



WWW.BOOKS4ALL.NET

# الفـــن والمجتمـع عـبر التــاريخ

الجزء الثاني

تألیف أرنولید هاوزر ترجمه د. فیؤاد زکریسا

> الطبعة الأولى 2000 م

الناشر دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر تليفاكس : ٥٣٧٤٤٣٨ — الإسكندرية

الفن والمجتمع عبر التاريخ

الناشــــر: دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر

العنـــوان: بلوك ٣ ش ملك حفنى قبلى السكة الحديد - مساكن

درباله - فيكتوريا - الإسكندرية.

تليف الكساكس: ٥٢٧٤٤٣٨ / ٠٠٢٠٣ (٢ خط) - موبايل/ ٥١٠١٢٩٣٢٣٣

الرقم البريدى: ٢١٤١١ - الإسكندرية - جمهورية مصر العربية.

#### E- mail

dwdpress@yahoo.com dwdpress@biznas.com

#### Website

http:/www.dwdpress.com

عنوان الكتاب: الفن والمجتمع عبر التاريخ - الجزء الثاني

المؤلسف: أرنولد هاوزر - ترجمة د. فؤاد زكريا

رقم الإيداع: ٢٠٠٤ / ٢٠٠٤م

الترقيم الدولى: 8 - 507 - 327 - 977

## الباب السادس

الروكسوكسو ..

والعصر الكلاسيكي .. والعصر الرومانتيكي

### الفصل الأول انحــلال فـن البـلاط

من الحقائق المعروفة أن تطور فين البلاط، الذي ظل مستمرا بلا انقطاع تقريبًا منذ نهاية عصر النهضة، قد توقف في القرن الثامن عشر، وحلت محله النزعة الذاتية البورجوازية التي لا تزال مسيطرة، على وجه العموم، على فهمنا للفن إلى اليوم. على أنه ليس من المعروف بنفس القدار أنه كانت توجد سمات معينة من الاتجاه الجديد في عصر الروكوكو ذاته، وأن الاستقلال عن تراث البلاط قد حدث بالفعل في النصف الأول من القرن الثامن عشير. فبرغم أننا لا ندخيل العالم البورجوازي قبل ظهور جريز Greuze وشاردان Chardin فإن بوشيه ولارجيير Largillière كانا، في عهدهما الأسبق، يقرباننا منه كل القرب. فمنذ أوائسل عصسر السروكوكو أخسذ يخستفي الاتجساه إلى الأسسلوب السرسمي الفخسم monumental والشكلي والشعائري، وحيل محليه طابع أكثر رقبة وأقدر على التغلغل في أعماق النفس. وأصبح اللون والظلال في التعبير مفضلين، في الفن الجديد، على الخط العظيم، الثابت، الموضوعي، وأصبحت نغمة النزعة الحسية والوجدانية تسمع في جميع مظاهر هذا الفن. وإذن، فعلى الرغم من أن القرن الثامن عشـر لم يكـن، فـي بعـض الـنواحي، أكثر من استمرار، بل اكتمال، لنزعة الفخامة والمظهرية في عصر الباروك، فإنه لم يعرف على الإطلاق ذلك التمسك الحرفي "بالذوق الفخم grand gout" الذي كان القرن السابع عشر يأخذه قضية مسلمًا بها. فحتى في الحالات التي كانت الأعمال الفنية فيها تخصص لأعلى طبقات المجتمع، كانت تفتقر إلى الطابع البطولي الفخم. ومع ذلك فإن الفن الذي نتحدث عنه في هذا الصدد كان لا ينزال بطبيعة الحال فنًا شديد الترفع، ارستقراطيًا في أساسه. أعنى فنا يرى أن معايير البهجة ومسايرة التقاليد أهم من معايير الروحانية والتلقائية، ويؤدى فيه العمل الفني وفقًا لأنموذج ثابت، متكرر على الدوام، ومعترف به من الجميع — فنا كانت أبرز سماته هي الأسلوب المتقن في الأداء، وإن ظل هذا الأسلوب خارجيًا تمامًا في كثير من الأحيان. ولم تختف هذه العناصر التقليدية للروكوكو، المستمدة من الباروك، كما لم تحل محلها سمات الذوق البورجوازى، إلا تدريجًا.

ولقد أتى الهجوم على تراث الباروك والروكوكو من اتجاهين مختلفين، غير أنه كان في كلتا الحالتين مبنيًا على معارضة الذوق السائد . كان أحد هذين الاتجاهين هبو النزعة الانفعالية والطبيعية التي يمثلها روسبو ورتشاردسين Richardson وجريز وهوجارت Hogarth ، والاتجاه الآخر هو النزعة العقلانية والكلاسيكية علند لسنج Lessing وفنكلمان Wickelmann ، وعلند منجز Mengs، ودافيد David. وكان الاتجاهان معًا يضعان المثل الأعلى للبساطة والجدية، الذي تتسم به النظرة البيوريتانية إلى الحياة، في مقابل الميل إلى الظهور والادعاء في فن البلاط. وقد تم الانتقال من فن البلاط إلى الفن البورجوازي في إنجلترا في وقت أسبق، وعلى نحو أكمل، مما حدث في فرنسا ذاتها، التي ظل فيها تراث الباروك والركوكو مستمرا، ولكن من وراء ستار، وظل قائمًا حتى في الحركة الرومانتيكية. ومع ذلك، فعند نهاية القرن الثامن عشر كان الفن الوحيد الهام في أوروبا هو الفن البورجوازي . صحيح أنه كان من المكن تمييز اتجاهين، أحدهما تقدمي والآخـر رجعـي، في داخل الطبقة الوسطي، ولكن الفن الحي المعبر عن المثل العليا الأرستقراطية ، والذي يخدم أغراض البلاط، لم يعد له وجود. والحق أنه لم يحدث إلا نادرًا، طوال تاريخ الفن والثقافة، إن كان انتقال السيطرة من طبقة اجتماعية إلى أخرى كاملاً مثلما كان في هذه الحالة، التي حلت فيها الطبقة الوسطى محل الأرستقراطية حلولاً تامًا، كما أن تغير الذوق، الذي استعيض فيه عن الزخرف بالتعبير، لم يكن قط على هذا القدر من الوضوح القاطع .

ولم تكن هذه ، بطبيعة الحال ، هي المرة الأولى التي تظهر فيها الطبقة الوسطى على المسرح بوصفها رائدة الذوق. فمنذ. القرنين الخامس عشر والسادس عشر، نجد فنًا يسوده أساسًا طابع الطبقة الوسطى، كان هو المسيطر على جميع أرجاء أوروبا. ولم تحل محله أعمال يسودها أسلوب البلاط إلا في عصر النهضة

المتأخرة، وفي عصر "المانرزم" والباروك. ولكن في القرن الثامن عشر، عندما عادت الطبقة الوسطى إلى السيطرة في الميدان الاقتصادي والاجتماعي والسياسي، انهار الفن الشعائري للبلاط مرة أخرى، بعد أن كانت سماته المميزة قد اكتملت، وحل محله ذوق الطبقة الوسطى حلولاً كاملاً. والواقع أن هولندا وحدها هي التي عرفت في القرن السابع عشر فنًا للطبقة الوسطى له مكانته الرفيعة، وهو فن كانت روح الطبقة الوسطى أقوى تغلغالاً فيه مما كانت في عصر النهضة، الذي كانت تتخلله عناصر فرنسية رومانتيكية، وصوفية دينية. غير أن فن الطبقة الوسطى الهولندى هذا ظل ظاهرة تكاد تكون منعزلة تمامًا في أوروبا في ذلك العصر، وعندما أرسى القرن الثامن عشر دعائم فن الطبقة الوسطى الحديث، لم يكن لهذا الأخير ارتباط مباشر بذلك المظهر الأسبق له. والواقع أنه لم يكن من الممكن أن يكون التطور متصلا، وذلك على الأقبل لأن التصوير الهولندى ذاته فقد قدرا كبيرًا من طابع الطبقة الوسطى فيه خلال القرن السابع عشر. أما في فرنسا وإنجلترا، فإن الأصل الحقيقي لفن الطبقة الوسطى الحديثة كان يرجع إلى التغيرات الاجتماعية الداخلية في كلا البلدين، فكان من المحتم أن تكون هذه التغيرات هي أساس التحول الذي طرأ على مفهوم الفن في أسلوب البلاط، كما أن القوة الدافعة التي أتت من الحركة الفلسفية والأدبية المعاصرة كان من المحتم أن تكون أقوى من تلك التي تستمد من الفن السائد في بلاد نائية زمنيًا ومكانيًا.

والواقع أن التطور الذي بلغ قمته السياسية في الثورة الفرنسية، وحقق هدف الفني في الرومانتيكية، قد بدأ في عهد "الوصاية Régence" بالقضاء على النفوذ الملكي من حيث هو مبدأ السلطة المطلقة، وتدهور البلاط بوصفه مركز الفن والثقافة، وانحلال نزعة الباروك الكلاسيكية بوصفها الأسلوب الفني الذي يعبر تعبيرًا مباشرًا عن الطموح إلى القوة والشعور الواعي بها في نظام الحكم المطلق. وقد كان الجو ممهدًا لهذه العملية من قبل خلال حكم لويس الرابع عشر. ذلك لأن حروبه التي لم تتوقف جعلت الاضطراب يدب في ميزانية البلاد، وأصبحت

 <sup>(</sup>۱) يطلق اسم "عهد الوصاية" على حكم فيليب دورليان خلال الفترة التي كان فيها لويس الخامس عشر قاصرًا (۱۷۲٥ - ۱۷۲۳). وكان هذا الحكم رد فعل على الحكم المطلق للملك لويس الرابع عشر . (المترجم)

الخزانة خاوية، والشعب فقيرًا، إذ أن من المحال خلق دافعى ضرائب بالجلد والحبس، أو تحقيق التفوق الاقتصادى بالحروب والغزوات. وكانت تسمع، حتى في أثناء حياة "الملك الشمس roi soleil" (لويس الرابع عشر)، تعليقات متذمرة عن عواقب الأوتوقراطية. ولقد كان فنلون Fénelon صريحًا كل الصراحة في هذه الناحية، أما بيل Bayle ومالبرانش Malebranche وفونتنيل الموروبية"، فإنهم ذهبوا في هذا الصدد إلى حد قيل معه عن حق أن "أزمة الروح الأوروبية"، التي ملأ تاريخها القرن الثامن عشر، قد بلغت أشدها منذ عام ١٦٨٠ فصاعدًا("). كذلك فإن نقد النزعة الكلاسيكية ازداد قوة، في نفس الوقت تقريبًا، ومهد الطريق لانحلال فن البلاط. وبحلول عام ١٦٨٠ كانت الفترة الخلاقة في النزعة الكلاسيكية لعصر الباروك قد انتهت، وفقد لوبران نفوذه، كما أن كبار كتاب العصر، مثل راسين وموليير وبوالوا وبوسويه، كانوا قد قالوا آخر كلماتهم، أو آخر ما لديهم من راسين وموليير وبوالوا وبوسويه، كانوا قد قالوا آخر كلماتهم، أو آخر ما لديهم من التراث والتقدم، والنزعة الكلاسيكية والنزعة المحدثين" يمثل بداية النزاع بين التراث والتقدم، والنزاع الذي سوى فيما بعد، في النزعة الرومانتيكيسة المسبقسة المسبقسة المسبقسة Pre - romanticism

ولقد كانت مدام دى مانتنون Mme de Maintenon، الورعة التقية، هى التى تحكم الدولة والبلاط فى أواخر أيام لويس الرابع عشر. ولم تعد الطبقة الأرستقراطية تشعر بالراحة فى جو الوقار الكثيب والتقوى الضيقة الأفق، السائد فى فرساى. وعندما مات الملك تنفس الجميع الصعداء، ولاسيما أولئك الذين توقعوا أن تؤدى وصاية فيليب دورليان إلى التحرر من الحكم المطلق. فقد كان الوصى ينظر على الدوام إلى نظام عمله الإدارى على أنه نظام عفى عليه الزمان، وبدأ حكمه برد فعل على الأساليب القديمة فى جميع المجالات. ففى المجال السياسى والاجتماعى، كان يسعى إلى بعث طبقة النبلاء من جديد، وفى المجال الاقتصادى، كان ميالاً إلى

<sup>(1)</sup> Paul Hazard : La Crise de la conscience européenne, 1935, I, PP. i-v.

<sup>©</sup>Cf. Bédier – Hazard : Hist. de la Litt. Fran., II, 1924, PP. 31-2. Germain Martin : La Grande industrie en France sous le règne de Louis XV, 1900, P. 15.

المشروعات الحبرة الفردية، كمنا هي الحبال في مشروعات "لبو Law<sup>(أ)</sup>، كمنا استحدث أسلوبًا جديدًا في طريقة حياة الطبقات العليا، وجعل من مذهب اللذة والإباحية اتجاهًا سائدًا في العصر. وبدأت حالة من الانحلال العام، لم تتمكن أية رابطة من الروابط القديمة من مقاومتها. وعلى الرغم من أن بعض هذه الروابط قد أعيد تكوينه فيما بعد، فإن النظام القديم قد انهار الآن انهيارًا نهائيًا. وكان أول عمل قام به فيليب دورليان في ميدان إدارة الدولة هو إلغاء وصية الملك الراحل، التي كانت تنص على الاعتراف بأبنائه غير الشرعيين. وكانت تلك هي بداية تدهور سلطة الملك، التي لم تعد أبدًا إلى سابق عهدها من العظمة، على الرغم من استمرار الملكية المطلقة. وأخذت ممارسة السلطة العليا تزداد تعسفًا، ولكن ثقة أولئك الذين يمسكون بزمام السلطة أخذت تضعف بالتدريج - وهي عملية وصفت على أفضل نحو في تلك الكلمات التي يستشهد بها الكثيرون، والتي كتبها المارشال ريشليو إلى لويس السادس عشر: "في عهد لويس الرابع عشر لم يكن أحد يجرؤ على فتح فمه، وفي عهد لويس الخامس عشر كان كل شخص يهمس، أما الآن فكل شخص يتحدث بمل فيه، وبحرية وسهولة تامة". أما محاولة تقدير القوة الحقيقية من خلال الأوامر والمراسيم الحكومية فهي، كما يلاحظ توكفيل، خطأ مضحك. ذلك لأن الجزاءات، مثل عقوبة الإعدام المشهورة جزاء على كتابة ونشر الكتب المنافية للدين وللنظام العام، ظلت حبرا على ورق. وكانت أسوأ عقوبة يتعين على المذنبين تحملها هي مغادرة البلاد، وكثيرًا ما كان ينذرهم ويحميهم نفس الموظفين الذين كانت مهمتهم هي إدانتهم. لقد كانت الحياة العقلية بأسرها، في عهد لويس الرابع عشر، لا تـزال تحـت حماية الملك، ولم يكن في استطاعة أحد أن يدافع عن موقفه مستقلا عنه، ناهيك بالدفاع عن هذا الموقف ضده. أما الآن فقد ظهر حماة جدد، ورعاة

<sup>(</sup>۱) جون لو (۱۲۷۱ – ۱۷۲۹) اقتصادی اسکتلندی ، اشتهر بمشروعاته الاقتصادیة والمصرفیة فی أوروبا، وأسس بنکا فی باریس عام ۱۷۱۲، ولما تجحت أعماله کلفه فیلیب دولیان بتأسیس بنك وطنی فرنسی، وأصبح بعد ذلك مشرفًا عامًا علی الخزانة الفرنسیة. ولكن مشروعاته أخفقت لأنها لم تكن مرتكزة علی أساس متین، فرحل عن فرنسا، ومات طریدًا فی إیطالیا . (المترجم)

جدد، ومراكز جديدة للثقافة، وتطور الفن مستقلاً إلى حد بعيد عن البلاط والملك، أما الأدب فكان تطوره مستقلاً عنهما تمام الاستقلال.

وقد نقل فيليب دورليان مقر الحكم من فرساى إلى باريس، وكان هذا الانتقال نفسه يكاد يكون هدمًا للبلاط. فقد كان الوصى ينفر من كل القيود والرسميات وأساليب الضغط، ولم يكن يشعر بسعادة حقيقية إلا في صحبة أقرب أصدقائه. وكان الملك الصغير يعيش في التويلري، والوصى في "الباليه روايال" (القصـر الملكي)، وكان النبلاء مشتتين في قلاعهم وقصورهم، يرفهون عن أنفسهم في المسارح والحفلات الراقصة وصالونات المدينة. وكان الوصى و"الباليه روايال" يمثلان ذوق باريس الأكثر تحررًا ومرونة، في مقابل "الذوق الفخم grand gout" لفرساي. ولم تعد حياة "المدينة" تابعة لحياة "البلاط" ، بل إنها حلت محل البلاط واضطلعت بوظائفه الثقافية. ومن هنا فإن صيحة الحزن التي هتفت بها الكونتيسة الملكية اليزابيث شارلوت، أم الوصي: "لم يعد في فرنسا بلاط!" تطابق الواقع تمامًا. ولم يكن ذلك الوضع مرحلة عابرة، إذ أن البلاط بمعناه القديم، قد اختفي الآن إلى الأبد. فقد كان ذوق لويس الخامس عشر مماثلاً لذوق الوصى، إذ أنه كان بدوره يفضل صحبة جماعة محدودة من الأصدقاء، كما أن لويس السادس عشر كان يميل، قبل كيل شيء، إلى الحياة داخيل نطاق أسرته. وكان الملكان معًا يتجنبان الاحتفالات الشعائرية، كما كانا يسأمان من آداب السلوك الرسمى (الاتيكيت) ويملانها، وعلى الرغم من أنها ظلت باقية إلى حد ما، فإنها فقدت مع ذلك كثيرًا من وقارها وفخامتها. ففي بلاط لويس السادس عشر كانت النغمة السائدة هي نغمة العلاقة الشخصية الوثيقة، وكانت اللقاءات الاجتماعية تتخذ، خلال ستة أيام في الأسبوع، طابع الحفل الخاص(١٠). وكان المكان الوحيد الذي ظهر فيه ما يشبه جو البلاط خلال عهد الوصاية هو قلعة الدوقة مين Maine في "سو Sceaux"، التي أصبحت مسرحًا لاحتفالات رائعة، مبتكرة، باهظة التكاليف، كما أصبحت في الوقت ذاته مركزًا جديدًا للفن، وبلاطًا حقيقيًا لربات الفنون. غير أن برامج الترفيه

<sup>(1)</sup> F. Funk - Brentano: L' Ancien régime, 1926, PP. 299 - 300.

التى كانت تنظمها الدوقة كانت تنطوى على بذور الانحلال النهائى لحياة البلاط: إذ أنها تمثل مرحلة الانتقال من أسلوب البلاط القديم إلى صالونات القرن الثامن عشر — وهى الوريثة الثقافية للبلاط. وعلى هذا النحو تفكك البلاط مرة أخرى، فتحول إلى تلك المجتمعات الخصوصية التى كان قد تطور منها حتى أصبح مركز الفن والأدب.

ولقـد كـان مـن أهـم أجزاء برنامج فيليب، محاولته إعادة الحقوق السياسية والوظائف العامة القديمة للطبقة الأرستقراطية التي قمعها لويس الرابع عشر. فقد كون من أفراد طبقة النبلاء الإقطاعية ما يسمى "بالمجالس Conseils"، التي كان المقصود منها أن تحل محل وزراء الطبقة الوسطى. غير أنه اضطر إلى التخلي عن التجربة بعد ثلاث سنوات فقط، لأن النبلاء كانوا قد فقدوا عادة إدارة شئون الدولة، ولم يعبد لديهم أي اهتمام حقيقي بحكم البلاد. وهكذا كانوا يتغيبون عن الاجتماعات، مما حتم العودة إلى نظام لويس الرابع عشر، إن طوعًا وإن كرهًا. وعلى ذلك فإن عهد الوصاية يمثل، في مظهره الخارجي، بداية تحول جديد في اتجاه الاستقراطية، يعبر عنه تزايد صرامة الحواجز الاجتماعية والانعزال المتزايد للطبقات المختلفة، ولكنه، في حقيقته الباطنة، يمثل استمرارا للتقدم الظافر للطبقة الوسطى، ومزيدًا من التدهور لطبقة النبلاء. ولقد كان من السمات الميزة للتطور الاجتماعي في القرن الثامن عشر، وهي سمة لاحظها "توكفيل" من قبل، إنه على الرغم من كل الاهتمام بالحواجز التي تفرق بين الطوائف والطبقات المختلفة، فإن عملية التسوية الثقافية لم يكن من المكن إيقافها، كما أن الناس الذين كانوا حريصين كل الحرص على الاحتفاظ بانعزالهم بعضهم عن بعض خارجياً، قد أصبحوا أقرب شبهاً بعضهم إلى بعض داخلياً (١)، بحيث لم تكن هناك في النهاية سوى طائفتين كبيرتين: عامة الشعب، ومجتمع الذين يقفون فوق مستوى عامة الشعب. وكان المنتمون إلى هذه الفئة الأخيرة يشتركون في العادات نفسها والذوق نفسه ويتحدثون اللغة نفسها. فقد اندمجت الأرستقراطية والبورجوازية الكبيرة في طبقة واحدة تمثل الصفوة الثقافية، وأدى ذلك إلى جعل حماة الثقافة السابقين يعطون ويأخذون في الوقت ذاته. فلم

<sup>(1)</sup> Alexis de Tocqueville: L'Ancien régime et la revolution 1859 4th edit p. 171.

يقتصر الأمر على تردد أفراد طبقة النبلاء العليا على البيوت التى كان ممثلو المؤسسات المالية الكبيرة والبيروقراطية يحلون ضيوفاً عليها، بل إنهم إزدحموا فى صالونات سادة الطبقة الوسطى الأثرياء وسيداتها المثقفات. فكانت "مدام جوفران Geoffrin " تجمع فى بيتها بين أفراد الصفوة الثقافية والاجتماعية المختارة، من أبناء الأمراء والكونتات، كما كانت تستضيف صانعى الساعات وأصحاب الحرف الصغيرة، وكانت تراسل إمبراطورة روسيا والكاتب الألماني "جريم Grimm"، وتصادق ملك بولندا وفونتنيل، وترفض دعوة فردريك الأكبر، وتشرف مفكراً شعبيا مثل دلمبير D'Alembero باهتمامها الشخصى. وفضلاً عن ذلك فإن اتخاذ الطبقة الأرستقراطية لأنماط التفكير والمفاهيم الأخلاقية السائدة لدى الطبقة الوسطى وامتزاج الطبقات العليا بطبقة المثقفين البورجوازية، بدأ فى نفس اللحظة التى كان فيها الشعور بالتفاوت فى المراتب الاجتماعية أقوى مما كان فى أى وقت مضى (''. ومن الجائز أنه كانت هناك بالفعل علاقة سببية بين الظاهرتين.

ولم تحتفظ طبقة النبلاء في القرن السابع عشر، من بين جميع امتيازاتها الإقطاعية، إلا بحقوق الملكية في أراضيها الخاصة، وبإعفائها من الضرائب، فتخلت عن وظائفها القضائية والإدارية لموظفي التاج. وفقدت أجور الأرض قدراً كبيراً من قيمتها نظراً إلى التناقص المطرد للقوة الشرائية للنقود عام ١٦٦٠. واضطرت طبقة النبلاء إلى الالتجاء على نحو متزايد إلى بيع ممتلكاتها، وأصبحت فقيرة منهارة. ومن المؤكد أن وطأة هذه الظروف كانت أقسى على المستويات المتويات المتويات المتويات المتويات المتويات المناوا أغنياء إلى حد كبير، واستعادوا نفوذهم في القرن الثامن عشر. وظلت((الأسر ظلوا أغنياء إلى حد كبير، واستعادوا نفوذهم في القرن الثامن عشر. وظلت((الأسر الأربعة الآلاف)) التي تؤلف طبقة نبلاء البلاط هي المنتفعة الوحيدة من وظائف الحكام، البلاط، والمناصب الكنسية العليا، والمراتب العليا في الجيش، ووظائف الحكام، والمعاشات الملكية. وكان حوالي ربع مجموع الميزانية يعود إلى هذه الأسر. أما السخط الذي كان التاج من قبل يشعر به إزاء طبقة النبلاء الإقطاعية فكان قد تلاشي.

<sup>(1)</sup> Henri sée: La France écon et soc au 18e siécle 1933, p. 83.

وأصبح الوزراء في عهدى لويس الخامس عشر ولويس السادس عشر يختارون مرة أخرى من طبقة النبلاء الوراثية في معظم الأحيان (١). غير أن هذه الطبقة الأخيرة ظلت مع ذلك مضادة أساساً للملكية في اتجاهها العام، وكانت غير خاضعة للملكية، بل كانت مصدر خطر بالغ عليها في أوقات الأزمات، فقد تحالفت مع الطبقة الوسطى ضد التاج، على الرغم من أن العلاقات الطيبة بين الطبقتين قد تدهورت كثيراً منذ بداية عهد تركيز السلطة. فقبل ذلك كانت الطبقتان تشعران في كثير من الأحيان بأنهما مهددتان بخطر مشترك، بل كانتا كثيراً ما تصادفان مشكلات إدارية مشتركة يتعين عليهما حلها، وأدى ذلك آليا إلى التقريب بينهما. ولكن العلاقية تدهورت عندما أدركت طبقة النبلاء أن الطبقة الوسطى كانت أخطر منافس لها، ومنذ ذلك الحين أصبح لـزاماً عـلى الملك أن يـتدخل مراراً وتكراراً لمصالحة طبقة النبلاء الغيور، إذ أنه، على الرغم من أنه يسيطر في الظاهر على الفريقين معاً، كان عليه أن يقوم بتنازلات مستمرة، ويبدى تأييداً لهذه الطبقة تارة، ولتلك الطبقة تبارة أخرى (٢). ومن الشواهد الأخرى على سياسة تهدئة طبقة النبلاء هذه، أن الحصول على رتبة في الجيش كان في عهد لويس الخامس عشر أصعب كثيراً منه في عهد لويس الرابع عشر. ومنذ مرسوم عام ١٧٨١، أصبحت الطبقة الوسطى مستبعدة تماماً من الجيش. وكان الموقف مماثلاً فيما يتعلق بالمناصب الكنسية العليا: ففي القرن السابع عشر كان لا يزال هناك عدد من كبار رجال الكنسية يرجعون إلى أصل شعبي، مثل بوسويه Bossuet وفلشييه Fléchier ، أما في القرن الثامن عشر فلم يعد الأمر كذلك على الإطلاق. وهكذا فإن المنافسة بين الأرستقراطية والبورجوازية أصبحت، من جهة، أشد حدة، ولكنها اتخذت من جهة أخرى صوراً متسامية من التنافس العقلي، وأدت إلى ظهور شبكة معقدة من العلاقات الروحية كان يمتزج فيها التجاذب بالتنافر، والمحاكاة بالرفض، والاحترام بالحسد. فقد كانت المساواة المادية والتفوق العملي للطبقة الوسطى عاملاً أدى إلى

<sup>(1)</sup> Albert Mathiez: La Révolution frncaise., I, 1922, p. 8.

<sup>(\*)</sup> Karl Kautsky: Die Klassengegensaetze im Z, italter der fran. Rev., 1923, P. 14.

استغزاز طبقة النبلاء على نحو عمل معه أفرادها على تأكيد أصالة حسبهم واختلاف تقاليدهم. غير أن ازدياد تشابه الأحوال الخارجية للطبقتين زاد أيضاً من العداء الذى تشعر به البورجوازية نحو طبقة النبلاء. فطوال الوقت الذى كان فيه الصعود إلى أعلى السلم الاجتماعي محرماً على البورجوازية، لم يخطر ببال أفرادها أبداً أن يقارنوا أنفسهم بالطبقات العليا، أما عندما أصبح إمكان الارتقاء متاحاً لهم، فإنهم أخذوا يشعرون شعوراً حقيقاً بالمظالم الاجتماعية القائمة، وبدأوا يرون في امتيازات طبقة النبلاء لا يحتمل. وبالاختصار، فكلما فقدت طبقة النبلاء سلطتها الحقيقية، ازدادت تشبثاً بالامتيازات التي كانت لا تزال تتمتع بها، وازدادت حرصاً على عرضها بطريقة استعراضية مكشوفة، ومن جهة أخرى، فكلما اكتسبت الطبقة الوسطى مزيداً من المكاسب المادية، ازدادت سخطاً على التفرقة الاجتماعية التي كانت تعانى منها، وازدادت عنفاً في صراعها من أجل المساواة السياسية.

ولقد كانت حالات الإفلاس الشامل التي عانت منها الدولة في القرن السادس عشر قد أسفرت عن تشتت ثروة الطبقة الوسطى في عصر النهضة، فلم تتمكن من العودة إلى الانتعاش خلال العصر الذهبى للحكم المطلق والنزعة التجارية، حين كان الملوك والدولة هم أنفسهم الذين يقومون بالمشروعات الاقتصادية الكبرى (أ). ولم تسترد الطبقة الوسطى، بمبادئها الاقتصادية الفردية، مكانتها مرة أخرى إلا في القرن الثامن عشر، عندما تم التخلي عن سياسة "النزعة التجارية mercantilism واستخدمت سياسة "دعه يعمل Laissez-faire". وعلى الرغم من أن رجال التجارة والصناعة قد تمكنوا من اكتساب أرباح كبيرة لأنفسهم نتيجة لابتعاد الأرستقراطية عن الحياة الاقتصادية، فإن رأس المال الكبير لدى الطبقة الوسطى لم يظهر لأول مرة الأمر، "مهداً للطبقة الثالثة". ففي عهد لويس السادس عشر، بلغت بورجوازية "النظام الأمر، "مهداً للطبقة الثالثة". ففي عهد لويس السادس عشر، بلغت بورجوازية "النظام القديم" قمة تطورها الثقافي والمادي (أ). وكانت هذه البورجوازية تستحوذ على مرافق القديم" قمة تطورها الثقافي والمادي (أ).

<sup>(1)</sup> Franz Schnabel: "Des XVIII. Jahr. In Europa." In "Propylaeen Weltgesch.", VI, 1931, P. 277.

<sup>(7</sup> Joseph Aynard: La Bourgeoisie française, 1934, P. 462.

الـتجارة، والصناعة، والبنوك. و"الشبركة العامنة"، والمهن الحبرة، والأدب، والصحافة، أي جميع المناصب الرئيسية في المجتمع، فيما عدا المناصب الكبرى في الجيش والكنيسة والبلاط. وتوسعت أوجه النشاط التجاري على نطاق لم يسبق له نظير، ونمت الصناعات، وتعددت البنوك، وتدفقت مبالغ هائلة في أيدي أصحاب الأعمال والمضاربين، وازدادت الحاجات المادية وانتشرت. ولم يقتصر الارتفاع في السلم الاجتماعي، ومنافسة طبقة النبلاء في أسلوب حياتها، على أشخاص مثل رجال البنوك ومستأجري المزارع، بل أن المستويات المتوسطة من البوجوازية انتفعت بدورها من الازدهار، وأخذت تقوم بدور متزايد في الحياة الثقافية. وعلى ذلك فإن البلد الذي نشبت فيه الثورة لم يكن بلدا مستهلكا من الوجهة الاقتصادية، وإنما كان مجرد دولة عاجزة عن دفع ديونها، بها طبقة وسطى ثرية. وأخذت البورجوازية تستحوذ بالتدريج على جميع أدوات الثقافة -فلم تقتصر على تأليف الكتب ، وإنما كانت هي التي تقرؤها أيضًا، ولم تقتصر على تصوير اللوحات، بل كانت هي التي تشتريها أيضًا. وعلى حين أنها كانت في القرن السابق لا تـزال تكـون قطاعًا متواضعًا نسبيًا من جمهور الفن والقراء، فإنها أصبحت الآن هي الطبقة المثقفة بالمعنى الصحيح، وهي الحامية الحقيقية للثقافة. فمعظم قبراء فولتير كانوا ينتمون بالفعل إلى هذه الطبقة ، أما قراء روسو فكانوا كلهم تقريبًا منها. وكنان كروزا Crozat، أعظم جنامعي الفن في القرن الثامن عشر ، ينتمى إلى أسرة تجارية، كما كان برجريه Bergeret، راعبي فراجونار Fragonard، من أصل أكثر تواضعًا، كما كان لابلاس ابن فلاح، أما دالمبير فلا أحد يعلم ابن من هو. وكان نفس جمهور الطبقة الوسطى الذى يقرأ كتب فولتير، يقرأ أيضا الشعراء اللاتين والمؤلفات الكلاسيكية الفرنسية المنتمية إلى القرن السابع عشر، وكان يعرف بوضوح ما يرفضه مثلما يعرف ما يختاره للقراءة. فلم يكن الجمه وريهتم كثيراً بالكتاب اليونانيين، ولذا أخذ هؤلاء يختفون تدريجاً من المكتبات. كما كان هذا الجمهور يزدري العصور الوسطى، وكانت أسبانيا إقليماً مجهولاً بالنسبة إليه، كما أن علاقته بإيطاليا لم تكن قد نمت بالمعنى الصحيح، وهي على أى حال لم تصبح أبداً علاقة ودية كتلك التي كانت تربط مجتمع البلاط

بعصر النهضة الإيطالي في القرنين السابقين. وعلى حين أن "الإنسان المهذب gentilhomme" كان يعد المثل العقلي للقرن السادس عشر، و"الإنسان الشريف honnête homme" كان ممثل القرن السابع عشر، فإن ممثل القرن الثامن عشر كان هو "الإنسان المثقف"، أي قاريء فولتير ('). ولقد أكد البعض أن المرء لا يستطيع أن يفهم البورجوازى الفرنسي إن لم يعرف فولتير، الذي كان هذا البورجوازي يتخذ منه أنموذجه الأزلى<sup>(٢)</sup>، غير أن المرء لا يستطيع أن يفهم فولتير إن لم يدرك مدى الارتباط العميق بينه وبين الطبقة الوسطى، لا من حيث الوراثة فحسب، بل في نظرته الكاملة إلى الحياة أيضًا، على الرغم من مسلكه المترفع، وأصدقائه الملكيين، أ وثروته الهائلية. فلنبتأمل أهم الصفات البتي عرفيت عن فوليتير: أعني نزعيته الكلاسيكية الجادة، وعزوفه عن حل المشكلات الميتافيزيقية الكبرى، بل عدم ثقته بأى شخص يقتصر حتى على مناقشتها، وذهنه اللماح، العدواني، الذي كان مع ذلك ذهنًا مجاملاً مهذبًا بمعنى الكلمة، وتدينه المضاد للكنيسة، بما فيه من كراهية لأى نوع من التصوف، وموقف المعادى للروح الرومانتيكية، ونفوره من كل ما هو غامض، يفتقر إلى تحدد المعالم، ولا يمكن شرحه، وثقته بنفسه، واقتناعه بأن كل شے، یمکن أن يدرك، وكل شے، يمكن أن يحل، وكل شے، يمكن أن تبت فيه قوى العقل، ونزعته المتشككة الحكيمة، وقبوله المعقول للأقرب والأسهل تداولاً، وفهمه "لمطالب العصر"، وتأكيده: "ولكن ينبغي علينا أن نتعهد بستاننا". كبل هذه الصفات منتمية إلى الطبقة الوسطى بعمق، حتى لو لم تكن تستنفد سمات البورجوازية ، وحتى لو كانت النزعة الذاتية والعاطفية، التي سينادي بها روسو من بعده، هي الوجه الآخر للعقلية البورجوازية، الذي قد لا يكون أقل أهمية من هذا الوجه الأول. والواقع أن التضاد الكبير في داخل الطبقة الوسطى كان حقيقة مؤكدة منذ اللحظة الأولى، وعلى الرغم من أن مؤيدي روسو فيما بعد لم يكونوا قد أصبحوا جمهـورا من القراء المنتظمين عندما كان فولتير يكتسب قراءه، فإنهم كانوا قطاعًا من

<sup>()</sup> F. Stokowski: La Sagesse française, 1925, P. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup>J. Aynard, Op. cit., P. 350.

المجتمع يمكن تحديده بدقة ، وكل ما كان عليهم هو أن يكتشفوا في روسو متحدثًا بلسانهم.

والواقع أن الطبقة الوسطى الفرنسية في القرن الثامن عشر لم تكن أكثر تجانسًا مما كانت عليه الطبقة الوسطى الإيطالية في القرنين الخامس عشر والسادس عشر. صحيح أنه لم يكن هناك، بطبيعة الحال، شبيء يناظر الصراع من أجل السيطرة على الطوائف الحرفية، ولكن كان هناك صراع بين المصالح الاقتصادية المختلفة لم يكن يقل حدة عن الصراع الذي كان قائمًا في عصر النهضة. وكل ما في الأمر أن التحدث عن الصراع من أجبل التحرر وثورة "الطبقة الثالثة" على أنهما حركة واحدة متجانسة، كان قد أصبح عادة منتشرة، مع أن وحدة الطبقة الوسطى تقتصر في الواقع على الجبهة المشتركة التي كانت تؤلفها ضد الطبقة الأرستقراطية وضد طبقة الفلاحين وعمال المدن، وفي هذه الحدود كانت منقسمة إلى قطاع له امتيازات إيجابية، وقطاع آخر سلبي من هذه الناحية. فلا يوجد في القرن الثامن عشر أى ذكر لامتيازات الطبقة الوسطى، بل أن الناس كانوا يدعون أنهم لم يسمعوا بها أبدًا، ولكن أصحاب الامتيازات كانوا يقاومون أى إصلاح يؤدى إلى امتداد امتيازاتهم إلى الطبقات الدنيا(١). إن كبل ما تريده الطبقة الوسطى هي ديمقراطية سياسية، ولكنها تتخلى عن رفاقها في الكفاح بمجرد أن تبدأ الثورة في أخذ المساواة الاقتصادية مأخذ الجد. وإذن فقد كان مجتمع ذلك العصر ملينًا بالمتناقضات والتوترات، إذ كان يضم قصرا ملكيًا مضطرًا إلى مسايرة مصالح طبقة النبلاء تارة ومصالح الطبقة البورجوازية تارة أخرى، وانتهى به الأمر إلى اكتساب عداوة الاثنتين معًا، كما كان يضم أرستقراطية معادية للتاج والطبقة الوسطى معًا، وتؤمن بأفكار أدت إلى انهيارها، وأخيرًا كان يضم طبقة وسطى استطاعت أن تصل بثورتها إلى نهايـة ظافـرة بمسـاعدة الطبقات الدنيا، ولكنها اتخذت لنفسها موقفًا ضد حلفائها، وإلى جانب أعدائها السابقين. وطوال الوقت الذي كانت فيه هذه العناصر مسيطرة على الحياة العقلية للأمة بنسب متساوية، أي حتى منتصف القرن، كان الفن

<sup>()</sup> Ibid., P. 422.

والأدب فى حالة انتقال، وكانا حافلين بالاتجاهات المتناقضة التى يصعب التوفيق بينها فى كثير من الأحيان، فهما يتذبذبان بين التراث والحرية، وبين الشكلية والتلقائية، وبين النزعة الزخرفية والتعبير. وحتى فى النصف الثانى من القرن، عندما أصبحت للنزعة التحررية (الليبرالية) العاطفية المكانة العليا، فإن كل ما حدث هو أن السبل قد ازدادت تشعبا، ولكن الاتجاهات قد تغيرت وظيفتها، وأن النزعة الكلاسيكية بوجه خاص، التى كانت أسلوب بلاط أرستقراطى، أصبحت أداة توصيل أفكار الطبقة الوسطى التقدمية.

ولقد كان عهد الوصاية فترة نشاط عقلي شديد الحيوية، لم يقتصر على نقد العصر السابق، وإنما كان خلاقًا إلى أبعد حد، وأثار أسئلة أصبحت تشغل البلاد بأسرها. وكان انحلال الأسلوب الشعائري "الفخم" في الفن يسير جنبًا إلى جنب مع تخفيف قيود النظام العام، وازدياد الابتعاد عن الدين، والسلوك في الحياة بطريقة شخصية أكثر تحررًا. وهو يبدأ بنقد المذهب الأكاديمي، الذي حاول أن يصور المثل الكلاسيكي الأعلى في الفن بأنه مبدأ يصدق على كل زمان، وضعه الله ذاته، تماما كما كانت النظرية السياسية الرسمية السائدة في ذلك الحين تفسر الملكية المطلقة. والواقع أنه لا شبىء يكشف عن الروح التحررية والنزعة النسبية للعصر الجديد كالعبارة التي أدلى بها انطوان كويبيل، والتي لم يكن من المكن أن يقرها أي رئيس سابق للأكاديمية، والقائلة أن التصوير، شأنه شأن كل الأمور الإنسانية، خاضع لتغير الأذواق(١). ولقد تجلت النظرة الجديدة التي تعبر عنها هذه الكلمات في جميع نواتج الفن: فأصبح الفن أكثر إنسانية، وأقرب منالاً، وأكثر تبسطًا - ولم يعد الفن موجهًا إلى إنصاف آلهة أو أناس أرقى، وإنما أصبح موجهًا إلى آدميين عاديين، وإلى أفراد ضعفاء، تستبد بهم الشهوات، وينشدون الملذات. ولم يعد الفن يعبر عن الفخامة والقوة، بل عن جمال الحياة ورشاقتها، كما أنه لم يعد يود التأثير على النفوس والاستحواذ عليها، بل أصبح يهدف إلى تحقيق السِرور والطرب للنفس. وفي الفترة الأخيرة من حكم لويس الرابع عشر، تكونت حلقات في البلاط ذاته، وجد

<sup>(1)</sup> André Fontaine : Les Docrtines d'art en France, 1909, P. 170.

فيها الفنانون رعاة جددا، كانوا في كثير من الأحيان أكرم، وأقدر على تذوق الفن، من الملك، الذي كان قد أخذ يكافح ضد المصاعب المادية، وكان خاضعا لسيطرة مدام دى مانتيغون. وكان دوق أورليان، ابن أخي الملك، ودوق بورجوني، ابن ولي العهد، هما الشخصيتان الرئيسيتان في هذه الأوساط. وعندما أصبح أورليان وصيا على العرش فيما بعد، انقلب ضد الاتجاه الفني الذي كان مفضلاً لدى لويس الرابع عشر، وطالب فنانيه بمزيد من الخفة والمرونة، وبأن يستخدموا لغة رسمية أقرب إلى الطابع الحسى والرقيق من اللغة المستخدمة عندئذ في البلاط. وكثيرا ما كان الفنانون أنفسهم يشتغلون لحساب الملك وللدوق في آن واحد، ويغيرون أسلوبهم تبعًا للسيد الذي يترعاهم، كما هي الحال مثلا بالنسبة إلى كويبيل، الذي زين كنيسة القصر الملكي في فرساى بأسلوب البلاط الصحيح، وصور السيدات في "الباليه روايال" بقمصان داخلية خليعة، ووضع تخطيط ميداليات كلاسيكية الأسلوب "لأكاديمية المنقوش Académie des Inscriptions" وخسلال عهد الوصياية تدهور "الأسلوب الفخم"، والأنماط الشعائرية الضخمة، كما أهملت الصور الدينية التي كانت، حتى في أيام لويس الرابع عشر، مجرد ذريعة لتصوير أقارب الملك، وكذلك التصوير الروائي العظيم، الذي كان قبل كل شيء أداة للدعاية للملك. وحل محل التصوير البطولي للطبيعة، تصوير المناظر الريفية والبرعوية، كما أن الصورة الشخصية، التي كانت موجهة من قبل للجمهور، أصبحت نوعا شعبيًا تافهًا يخدم أغراضًا شخصية في معظم الأحوال: فأصبح كل من يملك الثمن يستطيع أن يجد من يرسم لـه صورته. وقد عرضت مائتا صورة شخصية في صالون عام ١٧٠٤، مقابل خمسين في صالون عام ١٦٩٩ <sup>(١)</sup>. وكان "لارجيير" يفضل تصوير البورجوازية، لا نبلاء البلاط كما كان يفعل السابقون عليه، وكان يعيش في باريس، لا في فرساي، وبذلك كان يعد تعبيرًا آخر عن انتصار "المدينة" على "البلاط"<sup>(")</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Pierre Marcel: La Peinture franç. Au début du 18e siècle, 1906, PP. 25-6.

<sup>(1)</sup> Louis Dèau : Hist. De la peint. Franç. Au 18e siècle, I, 1925, P. X.

<sup>(7)</sup> Louis Hourtica: La Peinture française du 18e siècle, 1939, P. 15.

وقد أصبحت المناظر الاجتماعية البهيجة عند "فاتو" هي المفضلة لدى جمهـور الفن التقدمي، بـدلاً من الصور الشعائرية الدينية والتاريخية، وكان هذا التحول من "لوبران" إلى فنان "الحفل البهيج fêtes galantes" يعبر بأوضح صورة ممكنة عن تغير الذوق الذي حدث عند مطلع القرن الثامن عشر. وكان تكون الجمهور الجديد المؤلف من أرستقراطية ذات عقلية تقدمية ومن طبقة وسطى كبيرة ذات عقلية مشغوفة بالفن، والخروج عن حدود الموضوعات القديمة، المحددة بدقة - كان هذا كله من العوامل التي أتاحت ظهور أعظم مصور فرنسي قبل القرن التاسع عشر. فالعبقرية التي لم يستطع عصر لويس الرابع عشر أن ينتجها، على الرغم مما كانت الدولة تكلف به الفنانين من أعمال، وعلى الرغم من المنح والرواتب التي كانت تمنح لهم، وعملى الرغم من أكاديميته، ومدرسة روما والمصنع الملكي - هذه العبقرية قد تولدت في عهد الوصاية المفلس، الذي كان يسير بطريقة عشوائية وبلا وجهـة محـددة، ويفـتقر إلى الـتقوى والـنظام. ولـنذكر في هذا الصدد أيضًا أن فاتو، الـذى ولـد فـى الفلاندر وواصل تراث روبنز، كان أول فنان "فرنسى" بالمعنى الكامل في ميدان التصوير منذ العصر القوطي. فقد ظل الفن في فرنسا، طوال القرنين اللذين سبقا ظهوره، خاضعا لمؤثرات أجنبية: إذ أن أسلوب عصر النهضة، وأسلوب المانـرزم والباروك — كل هذه الأساليب كانت مستوردة من إيطاليا والأراضي الواطئة. ولما كانت النماذج الأجنبية هي المسيطرة منذ البداية على حياة البلاط بأسرها في فرنسا، فإن التعبير عن شعائر البلاط والدعاية الملكية كان يتم بقوالب أجنبية، وإيطالية بوجه خاص. ثم أصبحت هذه القوالب مرتبطة بفكرة الملكية والبلاط على نحو بلغ من الوثوق حدا جعلها ترسخ بوصفها نظاماً مستقرًا، وظلت سارية طالما كان القصر مركزًا للحياة الفنية.

كان فاتو يصور حياة مجتمع لم يكن يستطيع أن ينظر إليه إلا من الخارج. وكان يصور مثلاً أعلى من الواضح أنه لم تكن تجمع بينه وبين أهدافه الخاصة فى الحياة سوى نقاط اتصال خارجية. وقد وضع معالم مجتمع مثالى متحرر لم يكن يجمع بينه وبين فكرته الذاتية الخاصة عن الحرية إلا شبه ضئيل. ومع ذلك فقد خلق هذه الرؤى الخيالية من عناصر تجربته المباشرة، ومن تخطيطات لأشكال

الأشجار في حديقة لوكسمبورج، والمشاهد مسرحية كان يستطيع أن يراها — وقد رآها بالفعل — كل يوم، ولأنماط من الشخصية استمدها من بيئته الخاصة، وإن كان قد أضفى عليها صبغة سحرية متنكرة. والحق أن عمق فنه ليرجع إلى ازدواج علاقته بالعالم، وإلى تعبيره عما في الحياة من أمل ومن عجز، وإلى ما يلازم هذه الأعمال دائمًا من إحساس بخسارة لا يمكن التعبير عنها، وبهدف لا يمكن بلوغه، وبوطن مفقود، وبعد السعادة الحقيقية عن المنال. وعلى الرغم من أن الموضوع المباشر لفنه كان هو الاستمتاع بالحواس والجمال، والاستسلام البهيج للواقع، والتمتع بالأشياء الطيبة في الحياة، فإن ما يصوره مليء بالحزن. فهو في جميع لوحاته يصور مجتمعًا تهدده رغباته، التي هي بطبيعتها غير قابلة لأن تتحقق، بخطر داهم. غير أن ما يعبر عنه ليس ذلك الإحساس المألوف لدى روسو، أعنى الحنين إلى الحالة الطبيعية، وإنما هو على العكس من ذلك تطلع إلى الحضارة الكاملة، وإلى الاستمتاع الهادى المأمون بالحياة. ففي "الحفل البهيج"، الذي يصور فيه فاتو مرح المحبين وباحات الحب، يكتشف الطريقة الملائمة للتعبير عن موقفه الخاص من الحياة، الذى هو مزيج من التفاؤل والتشاؤم، والمرح والضيق. والعنصر الرعوى هو المسيطر على "الحفل البهيج"، الذي هو دائمًا "حفل في حقول الريف"، والذي يصور متع الشباب الذين يحيون حياة وادعة هادئة، حياة رعاة وراعيات ثيوقريطيين'''، تتخللها الموسيقي والرقص والغناء. ويصف هذا العمل هدوء الريف، الذي هو ملجأ يلتمس فيه المرء جوا هادئا مستقرا يبتعد به عن العالم الكبير، ويجد فيه سعادة المحبين التي ينسى فيها المرء ذاته. على أن ما يراه الفنان بعينيه لم يعد مثلا أعلى لحياة وادعة تأملية زاهدة، وإنما هو المثل الأعلى الأركادي(٢) للوحدة بين الطبيعة والمدنية، والجمال والروحانية، والحس والعقل. ومن المؤكد أن هذا المثل الأعلى ليس بالجديد، بل هو لا يعدو أن يكون شكلاً جديدا لتلك الصيغة التي تلخص موقف

 <sup>(</sup>۱) نسبة إلى الشاعر اليوناني ثيوقريطس Theocritus ، وهو شاعر رعوى عاش في القرن الثالث ق. م. وهذه الصفة تدل على الشعر الريفي وشعر المراعى بوجه عام . (المترجم) .

البرىء بالحياة السرىء بالحياة البرىء بالحياة الاستمتاع البرىء بالحياة الطبيية.

شعراء الإمبراطورية الرومانية — وهم الشعراء الذين جمعوا بين أسطورة العصر الذهني والفكرة الرعوية. والعنصر الوحيد الجديد، بالقياس إلى الصيغة الرومانية القديمة، هو أن العالم الرعوى الطبيعي أصبح الآن متنكرًا في أزياء المجتمع المهذب، وأن الرعاة والراعيات أصبحوا يرتدون أحدث ثياب العصر، وكل ما تبقى من الموقف الرعوى هو محادثات المحبين، والإطار الطبيعي والابتعاد عن حياة البلاط والمدينة. ولكن هل هـذا كلـه ذاتـه جديـد؟ ألم يكـن الفـن الـرعوى مـنذ البداية أسطورة، وإخفاء لاهيا، ومجرد مناغاة لحالة البراءة والبساطة الريفية الطبيعية؟ أمن المكن أن يكون أى شخص قد أراد حقا أن يحيا حياة الرعاة والفلاحين البسيطة المتواضعة منذ أن ظهر شعر رعوى، أي منذ وجود حياة حضرية رفيعة التطور؟ كلا، إن حياة الراعي في الشعر كانت دائمًا مثلاً أعلى كان العامل الحاسم فيه هو السمات السلبية، أعنى ابتعاد المرء بنفسه عن العالم الكبير وتجاهله لعاداته وتقاليده. والحق أن تخيل المرء لنفسه عن العالم الكبير وتجاهله لعاداته وتقاليده . والحق أن تخيل المرء لنفسه في موقف يبشر بتحرره من أغلال المدنية، مع احتفاظه بمزاياها، إنما هو من قبيل اللهو. وإنه لمما يزيد من جاذبية النساء المعطرات المكتملات الزينة، ولكن على هيئة صبايا ريفيات ناضرات بريئات صحيحات الجسم، وأن يكتمل سحر الفن بسحر الطبيعة. وهكذا كانت الأسطورة تنطوى منذ البداية على الشروط الضرورية التي أتاحت لها أن تصبح رمزا للحرية في كل ثقافة عميقة معقدة.

والحق أنه ليس من المستغرب أن نجد تاريخ التراث الأدبى للشعر الرعوى يرجع إلى ما يربو على ألفى عام تكاد تكون متصلة تمامًا، وذلك منذ بدايته فى الحضارة اليونانية. ففى كل قرن، باستثناء العصور الوسطى المتقدمة، التى انهارت فيها ثقافة المدن والبلاط، كان هناك شكل من أشكال هذا الشعر. ولا يكاد يوجد موضوع آخر، فيما عدا مادة رواية الفروسية، شغل أدب أوروبا الغريبة طوال هذا الوقت، واستطاع أن يصمد أمام هجمات النزعة العقلانية بمثل هذه القوة. وإن هذه السيطرة الطويلة غير المنقطعة لتدل على أن الشعر "العاطفى"، بالمعنى الذى استخدم به شيلر هذا اللفظ، له دور فى تاريخ الأدب يفوق بمراحل دور الشاعر "الساذج". بل إن الأشعار التى تتغنى بالريف والطبيعة عند ثيوقريطس ذاته، لا تدين بوجودها—

كما قد نتصور- لجذور أصيلة في الطبيعة، وعلاقة مباشرة بحياة عامة الناس، وإنما هي ترجع إلى إحساس فكرى بالطبيعة، وتصور رومانتيكي لعامة الناس، أي إلى مشاعر يترجع أصلها إلى حنين لما هو غريب، غير مألوف، بعيد المنال. أما الفلاح والـراعى ذاتهما فليسا متحمسين لبيئتهما، أو لعملهما اليومي. وإنا لنعلم أن الاهتمام بحياة الناس البسطاء لا ينبغي أن يلتمس في البيئة المكانية أو الاجتماعية للريف، وهـو لا ينشأ وسـط عامة الشعب أنفسهم، وإنما ينشأ بين الطبقات العليا، ولا يظهر في الريف بل في المدن الكبرى والبلاط، وسط الحياة الصاخبة والمجتمع المتخم، المفرط في التمدين. وحتى عندما ثيوقريطس يكتب أشعاره في وصف الطبيعة، لم يكن الموضوع والموقف الريفي قد أصبح شيئاً جديداً، بل إنه لابد قد ظهر من قبل في شعر الشعوب البدائية الرعوية، ولكنه ظهر فيها دون شك من غير نغمة المبالغة الانفعالية والرضا بالحياة، وربما أيضاً دون محاولة لوصف الظروف الخارجية لحياة الراعي بطريقة واقعية. وعلى أية حال فإن المناظر الرعوية كانت توجد أيضاً قبل ثيوقريطس، وفي فن المحاكاة mime ، وإن كان ذلك بدون الجو الغنائي الذي يشيع في "أشعار وصف الطبيعة الريفية Idylls ". كما أنها توجد بصورة طبيعة في المسرحيات الهجائية، بـل لقـد عـرف بعضها في التراجيديا ذاتها<sup>(١)</sup>. ولكن المناظر الرعوية وصور الحياة الريفية لا تكفى لظهور الشعر الرعوى، بل أن الشرط الضرورى لظهور هذا الشعر هو، قبل كل شيء، الصراع الخفي بين المدينة والريف، والشعور بعدم الارتياح إزاء المدينة.

على أن ثيوقريطس كان لا يـزال يجـد لـذة في الأوصاف البسيطة للحياة الرعوية، على حين أن أول خليفة مستقل له، وهو فرجيل، لم يعد يجد متعة في الوصف الواقعي، واكتسبت القصيدة الرعوية عنده ذلك الطابع الأسطوري الذي يمثل أهـم نقطة تحـول في تاريخ ذلك النوع الأدبي (") فإذا كان الفهم الشعري للحياة الرعوية لا يمـثل إلا هـروباً من صخب العالم حتى في العهود القديمة، وإذا كانت

<sup>(1)</sup> Francesco Macri- Leone: La bucolica Latina nella Lett. ital. del sec. XIV, 1889, P. 15. Walter W. Greg: pastoral poetry and pastoral.

<sup>&</sup>lt;sup>(r)</sup> Drama, 1906, pp. 13- 14.

رغبة المرء في أن يعيش حياة راع لم تؤخذ أبداً مأخذ الجد، فإن ابتعاد هذه الموضوعات عن الواقعية قد تضاعف الآن، إذ لم يعد الحنين إلى الحياة الرعوية هو وحده الأسطورة، بل إن الموقف الرعوى ذاته أصبح أسطورة تتيح للشاعر وأصدقائه أن يبدوا متنكرين في صورة رعاة، وبذلك يبتعدون شعرياً عن الحياة المعتادة، وإن كان في استطاعه الخبراء أن يتعرفوا عليهم على الفور. ولقد كانت جاذبية هذه الصيغة الجديدة، التي سبق أن نادي بها ثيوقريطس، من القوة بحيث أن قصائد فرجيل المسماة"أحاديث الرعاة Ecologues " لم تكن أكثر أعمال الشاعر نجاحاً فحسب، بل لعلها كانت أقوى الأعمال الأدبية الكبرى وأعمقها تأثيراً. فقد كانت هذه القصائد هي التي أثرت، على نحو مباشر، في أشعار الطبيعة الريفية عند دانتي وبترارك، وبوكاشيو وساناتسارو Sannazzato، وتاسو وجواريني Guarini، ومسارو Marot، ورونسسار Ronsard، ومونتسيماير Montemayer، ودورفسي d'Urfé ، وسبنسر وسيدني، بل وملتن وشيلي. ويبدو أن ثيوقريطس اقتصر على الشعور بالانتزعاج من البلاط بما فيه من صراع دائم في سبيل النجاح، ومن المدينة الكبيرة في إيقاع حياتها السريع المضطرب؛ أما فرجيل فكانت لديه أسباب أقوى للهروب من العالم المعاصر لـه. فلم تكن الحرب الأهلية التي دامت قرناً كاملاً قد انتهت بعد، بل لقد عاصر في شبابه أكثر مراحل القتال دموية، وكان السلام الذي تم على يد الإمبراطور أغسطس أقرب إلى الأمل منه إلى الواقع، وذلك في الوقت الذي كتب فيه فرجيل"أحاديث الرعاة"(١). وكان هروبه إلى عالم الطبيعة الريفية متمشياً تماماً مع الحركة الرجعية التي بدأها أغسطس، والتي حاولت، بتصويرها للماضي الوطني على أنبه هو العصر الذهبي، أن تحول الأنظار عن الحوادث السياسية للحاضر". والواقع أن المفهوم الجديد للقصيدة الرعوية عند فرجيل لم يكن أكثر من مزج بين حلمه الخاص في السلام، وهو حلم كان يحقق أمنية أثيرة لديه. وبين الدعاية الرامية إلى الدفاع عن سياسة التهدئة والمسالمة.

<sup>(1)</sup> T.R. Glover: Virgil, 1942, 7th edit., pp. 3-4.

<sup>(\*)</sup> M.schanz-C. Hosius: "Gesch. d. roem. Literatur", In I. V. Muellers "Handbuch d. klass. Altertumswiss", II, 1935, P. 285.

ويرتبط الشعر الـذي يصـف الطبيعة الريفية فـي العصـور الوسطى ارتباطاً مباشرا بالأسطورة التي صاغها فرجيل. صحيح أنه لا توجد سوى بقايا ضئيلة من هذا الشعر خلال القرون الواقعة بين انهيار العالم القديم وظهور ثقافة البلاط والمدينة في العصور الوسطى، ولم يكن ما وصلنا من هذا النمط سوى نتاج للمحاكاة الناتجة عن العلم فحسب، ورواسب ذكريات الشعراء الكلاسيكين، وعلى رأسهم فرجيل. فحتى "أحاديث الرعاة ecologues " عند دانتي كانت مجرد محاكاة ناتجة عن العلم والمعرفة، كما ظلت هناك آثار من الأسطورة الرعوية القديمة عند بوكاشيو، مؤلف أول الأشعار الحديثة في وصف الطبيعة. وفي نفس الوقت الذي ظهرت فيه الرواية الرعوية، التي جعلت للتطور مجرى جديداً، نجد أيضاً موضوعات ريفية رئيسية في القصة القصيرة لعصر النهضة الإيطالي، غير أنها تفتقر إلى السمات الرومانتيكية التي ترتبط بها في أدب وصف الطبيعة، وفي الرواية والدراسا الرعويتين(١). ومع ذلك فإن من السهل فهم هذه الظاهرة إذا تذكرنا أن القصة القصيرة تنتمي إلى أدب الطبقة الوسطى بمعنى الكلمة، وهي بهذا الوصف تنطوى على نزعة محاكية للطبيعة، على حين أن الشعر الرعوى يمثل نمطاً أرستقراطياً بلاطياً ويتجه إلى النزعة الرومانتيكية. وقد ظل هذا الاتجاه الرومانتيكي سائداً في جميع الأعمال ذات الطابع الرعوى عند لورنتسودي مديتشي، وجاكوبو ساناتسارو، وكاستليوني، وأريوستو، وتاسو، وجواريني، ومارينو، وهو يثبت أن المزاج الأدبي في بلاطات عصر النهضة الإيطالي، سواء في فلورنسة ونابولي وأوربينو وفيرارا وبولونا، يطابق أنموذجا واحد. فالشعر الرعوى في كل الأحوال انعكاس لحياة البلاط، وهو في نظر القارى، يستخدم أنموذجا للمسلك السائد في البلاط، فلا أحد يظل يأخذ حياة الراعى، حرفياً، مأخذ الجد، وإنما تتخذ هذه الحياة طابعاً تقليدياً واضحاً. وحين يصبح الغرض الأصلى لهذا النفط الأدبي، وهو الحملة على الحياة المفرطة في مدينتها، ذا أهمية ثانوية، فإن القوالب المنتمية إلى أسلوب البلاط لا ترفض إلا بسبب ما فيها من تكلف، لا بسبب سطحيتها وتعقيدها المبالغ فيه. فليس من

<sup>(1)</sup> W.W. Greg, op. cit., p. 66.

الستغرب على الإطلاق أن يصبح هذا الشعر الرعوى، بما فيه من أسطورة ومن ترفع، ومنج بين البعيد والقريب والمباشر وغير المألوف، واحداً من أكثر الأنماط شيوعاً فى عصر "المانرزم"، وأن يكون الميل إلى رعايته أعظم ما يكون فى أسبانيا، الموطن الكلاسيكى لقواعد اللياقة الخاصة بالبلاط، ولأسلوب المانرزم. ففى البداية كان الأدباء يقتدون، حتى فى هذا النوع الأدبى، بالنماذج الإيطالية، التى انتشرت فى جميع أرجاء أوروبا مقترنة بأساليب حياة البلاط؛ غير أن الطابع الفردى لأسبانيا سرعان ما خرج عن هذا الإطار، وأصبح يعبر عن نفسه فى المزج بين عناصر القصة الفروسية والأدب الرعوى، وبعد ذلك أصبح هذا المزيج الأسباني من العناصر الومانتيكية والرعوية جسراً يوصل بين الرواية الرعوية الإيطالية ونظيرتها الفرنسية، التي سيطرت على التطور التالى لهذا النمط الأدبى.

وترجع بدايات الشعر الرعوى الفرنسي إلى العصور الوسطى، وهي تظهر المرة الأولى في القرن الثالث عشر، في صورة معقدة لا متجانسة، معتمدة على الشعر الغنائي البلاطى الفروسي، ولقد كان الموقف الريغي في الأشعار الرعوية الفرنسية pastourelles ، كما كان في الأشعار الرعوية وأحاديث الرعاة في العصر الكلاسيكي القديم، هو بدوره حلم يحقق أمنية الخلاص من كل قوالب النزعة التي أصبحت جامدة تقليدية أكثر مما ينبغي (أ). فعندما يعلن الفارس حبه للراعية، يشعر بأنه تحرر من قيود الحب البلاطي، والولاء، والعفة، وآداب اللياقة. ولا تثير رغبته أية إشكالات، بل توحي، على الرغم من اندفاعها الشديد؛ بالبراءة إذا ما قورنت بالنقاء المفتعل للحب البلاطي الرفيع. غير أن المنظر الذي يحاول فيه الفارس أن يخطب ود الراعية هو منظر تقليدي تماماً، ولا يعود ينطوى على أي أثر للنغمة الطبيعية التي ترددت عند ثيوقريطس. وإلى جانب الشخصيتين الرئيسيتين(أي الفارس والراعية)، وربما الراعي الغيور أيضاً، فإن العناصر الوحيدة التي ينطوى عليها المنظر هي بضعة خراف؛ ولا يتبقي شيء من جو المروج والأحراش، وحالة الحصاد والجني، ورائحة اللبن والعسل (أ). والأرجح أن بعض العناصر من الشعر الحصاد والجني، ورائحة اللبن والعسل (أ). والأرجح أن بعض العناصر من الشعر المعاد والجني، ورائحة اللبن والعسل (أ). والأرجح أن بعض العناصر من الشعر الحصاد والجني، ورائحة اللبن والعسل (أ). والأرجح أن بعض العناصر من الشعر

<sup>(9</sup> J. Huizinga: The Waning of the Middle Ages, 1924, P. 120.

<sup>(7)</sup> M. Fauriel: Hist. De la poésie provençale, 1846, II, PP. 91-2.

الريفي الكلاسيكي قد تسربت إلى الأشعار الرعوية الفرنسية مع رياح الذكريات المختلفة من الشعراء الكلاسيكيين، غير أن من المستحيل إثبات وجود تأثير مباشر للشعر الرعوى الكلاسيكي في الأدب الفرنسي قبل انتشار ثقافة عصر النهضة الإيطالي وثقافة البلاط البورجندي. ولم يصبح هذا التأثير عميقاً حتى الوقت الذي أصبحت فيه الروايات الرعوية الإيطالية والأسبانية هي المفضلة في كل مكان، والـذى تحقق فيه انتصار"المانرزم" <sup>(۱)</sup>. فكانت "أمينتا Aminta" لتاسو Tasso ، والسراعي المخلسص pastor fido لجواريسني Guarini ، وديانسا لمونتسيمايور Montemayor هي النماذج التي يحاكيها الفرنسيون، ولا سيما أو نوريه دورفي Honore d'Urfé الذي أراد - اقتداء الإيطاليين والأسبان - أن تكون قطعته المسماة آستريه Astrée ، قبل كل شيء، مرجعاً دولياً لآداب السلوك الاجتماعي، ومرآة للأخلاق المهذبة. ويعد هذا العمل بحق المدرسة التي دربت اللوردات الإقطاعيين وجنود عصر هنرى الرابع الأجلاف على أن يصبحوا أعضاء في مجتمع فرنسي مهذب. ويدين هذا العمل بوجوده لنفس الحركة التي نتجت عنها الصالونات الأولى، والتي نشأت سنها الثقافة المنمقة (precious) للقرن السابع عشر(''). ومن المؤكد أن قصائد "آستريه" هي قمة التطور الذي بدأ بالأعمال الرعوية لعصر النهضة. فمن المحال أن يظل أي شخص يتذكر الناس البسطاء وهو يشاهد السيدات والسادة المتأنقين، الذين تدور بينهم، وهم متنكرون في زي رعاة وراعيات، محادثات حارة يناقشون فيها مشكلات الحب المخجلة. فالخيال قد فقد كل صلة له بالواقع، وأصبح مجرد ملهاة اجتماعية. وما حياة الراعى إلا ثوب تنكرى، يتيح للقارى، أن يبتعد لحظة عن السطحية وعن الذات اليومية.

ولا شك في أن الشبه ضئيل بين"الحفل البهيج" لفاتو وبين هذا الشعر. ففي الرواية الرعوية نجد أن مناظر الحب الريفي، بما فيها من إشباع للرغبات وطقوس الحب. هي السعادة الكاملة؛ على حين أن موقف الحب بأسره، في لوحات فاتو، إنما هـو مـرحلة متوسطة في الطريق إلى الهدف الحقيقي – أي مجرد تمهيد للرحلة

<sup>(1)</sup> Mussia Eisenstadt: Watteau's Fêtes galantes, 1930, P. 98.

<sup>(7)</sup> G. Lanson: Hist de la litt. Franç., 1909, IIth edit., PP. 373-4.

نحبو "سيتير Cythere" اللتي توجد دائماً في مكان قصى خفى يغشاه الغموض. غير أن الشعر الرعوى في فرنسا كان يسير في طريق التدهور في الوقت الذي كان فاتو يرسم فيه لوحاته، فلم يتلق الفنان قوة دافعة مباشرة منه. ولم تكن مناظر الحياة الريفية توجيد على الإطلاق، قبل القرن الثامن عشر، بوصفها الموضوع الحقيقي للتصوير ذاته. صحيح أننا نجد عناصر رعوية غير قليلة، تتخذ صبغة عوامل مساعدة في صور الكتاب المقدس والأساطير. ولكن لهذه العناصر أصلاً خاصاً بها، يختلف تمامــاً عـن الفكــرة الـرعوية. ولا شــك فــي أن الــروح الرثائــية elegiac لصـيغة "الجورجونيسك" Giorgonesque تذكرنا بفاتو إلى حد بعيد''، ولكنها تفتقر إلى النغمة الغرامية الخفية، وإلى الشعور المؤلم بالتوتر بين الطبيعة والحضارة. وحتى عند بوسان poussin نجد أن العلاقة مع فاتو ظاهرية فحسب. ذلك لأن بوسان يصور أركاديا بطريقة رائعة حقاً، ولكن دون تفضيل مباشر لحياة الراعي؛ بل إن الموضوع يظل كلاسيكياً وأسطورياً، ويعطى المرم إحساساً بطولياً في أساسه، متمشيًا مع روح النزعة الكلاسيكية الرومانية. ولا تظهر الموضوعات الريفية في الفن الفرنسي في القرن السابع عشر على نحو مستقل إلا على النسجيات المرسمة tapestries التي كان يظهر فيها على الدوام ميل إلى تصوير مناظر حياة الريف. وهذه العناصر بطبيعة الحال غير متمشية مع الطابع الرسمي للفن العظيم في عصر الباروك. فهي تظل مقبولة في اللوحات التصويرية ذات الطابع الزخرفي، كما هي مقبولة في الرواية أو الأوبرا أو الباليه، ولكنها تبدو نشازاً في التراجيديا. "ففي الرواية الخفيفة يكون كل شيء مباحا بسهولة... ولكن المنظر يقتضي تبريراً دقيقاً "("). غير أن العنصر الرعوى بمجرد أن اندمج في التصوير اكتسب عمقاً وتعقيداً لم يتسم بهما أبداً في الشعر، حيث كان على الدوام مجرد نمط ذي أهمية ثانوية. فالعنصر الرعوي كان، بوصفه نوعًا أدبيًا، يمثل نمطًا مصطنعًا تمامًا منذ البداية، وظل وقفًا على تلك الأجيال التي كانت صلتها بالواقع تأملية تمامًا. وكان الموقف الرعوى ذاته مجرد ذريعة على

<sup>(1)</sup> Cf. Albert Dredner: "Von Giorgione zum Rococo", Preudsische Jahrbuecher, 1910, vol. 140- Werner Weisbach: "Et in Arcadia ego. "Die Antike, VI, 1930, P. 140.

<sup>(\*)</sup> Boileau: L'Art Poétique. III, PP. 119 ff.

الدوام، فلم يكن هو الغرض الحقيقي للتصوير الفني قط، مما ترتب عليه أن يكون له أبدًا للمنظ التصوير في كل الأحوال طابع أسطورى بدرجات متفاوتة، ولم يكن له أبدًا طابع رمزى. وبعبارة أخرى، فقد كان للفن الرعوى هدف تام الوضوح، ولم يكن يسمح إلا بتفسير صحيح واحد. وكان هذا الفن يستنفد مباشرة، ولايخفي وراءه سرا، ويسفر — حتى في حالة شاعر مثل ثيوقريطس — عن صورة للواقع تتصف بالافتقار إلى التبنوع، وإن كانت جذابة إلى أبعد حد. ولم يكن في وسعه أبدًا أن يتجاوز حدود الأسطورة، بل إنه ظل لاهيًا، مفتقرًا إلى التوتر والعمق. وكان فاتو أول من نجح في إضفاء عمق رمزى عليه، وكانت وسيلته الكبرى إلى ذلك هي أن يستبعد منه جميع السمات التي لا يمكن أن تتصور في الوقت ذاته على أنها ترديد بسيط، مباشر المواقع.

ولقد كان لابد أن يؤدى القرن الثامن عشر، بحكم طبيعته ذاتها، إلى بعث للفن الرعوى. وإذا كانت الصيغة قد أصبحت شديدة الضيق بالنسبة إلى الأدب، فقد كان لا ينزال لها من الحياة، في ميدان التصوير، ما يكفي لإيجاد نقطة بداية جديدة. ذلك لأن الطبقات العليا كانت تعيش في أوضاع اجتماعية مصطنعة إلى أبعد حد، تغير فيها إلى حد بعيد طابع العلاقات اليومية، واكتسبت صبغة متسامية، ولكن هذه الطبقات لم تعد تؤمن بالمقصد العميق لهذه القوالب، وأصبحت تعدها قواعد للعبة فحسب. وكانت الشهامة من بين قواعد لعبة الحب، مثلما كان العنصر الرعوى دائمًا شكلا لاهيًا من أشكال الفن الجنسي. فكلاهما معًا كان يرغب في أبعاد الحب مسافة ما، وفي نزع الطابع الشهواني المباشر عنه. وعلى ذلك فقد كان من الطبيعي تمامًا أن يبلغ العنصِر الرعوى قمة تطوره في قرن الشهامة. ولكن مثلما أن الـزى الـذى تـرتديه شخصيات فاتو لم يصبح شائعًا إلا بعد موت الفنان، فكذلك لم يجد نمط "الحفل البهيج" جمهورًا أوسع إلا في أواخر عصر الروكوكو. وهكذا استمتع لانكريه Lancret وباتر Pater وبوشيه Boucher ، بثمار التجديد الذي اقتصروا هم أنفسهم على الهبوط بمستواه. أما فاتو ذاته، فقد ظل طيلة حياته مصورا لفئة محدودة من الناس، وكان الأنصار المخلصون الوحيدون لفنه هم جوليين Julienne وكروزا Crozat ، صاحبا المجموعات الفنية ، والكونت كايلوس

Caylus ، العبالم الأثـري وراعي الفن، وجرسان Gersaint ، متعهد الأعمال الفنية . أما النقاد الفنيون المعاصرون له، فنادرا ما كانوا يذكرون اسمه، وحين كانوا يفعلون ذلك، كان ذلك يحدث عادة على سبيل الذم<sup>(١)</sup>. بل أن ديدرو ذاته لم يدرك أهميته، ووضعه في مكانة أدني من تنييه Teniers . صحيح أن الأكاديمية لم تضع أمامه العراقيل، وإن كانت قد تمسكت، إزاء فن كهذا، بالترتيب التدريجي التقليدي للأنماط الفنية، وظلت تنظر إلى "الأنماط الصغيرة" بازدراء. غير أنها لم تكن أكثر تزمتًا على الإطلاق من جمهور المثقفين بوجه عام، وهو الجمهور الذي كان لا يزال يـأخذ، نظريا على الأقل، بالمذهب الكلاسيكي، والواقع أن موقف الأكاديمية كان، في جميع المسائل العملية، متحررًا إلى حد بعيد. ولم يكن هناك حد معين لعدد أعضائها، كما أن دخولها لم يكن متوقفًا على قبول الآراء السائدة فيها. ومن الجائز أنها لم تكن متسامحة إلى هذا الحد من تلقاء ذاتها، ولكنها كانت تدرك على أية حال أن اتخاذها لهذا الموقف المتسامح هو الذي كان يتيح لها أن تظل حية في فترة الفوران والتجديد هذه (<sup>۲)</sup>. وقد أصبح فاتو، وفراجونار Fragonard وشاردان، أعضاء في الأكاديمية دون أية صعوبة، وكذلك الحال في جميع الفنانين المشاهير الآخرين في القرن الثامن عشر، أيًا كانت المدرسة التي ينتمون إليها، صحيح أن الأكاديمية ظلت تمثل الذوق الفخم grand gout كما كانت على الدوام، ولكن مجموعة صغيرة من أعضائها هي التي ظلت، عمليا، متمسكة بهذا المبدأ. أما الفنانون الذين لم يكن في إمكانهم أن يعولوا على طلبات من السلطات الرسمية، وكان مشترو أعمالهم خارج نطاق أوساط البلاط، فلم يعبأوا كثيرا بالاعتراف الرسمى، وكانوا يرعون "الأنماط الصغيرة"، التي كان الطلب عليها أعظم من الوجهة العملية، وإن لم تكن تحظى باحترام كبير من الوجهة النظرية. وإلى هذه "الأنماط الصغيرة" ينتمى نوع "الحفل البهيج"، الذي كان موجها منذ البداية إلى وسط أكثر تحررًا من وسط البلاط، وإن كان المهتمون بهذا النوع من الصور لم يعودوا يمثلون القطاع الأكثر تقدمية من الجمهور، من وجهة النظر الفنية، إلا فترة قصيرة بعد ذلك.

<sup>(9</sup>P. Marcel, Op. cit., P. 299.

<sup>(7)</sup> Nikolaus Pevsner: Academies of Art, 1940, P. 108.

غير أن التصوير ظل يلتزم الموضوعات الجنسية بعد الأدب بوقت طويل، وبعد الرواية بوجه خاص، إذ أن هذه الأخيرة، وهي النوع الأكثر مرونة من الفن، والأكثر شعبية - لأسباب اقتصادية - كانت قد حولت اهتمامها إلى موضوعات ذات أهمية أعم. وكان ممثلو الاتجاه الإباحي في خلال ذلك القرن هم شودرلو دي لاكلو Choderlos de Laclos وكريبيون Crébillon ، الابن ورستيف دى لابريتون Restitf de la Bretonne ولكن لم يكن لمه دور حاسم في أعمال الروائيين الآخرين في ذلك العصر. فعلى الرغم من جرأة موضوعات ماريفو Marivaux وبريفو Prévost فإنهما لم يحاولا أبدا إحداث تأثيرات جنسية مكشوفة. وإذن، فعلى حين أن الارتباط بالطبقات العليا ظل في التصوير على ما هو عليه مؤقتًا، فإن الرواية اقتربت من نظرة الطبقات الوسطى إلى العالم. وكان الانتقال من رواية الفروسية إلى الرواية الريفية يمثل أول خطوة في هذا الاتجاه، وهي خطوة تم فيها التخلي عن عناصر معينة منتمية إلى العصر الرومانسكي الوسيط. فالرواية الريفية تبحث مشكلات الحياة الواقعية، وإن كان ذلك في إطار خيالي تمامًا، وتصف أشخاصا حقيقيين معاصرين، وإن كانوا متنكرين في صور وهمية؛ وتلك سمات لها أهميتها، من وجهة النظر التاريخية، بالنسبة إلى التطورات المقبلة. كذلك فإن الرواية الريفية تقترب من الواقعية الحديثة من حيث أن الأحداث فيها تتخذ — عند دورفي بوجه خاص - موقعا تاريخيًا محددًا(١). غير أن أهم حقيقة بالنسبة إلى التطور التالي للأدب هي أن "دورفي" كتب أول رواية حب بالمعنى الصحيح .. ومن المسلم به أن الحب قد ظهر من قبل في روايات سابقة، ولكن لا يوجد قبل "دورفي" أي عمل ذي حجم معقول اتخذ من الحب موضوعًا رئيسيًا له. ومنذ ذلك الحين فصاعدًا أصبح موضوع الحب، لأول مرة، القوة الدافعة للرواية، فضلاً عن الدراما. طوال ما يربو على ثلاثة قرون (٢٠). فمنذ عصر الباروك، أصبح الأدب الملحمي والدرامي على الدوام شعرا للحب قبل كل شيء؛ ولم تظهر أية علامات على التغير إلا في الفترة القريبة جيدا. ولقد تفوق الحبب على البطولة حتى في "أماديس

<sup>(9</sup>G. Lanson, Op. cit., P. 374.

mCf. Petit de Julieville: Hist. De la litt. Franç., IV, 1897, P. 419.

Amadis"، ولكن سيلادون Céladon هـو أول بطـل محـب بالمعنى الذى نفهمه نحـن لهذه الكلمة ، أى أول عبد لانفعالاته ، يستسلم لها دون بطولة: فهو الذى مهد الطريق للشيفاليه دى جريو Des Grieux ، وهو السلف الأول لفيرتر.

لقد كانت الرواية الرعوية الفرنسية في القرن السابع عشر أدب عصر متعب؛ وكان المجتمع الـذي أنهكته الحروب الأهلية يستريح من عنائها وهو يقرأ المحادثات البديعة المتكلفة للرعاة المحبين. ولكن بمجرد أن أفاق ذلك المجتمع، وأيقظت فيه حروب الغزو التي قام بها لويس الرابع عشر أطماعًا جديدة، بدأ رد الفعـل عـلى الـرواية المـنمقة Precious ، وسـار ذلك جنبًا إلى جنب مع الهجمات التي شنها بوالو وموليير على روح التنميق. وهكذا فإن الرواية الرعوية عند دروفي، قد أعقبتها الرواية البطولية والغرامية عند لاكالبرينيد La Calprenède ومدموازيل دى سكوديرى Mile de Scudéry وهي نوع أدبى التقط المقطوع لروايات "أماديس" Amadis. وأصبحت الرواية تبحث مرة أخرى في الحوادث الهامة، وتصف البلدان الأجنبية والناس الغرباء، وتصور مشروعات وشخصيات هامة مؤثرة. غير أن البطولة فيها لم تعد ذلك التهور الرومانتيكي لروايات الفروسية، وإنما أصبحت ذلك الإحساس الصارم بالواجب في تراجيديات كورني. وقد أخذت الرواية البطولية عند "لاكالبرينيد" على عاتقها أن تكون مدرسة لتعليم إرادة القوة وعزة النفس؛ كما تمثل نفس الاتجاه الأخلاقي البطولي التراجيدي في رواية مدام دي لافاييت: "الأميرة دى كليف Princesse de Clèves. فهنا أيضًا نجد المشكلة صراعا بين الشرف والعاطفة، وهنا أيضًا ينتصر الواجب على الحب. والحق أننا نجد أنفسنا دائمًا، في عصر الدوافع البطولية هذا، إزاء نفس التحليل الواضح للنوازع الإرادية، ونفس التشريح العقلى للانفعالات، ونفس الجدل الصارم للأفكار الخلقية. وقد نجد عند مدام دى لافاييت، من آن لآخر، سمة أشد تغلغلاً في أعماق النفس، واتجاهًا أقـرب إلى الشخصية، وتصويرًا أدق للتحول السريع في المشاعر، ومع ذلك، فحتى في أعمالها ذاتها يبدو كل شيء وقد انتقل إلى ضوء الوعى والتحليل العقبلي الواضح. فالمحبون لا يجدون أنفسهم لحظة واحدة ضحايا مستسلمین لانفعالهم؛ وهم لا یضیعون علی نحو لا أمل فیه ولا شفاء منه، کما هی الحال عند رینیه وفیرتر، بل وعند دی جریو وسان برو Saint- Preux.

ومع ذلك فإن القرن السابع عشر يتضمن، إلى جانب كل هذه الأنواع الرعوية الريفية والغرامية البطولية، ظواهر معينة تبشر برواية الطبقة الوسطى كما ستظهر فيما بعد. فهناك قبل كل شيء رواية المشردين(١٠)، التي تختلف أساسًا عن الأنساط الشبائعة عبندئذ فبي انتماء موضوعاتها إلى الواقع اليومي، وفبي إيثارها للمستويات الدنيا للحياة، وإلى هذا النوع تنتمي روايتا "جيل بلاس" Gil Blas و"الشيطان بواتو" Diable Boiteux بل إن هناك سمات معينة في روايات ستندال وبلزاك تذكرنا بالتنوع المتقلب الذي تتسم به النظرة التشردية Picaresque إلى الحياة. وقد ظلت الروايات المنمقة تقرأ وقتًا طويلا في القرن السابع عشر، بل إنها ظلت تقرأ وقتا طويسلا في القرن الثامن عشر، ولكنها لم تعدد تكتب بعد عام ١٦٦٠ (٢). فحلت محل الأسلوب المرح، المصطمنع، المصطبغ بالتكلف الاستقراطي، نغمـة أقـرب إلى الطبيعة، وإلى روح الطبقة الوسـطى. وبـالفعل نجـد أن فورتـيير Furetièr يطلق على روايته غير الرومانتيكية ، التي كان يؤلفها على طريقة المتشردين Picaresque ، اسم "الرواية البورجوازية Le roman bourgeois". غير أن المبررات الوحيدة لهذا الوصف الموضوعات التي يعالجها، إذ أن هذا العمل يظل مع ذلك مجرد حلقات ومشاهد وتعليقات ساخرة تجمعت بطريقة خارجية، أي أنه قالب لا صلة لنه بالرواية "الدرامية" المركزة في العصور الحديثة، حيث تدور الأحداث حول مصير شخصية رئيسية تستحوذ تمامًا على اهتمام القارىء.

ولقد كانت الرواية في القرن السابع عشر، تمثل - على الرغم من ذيوعها - نوعًا أحط من الأدب، وربما نوعا ظل مختلفًا في نواح معينة، أما في القرن الثامن عشر فقد أصبحت النوع الأدبى الرئيسي ، بحيث كانت أهم الأعمال الأدبية

ا) هذا التعبير ترجمة للفظ Picaresque ، ويدل على نوع من الروايات انتشر بوجه خاص فى أسبانيا، ويروى
قصة المغامرات البوهيمية لشخصية مشردة، قد يكون صاحبها أفاقًا أو محتالاً أو مجرد مغامر خفيف الظل. وتفتقر
هذه الروايات عادة إلى التماسك المحكم. (المترجم)

تنتمي إليها، بل إن أهم التطورات الأدبية وأكثرها تقدمية بحق قد حدثت في ميدانها. فالقرن الثامن عشر هو عصر الرواية وذلك على الأقل لأنه عصر علم النفس. فقد كانت أعمال لوساج Lesage وفولتير، وبريفو، ولاكلو Laclos، وديدرو، وروسو، حافلة بالملاحظات النفسية، أما ماريفو فكان يستحوذ عليه شغف جنوني بعلم النفس: فهو يفسر، ويحلل، ويعلق على المواقف الروحية لشخصياته بلا انقطاع. وهو يتخذ كل مظهر من مظاهر الحياة مناسبة لعرض أفكار نفسية، ولا تفوته أيـة فرصـة لعـرض دوافـع شخصـياته. ولقـد كـان عـلم الـنفس عـند مـاريفو ومعاصريه، ولاسيما بريفو، أغنى وأدق وأكثر تنوعا بكثير من علم النفس في القرن السابع عشر. فالشخصيات تتخلص من طابعها النمطى السابق، وتصبح أكبر تعقدا، وأشد تناقضًا، حتى إن تصوير الشخصيات في الأدب الكلاسيكي، مع كل ما يتميز به من دقة ، يبدو إلى جانبها شكليًا إلى حد ما. بل إن لوساج نفسه ظل يقتصر على تقديم أنماط، منها ما هـو غريب الأطوار ومنها ما هو هزلى ممسوخ، بحيث إننا لا نجد لوحات حية حقيقية، ترسم بنفس خطوط الحياة الواقعية، المتغيرة، غير الواضحة المعالم، وبنفس ألوانها المتدرجة التي لا تعرف المبالغة. والحق إنه إذا كان هناك أى خط يفصل بين الرواية الجديدة والرواية الأقدم عهدًا، فإن هذا الخط يمتد في هذه الفترة. فمنذ ذلك الحين أصبحت الرواية تاريخًا روحيًا، وتحليلاً نفسانيًا، وكشفًا لغوامض الذات، أما قبل ذلك فكانت تصويرًا لحوادث خارجية وللعمليات الروحية كما تنعكس في أفعال عينية. ولكن من الصحيح أن ماريغو وبريغو ظلا يتحركان في الإطار المحدود لعلم النفس التحليلي والعقلاني كما عرفه القرن السابع عشـر، وكانـا فـي الواقـع أقرب إلى راسين ولاروشفوكو منهما إلى الروائيين الكبار في القـرن التاسـع عشـر. فقـد ظـلا، كالكـتاب الأخلاقـيين والمسـرحيين فـي العصـر الكلاسيكي، يشطران الشخصيات إلى عناصرها، ويطورانها من عدد قليل من المبادى، التجريدية بدلا من إدماجها في السباق الكامل للحياة، الذي توجد فيه هذه الشخصيات. ولم تتخذ الخطوة الحاسمة نحو علم النفس الانطباعي غير المباشر هذا إلا في القبرن التاسيع عشير، وعندئذ ظهر مفهوم جديب للاحتمال النفسي Psychological Probability جعل الأدب السابق كله يبدو أدبًا عفي عليه

الـزمان. والحـق أن الظاهرة التي تسترعي انتباهنا بحق، بوصفها ظاهرة حديثة لدى كتاب القرن الثامن عشر، هي نزع صبغة البطولة عن الشخصيات الرئيسية عندهم، واصطباغها بصبغة إنسانية. فهم ينقصون من حجم هذه الشخصيات، ويقربونها إلينا، وفي ذلك يكمن التقدم الأساسي للنزعة الطبيعية النفسية منذ وصف الحب في أعمال راسين. ذلك لأن بريفو يكشف لنا عن الجانب العسكي للانفعالات الطاغية ولاسيما الحالة الذليلة المخجلة التي تنتاب الإنسان عندما يقع في الحب. فالحب يبدو مـرة أخـري كارثـة، ومرضا، ووصمة مثلما سبق أن وصفه الشعراء الرومان. وهو يتحول تدريجيًا إلى "الحب المستبد" amour- passion عند ستندال، ويتخذ سمات مرضية ستظل بعد ذلك تميز الحب في أدب القرن التاسع عشر. فلم يكن ماريفو قد عرف بعد قوة هذا الحب الذي يباغت ضحاياه كحيوان منقض ولا يترك لهم منه مهـربًا أبدًا، أما عند بـريفو فقـد أصبح هذا الحب مستحوذا على الروح. وهكذا انتهى عهد حب الفرسان، وبدأ الصراع ضد الزواج غير المتكافى، من الوجهة الاجتماعية. ولم يكن الذل الذي يجلبه في هذه الحالة سوى أداة للدفاع الاجتماعي. ذلك لأن أخطار الحب لم تكن تهدد استقرار المجتمع الإقطاعي الوسيط، بلا ولا مجلتمع البلاط في القرن السابع عشر، فلم تكن هذه المجتمعات في حاجة إلى دفاع كهذا ضد تهور الأبناء المندفعين. أما الآن، عندما أصبح عبور الحواجز الفاصلة بين الطبقات الاجتماعية المقفلة أمرًا أكثر شيوعًا، وعندما أصبح من الضرورى على البورجوازية ذاتها، لا على طبقة النبلاء فحسب، أن تدافع عن مركزها الميز في المجتمع، فقد بدأ تحريم شهوة الحب الجارفة الهوجاء، التي تهدد النظام الاجتماعي القائم، وظهر نوع من الأدب أدى آخر الأمر إلى "غادة الكاميليا" وإلى أفلام "جاربو" الحديثة. ولا جدال في أن بريفو كان لا يزال أداة غير واعية بذاتها لتلك النزعة المحافظة التي عمل "دوما الابن" على خدمتها عن وعي واقتناع.

ولقد كانت رواية "مانون ليسكو" لبريفو استباقًا للنزعة الاستعراضية exhibitionism عند روسو. فلم يعد بطل الرواية يجد أى غضاضة فى وصف حبه غير المشرف؛ بل كان يبدى سرورًا "مازوكيا" فى الاعتراف بضعف شخصيته. ويظهر عند ماريفو الميل إلى هذا "المزج بين الضآلة والعظمة والحقارة والجدارة". وهو

الوصف الذي سيطلقه لسنج على هذا الاتجاه في حالة فيرتر بوجه خاص. فقد كان مؤلف "حياة ماريان Vie de Marianne" قد عرف نقاط الضعف الصغيرة التي تنتاب النفوس الكبيرة ذاتها، ولم يقتصر على تصوير السيدة دى كليمال de Climal على أنها شخصية تجمع بين سمات جذابة وسمات منفرة، بل إنه يصف بطلته بأنها شخصية لا يمكن التعبير عنها تعبيرا جامعا في لحظة واحدة. فهي امرأة أمينة مخلصة، ولكنها لا تبلغ أبدًا من الإهمال ما يجعلها تفعل أو تقول أي شيء يمكن أن يسبب لها ضررا. وهي تعرف أوراقها الرابحة، وتلعب بها بذكاء. والواقع أن ماريفو كان الممثل النموذجي لعصر انتقال وإعادة بناء. فهو في رواياته يؤيد اتجاه الطبقة الوسطى التقدمي تأييدا كاملا، ولكنه في كوميدياته يغلف ملاحظاته النفسية في قوالب التآمر القديمة. غير أن العنصر الجديد هو أن الحب، الذي كان له من قبل دائمًا دور ثانوي في الكوميديا، أصبح مركز الأحداث (١)، وبعد غـزوه لهـذا المعقل الهام الأخير، أتم زحفه الظافر في ميدان الأدب الحديث. ويمكن أن يعزى هذا التطور إلى أن شخصيات الكوميديا ذاتها أصبحت أعقد، واكتسب الحب ذاته طابعا بلغ من التنوع حدا جعل السمات الكوميدية التي اكتسبها عاجزة عن المساس بطابعه الجدى المترفع. غير أن الصفة الجديدة في ماريفو مؤلف الكوميديا هي قبل كل شيء محاولة وصف شخصياته من حيث هي كائنات يتحكم فيها المجتمع، وتسلك بناء على دوافع مستمدة مباشرة من مركزها الاجتماعي<sup>(٢)</sup> فكما أن شخصيات موليير تقع في الحب، دون أن يكون وقوعها في الحب هو الموضوع الرئيسي الذي تدور حولته مسرحياته، فكذلك كان تحكم المجتمع في طبيعتها أمرًا مؤكدًا، ولكنه لم يكن أبدًا أصل الصراع الدرامي. أما في "لعبة الحب والصدفة Jeu de L'amour et du hassard" لماريفو، فإن الأحداث كلها تدور حول التلاعب بالمظاهر الاجتماعية، أي حول مسألة كون الشخصيات الرئيسية هي بالفعل الخدم الذين يتنكرون في زيهم، أم السادة الذين يخفون حقيقتهم.

<sup>(&</sup>quot;Emile Feguet: Dix - huitième siècle, 1890 P. 123.

<sup>(1)</sup> Arthur Eloesser: Des buergerliche Drama, 1890, P. 65.

ولقد شبه الكثيرون ماريفو بالمصور فاتو، ومن المؤكد أن التقارب بين أسلوبيهما المرحين اللاذعين يوحي بهذا التشبيه. غير أنهما يواجهاننا أيضًا بنفس المشكلة في علم الاجتماع الفني، إذ أنهما معا يعبران عن نفسيهما بأشكال شديدة التهذيب، متمشين في ذلك تماما مع تقاليد المجتمع الصالح، ومع ذلك فلم يحرز أحدهما من النجاح ما قد يتوقعه المرء في مثل هذه الظروف. ذلك لأن فاتو لم يلق طوال حياته إلا تقدير عدد قليل من الناس، كما أن من المعروف أن مسرحيات ماريفو كانت تلاقى الإخفاق مرة تلو المرة. فقد وجد معاصروه لغته معقدة، مصطنعة، غامضة، وسنخروا من حواره المتألق، اللامع، الرشيق، فأسموه "مرفدة" Marivaudage وهو لفظ لم يكن يستخدم على سبيل المدح، وإن كان سانت بيف قد أكد، عن حق إلى حد ما، أنه ليس من الأمور الهينة أن يصبح اسم كاتب كلمة متداولة في البيوت. وحتى لو قبلنا، في حالة فاتو، التفسير القائل أنه كان أعظم من أن يقدر في عصره، وإن الفن العظيم "مضاد للغرائز البشرية" - وهو في الواقع ليس تفسيرًا على الإطلاق - فإن هذا النوع من التفسير لا يمكن أن ينطبق على ماريفو، الذي لم يكن كاتبا عظيمًا. والواقع أنهما كانا معا ممثلين لعصر انتقال، ولم يفهما أبدًا خلال حياتهما. ولم يكن لهذا الأمر شأن بمستواهما الفني، وإنما كان مرتبطا بدورهما التاريخي بوصفهما مبشرين باتجاهات جديدة ورائدين لها. فالفنانون من هذا النوع لا يجدون أبدًا جمهورًا كافيًا، إذ أن معاصريهم لا يفهمونهم، والجيل التالي يستمتع بأفكارهم الفنية عادة في صورة انطمست معالمها بفضل المقلدين، أما الأجيال اللاحقة، التي قد تكون أحيانًا أقدر على تذوق أعمالهم، فلا تكاد تعود قادرة على عبور الهوة التاريخية التي تفصل بينهم وبين الحاضر. ولم يكتشف فاتو وماريفو معًا إلا في القرن التاسع عشر، وذلك عن طريق خبراً صقل المذهب الانطباعي ذوقهم، وفي وقت كان فيه فنهما قد أصبح، من حيث الموضوع، فنا عفي عليه الزمان منذ عهد بعيد.

إن فن الروكوكو لم يكن فنًا ملكيًا، كما كان فن الباروك، وإنها كان فن طبقة أرستقراطية وطبقة وسطى كبيرة. وأصبح هناك أفراد يحلون محل الملك والدولة في رعاية أعمال البناء، وأخذ المعماريون يشيدون "نزلاً" و"بيوتًا صغيرة" بدلاً من

القلاع والقصور. وأصبح الجو العائلي الرشيق لخدور النساء وغرفهن الصغيرة مفضلا على الرخام البارد والبرونز الثقيل، كما حلت محل الألوان الثقيلة الجادة، كالبني والقرمـزي، والأزرق الداكـن والذهـبي، ألـوان زاهـية خفـيفة، كالـرمادي والفضـي، والأخضر المخفف والوردي. وعلى عكس ما كان عليه الفن في عهد الوصاية ، فإن الروكوكو ازداد تنميقًا وتألقًا، وسحرا لاهيًا متقلبًا، ولكنه أيضًا ازداد رقة روحانية. فهـ و مـن جهـة قـد تطـور إلى فن المجتمع (الراقي) بمعناه الصحيح، ولكنه من جهة أخبري اقترب من ذوق الطبقة الوسطى في القوالب والأشكال المصغرة. فالفن الذي حل محل فن الباروك الضخم، شبه النحتى، الذي يتسم بالرحابة الواقعية هو فن زخرفي شديد البراعة، رقيق، هش، عصبي. ومع ذلك فحسبنا أن نتذكر فنانين مثل لاتور La Tour أو فراجونار لندرك أن السهولة والتوثب في هذا الفن هما في الوقت ذاته انتصار للملاحظة والتصوير المطابقين للطبيعة. ولو قارنا هذا الفن بالرؤى العنيفة المثيرة لعصر الباروك، بما فيها من تجاوز صاخب لحدود الحياة المعتادة، لبدا كيل منا أنتجه عصر الروكوكو ضعيفًا ضنيلاً تافهًا. ومع ذلك فلم يكن في استطاعة أى فنان كبير في عصر الباروك أن يتحكم في الفرشاة بنفس السهولة والثقة التي تحكم بها تيبولو Tiepolo أو بياتستا Piazzetta أو جواردي فيها. والواقع أن الروكوكو يمثل المرحلة الأخيرة في التطور الذي بدأ بعصر النهضة، من حيث أنه أدى إلى انتصار المبدأ الدينامي الطليق المتحرر، الذي بدأ به هذا التطور، والذي كان عليه أن يؤكد ذاته مرارا وتكرارا ضد المبدأ السكوني التقليدي، النمطي. ويمكن القول أن الغايات الفنية لعصر النهضة لم تنجم في تأكيد ذاتها، آخر الأمر، إلا في عصر الروكوكو. فحينئذ بلغ التصوير الموضوعي للأشياء تلك الدقة والسهولة التي كان بلوغها هو هدف النزعة الطبيعية الحديثة. أما فن الطبقة الوسطى، الذي بدأ بعد الروكوكو، بل وبدأ - جزئيًا - في وسط الروكوكو، فكان شيئًا جديدًا في أساسه، مختلفًا كل الاختلاف عن عصر النهضة وعن الفترات التالية في تاريخ الفن. وهو يمثل بداية عصرنا الحضاري الحالي، الذي تتحكم فيه الفكرة الديمقراطية، والنزعة الذاتية، والذي يرتبط دون شك ارتباطا مباشرا بثقافات الصفوة المختارة في عصر النهضة، والباروك، والروكوكو، من وجهة النظر التطورية.

ولكنه يقف في مقابلها من حيث المبدأ. فالتعارض بين العقلانية والوجدانية، وبين المادية والروحانية، والكلاسيكية الرومانتيكية، قد أخذ يحل الآن محل متناقضات عصر النهضة والأساليب الفنية المتمدة عليه، والاستقطاب بين النزعة الشكلية الدقيقة وبين النزعة الطبيعية المفتقرة إلى الشكل، وبين البناء المحكم والتفكك التصويري، وبين السكونية والحركية. وقد فقدت هذه المتقابلات القديمة معناها إلى حـد بعيد، إذ أن كلا نوعى الإنجاز الفني لعصر النهضة أصبح ضرورة لا غناء عنها. وأصبحت دقة التصوير المتمشية مع نزعة محاكاة الطبيعية أمرًا مسلمًا به، شأنها شأن الانسجام التكويني للعناصر في الصورة. وأصبحت المشكلة الحقيقية الآن هي ما إذا كان من الواجب إعطاء الأسبقية للعقل أم للوجدان، ولعالم الموضوعات أم للذات، وللإدراك الوجداني أم للحدس. وقد مهد الروكوكو ذاته الطريق للطرفين المتقابلين الجديدين، بقضائه على النزعة الكلاسيكية لعصر الباروك المتأخر، واتخاذه من أسلوبه التصويري، وحساسيته للتفاصيل البراقة والتكنيك الانطباعي، أداة أقدر بكثير على التعبير عن المضامين الانفعالية لفن الطبقة الوسطى من اللغة الاصطلاحية الشكلية لعصر النهضة والباروك. على أن نفس القدرة التعبيرية لهذه الأداة قد أدت إلى انحلال الروكوكو، الذي كانت طريقته الخاصة في التفكير تدفعه مع ذلك إلى إبداء أعظم قدر من المقاومة للنزعة اللاعقلية والوجدانية. وإنه لمن المحال أن يفهم المرء دلالة الروكوكو بدون هذه الحركة الديالكتيكية المتبادلة بين وسائل تتطور بطريقة آلية — مع تفاوت في درجة هذه الآلية — وبين المقاصد الأصلية. ولا يمكن أن يوفى المرء طبيعته المعقدة حقها ما لم يدركه على أنه نتيجة استقطاب مناظر للتضاد القائم في مجتمع هذه الفترة ذاتها - وهو الاستقطاب الذي يجعل من هذا المجتمع حلقة الوصل بين أسلوب البلاط في عصر الباروك وبين نزعة الطبقة الوسطى في الرومانتيكية المسبقة (Pre - omanticism).

والواقع أن النزعة الأبيقورية لعصر الروكوكو، بما فيها من اتجاه حسى وجمالى مفرط، تقف فى موقع وسط بين الأسلوب الشعائرى للباروك والنزعة الانفعالية للرومانتيكية المسبقة. ففى عهد لويس الرابع عشر كانت طبقة نبلاء البلاط لا تزال تمجد مثلاً أعلى للكمال البطولى والعقلاني، على الرغم من أنها كانت فى

الواقع تعيش من أجل لذاتها قبل كل شيء. وفي عهد لويس الخامس عشر كانت طبقة النبلاء ذاتها تدعو إلى مذهب في اللذة يتمشى أيضًا مع نظرة البورجوازية الثرية إلى الحياة وأسلوبها فيها. والواقع أن كلمة تاليران: "لن يعرف حلاوة الحياة من لم يعش قبل عام ١٧٨٩"، تعطينا فكرة عن نوع الحياة التي كانت تحياها هذه الطبقات. وبطبيعة الحال فإن المقصود هنا من "حلاوة الحياة" هو حلاوة النساء، إذ أن النساء، كما في كل ثقافة أبيقورية، أحب طرق الترويح عن النفس إلى القلوب. أما الحبب فإنه فقد اندفاعه "الصحي"، وانفعاله الدرامي المشبوب، وصار مهذبًا، مسليًا، أليفًا، وأصبح عادة من بعد أن كان شهوة جامحة. وأصبحت هناك رغبة شاملة دائمة في رؤية صور العرايا، التي صارت الآن الموضوع المفضل للفنون التشكيلية. فحيثما جال المرء ببصره، سواء في اللوحات الجائطية (الفرسك) الموجودة في المساكن الرسمية، أو في أشغال الجوبلان في الصالونات، أو في الصور الموجودة في خدور النساء، أو رسوم الكتب، أو الأطقم الخزفية أو الأشكال البرونزية المنقوشة على الرفوف المعلقة، رأى على الدوام نساء عاريات وأفخاذًا وأعجازًا ممتلئة، وصدورا عارية، وأرجلا وأذرعا متعانقة، ونساء مع رجال ونساء مع نساء، فى تنوعات لا حصر لها، وتكرار لا نهاية له. وقد أصبح العرى في الفن أمرا مألوفًا إلى حـد أن صبايا جروز Greuze تحدثن تأثيرًا جنسيًا من مجرد عودتهن إلى ارتداء ملابسهن. غير أن المثل الأعلى للجمال الأنثوى قد تغير بدوره، وأصبح أدق وألطف. ففي عصر الباروك كانت النساء الناضجات المكتملات النمو هن المفضلات، أما الآن فإن التصوير ينصب على فتيات رشيقات، كن في كثير من الأحيان أقرب إلى الأطفال. والواقع أن الروكوكو فن جنسي موجه إلى أشخاص ذوى نزعة أبيقورية، يتميزون بالثراء والملل من فرط الاستمتاع باللذات - وهو وسيلة لزيادة القدرة على الاستمتاع، حيث وضعت الطبيعة لهذه القدرة حدودا. ومن الطبيعي تمامًا أن يصبح النوع الأنضج، "الأصح"، من النساء، هو المفضل مرة أخرى بازدهار فن الطبقة الوسطى، والنزعة الكلاسيكية والرومانتيكية عند دافيد، وجيريكو Géricault وديلاكروا Delacroix .

وقد ظهر في عصر الروكوكو نوع ملفت للنظر من مبدأ "الفن لأجل الفن". فعبادته الحسية للجمال، ولغته الشكلية المتكلفة، الشديدة البراعة، الرشيقة المنغمة، تفوق أى نوع من المذهب الإسكندري Alexandrianism'. ويعد مبدأ "الفن لأجل الفن" عنده أكثر أصالة وتلقائية، في نواح معينة، مما سيصبح عليه في القرن التاسع عشر ذاته، إذ أنه ليس مجرد برنامج، وليس مجرد مطلب، وإنما هو الاتجاه الطبيعي لمجتمع هوائي، سلبي، متعب، يلتمس في الفن لذة وراحة. والواقع أن الروكوكو يمثل بالفعل المرحلة الأخيرة في ثقافة ذوقية، كان مبدأ الجمال لا يزال فيها مسيطرًا على نحو مطلق، وهو الأسلوب الأخير الذي كان "الجميل" و"الفني" فيه مترادفين. ففي أعمال فاتو، ورامو وماريفو، بل في أعمال فراجونار وشاردان وموتسارت، نجد كل شبيء "جميلاً"، ومنغمًا. أما في أعمال بيتهوفن وستندال وديلاكـروا فـإن الأمـر لا يعـود عـلى هـذا النحو — إذ يصبح الفن إيجابيًا، مناضلا، ويعمل السعى التواق إلى التعبير على خرق قواعد البناء الشكلي. ولكن الروكوكو هو في الوقت ذاته آخر أسلوب شامل في أوروبا الغربية؛ فهو أسلوب معترف به اعترافا عاما، يتنقل في جميع أرجاء أوربا في إطار متجانس بوجه عام، بل إنه أيضًا شامل بمعنى أنه ملك مشاع بين جميع الفنانين الموهوبين، ويمكن أن يقبلوه جميعًا دون تحفظ. أما بعد الروكوكو فلم يعد هناك مثل هذا القانون العام للشكل الفني، أو مثل هذا الاتجاه الشامل للفن. ومنذ القرن التاسع عشر أصبحت مقاصد كل فنان على حدة ذات طابع شخصى على نحو صار يتعين معه على الفنان أن يناضلَ في سبيل بلوغ طريقته الخاصة في التعبير ولم يعد يستطيع أن يقبل حلولاً جاهزة: فهو ينظر إلى كل قالب محدد مقدمًا على أنه قيد عليه، لا عامل مساعد له. وقد اكتسبت الانطباعية سرة أخرى اعترافا شاملاً إلى حد ما، ولكن العلاقة بين الفنان الفرد وبين هذه الحركة لم تعد علاقة سلسلة محددة المعالم تمامًا، ولا يوجد شيى، اسمه صيغة انطباعية بالمعنى المعروف في عصر الروكوكو. وقد حدث في النصف الثاني من القرن الثامن عشر تغير ثورى: إذ أن ظهور الطبقة الوسطى

الاهتمام بالمثاني النوى. والتكلف في استخدام الألفاظ، والاهتمام بالقالب التكنيكي أكثر من
 الاهتمام بالمضمون. (المترجم)

الحديثة، بنزعتها الفردية وشغفها بالأصالة، قد وضع حدا للنظرة إلى الأسلوب بوصفه شيئًا تشترك فيه جماعة ثقافية بطريقة واعية متعمدة، وأضفى على فكرة المكية العقلية دلالتها الراهنة.

ويعد بوشيه Boucher أهم الأسماء المرتبطة بظهبور صيغة البروكوكو والأسلوب المحكم الذي أضفي على فن فراجونار وجواردي طابع التمكن التام في الأداء. فهـو ممثل لتقليد فني عظيم الأهمية، وإن لم تكن له هو ذاته أهمية من حيث هو فرد، وهو يمثل هذا التقليد بطريقة تبلغ من الكمال حدا جعله يمارس تأثيرا لا يدانيه تأثير أي فنان منذ لوبران. فهو الفنان الذي لا ينافسه أحد في ميدان الفن الجنسي، أعنى ذلك النوع من التصوير الذي كان يشتد عليه إقبال "ملتزمي الضرائب fermiers généraux (أي طبقة "الموظفين الجديدة" و"الأغنياء المحدثين")، وأوساط البلاط الأكثر تحررًا، كما أنه خالق أساطير العشق التي كانت، من بعد "الحفل البهيج" عند فاتو، أهم موضوعات للتصوير في عصر الروكوكو. وقيد نقبل موضوعات العشيق من التصوير إلى الفنون الكتابية، وإلى الفن الصناعي بأسره، وجعل من "تصوير البطون والأعجاز Peinture des seins et des culs أسلوبا قوميًا. وبطبيعة الحال لم يكن كل الجمهور المهتم بالفن في فرنسا يرى في بوشيه مصوره الأكبر، إذ كان هناك قطاع مثقف متوسط من البورجوازية، كان له رأيه الهام في الأدب منذ عهد بعيد، وأصبحت له الآن اتجاهاته الخاصة في الفن. وقد رسم جريز وشاردان لوحاتهما الإرشادية الواقعية لهذا الجمهور. على أن من المؤكد أن أنصار هذين الفنانين لم يكونوا جميعًا ينتمون إلى الطبقة الوسطى. بل كانوا ينتمون أيضًا إلى أولئك الذين يتألف منهم جمهور بوشيه وفراجونار. أما فراجونار فكثيرًا ما كان يساير، من جانبه، النذوق الذي يسعى المصورون "البورجوازيون" إلى إرضائه، بل إننا نجد لدى بوشيه ذاته موضوعات لا تبتعد كثيرًا عن عالم هذين المصورين. فلوحته "الإفطار" في اللوفر، مثلا، يمكن أن توصف بأنها منظر ينتمى إلى الطبقة الوسطى، وإن كانت طبقة وسطى عليا؛ وهي على الأقل تمثل تصويرًا لموضوعات عادية ، لا تعبيرًا عن شعائر رسمية.

وقد بدأ التخلى عن أسلوب الروكوكو في النصف الثاني من القرن، حيث أصبحت الهوة بين فن الطبقات العليا وفن الطبقات الوسطى واضحة. فتصوير جريز

لا يمثل فقط بداية نظرة جديدة إلى الحياة واتجاه جديد في الأخلاق، بل يمثل أيضًا ذوقًا جديدًا - قد يكون "ذوقًا ردينًا" - في الفن. ومناظره العائلية، بما فيها من اتجاه عاطفي مبالغ فيه، كالأب الذي يلعن أو يبارك، والأبناء المتلافون أو الطيبون المعترفون بالجميل، ليست لها إلا قيمة فنية ضئيلة. وهي تفتقر إلى الأصالة في التكوين، وترسم بطريقة لا تسترعى النظر، وألوانها غير جذابة؛ وفضلاً عن ذلك فإن الأسلوب الفنى يتميز بنعومة غير مستحبة. والانطباع الذي تبعثه فينا هذه اللوحات بارد فارغ، على الرغم من وقارها المبالغ فيه، وهو انطباع هزيل، على الرغم مما تكشف عنه من انفعالات . وتكاد الاهتمامات التي تحاول إرضاءها تكون كلها اهتمامات غير فنية، وهي تعرض موضوعها غير التصويري، الذي هو روائي محض في معظم الحالات، بطريقة خشينة تمامًا، دون بذل أي جهد لتحويله إلى قوالب تصويرية حقيقية. وقد امتدحها ديدرو لأنها تصور حوادث تنطوى على بذور روايات كاملة (١). ولكن قد يكون الأصح أن يؤكد المرء أنها لا تتضمن شيئًا تعجز أية قصة عن أن تتضمنه. فهي تصوير "أدبي" بالمعنى السيء لهذا اللفظ، أعنى تصويرا عقيما. واعظًا، حاكيًا، وهي بهذا الوصف تمثل أول أنماط النواتج البعيدة تمامًا عن الفن في القرن التاسع عشر. غير أن أعمال جريز ليست رديئة الذوق لمجرد كونها تتسم بطابع الطبقة الوسطى"، وإن كان التغير في الجماعات المدافعة عن الذوق مرتبطا، بطبيعة الحال، بهدم للمعايير القديمة البالية، التي أصبحت ذات أنماط ثابتة. وعلى أية حال فإن لوحات شاردان من أفضل النواتج الفنية للقرن الثامن عشر. على البرغم من بساطتها البورجوازية. وهي فن طبقة وسطى يتميز بمزيد من الأصالة والأمانة بالقياس إلى فن جريز: إذ أن تصوير هذا الأخير للناس البسطاء الزهاد بطريقة نعطية، وتركيزه على أسرة الطبقة المتوسطة، وتمجيده للصبية الساذجة -كل ذلك يعبر عن أفكار الطبقة الوسطى ومفاهيمها أكثر مما يعبر عن أفكار الطبقات المتوسطة والدنيا . وعلى الرغم من ذلك فإن الأهمية التاريخية لجريز لا تقل عن أهمية شاردان. بل لقد أثبتت أسلحته أنها أكثر فعالية في الصراع ضد فن الروكوكو الأرستقراطي المنتمى إلى الطبقة الوسطى العالية. ومن الجائز أن ديدرو قد بالغ في

<sup>(1)</sup> Diderot: Oeuvres, 1821, VIII, P. 243.

أهميته من حيث هو فنان، غير أن اعترافه بالقيمة الدعائية السياسية لتصويره كان مرتكزا على أساس متين. وهو على أية حال كان يدرك بوضوح أن مبدأ "الفن لأجل الفن" في أسلوب الروكوكو كان معرضا للهجوم في هذه الحالة، وإذا كان قد أكد أن وظيفة الفن هي "تمجيد الفضيلة وفضح الرذيلة"، وإذا كان قد حمل على بوشيه وفائلو Vanloo لتصنعهما، ومهارتهما الفارغة، السهلة، المفتقرة إلى التفكير ولما يتصفان به من إباحية، فقد كان هدفه على الدوام "الحملة على الطغاة"، أو بعبارة أقرب إلى الطابع العيني، فتح أبواب عالم الفن أمام الطبقة الوسطى من أجل إيجاد مكان لها تحت الشمس. فحملته على فن الروكوكو لم تكن سوى مرحلة في تاريخ الثورة التي كانت قد بدأت بالفعل تشق طريقها.

## الفصل الثاني

## جمهور القراء الجديد

انتقلت الزعامة العقلية في القرن الثامن عشر من فرنسا إلى إنجلترا التي كانت أكثر تقدمية من الوجهة الاقتصادية والاجتماعية والسياسية. ففي إنجلترا بدأت الحركة الرومانتيكية الكبرى في حوالي منتصف القرن، ولكن حركة التنوير بدورها تلقت من هذا البلد أعظم قوة دافعة. ولقد كان الكتاب الفرنسيون في تلك الفترة يجدون النظم الإنجليزية معبرة على أوضح نحو عن روح التقدم، وشادوا أسطورة حـول الـنزعة الـتحررية الإنجليزية— وهي أسطورة لم تكن تطابق الواقع إلا جزئياً. وكان حلول إنجلترا محل فرنسا بوصفها حاملة للثقافة يسير جنباً إلى جنب مع انحلال البيت المالك في فرنسا من حيث هو القوة الأوربية الرئيسية. ومن هنا فإن القرن الثامن عشر قد شهد صعود إنجلترا في ميدان السياسة وكذلك في ميدان الفنون والعلوم. والواقع أن ضعف سلطة الملك، الذي أدى في فرنسا إلى تدهور قومى، أصبح مصدر قوة في إنجلترا، حيث كانت الطبقات ذات القدرات العملية، التي تفهم اتجاه التطور الاقتصادي وتستطيع أن تتكيف معه، على استعداد للإمساك بزمام الحكم. وعمل البرلمان، الذي أصبح الآن تعبيراً عن الآماني السياسية التحررية لهذه الطبقات، بل أصبح أقوى أسلحتها ضد الاستبداد، على تأييد أسرة التيودور في صراعها ضد الأرستقراطية الإقطاعية، والعدو الأجبني، والكنيسة الرومانية. ذلك لأن الطبقات الوسطى التجارية والصناعية، المثلة في البرلمان، فضلاً عن النبلاء المتحررين، الذين كانت لديهم مصالح في أوجه النشاط التجارية التي تقوم بها البورجوازية، قد أدركوا أن هذا الصراع يساعد على تحقيق أهدافهم الخاصة. ولقد كان هناك اشتراك وثيق في المصالح بين الملكية وبين هذه الطبقات حتى قرب نهاية القرن السادس عشر. وكانت الرأسمالية الإنجليزية عندئذ لا تزال في مرحلة بدائية. مغامرة، من تطورها، فرحب التجار بآراه المستشارين الخصوصيين للتاج في القيام

بأعمال قرصنة مشتركة. ولم يتشعب طريقا هذه الطبقات والتاج إلا عندما بدأت الرأسمالية تتبع أساليب أكثر ترشيداً، ولم يعبد التاج بحاجة إلى مساعدة الطبقة الوسطى ضد الأرستقراطية المشلولة. وهكذا فإن ملوك أسرة ستوارت، الذين تشجعوا بالمثل الندى ضربته لهم نظم الحكم الاستبدادية في القارة الأوربية، واعتقدوا أن لديهم في الملك الفرنسي حليفاً، ضربوا عرض الحائط بولاء الطبقات الوسطى وتأييد البرلمان معاً، وردوا اعتبار طبقة النبلاء الإقطاعية القديمة بوصفها طبقة نبلاء البلاط، ووضعوا أسس فترة جديدة كانت فيها هذه الطبقة الأخيرة في صعود: إذ كانت تربط ملوك هذه الأسر بطبقة النبلاء هذه مشاعر أقوى، ومصالح مشتركة أبقى من تلك التى كانت تربطهم بزملاء أسلافهم في السلاح من بين صفوف الطبقة الوسطى والأشـراف الـتحررين. وظلـت طـبقة النـبلاء الإقطاعـيين تتمـتع حـتى عـام ١٦٤٠ بامتيازات كبيرة. ولم تقتصر الدولة على ضمان استمرار استحواذها على الأرض، بل حاولت أن تضمن لكبار ملاك الأرض نصيباً في أرباح المؤسسات الرأسمالية عن طريق الاحتكارات وغيرها من ضروب الحماية. غير أن هذا الإجراء ذاته كان خليقا بأن يجر على النظام بأسره عواقب وخيمة، إذ لم تكن الطبقات المنتجة اقتصاديا على استعداد لاقتسام أرباحها مع "محاسيب" التاج، واحتجت على سياسة التدخل باسم الحرية والعدالة، وهما شعاران ظلوا يستخدمونهما على الدوام حتى عندما أصبحوا هم أنفسهم منتفعين بالامتيازات الاقتصادية.

وكما لاحظ "توكفيل"، لا تكاد تكون هناك مسألة سياسية لا ترتبط على نحو ما بفرض الضرائب أو دفعها. وقد سيطرت مشكلات الضرائب، على أية حال، على الحياة العامة في إنجلترا منذ نهاية العصور الوسطى، وأصبحت في القرن السابع عشر هي السبب المباشر للحركات الثورية. فنفس الطبقة الوسطى التي قدمت الضرائب إلى أسرة تيودور دون أي اعتراض، وكانت على استعداد لتحمل نسبة أكبر منها في سنوات الحرب الأهلية، رفضت أن تقدمها إلى تشارلس الأول بسبب سياسته الرجعية المعادية للطبقة الوسطى. وعندما أهاب جميس الثاني، بعد جيل من ذلك العهد، بمجلس مدينة لندن أن يحميه من الأمير "ويليام أوف أورانج" أبي عليه مواطنو لندن هذه المساعدة، وآثروا أن يقدموا إلى الدخيل الوسائل اللازمة عليه مواطنو لندن هذه المساعدة، وآثروا أن يقدموا إلى الدخيل الوسائل اللازمة

للنجاح وكانت تلك هي بداية ذلك التحالف بين الملكية والطبقات التجارية، وهو التحالف الذي ضمن انتصار الرأسمالية واستمرار البيت المالك في إنجلترا. (۱) أما الإقطاع الذي لم يكتسب في فرنسا إلا بعد هذا العهد بمائة عام، فإن بقاياه كانت قد تحطمت في إنجلترا خلال فترة الثورة فيما بين عامي ١٦٤٠ و١٦٦٠؛ ولكن الثورة كانت في كلا البلدين صراعاً طبقياً، دافعت فيه الطبقات المرتبطة برأس المال عن مصالحها الاقتصادية ضد الحكم المطلق، وضد الطبقة التي تقتصر ملكيتها على الأرض، وضد الكنيسة في المحل الأول (۱).

ولقد كان الصراع العظيم، الذى ساد الحياة السياسية للقرنين السابع عشر والثامن عشر يدور فى إنجلترا بين التاج ونبلاء البلاط من جهة، وبين الطبقات ذات المصلحة فى الرأسمالية من جهة أخرى، ولكن الواقع أنه كانت هناك على الأقل ثلاث مجموعات مختلفة تتعارض مصالحها الاقتصادية، وتقف كل منها ضد الأخرى: هى كبار ملاك الأرض، والبورجوازية المتحالفة مع طبقة النبلاء ذات العقلية الرأسمالية، ومجموعة صغار الحرفيين وعمال المدن والفلاحين، التى كانت قد أصبحت بالفعل مجموعة شديدة التعقيد. ولكن هذه الفئة الأخيرة لم تكن تذكر كثيراً، خلال القرن الثامن عشر، لا فى البرلمان ولا فى "الكتب".

ولم يكن لبرلمان الذى انعقد بعد عام ١٦٨٨ ممثلاً للشعب بالمعنى الذى نفهمه حاليا لهذا اللفظ، بل أن مهمته كانت إقامة الرأسمالية على الطبقات الطفيلية المتعاطفة مع الحكم المطلق ومع كبار رجال الكنيسة. ولم تسفر الثورة عن توزيع جديد للملكية الاقتصادية، ولكنها خلقت حقوقاً للحرية أفادت الأمة كلها. والعالم المتحضر بأسره، آخر الأمر. ذلك لأنه، أنقاض النظام الإقطاعي المنهار، وتثبيت سيطرة العناصر المنتجة اقتصادياً حتى على الرغم من أن هذه الحقوق لم يكن من المكن أن تمارس في مبدأ الأمر إلا بطريقة ناقصة. فإنها كانت تعنى نهاية السلطة الملكية المطلقة، وبداية تطور يحمل في ثناياه بذور الديمقراطية. ولقد كان البرلمان

<sup>(1)</sup> Paui Mantoux: La Révolution industrielle au 18e siecle, 1906, P. 78.

<sup>(7)</sup> The English Revolution 1640. Three Essays, edited by Chris topher Hill, 1940 P.9.

يـريد قـبل كـل شيء، أن يمارس تأثيراً محافظاً على الأوضاع، أي أن يخلق أوضاعاً تظل فيها الانتخابات متوقفة على الطبقة مالكة الأرض والمعتمدة على التجارة، وكذلك على رأس المال التجاري المرتبط بها. وكان الصراع بين الأحرارWhigs · والمحافظين Tories ذا أهمية ثانوية بالنسبة إلى القضية المشتركة للطبقات المثلة في البرلمان. فسواء أكان هذا الحزب أم ذاك هو الذي يمسك بمقاليد الأمور، فإن الحياة السياسية كانت خاضعة للطبقة الأرستقراطية، التي كان لها تأثير كبير في الانتخابات، وجعلت الطبقة الوسطى تدور في فلكها. وكل ما كان يعنيه انتقال السلطة من المحافظين إلى الأحرار هو أن الدولة تشجع النزعة التجارية والروح المتحررة في مجال الدين، ببدلا من طبقة مبلاك الأرض وحدها والكنيسية الإنجليكانية، ولكن الحكومة البرلمانية تظل مع ذلك حكماً لطبقة اليجاركية، تماماً كما كانت من قبل. ولم يكن الأحرار يريدون برلماناً بدون ملك وبدون امتيازات أرستقراطية، أكثر مما كان المحافظون يريدون ملكاً بدون برلمان. ولم ينظر أي من الحزبين إلى البرلمان على أنه مؤسسة ديمقراطية؛ بل كانوا يعدونه ضماناً لامتيازاتهم الخاصة ضد التاج فحسب. وفضلاً عن ذلك فقد ظل البرلمان محتفظاً بهذا الطابع الطبقي طوال القرن الثامن عشر. فكان يتناوب على حكم البلاد بضع عشرات من أسر الأحرار والمحافظين، كانت تحتكر الحياة السياسية بأسرها بفضل وجود أكبر ابن لكل منها في مجلس اللوردات، والأبناء الأصغر منه في مجلس العموم. وكان التعداد، الذي جعل حق الاقتراع متوقفاً في المحل الأول على إيجار الأرض، يضمن مركز السيطرة في البرلمان للطبقات المالكة للأرض منذ البداية. وكان ثلثا أعضاء البرلمان يعينون مباشرة والباقي يختارهم ما لا يزيد عن ١٦٠,٠٠٠ ناخب، كانت أصواتهم تكتسب بطريق الغش. ولكن على الرغم من ضيق نطاق حق الاقتراع، ومن شراء الأصوات وفساد أعضاء البرلمان، فقد كانت إنجلترا قد أصبحت في القرن الثامن عشر دولة حديثة، تسير بالتدريج في طريق التحرر من بقايا روح العصور الوسطى. وكان مواطنوها يتمتعون، على أية حال، بحرية لا تعرفها بقية الدول الأروبية، بل أن نفس الامتيازات الاجتماعية، التي كانت في إنجلترا مبنية على ملكية الأرض فحسب، لا على حقوق غيبية تكتسب بحكم المولد<sup>(۱)</sup>، كما هي الحال في فرنسا، أتاحت تخفيف أثر الغوارق الطبقية التي كانت أكثر مرونة في أساسها، على الطبقات الدنيا.

وكثير ما قورن النظام الاجتماعي في إنجلترا في القرن الثامن عشر بالأوضاع في روما خلال العصر الأخير للجمهورية؛ ولكن التشابه الجزئي بين تنظيم المجتمع الروماني، بطبقاته الثلاث، وهي أعضاء مجلس الشيوخ، والفرسان، والعامة، وبين فئة الأرستقراطية البرلمانية والفئة المتحكمة في الأموال وفئة "الفقراء" في إنجلترا، ليس بالشيء الذي يسترعي الانتباه في ذاته - إذ أن هذا التقسيم الثلاثي يميز كل المجتمعات الأكثر تقدماً، التي لم تبدأ فيها عملية تحقيق المساواة بعد. ولكن ما يضفى دلالة خاصة على التوازي بين إنجلترا وبين روما هو ظهور الأرستقراطية بوصفها الطبقة التي تسيطر على البرلمان، والمرونة التامة للحدود بين النبلاء والرأسماليين. ولكن العلاقة بين هذه الطبقات وبين العامة مختلفة إلى حد ما في البلدين. صحيح أن الكتاب الرومان في ذلك العصـر لم يكونوا يذكرون الفقراء إلا لماما، تماما كما كان يفعل الكتاب الإنجليز في القرن الثامن عشر(٢٠). ولكن على حين أن الطبقة العاملة كانت تشغل الاهتمام العام في روما على الدوام، فإنها كانت لا تكاد تقوم بإى دور في السياسة الإنجليزية. وهناك صفة أخرى تفرق بين المجتمع الإنجليزي والروماني، بل بينه وبين مجتمعات أخرى غير المجتمع الروماني، هي أن طبقة النبلاء، التي تصبح في العادة فقيرة في مثل هذه الظروف، قد ازدادت ثروتها وظلت هي الطبقة الثرية في إنجلترا"، وقد أثبتت الطبقة الحاكمة في إنجلترا حكمتها السياسية، ليس فقط بسماحها للبورجوازية بأن تربح، مع ربحها هي الأخرى إلى جانبها، بل أيضاً بتخليها طواعية عن الامتيازات الضريبية التي

<sup>(1)</sup> R.H. Gretton: The English Middle Class, 1917, P. 209.

<sup>(1)</sup> W. Warde Fowler: social Life at Rome in the Age of Cicero, 1922, P. 26 ff. J.L.& B. Hammond: The Village Labourer (1760-1832), 1920, PP. 306-7.

<sup>(7)</sup> A. de Tocqueville, op. cit. P. 146\_J. Aynard, op. cit., P. 341.

حرصت الأرستقراطية الفرنسية على التمسك بها بكل قوة (''. ففي فرنسا كان الفقراء هم الذين يدفعون الضرائب، أما في إنجلترا فكان الأغنياء وحدهم (١). هم الذين يدفعون، ولم يكن هذا يعني أن مركز الفقراء كان أفضل على أي نحو، ولكن الميزانية ظلت متوازنة، واختفى أشنع امتيازات النبلاء. ولقد كانت مقاليد السلطة في إنجلترا في يد أرستقراطية تجارية ربما لم يكن إحساسها وتفكيرها أكثر إنسانية من أية أرستقراطية أخرى، ولكن خبرتها في ميدان الأعمال الاقتصادية أكسبتها إحساساً أقوى بالواقع، وجعلتها تدرك في الوقت المناسب أن مصالحها هي ذاتها مصالح الدولة. وهكذا فإن اتجاه العصر إلى التسوية في كل شيء، وهو الاتجاه الذي كان له تأثيره في جميع الميادين ما عدا الفرق بين الغني والفقير، اتخذ في إنجلترا صوراً أجرأ من تلك التي اتخذها في أي بلد آخر، وأدى لأول مرة إلى قيام علاقات اجتماعية حديثة مبنية أساساً على الملكية. فقد كانت هناك ضمانات تقلل الفوارق بين مختلف مستويات الطبقات الاجتماعية، وهي ضمانات لا تقتصر على وجود سلسة من المراتب المتوسطة، بل ترجع أيضاً إلى أن طبيعة كل من هذه الفئات لم تكن محددة المعالم. فطبقة "النبلاء" الإنجليزية هي طبقة نبلاء وراثية، ولكن لقب النبالة لا ينتقل في كل الأحوال إلا إلى الابن الأكبر، وبذلك لا يكاد يكون هناك فارق بين الأبناء الأصغر وبين الناس العاديين. غير أن الحدود التي تفصل بين طبقة النبلاء الدنيا وبين الطبقات التي تقل عنها مباشرة في المستوى، هي بدورها حدود مرنة. ففي البداية كان النبلاء هم كبار الملاك، ولكن هذه الطبقة أصبحت بالتدريج تضم الأعيان المحليين، بل أيضاً عناصر المجتمع التي تفرعت، بفضل ثروتها وثقافتها، من الطبقات الصناعية. ومن صغار الحرفيين والفقراء. وهكذا فقد مفهوم"السيد الراقي gentleman" كل دلالة قانونية، وأصبحت معالمه غير محددة حـتى مـن حيث وجود مستوى ثابت معين للحياة. وأخذ الانتماء إلى الطبقة الحاكمة يـزداد اعـتماداً عـلى وجـود مستوى ثقافي مشترك، واتفاق أيديولوجي. وهذا يفسر. قبل كل شيء، عدم ارتباط الانتقال من الروكوكو الأرستقراطية إلى الرومانتيكية

<sup>(1)</sup> G. Lefebver, G. Guyot, Ph. Sagnac: La révolution française, 1930, P. 21.

<sup>(</sup>r) A. de Tocqueville, op. cit., P. 174\_5.

البورجوازية في إنجلترا بذلك النوع من التغير المفاجى، في القيم الثقافية، الذي حدث في فرنسا أو ألمانيا.

ويظهـر أوضح تعبير عـن عملـية التسـوية الثقافية فـي إنجلـترا في ظهور جمهور القراءة الجديد المنتظم، الذي نعني به ظهور دائرة واسعة نسبيًا من القراء والمشترين المنتظمين للكتب، مما ضمن لعدد من الكتاب رزقا متحررا من الالتزامات الشخصية . ويرجع ظهور هذا الجمهور، قبل كل شيء، على تزايد أهمية الطبقة الوسطى الميسورة الحال، التي كسرت احتكار الطبقة الأرستقراطية للثقافة، وأبدت اهتماما حيا متزايدًا بالآداب. ولم يكن من المكن أن يظهر، من بين فئة المدافعين الجدد عن الثقافة، شخصيات فردية تبلغ من الطموح والثراء حدا يجعلها تقوم بدور السادة الراعين للأدباء على نطاق واسع، ولكن أفراد هذه الفئة كانوا من الكثرة بحيث يضمنون بيع عدد من الكتب يكفي لكفالة عيش الكتاب. وهناك اعتراض على تفسير ظهور هذا الجمهور بأنه راجع إلى وجود طبقة وسطى لها تأثيرها من الوجهة الاقتصادية والاجتماعية والسياسية، وهو اعتراض يقول أن الطبقة الوسطى كانت قد اكتسبت أهمية من قبل، في القرن السابع عشر، ومن ثم فلم يكن من المكن أن يكون الدور الثقافي الذي قامت به في القرن السابع عشر راجعا إلى تحسن مركزها الاجتماعي فحسب (١). ولكن من السهل تفنيد هذا الاعتراض والحجة التي يرتكز عليها. فقد كانت الثقافة الفنية في القرن السابع عشر مقتصرة على أرستقراطية البلاط قبل كل شيء، نتيجة للنظرة البيوريتانية للطبقة الوسطى، أما الأوساط الخارجة عن نطاق البلاط فقد تخلت عن الدور الثقافي الذي كانت تقوم به في العصر الأليزابيثي، وكان على هذه الأوساط أولاً أن تعيد اكتساب مكانتها في الحياة الثقافية، أي أن تعبر طريقاً لم يكن من المكن أن تقودها إليه نهضتها الاقتصادية والاجتماعية الجديدة إلا بعد فترة معينة. فقد كان لابد أن ينتشر رخاء الطبقة الوسطى، ويستقر على أسس متينة، قبل أن يصبح مرة أخرى أساساً للزعامة العقلية، وأخيراً فقد تعين على الأرستقراطية ذاتها أن تقتبس بعض جوانب النظرة

<sup>(1)</sup> Herbert Schoeffler: Protestantismus und Literatur, 1922, P. 181.

البورجوازية إلى الحياة، لكى تكون قطاعاً ثقافياً متجانساً مع الطبقة الوسطى، ولكى تعمل على تقوية جمهور القراء بما فيه الكفاية، ولم يكن من الممكن أن يحدث ذلك إلا بعد أن بدأت البورجوازية تسهم في الحياة الاقتصادية للبورجوازية.

والواقع أن أرستقراطية البلاط السابقة لم تكنن تؤلف جمهورا من القراء بالمعنى الحقيقي. صحيح أنها كانت ترعى كتابها على نحو ما. ولكنها لم تكن تعدهم منتجى سلع لا غناء عنها، بل كانت تراهم مجرد خدم يمكن الاستغناء عن خدمتهم في ظروف معينة. وكانت تعين هؤلاء الكتاب لأسباب متعلقة بالمظهر أكثر مما هيي متعلقة بالقيمة الحقيقة لما ينجزونه. وعند نهاية القرن السابع عشر لم تكن قراءة الكتب قد أصبحت بعد مظهرا واسع الانتشار من مظاهر التسلية وقضاء الوقت. ففيما يتعلق بالكتب الأدبية الدنيوية، كان قراؤها يقتصرون على أفراد الطبقات العليا، ممن ليس لهم عمل آخر، أما الكتب العلمية فلم يكن يقرؤها إلا الباحثون. وكان التعليم الأدبى للمرأة، التي قدر لها أن تقوم بدور عظيم الأهمية في الحياة الأدبية للقرن التالي، مازال ناقصا. فنحن نعلم مثلا أن الابنة الكبرى للشاعر ملتن لم تكن تعرف الكتابة على الإطلاق، وأن زوجة درايدن - التي يجدر بنا أن نذكر أنها كانت تنتمي إلى أسرة أرستقراطية — كانت تبذل جهدا مضنيًا لكي تتقن تعلم النحو والهجاء في لغتها الأم(١). والنوع الوحيد من الكتب الذي كان في القرن السابع عشر وأوائل القرن الثامن عشر جمهور أوسع، هو رسائل الوعظ الديني، أما القصص الدنيوية فلم تكن تؤلف إلا جزءا ضئيل الأهبية من مجموع إنتاج الكتب"، ولقد كانت كتب العبادة، حتى عام ١٧٢٠، تعالج أساسًا موضوعات أخلاقية، ولم تبدأ في معالجة موضوعات أقل أحمية من ذلك إلا فيما بعد. وعلى عكس افتراض شوفلر Schoeffler"، فإن قيام والبول<sup>(۱)</sup> بصبغ الكنيسة بالصبغة السياسية، والنشاط

<sup>(9)</sup> Alexander Beljame: Le Public et les hommes de Lettres en Angleterre au 18e siècle, 1881, P. 122.

<sup>(7)</sup> H. Schoeffler, Op. cit., PP. 187 - 8.

o Ibid., P. 192.

 <sup>(</sup>٩) السير روبرت والبول (١٦٧٦ - ١٦٧٥) سياسي إنجليزي مشهور سيطر على الحكومة الإنجليزية منذ عام ١٧٢١ حتى ١٧٤٦.

الفكرى الحر لرجال الدين الأنجليكانيين، لا يمكن أن يكون إلا سببًا غير مباشر لانصراف جمهور القراء عن كتب العبادة هذه إلى كتب الآداب الدنيوية. فلم تكن السياسة التحررية والنظرة الدنيوية للكنيسة العليا إلا مظاهر للتنوير العقلى الذي لم يكن بدوره سبوى تعبير أيديولوجي عن انحلال الإقطاع وصعود الطبقات الوسطى. ومع ذلك فإن الأدلة التي تثبت أن رجال الكنيسة البروتستانتية قاموا بدور هام في نشر الأدب الدنيوى، وفي تعليم جمهور القراء الجديد(١) هو من أهم نتائج علم الاجتماع الأدبي الحديث. فلولا الدعاية التي تلقتها روايات ديفو Defoe ورتشاردسـن Richardson مـن فـوق مـنابر الكـنائس، لمـا تحققت لها الشهرة التي وصلت إليها. وقرب أواسط القرن زاد عدد القراء بدرجة ملحوظة، وأخذ يظهر عدد متزايد من الكتب، لابد أنها كانت تجد لها مشترين، بدليل ذلك الرواج الذي كانت تلقاه تجارة الكتب في ذلك الحين. وحوالي نهاية القرن كانت القراءة قد أصبحت من ضرورات الحياة بالنسبة إلى الطبقات العليا، وكان اقتناء الكتب أمرا مسلمًا به في الأوساط التي وصفتها جين أوستن، بقدر ما كان خليقًا بأن يثير الدهشة في عالم فيلدنج (٢). وكانت المجلات الدورية، التي أخذت تنتشر منذ بداية القرن، وكانت اختراعًا عظيمًا بالنسبة إلى عصرها - هي أهم الوسائط الثقافية التي ينتفع بها جمه ور القراء الجديد. ومنها تلقت الطبقة الوسطى ثقافتها الأدبية والاجتماعية معًا، وهي الثقافة التي كانت لا تزال قائمة أساسًا على معايير أرستقراطية. كذلك كانت الأرستقراطية قند تغيرت كثيرًا منذ أيام سلطتها المطلقة واكتسبت عبرة من انتصار الطبقة الوسطى من سكان المدن على عقلية البلاط. ومع ذلك فقد ظل التوتر بين طرق التفكير والشعور عند الطبقات الأرستقراطية والوسطى قائماً فترة طويلة. فلم تختف العقلية الأرستقراطية المثقفة الهادئة، الرفيعة في اتجاهها الشكاك، بين عشية وضحاها، بل أن تأثيرها ظل ماثلاً في ذلك الأسلوب المتكلف والفلسفة الأخلاقية

<sup>(1)</sup> Ibid., PP. 59, 151, ff. & Passim .

<sup>(7)</sup> A.S. Collins: The Profession of Letters, 1928, P. 38.

ملحوظة للمترجم : هنرى فيلدنج (١٧٠٧ – ١٧٠٤) روائى إنجليزى اهتم فى رواياته بتصوير مثاعر الإنسان العادى والطبقـات الدنــــا، وكانـــت الـلهجــة الســاخرة قويـــة فى كتاباتــه . ومن أشهــر رواياتـه "تـوم جونس" (١٧٤٩).

الرواقية التي كانت تظهر بوضوح في المجلات الدورية. وظل الذوق الكلاسيكي النزعة سائداً في الأدب مدة أطول منه في الصحافة، فقد ظلت معايير الامتياز الحقيقية في الأدب، حتى أواسط القرن، هي الذكاء وسرعة الخاطر، والأفكار البارعة والأسلوب الشديد الإتقان، ووضوح الفكرة ونقاء اللغة، كما يمثلها مؤيدو بوب PoPe (') وجماعة الأذكياء" The Wits.'). ولا شيء أدل على الطابع الانتقال لهذه الثقافة التي وقفت في منتصف الطريق بين البلاط والبورجوازية، من تلك الفئة المثقفة الضنيلة من الكتاب والهواة الذين كانوا يحاولون التميز عن الناس العاديين بتعليمهم الكلاسيكي وذوقهم الرفيع، وسخريتهم الماكرة الهادئة. أما كيف اختفى هـؤلاء المـثقفون بالتدريج، وكيف أصبحت بعض صفاتهم العقلية شرطا أساسيًا معترفا به للثقافة الأدبية، على حين أن بعضها الآخر أصبح يبدو مدعاة للاستهزاء، وكيف استعيض عن السخرية اللعوب بالمنطق السليم، وعن الرشاقة الشكلية بالتعبير الانفعالي المباشر، فإن هذا كله ينتمي إلى التطور اللاحق، ويرتبط بالتحرر التام لروح الطبقة الوسطى في الأدب. وفي نهاية الأمر انتهى التوتر بين الاتجاهين تمامًا، ولم يعد هناك أي شيء يمكن أن يسمى أدبًا للبلاط، يقف في وجه أدب الطبقة الوسطى. ولكن ليس معنى ذلك أنه قد وضع حد لكل توتر، وأن الأدب أصبح يسوده ذوق واحد لا انقسام فيه، بل لقد نما، على العكس من ذلك، عداء جديد، وتوتر بين أدب الصفوة المثقفة وأدب جمهور القراء العام، وظهرت حالات ابتعاد عن الذوق السليم، تتجلى فيها بوادر للاتجاهات الهزيلة في الفن القصصي الخفيف الذي ظهر في عصر لاحق.

ولقد كانت مجلة "تاتلر Tatler" التي أصدرها ستيل Steele والتي بدأت تظهر عام ١٧٠٩، ومجلة سبكتيتر Spectator التي حلت محلها بعد

<sup>(</sup>١) ألكسندر بوب (١٦٨٨ - ١٧٤٤) من أشهر شعراء القرن الثامن عشر الإنجليز. (المترجم)

 <sup>(</sup>٦) الذكاء الساخر، والردود اللاذعة، من الصفات التي كانت تتميز بها جماعة من الكتاب الإنجليز في تلك
 الفترة، منهم "بوب" وبوسويل Boswell . (المترجم)

السير رتشارد ستيل (١٦٦٢ – ١٧٢٩) كاتب مقالات ومسرحيات وسياسى إنجليزى، كان إصدار مجلة "تاتلر"
 (من أبريل ١٧٠٩ إلى يناير ١٧١١) من أهم جوانب نشاطه الأدبى. وكانت المجلة تظهر ثلاث مرات أسبوعيًا.
 وقد ألف عدة مسرحيات هزلية، كما كانت له مراسلات أدبية هامة . (المترجم)

عامين، والمجلات "الأسبوعية الأخلاقية moral weeklies التي أعقبتهما، أول الأعمال التي هيأت الشروط الضرورية لظهور أدب يعبر الهوة بين الباحث المتعمق والقارئ العام المثقف بدرجات متفاوتة، وبين العقلية الأرستقراطية المترفعة، والعقلية البورجوازية الواقعية، وهو بالتالي أدب لم يكن من نمط أدب البلاط، لم يكن أدبا شعبيا بالمعنى الصحيح ومن ثم فقد كان، بعقلانيته الصارمة، وقسوته الأخلاقية، ومثله الأعلى في احترام الذات، يقف في منتصف الطريق بين نظرة الفرسان الأرستقراطية والنظرة البورجوازية التطهرية (البيوريتانية) إلى الحياة. وعن طريق هذه المجلات الدورية، التي كانت، بأبحاثها القصيرة شبه العلمية، ودراساته الأخلاقية تؤلف أفضل مدخل إلى قراءة الكتب الحقيقية، اعتاد الجمهور لأول مرة الاستمتاع المنتظم بالأدب الجاد، وعن طريقها أصبحت القراءة عادة وضرورة بالنسبة إلى قطاعات واسعة نسبياً من المجتمع. ولكن المجلات الدورية ذاتها كانت بالفعل نتاجاً لتطور مرتبط بتغير المركز الاجتماعي للكاتب. فبعد"الثورة" المجيدة لم يعد الكتاب يجدون الراعين الذين يحمونهم في البلاط، إذ لم يعد للبلاط بمعناه القديم وجود، ولن تعود له فيما بعد وظيفته الثقافية أبدأً (١). وأصبحت الأحزاب السياسية والحكومة، التي صارت الآن معتمدة على الرأى العام، وهي التي تقوم بدور أوساط البلاط بوصفها راعية للأدب. وقد انقسمت السلطة في عهد وليام الثالث والملكة آن، بين النفوذ السياسي، وهي حرب لم تكن في استطاعتهم أن يستغنوا فيها عن سلاح الدعاية الأدبية. واضطر الكتاب أنفسهم إلى الاضطلاع بهذه المهمة، سواء أكان ذلك طواعية أم كرهاً، إذ لم يكن لديهم مصدر يعتمد عليه للدخل غير الدعاية السياسية: فقد كان الشكل القديم من أشكال الرعاية موشكاً على الاختفاء. كما أن السوق الحرة للكتاب لم تكن تستطيع أن تعتمد بعد على جمهور كاف. وكما أصبح "ستيل" و"أديسون Addison - صحفيين يمثلان مصالح الأحرار بطريق مباشر أو غير مباشر، فكذلك كان ديفو Defoe وسويفت يقومان بنشاط إيجابي في ميدان الكتابة السياسية، وكانا يستهدفان أغراضاً سياسية حتى في روايتهما. والواقع أن

<sup>(1)</sup> G.M. Trevelyan: English Social History, 1944, P. 338.

فكرة" الفن لأجل الفن" كانت خليقة بأن تبدو في نظرهما فكرة تفتقر إلى المسئولية الأخلاقية، هذا لو كان في استطاعتهما تصور فكرة كهذه أصلاً. فرواية" روبنسون كروزو" هي رواية ذات هدف اجتماعي توجيهي، كما أن "جليفر" رواية ذات موضوع اجتماعي ساخر، وكلتا الروايتين كانت دعاية سياسية بأدق معاني الكلمة، ولا شيء غير الدعاية. وربما لم تكن هذه هي المرة الأولى التي نجد فيها أنفسنا إزاء أدب للمعركة، ذي أغراض اجتماعية مباشرة، ومع ذلك فإن "القنابل الورقية" عند سويفت ومعاصريه لم يكن من المكن تصورها قبل حرية الصحافة والمناقشة العلنية العامة للمسائل السياسية الجارية. وهنا ظهر الكتاب لأول مرة بوصفهم ظاهرة اجتماعية منتظمة، وجعلوا من أقلامهم أسلحة موجهة لأغراض محددة، وأجروا هذه الأقلام لن يدفع أعلى الأثمان.

ولقد كان عدم وجود مركز واحد للقوة يواجهه هؤلاء الكتاب، وإنما حزبان مختلفان، مؤديًا إلى جعلهم مستقلين، إذ أصبح في استطاعتهم الآن أن يختاروا من يعملون لحسابهم على أساس ميولهم الخاصة إلى حد ما (()). ولكن إذا كان السياسيون قد دأبوا على أن يعدوا الكتاب حلفاء لهم، فقد كان هذا الاعقتاد في معظم الأحيان مبنيًا على مجرد وهم يجد الطرفان معًا أن الإبقاء عليه يفيدهما ويرضى غرورهما. ففي حالة أعظم كاتبين دعائيين في ذلك العصر، نجد أن ديفو يدافع عادة عن معتقداته الحقيقية، كما أن الكراهية في تصريحات سويفت المتحمسة كانت أصيلة. فالأول. الذي كان من حزب الأحرار، كان متفائلاً بعمق، على حين أن الثاني كان متشائمًا بمرارة، وهو أمر طبيعي في حالة مفكر ينتمي إلى حزب المحافظين في عهد والبول. وقد نادي الأول بفلسفة في الحياة تتسم بأنها تطهرية (بيوريتانية) تحمل طابع الطبقة الوسطي، وترتكيز على الإيمان بالعالم والإيمان بالله، أما الثاني فقد اتخذ من الحياة موقفًا تهكميًا مترفعًا، كارها للإنسان، محتقرًا للعالم. والواقع أن اخذ من الحياة روس في المعسكرين السياسيين اللذين كانت إنجلترا منقسمة هذيت كانا أوضح ممثلين أدبيين للمعسكرين السياسيين اللذين كانت إنجلترا منقسمة بينهما. فديفو ابن قصاب من لندن، ومن أتباع مذهب الرافضين Scienters الندن، ومن أتباع مذهب الرافضين Gdissenters المناه المناه المناه المناه المناه المياه المناه المن

<sup>(1)</sup> A. Beljame: Op. cit.: pp. 236, 350.

وظلت نزعة آبائه البيوريتانية المكتومة، والتي كانت مع ذلك عنيدة ثابتة، واضحة في كتاباته، وقد عاني هو ذاته من حكم المحافظين المتأثر بآراء سلطات الكنيسة العليا. وقد أدى انتصار حزب الأحرار آخر الأمر إلى تحقيق ما توقعه أقرانه في المجتمع وفي العقيدة الدينية، وكانت كتاباته أول تعبير في عالم الأدب الدنيوي عن النظرة التفاؤلية لهذه الطبقة الوسطى. فروبنسون كروزو، الذي استطاع، بعد اضطراره إلى الاعتماد على موارده الخاصة، أن ينتصر على عناد الطبيعة ويخلق الرخاء والأمن والنظام والقانون والعرف من لا شيء، هو الممثل الكلاسيكي للطبقة الوسطى. ولم تكن قصة مغامراته إلا أنشودة مديح طويلة لروح المثابرة والكفاح والابتكار وحسن التصرف، التي تقهر كل العقبات، أي بالاختصار للفضائل العملية للطبقة الوسطى، وهي تعبير عن إيمان طبقة لها أمان اجتماعية تحرص عليها كل الحرص، وتشعر بقوتها، كما أنها في الوقت ذاته شعار لأمة فتية نشيطة تشق طريقها من أجل السيطرة على العالم. أما سويفت فلا يرى إلا الجانب العكسى لهذا كله. وليس ذلك راجعًا إلى أنه كان ينظر إلى الأمور من وجهة نظر اجتماعية مختلفة منذ البداية فحسب، بل يرجع أيضًا إلى أنه كان قد فقد بالفعل ذلك الشعور البسيط بالثقة، الذي كان يحس به ديفو. فهو من أوائل من عانوا الشعور بخيبة الأمل في عصر التنوير، وقد صاغ تجربته هذه في أصدق تعبير أدبي بالنسبة إلى عصره. وهو واحد من الأذهان التي تحولها الكراهية إلى عبقرية، وهو يرى أشياء لا يستطيع الآخرون أن يبروها، لأنه يكبره على نحو أفضل من الآخرين، ولأنه يريد أن يعذب العالم لا أن يمتعه، كما كتب يقول إلى بوب. ومن هنا فقد أصبح مؤلفا لأقسى كتاب ظهر طوال قرن لم يكن يفتقر إلى الكتب القاسية ، على الرغم من كل ما كان يتسم به من إنسانية وشفقة. والواقع أنه لا يكاد يكون من المكن تخيل أى شيء أشد تعارضا مع "روبنسون" المحب للإنسانية من "رواية الشباب" العظيمة الثانية هذه في الأدب الإنجليزي، وهي الرواية التي قد لا يفوقها في قسوتها سوى المثل الكلاسيكي الثالث لهذا النوع، وهو "دون كيخوته". ومنع كل ذلك فهناك بعض السمات المشتركة بين "جليفر" و"روبنسون كروزو". فمن الملاحظ أولاً أن الأصل الأدبى لكل منها يرجع إلى روايات الأسفار الغريبة وقصص العجائب الخيالية التي كانت تلقي

إقبالاً شديدًا في عصر النهضة وكان أشهر ممثليها هم سيرانودي برجراك، وكمبانيلا، وتوماس مور. ولكن الروايتين أيضًا تدوران حول نفس المشكلات الفلسفية، وهي أصل الحضارة الإنسانية ومدى صلاحيتها. ولم يكن من المكن أن تصبح لتلك المشكلات كل هذه الأهمية التي أصبحت لها بالفعل عند ديفو وسويفت إلا في عصر بدأت فيه الأسس الاجتماعية للمدينة تتزعزع، كما أنه لم يكن من المكن صياغة فكرة توقف المدنيات على الأوضاع الاجتماعية بمثل هذه الدقة إلا في ظل التأثير المباشر لانتقال السيطرة في الشئون الثقافية من طبقة إلى أخرى.

وقد أدى نمو الدعاية السياسية في الأدب إلى حبدوث تغيير أساسي في المركز الاقتصادى والاجتماعي للكتاب. فبعد أن أصبحوا يكافأون على خدماتهم بوظائف كبيرة ومكافآت سخية، ارتفعت قيمتهم الأدبية بدورها في تقدير الجماهير. وهكذا تنزوج أديسون من كونتيسة وورويك Warwick وكانت تربط سويفت علاقة صداقة بشخصيات مثل بولنجبروك وهارلي Harley في "نادى الكيتكات"(١٠٠٠. كما كانت تجمع بين الكونت سندرلاند ودوق نيوكاسل وبين فانبرو Venbrugh وكونجـريف Congreve علاقـات تقـوم عـلى أسـاس مـن المسـاواة. ولكن ينبغي ألا ننسى أن السبب الوحيد لتقدير هؤلاء الكتاب ومكافأتهم كان خدماتهم السياسية. وليس مزاياهم الأدبية أو الأخلاقية(٢). ولما كانت وسائل المكافأة، ولاسيما المناصب العليا، قد أصبحت الآن في متناول أيدى السياسيين، فإن الأحزاب والحكومات أصبحت تقوم في ميدان الأدب بنفس الدور الذي كان يقوم به أعيان الحاشية والملك. وكسل منا في الأمر أن النثمن الذي كانوا يدفعونه كان أعلى والمكافآت التي يمنحونها لكتابهم أعظم من تلك التي كانت تمنح للكاتب من قبل. فقد عين لوكر Locker مفوضًا بمحكمة الاستئناف ووزارة التجارة ، وشغل ستيل منصبًا مماثلاً في مكتب الأختام الحكومية، وأصبح أديسون وزيرًا للدولة وبلغ معاشه عند تقاعده ١٦٠٠ جنيه، كما كان جرانفيل عضوا في مجلس العموم، وأصبح وزيرًا للحرب

<sup>(</sup>۱) تأسس هذا النادي عام ۱۷۰۳، وسمى باسم كريستوفر كات، الذي كان أعضاء النادي يجتمعون في حانته. (۱) المترجم) وكانت للنادي في البداية أهداف أدبية وفئية، ثم أصبح جمعية سياسية لحزب الأحرار. (المترجم) الدالات Leslie Stephen: Engl. Lit. and Soc. In the 18th Cent., 1940, p. 42.

ورئيس خزانة البيت المالك، وحصل براير Prior على منصب سفير، كما عهد إلى ديفو القيام بعدة مهام سياسية (١٠). ويمكن القول أن الكتاب لم يحصلوا في أي عهد آخر، أو في أي بلد آخر على هذا العدد من المناصب الرفيعة والتكريمات التي حصلوا عليها في إنجلترا عند بداية القرن الثامن عشر.

وقد بلغت حالة الازدهار غير العادية للكتاب قمتها في الأعوام الأخيرة من حكم الملكة آن، ولكنها انتهت تمامًا عندما تولى والبول الحكم عام ١٧٢١. فقد أدى تولى الأحرار للحكم إلى خلق أوضاع أصبح فيها الكتاب غير نافعين للحكومة، وأدت إلى توقف مفاجى، لرعاية الأحزاب السياسية للكتاب. فقد بدت قوة الحزب الحاكم وطيدة إلى حـد كانـت تستطيع معـه الاستغناء عـن كل دعاية ، على حين أن نفوذ المحافظين كان من الضآلة بحيث لم يكن في استطاعتهم دفع أجور للكتاب لقاء خدماتهم. كذلك فإن والبول الذي لم تكن له علاقة شخصية بالأدب، لم يجد أية أموال فائضة أو مناصب خالية للكتاب، إذ كان من الضرورى إعطاء المناصب ذات المرتبات الأعلى إلى أعضاء البرلمان الذين كان يحتاج إلى تأييدهم، أو إلى الأعوان الذين يرغب في مكافآتهم على ما أدوه من خدمات. وعلى أية حال فقد تبين أنه كان هناك دائمًا كتاب ساخطون، وأن هليفاكس، وهو أكثر الراعين سخاء، كان له أكبر عدد من الأعداء بين المشتغلين بالأدب("). وأخذ اهتمام الجمهور بالكتاب يتضاءل. فانسحب بوب وأديسون وستيل وسويفت وبرايس من العاصمة والحياة العامة، وإذا كان البعض منهم قد واصل الكتابة، فقد كان ذلك في عزلة الريف. وأخذت الحالة الاقتصادية للكتاب الأحدث عهدًا تزداد سوءا يوما بعد يوم. فقد بلغ من فقر تومسون Thomson أنه اضطر إلى بيع أحد أجزاء ديوانه الشعرى "الفصول Season" لكبي يشترى لنفسه زوجًا من الأحذية، كما كان جونسون يكافح أشد أنواع الفقر عند بداية حياته العملية. ولم يعد الأديب سيدا كريما. إذ أن تقدير الجمهـور لـه. واحترامه لذاته، تدهور مثلما تدهورت طمأنينة حياته. وأخذ الكاتب يكتسب صفات مرذولة وينمى عادات مستقبحة، ويصبح شخصًا لا يعتمد عليه.

 $<sup>^{(</sup>i)}$  A. Beljame, op. cit., pp. 229 – 32.

<sup>(1)</sup> Ibid., p. 368.

وأخيرًا أخذت تظهر بين الكتاب أنماط مثل سافيج Savage ، وهى أنماط ما كانت لتصبح ممكنة في عصر ثقافة البلاط، وكانت بالفعل سوابق تاريخية للبوهيميين المحدثين.

ومن حسن الحظ أن رعاية الأفراد للكتاب لم تتوقف على نفس النحو المباغبت الذى توقفت عليه المعونات السياسية. فالتراث الأرستقراطي القديم لم يكن قد انهار انهيارًا تامًا، بل لقد حدث له في ذلك الوقت نوع من البعث، عندما أصبح في استطاعة الكتاب، بل من واجبهم، أن يولوا وجوههم مرة أخرى شطر العملاء الأفراد. ولم يكن النظام الجديد للرعاية معادلاً للنظام القديم في مدى انتشاره، ولكن الاعتبارات الموجهة له كانت في عمومها أفضل، بحيث أن كل كاتب موهوب كان يجد راعيا، إن عاجلاً أو آجلاً، لو حاول ذلك''). وعلى أية حال فقليل هم الكتاب الذين كان في استطاعتهم الاستغناء عن المعونة الخاصة في فترة الانتقال هذه بين عصر الدعاية السياسية وعصر النشاط الحر في عالم الآداب. صحيح أن الشكوى من نظام الرعاية كانت تسمع دائمًا، ولكن لا يكاد يكون هناك ذكر لأى كاتب لديه الشجاعة على الافتراق عن راعيه. فقد كان الاعتماد على راع أقل مجلبة للمتاعب، على أية حال، من الاعتماد على ناشر، على الرغم من أن العلاقة الأولى كانت أكثر اصطباغًا بالطابع الشخصي، وبالتالي كانت تبدو في كثير من الأحيان أكثر إذلالًا. بل أن جونسون ذاته، الذي ظل طيلة حياته يكافح ضد نظام الاعتماد على الراعين، ولم يكن يحمل لهذا النظام أى تقدير، اعترف بأن من المكن أن يحتمى المرء بواحد من السادة ويحتفظ مع ذلك باستقلاله. وقد أثبتت علاقة فيلدنج براعيه أن هذا ممكن بالفعل. أما الكتاب الذين لم يكونوا يتمتعون بأية معونة خاصة فكانوا مضطرين إلى العمل أجيرين خلال النهار، إذ كانوا يقومون بأعمال الترجمة. والتلخيص، وإعداد الطبعات المنقحة، وتصحيح المسودات، وكتابة مقالات للمجلات الدورية والمراجع الشعبية. بل أن جونسون، الذي أصبح فيما بعد عميدا للأدب الإنجليزي، بدأ حياته العملية مشتغلاً في أعمال لا تليق به. وصحيح أن بوب لا

<sup>(1)</sup> A.S. Collins: Authorship in the Days of Johnson, 1927, P. 16.

يمكن أن يدرج ضمن أية فئة من هذه، ويبدو أنه ظل متحررًا من الروابط الخارجية، ولكنه كان في الواقع في خدمة الطبقة الأرستقراطية التي كانت تسهم في تعويل كتبه وتنظر إليها بحق على أنها كتبها الخاصة. وعندما عاد نظام الرعاية الفردى إلى الظهور، تضاءل مرة أخرى ذلك التقدير الذي كان يلقاه الكاتب المحترف، وهو ما يتضح حتى من مواقف رجال ذوى ثقافة أدبية رفيعة مثل هوراس والبول واللورد تشسترفيلد. ولهذا الأخير كلمة مشهورة تعبر على أكمل نحو عن الرأى السائد، وهي: "يحق لنا، يا سادتي اللوردات، أن نحمد الله لأن لدينا شيئًا نعتمد عليه أفضل من عقولنا". غير أن بعض الكتاب كانوا بدورهم يشاركون في هذا الرأى، وكانوا يدعون أن الكتابة بالنسبة إليهم لا تعدو أن تكون نزوة رفيعة، وإلى هذه الفئة ينتمي كونجريف، الذي أراد أن ينظر إليه فولتير، قبل كل شيء، على أنه "سيد وهذب مهذب gentleman".

وبعد منتصف القرن، انتهى نظام الرعاية نهائيًا، وفى حوالى عام ١٧٨٠ لم يعد أى كاتب يعتمد على المعونة الخاصة. وأخذ عدد الشعراء والأدباء المستقلين الذين يعتمدون فى معيشتهم على كتابتهم يزداد يوما بعد يوم، مثلما ازداد عدد قراء الكتب ومشتريها، الذين كانت علاقتهم بالكاتب لا شخصية تمامًا. ولم يعد جونسون وجولدسميث يكتبون إلا لأمثال هؤلاء القراء. وحمل الناشر محل السيد الراعى، وأصبحت المعونة العامة، التى سميت عن حق باسم الرعاية الجماعية، جسرا بين الاثنين (۱). فالرعاية هى الشكل الأرستقراطى الخاص للعلاقة بين الكاتب والجمهور، ونظام المعونة العامة يخفف هذه الرابطة، ولكن يظل يحتفظ ببعض سمات الطابع الشخصى للعلاقة، أما نشر الكتب لجمهور عام، مجهول تماما للكاتب، فهو أول شكل لهذه العلاقة يتمشى مع بناء مجتمع الطبقة الوسطى القائم على تداول السلع بطريقة لا شخصية مجردة. وقد بدأ دور الناشر، بوصفه وسيطا بين الكاتب والجمهور، مع تحرر ذوق الطبقة الوسطى من الميول التى كانت تفرضها الطبقة الأرستقراطية، وكان هو ذاته مظهرا لهذا التحرر. وهو يشكل نقطة البداية

<sup>(1)</sup> Levine L. Schücking: The Sociology of Literary Taste, 1944, p. 14.

التاريخية للحياة الأدبية بالمعنى الحديث، كما تتمثل، لا فى ظهور الكتب والصحف والمجلات الدورية بانتظام فحسب، بل تتمثل قبل كل شىء فى ظهور الخبير الأدبى والناقد، الذى يمثل المعيار العام للقيم والرأى العام فى عالم الأدب. فلم يكن الكتاب الذين مهدوا الطريق لأدباء القرن الثامن عشر، وبخاصة كتاب النزعة الإنسانية فى عصر النهضة، قادرين على أداء هذا النوع من الوظائف، إذ لم تكن توجد فى متناول أيديهم صحافة دورية، وبالتالى لم تكن لديهم الوسيلة الكافية للتأثير فى الرأى العام.

وحـتى أواسـط القـرن الـثامن عشر لم يكن الكتاب يعيشون من الربح المباشر الذي يحصلون عليه من مؤلفاتهم، بل كانوا يعيشون من المعاشات والمكافآت والأموال الموقوفة، التي لم تكن لها في كثير من الأحيان علاقة بالقيمة الكامنة أو الجاذبية العامة لكتاباتهم. فهنا أصبح الإنتاج الأدبى، لأول مرة، سلعة تتوقف قيمتها على قابليتها لأن تباع في السوق الحرة. وقد يرحب المرء بهذا التغير أو يأسف له، ولكن تحول التأليف إلى مهنة مستقلة منظمة لم يكن بالأمر الذى يمكن تصوره في عصر الرأسمالية بدون تحول الخدمة الشخصية إلى سلعة لا شخصية. وعلى هذا النحو وحده استطاع التأليف أن يكتسب أساسًا ماديًا متينًا، وأن يبلغ ما يلقاه اليوم من تقديـر. فمن الواضح أن مشترى الكتاب الذي يظهر في طبعة مكونة من ألف نسخة، لا يبؤدي للمؤلف خدمة، على حين أن مكافأة المؤلف على مخطوط كانت تبدو على الدوام أشبه بتقديم هدية إليه. وعلى حين أن سمعة المرء، في عصر مجتمع البلاط والمجتمع الأرستقراطي كانت تتوقف على مركز راعيه، فإنه الآن، في عصر حرية الأعمال والرأسمالية، أصبح يتمتع بمزيد من التقدير كلما ازداد تحررا من الروابط الشخصية وازداد نجاحا في معاملاته اللاشخصية مع الآخرين، وهي المعاملات المبنية على الخدمة المتبادلة. وصحيح أن مهمة القيام بالأعمال الأدبية الضئيلة الشأن لم تختف تماما، غير أن الطلب على الترفيه الأدبي والمعلومات الأدبية، وعلى دوائر المارف التاريخية والإحصائية ومعاجم السير، كان من الضخامة بحيث أن الكاتب

المتوسط كان يستطيع أن يعتمد على دخل مضمون(١١). ففي منظمات مثل "المصنع الأدبى" الذي أنشأه سموليت Smollett ، حيث كان العمل يجبري، في وقت واحد، على القيام بترجمة "لدون كيخوته"، وعلى كتابة "تاريخ لإنجلترا"، و"ثبت موجـز بالرحلات"، وترجمة لمؤلفات فولتير، كان هـناك عمل لكل من يستطيع الكتابة (٢). وهناك أخبار كثيرة تروى عن استغلال الكتاب في تلك الفترة، ومن المؤكد أن الناشرين لم يكونوا يديرون مؤسسات خيرية، ومع ذلك فإن جونسون يشهد لصالحهم فيقول أنهم كانوا شركاء أمناء كبرماء، كما أننا نعلم أن كتابًا مشهورين ومعروفين في السوق تقاضوا عن مؤلفاتهم مبالغ كبيرة حتى حسب المقاييس السائدة في أيامنا هذه. مثال ذلك أن هيوم قد تقاضى مبلغ ٣٤٠٠ جنيه عن كتابه "تاريخ بريطانيا العظمى" (١٧٥٤ – ١٧٦١) كما تقاضى سموليت ألفي جنيه عن مؤلفه التاريخي (١٧٥٧ — ١٧٦٥). وهكذا تغيرت الأصور كثيرا منذ أيام ديفو، الذي لم يستطع في البداية أن يجد أي ناشر على الإطلاق لرواية "روبنسون كروزو"، وتقاضى آخر الأمر عشرة جنيهات عن المخطوط. وإذ تحقق للكتاب الاستقلال المادى، فإن تقديرهم المعنوى أخذ يرتفع إلى مستويات لم يسبق لها نظير. صحيح أن مشاهير الكتاب والباحثين كانوا يمجدون في عصر النهضة، غير أن المشتغلين العاديين بأمور الثقافة كانوا يوضعون في نفس مرتبة الموظف الإداري البسيط والسكرتير الخاص. أما الآن فقد أصبح الكاتب يتمتع، لأول مرة، بالتقدير الذي يستحقه من يمثل مجالاً أعلى من مجالات الحياة. هكذا يقول فيلسوف في مسرحية كوميدية لدورا Dorat : "إننا نحمى العظماء، الذين كانوا هم الحماة في الماضي"<sup>(٣)</sup>. وهنا ظهر لأول مرة المثل الأعلى للشخصية الخلاقة، وللعبقرية الفنية بأصالتها وذاتيتها، كما حدد ادوارد ينج E. Young سماتها في كتابه "خواطر في التأليف الأصيل Conjectures on Original Composition" (۱۷۰۹).

<sup>(1)</sup> A.S. Collins: Authorship, etc., pp. 269 - 70.

<sup>(1)</sup> Leslie Stephen, op. cit., p. 148 - George Sampson: The Concise Cambridge Hist. Of Lit., 1942, p. 508.

٢١ مقتبس في كتاب:

إن عنصر العبقرية في الخلق الفني هو في معظم الحالات مجرد سلاح في صراع التنافس، وكثيرا ما كانت الطريقة الذاتية في التعبير مجرد شكل من أشكال الإعلان عن الـذات. ولقـد كانت ذاتية شعراء الرومانتيكية المسبقة، على أية حال، نتيجة لتزايد عدد الكتاب، واعتمادهم المباشر على سوق الكتب، وتنافسهم بعضهم مع البعض، مثلما كانت الحركة الرومانتيكية في عمومها، بتأكيدها للعواطف على نحو تشوبه روح الطبقة الوسطى، مجرد نتاج للمنافسة العقلية، وأداة في الصراع ضد النظرة الكلاسيكية الجديدة إلى العالم، وهي النظرة التي كانت سائدة لدى الطبقة الوسطى، والتي كانت تميل إلى ما هو معياري وما يصلح على نطاق شامل. وعلى حين أن الطبقة الوسطى كانت تسعى قبل ذلك إلى اقتباس المصطلح الفنى للطبقات العليا، فإنها بعد أن بلغت الآن من الثراء والنفوذ ما يمكنها من أن يكون لها أدب خاص بها، حاولت أن تشعر الناس بشخصيتها الفريدة المقابلة لشخصية تلك الطبقات العليا، وأن تتكلم لغتها الخاصة، التي تحولت - بدافع مجرد العداء لعقلانية الطبقة الأرستقراطية على الأقل — إلى لغة عاطفية مفرطة. وهكذا فإن ثورة الانفعالات على برود العقل هي جزء من أيديولوجية الطبقات التقدمية الطموح في كفاحها ضد الروح التقليدية المحافظة، شأنهما تمامًا شأن ثورة "العبقرية" على قيود القواعد والأشكال. فنشأة الطبقة الوسطى الحديثة ترتبط، مثل نشأة طبقة الشعراء الغنائيين ministriales في العصبور الوسيطي، بحيركة رومانتيكية، وفي كليتا الحالتين أدت إعادة توزيع السلطة الاجتماعية إلى انحلال للقيود الشكلية، وأحدثت ازدياد مفاجئًا في الحساسية الوجدانية .

وكثيرًا ما وصف التحول من الثقافة العقلية للنزعة الكلاسيكية إلى الثقافة الانفعالية الرومانتيكية بأنه تغير في الذوق يعبر عن سأم الأوساط المثقفة في المجتمع واشمئزازها من الفن المعقد المنحل لهذا العصر. ولكن البعض أشار عن حق، ردا على هذا الرأى، إلى أن مجرد الرغبة في التجديد لا تقوم إلا بدور ضئيل نسبيًا في تغير الأساليب وتناولها، وأنه كلما كان التراث الذوقي أقدم وأكثر نموًا، قل الميل الذي يبديه من تلقاء ذاته إلى التغير. وعلى ذلك فإن الأسلوب الجديد لا يستطيع أن يشق

طريقه إلا بصعوبة، إذا لم يتجه إلى مخاطبة جمهور جديد(١). وعلى أية حال فإن أرستقراطية القرن الثامن عشر لم تكن لتجد دافعًا قويًا إلى التخلي عن حساسيتها الجمالية القديمة، لو لم تكن الطبقي الوسطى على استعداد للاستسلام لهذه القيادة الجديدة، ولمشاركة الطبقات الأدنى منها نزعتها الانفعالية. ولكنا نعلم أن الاتجاه المسيطر على عصر معين يعمل في كثير من الأحيان على أن يجند في خدمته نفس الطبقات التي يهدد بالقضاء عليها. وأن القرن الثامن عشر ليقدم إلينا مثلا واضحًا كل الوضوح لهذه الظاهرة ذاتها. فقد قامت الطبقة الأرستقراطية بدور هام في المراحل التمهيدية للثورة، ولم تتراجع عن ذلك إلا عندما ظهرت بوضوح النتائج التي يمكن أن يؤدي إليها انتصارها. وقامت الطبقات العليا بدور مماثل في تنمية الثقافة المضادة للكلاسيكية: فهي قد تضافرت مع الطبقة الوسطى في استيعاب أفكار عصر التنوير ونشرها، بل لقد فاقت الطبقة الوسطى في كثير من الأحيان، ولم تثب إلى رشدها وتنضم إلى صفوف المعارضة إلا نتيجة لطريقة تفكير روسو، بما فيها سن عدم احترام وشعبية صريحة. ولم تكن كراهية فولتير لروسو إلا تعبيرًا عن مقاومة صفوة المجتمع هذه له. ولكن العناصر العقلانية والوجدانية قد امتزجت منذ البداية الأولى علند معظم الشخصيات الرئيسية، إذ أن الحساسية العقلية علند هذه الشخصيات جعلتها غير مكترثة بمصالح طبقتها الخاصة إلى حد ما. وهكذا فإن تطور الفن، الذي كان قد أصبح بالفعل مفتقرا إلى التجانس في القرن السابع عشر، أصبح الآن في عصر الرومانتيكية المسبقة أشد تعقيدًا حتى من ذلك، وأصبحت الصورة التي يتمثل عليها أشد غموضًا مما ستصير إليه في الفترة اللاحقة. ذلك لأن القرن التاسع عشر أصبح في واقع الأمر خاضعًا تمام الخضوع لسيطرة الطبقة الوسطى، التي كانت توجد في داخلها قطعا فوارق هائلة في الثروة، ولكن لم تكن توجد فيها فوارق حادة في المعايير الثقافية، والانقسام العميق الوحيد في هذه الحالة الأخيرة هو ذلك الذي كان يقوم بين الطبقات التي تشارك في مزايا الثقافة وتلك التي كانت مستبعدة منها تمامًا. أما في القرن الثامن عشر فإن الأرستقراطية والبورجوازية معا قد انقسمتا إلى

<sup>(1)</sup> L.L. Schücking, op. cit., pp. 62 ff.

معسكرين، كان كل منهما يضم فئة تقدمية وفئة محافظة، توجد بينهما نقاط اتصال متعددة، ولكن كلا منهما ظلت تحتفظ بشخصيتها الخاصة سليمة لا تمس.

ولقد كانت الرومانتيكية في أصلها حركة إنجليزية، مثلما أن الطبقة الوسطى الحديثة، التي استطاعت أن تتخذ من الرومانتيكية أول اتجاه أدبي تتحدث عن طريقه بلسانها الخاص، على نحو مستقل عن الطبقة الأرستقراطية، كانت نتيجة للأوضاع السائدة في إنجلترا. فشعر الطبيعة عند تومسون، و"الخواطر الليلية Night Thoughts عند ينج Young ، والمراثى الأوسيانية(١) عند ماكفرسون Macpherson فضلاً عن الرواية الأخلاقية الوجدانية عند رتشارد سن فيلدنج وستيرن، كل هذه لم تكن سوى الشكل الأدبى للنزعة الفردية التي عبرت عنها أيضًا سياسة "دعه يعمل laissez- faire" والثورة الصناعية. فهي ظواهر تنتمي إلى عصر الحروب التجارية، وهو العصر الذي وضع حدًا لحكم الأحرار السلمي الذي دام ثلاثين عاماً، وأدى إلى ضياع الزعامة الفرنسية في أوروبا. ففي نهاية ذلك الصراع لم تكن الإمبراطورية البريطانية هي الدولة الكبرى في العالم فحسب، ولم تقتصر على القيام بنفس الدور الذي كانت تقوم به البندقية في التجارة العالمية في العصور الوسطى، وأسبانيا في القرن السادس عشر، وفرنسا وهولندا في القرن السابع عشر، بل إنها ظلت قوية في داخلها، على عكس الدول السابقة عليها(٢)، وتمكنت من الاستمرار في الكفاح من أجل التفوق الاقتصادي بفضل الكشوف الفنية التي توصلت إليها الثورة الصناعية. والواقع أن انتصارات إنجلترا العسكرية، والكشوف الجغرافية، والأسواق والطرق الملاحية الجديدة، والكميات الضخمة نسبيًا من رءوس الأموال التي تتطلع إلى استثمارات، كل هذا يكون جزءا من الشروط المهدة لهذه الثورة. ولا يمكن تفسير العدد الكبير من المخترعات الجديدة على أساس تقدم العلوم الدقيقة، والظهور المفاجي، لقدرات فنية فحسب. بل أن الاختراعات قد تمت لأن من المكن استخدامها على نحو يتيح الانتفاع منها، ولأن

هناك طلبًا كبيرًا على السلع الصناعية لا يمكن تلبيته بوسائل الإنتاج القديمة، ولأن الوسائل المادية لإحداث التغيرات الفنية اللازمة كانت قد أصبحت متوافرة. ففى خلال التاريخ السابق للعلوم، كانت الاعتبارات المتعلقة بالصناعة لا تقوم إلا بدور ضئيل نسبيًا، ولم تصبح وجهة النظر التكنولوجية هى المسيطرة على الأبحاث إلا فى الثلث الأخير من القرن الثامن عشر. ومع ذلك فإن الثورة الصناعية لا تعنى بداية جديدة كل الجدة. فهى فى الواقع استمرار لتطور بدأ من قبل عند نهاية العصور الوسطى. ولم يكن الانفصال بين رأس المال والعمل، أو التنظيم العملى الصارم لإنتاج السلع، أمرا جديدًا. كذلك فقد عرفت الآلات منذ قرون، وكان ترشيد الإنتاج يسير فى تقدم مستمر منذ أن وجد اقتصاد مبنى على رأس المال. ولكن إدخال الآلات فى الإنتاج وترشيده دخلا الآن مرحلة حاسمة فى تطورهما، وهى مرحلة تمت فيها الإنتاج وترشيده دخلا الآن مرحلة حاسمة فى تطورهما، وهى مرحلة تمت فيها عبورها. وبلغت قوة رأس المال، من جهة، والقمع والبؤس اللذين تعانيهما الطبقة العاملة من جهة أخرى، مرحلة تغير فيها جو الحياة بأسره. وإذن، فمهما كان قدم بدايات هذا التطور، فإنه أدى فى نهاية القرن الثامن عشر إلى عالم جديد.

فقد اختفت العصور الوسطى اختفاء تاما قاطعًا، واختفت معها كل بقاياها، وروح الطوائف الحرفية السائدة فيها، وأشكال الحياة الخصوصية لديها، وأساليبها التقليدية غير الترشيدية في الإنتاج، وحل محلها تنظيم للعمل مبنى على الفائدة العملية وعلى الحساب الدقيق، كما حلت محلها روح من النزعة الفردية التنافسية التي لا ترحم. "فالعصر الحديث"، بالمعنى الحقيقي لهذا اللفظ — أي عصر الآلة — يبدأ بالمصنع الذي تسرى عليه قواعد الترشيد الدقيق، والذي يدار حسب المبادي السابقة. وظهر نوع جديد من نظام العمل، تتحكم فيه الأساليب الآلية، والتقسيم الدقيق للعمل، والإنتاج المخصص لمواجهة حاجات الاستهلاك الضخم. وأدى انتزاع الطابع الشخصي عن العمل، وتحرره لامن القدرات الشخصية للعامل، إلى ظهور روح واقعية بعيدة المدى في العلاقة بين العامل وصاحب العمل. وكان من نتيجة تركز الطبقة العاملة في المدن الصناعية، واعتمادها على سوق العمل المتقلبة. أن شهرت أشكال للحياة أشد قسوة وقهرًا. وتكونت لدى الرأسمالي، نتيجة لارتباطه

الوثيق بمصنع واحد محدد، أخلاقية جديدة للعمل، تتسم بمزيد من الصرامة، أما العامل، الذي لم يكن يشعر برابطة شخصية تجمع بينه وبين المصنع، فقد اختفت لديه القيم الأخلاقية للعمل. وأخيرا ظهر بناء اجتماعي جديد، يتألف من الطبقة الرأسمالية الجديدة (أي أصحاب العمل بالمعنى الحديث)؛ ومن الطبقة الوسطى الجديدة من سكان المدن، وهي الطبقة التي كانت مهددة بالفناء (وتتألف من ورثة التجار والحرفيين الصغار والمتوسطين)، والطبقة العاملة الجديدة (أي البروليتاريا الصناعية الحديثة). وفقد المجتمع ذلك التمايز القديسم في الأنماط الحرفية، فأصبحت عملية التسوية مخيفة بحق، ولاسيما في المستويات الدنيا. وأصبح الصناع والعمال النهاريون، والفلاحون المعدمون المقتلعون من جذورهم، والعمال المهرة وغير المهرة، والرجال والنساء والأطفال -- أصبح هؤلاء جميعًا مجرد تروس في مصنع هائل يسير بطريقة آلية، وتمضى الحياة فيه على نظام المعسكرات. وفقدت الحياة استقرارها واستمرارها، وأصبحت كلل أشكالها ونظمها مفتقرة إلى الثبات، دائمة التغير. وكان العامل الأساسي المتحكم في تعبئة المجتمع هو الهجرة إلى المدن. ذلك لأن نظام الزراعة على نطاق واسع، واصطباغ الزراعة بالصبغة التجارية، أدى إلى البطالة، على حين أن الصناعات الجديدة كانت تتيح فرصا جديدة للعمل، فكانت النتيجة تضاؤل عدد سكان القرية وزيادة السكان في المدينة الصناعية التي كان نظامها الآلي الرتيب وازدحامها يمثل وضعا في الحياة غير مألوف ومخيف تمامًا بالنسبة إلى الجماعات الضخمة المقتلعة من جذورها. فقد كانت المدن أشبه بمعسكرات عمل أو سجون كبيرة، وكانت تفتقر، بدرجة تفوق كل تصور، إلى الراحة والنظافة والشروط الصحية والجمال (١). وهكذا فإن أحوال معيشة الطبقة العاملة من سكان المدن هبطت إلى مستوى بلغ من انحطاطه أن حياة رقيق الأرض في العصور الوسطى كانت تبدو بالقياس إليه حلما بعيد المنال.

ولقد أدت ضخامة كمية رأس المال اللازمة لإدارة مؤسسة صناعية قادرة على الصمود في وجه المنافسة، إلى الانفصال الأساسي بين العمل ووسائل الإنتاج،

<sup>(1)</sup> J.I. & B. Hammond: The Town Labourer (1760 - 1832), 1925, pp. 37 ff.

وخلق الصراع الذي يتميز به عصرنا الحديث بين رأس المال والعمل. ولما كانت وسائل الإنتاج متاحة للرأسمالي وحده، فإن كل ما كان العامل يستطيع القيام به هو تقديم عمله للبيع، وجعل معيشته متوقفة تماما على فرص السوق السائدة، أي بعبارة أخرى التعرض لأخطار موقف يكون فيه مهددًا بالتذبذب الدائم في الأجور والبطالة الدورية. ومع ذلك فلم تكن الطبقة العاملة المعدمة هي وحدها التي أضر بها الصراع التنافسي ضد المصنع، بل لقد لحق الضرر أيضًا بصغار الحرفيين المستقلين -إذ أنهم بدورهم قد فقدوا استقلالهم وشعورهم بالأمان. كذلك فإن الأسلوب الجديد في الإنتاج حرم الطبقات المالكة بدورها من إحساسها بالطمأنينة والثقة. فقد كانت أهم أشكال الثروة من قبل هي ملكية الأرض، التي تحولت ببطه وتردد إلى رأسمال تجارى ومصرفي، ولكن رأس المال المتحرك ذاته لم يسهم في الصناعة إلا بنصيب ضنيل جدًا. (1) ولم يصبح المشروع الصناعي شكلاً شائعًا من أشكال استثمار رأس المال إلا منذ عام ١٧٦٠ فصاعدًا. غير أن إدارة مصنع، بآلاته وما يستهلكه من مواد خام وجيش العمال المشتغلين فيه، أصبحت تقتضى موارد ضخمة على نحو متزايد، وأدت إلى تراكم لرأس المال يزيد عما كانت تقتضيه الأشكال السابقة لإنتاج السلع. وبتركـز الـثروة واستثمارها في وسـائل الإنـتاج - وهـي ظاهـرة جديـدة- بـدأ عهد الرأسمالية الكبيرة بحق<sup>(٢)</sup>. ولكن بدأت أيضاً مرحلة المضاربة الشديدة في التطور الرأسمالي. ففي الاقتصاد الزراعي الأقدم عهداً، لم تكن مخاطرات رأس المال والمضاربة معروفة، وكان الدخول في معاملات غير مأمونة العواقب، حتى في ميدان الأعمال الصناعية والمالية، أمراً استثنائياً إلى حد ما، غير أن الصناعات الجديدة أصبحت بالتدريج أكبر من أن يقدر عليها الرأسماليون، وكان ملاك المصانع في كثير من الأحيان يخاطرون بمبالغ تزيد عما يمكنهم تحمل خسارته. ومن الطبيعي أن الحياة المهددة بالخطر على هذا النحو تؤدى على الرغم من كل ما فيها من رخاء فعلى، إلى ظهور نظرة إلى الحياة تختفي فيها تفاؤلية العهود السابقة إلى غير رجعة.

<sup>(9)</sup> Paul Mantoux op. cit. pp. 376 ff. – John A. Hobson: The Evolution of Modern Capitalism, 1930, p. 62.

<sup>(\*)</sup> Werner Sombart: Der moderne Kapitalismus II/I, 6<sup>th</sup>, 1924, edit- Cf. Otto Hintze: "Der mod. Kapitalismus als hist Individuum,"

ولقد استطاع نمط الرأسمالي الجديد— وهو القائد الصناعي— أن ينمي مواهب جديدة عن طريق وظيفته الجديدة في الحياة الاقتصادية، وأن يدخل قبل كل شيء نظاماً جديداً في العمل، ويقدره على نحو جديد. ذلك لأنه جعل المصالح التجارية تتراجع إلى حد ما، وركز اهتمامه على التنظيم الداخلي لمصنعه. وأصبحت السيادة الآن لمبدأ النفعية، وللتخطيط المنهجي وقابلية الحساب، وهيي المبادى، التي أصبحت لها أهمية كبرى في اقتصاد الدول الرئيسية منذ القرن الخامس عشر. وكان صاحب العمل يفرض على نفسه نظاماً صارماً، بنفس القسوة التي يفرض بها مثل هذا النظام على عماله وموظفيه، وأصبح عبداً لعمله تماماً كما أصبح العاملون عنده.<sup>(١)</sup> ولم يكن رفع العمل إلى مستوى القوة الأخلاقية، وتمجيده وعبادته – لم يكن في أساسته إلا تحويسراً أيديولوجسيا للسعى إلى النجاح والتربح، ومحاولة لإثبارة روح التحمس للتعاون في نفس العناصر التي تجنى أقل نصيب من ثمار عملها. كذلك فإن فكرة الحرية إنما هي جزء من هذه الإيديولوجية ذاتها. فنظراً إلى ما يكتنف أعمال صاحب العمل في الصناعة من مخاطر، فلابد له أن يتمتع باستقلال تام وحرية في الحركة، وألا يعوق نشاطه أي تدخل خارجي، وألا تؤدي أية تدابير تتخذها الدولة إلى الأضرار بـ لصالح منافسيه. والواقع أن لب الثورة الصناعية إنما ينحصر في انتصار هذا المبدأ على تنظيمات العصور الوسطى، وتنظيمات العهد التجارى mercantilist "أ. فالاقتصاد الحديث بدأ أول الأمر بإدخال مبدأ "دعه يعمل laissez-faire "، كما نجحت فكرة الحرية الفردية أول الأمر في تأكيد ذاتها بوصفها أيديولوجية لهذه النزعة الاقتصادية الليبرالية. وبطبيعة الحال فإن هذه الارتباطات لم تحل دون تطور فكرة العمل وفكرة الحرية إلى قوى أخلاقية مستقلة، ولم تحل دون تفسيرهما بمعنى مثالى حقيقي. ولكن إذا أراد المرء أن يدرك مدى ضآلة الدور الذي قامت به المثالية في نشأة لنزعة الليبرالية في الاقتصاد، فحسبه أن يذكر أن المطالبة بحرية التجارة كانت موجهة قبل كل شيء ضد الصانع الماهر، من أجل

<sup>(1)</sup> Hist. Zchr., 1929, vol. 139, P. 478.

Cf. Lewis Mumford: Technics & Civilization MIT PP. 176-7.

<sup>(\*)</sup> Arnold Toynbee: Lectures on the Industrial Revolution of the 18 th Century in England, 1908, P. 64.

سلبه الميزة الوحيدة التي كان يتفوق بها على الشخص الذي يقتصر على القيام بأعمال المقاول أو المتعهد. وقد كان آدم سميث ذاته أبعد ما يكون عن ادعاء مثل هذه الدوافع المثالية لتبرير المنافسة الحرة، بل أنه رأى في الأنانية البشرية واستهداف المصالح الشخصية أفضل ضمان لسير الكيان العضوى الاقتصادي في طريقه بسهولة ويسر، ولتحقيق المصلحة العامة. وكانت النزعة التفاؤلية في عصر التنوير مرتبطة بأسرها بهذا الإيمان بقدرة الحياة الاقتصادية على تنظيم نفسها بنفسها، وبالتسوية الآلية للمصالح المتعارضة. وبمجرد أن بدأ هذا العامل في الاختفاء، أخذت تتزايد صعوبة الدفاع عن فكرة الهوية بين الحرية الاقتصادية وبين المصلحة العامة، والنظر إلى المنافسة الحرة على أنها نعمة على الجميع.

وحين بدأ مذهب الحرية الاقتصادية يثبت دعائمه، انتهى عهد انعزال الكاتب عن شخصياته، ونظرته العقلية الخالصة إلى العالم. والتحفظ في علاقته بالقارى،، أي بالاختصار، تلك القيود الأرستقراطية الكلاسيكية التي كان يفرضها على نفسه. فقد كان مبدأ المنافسة الحرة وحق الابتكار الشخصى يوازى، في الميدان الأدبي، رغبة الكاتب في التعبير عن مشاعره الذاتية، وفي إشعار الناس بتأثير شخصيته الخاصة، وجعل القارى، شاهد عيان على صراع باطن يعانيه الذهن والضمير. غير أن هذه النزعة الفردية ليست مجرد انعكاس لنزعة الحرية الاقتصادية في المجال الأدبي، وإنما هي أيضاً احتجاج على ما يؤدي إليه ذلك الاقتصاد الذي ترك لكي ينظم نفسه بنفسه، من صبغ للحياة بصبغة آلية، وهبوط بمستواها، ونزع للطابع الشخصى عنها. فالنزعة الفردية قد حولت نظام "دعه يعمل" إلى مجال الحياة الأخلاقية، ولكنها كانت في الوقت ذاته احتجاجاً على نظام اجتماعي يسلب فيه البشر ميولهم الشخصية، وتصبح لهم فيه وظائف لا ترتبط بأشخاصهم . ويغدون مشترين لسلع نمطية موحدة، ومجرد أدوات في عالم يزداد تجانسه يوما بعد يوم. وهكذا تضافر الشكلان الأساسيان للسببية الاجتماعية، وهما المحاكاة والمعارضة، على تكوين المزاج الرومانتيكي. فالنزعة الفردية في هذه الرومانتيكية هي من جهة احتجاج من جانب الطبقات التقدمية على النزعة الاستبدادية وتدخل الدولة، ولكنها من جهة أخرى احتجاج على هذا الاحتجاج أيضا، أي على الظواهر المصاحبة للتثورة الصناعية والنتائج المترتبة عليها، والتي تم بفضلها تحسرر البورجوازية. ويظهر الطابع الكفاحي للرومانتيكية أقوى ما يكون في عدم اقتصارها على التحرك في إطار فردي، بل أنها اتخذت من الفردية أساساً لبرنامج محدد المعالم. ففي البداية لم تستطع صياغة مثلها الأعلى في الشخصية ونظرتها إلى العالم إلا من خلال السلب والتناقض. ذلك لأنه كان هناك على الدوام أفراد أقوياء ذوو إرادة صلبة، كما أن الإنسان الغربي قد شعر بفرديته منذ عصر النهضة، غير أن الفردية لم توجد بوصفها تحدياً واحتجاجاً على فقدان الطابع الشخصي، الكامن في عملية المدنية، إلا منذ أواسط القرن الثامن عشر. ولا حاجة بنا إلى القول أن الصراع بين الفرد وبين العالم، وبين الشخصية والمجتمع، وبين المواطن والدولة، كان بدوره موجودا في عصور الأدب السابقة، غير أنه لم يكن هناك في أي وقت شعور بأن التعارض منبثق عن الطابع الفردى للشخص في صراعه ضد الوحدة الجماعية. ففي الدراما مثلاً لم ينشأ الصراع من فكرة الاغتراب الأساسي للفرد عن المجتمع، أو الثورة الواعية للفرد ضد الروابط الاجتماعية، وإنما نشأ من تضاد عيني شخصي بين مختلف الشخصيات في المسرحية. فتفسير التراجيديا في الدراما القديمة بأنها ناتجة عن فكرة التفرد هو تفسير تعسفي تماماً. وعندما يحلل هذا التفسير عن كثب يتضح أنه نتاج غير مقبول للاستطيقا الرومانتيكية، حتى برغم كونه نتاجاً يبعث فينا قدراً كبيراً من المتعة. فقبل العصر الرومانتيكي، لم تكن الفردية، من حيث هي موقف، تثير أى إشكال، وبالتالى لم يكن من المكن أيضاً أن تصبح موضوعاً لصراع درامي.

ولقد كانت النزعة الوجدانية، شأنها شأن النزعة الفردية، تخدم الطبقة الوسطى بوصفها وسيلة للتعبير عن استقلالها العقلى عن الطبقة الأرستقراطية. فلم يكن تأكيد هذه الطبقة للمشاعر والأحاسيس راجعاً إلى أنها أصبحت تحس فجأة بمزيد من القوة والعمق، وإنما كانت تبالغ فيها بالايحاء الذاتي، لأنها تمثل موقفاً مضاداً للنظرة الأرستقراطية إلى الحياة. فالبورجوازي الذي ظل محتقراً فترة طويلة، أصبح ينظر إلى نفسه بإعجاب في مرآة حياته الروحية الخاصة، وكلما أخذ مشاعره وحالاته النفسية ونزواته مأخذ الجد، ازدادت أهميته في نظر نفسه. على أن تمجيد

المشاعر لم يكن مجرد مكافأة على النجاح بالنسبة إلى المستويات المتوسطة والدنيا للبورجوازية، التي كانت للنزعة الوجدانية فيها أعمق الجذور، بل كان في الوقت ذاته تعويضاً عن الافتقار إلى النجاح في الحياة العملية. ولكن بمجرد أن وجدت ثقافة المشاعر تعبيراً موضوعياً عنها في الفن، أخذت تتجه إلى الاستقلال بدرجات متفاوتة، عن أصلها، وتسير في طرقها الخاصة. وهكذا فإن العاطفية المفرطة (sentimentalism) التي كانت في الأصل تعبيراً عن الوعي الطبقي البورجوازي، وراجعة إلى نبذ الانعزالية الأرستقراطية، أدت إلى تمجيد للحساسية المرهفة والتلقائية، بينما أخنذ يغيب عن الأذهان بالتدريج ارتباطها بالحالة الذهنية المضادة للأرستقراطية عند الطبقة الوسطى. ففي البدء كان الناس عاطفيين بإفراط، ومنطلقين فى التعبير عن انفعالاتهم، لأن الطبقة الأرستقراطية كانت متحفظة متسمة بضبط النفس، ولكن سرعان ما أصبح الكشف عن دخيلة النفس والقدرة التعبيرية معايير فنية، تعترف بصحتها الطبقة الأرستقراطية ذاتها. وهكذا أصبح هناك بحث متعمد عن الصدمات الروحية، وتحققت بالتدريج عبقرية انفعالية حقيقية، وأصبحت الروح كلها تذوب إشفاقاً، وانتهى الأمر بالفن إلى أن صار الهدف الوحيد الذى يسعى إليه هـ إثارة الانفعالات وإيقاظ العواطف. وغدا الشعور الانفعالي هو الواسطة الموثوق منها بين الفنان والجمهور، وأقوى الوسائل قدرة على التعبير في تفسير الواقع؛ وأصبح الامتناع عن التعبير عن الانفعالات يعني الآن الاستغناء تماماً عن التأثير الفني. كما أصبح افتقار المرء إلى الشعور يعني أنه بليد جامد الحس.

ولقد كانت نزعة الصرامة الأخلاقية لدى الطبقة الوسطى، شأنها شأن نزعتها الفردية والانفعالية، سلاحاً آخر موجهاً ضد النظرة الأرستقراطية إلى الحياة. فهى لم تكن استمراراً لتلك الفضائل التي عرفت بها الطبقة الوسطى منذ عهد. وهى فضائل البساطة والأمانة والتقوى، بقدر ما كانت احتجاجاً على هوائية وإسراف طبقة اجتماعية ينبغى أن يقوم آخرون بتعويض عبثها. ولقد عملت الطبقة الوسطى. في ألمانيا بوجه خاص، على تأكيد استقامتها في مقابل انحلالية الأمراء أساساً. إذ كانت هذه الطريقة غير المباشرة هي الطريقة الوحيدة التي تجاسرت الطبقة الوسطى على مهاجمتهم بواسطتها. ومع ذلك لم يكن من الضرورى على الإطلاق أن يتحدث

أفراد الطبقة الوسطى عن الفساد الأخلاقى للأمراء بطريقة مباشرة؛ فيكفى امتداح الأخلاق النقية للطبقة الوسطى، لكى يفهم الجميع المقصود (()). وهنا تكررت ظاهرة مألوفة فى القرن الثامن عشر: فقد قبلت الأرستقراطية وجهة نظر الطبقة الوسطى، ومعاييرها فى القيم، وأصبحت الفضيلة هى الهدف الجديد للطبقات العليا، مثلما أصبحت العاطفة المفرطة هى المسيطرة على الأذواق. ولم تعد لدى الروائيين الفرنسيين أنفسهم، باستثناء عدد قليل من المتخصصين فى الإباحية، أية رغبة فى أن يوصفوا بأنهم أشخاص هوائيون لهم نزواتهم؛ إذ أن الجمهور أصبح الآن يبحث عن الفضيلة ويحمل على الرذيلة. ومن الجائز أن روسو ذاته لم يكن ليفسح فى كتاباته كل هذا المجال للمواعظ الأخلاقية لو لم يكن قد عرف أن من أهم الأسباب التى يدين لها ريتشاردسن بنجاحه استطرادات أخلاقية من هذا النوع (()).

ولكن إذا كان الاتجاه إلى النزعة الفردية والانفعالية والأخلاقية يكمن إلى حد ما فى طبيعة عقلية الطبقة الوسطى ذاتها، فإن أدب الرومانتيكية المسبقة قد كشف عن صفات فيها كانت بعيدة عن نزعاتها السابقة، أهمها الحساسية للحزن، وهى صفة كانت متناقضة مع النزعة التفاؤلية السابقة للطبقة الوسطى، وكذلك الاستعداد للأحوال المكتئبة، بل للتشاؤم الصريح. ولا يمكن تفسير هذه الظاهرة بتغير تلقائى فى العقلية، بل أن تفسيرها الوحيد إنما يكون من خلال عدم الاستقرار الاجتماعى وإعادة توزيع المستويات الاجتماعية. ففى البداية لم يكن المدافعون عن الحركة الرومانتيكية هم بعينهم نفس عناصر الطبقة الوسطى التى كانت تؤلف الفئة البورجوازية من جمهور القراء فى النصف الأول من القرن. بل أن المستويات الجديدة، التى أصبح صوتها الآن مسموعاً، لم تكن لها صلات عقلية بالطبقة الأرستقراطية، وكانت دواعى التفاؤل عندها أقل مما كانت لدى البورجوازية المتمتعة بامتيازات اقتصادية. ولكن حـتى جمهـور القراء القديم، أى البورجوازية التمتعة اختلطت بالأرستقراطية، قد تغيرت نظرتها الروحية إلى العالم: إذ تضاءلت وتبددت

<sup>(1)</sup> Leo Balet- E. Gerhard: Die Verbuergerlichung der deutschen Kunst- Lit. u. Musik im 18. Jahrh., 1936, PP. 116-17.

<sup>(7)</sup> Daniel Mornet: La Nouvelle Héloise de J.- J. Rousseau, 1943, PP. 43-4.

نشوتها بالنصر، وشعورها بالاطمئنان والثقة بالنفس، وهو الشعور الذى لم تكن له حدود تقريباً فى الوقت الذى حققت فيه نجاحها الأول. وبدأت هذه الطبقة الآن تنظر إلى منجزاتها على أنها شىء مسلم به، وأصبحت واعية بما حرمت منه، ومن الجائز أنها بدأت تشعر بأنها مهددة بالخطر من الطبقات الصاعدة من أسفل. وعلى أية حال فإن بؤس المستغلين كان له تأثير مقلق مقبض. وأصبح الحزن العميق يتملك نفوس الناس، وظهرت الجوانب القاتمة للحياة ونواقصها فى كل مكان، وأصبح الموضوع الرئيسى للشعر والأدب هو الموت، والليل، والعزلة، والحنين إلى عالم قصى مجهول بعيد عن الحاضر، واستسلم الناس لغصة الألم، مثلما استسلموا لشهوانية المعاطفية المغرطة.

ولقد كان أدب الطبقة الوسطى، حتى النصف الأول من القرن، يتسم بطابع عملى واقعى قاطع، ويرتكز على حس طبيعى سليم، ويشيع فيه حب الواقع المباشر. أما بعد منتصف القرن فقد أصبح فجأة مقتصراً على النزعة الهروبية، التى تتمثل قبل كل شيء في الفرار من المعقولية الدقيقة والوعى المنتبه إلى الانفعالية المعتمة. ومن الثقافة والتمدين إلى الحالة الطبيعية المفتقرة إلى المسؤلية، ومن الحاضر الواضح إلى الماضى الشديد الغموض. ولقد نبه اشبنجلر ذات مرة إلى مدى غرابة الحنين إلى الدمار في القرن الثامن عشر، وهو حنين لم تكن له سوابق من قبل ألى ولكن حنين الإنسان المثقف إلى حالة الطبيعية البدائية لم يكن أقل غرابة، ولم يكن إفناء العقل لذاته بطريقة انتحارية في هاوية الانفعال أمراً له سوابق بدوره— ومع ذلك فقد كانت هذه كلها اتجاهات ظهرت في الأدب الإنجليزي حتى قبل ظهور روسو. فالحنين إلى الطبيعة، من حيث هو هروب من التقاليد والمواضعات الاجتماعية، له تاريخ طويل سابق. على خلاف الحنين إلى الماضي التاريخي، الذي كان نتاجأ للرومانتيكية ذاتها. ذلك لأن الحنين إلى الطبيعة قد ظهر مراراً، كما نعلم، على صورة شعر يتغنى بالمراعي وسط ثقافات مدن وبلاط، كما ظهر بوصفه اتجاها فنيا مستقلا عن النزعة الطبيعية، بل مضاداً لها في كثير من الأحيان. وحتى في القرن

<sup>(1)</sup> Oswald Spengler: Der Untergang des Abendlandes, I, 1918, PP, 302-3.

ما رعة با رغال بعشاء وعن بنتال تمثال والنصائل لع يعبد بسونال ما يشا البناين عشر كان حب الطبيعة يتخذ طابعاً أخلاقياً أكثر منه جمالياً، ولم تكن له صلة تقريبا باهتمام النزعة الطبيعية اللاحقة بالواقع. فهناك، في نظر شعراء الرومانتيكية السبقة، علاقة مباشرة بين الإنسان البيط الأمين، لذي يُعيشُ في ظروف الطبقة الوسطى المتواضعة، والذي يظهر الآن للمرة الأولى بوصفة مثلًا أعلى تلكت تسعال بحال مدين منتق علق عبداً في المراجعة المتعالم عن عالم المراجعة الأدب- كما هي الحال عند جولد سميث مثلاً - وبين "براءة الطبيعة"؛ فهؤلاً، والأدب حكان والتات البحاء ونواقع في كل كان و مراء ينظرون إلى الريف على أنه أنسب المجالات وأكثرها ملاحمة لنشاط مثّل هذا على المنظرون إلى الريف على النسب المناطقة على ا المناف والكن نظرتهم إلى الطبيعة لم تكن أدق، ولا كانت التفاصيل التي تضمنتها الإنسان. ولكن نظرتهم إلى الطبيعة لم تكن أدق، ولا كانت التفاصيل التي تضمنتها المناف المن وكيل ما في الأمر أن علاقتهم بالطبيعة كانت لها مقدمات أخلاقية مؤتلف عن تلك الطبقة الوسطي، حتى النصف الأول من القرن. ينتم بطابع التي كانت للسابقين عليهم. فقد ظلت الطبيعة في نظرهم تعبيراً عن الفكرة الإلهية، ما المنابعة من المنابعة عنه المنابعة وعليا منابعة من المنابعة وعليا منابعة المنابعة Deus sive natura "، ولم يتحدّ من وظلوا يفسرونها وفقياً لمبدأ الله أو الطبيعة صداً عبدة ن بنا منابعة المنابعة ا الطبيعة موقف أقرب إلى الطَّامِع الماشر، وأقل تحيزاً، الآفي القرن التاسع عشر. مُنْسَدًّا مَيَالِعَنَّا إِلَّا مِبْسُلًا مِنْ الْمُقَامِّا مَيَامِعًا أَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الل مُنْسَدًّا مَيَالِعَنَّا إِلَّا مِبْسُلًا مِنْ إِلَّا مَقِيمًا مَيَامِعًا أَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَن جَيلِ الرومانتيكية المُسبِقَة كَان مِستشعر الطبيعة ، عَلَى خَلاف العِهود السَّابِقة وَن الحَاضِ ال وَإِن العَنْفَ وَالْسَيْسِ إِلَّا إِلَا الْعَلَيْمِينَا الْعَلَيْمِينَا الْعَلَيْمِ الْعَلَامِينِ الْعَلَيْمِي ية بالأهديد الفدوض ولقد نبه اشبنجار دات مرة إلى منى غرابة الخر الشديد الفدوض ولقد نبه اشبنجار دات مرة إلى منى غرابة الحب رياً الله العالم المالية وعلى المنطقة مغمره ضوء القمر، والعاصفة العاتمة، ومنظر الجبل الشاهق الغامض والبحر الذي المناه ضوء القمر الذي المناه المن منتفه سر عمية تنقل في نظرهم دراما هائلة، ومسرحية تنقل فيها مظاهر المنافئة عند كانتفل فيها مظاهر المنافئة المنتفل المنافئة المنتفذة المنتفذة المنتفذة المنتفذة المنتفذة والمنتفذة الأطبار الأوسع للطبيعة. وأخذت الطبيعة الآن تحتل في الأدب الإنجلين حتى فبل ظبور روس المنتفذة الم حيزا أكبر مما كانت تحتله من قبل، وفي هذا الصدد أيضا كانت الرومانتيكية تمهد بيانًا ما : ميتلمته التعليم على القبال نب بي عليه الله عليه الله عليها ال الطّريق لتطّور جديد، على عكس الكلاّسيكية التي اقتصرت على العالم البشرّ الطّريق خيل خيلاك الحيين إلى الأصي التاريخي. البدى كيان تتاجا لمحسف. على أن الرومانتيكية لم تكن قد أصحت تعبر بعد عن خروج على نزعة أن المرابعة المرابعة عمل المرابعة المرابعة عمل مرابعة على مرابعة المرابعة على مرابعة المرابعة المرابعة على المر المركز حبول الإنسان في الأدب القديم ، لم أن قصاري ما كانت تعبر عنه هو كونها حبورة شعر يتعنى بالمراعي وسط نفاؤت المن وبلاط. كنا طهر بوصير انحاط أنب . به أيا بصفلاً عبديها مُديناً إلى يونتا بصعا مَيناسنها عدينا نب للقنا على . مستقلا عن النزعة الطبيعية . بل مضاد الها في كثير من الأحيان وحيى في أنارز كذلك يتمثل البناء اللامتجانس لمُفهـوم الطبيعة في عصر الرومانتيكية المسبقة، في الحديقة الإنجليزية، وهي الرمز الكبير لذلك العصر، والتي كانت تجمع بين المنعاب المجينة والمداجم المخاصة والمداجم المخاصة وممناها الدقيقة فهوره وعليام على كل

الخطوط المستقيمة، وعملي كمل ما هو هندسي جامد، وهي تعبير عن الإيمان بما هو عضوى، غير منتظم، خلاب المنظر، ولكنها، بما فيها من تلال وبرك وجزر وجسور كهوف وأطلال صناعية، تمثل أيضاً نموذجاً غير طبيعي، شأنها شأن البستان الفرنسي، والفارق الوحيد هو أن قواعد الذوق المتحكمة فيها مختلفة. فهذا الجيل إذن كان لا يزال بعيداً كل البعد عن رفض النزعة الكلاسيكية بصورة واضحة. وأقوى دليل على ذلك أن الفنانين الذين وضعوا تصميم حداثق ذات منظر رومانتيكي بهيج، كانوا هم أنفسهم الذين ساروا في اتجاه المانرزم عند بالاديو Palladio (''، حين كان عليهم أن يشيدوا قصوراً. ولم يكن الأسلوب الشبيه بالقوطى، الذى ظهر الآن، يستخدم في البداية إلا في مبان أقل أهمية، مثل"الفيلات" والقلاع شبه الريفية'``. وكانت الطبقات العليا تميز تمييزاً أساسياً في الفن بين الأغراض العامة والخاصة، وكانت تدرك أن الشكل الرومانتيكي المضاد للكلاسيكية لا يلائم إلا الأغراض الخاصة. فهـ و راس والـبول الـذي شيد قاعته المسماة"ستروبري هيل Strawberry Hill " بالأسلوب القوطي، وأدخيل في الوقت ذاته بدعة الموضوعات المستوحاة من العصور الوسطـــي فـي الروايــة، وذلــك فـي روايتـــه "قلعـــة أوترانتـــو Castle of Otranto "، لم يكن إلا روحاً رومانتيكية، ولكنه ظل يعترف بالمثل العليا الكلاسيكية التقليدية بالنسبة إلى الفن الرسمي الفخم. ومع ذلك فحتى إذا كانت تجاربه التي أجراها على الموضوعات المستوحاة من العصور الوسطى مجرد تعبير عن شغف بالتجديد، فإن الطابع الرومانتيكي لهذه التجارب لم يكن أقل أهمية من حيث دلالته على طبيعة العصر<sup>(٣)</sup>.

إنه ليكاد يكون من المستحيل تحديد نقطة بداية محددة المعالم في حالة حركات روحية كالرومانتيكية؛ فكثيراً ما يكون مصدر هذه الحركات اتجاهات تنبثق

اندريا بالاديو (١٥١٨ – ١٥٨٠) معمارى إيطالى وضع أسس العمارة الإيطالية الحديثة، متميزة عن العمارة السابقة في عصر النهضة، وقد استوحى الأسلوب الروماني القديم. (المترجم)

<sup>(7)</sup> Geoffery Webb: "Architecture and Garden" In "Johnson's England" edited by A.S. Turbeville, 1933, P. 118.

<sup>(7)</sup> W.L. Phelps: The Beginnings of the English Romantic Movement, 1893, PP. 110-11.

فجأة ثم تطرح جانباً لأنها لم تلق استجابة كافية، أي بالاختصار، اتجاهات تظل تجارب فردية بغير دلالة اجتماعية. فقد كانت هناك من قبل ظواهر "رومانتيكية" في أسلوب القرن السابع عشر، كما أننا نصادف أمثال هذه الظواهر في جميع المجالات خلال النصف الأول من القرن الثامن عشر. ولكن لا يكاد من المكن الكلام عن حركة رومانتيكية بالمعنى الصحيح قبل ظهور رتشاردسن؛ فهو أول من جمع بين أهم سمات هذا الأسلوب. وهو قد اهتدى إلى صيغة معبرة عن الاتجاه الذوقي الجديد، بلغت من التوفيق حداً أصبح يبدو معه أن كل الأدب الرومانتيكي، بنزعته الذاتية والانفعالية، يعتمد عليه. على أن هذا الفنان المحدود الإمكانات يبدو أنه لم يمارس أى تـأثير عميق ودائم؛ أو لنقل بعبارة أخرى أن العوامل التي تقع كلها خارج نطاق العبقرية الفنية الخاصة للفرد لم تتحكم أبداً في تحديد الأهمية التاريخية لأى فنان آخر بقدر ما تحكمت في تحديد أهمية رتشاردسن. والسبب الحاسم في تأثيره هو أنه كان أول من جعل محور العمل الأدبى هو إنسان الطبقة الوسطى، بحياته الخاصة التي يعيشها في إطار المنزل، ويظل فيها مستغرقاً في مشكلاته العائلية، غير عابىء بالمغامرات الخيالية. فالقصص التي يرويها هي قصص أناس عاديين من الطبقة الوسطى، لا أبطال أو أنبذال، وما يهتم به هو مشاغل القلب الباطنة البسيطة، لا الأفعال البطولية الرفيعة. وهو يتخلى عن حشد الأحداث الخيالية البراقة، ويركز اهتمامه على الحياة الروحية لأبطاله. وترتكز المادة الملحمية لرواياته على عقدة هزيلة، لا تعدو أن تكون ذريعة لتحليل الانفعال واختبار مضمون الضمير، فشخصياته رومانتيكية بمعنى الكلمة، ولكنها متحررة من كل السمات البطولية والسوقية (١). كذلك فإنه أول من كف عن خلق أنماط محددة بدقة؛ فهو يصور التدفق والانسياب المجرد للمشاعر والانفعالات- أما الشخصيات في ذاتها فليست لها في نظره أهمية خاصة.

وحين انكمش عالم الرواية إلى مجال الحياة الشخصية للطبقة الوسطى، وهو مجال متواضع متقشف في كثير من الأحيان، وحين اقتصرت موضوعاتها على

<sup>(1)</sup> Cf. Joseph Texte: J. -J. Rousseau and the Cosmopolitan Spirit in Lit., 1899, P. 152.

الأساسيات الهامة البسيطة للحياة العائلية والشغف بالمصائر والشخصيات التي لا تعرف الادعاء أو التظاهر، أي بالاختصار، حين أصبحت الرواية مقتصرة على المجال المنزل، أصبح هدفها بدوره أكثر أخلاقية. ولا ترتبط هذه الظاهرة بتغير تركيـب جمهور القراء ودخول الطبقات الوسطى عالم الأدب فحسب، بل ترتبط أيضاً بإعادة اصطباغ المجتمع الإنجليزي بالصبغة البيوريتانية، وهو ما حدث في أواسط القرن، وزاد من جمهور الأدب الجديد زيادة كبيرة''، فالهدف الرئيسي للرواية العائلية ورواية الأخلاق أو العادات هو هدف تعليمي، ولم تكن روايات رتشاردسن في أساسها سوى أبحاث أخلاقية في صورة قصص حب عاطفية. وفيها يقوم الكاتب بدور مقدم النصح الروحي، ويناقش المشكلات الكبرى للحياة، ويرغم القارى، على اختبار ذاته، ويبدد شكوكه ويساعده بتقديم النصح الأبوى إليه. وقد سمى بحق" كاهن اعتراف بروتستانتي"، ولم يكن من المستغرب أن تمتدح كتبه من فوق منابر الكنائس. ولا يمكن أن يفهم المرء تأثير هذه الكتب إلا إذا أخذ في اعتباره وظيفتها المزدوجة بوصفها قراءة خفيفة وبوصفها أدبأ دينياً، وإذا تذكر أنها لم تقتصر، بوصفها القراءة العائلية للطبقة الوسطى، على إرضاء حاجة جديدة، بل أنها حلت محل حاجة قديمة، هي قراءة الكتاب المقدس، و"بنيان Bunyan "("). وإنه لمن الصعب في وقتنا الراهن، الذي توطدت فيه دعائم الاتجاه الذاتي في الأدب منذ عهد بعيد، أن نفسر ما الذي كان يخلب ألباب الجمهور المعاصر في هذه الروايات ويؤثر فيه إلى كل هذا الحد؛ ولكن على المرء ألا ينسى أنه لم يكن قد ظهر في أدب ذلك العصر بعد أى شيء يقارن بالطابع المباشر وعمق الأوصاف النفسية التي تنطوى عليها هذه الروايات. فقد كان طابعها التعبيري كشفاً ووحياً جديداً، كما أن عملية الكشف الصريح عن الذات في شخصياتها كانت تبدو شيئاً لا يمكن أن يكون لله نظير، مهما بدت لنا لهجة هذه الاعترافات اليوم مصطنعة متكلفة. ولكنها كانت في ذلك العصر نغمة جديدة، تصدر عن أعماق روح مسيحية فقدت

<sup>(1)</sup> H. Schoeffler op. Cit P. 180.

<sup>(9</sup> W.L. Cross: The Developmeent of the English Novel, 1899, P. 38- H. Schoeffler op. Cit. P. 168.

جذورها في الصراع من أجل الحياة وأخذت تبحث عن مرتكز جديد. وسرعان ما أدركت الطبقة الوسطى أهمية الاتجاه النفسى الجديد، وفهمت أن ذلك العمق الانفعالى والتغلغل في العالم الباطن، الذي تتسم به هذه الروايات، إنما هو تعبير عن أعمق صفاتها. وأدركت أن من المحال بناء ثقافة مميزة للطبقة الوسطى إلا على هذا الأساس، وبالتالى فإنها لم تحكم على روايات رتشاردسن بمعايير الذوق التقليدية، وإنما وفقاً لمبادىء الأيديولوجية البورجوازية. ومن هذه الروايات كونت لنفسها معايير جديدة للقيم الجمالية، كالصدق الذاتي، والحساسية، والعمق الباطن، ووضعت أسس النظرية الجمالية للنزعة الغنائية الحديثة، ولكن الطبقات العليا كانت أيضاً واعية تماماً بدلالة هذا الأدب الاعترافي، ورفضت نزعته الاستعراضية السوقية بازدراء. فهو راس والبول يصف روايات رتشاردسن بأنها قصص محزنة كئيبة، تصف الحياة وكأنها تنظر إليها بأعين بائع للكتب أو واعظ في كئيبة، تصف الحياة وكأنها تنظر إليها بأعين بائع للكتب أو واعظ في كنيسة "الميثوديست". وقد صمت فولتير عن رتشاردسن، بل أن دالمبير ذاته كان متحفظاً إزاءه كل التحفظ فلم يتقبل المجتمع الرفيع ذلك الرأى الذاتي عن الفن، الذي كان يقول به الرومانتيكيون، إلا بعد أن زالت أصوله الاجتماعية، وطرأ تغير جزئي على وظيفته الاجتماعية.

ولم تكن أخلاقية النجاح عند رتشاردسن تقل عن نزعته الذاتية ابتعادًا عن روح الطبقات العليا. فالتوصيات والنصائح التي يقدمها لكي يبين للطبقة الوسطى الطموح كيف تشق طريقها في المجتمع، تكون فلسفة أخلاقية لا تعنى شيئاً في نظر الأرستقراطية والبورجوازية العليا. إنها أخلاقية العامل المروس المجد الذي يتزوج ابنة سيده. كما صوره هوجارت Hogarth ، أو الفتاة الفاضلة التي يتزوجها رئيسها آخر الأمر، كما يصفها رتشاردسن ذاته، مفتتحاً بذلك موضوعاً من أكثر الموضوعات شعبية في الأدب الحديث. فشخصيته "باميلا pamela "هي أنموذج كل هذا النوع من القصص الحديثة الذي يتجه إلى تحقيق الأمنيات. وقد استمر تطوير هذا الموضوع منذ أيام رتشاردسن حتى الأفلام الحالية، التي تقاوم فيها "السكرتيرة" الخاصة الساحرة كل عوامل الإغراء وتدفع رئيسها المغرور إلى أن يتزوجها على سنة الله. والواقع أن روايات ريشاردسن المتظاهرة بالأخلاق تنطوى

عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْخَلَالَٰ اللَّهُ الْخَلَالَةِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا أَلْرَغَابَاتُ أَلَحْيَالَية أَلْنَتْنَى لا تُكون قيها الاستقامة إلا وسيلة الفاية ، والداعوة إلى المتفام المُسْرِةُ أَبِثَلًا وُهِمَامَ ٱلبَّحِثَةُ بَعَدُلاً مِن الطَّغِي إِلَى حَلَّ المَثَكَّلَاتُ الْحَقَيْقَةِ للحَيَاهُ الْمُكَلِّ فَإِنْهُ أَنْ مُنْ يُرْدُ لَهُ ذَا السَّبِبُ وَاعْدُ اللهُ وَاحْدَهُ مَنْ المَّ طَعْظُ التَّحُولُ فَي تأريكم الأذب الحديث : فقبَلْ ذلك العَهْد كانتُ اعتبال الكاتب الواحد أما الحَديث وإما لا أحاد فيه بَعْدُونُ الْمِلْ مُنْدُ طُصَرُه قَبِنُ الكَتُبُ الذي تؤد الن مَبْدُونُ الخلافية كانت مَفْتَصَّر عَي المعظم الأُخْيَانُ عُلَيْ التعاهْرِ بَالاَخْلُانُ فَالْبُورَجُوازِنَ فَدَخَفُدُ بُراَمِهُ لَغُلِكُ صَرَاعَهُ صَلّا الطّبقائ العليا، ولما يحان تنفطرا إن تأكيد فعيلته الناز ما ينبيت ابالهد أصبح منافقات ابالك مستن سيقين أراكم ألم الموايمة التحديقة في صورتها الله على المارية المارية المارية المداتية المناسبة المعارية المداتية المتعددة المداتية المتعددة المداتية المتعددة المداتية المتعددة المداتية المتعددة ال عَ مِنْ الْمِنْ الْمُنْ مِنْ فِي مِنْ عَلَيْ مِنْ اللَّهِ مُنَّا إِنْ الْمُنْ مِنْ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّ المناط والمنقطة الوخيدة مخرى والط ابغ التكريد والمعابيري لهدة الزاية، والناائم على الم وَسَيلةُ لَتَاكَيْدَ وَلِيَّا وَالْوَعْتِيْهُ مِنْ العَارِجَ إِلَى الدَّوْعَلِ فَمَنْ دَلِكُ الْحَمَدُ الْمُنْ العَارِجَ إِلَّ الدُّوعَلِ فَمَنْ دَلِكُ الْحَمَدُ الْمُنْ العَارِجَ إِلَّا الدَّوْعَلِ فَمَنْ دَلِكُ الْحَمَدُ الْمُنْ الْمُنْ الْعَلَى الْعَلَى الْمُنْ الْعَلَى الْمُنْ الْعَلَى الْمُنْ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهِ الْعَلَى الْمُنْ اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهِ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ اللّ المَّا عَنْ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُومِ عَمْ الهُدَفَ أَوْلَيْسَى لَكُلُّ جَهْدٍ لِمُعَلِّلُ فَي المَا اللَّهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا وبهذا السنعي إلى التعبير النفسني عليها الله ينأس مثر الخلافات عيمه أيئ ألكانكا والتبطل والقارى الج فلم يقتصر الامر على تعنو علاقة الكاعب ببالمنهور فوصع مناك لتنتأب وأبول لفذ تعيرا الطما الموفف المفارق من حدة المدحص الشاع المتابع الكاسك يستنظر عالى القسادى خفان أنعة صديق لخسلم ، ويتحاطبه بالسلوب المعداء الما الراس اصبحت في تدريعا المنت في تحصيف المخاصرة ، وكان يحدث دائمًا عن ذالك ، وأحد أ يوغد بين فاسته وبأن المياا والام مسنف العدو الفاص عبينا العليان والواقع، ويحلق مقلحة السطال مناسبة المناسبة والمناسبة ويَّ نِ النِهِ مِنْ مِنَا اللهُ عَلَيْ اللهُ وَيَ النَّالِ وَمِنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ينة تَوَكِّهِ لِهُوَيَتِهِ مِنَانَهُمَا مِنْ رَفِقَةُ لَيْ مُنْظِمِعَةً بِأَوْفِقَتِ كَانُ رَسُولُو مِن فَيْ الْحَبْ ويَتَحَدُّثُ عَنْهَا وَكَانَهَا مَكْرُوفَةً لَيْ شَخْطِعِياً. وَلَقَدَّ كَانُ رَسُولُو مِنْ يَفْعُ فَيْ الْحَبْ مَسْدُخَ عَامُ فِيدُونَ عَلَى مصيرُهُن الدُمخُ السَّحَينُ؛ عَيْرَاهُن فَراءه عَنُور بِالرَّحْمَ مَيْعَدَوْنَ وي من بن خون عن بن من المناس و الأحيان الأعلى المناسبة المناب المناسبة الم

<sup>(1)</sup> Cf. Q.D. Lewis: Fiction and the Reading Public, 1932, p. 138.

حية'''. وهكذا نشأت رابطة وثيقة لم تعرف من قبل، بين جمهور الروايات وأبطالها؛ ولم يقتصر القارى، على أن يضفى على هؤلاء الأبطال من رحابة الحياة قدرا أعظم مما ينطوى عليه العمل الخاص، أو على تخيلهم في مواقف لا شأن لها بالعمل ذاته، بل لقد كان يربط بينهم على الدوام وبين حياته ومشكلاته وأطماعه الخاصة، وآماله ومخاوفه. وأصبح اهتمامه بهم اهتماما شخصيا خالصا، حتى صار في النهاية لا يستطيع أن يفهمهم إلا في صلتهم بشخصه. وصحيح أن أبطال روايات الفروسية والمغامرة الكبرى كانوا يتخذون نماذج حتى في العهود السابقة. فكانوا مثلا عليا، أي كانوا تصويرا مثاليا لأناس حقيقيين، ونماذج مثلى لأناس من لحم ودم. ومع ذلك فلم يكن يخطر ببال القارى، العادى أبدًا أن يقيس نفسه بمعاييرها، أو أن يربط امتيازاتها بذاته. فقد كان الأبطال يتحركون منذ البداية في مجال مختلف، وكانوا شخصيات أسطورية، وكان مركزهم في الأمور المتعلقة بالخير والشر ذا طابع يعلو على البشر. وكانت تفصل بينهم وبين عالم القارى، مسافة الرمز والأسطورة، التي تحول دون قيام أية علاقة مباشرة أكثر مما ينبغي بين الطرفين. أما الآن فقد أصبح القارى، يشعر بأن بطل الرواية إنما يحقق ما لم يتحقق في حياته هو، ويبلغ من الفرص ما لم يستطع هو ذاته بلوغه. ذلك لأن كل شخص قد مر به وقت كان فيه موشكا على أن يمر بتجربة رواية في الحياة الواقعة، وعلى أن يصبح أشبه ببطل رواية. ومن هذه الأوهام استمد البطل حقه في أن يضع نفسه على نفس مستوى قارئه، وأن يطالب لنفسه بمركزه الاستثنائي، وبحقوقه غير العادية في الحياة. وقد طلب رتشاردسن إلى القارىء أن يضع نفسه مكان البطل، أن يصبغ حياته بصبغة رومانتيكية، وشجعه على التحرر من أداء واجبات حياته اليوبية غير الرومانتيكية. وعلى هذا النحو أصبح الكاتب والقارى، هما المثلان الرئيسيان في الرواية. وأصبح كيل منهما يتغزل في الآخر طوال الوقت، ويحتفظ بعلاقة غير مشروعة تخالف فيها كل قواعد اللعبة. فالمؤلف يخاطب الجمهور من فوق خشبة المسرح، والقراء يجدونه في كثير من الأحيان أكثر طرافة من شخصياته. وهم

<sup>(9</sup>W.L. Cross, op. cit., p. 33.

يستمتعون بتعليقاته الشخصية، وخواطره، و"توجيهاته المسرحية"، ولا يجدون غرابة في أن يهتم ستيرن Sterne مثلا بتعليقاته الهامشية إلى حد أنه لا يصل أبدا إلى القصة ذاتها.

إن العمل، في نظر الكاتب والجمهور معا، هو قبل كل شيء تعبير عن موقف روحي، تكمن قيمته في الطابع الشخصي المباشر للتجارب التي يصفها. فالقارى، لا يتأثر إلا بما يمثل على أنه حادث انطوائي مثير يتعلق بمصير فرد طريف محدد المعالم. ولابد، لكي يترك العمل انطباعا، أن يكون دراما متجانسة، منطوية على ذاتها، تتألف كلها من سلسلة من"الدرامات" الأصغر منها، التي تتحرك كل منها نحو ذروتها الخاصة. وبعبارة أخرى فإن العمل لكي يكون له تأثيره يتطور إلى قمة مرتفعة، من نقطة إلى نقطة، ومن ذروة إلى ذروة. ومن هنا كان ذلك التعبير المشحون، المتعصب، الذي يتخذ في كثير من الأحيان طابعاً عنيفاً، والـذى يميز نواتج الفن والأدب الحديثين. فكـل شيء يستهدف التأثير المباشر، والدهشة والمباغتة. والتجديد يرغب فيه لذاته؛ واللاذع والشاذ هو الهدف لأنه يثير الأعصاب. ولقد كانت هذه الحاجمة هي التي أدت إلى ظهور الروايات التي تتسم بعنف الإثارة، وأول الروايات"التاريخية" التي يغشاها جو من الغموض، وتشيع فيها عظمة التاريخ الكاذبة، وكان ذلك كله يعنى هبوط المستوى السائد للذوق، كما كان إيذانا ببداية انحطاط في المستوى. صحيح أن الثقافة الفنية للقرن التاسع عشر هي في كثير من النواحي أرفع من ثقافة القرن الثامن عشر، غير أنها تكشف عن ضعف لم يكن معروفاً في عصر الروكوكو: فهي تفتقر إلى معايير فن البلاط التي كانت مأمونه متوارثة، وإن لم تكن دائماً شديدة المرونة. ولسنا في حاجة إلى القول أنه كانت توجد نواتج فنية ضعيفة تافهة حتى قبل الحركة الرومانتيكية، ولكن كل شيئ لم يكن نتاجاً للهواية البحتة، كان لنه مستوى معين، ولم تظهر أعمال أدبية مماثلة لما تنطوى عليه الروايات الخفيفة اللاحقة من سيكولوجية رخيصة وانفعالية سوقية، كما لم تظهر في الفنون التشكيلية أعمال تتسم بأي شيء من تفاهة وجمود الأسلوب القوطى الجديد مثلاً. فهذه الظواهر لم تبد في الأفق إلا بعد أن انتقلت الزعامة في الشئون الثقافية من الطبقات العليا إلى الطبقة الوسطى، وإن لم يكن قد

ظهرت دائماً في الطبقات الدنيا ذاتها. ولكن من الجائز، عند الحكم على نقطة تحول كتلك التي نبحثها ها هنا، أن يبدو معيار الذوق أضيق وأكثر عمقاً من أن يكون جديراً بأن يلتزم "فالذوق السليم" ليس مفهوماً نسبياً من الوجهة التاريخية والاجتماعية فحسب، بل أن له أيضاً دلالة محدودة بوصفه مقولة للتقويم الجمالي. فالدموع التي كانت تنذرف في القرن الثامن عشر على الروايات والمسرحيات والمؤلفات الموسيقية ليست مجرد علاسة على تغير في الذوق وتحول في القيمة الجمالية مما هو رفيع متحفظ إلى ما هو متطرف مثير، بل أنها تدل في الوقت ذاته على بداية مرحلة جديدة في تطور الذوق الأوروبي كان"جوته" أول انتصار لها. وسوف يصبح القرن التاسع عشر فيما بعد قمتها. فنقطة التحول هذه تدل على انشقاق عن الماضي أشد حدة بكثير من عصر التنوير ذاته، إذ أن هذا الأخير لم يكن يمثل إلا استمراراً واكتمالاً لتطور ظل سائراً في طريقه منذ نهاية العصور الوسطى. والواقع أن معيار النوق المجرد ينهار إزاء ظاهرة مثل بداية هذه الثقافة الانفعالية الجديدة، التي تؤدي إلى مفهوم جديد كل الجدة للشعر، يعبر عنه ديدرو بقولــه"الشعر يعني شيئاً هائلاً وحشياً"('). وعلى الرغم من أن هذه الوحشية والجرأة لم تتحقق على الفور، فإنها تقف أمام الشاعر بوصفها مثلاً أعلى فنياً له، وبوصفها مطلباً ضرورياً يحتم على الشعر أن يؤثر في القلب الإنساني ويطغي عليه ويفتنه. والواقع أن"النوق الردىء" لدى الرومانتيكية المسبقة كان أصلاً لتطور تدين لـه. إلى حد ما، بأعظم صفات فن القرن التاسع عشر قيمة. فلولاه لكانت صفات الاندفاع عند بلزاك، والتعقد عند ستاندال، والحساسية عند بودلير، أبوراً يستحيل تصورها. شأنها شأن شهوانية فاجنر، أو روحانية دستويفسكي، أو الانحلال العصبي عند بروست.

ولقد كان روسو هو الذى أضنى لأول مرة على الاتجاهات الرومانتيكية التى ظهرت عند رتشاردسن دلالة أوروبية وشكلا يمكن أن يسرى على نطاق عالمى شامل. فاللاعقلانية، التى لم تستطع أن تشق طريقها في إنجلترا إلا ببطه، قد نمت على

<sup>(1)</sup> Diderot: "De la poesie dramatique" In "Oeuvres compl.", edited by J. Assézat, 1875 - 7, VII, P. 371

يـ د رجـل سويسري(۱) وصفته مدام دي ستايل، عن حق، بأنه ممثل الروح النوردية، أى الألمانية، في الأدب الفرنسي. ولقد كانت أفكار عصر التنوير وعقلانيته وماديته متغلغلة في بلاد أوروبا الغربية بقدر من العمق جعل الاتجاه الانفعالي والروحاني يقابل بمعارضة قوية في البداية، ووجد له عدوا مريرًا في شخص مثل فيلدنج، الـذى كـان عـلى أيـة حـال يمـثل نفس الطبقة الوسـطى الـتى كـان ينـتمى إلـيها رتشاردسن. لقد اتخذ روسو من مشكلات عصره موقفاً أقل تحيزاً بكثير من موقف القادة العقليين لعصر التنوير في الغرب. ذلك لأنه ينتمي إلى البورجوازية الصغيرة التي لا يوجد لها- نسبياً- تراث، بل إنه كان شخصاً منتزعاً من جذوره الطبقية، لا يشعر بأنه مرتبط حتى بتقاليد طبقته. وفضلاً عن ذلك فقد كانت هذه التقاليد، على وجنه العموم، أشد مرونة في سويسرا، التي ظلت غير متأثرة بحياة البلاط أو الطبقة الأرستقراطية، منها في فرنسا أو إنجلترا. وهكذا اتخذت النزعة الانفعالية عند روسو طابع التمرد الصريح، على حين أنها لم تكن موجهة دائماً، عند رتشاردسن وغيره من ممثلي الرومانتيكية المسبقة بين الإنجليز، ضد عقلانية عصر التنوير، فضلاً عن أن العداء لهذه الحركة العقلانية كان في كثير من الأحيان كامناً فيها فحسب. فلم يكن لشعاره: عودا إلى الطبيعة! سوى دافع واحد آخر الأمر: هو دعم المقاومة التي توجه إلى تطور أدى إلى التفاوت وعدم المساواة الاجتماعية. فهو قد انقلب على العقل لأنه رأى أن عملية صبغ الحياة بصبغة عقلية هي أيضاً عملية تفرقة اجتماعية. ولم تكن دعوة روسو إلى الحالة البدائية إلا شكلاً من أشكال المثل الأعلى لحياة البساطة والتقشف، وضربا من أحلام الخلاص التي يصادفها المرء في كل الثقافات المستهلكة (٢). ومع ذلك فإن هذا الشعور "بالسأم من الحضارة"، الذي أحست به أجيال متعددة من قبله، أصبح عنده واعياً لأول مرة، وكان روسو أول من وضع فلسفة للتاريخ على أساس هذا السأم الحضارى. والواقع أن أصالة روسو الحقيقية إنما تكمن في قضيته التي كانت لها نتائج تبدو شنيعة تماماً في نظر

<sup>(</sup>۱) ولد جان جاك روسو في جنيف بسويسرا وعاش فيها فترة من حياته. (المترجم)

<sup>(7)</sup> Cf. Ieving Babbitt: Rousseau and Romanticism, 1919, PP. 75 ff.

النزعة الإنسانية لعصر التنوير- القائلة إن الإنسان المتحضر منحل، وأن تاريخ المدنية بأسره خيانة للرسالة الأصلية للبشر، وبالتالي أن أساس مذهب عصر التنوير، وهو الإيمان بالتقدم، قد اتضم عند اختباره عن كثب أنه مجرد وهم. ولم يكن من الممكـن أن تحـدث إعـادة تقويـم المعايير هذه إلا مقترنة بتغير جذرى في كل الفلسفة الاجتماعية للعصر. ولا يمكن تفسيرها على أساس أن الطبقات التي كان يمثلها روسو لم تعد تـرى أن مـن المكـن محاربـة الطـابع المصطنع الكاذب لحياة البلاط بأسلحة عصر التنوير، وإنما كانت تبحث عن أسلحة لا تستمد من الترسانة العقلية لأعدائها. فحين وجه روسو نقده إلى ثقافة عصر الروكوكو والتنوير، وكشف نزعتها الشكلية الآلية الـتى تفتقر فـى كثير من الأحيان إلى الروح، ووضع فى مقابلها فكرة التلقائي والعضوى، لم يكن يعبر فقط عن وعيه بالأزمة الحضارية التي كانت تمر بها أوروبا سنذ أن فصمت وحدت الكنيسة في العصور الوسطى، بل كان يعبر أيضًا عن المفهوم الحديث للحضارة بوجمه عام، بما فيه من تضاد كامن بين الروح والشكل، وبين التلقائية والتراث، وبين الطبيعة والتاريخ. ولقد كان كشف هذا التوتر هو العمل التاريخي العظيم الذي أنجزه روسو. غير أن الخطر في تعاليمه يكمن في أنه، بدفاعـه المتحـيز عـن الحياة ضد التاريخ، وهروبه إلى الحالة الطبيعية، الذي لم يكن سوى قفزة إلى المجهول، قد مهد الطريق "لفلسفات الحياة" الغامضة المعتمة التي ذهبت، من فرط يأسها من العجز الظاهر للتفكير العقلي، إلى أن العقل ينبغي عليه أن ينتحر.

ولقد كانت أفكار روسو شائعة في الجو الفكرى لعصره، وكل ما فعله هو أنه عبر عما كان يعرفه كثير من معاصريه، وأعنى به أنهم كانوا يواجهون اختيارا، وكان عليهم أن يقرروا إن كانوا يريدون الانحياز إلى جانب نزعة فولتير، بما فيها من معقولية واحترام ذاتى، أو يريدون التخلى عن كل تراث تاريخى والبد، من جديد تماما. والواقع أنه لا توجد طوال تاريخ الحضارة الأوروبية علاقة شخصية ذات دلالة رمزية أعمق من تلك التي كانت قائمة بين فولتير وروسو. فهاتان الشخصيتان المتعاصرتان، وإن لم تكونا تنتميان إلى نفس الجيل بالضبط، واللتان كانت تجمع بينهما أواصر مادية وشخصية لا حصر لها، وكان لهما أصدقاء وأنصار

مشتركون، وأسبهمت كبل منهما في مشروع ثقافي محبدد المعالم بدقة، هبو "الموسوعة"، وكان ينظر إليهما معا على أنهما أقوى المؤثرات التي مهدت للثورة الفرنسية - هاتان الشخصيتان كانتا تقفان على الجانبين المتقابلين من الجسر الفاصل بين أوروبا الحديثة الفردية الفوضوية، وبين عالم لم تكن فيه روابط الثقافة الشكلية القديمة قد انحلت تمامًا. فنزعة روسو الطبيعية تنطوى على إنكار لكل ما كان فولتير يـرى فيه لب المدنية، ولاسيما عيوب النزعة الذاتية التي لم يكن يجوز في رأيه قبولها إلا بقدر ما يكبون من المكن التوفيق بينها وبين قواعد اللياقة والاحترام الذاتي. فقبل روسو لم يكن الكاتب يتحدث عن ذاته إلا بطريق غير مباشر فيما عـدا أنواعًا معينة من الشعر الغنائي - أما بعده فلا يكاد يكون لحديث الكتاب موضوع سوى هذا، وأصبح حديثهم عند أنفسهم متحررا منطلقا إلى أقصى الحدود. ومنذ ذلك الحين ظهرت لأول مرة فكرة أدب التجربة والاعتراف، التي أصبحت تحتل المكانة العليا في ذهن جوته حين أعلن أن جميع أعماله لم تكن إلا "شـذرات من اعتراف ضخم". فجنون الملاحظة الذاتية والإعجاب الذاتي في الأدب، والقول بأن العمل يكون أصدق وأكثر إقناعًا كلما كشف الكاتب فيه عن نفسه بطريقة أقرب إلى الطابع المباشر، إنما هو جزء من الميراث العقلي الذي خلفه روسو. وفي خلال الأعوام المائة أو المائة والخمسين التي تلت ذلك، كان كل شيء ذو أهمية في الأدب الأوروبي بهذه الصبغة الذاتية. فقد كان لشخصية سان برو Saint- Preux عند روسو خلفاء لا يقتصرون على فيرتر، ورينيه René ، وأوبرمان Obermann وأدولف Adolphe وجاكوبو أورتيز Jacopo Ortis ، بـل أن أبطال الروايات المتأخرة، من "لوسيان دى روبامبريه" عند بلزاك، و"جوليان سوريل" عند ستندال، و"فردريك مورو" و"ايما بوفاري" عند فلوبير، إلى "بيير" عند تولستوي، و"مارسل" عند بروست، و"هانز كاستورب" عند توماس مان - كل هؤلاء قد استمدوا من هذه الشخصية الأدبية الأولى عند روسو. فهم جميعًا يعانون من التباين بين الحلم والواقع ، وهم ضحايا الصراع بين أوهامهم وبين الحياة العملية العادية الرتيبة للطبقة الوسطى. ولقد كان أول وأكمل تعبير عن هذه النغمة هو فيرتر — ولابد للمرء أن يستعيد في ذهنه تأثير هذه التجربة الجديدة، لكي يفهم ما أحدثه هذا العمل في الجمهبور المعاصر له من انطباع لا نظير له — غير أن هذا التضاد كان موجودا من قبل، بصورة كاملة، في "هيلويز الجديدة Nouvelle Heloise". فهنا أيضًا لم يعد البطل يواجه خصوماً أفراداً، بل أصبح يواجه ضرورة. ولكنه لم يكن قد أصبح بعد ينظر إلى هذه الضرورة على أنها خلت تماماً من الروح، وعدمت كل غرض معقول، كما سيفعل بطل ذلك النوع المتأخر من الروايات، روايات خيبة الأمل وانكشاف الخداع. كذلك فإنه لم يرتفع بهذه الضرورة إلى مستوى أعلى من ذاته، كما كان يفعل البطل التراجيدي إزاء المصير الذي يقضى عليه. ولكن لولا موقف روسو المتشائم من التاريخ، ورأيه القائل بتدهور العصر الحاضر، لما أمكن ظهور نمط رواية كشف الخداع في القرن التاسع عشر، أو مفهوم التراجيديا كما كان يقول به شيلر وكلايست وهيبل Hebbel .

والحق أن تأثير روسو بلغ من العمق واتساع المدى حداً لم يكن له من قبل نظير. فهو واحد من تلك الأذهان التي تغير تفكير الملايين خلال جيل واحد، بل تغير تفكير الكثيرين ممن لا يعرفونها حتى بالاسم- وهو في ذلك أشبه بماركس وفرويد في عصرنا القريب. وعلى أي حال فعند حلول نهاية القرن الثامن عشر، لم يكن هناك من المفكرين سوى عدد قليل جداً لم يتأثر بآراء روسو. ومثل هذا التأثير لا يكون ممكناً إلا حين يكون الكاتب ممثلاً لعصره ومتحدثاً بلسانه بأعمق معانى الكلمة. فلأول مرة وجدت الطبقات الواسعة للمجتمع، وهي البورجوازية الصغيرة وجماهير الفقراء اللامتمايزة، والمضطهدون والمنبوذون- وجدت هذه الطبقات في شخص روسو، من يعبر عنها تعبيراً أدبياً. صحيح أن "فلاسفة" عصر التنوير من الفرنسيين كانوا يقفون في كثير من الأحيان في صف عامة الناس، ولكنهم اقتصروا على القيام بدور الوسطاء والراعين لهم. أما روسو فكان أول من تكلم بوصفه هو ذاته واحداً من عامة الناس، وأول من تكلم بلسانه هو حين تكلم بلسان الشعب. وأول من حـض الآخرين على الثورة، لأنه هو ذاته كان ثائراً. فالسابقون عليه كانوا مصلحين. وراغبين في تحسين أحوال العالم، ومحبين للخير وللإنسانية – أما هو فكان الثائر الحقيقي الأول. فقد كان هؤلاء المفكرون السابقون عليه يكرهون"الاستبداد" ويحملون على الكنيسة والديانة الوضيعة، وكانوا أنصاراً متحمسين لإنجلترا وللحرية، ولكنهم

ظلوا يحيون حياة الطبقة العليا ويشعرون بأنهم ينتمون إليها، على الرغم من ميولهم الديمقراطية. أما روسو فلم يكتف بالوقوف في جانب أفقر الطبقات وأدناها مرتبة، أو بالكفاح من أجل المساواة المطلقة، بل أنه ظل طيلة حياته نفس البرجوازي الصغير الذي كانه عند مولده، ونفس الإنسان الذي حكمت عليه ظروف حياته بأن يكون منبوذاً من كل طبقة اجتماعية. ففي شبابه عرف البؤس الحقيقي كما لم يعرفه أي واحد من السادة"الفلاسفة" من خلال تجاربهم الشخصية، بل لقد ظل فيما بعد يحيا حياة إنسان من المستويات الدنيا للطبقة الوسطى، بل عاش وقتاً ما حياة فلام. وقبله كان الكتاب يعدون منتمين إلى المستويات العليا للمجتمع، مهما كان انحطاط أصلهم؛ وكانوا يحاولون إخفاء انحدارهم من أصل شعبي بدلاً من الجهر به، مهما كان تعاطفهم مع عامة الشعب. أما روسو فكان ينتهز كل فرصة ممكنة ليؤكد أنه لا يشترك مع الطبقات العليا في أي شيء على الإطلاق. أما كون موقفه هذا مجرد "كبرياء شعبية"، أو مجرد شعور بالحسد والكراهية، فتلك مسألة ينبغي أن تترك دون أن يبت فيها، لأن المسألة الحاسمة هي أن الفوارق بين روسو وبين خصومه ليست متعلقة بالرأى فحسب، وإنما هي عداوات طبقية حيوية. ولقد قال فولتير عن روسو إنه كان يريد أن يجعل البشرية المتحضرة تعود إلى الزحف على أربع، ولابد أن هذا كنان رأى الطبقة العليا المثقفة المحافظة بأسرها فيه. فلم يكن روسو في نظرهم أحمق ودجـالاً فحسب، بل كان أيضًا مغامرًا ومجرمًا خطرًا. ولكن فولتير، بوصفه سيدا بورجوازيًا تريًا، لم يكن يحتج فقط على انفعالية روسو العامية، وحماسته السوقية، وافتقاره إلى الفهم التاريخي، بل إنه كان أيضًا، من حيث هو مواطن وباحث هادى، نقدى، واقعى التفكير يقاوم هوة اللامعقول التي حفرها روسو، والتي كانت تهدد بابتلاع بناء عصر التنوير بأكمله. والواقع أن المصير الذي لقيه عصر التنوير في ألمانيا يدل على مدى عظم هذا الخطر بالفعل، ويبين لنا إلى أى حـد كـان لمخـاوف فولـتير مـا يبررها. على أن من الجائز، في حالة فرنسا، أن فولتير لم يقدر نتائج تأثيره حق قدرها، إذ أنه لم يعد من المكن فيها هدم إنجازات العقلانية والمادية. والحق أن من الصعب تحديـد الفئة الـتي ينـتمي إليها روسو من الوجهة الاجتماعية، على الرغم من ميوله الديمقراطية الخالصة. فقد أصبحت العلاقات الاجتماعية من التعقد بحيث لا يكون الموقف الذاتي للكاتب في كل الأحوال معيارًا كافيًا حين يكون الأمر متعلقًا ببحث دوره في العملية الاجتماعية. فقد اتضح، في بعض النواحي، أن عقلانية فولتير كانت أكثر تقدمية وأعظم فائدة من لا عقلانية روسو. صحيح أن هذا الأخير اتخذ موقفًا أشد تطرفًا من "الموسوعيين" ، وكان يمثل دوائر أوسع من المجتمع، ومع ذلك فإنه أقل منهم تقدمية في آرائه الدينية والأخلاقية(١). فكما أن نزعته العاطفية المتطرفة تحمل طابع الطبقة الوسطى والطابع الشعبي بعمق، وإن كانت نزعته اللاعقلية رجعية، فكذلك كانت فلسفته الأخلاقية تنطوى بدورها على تناقض باطن : فهي حافلة ، من جهة ، بسمات شعبية ، ولكنها تنطوى من جهـة أخرى على بذور نزعة أرستقراطية جديدة. فمفهوم "جمال الروح" يفترض مقدمًا انحلالاً تامًا لفكرة "الجمال الخير" Kalokagathia"، ويعنى اصطباغ كل القيم البشرية بصبغة روحية كاملة، ولكنه ينطوى أيضًا على تطبيق للمعيار الجمالي على الأخلاق، ويرتبط بالرأى القائل أن القيم الأخلاقية هبة من الطبيعة. فهو يعنى الاعتراف بنبل للروح يكون لكل شخص بطبيعته الحق فيه ولكن تحل فيه محل حقوق المولد اللاعقلية، صفة لا تقل عنها في اللاعقلية، هي العبقرية الأخلاقية. فطريق "الجمال الروحي" عند روسو يقود من جهة إلى شخصيات مثل موشكين عند دستويفسكي، الذي كان قديسًا في ثوب أبله مصروع، ويقود من جهة أخرى إلى المثل الأعلى للكمال الأخلاقي الفردي الذي لا يعرف مسئولية اجتماعية، ولا يسمعي إلى أن يكون نافعًا من الوجهة الاجتماعية. وهكذا فإن جوته، الذي كان يعلو بروحه إلى مستوى جبال الألب، والذي لم يكن يفكر في شيء سوى كماله الروحي الخاص. كان تلميدًا لروسو. مثلما كان جوته المفكر الحر الشاب الذي كتب "فيرتر".

<sup>(1)</sup> Cf. Jean Luc: Diderot, 1938, PP. 34-5.

<sup>(</sup>١) الجمال الخير ، بالطبع، فضيلة الروح وتناسق الجــد في آن واحد . (المترجم)

ولعل أوضح تعبير عن تغير الأسلوب الذى طرأ على الأدب نتيجة لأعمال الإنجليز المنتمين إلى الرومانتيكية المسبقة ولأعمال روسو، وحلول قوالب أكثر ذاتية وأقـل تقـيدًا بـالقواعد محل القوالب الموضوعية المعيارية — لعل أوضح تعبير عن ذلك ا يتمثل في الموسيقي، التي أصبحت الآن لأول مرة فنًا رئيسيًا يمثل عصره تاريخيًا. فقد اتخذ التحول في الموسيقي طابعًا فيه من المباغتة والعنف ما لم يكن في أي فن آخر، كما أنه بلغ من القوة حدًا تحدث معه الجمهور المعاصر ذاته عن حدوث "كارثة هائلة" في الموسيقي('). فالصراع العنيف بين يوهان سباستيان باخ وبين خلفائه المباشرين، والطريقة التي لا تنطوى على احترام، والتي كان الجيل الجديد يسخر بها من قالب "الفوجه" الذي عفي عليه الزمان، ليست مجرد تعبير عن التحول من الأسلوب التقليدي الرفيع في عصر الباروك المتأخر إلى الأسلوب الباطن البسيط لموسيقي الرومانتيكية المسبقة، بل هي أيضًا تعبير عن الانتقال من الأسلوب التتابعي، الذي ظل منتميًّا في صميمه إلى روح العصور الوسطى، مع أن بقية الفنون كانت قد تجاوزته منذ عهد النهضة، إلى قالب مركز، متجانس انفعاليًا، متطور دراميًا. وكان يبدو عندئذ أن كل موسيقي عصر باخ، لا موسيقي باخ وحده، ذات طابع محافظ، لو قورنت ببقية الفنون. وكان خلفاء باخ المباشرون على حق حين وصفوا أسلوبه بأنه "اسكلائي" (مدرسي)، إذ أنه مهما كان عمق الإحساس بهذا الأسلوب، ومهما كانت الإثارة التي يبعثها عمقه الانفعالي في نفس السامع، فلم يكن هناك مفر من أن يبدو القالب الجامد الدقيق، والكنترابنط Counterpoint العلمي المدروس، وطريقة التعبير التقليدي اللاشخصية بأسرها في مؤلفات باخ، شيئًا عفي عليه الرمان في نظر ممثلي الاتجاه الذاتي الجديد، وذلك إذا اتخذ هؤلاء الأخيرون من مفهوم البساطة والتعبير الباطن المباشر عندهم معيارًا. فأهم الأمور في نظرهم، كما هي في نظر ممثلي الحركة الرومانتيكية في الأدب، هو التعبير عن تدفق الانفعالات بوصفه عملية موحدة تشتد بالتدريج حتى تصل إلى الذروة، ويتمثل فيها، إذا أمكن، صراع ثم تهدئة لهذا الصراع، في مقابل الإحساس المستمر الذي ينتشر بطريقة

<sup>(1)</sup> J.S. Petri: Anleitung zur Praktischen Musik, 1782, P. 104.

وقد اقتبس هذا النص في كتاب

متساوية طوال الحركة الموسيقية بأسرها(١). والواقع أن إحساساتهم لم تكن أعمق ولا أشد من إحساسات السابقين عليهم، وكل ما في الأمر أنهم كانوا يأخذونها بمزيد من الجد، وكانوا يريدونها أن تبدو أهم، ولهذا السبب صبغوها بصبغة درامية. وكان هذا الاتجاه إلى إضفاء الصبغة الدرامية هو الفارق الحقيقي بين القوالب الجديدة المنطوية عملي ذاتها، كالأغنية الفنية Lied والسوناتا، وبين القوالب المتتابعة القديمة، كالفوجة ، والباساكاليا Passacaglia و"الشاكون chaconne"، والقوالب الأخرى المبنية على المحاكاة والتنوع (١). فالانطباع الذي كانت تتركه الموسيقي القديمة كان متحفظًا معتدلاً، وذلك على الأقل نتيجة لتجانس معالجتها للمضمون الانفعالي، على حين أن الانطباع الذي تتركه الموسيقي الأحدث عهدا، بما فيها من ارتفاع وانخفاض مستمر، ومن توتر وحبل للتوتر، ومن عبرض وتطوير. كان في أساسه مثيرًا مقلقًا. والتعليل الرئيسي للطريقة "الدرامية" في التعبير. التي تهدف إلى بلوغ ذروات حادة، هو أن الموسيقي وجد نفسه إزاء جمهور كان من الضروري إثارة انتباهه والاستحواذ عليه بوسائل أكثر فعالية من تلك التي كان يستجيب لها الجمهور الأقدم عهدًا. وكان مجرد خوفه من أن يفقد صلته بجمهوره هو الذي أدى به إلى تحويسل التأليف الموسيقي إلى سلسلة من الإثارات الانفعالية المتجددة دوامًا، والسير به من ذروة تعبيرية إلى أخرى.

ولقد كان كل نبوع من الموسيقى، حتى القرن الثامن عشر. يكتب لمناسبة محددة: إذ كان يكتب بناء على تكليف من أمير، أو من الكنيسة أو من مجلس المدينة، وكانت وظيفته هي إمتاع مجتمع البلاط، أو إضافة مزيد من العمق إلى العقيدة الشعبية، أو زيادة روعة الاحتفالات العامة. وكان الموسيقيون موسيقيى بلاط أو كنيسة أو مدينة، وكان نشاطهم الفنى مقتصرًا على أداء الواجبات المتعلقة بوظيفتهم — وأغلب الظن أنهم لم يكونوا يفكرون إلا نادرًا في التأليف على

<sup>(</sup>١) انظر . في موضوع تجانس اللحن والروح العامة في الحركة الموسيقية، كتاب :

Hugo Riemann: Handb. d. Musikgesch., II/3, PP. 132-3.

<sup>(</sup>١) انظر ، في موضوع التقابل بين "النمط التتابعي" و"النمط الغنائي" البحث الآتي :

Wilhelm Fischer: "Zur Entwicklung des Wiener klass. Stils" In "Beihefte der Denkmaeler der Tonkunst in Oesterreich- III. "10 . PP. 29 ff.

وفي موضوع التقابل بين قالب الفوجة وقالب السوناتا:

August Halm: Von Zwei Welten der Musik, 1920.

مسئوليتهم الخاصة، دون تكليف. ولم تكن لدى الطبقة الوسطى أية فرصة للاستماع إلى الموسيقي إلا في الصلوات التي تؤدى في الكنيسة، وفي الأعياد العامة وحفلات الرقص، ولم يكن في استطاعتهم حضور حفل تؤديه الفرق الموسيقية التي تعمل في خدمة طبقة النبلاء والبلاط إلا على سبيل الاستثناء. ولكن الناس بدأوا يشعرون، في أواسط القرن، بأن هذه نقطة ضعف، وبدأت تؤسس في المدن جمعيات لإقامة حفلات موسيقية (١). وهكذا فإن "الجمعية الموسيقية collegia musica" التي كانت خاصة في البداية، مهدت الطريق للحفلات الموسيقية العامة، وتطورت معها حياة موسيقية كانت الطبقة الوسطى تستطيع أن تصفها بأنها حياة خاصة بها. فكانت جمعيات الموسيقي تستأجر قاعات كبيرة، وكان الموسيقيون يعزفون بأجر لجماهير تـتزايد دوامـا(۱). وأدى ذلـك إلى تكويـن سـوق حرة للمنتجات الموسيقية، تناظر سوق الأدب بما فيها من صحف ومجلات دورية وناشرين. ولكن على حين أن الأدب، شأنه شأن التصوير، كان قد استقل من قبل، بدرجات متفاوتة، عن الاستخدام العملي لنواتجه، فإن الموسيقي ظلت مرتبطة بوظائفها المحددة حتى القرن الثامن عشر. فلم تكن توجد قبل ذلك الوقت أية موسيقي يمكن أن توصف بأنها غير مفيدة، أما موسيقي الحفلات الخالصة، التي لم يكن لها من هدف سوى التعبير عن الانفعالات، فلم تظهر إلا من القرن الثامن عشر فصاعدًا. وكان الجمهور الذي يحضر الحفيلات العامة مختلفًا في نواح أساسية متعددة عن ذلك الذي كانت تقدم أمامه حفلات البلاط الموسيقية: إذ كان أولاً أقل تمرسًا بنقد الموسيقي المكتوبة لذاتها لا لغرض ديني، وكان جمهورًا يدفع أجرًا عن موسيقاه في كل حفلة عد ومن ثم كان من الواجب إرضاؤه وكسب وده مرارًا وتكرارًا، وكان يجتمع لا لغرض سوى الاستمتاع بالموسيقي من حيث هي موسيقي، أي دون أن ترتبط بأي غرض آخر، كما كانت الحال من قبل في الكنيسة، وفي الرقص، وفي الأعياد العامة، أو حتى في الإطار الاجتماعي لحفلات البلاط. وأدت هذه السمات الخاصة لجمهور الحفلات الموسيقية الجديد إلى ظهور ذلك الصراع من أجل النجاح، الذي كان السلاح الرئيسي فيه هو تركيز المؤثرات وافتعالها وتكديسها، والذى تحكم في الأسلوب الميز لموسيقي القرن

<sup>(1)</sup> H.J. Moser, op. cit., PP. 314 - 15.

<sup>(1)</sup> L. Balet - E. Gerhard, Op. cit., P. 403.

التاسع عشر — أعنى ذلك الأسلوب المشحون الذى يكافح دائمًا من أجل تعميق القدرة التعبيرية للقطعة الموسيقية.

وهكذا أصبحت الطبقة الوسطى هي المستهلك الرئيسي للموسيقي، كما أصبحت الموسيقي هي الفن المُفضل لدى الطبقة الوسطى، وهي نوع الفن الذي تستطيع هذه الطبقة أن تعبر فيه عن حياتها الانفعالية بطريقة أقرب إلى الطابع الباشر، وبمقاومة أقبل، مما تستطيع في أي فن آخر. ولما كانت الموسيقي قد أصبحت تكتب الآن، لا لغرض محدد، بل للتعبير عن المشاعر، فإن المؤلف الموسيقي بدأ يشعر بكراهية لكل موسيقي مكتوبة لمناسبات محددة وتلبية لطلبات أو تكليفات، بل أنه بدأ يزدري التأليف الموسيقي من حيث هو وظيفة رسمية أصلا. وهكذا نجد فيليب امانويل باخ يعد المقطوعات التى ألفها لنفسه فقط أفضل مقطوعاته. وكنان ذلك إيذانًا بصراع للضمير وأزمة في مجال لم يكن أحد يشك في وجود تعارض من أى نوع فيه من قبل. وكان أشهر وأصرخ أمثلة الصراع الذى أدت إليه النزعة الذاتية الجديدة هو تباعد موتسارت عن السيد الذي يعمل عنده، وهو رئيس أساقفة سالزبورج. وليس أدل على التعارض الذي ظهر الآن بين الموسيقي الذي يشغل وظيفة رسمية وبين الفنان الخلاق من تميز العازف البارع عن المؤلف الموسيقي، والعازف العادي في الأوركسترا من قائد الأوركسترا. وقد سار هذا التطور بسرعة غريبة، ومما يدعو إلى الدهشة أن نجد موسيقيًا مثل هايدن يفتقر إلى القدرة على التمكن التام من غرف أية آلة موسيقية، وهي ظاهرة مميزة للمؤلف الموسيقي الحديث(١).

غير أن ظهور جمهور الحفلات الموسيقية الذى ينتمى إلى الطبقة الوسطى لم يؤد إلى تغيير طبيعة التأثير الفنى والمركز الاجتماعى للفنان فحسب، بل أنه جعل للتأليف الموسيقى اتجاهًا جديدًا، وأضفى دلالة جديدة على العمل الفردى فى إطار الإنتاج الكامل للمؤلف الموسيقى. فالفارق الأساسى بين التأليف لسيد من النبلاء أو لراع شخصى بوجه عام، والعمل لجمهور الحفلات الموسيقية الذى لا يعرفه الفنان شخصيًا. هو أن العمل الذى يؤلف بالتكليف يكون المقصود منه عادة أن يعزف مرة واحدة . على حين أن القطعة المخصصة لحفلة موسيقية عامة تؤلف لكى تتكرر أى

<sup>(1)</sup> H. J. Moser, op. cit., P. 312.

عبدد ممكن من المرات. وهذا يفسر مراعاة المؤلف لمزيد من الحرص في تأليفه لأمثال هذه القطع، وفي طريقة تقديمه لها. فحين أصبح من الممكن خلق أعمال لن يكون مآلها إلى النسيان السريع كالأعمال التي تؤلف بالتكليف، أخذ المؤلف على عاتقه أن يخلق أعمالا "خالدة". وهكذا نجد هايدن، في عهده المبكر، يؤلف بطريقة أكثر حـذرًا وأبطأ بكثير من السابقين عليه. ومع ذلك فقد كتب ما يـزيد عـن مائة سيمفونية. أما موتسارت فكتب نصف هذا العدد، بينما لم يكتب بيتهوفن إلا تسمًّا. وقد حدث التحول النهائي من التأليف الموضوعي الذي يتم بناء على تكليف، إلى التأليف الذي يتخذ صبغة الاعتراف الشخصى، في وقت ما بين موتسارت وبيتهوفن، أو بعبارة أدق، عند بداية نضج بيتهوفن، أى بعد سيمفونية البطولة (ايرويكا) مباشرة، وبالتالي في وقت كان فيه تنظيم الحفلات الموسيقية العامة قد اكتمل نموه، وكانت فيه حرفة الموسيقي، التي توطدت دعائمها لأول مرة نظرًا إلى قيام الحاجة إلى عزف المؤلفات مرات متكررة، تكون المصدر الرئيسي لدخل المؤلف الموسيقي. ففي حالة بيتهوفن، أصبح كل عمل جديد، أيًا كان حجمه، تعبيرًا عن فكرة جديدة، بل أصبح تعبيرا عن مرحلة جديدة في تطور الفنان. ومن الممكن بطبيعة الحال أن نلاحظ تطورًا كهذا عند موتسارت، غير أن الشرط الضروري، في حالته، لظهور سيمفونية جديدة لم يكن في كل الأحوال مرحلة جديدة في تطوره الفني، بل إنه كان يكتب سيمفونية جديدة عندما كان يجد وجها لاستخدامها، أو عندما كان يخطر بذهنه شيء جديد، ولكن ليس من الضروري أن تكون هذه الجدة، بأية حال ، مختلفة من حيث الأسلوب عن أفكاره السيمفونية السابقة. وعلى حين أن الفن والصنعة لم يكونا منفصلين تمامًا عنده، فقد اكتمل انفصالهما عند بيتهوفن، الـذي استطاع أن يحقق في الموسيقي فكرة العمل الفني الفريد غير المتكرر، الفردي تمامًا، على نحو أكثر نقاء مما تحققت عليه في التصوير، على الرغم من أن هذا الأخير قد استقل عن الأعمال الحرية قبل ذلك العهد بقرون عدة. كذلك تم تحرر الأغراض الفنية من المهام العملية تحررًا كناملاً في الأدب بدوره خلال عصر بيتهوفن، وأصبح أمرًا مسلمًا به إلى حد أن جوته كان في استطاعته أن يؤكد، بشيء من مباهاة الصانع الحرفي العملي، أن شعره كله كنان عرضيًا في أصله. أما بيتهوفن. الذي ظل تلميذا مباشرًا لهايدن، خادم الأمراء. فإنه ما كان ليجد في هذه الحقيقة ما يدعو إلى كل هذه المباهاة.

## الفصل الثالث أصول الدراما المنزلية

كانت رواية العادات الاجتماعية والحياة العائلية، التي أنتجتها الطبقة الوسطى، تجديدا كاملاً بالقياس إلى مختلف ضروب الرواية البطولية والرعوية وروايات المشردين الصعاليك، التي كانت تسود ميدان التأليف الروائي الخفيف بأسـره حـتى أواسط القرن الثامن عشر. ومع ذلك فإنها لم تكن تتعمد معارضة الأدب القديم بطريقة منهجية كما كانت تفعل دراما الطبقة الوسطى، التي ظهرت بوصفها نقيضًا واعيًا للتراجيديا الكلاسيكية، وأصبحت هي المتحدثة بلسان البورجوازية الـثورية. فمجـرد وجـود دراما الطبقة الوسـطى، الـتى ظهرت بوصفها نقيضًا واعيًا للتراجيديا الكلاسيكية، وأصبحت هي المتحدثة بلسان البورجوازية الثورية. فمجرد وجبود دراما رفيعة كنان أنصارها جميعًا من أفراد الطبقة الوسطى، كان في ذاته تعبيرًا عن مطلب هذه الطبقة في أن تؤخذ مأخذ الجد كما كانت تؤخذ طبقة النبلاء التي انبثق منها أبطال التراجيديا. ولقد كانت دراما الطبقة الوسطى تعني منذ البداية صبغ الفضائل البطولية والأرستقراطية بصبغة نسبية، والإقلال من أهميتها، وكانت في ذاتها دعاية للأخلاق البورجوازية ومطلب الطبقة الوسطى في المساواة في الحقوق. ولقد تحكم هذا الأصل المرتبط بالوعي الطبقي البورجوازي في تاريخها بأسره. صحيح أنها لم تكن أول شكل للدراما يرجع أصله إلى صراع اجتماعي، ولم تكن الشكل الوحيد لهذا النوع من الدراما، ولكنها كانت أول مثل لدراما اتخذت من هذا الصراع موضوعها الأساسي، وكرست نفسها صراحة لخدمة صراع طبقي. ومن المعروف أن المسرح كنان دائمًا ينشر أيديولوجنية الطبقات النتي تموله، ولكن الاختلافات الطبقية لم تكن في أي وقت سابق تؤلف مضمونه ومحتواه إلا بطريقة ضمنية، لا بطريقة علنية صريحة. فلم تسمع من قبل أبدًا أحاديث كالحديث الآتى: "أيها الأرستقراطيون الأثينيون، إن قواعد أخلاق العشائر عندكم لا تتمشى مع

مبادى، دولتنا الديمقراطية: فأبطالكم ليسوا قتلة لإخوتهم وأمهاتهم فحسب، بل إنهم أيضًا متهمون بالخيانة العظمى". أو: "أيها البارونات الإنجليز، إن عاداتكم المستهترة تهدد أمن مدننا المكافحة، والمطالبون بالعرش والمتمردون من بينكم ليسوا أكثر من مجرمين أدعياء." أو "أيها المرابون وأصحاب الحوانيت والمحامون من أهل باريس. اعلموا أننا، نبلاء فرنسا، لو سقطنا، فسوف يسقط معنا عالم كامل أرفع من أن يستطيع التفاهم معكم". بل لقد أصبح الحديث الآن يدور بصراحة تامة حول أمور مثل: "نحن الطبقة الوسطى المحترمة، لن نعيش ولا يمكن أن نعيش في عالم تسيطر عليه طفيلياتكم، وحتى لو كان لزامًا علينا أن نفني، فإن أبناءنا سوف ينتصرون في الغد ويعيشون".

ونظرًا إلى أن الدراما الجديدة قد اتخذت طابع الصراع والكفاح من أجل برنامج معين، فقد كانت مشحونة منذ البداية بمشكلات لم تعرفها الأنواع القديمة من الدراما. فعلى الرغم من أن هذه الأنواع بدورها كانت "متحيزة"، فإنها لم تؤد إلى مسرحيات لها قضية تسعى إلى نشرها. والواقع أن من الصفات المميزة للقالب الدرامي أن طبيعته الديالكتيكية تجعل منه أداة طيعة للخلافات والمنازعات، ولكن "موضوعيته" تحول بين الدرامي ذاته وبين الانحياز علنا إلى أحد الجوانب. ولقد ثار نـزاع حـول مشـروعية القيام بالدعاية في هذا النوع من الفن أكثر مما ثار في أي نوع آخر. ومع ذلك فإن المشكلة أثيرت لأول مرة بعد أن عمل عصر التنوير على تحويل خشبة المسرح إلى منبر علماني ومنصة للخطابة، وتخلي تماما، من الوجهة العملية. عن فكرة "تنزه" الفن كما كنان يدعو إليها "كانت". ولم يكن من المكن أن يلتزم التزامًا كاملاً بمثل هذا الفن المتحيز تمامًا إلا عصر كهذا، يؤمن إيمانًا راسخًا بأن طبيعة الإنسان قابلة للتوجيه وللإصلاح، أما أى عصر آخر فقد كان خليقًا بأن يشك فى فعالية مثل هذه الطريقة الفجة فى بث التعاليم الأخلاقية. على أن الفارق الحقيقي بين الدراما البورجوازية والدراما السابقة عليها، لا ينحصر بالضبط في أن الهدف السياسي والاجتماعي الذي كان من قبل كامنًا أصبح يعبر عنه الآن بطريقة صريحة مباشرة، بل في أن الصراع الدرامي لم يعد يدور بين أفراد، وإنما بين البطل ونظم معينة. وأصبح البطل الآن يكافح ضد قوى غير شخصية، وعليه أن يصوغ وجهة نظره بوصفها فكرة مجردة، وتنديدًا بالنظام الاجتماعي القائم. وأصبحت الخطب والاتهامات الطويلة تبدأ الآن عادة بكلمة "أيها!!" في صيغة الجمع لا المفرد. وهكذا وقف "ليلو Lillo" يخطب قائلاً: "ماذا تكون قوانينكم التي تفخرون بها سوى حكمة الأحمق، وشجاعة الجبان، وأداة لشروركم وغطاء يسترها؟ إنكم تعاقبون بها في الآخرين ما ترتكبونه بأنفسكم، أو ما كان لابد لكم أن ترتكبوه لو كنتم في ظروفهم. ولو أن القاضي الذي يدين فقيرًا لأنه لص، قد عرف الفقر، لصار لصا بدوره"(۱). أمثال هذه الخطب لم تسمع من قبل أبدًا في أية مسرحية جادة. بل أن مرسييه Mercier ليذهب أبعد من ذلك، إذ يقول على لسان إحدى شخصياته: "إنني فقير لأن هناك من الأغنياء عددًا أكبر مما ينبغي". ويكاد هذا يكون هو ذاته صوت جيرهارت هاوبتمان، وقد دوى منذ ذلك الوقت البعيد. ولكن، على الرغم من المسرح الشعبي من دراما الطبقة الوسطى في القرن الثامن عشر لم تكن أقرب إلى معايير فكداهما كانت نتيجة لتطور فقد فيه كل اتصال بالناس العاديين منذ وقت بعيد، وكلتاهما كانت مبنية على تقاليد مسرحية يرجع أصلها إلى العصر الكلاسيكي.

ففى فرنسا، كان مسرح البلاط قد تمكن من إبعاد المسرح الشعبى تمامًا عن ميدان الأدب، مع إن هذا الأخير استطاع أن ينتج روائع مثل "السيد باتلان Maître Pathelin "، وحلت التراجيديا الفخمة والكوميديا المتأنقة المصطبغة بالصبغة العقلية محل المسرحية التاريخية التى تحكى قصصًا عن الكتاب المقدس، ومحل المسرحية الهزلية (الفارس farce). ولسنا نعلم بالضبط ما الذى تبقى من تراث العصور الوسطى القديم فى المسرح الشعبى الذى كان يقام بالأقاليم خلال عصر الدراما الكلاسيكية، ولكن الذى نعلمه أنه لم يكد يبقى منها، فى المسرح الأدبى للعاصمة والبلاط، أكثر مما تنطوى عليه مسرحيات موليير. فقد أصبحت الدراما هى النوع الأدبى الذى تعبر فيه المثل العليا لمجتمع البلاط الخاضع للملكية المطلقة عن نفسها بأروع الصور وأقربها إلى الطابع المباشر. وأصبحت هى النوع الأدبى الذى

<sup>(9)</sup> George Lillo: The London Merchant or the History of George Barnwelli 1732, IV/2.

يمثل العصر، وذلك على الأقل لأنها كانت تصلح للتقديم في إطار اجتماعي فخم، وفي حفلات مسرحية كانت تتيح فرصة خاصة لعرض فخامة الملكية وأبهتها. وأضبحت موضوعاتها رمزًا لحياة بطولية إقطاعية، مبنية على فكرة السلطة والخدمة والولاء، كما أصبح أبطالها تجسيدًا للمثل العليا لطبقة اجتماعية أتاح لها تخلصها من المشاغل التافهة للحياة اليومية أن ترى في هذه الخدمة والولاء أرفع المثل الأخلاقية العليا. أما أولئك الذين لم يكن في استطاعتهم أن يكرسوا أنفسهم تمامًا لتقديس هذه المثل العليا، فكان ينظر إليهم على أنهم نوع بشرى أقل مستوى من أن تسمح كرامة المسرح بالكلام عنه. وفي إنجلترا حدث ما يشبه ذلك: إذ أن الميل إلى الحكم المطلق، ومحاولة جعل ثقافة البلاط تنحصر في نطاق أضيق، وأقرب إلى الأنموذج الفرنسي، أدى إلى انحلال المسرح الشعبي الذي كان أدب الطبقات العليا لا يزال متغلغلاً فيه تغلغلاً تامًا حتى القرن السادس عشر. ومنذ عهد تشارلس الأول، أخذ المؤلفون المسرحيون يزدادون اقتصارًا على الإنتاج لمسرح البلاط والمستويات العليا من المجتمع، بحيث أنه سرعان ما فقد التراث الشعبي لعصر أليزابيث. وحين شرع "البيوريتانيون" في إغلاق المسارح، كانت الدراما الإنجليزية قد أصبحت في حالة تدهور بالفعل".

ولقد كان التغير المفاجى، فى الأحداث يعد دائمًا من العناصر الأساسية فى التراجيديا، وكان كل ناقد مسرحى، حتى القرن الثامن عشر، يشعر بأن التحول المفاجى، للمصير يزداد تأثيره فى النفس كلما كان المركز الذى وقع منه البطل أرفع. ولابد أن هذا الشعور كانت له قوة خاصة فى عصر مثل عصر الحكم المطلق، فضلا عن أن التراجيديا كانت تعرف، فى النظرية الشعرية لعصر الباروك، بأنها لا تعدو أن تكون ذلك النوع الأدبى الذى يكون أبطاله أمراء وقوادا للجيوش وما شابه ذلك من الشخصيات الكبيرة. وقد يبدو مثل هذا التعريف فى نظرنا اليوم شكليا متكلفاً. ومع ذلك فإنه يعبر عن سمة أساسية فى التراجيديا ، بل ربعا كان يشير إلى المصدر وجعل من الأول للتجربة التراجيدية. لذلك فإنه حين أتى القرن الثامن عشر. وجعل من

<sup>(1)</sup> L. Stephen. op. cit. P. 66.

مواطني الطبقة الوسطى العاديين أبطالاً في حوادث درامية جادة هامة، وأظهرهم في صورة ضحايا لمصير مأساوي، وممثلين لمثل عليا أخلاقية رفيعة، كانت هذه نقطة تحول حاسمة بحق. فمن المؤكد أن أمرًا كهذا لم يكن ليخطر في العهود السابقة على بال أحد، حتى ولو لم يكن المسرح القديم قد صور أفراد الطبقة الوسطى دائمًا على صورة شخصيات مضحكة. فمرسييه Mercier كان يشنع على موليير عندما لامه لأنه حياول أن "يسخر" من الطبقة الوسطى و"يهينها"(١٠). والواقع أن موليير كان عادة يصور البورجوازى بأنه شخص أمين، صريح، ذكى، بل شخص خفيف الظل. وهو فضلاً عن ذلك يجمع عادة بين هذه الأوصاف وبين الهجوم الساخر على الطبقات العليا<sup>(١)</sup>. ومسع ذلك فإن الدراما الأقدم عهدًا لم تكن تصور الشخص المنتمى إلى الطبقة الوسطى أبدًا على أنه يتحمل مصيرا رفيعًا يحرك النفوس، ويقوم بأفعال مثالية سامية. أما الآن فإن ممثلي الدراما البورجوازية أصبحوا متحررين تمامًا من هـذه القيود، ومن النظرة المتعصبة التي كانت ترى في الارتفاع بالبورجوازي إلى مستوى بطل للتراجيديا حطا من مستوى هذا النوع الأدبي، حتى إنهم لم يعودوا يرون أن هناك داعيًا، من وجهة نظر التأثير الدرامي، إلى رفع البطل فوق المستوى الاجتماعي للإنسان العادي. فهم يحكمون على المسألة برمتها من وجهة النظر الإنسانية، ويعتقدون أن ارتفاع مكانة البطل لا تؤدى إلى الإقلال من اهتمام المشاهد بمصيره، ما دام من المستحيل أن يهتم المرء اهتمامًا متعاطفًا بحق إلا بأشخاص من نفس مستواه الاجتماعي (٣). وإنا لنجد بالفعل تلميحًا إلى وجهة النظر الديمقراطية هـذه في إهـداء مسرحية ليلو Lillo "تاجـر لندن"، كما كان الكتاب المسرحيون المنتمون إلى الطبقة الوسطى يلتزمون وجهة النظر هذه على وجه العموم. وكان لزامًا عليهم أن يعوضوا فقدان المركـز الاجـتماعي الرفيع الـذي كـان يحـتله البطل في التراجيديا الكلاسيكية بتعميق شخصيته وإثرائها، فأدى ذلك إلى شحن الدراما بطاقة

<sup>(1)</sup> Mercier: Du Théâtre ou Nouvel Essai sur l'art dramatique, 1773.

وقد اقتبس F. Gaiffe هذا النص في المرجع المذكور من قبل، ص٩١. .

<sup>(7)</sup> Clara Stockmeyer: Soziale Probleme in Drama des Sturmes und Dranges, 1922, P. 68.

m Beaumarchais: Essai sur le genre dramatique sérieux, 1767.

نفسية زائدة. وخلق مجموعة أخرى من المشكلات التى لم يكن لكتاب المسرح السابقين عهد بها.

الجدد غير متمشية مع المفهوم التقليدى للتراجيديا وللبطل التراجيدى، فقد أكد الجدد غير متمشية مع المفهوم التقليدى للتراجيديا وللبطل التراجيدى، فقد أكد هؤلاء أن عصر التراجيديا الكلاسيكية قد انقضى، ووصفوا أقطاب هذا العصر، مثل كورنى وراسين، بأنهم أصحاب كلمات مرصوصة فحسب (). وطالب ديدرو بإلغاء الخطب الرنانة، التى رأى أنها تفتقر إلى الإخلاص وغير طبيعية، كما هاجم لسنج، في صراعه ضد الأسلوب المصطنع للتراجيديا الكلاسيكية، طابعها الطبقى الكاذب. ولأول مرة اكتشف فى ذلك الحين أن الصدق الفنى أمر له قيمته بوصفه سلاحًا فى الصراع الاجتماعى، وأن التعبير الأمين عن الوقائع يؤدى آليًا إلى القضاء على مظاهر التعصب الاجتماعى وعلى الظلم، وأن أولئك الذين يكافحون فى سبيل العدالة لا يتعين عليهم أن يخشوا الحقيقة فى أى مظهر من مظاهرها، وأن هناك، بالاختصار، نوعًا من الـتوازن بين فكرة الصدق الفنى وفكرة العدالة الاجتماعية. وهكذا نشأ الآن نبك الـتحالف، الـذى أصبح أمرًا مألوفًا فى القرن التاسع عشر، بين النزعة الثورية ونزعة مطابقة الطبيعة، وذلك التضامن الـذى كانت العناصر التقدمية تشعر بأنه موجـود بيـنها وبـين أصحاب الـنزعة الطبيعية، حـتى حـين يكـون تفكـير هـؤلا، والأخيرين، كما فى حالة بلزاك، مختلفًا عنهم فى الأمور السياسية.

وقد صاغ ديدرو من قبل أهم مبادى ونظرية الدراما ذات النزعة الطبيعية وفطالب بأن تكون دوافع العمليات الروحية طبيعية صحيحة من الوجهة النفسية بل طالب بالدقة في وصف البيئة والإخلاص للطبيعة في المناظر. كذلك كان يفضل حسسيًا منه مع روح النزعة الطبيعية — ألا يؤدى الحدث في الدراما إلى مناظر تمثل ذروات ضخمة ، بل أراد أن يؤدى إلى سلسلة من اللوحات التي تسر العين. وهنا يبدو أن ما كان في ذهنه هو تلك "اللوحات الحية tableaux vivants " ومن الواضح أن شعوره بالجاذبية الحسية المعروفة في أسلوب "جريز Greuze". ومن الواضح أن شعوره بالجاذبية الحسية

<sup>(1)</sup> Rousseau: La Nouvelle Héloïse, II, Lettre 17.

للتأثيرات البصرية في الديالكتيك الدرامي كان أقوى من شعوره بتأثيراته العقلية. وحـتى في المجـال اللغوى والصوتى كان يفضل التأثيرات الحسية الخالصة. بل أنه ليؤثر أن يقتصر الحدث على المحاكاة الصامتة، والحركات والعرض الساكن، وأن يقتصر الكلام على الصيحات والهتافات. ولكن أهم ما في الأمر أنه أراد أن تحل اللغبة اليومية، غير البلاغية وغير الانفعالية، محل الوزن الجاف المتكلف المسمى بالوزن "السكندري Alexandrin". وقد كان في كل الأحوال يحاول أن يخفض النبرة العالية للتراجيديا الكلاسيكية، وأن يحد من مؤثراتها المسرحية المبالغ فيها، مسترشدًا في ذلك بالميل البورجوازي إلى ما هو مباشر، مألوف، مقرب إلى الإنسان. ولقد كان الرأى السائد عن الفن لدى الطبقة الوسطى، الذي كان الهدف الحقيقي في نظره هو تصوير الحاضر المباشر المكتفى بذاته، يسعى إلى أن يضفى على المسرح طابع العالم الأصغر المكتفى بذاته. وهذه النظرة تفسر أيضًا فكرة "الحائط الرابع" الوهمى، وهي الفكرة التي كان ديدرو أول من لمح إليها. صحيح أن العصور السابقة كانت تنظر إلى وجود المشاهدين في المسرح على أن له تأثيرًا معكرًا، ولكن ديدرو يذهب إلى حـد أنه يتمنى أن تؤدى المسرحيات كما لو لم يكن هناك جمهور حاضر على الإطلاق. ويمثل ذلك بداية عهد الإيهام الكامل في المسرح - أي الاستغناء عن العنصر التمثيلي وإخفاء الطابع الوهمي للعرض.

لقد كانت التراجيديا الكلاسيكية ترى الإنسان منعزلاً، وتصفه بأنه كائن عاقل مستقل، معتمد على ذاته، لا يتصل بالعالم المادى إلا اتصالاً خارجيًا، ولا يتأثر به مطلقًا فى أعماق نفسه. أما الدراما البورجوازية فتنظر إليه بوصفه جزءا من بيئته ومعتمدًا عليها، وتصوره كائنًا يتحكم فيه الواقع العينى ويسيطر عليه، بدلاً من أن يتحكم هو فى ذلك الواقع، كما هى الحال فى التراجيديا الكلاسيكية. ولم تعد البيئة مجرد خلفية وإطار خارجى، بل أصبحت الآن تقوم بدور إيجابى فى تشكيل المصير الإنسانى. وأصبحت الحدود بين العالم الداخلى والخارجى، وبين البروح والمادة، مرنة، وأخذت تختفى تدريجيًا، بحيث أصبحت كمل الأفعال والقرارات والمشاعر تنطوى آخر الأمر على عنصر خارجى ومادى، أعنى على شىء لا يرجع أصله إلى الذات، ويجعل الإنسان يبدو نتاجًا لواقع لا عقل له ولا روح. ولا

يمكن أن يبرد الدراميا إلى مقبولات المكنان والبزمان الحقيقيين، أو أن يجعبل نمو الشخصيات ناتجًا عن بيئتها المادية، إلا مجتمع فقد إيمانه بضرورة الفوارق الاجتماعية، وبأن هذه الفوارق نتيجة حكمة إلهية، وبأن لها ارتباطًا بالفضيلة والقيمة الشخصية — أعنى مجتمعًا يشعر بالقوة المتزايدة يوميًا للمال، ويرى أن الناس لا يصبحون إلا ما تجعلهم إياه الظروف الخارجية، وإن كان مع ذلك يؤكد دينامية المجتمع البشرى، ما دام يدين لهذه الدينامية بارتقائه الخاص، أو يمنى نفسه بأنها ستؤدى إلى ارتقائه. وأوضح مظهر لقوة تأثير العوامل الاجتماعية في هذه النزعة الماديـة والطبيعـية، هـو رأى ديـدرو في شخصيات الدراما – أعنى النظرية القائلة إن المركز الاجتماعي للشخصيات له قدر من الحقيقة والأهمية يفوق تكوينها الشخصيي والروحي، وأن مسألة كبون مهنة الشخص قاضيًا أو موظفًا أو تاجرًا أهم بكثير من مجموع صفاته الشخصية. ويرجع أصل هذه النظرية بأكملها إلى الافتراض القائل أن المشاهد حين يرى طبقته الخاصة تصور على المسرح، ويكون عليه أن يعترف بأنها طبقته إذا كان منطقيًا، يكون تخلصه من تأثير أصعب كثيرًا منه حين يرى طباعه الشخصية الخاصة وحدها وهي تصور، إذ تكون له في هذه الحالة الأخيرة حرية إنكار طباعه هذه إذا شاء(١). فسيكولوجية دراما النزعة الطبيعية، التي تفسر فيها الشخصيات بوصفها ظواهر اجتماعية، يرجع أصلها إلى هذا الميل الذي يشعر به المشاهد نحو التوحيد بين ذاته وبين أقرانه في المجتمع. على أنه، مهما كانت الحقيقة الموضوعية لتفسير الشخصيات هذا في المسرحية، فإنه حين يرفع إلى مرتبة المبدأ الوحيد، يؤدى إلى تزييف للحقائق. فالافتراض القائل أن الرجال والنساء ليسوا إلا كائنات اجتماعية، يؤدي إلى صورة للتجربة لا تقل بعدا عن الموضوعية عن الرأى القائل إن كل شخص فرد لا نظير له ولا قرين. فكلا الرأيين يؤدى إلى تنميق للواقع وصبغ له بالصبغة الرومانتيكية، ولكن يلاحظ من جهة أخرى أن المفهوم السائد في أي عصر معين عن الإنسان يخضع دون شك لعوامل اجتماعية، وأن مسألة ما إذا كان الإنسان يصور على أنه شخصية مستقلة أساسًا، أو على أنه ممثل

<sup>(1)</sup> Diderot: "Etretiens sur le fils naturel", Oeuvres, 1875 - 7, VII-P. 150.

لطبقة، تتوقف فى كل عصر على الموقف الاجتماعي والغايات السياسية للمدافعين عن الثقافة فى ذلك العصر. فحين يكون الجمهور راغبًا فى أن تؤكد الأصول الاجتماعية والخصائص الطبقية عند تصوير الإنسان، يكون ذلك على الدوام دليلاً على أن هذا المجتمع قد أصبح لديه وعنى طبقى، سواء أكان هذا الجمهور أرستقراطيًا أم من الطبقة الوسطى. وفى هذه الحالة لا يكون من المهم على الإطلاق أن يكون الأرستقراطى مجرد أرستقراطى فحسب، والبورجوازى مجرد بورجوازى فحسب.

إن الفهم الاجتماعي والمادي للإنسان، الذي يجعله يبدو مجرد نتاج لبيئته، ينطوى على نوع جديد من الدراما، مختلف تمامًا عن التراجيديا الكلاسيكية. فهو لا يدل على هبوط مكانة البطل فحسب، بل إنه يجعل نفس إمكان الدراما بالمعنى القديم أمرًا مشكوكًا فيه، مادام يحرم الإنسان من كل استقلال ذاتي، وبالتالي يجعله غير مسئول، إلى حد ما، عن أفعاله. ذلك لأنه إذا كانت النفس الإنسانية مجرد ساحة تتقاتل فيها قوى متصارعة مجهولة الأصل، فما الذي يمكن أن يكون هو ذاته مسئولاً عنه حينئذ؟

من الواضح أن التقدير الأخلاقي للأفعال لابد أن يفقد كل دلالة له، أو يصبح على الأقل شيئًا مشكوكًا فيه إلى حد بعيد، وتنحل أخلاقيات الدراما إلى مجرد علم نفس وتحليل للدوافع الأخلاقية فحسب. ذلك لأنه في حالة الدراما التي يسود فيها قانون الطبيعة ولا شيء غيره، لا يمكن أن يكون الأمر متعلقًا بأى شيء سوى تحليل الدوافع وتتبع الطريق النفساني الذي حقق البطل صنيعه في نهايته. وهنا يكون الأمر متعلقًا بمشكلة الإثم التراجيدي بأسرها. أما مؤسسو الدراما البورجوازية فقد رفضوا التراجيديا، لكي يجدوا في الدراما مكانًا للإنسان الذي كان إثمه مضادًا للإثم التراجيدي، إذ أن الواقع اليومي يتحكم فيه، أما خلفاؤهم فقد أنكروا وجود الإثم ذاته، لكي ينقذوا التراجيديا من الدمار. فالرومانتيكيون قد حذفوا مشكلة الإثم حتى من تفسيرهم للتراجيديا السابقة عليهم، وبدلاً من أن يتهموا البطل مشكلة الإثم حتى من الإنسان الأعلى الذي تظهر عظمته في قبوله لمصيره. وهكذا طل بطل التراجيديا الرومانتيكية منتصرًا في هزيمته، وكان يتغلب على مصيره ظل بطل التراجيديا الرومانتيكية منتصرًا في هزيمته، وكان يتغلب على مصيره

المعاكس بأن يجعل منه الحل الحتمى الشامل للمشكلة التي تواجهه بها حياته. ومن هنا رأينا أمير هومبرج Homburg ، عند كلايست، يتغلب على خوفه من الموت، وبذلك يقضى على ما يبدو في مصيره من تخبط ونقص، وذلك بمجرد أن أصبح في يده التحكم التام في حياته. فهو يحكم على نفسه بالموت، لأنه يرى في ذلك الحل الوحيد للموقف الذي وجد نفسه فيه. وفي قبوله لحتمية المير، واستعداده للتضحية بنفسه، بل في اغتباطه لذلك، يكمن انتصاره في الهزيمة، وهو انتصار الحرية على الضرورة. أما أنه لا يجد من الضروري، في النهاية، أن يموت على الإطلاق، فهو أمر يتمشى مع حالة التسامي والروحانية التي تسر بها التراجيديا. والواقع أن الاعتراف بالإثم، أو بما تبقى منه، أي الصراع الناجح من أجل الخروج من ظلمات الوهم إلى نور العقل الوضاح، يعادل بالفعل التوبة وإرجاع الأمور إلى نصابها. فالحركة الرومانتيكية ترجع الإثم التراجيدي إلى النية المتعمدة للبطل، وإلى مجرد إرادته الشخصية ووجوده الفردى، الذي يتمرد على الوحدة الأصلية للوجود كله. وتبعًا لتفسير هيبل Hebbel لهذه الفكرة، فليس من الضرورى أبدًا أن يسقط البطل نتيجة لفعل خير أو شرير. فالمفهوم الرومانتيكي للتراجيديا، الذي يفضي إلى تأليه البطل، بعيد كل البعد عن ميلودرامات ليلو Lillo وديدرو، ولكنه كان يغدو مستحيلاً بدون عملية المراجعة التي أعاد بها أول المؤلفين الدراميين البورجوازيين النظر في مشكلة الإثم.

ولقد كان هيبل يدرك تمامًا الخطر الذى يهدد الدراما من جراء أيديولوجية الطبقة الوسطى، ولكنه لم يكن غافلاً عن الإمكانات الدرامية الجديدة التى تنطوى عليها حياة الطبقة الوسطى، وهو فى ذلك كان مختلفًا عن أنصار الكلاسيكية الجديدة. فقد كانت العيوب الشكلية لتحول الدراما نحو الاتجاه النفسانى واضحة: إذ أن السلوك التراجيدى كان فى الدراما اليونانية ظاهرة غامضة لا تفسر ولا تعقل، وكذلك كان عند شيكسبير وفى الدراما الكلاسيكية الفرنسية إلى حد ما. وكان التأثير المفجع لهذا السلوك راجعًا، قبل كل شىء، إلى عجز العقل عن الإحاطة به. أما اتجاد الدوافع النفسية الجديد فقد أضفى عليها طابعًا بشريًا، وأصبح التعاطف مع الشخصيات الموجودة على خشبة المسرح أيسر على الجمهور، كما أراده ممثلو الدراما

المنزلية أن يكون. على أن خصوم الدراما المنزلية، حين كانوا يبدون أسفهم على فقدان مظاهر الرعب والمفاجأة والحتمية التي تنطوى عليها التراجيديا، كانوا ينسون أن التأثير اللاعقلى للتراجيديا لم يضع نتيجة لاستحداث اتجاه الدوافع النفسية، وأن المضمون اللاعقلى للتراجيديا كان قد فقد تأثيره قبل أن تظهر لأول مرة الحاجة إلى هذا النوع من الدوافع. والخطر الأكبر الذي كان يهدد الدراما، من حيث هي شكل فني، نتيجة لاتجاه الدوافع النفسية والذهنية هو فقان بساطتها، وطابعها الذي تغلب عليه الصبغة المباشرة، الصارخة في واقعيتها، والذي كان "المسرح الجيد"، بالمعنى القديم، مستحيلاً بدونه. فقد أخذت المعالجة الدرامية تزداد على الدوام توغلاً في العالم الباطن، واصطباغًا بالصبغة العقلية، وابتعادًا عن المؤثرات المجماهيرية. ولم يقتصر فقدان التحدد الواضح المالم على الأحداث والأساليب المتبعة على المسرح، بيل لقد امتد إلى الشخصيات ذاتها، فأصبحت أغنى ولكن أقبل وضوحًا، وأقرب إلى الحياة ولكن أصعب فهمًا، وأبعد عن الطابع المباشر بالنسبة إلى الجمهور، كما أخذت تزداد صعوبة إرجاعها إلى صيغة ذات وضوح مباشر. ولكن عنصر الصعوبة هذا هو بعينه الذي تكمن فيه الجاذبية الكبرى للدراما الجديدة، وإن

لقد كانت الشخصيات المفتقرة إلى تحدد الملامح تشتبك فى خلافات غامضة، ومواقف لا يلقى فيها الضوء على الشخصيات المتعارضة، ولا على المشكلات التى تشغلها. وكان أهم العوامل التى تحكمت فى هذا الافتقار إلى التحدد هو الأخلاق البورجوازية، بما فيها من شمول وتسامح، وهى الأخلاق التى حاولت كشف الظروف التى تبرر الإثم وتخففه، وكانت تدافع عن الرأى القائل أن "فهم كل شىء يعنى اغتفار كل شىء". ففى الدراما القديمة كان يسود معيار واحد متجانس للقيم الأخلاقية، يقبله حتى الأشرار والأنذال(۱)، أما بعد أن أسفرت الثورة الاجتماعية عن نسبية أخلاقية، فإن المؤلف الدرامى كثيرًا ما كان يتأرجح بين أيديولوجيتين، ويترك المشكلة الحقيقية بلاحل، مثلما ترك جوته، مثلاً. الصراع بين تاسو وأنطونيو دون أن يستقر فيه على موقف نهائى. فكون الدوافع والذرائع

<sup>(1)</sup> Georg Lukács: "Zur Soziologie des Dramas." Archiv f. Soziawiss. u. Sozialpolitik, 1914, vol. 38, PP. 330 ff.

أصبحت الآن موضوعًا للمناقشة، هو عامل أضعف عنصر الحتمية في الصراع الدرامي، ولكن حيوية الديالكتيك الدرامي عوضت ذلك الضعف، بحيث لم يعد من الممكن القول أن التأثير الوحيد للنسبية الأخلاقية في الدراما المنزلية كان تأثيرًا هادمًا للقالب الدرامي. والواقع أننا لو نظرنا إلى الأخلاق البورجوازية في مجموعها، لما وجدناها أقل خصوبة من الوجهة الدرامية من الأخلاق الإقطاعية الأرستقراطية في التراجيديا القديمة. ذلك لأن هذه الأخيرة لم تكن تعرف واجبات سوى تلك التي يدين بها المرء للسيد الإقطاعي وللشرف، وكانت تكشف لنا عن منظر رائع لصراعات تثور فيها شخصيات قوية عنيفة على نفسها وعلى بعضها البعض. أما الدراما المنزلية فقد اكتشفت الواجبات التي يدين بها المرء للمجتمع(١١)، ووصفت ذلك الكفاح من أجل الحرية والعدالة، الذي يمارسه أناس تكبلهم، من الوجهة المادية، قيود أعظم، ولكنهم مع ذلك أحرار وشجعان من الوجهة الروحية — وهو صراع قد يكون أضعف في طابعه المسرحي، ولكنه في ذاته لا يقل درامية عن المنازعات الدموية للتراجيديا البطولية. غير أن نتيجة هذا الصراع ليست حتمية بقدر ما كانت من قبل، حين كانت الأخلاق البسيطة، أخلاق الولاء الإقطاعي والبطولة الفروسية لا تسمح بأى مهرب، أو بأى حل وسط، أو بأى موقف "يجمع بين هذا وذاك". والحق أنه لا شيء يصف النظرة الأخلاقية الجديدة أفضل من كلمات لسنج في "ناتان الحكيم Nathan der Weise": "لا ينبغي أن يلزم أي إنسان بشيء" وهي كلمات لا تعنى بالطبع أن الإنسان ليس عليه واجبات على الإطلاق، بل تعنى أنه حر داخليًا، أي أنه حر في اختيار وسائله، وهو ليس مسئولاً عن أفعاله إلا أمام نفسه. لقد كانت الدراما القديمة تؤكد الروابط الداخلية، والدراما الجديدة تؤكد الروابط الخارجية، ولكن على الرغم من أن هذه الروابط الأخيرة قاهرة في ذاتها، فإنها تطلق العنان بحرية كاملة للحدث الدرامي المرتبط بها. وهكذا يقول جوته في مقال لـ بعنوان شيكسبير ولا نهاية": "إن التراجيديا القديمة ترتكز على واجب أخلاقي لا مفر منه .. وكل واجب طاغ .. أما الإرادة فهي حرة .. إنها إله العصر.. والواجب الأخلاقي يجعل التراجيديا عظيمة قوية، بينما الإرادة تجعلها ضعيفة واهنة". هنا يتخذ جوته وجهة نظر محافظة، ويقدر الدراما على أساس مبدأ

<sup>(1)</sup> A. Eloesser, Op. cit., P. 13 Paul Ernst: Ein Credo, 1912, I, P. 102.

التضحية بالنفس، وهو المبدأ القديم شبه الدينى، بدلاً من أن يقدرها على أساس مبادى، صراع الإرادة والضمير، وهو الصراع الذى تطورت إليه الدراما. فهو ينعى على الدراما الحديثة أنها تمنح البطل من الحرية أكثر مما ينبغى، أما النقاد المتأخرون فكثيرًا ما كانوا يقعون فى الخطأ المضاد، ويتصورون أن حتمية دراما النزعة الطبيعية تجعل أية مسألة متعلقة بالحرية، وبالتالى بالصراع الدرامى، مستحيلة، وغاب عنهم أنه لا أهمية على الإطلاق، من وجهة نظر البناء الدرامى، للأصل الذى نشأت منه الإرادة، أو للدوافع الموجهة لها، أو للعنصر "الذهنى" والعنصر "الذهنى" فيها، ما دام هناك صراع درامى يدور فى كلتا الحالتين (١).

ويقدم هؤلاء النقاد تفسيرًا للمبدأ الذي يضعونه في مقابل إرادة البطل يختلف كل الاختلاف عن تفسير جوته، إذ أن كلا من الطرفين يقول بنوع مختلف تمامًا من الضرورة. فجوته ينصب تفكيره على نقائض الدراما القديمة، وعلى الصراع بين الواجب والعاطفة، والولاء والحب، والاعتدال والإغراق، ويأسف لأن قوة مبادى النظام الموضوعية قد تضاءلت في الدراما الحديثة، بالقياس إلى مبادى الذاتية. وفيما بعد أصبحت الضرورة تعنى عادة قوانين الواقع التجريبي، ولاسيما قوانين البيئة المادية والاجتماعية، التي اكتشف القرن الثامن عشر حتميتها. وعلى ذلك فهناك في واقع الأمر ثلاثية أمور مختلفة في هذا الصدد: رغبة، وواجب، وقهر. ففي الدراما الحديثة أصبحت الميول الفردية تواجمه مجالين موضوعيين مختلفين للواقع: مجالا معياريًا أخلاقيًا، ومجالاً ماديًا واقعيًا. ولقد كانت المثالية الفلسفية تصف مطابقة التجربة للقانون بأنها عرضية، على عكس المعايير الأخلاقية التي كانت لها صحة شاملة، وتعشيًّا مع هذه المثالية كانت النظرية الكلاسيكية الحديثة ترى أن سيطرة الظروف المادية في الحياة على الدراما هي أمر يحط من قدرها. ولكن الاعتقاد بأن اعتماد البطل على بيئته المادية يقضى على كل صراع درامي. وكل تأثير تراجيدي، ويجعل نفس إمكان الدراما الحقيقية أمرًا مشكوكًا فيه هـذا الاعتقاد لا يعدو أن يكون مظهرًا من مظاهر التحيز لدى المثالية الرومانتيكية. غير أن من الصحيح، مع ذلك، أن الطابع التوفيقي لأخلاق الطبقة الوسطي، ونظرتها غير التراجيدية إلى الحياة، أدت إلى جعل العالم الحديث يقدم للتراجيديا

<sup>(1)</sup> Cf. G. Lukâcs: loc. Cit., P. 343.

مادة أقل مما كانت تقدمه العصور السابقة. فالجمهور البورجوازى الحديث يجب أن يشاهد مسرحيات لها "نهاية سعيدة" أكثر مما يجب أن يشاهد تراجيديات عظيمة مفعمة بالألم، وهو لا يشعر، كما يلاحظ هيبل فى مقدمته لمسرحية "مريم المجدلية Maria Magdalena ، بفارق حقيقى بين التراجيديا والحزن. فهو، ببساطة، لا يفهم أن الحزين ليس تراجيديا ، وأن التراجيدي ليس حزينا.

لقد كان القرن الثامن عشر يحب المسرح، وكان فترة خصبة إلى حد غير عادى في تاريخ الدراما، ولكنه لم يكن عصرا تراجيديا، ولم يكن عصرًا رأى مشكلات الحياة الإنسانية على صورة أضداد لا يمكن التوفيق بينها. إن العصور الكبرى للتراجيديا هي تلك التي تحدث فيها قلاقل اجتماعية مخربة، وتفقد فيها طبقة حاكمة سلطتها ونفوذها فجأة. والصراعات التراجيدية تدور عادة حول القيم التي تكون الأساس الأخلاقي لسلطة هذه الطبقة، كما أن النهاية المدمرة للبطل ترمز للنهاية المدمرة التي تهدد الطبقة بأسرها وتعبر عنها. وقد أنتجت التراجيديا اليونانية، والدراما الإنجليزية والأسبانية والفرنسية فيي القرنين السادس عشر والسابع عشر، في فترات أزمة كهذه، وهي ترمز إلى المصير التراجيدي (الأسيان) لطبقاتها الأرستقراطية. وتعمل الدراما على صبغ انهيار هذه الطبقات بصبغة بطولية مثالية، تمشيًا مع وجهة نظر جمهور كان معظمه لا يزال يتألف من أفراد الطبقة المنهارة ذاتها. وحمتى في حالة الدراما الشيكسبيرية، التي لم تكن هذه الطبقة هي الغالبة على جمهورها، ولم يكن الشاعر فيها ينحاز إلى صف الطبقة الاجتماعية المهددة بالفناء، كانت التراجيديا تستمد وحيها، وفهمها للبطولة، وفكرتها عن الضرورة، من إدراك مصير الطبقة الحاكمة السابقة. وعلى عكس هذه العصور، نجد أن الفترات التي كانت تتولى زمام المبادرة في الشئون الثقافية فيها طبقة اجتماعية تؤمن بانتصارها النهائي، لم تكن ملائمة للدراما التراجيدية. فتفاؤلها وإيمانها بقدرة العقبل والحبق عبلى بلوغ النصر، يحبول دون انتهاء الحبوادث الدرامية إلى نتيجة تراجيدية، أو يعمل على جعل الضرورة التراجيدية مجرد عرض تراجيدي، والإثم التراجيدي مجرد هفوة تراجيدية. والفارق بين تراجيديات شيكسبير وكورني، من جهة، وتراجيديات لسنج وشيلر، من جهة أخرى، هو أن انهيار البطل يمثل في الحالة الأولى ضرورة عليا. وفي الحالة الثانية مجرد ضرورة تاريخية. فهاملت أو أنطونيو محتم عليهما أن ينهارا في أي نظام اجتماعي يمكن تصوره، أما أبطال

لسمج وشيلر، مثل سارا سامبسن وأميليا جالوتي، وفرديناند ولويز، وكارلوس وبوزا، فمن المكن أن يكونوا سعداء راضين في أى مجتمع آخر وأى عصر آخر فيما عدا مجتمعهم وعصرهم، أي فيما عدا المجتمع الذي ينتمي إليه مبدع هذه الشخصيات وعصره. ومع ذلك فمن المؤكد أن العصر الذي يرى أن الشقاء البشرى خاضع لعوامل تاريخية، ولا يـراه مصيرًا حتميًا لا مهـرب مـنه، يمكنه أن ينتج تراجيديات، بل وتراجيديات هامة. ومع ذلك فإن مثل هذا العصر لن يقول آخر كلماته وأعمقها عن طريق التراجيديا. وعلى ذلك فقد يكبون من الصحيح أن "كل عصر ينتج النوع الخاص به من الضرورة، وبالتالي من التراجيديا"(١)، ومع ذلك فإن النوع الفني المميز لعصر التنوير لم يكن التراجيديا وإنما الرواية. ففي عصور التراجيديا كان ممثلو النظم القديمة يحاربون أماني جيل جديد ونظرته إلى العالم، أما في العصور التي تسودها الدراما غير التراجيدية، فإن جيلاً جديدًا يحارب النظم القديمة. وبطبيعة الحال فإن النظم القديمة يمكنها أن تحطم الفرد الواحد بقدر ما يمكن أن يقضى عليه ممثلو عالم جديـد. غيير أن الطبقة الـتي تؤمن بأن لها النصر النهائي، تنظر إلى تضحيتها على أنها ثمن للنصر، على حين أن الطبقة الأخرى، التي تشعر باقتراب دمارها المحتوم، ترى في المصير التراجيدي لأبطالها علامة على النهاية المقبلة للعالم وعلى أفول الآلهة. فالضربات الهدامة للمصير الأعمى لا تقدم إرضاء للطبقة الوسطى المتفائلة التي تؤمن بانتصار قضيتها، بل أن الطبقات-المنهارة في العصور التراجيدية هي وحدها التي تجد عزاء في الفكرة القائلة أن كل ما في هذا العالم من أمور عظيمة نبيلة مكتوب عليها الفناء، وهي وحدها التي تود أن تضع هذا الفناء في ضوء يغير هيئته وطبيعته. ومن الجائز أن الفلسفة الرومانتيكية في التراجيديا بتأليهها للبطل المضحى بذاته، كانت، منذ ذلك الوقت المبكر، نذيرًا بانحلال البورجوازية. وعلى أية حال فإن الطبقة الوسطى لن تنتج دراما تراجيدية يقبل فيها المصير باستسلام إلا حين تشعر بأنها مهددة بفقدان حياتها ذاتها، وعندئذ سترى لأول مرة، كما في مسرحية أبسن، القدر وهو يدق الباب متخذًا شكلاً مهددًا بالخطر، هو شكل الشباب الظافر.

<sup>(1)</sup> A. Eloesser, Op. cit., P. 215.

إن أهم فارق بين التجربة التراجيدية في القرن التاسع عشر وبين تجربة العصور الأسبق منه هو أن الطبقة الوسطى الحديثة، على خلاف الطبقات الأرستقراطية القديمة، لم تكن تشعر بنفسها مهددة من الخارج فحسب. فقد كانت هذه طبقة مؤلفة من عناصر بلغت من التضاد وتعدد الأشكال حدا بدت معه مهددة بخطر الانحلال منذ البداية. فهي لم تكن تضم فقط عناصر منحازة إلى الجماعات الرجعية، وعناصر أخرى كانت تشعر بالتضامن مع المستويات الدنيا للمجتمع، بل كانت تضم أيضًا الطبقة المثقفة التي لا توجد لها جذور اجتماعية، والتي كانت تغازل الطبقات العليا تارة، والطبقات الدنيا تارة أخرى، ومن ثم كانت تدافع أحيانًا عن أفكار الرومانتيكيين المعادين للثورة وللعقلانية، وتنادى أحيانًا أخرى بحالة من الـثورة الدائمة. وفي كلتا الحالتين كانت تثير في ذهن الطبقة الوسطى شكوكا حول نفس حقها في الوجود، وحول إمكان دوام نظامها الاجتماعي. وقد استحدثت طبقة المثقفين موقفًا "فوق البورجوازي" من الحياة - أعنى شعورا واعيًا بأن الطبقة الوسطى قد خانت مثلها العليا الأصلية، وأن عليها الآن أن تقهر ذاتها وتناضل في سبيل بلوغ نزعة إنسانية تسرى على نحو شامل. ويمكن القول على وجه الإجمال أن هذه الميول "فوق البورجوازية" كان لها أصل مضاد للبورجوازية. ولقد كان التطور الذي مر به جيته وشيلر وكثير غيرهما من الكتاب، ولاسيما في ألمانيا، منذ بداياتهم الـ ثورية حـتى موقفهم المحافظ المتأخر، الذي كان مضادا للثورة في كثير من الأحيان - كان هذا التطور متمشيًا مع الحركة الرجعية في الطبقة المتوسطة ذاتها، ومع خيانتها لمبادىء عصر التنوير. فلم يكن الكتاب إلا متحدثين بلسان جمهورهم. ولكنهم كثيرًا ما كانوا يتسامون بالمعتقدات الرجعية لقرائهم، ولما كان ضميرهم أقل يقظة، وكان لديهم استعداد أعظم للادعاء والزيف، فقد تظاهروا بأن لديهم مثلاً عليا أسمى، أي مثلاً عليا "فوق البورجوازية"، مع أنهم كانوا قد انحدروا في الواقع إلى مستوى متخلف عن البورجوازية ومضاد لها. وقد أدت نفسية الكبت والتسامي هذه إلى خلق بناء يبلغ من التعقد حدا يصعب معه في كثير من الأحيان التمييز بين الاتجاهات المختلفة في داخله. مثال ذلك أنه أمكن إثبات أن مسرحية شيلر "المؤامرة والحب Kabale und Liebe"، تضم ثلاثة أجيال مختلفة، وبالتالي ثلاث

أيديولوجيات متقاطعة فيما بينها : هي الأيديولوجية السابقة على البورجوازية في دوائر البلاط، والأيديولوجية البورجوازية في أسرة لويـزة، والأيديولوجـية "فوق البورجوازية لفرديناند(١). ولكن العالم فوق البورجوازي هنا لا يختلف عن العالم البورجوازي إلا في ازدياد اتساع أفقه وانعدام تحيزه. وتتخذ العلاقة بين الاتجاهات الـثلاثة طابعًا أشد تعقيدًا بكثير في عمل مثل "دون كارلوس"، الذي تتيم له فلسفته "فوق البورجوازية" أن يفهم فيليب، بل أن يتعاطف إلى حد ما مع الملك "التعس". ومجمل القول أنه أصبح من الأصور المتزايدة الصعوبة التأكد مما إذا كانت الأيديولوجية "فوق البورجوازية" للكاتب الدرامي تناظر ننزوعًا تقدميًا أم ننزوعًا رجعيًا، ومما إذا كان الأمر متعلقًا بانتصار للطبقة الوسطى على ذاتها، أو بتخليها عن ذاتها فحسب. وأيًا كان الأمر، فقد أصبحت الهجمات على الطبقة الوسطى سمة أساسية مميزة للدراما البورجوازية، وأصبح من الشخصيات الثابتة المتكررة فيها. شخصية المتمرد عملى الأخسلاق وطريقة الحياة البورجوازية، المحتقر لتقاليد البورجوازية وضيق أفقها الذي يتسم بالنفاق الكاذب. وإنه لمما يلقي ضوءا وضاحًا إلى حد غير عادى على ظاهرة التباعد التدريجي للأدب الحديث عن الطبقات المتوسطة، أن نختبر التحولات التي طرأت على هذه الشخصية منذ أيام "العاصفة والاندفاع Sturm und Drang" حتى ابسن وشو. ذلك لأن هذه الشخصية لا تمثل نمط الثائر التقليدي على النظام الاجتماعي السائد، وهو النمط الذي كان أساسيًا في الدراما في جميع العصور، كما أنها ليست مجرد نوع من التمرد على الحاكم المسيطر في فترة معينة، بل أنها تمثل هجومًا عينيًا متسقًا على البورجوازية، وعلى أساس وجودها الروحي، وادعائها أنها تمثل معيارًا أخلاقيًا يسرى على نحو شامل. ومجمل القول أننا هنا نجد أنفسنا إزاء نوع أدبى كان في البداية من أقوى أسلحة الطبقة الوسطى، ثم تحول إلى أداة من أخطر أدوات اغترابها عن ذاتها وضياع روحها المعنوية.

<sup>(1)</sup> Fritz Breuggemann: "Der Kampf um die buergerliche Welt – und Lebensanschauung i. d. deutschen Lit. d. 18. Jahrh." Deutsche Vierteljahrsshr. F. Literaturwiss. u. Geistesgesch.: III/ I, 1925.

## الفصل الرابع ألمانيا وعصر التنوير

كانت الحركة الرومانتيكية في القرن الثامن عشر، في جميع أرجاء أوروبا، ظاهرة شديدة التعقد والتضارب من وجهة النظر الاجتماعية. فهي تمثل من جهة استمرارًا، واكتمالاً، لتحرر الطبقة الوسطى، الذي بدأ في عصر التنوير؛ كما أنها كانت تعبيرًا عن نزعة انفعالية سوقية، وبالتالي كانت عكس النزعة العقلية المتقشفة الهادئة التي كانت تتسم بها المستويات العليا للمجتمع. ولكنها كانت من جهة أخرى تمثل رد فعل هذه المستويات العليا ذاتها على المؤثرات الهدامة للعقلانية، وعلى الاتجاهات الإصلاحية لعصر التنوير. وقد نشأت في مبدأ الأمر بين القطاعات الوسطى العريضة للبورجوازية، التي لم تكن قد تأثرت بعصر التنوير إلا تأثرًا سطحيًا، وبين ذلك القطاع الذي كان ينظر إلى عصر التنوير على أنه لا يزال مرتبطًا على نحو أوثق مما ينبغي بالثقافة الكلاسيكية القديمة؛ ولكنها أصبحت بالتدريج صفة لتلك الطبقات التي كانت تستخدم الاتجاهات الانفعالية للعصر في سبيل بلوغ غاياتها المضادة للعقلانية، الرجعية من الوجهة الاجتماعية والسياسية. ولكن، على حين أن الطبقة الوسطى في فرنسا وإنجلترا ظلت واعية تمامًا بمركزها في المجتمع ولم تتخل أبدًا بصفة نهائية عن إنجازات عصر التنوير، فإن الطبقة الوسطى الألمانية قد خضعت لسيطرة اللاعقلانية الرومانتيكية قبل أن تنتقل منها إلى المدرسة العقلانية. وليس معنى ذلك أن العقلانية من حيث هي مذهب لم يكن لها أنصار في ألمانيا، بل أن أنصارها داخل الجامعات الألمانية كانوا في الواقع يدافعون عنها بقوة تفوق تلك التي كان يدافع بها عنها أي مصدر آخر، ولكن مما له دلالته أنها ظلت مجرد مذهب، وظلت من اختصاص الباحثين المحترفين والشعراء الأكاديميين. ففي ألمانيا لم تتغلغل العقلانية أبدًا تغلغلاً تامًا في الحياة العامة، أو في التفكير السياسي والاجتماعي للجماهير العريضة، أو في نظرة الطبقات الوسطى إلى الحياة. ومن المؤكد أن ألمانيا كانت تستطيع أن تفخر بأنها أنتجت عددا من أشهر ممثلي عصر التنوير، كان أعظمهم لسنج، الذي ربما كان أكثر الشخصيات أصالة وجاذبية في الحركة بأسرها. غير أن المؤيدين لأفكار عصر التنوير ببصيرة نفاذة وثبات على المبدأ كانوا دائمًا استثناء بين المثقفين. أما أغلبية الطبقة الوسطى والمثقفين فكانت عاجزة عن إدراك دلالة عصر التنوير في علاقته بمصالحها الطبقية الخاصة، وكان من السهل تقديم صورة مشوهة عن الحركة لها، وإظهار حدود العقلانية وعيوبها بصورة ساخرة. وبطبيعة الحال، فليس من الواجب أن نتصور العملية على أنها نوع من المؤامرات كان الكتاب يقومون فيها بدور المأجورين والصنائع للسياسيين القائمين بالحكم. فمن الجائز أن المسيطرين الحقيقيين على الرأى العام لم يكونوا هم ذاتهم يعترفون لأنفسهم بحدوث تزييف أيديولوجي للحقائق، وعلى أية حال فإن القادة العقليين للطبقات المتوسطة لم يكونوا يحسون على الإطلاق بأنهم يشتركون في عملية تزييف، ولا كانوا يشعرون من بعيد بأن في العملية بأسرها أي نوع من الغش أو الخيانة.

ولكن، كيف ظهر هذا الوعى الكاذب، وهذه السذاجة السياسية لطبقة المثقفين، التي أدت آخر الأمر إلى المأساة الألمانية؟ ولماذا لم تستطع الطبقات المتوسطة الألمانية أن تستوعب أبدًا روح عصر التنوير، ولماذا أخفقت الطبقة المثقفة ذات العقلية التقدمية والوعى الطبقى كل هذا الإخفاق بوصفها وحدة اجتماعية متماسكة؟ إن في استطاعتنا أن نصف التنوير بأنه المدرسة الابتدائية السياسية للطبقة الوسطى الحديثة، وهي المدرسة التي لا يمكن أن يفهم بدونها الدور الذي قامت به في التاريخ الثقافي للقرنين الماضيين. ولقد كانت نكبة ألمانيا أنها لم تحضر هذه المدرسة في الوقت المناسب، وعجزت فيما بعد عن تعويض الوقت الضائع. وعندما أصبح التنوير هو الحركة الثقافية الرئيسية في أوروبا، لم تكن الطبقة المثقفة الألمانية قد بلغت بعد من النج ما يتيح لها الإسهام فيه، وفيما بعد لم يعد من السهل إغفال حدود الحركة وتحيزاتها. وبطبيعة الحال فإن تخلف الطبقة المثقفة الألمانية ليس تنفسيرًا، بل أن من الواجب أولاً أن يفسر هذا التخلف ذاته. ففي خلال القرن السادس عشر كانت الطبقات المتوسطة الألمانية قد فقدت نفوذها الاقتصادي

والسياسي، الذي كان في صعود مطرد منذ نهاية العصور الوسطى، وبالتالي فإنها فقدت أهميتها في المجال الثقافي بدوره. فقد كانت التجارة الدولية قد تحولت من البحر المتوسط إلى المحيط الأطلسي، وحلت المراكز التجارية الهولندية والإنجليزية محل عصبة هانسا(١) ومدن ألمانيا الشمالية، كما تدهورت المدن الألمانية الجنوبية، ولاسيما أوجسبرج Augsburg وراتسبون وأولم، التي كانت عندئذ المراكز الرئيسية للثقافة الألمانية، في نفس الوقت الذي قطع فيه الأتراك طرق المواصلات على المراكز الإيطالية التجارية. وكان هذا التدهور للمدن الألمانية يعنى تدهورًا للطبقات المتوسطة الألمانية؛ فلم يعد الأمراء يأملون أو يخشون منها شيئًا. صحيح أن سلطة الأمراء كانت قد اكتسبت قوة كبيرة في الغرب منذ نهاية القرن السادس عشر، وحدثت عملية اصطباغ جديد بالصبغة الأرستقراطية، ولكن الملكيات الغربية استمدت من البورجوازية جـزاً من أنصارها في الصراع ضد طبقة النبلاء الإقطاعية، أما عن طبقة النبلاء ذاتها، فإنها إما قد تخلت تمامًا عن التجارة والصناعة للطبقات المتوسطة. كما حدث في فرنسا، وإما تحالفت معها لكي تفيد من الازدهار الاقتصادي إلى أقصى حد، كما حدث في إنجلترا. أما الأمراء الألمان، الذين كانوا يسيطرون على البلاد بلا منازع بعد قمع ثورات الفلاحين، فقد وجدوا أن التهديد الحقيقي لسيادتهم لا يكمن في طبقة النبلاء، التي كانوا هم أنفسهم منتمين إليها، والتي كانوا يدافعون عن سياستها أمام الإمبراطور، بل كان هذا التهديد يأتى في نظرهم من جانب الفلاحين والطبقات المتوسطة. فقد كان الأمراء الإقليميون الألمان، على خلاف الملوك الفرنسيين أو الإنجليز، من كبار ملاك الأرض، ذوى المصالح الإقطاعية الأساسية، ولم يكونوا شديدي الحرص على رخاء البورجوازية والفلاحين. وأدت حرب الأعوام الثلاثين إلى انهيار التجارة الألمانية انهيارًا تامًا، وتحطيم المدن الألمانية اقتصاديًا وسياسيًا(٢). كما أدى صلح وستفاليا إلى دعم النزعة الانقسامية في ألمانيا. وأكد سلطة الأمراء الإقليميين، فكان بذلك يبارك أوضاعًا يمكن أن يوصف الغرب في

اتحاد بين المدن الألمانية الشمالية كان له طوال عدة قرون من العصور الوسطى نفوذ تجارى وسياسى عظيم، ومن أشهر هذه المدن لوبك وهامبورج.

<sup>(1)</sup> Karl Biedermann: Deutschland im 18 Jahrh., 1880, 2<sup>nd</sup> edit., I, PP. 276 ff.

مقابلها بأنه تقدمي، إذ كان الملك في الغرب يمثل وحدة الأمة إلى حد ما، ويحمى مصالحها في ظروف معينة ضد طبقة النبلاء ذاتها. وحتى بعد أن كان يتم التصالح بينه وبين طبقة النبلاء العنيدة، كان يظل هناك نوع من التوتر بين الطرفين، وهو توتر تنتفع الطبقة الوسطى منه على أية حال . أما في ألمانيا فإن الأمراء وطبقة النبلاء كانوا يقفون دائمًا في صف واحد، حين يكون الأمر متعلقًا بحرمان الطبقات الأخبري من حقوقها. وعلى حين أن الطبقات المتوسطة كانت في الغرب قد وطدت مركزها في الإدارة ولم يكن من المكن إبعادها عنها إبعادًا تامًا في أي وقت من المستقبل، فإن المناصب الحكومية، باستثناء الوظائف الصغرى، كانت في ألمانيا، التي كان فيها ولاء الجيش والبيروقراطية أساسًا لنزعة إقطاعية جديدة، وقفًا على طبقة النبلاء و"اليونكرز Junkers. وكان موظفو التاج، كبارهم وصغارهم، يضطهدون عامة الشعب بقدر ما كان يضطهدهم تابعو المالك الكبير في الأيام الخالية، بل ربما كان اضطهاد الأولين لهم أشد. ولم يكن الفلاحون الألمان قد عرفوا من قبل أي شيء سوى رق الأرض، أما الآن فإن الطبقات المتوسطة بدورها فقدت ما اكتسبته خلال القرنين الرابع عشر والخامس عشر. فهي أولاً قد أصابها الفقر، وحرمت من امتيازاتها، ثم فقدت ثقتها بنفسها واحترامها لذاتها. وأخيرًا تكونت لديها، نتيجة لبؤسها، تلك المثل العليا في الاستسلام والولاء الأعمى، وهي المثل التي جعلت كل ذليل جاهل يتصور نفسه شخصًا يخدم "فكرة عليا".

وكما أن تطور النزعة التجارية Mercantilism إلى تجارة حرة لم يحدث في ألمانيا إلا ببطه شديد، ولم يكن يتم قبل عام ١٨٥٠ (١)، فإن السيطرة السياسية المركزية على الأمراء الإقليميين لم تكتمل إلا في النصف الثاني من القرن التاسع عشر. بل أن مرحلة الانتقال، كما لاحظ أحد المؤرخين الفرنسيين. قد دامت حتى عام ١٨٠٠ (١). وكانت الإمبراطورية قد بعثت من جديد خلال فترة معينة في القرن السادس عشر، ونجح شارل الخامس، مؤيدًا بالاتجاه الاستبدادي لذلك العصر، في دعم سلطة الإمبراطور، ولكنه هو ذاته لم ينجح في كسر شوكة الأمراء. فقد كان

<sup>(1)</sup> Werner Sombart: Der Bourgeois, 1913, PP. 183 – 4.

<sup>(7)</sup> Jacques Bainville: Hist. De deux Peuples, 1933, P. 35.

نشاطه أكثر تشتتًا من أن يسمح له بالتفرغ من أجل تحسين الأوضاع في ألمانيا. وفضلاً عن ذلك فإن اهتماماته الأوروبية جعلته يضحى بقضية إصلاح ألمانيا مراعاة منه للبابا، وبذلك ضاعت عليه فرصة فريدة، هى فرصة خلق ألمانيا موحدة بفضل حركة شعبية أصيلة (). وهكذا ترك للأمراء الألمان تلك المزايا التي اكتسبها أقطاب حركة الإصلاح الديني، بعد أن كان لوثر قد سلم لهم راضيًا أدوات السلطة الروحية. فجعل منهم رؤساء للكنيسة الرسمية، ومنحهم سلطة الإشراف على الحياة الروحية لرعاياهم، والاضطلاع بمهمة شفاء النفوس. واستولى الأمراء على ممتلكات الكنيسة، وقاموا بالتعيين في مناصب الكنيسة الرسمية، ومن هنا لم يكن من المستغرب أن الكنيسة الرسمية أصبحت من أقوى الجهات التي يعتمد عليها الأمراء في دعم سلطتهم. فكان رجال الكنيسة يقدمون المواعظ في طاعة الحكومة، ويؤكدون "الحق سلطتهم. فكان رجال الكنيسة يقدمون المواعظ في طاعة الحكومة، ويؤكدون "الحق الإلهيي" لسادتهم الكبار، وتولدت فيهم تلك العقلية المحافظة الضيقة الأفق، التي هي من أخص مميزات اللوثرية الألمانية في القرن السابع عشر. وهكذا فإن الاستبداد الإقليمي الذي أصبح يحكم الآن بها منازع، قد باعد بين المستويات التقدمية في المجتمع وبين الكنيسة.

وقد اختفت الروح البورجوازية التي كان يتسم بها القرنان الخامس عشر والسادس عشر من الفن والثقافة الألمانيين، هذا إذا كان قد بقي من الفن والثقافة بعد صلح وستفاليا شيء. فلم يكتف الألمان باتباع أسلوب البلاط الأرستقراطي الفرنسي، بل إنهم لم يحاولوا أن يداروا اتباعهم لهذا الأسلوب، إذ أنهم استوردوا الفنانين والأعمال الفنية من فرنسا، وكانوا يحاكون النماذج الفرنسية بطريقة ذليلة. وكان أقصى ما تطمح إليه كل من الإمارات المائتين هو محاكاة الملك الفرنسي وبلاط فرساى. وهكذا ظهرت في النصف الأول من القرن الثامن عشر أفخم قلاع الأمراه الألمان وقصورهم: مثل نيمفنبرج Nymphenburg وشلايسهايم Pommersfelden والقلعة الحامية Pommersfelden والقلعة الحامية Fulda والمقر الحكومي

<sup>(1)</sup> Cf. G. Barraclough: Factors in German Hist., 1946, P. 68.

فى فورتسبرج، وبروخزال Bruchsal ، وراينبرج، وسانسوسى eculum وكلها شيدت وفقًا لنمط سائد واحد، وأثثت بترف لا يتناسب على الإطلاق مع موارد الإمارات التى كانت فى معظم الحالات صغيرة جدا وفقيرة إلى أبعد حد. ولكن هذا الإسراف هو الذى كان له الفضل فى ظهور فن أشبه ما يكون بنوع ألمانى من الروكوكو الإيطالى والفرنسى. ومن جهة أخرى فإن الأدب لم يكتسب من هؤلاء الأمراء تأييدًا أو إلهامًا كبيرًا، باستثناء عدد قليل من الرعاة البارزين للفنون، الذين لم يظهروا إلا قرب نهاية القرن. وهكذا كتب أحد المعاصرين يقول : "إن ألمانيا تزخر بأمراء ثلاثة أرباعهم لهم ذكاء دون العادى، ويعدون وصمة للبشرية؛ وهم على صغر إماراتهم يتصورون أن البشرية إنما سخرت لخدمتهم"(")، وبطبيعة الحال كانت هناك أنصاط مختلفة بين الأمراء الألمان، الذين كانوا يتفاوتون فى درجة ثقافتهم، وفى مقدار استبدادهم، ويتراوحون بين محب الفن ومحب المظاهر، ولكن أغلب الظن أن أحدًا منهم لم يكن يشك لحظة واحدة فى أن الهدف الوحيد للحياة بالنسبة إلى بنى البشر العاديين هو أن يحكمهم الأمير ويستغلهم.

أما الموارد التي كانت تبقى بعد إغراق الأمراء في هذا الترف الجنوني وتشييدهم للمبانى المبالغ فيها، وبعد تغطيتهم مصروفات البلاط ونفقات عشيقاتهم. فكانت تنفق على الجيش والبيروقراطية. وبطبيعة الحال فإن الجيش لم يكن يستطيع أن يؤدى إلا واجبات الأمن الداخلي، ولم يكن يتكلف كثيرًا، أما عب الصرف على البيروقراطية الباهظة التكاليف فهو الذى كان يثقل كاهل الشعب. ذلك لأن كل هذا النزوع الرخيص إلى الخصوصية أدى في ذاته إلى تعدد الأجهزة الرسمية، وازداد هذا الاتجاه قوة نتيجة لاصطباغ الدولة بالصبغة البيروقراطية. وتحول وظائف الشركات المستقلة إلى المكاتب الحكومية، والشغف بإصدار المراسيم والأوامر، والميل العام إلى صبغ الجمهور كله، والحياة الخاصة، بصبغة نمطية موحدة. وصحيح أن هذا النظام السياسي والاقتصادي والاجتماعي نفسه كان سائدا في فرنسا، وأن سياسة متشابهة للتدخل كانت تقف في وجه الأعمال الاقتصادية

<sup>(</sup>۱) من رسالة بعث بهسا البكونت مانتويفل Mantaeuffel إلى الفيلسوف فولسف. اقتبسها بيدرمسان K. Biedermann في المرجع المذكور من قبل ، الجزء الثاني، الكتاب الأول، ص١٤٠ .

للمواطن، وأن هذا الأخير كان يعانى ما كان يعانيه المواطن الألمانى من سوء الإدارة الحكومية، وكان عليه أن يتحمل نفس الحرمان من حقوقه ونفس الافتقار إلى العناية. ولكن هذه القيود كلها كانت أشد ظلمًا وإذلالاً بكثير فى ألمانيا منها فى فرنسا، نظرًا إلى أن مجال تطبيقها فى الإمارات الألمانية كان أضيق. فالمواطن الألمانى كان يعيش حياة مهددة بخطر متزايد، ومعرضة لظلم متعاظم، إذ كان يحيا بقرب البلاط مباشرة، ويعانى من ضغط جهاز حكومى صغير تافه، ومن أمير مسرف متكلف، وكان يراقبه ويشرف عليه موظفون أقل نفوذًا ولكنهم ليسوا أقل افتقارًا إلى الإنسانية. وصحيح أن سلك الموظفين المدنيين كان يضم فى مستوياته الدنيا عددًا غير قليل من أفراد الطبقة الوسطى، غير أن صغار الموظفين هؤلاء كانوا فاسدين أصلاً، لأن الوظيفة الحكومية كانت هى الفرصة الوحيدة المتاحة لهم، والتي تتمشى مع مركزهم فى المجتمع. فلم يكن أمام أى فرد من الطبقة الوسطى لا يعمل بالتجارة أو بحرفة صناعية إلا أن يصبح موظفًا مدنيًا، أو مشتغلاً فى السلك القضائى للحكومة، وقسا فى الكنيسة الرسمية، أو معلمًا فى مدرسة تشرف عليها الحكومة.

ولقد أدى عجز الطبقة الوسطى واستبعادها من مجال الحكم فى البلاد ومن كل ضروب النشاط السياسى تقريبًا، إلى ظهور عقلية سلبية أثرت فى جعيع مظاهر الحياة الثقافية فى ذلك العصر. فطبقة المثقفين، التى كانت تتألف من صغار الموظفين والمعلمين والشعراء غير العمليين، اعتادت عندئذ أن تضع حدا فاصلاً بين حياتها الخاصة وبين عالم السياسة، وأن تتخلى عن أى نوع من التأثير العملى فى الشئون العامة. وقد عوضت ذلك كله بالإفراط فى المثالية، وبتأكيد نزاهة أفكارها، وترك توجيه شئون الدولة لأصحاب السلطة. ولم يكن هذا العزوف مجرد تعبير عن عدم اكتراث تام إزاء أوضاع اجتماعية كانت تبدو غير قابلة للتغيير، بل كان أيضًا تعبيرًا عن ازدراء مؤكد للسياسة الاحترافية. وعلى هذا النحو فقد مثقفو الطبقة الوسطى كل اتصال لهم بالواقع الاجتماعي، وازدادوا بالتدريج انعزالاً، وشذوذًا، وجنوئًا. وأصبح تفكيرهم تأمليًا نظريًا بحتًا يفتقر إلى الواقعية والمعقولية، كما أصبحت طريقة تعبيرهم عنيدة، مترفعة لا تسمح بالتفاهم، عاجزة عن عمل حساب للآخرين، تقاوم دائمًا أى عنيدة، مترفعة لا تسمح بالتفاهم، عاجزة عن عمل حساب للآخرين، تقاوم دائمًا أى تصحيح من الخارج. وقد انعزل هؤلا، الناس فيها أسموه المستوى "الإنسانى

الشامل"، وهو مستوى يعلو على كل الطبقات والمراتب والجماعات، وجعلوا من افتقارهم إلى العقلية العملية فضيلة أطلقوا عليها اسم "المثالية" أو "الاتجاه نحو الباطن (الجوانية)"، أو التغلب على قيود البزمان والمكان. وهم قد استخلصوا من سلبيتهم اللاإرادية مثلاً أعلى للحياة الخاصة الخيالية، ومن افتقارهم إلى الحرية الخارجية فكرة الحرية الباطنة والسيادة المطلقة للروح على الواقع التجريبي المعتاد. وكانت نتيجة هذا التطور في ألمانيا هي الانفصال التام بين الأدب والسياسة، واختفاء ممثل الرأى العام الذي كان في الغرب معروفا على نطاق واسع، وأعنى به الكاتب الذي هو إلى جانب ذلك سياسي وباحث علمي وداعية وفيلسوف متعمق وصحفي بارع في آن واحد.

ولقد توقف في القرن السادس عشر ذلك التطور الاجتماعي الذي انقسمت فيه الطبقة الوسطى الألمانية منذ نهاية العصور الوسطى إلى مستويات متباينة واضحة التدرج، وبدأت بعد ذلك عملية تراجعية ترمى إلى تحقيق التكامل من جديد، أدت إلى تكويـن الطبقة المتوسـطة الـتي لا تكـاد تعـرف تمايزًا، والتي نصادفها في القرن السابع عشر. وكانت المستويات العريضة قد تخلت عن ادعاءاتها الثقافية، وتضاءلت الطبقة المتوسطة العليا إلى حد لم تعد معه ذات أهمية كبيرة بوصفها عاملاً ثقافيًا في المجتمع. ولم يعد من الممكن الكلام عن طريقة في الحياة تتميز بها الطبقة الوسطى دون غيرها، أو عن نظرة إلى العالم تنفرد بها الطبقة الوسطى ويعبر عنها الفن والأدب. بـل إن مـا طـرأ عليه النمو كان مستوى في الثقافة متجانسًا في هبوطه وفي تواضعه، يذكرنا بالأوضاع البدائية للعصور الوسطى المتقدمة. والواقع أن الأحداث الثورية في القرن السادس عشر، ولاسيما تغير مراكز الاقتصاد العالمي وتقوية سلطة الأمراء، قد أدت إلى القضاء على ثمار العصر القوطي المتأخر وعصر النهضة اللذين كانا ذوى طابع بورجوازي. ولم يتبق شيء من الثقافة المبنية على معايير الحياة لدى الطبقة الوسطى، أو معايير التعليم الميزة لهذه الطبقة، أو فهمها الخاص للفن. أو من الجو العقلى للعصر الذي كانت فيه لغتها ومصطلحاتها هي أداة التعبير عن التيار الرئيسي للتطور الثقافي، وعن أكثر الاتجاهات تقدمية في الفن والفلسفة -أعنى ذلك العصر الذي كانت الشخصيات البارزة فيه، مثل "دورر Dürer" و"التدورفر Altdorfer" و"هانـز زاكـس" Hans Sachs و"يـاكوب بـيمه Altdorfer و"الـتدورفر Böhme"، تمثل نظرة الطبقة الوسطى إلى الحياة قبل كل شيء.

وقد اكتسبت الطبقة الوسطى ثروة واحترامًا نتيجة لنمو الاقتصاد النقدى ولازدياد رخاء المدن وانحطاط مستوى الأرستقراطية الإقطاعية. ونتيجة لذلك فإنها سيطرت، بعد صراع عنيف، استخدمت فيه قدرتها المالية، على بلديات المدن الكبيرة، وسيطرت على الإدارة في حكومة الدولة والمجالس العليا للأمراء وفي المجالس التشريعية بدورها، وشغلت فيها مناصب هامة. ولكن حدث فيما بعد تدهور للمدن الألمانية ترتب عليه ضياع هيبة الطبقات المتوسطة ودمار متزايد باطراد للطبقة الأرستقراطية . وأدى ذلك منذ نهاية القرن السادس عشر إلى استبعاد عناصر الطبقة الوسطى من المناصب الرسمية في الدولة والمحاكم، وحلول أفراد طبقة النبلاء محلها(١٠). وكانت حرب الأعوام الثلاثين، التي زادت مركز الطبقات الإقطاعية سوءًا، مؤدية إلى موجة جديدة وسريعة من اندفاع طبقة النبلاء لشغل المناصب الرسمية، وأغلقت المراكز العليا في النظام البيروقراطي في وجه الطبقات المتوسطة. وعلى حين نجد في فرنسا أن الطبقة الأرستقراطية المشتغلة بالوظائف العامة، والتي كان معظم أفرادها قد شقوا طريقهم إلى أعلى من بين صفوف الطبقة الوسطى، قد نمت جنبًا إلى جنب مع أرستقراطية الأرض والبلاط، فإن طبقة النبلاء المالكة للأرض، في ألمانيا، أصبحت هي ذاتها طبقة من كبار الموظفين، مقفلة على ذاتها، وطردت الطبقة الوسطى من مراكزها إلى وظائف مدنية أدنى مرتبة، بطريقة أشد قسوة مما حدث في أي بلد آخر. وكانت انتصار الأمراء يعني نهاية عهد الإقطاعيات بوصفها عاملاً سياسيًا، أي تصفية حقوق طبقة النبلاء والطبقة الوسطى معًا؛ ومنذ ذلك الحين لم تعد هناك إلا قوة سياسية واحدة، هي قوة الأمراء. غير أن ما حدث كان هو ما يحدث عادة في أمثال هذه الحالات: فقد عوض الأمراء طبقة النبلاء، بينما ردوا الطبقة الوسطى صفر اليدين. وأصبحت توجد الآن جماعتان تسيطران على المجتمع الألماني: كبار موظفي الدولة والبلاط الذين كانوا يؤلفون نوعًا

<sup>(1)</sup> Ibid., P. 23.

من التبعية الذليلة الجديدة حول الأمير، ثم البيروقراطية الصغيرة، التي تتألف من أشد خدم الأمير طاعة. وكان البعض يعوض مذلته نحو رؤسائه بممارسة أقسى ضروب الوحشية نحو مرءوسيه، على حين أن البعض الآخر جعل من النظام والطاعة عقيدة، ونظر إلى أدائه لواجبه الرسمي على أنه أشبه ما يكون بالعبادة الدينية.

على أنه كان من المستحيل، في المدى الطويل، إيقاف تقدم التجارة والصناعة إلى الأبد، على الرغم من العقبات التي كانت النزعة الانقسامية، بما فيها من سعى وراء مصالح ضيقة وتجاهل للمسائل المالية، تضعها في وجه النمو الاقتصادي. فقد أخذت الطبقة الوسطى تثرى مرة أخرى، وبدأت تنقسم إلى فئات حسب دخلها. فظهرت أولاً بورجوازية متميزة عن الطبقة الوسطى الصغيرة، كان دخلها يسمح لها بأن تدفع أجر حماية موظفي البلاط، وتقتدي بعادات البلاط الفرنسي. وبفضل تأثير هذه الطبقة الوسطى العليا، التي أصبحت، مع نبلاء البلاط. هي الصفوة المثقفة الوحيدة الباقية، انتشر الذوق الفرنسي وازدريت جميع التقاليد القومية. فأصبح الأدب الفرنسي مسيطرًا على الجامعات، وكان أشد دعاته تحمسًا هـو جوتشيد Gottsched ، الـذي كـان أشهر شاعر أكاديمي في عصره. وبدا الفن البورجوازي الألماني الذي يرجع إلى عصر النهضة، وكذلك الآثار القليلة التي ظلت باقية بوصفها تراثًا حيًا، بدا ذلك كله خشئًا، متخلفًا، ردى والذوق بالقياس إلى المثل العليا الفرنسية في الفن. ومع ذلك فمن الخطأ البين أن نصف "جوتشيد" بأنه المتحدث الأدبى باسم الطبقة الأرستقراطية، والأصح أن يوصف بأنه نصير البورجوازية، التي لم تكن قد أصبحت لها بعد مثل عليا فنية خاصة بها، ولم يكن لها طابع قومى مميز، أو وعبى طبقى واضح المعالم. فمن الواجب ألا يغيب عن أذهاننا. بطبيعة الحال. أن الثقافة الأرستقراطية التي كانت تتخذ أنموذجًا للطبقات الوسطى. بل وثقافة أرستقراطية البلاط ذاتها، كانت مجرد ثقافة زائفة مبنية على أنماط موحدة كثيرًا ما كانت جامدة تمامًا(١). فقد كانت الحاجة الثقافية الوحيدة

<sup>(1)</sup> Ibid., P. 134.

لطبقات المجتمع هذه هي القراءة الخفيفة في الموضوعات الدنيوية، وظلت هذه القراءة حتى حوالي عام ١٧٠٠ مقتصرة على تلك الأنواع الأدبية التي كانت تلقى إقبالاً لدى أرستقراطية البلاط الفرنسي بدورها، ولاسيما الرواية البطولية والريفية والغرامية، والتراجيديا البطولية. غير أن مؤلفيها، على خلاف نظائرهم الفرنسيين والإنجليز، كانوا في معظم الأحيان أشخاصًا تلقوا تعليمًا أكاديميًا، أي كانوا أساتذة جامعيين أو محامين أو موظفين في البلاط، ينتمون في عمومهم إلى الطبقة المتوسطة العليا. وكان بعضهم أرستقراطيين، كالبارون فون كانيتس Von Gantiz وفريدرش فون لوجاو F. von Logau وفريدرش فون شبي وجد بينهم، على وجه التقريب، أي ممثل للطبقات الدنيا<sup>(۱)</sup>. وكان هؤلاء الكتاب جميعًا، باستثناء ذوى المراتب الاجتماعية العليا، الذين كانوا يكتبون الشعر لمجرد التسلية وقضاء الوقت، معتمدين بصورة مباشرة أو غير مباشرة على البلاط، فكانوا التسلية وقضاء الوقت، معتمدين بصورة مباشرة أو غير مباشرة على البلاط، فكانوا المشتغلين مباشرة لمدى الأمراء وإما عاملين في إحدى الجامعات، ومن ثم فقد إما مشتغلين مباشرة لمدى التابعين.

ولقد كان أول شاعر ألمانى محترف، بالمعنى الأوروبى لهذا اللفظ هو كلوبشتوك Klopstock على الرغم من أنه لم يكن بدوره قادرا على الاستقلال تمامًا عن راع خاص يحميه. فحقيقة الأمر إذن هى أنه لم يكن هناك كتاب مستقلون فى ألمانيا على الإطلاق قبل ظهور لسنج ونمو المدينة الكبيرة بوصفها أرضًا خصبة للأدب. ذلك لأن الطبقة المتوسطة العليا ظلت طويلاً على ولائها للذوق الفرنسى وللأنواع الشعرية المفضلة فى بيئة البلاط. ومن المعروف أن ذوق الروكوكو كان لا يزال مسيطرًا بلا منازع حتى فى مدينة تجارية مثل ليبزج ، وفى وقت متأخر كالفترة التى كان فيها جوته لا يزال طالبًا بها. ومع ذلك فقد كانت مدن تجارية أخرى ، أهمها هام بورج وزيوريخ، هى التى تحررت لأول مرة من طغيان البلاط فى الأمور المتعلقة بالذوق وفتحت أبوابها لأدب الطبقة الوسطى. وبعد منتصف القرن كانت لا تزال هناك قصور للأمراء يجد فيها الشعر رعاية — وهى تتمثل بكل وضوح فى فيمار

<sup>(1)</sup> W.H. Bruford: Germany in the 18th Cent., 1935, PP. 310 - 11.

- ولكن لم يكن هناك شعر للبلاط. فقد كان لسنج هو ممثل الطبقات المتوسطة وحياة المدن، ليس فقط بسبب الأصل الذي ينتمي إليه، وميوله الخاصة، بل أيضًا بسبب طبيعة نشاطه الأدبى ذاتها. وعندما استقر في برلين، كانت هذه المدينة قد بدأت تتخذ بالفعل طابع المدينة الكبرى. فكان عدد سكانها مائة ألف نسمة، وكانت تستمتع بقدر من حرية النقد والمناقشة، كان من بين أسبابه تأثير حرب السنوات السبع، وإن كان فردريك الثاني قد قمع هذه الحرية بمجرد أن اقتربت من المجالات الخارجة عن حدود الدين (١). وقد أشار لسنج ذاته إلى هذا التحديد الواضح للمسائل المسموح بمناقشتها، في رسالة إلى نيكولاي، قال فيها: "إن حرية برلين التي تتحدث عنها تقتصر .. على حرية نشر أي عدد تشاء من السخافات عن الدين.. أما إذا ظهر على المسرح أي شخص يريد أن يرفع صوته مدافعًا عن حقوق المواطنين ومهاجمًا الاستغلال والطغيان .. فسرعان ما ستعرف عندئذ أين هي أشد المناطق ذلة وعبودية في أوروبا حتى يومنا هذا".. ومع ذلك فقد كان لسنج يعرف بكل وضوح ما الذى جعله يتوجه إلى برلين. ففي هذه المدينة الكبيرة كان الجو، في عمومه، مختلفًا عن الجو المتحجر في قصور الأمراء، وفي الجامعات التي تحيط بها القيود من كل جانب ، وهما المكانان الوحيدان اللذان كان أي كاتب يريد أن يعمل في أية جهة مضطرًا إلى الاختيار بينهما(١). صحيح أن لسنج كان يحيا حياة مساعد أدبى، فكان يرتب المكتبات، ويقوم بأعمال "السكرتارية"، ويعد ترجمات، ولكنه كان على وجه العموم مستقلاً. وليس في وسع المرء أن يدرك كم كلفه استقلاله هذا إلا بعد أن يقرأ الرد الذي أجاب به ذات مرة على شخص سأله عن سبب كتابته بحروف صغيرة إلى هذا الحد، إذ قال في رده أن الدخل الذي يتقاضاه نظير أعماله هـذه لن يغطى مصروفات الورق والحبر التي كان يحتاج إليها لو كان يكتب بحروف أكبر. ومع ذلك فإنه عندما تجاوز الأربعين لم يبق أمامه إلا أن يقبل الاستبداد الذي ظل يقاومه طوال حياته، فالتحق بخدمة أمير، وقضى السنوات الأخيرة المعذبة من

<sup>(1)</sup> Wilhelm Dilthey: Leben Schleiermachers, I, 1870, PP. 183. ff.

وانظر أيضًا للمؤلف نفسه:

Das Erlebins und die Dichtung, 1910, P. 29.

حياته في فلفنبوتل Wolfenbüttel وهو يعمل أمينًا لمكتبة دوق برنسفيك. على أن الأدب الألماني كان قد أصبح عندئذ في صعود. فقد زاد عدد الكتاب (الذي ارتفع من حوالي ٣٠٠٠ كاتب في ألمانيا في عام ١٧٧٣ إلى ضعف هذا العدد في عام ١٧٨٧) وكان في استطاعة الكثيرين منهم، في العشرات الأخيرة من القرن الثامن عشر، أن يعيشون من حصيلة عملهم الأدبي (١). وعلى الرغم من ذلك فقد ظل معظمهم، حتى العصر الرومانتيكي ذاته، يجد لزامًا عليه أن يتخذ لنفسه مهنة أخرى معينة : فكان جيلرت Gellert وهيردر ولافاتر Lavater قساوسة، وكان هامان وفنكلمان ولنتس جيلرت لوميلدرلن وفشته معلمين خصوصيين، وكان جوتشيد وكانت وشيلر وجوريس Goeres وشليجل وشلايرماخر وايشندورف وا. ت. ا. هوفمان كانوا موظفين حكوميين.

وبفضل حركة "العاصفة والاندفاع"، أصبح الأدب الألماني ينتمي إلى الطبقة الوسطى، على الرغم من أن الثوار الشبان لم يكونوا يبدون أى قدر من التساهل نحو المبورجوازية. ولكن احتجاجهم على مظالم الاستبداد وحماستهم للحرية لم يكونا يقلان أصالة وإخلاصًا عن موقفهم المضاد للمقلانية. وعلى الرغم من أنهم كانوا جماعة مفككة من المفكرين الخياليين، وكانوا جاهلين بشئون العالم، وخارجين عن العرف الاجتماعي بجنون، فقد كانت لهم جذور عميقة في الطبقة الوسطى، ولم يكن في وسعهم إنكار هذا الأصل. والواقع أن هذه الطبقة هي التي حملت عبء كل فترة الثقافة الألمانية المعتدة من حركة "العاصفة والاندفاع" إلى الحركة الرومانتيكية. وكان القادة العقليون لذلك العصر يفكرون ويشعرون وفقًا لاتجاهات الطبقة الوسطى، محيح وكان الجمهور الذي يخاطبونه يتألف أساسًا من عناصر الطبقة الوسطى. صحيح أن هذا الجمهور لم يكن يشمل الطبقة الوسطى بأسرها على الإطلاق، وكثيرًا ما كان يقتصر في واقع الأمر، على صفوة مختارة محدودة العدد، ومع ذلك فإنه كان يمثل اتجاهًا تقدميًا، وبفضله تم القضاء نهائيًا على ثقافة البلاط. فقد تطورت البورجوازية إلى طبقة مثميزة عن طبقة النبلاء، بل عن الطبقة الأكاديمية أيضًا، وعن

<sup>(1)</sup> Johann Goldfriedrich: Gesch. des deutschen Buchhandels, 1908 - 9, PP. 118 ff.

الجماهير العريضة للأمة. وأصبحت ألمانيا الآن "بلد الطبقة الوسطى" بحيث أخذت الطبقة الأرستقراطية تزداد فيها عمقًا بالتدريج، على حين أن البورجوازية كانت تشق طريقها عقليًا، على الرغم من ضعفها السياسي، وتهدم بعقلانيتها الأشكال غير البورجوازية للثقافة. ولقد كانت عقلانية القرن الثامن عشر واحدة من تلك الحركات التي كانت التيارات الرجعية المضادة تستطيع تأخير تقدمها، ولكنها لم تكن تستطيع إيقافه. ولم يكن في استطاعة أية جماعة اجتماعية أن تقف بمعزل عنها تمامًا، وهذا يصدق بوجه خاص على الطبقة المثقفة الألمانية، إذ أن اتجاهاتها اللاعقلية مستمدة من فهم سيء لمصالحها الحقيقية. وإذن فقد كان الوضع في ألمانيا يتخلص فيما يلى: أصبح حماة الثقافة يتخذون موقف الطبقة الوسطى من الحياة، وأصبحت طرقهم في التفكير وأساليبهم في التجربة مصطبغة بالصبغة العقلانية والثورية، وظهر نمط جديد من المثقف، ليست له ارتباطات باطنة، أي أنه متحرر من التراث والتقاليد، ولكنه لم يكن قادرًا على ممارسة تأثير مناظر في الواقع السياسي والاجتماعي، بل كان في كثير من الأحيان غير راغب في ذلك. وهو يناضل ضد العقلانية التي كان هو ذاته مؤيدًا لها رغم إرادته، وأصبح إلى حد معين رائدًا للنزعة المحافظة التي تصور أنه يكافحها. وهكذا كانت الاتجاهات الرجعية المحافظة ممتزجة في جميع الأحوال بالاتجاهات التقديية التحررية".

ولقد كان لسنج يعرف أن "انتصار" حركة "العاصفة والاندفاع" على النزعة العقلانية إنما هو خطأ من أخطاء الطبقة الوسطى؛ وهذا أحد العوامل التي تفسر ما أبداه من تحفظ نحو أعمال جوته الأولى، ولاسيما "جوتز Goetz" و"فيرنز"("). ومن المؤكد أن نقد الفلسفة العقلانية الشائعة كان له ما يبرره، ولكن تجاهل نقائص العقلانية، في الوضع القائم عندئذ، كان يقتضي من الذكاء أكثر مما يقتضيه الاهتمام المفرط بهذه النقائض. والواقع أن عصر التنوير، في كفاحه ضد الكنيسة، التي كانت مرتبطة ارتباطًا وثيقًا بالحكم المطلق، قد فقد حساسيته تمامًا نحو كل ما يرتبط

<sup>(1)</sup> Cf. Georg Lukács: "Fortschritt u. Reaktion i. d. deutschen Lit." Internationale Literatur, 1945, XV, No. 8/9, P. 89.

<sup>(1)</sup> Franz Mehring: Die Lessing - Legende, 1893, P. 371.

بالدين والقوى اللاعقلية في التاريخ. أما الآن فقد أخذ ممثلو حركة "العاصفة والاندفاع" يعودون إلى هذه القوى ليستغلوها ضد واقع عصرهم الرزين الذي لا يعرف أى خيال. وهو الواقع الذي لم يكونوا يشعرون بأى ارتباط به. ولكنهم في ذلك إنما اقتصروا على الامتثال لرغبات الطبقات الحاكمة، إذ أن هذه الأخيرة كانت تحاول صرف الانتباه عن الواقع الذي تمكنت هي ذاتها من السيادة عليه. فقد كان الحكام يشجعون أية فكرة ترى أن مقصد العالم قابل للتفسير أو للحساب، كما يشجعون صبغ المشكلات بالصبغة الروحية، أملا في أن يتمكنوا بذلك من تحويل الاتجاه الثوري الذي كانت تسير فيه التطورات في المجال الثقافي، ومن إقناع الطبقة الوسطى بالاكتفاء بحل أيديولوجي بدلاً من الحل العلمي(١). وتحت تأثير هذا المخدر، فقدت طبقة المثقفين الألمانية شعورها بالمعرفة الوضعية العقلية، وأحلت محلها الحدس والاستبصار الميتافيزيقي. ومن المعترف به أن اللاعقلية كانت ظاهرة أوروبية شاملة، ولكنها كانت تتخذ في جميع الأرجاء شكل نزعة وجدانية، ولم تتخذ طابعها المثالي والروحاني الخاص لأول مرة إلا في ألمانيا؛ فهنا فقط تطورت إلى فلسفة تحتقر الواقع التجريبي. ترتكز على اللازماني واللانهائي والأزلى والمطلق. وحين كانت الحركة الرومانتيكية تتخذ شكل نزعة وجدانية، كان لا يزال لها ارتباط مباشير بالاتجاهات الثورية التي تؤثر في مسلك الطبقة الوسطى، أما حين اتخذت شكل نزعة مثالية فوق الطبيعية. فإنها أخذت تزداد تباعدًا عن الفكر التقدمي للطبقة الوسطى. صحيح أن نقطة بداية المثالية الألمانية كانت نظرية "كانت" في المعرفة، وهي نظرية مضادة للميتافيزيقا، تتغلغل جذورها في عصر التنوير، ولكن المثالية حولت النزعة الذاتية في هذا المذهب إلى عزوف مطلق عن الواقع الموضوعي، وانتهت إلى اتخاذ موقف المعارضة الحاسمة لواقعية عصر التنوير. وكانت الفلسفة الألمانية في شخص "كانت" قد تباعدت عن الجماهير المثقفة غير المتخصصة في ذلك العصر، وذلك لأسباب أهمها لغتها المعقدة التي كان فهمها مستحيلاً على غير المتخصصين، والتي كان العمق في نظرها مرادفًا للصعوبة. وهكذا

<sup>(1)</sup> Cf. Karl Mannheim: "Das konservative Denken." Archiv f. Sozialwiss. U. Sozoalpolit., 1927, vol. 57, P. 91.

أخذ الأسلوب العلمى الألمانى يتخذ بالتدريج هذا الطابع الغامض، اللعوب، الذى تتخلله تلميحات وإشارات لا يعبر عنها تعبيرًا كاملاً، والذى يميزه على نحو قاطع من أسلوب اللغة العلمية فى أوروبا الغربية. وفى الوقت ذاته فقد الألمان أيضًا الإحساس بالحقائق البسيطة الجادة المؤكدة، التى كانت تلقى تقديرًا رفيعًا فى الغرب، واستحوذ عليهم تمامًا الميل إلى التركيبات والتعقيدات التأملية.

ومنع ذلك ينبغى ألا ينظر إلى تلك العادة العقلية التي يطلق عليها اسم "التفكير الألماني" و"العلم الألماني" و"الأسلوب الألماني" على أنها تعبير عن طابع قومي ثابت، بل لقد كانت مجرد طريقة في التفكير والكتابة ظهرت في فترة محددة من التاريخ الألماني، أي في النصف الثاني من القرن الثامن عشر، واستحدثتها فئة اجتماعية محددة، هي فئة مثقفي الطبقة الوسطى الذين استبعدوا من حكم البلاد ولم يكن لهم تقريبًا أي نفوذ. وقد كان الدور الذي قامت به هذه الفئة في تطور الطبقة المثقفة الألمانية مماثلاً في أهميته للدور الذي قام به أدباء عصر التنوير في تطور جمهور القراء الفرنسي. ولقد سبق أن أكد "توكفيل"، فيما يتعلق بأصل العقلية المميزة للفرنسيين، أنها تدين بميلها إلى الأفكـار المعقولـة الواضحة العامة للتأثير الهائل لأدب عصر التنوير". وهذا القول يمكن أن ينطبق، مع اختلاف في التفصيلات، على العقلية الألمانية بما فيها من غرابة وشغف بالمفاجآت والتعقيدات. ففي كلتا الحالتين كانت العقلية السائدة من خلق عصر مارست فيه الطبقة المثقفة الـتي تسـير في طريق التحرر الذاتي تأثيرًا أكثر دوامًا من أي وقت مضي، في التطور العقلي للبلدين. ففي الغرب كله أي في فرنسا وإنجلترا، فضلاً عن ألمانيا، كان القرن الثامن عشر عصرًا شهد بداية التفكير العلمي الحديث، ومعايير التعليم التي لا تزال تعد صالحة إلى حد ما حتى اليوم. ذلك لأن هذه الأخيرة قد ظهرت مع الطبقة الوسطى الحديثة، وإليها تدين برسوخها. مثال ذلك أن توماس مان، في روايته "الجبل المسحور Zauberberg" ظبل يحكم على عصر التنوير من نفس وجهة نظر حركة "العاصفة والاندفاع". فهـو بـدوره يـتحدث عـن "التفاؤلـية الضحلة" للقرن

<sup>(1)</sup> A. de Tocqueville, Op. cit., PP. 247 - 8. Cf. K. Manheim, loc. Cit.

التربوى، ويجعل من شخصية سيتيمبريني Settembrini ممثلاً للعقلاني الأوروبي الغربي من حيث هو ثرثار عاطل وإنساني خاثر.

ولقد كان انعدام الواقعية، الذي يعبر عنه التفكير المجرد واللغة الخفية المضمون لـدى الشعراء والفلاسفة الألمان، يتمثل أيضًا في نزعتهم الفردية المبالغ فيها، وشغفهم الجنوني بالأصالة. فرغبتهم في أن يكونوا مختلفين اختلافًا مطلقًا عن كل من عداهم، إنما هي، كلغتهم المعقدة، مجرد مظهر لطبيعتهم غير الاجتماعية. والواقع أن كلمات مدام دى ستايل "أفكار جديدة أكثر مما ينبغي، ولكن لا توجد أفكار مشتركة كافية"، إنما هي أوضح تشخيص للعقلية الألمانية. فلم يكن ما يفتقر إليه الألمان هو كعكة يبوم الأحد، وإنما الخبز اليومي. وقد كانوا يفتقرون إلى ذلك الرأى العام الصحى، اليقظ، المعترف به على نحو شامل، والذي فرض في بلدان أوروبا الغربية حدًا على المطامح الفردية منذ البداية الأولى، وخلق اتجاهًا مشتركًا في التفكير. وقد أدركت مدام دى ستايل، منذ ذلك العهد المبكر أن الحرية الفردية، أو كما يسيمها جوته "نزعة التحرر التطرفة في الأدب literary sans culottism"، لدى الشعراء الألمان، لم تكن سوى تعويض عن استبعادهم من مجال الحياة السياسية الإيجابية.غير أن لغتهم الغامضة و"عمقهم"، وتقديسهم لما هو صعب معقد، مستمد من هذا الصدر نفسه. فهو كله لا يعدو أن يكون تعبيرًا عن محاولة لتعويض النفوذ السياسي والاجتماعي الذي لم يعترف به لطبقة المثقفين الألمان. وهو تعويض يتخذ صورة التطرف في العزلة العقلية وجعل الأشكال العليا للحياة الثقافية وقفًا على صفوة مختارة، مثلما كانت الحقوق السياسية وقفًا على صفوة مختارة أخرى.

ولقد كان المثقفون الألمان عاجزين عن إدراك أن العقلانية والتجريبية هما الحليفتان الطبيعيتان للطبقة الوسطى التقدمية، وهما أفضل لنظام اجتماعى لابد أن يوضع فيه حد للظلم، إن عاجلاً أو آجلاً، ولم تكن هناك خدمة يستطيع هؤلاء المثقفون أن يؤدوها للنزعة المحافظة أعظم من الحط من شأن "لغة العقل الهادئة". فقد كانوا حائرين تختلط عليهم الأهداف، وذلك لسببين: أولهما أن الأمراء كانوا يقفون من حركة التنوير موقف الرعاية والحماية، في سبيل المظاهر فحسب، وكانوا

يلائمون بين عقلانية النظام القديم المطلق وبين الاتجاه الجديد إلى العناية بالعقل. والسبب الثاني هو التقاليد الدينية للأسر البورجوازية الصغيرة التي كانوا ينتمون إليها، والتي كانت في كثير من الأحيان تتأثر باشتغال الأب بمهنة دينية، وقد ورث معظم ممثلي طبقة المثقفين هذه التقاليد، التي شهدت في الفترة التي نتحدث عنها إحياء هامًا بتأثير "مذهب القنوت Pietism"، ومن هنا فقد اقتصرت طبقة المثقفين، في كفاحها ضد عصر التنوير، على تلك الميادين التي كان يوجد فيها أوسع مجال للحركة المضادة للعقلانية، واستعارت أسلحتها العقلية قبل كل شيء من المجال الديني والجمالي ولقد كانت التجربة الدينية ذاتها لا عقلية، كما أن تجربة الفن أصبحت لاعقلية بقدر ما تجاوزت المعايير الجمالية لثقافة البلاط. وفي مبدأ الأمر أدمج المجالان سويًا، أسوة بما حدث في مذهب الأفلاطونية الجديدة(''). ولكن فيما بعد أعطيت الأولوية في النظرة الجديدة إلى العالم للمقولات الجمالية. وكان عصر النهضة قد أدرك من قبل، وأكد تلك السمات التي تتمثل في العمل الفني، والتي لا ينفذ إليها العقل ولا يمكن تعريفها من خلال المنطق، أي أن هذه السمات لم تكن في حاجة إلى الانتظار حتى العصر الذي نتحدث عنه لكي تؤكد؛ لكن القرن الثامن عشر لفت الأنظار لأول مرة إلى اللامعقولية وعدم الانتظام الأساسيين في الخلق الفني. فقد كان هذا العصر المضاد للسلطة، الذي يعارض النزعة الأكاديمية في فن البلاط معارضة واعية منظمة، كان أول عصر ينكر أن للوظائف الذهنية ذات الصبغة العقلانية الواعية، والذكاء الفني والملكة النقدية، أي دور في ظهـور العمـل الفـني. وعـلى أية حال فإن توطيد دعائم النزعة المضادة للعقلانية ولقد لقي في ميدان الفن معارضة أقل من تلك التي لقيها في المجال النظري. ومن هنا فإن الاتجاهات المعارضة لحركة التنوير انسحبت في البداية إلى المواقع الجمالية، وغزت العالم العقلي من نقطة الارتكاز هذه. ونقل البناء المنسجم للعمل الفني من المجال الجمالي إلى الكون بأسره، ونسبت إلى خالق الكون مقاصد خفية، كما حدث من قبل في حالة أفلوطين. وهكذا نجد شخصًا مثل جوته، الذي لم يكن في سائر

 <sup>(</sup>۱) آخر المداهب الكبرى في فلسفة العالم القديم، وكانت لها نزعة روحانية قوية، مزجت فيها بين التجربة الدينية والتجربة الجمالية، وجعلت من الجمال مظهرًا أصيلاً للروح الإلهية.
 (المترجم)

المجالات ذا ميول صوفية، يقول: "إن الجميل مظهر للقوى الخفية في الطبيعة". وكانت الفلسفة الطبيعية للحركة الرومانتيكية تدور بأسرها حول هذه الفكرة. وأصبح علم الجمال هو المبحث الرئيسي والأداة الهامة للميتافيزيقا. بل إننا نجد في نظرية المعرفة عند "كانت" ذاته أن التجربة من خلق الذات العارفة، مثلما كان العمل الفني يعد دائمًا نتاجًا للفنان الذي هو حقًا مقيد بالواقع، ولكنه مسيطر عليه. وقد رأى كانت أنه لا يستطيع أن يقول أي شبيء تقريبًا عن تركيب الشيء في ذاته، ولكنه يستطيع أن يقول الكثير عن تلقائية الذات، كما حول المعرفة، التي كانت في نظر العصر الكلاسيكي القديم والعصور الوسطى بأسرها تعد صورة مطابقة للواقع، إلى ظاهرة تعتمد على العقل. وهكذا فإن التعارض بين الموضوعية وبين حرية الذات أخذ يقل بمضى الوقت، وفى نهاية الأمر أصبح الواقع، بوصفه موضوعًا للمعرفة، هو المجال غير المقيد للذات الخلاقة. فكيف أمكن أن يحدث هذا التغير في تصور العالم؟ صحيح أن المذاهب الفلسفية تدون على الورق في المكتبات وقاعات الدرس. وإذا كان ذلك يحدث مع ذلك من آن لآخر، كما حدث بالفعل في حالة المثالية الألمانية، فإن هناك أسبابًا عملية مؤكدة لهذا بدوره. فقد كانت دراسات الفلاسفة الألمان محوطة بجدار سميك لا ينفذ منه شيء، وكانت التجربة التي طور منها هؤلاء الفلاسفة مذاهبهم هي بعينها انعزالهم ووحدتهم وافتقارهم إلى التأثير في مجال الشئون العملية. وكانت نزعتهم الجمالية تعبر من جهة عن عزلتهم عن العالم الذي ثبت أن "الذهن" لا حيلة له فيه، كما كانت من جهة أخرى هي الطريق غير المباشر نحو تحقيق مثل إنساني أعلى لم يكن من الممكن تحقيقه بالطريقة المباشرة، طريقة التربية السياسية والاجتماعية.

ولقد أصبح اسما فولتير وروسو على كل لسان فى ألمانيا فى نفس وقت اشتهارهما فى بيئتهما الأصلية تقريبًا، ولكن تأثير روسو كان أعمق وأوسع إلى حد هائل من تأثير فولتير. بل أن روسو لم يجد فى فرنسا ذاتها من المؤيدين المتحمسين بقدر ما وجد فى ألمانيا. فقد كانت حركة "العاصفة والاندفاع" بأسرها، ومعها لسنج وكانت وهيردر وجوته وشلنج، معتمدة عليه، وكانت تعترف بدينها له. ورأى كانت فى روسو "نيوتن العالم الأخلاقى"، ووصفه هيردر بأنه "قديس ونبى". كذلك فإن

السلطة التي وصل إليها شافتسبرى في ألمانيا كانت قريبة من الشهرة التي استمتع بها في بلاده الأصلية ذاتها. والواقع أن الكتاب الإنجليز المتخصصين في القرن الثامن عشر لم يكونوا يعزون إلى شافتسبرى أهمية خاصة، وكانوا يعجزون عن فهم السبب الذي تمكن من أجله كاتب "من الدرجة الثانية" كهذا من أن يبلغ كل هذه الشهرة في ألمانيا('). ولكنا لو اختبرنا الأوضاع في ألمانيا عن كثب لما كان من الصعب أن نفسر كيف أن مفكرا معاديا للعقلانية مثل شافتسبري، بإيمانه بالقيم الروحية ومعارضته لجون لوك، وحماسته الأفلاطونية، وفكرته الأفلاطونية المحدثة عن الجمال بوصفه الماهية الكامنة العميقة للألوهية، كان له على الألمان مثل هذا التأثير العميق. فقد كان شافتسبرى يمثل بدقية الأرستقراطي المنتمي إلى حزب الأحرار، وكانت فكرة الجمال الخير Kalokagathia في مثله العليا التربوية، وفلسفته الأخلاقية المصطبغة بالصبغة الجمالية، خير ما يعبر عن خصائصه العقلية الميزة. ولم يكن التهذيب الذاتي self - breeding عنده سوى ترجمة للانتقاء الأرستقراطي من المجال المادى إلى المجال العقلى والأخلاقي. وقد انعكس الأصل الاجتماعي لمثله الأعلى في الشخصية بطريقة لا لبس فيها ولا غموض في فكرته القائلة أن الصراع بين الغرائز الأنانية والغيرية، وهو الصراع الذي يؤدي إلى انحطاط أخلاقي للطبقات الدنيا من البشر، يتم التغلب عليه في الطبقات العليا "المتعلمة"، كما انعكس هذا الأصل في توحيده بين الحق والخير وبين الجمال. فالفكرة القائلة أن الحياة عمل فني يبدعه المرء مسترشدًا بغريزة لا تخيب (هي "الحاسة الخلقية"). مثلما يسترشد الفنان بعبقريته - هذه الفكرة كانت مفهومًا أرستقراطيًا أخذت به الطبقة المثقفة الألمانية بحماسة بالغة، إذ أن من السهل تمامًا تشويه هذه الفكرة وتفسير طابعها الأرستقراطي بأنه وعي بالسمو العقلي.

وعلى حين أن العالم كان يبدو في نظر حركة التنوير شيئًا معقولاً تمامًا. قابلاً للفهم والتفسير، فإن حركة "العاصفة والاندفاع" كانت تعده شيئًا غير قابل للفهم. غامضًا، لا معنى لمه من وجهة نظر العقل البشرى. مثل هذه الآراء ليست

<sup>(1)</sup> Christian F. Weiser: Shaftesbruy u. d. deutsche Geistesleben, 1916, PP. IX, XII.

مجـرد نـتاج للـتفكير المـنظم، ولا تخضع للقواعد المنطقية، بل أن أحد الموقفين يعبر عـن شعور بالقدرة على السيطرة على الواقع أو التغلغل فيه على الأقل، والآخر تعبير عن الشعور بالضياع والعزلة في هذا الواقع. ومن المؤكد أن الطبقات الاجتماعية والأجيال الكاملة لا يمكن أن تتخلى عن العالم طواعية؛ ولو اضطرت إلى ذلك، فإنها تخترع في كثير من الأحيان أجمل الفلسفات والقصص الخرافية والأساطير. لكي ترتفع بالقهر الذي خضعت له إلى مجال الحرية والروحانية و"الجوانية" الخالصة. وعلى هذا النحو نشأت نظريات التحقيق الذاتي "للفكرة" في التاريخ، والأمر المطلق للشخصية الأخلاقية، والقانون الـذي يفرضه الفنان الخلاق على ذاته، وغيرها من النظريات المماثلة. ولكن ربما لم يكن هناك شيء يعبر بأكبر قدر من العمق والشمول عن الدوافع التي استخلصت منها حركة "العاصفة والاندفاع" نظرتها إلى العالم بقدر ما يعبر عنها مفهوم العبقرية الفنية، الذي وضعته في قمة القيم البشرية. فهذا المفهوم يتضمن أولاً معيارى اللامعقول والذاتي، اللذين أكدتهما حركة الرومانتيكية المسبقة، في مقابل اتجاه عصر التنوير إلى التعميم والتأكيد القطعي الجازم. كما أنه يتضمن تحويل القهر الخارجي إلى حرية باطنة، تتسم بالتمرد والطغيان في نفس الآن. وأخيرًا فهو يتضمن مبدأ الأصالة، الـذي أصبح، في هذه اللحظة التي بدأ فيها الأديب يتحرر وأخذ فيها التنافس يشتد ساعة بعد أخرى، أهم الأسلحة في صراع الطبقة المثقفة من أجل البقاء. فالخلق الفني، الذي كان بالنسبة إلى العصر الكلاسيكي الخاضع لتقاليد البلاط، وكذلك بالنسبة إلى عصر التنوير، نشاطًا ذهنيًا محدد المعالم، مبنيًا على قواعد للذوق يمكن تفسيرها وتعلمها قد بدا الآن عملية غامضة مستمدة من مصادر لا يمكن كشف أسرارها، كالإلهام الإلهي، والحدس الأعمى، والحالات النفسية التي لا يمكن حسابها. وعلى حين أن العبقرى كان في نظر الحركة الكلاسيكية وحركة التنوير شخصًا يتميز بذكاء أرفع، ويتقيد بالعقل والنظر والتاريخ والتراث والتقاليد، فإنه أصبح في نظر الحركة الرومانتيكية المسبقة وحركة "العاصفة والاندفاع" تجسيدًا لمثل أعلى يتميز قبل كل شيء بالافتقار إلى كل هـذه القيود. فالعبقرى ينقذ من تعاسة الحياة اليومية، وينقل إلى عالم حالم من حرية الاختيار التي لا يقيدها أي قيد. في هذا العالم يحيا متحررًا من أغلال العقل، بل

مالكا لقوى صوفية تتيح له الاستغناء عن التجربة الحسية المعتادة. وهكذا يقول لافاتر Lavater : "إن للعبقرى بصيرة كاشفة، أي أن مشاعره تطغى على قدراته على الملاحظة. فهو لا يلاحظ، بل يرى، ويشعر". ومن المؤكد أن الجوانب اللاعقلية واللاشعورية لمفهوم العبقرية قد ظهرت لأول مرة في حركة الرومانتيكية المسبقة في أوروبا الغربية، وذلك أولاً في كتاب ادوارد ينج: "خواطر عن التأليف الأصيل Conjectures on Original Composition (۱۷۰۹) ولكن العلاقة بين العبقرى وبين الشخص الموهوب فحسب، هي في هذه الحالة الأخيرة أشبه بالعلاقة بين "الساحر" و"المعماري البارع"، على حين أن العبقري أصبح هو العملاق المتمرد الشبيه بالآلهـة في نظر حركة "العاصفة والاندفاع". فلم يعد العبقري ساحرًا لديه خدع وألاعيب يستحيل تتبعها، وإن كانت تظل مع ذلك خدعًا طبيعية، بل أصبح هـ والحفيظ على حكمة غامضة، و"المتحدث عن أمور لا يمكن التحدث عنها"، والمشرع في عالم خاص به، تسوده قوانين هو الذي سنها(۱). وأهم ما يميز مفهوم العبقرية هذا عن مفهوم "ينج"، هو الذاتية المتطرفة التي يدين بها للوضع الخاص في ألمانيا. صحيح أن الجوانب الشخصية للإبداع الفني كانت معروفة من قبل في العالم اليوناني وفي عصر النهضة، ولكن أيًا من هذين العصرين لم يصل على مفهوم للفن يمكن مقارنته، من حيث الذاتية، بمفهوم القرن الثامن عشر". ومع ذلك، فحـتى في القرن الثمن عشر ذاته، كانت ألمانيا هي البلد الوحيد الذي تطورت فيه النزعة الذاتية في الفن حتى أصبحت سعيًا جنونيًا وراء الأصالة، لا يمكن تفسيره على أنه مجرد احتجاج على قطعية عصر التنوير، وعلى أنه دعاية ذاتية يقوم بها أدباء يتنافسون فيما بينهم. بل أن على المرء لكي يفهم هذه النزعة الذاتية، أن يأخذ في اعتباره أيضًا ذلك الاحترام الهائل الذي كان يقابل به "الشخص النشط"، و"الإنسان الكريم". فلم يكن من المكن بطبيعة الحال أن تظهر هذه الذاتية المتطرفة،

<sup>(1)</sup> Rudolf Unger: Humann u. d. Aufklaerung, 1925, 2nd edit., I, PP. 327 - 8.

<sup>(7)</sup> Cf. B. Schweitzer: Der bildende Kunstler u. der Begriff des Kuenstlerischen in der Antike, 1925, P. 130 – Alfred Stange: "Die Bedeutung des Subjektivistischen Individualismus fuer die europaeische Kunst von 1750 – 1850." Deutsche Vierteljahrsschrift f. Literaturwiss. u. Geistesgesch., vol. IX, No. 1, P. 94.

التي سميت عن حق: "فيض من الخبل البورجوازي"(١)، إلا في عالم بورجوازي متحرر نسبيًا، مستقل عن الأخلاق الطبقية للأرستقراطية، وعن روح التضامن السائدة فيها، تسوده روح المنافسة الحرة. ولكن لولا التناقض النفساني للطبقة المثقفة الألمانية المكبوتة المهددة، التي كانت تبحث دائمًا عن تعويض، وتتأرجح دون استقرار بين الاستسلام والجرأة، والتشاؤم والاستبشار، لكان من العسير أن تتخذ ذلك الطابع المرضى الميز لحركة "العاصفة والاندفاع". ومع ذلك فليست النزعة الذاتية وحدها هي التي كانت تغدو مستحيلة التصور لولا هذا التناقض الباطن، وهذا الاتجاه إلى الإفراط في التعويض عن نواحي النقص في الحياة العملية، بل إنه ليكون من المستحيل أيضًا في هذه الحالة أن نتصور ما حدث في حركة الرومانتيكية المسبقة في ألمانيا من انحلال للبناءات الشكلية في الفن، وما تتسم به هذه الحركة من هروب إلى الإسراف والافتقار إلى الشكل، أو أن نفهم رأيها القائل أن كل شكل زائف ناقص في أساسه. ذلك لأن العالم، الذي كان قد أصبح غريبًا معاديًا في نظر حركة الرومانتيكية المسبقة، لم يكن يصلح في نظرها مادة تشكل في هيئة كاملة، ومن هنا فإن أصحاب هذه الحركة جعلوا من البناء المفتت لنظرتهم إلى العالم، ومن الطبيعة المجزأة لموضوعاتهم، رموزًا للحياة ذاتها. فكلمة جوته القائلة أن كل القوالب كاذبة، مستمدة من نظرة هذا الجيل إلى الحياة، وهي تنسجم تمامًا مع كلمة هامان Hamann ، الذي قال أن جميع المذاهب هي "في ذاتها عقبة وجه الحقيقة" (").

ولو تأملنا بناء حركة "العاصفة والاندفاع" من وجهة نظر علم الاجتماع، لوجدناه أشد تعقيدًا حتى من الأشكال الأخرى التى اتخذتها حركة الرومانتيكية المسبقة فى أوروبا الغربية. ويرجع ذلك إلى أن الطبقة الوسطى وفئة المثقفين الألمان لم يكونوا قد اندمجوا فى حركة التنوير إلى الحد الذى يجعلهم يركزون أنظارهم بشدة على أهداف الحركة ولا ينحرفون عنها. كما يرجع أيضًا إلى أن صراع هاتين الفئتين ضد عقلانية نظام الحكم المطلق كان فى الوقت ذاته صراعًا ضد الاتجاهات التقدمية

<sup>(1)</sup> L. Balet - E. Gerhard, Op. cit., P. 228.

<sup>(\*)</sup> Hamann's "Leben und Schriften von C.H. Gildemeister", 1857 – 73, vol. V, P. 228.

في ذلك العصر. فهم لم يدركوا أبدًا أن عقلانية الأمراء تمثل، بالنسبة إلى المستقبل، خطرا أقل من اللاعقلانية السائدة بين أفراد طبقتهم ذاتها. وهكذا فإنهم تحولوا من أعداء للحكم المطلق إلى أدوات في يد الرجعية، ولم يكونوا أكثر من خدام لمصالح الطبقات المميزة حين هاجموا المركزية البيروقراطية. وبطبيعة الحال فإن صراعهم لم يكن موجهًا ضد اتجاه النظام القائم إلى التسوية الاجتماعية، وهو الاتجاه الذي كان يتعارض مع مصالح الطبقة الأرستقراطية والطبقة الوسطى العالية، وإنما كان موجهًا ضد اتجاه ذلك النظام إلى التعميم وتجاهل كل تميز وتنوع عقلي. فكانوا يناصرون حقوق الحياة، والوجود الفردي، والنمو الطبيعي والعضوى، ضد النزعة الشكلية الجامدة للدولة ذات الصبغة العقلانية، وكان هدفهم هو إنكار الدولة البيروقراطية بما فيها من تعميم آلي وتنظيم صارم لا يفلت منه أحد، ولكنهم كانوا يهدفون أيضًا إلى نبذ النزعة الإصلاحية القائمة على التخطيط والتنظيم في عصر التنوير. وعلى الرغم من أن فكرة الحياة التلقائية اللاعقلية كانت لا تزال ذات طبيعة غير محددة ولا مستقرة، وكانت قطعًا معادية لحركة التنوير، وإن لم يكن هدفها قد أصبح محافظًا بصورة واضحة بعد، فإنها كانت تنطوى منذ ذلك الحين على ماهية الفلسفة المحافظة بأسرها. وكان الانتقال يسيرًا من نقطة بدايتها هذه إلى القول بوجود مبدأ "للحياة" يتسم بالطابع الصوفي فوق العقلي، وتبدو عقلانية فكر التنوير، في مقابله، غير طبيعية، جامدة، متعصبة، كما كان من السهل بعد ذلك تصوير ظهور النظم السياسية والاجتماعية من "الحياة" التاريخية على أنه نمو "طبيعي"، أي فوق البشـرى وفـوق العقلي، وذلك من أجل حماية هذه النظم من كل الهجمات المتعمدة، ولضمان استمرار النظام القائم.

وقد يبدو من المستغرب لأول وهلة أن نجد النزعة المحافظة، التي اعتدنا أن نربط بينها وبين فكرة الدوام والاستعرار، تؤكد في هذه الحالة قيمة الحياة والنمو، على حين أن النزعة المتحررة، التي ترتبط في أذهاننا عادة بفكرة الحركة والديناميكية، تتخذ موقفًا يرتكز على العقل. وقد بذلت محاولة لإرجاع هذه المفارقة الواضحة إلى ذلك التحالف الواضح الجلي مع العقلانية، الذي نما في ظله التفكير الثوري للطبقة الوسطى، على حين أن التيار العكسى اتخذ لنفسه وجهة النظر

الأيديولوجية المضادة من أجل "المعارضة فحسب"(١). ولكن الصعوبة في هذه المشكلة إنما ترجع إلى أن العلاقة بين الاتجاهات السياسية المختلفة في القرن الثامن عشر وبين العقلانية ليست واضحة المعالم، وأن النزعة المحافظة ذاتها كانت في ذلك العصر تنطوى على صبغة معينة من العقلانية. فالحقيقة التي تتحكم في الموقف الخاص لحركة "العاصفة والاندفاع" بين حركة التنوير والحركة الرومانتيكية هي أن من المستحيل الاقتصار على الربط بين العقلانية والتقدم، من جهة، وبين اللاعقلانية والرجعية من جهة أخرى، وأن العقلانية الحديثة ليست ظاهرة محددة لا لبس فيها ولا غموض بل هي إلى حد معين سمة عامة للتاريخ الحديث. فمنذ عصر النهضة تركت العقلانية طابعها الخاص على كل فترات التطور وجميع طبقات المجتمع، وكانت تارة تبدى ميلاً إلى المرونة والحركية الذهنية، وتارة أخرى تصبو إلى ما هو دائم يسرى على نحو شامل. فعقلانية عصر النهضة الإيطالي من نوع يختلف عن عقلانية العصر الكلاسيكي الفرنسي، كما أن عقلانية عصر التنوير مختلفة بدورها كل الاختلاف عن عقلانية أرستقراطية البلاط والملكية المطلقة. ولقد كانت هناك عقلانية تقدمية للطبقة الوسطى، ولكن كانت هناك أيضًا عقلانية مميزة للطبقة المحافظة. ذلك لأن الطبقة الوسطى في عصر النهضة كان عليها أن تكافح ضد العادات والتقاليد الجامدة التي تشل كل تقدم، ومن هنا كانت عقلانيتها ذات طابع دينامي معاد للتقاليد، يتجه نحو تحقيق أقصى قدر من الكفاءة والفعالية. أما الأرستقراطية في هذه الفترة ذاتها فكانت ذات طابع فروسي رومانتيكي، لا يقوم على العقل ولا يصطبغ بالصبغة العملية. ولكن ضغط التطورات الاقتصادية من بداية القرن السادس عشر فصاعدًا دفع هذه الطبقة الأرستقراطية إلى أن تتكيف على نحو متزايد مع عقلانية الطبقة الوسطى، مع تعديل لبعض مظاهر هذه الطريقة في التفكير والتجربة. وهكذا نجدها أولاً تتخلى عن الاتجاه المضاد للتقاليد في الأيديولوجية العقلانية للطبقة الوسطى، وتعوض ذلك باستبعاد كل العناصر الخيالية والرومانسكية من فهمها الخناص للعالم، الذي تسوده روح العصور الوسطى. كما

<sup>(1)</sup> K. Mannheim, lox. cit., P. 470.

نجدها خلال القرن السابع عشر تضع فلسفة للنظام الدقيق كانت "مضادة للدينامية" بقدر ما كانت "معقولة". ولقد كانت الطبقة الوسطى في عصر التنوير خاضعة في البداية لتأثير هذه الأرستقراطية ذات التفكير العقلاني، ومنها اقتبست المثل الأعلى لمستوى في الحياة يتميز بأنه معيارى دقيق التنظيم، وإن كانت قد ظلت متمسكة، في نواح أخرى، بالشكل الأقدم عهدًا للعقلانية، المستمد من عصر النهضة، وعملت باطراد على تطوير مبدأ الكفاءة والمنافسة الاقتصادية. غير أن الطبقة الوسطى في النصف الثاني من القرن الثامن عشر انصرفت في بعض النواحي عن العقلانية، وتركبت لطبقة النبلاء والطبقة المتوسطة العليا مهمة تفسيرها مؤقتًا. وهكذا أصبحت القطاعات المتوسطة من البورجوازية متأثرة بنزعة روسو، عاطفية ورومانتيكية، على حين أن الطبقات العليا كانت تزدري كل هذا الهراء العاطفي، وظلت محتفظة بولائها لنزعتها العقلية الخاصة. ومع ذلك فإن الطبقة الوسطى التقدمية احتفظت بالطابع الدينامي المضاد للتقاليد في نظرتها إلى الحياة، مثلما تمسكت الطبقات المحافظة بالنزعة التقليدية لفلسفتها الاجتماعية، على الرغم من عقلانية مبادئها الأخلاقية وموقفها من الفن. ومع ذلك فإن الطابع الدينامي الميز الذي ينسب عادة إلى النظرة التقدمية المتحررة إلى الحياة، لو اختبر بدقة، لتبين أنه لا يعدو أن يكون صفة مجازية، شأنه في ذلك تمامًا شأن الطابع السكوني (الاستاتيكي) الذي ينسب إلى العقلانية. فالنزعة التحررية والنزعة المحافظة تتسمان معا بأنهما دينامية وعقلانية في الآن نفسه، ولقد كان من المستحيل عليهما أن تكونا على أي نحو آخر في هذه المرحلة من التطور، التي كانت فيها العصور الوسطى تصفي تصفية نهائية. ولم يعـد هـناك الآن مـن أعـداء للعقلانـية سـوى المثالـيين، الذيـن أربكهـم الموقـف الاجتماعي المعقد، وكذلك دعاة النزعة المحافظة — حسب ما كانوا يصفون أنفسهم. فلم يكن الأخيرون يناصرون حقوق "الحياة" ضد العقل لأن العقلانية فقدت بالفعل سلطتها ونفوذها، بل لأن التفكير العيني، المبنى على الواقع، والذي سوف يدعى كل من الطرفين بعد وقت قصير أنه هو الذي يحتكره، قد اكتسب قيمة جديدة مضاعفة. وربما كان هيردر هو الشخصية الميزة بحق للأدب الألماني في القرن الثامن عشر. فهو يجمع في ذاته بين أهم تيارات العصر، ويعبر على أوضح نحو عن ذلك الصراع الأيديولوجي، وذلك المزيج من الاتجاهات التقدمية والرجعية، الذي يسود مجتمع ذلك العصر. فهو يحتقر "الثقافة العقلية العملية" لعصر التنوير، ولكنه من جهـة أخـرى يـتحدث عن عصره على أنه "قرن عظيم بحق"، ويتصور أن من المكن التوفيق بين آرائه المضادة للعقلانية وبين التحمس للثورة الفرنسية، مثلما كان معظم المثقفين والكتاب الألمان، وضمنهم كانت وفيلاند Wieland وشيلر وفريدرش شليجل وفشته، أنصارًا متحمسين للثورة الفرنسية في البداية، ولم يتخلوا عنها إلا بعد "المؤتمر Convention". وقد سار تطور هيردر في نفس الطريق الذي سارت فيه فئة المثقفين الألمان، من نزعة التمرد في حركة "العاصفة والاندفاع" إلى الموقف البورجوازي السائد في العصر الكلاسيكي، والذي يتسم برؤية أوضح، وإن كان يتسم بمزيد من الاستسلام. والواقع أن هيردر يعد مثلاً يلقى أوضح ضوء ممكن على أهمية فيمار في الأدب الألماني. فقد حل تأثير جوته فيه محل تأثير هامان وياكوبي، وزاده قربًا من العقلانية. وقد كتب رثاء قصيرًا للمفكر لسنج، المناضل الشجاع من أجل الحقيقة، ولم يقتصر على تجاوز نزوعه السابق إلى التمسك بأصول الدين، بل لقد أضفى على عقيدته طابعًا جماليًا، وطبق نظريته في أصل الأغنية الشعبية على الوثائق الأصلية للدين، بحيث أصبح الكتاب المقدس في نظره، آخر الأمر، مجرد نموذج قديم العهد للشعر الشعبي. ومن جهة أخرى فقد وجد أن من المستحيل عليه أن يتخلى تمامًا عن ماضيه؛ فتحولت الروابط التي كانت تجمعه بالكنيسة في شبابه إلى نوع من التزمت الأخلاقي، كما أن فلسفته في التاريخ، التي تقترب كل القرب من آراء بيرك Burke ، تشهد بمدى استمرار تغلغل جذور العالم المحافظ فيه. ولقد كان العنصر المشترك بينه وبين بيرك هو قبل كل شيء رغبته في أن يفهم الأشكال المتغيرة ويغيرها ويخرقها(١٠). وعلى الرغم مما كان يتصف به هيردر من تقوى وادعة . فإن نظرته إلى التاريخ، التي تؤكد أشكاله المتغيرة، وتتخذ من الدورة النباتية نقطة

<sup>(1)</sup> Friedrich Meuseul: Edmund Burke u. d. franz Revol., 1913, PP. 127 - 8.

بداية لها، وتسرى أن هناك نموًا من البذرة إلى البرعم والزهرة، ومن الازدهار إلى الذبول والموت، هبى فبى جميع مظاهرها تعبير عن نظرة متشائمة أساسًا إلى العالم، تنطوى، منذ ذلك الوقت المبكر، على بذور نظرية شبنجلر في تدهور الحضارات (''.

ولقد وصفت النزعة الكلاسيكية عند هيردر وجوته وشيلر بأنها "النهضة" الألمانية المتأخرة، وبأنها معادلة للنزعة الكلاسيكية الفرنسية. ولكن الفارق الرئيسي بينها وبين جميع الحركات الماثلة خارج ألمانيا هو أنها تمثل مركبا من اتجاهات كلاسيكية ورومانتيكية، بل هي تبدو رومانتيكية تمامًا، ولاسيما من وجهة النظر الفرنسية'``. ولكن أصحاب النزعة الكلاسيكية من الألمان، الذين كانوا جميعهم تقريبًا. من أعضاء حركة "العاصفة والاندفاع" في شبابهم، والذين يستحيل فهمهم بدون عبادة الطبيعة عند روسو، قد تخلوا في الوقت ذاته عن عداء روسو للحضارة وعن نزعته العدمية . فقد كانوا يعيشون في حالة شغف محموم بالثقافة والتعليم، ولم يكن يدانيهم في ذلك أي جيل آخر من الكتاب منذ عهد أصحاب النزعة الإنسانية، وكانوا يرون أن الحامي الحقيقي للثقافة هو المجتمع المتحضر، لا الفرد الموهوب(٢). فالمثل الأعلى للتعليم عند جوته، قبل غيره، لم يكن يتحقق بالطريقة الصحيحة إلا في ثقافة مجتمع كامل، وكان معيار قيمة هذا التعليم في نظره هو مقدار تبلاؤم منجزات الفرد مع النمط البورجوازى للحياة. على أن هذا الفهم للثقافة هـو الذي يميز طبقة من الأدباء نالت بالفعل حظها من النجاح والتقدير، واكتفت بما حظيت به من التكريم، ولم تعد تشعر بأى نوع من السخط إزاء المجتمع. ولكن هذا النجاح لا يعنى أن الكتاب الكلاسيكيين أصبحت لهم في أى وقت شهرة شعبية؛ بل أن أعمالهم لم تتغلغل في حياة الأمة بنفس العمق الذي تغلغلت به الأعمال الكلاسيكية للأدب الفرنسي والإنجليزي فيها. وكان جوته نفسه هو الكاتب الأقل شعبية من الجميع . فلم تكن شهرته ، خلال حياته ، تمتد إلا إلى قطاع مثقف محدود تمامًا، بل أن كتاباته فيما بعد لم تكن تقرأ تقريبًا خارج نطاق المثقفين. وقد شكا مرارًا من عزلته، على الرغم من أنه كان بحق، كما قال شيلر. "أكثر الناس

<sup>(1)</sup> Hans Weil: Die Entstehung des deutschen Bildungsprinzips, 1930, P. 75.

<sup>(7)</sup> Julius Peterson: Die Wesensbestimmung der Romantik, 1926, P. 59.

m H.A. Korff: "Die erste Generation der Goethezeit." Zeitschr. F. Deutschkunde, 1928, vol. 42, P. 641.

قدرة على الاتصال بالغير"، وكانت نفسه تهفو إلى التعاطف والفهم والتأثير في الآخـرين. وتـدل الكمية الضخمة من الرسائل التي خلفها، والمحادثات التي سجلت معه، على مقدار ما كان يعنيه بالنسبة إليه الاتصال والتبادل العقلي، والتنمية المتبادلة للأفكار. ومع ذلك فقد كان جوته على وعى تام بأن تأثيره منعدم، وكان الافتقار إلى الاتصال المتبادل في الحياة العقلية الألمانية هو في نظره علة الطابع الخاص الذي اتخذه الأدب الألماني بوجه عام، بل ذلك الطابع الذي اتخذته كتاباته الخاصة. ولقد كانت فترة شعبيته الحقيقية هي فترة شبابه، عندما نشر "جوتس Goetz" و"فيرتر". أما بعد انتقاله إلى فيمار وبدء اشتغاله بالأعمال الرسمية، فإنه اختفى من الحياة الأدبية إلى حد ما('). وفي فيمار كان جمهوره يتألف من ستة أشخاص — الدوق، والدوقتين، والسيدة فون شتين، وكنيبل Knebel وفيلاند Wieland - ولهذا الجمهور كان يقرأ بصوت مرتفع أعماله الجديدة التي لم تكن كشيرة أو كبيرة، أي كان يقرأ فصولاً منفردة وفقرات من مؤلفاته. ولكن علينا ألا نسرف في الخيال فنتصور أن هذا الجمهور كان متفهمًا له بعمق(٢). فأفضل وصف للموقف هو ذلك الذي يتمثل في حادثة مدرب الكلاب، الذي سمح له بعرض ألعابه فى مسرح البلاط على الرغم من احتجاجات جوته القوية. ونستطيع أن نتخيل الحالة في البلاطات الأخرى، إذا كانت الحالة بمثل هذا السوء في فيمار! والواقع أنه لم يكن يوجه إلى الأدب في ذاته اهتمام خاص في فيمار، بل إن القراءة كانت في هذا البلاط بدوره، كما في أوساط البلاط الأخرى، وبين طبقة النبلاء بوجه عام. تقتصر في معظم الأحيان على آخر الكتب الفرنسية<sup>(٢)</sup>. أما بالنسبة إلى الجمهور الواسع، بقدر ما كان لديه أي اهتمام بالأدب الجاد أصلاً، فقد أصبح شيلر هو محور الاهتمام خلال الفترة التي قضاها جوته في إيطاليا. مثال ذلك أن "دون كارلوس" لقيت استقبالاً أشد حماسة بكثير مما لقيته "تاسو". ولكن الشخصيات التي حققت أعظم نجاح أدبى لم تكن جوته ولا شيلر، وإنما جسنر Gessner وكوتسيبوه Kotzebue . فلم يبلغ جوته مكانته الفريدة في الأدب الألماني إلا بعد ظهور

<sup>(1)</sup> Viktor Hehn: Gedanken ueber Goethe, 1887, P. 65.

m Ibid., P. 74.

ர Ibid., P. 89 .

الرومانتيكيين ، وحماستهم "لفيلهلم ميستر Wilhelm Meister والواقع أن تحمس الرومانتيكيين لجوته هو أوضح مظاهر ذلك الاشتراك العميق في الصالح الذى كان، على الرغم من كل الخلافات الشخصية والأيديولوجية، اشتراكاً لا يمكن الخروج عنه، والذى كان يجمع في وحدة واحدة بين الحركتين الكلاسيكية والرومانتيكية، بل يجمع كل فترة الثقافة الألمانية ابتداء من "العاصفة والاندفاع" فصاعدًا. فالفن هو التجربة العظيمة التي يشتركون فيها، ليس فقط بوصفه موضوعًا لأسمى لذة ذهنية، أو بوصفه الطريق الوحيد الذى ظل مفتوحًا لكي يحقق الإنسان كماله الشخصي، بل أيضًا بوصفه الأداة التي تستطيع بها الإنسانية أن تستعيد براءتها المفقودة، وتمتلك الطبيعة والثقافة في آن واحد. فالتربية الجمالية، في نظر شيلر، هي الخلاص الوحيد من الشر الذي أدركه روسو، أما جوته فإنه يذهب أبعد من ذلك، عندما يقول أن الفن هو محاولة الفرد أن "يحفظ نفسه ضد القوة الهدامة من ذلك، عندما يقول أن الفن هو محاولة الفرد أن "يحفظ نفسه ضد القوة الهدامة هو وحده القادر على تحقيقها: إذ أصبحت هذه التجربة القلعة التي يحتمي بها الر، ضد الفوضي والاضطراب.

وتكفى جملة كهذه لإعطاء المرء فكرة عن نظرة جوته إلى الحياة، التى كانت مستقلة تمامًا عن مجال الدين، وإن كان من الجائز أنها لم تكن لادينية. ذلك لأنه، على الرغم من مثاليته "الفاوستية"، ونزعته الجمالية الأرستقراطية، وعبادته للنظام. التى كانت محافظة إلى حد التعصب، كان من أشد ممثلى حركة التنوير تطرفًا فى ألمانيا. وبرغم أنه ليس من الدقة أن نصفه بأنه عقلانى واقعى، فلابد من أن يعد عدوا لدودا لكل اتجاه إلى الجهالة، وخصمًا عنيفًا لكل نزوع إلى التصوف والغيبيات، ولكل القوى الرجعية المعوقة. وعلى الرغم من ارتباطه بحركة "العاصفة والاندفاع" فقد كان يشعر بكراهية عميقة لكل نزعة رومانتيكية، ولكل كبت أهوج للعقل، وكان يتعاطف بنفس العمق مع الواقعية الصلبة، والنظام والتقدير المعنوى للعمل، والتسامح مع الطبقة الوسطى. صحيح أن الروح الاندفاعية الميزة لفترة تأليف "فيرتر"، وما فيها من احتجاج صارخ على النظام الاجتماعي السائد والأخلاق التقليدية، قد خفت بمضى الوقت، غير أن جوته ظل عدوا لكل اضطهاد، ومكافحًا

<sup>(1)</sup> Heine: Die romantische Schule, I, 1833.

ضد كل ظلم يهدد الطبقة الوسطى بوصفها جماعة عقلية حية. ولم يدرك جيته القيمة الحقيقية لهذه الجماعة إلا فيما بعد، ولم يعرب عن تقديره لها إلا في "فيلهلم ميستر". والحبق أنبه ليس من الضروري على الإطلاق إنكار أو إخفاء ميول جوته العقلية الأرستقراطية، ومطامحه في البلاط، وتركز شخصيته حول ذاته، وكأنه من آلهة الأولب، وعدم اكتراثه السياسي، بل وعبارته المحرجة المحيرة "الظلم ولا الفوضي" ولكن على الرغم من كل شيء ، فقد ظل جوته نصيرا للحرية والتقدم، ولم يقتصر على مناصر تهما بوصفه كاتبًا وشاعرًا تنعكس هذه المعاني ذاتها في واقعية فنه، وفي "الالتزام المحمود بالواقع"، على حد تعبيره. والواقع أن سبيل النضال ضد الرجعية ومع التقدم متشعبة. فثمة شخص يكره البابا وبطانته، وآخر يكره الأمراء وحواشيهم، وثالث يكره مستغلى الشعب ومضطهديه، ولكن هناك أيضًا من يستشعرون معنى الرجعية بكل عمق في التضليل المتعمد للأذهان البشرية، وفي الحيلولة بينها وبين الحقيقة. عند هؤلاء الأخيرين تتمثل كل ضروب الظلم الاجتماعي بأقصى قدر من الوضوح في "الخطيئة في حق الروح". وهم حين يتصدون للدفاع عن حرية العقيدة والفكر والكلام، إنما يناضلون في سبيل تلك الحرية التي لا تتجزأ والتي هي واحدة في جميع أشكال الحياة. وعلى الرغم من أن جوته لم يكن يتعاطف كثيرًا مع محاولات قتل الطغاة، فقد كان شديد الحساسية للتهديدات الموجهة إلى حرية الفكر، ولم يكن أبدا طرفا في أية قيود تفرض عليها. وعندما استدعى المحافظون المثقفين الألمان، ولاسيما جوته نفسه، في عام ١٧٩٤، لكي يضعوا أنفسهم تحت تصرف عصبة الأمراء الجديدة، وبذلك يخلصون البلاد من "الفوضي" التي تهددها بالخطر، أجاب جوته بأنه يرى من المستحيل الجمع بين الأمراء والكتاب على هذا النحو".

ولقد كان كل شيء أسهم في تعليم جوته في حداثته، من الأسرة التي ينتمى إليها، إلى ذكريات طفولته، إلى مدينة فرانكفورت الإمبراطورية إلى مدينة ليبزج الجامعية التجارية، وشتراسبورج القوطية، وبيئة إقليم الراين، ودارمشتات، ودوسلدورف، وبيت كليتنبرج Klettenberg وأسرة شونيمان Schoenemann كان ذلك كله منتميًا تمامًا إلى الطبقة الوسطى بأفضل معانى الكلمة، فكان ينتمى

<sup>(1)</sup> Thomas Mann: Goethe als Repraesentant des Buergertums, 1932, P. 46.

جزئيًا إلى الطبقة المتوسطة العليا، بل يقترب أحيانًا من حدود الأرستقراطية، ولكنه لا يفقد أبدًا ارتباطه الباطن بروح الطبقة الوسطى(١). ومع ذلك لم يكن طابع الطبقة الوسطى عند جوته موقفًا ذهنيًا مناضلاً، ولم يكن أبدًا موجهًا إلى النبلاء من حيث هم نبلاء، حستى في فترة شبابه، أى في فترة تأليف "فيرتر"(١). بل لقد كان يعتقد أن حماية طريقة الحياة البورجوازية من الجهالة والبعد عن الواقعية أهم من حمايتها من تأثير الطبقات العليا للمجتمع . ولقد كانت أطراف النقاط وأكثرها أصالة في نظرة جوته إلى الموقف البورجوازى من الحياة هي أن هذه النظرة تعكس وعي الفنان الحديث بإطاره الذهني المنتمي إلى الطبقة الوسطى، وتؤكد المعايير الأخلاقية للعمل العادى حتى بالقياس إلى الإنتاج الفني. فقد أكد جوته مرارًا أن للخلق الشعرى طابعًا شبيهًا بطابع العمل الحرفي، وكان أول ما يطالب به الفنان أن يكون شخصًا يعتمد عليه في مهنته. والواقع أن الفن والأدب كان يمارسان منذ عصر النهضة على أيدى أشخاص ينتمون في معظم الأحيان إلى الطبقة الوسطي. وكانت علاقة العمل الحرفي التي تربط المنتج بفنه، تؤخذ قضية مسلمًا بها، حتى لم يكن هناك أي معنى لتأكيدها تأكيدًا خاصًا. بل إن ما كان من الواجب عمله هو تشجيع الفنانين والكتاب على الارتفاع بأنفسهم فوق مستوى البراعة التكنيكية وحدها. ولم يبد أن من المستحب تذكير الفنانين والكتاب بالأصل البورجوازى شبه الحرفى لمهنتهم إلا في القرن الثامن عشر، عندما أصبحت الطبقة الوسطى من جهة أشد وعيًا بخصائصها الطبقية، وحين أخذت النزعة الذاتية الجموح عند "العبقريات الأصيلة"، ونبذهم لكـل القواعـد والـنظم، تـبدو — مـن جهـة أخـري — وكأنهـا نمو زائد مشوه للتحرر البورجوازي، وضرب من المنافسة الوحشية. وبطبيعة الحال لم يعد من الضروري، في ذلك الحين، تنبيه الأذهان إلى المكانة الرفيعة للكاتب، ولكن كان من المفيد حماية طبقة الأدباء من انتشار الدخلاء والدجالين. ذلك لأن السلوك "على طريقة العباقرة" كان أسلوبًا من أساليب المنافسة يلجأ إليه الكتاب عندما كانوا يناضلون في سبيل التحرر، أما الاحتجاجات على استخدام أمثال هذه الأساليب فقد سمعت

<sup>(1)</sup> Cf. Alfred Nollau: Das lit. Publikum des jungen Goethe, 1935, P. 4.

<sup>(7)</sup> Georg Keferstein: Buergertum und Buergerlichkeit bei Goethe, 1933, PP. 90 - 1.

لأول مرة عندما لم تعد هذه الأساليب لازمة. وبعبارة أخرى فإن السماح للكاتب بأن يكون "أشبه بالعبقرى" كان مظهرًا لبلوغه الاستقلال، أما حين لم يعد الكاتب راغبًا في أن يكون "أشبه بالعبقرى" أو مضطرًا إلى ذلك، فقد كان ذلك تعبيرًا عن وضع أصبحت فيه الحرية الفنية أمرًا مسلمًا به. والواقع أن جوته كان لديه وعى ذاتى قوى بأنه مواطن محترم وفنان معترف به، بحيث أخذ يسعى إلى تجنب كل مبالغة، سواء في فنه وفي مسلكه، وكان يشعر بنفور خاص نحو ذلك الافتقار إلى التماسك والانضباط، والميل إلى ما هو فوضوى مرضى، وهي الصفات التي تمثل سمات ثابتة إلى حد ما في شخصية الفنان الحديث الناجح الذي يقف إزاء لغو النزعة البوهيمية موقف الحرص المبالغ فيه، ويتخذ لنفسه أسلوبًا سويًا بورجوازيًا، بل يكاد يكون بورجوازيًا صغيرًا، في الحياة، خوفًا من أن يبدو شخصًا لا يعتمد عليه.

ولما كانت الطبقات الناجحة تبغض كل أنانية وفردية مبالغ فيها، فإن المثل الفنى الأعلى للنزعة الكلاسيكية الألمانية، تمشيًا منه مع هذا الاتجاه، كان يسيطر عليه اتجاه إلى ما هو نوعى، وما يصدق على نحو شامل، وما هو منتظم معيارى، باق لا ينال منه الزمان. وكانت هذه النزعة ، على عكس حركة "العاصفة والاندفاع"، ترى فى الشكل أو القالب تعبيرًا عن ماهية العمل الفنى وفكرته ذاتها، ولا تقتصر فى تعريفها على القول بأنها انسجام خارجى بحت بين العلاقات، ومجرد تعبير عن التناسق وجمال الخطوط. فهى تعنى بالقالب "القالب الباطن"، أى ما يعادل، على نظاق مصغر، مجموع الوجود بأكمله. وقد نجح جوته أخيرًا فى ما يعادل، على نظاق مصغر، مجموع الوجود بأكمله. وقد نجح جوته أخيرًا فى تجاوز هذا الشكل ذاته من أشكال النزعة الجمالية، واهتدى إلى الطريق الموصل إلى فلسفة أكثر واقعية، مبنية على فكرة المجتمع البورجوازى. والواقع أن مضمون "فيلهلم ميستر" إنما هو بعينه هذا الطريق الموصل من الفن إلى المجتمع، ومن الموقف الفنى الفردى من الحياة إلى تجربة المشاركة العقلية، ومن الارتباط بالعالم فى علاقة جمالية تأملية إلى حياة إيجابية مفيدة اجتماعيًا". وقد تباعد جوته، فى مرحلته جمالية تأملية إلى حياة إيجابية مفيدة اجتماعيًا".

<sup>(1)</sup> Ibid., PP. 174 – 5.

<sup>(7)</sup> Cf. H. A. korff: Geist der Goethezeit, II, 1930, P. 353 – Ludwig W. Kahn: Social Ideals in German Lit. (1770 – 1830), 1938, PP. 32 – 4.

المتأخرة، عن النظرة الشخصية البحتة إلى الأدب، وازداد اقترابًا من الفهم فوق الفردي، وفوق القومي، للفن، وركبز اهتمامه على المهام ذات الأهمية العامة للحضارة. فإليه يرجع اسم "الأدب العالم" وجنز عمن مفهوم هذا التعبير، ولكن المقصود من هذا التعبير كان موجودًا قبل أن يكون أي شخص واعيًا به. فأدب عصر التنوير، مثل أعمال فولتير وديدرو ولوك وهلفسيوس وروسو ورتشاردسن، كان بالفعل "أدبًا عالميًا" بأدق معانى الكلمة. ومنذ النصف الأول من القرن الثامن عشر كانت تجرى "محادثة أوروبية"، اشتركت فيها كل الأمم المتحضرة، وإن كان معظمهما قد اشترك بطريقة سلبية. فأدب هذه الفترة كان أدب أوروبا ككل، وكان تعبيرا عن أفكار أوروبية مشتركة، على نحو لم يعرف منذ نهاية العصور الوسطى. ولكنه كان يختلف عن أدب العصور الوسطى بقدر ما يختلف عن حركات الأدب الدولي التي ظهرت في العهود القريبة. فقد كان أدب العصور الوسطى يدين بشموله للغة اللاتينية، وكان أدب الباروك والروكوكو يدين به للغة الفرنسية، وكان الأول مقتصرًا على الطبقة المتعلمة من رجال الدين، والثاني على أوساط البلاط الأرستقراطية. ولقد كان الاثنان معًا نتاجين غير متمايزين يرجع أصلهما إلى نظرة عقلية متجانسة بدرجات مختلفة، ولم يكونا توافقا بين أصوات متعددة، كما أراد جوته، وكما نتجت حبركة التنوير من آداب البلدان الأوروبية الكبرى. أما فكرة الأدب العالمي فهي نظريًا وعمليًا من خلق حضارة تسودها أهداف التجارة العالمية وأساليبها. والواقع أن كلمات جوته ذاته، حين يقارن بين تبادل الأمم للمنتجات العقلية وبين التجارة الدولية، إنما تمس هذا الارتباط وتشير إلى أصل هذا المفهوم. وعندما ينتقل جوته إلى الكلام عن الطابع "المتعجل" للإنتاج الذهني والمادي، والإيقاع السريع الذي تتبادل به المنتجات الذهنية والمادية، فإن المرء يدرك إلى أي مدى كان المدار الكامل لأفكاره مرتبطًا بتجربة الثورة الصناعية(١). والشيء الوحيد الذي يلفت الأنظار هـو أن الألمـان، الذيـن كـانوا أقل الأمم الكبرى إسهامًا في هذا الأدب العالمي، كانوا أول من أدرك دلالته وتوصل إلى فكرته.

<sup>(1)</sup> Cf. Fritz Strich: Goethe und die Weltliteratur, 1946, P. 44.

## الفصل الخامس الثورة والفن

كان القرن الثامن عشر قرئًا حافلاً بالمتناقضات. فلم يكن الأمر مقتصرًا على تأرجم اتجاهه الفلسفي بين العقلانية والعداء للعقلانية، بل أن أهدافه الفنية بدورها كان يتنازعها اتجاهان متعارضان، إذ كانت أحيانًا تقترب من اتجاه كلاسيكي بالمعنى الدقيق، وأحيانًا أخرى تقترب من مفهوم خيالي أكثر انطلاقًا. كذلك فإن نزعته الكلاسيكية، شأنها شأن العقلانية في ذلك العصر، يصعب تعريفها، وتقبل تفسيرات متعددة من وجهة نظر علم الاجتماع، إذ أن الهيئات التي ترعاها كانت تارة أرستقراطية البلاط، وتارة أخرى المستويات الاجتماعية المنتمية إلى الطبقة الوسطى، ثم تطورت حتى أصبحت آخر الأمر هي الأسلوب الفني المميز للبورجوازية الثورية. ولو تصور المرء مفهوم الكلاسيكية بطريقة أضيق مما ينبغي، بحيث يقصره على الأهداف الفنية للطبقات العليا ذات العقلية المحافظة، لأصبح من الصعب، بل من المستحيل في نظره فهم الطريقة التي صار بها فن "دافيد" الفن الرسمي للثورة. صحيح أن الفن ذا النزعة الكلاسيكية يميل إلى الروح المحافظة، وهو يصلح لتمثيل الأيديولوجيات القائمة على فكرة السلطة، ولكن النظرة الأرستقراطية إلى العالم كثيرًا ما كانت تجد أن أسلوب الباروك الحسى المتدفق يعبر عنها تعبيرًا أصرح من الأسلوب الكلاسيكي الواقعي المثقف. ومن جهة أخرى فإن الطبقة الوسطى المعتدلة، ذات الاتجاه العقلاني، الميالة إلى التنظيم، كثيرًا ما كانت تفضل الأشكال البسيطة الواضحة غير المعقدة للفن الكلاسيكي، ولم تكن محاكاة الطبيعة بلا شكل أو تمييز تستهويها أكثر مما يستهويها الفن الأرستقراطي المسرف في خياله. ففي معظم الحالات كانت نزعتها الطبيعية تتحرك داخل حدود ضيقة نسبيًا، وكانت تقتصر عادة على التصوير العقلاني للواقع ، أي لواقع لا ينطوي على تناقض داخلي. فعندها تكاد سمة الطبيعية والتنظيم الشكلي يصبحان شيئًا واحدًا. والواقع أن النزعة الكلاسيكية للطبقة الأرستقراطية هي وحدها التي حولت مبدأ التنظيم البورجوازي إلى اتفاق مع المعايير الصارمة، وحب البورجوازية للبساطة والاقتصاد إلى خضوع وائتمار، ومنطقها الصحي إلى نزعة عقلية جافة. أما في النزعة الكلاسيكية اليونانية، أو نظيرتها عند جوتو Giotto . فلم يكن هناك أي شعور بأن الإخلاص للطبيعة يتنافى مع التركيز الشكلي. ففي فن أرستقراطية البلاط وحدها أصبحت السيطرة للشكل على حساب التلاؤم مع الطبيعة، وفيها وحدها أصبح هذا الأخير يعد قيدا وعائقًا. ولكن النزعة الكلاسيكية لم تكن في تركيبها الباطن تمثل اتجاهًا نحو النزعة الطبيعية الرحبة أكثر مما كانت تمثل نظرة بورجوازية مميزة (۱۱)، وإن كانت تبدأ في كثير من الأحيان بوصفها حركة بورجوازية وتستمد مبادئها الشكلية من مطابقة الطبيعة. ومع ذلك فهي تمتد إلى ما وراء حدود النظرة البورجوازية إلى الفن، والشروط الضرورية للنزعة الطبيعية. ففن راسين وكلود لوران كلاسيكي النزعة، وإن لم يكن بورجوازيًا أو ذا نزعة طبيعية.

والواقع أن تاريخ الفن الحديث يتميز بالتقدم المطرد، الذي كان متصلاً بلا انقطاع تقريبًا، للنزعة الطبيعية، أما الاتجاهات التي كانت تسير نحو الشكلية الدقيقة فقد كان ظهورها نادرًا، ولم تظهر أبدًا أكثر من فترة قصيرة في المرة الواحدة، وإن كانت قد ظلت موجودة على الدوام بوصفها تيارًا تحتيًا. أما ذلك الارتباط المتسق بين النزعة الطبيعية وبين القالب الكلاسيكي في أعمال جوتو، فقد انحل منذ القرن الرابع عشر، ونمت النزعة الطبيعية على حساب الشكل في فن القرنين التاليين الذي كان بورجوازيًا في أساسه. وعاد عصر النهضة الأوسط إلى تركيز انتباهه على مباديء الشكل، ولكن دون أن ينظر إلى التكوين، كما فعل جوتو. على أنه مجرد أداة للتوضيح والتبسيط، بل على أنه وسيلة لدعم الواقع وصبغه بصبغة مثالية، وذلك تمشيًا مع المزاج الأرستقراطي السائد عندئذ. ومع ذلك فإن فن عصر النهضة الأوسط، كما نعلم، لم يكن مضادًا للنزعة الطبيعية، وكل ما

<sup>(</sup>١) كما هي الحال مثلاً عند:

Wilhelm Hausenstein: Der nackte Mensch, 1913, P. 151.
F. Antal: "Reflektions on Classicism and Romanticism," The Burlington Magazine, 1935, vol. 66, P. 161.

في الأمر أنه أفقر من فن الفترة السابقة في التفاصيل الطبيعية وأقل منه تركيزًا على تمايـز المادة التجريبية، ولكنه ليس أقل منه صدقًا ودقة بحال. أما حركة "المانرزم"، التى ظهرت مع ازدياد تقدم عملية الاصطباغ بالصبغة الأرستقراطية، فتربط نزعتها الكلاسيكية بسلسلة من المواضعات المضادة للنزعة الطبيعية، وعلى هذا النحو كان تأثيرها على ذوق الطبقات العليا من العمق بحيث أن مفهومها المتكلف عن الجمال أصبح يتخذ معيارًا يحكم به على كل فن تال للبلاط. وفي النصف الثاني من القرن السادس عشر أصبحت "المانرزم" هي أهم الأساليب سواء في فرنسا أو في إيطاليا وأسبانيا. ولكن الحروب الدينية والأهلية التي شنها هنرى الرابع أدت إلى إيقاف تقدمها فجأة، وكان هذا الاضطراب، الذي طال أمده نتيجة لسياسة الحكومة المضادة للأرستقراطية خلال الفترة التالية، عاملاً أتاح للطبقة الوسطى أن تمارس تأثيرًا حاسمًا، وإن كان عليها أن تتكيف مع مرونة لمناظر في مسرح العصور الوسطى، البلاط المتوارث عن عصر النهضة، وأدى انكماش حياة البلاط أولاً إلى الإقلال التدريجي لحفلات البلاط المسرحية، ثم إلى توقفها نهائيًا. أما المسرح الجماهيري فقد ظل يواصل سيره المتواضع حتى خلال فترة الأزمة هذه. وأصبحت تمثل على هذا المسرح، بالإضافة إلى مسرحيات الجريمة والمسرحيات الأخلاقية، مسرحيات ذات نزعة إنسانية، وإن كان عليها أن تتكيف مع مرونة المناظر في مسرح العصور الوسطى وتتخذ طابعه المميز المفتقر إلى الشكل المحدد. وأخيرًا نجحت الطبقة الوسطى، التي كانت تتمتع بتأييد التاج في حكم لويس الرابع عشر، وكانت هي التي توظف أدباء ذلك العصر - نجحت تلك الطبقة في إصلاح هذا المسرح، الذي كان لا يزال يعانى مما خلفته العصور الوسطى من افتقار إلى القواعد والقيود. فتكون لديها أسلوب أدبى خاص بها، يختلف أساسًا عن أسلوب "المانرزم" المميز للأرستقراطية، ووضعت دعائم مذهب كلاسيكي جديد مبنى على مطابقة الطبيعة والمعقولية، وذلك في النوع الأدبي الذي كانت تربطها به أقدم الروابط وأعمقها -وهو الدراما. وعلى ذلك فإن "التراجيديا الكلاسيكية"، ليست من خلق أصحاب

النزعة الإنسانية المتعمقين في الثقافة، الذين كان طابع البلاط يغلب على أذواقهم. وليست من خلق جماعة "البلياد Pléiade" الأرستقراطية، كما أكد الكثيرون، بل إنها نمت من المسرح البورجوازي العادي الحي. ولم تكن القيود الشكلية التي تقيد بها، ولاسيما وحدة الزمان والمكان، نتيجة لدراسة للتراجيديا الكلاسيكية، أو لم تكن كذلك بطريق مباشر على الأقل، بل إنها نمت أولاً بوصفها الوسيلة الفنية التي تبذل بها محاولة لتقوية التأثير المسرحي، وزيادة الأحداث قابلية للتصديق. فقد كان هناك خوف متزايد من الاقتصار على استخدام لوح واحد من أجل الفصل بين المناظر المتعلقة بأحداث تقع في بيوت ومدن وبلدان مختلفة، ومن افتراض أن الفترة القصيرة الواقعة بين فصلين تمثل شهورًا وأعوامًا. وعلى أساس مثل هذه الاعتبارات العقلانية، بدأ ينظر إلى الحدث الدرامي على أنه يكون أقرب إلى التصديق كلما كان الـزمن الـذي يحـدث فيه أقصر، والمكان الذي يقع فيه أكثر تجانسًا وهكذا أنقصت مدة الحوادث، والمسافات التي تفصل بين مختلف المناظر من أجل بلوغ درجة أكمل من الإيهام، وبدأ الاقتراب تدريجًا من أوضح أشكال الإيهام: وهو التوحيد بين الـزمن الفعلى للتمثيل وبين الزمن الخيالي للحدث. وعلى ذلك فإن الوحدتين تتمشيان مع مطلب مطابق تمامًا للنزعة الطبيعية، كما أن الباحثين في الدراما في ذلك العصر كانوا يمثلونها على أنهما معيارا القابلية للتصديق في الدراما. ولكن من الغريب حقًّا أن هذا الأسلوب الفني الذي أدى إلى أشد أنواع التنميق تطرفًا، وإلى أعنف خروج عـن الواقـع، كان يعنى في الأصل انتصار النظرة الطبيعية والفكر العقلاني على حب الاستطلاع الجامح الأهوج لجمهور مسرحى كانت مشاعره لا تزال في أساسها منتمية إلى العصر الوسيط.

وبالمثل كانت النزعة الكلاسيكية في الفنون الأخبرى، كما كانت في الدراماء مرادفة لانتصار النزعة الطبيعية والعقلانية، على الخيال والافتقار إلى النظام من جهة، وعلى تكلف الفن ونزعته التقليدية كما كان يمارس قبل ذلك من جهة

<sup>(</sup>۱) جماعة مؤلفة من سبعة شعراء فرنسيين تضافروا في القرن السادس عشر على إعطاء الأدب الفرنسي واللغة الفرنسية طابعًا كلاسيكيًا.

أخرى. فقد وضعت الطبقة الوسطى دراما كتاب مثل آردى Hardy(١) وميريه Mairet وكورنسي فسي مقسابل شسعر دوربارتساس Du Bartas ، ودوبينسيي d'Aubiegné وتيوفيل دي فيو T.du Viau ، وعارضت نزعة "المانرزم" عند جان كوزان وجاك بيلالج J. Bellange بالنزعة الطبيعية والكلاسيكية عند لوى لونان L. Le Nain وبوسان Poussain . والعامل الرئيسي الذي لم يمكن الكلاسيكية المرتكزة على النزعة الطبيعية، من السيطرة على ميدان الفنون التشكيلية مثلما سيطرت على ميدان الدراما هو أن العلاقة التاريخية بين البورجوازية الفرنسية وبين التصوير كانت أقل وثوقًا بكثير من علاقتها بالمسرح، وأنه لم تكن قد توافرت لها بعد الموارد اللازمة لكبي يكون لها مثل هذا التأثير الطاغي. صحيح أن أسلوب "المانـرزم" أصبح بالـتدريج غير مفضل في التصوير والنحت بدوره، ولكن حل محله في هذه الحالة أسلوب أميل إلى الباروك منه إلى الأسلوب الكلاسيكي. أما في الدراما فكانت الكلاسيكية البورجوازية ناجحة تمامًا، بفضل استعانتها بوحدتي المكان والـزمان. ويمكـن أن يـنظر إلى روايـة "السيد" التي كتبها كورني، المحامي العام في مدينة روان، والتي ظهرت عام ١٦٣٦، على أنها مظهر الانتصار النهائي لهذه النزعة. وقد صادفت هذه الكلاسيكية في البداية معارضة من أوساط البلاط، ولكن التفكير الواقعي العقلاني الذي كان يسود الحياة الاقتصادية والسياسية لذلك العصر أثبت أنه قادر على الانتصار إلى حد لا يمكن مقاومته. واضطرت الأرستقراطية، التي كانت خاضعة لتأثير النوق الأسباني، إلى قهر ميلها إلى أدب المغامرات والمبالغات والخيال المسرف، وإلى الاستسلام للمعايير الجمالية للبورجوازية الواقعية التي لا تعرف الادعاء. ولكن ذلك لم يحدث دون تعديل من الأرستقراطية لهذه الفلسفة الفنية على نحو من شأنه أن يجعلها تلائم مثلها العليا وأهدافها الخاصة. فقد احتفظت الأرستقراطية بصفات الانسجام والانتظام والطبيعية في النزعة الكلاسيكية البورجوازية، إذ أن آداب اللياقة الجديدة في البلاط كانت، على أية حال، تنظر

الكسندر آردى (١٥٧٠ - ١٦٣١) شاعر درامي فرنسي غزير الإنتاج، أسهم في تثبيت صورة التراجيديا الكلاسيكية. ومن الواجب بالطبع ألا يخلط بينه وبين هاردي، الروائي الإنجليزي الذي عاش في القرنين التاسع عشر والعشرين، وإن كان الاسمان في الحروف اللاتينية متشابهين.

إلى كل صراخ وضجيج وتكلف على أنها أمور مجافية للذوق السليم. ومع ذلك فإنها أعادت تفسير الاقتصاد الفنى في هذا الاتجاه الجمالي لكى تجعله متمشيًا مع فلسفة لا تنظر إلى التركيز والدقة على أنهما من مبادىء النظام البيوريتاني الصارم، بل ترى فيهما قواعد متشددة للذوق، أعنى فلسفة يوضع فيها التركيز والدقة في مقابل الطبيعة "الخشنة" المفتقرة إلى النظام، والتي لا يمكن التنبؤ بها، بوصفهما معيارين لحقيقة أرفع وأنقى. وعلى هذا النحو تحولت الكلاسيكية التي لم يكن الهدف منها في الأصل سوى المحافظة على الوحدة العضوية و"المنطق" الدقيق للطبيعة وتأكيدهما، إلى أداة لكبت الغرائز، وحاجز يقف في وجه تدفق الانفعالات، وحجاب يخفى كل ما هو عادى طبيعي سوى.

ولقد تحققت إعادة التفسير هذه جزئيًا في تراجيديات كورني، التي كانت من أنضج مظاهر العقلانية الفنية الجديدة، وإن كان من الواضح أنها حينما ظهرت كانت تراعى شروط مسرح البلاط إلى حد ما. وفي الفترة التالية أخذت الاتجاهات الرزيـنة الواقعـية البيوريتانـية تتراجـع على نحو متزايد في فن البلاط. وأول أسباب ذلك هو أن الرغبة في الاستعراض المبالغ فيه قد ظهرت إلى جانب صرامة هذه الاتجاهات وضد هذه الصرامة في كثير من الأحيان. أما ثاني هذه الأسباب فهو حدوث تغير شامل في مفهوم الفن بأسره في هذا القرن، أدى إلى أن أصبحت الكلمة العليا لأهداف أسلوب الباروك التي كانت أكثر انفعالية وحسية. وعلى هذا النحو حـدث في الفن والأدب الفرنسيين تقارب غريب بين اتجاهي الكلاسيكية والباروك، كان من نتيجته ظهور أسلوب يمثل في ذاته تناقضًا — هو كلاسيكية الباروك. ففن راسين ولوبران الذي كان منتميًّا إلى صميم عصر الباروك ينطوى على صراع بين أسلوب البلاط الشعائري الجديد، وبين الصرامة الشكلية التي ترجع جذورها إلى الكلاسيكية البورجوازية. وقد حل هذا الصراع تمامًا في حالة الأول، أما في حالة الثاني فظل بلا حل على الإطلاق. أي أن هذا الفن كنان كلاسيكيًا ومضادًا للكلاسيكية في آن واحد، وهو يؤثر بطريقة متساوية من خلال المادة والشكل. وعن طريق الاستلاء والتقييد، والتوسع والتركيز. وقد ظهر حوالي عام ١٦٨٠ اتجاه مضاد معاد لأسلوب البلاط الأكاديمي هـذا كـان يعارض مـا فـي مواقفه من غلو وما في

موضوعاته من ادعاء، بقدر ما كان يعارض إخلاصه المزعوم للنماذج الكلاسيكية. وترتب على ذلك أن أصبح مفهوم الفن السائد عندئذ أقل تقيدًا، وأقرب إلى الطابع الفردى وأشد عمقا، وقد وجه نزعته التحررية ضد الكلاسيكية أساسًا، لا ضد اتجاهات الباروك في فن البلاط. وكان انتصار أنصار الحديث في "الصراع بين أنصار القديم وأنصار الجديد" مجرد مظهر لهذا التطور. وكان "عهد الوصاية" عاملاً حاسمًا في انتصار هذا الاتجاه المضاد للكلاسيكية، وأدى إلى إعادة توجيه للذوق السائد على نحو جديد كل الجدة. ومع ذلك فإن الأصل الاجتماعي للفن الجديد ليس واضحًا كل الوضوم. فقد اشتركت في إحداث هذا التغير الأرستقراطية ذات العقلية المتحررة، مع الطبقة المتوسطة العالية. ولكن تحول فن "عهد الوصاية" بالتدريج إلى أسلوب الروكوكو جعله يتخذ على نحو متزايد سمات أسلوب البلاط الأرستقراطي، على الرغم من أنه يحمل في ذاته منذ البداية عناصر انحلال ثقافة البلاط. وعلى أية حال فإن هذا الفن فقد الطابع المركز، الدقيق، المتماسك، للنزعة الكلاسيكية، وظهر فيه نفور متزايد القوة من كل ما هو منظم، هندسي، معماري، واتجه على نحو متزايد إلى تفضيل الارتجال، واللمحة السريعة، والتعبير الشعرى الموجـز. وهكـذا نجد "بورماشيه" ذاته، الذي لم يكن ذهنه متأثرًا بروح البلاط، يقول "لو كان شخص من الهمجية — عنى من الكلاسيكية، ...". وهكذا بلغ الفن حدا من الابتعاد عن النقاء الكلاسيكي، ومن التعقيد والتكلف، لم يبلغه منذ العصور الوسطى. ثم بدأ رد فعل جديد في حوالي عام ١٧٥٠ ، في وسط عهد الروكوكو. فقد وقفت العناصر التقدمية في المجتمع تدافع، ضد الاتجاه السائد، عن مثل فني أعلى يحمل مرة أخرى ذلك الطابع الكلاسيكي العقلاني. ولم تكن هناك في أي وقت نزعة كلاسيكية أكثر صرامة ورزانة ومنهجية من تلك التي ظهرت هذه المرة؛ كما أن أية نزعة كلاسيكية لم تكن تدانيها في حرصها المطرد على اختصار القوالب والخط المستقيم وما له أهمية بنائية، أو في قوة تأكيدها لما هو نمطي معياري. ولم تكن لأية نزعة كلاسيكية أخرى ما لهذه النزعة من وضوح لا تخطئه العين، إذ لم تكن لأى منها ذلك البرنامج الصارم، وذلك التصميم العدواني على تحطيم الروكوكو. ولكنا لا نستطيع أن نحـدد بوضـوح ، حـتى فـى وقتـنا الحال، ما هي الطبقات الاجتماعية التى بدأت بفضلها الحركة الجديدة. فقد كان ممثلوها الأوائل مثل كايلوس Cochin وكوكان Cochin وجابرييل وسوفلو Souflot ، أناسًا تتغلغل فيهم جذور ثقافة البلاط الأرستقراطية ، ولكن سرعان ما أصبح واضحًا أن القوة الدافعة من ورائهم هى أكثر عناصر المجتمع تقدمية. والواقع أن الصعوبة الكبيرة التى ينطوى عليها تحديد الأصل الاجتماعى لهذه الكلاسيكية الجديدة إنما ترجع إلى أن تراث كلاسيكية الباروك القديمة لم يكن قد اختفى أبدًا اختفاء تامًا، وكان تأثيره واضحًا فى رشاقة أسلوب فائلو Vanloo أو رينولدز ، مثلما كان فى استقامة فولتير أو بوب . وظلت بعض الصيغ الكلاسيكية شائعة فى التصوير الأدبى خلال فترة أسلوب البلاط بأسرها ، وهى الفترة الممتدة طوال القرنين السابع عشر والثامن عشر. وفيما يتعلق بالتعبير الشعرى ، فإن الفقرة الآتية من شعر بوب ، مثلاً ، تكشف عن النزعة الكلاسيكية لهذا العصر بقدر ما يكشف عنها أى نص فى عصر لويس الرابع عشر:

انظر ، خلال هذا الهواء، وهذا المحيط، وهذه الأرض

كل ما فيها من مادة تنشط وتتفتح متولدة:

فما أرفع ما تستطيع الحياة الصاعدة أن تصل إليه في الأعالى،

وما أوسعه من حولنا! وما أعظم امتداده في الأعماق!

إنها سلسلة الوجود الكبرى ، التي كان من الله بدؤها :

الطبائع الأثيرية ، والملاك ، والإنسان والحيوان

والحيوان والطير والسمك والحشرة ، وما لا تراه العين

أو يصل إليه منظار ؛ من اللانهائية إليك ،

ومنك إلى العدم(١).

على أن العقلانية المتجردة والقالب البللورى الشفاف لهذه الأبيات يختلفان، حمتى للوهلة الأولى ، عن النغمة المنفعلة للأبيات الآتية لشنييه Chénier ، وهي الأبيات التي كانت بدورها كلاسيكية تمامًا، ولكن كان يسرى فيها انفعال جديد:

<sup>(1)</sup> Pope: Essay on Man, I, V, 233 ff.

هيا ، أكتم صرخاتك ؛

ولتتألم ، أيها القلب المتلى ، سخطًا ، المتعطش إلى العدالة . وأنت ، أيتها الفضيلة ؛ ابك على لو مت .

فأبيات بوب تظل تذكرنا بالثقافة العقلية لأرستقراطية البلاط. على حين أن أبيات شنييه هى بالفعل تعبير عن النزعة الوجدانية البورجوازية الجديدة. وهذه الأبيات الأخيرة تصدر عن لسان شاعر يقف فى ظل المقصلة، وسوف يصبح ضحية للطبقة الوسطى الثورية التى كان هو ذاته أول متحدث هام بلسان ذوقها الكلاسيكى، وإن لم يكن قد تعمد ذلك.

ولم تظهر الكلاسيكية الجديدة دون تمهيد، كما تصور الكثيرون (١٠). فمنذ نهاية العصور الوسطى تطورت مفاهيم للفن تحتل موقعًا وسطًا بين الاتجاه البنائي البحث وبين الحرية الشكلية، أي بين نظرة إلى العالم مرتبطة بالكلاسيكية وأخرى معارضة لها. والواقع أنه لا يوجد أي تغير في الفن الحديث يمثل بداية جديدة كل الجدة، فكل التغيرات ترتبط بأحد هذين الاتجاهين أو بالآخر، بحيث تصبح الغلبة لهذا تارة ولذاك تارة أخرى، ولكن أحدًا منهما لم يحل تمامًا محل الآخر في أي وقت. أما أولئك الباحثون الذين يصورون الكلاسيكية الجديدة على أنها تجديد تام. فإنهم عادة يجدون غرابة في ألا يسير تطور من البسيط إلى المعقد، أي من الخطى إلى التصويري، أو من التصويري إلى الأكثر تصويرية، وفي أن تتوقف عملية التمايز و"يقفز" التطور راجعًا إلى حد ما. أما فلفلين Woelfflin فيعتقد أن الفضل في هذا التراجع يعود إلى الظروف الخارجية أكثر مما يعود إلى عملية ازدياد التعقد غير المنقطعة. على أنه لا يوجد في الواقع فارق أساسي بين نوعي التطور، وكل ما في الأمر أن تأثير "الظروف الخارجية" أوضح في حالة التطور المتقطع منه في التطور المتصل. بل أن الظروف الخارجية تقوم دائمًا بنفس الدور الحاسم. ففي كل موضع وفي كبل لحظة من التطور تظيل مسألة الاتجاه الذي سيتخذه الخلق الفني مسألة مفتوحة على الدوام. فإذا استمر الاتجاه الذي سبق أن تحددت معالمه. كان هذا

<sup>(1)</sup> Heinrich Woelfflin: Kunstegeschichtliche Grundbergriffe, 1927, 7<sup>th</sup> edit., P. 252 – Hans Rose: Spaetbarock, 1922, P. 13.

الاستمرار عملية ديالكتيكية هي نتاج "للظروف الخارجية" بقدر ما هي تغير في الاتجاه السائد. ذلك لأن محاولة إيقاف التقدم نحو نزعة محاكاة الطبيعة أو تأخيره لا تفترض مقدمًا أية عوامل تختلف أساسًا عن تلك التي تكمن من وراء الرغبة في المحافظة على هذا التقدم أو التعجيل به. وإن فن عصر الثورة ليختلف أساسًا عن فن النزعة الكلاسيكية السابقة في كونه يؤدي إلى سيادة للفهم الشكلي الدقيق للفن على نحو لم يحدث من قبل منذ بداية عصر النهضة، وفي أنه يمثل نهاية التطور الذي دام ثلاثمائة عام، منذ النزعة الطبيعية عند بيزانللو حتى النزعة الانطباعية عند جواردي Guardi". ومع ذلك فليس من الصواب القول بأن فن دافيد يفتقر تمامًا إلى التوتر والصراع بين الأساليب ؛ ذلك لأنه ينبض بالجدل الدائر بين مختلف الاتجاهات الأسلوبية بمثل العنف الذي ينبض به شعر شنييه وجميع الأعمال الفنية الهامة في عصر الثورة .

إن النزعة الكلاسيكية التى تمتد من أواسط القرن الثامن عشر حتى ثورة يوليو ليست حركة متجانسة، وإنما هى تطور مر بعدة مراحل يمكن تمييزها بوضوح، وإن كان قد سار بغير انقطاع. أولى هذه المراحل التى دامت من عام ١٧٥٠ إلى ١٧٨٠ تقريبًا، والتى تسمى عادة "كلاسيكية الروكوكو" نظرًا إلى الطابع المختلط لأسلوبها، تمثل ما يمكن أن يعد من الوجهة التاريخية أهم الاتجاهات التى جمع بينها عصر "لويس السادس عشر"، وإن كانت مجرد تيار تحتى فى الحياة الفنية الحقيقية لمتلك الفترة. ويعد فن العمارة فى هذه الفترة أوضح تعبير عن عدم تجانس الاتجاهات الأسلوبية المتنافسة: ففى هذه العمارة نجد التكوينات الداخلية المنتية الى أسلوب الروكوكو تتحد بالواجهات الخارجية المنتمية إلى الأسلوب الكلاسيكى، ولم يكن الجمهور المعاصر يجد أية غضاضة فى هذا المزج بين الأساليب. والحق أننا لا نجد فى أية ظاهرة أخرى ما يعبر بوضوح عن تردد ذلك المعصر وعجزه عن الاختيار بين الأساليب المختلفة المتاحة له، بقدر ما تعبر عنه هذه النزعة التلفيقية.

(1) Cf. H. Woelfflin, op. cit., P. 35.

وبين الشكلية والتلقائية، والاتجاه الكلاسيكي والحديث، ولكنه كان مع ذلك يحاول إرجاع ذلك الصراع إلى أسلوب واحد، وإن لم يكن أسلوبًا متجانسًا كل التجانس. أما في الحالة الراهنة فإنا نجد أنفسنا إزاء فن لا تبذل فيه حتى محاولة لإرجاع مختلف العناصر الأسلوبية إلى عنصر مشترك. فكما كانت العمارة تجمع بين واجهات وتكوينات داخلية مختلفة الأسلوب، فكذلك كانت توجد في التصوير والشعر أعمال ذات طابع شكلي مختلف كل الاختلاف، تقف كلها جنبًا إلى جنب - كأعمال بوشيه Boucher وفراجونار Fragonard وفولتير، إلى جانب أعمال فيان Vien وجروز Greuze وروسو. فذلك العصر قد أنتج، على أحسن الفروض، أشكالاً مهجنة، ولكنه لم يحقق تلاؤمًا بين المبادىء الشكلية المتعارضة. وتتمشى هذه النزعة التلفيقية مع التركيب العام لمجتمع كانت فيه الطبقات المختلفة تختلط، وتتعاون في كثير من الأحيان، ولكنها ظلت مع ذلك غريبة تمامًا بعضها عن البعض. والواقع أن المظهر الأول والأساسي الذي تتخذه علاقات القوة السائدة، في عالم الفن، هو أن أسلوب الروكوكو الذي تشيع فيه روح البلاط، كان لا يزال هو الأسلوب المسيطر من الوجهة العملية، وكان يتمتع بتأييد الأغلبية الساحقة لجمهور الفن، على حين أن النزعة الكلاسيكية لم تكن تمثل إلا في جبهة معارضة من الناحية الفنية، وكانت تؤلف برنامج جماعة ضئيلة نسبيًا من الهواة لا يمكن أن يصل حجمها إلى حد إيجاد أي فارق في السوق الفنية.

ولقد كانت هذه الحركة الجديدة، التى أطلق عليها اسم "الكلاسيكية الأثرية"، تعتمد على دراسة الفن اليوناني والروماني القديم أكثر مما كان يعتمد أى من الاتجاهات المماثلة الأقدم عهدا. ولكنا حتى في هذه الحالة نجد أن الاهتمام النظرى بالعصر القديم لم يكن هو العامل الأساسي، بل إنه يفترض مقدمًا تغيرًا في النظرة، وهذا بدوره يفترض مقدمًا تغيرًا للقيم في النظرة الكاملة إلى الحياة. فالفن الكلاسيكي القديم اكتسب أهمية خاصة في نظر القرن الثامن عشر لأن الذوق السائد عاد مرة أخرى إلى تفضيل أسلوب فني أكثر صرامة وجدية وموضوعية، بعد أن كان قد ساد أسلوب تصويري أصبح مرنًا متقلبًا، مفرطًا في التلاعب بالألوان والأنغام الجذابة. وعندما ظهر الاتجاه الجديد المتأثر بالكلاسيكية في حوالي منتصف القرن.

كانت كلاسيكية "القرن العظيم" قد انتهت منذ خمسين عامًا، بعد أن كان الفن قد استسلم فيها للروح الشهوانية التي كانت تسود القرن بأكمله. فالعداء للنزعة الحسية، الذي يظهر في المثل العليا ذات الاتجاه الكلاسيكي، والذي ظهر الآن واضحًا مرة أخرى، ليس مسألة ذوق وتقويم جمالى، أو هو ليس كذلك في المحل الأول، وإنما هو مسألة أخلاق، وتعبير عن سعى إلى البساطة والإخلاص. فذلك التغير في الندوق، الذي أودع في زوايا النسيان ملذات الحواس وثراء اللون وتدرجاته، والوفرة المتدفقة للانطباعات السريعة الطاغية، وشك في قيمة كل ما ظل خبراء الفن طوال نصف قرن من الزمان يعدونه جوهر الفن ذاته، وهذا التبسيط للمعايير الجمالية وتخفيفها على نحو لم يكن له من قبل نظير، يعني انتصار مثالية بيوريتانية جديدة موجهة ضد النزوع إلى اللذة، السائد في ذلك العصر. وهذا الحنين بيوريتانية جديدة موجهة ضد النزوع إلى اللاق، السائد في ذلك العصر. وهذا الحنين والسكون، وإلى ما أسماه فنكلمان Winkelmann "بالبساطة الرفيعة والعظمة والعقور"، هو قبل كل شيء احتجاج على ما كان يتسم به عصر الروكوكو من تعقيد وافتقار إلى الإخلاص، ومن استعراض سطحي للقدرة على الأداء، وبريق فارغ، وكلها وافتقار إلى الإخلاص، ومن استعراض سطحي للقدرة على الأداء، وبريق فارغ، وكلها ومفات بدأت تعد الآن منحطة منحلة، مريضة غير طبيعية.

ولقد كان هناك فنانون أيدوا الاتجاه الجديد بحماسة في جميع أرجاء أوروبا، مــثل فــيان Vien وفالكونــيه Falconet ، ومــنجز Mengs وبـنجامين وست ووليام هاملتن. ولكن كان هناك إلى جانب هؤلاء عدد لا Battoni وبنجامين وست ووليام هاملتن. ولكن كان هناك إلى جانب هؤلاء عدد لا حصر لــه مـن الفنانين والهـواة والنقاد وجـامعي الأعمال الفنية، اكتفوا بالتأييد الظاهـرى للـثورة عـلى الـروكوكو، وانضـموا بطـريقة سطحية خالصـة إلى الحـركة المكتسحة عندئذ، وهـي حـركة محاكاة العصر الكلاسيكي القديم. وكان معظم هؤلاء مجـرد مؤيديـن لحـركة ظـل أصلها الحقيقي وهدفها النهائي خافيًا عليهم. ويمكن القـول مـن الوجهـة النظرية أن أنطوان كويبل A. Coypel ، رئيس الأكاديمية. قد وقـف فـي صف الاتجاه الكلاسيكي الجديد، وإن الكونت كايلوس Caylus ، راعي الفـن والباحث الأثرى المثقف، ذهب إلى حد أنه وضع نفسه على رأس هذه الحركة.

إيطاليا في عام ١٧٤٨ مع سوفلو Soufflot وكوكان Cochin الخراض الدراسة، وبذلك استهل السلسلة الجديدة من رحلات الحج إلى الجنوب. وبدأ البحث الأثرى المنظم على يد فنكلمان، كما أصبح الاتجاه الكلاسيكي الجديد، على يد "منجز"، مسيطرًا في روما، وأصبحت تجربة علم الآثار هي الموضوع الذي يعالجه الفن ذاته عند بيرانيزي Piranesi. وكان الفارق الأساسي بين هذه النزعة الكلاسيكية الجديدة وبين الحركات الكلاسيكية الأقدم عهدًا هو أنها تنظر إلى الاتجاهين الكلاسيكي والحديث على أنهما اتجاهان متعارضان لا يمكن التوفيق بينهما("). وعلى حين أنه تم الوصول في فرنسا إلى نوع من التوفيق بين الاتجاهات المتعارضة، وكانت النزعة الكلاسيكية تمثل في الوقت ذاته تقدمًا نحو النزعة الطبيعية، ولاسيما في أعمال دافيد، فإن الحركة الجديدة أدت غالبًا في البلدان الأوروبية الأخرى إلى ظهور فن أكاديمي ضعيف البنية، يرى في محاكاة العصر الكلاسيكي غاية في ذاتها.

ومن الشائع النظر إلى حفائر "بومبى" التى حدثت عام ١٧٤٨ على أنها هى العامل الحاسم الذى شجع على هذه النزعة الكلاسيكية الجديدة ذات الطابع الأثرى. ولكن لابد أنه كان هناك اهتمام جديد ووجهة نظر جديدة هى التى دفعت إلى القيام بعملات الحفر هذه، وإلا لما أحدث مثل التأثير، بدليل أن الحفائر الأولى، التى حدثت فى هيركولانيوم Herculaneum عام ١٧٣٧ لم تكن لها نتائج تستحق الذكر. والواقع أن التغير فى المناخ العقلى لم يحدث إلا فى أواسط القرن. فمنذ ذلك الحين بدأ لأول مرة الاهتمام العلمى الدولى بعلم الآثار إلى جانب الحركة الدولية الكلاسيكية، وهى الحركة التى لم يعد لواء السيطرة عليها معقودًا للفرنسيين، على الرغم من أن مدرسة دافيد كانت لها فروع منتمية إليها فى جميع أرجاء أوروبا. فأصبحت الآثار القديمة هى شعار ذلك العصر، وأبدت كل الطبقة المثقفة فى أوروبا الغربية اهتمامًا بها. وأصبح جمع "التحف القديمة" هواية محمومة، وكانت تنفق مبالغ ضخمة من الأموال على الأعمال الفنية الكلاسيكية، كما بدأ فى كل مكان

<sup>(1)</sup> Carl Justi: Winckelmann u. seine Zeitgenossen, 1923, 3rd edit., III, P. 272.

تكوين مجموعات من أعمال النحت والمجوهرات والآنية. ولم تعد الرحلة إلى إيطاليا علامة على كرم الأصل فحسب، بل أصبحت تعد جزا أساسيًا من التكوين الثقافي للشاب الذي سيخوض معترك الحياة. وكان كل فنان، وكل كاتب، وكل شخص لديه اهتمام بالثقافة، يعتقد أن الخبرة المباشرة بآثار الفن الكلاسيكي في إيطاليا كفيلة بأن تزيد قدراته إلى أقصى حد. والواقع أننا نستطيع أن نتخذ رمزًا لهذا العهد الـثقافي مـن رحلة جيته إلى إيطاليا، وجمعه للتحف القديمة، وحجرة الآلهة "هيرا" في بيته في فيمار، شأنها تمامًا شأن التحمس للعصور الوسطى، الذي حدث في نفس هـذا الوقـت تقريـبًا، كانـت فـي أساسـها حـركة رومانتيكية. ذلك لأن العصر الكلاسيكي القديم ذاته بدا عندئذ وكأنه قد أصبح منبعًا بعيد المنال للثقافة البشرية، اختفى إلى الأبد كما قال روسو. فقد كان هناك إجماع مطلق بين فنكلمان ولسنج وهيردر وجوته وكل الحركة الرومانتيكية الألمانية على الأخذ بهذه النظرة إلى العصور القديمة، إذ أنهم كانوا جميعًا يرون فيها مصدرًا للإحياء والتجديد — أعنى مثلاً أعلى للإنسانية الأصيلة الكاملة التي لا يمكن أن تتحقق ثانية. ولم يكن من قبيل المصادفة أن اتفقت حركة الرومانتيكية المسبقة زمنيًا مع بدايات علم الآثار، وكان روسو وفنكلمان معاصرين لها. ذلك لأن السمة العقلية الأساسية تعبر عنها نفس فلسغة الحضارة التي يشيع فيها الحنين إلى الماضي، والتي تتركنز في إحدى الحالتين على العصر الكلاسيكي القديم، وفي الحالة الأخرى على العصور الوسطى. والواقع أن الكلاسيكية الجديدة كانت موجهة ضد نزق عصر الروكوكو وتكلفه، كما كانت حركة الرومانتيكية المسبقة، وكانت نفس النظرة البورجوازية إلى الحياة تلهم الحركتين معًا. فإذا كانت أيديولوجية أصحاب النزعة الإنسانية هي التي كانت تتحكم في مفهوم العصر الكلاسيكي القديم كما كان سائدًا في عصر النهضة، وكان هذا المفهوم ينعكس في الأفكار المضادة للاسكلائية (المدرسية) ولرجال الدين، التي كانت تصدر عن الطبقة المثقفة، وإذا كان فن القرن السابع عشر قد فسر عالم اليونان والرومان على أساس معايير الأخلاق الإقطاعية التي كانت الملكية المطلقة تدعو إليها، فإن كلاسيكية عصر الثورة قد اعتمدت على المثل العليا الرواقية للطبقة الوسطى التقدمية ذات النزعة الجمهورية، وظلت مخلصة لهذه المثل العليا في جميع المظاهر التي تبدت عليها.

وقد ظل التعارض بين الأساليب سائدًا في الربع الأخير من القرن. ووجدت النزعة الكلاسيكية نفسها مشتبكة في صراع، وكانت هي الاتجاه الأضعف بين الاتجاهين المتنافسين. وظل نشاطها حتى عام ١٧٨٠ مقتصرًا في معظم الأحوال على نزاع نظرى مع فن البلاط، بحيث لا يمكن القول إن الروكوكو قد اختفي إلا بعد ذلك، ولاسيما بعد ظهور دافيد على المسرح. والواقع أن نجاح لوحة دافيد "قسم إخوان هوراتيوس Oath of the Horatii "`` في عام ١٧٨٥، كان يعني نهاية النزاع الذي دام ثلاثين عامًا، وانتصار الأسلوب الوقور الجديد، إذ بدأت مرحلة جديدة من النزعة الكلاسيكية بظهور فن العهد الثوري الجديد، وهو العهد الذي يمتد على وجمه التقريب من عام ١٧٨٠ إلى ١٨٠٠. فمن الممكن القول بوجه عام إن التصوير الفرنسي كانت تتمثل فيه الاتجاهات الآتية قبل الثورة مباشرة: تراث الروكوكو الحسى الزاهي الألوان في فن فراجونار. النزعة الوجدانية التي تمثلها أعمال "جريز"، النزعة الطبيعية البورجوازية عند شاردان، والنزعة الكلاسيكية عند "فيان". وقد اختارت الثورة هذه النزعة الكلاسيكية بوصفها أكثر الأساليب تمشيًا مع ذوقها. غير أن العامل الحاسم في اختيارهم لم يكن مسألة الذوق والشكل، ولم يكن مبدأ العمق الباطن المستمد من فلسفة الفن البورجوازية السائدة في أواخر العصور الوسطى وأوائل عصر النهضة، وإنما كان هو البحث عن أقدر الاتجاهات القائمة على التعبير عن روح الثورة بما فيها من مثل عليا وطنية بطولية، وفضائل شخصية متأثرة بالروح الرومانية، وأفكار جمهورية عن الحرية. وهكذا فإن حب الحرية والوطن، والبطولة وروح التضحية بالنفس، والصلابة الاسبرطية والتحكم الرواقي في النفس، أصبح يحل الآن محل المفاهيم الأخلاقية التي وضعتها البورجوازية خلال

<sup>(</sup>۱) لفظ Horatii (جمع Horatiu) يشير إلى ثلاثة أخوة من روما، اختارهم الملك تولوس هوستيليوس لمحاربة "الإخوة كورياتيوس Curiatii" (ثلاثة إخوة من ألبا) لكى يتقرر على أساس صراعهم النزاع بين روما وبين مدينة ألبا وسرعان ما قتل اثنان من الإخوة الرومانيين، بينما كافح الثالث حتى انتصر وحده، وعاد في موكب ظافر إلى روما .

صعودها نحو القوة الاقتصادية، وهي المفاهيم التي بلغت آخر الأمر حدا من الضعف والانهيار أتاح للبورجوازية أن تكون من أهم مؤيدي ثقافة الروكوكو. وهكذا اضطر رواد الثورة والمبشرون بها إلى مكافحة المثل العليا "لأصحاب الشركات" بنفس القوة التي يحاربون بها "ملذات الحياة" عند الطبقة الأرستقراطية. ولكنهم لم يكونوا أيضًا يستطيعون الارتكان إلى الموقف البورجوازي المسالم، العطوف، غير البطولي، الذي كان سائدًا في القرون السابقة، وكانوا يعتقدون أن أهدافهم لن يخدمها إلا فن مناضل تمامًا. على أن كلاسيكية "فيان" ومدرسته كانت، من بين كل الاتجاهات التي كان عليهم أن يختاروا بينها، هي الأقدر على إجابة مطالبهم.

ومع ذلك فإن فن "فيان" نفسه كان لا يزال محتشدًا بالتفاهة والتأنق، وكان مرتبطًا بالروكوكو ارتباطًا لا يقل في وثوقه عن ارتباط النزعة العاطفية البورجوازية عند "جريز" به. فلم تكن الكلاسيكية في هذه الحالة أكثر من تمجيد لذلك الذوق الشائع الـذي ارتبط بـه الفنان بحماسة متعصبة. ففي لوحاته اللعوب التي تصور الحب، نجد أن الموضوعات وحدها هي التي كانت كلاسيكية، والطريقة شبه كلاسيكية ، أما الروح والمزاج فينتمى بأكمله إلى أسلوب الروكوكو. فلا عجب إذن أن بدأ دافيد في شبابه رحلته إلى إيطاليا وقد استقر عزمه على ألا يخضع لإغراء العصر الكلاسيكي القديم(١). والحق أن قرار دافيد هذا هو أوضح تعبير عن مدى عمق الهوة بين كلاسيكية الروكوكو والكلاسيكية الثورية للجيل التالى. وإذا كان دافيد قد أصبح، على الرغم من ذلك، رائد الفن الكلاسيكي الجديد وأعظم ممثليه، فإن ذلك يرجع إلى التغير الذي طرأ على معنى النزعة الكلاسيكية، والذي ترتب عليه أن فقدت طابعها المتجمل. ومع ذلك فإن دافيد لم ينجح على الفور في فرض تفسيره الجديد على النزعة الكلاسيكية. فلم يكن هناك في بادى، الأمر ما يوحى بأنه سيحتل المركز الذي لا يـزاحمه فيه أحـد، والـذي احـتله بعد لوحة "قسم إخوان هوراتيوس"، ولم يفقده إلا بعد عودة الملكية. ولقد كانت هناك مجموعة كاملة من الفنانين الفرنسيين الشبان يقيمون في روسا في نفس الوقت الذي كان دافيد يقيم

<sup>(1)</sup> Maurice Dreyfous : Les Arts et les artistes Pendant la Période révolutionnaire, 1906, P. 152.

خلاله فيها، ومر هؤلاء الفنانون بتطور مماثل لتطور دافيد ذاته. وكان صالون عام ١٧٨١ خاضعًا لسيطرة هؤلاء "الرومانيين" الشبان، الذين كانوا يتجهون نحو نزعة كلاسيكية أكثر صرامة، والذين كان ميناجو يعد زعيمهم الحقيقي. أما لوحات دافيد فكانت لا تزال مفرطة في القسوة وفي الجدية بالنسبة إلى الذوق المعاصر له. ولم يدرك النقد إلا بالتدريج أن هذه الصور ذاتها تعنى انتصار الأفكار التى كان ينادى بها من يسعون إلى القضاء على الروكوكو<sup>(۱)</sup>. ولكن سرعان ما سنحت الفرصة لدافيد، وكان التعويض الذي قدم إليه بعد تجاهله السابق أعظم من كل ما كان يحلم به. فقد كانت لوحة "قسم إخوان هوراتيوس" من أعظم الأعمال الفنية نجاحًا على مر التاريخ. وكانت المسيرة الظافرة للوحة قد بدأت في إيطاليا، حيث عرضها دافيد في مرسمه، فكان الناس يحجون إليها، وباقات الزهور توضع أمامها، وانضم فيان، وباتوني Battoni وانجليكا كاوفمان، وفيلهلم تيشباين W. Tischbein أعنى ألمع الفنانين في روما، إلى الأصوات التي كانت تلهج في كل مكان بالثناء على الفنان الشاب. وفي باريس، حيث عرف الجمهور العمل في صالون عام ١٧٨٥، استمر الانتصار. ووصفت اللوحة بأنها "أجمل صورة في القرن"، ونظر إلى العمل الذي أنجزه دافيد على أنه ثوري بحق. وبدا هذا العمل للعالم المعاصر على أنه أكثر الإنجازات التي يمكن تخيلها جدة وجرأة — وعلى أنه هو التحقيق الكامل للمثل الأعلى الكلاسيكي. ولقد عمل دافيد على اختزال المنظر الذي يصوره إلى عدد قليل من الأشكال دون أية إضافات أو زوائد خارجية تقريبًا. فهو قد جمع في اللوحة بين أبطال الدراما في خط واحد صلب غير منقطع، تعبيرًا عن إجماعهم وتصميمهم على الموت سويًا، إذا دعت الضرورة، في سبيل مثلهم الأعلى المشترك، وأتاح هذا التجديد الجذري في الشكل للمصور أن يحقق تأثيرًا لا يدانيه شيء آخر في التجربة الفنية لجيله. وتطورت نزعته الكلاسيكية إلى فن خطى خالص، بحيث تخلى تمامًا عن التأثيرات التصويرية الخالصة، وكل وسائل الاسترضاء التي كانت كفيلة بأن تجعل اللوحـة شيئًا يلذ للعين بحق. وكانت الوسائل الفنية التي لجأ إليها عقلية.

<sup>(1)</sup> Albert Dresdner: Die Entstehung der Kunstkritik, 1915, PP. 229 - 30.

منهجية، "بيوريتانية" تمامًا، كما أخضع التنظيم الكامل للعمل إلى مبدأ الاقتصاد. ولقد كانت الدقة والموضوعية في هذا العمل، واقتصاره على أبسط الضرورات، والنشاط العقلي الذي يعبر عنه هذا التركيز، أكثر تمشيًّا مع النزعة الرواقية للبورجوازية الثورية من أي اتجاه فني آخر. فها هنا نجد وحدة تجمع بين العظمة والبساطة، والوقار والرزانة. وقد وصف البعض هذه اللوحة، عن حق، بأنها "اللوحة الكلاسيكية بالمعنى الصحيح"'("). وبالفعل يمثل هذا العمل المثل الأعلى للأسلوب الفني في عصره على أكمل صورة، تمامًا كما تمثل لوحة ليوناردو "العشاء الرباني" مثلاً مفهوم الفن في عصر النهضة. فإذا كان من حق المرء أن يفسر القالب الفني الخالص تفسيرًا اجتماعيًا، فإن هذه اللوحة تقدم إلينا نموذجًا واضحًا كل الوضوح في هذا الصدد. ذلك لأن ما فيها من وضوح، ومن صرامة لا تعرف المهادنة، ومن حدة في التعبير، يرجع أصله إلى الفضائل الشخصية عند أنصار الحكم الجمهوري، وما القالب هنا إلا الأداء، والوسيلة الموصلة إلى غاية. وقد يدهشنا أن نعلم أن الطبقات العليا شاركت في هذه النزعة الكلاسيكية بدورها، ولكن نظرًا إلى ما نعرفه عن قدرة الحركات الناجحة على نقل عدواها إلى الجميع، فإن هذه الظاهرة لن تدهشنا عندئذ بقدر ما يدهشنا أن نعرف أن الحكومة ذاتها قد أيدت هذه النزعة. فمن المعروف أن لوحة "قسم إخوان هوراتيوس" قد صورت من أجل وزارة الفنون الجميلة. وهكذا فإن السلطات اتخذت من الاتجاهات الثورية المتمردة في الفن موقفًا كان فيه من السذاجة أو من الحيرة ما يعادل موقفها إزاء هذه الاتجاهات ذاتها في السياسة.

وعندما عرض دافید فی عام ۱۷۸۹ لوحته "بروتوس"، التی بلغ بها أوج شهرته، لم یکن للاعتبارات الشکلیة أی دور واع فی استقبال هذا العمل. فقد کانت الملابس الرومانیة، والوطنیة الرومانیة، قد أصبحت هی الذوق السائد، وصارت رمزًا معترفًا به من الجمیع، یستخدم بنفس السهولة التی یستخدم بها أی تشبیه آخر، أو أی نظیر تاریخی آخر، تکون فیه تذکرة بالمثل الأعلی للفروسیة والبطولة. غیر أن

<sup>(1)</sup> Walter Friedlaender: Hauptstroemungen der franz. Mal. Von David bis Cézanne, I, 1930, P. 8.

المقدمات التي ظهرت منها الروح الوطنية الحديثة لم تكن مرتبطة بالرومان. فهذه الروح الوطنية نتاج لعصر لم تعد فيه فرنسا مضطرة إلى الدفاع عن حريتها ضد جار طامع أو ضد حاكم إقطاعي أجنبي، وإنما ضد عالم معاد محيط بها، كان بناؤه الاجتماعي بأسره مختلفًا عن بنائها، ووقف شاهرًا سلاحه ضد الثورة. وكانت فرنسا الثورية بارعة تمامًا إذ جندت الفن لمساعدتها في هذا النضال. أما فكرة "الفن للفن"، التي يمكن أن تقف عقبة في وجه أتباع هذا الأسلوب، فلم تظهر لأول مرة إلا في القرن التاسع عشر. فمبدأ الفن "الخالص"، الذي لا نفع فيه على الإطلاق. قد ظهر لأول مرة نتيجة لمعارضة الحركة الرومانتيكية للعصر الثورى بأسره، كما أن الدعوة إلى سلبية الفنانين ترجع إلى خوف الطبقة الحاكمة من فقدان تأثيرها في الفن. أما القرن الثامن عشر فقد استمر، في سعيه إلى بلوغ أهدافه العملية، يستغل الفن بنفس الطريقة الجريئة التي كانت تستغله بها كل القرون السابقة، ولكن الفنانين أنفسهم كانوا، حتى قيام الثورة، غير واعين تقريبًا بأنهم يسلكون هذا الطريق، ولم يدر بخلدهم أن يحولوا مسلكهم هذا إلى برنامج. ولم يصبح الفن اعترافًا بالعقيدة السياسية إلا مع الثورة ذاتها، ولأول مرة أصبح هناك إصرار على ألا يكون الفن "مجرد زخرف يزين به البناء الاجتماعي"، بل "جزء من دعائم هذا البناء"(''. فالرأى الذي أصبح ينادي به عندئذ هو أن الفن ينبغي ألا يكون مسلاة لا جدوى منها، ومجرد مداعبة للأعصاب، أو امتياز ينفرد به الأثرياء وأصحاب الفراغ، بل يجب أن يعلم ويصلح الأوضاع، ويحفز على العمل ويضرب المثل. ولابد أن يكون الفن نقيًا، صادقًا، ملهمًا وملهمًا، وأن يسهم في سعادة الجماهير ويصبح ملكًا للأمة بأسرها. ولقد كان هذا برنامجًا بارعًا، شأنه شأن كل الإصلاحات ذات الطابع النظرى المجرد في الفن. وحين تبين أنه برنامج عقيم، كان عقمه هذا دليلاً على أن الثورة ينبغى أن تغير المجتمع أولاً قبل أن تستطيع تغيير الفن، على الرغم من أن الفن ذاته أداة لهذا التغيير، ويرتبط بعملية التغير الاجتماعي في علاقة معقدة من الفعل ورد الفعل المتبادل. ويكفى أن نذكر في هذا الصدد أن الهدف الحقيقي للثورة

<sup>(9)</sup> François Benoit: L'Art franç. Sous la Révol. Et l'Empire, 1897, P. 3. Ibid., P. 4-5.

لم يكن إتاحة الفرصة أمام الطبقات المحرومة من امتيازات الثقافة لكى تستمتع بالفن، بل تغيير المجتمع، وتعميق الشعور بالتضامن، وإثارة الوعى بما أنجزته الثورة. فمنذ ذلك الحين أصبحت رعاية الفن أداة للحكومة، تبدى بها من الاهتمام ما لا تبديه إلا لما هو هام من شئون الدولة. وما دامت الجمهورية كانت فى خطر، وكانت تكافح فى سبيل بقائها ذاته، فإن من واجب الأمة بأسرها أن تخدمها بكل ما تستطيع أن تعده من قوة. وهكذا نجد دافيد يقول، فى خطاب وجهه إلى "المؤتمر": "إن كلا منا مسئول إزاء الأمة عن المواهب التى حبته بها الطبيعة"، كما صاغ هاسنفراتز Hassenfratz أحد محكمى صالون ١٧٩٣، النظرية الجمالية المطابقة لهذا الرأى فى العبارة الآتية : "إن كل موهبة الفنان إنما تكمن فى قلبه، أما ما يحققه بيديه فلا قيمة له".

ولقد أسهم دافيد بدور لم يسبق له نظير في الفن السياسي في عصره. فقد كان عضوا في المؤتمر، وكان له بهذا الوصف تأثير كبير، ولكنه كان في الوقت ذاته موضع ثقة الحكومة الثورية ومتحدثًا بلسانها في جميع المسائل المتعلقة بالفن. والواقع أن أي فنان آخر، منذ لوبران، لم يكن لنشاطه مثل هذا النطاق الواسع. غير أن مكانة دافيد الشخصية كانت أعظم إلى حد هائل من ذلك الاحترام الذي كان يقاه صنيعة لويس الرابع عشر. فهو لم يكن دكتاتور الفن في عصر الثورة فحسب، ولم يكن فقط السلطة التي تخضع لها كل الدعاية الفنية، وتنظيم جميع الأعياد والاحتفالات الكبيرة، والأكاديمية ووظائفها، ونظام المتاحف والمعارض بأسره، بل لقد كسان مبدع ثورة خاصة به، هسى "الثورة الدافيدية المهر مؤسس العدكان مبدع ثابية الفن الحديث. فهو مؤسس مدرسة لم يكن لسلطتها ونطاقها واستقرارها أي نظير تقريبًا طوال تاريخ الفن: إذ يكاد كل الفنانين الشبان الموهوبين في هذه الفترة يكونون منتمين إليها. وعلى الرغم مما عاناه مؤسس الدرسة ذاته من متاعب، وعلى الرغم من هربه وإبعاده وتدهور قواه الخلاقة، فقد ظلت هذه المدرسة، حتى ثورة شهر يوليه، أهم مدرسة في التصوير

(1) Jules David: Lepeintre David, 1880, p. 117.

الفرنسي، بل مدرسته الأصيلة. بل أنها أصبحت مدرسة النزعة الكلاسيكية الأوروبية بأسرها، وبذلك أصبح لمؤسسها، الذي لقب "بنابوليون التصوير"(١)، نفوذ يمكن أن يشبه، في مجاله الخاص، بنفوذ الفاتح العالمي. فقد استطاعت سلطة ذلك الفنان الكبير أن تظل باقية على الرغم من وقوع حوادث وانقلابات حاسمة، هي ٩ ترمدور، و١٨ برومير، وارتقاء نابوليون للعرش. ولم يكن ذلك راجعًا إلى أن دافيد كان أعظم مصور فرنسي معاصر فحسب، بل إلى أن كلاسيكيته أكثر مفاهيم الفن انسجامًا مع الأهداف السياسية لعهد "القنصلية" وعهد الامبراطورية. ولم يتوقف التطور المتوازى بين عمل الفنان وبين السياسة إلا خلال عهد "حكومة الإدارة Directoire"، الذي كان، على خلاف عهد الثورة والاسبراطورية، يتسم بأنه متقلب، يسوده حب اللذات، ويتسم من الوجهة الجمالية بطابع أبيقوري (٢٠). ولكن الكلاسيكية ظلت هي الأسلوب المثل للفن الفرنسي في عهد القنصلية، عندما أخذ الفرنسيون يذكرون أنفسهم على الدوام بالفضائل البطولية للرومان، وفي عهد الامبراطورية، التي كانت المقارنية مع الامبراطورية الرومانية تقوم في دعايتها السياسية بدور مماثل لدور التشبيه بالجمهورية الرومانية إبان الثورة الفرنسية. ولكن على الرغم من إطراد تطور تصوير دافيد، فإنه يحمل طابع التغيرات التي مرت بالمجلتمع وحكومة البلاد. فحتى في عهد "حكومة الإدارة" اتخذ أسلوبه، ولاسيما في لوحية "نساء سابين" طابعًا أنعم وأكثر بهجة، وتحول عن تلك الصرامة الفنية القاطعة التي كان يتسم بها في فترة الثورة. وفي عهد الامبراطورية تحول عن الأهداف التي كان يتجه إليها في فترته السابقة إلى اتجاه جديد، على الرغم من أنه تخلى مرة أخرى عن التأنق المجامل والبراعة الفنية المقصودة التي كان يتسم بها أسلوبه في عهد حكومة الإدارة. ذلك لأن أسلوب هذا الفنان في عهد الامبراطورية ينطوى في داخله على كل الصراع الداخلي الكامن في حكم نابوليون، مترجماً إلى لغة الفن. فهذا الحكم الذي لم ينكر أبدًا أصله الراجع إلى الثورة الفرنسية، والذي

<sup>(9</sup> Edmond & Jules Goncourt: Hist. De La Société franç. Pendant La Révol., 1880, p. 346.

<sup>(1)</sup> Louis Modelin: La Révolution, 1911, PP. 490 ff.

قضى نهائيًا على الأمل فى إحياء الامتيازات الوراثية، ظل مع ذلك يعمل على تصفية الثورة التى بدأت فى التاسع من ترميدور، ولم يقتصر على ضمان المركز القوى للبورجوازية الرأسمالية وأصحاب الأرض من الفلاحين، بل أنه أقام دكتاتورية سياسية قيدت حرية هذه الطبقات ذاتها فى حدود القانون المدنى الذى وضع بنوده. وبالمثل كان فن دافيد فى عهد الامبراطورية مركبًا غير متوازن من اتجاهات متناقضة، أخذ العنصر الشعائرى والتقليدى فيها يزداد سيطرة بالتدريج على النزعة الطبيعية والتلقائية.

ولقد أدت المهام الملقاة على عاتق دافيد بوصفه "المصور الأول" لنابوليون إلى دفع فنه إلى الأمام، إذ جعلته مرة أخرى متصلاً اتصالاً مباشرًا بالواقع التاريخي، وأتاحبت ليه فرصة معالجة مشكلات الشكل المتعلقة بالصور التاريخية الرسمية الكبرى، ولكن هذه المهام أدت في الوقت ذاته إلى تجميد كلاسيكيته، وأبرزت فيه علامات تلك النزعة الأكاديمية التي ستلحق فيما بعد أشد الضرر به هو ذاته وبمدرسته. وقد أطلق ديلاكروا Delacroix على دافيد اسم: "أبو المدرسة الحديثة بأسرها"، وبالفعل ينطبق هذا الوصف على دافيد من جهتين : أولاً من حيث هو خالق النزعة الطبيعية البورجوازية الجديدة، التي كانت - في ميدان الصورة الشخصية بوجه خاص - تعبيرًا عن جدية ووقار نظرة إلى الحياة تتسم بالصرامة والبساطة والبعد التام عن الاستعراض المسرحي، وثانيًا — وهو الأهم — من حيث أنه الفنان اللذي أعاد عهد التصوير (narrative) والتمثيل التصويري للمناسبات التاريخية الكبرى. وبفضل هذه المهام استعاد دافيد قدرًا كبيرًا من موضوعيته وبساطته السابقة، بعد التأنق السطحي والمعالجة التافهة للمشكلات الشكلية، اللذين كانا يميزان فنه خلال فترة "حكومة الإدارة". ولم تعد المشكلات التي أصبح يتعين عليه حلها الآن محلقة في الهواء، كما هي الحال في موضوع "نساء سابين"، بل أصبحت مشكلات تنبثق من الواقع المحلى المباشر. فحين كان يكلف بمهام كتلك اللتي أدت إلى تصوير الطقوس Scare" (١٨٠٠ – ٨) أو "توزيع النسور" (١٨١٠). كان يجد من الحوافز الفنية أكثر مما كان يتوقعه هو ذاته. فقد تكون هذه اللوحات، بالقياس إلى لوحـة مـثل"القسم في ملعب التنس"، مفتقرة إلى الروح الوثابة والطابع الدرامي، ولكنها تعوض هذا الافتقار بمعالجتها للموضوع على نحو أبسط وأكثر واقعية. ففيها ازداد دافيد ابتعادًا عن تراث القرن الثامن عشر والروكوكو، وابتدع أسلوبًا أكثر موضوعية، على عكس النزعة الفردية السائدة في أعماله السابقة. وقد يكون من الممكن إساءة استخدام هذا الأسلوب في الاتجاه الأكاديمي، ولكنه كان على الأقل أسلوبًا يمكن الاستمرار فيه. ومع ذلك فحتى في هذه المرحلة لم يستطع أن يتغلب تمامًا على الصراع الداخلي الذي كان يهدد الوحدة المعنوية لفنه منذ عهد حكومة الإدارة. ذلك لأنه كان يصور، إلى جانب الاحتفالات الرسمية، التي وجد "ليونيداس" (١٨٠٩)، وهي لوحات لم تكن تقل في افتعالها وتصنعها عن "نساء سابين". فلم يعد العالم الكلاسيكي مصدرًا للوحي بالنسبة إلى دافيد، وإنما أصبح مجسرد عرف مصطلح عليه، كما كان بالنسبة إلى جميع معاصريه. فحين كان يجد نفسه إزاء مهام عملية، كان يظل ينتج تحفًا رائعة، أما حين كان يحاول التحليق فوق الواقع، فإن عمله كان ينتهي إلى الإخفاق.

وخلال فترة المنفى التى قضاها دافيد فى بروكسل، ازدادت حدة الصراع فى فنه بين المثالية المجردة الهزيلة لموضوعاته الأسطورية والتاريخية القديمة، وبين النزعة الطبيعية المتلئة حيوية للوحاته التى تصور شخصيات. فكلما كان يدخل فى علاقة مباشرة بالحياة الواقعية، أى كلما كان عليه أن يصور أشخاصًا، كان يظل هو نفس الفنان القديم العظيم، أما حين كان يستسلم لأوهامه الكلاسيكية، التى تفتقر إلى كمل علاقة بالحاضر، والتى أصبحت مجرد لعبة فنية، فإن إنتاجه يعطى المرانطباعًا بأنه من طراز قديم، بمل أن ذوقه نفسه كان رديئًا فى كثير من الأحيان والواقع أن حالة دافيد لها أهمية خاصة فى دراسة الفن من وجهة نظر علم اللاجتماع، إذ أنها ربما كانت تمثل أعظم تفنيد مقنع للرأى القائل أن الأهداف السياسية العملية والمستوى الفنى الرفيع أمران متنافران. فكلما كانت الصلة بينه وبين الاهتمامات السياسية تزداد وثوقًا، وكلما ازداد تطرفًا فى وضع فنه فى خدمة أغراض الدعاية، كانت القيمة الفنية لإنتاجه تزداد. ففى خلال الثورة، حين كانت أفكاره كلها تدور حول السياسة، رسم لوحة "القسم فى ملعب التنس". ولوحة أفكاره كلها تدور حول السياسة، رسم لوحة "القسم فى ملعب التنس". ولوحة

"مارا" التى بلغت فيها مقدرته الفنية قمتها. وفي عهد الامبراطورية، حين كان متشبعًا بأهداف نابوليون الوطنية، وكان يشعر دون شك بما تدين به الثورة، على البرغم من كل شيء، لهذا الدكتاتور، ظل فنه خلاقًا حيًا في كل مرة كانت الأهداف العملية فيها هي محبور اهتمامه. أما عندما انتقل إلى بروكسل فيما بعد، وفقدكل اتصال بالواقع السياسي، ولم يعد إلا مصورًا فحسب، فقد هبط إنتاجه إلى أدنى مستوى بلغه خلال تطوره الفني. وعلى الرغم من أن هذه الارتباطات لا تثبت أن الفنان ينبغي عليه، إذا أراد أن يرسم لوحات جيدة، أن يكون مهتمًا بالشئون السياسية وأن يكون ذا عقلية تقدمية، فإنها تثبت مع ذلك أن مثل هذا الاهتمام ومثل هذه الأهداف لا تحول دون إنتاج لوحات جيدة.

ولقد أكد الكثيرون أن الثورة الفرنسية كانت عقيمة فنيًا، وأن نواتجها كانت تتحرك في إطار أسلوب لم يكن أكثر من استمرار واكتمال للنزعة الكلاسيكية القديمة في عصر الروكوكو. وأكد البعض أن فن عصر الثورة الفرنسية لا يمكن أن يوصف بأنه ثورى إلا من جهة موضوعاته وأفكاره، لا من حيث قوالبه ومبادى، أسلوبه ألى ومن الصحيح بالفعل أن الثورة عندما حدثت وجدت النزعة الكلاسيكية مكتملة الجوانب بالفعل، ولكنها أضفت عليها مع ذلك مضمونًا جديدًا ومعنى جديدًا. ولم تكن النزعة الكلاسيكية لعهد الثورة الفرنسية تبدو مفتقرة إلى الأصالة والإبداع إلا من وجهة نظر الأجيال اللاحقة لها، وهي وجهة نظر تتضاءل لديها الفوارق؛ أما العالم المعاصر لها فكان يشعر بوضوح كامل بالفارق في الأسلوب بين كلاسيكية دافيد وكلاسيكية السابقين عليه. وأوضح دليل على مدى جرأة تجديدات كلاسيكية دافيد وكلاسيكية السابقين عليه. وأوضح دليل على مدى جرأة تجديدات دافيد وثوريتها، تلك الكلمات التي وصف فيها "بيير" مدير الأكاديمية لوحة "قسم إخوان هوراتيوس" بأنها "مجافية للذوق السليم" نظرا إلى انحرافها عن النمط الهرمي المألوف". ومع ذلك فإن الإبداع الحقيقي الذي أتت به الثورة في ميدان الأسلوب الفنى يتمثل في الومانتيكية، لا في الكلاسيكية، أي أنه لا يتمثل في الفن الذي

<sup>(1)</sup> George Plekhanov: Art & Society, 1937, P. 20 - Louis Hourticq: La Peinture franç. De 1789 à nos jours. 1939, P. 5.

n Jules David, op. cit., P. 57.

كان يمارس فيها بالفعل، بل في الفن الذي مهدت له الطريق. ولم يكن في استطاعة الثورة ذاتها أن تحقق الأسلوب الجديد لأنها، برغم ما كان لها من أهداف سياسية جديدة، ونظم اجتماعية جديدة، ومعايير جديدة للقانون، لم يكن قد أصبح لها بعد مجتمع جديد يتكلم لغتها الخاصة. وكل ما كان يوجد في ذلك الحين هو أبسط الشروط المهدة لظهور مثل هذا المجتمع. فقد كان الفن متخلفًا وراء التطورات السياسية، وكان لا يزال يتحرك، كما لاحظ ماركس من قبل، في إطار القوالب العتيقة إلى حد ما (۱). والواقع أن الفنانين والكتاب ليسوا دائمًا أنبياء، وهناك من حالات تقدمه مستبقًا ذلك حالات تخلف الفن عن مجاراة العصر بقدر ما يوجد من حالات تقدمه مستبقًا ذلك العصر.

والحق أن الرومانتيكية، التي مهدت لها الثورة الفرنسية الطريق، كانت هي ذاتها مبنية على حركة مشابهة أسبق منها، ومع ذلك فإن العناصر المشتركة بين الحركة الرومانتيكية، أقل من تلك التي تشترك فيها الحركتان الكلاسيكيتان الحديثتان. فالأوليان لا تمثلان حركة رومانتيكية واحدة متجانسة، انقطع تطورها بمحض الصدفة فحسب (الله بل أن الحركة الرومانتيكية المسبقة قد لحقت بها هزيمة نهائية حاسمة على يد الثورة الفرنسية. صحيح أن الاتجاه المضاد للعقلانية قد بعث إلى الحياة من جديد، ولكن النزعة الوجدانية في القرن الثامن عشر لم تدم إلى ما بعد الثورة. بل أن الرومانتيكية التالية للثورة عبرت عن نظرة جديدة إلى الحياة والعالم، والأهم من ذلك أنها خلقت تفسيرًا للثورة عبرت عن نظرة جديدة إلى الحياة والعالم، والأهم من ذلك أنها خلقت تفسيرًا المبحت حقًا طبيعيًا لكل فنان وكل فرد موهوب. وعلى حين أن حركة الرومانتيكية المسبقة لم تكن تسمح إلا للعبقرى بالخروج على القواعد، فإن الرومانتيكية الحقيقية أنكرت صحة القواعد الموضوعية أيًا كان نوعها. فكل تعبير شخصي فريد، لا يقبل الاستبدال ، ويحمل في ذاته قوانينه ومعاييره الخاصة. هذه الفكرة اللماحة هي في

<sup>(1)</sup> Karl Marx: Der 18 Brumaire des Louis Napolen, 1852.

<sup>(7)</sup> Louis Hautecoeur: "Les Origines du Romantisme". In "Le Romantisme et l'art", 1928, P. 18.

الواقع أعظم ما أنجزته الثورة الفرنسية بالنسبة إلى الفن. فقد أصبحت الحركة الرومانتيكية في حينها حرب تحرير، لا تشن ضد الأكاديميات والكنائس والمحاكم والسادة الراعين والهواة والنقاد والأسماء المشهورة في الفن فحسب، بل تشن أيضًا ضد مبدأ التراث والسلطة والقاعدة ذاته. ومن المحال أن يستطيع المرء تصور هذا الصراع بدون الجو العقلى الذى أحدثته الثورة؛ فأصل هذا الصراع وتأثيره يرجعان معًا إلى الثورة. بل أن الفن الحديث بأسره هو إلى حد ما نتيجة لهذا الصراع الرومانتيكي من أجل الحرية. فمهما سمعنا من أحاديث حول المعايير الجمالية التي تعلو على الزمان، وحول القيم الفنية الإنسانية الخالدة، والحاجة إلى معايير موضوعية ومواضعات ملزمة، فإن تحرر الفرد، واستبعاد كل سلطة خارجية، والتجاهل الجبرى، لكبل الحواجز والموانع، كبان ولا يبزال المبدأ الحيوى للفن الحديث. ومهما كان تحمس الفنان خلال عصرنا الحاضر في الاعتراف بسلطة مدارس أو جماعات أو حركات، وفي تعبيره عن إيمانه برفاقه في السلاح، فإنه ما أن يبدأ التصوير أو التأليف أو الكتابة، حتى نجده وحيدًا، ويشعر بنفسه وحيدًا. فالفن الحديث هو التعبير عن الإنسان الوحيد المنعزل، عن الفرد الذي يشعر بأنه مختلف عن أقرانه — مختلف إلى الحـد الذي يكون فيه الاختلاف نعمة أو نقمة. وإذن فالثورة والحركة الرومانتيكية تعد نهاية عهد حضارى كان الفنان فيه يهيب "بمجـتمع"، وبجماعة متجانسة بدرجات متفاوتة، وبجمهور كان يعترف بسلطته. من حيث المبدأ، اعترافًا مطلقًا. فمنذ الثورة لم يعد الفن نشاطًا اجتماعيًا يسترشد بمعايير موضوعية تقليدية، بل أصبح نشاطًا قوامه التعبير الذاتي الذي يخلق معاييره الخاصة؛ وبالاختصار فإنه أصبح الوسيط الذي يتحدث من خلاله الفرد المنعزل إلى أفراد منعزلين. وحتى العصر الرومانتيكي لم يكن من المهم أن يكون الجمهور مؤلفًا من ذواقـة حقيقيين، أو أن يكون من بين الجمهور نسبة كبيرة من الذواقة؛ إذ كان الفنانون والكتاب معًا يبذلون قصارى جهودهم لتلبية رغبات هذا الجمهور. أما في الفترة الرومانتيكية وبعد الرومانتيكية، فقد أصبحت الحال على عكس ذلك، إذ أنهم لم يعودوا يستسلمون لذوق أية فئة تقضى به إحدى محاكم الرأى العام أمام محكمة أخرى. فأعمال الفنانين أصبحت تؤدى دائمًا إلى خلق حالة توتر وتعارض بينهم وبين الجمهور. صحيح أن هناك جماعات من الذواقة وهواة الفن تتكون باستمرار، غير أن تكوين هذه الجماعات في حالة تغير لا نهاية له، وهذا التغير يؤدى إلى القضاء على كل اتصال واستمرار في العلاقة بين الفن وبين الجمهور.

ومن الدلائل الأخرى على أن نزعة دافيد الكلاسيكية، والتصوير الرومانتيكي، يـرجعان إلى أصل مشترك هو الثورة الفرنسية، أن الرومانتيكية لم تبدأ بوصفها هجومًا على الكلاسيكية، ولم تقض على مدرسة دافيد من الخارج، بل إنها ظهرت على المسرح لأول مرة في أعمال أقرب تلاميذ دافيد إليه وأعظمهم موهبة، وهم جرو Gros وجيروديه Girodet وجيران Guérin . ولم يبدأ الانفصال القاطع بين الاتجاهين إلا خلال الفترة الواقعة بين عامي ١٨٢٠ و١٨٣٠ ، حين أصبحت الرومانتيكية أسلوبًا للتقدميين في الفن، على حين أصبحت الكلاسيكية هي أسلوب تلك العناصر التي كانت لا تزال تقسم يمين الولاء لدافيد. ولقد كان ذلك المزيج من الكلاسيكية والرومانتيكية، الذي ابتدعه "جرو"، متمشيًا تمامًا مع ذوق نابوليون الشخصي، ومع طبيعة المشكلات التي كلف فنانه بحلها. فقد كان نابوليون يلتمس الراحة من عقلانيته العملية في الأعمال الفنية الرومانتيكية، وكان يميل إلى النزعة الوجدانية حين لم يكن ينظر إلى الفن بوصفه أداة للدعاية والاستعراض. وهذا يفسر إعجابه بأوسيان Ossian وروسو في الأدب، وباللوحات الزاهية الخلابة في التصوير(١). وحين جعل نابوليون من دافيد مصور البلاط الخاص به، فقد كان في ذلك يساير الرأى العام؛ أما عواطفه الحقيقية فكانت مع جرو، وجيرار، وفيرنيه vernet ، وبرودون Prudhon ، ومنع "المصنوريسن النحساكين painters" في عصره'". ولنذكر في هذا الصدد أنهم كانوا جميعًا مضطرين إلى تصوير معاركه وانتصاراته، وأعياده واحتفالاته – يتساوى في ذلك برودون ذو الحساسية المفرطة ودافيد القوى الشكيمة. غيير أن المصور الحقيقي لعهد الإمبراطورية، أعنى مصور نابوليون بالمعنى الصحيح، كان جرو. وهذا الأخير كان يدين بشهرته - التي اعترف بها أنصار مدرسة دافيد وخصومها معًا - لعاملين :

<sup>(1)</sup> Léon Rosenthal: La Peinture romantique (1903) PP. 25 - 6.

<sup>(1)</sup> F. Bénoit, op. cit., p. 171.

أولهما قدرته على تصوير أى منظر بطريقة أخاذة، وترديده على نحو مباشر وكأنه يصنع تمثالاً بالشمع؛ وثانيهما فهمه الأخلاقي الجديد للوحة المعركة. فقد كان هو في الواقع أول من صور الحرب من وجهة نظر إنسانية، وكشف عن الجانب الأليم من المعركة. ذلك لأن ويلات الحرب كانت قد استفحلت إلى حد لم يعد من المكن معه تجاهلها؛ وكان أفضل ما يمكن عمله هو ألا يبذل الفنان أية محاولة لتجاهلها.

ولقد كان التعبير الفنى عن نظرة عهد الإمبراطورية إلى الحياة يتمثل في نزعة تلفيقية جمعت بين اتجاهات أسلوبية قائمة من قبل، مع إجراء بعض التعديل والتحوير فيها. وكانت السمات المتناقضة لهذا الفن متمشية مع المتناقضات السياسية والاجتماعية لحكومة نابوليون. فقد كانت المشكلة الكبرى التي كان العهد الإمبراطوري يسعى إلى حلها هي التوفيق بين الإنجازات الديمقراطية للثورة وبين الشكل السياسي للملكية المطلقة. ففي نظر نابوليون لم تكن العودة إلى "النظام القديم" تقل استحالة عن التمسك "بفوضي" الثورة. وكان لابد من الاهتداء إلى شكل من أشكال الحكم يجمع بين الجانبين معًا، ويوفق بين الدولة القديمة والجديدة، وبين طبقة النبلاء القديمة والجديدة، وبين عملية تحقيق المساواة الاجتماعية والثراء الجديد. "فالنظام القديم" كان بعيدًا عن فكرة الحرية وعن فكرة المساواة بنفس المقدار. وحين جاءت الثورة أخذت على عاتقها تحقيق الأمرين معًا، ولكنها اضطرت آخر الأمر إلى التخلي عن مبدأ المساواة. أما نابوليون فأراد أن ينقذ هذا المبدأ، ولكنه لم ينجح في دعمه إلا من الوجهة التشريعية؛ أما من الناحية الاقتصادية والاجتماعية فإن اللامساواة القديمة في عهد ما قبل الثورة ظلت قائمة. ولم يكن هناك سن مظاهر المساواة السياسية سوى أن الجميع كانوا متساوين في حرمانهم من الحقوق. فيلم يبق من إنجازات الثورة شيء سوى الحرية القانونية للشخص، والمساواة أمام القانون، وإلغاء الامتيازات الإقطاعية. ولم يكن ذلك بالنجاح الهين، ولكن منطق الحكم التسلطي لنابوليون، وأطماع البلاط، أدى إلى إعادة نفوذ طبقة النبلاء والكنيسة، وخلق جـوًا مضادًا للثورة، عـلى الرغم من كل المحاولات التي

كانت تبذل للتمسك بمبادئها الأساسية (القد تلقت الحركة الرومانتيكية قوة دافعة هائلة من توقيع "الاتفاق" (Concordat) بين الدولة والكنيسة، ومن حركة الإحياء الدينية المرتبطة به. وكانت الرومانتيكية قد سارت من قبل جنبًا إلى جنب مع فكرة الإحياء الكاثوليكي والميول الملكية عند شاتوبريان. ولقد كان النجاح الساحق الذي الإحياء الكاثوليكي والميول الملكية عند شاتوبريان. ولقد كان النجاح الساحق الذي أحرزه كتاب "عبقرية المسيحية Le Génie du Christianisme " الذي ظهر بعد عام من "الاتفاق" مع الكنيسة، والذي كان أول عمل يمثل الرومانتيكية الفرنسية كان يفوق ما أحرزه أي إنتاج أدبي آخر في القرن الثامن عشر: إذ قرأته باريس كلها، وطلب "القنصل الأول" (نابوليون) أن تقرأ له عدة أجزاء منه بصوت عال في عدة أمسيات. وكان ظهور الكتاب إيذانًا ببده ظهور الحزب الكنسي ونهاية عهد "الفلاسفة" (المعلى يد "جيروديه" انتقل رد الفعل الرومانتيكي الكنسي إلى ميدان الفن، وعجل بانحلال النزعة الكلاسيكية. أما في سنوات الثورة فلم تكن قد ظهرت في المعارض أية لوحة ذات مضمون ديني (القد كانت مدرسة دافيد لا تعير هذا النمط من التصوير اهتمامًا إيجابيًا؛ ولكن انتشار الحركة الرومانتيكية أدى إلى زيادة عدد اللوحات الدينية ، حتى غزت الموضوعات الدينية ميدان النزعة الكلاسيكية الأكاديمية ذاتها آخر الأمر.

ولقد بدأ الإحياء الدينى فى نفس الوقت الذى بدأت فيه الرجعية السياسية فى عهد القنصلية. وكان هذا الإحياء بدوره جزءا من عملية تصفية الثورة، وكان يلقى تحمسًا من الطبقة الحاكمة. ولكن سرعان ما خيم الصمت بعد هذا الابتهاج العام، وذلك حين اشتدت وطأة التضحيات الباهظة التى فرضتها مغامرات نابوليون على الأمة، كما أن خلق طبقة النبلاء العسكرية الجديدة، ومحاولات التوفيق مع الطبقة الأرستقراطية القديمة، أدى إلى هبوط الروح المعنوية العالية للبورجوازية. ومع ذلك فقد كانت الأيام الذهبية لمتعهدى الجيش، وتجار القمح والمضاربين قد بدأت. وظلت البورجوازية هى المنتصرة فى الصراع من أجل السيطرة على المجتمع، وأن لم

<sup>(1)</sup> Louis Madelin: La Contre - Révolution, 1935, p. 329.

<sup>(1)</sup> Ibid., pp. 172, 175.

<sup>&</sup>quot;Jules Renouvier: Hist. De l'art pendant la Révol., 1893, p. 31.

تعد هي نفس البورجوازية الثورية القديمة. ولنذكر في هذا الصدد أن الأهداف التي كانت البورجوازية ترمى إلى تحقيقها من خلال الثورة لم تكن أبدًا أهدافًا غيرية إلى الحد الذي تصور به عادة. فقد كانت الطبقة المتوسطة الثرية دائنة للدولة قبل الثورة بوقت طويل. ونظرًا إلى التبذير المستمر للبلاط، فقد أخذت مخاوفها من انهيار مالية الدولة تزداد. وإذا كانت قد حاربت من أجل نظام جديد، فإن هدفها الرئيسي كان الاطمئنان على أقساط ديونها على الدولة. وهذه الحقيقة تفسر تلك المفارقة الظاهرية التي تتمثل في أن الطبقة التي حققت الثورة لم تكن أفقر الطبقات جميعًا، بل كانت واحدة من أكثرها ثراء(١). فلم تكن تلك، بأي معنى من المعاني، ثورة الطبقة العاملة أو البورجوازية الصغيرة المعدمة، وإنما كانت ثورة المقاولين والمتعهدين التجاريين، أى ثورة طبقة كانت امتيازات النبلاء الإقطاعيين تقف بالتأكيد حجر عثرة في وجه توسعها الاقتصادي، ولكنها لم تكن تهددها تهديدا بالغ الخطورة(٢). ومع ذلك فقد استعانت هذه الطبقة بالطبقة العاملة والمستويات الدنيا للطبقة الوسطى في النضال من أجل الثورة، ولولا مساعدة هذه الطبقات الأخيرة لما حالفها النجاح. على أن البورجوازية بمجرد أن حققت أهدافها، تخلت عن رفاقها في السلاح، وأرادت أن تستأثر بجنى ثمار النصر المشترك. ولكن الذي حدث في نهاية الأمر هو أن جميع الطبقات المضطهدة والمحرومة من حقوقها القانونية قد أفادت من انتصار الثورة التي كانت أول ثورة تؤدى إلى إعادة بناء جذرية دائمة للمجتمع، بعد عدد كبير من الانقلابات وحـركات الـتمرد غـير الناضـجة. ومع ذلك فإن التأثير المباشر الناتج عن الأحداث لم يكن مشجعًا في بداية الأمر. فما أن انتهت الثورة حتى تملكت نفوس الناس خيبة أمل كبيرة، ولم يبق أثر من الفلسفة التفاؤلية لعصر التنوير. ذلك لأن النزعة الليبرالية في القرن الثامن عشر كانت مبنية على فكرة هوية الحرية والمساواة. وكنان الإيمنان بهنذه المعادلية هو مصدر التفاؤل الليبرالي، بينما كان ضياع الإيمان بإمكان تطابق الفكرتين هو أصل النزعة التشاؤمية في فترة ما بعد الثورة.

<sup>(1)</sup> Joseph Aynard: La Bourgeoisie franç. 1934, p. 396.

<sup>(\*)</sup> Cf. Etienne fajn: "The Working Class in the Revolution of 1789". In "Essays on the Frenrch Revolution", edited by T.A. Jackson, 1945, p. 121.

ولقد كان أسرز معالم انتصار الفكرة الليبرالية هو أن أحدا لم يشعر إلا بعد الثورة بأن إرهاب الذهن وتقييده، وصبه في قوالب محددة، له تأثير يشل حركة الإنسان. فمن قبل كانت أعظم الإنجازات في ميدان الفن ترتبط في كثير من الأحيان بأشد أنواع الحكم الاستبدادي تزمتًا. أما منذ ذلك الحين فإن كل محاولات إقامة ثقافة تسلطية أصبحت تلقى أصلب مقاومة. وقد أثبتت الثورة الفرنسية أنه لا يوجد نظام بشرى لا يقبل التغيير، ومن هنا فإن أية فكرة مفروضة على الفنان لم تعد تستطيع أن تزعم أنها تمثل معيارًا أسمى، وأصبح التأثير الوحيد الذي يبعثه في نفسه أي قهر هو أن يثير شكوكه وريبته. وفقدت مباديء النظام والقانون تأثيرها الحافز، وأصبحت الفكرة الليبرالية منذ ذلك الحين — ومنذ ذلك الحين فقط — هي مصدر الإلهام الفني. وهكذا فإن نابوليون، برغم كل الجوائز والهبات والامتيازات التي خلعها على فنانيه وكتابه، لم يستطع أن يحفزهم على تحقيق أي شيء ذي أهمية. أما الكتاب الذين كانوا منتجين بحق في عصره، مثل مدام دى ستايل وبنجامين كونستانت، فكانوا دخلاء منشقين على التيار السائد(").

ولقد كان أهم ما أنجزته الامبراطورية في مجال الفن هو تثبيت العلاقات المتى أوجدها عصر التنوير والثورة بين المنتج والمستهلك. فقد توطدت دعائم جمهور الطبقة الوسطى الذى ظهر في القرن الثامن عشر، وأصبح منذ ذلك الحين يقوم هو الآخر بدور رئيسي بوصفه طرفًا مهتمًا بالفنون التشكيلية. ولنذكر أن جمهور الأدب الفرنسي في القرن السابع عشر كان يتألف من بضعة آلاف من الأشخاص، إذ كان قوامه جماعة من الهواة والذواقة قدر فولتير عددهم بما يتراوح بين ألفين وثلاثة آلاف ". وليس معنى ذلك بالطبع أن هذا الجمهور كان يتألف كله من أناس قادرين على إصدار حكم مستقل، ولديهم إحساس مؤكد بالقيمة الفنية، وإنما يعنى فقط أنه كان يملك معايير جمالية معينة أتاحت لأفراده أن يميزوا الغث من السمين داخل كان يملك معايير جمالية معينة أتاحت لأفراده أن يميزوا الغث من السمين داخل إطار محدد، كان عادة ضيقًا إلى حد ما. وبطبيعة الحال كان جمهور الفنون التشكيلية أضيق نطاقًا حتى من جمهور الأدب، ولم يكن يزيد عن جامعى التحف الفنية والذواقة. ولكن في الفترة التي نشب فيها النزاع بين أنصار بوسان وأنصار

<sup>(1)</sup> Petit de Julleville, op. cit., VII, p. 110.

<sup>(1)</sup> Henri Peyre: Le Classicisme franç., 1942, p. 37.

روبنز. ظهر لأول مرة جمهور للفن لم يعد يتألف كله من أمثال هؤلاء الأخصائيين (''). وفي القرن الثامن عشر أصبح هذا الجمهور — لأول مرة — يضم أناسًا يهتمون باللوحات دون أن تكون في ذهنهم فكرة شرائها. وقد أخذ اتجاه التطور هذا يزداد وضوحًا بعد صالون عام ١٦٩٩، وفي عام ١٧٢٥ جاء في مجلة "ميركور دى فرانس وضوحًا بعد صالون عام ١٦٩٩، وفي عام ١٧٢٥ جاء في مجلة "ميركور دى فرانس الصالون وهو يبدى إعجابه ويمتدح وينقد ويعيب ("). ويستفاد من الروايات المعاصرة أن الجماهير لم يكن لها من قبل نظير، وحتى لو كان الجزء الأكبر منها قد أراد التوجه إلى هذا المكان لأن الذوق العام أصبح يتجه إلى زيارة الصالونات، فإن عدد محبى الفن الجادين كان بدوره آخذًا في الازدياد. وأوضح الشواهد على ذلك هو الحشد الكبير من المطبوعات الفنية الجديدة، ومجلات الفنون، والنسخ المطبوعة للأعمال الفنية ('').

فى تلك الفترة أصبحت باريس، التى كانت منذ وقت طويل مركز الحياة الاجتماعية والأدبية فى أوروبا، هى عاصمة الفن فيها، وأصبحت تقوم بكل الدور الذى ظلت إيطاليا تقوم به منذ عصر النهضة فى الحياة الفنية لأوروبا الغربية. صحيح أن روما ظلت مركز دراسة الفن الكلاسيكى، ولكن باريس أصبحت هى المكان الذى يقصده الناس ليدرسوا الفن الحديث فى أن الحياة الفنية الباريسية التى أصبحت الآن تشغل العالم المثقف كله، قد اكتسبت أكبر قوة دافعة لها من المعارض الفنية التى لم تكن تقتصر على الصالون. ومن المعروف أنه كانت تنظم معارض فى إيطاليا والأراضى الواطئة فى عهود سابقة، ولكن المعارض لم تصبح عنصرًا لا غناء عنه فى النشاط الفنى إلا فى فرنسا خلال القرنين السابع عشر والثامن عشر والثامن عشر والثامن الموقت الذى اضطر فيه الفنانون الفرنسيون، نتيجة لتناقص المعونة التى تقدمها منذ الوقت الذى اضطر فيه الفنانون الفرنسيون، نتيجة لتناقص المعونة التى تقدمها

<sup>(1)</sup> A. Dresdner, op. cit., p. 128.

<sup>(1)</sup> André Fontaine: Les Doctrines d'art en France, 1909, P. 186.

<sup>(</sup>a) A. Dresdner, op. cit., p. 180.

<sup>(1)</sup> Ibid., p. 150.

الدولة، إلى البحث عن مشترين. ولم يكن يسمح بالعرض في الصالون إلا لأعضاء الأكاديمية وحدهم، أما الفنانون غير الأكاديميين فكان عليهم أن يعرضوا أعمالهم على الجمهور في مكان أكثر تواضعًا بكثير، هو "أكاديمية" طائفة القديس لوقا، أو في "معرض الشباب". ولكن هذه المعارض المنفصلة أصبحت زائدة عن الحاجة بعد أن فتحت الثورة الفرنسية أبواب "الصالون" لجميع الفنانين في عام ١٧٩١. وبفضل هذا الإجراء أصبحت الحياة الفنية، التي كانت قد اكتسبت طابعها القلق المثير من المعارض الأخبري ومن المعارض الكثيرة الخاصة، ومعارض المراسم والتلاميذ — أصبحت هذه الحياة أكثر تنظيمًا وأوفر صحة، وإن غدت أقل حيوية وطرافة.

ولقد كانت الثورة تعنى نهاية دكتاتورية الأكاديمية واحتكار البلاط، والأرستقراطية، وكبار الماليين، لسوق الفن. وانحلت الروابط القديمة التي كانت تقف فى وجه اصطباغ الفن بالصبغة الديمقراطية، واختفت مع مجتمع الروكوكو وثقافة الروكوكو. ومع ذلك فليس من الدقة أن يـزعم المـرء، كما فعل الكثيرون، أن كل مستويات الجمهور الذي كان يمسك من قبل مقاليد الأمور في ميدان الثقافة، وكان يمثل "الذوق السليم"، قد اختفت ما بين عشية وضحاها. ذلك لأن اشتراك الطبقة الوسطى قبل الثورة بوقت طويل في الحياة الفنية على نطاق واسع، أدى إلى وجود نوع من الاتصال في التطور، على الرغم من عنف الهزة التي أحدثتها الثورة. صحيح أن الحياة الفنية أصبحت بعد الثورة مصطبغة بالصبغة الديمقراطية إلى حد لم يسبق له نظير،أى أن الأمر لم يقتصر على اتساع نطاق جمهور الفن، بل امتد أيضًا إلى إزالة الفوارق في داخله. ومع ذلك فإن هذا الاتجاه ذاته كان قد بدأ قبل الثورة. فقد سبق أن أكد منجز Mengs في كتابه "خواطر حول الجمال والذوق" (١٧٦٥) أن الجميل هو ما تعجب به الأغلبية. ولكن التغير الحقيقي الذي ظهر بعد الثورة يتمثل في أن الجمهـور القديـم كـان يمثل طبقة يقوم الفن بدور مباشر في حياتها اليومية، وكان شكلاً من الأشكال التي تعبر بها هذه الطبقة عن انعزالها عن الطبقات الدنيا للمجتمع من جهة، وعن تضامنها مع البلاط والملك من جهة أخرى، أما الجمهور الجديد فقد تطور إلى جمهور من الهواة المهتمين بالمسائل الجمالية، والذين أصبح الفن بالنسبة إليهم موضوعًا يختارونه بحرية، ويخضعونه لأذواقهم المتغيرة.

وبعد أن ألغت الجمعية التشريعية امتيازات الأكاديمية منذ عام ١٧٩١، ومنحت جميع الفنانين حق العرض في "الصالون"، أوقفت الأكاديمية ذاتها تمامًا بعد عامين. وكان مرسوم إيقافها مناظرًا، في ميدان الفن، لقرار إلغاء الامتيازات الإقطاعية وتحقيق الديمقراطية. ولكن هذا التطور بدوره، شأنه شأن التطور الاجتماعي المناظر، كيان قيد بدأ قبل الثورة. فقد كان أصحاب النزعات التحررية جميعًا ينظرون إلى الأكاديمية على أنها بؤرة النزعة الرجعية المحافظة؛ وحقيقة الأمر أنها منذ نهاية القرن السابع عشر بوجه خاص، لم تكن من ضيق الأفق والاستعلاء بقدر ما صورت به. وكانت مسألة قبول الأعضاء الجدد تعالج بطريقة متحررة واسعة الأفق إلى أبعد حد في القرن الثامن عشر. وتلك حقيقة معروفة. والأمر الوحيد الذي كان يراعي بدقة هو قصر حق العرض في "الصالون" على أعضاء الأكاديمية. ولكن هذا الامتياز بعينه هو الذي كان يكافحه الفنانون التقدميون، تحت قيادة دافيد. وعندما حلت الأكاديمية، كان حلها مفاجئًا سريعًا، ولكن الأصعب بكثير كان الاهتداء إلى بديل لها. وكان دافيد قد أنشأ منذ عام ١٧٩٣ "جمعية الفنون Commune des Arts، وهي جماعة حرة وديمقراطية للفنانين، لا توجد فيها فئات خاصة أو طبقات أو أعضاء لهم امتيازات. ولكن نظرًا إلى ما كان يمارسه الملكيون في داخلها من نشاط هدام، فقد تعين الاستعاضة عنها في العالم التالي مباشرة، بالجمعية الشعبية والجمهورية للفنون Société Populaire et républicaine des Arts ، وهي أول جمعية ثورية بحق، ألقيت على عاتقها مهمة الاضطلاع بأعمال الأكاديمية الموقوفة. ولكنها لم تكن أكاديمية بأى معنى من المعانى، بل كانت ناديًا يستطيع أي شخص أن يلتحق بعضويته، بغض النظر عن مركزه ووظيفتــه. وفي العـام نفســه ظهــر "النــادي الثــوري للفنـون Club révolutionnaire des Arts " الذي كنان ينتمي إليه دافيد وبرودون وجبيرار وايـزابي Isabey وغيرهم، والـذي كان لـه، بفضل أعضائه المشهورين، نفوذ عظيم. وكانت هذه الجمعيات كلها تعتمد مباشرة على "لجنة التعليم العام". تحت رعاية "المؤتمر"، ولجنة الرعاية الاجتماعية، ومجلس بلدية باريس(١). ولقد أوقفت

<sup>(9)</sup> Joseph Billiet: "The French Revol and the Fine Arts". In "Essays on the French Revol." Edited by T.A. Jackson, 1945, p. 203.

الأكاديمية في البداية من حيث هي صاحبة احتكار عرض الأعمال الفنية، وظلت تمارس احتكارها للتعليم وقتًا ما، وبذلك احتفظت بقدر كبير من نفوذها(١٠). ولكن سرعان ما حلت "المدرسة الفنية للتصوير والنحت" محلها، وبدأ تعليم الفن يقدم في المدارس الخاصة وفي الفصول المسائية أيضًا. وفضلاً عن ذلك فقد أدخلت دراسة الرسم في مناهج المدارس الثانوية. ولكن قد لا يكون هناك شيء أسهم في صبغ تعليم الفن بالصبغة الديمقراطية مثل إنشاء المتاحف والتوسع فيها. فحتى عهد الثورة الفرنسية لم تكن تتاح للفنانين الذين لا يستطيعون القيام برحلة إلى إيطاليا، فرصة مشاهدة كثير من أعمال مشاهير الفنانين. إذ كانت هذه الأعمال محفوظة في معظم الأحيان في القاعات الخاصة للملك وكبار جامعي الأعمال الفنية، ولم تكن متاحة للجمهور العام. ولكن الثورة غيرت ذلك كله. ففي عام ١٧٩٧ قرر "المؤتمر" إنشاء للجمهور العام. ولكن الثورة غيرت ذلك كله. ففي عام ١٧٩٧ قرر "المؤتمر" إنشاء متحف في اللوفر. وهناك، في المنطقة المجاورة مباشرة لمراسم الفنانين، أصبح في الستطاعة صغار الفنانين، منذ ذلك الحين، أن يدرسوا الأعمال الفنية الكبرى وينسخوها، وأن يجدوا، في قاعات اللوفر، أفضل تكملة لتعليم أساتذتهم.

وبعد انقلاب التاسع من ترميدور أخذ مبدأ السلطة يعود تدريجاً إلى ميدان الفن بدوره، وحمل القسم الرابع من "المجمع Institut" محمل أكاديمية الفنون الجميلة آخر الأمر. ولا شيء أدل على الروح غير الديمقراطية التي نفذ بها هذا الإصلاح، من أن الأكاديمية القديمة كانت تضم ١٥٠ عضوًا، على حين أن الجديدة لم تكن تضم سوى ٢٧ عضوًا. ومع ذلك فقد كان دافيد وهودون Houdon وجيرار ينتمون إليها، وسرعان ما استعادت سلطتها القديمة. وبطبيعة الحال فإن هيئة الفنانين بأسرها قد أعادت النظر في علاقتها بالثورة، ولكن العلاقة بينهم وبينها لم تكن متجانسة تمامًا على الإطلاق. فقد كان بعض الفنانين ثوريين مخلصين أمناء منذ البداية، وهؤلاء لا يقتصرون على أمثال دافيد — الذي كان يستطيع أن يعتمد على شروة زوجته، ولم يكن مضطرًا إلى الانشغال بالحالة المؤقتة للمعاملات في سوق الفن أحبل كانوا يشملون أيضًا فنانين مثل فراجونار، الذي لحق به الدمار، ماليًا، من جراء تطور الأحداث، وظل مع ذلك على ولائه للثورة. ومن الطبيعي أنه كان هناك جراء تطور الأحداث، وظل مع ذلك على ولائه للثورة. ومن الطبيعي أنه كان هناك أيضًا. بين الفنانين، أعداء عنيدون للثورة، كالمدام فيجي ليوبران - Vigée

<sup>(1)</sup> F. Benoit, op. cit., p. 180.

Lobrun مثلاً، التي غادرت البلاد مع زبائنها الأكابر. لكن معظم الفنانين، سواء أكانوا من اليمنيين أم من اليساريين، كانوا مسايرين للجو السائد، فتراهم ينحازون إلى المهاجرين تارة، وإلى الـثوريين تارة أخرى، تبعًا للفرص المتاحة لهم. ولقد كان الفنانون في مجموعهم يشعرون في البداية بأن الثورة تهددهم بخطر جسيم، إذ أن عملية الهجـرة حرمـتهم من أغنى وأقدر المشترين لإنتاجهم(١). وكان عدد المهاجرين يـزداد يومًا بعد يوم، ولم يكن لدى جمهور الفن القديم الذى ظل باقيًا، من القدرة أو من الاستعداد النفسى ما يسمح له بشراء الأعمال الفنية. وهكذا تعرض معظم الفنانين في البداية للحرمان القاسي، فلا عجب إذن أنهم لم يكونوا دائمًا يشعرون بالتحمس نحو الثورة. فإذا كانوا قد انحازوا مع ذلك إلى صفها بأعداد كبيرة، فإن ذلك كان راجعًا إلى شعورهم بأنهم كانوا أذلاء مستغلين في ظل نظام الحكم القديم، الذي كانوا خلاله يعدون عادة من خدم المنازل. فالثورة كانت تعنى نهاية هذا الوضع، كما أنها أعطتهم، على أية حال، تعويضًا ماديًا. ذلك لأنه، بالإضافة إلى اهتمام الحكومة المتزايد بالفن، ازداد أيضًا عدد الأشخاص المهتمين به، وظهر فجأة جمهور جديد يبدى اهتمامًا شديدًا بأعمال مشاهير الفنانين(٢). والواقع أن عدد الحاضرين إلى "الصالون" لم ينقص خلال الثورة، بل زاد. وسرعان ما بلغت أسعار الأعمال الفنية، في المزادات، نفس الأسعار المرتفعة التي كانت موجودة قبل الثورة، بل أن هذه الأسعار زادت كثيرًا في عهد الإمبراطورية. وازداد عدد الفنانين، كما شكا النقاد من أن عدد الفنانين أصبح أكبر مما يلزم. وهكذا فإن الحياة الفنية استفاقت بسرعة — بل بسرعة أكبر مما ينبغي - من صدمات الثورة، وعادت عجلة الفن تدور دورتها الطبيعية، قبل أن يظهر فن جديد. وحدثت حركة إحياء للنظم القديمة، ولكن أولئك الذين أحيوها لم تكن لديهم معايير جمالية خاصة بهم، بل لم تكن لديهم الشجاعة على أن تكون لهم مثل هذه المعايير. وهذا يفسر الانحلال الفني في فترة ما بعد الثورة، ويوضح السبب الذي احتاجت الرومانتيكية من أجله إلى عشرين عامًا أخرى لكى تتحقق في فرنسا.

<sup>(1)</sup> M. Dreyffous, op. cit., p. 155.

<sup>(1)</sup> Benoit, op. cit., p. 132.

## الفصل السادس الرومانتيكية .. في ألمانيا وفي غرب أوربا

كان المفكرون ذوو النزعة التحررية في القرن التاسع عشر يربطون الرومانتيكية بعودة الملكية والرجعية. ومن الجائز أن لهذا الرأى ما يبرره، ولاسيما في ألمانيا، ولكنه أدى على وجه العموم إلى فهم زائف للمسار التاريخي. ولم يصحح هذا الفهم إلا حين بدأ الباحثون يميزون بين الرومانتيكية في ألمانيا وبينها في أوروبا الغربية، ويرجعون الأولى إلى اتجاهات رجعية والثانية إلى اتجاهات تقدمية. وكانت الصورة الناتجة بطبيعة الحال أقرب كثيرًا إلى الحقيقة، ولكنها ظلت تنطوى على قدر كبير من تبسيط الوقائع؛ إذ لم تكن هذه الرومانتيكية أو تلك واضحة ولاسيما في ألمانيا، ولكنه أدى على وجه العموم إلى فهم زائف للمسار التاريخي. ولم يصحح هذا الفهم إلا حين بدأ الباحثون يميزون بين الرومانتيكية الألمانية والرومانتيكية الفرنسية والإنجليزية، أعنى بين رومانتيكية للجيل الأول وأخرى للجيل الثاني. فأكد الباحثون أن التطور سار في اتجاهات مختلفة في ألمانيا وفي أوربا الغربية، وأن الرومانتيكية انتقلت من موقفها الثورى الأصلى إلى وجهة نظر رجعية، على حين أن الرومانتيكية في أوربا الغربية انتقلت من وجهة نظر محافظة منحازة إلى الملكية، إلى وجهة نظر تحررية. ولقد كان هذا الوصف للموقف صحيحًا في ذاته، ولكنه لم يكن ذا قيمة خاصة بالنسبة إلى عملية تعريف الرومانتيكية. فالسمة الميزة للحركة الرومانتيكية لم تكن هي أنها تعبر عن أيديولوجية ثورية أو معادية للثورة، أو تقدمية أو رجعية، بل هي كونها بلغت كلا من هذين الموقفين من خلال طريق خيالي، لا عقلي، وغير ديالكتيكي. فحماستها للتطور كانت مبنية على جهل بالمسالك التي يسير فيها العالم، شأنها تمامًا شأن نزعتها المحافظة. وتحمسها للثورة، وفشته، ورواية "فيلهلم ميستر" لجوته لم يكن أقل بعدا عن الواقع وعن تقدير الدوافع الحقيقية الكامنة من وراء المشكلات التاريخية، من ولائها المحموم

للكنيسة والتاج، وللفروسية والإقطاع. ومن الجائز أن الأحداث ذاتها كانت ستتخذ وجهة أخرى لو لم تكن الطبقة المثقفة، حتى في فرنسا ذاتها، قد تركت للآخرين مهمة التفكير والسلوك بطريقة واقعية. وهكذا كانت هناك دائما رومانتيكية للثورة، كما كانت هناك رومانتيكية للثورة المضادة وعودة للملكية. وكان أمثال دانتون وروبسبيير متعصبين بعيدين عن الواقع كما كان كذلك أمثال شاتوبريان ودى ميستر de Maîstre وجوريـز Goerres وآدام مولـر A. Mueller وقدام فريدرش شليجل رومانتيكياً في شبابه، بتحمسه لفشته ولرواية "فيلهلم ميستر" والثورة، مثلما كان في شيخوخته بتحمسه لمترنيخ والحلف المقدس. ولكن مترنيخ ذاته لم يكن رومانتيكيًا، على الرغم من نزعته المحافظة وتمسكه بالتقاليد، بل أنه ترك لرجال الأدب مهمة التوفيق بين عناصر أسطورة النزعة التاريخية والدفاع عن الملكية الشرعية والاتجاه الكنسى عنده. إن الواقعي هو الشخص الذي يعرف متى يحارب في سبيل مصالحه، ومتى يتنازل من أجل مصالح الآخرين، والديالكتيكي هو الشخص الـذي يشعر بـأن الموقف التاريخي في أية لحظة معينة يتألف من كثرة متشابكة من الدوافع والأهداف التي لا يمكن تبسيطها أو إرجاع أي منها إلى غيرها. أما الرومانتيكي فإنه، على الرغم من كل ما يبديه نحو الماضي من تقدير، يحكم على عصره بطريقة غير تاريخية، وغير ديالكتيكية؛ فهو لا يفهم أن عصره يقف في منتصف الطريق بين الماضي والمستقبل، ويمثل صراعا لا يمكن التغلب عليه بين العناصر السكونية الجامدة والعناصر الحركية المتطورة.

إن تعريف جوته القائل: إن الرومانتيكية تنطوى على مبدأ المرض وهو حكم لا يمكن قبوله على النحو الذى كان مقصودًا به — يكتسب دلالة جديدة وتأكيدًا جديدًا في ضوء علم النفس الحديث؛ ذلك لأنه إذا كانت الرومانتيكية لا ترى بالفعل سوى جانب واحد من موقف كلى حافل بالتوتر والصراع، وإذا لم تكن تبحث على الدوام إلا في عامل واحد في ديالكتيك التاريخ، وتؤكده على حساب العامل الآخر، وإذا كان هذا الانحياز إلى جانب واحد، ورد الفعل المبالغ فيه. ذو الطابع التعويضي المفرط، يكشف عن افتقار إلى الاتزان الروحي، فعندئذ يكون لنا الحق في أن نصف هذه الرومانتيكية بأنها مريضة حقًا. فلماذا يود المر، أن يبالغ في

الأمور ويشوهها، إذا لم يكن يشعر بأنها تخيفه وتبعث في نفسه الاضطراب؟ لقد قال الأسقف بطلر صراحة: "إن الأشياء والأفعال هي على ما هي عليه، ونتائجها ستكون على ما ستكون على ما ستكون على ما ستكون عليه؛ فلماذا إذن نود أن نخدع؟" وفي هذه الكلمة قدم بطلر أفضل وصف لإحساس القرن الثامن عشر الهاديء "الصحى" بالواقع، ونفوره من كل خداع(). ولو اتخذ المرء وجهة النظر الواقعية هذه، لبدت له الرومانتيكية على الدوام أكذوبة، وخداعا للذات، لا يريد — كما قال فيتشه في صدد فاجنر "أن يتصور الأضداد على أنها أضداد"، ويصرخ بأعلى صوت مناديًا بما يشعر إزاءه بأعمق قدر من الشك. فالهروب إلى الماضي ليس إلا صورة واحدة من صور اللاواقعية والانخداعية المجتمع الخيالي المائي. وليس المهم، آخر الأمر، إن كان الرومانتيكي يتمسك بهذه الصورة أو تلك، وإنما المهم هو خوفه من الحاضر ومن نهاية العالم.

إن الرومانتيكية لم تكن ذات أهمية حاسمة فحسب، بل كانت أيضًا شاعرة بأهميتها<sup>(7)</sup>. فقد كانت تمثل واحدة من أهم نقاط التحول في تاريخ العقل الأوروبي، وكانت على وعي تام بدورها التاريخي. فمنذ العصر القوطي، لم يشجع أي عصر آخر حق الفنان في آخر نمو النزعة الوجدانية بمثل هذه القوة، لم يؤكد أي عصر آخر حق الفنان في الاستجابة لنداء مشاعره ونزوعه الفردي على مثل هذا النحو المطلق. وكانت أشد نكسة عانت منها العقلانية طوال تاريخها، بعد أن ظلت تتقدم باطراد منذ عصر النهضة، وأصبحت لها السيطرة الكاملة على العالم المتمدين كله في عصر التنوير — النهضة، وأصبحت لها السيطرة الكاملة على العالم المتمدين كله في عصر التنوير النزعة فوق الطبيعية والنزعة السلفية في العصور الوسطى، أن تحدث الناس بمثل النزعة فوق الطبيعية والنزعة السلفية في العصور الوسطى، أن تحدث الناس بمثل هذا الازدراء عن العقل، وعن حضور الذهن وهدوئه، والرغبة في ضبط النفس والقدرة عليه. وهكذا نجد بليك Blake نفسه، الذي لم يكن يتفق بحال مع أديب مثل ووردزورث في نزعته الوجدانية، يقول: "إن أولئك الذيبن يكبتون الرغبة إنما

<sup>(1)</sup> F.L. Lucas: The Decline and Fall of the Romantic Ideal, 1937, p. 36.

النظر ، حول مفهوم "الوعى بالعصر" كتاب كارل ياسبوز الوعى بالعصر" كتاب كارل ياسبوز (١٩٥٥) Die geistige Situation der Zeit, 1932, 3<sup>rd</sup> edit., pp. 7 ff.

يفعلون ذلك، لأن رغبتهم من الضعف بحيث يمكن كبتها". ولقد استطاعت العقلانية، من حيث هي مبدأ للعلم وللشئون العملية، أن تسترد قواها بسرعة من الهجوم الرومانتيكي، ولكن الفن الأوروبي ظل "رومانتيكيًا". فلم تقتصر الرومانتيكية على أن تكون حركة أوروبية شاملة، تجتاح بلدا بعد الآخر، وتخلق لغة أدبية عالمية أصبحت آخر الأسر مفهومة في روسيا وبولندا بقدر ما هي مفهومة في إنجلترا وفرنسا، بل لقد أثبتت أيضًا أنها واحدة من تلك الحركات التي ظل لها تأثير دائم في تطور الفن، مثلها في ذلك مثل النزعة الطبيعية في العصر القوطي والنزعة الكلاسيكية في عصر النهضة. والحبق أنه ليس ثمة إنتاج للفن الحديث، أو قوة انفعالية دافعة أو انطباع أو حالة نفسية للإنسان الحديث، لم يكن يدين برقته وتنوعه للحساسية التي نمت بفضل الرومانتيكية. فكل ما يدين برقته وتنوعه للحساسية التي نمت بفضل الرومانتيكية. فكل ما في الفن الحديث من إغراق ومن فوضى وعنف، ومن نزعة غنائية نشوانة سكرى، واستعراضية منطلقة طاغية، إنما استمد من الرومانتيكية. ولقد أصبحنا الآن ناخذ هذا الموقف الذاتي، المركز حول الأنا، قضية مسلمًا بها، ونعده أمرًا لا مفر منه، وبلغ من تطرفنا في ذلك أننا نجد من المستحيل حتى أن نردد استدلالاً عقليًا مجردًا دون أن نتحدث عن مشاعرنا(''. وقد نسينا الانفعال الذهني، والتحمس العقلي، والقدرة الإنتاجية الفنية للعقلانية. نسيانًا بلغ من اكتماله أننا لم نعد نستطيع فهم الفن الكلاسيكي ذاته إلا بوصفه تعبيرًا عن الشعور الرومانتيكي. وأبلغ دليل على ذلك قول مارسل بروست: "إن الرومانتيكيين وحدهم هم الذين يعرفون كيف يقرءون المؤلفات الكلاسيكية، لأنهم يقرءونها كما كتبت، أعنى بطريقة رومانتيكية "(٢).

لقد كان القرن التاسع عشر بأسره معتمدًا على الرومانتيكية، ولكن الرومانتيكية ذاتها ظلت نتاجًا للقرن الثامن عشر، ولم تفقد أبدًا إحساسها بطابعها الانتقالي غير المستقر من الوجهة التاريخية. ولقد سبق أن مرت أوروبا الغربية بعدة أزمات أخرى مشابهة لها، وأخطر منها، ولكن لم يكن لديها أبدًا مثل هذا الشعور

<sup>(1)</sup> G. Lanson, p. cit., p. 943.

<sup>(1)</sup> Marcel Proust: Pastiches et mélanges, 1919, p. 267.

بأنها وصلت إلى نقطة تحول في تطورها. ولم تكن تلك على الإطلاق أول مرة يتخذ فيها أحد الأجيال موقفًا نقديًا من ماضيه التاريخي ويرفض أنماط الثقافة التقليدية، لأنه لم يستطع أن يعبر بواسطتها عن نظرته الخاصة إلى الحياة. فقد أحست أجيال سابقة بأنها قد أصابها الهرم، وشعرت بالرغبة في التجديد، ولكن أحدا منها لم يخطر بباله أن يجعل من معنى ثقافته وسبب وجودها مشكلة، وأن يتساءل إن كان من حق هذه الثقافة أن تتخذ موقفها الذهني الخاص، وإن كانت تمثل حلقة ضرورية في السلسلة الكاملة للثقافة الإنسانية. فلم يكن الشعور الرومانتيكي بالبعث من جديد شعورا جديدًا على الإطلاق؛ ذلك لأن عصر النهضة كان قد أحس به من قبل، بـل إن العصـور الوسـطى ذاتهـا قد داعبتها أفكار الإحياء وأحلام البعث التي كان موضوعها روما القديمة. ولكن لم يكن لدى أي جيل مثل هذا الوعى القوى بأنه وريث عصور ماضية وسليلها، ولم يكن لدى أي منها مثل هذه الرغبة القاطعة في مجرد تكرار عصر ماض وحضارة ضائعة وبعثهما إلى الحياة من جديد. فالرومانتيكيون يبحثون في التاريخ دائمًا عن ذكريات وعن تشبيهات، وهم يستمدون أعظم إلهام لهم من مثل عليا يؤمنون بأنها تحققت من قبل في الماضي. غير أن علاقتهم بالعصور الوسطى لا تطابق الإحساس الكلاسيكي بالماضي تمام الانطباق؛ إذ أن الكلاسيكية تقتصر على اتخاذ اليونان والرومان مثلاً، على حين أن الرومانتيكية لديها دائمًا شعور بأنها عاشت الماضي نفسه من قبل. فهي تتذكر المادي وكأنه حياة سابقة لها. ولكن هذا الشعور لا يثبت أن الرومانتيكية كانت تجمعها بالعصور الوسطى عناصر تزيد عن تلك التي كانت تجمع النزعة الكلاسيكية بالعالم الكلاسيكي القديم - بل إنه يثبت العكس. ولنستمع إلى ما كتبه أحد الباحثين في تحليل حديث شديد الذكاء للرومانتيكية: "عندما كان يمكن أن تفيده دراسته، أو عما إذا كان الناس قد عاشوا في العصور الوسطى حياة فيها مزيد من السعادة والتقوى. فنظرًا إلى أنه كان هو ذاته ينتمي إلى نفس تيار الإيمان والتنظيم الكنسي المتصل، فقد كان هو ذاته ينتمي إلى نفس تيار الإيمان والتنظيم الكنسي المتصل، فقد

كان فى استطاعته أن يتخذ من الدين موقفًا نقديًا أشد من موقف الرومانتيكى الذى يعيش فى عصر ثورة تزعزعت فيه دعائم كل إيمان وأصبحت معرضة للشك"(1). ومن الأمور التى لا تقبل الجدل أن تجربة التاريخ عند الرومانتيكيين تعبر عن خوف مرضى من الحاضر ومحاولة للهروب إلى الماضى. ولكن هذا مرض لم يكن هناك ما هو أخصب منه. فالرومانتيكية تدين له بحساسيتها وبصيرتها التاريخية، وإحساسها بالعلاقات، مهما كان بعدها، ومهما كانت صعوبة تفسيرها. ولولا هذه الحساسية المفرطة، لما نجحت الرومانتيكية فى إدراك الاستمرار التاريخي للحضارات السابقة وبعثه من جديد إلى الوجود، ولما نجحت فى وضع الحد الفاصل بين الحضارة الحديثة والعالم الكلاسيكى القديم، وفى تحديد المسيحية بأنها هى الخط الفاصل الأعظم فى الغرب، وفى كشف الطبيعة "الرومانتيكية" المشتركة بين جميع الثقافات الفردية والفكرية والإشكالية المستمدة من المسيحية.

ولولا هذا الوعى التاريخي لدى الرومانتيكية، والتساؤل والثك المستمر في معنى الحاضر، الذى كان يسيطر على أذهان الرومانتيكيين، لما أمكن أصلاً قيام النزعة التاريخية في القرن التاسع عشر، وهي واحدة من أعمق الثورات في تاريخ العقل البشرى. ذلك لأن نظرة الغرب إلى الحياة قد ظلت في أساسها سكونية. بارمنيدية أن غير تاريخية، قبل ظهور الرومانتيكية، وذلك على الرغم من هرقليطس والسفسطائيين، ومن النزعة الاسمية للفلسفة المدرسية، والنزعة الطبيعية لعصر النهضة، والموقف الدينامي للرأسمالية، وتقدم العلم التاريخي في القرن الثامن عشر. فقد كان الغرب يرى أن أهم العوامل في الحضارة البشرية، ومبادى النظام الطبيعي وفوق الطبيعي للعالم، وقوانين الأخلاق والمنطق، والمثل العليا للحق والخير، ومصير الإنسان وهدف النظم البشرية — كل ذلك كان يراه ذا دلالة واضحة محددة لا تتغير، ويعده كمالات لازمانية أو أفكارًا فطرية. وكان كل نمو وتمايز يبدو، بالقياس

<sup>&</sup>quot;Joseph Aynard: "Comment définir le romantisme?". Revue de litt. Comparée, vol. V, p. 653.

 <sup>(</sup>۱)نسبة إلى بارمنيدس الإيلى، وهو من أهم الفلاسفة اليونانيين في فترة ما قبل سقراط، وكان محور فلسفته يدور حول فكرة الثبات وإنكار الحركة والتغير والكثرة، أى إنكار الأفكار التي دافع عنها من قبله "هرقليطس".
 الذي يعد تفكيره رمزا لمبدأ التغير والدينامية والتحول المستمر لكل شيء.

إلى ثبات هذه المبادى، أمرًا عارضًا لا قيمة له، بحيث بدا كأن كل ما مر خلال المرمان التاريخى لا يمس إلا السطح الظاهرى للأمور. ولم تبدأ طبيعة الإنسان والمجتمع تظهر على أنها دينامية تطورية فى أساسها إلا منذ عهد الثورة والحركة الرومانتيكية. فالفكرة القائلة إننا نحن وحضارتنا جزء من الصيرورة الأزلية والصراع الذى لا ينتهى، وإن الحياة العقلية عملية لها طابع عابر فحسب، إنما هى كشف للرومانتيكية، وهى تمثل أهم ما أسهمت به فى فلسفة العصر الحاضر.

ومن الحقائق المعروفة أن "الحاسة التاريخية" لم تكن حية مزدهرة في حركة الرومانتيكية المسبقة فحسب، بل لقد كانت قوة محركة في التطور العقلي لتلك الفترة. فنحن نعلم أن عصر التنوير لم يقتصر على إنجاب مؤرخين مثل مونتسكيو وهيوم وجيبون وفيكو وفنكلمان وهيردر، وعلى تأكيد المصدر التاريخي للقيم الحضارية، في مقابل مصدرها الموحى به، بل إن هذا العصر كان لديه منذ ذلك الحين فكرة مسبقة عن نسبية هذه القيم كلها. ولقد كان من الأفكار المألوفة في علم الجمال في ذلك العصر، على أية حال، أن هناك عدة أنماط متساوية من الجمال، وأن مفاهيم الجمال تتنوع بقدر ما تتنوع الظروف المادية للحياة، وأن "الإله الصيني لديه" كرش كبير يماثل ما لـدي الموظف الصيني الكبير"'(). ولكن، على الرغم من هذا الاستبصار، فإن فلسفة التاريخ في عصر التنوير كانت مبنية على الفكرة القائلة أن التاريخ يكشف عن حركة عقل شامل لا يتغير، وأن تطور التاريخ يسير نحو هدف ثابت يمكن إدراكه منذ البداية الأولى. وعلى ذلك فإن الطابع غير التاريخي للقرن الثامن عشر لا يتمثل في الافتقار إلى الاهتمام بالتاريخ أو إلى إدراك الطابع التاريخي للحضارة البشرية، بل يتمثل في إساءة فهمه لطبيعة التطور التاريخي والنظر إليه على أنه خط متصل يسير في اتجاه مستقيم". ولقد كان فريدرش شليجل ونوفاليس أول من أدركا أن العلاقات التاريخية ليست ذات طابع منطقى، وأن "الفلسفة ذات طابع مضاد للتاريخ في أساسه". والأهم من ذلك أن

<sup>(1)</sup> F. Benoit, op. cit., pp. 62 - 3.

<sup>(7)</sup> Albert Petzsch: Studien zur fruehromant. Politik u. Geschichtsauffassung, 1907, pp. 62 – 3.

الرومانتيكية هي التي توصلت إلى أن هناك شيئًا اسمه المصير التاريخي، وأننا "نكون على ما نحن عليه لأننا نتطلع إلى الوراء نحو نوع خاص من التاريخ الماضي". مثل هذه الآراء، وما تعبر عنه من نزعة تاريخية، كانت غريبة تمامًا عن عصر التنوير. فالفكرة القائلة: "إن طبيعة الذهن البشري، والنظم السياسية، والقانون، واللغة، والدين والفن، لا تفهم إلا على أساس تاريخها، وإن الحياة التاريخية تمثل المجال الذي تتجسد فيه هذه البناءات في أنقى وأهم صورها، لم تكن مما يمكن تصوره قبل الحركة الرومانتيكية. ومع ذلك، فلعل أقوى تعبير عما أدت إليه هذه النزعة التاريخية، هو تلك العبارة المبالغ فيها إلى حد المفارقة، والتي صاغ بها أورتيجا أي التاريخية، هو تلك العبارة المبالغ فيها إلى حد المفارقة، والتي صاغ بها أورتيجا أي جاسيه Premay Ygasset تأثير هذه النزعة : "ليست للإنسان طبيعة، وليس له إلا تباريخ"("). وقد يبدو هذا، لأول وهلة، أمرا غير مشجع، ولكنا نجد أنفسنا ها هنا، مثلما نجد أنفسنا في الحركة الرومانتيكية بأسرها، إزاء موقف مزدوج الدلالة. يقف في منتصف الطريق بين التفاؤل والتشاؤم، والإيجابية والقدرية، ويمكن أن يدعى كل من الطرفين انتسابه إليه.

ولقد ورثنا أيضًا، مع فن التفسير الرومانتيكى، وقدرة هذا العصر اللماحة على إدراك الروابط التاريخية، وحساسيته لما هو إشكالى متنازع عليه فى التاريخ، نزعته الصوفية فى التاريخ، وصبغه للقوى التاريخية بصبغة أسطورية مشخصة، أى بالاختصار، الفكرة القائلية أن الظواهر التاريخية ليست إلا وظائف ومظاهر وتجسدات لمبادى، مستقلة. ولقد أطلق البعض على هذه الطريقة فى التفكير اسما يلقى عليها ضوا واضحًا، ويعبر عنها بدقة، فقال إنها "منطق صدورى يلقى عليها ضوا واضحًا، وهي تسمية لا تقتصر على لفت الأنظار إلى الفهم التجريدي للتاريخ، بل توجه الانتباه أيضًا إلى الميتافيزيقا التى تكون لا شعورية فى كثير من الأحيان، والتى ينطوى عليها مثل هذا المنهج. فتبعًا لهذا المنطق يبدو

<sup>(&</sup>quot;Ortega Y Gasset: "History as a System". In "Philosophy and History". Essays presented to Ernst Cassirer, edited by R. Klibansky and J.H. Paton, 1936, p. 313.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> Emil Lask: Fichtes Idealismus u. die Geschichte, 1902, pp. 56 ff., 83 ff. Cf. Eric Rothacker: Einleitung i. D. Geisteswissenschaften 1920, pp. 116 – 18.

التاريخ مجالا تتحكم فيه قوى لا يمكن تحديد كنهها، وإطارًا مجردًا لأفكار عليا لا تعبر عنها الظواهر التاريخية الفردية إلا تعبيرًا ناقصًا. وقد عبرت هذه المتافيزيقا الأفلاطونية عن نفسها في النظريات الرومانتيكية الخاصة بروح الشعب والملاحم الشعبية في الآداب القومية والفن المسيحي، وهي نظريات عفا عليها الزمان في وقتنا هذا، بل إنها عبرت عن نفسها في ذلك المفهوم الذي لا يزال شائعًا، أعنى مفهـوم "القصـد الفـنى Kunstwollen". ذلك لأن ريجل Riegl ذاته واقع إلى حد معين تحت تأثير الرومانتيكيين ونظرتهم التشخيصية إلى التاريخ. فهو يتصور الموقف الفنى لعصر ما وكأنه شخصى إيجابي يحصل على اعتراف بأغراضه ضد أقوى أنواع المقاوسة في كثير من الأحيان، وينجم أحيانًا دون أن يعرف مؤيدوه، بل رغم إرادتهم. وهو ينظر إلى الأساليب التاريخية الكبرى على أنها مثل أفراد مستقلين. فهمي أساليب لا يمكن استبدالها ولا نظير لها، تعيش أو تموت وتطغي عليها وتحل محلها أساليب أخرى. والواقع أن مفهوم تاريخ الفن بوصفه تجاوز وتعاقب هذه الظواهـر الأسـلوبية الـتي تكمـن قيمـتها فـي فرديـتها، والتي ينبغي أن يحكم عليها بمعاييرها الخاصة — هو في نواح معينة أنقى أمثلة النظرة الرومانتيكية بما فيها من تشخيص للقوى التاريخية. وحقيقة الأمر أن أهم ما تخلقه الروح البشرية وأعظمه شمولاً لا يكاد يكون أبدًا نتيجة لتطور متعمد يسير في خط مستقيم، ويوجه نحو هدف نهائي منذ البداية الأولى. فبلا الملاحم الهوميرية والتراجيديا اليونانية، ولا أسلوب العمارة القوطي وفن شيكسبير، تمثل تحقيقًا لغرض فني متجانس قاطع المعالم، وإنما هي نتيجة حدثت بالصدفة لحاجات خاصة، تخضع لتحكم الزمان والكان، كما أنها نتيجة لسلسلة كاملة من الوسائل الموجودة من قبل، والتي هي في كثير من الأحيان غير كافية، وخارجة عن المجال نفسه. فهي بعبارة أخرى حصيلة للتجديدات التكنيكية المتدرجة، التي تؤدى إلى الابتعاد عن الهدف الأصلى بقدر ما تؤدى إلى الاقتراب منه، ونتيجة لأفكاره مستمدة من اللحظة العابرة، ونزوات وتجارب فردية مفاجئة، لا يكون لها أحيانًا أي ارتباط بالمشكلة الفنية الكامنة من ورائها. فنظرية "القصد الفني" تتناول فكرة هي في الواقع النتيجة النهائية لتطور يفتقر تمامًا إلى الترابط والتجانس، فتثبتها وتجسمها، وكأنها هي التي تنير لها

الطريق منذ البداية. بل أن نفس نظرية "تاريخ الفن بلا أسماء" نظرًا لكونها تستبعد من تطور الفن الشخصيات الحقيقية، من حيث كونها عوامل لها تأثيرها، هي لهذا السبب عينه مجرد شكل من أشكال عملية التشخيص هذه؛ إذ أن القوى التاريخية هي التي تشخص في هذه الحالة. وعلى هذا النحو يكتسب تاريخ الفن طابع عملية تسير وفقًا لبدئها الباطن ذاته، ولا يعترف بنجاح شخصيات فنية مستقلة، مثلما أن الجسم الحيواني مثلاً، لا يعترف باستقلال أعضائه عنه. وأخيرًا فإذا كان المقصود من الماديـة التاريخـية هو أن البناءات الحضارية لا تعبر إلا عن طابع وسائل الإنتاج الفعلية، وأن الحقيقة الاقتصادية تسيطر على التاريخ بنفس الطابع المطلق الذي يسيطر به عليه "القصد الفني" أو "القانون الشكلي الكامل"، حسب التفسير المثالي للرومانتيكيين: ريجل وفلفلين ، فعندئذ يكون المر قد ظل يفكر بطريقة رومانتيكية ، ويبسط ما هو في واقع الأمر عملية أشد تعقيدا بكثير، ويجعل من المادية التاريخية مجرد مظهر من مظاهر المنطق الصدورى للتاريخ. ولكن المعنى الحقيقي للمادية التاريخية ، وفي الوقت ذاته ، أهم تقدم في فلسفة التاريخ منذ الحركة الرومانتيكية ، إنما ينحصر في إدراك أن أصل التطورات التاريخية لا يرجع إلى مبادى، وأفكار وكيانات شكلية، أو إلى جواهر تكشف وتنتج خلال التاريخ مجرد "تحويرات" لطبيعتها التي هي غير تاريخية في أساسها، بل أن التطور التاريخي يمثل عملية ديالكتيكية يكون كل عنصر فيها في حالة حركة، ويتعرض لتغير دائم في معناه، ولا يظل فيها أي شيء في حالة سكون، أو غير خاضع للزمان، وفي الوقت ذاته لا يكون فيها أي شيء فعالاً من جانب واحد، وترتبط فيها ممًّا كل العوامل، من مادية وعقلية، واقتصادية وأيديولوجية، في حالة من الاعتماد المتبادل الوثيق، أي أننا لا نستطيع على الإطلاق أن نعود إلى أية نقطة في الزمان لا يكون فيها أي موقف تاريخي يمكن تحديده ناتجا عن هذا التأثير المتبادل. فحتى أشد أنواع الاقتصاد بدائية كان اقتصادا منظمًا، ولكن هذا لا يغير شيئًا من حقيقة أننا في تحليلنا ينبغي أن نبدأ بالشروط المادية التي تتميز، على خلاف أشكال التنظيم العقلي، بأنها في ذاتها مستقلة قابلة للفهم.

ولقد كانت النزعة التاريخية، التي ارتبطت بإعادة توجيه كاملة للثقافة، تعبيرًا عن تغيرات عميقة في الحياة، وكانت مناظرة لتقلبات عنيفة زعزعت المجتمع من أساسه. ذلك لأن الثورة السياسية كانت قد أزالت الحواجز القديمة بين الطبقات، وضاعفت الثورة الاقتصادية من مرونة الحياة إلى حد لم يكن من المكن تصوره من قبل. وكانت الرومانتيكية هي أيديولوجية المجتمع الجديد، وتعبيرًا عن تلك النظرة إلى العالم، التي تكونت لدى جيل لم يعد يؤمن بالقيم المطلقة، ولم يعد يستطيع أن يؤمن بأية قيمة دون أن يفكر في نسبيتها، وفي الحدود التاريخية التي لا تتعداها؛ وكانت ترى كل شيء مرتبطا بافتراضات تاريخية، لأنها عرفت، في تجربتها الخاصة، انهيار الثقافة القديمة وظهور الثقافة الجديدة. ولقد كان الوعى الرومانتيكي بتاريخية كل حياة اجتماعية من العمق بحيث أن الطبقات المحافظة ذاتها لم تتمكن من أن تأتى إلا بحجج تاريخية لكي تبرر امتيازاتها، وكانت تبني ادعاءاتها على الأقدمية، وعلى كون جذورها متغلغلة في الثقافة التاريخية للأمة. ولكن النظرة التاريخية إلى العالم لم تكن من خلق النزعة المحافظة، كما أكد الكثيرون، بل إن الطبقات المحافظة اكتفت بالأخذ بها وتطويرها في اتجاه خاص، وهو اتجاه مضاد لغرضها الأصلي. فالطبقة الوسطى التقدمية رأت في الأصل التاريخي للنظم الاجتماعية حجة تثبت أن هذه النظم لا تسرى على نحو مطلق، على حين أن الطبقات المحافظة، التي لا يكون لديها ما تلجأ إليه في محاولتها تبرير امتيازاتها، سوى "حقوقها التاريخية"، وقدمها وأسبقيتها، فقد أضفت على النزعة التاريخية معنى جديدًا - إذ شوهت التضاد بين التاريخية والعلو على النزمان، وخلقت بدلا منه تضادًا بين ما ينتج عن النمو التاريخي والتطور المطرد من جهة، وبين الفعل الإرادي الفردي العقلي الإصلاحي من جهة أخرى؛ فهذا التقابل الجديد لم يكن تقابلاً بين الزمان واللازمانية، وبين التاريخ والوجود المطلق، والقانون الوضعي والقانون الطبيعي، بل هو تقابل بين "النمو العضوى" والعشوائية الفردية.

وهكذا أصبح التاريخ ملجأ لكل عناصر المجتمع المنشقة على عصرها، والتى كانت حياتها العقلية والمادية مهددة، وأصبح قبل كل شيء ملجأ للطبقة المثقفة. المتى شعرت الآن بأن آمالها خابت وبأنها خدعت في حقوقها، لا في ألمانيا وحدها

بل في بلدان أوروبا الغربية أيضًا. فعلى حين أن العجز عن التأثير في التطورات السياسية كان من قبل قدرًا مكتوبًا على المثقفين الألمان وحدهم، فإنه أصبح الآن مصيرًا يشمل أوروبا بأسرها، ويشارك فيه المثقفون بوجه عام. لقد كان عصر التنوير والثورة الفرنسية قد شجعا الفرد على التعلق بآمال مبالغ فيها، وبدا أنهما يعدان العقـل بـأن يحكم دون قيود، ويبشران الكتاب والمفكرين بأن سلطتهم ستكون مطلقة. ففي القرن الثامن عشر، كان الكتاب هم القادة العقليون للغرب، وهم القوة المحركة من وراء حركة الإصلاح؛ وفيهم كان يتجسد المثل الأعلى للشخصية الذي كانت تسترشد به الطبقات التقدمية. ولكن ما تمخضت عنه الثورة الفرنسية قد غير هذا كله؛ فقد أصبحوا الآن يعدون مسئولين تارة عما تطرفت فيه الثورة، وتارة أخرى عما قصرت فيه، ولم يعودوا قادرين على الاحتفاظ بهيبتهم ونفوذهم في عصر الركود والخمود الذهني هذا. وحتى عندما كانوا متفقين مع القوى الرجعية المسيطرة، وكانوا يخدمونها بإخلاص، لم يكونوا يشعرون بشيء من الرضا الذي كان يحس به "فلاسفة" القرن الثامن عشر. فمعظمهم قد وجد نفسه محكومًا عليه بأن يظل بلا فاعلية، وكان لديه شعور بأنه غير مطلوب وغير مفيد لأحد. ومن هنا التجأ هؤلاء إلى ماض جعلوا منه مستقرًا لكل أحلامهم ورغباتهم، واستبعدوا منه كل توتر بين الفكرة والواقع، والذات والعالم، والفرد والمجتمع. وهكذا يقول ناقد ألماني تقدمي عن النزعة الرومانتيكية: "إن الرومانتيكية ترجع جذورها إلى ما في العالم من عذاب، ومن هنا فإن المرء سيجد الشعب أكثر رومانتيكية وخيالاً كلما ازدادت أوضاعه تعاسـة"(١). وأغلب الظن أن الألمان كانوا أكثر شعوب أوروبا تعاسة. ولكن لم يمض وقت طويل بعد الثورة حتى لم يعد هناك شعب في أوروبا الغربية -- أو على الأقل لم تعد هناك طبقة مثقفة في أى شعب - يشعر بالراحة والأمان في بلده. فقد أصبح الشعور بالغربة والعزلة هو التجربة الأساسية للجيل الجديد؛ وكانت نظرته إلى العالم متأثرة كلها بهذا الشعور. واتخذ هذا الشعور أشكالاً لا حصر لها، وعبرت عنه

<sup>(1)</sup> Arnold Ruge: Die wahre Romantike. Ges. Schriften, III, p. 134.

وهذا النص مقتبس من كتاب:

سلسلة كاملة من محاولات الهروب، لم يكن التحول إلى الماضى إلا أوضح مظاهرها فحسب. وإلى جانب ذلك نجد أن الهروب إلى فكرة المجتمع المثالى (اليوتوبيا)، والحكايات الخرافية، واللاشعور، والخيال، والسر والغموض، والطفولة والطبيعة، والأحلام والجنون — كل هذه كانت أشكالاً متنكرة، متسامية بدرجات متفاوتة، لنفس هذا الشعور، ونفس الحنين إلى انعدام المسئولية والحياة المتحررة من الألم وخيبة الأمل — وكلها محاولات للهرب إلى ذلك الاضطراب وتلك الفوضى التى كافحت ضدها كلاسيكية القرنين السابع عشر والثامن عشر بخوف وغضب حينا، وبرقة وسخرية حيئاً آخر، ولكن بنفس العزم والتصميم في كل الأحيان. لقد كان المفكر الكلاسيكي يشعر بنفسه مسيطرًا على العالم، وكان يقبل أن يحكمه آخرون، المفكر الكلاسيكي يشعر بنفسه مسيطرًا على العالم، وكان يقبل أن يحكمه آخرون، يعترف بروابط خارجية، وكان عاجزا عن أن يلتزم بشيء، وكان يشعر بأنه مكشوف، دون حماية، إزاء واقع لمه قوة طاغية، ومن هنا كان احتقاره للواقع وتأليهه له في الآن لنفسه. فهو لم يكن إلا ثائرًا عليه أو مستسلمًا له استسلامًا منقادا أعمى، ولكنه لم يكن يشعر أبدًا بأنه ند له.

لقد كان لفظ الغربة أو فكرتها تتسرب إلى تعبيرات الرومانتيكيين في كل مرة يصفون فيها نظريتهم إلى الفن والعالم. فقد عرف نوفاليس الفلسغة بأنها "حنين إلى الوطن"، وبأنها "رغبة المرء في أن يكون في وطنه أينما كان"، وعرف الحكاية الخرافية بأنها حلم عن "ذلك الوطن الذي هو في كل مكان وليس في مكان". وقد أثنني في شيلر على كل "ما ليس في هذه الأرض"، ووصف شيلر ذاته الرومانتيكيين بأنهم "منفيون يحنون إلى وطن". ولهذا السبب كانوا يطيلون الحديث عن التجوال، التجوال بلا هدف ولا غاية، وعن "الزهرة الزرقاء" التي لا يمكن ولن يمكن الحصول عليها، وعن العزلة التي يلتمسها المرء ويتجنبها، وعن اللانهائية التي هي كل شيء ولا شيء. وهكذا يقول سينانكور Senancour في "أوبرمان Obermann": "إن قلبي ليشتهي كل شيء، ويرغب في كل شيء، ويضم كل شيء؛ فماذا أضع مكان ذلك اللامتناهي الذي يطلبه فكرى ..؟" ولكن من الواضح أن "كل شيء" هذه ليست شيئًا، وأن هذا "اللامتناهي الذي يطلبه فكرى ..؟" ولكن من الواضح أن "كل شيء" هذه ليست شيئًا، وأن هذا "اللامتناهي" لا يوجد في أي مكان. إن المساعر الـتي تمـزق

الرومانتيكيين هي الحنين إلى الوطن والحنين إلى النائي القصى؛ فهم يفتقدون ما هو قريب من أيديهم، ويعانون من عزلتهم عن الناس، ولكنهم في الوقت ذاته يتجنبون الآخرين ويبحثون بحماسة عما هو ناء غريب مجهول. وهم يعانون من غربتهم عن العالم، ولكنهم أيضًا يقبلونه ويرغبون فيه. وهكذا يعرف نوفانيس الشعر الرومانتيكي بأنه "فين الظهور بمظهر الغريب بطريقة جذابة، وفن جعل الموضوع نائيًا ولكنه في الوقت ذاته مألوف بهيج". وهو يؤكد أن كل شيء يصبح رومانتيكيًا وشاعريًا "لو تباعد به المرء مسافة ما"، وأن كل شيء يمكن أن يصطبغ بالصبغة الرومانتيكية "لو أضفى المرء مظهرًا غامضًا على ما هو مألوف، وخلع على المعلوم شرف المجهول، ونسب إلى المتناهى دلالة لا متناهية". ولنتساءل: أي شخص عاقل كان يستطيع أن يتحدث عن هراء مثل "شرف المجهول" قبل جيل أو حتى سنوات قلائل من ذلك العهد؟ لقد كان الناس من قبل يستحدثون عن شرف العقل، والمعرفة، والحكم السليم، والنظرة الواقعية الحكيمة الهادئة، ولكن من ذا الذي كان يحلم بالكلام عن "شـرف المجهـول"؟ إن الـناس كانوا يريدون السيطرة على المجهول وجعله مأمونًا؛ أما امتداحه وجعله أعلى من الإنسان فهو أمر كان خليقًا بأن يبدو انتحارًا عقليًا وتحطيمًا للذات. ولنلاحظ أن نوفاليس لا يقتصر هنا على أن يقدم إلينا تعريفًا للشخص الرومانتيكي، بل إنه يقدم وسيلة أو "وصفة" لصبغ الحياة بصبغة رومانتيكية. ذلك لأن الشخص الرومانتيكي لا يكتفي بأن يكون رومانتيكيًا، بل إنه يجعل من الرومانتيكية مثلاً أعلى ومنهاجًا للحياة بأسرها. وهو لا يريد فقط أن يصور الحياة بطريقة رومانتيكية، بل يريد أن يكيف الحياة تبعًا للفن، وأن يغرق في وهم الحياة الجمالية الطوباوية. ولكن أهم ما يعنيه "صبغ الحياة الرومانتيكية" هو تبسيط الحياة وتوحيدها، وتحريرها من الديالكتيك المؤلم لكل وجود تاريخي، واستبعاد كل المتناقضات التي لا ترفع عنها، وتخفيف معارضتها لكل أحلام التمني والخيالات الرومانتيكية. فكبل عمل فني هو رؤية وأسطورة عن الواقع، وكل فن يضع محل الحياة الواقعية عالًا مثاليًا خياليًا، ولكن الرومانتيكية تعبر عن هذا الطابع المثال الخيالي للفن على نحو أنقى وأكمل مما تعبر به عنه أية حركة أخرى.

وتقوم فكرة "التهكم الرومانتيكي" أساسًا على إدراك أن الفن ليس إلا وهمًا وإيحاء ذاتيًا، وأننا دائمًا ندرك أن تمثلاته وهمية. فتعريف الفن بأنه "خداع ذاتي متعمد "(١) ترجع جذوره إلى الرومانتيكية، وإلى أفكار مثل فكرة كولريدج عن "إيقاف عدم التصديق عمدًا"(1). ولكن الوعي والتعمد في هذا الموقف يظلان مع ذلك سمة من سمات العقلانية الكلاسيكية، وهي سمة لم تتخل عنها الرومانتيكية إلا بمضى الوقت، وأحلت محلها الخداع الذاتي اللاشعوري، وتخدير الحواس وانتشاءها، والتخلى عن التهكم والترفع النقدى. ولقد شبه البعض تأثير الفيلم السينمائي بتأثير الخمر والأفيون، ووصف الجماهير وهي تخرج متعثرة من دور السينما في الليل المظلم بأنها كمدمنى المخدرات، الذين لا يستطيعون، ولا يريدون، أن يقدموا وصفًا وتعليلًا للحالة التي يجدون فيها أنفسهم. ولكن هذا التأثير لا يقتصر على الفيلم؛ بل أن أصله يرجع إلى الفن الرومانتيكي بوجه عام. صحيح أن الكلاسيكية كانت ترغب بدورها في إثارة القارى، أو المشاهد وبعث مشاعر وأوهام فيه - وأى فن لم يرغب في ذلك؟ - ولكن ما تصوره كان يتخذ دائمًا طابع المثل الذي يمكن الاقتداء به، والتشبيه أو الرمز الحافل بالمعاني. ولم يكن رد الفعل لدى الجمهور يتخذ شكل دموع أو تشنجات أو نوبات إغماء، بل كان يتخذ شكل تفكير واستبصار جديد وفهم أعمق للإنسان ومصيره.

لقد كانت فترة ما بعد الثورة الفرنسية عهدا خيب آمال الجميع. فبالنسبة إلى أولئك الذين لم يرتبطوا بأفكار هذه الثورة إلا ارتباطًا سطحيًا، بدأت خيبة الأمل هذه مع المؤتمر، على حين أنها بدأت، بالنسبة إلى الثوار الحقيقيين، مع التاسع من ترميدور. وأصبحت الجماعة الأولى تبغض بالتدريج كل ما يذكرها بالثورة، في حين كانت الجماعة الثانية ترى أن كيل مرحلة جديدة في التطور تؤكد خيانة رفاقها القدامي. ولكن هذه الفترة كانت أيضًا يقظة أليمة بالنسبة إلى أولئك الذين كان حلم الثورة في نظرهم كابوسًا منذ البداية. فعند هؤلاء جميعًا بدا عصر ما بعد الثورة راكدًا خاويا. وازداد المثقفون انعزالاً عن بقية المجتمع، على حين أن العناصر القادرة على

<sup>(1)</sup> Konrad Lange: Das Wesen der Kunst, 1901.

<sup>(1)</sup> Coleridge: Biographia Literaria, Chap. XIV.

الإنتاج الذهني أصبحت بالفعل تحيا حياة خاصة بها. ظهر مفهوم الشخص البورجوازي الضيق الأفق، في مقابل مفهوم المواطن، وطرأ موقف غريب لا يكاد يكون له من قبل نظير، إذ امتلا الفنانون والكتاب كراهية وازدراء لنفس الطبقة التي كانوا يدينون لها بوجودهم العقلى والمادى. ذلك لأن الرومانتيكية كانت في أساسها حركة تنتمي إلى الطبقي الوسطى، بل كانت هي المدرسة الأدبية للطبقة الوسطى بالمعنى الصحيح - أعنى المدرسة التي انشقت نهائيًا على تقاليد المذهب الكلاسيكي، وبلاغة البلاط والأرستقراطية وادعائهما، والأسلوب المترفع واللغة المنمقة. والواقع أن فن عصر التنوير كان، على الرغم من اتجاهه الثوري، لا يزال مبنيًا على الذوق الأرستقراطي للنزعة الكلاسيكية. فقد كان فولتير وبوب، بل وبريفو Prévost وماريفو Marivaux وسويفت وستيرن، أقرب إلى القرن السابع عشر منهم إلى القرن التاسع عشر. أما الفن الرومانتيكي فكان أول فن يتألف من "الوثيقة البشرية"، ومن الاعتراف الصارخ، والجرح المفتوح المكشوف للعيان. وعندما كان فن عصر التنوير يستدح البورجوازي، كان يفعل ذلك دائمًا لكي يهاجم الطبقات العليا فحسب، ولكن الحركة الرومانتيكية هي أول حبركة تسلم مقدمًا بأن البورجوازي مقياس الإنسان. أما أن عددا كبيرًا من ممثلي الرومانتيكية كانوا من أصل نبيل، فإن هذا أمر لا يغير من الطابع البورجوازى للحركة، أكثر مما يمكن أن يغير منه الطابع المضاد للتعصب وضيق الأفق في سياستها الثقافية. فقد كان نوفاليس وفون كلايست وفون آرنيم وفون أيشندورف وفون كاميسو Chamisso والفيكونت دى شاتوبريان ودي لامارتين ودي فيني ودي موسيه ودي بونال Bonald ودي ميستر ودي لامنيه de Lammenais واللورد بايسرون وشيلي، وليوناردي ومانتسوني Mazoni ، وبوشكين وليرمونـتوف — كـان هؤلاء جميعًا ينتمون إلى أسر أرستقراطية، وقد أعربوا عن آراء أرستقراطية إلى حد ما. ولكن منذ عهد الحركة الرومانتيكية أصبح الأدب يستهدف السوق الحرة وحدها، أي يوجه إلى جمهور ينتمي إلى الطبقة الوسطى. ولقد كان من المكن أحيانًا إقناع هذا الجمهور بقبول آراء سياسية مضادة لمصالحه الحقيقية، ولكن لم يعد من الممكن تقديم العالم إليه بالأسلوب اللاشخصى والأنماط العقلية المجبردة التي تميز القرن الثامن عشير. أما النظرة إلى العالم، التي كانت

ملائمة لله بحلق، فهلي تلك التي كانت تعبر عنها على أوضح صورة ممكنة فكرة استقلال الذهن واعتماد مجالات الثقافة الفردية على ذاتها، وهي الفكرة التي سيطرت على الفلسفة الألمانية منذ كانت، والتي كان يستحيل ظهورها لولا تحرر الطبقة الوسطى(١). فحتى عهد الحركة الرومانتيكية كان مفهوم الثقافة معتمدًا على الفكرة القائلة أن للذهن البشرى دورًا ثانويًا أو تابعًا؛ وسواء أكانت النظرة إلى العالم في عصر من العصور السابقة على الرومانتيكية نظرة ذات طبيعة كنسية زاهدة، أم بطولية دنيوية، أم أرستقراطية مطلقة فقد كان الذهن يعد دائمًا وسيلة لغاية، ولم يكن يبدو بحال أنه يستهدف غايات مستقلة خاصة به. ولم يصبح من الممكن تصور فكرة الاستقلال العقلى الذاتي إلا بعد التخلص من القيود القديمة، واختفاء الشعور بالتضاؤل المطلق للذهن بالقياس إلى النظام الإلهبي، وتضاؤله النسبي بالقياس إلى الطبقات العليا الكنسية والدنيوية، أي بعد أن ارتد الفرد إلى ذاته. ولقد كانت تلك الفكرة متمشية مع فلسفة الليبرالية الاقتصادية والسياسية، وظلت شائعة حتى استحدثت الاشتراكية فكرة التزام جديد، وألغت المادية التاريخية مرة أخرى الاستقلال الذاتي للذهن. وعلى ذلك فإن هذا الاستقلال، شأنه شأن فردية الرومانتيكيية، كان نتيجة لا سببًا للصراع الذي زعزع أسس مجتمع القرن الثامن عشر. ولم تكن أية فكرة من هذه الأفكار جديدة على نحو مطلق، ولكن هذه كانت المرة الأولى التي شجع فيها الفرد على التمرد على المجتمع وعلى كل ما كان يقف حائلاً بينه وبين سعادته (٢).

ولقد مضت الرومانتيكية في نزعتها الغردية إلى حد التطرف، وذلك تعويضًا للمادية الـتى تسـود العالم، واحتماء من عداء البورجوازيين والجهلاء للأمور العقلية. وهكذا أراد الرومانتيكيون، كما أراد الرومانتيكيون المسبقون من قبل، أن يخلقوا عن طريق نزعتهم الجمالية مجالاً منعزلاً عن بقية العالم، يستطيعون فيه أن يحكموا دون أن يقف في وجههم شيء. ولقد كان المذهب الكلاسيكيمن قبل يبنى مفهوم الجمال

<sup>(1)</sup> Cf. Albert Salomon: "Buergerlicher u. kapitalistischer Geist.". Die Gesellschaft, 1927, IV, p. 552.

<sup>(7)</sup> Louis Maigron: Le Romantisme et les moeurs, 1910, p. V.

على مفهوم الحقيقة، أي على معيار إنساني شامل يسيطر على الحياة بأسرها. ولكن "موسيه" قلب كلمات "بوالو Boileau" رأسًا على عقب، وأعلن أنه "لا شيء حق ماعدا الجميل". فالرومانتيكيون كانوا يحكمون على الحياة بمعايير الفن، لأنهم أرادوا بذلك أن يرتقوا بأنفسهم بوصفهم أرستقراطية جديدة فوق مستوى بقية الناس؛ ولكن الموقف المزدوج، الذي كانت ترتكز عليه نظرتهم إلى العالم بأسرها، قد وجد بدوره تعبيرًا عنه في علاقتهم بالفن. فقد ظلت مشكلة "جوته" المتعلقة بطبيعة الفنان تعذبهم؛ وكانوا ينظرون إلى الفن من جهة على أنه أداة للمعرفة من مرتبة أعلى، وللوجد الديني، والوحس الإلهي، ولكنهم كانوا من جهة أخرى يشكون في قيمته في الحياة اليومية العملية. ولقد سبق أن قال فاكنرودر Wackenroder : "إن الفن فاكهة محرمة مغوية؛ فمن ذاق عصارته الدفينة الحلوة مرة ضاع منه العالم الإيجابي الحبى نهائيًا، إذ يزحف مقتربًا أكثر فأكثر من ركن لذته الصغير.. " كما قال : "إن السم الذي ينفثه الفن هو أن الفنان يصبح ممثلاً ينظر إلى الحياة بأسرها على أنها دور يؤديه، وإلى مسرحه على أنه هو العالم النموذجي، وهو اللباب، أما الحياة الحقيقية فيراها مجرد قشرة، ومحاكاة مصطنعة هزيلة "(١). ولقد كان "مذهب الهوية". عند شلنج محاولة للتغلب على هذا التناقض، تمامًا كما كانت رسالة كيتس "الجمال هـ و الحقيقة ، والحقيقة هي الجمال". ومع ذلك فقد ظلت النزعة الجمالية هي السمة الأساسية المبيزة للنظرة الرومانتيكية، ومن هنا كان تلخيص "هينه" للكلاسيكية والرومانتيكية بأنهما "عصر الفن" في الأدب الألماني صحيحًا صحة مطلقة.

لقد كان كل شيء يتمثل للرومانتيكيين محتشدًا بالسمات المتناقضة؛ فالطبيعة الإشكالية لموقعهم التاريخي، والنزاع الداخلي لمشاعرهم، ينعكس في كل أقوالهم. ومن الحقائق المسلم بها أن الحياة الأخلاقية للإنسانية كانت تدور في إطار صراعات منذ أقدم العصور؛ وكلما كانت حياة الإنسان الاجتماعية تزداد تمايزا. كانت تزداد حدة الصدام بين الأنا والعالم، وبين الغريزة والعقل، وبين الماضي والحاضر. ولكن هذا النوع من الصراع أصبح عند الرومانتيكية هو الشكل الأساسي

<sup>(</sup>۱) مقبس من کتاب:

Ricarda Huch: Ausbreitung u. Verfall der Romantik, 1908, 2<sup>nd</sup> edit., p. 349.

للوعسى. فيلم تعبد الحياة والعقيل، والطبيعة والحضارة، والتاريخ والأزلية، والعزلة والمجتمع، والثورة والتراث — لم تعد هذه كلها تظهر على أنها أضداد منطقية أو بدائل أخلاقية يتعين على المرء أن يختار بينها، بل أصبحت تظهر على أنها إمكانات يسعى المرء إلى تحقيقها في آن واحد. ولكنها لم توضع بعد في تقابل ديالكتيكي كل ضد الآخر، كما أن الرومانتيكية لم تبحث عن مركب يعبر عن اعتمادها المتبادل. وإنما اكتفت بتجربتها واللهو بها. فلم تكن السيادة المطلقة للمثالية والروحانية، ولا للامعقولية والفردية؛ بل لقد تناولت هذه النزعات في اتجاه متساوى القوة نحو النزعة الطبيعية والنزعة الشمولية. ولم يعد هناك وجود لتلقائية المواقف الفلسفية واتساقها، بل إن كل ما أصبح الآن موجودًا هو مواقف فكرية، نقدية، إشكالية، توجد أضدادها ويمكن أن تتحقق على الدوام. بل أن العقل البشرى فقد الآن آخر بقايا التلقائية التي كان القرن الثامن عشر يستطيع أن يظل ينسبها إلى نفسه. وبلغ الشقاق الداخلي والازدواج في اتجاه العلاقات الروحية حدا أكد معه البعض عن حق أن الرومانتيكيين، أو على الأقبل الرومانتيكيين الألمان الأوائل، حاولوا أن يحتفظوا "بالرومانتيكي" ذاته متباعدًا عنهم". وعلى أية حال فقد حاول فريدرش شليجل ونوفاليس التغلب على كل ما في داخلهما من حساسية عاطفية، وأن يقيما نظرتهما إلى العالم على أساس شيء صلب ذي صحة شاملة. وذلك على الرغم من كل ما كانا يتميزان به من ذاتية وشعور مرهف. والواقع أن الفارق الرئيسي الكبير بين الرومانتيكية المسبقة والرومانتيكية هو أن النزعة الوجدانية للقرن الثامن عشر قد حل محلها مزيد من رهافة الشعور، و"حساسية متزايدة للقلب والروح". وعلى الرغم من أن كثيرًا من الدموع ظلت تذرف، فإن ردود الفعـل العاطفية بـدأت تفقد قيمتها الأخلاقية، وانحدرت إلى مستويات ثقافية تزداد على الدوام هيوطًا.

وأوضح الأفكار وأقواها تعبيرًا عن الشقاق الداخلي للروح الرومانتيكية هي تشبيه "الذات الثانية" أو "الأنا الآخر" الذي هو ماثل دائمًا أمام الذهن الرومانتيكي.

<sup>(1)</sup> Erwin Kirchner: Die Philosophie der Romantik, 1906, pp. 42 - 3.

والـذي يـتكرر فـي الأدب الرومانتيكي على صور متباينة لا حصر لها. والمصدر الذي ترجع إليه هذه "الفكرة الثابتة" واضح لا لبس فيه ولا غموض، فهو النزع الذي لا يقاوم إلى الاستبطان، والميل الجنوني إلى ملاحظة الذات، ورغبة المرء الجامحة في أن ينظر إلى ذاته مرارًا وتكرارًا على أنها غريب مجهول بعيد عنه إلى حد الغموض. وبطبيعة الحال فإن فكرة "الأنا الآخر" لا تعدو بدورها أن تكون محاولة للهروب، وهي تعبر عن عجز الرومانتيكيين عن قبول موقعهم التاريخي والاجتماعي. فالرومانتيكي يندفع رأسا إلى "صورته المكررة" مثلما يندفع رأسا إلى كل ما هو غامض مفتقر إلى التحدد، وكل ما هو فوضوى نشوان، شيطاني ديونيزي، ولا يبحث في ذلك إلا عن ملجأ يحتمي به من الواقع الذي يعجز عن السيطرة عليه بالوسائل العقلية. وخلال هذا الفرار من الواقع، يكتشف اللاشعور، أي ما هو مخبأ في مأمن من الذهن العاقل، وما هو مصدر للأحلام التي تحقق أمانيه، وللحلول اللاعاقلة لمشكلاته. وهو يكتشف أن "في صدره روحين"، وأن في داخله شيئًا يشعر ويفكر ولكنه ليس هـو ذاتـه، وأنـه يحمل في داخله شيطانه وقاضيه — أي أنه يكتشف، بالاختصار، الحقائق الأساسية للتحليل النفسي. ويكتسب اللامعقول عنده قيمة لا تقدر، هيي أنه لا يخضع للرقابة الواعية، ومن هنا كان امتداحه للغرائز اللاشعورية الغامضة، والحالات النفسية النشوانة الشبيهة بالحلم، وبحثه فيها عن تلك المتعة التي يعجز عن أن يجلبها له العقل النقدى الهادى، البارد. أن ديدرو نفسه، على الرغم من أنه كان كاتبًا متأخرًا، قد قال: "ليست الحساسية الوجدانية أبدًا من صفات العبقري الكبير .. فليس قلبه هو الذي يقوم بكل شيء، بل رأسه"(١). أما الآن فقد أصبح الناس يتوقعون أن يأتي كل شيء من "قفزة الموت" التي يقوم بها العقل. ومن هنا كان الإيمان بالتجارب والحالات النفسية المباشرة والاستسلام للحظة الفوريـة والانطباع العارض، ومن هنا أيضًا كان تقديس ذلك "الحادث العفوى" الذي تحدث عنه نوفاليس. وكلما كان السديم أشد إظلامًا ووحشة، كان الأمل أن ينبثق سنه نجم أسطع نورًا. ومن هنا كانت عبادة ما هو غامض مظلم، وما هو شاذ غريب،

<sup>(1)</sup> Diderot : Paradoxe sur le comédien.

مخيف كعالم الأشباح، شيطانى كعالم القبور، مرضى عنيد مكابر. ولو وصف المرا الرومانتيكية، كما فعل جوته، بأنها "شعر المستشغيات" لكان دون شك يظلمها بهذا الوصف إلى أبعد حد، ولكنه ظلم يكشف عن جوانب هامة من طبيعتها، حتى لو لم يكن ما يخطر ببال المرء عندئذ هو نوفاليس وحكمه التى يقول فيها: إن الحياة مرض العقل، وإن المرض هو ما يميز الإنسان عن النبات والحيوان. ذلك لأن المرض الرومانتيكي ليس بدوره إلا هروبًا من السيطرة العقلية على مشكلات الحياة، وما حالة المرض إلا ذريعة للاعتزال عن التزامات الحياة اليومية الرتيبة. ولو ذهب المرا أن الرومانتيكيين كانوا "مرضى"، لما كان بذلك قد قال الكثير؛ أما القول إن فلسفة المرض تؤلف عنصرًا أساسيًا من نظرتهم إلى العالم، فينطوى على ما يزيد كثيرًا عن القول السابق؛ ذلك لأن المرض كان بالنسبة إليهم يمثل إنكارًا لما هو مألوف، عن القول السابق؛ ذلك لأن المرض كان بالنسبة إليهم يمثل إنكارًا لما هو مألوف، سوى، معقول، وكان ينطوى على ثنائية الحياة والموت، والطبيعة واللاطبيعة، والمرض والاتصال والانحلال، وهي الثنائية التي تسود مفهوم الحياة بأسره عندهم. والمرض كان يعنى الإقلال من شأن كل ما هو محدد المعالم بوضوح، وكل ما هو باق، وكان متمثيًا مع كراهيتهم لكل القيود، ولكل صورة صلبة محددة المعالم.

إنا لنعلم أن جوته قد تحدث من قبل عن نقص كل القوالب وافتقارها إلى الصدق، ولو تذكرنا قوله هذا لفهمنا لماذا كان الفرنسيون دائمًا يدرجونه ضمن الرومانتيكيين. ولكن جوته لم يكن يرى القوالب المحدودة للفن مفتقرة إلى الصدق إلا حين تقاس بمعيار الثراء العينى للحياة؛ أما الرومانتيكيون فكانوا يرون أن كل ما هو واضح محدد المعالم على نحو قاطع له فى ذاته قيمة تقل عن قيمة الإمكان المفتوح غير المتحقق، الذى أضفوا عليه سمات النمو اللانهائي، والحركة الأزلية، والتغير وخصوبة الحياة. فقد كانوا ينظرون إلى كل القوالب الجامدة، وكل الأفكار التى لا تحتمل لبسًا أو غموضًا، وكل قول عصدد، على أنه ميت باطل. ومن هنا كانوا، على الرغم من نزعتهم الجمالية، يميلون إلى الإقلال من قدر العمل الفنى من حيث هو قالب منضبط مكتف بذاته. ولم تكن مبالغاتهم واتحاماتهم العشوائية، ومزجهم وجمعهم بين الفنون، والطابع الارتجالي المفكك لأسلوبهم، سوى مضدر لهذا الموقف الدينامي من الحياة، الذي كانوا يدينون له بكل عبقريتهم، وكل حساسيتهم المفرطة الدينامي من الحياة، الذي كانوا يدينون له بكل عبقريتهم، وكل حساسيتهم المفرطة

وبصيرتهم التاريخية النفاذة. لقد فقد الفرد، منذ الثورة الفرنسية، كل عون خارجي وأصبح يعتمد على ذاته، وكان عليه أن يبحث عن المعونة في داخله، وصار في نظر ذاته موضوعًا ذا أهمية وطرافة لا حد لها. وأخذ يستعيض عن تجربة العالم بتجربته مع ذاته على نحو متزايد، حتى أصبح يشعر آخر الأمر بأن النشاط الروحى، وتيار الأفكار والمشاعر، والطريق المؤدى من حالة نفسية إلى الأخرى، أكثر واقعية من الواقع الخارجي. وأصبح ينظر إلى العالم على أنه مجرد المادة الخام والأساس الذي ترتكز عليه تجاربه، ويتخذه مجرد ذريعة للكلام عن نفسه. وهكذا اعتقد نوفاليس أن "جميع أحداث حياتنا إن هي إلا مواد نصنع منها ما نشاء، وكل شيء هو حلقة في سلسلة ليست لها نهاية". وهذا يعني الإقلال من أهمية بداية تيار التجربة ونهايته، ومضمون العمل الفني المنتهى وشكله. ويصبح العالم عندئذ مجرد مناسبة للحركة الروحية، والفن هو الوعاء العرضي الذي تتخذ فيه مضمونات التجربة شكلا محددًا خلال لحظة عارضة. وهنا تنشأ تلك الأحوال الفكرية التي سميت باسم "مذهب المناسبة أو الفرصة occasionalism" الرومانتيكي(1) أي الموقف الذي يفتت الواقع إلى سلسلة من المناسبات التي لا قوام لها، والتي هي في ذاتها غير قابلة للتحديد، أي إلى مجرد منبهات للإبداع الروحي، وإلى موقف يبدو فيه أنها لا توجـد إلا لكى تستيقن الذات من وجودها ومن جوهريتها. وكلما كانت المنبهات أقل تحددًا، وأقوى إشعاعًا وأقرب إلى الطابع الأثيري "الموسيقي"، ازدادت قوة التناغم فيي استجابة الذات المجربة. وكلما بدا العالم أبعد عن الطابع الملموس، وعن الثبات والتماسك، كان شعور الفرد الذي يكافح في سبيل إثبات سلطته أقوى، وأكثر تحررًا واستقلالاً. ولا يمكن أن ينشأ هذا الموقف إلا في وضع تاريخي يجد الفرد فيه أنه قد تحـرر وأصبح معـتمدًا عـلى ذاتـه بـالفعل، ولكـنه يظـل يشـعر بنفسه مهددًا معرضًا للخطر. فهذا الانقسام للأنا هو السبيل الوحيد إلى تفسير كل ما في الفن الجديد من ذاتية متكلفة ، ومن نزوع لا يقاوم إلى التوسع الروحي، ومن نزعة غنائية لا تشبع أبدًا، وتظل تتجاوز ذاتها على الدوام. ولا يمكن أن تفهم الرومانتيكية إلا إذا كان

<sup>(1)</sup> C. Schmitt, op. cit., pp. 24 ff., 120 ff., 148 - 9.

تفسير المرء لها مبنيًا على هذا الشقاق وهذه النزعات التعويضية المفرطة، التي كان يتميز بها الفرد المتحرر بعد أن خاب أمله في فترة ما بعد الثورة الفرنسية.

ولقد تحولت الرومانتيكية في ألمانيا، سياسيًا، من اتخاذ موقف تقدمي إلى موقف ملكبي محافظ. وكان هذا التحول مضادًا لاتجاه التطور في فرنسا، وكذلك في إنجلترا، التي كان تطورها العام متمشيًا مع تطور فرنسا، وإن اتخذ صورة ربما كانت أشد تعقيدًا، تتأرجح بين الثورة والعودة إلى النظام القديم. ولم يكن هذا النوع من التحول في ألمانيا ممكنًا إلا لأن الرومانتيكية كانت تربطها بالثورة علاقة تسير في اتجاهين متعارضين، وكانت دائمًا على استعداد للانتقال إلى الموقف المضاد لموقفها السابق. فقد كانت النزعة الكلاسيكية الألمانية قد تعاطفت مع أفكار الثورة الفرنسية، وازداد هذا التعاطف عمقًا في النزعة الرومانتيكية الألمانية، التي لم تكن في أي وقبت بعيدة تمامًا عن السياسة، كما قال هايم Haym ودلتي Dilthey.". ولم تنجح الطبقات الحاكمة في كسب الرومانتيكيين إلى صف الرجمية إلا خلال حروب نابليون. فحتى الوقت الذي غزا فيه نابوليون ألمانيا، كانت القوى المحافظة تشعر بأنها آمنة تمامًا، وكانت "مستنيرة" متسامحة على طريقتها الخاصة. أما بعد أن أصبح انتصار الجيش الفرنسي يهدد بانتشار نظم الثورة الفرنسية، فقد بدأت هذه الطبقات تعمل على كبت أى نوع من النزعة التحررية، وحاربت ضد نابوليون من حيث هو داعية إلى الثورة قبل كل شيء. أما الأشخاص الذين كانوا تقدميين مستقلى التفكير بحق، مثل جوته، فإنهم لم يسمحوا لأنفسهم بالانقياد للدعاية المعادية لنابوليون، ولكنهم لم يكونوا يؤلفون إلا أقلية ضئيلة للغاية من الطبقة الوسطى وطبقة المثقفين. والحق أن الروح الثورية كان لها في ألمانيا على الدوام طابع يختلف عما كان لها في فرنسا. فقد كانت حماسة الشعراء الألمان للثورة تتخذ طابعًا تجريديًا مشومًا للحقائق، ولم تفهم معنى الأحداث أكثر مما فهمتها الطبقات الحاكمة بتسامحها غير الواعمي. لقد كان الشعراء يظنون الثورة مناقشة فلسفية كبيرة، وكان المسكون بـزمام السلطة يعدونها مجرد لهو لا يمكن في رأيهم أن يتحول إلى حقيقة

<sup>()</sup> A. Poetzsch, op. cit., p. 17.

واقعة في ألمانيا. وهذا الافتقار إلى الفهم يفسر التحول الكامل الذي طرأ على الأمة بأسرها بعد حروب التحرير. والواقع أن تحول موقف "فشته"، الجمهوري العقلاني، الذي أصبح فجأة ينظر إلى عصر الثورة الفرنسية على أنه عهد "خطيئة مطلقة"، هو تحول له أبلغ دلالة. وهكذا كانت النظرة الرومانتيكية الأولى إلى الثورة مؤدية إلى رفضها فيما بعد بصورة أعنف، وأسفرت عن الربط بين الرومانتيكية والرجوع إلى النظام القديم. وفي الوقت الذي بلغت فيه الحركة الرومانتيكية قمة مرحلتها الإبداعية الثورية في أوروبا الغربية، لم يكن هناك رومانتيكي واحد في ألمنيا لم يحول ولاءه إلى المعسكر الملكي المحافظ(۱۰).

أما الرومانتيكية الفرنسية، الستى كانت في بداياتها الأولى "أدب مهاجرين" فقد ظلت هي المتحدثة بلسان حركة إعادة النظم القديمة إلى ما بعد عام ١٨٢٠. ولم تتحول إلى حركة تحررية تصوغ أهدافها الفنية على نعط الثورة السياسية إلا في النصف الثاني من عشرينات القرن التاسع عشر. وفي إنجلترا كانت الرومانتيكية في البداية مناصرة للثورة، كما كانت في ألمانيا، ولم تصبح محافظة إلا في أثناء الحرب ضد نابوليون ولكنها بعد سنوات الحرب تحولت من جديد واقتربت مرة أخرى من مثلها العليا الثورية القديمة. وهكذا فإن الرومانتيكية انقلبت آخر الأمر، في فرنسا وإنجلترا، ضد القوى المحافظة والرجعية بل لقد كان تحولها هذا أشد حسمًا من تحول مجرى الأحداث السياسية ذاتها؛ ذلك لأنه ، على الرغم مما بدا في الظاهر من أن الأفكار التحررية هي التي أصبحت لها السيادة في دساتير الغرب ونظمه ، فإن أوروبا الحديثة ، بسياستها الاقتصادية المؤيدة للرأسمالية ، وملكياتها العسكرية الاستعمارية ، ونظمها الإدارية المركيزية البيروقراطية ، وكنائسها وعقائدها القومية التي رد إليها اعتبارها ، كانت من خلق الحركة الرجعية بقدر ما كانت من خلق الحركة المستنيرة ، وللمر من الحق في أن يرى فيه القرن التاسع عشر عصر معارضة لروح الثورة ، بقدر ما له في أن يرى فيه

<sup>(1)</sup> Fritz Strich: "Die Romantik als europaeische Bewegung". Woelfflin - Festschrift, 1924, p. 54.

<sup>(7)</sup> Georg Brandes: Hauptstroemungen der Lit. des 19. Jahrh., 1924, 1, pp. 13 ff.

انتصارًا لأفكار الحرية والتقدم (۱) وإذا كانت امبراطورية نابوليون قد أصبحت تعنى بالفعل انحلال المثل العليا الفردية للثورة، فإن انتصار الحلفاء على نابوليون والحلف المقدس وعودة أسرة البوربون، أدى إلى الانفصال النهائي عن القرن الثامن عشر، وعن فكرة بناء الدولة والمجتمع على أساس الفرد. ومع ذلك فلم يكن من المكن استبعاد الروح الفردية من طرق تفكير الجيل الجديد وتجربته؛ وهذا يفسر التناقض بين السياسة المضادة للنزعة التحررية، والاتجاهات الفنية التحرية المعصر.

ولم تكن مغامرة نابوليون العسكرية، في نظر أنصار عودة الملكية، سوى الوجه المقابل للجريمة السياسية التي ارتكبت عام ١٧٨٩ ، كما كانت الامبراطورية الأولى مجـرد استمرار لحالة الفوضى والخروج على القانون. وكان الملكيون ينظرون إلى عهد الثورة ونابوليون على أنهما معًا وحدة واحدة، وتدمير مطرد للنظام القديم. وللتسلسل القديم في المراتب، وحقوق الملكية القديمة. بل أن الامبراطورية كانت، على الرغم من ميولها الرجعية، أكثر خطورة، إذ كان يبدو أنها تدعم إنجازات الثورة وتخلق حالة جديدة من التوازن. وفي مقابل هذا العهد الثوري كله، أصبحت عودة الملكية تعنى بداية عهد جديد. فقد أنقذت ما يمكن إنقاذه، وحاولت إيجاد توازن بين ما لم يعد من المكن استرجاعه من النظم القديمة، وما لم يعد من المكن تغييره من النظم الجديدة. ولكن عودة الملكية لم تكن في هذا الصدد إلا استمرارًا لعصر نابوليون؛ فقد كانت تمثل نفس التضاد بين مبادى الثورة ومبادى النظام القديم - مع فارق هو أن نابوليون أراد أن يحفظ كل ما يمكن حفظه من إنجازات الثورة، على حين أن عودة الملكية أرادت أن تقضى على هذه الإنجازات ما استطاعت إلى ذلك سبيلاً. وهذا فارق لا ينبغي الاستهانة به، وإن كانت عودة الملكية قد عمدت في البداية إلى التخفيف من استخدام القوة التي اضطرت الثورة والإمبراطورية معا إلى الالتجاء إليها: الأولى لأنها اكانت في خطر دائم من فقدان حياتها، والثانية لأنها كانت مهددة من اليسار واليمين. وبطبيعة الحال لم يكن هناك أى تفكير في بعث حرية الطبقة الوسطى من جديد، على عكس الحال في

<sup>(1)</sup> Cf. Ernst Troeltsch: "Die Restaurationsepoche am Anfang des 19. Jahrh." Vortraege der Baltischen Lit. Ges., 1913, p. 49.

دكتاتورية نابوليون العسكرية. أما الاتجاه الذى يوهم بذلك فإنه لم يظهر إلا لأن الاضطهاد والتعصب أصبح يحل على طبقات وفئات كاملة، لا على أفراد، وإن كان هناك شيء من الاحترام للحرية القانونية في إطار هذا الحكم الطبقى. فعهد عودة الملكية كان قبادرًا على الاستمتاع بترف التسامح إلى حد لم يعرفه العهدان السابقان عليه: ذلك لأن الرجعية كانت قد انتصرت في أوروبا كلها، وكانت الأفكار التحررية قد فقدت خطورتها، وسئمت الشعوب الأوروبية المغامرات الثورية والحربية، وأصبحت تحن إلى السلام والهدوء. وهكذا أصبح من المكن تبادل الأفكار على نحو أكثر تحررًا مما عرف من قبل، ولم يعد من الضروري فرض عقوبات على الأخذ بآراء معينة، وإن كانت الأصول السياسية لمختلف الاتجاهبايته الفنية قد أدركت بدقة كاملة.

لقد كان الرومانتيكيون في فرنسا ينادون في البداية بأنهم من أنصار الكنيسة والملكية الشرعية، على حين أن التقدميين كانوا أساسًا هم الذين يمثلون التراث الكلاسيكي في الأدب. ولم يكن كل أنصار الكلاسيكية تقدميين، ولكن كل التقدميين كانوا من أنصار الكلاسيكية أن هذا أوضح أمثلة تاريخ الفن، التي تظهر إمكان الجمع، على نحو مباشر، بين نزوع سياسي رجعي وموقف فني تقدمي. بيل أن النزعة المحافظة والنزعة التقدمية لم يكن لهما، في الواقع، نفس المعني في مجالي السياسة والفن. فلم يكن من الممكن وجود تفاهم بين التحرريين ذوى العقلية الكلاسيكية و"المتطرفين" الرومانتيكيين. ولقد كانت هناك بين أنصار الملكية الشرعية (legitimists) جماعة كاملة تؤمن بالنظرة الكلاسيكية إلى الفن. وإن لم تكن تقصد بذلك كلاسيكية القرن الثامن عشر، كما كان مقصد التحرريون، بيل كانت في ذهنها كلاسيكية عصر لويس البرابع عشير. ولكن المتجرريين والمحافظين من أنصار الكلاسيكية كانوا متفقين تماما في صراعهم ضد الرومانتيكية، ولهنذا السبب رفضت الأكاديمية قبول لامارتين، على الرغم من نزعته المحافظة. ولنذكر بهذه المناسبة أن الأكاديمية لم تعد تمثل الذوق السائد بين الجمهور الأدبي،

<sup>(1)</sup> Charles - Marc de Granges: La Press litt. Sous la Restauration, 1907, p. 44.

إذ كان جزء كبير من جمهور القراء يؤيد الرومانتيكيين، بل كان يؤيدهم بحماسة لم تعهد من قبل. فقد لقى كتاب شاتوبريان "عبقرية المسيحية" نجاحًا لم يكن له من قبل نظير بالنسبة إلى كتاب من نوعه، ولكن لم يحدث قبل ذلك ولا بعد ذلك أن قوبلت مجموعة صغيرة من القصائد الغنائية بمثل الحماسة التي قوبلت بها "تأملات Méditations" لامارتين: وهكذا فإن الأدب ، بعد فترة الركود الطويلة التي مر بها، بدأ الآن عهدًا نشطًا خصبًا إلى أبعد حد، ممتلئًا بالمواهب غير العادية والأعمال الناجحة. ولا جدال في أن جمهور القراء لم يكن كبيرًا، ولكنه كان جمهورًا مقدرًا للأدب يبدى به اهتمامًا حارًا وحماسة متدفقة (١). وكان هذا الجمهور يشترى عددًا كبيرًا نسبيًا من الكتب، كما كانت الصحافة تتابع الأحداث الأدبية باهتمام بالغ، وفتحت الصالونات مرة أخرى ، وأخذت تحتفل بالشخصيات الثقافية البارزة كلما لمع اسمها. وأدى القدر الكبير نسبيًا من الحرية إلى تفكك للجهود الأخلاقية، وأخذت الثقافة المتجانسة "للقرن العظيم" تتراجع بالتدريج إلى ماض أسطورى. صحيح أنه كان هناك من قبل صراع بين أنصار القديم وأنصار الحديث في القرن السابع عشر، أعنى صراعًا بين الاتجاه الأكاديمي عند لوبران والفهم التصويري للفن عند أنصاره، كما كنان هناك في القرن الثامن عشر عداء أعنف بكثير بين أسلوب الروكوكو المنتمى إلى ثقافة البلاط والحركة الرومانتيكية المسبقة، ذات الطابع البورجوازى؛ ومع ذلك فقد كان يسود "النظام القديم" بأسره ذوق متجانس أساسًا في الفن — أعنى اتجاها متمسكًا بالتقاليد، يعد أعداؤه دائمًا خوارج ومنشقين. وبالاختصار لم تكن هناك أبدًا أية منافسة حقيقية بين اتجاهات فنية متعارضة. أما الآن فقد أصبحت هناك جماعتان متساويتان في القوة، أو على الأقل جماعتان متساويتان في النفوذ. ولم يكن لأي من الاتجاهين المتنافسين طابع متسلط يكفل له وحده السيطرة الكاملة أو الغالبة على الصفوة المثقفة؛ بل لم يكن هناك، حتى بعد انتصار الرومانتيكية، "ذوق رومانتيكي" موحد بالمعنى الـذى كـان يوجـد به ذوق كلاسيكي نمطي. صحيح أن أحدًا لم يكن يستطيع التخلص من تأثير الرومانتيكية،

<sup>(9</sup> A. Thibaudet, op. cit., p. 107.

ولكن لم يكن الجميع يعترفون بها، وقد بدأ الصراع ضد هذا الذوق في معسكر ممثليها أنفسهم في نفس وقت انتصارها تقريبًا. وأصبح النزاع بين الاتجاهات الجمالية المتنافسة سمة مميزة للحياة الفنية، بقدر ما أصبح ضيق صدر الجمهور تجاه الحركات الجديدة. فقد كانت البورجوازية تشتم في كل ما تعجز عن فهمه رائحة الازدراء والاحتقار، وانتهى بها الأمر إلى رفض التجديدات من حيث المبدأ. وأخذ الخط الفاصل بين التمسك بالتقاليد وعدم التمسك بها، في الميدان الجمالي، يزول بالتدريج، حتى فقد التمييز بينهما آخر الأمر كل ما له من دلالة. وسرعان ما أصبحت هناك "أحزاب" أدبية فحسب، وظهر في الحياة الأدبية ما يمكن تشبيهه بالحكم الديمقراطي. والواقع أن التجديد الذي أدخلته الرومانتيكية على الفن، من وجهـة نظر عـلم الاجتماع، هو أنها صبغته بالصبغة السياسية، ليس فقط بمعنى أن الفنانين والكتاب أخذوا ينضمون إلى الأحزاب السياسية، بل أيضًا بمعنى أنهم أخذوا يطبقون السياسة الحزبية في داخل الحياة الفنية ذاتها. وهكذا قال أحد أصحاب النزعة التلفيقية في تلك الفترة بلهجة حزينة: "أنت تبرى أن المرء سيضطر، في نهاية الأمر، إلى أن يكون له رأى "(١)؛ كما وصف بلزاك الموقف في كتابه "الأوهام الضائعة" بقوله: "أن الملكيين رومانتيكيون، والتحرريين كلاسيكيون.. فإن كنتم تلفيقيين فلن تجدوا من ينحاز إليكم." وهكذا أدرك بلزاك بكل وضوح الضرورة الحتمية لاتخاذ موقف في النزاع الكبير، وكل ما في الأمر أن الحالة كانت أعقد إلى حد ما من هذا الوصف الذي قدمه لها.

لقد كان أهم ممثل "لأدب المهاجرين" هو شاتوبريان" فهو، مع روسو وبايرون، من أقوى الشخصيات تأثيرًا فى تشكيل النمط الرومانتيكى الجديد، وكان له بهذا الوصف دور أهم بكثير مما تبرره القيمة الكامنة لأعماله. فقد كان، مثل روسو من قبله وبايرون من بعده، مجرد داعية إلى حركة ذهنية، ولم يكن خالقًا لها أو دعامة من دعائمها، وهو لم يثر هذه الحركة إلا بطريقة جديدة فى التعبير، لا بمضمون جديد من التجربة. فقد كانت شخصية "مان برو Saint - Preux" عند

<sup>19</sup> Pierre Morreau: Le Classicisme des Romantiques, 1932, p. 132.

روسـو وشخصية فيرتر عند جوته هما أول شخصيتين تتجسد فيهما خيبة الأمل التي استحوذت على أذهان الناس في العصر الرومانتيكي، أما شخصية رنيه René عند شاتوبريان فهي تعبير عن اليأس الذي أصحبت تؤدي إليه الآن خيبة الأمل هذه. وبينما كانت النزعة الوجدانية والإحساس بالحزن، الغالب على الرومانتيكية المسبقة، متمشية مع الحالة الانفعالية للبورجوازية قبل الثورة، فإن تشاؤم أدب المهاجرين وسأمه من الحياة كان متمشيًا مع الحالة النفسية للأرستقراطية بعد الثورة. وبعد سقوط نابوليون أصبحت هذه الحالة النفسية ظاهرة أوروبية عامة، وكانت تعبر عن مشاعر جميع الطبقات العليا. لقد كان رورسو لا يزال يعرف سبب تعاسته، فالداء الذي كان يعانى منه هو الحضارة الحديثة وعجز القوالب الاجتماعية التقليدية عن تلبية حاجاته الروحية. وقد كان يتخيل حالة عينية تمامًا، وأن تكن غير قابلة للتحقيق، يبرأ فيها من كل علله. أما حزن "رنيه" فلا يمكن تعريفه. ففي نظره أصبحت الحياة بأسرها خلوا من المعنى؛ وهو يشعر برغبة متسامية لا حد لها في الحب والصداقة، وحنين دائم إلى احتضان كل شيء، وإلى أن يحتضنه كل شيء، ولكنه يعلم أن هذا الحنين لا يمكن تحقيقه، وأن روحه ستظل غير راضية، حتى لو أمكن تحقيق كبل رغباته. فبلا شبيء إذن يستحق أن يرغب فيه المرء، وكل سعى وكفاح لا جدوى منه، والسلوك المعقول الوحيد هو الانتحار. وبالفعل لم يكن الفصل المطلق بين العالم الداخلي والخارجي، بين شعر الحياة ونثرها، والعزلة وازدراء الحياة وكراهية الناس، والحياة غير الواقعية المجردة الحريصة على الأنانية كل الحرص، والتي كانت تحياها الطبائع الرومانتيكية في القرن الجديد — لم يكن ذلك كله إلا انتحارًا.

ولقد كان شاتوبريان، ومدام دى ستايل، وسينانكور Constant وكونستان Constant ونودييه Nodier كانوا جميعًا يقفون إلى جانب روسو ويشعرون بكراهية واضحة لفولتير. ولكن معظمهم كانوا يشعرون بأنهم لا يعارضون إلا عقلانية القرن الثامن عشر، لا السابع عشر، وبفضل هذا التمييز وحده نجح شاتوبريان في الجمع بين نظرته التقدمية إلى الفن ونزعته السياسية المحافظة. وولائه للملكية وللكنيسة، وحماسته للعرش والمذبح. كما أن من المستحيل تفسير

سبب استمرار لامارتين ودي فينيي وهيجو كل هذه الفترة الطويلة في الولاء للملكية الشرعية legitimism ، إلا عبلي أساس أن شعور الرومانتيكية بالارتباط بالماضي البعيد أقوى من شعورها بالارتباط بالماضي القريب. ولم تبدأ أول أعراض تغيير آرائهم السياسية في الظهور إلا حوالي عام ١٨٢٤. فعندئذ ظهرت أولي الحلقات coteries (cénacles) الرومانتيكية، وهي الحلقة المشهورة المحيطة بشارل نودييه في "الترسانة Arsenal" ولم تندمج الحركة فيما يشبه الدرسة إلا عندئذ. ففي القرن الثامن عشر كان الإطار الاجتماعي الذي نما فيه الأدب الفرنسي هو الصالونات، أي الاجتماعات المنتظمة للكتاب والفنانين والنقاد مع أفراد الطبقات العليا في بيوت الأرستقراطيين وأفراد الطبقة المتوسطة العالية. وكانت تلك دوائر مقفلة. يحتذى فيها أنموذج المجتمع المثقف، وتحتفظ بطابع "المجتمع الراقي"، مهما تسامحت مع "نجوم" العالم الثقافي في طريقتهم الخاصة في الحياة. ولكن. على الرغم من كل التشجيع الذي قدمته الصالونات إلى كتاب ذلك العصر، فإن تأثيرها في الأدب لم يكن خلاقًا على نحو مباشر. فقد كانت تؤلف منبرًا يخضع له معظم الناس دون مناقشة، ومدرسة للـذوق السليم، ومحكمة يطلب إليها أن تقرر مصير التجديدات الأدبية، ولكنها لم تكن بيئة ملائمة للتعاون الخلاق بين جماعة من الأدباء أو الفنانين. أما حلقات الرومانتيكيين فكانت، على عكس ذلك منتديات فنية ودية، يتراجع فيها عنصر "المجتمع البراقي" إلى الوراء إلى أبعد حد، ذلك أساسًا لأنها كانت في كل الأحوال تتكون حول فنان معين، وكانت تفتح أبوابها إلى حد يفوق أكثر الصالونات تحررًا. بل إنها لم تكن تقتصر على قبول كل كاتب وفنان وناقد مستعد للانضمام إلى الحركة، وإنما كانت تقبل أيضًا كل أفراد الجمهور المتحمسين لها. وصحيح أن سعة الأفق هذه، وذلك الاختلاط والامتزاج، كان يعرض طابع الحركة الثقافي للخطر، ولكنه لم يكن يحول أبدًا دون ظهور مفهوم متجانس للفن، وسياسة فنية مشتركة. وعلى عكس التجمعات السابقة، فإن الحلقة التي تطورت إليها الحياة الأدبية الآن لم تكن جماعة ليس لها مركز، كما هي الحال في إنجلترا، وإنما كانت مجموعة تلتف حول شخصية، تعدها المجموعة شخصية أستاذ لها، وتعترف بسلطتها اعترافا مطلقًا، وإن لم يكن ذلك دائمًا في إطار علاقة

محددة المعالم بين أستاذ وتلميذ. وتلك أول مرة في تاريخ الأدب الحديث يمارس فيها نظام المدرسة تأثيرًا حاسمًا في مجرى الأحداث. فلم يكن هذا النظام معروفًا لدى القرن السابع عشر ولا الثامن عشر، مع أنه كان أكثر اتفاقًا مع الطابع النمطى للأدب الكلاسيكي. أما الرومانتيكية فإنها، على الرغم من أن مبادئها الفنية لم تكن تسرى على نحو مطلق، وربما بسبب هذه الصفة ذاتها، قد نمت فيها مدرسة لها نظرية يمكن صياغتها وتعليمها بدقة. ولقد كان الأدب الفرنسي بأسره، في العصر الكلاسيكي، يؤلف مدرسة واحدة كبيرة، وكان يسود فرنسا كلها ذوق واحد متجانس؛ أما المنشقون والمتمردون فكانوا مجموعة أكثر تفككًا من أن تضم صفوفها في إطار برنامج مشترك. أما الآن، بعد أن أصبح الأدب الفرنسي ساحة يتصارع فيها فريقان كبيران يكادان يكونان متساويين، وبعد أن تشجع الكتاب، بفضل المثل المستمد من الحياة السياسية — على صياغة برامج لفرقهم، وأثيرت فيهم الرغبة في أن يكون لهم قائد، وأخيرًا، بعد أن اتضح أن الأهداف الفنية للاتجاه الجديد مازال لها من الافتقار إلى الوضوح والتناقش ما يبرر تلخيصها وتقنينها، فقد آن أوان إنشاء مدارس أدبية.

ولقد كانت الحركة الرومانتيكية في فرنسا أقرب إلى طبيعة المدرسة الأدبية منها في ألمانيا، حيث لم يتحقق المثل الكلاسيكي الأعلى في الأدب في أي وقت بمثل هذا النقاء، وحيث ظل الرومانتيكيون يتبعون إلى حد بعيد المثل العليا الثقافية للكلاسيكية، وحيث كانت نفس نظرة المذهب الكلاسيكي إلى العالم ذات طابع رومانتيكي إلى حد ما. وعلى أية حال فإن بناء الحياة الأدبية على صورة أحزاب كان أقل وضوحًا بكثير منه في فرنسا، ومن ثم كان تجمع الكتاب في "مدارس" أدبية أقل وضوحًا. أما في إنجلترا، حيث كان التمييز بين الكلاسيكية والرومانتيكي قد أصبح أمرًا لا أهمية له منذ النصف الثاني للقرن الثامن عشر، نظرًا إلى أن الأدب الرومانتيكي كان هو وحده الموجود في الميدان، إن جاز هذا التعبير — فلم تتكون مدرسة أدبية من أي نوع، ولم تظهر على المسرح أية شخصية لها سلطة

الأستاذ الذي يعترف به الجميع (۱). ومع ذلك فحتى "الحلقات cenacles" الفرنسية لم تكن أكثر من فرق أدبية لا تجمعها إلا لغة مشتركة، وتبدو من الخارج أشبه بمؤامرة، ومن الداخل فرقة غيورا من المثلين. وهم في واقع الأمر كثيرًا ما كانوا شيعًا محاربة أو جمعيات تدور فيها مناقشات حامية، تعد النظرية بالنسبة إليها أهم من السلوك العملي، وتهتم بالخلافات الواقعة بينها أكثر مما تهتم بتفاهمها المتبادل. ومع ذلك فإن الحركة الرومانتيكية تتسم، في فرنسا وألمانيا معًا، بفهم عميق للجماعة وميل قوى نحو الروح الجماعية. فقد كان الرومانتيكيون يقضون بفهم عميق للجماعة وميل قوى نحو الروح الجماعية، والكتابة والنقد والمناقشة؛ وكانوا يجدون أعمق معنى للحياة في علاقات الحب والصداقة؛ وقد أسسوا مجلات دورية وحوليات عامة، وجمعوا مختارات، وكانوا يلقون محاضرات ويقدمون برامج دراسية ويمارسون الدعاية لأنفسهم ولبعضهم البعض. أي أنهم، بالاختصار، كانوا يحاولون أن يعملوا معًا في جماعة، وعلى الرغم من أن هذا النزوع إلى التآلف ليس إلا الوجه العكسى لنزعتهم الفردية، وتعويضًا عن عزلتهم واقتلاعهم من جذورهم.

ولقد حدث اندماج الرومانتيكيين الفرنسيين في جماعة متجانسة في نفس الوقت الذي تحول فيه الرأى العام نحو النزعة المتحررة. ففي حوالي عام ١٨٢٤ بدأت صحيفة "جلوب Globe" تضرب على نغمة جديدة، وكان هذا أيضًا هو تاريخ أول الاجتماعات المنظمة في "الترسانة Arsenal". صحيح أن الرومانتيكيين البارزين، وعلى رأسهم لامارتين وهيجو، ظلوا أنصارًا مخلصين للكنيسة والعرش، ولكن الرومانتيكية لم تعد مشايعة للكنيسة والملكية على نحو مطلق. على أن التغير الحقيقي لم يحدث إلا في عام ١٨٢٧، حيث كتب فكتور هيجو التصدير المشهور لروايته "كرومويل"، ودعا إلى الرأى القائل أن الرومانتيكية هي النزعة التحررية في الأدب. وفي هذا العام نفسه شوهدت لوحات كبار المصورين الرومانتيكيين في "الصالون" بأعداد كبيرة لأول مرة؛ فقد عرضت، إلى جانب اثنتي عشرة لوحة للفنان ديلاكروا، أعمال تمثل فن ديفيريا Devéria وبولانجيه. ووجد الجمهور نفسه إزاء

<sup>(</sup>۱) Henry A. Beers: A Hist. Of Engl. Romanticism in the 19<sup>th</sup> Cent., 1902, p. 173. (المترجم) المجافظة، تأسست عام ۱۸۰۳. (المترجم)

حركة عريضة متماسكة، بدا أنها تشمل كل جوانب الحياة العقلية للبلاد، وتضمن للرومانتيكية انتصارًا كاملاً نهائيًا. وكان تكوين "الحلقة" الجديدة حول فكتور هيجو متمشيًا مع طابع الشمول هذا، وأصبح يعد منذ ذلك الحين أستاذ المدرسة الرومانتيكية. وكان من بين الزوار الذين يترددون بانتظام على شارع "نوتردام دى شان Notre - Dame - des - Champs ، الكتاب ديشان وفينيسي، وسانت بيف، ودوما Dumas وموسيه، وبلزاك، والمصورون ديلاكروا وديفيريا، وبولانجيه، والفنانون الحفارون جوهانو Johannot وجيجو Gigoux ونانـتي Nanteuil ، والمـثال دافيد دانجيه D. d'Angers . وأمام هذه الحلقة قرأ هوجو عملين من أعماله: ماريون ديلورم Marion Delorme وايرناني Hernani فى عام ١٨٢٩. وصحيح أن هذه الجماعة قد انحلت في نفس السنة. ولكن المدرسة ظلت قائمة. بل أن الحركة ازدادت تركيزًا ونقاء، وازدادت تقدمية ووضوحًا في المالم. وعندما تكونت "الحلقة" الثانية في بيت نودييه، في عام ١٨٢٩، اختفت منها تمامًا العناصر شبه الكلاسيكية التي كانت لا تزال موجودة، على حين أصبح الفنانون التشكيليون أعضاء نظاميين في الحلقة. وفي "الحلقة" الرومانتيكية الأخيرة، التي تجمعت في الاستديوهات التي كان يسكنها تيوفيل جوتييه وجيرار دى نيرفال وأصدقاؤهما في شارع "دى دوانيه de Doyenné "، ظهرت بأوضح صورة ممكنة الوحدة المطلقة للحركة، فضلاً عن اتجاهها المضاد للبورجوازية، الذي ازداد صلابة بالتدريج حتى أصبح عقيدة جامدة. ولقد كانت مستعمرة الفنانين هذه. بما فيها من عداء للتظاهر والادعاء، ونظريتها في "الفن لأجل الفن"، هي معمل تفريخ النزعة البوهيمية الحديثة.

وينبغى أن نلاحظ أن الطابع البوهيمى الذى ترتبط به الرومانتيكية عادة لم يكن على الإطلاق سمة مميزة للحركة منذ البداية. فمنذ شاتوبريان حتى لامارتين. كان ممثلو الرومانتيكية كلهم تقريبًا من الأرستقراطيين، وإذا لم تكن الرومانتيكية بعد عام ١٨٦٤ قد أصبحت تناصر الملكية والكنيسة على نحو مطلق، فقد ظلت مع ذلك أرستقراطية وكنسية إلى حد ما. ولم تنتقل زعامة الحركة إلى أيدى فنانين من عامة الشعب مثل فكتور هيجو وتيوفيل جوتييه وألكسندر ديما إلا ببطه شديد، ولم تغير

أغلبية الرومانتيكيين موقفها المحافظ إلا قبل ثورة يولية بوقت قصير. على أن احتلال العناصر الشعبية موقع الصدارة كان علامة من علامات التغير السياسي، لا سببًا له. فقبل ذلك كان كتاب الطبقة الوسطى يكيفون أنفسهم مع النزعة المحافظة للأرستقراطيين، أما الآن فقد انقلبت الآية، وانتقل الكاتبان المحافظان شاتوبريان ولامارتين ذاتهما إلى صفوف المعارضة. وكل ما أدى إليه التضييق المتزايد للحرية الشخصية في عهد شارل العاشر، وصبغ الحياة العامة بالصبغة الكنسية، وإدخال عقوبة الإعدام على الزندقة، وحل الحرس الوطني والمجلس، والحكم بمراسيم تشريعية - كل ما أدى إليه ذلك كان التعجيل بصبغ الحياة الثقافية بالصبغة التقدمية. فهذه الإجراءات إنما زادت من وضوح ما كان منذ عام ١٨١٥ أمرًا لا يقبل الشك، وأعنى به أن عودة الملكية تعنى النهاية القاطعة للثورة. وعندئذ استفاقت عقول الناس أخيرًا من سباتها الخامل في فترة ما بعد الثورة، وكان هذا التغير في المزاج هو الذى دفع شارل العاشر إلى أن يتخذ تدابير أكثر رجعية، إذا شاء أن يلتزم الاتجاه الذي لابد منه لحكومة مرتكبزة على عناصر مضادة للثورة. ولقد أدرك الرومانتيكيون بالتدريج النتيجة الحقيقية التي كانت عودة الملكية تؤدى إليها، وتبين لهم في الوقت ذاته أن البورجوازية الثرية هي أقوى دعامة لنظام الحكم -بل هي دعامة أقوى بكثير من الأرستقراطية القديمة التي أصبحت، إلى حد ما، عاجزة مهيضة الجناح. وأصبح احتقار الرومانتيكيين كله، وبغضهم كله، منصبًا الآن على الطبقة الوسطى: فالبورجوازي البخيل، الضيق الأفق، المنافق، أصبح عدوهم المشترك رقم ١، وعلى العكس منه بدا أن الفنان الفقير النزيه المخلص، المكافح ضد كل الروابط التي تذله وضد الأكاذيب التقليدية للمجتمع، هو المثل الإنساني الأعلى بمعناه الصحيح. وأصبح الميل السائد لدى الجميع هو الميل إلى الابتعاد عن الحياة العملية بما فيها من جندور اجتماعية راسخة والتزامات سياسية، وهو الميل الذي كان يميز الرومانتيكية منذ البداية الأولى، وظهر بوضوح في ألمانيا حتى في القرن الثامن عشر. بل لقد أصبحت هناك، حتى في بلدان أوروبا الغربية، هوة لا تعبر بين العبقرى والناس العاديين، وبين الفنان والجمهور، والفن والواقع الاجتماعي. وكان سوء الطباع والتهور المعروف عن البوهيميين، سعيهم الطفولي إلى إحراج البورجوازى السانج وإثارته، ومحاولتهم المحمومة أن يتميزوا عن الرجال والنساء العاديين المتوسطين وغرابة ملابسهم، وأردية ردوسهم، ولحاهم، ومعطف جوتييه القصير الأحمر، والأردية المتبهرجة التي كان يرتديها أصدقاؤه، والتي لم تكن تقل عن معطفه شذوذًا، وإن لم تكن تعادله في جذبها للأنظار، ولغتهم الطليقة الحرة الحافلة بالمفارقات، وأفكارهم المبالغ فيها، التي تصاغ بطريقة عدوانية، وهجماتهم وشتائمهم — كل ذلك كان مجرد تعبير عن رغبتهم في أن يعزلوا أنفسهم عن مجتمع الطبقة الوسطى، أو على الأصح رغبتهم في أن يصوروا العزلة التي كانت قد تمت بالفعل على أنها مقصودة ومقبولة.

ولقد كان كل شيء عند جماعة فرنسا الفتية Jeune - France كما أصبح هؤلاء الثوار يسمون أنفسهم - يدور حول كراهيتهم للنفاق وضيق الأفق، وازدرائهم للحياة البورجوازية المنظمة بدقة، التي لا روح فيها، وحول صراعهم ضد كل ما هو تقلیدی متوارث، وکل ما یمکن تعلیمه وتعلمه، وکل ما هو ناضج مستقر. وظهر مبدأ جديد اكتسب به نظام القيم العقلية ثراء، هو الفكرة القائلة أن الشباب أقدر على الخلق وأسمى في ذاته من الشيخوخة. وتلك فكرة جديدة، كانت غريبة عن المذهب الكلاسيكي بوجه خاص، ولكنها كانت غريبة عن كل الثقافات السابقة إلى حد ما. ومن الطبيعي أنه كان هناك من قبل تنافس بين الأجيال، وكان الشباب المنتصر هو القوة التي تدعم التطورات الفنية في العصور السابقة. ولكن الشباب لم ينتصر لمجرد كونه "صغيرًا"، بـل إن الموقف العام من الشباب كان موقف الحذر المتحفظـ، أكثر منه موقف الثقة المفرطة. ولم تسيطر الفكرة القائلية: إن "الشباب" هم الممثلون الطبيعيون للتقدم إلا بعد الحركة الرومانتيكية، ولم يرد أى ذكر للظلم الذي ينطوى عليه موقف الجيل الأقدم من الشباب إلا بعد انتصار الرومانتيكية على الكلاسيكية (''). ولنذكر في هذا الصدد أن تأكيد وحدة الفنون، شأنه شأن تضامن الشباب هذا، لم يكن إلا مظهرًا لعزلة الرومانتيكية عن عالم الجهلاء البعيدين عن الفن. وعلى حين كان القرن الثامن عشر يؤكد الارتباط بين الآداب والفلسفة، فإن

<sup>(1)</sup> A. Thibaudet, op. cit., p. 121.

الأدب أصبح يوصف الآن، على نحو متسق تمامًا، بأنه "فن"(1). أما الفنون التشكيلية فإنها، طوال الوقت الذي كانت تتوق فيه إلى الانتماء إلى الطبقة المتوسطة العالية، كانت تؤكد التشابه بين مهنتها ومهنة الأدب، أما الآن فإن الكتاب أنفسهم أصبحوا يريدون أن يتميزوا عن البورجوازية، وبالتالي أكدوا تقاربهم مع الفنون الحرفية.

وقد ذهب الرومانتيكيون في زهدهم وغرورهم إلى حد اتخاذ الموقف المقابل لنزعتهم الجمالية السابقة، التي كانت تجعل الشاعر إلهًا، فأصبحوا الآن يجعلون الله شاعرًا. وهكذا قال جوتييه: "ربما لم يكن الله إلا الشاعر الأول في العالم. بل إن نظرية "الفن لأجل الفن" التي كانت على أية حال ظاهرة شديد التعقيد، والتي أسفرت عن موقف تحرري من ناحية، وموقف قانع محافظ من ناحية أخرى، يرجع أصلها إلى الاحتجاج على القيم البورجوازية. فعندما أكد جوتييه النزعة الشكلية الخالصة للفن، وطابعه اللاهي البحت، وعندما أعرب عن رغبته في تحرير الفن من جميع الأفكار والمثل العليا، كانت أمنيته القصوى تحرير الفن من سيطرة نظام الحياة البورجوازي. وعندما امتدح "تين" ذات مرة "موسيه" على حساب هيجو، يقال أن جوتييه رد عليه قائلاً: "اسمع يا تين، يبدو أنك انحدرت إلى مستوى البلاهة البورجوازية. تصور أن يطلب المرء من الشعر إحساسًا وشعورًا! إن هذا ليس هو المهم على الإطلاق، بل أن الشعر إنما هو الألفاظ المشرقة، الألفاظ المنحوتة من نور، المملوءة بالإيقاع والموسيقي "(٢). بل أن الدور الذي تقوم به معارضة العالم البورجوازي في مذهب "الفن لأجل الفن" عند جوتييه وستندال ومريمي Merimée ، وفي تحررهم من أفكار العصر، وفي برنامجهم الذي يرمي إلى ممارسة الفن بوصفه لعبة رفيعة، والاستمتاع به بوصفه جنة خفية محرمة على البشر العاديين — أقول أن الدور الذي تقوم به هذه المعارضة أهم حتى من دورها في مذهب "الفن لأجل الفن" الذي ظهر بعد ذلك، والذي رحبت البورجوازية الوصولية بعزوفه عن كل نشاط سياسي واجتماعي. فقد أبي جوتييه ورفاقه في السلاح أن يساعدوا

<sup>(1)</sup> G. Brandes, op. cit., III, p. 9.

<sup>(1)</sup> Ibid., p. 225.

البورجوازية فى محاولتها إخضاع المجتمع معنويًا، أما فلوبير ولو كانت دى ليل Leconte de Lisle وبودلير فقد خدموا أغراض البورجوازية بأن حبسوا أنفسهم فى أبراجهم العاجية، ولم يبدوا بما يجرى فى العالم أى اكتراث.

ولقد كان كفاح الرومانتيكيين من أجل السيطرة على المسرح، وخاصة كفاحهم في سبيل "ايرناني Hernani" لفكتور هيجو، حربًا يشنها شارع "دى دوانيه" والبوهيميون والشباب. ولم ينته هذا الصراع بانتصار باهر للرومانتيكيين بأى معنى من المعانى، إذ أن المعارضة لم تختف ما بين عشية وضحاها، وكان لابد من مضى وقت طويل قبل أن تتخلى عن سيطرتها على أشهر مسارح باريس. غير أن مصير الحركة لم يعد يعتمد على طريقة استقبال الجمهور لإحدى المسرحيات، بل أن الرومانتيكية، بوصفها اتجاهًا أسلوبيًا، كانت قد غزت العالم قبل ذلك بوقت طويـل. أما التغير الذي أحدثته الفترة التي تقع حوالي عام ١٨٣٠ فينحصر في أن الرومانتيكية أصبحت حينينذ مصطبغة تمامًا بالصبغة السياسية، وأصبحت متحالفة مع التقدمية. فبعد ثورة يولية، تخلى القادة العقليون لذلك العصر عن سلبيتهم، وتفرغ الكثير منهم للسياسة بدلاً من الأدب. ولكن حتى الكتاب الذين ظلوا مخلصين لمهنتهم الأدبية، من أمثال لامارتين وهيجو، أخذوا يقومون في الأحداث السياسية بدور أكثر إيجابية ونشاطًا مما كانوا يقومون به من قبل. ولم يكن فكتور هيجو ثائرًا متمردًا، ولا بوهيميًا، كما لم يكن لديه اهتمام مباشر بالحملة الرومانتيكية على البورجوازية. بل أنه سلك في تطوره السياسي طريقًا كان أقرب إلى طريق البورجوازية الفرنسية. فقد كان في البداية نصيرًا مخلصًا لأسرة البوريون، ثم اشترك في ثورة يولية، وكان خادمًا مخلصًا لملكية يولية، وأخيرًا أيد أماني لوى نابوليون، ولم يصبح جمهوريًا متحمسًا إلا بعد أن كانت غالبية البورجوازية الفرنسية قد أصبحت تقدمية معادية للملكية. كذلك فإن علاقته بنابوليون إنما كانت مسايرة لتغيرات الرأى العام. ففي عام ١٨٢٥ كنان لا يزال خصمًا لدودًا لنابوليون، ولعن ذكراه، ولم يغير موقفه إلا حوالي عام ١٨٢٧. حين بدأ يتحدث عن المجد الذي يرتبط باسم نابوليون في فرنسا. وأخيرًا أصبح من أكثر المتحدثين باسم "البونابرتية" ضجيجًا - وكانت هذه "البونابرتية" مزيجًا غريبًا من عبادة البطل الساذجة،

والوطنية العاطفية، والليبرالية المخلصة، التي لم تكن مع ذلك قائمة على تفكير متسبق في كيل الأحوال. وخير دليل على التعقد الشديد لدوافع هذه الحركة هو أن مؤيديها كانوا يضمون طبائع بينها من الاختلاف ما بين هينه وبيرانجيه Béranger ، وإنها كانت تشتمل في داخلها ، من جهة ، على أنصار فولتير وورثة عصر التنوير الأصلاء، ومن جهة أخرى على البورجوازية الصغيرة التي كانت قطعًا تتصف بشيء من التحمس لروح فولتير، وكانت معادية للكنيسة والملكية، ولكنها كانت في الوقت ذاته عاطفية ميالة إلى نسج الأساطير. وأبلغ شاهد على البعث الجديد لحركة التنوير في تلك الفترة هو أن ناشرًا واحدًا، هو توكيه Touquet المشهور، قد باع واحدًا وثلاثين ألف نسخة من أعمال "فولتير"، أي مليونًا وستمائة ألف مجلد، فيما بين عامي ١٨١٧ و١٨٢٤(١)، وهذا أيضًا دليل على أن الطبقة الوسطى تشكل نسبة كبيرة من المشترين. فمن سمات هذه الطبقة أنها كانت تقتنى أعمال فولتير الكاملة، وفي الوقت ذاته تغنى أغاني بيرانجيه المتحررة فكريًا، وإن لم تكن شديدة الإثارة عقليًا وفنيًا. وأصبحت هذه الأغاني تسمع في كل مكان، وترن ألحانها في كل أذن، وقد أسهمت، كما قال البعض، في القضاء على نفوذ أسرة البوربون بنصيب يفوق ذلك الذي أسهمت به كل النواتج العقلية والروحية الأخرى للعصر. ومن المسلم به أن الطبقة الوسطى كانت لها أغانيها في العصور السابقة: أعنى أغاني المآدب والرقص، والأغاني الوطنية والسياسية، وأشعار المناسبات الخاصة وأناشيد الشارع، ولم تكن هذه الأغاني لافتة للأنظار، في أية ناحية، أكثر من أغنيات بيرانجيه. ولكن حياة هذه الأغاني كانت تقع خارج نطاق "الأدب"، ولم يكن لها إلا تأثير سطحى في شعراء الطبقات المثقفة. وعندما جاءت الثورة، أضافت إلى هذا النوع الأدبى الشعبى إنتاجًا أغنى بكثير، بل شجعت أيضًا على تسرب الذوق الذي تعبر عنه هذه الأغاني في أدب الأوساط الأشد تحفظًا. والواقع أن تطور فكتور هيجو من حيث هو شاعر إنما هو أفضل مثال للعملية التي استوعب بها الأدب هذا التأثير، وهو يبين بأوضح صورة ممكنة ما كانت تنطوى عليه هذه العملية

<sup>(9</sup> Ibid., II, p. 224.

من مزايا وعيوب. فلا يمكن تصور الشعر الوطنى فى الرومانتيكية يستحيل تصورها بدون المسرح الجماهيرى. وقد سلك فكتور هيجو، حتى من حيث هو شاعر، الطريق البورجوازى، فكان أسلوبه الغنائى يتأرجح بين الذوق الجماهيرى لعصر الثورة، وبين نظرة الإمبراطورية الثانية إلى الفن، وهى نظرة مترفعة متكلفة شبيهة بنظرة الباروك. وعلى الرغم من الصراع الذى كان يعتمل داخل فكتور هيجو، فإنه لم يكن ثوريًا بأى معنى. وحتى التعريف الذى صاغه للرومانتيكية بأنها هى التقدمية فى الأدب، لم يعد جديدًا، إذ أن الفكرة قد تمثلت من قبله عند ستندال. وقد أخذ التطابق بين نظرة هيجو إلى الفن وبين الطبقة الوسطى الحاكمة يزداد اكتمالاً، وأخيرًا اتفقت النظرتان فى عبادة العظمة التى كانا معا بعيدين عنها فى الواقع كل البعد، وفى الشغف بالأسلوب الاستعراضى، الصاخب المثير المفرط فى الانفعال، وهو الأسلوب الذى كانت لا تزال توجد أصداء له عند روستان مثلاً.

ولقد كان أهم ما أنجزته الثورة الرومانتيكية هو تجديد لغة الشعر. ذلك لأن اللغة الفرنسية الأدبية كانت قد أصبحت فقيرة جامدة خلال القرنين السابع عشر والثامن عشر، نظرًا إلى مراعاة الالتزام الدقيق للتعبيرات والقوالب الأسلوبية المسعوح بها، والتي يعترف بأنها هي "الصحيحة". فقد كان من المحرم استخدام كل ما له على الأذن وقع شعبي أو حرفي أو عتيق أو محلي. وكان من الضروري الاستعاضة عن التعبيرات الطبيعية البسيطة المستخدمة في اللغة اليومية بألفاظ رفيعة "شاعرية" منتقاة، أو بعبارات فنية تحل محلها. ولم يكن يعد من الصواب أن يستخدم الشاعر لفظ "محارب" أو "حصان"، بل يجب أن يستخدم بدلاً منها لفظ "بطل" وما يعادل لفظ "فرس". ولم يكن مسموحًا باستخدام لفظ "الماء" و"العاصفة" بل يجب أن يقول المرء "العنصر الرطب" و"ثورة العناصر". ومن المعروف أن النزاع حول "ايرناني" قد المرء "العنصر الرطب" و"ثورة العناصر". ومن المعروف أن النزاع حول "ايرناني" قد نشب حول الفقرة التي جاء فيها: "هل حل منتصف الليل؟" — "لقد اقترب منتصف الليل". فقد كان لهذه الفقرة وقع عادى أكثر مما ينبغي، ومباشر وعديم منتصف الليل". فقد كان لهذه الفقرة وقع عادى أكثر مما ينبغي، ومباشر وعديم الاكتراث أكثر مما يجب. وكان ستندال يعتقد أن الرد كان ينبغي أن يكون:

ستقترب الساعة وشيكًا من مستقرها الأخير:

ومع ذلك فإن أنصار الأسلوب الكلاسيكي كانوا يعلمون حق العلم ما هي المشكلة الأساسية. فلغة فكتور هيجو لم تكن في حقيقة الأمر شيئًا جديدًا، وإنما كانت في الواقع لغة المسارح في الأحياء الشعبية. ولكن كل ما كان يهم أنصار الكلاسيكية هو "نقاء" المسرح الأدبي، ولم يكونوا يعبأون بالأحياء الشعبية وبالترفيه عن الجماهير. فما دام يوجد مسرح رفيع وكتابة مهذبة، فمن المكن تجاهل ما كان يحدث في الأحياء الشعبية باطمئنان، أما السماح بأية طريقة في الكلام من فوق خشبة "مسرح فرنسا" فيعنى أنه لم يعد هناك فارق معترف به بين مختلف المستويات الثقافية والاجتماعية. ولقد كانت التراجيديا منذ كورني هي النوع الأدبي الذي يتميز به أديب عن آخر: فكان المر، يبدأ حياته كشاعر بالتراجيديا، ويبلغ قمة الشهرة بوصفه شاعرًا تراجيديًا. وكانت التراجيديا والمسرح الأدبى هي المجال البذي تنفرد به الصفوة المثقفة. وما دام هذا المجال مصونًا لا يمس، فقد كان في استطاعة الناس أن يشعروا بأنهم ورثة "القرن العظيم". أما في الفترة التي نتحدث عنها فقد ظهر خطر جسيم، هو أن تغزو المسرح الأدبى دراما مبنية على المسرح الجماهيرى، لا تكترث بالمشكّلات النفسية والأخلاقية للتراجيديا الكلاسيكية، بل تحرص على أن تبحث، بدلاً منها، عن الحوادث المثيرة، والمناظر البراقة، والشخصيات اللاذعة، والأوصاف الشديدة التنوع والإثارة للانفعالات. وأصبح مصير المسرح موضوعًا للمحادثة اليومية، وكان الخصوم في كلا المعسكرين يعلمون حق العلم إنهم يحاربون في سبيل احتلال مركز الصدارة. ونظرًا إلى ميول فكتور هيجو المسرحية وشغفه الجنوني بالمسرح، وإلى طبيعته الاستعراضية الصاخبة، وإحساسه بما لله شعبية، وما هو ضئيل القيمة، مؤثر بطريقة سوقية خشنة، فقد كان هو الشخصية التي تصلح بفطرتها لخوض الصراع من أجل شغل مركز الصدارة هذا، وإن لم يكن هو القوة الدافعة في هذا الصراع.

لقد وجدت الرومانتيكية في المسرح، عندما خاضت ميدانه، موقفًا شديد التعقيد. فقد كنان المسرح الجماهيري وريئًا لمسرح المحاكناة (Mime) القديم، وللمسرحية الهزلية (frace) في العصور الوسطى، وكان المسرح الأدبى في القرنين السنابع عشر والثامن عشر قد حل محل "كوميديا الصنعة Commedia

dell'arte". ولكن المسرحيات الجماهيرية تلقت قوة دافعة جديدة خلال الثورة الفرنسية، وأصبحت تسيطر مرة أخرى على بعض مسارح باريس، وإن ظلت قوالبها تدين بالكثير لتأثير الدراما الأدبية. صحيح أن مسرح الكوميدى فرانسيز والأوديون ظلا يعرضان تروجيديات كورني وراسين وكوميديات موليير، وأعمال كتاب تكيفوا مع التراث الكلاسيكي وذوق البلاط، أو التزموا المبادىء الأدبية للدراما المنزلية. ولكن كانت تعرض في مسارح الأحياء الشعبية - كمسرح الجيمناز Gymnase والفودفيل، والآمبيجو كوميك Ambigu - Comique، والجيستي Gaieté والفاريـتي Variété والنوفوتـيه Nouveautés – مسـرحيات كانـت تتفق مع ذوق الجماهير العريضة ومستواها الثقافي. والواقع أن السجلات المعاصرة لتلك الفترة تقدم إلينا صورة مفصلة عن التغير الذي طرأ على جمهور المسرح خلال الثورة الفرنسية والفترة التالية لها مباشرة، وتؤكد أن المستويات الاجتماعية التي أصبحت الآن تملأ مسارح باريس كانت تفتقر إلى الثقافة الفنية وإلى التكلف والتظاهر في هذا الميدان. فقد كان الجنزء الأكبر من الجمهور الجديند مؤلفًا من جنود وصناع وعمال في الحوانيت وشبان كان ثلثاهم أميين، كما لاحظ أحد المصادر التي يرجع إليها في هذا الموضوع". ولم يكتف هذا النوع من قاعات العرض بالسيطرة على المسارح العامية في الأحياء الشعبية، بل لقد هدد وجود المسارح الأدبية الرفيعة بالخطر، باجتذابه للجمهور الأرفع، حتى أن ممثلي الكوميدي فرانسيز والأوديون كانوا يؤدون أدوارهم وقد خلت قاعات المسرح من الجمهور (١).

ولقد كانت الأنواع الآتية من المسرحيات تمثل على مسارح باريس في وقت الإمبراطورية الأولى وعودة الملكية وملكية يولية :

۱- "الكوميديا الشعرية ذات الفصول الخمسة"، وهي تمثل النوع الأدبى بمعناه الصحيح، وكانت مخصصة لمسرحى الكوميدى فرانسيز والأوديون (ومن أمثلتها "عطيل" لدوسى Ducis).

<sup>(1)</sup> Grimrod de la Reynière, in "Le Censeur dramatique", I, 1797.

<sup>(9)</sup> Maurice Albert: Les Théâtres des Boulevards (1789 - 1848), 1902.

- ۲- "الكوميديا الشعرية التى تتناول العادات"، وتحتل مركزًا أكثر تواضعًا، من حيث إنها خليفة الدراما المنزلية، ولكنها ظلت تتمتع بمكانة تكفى لأدائها فى المسارح الكبرى (مثال: زواج المال Mariage d'argent لسكريب Scribe).
- ۳- "الدراما النثرية"، أى الدراما العاطفية، التى ترجع بالمثل إلى الدراما المنزلية،
   ولكنها تقف من حيث الذوق على مستوى أدنى من "كوميديا العادات" (مثال "القس والسيف" لبويى Bouilly: L'Abbé et l'épée .
- الكوميديا التاريخية" التى لم تعد تعالج الحوادث والشخصيات التاريخية بوصفها مثلاً يحتذى، وإنما بوصفها طرائف، وكانت رغبتها تتجه إلى تقديم عرض لمناظر مثيرة، أكثر من تقديم عملية درامية متجانسة (وأمثلتها كثيرة، من "كرومويل" لمريميه إلى "الحصار Barricades" لفيتيه Vitet ، وتشمل كل التجارب التى يرجع إليها أصل "هنرى الثالث" لديما).
- الفودفيل"، أى الكوميديا الموسيقية، أو بتعبير أدق الكوميديا ذات الفواصل الغنائية، والتى تعد من السوابق المباشرة للأوبريت (وإلى هذه الفئة تنتمى معظم مسرحيات سكريب وأشياعه).
- ٦- "الميلودراما"، وهي نبوع مختلط، يشترك مع الفودفيل في وجود فواصل موسيقية، ولكنه يشترك مع الأنواع الدنيا الأخرى، ولاسيما الدراما العاطفية والمسرحية التاريخية الاستعراضية، في أن موضوعه كنان جنادًا، ببل كنان تراجيديًا في كثير من الأحيان.

ولقد كان الإنتاج غزياً في الأنواع الجماهيرية، ولا سيما النوعين الأخيرين، وأخذ هذا الإنتاج يحل بالتدريج محل الدراما الأكثر جدية وتكلفًا. وترجع هذه الظاهرة إلى عاملين: أولهما أن الثورة الفرنسية فتحت أبواب المسارح للجماهير العريضة، بحيث كانت هذه الطبقات هي التي تتحكم في نجاح المسرحيات المعروضة. والعامل الثاني، هو تأثير الرقابة في تطور الأعمال المعروضة. فقد كانت الرقابة في عهد نابوليون وعودة الملكية تحظر مناقشة المسائل الجارية وعادات الطبقة الحاكمة ووصفها في الدراما الأدبية الجادة. أما الهزلية (الفارس) والكوميديا الموسيقية والميلودراما، فكانت تتمتع بمزيد من الحرية، لأنها لم تكن

تؤخذ جديًا كالدراما الأدبية، ولم تكن تعد جديرة بالاهتمام. فلم تكن توضع في مسارح الأحياء الشعبية عقبات في وجه الوصف الصريح للعادات والأحوال السائدة، وهـو الوصـف الـذي كـان محظـورًا فـي "الكومـيدي فرانسـيز". وكـان هذا هو مصدر جاذبية تلك المسارح لمؤلفي المسرحيات والجمهور معًا<sup>(۱)</sup>. ولقد كان أهم وأطرف أنواع الدراما في ذلك العصر، من وجهة النظر التاريخية، هو الفودفيل والميلودراما. فهما يمثلان نقطة التحول الحقيقية في تاريخ المسرح الحديث، ويكونان معبرًا بين الأنواع الدرامية للحركتين الكلاسيكية والرومانتيكية. وبفضلهما استعاد المسرح طابعه الذي يتسم بالتسلية والترفيه، وصخبه وحيويته، وجاذبيته المباشرة للحواس، ووضوحه. وكانبت الميلودراما هي أعقد النوعين تركيبًا وأكثرهما تنوعًا في المصادر التي استمدت منها. فمن الأصول المتعددة التي تفرعت عنها الميلودراما، المونولوج الذي يلقى بمصاحبة موسيقي، وهو الصورة الأصلية لذلك النوع المختلط الذي لا يزال المرء يصادفه في برامج حفلات الهواة، والذي كان أول مثل معروف له هو "بيجماليون" لروسو (١٧٧٥). وكانت تلك هي نقطة البدء في إحياء التلاوة الدرامية بمصاحبة الموسيقي — وهبي في ذاتها نوع قديم جدًا. وللميلودراما مصدر آخر أشد خصوبة بكثير من الوجهة الفنية، هو الدراما المنزلية عند دلاشوسيه de la Chaussée وديـدرو وميرسييو وسيدين Sedaine التي اكتسبت شعبية كبيرة بين الطبقات الدنيا منذ الثورة، نظرًا إلى طبيعتها العاطفية التعليمية. ولكن أهم أصل للميلودراما هو "المحاكاة الصامتة" (البانتوميم Pantomime). وكان أول ظهـور لفن "البانتوميم التاريخي والرومانسكي" — كما يسمي — في الثلث الأخير من القرن الثامن عشر. وبدا بمعالجة موضوعات أسطورية وخرافية، مثل "هرقل وأومفال"، و"الأميرة المنائمة"، و"القناع الحديدى"، ولكنه انتقل بعد ذلك إلى بحث موضوعات معاصرة، مثل "معركة الجنرال هوش". وتتألف فصول البانتوميم هذه عادة من مناظر مثيرة عاصفة. موضوعة بعضها إلى جنوار البعض دون تماسك عضوى أو بناء درامي. وتهدف إلى خلق مواقف يقوم فيها العنصـر الغامض الخارق، والأشباح والأرواح.

<sup>(1)</sup> Ch. - M. des Granges : La Comédie et les Moeurs sous la Restauration et la Monarchie de Juillet, 1904, pp. 35 - 41, 43 - 6, 53 - 4.

والسجون والمقابر، بدور رئيسى. وخلال العرض تقحم فى المناظر ملاحظات تفسيرية ومحاورات قصيرة، وعلى هذا النحو تطور خلال الثورة الفرنسية. فأصبح ذلك النوع الغريب المسمى "بالبانتوميم ذى الحوار Pantomimes dialogues"، وانتهى إلى "الميلودراما ذات المناظر الفخصة"، المتى فقدت بالمتدريج طابعها الاستعراضى وعناصرها الموسيقية، وأصبحت هى مسرحية المؤامرات التى كانت لها أهمية أساسية فى تاريخ المسرح فى القرن التاسع عشر. وكان أهم تأثير حل على الميلودراما فى هذا المتحول هو تأثير مسرحيات الرعب عند المسز رادكليف Radcliffe فى هذا المتحول هو تأثير مسرحيات الرعب عند المسز رادكليف Grand (Grand) فحسب، بل كان أيضًا مصدر طابعها إلى اتخاذ الجريمة موضوعًا.

على أن كل هذه المؤثرات لم تؤد إلا إلى إدخال تعديلات وتوسعات على لب نوع الميلودراما، بينما ظل هذا اللب ذاته هو الصراع في الدراما الكلاسيكية. فما الميلودراما إلا صبغ للتراجيديا بصبغة شعبية، أو تشويه لها إذا شئنا. ولقد كان بيكسيريكور Pixerécourt ، وهو المثل الرئيسي لهذا النوع، على وعي تام بالتقارب بين فنه وبين المسرح الجماهيري، وكل ما في الأمر أنه أخطأ حين افترض وجود اتصال تاريخي وتشابه أساسي بين الميلودراما وفن المحاكاة mime". وهو المسرحية يعترف بالاتصال الفعلي بين مسرحيات الألفاز في العصور الوسطى، والمسرحية الريفية (Pastoral) ، وفن موليير، وفن المحاكاة ما المنه يغفل الاختلاف الأساسي بين الطبيعة الشعبية الخالصة لفن المحاكاة، والطبيعة المستعارة للمسرح الأدبي الذي هبط إلى مستوى الجماهير العريضة من سكان المدن. فالميلودراما أبعد ما تكون عن الفن التلقائي الساذج، ذلك لأنها أقرب إلى اتباع المبادي، الشكلية المقدة للتراجيديا، وهي المبادي، التي اكتسبت خلال تطور طويل متصل، وإن كانت تعبر عن هذه المبادي، بأسلوب خشن يفتقر إلى العمق النفسي والجمال الشاعرى للقالب عن هذه المبادي، بأسلوب خشن يفتقر إلى العمق النفسي والجمال الشاعرى للقالب الكلاسيكي. والميلودراما، من وجهة النظر الشكلية الخالصة، هي أكثر الأنواع التي يمكن تصورها تمشيًا مع العرف، وخضوعًا للإطار الشكلي الدقيق، وأشدها تكلفًا —

<sup>(1)</sup> W.J. Hartog: Guilbert de Pixerécourt, 1913, pp. 52 - 4.

فهي مجموعة من القواعد الثابتة التي لا يكاد يكون فيها مجال للعناصر الجديدة المبتدعة تلقائيًا، والتي تحاكي الطبيعة والواقع بصورة مباشرة. فبناؤها ثلاثي دقيق. يبدأ بموقف عداء شديد، ثم اصطدام عنيف، وينتهى بانتصار الفضيلة ومعاقبة الرذيلة، أى أن الموضوع فيها، باختصار، مما يسهل فهمه، وينسج بطريقة اقتصادية، ولهذا الموضوع أهمية تفوق أهمية الشخصيات، كما أن الشخصيات فيها محددة بدقة: فهي البطل، والشخصية البريئة المضطهدة، والشرير، والشخصية المضحكة (١). كما تتسم حوادثها بأنها عمياء محتومة قاسية، وفيها عبرة تؤكدها المسرحية بقوة، ولكن لما كان لهذه العبرة طابع توفيقي فج، مبنى على المثوبة والعقاب، فإنها لا تتفق مع الطابع الأخلاقي للتراجيديا، وإن كانت تشاركه جديته الرفيعة، المبالغ فيها. وأوضح ما يتجلى فيه اعتماد الميلودراما على التراجيديا هو مراعاتها للوحيدات الثلاث، أو عبلي الأقبل ميبلها إلى أخيذ هيذه الوحيدات بعيين الاعتبار. صحيح أن "بيكسيريكور" سمح بتغيير في المنظر بين فصلين، ولكن القفزة لم تكن مفاجئة أبدًا، وهو لم يدخل تغييرًا في المنظر داخل الفصل الواحد إلا منذ مسرحية" شارل الجسور Charles - le Téméraire" (١٨١٤). ومن جهة أخرى فإنه يعتذر عن هذا التغيير في تعليق يكشف لنا نصه عن ميوله الكلاسيكية بكل وضوح، فيقول: "هذه أول مرة استبيم فيها لنفسى الخروج عن القواعد". على أن بيكسيريكور كان يحافظ عمومًا، حتى على وحدة الزمان ذاتها، ففي مسرحياته يقع كل شيء عادة خلال أربع وعشرين ساعة. وفي عام ١٨١٨ فقط استحدث طريقة جديدة في مسرحية "بنت المنفي أو ثمانية أشهر في ساعتين"، ولكنه هنا أيضًا يعتذر عن ذلك<sup>(٢)</sup>. وعلى عكس سمات الميلودراما هذه، كان فن المحاكاة mime . الـذي يتألف من منظر طبيعي مألوف، أو مجموعة غير محكمة الترابط من أمثال هذا المنظر، بدون عقدة يمكن إرجاعها إلى نمط ثابت، وبدون شخصيات نمطية أو شاذة. أو أخلاق صارمة، أو أسلوب مصطبغ بصبغة مثالية، مختلف عن اللغة الجارية.

<sup>(1)</sup> Baul Ginisty: Le Mélodrame, 1910, p. 14.

<sup>(7)</sup> Alexander Lacey: Pixerécourt and the French Romantic Drama, 1928, pp. 22-3.

وكل ما تشترك فيه الميلودراما مع فن المحاكاة هو الاندفاع في مناظرها وخشونة تأثيراتها، والافتقار إلى التمييز في اختيار الوسائل، والطابع الجماهيرى للموضوعات — وفيما عدا ذلك نراها تلتزم المثل الأعلى لأسلوب التراجيديا الكلاسيكية. فمن الواضح إذن أن التزام نوع معين للتقاليد بدقة ليس في ذاته علامة على رفعة مقصده.

على أن النوع الحديث الذي تفرغ عن فن المحاكاة ليس هو الميلودراما، بل الفودفيل. فبفضل قصته ذات المراحل، المقسمة إلى مناظر منفصلة، والأغنيات التي تتخليله، وأنماطه الشعبية المستمدة من الحياة اليومية، وأسلوبه النضر اللاذع الذي يتخذ مظهرا تلقائيًا، كان هذا النوع أقرب بكثير إلى المسرح الجماهيرى القديم من الميلودراما، على الرغم من المؤثرات الأدبية التي لم يكن يفتقر إليها بحال. وقد كانت الفترة الواقعة بين عامي ١٨١٥ و١٨٤٨ خصبة إلى حد لا نظير له في هذا النوع، الذي ينتمي إليه - إلى جانب كوميديات سكريب المتعددة - عدد لا حصر له من المسرحيات والمشاهد المسرحية الصغيرة الخفيفة المسلية. ولن يستطيع المرء أن يكون فكرة عن جزع ممارس الأدب من انتشار إنتاج هذه المسرحيات ونجاحها، إلا إذا عاد بذاكرته إلى رد الفعل الـذي أحدثته المسيرة الظافرة للفيلم السينمائي. ففي خلال الثورة الفرنسية وعودة الملكية، أصبحت الكوميديا مستهلكة، مثلما اتضح في عهد أسبق أن التراجيديا أصبحت عقيمة. وهنا ظهر الفودفيل بوصفه نوعًا فاسدًا سطحيًا من الكوميديا، مثلما كانت الميلودراما تمثل نوعًا فاسدًا سطحيًا من التراجيديا. ولكن الفودفيل والميلودراما لم تكونا تعنيان نهاية الدراما، بل الأصح أنهما كانتا تعنيان إحياءها، إذ أن الدراما الرومانتيكية — على صورة "ايرناني" لهيجو و"أنطونيو" لديما — لم تكن إلا "الميلودراما الانتهازية"، كما أن دراما العادات الحديثة عند أوجييه Augier وساردو Sardou وديما الابن لم تكن إلا فرعًا من فروع الفودفيل''.

وقد كتب بيكسريكور، فيما بين ١٧٩٨ و١٨١٤، حوالى مائة وعشرين مسرحية، عرض بعضها عدة آلاف من المرات. وظلت الميلودراما هي المسيطرة على

<sup>(1)</sup> Emile Faguet : Propos de Théâtre, II, 1905, pp. 299 ff.

الحياة المسرحية طوال ما يقرب من ثلاثين عامًا، ولم يخف، الإقبال عليها إلا بعد عام ١٨٣٠، عندما بدأ مستوى نوق الجمهور يرتفع، وأخذ يتزايد الشعور بالضيق من سذاجة المسرحيات، وافتقارها إلى المنطق، وعدم كفاية دوافعها، ولغتها غير الطبيعية. ومع ذلك فقد كان الرومانتيكيون ضعفاه إزاء الميلودراما، ليس فقط بسبب عدائهم للطبقات المحافظة من الجمهور المثقف، بل أيضًا لأن نظرتهم الأقل تعصبًا جملتهم يبدون مزيدًا من الفهم للمزايا غير الأدبية، والمسرحية البحتة لهذا النوع من المسرحية. وقد أعلن شارل نودييه ذات مرة أنه نصير متحمس للميلودراما، ووصفها بأنها "التراجيديا الجماهيرية الوحيدة المكنة التي تلائم عصرنا" أ. كما أن بول لاكبروا P. Lacroix وصف بيكسريكور بأنه أول مؤلف درامي يتم المهمة التي بدأها بومارشيه وديدرو وسيدين Sedaine ومرسييه (أ). وكنان نجناح الميلودراما الذي لم يسبق له نظير، ومعارضتها للأوساط الرسمية، فضلاً عن شغف الرومانتيكيين أنفسهم بالتأثيرات الميلودرامية، والألوان الصارخة، والمواقف الماطفية الساذجة، واللهجات العنيفة - كان هذا كله عاملاً على حفظ كثير من أخص سمات المسرح الشعبي في الدراما الرومانتيكية. ولكن الرومانتيكية إنما كانت تسترد بذلك من الميلودراما ما كان ينتمي إليها منذ البداية، وما كان متضمنًا بصورة فير مكتملة في حركتي "الرومانتيكية المسبقة" و"العاصفة والاندفاع"، وما استعده المسرح من أقاصيص الرعب الإنجليزية، ومن روايات العنف الألمانية، ومن روايات قطاع الطرق والفروسية. وأهم العناصر المشتركة بسين المسرح الرومانتسيكي والميلودراما هسي المنازعات الحسادة والاصطدامات العنيفة، والعقدة المتشابكة، والمغامرة الدموية الوحشية، وسيادة المعجزة والصدفة، والتغيرات والتحولات المفاجئة، التي لا تنبعث عادة عن دوافع، والمصادفات والمقابلات غير المتوقعة، والتبادل الدائم بين التوتر والاسترخاء. والحيل العنيفة الوحشية بطريقة لا تقاوم، والهجوم على الجمهور بما هو مرعب شيطاني غامض، والمسار الآلي الجاهز للعقدة، والتنكر والخداع، والمؤامرات والفخاخ، وأخيرا مقتضيات الجبو المسرحي وخشبة المسرح، التي يستحيل بدونها تصور الدراما

<sup>(9</sup> W.J. Hartog, op. cit., p. 51.

<sup>(7)</sup> Ibid.

الرومانتيكية: من اعتقال وغواية، وخطف وإنقاذ، ومحاولات للهرب والقتل، وجثث ونعوش، وأقبية وقبور، وأبراج قلاع وسجون، وخناجر وسيوف وقنانى مملوه بالسم، وخواتم وأحجبة، وإرث عائلى، ورسائل تفشى أسرارها، ووصايا ضائعة، وعقود سرية مسروقة. أن يفكر في بلزاك، أعظم كتاب ذلك القرن وأكثرهم إثارة للمشكلات من وجهة نظر الذوق، لكى يدرك إلى أى مدى أصبحت المعايير الجمالية للمذهب الكلاسيكى ضيقة، ومنعدمة الأهمية في المدى الطويل.

ومع ذلك فإن تطور المسرح في اتجاه الذوق الجماهيري لا يتجلى في وجود الميلودراما فحسب، بل يظهر أيضًا في ذلك الاطمئنان الذي كان بيكسريكور يعرض به سلعه للبيع. فقد كانت مسرحيات الرومانتيكيين في نظره رديئة، زائفة، لا أخلاقية، خطرة، وكان مقتنعًا اقتناعًا عميقًا بأن منافسيه الأدعياء ليس لديهم قدر ما لديه من الشجاعة ومن الشعور بالمشولية الأخلاقية(١). وقد كان "فاجيه" على حق تمامًا حين على على هذه المسألة بقوله: إن على المرء أن يؤمن بالتفاهة لكي ينتج تفاهـة جيدة ناجحـة. مثال ذلك أن ديـنرى d'Ennery كان كاتبًا أفضل وإنسانًا أذكى من بيكسريكور، ولكنه كان يكتب ميلودراماته بلا اقتناع، لمجرد الربح، فكانت النتيجة أنه لم ينجم في كتابة ميلودرامات جيدة (١). أما بيكسريكور فكان مؤمنًا برسالته، وكان يعلن على الملأ أنه لم يكن له أي شأن بظهور الدراسا الرومانتيكية الشريرة. ولكن الرومانتيكيين كانوا مدينين لنه أولاً بإحساسهم بمقتضيات المسرح، واتصالهم بالكتل العريضة من الجمهور. وكانوا يدينون له بالدور الذي قاموا به في تطوير "المسرحية المحبوكة Pièce bien faite"، كما كان القرن التاسيع عشير بأسره يدين له بإحياء السرح الجماهيري الحي، الذي كان قطعًا يفتقر إلى رهافة الحس، وكان في كثير من الأحيان تافهًا إذا قيس بالقرنين السابع عشر والثامن عشر، ولكنه حال دون تحول الدراما إلى مجرد أدب. والحق أن القدر قد شاء لهذا القرن أن تصبح الدراما فيه مهددة بالخطر من حيث قيمتها الترفيهية وفعاليتها

<sup>(1)</sup> Pixerécourt : Dernières réflexions sur le mélodrame, 1843.

والفكرة مقتبسة من :

Hartog, op. cit., pp. 231-2.

<sup>(7)</sup> Faguet, loc. Cit., p. 318.

المسرحية وجاذبيتها المباشرة، في كل مرة كان العنصر الشعرى يثبت وجوده فيها. وحتى في الحركة الرومانتيكية أصبح العنصران متعارضين، وحال التضاد بينهما دون نجاح الدراما مسرحيًا أو اكتمالها شعريًا. فألكسندر ديما كان ميالاً إلى المسرحية الجيدة المتينة البنيان، وفكتور هيجو كان ميالاً إلى القصيدة الدرامية التي تصاغ في لغة خلابة، وكان خلفاؤهما يجدون أنفسهم على الدوام مضطرين إلى الاختيار بين الأمرين ذاتهما، ولم يندمج الاتجاهان المتضادان في وحدة متوافقة إلا بعد أن ظهر أبسن. ولم يكن ذلك إلا لفترة محدودة فحسب.

. . . . .

كانت إنجلترا قد مرت بثورتها السياسية في القرن السابع عشر، وبثورتها الصناعية والفنية بعد قرن من الزمان. وفي الوقت الذي كانت فيه الحرب الكبرى بين الكلاسيكية والرومانتيكية محتدمة في فرنسا، لم يكن قد بقى في إنجلترا أي شيء تقريبًا من التراث الكلاسيكي. وهكذا كان تطور الرومانتيكية الإنجليزية أكثر اتساقًا، وصادفت من الجمهور مقاومة أقل مما صادفته الرومانتيكية الفرنسية. كذلك كان التطور السياسي للرومانتيكية الإنجليزية أكثر تجانسًا من نظيره في فرنسا. ففي البداية كان تقدميًا تمامًا، وكان متعاطفًا مع الثورة الفرنسية تعاطفًا كاملاً. وكانت الحرب ضد نابوليون هي وحدها التي أدت إلى تفاهم بين العناصر الرومانتيكية والمحافظة، ولم تعد النزعة التقدمية إلى السيطرة على الأدب الرومانتيكي مرة أخرى الدروس" التي اكتسبت من الثورة وحكم نابوليون بسرعة، وظل كثير من التقدميين "الدروس" التي اكتسبت من الثورة وحكم نابوليون بسرعة، وظل كثير من التقدميين السابقين، من بينهم أفراد مدرسة ليك(ا) (البحيرة) لماء عادين للثورة. فكان الصابقين، من بينهم أفراد مدرسة ليك(ا) (البحيرة) المائدة في الجيل الجديد. وولتر سكوت محافظًا، وظل كذلك، أما جودوين، وشيلي، وليي هسنت Leigh البحيد. والواقع أن الأصل الأساسي للرومانتيكية الإنجليزية هو رد فعل العناصر التقدمية والواقع أن الأصل الأساسي للرومانتيكية الإنجليزية هو رد فعل العناصر التقدمية والواقع أن الأصل الأساسي للرومانتيكية الإنجليزية هو رد فعل العناصر التقدمية والواقع أن الأصل الأساسي للرومانتيكية الإنجليزية هو رد فعل العناصر التقدمية والواقع أن الأصل الأساسي للرومانتيكية الإنجليزية هو رد فعل العناصر التقدمية

ا) يطلق هذا الاسم مجموعة من الثعراء الإنجليز، تشمل وورد زورث وكولريدج وسوذى Southey وكان أول من استخدم هذا الاسم هو صحيفة "ادنبره ريفيو" فى أغسطس عام ١٨١٧. ويدل الاسم على شغفهم بالطبيعة فى منطقة البحيرات الإنجليزية.

على الثورة الصناعية، على حين أن الرومانتيكية الفرنسية نشأت من رد فعل الطبقات المحافظة على المثورة السياسية. وكان الارتباط بين الرومانتيكية والرومانتيكية المسبقة في إنجلترا أوثق بكثير منه في فرنسا، حيث كانت كلاسيكية فترة الثورة فاصلاً قاطعًا بين الحركتين. ففي إنجلترا كانت العلاقة بين الرومانتيكية والنجاح في إكمال الثورة الصناعية هي نفس العلاقة التي كانت قائمة بين الرومانتيكية المسبقة والمراحل التمهيدية لتصنيع المجتمع. وهكذا كانت قصائد "القرية المهجورة Village "لجلولد سمث، و"الصانع الشيطانية "القرية المهجورة Satanic Mills وعصر اليأس Age of Despair لشيلي تعبر كلها عن حالة نفسية متماثلة أساسًا. ومن المستحيل تصور حماسة الرومانتيكيين للطبيعة بدون عزلة المدينة الصناعية وبؤسها. فقد كانوا يدركون ما هو حادث بوضوح تام، وكانوا على وعي كامل بدلالة تحول العمل البشري إلى مجرد سلعة. ورأى سوذي وكولريدج على وعي كامل بدلالة تحول العمل البشري إلى مجرد سلعة. ورأى سوذي وكولريدج كولريدج أن المفهوم الجديد للعمل يعني أن صاحب العمل يشترى والعامل يبيع شيئًا ليس لأى منهما الحق في شرائه أو بيعه، وأعنى به "صحة العامل، وحياته، وسعادته"(").

وعند نهاية الصراع ضد نابوليون، وجدت إنجلترا نفسها واهنة مرتاعة ذهنيًا، إن لم تكن في حالة عناء شديد — أى أن وضعها كان ملائمًا بوجه خاص لإشعار الطبقة الوسطى بأن أسس حياتها مشكوك فيها. وكان الرومانتيكيون الشبان، من جيل شيلى وكيتس وبايرون، هم المؤثرات الرئيسية في هذه العملية. فقد كانت نزعتهم الإنسانية التي لا تعرف مهادنة، تعبيرًا عن احتجاجهم على سياسة الاستغلال والاضطهاد، وكان أسلوبهم غير التقليدي في الحياة، وإلحادهم العدواني، وافتقارهم إلى التعصب الأخلاقي — كانت هذه كلها أساليب مختلفة يتبعونها في مقاومة الطبقة التي تسيطر على وسائل القمع والاستغلال. وهكذا كانت الحركة الرومانتيكية الإنجليزية حركة ديمقراطية، تهدف إلى صبغ الأدب بصبغة

<sup>(1)</sup> Alfred cobban: Edmund Burke and the Revolt against the 18th cent., PP. 208 - 9, 215.

جماهيريـة، وهـذا يصـدق حـتى على ممثليها المحافظين، مثل ووردزورث وسكوت. فهدف ووردزورث الرئيسي، وهو تقريب الكلام الشعرى من اللغة اليومية، هو مظهر واضح لهذا الاتجاه إلى الصبغة الجماهيرية، على الرغم من أن الكلام الشعرى "الطبيعي" الذي كان يستخدمه ليس في حقيقة الأمر أكثر تلقائية من لغة الأدب القديمة الـتى نبذها بسبب تكلفها وتصنعها. وإذا كان كلامه الشعرى أقل تحذلقًا، فإن الشروط النفسية الذاتية التي كان يفترضها أشد تعقيدًا. أما عن المشروع الذي وضعه لوصف نفسه ونموه العقلي في قصيدة تعادل ملاحم هوميروس في طولها، فإنه يمثل بلا شك تجربة ثورية بالقياس إلى موضوعية الأدب الأقدم عهدا، وهو على أية حال يمثل النزعة الذاتية الجديدة كما تتجلى في كتاب "الشعر والحقيقة" لجوته مثلاً، ولكن "شعبية" هذا المشروع و"طبيعيته" أمران مشكوك فيهما إلى أبعد حد. وقد لاحظ ماثيو آرنولد، في دراسته عن ووردزورث، عند الكلام عن عيوب معينة في هذا الشاعر، إن من المسلم به أن شيكسبير ذاته كانت له فقراته الضعيفة. ولكنه لو حوسب عليها يوم القيامة، لأجاب قطعًا بأنه على وعي تام بها، ولأضاف مبتسمًا: "وعلى أية حال، ما الضرر في أن ينطلق المرء على سجيته من آن لآخر!" وفي مقابل ذلك يرتبط تركيز الشاعر الحديث على ذاته بتقدير مفرط، لا تسامح فيه، لكل قول شخصي، وتقدير لأصغر التفاصيل تبعًا لقيمتها التعبيرية، وفقدان لتلك السماحة غير العابئة التي كان شيكسبير يترك أبياته تنساب بها دون قيد.

لقد كان الشعر في نظر القرن الثامن عشر تعبيرًا عن أفكار، وكان معنى الصور الشعرية وهدفها هو تفسير مضمون مثالي وإيضاحه. أما في الشعر الرومانتيكي فإن الصورة الشعرية ليست نتيجة الأفكار بل مصدرها((). فقد أصبحت الاستعارة منتجة، بحيث نشعر كأن اللغة استقلت بذاتها وأخذت تؤلف من تلقاء ذاتها. وهكذا كان الرومانتيكيون ينقادون للغة دون مقاومة، ويعبرون بذلك، في الوقت ذاته، عن نظرتهم اللاعقلانية إلى الفن. ومن الجائز أن أصل "كوبلاكان Kubla المؤلمية، ولكنه كان على أية حال مظهرًا لما هو سائد.

<sup>(1)</sup> Dav Lewis: The Poetit Image, 1947, p. 59.

فقد كان الرومانتيكيون يؤمنون بروح متعالية تشيع في العالم، هي مصدر الإلهام الشعرى، وكانوا يوحدون بينها وبين القوة التلقائية الخلاقة للغة. وكانوا يرون أن أرفع سمات العبقرية الفنية هي أن يدع المرء هذه القوة تسيطر عليه. ولقد سبق أن تحدث أفلاطون عن "حماسة" الشعراء، وعن وحيهم الآلهي، وكان الإيمان بالوحي يظهر دائمًا على المسرح كلما أراد الشعراء والفنانون أن يضفوا على أنفسهم مظهر الفئة المميزة ذات القداسة. ولكن هذه كانت أول مرة أصبح ينظر فيها إلى الإلهام على أنه لهب يشعل ذاته، ونور يرجع منبعه إلى روح الشاعر نفسه. وعلى ذلك فإن الأصل الآلهي للإلهام أصبح الآن صفة شكلية بحتة، لا صفة أساسية، وهو لم يكن يجلب للنفس أي شيء لم يكن فيها من قبل. وهكذا احتفظوا بكلا المبدأين، الإلهي والفردي، وأصبح الشاعر إله نفسه.

ولقد كانت نزعة شمول الألوهية (Pantheism) الصوفية عند شيلي هي المثل الكلاسيكي لهذا التأليه الذاتي. فهي تفتقر إلى كل أثر للتقوى المبنية على نكران الذات، وإلى أية علامة على الاستعداد لمحو الذات أمام كائن أعلى. فاستغراق الـذات في الكون أصبح يعبر الآن عن رغبة الذات في أن تسيطر ، لا في أن يسيطر عليها. وصار الشعر في نظرهم هو الذي يحكم العالم، والعالم الشعري أسمى وأنقى وأكثر ألوهية، بل كان يبدو أن الآلهي ذاته ليست له معايير سوى تلك المستمدة من الشعر. صحيح أن نظرة شيلي إلى العالم، التي كانت متفقة تمامًا مع نظرة فريدرش شليجل والرومانتيكية الألمانية، قائمة على الأساطير، ولكن لم يكن الشاعر ذاته يؤمن بهذه الأساطير. فالاستعارة أصبحت الآن أسطورة، لا العكس، كما كانت الحال عند اليونانيين. وكان إضفاء الصبغة الأسطورية هذا بدوره مجرد أداة للهروب من الواقع العادى المألوف الذي لا روح فيه - أعنى جسرًا يوصل إلى الأعماق الروحية للشاعر ذاته، وإلى عاطفته الباطنة. فهو لا يعدو أن يكون وسيلة يستطيع بها الشاعر أن يفيق لنفسه. وعلى حين أن أساطير العصر الكلاسيكي القديم قد نشأت عن تعاطف مع الواقع وعلاقة أصيلة به، فإن أساطير الرومانتيكيين قامت على أنقاض هـذا الواقـع، وكانـت بديلا عنه إلى حد ما. فرؤية شيلي الكونية تدور حول فكرة صراع هائل شامل للعالم بأسره، بين مبدأ الخير ومبدأ الشر، وتمثل

تضخيمًا للنزاع السياسي الذي يؤلف أعمق تجارب الشاعر وأكثرها حسمًا. وإلحاده، كما قال البعض، كان تمردًا على الله أكثر منه إنكارًا لله، فهو يحارب طاغية مستبدًا(۱). ولقد كان شيلي ثائرًا متمردًا بفطرته، يرى في كل ما هو شرعى دستورى تقليدي عملاً من صنع إرادة مستبدة، وينظر إلى الاضطهاد والاستغلال والعنف والحماقة والقبح والغش، والملوك والطبقات الحاكمة والكنائس، على إنها تكون قوة واحدة متماسكة مع إله الإنجيل. ويعد الطابع التجريدي غير المحدد لهذه النظرة أوضح مظهر لمدى ما وصل إليه الشعراء الإنجليز والألمان من تقارب. ولقد كانت الهستيريا المعادية للثورة قد سممت الجو العقلى الذي استطاع في ظله كتاب القرن الثامن عشر الإنجليز أن ينموا قدراتهم بحرية، ومن هنا فإن الإنتاج الذهني لهذه الفترة اتخذ طابعًا غير واقعى، يتجنب العالم وينكره، وهو طابع كان غريبًا تمامًا عن الأدب الإنجليزي السابق. ولم يكن أعظم الشعراء موهبة في جيل شيلي يلقون تقديرًا من الجمهور(\*)، ولذا أحسوا بأنهم غرباء، والتمسوا في الخارج ملجأ. والواقع أن مصير هذا الجيل كان التجاهل في إنجلترا كما في ألمانيا وروسيا. فقد سنَّم شيلي وكيتس عصرهما حستى الموت، مشلما سنمه هولدرلين وكلايست أو بوشكين وليرمونتوف. وكانت النتيجة، من الوجهة الأيدلوجية بدورها، واحدة في كل هذه البلاد: فهي المثالية في ألمانيا و"الفن لأجل الفن" في فرنسا، وصبغ الكون كله بالصبغة الجمالية في إنجلترا. وفي كل من هذه البلاد انتهى الصراع إلى الابتعاد عن الواقع والكف عن بذل أى مجهود في سبيل تغيير بناء المجتمع. وقد اقترنت هذه النزعة الجمالية عند كيتس بحزن عميق، وتحسر على الجمال الذي لم يكن حياة، بـل كان سلبًا للحياة، أي سلبًا لحياة وواقع كانا منفصلين انفصالاً أبديًا عن الشاعر، محب الجمال، وظلا بمنأى عنه، ككل ما هو أصيل طبيعي غريزي خالص. وقد كان في هذا استباق لعزوف فلوبير، أي لاستسلام آخر رومانتيكي عظيم، أدرك بوضوح تام أن ثمن الشعر هو الحياة.

<sup>(1)</sup> H. N. Brailsford: Shelley, Godwin and Their Circle, 1913, P. 226.

<sup>(7)</sup> Francis Thompson: Shelley, 1909, P. 41.

ولقد كان لبايرون، من بين جميع الرومانتيكيين المشهورين ، أعمق وأوسع تأثير في معاصريه. ولكن لم يكن أكثرهم أصالة على الإطلاق، وإنما كان أعظمهم نجاحًا في صياغة المثل الأعلى الجديد للشخصية فحسب. ذلك لأن العنصرين الأساسيين في شعره، وهما "مرض العصر"، والبطل الفخور المنعزل الذي يتعقبه القدر، لم يكونا من ابتداعه وحده. فالألم الكوني Weltschmerz عند بايرون يـرجع أصله إلى شاتوبريان وأدب المهجر الفرنسي، كما أن البطل عند بايرون يرجع أصله إلى سان برو Saint - Preux وفيرتر. كذلك كان التنافر بين المطالب الأخلاقية للفرد وتقاليد المجتمع جزاء من المفهوم الجديد للإنسان كما حدده روسو وجوته، فضلاً عن أن تصوير البطل بأنه هائم يظل شريدًا إلى الأبد، تورده طبيعته غير الاجتماعية موارد التهلكة، يتمثل من قبل عند سينانكور وكونستان. ولكن اغتراب الأنا عند هؤلاء الكتاب كان يقترن بشعور معين بالإثم، ويتبدى في علاقة معقدة غير متسقة مع المجتمع، أما عند بايرون وحده فإن هذا الاغتراب يتحول إلى عصيان صريح لا يخالطه أى شعور بالإثم، وإلى إدانة للإنسان ترتكز على الإيمان باستقامة الذات والرثاء لها والحزن عليها. فبايرون يعرض المشكلة الروحية للرومانتيكية بصورة خارجية فيها شيء من التفاهة، وهو يجعل من الانحلال الاجتماعي لعصره بدعة اجتماعية جديدة. وعن طريقه أصبح عدم الاستقرار والتخبط الرومانتيكي وباء، هـو "مـرض العصـر"، وتحول الشعور بالعزلة إلى عبادة للوحدة مبنية على الكراهية، كما تحول فقدان الإيمان بالمثل العليا القديمة إلى نزعة فردية فوضوية، والعناء والسأم الحضاري إلى مغازلة للحياة والموت. وهكذا أضفى بايرون سحرًا مغويًا على اللعنة التي حلت على جيله، وجعل من أبطاله أشخاصًا استعراضيين يكشفون صراحة عن جراحهم، ومازوكيين(١٠ يحملون أنفسهم الإثم والعار صراحة، وجلادين يعذبون أنفسهم باتهامات ذاتية ونوبات للضمير، ويعترفون بأفعالهم الشريرة والخيرة معًا بنفس الزهو الروحى الذى يبعثه امتلاكهم لهذه الأفعال.

<sup>(</sup>١) أي مصابين بمرض الميل إلى تعديب الدات .

ولقد ظل بطل بايرون، هذا الخليفة المتأخر للفارس الجوال، ندا لبطل روايات الفروسية في شعبيته، وقريبًا منه في جرأته - ظل هذا البطل مسيطرًا على أدب القرن التاسع عشر كله، وما زال شبحه مخيمًا على أفلام الجريمة والعصابات في أيامنا هذه. ولقد كانت بعض سمات هذا النمط قديمة جدًا، أي أنها كانت قديمة قدم رواية المشردين المغامرين (Picaresque novel) على الأقل، ذلك لأن الخارج على القانون، الذي يعلن الحرب على المجتمع، والذي هو عدو غير هياب للعظماء والأقوياء، ولكنه صديق للضعفاء والفقراء عطوف عليهم، كان بالفعل شخصية مألوفة في هذا النوع الأدبي القديم. أنه يبدو في مظهره الخارجي إنسانًا خشئًا إلى حـ يدعو إلى النفور، ولكن يتضح في النهاية أنه كريم مخلص، وكل ما في الأمر أن المجتمع هـو الـذي جعله على ما هو عليه. ولم يكن بطل بايرون هذا، في الرحلة الطويلة التي امتدت من لازاريلو دي تورميز Lazarillo di Tormes حتى همفري بوجارت. إلا محطة متوسطة. فقبل بايرون بوقت طويل، كان الشرير قد أصبح الشريد الطريد الذي يتخذ من الجبال القصية مأوى له، وصار هو الغريب أبدًا بين الناس، الـذي يبحث عن هنائه الضائع في الأرض فلا يجده، وكاره الناس بمرارة، الذي يحمل مصيره بكبرياء الملاك الذي سقط من عل. كل هذه السمات كانت تتمثل من قبل عند روسو وشاتوبريان - والسمات الوحيدة الجديدة بحق في الصورة التي رسمها بايرون هي السمة الشيطانية والنرجسية. فالبطل الرومانتيكي الذي يدخله بايـرون في الأدب هـو شخص غـامض، يكتـنف ماضيه سر، وإثم فظيع، وخطيئة فادحة أو ذنب لا يغتفر. أنه منفى – وهذا ما يشعر به الجميع، ولكن لا أحد يعلم ماذا يخبئه قناع الزمان، وهو لا يرفع هذا القناع. وهو يسير حاملاً سر ماضيه، وكأنه يحمل سترة ملكية: وحيدًا، صامتًا، لا يجرؤ أحد على الاقتراب منه، وفي ركابه يسير الضياع والفناء. إنه لا يشفق على نفسه، ولا يرحم الآخرين. وهو لا يعرف الصفح ولا يطالب بالمغفرة لا من الله ولا من الناس. وهو لا يأسف على شيء، وبرغم حياته المنكوبة فإنه لا يود أن تكون له أية حياة مختلفة، أو أن يفعل أي شيء مخالف لما كان عليه ولما حدث له. وهو خشن، متوحش، ولكنه رفيع الأصل، وقسماته جامدة لارتنم عن شيء، ولكنه نبيل جميل، فهو يشع سحرًا غريبًا لا

تستطيع أية امرأة أن تقاومه، ويستجيب له كل الرجال بالصداقة أو بالعداوة. أنه الرجل الذي يتعقبه القدر، والذي يصبح قدر الآخرين، وهو النموذج الأسبق لكل أبطال الحب الذين لا يقاومون، والذين كتب عليهم الدمار، في الأدب الحديث، بل إنه — إلى حد ما — أنموذج ممهد للنساء الشيطانيات، ابتداء من كارمن عند مريمييه Mérimée حتى المثلات الساحرات في هوليود.

ولكن ، إذا لم يكن بايسرون قد اكتشف "البطل الشيطاني"، الذي يتقمصه ويغويه مس من الجان، والذي يلقى بنفسه وبكل من يتصلون به إلى التهلكة، فإنه قد جعل منه الإنسان "الطريف" بالمعنى الصحيح. ذلك لأنه أضفى عليه كل السمات المثيرة المغرية التي لصقت به منذ ذلك الحين، وجعل منه ذلك الشخص اللاأخلاقي غير المكترث الذى يكون له على الجميع تأثير لا يقاوم، لا برغم عدم اكتراثه بل بسببه. ولقد كانت لفكرة "الملاك الساقط" جاذبية لا نظير لها بالنسبة إلى عالم الرومانتيكية الذي خابت فيه الآمال، وكان الناس يناضلون فيه من أجل عقيدة جديدة. وكان هناك شعور عام بالإثم، وبالسقوط بعيدًا عن الله، ولكن كانت هناك في الوقت ذاته رغبة في التشبه بإبليس، ما دامت اللعنة قد حلت على المرء من قبل على أية حال. وهكذا نجد أن الشعراء الملائكيين ذاتهم، مثل لامارتين ودي فينيي، قد انضموا في النهاية إلى الشيطانيين، وأصبحوا من أتباع شيلي وبايرون، وجوتييه وموسيه، وليوباردي وهينه (١). وقد كان أصل هذه النزعة الشيطانية يرجع إلى الاتجاه المزدوج الذي اتخذه موقف الرومانتيكيين من الحياة، وكان دون شك نابعًا من الشعور بعدم الرضا في المجال الديني، ولكنه تحول، عند بايرون بوجه خاص، إلى احتقار لجميع المقدسات التي تبجلها الطبقة الوسطى. والفارق الوحيد بين نفور "البوهيمي" الفرنسي من البورجوازية وموقف بايرون هو أن العداء الشعبي للتقاليد عند جوتييه وأصدقائه كان هجومًا من أسفل، على حين أن اللاأخلاقية عند بايرون كانت موجهة من أعلى. فكل كلمة هامة قالها بايرون تنم عن التحذلق والترفع الـذي كـان مقترنًا بأفكاره التقدمية، وكل ما سجله يكشف عن الأرستقراطي

<sup>(9)</sup> Cf. F. Strich: Die Romantik als europ. Bewgung, p. 54.

الذى لم تعد له جذور متأصلة فى مركزه الاجتماعى، ولكنه ظل محتفظًا بكبرياء طبقته. والأهم من ذلك كله أن الانفعال الهستيرى الذى صب به جام غضبه، فى أعماله المتأخرة، على الطبقة الأرستقراطية التى طردته من صفوفها، يكشف عن مدى عمق شعوره بالارتباط بهذه الطبقة، ومقدار ما ظل متأصلاً فيه — برغم كل شيء — من سلطتها وجاذبيتها(۱). لقد قال هيبل Hebbel فى موضع ما : "إن الموت لا يثبت شيئًا بميتته البطولية. الموت لا يثبت شيئًا بميتته البطولية. فعلى الرغم من أفكار الشاعر الثورية الراسخة، لم تكن تلم بالميتة المناسبة. لقد انتحر بايرون "فى وقت كان ميزان عقله فيه مختلاً"، ومات "وقد ازدان شعره بأوراق الكرم" كما أرادت هيدا جابلر Hedda Gabler(۱) أن تموت.

ولقد كان تمسك بايرون الدائم بالنظرة الكلاسيكية إلى القن، وتفضيله بوب على كل الشعراء، متمشيًا مع ميوله الأرستقراطية. وهو لم يكن يهتم بووردزورث بسبب لهجته الجادة الرزينة، المائعة إلى حد الإملال، وكان يحتقر كيتس من جراء "سوقيته". ولم تكن الروح المترفعة الساخرة لأعماله، والشكل العابث الذى اتخذته، والأهم من ذلك، لهجة المحادثة غير المكترثة في "دون جوان" — لم يكن ذلك كله إلا مظهرًا لمثله الكلاسيكي الأعلى في الفن. ومع ذلك فإن هناك ارتباطًا لا تخطئه العين بين انسياب أسلوبه وبين كلام ووردزورث الشاعرى "الطبيعي". فكلاهما مظهر لرد الفعل على الشعرالبلاغي المتأنق في القرنين السابع عشر والثامن عشر. والهدف المشترك بينهما كان مزيدًا من مرونة اللغة، وبالفعل كان أقوى تأثير تركه بايرون في نفوس معاصريه راجعًا إلى تمكنه من ذلك الأسلوب المتدفق، البارع المتألق، الذي يبدو كما لو كان مرتجلاً. وبدون هذه النغمة الجديدة يستحيل تصور الانسياب الرشيق لبوشكين أو أناقة أسلوب موسيه. وهكذا أصبحت "دون جوان" أنموذجًا للتهكم الساخر الجرى، المنصب على موضوعات محددة، بل أصبحت في الوقت ذاته أصل الكتابة الساخرة الحديثة بأسرها". ومن الجائز أن قراء بايرون الأوائل كانوا ينتمون الكتابة الساخرة الحديثة بأسرها". ومن الجائز أن قراء بايرون الأوائل كانوا ينتمون الكتابة الساخرة الحديثة بأسرها".

(المترجم)

(۱) احدى شخصيات الكاتب ابسن.

<sup>(1)</sup> H.Y.C. Grierson: The Background of Engl. Lit., 1925, pp. 167 – 8.

<sup>(7)</sup> Julius Bab: Fortibras oder der Kampf des 19. Jahrhunders mit dem Geist der Romantik, 1914, p. 38.

إلى الطبقة الأرستقراطية والطبقة المتوسطة العالية، ولكنه وجد جمهوره الحقيقى فى صفوف تلك الطبقة الوسطى الساخطة، الحاقدة. ذات اليول الرومانتيكية. التى كان أفرادها غير الناجحين ينظرون إلى أنفسهم كما لو كان كل منهم نابوليون غير معترف به. فبايرون قد صاغ بطله على نحو يستطيع معه كل شاب خاب أمله، وكل فتاة متعطشة إلى الحب، أن يرى صورته — أو ترى صورتها — منعكسة عليه. وكان تشجيع بايرون لقارئه على الاندماج فى مثل هذه العلاقة الوثيقة مع البطل — وهو أمر لم يكن بايرون فيه بالطبع إلا مكملاً لاتجاه ظهر من قبل بوضوح عند روسو ورتشاردسن — هو أعمق أسباب نجاحه. فازدياد توثق العلاقة الشخصية بين القارى، والبطل يزيد من اهتمام القارى، بالكاتب نفسه. ولقد كان هذا الاتجاه بدوره يوجد من قبل فى عصر روسو ورتشاردسن، ولكن حياة الشاعر الخاصة ظلت، حتى الحركة الرومانتيكية، مجهولة للجمهور على وجه العموم. ولم يصبح الشاعر هو الشخصية "المفضلة"للجمهور إلا بعد عملية الإعلان عن الذات، التى قام بها بايرون، ومنذ ذلك الحين فقط أصبح قراؤه، ولاسيما الإناث منهم، داخلين معه فى تلك العلاقة الخاصة التى تشبه علاقة المحلل النفسى بمرضاه، من جهة، وعلاقة النجم السينمائي بمعجبيه من جهة أخرى.

وإذا كان بايرون أول شاعر إنجليزى يقوم بدور رئيسى فى الأدب الأوروبى، فإن وولتر سكوت كان الثانى. فعن طريقهما اكتمل تحقق ما كان يعنيه جوته "بالأدب العالمى". ذلك لأن مدرستهما كانت تضم عالم الأدب كله، وتتمتع بأعلى سلطة، وقد أدخلت قوالب جديدة وقيمًا جديدة، ونشطت حركة التبادل العقلى فيما بين البلدان الأوروبية، حاملة معها مواهب جديدة كانت ترفعها فى كثير من الأحيان فوق مرتبة أساتذتها. وحسب المرء أن يعود بذهنه إلى بلزاك وبوشكين لكى يدرك مدى اتساع نطاق هذه المدرسة وأهميتها. ومن الجائز أن التعلق ببايرون كان أشد حرارة واندفاعًا، ولكن تأثير وولترسكوت، الذى وصف بأنه "أنجح كاتب فى العالم"(۱)، كان أعمق وأشد صلابة. فأعماله هى القوة الملهمة وراء حركة إحياء

<sup>(1)</sup> W.P. Ker: Collected Essays, 1925, I, p. 164.

الرواية ذات النزعة الطبيعية، وهي النوع الأدبي الحديث بالمعنى الصحيح، وهي التي أدت بالتالي إلى تحول جمهور القراء الحديث بأسره. ولقد كان عدد القراء يزداد بإطراد في إنجلترا منذ بداية القرن الثامن عشر. ومن المكن تمييز ثلاث مراحل في هـذه العملـية: الأولى تبدأ حوالي عام ١٧٧٠ إلى حوالي ١٨٠٠، والثالثة مرحلة الرواية. الرومانتيكية الحديثة ذات النزعة الطبيعية، وهي المرحلة التي بدأها ولتر سكوت. وقد أسفرت كل هذه المراحل عن زيادة كبيرة في جمهور القراء. ففي الأولى لم يكن يهتم بالأدب الدنيوى إلا قطاع صغير من الطبقة الوسطى، هم أولئك الذين لم يكونوا حتى ذلك الحين قد قرأوا أية كتب، أو كانوا على أحسن الفروض يقرأون الكتب الدينية. وفي المرحلة الثانية انضمت إلى هذا الجمهور قطاعات كبيرة من الطبقة البورجوازية المتزايدة الثروة، معظمها من النساء. وفي المرحلة الثالثة أضيفت عناصر ينتمي بعضها إلى المستويات العليا للطبقة الوسطى، وبعضها الآخر إلى مستوياتها الدنيا، وهي عناصر تبحث في الرواية عن الترفيه وعن التعليم أيضًا. وقد نجح وولتر سكوت في تحقيق شعبية الرواية المثيرة باتباع الأساليب الأشد تدقيقا، التي كان يتبعها كبار الروائيين في القرن الثامن عشر. وصور الماضي الإقطاعي، الذي لم تكن تقرأ عنه من قبل إلا الطبقات العليا، بطريقة أكسبت هذا التصوير شعبية (١٠)، وفي الوقت ذاته ارتفع برواية الرعب شبه التاريخية إلى المستوى الأدبي الحقيقي.

لقد كان سموليت Smollett آخر روائى كبير فى القرن الثامن عشر. وحوالى عام ١٧٧٠ توقف تطور الرواية الإنجليزية الرائع، الذى كان متمشيًا مع الإنجازات السياسية والاجتماعية للطبقة الوسطى. وأدى النمو المفاجى، فى جمهور القراء إلى هبوط حاد فى المستوى العام، إذ كان الطلب يزيد بكثير عن عدد الكتاب المجيدين الكافين لتلبيته. ونظرًا إلى أن إنتاج الروايات كان عملاً مربحاً إلى أقصى حد. فإن الروايات كانت تظهر بوفرة هائلة كيفما اتفق. وكانت حاجات المكتبات هى التى تتحكم فى سرعة الإنتاج وتحدد مستواه. وهكذا كانت الموضوعات التى يشتد عليها الطلب، إلى جانب الروايات المثيرة، هى فضائح العصر، و"القضايا"

<sup>(1)</sup> H.A. Beers, op. cit., p. 2.

المشبهورة، والسير الخيالية أو شبه الخيالية، وكتب الرحلات والمذكرات السرية، أى بالاختصار، الأنواع المألوفة من أدب الإثارة. وكانت النتيجة أن بدأت الأوساط المثقفة تتحدث عن الرواية باحتقار لم يكن معروفًا من قبل". وكان أول من أعاد للرواية مكانتها هو سكوت، وذلك قبل كل شيء بالطريقة التي عالج بها هذا النوع الأدبى، بحيث يتمشى مع النزعة التاريخية والنظرة العلمية للصفوة المثقفة. فلم يحاول فقط أن يقدم صورة صحيحة في أساسها للموقف التاريخي المعين، بل إنه زود رواياته أيضًا بمقدمات وتعليقات وتذييلات، لكبي يثبت أن أوصافه جديرة بالثقة علميًا. وإذن، فعلى الرغم من أن وولتر سكوت لا يمكن أن يعد الخالق الحقيقي للرواية التاريخية، فهو دون أي منازع منشيء الرواية التي تبحث في التاريخ الاجتماعي، وهو نوع لم يكن لدى أحد قبله فكرة عنه. صحيح أن الرواية النفسانية كانت قد أحرزت تقدمًا كبيرًا على أيدى الروائيين الفرنسيين في القرن الثامن عشر، مثل ماريفو وبريفو ولاكلو وشاتوبريان، ولكن هؤلاء ظلوا يضعون شخصياتهم في فراغ اجتماعي، أو في بيئة اجتماعية ليس لها دور أساسي في تطور هذه الشخصيات. بل أن الرواية الإنجليزية في القرن الثامن عشر ذاتها لا يمكن أن توصف بأنها "رواية اجتماعية" إلا بقدر ما كانت تبدى مزيدًا من الاهتمام بالعلاقات الإنسانية، ولكنها لم تكن تهتم كثيرًا بالفوارق الطبقية أو بالسببية الاجتماعية من حيث تأثيرها في تكوين الشخصية. أما شخصيات وولتر سكوت فهي تحمل على الدوام طابع أصلها الاجتماعي(٢). ولما كان سكوت يصف عادة الخلفية الاجتماعية لرواياته بدقة، فقد أصبح رائدًا للتحرر والتقدم، على الرغم من موقفه المحافظ في ميدان السياسة<sup>(٣)</sup>. فمهما كانت قوة انتقاداته للثورة الفرنسية من وجهة النظر السياسية، فإن منهجه الاجتماعي لم يكن ليصبح ممكنًا لولا التغير الذي أحدثته هذه الثورة. ذلك لأن الثورة الفرنسية هي التي خلقت لدى الناس، لأول مرة،

<sup>(1)</sup> J.M.S. Tompkins: The Popular Novel in England (1770 – 1800), 1932, pp. 3

<sup>(</sup>º) Louis Maigron : Le Roman historique à l'époque du romantisme, 1898, p. 90.

<sup>(7)</sup> Georg Lukacs: "Walter Scott and the Historical Novel". "International Literature", 1938, No. 12, p. 80.

إحساسًا بالفوارق الطبقية، وجعلت من المحتم على الفنان المخلص أن يصف الواقع على نحو مطابق لهذه الفوارق. وعلى أية حال فقد كان سكوت، المحافظ، أعمق ارتباطًا بالثورة من حيث هو كاتب، من بايرون، التقدمي. ومن جهة أخرى ينبغي إلا يبالغ المرء في تقدير أهمية "انتصار الواقعية" هذا، وهو التعبير الذي أطلقه إنجلز على تلك الحيلة الفنية التي تجعل الأذهان المحافظة في كثير من الأحيان أدوات مفيدة للتقدم. ذلك لأن تقدير "الشعب" والتحمس له لم يكن عادة، عند سكوت، أكثر من لفتة لا تعبر عن التزام، وكان وصفه للطبقات الدنيا، في عمومه، تقليديًا نمطيًا. ولكن نزعة سكوت المحافظة كانت على الأقل أخف في عدوانيتها من عداء ووردزورث وكولريدج للثورة، وهو العداء الذي كان تعبيرًا عن خيبة الأمل، وعن تغير مباغت في الرأى. صحيح أن سكوت لم يكن يقل عن الرومانتيكيين الرجعيين في عمومهم تحمسًا لفروسية العصور الوسطى، وأنه أعرب عن أسفه لانقضاء عهدها، ولكينه في الوقيت ذاته انتقد كل ما كان يبديه الرومانتيكيون من تدفق انفعالي، كما فعل بوشكين وهينه مثلاً. فبنفس البصيرة النفاذة التي أكد بها بوشكين زيف شخصية أونييجن Onegin ، نراه يعترف "بالشخصية الرائعة، التي هي في الوقت ذاته شخصية لا جدوى منها، للفارس الرومانسي" في شخص رتشارد قلب الأسد(١)، ولم يحاول أن يخفى تحفظاته في هذا الصدد.

## منتدى مورالأزبكية

كان ديلاكروا، وهو أول ممثل عظيم للتصوير الرومانتيكي، وفي الوقت ذاته أعظم ممثلي هذا التصوير — كان بدوره واحدًا من أعداء الرومانتيكية وقاهريها. وهو بدوره يمثل القرن التاسع عشر، على حين أن الرومانتيكية ظلت في أساسها حركة تنتمي إلى القرن الثامن عشر، ليس فقط لأنها كانت استمرارًا للرومانتيكية المسبقة، بل أيضًا لأنها لم تكن مفككة بقدر ما كان القرن التاسع عشر، على الرغم من كل ما حفلت به من متناقضات. ذلك لأن القرن الثامن عشر كان توكيديًا قطعيًا — فحتى في رومانتيكيته نجد نغمة قطعية — أما القرن التاسع عشر فكان شكاكًا لا أدريًا.

<sup>(1)</sup> Ivanhoe, Chap. XLI.

وكان رجال القرن الثامن عشر يسعون إلى أن يستخلصوا نظرية محددة المعالم، ونظرة واضحة إلى العالم، من كبل شيء، حتى من نزعتهم الانفعالية اللاعقلية: فهم أصحاب مذاهب، وفلاسفة، ومصلحون، وهم يستقرون على رأى قاطع إما مع موقف معين وإما ضده، وكانوا في كثير من الأحيان يتخذون تارة موقف التأييد وتارة موقف المعارضة، ولكنهم كانوا يعرفون أين يقفون، ويتبعون مبادىء، ويسترشدون بخطة لإصلاح الحياة والعالم. أما المثلون العقليون للقرن التاسع عشر، فقد فقدوا إيمانهم بالمذاهب والبرامج، ورأوا أن معنى الفن وغايته إنما هو الاستسلام السلبي للحياة، ورأوا أن معنى الفن وغايته إنما هو الاستسلام السلبي للحياة، والتوصل إلى إيقاع الحياة ذاتها، والاحتفاظ بجوها وطابعها، وكانت عقيدتهم تنحصر في تأكيد غريـزى لا عقلى للحـياة، وأخلاقيـتهم فـي قبول مستسـلم للواقع. ولم تكن رغبتهم تتجه إلى تنظيم الواقع أو قهره، وإنما أرادوا معاناته والتعبير عن هذه المعاناة بأقرب الطرق إلى الصدق والدقة والطابع المباشر. وكان لديهم إحساس طاغ بأن حياة الحاضر المباشر، والعالم المعاصر لهم والمحيط بهم، والزمان والمكان الحاضرين، والتجربة والانطباعات — كيل هنذا ينزلق بعيدًا عنهم في كل يوم وكل ساعة ، ويضيع إلى غير رجعة. وهكذا أصبح الفن عندهم بحثًا وراء زمن الحياة الضائع، الذي يتبخر دوامًا، ولا يمكن الإمساك به. والواقع أن فترات النزعة الطبيعية المطلقة ليست القرون التي يتخيل فيها الناس إنهم يملكون الواقع امتلاكًا مؤكدًا، بل تلك التي يخشون فيها أن يفقدوه، ومن هنا كان القرن التاسع عشر هو قرن النزعة الطبيعية بالمعنى الصحيح.

ولقد كان ديلاكروا وكونستابل Constable يقفان على عتبة العهد الجديد. فقد ظلا من جهة فنانين تعبيرين رومانتيكيين، يناضلان في سبيل التعبير عن أفكار، ولكنهما من جهة أخرى كان بالفعل انطباعيين يسعيان إلى الإمساك بالموضوع العابر، ولا يؤمنان بأى ترديد كامل للطبيعة. وكان ديلاكروا هو أكثر الاثنين رومانتيكية، ولو قارنه المرء بكونستابل، لظهر له بوضوح ما يربط بين الكلاسيكية والرومانتيكية في وحدة تاريخية، وما يميزهما معًا عن النزعة الطبيعية. فالاتجاهان الأسلوبيان الأولان، على خلاف النزعة الطبيعية، يشتركان قبل كل شيء في أنهما يضفيان على الحياة والإنسان أبعادًا أكبر من أبعادهما الحقيقية،

ويكسبانهما هيئة تراجيدية بطولية، وتعبيرًا انفعاليًا متدفقًا، ظل قائمًا عند ديلاكروا، ولكن لم يكن له أى وجود عند كونستابل والنزعة الطبيعية للقرن التاسع عشر. ومما يعبر أيضًا عن هذه النظرة إلى الفن، عند ديلاكروا، إن الإنسان يظل عنده يحتل مركز العالم، على حين أنه عند كونستابل يصبح شيئًا ضمن الأشياء الأحرى، وتطغى عليه بيئته المادية. ومن هنا فإن كونستابل، إن لم يكن أعظم الفنانين في عصره، فهو على أية حال أكثرهم تقدمية، ذلك لأن إبعاد الإنسان عن مركز الفن وحلول العالم المادي محله، قد أكسب التصوير مضمونًا جديدًا، بل جعله يقتصر -بصورة متزايدة - على حل مشكلات تكنيكية وشكلية خالصة. وأخذ مضمون اللوحـات يفقد بالتدريج كل قيمة جمالية، وكل أهمية فنية، وأصبح الفن شكليًا إلى حد لم يعرف من قبل. ولم تعد هناك أية أهمية لما يصور، بل إن المهم هو كيفية تصويره. والواقع أن أشد ضروب مذهب المانرزم سطحية لم يبد هذا القدر من عدم الاكتراث بالموضوع. فلم يحدث من قبل أبدًا أن نظر إلى رأس "كرنبة" ورأس عذراء على أن لهما قيمة متساوية من حيث هما موضوعان فنيان. وحين أصبح الطابع الصورى يكون المضمون الحقيقي للتصوير، فعندئذ فقط وضع حد للتعييزات الأكاديمية القديمة بين الموضوعات والأنواع المختلفة. بل إنه، على الرغم من شغف ديلاكروا الرومانتيكي العميق بالشعر، فإن الموضوعات الأدبية ليست عنده إلا مناسبة للتصوير، لا مضمونًا له. فهو يرفض أن يتخذ من الموضوعات الأدبية هدفًا للتصوير، ويسعى إلى أن يعبر، لا عن أفكار أدبية، بل عن شيء خاص به، شيء لا معقول، أشبه بالموسيقي(١).

ولو بحثنا عن سبب لانتقال الاهتمام في التصوير من الإنسان إلى الطبيعة، لوجدناه يرجع إلى تزعزع ثقة الجيل بنفسه، وجزعه واغترابه، ولكن السبب الأهم هو انتصار فلسفة العلم الطبيعي التي انتزع عنها الطابع الإنساني. ولقد كان تغلب كونستابل على الاتجاه إلى الاهتمام بالإنسان في الكلاسيكية والرومانتيكية أيسر من تغلب ديلاكروا عليه، وبذلك أصبح أول مصور حديث للمناظر الطبيعية، على حين

<sup>(1)</sup> Léon Rosenthal, op. cit., pp. 205 - 6.

أن ديلاكروا ظل أساسًا "مصورًا حاكيًا narrative Painter"، ولكنهما معًا كانا متساويين في التعبير عن روح القرن الجديد، بفضل نظرتهما العلمية إلى مشكلات التصوير، وتغليبهما لعلم البصريات على الرؤية ذاتها. وقد واصل ديلاكروا تطوير الأسلوب "التصويري Painterly"، الذي بدأ في فرنسا على يد "فاتو"، واعترضت طريقه الكلاسيكية في القرن الثامن عشر. كما أحدث روبنز ثورة في التصوير الفرنسي للمرة الثانية، نقد صدرت عنه، للمرة الثانية، نزعة حسية لا عقلية، مضادة للكلاسيكية. كذلك كانت كلمة ديلاكروا القائلة أن الصورة ينبغي أن تكون قبل كل شيء متعة للعين "، هي بدورها رسالة فاتو، وظلت شعارًا للتصوير حتى نهاية الفترة الانطباعية. فلم تكن الديناميكيات الرنانة للتكوين، وحركة الخط والشكل، وتشنج الأجسام على طريقة الباروك، وتفكك الألوان الموضعية إلى مكوناتها والشكل، وتشنج الأجسام على طريقة الباروك، وتفكك الألوان الموضعية إلى مكوناتها الشيعية، ووضعت النزعتين معًا في مقابل الكلاسيكية.

ولقد ظل ديلاكروا معرضًا، إلى حد ما، "لمرض العصر" الرومانتيكي. فكان يعانى من نوبات انقباض خطيرة، وعرف الإحساس بانعدام الهدف والفراغ، وكافح ضد سأم لا يمكن معرفة كنهه، أو الشفاء منه. ولقد كان ضحية السوداوية والسخط والشعور بأن الأمور ستظل إلى الأبد مفتقرة إلى الكمال. وظل ديلاكروا يتعذب طوال حياته من نفس تلك الحالة النفسية التي وجد فيها جريكو Géricault نفسه حين كان في لندن، وكتب يقول بشأنها: "إن كل ما أفعله، أود أن أفعل شيئًا مختلفًا عنه" وكانت جنور النظرة الرومانتيكية إلى الحياة متأصلة فيه إلى حد أن أشد إغراءاتها قسوة لم تكن غريبة عنه. وحسبنا أن نتأمل عملاً مثل "ساردانابال إغراءاتها قسوة لم تكن غريبة عنه. وحسبنا أن نتأمل عملاً مثل "ساردانابال الشيطانية المسرحية وعبادة الجن عند الرومانتيكيين. ولكنه كان دائمًا يكافح ضد الرومانتيكية، ولا يعترف بممثليها إلا بتحفظات الرومانتيكية ولا يقبلها بوصفها اتجاهًا فنيًا إلا بسبب الاتساع الهائل لنطاق موضوعها

<sup>&</sup>quot;Le Premier mérite d'un tableau est d'être une fête pour l'oeil".

<sup>(</sup>۱) انظر یومیات دیلاکروا ، بتاریخ ۲۱ آبریل ۱۸۲۴ .

قبل كل شيء. وكما أن ديلاكروا قام برحلة إلى الشرق، بدلاً من الرحلة التقليدية إلى روما، فإنه قد استمد مصادره من شعراه الرومانتيكية المتقدمة والمتأخرة، ومن دانتي وشيكسبير وبايرون وجوته، بدلاً من الرجوع إلى الأعمال الكلاسيكية القديمة. ولقد كان الاهتمام بأمثال هذه الموضوعات هو العنصر المشترك الوحيد بينه وبين فنانين مثل آرى شيفر Scheffer ولوى بولانجيه، وديكان Decamps ودولاروش مثل آرى شيفر Delaroche وكان يمقت الرومانتيكية المخرفة والحالمين العاجزين عن الإفاقة، مثل شاتوبريان ولامارتين شوبرت، وهي نفس مجموعة الأسماء التي اختارها بشيء من سوء النية للتعبير عن هذا الرأى. ولم تكن لديه هو ذاته أدنى رغبة في أن يسمى رومانتيكية، وكان يحتج على من يعدونه واحدًا من أقطاب المدرسة الرومانتيكية. وبهذه المناسبة فإنه لم يكن لديه أي ميل إلى تعليم الفنانين، ولم يغتح أي مرسم يباح دخوله للجميع، وأقصى ما كان يفعله هو أن يقبل بعض المساعدين، لا التلاميذ ((). وهكذا لم يعد هناك في التصوير الفرنسي أي شيء بناظر مدرسة دافيد، وظل مكان وهكذا لم يعد هناك في التصوير الفرنسي أي شيء بناظر مدرسة دافيد، وظل مكان أصبحت الأهداف الفنية شخصية إلى هذا الحد، ومعايير القيمة الفنية متنوعة بهذا المدار".

ولقد كانت كراهية ديلاكروا للبوهيمية متمشية مع نفوره من الرومانتيكية. ولم يكن روبنز مثله الأعلى الفنى فحسب، بل كان أيضًا مثله الأعلى الإنسانى، وبالفعل كان ديلاكروا، كما قال البعض، الفنان الأول، وربما الوحيد منذ روبنز والشخصيات الفنية الكبيرة في عصر النهضة، الذي جمع بين أرفع ثقافة عقلية وطريقة حياة سيد عظيم أ. وكان من الطبيعي، وهو الشخص المتمسك بميول البورجوازية الكبيرة ومسلك السادة المهذبين، أن تكون كل نزعة إلى الاستعراض والتظاهر بغيضة إلى نفسه. ولكنه احتفظ بسمة واحدة من الميراث العقلى للنزعة البوهيمية: هي ازدراء الجمهور. لقد كان مصورًا مشهورًا منذ كان في السادسة

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ، ١٤ فبراير ١٨٥٠ .

<sup>(7)</sup> L. Rosenthal, op. cit., pp. 202 - 3.

<sup>(7)</sup> Paul Jamot: "Delacroix". In "Le Romantisme et l'art", 1928, p. 116.

والعشرين، ولكنه يكتب بعد جيل من هذه السن قائلاً: "منذ ثلاثين عامًا وأنا معروض أمام الوحوش". ولقد كان لنه أصدقاؤه، والمجبون به، وأنصاره الذين يرعونه، ولجنان الدولة التي يحضرها، ولكن الجمهور لم يفهمه ولم يحبه أبدًا. ولم يكن التكريم الذي أضفى عليه يتسم بأدنى قدر من الحرارة والترحيب. فديلاكروا شخصية منعزلة منفردة، وذلك بمعنى أضيق بكثير من الرومانتيكيين في عمومهم. ولم يكن هناك إلا معاصر واحد له يحترمه ويحبه بلا تحفظ: هوشوبان. فلم يكن هيجو أو موسيه، ولاستندال أو مريميه مقربين إليه بوجه خاص، وهو لم يأخذ جورج ساند مأخذ الجد البالغ، كما أن جوتييه المهمل كان يشعره بالنفور، وبلزاك كان يثير أعصابه'''. والواقع أن الأهبية غير العادية التي كانت للموسيقي في نظر ديلاكسروا، والتي كانت أهم هوامل إعجابه بشوبان، إنما هي مظهر من مظاهر التسلسيل الجديبد في مراتب الفنون، والمركز البارز الذي أصبحت الموسيقي تحتله بينها. فالموسيقي هي الفين الرومانتيكي بالمني الصحيح، وشبوبان كبان أكثر الرومانتيكيين رومانتيكية. وفي علاقة ديلاكروا بشوبان يظهر ارتباط ديلاكروا الوثيق بالرومانتهكية على أوضح صورة ممكنة. غير أن حكمه على أقطاب الموسيقي الآخرين ينم عن الافتقار إلى الاتساق في علاقته بالرومانتيكية. فقد كان يتحدث عن موتسارت دائمًا بأشد الإهجاب، ولكن بيتهوفن كان يبدو في نظره، في كثير من الأحيان، مستبدًا ورومانتيكيًا أكثر مما ينبغي. ولقد كان نوق بيلاكروا في الموسيقي مهالا إلى الكلاسهكهة(1)، ولم تكن النزعة الماطفية النمطية عند شوبان تضايقه، ولكن "استبداد" بيتهوفن، الذي كان ينبغي أن يجد منه، بوصفه فنانًا، إعجابًا أشد بكثير، كان في نظره أمرًا يدعو إلى الجزع.

إن الرومانتهكية في الموسيقي لا تعنى نقيض الكلاسيكية وحدها، بل نقيض الرومانتهكية المسبقة أيضًا، بقدر ما يمثل هذان الاتجاهان الأخيران مبدأ الوحدة الشكلية والأفكار الموسيقية التي تطور بطريقة منسقة. ولقد أخذ البناء المركز للقالب الموسيقى النصيقى في ذروات درامية. يتفكك بالتدريج في

<sup>(9</sup> Ibid., p. 120.

m Ibid., pp. 100 – 1 .

الرومانتيكية، وحل محله مرة أخرى التكوين التراكمي المعروف في الموسيقي الأقدم عهدًا. وتفتت قالب السوناتا، وأخذت تحل محله، على نحو متزايد، قوالب أخرى أقبل صرامة وأقبل تماسكًا - أعنى أنواعًا غنائية وصفية أضيق نطاقًا، كالفانتازي والرابسودي، والأرابيسك والدراسة (étude) والفاصل (intermezzo) والارتجالية (impromptu) والتنويعات variations والارتجال التلقائي improvisation وحـتى الأعمال الأوسع نطاقًا أصبحت في كثير من الأحيان تتألف من قوالب مصغرة كهذه، لم تعد تكون، من وجهة النظر البنائية، فصولاً في دراما، بل مشاهد في عـرض سـريع. لقـد كانت السوناتا أو السيمفونية الكلاسيكية عالمًا مصغرًا. أما الصور الموسيقية المتعاقبة، مثل قطعة "كارنفال" لشومان أو "سنوات الحج Années de Pélérinage من تأليف ليست، فهي أشبه بكراسة الرسوم التخطيطية عند المصور. أنها قد تشتمل على تفاصيل انطباعية غنائية رائعة، ولكنها تتخلى منذ البداية عن محاولة خلق انطباع كامل ووحدة عضوية. بل أن الشغف بالقصيد السيمفوني، الذي حل محل السيمفونية عند برليوز وليست وريمسكي كورساكوف وسميتانا وغيرهم، يدل قبل كل شيء على أن المؤلفين الموسيقيين عاجزون عن تصوير العالم من حيث هـو كل عضوى، أو مترددون في ذلك. وقد اقترن هذا التغير في القالب بظهور الميول الأدبية لدى المؤلفين الموسيقيين، وانحيازهم إلى جانب الموسيقي ذات البرنامج. كذلك تجلى في الموسيقي المزج بين القوالب، وكان أوضح مظاهره هو أن الموسيقيين الرومانتيكيين كانوا في كثير من الأحيان كتابًا موهوبين لهم أهميتهم الكبيرة. والواقع أن عملية تفكيك الشكل أو القالب في هذه الفترة لم تكن تسير في مجال التصوير والشعر بنفس السرعة، وبنفس المدى الواسع، الذي تسير به في الموسيقي. ومرد هذا الاختلاف إلى أن البناء الدائري cyclical المنتمى إلى العصور الوسطى كان قد تم تجاوزه في الفنون الأخرى منذ زمن بعيد، على حين أنه ظل سائدًا في الموسيقي حتى أواسط القرن الثامن عشر، ولم يبدأ في التخلي عن مكانه للوحدة الشكلية إلا بعد وفاة باخ. وعلى ذلك فقد كان الرجوع إليه أسهل بكثير في الموسيقي منه في التصوير مثلا، حيث كان قد أصبح عتيقًا تمامًا. ومع ذلك فإن اهتمام الرومانتيكيين التاريخي بالموسيقي القديمة وإحياءهم لنفوذ باخ لم يكن لـه إلا دور ثانوى فى انحلال قالب السوناتا الصارم، أما السبب الحقيقى فيتمثل فى تغير الذوق الذي يرجع أساسًا إلى أسباب اجتماعية.

إن الرومانتيكية هي قمة التطور الذي بدأ في النصف الثاني من القرن الثامن عشر، والذى أصبحت الموسيقي بفضله ملكًا للطبقة الوسطى وحدها. فقد انتقلت الفرق الموسيقية بفضله ملكًا للطبقة الوسطى وحدها. فقد انتقلت الفرق الموسيقية من قاعات الولائم والاحتفالات في القلاع والقصور إلى القاعات الموسيقية العامة التي تملؤها الطبقة الوسطى، بل أن موسيقي الغرفة بدورها أصبحت تجد لها مكانًا في حجرات الاستقبال البورجوازية، لا في الصالونات الأرستقراطية. ولكن الجماهير العريضة، التي أخذ اهتمامها بحفلات الترفيه الموسيقية يتزايد، كانت تطلب موسيقي أخف وأكثر إمتاعًا وأقل تعقيدًا. وكان هذا الطلب في ذاته مشجعًا على خلق قوالب أقصر، وأقدر على الترفيه، وأشد تنوعًا، ولكنه أدى في الوقت ذاته إلى تقسيم الإنتاج الموسيقي إلى موسيقي جادة وموسيقي خفيفة. فقبل ذلك لم تكن المؤلفات الموسيقية التي تخدم أغراض الترفيه تختلف في نوعها عن بقية المؤلفات. وبالطبع كان هناك اختلاف هائل في النوع بين الأعمال بعضها وبعض، ولكن هذا الاختلاف لم يكن يتمشى مع الاختلاف في أغراض كل من هذه الأعمال. ونحن نعلم أن الجيل التالي لباخ وهاندال مباشرة كان قد ميز بين التأليف لمجرد المتعة الشخصية والتأليف للجمهور، أما الآن فقد أصبح هناك تمييز بين مختلف فئات الجمهور ذاته. وفي وسعنا أن نتصور تقسيمًا مناظرًا لهذا في أعمال شوبرت وشومان (١). كذلك فإن الاهتمام بالقطاعات الأكثر تواضعًا من الجمهور كان له تأثيره في كل عمل من أعمال شوبان وليست : أما عند برليوز وفاجنر فإن هذا الاهتمام أدى في كثير من الأحيان إلى تعلق واضح. وعندما أعلن شوبرت أنه لا يعرف موسيقي "مرحة"، كان يبدو أنه يحاول الدفاع عن نفسه ضد تهمة الطرب السطحي منذ البداية، ذلك لأن كل روح مرحة أصبحت، منذ ظهور الرومانتيكية، تبدو وكأنها تتسم بطابع سطحي متقلب. وهكذا انتهت مرحلة الجمع بين الطرب اللاهي

<sup>()</sup> Alfred Einstein: Music in the Romantic Era, 1947, p. 39.

وأعمق مظاهر الجدية، وبين التدفق اللاهى وأنقى وأسمى المشاعر التى تشكل الحياة بأسرها، وهو الجمع الذى كان لا يزال يتمثل عند موتسارت. وأصبح كل شىء جاد وجليل يتخذ منذ ذلك الحين مظهرًا مكتئبًا مهمومًا. وحسبنا أن نقارن بين إنسانية موتسارت النقية الصافية الهادئة، وتحررها من كل نزعة صوفية وانفعالية مبهمة، وبين عنف الموسيقى الرومانتيكية، لكى ندرك مقدار فداحة الخسارة التى حلت بانقضاء القرن الثامن عشر.

وقد جمعت الموسيقي الرومانتيكية، إلى تنازلاتها التي ترمي إلى استرضاء الجمهور، جرأة وذاتية ملحوظتين في التعبير. فقد أصبحت المؤلفات الموسيقية بالغة الصعوبة، إذ لم تعد تكتب لكبي يؤديها عبازفون هواة ينتمون إلى الطبقة الوسطي. وحتى أعمال بيتهوفن المتأخرة للبيانو وموسيقي الغرفة لم يكن عزفها ميسورًا إلا لفنانين محترفين، ولم يكن يتذوقها إلا جمهبور لنه ثقافة موسيقية رفيعة. وعند الرومانتيكيين زادت صعوبات الأداء التكنيكية أولاً. فقيد كنان فيبر، وشومان، وشوبان، وليست، يؤلفون للعازفين البارعين في قاعات الموسيقي. وكانت للأداء البارع الذي يفترضونه في العازف وظيفة مزدوجة : فهو يقصر ممارسة الموسيقي على الخبير، وهو يبهر غير المتخصص. وفي حالة المؤلفين الموسيقيين الذين كانوا في الوقت ذاته عازفين بارعين، والذين كان أقدم ممثل لهم هو باجانيني، كان المقصود من الأسلوب البراق، قبل كل شيء، هو أن يبهر السامع، أما في حالة المؤلفين الموسيقيين الكبار فإن الصعوبة التكنيكية لم تكن إلا تعبيرًا عن صعوبة وتعقيد داخليين. وقد أدى كلا الاتجاهين: أعنى توسيع المسافة بين الهاوى والعازف البارع، وكذلك تعميق الثغرة بين الموسيقي الخفيفة والموسيقي الصعبة، إلى تفكك الأنواع الموسيقية الكلاسيكية. ذلك لأن طريقة الكتابة للعازف البارع تؤدى حتمًا إلى تفتيت القوالب الكبيرة الضخمة، فالقطعة الاستعراضية bravura تتميز بأنها قصيرة نسبيًا، براقة، حادة، ولكن الأسلوب الذي كان في ذاته معقدًا، يتنوع من فرد لآخر، والذي كان مبنيًا على التسامي بالأفكار والمشاعر، كان بدوره يشجع على تفكك القوالب الموحدة، الطويلة النفس، التي تسرى على الجميع.

والواقع أن الاستعداد الكامن الـذي استطاعت به الموسيقي أن تواجه هذا التفكك في القوالب، واللامعقولية التي تميز مضمونها، والاستقلال في وسائل تعبيرها - هذا كله يفسر الأولوية التي أصبحت لها الآن بين سائر الفنون. ففي نظر المذهب الكلاسيكي كان الشعر سيد الفنون جميعًا، وكانت الرومانتيكية المتقدمة مرتكزة جزئيًا على التصوير، أما الرومانتيكية المتأخرة فكانت معتمدة تمامًا على الموسيقي. ففي نظر جوتييه كان التصوير هو الفن الكامل، أما في نظر ديلاكروا فإن الموسيقي هي بالفعل مصدر أعمق تجربة فنية(١). وقد بلغ هذا التطور قمته في فلسفة شوبنهور وفي رسالة فاجنر. وهكذا احتفلت الرومانتيكية بأعظم انتصاراتها في الموسيقي. فقد كانت شهرة فيبر ومايربير وشوبان وليست وفاجنر تعم جميع أرجاء أوروبا، وفاقت نجاح أعظم الشعراء شعبية. وظلت الموسيقي رومانتيكية حتى نهاية القرن التاسع عشر، بل كانت رومانتيكية بصورة أكمل وأصرح مما كانت عليه بقية الفنون. والحق أن أوضح دليل على مدى عمق تأثير الرومانتيكية في ذلك القرن هو أن تجربته لطبيعة الفن كانت تتم أساسًا من خلال الموسيقي. ولقد كان اعتراف توماس مان بأن موسيقي فاجنر هي التي كشفت له عن معنى الفن للمرة الأولى أمرًا له دلالته البالغة. وظل الانتشاء الرومانتيكي بالحواس والتجاهل التام للعقل هو الذي يعبر عن ماهية الفن حتى نهاية ذلك القرن. وظلت نتيجة صراع القرن التاسع عشر ضد الروح الرومانتيكية معلقة، ولم تتضح هذه النتيجة بصورة حاسمة لأول مرة إلا في القرن التالي.

<sup>(</sup>١) انظر يوميات ديلاكروا ، وخاصة في ٣٠ يناير ١٨٥٥ .

## الباب السابع النزعة الطبيعية والانطباعية

## الفصل الأول جيــل 1830

إذا كنان هذف البحث التاريخي هو فهم الحاضر — وأى هذف يمكن أن يكون له غير ذلك؟ — فإن بحثنا هذا أخذا يقترب من هدفه . فموضوع بحثنا الحالى هو الرأسمالية الحديثة، والمجتمع البورجوازى الحديث، والفن والأدب في النزعة الطبيعية الحديثة، أي أنه بالاختصار عالمنا الراهن.

في عصرنا هذا نجد أنفسنا في جميع المجالات إزاء مواقف جديدة وأساليب جديدة في الحياة، ونشعر كأن ما بيننا وبين الماضي قد انقطع. غير أن هذا الانقطاع لا يبلغ في أي مجال، على الأرجح، ما يبلغه من مجال الأدب. ذلك لأن الحدود بين الأعمال القديمة، التي لم تعد لها بالنسبة إلينا إلا أهمية تاريخية، وبين الأعمال التي أخذت تظهر منذ ذلك الحين ومازالت لها إلى اليوم أهمية جارية بدرجات متفاوتة، تمثل أقوى انفصال في تاريخ الأدب بأسره. فالأعمال التي تنتج على الجانب الخياص بنا من هذا الخيط الفاصل هي وحدها التي تمثل الأدب الحديث الحي، المتعلق مباشرة بمشكلاتنا المعاصرة. أما الأعمال الأقدم عهدًا فتفصلنا عنها هوة لا تعبر، ولابد لكبي نفهمها من أن نتخذ موقفًا معينًا، ونبذل جهدًا خاصًا، كما أن تفسيرها يكتنفه دائمًا خطر سوء الفهم والتزييف. فنحن نقرأ الأعمال الأدبية الأقدم عهدًا على نحو يختلف عن قراءتنا لأعمال عصرنا هذا، ونحن نستمتع بها استمتاعًا جماليًا بحبًّا، أي بطريقة غير مباشرة، وكأننا مشاهدون محايدون. بحيث يكون لدينا شعور تام بأنها تنتمى إلى عالم الخيال، وبأننا نقوم بعملية إيهام لأنفسنا. وهذا الموقف يقتضى وجهات نظر وقدرات لا تتوافر لدى القارى، العادى. وسع ذلك فحتى القارىء. المدفوع باهتمام تاريخي وجمالي. يشعر بوجود فارق لا يمكن إزالته بين الأعمال التي لا تربطها صلة مباشرة بعصره أو بمشاعره وأهدافه الخاصة في الحياة, وبين الأعمال التي نشأت عن هذه المشاعر ذاتها، والتي تحاول أن تجيب عن السؤال: كيف يمكن ، أو كيف يجب، أن يعيش المر• في العصر الحاضر؟

إن القرن التاسع عشر، أو ما نفهمه عادة بهذا التعبير، يبدأ حوالي ١٨٣٠. ففي خلال ملكية يولية أرسيت لأول مرة أسس هذا القرن، ووضعت خطوطه العامة، أعنى أنه قد ظهر ذلك النظام الاجتماعي الذي تتغلغل جذوره فينا، وذلك النظام الاقتصادي الذي لا تزال عداواته ومتناقضاته قائمة، وذلك الأدب الذي لا نزال نعبر عن أنفسنا على وجه الإجمال، بقوالبه حتى اليوم. فروايات ستاند وبلزاك هي الكتب الأولى التي تبتعلق بحياتنا الراهنة، وبمشكلاتنا الحيوية، وبالصعوبات والصراعات الأخلاقية التي لم تعرفها الأجيال الأسبق منها عهدًا. وأولى الشخصيات الروائية الحديثة في الأدب الغربي، أي أولى الشخصيات المعاصرة لنا ذهنيًا، هي شخصيات جوليان سوريل Julien Sorel وماتيلد ديلامول Molle ولوسسيان دى روبمبريه Lucien de Rubempré وراسستينياك Rastignac. وفي هؤلاء نجد لأول مرة تلك الحساسية التي تسرى في أعصابنا، كما نجد في رسم شخصياتهم أولى معالم تلك الرهافة النفسانية التي هي في نظرنا جزء من طبيعة الإنسان المعاصر. وهكذا فإنا نشهد، منذ ستاندال إلى بروست، ومنذ جيل ١٨٣٠ حتى جيل ١٩١٠، تطورًا ذهنيًا عضويًا متجانسًا. وظلت أجيال ثلاثة، طوال هذه الفترة، تتصارع مع نفس المشكلات، كما ظل مجرى التاريخ خلال سبعين أو ثمانين عامًا، بلا تغير.

والواقع أن كل السمات الميزة للقرن التاسع شعر كانت قد تحددت معالمها حوالى عام ١٨٣٠، إذ كانت البورجوازية عندئذ قد اكتسبت قوتها الكاملة، وأصبحت واعية تمامًا بهذه القوة. واختفت الطبقة الأرستقراطية من مسرح الأحداث التاريخية، وصارت تحيا حياة منطوية على ذاتها تمامًا. وأصبح انتصار الطبقة الوسطى مؤكدًا لانزاع فيه. صحيح أن هؤلاء المنتصرين كانوا يؤلفون طبقة رأسمالية محافظة تمامًا، ومفتقرة إلى أية نزعة تحررية، وأن هذه الطبقة اقتبست الأشكال والأساليب الإدارية التى كانت تطبقها الأرستقراطية القديمة دون أى تعديل فى كثير من الأحيان، ولكن طريقتها فى الحياة كانت مع ذلك بعيدة كل البعد عن الطابع

الأرستقراطي والطابع التقليدي المحافظ. ولا جبدال في أن الرومانتيكية كانت قد أصبحت حركة بورجوازية في أساسها، أعنى حركة لا يمكن تصورها لولا تحرر الطبقات الوسطى، ومع ذلك فإن الرومانتيكيين كانوا في كثير من الأحيان يسلكون بطريقة أرستقراطية إلى حد ما، وكانت تراودهم فكرة اتخاذ طبقة النبلاء جمهورًا يخاطبونه. ولكن هذه الهواجس اختفت تمامًا بعد ١٨٣٠، وأصبح من الواضح أنه لا يوجد بالفعل جمهور ضخم ماعدا الطبقة الوسطى. ولكن بمجرد أن أصبح تحرر الطبقة الوسطى حقيقة واقعة، بدأ صراع الطبقة العاملة من أجل حقوقها. وتلك هي الحركة الثانية من بين الحركات ذات الأهمية الحاسمة، التي أسفرت عنها ثورة يوليو عام ١٨٣٠، وملكية يوليو. فقبل ذلك الحين كان الصراع الطبقى للبروليتاريا متداخلا مع صراع الطبقة الوسطى، وكانت الأماني السياسية للطبقات الوسطى هي أهم الأهداف التي تكافح من أجلها الطبقة العاملة. ولكن التطورات التي حدثت بعد ١٨٣٠ فتحت أعينها وأثبتت لها، لأول مرة، أنها لا تستطيع، في كفاحها من أجل حقوقها، أن تعتمد على أية طبقة أخرى. وفي نفس الوقت الذي استيقظ فيه الوعبي الطبقي للبروليتاريا، اتخذت النظرية الاشتراكية أول صورة ملموسة لها، وظهر أيضًا برنامج حركة فنية إيجابية فعالة تفوق في ثوريتها واتساقها جميع الحركات السابقة التي تحمل طابعًا مماثلاً. ومرت حركة الفن لأجل الفن بأول أزمة لها، وأصبح عليها، منذ ذلك الحين، أن تكافح ضد النزعة النفعية للفن "الاجتماعي" والبورجوازي، لا ضد مثالية أصحاب النزعة الكلاسيكية فحسب.

ولقد كانت نزعة الترشيد الاقتصادية التي اقترنت بتقدم التصنيع، والانتصار الكامل للرأسمالية، وتقدم العلوم التاريخية والعلوم المنضبطة، وما ارتبط بهذا التقدم من نزوع فلسفي عام إلى تغليب العلم في كل شيء، وتكرار تجربة الثورة الفاشلة، وما أسفر عنه ذلك من واقعية سياسية — كانت هذه كلها عوامل مهدت الطريق للصراع الهائل ضد الرومانتيكية، الذي ساد تاريخ الأعوام المائة التالية. وكان التمهيد لهذا الصراع والبدء فيه، من الأعمال الأخرى التي أسهم بها جيل ١٨٣٠ في إرساء أسس القرن التاسع عشر. ففي تأرجح ستاندال بين "المنطق" و"النزعة الأسبانية espagnolisme"، وفي علاقة بلزاك المزدوجة الاتجاه نحو الطبقة

الوسطى، وفي الحركة الجدلية بين العقلانية واللاعقلانية لدى كل منهما — في كل هذا يظهر الصراع الذي تحدثنا عنه محتدمًا إلى أبعد مدى. صحيح أن جيل فلوبير قد عمق هذا الصراع، ولكنه وجده ناشبًا بالفعل. ولقد كانت نظرة الفنانين في عصر ملكية يوليو بورجوازية تارة واشتراكية تارة أخرى، ولكنها كانت في عمومها مضادة للرومانتيكية. ذلك لأن الجمهور، كما لاحظ بلزاك في مقدمة روايته "قشرة الحـزن" (١٨٣١) "ضاق ذرعًا بأسبانيا، والشرق، وتاريخ فرنسا على طريقة وولتر سكوت" كما أن عهد الشعر، أي الشعر "الرومانتيكي"، كان قد ولي، كما لاحظ لامارتين آسفًا(١). ولقد كانت الرواية ذات النزعة الطبيعية، وهي أكثر نواتج هذه الفترة أصالة، وأهم شكل فني في القرن التاسع عشر، كانت تعبيرًا عن الروم المضادة للرومانتيكية في الجيل الجديد، على الرغم من رومانتيكية مؤسسيها، أي على الرغم من تأثر ستاندال بروسو والمظاهر الميلودرامية عند بلزاك. ذلك لأن الترشيد الاقتصادي والتفكير السياسي الـذي يـدور حـول محـور الصـراع الطبقي، قد دفعا بالرواية إلى دراسة الواقع الاجتماعي والتفاعلات الاجتماعية النفسية. وكان هذا الموضوع، وكذلك وجهة النظر هذه، متفقين تمامًا مع أماني الطبقة الوسطى، كما أن النتيجة، وهي الرواية ذات النزعة الطبيعية، كانت بالنسبة إلى هذه الطبقة بمثابة المرجع الذي تسترشد به في محاولتها تحقيق السيطرة التامة على المجتمع. فقد حولها كتاب هذه الفترة إلى أداة لسبر غور الإنسان والتعامل مع العالم، وبذلك تلائموا مع أذواق وحاجات جمهور كانوا يبغضونه ويزدرونه. والواقع أن هؤلاء الكتاب كانوا يسعون إلى إرضاء قرائهم المنتمين إلى الطبقة الوسطى، سواء أكانوا من الآخذيسن بتعاليم سان سيمون وفورييه أم لم يكونوا، وسواء أكانوا يؤمنون بالفن الاجتماعي أم "بالفن لأجل الفن" - إذ لم يكن هناك جمهور للقراءة من الطبقة العاملة، وحتى لو كان هناك جمه وركهذا، فإن وجوده لم يكن يؤدى إلا إلى إحراجهم.

<sup>(1936),</sup> p. 59.

إن الكتاب لم يكونوا، حتى القرن الثامن عشر، إلا متحدثين بلسان جمهورهم(۱)، وكنانوا يبرعون أذهبان قرائهم، مثلما كنان الخندم والموظفون يديرون شئونهم المادية. وكانوا يقبلون المبادى، الأخلاقية ومعايير الذوق المعترف بها عامة، ويدعمونها، ولم يكونوا هم الذين ابتدعوها، كما أنهم لم يعملوا على تغييرها. ولقد كانوا ينتجون أعمالهم لجمهـور واضح المعالم ومحدد بدقة، ولم يبذلوا أية محاولة لاكتساب قراء جدد. وهكذا لم يكن هناك أي نوع من التوتر بين الجمهور الفعلى والجمهور المثالى(٢). فلم يكن الكاتب يعرف تلك المشكلة الأليمة المضنية، مشكلة الاختيار بين إمكانات ذاتية مختلفة، أو تلك المشكلة الأخلاقية المتعلقة بالاختيار بين طبقات اجتماعية متباينة. وفي القرن الثامن عشر حدث لأول مرة انقسام للجمهور إلى معسكرين مختلفين، والفن إلى اتجاهين متنافسين. ومنذ ذلك الحين أصبح كل فنان يقف بين مجالين متعارضين: بين عالم الأرستقراطية المحافظة، وعالم البورجوازية التقدمية، وبين جماعة تتشبث بالقيم التقليدية القديمة التي تزعم أنها قيم مطلقة، وجماعة تذهب إلى أن هذه القيم ذاتها، بل هذه القيم قبل غيرها، تخضع لظروف تاريخية، وأن هناك قيمًا أخرى أكثر عصرية، وأكثر تمشيًا مع الصالح العام. فالطبقة الوسطى قد تخلت عن نماذجها الأرستقراطية، بل أن الأرستقراطية ذاتها بدأت تشك في صحة معاييرها، وبدأت تنحاز جزئيًا إلى المسكر البورجوازي، من أجل تشجيع أدب كان معاديًا لمصالحها وخطرًا عليها. أما بالنسبة إلى الكتاب فقد طرأ موقف جديد كل الجدة. ذلك لأن أولئك الذين ظلوا في خدمة الطبقات المحافظة، والكنائس، والبلاط وطبقة النبلاء المرتبطة به، قد خانوا نفس الطبقة الاجتماعية التي ينتمون إليها، أما أولئك الذين يمثلون نظرة البورجوازية الصاعدة إلى العالم، فق أصبحوا يؤدون وظيفة لم يكن يؤديها الكتاب من قبل على الإطلاق، باستثناء أفراد منعزلين، إذ أصبحوا يكافحون من أجل طبقة مضطهدة، أو

<sup>(</sup>۱) انظر ، فيما يتعلق بالجزء التالي بحث جان بول سارلر : ما الأدب؟ في مجلة , Situations, II, 1948 وكذلك في كتاب 1947, II, pp. 971 ff.

<sup>(</sup>۱) المرجع نفيه، ص٩٧٦ .

على الأقبل من أجبل طبقة لم تستحوذ على السلطة بعد(١). ولم يعودوا يجدون أيديولوجية جمهورهم هذا جاهزة تنتظرهم، بل كان عليهم هم أنفسهم أن يسهموا في وضع مذهبها النظرى، ومقولاتها الفلسفية، ومعايير القيمة لديها. وهكذا فإنهم لم يعودوا مجبرد متحدثين بلسان قرائهم، بيل كانوا في الوقيت ذاتيه دعاتهم ومعلميهم، بل إنهم استعادوا شيئًا من تلك المكانة الرفيعة التي هي أشبه بمكانة الكهنة، والتي فقدها الكاتب منذ أمد بعيد. ذلك لأن شعراء عصر النهضة، والمثقفين من رجال الدين في العصور الوسطى بوجه خاص، لم يكونوا يتمتعون بهذه المكانة، إذ أن هـؤلاء الأخيرين لم يكن لديهم من قراء سوى رجال الدين المثقفين أمثالهم، ولم يكن لديهم أى اتصال بالجماهير العلمانية. وخلال فترة عودة الملكية، وملكية يوليو، فقد الأدباء ذلك المركز الفريد الذي كانوا يحتلونه في القرن الثامن عشر، فلم يعودوا يقومون بدور الدعاة أو المعلمين لقرائهم، بل كانوا — على العكس من ذلك — خدمًا لهم، يقومون بمهمتهم على كره منهم، ويتمردون بلا انقطاع، ولكنهم مع ذلك نافعون إلى أقصى حد. ومرة أخرى نراهم يدعون إلى أيديولوجية محددة بدقة، وجاهزة إلى حد ما، هي النزعة التحررية للطبقة الوسطى المنتصرة، وهي نزعة مستمدة من حركة التنوير، ولكنها تشوهها على أنحاء شتى. ولقد كان لزامًا عليهم أن يرتكـزوا على هذه الفلسفة إذا شاءوا أن يجدوا قراء ويبيعوا كتبهم. ولكن العجيب في الأمر أنهم كانوا يفعلون ذلك دون أن يكونوا متعاطفين مع جمهورهم. ولو رجعنا إلى كتاب عصر التنوير أنفسهم لوجدنا أن أنصارهم لم يكونوا يؤلفون إلا جزءا من الجمهور المثقف. فهم بدورهم كانوا محاطين بعالم معاد خطر عليهم، ولكنهم كانوا على الأقل في نفس المعسكر الذي يقف فيه قراؤهم. بل إن الرومانتيكيين ذاتهم كانوا يشعرون بارتباطهم بفئة أو بأخبرى من فئات المجتمع، وعلى الرغم من شعورهم بالغربة، وكان من المكن دائمًا أن تحدد، في حالتهم، ما هي الجماعة أو الطبقة التي يؤيدونها. ولكن بأى قطاع من الجمهور كان ستاندال يشعر بارتباطه؟ أنه على أحسـن الفـروض "القلـة السـعيدة" — أي الدخـلاء، والخـارجون عـن القـانون،

<sup>(1)</sup> Ibid., p. 981.

والمهزومون. ومناذا نقبول عن بليزاك؟ هنو ينحاز إلى صنف طبقة النبلاء، أم البورجوازية، أم الطبقة العاملة؟ أعنى هل كان في صف الطبقة التي كان لديه شيء من التعاطف معها، وإن كان قد تخلى عنها دون أن تطرف له عين، أم الطبقة التي اعترف بنشاطها الندى لا ينفد، وإن كان قد أحس بالنفور نحوها، أم مع الجماهير التي كان يخشاها بقدر ما يخشى الحريق؟ إن الكتاب الذين لم يكونوا مجرد متملقين لغرائز البورجوازية لم يكن لديهم جمهور حقيقي - وهذا ينطبق على بلزاك، الناجح، بقدر ما ينطبق على ستاندال، الفاشل. والحق أن ذلك النمط الجديد من بطل الرواية كما يتمثل لدى ستاندال وبلزاك هو الذى يعبر على أوضح نحو ممكن عن العلاقة المتوترة، المتنافرة بين القطاعات المنتجة والقطاعات المتلقية في مجال الأدب، من بين أفراد جيل ١٨٣٠. فقد تحولت خيبة الأمل الشامل عند أبطال روسو وشاتوبريان وبايرون، وبعدهم عن العالم وعزلتهم، إلى عزوف عن تحقيق مثلهم العليا، وازدراء للمجتمع، وكثيرًا ما تحولت إلى احتقار وعدم اكتراث يائس إزاء المعايير والمواضعات السائدة. وتحولت رواية خيبة الأمل الرومانتيكية إلى رواية اليأس والاستسلام. واستحالت كل السمات التراجيدية والبطولية من اعتداد بالذات وإيمان بكمال طبيعة المرء الذاتية إلى استعداد للمساومة، واستعداد للحياة بلا هدف والموت بغموض. ولقد كانت رواية خيبة الأمل الرومانتيكية لا تزال تنطوى على شيء من فكرة التراجيديا، يتيح للبطل الـذي يكافح ضد الواقع التافه أن يكون منتصرًا حتى في انهزامه، أما رواية القرن التاسع عشر فيبدو البطل فيها مهزومًا في دخيلة نفسه حتى عندما يبلغ هدفه الفعلى، بل وعند بلوغه هذا الهدف بالذات في كثير من الأحيان. ولو رجعنا إلى جوته في شبابه أو إلى شاتوبريان، أو بنجامين كونستانت، لما وجدنا شيئًا أبعد عن أذهانهم من أن يجعلوا أبطالهم يشكون في الحكمة من وجود أشخاصهم وأهدافهم في الحياة، أما الرواية الحديثة فخلقت لأول مرة شقاء الضمير لدى البطل الذي يدخيل في صراع مع النظام الاجتماعي البورجوازى، وطالبته بأن يقبل عادات المجتمع ومواضعاته بوصفها القواعد النسرورية للعبة على الأقبل. لقد ظبل فيرترهو الشخصية الاستثنائية التي يمنحها الشاعر حق التمرد منذ البداية على عالم تافه لا يقدره، أما فيلهلم مايستر فقد أنهى السنوات التى كان يتعلم فيها خبرة الحياة بأن أدرك أن على المرء أن يتكيف مع العالم كما يجده فعلاً. أما الواقع الخارجي فقد ازداد افتقارا إلى المعنى وإلى الروح، لأنه ازداد آلية واكتفاء بذاته. كذلك فإن المجتمع، الذي كان من قبل المجال الطبيعي للفرد وميدان نشاطه الوحيد، فقد كل دلالة وكل قيمة من وجهة نظر الغايات الرفيعة للفرد. ومع ذلك فإن ضرورة امتثاله لأوامر المجتمع، وعيشه فيه ولأجله، قد ازدادت إلحاحًا.

ولقد بلغت صبغ المجتمع بالصبغة السياسية، وهي الحركة التي بدأت مع الـثورة الفرنسية، بلغت قمتها في عهد ملكية يوليو. فقد استمر الصراع بين التقدمية والرجعية، والكفاح من أجل التوفيق بين إنجازات الثورة الفرنسية ومصالح الطبقات المميزة. وامتد هذا الكفاح إلى جميع مجالات الحياة العامة. وانتصر رأس المال النقدى على ملكية الأرض، ولم تعد الأرستقراطية الإقطاعية ولا الكنيسة تقوم بدور رئيسي في الحياة السياسية. وأصبح رجال البنوك والصناعة هم الذين يقفون في وجه العناصر التقدمية. وصحيح أن العداء السياسي والاجتماعي القديم لم تخف حدته على الإطلاق، ولكن المراكز تغيرت: فأصبح التضاد الأشد يقوم الآن بين رأس المال الصناعي من جهة، والعمال الأجيرين مع البورجوازية الصغيرة من جهة أخرى. واتضحت أهداف الصراع الطبقي، وازدادت أساليب الحرب عنفًا، وبدا كل شيء منذرًا بثورة جديدة وشيكة الوقوع. وأخذت النزعة التحررية تكسب أراضي جديدة برغم النكسات المستمرة، ومهد الطريق تدريجًا لظهور الديمقراطية الأوروبية الغربية. وعدل قانون الانتخاب بحيث ازداد عدد الناخبين من حوالي ١٠٠,٠٠٠ إلى ضعفي ونصف هذا العدد. وظهرت أولى بوادر النظام البرلماني، ووضع الأساس لتحالف الطبقة العاملة. وعملى الرغم من الإصلاحات في قانون الانتخاب، فإن الطبقات المالكة ظلت هي وحدها المثلة في البرلمان، وكانت النزعة التحررية التي تحرز أي نوع من السيطرة مجرد نزعة تحررية داخلة في إطار الطبقة المتوسطة العليا. ومجمل القول إن ملكية يوليو كانت فترة تأخذ من كيل شيء بطرف، فترة التوفيق بين الأضداد والحلول الوسطى — إن لم تكن هي بعينها فترة الحل الوسط "الصحيح"، كما أسماها لـوى فيليب، وكما يسميها الجميع الآن، على سبيل الاستحسان تارة، وعلى سبيل السخرية تارة أخرى. لقد كانت في ظاهرها فترة اعتدال وتسامح، أما في باطنها فكانت فترة صراع من أجل البقاء يتسم بأشد درجات العنف، وكانت عهد تقدم سياسي محدود، ونزعة اقتصادية محافظة على النمط الإنجليزي. ولقد كسان الساسسة مسن أمستال جسيزو Guizot وتسيير Thiers يشسيدون بفكـرة الملكـية الدستورية، ويريدون من الملك أن يملك ولا يحكم، ولكنهم كانوا أدوات في أيدى أليجاركية برلمانية، وحزب حكومي صغير يخدر الجماهير العريضة للطبقة الوسطى بالعبارة السحرية: زيدوا من ثرواتكم. والواقع أن ملكية يوليو كانت فترة ثراء رائع، وعهد ازدهار لكل المشروعات التجارية والصناعية، وأصبح المال مسيطرًا على جميع مظاهر الحياة العامة والخاصة، فكل شيء يخضع له، وكل شيء يخدمه، وكل شيء يبتذل من أجله - تمامًا كما وصفه بلزاك. صحيح أن حكم رأس المال لم يبدأ في هذه الفترة على الإطلاق، ومع ذلك فإن امتلاك المال لم يكن من قبل إلا إحدى الوسائل التي كنان المره يستطيع أن يكتسب بها مركزًا لنفسه في فرنسا؛ وهو على أية حال لم يكن أرفع الوسائل أو أكثرها فعالية. أما الآن فقد أصبح الناس فجأة يعبرون عن كل حق، وكل قوة، وكل قدرة، من خلال المال. وأصبح من الضرورى، لفهم أى شيء، أن يبرد إلى هذا القاسم المشترك. ولو تأملنا كبل التاريخ السابق للرأسمالية من وجهة النظر هذه، لما بدا لنا أكثر من مقدمة تمهيدية فحسب. فقد أصبح طابع الثراء هو المسيطر على السياسة والمستويات العليا للمجتمع، وعلى البرلمان والبيروقراطية. وأصبح آل روتشيلد، وغيرهم من "مجرد أصحاب الملايين" كما سماهم "هينه"، هم المهيمنين، على فرنسا، بل أن الملك نفسه كان يمارس المنساريات المالية ببراعة وبلا هوادة. وظلت الحكومة طوال ثمانية عشر عامًا تمثل نوعًا من "الشركة التجارية"، كما وصفها توكفيل. فكان الملك والبرلمان وكبار رجال الدولة يتقاسمون فيما بينهم الصفقات المربحة، ويتبادلون المعلومات والنصائح، ويقدم بعضهم لبعض هدايا من العمليات والفرص المالية ، ويضاربون في الأسهم والعقارات، والسندات والرهونات. وكان الرأسمالي يحتكر مركز الصدارة في المجتمع، واكتسب لنفسه مكانة لم تكن له من قبل على الإطلاق. فمن قبل كان لزامًا على المالك لكى يقوم بهذا الدور أن يكون لديه نوع من هالة القداسة. فكان على الغنى أن يظهر بمظهر راعى الكنيسة أو التاج أو الفنون والعلوم. أما الآن فأصبح يحظى بأرفع مظاهر التكريم لمجرد كونه غنيًا. ولقد تنبأ لافيت Laffitte بعد أن انتخب لوى فيليب ملكًا، بأنه "من الآن فصاعدًا سيحكم رجال البنوك. وقال أحد النواب في البرلمان عام ١٨٣٦: لا يمكن أن يستمر أي مجتمع دون طبقة أرستقراطية. فهل تودون أن تعرفوا من هم أرستقراطية ملكية يوليو؟ إنهم أقطاب الصناعة؟ فهؤلاء هم عمد الملكية الجديدة"(١). ولكن البورجوازية كانت لا تزال تكافح في سبيل مكانتها وفي سبيل النفوذ الاجتماعي الذي تخلت لها عنه طبقة النبلاء كارهة مترددة، فقد كانت لا تزال "طبقة صاعدة"، ولا تزال تتميز بالروح العدوانية الجريئة، وبالوعى الذاتي المستمر الذي تتميز به طبقة محرومة من حقوقها الانتخابية، ولكنها كانت واثقة من الانتصار إلى حد أن وعيها الذاتي كان قد بدأ يتحول منذ عهد مبكر إلى رضاء عن الـذات واعـتزاز بهـا. وكـان ارتـياح ضميرها مبنـيًا على خداعها لذاتها إلى حد ما، وتطور إلى حالة أدت إلى فقدانها الثقة بنفسها عندما كشفت الاشتراكية النقاب عن عيوبها فيما بعد، وأخذت البورجوازية تزداد افتقارًا إلى التسامح والتحرر، وأصبحت تبنى فلسفتها على دعائم هي في الواقع أسوأ عيوبها، مثل ضيق أفقها، وعقلانيتها الضحلة، وسعيها إلى الربح، المتنكر في صورة مثالية. وأخذت ترتاب في كل ثنائية حقيقية، وتسخر من كل ابتعاد عن هذا العالم، وتناضل ضد كل صلابة ثورية، وتضطهد وتقمع كبل معارضة لروح "الوسيط العبدل juste milieu"، وللإخفاء الحريص للعداوات الاجتماعية. وأخذت تعلم أتباعها كيف يكونون منافقين، وتحتمى بحرص متزايد وراء أوهام أيديولوجيتها، كلما ازدادت هجمات الاشتراكية خطورة.

وإذا كانت الاتجاهات الأساسية للرأسمالية الحديثة قد أخذت تظهر على نحو متزايد منذ عصر النهضة، فإنها تجلت الآن بوضوح صارخ هذه الاتجاهات هو محاولة الابتعاد بجميع عمليات أى مشروع اقتصادى عن كل تأثير إنسانى مباشر، أى عن أى اعتبار للظروف الشخصية. فالمشروع يصبح كائنًا عضويًا مستقلاً بذاته،

<sup>(1)</sup> S. Charlety: "La Monarchie de Juillet". In E. Lavisse, Hist. De France contemporaine, V, 1921, pp. 178 – 9.

يسعى وراء مصالحه وأهداف الخاصة، ويخضع لقوانين منطقه الداخلي، بل يصبح طاغية يحيل كـل مـن يتصل به إلى عبد لـه'``. والواقع أن ولاء صاحب العمل التام لأعماله، وتضحيته في سبيل النظام القائم على التنافس، ومن أجل ازدهار أعماله وتوسعها، وسعيه المجرد، الأناني؛ الذي لا يعرف هوادة؛ في سبيل النجاح — كل ذلك أصبح يتخذ طابعًا يدعو على القلق؛ ويحمل معنى الإصرار الجنوني على فكرة واحدة متسلطة (٢). وأصبح النظام مستقلاً عن أولئك الذين يدعمونه، وتحول إلى جهاز آلى لا تستطيع أية قوة بشرية أن توقف تقدمه. هذه الحركة التلقائية للجهاز هي الشيء الغامض المخيف للرأسمالية الحديثة، وهي التي تضفي عليه تلك النزعة الشيطانية التي قدم بلزاك وصفه المرعب المعروف لها. وبقدر ما أصبحت وسائل النجاح الاقتصادي وشروطه الضرورية بعيدة عن مجال التأثير الفردي، ازدادت قوة الشعور بانعدام الأمان وبالوقوع في قبضة وحش طاغ، إلى حد لم يعرف لـ من قبل نظير. وبازدياد تعقد المصالح الاقتصادية وتشابكها، أخذ الصراع يزداد وحشية، ويزداد عنفًا، وازدادت أوجه الوحش تعددًا، وأخذ يتضح على نحو متزايد أن الدمار النهائي محتوم. وفي النهاية وجد الناس أنفسهم محاطين من كل جانب بمنافسين وأعداء، وأخذ كل واحد يحارب الآخر، ويقف في الصف الأمامي من حرب عامة لا ترحم، هي حرب "شاملة" بحق<sup>(٣)</sup>. وكان لابد من اكتساب كل ملكية، وكل مركز، وكل نفوذ، والاستيلاء عليه ودعمه، يومًا بعد يوم من جديد، وبدا كل شيء مؤقتًا، غير مستقر، لا يعتمد عليه (1). ومن هنا كان الشك والتشاؤم العام، والشعور بالقلق الخانق الذي يملأ عالم بلزاك، وما زال هو السمة المسيطرة على أدب العصر الرأسمالي.

<sup>(1)</sup> Werner Sombart: Die moderne Kapitalismus, III/I, PP. 35-8, 82, 657 - 61.

<sup>(7)</sup> Werner Sombart: Der Bourgeois, 1913, p. 220.

Cf. Louis Blanc: Histoire de dix ans, 111, 1843, pp. 90 - 2; Werner Sombart: Die Deutsche Volkswirtschaft des 19. Jahrhunderts, 7<sup>th</sup> edit., 1927, pp. 399 ff.

<sup>(6)</sup> Emil Lederer: "Zum sozialpsych. Habitus der Gegenwart". Archiv f. Sozialwiss. U. Sozialpolit., 1918, vol. 46, pp. 122 ff.

كان لوى فيليب والطبقة الأرستقراطية المالية المحيطة به، يواجهون معارضة قويلة واسعة النطاق، تشمل أنصار الملكية الشرعية legitimists من الأرستقراطيين ورجال الدين، وكبل العناصر التي أحست بأن الآمال التي عقدتها على ثورة يوليو قد خابت. أي أنها كانت تشمل من جهة البورجوازية الصغيرة الوطنية المناصرة لبونابارت، وإن كانت عقليتهما متحررة في أساسها، كما تشمل من جهة أخرى الجناح اليساري المؤلف من الجمهوريين البورجوازيين والاشتراكيين، بالإضافة إلى المثقفين التقدميين الذين كانوا ينضمون تارة إلى هذا المعسكر وتارة إلى ذاك. وعلى ذلك فقد كان حزب الحكومة المسمى "بالتحرري" (الليبرالي) محاطاً بدائرة كاملية من الجماعيات الثورية المعارضية، على حين أن لوى فيليب "الملك المواطن"، كان يلقى معارضة من الأغلبية الساحقة لشعبه(١). وقد عبرت الاتجاهات الثورية عن نفسها ووجدت منطلقًا، في تكوين جمعيات وأحزاب وشيع ديمقراطية، وفي الإضرابات، والإضراب عن الطعام، ومحاولات القتل، أي بالاختصار فيما وصف عن حـق بأنـه حالـة من الثورة الدائمة. ولم تكن هذه القلاقل مجرد استمرار للثورات والاضطرابات السابقة، فحتى انتفاضة مدينة ليون في عام ١٨٣١ كانت مختلفة عن الحركات الثورية السابقة بفضل طابعها غير السياسي (١٠). وقد كانت هذه مقدمة وبداية لتلك الحركة الجماهيرية التي ظهر رمزها، وهو الراية الحمراء، لأول مرة في عام ١٨٣٢. وقد بدأ التحول باكتشاف هو من أخبص مميزات التفكير الاشتراكي، عبر عنه أنجلز بقوله: "إن النظرية الاقتصادية البورجوازية القائلة بهويـة مصـالح رأس المـال والعمـل، وبـأن الانسـجام الشـامل والـرخاء القوى الشامل نتيجتان للمنافسة الحرة، تصطدم على نحو متزايد بالوقائع التي تكذبها بطريقة حاسمة "<sup>(")</sup>. فالاشتراكية من حيث هي نظرية قد نمت من الاعتراف بالطابع الطبقي لهذا الاقتصاد. صحيح أنه قد ظهرت من قبل أفكار واتجاهات اشتراكية في الثورة

<sup>(1)</sup> Paul Louis: Hist. Du socialisme en France de la Révolution à nos jours, 1936, pp. 64, 97; J. Lucas — Dubreton: La Restauration et la Monarchie de Juiller, 1937, pp. 160 — 1.

<sup>(1)</sup> P. Lowis, op. cit., pp. 106 - 7.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> Friedrich Engles: Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft, 4<sup>th</sup> edit., p. 24.

الفرنسية الكبرى، ولاسيما في "المؤتمر" ومؤامرة بابوف<sup>(")</sup> Babeuf، ولكن لا يمكن الكلام عنن أية حركة عملية جماهيرية، وعن وعي طبقي مناظر لها، إلا بعد انتصار الثورة الصناعية وإدخـال نظـام المصانع الضـخمة الـتي يسودها الإنتاج الآلي تمامًا. فالاتصالات الإنسانية في هذه المصانع كانت أصل تضامن الطبقة العاملة والحركة العمالية الحديثة بأسرها(١)، أي أن البروليتاريا الحديثة، التي تندمج في داخلها وحدات العمل الصغيرة المستتة السابقة، قد أوجدها القرن التاسع عشر والتصنيع لأول مرة، ولم تكن العصور السابقة تعرف أي نظير لها من قبل (١). كذلك فإن النظرية الاشتراكية التي وضع دعائمها فلاسفة منعزلة ومفكرون اجتماعيون حالمون (يوتوبيون)، والتي انبثقت عن آلام الشعب، وعن الرغبة في الخلاص من هذه الآلام والاهتداء إلى وسيلة لتوزيع الثروة على نحو أكثر عدالة، هذه النظرية لم تصبح سلاحًا فعالاً إلا بعد أن أرسيت دعائم نظام المصانع في المدن، وبعد الصراعات الاجتماعية التي استمرت من عام ١٨٣٠ فصاعدًا. فهنا بدأت هذه النظرية تخطو لأول مرة في الطريق الذي وصفه انجلز بأنه تطور من "اليوتوبية إلى العلم". ولقد كان النقد الاجتماعي الذي مارسه سان سيمون وفورييه منبثقًا بالفعل عن تجربة التصنيع، وعن إدراك آثارها المدمرة، ولكن واقعية هذين المفكرين ظلت مقترنة بقدر كبير من الرومانتيكية، وظلت الأسئلة الصحيحة مقترنة بمحاولات خيالية للوصول إلى حـل. والواقـع أن الميول الدينية التي ظهرت بعد عودة الملكية؛ بل وبعد الوفاق (") Concordat إلى حـد مـا، والـتي ازدادت عمقًا بعد ١٨٣٠، وقد تحكمت تمامًا في طابع نشاطهما الإصلاحي والرسالة التي أخذا على عاتقهما أن يضطلعا بها. فمنذ

<sup>(\*)</sup>فرانسو نويل بابوف (۱۷۹۰ –۱۷۹۷)، ثانر فرنسى ذو ميول شيوعية واضحة، كان يحبد الاتجاه نحو نظام شيوعى خلال الثورة الفرنسية، واتهم بارتكاب مؤامرة ضد حكومة الإدارة من أجل إقامة نظام ديمقراطى شيوعى متطرف، وأعدم بالمقصلة.

(المترجم)

<sup>(1)</sup> Robert Michels: "Psychologie der antikapitalistischen Massenbewegungen". Grundriss der Sozialsekon., IX/I, 1926, pp. 244 – 6, 270.

<sup>(1)</sup> W. Sombart: Die Deutsche Volkswirtsch., p. 471.

اهو الاتفاق الذي عقد بين نابليون وبين البابا بيوس التاسع في ١٥ يوليو ١٨٠١ لتنظيم العلاقات بين الدولة وبين المقر البابوي، والذي ظل ساريًا حتى عام ١٩٠٥م. (المترجم)

سان سيمون حتى أوجست كونت، كان هناك هدف رومانتيكى يحلق أمام أذهان الاشتراكيين وفلاسفة المجتمع، إذ كانوا جميعًا يريدون إقامة نظام جديد، وتنظيم جديد للمجتمع يؤلف شكلاً عضويًا تركيبيًا بدلاً من كنيسة العصور الوسطى، وكانوا يسعون إلى إرساء دعائم "المسيحية الجديدة" بمساعدة الشعراء والفنانين.

وقد اقترن الاصطباغ المتزايد للحياة بالصبغة السياسية، فيما بين عامى ١٨٣٠ و١٨٤٨، بازدياد قوة الاتجاه السياسي في الأدب بدوره. فلا يكاد يوجد عمل واحد في هذه الفترة لم تكن له أهمية سياسية معينة. وحتى النزعة الاستسلامية في حركة "الفن لأجل الفن" كانت لها بطبيعة الحال مسحة سياسية. وكان أقوى تعبير عن الاتجاه الجديد هو أن نفس الأشخاص أصبحوا يجمعون الآن بين السياسية والأدب، وأن أفراد نفس الطبقة الاجتماعية كانوا هم عادة الذين يمارسون السياسة أو الأدب كحرفة. فكانت القدرات الأدبية تعد شرطا ضروريًا واضحًا للاشتغال بالسياسة، وكثيرًا ما كان النفوذ السياسي هو المكافأة التي يجنيها الكاتب على خدماته في ميدان الأدب. ولقد كان السياسيون الأدباء ورجال الأدب المشتغلون بالسياسـة وميشـليه Michelet وتـييري Thierry وفيـلمان Villemin وكـوزان Cousin وجوفروا Jouffroy ونيزار Nisard كانوا آخر سلالة "فلاسفة" القرن الثامن عشر الفرنسيين، أما كتاب الجيل التالي فلم تكن لهم مطامح سياسية، كما أن سياسييه لم يعد لديهم أى تأثير ثقافي. ومع ذلك فإن الحياة السياسية كانت، حتى ثورة فبراير، تستوعب كل القوى العقلية في هذه الفترة، وكان الشبان الموهوبون، الذين تحول قلة الإمكانات دون اشتغالهم بالسياسة، يكرسون أنفسهم للعمل في الصحافة، وأصبح هذا العمل الآن هو البداية المألوفة والشكل المعروف للاشتغال بالأدب. فحين يشتغل المرء صحفيًا، يقتصر على أن يبنى لنفسه جسرًا يوصل إلى عالم السياسة وعالم الأدب الحقيقي، بل أنه كثيرًا ما كان يضمن لنفسه نفودًا ودخلاً كبيرًا، وشهرة واسعة، عن طريق الصحافة ذاتها. ولقد كان برتان Bertin . رئيس تحريس "الجورنال دى ديبا Journal des Débats بما كان يتسم به من رضاء عن الـذات وثقة بالنفس، تجسيدًا حقيقيًا لروح ملكية يوليو. فهو المثل المعبر عن الأديب البورجوازى وعن البورجوازى الأديب. ولكن النشاط الأدبى لم يصبح عملاً بالنسبة

إلى رجال مثل برتان فحسب، بل أنه تطور إلى "صناعة"، كما لاحظ سانت بيف، في نظر كل المعنيين بإنتاجه"، فأصبح مجرد وسيلة للحصول على إعلانات ومشتركين. وفي رأى أحد المعاصرين لهذه الفترة أن الارتباط بين الأدب والصحافة اليومية كان له نفس التأثير الثوري الذي كان لاستخدام البخار في الأغراض الصناعية، إذ أن إنتاج الأدب بأسره قد تغير طابعه". وحتى لو كان في هذا التشبيه مبالغة، وكان تصنيع الأدب مجرد مظهر لحركة عقلية شاملة، أي مجرد تعبير عن اتجاه عام يسير نحوه الإنتاج الفني لهذه الفترة على أية حال، فلابد مع ذلك أن يوصف بأنه حدث تاريخي، وذلك حين نجد إميل دى جيراردان Emile de Girardin ، وهو كاتب لا أهمية له، ولكنه رجل أعمال واسع الأفق، يأخذ بفكرة دوتاك Dutacq ، الذي لم يكن من قبل معروفًا على الإطلاق، وينشيء صحيفة "لا برس La Presse في عام ١٨٣٦. وكان التجديد الثوري في ذلك هو أنه حدد الاشتراك بمبلغ أربعين فرنكًا سنويًا، أى نصف القيمة المعتادة، ووضع خططه على أساس تغطية الخسارة في الدخل من النشرات والإعلانات. وفي العام نفسه أنشأ "دوتاك" صحيفة "لوسييكل Le Siècle" بنفس واقتفت بقية صحف باريس أشره، وازداد عدد المستركين حتى بلغ ٢٠٠,٠٠٠ في عام ١٨٤٦، مقابل ٧٠,٠٠٠ قبل ذلك بعشر سنوات. وأرغم المشروع الجديد رؤساء تحرير الصحف على التنافس فيما بينهم في تحسين محتويات صحفهم. فكان عليهم أن يقدموا لقرائهم مادة مشوقة ومتنوعة بقدر الإمكان، حتى يزيدوا من جاذبية صحفهم، وذلك من أجل الحصول على مزيد من الدخل من الإعلانات قبل كل شيء. ومنذ ذلك الحين أصبح كل شخص يجد في صحيفته مقالات ملائمة لذوقه واهتمامه، وأصبحت الصحيفة هم المكتبة ودوائر المعارف الخاصة بالنسبة إلى كل شخص.

Portraits contemporains, 1847.

 <sup>(</sup>۱) Sainte – Beuve : "De la littérature industrielle". Revue des Deux Mondes, 1839.
 وانظر للمؤلف نفسه أيضًا :

<sup>(1)</sup> Jules Champfleury: Souvenirs et Portraits, 1872, p. 77.

وكانت الصحف تنشر، بالإضافة إلى المواد المتخصصة، مقالات ذات أهمية عامة، ولاسيما أوصاف الرحلات، وقصص الفضائح وتقارير المحاكم. ولكن الروايات المسلسلة كانت أكثر موادها جاذبية. فقد كان الكل يقرأونها، من الطبقة الأرستقراطية إلى البورجوازية والمجتمع المهذب والمثقف، ومن الشبان إلى الشيوخ، والنساء والرجال والسادة والخدم. وقد افتتحت جريدة "لا براس" سلسلة كتاباتها الروائية بنشر أعمال بلزاك، الذي كان يعدها برواية جديدة كل عام من ١٨٣٧ إلى ١٨٣٧، وأعمال أوجين سو Eugène Sue الذي خصها بالجزء الأكبر من كتاباته. وجاءت صحيفة "لوسييكل" فاستخدمت ألكسندر دوما A.Dumas ضح كتاب "لا برس"، وأحرزت رواية الفرسان الثلاثة" لدوما نجاحًا هائلاً، وعادت على الصحيفة برس"، وأحرزت رواية الفرسان الثلاثة" لدوما نجاحًا هائلاً، وعادت على الصحيفة "أسرار باريس Mystères de Paris" لأوجين سو، الذي أصبح بعد نشر هذه الرواية، واحدًا من أعلى الكتاب أجرًا، ومن أعظمهم شعبية بين الجمهور. وقد عرضت عليه صحيفة "الكونستتوسيونيل Constitutionnel" مبلغ ١٠٠,٠٠٠ فرنك الحين، يعد أجره الثابت.

ولكن إلكسندر دومًا ظل صاحب الدخل الأعظم، إذ كان يربح حوالى ٢٢٠,٠٠٠ فرنك سنويًا، ويتلقى مبلغًا سنويًا مقداره ٢٣,٠٠٠ فرنك عن ٢٢٠,٠٠٠ فر من صحيفتى "لابرس والكونستتوسيونيل". ورغبة من الكتاب الشعبيين فى مواجهة الطلب الهائل، فقد استعانوا بالمقلدين الأدبيين الذين كانوا يسدون إليهم خدمة هائلة بتقديم منتجات ذات نمط موحد. وأنشئت مصانع كاملة للأدب، وكانت الروايات تنتج بطريقة تكاد تكون آلية. وقد ثبت فى حكم محكمة أن دوما كان ينشر باسمه أكثر مما كان يستطيع أن يكتب حتى لو اشتغل ليل نهار بلا انقطاع. وواقع الأمر أنه كان يستعين بخدمات ثلاثة وسبعين مساعدًا كان من بينهم واحد يدعى أوجست ماكيه A. Maquet سمح له بأن يعمل مستقلاً عنه تمامًا. وأصبح العمل الأدبى الآن "سلعة" بكل ما تحملة الكلمة من معنى : إذ كانت له تسعيرته، وكان ينتج وفقًا لنموذج، ويقدم فى يوم محدد مقدمًا. فهو بضاعة تجارية يدفع المرء عنها

الثمن الذى تستحقه — أى الثمن الذى يربحه منها الشارى. فلم يكن يخطر ببال أى ناشر أن يدفع لدوما أو سو أى مبلغ يريد عما يجب عليه، أو ما يستطيع، أن يدفعه. وهكذا فإن كتاب المسلسلات الصحفية لم يكونوا يتلقون "أجرا زائدًا" مثلما أن نجوم السينما فى أيامنا هذه لا يتلقون بدورهم أجرًا زائدًا: فأجورهم مطابقة للطب عليهم ولا شأن لها بالقيمة الفنية لما ينتجون.

ولقد كانت صحيفتا "لابرس" و"لوسييكل" هما أول جريدتين يوميتين تنشران مسلسلات، ولكن فكرة نشر رواية بطريقة مسلسلة لم تكن ترجع في الأصل إليهما. فقد كان صاحب الفكرة هو فيرون Véron الذي سبق له أن نفذها في مجلة ريفو دى بارى Revue de Paris" التي تأسست عام ١٨٢٩<sup>(١)</sup>. وقد اقتبس منه بيلوز Buloz هذه الفكرة في مجلة ريفودي دو موند Buloz هذه الفكرة في مجلة ونشر روايات متعددة على هذا النحو، من بينها روايات لبلزاك. ومع ذلك فإن الرواية المسلسلة كانت في ذاتها أقدم من هذه المجلات الدورية، إذ أننا نجدها حتى منذ عام ١٨٠٠. ذلك لأن الصحف التي كانت شحيحة جدًا خلال عهد القنصلية والإمبراطورية الأولى، بسبب الرقابة وغيرها من القيود المفروضة على الصحافة، كانت تنشر ملحقًا أدبيًا لكي تقدم إلى قرائها شيئًا، وكان هذا الملحق يمثل في البداية نوعًا من السجل لأحداث العالمين الاجتماعي والفني، ولكنه تحول إلى ملحق أدبى حقيقي خلال عهد عودة الملكية. ومنذ عام ١٨٣٠ كانت القصص وأوصاف الرحلات تؤلف أهم محتوياته، أما بعد عام ١٨٤٠ فلم يعد يتضمن إلا روايات. وعندما فرضت الإمبراطورية الثانية ضريبة مقدارها "سنتيم" على كل نسخة من صحيفة تحمل رواية مسلسلة، وضعت بذلك حدًا سريعًا لهذه الروايات المسلسلة. صحيح أن هذا النوع قد بعث إلى الوجود مرة أخرى، ولكن لم يكن له تأثير تال في تطور الأدب إذا ما قيس بالتأثيرات العميقة التي خلفها في أدب الأربعينات.

ولقد كانت الرواية المسلسلة تخاطب جمهورًا مختلطًا حديث التكوين، شأنه شأن جمهور الميلودراما أو الفودفيل، وكانت تنطبق عليها نفس المبادى،

<sup>(1)</sup> Eugène Gilbert : Le Roman en France pendant le 19e siècle, 1909, p. 209.

الشكلية والمعايير الجمالية التي تنطبق على المسرح الجماهيري المعاصر. فكان الشغف بما هو مثير مبالغ فيه، وبما هو صاخب وغير مألوفن عاملاً له نفس التأثير الحاسم في الأسلوب الذي تعرض به. وكانت أكثر الموضوعات شعبية هي تلك التي تدور حول الغواية والزنا، وأفعال العنف والقسوة. وهنا أيضًا كانت الشخصيات والموضوعات موحدة، كما كانت الحال في الميلودراما، وكانت توضع وفقا لنمط محدد'' والواقع أن قطع القصة عند نهاية كل حلقة ، ومشكلة إيجاد نوع من الذروة للحوادث في كل مرة، وتشويق القارى، للمرة القادمة، جعلت الكتاب يكتسبون نوعًا من الخبرة بالأسلوب المسرحي، ويأخذون عن المؤلف الدرامي طريقة العرض المجزأة إلى مناظر منفصلة. وهكذا نجد أن إلكسندر دوما، الذي كان أستاذًا في خلق الشعور بالتوتر الدرامي، كان في الوقت ذاته بارعًا في أسلوب العرض المسلسل. ذلك لأنه كلما كان سير الأحداث في رواية مسلسلة أكثر درامية، كان تأثيرها في جمهورها أعظم. ولكن استمرار القصة من يوم إلى يوم، ونشر الأجزاء المنفصلة عادة دون خطة دقيقة، ودون أن يكون من المكن تغيير ما ظهر من قبل وبعث الانسجام بينه وبين الحلقات اللاحقة، أدى من جهة أخرى إلى أسلوب ارتجالي مفكك، يروى فيه المؤلف الأحداث بطريقة "غير درامية"، وإلى تيار لا نهاية له من الحوادث، وتصوير غير عضوى، بل متناقض في كثير من الأحيان، للشخصيات. وضاعت جميع معالم فن "الإعداد" وأسلوب التوجيه النفسي الذي يبدو طبيعيًا غير متكلف ولا مقصود. وفي كثير من الأحيان تبدو التحولات في القصة، وتغير اتجاه الشخصيات، مبالغًا فيها، كما أن الشخصيات الثانوية التي كانت تظهر خلال القصة، كثيرًا ما كانت تظهر بطريقة مفاجئة أكثر مما ينبغي، لأن الكاتب لم "يشهد لها الطريق" في الوقت المناسب. سِل أن بلزاك نفسه كثيرًا ما كان يقع في خطأ إدخال شخصيات دون إعداد القارى، لها مقدمًا، على الرغم من أنه قد عاب هذا الأسلوب الارتجال بعينه عَمْنِي روايـة "ديـر بارمـا Chartreuse de Parme"". ومع ذلك فإن البناء المفكك

<sup>(</sup>۱) Nora Atkinson: Eugène Sue et le roman – feuilleton, 1929, p. 211; Alfred Nettement: Etudes critique sur le feuilleton – roman, 1845, l, p. 16.

(۱) من أشهر وأعظم روايات ستاندال. ظهرت عام ۱۸۳۹ .

عند ستاندال كان نتيجة لاتباعه طريقة هى فى أساسها مجزأة، شعبية، وأخذه بأسلوب رواية الحوادث بطريقة غير درامية (()) على حين أن هذه الطريقة عند بلزاك، الذى كان مثله الأعلى هو الرواية ذات القالب الدرامى، كانت عيبًا ناتجًا عن طريقته الصحفية فى الكتابة، وعن أسلوب حياته الذى كان يصرف فيه ما فى الجيب يومًا بيوم. وعلى أية حال فإن مسألة كون التصنيع فى الأدب نتيجة للصحافة، وإرجاع الطابع النعطى الجامد فى الرواية الخفيفة إلى المسلسلات الصحفية، هى مسألة ينبغى أن تترك دون أن يبنث فيها. ذلك لأن اصطباغ هذا الشكل الأدبى بصبغة تقليدية ثابتة كان قد استمر وقتًا طويلاً من قبل، كما يتضح من دراسة أسلوب فترتى الإمبراطورية وعودة الملكية (()).

لقد كانت الرواية المسلسلة تعنى اصطباغ الأدب بالصبغة الديمقراطية على مستوى نحو لم يسبق له من قبل نظير، وكانت تعنى جعل جمهور القراء كله على مستوى واحد تقريبًا. فلم يحدث من قبل أبدًا أن لقى فن مثل هذا الاعتراف الإجماعى من مستويات اجتماعية متباينة إلى هذا الحد، وقوبل بمثل هذه المشاعر المتماثلة. بل إن سانت بيف نفسه قد امتدح فى مؤلف "أسرار باريس" صفات يأسف لافتقار بلزاك إليها. ولقد كان انتشار الاشتراكية يسير مع نمو جمهور القراء جنبًا إلى جنب، ولكن نظرة "أوجين سو" الديمقراطية، وإيمانه بالغاية الاجتماعية للفن، لا يفسر نجاح رواياته إلا تفسيرًا جزئيًا. بل إنه لمن الغريب — على عكس ذلك — أن نرى هذا الكاتب المحبب إلى نفوس جمهور كان أغلبه بورجوازيًا يتغنى بحماسة "بالعامل النبيل"، ويصب جام غضبه على "فظائع الرأسمالية". وأقصى ما يمكن أن يفسره البيل"، ويصب جام غضبه على "فظائع الرأسمالية". وأقصى ما يمكن أن يفسره جراح الجسم المريض للمجتمع، هو ذلك التعاطف الذي كانت تعامله به الصحافة بحراح الجسم المريض للمجتمع، هو ذلك التعاطف الذي كانت تعامله به الصحافة التقدميية، مسئل صحيفة " Globe " وصحيفة المستقلة) وPhallange (الديمقراطية السلمية) و Revue Indépendante المديقة المسلمية) و Revue Indépendante

<sup>(1)</sup> Cf. Maurice Bardèche: Stendhal romancier, 1947.

<sup>(7)</sup> André Breton: Le Roman français au 19e siècle, I, 1901, pp. 6 - 7. 73; Maurice Bardéche: Balzac romancier, 1947, pp. 2 - 8, 12 - 13.

(الأنصار) وأتباعها. أما أغلبية قرائه فكانوا على الأرجح يقتصرون على تقبل اتجاهاته الاشتراكية وسط المجموع العام لكتاباته. ولكن ليس من شك في أن هذا القطاع من الجمهور كان هو ذاته يأخذ مسألة معالجة الأدب للمشكلات الاجتماعية للعصر قضية مسلمًا بها. فالفكرة التي أكدتها مدام دى ستايل، والقائلة أن الأدب هو التعبير عن المجتمع، أصبحت تلقى اعترافًا من الجميع، وصارت من بديهيات النقد الأدبى الفرنسي. وهكذا فإنه منذ عام ١٨٣٠ فصاعدًا أصبح من المألوف تمامًا الحكم على العمل الأدبى من وجهة نظر علاقته بالمشكلات السياسية والاجتماعية الجارية، ولم يعد أحد باستثناء الجماعة الضئيلة نسبيًا التي تنادى بشعار "الفن لأجل الفن" يجد غضاضة في أن يرى الفن خاضعًا للغايات السياسية. وأغلب الظن أنه لا يوجد عصر كان فيه نطاق النقد الفني غير النفعي، والشكلي البحت، ضئيلاً بقدر ما كان في تلك الفترة (١).

لقد كان الجزء الأهم والأكبر للأعمال الفنية حتى عام ١٨٤٨ ينتمى إلى المدرسة الإيجابية، أما بعد عام ١٨٤٨ فأصبح ينتمى إلى المدرسة السلبية. فخيبة الأمل عند ستاندال كانت لا تزال عدواينة ، منبسطة، فوضوية، على حين أن استسلام فلوبير كان سلبيًا، عدميًا، مركزًا حول الأنا. وحتى فى داخل الحركة الرومانتيكية، لم يعد اتجاه "الفن لأجبل الفن" عند تيوفيل جوتييه وجيرار دى نيرفال هو المسيطر. فقد انقضى تمامًا عهد النوع القديم من الرومانتيكية، ذلك النوع الصوفى المحير، الذى لا ينتمى إلى هذا العالم. صحيح أن الرومانتيكية قد استمرت، ولكنها تبدلت وأعيد تفسيرها. وتحول الاتجاه المضاد للكنيسة ولحركة الملكية الشرعية. وهو الاتجاه الذى ظهر واضحًا عند نهاية فترة عودة الملكية، إلى فلسفة أكثر ثورية. وتخلى معظم الرومانتيكيين عن "الفن الخالص"؛ فانضموا إلى اتباع سان سيمون وفورييه (٢٠). ونادت الشخصيات الرئيسية — وهى هيجو ولا مارتين وجورج سيمون وفورييه إيجابي فى الفن، ووضعت نفسها تحت تصرف الفن "الجماهيرى" الذى كان يطالب به الاشتراكيون. وانتصر الشعب، وأصبحت الدعوة تتجه الآن إلى الذى كان يطالب به الاشتراكيون. وانتصر الشعب، وأصبحت الدعوة تتجه الآن إلى الذى كان يطالب به الاشتراكيون. وانتصر الشعب، وأصبحت الدعوة تتجه الآن إلى النهر الشعب، وأصبحت الدعوة تتجه الآن إلى النهر النهر الشعب، وأصبحت الدعوة تتجه الآن إلى النهر الشعب، وأصبحت الدعوة تتجه الآن إلى المناد الشعب، وأصبحت الدعوة المتحد المتحد المتحد الدعوة المتحد الأن إلى اللهن المناد الشعب، وأصبحت الدعوة المتحد المتحدد المت

<sup>(1)</sup> Ch. – M. des Granges: La Presse littéraire sous la Restauration, 1907, p. 22. (1) H. J. Hunt: Le Socialisme et le romantisme en France, 1935, pp. 195, 340.

التعبير عن التغير الثورى في الفن بدوره. ولم يكن جورج ساند وأوجين سو هما وحدهما اللذين أصبحا اشتراكيين، كما لم يكن لامارتين وهيجو هما وحدهما اللذين أصبحا متحمسين للشعب، بل أن كتابا مثل سكريب Scribe ودوما وموسيه ومريميه Mérimee وبلزاك أخذوا يتوددون إلى الأفكار الاشتراكية (١). ولكن سرعان ما انتهى هذا التودد: فكما أن ملكية يوليو ابتعدت عن المثل العليا الديمقراطية للثورة وأصبحت نظام الحكم الخاص بالبورجوازية المحافظة، فقد ابتعد الرومانتيكيون بدورهم عن الاشتراكية وعادوا إلى نظراتهم القديمة إلى الفن وإن كان ذلك في صورة معدلة. وفي النهاية لم يظل كاتب كبير واحد على ولائه للمثل الأعلى الاشتراكي، وبدا مؤقتًا أن قضية "الفن الجماهيري" أصبحت خاسرة. فقد استسلم الفن الرومانتيكي، وأصبح أشد خضوعًا وأقرب إلى روح الطبقة الوسطى، وظهرت تحت قيادة لامارتين وهيجو وفينيي وموسيه نزعة رومانتيكية أكاديمية محافظة من جهة، ورومانتيكية صالونات متأنقة من جهة أخرى. وكبح جماح روح التمرد المتوحشة العنيفة التي كانت تميز رومانتيكية الفترة السابقة، وأصبحت البورجوازية تبدى اهتمامًا متحمسًا بهذه الرومانتيكية الجديدة، التي أصبحت الآن، في جانب منها، خاضعة لقيود أكاديمية، حتى كاد اتجاهها العام أن يصبح "كلاسيكيًا"، كما أصبحت في جانب آخر مستزجة بنزعة الكبر والخيلاء (dandyism) الميزة لتلاميذ بايرون (٢٠). وكان سانت بيف وفيلمان وبيلوز Buloz هم أكبر أقطاب العالم الأدبي البورجوازي الجديد، الذي كان ذا صبغة رومانتيكية، وإن كان ذا عقلية أكاديمية، كما كانت صحيفتا ,Revue des Deux Mondes Journal des Débats هما الناطقتين رسميًا باسمه".

ومع ذلك فقد ظلت الرومانتيكية تبدو في نظر بعض قطاعات الجمهور عنيفة طاغية أكثر مما ينبغي، وهؤلاء هم الذين وضعوا محلها نزعة كلاسيكية جديدة. تتميز بروحها الواقعية، وبأنها بورجوازية بالمعنى الدقيق، وتتمثل هذه

<sup>(1)</sup> Ibid., pp. 203 - 4. Albert Cassagne : La Théorie de l'art pour l'art en France, 1906, pp. 61 - 71.

<sup>(1)</sup> Cf. Edmond Estève: Byron et le romantisme franc., 1907, p. 228.

m Cf. Pierre Moreau: Le Classicisme des romantiques, 1932, pp. 242 ff.

النزعة فيما يسمى "بمدرسة العقل السليم école de bon sens"، واتجاه "الوسط العدل" في المجال الجمال. وكانت أوضح التعبيرات عن هذه المدرسة الجديدة في الـذوق هي نجـاح بونسـار Ponsard"، وإحـياه "التراجيديا الكلاسيكية" والنجاح الكبير الذي أحرزته "راشيل Rachel" فقد كانت هناك رغبة في استنشاق الهواء النقى مرة أخرى، بعد المبالغات "المريضة" والجو المفرط في الحرارة والانفعال. وكانت الرغبة تتجه إلى ظهور شخصيات متوازنة، معتدلة، مستقيمة، ومشاعر وانفعالات سوية يمكن أن يفهمها الجميع، وفلسفة للتوازن والنظام والطريق الوسط، أى بالاختصار ظهور أدب يتخلى عن الرومانتيكية بما فيها من إثارة، وأفكار شاذة، وأسلوب غريب. ولقد كان عام ١٨٤٣ هو العام الذي نجحت فيه مسرحية "لوكريس Lucrèce" وأخفقت فيه مسرحية "بورجراف Burgraves"، وهذا لا يعني انتصار بونسار على هيجو فحسب، بل يعني أيضًا انتصار سكريب ودوما وآنجر Ingres وأمثالهم على ستاندال وبلزاك وديلاكروا. فالطبقة الوسطى لم تكن تريد من الفن أن يصدمها بعنف، بل كانت تريد منه الترفيه، وهي لم تكن ترى في الشاعر "عرافًا متنبئًا"، بل كانت ترى فيه شخصًا يجلب لها المتعة. وهكذا جاء من بعد "آنجر" عدد هائل من المصورين المتمسكين بالتقاليد الأصيلة، والذين كانوا مع ذلك أكاديميين إلى حد يبعث على السأم. كما جاء بعد بونسار كتاب يعتمد عليهم، كانت أعمالهم تشغل مسارح الدولة والمسارح المحلية، ولكن لم تكن لهم أهمية. فالهدف المطلوب هو التسلية والهدوم، وعلى هذا النحو حدث تغير مناظر فيي وجهة نظر الفن "الخالص"، غير السياسي.

لقد انبثقت حركة "الفن لأجل الفن" من الرومانتيكية، وكانت تمثل واحدا من أسلحتها في صراعها من أجل الحرية. فهي نتيجة النظرية الجمالية والرومانتيكية، وهي إلى حد ما الحصيلة الجامعة لهذه النظرية. وفيما تحول ما كان

ا) شاعر درامی فرنسی، ألف مسرحیات حارب فیها تطرف الرومانتیکیة، منها "لوکریس"، و"الشرف والمال"،
 و"شارلوت کوردای".

اليزا فيلكس، الملقبة بمدموازيل راشيل (١٨٢٠ - ١٨٥٨) مؤلفة تراجيدية فرنسية، أسهمت في إحياء التراجيديا الكلاسيكية في المسرح .

في الأصل مجرد تمرد على القواعد الكلاسيكية إلى تمرد على كل الروابط الخارجية، وتحرر من كل القيم غير الفنية، الأخلاقية منها والعقلية. فالحرية في نظر جوتييه كانت تعنى الاستقلال عن معايير الطبقة الوسطى، وعدم الاهتمام بمثلها العليا النفعية، ورفض الاشتراك في تحقيق هذه المثل العليا. وهكذا أصبح شعار "الفن لأجل الفن" بالنسبة إلى الرومانتيكيين هو البرج العاجى الذى ينعزلون فيه عن جميع الشنون العملية، وبذلك كانوا يحققون لأنفسهم هدوء الموقف التأملي البحت وترفعه على حساب التفاهم مع النظام السائد. ولقد كانت الطبقة الوسطى حتى عام ١٨٣٠ تأمل أن يعمل الفن على تحقيق مثلها العليا، ومن ثم فإنها قبلت الفن بوصفه أداة للدعاية السياسية. وهكذا كتبت صحيفة "جلوب" في عام ١٨٢٥ تقول : "إن الإنسان لم يخلق لكبي يغني، ويؤمن ويحب فحسب.. فليست الحياة منفي، وإنما هي نداء إلى العمل.. " (١) ولكن البورجوازية أصبحت بعد عام ١٨٣٠ ترتاب في الفنان، وتفضل التحالف السابق. وأصبح من رأى صحيفة Révue des Deux Mondes الآن أنه ليس من الضروري للفنان أن تكون لمه آراؤه السياسية والاجتماعية الخاصة، بل أن هذا في الواقع أمر غير مرغوب فيه. وكانت تلك هي وجهة النظر التي يمثلها أكبر نقاد تلك الفترة، مثل جوستاف بلانش Gustave Planche ونيزار Nisard وكوزان Cousin". وعملت الطبقة الوسطى على تبنى حركة "الفن لأجل الفن"، فأكدت الطابع المثالي للفن، والمركز السامي، المترفع عن السياسة، للفنان، وحبسته في قفص ذهبي. وعاد كوزان إلى فكرة الاستقلال الذاتي في فلسفة كانت، وأحيا نظرية "تنزه" الفن. وفي هذا الصدد اتضحت الفائدة الكبرى للاتجاه إلى التخصص، الذي أخذت أهميته تزداد في النظام الرأسمالي. والواقع أن حركة "الفن لأجل الفن" هي، في جانب منها، تعبير عن تقسيم العمل الذي أخذ يتقدم مع التصنيع جنبًا إلى جنب، وهي في جانب آخر حصن يحتمي به الفن من خطر التهام الحياة الصناعية الآلية له. فهي تعني، من جهة صبغ الفن

<sup>(</sup>۱) مقال لشارل ريموزا Charles Rémusat بتاريخ ۱۲ مارس ۱۸۲۵ - اقتبسه كاساني A. Cassagne في المرجع المذكور من قبل ص۳۷.

<sup>(1)</sup> A. Cassagne, ibid .

بصيغة عقلانية لا مجال فيها للسحر والخيال، وتضييق نطاقه، ولكنها في الآن نفسه محاولة للاحتفاظ بطابعه الفردى وتلقائيته، على الرغم من اصطباغ كل شيء في الحياة بالصبغة الآلية.

ولا جدال في أن حركة "الفن لأجل الفن" تمثل أعقد المشكلات في ميدان علم الجمال بأسره. فهي أقوى تعبير عن الطابع الثنائي، المنقسم على نفسه روحيًا، للنظرة الفنية. فهل الفن غاية في ذاته، أم أنه مجرد وسيلة لغاية؟ تختلف الإجابة عن هذا السؤال تبعًا للموقف التاريخي والاجتماعي الخاص الذي يجد فيه المرء نفسه، بل أيضًا تبعًا للعنصر الذي يركز عليه المرء اهتمامه في التركيب المعقد للفن. فالبعض قد شبه العمل الفني بنافذة يطل المرء من خلالها على الحياة دون ما حاجة إلى إيضاح تركيب زجاج النافذة ذاته، أو مدى شفافيته أو لونه(١٠). وتبعًا لهذا التشبيه يبدو العمل الفني مجرد أداة للملاحظة والمعرفة، أي لوح زجاجي أو منظار لا أهمية له في ذاته، ولا قيمة له إلا من حيث هو وسيلة لغاية. ولكن كما أن المرء يستطيع أن يركز انتباهه على تركيب اللوم الزجاجي، دون اهتمام بالصورة التي تظهر على الجانب الآخر من النافذة، فكذلك يمكن النظر إلى العمل الفنى على أنه بناء شكلي مستقل يوجد لذاته، بوصفه كيانًا مترابطًا ذا دلالة، كاملاً متكاملاً في ذاته، تؤدي فيه كل التفسيرات التي تتعدى نطاق هذا الكيان ذاته، وكل "تأمل عبر النافذة"، إلى الحد من تذوقنا لتماسكه الروحي. وبين وجهتي النظر هاتين يتأرجح هدف العمل الفنى على الدوام، أعنى بين النظر إليه على أنه كيان مستقل، منفصل عن كل واقع خارج عن نطاق العمل ذاته، والنظر إليه على أنه وظيفة تتحكم فيها الحياة والمجتمع والضرورة العملية. ولو تأملنا الأمر من وجهة نظر التجربة الجمالية المباشرة، لبدا لنا أن الاستقلال والاكتفاء الذاتي هما اللذان يكونان ماهية العمل الفني، إذ أن الفن لا يستطيع أن يحقق إيهامًا كاملاً إلا بانعزاله عن الواقع وحلوله تماما محل الواقع. غير أن هذا الإيهام ليس هو المضمون الكامل للفن بأية حال. وكثيرا مالا يكون له دور في التأثير الذي يحدثه. فأعظم الأعمال الفنية تتخلى عن

<sup>(1)</sup> José Ortega Y Gasset: La Dehumanizacion del Arte, 1925, P. 19.

النزعة الإيهامية الخداعة الميزة لعالم جمالى منطو على ذاته، وتشير إلى ما يقع خارجها. وهي تدخل في علاقة مباشرة بالمشكلات الكبرى لعصرها، وتبحث دائمًا عن إجابة لهذين السؤالين: كيف يمكن أن تحقق الحياة البشرية لنفسها هدفها، وكيف يمكننا أن نشارك في تحقيق هذا الهدف؟

وأشد مفارقات العمل الفني غموضًا هي أنه يبدو موجودًا لذاته، ومع ذلك لا يبدو موجبودًا لذاته، وأنه يخاطب جمهورًا عينيًا تتحكم فيه الظروف التاريخية والاجتماعية، ولكنه يبدو في الوقت ذاته وكأنه لايريد أن يعرف أي جمهور على الإطلاق. فتارة يبدو "الحائط الرابع" للمسرح أشد المقدمات طبيعية، وتارة أخرى يبدو أشد الأوهام الجمالية إغراقًا في الخيال. ولو تم القضاء على هذا الوهم برأى أو هدف أخلاقي أو مقصد عملي يحول من جهة دون الاستمتاع الكامل الخالص بالفن، فإن هذا يؤدى - من جهة أخرى - إلى اندماج المشاهد أو القارى لأول مرة اندماجًا حقيقيًا في العمل، واستيعابه لوجوده الكامل. ومع ذلك فليس للاختيار بين هذا الموقف أو ذاك شأن بالمقصد الفعلي للفنان. فحتى أشد الأعمال تحيزا من الوجهة السياسية والأخلاقية يمكن أن ينظر إليها على أنها فن بحت، أى على أنها بناء شكلي مجرد، بشرط أن تكون من الأصل عملاً فنيًا. ومن جهة أخرى فإن كل نتاج فني، حتى ذلك الذي لم يربط مبدعه بينه وبين أي قصد عملي على الإطلاق، يمكن أن يعد تعبيرًا عن السببية الاجتماعية وأداة لها. فعلى الرغم من نزعة دانتي الإيجابية، فمن المكن تفسير "الكوميديا الآلهية" تفسيرًا جماليًا خالصًا، مثلما أن من المكن تفسير "مدام بوفارى" التربية الوجدانية Education sentimentale " تفسيرًا اجتماعيًا، على الرغم من نزعة فلوبير الشكلية.

ولقد كانت التيارات الفنية الرئيسية حوالى عام ١٨٣٠ – وهبى "الفن الاجتماعي"، و"مدرسة العقل السليم" و"الفن لأجل الفن" – ترتبط بعضها ببعض بطرق معقدة متناقضة في العادة. وقد تحكمت هذه المتناقضات في علاقة أتباع سان سيمون وفورييه بالرومانتيكية من جهة، وبالكلاسيكية البورجوازية من جهة أخرى. فهم قد رفضوا الرومانتيكية نظرا إلى شغفها بالكنيسة والملكية، وإلى نظرتها الخيالية البعيدة عن الواقع، ونزعتها الفردية الأنانية، ولكن السبب الرئيسي لرفضهم إياها

كان مبدأها السلبي المستسلم، "والفن لأجل الفن". ومع ذلك فقد كانوا من جهة أخرى يتعاطفون مع الرومانتيكية بسبب نزعتها التحررية وأخذها بمبدأ حرية الفن وتلقائيته، وتمردها على القواعد والسلطات الكلاسيكية. ولكنهم كانوا يشعرون أيضًا بالإعجاب الشديد نحو جهود الرومانتيكية في مجال النزعة الطبيعية، فرأوا في هذه النزعة الطبيعية تشابهًا مع مزاجهم الإيجابي الصريح. وكان التشابه بين الاشتراكية والنزعة الطبيعية هو السبب الرئيسي لإعجابهم ببلزاك، الذي أصدروا على أعماله حكمًا رفيعًا إلى حد بعيد، ولاسيما في المرحلة الأولى من حياته الفنية''. ويرتبط بهذه المشاعر المتعارضة نحو الرومانتيكية، موقف متناقض على نفس النحو تجاه النزعة الكلاسيكية البورجوازية؛ ذلك لأن الاعتراف بالنزعة التحررية في الفهم الرومانتيكي للفن يودي آليًا إلى إدانة العودة إلى النماذج الكلاسيكية في الفن البورجوازي، على حين أن النفور من هوائية الشعر الرومانتيكي، والمسرح الرومانتيكي بوجه خاص، ومن مبالغاتهما، يتجلى في موافقتهم جزئيًا على نزعة بونسار الكلاسيكية(٢). ولقد كان للبورجوازية والرومانتيكية موقف مناظر لهذا الموقف غير المستقر من جانب الاشتراكيين: إذ نجد البورجوازيين يوزعون إعجابهم بين الرومانتيكية الأكاديمية ودراما بونسار، وبالمثل كان الرومانتيكيون يتأرجحون بين النزعة الإيجابية وبين "الفن لأجل الفن". وكان هناك اتجاه رابع، هو أهم هذه الاتجاهات جميعًا من الوجهة التاريخية، يمر عبرالاتجاهات الثلاثة السابقة، هو النزعة الطبيعية عند ستاندال وبلزاك. وكانت العلاقة بين هذه النزعة الطبيعية وبين الرومانتيكية مزدوجة الاتجاه بدورها. وهذا الاتجاه المزدوج يناظر، قبل كل شيء، الانقسام الذي يقوم عادة بين جيلين متعاقبين أو تيارين عقليين متتاليين. فالنزعة الطبيعية كانت استمرارًا للرومانتيكية وانحلالاً لها في الآن نفسه، وكان ستاندال وبلزاك هما وريثيها الأكثر شرعية، وهما في الوقت ذاته أشد خصومها عنفًا.

إن النزعة الطبيعية ليست فهما متجانسًا واضح المعالم للفن، يرتكز دائمًا على نفس الفكرة عن الطبيعة، بل هي تتغير مع العصور، فتستهدف دائمًا غاية

<sup>(1)</sup> H. Hunt, op. cit., pp. 157 - 8.

m Ibid., p. 174.

خاصة مباشرة، وتهتم دائمًا بهدف ملموس، وتقصر تفسيرها للحياة على ظواهر خاصة. والمرء لا يجهر بإيمانه بالنزعة الطبيعية، لأنه يرى "قبليًا" أن التصوير المحاكي للطبيعة أكثر فنية من التصوير الزخرفي، بل لأنه يكتشف سمة أو اتجاهًا في الواقع يود أن يزيده تأكيدًا ويود أن يساعد على تحقيقه أو يكافحه. مثل هذا الكشف ليس في ذاته نتيجة ملاحظة مقيدة بالطبيعة، بل إن الاهتمام بالنزعة الطبيعية هو، على العكس من ذلك، نتيجة لمثل هذا الكشف. وقد بدأ جيل ١٨٣٠ حياته الأدبية بأن أدرك أن تركيب المجتمع قد طرأ عليه تغير تام، فقبل هذا التغير جزئيًا، وعارضه جزئيًا، ولكنه على أية حال اتخذ منه موقفًا يتميز بالإيجابية المتطرفة. وكان اتجاهه إلى النزعة الطبيعية نتيجة لهذه الإيجابية. فالنزعة الطبيعية لا تستهدف الواقع ككل، أو "الطبيعة" أو "الحياة" بوجه عام، بل تستهدف الحياة الاجتماعية بوجه خاص، أي ذلك المجال من مجالات الواقع الذي أصبحت له أهمية خاصة بالنسبة إلى هذا الجيل. وهكذا أخذ ستاندال وبلزاك على عاتقهما تصوير المجتمع الجديد المتغير، وأدى بهما استهداف التعبير عما فيه من سمات جديدة وفريدة إلى النزعة الطبيعية، وتحكم في نظرتهما إلى الحقيقة الفنية. وإذن فالوعى الاجتماعي لجيل ١٨٣٠، وحساسيته للظواهر المرتبطة بالمصالح الاجتماعية، وإدراكه اللماح للتغيرات والتحولات في القيم الاجتماعية، كل ذلك جعل كتابه مبدعي الرواية الاجتماعية والنزعة الطبيعية الحديثة.

إن تاريخ الرواية يبدأ بملاحم الفروسية في العصور الوسطى. وصحيح أن هذه الملاحم لم تكن لها إلا صلة واهية بالرواية الحديثة بوجه عام، ولكن بناءها التراكمي وطريقتها في السرد المتصل الذي يضم مغامرة وحلقة بعد الأخرى، هما المصدر الأول لتراث استمر محفوظًا، لا في رواية المشردين (Picaresque novel) أو الرواية البطولية والرعوية في عصر النهضة والباروك فحسب، بل أيضًا في رواية المغامرات في القرن التاسع عشر، وفي تصوير تيار الحياة والتجربة في روايات بروست وجويس إلى حد ما. والواقع أن هذا البناء الذي تتميز به الرواية يرتبط بالاتجاه العام، المميز للعصور الوسطى بأسرها، نحو الشكل التراكمي، وبالنظرة المسيحية إلى الحياة بوصفها ظاهرة غير تراجيدية لا تبلغ ذروتها في صراعات

درامية منعزلة، وإنما هي أقرب إلى طبيعة الرحلة ذات المراحل المتعددة. ولكنه يرتبط قبل كل شبيء بتلاوة الشعر في العصور الوسطى. وأدت الطباعة، أي القراءة المباشرة للكتب، والفهم الأكثر تركيزًا، السائد عن الفن في عصر النهضة، إلى حلول طريقة في العرض تتسم بإحكام أعظم وتفكك أقل، محل أسلوب السرد المتوسع. وعلى الرغم من أن بناء رواية دون كيخوته كان في أساسه مماثلاً لروايات مشاهد المغامرات، فإنها تعد نقدًا لرواية الفروسية المبالغ فيها، حتى من وجهة النظر الشكلية الخالصة. ولكن أول خطوة في التغير الحاسم نحبو توحيد الرواية وتبسيطها، أتت على يد النزعة الكلاسيكية الفرنسية. صحيح أن رواية "أميرة كليف Princesse de Clèves " تعد مثلاً منعزلاً، إذ أن الروايات البطولية والرعوية في القرن السابع عشر كانت لا تزال تنتمي إلى فئة قصص المغامرات المعروفة في العصور الوسطى، بما فيه من تراكم للحوادث أشبه بالسيل المنهمر. ومع ذلك فإن هذه الرواية التي هي أعظم أعمال مدام دى لافايت، قد تحققت فيها فكرة الرواية الغرامية، ذات الموضوع الموحد والذروة الدرامية، وكذلك فكرة التحليل النفساني لصراع واحد، وأصبحت هذه الفكرة إمكانًا يمكن تحقيقه في أي وقت. أما روايـة المغامـرات فأصبحت تمـثل الآن نوعًا أدبيًا من المرتبة الثانية . فمكانها خارج حبدود الفين البذي يستهدف تمثيل موضوع ما، وهي تتميز بانعدام الدلالة والافتقار إلى المسئولية. ولقد كانت القراءات الرئيسية لأرستقراطية البلاط هي "قورش الأكبر Grand Cyrus وآستريه Astrée (۱)، غير أن الناس كانوا يقرءونها في غيبة عن الأعين. ويقبلون عليهما وكأنهم مقبلون على ارتكاب رذيلة، أو على الأقل يرتكبون عملا ينم عن ضعف لا داعي للتباهي به. وقد ذكر بوسويه Bossuet في كلمة الرثاء التي ألقاها في جنازة "آنرييت دانجلوتير Henriette d'Angleterre " أن من محاسن المتوفاة عدم اكتراثها بالروايات المستحدثة وأبطالها الحمقي، وهذا كاف للدلالة على الطريقة التي كان يحكم بها علنا على هذا النوع الأدبي. ومع ذلك فإن

<sup>(</sup>۱) الأولى رواية مغامرات عن حياة الامبراطور الفارس المشهور، ابن قميز الأول، والثانية رواية رعوية للكاتب "دونوريه دورفيه"، الذي شاش في أوائل القرن السابع عشر وكان لها تأثير كبير في الأدب الفرنسيي اللاحق.

الطبقة الأرستقراطية لم تكن تنقاد، فيما يتعلق بمتعها الخاصة، للقواعد الكلاسيكية للفن، بل كانت غارقة في الاستمتاع بالمغامرات والمبالغات بنفس الانطلاق الذي كانت عليه دائمًا.

ولقد ظلت الرواية في القرن الثامن عشر تنتمي أساسًا إلى النمط المجزأ، المنقسم إلى مشاهد متلاحقة. فكانت رواية "جيل بلاس Gil Blas " و"الشيطان الأعرج Diable boiteux (")، بل روايات فولتير أيضًا، على الرغم من صغر حجمها، مبنية على طريقة الحلقات المسلسلة، كما أن "جليفر" و"روبنسون كروزو" كانا مثلين واضحين تمامًا للمبدأ التراكمي. بل أن "مانون ليسكو" و"حياة ماريان Vie de Marianne" و"الارتباطات الخطرة Liaisons dangereuses". ظلت تمثل أشكالاً انتقالية بين قصص المغامرات القديمة والرواية الغرامية، التي أصبحت بالتدريج هي النوع الأدبى الرئيسي، وبدأت تسود الأدب في فترة الرومانتيكية المسبقة. وبظهور "كلاريسا هارلو Clarissa Harlowe" و"الويز الجديدة Nouvelle Heloïse" و"فيرتر"، انتصر المبدأ الدراسي في الرواية، وبدأ تطور سيبلغ فيما بعد ذروته في أعمال مثل "مدام بوفاري" لفلوبير "وأنا كارنينا" لتولستوى. وأصبح الانتباه الآن مركزًا على الحركة النفسية للقصة، أما الحوادث الخارجية فلم تكن تلقى اهتماما إلا بقدر ما تحدث من استجابات نفسية أو روحية. ولقيد كانت سيطرة العامل النفساني للقصة، أما الحوادث الخارجية فلم تكن تلقى اهتمامًا إلا بقدر ما تحدث من استجابات نفسية أو روحية. ولقد كانت سيطرة العامل النفساني في الرواية هي أوضح مظاهر عملية الاصطباغ بالصبغة الروحية والذاتية، التي كانت تمر بها ثقافة العصر.

أما رواية "تكوين الشخصية" (Bildungsroman ) التي تمثل المرحلة التالية في التطور، وأهم نوع أدبي، من الوجهة الأسلوبية، في القرن التاسع عشر،

<sup>(</sup>۱) الأولى رواية مغامرات للكاتب لوساج Lesage (١٢٠٠) والثانية رواية ساخرة للكاتب نفسه. (المترجم)

<sup>(</sup>المترجم) . (۱۲۸۲) Chordelos de Laclos (المترجم)

<sup>(</sup>المترجم) الإنجليزي رتشاردسن (١٧٤٧).

<sup>(</sup>المترجم) (عاية مشهورة لجان جاك روسو (١٧٦١).

فتعبر بصورة أقوى عن الاتجاه إلى الاصطباغ بالصبغة الروحية. فقد أصبحت قصة تطور البطل هي قصة تكوين عالم بأكمله. ولم يكن من المكن أن يظهر هذا النوع من الرواية إلا في عصر أصبحت فيه الثقافة الفردية أهم مصادر الثقافة جميعًا، وكان لابد أن يظهر هذا النوع من الرواية في ألمانيا، حيث كانت جذور الثقافة المشتركة أقرب ما تكون إلى السطحية. وعلى أية حال فإن رواية "فيلهلم مايستر" لجوته كانت أول رواية "تكوين للشخصية" بأدق معاني الكلمة، حتى لو كانت أصول هذا النوع قد وجدت في أعمال سابقة، ولاسيما تلك الأعمال التي تحمل طابع المشاهد التلاحقة، مثل "توم جونس" لفيلدنج "وتريسترام شاندى" لسترن.

ولقد أصبحت الرواية هي النوع الأدبى الرئيسي في القرن الثامن عشر، لأنها تعبر على أشمل وأعمق نحو ممكن عن المشكلة الثقافية للعصر — ألا وهي التضاد بين النزعة الفردية والمجتمع. فلا يوجد نوع أدبى آخر تتجلى فيه صراعات المعجتمع البورجوازى بمثل هذا الوضوح، أو يوصف فيه نضال الفرد وهزائمه بمثل هذه الإثارة. ومن هنا لم يكن من المستغرب أن يصف فريدرش شليجل الرواية بأنها النوع الأدبى الرومانتيكي بالمعنى الصحيح. ذلك لأن الرومانتيكية وجدت فيها أفضل تصوير ممكن للصراع بين الفرد والعالم، وبين الأحلام والحياة الواقعية، والشعر والنثر، ووجدت فيها أعمق تعبير عن ذلك الاستسلام الذي كانت ترى أنه الحل الوحيد لهذا الصراع. أما في "فيلهلم مايستر" فقد وجد جوته حلا مضادًا تمامًا للحل الرومانتيكي، وكان عمله يمثل القمة التي بلغها تاريخ الرواية في القرن الثامن عشر، الرومانتيكي، وكان عمله يمثل القمة التي بلغها تاريخ الرواية في القرن الثامن عشر، الدومان التي تمثل هذا النوع، مثل "الأحمر والأسود Le Rouge et le غير مباشر، وهينريش الأخضر Les illusions Perdues "بل كان في الوقت ذاته أول نقد هام وهينريش الأخضر Gruene Heinrich " بل كان في الوقت ذاته أول نقد هام الرومانتيكية بوصفها طريقة في الحياة. فهنا يشير جوته إل أن انصراف للرومانتيكية بوصفها طريقة في الحياة. فهنا يشير جوته إلى أن انصراف

01 رواية لجوستاف فدوبيسر (١٨٦٩)

۱۱۰ روایة لبتاندال (۱۸۳۱) (المترجم) ۱۳ روایة لبلزاك (۱۸۳۷) (المترجم)

الرومانتيكية عن الواقع أمر عقيم تمامًا — وتلك هي الرسالة الحقيقية لهذا العمل، وهـو يؤكـد أن المـر، لا يستطيع أن يوفـي العـالم حقـه إلا إذا كان مرتبطا به ارتباطًا روحيًا، وأن المرء لا يستطيع إصلاح العالم إلا من الداخيل. ولم يحاول جوته أن يخفى التباين بين الروح الباطنية والعالم الخارجي، أو أن يتغافل عن التضاد بين النذات الروحية والواقع المألوف، ولكنه اعترف بأن الاحتقار الرومانتيكي للعالم إنما هـو هـروب مـن المشكلة الحقيقية (١٠). عـلى أن الأدب البورجوازي التالي قد استخف بدعـوة جوتـه إلى أن يحـيا الإنسـان مـم العـالم ووفقًا لقواعد العالم، وحولها إلى نداء للتعاون مع العالم دون قيد أو شرط. وتحول التكيف السلمي — الذي ليس مع ذلك تكيفا مطلقًا - للفرد مع الموقف القائم، إلى روح ذليلة عن التسامح المطلق، وإلى نزعة دنيوية نفعية. ولم يكن لجوته من دور في هذا التطور إلا بقدر ما عجز عن إدراك استحالة التوفيق بين الأضداد سلميًا، وبقدر ما كان تفاؤله المتسرع إلى حد ما يزكى نفسه آليًا بوصفه أيديولوجية سياسة الاسترضاء والتهدئة البورجوازية. والواقع أن ستاندال وبلزاك قد أدركا التوترات بمزيد من الدقة، وحكما على الموقف بإحساس بالواقع أشد إرهافًا مما كنان لدى جوته. فالرواية الاجتماعية، التي سجلا فيها استبصاراتهما، كانت خطوة أدت إلى تجاوز "رواية خيبة الأمل" الرومانتيكية، بل أدت أيضًا إلى تجاوز "رواية تكوين الشخصية" عند جوته. وقد اتخذا موقفا تجاوزا فيه الاحتقار الرومانتيكي للعالم، وانتقاد جوته للرومانتيكية، في آن واحد. وكان تشاؤمهما ناجمًا عن تحليل للمجتمع خلا تمامًا من الأوهام المتعلقة بإمكان حل الشكلة الاجتماعية.

إن الواقعية التي وصف بها ستاندال وبلزاك الموقف، وفهمهما للديالكتيك الذي يحرك المجتمع، لم يكن له نظير في أدب تلك الفترة، ولكن فكرة الرواية الاجتماعية كانت موجودة في الجو. فقبل بلزاك بوقت طويل نجد عناوين فرعية مثل "مشاهد من المجتمع المهذب" أو "مشاهد من الحياة الخاصة "("). وقد كتب ستاندال، مشيرا إلى الرواية الاجتماعية في عصره، فقال: "إن كثيرًا من الشبان

<sup>(1)</sup> Georg Lukacs: Goethe und seine Zeit, 1947, pp. 39 - 40.

<sup>(1)</sup> M. Bardèche: Balzac romancier, pp. 3, 7.

يصفون الأمور تمامًا كما تحدث يوميًا في الأقاليم .. وهذا الوصف لا يسفر عن فن كبير، ولكنه يسفر عن قدر كبير من الحقيقة "(1). فمنذ وقت طويل كانت هناك بشائر وتجارب. ولكن الرواية الاجتماعية أصبحت، بفضل ستاندال وبلزاك، هي ذاتها الرواية الحديثة، وبدا الآن أن من المستحيل تمامًا تصوير شخصية بمعزل عن المجتمع، وترك هذه الشخصية تتطور خارج بيئة اجتماعية محددة. فحقائق الحياة الاجتماعية تشق طريقها إلى الوعي الإنساني، ولا يمكن بعد ذلك استبعادها منه. والواقع أن أعظم الأعمال الأدبية في القرن التاسع عشر، أعنى أعمال ستاندال وبلزاك وفلوبير وديكنز وتولستوى ودستويفسكي، هي روايات اجتماعية، أيًا كانت الفئة الأخرى التي تنتمي إليها. وأصبح وضوح معالم الشخصيات من الوجهة الاجتماعية هو المعيار الذي تكون بفضله حقيقية ومعقولة، كما أن المسكلات الاجتماعية التي تواجهها هذه الشخصيات في حياتها هي العامل الأول الذي يجعلها موضوعات مناسبة للرواية الجديدة ذات النزعة الطبيعية. فهذا الفهم يجعلها موضوعات مناسبة للرواية الجديدة ذات النزعة الطبيعية. فهذا الفهم الاجتماعي للإنسان هو ما اكتشفه كتاب جيل ١٨٣٠ في مجال الرواية، وهو أكثر ما جذب انتباه مفكر مثل ماركس إلى أعمال بلزاك.

لقد كان ستاندال وبلزاك معا ناقدين قاسيين، بل خبيثين في كثير من الأحيان، للمجتمع، غير أن أحدهما نقده من وجهة النظر المتحررة، والآخر نقده من وجهة النظر المحافظة. وعلى الرغم من آراء بلزاك الرجعية فقد كان هو الفنان الأكثر تقدمية: فهو يدرك تركيب مجتمع الطبقة الوسطى بمزيد من الدقة، ويصف الاتجاهات التي تمارس تأثيرها فيها وصفًا أكثر موضوعية مما نجده عنده ستاندال. الذي كان أكثر ثورية من الناحية السياسية، ولكن تفكيره وإحساسه العام كان أشد تناقضًا. وربما كان هذا أبلغ مثل في تاريخ الفن كله، يبرهن بوضوح كامل على أن الخدمة التي يؤديها الفنان للتقدم لا تتوقف على عقيدته وميوله الشخصية بقدر ما تتوقف على قوة تصويره لمشكلات الواقع الاجتماعي ومتناقضاته. فقد كان ستاندال يحكم على عصره وفقًا لمفاهيم القرن الثامن عشر، التي كانت قد أصبحت عتيقة.

<sup>(</sup>۱) اقتسه "حول مارسان Jules Marsan في كتابه:

وعجز عن إدراك الدلالة الاجتماعية للرأسمالية. وصحيح أن بلزاك كان يرى أن هذه المفاهيم ذاتها تقدمية أكثر مما ينبغي، ولكنه لم يستطع أن يمنع نفسه من وصف المجتمع في رواياته على نحو يجعل العودة إلى الأوضاع والأفكار السائدة في عصر ما قبل الثورة الفرنسية مستحيلة تماما. لقد كان ستاندال يـرى أن ثقافة عصر التنوير، والعالم العقلي لديدرو وهلفسيوس ودولباك، هو العالم النموذجي الخالد. وكان يعتقد أن تدهوره ظاهرة عابرة، ويؤمن بأن إحياءه في المستقبل سيجيء في اليوم الذي يتوقع فيه أن يعترف به هو ذاته كفنان. أما بلزاك فأدرك أن الثقافة القديمة قد انهارت من قبل، واعترف بأن الأرستقراطية ذاتها عجلت بعملية الانهيار هذه، ورأى في هذه الظاهرة ذاتها علامة على تقدم الرأسمالية الذي لا يقاوم. ولقد كانت نظرة ستاندال إلى العالم سياسية في أساسها، وركز انتباهه، في أوصافه للمجتمع، على "مسار العمل في الدولة"(١) أما بلزاك فيقوم البناء الاجتماعي عنده على الاقتصاد، وهو يستبق نظريات المادية التاريخية إلى حد ما. فهو يدرك تماما أن الأشكال الفعلية للعلم والفن والأخلاق، فضلاً عن السياسة، تتوقف على الواقع المادى، وأن الثقافة البورجوازية بنزعتها الفردية وعقلانيتها، ترجع جذورها إلى البناء الاقتصادى للرأسمالية. أما أن الأوضاع الإقطاعية كانت أقرب إلى مثله الأعلى من الأوضاع البورجوازية الرأسمالية، فهذا أمر لا يؤثر بأية حال في قيمة استبصاره هذا. فعلى الرغم من تحمسه للملكية القديمة، والكنيسة الكاثوليكية، والمجتمع الأرستقراطي، فإن واقعية نظرته إلى العالم وماديتها كانت من بين الخمائر العقلية التي تمت بواسطتهاإذابة آخر بقايا الإقطاع.

كانت روايات ستاندال سجلات سياسية : فرواية "الأحمر والأسود" هى قصة المجتمع الفرنسى خلال عهد عودة الملكية، ورواية "دير بارما Chartreuse قصة المجتمع الفرنسى خلال عهد عودة الملكية، ورواية "دير بارما "de Parme "مى صورة لأوروبا تحت حكم "الحلف المقدس"، ورواية "لوسيان لوفان Lucien Leuven " تحليل اجتماعى تاريخى لملكية يوليو. ولقد كانت الروايات ذات الخلفية التاريخية السياسية موجودة بدورها في عهود أسبق بالطبع،

<sup>(1)</sup> M. Bardèche: Stendhal romancier, p. 422.

ولكن لم يخطر ببالي أي شخص قبل ستاندال أن يجعل من النظام السياسي لعصره موضوعًا حقيقيًا لروايته. فلم يكن لدى أي كاتب قبله مثل هذا الوعي باللحظة التاريخية، أو مثل هذا الشعور القوى بأن التاريخ لا يتألف إلا من لحظات كهذه فحسب، وأنه يكون سجلاً متصلاً للأجيال. ولقد استشعر ستاندال عصره على أنه عهـد وعـود وتوقعات لا تتحقق، وطاقات لا تستغل، ومواهب خاب أملها. واستشعر هذا العصر على أنه مأساة هزلية فظيعة، تقوم فيها الطبقة الوسطى الوصولية بدور لا يقل وضاعة عن دور الأرستقراطية المتآمرة، وعلى أنه دراما سياسية لا يعدو فيها المثلون جميعًا أن يكونوا متآمرين، سواء أكانوا يوصفون بأنهم رجعيون متطرفون أو تقدميون. وهنو يتساءل: أليست أية وسيلة، في مثل هذا العالم الذي يكذب فيه كل شخص وينافق، صالحة ما دامت تؤدى إلى النجاح؟ إن أهم شيء هو ألا ينخدع المرء، أي أن يكذب ويدعي على نحو أفضل من الآخرين. ولقد كانت روايات ستاندال العظيمة تدور جبول مشكلة النفاق، وحول سر التعامل مع الناس وكيفية حكم العالم، فكبل أعماله هذه أشبه بكتب مدرسية تعلم الناس الواقعية السياسية، ومقررات دراسية في تعليم اللا أخلاقية السياسية. وقد لاحظ بلزاك بالفعل، في نقده لستاندال، أن رواية "ديـر بارمـا" هـى نـوع آخر من كتاب "الأمير"، لم يكن ميكافيلي نفسه يستطيع أن يكتبه على أي نحو آخر لو كان قد عاش مهاجرا في إيطاليا في القرن التاسع عشر. والواقع أن الشعار الميكافيلي الذي وضعه جوليان سوريل Julien Sorel ، وهو: "من يرغب في الغايات يرغب في الوسائل" - هذا الشعار يجبد هنا صيغته الكلاسيكية كما استخدمها بلزاك نفسه مرارًا، ألا وهي أن على المرء أن يقبل قواعد لعبة العالم، إذا شاء أن يكون له في العالم شأن، وأن يكون له في اللعبة دور.

إن أهم مظاهر اختلاف المجتمع الجديد عن المجتمع القديم، في نظر ستاندال، هي تغير أشكال الحكم فيه، وانتقال السلطة، وتغير الأهمية الاجتماعية للطبقات. فالنظام الرأسمالي في نظره نتيجة لإعادة البناء السياسي. وهو يصف المجتمع الفرنسي في مرحلة من تطوره كانت الطبقة الوسطى قد حققت فيها التفوق الاقتصادي بالفعل، ولكن كان لا ينزال عليها أن تكافح من أجل مكانتها في

المجتمع. وقد صور ستاندال هذا الصراع من وجهة نظر ذاتية، شخصية، بالطريقة التي تبدى بها للطبقة المثقفة الصاعدة. فتشرد جوليان سوريل وغربته هي اللحن الميز لأعماله بأسرها، وهو النغمة الأساسية التي يكتفي بتنويعها وتغيير مفاتيحها في رواياته الأخرى، ولاسيما في "دير بارما" و"لوسيان لوفان". وكانت المشكلة الاجتماعية في رأيه تنحصر في مصير أولئك الشبان الطموحين ، الصاعدين من الطبقات الدنيا، الذين اقتلعهم تعليمهم من جذورهم، والذين كانوا يجدون أنفسهم بـلا مـال وبـلا اتصـالات في نهاية فترة الثورة والذين خدعتهم الفرص التي أتاحتها لهم الثورة الفرنسية من جهة، وحسن حظ نابوليون من جهة أخرى، فأرادوا أن يقوموا بدور في المجتمع يتفق مع مواهبهم وطموحهم، ولكنهم اكتشفوا آخر الأمر أن كل سلطة وكل نفوذ وكل المناصب الهامة تشغلها طبقة النبلاء القديمة والطبقة الأرستقراطية المالية الجديدة، وأن التفاهة تحل في كل مكان محل المواهب الأرفع والذكاء الأعظم. وهكذا فإن المبدأ الذي نادت به الثورة الفرنسية، والقائل: إن كل شخص صانع مصيره، وهي فكرة كانت غريبة تمامًا عن "العهد البائد"، ولكنها كانت مألوفة تمامًا لـدى الشباب الثوري في تلك الفترة — هذا المبدأ فقد صلاحيته ولم يعد ساريًا. وهو لا يكف عن ترديد أنه لو كان جوليان سوريل قد عاش قبل ذلك العهد بعشرين عامًا، لتشكل مصيره على نحو مختلف كل الاختلاف، إذ كان عندئذ يستطيع أن يصل إلى رتبة المقدم (كولونيل) وهو في الخامسة والعشرين، وإلى رتبة اللواء (جنرال) وهنو في الخامسة والثلاثين. فهو قد ولد متأخرًا أكثر مما ينبغي، أو متقدمًا أكثر مما ينبغي، وهو يقف فيما بين العصور، مثلما أنه يقف فيما بين الطبقات. فإلى أين ينتمي، وإلى أي جانب ينحاز؟ هذا هو السؤال القديم المألوف، أعنى مشكلة الرومانتيكية وقد ظهرت مرة أخرى وظلت دون حل كما كانت دائمًا. ولعل أوضح ما يتجلى فيه الأصل الرومانتيكي لأفكار ستاندال السياسية هو أنه يجعل حق بطله في النجاح والمركز مبنيًا على مزايا الموهبة والذكاء والنشاط فحسب. فهمو في نقده لعهد عودة الملكية وفي دفاعه عن الثورة الفرنسية، يبني حجته على اعتقاده الجازم بأن الحيوية والطاقة الحقة لا توجد بحق إلا في الشعب. وهو ينظر إلى ظروف جريمة القتل الشاذة التي ارتكبها الطالب برتيـــه Berthet . والتي

يستخدمها موضوعًا رئيسيًا في رواية "الأحمر والأسود"، على أنها دليل على أن الناس العظام سيظهرون من الآن فصاعدًا من تلك الطبقات الدنيا القوية التي لا زالت قادرة على الإحساس بانفعال حقيقي، والتي لا ينتمى إليها "برتيه" فحسب، بل ينتمى إليها نابوليون أيضًا، كما أصبح يؤكد الآن.

وعلى هذا النحو بدأ الصراع الطبقي الواعي يحتل مكانه في الأدب بمعناه الصحيم. صحيح أن كبار الكتاب في العصور السابقة كانوا قد وصفوا الصراع بين مختلف مستويات المجتمع، إذ لا يمكن لأى تصوير للحقائق الاجتماعية أن يكون مطابقًا للحياة إذا أغفل معالجة هذا الموضوع. غير أن المعنى الحقيقي للصراع لم يكن يتحقق في الشخصيات الأدبية، ولا حتى في مبدعيها. بل أن العبيد ورقيق الأرض والفلاحين كانوا يظهرون في الأدب الأقدم عهدا بمعدل كبير نسبيًا — بوصفهم شخصيات هزلية عادة — وكان الشخص الذي ينتمي إلى عامة الشعب لا يوصف بأنه يمثل عنصرًا فجا في المجتمع فحسب، وإنما كان يوصف أيضًا بأنه متطلع إلى ما هو أعلى منه، كما في رواية "الفلاح الوصولي Le Paysan Parvenu " لماريفو مثلاً. غير أن ممثل الطبقات الدنيا، أي الطبقات الأدنى من القطاع الأوسط للبورجوازية، لم يكن يظهر أبدًا على أنه رائد لطبقة مستعبدة، ومن هنا فقد كان جوليان سوريل أول بطل في رواية يشعر دائمًا بأصله الشعبي، وينظر إلى كل نجاح على أنه انتصار على الطبقة الحاكمة، وإلى كل هزيمة على أنها إذلال. بل إنه لم يستطع أن يغتفر لمدام دى رينال Rénal ، وهي المرأة الوحيدة التي كان يحبها بحق، كونها غنية تنتمي إلى الطبقة التي يتصور أن عليه أن يأخذ حذره منها على الدوام. وفي علاقته "بماتيلد دى لامول" لا يعود من المكن تمييز الصراع الطبقي من الصراع بين الجنسين على الإطلاق. ولم يكن الخطاب الذي وجهه إلى قضاته سوى إعلان للحرب الطبقية، وتحد لأعدائه في الوقت الذي كانت الفأس مسلطة بالفعل على رأسه. أنه يقول: "سادتي، لم يكن لي شرف الانتماء إلى طبقتكم الاجتماعية. إنكم ترونني فلاحًا متمردًا على مصيره الوضيع .. أني لأرى رجالاً يودون أن يعاقبوا ويخيفوا في شخصي تلك الفئة من الشبان الذين ولدوا في طبقة منحطة فقيرة، ثم أتيحت لهم الفرصة لكي يتعلموا، وواتتهم الشجاعة لكي يختلطوا بتلك الأوساط التي يطلق عليها غرور الأغنياء اسم المجتمع الراقى.." ومع ذلك فإن المؤلف ليس معنيا بالصراع الطبقى وحده، بل ليس معنيًا به أساسًا، وليس تعاطفه منصبًا على الفقراء والمستعبدين فحسب، بل على الأبناء الوهوبين الحساسين المنبوذين، وعلى ضحايا الطبقة الحاكمة المتحجرة القاسية. ومن هنا فإن جوليان سوريل، ابن الفلاح، وفابريس دل دونجو، سليل الأسرة الأرستقراطية العتيقة، ولوسيان لوفان، وارث الملايين، كل هؤلاء يبدون حلفاء، وزملاء في الكفاح وفي الآلام، يجمع بينهم الشعور بالاغتراب والتشرد في هذا العالم العادى التافه. فعصر عودة الملكية قد خلق أوضاعًا يعد فيها الإذعان هو الطريق الوحيد إلى النجاح، ولا يعود أحد فيها قادرًا على التنفس والحركة بحرية، أيًا كان أصله.

على أن المصير المشترك لأبطال ستاندال لا يغير من حقيقة أن الصراع الطبقى هو المصدر الاجتماعى للنوع الجديد من البطل، وإن "فابريس ولوسيان" ليسا إلا تحويرين أيديولوجيين لجوليان، وفرعين لتلك الشخصية "الشعبية الساخطة". ونوعين لذلك "التعس الذى يشن الحرب على المجتمع بأسره". فلولا وجود طبقة وسطى تهددها الرجعية، وطبقة مثقفة مكتوب عليها أن تتخذ موقفًا سلبيًا، وكان ستاندال ذاته ينتمي إليها — لولا ذلك لاستحال تصور شخصية فابريس دل دونجو، مثلما يستحيل تصور شخصية جوليان سوريل. لقد أصبح "هنرى بيل" المؤلف مثلما يستحيل تصور شخصية جوليان سوريل. لقد أصبح "هنرى بيل" المؤلف بالجيش الأمبراطورى، يتقاضى نصف مرتب في عام ١٨١٥، وأخذ يتقدم لوظيفة جديدة طوال سنوات، ولكنه لم يستطع حتى أن يحصل على وظيفة أمين مكتبة. وعاش في منفى اختيارى بعيدًا عن فرنسا، وبعيدا عن احتمال الحصول على عمل وحاش في منفى اختيارى بعيدًا عن فرنسا، وبعيدا عن احتمال الحصول على عمل الحرية، لم يفكر إلا في نفسه، وفي حقه في "البحث عما فيه سعادته". فسعادة الفرد، أي السعادة بالمعنى الأبيقوري الصرف، هي في نظره هدف كل جهد الفرد، أي السعادة بالمعنى الأبيقوري الصرف، هي في نظره هدف كل جهد سياسي. ولم تكن نزعته التحررية نتيجة لشعور ديمقراطي أصيل، بل كانت نتيجة لصيره الشخصي ولتعليمه، ولما ولدته في نفسه تجارب الطفولة من عداء للمجتمع،

<sup>(</sup>۱) الاسم الحقيقي لستاندال. (المترجم)

ولافتقاره إلى النجاح في الحياة. فهو "طفل يسارى" (١) — وذلك أولاً لكونه ضحية عقدة أوديب، وكذلك لكونه قد تتملذ على جده الذى نقل إليه روح عصر التنوير، والذي كان بدوره تلميذًا مخلصًا لفلاسفة القرن الثامن عشر الفرنسيين. وقد أدى إخفاقه المستمر إلى إبقاء جذوة هذه الروح مشتعلة فيه، وتحويله إلى شخص متمرد، غير أنه من الوجهة الانفعالية شخص أرستقراطي فردى النزعة، ينفر من كل غرائز القطيع. فعبادة البطولة الرومانتيكية عنده، وتمجيده للشخصية القوية الموهوبة غير العادية، ونظرته إلى "القلة السعيدة"، ونفوره المرضى من كل ما هو شعبي، ونزعته الجمالية ومظهريته، كل ذلك كان تعبيرًا عن ذوقه المرهف الحساسية، الميال إلى الأرستقراطية. أنه يخشى الجمهورية، ويرفض أن تكون له أدنى صلة بالجماهير، ويحب الراحة والترف، ويرى أن الحالة السياسية المثلى هي الملكية الدستورية التي تضمن للمثقف حياة خالية من الهموم. وهو يحب الصالونات الثقافية، وحياة الفراغ والمتعة، ويميل إلى الناس المهذبين، الأذكياء، أصحاب النزوات. وهو يخشى أن تؤدى الجمهورية والديمقراطية إلى إفقار الحياة وإلقاء ظل من الكآبة عليها، وأن تؤدى إلى انتصار الجماهير الخشنة الجاهلة على المجتمع المهذب المثقف، الذي يجد لذة عميقة في متع الحياة. إنه يقول: إني أحب الناس وأكره الطغاة، ولكني لو اضطررت إلى أن أعيش دائمًا مع الناس لكان ذلك عذابًا لى".

وعلى الرغم مما كان ستاندال يشعر به من تعاطف مع جوليان سوريل، فقد كان يتابعه بعين ناقدة تمامًا، وبرغم كل إعجابه بعبقرية هذا المتمرد الشباب ونقائه، فإنه لا يدعنا نتغافل عن تحفظاته إزاء طبيعته السوقية. فهو يفهم مرارته ويشاركه احتقاره للمجتمع، ويوافق على نفاقه الذى لا يشوبه شيء من تأنيب الضمير، ورفضه التعاون مع المحيطين به، ولكن ما لا يفهمه ولا يقره على الإطلاق هو "فقدان الثقة الأهوج"، والشكوك المرضية المذلة للإنسان السوقى الذى تعذبه عقد النقص ومشاعر البغض، وإحساسه العاجز الأعمى بالرغبة في الانتقام، وغيرته القبيحة المشوهة. وإن وصف مشاعر جوليان بعد الرسالة التي تضمنت إعلان ماتيلد لحبها

<sup>(1)</sup> Albert Thibaudet: Stendhal, 1931; Henri Martineau: L'Oeuvre de Stendhal, 1945, p. 198.

ليبين على أوضح نحو ممكن المسافة التى تفصل بين ستاندال وبطله. بل أنه يمثل بالفعل مفتاحًا للرواية بأسرها، ويذكرنا بأن قصة جوليان سوريل ليست مجرد اعتراف شخصى من جانب الكاتب. والأصح أن الكاتب، حين يواجه هذا الارتياب المريض يطغى عليه شعور بالاستغراب والخشية والرعب. وهكذا يقول دون أى تعاطف، ودون أدنى محاولة للاغتفار لجوليان: "كانت نظرة جوليان قاسية، وكان وجهه مرعبًا". فهل يمكن ألا يكون قد خطر ببال ستاندال على الإطلاق أن أعظم خطيئة ارتكبها المجتمع فى حق جوليان هى أنه جعله على هذا القدر من الارتياب، ومن التعاسة، ومن انعدام الإنسانية فى تشككه؟.

لقد كان في آراء ستاندال السياسية من التناقض بقدر ما كان في ظروف حياته. فهو ينتمي، من حيث أصله العائلي، إلى الطبقة الوسطى العالية، ولكن تعليمه جعله معاديًا لها. وفي عهد نابليون شغل منصبًا رسميًا عظيم الأهمية، واشترك في حملات الإمبراطور الأخيرة، ومن الجائز أنه تأثر بها إلى حد بعيد، ولكنه لم يكن متحمسًا لها على الإطلاق — فقد كانت لا تزال لديه تحفظاته على الطاغية العنيف والغازي الذي لا يرحم(١). ولقد كانت عودة الملكية تعني في البداية، بالنسبة إليه بدوره، السلام ونهاية فترة الثورة الطويلة، غير المستقرة، وغير المأمونة، ولم يكن في البداية يشعر بأنه غريب أو غير مرتاح في فرنسا الجديدة. ولكنه حين أخذ يشعر تدريجيًا بضياع الأمل في حياته التي يعيش فيها بنصف مرتب، ويحن كشفت الملكية العائدة عن وجهها الحقيقي، أخذت كراهيته للنظام الجديد ونقسته عليه تزداد، كما ازداد في الوقت ذاته تحمسه لنابوليون. ولقد أدى ضعفه الذي جعله ميالاً إلى الحياة الطيبة المريحة، إلى جعله خصمًا لعملية التسوية الاجتماعية، غير أن فقره وافتقاره إلى النجاح أبقيا جذوة انعدام الثقة والعداء نحو النظام السائد مشتعلة، وحالا بينه وبين التفاهم مع الرجعية الحاكمة. ولقد كان هـذان الاتجاهـان مـاثلين دائمًا في ذهن ستاندال، وكان أحدهما يطغي تارة، والآخر تارة أخرى. حسب الظروف الخاصة لحياته. ففي خلال فترة عودة الملكية، التي

<sup>(1)</sup> Cf. Jean Mélia: "Stendhal et Taine". La Nouvelle Revue, 1910, p. 392.

كانت بالنسبة إليه فترة إخفاق، ازداد سخطه وتطرفه الثورى في مجال السياسة، ولكينه بمجرد أن تحسينت ظروفه الشخصية، أخذت نفسيته تهدأ، وتحول المتمرد إلى مدافع عن النظام، وإلى محافظ معتدل (١). فرواية "الأحمر والأسود" كانت لا تزال اعترافًا لـثائر مقتلع من جذوره، على حين أن "دير بارما" عمل ألفه رجل وجد في العزوف طمأنينة داخلية وقوة روحية هادئة(٢). وهكذا تحولت التراجيديا إلى كوميديا تراجيدية، وتحولت عبقرية الكراهية إلى حكمة عطوف، تكاد تكون مسالمة، وإلى روح من المرح الصريح المترفع، الذي يتأمل كل شيء بموضوعية صارمة، وإن كان يعترف في الوقت ذاته بنسبية الأشياء جميعًا، وبضعف كل ما ينتمي إلى المجال الإنساني. وليس من شك في أن هذا يؤدي إلى أن تشوب كتابته مسحة من الاستخفاف، ونغمة من التسامم الذي يتخذ له شعارًا من عبارة: "أن فهم كل شيء يعنى اغتفار كل شيء"، ولكن ما كان أبعد ستاندال عن روح الاستسلام للعرف، التي تميزت بها البورجوازية المتأخرة، والتي كانت تغتفر كل شيء داخل نطاق عاداتها التي تواضعت عليها، ولا تغتفر شيئًا خارجًا عنها. وما أعظم الفارق في القيم بين الحالتين! ما أشد حماسة ستاندال للشباب، والشجاعة، والعقل، والحاجـة إلى السعادة، وإلى استمتاع أصحاب المواهب بالسعادة وخلقهم إياها، وما أشد ما تشعر به البورجوازية التي نجحت واستقرت من عناء وسأم وخوف من السعادة. إن الكونت "موسكا" يقول: "أود أن أكون أسعد من الباقين، لأني أملك كل شيء لا يملكونه.. ولكن لنكن أمناء. إن هذه الفكرة لابد أن تشوه ابتسامتي.. ولابد أن تضفى على مسحة من الأنانية والرضا بالذات .. أما هو، فما أعذب ابتسامته. (يقصد فابريس). إنه يعبر عن السعادة الطليقة للشباب البكر، ويخلق هذه السعادة في الآخرين". ومع ذلك فإن موسكا لم يكن شريرًا، وكل ما في الأمر أنه شخص ضعيف باع نفسه. ولكن ستاندال يبذل جهدًا كبيرًا لكي يفهمه. بل أنه يتساءل في "الأحمر والأسود": "من الذي يعلم ما يمر به المرء وهو في طريقه إلى القيام بعمل عظيم؟" "لقد سرق دانتون، وباع ميرابو نفسه. وسرق نابوليون من إيطاليا

<sup>(9</sup> Pierre Marnineau : Stendhal, 1934, p. 302.

<sup>(1)</sup> Henri Martineau, op. cit., p. 470.

الملايين التى لم يكن يستطيع بدونها أن يحقق أى تقدم .. ولكن لافايت وحده هو المذى لم يسرق. فهل ينبغى أن يسرق المرء، وأن يبيع نفسه?" من الواضح أن ستاندال هنا ليس قلقًا على ملايين نابليون: بل هو يكتشف الديالكتيك المحتوم للأفعال التى يتحكم فيها الواقع المادى، أعنى مادية كل وجود وكل حياة عملية — ويا له من كشف مدمر بالنسبة إلى شخص رومانتيكي بفطرته، وإن كان رومانتيكيًا متحفظًا .

إن إغراءات الرومانتيكية، ومقاومة هذه الإغراءات، موزعان عند ستاندال بدرجة متساوية إلى حد لا نجد له نظيرًا عند أي ممثل آخر للقرن التاسع عشر. وهذا هو أصل الافتقار إلى الانسجام في فلسفته السياسية. فقد كان ستاندال عقلانيًا ووضعيًا بالمعنى الدقيق، ووجد أن كل ميتافيزيقا، وكل تأمل مجرد ومثالية بحتة من النوع المعروف لدى الألمان، غريبة عنه وبغيضة إليه. فعنده أن جوهر الأخلاق، وأساس النزاهة العقلية، إنما ينحصر في مقاومة إغراءات الخرافة والخداع الذاتي. وهـ و يقول عن إحدى شخصياته المفضلة، وهي الدوقة سانسيفرينا Sanseverina : "أن خيالها الخصب كان أحيانًا يحجب الأشياء عن عينيه بهالة من الغموض، ولكن الأوهام المتعمدة التي يولدها الجبن كانت غريبة عنها. "ولقد كان أرفع مثل أعلى للحياة في نظره، هو ذلك الذي كان يعتز به فولتير ولوكريتيوس، وأعنى به أن يعيش المرء متحررًا من الخوف. وكان إلحاده ينحصر في الصراع ضد طاغية الإنجيل والأساطير، ولم يكن إلا شكلاً من أشكال النضال الدائم الذي يحارب به الواقعي المخلص كل الأكاذيب والخداع. وكان بغضه لكل بلاغة وعاطفية مفرطة. وللألفاظ والعبارات الضخمة، وللأسلوب البراق الفخم القاطع عند شاتوبريان ودى ميستر، وشغفه بالأسلوب الواضح الموضوعي الجاف "للقانون المدني"، وميله إلى "التعريفات الجيدة"، والجمل القصيرة الدقيقة، التي لا لون لها - كل ذلك كان تعبيرًا عن ماديته الصارمة القاطعــة، "البطوليــة" عــلى حـــد تعبـير "بورجيــه Bourget ". أي عن الرغبة في أن يتأمل ما هو موجود ويجعل غيره يتأمله، بعين نفاذة. إنه يشك في كل مبالغة وتظاهر، ويراها غريبة عنه، وعلى الرغم من أنه كان يـتحمس فـي كـثير مـن الأحـيان، فإنـه لم يكـن يـلجأ أبدًا إلى المبالغة والتهويل في التعبير. مثال ذلك ما لوحظ من أنه لا يقول أبدًا "الحرية" بل يكتفى دائمًا بأن يقول "المجلسان وحرية الصحافة"(۱). وهذه بدورها علامة على كراهيته لكل ما هو غير واقعى، وكل ما يبدو مفرطًا في انفعاليته، وهو أيضًا جزء من كفاحه ضد الرومانتيكية وضد مشاعره الرومانتيكية الخاصة.

ذلك لأن ستاندال كان، من الوجهة الانفعالية، رومانتيكيًا. "صحيح أنه يفكر مثل هلفسيوس، ولكنه ينفعل مثل روسو"("). ولقد كان أبطاله مثاليين خابت آمالهم، ومندفعين متحمسين، وأطفالاً غير مدللين، لم تلوثهم قذارة الحياة. إنهم، مثل سلفهم المشهور سان برو Saint - Preux ، محبون للوحدة وللمرتفعات المنعزلة، حيث يستطيعون أن يحلموا في سلام، ويكرسوا أنفسهم لذكرياتهم. وتتميز أحلامهم وذكرياتهم وأفكارهم الدفينة بأنها مفعمة بالرقة. تلك هي القوة الهائلة التي تقف إزاء العقل عند ستاندال، وهي مصدر أنقي شعر وأعمق سحر في أعماله. غير أن رومانتيكيته ليست على الدوام شعرًا خالصًا وفنًا نقيًا لا تشوبه شائبة، بل هي العكس من ذلك مملوءة بالسمات الخيالية الغريبة المريضة المقبضة. وعبادته للعبقرية لا تنحصر على أي نحو في مجرد حماسة للعظمة ولما هو فوق الإنساني، بل تنحصر في الوقيت ذاته في الاستمتاع بما هو مسرف غير مألوف. وتمجيده في الوقت ذاته في الاستمتاع بما هو مسرف غير مألوف. وتمجيده "للحياة الخطرة" لا يعني مجرد تبجيل البطولة وانعدام الخوف، بل هو أيضًا تغاض عن روم الشر والجريمة. ففي وسعك إذا شئت أن تنظر إلى "الأحمر والأسود" على أنها رواية مثيرة ذاته نهاية براقة تبعث الرعب، وأن تنظر إلى "دير بارما" على أنها رواية مغامرات مملوءة بالمفاجأة، وبالمواقف الحرجة التي تأتي فيها النجدة بمعجزة، وبمظاهر القسوة والمواقف الميلودرامية. إن "النزعة البيلية Beylism "") ليست مجرد عبادة للسلطة والجمال، بل هي أيضًا عبادة للذة وإيمان بالقوة الغاشمة - إنها شكل من أشكال

<sup>(1)</sup> Emile Faguet: Politiques et moralists, III, 1900, p. 8.

<sup>(1)</sup> M. Bardèche: Stendhal romancier, p. 47.

الاتجاه الذي يمثله ستاندال اسما مستعارًا، أما الاسم الأصلى للكاتب فهو "هنرى بيل Beyle "، أي أن "البيلية" هي الاتجاه الذي يمثله ستاندال.

النزعة الشيطانية الرومانتيكية. بل إن تحليل ستاندال لثقافة العصر الحاضر رومانتيكي بأسره، فهو مستلهم من تحمس روسو للحالة الطبيعية، وإن كان تفكير روسو قد اتخذ عنده شكلاً سلبيًا مبالغًا فيه، إذ أنه لا يقتصر على أن ينعي على الحضارة الحديثة ضياع التلقائية فيها، بل هو ينعى عليها أيضًا نضب معين الشجاعة اللازمة لارتكاب جرائم عظيمة ومثيرة. والواقع أن النزعة البونابارتية عند ستاندال هي خير دليل على الطابع الميز لذهنه، الذي كان معقدا، وظل بقدر معين، رومانتيكيًا إلى حد بعيد. وقوام عبادة نابوليون هذه ينحصرإلى جانب التمجيد الجمالي للعبقرية، في تقدير الشخص الصاعد من طبقة دنيا، والرغبة في علو المكانة في المجتمع، من جهة، وفي الإحساس بالتضامن مع المهزوم، ومع ضحية الرجعية وقوى الظلام من جهة أخرى. فنابوليون، في نظر ستاندال، هو من جهة ذلك الضابط الصغير الذي أصبح حاكمًا للعالم، وهو الابن الأصغر في الحكاية الخرافية. اللذى يحل اللغز ويفوز ببنت السلطان، وهو من جهة أخرى الشهيد الخالد والبطل الـذى كـان أكـرم مـن أن يعـيش فـي هذا العالم الفاسد، والذى راح ضحية لـه. ولقد امتزجت لاأخلاقية الموقف الرومانتيكي ونزعته الشيطانية أيضًا بعبادة نابليون هذه، وحولتها من تمجيد للعظمة في الخير والشر، ومن إعجاب بالعظمة على الرغم من الشر الذي تضطر في كنثير من الأحيان إلى إحداثه، إلى عبادة للعظمة لا لشيء إلا لكونها على استعداد لارتكاب الشر، بل والجريمة أيضًا. أن شخصية نابوليون عند ستاندال، مثل شخصية سوريل عنده، تمهدان الطريق لشخصية "راسكولنيكوف". فهما تجسد لما كان دستويفسكي يعنيه بالنزعة الفردية الغربية، وهي النزعة التي جعل منها سببًا لهلاك بطله.

ولقد كان استسلام ستاندال، بدوره، يتسم بسمات رومانتيكية متعددة. وكان ارتباطه برواية خيبة الأمل الرومانتيكية أقوى من ارتباط نزعة التشاؤم الباردة الرزينة عند بلزاك بها. غير أن النهاية في روايات ستاندال لا تقل سوءا عن مثيلتها عند بلزاك، وكل ما بينهما من فارق ينحصر في طريقة الاستسلام لا في مداه. فأبطاله بدورهم مقهورون، وهم بدورهم يموتون ميتة بائسة، أو يضطرون إلى التسليم والمهادنة، وهي نهاية أسوأ من السابقة، وهم يموتون صغارا أو يعتزلون العالم وقد

خابـت آمـالهم. ولكـنهم جمـيعًا يسأمون الحياة في النهاية ، ويبلغ بهم العناء والقلق مداه، ويحترقون، ويكفون جميعًا عن الصراع، وينتهى بهم الأمر إلى التفاهم والمساومة مع المجتمع. فموت جوليان نوع من الانتحار، ونهاية "دير بارما" هزيمة محـزنة بنفس المقدار. وتظهر نغمة العزوف حتى منذ رواية "أرمانس Armance "، التي تعد فكرة العجز الجنسي فيها رمزًا واضحًا لذلك الاغتراب الذي يعاني منه كل أبطال ستاندال. ويظهر صدى هذه الفكرة في اعتقاد "فابريس" الشاب بأنه عاجز عن الحب الحقيقي، وفي شكوك جوليان في قدرته على الحب، وعلى أية حال فهـو لا يعرف ما في قوة الحب من نشوة ومن محو للذات، وما فيها من استغراق تام في الحركة ونسيان الـذات تمامًا بالاندماج في المحبوب. فليس الحاضر نعمة في نظر أبطال ستاندال، بل أن السعادة تكمن دائمًا فيما تجاوزه، وهم لا يفكرون فيها إلا بعد أن تكون قد مضت وولت. والحق أنه ليس ثمة مظهر لنظرة ستاندال الأسيانة إلى الحياة، أشد تأثيرًا من ذلك الحزن الذي يكمن في إدراك جوليان أن أيام "فرجي وفريير" التي عاشبها دون وعي ودون تقدير، والتي اختفت حتمًا وإلى الأبد، كانت أجمل وأفضل وأروع شبيء يمكن أن تقدمه الحياة. فنحن لا نشعر بقيمة الشيء إلا بعـد أن ينقضي، ولا يعرف جُوليان قيمة الحياة، وحب مدام دى رينال، إلا في ظل الموت، ولا يكتشف فابريس السعادة الحقة والحرية الروحية الأصيلة إلا وهو في السجن. لقد تساءل "رلكه" ذات مرة، وهو أمام قفص الأسد: من يدرى أين تكون الحرية، أمام القضبان أو خلفها؟ – وإنه لسؤال ينتمى إلى صميم روح ستاندال والرومانتيكية .

وعلى الرغم من كراهية ستاندال للأسلوب البراق القاطع، فقد كان وريئًا للرومانتيكية حتى من وجهة نظر شكلية، وبمعنى أدق بكثير من أى فنان حديث. فقد اختفى تماما من كتاباته ذلك المثل الكلاسيكى الأعلى فى الوحدة، والتركيز، وإدراج الأجزاء تحت فكرة رئيسية، والتطوير المطرد للموضوع الأساسى على نحو متحرر من الأهواء الذاتية، ومع أخذ القارئ دائمًا بعين الاعتبار. وحل محل هذا المثل الأعلى تصور للفن يسوده تمامًا التعبير عن الذات، ويسعى إلى التعبير عن النجربة المادية بأكثر الطرق أصالة وأمانة، وأقربها إلى الطابع المباشر. فروايات

ستاندال تبدو أشبه بمجموعة من اليوميات في مذكرات شخصية، أو من المشاهد السريعة، التي تحاول قبل كل شيء التقاط حركات ذهن المؤلف وتعاقب مشاعره، والجهد العقلي الذي يبذله. والهدف الحقيقي هو التعبير، والاعتراف، والاتصال الذاتي، والموضوع الحقيقي للرواية هو تيار التجربة، وإيقاع تيار التجربة ذاته، أما ما يحمله التيار وينقله معه فيكاد يبدو أمرًا لا أهمية له.

إن الفن الحديث التالي للرومانتيكية، يكاد يكون كله ثمرة الارتجال، وهو يرتكبز كلبه عبلى الفكرة القائلة أن المشاعر والأحوال النفسية والإلهام أخصب وأوثق اتصالاً بالحياة من التفكير الفني، والتأمل النقدي، والتخطيط المرسوم مقدمًا. والفهم الحديث للفن مبنى كله، عن وعي أو دون وعي، على الاعتقاد بأن أعظم عناصر العمل الفنى قيمة هي نتاج شطحات الخيال وتحليقاته، أي أنها بالاختصار هبات لإلهام غامض، وأن خير ما يفعله الفنان هو أن يدع قدرته الخاصة على الإبداع تجرفه، وينقاد لها. ومن هنا كان ابتداع التفاصيل يقوم بمثل هذا الدور الهام في الفن الحديث، وكان الانطباع الذي يحدثه تسيطر عليه كثرة التحولات غير المتوقعة والدوافع الثانوية غير المنتظرة. فلو قارنا أعمال بيتهوفن بأعمال السابقين عليه، لبدت بالفعل نتاجًا للارتجال، مع أن مؤلفات الموسيقيين الأقدم عهدا، ولاسيما موتسارت، قد ظهرت بمزيد من اليسر وبجهد أقل، وكان طابعها أقرب إلى الإلهام المباشر، من مؤلفات بيتهوفن التي كان يبذل في إعدادها جهدا كبيرا، والتي كانت في كثير من الأحيان مبنية على تخطيطات مبدئية متعددة. أن موتسارت يبدو دائمًا كما لو كانت توجهه خطة موضوعية محتومة لا تقبل التبديل، أما في أعمال بيتهوفن فإن كل موضوع وكل لحن مميز وكل نغمة تبدو وكأن المؤلف يقول: أنها ظهرت على هذا النحو "لأننى أشعر بها هكذا" و"لأننى أسمعها هكذا" ولأننى أريدها أن تكون هكذا". لقد كانت أعمال الموسيقيين الأقدم عهدا مؤلفات محددة بدقة، ومشيدة بإحكام، ذات ألحان واضحة، قاطعة، مكتملة، على حين أن أعمال بيتهوفن والمؤلفين التالين له كانت اعترافات، وصرخات من أعماق قلب تعس.

ولقد لاحظ سانت بيف في كتابه "بور روايال" أن أعظم الكتاب مكانة في العصر الكلاسيكي كان ذلك الذي يخلق أعظم الأعمال اكتمالاً ووضوحًا وبهجة، على

حين أننا نحن المحدثين نبحث في الكاتب عن الإثارة قبل كل شيء، أي أننا نبحـث عـن فرص لمشاركة الكاتب أحلامه ونشاطه الخلاق''). فأكثر كتابنا شعبية هم أولئك الذين يكتفون بالتلميح لأشياء عديدة، ويتركون على الدوام أشياء دون أن يقولوها، يكبون علينا أن نخمنها ونفسرها ونكملها لأنفسنا. فالعمل غير المكتمل، الـذي لا يمكن استنفاده أو تعريفه، هو في نظرنا أكثر الأعمال جاذبية وعمقًا، وأقدرها على التعبير. ولقد كان فن ستاندال النفسي موجها كله إلى حفز القارىء لكي يتعاون مع المؤلف ويقوم بدور إيجابي في ملاحظاته وتحليلاته. وهناك طريقتان مختلفتان للتحليل النفساني: فالنزعة الكلاسيكية الفرنسية مبنية على نظرة متجانسة إلى الشخصية، وهي تستخلص الصفات الروحية المختلفة من مادة هي في ذاتها ثابتة لا تتبدل. وهنا تكون القوة المقنعة للصورة الناتجة راجعة إلى الاتساق المنطقى للملامح، غير أن الصورة ذاتها تمثل تصويرًا أسطوريًا للشخص أكثر مما تمثل تصويرًا حقيقيًا له. أن شخصيات الأدب الكلاسيكي لا تكتسب مزيدا من الأهمية، ولا تصبح أكثر قابلية للتصديق، بفضل ملاحظات القارى، لذاته، بل يكون لها تأثيرها العميق نتيجة لعظمة خطوطها وحدتها. فالقصود منها أن يتطلع إليها المرء ويعجب بها، لا أن يحققها ويفسرها. أما طريقة ستاندال، التي توصف بدورها بأنها تحليلية وإن كانت مضادة للطريقة الكلاسيكية على خط مستقيم، فليست مبنية على وحدة الشخصية، بل على مظاهرها المتعددة؛ وهي لا تؤكد الخطوط العامة، بل تؤكد الظلال والفروق الدقيقة في الصورة. فالصورة هنا تتألف من حشد من التفاصيل التي تترك في القارى، عادةً، عند تجمعها، انطباعًا يبلغ من التناقض وعدم الاكتمال حداً يجد نفسه معه مدفوعًا دائمًا إلى إضافة سمات من ملاحظاته لذاته، وإلى تفسير الصورة المعقّدة المضطربة على طريقته الخاصة. وعلى حين أن تجانس الشخصية ووضوحها كان في نظر النزعة الكلاسيكية معيار صدقها، فإن التأثير الذى تتركبه الشخصية الآن أصبح يزداد حيوية وإقناعًا كلما ازدادت تعقيدًا

<sup>(1)</sup> Sainte - Beuve: Port - Royal, 1888, 5th edit., VI, PP. 266 - 7.

وتخبطًا، وكلما تركت للقارى، مجالاً أكبر لإضافة تفاصيل مستمدة من تجربته الخاصة.

على أن طريقة "الوقائع الصحيحة الصغيرة" عند ستاندال لا تعني أن الحياة الروحية عنده مؤلفة من حشد من الظواهر البسيطة، الزائلة، التي هي في ذاتها عرضية، بل تعنى أن الشخصية الإنسانية لا يمكن أن تحسب أو تعرف بدقة. وأنها تنطوى على سمات لا حصر لها، كفيلة بتعديل الفكرة المجردة عن طبيعتها، وبتفكيك وحدتها. ومن هنا فإن حفز القارى، على الاشتراك في عملية الملاحظة والتأليف، والاعتراف بأن الموضوع لا يمكن استنفاده، يعنيان شيئًا واحدًا، هو الشك في قدرة الفن على السيطرة على الواقع بأكمله. وما تعقد علم النفس الحديث إلا علامة على عجزنا عن فهم الإنسان الحديث بالطريقة التي استطاعت بها النزعة الكلاسيكية أن تفهم إنسان القرن السابع عشر والثامن عشر. ومع ذلك فلو هتف المرء حين يرى أمثلة لهذا العجز، قائلاً: "إن الحياة لأبسط من هذا! " كما فعل زولا" -لكان بذلك يغمض عينيه تمامًا عن الطبيعة المعقدة للحياة الحديثة. فالتعقد النفسي ناتج في نظر ستاندال عن تزايد الوعي الذاتي لدى الإنسان المعاصر له، وعن شغفه بملاحظة ذاته، وعن حرصه على تتبع خلجات قلبه وعقله. ومع ذلك فعندما يقول ستاندال في "الأحمر والأسود" إن "للإنسان روحين في داخله" فإنه لم يكن بعد يعنى ذلك الشقاق والاغتراب الذاتي الذي سيقول به دستويفسكي فيما بعد، بل كان يعنى فقط تلك الثنائية التي تتجلى في أن المثقف في عصرنا الحاضر هو شخص يعمل إيجابيًا من جهة، ويلاحظ من جهة أخرى، أي أنه هو المثل، وهو الجمهور المتفرج على ذاته أيضًا. أن ستاندال ليعرف مصدر أعظم سعادة وأسوأ شقاء له: وهو حياته الروحية التي لا تكف عن الانعكاس على ذاتها. فهو عندما يحب، ويستمتع بالجمال، ويشعر بأنه حر طليق، لا يدرك نعمة هذه المشاعر فحسب، بل يدرك في الوقت ذاته سعادة الوعبي بهذه السعادة(٢). ولكن في الوقت الذي كان ينبغي أن يكون فيه مستغرقًا تمامًا في سعادته، وأن يشعر بأنه تحرر تمامًا من كل قيوده

<sup>(1)</sup> Emile Zola: Les Romanciers naturalists, 1881, 2nd edit., p. 124.

<sup>(7)</sup> Cf. Paul Bourget: Essais de Psychologie contemp., 1885, p. 282.

ونقائصه، يظل نهبًا للشكوك والمشكلات، ويتساءل: أهذه هى القصة كلها؟ أهذا ما يسمونه بالحب؟ هل من المكن أن يحب المرء ويشعر، ويستمتع، ويكون فى الوقت ذاته قائمًا بملاحظة نفسه بمثل الهدوء والبرود؟ إن إجابة ستاندال ليست على الإطلاق هى الإجابة المألوفة التى تفترض وجود هوة لا تعبر بين الإحساس والعقل، بين الانفعال والفكر والحب والطموح، بل هى مبنية على افتراض أن الإنسان الحديث، بكل بساطة، يحس على نحو مختلف، ويخلب لبه وتستثار حماسته على نحو مخالف للشخص المعاصر لراسين وروسو. فعند هذين الأخيرين أن تلقائية الانفعالات والتفكير الانعكاسي فيها متعارضان، أما عند ستاندل وأبطاله فهما لا يفصلان على الإطلاق، إذ أن أقوى رغبات هؤلاء الأبطال هي رغبتهم في أن يناقشوا أنفسهم الحساب دائمًا على ما يجبرى في داخلهم. ولو قارنا هذا الوعي الذاتي بالأدب الأقدم عهدًا، لوجدناه ينطوى على تغير لا يقل عمقًا عما تنطوى عليه واقعية ستاندال. كما أن تجاوز علم النفس الكلاسيكي والرومانتيكي كان شرطا أساسيًا لفقه، لا يقل أهمية عن إلغاء حتمية الاختيار بين الهروب الرومانتيكي من العالم والإيمان المضاد للرومانتيكية بالعالم.

أما شخصيات بلزاك فكانت أكثر تماسكًا وأقبل تناقضًا وإشكالاً من شخصيات ستاندال. فهي تعنى، إلى حد ما، العودة إلى النظرة النفسية للأدب الكلاسيكي والرومانتيكي. أنها شخصيات تستحوذ عليها فكرة واحدة وانفعال واحد، تبدو وكأنها في كل خطوة تخطوها وفي كل كلمة تنطقها تلبي أمرًا مطلقا. ولكن من الغريب إن هذا القهر لا يجعلها على الإطلاق أبعد عن التصديق، بل هي أكثر واقعية من شخصيات ستاندال، على الرغم من أن هذه الأخيرة، بما فيها من متناقضات، تتمشى مع أفكارنا النفسية على نحو أدق بكثير. وهنا، كما في كل جواتب بلزاك الأخرى، نجد أنفسنا إزاء سر ذلك الفن الذي كانت العناصر المكونة لم متفاوتة في قيمتها إلى أقصى حد، ومن ثم فإن تأثيره الطاغي من أصعب الظواهر تفسيرًا في تاريخ الأدب. ولنذكر في هذا الصدد أن شخصيات بلزاك ليست دائمًا بسيطة إلى الحد الذي توصف به عادة. فتحيزها الجنوني إلى جانب واحد يرتبط في كثير من الأحيان بثراء غير عادي في السمات الفردية — ومن المؤكد أنها أقل تعقيدًا

و"طرافة" من أبطال ستاندال، ولكنها تترك في النفس انطباعًا أشد حيوية وأعظم صدقًا وأطول دوامًا .

لقد وصف بلزاك بأنه مصور الشخصيات الأدبية بالمعنى الصحيح، ونسب التأثير الفريد لفنه إلى قدرته على وصف الشخصيات. والواقع أن أول ما يخطر ببال المرء حين يتحدث عن بلزاك، هو تلك الكثافة الشديدة للعنصر الإنساني عنده. ووفرة الشخصيات التي يحركها وتنوعها، غير أن اهتمامه الرئيسي لا ينصب على الناحية النفسية. فحين يحاول المرء تفسير مصادر عالمه، يجد لزامًا عليه دائمًا أن يرتد إلى نظرته الاجتماعية، وأن يتحدث عن الشروط المادية المسبقة لعالمه العقلي. فهـو يـرى، عـلى خـلاف سـتاندال أو دستويفسكي أو بروست، أن هناك شيئًا أهم وأكثر أصالة من الحقيقة الروحية. أن الشخصية في ذاتها ليست لها أهمية في نظره، بل إن الشخصية لا تصبح ذات أهمية ودلالة إلا من حيث هي معبرة عن جماعة اجتماعية، ومن حيث هي طرف في صراع بين مصالح متعارضة خاضعة للأوضاع الطبقية. ولقد كان بلزاك نفسه يتحدث دائمًا عن شخصياته وكأنها ظواهر طبيعية، وعندما كان يريد وصف مقاصده الفنية، لم يكن يتحدث أبدًا عن موقفه من النفس البشرية، بل عن موقفه من المجتمع البشرى، وعن رأيه في التاريخ الطبيعي للمجتمع، ووظيفة الفرد في حياة الكيان الاجتماعي. لقد أصبح، على أية حال. سيد الرواية الاجتماعية، إن لم يكن بوصفه "طبيب العلوم الاجتماعية" كما وصف نفسه، فعلى الأقبل بوصفه واضع أسس الفهم الجديد للإنسان، وهو الفهم الذي لا يكون الفرد فيه موجودًا إلا في صلته بالمجتمع. وهو يقول في "البحث عن المطلق Recherche de l'absolu " إنه ، مثلما أن في استطاعة المرء أن يشيد عالمًا كاملاً مَن كشف جيولوجي، فكذلك يكون كل أثر حضاري وكل مسكن، وكل لوحة فسيفساء، تعبيرًا عن مجتمع كامل. فكل شيء يعبر عن العملية الاجتماعية الشاملة الكبرى ويشهد بتأثيرها. وإنا لنجد النشوة الصوفية تطغى عليه وهو يبحث في هذه السببية الاجتماعية. وفي هذا الاتفاق المحتوم مع القانون. الذي هو مفتاحه الوحيد لفهم معنى العصر الحاضر، والحل الوحيد للمشكلات التي تدور حولها أعماله كلها. ذلك لأن "الكوميديا الإنسانية" لا تدين بوحدتها الباطنة لما في عقدتها من خطوط

متشابكة، بل تدين بها لسيطرة هذه السببية الاجتماعية، ولأنها في واقع الأمر رواية كبيرة واحدة، وأعنى بها تاريخ المجتمع الفرنسي الحديث.

ولقد عمل بلزاك على تحرير السرد من قيود السيرة الذاتية والاقتصار على الجانب النفسي، وهي القيود التي ظل خاضعًا لها منذ النصف الثاني للقرن الثامن عشر. فهو قد خرج عن إطار المصائر الشخصية، الذى اقتصرت عليه روايات روسو وشاتوبريان وروايات جوته وستاندال، وتحرر من أسلوب الاعتراف السائد في القرن الثامن عشر، وإن كان قد عجز بطبيعة الحال عن التخلص دفعة واحدة من كل عنصر غنائي ينتمي إلى مجال السيرة الذاتية. وعلى أية حال فإن بلزاك لم يكتشف أسلوبه الخاص إلا ببطه شديد. فهو في البدء كان مجرد استمرار للأدب الحديث الطراز في عهد الثورة الفرنسية وعودة الملكية والرومانتيكية، بل أن أشد أعماله نضجًا تعانى من الآثار التي خلفتها عنده الروايات الرخيصة عند سابقيه. فليس في وسعه أن ينكر أن فنه كنان يرجع أصله إلى رواينة الرعب الصوفية وإلى "الرواية المسلسلة roman - feuilleton " الميلودرامية ، مثلما كان يرجع إلى رواية الحب الرومانتيكية والرواية التاريخية. وأسلوبه يفترض مقدمًا أعمال "بيجو لوبران Pigault - Lebrun" ودوكري دومينيل Ducray - Duminil مثلما يفترض أعمال بايرون وولتر سكوت<sup>(۱)</sup>. فلم يكن فيراجوس Ferragus وفوتران Vautrin هما وحدهما المتمردين على الرومانتيكية والخارجين على قوانينها، بل لقد كان مونريفو Monriveau وراستنياك " Rastignac " متمردين بدورهما. ولم تكن حياة المغامرين والمجرمين هي وحدها التي تصلح عنده مادة للقصص المثيرة، بل كانت الحياة البورجوازية بدورها، كما لاحظ البعض، تصلح في نظره لهذا الغرض (٢٠). ذلك لأن مجتمع الطبقة الوسطى الحديث، بما فيه من سياسيين وبيروقراطيين ورجال بنوك ومضاربين ورجال مجتمعات وبغايا وصحفيين. بدا له أشبه بالكابوس، وبحركة دائمة لا تتوقف لرقصة من رقصات المقابر. وهو ينظر إلى الرأسمالية على أنها مرض اجتماعي، وتداعبه وقتًا ما فكرة معالجتها من وجهة نظر

<sup>(1)</sup> André de Breton: Balzac, 1905, pp. 70 - 3.

<sup>(7)</sup> M. Bardèche: Balzac romancier, p. 285.

طبية في "علم أمراض الحياة الاجتماعية Pathologie de la vie Sociale ("). وهـ و يشخصـها بأنهـ حالـة متطرفة من حالات السعى إلى الربح والقوة، ويعزو الداء إلى أنانية العصر وافتقاره إلى التدين. وهو يرى أن ذلك كله نتيجة للثورة، ويرجع انحلال النظم القديمة، ولاسيما الملكية والكنيسة والأسرة، إلى النزعة الفردية، والمنافسة الحرة، والطموم الأهوم الذي لا يعرف قيودا. ويصف بلزاك بدقة عجيبة أعراض فترة الكساد التي وجد نفسه وجيله فيها، ويدرك مقدمًا تلك المتناقضات الداخلية المميتة في النظام الرأسمالي، ولكنه يرجع أصلها إلى عدد زائد عن الحد من الظروف الاعتباطية، بل أنه هو ذاته لا يؤمن حقيقة بالعلاج الذي يصفه لها. إن الذهب، والجنيه الذهبي، وقطعة الخمسة فرنكات، والسندات، وأوراق اليانصيب، وأوراق اللعب، هي أصنام المجتمع الجديد ومعبوداته، "والعجل الذهبي" قد أصبح حقيقة أكثر مدعاة للخوف مما كان في العهد القديم، وأصبحت الملايين تغوى الآذان برنينها على نحو يفوق نداء المرأة المتنبئة في الكتاب المقدس. وعلى الرغم من أن تراجيديات الحياة البورجوازية لا تدور إلا حول المال، فإن بلزاك يراها أقسى من دراما ابني أتريوس Atridae <sup>(١)</sup>. والواقع أن كلمات "جرانديه Grandet " وهو يحتضر لابنته: "سوف تقدمين لي حسابا عن هذا هناك" أبعث على الرعب من أشد الأنغام التي نسمعها في التراجيديا اليونانية كآبة. إن الأرقام والمبالغ والميزانيات هي هنا الصيغ التي تتخَّذها الرقي والتعاويذ، وهي نبوءات عهد أسطوري جديد، وعالم سحرى جديـد. إن الملايـين تنبـثق من العدم وتختفي، وتتلاشى ثانية وكأنها عطايا أروام شريرة في حكايات الجن. والواقع أن بلزاك يقع بسهولة في أسلوب الحكاية الخرافية حين يكون الموضوع الذي يعالجه هو المال. فهو يحب أن يقوم بدور الجن الـذي يقدم هداياً إلى المتسولين، وهو دائمًا على استعداد للهرب مع أبطاله في عالم أحلام اليقظة. ولكنه لا يخفي عن نفسه أبدًا التأثير النهائي للذهب، وما يسببه من دمار، وما يؤدى إليه من تسميم للعلاقات الإنسانية. ففي هذه النقطة لا يتخلى عنه حسه الواقعي أبدًا.

<sup>(1)</sup> Bernard Gyon: La Pensée politique et sociale de Balzac, 1947.

<sup>(</sup>٢) وهما أجاممنون وفيلاوس. (المترجم)

أن الجرى وراء المال والربح يحطم الحياة العائلية، ويبعد الزوجة عن زوجها، والابنة عن أبيها، والأخ عن أخيه، ويحيل الزواج إلى شركة قائمة على المنفعة المتبادلة، والحب على عملية تجارية، ويقيد الضحايا معًا بأغلال من العبودية. فهل يستطيع المرء أن يتصور شيئًا أفظع من الطريقة التى يرتبط بها الأب العجوز جرانديه بابنته بوصفها وريثة ثروته! أو من سمات جرانديه التى تظهر على أوجينى بمجرد أن تصبح سيدة البيت! أهناك شيء أشد غرابة وغموضًا من قوة الطبيعة هذه، ومن سيطرة المادة على أرواح الناس على هذا النحو! إن المال يجعل الرجال والنساء مغتربين عن أنفسهم، ويحطم المثل العليا، ويدفع بالمواهب إلى الانحراف، وبالفنانين والشعراء والعلماء إلى الابتذال، ويجعل من العباقرة مجرمين، ويحيل أولئك الذين ولدوا ليكونوا قادة وزعماء إلى مغامرين ومقامرين. وبطبيعة الحال فإن الطبقة الاجتماعية التى تحمل أفدح المسئولية عن ضراوة اقتصاد المال، والتى فإن الطبقة الاجتماعية التى تحمل أفدح المسئولية عن ضراوة اقتصاد المال، والتى تجنى منه أعظم ربح، هى البورجوازية.

ولكن الطبقات جميعًا مشتبكة في ذلك الصراع الوحشى الحيواني من أجل البقاء، ذلك الصراع الذي تشنه البورجوازية وتشارك فيه الأرستقراطية، وهي أشد ضحاياه تأثرًا به، بقدر ما تشارك سائر الطبقات. ومع ذلك فإن بلزاك لا يجد مخرجًا من فوضى الحاضر إلا بإحياء هذه الأرستقراطية، وتعليمها عقلانية الطبقة الوسطى وواقعيتها، وفتح أبوابها للمواهب ذات الطموح من الطبقات الدنيا. إنه مؤيد متحمس للطبقات الإقطاعية، وهو يعجب بالمثل العليا العقلية والأخلاقية المتجسدة فيها، ويأسف لتدهورها، ولكنه يصف انحلالها هذا بموضوعية تامة لا أثر فيها للشفقة، ولاسيما حين يتحدث عن استسلامها أمام أموال البورجوازية. ومن المؤكد أن نزعة الادعاء والتعالى عند بلزاك محرجة إلى حد بعيد، غير أن شطحاته السياسية لا ضرر منها على الإطلاق؛ إذ أنه مهما كان مقدار تحمسه لقضية الأرستقراطية، لم يكن هو ذاته أرستقراطيا، والفرق بين الحالتين — كما أكد البعض الغطرة.

<sup>(9)</sup> Grib: Balzac. Critics Group Series, 5, 1937, p. 76.

على أن بلزاك لم يكن قط كاتبا بورجوازيًا بالمعنى الصحيح، تتغلغل جذور كل مشاعره التلقائية فى الموقف الميز لطبقته، بل كان فى الوقت ذاته أنجح مدافع عن البورجوازية، وهو لا يحاول إخفاه إعجابه بما أنجزته طبقته. وكل ما فى الأمر أن هناك خوفًا هستيريًا يتملكه، وأنه يشتم الفوضى والثورة فى كل شىء. إنه يهاجم كل ما يهدد استقرار الوضع الراهن، ويدافع عن كل شىء يبدو أنه يحميه. وهو يرى أن الحصن الذى يحمى من الفوضى والاضطراب هو الملكية، والكنيسة الكاثوليكية، وينظر إلى الإقطاع على أنه ذلك النظام الذى تستتبعه سيطرة هذه القوى فحسب وهو لا يعبأ على الإطلاق بالأشكال التى اتخذتها الملكية والكنيسة وطبقة النبلاء منذ الثورة، بل إن كل ما يهتم به هو المثل العليا التى تمثلها، وهو لا يهاجم الديمقراطية والليبرالية إلا لعلمه بأن البناء الكامل للنظم الاجتماعية المستقرة لابد أن ينهار بمجرد البدء فى نقدها. فمن رأيه أن السلطة التى تصبح موضوعًا للمناقشة لا وجود لها.

إن المساواة في رأى بلزاك وهم، فهي لم تتحقق أبدًا في أى مكان من العالم. وكما أن كل جماعة، ولاسيما الأسرة، مبنية على السلطة، فكذلك ينبغي أن يكون المجتمع بأكمله مبنيًا على مبدأ حكم السيادة. أما الديمقراطيون والاشتراكيون فهم حالمون غير واقعيين، ليس فقط لأنهم يؤمنون بالحرية والمساواة، بل أيضًا لأنهم يضفون على عامة الناس والطبقة العاملة صبغة مثالية دون تمييز. والواقع أن الناس جميعًا سواء: فكلهم باحثون عن مصالحهم. والمجتمع خاضع كل الخضوع لمنطق الصراع الطبقي. فالنزاع بين الغني والفقير، والقوى والضعيف، والمميز والمضطهد، لا يعرف حدودا. "إن حفظ الذات هو الهدف من كل قوة" (الطبيب الريفي Le يعرف حدودا. "إن حفظ الذات هو الهدف من كل قوة" (الطبيب الريفي Path حالك حقائق لا سبيل إلى تغييرها. ولكن بلزاك لا يقتصر على معرفة مفاهيم الصراع الطبقي فحسب، بل إنه قد عرف — منذ ذلك الوقت المبكر — أساليب الفضح التي تتبعها المادية التاريخية. ففي "الأوهام الضائعة" يقول فوتران: "إنهم يحكمون على المجرم بالأشغال الشاقة، على حين أن ذلك الذي يدمر أسرا بأكملها عن طريق الإفلاس بالتدليس لا يكون جزاؤه إلا بضعة أشهر. ذلك لأن القضاة الذين يصدرون حكمًا بالتدليس لا يكون جزاؤه إلا بضعة أشهر. ذلك لأن القضاة الذين يصدرون حكمًا

على لص يحافظون على الحواجز التي تفصل بين الغني والفقير .. وهم يعلمون بالطبع أن الإفلاس يؤدى ، على أسوأ الفروض، إلى تحول في توزيع الثروة".

غير أن الفارق الأساسي بين بلزاك وماركس يرجع إلى أن مؤلف "الكوميديا البشرية" يحكم على كفاح الطبقة العاملة بنفس الطريقة التي يحكم بها على كفاح الطبقات الأخرى، أي بوصفه صراعا من أجل المنافع والامتيازات، على حين أن ماركس يرى في صراع الطبقة العاملة من أجل السلطة وانتصارها بداية لعهد جديد في تاريخ العالم، وتحقيقًا لمثل أعلى ووضع نهائي(١). ولقد اكتشف بلزاك قبل ماركس، وبطريقة يمكن أن يقبلها ماركس ذاته على أنها طريقة موثوق بها، الطبيعة الأيديولوجية لكل تفكير. فهو يقول في رواية "الصائدة في الماء العكر La Rabouilleuse "إن الفضيلة تبدأ مع البرخاء"، وفي "الأوهام الضائعة" يتحدث فوتران عن "ترف السلوك الشريف" الذي لا يمكن أن يصل إليه المر، إلا بعد أن يكون قد بلغ مركزا مناسبًا واكتسب المال المقترن به. وفي "دراسة لوضع الحزب الملكسي" (١٨٣٢) يشير بلزاك إلى الطريقة التي تتكون بها الأيديولوجيات فيقول: "إن الـثورات تحـدث أولاً في الأشياء والمصالح المادية، ثم تمتد إلى الأفكار، وأخيرًا تتحول إلى مبادى ". وهو يكتشف، منذ هذا الوقت المبكر، الروابط المادية التي تتحكم في أفكارنا، وديالكتيك الوجبود والوعبي في "لوى لامبير" Louis Lambert" التي يـزداد بطلها وعيًا – كما يلاحظ هو ذاته – بالنسيج المادي لكل تفكير، بعد أن كانت النزعة الروحية هي المسيطرة عليه في شبابه. ولم يكن من قبيل المصادفة، بطبيعة الحال، أن أدرك بلزاك وهيجل في الآن نفسه تقريبًا الطابع الديالكتيكي للتاريخ. فالاقتصاد الرأسمالي والبورجوازية الحديشة حافلان بالمتناقضات، وهما يعبران على نحو أفضل مما كانت تعبر به المدنيات السابقة، عن فكرة تطور مجرى التاريخ من خلال مفهوم التضاد. غير أن الأسس المادية للمجتمع البورجوازي لم تكن في ذاتها أكثر شفافية من أسس المجتمع الإقطاعي فحسب، بل أن الطبقة العليا الجديدة لم تكن في البداية على الأقل، تهتم كثيرًا بتغطية الأسس

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Marie Bor: Balzae contre Balzae, 1933, p. 38.

المادية لقوتها بثوب أيديولوجى. وعلى أية حال فإن أيديولوجيتها كانت أحدث عهدًا من أن تتمكن من إخفاء الأصل الذي أتت منه.

إن السمة البارزة في نظرة بلزاك إلى العالم هي واقعيته، وفحصه الهادىء الأمين للوقائع. ولم تكن ماديته التاريخية ونظريته في الأيديولوجيات سوى تطبيقات لحاسته الواقعية. وقد ظل بلزاك محتفظًا بموقفه الواقعي، النقدي، حتى في بحثه لتلك الظواهر التي كان متعلقًا بها عاطفيًا. وهكذا أكد، على الرغم من الطبابع المحنافظ لنظرته العامنة، أن التطور الذي أدى إلى المجنتمع البرأسمالي البورجوازي الحديث هو تطور لا سبيل إلى مقاومته، ولم يعد أبدًا إلى تلك النظرة الضيقة الأفق التي تتحكم في موقف المثاليين من الحضارة الصناعية. ولقد كان موقفه من الصناعة الحديثة، بوصفها القوة الجديدة الموحدة للعالم، إيجابيًا بمعنى الكلمة(١). فهو يعجب بالمدينة الكبرى الحديثة، بما فيها من أشكال نمطية، وحركة نشطة وسورة متوثبة. ولقد كانت باريس تسحره، وكان يحبها على الرغم من طابعها الشرير، بل ربما كان سحرها راجعًا في نظره إلى فظاعة رذائلها ذاتها. ذلك لأنه حين يتحدث عن "ذلك اليوم الخبيث الكبير الذي ينبعث منه الدخان، والذي يمتد على ضفاف السين" يكشف في كل لفظ عن الافتتان الذي يكمن من وراء لهجته الشديدة. وهكذا فإن الإعجاب الأسطوري بباريس، بابل الجديدة، مدينة النور والجنات الخفية، موطن بودلير وفرلين، وكونستان جيز وتولوز لوتريك، هذا الإعجاب الأسطوري بباريس الخطرة المغوية التي لا تقاوم، يرجع أصله إلى "الأوهام الضائعة"، والأب "قصة الثلاث عشرة Histoire des Treize " "والأب جوريو Père Goriot". فبلزاك كان أول كاتب يتحدث عن مدينة ضخمة حديثة بحماسة، ويجد متعة في مصنع. ولم يسبق أن طرأ ببال أي كاتب قبله أن يصف مصنعًا وسط واد ساحر بأنه "مصنع ممتع"("). ولقد كان الإعجاب بالحياة الجديدة الإبداعية للعصر الصناعي، على الرغم من اندفاعها الذي لا يرحم، تعويضًا عن تشاؤمه. وإيقاظًا لأمله في المستقبل وثقته به. فهو يعلم أن من المستحيل تمامًا العودة إلى

<sup>(1)</sup> E. Buttke: Balzac als Dichter des modernen Kapitalismus, 1932, p. 28.

<sup>(7)</sup> Balzac: Correspondance, 1867, I, p. 433.

الحياة الأبوية الهادئة الساحرة للمدينة الصغيرة والقرية، ولكنه يعلم أيضًا أن تلك الحياة لم تكن رومانتيكية وشاعرية إلى الحد الذى كانت تصور به عادة، وأن صبغتها "الطبيعية" لم تكن إلا جهلاً وفقرًا ومرضًا ( "الطبيب الريفى"، "قس القرية"). وعلى ذلك فقد كان بلزاك، على الرغم من ميوله ذات الطابع الرمانتيكى، بعيدًا كل البعد عن "الصوفية الاجتماعية" لدى الرومانتيكيين" أما ما يقال عن "النقاء الأخلاقي" و"الطبيعة الطاهرة" للفلاحين بوجه خاص، فإنه لم يخدع نفسه بشأنه على الإطلاق. فقد كان يحكم على الصفات الحميدة والسيئة لدى عامة الناس بنفس الموضوعية التى كان يحكم بها على مزايا الأرستقراطية وعيوبها، وكانت علاقته بالجماهير بعيدة عن التزمت، حافلة بالمتناقضات، تمامًا كما كان جمعه بين كراهية البورجوازية والتعلق بها.

لقد كان بلزاك كاتبًا ثوريًا دون أن يبريد ذلك ودون أن يعلمه. فعواطفه الحقيقية جعلته حليفًا للمتعردين والعدميين. وقد أدرك معظم معاصريه أن من المستحيل الاعتماد عليه في النواحي السياسية، إذ كانوا يعرفون أنه في أساسه فوضوى يشعر دائمًا باتفاقه التام مع أعداه المجتمع، ومع أولئك الذين خرجوا عن الصف واقتلعوا من جذورهم. وقد لاحظ لوى فويو Louis Veuillot أنه كان يدافع عن العرش والمذبح بطريقة تجعل أعداء هذين النظامين يشعرون بالامتنان له ("). وكتب ألفرد نتمان Alfred Nettement في "الجازيت دى فرانس" (فبراير وكتب ألفرد نتمان يريد أن يقتص من المجتمع على كل الشرور التي عاناها في حداثته، وأن تمجيده للطبائع المضادة للمجتمع ليس إلا تعبيرًا عن روح الانتقام عدد. وأكد شارل فايس C. Weiss أنه، على الرغم من ادعاء بلزاك بأنه من أنصار عودة الملكية الشرعية، فقد كان يتحدث دائمًا كما يتحدث التقدميون. كما أكد فكتور هيجو أنه كان كان كاتبًا ثوريًا، شاء أم لم يشأ، وأن أعماله تكشف عن قلب ديمقراطي أصيل. وأخيرًا فقد تنبه اميل زولا إلى التضاد بين العناصر الظاهرة والعناصر الباطنة في نظرته إلى الحياة، ولاحظ — مستبعًا في ذلك التفسير الماركسي — أن موهبة في نظرته إلى الحياة، ولاحظ — مستبعًا في ذلك التفسير الماركسي — أن موهبة

<sup>(1)</sup> Ernest Seillière: Balzac et la morale romantique, 1922, p. 61.

<sup>(1)</sup> André Bellesort : Balzac et son oeuvre, 1924, p. 175.

الكاتب قد تكون متعارضة تمامًا مع اعتقاداته. ومع ذلك فقد كان انجلز أول من اكتشف الدلالة الحقيقية لهذا التعارض وقام بتحليلها. فهو أول من بحث بطريقة يمكن الانتفاع منها علميًا في التناقض بين آراء الكاتب السياسية وأعماله الفنية، وصاغ بذلك مبدأ من أهم المبادىء التفسيرية في كل دراسة اجتماعية للفن. ومنذ ذلك الحين أصبح من الواضح تمامًا أن التقدمية الفنية والرجعية السياسية تتمشيان تمامًا كل مع الأخرى، وأن كل كاتب أمين يصف الواقع بصدق وإخلاص يكون تأثيره في عصره مصطبعًا بطابع الاستنارة والتحرر. مثل هذا الفنان يساعد رغمًا عن إرادته في الخروج عن تلك المواضعات والصيغ الجامدة والمحرمات والاعتقادات المتحجرة التي تقوم عليها أيديولوجية العناصر الرجعية المضادة للتحرر. وهكذا كتب انجلز في رسالته المشهورة إلى الآنسة هاركنس Harkness في أبريل ١٨٨٨ يقول:

"إن الواقعية التي أعنيها قد تتسلل حتى على الرغم من آراء المؤلف .. فبلزاك، الذي أعده قطبًا من أقطاب الواقعية أعظم بكثير من كل الكتاب من أمثال زولا، في الماضي أو الحاضر أو المستقبل، يقدم إلينا في روايته: الكوميديا الإنسانية، تاريخًا واقعيًا إلى حد رائع "للمجتمع" الفرنسي، يصف فيه بطريقة تسجيلية تكاد تتابع السنوات الواقعة بين ١٨١٦ و١٨٤٨ عامًا بعد عام، الضغط المتزايد دوامًا للبورجوازية الصاعدة على مجتمع النبلاء الذي استقر بعد عام ١٨١٥، والـذى أصبح مرة أخرى هو الذي يحدد بقدر استطاعته، مستوى "التهذيب الفرنسي القديم". فهو يصف كيف أخذت آخر بقايا هِذا المجتمع الذي كان في نظره نموذجيًا، تنهار بالتدريج أمام تدخل طبقة محدثي النعمة، الغنية السوقية، أو تفسد نتيجة لهذا التدخل .. على أن بلزاك كان من الوجهة السياسية من أنصار عودة الملكية الشرعية، وكانت أعماله العظيمة رثاء دائمًا للمجتمع الطيب الذي طرأ عليه فساد لا يمكن إصلاحه، وكان متعاطفًا مع الطبقة التي كان مآلها إلى الفناء. ولكن على الرغم من ذلك فإن تهكمه لا يصبح أبدًا لاذعًا، وسخريته لا تصبح أبدًا مرة، بقدر ما تصبح عندما يبدأ في تحريك نفس الرجال والنساء الذين كان يتعاطف معهم، إلى أقصى حد - وأعنى بهم النبلاء .. وإنبي لأرى أن اضطرار بلزاك إلى الخروج على تعاطفه الطبقي على هذا النحو، وإدراكيه ضرورة انهيار نبلائه المفضلين، ووصفه إياهم بأنهم أناس لا يستحقون مصيرًا أفضل، ورؤيته لرجال المستقبل الحقيقيين في المكان الوحيد الذي كانوا يوجدون فيه عندئذ — ذلك في رأيى واحد من أعظم انتصارات الواقعية، ومن أعظم سمات صديقنا القديم بلزاك"(').

إن بلزاك أديب ذو نزعة طبيعية، يركز اهتمامه على إثراء تجربته وتنويعها. ولكن إذا كان المرء يعني بالنزعة الطبيعية التسوية المطلقة بين كل معطيات الواقع، وتطبيق معيار واحد للحقيقة على كل أجزاء عمل الفنان، فلابد عندئذ أن يتردد المرء في تسميته مجرد أديب ذي نزعة طبيعية. بل إن المرء ليضطر حينئذ إلى قبول تلك الحقيقة، وهي أن خياله الرومانتيكي وميله إلى الميلودراما كان يجرفه مرارًا وتكرارًا، وأنه كان في كثير من الأحيان يخرج عن طريقه لكي يهتدى إلى أكثر الشخصيات غرابة وأبعد المواقف احتمالاً، بل إنه كان يشيد إطار قصصه على نحو يكون من المستحيل معه تخيلها عينيًا، وتكون كل وظيفتها هي أن تسهم. عن طريق ألوان الوصف وأنغامه، في إحداث الجو المقصود. فالقول أن بلزاك كان من أصحاب النزعة الطبيعية الخالصة لا يمكن أن يؤدى إلا إلى الإخفاق في تفسيره في ميادين متعددة. ومقارنته، من حيث هو مفكر نفسي، أو مصور للبيئة، بأقطاب الرواية المتأخرة ذات النزعة الطبيعية، مثل فلوبير أو موباسان، هي أمر لا معنى له ولا جدوى منه. فإذا لم يكن في وسع المرء أن يستمتع بأعماله من حيث هي أوصاف للواقع، ومن حيث هي في الوقت ذاته تعبير عن استبصارات بلغ الخيال فيها أقصى درجات الجرأة والجموح، وإذا لم يتوقع المرء أن يحصل منها على خليط لا تمييز فيه بين هذين العنصرين، فلن يستطيع أبدا أن ينمى في نفسه الميل إلى هذه الأعمال. إن فن بلزاك تسيطر عليه رغبة عارمة في الخضوع التام للحياة، ولكنه لا يكاد يدين بشيء للملاحظة المباشرة، بل إن أهم خصائصه مبتدعة، وهي نتاج لتفكير متعمد وشعور إيهامي مقصود.

<sup>(</sup>۱) Karl Marx and Friedrich Engles : Literature and Art, 1947, pp. 42, 3. وانظر أيضًا مجلة :

والحق أن كل عمل فنى، حتى أشد الأعمال تطرفًا فى النزعة الطبيعية، هو صبغ للواقع بصبغة مثالية — وهو أسطورة، ونوع من التصور الخيالى لحالة مثلى. ومن جهة أخرى فحتى فى أبعد الأساليب عن المألوف نقبل منذ البداية خصائص معينة، كالألوان البراقة مثلاً، أو البقع فى اللوحات الانطباعية، أو الشخصية غير المترابطة وغير المتسقة فى الرواية الحديثة، على أنها صادقة ومضبوطة. غير أن تصوير بلزاك للواقع أكثر اعتباطية بكثير من معظم أصحاب النزعة الطبيعية، ووسيلته الرئيسية إلى إيقاظ الشعور بأن ما يقوله مطابق للحياة هى تسلطه على القارى، بحيث يخضعه لاتجاهه الذهنى الخاص ولعالمه الوهمى الذى يؤلف كلا شاملاً مصغرًا، وهو العالم الذى يستبعد منه منذ البداية إمكان التنافس مع عالم الواقع التجريبي. فشخصياته، والإطار الذى توضع فيه، لا تبدو حقيقة لأن سماتها الفردية مطابقة للتجربة الفعلية، بل لأنها مرسومة بقدر من الوضوح وتحدد الملامح تبدو معه وكأنها قد لوحظت فى الواقع ونقلت منه بالفعل. ونحن نشعر إزاءها كأننا نواجه واقعًا محكمًا، لأن العناصر الفردية فى هذا العالم المضر تتجمع كلها فى وحدة لا تنقسم، ولأن الأفراد لا يتصورون بدون بيئتهم، أو الشخصيات بدون تكوينها المادى، أو الأجسام بدون الموضوعات المحيطة بها.

إن الأعمال الفنية الكلاسيكية التقليدية والكلاسيكية الجديدة متباعدة عن العالم الخارجي، ويقف كل منها إلى جوار الآخر في عزلة تامة داخل إطار مجالها الجمالي الخاص. أما النزعة الطبيعية في كل صورها، أعنى كل فن يعتمد بصورة واضحة على أنموذج واقعى، فتخرج عن هذا الإطار المقفل على ذاته، وجميع الأشكال الدورية Cyclical التي تضم مجموعة متنوعة من التصويرات الفنية تلغى الاستقلال الذاتي للعمل الفني الواحد. ولقد نشأت معظم الأعمال الفنية في العصور الوسطى بهذه الطريقة التراكمية التي تشتمل على عدة وحدات مستقلة. فملاحم الفروسية وروايات المغامرة، بقصصها الطويلة التي لا تنتهى، وبشخصياتها التي تتكرر جزئيًا، تنتمي إلى هذه الفئة بقدر ما تنتمي إليها مجموعات التصوير في العصور الوسطى وحلقات روايات الألغاز التي لا حصر لها. وعندما اكتشف بلزاك طريقته الخاصة، واهتدى إلى فكرة "الكوميديا الإنسانية" بوصفها إطارًا يضم رواياته

المنفردة، فإنه قد عاد — بدرجة ما — إلى هذه الطريقة في التأليف، المعروفة في العصور الوسطى، واتخذ لكتاباته شكلاً لم يعد فيه معنى أو قيمة لذلك التحدد الشفاف للمعالم، وذلك الاكتفاء الذاتى الذى كانت تتسم به الأعمال الفنية الكلاسيكية. ولكن كيف خطر هذا القالب المنتمى إلى "العصور الوسطى" ببال بلزاك؟ وكيف أصبح مرة أخرى موضوعًا للاهتمام الملح في القرن التاسع عشر؟ إن كلاسيكية عصر النهضة وفكرة الوحدة والتركيز الشكلي للعمل الفني، قد حلت تمامًا محل الطريقة الفنية المتبعة في العصور الوسطى. وطالما ظلت هذه النزعة الكلاسيكية حية، لم يكن من المكن أن تستعيد الطريقة الدورية للتأليف مركزها القديم. ولكنها لم تظل حية إلا بقدر ما كان الناس واثقين من قدرتهم على السيطرة على الواقع المادى. ومن هنا فإن سيادة الفن الكلاسيكي النزعة أخذت تختفي تدريجيًا بازدياد الشعور بالاعتماد على الظروف المادية للحياة. وفي هذه الناحية بدورها كان الرومانتيكيون هم الأسلاف المباشرون لبلزاك.

ويمثل زولا وفاجنر وبروست المراحل اللاحقة في هذا التطور، وهم يلجأون على نحو متزايد إلى الأسلوب الدورى، الموسوعي، المحيط بالعالم كله، في مقابل مبدأ الوحدة والانتقاء. فالفنان الحديث يريد المشاركة في حياة لا تستنفد، ولا يمكن التعبير عنها في أي عمل واحد بعينه. وهو لا يستطيع التعبير عن العظمة لا بالحجم. أو عن القوة إلا باللامحدودية ومن الواضح أن بروست كان واعيًا بالصلة التي تربط بينه وبين الشكل الدورى عند فاجنر وبلزاك. فهو يكتب قائلاً: "لقد شعر الموسيقي (يقصد فاجنر) حتما بنفس النشوة التي أحس بها بلزاك عندما تأمل أعماله بعيني شخص غريب، وتأملها في الوقت ذاته بعيني الأب .. ثم لاحظ بعد ذلك أنها تكون أجمل كثيرًا لو جمعت بينها أشكال متكررة دوريًا، وأضاف إلى عمله لمسة أخيرة من فرشاته، هي أرفع اللمسات جميعًا.. وهي وحدة مضافة. ولكنها لم تكن أخيرة من فرشاته، هي أرفع اللمسات جميعًا.. وهي وحدة مضافة. ولكنها لم تكن التعرف عليها، ولكنها مع ذلك حقيقية وحيوية إلى أبعد حد .. " ".".

إن هناك، من بين الشخصيات البالغ عددها ألفين، التي تضمها "الكوميديا البشرية"، أربعمائة وستين شخصية تتكرر في روايات متعددة. مثال ذلك أن هنرى دى مرسى Henry de Marsay يظهر في خمسة وعشرين عملاً مختلفًا، كما أن "الغانيات بين التألق والشقاء Splendeurs et misères de courtisanes "الغانيات بين التألق والشقاء تظهر فيها وحدها مائة وخمس وخمسون شخصية تقوم أيضًا بدور متفاوت الأهمية في أجزاء أخرى من المجموعة(١). كل هذه الشخصيات أوسع نطاقًا وأعظم أهمية من الأعمال المنفردة، حتى ليشعر المرم دائمًا بأن بلزاك لا يقول لنا كل ما يعرفه، وكل ما يمكنه أن يقوله عنها. ولنذكر في هذا الصدد أن ابسن عندما سئل ذات مرة عن السبب الذي جعله يطلق على بطلة مسرحية "بيت الدمية (Doll's House ) مثل هـذا الاسم الغريب، أجـاب بأنهـا سميـت باسم جدتها التي كانت إيطالية، وكان اسمها الحقيقي اليونورا، ولكنها كانت تتدلل في طفولتها وتسمى نورا. وعندما اعترض عليه بأن هذا كله لا يقوم بدور في المسرحية ذاتها، أجاب بدهشة: "ولكن الحقائق تظل مع ذلك حقائق". والحق أن توماس مان كان على صواب تمامًا حين قال أن ابسن ينتمى إلى نفس الفئة التي ينتمي إليها عبقريا المسرح الآخران في القرن التاسع عشر، وهما زولا وفاجنر("). فعنده أيضًا لم يعد للعمل المنفرد ذلك الطابع المنتمى، المكتمل، وكأنه عالم مصغر قائم بذاته، وهو الطابع الميز للقالب الكلاسيكي. وهناك عدد ضخم من النوادر عن علاقة بلزاك بشخصياته، مماثلة لتلك التي رويناها الآن عن ابسن. وأشهرها ما حدث لنه مع جول ساندو Jules) (Sandeau الذي كان يحكي لبلزاك عن مرض أخته، فقاطعه هذا الأخير قائلاً: "هـذا كلـه حسـن جـدا. ولكـن لـنعد الآن إلى الواقـع: مـن الـذي سنزوجه بأوجيني جرانديه؟" وهناك أيضًا ذلك السؤال الذي فاجأ به واحدا من أصدقائه: "أتعرف ممن سيتزوج فيلكس دى فودفيل؟ سيتزوج من إحدى أفراد أسرة دى جرانفيل. أليس هذا اختيارًا رائعًا؟" ولكن أبدع النوادر وأقواها دلالة هي نادرة هوفمانزتال Hoffmansthal التي قيل فيها أن بلزاك ذكر في حوار خيالي: "إن فوتران، في

<sup>(1)</sup> E. Preston: Recherches sur la technique de Balzac, 1926, pp. 5, 222.

<sup>(7)</sup> Thomas Mann: Die Forderung des Tages, 1930, pp. 273 ff.

روايتى. يرى أنها أجمل المسرحيات جميعاً (يقصد فينيسس بافيسه Preserved لأوتوى Otway وأنا أعلق أهمية كبيرة على حكم مثل هذا الرجل"(1). والواقع أن وجود شخصيات بلزاك خارج نطاق رواياته حقيقة لا سبيل إلى الشك فيها بالنسبة إليه، وهي حقيقة كان يأخذها قضية مسلمًا بها، إلى حد أنه كان يستطيع أن يقول ما هو رأى فوتران أو دى مرسى أو راسيتنياك في أية مسرحية أو كتاب. ويصل تجاوز الجو المباشر للعمل ذاته عند بلزاك إلى حد أنه كثيرًا ما يشير إلى شخصيات منفردة في "الكوميديا البشرية" حتى حين لا تبدو هذه الشخصيات على الإطلاق في العمل الذي يتحدث عنه، ويقتبس عناوين أجزاء معينة من العمل الكامل بوصفها مراجع فحسب.

إنا لنعام جميعًا كيف كان بول بورجيه شغوفًا بالرجوع إلى "قائمة" Répertoire الكوميديا البشرية، التي هي سجل كامل لشخصيات بلزاك". واليوم تكاد هوايته هذه أن تكون المدخل لكل فهم حقيقي لبلزاك، وهو على أية حال علامة إدراك لهذه الحقيقة، ألا وهي أن مفهوم "الكوميديا البشرية" وتأثيرها ليس جماليًا إلا إلى حد جرئي، وأنه لا ينفصل عن الحياة الواقعية. وهكذا فإن بلزاك يمثل مرحلة انتقال في التطور المؤدى من الطابع الفني المحض للكتابات الكلاسيكية والرومانتيكية إلى النزعة الجمالية عند فلوبير وبودلير — فهو يمثل لحظة قصيرة لفن منغمس تماما في المسكلات الجارية لعصره. ولايوجد في القرن التاسع عشر كله فنان كان أبعد منه عن شعار "الفن لأجل الفن"، وأقل منه حرصًا على نزعة النقاء الضمير ما لم يسلم منذ البداية بأنها مزيج مختل التوازن، مضطرب التركيب إلى حد الضمير ما لم يسلم منذ البداية بأنها مزيج مختل التوازن، مضطرب التركيب إلى حد ما لا يشترك في شيء مع المبدأين الكلاسيكيين المعروفين، مبدأ "لا أكثر ولا أقل". ومبدأ نقل معطيات التجربة إلى مستوى واحد. والحق أن الفكرة القائلة أن العمل الفني كل مكتمل هي على الدوام وهم خيالى، إذ أن أكثر الأعمال اكتمالاً تكون على الفني كل مكتمل هي على الدوام وهم خيالى، إذ أن أكثر الأعمال اكتمالاً تكون على

<sup>(1904),</sup> p. 40.

<sup>(1)</sup> A. Cerfberr - J. Christophe: Répertoire de la comédie humaine, 1887.

الدوام حافلة بالعناصر المضطربة المختلطة، ومع ذلك فإن روايات بلزاك هي المثل الكلاسيكي للخروج الناجح عن كل قواعد علم الجمال. ولو قاسها المرء بمعيار الأدب الكلاسيكي، لتحتم عليه أن يحكم عليها بأنها خروج صارخ إلى أبعد حد حتى عن أشد قواعد الفن تحررًا. وحين يكون المرء واقعا تمامًا تحت تأثير هذه الأعمال، وتكون نفسه لا تـزال منفعلة بما تتسم به شخصياتها من سورات كلها تدمير ذاتي، وبما يقوله المتمردون والمجرمون فيها من كلمات مرعبة، فإنه يضطر إلى الاعتراف بأن كل شيء يقبل التحليل العقلي قد أسيء عرضه في هذه الأعمال، وبأن بلزاك لا يستطيع أن يكون عقدة محبوكة أو يتوسع فيها، وبأن شخصياته هي في كثير من الأحيان مجرد شخصيات مرصوصة بعضها إلى جانب البعض بطريقة غامضة متنافرة، شأنها شأن البيئات والأجواء التي تدور فيها أحداث رواياته، وبأن نزعته الطبيعية ليست ناقصة فحسب، بل هي أيضًا فجة تفتقر إلى العناية والتعمق. والأهم من ذلك كله أن المرا سيضطر عندئذ إلى الاعتراف بأن كل هذه النقائص تقترن بها أمثلة مرعبة لرداءة الذوق، وبأن الكاتب يفتقر إلى كل قدرة على النقد الذاتي، وهو على استعداد لعمل أي شيء من أجل إدهاش القارى، والاستحواذ عليه، وبأنه لم يعد لديه شيء من الثقافة الجمالية للقرن الثامن عشر، ومن هدوثها وطريقتها المنسابة الرشيقة اللاهية، وبأن ذوقه على نفس مستوى الجمهور الذي يقرأ المسلسلات، بل وأسوأ المسلسلات، وبأنه قادر على أن يصل في الإفراط والمبالغة والإسراف إلى أقصى مداها، وبأنه عاجز عن التعبير عن أى شيء قريب إلى قلبه دون أن يستخدم صيغة التأكيد والمبالغة، وبأنه يتحدث دائمًا بصوت عال، وبأنه يكذب ويغش، وبأنه يكون دجالاً تافهًا في اللحظة التي يحاول فيها إعطاء قارئه انطباعًا بأنه فيلسوف متبحر، على حين أن تفكيره يصل قطعًا إلى أسمى درجاته حين لا يكون واعيًا بأنه مفكر على الإطلاق، وحين يفكر ويستدل تلقائيًا، على النحو الذي تمليه مصالحه الشخصية وموقعه التاريخي.

وأوضح الشواهد على رداءة ذوقه هي الهفوات في أسلوبه: أعنى ذلك السيل العارم المختلط من الألفاظ، وذلك الوقار الواضح التصنع، وتلك الاستعارات المتكلفة المهوشة، وذلك الحماس المندفع والانفعالات التي تتخذ طابعًا ساميًا مزيفًا.

وحـتى حـواره ذاتـه لم يكـن بمـنأى عن تلك النقائص. ففيه بدوره نجد فقرات ميتة وأنغامًا تبدو "نشازًا"، تمامًا كتلك الأصوات النشاز التي قد تصدر عن المر• حين يغني. وإنا لنعرف الطريقة التي حاول بها "تين" أن يفسر غرائب أسلوب بلزاك ويبررها. فهو يلاحظ أن للأدب أساليب مختلفة، لها كلها نفس الحقوق، وهو يؤكد أن مؤلف "الكوميديا البشرية" لم يعد يخاطب جمهور القرن السابع عشر وصالونات القرن الثامن عشر، أعنى جمهورًا يستجيب لأبسط التلميحات، ولا يحتاج إلى ألوان براقة وأصوات صارخة حتى يجذب انتباهه، بل كان على عكس ذلك يكتب لأناس لا تؤثير فيهم إلا التجديدات والبدع الصارخة والمبالغات، أي لقراء الروايات المسلسلة (١). وذلك دون شبك مثل رائع من أمثلة النقد الأدبى المرتكز على الدراسة الاجتماعية، إذ أنه على الرغم من أن كثيرًا من الكتاب في جيل بلزاك قد تجنبوا أخطاءه الأسلوبية، فإن القليلين منهم هم الذين كانوا متشبعين بروح عصرهم مثله. ولكن ألا يجدر بنا بدلاً من تبرير نواحي الضعف عند بلزاك، أن نحاول إيجاد تفسير لذلك التقارب المفاجيء بين ما هو عظيم وما هو ضئيل القيمة في أعماله؟ ألا ينبغي أن يكون المصدر الأول الذي نعزو إليه غرائب أسلوبه، بالنسبة إلى التفسير الاجتماعي، هو أنه كان هو ذاته من عامة الشعب، وكان معبرًا عقليًا عن الطبقة الوسطى الجديدة، التي كانت مفتقرة نسبيًا إلى الثقافة، وإن كانت قد تميزت بنشاط وكفاءة غير عادية؟

لقد لاحظ الكثيرون أن بلزاك يرسم في أعماله صورة الأجيال اللاحقة أكثر مما يرسم صورة جيله هو، وأن الصور التي رسمها لمحدثي النعمة والوصوليين والمضاربين والمغامرين، والفنانين والعاهرات، تعبر عن عهد الامبراطورية الثانية خيرًا مما تعبر عن عهد ملكية يوليو. وإنه ليبدو قطعًا، في حالته، أن الحياة هي التي عملت على محاكاة الفن. فبلزاك أحد أنبيا، الأدب، الذين كانت البصيرة أقوى عندهم من الملاحظة. وبطبيعة الحال فإن كلمتي "نبي" و"ذو بصيرة" ليست إلا فأنظًا تستخدم لمحاولة التخلص من تلك المعضلة التي يثيرها فن لا يؤدي كشف كل

<sup>(1)</sup> Taine: Nouveaux essais de critique et d'histoire, 1865, pp. 104 - 13.

عيب جديد فيه إلا إلى زيادة تأثيره السحرى. ولكن ماذا عسانا أن نقول غير ذلك عن رواية مثل "الرائعة المجهولة Chef - d'oeuvre inconnu" التي تجمع بين أعمق استبصار بمعنى الحياة والعصر الحاضر، وبين سذاجة لا يتصورها العقل؟ إننا نقرأ في هذه الرواية أن "فرنهوفر Frenhofer " كان أعظم تلاميذ "مابوز Mabuse"، وهو الوحيد الذي لقنه الأستاذ فنه في إضفاء الحياة على الشخصيات المصورة. وظل فرنهوفر يعمل في صورة امرأة لمدة عشر سنوات، مكافحًا من أجل تحقيق أرضع هدف لكل فن، وهو سر بيجماليون. وكان يشعر بأن كل يوم يزيده اقترابًا من هدفه، ولكن كان يظل هناك على الدوام شيء لا يمكن التغلب عليه أو حله أو الوصول إليه. ولقد كان يؤمن بأن العالم يخفى عنه هذا الشيء، وبأنه لم يجد الأنموذج الصحيح بعد. وفي ذات يوم أحضر له بوسان، من فرط تحمسه للفن، عشيقته، التي يفترض أنها صاحبة أجمل جسد تم تصويره على الإطلاق. ويخلب جمال الفتاة لب فرنهوفر. ولكن عينه تنتقل ما بين جسدها النضر واللوحة التي لم تتم ولا يمكن إتمامها. إن العالم لم يعد يقيده، وهو قد قتل الحياة في داخله. ولكن الصورة، ذلك العمل الذي قضي فيه عمره، والذي كان يغار عليه أكثر مما يغار بوسان على عشيقته، حتى لم يقبل أبدًا أن تقع عليه عينا أى شخص غريب - هذه الصورة لم تكن تنطوى إلا على خليط مضطرب من الخطوط والبقع الملتوية التي لا تفهم، والتي ظل يضعها الواحد فوق الآخر ويكدسها بعضها فوق بعض على مر السنين، ولم يعد المرء يستطيع أن يميز وسط هذا الخليط إلا شكل رجل كاملة التناسق. وهكذا تنبأ بلزاك بمصير فن القرن الماضي، ووصفه وصفا لا نظير لـه، وأدرك نتائج ابتعاد هذا الفن عن الحياة والمجتمع، وفهم تلك النزعة الجمالية. والعدمية، وخطر التدمير الذاتي الذي يهدده، والذي سيصبح حقيقة مرعبة في عهد الامبراطورية الثانية، على نحو أكمل مما فهمها أعظم معاصريه علما وأنفذهم بصيرة.

## الفصل الثاني الإمبراطورية الثانية

كان الرومانتيكيون على وعلى تام بما طرأ على الكتاب من ضياع لنفوذهم منذ عهد الثورة الفرنسية، والتمسوا في النزعة الفردية ملجأ من الجمهور غير المتعاطف. ولقد كان هذا الشعور بالغربة يجد معبرًا عنه في حالة الصراع المرة التي كانت تسودهم، ولكنهم لم يكونوا ينظرون إلى كفاحهم ضد المجتمع على أنه كفاح مينوس منه. وكان كتاب جيل ١٨٣٠ هم أول من فقدوا موقف الكفاح السائد عند أسلافهم، وبدأوا يستسلمون لعزلتهم، وكان احتجاجهم الوحيد ينحصر في تأكيد الفارق بين أنفسهم وبين الجمهور الذي يخدمونه. وفيما بعد وصل غرور كتاب الجيل التالي إلى حبد أصبحوا معه يتخلون حتى عن عملية إظهار الاستقلال هذه، واختبأوا وراء حالة زائفة من اللاشخصية وانعدام الحساسية. ومع ذلك فقد كان تحفظهم مختلفا تمامًا عن موضوعية القرنين السابع عشر والثامن عشر. ذلك لأن كتاب العصر الكلاسيكي الجديد كانوا يريدون تسلية قرائهم أو إرشادهم أو التحدث معهم في بعض مشكلات الحياة. ولكن الأدب تطور، منذ ظهور الرومانتيكية، من تسلية ومناقشة بين الكاتب وجمهوره إلى عملية كشف للذات وتمجيد لها، يقوم بها الكاتب. وعلى ذلك فإن فلوبير وأعضاء حركة "البارناس"'' عندما حاولوا إخفاء مشاعرهم الشخصية، لم يكن تحفظهم هذا يتضمن على أى نحو عودة إلى روح الأدب في عهد الرومانتيكية المسبقة، بل كان يمثل أشد صور النزعة الفردية تعاليًا وغرورًا أعنى نزعة فردية لا تعبأ حتى بأن تكشف مكنونها للآخرين.

<sup>(</sup>۱) مدرسة من الشعراء الفرنسيين كانوا يكتبون في مجلة مخصصة للشعر اسمها "بارناس"، وهو اسم الجبل الذي كان مقرًا لربات الفن في الأساطير اليونانية القديمة، وكان من أشهر ممثلي الحركة مالارميه وفرلين. وقد تطورت هذه المدرسة إلى الحركة الرمزية فيما بعد . (المترجم)

ولقد أدت حوادث عام ١٨٤٨ والنتائج التي أعقبتها إلى إيجاد فاصل قاطع بين الفنانين الحقيقيين والجمهور. ذلك الثورة الجديدة، شأنها شأن ثــورتي ١٧٨٩ و١٨٣٠، أتت عقب فترة من النشاط والإنتاج العقلى الرفيع، وانتهت الثورتان السابقتان بهزيمة الديمقراطية والحرية الفكرية آخر الأمر. وقد اقترن انتصار الرجعية بتدهور فكرى لا نظير له، وبانحطاط شديد في الأذواق. والواقع أن تآمر البورجوازية على الثورة، وإدانة الصراع الطبقى على أنه خيانة عظمى ترتب عليها انقسام الأمة المسالمة إلى معسكرين(١٠)، وقمع حرية الصحافة، وخلق طبقة بيروقراطية جديدة بوصفها أقوى مؤيد للنظام، ووضع الدولة البوليسية موضع الحكم النهائي في كل المسائل المتعلقة بالأخلاق والـذوق — كـل ذلـك أدى إلى إيجـاد انقسـام في الثقافة الفرنسية لم يعرف له نظير في أي عصر سابق. وكانت تلك أيضًا بداية الصراع بين روح الاستسلام وروح التمرد في الطبقة المثقفة، وهو الصراع الذي لا يزال محتدمًا حتى اليوم، كما كانت بداية تلك المعارضة للدولة، التي جعلت جزءا من الطبقة المثقفة يتحول إلى عنصر من عناصر تثبيط الروح المعنوية.

وقد وقعت الاشتراكية ضحية للنظام الذي أعيد من جديد، دون أن تبدى مقاوسة من أي نوع. ففي السنوات العشر الأولى بعد الانقلاب، لم تكن توجد في فرنسا حركة عمالية ذات بال، بل كانت الطبقة العاملة منهوكة القوى، يتملكها الرعب والاضطراب، وكانت نقاباتها قد حلت، وزعماؤها مسجونين أو مطرودين أو مرغمين على التزام الصمت (١). ولكن انتخابات عام ١٨٦٣، التي أدت إلى زيادة كبيرة في المعارضة، كانت أول علامة من علامات التغير. فأخذت الطبقة العاملة تتجمع مرة أخرى في اتحادات، وتعددت الإضرابات، ووجد نابليون الثالث نفسه مضطرًا إلى القيام بتنازلات متزايدة دوامًا. ولكن الاشتراكية ما كانت لتبلغ هدفها أمدًا طويالاً، لو لم تكن قد وجدت عونا غير مقصود في الطبقة الوسطى العالية المتحررة، التي رأت في نزعة نابليون العسكرية الاستبدادية خطرا يتهدد سلطتها.

<sup>(</sup>١) قارن خطاب "توكفيل" في الجمعية الوطنية كما اقتبسه:

P. Louis, op. cit., II, p. 191.

وهـذا الصـراع فـي داخـل النظام نفسه هو الذي يفسر التطور السياسي الذي طرأ بعد عام ١٨٦٠، وانحلال الحكومة المتسلطة، وتدهور الإمبراطورية (١). ذلك لأن حكم نابليون الثالث كان مرتكزًا على رأس المال التجاري والصناعة الضخمة، وكانت للجيش فائدته الكبرى في الصراع ضد الطبقة العاملة، ولكنه كان عديم الجدوى تمامًا ضد البورجوازية، إذ أن حياته ذاتها كانت تتوقف على تأييد هذه الطبقة. فالإمبراطورية الثانية لا يمكن تصورها بدون موجة الرخاء الاقتصادى التي اقترنت بها. وكنان مصدر قوتها ومبررها، هو ثراء مواطنيها، والمخترعات التكنيكية الجديدة، وتقدم السكك الحديدية والمواصلات الملاحية، ودعم تجارة السلع وزيادة سرعة التبادل فيها، وانتشار نظام الائتمان وازدياد مرونته. وعلى حين أن السياسة كانت خلال ملكية يوليو، هي التي لا تزال تجتذب الشبان الموهوبين أكثر من أي مجال آخر، فإن التجارة أصبحت الآن هي التي تستغرق اهتمام أفضل الناس. وأصبحت فرنسا رأسمالية، ليس فقط في الأوضاع غير الظاهرة لثقافتها، بل أيضًا في المظاهر الخارجية لهذه الثقافة. صحيح أن الرأسمالية والتصنيع كانا قد مرا بالتطورات الطويلة المألوفة، ولكنهما لم يمارسا تأثيرهما الكامل إلا في الفترة التي نتحدث عنها، ومنذ عام ١٨٥٠ فصاعدًا طرأت على الحياة اليومية، ومساكن الناس، وطرق المواصلات، وأساليب الإضاءة، والمأكل والملبس، تغيرات أعظم من تلك التي طرأت عليها طوال كل القرون الممتدة منذ بداية المدنية الحضرية الحديثة. وأهم ما في الأمر أن السعى وراء الترف والشغب الجنوني بالتسلية أصبحا أعظم وأوسع انتشارا بكثير مما كانا عليه في أى وقت مضى.

لقد أصبح البورجوازى معتدا بنفسه، مدققًا مغرورًا، وأصبح يتخيل أنه يستطيع، بالمظاهر الخارجية وحدها، أن يخفى وضاعة أصله، والتركيب المختلط للمجتمع الجديد، الذى كانت المحظيات والمثلات والأجانب يقومون فيه بدور لا نظير له. وبدأت عندئذ المرحلة الأخيرة فى انهيار "النظام القديم"، وباختفاء آخر ممثلى مجتمع الأيام الغابرة، مرت الثقافة الفرنسية بمحنة أقسى من تلك التى مرت

<sup>(1)</sup> Ibid., p. 197.

بها عندما تلقت صدمتها العنيفة الأولى. ففي الفن، ولاسيما في العمارة والديكور الداخلي، أصبح الذوق الردىء هو الذي يحدد "موضة" العصر أكثر مما كان في أي وقت مضى. ذلك لأن الأغنياء الجدد، الذين بلغ ثراؤهم حدا يثير في نفوسهم الرغبة في الظهور، ولكنهم لم يكونوا قدماء في الثراء إلى الحد الذي يمكنهم معه أن يظهروا دون تكلف وادعاء، كانوا ينفقون عن سعة، دون أن يكون المال عقبة في طريقهم، ودون أن يشعروا بغضاضة من التظاهر المفرط. فلم يكن لديهم تمييز في اختيار الوسائل، وفي استخدام المواد الأصيلة والمزيفة، وفي الأساليب التي كانوا يأخذون بها ويخلطون بينها. فكل شيء كان في نظرهم مجرد وسيلة لغاية، يستوى في ذلك عصر النهضة والباروك، والرخام والعقيق، والحرير الصناعي والطبيعي، والزجاج والبلور. وكانوا يحاكون القصور الرومانية، وقلاع منطقة اللوار، وقاعات الاستقبال "البومبية"، وصالونات الباروك، والأثاث الذي كان يصنعه نجارو لويس الخامس عشر والنسيجيات المصنوعة في ورش لويس السادس عشر. واكتسبت باريس تألقًا جديدًا، ومظهرًا عالميًا جديدًا. غير أن عظمتها كانت في كثير من الأحيان مجرد مظهر خارجي، وكثيرًا ما كانت المواد التي تتظاهر بها مجرد مواد مستبدلة. فلم يكن المرمر أكثر من طلاء، أو الحجر أكثر من ملاط، أما الواجهات الفخمة فكانت لونا مرشوشًا فحسب، والزخرفة الغنية تفتقر إلى الشكل والحدة العضوية. وتسرب إلى العمارة عنصر لا يعتمد عليه، يناظر تغلغبل طبقة محدثي النعمة في المجتمع السائد. وأصبحت باريس مرة أخرى عاصمة أوروبا، ولكن لا بوصفها مركز الفن والثقافة كما كانت من قبل، بل بوصفها المدينة الكبرى للهو، ومقر الأوبرا والأوبريت والحفلات الراقصة والشوارع العريضة والمطاعم والمحلات التجارية الفخمة والمعارض الدولية واللذات الرخيصة الميسرة.

إن عهد الإمبراطورية الثانية هو عهد النزعة التلفيقية بمعناها الصحيح، أعنى أنه كان عهدا بلا أسلوب خاص به في العمارة والفنون الصناعية، ودون وحدة أسلوبية في تصويره. وفيه ظهرت مسارح جديدة، وفنادق وعمارات ومعسكرات ومحلات تجارية وساحات سوق جديدة، بل ظهرت صفوف وحلقات كاملة من الشوارع، وأعاد "هوسمان Haussman " بناء باريس من جديد تقريبًا، ولكن هذا

كلـه حدث دون أية فكرة أصيلة واحدة في العمارة، باستثناء مبدأ الاتساع والرحابة، وبداية المباني الحديدية. وبطبيعة الحال كانت هناك، في العهود السابقة ذاتها، أساليب متباينة متنافسة جنبًا إلى جنب، وكان التباين بين الأسلوب ذي الأهمية التاريخية، الذي لم يكن يتفق مع ذوق الطبقات البارزة في المجتمع، وبين الذوق الشعبي الـذي هـو فـي الوقـت ذاته أدني مرتبة وأقل أهمية من الوجهة التاريخية، كان هذا التباين ظاهرة معروفة . ومع ذلك فلم يحدث في أي عهد أن قوبلت الاتجاهات الهامة فنيا بمثل هذا الفتور. ولا توجد فترة أخرى يتملكنا فيها مثل هذا الشعور القوى بأن تاريخ الفن والأدب، الذي لا يتحدث إلا عن الظواهر ذات القيمة الجمالية والأهمية التاريخية، يعطينا مثل هذه الصورة القاصرة للحياة الفنية الحقيقية للعصر، أو بعبارة أخرى، بأن تاريخ الاتجاهات التقدمية التي تشير إلى المستقبل، وتاريخ الاتجاهات التي تسود بسبب نجاحها وتأثيرها المؤقت، يتعلقان بفئتين من الوقائع مختلفتين كـل الاخـتلاف. فشخصية مـثل "أوكـتاف فويـيه Octave Feuillet" أو بول بودري Paul Baudry ، التي لا يخصص لها في مراجعنا الحالية إلا عشرة أسطر، كانت تحتل في أذهان الجمهور المعاصر لهما الآن الصفحات الطوال. وأصبحت الأعمال التي تسيطر على الحياة الفنية لعهد الإمبراطورية الثانية هي الأعمال السهلة المستساغة، التي تخاطب البورجوازية المرتاحة ذات العقل الكسول. والواقع أن البورجوازية، التي تسببت في ظهور عمارة هذه الفترة، بما فيها من تكلف وادعاء، وهي عمارة كانت مبنية على أعظم النماذج، ولكنها كانت عادة فارغة تفتقر إلى الوحدة العضوية، هذه البورجوازية التي كانت تملأ بيوتها بتحف غالية الأثمان إلى أبعد حد، وإن كانت في الوقت ذاته سطحية ومزيفة من الوجهة التاريخية في كثير من الأحيان — كانت تفضل أسلوبًا في التصوير لم يكن ينيد عن كونه زينة جميلة على الجدران، وأدبا لا يعدو أن يكون ترويحا عن النفس في وقت الفراغ، وموسيقي سهلة مريحة، ودراما تشيد بانتصاراتها عن طريق حيل "المسرحية المحبوكة Pièce bien faite ". وهكذا أصبح النوق المتحكم في "الموضة" الآن نوفًا ردينًا، متقلبًا. يسهل إرضاؤه. على حين أصبح الفن الحقيقي ملكًا لفئة من الذواقة الذين كانوا عاجزين عن أن يقدموا إلى الفنائين أي تعويض كاف عن إنجازاتهم.

ولقد ظلت النزعة الطبيعية لهذه الفترة - وهي النزعة التي تنطوي على بـذور الـتطور اللاحـق كلـه، وتنـتمى إليها أهم الأعمال الأدبية في ذلك القرن — فنا خاصًا بالمعارضة، أعنى أسلوبًا مميزًا لأقلية ضئيلة بين الفنائين أنفسهم والجمهور أيضًا. وأصبحت هذه النزعة هدفًا لهجوم مركز من جانب الأكاديمية والجامعة والنقاد، بل من كل الأطراف الرسمية ذات النفوذ. وازداد العداء شدة بازدياد أهداف الحركة ومبادئها تحددًا، وبتطور النزعة المسماة "بالواقعية" إلى نزعة طبيعية. ومع ذلك فنظرًا إلى أن حدود مرحلتي التطور هاتين مطاطة إلى حد بعيد، فإن التفرقة بينهما على هذا النحو تغدو عقيمة تمامًا من وجهة النظر العملية، إن لم تكن مضللة بصورة مباشرة. والأفضل، على أية حال، أن نطلق على كل الحركة الفنية التي نتحدث عنها الآن اسم النزعة الطبيعية، ونحتفظ بمفهوم "الواقعية" للفلسفة المضادة للرومانتيكية ولما تتسم به من مثالية. وإذا كانت النزعة الطبيعية، من حيث هي أسلوب فني، والواقعية من حيث هي موقف فلسفي، واضحتي المعالم تمامًا، فإن التمييز بين النزعة الطبيعية والواقعية في الفن لا يؤدى إلا إلى زيادة الموقف تعقيدًا. ويجعلنا نواجه مشكلة زائفة. وفضلاً عن ذلك فإن مفهوم "الواقعية" يؤكد التضاد مع الرومانتيكية أكثر مما ينبغي، فيترتب على ذلك إغفال حقيقة هامة، هي أننا هنا إزاء استمرار مباشر للنظرة الرومانتيكية، وأن النزعة الطبيعية تمثل صراعا دائما مع روح الرمانتيكية أكثر مما تمثل انتصارًا عليها. فالنزعة الطبيعية رومانتيكية ذات تقاليد جديدة، وهي ترتكز على افتراضات سابقة جديدة تتعلق بمطابقة الواقع، وإن كانت هذه الافتراضات بدورها اعتباطية بدرجات متفاوتة. وأهم فارق بين النزعة الطبيعية والرومانتيكية ينحصر في الاتجاه العلمي المتطرف الذي يرتكز عليه الاتجاه الجديد، وفي تطبيق مبادى، العلوم الدقيقة على التصوير الفني للوقائع. والواقع أن سيطرة الفن القائم على النزعة الطبيعية في النصف الثاني من القرن التاسع عشر ليس إلا مظهرًا لانتصار النظرية العلمية والفكر التكنولوجي على روح المثالية والاتجاه إلى التمسك بالتقاليد.

لقد استمدت النزعة الطبيعية كل معايير التصديق لديها(١) تقريبًا من النزعة التجريبية في العلوم الطبيعية. فهي تبني مفهوم الحقيقة النفسية لديها على مبدأ السببية، والتطوير الصحيح لعقدة القصة على استبعاد الصدف والمعجزات، وتبنى وصفها للبيئة على الفكرة القائلة إن لكل ظاهرة طبيعية مكانها في سلسلة لا نهائية من الشروط، والدوافع، واستخدامها للتفاصيل المميزة على منهج الملاحظة العلمية التي لا يحدث فيها أي تجاهل لأي ظرف من الظروف، مهما كانت ضآلة قيمته، كما كان تجنبها للقالب الخالص المكتمل يرتكز على ما ينبغي أن يتصف به البحث العلمي من طابع غير قاطع وغير نهائي. على أن المصدر الرئيسي للنزعة الطبيعية هو التجربة السياسية لجيل ١٨٤٨ : أعنى إخفاق الثورة، وقمع انتفاضة يوليو، واستيلاء لوى نابوليون على السلطة. والواقع أن أكمل تعبير عن خيبة أمل الديمقراطيين والشعور العام باليأس، الذي ولدته هذه الحوادث، كان هو فلسفة العلوم الطبيعية الموضوعية الواقعية التي تلتزم الجانب التجريبي بدقة. فبعد إخفاق كمل المثل العليا، وكل الخطط الخيالية المثالية، أصبح الاتجاه السائد الآن هو التزام الوقائع ولا شبى غير الوقائع. وهذا الأصل السياسي للنزعة الطبيعية يعلل بوجه خاص سماتها الأخلاقية المضادة للرومانتيكية: أعنى رفضها الهروب من الواقع، واشتراطها الدقية المطلقية في وصف الوقائع، والسعى إلى اللاشخصية والابتعاد عن الانفعال بوصفهما ضمانين للموضوعية وللتضامن الاجتماعي، ونزوعها إلى الإيجابية بوصفها الموقف الذي يحرص لا على المعرفة والوصف فحسب، بل على تغيير الواقع، والنزعة العصرية التي تلتزم الحاضر بوصفه الموضوع الهام الوحيد، وأخيرًا، اتجاهها الشعبي في اختيار الموضوعات وفي اختيار الجمهور. ومن هنا فإن عبارة "شانفلوري Champfleury " القائلة : "إن جمهور الكتاب الذي يباع بقرشين هو الجمهور الحقيقي "(٢) تبدل عبلي اتجاه تأثير ثورة ١٨٤٨ في الأدب ومدى اختلاف

<sup>(</sup>۱) اللفظ المستخدم في الأصل هو Probalility ويعنى عادة "الاحتمال"، ولكن المقصود منه في هذا السياق هو طريقة تصوير الشخصيات أو الحوادث في العمل الأدبى على النحو الذي يجعلها مؤدية إلى تصديق القارىء لها، أي إلى أن ينظر إليها على أنها متماسكة، معقولة، محتملة الوقوع . (المترجم)

<sup>(1)</sup> Pierre Martineau : Le Roman réaliste sous le second empire, 1913, p. 85.

مفهوم الشعبية الجديدة عن مفهومها لدى كتاب المسلسلات فى الفترة السابقة. وذلك لأن الأخيرين كانوا يكتبون للجماهير العريضة، لأنهم كانوا يريدون الكتابة للجميع، على حين أن أصحاب النزعة الطبيعية، أى شانفلورى والمحيطين به، كانوا يريدون الكتابة للجماهير قبل غيرها. ومع ذلك فهناك اتجاهان متباينان فى أدب النزعة الطبيعية: هو النزعة الطبيعية عند الكتاب الذين ينتمون إلى الوسط البوهيمى، مثل شانفلورى ودوارنتى Duranty "ومورجيه Murger"، والنزعة الطبيعية عند "أصحاب الأملاك"، من أمثال فلوبير والأخوين جونكور("). وكان كل من المعسكرين يقف أمام الآخر فى عداء تام، فكان البوهيميون يكرهون كل نزعة متمسكة بالتقاليد، على حين أن فلوبير وأصدقاءه كانوا يرتابون فى كل كاتب يسعى إلى استرضاء الجماهير.

لقد بدأت النزعة الطبيعية بوصفها حركة للطبقة العاملة من الفنانين؛ وكان أول أقطابها كوربيه، وهو رجل من صميم الشعب، وفنان يفتقر إلى كل شعور بورجوازى بالوقار. فبعد أن تفككت الجماعة البوهيمية القديمة وأصبح أفرادها متعلقين بأذيال البورجوازية ذات الميول الرومانتيكية، أو أصبحوا هم أنفسهم يشغلون مناصب بورجوازية طيبة، تكونت حلقة جديدة حول كوربيه، هى ثانى تجمع بوهيمى. ولقد كان الفضل فى مركز الصدارة الذى احتله مصور لوحتى "قاطعى الأحجار" و"الدفن فى أورنان" يرجع أساسًا إلى صفاته الإنسانية لا الفنية، ويرجع قبل كل شىء إلى الأصل الذى ينحدر منه، وإلى كونه يصف حياة عامة الشعب ويجد إقبالاً من الشعب، أو على الأقل من المستويات العريضة للجمهور، وكذلك إلى أنه كان يحيا حياة الطبقة العاملة الفنية، بما تتسم به من عدم استقرار وانطلاق، ويحتقر البورجوازية والمثل العليا البورجوازية، ويؤمن بالديمقراطية عن اقتناع، وإلى كونه ثوريًا، وضحية للاضطهاد والاحتقار. وقد ظهرت نظرية النزعة الطبيعية بوصفها دفاعًا مباشرًا عن فنه ضد النقد المتمسك بالتقاليد. ففى مناسبة عرض لوحة "الدفن فى أورنان" (١٩٥٠) أعلن شانفلورى "من الآن فصاعدًا ينبغى على النقاد أن

<sup>(1)</sup> Albert Thibaudet: Hist. De la litt. Franç. de 1789 à nos jours, 1936, p. 361.

يتخذوا موقفًا مع الواقعية أو ضدها "(۱). وهكذا نطقت الكلمة العظيمة. ولو نظرنا إلى هذا الفن في ذاته لما كان في مفهومه ولا في ممارسته شيء جديد، حتى لو صح أن الحياة اليومية لم تصور من قبل أبدًا بمثل هذه الصراحة والوضوح المباشر، ولكن تحيزه السياسي والرسالة الاجتماعية التي كان يتضمنها، وتصوير الشعب دون وجود أي نوع من التنازل أو أي اهتمام مترفع بالعادات والمآثر الشعبية — كل ذلك كان جديدا. ولكن، مهما كان مقدار جدة هذه النظرة الاجتماعية، ومهما كثر الحديث في حلقة كوربيه عن الأهداف الإنسانية والمهام السياسية للفن، فإن البوهيمية كانت، وما زالت، وريثة الرومانتيكية التي تضفي الصبغة الجمالية على كل شيء. وهي في كثير من الأحيان تعزو إلى الفن دلالة لا تكون له حتى في أشد النظريات الرومانتيكية تحليقًا في سماء الخيال، وتجعل من المصور ذي اللسان المتلعثم نبيًا، ومن المعرض الذي يضم صورة لا يمكن بيعها، حدثًا تاريخيًا.

ومع ذلك فإن العاطفة الغالبة لدى كوربيه ومعاونيه كانت عاطفة سياسية قبل كلل شيء. فثقتهم بأنفسهم ترجع إلى اقتناعهم بأنهم مكتشفو الحقيقة ورواد المستقبل. وقد أكد شانفلورى أن النزعة الطبيعية لا تزيد عن كونها الاتجاه الفنى المناظر للديمقراطية، وكانت الحركة البوهيمية، في نظر الأخوين جونكور، مجرد مرادف للاشتراكية في الأدب. كذلك كان برودون وكوربيه يعتقدان أن النزعة الطبيعية والروح الثورية في السياسة تعبيران مختلفان عن موقف واحد، ولم يكونا يجدان فارقًا أساسيًا بين الحقيقة الاجتماعية والحقيقة الفنية. فقد أعلن كوربيه في رسالة كتبها عام ١٨٥١: "أنني لست اشتراكيًا فحسب، بل إنني أيضًا ديمقراطي وجمهورى، أي باختصار من أنصار الثورة، وأنا قبل كل شيء واقعي، أي صديق مخلص للواقعية "أ. ولم يكن زولا إلا مكملاً لفكرة كوربيه حين قال: "إما أن تكون الجمهورية ذات نزعة طبيعية، وأما ألا تكون على الإطلاق"". وعلى ذلك فإن الطبقات الحاكمة، برفضها النزعة الطبيعية، إنما كانت تعبر عن غريزتها في حفظ الطبقات الحاكمة، برفضها النزعة الطبيعية، إنما كانت تعبر عن غريزتها في حفظ

<sup>(1)</sup> Emile Bouvier : La Bataille réaliste, 1913, p. 237.

<sup>(7)</sup> Jules Coulin: Die sozialistische Weltanschauung i. D. franz. Mal. (1907), p. 61.

o Emile Zola: La République et la litt., 1879.

الذات، أعنى عن شعورها — الذى كانت على حق فيه تمامًا — بأن كل فن يصف الحياة دون تحيز ودون تحفظ هو فى ذاته فن ثورى. والواقع أن النزعة المحافظة كانت لديها، فيما يتعلق بهذا الخطر، أفكار أوضح مما كانت لدى المعارضة ذاتها ((). فقد أعلن "جوستاف بلانش G. Planche بصراحة تامة في مجلة "Revue des Deux Mondes" أن مقاومة النزعة الطبيعية إنما هي اعتراف بالإيمان بالنظام السائد، وأن المرء إذ يرفض النزعة الطبيعية، فإنما يرفض أيضًا مادية العصر وديمقراطيته (().

ولقد كان النقاد المحافظون يستشهدون، منذ خمسينات القرن التاسع عشر، بكـل الحجـج المعـروفة ضد الـنزعة الطبيعية، ويحاولون أن يخفوا التحيز السياسي والاجتماعي الـذي يتحكم في موقفهم المضاد للنزعة الطبيعية، وراء ستار من الاعتراضات الجمالية. فقالوا أن النزعة الطبيعية تفتقر إلى كل مثالية وأخلاقية، وتزدهر في جو القبح والسوقية، والمرض والبذاءة، وتعد محاكاة ذليلة فجة للواقع. ولكن الأمر الذى كان يزعج النقاد المحافظين لم يكن بالطبع درجة المحاكاة بل موضوعها. فهم كانوا يعلمون حق العلم أن كوربيه كان يكافح - بعد القضاء على فكرة الجمال الخير kalokagathia الكلاسيكية والرومانتيكية، وبعد أن دالت دولة المثل الأعلى القديم في الجمال، الذي ظل باقيًا دون تغيير تقريبًا حتى عام ١٨٥٠ - في سبيل نوع جديد من الإنسان، ونظام جديد، وكانوا يشعرون بأن قبح فلاحيه وعماله، وسمنة نساء الطبقة الوسطى اللاتي يصورهن وسوقيتهن. هي احتجاج على المجتمع القائم، وأن "احتقاره للمثالية" و"تمرغه في الوحل" كلها جزء من العتاد الثورى الذي تحارب به النزعة الطبيعية. ولقد كان ميليه Millet يصور في لوحاته انتصار العمل المادي، ويتخذ من الفلاح بطلاً لملحمة جديدة. وكان دومييه يصف البورجوازي المؤيد للدولة في بلادته وفظاظته، ويسخر من موقفه من السياسة والعدالة، ومن فكرته عن الترفيه، ويكشف النقاب عن كل الجانب الهزلى

<sup>(9)</sup> Oliver Larkin: "Courbet and his Contemporaries". Science and Society, 1939, III/I, p. 44.

<sup>(1)</sup> E. Bouvier, op. cit., p. 248.

الخفى الذى يكمن من وراء الوقار البورجوازى. فمن الواضح بما لا يدع مجالاً لأى شك، أن اختيار الموضوعات في هذه الحالة كان خاضعًا للاعتبارات السياسية أكثر مما كان خاضعًا للاعتبارات الفنية.

بل أن تصوير المناظر الطبيعية أصبح هو ذاته مظاهرة ضد ثقافة المجتمع القائم. صحيح أن المناظر الطبيعية الحديثة نشأت منذ البداية بوصفها مقابلاً لحياة المدينة الصناعية، ولكن التصوير الرومانتيكي للمناظر الطبيعية ظل يمثل عالمًا مستقلاً بذاته وتعبيرًا عن حياة مثالية غير حقيقية، لم تكن في حاجة إلى أن ترتبط بالحياة الحاضرة اليومية على أي نحو مباشر. فهذا العالم كان مختلفا عن مناظر الحياة الواقعية المعاصرة إلى حبد أنه كان يفهم قطعًا على أنه نقيضها، ولكنه لم يكن يفهم على أنه احتجاج عليها إلا بصعوبة بالغة. أما "المنظر الطبيعي الواقعي" في التصوير الحديث فكان يصف بيئة تختلف تماما، في هدوئها ودفئها، عن المدينة، ولكن طابعها اليومي البسيط، غير الرومانتيكي، يقربها منها إلى حد نضطر معه حتما إلى إجراء مقارنة بينهما. فقد كان هناك شيء خيالي وأسطوري في قمم الجبال ومسطحات البحار الرومانتيكية، بل في غابات "كونستابل" وسماواته، على حين أن المساحات المكشوفة في الغابـات، وحـواف الغابـات عند مصوري باربيزون''' Barbizon تبدو طبيعية مألوفة تمامًا، يسهل بلوغها وامتلاكها امتلاكًا تامًا، إلى حـد أن ساكن المدينة الحديث لابد أن يشعر بأنها بالنسبة إليه تحذير وتأنيب. وفي هذا الاختيار للموضوعات العادية، "اللاشاعرية"، تتجلى نفس الروح الديمقراطية التي تظهر في اختيار الأنماط البشرية عند كوربيه وميليه ودومييه -- مع فارق واحد هـو أن مصـوري المناظر الطبيعية يبدون كما لو كانوا يقولون : الطبيعة جميلة في جميع الأزمنة والأمكنة، ولا حاجة إلى موضوعات "مثالية" لكي نوفي جمالها حقه، على حين أن مصورى الأشكال البشرية يريدون إثبات أن الإنسان قبيح يدعو إلى التقزز سواء أكان يضطهد الآخرين أم كان هو ذاته مضطهدًا. ولكن على الرغم من

<sup>(</sup>۱) مدرسة من المصورين الفرنسيين في أواسط القرن التاسع عشر كان مركزها قرية باربيزون في غابة فونتينبلو. وأهم أعضائها ميليه وتيودور وروسو ودياز، وكان هدفها تصوير الطبيعة بإخلاص وأمانة وبطريقة مباشرة، أي وسط المناظر الطبيعية ذاتها.

إخلاص وبساطة تصوير المناظر بطريقة النزعة الطبيعية، فإنه سرعان ما أصبح تقليديًا نمطيًا، كما كان التصوير الرومانتيكي الموازى له. فالرومانتيكيون كانوا قد صوروا شعر البستان المقدس، على حين أن الطبيعيين أصبحوا يصورون نثر الحياة الريفية — أعنى الغابة المكشوفة مع القطعان التى ترعى، والنهر مع القارب، والحقل مع كوم القش. وكان التقدم هنا ينحصر — كما يحدث كثيرًا فى تاريخ الفن — فى تجديد الموضوعات التقليدية المألوفة أكثر منه فى الإقلال منها. على أن أجرأ التغيرات هى تلك التى ترتبت على التصوير فى الهواء الطلق — وهو بهذه المناسبة مبدأ لم يطبق دفعة واحدة أو بطريقة تامة الاتساق، وكان يقتصر عادة على مجرد الإيهام بأن اللوحة قد ظهرت فى الهواء الطلق. ولقد كان لهذه الفكرة التكنيكية، إلى جانب عناصرها العلمية الواضحة، مضمون سياسى وأخلاقى، إذ يبدو أنها كانت تحاول أن تقول : لنخرج إلى الهواء الطلق، إلى نور الحقيقة الوضاح.

ويظهر الطابع الاجتماعي للفن الجديد أيضًا في الاتجاه إلى المزيد من الاندماج بين المصورين، وفي محاولاتهم إنشاء مستعمرات فنية، وتحقيق التوافق بين طرق الحياة عند بعضهم البعض. فمدرسة فونتينبلو، التي لم تكن مدرسة على الإطلاق، ولم تكن مجموعة متآلفة بل كانت جماعة غير متماسكة يسير كل من أفرادها في طريقه الخاص، ولا يجمع بينهم سوى تحمسهم لأهدافهم الفنية، تمثل بالفعل الروح الجماعية للعصر الجديد. كذلك فإن الطوائف والمستوطنات الفنية اللاحقة، والجهود الإصلاحية المشتركة، وتجمعات "الطليعة" في القرن التاسع عشر، كلها تعبر عن نفس الاتجاه نحو التآلف والتعاون. وهكذا فإن الوعي بالعصر، والشعور بأهمية اللحظة ومقتضياتها، وهو الشعور الذي جاءت به الرومانتيكية إلى العالم، أصبح الآن مسيطرًا على أذهان الفنانين سيطرة كاملة. وتعبر كلمة كوربيه عن العالم، أصبح الآن مصره"، عن نفس الفكرة، أعنى الرغبة في الخروج عن العزلة المرء منتميًا إلى عصره"، عن نفس الفكرة، أعنى الرغبة في الخروج عن العزلة الرومانتيكية. وتحرير الفنان من نزعته الفردية. وكان إدخال الطباعة على الألواح (الليثوغرافيا) بوصفها إحدى الوسائط الفنية، هو بدوره مظهرا لهذه الأمنية الاجتماعية. ولكن هذا الاتجاه إلى جانب كونه متمثيًا مع عملية صبغ الاستماع الاستماعية. ولكن هذا الاتجاه إلى جانب كونه متمثيًا مع عملية صبغ الاستمتاع الاجتماعية. ولكن هذا الاتجاه إلى جانب كونه متمثيًا مع عملية صبغ الاستمتاع الاستماعة على الأستمتاع الاستماع المية المنتاع الميه المنتاع المية المية المية الاستمتاء الله عملية صبغ الاستمتاء

الفنى بالصبغة الديمقراطية، وهي العملية التي حققتها الرواية المسلسلة في مجال الأدب ، كان ينطوى على انتصار للذوق الشعبى والصحافة على مستوى أرفع إلى حد هائل. فقد كان التصوير "الصحفى" عند دومييه يمثل إحدى قمم الفن في عصره، على حين أن كتابة بلزاك للرواية المسلسلة كانت تمثل انحدارًا لمستواه هو، دون أن تؤدى إلى ارتفاع في المستوى العام.

ولكن هل كنان أصحاب النزعة الطبيعية يمثلون عالمهم المعاصر بحق، أو على الأقبل جزءًا هامًا من جمهور الفن المعاصر؟ من المؤكد أنهم لم يكونوا يمثلون أغلبية الناس الذين كانوا يتعاملون باللوحات الفنية أو يشترونها أو ينقدونها علنا، والذين كانوا يرأسون الأكاديميات الفنية، ويقررون أي الأعمال هي التي تعرض. ذلك لأن هؤلاء الأخيريان، وإن كانت آراؤهم في عمومها متحررة إلى حد ما، كان تسامحهم لا يصل إلى حد قبول النزعة الطبيعية. فقد كان حبهم وتشجيعهم متجهًا إلى المثالية الأكاديمية عند "آنجر Ingres " ومدرسته، والتصوير الرومانتيكي للحكايات عند "ديكان Descamps " وميسونييه Meissonier والفن المتألق في تصوير الشخصيات عند "فنترهالتر Winterhalter" و"دوبيوف Dubufe " والتصوير الروائي شبه الباروكي عند "كوتير Couture" وبولانجيه، وإلى الزخارف الأسطورية والخرافية عند "بوجرو Bouguereau " و"بودري Boudry"، أي إلى القالب الرحب، والبراق، والفارغ، بكل تفرعاته. ولكن لم يكن هناك مكان لإنتاج التصوير ذي النزعة الطبيعية، لا في بيوتهم المزدحمة بالأثباث والستائر ولا في قاعاتهم الرسمية المبنية وفقًا لأسلوب من الأساليب التاريخية. وهكذا أصبح الفن الحديث بلا وطن، وبدأ يفقد كل وظيفة عملية. وكانت نفس المسافة التي تفصل بين التصوير ذي النزعة الطبيعية و"زخارف الحائط" الرشيقة في تلك الفترة، تفصل أيضًا بين الأدب الجاد والخفيف، وبين الموسيقي الجادة والخفيفة. أي أن الأدب أو الموسيقي التي لا تصلح للتسلية لم تكن لها وظيفة، شأنها تمامًا شأن التصوير التقدمي في تلك الفترة. ففي الفترة السابقة كانت أعظم الأعمال الأدبية قيمة وأكثرها

<sup>(1)</sup> Cf. Léon Rosenthal: La Peinture romantique, 1903, pp. 267 – 8: Henri Focillon: La Peinture aux XIX et XX siècles, 1928, pp. 74 – 101.

جدية، كروايات بريفو وروسو وبلزاك، مقروءة لدى فئات كبيرة نسبيًا فى المجتمع، وهى فئات لم يكن بعضها يكترث على الإطلاق بالأدب من حيث هو أدب. أما الآن فقد انتهى تماما ذلك العهد الذى كان فيه الأدب يقوم بدور مزدوج بوصفه فنا وتسلية فى الوقت ذاته، والذى كانت فيه نفس الأعمال تفى بمقتضيات مستويين مختلفين للثقافة. فلم تعد أعظم الأعمال الأدبية قيمة، من الوجهة الفنية، تصلح للقراءة الخفيفة، ولم تعد تجتذب جمهور القراء العام، مالم تفلح فى جذب انتباه الجمهور إليها لسبب ما، وتصبح ناجحة عن طريق إثارتها لفضيحة، كما هى الحال فى "مدام بوفارى" لفلوبير مثلاً. فلم تكن هذه الأعمال تلقى تقديرًا كافيًا إلا من فئة ضئيلة من المثقفين، ومن ثم فإن هذا الأدب ذاته يمكن أن يوصف بأنه "فن فالستديو"، شأنه شأن مدرسة التصوير التقدمي بأسرها: فهو موجه إلى الإخصائيين، وإلى الفنانين والذواقين. وبلغ اغتراب مجموعة الفنانين التقدميين بأسرها عن العالم العاصر لهم، ورفضهم أن يكون لهم أى شأن بالجمهور، حدا جعلهم يقبلون افتقارهم إلى النجاح على أنه شيء طبيعي تمامًا، بل كانوا يعدون النجاح ذاته مظهرًا لانحطاط القيمة الفنية، ويدون أن الشرط الضروري لخلود الفنان هو أن يسيء معاصروه فهمه.

وعلى حين أن الرومانتيكية قد ظلت تتضمن عنصرًا شعبيًا يجتذب الجماهير العريضة من المجتمع، فإن النزعة الطبيعية، في أهم نواتجها على الأقل، لم يكن فيها ما يجتذب الجمهور العام. وكان موت بلزاك يمثل نهاية العهد الرومانتيكي، صحيح أن فكتور هيجو كان لا يزال في قمة تطوره الفني، ولكن الرومانتيكية، من حيث هي حركة أدبية، لم تعد تقوم بأى دور في الحياة الثقافية، وكان انصراف الكتاب الرئيسيين عن المثل الأعلى الرومانتيكي يعني أيضًا انفصالاً تأمًا عن أقوى الأوساط تأثيرًا في الجمهور العام وعالم النقد. وكان "حزب المقاومة". الذي يناظر في الأدب حزب استتبات النظام في السياسة، يتخذ من المدرسة الرومانتيكية موقفًا أكثر إيجابية من ذلك الذي يتخذه من النزعة الطبيعية، على الرغم من أن الأخيرة كانت مرتبطة بالرومانتيكية ارتباطًا تاريخيًا مباشرًا. صحيح أن النقاد المحافظين كانوا يحاربون روح التمرد في كل صورها، الرومانتيكية منها

والطبيعية، وكانوا يعلون من قدر المعقولية فوق كل نوع من التلقائية، ولكنهم كانوا يشترطون أن يعبر الأدب عن "مشاعر أصيلة"، وكانوا يعدون "عمق الإحساس" معيارا للفنان الصحيح. ومع ذلك فإن هذه النظرية الجمالية الانفعالية الجديدة لم تكن سبوى شكل جديد - وإن لم يكن على الدوام شكلاً تام الوضوح - من أشكال المثل الأعلى القديم في الجمال الخير kalkagathia "، فقد كانت مبنية على الزعم القائل أن العناصر الانفعالية التلقائية هي ذاتها العناصر ذات القيمة الأخلاقية في الحياة الروحية، وكانت تفترض وجود توافق صوفي بين الخير والجميل. وكانت أهم بديهياتها هي القول بالتأثير الأخلاقي للفن، كما كان مثلها الأعلى هو الدور التعليمي للفنان. ومرة أخرى نجد أن الموقف البورجوازي من مبدأ "الفن لأجل الفن" قد تغير. فقد كان هذا الموقف يرفض في البداية الفن "الخالص" المحايد أخلاقيًّا، ثم أصبح يعترف به، أما الآن فقد أصبح يعاديه بلا تحفظ. ذلك لأن روح التمرد في الفنان قد كسرت شوكتها، ولم يعد هناك أى داع للخوف من تدخله في مسائل الحياة العملية، فمن المكن إذن أن يضرب بمبدأ "الفن لأجل الفن" عرض الحائط، وأن يعترف مرة أخرى بمكانه الفنان بوصفه رائدًا روحيًا. والمصدر الوحيد الباقي لأي خطر محتمل هو النزعة الطبيعية، ولكن لما كان ممثلوها يعلنون بأنفسهم أنهم يؤيدون على الأقل البحث المنزه غير العاطفي للمسائل الأخلاقية، أي يؤيدون اتخاذ موقف في الفن لا شأن له بالأخلاق، إن لم يكونوا يؤيدون مبدأ "الفن للفن" ذاته، فإن رفض هذا المبدأ الأخير كان موجهًا ضدهم أيضًا. وهكذا أخذت الحكومة تتحكم في الفن والفنانين بحيث يتلاءمون مع نظمها التعليمية والإصلاحية، وكان أرفع الخبراء في نظرها هم رؤساء تحرير المجلات والصحف الكبرى ونقادها، من أمثال بيلوز Buloz وبرتان Bertin وجوستاف بلانش، وشارل ريموزا Rémusat وأرنو دى بونمارتان A. de Pontmartin واميل مونتيجو E. Montégut . كما كان أعلى كتابها مكانة هم جول ساندو Jules Sandeau وأوكتاف فوييه .O Feuillet واميل أوجييه E. Augier ، ودوما Dumas الابن. وكانت الجامعة والأكاديمية بمثابة معهدين لتدريس الصحة العقلية وإجراء الأبحاث فيها. كما كان المدعى العنام ومدينر شبرطة بناريس هما الحارسين الأمينين على مبادئها الأخلاقية. وكان لزامًا على ممثلى النزعة الطبيعية أن يكافحوا ضد عداء النقاد حتى حوالى عام ١٨٦٠، وضد عداء الجامعة طوال حياتهم. وظلت الأكاديمية محرمة عليهم، ولم يتمكنوا أبدًا من الحصول على معونة من الدولة. وأدين فلوبير والأخوان جونكور لخروجهم عن الآداب العامة، وفرضت غرامة كبيرة على بودلير.

ولقد أدت القضية التي رفعت ضد فلوبير، والنجاح الساحق "لمدام بوفاري" (١٨٥٧)، إلى تقرير مجرى الصراع الدائر حول النزعة الطبيعية لصالح هذا الاتجاه الجديد. وأبدى الجمهور اهتمامه بالقضية، وسرعان ما وضع النقاد بدورهم أسلحتهم جانبًا، ولم يبق في صفوف المعارضة إلا أشد الرجعيين عنادًا وأقصرهم نظرا. وكان جمه ور القراء هـ و الذي فرض على النقاد الاتجاه التقدمي هذه المرة، على الرغم من أن أسباب اهتمام الجمهور لم تكن فنية خالصة على الإطلاق. وهكذا عاد سانت بيف، الذي كان لديه إحساس مرهف بتغيرات الأذواق في المجال الذهني، إلى النزعة التحررية التي كان يتسم بها في شبابه، وانضم إلى الحلقة التي كانت تضم تين ورينان وبرتلو وفلوبير، وانتقد الحكومة وأعلن انتصار النزعة الطبيعية. والواقع أن حـدوث الـتحول السياسـي والفني لديه في آن واحد، هو مظهر واضح الدلالة من مظاهر الحالة الذهنية السائدة، فهو يثبت أن جذور النزعة الطبيعية ترجع إلى الحركة التحررية، على الرغم من انقسامها الداخلي إلى معسكرين: معسكر البوهيميين ومعسكر "ذوى الإيراد". بل أن المرء لا يستطيع أن يقول أن فلوبير، الذى كانت آراؤه السياسية محافظة إلى أبعد حد، كان يمثل وجهة نظر رجعية، مضادة للمجتمع، ومضادة للتحرر. وعلى أية حال فإن معارضة النظام السياسي للإمبراطورية الثانية وانتهازية البورجوازية، كما تتجلى بأوضح صورة في "التربية الوجدانية Education sentimentale ، أقوى دلالة على طريقة تفكيره من إشاراته الساخطة إلى الديمقراطية في رسائله التي كانت في كثير من الأحيان مندفعة ومتناقضة أكثر مما ينبغي. والواقع أن النقد الاجتماعي المضاد للحكومة كان ظاهرة عامة في أدب النزعة الطبيعية بأسره، وكسان فلوبير وموباسان وزولا وبودلير والأخوان جونكور متفقين تمامًا في الخروج على النظم الشائعة، على الرغم من كل ما بينهم من اختلافات في النظرة السياسية ((). وهكذا تكرر "انتصار الواقعية "، وأسهم ممثلوها جميعًا في تحطيم أسس المجتمع القائم. فقد شكا فلوبير مرارًا في رسائله من قصع الحرية وكراهية تراث الثورة العظيمة (()). صحيح أنه كان بالتأكيد معاديًا للاقتراع العام وحكم الجماهير الجاهلة (())، ولكنه لم يكن حليفًا للبورجوازية الحاكمة على الإطلاق . وإذا كانت آراؤه السياسية قد اتخذت في كثير من الأحيان مظهرًا غامضًا طفوليًا، فإنها كانت دائمًا تعبر عن محاولة مخلصة من جانبه ليكون عقلانيًا وواقعيًا، وتكشف عن اتجاه تستبعد منه تمامًا كل الأحلام الخيالية، ونعنها أحلام دعاة السعادة والتقدم بمعناهما الشامل. وهو لم يكن يرفض الاشتراكية بسبب عناصرها المادية بقدر ما كان يرفضها بسبب عناصرها اللاعقلية (()). ولكي يظل بمنأى من كل المواقف القطعية والاعتقادات العمياء وجميع الروابط، رفض أن يقبل أن نوع من الإيجابية السياسية، وقاوم كل إغراء قد يؤدى به إلى الخروج من نطاق علاقاته ومصالحه الخاصة وحدها (()). وهكذا أصبح من أنصار العدمية، بدافع الخوف من خداع الذات. ولكنه كان يحس بأنه الوريث الشرعي للثورة الفرنسية وعصر التنوير، وكان يعزو التدهور الروحي إلى الانتصار المشؤم الذي أحرزه روسو على فولتيد ().

ولقد تشبث فلوبير بالعقلانية بوصفها آخر بقايا القرن الثامن عشر البعيد عن الرومانتيكية، وما على المرء إلا أن يفكر في حالة القلق العصابية لعصرنا الحاضر لكى يفهم معنى تحذير من الاتجاهات اللاعقلية التى تدمر نفسها بنفسها، والتى تتميز بها الرومانتيكية المتأثرة بتفكير روسو. ولنستمع إليه وهو يسأل أمرأة عصابية

<sup>(1)</sup> H.J. Hunt, op. cit., pp. 342 - 4.

ا نظر مثلاً الرسالة التي كتبها إلى فكتور هيجو في ١٥ يوليو ١٨٥٣ ، في كتاب: (١) انظر مثلاً الرسالة التي كتبها إلى فكتور هيجو في ١٥ يوليو ١٨٥٣ ، Flaubert , "Correspondence", edited by Conrad, 1910, HI, p. 6 .

<sup>&</sup>lt;sup>™</sup> Ibid., II, pp. 116 – 17, 300.

<sup>(4)</sup> Ibid., III, pp. 120, 390.

E. and J. de Goncourt : Journal. Edit. Flamarion – Fasquelle, 11, p. 67.
 ويرجع إلى يومية ٢٩ يناير ١٨٦٣ ..

<sup>(</sup>i) Flaubert: Corresp., III, pp. 485, 490, 508. Education sentimentale, 11/3; Ernest Seillière: Le Romantisme des realists: Gustave Flaubert, 1914, p. 257; Eugen Haas: Flaubert und die Politik, 1931, p. 30.

كانت تراسله، وكانت تعذبها هلوسات دينية وحالات وخز ضمير حادة: "ما هي الجبريمة التي يفترض أن الناس مسئولون عنها؟"(١) ولهذا السؤال وقع أشبه بصيحة اليأس، وهو يبدو كأنه آخر محاولة من جانب الكاتب للاحتفاظ بتوازنه وسط عالم مهدد بالخطر من كل جانب. ولم يكن صراع فلوبير مع روح الرومانتيكية، والتغيرات الدائمة في موقفه منها، وهي التغيرات التي كان يتملكه خلالها دائمًا شعور بأنه خائن - لم يكن ذلك كله إلا مناورة من أجل حفظ هذا التوازن. ولم تكن حياته بأسرها إلا تأرجحًا بين قطبين، بين ميوله الرومانتيكية والنظام الصارم الذي فرضه على نفسه، وبين شوقه إلى الموت ورغبته في أن يظل حيا سليمًا. وكانت نزعته الإقليمية الريفية ذاتها عاملاً جعله أقرب إلى الرومانتيكية، التي كانت قد أصبحت عتيقة إلى حمد ما، من معاصريه في باريس"، وظل حتى سن العشرين وبعدها يعيش في ذلك العالم الوهمي، وذلك الجو الروحي الصاخب الحاد لشاب بلا جـذور، يحـيا مـتخلفًا عـن العصـر. وكثيرًا ما كان يشير في سنواته المتأخرة إلى تلك الحالة الذهنية التي كان يجد فيها نفسه مع أصدقائه في تلك الفترة، مهددًا على الـدوام بالجـنون والانـتحار<sup>(٣)</sup>، وهـى الحالة التي لم يستطع أن ينجو بنفسه منها إلا ببذل جهد إرادي غير عادي، وفرض نظام صارم لا يرحم على نفسه. فحتى الأزمة التي مر بها وهو في الثانية والعشرين، كان إنسانًا تعذبه الرؤى ونوبات الانقباض وانفجارات الانفعال الطاغية - إنسانًا مريضًا تنذر حساسيته وأعصابه المرهفة بكارثة محتومة. ولم تكن حياته في الفن وللفن، والطابع النظامي الصارم الذي كان يتسم ب عمله، وأخذه بمبدأ "الفن لأجل الفن" بطريقة لا إنسانية، وأسلوبه اللاشخصى، أى بالاختصار، موقفه النظري والعملي بأسره من الفن - لم يكن ذلك كله إلا جهدا يائسًا كان يبذله لكبي ينقذ نفسه من دمار محقق. فالنزعة الجمالية تقوم عنده،

<sup>(&</sup>quot;) رسالة إلى الآنسة لورواييه دى شانتبى Leroyer de Chantepie مايو ١٨٥٧ مايو (") . p. 119)

<sup>(7)</sup> E. Gilbert, op. cit., p. 157.

<sup>(7)</sup> Corresp., III, pp. 157, 448, etc.

نفسيًا، بنفس الدور الذى قامت به فى الرومانتيكية اجتماعيًا: فهى نوع من الهرب من الواقع الذى أصبح غير محتمل.

لقد تعلم فلوبير كيف يتحرر في كتابته من الرومانتيكية، وقد تغلب عليها بأن أضفى عليها شكلاً أدبيًا، وبأن تطور هو ذاته من محب وضحية لها إلى محلل وناقد لها. وقد وضع واقع الحياة اليومية في مقابل عالم الأحلام الرومانتيكية، وأصبح من أنصار النزعة الطبيعية، لكبي يفضح أكاذيب هذه الأوهام المسرفة وأباطيلها. ولكنه لم يمل أبدا تأكيد كراهيته للحياة اليومية الصاخبة، وازدرائه للنزعة الطبيعية لرواية "مدام بوفاري" و"التربية الوجدانية" واحتقاره "لطفولته" النظرية بأسرها. وبرغم ذلك فقد ظل أول كاتب حقيقي ينتمي إلى النزعة الطبيعية، وأول كاتب تقدم إلينا أعماله صورة للواقع تتمشى مع تعاليم النزعة الطبيعية. وقد أدرك سانت بيف، بعينه الفاحصة، إلى أي حد كانت مدام بوفاري تمثل نقطة تحول في تاريخ الأدب الفرنسي، فكتب في نقده لها يقول : "أن فلوبير يتحكم في قلمه كما يتحكم غيره في مبضع الجراحة"، ووصف الأسلوب الجديد بأنه انتصار للمشرح والفسيولوجي في الفن''). وقد استمد زولا كل نظريته في النزعة الطبيعية من أعمال فلوبير، ورأى أن مؤلف "مدام بوفارى" و"التربية الوجدانية" هو خالق الرواية الحديثة (٢). ولو قارنا طريقة فلوبير بالمبالغات والتأثيرات العنيفة عند بلزاك، لأدركنا أن طريقة فلوبير تعنى العزوف التام عن العقدة الميلودرامية القائمة على المغامرة، بل عن العقدة التي تقتصر على الإثارة فحسب، والشغف بوصف رتابة الحياة اليومية وسطحيتها وافتقارها إلى التنوع، وتجنب كل تطرف في رسم الشخصيات، ورفض تأكيد أي عنصر خير أو شرير في هذه الشخصيات تأكيدًا خاصًا، والتخلي عن كل القنسايا، والدعاية، والدروس الأخلاقية، أي باختصار، عن كل تدخل مباشر في سير الحوادث وكل تفسير مباشر للوقائع.

ولكن الاتجاه اللاشخصى، الحيادى، عند فلوبير، ليس نتيجة مترتبة على مقدسات نزعته الطبيعية، وليس مجرد اتجاه مطابق للشرط الجمالي القائل إن

<sup>(1)</sup> Le Moniteur, 4th May 1857. - Causeries de Lundi, XIII.

<sup>©</sup> Emile Zola: Les Romanciers naturalists, 1881, 2nd edit., pp. 126-9.

الموضوعات في عمل فني ينبغي أن تدين بالانطباع الذي تتركه في النفس لحياتها الخاصة، لا لتوصيات المؤلف. وليس افتقاره إلى الانفعال مجرد رد فعل على طابع الإلحام الممل الذي كنان يتميز به بلزاك، وعودة إلى الفكرة القائلة أن العمل الفني عالم مصغر مكتف بذاته، ونظام ينبغي فيه أن يكون "الكاتب كالله في الكون، حاضرا دائمًا، دون أن يكون مرئيًا أبدًا"(١). كذلك فإنه ليس مجرد نتيجة لتلك المعرفة التي تكررت وتأكدت مرارًا عند الأخوين جونكور وموباسان، وجيد، وفاليري، وغيرهم — ألا وهي أن أسوأ القصائد تبني من أجمل المشاعر، وأن التعاطف الشخصي، والانفعال الأصيل، والأعصاب المتوترة والعيون الملوءة بالدموع - كل ذلك لا يؤدى إلى تشويه بصيرة الفنان. ومجمل القول أن افتقار فلوبير إلى الانفعال ليس مجرد مبدأ تكنيكي، بل هو ينطوى على فكرة جديدة، وأخلاق جديدة لـدى الفنان. ولقد كانت لفلوبير كلمة مشهورة هي "لقد خلقنا من أجل القول، لا من أجل الامتلاك"، وهذه الكلمة تعد أشد التعبيرات تطرفًا عن ذلك العزوف عن الحياة الذي كان نقطة بداية للرومانتيكية بوصفها نظرية جمالية وفلسفة، ولكنها في الوقت ذاته، وتمشيًّا مع الاتجاه المزدوج لمشاعر فلوبير، أقوى رفض ممكن للرومانتيكية. فعندما يهتف فلوبير قائلاً أن الأدب ليس "نفايات القلب"، فهو إنما يحاول بذلك أن يحتفظ للقلب والأدب معًا بنقائهما.

وحين عرف فلوبير أن اتجاهه في شبابه إلى الشذوذ والفوضي والرومانتيكية كان على وشك أن يحطمه من حيث هو فنان وإنسان، استمد من هذه المعرفة أسلوبًا جديدًا في الحياة ونظرة جمالية جديدة. فكتب في عام ١٨٥٣ يقول: "هناك أطفال تحدث فيهم الموسيقي تأثيرًا ضارًا، هؤلاء الأطفال تكون لديهم مواهب عظيمة ويحفظون الألحان بعد أن يسمعوها مرة واحدة فقط، ويتملكهم الانفعال حين يستمعون إلى عزف للبيانو، وتسرع نبضات قلوبهم، وتهزل أجسامهم وتشحب وجوههم، ويصيبهم المرض، وتتشنج أعصابهم الضعيفة من فرط الألم، شأنها شأن أعصاب الكلاب حين تسمع الموسيقي. وإنه لمن العبث أن نبحث عن أمثال

<sup>(1)</sup> Corresp., TT, p. 182; III, p. 113.

موتسارت المستقبل بين هؤلاء الأطفال. ذلك لأن مواهبهم قد ضلت الطريق، والفكرة قد شقت طريقها إلى الجسم حيث تغدو عقيمة وحيث تدمر الجسم ذاته .. "() وغاب عن فلوبير مدى رومانتيكية تمييزه بين "الفكرة" و"الجسم" وعزوفه عن الحياة من أجل الفن، كما أنه لم يدرك أبدًا أن الحل الواقعي، غير الرومانتيكي، لمشكلته لا يمكن أن ينبثق إلا عن الحياة ذاتها. ومع ذلك فإن محاولته الاهتداء إلى حل من أعظم المواقف الرمزية للإنسان الغربي، فهي تمثل آخر شكل مقبول من أشكال النظرة الرومانتيكية إلى الحياة، وهو الشكل الذي محت فيه الرومانتيكية ذاتها، وأصبحت الطبقة المثقفة البورجوازية شاعرة بعجزها عن السيطرة على الحياة وجعل الفن أداة لها. والواقع أن إقلال الطبقة الوسطى من شأن نفسها كان جزءا لا يتجزأ من طبيعة النظرة البورجوازية إلى الحياة، كما لاحظ برونتيير Brunetière"، ولكن هذا النقد الذاتي والإنكار الذاتي لم يصبح عاملاً حاسمًا في الحياة الثقافية إلا منذ عهد فلوبير فصاعدًا. أما في عهد ملكية يوليو فكانت البورجوازية لا تزال تؤمن بنفسها وبرسالة فنها.

إن نقد فلوبير للرومانتيكيين، وازدراءه لنزوعهم إلى عرض أوثق تجاربهم الشخصية وأعمق انفعالاتهم الباطنة وابتذالها، ليذكرنا بنفور فولتير من نزوع روسو الله الاستعراض ونزعته الطبيعية الفجة. ولكن فولتير لم تكن تشوبه أية شائبة من الرومانتيكية. ولم يكن مضطرًا، في كفاحه ضد روسو، إلى الكفاح ضد ذاته في الوقت نفسه. فطابع الطبقة الوسطى فيه لم يكن يثير أية إشكالات أو يتعرض لأى خطر. أما فلوبير فهو ممتلى، بالمتناقضات، وعلاقته الزدوجة بالرومانتيكية تناظر علاقته بالطبقة الوسطى، وهي العلاقة التي كانت تتضمن تعارضًا داخليًا كالأولى. فكراهيته للبورجوازى، كما أشار الكثيرون، هي مصدر إلهامه وأصل نزعته الطبيعية. وهو فيما يحس به من جنون الاضطهاد. يجعل المبدأ البورجوازى يتوسع بحيث يصبح جوهرًا ميتافيزيقيًا، ونوعًا من "الشيء في ذاته"، أعنى شيئًا لا يمكن استنفاذه أو الإحاطة بسره. فهو يكتب لأحد أصدقائه قائلاً: "إن البورجوازى في

<sup>(1)</sup> Ibid., II, p. 112.

<sup>(1)</sup> A. Thibaudet: Gustave Flaubert, 1922, p. 12.

نظره شيء بلا تعريف"، وهو قول يرن فيه صدى فكرة اللامتناهي إلى جانب فكرة اللامحـدد. ولقد كان اكتشاف فلوبير أن البورجوازية ذاتها أصبحت رومانتيكية، بل هي في الواقع العنصر الرومانتيكي الحقيقي في المجتمع، بمعنى ما، وأن أحدا لم يعد يتحمس للشعر الرومانتيكي بمثل انفعال والإحساس الذي تتحمس به هذه الطبقة له، وأن أمثال "أما بوفارى" هم آخر ممثلي النموذج الرومانتيكي -- كان هذا الاكتشاف عاملاً هامًا في تحويل فلوبير عن نزعته الرومانتيكية. ولكن فلوبير نفسه كان بورجوازيًا في أعمق أعماق نفسه، وكان يعلم ذلك. فهو يقول: "إنني أرفض أن أدرج ضمن فئة الأدباء .. إنني لست إلا بورجوازيًا، يحيا حياة هادئة في الريف، ويشغل وقته بالأدب"(١). وخلال الفترة التي كان الاتهام فيها موجهًا إليه بسبب كتابه، وكنان يعمل على إعداد دفاعه، كتب إلى أخيه يقول: "لابد أن يكون معلومًا لدى وزارة الداخلية أننا في روان Rouen نمثل ما يسمى بالأسرة، وأن جذورنا متأصلة بعمق في الريف". ولكن أقوى تعبير عن طبيعة فلوبير البورجوازية هو عاداته المنهجية والنظام الدقيق الذي فرضه على نفسه في العمل، ونفوره من الطرق الفوضوية المتبعة في الإبداع العبقرى المزعوم. فهو يقتبس كلمات جوته عن "مطالب اليوم". ويـرى مـن واجـبه أن يمـارس الكـتابة عـلى أنهـا مهنة بورجوازية منظمة، مستقلة عما يميل إليه المرء أو ينفر منه، وعن المزاج والإلهام. وإلى هذا الفهم البورجوازى للنشاط الفنى على أنه أشبه بالصنعة الاحترافية يرجع إصراره الجبار على الصراع من أجل بلوغ الكمال الشكلي، وفلسفته الواقعية في الفن. وإنا لنعلم أن مبدأ "الفن لأجل الفن" لا يرجع إلا على نحو جزئي إلى النظرة الرومانتيكية إلى الحياة، واغترابها عن المجتمع والحياة العملية. فهو في نواح معينة تعبير مباشر عن نظرة بورجوازية أصيلة أشبه بنظرة الصانع المحترف، تركز كل جهودها على أداء العمل المطلوب منها بكفاءة (٢). ولقد كانت كراهية فلوبير للرومانتيكية ترتبط ارتباطًا وثيقًا بنفوره من "الفنان" من حيث هو نمط، واحتقاره للحالم والمثالي المفتقر

<sup>(1)</sup> Corresp., II, p. 155.

<sup>(\*)</sup> Georg Lukacs: "Theodor Storm oder die Buergerlichkeit und l'art pour l'art". Die Seele und die Formen, 1911; Thomas Mann: Betrachtungen eines Unpolitischen, 1918, pp. 69 – 70.

إلى المسئولية. وهو حين يهاجم الفنان والرومانتيكي إنما يهاجم في شخصهما التعبير المتجسد عن طريقة في الحياة يعلم أنها تهدد حياته الأخلاقية بأسرها. أنه يكره البورجوازي، ولكن كراهيته للمستهتر الذي لا يعبأ بالمسئولية أعظم. وهو يعلم أن في كل نشاط فنى عنصرا هدامًا، وقوة مضادة للمجتمع، باعثة على الانحلال. وهو يعـرف أن الأسـلوب الفن في الحياة يتجه إلى الفوضي والاضطراب، وأن عمل الفنان يمكن أن يبؤدي إلى تجاهل النظام والمثابرة والثبات، وذلك على الأقل لما فيه من عناصر لا عقلية. ولابد أن فلوبير قد اضطرب واكتأب بعمق من جراء تلك الظاهرة التي سبق أن أحس بها جوته (١)، والتي جعل منها توماس مان المشكلة الرئيسية في نقده لطريقة الحياة الفنية، وأعنى بها ميل الفنان إلى ما هو مرضى وإجرامى، ونزعته الاستعراضية التي لا تعرف الحياء، وصنعته المخجلة في ادعاء الحمق، أي بالاختصار، كل حياة التظاهر والتشرد التي فرضها على نفسه، والمثابرة التي هي أشبه بمثابرة الصانع الحرفي، والعزلة المترهبنة التي احتمى فيها وراء عمله؛ كل ذلك كان الهدف منه في نهاية الأمر، أن يكون شاهدا على جديته، وعلى تمسكه البورجوازي باحترام الذات، وإثبات أنه شخص موثوق فيه، والبرهنة على أنه لا شأن له على الإطلاق "بالسترة الحمراء" عند جوتييه. وبذلك أصبح وجود طبقة عاملة (بروليتاريا) في مجال الفن حقيقة اجتماعية لم يعد من المكن تجاهلها؛ ونظرت إليها البورجوازية على أنها خطر ثورى؛ واتفق الكتاب البورجوازيون مع طبقتهم على هذا الخطر، كما فعلوا فيما بعد عندما وجدوا أنفسهم إزاء "الكوميون"، الذي استثار كل غرائزهم البورجوازية المكبوتة إلى العمل.

على أن اتجاهًا مثل نزعة فلوبير الجمالية لا يمثل حلاً نهائيًا قاطعًا محدد المالم، وإنما هو قوة ديالكيتيكية، تغير اتجاهها وتراجع نفسها. لقد كان فلوبير الذى كان يتسم به فى شبابه، ولكن الفن، حين أخذ يقوم بهذه الوظيفة، أصبحت له أبعاد هائلة، وصار قوة شيطانية، ولم يعد مجرد بديل لكل شيء آخر يمكن أن يرضى الروح ويشبعها، بل أصبح المبدأ الأساسى للحياة بأسرها. ففى الفن وحده

<sup>(9)</sup> Georg Keferstein: Buergertum und Buergerlichkeit bei Goethe, 1933, pp. 126-223.

يبدو أن هناك أي استقرار، وأية نقطة ثابتة في تيار التحلل والفساد والتفكك. وفي هذه الحالة يكتسب استسلام الحياة أمام الفن طابعًا صوفيًا شبه ديني، فلا يعود مجرد صلاة ومجرد تضحية، بل يصبح تأملاً منتشيًا مبهورًا للوجود الحقيقي الوحيد، واستغراقًا كاملاً، مشوبًا بإنكار الذات، في "الفكرة" الشاملة. ففي بداية حياة فلوبير كتب يقول: "الفن، ذلك الشيء الوحيد الحقيقي والخير في الحياة"''، وفي نهايتها كتب يقول: "ليس الإنسان شيئًا، بل إن العمل هو كل شيء "(١). ففي الأصل كان مبدأ "الفن لأجل الفن" من حيث هو تمجيد للتمكن التكنيكي، في مقابل روح الهواية الرومانتيكية، تعبيرًا عن رغبته في التكيف مع نظام اجتماعي ثابت، ولكن النزعة الجمالية التي وصل إليها فلوبير في النهاية تمثل اتجاهًا عدميًا مضادًا للمجتمع ومنكرا للحياة، وهروبًا من كل ما يرتبط بحياة البشر العملية التي تتحكم فيها العوامل المادية. إنها تعبير عن الاحتقار المجرد والإنكار المطلق للعالم. ولنستمع إلى فلوبير وهو يشكو قائلاً: "الحياة فظيعة إلى حد أن المر، لا يستطيع أن يتحملها إلا بتجنبها، ولا يمكن أن يتجنبها المرء إلا بالعيش في عالم الفن"("). إن عبارة "لقد جعلنا لكبي نقول. لا لكبي نمتلك" هي رسالة قاسية، وهي قبول لمصير لا إنساني يفتقر إلى السعادة وطمأنينة النفس. ولقد كتب فلوبير يقول: "لن يمكنك أن تصف الخمر والحب والنساء والشهرة إلا إذا لم تكن سكيرا ولا محبًا ولا زوجًا ولا جنديًا"، وأضاف قائلاً: إن الفنان "مخلوق مشوه، وشيء يقف خارج نطاق الطبيعة". لقد كان الرومانتيكي مرتبطًا بالحياة، أي بالحنين إلى الحياة، ارتباطًا أوثق مما ينبغي -كان مجرد شعور، مجرد طبيعة. أما فنان فلوبير فلم تعد لديه أية علاقة مباشرة بالحياة. أنه لا يعدو أن يكون ألعوبة، وتجريدًا، وشيئًا لا إنسانيًا ولا طبيعيًا على الإطلاق.

لقد فقد الفن تلقائيته في صراعه مع الرومانتيكية، وأصبح هو الجائزة التي يصارع من أجلها الفنان ضد ذاته، وضد أصوله الرومانتيكية، وضد ميوله وغرائزه.

<sup>(1)</sup> Corresp., I, p. 238; Sept. 1851.

<sup>(1)</sup> Ibid., IV, p. 244, Dec. 1875...

m Ibid., III, p. 119.

فمن قبل كان النشاط الفني يعد عملية يترك فيها المرء نفسه على سجيته، أو على الأقـل يسترشد فيها بموهبته الخاصة، أما الآن فأصبح كل عمل يبدو شيئًا يحتاج إلى مجهود، وإنجازًا على المرء أن يستخلصه من ذاته قسرًا، ويصل إليه بمعاندة ذاته. وقد لاحظ "فاجيه" أن فلوبير كان يكتب رسائله بأسلوب يختلف تمامًا عن أسلوبه في رواياته، وأن الأسلوب الجيد واللغة السليمة لم يكونا يأتياه إليه بطريقة طبيعية، وكأنهما أمر مسلم به''). والواقع أن هذه العبارة هي خير ما يلقي ضوءا وضاحًا على المسافة التي تفصل الإنسان الطبيعي عن الفنان في فلوبير. إن ما نعرفه عن أسلوب عمل فلوبير يفوق ما نعرفه عن معظم الكتاب الآخرين، ولكن من المؤكد أنه لم يوجد أبدًا كاتب كان يكتب مؤلفاته بمثل هذا العذاب، وبمثل هذا العناء، وبمثل هذه المقاومة لغرائزه. على أن صراعه الدائم مع اللغة، ونضاله من أجل "الكلمة المضبوطة" لا يعدو أن يكبون مظهرا أو عرضًا - أعنى علامة على الهبوة التي لا تعبر بين "استلاك" "الحياة" والتعبير عنها. ذلك لأن "الكلمة المضبوطة"، أي الكلمة التي هي وحدها الصحيحة، لا وجود لها، تمامًا كما أن القالب الذي هو وحده الصحيح لا وجبود لبه، وكلاهما إنما هو من ابتداع أصحاب الآراء الجمالية الذين لم يعد للفن، من حيث هو وظيفة حيوية، أي معنى في نظرهم. أن فلوبير يقول: "أهون عندي أن أموت كالكلب ولا أتعجل لحظة واحدة في كتابة أية جملة لي قبل أن تتضح" -وهي عبارة لا يمكن أن ينطق بها أي كاتب تربطه بعمله علاقة إنسانية مباشرة. فشكسبير كما صوره ماثيو آرنولد، لابد أنه كان خليقًا بأن يبتسم لمثل هذا التدقيق الـزائد وهـو فـى دار النعيم. ولقد كانت النغمة الميزة لرسائل فلوبير هي الشكوى من الكفاح اليومي الذي يرهق القلب والمخ والأعصاب، ومن حياته التي هي أشبه بحياة عبد يرسف في الأغلال. فهو يكتب إلى "لويز كوليه" في عام ١٨٥٣ قائلاً: "لقد ظللت طيلة ثلاثة أيام أقلب كل أثاث بيتي محاولاً الاهتداء إلى أفكار"("). وفي عام ١٨٥٨ كتب إلى "أرنست فيدو" يقول : "لم أعد أستطيع تمييز أيام الأسبوع أحدها عن الآخر .. إنني أحيا حياة مجنونة ، غير معقولة .. إن هذا لعدم محض،

<sup>(1)</sup> Emile Faguet: Flaubert, 1913, p. 145.

<sup>(</sup>n) Corresp., H, p. 237.

مطلق"(١). وفي عام ١٨٦٦ كتب إلى جورج ساند يقول: "أنت لا تعرفين معنى أن يجلس المرء يومًا بطوله ممسكًا برأسه بين يديه، محاولاً أن يعتصر من مخه كلمة"(١). لقد كان يشتغل بانتظام لمدة سبع ساعات، ويكتب يومًا صفحة واحدة، ثم عشرين صفحة في شهر، ثم صفحتين في أسبوع. أنه شيء يدعو إلى الرثاء. لقد قالت له أمه : "إن سعار الجمل قد أصاب قلبك بالجفاف" ولعل أحدًا لم يقل عنه كلمات أقسى ولا أصدق من هذه. وأسوأ ما في الأمر كله أن فلوبير، على الرغم من نزعته الجمالية، قد يئس أيضًا من الفن، فربما لم يكن الفن آخر الأمر إلا نوعًا من اللهو الكاذب، وربما كان كل شيء مجرد خداء، كما لاحظ في إحدى المناسبات'ً". ولقد كان كل تردده، والسمات المغتصبة المعذبة لأعماله، وافتقاره التام إلى اليسر والانسياب الذهني لدى الكتاب الأقدمين - كان ذلك كله راجعًا إلى شعوره الدائم بأن أعماله مهددة بالخطر، وإلى أنه لم يكن يؤمن بها أبدًا إيمانًا حقيقيًا. ولقد قال أثناء كتابته "لمدام بوفارى": "إن ما أعمله الآن يمكن بسهولة أن يتحول إلى شيء تاف لا قيمة لـ . . ففي كتاب كهذا يمكن أن يؤدي إساءة وضع سطر واحد إلى أن يطيش المرء عن الهدف"(١). وخلال كتابته لرواية "التربية الوجدانية" كتب يقول: "إن ما يبث في اليأس هو شعوري بأنني أفعل شيئًا لا جدوى منه، ومضاد للفن .." (\*) وقد أصبح من الصيغ الثابتة في رسائله القول أنه يشغل نفسه بأمور لا يصلح لها، وأنه لن ينجم أبدًا في كتابة ما يود أن يكتبه حقيقة، وبالطريقة التي يريد بها أن يكتبه (١٠).

ولقد كانت عبارة فلوبير: "مدام بوفارى، هى أنا" صحيحة بمعنى مزدوج. فلابد أنه قد شعر فى كثير من الأحيان بأن رومانتيكيته فى شبابه، بل ونقده للرومانتيكية، وثوب القضاة الذى تصور أنه يرتديه فى الأمور الأدبية، كان وهمًا

<sup>(1)</sup> Ibid., p. 190.

<sup>()</sup> Ibid., III, 446.

o Ibid., II, p. 70.

<sup>(9</sup> Ibid., II, p. 137.

<sup>(</sup>e) Ibid., III, p. 440.

<sup>(9</sup> Ibid., II, pp. 133, 140 - 1, 336.

لازمه طوال حياته. فرواية "مدام بوفارى" تدين بصدقها الفنى وتلاؤمها مع زمنها إلى عمق إحساسه بمشكلة هذا الوهم الذي لازمه طوال حياته، وأزمات الخداع الذاتي وتزييف شخصيته. فعندما أصبح معنى الرومانتيكية مشكوكًا فيه، تكشفت إشكالية الإنسان الحديث - أي هروبه من الحاضر ورغبته الدائمة في أن يكون في مكان آخر يختلف عن المكان الذي ينبغي أن يكون فيه، وحنينه الذي لا ينقطع إلى الأراضي الغربية، لأنه يخشى قرب الحاضر ومسئوليته عنه. ولقد أدى تحليل الرومانتيكية إلى تشخيص مرض القرن بأكمله، وإلى التعرف على العصاب الذي يعجز ضحاياه عن فهم أنفسهم، ويفضلون دائمًا أن يتقمصوا جلود غيرهم. ويرون أنفسهم — بعبارة أخرى — لا على ما هم عليه في حقيقتهم. بل كما يودون أن يكونوا. في هذا الخداع الذاتي وتزييف الحياة، أو في هذه "البوفارية" كما سميت فلسفته (١). توصل فلوبير إلى جوهر النزعة الذاتية الحديثة التي تشوه كل ما تتصل به. والواقع أن "مدام بوفارى" كانت أول تعبير فنى كامل عن الشعور بأننا لا نمتلك إلا صورة مشوهة للواقع، وأننا حبيسو القوالب الذاتية لتفكيرنا. فهناك طريق مباشر، يكاد يكون غير منقطع، يؤدى من هنا إلى نزعة الوهم عند بروست(١). وهكذا فإن تحويـر الوعـي الإنسـاني للواقع، الذي سبق أن أشار إليه "كانت"، قد اكتسب خلال القرن التاسع عشر طابع الوهم الذي كان تارة واعيًا وتارة أخرى غير واع، وتطلب محاولات لتفسيره والكشف عنه، كالمادية التاريخية والتحليل النفسي. ومن هنا فإن فلوبير، بتفسيره للرومانتيكية، كان واحدًا من أعظم الكاشفين وفاضحي الأسرار في ذلك القرن، ومن ثم أحد واضعى أسس النظرية الحديثة، الانعكاسية، ال الحياة

وهناك ارتباط وثيق بين روايتى فلوبير الرئيسيتين، اللتين تعرض إحداهما قصة المرأة الريفية الرومانتيكية الخائبة، والأخرى قصة البورجوازى الشاب الميسر الحال، الموهوب، الذى يبدد قدراته ومواهبه العقلية. وقد وصف البعض "فردريك مورو" بأنه الابن الروحى "لامابوفارى"، ولكن كليهما ابن لتلك "الحضارة المنهوكة

<sup>(1)</sup> Jules de Gaultier : Le Bovarysme, 1902.

<sup>(1943),</sup> pp. 111 - 12.

القوى"(١) التي تتحرك فيها حياة الطبقة الوسطى الناجحة وتكتسب وجودها منها. وكلاهما تجسد لنفس الاضطراب الانفعالي، وهما يمثلان نفس نمط "الخائبين" الذي هـو مميز إلى أصدق حـد لجـيل الوارثين هـذا. وقد وصف زولا "التربية الوجدانية" بأنها هي الرواية الحديثة بالمعنى الصحيح، وهي بالفعل تعد قمة للتطور الذي بدأ بـرواية "الأحمـر والأسـود"، واسـتمر في "الكوميديا البشرية". إنها رواية "تاريخية" بمعنى أنها رواية بطلها هو الزمان، وذلك بمعنى مزدوج. فأولاً يظهر الزمان فيها على أنه هو العنصر الذي يتحكم في الشخصيات ويضفي عليها الحياة، كما يظهر ثانيًا بمعنى أنه العامل المؤدى إلى انحلال هذه الشخصيات وتحطيمها وابتلاعها. ولقد كانت الرومانتيكية هي التي اكتشفت الزمان المنتج الخلاق، على حين أن النزمان المفسد، الذي ينحر الحياة ويسحق الإنسان، قد اكتشف خلال الصراع ضد الرومانتيكية. وإن أكثر الحقائق مدعاة للحزن في حياتنا، إنما هي إدراك أنه "ليست المصائب الكبيرة، بل الصغيرة هي ما ينبغي أن يخشاه الإنسان"(١) أي بعبارة أخرى أن ما يحطمنا ليس أفدح التجارب الخائبة وأشدها إيلامًا، بل أننا نفي ببطه مع آمالنا ومطامحنا الخائبة. هذا الذبول التدريجي، الذي لا يحس ولا يقاوم، وهذا التدمير الصامت للحياة، الذي لا يصدر عنه حتى ذلك الصوت المدوى الـذي تحدثه الكارثية الفادحة القاهرة، هو التجربة التي تدور حولها رواية "التربية الوجدانية" وكل الروايات الحديثة تقريبًا — وهي تجربة لا يمكن تصويرها إلا بطريقة ملحمية ، نظرًا إلى طابعها غير الدرامي. ولا جدال في أن أول تفسير ينبغي أن نرد إليه المركز الفريد الذي احتلته الرواية في أدب القرن التاسع عشر، هو أن أذهان الناس قد استحوذ عليها تمامًا الشعور بأن الحياة تتجه على نحو لا يقاوم إلى أن تكون آلية راكدة. والنظرة إلى الزمان على أنه قوة هدامة. فالمبدأ الشكلي للرواية قد استخلص من الفكرة القائلة أن للزمان تأثيرًا مفسدا مدمرًا، مثلما أن الأساس الذي كان يرتكز عليه الشكل التراجيدي هو فكرة المصير اللازماني الذي يحطم الإنسان بضربة قاضية واحدة. وكما كان للمصير عظمة تعلو على البشر وقدرة ميتافيزيقية في

<sup>(1)</sup> Paul Bourger: Essais de Psych. Contemp., 1885, p. 144.

<sup>(7)</sup> Corresp., I, p. 289.

التراجيديا، فكذلك أصبحت للزمان، في الرواية، أبعاد بلا حدود ، تكاد تكون أسطورية. وإن الأهمية التاريخية لرواية "التربية الوجدانية" لترجع إلى أن فلوبير قد اكتشف فيها أن الـزمان الـذي يمضي، والذي مضي، حاضر دائما في حياتنا. وهو أول من أدرك أن الأشياء في علاقتها بالزمان، يتغير معناها وقيمتها بدورهما، وأنها لا يمكن أن تصبح ذات دلالة وأهمية بالنسبة إلينا إلا لأنها تكون جزءًا من ماضينا، وأن قيمتها في هذه الوظيفة مستقلة تمامًا عن مضمونها الفعلي ونتائجها الموضوعية. ومع ذلك فإن هذا التقويم الجديد للماضي، وذلك العزاء الذي نجده حين ندرك أن الـزمان، الـذي يدفنـنا ومعنا حطام حياتنا، "يترك براعم وآثارًا من المعنى المفقود في كل مكان"(١)، لا ينزيد عن كونه توسعًا في الشعور الرومانتيكي بأن الحاضر، وكل حاضر. عقيم لا معنى له، وأن الماضى ذاته كان يفتقر إلى كل قيمة وأهمية بقدر ما كان ذاته حاضرًا. وهذا في الواقع هو معنى الصفحات الأخيرة من "التربية الوجدانية"، التي تتضمن مفتاحًا للرواية كلها، ولنظرة فلوبير إلى الزمان بأسرها. ولهذا السبب اختار المؤلف مرحلة من حياة بطله الماضية بطريقة عشوائية، ووصفها بأنها هي على الأرجيح أفضل ما استمتع به البطل من الحياة. فالعدم المطلق لهذه التجربة. وتفاهتها وفراغها التام، يعني أن هناك على الدوام حلقة مفقودة في سلسلة وجودنا، وأن كلا من تفاصيل حياتنا مفعم بالحزن المتولد عن الافتقار الموضوعي إلى الهدف، وليست له إلا دلالة ذاتية خالصة.

إن فلوبير يمثل نقطة من أشد النقاط انخفاضًا في الخط البياني الذي يصف الاتجاه الوجداني في القرن التاسع عشر. ولو قارناه باميل زولا، لوجدنا أن أعمال هذا الأخير، على الرغم مما فيها من نغمات حزينة تعبر بالفعل عن أمل جديد، وعن تحول إلى التفاؤل. كذلك فإن موباسان، الذي لم يكن يقل عنه مرارة، كان مع ذلك أكثر مرحًا وسخرية من فلوبير. فقصصه تكون، من الوجهة الأيديولوجية، مرحلة الانتقال إلى الأدب القصصي الخفيف المفضل لدى البورجوازية. ولم تكن هذه الأيديولوجية، من حيث عناصرها المتفائلة والمتشائمة، تقل تعقيدًا وتناقضًا عن

<sup>(9)</sup> Georg Lukacs: Die Theorie des Romans, 1920, p. 131.

أيديولوجية الطبقات الدنيا؛ وعلى المرء لكي يصدر في هذا الصدد حكمًا صائبًا، أن يفرق بين الموقف الانفعالي لكبل طبقة من طبقات المجتمع إزاء الحاضر والمستقبل. فالطبقات الصاعدة تكون واثقة بالمستقبل، مهما كان تشاؤمها في نظرتها إلى الحاضر، على حين أن الطبقات الحاكمة، مع كل قوتها ومجدها، كثيرًا ما يملؤها إحساس خانق بقرب انهيارها. والواقع أن الموقف المتشائم من الحاضر يرتبط في أذهان الطبقات الصاعدة بالتفاؤل بالمستقبل، إذ أن لدى هذه الطبقات كل الثقة بنفسها وبتقدمها في المجتمع، أما الطبقات المحكوم عليها بالفناء فإن تصور الحاضر والمستقبل يكونان عندها متعارضين بدورهما، ولكن مع انعكاس الآية. ولهذا السبب فإن زولا، الذي كان في صف المضطهدين والمستغلين، والذي كان موقفه من الحاضر متشائمًا كل التشاؤم، لم يكن يائسًا من المستقبل على الإطلاق. ويتمشى هذا التضاد أيضًا مع نظرته العلمية. فهو، كما يقول بنفسه، من أنصار الحتمية؛ ولكنه ليس قدريًا، أي أنه مدرك تمامًا لاعتماد الناس على الظروف المادية لحياتهم في كل سلوك لهم، ولكنه لا يؤمن بأن هذه الظروف غير قابلة للتغيير. وهو يقبل نظرية البيئة عند "تين" بلا تحفظ، بل إنه يمضى أبعد منه في هذا الصدد، ولكنه يرى أن المهمة الحقيقية والهدف الذى يتعين على العلوم الاجتماعية بلوغه هو تغيير الظروف الخارجية للحياة البشرية وتحسينها — أي تخطيط المجتمع ، حسب تعبيرنا الحالي.

ولقد كان تفكير زولا العلمي بأسره منطبعًا بهذا الطابع النفعي، وممتلئا بروح السعى إلى الإصلاح والتمدين، المبيزة لعصر التنوير. وكانت آراؤه النفسية ذاتها معتمدة على أهداف عملية : فهي تخدم هدف الصحة الروحية، وترتكز على النظرية القائلة إنه بمجرد أن يتسنى فهم آليات الانفعالات، فمن المكن التأثير في هذه الانفعالات ذاتها. والواقع أن الروح العلمية المبيزة للنزعة الطبيعية قد بلغت قمتها عند زولا، وبدأت تتجه إلى نقيضها. فمن قبل كان ممثلو النزعة الطبيعية ينظرون إلى العلم على أنه خادم الفن، أما زولا فكان ينظر إلى الفن على أنه خادم العنى أنه فد بلغ مرحلة علمية من تطوره، ولم تقتصر العلم. كذلك كان فلوبير يؤمن بأن الفن قد بلغ مرحلة علمية من تطوره، ولم تقتصر محاولاته على وصف الواقع وفقًا لأدق الملاحظات، بل أكد الطابع العلمي، وأكد بوجه خاص الطابع الطبي، لملاحظته. ولكنه لم يدع لنفسه أية مزايا غير المزايا

الفنية، على حين أن زولا كان يود أن ينظر إليه على أنه باحث، وأن يدعم شهرته بوصفه فنانًا بسمعة طيبة له بوصفه عالًا. وهذا تعبير عن نفس عبادة العلم الميزة للاشتراكية بوجه عام، والتي تتسم به الطبقات الاجتماعية التي تتوقع من العلم أن يعمل على تحسين مركزها في المجتمع. فالإنسان في نظر زولا، كما هو في نظر الأيديولوجية العلمية والاشتراكية بوجه عام، كائن تتحكم قوانين الوراثة والبيئة في تحديد صفاته. وهو يذهب في تحمسه للعلوم الطبيعية إلى حد تعريف النزعة الطبيعية في القصة بأنها مجرد تطبيق للمنهج التجريبي على الأدب. غير أن لفظ التجربة فيي هذا الصدد لا يعدو أن يكون لفظًا ضخمًا بلا معنى على الإطلاق، أو هو على الأقل لا يتميز بمعنى أدق من معنى الملاحظة البحتة" والواقع أن نظريات زولا في الأدب لم تخل تمامًا من الدجل، ولكن رواياته كانت لها مع ذلك قيمة نظرية معينة، إذ أنها حتى لو لم تكن تتضمن أية استبصارات علمية جديدة، فهي - كما قيل عنها بحق - من إنتاج عالم اجتماع كبير. كذلك فإنها نتاج لمنهج علمي منظم لم يعرف من قبل في الفن على الإطلاق — وهذا أمر له أهميته العظمي بالنسبة إلى تطور الفن. ذلـك لأن من المعروف أن خبرة الفنان بالعالم لا تخضع لخطة أو نظام، بل أنه يجمع مادته التجريبية بطريقة عرضية كلما مر به شيء من سمات الحياة ومعطياتها، ويحمل هذه المادة معه، ويدعها تنمو وتنضج، حتى يستخلص يومًا ما من هذه المواد المختزنة كنوزا لم يحلم بها أحد. أما العالم فيختار الطريق العكسى. فهـو يبدأ بمشكلة، أو بواقعة لا يعـرف عـنها شيئًا، أو لا يعرف نفس الشيء الـذي يـريد معرفـته بحق. ويبدأ جمع المادة وفحصها مع وضع المشكلة، أي يبدأ التعرف الوثيق بقطاع الحياة الذي يود معالجته مع وضع المشكلة. فليست التجربة هي التي تقوده إلى المشكلة، بل إن المشكلة هي التي تقوده إلى التجربة. وهـذا بـدوره هـو مـنهج زولا وطريقـته. فهـو يبدأ الرواية الجديدة على نحو ما يفعل الأستاذ الألماني في النكبة التي تقول: أنه يبدأ برنامجًا جديدًا من المحاضرات لكى يكتسب معلومات أدق عن موضوع لا علم لله به. ونستطيع أن نقول، على

<sup>(1)</sup> Charles - Brun : Le Roman social en France au 19e siècle, 1910, p. 158.

الأقل: إن ما رواه "بول ألكسي" عن الأصل الذي ظهرت منه رواية "نانا" وعنَ رحلات زولا الاستطلاعية في دنيا البغاء والمسرح، فيه ما يذكرنا بهذه النكتة.

إن كـل الفكـرة الـتي يبني علـيها زولا مجموعـة رواياتـه تبدو أشبه بخطة مشروع علمي. فكل عمل على حدة يكون، وفقًا للبرنامج، أجزاء من نسق موسوعي ضخم أشبه يتحدث ببحث جامع في المجتمع الحديث. وقد كتب في مقدمة روايته "مصير أسرة روجون Fortune des Rougon ": "أود أن أصف كيف تسلك أسرة، أعنى جماعة صغيرة من البشر، في المجتمع". وهو يعني بالمجتمع، فرنسا المنحلة الفاسدة في عهد الإمبراطورية الثانية. ومن المحال أن نجد برنامجاً فنيًا أدق أو أكثر موضوعية وعلمية من هذا. ولكن زولا لم يستطع أن يهرب من مصير القرن الـذى عاش فيه. فهو، على الرغم من اتجاهه العلمي، كان رومانتيكيًا، بل كان أشد إغراقًا في الرومانتيكية من أصحاب النزعة الطبيعية الآخرين الأقل تطرفًا في إيامه؛ ذلك لأن صبغه للواقع بصبغة عقلانية غير ديالكتيكية، موحدة الاتجاه، ووصفه للواقع في مثل هذا الإطار الموحد، كان هو ذاته موقفا رومانتيكيًا جريئًا صارمًا. ولم تكن الرموز التي رد إليها الحياة الصاخبة، المتناقضة، المتعددة الجوانب --كالمدينة، والآلبة، والخمير، والبغاء، والمحلات التجارية الكبرى، والسوق، والبورصة، والمسرح، إلخ - إلا رؤى لشخص رومانتيكي مذهبي التفكير، يرى في كـل شيء أساطير وهمية بدلاً من الظواهر الفردية العينية. ولنضف إلى شغف زولا بما هـو أسطوري وهمي، افتتانه بكل ما هو ضخم زائد عن الحد. لقد كان نصيرًا متعصبًا للكتل، والأرقام، والواقع الفعلى الخام، المتماسك الذي لا ينفد. كانت تفتنه الوفرة المادية، والترف، و"المجموعات الكبيرة" tutti في الحياة - ولا غرو فقد كان معاصرًا "للأوبرا الكبيرة" والبارون هوسمان (Haussmann) (").

<sup>(</sup>۱) يستخدم المؤلف كلمة tutti للإشارة إلى "المجموعات الكبيرة"، وهذه الجملة مستمدة من مصطلح الأوبرا، وتعنى اشتراك كل أفراد الكورس أو الآلات الموسيقية معا في الفناء أو العزف، ومن هنا كان ربطه بين هذه العنفة وبين وجود زولا في عصر الأوبرا الكبيرة. كذلك فإن إشارته إلى البارون هوسمان تدل على معنى العنفاة. إذ أن هذا البارون هو المخطط المشهور لمدينة باريس، وصاحب فكرة شق الشوارع الضخمة والحدائق الواسعة والكباري المتعددة فيها . (المترجم)

والواقع أن الاتجاه الذي كان موضوعيًا هادئًا وغير رومانتيكي في عصر الطبقة المتوسطة العليا والرأسمالية الكبيرة هذا لم يكن اتجاه النزعة الطبيعية، بل كان القراءة الخفيفة ذات الاتجاه المثالي عند البورجوازية. ذلك لأن أدب النزعة الطبيعية كان، على الرغم من ماديته المتطرفة، بل بسبب هذه المادية ذاتها في كثير من الأحيان، يقدم للواقع صورة يمليها الخيال الجامح. ولكن العقلانية والبرجماتية والبورجوازية، من جهلة أخرى، كانت تستهدف الوصول إلى صورة متوازنة، منسجمة، مسالمة، للعالم. وكانت الطبقة الوسطى تعنى بالموضوعات "المثالية" تلك التي يكون لها تأثير مهدى، ملطف. ولذا كانت المهمة التي وضعتها على عاتق الأدب هي تقريب الشقة بين التعساء والساخطين وبين الحياة، وإخفاء الواقع عنهم، ومداعبتهم بأمل الوصول إلى ذلك النوع من الحياة الذي ليس لهم فيه بالفعل، ولا يمكن أن يكون لهم أي نصيب. فالهدف الذي تسعى إليه هو خداع القارىء لا تنويره. وهكذا فإن صفوة المجتمع قد وضعت في مقابل أدب فلوبير وزولا والأخويـن جونكـور، وهـو الأدب الـذي يعمـل دائمًـا عـلى إثـارة القـاري، وبعـث الاضطراب والقلق في نفسه، روايات مجلة "Revue des Deux Mondes" ولاسيما روايات أوكتاف فوييه O. Feuillet ، وهي أعمال تصف حياة المجتمع الراقى، وتعـرض أهدافه عـلى أنها المثل الأعلى للإنسانية المتحضرة — أعنى أعمالاً كان لا يـزال فيها أبطال حقيقيون، وفرسان أقوياء شجعان يتسمون بالإيثار، وشخصيات مثالية لأفراد تضمهم الفئات العليا للمجتمع، أو تتجسد في شبان يمكن أن يقبلهم هذا المجتمع. لقد كانت حياة الأرستقراطية توصف دائمًا من قبل - على الرغم من الثورات والقلاقيل الاجتماعية - بنوع من اليسر والتدفق الطبيعي؛ وعلى الرغم من أن هذه الحياة كانت متخلفة عن العصر، فقد ظلت تحتفظ بشيء من التلقائية والمعقولية. أما الآن فإن الحياة التي كان يعيشها عالم المجتمع الراقي الكبير في الروايات قد فقدت كل صلة لها بالحياة الواقعية، وبدأت فجأة تظهر في ذلك الضوء الشاحب غير المتميز، ذي الهدوء المصطنع، ضوء غرف الاستقبال في أفلام هوليود الحالية. أن "فوييه" لم يكن يرى فارقًا بين الأناقة والثقافة، بين التهذيب وحسن الخلق، وفي رأيه أن التربية الجيدة مرادفة للميل إلى النبل والترفع، وأن اتخاذ موقف الولاء للطبقات العليا دليل على أن المرء ذاته "شخص أفضل". ولقد كان "بطل رواية شاب فقير"، التى ألفها عام ١٨٥٨، تجسيدًا لهذا النبل والتهذيب. فهو كريم، أنيق، روحه رياضية، ذكى فاضل، حساس، وكل ما يثبته بفقره هو أن توزيع الأرزاق المادية فى الحياة لا يقف حائلاً دون تحقيق المثل العليا الأرستقراطية. وكما أن مسرحيات أوجييه Augier كانت تنشر قضية، فإن هذه بدورها رواية ذات قضية. فهى تنادى بتعاليم الأخلاق المسيحية، والنزعة السياسية المحافظة، ومسايرة المجتمع، وتكافح خطر الانفعالات العارمة المختلفة، واليأس القاتل والمقاومة السلبية.

ولقد اقترن نفاق البورجوازية بانحطاط لا نظير له للمستوى الثقافي العام. فالإمبراطورية الثانية، التي أنتجت فن فلوبير وبودلير، هي ذاتها الفترة التي ولد فيها النوق الردى، والنفايات غير الفنية المعروفة في العصور الحديثة. وبطبيعة الحال كان هناك في العصور السابقة مصورون سيئون وكتاب غير موهوبين، وأعمال متسرعة غير ناضجة، وأفكار فنية مهوشة مضطربة، ولكن الأدنى كان أدنى على نحو لا تخطئه العين، وكان سوقيًا منعدم الذوق، وكان تافهًا لا يستطيع أن يدعى أنه شيء مذكور — فلم يكن هناك أي وجود من قبل للتفاهة المتأنقة، وللسطحية غير الفنية التي ينقلب مظهرها بمهارة وقدرة بارعة، وإن وجسدت فقد كانت توجد بوصفها إنتاجًا ثانويًا عارضًا على أحسن الفروض. أما الآن فقد أصبحت هذه التفاهات هي المعيار، وأصبحت القاعدة العامة هي الاستعاضة عن القيمة الحقيقية بالمظهـر القيم وحـده. وأصبح الهـدف الآن هو جعل الاستمتاع بالفن أمرا ميسورًا لا يحتاج إلا إلى أقل جهد. واستبعاد كل صعوبة وتعقد، وكل ما هو إشكالي معذب من ميدان الفن، أي بالاختصار، قصر الفن على ما هو سار مبهج. فهذه الفترة هي التي اخترعت الفن من حيث هو نوع من "الاسترخاء" الذي يهبط فيه الجمهور عمدًا وعن وعبى إلى منا دون مستواه، وأصبح هذا النوع من الفن يسيطر على كل أنواع الإنتاج، لاسيما ذلك النوع الذي هو بطبيعته فن جماهيري بصورة قاطعة مؤكدة: أعنى المسرح.

كانت النزعة الطبيعية، في مجالي الرواية والتصوير، تسيطر إلى جانب الاتجاهات المتمشية مع الذوق البورجوازي، بينما لم يظهر في المسرح أي اتجاه يتعارض منع ميول البورجوازية وآرائها. ولم تكن الحكومة تعتمد، في منعها للاتجاهات التي تهددها، على أغلبية القوى "الموالية للحكومة" بين جمهور المسرح فحسب، بل كانت تحارب هذه الاتجاهات بكل التنظيمات والتحريمات المكنة. فالمسرح، بوصفه فن الجماهير العريضة، كان يعامل بطريقة أشد صرامة من تلك التي كانت تعامل بها الفنون الأخرى، مثلما تفرض اليوم على السينما قيود لا تطبق على المسرح. وهكذا كانت جهود كتاب المسرح منصبة، منذ منتصف القرن، على إيجاد أداة للدعايسة للأيديولوجسية السبورجوازية، ولمسبادئها الاقتصادية والاجتماعسية والأخلاقية، وذلك تمشيًّا مع أهداف الحكومة. والواقع أن تعطش الطبقات الحاكمة إلى التسلية، وضعفها إزاء أوجه الترفيه الجماهيرية، واستمتاعها بأن تشاهد وتشاهد، كل ذلك جعل من المسرح الفن الرئيسي في هذه الفترة. فلم يسبق لأى مجتمع آخر أن استمتع بالمسرح إلى هذا الحد، ولم يعط أى مجتمع آخر "العرض الأول" من الأهمية ما كان يعطيه جمهور أوجييه Augier ودوما الابن وأوفنباخ Offenbach". وكان شغف الطبقة الوسطى بالمسرح مرضيًا تمامًا لأولئك الذين يتحكمون في تشكيل الرأى العام، إذ كان فيه تشجيع لهم على التمسك بهذه الحماسة، وتأكيد لمعاييرهم الخاصة في القيمة الجمالية. ولا جدال في أن الحكم الـذي أصـدره سارسي Sarcey ، أقـوى الـنقاد المسرحيين تأثيرًا في ذلك العصر، مرتبط بهذا الاتجاه. فعندما أكد أن الجمهور هو روح المسرح، وأن تصور مسرحية تمثل بدون أي عنصر من عناصرها أسهل من تصورها تمثل بلا جمهور (٢) لم يكن ذلك إلا تمشيًّا مع التقدم العام للعلوم الاجتماعية، وتركيز الاهتمام على الظواهر المعنوية الجماعية. ففي رأى سارسي أن معيار كل نقد هو المبدأ القائل الجمهور دائمًا على حق، وقد ظل يلتزم هذا المقياس، برغم أنه كان على علم تام بأن الجمهور

<sup>(1)</sup> André Bellesort: "La Société française sous le second Empire". Revue hebdomadair, 1932, No. 12, pp. 290, 292.

<sup>(7)</sup> Francisque Sarcey: Quarante ans de Théâtre, I, 1900, pp. 120, 122.

المثقف القديم قد تفكك تمامًا، وأنه لم تعد توجد إلا فئة ضئيلة من المترددين بانتظام على المسرح، من الجمهور السابق الذي كان يدمن المسرح، والذي كان يوجد بينه اتفاق حقيقي في الذوق — وكانت هذه الفئة الضئيلة هي التي تؤلف جمهور العروض الأولى(()). ذلك لأن سارسي كان ينظر إلى التغيرات الاجتماعية التي أدت إلى ظهور جمهور المسرح في المدينة الكبرى الحديثة على أنها عملية جديدة نسبيًا، حدثت في إطار الطبقة الوسطى ذاتها. ولكن الواقع أن الزيادة السريعة في جمهور المسرح نتيجة لانتشار السكك الحديدية، التي أتاحت لسكان الأقاليم والمناطق الخارجية أن يتوافدوا على باريس، وأدت إلى حُلول مجتمع مختلط هو مجتمع رواد المسرح المتغيرين محل جمهور المترددين المنتظمين المتجانس، وهي ظاهرة نبه إليها نقاد المتغيرين ممن عاصروها غير سارسي، ووصفوها بأنها أهم سبب لتغير الأسلوب في الدراما(()) — هذه الزيادة لم تكن في واقع الأمر إلا آخر مرحلة، لا أهم مرحلة، في عملية كانت قد بدأت قبل ذلك منذ عهد الثورة الفرنسية.

ولقد كان سكريب Scribe هو الذى يمثل نقطة التحول الحاسمة فى تاريخ الدراما الفرنسية الحديثة. ذلك لأنه كان أول من عبر دراميًا عن الأيديولوجية البورجوازية المرتكزة على المال فى عهد عودة الملكية، والأهم من ذلك أنه استطاع بفضل مسرحية المؤامرات عنده أن يخلق أصلح أداة تتخذ منها البورجوازية سلاحًا فى كفاحها من أجمل فرض أيديولوجيتها. والواقع أن دوما وأوجييه لم يكونا إلا شكلاً أكثر تطورا لاتجاه سكريب إلى العقل السليم bon sens ، وكانت أهميته بالنسبة إلى عهد عودة الملكية بالنسبة إلى الطبقة الوسطى لعام ١٨٥٠ توازى أهميته بالنسبة إلى عهد عودة الملكية وعهد ملكية يوليو. فكلاهما نادى بنفس العقلانية والنفعية الضحلة، وبنفس النزعة التفاؤلية والمادية السطحية، والفارق الوحيد هو أن سكريب كان أكثر أمانة منهما، وكان يتحدث دون تواضع كاذب أو تصنع عن المال والمناصب، وزواج المصلحة، في الوقت الذى كانا هما يتحدثان فيه عن المثل العليا والواجبات والحب الأزلى. ففي

<sup>(1)</sup> Ibid., pp. 209 - 12.

<sup>(7)</sup> J. J. Weiss: Le Théâtre et les moeurs, 1889, pp. 121, 22. Cf. Renan ; "Préface", Drames philosophiques, 1888.

عهدهما وصلت الطبقة الوسطى التى كانت فى أيام سكريب طبقة صاعدة لا زالت تكافح فى سبيل بلوغ مركزها، إلى مكانة معترف بها وأصبحت بالفعل مهددة بطبقات أدنى منها، فخيل إليها أن من الضرورى تغطية أهدافها المادية برداء من المثالية، وبذلك أظهرت نوعًا من الرهبة لا تشعر به أبدا تلك الطبقات التى تمر بمرحلة الكفاح من أجل بلوغ مكانتها.

ولقد كان أصلح أساس لصبغ قيم الطبقة الوسطى بالصبغة المثالية هو نظام الزواج والأسرة؛ إذ كان من المكن تصويره، بمنتهى حسن النية، بأنه واحد من تلك الأشكال الاجتماعية التي تحترم فيها أنقى المشاعر وأكثرها غيرية ونبلاً، مع أنه كان بلا شك النظام الوحيد الذي كان لا يزال يضمن للملكية بقاءها واستقرارها، منذ انحــلال الـروابط الإقطاعـية القديمة. وأيًا كان الأمر، فإن فكرة الأسرة، بوصفها قلعة المجتمع البورجوازي ضد خطر الدخلاء من الخارج والعناصر الهدامة من الداخل، أصبحت هي الأساس العقبلي للدراما. ومما يزيد من ملاءمتها لأداء هذه الوظيفة، إمكان إيجاد صلة مباشرة بينها وبين فكرة الحب. ومع ذلك فإن هذا لم يحدث إلا بعـد إعـادة تفسير فكرة الحب وتحريرها من سماتها الرومانتيكية. فلم يعد من المكن السماح لها بأن تكون تلك الشهوة العارمة ، أو قبولها أو التعنى بها على هذا الأساس. ولقد كانت الرومانتيكية تفهم دائمًا ذلك الحب الجامح، المتمرد، الظافر. وتغتفره - إذ كانت شدة الحب هي التي تبرره. أما في نظر الدراما البورجوازية فإن معنى الحب وقيمته تنحصر في دوامه، وفي اجتيازه لاختبار الحياة الزوجية اليومية. وفي استطاعتنا أن نتتبع هذا التحول في معنى الحب خطوة فخطوة من مسرحية "ماريون دى لورم Marion de Lorme لهوجمو إلى "غادة الكاميليا" و"عالم النساء المشبوهات Demi - Monde " لديما. ففي غادة الكاميليا يعد حب البطل للفتاة الساقطة أمرًا متعارضًا مع المبادى، الأخلاقية لأسرة بورجوازية، ولكن الكاتب على أية حال يظل بقلبه، إن لم يكن بعقله، في صف الضحية، أما في "عالم النساء المشبوهات" فإن نظرته إلى المرأة ذات السمعة المريبة تصبح سلبية تمامًا - فلابد من طردها من جسم المجتمع لأنها بؤرة معدية. ذلك لأنها تشكل خطرًا على الأسرة البورجوازية أشد حتى من خطر الفتاة الفقيرة التي هي مع ذلك شريفة.

والتي تستطيع على أية حال أن تصبح أما صالحة، ورفيقة وفية وحارسة أمينة على ممتلكات الأسرة. فإن كان المرء قد أغوى بالفعل فتاة كهذه، فلابد له من أن يتزوجها أيضًا، ليس فقط لكي يعوضها عن الخطأ الذي ارتكبه، بل أيضًا لكي يسوى الأمور، ولكيلا ينتهي به الأمر إلى الإفلاس - كما لخص زولا العبرة المستمدة من كوميديا "أسرة فورشامبو Les Fourchambaults " لأوجييه. أما إذا كان المرء قد أنجب طفلاً غير شرعى - وهو بدوره شيء غير مشرف - فلابد له ، كما يقول دوما في "الابن الطبيعي Fils natural " و"مسيو ألفونس" من أن يعترف به، وذلك قبل كل شيء حتى لا يضيف شخصا جديدا إلى تلك العناصر المقتلعة من جذورها، والتي هي خطر دائم على المجتمع البورجوازي. ولقد كانت وجهة النظر الوحيدة التي يحكم منها على الزني هي ما إذا كان يهدد الأسرة، بوصفها نظامًا، بالخطر. فمن المكن في ظروف معينة أن يغتفر الزني للرجل، أما المرأة فمن المحال أن يغتفر لها. بل إن المرأة التي تتسم بأي قدر من الأخلاقية عاجزة تمامًا عن ارتكاب الزني (فرانسيون Francillon ). وبالاختصار، فكل شيء يمكن التوفيق بينه وبين فكرة الأسرة مباح، وكل شيء يتعارض معها محرم. هذه هي المعايير والمثل العليا التي تتعلق بها مسرحيات أوجييه وديما، والتي لم تكتب هذه المسرحيات إلا لتبريرها، وإن النجاح الذي أحرزته ليثبت أن مؤلفيها كانا قادرين على قراءة أعمق أفكار الجمهور.

على أن ضآلة قيمة هذه المسرحيات — وهي بالفعل ضئيلة القيمة — لا ترجع إلى كونها تخدم غرضا معينا وتنادى بقضية ما. إذ أن كوميديات أرستوفان وتراجيديات كورنى كانت تتسم بهذه السمة، بل ترجع إلى أن الغرض كان مرتبطا بهما ارتباطا خارجيًا، ولا يأتى من صميم كيان أى من شخصياتها. والواقع أنه لا شيء أدل على الجمع غير العضوى بين القضية وطريقة عرضها في هذه المسرحيات من شخصية "عارض الرأى raisonneur". التي هي شخصية متكررة في هذه المسرحيات. فمجرد وجود شخصية لا وظيفة لها سوى التحدث بلسان الكاتب، يدل على أن المذهب الأخلاقي لا يتجاوز أبدًا مرحلة التجريد البحت، وأن الأيديولوجية الكامنة من ورائه لا تندمج في وحدة وثيقة مع كيان المسرحية. فالكتاب إنما يركزون

اهتمامهم على آراء الطبقات الحاكمة حول ما هو خير وما هو شر فى عادات ذلك العصر. أو هم يقبلون هذه الآراء، كما أن لديهم، على نحو مستقل عن هذه الأفكار، موهبة معينة فى الترفيه، وقدرة معينة على إثارة الاهتمام وبعث التوتر فى النفوس عن طريق المسرح. وبعد ذلك يجمعون هذه المواد ويستخدمون مواهبهم المسرحية فى نشر الآراء والنظريات التى يتعين عليهم أن يدعوا إليها، ولكنهم يفعلون ذلك بطريقة مباشرة فجة تمامًا، ويسهمون دون أن يشعروا بدور كبير فى تبرير مبدأ "الفن لأجل الفن". ذلك لأن الدعاية فى الفن تكون منفرة إلى أبعد حد حين لا تتغلغل فى العمل تغلغلاً تامًا، وحين لا تكون الفكرة التى يراد الدعوة إليها متفقة تمامًا مع بصيرة الفنان.

لقد كان عهد الإمبراطورية الثانية، على عكس الرومانتيكية، عهد عقلانية وتفكير وتحليل". ففي جميع المجالات كانت المشكلات التكنيكية هي التي تحتل المكانة الأولى، وفي جميع ضروب الفن كان العقل النقدى هو المسيطر. ولقد كان ممثلو هذه الروح النقدية في مجال القصة هم فلوبير وزولا والأخوان جونكور، وفي الشعر الغنائي بودلير وشعراء حركة البارناس، وفي الدراما أقطاب "المسرحية المحبوكة Pièce bien faite "ولقد كانت المشكلات الشكلية، التي تقف في مواجهة الاتجاه الرومانتيكي الانفعالي في معظم أنواع الفنون، مسيطرة على المسرح. ولم يكن ما يدفع الكاتب المسرحي إلى الاهتمام بمشكلات النظام والاقتصاد الفني هو الظروف الخارجية للعرض وحدها، وحدوده الزمانية والمكانية الضيقة، وغوغائية الجمهور والطابع المباشر الذي تتخذه استجابته لما يتلقاه من الانطباعات، بل أن الجمهور والطابع المباشر الذي تتخذه استجابته لما يتلقاه من الانطباعات، بل أن الهدف الإرشادي والدعائي ذاته يؤدي منذ البداية الأولى إلى معالجة المضون بطريقة الكتاب والنقاد يزدادون وعيًا بأن المسرح. في ذاته، لا شأن له بالأدب. وبأن له قوانينه الخاصة ومنطقه الخاص، وبأن العنصر الشاعري في الدراما كثيرًا ما يتعارض تعارضًا مباشرًا مع فعاليتها على خشبة المسرح. فالعني الذي كان "سارسي" يقصده تعارضًا مباشرًا مع فعاليتها على خشبة المسرح. فالعني الذي كان "سارسي" يقصده تعارضًا مباشرًا مع فعاليتها على خشبة المسرح. فالعني الذي كان "سارسي" يقصده تعارضًا مباشرًا مع فعاليتها على خشبة المسرح. فالعني الذي كان "سارسي" يقصده

<sup>(1)</sup> A. Thibaudet, op. cit., pp. 295 ff.

حين يتحدث عن "منظور المسرح Optique de théâter " و"عبقرية المسرح genie de théâter" أو مجـرد ما يعنـيه حـين يقـول : "هـذا مسرح"، هو ملائمة الموضوع للمسرح، بغض النظر تمامًا عن الاعتبارات الأدبية، واستخدام الأساليب المسرحية الخالصة إلى أقصى حد تسمح به، والجهد المضنى من أجل كسب الجمهور بأى ثمن. أي بالاختصار اتخاذ موقف تتساوى فيه "خشبة المسرح" مع "منصة الخطابة". ولقد سبق أن عرف فولتير أن "التأثير القوى أهم في المسرح من التأثير الصحيح"، ولكن مؤلفي "المسرحية المحبوكة" ومفكريها النظريتين كانوا أول من وضع القواعد لهذا النوع من الدراما، القوية التأثير، السديدة الهدف. وكان أهم كشف توصلوا إليه هو أن التأثير المسرحي، بل مجرد إمكان تمثيل أية مسرحية على الإطلاق، يتوقف على سلسلة من المواضعات وحيل الصنعة ( tricheries على حد تعبير "سارسي")، وأن الاتفاق الضمني بين العناصر المنتجة والعناصر المتلقية أهم في الدراسا منه في سائر أنواع الفنون. وأهم مواضعات المسرح هو استعداد الجمهور لأن يفلجأ بتحولات القصة: أي خداعه الذاتي الواعي، وقبوله لقواعد اللعبة دون مقاومة. ولولا هذا الاستعداد لما استطعنا أن نشاهد مسرحية يتم تنفيذها بوسائل مسرحية بحـتة للمرة الثانية، بل لما أمكننا أن نستمتع بها مرة واحدة. ذلك لأن من الواجب أن يبدو كل شيء، في مثل هذه المسرحية، داعيًا إلى الدهشة، على الرغم من أن كل شيء يمكن التنبؤ به. فمشاهدها المقبلة، كما أشار سارسي، هي المناقشات الحتمية التي يعرف الجمهور تمامًا أنها لابد آتية وستأتي بالفعل''. وخاتمتها هي الحل الذي يتوقعه الجمهور ويظل منتظرًا له". ومن ثم فإن المسرح يصبح لعبة جماعية تتم وفقًا لمواضعات صارمة تمامًا، وبأكبر قدر ممكن من البراعة، ولكن مع وجود عنصر بدائى ساذج - إلى حد ما - فيها. وإذا وجدت في هذه الحالة صعوبات فلن يكون مصدرها هو تنوع المادة التي يهتم بها المؤلف المسرحي، بل تعقد قواعد اللعبة. فلابد لهذه القواعد أن تعوض أفراد الجمهور الأشد تدقيقًا عن هزال مضمون المسرحية وسخافته. أي أن الدقة التي يعمل بها الجهاز الآلي يقصد منها

<sup>(1)</sup> Sarcey, op. cit., V, p. 94.

<sup>(</sup>h Ibid., p. 286.

صرف الانتباه عن حقيقة كونه جهازا يدور فى فراغ. إن الجمهور، بل الأفراد الأرفع تعليمًا فيه، يريدون ترفيهًا خفيفًا لا يحتاج إلى جهد، وهم لا يريدون غوامض، أو مشكلات لا تحل، أو أعماقًا لا يمكن النفاذ إليها. ومن هنا كان الاهتمام القوى الذى أصبح يبدى الآن بالبناء والاتساق المنطقى. فمن الضرورى أن يكون نمو عقدة المسرحية أشبه بعملية رياضية، ولابد من أن تحل الحتمية الخارجية محل الحتمية الداخلية، مثلما تحل براعة الحجج اللفظية الباطنة للقضية.

أما "الخاتمة" فهي الحل النهائي للمشكلة. فإن كانت النتيجة على خطأ، كانت العملية كلها على خطأ، على حد تعبير ديما. ومن ثم فلابد في رأيه من أن يبدأ المرء عمله بالتفكير في النهاية، أي الحل والكلمة الأخيرة للمسرحية. والواقع أنه لا شيء يلقى مزيدا من الضوء الواضم على الفارق بين العقل الحاسب الذي تشيد به "المسرحية المحبوكة" وبين النوازع التلقائية التي ينقاد لها الشاعر، من هذه الطريقة الشاذة في سير عملية التأليف. فقد كان على المؤلف المسرحي، لكي يسير خطوة إلى الأمام، أن يسير خطوتين إلى الوراء في الوقت ذاته، وكان عليه أن يقارن كل فكرة، وكل موضوع جديد، وكل حركة جديدة، بالموضوعات والحركات المعروفة والمستقرة من قبل، وأن يحقق اتفاقًا بين هذا وذاك. فكتابة مسرحية كان يعني استباقًا لما سيحدث ورجوعًا إلى ما حدث على الدوام، وترتيبًا وإعادة ترتيب باستمرار، وتلمسًا للطريق وتشييدًا للبناء بأقصى مقدرة في كبل مرة، ومع دعم مختلف مستويات المسرحية وتوطيدها بالتدريج. والواقع أن هذا النوع من العقلانية هـو صـفة يتميز بها، مع تفاوت في الدرجات، كل عمل درامي مستساغ -- تستوى في ذلك أعمال شيكسبير، المبنية على عبقرية المسرح، ومسرحيات أوجييه وديما -ولكن تأثير "المسرحية المحبوكة" لا يرتكز إلا على حيلها وألاعيبها المتعاقبة، على حين أن تأثير دراما لشيكسبير يتوقف على عدد لا حصر له من العوامل، إلى جانب مجال العلاقات الرياضية البحتة. فلقد كان امرسون يفضل قراءة مسرحيات شيكسبير بالترتيب العكسي للمناظر، وكان يتعمد عدم الاهتمام بتأثيرها من حيث هي مسرحيات على الإطلاق، لكي يركز انتباهه كله على مضمونها الشعرى. ولو قرأنا "المسرحية المحبوكة" على هذا النحو لما كانت غير مستساغة فحسب، بل لكانت أيضًا غير مفهومة؛ إذ أن تفاصيل هذا النوع من المسرحية ليست لها قيمة باطنة في ذاتها، بل في علاقتها بالكل الذي تندرج فيه فحسب. وحين يضع المؤلف المسرحي هذه التفاصيل، فإن عينه تكون مركزة على التشكيل الكلي للمسرحية، كما هي الحال في لعبة الشطرنج. وأوضح دليل على مدى الآلية التي كان يمكن بها صياغة هذا التشكيل، تلك الطريقة التي اقتبس بها ساردو Sardou أسلوب "سكريب" الفني، فقد أكد هو ذاته أنه كان يكتفي دائمًا بقراءة الفصل الأول من مسرحيات الكاتب الكبير، ثم يحاول استخلاص النتيجة "الصحيحة" من المقدمات التي استمدها على هذا النحو. وأدى هذا "التدريب المنطقي البحت" بمضى الوقت، إلى زيادة تقربه رويدا رويدا من الحل الذي كان سكريب يختاره في الفصلين الثاني والثالث لمسرحياته، وتوصل في الوقت ذاته إلى الرأى — الذي كان يقول به "ديما" بدوره - القائل أن القصة بأكملها تنتج بنوع من الحتمية، من الموقف الذي يبدأ منه المرء. فقد كان من رأى ديما أنه ليس من الفن على الإطلاق أن يبتدع المرء موقفًا دراميًا ويفكر في صراع يخلقه في الدراما، بل إن الفن ينحصر في الإعداد الصحيح للمنظر الذي تصل فيه القصة إلى ذروتها، وفي الكشف عن العقدة بطريقة متدرجة منسابة. وهكذا فإن العقدة، التي تبدو لأول وهلة أكثر عناصر الدراما تلقائية وبساطة وأقربها إلى الطابع المباشر، يتضح أنها أكثر أجزائها اصطناعًا وأصعبها اكتسابًا. فهي ليست مجرد مادة خام أو ناتج خالص للخيال، وإنما هي تنحصر في سلسلة من الحركات لا تدع مجالا عن الإطلاق للاختراع التلقائي أو التصرف المستقل من جانب الكاتب المسرحي.

إن فى استطاعة المرء، لو شاء، أن ينظر إلى "سقالة" العمل المحكم البناء على أنها السلم الذى يؤدى صعودًا إلى المراقى الرائعة، أو على أنها مجرد أداة تستخدم فى صنعة رتيبة لا شأن لها بالفن الأصيل والإنسانية. وفى استطاعة المرء أن يشيد، مع والتر باتر Walter Pater بالذكاء الفنى الذى "يتنبأ بالنهاية فى البداية، ولا تغيب هذه النهاية عن نظره أبدًا، ويكون فى كل جزء واعيا بكل الأجزاء الباقية، حتى تكشف الجولة الأخيرة عن الأولى وتبررها بقوة لا تلين". ولكن فى استطاعة المرء أيضًا أن يخشى أن يجر طغيان المنطق على الكاتب الدرامى أسوأ

العواقب. كما فعل برنارد شو الذي كتب يقول: "يكاد يكون من المستحيل على من يستعبدهم المنطق أن يكتبوا فصولاً أخيرة معقولة لمسرحياتهم، إذ أن نتائجهم تتلو من مقدماتهم بطريقة تقليدية تمامًا". ولكن لابد للمرء لكي يصدق أن شو كان يحتقر حيل هذا الذكاء الفني وألاعيبه ويزدريها بحق، أن ينسى أنه مؤلف مسرحيات مثل "تلميذ الشيطان" "وكانديا"، التي يتضح عن فحصها بدقة أنها "مسرحيات محبوكة" من النوع المألوف. ومع ذلك فلم يكن شو وحده هو الذي يرتكز على "المسرحية المحبوكة" الفرنسية، بل لقد كان يشاركه في ذلك، بدرجات متفاوتة، كل من ابسن وسترندبرج، ومعهما كل الدراما ذات التأثير المسرحي الفعال في العصر الحاضر. فقد تعلم هـؤلاء جمـيعًا من سكريب وديما وأوجييه ولابيش Labiche وساردو فن خلق الأحداث المتشابكة والتوتر، وربط العقدة وتأجيل حلها، والتمهيد للتحولات في مجرى القصة، ومفاجأة الجمهور على الرغم من ذلك، وقواعد التوزيع الصحيح "للمفاجآت المسرحية" وتوقيتها، والتلاعب بالمحادثات الضخمة والأجزاء الختامية من المسرحيات ، والإثارة المفاجئة لإسدال الستار، والحل الذي يأتي في اللحظة الأخيرة. وليس معنى ذلك أن التكنيك المسرحي الحديث هو بأسره من خلق هؤلاء الكتاب المسرحيين، بل إن الأمر على عكس ذلك، إذ أن خط التطور يمكن تتبعه عبر الميلودراما والفودفيل في فترة ما بعد الثورة الفرنسية، ورجوعًا إلى الدراما المنزلية والكوميديا في القرن الثامن عشر، ثم إلى "كوميديا الصنعة ' commedia dell'arte " وموليير، وإلى الكوميديا في روما والهزلية (الفارس) في العصور الوسطى. ومع ذلك فإن أقطاب "المسرحية المحبوكة" قد أسهموا في هذا التراث بنصيب غير عادي.

لقد كان أكثر النواتج الفنية في عهد الإمبراطورية الثانية أصالة وأقواها تعبيرًا في نواح متعددة، هي الأوبريت (١٠). وهذه الأخيرة لم تكن بدورها ابتداعا مطلقًا بطبيعة الحال — إذ أن الابتداع المطلق شيء لا يمكن تصوره في مرحلة متقدمة كهذه في تاريخ المسرح — بـل إنها على الأصح استمرار لنوعين أقدم عهدًا. هما "الأوبرا

<sup>(9</sup> Cf. Jules Lemaître: Impressions de theater, 1, 1888, p. 219.

الهازلة Opera buffa وهي قد نقلت إلى هذا العصر الجاد العابس شيئًا من روح القرن الثامن عشر المرحة المستبشرة غير الرومانتيكية. والواقع أن الأوبريت هي النوع الفنى الوحيد الذى كان لاهيًا خفيفًا مرحًا في هذه الفترة. ولو قارناها بالاتجاهات المتمشية مع التقاليد، التي تساير الذوق البورجوازى الجاد، وبفن النزعة الطبيعية الذى يعارض هذه التقاليد، لكانت تؤلف عالمًا خالصًا بها عالما وسطًا: فهي أقوى جاذبية بكثير من الدراما المعاصرة أو الرواية الشعبية، وهي من وجهة نظر دراسة المجتمع أصدق تمثيلاً من النزعة الطبيعية، ومن ثم فإنها هي النوع الفني الوحيد الذي كانت تنتج فيه أعمال لها جاذبية شعبية واسعة من جهة، ولها قيمة فنية معينة في الوقت ذاته.

إن أبرز سمات الأوبريت، وأغرب هذه السمات من وجهة نظر النزعة الطبيعية، هو بعدها التام عن المعقول، والطابع غير الواقعى، والخيالى البحت، لمشاهدها المتلاحقة. ولقد كان لها بالنسبة إلى القرن التاسع عشر نفس الدلالة التى كانت للمسرحية الرعوية، بالنسبة إلى القرون السابقة. فالصيغ المحددة لمضمونها، والطابع التقليدي لعقدها ونهاياتها، مجرد أشكال خيالية لا صلة لها بالواقع. ويؤدى الطابع الذي تتخذه شخصياتها، والذي هو أشبه بطابع العرائس المتحركة، وكذلك طريقة العرض التي تبدو ارتجالية، إلى زيادة الإحساس بطابعها الوهمي. ولقد لاحظ "سارسي" بالفعل التشابه بين الأوبريت "وكوميديا الصنعة"(")، وأشار إلى الانطباع الذي تتركه فيه أعمال أوفنباخ، وهو انطباع حالم لا صلة له بالواقع، ولكن المعنى الوحيد الذي كان يقصده من ذلك هو أن لها طابعًا خياليًا خاصًا بها هي وحدها.

ولقد كان أحد المعجبين بأوفنباخ في عصرنا الحاضر، وهو الكاتب "كارل كراوس" الذي ينتمي إلى مدينة فيينا، هو أول من أضفى على هذه الصفة معنى محددًا، إذ أشار إلى أن الحياة في أوبريت أوفنباخ لا تقل، في بعدها عن الاحتمال وخلوها من المعنى، وقرابتها وغموضها، عن الواقع ذاته ". ولا جدال في أن تفسيرًا

<sup>(1)</sup> Sarcey, op. cit., VI, 1901, p. 180.

<sup>(1)</sup> S. Kracauer: Jacques Offenbach und das Paris seiner Zeit, 1937, p. 349.

كهذا لا يمكن أن يخطر ببال "سارسى"، كما أنه مما يستحيل تصوره قبل أن يؤكد اتجاها التعبيرية والسيريالية فى الفن الحديث طابع الحياة الحالم الشبيه بعالم الأشباح. فالعين التى زادت هذه الاتجاهات الفنية من حدة بصيرتها هى وحدها التى أمكنها أن ترى أن الأوبريت ليست مجرد صورة لمجتمع الإمبراطورية الثانية المتقلب الساخر، بل هى فى الوقت ذاته نوع من التهكم على الذات، وأنها لم تكن تعبر عن واقع هذا العالم فحسب، بل أيضًا عن لا واقعه، وأنها بالاختصار قد انبثقت عن الطابع الشبيه بالأوبريت فى الحياة ذاتها(") — بقدر ما يجوز للمر، أن يتحدث عن "طابع شبيه بالأوبريت" بالنسبة إلى عصر جاد، رزين، نقدى، كهذا العصر. لقد كان الفلاحون أمام محاريثهم، والعمال فى مصانعهم، والتجار فى مكاتبهم، والمصورون فى باربيزون، وفلوبير فى "كرواسيه Crouisset مكاتبهم، والمصورون فى باربيزون، وفلوبير فى "كرواسيه قبلاط قصر التويلرى، وعالم مؤلاء جميعًا على ما هم عليه، ولكن الطبقة الحاكمة وبلاط قصر التويلرى، وعالم رجال البنوك المخموريات والأرستقراطيين المنحلين ، والصحفيين الوصوليين، والحسناوات المتخمات، كان فيه شى، غير معقول، شى، غير حقيقى شبيه بالأطياف، شى، خيالى كالأشباح — لقد كانت تلك بلاد أوبريت، ومسرحًا كانت أجنحته مهددة بالانهيار فى أية لحظة.

كانت الأوبريت نتاجًا لعالم "دعه يعمل، دعه يمر"، أعنى عالم الحرية الاقتصادية والاجتماعية والأخلاقية، ذلك العالم الذى كان فى استطاعة كل شخص أن يفعل فيه ما يشاء، ما دام يمتنع عن الشك فى النظام القائم ذاته. ولقد كان هذا القيد يعنى من جهة حدودًا واسعة جدًا، ومن جهة أخرى حدودًا ضيقة جدًا. فنفس الحكومة التى قدمت فلوبير وبودلير للمحاكمة كانت تتسامح مع أشد ضروب السخرية الاجتماعية جرأة، وأفظع استهزاء بالنظام المتسلط، والبلاط والجيش، والبيروقراطية، فى أعمال أوفنباخ. ولكنها لم تكن تتسامح إزاء دعاباته إلا لأنها لم تكن ذات خطورة، أو لم تكن تبدو ذات خطورة، إذ أن أوفنباخ كان يقتصر على جمهور لا شك فى إخلاصه، ولم يكن يحتاج، لكى تكتمل سعادته، إلى أى صمام

<sup>(1)</sup> Ibid., p. 270.

أمن سـوى هـذا الساخر الذى لا يبدو منه ضرر. والواقع أن النكتة لا تبدو مسيئة إلا في نظرنا نحن، أما الجمهور المعاصر لها فكانت تفوته تلك النغمة المشئومة التي يمكننا نحن سماعها في إيقاع قفزات أوفنباخ ورقصاته المحمومة. ومع ذلك فإن هذه التسلية لم تكن بريئة إلى كل هذا الحد. فقد كانت الأوبريت تثبط الروح المعنوية للناس، ليس فقط لأنها تستخف بكل شيء "محترم"، ولا أن سخريتها من العالم القديم، ومن التراجيديا الكلاسيكية والأوبرا الرومانتيكية لم تكن إلا نقدا للمجتمع في صورة متنكرة، بل لأنها هدمت الإيمان بالسلطة دون أن تنكره من حيث المبدأ. فاللاأخلاقية في الأوبريت تنحصر في ذلك التسامح الساذج الذي كانت توجه به نقدها لنظام الحكم الفاسد والمجتمع المنحل في ذلك العصر، وفي مظهر البراءة الذي أضفته على طيش العاهرات الصغيرات، والعشاق المسرفين، "وأصحاب المزاج" المحبوبين. أي أن نقدها المائع المتردد لم يكن إلا تشجيعًا للفساد. ومع ذلك، فليس لنا أن نتوقع إلا موقفًا غامضًا من فنانين كانوا ناجحين، وكانوا شغوفين بالنجاح أكثر من أى شيء آخر، وكان نجاحهم مرتبطًا بدوام هذا المجتمع الخامل الغارق في اللذات. لقد كان أوفنباخ يهوديًا ألمانيًا، وموسيقيًا شريدًا بلا وطن، وفنانًا تتعرض حياته لتهديد مزدوج، وكان من المحتم أن يشعر بأنه غريب، مقتلع من جذوره، ومتفرج غير مندمج بمعنى مزدوج ومتعدد الجوانب في العاصمة الفرنسية، وفي وسط هذا العالم الفاسد الذي هو مع ذلك شديد الإغراء. وقد كان حتمًا عليه أن يكون أقوى إحساسا حتى من معظم زملائم في المهنة بالركز غير المستقر للفنان في المجتمع الحديث، وبالتناقض بين طموحه وسخطه، وبكبريائه مع كونه مستجديًا، وبتملقه للجمهور. ولم يكن أوفنباخ ثائرًا، بل ولا ديمقراطيًا أصيلاً، بل كان على العكس من ذلك يرحب بحكم "اليد القوية"، ويستمتع بضمير مرتاح كل الارتياح بتلك المزايا التي اكتسبها من النظام السياسي للإمبراطورية الثانية، ولكنه كان يتأمل كل النشاط الصاخب المحيط به بعين المتفرج المندهشة الباردة اللماحة، وعجل دون قصد بانهيار المجتمع الذي كان يدين له بنجاحه في الحياة.

ولقد كان ظهور الأوبريت مظهرا لتغلغل الروح الصحفية في عالم الموسيقي. فقد أصبح الدور الآن على المسرح الموسيقي، بعد الرواية والدراما والفنون الكتابية. لكسى يقوم بالتعليق على أحداث اليوم. ولكن النزعة الصحفية للأوبريت لا تقتصر على الإشارة إلى الموضوعات الجارية في الأغاني والنكات التي تتضمنها المسرحيات الهزلية. بل إن هذا النوع الفنى بأسره كان أشبه بعمود أخبار المجتمع، المخصص لفضائح المجتمع الراقي. وقد وصف هينه Heine بحق بأنه ممهد الطريق لأوفنباخ. والواقع أنهما كان متشابهين، بدرجات متفاوتة، في الأصل والمزاج والمركز الاجتماعي. فكلاهما صحفي بالفطرة، وكلاهما ذو طبيعة عملية نقدية، لا يود أن يعيش خارج المجتمع ، بل في المجتمع وبه، وإن لم يكن دائمًا متفقًا مع المجتمع في غاياته ووسائله. ولقد كانت لدى "هينه"، نظريًا، نفس فرص النجام التي كانت لمايربير Meyerbeer وأوفنهاخ في مدينة باريس العالمية خلال عهد ملكية يوليو، والإمبراطورية الثانية، وكل ما في الأمر أنه لم يكن يملك أداة التفاهم الدولية التي كان يستخدمها ابن بلده الأسعد منه حظا. ومن هنا ظلت شهرته مقتصرة على دائرة ضيقة نسبيًا، على حين أن مايربير وأوفنباخ تمكنًا من غزو العاصمة الفرنسية والعالم المتمدين بأسره. فهما لم يقتصرا على خلق نوعين فنيين من أصدق الأنواع تمثيلاً للفن الفرنسي، بل أنهما كانا يمثلان الذوق الباريسي في تلك الفترة تمثيلاً أصدق وأشمل من زملائهما الفرنسيين. فمن المكن أن يعد أوفنباخ الرمز المتجسد للعصر كله، إذ أن أعماله تنطوى على أقوى سمات العصر دلالة وأكثرها أصالة. ولقد كان معاصروه بالفعل يعدونه ممثلاً للعصر، إلى حد أنهم جعلوه رمزًا للروح الباريسية، ووصفوا فنه بأنه استمرار للتراث الفرنسي الكلاسيكي. وتمكنت موسيقاه من أن توحد أوروبا الغربية في حالة من النشوة والطرب(١). فكانت لأوبريت "دوقة جيرولشتين الكبيرة" جاذبية تفوق في قوتها واستمرارها جميع الأعمال التي عرضت في المعرض الدولي لعام ١٨٦٧. ولم يكن الحكام والأمراء الذين زاروا فرنسا عندئذ أقل تحمسا لهذه الأوبريت التي كانت "هورتانس شنايدر" الفاتنة تقوم بدور البطولة فيها، من جماعات المنحلين في العاصمة الفرنسية، ومن أفراد البورجوازية الصغيرة في الأقاليم. بل أن قيصر روسيا كان، بعد وصوله إلى باريس بثلاث ساعات، يجلس في

<sup>(1)</sup> Cf. Fleury - Sonolet : La Société du second Empire, III, 1913, p. 387.

مقصورة فى مسرح "ألفاريتيه"، كما أن بسمارك، برغم أنه كان أقدر على التحكم فى أعصابه، لم يكن أقبل نشوة من أصحاب التيجان أنفسهم. وقد وصف روسينى أوفنباخ بأنه "موتسارت الشائزليزيه"، وأيد فاجنر هذا الحكم — وإن لم يكن قد فعل ذلك إلا بعد وفاة منافسه المحسود.

ولقد كان العصر الذهبي للأوبريت هو الفترة الواقعة بين المعرضين الدوليين في عامي ١٨٥٥، ١٨٦٧ . وبعد القلاقل السياسية التي حدثت عند نهاية الستينات لم تعد تجد جمهورًا مرحًا متمشيًا معها، أو حتى جمهورا يخدع نفسه بالمرح والاطمئنان، وبحلول الإمبراطورية الثانية كانت خير أيام الأوبريت قد ولت، فلم تكن المتعة التي وجدتها الأجيال التالية فيها مستمدة من كون هذا الفن تعبيرًا تلقائيًا حيًا مباشرًا عن الحاضر، بل من "الأيام الحلوة الخالية" التي كان ارتباطها بهذا النوع الفني أوثق من ارتباطها بأي نوع فني آخر. وبفضل ارتباط المعاني أو تداعيها هـذا، استطاعت الأوبريـت أن تصمد للاضطرابات التي انتشرت في "نهاية القرن"، وظلت، حتى الحرب العالمية الثانية، أكثر وسائل التغني بالماضي شعبية في مدينة متقلبة من الناحية الذهنية مثل فيينا. ولقد كانت تجارب الأعوام العشرة الأخيرة ضرورية لإعادة النظر في فكرة "الأيام الحلوة الخالية" التي ترتبط في جزء من أوروبا بنابليون الثالث وأوفنباخ، وفي جزء آخر بالإمبراطور فرانز جوزيف ويوهان شتراوس. ذلك لأن الصراع الطبقي، الذي تم قمعه في كل مكان فيما بين ١٨٤٨ و ١٨٧٠، قد احتدم مرة أخرى عند نهاية هذه الفترة، وأصبح يهدد بالخطر حكم البورجوازية من حيث هي المنتفعة من رد الفعل الرجعي. وأصبحت الأوبريت تبدو الآن صورة لحياة سعيدة متحررة من الهموم والأخطار — أى لحلم سعيد لم يوجد مع ذلك في الواقع أبدًا .

ولقد كان الأخوان جونكور على حق حين تنبأ بأن السيرك، وحفلات المنوعات والاستعراضات ستحل محل المسرح. ذلك لأن الفيلم، الذى نستطيع أن نعده واحدا من هذه الأنواع البصرية، نظرا إلى طابعه التصويرى والاستعراض، إنما هو تأكيد قاطع لهذا التنبؤ. ولقد كانت الأوبريت أقرب الأنواع الفنية إلى الحفلات الاستعراضية، ولكنها لم تكن تمثل أقدم نوع فنى انتصر فيه المنظر على الدراما. فقد

حدثت نقطة التحول الحقيقية بظهور "الأوبرا الكبيرة" خلال عهد ملكية يوليو، وإن كانت المناظر المرئية قد ظلت على الدوام تشكل جنزا لا يتجزأ من المسرح، وأصبحت لها في حالات كثيرة أهمية أعظم من عناصره الدرامية والصوتية. ويصدق ذلك بوجمه خاص على مسرح الباروك، الذي كان يحدث في كثير من الأحيان أن يطغىي فيه الطابع الاستعراضي للعرض، والزخارف والملابس والرقصات والمواكب، على كل ماعداها . كذلك فإن الثقافة البورجوازية لعهد ملكية يوليو، والامبراطورية الثانية، التي كانت ثقافة "محدثي نعمة"، كانت تبحث في المسرح عما هو ضخم لافت للنظر، وكانت تبالغ في مظهر العظمة، ولاسيما وهي ذاتها تفتقر إلى العظمة، الروحية الحقيقية. والواقع أن هناك نزوعين مختلفين يدفعان المجتمع إلى الأشكال الاحتفالية الفخمة: فقد يكون المجتمع من جهة مضطرًا إلى البحث عن العظمة لأن هذا يتمشى مع أسلوبه الطبيعي في الحياة، أو قد يكون الاندفاع إلى الفخامة راجعًا إلى الرغبة في تعويض نقص يشعر به المجتمع شعورًا أليمًا. ففن الباروك في القرن السابع عشر كان يتمشى مع الأبعاد الضخمة التي كان البلاط والطبقة الأرستقراطية في تلك الفترة يتنفسون ويتحركون فيها بصورة طبيعية. أما الباروك المزيف في القرن التاسع عشـر فكـان يناظر المطامح التى تحاول بها البورجوازية بعد صعودها أن تملأ بها هذه الأبعاد. وهكذا أصبحت الأوبرا هي النوع المفضل لدى البورجوازية، لأنه لم يكن يوجد فن آخر لديه مثل هذه الإمكانيات الهائلة في الاستعراض والعرض والادعاء، وفي تكديس المؤثرات وتكثيفها. ولقد كان نوع الأوبرا الذي حققه مايربير جامعًا بين كل مغريات المسرح، وخلق مزيجًا لامتجانسًا من الموسيقي والغناء والرقص كان من الضروري مشاهدته فضلاً عن سماعه، وكان الغرض من كل العناصر فيه هو أن تبهر الجمهور وتطغى عليه. فأوبرا مايربير كانت حفلا استعراضيًا كبيرًا، تتحقق وحدته بفضل إيقاع المشهد المتحرك على المسرح أكثر مما تتحقق في السيادة المطلقة للقالب الموسيقي(١). وكانت هذه الأوبرا موجهة إلى جمهور كان ارتباطه بالموسيقي خارجيًا إلى أقصى الحدود.

وهنا نجد أن فكرة "العمل الفنى الشامل Gesamtkunstwerk " قد تركبت أثرها قبل فاجنر بوقت طويل، وعبرت عن حاجة ضرورية قبل أن يفكر أي

<sup>(1)</sup> Paul Bakker: Wandlungen der Oper., 1934, p. 86.

شخص فى صياغتها فى برنامج محدد. ولقد أراد فاجنر تبرير الطابع المعقد للأوبرا عن طريق تشبيهها بالتراجيديا اليونانية، التي لم تكن في واقع الأمر إلا عرضًا من نوع "الأوراتوريـو"، ولكن الرغبة في مثل هذا التبرير نشأت من طابع الباروك اللامتجانس الـذي كـان يتسم بـه هذا النوع الفني، والذي أخذ منذ عهد "مايربير" يصبح معرضًا لخطر "الافتقار إلى الأسلوب وإلى الشكل" على نحو متزايد. ولقد كان المصدر الذي تبرتد إليه سلطة "الأوبرا الكبيرة"، والذي ظل واضحًا في "أساطين الطرب Die Meistersinger " لفاجنر و"عايدة" لفردي، والذي ربما كانت التقاليد فيه أكثر صرامة مما كانت في الأوبرا الإيطالية الأقدم عهدًا(١) - كان هذا المصدر هو تأثر القارة الأوروبية كلها بثقافة البورجوازية الفرنسية واتخاذها إياها أنموذجًا لها، وتلبية هذه الثقافة لحاجات أصيلة تتغلغل جذورها في الأوضاع الاجتماعية في جميع أرجاء القارة. فلم يكن هناك شيء يرضى هذه الحاجات على نحو أكمل وأيسر من ذلك المجموع المتآلف الذي تكونه هذه الأوبرا، ومن تنظيم الوسائل المتوافرة لديها - وهي الأوركسترا الجبارة، والمسرح الضخم، والكورس الهائل - في كبل واحد لا يهدف إلا إلى التأثير في الجمهور والاستحواذ عليه والتحكم فيه. ولقد كان هذا هو قبل كل شيء الهدف من تلك "القفلات" الفخمة، التي كانت في كثير من الأحيان تخترع تأثيرات جديدة قوية، ولكنها لم تكن تشترك في شيء مع المناظر الأخيرة في أوبرات موتسارت، بما فيها من إنسانية عميقة، أو في أوبرات روسيني بما فيها من رشاقة متألقة. ومع ذلك فإن ما نصفه عادة بصفة "الأوبرالي"، وهو المناظر الفخمة والتأكيدات الفارغة، والمظاهر البطولية المبالغ فيها، والانفعالات واللغة المصطنعة - ليس من خلق مايربير على الإطلاق، ولا يقتصر بحال على الأوبرا في ذلك العصر. فحتى فلوبير، الذي كان من حيث الـذوق فنانًا شديد التدقيق، لم يكن متحررًا تمامًا من النزعة المسرحية. وإذن فهذه النزعة كانت جـزءًا من التراث الرومانتيكي الذي ورثه هذا الجيل، ولم يكن نصيب فكتور هيجو في تطويرها بأقل من نصيب مايربير.

ولقد كان رتشارد فاجنر هو أقرب المثلين المهمين لهذا العصر إلى أسلوب مايربير الأوبرالي، ليس فقط لأنه أراد أن يربط بين أعماله وبين فن حي، بل أيضًا

<sup>(1)</sup> Lioned de Laurence : Le Goût musical en France, 1905, p. 292; William L. Crosten : French Grand Opera, 1948, p. 186.

لأنه كان أحرص الناس جميعًا على النجاح. فقد قبل التقاليد الشائعة بلا معارضة، ولم يشق طريقه إلى الأصالة إلا بالتدريج كما قال البعض، وذلك على خلاف التطور المألوف الذي يبدأ بتجربة فردية، وكشف شخصى، وينتهى بطريقة نمطية إلى حد ما('). ولكن هناك أمرًا أهم بكثير من اتخاذ فاجنر "للأوبرا الكبيرة" نقطة بداية له هو استمرار تعلقه بنوع يجمع بين التعبير عن أعمق المشاعر وأوثقها وأشدها تساميًا، وبين اتجاه الإمبراطورية الثانية إلى التظاهر والادعاء. ذلك لأن نمط الأوبرا المظهرية لم يتمثل بوضوح في "رينزي" و"تانهويـزر" وحدهما، وهما العملان اللذان يطغي فيهما جانب المناظر الاستعراضية بوضوح، بل أن "أساطين الطرب" و"بارسيفال" هما بدورهما إلى حد ما — قطعتان استعراضيتان موسيقيتان تهدفان إلى خلب الألباب وتجاوز كل التوقعات. والواقع أن الشغف بما هو فخم وضخم لم يكن عند فاجنر يقل عنه عند "مايربير" أو "زولا"، كما أنه كان رجلا مسرحيًا بفطرته، "ومهرجًا" و"مجنون تمثيل" - كما سماه نيتشه (١) - إلى حد لا يقل عن فكتور هيجو وديما. غير أن نزعته المسرحية ليست مجرد نتيجة لكتابته للأوبرات، بل أن العكس هو الصحيم، إذ أن أوبراته ذاتها تعبير عن ذوقه المسرحي غير الرفيع، وطبيعته التظاهرية الصارخة. لقد كان، مثل مايربير، أو نابليون الثالث، أو "لابايفا "La Païva" أو زولا، يميل إلى ما هو ظاهر بارز، زخرفي، مثير، ومن السهل إدراك العناصر المشتركة بين أوبراته وصالونات هذه الفترة، الملوءة بالحرير والمخمل والذهب الموشى، والأثاث الفخم التنجيد والسجاجيد وستائر الأبواب، حتى دون أن نعرف أنه كان يطلب إلى ماكار Makart تصوير مناظره المسرحية (٢٠). ومع ذلك فإن لجنون الفخامة والإسراف أصولاً أكثر تعقيدًا في حالة فاجنر، فجذوره الأولى لا ترجع إلى ماكار وحده، بل إلى ديلاكروا بدوره. والواقع أن الصلات بين "موت ساردانابال" و"أفول الآلهة Gotterdämmerung لا تقل قوة عن تلك التي تربط بين التألق المسرف "للأوبرا الكبيرة" الفرنسية واحتفالات أعياد بايرويت. ولكن هذا كله ليس القصة الكاملة، فنزعة فاجنر الحسية أكثر تأصلاً من أن تكون مجرد تظاهر، كما أنها أشد أصالة وتلقائية من كل النزعة الصوفية لحركة "الدم، والموت.

<sup>(1)</sup> Arfred Einstein: Music in the Romantic Era, 1947, p. 231.

<sup>(7)</sup> Friedrich Nietzsche: Der Fall Wagner, 1888. Neitzache contra Wagner, 1888.

<sup>&</sup>lt;sup>™</sup> Cf. Thomas Mann: Betrachtungen eines Unpolitischen, 1918, p. 75. Leiden und Groesse der Meister, 1935, pp. 145 ff.

والشهوة" في عصره. فلا عجب إذن إن كانت أعماله تعد في نظر كثير من أشد الأذهان حساسية في القرن التاسع عشر ممثلة لجوهر الفن ذاته — أعنى الأنموذج الذي كشف لهم لأول مرة عن معنى الموسيقي والمبدأ الكامن فيها. ومن المؤكد أن أعماله كانت آخر — وربما أعظم — مظهر تجلت عليه الرومانتيكية، وهي الشكل الوحيد للرومانتيكية الذي لا يبزال حيًا في أيامنا هذه. فليس هناك أعمال أخرى تتيح لنا أن نفهم بمثل هذا العمق طبيعة النشوة الحسية التي كانت الرومانتيكية تؤثر بها في جمهورها المعاصر، وإلى أي مدى كانت تعد ثورة على كل التقاليد الجامدة، وكشفًا لعالم فتي، ناضر، محرم. وعلى هذا النحو نستطيع أن نفهم — وإن كنا سندهش للوهلة الأولى — كيف أن بودلير، الذي لم يكن هو نفسه ذا ميول موسيقية على الإطلاق، ولكنه كان الوحيد بين معاصرى فاجنر الذي تخلق فينا أيقاعاته نفس الإحساس بالسعادة الذي تخلقه موسيقي تريستان، كان أول من أدرك أهمية فن فاجنر ودلالته ..

لقد كان فاجنر يشترك مع بودلير في نفس المشاعر شبه الدينية، ونفس الحنين الرومانتيكي إلى الخلاص، هذا فضلاً عن أعصابه الشديدة التوتر، وميله الشديد إلى التخدير والتأثيرات المخدرة.

أما الصلة بينه وبين فلوبير، فتظهر في ذلك النوع من طابع الهواية الذي كان يتصف به عمله، وفي علاقته الانعكاسية التحليلية بعمله، هذا فضلاً عن نوع من الضعف إزاء الألوان الوهاجة والأشكال البراقة. لقد كان مماثلاً لفلوبير في افتقاره إلى الموهبة الطبيعية، التلقائية، وفي انتزاعه لأعماله من ذاته بقدر كبير من العنف والجهد اليائس، وفي افتقاره إلى الإيمان الأصيل بالفن. وقد أشار نيتشه إلى انه لا يوجد واحد من كبار الموسيقيين ظل حتى سن الثامنة والعشرين موسيقيًا رديئًا مثل فاجنر، ومن المؤكد أنه لا يوجد فنان كبير، باستثناء فلوبير، ظل يشك في موهبته الخاصة حتى هذه السن. لقد كان كلاهما يشعر بأن الفن هو عذاب حياته، وبأنه الخاصة حتى هذه السن. لقد كان كلاهما يشعر بأن الفن هو عذاب حياته، وبأنه والفن، بين "الامتلاك" و"القول"، على أنها هوة لا تعبر. فكلاهما كان ينتمي إلى نفس الجيل الرومانتيكي المتأخر الذي كان أفراده يحاربون في معركة لا هوادة فيها، ولا أمل منها أيضًا، ضد نزعتهم الجمالية الخالصة، واتجاههم إلى التركيز فيها، ولا أنفسهم.

## الفصل الثالث الرواية الاجتماعية في إنجلترا وروسيا

بدأت الثورة الصناعية في إنجلترا، وفيها حققت أفضل نتائجها، كما أثارت أشد الاحتجاجات وأقواها حدة. على أن الاتهامات التي وجهت إليها لم تكن على أى نحو حائلاً دون وقوف الطبقات الحاكمة في وجه الثورة الاجتماعية بمزيد من التصميم، وبنجاح أكبر. ولقد كانت نتيجة إخفاق الجهود الثورية أن آراء المثقفين الإنجليز ظلت في عمومها تقدمية على الأقل، إن لم تكن ثورية دائمًا، على خلاف ما حدث في فرنسا، التي بدأ فيها قطاع من الطبقة المثقفة والصفوة المتعلمة يتخذ موقفًا معاديًا للديمقراطية بعد تجارب الثورة الفرنسية. ولكن أبرز الفوارق بين الحالـة الذهنـية للصفوة المثقفة في البلدين هو أن الفرنسيين كانوا متشبثين بالعقلانية بإصرار، وظلوا كذلك، أيًا كان موقفهم من الثورة الفرنسية والديمقراطية، على حين أن الإنجليز أصبحوا لاعقلانيين يائسين — على الـرغم مـن ميولهم التقدمية ومعارضتهم للاتجاه إلى التصنيع - بسبب معارضتهم للطبقة الحاكمة في كثير من الأحيان، وكانوا يلتمسون ملجأ في المثالية الغامضة للرومانتيكية الألمانية. ومن الغريب حقًا أن الرأسمالية والنفعيين كانوا، في إنجلترا، أوثق صلة بأفكار عصر التنوير من خصومهم، الذين أنكروا مبدأ حرية المنافسة وتقسيم العمل. وعلى أية حال فإنا لو تأملنا الأمر من وجهة نظر تاريخ الأفكار، لوجدنا أن المثاليين الذين كانوا يدعون إلى تحطيم الآلات كانوا هم الرجعيين، على حين أن الماديين والرأسماليين كانوا يمثلون العقلانية والتقدم.

ولقد كانت للحرية الاقتصادية نفس الجذور التاريخية التى كانت لمذهب الحرية السياسية. فهما معا كانا من إنجازات حركة التنوير، ولم يكونا من الوجهة المنطقية قابلين للانفصال. فما أن يأخذ المرء بوجهة نظر الحرية الشخصية والنزعة الفردية، حتى يكون عليه أن يسلم بصحة المنافسة الحرة بوصفها عنصرًا أساسيًا من

عناصر حقوق الإنسان. فقد كان تحرير الطبقة الوسطى خطوة ضرورية في سبيل تصفية الإقطاع، وكان بدوره يفترض تحرير الحياة الاقتصادية من قيود العصور الوسطى وأغلالها. ولا يمكن تفسير اشتراك الطبقة الوسطى في حركة مساواة الحقوق إلا بوصفه نتيجة لتطور أصبحت فيه أشكال الإنتاج السابقة على الرأسمالية؛ عتيقة بالية. ولم يكن من المكن التفكير في تحرير المجتمع من فوضى المنافسة الحرة إلا بعد أن بلغت الحياة الاقتصادية مرحلة الاستقلال المطلق، وخرجت الطبقة الوسطى من الحدود الجامدة للنظام الطبقي الإقطاعي. كذلك لم يكن هناك جدوى من مهاجمة جوانب معينة في الرأسمالية دون التشكيك في النظام نفسه. فطوال الوقت الذى ظل فيه الاقتصاد الرأسمالي غير مشكوك فيه، لم يكن من الممكن عمل أي شيء أكثر من مجرد التخفيف من مساوئه بدوافع إنسانية. وكان التزام مبادىء العقلانية والنزعة التحررية هو الوسيلة الوحيدة المكنة لعلاج المساوى، بطريقة نهائية حاسمة، وكل ما كان لازما هو فهم فكرة الحرية على نحو يتجاوز حدود البورجوازية، أما التخلى عن العقل وعن فكرة التحرر فقد أدى حتمًا إلى نزعة صوفية لا يمكن التحكم فيها، وإلى فقدان للنضج العقلي، مهما كانت طبيعة النيات الأصيلة وإخلاصها. وهذا خطر يحس به المرء دائمًا في حالة "كالاريل"، ولكنه يهدد مثالية معظم مفكرى العصر الفكتورى. فأقوى تعبير عن روح التوفيق التي اشتهر بها ذلك العصر، والطريق الوسط الذي سار فيه بين التمسك بالتقاليد والتقدم. هو الحنين الرومانتيكي إلى الماضي لدى قادته العقليين. والواقع أنه لم تكن هناك أية شخصية من الشخصيات الكبرى في العصر الفكتوري متحررة تمامًا من الاستعداد لقبول الحلول الوسطى، مما أدى إلى اتخاذ هذه الشخصيات موقفًا غامضًا قلل من وزنها السياسي، حتى في حالة الشخصيات التقدمية الأصيلة مثل ديكنز. وعلى حين أن الطبقة المثقفة في فرنسا شعرت بأنها مضطرة إلى الاختيار بين الثورة والموقف البورجوازي، وكان اختيارها هذا نهائيًا قاطعًا، على الرغم من أنه كان في كـثير مـن الأحـيان مقترنًا بمشاعر موزعة، فإن فئة الصفوة المثقفة التي كانت تعارض التصنيع في إنجلترا كانت ترتكز على أيديولوجية لا تقل في طابعها المحافظ عن البورجوازية الرأسمالية ذاتها. بل كانت في واقع الأمر أشد منها رجعية بكثير.

كان أصحاب مذهب المنفعة، الذين كانوا يمثلون المبادىء الاقتصادية لعهد التصنيع، من تلاميذ "آدام سميث"، وكانو ينادون بالنظرية القائلة أن الاقتصاد الذي يترك لكي يسير تلقائيًا هو الأكثر اتفاقًا مع الروح الليبرالية، بل مع مصالح الجمهور في عمومه أيضًا. على أن ما جلب عليهم أقوى معارضة من جانب المثاليين لم يكن ضعف الأساس الذي يرتكز عليه هذا الموقف، بقدر ما كان تأكيدهم أنه لا مفر من أن يكون المبدأ الأساسى للسلوك البشرى هو الغرائز الأنانية، واعتقادهم أنهم يستطيعون أن يستخلصوا، بحتمية رياضية، قوانين الحياة الاقتصادية والاجتماعية من حقيقة الأنانية البشرية. فاحتجاج المثاليين على رد الإنسان إلى مجرد "كائن اقتصادى" هو الاحتجاج الخالد "لفلسفة الحياة" الرومانتيكية — أي الاعتقاد بأن الحياة لا تستنفد منطقيًا. وبأن من المستحيل إخضاعها لأغراض الإنسان — ضد العقلانية والفكر مجردین عن الواقع المباشر. ولم یکن رد الفعل علی مذهب المنفعة سوى رومانتیکیة ثانية، كان دور الصراع ضد الظلم الاجتماعي ومعارضة النظريات الفعلية "لعلم الاقتصاد" أقل فيها بكثير من الرغبة في الهروب من الحاضر - الذي لم يكن خصوم المذهب النفعي قادرين على حل مشكلاته أو راغبين فيه — إلى الاتجاه اللاعقلي عند "بيرك" و"كولريدج" وفي الرومانتيكية الألمانية. وكانت المناداة بتدخل الدولة ولاسيما في حالة "كارلايل"، علامة اتجاهات تسلطية مضادة لليبرالية بقدر ما كانت تعبيرًا عن شعور إنساني وغيري، كما أن نعيه على المجتمع انحلاله وتفككه كان تعبيرًا عن رغبته في التضامن والتآلف الحقيقي، كما كان في الوقت ذاته حنينًا إلى القائد المحبوب المرهوب.

وبانتها، فترة ازدهار الرومانتيكية الإنجليزية، ظهر تيار من العقلانية المضادة للرومانتيكية حوالى عام ١٨١٥، بل قمته فى حركة الإصلاح النيابى عام ١٨٣٧. وفى البرلمان الجديد وانتصار الطبقة الوسطى. وأخذت البورجوازية بعد نجاحها تزداد جنوحًا إلى الجانب المحافظ، وبدأت حركة رد فعل على الأمانى الديمقراطية. التى كانت بدورها ذات طابع رومانتيكى. وظهرت إلى جانب إنجلترا العقلانية إنجلترا أخرى عاطفية، وأخذ الرأسماليون المتميزون بالعقلية الهادئة الرزينة يتقربون إلى الأفكار الإصلاحية المنبعثة عن دوافع خيرية إنسانية. وهكذا

اتضح أن رد الفعل النظرى على النزعة الليبرالية الاقتصادية مسألة داخلية بالنسبة إلى البورجوازية، ونوع من تبرئة الذات في نظرها. فقد كانت تؤيد هذه الحركة نفس الفئة التي كانت تمثل عمليًا مبدأ الحرية الاقتصادية، ولم يكن الهدف منها إلا أن تكون طرفًا مقابلاً يضعه العصر الفيكتورى، الذي يميل إلى الحلول الوسطى، ليوازن به الاتجاه إلى المادية والأنانية.

ولقد كانت السنوات الواقعة بين عنامي ١٨٣٧ ، ١٨٤٨ فترة أزمات اجتماعية شديدة، حافلة بالصراع الدموى الجامح بين رأس المال والعمل. فبعد قانون الإصلاح النيابي، أصبحت الطبقة العاملة الإنجليزية تلقى من البورجوازية نفس المعاملة التي كانت تلقاها نظيرتها في فرنسا بعد عام ١٨٣٠. وهكذا أصبحت الطبقة الأرستقراطية وعامة الشعب تشتركان، إلى حد ما، في كونهما ضحيتين تعانيان الآلام في الصراع ضد العدو المشترك، وهو الطبقة الوسطى الرأسمالية. ومن المؤكد أن هـذه العلاقـة العارضـة لا يمكن أن تؤدى إلى اشتراك حقيقي في المصالح، وزمالة في حمل السلاح، ولكنها تكفى لإخفاء الأوضاع الحقيقة عن مفكر عاطفي المزاج مثل "كارلايل"، ولتحويل كفاحه ضد الرأسمالية إلى تحمس رومانتيكي رجعي للتاريخ الغابر. وعلى عكس ما كانت عليه الحال في فرنسا، التي كانت كراهية الفنانين للبورجوازية فيها تعبر عن نفسها في نزعة طبيعية صارمة رزينة، فإن الحركة الرومانتيكية الثانية التي تحدثنا عنها من قبل ظهرت في إنجلترا، التي لم تحدث فيها أية ثورة منذ القرن السابع عشر، ولم تعان مرارة التجارب السياسية وخيبة الآمال التي عاناها الفرنسيون. ففي فرنسا تم التغلب على الرومانتيكية من حيث هي حـركة عـند منتصـف القـرن، واتخذ الصراع ضدها طابعا شخصيًا إلى حد ما. أما في إنجلترا فقد تطور الموقف على نحو مخالف: فلم يكن الصراع بين الاتجاهات العقلية واللاعقلية يقتصر فيها على أن يكون صراعا داخليًا، كما هي الحال عند "فلوبير" مثلاً. بل إنه أدى إلى انقسام البلاد إلى معسكرين أشد تبايئًا في الواقع بكثير من "الدولتين" اللتين تحدث عنهما "دزرائيلي". وهنا أيضًا كان الاتجاه الرئيسي للتطور. كما هي الحال في أوروبا الغربية بأسرها، اتجاها وضعيًا، أي متمشيًا مع مبادى، العقلانية والنزعة الطبيعية. فلم يقتصر التفكير العقلاني الخارج عن التقاليد

على الحكام السياسيين وكبار رجال الاقتصاد، أو الفنيين والعلماء، بل لقد كان هو الميز للإنسان العادى والإنسان العملي، الذي يتركز اهتمامه كله في الحياة المهنية العاديـة. ولكـن الأدب في هـذه الفـترة كـان حـافلاً بحـنين رومانتـيكي إلى العصـور الوسطى، وإلى مجتمع مثالي لا يكون فيه مكان لقوانين الاقتصاد الرأسمالي، وللنزعة التجارية، وللمنافسة غير الشخصية التي لا ترحم، ولكل الحقائق الأليمة في المجتمع الحديث. لقد كانت نزعة "دزرائيلي" الإقطاعية رومانتيكية سياسية، وكانت "حبركة أكسفورد" رومانتيكية دينية، وكان هجوم "كارلايل" على الحضارة المعاصرة رومانتيكية اجتماعية، وكانت فلسفة "رسكين" في الفن رومانتيكية جمالية - فكل هذه النظريات كانت تهاجم الحركة الليبرالية والعقلانية وتلتمس لنفسها ملجأ من المشكلات المعقدة للحاضر في عالم علوى يسمو على الطبيعة والأشخاص، وفي حالة مستقرة تبتجاوز فوضى المجتمع الليبرالي الفردي. وكان أعلى الأصوات وأكثرها إغراء هو صوت "كارلايل"، وهو أول الدعاة أصحاب الكلمات المعسولة الغامضة الذين مهدوا الطريق لموسوليني وهتلر، وأكثر هؤلاء الدعاة أصالة. ذلك لأنه مهما كان من أهمية وقيمة التأثير الذي مارسه في نواح معينة، ومهما كانت ضخامة الدين الذين يدين به له القرن الماضي في صراعه من أجل تحقيق السيطرة الروحية للأشكال الثقافية، فقد كان على الرغم من ذلك شخصا مضطرب التفكير، نجم طوال عدة أجيال في إخفاء الحقائق وراء سحابات الدخان والبخار التي انبثقت من حماسته للانهائية والأزلية، ومن أخلاقية الإنسان الأرقى superman عنده، وعبادته الصوفية للبطل.

ولقد كان "رسكين" هو الوريث المباشر "لكارلايل". فقد اقتبس منه حججه التي هاجم بها الاتجاه إلى التصنيع والليبرالية، وردد تنديده بالحضارة الحديثة لافتقارها إلى الروح وعدم إيمانها بالألوهية، وشاركه حماسته للعصور الوسطى والثقافة الطائفية للغرب المسيحى. ولكنه حول عبادة البطل التجريدية عند أستاذه إلى فلسفة عينية في الجمال، وحول رومانتيكيته الاجتماعية الغامضة إلى مثالية جمالية لها أغراض محددة وأهداف يمكن تعيينها بدقة. ولا أدل على أن آراء "رسكين" كانت واقعية متمشية مع عصرها، من أنه تمكن من أن يصبح المتحدث

باسم حركة هامة ذات دلالة تاريخية كبيرة، هي حركة "ما قبل رافييل - Pre Raphaelitism "('). والواقع أن الجو الثقافي كان مشحونًا بأفكار مماثلة لأفكاره ومثله العليا، ولاسيما رفضه لفن عصر النهضة، وللأشكال الفنية الجريئة المغرورة المستبدة، والعودة إلى الفن "القوطي" السابق على الكلاسيكية، وإلى الأسلوب المتواضع الملهم عند "البدائيين". فقد كانت هذه الاتجاهات أعراضا لأزمة ثقافية أثـرت في المجتمع كله. فآراء "رسكين" وفن حركة "ما قبل رافيل" ينبثقان من نفس الأوضاع الروحية، ويعبران عن ذاتهما في نفس الاحتجاج على النظرة التقليدية إلى الفن وعلى روح العصر الفيكتورى في إنجلترا. ولقد كان أصحاب هذه الحركة يجـدون في النزعة الأكاديمية لعصرهم نفس الروح التي فسرها "رسكين" بأنها تدهور للفن منذ عصر النهضة، ويحاربونها كما حاربها هو. وكان هجومهم موجهًا ضد النزعة الكلاسيكية، وضد القواعد الجمالية الصارمة لمدرسة "رافاييل"، أي ضد النزعة الشكلية الفارغة، والنظام الرتيب المطرد لفن تريد به البورجوازية أن تقدم الدليل على أنها محترمة، وعلى أنها ذات أخلاق صارمة، ومثل عليا رفيعة، وحساسية شعرية. والواقع أن الطبقة الوسطى في العصر الفيكتوري كانت تسيطر عليها فكرة "الفن الرفيع"(")، وكان الـذوق الردىء الذي يسود عمارتها وتصويرها ِ وفنونها وصناعاتها راجعًا — من بين ما يرجع إليه — إلى خداعها الذاتي، أي إلى الأطماع والادعاءات التي أدت إلى كبت التعبير التلقائي عن طبيعتها.

ولقد كان الفن الفيكتورى يحتشد بموضوعات تاريخية وشعرية وقصصية، فهو تصوير "أدبى" بالمعنى الصحيح، وفن مهجن. ومع ذلك فإن ضآلة القيمة التصويرية لهذا الفن أمر يؤسف له أكثر من طغيان العنصر الأدبى فيه. ويمكن القول أن الخوف من أى نوع من الغزعة الحسية والتلقائية كان هو الحائل الأكبر دون ظهور ذلك الأسلوب الأصيل الزاهى المميز للمفهوم الفرنسى للفن. ومع ذلك فإن

(\*) A. Paul Oppé: "Art", In "Early Victorian England", edited by G.M. Young, 1934, II, p. 154.

 <sup>(</sup>۱) حركة فنية في أواسط القرن التاسع عشر، ذهبت إلى أن المصور "رافاييل" قد امتدح أكثر مما ينبغي، ودعت
 إلى محاكاة الاتجاهات السابقة عليه في التصوير والنحت، ولاسيما الاتجاهات السائدة في أواخر العصور
 الوسطى. وكان أبرز ممثليها روسيتي Rossetti وميليه Millais وهنت Hunt . (المترجم)

الطبيعة إذا طردت من الباب تسللت عائدة من النافذة. ففي مجموعة "شانترى" Chantrey ذلك الأثر الفريد للذوق الفيكتورى الردى، نجد صورة لراهبة شابة نبذت العالم، وتجردت معه من ثيابها الأرضية. وهي تركع عارية تمامًا أمام مذبح كنيسة ينيرها ضوء ليلي معتم، وقد استدار جسدها الناعم بمعالمه المغرية، تجاه الرهبان الواقفين خلفها. وإنه لمن الصعب أن يتصور المرء شيئًا أشد إحراجًا من هذه الصورة : ذلك لأنها تنتمي إلى أسوأ أنواع الإباحية — وأقول أنه أسوأ الأنواع لأنه أشدها إخلاصًا.

ولقد كان التصوير في حركة "ما قبل رافاييل" مماثلاً للفن الفكتوري بأسره في طابعه الأدبي و"الشاعرى"، ولكنه جمع إلى موضوعاته التي كانت في صميمها غير تصويرية non- Pictorial أي موضوعاته التي لا يمكن السيطرة عليها تماما من خلال التصوير، قيمًا تصويرية (Pictorial) معينة، كانت تتميز بالجدة إلى جانب كونها شديدة الجاذبية في كثير من الأحيان. وكان هذا التصوير يجمع بين اتجاهه الـروحي الفيكـتوري، وموضـوعاته التاريخـية والدينـية والشـاعرية، وأسـاطيره الأخلاقية، ورموزه الخرافية، وبين نبزعة واقعية تتمثل في الاستمتاع بالتفاصيل الدقيقة، وفي الترديد الدقيق لكل نصل في العشب وكل ثنية في الرداء. ولم تكن هذه الدقة متمشية مع اتجاه النزعة الطبيعية في الفن الأوروبي بوجه عام فحسب، بل كانت تتفق في الوقت ذاته مع المبدأ الأخلاقي البورجوازي في الصنعة، وهو المبدأ الذي يرى أن معيار القيمة الجمالية هو الإتقان في أسلوب الأداء، والدقة في التنفيذ. وتمشيًّا مع هذا المثل الأعلى للعصر الفيكتورى، بالغ أصحاب هذه الحركة في علامات المقدرة التكنيكية وبراعة المحاكاة واللمسة النهائية. وهكذا لم تكن لوحاتهم تقبل في إتقانها عن لوحات المصورين الأكاديميين، بحيث يشعر المرء بأن التضاد بين أصحاب حركة "ما قبل رافاييل" وبين بقية مصورى العصر الفكتورى أخف بكثير من الفارق بين أصحاب النزعة الطبيعية والأكاديميين في فرنسا مثلاً. لقد كان أصحاب هذه الحركة مثاليين، أخلاقيين، محبين للشهوات ولكنهم يخجلون منها، شأنهم شأن معظم المنتمين إلى العصر الفكتورى. وكان لديهم نفس ما لـدى هـؤلاء الأخيرين من نظرة متناقضة إلى الفن، ومن شعور بالحرج في التعبير فنيًا عن تجاربهم، ومن كبت لهذا التعبير، وذهب حياؤهم المفرط إزاء الوسيط الذى كانوا يعبرون به عن أنفسهم إلى حد نشعر معه، حين نتأمل أعمالهم، بأننا إزاء هواة متهيبين، وإن كانوا ذوى مواهب رفيعة. وتؤدى هذه المسافة بين مبدع العمل وبين عمله إلى تعميق الإحساس بالفن الزخرفى، وهو الإحساس المرتبط بكل التصوير الذى نجده فى حركة "ما قبل رافييل". ومن هنا كان هذا التصوير يبدو متكلفًا، ومتأنقًا ومزوقًا إلى حد بعيد، وكان فيه على الدوام شيء من ذلك الطابع الزخرفي غير الواقعي "للنسيجيات المرسمة" البحتة. ويعد هذا الأسلوب المتصنع واحدا من المصادر التي نبعت منها النغمة المتأنقة، الذهنية، الباردة — برغم طبيعتها الغنائية — في النزعة الرمنية الحديثة، والتي نبع منها اتجاه حركة الرومانتيكية الجديدة إلى النزعة الجافة والحدة المتصنعة، واتجاه الفن عند نهاية القرن إلى الحياة والكبت المتعمد، وإلى التكتم والتخفي.

لقد كانت حركة "ما قبل رافييل" حركة جمالية، وعبادة للجمال، وتقديرًا للحياة مرتكزًا على الغن، ولكن من الواجب ألا نوحد بينها وبين حركة "الغن لأجل الفن"، مثلما ينبغى ألا نوحد بين فلسفة "راسكين" ذاتها وبين هذه الحركة الأخيرة. فالقضية القائلة أن القيمة العليا للفن تنحصر في تعبيره عن "نفس خيرة وعظيمة" كانت تتعشى مع ما يؤمن به كل أصحاب حركة "ما قبل رافاييل". صحيح أنهم كانوا شكليين متأنقين، ولكنهم كانوا يعيشون على الإيمان بأن تلاعبهم بالأشكال له هدف أعلى وتأثير تعليمي رفيع. ولم يكن التناقض بين نزعتهم الجمالية ونزعتهم الأخلاقية يقل في حدته عن التناقض بين حنينهم الرومانتيكي إلى الماضي الغابر وبين نزعتهم الطبيعية في معالجة التفاصيل". وهذا هو نفس التناقض الفكتوري الذي أدى أيضًا إلى قيام تعارض في كتابات "رسكين". ذلك لأن تحمسه الأبيقوري للفن لم يكن يتمشى دائمًا مع الدعوة الاجتماعية التي نادى بها. فتبعًا لهذه الدعوة لا يكون الجمال الكامل ممكنًا إلا في مجتمع تسوده العدالة والتضامن على نحو مطلق. وما الفن العظيم إلا تعبير عن مجتمع يحيا حياة أخلاقية صحية، أما في

<sup>(1)</sup> Ruskin: Stones of Venice, III - Works, 1904, XI, p. 201.

<sup>(1)</sup> H.W. Singer: Der Praeraffaelismus in England, 1912, p. 51.

العصر الـذي تسـوده المادية والآلية، فلابد أن يذوي الإحساس بالجمال والقدرة على خلق فن رفيع المستوى. ولقد سبق أن وجه "كارلايل" إلى المجتمع الرأسمالي الحديث تلك التهمة المألوفة، تهمة أنه يبعث الجمود في نفوس الناس ويقتلها بعلاقاته المالية وأساليبه الآلية في الإنتاج، واكتفى "رسكين" بترديد كلمات سلفه القاسية. كذلك فإن التحسر على انحلال الفن لم يكن جديدًا. فمنذ عهد أسطورة العصر الذهبي كان ينظر إلى فن العصر الحاضر دائمًا على أنه أقل قيمة من أعمال الماضي، وكان يعتقد أن من المكن أن تكتشف فيه نفس علامات الانحلال الظاهرة في أخلاقيات العصر. ولكن قبل "رسكين" لم يكن الانحالال الفني يعد عرضًا من أعراض مرض يصيب جسم المجتمع بأسره، ولم يكن هناك أبدًا أي شعور واضح بالعلاقة العضوية بين الفن والحياة كذلك الـذي أصبح موجودا منذ ذلك الحين (١). فلا جدال في أنه كان أول من فسر انحلال الفن والذوق بأنه مظهر لأزمة ثقافية عامة، وأول من عبر عن ذلك المبدأ الأساسي، الذي لم يقدر بعد تقديرًا كافيًا حتى في عصرنا الراهن، والقائل إننا لو أردنا إيقاظ الإحساس بالجمال لدى الناس وزيادة فهمهم للفن، فلابد أولاً من تغيير الأوضاع التي يعيشون فيها. واهتداء بهذه الفكرة استعاض "رسكين" عن دراسة تناريخ الفن بتاريخ الاقتصاد، وابتعد عن مثالية "كارلايل" بقدر ما أدى خدمة أكبر لمادية هذا العلم. كذلك كان "رسكين" أول شخص في إنجلترا يؤكد أن الفن واحد من الشئون العامة، وأن تنميته من أهم المهام التي تقع على عاتق الدولة، أى أنه يمثل ضرورة اجتماعية، ولو تجاهله أي بلد لعرض حياته العقلية للخطر. وأخيرًا فقد كان أول من جهر بالدعوة القائلة إن الفن ليس وقفا على الفنانين والذواقية والطبقات المثقفة، بل أنه جزء من تراث كل شخص وممتلكاته. ولكنه برغم ذلك كله، لم يكن اشتراكيًا، بل أنه لم يكن حتى ديمقراطيًا". وكان أقرب الأمور إلى مثله الأعلى هو دولة الفلاسفة عند أفلاطون، التي يسودها الجمال والحكمة. وكانت "اشتراكيته" مقتصرة على الإيمان بقابلية البشر للتعلم، وحقهم في التمتع بنعم الثقافة. ولم يكن الغنى الحقيقي في نظره ينحصر في امتلاك الخيرات المادية.

<sup>(1)</sup> Cf. A. Clutton – Brock: William Morris, His Work and Influence, 1914, p. 9. (7) D.C. Somerwell: English Thought in the 19<sup>th</sup> Century, 1947, 5<sup>th</sup> edit., p. 153.

بل في القدرة على التمتع بجمال الحياة والفن. وكان الميل إلى الاستكانة الجمالية والعزوف عن كل عنف، يمثل الحدود التي لا تتجاوزها نزعته الإصلاحية (١٠).

ولقد كان "وليام موريس"، وهو الثالث في سلسلة النقاد الاجتماعيين الكبار في العصر الفيكتوري، يفكر بطريقة أكثر اتساقًا بكثير من "رسكين"، كما كان أكثر منه تقدمًا بكثير في الميدان العملي. والواقع أنه كان في نواح معينة أعظم (٢) رجال العصر الفيكتورى. أي أشجعهم وأشدهم صلابة، على الرغم من أنه ذاته لم يتحرر تمامًا من متناقضاتهم ومن حلولهم الوسطى. ولكنه استخلص النتيجة النهائية من فكرة "رسكين" القائلة بتشابك مصير الفن مع مصير المجتمع، وأصبح مقتنعًا بأن "صنع الاشتراكيين" هدف أشد إلحاحًا من صنع فن جيد. ولقد سار حتى النهاية في فكرة "رسكين" القائلة أن انحطاط الفن الحديث، وتدهور الثقافة الفنية ورداءة ذوق الجمهور، ليست إلا أعراضًا لشر أعمق تأصلاً وأبعد مدى، وأدرك أنه لا جدوى من محاولة إصلاح الفن والذوق مع ترك المجتمع بلا تغيير. وكان يعلم أن التأثير المباشر في تطور الفن أمر لا جدوى منه، وأن كل ما يستطيع المر أن يفعله هو إيجاد الأوضاع الاجتماعية التي تتيح تذوقًا أفضل للفن. ولقد كان على وعي تام بالصراع الطبقي الذي تحدث في داخله العملية الاجتماعية، وبالتال يتطور في داخله الفن، وكان يرى أن أهم واجب هو توعية الطبقة العاملة بهذه الحقيقة(٣). على أن نظرياته ومطالبه كانت، برغم كل وضوحها في المسائل الأساسية، لا تزال تنطوى على متناقضات متعددة، كما قلنا من قبل. فعلى الرغم من فهمه السليم للواقع الاجتماعي ووظيفة الفن في حياة المجتمع، كان يتعلق بالعصور الوسطى وبالمثل الأعملي للجمال فيها بطريقة رومانتيكية. وقد أكد الحاجة إلى قيام فن يخلقه الشعب ويوجه إلى الشعب، ولكنه ظل مع ذلك هاويًا يجعل من المتعة غاية قصوى. وينتج أشياء لا يستطيع الحصول عليها إلا الأغنياء ولا يتسنى الاستمتاع بها إلا للمثقفين. وقد أشار إلى أن الفن ينشأ عن العمل، وعن الصنعة الحرفية العملية.

<sup>(1)</sup> Christian Eckert: "John Ruskin, Schmolles Jahrbuch., 1902, XXVI, p. 362.

<sup>(7)</sup> E. Batho - B. Dobrée: The Victorians and After, 1938, p. 112.

<sup>(7)</sup> A. Clutton - Brock, op. cit., p. 150.

ولكنه لم يدرك دلالة أهم الوسائل الحديثة في الإنتاج وأكثرها عملية — وأعنى بها الآلة. ولابد أن يلتمس أصل المتناقضات القائمة بين تعاليمه وبين نشاطه الفنى في ميل البورجوازية الصغيرة إلى التمسك بالتقاليد، وهو الميل الكامن من وراء ذلك الحكم الذي أصدره أستاذاه "كارلايل" و"رسكين"، على العصر الصناعي، والذي لم يستطع هو ذاته أن يتحرر تمامًا من اتجاهه الضيق الأفق.

ولقد كان "رسكين" يعزو انحلال الفن إلى أن المصنع الحديث، بطريقته الآلية في الإنتاج، وبما فيه من تقسيم للعمل، يحول دون قيام علاقة صادقة بين العامل وعمله، أي أنه يحطم العنصر الروحي ويجعل المنتج مغتربًا عن نتاج يديه. وقد أدى رأيه هذا إلى فقدان الصراع ضد العصر الصناعي لذلك الطابع الحاد الموجه ضد صبغ الكتل الجماهيرية بصبغة العمال الأجيرين، وجعل هذا الصراع يتحول إلى حماسة رومانتيكية لشبيء تستحيل استعادته، أي للحرف اليدوية، والصناعية المنزلية، والطوائف الحرفية، أي بالاختصار، لأشكال الإنتاج السائدة في العصور الوسطى. ولكن الفضل يرجع إلى "رسكين" في أنه لفت الأنظار إلى قبح الفنون والصنائع في العصر الفيكتوري، وذكر معاصريه بسحر الصنعة المتقنة الجيدة، في مقابل المواد الزائفة، والأشكال الخالية من المعنى، والأداء الخشن الرخيص، في منتجات العصر الفيكتوري. ولقد كان تأثيره غير عادي، بل يكاد يكون من المستحيل وصفه. فقد أصبح المثل الأعلى في إنتاج الفن الحديث والفن التطبيقي هو الإنتاج في إطار ورشة صغيرة نسبيًا، والاحتفاظ بالعلاقة الشخصية بين العمال بعضهم وبعض، والسيادة المطلقة للحرف اليدوية، مع تركيز المهام الفردية على العمل الواحد المكتفى بذاته. والواقع أن الغرضية والصلابة اللتين تتميز بهما العمارة والفن الصناعي الحديثان، هما إلى حد بعيد نتيجة لجهود "رسكين" ونظرياته، على الـرغم من أن تأثيره المباشر أدى إلى قيام عبادة مبالغ فيها إلى حد ما للعمل اليدوى. لم يعترف فيها بوظائف الصناعة الآلية وإمكاناتها، وأدى إلى إيقاظ أمل يستحيل تحقيقه. فقد كان من قبيل الرومانتيكية البحتة أن يعتقد المرء بأن الإنجازات التكنيكية، التي نشأت عن حاجات اقتصادية حقيقية، والتي حققت سزايا اقتصادية ملموسة، يمكن أن تطرح جانبًا ببساطة، وكان من السذاجة إلى أبعد حد أن يحاول المرء إيقاف تقدم التطورات التكنيكية والاقتصادية عن طريق كتيبات واحتجاجات معارضة. لقد كان "رسكين" وتلاميذه على حق بقدر ما فقد الإنسان بالفعل السيطرة على الآلة، وأصبحت التكنولوجيا مستقلة بذاتها، وأنتجت موضوعات سخيفة منفرة إلى أقصى حد، وخاصة في ميدان الفن الصناعي، ولكن فاتهم أن الوسيلة الوحيدة للسيطرة على الآلة هي قبولها والانتصار عليها روحيًا.

لقد كان الخطأ المنطقى الذى وقعوا فيه ينحصر فى تعريف التكنولوجية تعريفًا أضيق مما ينبغى، وفى عدم إدراك الطابع التكنيكى لكل نوع من الإنتاج المادى، ولكل استخدام للأشياء، وكل اتصال بالواقع الموضوعى. والفن ذاته يستخدم دائمًا جهازا أو "آلة" للأشياء، وكمل اتصال بالواقع الموضوعى. والفن ذاته يستخدم دائمًا جهازا أو "آلة" مادية، تكنيكية، لها طابع الأداة، ويفعل ذلك بطريقة صريحة إلى حد يمكن معه القول أن هذا الطابع المادى غير المباشر لوسيلة التعبير هو واحد من أهم سماته الأساسية. وربما كان الفن أقوى "تعبير" حسى أو مادى عن الروح البشرية، ومن ثم كان بهذا الوصف يرتبط بشىء عينى خارج عنه، وبأسلوب تكنيكى، وبأداة، سواء أكانت هذه الأداة نول النساج أم آلة النسج الميكانيكية، وسواء أكانت فرشاة رسم أم آلة تصوير فوتوغرافى، وسواء أكانت آلة الفيولينة أم أرغن السينما (وهو شىء فظيع بحيق!) بمل أن الصوت البشرى ذاته — حتى الجهاز الصوتى لمغن مثل "كاروزو" — هو أداة مادية، لا حقيقة روحية. أما التدقيق المباشر من روح إلى أخرى، دون وساطة ودون حاجة إلى أداة، فلا يحدث إلا فى حالة النشوة الصوفية وسعادة الحب والمشاركة الوجدانية — وربما لم يكن يحدث إلا فى حالة المشاركة الوجدانية — وربما لم يكن يحدث إلا فى حالة المشاركة الوجدانية ...

ومن الممكن أن يوصف تاريخ الفن الصناعى بأسره بأنه تجديد وتحسين مستمر للوسائل التكنيكية فى التعبير، وعندما يسير هذا التجديد بطريقة سوية دون تعقيد. يمكن تعريفه بأنه الاستغلال الكامل لهذه الوسائل والتحكم التام فيها. وبأنه الملاءمة المنسجمة بين القدرة والغرض، وبين الأدوات ومضمون التعبير. أما العوائق التى اعترضت طريق هذا التطور منذ الثورة الصناعية، والأسبقية التى اكتسبتها الإنجازات الذهنية. فلا ينبغى أن تعزى إلى أن التطور

التكنيكي، الذي شجع الرخاء على التعجيل به، أصبح سريعًا إلى حد لم يعد الذهن البشرى يجد معه وقتًا لملاحقته. وبعبارة أخرى فإن تلك العناصر التي كان يمكن أن تحول تراث الصنعة الحرفية إلى الإنتاج الآلى، وهم "المعلمون" المستقلون وصبيانهم، قد استبعدت من الحياة الاقتصادية قبل أن تتاح لها أية فرصة لتكييف نفسها وتقاليد حرفها مع الأساليب الجديدة في الإنتاج. وعلى ذلك فإن ما أدى إلى اختلال التوازن في العلاقة بين التطورات التكنيكية والذهنية كان أزمة في التنظيم، ولم يكن بأى حال تغيرًا أساسيًا في طبيعة التكنولوجيا — أعنى أنه ظهر على حين غرة بأى حال تغيرًا أساسيًا في طبيعة التكنولوجيا — أعنى أنه ظهر على حين غرة نقص شديد في الخبراء في تلك الصناعات التي ترجع جذورها إلى التقاليد القديمة للصنعة الحرفية.

ولقد كان "موريس" يشارك "رسكين" تحامله على موضوع الإنتاج الآلى، وكذلك تحمسه للصنعة اليدوية، ولكن تقديره لوظيفة الآلة كان أكثر تقدمية وعقلانية من تقدير أستاذه لها بكثير. فقد عاب على مجتمع عصره سوء استخدامه للمخترعات التكنيكية، ولكنه كان يعلم بالفعل أن من المكن في ظروف معينة أن تتحول هذه المخترعات إلى نعمة للبشرية(الله). وأدى تفاؤله الاشتراكي إلى تقوية هذا الأمل في التقدم التكنيكي. فقد عرف الفن بأنه "تعبير الإنسان عن استمتاعه بالعمل "(المعمل" ولم يكن الفن في نظره مجرد مصدر للسعادة، بل كان قبل كل شيء نتيجة شعور بالسعادة، وقيمته الحقيقية تنحصر في العملية الخلاقة. فالفنان يستمتع في عمله بقدرته على الإنتاج، والاستمتاع بالعمل هو المنتج والمثمر فنيا. ولا شك أن هذا الانبثاق التلقائي للفن أقرب إلى الغموض، وينطوى على قدر كبير من التأثر "بروسو"، ولكنه لم يكن أكثر صوفية ورومانتيكية من الفكرة القائلة أن التكنيك الآلى يعني نهاية الفن.

ولقد كانت الظواهر الاجتماعية التي تشغل النقاد الفنيين والنقاد الاجتماعيين في العصر الفكتوري، تكون أيضًا موضوع الرواية الاجتماعية في ذلك العصر. فهذه الرواية بدورها كانت تدور حول ما أسماه "كارلايل" بمشكلة "الأوضاع

<sup>(1)</sup> Ibid., p. 228.

<sup>(9)</sup> William Morris: Art under Plutocracy, 1883.

في إنجلترا". وهي تصف الأحوال الاجتماعية التي نشأت مع الثورة الصناعية. ولكنها كانت تخاطب جمهورًا أشد اختلاطًا من الجمهور الذي خاطبه النقد الفني في تلك الفترة، وكانت أشد منه تباينًا، وتتحدث لغة أكثر تنوعًا وأقل تدقيقًا من لغته. وقد حاولت الرواية أن تجذب انتباه طبقات المجتمع التي لم تنفذ إليها أعمال "كارلايل" و"رسكين" أبدًا، وأن تكسب لنفسها قراء لم تكن الإصلاحات في نظرهم مجرد مشكلات تواجمه ضمائرهم، بل كانت مسائل ذات أهمية حيوية. ولكن نظرًا إلى أن أمثال هؤلاء القراء كانوا لا يزالون أقلية، فإن الرواية ظلت مبنية أساسًا على مصالح المستويات العليا والوسطى من البورجوازية، وأتاحت متنفسًا لتلك المنازعات الأخلاقية الـتى اشتبك فيها المنتصرون في الصراع الطبقي. وقد يكون الحافز، كما في حالة "دزرائيلي"<sup>(۱)</sup>، هو أحيلام تهدف إلى تحقيق أمنيات مرتبطة بالعصور الإقطاعية الأبوية، قد يكون هو المثل الأعلى الاشتراكي المسيحي، كما في حالة "كَنجزلى" Kingsley و"المسزجاسكيل" Mrs. Gaskel ، وقد يكون هو القلق من زيادة فقر البورجوازية الصغيرة، كما في حالة "ديكنز"، ولكن النتيجة النهائية هي دائمًا قبول النظام السائد في أساسه. فهم جميعًا كانوا يبدأون بأشد الهجمات عنفا على المجتمع الرأسمالي، ولكنهم ينتهون إلى قبول المقدمات التي يرتكز عليها. أما بروح تفاؤلية، وأما بروح مستسلمة، وكأن كل ما أرادوا فعله هو أن يكشفوا المساوىء ويكافحوها. لكبي يحولوا دون قيام انتفاضات ثورية أشد عمقًا. ولقد تجلى الاتجاه التوفيقي، في حالة "كنجزل"، في تغير في اتجاهه الذهني اعترف به هو ذاته صراحة، كما أن هذا الاتجاه، في حالية "ديكنز"، يتوارى فحسب وراء الموقف التقدمي الذي اتخذه الكاتب، والذي أخذ يرداد يسارية بالتدريج. وكان بعض الكتاب متعاطفين مع الطبقات العليا، وبعضهم الآخر مع "الذين حلت عليهم الإهانة والأذى"، ولكن لم يكن بينهم ثوار. وأقصى ما يمكن أن يقال عنهم هو أنهم يتأرجحون بين الدوافع الديمقراطية الأصيلة وبين الاعتقاد بأن الفوارق الطبقية لها.

 <sup>(</sup>۱) من المعروف أن دزرائيلي كان روائيًا، إلى جانب كونه سياسيًا مشهورًا، وقد بدأت حياته العامة بفترة من النشاط الأدبى، وانتهت بفترة مماثلة بعد اعتزاله السياسية. وكانت رواياته كلها تتميز بالطابع السياسي.
 (المترجم)

رغم كل شيء، ما يبررها، وبأنها ذات تأثيرمفيد. وعلى أية حال فإن الاختلافات بينهم أقبل أهمية من السمات المشتركة في نزعتهم المحافظة المدفوعة بدوافع خيرية فحسب (۱).

ولقد ظهرت الرواية الاجتماعية الحديثة في إنجلترا، كما ظهرت في فرنسا، في الفترة الواقعة حول عام ١٨٣٠، وبلغت أوج ازدهارها في السنوات المضطربة الواقعة بين عامي ١٨٤٠، ١٨٥٠، عندما وقفت البلاد على حالة الثورة. وهنا أيضًا أصبحت الرواية أهم الأنواع الأدبية بالنسبة إلى ذلك الجيل الذى أصبح يتشكك في أهداف المجتمع البورجوازي ومعاييره، والذي أراد أن يجد تفسيرًا للظهور المفاجى، لهذا المجتمع، ولخطر الانهيار الذي يهدده. ولكن المشكلات التي كانت تناقش في الرواية الإنجليزية كانت أكثر عينية، وأعم دلالة، وأقل تفلسفًا وتعمقًا، من تلك التي كانت تناقش في الرواية الفرنسية، وكانت وجهة نظر الكتاب أقرب إلى الإنسانية والغيرية، ولكنها كانت في الوقت ذاته أشد نزوعًا إلى التوفيق، وإلى الانتهازية. ولقد كان "دزرائيلي" و"كنجزلى"، و"المسز جاسكيل"، و"ديكنز"، هم أول تلاميذ "كارلايل"، وكانوا من الكتاب الذين قبلوا آراءه بسهولة تامة (١٠). وكانوا يتسمون باللاعقلية، وبالمثالية، ويدعون إلى سياسة تدخل الدولة، ويزدرون المذهب النفعي والاقتصاد القومي، ويحملون على النزعة الليبرالية والتصنيع، ويضعون روايـاتهم في خدمة الصراع ضد مبدأ "دعه يعمل" وما ترتب على هذا المبدأ من فوضى اقتصادية. ولم تكن الرواية، قبل عام ١٨٣٠، معروفة على الإطلاق بوصفها أداة لهذا النوع من الدعاية الاجتماعية، على الرغم من أن الرواية الحديثة في إنجلترا كانت "اجتماعية" منذ البداية الأولى، أي منذ عهد "ديفو" و"فيلدنج". فقد كانت مرتبطة على نحو أعمق وأقرب إلى الطابع المباشر بمحاولات "اديسون" و"ستيل"، منها بالرواية الرعوية والغرامية عند "سيدني" و"ليلي" Lyly ، وكان أول روادها يدينون للمؤثرات التي تلقوها من الصحافة برؤيتهم للموقف المعاصر لهم.

<sup>(1)</sup> Louis Cazamian: Le Roman social en Angleterre (1830 – 1850), 1935, pp. 250 – 1.

m Ibid., 1, 1934, pp. 11 - 12, 163.

كما كانوا يدينون لها بإحساسهم الأخلاقي بالمشكلات الاجتماعية في عصرهم. صحيح أن هذا الإحساس قد تبلد عند نهاية العصر الكبير الأول للرواية الإنجليزية، ولكنه لم يضع تماما. أما رواية الرعب والغموض، التي أصبحت هي المفضلة لدى الجمهور بعد أعمال "فيلدنج" و"رتشاردسن"، فلم يكن لها ارتباط مباشر بحقائق المجتمع أو بالواقع بوجه عام، كما أن الواقع الاجتماعي، في روايات "جين أوستن"، لم يكن إلا التربة التي نبتت منها الشخصيات ولكنه لم يكن - بأى معنى مشكلة بذلت الروائية أية محاولة لحلها أو تفسيرها. ولم تصبح الرواية "اجتماعية" مرة أخرى إلا عند "ولتر سكوت"، وإن كان ذلك بمعنى مختلف تمامًا عما كانت عليه عند "ديفو" أو "فيلدنج"، أو "رتشاردسن"، أو "سموليت". فقد أكد "سكوت" الخلفية الاجتماعية بصورة تفوق بكثير تلك التي أكدها بها السابقون عليه، وكان دائمًا يعرض شخصياته على أنها ممثلة لطبقة اجتماعية، ولكن صورة المجتمع التي رسمها كانت أكثر دعائية وتجريدا مما كانت في الرواية في القرن الثامن عشر. فهو قد وضع أسس تراث جديد، ولم يكن يرتبط باتجاه التطور الذي رسمه "ريفو" و"فيلدنج" و"سموليت" إلا ارتباطا واهيًا إلى أبعد حد. ولكن "ديكنز"، وهـو أقـرب وريـث إلى "ولـتر سـكوت"، وخليفـته من حيث هو أفضَل قصاص وأكثر كتاب عصره شعبية، قد عاد مرة أخرى إلى الارتباط المباشر بهذا التراث. فعلى الرغم من كونه تلميذًا "لولتر سكوت" - كما كان جميع روائيي النصف الأول من القرن بالفعل – فإن النوع الأدبى الذي استحدثه كان أقرب بكثير إلى روايات مغامرات المشردين عند الكتاب القدامي منه إلى طريقة "سكوت" الدرامية في الكتابة. كذلك كان "ديكنز" يرتبط ارتباطًا وثيقًا بالقرن الثامن عشر، بفضل الاتجاه الأخلاقي الإرشادي في فنه. وإلى جانب إحيائه لتراث روايات المغامرات عند "فيلدنج وستيرن"، فقد أحيا الاتجباه إلى التعاطف الإنساني عند ديفو وجولد سميث، وهو الاتجاه الـذي تجاهله بدوره سكوت''. وهو يدين بشعبيته لإحيائه هذين التراثين الأدبيين، وقد التقى مع ذوق جمهور القراء الجديد في منتصف الطريق، عن طريق

<sup>(9</sup> W.L. Cross: The Development of the English Novel, 1899, p. 182.

تلك النغمة الخاصة التى أضفاها على عمله، والتى كانت تجمع بين تنوع طابع المغامرات، وبين الاتجاه الأخلاقي المفرط في عاطفيته.

وفيما بين عامي ١٨١٦ و١٨٥٠ كان يظهر في إنجلترا كل عام عدد من الروايات يبلغ مائة رواية في المتوسط(١)، وكان عدد الكتب التي نشرت عام ١٨٥٣، والتي كان معظمها أدبًا قصصيًا، يبلغ ثلاثة أضعاف الكتب التي ظهرت قبل خمسة وعشرين عامًا(1). ولقد كانت الزيادة في جمهور القراء في القرن الثامن عشر مرتبطة بالتوسع في المكتبات التي تعير الكتب، ولكن كل ما أدت إليه هذه المكتبات هو ازدياد نشاط الناشرين، ولم تسهم على أى نحو في خفض أسعار الكتب. بل أن ازدياد حاجاتها أدى إلى تثبيت الأسعار في مستوى مرتفع نسبيًا. فكان سعر الرواية المطبوعة في المجلدات الثلاثة المألوفة يصل إلى جنيه ونصف، وهو مبلغ لم يكن يستطيع أن يدفعه من أجل شراء رواية إلا عدد قليل جدًا من الناس. ومن هنا كانت قراءة الروايات الخفيفة مقتصرة أساسًا على المستركين في مكتبات الإعارة. ولم يحدث تغير أساسي في تكوين جمهور القراء وحجمه إلا بعد أن بدأت الروايات تنتشر على أقساط شهرية. فالدفع بالتقسيط، وإن لم يكن قد أدى إلا إلى خفض ثلث الثمن، كان يتيم لأناس كثيرين، لم يكونوا قادرين على شراء الكتب في قبل، أن يشتروا أعمال كتابهم المفضلين. وكان نشر الروايات في أعداد شهرية يمثل تجديدًا في بيع الكتب، كان يتمشى أساسًا مع إدخال فكرة الرواية المسلسلة، وكانت له نتائج مماثلة من وجهتى النظر الاجتماعية والفنية. ومن بين هذه النتائج، العودة إلى نوع رواية "مغامرات المشردين".

ولما كان النجاح الذى أحرزه "ديكنز" يعنى أيضًا انتصار الطريقة الجديدة في النشر، فإنه قد استفاد من جميع المزايا وقاسى من جميع المضار المرتبطة باصطباغ الاستهلاك الأدبى بالصبغة الديمقراطية. فقد ساعده الاحتكاك المباشر بالجمهور على الاهتداء إلى أسلوب كان شعبيًا بأفضل معانى الكلمة، فهو واحد من الفنانين القلائل الذين لم يكونوا عظامًا وشعبيين فحسب، ولم يكونوا عظامًا على

<sup>(1)</sup> L. Cazamian, op. cit., I, p. 8.

<sup>(7)</sup> A. H. Thorndike: Literature in a Changing Age, 1920, pp. 24 - 5.

الرغم من كونهم شعبيين، بل كانوا عظامًا لأنهم شعبيون. ولقد كان يدين بأسلوبه الملحمي الفخم، وباستواء لغته، وبتلك الطريقة التلقائية في الخلق، التي لم تكن تنطوى على إشكالات، وكادت تكون غير متكلفة على الإطلاق، والتي لم يكن لها أى نظير في القرن التاسع عشر - كان يدين بهذا كله لولاء جمهوره، وللشعور بالأمان الذي ألهمه إياه تعلق قرائه به. ومن جهة أخرى فإن شعبيته لا تفسر عظمته ككاتب إلا تفسيرًا جزئيًا، إذ أن "الكسندر ديما وأوجين سو" Eugène Sue كانا مماثلين لله في الشعبية، دون أن يكونا عظيمين بأي معنى. بل أن تفسير شعبيته على أساس عظمته أمر أشد صعوبة، إذ أن "بلزاك" كان أعظم منه إلى أبعد حد، ولم يكن يقل عنه سوقية، ومع ذلك كان أقل نجاحًا منه بكثير، على الرغم من أن الظروف الخارجية التي أنتج فيها أعماله كانت مماثلة تماما. أما أضرار الشعبية بالنسبة إلى "ديكنز" فإن تفسيرها أسهل بكثير. ذلك لأن إخلاصه لقرائه وتضامنه الذهني مع الجماعات الكبيرة من الأتباع البسطاء، ورغبته في حفظ المودة التي تنطوى عليها هذه العلاقة، كبل ذلك ولد لديه شعورًا بأن الأساليب التي تحظي برضاء الجماهير ذات اليول العاطفية لها قمية فنية مطلقة، وبالتالي ولد لديه اعتقادا بأن قلب الجمهور الكبير، الذي ينبض كله بدقات متجانسة، لديه غريزة صائبة لا لا تخيب''). ولم يكن في وسعه أن يعترف بأن القيمة الفنية للعمل كثيرا ما تكون على علاقة عكسية بعدد الناس الذين يؤثر فيهم هذا العمل. فهناك وسائل معينة يمكن أن تؤثر فينا كلنا بحيث تدمع عيوننا، على الرغم من أننا نشعر فيما بعد بالخجل لأننا لم نقاوم الجاذبية "الإنسانية الشاملة" لهذه الوسائل. ولكنا لا نذرف دموعًا على مصير أبطال هوميروس وسوفوكليس وشيكسبير وكورنى وراسين وفولتير وفيلدنج وجين أوستن وستاندال، بينما نشعر عند قراءة ديكنز بنفس الانفعالات التلقائية المستسلمة التي نستجيب بها للأفلام في أيامنا هذه.

والواقع أن "ديكنز" كان من أكثر الكتاب نجاحا في كل العصور، وربما كان أكثر الكتاب الكبار شعبية في العصر الحديث، وهو على أية حال الكاتب

<sup>(1)</sup> Cf. Q.D. Leavis: Fiction and the Reading Public, 1939, p. 156.

الحقيقي الوحيد منذ الحركة الرومانتيكية، الذي لم تنبثق أعماله من معارضته لعصره، ولا من علاقته المتوترة ببيئته، بل كانت تتفق مع مطالب جمهوره اتفاقا مطلقاً. وقد كان يستمتع بشعبية لم يكن لها نظير منذ شيكسبير، وكانت أقرب ما تكون إلى فكرتنا عن شعبية الممثلين المقلدين والشعراء المغنين القدامي. والواقع أن ديكنز يدين بالطابع الكلى المتكامل لنظرته إلى العالم، لعدم اضطراره عند مخاطبته لقرائه إلى القيام بأية تنازلات، وإلى أن أفقه الذهني كان مماثلاً في ضيقه لأفق قرائه، وذوقه كان مماثلاً لذوقهم في افتقاره إلى التمييز، وخياله كان مماثلاً لخيالهم في بعده عن التكلف، وإن كان أغنى من خيالهم إلى حد لا يبارى. وقد لاحظ "تشسترتن Chesterton " أن الكتاب الذين لهم شعبية في أيامنا هذه يشعرون دائمًا، على عكس "ديكنز"، بأن عليهم أن يهبطوا إلى مستوى جمهورهم(''. فبينهم وبين قرائهم انفصال أليم كذلك الذى كان يوجد بين كبار الكتاب والجمهور المتوسط في تلك الفترة، وإن كان هذا الانفصال في الحالة الأولى ذا تركيب مختلف تمامًا، وكان أساسه أقبل عمقا بكثير. أمافي حالية "ديكنز" فلا مجال للحديث عن أي انفصال كهذا. فهو خالق أشمل مجموعة من الشخصيات تغلغلت في الوعي العام والعالم التخيلي لجمهور القراء الإنجليز، بل إن علاقته الداخلية بهذه الشخصيات هم، نفس علاقة جمهوره بها. فالشخصيات المفضلة لدى جمهوره هي المفضلة لديه أيضًا، وهو يتحدث عن نيل (Nell) الصغير أو عن دمبي (Dombey) الصغير بنفس الأحاسيس وبنفس النغمة التي يتحدث بها عنه البقال الشاب البرى، أو الخادمة العجوز الساذجة.

ولقد بدأ سلسلة انتصارات "ديكنز" مع أول عمل طويل ألفه، وهو "أوراق بيكويك Pickuick Papers "، الذى بيعت من فصوله المنفصلة أربعون ألف نسخة منذ العدد الخامس عشر فصاعدا. وقد تحكم هذا النجاح في أسلوب بيع الكتب الذى سارت فيه المؤلفات القصصية الإنجليزية في ربع القرن التالى. ولم تفتر قوة جاذبية الكاتب، الذى واتته الشهرة فجأة، طوال حياته العملية، إذ كان العالم

<sup>(1)</sup> G.K. Chesterton: Charles Dickens, 1917, 11th edit., pp. 79, 84.

دائمًا متعطشًا إلى المزيد، وكان يعمل بطريقة محمومة لاهثة، تكاد تقرب من طريقة "بلزاكِ"، لمواجهة الطلب الهائل. والواقع أن هاتين القمتين (ديكنز وبلزاك) ينتميان إلى فئة واحدة، فهما معا قد لقيا نفس الازدهار الأدبى، وهما معا قد واجها جمهورًا متعطشًا إلى الكتب، يلتمس في عالم الرواية الخيالي بديلاً عن الواقع، بعد القلاقل التي سادت عصرا حافلاً بالاضطراب الثوري وخيبة الأمل، وقدما إليه دعامة يرتكز عليها وسط دوامة الحياة المضطربة، وتعويضًا عن الأوهام الضائعة. ولكن "ديكنز" نفذ إلى أوساط أوسع من تلك نفذ إليها "بلزاك". فقد استطاع، بمساعدة طريقة الأجزاء الشهرية الزهيدة التكاليف، أن يكسب للأدب طبقة جديدة تمامًا، طبقة من الناس الذين لم يقرأوا من قبل روايات أبدًا، وكان قراء الأدب الروائي القديم يبدون إلى جانبهم أذهانا رفيعة المستوى إلى أبعد حبد . وقد حكت إحدى عاملات النظافة كيف كان أهل الجهة التي تعيش فيها يجتمعون يوم الاثنين الأول من كل شهر في بيت يملكه صاحب حانوت لبيع السعوط، ويشربون الشاى لقاء مبلغ زهيد، وبعد الشاى يقرأ صاحب الدار بصوت مرتفع آخر جزء من رواية "دمبي Dombey "، مع السماح لكل سكان البيت بالاستماع بلا مقابل(١). وهكذا كان "ديكنز" يزود الجماهير الشعبية بقصص خفيف، وكان استمرارًا لرواية الرعب القديمة، "ذات الخمسة القروش"، ومخترعا للرواية "المثيرة" الحديثة"، أي بالاختصار مؤلف كتب تناظر "الكتب الأشد رواجيا best - sellers " في أيامنا هذه، بغض النظر عن قيمتها الأدبية. ولكن من الخطأ افتراض أنه كتب رواياته للجماهير الجاهلة أو نصف المتعلمة وحدها، فقد كان جمهوره المتحمس يضم جزءًا من الطبقة المتوسطة العالية، بل وجزاً من الطبقة المثقفة. وكانت رواياته هي حديث الساعة في ميدان الأدب، مثلما أن الفيلم هو "الفن المعاصر" في أيامنا هذه، بل إنها كانت ذات قيمة لا تقدر. حتى بالنسبة إلى من كانوا على وعي تام بعيوبها الفنية، من حيث إنها كانت شكلاً حيًا، يبشر بتطورات هامة في المستقبل.

<sup>(1)</sup> Amy Cruse: The Victorians and their Books, 1936, 2nd edit., p. 158.

<sup>(7)</sup> Osbert Sitwell: Dickens, 1932, p. 5.

ولقد كان ديكنز منذ البداية الأولى ممثل النمط الجديد من الأدب التقدمي فنيًا وأيديولوجيًا، وكان يثير الاهتمام حتى حين لم يكن يثير الإعجاب. وكان الناس يجدون رواياته مسلية حتى حين كانوا يرفضون تماما دعوته الاجتماعية. وعلى أية حال فقد كان من الممكن الفصل بين فلسفته الفنية وبين فلسفته السياسية. كان يقذف بكلمات تلتهب غضبًا ضد آثام المجتمع، وغلظة قلوب الأغنياء وتكبرهم، وصرامة القانون وافتقاره إلى الرحمة، والمعاملة القاسية للأطفال، والأوضاع الخالية من الإنسانية في السجون والمصانع والمدارس، أي بالاختصار، ضد الافتقار إلى احترام الفرد، الذي كان صفة لكل المنظمات القائمة. ودون اتهاماته في كل الآذان، وملأت كل القلوب بشعور قلق بوجود ظلم ينبغي أن يلام عليه المجتمع بأسره. غير أن صيحة الأسبى، والرضا اللذي يعقب البكاء الطويل دائمًا، لم يؤد إلى أي شيء ملموس. فقد كانت الرسالة الاجتماعية للكاتب عقيمة من الناحية السياسية، وحتى من الناحية الفنية أدت روحه الإنسانية العطوف إلى نتائج متنوعة إلى أقصى حد. فهي قد عمقت استبصاره المتعاطف بنفسية شخصياته، ولكنها ولدت في الوقت ذاته روحا عاطفية مفرطة كان من المكن أن تشوه رؤيته. والواقع أن المصدر الأخير الذى ترجع إليه نزعته الخيرية الساذجة، ووضاءة روحه، وثقته بقدرة روح الإحسان عند الأفراد، وطيبة قلب الطبقة المالكة، على إصلاح عيوب المجتمع، هو غموض وعيه الاجتماعي، وموقفه غير المستقر بين الطبقات بوصفه بورجوازيا صغيرا. فهو لم يستطع أبدا أن يتغلب على صدمة طرده من الطبقة الوسطى في شبابه، ووصوله إلى حافية الطبقة العاملية، وكنان يشبعر دائما بأنه سقط إلى أسفل السلم الاجتماعي، أو على الأقل كان مهددا بخطر السقوط فيه(١). صحيح أنه كان محبا للخير بتطرف. وصديقا مستنيرا للشعب، وخصما عنيفا للروح المحافظة، ولكنه لم يكن اشتراكيا وثوريا — وأقصى ما يمكن أن يقال عنه هو أنه كان بورجوازيا صغيرا متمردا. وضحية للإذلال لم ينس أبدا ما حل به في شبابه'' وقد ظل طيلة حياته ذلك البورجوازي الصغير الذي كان يتخيل أن من واجبه حماية نفسه، لا من خطر آت

<sup>(1)</sup> Cf. L. Cazamian, op. cit., pp. 209 ff. j.

<sup>(1)</sup> T.S. Jackson: Charles Dickens, 1937, pp. 22 - 3.

من أعلى فحسب، بل أيضًا من خطر آخر آت من أسفل. وكان يحس ويفكر كبورجوازى صغير، وكانت مثله العليا هى المثل العليا للبورجوازية. فقد كان يرى أن الجوهر الحقيقى للحياة هو العمل والمثابرة، والتدبير، والوصول إلى الأمان، والافتقار إلى الهموم، والاحترام الذاتى. وكان يعتقد أن السعادة إنما تنحصر فى حالة من الرخاء المعقول، وفى العيش المطمئن بمأمن من العالم الخارجى المعادى، وفى دائرة الأسرة، وفى راحة المأوى التى يجدها المرء فى غرفة جيدة التدفئة، وفى غرفة استقبال أنيقة أو عربة سفر تقود مسافريها إلى وجهة مأمونة.

ولقد كان "ديكنز" عاجزا عن التغلب على المتناقضات الداخلية لأيديولوجيلته الاجتماعية. إذ كان من جهلة يوجه أفظع الاتهامات إلى المجتمع، ولكنه كان من جهة أخرى يقلل من خطورة الشرور الاجتماعية، لأنه يرفض الاعتراف بها('). وواقع الأمر أنه ظل يتمسك بمبدأ: "كل شيء للشعب، ولا شيء بواسطة الشعب"، إذ انه كان عاجزا عن التخلص من الفكرة المتحيزة القائلة أن الشعب غير قادر على أن يحكم "(1). فهو يخشى "الغوغاء" ويجعل "الشعب"، بالمعنى المثالي للكلمة، مرادفًا للطبقة الوسطى. وعلى حين أن "فلوبير وموباسان"، والأخوين "جونكور" كانوا، برغم نزعتهم المحافظة، متمردين عنيدين، فإن "ديكنز" كان، برغم تقدميته السياسية ومعارضته للأوضاع القائمة، مواطئًا مسالًا، يقبل الأسس التي يقوم عليها النظام الرأسمالي السائد دون مناقشة. وهو لم يكن يعرف إلا متاعب البورجوازية الصغيرة وآلامها، ولم يكافح إلاضد الشرور التي يمكن معالجتها دون زعـزعة أسس المجتمع البورجوازى. أما حالة الطبقة العاملة، والحياة في المدن الصناعية الكبرى، فكان لا يكاد يعرف عنها شيئًا، وكان لديه فهم شاذ حقًا للحركة العمالية. فكل ما كان يقلقه هو مصير الحرف القديمة، وصغار "المعلمين" والصناع المستقلين، والمساعدين و"الصبيان". أما مطالب الطبقة العاملة، تلك القوة الهائلة المطردة النمو، التي هي قوة المستقبل، فلم تكن تبعث فيه إلا الخوف. وهو لم يكن يبدى اهتماما خاصا بالإنجازات التكنيكية لعصره، كما أن تعلقه الرومانتيكي

<sup>(1)</sup> Humphrey House: The Dickens World, 1941, p. 219.

<sup>(1)</sup> أنظر الخطاب الذي ألقاه ديكنز في برمنجام في السابع والعشرين من سبتمبر عام ١٨٦٩ .

بأساليب الحياة العتيقة كان أشد تلقائية وأصالة بكثير من تحمس كارلايل ورسكين للعصور الوسطى بما فيها من أديرة وطوائف حرفية. ولو قارنا ذلك بنظرة "بلزاك" الواسعة الأفق، التي كانت تعترف بالتجديدات التكنيكية، وبإعجابه بالمخترعات والتجديدات، لبدا أن هذا كله يدل على روح محدودة الأفق ضيقة فجة. ولا جدال في أننا نستطيع أن نلاحظ شيئًا من اتساع الأفق في أعمال فترته المتأخرة، ولا سيما في "الأزمنة القاسية Hard Times " إذ أن مشكلة المدينة الصناعية دخلت ضمن نطاق أفكاره، وأصبح يناقش مصير العمال الصناعيين من حيث هم الطبقة بمزيد من الاهتمام. ولكن ما أشد قصور فهمه للبناء الداخلي للرأسمالية، وما أعظم التعصب وانعدام النضج في حكمه على أهداف الحركة العمالية، وما أشد ضيق أفقه في رأيه القائل أن الاضطرابات الاشتراكية ليست الإديماجوجية، وإن الإنذار بالإضراب ليس إلا ابتزازًا للمال بالتهديد! (١) لقد كان تعاطف الكاتب متجهًا إلى "ستيفن بلاكبول" الطيب الذي لا يشترك في الإضراب، ويشعر بإحساس لا يمكن قهره، وإن كان مخفيًا بقوة، بالتضامن مع سيده، وهو إحساس مبنى على ولاء ذليل خانع. والواقع أن "أخلاقية الكلاب" لها دور كبير عند ديكنز. وكلما ابتعد موقف من المواقف عن النظرة الذهنية النقدية الناضجة للشخص ذي العقلية الجادة، كان أكثر فهمًا له وتعاطفًا معه. فالجهلة والبسطاء أقرب إلى قلبه دائمًا من المتعلمين، والأطفال أقرب من البالغين.

ولقد أساء ديكنز إلى أقصى حد فهم دلالة الصراع بين رأس المال والعمل، فهـو، ببساطة، لا يدرك أن هاتين قوتان يستحيل التوفيق بينهما، وأن تسوية النزاع لا تتوقف على حسن نوايا الفرد. والواقع أن الحقيقة الواردة في الكتاب المقدس، والقائلة أنه "ليس بالخبز وحده يحيا الإنسان"، لا تبدو مقنعة تماما في رواية تصف كفاح الطبقة العاملة في سبيل خبزها اليومي. ولكن ديكنز لم يكن يستطيع التخلي عن إيمانه السانج بإمكان التوفيق بين الطبقات. فقد كان غارقًا في وهم الاعتقاد بأن الشاعر الخيرية الأبوية من جهة، واتخاذ موقف الصبر وإنكار الذات من جهة

<sup>(1)</sup> Taine: Hist. De la litt. Angl., 1864, IV, p. 66.

أخرى، كفيلان بضمان أمن المجتمع. وكان يدعو إلى التخلي عن العنف، لأنه يرى في التمرد والثورة شرورًا أعظم من القمع والاستغلال. وإذا لم يكن قد نطق أبدا بعبارة قاسية مثل عبارة "جوته": "الظلم ولا الفوضى"، فما كان ذلك إلا لأنه لم يكن يعادل "جوته" في شجاعته، ولم يكن قد توصل إلى فهم واضح لنفسه كما توصل هذا الأخير. وهكذا حول الأنانية الصحية، غير العاطفية، لدى البورجوازية الأقدم عهدا إلى فلسفة معسولة غير نقية وصفها بأنها "فلسفة ميلاد المسيح"، وكان خير تلخيص لها هو ذلك الذي قال فيه "تين": "كونوا طيبين وأحبوا بعضكم بعضا، إن إحساس القلب هو المتعة الوحيدة الحقة .. .. دعوا العلم للعلماء، والكبرياء للنبلاء، والترف للأغنياء ... " (1). ولم يكن ديكنز يعرف مدى الصلابة الحقيقية التي يتصف بها لب هذه الدعوة إلى الحب، وما الذي كان يمكن أن تتكلفه الطبقات الضعيفة في المجتمع نظير ذلك السلام الذي تبشر به. ولكنه أحس بذلك، وانعكست المتناقضات الداخلية لفلسفته على نحو لا تخطئه العين في تلك الاضطرابات العصبية الخطيرة التي كانت تعذبه. فلم يكن عالم رسول السلام هذا عالما مسالما برينًا على أي نحو. بل إن عاطفيته كثيرا ما كانت مجرد قناع يخفى قسوة مخيفة، وكان مرحه يبتسم وسط الدموع، وطبيعته الوادعة تكافح ضد خوف خانق من الحياة، كما كانت لوجهه تقطيبة تتوارى خلف قسمات محياه الطيبة إلى أبعد حبد، وكان وقاره البورجوازي مهددا على الدوام بالوقوع في الجريمة، والمنظر الذي يدور فيه عالمه القديم المفضل هو غرفة مخزن غامضة، وكانت حيويته الهائلة، واستمتاعه، يخيم عليهما شبح الموت، كما كان إخلاصه للطبيعة هلوسة محمومة. وهكذا يتضح أن هذا الفكتوري الـذي يبدو نظيفا مستقيمًا محترمًا إلى أبعـد حـد، كـان فـي واقع الأمر سيرياليًا بائسًا تمزقه أحلام مرعبة.

ولم يكن "ديكنز" مجرد ممثل لمبدأ مطابقة الحياة والإخلاص للطبيعة في الفن، ولم يكن مجرد فنان متمكن من "الوقائع الصغيرة البسيطة"، بل كان هو الفنان الذي يدين لمه الأدب الإنجليزي بأهم إنجازاته في مجال النزعة الطبيعية. فمنه تستمد الرواية الإنجليزية الحديثة بأسرها فنها في وصف البيئة، ورسمها

<sup>(1)</sup> Humphrey House, op. cit., p. 209.

للشخصيات، وبراعتها في الحوار. ولكن كل شخصيات هذا الفنان ذي النزعة الطبيعية كانت في واقع الأمر نوعًا من "الكاريكاتير"، وكانت جميع ملامح الحياة الواقعية مبالغًا فيها، ومرسومة بطريقة متطرفة، ومغتصبة، وأصبح كل شيء عنده أشبه بمسرح الظل أو مسرح العرائس الخيالي، وتحول كل شيء إلى علاقات ومواقف ميلودرامية مزخرفة مبسطة موحدة النمط، فأحب شخصياته إلى القلوب حمقى غريبو الأطوار، وأشد بورجوازييه الصغار وداعة هوائيون متعصبون لا أمل فيهم، بعيدون عن الواقع كل البعد، أما البيئات التي كان يرسم معالمها بدقة فتبدو أشبه بمناظر الأوبرا، وكثيرا ما كانت نزعته الطبيعية بأسرها لا تسفر عن أكثر من أطياف أحلام واضحة المعالم باهرة الضوء. والحق أن أسوأ غرائب "بلزاك" لتبدو أقرب إلى المنطق من بعض استبصارات "ديكنز" المتعمقة. فقد تولد لديه، نتيجة لكبت العصر الفكتوري وميله إلى الحلول الوسطى، أسلوب "عصابي" مفتقر تمامًا إلى التوازن والانضباط. ولكن الحالات العصابية ليست معقدة دائمًا، وبالفعل لم يكن لدى "ديكنز" أي عنصر معقد اتخذ مظهرا متساميًا. فقد كان من أقل الكتاب الإنجليز تعلمًا، ولم يكن يختلف في افتقاره إلى المعلومات وإلى التثقيف عن "رتشاردسن أو جين أوستن" مثلاً، بل أنه كان، على خلاف هذين الأخيرين بوجه خاص، بدائيًا، بل كان غبيًا في بعض النواحي، وكان طفلاً كبيرًا ليس لديه إحساس بالمشكلات العميقة للحياة. فلم يكن فيه أي عنصر ثقافي، ولم تكن لديه أبدًا فكرة رفيعة عن المثقفين. وكلما أتيحت له فرصة وصف فنان أو مفكر، كان يسخر منه. وهكذا احتفظ بموقف البيوريتاني المعادي للفن، وأضاف إليه معتقدات البورجوازية ذات الاتجاه الواقعيي العملي، المضادة للثقافة والفن، وكان ينظر إلى الفن على أنه غير ضروري، ولا أخلاقي. بل أن عداءه للأمور العقلية كان أسوأ من البورجوازي، إذ كان عداء بورجوازيًا صغيرًا ضيق الأفق. وكان يرفض أي اتصال بالفنانين والشعراء وما شابههم من "القرب المنفوخة"، وكأنه أراد بذلك أن يقدم الدليل مرة أخرى على إحساسه بالتضامن مع جمهوره<sup>(۱)</sup>.

<sup>(1)</sup> O. Sitwell, op. cit., p. 16.

ولقد كان جمهور القراء في العصر الفكتوري منقسمًا بالفعل إلى فثتين يمكن تحديديهما بدقة كاملة، وكان "ديكنز" يعد كاتب الجمهور غير المثقف، المفتقر إلى التمييز الرفيع، على الرغم مما له من أنصار بين الطبقات العليا. وبطبيعة الحال كان هذا الانقسام موجودًا من قبل في القرن الثامن عشر، ويمكن القول أن "رتشاردسن" كان يمثل الذوق الأرفع في الطبقة الوسطى، في مقابل "ديفو وفيلدنج" بوجه خاص، ومع ذلك فإن قراء "رتشاردسن وديفو" و"فيلدنج" كانوا، في عمومهم، هم نفس الأشخاص. أما منذ عام ١٨٣٠، فإن الهوة بين المستويين الثقافيين ازدادت اتساعًا بكثير، وكان من السهل إلى حد بعيد تمييز جمهور ديكنز من جمهور ثاكرى أو ترولوب، حتى برغم أن بعض قرائه كانوا يقفون على الحدود الواقعة بين الفئتين. ومن الواضح كل الوضوح أنه كان هناك في القرن الثامن عشر أناس يسهل عليهم الاندماج في أبطال "رتشاردسن" وبطلاته أكثر مما يندمجون في أبطال "فيلدنج"، أما في الفترة التي نتحدث عنها فقد أصبح هناك قراء لا يمكنهم، ببساطة أن يطيقوا ديكنز. وآخرون لا يكاد يكون في استطاعتهم فهم ثاكري أو جورج إليوت. فتلك الظاهرة التي أصبحت مألوفة تمامًا في حالتنا الراهنة — والتي أصبحت توجد فيها، إلى جانب جمه ور القراء المثقف، الناقد، فئة أخرى لا تقل عن السابقة انتظامًا في القراءة، لا تبحث في الأدب إلا عن التسلية السهلة العابرة - لم تكن معروفة قبل العصر الفكتوري. وفي ذلك الوقت كان الجمهور الذي يقتصر اهتمامه على التسلية الأدبية، لا يـزال يـتألف إلى حـد بعيد من قراء غير منتظمين، على حين أن جمهور القراء المنتظمين كان مقتصرا على الطبقة المثقفة. ولكن كانت توجيد في أيام "ديكنز"، كما توجد في أيامنا هذه، فئتان من الناس المهتمين بالآداب. والفارق الوحيد بين ذلك العصر وبين عصرنا هو أن الأدب الجماهيري الخفيف في ذلك العصر كان لا يازال يشمل أعمال كاتب مثل "ديكنز"، كما كان لا يزال يوجد أناس كشيرون قادرون على الاستمتاع بنوعي الأدب معًا(١)، على حين أن الأدب الجيد في

<sup>(1)</sup> Q.D. Leavis, op. cit., pp. 33 - 4, 42 - 3, 158 - 9, 168 - 9.

أيامنا هذه هو في أساسه غير جماهيرى، والأدب الجماهيرى لا يطاق في نظر كل من له ذوق.

ولقد كان المعرض الدولي في عام ١٨٥١ يمثل نقطة تحول في تاريخ إنجلترا، إذ كان العصر الفكتوري الأوسط، على خلاف الفترة الفكتورية الأولى، عصر رخاء ومسالمة. وأصبحت إنجلترا "ورشة العالم"، وارتفعت الأسعار، وتحسنت أحوال معيشة الطبقة العاملة، وأصبحت الاشتراكية مأمونة الجانب، وتوطدت سيادة البورجوازية في المجال السياسي. صحيح أن المشكلات الاجتماعية لم تحل، ولكن حدتها زالت. وكانت كارثة عام ١٨٤٨ قد أحدثت نوعًا من العناء والسلبية لدى الفئات التقدمية من المجتمع، مما جعل الرواية تفقد طابعها العدواني غير المتسامح. ولم يعد ثاكرى وترولوب وجورج إليوت يكتبون روايات اجتماعية بالمعنى المفهوم عند كنجزلي ومسز جاسكيل وديكنز. إنهم قطعًا قد رسموا صورا رائعة للمجتمع، ولكنهم نادرا ما كانوا يناقشون مشكلات العصر الاجتماعية، وكفوا عن الدعوة لأية قضية اجتماعية سياسية، ففي نظر جورج إليوت، التي كان فهمها للعالم مميزا بوجه خاص للجو العقلى لهذه الفترة(١)، لم يعد المجتمع يحتل المكانة الأولى في العرض على الرغم من أنه هو العنصر الحيوى الذى تتحرك فيه الشخصيات وتتحكم فيه في مصير بعضها البعض، تمامًا كما كان في روايات جين أوستن. ولقد كانت جورج إليوت تصف دائمًا علاقة الاعتماد المتبادل بين البشر، والمجال المغناطيسي الذي يخلقونه حول أنفسهم، والذي يزيدون من تأثيره في كل فعل وكل كلمة (٢)، وبينت كيف أن أحدا لا يستطيع أن يحيا حياة مستقلة منعزلة في المجتمع الحديث ("). وبهذا المعنى كانت رواياتها اجتماعية. ومع ذلك فإن موضع التأكيد قد تغير، فالمجتمع يبدو حقيقة إيجابية شاملة، ولكنه يبدو كما لو كان واقعًا لا مفر من تحمله.

<sup>(1)</sup> M.L. Cazamian: Le Roman et les idées en Angleterre, I, 1933, p. 138 – Elizabeth S. Haldane: George Eliot and Her Times, 1927, p. 292.

<sup>(1)</sup> P. Bourl'honne: George Eliot, 1933, pp. 128, 135.

m Ernest A. Barker: Hist. Of the English Novel, VIII, 1937, pp. 240, 254.

وفي أعمال جورج إليوت تحقق التحول إلى الانطواء، وإلى العالم الباطن، في تاريخ الرواية الإنجليزية. إذ كانت أهم الحوادث في رواياتها ذات طابع ذهني وأخلاقي، كما أصبحت النفس، والقلعة الباطنة، والوعى الأخلاقي لدى إنسان، تشهد أقوى صراعات القدر. وبهذا المعنى تعد أعمالها روايات نفسية(١)، إذ أن المشكلات والأزمات الأخلاقية تحتل في قصصها مكان الصدارة، بدلاً من الحوادث والمغامرات الخارجية، وبدلاً من المسائل والصراعات الاجتماعية. فأبطالها أشخاص عميقو التفكير، تعد التجارب الذهنية والأخلاقية في نظرهم تجارب مباشرة، شأنها شأن الوقائع المادية. وأعمالها هي إلى حد معين محاولات فلسفية نفسية، تتمشى بدرجات متفاوتة مع المثل الأعلى للرواية كما كان في ذهن الرومانتيكيين الألمان. وبرغم ذلك فإن فنها يعنى خروجا عن الرومانتيكية، وهو فضلاً عن ذلك أول محاولة ناجحة للاستعاضة عن القيم الروحية التي خلقتها الرومانتيكية بقيم أخرى غير رومانتيكية في أساسها. فبفضل "جورج إليوت"، اكتسبت الرواية مضمون عقليًا انفعاليًا جديدًا - أعنى ذلك المضمون العقلى الذي ضاعت قيمته الانفعالية منذ أيام النزعة الكلاسيكية. ولم تعد الرواية تدور حول موقف تصفه جورج إليوت ذاتها "بأنه انفعال عقلي"(١). ولقد كان الموضوع الحقيقي لروايتها هو تحليل الحياة وتفسيرها، ومعرفة القيم العقلية وتذوقها. كانت كلمة الفهم تتكرر دوامًا في أعمالها(")، والمطلب الذي لا تكف عن تكراره هو أن يكون المرم، مسئولاً، وأن يعامل ذاته دون ترفق. وقد كتبت في رسالة لها عام ١٨٦٠ تقول: "أن أسمى رسالة وأرفع واجب هو أن نستغنى عن المخدر، ونعاني جميع آلامنا متحملين إياها بوعي وأعين مفتوحة"<sup>(1)</sup>.

ولم يكن من المكن أن يصل مصير الأشخاص ذوى التفكير العميق، بما ينطوى عليه من مشكلات ومتناقضات، ومآس وهزائم، إلى ذلك الطابع القوى المباشر

<sup>(1)</sup> E. Batho - B. Dobrée, op. cit., pp. 78 - 9, 91 - 2.

<sup>(1)</sup> Middlemarch, XV.

<sup>(7)</sup> M.L. Cazamian, op. cit., p. 108.

<sup>(4)</sup> J.W. Cross: George Eliot's Life as Related in Her Letters and Journals, 1885, p. 230.

الذي وصل إليه في رواية مثل "ميدلمارتش Middlemarch "، إلا في عمل كاتبة مندمجة بعمق في الحياة العقلية لعصرها مثل "جورج إليوت". فقد كان أفضل مفكـرى إنجلترا وأكثرهم تقدمية في ذلك العصر، وضمنهم جون استورت مل وسبنسر وهكسلى، من بين أصدقاء جورج إليوت. وقامت هي نفسها بترجمة فويرباخ ود. ف. شتراوس، وكانت تقف في مركز الحركة العقلانية والوضعية لعصرها. ولقد كان الهدف النقدى الجاد، المتحرر من كل نزق وغفلة، والذى يضفى طابعه الخاص على نظرتها الأخلاقية، صفة مميزة لتفكيرها كله. فهي أول من تمكن من تقديم وصف واف لشخص مثقف في الرواية الإنجليزية. ولم يكن في استطاعة أي روائي معاصر غيرها أن يتحدث عن فنان أو باحث دون أن يضحك على نفسه أو يضحك الناس عليه. فحـتى "بلزاك" كان في واقع الأمر يعدهم مخلوقات غريبة فريدة في نوعها، تملؤه بدهشة ساذجة، وتنتزع منه ابتسامة طيبة إلى حد ما. وهو يبدو، إلى جانب جورج إليوت، شخصًا نصف مثقف، علم نفسه بنفسه، على الرغم من أنه في بعض الأحيان، كما في "الرائعة المجهولة Chef - d'oeuvre inconnu "، كان يفتح آفاقًا تتجاوز في عمقها ورحابتها كيل قدرات جورج إليوت الفنية. إن قوة بلزاك تكمن في وصف التجربة، على حين أن قوة جورج إليوت تكمن في تحليل التجربة. فهي تعرف من خبرتها الخاصة عذاب الصراع مع المشكلات العقلية، وهي تعرف المآسى التي تجلبها الهنزائم الروحية، أو لديها على الأقبل فكرة عنها، وإلا لما استطاعت أبدًا أن تخلق شخصية مثل "الدكتور كازوبون"(١). وبفضل اتجاهها العقلي حققت مثلا أعلى جديدًا، وفهمًا جديدًا "للحياة العقيمة"، وأضافت نوعًا جديدًا إلى سلسلة "الفاشلين" التي ينتمي إليها أبطال الرواية الحديثة كلهم دون استثناء تقريبًا. على أن نزعة جورج إليوت العقلية لم تكن هي السبب الحقيقي والنهائي

لاصطباغ الرواية الاجتماعية بالصبغة النفسية، بل كانت هي ذاتها مجرد مظهر لتراجع المشكلات الاجتماعية أمام المشكلات النفسية. فالرواية النفسية هي النوع الأدبى الخاص بالطبقة المثقفة من حيث هي طبقة اجتماعية تسير في طريق التحرر

<sup>(9</sup> F.R. Leavis: The Great Tradition, 1948, p. 61.

من البورجوازية، مثلما كانت الرواية الاجتماعية هي النوع الأدبي الخاص بالفئة المثقفة التي كانت لا تزال مندمجة أساسًا في البورجوازية. ولم تظهر طبقة المثقفين في إنجلترا على هيئة جماعة بلا روابط، أي "غير مرتبطة اجتماعيًا"(١)، وبمعزل عن كل التمييزات الطبقية "(٢)، "تتوسط" بين مختلف الطبقات (٢) إلا عند بداية الفترة الوسطى من العصر الفكتوري. فحتى ذلك الحين لم تكن توجد في إنجلترا أية طبقة مثقفة لديها أى شعور بأنها جماعة اجتماعية مستقلة متمردة على البورجوازية. ذلك لأن الفئة المثقفة تظل محتفظة بارتباطها بالبورجوازية ما دامت هذه الطبقة الأخيرة تتركها تسير في الطريق الذي تشاء. أما ذلك التباعد الذي أحدثته الرومانتيكية بين الصفوة التقدمية المثقفة وبين الطبقة الوسطى المحافظة فقد خفت وطأته مرة أخرى بتحول الرومانتيكيين أنفسهم إلى الاتجاه الفكرى المحافظ. فكتاب العصر الفكتوري الأول كانوا يناضلون في سبيل الإصلاح من داخل المجتمع البورجوازي، ولم يدر بخلدهم أبدًا أن يحطموا هذا المجتمع. كذلك فإن البورجوازية لم تنظر إليهم أبدا على أنهم خونة بأى معنى، أو حتى على أنهم غرباء، بل لقد كانت - على العكس من ذلك — تتابع أوجه نشاطهم في ميدان النقد الاجتماعي والثقافي بتعاطف واستعداد للتفاهم. ذلك لأن الفئة المثقفة كانت تؤدى في المجتمع البورجوازى وظيفة شعرت الطبقات الحاكمة في عمومها بأهميتها شعورًا واضحًا كل الوضوح، إذ كانت هي صمام الأمن الذي كان مهددًا بخطر الكبت، تتيح متنفسًا للتوترات الكامنة داخل البورجوازية ذاتها.

ولم تشعر البورجوازية بأنها موطدة الأركان إلى حد لم تعد تحس معه بأى وخـز وتأنيب للضمير إلا بعد انتصارها على الثورة وهزيمة "حركة الميثاق" (1). وعندئذ

<sup>(1)</sup> Alfred Weber: "Die Not der geistigen Arbeiter". Schriften des Vereins f. Sozialpolitik, 1920.

<sup>(7)</sup> Georg Lukàcs: "Moses Hess und die Probleme der idealistischen Dialeklik." Archiv f. d. Gesch. d. Sozialismus u. die Arbeiterbewegung, 1926, XII, p. 123.

m Karl Mannheim: Ideology and Utopia, 1936, pp. 136 ff. - Man and Society in an Age of Reconstruction, 1940, pp. 79 ff.

<sup>(4)</sup> حركة للطبقة العاملة في إنجلترا، بدأت حوالي عام 1848، كرد فعل على قانون الإصلاح النيابي لعام 1842 وغيره من الإجراءات المماثلة التي وجد العمال أنها لم تعطهم حقوقهم، ولم تكفل لهم حق الاقتراع بوجه

خيل إليها أنها لم تعد في حاجة إلى أى نقد. ولكن الصفوة المثقفة — ولاسيما القطاع المنتج في المجال الأدبى — فقدت بذلك الإحساس بأن عليها رسالة تؤديها في المجتمع. فقد وجدت نفسها منعزلة عن الطبقة الاجتماعية التي كانت من قبل هي المتحدثة بلسانها، وأحست بأنها منعزلة تمامًا بين الطبقات الجاهلة والبورجوازية. وكان هذا الشعور هو الذي أدى، لأول مرة، إلى حلول الفئة الاجتماعية التي نسميها اليوم بطبقة المثقفين (الانتلجنسيا) محل الفئة المثقفة القديمة التي ترتبط جذورها الوسطى. ولكن هذا التطور لم يكن في واقع الأمر إلا المرحلة الأخيرة في عملية تحرر أخذ فيها ممثلو الثقافة ينعزلون تدريجًا عن ممثلي السلطة. وأول مرحلتين في هذا التطور هما النزعة الإنسانية وعصر التنوير، فهما قد أتما تحرير الثقافة من العقيدة الجامدة للكنيسة من جهة، ومن دكتاتورية الذوق الأرستقراطي من جهة أخرى. وكانت إلىثورة الفرنسية تمثل نهاية الاحتكار الثقافي الذي ظلت تمارسه حتى ذلك الحين ألسلطتان العاليتان، ومهدت الطريق للاحتكار الثقافي البورجوازي، الذي بنا وكأن الأمر قد استتب له تمامًا بمجيء ملكية يوليو. وكان انتهاء العهد الثوري حوالي منتصف القرن يمثل الخطوة الأخيرة في طريق تحرر الفئة المثقفة من الطبقات الحاكمة. والخطوة الأولى نحو ظبور "الانتلجنسيا" بالمعني الضيق لهذه الكلمة.

ظهرت "الانتلجنسيا" من داخيل البورجوازية، وكانت الفئة التي سبقتها في هذا الاتجاه هي طليعة الطبقة الوسطى التي مهدت الطريق للثورة الفرنسية. ويتميز المثل الثقافي الأعلى لديها بأنه مستنير متحرر، كما أن مثلها الإنساني الأعلى مبنى على فكرة الشخصية الحرة، التقدمية، التي لا تتقيد بتراث أو تتاليد. وعندما نبذت البورجوازية الانتلجنسيا، وهجرت الانتلجنسيا الطبقة التي ظهرت منها. والتي تربطها بها مصالح مشتركة لا حصر لها، كان ما حدث في واقع الأمر إلى تحرر الطبقة المثقنة على أنه اجراء غير طبيعي وغير مفهوم. فمن المكن النظر إلى تحرر الطبقة المثقنة على أنه مرحلة في عملية التخصص الشاملة، أي على أنه جزء من عملية التجريد التي

خاص. وقد سميت بهذا الاسم لأنها دونت مطالبها في ميثاق للشعب. وقد هزمت هذه الحركة في عامي ١٨٤٨ - ١٨٤٩ نتيجة للخلافات الداخلية، ولأن الحكومة قامت ببعض الإصلاحات الجزئية وأسدرت تشريعات انتخابية أدت إلى بعض التحسين في موقف العمال. (المترجم)

أخذت تتجه، منذ الثورة الصناعية، إلى إلغاء العلاقة "العضوية" بين مختلف مستويات المجتمع، وبين مختلف المهن ومجالات الثقافة. ولكن من المكن تفسيرها أيضًا بأنها رد فعل مباشر لهذا التخصص نفسه، ومحاولة لتحقيق المثل الأعلى للإنسان الكلى المتكامل الذي يجمع بين القيم الثقافية في كل لا يتجزأ. فالاستقلال الظاهري للطبقة المثقفة عن الطريقة الوسطى، وبالتالي عن كل الروابط الاجتماعية، يتمشى مع ذلك الوهم الذي تتمسك به البورجوازية والطبقة المثقفة معًا — وهم الاعتقاد بأن الأمور الذهنية تنتمي إلى عالم يعلو على الفوارق الطبقية. فقد كان المثقفون يحاولون أن يؤمنوا بأن للحق والجمال طبيعة مطلقة، لأن هذا يجعلهم يبدون ممثلين لحقيقة "أرفع"، ولأنه يعوضهم عن افتقارهم إلى النفوذ في المجتمع. وعملت البورجوازية من ناحيتها على تأييد زعم المثقفين بأن لهم مركزا مستقلاً عن الطبقات وعاليًا عليها، لأنها تخيلت أنها تستطيع أن تجد في ذلك دليلاً على وجود قيم إنسانية شاملة، وعلى إمكان نسيان الفوارق الطبقية. ولكن العلم لأجل العلم، أو الحقيقة لأجل الحقيقة، شأنهما شأن "الفن لأجل الفن"، ليسا إلا نتيجة لتباعد المثقفين عن الشئون العملية. وقد دفعت البورجوازية ثمنًا للمثالية التي تنطوي عليها هذه المبادىء، هو أنها تجاوزت عن كراهيتها للأمور العقلية، ومن جهة أخرى فإن المثقفين عبروا على هذا النحو عن غيرتهم من الطبقة الوسطى الجبارة. وليس في حسد الفئات المثقفة لسادتها شيء جديد، إذ أن أصحاب النزعة الإنسانية كانوا يعانون هذا الشعور من قبل، وهو قد ولد لديهم كل الأعراض العصابية لعقدة النقص. ولكن كيف كانت طبقة تتخيل أنها تملك الحقيقة، تبرر لنفسها الشعور بالغيرة والحسد والكراهية نحو الطبقة التي كانت تملك كل قوة اقتصادية وسياسية؟ لقد كانت ضمانات "الحقيقة" كلها في متناول أيدي رجال الكنيسة في العصور الوسطى، ولكن كان لديهم أيضًا جزء من وسائل القوة الاقتصادية والسياسية. وبفضل الجمع بين هذين الأمرين، ظلت الظواهر المرضية التي ولدها الانقسام اللاحق لمجالى السلطة هذين مجهولة لديهم.

وفى مقابل طبقة رجال الدين في العصور الوسطى، نجد أن الجماعات المثقفة الحديثة ينتمي أفرادها أصلاً إلى طبقات متعددة من الناحية المالية والمهنية،

وتمثل مصالح وآراء مستويات متعددة للمجتمع، هي في كثير من الأحيان مستويات متعارضة. هذا الافتقار إلى التجانس يقوى لديها الشعور بأنها تقف فوق مستوى الفوارق الطبقية وبأنها تمثل الضمير الحي للمجتمع. وهي تشعر نتيجة للأصل المختلط الذي تنحدر منه، بالحدود الفاصلة بين مختلف الأيديولوجيات والثقافات على نحو أقوى مما كانت تشعر بذلك الفثات المثقفة السابقة، وتعمل على زيادة حدة النقد الاجتماعي، الذي سبق لها أن شعرت بأن من واجبها ممارسته حين كانت متحالفة مع الطبقة الوسطى. ولقد كانت مهمتها تنحصر منذ البداية في إيضاح المسلمات التي ترتكز عليها القيم الثقافية، وقد صاغت الأفكار التي كانت تبنى عليها النظرة البورجوازية إلى العالم، ووضعت المضمون الأيديولوجي للنظرة البورجوازية إلى الحياة، وأدت وظيفة التفكير التأملي، والتعمق الباطن، والتسامي، في عالم تسوده الروح التجارية العملية - أي أنها كانت، بالاختصار، الناطقة بلسان الأيديولوجية البورجوازية. أما الآن فقد ضعفت الروابط بين فئة المثقفين وبين الطبقة الوسطى، وتحولت الرقابة التي تفرضها الطبقة الحاكمة على ذاتها إلى نقد هـدام، وتحول مبدأ الديناميكية والتجديد إلى مبدأ الفوضوية. ولقد كانت الفئة المثقفة التي ظلت متحدة مع البورجوازية هي رائدة الإصلاحات، أما الانتلجنسيا التي هجـرت الـبورجوازية فأصبحت عنصـر تمـرد وتحليل. فحـتى عـام ١٨٤٨، كانـت الانتلجنسيا هي الطليعة العقلية للبورجوازية، أما بعد عام ١٨٤٨ فإنها. أصبحت -عـن وعـى أو دون وعـى — نصـيرة الطبقة العاملة. ذلك لأن افتقار حياتها إلى الأمان جعلها تشعر بأن هناك مصيرًا واحدًا يجمع بينها وبين الطبقة العاملة إلى حد ما، وزاد هبذا الشبعور بالتضامن من استعدادها للتآمر، عندما تحيين الفرصية، ضد البورجوازية، والاشتراك في الإعداد للثورة المضادة للرأسمالية.

وبظهـور حـركة "البوهيميين" أصبحت نقاط الالـتقاء بـين الطبقة المثقفة والطبقة العاملة تزيد بكثير عن مجرد الشعور العام بالتعاطف. ذلك لأن البوهيميين لم يكونـوا هـم أنفسـهم، فـى واقع الأمر، إلا جزءا من الطبقة العاملة. وهم يمثلون فى بعـض الـنواحى أكمـل صـورة للانتلجنسيا، كما يمثلون فى الوقت ذاته صورة خلابة لهـا. وهـم قـد أكملـوا تحرر الانتلجنسيا من الطبقة الوسطى، ولكنهم فى الوقت ذاته

حولوا الصراع ضد التقاليد البورجوازية إلى نوع من الهوس الفكرى، أو من جنون الاضطهاد. وهم قد حققوا من جهة المثل الأعلى للتركيز المطلق على الأهداف الروحية، ولكنهم من جهة أخرى تجاهلوا بقية قيم الحياة، وحرموا العقل، المنتصر على الحياة، من نفس الهدف الذي انتصر من أجله. وفي نهاية الأمر اتضم أن استقلالهم عن العالم البورجوازي لم يكن إلا حبرية موهومة، إذ أنهم شعروا بأن اغترابهم عن المجتمع هو وزر ثقيل، وإن لم يكونوا قد اعترفوا بهذا الوزر. كما اتضح أن غرورهم إنما هو تعويض زائد عن ضعفهم المفرط، وأن تأكيدهم لأنفسهم إنما هو شك فيي قدراتهم الخلاقة. وقد حدث هذا التطور في فرنسا قبل أن يحدث في إنجلترا. ففي حالة هذه الأخيرة ظهر في أواسط القرن أول ممثلي الانتلجنسيا "غير المرتبطة"، "المستقلة التفكير"، بظهور رسكين وجون استورت مل وهكسلي وجورج إليوت وأنصارهم. ولكن الأمر لم تكن له في ذلك الوقت أية صلة بالتحول إلى ثورة بروليـتارية، أو بـتكوين "حـركة بوهيمـية". فقد استمر الارتباط بالطبقة الوسطى في إنجلترا على درجة من الوثوق كانت فيها الانتلجنسيا تفضل أن تجد ملجأ في "النزعة الأخلاقية الأرستقراطية"(') على أن تقف في جبهة واحدة مع الجماهير العريضة. وحتى "جورج إليوت" ذاتها كانت تنظر إلى المشكلة التي كانت في حقيقتها مشكلة اجتماعية، على أنها مشكلة نفسية وأخلاقية في أساسها، وكانت تلتمس في علم النفس إجابة عن الأسئلة التي لا يمكن أن يجيب عنها إلا علم الاجتماع. وبذلك خرجت عن الطريق الذي أصبحت تسير فيه الآن الرواية الروسية،. والذي اكتمل تحققها فيه.

إن الرواية الروسية هي في أساسها من خلق الانتلجنسيا الروسية، أي من خلق تلك الصفوة العقلية التي نبذت روسيا الرسمية، وفسرت الأدب على أنه يعنى النقد الاجتماعي قبل كل شيء، والرواية بأنها الرواية "الاجتماعية". ففي روسيا لم تعرف الرواية من حيث هي مجرد تسلية أو مجرد تحليل للشخصيات دون أن تكون لها أية دلالة أو منفعة اجتماعية، إلا بعد بداية العقد الثامن من القرن. فقد كانت

<sup>(1)</sup> Cf. Hans Speier: "Zur Soziologie der buergerl. Inlettigenz in Deutschland." Die Gesellschaft, 1929, II, p. 71.

البلاد في حالة من الغليان العنيف، وبلغ الوعى السياسي والاجتماعي لدى جمهور القراء درجة من النمو أصبح من المستحيل معها أن يظهر فيها مبدأ مثل "الفن لأجل الفن". وكان مفهوم الانتلجنسيا في روسيا مرتبطا دائما بمفهوم النشاط الإيجابي، وكان ارتباطها بالمعارضة الديمقراطية أوثق بكثير مما كان في الغرب. ولا يمكن بأى معنى أن يحسب الوطنيون المحافظون ضمن هذه الانتلجنسيا المكافحة التي تكون فئة مقفلة على نفسها(۱)، بل أن أعظم أقطاب الرواية الروسية؛ مثل "ديستويفسكي"، "وتولستوي"، لا ينتميان إليها إلا إلى مدى محدود، ومع ذلك فإنهما قد تأثرا إلى حد بعيد، في موقفهما النقدى من المجتمع، بطريقة تفكير الانتلجنسيا، وأسهما بفنهما في عملها الهادم، على الرغم من أنهما رفضا، على المستوى الشخصي، أن تكون لهما أية صلة بهذا العمل(۱).

لقد ظهر الأدب الروسى الحديث كله من روح المعارضة. فهو يدين بعصره الذهبى الأول لأوجه النشاط الأدبى لطبقة السادة أو الأعيان التقدمية، ذات النزعة العالمية، التى كانت تسعى إلى نشر أفكار التنوير والديمقراطية، فى مقابل النزعة الاستبدادية لدى القياصرة. ففى عصر بوشكين كانت طبقة النبلاء المتحررة، الميالة إلى الأفكار الغربية، هى الطبقة المثقفة الوحيدة فى المجتمع الروسى. صحيح أن ظهور الرأسمالية المتجارية والصناعية أدى إلى انضمام عدد كبير من الفنيين والمحامين والصحفيين إلى طبقة المشتغلين بالمهن الذهنية، وهى الطبقة التى كان قوامها قبل ذلك يتألف من الموظفين والأطباء "، ولكن الإنتاج الأدبى ظل فى أيدى الضباط الأرستقراطيين الذين دفعهم عدم رضائهم بمهنتهم إلى أن يأملوا فى العالم البورجوازى الحر أكثر مما كانوا يأملونه فى الإقطاع المتداعى فى عصرهم ". وقد نجدت الرجعية، التى هامت بقوة متجددة بعد هزيمة حركة الديسمبريين نجحت الرجعية، التى هامت بقوة متجددة بعد هزيمة حركة الديسمبريين ناهور. ولكنها لم تنجح فى الحيلولة دون تكوين طليعة

<sup>(1)</sup> D.S. Mirsky: Contemp. Russian Lit., 1926, pp. 42 - 3.

<sup>(1)</sup> D.S. Mirsky: A Hist. Of Russian Lit., 1927, pp. 231, 322.

m M.N. Pokrovsky: Brief Hist. Of Russia, 1, 1933, p. 144.

<sup>(</sup>i) D.S. Mirsky: Russia. A Social History, 1931, p. 199.

سياسية وأدبية جديدة — هي الانتاجنسيا. وبظهور هذه الطبقة المثقفة انتهى عهد سيطرة طبقة النبلاء على الأدب الروسى، وهي السيطرة التي كانت كاملة حتى نهاية العقد الثامن. وكان موت "بوشكين" إيذانًا بنهاية عهد: إذ انتقلت الزعامة الفكرية إلى أيدى الانتلجنسيا، وظلت على هذا النحو حتى الثورة البلشفية (۱).

ولقد كانت الصفوة المثقفة الجديدة جماعة مختلطة، تتألف من عناصر من النبلاء وعناصر شعبية، مستمدة من المنفصلين عن طبقتهم، سواء أكانت طبقتهم هذه عليا أم دنيا. فأفرادها كانوا من جهة "نبلاء ذوى ضمير حي"، تقترب نظرتهم العامة إلى حـد ما من نظرة "الديسمبريين"، كما كانوا من جهة أخرى أبناء أصحاب حوانيت، وموظفين صغارا، وقساوسة للمدن، وأرقاء محررين كانوا يوصفون عادة بأنهم "أناس من أصل مختلط"، يحيا معظمهم حياة "الفنانين المتحررين" غير المستقرة، كما كان منهم طلبة ومعلوم خصوصيون وصحفيون. ولقد كانت هذه العناصر الشعبية، حتى أواسط القرن، أقلية بالنسبة إلى النبلاء، ولكن عددهم أخذ يزداد بالتدريج، وانتهى بهم الأمر إلى التفوق على كل العناصر الأخرى في الانتلجنسيا. وكان أهم دور في النمط الجديد هو ذلك الذي يقوم به أبناء القساوسة، الذين أدت بهم العداوة الطبيعية بين الأب والابن إلى أن يكونوا أقوى فئات الانتلجنسيا تعبيرا عن المعتقدات المضادة للدين والتراث. فكانوا يقومون بنفس الوظيفة التي كان يقوم بها أبناء رجال الدين في أوربا في القرن الثامن عشر، التي كان الموقف فيها مشابهًا للموقف السائد في روسيا قبل الثورة. ومن هنا لم يكن من قبيل المصادفة أن يكون " Chernyshevsky اثنان من أهم رواد العقلانية الروسية، وهما "تشيرنيشفسكي و"دبروليوبوف Dobrolyubov "، من أبناء القساوسة وأن يكونا قد انبثقا من بين سكان الطبقة الوسطى في المدن التجارية الكبرى.

ولقد كانت جامعة موسكو، بما فيها من اتحادات طلابية وجمعيات ثقافية، مركز الانتلجنسيا الجديدة المقتلعة من جذورها الطبقية. ويدل التضاد بين الحيى القديم، البالى، الباحث عن اللذة، بما فيه من موظفين كبار وقادة جيش،

<sup>(9</sup> Janko Lavrin: Pushkin and Russian Literature, 1947, p. 198.

وبين المدينة الجامعية الجديدة، بشبابها المتحمس المتعطش إلى المعرفة ، على أصل التغير الثقافي الذي أخذ يطرأ الآن''. فقد كان الطالب الفقير، المعتمد على ذاته، هو أنموذج الانتلجنسيا الجديدة، مثلما كان الضابط النبيل في الحرب هو ممثل الصفوة المثقفة القديمة. ومع ذلك فإن المجتمع الثقافي في موسكو ظل محتفظًا بطابعه نصف الأرستقراطي وقتًا ما، وظلت المناقشات الفلسفية تدور في معظم الأحيان داخل الصالونات حتى نهاية "الأربعينات"(")، ولكن هذه الصالونات لم تعد مقفلة على فئة محددة، وأخذت تفقد بالتدريج أهميتها السابقة. وفي الستينات اكتمل اصطباغ الأدب بالصبغة الديمقراطية وتكوين الانتلجنسيا الجديدة. وبعد تحرير الفلاحين اتسع نطاق الانتلجنسيا اتساعا كبيرا بانضمام جماهير غفيرة إليها من بين صفوف طبقة النبلاء الدنيا التي أصابها الفقر، ولكن العناصر الجديدة لم تغير من التركيب الداخيلي لهذه الفئة. واضطر ميلاك الأرض الذيين حيل بهم الخراب إلى الاشتغال بالأعمال العقلية، والتكيف مع طبيعة حياة الانتلجنسيا البورجوازية لكي يستطيعوا إعالية أنفسهم، ومع ذلك ينبغي أن يلاحظ أن تحولهم هذا لم يكن مؤديًا فقط إلى زيادة عدد المتأثرين بالثقافة الغربية، من أصحاب الآراء التقدمية العالمية، بل زاد أيضًا بنفس المقدار، وربما بمقدار أعظم، من عدد أنصار القومية السلافية، مما أدى إلى إيجاد نوع من التوازن بين الجماعتين.

ولقد كان رد الفعل الذهنى الذى أثارته عقلانية الانتلجنسيا المتأثرة بطريقة التفكير الغربية مناظرًا للنزعة التاريخية الرومانتيكية والنزعة التقليدية التى كانت تمثل رد فعل أوروبا الغربية على الثورة الفرنسية قبل ذلك بنصف قرن. فالقوميون السلاف هم الورثة العقليون غير المباشرين، وغير الواعين فى معظم الأحيان، لبيرك Bruke ودى بونال de Bonald ودى ميستر، وهيردر، وهامان وميزر Moeser وآدام مولىر، كما أن أنصار الفكر الغربى هم تلاميذ فولتير والموسوعيين والمثالية الألمانية، وفيما بعد، تلاميذ الاشتراكيين من أمثال سان سيمون وفوربيه وكانت من حهة، وتلاميذ الماديين من أمثال فوربرياخ وبوشنر Buechner وفوجت Vogt

<sup>(1)</sup> D.S. Mirsky: A Hist. Of Russian Lit., pp. 203-4.

<sup>(7)</sup> Ibid., p. 282.

ومولشوت Moleschott " من جهة أخرى. ولقد كان الأولون، على خلاف أنصار الفكر الغربي من دعاة التحرر الفكري العالمي الإلحادي، يؤكدون قيمة التقاليد القومية والدينية، ويجهرون بإيمانهم الصوفى بالفلاح الروسي، وولائهم للكنيسة الأرثوذكسية. وقد أعلنوا، على عكس الاتجاه العقلاني والوضعي - إنهم مؤمنون بفكرة لا عقلية هي فكرة النمو التاريخي "العضوى". وكانوا يصورون الروسيا القديمة، "بمسيحيتها الأصيلة" وتحررها من الروح الفردية الغربية، على أنها المثل الأعلى والخلاص النهائي لأوربا، تماما كما كان أنصار الفكر الغربي يرون من جانبهم أن المثل الأعلى للروسيا وخلاصها ليس إلا الاقتداء بأوروبا. والواقع أن روح القومية السلافية ذاتها قديمة جدا، بل هي أقدم حتى من حركة مقاومة إصلاحات بطرس الأكبر، ولكنها لم تبدأ وجودها الرسمي إلا بالصراع ضد بيلنسكي Belinsky وعلى أيلة حال فإن الحركة تدين بحماستها وبرنامجها المحدد للمعارضة التي وقفت في وجبه "رجال الأربعينات". ولقد كان زعماء هذه الحركة القومية السلافية الواضحة نظريًا، والمحددة ببرنامج واع -- كانوا في البداية ملاكا أرستقراطيين للأرض في أغلب الأحيان، وكانوا لا يزالون يعيشون في ظل الأوضاع الإقطاعية القديمة، ويخفون نزعتهم السياسية والاجتماعية المحافظة، وراء قناع من أيديولوجية "روسيا الغالية" و"الرسالة المقدسة للشعوب السلافية". ولم تكن عبادة التقاليد القومية عندهم أكثر من وسيلة لمكافحة التقدمية التي ينادي بها أنصار الـثقافة الغربـية، كما لم يكـن تحمسـهم للفـلاح الروسـي، عـلى طـريقة روسـو الرومانتيكية، سوى الشكل الأيديولوجي لمحاولتهم التمسك بالأوضاع الإقطاعية الأبوية القديمة.

ومع ذلك فإن حركة القومية السلافية ليست مرادفة تمامًا للرجعية والروح المحافظة. فقد كان هناك أصدقاء حقيقيون عديدون للشعب من بين القوميين السلاف، مثلما كان هناك أعداء عديدون للديمقراطية من بين أنصار الفكر الغربي. ومن المعروف أن هيرزن Herzen نفسه كانت عنده تحفظات معينة على النظم الديمقراطية الغربية. وعلى أية حال فإن القوميين السلاف الأوائل كانوا خصومًا للأوتوقراطية القيصرية، وهاجموا حكومة نقولا الأول. وصحيح أن القوميين السلاف

المتأخرين قد اتخذوا موقفا أكثر إيجابية نحو النظام القيصرى، وهو موقف تؤلف فكرته جزءا لا يتجزأ من نظريتهم السياسية وفلسفتهم فى التاريخ، ولكن ظل يوجد من بين مؤيديديهم أشخاص ديمقراطيون. والواقع أن من الواجب تقسيم الحركة القومية السلافية بأسرها إلى مرحلتين، كما أن هناك جيلين مختلفين من أنصار الفكر الغربى. فكما تطورت النزعة الإصلاحية والعقلانية فى الأربعينات إلى الاشتراكية والمادية فى المستينات والسبعينات، كذلك تحولت حركة القومية السلافية عند ملاك الأرض الإقطاعيين إلى حركة الجامعة السلافية السلافية وحركة الشعبيين ودستويفسكى Pan - Slavism وجريجورييف Populism ودريونيفسكى. وأصبح الاتجاه الديمقراطى الأحدث عهدا مضادا تماما للاتجاه الأرستقراطى الأسبق أن "الأرستقراطى الأسبق". وبعد تحرير الفلاحين انفصل كثير من الكتاب القدامي عن المثقفين ذوى النزعة الغربية، وانضموا إلى القوميين، بحيث لم يعد من المكن تأكيد أن "الأدب المحافظ أضعف إلى حد ملحوظ من الأدب التقدمي، من حيث الكم والكيف معًا ""."

عند هذه المرحلة أصبح الاختلاف بين القوميين السلاف وبين أنصار الفكر الغربى ينحصر في طرق كفاحهم أكثر مما ينحصر في أهدافهم . فقد أصبحت روسيا المثقفة كلها تأخذ "بالفكرة السلافية"، وصار كل المثقفين وطنيين ودعاة "للرسالة الروسية المقدسة"، وكانوا "يركعون في عبادة صوفية خاشعة أمام فراء الغنم الروسي"، ويدرسون الروح الروسية، ويشعرون بحماسة متزايدة نحو "الشعر الاثنوجرافي". وكانت عبارة بطرس الأكبر "إننا نحتاج إلى أوروبا لمدة بضع عشرات من السنين، وبعد ذلك سنتمكن من أن ندير ظهرنا لها" لا تزال تتفق مع آراء معظم المصلحين، بل أن نفس لفظ narod الذي يعنى "الشعب، والأمة" معًا، جعل من المكن محدو التفرقة بين الديمقراطيين والقوميين "أ. وأهم سبب ينبغي أن تعزى إليه الميول السلافية لدى التقدميين المتحررين هو أن الروسيين، الذين كانوا لا يزالون في

<sup>(1)</sup> Ibid., p. 204.

<sup>(7)</sup> Th. G. Massaryk: The Spirit of Russia, 1919, I, p. 148.

<sup>(</sup>۱) تورجنیف. فی رسالة إلی هرزن بتاریخ ۸ نوفمبر ۱۹۹۲ .

المراحل الأولى للرأسمالية، كانوا أشد تجانسا بكثير من حيث هم أمة، أعنى أقل انقسامًا بفعل الفوارق الطبقية من شعوب الغرب. فكل الصفوة المثقفة في روسيا كانت في نظرتها العامة متأثرة "بروسو"، وكانت معادية، بدرجات متفاوتة، للفن والثقافة المعقدة، وكانت تشعر بأن التراث الثقافي للغرب، وللعصر الكلاسيكي القديم، ولكنيسة روما، ومدرسة العصور الوسطى، وعصر النهضة، والإصلاح الديني، بل والنزعة الفردية الحديثة إلى حد ما، والنزعة العلمية والجمالية، كل هذه عقبات في طريق تحقيق أهدافها الخاصة(١). وهكذا فإن النزعة النفعية الجمالية عند بيلنسكي، وتشرنيشفسكي، وبيزاريف، لم تكن تقل عداء للتراث عن اتجاه تولستوى المعادي للفن. بل أن الأدوار لم تكن موزعة بدقة بين أنصار الفكر الغربي وبين القوميين السلاف في النزاع الهائل بين النزعة الذاتية والنزعة الموضوعية، وبين الروح الفردية والروح الجماعية، والحرية والسلطة، على الرغم من أنصار الفكر الغربي كانوا يميلون بالطبع إلى المثل الأعلى التحرري، على حين أن القوميين السلاف كانوا أميل إلى المثل الأعلى القائم على احترام السلطة. ولكن بيلنسكي وهيرزز صارعا في صدد مشكلة الحرية الفردية بنفس الروح اليائسة، بل في كثير من الأحيان بنفس الطريقة العاجزة، التي كان يصارع بها دستويفسكي أو تولستوي بالنسبة لهذه المشكلة ذاتها. والواقع أن كل البحث النظرى الفلسفي عند الروس يدور حول هذه المشكلة، كما أن خطر النسبية الأخلاقية، وشبح الفوضوية، والقلق من الجريمة، يشغل كل المفكرين الروس ويخيفهم. ولقد كانت المشكلة الأوروبية الكبرى الحاسمة - مشكلة اغتراب الفرد عن المجتمع، وعزلة الإنسان الحديث ووحشته - تتخذ في نظر الروس طابع مشكلة الحرية. ولم يحدث في أي مكان أن عاش المفكرون هذه المشكلة على نحو أعمق وأشد تأصلاً مما عاشها الروس، كما أن أحدًا لم يضطرب بها مثلهم، ولم يشعر أحد بالجزع إزاء المسئولية التي تنطوي عليها محاولة حلها بقدر ما شعر تولستوى ودستويفسكي. ذلك لأن بطل "ذكريات من العالم الأدنى"، وكذلك راسكولنيكوف وكيريلوف وإيفان كارامازوف - كل هؤلاء يصارعون هذه المشكلة، وكلهم يكافحون

<sup>(1)</sup> E.H. Carr: Dostoevsky, 1931, p. 268.

ضد خطر السقوط فى غياهب الحرية غير المقيدة، والاختيار الفردى، والأنانية. ولم يكن دستويفسكى يهدف من رفضه للفردية، ونقده لأوروبا العقلانية والمادية، وتمجيده للتضامن والحب الإنسانى، إلا إلى الحيلولة دون تطور لابد أن يؤدى حتمًا إلى نزعة فلوبير التقدمية. فقد كانت الرواية الغربية تنتهى بوصف الفرد المغترب عن المجتمع، الذى ينهار تحت وطأة عزلته، أما الرواية الروسية فتصور، من البداية إلى النهاية، الصراع ضد الشياطين التى تحض الفرد على التمرد على العالم والمجتمع الذى يكونه إخوته فى الإنسانية. وهذا الفارق كفيل بتفسير الطابع الإشكالى الشخصيات مثل راسكولنيكوف وإيفان كارامازوف عند دستويفسكى، أو بيير بيزوخوف وليفين عند تولستوى، وبتفسير دعوة هؤلاء الكتاب إلى الحب والإيمان، بل إنه كفيل بتفسير ذلك الطابع الميز للأدب الروسى كله، والذى يجعلنا نشعر بأن هذا الأدب يحمل رسالة مقدسة.

والواقع أن الرواية الروسية أشد تحيزا بكثير لغايات محددة من الرواية في أوروبا الغربية. ذلك لأن المسكلات الاجتماعية تحتل فيها مكانًا أكبر، وموقعًا أهم بكثير، فضلاً عن أنها ظلت محتفظة بمركز الصدارة مدة أطول، ودون منافس، إلى حد يريد عما كان حادثًا في الأدب الغربي. ولقد كان الارتباط بالمسائل السياسية والاجتماعية الجارية أوثق منذ البداية، في حالة الأدب الروسي منه في أعمال الكتاب الفرنسيين والإنجليز في الفترة نفسها. ففي روسيا لم يكن الحكم المطلق يترك للطاقات الذهنية أية فرصة لمارسة نشاطها إلا من خلال الأدب، وكانت الرقابة تؤدي إلى حصر النقد الاجتماعي في المجالات الأدبية، التي كانت هي المتفس الوحيد لهذا النقد ("). وهكذا اكتسبت الرواية بوصفها النوع الأدبي الذي يتمثل فيه النقد الاجتماعي بمعناد الصحيح، طابعًا إيجابيًا، تعليميًا، بل تنبؤيًا. لم تكتسبه في الغرب قط، وظل الكتاب الروس هم معلمي شعبهم وأنبياءه، في الوقت الذي كان فيه أدباء الغرب ينحدرون إلى مستوى السلبية والعزلة المطلقة. والواقع أن القرن كنان فيه أدباء الغرب ينحدرون إلى مستوى السلبية والعزلة المطلقة. والواقع أن القرن التاسع عشر كان هو عصر التنوير بالنسبة إلى الروس، وهم قد ظلوا محتفظين التاسع عشر كان هو عصر التنوير بالنسبة إلى الروس، وهم قد ظلوا محتفظين التاسع عشر كان هو عصر التنوير بالنسبة إلى الروس، وهم قد ظلوا محتفظين

(1) D.S. Mirsky: A Hist. Of Russian Lit., p. 219.

بحماسة سنوات ما قبل الثورة وتفاؤلها لمدة قرن كامل بعد شعوب الغرب. ولم تجرب روسيا خيبة الأمل التي عانتها الشعوب الأوروبية بعد ثوراتها التي شوهت وهزمت غدرا، ولم يكن يوجد لديها أثر لذلك العناء الذي تملك فرنسا وإنجلترا بعد ١٨٤٨. وكانت قلة خبرة الأمة الشابة، وعدم انهزام مثاليتها الاجتماعية، هي التي أدت إلى بقاء الرواية ذات النزعة الطبيعية في حالة من النضارة المباشرة بمستقبل باهـر فـي روسـيا، فـي الوقـت الذي كانت فيه النزعة الطبيعية قد بدأت تتحول إلى نزعة انطباعية سلبية في فرنسا وإنجلترا. فالأدب الروسي كان قد انتقل من يد طبقة النبلاء المتعبة العاثرة الحنظ إلى يد طبقة صاعدة، في نفس الوقت الذي كانت فيه الصفوة البورجوازية المثقفة في الغرب قد أصبحت منهوكة القوى، وشعرت بأنها مهددة بالقوة الصاعدة من أدني. ومن هنا تمكن الأدب الروسي من التغلب على ذلك السأم من الحياة، الذي كان قد بدأ يظهر في كتابات النبلاء ذوي الميول الرومانتيكية، بل ومن التغلب أيضًا على روح الاستسلام والشك التي تسود الأدب الغربي الحديث. فالرواية الروسية، بالرغم من بعض ألوانها القاتمة، إنما هي تعبير عن روح تفاؤلية لا تقهر، ودليل على الإيمان بمستقبل روسيا والجنس البشرى، وهي قد كانت ولاتزال، تستلهم روحا إيجابية عامرة بالأمل، وحنينا دينيًا إلى الخلاص، ويقينًا من إمكان تحقيقه. ولا يتخذ التعبير عن هذا التفاؤل مظهر الأحلام التي تتحقق فيها الأماني، أو "النهايات السعيدة" الرخيصة بأية حال، بل يتخذ مظهر الإيمان المؤكد بأن الآلام والتضحيات البشرية لها دلالتها، ولا يمكن أن تضيم عبثًا. فأعمال كبار الروائيين الروس تنتهي éâ كلها تقريبًا بروم مفعمة بالعزاء، وإن كانت نهاياتها حزينة جدا في كثير من الأحيان، وهي أكثر جدية من روايات الكتاب الفرنسيين، ولكنها لا تعادلها أبدًا في مرارتها، أو في بأسها.

والواقع أن معجزة الرواية الروسية تنحصر في أنها، برغم حداثتها لم تقتصر على الوصول إلى أعلى القمم التي بلغتها الرواية الفرنسية والإنجليزية، بل تفوقت عليهما، وأصبحت تمثل أشد الأنواع الأدبية تقدمية وقوة في ذلك العصر. والحق أن الأدب الغربي كله في النصف الثاني من القرن التاسع عشر ليبدو هامدا راكدا لو قورن بأعمال دستويفسكي وتولستوي. فأنا كارنينا، والأخوة كارامازوف،

تمثل قمة النزعة الطبيعية الأوروبية، وهما تلخصان الإنجازات النفسية للرواية الفرنسية والإنجليزية وتتجاوزانها دون أن تفقدا لحظة واحدة إحساسهما بالعلاقات الهائلة التي تتجاوز النطاق الفردي في الحياة. وكما أن الرواية الاجتماعية قد اكتملت عند بلزاك، والرواية التربوية عند فلوبير، ورواية المغامرات عند ديكنز، فكذلك دخلت الرواية النفسية مرحلة النضج التام عند دستويفسكي وتولستوى. فهـذان الروائيان يمثلان نهاية التطور الذي بدأ، من جهة، في الرواية العاطفية عند روسو ورتشاردسن وجوته، وبدأ من جهة أخرى في الرواية التحليلية عند ماريفو وبنجامين كونستانت وستاندال. وقد بدأ علم النفس الحديث بوصف التمزق الداخلي للنفس البشرية، وبوصف الشقاق الذي لا يمكن رده ببساطة إلى صراع داخلي محدد. صحيح أن أنتيجونا كانت من قبل موزعة بين الواجب والهوى، وأن أبطال كورني يمكن أن يقال عنهم أنهم لم يعرفوا شيئًا سوى هذا الصراع. كذلك جعل شيكسبير من تردد البطل موضوعًا رئيسيًا للدراما. ولكن عوامل الكبت، في حالة شيكسبير. ليست مستمدة من دافع أخلاقي فحسب، كما هي الحال عند سوفوكليس وكورني. بل أيضًا من الأعصاب، أي من مجال في النفس البشرية لا يمكن الوعي به أو التحكم فيه. ومع ذلك فإن الميول النفسية المتعارضة تظل تبدو منفصلة بعضها عن البعض، ويتخذ الحكم الأخلاقي للشخصيات على دوافعها الخاصة طابعًا متسقًا واضح المعالم كل الوضوح. وأقصى ما يمكن أن يقال عنها هو أنها تتأرجح في الانقياد أخلاقيًا لجانب أو آخر من هذه الدوافع. ولم يبدأ تفكك الشخصية، الذي يمضى فيه الصراع الانفعالي إلى حد لا يعود معه الفرد يدرك بوضوح دوافعه الخاصة. ويغدو معه مشكلة في نظر نفسه، إلا في بداية القرن الماضي. فقد أدى الجمع بين الرأسمالية الحديثة وبين الرومانتيكية، واغتراب الفرد عن المجتمع، إلى بعث الشعور بالشقاق الروحي أولاً، وبالتالي إلى توليد الشخصية الإشكالية الحديثة. لقد كانت المتناقضات النفسية عند شيكسبير، وعند كتاب العصر الإليزابيثي في أغلب الأحيان أمورا ممتنعة. وهي تمثل مرحلة في التطور تسبق التركيب الذي توصلت إليه النزعة الكلاسيكية. وبعبارة أخرى فإن كتاب الدراما لم يكونوا قد تعلموا بعد بالتجربة كيف يرسمون شخصيات تسلك على نحو مطرد متسق، كما أنهم لم يكونوا يعلقون أهمية خاصة على تجانس الصورة الكلية. أما الشخصيات غير المتسقة في الأدب الرومانتيكي فهي تعبير عن رد فعل واع مؤكد بطريقة متعمدة، على عقلانية نظرة العصر الكلاسيكي الجديد إلى النفس البشرية. فقد كانت الشخصيات الوحشية الغريبة تفضل لأن المشاعر الغامضة المضطربة كانت تعد أكثر أصالة وصدقًا من المنهجي المتسق. وكان أوضح تعبير عن الذهن الذي يدخل في شقاق مع ذاته ولا يعود من المكن رده إلى أية وحدة معقولة (وهو في الوقت ذاته تعبير ساذج إلى حد ما) هو فكرة الازدواج (double) ، التي اقتبسها "دستويفسكي" عن الرومانتيكيين بوصفها شرطا دائمًا لرسم الشخصيات، والتي احتفظ بها إلى النهاية.

ومع ذلك فإن الصراع ضد الرومانتيكية، والتأرجح الدائم بين الموقفين الرومانتيكي والمضاد للرومانتيكي، هـو وحـده الـذي أدى إلى الـتفكك المطلق لوحدة الشخصية، أعنى ذلك الانحلال الذي لا يقتصر على عدم تماسك عناصر النفس البشرية، بل يتمثل أيضًا في تبدلها وتحولها الدائم وإعادة تقويمها وتفسيرها باستمرار. فعند "ستاندال"، الذي كان هو بداية هذه المرحلة، نرى المكونات المختلفة للنفس وهى تغير طبيعتها أمام أعيننا. وأصبح معيار النظرة النفسية المقبولة هـو أن يـتخذ فـيها وصـف أية حال روحية طابعا مؤقتًا، وأن تكون المواقف الروحية ذات طابع غير محدد المعالم، ولم يعد يحكم على أية صورة للنفس البشرية بأنها طريقة تستحق الاهتمام من الناحية الفنية إلا إذا كانت صورة متنوعة الألوان متعددة الجوانب. أما المرحلة الأخيرة في هذا التطور فقد تم بلوغها في شخصيات "دستويفسكي"، التي هي شخصيات لا عقلية تماما، يستحيل التنبؤ بسلوكها. فقد أصبح المعيار النفسي السائد الآن هو ذلك الجانب الذي يعبر عنه قولنا "إنك لست على ما تبدو عليه"، وأصبح ما هو غريب غامض شيطاني غير مفهوم في الإنسان هو الـذي يعـد. من الآن فصاعدا، الشرط الضروري لدلالته النفسية. والحق أننا لو قارنا شخصيات الأدب الأقدم عهدًا بشخصيات دستويفسكي، لبدت على الدوام خيالية غير محددة المعالم. وبطبيعة الحال فنحن نعلم اليوم أن سيكولوجية "دستويفسكي" ذاتها كانت لا تزال حافلة بالسمات التقليدية، وإنها تستغل بقايا الفجاجـة الرومانتيكية والنزعة البايرونية (نسبة إلى بايـرون) إلى أقصى حد. ونحن ندرك أن دستويفسكى ليس بداية بل نهاية، وأنه برغم كل أصالته وغزارة إنتاجه، لم يكن ليرفض على الإطلاق أن يستفيد من إنجازات الرواية النفسية الأوروبية الغربية وينميها بإطراد.

لقد اكتشف "دستويفسكي" أهم مبدأ في علم النفس الحديث: وأعنى به ازدواج اتجاه المشاعر، والطبيعة المنقسمة لكل الاتجاهات الروحية، التي تعبر عن نفسها في أشكال مبالغ فيها، مفرطة في طابعها الاستعراضي. فشخصياته لا تقتصر على الجمع بين الحب والكراهية، بل تجمع أيضًا بين الكبرياء والمذلة، والغرور والتواضع، والقسوة وتعذيب الذات، والحنين إلى ما هو رفيع جليل، و"الحنين إلى القذارة". وهو يجمع بين شخصيات مثل راسكولنيكروف وسفيدريجايلوف، بل مثل ميشكين وروجوجين، وإيفان كارامازوف وسميردياكوف، بوصفها مظاهر متنوعة لمبدأ واحد. فكل دافع، وكل إحساس، وكل فكرة، تولد نقيضها بمجرد أن تنبثق من وعبى هؤلاء الناس. أن أبطال دستويفسكي يواجهون دائمًا اختيارا بين طريقين يتعين عليهم الاختيار بينهما، ولكنهم لا يستطيعون ذلك، ومن هنا كان تفكيرهم وتحليلهم الذاتي ونقدهم الذاتي ثورة دائمة وغضبًا دائمًا على أنفسهم. وإن حكاية الخنزير الذي يسيطر عليه الشر لتشير إلى كبل الناس الذين يصفهم في رواياته، لا إلى شخصيات رواية "المجذوب" فحسب. فرواياته تحدث عشية يوم القيام، وكل شيء فيها يتسم بأشد حالات التوتر المخيف، والرعب الميت، والفوضى الجامحة، وكل شيء ينتظر أن يتطهر، ويطمئن، ويصل إلى الخلاص بفضل معجزة، ينتظر حلا لا يرتكز على قوة الذهن وحدته وديالكتيك العقل، بل على التخلي عن هذه القوة والتضحية بالعقل. ففكرة الانتحار العقلى التي يدافع عنها "دستويفسكي" تعبر عن كل ما في فلسفته من طابع مثير للشك والتساءل، إذ أنه يحاول في فلسفته هذه أن يحل مشكلات حقيقية، وأسئلة مطروحة على نحو صحيح بطريقة غير حقيقية ولا عقلية تماما.

إن "دستويفسكى" ليدين بعمق نظرته النفسية ودقتها إلى شدة معاناته للطابع الإشكالي الذي يتخذه المثقف الحديث، على حين أن سذاجة فلسفته الأخلاقية ترجع إلى محاولاته الهروبية المضادة للعقل، وإلى خيانته للتفكير العقلي.

وعجزه عن مقاومة إغراءات الرومانتيكية والمثالية التجريدية. فهناك وحدة فكرية تجمع بين نزعته القومية الصوفية، وبين تمسكه بالدين، وبين أخلاقه الحدسية، ومَن الواضح إن أصل هذه الاتجاهات كلها تجربة واحدة وصدمة روحية واحدة. فقد كان "دستويفسكي" ينتمي في شبابه إلى الجماعات التقدمية الثورية، وكان عضوا في تلك الحلقة ذات الميول الاشتراكية، المحيطة ببيتراشفسكي Peterachevsky فحكم عليه بالإعدام للدور الذي قام به في هذه الحلقة، وبعد أن تمت كل استعدادات الإعدام، عفى عنه وأرسل إلى سيبريا. ويبدو أن هذه التجربة، وسنوات السجن، قد حطمت ثوريته. فعندما عاد إلى سانت بطرسبرج، بعد غيبة عشرة أعوام، لم يعد اشتراكيًا أو ثوريًا، وإن كان قد ظل عندئذ بعيدا كل البعد عن صوفيته السياسية والدينية المتأخرة. ولقد كانت حالة الحرمان العظيمة في الفترة التالية، ومرضه الذي أخذ يزداد سوءا، وتشرده في أوروبا، كان ذلك وحده هو الذي نجح في كسر شوكة مقاومته نهائيًا. فقد أصبح مؤلف "الجريمة والعقاب" و"الأخوة كارامازوف" هـو وحده الذي أصبح مدافعًا متحمسًا عن السلطات الكنسية والدنيوية، وداعية إلى العقيدة الوضعية الجامدة. ولم يتحول دستويفسكي إلى ذلك الواعظ الأخلاقي، والصوفي، والرجعي، الذي يصفه به الكثيرون وصفا إجماليًا شاملاً، إلا في سنواته المتأخرة (١٠). ولكن حبتي على الرغم من هذا التحفظ، فليس من السهل تصنيفه سياسيًا. فنقده للاشتراكية كان هراء محضا، ومع ذلك فإن العالم الذي يصفه يصرخ مطالبًا بالاشتراكية، وبتخليص البشر من الفقر والمذلة، ولابد للمرء، في حالته بـدوره، من أن يـتحدث عـن "انتصـار الواقعـية" عـلى السياسـي الفـنان ذي الرؤيا الواضحة، والعقلية الواقعية، على السياسي الرومانتيكي المذعور. ولكن الموقف في حالة دستويفسكي أعقد بكثير منه في حالة بلزاك. ففي فنه تعاطف وتضامن عميق مع "المستضعفين والمقهورين"، يفتقر إليه بلزاك تماما، وفي أعماله شيء يوحي بأنه يدافع عن النبل في الفقر، وإن كانت رواياته تتضمن عناصر كثيرة عن الفقراء مبنية على التقاليد الأدبية وحدها، وعلى نمط رومانتيكي متكرر. ولكن أقل ما يقال عن

<sup>(9</sup> E. H. Carr, op. cit., pp. 281 ff.

دستويفسكي هـو أنه واحد من الكتاب الأصلاء القلائل الذين كتبوا عن الفقر، إذ أنه لم يكن يكتب بدافع التعاطف مع الفقراء فحسب، مثل جورج ساند أو أوجين سو، أو نتيجة لذكريات غامضة، مثل ديكنز، بل كان يكتب بوصفه شخصًا قضى معظم حياته في عبوز، وكان يعاني بالفعل آلام الجبوع الشديد من آن لآخر. ولهذا فإن دستويفسكي، حتى عندما يتحدث عن مشكلاته الدينية والأخلاقية، يترك في النفس انطباعًا أكثر إثارة وحفزا على الثورة من جورج ساند وديكنز عندما يتحدثان عن التعاسة الاقتصادية والظلم الاجتماعي في عصرهما. ولكنه لم يكن متحدثا بلسان الجماهير الثورية بأي معنى من المعاني. فعلى الرغم تمجيده "للشعب"، ومن اعتقاداته السلافية القومية، فإنه لم يكن وثيق الاتصال بالطبقة العاملة الصناعية وبالفلاحين(١). وهو لم يكن يشعر بأنه ينجذب بحق إلا إلى الطبقة العاملة في الميدان الثقافي. فهو يسمى نفسه "عاملاً أدبيًا" و"حمار شغل Post - horse " يعمل دائمًا تحت ضغط عقد، ولم يبع طوال حياته أي عمل إلا لقاء الدفع مقدمًا، وكثيرًا ما كان يحدث أن يرسل بداية فصل إلى المطبعة دون أن تكون لديه فكرة عن نهايته. ولقد كان يشكو من أن العمل قد خنقه واستهلكه، وظل يعمل حتى أصبح مخه متبلدا محطمًا. لقد كان يتمنى لو كان يستطيع أن يكتب رواية واحدة كما كان تورجنيف وتولستوى يكتبان أعمالهما. ولكنه يسمى نفسه، بفخر وتحد، "أديبًا"، ويعد نفسه ممثلاً لجيل جديد وطبقة اجتماعية جديدة لم تتح لها من قبل أية فرصة للتعبير عن نفسها في الأدب. وعلى الرغم من معارضته لأماني الانتلجنسيا السياسية، فقد كان أول ممثل حقيقي لهذه الطبقة في تاريخ الرواية الروسية. ذلك لأن جوجول وجونكاروف Goncharov وتورجنيف كانوا لا يـزالون يعبرون عـن موقف طبقة النبلاء. وإن كانوا قد دافعوا إلى حد ما عن أفكار تقدمية جدا، وكانوا — على النقيض من مصالحهم الطبقية — من بين الرواد الذين ساعدوا على تحول روسيا إلى مجتمع بورجوازي. ولقد كان دستويفسكي ينظر إلى تولستوي، عن حق، على أنه أحد ممثلي "أدب ملاك الأرض" هذا، ووصفه بأنه "مؤرخ الأرستقراطية" الذي يظل

<sup>(1)</sup> Ibid., pp. 267 – 8.

فى رواياته العظيمة، ولاسيما "الحرب والسلام"، ملتزما قالب تسجيل الأحداث التي مرت بأسرة اكساكوفيان Aksakovian .

لقد كنان معظم أبطنال دستويفسنكي، ولاستيما راستكولينكوف وإيفنان كارامازوف، وشاتوف، وكيريلوف، وسيتيبان فيروفنسكي، مثقفين بورجوازيين، وقد بنى دستوفسكى تحليله للمجتمع على وجهة نظرهم - على الرغم من أنه لم يجعلهم في أي وقت معبرين عن موقفه الخاص. ولكن ما يحدد نظرة الكاتب إلى العالم ليس نوع الجانب الذي ينحاز إليه، بقدر ما هو نوع العيون التي ينظر بها إلى العالم. فدستويفسكي يتأمل المشكلات الاجتماعية لعصره، وأولها تفتيت المجتمع وتعميق الهبوة بين الطبقات، من وجهة نظر الانتلجنسيا، ويرى أن الحل هو في إعادة الجمع بين المثقفين وبين الناس البسطاء المخلصين الذين أصبح المثقفون مغتربين عنهم. وقد استعرض تولستوى نفس المشكلة من وجهة نظر طبقة النبلاء، وكانت آماله في انتعاش المجتمع مبنية على تحقيق تفاهم بين ملاك الأرض والفلاحين. فتفكيره كان لا يرال مرتبطًا بالمفاهيم الإقطاعية الأبوية، وحتى الشخصيات الأقرب إلى تحقيق آرائه، وهما ليفين وبيير بيجوكوف، هي على أحسن الفروض شخصيات تقدم إلى الشعب إحسانًا، وليست شخصيات ديمقراطية حقيقية. أما عالم دستويفسكي فتسوده ديمقراطية ثقافية كاملة. فجميع شخصياته، الأغنياء منها والفقراء، الأرستقراطيين والشعبيين، تتصارع مع نفس المشكلات الأخلاقية. والأمير الغنى ميشكين والطالب الفقير راسكولنيكوف يتساويان في كونهما شريدين لا وطن لهما. ولا طبقة ينتميان إليها، وفي كونهما خارجين عن القانون لا مكان لهما في المجتمع البورجوازي الحديث. بل أن جميع أبطاله يقفون إلى حد ما خارج هذا المجتمع، ويكونون عالما لا طبقيًا لا تسوده إلا العلاقات الروحية. وهم في كل أفعالهم يصدرون عن طبيعتهم كلها، وعن روحهم كلها. ويمثلون وسط رتابة العالم الحديث حقيقة ذهنية روحية مثالية خيالية خالصة. وقد كتب دستويفسكي في "يوميات كاتب" يقول: "ليست لدينا مصالح طبقية، إذ ليست لنا طبقات بالمعنى الدقيق، كما أن الروح الروسية أرحب من الفوارق الطبقية والمصالح الطبقية والقانون الطبقي". والحق أنه لا شيء أدل على طريقته في التفكير من التناقض بين هذا القول

وبين وعيه باختلافه عن زملائه الأرستقراطيين، وهو الاختلاف الذى يرجع إلى أصل طبقى. فنفس دستويفسكى الذى يرسم مثل هذا الخط الفاصل الحاد بينه وبين ممثلى "أدب ملاك الأرض" ويجعل سبب وجوده ككاتب مبنيًا على نزعته العقلية الشعبية، ينكر وجود الطبقات، ويؤمن بأولوية العلاقات الروحية غير الاجتماعية (۱).

ولقد نبه الكثيرون إلى تشابه الموقف الاجتماعى عند كل من دستويفسكى وديكنز. ولوحظ أن أبويهما كانا شخصين ليست لهما جذور ضاربة بعمق فى المجتمع، وأنهما معا عرفا منذ شبابهما الشعور بعدم الأمان الاجتماعى، وإحساس المبحبة من مقتلع من جذوره''. فقد كان دستويفسكى ابن طبيب موظف، وكانت أمه ابنة تاجر. واقتنى أبوه مساحة بسيطة من الأرض الزراعية، وأرسل أبناءه ليتلقوا العلم فى مدرسة لم يكن يلتحق بها إلا أبناء النبلاء. وقد توفيت الأم وهو فى حداثته، وأصبح الأب مدمنًا للخمر، ثم قتله فلاحوه أنفسهم، الذين يقال أنه كان يعاملهم أسوأ معاملة. وعندئذ انحدر دستويفسكى من مستوى اجتماعى محترم نسبيا إلى مستوى العامل الثقافى الأجير، وهو المستوى الذى كان يجذبه تارة وينفره تارة أخرى. ومن الأمور المرجحة تماما أن يكون هناك ارتباط بين نظرة دستويفسكى وديكنز المتناقضة غير الواضحة إلى المجتمع، وبين تأرجح المركز الاجتماعى وديكنز المتناقضة غير الواضحة إلى المجتمع، وبين تأرجح المركز الاجتماعى.

وأهم ما يتميز به مركز دستويفسكى فى تاريخ الرواية الاجتماعية هو أنه ابتدع أول تصوير واقعى للمدينة الكبرى الحديثة، بسكانها من البورجوازيين الصغار والعمال، وحوانيتها الصغيرة وموظفيها، وطلابها وعاهراتها، وعاطليها ومفلسيها. فباريس كما صورها "بلزاك" كانت لا تزال صحراء رومانتيكية، ومسرحًا لمغامرات خيالية ومقابلات تتم بمعجزة، ومنظرًا مسرحيًا رسم بألوان صارخة متناقضة، وأرض أحلام تعيش فيها الثروات الخيالية والفقر الملفت للنظر جنبًا إلى جنب. أما دستويفسكى فقد رسم صورة المدينة الكبيرة بألوان معتمة حقًا، وصورها مقرا للبؤس

<sup>(1)</sup> Dostoevsky: An Author's Diary, February 1877.

<sup>(7)</sup> Edmund Wilson: The Wound and the Bow, 1941, p. 50 - Rex Werner: The Cult of Power, 1946, p. 41.

القاتم الشامل. وهو يعرض علينا ما فيها من مبان رسمية قبيحة، وخمارات كثيبة، وغرف مفروشة يسميها غرف "الكفن"، يقضى فيها أبأس ضحايا حياة المدينة الكبيرة أيامهم. كل ذلك له دلالة اجتماعية وأهمية سياسية لا تخطئها العين، ولكن دستويفسكى يحاول أن ينتزع من شخصياته ما فيها من عناصر معتمدة على وضعها الطبقى. فهو يهدم ما بينها من حواجز اقتصادية واجتماعية، ويمزجها كلها سويًا، وكأن هناك بالفعل شيئًا اسمه المصير الإنسانى المشترك. وتؤدى نزعته الروحية ونزعته القومية نفس هذه الوظيفة: فهى تخلق أسطورة كائن أخلاقى يحيا حياة منظمة وفقًا لقوانين عليا، تتجاوز الحدود الضيقة للمولد والطبقة والتعليم. ولنلاحظ أن السمات الخاضعة للوضع الطبقى لم تمع فى شخصيات جونكاروف وتورجنيف تنتمى إلى طبقة النبلاء أو الطبقة الوسطى أو عامة الشعب. أما دستويفسكى فكثيرًا ما كان يتجاهل هذه الفوارق، بل يبدو أحيانًا كما لو كان يغفلها عمدا. فإذا كان الطابع الطبقى لشخصياته يظهر بالرغم من ذلك، وإذا كنا نشعر بأن مثقفيه، قبل كل شيء، يكونون جماعة اجتماعية محددة بدقة، فإن هذه الحقيقة تعد جزءا من ذلك شيء، يكونون جماعة اجتماعية محددة بدقة، فإن هذه الحقيقة تعد جزءا من ذلك الانتصار للواقعية الذي يجعل من دستويفسكى ماديًا رغم أنفه.

على أن هذه "المادية" ليست إلا واحدة من الأسس الخفية، التى كانت فى كثير من الأحيان لا واعية، والتى كان يرتكز عليها نزوعه إلى المعقولية، ذلك النزوع المذى كان مستحوذا عليه بحق. وكان قوة شيطانية قاهرة تدفعه إلى رد التجربة إلى آخر خيوطها، وإلى تعمق المشاعر حتى دوافعها النهائية، والتفكير فى أعماق أبعد وأبعد، وتجربة جميع نتائج الفكر، والهبوط إلى أعمق منابعه اللاشعورية. فأبطال دستويفسكى مفكرون متحمسون، غير هيابين، تتملكهم روح شيطانية، يتصارعون مع أفكارهم وأنظارهم بنفس الروح اليائسة التى كان يتصارع بها أبطال روايات الفروسية مع العمالقة والوحوش. وهم يقاسون، ويقتلون، ويموتون فى سبيل أفكار. وما الحياة عندهم إلا مهمة فلسفية، والفكر هو الشاغل الأوحد والدائم فى حياتهم، ومضمونها الوحيد. وهم يصارعون وحوشًا حقيقية ضد أفكار مبهمة، لم تولد بعد. لا ومكن حتى الآن إعطاؤها شكلاً محددًا، ويصارعون مشكلات لا يمكن حلها، ولا

يمكن صياغتها. وصحيح أن دستويفسكى لم يكن الروائى الحديث الوحيد الذى عرف كيف يضفى على التجربة الذهنية شكلاً لا يقل فى وضوحه وعينيته عن شكل المتجربة الحسية، ولكنه توغل فى ميدان الذهن إلى مجالات لم يطرقها أى واحد قبله. فهو قد اكتشف بعدا جديدا، وعمقا جديدا، وكثافة جديدة للفكر. ومن المؤكد أن هذا الكشف يدين — قبل كل شىء — بعظهر الجدة فيه إلى كون الرومانتيكية قد عودتنا أن نحفظ الأفكار والمشاعر والآراء والانفعالات فى خزانات مقفلة لا ينفذ إليها شىء. وكانت تنظر إلى المشاعر والانفعالات على أنها هى وحدها التى تصلح موضوعات يعالجها الفنن (() والتجديد الحقيقى فى تكوين دستويفسكى العقلى هو أنه كان رومانتيكيا فى عالم الفكر، وأن حركة الفكر لها عنده نفس القوة المحركة، ونفس الدافع الانفعالى، ولا أقول المرضى، الذى كان لتدفق المشاعر واندفاعها عند الرومانتيكيين. فالمركب الجامع بين النزعة العقلية والنزعة الرومانتيكية هو تجديد نو أهمية حاسمة فى فن دستويفسكى، وهو قد أدى إلى ظهور أعظم الأنواع الأدبية تقدمية فى النصف الثانى من القرن الماضى. وكان هذا النوع أصلح الجميع لتلبية حاجات عصره الذى كانت تربطه بالرومانتيكية روابط لا تنفصم، وكان فى الوقت ذاته يصبو بقوة إلى النزعة العقلية.

ومع ذلك فإن دستويفسكى لم يتحرك على قمم الرومانتيكية فحسب، بل تحرك أيضًا على سفوحها. فأعماله لم تكن تمثل استمرارًا لأدب الاعتراف الرومانتيكي فحسب، بل لأدب المغامرات الرومانتيكية المثيرة أيضًا (أ). وفي هذه الناحية بدورها كان معاصرا أصيلاً لديكنز — أعنى كاتبا لم يكن يدقق في اختياره لطرق الكتابة، شأنه شأن باقي متعهدى الرواية المسلسلة. ومن الجائز أنه كان خليقًا بأن يتجنب بعض هفوات الذوق، وبعض مظاهر انعدام الدقة، لو كان قد تمكن من أن يكتب مثل تولستوى أو تورجنيف. ومع ذلك فإن الطابع الميلودرامي لأسلوبه كان مرتبطا على نحو لا ينفصم بفهمه للرواية النفسية، ولم تكن الأساليب الجريئة التي

<sup>(1)</sup> Dmitri Merejkowski: Tolstoi as Man and Artist, 1902, p. 251.

<sup>(7)</sup> Vladimir Pozner: "Dostoievski et le roman d'aventure", Europe, XXVII, 1931.

استخدمها مجرد وسيلة لجعل العرض مثيرًا، بل كان المقصود منها أن تسهم في إيجاد ذلك الجو الروحي المحموم الذي يستحيل بدونه تصور المواقف الدرامية في رواياته. ففي وسع المرء — لو شاء — أن ينظر إلى "الأخوة كارامازوف" على أنها روايـة مغامـرات مخـيفة، وإلى "الجـريمة والعقـاب" عـلى أنهـا رواية بوليسية، وإلى "المجندوب" على أنها رواية رعب رخيصة، وإلى "الأبله" على أنها رواية مثيرة. ذلك لأن القبتل، والجريمة، والأسرار والمفاجآت، والميلودراما والفظائع، والحالات المعتلة المريضة، تقوم فيها بدور رئيسي. ولكن من الخطأ افتراض أن المقصود من هذا كله هو تعويض القارى، عن الطابع التجريدي للمضمون الذهني، بل أن الكاتب يود أن يشعرنا بأن العمليات الروحية التي تدور حولها القصة أساسية، شأنها شأن أشد الدوافع بدائية. فعند دستويفسكي تتكرر أمامنا المجموعة الكاملة لأبطال رواية المغامرات الرومانتيكية: إذ نجد البطل الأنيق، القوى، الغامض، المنعزل على طريقة بايرون (ستافروجين)، والرجل الخاضع لغرائزه المتوحش، الجامح، الخطر والذي هو مع ذلك طيب القلب (روجوجين وديمتري كارامازوف)، والشخصيات النورانية الملائكية (ميشكين واليوشا)، والعاهرة التي هي نقية في صميمها (سونيا وناستازيا فيليبوفنا)، والعجوز المنحل (فيدور كارمازوف)، والسجين الهارب (فيدكا) والسكير المدمن (ليبيادكين)، إلخ. كما نجد لديه كل مستلزمات رواية المغامرات والرواية المثيرة: كالفتاة التي أغويت ثم نبذت، والزواج سرا، والخطابات المجهولة، وجريمة القتل الغامضة، والجنون، ونوبات الإغماء، والصفعة المثيرة على الوجمه، والأهم من ذلك، مناظر الفضائم الاجتماعية المنفجرة التي تتكرر دوامًا٬٬٬ هذه المناظر تدل بصورة تامة الوضوح على ما كان تستويفسكي قادرا على استخلاصه من أساليب الرواية المثيرة. فليس المقصود منها أن تجعل الخاتمة قوية التأثير، أو أن تقدم "مفاجئة" مسرحية مثيرة فحسب، كما قد يتوهم المرء، بل يمكن أن يقال إنها ماثلة منذ البداية بوصفها خطرا مهددا، وإنها تولد إحساسا بأن الرغبات الهائلة والعلاقات الروحية الأساسية تقترب دائما من حدود ما هو معترف به ومباح تقليديًا

<sup>(1)</sup> Ibid., pp. 135-6.

فى المجتمع. وهكذا يتضح أن الجزيرة المثالية للكائنات الروحية، التى يعيش فيها أبطال دستويفسكى حياتهم الأخلاقية، إنما هى قفص ضيق، وكلما حدث خروج عن نطاق حياتهم المقفلة على ذاتها، كانت النتيجة فضيحة اجتماعية. ومن السمات المميزة لمشاهد الفضائح هذه أنها تحدث فى حضور مجتمعات مختلطة إلى أقصى حد يمكن تصوره، وتشترك فيها أشد العناصر الاجتماعية تنافرًا. ففى مشهد الفضيحة الكبير فى بيت ناستاسيا فيليبوفنا، فى رواية "المجذوب"، يجتمع كل المشتركين فى الدراما، وكأن الكاتب أراد أن يثبت أن التمايز الاجتماعى عاجز تمامًا عن الوقوف فى وجه الانحالال الشامل. وإن كلا من هذين المشهدين ليبدو أشبه بحلم مرعب يحشر فيه حشد كبير من الناس فى غرفة ضيقة إلى أبعد حد، ويدل طابع الكابوس الذى يتميز به على مقدار القوة الغامضة التى كانت للمجتمع، بما فيه من فوارق فى الطبقة والمرتبة، ومن محرمات ومحظورات، فى نظر دستويفسكى.

ويؤكد معظم النقاد أهمية البناء الدرامي لروايات دستويفسكي الكبرى، ولكنهم في العادة يفسرون هذه السمة الشكلية الفريدة بأنها مجرد وسيلة لتحقيق تأثيرات مسرحية، وهم يضعونها في مقابل الانسياب الملحمي المنطلق المتحرر في روايات تولستوى. على أن دستويفسكي لم يكن يستخدم التكنيك الدرامي من أجل مجرد خلق ذروات مسرحية، تتلاقي فيها خيوط القصة، وينشب فيها الصراع المهدد، بل إنه كان يستخدمها من أجل مل القصة كلها بحياة درامية، والتعبير عن نظرة إلى العالم مختلفة تمامًا عن النظرة الملحمية إلى الحياة. ذلك لأن معنى الوجود، في نظر دستويفسكي، ليس متضمئًا في زمانيته، وفي ارتفاع أهدافه وانخفاضها، وفي الذكريات والأوهام، وليس في الأعوام والأيام والساعات التي الرفيعة التي تتجرد فيها النفوس البشرية عارية، وتبدو وكأنها قد أرجعت إلى صيغ الرفيعة التي تتحس فيها كل نفس أنها ذاتها الحقة المؤكدة، وتعلن فيه وحدتها مع ذاتها ومع مصيرها. ووجود لحظات كهذه هو أساس روح التفاؤل التراجيدي عند دستويفسكي، وهو أساس تلك المصالحة مع القدر، التي كان اليونانيون في تراجيدياتهم يسمونها بالتطهر. وهذا أيضًا أساس فلسفته ومظهر اليونانيون في تراجيدياتهم يسمونها بالتطهر. وهذا أيضًا أساس فلسفته ومظهر اليونانيون في تراجيدياتهم يسمونها بالتطهر. وهذا أيضًا أساس فلسفته ومظهر اليونانيون في تراجيدياتهم يسمونها بالتطهر. وهذا أيضًا أساس فلسفته ومظهر

التضاد بينها وبين تشاؤم فلوبير ونزعته العدمية. فدستويفسكي كان يصف على الدوام الإحساس بأعظم سعادة وأكمل انسجام، على أنه تجربة لا زمانية. وعلى هذا النحو كانت حالبة "ميشكين" قبل نوبات صراعه، و"الثواني الخمس" عند كيريلوف، وهي اللحظات التي يقول عنها أن نشوتها ما كان يمكن أن تحتمل لو دامت أي وقت أطول. ولقد كان لابد، من أجل وصف ذلك النوع من الحياة الذي يبلغ ذروته في أمثال هذه اللحظات، من إدخال تغيير أساسي على مفهوم الرواية عند فلوبير، وهو المفهوم الذي كان كله مبنيًا على الإحساس بالزمن، وكان هذا التغير من الأهمية بحيث بدا في كثير من الأحيان كأن النتيجة لا تشترك مع الفكرة المألوفة يمثل الرواية في شيء. صحيح أن النوع الذي ابتدعه دوستويفسكي يمثل استمرارا مباشرا للرواية الاجتماعية والنفسية، ولكنه يعنى أيضًا بداية تطور جديد. فما يوصف عادة بأنه بناؤها الدرامي يعتمد على مبدأ شكلي مختلف تمامًا عن مبدأ الوحدة في الرواية الرومانتيكية التي حلت محل القالب القديم لروايات المغامرات. وهـو فـى الواقـع يمـثل عودة إلى هذا النوع الأخير من الرواية، من حيث أن مشاهده الدرامية مبعثرة تكون نقاطًا مركزية مستقلة متعددة. وبفضل هذا القضاء على الاتصال، وتفضيل سلسلة من الحوادث الأساسية، المعبرة، التي يجمع بينها مع ذلك كما يجمع بين قطع الفسيفساء، استبقت رواية دستويفسكي المبادىء الشكلية للرواية التعبيرية الحديثة. فالسرد يتراجع لصالح الإيضاح والتحليل النفساني والمناقشـة الفلسـفية، وتتطور الرواية إلى مجموعة من مشاهد الحوار المزدوج أو الحوار المنفرد مع الذات، يضيف إليها الكاتب مجموعة مصاحبة لها من التعليقات والاستطرادات.

هذه الطريقة تبعد في كثير من الأحيان عن أسلوب النزعة الطبيعية بقدر ما تبعد عن الرواية بوصفها نوعًا ملحميًا. والواقع أن دستويفسكي، في دقة ملاحظته النفسية، يمثل أرفع ما وصلت إليه الرواية ذات النزعة الطبيعية، ولكن إذا كان المقصود من النزعة الطبيعية هو تصوير ما هو سوى، متوسط، يومي، فإن المرء يضطر عندئذ إلى أن ينظر إلى شغفه بالمواقف المبالغ فيها كأنها أحسلام، وبالشخصيات الخيالية المسرفة، على أنه رد فعل على النزعة الطبيعية. وقد حدد دستويفسكي

ذاته موقعه في تاريخ الأدب بدقة تامة، إذ قال : "إن البعض يسميني مفكرا نفسيًا، ولكن هذا خطأ، فما أنا إلا واقعى على مستوى أعلى، أي أنني أصف كل أعماق النفس البشرية". هذه الأعماق في نظره هي اللامعقول، الشيطاني الحالم، الطيفي أو الشبحي في الإنسان. والنزعة الطبيعية التي تقتضيها هذه المجالات هي نزعة لا شأن لها بحقيقة السطح، بل هي تشير إلى ظواهر تمتزج فيها عناصر الحياة الواقعية بعضها مع البعض، ويحل بعضها محل البعض ويتسابق معه بطريقة خيالية غريبة. فهـ و يعلـ ن "إنـي لأحب الواقعية إلى حد لا يوصف، تلك الواقعية التي تقترب من الخيال.. فأى شيء يمكن أن يكون أغرب وأبعد عن المنتظر عندى من الواقع؟ بل أى شبىء أبعد عن الاحتمال من الواقع؟" والحق أننا لا نستطيع أن نجد تعريفًا للتعبيرية والسيريالية أدق من هذا. فهنا نجد أن ما ظل عند "ديكنز" مجرد اتصال عارض، لا شعوري في العادة، بتلك الأرض الحرام بين الواقع والحلم، والتجربة والاستبصار، قد تطور إلى نبوع من تفتح البروح الدائم "لأسرار الحياة". وهنا يبدأ الإعداد لذلك الانفصال عن النزعة العلمية المفرطة scientism ، التي كانت النزعة الطبيعية في القرن التاسع عشر تعبيرًا عنها، ويبدأ ظهور نزعة روحية جديدة من خلال رد الفعل على النظرة العلمية، ومن الثورة على النزعة الطبيعية، وفقدان الثقة بقدرة العقل على السيطرة على مشكلات الحياة. ويبدأ الشعور بأن الحياة ذاتها شيء لا معقول في أساسه، ويفترض وجود أصوات مسموعة من جميع الاتجاهات، ويغدو الفن صدى لهذه الأصوات.

وعلى الرغم من أن التضاد بين دستويفسكى وتولستوى هو أعمق تضاد يمكن تصوره، فإن هناك وحدة أساسية بينهما فى موقفهما من مشكلة الفردية والحرية. فكلاهما يرى أن تحرر الفرد من المجتمع وعزلته ووحشته، هو أكبر الشرور المكنة. وكلاهما يرغب، بكل ما فى متناول يده من الوسائل، فى تجنب تلك الفوضى التى تهدد باكتساح الفرد المغترب عن المجتمع. وعند دستويفسكى بوجه خاص، يدور كل شى، حول مشكلة الحرية، وليست رواياته الكبرى إلا تحليلاً وتفسيرات لهذه الفكرة. ومن المعروف أن المشكلة ذاتها ليست بالجديدة، فقد كانت تشغل الرومانتيكية دائمًا، ومنذ عام ١٨٣٠ أصبحت لها مكانة رئيسية فى الفكر السياسى

والفلسفي. على أن الحرية كانت تعني، في نظر الرومانتيكية، انتصار الفرد على التقاليد، ولم تكن الشخصية في نظرها تعد حرة خلاقة إلا إذا كان لديها من القوة المعنوية والشجاعة ما يمكنها من تجاهل التحيزات الأخلاقية والجمالية السائدة في عصرها. وقد صاغ "ستاندال" المشكلة على أنها مشكلة العبقرى، وبخاصة نابليون، الذي كنان النجاح في نظره، كما اعتقد، مسألة فرض صارم لإرادته، وشخصيته العظيمة، وطبيعته المندفعة. وكان يبدو في نظره أن تعسف العبقرى وما يستلزمه ذلك من ضحايا هو الثمن الذي يتعين على العالم أن يدفعه لقاء رؤية أبطاله الروحيين. ويمثل راسكولينكوف عند دوستويفسكي المرحلة التالية في هذا التطور. فهو يرمز للعبقرية الفردية بشكل يتميز بأنه تجريدي، أشبه بالفنان العبقري، بل أشبه بالشكل الخيالي. ولم تعد الشخصية تتطلب ضحايا لها في سبيل فكرة عليا، بـل لمجـرد إثبات قدرتها على السلوك الحر المستقل. ولم تعد للفعل ذاته أهمية، بل أن المسألة التي ينبغي تسويتها أصبحت مسألة شكلية بحتة، هي: هل الحرية الفردية قيمة في ذاتها؟ والواقع أن إجابة دستويفسكي ليست قاطعة كما قد تبدو للوهلة الأولى. صحيح أن النزعة الفردية تؤدى قطعا إلى الفوضى والاضطراب - ولكن إلى أين يؤدى القهر والنظام؟ في قصة "المفتش الأكبر The Grand Inquisitor " يعـرض المشكلة في إطارها الأخير والأعمق، ويمكن أن يعد الحل الذي توصل إليه دستويفسكي تلخيصًا شاملاً لفلسفته في الأخلاق والدين. فالقضاء على الحرية يؤدى إلى ظهور نظم جامدة، وإلى إحلال الكنيسة محل الدين، والدولة محل الفرد، وتأكيدات العقيدة الجامدة محل عدم استقرار البحث والتساؤل. إن المسيح يعنى الحرية الباطنة، ولكنه يعني بالتالي صراعا لا نهاية له. أما الكنيسة فتنطوى على قهر باطن، ولكنها تنطوى أيضًا على سلام واطمئنان. وفي استطاعتنا أن نرى إلى أي حد كان دستويفسكي يفكر بطريقة ديالكتيكية، وإلى أي حد يصعب تقديم تعريف واضح لآرائه الأخلاقية والسياسية والاجتماعية. فذلك الكاتب الرجعي القطعي السي، السمعة يختم أعماله بعلامة استفهام.

ومن الصحيح أن أهمية مشكلة الحرية عند تولستوى لا تساوى على الإطلاق أهمينتها عند "دستويفسكي"، ولكننها في حالبته بدورها مفتاح لفهم أطراف

شخصياته من الوجهة النفسية، وأوضحها دلالة من الوجهة الأخلاقية. وهو يعرض شخصية "ليفين"، بوجه خاص، على أنها هى التى تطرح هذه المشكلة، ويدل عنف صراعاته الداخلية على مدى جدية صراع تولستوى نفسه مع فكرة اغتراب الفرد المتروك لمصيره الخاص. لقد كان دستويفسكى على حق: "فأنا كارنينا" ليس كتابا ساذجًا بريئًا على الإطلاق. إنه كتاب حافل بالشكوك، ووخز الضمير، والمخاوف. وهنا أيضًا تعد الفكرة الأساسية، والموضوع الرئيسي الذي يربط بين قصة أنا كارنينا وبين قصة لنا كارنينا كان نفس المصير الذي راحت "أنا كارنينا" ضحية له نتيجة لارتكابها الزني، يهدد ليفين نتيجة لنزعته الفردية، ولنظرته إلى الحياة على نحو مستقل عن التقاليد، ولشكلاته وشكوكه الغريبة. وكلاهما مهدد بخطر الطرد من مجتمع الناس المحترمين الأسوياء، وكل ما في الأمر أن "أنا" تتخلى طواعية عن المجتمع منذ البداية، على حين أن "ليفين" يفعل كل ما في وسعه لكيلا يفقد الصلة بينه وبين المجتمع. فهو يتحمل عذاب زواجه، ويدير شئون ضيعته، شأنه شأن جيرانه، ويستسلم لمواضعات بيئته وتحيزاتها، أي أنه بالاختصار على استعداد لعمل أي شيء لمجرد ألا يصبح خارجًا عن القانون، مقتلعًا من جذوره، شاذا، غربيًا(").

غير أن العداء للفردية عند دستويفسكى وتولستوى يكشف عن الفارق الكبير بين طريقتهما فى التفكير. فاعتراضات دستويفسكى ذات طابع أقرب إلى اللامعقولية والصوفية. وهو يفسر "مبدأ الفردية" بأنه هروب من روح العالم، ومن الأصل الأول، والفكرة الإلهية، التى تتخذ شكلاً تاريخيًا عينيًا يمكن التعرف عليه فى عامة الناس، والأمة، والجماعة الاجتماعية. أما تولستوى فيرفض الفردية بناء على أسباب عقلية خالصة، مرتكزة على فكرة السعادة. فمن المستحيل أن يؤدى انعزال الفرد عن المجتمع إلى جلب السعادة أو الرضا له، وهو لا يستطيع أن يجد راحة وارضاء إلا في إنكار الذات والتفاني في سبيل الآخرين.

<sup>(1)</sup> Cf. Leo Schestov: Dostojewski und Nietzsche, 1924, pp. 90 - 1.

ولقد كانت العلاقة بين تولستوى ودستويفسكى تكرارا لنفس العلاقة الروحية الهامة، ذات النعط المألوف، التى قامت بين فولتير وروسو، كما كانت مشابهة للعلاقة بين جوته وشيلر(). ففى كل هذه الحالات نجد مواجهة بين العقل واللاعقلى، والحسى والمعنوى، أو بين السانج والعاطفى كما يقول شيلر. وفى الحالات الثلاث يمكن إرجاع التعارض بين النظرة العامة للأبطال إلى الهوة الاجتماعية التى تفصل بينهم؛ ففى كل حالة نجد أرستقراطيًا أو واحدًا من الأعيان يواجه شخصًا شعبيًا وثوريًا. ولقد كانت طبيعة تولستوى الأرستقراطية هى السبب الأول فى تغلغل فكرة المادى والطبيعى والعضوى فى فنه وفكره كله. أما نزعة دستويفسكى الروحية وذهنه التأملى، وطريقة تفكيره الدينامية الدياليكتيكية، فيمكن إرجاعها بنفس الطريقة المؤكدة إلى أصله البورجوازى وشعوره بأنه مقتلع من جذوره كعامة الشعب. فالأرستقراطى يدين بمركزه لمجرد وجوده، ولمولده وجنسه، على حين أن الشخص الذى ينتمى إلى عامة الناس يدين به لموهبته، ومقدرته الشخصية، وإنجازاته. والحق أن العلاقة بين السيد الإقطاعى والكاتب لم تتغير كثيرًا على مر القرون — على الرغم من أن بعض السادة قد أصبحوا هم أنفسهم كتابًا.

إن التضاد بين تحفظ تولستوى وبين نزعة دستويفسكى الاستعراضية، بين ضبط النفس عند أحدهما و"الرقص عاريا وسط الجمهور" عند الآخر — كما تقول إحدى الشخصيات فى "المجذوب" — ليرجع إلى نفس الهوة الاجتماعية التى كانت تفصل بين فولتير وروسو. ولكن التفسير القائم على أسباب اجتماعية محددة أصعب فى حالة صفات للأسلوب والذوق كالاعتدال، والانضباط والنظام، من جهة، والافتقار إلى الشكل، والفوضى والاضطراب من جهة أخرى. ففى ظروف معينة يكون الإسراف صفة مميزة لوجهة النظر الأرستقراطية كما هى مميزة لوجهة النظر الاسراف صفة من المعلوم أن فلسفة الفن البورجوازية كثيرًا ما تتبدى فيها نفس الاتجاهات المدققة التى تتبدى فى أعمال الطبقة المرتبطة بالبلاط. والواقع أن تولستوى لم يكن فى كثير من الأحيان يقل عن دستويفسكى إسرافًا واعتباطية، فيما

<sup>(1)</sup> Thomas Mann: "Goethe und Tolstoi". In "Bemuehungen", 1925, p. 33.

يتعلق بتركيب أعماله، فهما معا فوضويان في هذا الصدد. وكل ما في الأمر أن تولستوى كان أكثر تحفظًا في كشفه "لأعماق" النفس، وأكثر تدقيقًا في الوسائل التي يستخدمها للوصول إلى تأثيرات انفعالية. ففنه أكثر تأنقًا بكثير من فن دستويفسكي، وأشد منه استقرارا ورشاقة إلى حد بعيد. ولقد وصفه البعض عن حق بأنه ابن للقرن الثامن عشر، على عكس دستويفسكي الذي كان يمثل القرن التاسع عشر العصبي أصدق تمثيل. ولو أجرينا مقارنة بينه وبين دستويفسكي الرومانتيكي المنتشى بطريقة "ديونيزية" صوفية، لبدا على الدوام كلاسيكيًا بدرجات متفاوتة، أو "أبولونيا" تشكيليًا، نحتيًا، إذا شئنا أن نستخدم لغة نيتشه. لقد كانت شخصيته بأسرها، على عكس طبيعة دستويفسكي الإشكالية، تتسم بطابع إيجابي، بالمعنى الذي قصده جوته حين قال إنه يريد أن يسمع آراء الناس الآخرين معبرًا عنها بصورة "إيجابية"، إذ أن لديه في ذاته من "المشاكل" ما يكفيه. وهذا قول كان يمكن أن يصدر عن تولستوى، إن لم يكن بنفس الألفاظ، إذ أنه قال بالفعل مرة شيئًا مشابهًا تمامًا في صدد دستويفسكي. فقد شبه دستويفسكي بحصان يعطى الناظر انطباعا رائعًا للوهلة الأولى، ويبدو أنه يستحق ألف روبل، ولكن فجأة يلاحظ المرء أن في أرجله ومشيته شيئًا غير سليم، ويستنتج المرء آسفًا أنه لا يستحق قرشين. وبالفعل كان هناك "شيء غير سليم، ويستنتج المرء آسفًا أنه لا يستحق قرشين. وبالفعل كان هناك "شيء غير سليم" في أرجل دستويفسكي، ولو قارناه بتولستوى القوى الصحيح، لبدا فيه على الدوام شيء معتل، مثل ما يبدو في روسو لو قارناه بفولتير، رجل العقل المتزن. ولكن الصفات لا يمكن أن تقسم على نفس النحو القاطع الذي تقسم عليه في حالة فولتير وروسو. فقد ظهرت لدى تولستوي نفسه مجموعة كاملة من الخصائص المشابهة لخصائص روسو، وهو أقرب في نواح معينة إلى روح روسو من دستويفسكي نفسه. فسعيه وراء البساطة، والطبيعية، والصدق، ليس إلا شكلا من أشكال ضجر روسو من المدنية. وحنينه إلى الحياة الحالمة للقرية الأبوية ليس إلا إحياء للعداء الرومانتيكي القديم للحضارة الحديثة. فلا غرو إذن أن رأيناه يستشهد بملاحظة لشتنبرج القائلة "إن الإنسانية ستنتهى حين لا يعود هناك همج متوحشون".

ولكن هذه النزعة المتأثرة بروح روسو ليست بدورها إلا تعبيرًا عن خوف تولستوى من العزلة، ومن الانفصال عن جذوره، ومن التشرد الاجتماعي. فهو يدين الحضارة الحديثة نظرًا إلى ما تؤدى إليه من تمايز وتفرقة، كما يدين فن شيكسبير وبتهوفن وبوشكين لأنه يقسم الناس إلى فئات مختلفة بدلاً من أن يجمع بينهم. ومع ذلك فإن الطابع الذي يمكن أن يوصف بأنه نزعة جماعية وصراع ضد الفوارق الطبقية في نظريات تولستوى لا تكاد تكون له صلة بالديمقراطية والاشتراكية، بل أنه أقرب إلى أن يكون حنينا من مثقف منعزل إلى مجتمع ينتظر منه خلاصه هو قبل كل شيء. إن المسيح حين طلب إلى الفتى الغنى أن يوزع كل ما يملك على الفقراء كان، حسب تفسير هنرى جورج، يبريد مساعدة الفتى الغنى، لا الفقراه. وبالمثل اعتقد تولستوى أن "الفتى الغنى" هو الذى يحتاج إلى المساعدة. فهدفه هو الوصول بنفسه إلى الكمال، وتحقيق النجاة لروحه. وعن طريق هذه الروحانية والتركيز حول الـذات يمكن تفسير الطابع الخيالي، غير الواقعي، لدعوته الاجتماعية، والمتناقضات الداخلية في آرائه السياسية. ولقد كان هذا المثل الأعلى الأخلاقي الشخصي هو المؤدى إلى ننزوعه إلى المسالمة، ورفضه مقاومة الشير بالعنف، ومحاولته إصلاح النفوس، بدلاً من إصلاح الواقع الاجتماعي. لقد كتب في ندائه "إلى الطبقة العاملة"، بعد ثورة عام ١٩٠٥، يقول: "لا شبى أشد إضرارًا بالناس من الفكرة القائلة أن أسباب تعاستهم لا تكمن في أنفسهم بل في ظروف خارجية". والواقع أن موقف تولستوى السلبي من الواقع الخارجي يتمشى مع النزعة المسالمة للطبقة الحاكمة المتخمة. ويعبر - بمواعظه الأخلاقية التأملية، التي تنطوي على اتهام للذات وتعذيب لها — عن نظرة غريبة تماما عن تفكير عامة الناس وشعورهم.

ولكن إدراج تولستوى ضمن فئة سياسية ضيقة لا يقل صعوبة عما كان فى حالة دوستويفسكى. فهو ملاحظ نزيه للواقع الاجتماعى، وصديق مخلص للحق والعدل، وناقد قاس للرأسمالية، على الرغم من أنه لم يكن يحكم على عيوب المجتمع الحديث وآثامه إلا من وجهة نظر مهنة الفلاحين والزراعة بوجه عام. ومن جهة أخرى فإنه لم يستطع أن يدرك الأسباب الحقيقية للمتاعب، وكان يدعو إلى

أخلاق تنطوى مسبقًا على عزوف عن كل نشاط سياسى إيجابى (۱۰ ولم يكن تولستوى غير ثورى فحسب، بل إنه عدو لدود لكل الاتجاهات الثورية، ومع ذلك فإن ما يميزه عن دعاة "النظام" والتهدئة في الغرب، من أمثال بلزاك وفلوبير والأخويين جونكور، هو أنه أبدى تفهمًا أقل للروح الإرهابية في الحكومة منه للروح الإرهابية في الثوار. فهو لم يتأثر على الإطلاق بمقتل إلكسندر الثاني، ولكنه احتج على إعدام قاتليه (۱۰ على أن تولستوى، برغم كل تحيزاته وأخطائه، يمثل قوة ثورة كبرى. فمهما كانت الدوافع الداخلية "لتحوله" وهروبه الأخير، فإن كفاحه ضد أكاذيب الدولة البوليسية والكنيسة، وتحمسه لمجتمع الفلاحين، والمثل الذي ضربه بحياته الخاصة، من بين العوامل المنشطة الكبرى التي قوضت أسس المجتمع القديم، وشجعت على قيام الثورة الروسية، بل على قيام الحركة الثورية المضادة للرأسمالية في أوروبا كلها. والواقع أن المرء يستطيع أن يتحدث، في حالة تولستوى، لا عن "انتصار للواقعية" فحسب، بل أيضًا عن "انتصار للاشتراكية"، وأن يصفه، لا بأنه أرستقراطي كان يصف المجتمع بنزاهة فحسب، بل أيضًا بأنه وأن يصفه، لا بأنه أرستقراطي كان يصف المجتمع بنزاهة فحسب، بل أيضًا بأنه أرستقراطي كان يصف المجتمع بنزاهة فحسب، بل أيضًا بأنه وأن يا من ذا تأثير ثورى.

ولقد نجا فن "تولستوى" وآراؤه الفلسفية من أن يكون مصيره العقم وعدم الفعالية، بفضل عقلانيته الصارمة. فعينه اللماحة التي تدرك الوقائع المادية والنفسية بطريقة هادئة، ونفوره من الكذب على نفسه وعلى الآخرين، حفظاً روحه المتدينة من كل صوفية ودجماطيقية، وأتاحا لإيمانه بالأخلاق المسيحية أن يتطور إلى عامل سياسي قوى الأثر. ولقد كان تحمس دستويفسكي للأرثوذكسية الروسية غريبًا عنه، بقدر ما كان التحيز الكنسي لأنصار القومية السلافية بوجه عام. فكان يدعو إلى إيمانه بطريقة عقلية برجماتية بعيدة كل البعد عن التلقائية". وكان ما يسمى بالتحول في إيمانه عملية عقلية تمامًا، حدثت دون أية تجربة دينية. فقد كان ما جعله مسيحيًا، كما قال في "اعترافاته"، هو: "شعور بالخوف، وبأنه قد أصبح

<sup>(1)</sup> N. Lenin: "L.N. Tolstoi" (1900). In N. Lenin – Plekhanov: L. N. Tolstoi im Spiegel der Marxismus, 1928, pp. 42 – 4.

<sup>(7)</sup> D.S. Mirsky: Contemp. Russian Lit., p. 8.

<sup>(7)</sup> Ibid., p. 9. - Janko Lavrin: Tolstoy, 1944, p. 94.

يتيمًا منعزلاً". ولم يكن ما جعله مؤمنا هو تجربة صوفية لله والعالم الذى يعلو على الطبيعة، بل كان عدم رضائه عن نفسه، ومحاولة الاهتداء إلى غرض وهدف فى الحياة، واليأس من عدمه وعدم استقراره، وقبل ذلك كله، خوفه الذى لا حد له من الموت. لقد أصبح رسولاً للحب لأنه هو ذاته كان يفتقر إلى الحب، ومجد التضامن الإنسانى ليعوض عن عدم ثقته فى الإنسان واحتقاره له، ونادى بخلود النفس البشرية لأنه لم يكن يستطيع تحمل فكرة الموت. غير أن هروبه من العالم كان له طابع المذلة والتواضع المسيحى، فهو عيزف عن العالم لأن العالم لا يمكن السيطرة عليه وامتلاكه امتلاكًا تمامًا.

والعنصر اللاعقلي الوحيد في فلسفة تولستوى الدينية هو مفهوم اللطف الإلهي. وقد أدرج تولستوى، ضمن "حكاياته الشعبية"، أسطورة قديمة مستمدة من مصادر في العصور الوسطى: ففي قديم الزمان كان ناسك ورع يعيش في جزيرة منعزلة. وفي ذات يوم رست سفينة صيادين بالقرب من كوخه، وكان من بين هؤلاء الصيادين عجوز كان من السذاجة بحيث لم يكن يستطيع التعبير عن نفسه إلا بصعوبة، بل لم يكن يستطيع أن يصلى. وشعر الناسك بضيق شديد من هذا الجهل، واستطاع بعد عناء وجهد شديد أن يعلمه كيف يصلى لله. فشكره العجوز برقة، وغادر الجزيرة مع بقية الصيادين. وبعد وقت ما، كان القارب فيه قد اختفى بعيدا، رأى الناسك فجأة وجمه إنسان في الأفق يمشي نحو الجزيرة على صفحة الماء. وسرعان ما عرف أنه تلميذه العجوز، وتوجه إليه — وقد تملكته الحيرة وانعقد لسانه - لكبي يقابله حين تطأ قدمه أرض الجزيرة. وبعد جهد، أفهمه العجوز متلعثمًا أنه نسم، الصلاة، فأجاب الناسك "أنت لست بحاجة إلى صلاة"، وترك العجوز يعود بسرعة فوق الماء إلى قارب الصيد - ويكمن مغزى هذه القصة في فكرة الخلاص المؤكد الذي لا يتقيد بمعايير أخلاقية. وفي قصة أخرى تنتمي إلى السنوات المتأخرة في حياة تولستوي، عرض هذه الفكرة نفسها من الزاوية المضادة، إذ أن اللطف الإلهي الذي يمنح لإنسان دون جهد، بل دون استحقاق على ما يبدو، لا يحرم منه إنسان آخر. على الرغم مما يعانيه من ضروب العنذاب والألم، وعلى الرغم من تضحياته التي تفوق طاقة البشر، ومن تحكمه البطولي في نفسه. ومن الواضح أن هذا الفهم للطف الإلهى -- الذى يجعل للاصطفاء مكانة تعلو على الجدارة، ويسوى بين المصير المكتوب وبين الهبة الإلهية والحظ -- أعمق ارتباطًا بأصل تولستوى الأرستقراطي منه بمسيحيته.

لقد كان تفاؤل تولستوى تفاؤلا أرستقراطيًا صحيًا، واثقًا من نفسه، جعله يحول رواية "الحرب والسلام" إلى تمجيد للحياة العضوية النامية، الخلاقة بلا توقف، وإلى حلم كبير، و"ملحمة بطولية ساذجة"، غرس الكاتب على قمتها لفافات أطفال نستاسيا الرضع كما لو كانت هي الراية التي تسترشد بها البشرية(١١)، على حد تعبير مريجوفسكي Merezhkovsky البديع. ولكن هذا التفاؤل الشامل اكتسب طابعًا غامضًا في "أنا كارنينا" واقترب من الجو التشاؤمي للأدب الغربي، ولكن ما يعبر عنه تولستوى هنا من خيبة أمل لما تتسم به الحضارة الحديثة من غباء وتمسك بالتقاليد، يختلف تماما عن خيبة الأمل عند فلوبير أو موباسان. والواقع أن انتصار الحياة الواقعية على رومانتيكية الانفعالات كان بالفعل ممتزجا بشيء من الحيزن في "الحرب والسلام"، كما كان تولستوى قد ضرب من قبل على نغمة فلوبرتية في أعماله السابقة، مثل "السعادة العائلية"، حيث وصف خمود الرغبات الجامحة، وبوجه خاص تحول الحب إلى صداقة. ومع ذلك فإن التباين بين المثل الأعلى والواقع، بين الشعر والنثر، بين الشباب والشيخوخة، لا يبدو عند تولستوى كنيبًا كما يبدو عند الكتاب الفرنسيين أبدا. فخيبة الأمل عنده لا تؤدى أبدا إلى العدمية، أو على إدانة للحياة بوجه عام. لقد كانت الرواية في أوروبا الغربية حافلة دائما بإشفاق على الذات مصحوب بالسخط والثورة وصبغ للذات بصبغة درامية. من جانب البطل الذي يصارع الواقع، وهي تلقى اللوم في هذا الصراع على الظروف الخارجية دائمًا، أي على المجتمع، والدولة والبيئة الاجتماعية. أما عند تولستوي فإن الشخصية الذاتية يلقى عليها اللوم بقدر ما يلقى على الواقع الموضوعي. إذا حـدث بينهما صدام (٢). ذلك لأنه إذا كانت الحياة التي تخيب الأمل حياة بلا روح. فإن البطل الذي يخيب أمله يتمسك بالروح، وبالشاعرية، وبالمثل العليا الخيالية.

<sup>(1)</sup> D.S. Merzhkovsky, op. cit., p. 213.

<sup>(1)</sup> Lukács, György: Nagy oroaz realisták, Budapest, 1946, p. 92.

أكثر مما ينبغى. فإن كانت الأولى تفتقر إلى التسامح مع الحالمين فإن الثانى يفتقر إلى الحس الواقعي.

والواقع أن الاختلاف الكبير بين شكل روايات تولستوى وبين شكل الرواية الأوربية الغربية، يرتبط أساسًا بهذا الفهم للذات والعالم، وبابتعاد هذا الفهم عن نظيره عند فلوبير. وهنا نجد بالفعل أن المسافة التي تفصله عن معيار النزعة الطبيعية لم تكن تقل عنها في حالة دوستويفسكي، وكل ما في الأمر أن تولستوي ابتعد عن هذا المعيار في الاتجاه المضاد. فإذا كان لروايات دوستويفسكي بناء درامي، فإن لروايات تولستوي طابعًا ملحميًا. ولابد أن يكون كل قارى، منتبه قد أحس بالتدفق الهوميري الهادر لرواياته، وأدرك الصورة الرحبة الشاملة التي تكشف بها هذه الروايات عن العالم. وقد شبه تولستوى ذاته رواياته بأعمال هوميروس، وأصبح هذا التشبيه صيغة مألوفة في كل نقد لتولستوى. ذلك لأن القالب غير الرومانتيكي، وغير الدرامي، وغير التوكيدي، والتخلي عن كل الذروات المسرحية وكل تأكيد مفرط، كل ذلك كان يعد دائما ذا طابع هوميرى. ولم يكن تولستوى في "الحـرب والسـلام" قد أخذ بعد بمبدأ التركيز الدرامي للرواية ، وهو المبدأ الذي ظهر لأول مرة مع التحول من قالب روايات المغامرات في القرن الثامن عشر إلى قالب السير في رواية العصر الرومانتيكي المسبق. فقد كان ينظر إلى الصراع بين الفرد والمجتمع، لا على أنه مأساة يستحيل تجنبها، بل على أنه كارثة يعزوها - اقتداء بالرأى السائد في القرن الثامن عشر — إلى افتقار إلى التبصر، والفهم، والجدية الأخلاقية. لقد كان لا يازال يعيش في عصر التنوير الروسي، في جو عقلي من الإيمان بالعالم والإيمان بالمستقبل. ولكنه فقد هذا التفاؤل أثناء عمله في "أنا كارنيـنا"، وفقد قبل كل شيء إيمانه بالفن، الذي أعلن أنه لا جدوى منه مطلقا، بل إنه ضار إذا تخلى عن ترفه النزعة الطبيعية والانطباعية الحديثة وتدقيقها، وحول السلعة المترفة إلى ملك شامل للبشر أجمعين. فقد رأى تولستوى خطرا حقيقيًا في اغتراب الفن عن الجماهير العريضة واقتصار جمهوره على فئة تزداد ضيعًا. وليس من شك في أن اتساع هذه الفئة واتصال الفن بمستويات ليست مقفلة على نفسها من الوجهة الثقافية، كان يمكن أن تكون له في الفن نتائج مثمرة. ولكن كيف يمكن إيجاد هذا التغير بطريقة منهجية ووفقًا لخطة مرسومة، ما لم نمنع الفنانين الذين

نشئوا في تراث الفن الحديث وتغلغلت جذورهم فيه، من إنتاج أعمال فنية، وما لم نيسر بقدر الإمكان للهواة، الذين لم يتأصل فيهم هذا التراث، الاشتغال بالعمل الفني - على حساب الآخرين؟ وإذن فرفض تولستوى للفن الرفيع المتعمق في العصر الحاضر، وشغفه بالأشكال البدائية، "الإنسانية الشاملة"، للتعبير الفني، إنما هو مظهـر لـنفس الاتجـاه المـتأثر بروسـو، والذي يناصر فيه القرية على حساب المدينة، ويقصر المشكلة الاجتماعية على مشكلة الفلاحين. وإنه لمن السهل تمامًا أن يدرك المرء لماذا لم يكن تولستوى يبدى تقديرًا كبيرًا لشيكسبير مثلاً. فكيف كان يمكن لشخص مدقق يكره كل إسراف وكل تأنق مفرط، أن يجد أية لذة في افتعالية شاعر. حتى لو كان أعظم الشعراء في كل الأزمان؟ ومع ذلك فإن المرء يعجز عن تصور كيف أن الشخص الذي أبدع أعمالاً فنية فيها جهد ودقة فنية، مثل "أنا كارنينا" و"موت أيفان اليتش"، لم يقبل دون تحفظ، من بين كل الأدب الحديث، إلا "اللصوص Robbers " لشيلر، و"البؤساء" لهيجو، و"أنشودة ميلاد للمسيح" لديكنز و"ذكريات من العالم السفلي" لدستويفسكي و"أدام بيد" لجورج إليوت، بالإضافة إلى "كوخ توم"(١). فعلاقة تولستوى بالفن لا يمكن أن تفهم إلا على أنها مظهر لتغير تاريخي، وعلامة لتطور وضع حدا للثقافة الجمالية للقرن التاسع عشر، وأدى إلى ظهور جيل يحكم على الفن مرة أخرى على أساس أنه واسطة لنقل الأفكار (١).

ولم يكن هذا الجيل يبجل مؤلف "الحرب والسلام" لمجرد كونه روائيًا عظيمًا، ومبدع أعظم رواية في الأدب العالمي، بل كان يبجله أساسًا بوصفه مصلحًا اجتماعيًا ومؤسسًا لعقيدة. فقد كان تولستوى يتمتع بشهرة فولتير، وشعبية روسو، وسلطة جوته — فضلاً عن أنه أصبح شخصية أسطورية يذكرنا نفوذها بنفوذ العرافين والأنبياء القدامي. وأصبحت "ياسنايا بوليانا Yasnaya Polyana " مكانا يحج والأنبياء القدامي. وأصبحت "ياسنايا بوليانا الاجتماعية والمستويات الثقافية، ويعجبون بالكونت العجوز مرتديا زى فلاح وكأنه قديس. ولا يمكن أن يكون جوركي هو الاعتراف الشخص الوحيد الذي رآه وقال لنفسه: "هذا الرجل أشبه باله"، وهو الاعتراف

<sup>(1)</sup> Tolsoty: What Is Art? XVI.

<sup>(\*)</sup> Cf. Thomas Mann: Die Forderung des Tages, 1930, p. 383.

الذى ختم به هذا الكاتب غير المؤمن ذكرياته عن تولستوى ". ومن المؤكد أن الكثيرين قد أحسوا بنفس إحساس توماس مان، الذى عبر عنه بقوله أن أوروبا أصبحت "بلا سيد" بعد موته ". ولكن هذه لم تكن إلا مشاعر وحالات نفسية، وكلمات تعبر عن الولاء والاعتراف بالجميل. والأمر الذى لا شك فيه أن تولستوى كان أشبه ما يكون بالضمير الحي لأوروبا، والمعلم والمربى الأكبر، الذى عبر كما لم يعبر أى كاتب غيره عن القلق الأخلاقي والرغبة في البعث الروحي عند جيله. ومع ذلك فقد كان من المستحيل عليه، بنزعته السائجة المتأثرة بروسو، وبروح الاستسلام السائدة لديه، أن يظل "سيد" أوروبا، إن كان قد أصبح هذا السيد حقيقة في أى وقت. فمن الجائز أنه يكفي الفنان أن يطرح الأسئلة الصحيحة كما اعتقد تشيكوف، ولكن الرجل الذي كان سيدا على القرن الذي يعيش فيه ينبغي أيضًا أن يكون قادرًا على أن يجيب عنها إجابة صحيحة.

<sup>(1)</sup> Maxim Gorky: Literature and Life, 1946, p. 74.

<sup>(1)</sup> Thomas Mann, op, cit., p. 278.

## الفصل الرابع الانطباعية

لا توجيد حدود قاطعة بين النزعة الطبيعية وبين الانطباعية، فمن المستحيل وضع تفرقة تاريخية أو فكرية قاطعة بينهما. ويتمشى التدرج في تغير الأسلوب مع الاتضال في التطور الاقتصادي واستقرار الأوضاع الاجتماعية. إن عام ١٨٧١ لم تكن له إلا أهمية عابرة في تاريخ فرنسا، إذ أن سيطرة الطبقة المتوسطة العليا ظلت أساسا كما هي دون أن يطرأ عليها تغير، وحلت محل الامبراطورية "التحررة" جمهورية محافظة - "جمهورية بلا جمهوريين"(۱)، لم يكن الأمر مستتبًا لها إلا لأنها كانت تبدو وكأنها تضمن للمشكلات السياسية أكثر الحلول سلمية. ولكن لم يتم إقامة علاقة ودينة معها إلا بعد استئصال مؤيدي "الكوميون Commune " ووجيد الناس عيزاء في النظرية القائلة بأن النزف ضروري، وهو القادر على تحقيق الشفاء("). وأخذت الطبقة المثقفة تواجبه الأحداث بحالة من العجز التام: فانغمس فلوبير، وجوتييه، والإخوان جونكور، ومعهم معظم القادة العقليين للعصر، في توجيه إهانات واتهامات فظيعة ضد معكري السلام. وكان أقصى ما يأملون فيه من الجمهورية هو أن تكفل لهم الحماية من الروح الكنسية، ولم يروا في الديمقراطية إلا أهون الشرين"، وتطورت الرأسمالية المالية والصناعية بإطراد على الأسس التي وضعت قبل ذلك بوقت طويل، ولكن كانت تحدث تحت السطح تغيرات هامة، وإن ظلت مؤقتًا. غير مفاجئة. ودخلت الحياة الاقتصادية مرحلة الرأسمالية الكبيرة. وتحولت من "تعامل حربين القوى" إلى نظام ترشيدي متسق بدقة، وإلى شبكة من مناطق النفوذ، والمناطق الجمركية، ومجالات الاحتكار والكارتلات والترستات

<sup>(1)</sup> André Bellesort : Les Intellectuels et l'avènement de la troisième République, 1931, p. 24.

m Paul Louis: Hist. Du socialisme en France, pp. 236 - 7.

n A. Bellesort, op. cit., p. 39.

والاتحادات. وكما أن من المكن أن يوصف هذا التركيز والتوحيد النمطى للحياة الاقتصادية بأنه علامة من علامات الشيخوخة (۱۱)، فكذلك يمكننا أن نتعرف على مظاهر عدم الاستقرار ونذر الانحلال في جميع أرجاء مجتمع الطبقة الوسطى. صحيح أن "الكوميون" انتهى بهزيمة للثوار كانت أكمل مما حدث لأية ثورة سابقة، ولكنه كان أول ثورة تشرف عليها حركة عمالية دولية، ويعقبها انتصار للبورجوازية مرتبط بشعور بخطر داهم (۱۱). وقد أدى هذا الشعور بالأزمة إلى إحياء للاتجاهات المثالية والصوفية، وترتبت عليه موجة قوية من الإيمان، كانت بمثابة رد فعل على روح التشاؤم السائد. وخلال هذا التطور فقدت الانطباعية، لأول مرة، صلتها بالنزعة الطبيعية، وتحولت، وخاصة في ميدان الأدب، إلى شكل جديد من أشكال الرومانتيكية.

ومن الواجب ألا نغتر بالتطورات التكنيكية الهائلة التى حدثت، فنتجاهل ذلك الإحساس بالأزمة، الذى كان سائدا فى الجو. بل أن من الواجب أن ننظر إلى الأزمة ذاتها على أنها حافز لإنجازات تكنيكية وتحسينات فى أساليب الإنتاج ". ولقد كانت هناك علامات معينة على جو الأزمة، تجلت فى جميع مظاهر النشاط التكنيكي. على أن أقرب هذه المظاهر إلى الطابع المرضى المعتل، هو السرعة المخيفة للتطور، بمعدل التقدم فى العهود السابقة من تاريخ الفن والثقافة. ذلك لأن التطور السريع للتكنولوجيا لم يؤد فقط إلى زيادة سرعة تغير الأمزجة، بل أدى أيضًا إلى تغير مجال الاهتمام فيما يتعلق بمعايير الذوق الجمالي. فكثيرا ما كان يؤدى إلى شغف جنوني عقيم عديم المعنى بالتجديد، وسعى لا يخمد إلى الجديد لمجرد كونه جديدا. وكان على رجال الصناعة، إذا شاءوا أن يفيدوا حقًا من إنجازات التكنولوجيا، أن يعملوا على زيادة الطلب — بوسائل مصطنعة — على المنتجات التى أدخلت عليها تحسينات، ولا يسمحوا بخمود الشعور بأن الجديد أفضل دائمًا".

<sup>(1)</sup> Werner Sombart: Der mod. Kapit., III/ I, pp. XII, XIII.

<sup>(7)</sup> Paul Louis, op. xit., pp. 242, 216 - 17.

o Cf. Henry Ford: My Life and My Work, 1922, p. 155.

<sup>(</sup>c) W. Sombart: Der mod. Kapit., III/ 2, pp. 603 - 7 - Die Deutsche Volkswirtschaft, pp. 397 - 8.

على أن حلول سلع جديدة باستمرار وبمعدل متزايد محل السلع القديمة المستخدمة يوميًا، أدى إلى تضاؤل الإحساس بالتعلق بالممتلكات المادية، ثم بالذهنية بدورها بعد وقت قصير؛ وأدى إلى تعديل سرعة إعادة النظر في القيم الفلسفية والفنية، بحيث تساير الأذواق المتغيرة. وبذلك أدت التكنولوجيا الحديثة إلى قيام اتجاه دينامي لم يسبق لمه نظير في موقف الإنسان من الحياة بأسره، وكان هذا الإحساس الجديد بالسرعة والتغير هو المعنى الرئيسي الذي عبرت عنه الانطباعية.

ولقد كان أبرز الظواهر المرتبطة بتقدم التكنولوجيا هو تطور المراكز الثقافية إلى مدن كبيرة بالمعنى الحديث، وأصبحت هذه هى التربة التى ينبت فيها الفن الجديد. ولقد كانت الانطباعية فن مدن، ولم يكن ذلك راجعًا فقط إلى كونها قد اكتشفت طابع المناظر الطبيعية في المدينة، بل أيضًا إلى أنها كانت ترى العالم بعينى رجل المدينة، ونستجيب للانطباعات الخارجية بأعصاب الإنسان التكنيكي الحديث الشديدة الرهافة والإرهاق.

والانطباعية أسلوب مدن، لأنها تصف حياة المدنية بما فيها من تغير، وإيقاع عصبى، ومن انطباعات مفاجئة، حادة، ولكنها دائمًا عابرة زائلة. وهي لهذا السبب بعينه تنطوى على توسع هائل في الإدراك الحسى، وحدة جديدة زائدة في السبب بعينه تنطوى على توسع هائل في الإدراك الحسى، وحدة جديدة زائدة في القدرة على الإحساس، وحساسية جديدة، وهي تعد، مع جوته والرومانتيكية. واحدة من أهم نقاط التحول في تاريخ الفن الغربي. ففي المسار الديالكتيكي الذي يمثله تاريخ التصوير، والذي يتناوب فيه السكوني والحركي، والتصميم واللون، والتنظيم المجرد والحياة العضوية، تمثل الانطباعية قمة التطور الذي اعترف فيه بالعناصر الدينامية والعضوية في التجربة، والذي أدى إلى القضاء نهائيا على نظرة العصور الوسطى السكونية إلى العالم. فمن المكن تتبع خط متصل من الفن القوطي إلى الانطباعية، مشابه للخط المؤدى من اقتصاد العصور الوسطى المتأخرة إلى الرأسمالية الكبيرة. وفي وسعنا أن نقول أن الإنسان الحديث هو نتاج هذا التطور المزدوج، الذي كان في أساسه مع ذلك تطورا مطردًا.

إن أبسط صيغة يمكن أن ترد إليها الانطباعية هي سيادة اللحظة على الدوام والاتمسال. والشعور بأن كل ظاهرة هي حادث عابر لن يتكرر أبدًا. وموجة يجرفها

تيار الزمان، ذلك النهر الذى "لا يستطيع المره أن ينزل فيه مرتين". وكل منهج الانطباعية، بكل أساليبه وحيله الفنية، يهدف قبل كل شيء إلى التعبير عن هذه النظرة الهرقليطية (الله العالم، وتأكيد أن الحقيقة ليست وجودا بل صيرورة، وليست حالة ثابتة بل عملية ومسار. وكل لوحة انطباعية هي تسجيل للحظة في الحركة الدائمة للوجود، وعرض لتوازن مهدد، غير مستقر، لتفاعل القوى المتصارعة. والرؤية الانطباعية تحول الطبيعة إلى عملية نمو وانحلال. فكل ما هو ثابت متماسك ينحل إلى تحولات، ويتخذ طابعا متجزئا غير مكتمل. وبفضلها يكتمل التعبير عن عملية الرؤية الذاتية، بدلا من مادة الرؤية الموضوعية، وهو التعبير الذي بدأ به تاريخ رسم المنظور الحديث. فتصوير الضوه، والهواه، والجو، وتحليل السطح المتساوى اللون إلى بقع وخطوط لونية، وتفكيك اللون الموضعي إلى قيم والنقط المرتجل بتخطيطه السريع الخشن، والإدراك العابر، الذي يبدو غير عابي المرتجل بتخطيطه السريع الخشن، والإدراك العابر، الذي يبدو غير عابي بالموضوع، وعدم الاكتراث الملحوظ في الأداه — كل هذا إنما يعبر آخر الأمر عن الشعور بواقع مشير، ودينامي، دائم التغير، وهو الشعور الذي بدأ بتغيير تجاه التصوير عن طريق استخدام المنظور.

إن العالم الذى تكون ظواهره فى حالة تحول وصيرورة دائمة يحدث انطباعًا بأنه حركة متصلة يتلاقى فيها كل شىء، ولا توجد فيها فوارق فيما عدا مختلف وجهات وزوايا نظر المتأمل. ولابد للفن الذى يريد أن يتمشى مع مثل هذا العالم ألا يقتصر على تأكيد الطابع العرضى العابر للظواهر، أو أن يكتفى بالقول أن الإنسان مقياس كل شيء، بل ينبغى أن يبحث عن معيار الحقيقة فى "اللحظة الراهنة والموضع الحالى" للفرد ولابد أن ينظر إلى الصدفة على أنها مبدأ الوجود كله، وإلى حقيقة اللحظة على أنها تفند كل حقيقة أخرى. ومعنى أولوية اللحظة، والتغير، والصدفة، من وجهة نظر علم الجمال، هو سيطرة الحالة العابرة على السمات

 <sup>(</sup>۱) نسبة إلى الفيلسوف اليوناني القديم هرقليطس، فيلسوف التغير الدائم، وصاحب العبارة المشهورة التي اقتبس
المؤلف حرءا منها في الجملة السابقة، والتي يلخص فيها فلسفته في التغير والصيرورة: "أنت لا تنزل في النهر
الواحد مرتين". (المترجم)

الدائمة للحياة، أى انتشار علاقة بالأشياء تتسم بالتغير، وبأنها لا تلزم الإنسان بشيء ثابت. على أن إرجاع التمثيل الفنى، على هذا النحو، إلى الحالة النفسية التي تسود في اللحظة المعينة، هو في الوقت ذاته تعبير عن نظرة سلبية أساسًا إلى الحياة، وعن اكتفاء بدور المشاهد، والذات المتلقية المتأملة، واتخاذ وجهة نظر الانعزال والانتظار وعدم الالتزام، أى بالاختصار، الاكتفاء باتخاذ وجهة النظر الجمالية الخالصة وحدها. فالانطباعية هي ذروة ثقافة جمالية مرتكزة حول ذاتها، وهي تعد النتيجة النهائية للعزوف الرومانتيكي عن الحياة العملية الإيجابية.

إن الانطباعية، من الناحية الأسلوبية، ظاهرة شديدة التعقيد. فهي في نواح معينة تمثل مجرد تطور منطقى للنزعة الطبيعية. ذلك لأننا لو فسرنا النزعة الطبيعية بأنها تعنى الانتقال من العام إلى الخاص، من النمطى إلى الفردى، من الفكر المجرد إلى التجربة العينية، المتجددة زمانيًا ومكانيًا، فعندئذ يكون تصوير الانطباعية للواقع، بما فيه من تأكيد لما هو لحظى فريد، إنجازًا هاما من إنجازات النزعة الطبيعية. والواقع أن تمثيل الانطباعية للواقع أقرب إلى التجربة الحسية من تمثيل النزعة الطبيعية بمعناها الضيق له، وهي تستعيض عن موضوع المعرفة النظرية بموضوع التجربة البصرية المباشرة على نحو أكمل من أي فن سابق. ولكن الانطباعية - إذ تعزل العناصر البصرية في التجربة من العناصر التصورية الذهنية. وتؤكد استقلال ما هو بصرى — تفترق عن كل فن كان يمارس حتى ذلك الحين، وبالتالي تفترق عن النزعة الطبيعية بدورها. فمنهجها فريد من حيث أنها تنشد التجانس البصرى الخالص، على حين أن كل فن سابق على الانطباعية يبنى تمثيلاته على نظرة إلى العالم تبدو متجانسة بالفعل، ولكنها في واقع الأمر مركبة على نحو متغاير، ومؤلفة من عناصر تصورية وحسية معًا. فكل فن سابق هو نتيجة تركيب. على حين أن الانطباعية نتيجة تحليل. وهي تشيد موضوعها الخاص من المعطيات الخاصة للحواس، ومن ثم فإنها تعود إلى العملية النفسية الآلية اللاواعية. وتقدم إلينا - إلى حد ما - المادة الخام للتجربة، التي هي أبعد عن إدراكنا المعتاد للواقع من انطباعات الحواس المرتبة منطقيًا. والواقع أن الانطباعية أقل إيهامية من النزعة الطبيعية؛ فهي تقدم عناصر الموضوع بدلا من الإيهام، وتعطينا اللبنات التي تتألف منها التجربة، بدلاً من أن تقدم إلينا صورة للكل. وقبل الانطباعية، كان الفن يصور الأشياء بعلامات، أما الآن فهو يصورها من خلال مكوناتها، وعن طريق أجزاء من المادة التي تتألف منها(١).

ولقد كانت النزعة الطبيعية تمثل، بالقياس إلى الفن السابق عليها، زيادة في عناصر التأليف، أي بعبارة أخرى توسعًا في المضمون وإثراء للوسائل التكنيكية، أما المنهج الانطباعي فينطوى عملي سلسملة من عمليمات المرد أو الاخستزال reduction ، ونسق من عمليات القصر والتبسيط<sup>(٢)</sup>. ولا شيء أدل عبلي طبيعة اللوحـة الانطباعـية من أنه من الضروري التطلع إليها من مسافة معينة، وأنها تصف الأشياء مع إجراء الحـذف الـذي يـتعين إجـراؤه فـيها عندما ترى عن بعد. وتبدأ سلسلة عمليات الاختزال التي تقوم بها بقصر عناصر التمثيل على ما هو بصرى بحت، وحذف كل ما له طبيعة غير بصرية، أو ما لا يمكن ترجمته من خلال العناصر البصرية. وأقوى تعبير عن "تذكر التصوير لوسائله الخاصة" هذا هو حذف العناصر المسماة بالعناصر الأدبية من الموضوع، أي القصة أو الحكاية. وليس إرجاع كـل الموضوعات إلى المنظر الطبيعي، والحياة الصامتة، والصورة الشخصية، أو معالجة كل نوع من الموضوع على أنه "منظر طبيعي" أو "حياة صامتة"، إلا مظهرًا لسيادة المبدأ "التصويري" على وجه التخصيص في التصوير. وكما قال واحد من أوائل مؤرخي الحركة وباحثيها النظريين، فإن "ما يميز الانطباعيين عن بقية المصورين هنو معالجتهم للموضوع من أجبل فوارقه النغمية، لا من أجل الموضوع ذاته"("). هـذا "التحييد" للموضوع، وإرجاعه إلى أساسياته العادية الخالصة، يمكن أن يعد تعبيرًا عن النظرة المضادة للرومانتيكية في ذلك العصر، ويمكن أن ينظر إليه على أنه إقلال من شأن السمات البطولية الوقور لموضوع الفن، وتجريد لها من كل ما تكتسى به. ولكنه يمكن أن يعد أيضًا ابتعادًا عن الواقع، ويمكن أن ينظر إلى قصر

<sup>(1)</sup> Cf. Pierre Francastel: L'Impressionisme, 1937, pp. 25 – 6, 80.

<sup>(\*)</sup> Georg Marzynski: "Die impressionistische Methode." Zeitschr. F. Aesth u. allg. Kunstwissenschaft, XIV, 1920.

<sup>©</sup> Georges Rivière: "L'Exposition des Impressionistes". In "L'Impressioniste.

Journal d'Art", 6<sup>th</sup> April 1877 - Reprinted in L. Venturi: Les Archives de l'Impressionisme, 1939, II, p. 309.

التصوير على موضوعات "خاصة به" على أنه خسارة من وجهة نظر النزعة الطبيعية. "فالابتسامة" التي اكتشفها اليونانيون في الفنون التشكيلية، والتي فقدت — كما لاحظ البعض — في الفن الحديث (١)، قد ضحى بها من أجل الجانب التصويري البحت، ولكن هذا يعنى أن كل فحص للنفس البشرية، وكل نزعة إنسانية، قد اختفت من التصوير اختفاء تاما.

والخطوة التالية، المرتبطة بالاتجاه "التصويري" الجديد في سلسلة الاختزالات التي تفرضها الانطباعية على الصورة الطبيعية للواقع، هي إحلال القيم البصرية محل اللمسية، أي نقل الحجم المادي والقالب التشكيلي إلى السطح. غير أن هذا الاختزال ليس هو هدف المنهج بأية حال، بل هو مجرد ناتج جانبي له. أما الهدف فهو تأكيد اللون والرغبة في تحويل اللوحة بأكملها إلى توافق للتأثيرات اللونية والضوئية، بحيث أن امتصاص المكان وتفكيك التركيب الصلب للأجسام ليس إلا ظاهرة عارضة مصاحبة للهدف السابق. ولا تقتصر الانطباعية على رد الواقع إلى سطح ذى بعديس، بل هي ترده، داخل ثنائية الأبعاد هذه، إلى نسق من البقع التي لا شكل لها. وبعبارة أخرى فهي لا تتخلى فقط عن الطابع التشكيلي، بل تتخلى أيضًا عن التصميم design ، وليس فقط عن القالب المكاني، بل أيضًا عن القالب الخطي. ومن الواضح أن ما تكسبه اللوحة من الطاقة والسحر الحسى يعوض ما تخسره من الوضوح والبداهة. ولقد كان هذا الكسب هو أيضًا الشاغل الرئيسي للانطباعيين أنفسهم. ولكن الجمهور أحس بالخسارة أكثر مما شعر بالكسب. وليس في استطاعتنا الآن، بعد أن أصبحت الطريقة الانطباعية في النظر إلى الأمور عنصرا من أهم عناصر تجربتنا البصرية، أن نتخيل إلى أى حد كان الجمهور عاجزا عند مواجهته لهذا الخليط من البقع والنقط. والواقع أن الانطباعية لم تكن سوى الخطوة الأخيرة في عملية الغموض المتزايد التي ظلت تحدث منذ قرون. فمنذ عصر الباروك. كانت التمثيلات التصويرية تثير أمام المشاهد مشكلة تتزايد صعوبة؛ فهي قد أخذت تـزداد غموضًا بالـتدريج، وأخـذت علاقـتها بـالواقع تـزداد تعقـدا. ومـع ذلـك فـإن

<sup>🖰</sup> André Malraux : "The Psychology of Art". Horizon, 1948, No. 103, p. 55.

الانطباعية كانت تمثل قفزة أجرأ من أية مرحلة بعينها في التطور السابق، ولم يكن هناك من قبل، طوال تاريخ التجديد الفني، أى نظير للصدمة التي أحدثتها المعارض الانطباعية الأولى. فقد كان الناس ينظرون إلى الأداء السريع، وافتقار اللوحات إلى الشكل، على أنه استغزاز وقح، وكانوا يعتقدون أن الفنانين يسخرون منهم، ومن ثم فقد جاء انتقامهم قاسيًا بقدر ما وسعتهم القسوة.

غير أن هذه التجديدات لا تستنفد على الإطلاق سلسلة الاختزالات المتعاقبة التى استخدمت فى المنهج الانطباعي. فنفس الألوان التى تستخدمها الانطباعية تغير ألوان تجربتنا اليومية وتشوهها. مثال ذلك أننا نظر إلى قطعة من الورق "الأبيض" على أنها بيضاء فى أى ضوء، على الرغم من الانعكاسات الملونة التى تتبدى عليها فى ضوء النهار المعتاد. وبعبارة أخرى فإن "اللون المتذكر" الذى نربط بينه وبين الشيء، والذى هو حصيلة تعود ومران طويلين، يحل محل الانطباع العينى الذى نكتسبه من الإدراك المباشر("). وهنا تنتقل الانطباعية إلى ما وراء اللون المتذكر المستقر من الوجهة النظرية، إلى الإحساس الحقيقي، الذى هو — بهذه المناسبة — ليس فعلاً تلقائيًا بأى حال، وإنما يمثل عملية نفسية مصطنعة إلى أبعد حد، معقدة أشد

وأخيرًا يقوم الإدراك الانطباعي باختزال آخر، شديد القسوة، في الصورة المعتادة للواقع، إذ يعرض الألوان، لا من حيث هي صفات عينية مرتبطة بموضوع محدد، بل من حيث هي ظواهر مجردة، لاجسمية، ولامادية — كما لو كانت ألوانًا في ذاتها. فإذا وضعنا شاشة بها فتحة صغيرة أمام شيء بحيث يكون اتساع الفتحة كافيًا لإظهار لون الشيء، ولكنه لا يكون كافيًا لكي يكشف لنا عن شكل الشيء وعلاقة اللون الذي نراه بهذا الشيء، فمن الحقائق المعروفة أنه يحدث لنا حينئذ انطباع مفتقر إلى التحدد والثبات. يختلف تمامًا عن طابع الألوان التي نراها عادة، والتي تكون مرتبطة بقالب تشكيلي. وعلى هذا النحو يفقد لون النار وهجه، ولون الحرير لمعانه، ولون الماء شفافيته، إلخ". والواقع أن الانطباعية تصور الأشياء دائمًا

<sup>(9</sup> G. Marzynski. Loc cit., p. 90.

<sup>(1)</sup> Ibid., P. 91.

بهذه الألوان السطحية اللاجسمية. التي تعطى انطباعًا مباشرا حيا إلى أبعد حد، نظرا إلى نضرتها وشدتها، ولكنها تخفف إلى حد بعيد من ذلك التأثير الإيهامي للصورة، وتكشف على أوضح نحو عن الطابع الاصطلاحي في المنهج الانطباعي.

ولقد أصبح التصوير هو الفن الرئيسي في النصف الثاني من القرن التاسع عشر وهنا تطورت الانطباعية فأصبحت أسلوبًا مستقلاً في وقت كان لا يزال فيه الصراع محتدمًا، في عالم الأدب، حول النزعة الطبيعية. وكان أول معرض جماعي للانطباعيين في عام ١٨٧٤، ولكن تاريخ الانطباعية بدأ قبل ذلك بحوالي عشرين عامًا، وانتهى فعلا بالمعرض الثامن للجماعة في عام ١٨٨٦. فحوالي هذا الوقت تفككت الانطباعية من حيث هي جماعة متجانسة، وبدأت فترة جديدة، بعد الانطباعية، دامت حتى حوالي عام ١٩٠٦، وهو العام الذي توفي فيه "سيزان"". وهكذا فإن منتصف القرن التاسع عشر شهد تغيرا لصالح التصوير، بعد أن كانت السيطرة للأدب في القرنين السابع والثامن عشر، وكانت الموسيقي تقوم بدور رئيسي في العصر الرومانتيكي. وقد حدد الناقد الفني "أسلينو Asselineau " الوقت الذي حل فيه التصوير محل الشعر في التربع على عرش الفن بتاريخ أسبق هو عام ١٨٤٠ (٢)، وبعد جيل من ذلك التاريخ، كان الأخوان جونكور يهتفان بصوت كله حماسة: "ما أسعد مهنة المصور بالقياس إلى مهنة الكاتب! " (")، ولم يتفوق التصوير على جميع الفنون الأخرى بوصفه أشد الفنون تقدمية في ذلك العصر فحسب. بل إن نواتجـه أيضًا كانت متفوقة كيفيًا على إنتاج الأدب والموسيقي في نفس الفترة. ولاسيما في فرنسا، حيث كان من الصحيح تمامًا القول أن الشعراء العظام في ذلك العهد كانوا هم المصورين الانطباعيين (١٠). صحيح أن فن القرن التاسع عشر ظل رومانتيكيًا إلى حد ما، وأن شعراء ذلك القرن كانوا يعربون عن إيمانهم بأن الموسيقي هي أرفع المثل الفنية العليا، ولكن ما كانوا يقصدونه بالموسيقي كان أقرب إلى أن

<sup>(1)</sup> John Rewald: The Hist. Of Impressionism, 1946, pp. 6-7.

<sup>(1)</sup> Albert Cassagne: La Théorie de l'art pour l'art en France, 1906, p. 351.

<sup>©</sup> E. & J. de Goncourt: Journal 1st. May 1869, III, p. 221.

<sup>(1)</sup> Henri Focillon: La Peinture aux 19e et 20e siècles, 1928, p. 200.

يكون رمزًا للإبداع المطلق، المتحرر من كل القيود، والمستقل عن الواقع الموضوعي. منه إلى المثل العيني للموسيقي. ومن جهة أخرى فإن التصوير الانطباعي قد اكتشف الإحساسات التي يحاول الشعر والموسيقي بدورهما التعبير عنها، والتي يكيفان فيها وسائلهما في التعبير تبعًا للأشكال التصويرية. فالانطباعات المتعلقة بالجو، ولاسيما تجربة الضوء والهواء واللون، هي إدراكات تنتمي أصلاً إلى مجال التصوير، وعندما تبذل محاولات لتمثيل حالات من هذا النوع في الفنون الأخرى، يكون من حقنا تماما أن نتحدث عن أسلوب "تصويري Painterly " في الشعر والموسيقي. ولكن أسلوب هذه الفنون يصبح أيضًا تصويريًا عندما تعبر عن نفسها، متخلية عن "الملامح" الميزة، بمساعدة تأثيرات اللون والظل، وتعلق على حيوية التفاصيل أهمية تفوق أهمية تجانس الانطباع الكلي. وهكذا فإن "بول بورجيه" عندما أشار إلى أن الانطباع الذي تحدثه صفحة واحدة في أسلوب عصره، أقوى دائمًا من انطباع الكتاب كله، وأن انطباع الجملة الواحدة أعمق من الصفحة، وانطباع اللغظ الواحد أقوى من الجملة "أن كان في ذلك يصف المنهج المتبع في الانطباعية — أعني أسلوب تلك النظرة الخاصة إلى العالم، المفككة إلى ذرات مستقلة، والمشحونة بطاقة أسلوب تلك النظرة الخاصة إلى العالم، المفككة إلى ذرات مستقلة، والمشحونة بطاقة دينامية.

على أن الانطباعية ليست أسلوبًا خاصا بفترة محددة يسيطر على الفنون جميعًا، بل إنها أيضًا آخر أسلوب "أوروبى" كان ساريًا على نحو شامل — أعنى آخر اتجاه مبنى على اتفاق عام فى الذوق. ومنذ انهيار الانطباعية أصبح من المستحيل تصنيف مختلف الفنون أو مختلف الأمم والثقافات من حيث الأسلوب. ولكن الانطباعية لم تبدأ ولم تنته فجأة. ذلك لأن "ديلاكروا"، الذى اكتشف قانون الألوان المتكاملة، وتلوين الظلال، "وكونستابل"، الذى أكد التكوين المعقد للمؤثرات اللونية فى الطبيعة، قد سبقا من قبل قدرا كبيرا من المنهج الانطباعي. وعلى أية حال فإن تنشيط الرؤية، الذى هو جوهر الانطباعية، قد بدأ بهما. كذلك فإن البوادر الأولى "لنزعة الهواء الطلق Plein airism "عدد مصورى مدرسة "باربيزون". تمثل

<sup>(</sup> Paul Bourget, op. cit., p. 25.

خطوة أخـرى في هذا التطور. ولكن أهم العوامل التي أسهمت في ظهور الانطباعية بوصفها حركة جماعية هي، من جهة، تجربة الفنان للمدينة، التي ظهرت بوادرها عند مانيه، ومن جهة أخرى ما أدت إليه معارضة الجمهور من تحالف بين المصورين الشبان. وقد يبدو من المستغرب لأول وهلة أن يظهر مثل هذا الفن الذي يـنفذ إلى الأعمـاق، وتـرجع جذوره إلى الشعور بفردانية الشخص وعزلته، في المدينة الكبيرة، التي يتجمع الناس فيها كالقطيع ويمتزجون سويًا بلا تمييز. ولكن من الحقائق المألوفة أنه لا شيء يبدو مؤديًا إلى العزلة كالتقارب الوثيق بين أناس كثيرين جـدا، وأن المرء لا يشعر بأنه وحيد منبوذ بقدر ما يشعر حين يكون وسط حشد كبير من الغرباء. فالإحساسان الرئيسيان اللذان تولدهما الحياة في بيئة كهذه — وهما شعور المرء بأنه وحيد لا يلاحظه أحد، من جهة، والإحساس بصخب المرور الهادر وبالحركة الدائمة والتنوع المستمر من جهة أخرى - يولدان النظرة الانطباعية إلى الحياة، التي تجمع بين أشد الأحوال إرهافًا، وبين أسرع تعاقب للإحساسات. أما العامل الثاني، وهو موقف الجمهور السلبي، فقد يبدو من المستغرب لأول وهلة أن ننظر إليه على أنه دافع من دوافع ظهور الانطباعية من حيث هي حركة. ذلك لأن الانطباعيين لم يسلكوا أبدًا سلوكًا عدوانيًا تجاه الجمهور، بل كانوا يرغبون بشدة في أن يظلوا داخل إطار التقاليد، وكثيرًا ما كانوا يبذلون جهودا يائسة لكي يكتسبوا اعتراف الأوساط الرسمية، ولاسيما في صالون باريس الذي كانوا يعدونه الطريق الصحيح إلى النجاح. وعلى أية حال فإن روح التناقض، والرغبة في جذب انتباه الجمهور بتقديم شيء باهر مذهل إليه، كانت تقوم عندهم بدور أقل بكثير من ذلك اللذى كانت تقوم عند معظم الرومانتيكيين وكثير من أصحاب النزعة الطبيعية. ومع كل ذلك، فربما لم يكن هناك في أي وقت تباين أعمق مما هو الآن بين الأوساط الرسمية وبين جيل الفنانين الشبان، وربما لم يشعر الفنانون في أي وقت بأنهم موضوع للسخرية كما شعروا الآن. ومن المؤكد أن الانطباعيين لم ييسروا للجمهور فهم أفكـارهم الفنية — ولكن لابد أن التذوق الفني لدى الجمهور كان رديئًا إلى أبعد حد. إذ تـرك فـنانين كـبارا، مخلصين، مسالمين، مـثل مونيه ورنوار وبيسارو، يتضورون جوعًا.

كذلك لم يكن في الانطباعية أي عنصر سوقي حتى تترك انطباعًا سيئًا في نفوس الجمهور البورجوازي، بل لقد كانت "أسلوبًا للأرستقراطيين"، متأنقًا، مدققًا، عصبيًا حساسًا، حسيًا أبيقوريًا، شغوفًا بالموضوعات النادرة الرائعة، مرتكزا على تجارب شخصية بالمعنى الدقيق، هي تجارب العزلة والوحدة، ومشاعر الحواس والأعصاب المفرطة في رهافتها. ومع ذلك فقد كانت الانطباعية من خلق فنانين أتى معظمهم من القطاعات الدنيا والوسطى من البورجوازية، بل كانوا أيضًا أقل اهتمامًا بالمسكلات الثقافية والجمالية من فناني الأجيال السابقة. فقدراتهم أقل تنوعًا وتعمقًا، وهم أشد اقتصارًا على صنعتهم وحرفتهم من السابقين عليهم. ولكنهم كانوا يضمون أيضًا أفرادا من الطبقة البورجوازية الثرية، بل من الأرستقراطية. فمانيه، وبازيل، وبيرت موريزو Berthe Morisot وسيزان، أبناء لأسر ثرية، وديجا من أصل أرستقراطي رفيع. والواقع أن أصل أرستقراطي رفيع. والواقع أن السلوب المثقف المهذب، والطباع الراقية الأصيلة لمانيه وديجا، ورشاقة كونستانتان ألبورجوازي الراقي للإمبراطورية الثانية، عالم الأزياء المنفوخة والمفتوحة، والحدم والحشم، وركوب الخيل في الغابات.

أما تاريخ الأدب فإن الصورة التي يكشفها أعقد بكثير من تاريخ التصوير. فالانطباعية من حيث هي أسلوب أدبى، ليست في ذاتها ظاهرة محددة المعالم بدقة، ومن الصعب تبين بداياتها داخل الكل المعقد للنزعة الطبيعية، كما أن الأشكال اللاحقة لتطورها ممتزجة بظواهر الرمزية امتزاجًا تامًا. كذلك يلاحظ وجود نوع من التباين، من حيث الترتيب الزمني، بين الانطباعية في الأدب وفي التصوير. ففي الوقت الذي كانت فيه الخصائص الأسلوبية المميزة للانطباعية قد بدأت تظهر في الأدب، كانت أخصب فترة للانطباعية في التصوير قد انقضت. على أن الفارق الأساسي هو أن الانطباعية في الأدب فقدت ارتباطها بالنزعة الطبيعية، وبالوضعية والمادية، في وقت مبكر نسبيًا، وأصبحت منذ البداية تقريبًا مناصرة لتلك الحركة الرجعية المثالية التي لم تظهر في التصوير إلا بعد انحلال الانطباعية. ويرجع ذلك أساسًا إلى أن الصفوة المحافظة تقوم في الأدب بدور أهم

بكثير من دورها في التصوير، الذي يبدى مقاومة أعظم للأماني الروحانية للعصر، نظرا إلى أن جذور التقاليد الحرفية أشد تغلغلاً فيه.

ولم تتضح أزمة النزعة الطبيعية، التي كانت مجرد مظهر من مظاهر أزمة النزعة الوضعية، إلا حوالي عام ١٨٨٥، وإن كانت نذرها قد ظهرت من قبل حوالي عام ١٨٧٠. فقد كان معظم أعداء الجمهورية هم في الوقت ذاته من أعداء العقلانية والمادية والنزعة الطبيعية، وكانوا يهاجمون التقدم العلمي، ويتوقعون أن يؤدى البعث الديني إلى إحياء عقلي أيضًا. وكان حديثهم ينصب على "إفلاس العلم" و"نهاية النزعة الطبيعية" و"اصطباغ الثقافة بصبغة آلية لا روح فيها"، ولكنهم حين كانوا يصبون جام غضبهم على الهزال العقلي للعصر، كانوا يقصدون دائمًا الثورة والجمهورية والتقدمية. صحيح أن المحافظين قد فقدوا نفوذهم في الحكومة، ولكنهم احتفظوا بموقعهم المنيع في الحياة العامة. فكانوا لا يزالون يشغلون أهم المناصب في الإدارة والسلك الدبلوماسي والجيش، ويسيطرون على التعليم العام، ولاسيما في مراحله العالية(١). فقد ظلت مدارس "الليسيه" والجامعة واقعة تحت سيطرة رجال الدين وكبار رجال المال، وأصبحت المثل الثقافية العليا التي تنشرها في الخارج أوسع انتشارا في مجال الأدب مما كانت في أي وقت مضي. وأصبحنا نصادف كتابا ذوى تعليم أكاديمي بأعداد تفوق بكثير ما كان موجودا من قبل، واكتسبت الحياة الثقافية، بفضل تأثيرهم، طابعًا رجعيًا في أساسه. وعلى حين أن فلوبير وموباسان وزولا لم يكونوا كتابًا متبحرين في العلم، فإن بورجيه وباريز Barrès كانا يمثلان روم الأكاديمية والجامعة، وقد أحسا بأنهما مسئولان إلى حد ما عن التراث الثقافي للأمة، ونصبا نفسيهما روادا عقليين أكفاء للشباب". وربما كان صبغ الأدب بهذه الصبغة الثقافية هو أبرز سمات هذه الفترة وأكثرها انطباقًا عليها، وقد تجلت هذه السمة لدى الكتاب التقدميين والمحافظين على السواء<sup>(7)</sup>. فلا يوجد في هذا الصدد أدني فارق بين أناتول فرانس وبين زملائه من أنصار الكنيسة

<sup>(1)</sup> Charles Seignobos: "L'Evolution de la troisième République". In E. Lavisse: Hist. de la France contemp., VIII, 1921, pp. 54 – 5.

<sup>(7)</sup> Henry Bérenger: L'Aristocratie intellectuelle, 1895, p. 3.

O A. Thibaudet: Hist. De la litt. Franç. P. 430.

والقومية. وعلى الرغم من أن هناك "أناتول فرانس" واحبدا فقط مقابل بورجيه، وباريـز، وبرونتيير، وبرجسون، وكلوديل، فإن الاحترام الذي كان يلقاه هذا الكاتب المتأثر بروم فولتير يثبت أن روم التنوير لم تكن قد خمدت في فرنسا على الإطلاق. ومن جهـة أخـرى فقـد كان لابد من أحداث مثل قضية دريفوس وفضيحة قناة بناما من أجل إيقاظ هذه الروح من سباتها.

ولقد مرت فرنسا، حوالي عام ١٨٧٠، بأزمة من أخطر أزماتها العقلية والأخلاقية، ولكن "سيدان العقلية"(١) لم تكن عندها مرتبطة على أى نحو بهزيمتها العسكرية، كما ذهب باريز (١)، ولم يكن "سأمها القاتل من الحياة" مستمدًا من ماديتها ونسبيتها، كما اعتقد بورجيه. ذلك لأن بورجيه وباريز لم يكونا أقل تأثرا بهذا السأم من الحياة من بودلير وفلوبير. فهو في الواقع جزء من المرض الرومانتيكي للقرن كله، وكانت نزعة زولا الطبيعية، التي اتخذ منها جيل ١٨٨٥ كبش فداء، تمثل في واقع الأمر المحاولة الوحيدة — التي هي مع ذلك محاولة غير كافية — للتغلب على العدمية التي استحوذت على نفوس الناس. ومنذ أواخر العقد الثامن أصبح الهجوم على زولا، والسعى إلى إبعاد النزعة الطبيعية عنه مركز الصدارة، هو الاتجاه المسيطر على الجو الأدبي. وهذا هو أقوى انطباع تولده لدى المرء تلك الإجابات التي وردت على الاستفتاء الذي نظمه "جول هوري Jules Huret أحد كتاب مجلة "إيكو دى بارى Echo de Paris "، وهو الاستفتاء الذي ظهر أيضًا عام ١٨٩١ على شكل كتاب بعنوان "بحث في التطور الأدبي"، والذي يمثل واحدا من أهم مصادر التاريخ العقلى والثقافي لهذه الفترة. فقد سأل "هورى" أربعة وستين كاتبًا، هم أبرز الكتاب الفرنسيين في تلك الفترة، عن رأيهم في النزعة الطبيعية، وعما إذا كانت في رأيهم قد انتهى عهدها بالفعل، أم لا يزال من المكن إنقاذها، وإن لم يكن ذلك ممكنًا، فما هو الاتجاه الأدبى الذي يمكن أن يحل محلها. وكان من رأى الأغلبية الساحقة ممن وجه إليهم السؤال، وعلى رأسهم معظم تلاميذ زولا

<sup>(</sup>١) الإشارة هنا إلى مدينة سيدان الفرنسية، في إقليم الأردين، التي استسلم فيها نابليون الثالث، في أول سبتمبر عام ١٨٧٠ للألمان بعد هزيمة فرنسا في الحرب السبعينية. (المترجم)

هـ وحـده الذي سارع فأرسل برقية يقول فيها :"النزعة الطبيعية لم تمت التفاصيل بالبريد " وكأنه كان حريصا بذلك على الحيلولة دون انتشار أشعة خطيرة، ولكن تعجله لم يكن مجدياً • فقد انتشرت الأشعة بالفعل، وتنكر للنزعة الطبيعية حتى أولئك الذين يدينون لها بكل حياتهم الفنية وهذا يعنى معظم الكتاب البد اعيين في تلك الفترة • ذلك لأن أقوى الاتجاهات الأدبية نفوزا حتى نهاية القرن الماضي، بل حتى اليوم إلى حد ما، كان ذلك الأدب ذو النزعة الطبيعية، الذي يهدم الغالب الشكلي، ويستهدف توسيع مضمون التجربة . بل أن " الرواية النفسية " عند بورجيه، وباريز، وهوسمان، وبروست ذاته، إنما كانت نتيجة للملاحظة المرتكزة على النزعة والطبيعية، والمنصبة على " الوثيقة البشرية " بل أن الرواية الحديثة بأسرها ليست آخر الأمر إلا وصفا دقيقا كمن ضبطا للواقع الروحي الملموس. صحيح أن هناك سمات معينه مضادة للنزعة الطبيعية تربط ارتباطا وثيقا بالانطباعية في الدب ،كما ترتبط بها في التصوير، ولكن هذه بدورها قد نبتت من تربة النزعة الطبيعية . وهكذا يبدو لأول وهلة أن رد الفعل العنيف لدى الجمهور كان أمرا لا يمكن تفسيره . فلم تكن الحجج الموجهة ضد النزعة الطبيعية جديدة بحال، ولكن الغريب في الأمر هو أن النزعة الطبيعية، أو تظاهروا بأنهم ليسوا على استعداد لأن يغتفروه للنزعة الطبيعية، أو تظاهروا بأنهم ليسوا على استعداد لأن يغتفروه لها ؟ لقد قيل أن النزعة الطبيعية تفتقر إلى الرقة، والتهذيب، وأنها فن إباحي، وتعبير عن فلسفة مادية متحجرة، وأداة في يد الدعاية الديمقراطية الفجة، ومجموعة من التفاهات السخيفة السوقية التي تبعث على السأم، وعرض للواقع يقتصر في تصويره للمجتمع على الحيوان المفترس المتوحش الهمجي في الإنسان، وعلى مظاهر الانحـلال وتفكيك الروابط البشرية، وتقويض أركان الأسرة والأمة والعقيدة، أي أنها بالاختصار هدامه، غير طبيعية معادية للحياة . وعلى حين أن جيل ١٨٥٠ كان يقتصر على الدفاع عن مصالح الطبقات العليا ضد هجمات النزعة الطبيعية فإن جيل ١٨٨٥ كان يدافع عن الإنسانية، والحياة الخلاقة، والله ذاته. ومن الجائز

أنه قد حدثت فى الفترة الواقعة بين الجيلين زيادة فى التدين، ولكن لم تحدث زيادة فى الإخلاص .

لقد أخذ الناس يهذون حول أسرار الوجود وأعماق النفس البشرية، ويصفون المعقول بأنه سطحى، ويسعون الى استطلاع آفاق المجهول وما تستحيل معرفته، والتخمين بهما . وأخذوا يجهرون بأيمانهم " بالمثل العليا الزاهدة " التى تعزف عن العالم، ولكن فاتهم أن يتساءلون، مع " نتشه "، عن السبب الذى يجعل هذه المثل العليا تبدو ضرورية بحق . وأصبحت الرمزية أشهر اتجاه أدبى فى ذلك العصر، كما أصبح فرلين ومالا رميه محط أنظار الجمهور . ولم يرد أى ذكر فى الإجابات التى تلقاها " هورى " للأسماء الكبرى فى الحركة الرومانتيكية — أسماء شاتوبريان ولامارتين وفينيى وموسيه ومويميه وجوتييه وجورج ساند\" . وبدلا من ذلك، اكتشف ساندال وبولير، وأبدى تحمس نحو " فلييه دى ليل آدام من ذلك، اكتشف ساندال وبولير، وأبدى تحمس نحو " فلييه دى ليل آدام وحركة " ما قبل رافييل " الإنجليزية، والمثالية الألمانية، هى المسيطرة . ولكن أعمق وخصب تأثير صدر عن بود لير، فقد أصبح يعد أهم كاتب مهد للشعر الرمزى، وخالق الشعر الغنائي الحديث بأسره . وهو الذي عاد بجيل بوزجية وباريز وهوسمان ومالرميه إلى طريق النزعة الجمالية الرومانتيكية، وعلمه كيف يرفق بين الزعة الطوفية الجديدة وبين الولا، القديم المتعصب للفن .

وقد بلغت النزعة الجمالية قمة تطورها في عصر الانطباعية . فأصبحت معاييرها المميزة وهي الموقف السلبي التأملي الخالص من الحياة، والطابع العرضي غير الملتزم للتجربة، ونزعة اللذة الحسية — أصبحت هذه هي المعايير التي يحكم بها الآن على الفن عامة. فالفعل الفني أصبح يعد غاية في ذاته، ولعبة مكتفية بنفسها . يؤدي أي غرض دخيل خارج عن المجال الجمالي إلى تشويه سحرها، وأصبح ينظر إليه على أنه أبدع هبه تستطيع الحياة أن تمنحها إياها، ويتعين على

<sup>(1)</sup> Jules Hurêt: Enquete sur l'évolution litt., 1891, pp. xvi - xvll.

المرء لكبي يستمع بها أن يعد نفسه لها إعدادًا مخلصا . بل لقد أصبح الفن، في استقلاله وعدم اهتمامه بكل ما يقع خارج مجاله، نموذجيا للحياة ذاتها، أعنى لحياة الفنان الهاوي ، الذي بدأ الآن يحل محل أبطال الماضي الروحيين في تقدير الشعراء والكتاب، ويعد هو المثل الأعلى لفترة " نهاية القرن " . وأخص ما يميز هذا الهاوي هو سعيه إلى " تحويل حياته إلى عمل فني "، أي إلى شي نفيس لا فائدة منه، شيئ ينساب بتدفق وامتلاء، ويقدم قربانا لجمال الأنغام والخطوط وشكلها الخالص وانسجامها . فالثقافة الجمالية تعنى طريقة في الحياة تتميز بانعدام الفائدة والجـدوى، أي أنهـا تجسـد للاستسـلام والسـلبية الرومانتيكـيين . ولكـنها تـتجاوز الرومانتيكية لأنها لا تكتفي بالتخلي عن الحياة من اجل الفن، بل تبحث عن تبرير للحياة في الفن ذاته . فهي تنظر إلى عالم الفن على أنه التعويض الوحيد عن صدمات الحياة، وعلى أنه أصدق تحقيق واكتمال لوجود هو في ذاته ناقص غامض المعالم . ولكن هذا لا يعنى فقط أن الحياة تبدو أجمل وأعظم توافقا عندما تكتسى برداء الفن، بل يعنى أيضا، كما اعتقد بر وست آخر العظماء من القائلين بالانطباعية وبمذهب اللذة الجمالي، إن الحياة . فتجاربنا التي نحياها تبلغ أقصى درجات العمق، لا عندما تواجبه الناس والأشياء في الواقع — إذ أن " زمان " هذه التجارب وحاضرها: مفقود " دائما — بل عندما " نستعيد الزمان " وحين لا نعود نشترك في تمثيل حياتنا، بل نقف منها موقف المشاهدين، وحين نخلق أعمالاً فنية أو نستمتع بها، أي بعبارة أخرى عندما نتذكر . فهنا، في رأى بروست، يصبح الفن مسيطرا عبلي منا أنكره عليه أفلاطون : على المثل -- أي التذكر الحق للصور. الأساسية للوجود .

وفى استطاعتا أن نتتبع الأسس النظرية للنزعة الجمالية الحديثة، من حيث هى فلسفة الموقف التأملي السلبي الخاص من الحياة، حتى نرجع بها إلى شوبنهور. الذي عرف الفن بأنه الخلاص من الإرادة، والمسكن الذي يخرص الشهوات والرغبات. فلسفة النزعة الجمالية تحكم على الحياة بأسرها وتقدرها من وجهه نظر هذا الفن المتحرر من الإرادة والرغبة. ومثلها الأعلى جمهور يتألف كله من فنانين بالفعل أو بالقوة، ومن طبائع فنية لا يكون الواقع في نظرها إلا أساسا

ترتكز عليه التجربة الجمالية . وهي تنظر الى العالم المتحضر على انه مرسم فنان عظيم، والى الفنان ذاته على أنه أفضل ذواقة . لقد سبق أن قال دالمبير : " ما أتعس الفن الذى لا يكون لجماله وجود إلا في نظر الفنانين " . على أن اضطراره إلى أن نوجه مثل هذا التحذير يعنى أن النزعة الجمالية كانت موجودة من قبل في القرن الثامن عشر، على حين أن هذا النوع من الأفكار لم يكن ليطرأ في القرن السابع عشر ببال أحد . أما بالنسبة إلى القرن التاسع عشر فإن مخاوف دالمبير لم يعد لها أي معنى . إذ وصف الأخوان جونكور كلماته هذه بأنها أفظع غباء يمكن تصوره (۱)، وكانا مقتنعين اقتناعا عميقا بأن الشرط الأساسي للتذوق الصحيح للفن هو الحياة الكرسة للفن، أي ممارسة الفن .

وتمثل الفلسفة الجمالية للانطباعات بداية عملية تولد ذاتى كامل فى الفن . فقد أخذ الفنانون ينتجون أعمالهم للفنانين، وأصبح الفن،أى التجربة الشكلية المعالم من منظور الفن، هو الموضع الحقيقى للفن وفقدت الطبيعة الخام، التى لم تمسها الحضارة، جاذبيتها الجمالية، وحمل المثل الأعلى للحالة الصناعية محل المثل الأعلى للحالة الصناعية محل المثل الأعلى للحالة الطبيعية . وبدأ أن المدنية، وحضارتها، وملاهيها، " والحياة المصنوعة vie factice و " الجنة المصطنعة " و أعظم جاذبية من السحر المزعوم للطبيعة إلى حد لا يقارن، بل أشد منها روحية بكثير . فالطبيعة ذاتها قبيحة، عادية لا شكل لها، والفن وحده هو الذى يجعلها معتعة . وقد كان بودلير يكره الريف، والاخوان جونكور يعدان الطبيعة عدوا، وكان أصحاب النزعة الجمالية بالاردراء، وكانت هذه نهاية الفن الرعوى، والحماسة الرومانتيكية لما هو طبيعى، بالازدراء، وكانت هذه نهاية الفن الرعوى، والحماسة الرومانتيكية لما هو طبيعى، والإيمان بهوية العقل والطبيعة . وعندئذ اكتمل رد الفعل على رو سو، وعلى عبادة الحالة الطبيعية التى كان هو أول من بدأها، ووصل رد الفعل هذا الى نهاية قاطعة . فضاعت قيمة كل ما هو بسيط واضح، غريـزى ساذج، وأصبح الهدف الآن هو البحث عن الحالة العقلية غير الطبيعية للحضارة . وتأكدت أهمية العقل ووظائف البحث عن الحالة العقلية غير الطبيعية للحضارة . وتأكدت أهمية العقل ووظائف

<sup>(9</sup> E.& J. de Goncourt: Idées et senstions, 1866.

الملكة النقدية مرة أخرى في عملية الإبداع الفني . فخيال الفنان ينتج دائما أشياء جيدة ومتوسطة ورديئة ، كما يقول " نيتشه "، وقدرته على التمييز هي التي تبدأ برفض وانتقاء وتنظيم المادة المراد استخدمها (() . هذه الفكرة ، شأنها شان فلسفة " الحياة المصنوعة " بأسرها ، مستمدة أساسا من بودلير ، الذي كان يرغب في " تحويل متعته الى معرفة " ، وفي إفساح المجال أمام الشخصية النقدية للشاعر (() ، والمذى كان تحمسه لكل ما هو مصنع يصل في الواقع الى حد النظر الى الطبيعة على أنها أحط أخلاقيا . فهو يذهب الى أن الشر يحدث بلا جهد ، أي بطريقة طبيعية ، على حين أن الخير هو دائما نتيجة التعمد والقصد ، وهو بالتالي مصطنع غير طبيعي ().

على أن التحمس للطابع المصطنع للحضارة هو بدوره، من نواح معينة، مجرد شكل جديد للنزعة الهروبية الرومانتيكية . فالاختيار يقع على الحياة المصطنعة، مجرد شكل جديد للنزعة الهروبية الرومانتيكية . فالاختيار يقع على الحياة المصطنعة الوهمية لأن الواقع لا يمكن أن يعادل الوهم في جماله، ولأن كل اتصال بالقواقع ، وكبل محاولات تحقيق الأحلام والرغبات، لابد أن تؤكد إلى إفسادها . ولكن الناس لم يعودوا الآن يهربون من الواقع الاجتماعي إلى الطبيعة، كما فعل الرومانتيكيون من قبل، بل إلى عالم أعلى ، وأكثر تساميا واصطناعا . ففي رواية أكسل Axel لفيلييه دي ليل آدم (١٨٩٠، نشرت بعد وفاته)، وهي من أصدق الأعمال تمثيلا للموقف الجديد من الحياة — تعلوا أشكال الوجود العقلية والخيالية على الطبيعية والعملية دائما، وتبدو الرغبات غير المتحققة أكمل وأكثر إرضاء على الدوام من ترجمتها إلى واقع مألوف هزيل . فقد أراد اكسل أن ينتحر مع اسارا التي أحبها، وكانت هي بدرتها على أتم استعداد للموت معه، ولكنها أرادت، قبل أن يعرف سعادة ليلة غرام واحدة . غير أن أكسل كان يخشي أنه لن

<sup>(1)</sup> Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, p. 155.

<sup>(</sup>r) Baudelaire: Richard Wagner et Tannhaeuser à Paris, 1861.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> Baudelaire: La Peinture de la vie moderne, 1863.Reprinten in: Baudelaire: L'Art moderne, edited by E. Raymond, 1931, p. 79.

تعود لديبه بعد ذلك الشجاعة على الموت، وأن حبهما، شأنه شان كل الأحلام المتحققة، لن يصمد لاختبار الزمان، ففضل الوهم التام على الواقع الناقص. والواقع أن كل تفكير الرومانتيكية الجديدة يعتمد بدرجات متفاوتة على هذا الشعور. فنحن على الدوام نصادف شخصيات على شاكلة " لوهنجرين "، ترك كل منها حبيبته " الزا" بلا حول ولا قوة في ليلة الزفاف، كما يقول نيتشه. لقد تسماءل اكسل: " الحياة ؟ هذا أمر سيتولاه خدمنا عنا. " وفي رواية " بالمقاوب A rebours" لهنو سمان ( ١٨٨٤) وهي أهم وثيقة لهذه النزعة الجمالية المضادة للطبيعة وللواقع العملي، يزداد اكتمال هذا الاتجاه الى الاستعاضة عن الحياة العملية بحياة الروح . فديزيسانت Des Esseintes ، البطل المشهور لهذه الرواية ، والنموذج الأول لكل الأبطال من أمثال " دوريان جرى "، يعزل نفسه عن العالم بالحكام يصل إلى حد أنه لا يجرؤ على القيام برحلة خوفا من أن يخيب الواقع آماله . ويعبر سأم صاحب النزعة الجمالية من الطبيعة عن نفس هذه الذاتية المؤدية إلى الشلل وتحطم الحياة . وهكذا يقول ديزيسانت : " إن عصر الطبيعة قد ولي ، وقيد ضاقت كل الأذهان الحساسة ذرعا بها آخر الأمر، لما في مناظرها وسماواتها من رتابـة مملة " . أمثال هذه الأذهان ليس أمامها سوى طريق واحد : أن تستقل بذاتها تماما، وتستعيض عن الطبيعة بالعقل، وعن الواقع بالخيال . وعليها أن تجعل كل ما هـو مستقيم معوجاً، وأن تقلب كـل الغرائـز والميول الطبيعية إلى عكسها . ولقد عاش " ديزيسانت " في بيته وكأنه في دير، ولم يكن يزور أحد أو يستقبل أحدا، ولم يكن يكتب رسائل أو يتلقاها، وكان ينام نهارا، ويقرأ ويغرق في الخيالات والتأملات ليلا، وهكذا خلق " جنته المصطنعة "، وتخلى عن كل ما يستمتع به البشر العاديون . فاخترع سيمفونيات لونية ، وعطورا ، ومشروبات ، وأزهارا صناعية ، ومجوهرات نادرة، ذلك لأن أدوات ألعابه البهلوانية الروحية لابد أن تكون نادرة غالية . ففي لغته يعد الطبيعي والرخيص والتافه والسوقي ألفاظا مترادفة .

ومع ذلك فمن الجائز أن أقوى تعبير عن صوفية هذه الفلسفة بأسرها يوجد في قصة فليه دى ليل آدام القصيرة: فير Véra". أن فيرا هي زوجة البطل المعبود التي رحلت عن هذا العالم مبكرا، ولكن زوجها يرفض أن يعترف بموتها، لأنه لم يستطع تحمل إدراك هذه الحقيقة عن وعي . فهو يلقى بمفتاح المقبرة التي دفنت فيها من نافذتها الحديدية، ويعود إلى بيته، ويبدأ حياة صناعية جديدة، أي أنه يستأنف حياته الماضية، وكأن شيئًا لم يحدث. فهو يذهب ويجيء، ويقول ويفعل، وكأنها مازالت تعيش بجواره . ويتخذ سلوكه طابع سلسة من المواقف طابع سلسلة من المواقف والافتعال يبلغ اتساقها واتصالها حدا لا يلزم معه سوى الوجود المادي لفيرا حتى يكون مسلكه معقولا كل المعقولية . ولكنها حاضرة روحيا إلى أقصى حد، وإشعاع شخصيتها يبلغ من الحضور ومن الشمول حدا تصبح معه لحياتها الخالية حقيقة أعمق وأصدق وأعظم أصالة بكثير من موتها الفعلى . وهي لا تموت إلا حين تفلت هذه الكلمات على حين غرة من شفتي ذلك السائر في نومه: " لقد تذكرت . . . أنك ميتة بالفعل على أية حال : " ولا يمكن أن تفوت أى قارئ ذكى أوجمه الشبة بين هذا الرفض العنيد للاعتراف بحقيقة الواقع، وبين إنكار العالم أو العزوف عنه في المسيحية، ولكن أحدا لن يعجز عن إدراك الفارق بين عناد هذه الفكرة المتسلطة وبين هدوء العقيدة الدينية وصفائها . والحق أن من المستحيل تخيل أى شبى الشد مخالفة للمسيحية ، وأبعد عن روم العصور الوسطى ، من الضجر ennui ، هذا الشكل الانطباعي الجديد للسأم من العالم weltschmerz عند الرومانتيكين . فهذا الضجر تعبير عن شعور بالسأم من رتابة الحياة (1)، ومن ثم فهو على النقيض تماما من عدم الرضا الذي شعرت به العصور السابقة - التي كان الإيمان بالنظام الإلهبي لا يـزال فيها حـيا - إزاء الجوانب السيئة للأمور في هذه الدنيا "، ففي العصور السابقة كان الناس ينظرون بفزع إلى تقلبات الحظ، وغدر القدر وصروفه التي يستحيل التنبؤ بها، وكان هناك حنين عام إلى الطمأنينة

<sup>(1)</sup> Viliers de l'Isle-Adam : Contes cruels 1883, pp. 13 ff

m Emile Tardieu: L'Ennui,1903, 81 ff.

o E. von Sybow: Die Kulture der Dekabenz, 1921, p. 34.

والسلام. إلى رتابة الهدو، وإملاله. أما بالنسبة إلى صاحب النظرة الجمالية الحديثة، فإن ما لا يطيقه على الإطلاق هو الطمأنينة المنظمة للحياة البرجوازية. وما كانت محاولة الانطباعيين إيقاف اللحظة العابرة، واستسلامهم للحالة النفسية الطارئة، بوصفها أعلى القيم، سوى نتيجة لهذه النظرة البورجوازية إلى حين، ولهذا التمرد على النظام المطرد الرتيب للحياة العملية البورجوازية. إن الانطباعية بدورها فن للمعارضة، شأنها شأن كل الاتجاهات التقدمية منذ الرومانتكية، ولقد كان التمرد الكامن في نظرة الانطباعيين إلى الحياة ضمن الأسباب التي دفعت الجمهور البورجوازى إلى رفض الفن الجديد، وأن يكن الانطباعيون أنفسهم قد أدركوا ذلك في كل الأحيان.

ولقيد كيان الناس في العقد الثامن من القرن الماضي يميلون إلى وصف نزعة اللذة الجمالية في عصرهم بأنها " انحلال Décadence " ويعد ديزيسانت، ذلك الأبيقوري المهذب، هو النمط النموذجي للمنحل المتطرف. ومع ذلك فإن مفهوم الانحلال ينطوى على سمات ليست متضمنة بالضرورة في مفهوم النزعة الجمالية، ومن أهم هذه السمات، الشعور بالأزمة والكارثة المحيقة، أي إحساس المرَّ بأنه يقف عند نهاية عملية حيوية، ويواجه انهيار حضارة . ومن العناصر الأساسية للإحساس بالانحلال، التعاطف مع الحضارات السابقة القديمة المستهلكة، التي أفرطت في الترف، كالعصر الهليني والأعوام الأخيرة للإمبراطورية الرومانية، والروكوكو، والأسلوب الانطباعي " عند كبار الفنانين . ولم يكن هناك أى جديد في شعور الناس بأنهم يشهدون نقطة تحول في تاريخ الحضارة، ولكن بينما كان الناس في العصور السابقة يأسفون أشد الأسف للقدر الذي قضى عليهم بأن يكونوا منتمين إلى ثقافة دبت فيها الشيخوخة، كما فعل موسيه Musset مثلا ، فإن فكرة النبل العقلي أصبحت الآن مرتبطة بمفهـوم الشـيخوخة والهرم ، والنمو الزائد والتدهور. وهـ و شعور ليس بدوره جديدا كل الجدة، ولكنه أقوى بكثير من كل ما كان موجودا من قبل . وهناك بالطبع شبه واضح بين هذا الشعور وبين النزعة المتأثرة بروسو، وسأم بايـرون مـن الحـياة، والرغـبة الرومانتيكـية الجامحـة في الموت . فهناك هوة واحدة تجذب الرومانتيكي والانحلالي، وهناك استمتاع واحد بالتدمير، والتدمير الذاتى، ينتشيان معا به، ولكن كل شئ، بالنسبة إلى الانحلال، هوة، وكل شىء ملىء بالخوف من الحياة، وبعدم الاطمئنان. وكما يقوم بودلير، " فكل شىء ملىء برعب غامض، يقودنا إلى حيث لا نعلم ".

لقد كتب رينان يقول: "من يدرى ؟ ألا يجوز أن الحقيقة محزنة ؟ "وهى كلمة تعبر عن أعمق نزعة متشككة، لم يكن من المكن أن يؤمن عليها أى كاتب من الروسيين الكبار. فعند هؤلاء الأخيرين كان من المكن أن شئ محزنا، ما عدا الحقيقة . ولكن كلمات رامبو أشد تشاؤما بكثير: "إن ما لا يعرفه المرء قد يكون فظيعا "(الحداد Le Forgeron). ويستطيع المرء أن يتصور نوع الألغاز الغامضة المستغلة التي يشعر بأنه محاط بها، على الرغم من انه يضيف بعد ذلك مباشرة قوله: "سنعرف". أن الهوة التي كانت، عند المسيح، خطيئة وعند الفارس خيانة، عند البورجوازي خروجا على القانون، هي عند الانحلال كل ما يفتقر بشأنه إلى تصورات وألفاظ وصيغ تعبر عنه . ومن هنا كان صراعه اليائس من أجل الوصول إلى شكل، وفزعه الشديد من كل ما ليس له شكل، وما هو طبيعي غير مستأنس . ومن هنا أيضا كان شغفه بالعصور التي كان لديها أكبر قدر من الصيغ، وإن لم تكن لديها أعمق الصيغ، والتي كان لديها لفظ لكل شيء، — حتى لو كان ذلك مجرد لفظ هزيل .

لقد أصبح شعار العصر هو كلمة فرلين: "إننى الإمبراطورية عند نهاية انحلالها"، وعلى الرغم من أن جيرار دى نرفال (ا وبودلير وجوتييه) قد سبقوه فى الانحياز لفترة انحلال روما، فإنه نطق باللفظ الحاسم فى اللحظة المناسبة، وأضفى طابع البرنامج الثقافى على ما كان من قبل تعبيرا عن مجرد حالة نفسية. ولقد كانت هناك فترات حضارية لم تعترف بأى عصر ذهبى، أو الاعتراف به، ولكن لم يكن هناك أى جيل آخر، قبل انحلاليى القرن التاسع عشر، آثر العصر الفضى على العصر الذهبى . ولم يكن هذا الاختبار يعنى هذا الجيل بأنه لا يعدو أن يكون سليلا لأسلاف عظام، ولم يكن يدل على تواضع ورثة متأخرين فسحب، بل

<sup>(1)</sup> Peter Quennell: Baudelaire and the Symbolists, 1929, P. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup>Max Nordau: Entartung. 3<sup>rd</sup> edit.. 11. p. 102.

كان أيضا نوعا من الإحساس بالذنب والشعور بالنقص . فقد كان " الانحلاليون " دعاة لذة يؤنبهم ضميرهم، وكانوا آثمين ألقوا بأنفسهم مثل باربي دورفيلي Barbey d'Aurevilly وهو سمان ووايلد، وبيردسلي، بين أحضان الكينسية الكاثوليكية . وظهر أوضح تعبير عن هذا الشعور بالإثم في تصورهم للحب، الذي كان يسوده النضج والبلوغ النفسي عند الرومانتيكيين . فالحب عند بودلير هو أساس ما هو محرم، بـل أسـاس سـقوط الإنسـان ، وفقـدان البراءة الذي يستحيل تعويضه . وهو يقول " إن ممارسة الحب ارتكاب للشر " . ولكن نزعته الشيطانية الرومانتيكية حولت هذا الإحساس بالخطيئة ذاته إلى مصدر للشهوة : فالحب ليس في ذاته شرا فحسب، بل أن أعظم لذة فيه هي هذا الشعور نفسه بارتكاب الشر " . ولقد كان العطف على العاهرة، الذي اشترك فيه الانحلاليون مع الرومانتيكيين، وكان فيه بودلير هو الوسيط أيضا، كان تعبيرا عن نفس هذه العلاقة المكبوتة المحملة بالإثم مع الحب . إنه بالطبع تعبير عن التمرد على المجتمع البورجوازى، والأخلاق المبينة على الأسرة البورجوازية . فالعاهرة هي المقتلعة من جذورها، الخارجة على القانون، المتمردة التي لا تقتصر ثورتها على الشكل البورجوازي المنظم للحب فحسب،بل تثور أيضا على شكله الروحي " الطبيعي " . وهي لا تحطم التنظيم الأخلاقي والاجتماعي للشعور فحسب، بل تحطم أيضا أساس الشعور ذاته . إنها باردة وسط عواصف الرغبة العارمة، وهي متفرجة تشاهد بترفع تلك الشهوة التي نثيرها، وتشعر بالوحشة وانعدام الإحساس فيي الوقت الذي يكون فيه الآخرون منتشين بالشهوة المحمومة — إنها بالاختصار، المقابل الأنثوى للفنان . ومن هذا الاتفاق في الشعور والمصير نشأ ذلك التفاهم الذي أباه فنانو الانحلال لها . فهم يعلمون إلى أي حبد يبتذلون أنفسهم كالعاهرات، وكيف أنهم يمنحون باستسلام اقدس مشاعرهم ويبيعون أسرارهم بأبخس الأثمان.

وبهذا الإعلان للتضامن مع العاهرة يكتمل اغتراب الفنانين عن المجتمع البورجوازى . إن التلميذ الخائب، كما يقول توماس مان عن أحد أبطاله، يجلس

<sup>(1)</sup> Baudelaire: Journaux intimes, edited by Ad. van Bever. 1920, p. 8.

في " الصف الخلفي "، ويشعر بالراحة التي يحس بها المرء حين يترك ساحة صراع عام ، ويظل في " الصف الخلفي "، محتقرا ولكنه مصون . وانه ليكون من الغريب، عند مفكر مثل تومس مان كانت نظرته الى الحياة تدور بأسرها حول مشكلة رئيسية واحدة هي مركز الفنان في العالم البورجوازي ، ألا تكون هذه الملاحظة إلى تبدو بريئة ، مرتبطة هي ذاتها على نحو ما بتفسيره لطريقة حياة الفنان . فالطريقة الخاصة لحياة الفنان، التي لا بد أنها تبدو في نظر العقل البورجوازي مفتقرة إلى كل طموح، هي في واقع الأمر أشبه " بالصف الخلفي " الذي يعفيه من كل مسئولية وكل اضطراب إلى تفسير أفعاله . وعلى أية حال فإن نظرة توماس مان "البروجوازية " المؤكدة، شأنها شأن الفلسفة الاجتماعية " الصائبة عند هنري جيمس مثلا، لا يمكن أن تفهم إلا على أنها رد فعل على طريقة حياة الفنان الذي يعتمد أن يتخذ لنفسه مقعدا في " الصف الخلفي " والذي يرفض الناس أي تعامل معـه . ومـع ذلـك فقـد عرف توماس مان وهنرى جيمس حق المعرفة أن الفنان مجبر على أن يحيا حياة خارجة عن نطاق البشرة، حياة لا إنسانية، وأن طرق الحياة السورية ليست متاحة لـه، وأن المشاعر الإنسانية التلقائية الدافئة غير الأنانية لا صلة لها بالهدف الذي يسعى إليه . إن المفارقة في قدر الفنان تنحصر في أن رسالته هي أن يضف الحياة التي استبعد هو ذاته منها . وتترب على هذا الموقف تعقيدات خطيرة، كثيرا ما يكون من المستحيل حلها . فبول أوفرت Paul Overt أصغر الكاتبين اللذين يواجه كل منهما الآخر في رواية هنرى جيمس درس الأستاذ The Lesson of Master يثور عبثا على نظام الرهبنة الصارم الذي تخضع له الحياة المكرسة للفن، ويكافح بلا جدوى ضد ما يطلبه منه الأستاذ، هنرى سانت جورج، من تضحية بكل سعادة شخصية خاصة . وهو يمتلئ حنقا ومرارة ضد ذلك الطغيان الجبار للقوى التي باع نفسه لها، فيرد عليه الأستاذ قائلا: " إنك لا تتصور أبدا أننى أدافع عن الفن، أليس كذلك ؟ ما أسعدَ المجتمعات التي لم يظهر الفن فيها " . كذلك لم يكن لو توماس مان للفن أقل قسوة وصرامة . ذلك لأنه قد وجه إلى أفظع تهمة وجهت إليه حين بين أن كل ذوى الحياة المريبة الغامضة المسكوك فيها، وكل الضعفاء والمرضى والمنحلين، وكل المغامرين الأفاقين والمجرمين، وأخيرا هلتر، ذاته كل هؤلاء أقارب روحيون للفنان(١).

لقد أنتج عصر الانطباعية نوعين من الفنان الحديث المغترب عن المجتمع: البوهيميين الجدد، وأولئك الذين رحلوا عن الحضارة الغربية ملتجئين إلى بلاد بعيدة ساحرة . وكلا هذيت النوعين نتاج لنفس الشعور، ونفس " الضيق بالحضارة "، والفارق الوحيد بينهما هو أن النوع الأول اختار " الهجرة الداخلية "، على حين أن الثاني اختار الهروب الحقيقي . كلاهما يحيا نفس الحياة التجريدية المنفصلة عن الواقع المباشر والنشاط العملي، وكلاهما يعبر عن نفسه بطرق لابد أن تبدو شديدة الغرابة بعيدة كل البعد عن الفهم في نظر أغلبية الجمهور . ولقد كانت الرحلة الى بلاد نائية، من حيث هي طريقة للهروب من المدينة الحديثة، قديمة قدم الاحتجاج البوهيمي على البورجوازية في الحياة. وكلاهما يرجع مصدره إلى اللاواقع الرومانتيكي والفردية الرومانتيكية، ولكن تحولاً طرأ عليهما في الفترة الواقعة بين الرومانتيكية والانطباعية، بحيث أن الشكل الذي دخلا به الآن تجربة الفنان أصبح يعـزى بـدوره إلى بودلير قبل غيره . فقد كان الرومانتيكيون مازالوا يبحثون عن " الزهرة النزرقاء " وعنن أرض الأحلام والمثل العليا، على حين يقول بودلير: " ولكن الرحالة الحقيقيين هم الذين يرحلون من أجل الرحيل فحسب . . . " هذا هو الهروب الحقيقي، الرحلة إلى المجهول، التي يقوم بها المر، لا لأن شيئا يجذبه، بل لأن شيئا يبعث فيه التقزز.

أيها الموت، أيها القبطان العجوز، لقد آن الأوان!

لنرفع المرسى!

فهذا البد يبعث فينا السام، أيها الموت!

فلنستعد للرحيل!

إن كانت السماء والبحر سودا كالمداد .

فقلوبنا التى تعرفها عامرة بأشعة النور.

<sup>(1)</sup> Thomas Mann: Kollege Hitler".Das Tagebuch, edited by Leopold Schwarschilb,1939.

ولقد أضاف رامبو ألما جديدا الى ألم الرحيل . — " الحياة غائبة . ونحن لسنا في العالم " — ولكنه لم يستطع أن يضيف جديدا على الإطلاق إلى جمال كلمات الوداع التي قال بها بودلير ، والتي لا نظير لها في الشعر الحديث كله . ومع ذلك فإن رامبو هو الوريث الحقيقي الوحيد لبودلير ، وهو الوحيد الذي حقق رحلات أستاذه الخيالية ، أحال ما كان من قبل مجرد هروب نحو عالم البوهيمية إلى طريقه في الحياة .

إن البوهيمية في فرنسا ليست ظاهرة متجانسة واضحة المعالم ولسنا في حاجـة إلى أدلـة خاصة لكي نثبت أن الشبان الهوائيين اللطاف في أوبرا بوتشيني''' لا يشتركون في شيء مع رامبو الذي كانت روم الشر مسيطرة عليه، أو مع فرلين الذي كان متأرجها بين الأجرام والتصرف . غير أن الأصل الذي جاء منه رامبو وفرلين له فروع متعددة، ولا بد لوصفه من التميز بين ثلاث مراحل وأشكال مختلفة لحياة الفنان: البوهيمية في العصر الرومانتيكي، وفي عصر النزعة الطبيعية وفي عصر الانطباعية . (1) فالبوهيمية لم تكن في الأصل أكثر من مظاهرة ضد طريقة الحياة البورجوازية، وكان قوامها فنانين شبانا وطلبة، معظمهم أبناء أسر ميسورة الحال، كانت معارضتهم للمجتمع السائد في العادة نتيجة لتمرد الشباب وعصيانه . فتيوفيل جوتييه، وجيرار دى نرفال، وآرسين هوساى Arsene Houssayeونستور روكبلان Nestor Roqueplan والباقون جميعا، لم يفارقوا المجتمع البورجوازي لأنهم كانوا مضطرين إلى أن يعيشوا حياة مختلفة عن آبائهم البورجوازيين، لأنهم أرادوا ذلك . فهم كانوا رومانتيكيين حقيقيين، أرادوا أن يكونوا أصلاء خارجين عن المألوف . وقد قاموا برحلتهم إلى عالم الخارجين عن القانون والمنبوذين، مثلما يقوم المرء برحلة إلى أرض غريبة ساحرة، فلم يعرفوا شيئا عن بؤس البوهيميين اللاحقين. وكانت لديهم حرية العودة إلى المجتمع البورجوازي في أي وقت . أما بوهيمية اللاحقين ، وكانت لديهم حرية العودة إلى المجتمع البورجوازي في أي وقت . أما

ا) يشير المؤلف الى أوبرا جاكومو بوتشينى المشهورة " البوهيمية " التى ألفها عام ١٨٩٦ ( المترجم ) () () Cf.René Dumesnil : L'Epoque réaliste et naturaliste,1949, pp, 31 ff.- Ernest Raynaud:Baudelare et la religion du bandysme, 1918, pp.13-14.

بوهيمية الجيل التالي، أعنى بوهيمية النزعة الطبيعية المكافحة، التي كان مقرها مشرب البيرة، والتي ينتمي إليها جيل شانفلوري، وكوربيه ونادار Nadar، "وميرجيه Murger " فكانت بوهيمية حقيقية ، أفرادها من الطبقة العاملة للفنانين ، وقوامها أناس كانت حياتهم مفتقرة تماما إلى أى ضمان، يقفون خارج حدود المجتمع البورجوازي، ولم يكن صراعهم ضد البورجوازية لعبة متحمسة، بل كان ضرورة مريسرة . ولقد كانت طريقتهم غير البورجوازية في الحياة هي أكثر الأشكال ملاءمة لطريقتهم غير المستقرة في العيش، ولم تعد مجرد قناع يرتدونه بأي حال . ولكن مثلما أن بودلير الـذي ينتمي مـن الوجهـة الزمنية إلى هذا الجيل، يمثل من الوجهة العقلية رجوعا إلى البوهيمية الرومانتيكية من جهة، وتقدما نحو البوهيمية الانطباعية من جهة أخرى، فكذلك كان مورجيه يمثل ظاهرة انتقالية، ولكن بمعنى مختلف . فحين لم تعد البوهيمية " رومانتيكية "، بدأت البورجوازية تضفي عليها صبغة الرومانتيكية المثالية . وفي هذه العملية قام مورجيه بدور الوسيط، وكان يصور الحبي اللاتيني وقد استأنس ونطهر . وجـزاه عـلي خدمته هذه، رقى هو ذاته إلى مصاف الكتاب المعترف بهم من الطبقة الوسطى، كما يستحق . أن الشخص الضيق الأفق ينظر إلى البوهيمية على أنها كلها عالم سفلي . فهي تجذبه وتنفره .وهو يعتزل في الحرية وانعدام المسئولية اللذين يسودان فيها بلا منازع، ولكنه يجفل من الخلل والفوضى اللذين ينطوى عليهما تحقيق هذه الحرية . ولقد كان المقصود من تلك الصبغة المثالية التي أضافها مورجيه أن تجعل الخطر الذي يهدد المجتمع البورجوازي من هذه الناحية يبدو أخف مما هو عليه، وأن تتيح للبورجوازي الساذج أن يظل ينعم بأحلامه المضطربة التي يحقق فيها كل أمانيه . فشخصيات مورجيه هم عادة شبان مرحون، هوائيوان إلى حد ما، ولكنهم حسنو الطباع إلى أقصى حد، يتذكرون حياتهم البوهيمية عندما يتقدم بهم السن، مثلما يتذكر القارئ البورجوازى سنوات التلمذة الصاخبة . هذا الانطباع الذي جعل من البوهيمية شيئًا مؤقتًا، قد انتزع منها في نظر البورجوازي كل ما فيها من خطورة . ولم يكن هذا هو رأى مورجيه وحده . فقد وصف بلزاك بدوره الحياة البوهيمية للفنانين الشبان بأنها

مرحلة عابرة، فكتب في "أمير من بوهيميا "يقول: "إن قوام البوهيمية شبان مازالوا مغمورين، ولكنهم سيصبحون مشهورين مرموقين يوما ما".

على أن نفس الحياة الفعلية للبوهيميين - وليس تصور مورجيه لها فحسب - كانت في عصر النزعة الطبيعية لا تزال حلما خياليا، إذا ما قورنت بحياة شعراء الجيل التالي وفنانيه، الذين انعزلوا تماما عن المجتمع البورجوازي — من أمثال رامبو وفرلين وتريستان وكوريير ولوتريامون . فقد أصبح قوام البوهيمية عصبة من المشردين والخبارجين عبلي القانون ، وطبقة تسيطر عليها خيبة الأمل، والفوضي، والبؤس، ومجموعة من اليائسين، الذين لم ينشقوا على البورجوازى فحسب، بل على الحضارة الأوربية بأسرها .وكان بودلير وفرلين وتولوز لوتريك سكيرين مدمين، وكان رامبو وجوجان وفان جوخ مشردين لا مأوى لهم، مات فرلين ورامبو في مستشفى، وقضى فان جوخ وتولوزلوتريك بعض الوقت في مستشفى الأمراض العقلية، وقضى معظم حياتهم في مشارب القهوة، أو صالات الرقص، أو بيوت الدعارة، أو المستشفيات، أو عبلي قارعية الطريق . لقد حطموا في أنفسهم كل ما يمكن أن يكوم مفيدا للمجتمع، وكانوا يثورون على كل ما يضفى على الحياة دواما واستمرارا، بل كانوا يثورون على أنفسهم ، وكأنهم كانوا حريصين على استئصال كل ما هو مشترك مع الآخرين في طبيعتهم . وقد كتب بودلير في رسالة له عام ١٨٤٠ يقول " إنني أقتل نفسي لأني عديم الجدوى للآخرين وخطر على نفسي". ولكن لم يكن الشعور بتعاسته هو وحده الذي يملؤه، بل كان يملؤه أيضا الشعور بأن سعادة الآخرين شيء سوقي عقيم . ففي خطاب لاحق كتب يقول : " أنت رجل سعيد . وإنى لأرثى لحالك يا سيدي لأنك تسعد بهذه السهولة . فلا بد أن يكون الإنسان قد هبط إلى الحضيض لكي يعد نفسه سعيدا . "" وإنا لنجد نفس الاحتقار للشعور الرخيص بالسعادة في قصة تشيكوف القصيرة " التوت البرى " . وليس هذا من قبيل المصادفة في حالة كاتب كان يشعر بكل هذا القدر من التعاطف مع النزعة البوهيمية . ففي إحدى قصصه القصيرة التي تدور حول الفنانين، سأل بطل القصة

<sup>(1)</sup> Boudelaire: Euvres posthumes, edited by J. Crépat, pp. 223 ff.

مضيفة: "خبرنى لم تحيا مثل هذه الحياة الرتيبة ؟ إن حياتى مملة سخيفة، رتيبة، لأننى مصور، سمكة متعفنة، كان يؤرقنى الحسد، والسخط، وعدم الثقة بعملى طوال حياتى: فأنا دائما فقير، شريد، أما أنت فرجل ثرى، سوى، صاحب أرض، وسيد كبير — فلم تحيا مثل هذه الحياة الخنوعة ولا تأخذ من الحياة إلا أقل القليل؟"(") لقد كانت حياة الجيل الأقدم من البوهيميين، على الأقل، حافلة بالتنوع والتلون، وهم قد رضوا ببؤسهم من أجل أن يعيشوا حياة شيقة متنوعة. أما البوهيميون الجدد فكانوا يعيشون تحت ضغط سأم سخيف متعفن خانق، ولم يعد الفن لديهم مسكرا، بل أصبح مخدرا.

ومع ذلك لم تكن لدى بودلير أو تشيكوف أو أى من الآخرين أدنى فكرة عن ذلك الجحيم الذي يمكن أن تتحول إليه الحياة بالنسبة إلى إنسان مثل " رامبو " . فقد كان لابد أن تصل الحضارة الغربية إلى مرحلة أزمتها الحالية قبل أن يصبح من المكن تصور مثل هذه الحياة أصلا . ولقد كان إنسان مصابا بالنورستانيا، خائبا، عاطلا، خبيثا وخطرا إلى أقصى حد، يهيم على وجهه من بلد إلى آخـر، ويحـاول أن يقتـنص لنفسـه لقمـة العـيش عـن طـريق تدريـس اللغـات، والاشتغال بائعنا جنوالا: وموظفا في ( سيرك ) وحمالا في ميناء. وعاملا يوميا زراعيا، وبحارا، ومتطوعا في الجيش الهولندي، وميكانيكيا، ومستكشفا، وتاجرا في المستعمرات، وغير ذلك من غرائب الأعمال، ثم تصيبه عدوى في مكان ما بأفريقيا، ويضطر الأطباء إلى بتر إحدى ساقيه في مستشفى بمرسيليا، ثم يموت موتا بطيئا وهو في السابعة والثلاثين وسط آلام لا تطاق . كان عبقريا يكتب أشعارا خالدة وهـو فـي السابعة عشرة، وتخلى عن كتابة الشعر نهائيا وهو في التاسعة عشرة، ولم يرد أى ذكر للأدب في رسائله طوال بقية حياته . لقد كان يجرم في حق نفسه وفي حـق الآخـرين، ويلقى دائما عـرض الحـائط بـأنفس ما يملك، وينسى تماما، وينكر تماما، أنه كان يملكه وقتا ما . كان واحدا من رواد الشعر الحديث، بل كان،فيما يرى الكثيرون، مؤسسه الحقيقي، وحين وصلته أنباء شهرته وهو في أفريقيا،

<sup>(1)</sup> Chekhov: The House with the Mezzanine.A.painter's Story, trans.by S.S. Koteliansky, Everyman's Library.

رفض الاستماع إليها ، واستبعدها بقوله : " تباً للشعراء) " أيكن أن يتخيل المرء شيئا أشد فظاعة ، وأقوى تعارضا مع فكرة لشعر من هذا كله ؟ أليس الأمر ، كما قال " تلايستان كوربيير " ، هو أم " أشعاره كانت بقلم شخص آخر ، وهو لم يقرأها "؟ أليست هذه أفظع عدمية يمكن تصورها ، وأشد درجات إنكار الذات ؟ ومع ذلك ، فهذه هى الثمرة الحقيقية للبذرة التي غرسها فلوبير ، البورجوازى المحترم ، النظيف النفس ، المدقق ، وأصدقاؤه المهذبون المثقفون ذو العقلية الشغوفة بالفن .

وبعد عام ١٨٩٠ فقد لفظ" الانحالال decadencne نغمته الإيحائية، وبـدأ الناس يـتحدثون عـن " الرمـزية " بوصـفها الاتجـاه الرئيسي في الفن . وكان مورياس Moreas هو الذي أدخل هذا اللفظ، وعرفه بأنه محاولة الاستعاضة عن الواقيع في الشعر " بالفكر " . (١) وكان هذا المصطلح الجديد متمشيا مع انتصار مالا رميه على فرلين ، ومع تحول الاهتمام من الانطباعية الحسية إلى الروحانية . وفي كثير من الأحيان يكون التمييز بين الانطباعية والرمزية عسيرا إلى حد بعيد . فالمفهومان متضادان في جانب، ومترادفان في جانب آخر . فإذا كان التمييز بين انطباعية فرلين ورمزية مالارميه واضحا قاطعا إلى حد ما، فإن تحديد الفئة الأسلوبية لكاتب مثل مترلنك Maeter linck ليس على القدر من البساطة . فالرمزية " انطباعية " في مؤثراتها البصرية والسمعية، وفي مزجها وجمعها بين مختلف المعطيات الحسية، وتحقيقها تأثيرا متبادلا بين مختلف الأنواع الفنية، وقبل ذلك كله، فيما كان مالا رميه يعنيه باستعادة روح الشعر من الموسيقي . ولكنها تنطوى، بنظرتها اللاعقلية الروحانية، على رد فعل حاد على الانطباعية المتأثرة بالنزعة الطبيعية والمادية . ففي نظر هذه الأخيرة تكون التجربة الحسية شيئا نهائيا لا يرد إلى غيره على حين أن الواقع التجريبي بأسره في نظر الرمزية، ليس إلا صورة لعالم الأفكار .

إن الرمزية تمثل، من جهة، النتيجة النهائية للتطور الذي بدأ بالرومانتيكية، أعنى بكشف التصوير المجازي بوصفه لب الشعر، وهو التطور الذي

<sup>(1)</sup> Le Figaro, 18th September 1886

أدى إلى شراء الخيال في الحركة الانطباعية . بسبب نظرتها المادية إلى العالم، ومن حركة البارناس بسبب نزعتها الشكلية والعقلانية، بيل أنها تتبرأ أيضا من الرومانتيكية بسبب نزعتها الانفعالية والطابع التقليدي لفتها المجازية . ويمكن أن تعد الرمزية، في نواح معينة و رد فعل على كل الشعر السابق أن فهي قد اكتشفت شيئا لم يكن معروفا من قبل على الإطلاق : هو " الشعر الخالص " أن الشعر الذي ينبثق من الروح اللاعقلية، اللاتصورية للغة، والمضاد لكل تفسير منطقي . فليس الشعر في نظر الرمزية إلا تعبيرا عن تلك العلاقات والمتطابقات التي تخلقها اللغة، لو تركت لذاتها، بين العيني والمجرد، والمادي المثالي، وبين المجالات المختلفة للحواس . وفي رأى مالارميه أن الشعر هو الإيحاء بصورة تحلق إلى القضاء أعلى، وتتبخر على الدوام . فهو يؤكد أن إطلاق اسم على موضوع يؤدي إلى القضاء على ثلاثة أرباع اللذة التي تكون في التخمين التدريجي بطبيعته الحقيقة . أن ومع ذلك فإن الرمز لا ينطوي فقط على تجنب متعمد للتسمية المباشرة، بل ينطوي أيضا على تعبير مباشر عن معني يستحيل وصفه مباشرة، ويظل في أساسه غير قابل للتعريف ، وغير مستنفد .

ولا يمكن القول أن جيل مالارميه هو الذى ابتدع الرمزية بوصفها طريقة في التعبير، بل أن الفن الرمزى كان موجودا في عصور سابقة أيضا. وكل ما فعله هذا الجيل هو أنه اكتشف الفارق بين الرمز والتشبيه الإيحاثي allegory ، وجعل من الرمزية بوصفها أسلوبا شعريا، هدفا واعيا لجهوده. فقد أدرك — وإن لم يكن قد تمكن دائما من التعبير عما نوصل إليه — إن التشبيه الإيحاثي ليس إلا ترجمة لفكرة مجردة على شكل صورة عينية تظل فيها الفكرة مستقلة إلى حد ما عن التعبير المجازى عنها، ويمكن أيضا التعبير عنها بصورة أخرى على حين أن الرمز يجمع بين فكرة والصورة في وحدة لا تنفصم، بحيث أن تغيير الصورة ينطوى أيضا على تبديل للفكرة. والاختصار فإن مضمون الرمز لا يمكن ترجمته إلى أية صورة أخرى،

<sup>(9)</sup> A.Thibaudet: Hist. Be la litt. franç., P. 485.

<sup>(</sup>h) Ibid., p. 489.

<sup>(7)</sup> Huret, op. cit., p. 60.

ولكن من الممكن، من جهة أخرى، تفسير الرمز على أنحاء شتى، بحيث تكون أهم الخصائص المميزة له هي هذا التباين في التفسير، وما يبدو من عدم قابلية معناه لأن يستنفد . ولو قارنا التشبيه الإيجابي بالرمز لبدا الأول دائما أشبه بالتحوير البسيط السهل، السطحي إلى حد ما، لفكرة لا تكسب شيئًا بترجمتها إلى هذا المجال أو ذاك . فالتشبيه الإيجابي هو نوع من اللغز حله واضم، على حين أن الرمز يمكن أن يفسر فحسب، لا أن يحل . أن التشبيه الإيجابي تعبير عن عملية فكرية كونية، على حين أن الرمز تعبير عن عملية فكرية حركية نشيطة . الأول يضع حدا ونهاية لتداعى المعانى، بينما الثاني يبعث الحركة في المعاني، ويبقى عليها في حالة حركة . ولقد كنان من المرحلة الوسطى من العصر الوسيط يعبر عنه بالرموز أساسا، بينما كنان فن المرحلة المتأخرة من العصر الوسيط يعبر عنه بتشبيهات إيحاثية . وكانت مغامرات دون كيخوته رمزية، ومغامرات أبطال راويات الفروسية الذين اتخذ منهم سرفانتس أنموذجا لـه مبنية على التشبيه الإيحائي، لكن الفن التشبيهي الإيحاثي والفن الرمزي يوجدان معاً في كل عصر تقريبا، وكثيرا ما يجدهما المرء ممتزجين في عمل فنان واحد . مثال أن " عجلة النار " عند " لير " رمز، " وشموع الليل " عند روميو تشبيه إيحائي، ولكن السطر التالي مباشرة في مسرحية روميو وجوليت، وهنو " اليوم البهيج يقف على أطراف أصابعه في قمم الجبل المغلف بالضباب " ينطوى على رنة رمزية .

إن الرمزية مبنية على المسلمة القائلة إن مهمة الشعر هي التعبير عن شي الا يمكن صياغته في قالب محددو ولا يمكن الاقتراب منه بطريق مباشر ، ولما كان من المستحيل الإدلاء بأى قول منطبق على الأشياء من خلال وسائط الوعى الواضحة ، على حين أن اللغة تكشف بطريقة شبه آلية عن العلاقات الخفية القائمة بينها، فلا بد للشاعر في رأى مالارميه ، أن " يستسلم لبادرة الكلمات "، ولابد له أن ينقاد لتيار اللغة وللتعاقب التلقائي للصور والرؤى، وهذا يعنى أن اللغة أكثر شعرية من العقل ، بل أكثر فلسفية منه . والمصدران الحقيقيان لهذه النظرية الشعرية الصوفية هما فكرة الحالة الطبيعية عند روسو ، التي يزعم أنها أفضل من المدينة ، وفكرة بيرك في التطور التاريخي العضوى ، الذي يفترض أنه ينتج أشياء أعظم قيمة من النزعة

الإصلاحية . ويظل هذان المصدران ملحوظين فى فكرة تولستوى ونيتشه القائلة أن الجسم أحكم من العقل، وفى نظرية برجسون القائلة أن الحدس أعمق من العقل . ولكن صوفية اللغة الجديدة هذه ، أو " سيمياه اللفظ "، أتت مباشرة من رامبو، شأنها شأن كل تفسير للشعر مبنى على الهلوسات . فقد كان رامبو هو الذى أدلى بالعبارة التى كان لها تأثير حاسم فى الأدب الحديث كله ، وهى أن الشاعر ينبغى أن يصبح عرافا متنبئا، وإن مهمته هى أن يعد نفسه لذلك عن طريق أضعاف قدرة الحواس على أداه وظائفها المعتادة، ونزع الصبغة الطبيعية والإنسانية عنها . ولم تكن هذه الدعوة التى أوصى بها رامبو متمشية فقط مع المثل الأعلى للحالة الاصطناعية ، الذى كان أقصى مثل أعلى فى نظر الانحلاليين جميعا ، بل كانت تنظوى بالفعل على ذلك العنصر الجديد الذى ستصبح له أهمية كبيرة فى الفن التعبيرى الحديث ، وأعنى به عنصر التحريف والتشويه بوصفه وسيلة للتعبير . هذا العنصر كان فى أساسه مبنيًا على الشعور بأن المواقف الروحية السوية التلقائية عقيمة من الوجهة الفنية ، إن الشاعر لابد له أن يقهر الإنسان الطبيعى فى داخله ، لكى يتوصل إلى المعنى الخفى للأشياه .

ولقد كان مالا راميه أفلاطونيا يرى الحقيقة التجريبية المعتادة شكلا مشوها لوجود مثالى لا زمانى مطلق، ولكنه أراد أن يحقق عالم المثل، جزئيا على الأقل، في حياة هذا العالم. وقد عاش فى فراغ نزعته العقلية، منعزلا تماما عن الحياة العملية المادية، ولم تكن تربطه أية علاقة تقريبا بالعالم خارج نطاق الأدب. فقضى على كل تلقائية داخله، وأصبح أشبه ما يكون بكاتب مجهول لأعماله. والحق أن أحدا غيره لم يقتف أثر فلوبير بمثل هذا الإخلاص. فهو يقول: "كل ما فى العالم موجود لكى ينتهى إلى كتاب " وهى عبارة تعبر عن روح فلوبير على نحو لم يكن هذا الأخير نفسه يستطيع أن يجد تعبيرا أفضل منه. لقد قال مالارميه: " ينتهى إلى كتاب "، ولكن النتيجة الفعلية لا تكاد تكون كتابا على الإطلاق. فقد قضى حياته بأسرها فى كتابة، وإعادة كتابة، وتصحيح اثنتى عشرة قصيدة من نوع السونيت، وضعف هذا العدد من القصائد الأصغر حجما، وست قصائد أكبر حجما، ومشهد

درامي، وبعض الفقرات النظرية . (١) وكان يعلم أن فنه طريق مسدود لا يؤدى إلى شيء . (٢) ولـذا السبب كانت فكرة العقم تحتل مثل هذا الموقع الهام في شعره . (٢) وبالفعل انتهت حياة مالارميه المهذب، المثقف، الذكم إلى إخفاق لا يقل فظاعة عن ذلك الذي انتهت إليه حياة رامبو الشريد . إنهما معا قد ينسا من معنى الفن والثقافة ، والمجتمع البشري ، ومن الصعب أن نقرر أيهما كان يسلك على نحو أكثر اتساقا (1). والحق أن بلزاك كان نبيا صادقا في روايته " الرائعة المجهولة" : فالفنان، إذ ينادي بنفسه عن الحياة، يغدو هو ذاته الذي يقضى على عمله الخاص . ولقد سبق أن فكر فلوبير في تأليف كتاب بلا موضوع يكون شكلا خالصا، أسلوبا خالصا، ومجرد .خرف، وكان هو أول من خطرت بباله فكرة "الشعر الخالص". ومن الحاجز أن مالارميه لم يكن ليقبل أن تصدر عنه عبارة مثل: " البيت الشعرى الجميل بلا معنى أعظم قيمة من بيت أقل جمالا وذى معنى " . فهـو لم يكـن يؤمـن فعـلا بالتخلي عن كل مضمون ذهني في الشعر، ولكنه اشترط أن يتخلى الشاعر عن إثارة العواطف والانفعالات، وعن الالتجاء إلى موضوعات عقلية، عملية، خارجة عن النطاق الجمالي. ومن المكن النظر إلى مفهوم " الشعر الخالص " على أنه - على الأقبل - أفضل تلخيص لآرائه في طبيعة الفن، وتجسيد للمثل الأعلى الذي كان يضعه نصب عينيه بوصفة شاعرا . فلقد كان مالارميه يبدأ كتابة القصيدة دون أن يعرف إلى أين سيؤدى البيت الأول بالضبط، وكانت القصيدة تنمو وكأنها تبلور الكلمات والأبيات التي تكاد تتجمع من تلقاء ذاتها. (\*) والواقع أن نظريه " الشعر الخالص " تحول مبدأ هذه الطريقة الخلاقة إلى نظرية في عملية التلقي، وتؤكد أن معرفة القصيدة كلها، مهما كان قصيرة، ليست ضرورية على

الإطلاق لكي تحدث تجربه شعرية . ففي كثير من الأحيان يكفي بيت واحد أو

<sup>(1)</sup> Cf. Ernest Raymond: La Mélée symboliste, 1920, 11, p. 163.

<sup>(1)</sup> John Charpentier: Le Symbolisme, 1927, p. 62.

<sup>(7)</sup> Charles Mauron: Introduction to Roger Fry's translation of Mallarme's poems, 1936, p. 14.

<sup>(4)</sup> Georges Duhamel: Les Poétes et la poésie, 1914, pp.145-6.

<sup>(</sup>e) Cf. Roger Frv: An Farly Intr. To Mallarme's Poems, 1936, pp. 296, 302, 304-6.

بيتان ، وأحيانا بضع تجمعات لفظية ، لإحداث الحالة النفسية المناظرة للقصيدة . وبعبارة أخرى فليس من الضرورى ، أو لا يكفى على أية حال ، من أجل الاستمتاع بقصيدة ، أن يدرك المرء معناها العقلى ، بل إنه ليس من الضرورى على الإطلاق ، كما يثبت لنا الشعر الشعبى ،أن يكون للقصيدة ذاتها معنى دقيق . (() ومن الواضح أن هناك تشابها بين حالة التلقى التى توصف هنا وبين تأمل لوحة انطباعية من مسافة ملائمة ، ولكن مفهوم " الشعر الخالص" يتضمن سمات لا ينطوى عليها مفهوم الانطباعية بالضرورة . فهو يمثل أنقى أشكال النزعة الجمالية وأشدها تطرفا ، ويعبر عن الفكرة الأساسية القائلة أن من المكن تماما وجبود عالم شعرى ، مستقل كل الاستقلال عن الواقع العقلى العادى ، عالم جمالى مصغر ، قائم بذاته ومنطو على ذاته ، يدور حول محوره الخاص .

ومما يضاعف من العزلة الأرستقراطية التي يعبر عنها ابتعاد الشاعر هذا وانعزاله عن الواقع، ذلك الغموض المتعمد في التعبير، والصعوبة المقصودة في الفكر الشعرى. فمالارميه هو وريث " النظم الغامض " لدى شعراء التروبادور، والتعقيد المقصود عند شعراء النزعة الإنسانية. وهو يبحث عما هو غامض، مستغلق، ملغز، ليس فقط لأنه يعلم أنه كلما كان التعبير أشد غموضا بدا كأنه أقوى إيحاء، بل أيضا لأن القصيدة ينبغي، في رأيه، أن تكون " شيئا غامضا يتعين على القارئ أن يبحث عن مفتاحه " ("). وقد أشار " كاتول منديس " Catulle Mendés صراحة إلى هذه النزعة الأرستقراطية للممارسة الشعرية عند مالارميه وأتباعه. فقد أجاب عن سؤال " جول هورى " عما إذا كان يعيب على الرمزيين غموضهم بقوله : " أبدا . فالفن الخاص يصبح، على نحو متزايد باطراد، ملكا لصغوة مختارة في عصر الديمقراطية هذا، ملكا لأرستقراطية شاذة مريضة، ساحرة . فمن الصواب أن يحتفظ بمستواه وأن يحاط بسر غامض. "(") وقد استدل مارلاميه، من الكشف القائل أن الفهم العقلي ليس هو الطريقة الذهنية الملائمة لخوض مجال الشعر، على النتيجة

<sup>(1)</sup> Henri Bremond: La poésie pure, 1926, pp. 16-20.

<sup>(9)</sup> E.& J. be Goncourt: Journal.23-2-1893, Ix, p. 87.

<sup>(7)</sup> J. Huret, op. cit, p. 297.

القائلة أن السمة الأساسية لكل شعر عظيم هي كونه غير قابل للفهم أو للاستيعاب ، وهناك منزايا واضحة لطريقة التعبير الملتوية التي كانت في ذهنه: فعن طريق حذف حلقات معينة في سلسلة التداعي يمكن تحقيق سرعة وشدة تضيعان حين يتم بلوغ المؤثرات بطريقة بطيئة . (١) وقد انتفع مالارميه من هذه المزايا انتفاعا كاملا ، بحيث أن العامل الأكبر لجاذبية شعره هو ضغط الأفكار والقفزات والطفرات في الصور . على أن أسباب صعوبة فهمه ليست كامنة على الدوام في الفكرة الفنية ذاتها، بل هي ترتبط في كثير من الأحيان بمناورات لغوية متعمدة لاهية إلى أقصى حـد.(٢) كذلك فإن هـذا البحـث وراء الصعوبة يكشـف عن نفس نية الشاعر في أن يعزل نفسه عن الجماهير، ويقصر فهمه على أضيق دائرة ممكنة . والواقع أن الرمزيين، على الرغم من عدم اكتراثهم الظاهري بالشئون السياسية، كانوا أساسا ذوى عقليات رجعية ، وكانوا ، كما لاحظ بارينز Barrés ، هم بولانجيو<sup>(٦)</sup> الأدب'''. ولقد كانت الأسباب التي دفعت مالارميه إلى التزام الغموض هي أحد العواسل التي تجعل أدب العصر الحاضر بدوره يبدو مستغلقا غير ديمقراطي، وكأنه يعتمد الانعزال عن الجمهور الأوسع، وذك برغم اختلاف الآراء السياسية للشعراء، ومع إدراكنا أن هذه الصعوبة نتيجة تطور ظل التمهيد له مستمرا فترة طويلة، ويستحيل على الثقافة الحديثة أن تكبح جماحه .

. . .

لم تكن إنجلترا في وقت، منذ عودة الملكية، واقعة تحت تأثير النفوذ الفرنسي بقدر ما كانت في الربع الأخير من القرن التاسع عشر. ففي هذه الفترة كانت الإمبراطورية البريطانية، بعد فترة ازدهار طويلة، تمر بأزمة اقتصادية تطورت إلى أزمة للروح الفكتورية ذاتها. وبدأ " الكساد الكبير " في حوالي منتصف

<sup>(1)</sup> CF. C.M. Bowra: The Heritage of Symbolism, 1943, p. 10.

<sup>(9)</sup> G.M. Turnell: "Mallarme", Scrutiny, 1937, V, p, 432.

 <sup>(</sup>٦) الإشارة هنا الى الحركة التى ظهرت حوالى هذا الوقت ذاته، حول الجنرال الفرنسى جورج بولا نجيه
 (١٨٣٧ - ١٨٩١) الذى التفت حوله العناصر الرجعية الملكية وبدأ فى وقت من الأوقات أنه سكيتسح البلاد
 بأكملها، ولكن الحكومة قاومته، ففر هاربا، وعندما انهارت حركته انتحر فى بر وكسل .

<sup>(6)</sup> J. Huret, op. cit., p. 23.

السبعينات، ولم يدم أكثر من عقد واحد، ولكن الطبقة الوسطى الإنجليزية فقدت خلال هذه الفترة ثقتها السابقة بنفسها . فبدأت تشعر بالمنافسة الاقتصادية من بلاد أجنبية، معظمها أحدث منها عهدا، كالألمان والأمريكان، ووجدت نفسها داخله في صراع وحشى من أجل السيطرة على المستعمرات . وكان التأثير المباشر للوضع الجديد هو تراجع الليبرالية الاقتصادية التي كانت في نظر الطبقة الوسطى الإنجليزية من قبل عقيدة لا تتزعزع، برغم كل ما وجه إليها من انتقادات. (١) فقد أدى انخفاض الصادرات إلى نقص في الإنتاج وهبوط في مستويات معيشة الطبقة العامة . وزادت البطالة، وكثرت الاضرابات، واكتسبت الحركة الاستراكية قوة جديدة، بعد أن كانت قد وصلت إلى مرحلة خمود إثر الأعوام الثورية في أواسط القرن . بل أن هذه الحركة أصبحت، لأول مرة في إنجلترا، واعية بأهدافها وقوتها الحقيقة . وكانت لهذا التغيير نتائج بعيدة المدى بالنسبة إلى الحركة العقلية في هذا البلد . ذلك لأن الشعور بأن بريطانيا تواجه بلادا أجنبية قادرة على منافستها في السوق العالمية، قد وضع حدا لسياسة العزلة البريطانية . (٢)، ومهد الطريق لدخول المؤثرات الثقافية الأجنبية . وكان للأدب الفرنسي، من بين هذه المؤثرات، أهمية رئيسية، وكان تأثير الرواية الروسية، وفاجنر، وابسن، ونيتشه، مكمل للمؤثرات الآتية من فرنسا. ولكن الأهم كثيرا من المؤثرات الخارجية، بل شرطها الأساسي بالفعل، هو أن صراعا متجددا من أجل الحرية الفردية قد بدأ مع تزعزع ثقة الطبقة الوسطى في ذاتها، وضعف الإيمان بالرسالة الإلهية لإنجلترا في العالم ومع الحركة الاشتراكية الجديدة التي ظهرت في الثمانينات بوجه خاص . وأضفى هذا الصراع على التطور الثقافي كله وعلى الأدب التقدمي وطريقة حياة الجيل الجديد، طابع النضال في سبيل الحرية . ولا تكاد تظهر في الجو الثقافي لهذه الفترة سمة واحدة كانت مستقلة عن هذا الصرع ضد التقليد والعرف، وضد التعصب وضيق الأفق، والنفعية العقيمة والرومانتيكية المفرطة في عاطفتها . فقد كان الشباب يحارب الجيل القديم من أجل بلوغ حياة سعيدة وامتلاكها . وأصبحت النزعة

<sup>(1)</sup> H.M. Lynd England in the Eighteen - Eighties, 1945, p. 17.

<sup>(1)</sup> Ibid., p. 8.

العصرية هي الشعار الجمالي والاخلاقي للشباب الذي "يطرق الباب " ويطلب أن يسمح له بالدخول . وأصبح هدف الحياة ومضمونها هو ذلك المثل الأعلى الذي نادى به ابسن، وأعنى به تحقيق الذات ورغبة المرء في التعبير عن شخصيته . وعلى الرغم من أن المقصود " بتحقيق الذات " هذا يظل عادة أمرا مفترا إلى الوضوح، فإن الاستقرار والطمأنينة المعنوية للعالم البورجوازي القديم قد انهارا تحت وطأة هجوم الجيل الجديد . فحتى حوالي عام ١٨٧٥، كان الشباب يواجه مجتمعا مستقرا بوجه عام، واثقا بنفسه في تقاليده وعرفه، ومحترما حتى من خصومه . وإن المرء ليشعر في حالة جيين أوستن، بل في حالة جورج إليوت ذاتها، أنهما كانتا تواجهان نظاما اجتماعيًا قد لا يكون مثاليا بمعنى الكلمة، وقد لا يتعين قبوله دون قيد أو شرط، ولكنه على أية حال ليس بالنظام الذي يمكن تجاهله أو الاستعاضة عنه بغيره . أما الآن فإن كل معايير الحياة الاجتماعية لم تعد فجأة تلقى اعترافا بصحتها وبدأ كل شيء يهتز، ويصبح مشكوكا فيه، قابلا للمناقشة .

ويمثل الاتجاه الليبرالى فى الأدب وافن الإنجليزيين فى الثمانينات نزعة فردية غير سياسية، حتى برغم وجود ارتباط وثيق بين سعى الجيل الجديد إلى تحقيق الذات، وبين صراعه ضد الأشكال القديمة التى تعلو على الفرد، وضد الموقف السياسى والاجتماعى الجديد. (() فلقد كان هذا الجيل الجديد معاديا للبورجوازية عداء تاما، ولكنه لم يكن فى مجموعه ديمقراطيا أو حتى اشتراكيا على أى نحو فكثيرا ما كانت نزعته الحسية، واتجاهه إلى تحقيق اللذة، وهدفه فى الاستمتاع بالحياة والانتشاء بها، وتحويل كل لحظة من لحظات هذه الحياة إلى تجربة لا تنسى ولا تعوض — كثيرا ما كان هذا كله يتخذ طابعا مضادا للمجتمع، بعيدا عن الأخلاق، ولم تكن حركة محاربة الجهل والسطحية موجهه إلى البورجوازية النبية التى تحتقر الفن ولقد كانت حركة النزعة الرأسمالية، بل إلى البورجوازية الغبية التى تحتقر الفن ولقد كانت حركة النزعة العصرية modernism بأسرها فى إنجلترا تسودها هذه الكراهية للجهلاء والسطحيين، وهى الكراهية التى أصبحت بدورها تقليدا آليا جديدا. وكانت هذه الكراهية هى المتحكمة فى معظم التغيرات التى طرأت على الانطباعية فى هذا البلد

فقى فرنسا لم يكن للفن والأدب الانطباعيين طابع مضاد صراحة للجهل والسطحية، إذ كان الفرنسيون قد انهوا قبل ذلك صراعهم معهما، بل أن الرمزيين شعروا بنوع من التعاطف نحو الطبقة الوسطى المحافظة. أما أدب فترة الانحلال شعروا بنوع من التعاطف نحو الطبقة الوسطى المحافظة. أما أدب فترة الانحلال Decadence في إنجلترا فكان عليه أن يتولى مهمة الهدم التي سبق في فرنسا أن قامت الرومانتيكية بجزء منها، وقام أصحاب النزعة الطبيعية بالجزء الآخر، هكذا كانت أبرز سمات الأدب الإنجليزي في هذه الفترة، على خلاف الأدب الفرنسي ، كانت أبرز سمات الأدب الإنجليزي في هذه الفترة، على خلاف الأدب الفرنسي ، هي ميله إلى المفارقة ، وإلى اتباع طريقة في التعبير تتسم بأنها تدعو إلى الاستغراب، وتصد القارئ عمدا، وشغفه بالتأنق لفكري الذي يبدو لنا اليوم، في عدم اكتراثه اللاهي وافتقاره التام إلى الاهتمام بالحقيقة، إفراطا في رداءة الذوق . ومن الواضح أن الغية بالمفارقة ليس إلا روح المناقضة والمخالفة . وأن أصلة الحقيقي يرجع إلى الرغبة في " سحق البورجوازي " .

إن من الضرورى أن ننظر إلى كل الغرائب ومظاهر الافتعال في اللغة والفكر والملبس وطريقة الحياة لدى المتمردين على إنها احتجاج على نظرة الشخص السطحى الغبية، المفتوة إلى الخيال، المزيقة، المنافقة. وإن نزعتهم المتأنقة Dandyism المسرفة إنما كانت احتجاجا، شأنها شأن اللغة البراقة التي عرضت بها كل كنوز الأسلوب الانطباعي. ولقد وصف البعض، عن حق، الحركة الانحلالية الإنجليزية بأنها مزيج من " ميفير "Mayfair وبوهيميا. ففي إنجلترا لا نجد نزعة بوهيمية مطلقة كتلك التي نجدها في فرنسا، ولا نجد شخصيات تحيا حياة صارمة في أبراج عاجية لا يقترب منها أحد مثل مالارميه، إذ كان لا يزال لدى الطبقة الوسطى الإنجليزية من القوة ما يكفي لامتصاص أمثال هذه الشخصيات أو عزلها عزلا تأما. فقد ظل أوسكار وايلد كاتبًا بورجوازيا ناجحا طالما بدا مقبولا لدى الطبقة الحاكمة، ولكنه بمجرد أن بدأ يشعرها بالتقزز، عملت على " تصفيته " بلا رحمة . ولقد حل المتأنق (dandy) في إنجلترا محل البوهيمي إلى حد ما . كما كان من قبل هو المقابل له في فرنسا. هذا المتأنق هو المثقف البروجوازي المنتزع من

(المترجم)

ارقى أحياء لندن في ذلك الوقت.

طبقته إلى طبقة أعلى، على حين أن البوهيمي هو الفنان الذي هبط إلى مستوى الطبقة العاملة. وتودى الرشاقة المدققة والإسراف الشديد لدى المتأنق نفس الوظيفة التي يؤديها التشويه والتبديد لدى البوهيميين. وفيها يتمثل نفس الاحتجاج على رتابة الحياة البورجوازية تفاهتها، مع فارق واحد هو أن الإنجليز كانوا يستسلمون لزهرة عباد الشمس في عروة السترة بسهولة أكبر من تلك التي يستسلمون بها للرقبة العارية . ومن الحقائق المعروفة أن النماذج التي استمد منها موسيه وجوتييه وبودلير " وباربي دورفيلي Barby d'Arevill " أفكارهم كانوا من الإنجليز . ومن جهة أخرى فإن ويسلر ووايلد وبيردزلي قد اقتبسوا " فلسفة التأنق " ( dandyism ) عن الفرنسيين . فالمتأنق في نظر بودلير هو وثيقة الاتهام الحية للديمقراطية ذات النمط الموحد . وهو يجمع في ذاته كل فضائل السادة التي لاتزال ممكنة اليوم، فهو كفء لكل موقف. لا يدهش لأى شبيء، هو لا يصبح سوقيا أبدا ويحتفظ دائما بابتسامة البرواقي الباردة . فالتأنقية هي آخر مظهر للبطولة في عصر انحلال، وهي غروب، وشعاع متألق أخير للكبرياء البشرية. (١) وليست أناقة الملبس والحرص الشديد في المسلك والتقشف الذهني، سوى النظام الخيارجي الصيارم الذي فرضه أفراد هذه الطائفة الرفيعة على أنفسهم في العالم الحالي الراكد المتعفن، والمهم في نظرهم بحق هـ والسـمو والاستقلال الباطن، وعدم وجود هدف عملي، وخلو الحياة والسلوك من الغـرض (٢). ولقـد جعـل بـود لـير للمـتأنق مكانة تفوق الفنان(٣). ذلك لأنَ الأخيـر لا يـزال قادرا على التحمس، ولا يزال يسعى، ويعمل — أي لا يزال عاملا يشقى ويكد (banausi) بالمعنى القديم لهذا اللفظ. وفي هذا الموقف يتجاوز بودلير قوة الفكرة التي توصيل إليها بلزاك من قبل: فالفنان لا يهدم عمله فحسب، بل يهدم أيضا جدارته بالشهرة والتكريم . وعندما أعلى أوسكار وايلد مكانة العمل الفني الذي ينوى أن يصنعه من حياته. والفن الذي يشكل به محادثاته وعلاقاته وعاداته. فوق

<sup>(1)</sup> Baudelaire: Le Peintre de la vie moderne, loc. Cit., pp. 73-4.

<sup>(</sup>h) J.P. Sartre: Baudelair, 1947, PP. 166-7.

m Baudelaire: Le Peintre de la vie mod, p. 50.

مكانة أعماله الأدبية، كان في ذهنه ذلك المتأنق الذي قال به بود لير - أعنى المثل الأعلى للحياة التي ليس لها أية فائدة، أو أي غرض، أو أي دافع .

ولكن تخلى الفنان عن الشرف والشهرة على هذا النحو ينطوى على شعور بالرضا، وعلى روح لعـوب، والدلـيل على ذلك هذا الجمع الغريب بين نزعة الهواية والنزعة الجمالية، الـذي كـان يمـيز الانحلاليين الإنجليز، والواقع أن الفن لم يؤخذ في أي وقت سابق بمثل الجدية التي أصبح يؤخذ بها الآن، ولم يبذل الكتاب في أى وقت سابق مثل هذا الجهد لكي يكتبوا بمهارة سطورا منحوتة، ونثرا ناصعا، وجملا ذات صياغة واتزان كاملين، ولم يكن "للجمال "، والعنصر الزخرفي الرشيق، الباهر الشمين في أي عهد سابق دور أعظم يقوم به في الفن، ولم يكن الفن يمارس في أي وقت مضى بمثل هذا التأنق والإعجاز في الأداء. وإذا كانت فرنسا قد اتخذت من التصوير أنموذجا للشعر، فإن الأنموذج في إنجلترا كان فن الصائغ . فلا عجب إذن أن رأينا وايلد يتحدث بحماسة بالغة عن " الأسلوب المرصع بالجواهر " عند هوسمان . ولقد أسهم هنو ذاته في تراث الفرنسيين بألوان مثل " أكوام الخضر في نضرة الزمرد " في كوفيت جياردن . ولقيد لاحيظ ج . ك . تشسيرتن G.K.Chesterton في موضع ما أن طريقة المفارقية عند " شو " تتمثل في قول الكاتب: "عناقيد خضرا وفاتحة " بدلا من " عناقيد بيضا و" . أما وايلد، الذي كانت تجمعه مع " شو" عناصر مشتركة كثيرة، برغم كل ما بينهما من فروق، فقد بنى مجازاته بدورها على أوضح التفاصيل وأتفهها، وهذا الجمع بين التافه والرائع هـو بعيـنه أخص مميزات أسلوبه . ويبدو كأنه يحاول أن يقول أن هناك جمالا حتى في الواقع المألوف تماما، كما تعلم من " وولتر باتر " Walter Pater وكما يقول هذا الأخير في خاتمة كتاب " عصر النهضة "، فإن " الغاية ليست هي ثمار التجربة بل التجربة ذاتها . . والاحتفاظ بهذه النشوة، هو النجاح في الحياة " . هذه الجمل تتضمن في الواقع برنامج الحركة الجمالية بأسرها . فوولتر باتر قد أكمل الاتجاه الذي بدأه رسكين وواصله وليام موريس ، ولكنه لم يعد يهتم بالأهداف الاجتماعية لسلفية هذين ، بل أن هدفه الوحيد هو اللذة، أى زيادة شدة التجربة الجمالية . فالانطباعية عنده لا تزيد عن كونها شكلا من أشكال النزعة الأبيقورية . ولما كان " كل شيء في صيرورة " بالمعنى الهرقليطي، والحياة تشق طريقها أمامنا بسرعة مذهلة، فلا يمكن أن تكون هناك إلا حقيقة واحدة بالنسبة إلينا. هي حقيقة

اللحظة، ولا يمكن أن تكون لدينا من المتعة واللذة إلا بقدر ما نستطيع استخلاصه من اللحظة . وكل ما يمكننا أن نفعله هو ألا ندع لحظة تمر دون أن نستمتع بسحرها الخاص، وقوتها وجمالها الكامن . ولو فكرنا في ظاهرة مثل بيردزل لأمكننا أن ندرك على أفضل نحو مدى تباعد الحركة الجمالية في إنجلترا عن الانطباعية في فرنسا . فمن المستحيل تصور فن أكثر " أدبية " من فنه، أعنى فنا يقوم فيه علم النفس والعنصر العقلي والحكاية بدور أعظم . فأهم عناصر أسلوبه هو التخطيط الزخرفي البحت الذي حاول كبار المصورين الفرنسيين جاهدين أن يتجنبوه. وهذا التخطيط الزخرفي هو نقطة البداية في التطور الكامل الذي يؤدى إلى المزخرفين العصريين والمستغلين بالديكور المسرحي، الذين يلقون إعجابا شديدا من البورجوازية الناجحة نصف المثقفة .

كذلك فإن النزعة العقلية، التي كانت هي الاتجاه المسيطر على الأدب الفرنسي برغم وجود التيار الحدسي القوى، تمثل السمة الرئيسية للأدب الجديد في إنجلترا . ذلك لأن وايلد لم يقتصر على قبول رأى ماتيو آرنولد القائل أن الناقد هو الذي يحدد المناخ العقلي للقرن الذي يعيش فيه (أ) ولم يكتف بالموافقة على عبارة بودلير القائلة أن كل فنان أصيل ينبغي أن يكون ناقدا أيضا. بل إنه جعل للناقد مكانة تفوق مكانة الفنان، وكان يميل إلى أن ينظر إلى العالم بعيني الناقد . وهذا يفسر لماذا كان فنه، شأنه شأن فن معاصريه، يبدو عادة أقرب ما يكون إلى طابع الهواية . فكل ما ينتجونه يبدو كالعزف البارع لأناس موهوبين جدا، ولكنهم ليسوا فنانين محترفين . غير أن هذا بعينه كان هو الانطباع الذي أرادوا أن يتركوه، إذا كان لنا أن نصدقهم . فير أن هذا بعينه كان هو الانطباع الذي أرادوا أن يتركوه، إذا كان لنا أن نصدقهم . كان ذلك على مستوى أعلى بكثير . فإن كان ثمة تراث في الرواية الإنجليزية يربط بين جورج إليوت وهنرى جيمس (أ) فهذا التراث ينحصر دون شك في هذه النزعة العقلية . فقد بدأت مرحلة جديدة، من وجهة النظر الاجتماعية، في تاريخ الأدب الإنجليزي مع جورج إليوت — هي ظهور جمهور قارئ جديد أشد تدقيقا . ولكن الإنجليزي مع جورج إليوت — هي ظهور جمهور قارئ جديد أشد تدقيقا . ولكن الإنجليزي مع جورج إليوت — هي ظهور جمهور قارئ جديد أشد تدقيقا . ولكن

<sup>(1)</sup> M.L.Cazamian: le Roman et les idées en Angleterre (1880-1900), 1935, p. 107.

<sup>(9)</sup> F.R. Leavis: The Great Tradition, 1948, Passim.

على الرغم من أن جورج إليوت كانت تمثل مستوى عقليا أرفع بكثير من جمهور ديكنز، فقد ظل من الممكن أن تستمتع بكتابتها قطاعات كبيرة نسبيا من الجمهور، على حين أن مرديث وهنرى جيمس لم يكن لديهما قراء إلا بين فئة ضئيلة كل الضآلة من طبقة المثقفين، وهى الفئة التي لم يعد أفرادها يتوقعون من الرواية أن تقدم إليهم عقدة مثيرة وشخصيات جذابة متنوعة، كما كان يتوقع جمهور ديكنز وجورج إليوت، بل كانوا ينتظرون منها، قبل كل شيء، أسلوبا سليما ناضجا، وأحكاما عميقة على الحياة . وفي كثير من الأحيان كان ما هو مجرد افتعال بحت عند مرديث، فكرة ذهنية متسلطة بحق على هنرى جيمس، ولكن كليهما كان يمثل فنا كانت علاقاته بالواقع أقرب إلى التجريد في كثير من الأحيان، وتبدو شخصياته متحركة في فراغ إذا ما قورنت بعالم ستاندال وبلزاك وفلوبير وتولستوى ودستويفسكي .

وقرب نهاية القرن،أصبحت الانطباعية هي الأسلوب السائد في جعيع أرجاء أوروبا . فمنذ ذلك الحين أصبحنا نجد في كل مكان شعراء للأحوال النفسية ، ولانطباعات الجبو، ولفصول السنة الضائعة ، و للساهات الهارية في اليوم . وأصبح الناس يقضون وقتهم حائرين حول أشعار غنائية تعبر عن أحاسيس عابرة ، لا تكاد تكون ملموسة ، وعن منبهات حسية غير محددة ،وغير قابلة للتحديد ، وعن ألوان رقيقة وأصوات متعبة . وأصبح الموضوع الرئيسي للشعر هو غير المستقر ، الغامض ، وما يستحرك في أدنى حدود الإدراك الحسي ، ومع ذلك فإن موضوع اهتمام الشعراء لم يكن الواقع الموضوعي ، بل انفعالاتهم المتعلقة بحساسيتهم الخاصة و قدرتهم على السجربة . هذا الفن الذي لا قوام له ، فن الأحوال النفسية و الجو ، هو الذي أصبح يسيطر الآن على كل أنواع الأدب ، فكل هذه الأنواع تحولت إلى أدب غنائي ، و إلى خيال تصويري و موسيقي ، وإلى ألوان وفروق نغمية دقيقة . وأصبحت القصة مجرد خيال تصويري و موسيقي ، وإلى ألوان وفروق نغمية دقيقة . وأصبحت القصة مجرد مواقف . والعقدة المسرحية مشاهد غنائية ، ورسم الشخصيات وصفا لنوازع واتجاهات مواقف . والعقدة المسرحية مشاهد غنائية ، ورسم الشخصيات وصفا لنوازع واتجاهات مورحية . أي أن كل شي وأصبح مجرد مراحل عابرة في حياة بلا مركز .

وتظهر السمات الانطباعية للعرض، في الأدب خارج فرنسا، بصورة أوضح من السمات الرمزية . ولو نظر المرء إلى الأدب الفرنسي وحده، لكان من السهل أن

يوحد بين الانطباعية والرمزية (١). وهكذا فإن فكتور هيجور نفسه نادى مالارميه في شبابه بقوله " يا عزيرى الشاعر الانطباعي " . ولكن الاختبار الدقيق للاتجاهين كفيل بإظهار الفوراق بينهما بوضوح . فالانطباعية مادية وحسية، مهما كانت رقة موضوعاتها، على حين أن الرمزية مثالية روحية، على الرغم من أن عالم الأفكار لديها ليس إلا تساميا بعالم الحواس . ولكن أهم الفوارق بينهما هو أن الرمزية الفرنسية ، التي ينبغي أن تضاف إليها، قبل كل شيء، الرمزية البلجيكية، وكذلك الفروع المنبثقة عنها، مثل المذهب الحيوى عند برجسون من جهة، والمذهب الكاثوليكي والملكي عند جماعية " الحركة الفرنسية " Action Française من جهة أخرى، تمثل اتجاها يوشك دائما أن يتحول إلى نزعة إيجابية فعالة، على حين أن انطباعية كتاب فيينا، والكتاب الألمان والإيطاليين والروس، التي كان أهم ممثليها شنتسلر Schnitzler وهبو فما نزتال Hoffmansthal ورلكه Rilke ودانونتسيو d'Annunzio وتشيكوف، تعبر عن فلسفة سلبية واستسلام تام للبيئة المباشرة، واندماج في اللحظة العابرة بلا مقاومة . ولكن تطور شعراء مثل ستيفان جورج ودانونتسيو يبين مدى عمق الروابط بين الانطباعية والرمزية، ومدى سهولة غلبة العامل اللامعقول فيهما معا، وتحول السلبية إلى إيجابية . والحق أن من السهل أن يقع المرء في خطأ الربط بين السقطات التي كان فيها هذا الأخير ينحدر إلى مستوى الذوق الردىء، وانتشائه المزمن بالحياة، وذلك الرداء اللفظى الفخم الذي كانت تكتسى به أعماله، وبين ميوله الفاشية، أو لم يكن نفس هذا الميل السياسي مرتبطا عند باريز Barres وستيفان جورج بذوق وأساليب أدبية من مستوى أرفع بكثير .

ويمثل كتاب فيينا أنقى صورة الانطباعية التى تكف عن كل مقاومة لتيار التجربة . ومن الجائز أن ما أضفى على انطباعية فيينا طابعها السلبى الرقيق الميز لها، هو أن ثقافة هذه المدينة كانت قديمة مستهلكة، مفتقرة إلى أية سياسة قومية إيجابية، كما أن الأجانب، ولا سيما اليهود، كانوا يقومون في حياتها الأدبية

<sup>(9)</sup> H. Hatzfeld: Der Franzoesische Symbolismus, 1923, p. 140.

بدور كبير . فهذه الانطباعية كانت فن أبناء البورجوازيين الأغنياء ، وتعبيرا عن نزعه اللذة غير الممتعة عند ذلك " الجيل الثانى " الذى يعيش على ثمار عمل آبائه . لقد كان أولئك الشعراء يمرون بأحوال نفسية رائعة تتبخر فى لحظة ، ولا تختلف وراءها سوى الشعور بالضياع ، وبأن المرء قد فاتته الفرص ، وبأنه غير صالح للحياة . ومن هنا فقد كانوا عصبيين يستبد بهم الحزن والعناء ، ويسيرون بلا هدف ويتشككون فى أنفسهم ويسخرون منها . وهنا تصبح التجربة الأساسية هى المضمون الكامن فى كل نوع من الانطباعية ، وهو تطابق القريب والبعيد ، وغرابة أقرب الأشياء إلى المرء وأكثرها ترددا فى حياته اليومية ، وشعور المرء بأنه منفصل إلى الأبد عن العالم .

كيف يحدث أن تكون هذه الأيام القريبة بعيدة، بعيدة إلى الأبد، وضائعة كل الضياع

هكذا تساءل هوفمانزتال، وهو سؤال يكاد ينطوى على الأسئلة الأخرى: الرعب مما هو "حاضر الآن وفي هذا المكان، أى ما هو بعيد في الوقت نفسه"، والدهشة من أن " هذه الأشياء مختلفة، والألفاظ التي نستخدمها مختلفة بدورها "، والذهول أمام حقيقة أن "كل الناس يسلكون سبلهم الخاصة "، وأخيرا، ذلك السؤال الكبير الأخير: "عندما يموت الإنسان، يأخذ معه سره، أعنى به كيف استطاع هو وحده - أن يعيش بالمعنى الروحي للكلمة . " ولو تذكر عبارة بلزاك "أننا جميعا نموت مجهولين " ، لرأينا إلى أي حد تطورت النظرة الأوروبية إلى الحياة منذ عام ١٨٣٠ .

والواقع أن في هذه النظرة سمة واحدة ثابتة، مسيطرة دائما. ويزداد تأصلها عمقا على الدوام: هي الشعور بالعزلة والاغتراب. وقد يهبط هذا الشعور إلى مستوى الإحساس بأن الله والعالم قد تخليا تماما عن المرء، أو يرتفع لحظة النشوة. التي هي كثير من الأحيان لحظة اليأس الأكبر، إلى مستوى فكرة تعلو على الإنسانية. فالإنسان الأرقى يشعر، في الهواء الأثير لقممه المرتفعة، بنفس العزلة والتعاسة التي يشعر، بها الفنان الجمالي في برجة العاجي. وأغرب الظواهر في تاريخ الانطباعية الأوروبية هي امتدادها إلى روسيا، وظهور كاتب مثل تشيكوف.

الذى يمكن أن يوصف بأنه أنقى ممثل للحركة كلها . فلا شيء أدعى إلى الدهشة من العثور على شخصية كهذه في بلد لم يعش من قبل في الجو العقلى لعصر التنوير، وكانت النزعة الجمالية، والانحلالية التي اقترنت بظهور الانطباعية في الغرب غريبة عنه كل الغرابة . ولكن الأفكار كانت تنتشر بسرعة في قرن يسوده النقدم التكنيكي كالقرن التاسع عشر، وكان من نتيجة إدخال الاقتصاد الصناعي في روسيا إيجاد أوضاع أدت إلى ظهور بناء اجتماعي مناظر لبناء الطبقة المثقفة الغريبة، وان قيام نظرة للحياة مشابهة لنظرة "السأم ennui "(") . ولقد أدرك جوركي منذ البداية الدور الحاسم الذي قدر لتشيكوف أن يقوم به في الأدب الروسي، فعرف أنه يمثل نهاية عهد كامل، وأن أسلوبه يجتذب الجيل الجديد بحيث لا يستطيع هذا الجيل أن يستغني عنه أبدا . فكتب إليه في عام ١٩٠٠ يتول : "أتدرى ماذا تفعل ؟ إنك تقتل الواقعية . . فبعد أية قصة من قصصك ، مهما كانت ضآلة شأنه، يبدو كل شيء فجا، وكأن القصة لم تكتب بقلم، بل بعصا غليظة. ")

وصحيح أن دستويفسكي وتورجنيف قد سبقا تشيكوف من حيث هو المتحدث بلسان العجز والإخفاق، ولكن هذين لم يكونا قد نظرا بعد إلى العزلة والخيبة على أنها هي المصير المحتوم الأفضل الناس. وكانت فلسفة تشيكوف هي أول فلسفة تدور حول تلك التجربة التي كانت صفة مميزة للانطباعية بأسرها تجربة العزلة الكاملة للناس، وعجزهم عن عبور الهوة الأخيرة التي تفصل بينهم، وعدم قدرتهم حتى لو نجحوا في ذلك أحيانا – على الاحتفاظ بتقارب وثيق بين بعضهم ويعض. فشخصيات تشيكوف يملؤها من جهة الإحساس بالعجز واليأس المطلق، وبالشلل الميثوس منه الإرادة القوة، ومن جهة أخرى الشعور بعدم جدوى كل جهد. هذه الفلسفة الداعية إلى السلبية والخمول، وهذا الشعور بأنه الشيء في الحياة يبلغ غاية أو هدفا، له نتائج شكلية هامة. فهو يؤدى إلى تأكيد الطابع المؤقت، غير الضروري، لكل الأحداث الخارجية، ويستتبع التخلي عن كل تنظيم شكلي، وكل تركيز وتكامل، ويؤثر التعبير عن نفسه بطريقة، في التأليف الا تعترف

<sup>(1)</sup> Cf. D.S. Mirsky: Modern Russian Lit., 1925, pp. 84-5.

<sup>(7)</sup> Janko Lavrin: An Intr. To the Russian Novel, 1942, p. 134.

بمركز ثابت، ويتم فيها تجاهل الإطار المحدد والخروج منه ،. وكما كان ديجا Degas ينقل أجزاء هامة من التصوير إلى طرف اللوحة، ويجعل الإطار متداخلا معها، فكذلك كان تشيكوف يختم قصصه القصيرة ومسرحياته بطريقة مقطوعة مفاجئة، وذلك لكى يثير الإحساس بأن نهاية هذه الأعمال غير قاطعة، مباغتة، عرضية، اعتباطية . وهكذا كان يتبع مبدأ شكليا مضادا من جميع النواحى للمواجهة (trontallty) مبدأ يهدف فيه كل شيء إلى إعطاء العرض طابع الشيء الذي سمعه المره بالصدفة، أحس به بالصدفة، وحدث بالصدفة .

وفى الدراما يودى الإحساس بعدم وجود معنى أو دلاله للأحداث الخارجية، وبطابعها المجزأ غير المكتمل، إلى انكماش العقدة المسرحية إلى الحد الأدنى الذى لا مفر منه، والتخلى عن تلك التأثيرات التى كانت من أخص معيزات السرحية المحبوكة " والواقع أن الدراما المسرحية الفعالة تدين بنجاحها أساسا للمبادئ الشكلية الكلاسيكية : وهى تجانس العقدة المسرحية واكتمالها وترتيبها المتناسق . ولكن الدراما الشعرية، أى الدراما الرمزية عند مترلنك والدراما الانطباعية عند تشيكوف، تخلت عن هذه الأساليب البنائية في سبيل التعبير الغنائي المباشر. وربما كان الشكل الدرامي عند تشكوف هو أقل الأشكال مسرحية طوال تاريخ وربما كان الشكل الدرامي عند تشكوف هو أقل الأشكال مسرحية المؤدية المؤدية الدراما – أعنى شكلا يتضاءل فيه إلى أبعد حد دور " المؤثرات المسرحية " المؤدية حركة درامية أقل، وصراع درامي أقل . إن الشخصيات لا تتصارع، ولا تدافع عن نفسها، ولا تهزم — بل أنها، ببساطة، تنظوى تحت النظام الرتيب لحياتها نفسها، ولا تهزم — بل أنها، ببساطة، تنظوى تحت النظام الرتيب لحياتها اليائسة الخالية من الحوادث، وتنهار ببطه، ويبتعلها ذلك النظام في داخله . وهي تتحمل بصبر ذلك المصير الذى لا يبلغ ذروته في شكل كوارث، بل في شكل آمال خائنة .

ومنذ أن ظهر هذا النوع من المسرحية الخالية من الأحداث والحركات. أثيرت شكوك خبول سبب وجودها، وتساءل البعض إن كانت هذه دراما حقيقة ومسرحا حقيقيا أصلا، أعنى إن كانت ستتمكن من البقاء والدوام على المسرح.

لقد كانت " المسرحية المحبوكة " لا تزال دراما بالمعنى القديم، وظلت على وجبه العموم محتفظة بالتقاليد الفنية والمثل الأعلى البطولي للدراما الكلاسيكية والرومانتيكية، على الرغم من أنها استوعبت في داخلها بالفعل عناصر معينة من النزعة الطبيعية . ولم تبدأ النزعة الطبيعية في غزو المسرح إلا في الثمانينات، أي في وقت كانت فيه النزعة الطبيعية في الرواية قد بدأ نجمها يأفل. وقد كتبت أول دراما تسودها النزعة الطبيعية، وهي دراما " الغربان Les Corbeaux " لهنرى بيك H. Becque في عام ١٨٨٢، وأنشىء " المسرح الحر " لأنطوان، وهو أول مسرح للنزعة الطبيعية، عام ١٨٨٧ . وكان موقف الجمهور البورجوازي في البداية سِلبيا كل السلبية، على الرغم من أن كل ما فعله هنرى بيك وخلفاؤه المباشرون هو أنهم طبقوا على المسرح ما سبق أن جعله بلزاك وفلوبير ملكا مشاعا في ميدان الأدب ، ولكن دراما النزعة الطبيعية بمعناها الضيق ظهرت خارج فرنسا، في البلاد الاسكندنافية، وفي ألمانيا وروسيا . وأخذ الجمهور يقبل مواضعاتها بالتدريج، واكتفى. في حالة مسرحيات ابسن وبريو Brieux وشو بالاحتجاج على الهجمات الصارخة على الأخلاق البورجوازية . ولكن الدراما المضادة للبورجوازية استطاعت هبي ذاتها، لآخر الأمر، أن تغزو الجمهور البورجوازي، بل أن الدراما الاشتراكية عند جيرهارت هاوبتمان لقيت أول وأعظم انتصارها في معقل البورجوازية في بـرلين. عِـلَّى أن مسرح النزعة الطبيعية ليس إلا الطريق المؤدى إلى المسرح المتعمق، وإلى التعميق النفسى للصراع الدرامي، وإلى اتصال أوشق بين المسرح والجمهور . صحيح أن الأساليب المألوفة في الصنعة المسرحية، والمؤامرات المعقدة والتوتر المصطنع، والتأجيلات والمفاجآت، ومناظر الصراع الكبرى وإسدال الستار في اللحظات العنيفة، كل ذلك ظل معترفا به في المسرح فترة أطول مما ظلت الأساليب المناظرة لــه في الرواية، ولكن هذه الأساليب بدأت تبدو فجأة مدعاة للسخرية، وأصبح من الضرورى الاستعاضة عنها أو إخفاؤها بمؤثرات أعمق . والواقع أن دراما النزعة الطبيعية ما كانت لتصبح أبدا حقيقة واقعة في تاريخ المسرح لو لم تكن قد غرت قطاعات كبيرة من الجمهور . ذلك لأنه من المكن أن يظهر مجلد من الشعر الغنائي في بضع مئات من النسخ، ورواية في ألف نسخة أو ألفين. ولكن

المسرحية لابد أن يشاهدها عشرات الألوف لكي تغطى نفقاتها. وفي الوقت الذي كان النقاد والباحثون الجماليون النظريون مازالوا يجهدون عقولهم ليبحثوا إن كانت دراما النزعة الطبيعية مقبولة أم لا، كانت هذه الدراما قد أثبتت قبل ذلك بوقت طويـل أنهـا قـادرة عـلى البقاء مـن وجهة النظر هذه . ولقد تبين لهؤلاء النقاد أنهم عاجزون عن التحرر من الفهم الكلاسيكي للدراما، بل أن أكثرهم تعقلا، وأرفعهم ذوقا في الفن، كانوا ينظرون إلى دراما النزعة الطبيعية على أنها " تناقض في الألفاظ"''<sup>'</sup>. لقد وجدوا من المستحيل عليهم، بوجه خاص، أن يغضوا الطرف عن جاهل هذه الدراما لطابع الاقتصاد في الدراما الكلاسيكية، وعما يدور على خشبه المسرح من محادثات حرة طليقة، ومن مناقشات للمشكلات ووصف للتجارب، دون أن تستخلص أية نهاية للموضوعات، وكان وقت الأداء غير محدد، وكأن المسرحية لن تضطر إلى الانتهاء أبدأ . وهم قد انتقدوا دراما النزعة الطبيعية لأنها لم تنشأ " من بحث في المصير والشخصية والحدث، بل نشأت من ترديد مفصل للواقع. "(٢) ولكن حقيقة الأمر أن كل ما حدث هو أن كتاب هذا النوع من الدراما أحسوا بأن الواقع نفسه مشحون بالمصير، بأن " الشخصيات " لم تعد تفسر على أنها عرائس واضحة المالم تتحرك على المسرح، بل على أنها أناس متعددو الجوانب، معقدون، مفترون إلى الاتساق، " لامبدأ لهم "، بالمعنى القديم لهذا التعبير، أعنى أنهم كانوا، كما أوضح سترندبرج في مقدمة " مس جوليا Miss Julia" عام ١٨٨٨، نتاجا لمواقف محددة، وللوراثة والبيئة، والتعليم، والاستعداد الطبيعي، ولمؤثرات المكان والموسم والصدفة. ولا يوجمه دافع واحمه هو الذي يتحكم في قراراتهم، بل تتحكم فيها سلسلة كاملة من الدوافع.

ومن الجدير بالملاحظة أن طغيان التعمق الباطن والحالة النفسية، والجو، والعنصر الغنائي، على عقدة الدراما، هو نتيجة للاستبعاد التدريجي لعنصر القصة، على نفس النحو الذي حدث في التصوير الانطاعبي. فالفن بأسره في هذه الفترة

<sup>(1)</sup> Thomas Mann: "versuch ueber das Theater". In " Rede und Antwort", 1916, p. 55.

<sup>(1)</sup> Paul Ernst: Ein Credo, 1912, I, p. 227.

يكشف عن ميل إلى ما هو نفسي وغنائي . ويمكن أن يوصف الهروب من القصة، والاستعاضة عن الحركة الخارجية بالحركة الداخلية، وعن العقدة بفلسفة في الحياة وتفسير لها. بأنه السمة الأساسية الحقيقة للاتجاه الجديد في الفن ، وهي السمة الـتى أخذت تحتل موقع الصدارة في جميع المجالات . ولكن على حين أن التصوير الـذي يـروي قصـة لم يكـد يجد لـه أي أنصار بين النقاد والفنيين، فإن نقاد الدراما كانوا يحتجون بشدة على تجاهل العقدة في الدراما . وأخذوا يتحدثون، ولا سيما في ألمانيا، عن انفصال ضار أشد الضرر للدراما عن المسرح، وعن الطابع الجماهيري لهذه التجربة ، وعن السخف الأساسي الذي يتصف به المسرح الداخلي الباطن . وكانت الدوافع الكامنة من وراء اتخاذ موقف المعارضة من دراما النزعة الطبيعية على أنواع متعددة: فلم يكن الميل السياسي الرجعي يقوم دائما بالدور الرئيسي وكثيرا ما كان يعبر عن نفسه بطريقة ملتوية غير مباشرة فحسب، والأهم من ذلك هو أن هؤلاء المعارضين كانت تداعبهم فكرة " المسرح الشامخ monumental " الذي وضعوه — في ألمانيا بوجه خاص أيضا — في مقابل المسرح الباطن، أي في مقابل النوع المسرحي الذي كان سائدا بحق عندئذ، وكانوا يطمحون إلى خلق مسرح للجماهير، التي كانت موجودة حقا، ولكنها لم تكن تؤلف جمهورا مسرحيا. وأنه لمن أوضح المظاهر الدالة على الخلط الشامل بين الأفكار في تلك الفترة أن النزعة الكلاسيكية التى ارتبطت بالأرستقراطية القديمة والبورجوازية قد زعم أنها الأسلوب الملائم للمسرح الشعبي في المستقبل، في مقابل النزعة الطبيعية التي كانت جذورها متغلغلة في النظرة الديمقراطية إلى الحياة .

ولقد كان أقوى نقد وجه إلى الدراما الجديدة مبنيا على تلك الحتمية والنسبية التى ترتبط ضرورة بالنظرة القائمة على النزعة الطبيعية . فقد أشار البعض إلى أنه حيث لا يكون هناك وجود للحرية الداخلية والخارجية، والقيم المطلقة والقوانين الأخلاقية الموضوعية المؤكدة المتعرف بها على نحو شامل، يستحيل قيام دراما حقيقية . أى دراما تراجيدية وهكذا قيل أن حتمية المعايير الأخلاقية وتقدير وجهات النظر الأخلاقية المضادة يجعلان الصراع الدرامى مستحيلاً منذ البداية . فحين يستطيع المرء أن يفهم كل شيء، ويغفر كل شيء، وحين يتعين أن يبدو

البطل الذي يكافح مخاطر بحياته أشبه بأحمق عنيد آخر الأمر، فلابد عندئذ أن يفقه الصراع حتميته، وتكسب الدراما طابعا معتلا يجمع بين التراجيديا والكومبيديا'''. عبلي أن هنذا الاتجباه الفكبري بأسبره يحتشب بأفكبار مختلطة، وبمشكلات وهمية ومغالطات . فهو أولا يوحد بين الدراما التراجيدية والدراما بما هي كذلك، أو يؤكد على أية حال أن الأولى هي التي تمثل الشكل المثالي للدراما، وهي فكرة مسبقة تتسم هي ذاتها بالنسبة الشديدة، لأنها خاضعة لشروط تاريخية واجتماعية . فالحقيقة هي أن الدراما غير التراجيدية، بل الدراما التي لا تتضمن صراعا واضح المعالم ، هي نوع مشروع من المسرح، وبالتالي فهي تتمشي تماما مع النظرة النسبية إلى الحياة. ولكن حتى لو نظر المرء إلى الصراع على أنه عنصر لا غناء عنه في الدراما، فمن الصعب أن نفهم لماذا كان من المستحيل أن تحدث صراعات أليمة لا حين يكون الأمر متعلقا بالقيم المطلقة . ألا يكون الصراع أليما بنفس المقدار حين يكافح الناس في سبيل مبادئهم الأخلاقية الخاضعة - لعوامل أيديولوجية ؟ وحـتى لـو كـان مـن الضـرورى أن يصبح صراعهم جامعا بين التراجيديا والكوميديا، أليست الكوميديا التراجيدية من أقوى المؤثرات الدرامية في عصر العقلانية والنسبية ؟ ومع ذلك فإن المقدمة التي ترتكز عليها الحجة بأسرها، أعنى افتراض أن انعدام الحرية والنسبية الأخلاقية يجعلان التراجيديا مستحلية، هي مقدمة ليست بمنأى عن الشك . فليس من الحقائق المقررة على الإطلاق أن الأشخاص المتمتعين بحرية مطلقة، والمستقلين اجتماعيا، كالملوك وقواد الجيوش مثلا، هم أصح الأبطال للتراجيديا . أليس مصير " مايستر أنطون meister Anton عند هيبل Hebbel وجريجرز فيرل Gregers Werle عند ابسن، والعامل هنشل Henschel عند هاوبتمان، مصيرا تراجيديا ؟ إنه لكذلك بالفعل، حتى لو كان المر ععترف دون تحفظ بأن الترجيدي والمحزن ليسا شيئا واحدا . وأقل ما يمكننا أن نقوله هو أنه مما يخالف الروح الديمقراطية أن نذهب مع شيلر إلى أن من المستحيل وجود أى عنسر تراجيدي في سرقة ملاعق فضية . فالعامل الوحيد الذي يجعل الموقف

<sup>(1)</sup> Paul Ernst: Der Weg zur Form 1928,3rd edit., pp. 42 ff.

تراجيديا أو غير تراجيدى هو مقدار القوة التي بها في نفس البشرية مبادئ أخلاقية يستحيل التوفيق بينها . بل أنه ليس من الضرورى، من أجل إحداث انطباع تراجيدى، أن يكون هناك جمهور يؤمن بقيم مطلقة، ويرى هذه القيم توضع موضع الشك، وبالتالى فإن هذا الشرط يكون أقل ضرورة في حالة الجمهور الذى فقد إيمانه بمثل هذه القيم .

إن الشخصية الرئيسية في تاريخ الدراما الحديثة هي شخصية ابسن، ليس فقط لأنه أعظم موهبة مسرحية في القرن، بل أيضا لأنه يعبر عن المشكلات الأخلاقية لعصره أقوى تعبير درامي . ولقد كانت تسويته للحساب مع النزعة الجمالية، التي هي المشكلة الحاسمة لجيله، تمثل بداية تطوره الفني ونهايته. فهو منذ عام ١٨٦٥ يكتب الي بيورنسن Björnson قائلا : " لو كان لي أن أذكر في هذه اللحظة ماذا كانت النتيجة الرئيسية لإقامتي في الخارج، لقلت أنها تخلصي من النزعة الجمالية التي كانت لها في نفسي سيطرة هائلة - وهي نزعة جمالية منعزلة تزعم أن لها وجودا مستقلا. هذا النوع من النزعة الجمالية يبدو لي الآن نقمة كبرى على الشعر، مثلما أن اللاهوت نقمة على الدين. ""() وأغلب الظن أن " ابسن" قد تمكن من التغلب على هذه المشكلة بفضل تأثير كيركجورد، الذي ربما كان له دور عظيم الأهمية في تطوره، حتى بالرغم من أنه لم يفهم كثيرا من تعاليم هذا الفيلسوف، كما اعترف هو ذاته. (٢) فلابد أن تأكيد كيركجورد القاطع: "أما، وإما"، هو الذي أعطى القوة الدافعة الحاسمة لتطور نزعة الصرامة الأخلاقية عند ابسن (٢) فالنزعة الأخلاقية القوية عند ابسن، وشعوره بأن، عليه أن يختار بنفسه ويتخذ قبراره بنفسه، وتصوره للفن على أنه " إصدار المرء حكما على ذاته "، كل ذلك ترجع جذوره إلى أفكار كيركجورد . ولقد لاحظ الكثيرون أن عبادة " الكل أولاً شيء " التي قال بها براند brand تناظر " أما، واما " عند كيركجورد . ولكن ابسن يدين لصرامة أستاذة بأكثر من هذا - فهو يدين له بكل تصوره غير الرومانتيكي

<sup>(1)</sup> Ibsen: Correspondence, edited by Mary Morison, 1905, p. 86.

<sup>(1)</sup> Halvdan Koht: The Life of Ibsen. 1931, p. 63.

m M. C. Brabdrook: Ibsen, 1946, pp. 34-5.

وغير الجمالي على الإطلاق للموقف الأخلاقي . والواقع أن قصر نظر الرومانتيكيين يتجلى قبل كل شيء في أنهم نظروا إلى كل الأمور الذهنية من خلال الاستطيقا (١)، وكانت كل القيم تحمل فني أعينهم طابعا عبقريا بدرجات متفاوتة . ولقد كان كيركجورد أول من أكـد — معارضا بذلـك الرومانتيكـية – أن الـتجربة الدينـية والأخلاقية لا شأن لها بالجمال والعبقرية، وأن شهيد العقيدة الدينية يختلف تماما عن الشاعر أو الفيلسوف . ولم يكن هناك أي شخص في الغرب، باستثنائه، في فـترة ما بعد الرومانتيكية، أدرك حدود المجال الاستطيقي، وكان قادرا على أن يؤثر على ابسن في هذا الاتجاه . على أن من الصعب أن نحدد إلى أى مدى تأثر ابسن -على أنحاء أخرى - بكيركجورد في نقده للرومانتيكية . فقد كان افتقار الرومانتكية إلى الواقعية يمثل مشكلة عامة للعصر، ومن المؤكد أن ابسن لم يكن في حاجة إلى قوة دافعة خاصة لكى يشتبك معها في صراع . ذلك لأن النزعة الطبيعية الفرنسية بأسرها كانت تدور حول التعارض بين الواقع والمثل الأعلى، بين الشعر والحقيقة أو الشعر والنثر، وكنان كنل المفكرين المهمين في ذلك القرن يرون أن لعنة الحضارة الحديثة هي الافتقار إلى الحبس الواقعي . وفي هذا الصدد لم يكن ابسن إلا مكملا لصراع أسلافه، وكبان يقف في نهاية تطور طويل اتحد فيه خصوم الرومانتيكية . وكانت الضربة القاضية التي سددها إلى الخصم تنحصر في كشفه للطابع التراجيدي الكوميدى للمثالية الرومانتيكية . صحيح أنه لم يظهر في هذا الصدد شيء جديد كل الجدة منذ ظهور " دون كيخوته "، ولكن سرفانتس كان لا يزال يعامل بطله بقدر كبير من التعاطف والتسامح، على حين أن ابسن حطم تماما أبطاله مثل براندو وبيرجنت، وجريجرز فيرل. فهو قد كشف أن " المطالب المثالية " لدى شخصياته الرومانتيكية ليست إلا أنانية بحتة، لا يمكن أن يخفف من قسوتها سذاجة

<sup>(</sup>۱) كانت كلمة aestheticism مستخدمة، طوال الجزء السابق، بمعنى النزعة الجمالية المتطرفة، أى النظر إلى الواقع ذاته من خلال مفاهيم جمالية، ومحاولة " تجميلة " بطريقة مصطنعة . وقد استخدم كير كجورد نفس هذا اللفظ ولكن بمعنى أقرب إلى " النزعة الحسية " ( تمثيا مع الأصل الاشتقاقي لكلمة aesthesis وتعنى الإحساس ) ولما كان المؤلف قد انتقل من أحد المعنيين إلى الآخر دون إيضاح لهذا الانتقال، فقد آثرنا في هذا الجزء أن نستخدم لفظ محايدا هو " الاستطيقا " . (المترجم )

الأنانيين أنفسهم . وإذا كان دون كيخوته قد أكد مثله العليا ضد مصالحه الخاصة قبل كل شيء، فإن مثاليي ابسن لا يتميزون إلا بعد تسامحهم مع الآخريين .

لقد كان ابسن يدين بشهرته في أو روبا للرسالة الاجتماعية التي تضمنتها مسرحياته، والتي ردها آخر الأمر إلى فكرة واحدة، هي واجب الفرد نحو ذاته، ومهمة تحقيق الذات، وفرض المرء لطبيعته الخاصة ضد التقاليد الغبية، العتيقة، الضيقة الأفق، للمجتمع البورجوازى . فإعلاؤه لشأن الفردية، وتمجيده للشخصية ذات السيادة، وعبادته للحياة الخلاقة - وهو بدوره مثل أعلى رومانتيكي إلى حد ما - هو الذي ترك أقوى انطباع في جيل الشباب . ولم يكن هذا المثل الأعلى قريبا من الإنسان الأرقى عند نيتشه، ومن نزعة برجسون الحيوية فحسب، بل لقد وجد له صدى في فكرة " قوة الحياة " " life-force " عند شو . فابسن كان قبل شيء فرديا فوضويا، ينظر إلى الحرية الشخصية على أنها أرفع قيم الحياة، ويبنى تفكيره كله على الاعتقاد بأن الفرد الحر، المستقل عن كل الروابط الخارجية، يستطيع أن يفعل لنفسه الكثير، على حين أن المجتمع لا يستطيع أن يفعل له إلا أقل القليل. والواقع أن فكرة تحقيق الذات عنده كانت لها في ذاتها دلالة اجتماعية بعيدة المدى، ومع ذلك فإن " المشكلة الاجتماعية " . بما هي كذلك، لم تكد تشغل تفكيره على الإطلاق. فهو يكتب إلى برانديس "في عام ١٨٧١، قائلاً: يكن لدى بالفعل في أى وقت، أى تعلق شديد بفكرة التضامن ". (١) فتفكيره كان يدور حول مشكلات أخلاقية شخصية، أما المجتمع ذاته فلم يكن في نظره سوى تعبير عن مبدأ الشر. وهو لم يكن يرى فيه سوى حكم الغباء، والتعصب، والقوة . وأخيراً وصل إلى أخلاق السادة المحافظة الأرستقراطية، التي عبر عنها أوضح تعبير في مسرحية روزمرسهولم Rosmersholm . ولقد كان ابسن يعد في أوربا ذهنا تقدميا بالمعنى الصحيح، بسبب نزعته العصرية، وعدائه للجهل والسطحية، وكفاحه المرير ضد كل التقاليد أما في ببلاده، التي عرفت فيها آراؤه السياسية بطريقة أوضح، فقد كان ينظر إليه على أنه الكاتب المحافظ الأكبر، على عكس بيورنسن Björnson

<sup>(1)</sup> Ibsen: Corresp., p. 218.

التقدمى . ومع ذلك فإن أهميته التاريخية قدرت على نحو أدق خارج النرويج . فقد كان يعد واحدا من الشخصيات القليلة الممثلة للعصر — إن لم يكن هو الشخصية الوحيدة التى يمكن مقارنتها بتولستوى . ذلك لأنه كان بدوره ، مثل تولستوى ، يدين بشهرته ونفوذه لنشاطه بوصفه معلما ومحركا للعقول أكثر مما يدين بهما لأعماله الأدبية . وكان يمجد أساسا بوصفه الداعية الأخلاقى العظيم ، وموجه الاتهام المتحمس ، ونصير الحقيقة الجرى ، الذى كان المسرح عنده مجرد وسيلة لغاية أسمى . ولكن ابسن لم يكن لديه أى شى وإيجابي يقوله لمعاصريه بوصفه سياسيا . وكانت نظرته إلى الحياة يشوبها كلها تناقض عميق : فقد كافح ضد الأخلاق التقليدية ، والتحيزات البورجوازية ، والمجتمع السائد ، في سبيل فكرة عن الحرية لم يكن هو ذاته يؤمن بإمكان تحقيقها . لقد كان مجاهدا بلا إيمان ، وثوريا بلا مثل اجتماعى أعلى ، ومصلحا تحول آخر الأمر إلى مستسلم حزين للقد .

وفى نهاية الأمر توقف ابسن عند نفس النقطة التى توقف عندها "فرنهوفر" ، بطل بلزاك ، أو رامبو ومالارميه . ذلك لأن "روبك "، بطل مسرحيته الأخيرة، وأنقى تجسد لفكرته عن الفنان، قد تبرأ من أعماله، وأحس بما أحس به – مع تفاوت فى الدرجات – كل فنان منذ الحركة الرومانتيكية، وهو أنه فقد حياته ذاتها إذ عاش لأجل الفن وحده . "ليلة صيف على الفيدا Vidda معك! معك! معك! آه يا إيرين، كان يمكن أن تكون هذه حياتنا . "هذه الصيحة تتضمن حكما على الفن الحديث بأسره . فمن تمجيد "ليالي الصيف " فى الحياة ظهر بديل ومخدر لا يشبع أحدا، بل يبلد الحواس ويجعل الناس عاجزين عن الاستمتاع بالحياة ذاتها .

ولقد كان شو هو التلميذ والخليفة الوحيد الحقيقى لابسن - أعنى الوحيد الذى واصل الكفاح ضد الرومانتيكية بطريقة فعالة. وأضفى عمقا على المناقشة الأوروبية الكبرى التى شغلت القرن التاسع عشر. فهو قد أكمل كشف النقاب عن البطل الرومانتيكى، وهدم أسس الإيمان بتلك الحركة الكبرى، المسرحية والتراجيدية. فعنده أصبح كل شى، زخرفى بحت، بطولى بفخامة، جليل، مؤضوعًا للشك، وهو قد كشف عما في كل عاطفية مفرطة ورفض لمواجهة

الواقع من زيف وغش . وكان البحث النفسي في الخداع الذاتي هو مصدر فنه . وبالفعل كنان " شو " واحدا من أشجع من كشفوا خنادعي الذات ومن أشدهم صرامة، بل كنان أيضا واحدا من أكثرهم مرحا وظرفا . ولم يكن " شو " ينكر أنه سليل لعصر التنوير، الذي يرجع إليه أصل فكر الذي كان بأسره محطما للأساطير وكاشفا للأوهام. ولكنه، بفضل فلسفته في التاريخ، التي ترجع جذورها إلى المادية التاريخية، كان في الوقت ذاته أكثر كتاب جليه تقدمية وعصرية. فقد بين أن الـزاوية الـتي ينظر منها الناس إلى العالم وإلى أنفسهم، والأكاذيب التي يعلنونها على أنها هي الحقيقة ، أو يدعونها تنتشر على هذا الأساس، والتي يمكنهم في ظروف معينه أن يصنعوا بها ما يشاءون، تخضع لشروط إيديولوجية، أي لمصالح اقتصادية وأمان اجتماعية . وليس أسوأ الأمور هو كون الناس يفكرون بطريقة عقلية - إذ أنهم في كثير من الأحيان يفكرون بطريقة عقلية أكثر مما ينبغي - بل هو افتقارهم إلى الحس الواقعي، ورفضهم الاعتراف بالحقائق على أنها حقائق، ومن هنا كانت الواقعية، لا العقلانية، هي الهدف الذي يسعى إليه شو، وكانت الإرادة، لا العقل، هي الملكة المسيطرة على أبطاله . (١) وهذا أيضا من الأسباب التي يرجع إليها اشتغاله بتأليف الدراما، واهتداؤه إلى أفضل وسيط للتعبير عن أفكاره في ذلك النوع الأدبى الأكثر نشاطا وديناميكية .

ولقد كان من المحال أن يكون شو هو المثل الكامل لعصره لو لم يكن يشاركه نزعته العقلية . فمسرحياته ذات طابع عقلى فى أساسه، برغم فعاليتها على المسرح، وهى الفعالية التى تذكرنا فى كثير من الأحيان " بالمسرحية المحبوكة "، وبرغم سماتها الميلودرامية الفجة إلى حد ما .إنها مسرحيات أفكار الى حد يزيد حتى عن مسرحيات ابسن - والواقع أن وعى البطل بنفسه، والصراعات العقلية بين الشخصيات الدرامية، ليست سمة تقتصر على الدراما الحديثة . فلكى يصل الصراع الدرامى إلى الشدة والدلالة اللازمة، لابد أن تكون الشخصيات المشتبكة فى الصراع واعية بما يحدث لها وعيا تاما . ومن المحال قيام تأثير درامى حقيقى ، أو، تأثير

<sup>(1)</sup> Holbrook Jackson: The Eighteen - Nineties, 1939 (1913), p. 177.

تراجيدى بوجه خاص، بدون هذه المعقولية في الشخصيات. فأكثر شخصيات شكسبير سذاجة وأشدها اندفاعا تصبح عباقرة في اللحظة التي ينبغي أن يتقرر فيها مصيرها. على أن " المجادلات الدرامية " كما سميت مسرحيات شو، لم تبد غير مستساغة إلا لأنها قد سبقتها الوجبات المقلية الهنزيلة التي كانت تقدمها مسرحيات التسلية في ذلك الوقت، بحيث كان على النقاد والجمهور أن يعتادوا الغذاء الجديد أولا. ولقد التزم شو الطابع المقلى للحوار الدرامي بدقة تفوق تلك التي التزمه بها السابقون عليه، ولكن من المؤكد أنه لم يكن هناك جمهور أقدر على الاستمتاع بمثل هذا العرض من رواد المسرح عند نهاية القرن. وبالفعل كان هؤلاء يستمتعون. دون أي تحفظ، حتى بأجرأ البهلوانيات العقلية التي تعرض عليهم، بمجرد أن أصبحوا مقتنمين بأن هجمات " شو " على المجتمع البورجوازي لم تكن بمجرد أن أصبحوا مقتنمين بأن هجمات " شو " على المجتمع البورجوازي لم تكن خطرة إلى الصحد الذي بدت عليه، وبأنه لم يكن راغبا في سلبهم أموالهم، وهو الأهم . وقد اتضح في النهاية أنه كان يتخذ موقفا موحدا في أساسه مع البورجوازية، وأنه كان مجرد ناطق بلسان ذلك النقد الذاتي الذي كان على الدوام جزءا من التكوين العقلي لهذه الطبقة .

ولقد كانت السيكولوجية المتحكمة في اتجاه النظرية العامة إلى الحياة عند نهاية القرن هي "سيكولوجية الفضح exposure " فقد بدأ نيتشه وفرويد معا من المسلمة القائلة إن الحياة الظاهرة للذهن، أي ما يعرفه الناس أو يزعمون معرفته عن دوافع سلوكهم، كثيرا ما تكون مجرد إخفاء وتحريف للدوافع الحقيقة لمشاعرهم وأفعالهم . . وقد عزا نيتشه هذا التزيف إلى ذلك الانحلال الذي كان ملحوظا منذ ظهور المسيحية، وإلى محاولة تصوير ضعف الإنسانية المنحلة ومظاهر بغضها وحسدها على أنها قيم أخلاقية، ومثل عليا غيرية زاهدة . وفسر فرويد ظاهرة خداع الذات، التي فضحها نيتشه مستعينا بنقده التاريخي للحضارة، من خلال التحليل النفسي الفردي، وأثبت أن اللاشعور يقف من وراء الشعور الإنساني بوصفه المحرك الحقيقي للاتجاهات والأفعال البشرية، وأن كل تفكير واع ما هو إلا قناع المحرك الحقيقي للاتجاهات والأفعال البشرية، وأن كل تفكير واع ما هو إلا قناع تختلف درجات شفافيته، يخفي الغرائز التي تؤلف مضمون اللاشعور . ونستطيع أن نقول أنه . أيا كان ما عرفه نيتشه وفرويد عن ماركس، وأيا كان رأيهما فيه ،

فإنها قد اتبعا في كشوفهما نفس أسلوب التحليل الذي استخدم لأول مرة في المادية التاريخية . ذلك لأن ماركس قد أكد بدوره أن الوعي الإنساني مشوه وفاسد وأنه ينظر إلى العالم من زاوية باطلة . وأن فكرة " التبرير " في التحليل النفسي لتناظر تماما ما يعنيه ماركس وانجلز بتكوين الأيديولوجية ، " الوعي الزائف " . وقد عرف انجلز (") وجونز (") Jones المفهوميين بمعني واحد . فالناس لا يسلكون فحسب، بل أنهم أيضا يضعون لسلوكهم دوافع ومبررات تتمشى مع نظرتهم الخاصة التي تتحكم فيها العوامل الاجتماعية أو النفسية . ولقد كان ماركس أول من أشار إلى أن الناس، الذين يكونون مدفوعين بمصالحهم الطبقية، لا يقعون في أخطاء وزييفات وتعقيدات منفردة فحسب، بل أن تفكيرهم كله، ونظرتهم إلى العالم بأسرها، تكون منحرفة مزيفة . وهم لا يستطعيون أن يروا أو يحكموا إلا وفقا للمسلمات التي تتضمنها حقائق ظروفهم الاقتصادية والاجتماعية . فالمبدأ الذي يبني عليه فلسفته في التاريخ بأكملها هو إن التفكير الصائب مستحيل أصلا في مجتمع تقسمه وتمزقه الخلافات الطبقية (") . ولقد كان التوصل إلى أن التفكير هو في أساسه مسألة خداع ذاتي، وأن مختلف الأفراد لا يكونون دائما واعين بالدوافع المتحكمة في سلوكهم، أمرا ذا أهمية بالنسبة إلى التطور التالي لعلم النفس .

ولكن المادية التاريخية، بطريقتها المنهجية في الكشف والغضح، كانت هي ذاتها نتاجا لتلك النظرة الرأسمالية البورجوازية إلى الحياة ، التي أراد ماركس أن يكشف أسسها . فقد كان من المستحيل ظهور نظرية كهذه قبل أن يصبح للاقتصاد مكان الصدارة في حياة الإنسان الغربي . ولقد كانت التجربة الحاسمة في عصر ما بعد الرومانتيكية هي تجربة الديالكتيك في كل شيء يحدث، وطابع التضاد في الوجود والوعي، وازدواج اتجاه المشاعر والعلاقات الذهنية . والمبدأ الأساسي في أسلوب التحليل الجديد هو الشك في أن هناك عالما خفيا باطنا من وراء كل عالم

<sup>.</sup> مراسلة إلى مميرنج mehring بتاريخ ١٤ يوليو ١٨٩٣. مراسلات ماركس وانجلز، ١٩٣٤ ، ص ١٩١١ - ١٠٥ (١) (٣) Ernest Jones : " Rationalism in Everday Life ".

وهو بحث قرىء في المؤتمر الدولي الأول للتحليل النفسي ، ١٩٠٨ - ، منشور في كتاب Papers on Psycho - Analysis .

<sup>(1)</sup> Karl Mannhein: Ideology and Utopia, 1936, pp. 61-2.

ظاهر، وشعورا من وراء كل شعور، وصراعا من وراء كل تجانس ظاهرى. ولما كانت هذه النظرة شائعة مألوفة، فلم يكن من الضرورى أن يكون كل مفكر وكل باحث على حدة واعيا بأنه معتمد على منهج المادية التاريخية، إذ أن فكرة أسلوب الكشف، وسيكولوجية الفضح، كانت جزءا من تراث ذلك القرن، ولم يكن نيتشه معتمدا على ماركس أو فرويد معتمدا على نيتشه، بقدر ما كانوا جميعا معتمدين على جو الأزمة العام الذى كان يميز عصرهم بأسره. وهم قد اكتشفوا، كل على طريقته الخاصة، أن التحكم المزعوم للعقل فى ذاته وهم، وأننا عبيد قوة تعمل فى داخلنا، بل ضدنا فى كثير من الأحيان. وهكذا كانت نظرية المادية التاريخية، شأنها شأن التحليل النفسى فيما بعد، تعبيرا عن حالة ذهنية فقد فيها العالم الغربى إيمانه المشرق بنفسه، وإن كان هذا التعبير قد اتخذ طابعا أكثر تفاؤلية فى حالة المادية التاريخية.

والواقع أنه حتى أشد المفكرين عقلانية ووعيا ذاتيا، لا يتخذون في كل الأحوال من المسلمات الفلسفية الأولى لتفكيرهم نقطة بداية في تطور نظرياتهم . فهم في كثير من الأحيان لا يدركونها عن وعي إلا فيما بعد، وفي بعض الحالات لا يكون لديهم وعبى بها على الإطلاق . بل أن فرويد بدوره لم يتذكر التجربة التي ترجع إليها جذور مشكلات تحليله النفسي إلا بعد أن وصل إلى مرحلة متأخرة نسبيا في تطوره . وقد وصف فرويد نفسه هذه التجربة ، التي هي الأصل الذي يرجع إليه كل تعبير عقلى وفني عميق عند نهاية القرن، بأنها " الإحساس بالسخط على الحضارة das Unbehagen in der Kultur . وهذا يفسر نفس شعور الاغتراب والعزلة الذي كان يسيطر على رومانتيكية العصر ونزعته الجمالية، ونفس القلق وفقدان الثقة بمعنى الحضارة، ونفس الإحساس القلق بأن هناك أخطارا مجهولة ، غامضة مبهمة تحيط بالمره . وقد تتبع فرويد أصل هذا الشعور بعدم الارتيام. وباختلال التوازن واضطرابه، فأرجعه إلى ذلك الضرر الذي لحق بحياة الغرائز، ولا سيما الدوافع الجنسية، وبذلك تغاضى تماما عن الدور الذي يقوم به عدم الاستقرار الاقتصادى، والافتقار إلى النجاح الاجتماعي والنفوذ السياسي . وليس من شك في أن الحالات العصابية هي جزء من الثمن يتعين علينا أن ندفعه مقابل مدنيتنا ، ولكنها ليست إلا جـزًّا، وكثيرا ما تكون مجرد شكل ثانوى من أشكال

الدين الذي نسدده للمجتمع . ولقد عجز فرويد، نتيجة لنظرته العملية المحدودة الأفق، عن تقدير أهمية العوامل الاجتماعية في حياة الإنسان الروحية . وعلى الرغم من أنه رأى في الأنا الأعلى ممثلا حكيما وسديدًا للمجتمع، فإنه ينكر أن تكون التطورات الاجتماعية قادرة على إحداث تغيرات أساسية في تكويننا البيولوجي والغريزى . ففي رأيه أن الأشكال الحضارية ليست نواتج تاريخية واجتماعية، بل تعبيرات آلية بدرجات متفاوتة عن الغرائز . فالغرائز الشبقية الشرجية -Anal erotic هي التي تعبر عن المجتمع الرأسمالي البورجوازي، والحرب من صنع غريزة الموت، والسخط على الحياة في المجتمع المتحضر يعزى إلى كبت " اللييدو " . بل أن نفس نظرية التسامي ، التي هي من أعظم إنجازات التحليل النفسي، تؤدي إلى تبسيط وتقصير مخل لمفهلوم الثقافة ،وذلك حين تجعل من الغريزة الجنسية المصدر الأوحد، أو حتى الأهم، للعمل الثقافي الخلاق. والواقع أن الماركسيين على حق حين يعيبون على التحليل النفسي كونه يتحرك في فراغ بمنهجه غير التاريخي وغير الاجتماعي، وكونه يحتفظ ببقية من المثالية المحافظ في فكرته القائلة بوجود طبيعة بشرية ثابتة . أما اعتراضهم القائل أن التحليل النفسى من خلق البورجوازية المنحلة، وأنه لابد أن يفني مع هذه الطبقة، فهو اعتراض يجزم على نحو قاطع بشيء لا يقوم عليه دليل . فما هي القيم العقلية التي نملكها – وضمنها المادية التاريخية — والتي ليست من خلق هذا المجتمع " الانحلالي " ؟ لو كان التحليل النفسي ظاهرة انحلالية، فعندئذ تكون رواية النزعة الطبيعية بدورها، والفن الانطباعي كله، بل يكون كل ما يحمل طابع الشقاق السائد في القرن التاسع عشر انحلاليا بدوره .

ولقد أشار توماس مان إلى أن فرويد يرتبط ارتباطا وثيقا بالنزعة اللاعقيلة السائدة في أوائل القرن الجديد نظرا إلى طبيعة موضوع بحثه، وهو اللاشعور . والانفعالات، والغرائل والأحلام ('). ولكن فرويد في واقلع الأمر لا يرتبط فقط بهذه الحركة الرومانتيكية الجديد، التي يتركز اهتمامها حول المجالات

<sup>(1)</sup> Thomas Mann: "Die Stellung Freuds in der modernen Geistesge-schichte". In "Die Forderung des Tages". 1930. pp. 201 ff.

"التحتانيـة " (١) لحـياة الذهـن، بـل هـو يرتـبط فـي الوقت ذاته ببداية وأصل ذلك الوجه الكامل من أوجه الفكر الرومانتيكي، الذي يرجع إلى ما قبل المدينة وما قبل العقل . ففي اللذة التي نجدها في وصفه لحرية رجل الغريزة غير المتمدين، يوجد قدر كبير من التأثر بروسو. وإذا لم يكن يؤكد، مثلا، أن رجل الطبيعة الذي كان يقتل أباه ويستمتع بمعاشرة الإناث من أفراد أسرته، يمكن أن يسمى " خيرا أو طيبا " بالمعنى الذي استخدم به روسو هذا اللفظ، فإنه على أية حال يشك إن كان الإنسان قد أصبح أفضل بكثير، أو حتى أسعد، خلال عملية التمدين. فخطر عقلية الحقيقي، الذي يهدد حركة التحليل النفسي، لا ينحصر في نوع المادة التي تختارها، أو في تعاطفها مع الإنسان البدائي الذي لم تفسده المدنية، بل في إقامتها نظريتها على الغريزة والطبيعة وحدها . والواقع أن كل فهم غير ديالكتيكي للإنسان، مبنى على افتراض أن الطبيعة البشرية شيء ثابت لا يتغير على مر التاريخ، ينطوى على عنصر من اللاعقلية والنزعة المحافظة . وكل من لا يؤمن بقدرة الإنسان على التطور، هو عادة شخص لا يريد أن يتطور الإنسان، ومعه المجتمع. وهنا نجد أن النزعة التشاؤمية والنزعة المحافظة تتحكم في كل منهما في الأخرى بالتبادل . ولكن فرويد لم يكن متشائما حقيقيا، أكثر مما كان محافظا أو حتى لاعقليًا . ذلك لأن أعماله، برغم كل ما فيها من عناصر مشكوك فيها، تنطوى على شواهد تقطع بوجود تعلق تلقائي بالإنسانية لديه، وبأن عقليته كانت تقدمية وهذا أمر ليس من الضروري التدليل عليه، وإن لم يكن يعوزنا الدليل . صحيح أن فرويد كان يشك في قدرة العقل على التحكم في الغرائز، ولكنه يؤكد أنه ليست لدينا أية وسيلة أخرى للسيطرة عليها سوى عقلنا. ولم يكن ذلك تأكيدا خلا تماما من الأمل. فهـ و يقـ ول : " إن صوت العقل ناعم، ولكنه لا يهدأ حتى يستمع إليه . . وتلك من النقاط القليلة التي تسمح للمرء بالتفاؤل حول مستقبل البشر، ولكنها في ذاتها تعني الكثير .ومن المكن أن يتخذها المرء نقطة بداية لآمال أخرى غيرها. فمن المؤكد أن

<sup>(</sup>ا)ستبحث لنفس استخدام هذا اللفظ ترجمة لكلمة subterranean ، قياسا على ألفاظ أخرى أصبحت شائعة في لفة اليوم. إما نحتا وإما أحياء وتجديدا، مثل " عقلاني " و " أولاني " و " جواني "، الخ . ( المترجم )

أولوية العقبل مازالت بعيدة، بعيدة جنا، ولكنها قد لا تكون بعيدة إلى مالا نهاية. "(۱)

لقد قاوم فرويد شرور عصره، وكافح القوى اللاعقلية المظلمة التى باع لها هذا العصر روحه، ولكن كانت هناك روابط لا حصر لها تقيده، وتظل تقيده بإنجازات عصره وحدوده . بل أن نفس مبدأ "سيكولوجية الفضح " عنده، وهو المبدأ الذى تقوم فيه الفوراق الفردية بدور يفوق بكثير دورها عند ماركس، كان يرتبط أوثق الارتباط بالنظرة الانطباعية إلى الحياة، وبالسلفة النسبية للعصر . فمفهوم الخداع، الذى ترجع جذوره إلى التجربة التى ندرك فيها أن انطباعاتنا ، وأحوالنا النفسية، وأفكارنا، متغيرة دائما، وأن الواقع ذاته يتكشف لنا على أشكال دائمة التنوع، لا تثبت أبدا ، وأن كل انطباع نتلقاه منه هو معرفة وبطلان فى الوقت نفسه، هذا المفهوم فكرة انطباعية، ومن المستحيل تصور الفكرة المناظرة لها عند فرويد، وهى أن الناس يقضون حياتهم وقد خفيت نفوسهم عنهم ، قبل ظهور الانطباعية . فالانطباعية هى الأسلوب المبر عن تفكير ذلك العصر وفنه معا . وكل فلسفة المقود الأخيرة من القرن التاسع عشر تتوقف عليها . فالنسبية ، والذاتية، والنزعة المضادة للمذهب، ومبدأ تفكيك عالم الذهن إلى ذرات، والنظرية القائلة بأن للحقيقة طابعا يتوقف على المنظور، كل هذه عناصر مشتركة بين نظريات نيتشه، وبرجسون، والبرجماتيين، وكل الاتجاهات الفلسفية المستقلة عن المثالية الأكاديمية الألمانية .

لقد قال نيتشه: "إن الحقيقة لم تتعلق أبدا بذراع مطلق ". فالعلم فى ذاته، والحقيقة بلا مسلمات مسبقة، والجمال المنزه عن الغرض، والأخلاق المبرأة عن حب الذات، كل هذه، فى نظره ونظر معاصريه،أوهام. وهو يؤكد أن ما نسميه حقيقة لا يعدو فى واقع الأمر أن يكون أكاذيب وخدعا تنفع الحياة وتزيد من القوة. وتتسم بأنها ضرورية لاستمرار الحياة (<sup>٢)</sup>. وقد أخذت البرجماتية أساسا بهذا الفهم الإيجابى النفعى للحقيقة . فالحقيقة هى ما هو فعال، مفيد، نافع. وما يصمد

<sup>(1)</sup> S. Freud: The Future of an Illusion. trans. By W.d. Robson - Scott. 1928, p. 93.

<sup>(7)</sup> Nietzsche: Werke, 1895 ff., xvi, p. 19.

لاختبار الزمان، وما " يستحق" ، على حد تعبير وليام جيمس . وإنه لمن المستحيل أن يتصور المرء نظرية في المعرفة أكثر انسجاما مع الانطباعية من هذه . فلكل حقيقة لحظة واقعية معينة، وهي لا تصلح إلا في مواقف محددة تماما . ومن المكن أن يكون القول صحيحا في ذاته، ومع ذلك لا معنى له على الإطلاق في ظروف معينة، لأنه لا يرتبط في علاقة مع أي شيء آخر . فإذا أجاب شخص عند السؤال " كم عمرك ؟ " بقوله : " الأرض تدور حول الشمس " ، كانت هذه الألفاظ ، برغم أنها تعبير عن حقيقة ممكنة، تمثل تأكيدا لا معنى له في مثل هذا الموقف، ولا صلة له به على الإطلاق . فالواقع علاقة غير قابلة للتحليل بين الذات والموضوع ، يستحيل التأكيد من عناصرها الفردية أو التفكير فيها بمعزل عن الباقين . أننا نتغير، ويتغير معنا عالم الأشياء . والعبارات المتعلقة بالحوادث الطبيعة والتاريخية ، التي يجوز أنها كانت صحيحة قبل مائة عام، لم تعد صحيحة اليوم ، لأن الواقع، شأنه شأننا نحن أنفسنا، مشتبك في عملية حركة مستمرة ، وتطور وتغير دائمين، وهو الحصيلة الكاملة لظواهر عرضية غير متوقعة، تتجدد دوامًا ، ولا يمكن أن يعد منتهيا . والحق أن المدرسة الفكرية البرجماتية بأسرها تنبثق من تجربة الواقع الانطباعية لدى الفنان . فهنا، في مجال الفن، تكون العلاقة بالحقيقة هي بعينها ما تفترضه هـذه الفلسفة بالنسبة إلى التجربة بأسرها . فشيكسيبر عند الدكتور جونسون ، وعند كولريدج، وهازليت، وبرادلي، لم يعد له وجود، ولم تعد أعمال الكاتب الدرامي العظيم على ما كانت عليه . قد تكون الألفاظ مازالت هي، ولكن الأعمال الأدبية لا تـتألف من ألفاظ فحسب، بل أيضا من معان للألفاظ، وهذا المعنى يتغير من جيل إلى جيل .

ولقد كانت فلسفة برجسون أنقى تعبير عن التفكير الانطباعي، ولا سيما في تفسيره للزمان — وهو الوسيط الذي اتخذته الانطباعية عنصرا حيويا. فقد كانت التجربة الأساسية للقرن التاسع عشر هي فردانية اللحظة، التي لم توجد أبدا من قبل ولن تتكرر أبدا . وكانت رواية النزعة الطبيعية بأسرها، ولا سيما عند فلوبير، وصفا وتحليلا لهذه التجربة. ولكن الفارق الرئيسي بين فلسفة فلوبير وفلسفة برجسون هو أن الأول لا يزال ينظر إلى الزمان على أنه عنصر يؤدي

إلى التحلل. يتحطم بواسطة الجوهر المثالي للحياة . وقد حدث التغير في فهمنا للزمان، وبالتالي في تجربتنا للواقع بأسرها، تدريجا، وذلك أولا في التصوير الانطباعي، ثم في فلسفة برجسون، وأخيرا، وبصورة أصرح وأقوى دلالة من كل الصور الأخرى، في أعمال بروست . فلم يعد الزمان مبدأ للتحلل والهدم، ولم يعد هـ العنصـر الـذي تفقـد فيه الأفكار والمثل العليا قيمتها، والحياة والذهن جوهرهما، بل أصبح هو القالب الذي نصل فيه إلى امتلاك حياتنا الروحية والوعى بطبيعتنا الحيوية، والذي هو نقيض المادة الجامدة والآلية الصارمة . فنحن نكون ما نكونه، لا في الزمان فحسب، بل بالزمان أيضا . ونحن لسنا مجموع اللحظات الفردية في حياتنا، بل حصيلة الوجه الدائم التغير، الذي تكتسبه هذه اللحظات خلال كل لحظة جديدة . والزمان الذي مضى لا يجعلنا أشد فقرا ، بل أن هذا الزمان نفسه هو الذي يملأ حياتنا بمضمون . وهكذا كانت الرواية عند بروست تبريرا للفلسفة عند برجسون، وفيما أصبح مفهوم الزمان عند برجسون خلاقا بحق للأول مرة . واكتسب الوجود حياة فعلية، وحركة، ولونا، وشفافية مثالية، ومضمونا روحيا، من منظور ذلك الحاضر الذي هو نتيجة ماضينا . فليس ثمة سعادة سوى سعادة التذكر وإحياء الـزمان الماضـي المفقـود وبعثه والانتصار عليه، ذلك لأن الجنات الحقيقية، كما يقول بروست، هي جنات مفقودة . لقد كان الفن يعد، منذ الرومانتيكية ، مسئولا عن فقدان الحياة، وكان الاختيار بين " القول " و " الامتلاك " عند فلوبير يعد اختيار أليما مؤسفا . أما بروست فكان أول من نظرة إلى التأمل والتذكر، والفن، لا على أنها شكل واحد ممكن من الأشكال التي نستطيع بها أن نمتلك الحياة، بل على أنها الشكل الوحبيد المكن لذلك . صحيح أن الفهم الجديد للزمان لم يغير النزعة الجمالية لذلك العصر، وإنما اقتصر على إعطائها مظهرا أقرب إلى المسالة - ولكن هذه لم تكن إلا مسالمة في المظهر فحسب . ذلك لأن فلسفة بروست ليست إلا تعبيرا عن تعزية للذات وخداع للذات يوهم به نفسه رجل مريض، وجل دفن بالفعل حيا.

## الباب الثامن عصر الفليم

بدأ " القرن العشرون " بعد الحرب العالمية الأولى، أي في العشرينات، مثلما أن " القرن التاسع عشر " لم يبدأ إلا حوالي عام ١٨٣٠ . ولكن الحرب لم تكن تمثل نقطة تحول في التطوير إلا بقدر ما كانت تتيح فرصة للاختيار بين الإمكانات الموجودة بالفعل. ولقد كانت للاتجاهات الرئيسية الثلاثة في القرن الجديد سوابقها في الفترة السابقة : فالتكعيبية كانت لها سابقتها عـد سيزان والكلاسيكييـن الجدد، والتعبيرية عند فان جوخ وسترندبرج، والسريالية عند رامبو ولوتريامون. ويمكن القول أن اتصال التطور الفني يناظر اطرادا معينا في التاريخ الاقتصادي والاجتماعي لهذه الفترة نفسها . ولو رجعنا إلى زومبارت Sombart " لوجدناه يقصر فترة حياة الرأسمالية المزدهرة على مائة وخمسين سنة، ويجعلها تنتهى بنشـوب الحـرب الأولى، وكان يفسر نظام الكارتلات والترستات في السنوات الواقعة بين ١٨٩٥ و١٩١٤ على أنه هو ذاته مظهر من مظاهر الشيخوخة، ونذير بأزمة وشيكة الوقوع . ولكن الواقع أن أحدا لم يكن يتحدث عن انهيار الرأسمالية في الفترة السابقة على ١٩١٤ سوى الاشتراكيين، أما في الأوساط البورجوازية ، فكان هناك قطعا شعور بالخطر الاشتراكي ، ولكن أحدا لم يكن يؤمن لا " بالمتناقضات الداخلية " للاقتصاد الرأسمالي، ولا باستحالة تغلبه على الأزمات التي تنتابه من آن لآخر، فلم تكن هناك فكرة في الأوساط عن النظام ذاته، بل أن الحالة الذهنية التي يمكن أن توصف بأنها كانت وآثقة مطمئنة في عمومها ، استمرت حتى في السنوات الأولى بعد نهاية الحرب ، ولم يكن الجو العام في البورجوازية جو يأس على الإطلاق ، إذا استثنينا الطبقة المتوسطة الدنيا التي كان عليها أن تكافح ضد عقبات مخيفة . ولكن الأزمة الاقتصادية الحقيقة بدأت في عام ١٩٢٩ بالانهيار الـذي حـدث فـي أمريكا، والـذي وضع حدا لحالة الازدهار السائدة خلال الحرب وبعدها، وكشف بصورة لا تخطئها العين عن نتائج عدم وجود تخطيط دولي للإنتاج والتوزيع. عندئذ بدأ الناس فجأة يتحدثون في كل مكان عن أزمة الرأسمالية، وعن . إخفاق الاقتصاد الحر والمجتمع الليبرالي، وعن الكارثـة الوشيكة الوقوع وخطر الـثورة . وكـان تـاريخ الثلاثيـنات تـاريخ فـترة مـن الـنقد الاجـتماعي، والواقعـية

والإيجابية، واصطباغ المواقف السياسية بالصبغة التقديمة، والاعتقاد المتزايد انتشارا بأن الحل الجذرى هو وحده الذى يمكن أن يكون مجديا، أى بعبارة أخرى، الاعتقاد بأن الأحزاب المعتدلة قد انقضى عهدها، ولكن الإحساس بالأزمة التى تمر بها طريقة الحياة البورجوازية لم يكن أقوى فى أية فئة منه فى البورجوازية ذاتها، ولم تكن أية فئة أخرى تتحدث بقدر ما تتحدث البورجوازية نفسها عن نهاية العهد البورجوازى. واتفقت الفاشية والبلشفية معا على النظر إلى البورجوزاى على أنه جثة حية، وعلى الوقوف نفس الموقف الحازم من مبدأ الليبرالية والنظام البرلمانى. وقد وقفت الطبقة المثقفة فى عمومها فى صف أنواع الحكومات المتسلطة وطالبت بالنظام والقانون. والدكتاتورية، وكان يملؤها الحماس من أجل كنيسة جديدة، وروح مدرسية (إسكلائية) وبيزنطية جديدة. وكانت جاذبية الفاشية للطبقة المثقفة الثائرة الأعصاب، التى أربكتها النزعة الحيوية عند نيتشه وبرجسون، الرجع إلى ما توهموا أن الفاشية تقدمه من قيم مطلقة صلبة، لا يتطرق إليها الشك، وإلى الأمل فى المتخلص من المسئولية المرتبطة بكل عقلانية وفردية. أما الشيوعية فكانت الطبقة المثقفة تأمل عن طريقها الدخول فى علاقة مباشرة مع جماهير الناس العريضة، والخلاص من عزلتها فى المجتمع .

فى هذا الموقف المحفوف بالخطر، كانت أفضل طريقة يستطيع المتحدثون بلسان البورجوازية الليبرالية أن يفكروا فيها هى تأكيد السمات المشتركة بين الفاشية والبلشفية، واستخدام كل منهما للتنديد بالأخرى. فأشاروا إلى الواقعية المتطرفة المديزة لكلا المذهبين، ووجدوا أن القاسم المشترك الذى يمكن أن يرد إليه نوعا التنظيم والحكم عندهما هو التكنوقراطية الصارمة (۱). وتجاهلوا عمدا الفوارق الأيديولوجية بين مختلف أنواع الحكومات التسلطية. وصوروا هذه الحكومات على أنها من اختصاص الخبير الحزبى والإدارى السياسييي. ومهندس الجهاز الاجتماعيي. أي بالاختصار، من اختصاص "المديرين ". وبطبيعة الحال فإن هناك نوعا من التشابه بين الأشكال المختلفة للتنظيم المديرين ". وبطبيعة الحال فإن هناك نوعا من التشابه بين الأشكال المختلفة للتنظيم

<sup>(1)</sup> Hermann Keyserling: Die neuentstehende Welt, 1926 – James Burnham: The Managerial Revolution, 1941.

الاجتماعي، وإذا اتخذ المرء نقطة بدايته من مجرد واقعة الروح التكنيكية والتوحيد النمطي المرتبط بها . فإنه يستطيع أن يرى تشابها حتى بين روسيا وأمريكا . '`` فليس ثمة جهاز للدولة يستطيع اليوم أن يستغنى تماما عن " المديرين " : ذلك لأن هؤلاء يمارسون السلطة السياسية نيابة عن الجماهير العرضية ، مثلما أن الفنيين يديـرون مصـانع هذه الجماهير والفنانين يصورون ويكتبون لها . والمسألة دائما هي : لصالح من تمارس القوى ؟ إن أى حاكم في العالم لا يجرؤ اليوم على الاعتراف بأنه لا يتوخى، من أعماقه . صالح الشعب وحده . ونحن من وجهة النظر هذه نعيش بالعقل في مجتمع جماهيري وديمقراطية جماهيرية . وعلى أية حال فإن الجماهير العريضة أصبح لها في الحياة السياسية نصيب يقاس بمقدار الجهد الذي تضطر الأوساط الحاكمة القائمة إلى بذله من أجل تضليلها . والحق أنه لا شيء أدل على فلسفة الحضارة السائدة في هذه الفترة من محاولة جعل " ثورة الجماهير " (٢) هذه مسئولة عن اغتراب الثقافة الحديثة وانحطاطها، ومن الهجوم الذي يوجه إلى هذه الصورة باسم العقبل والروح . والواقع من معم المتطرفين يجرون بإيمانهم بالنقد الحضاري الذي من وراء هذه الفلسفة، والذي هو عادة نقد يفتقر إلى الوضوم والتحدد . صحيح أن كلا من الطريفين ينظر إليه على أن له معنى مختلفا كل الاختلاف، ويشن حربه من جهة ضد النظر العملية إلى العالم التي تستهدف تحقيق الوضعية، وتفتقر إلى كـل " روح " ومن جهـة أخرى ضد الرأسمالية . ولكن توزيع الطبقة المثقفة بين المعسكرين لم يكن متساويا على الإطلاق، حتى الثلاثينات. فقد كانت الأغلبية رجعية بطريقة واعية أو غير واعية، وكانت تمهد الطريق للفاشية متأثرة بسحر أفكار برجسون وباريز Barrés وشارل مورا Charles Maurras وأورتيجا أى جاسية وتشسترين وشبنجلر وكيزرلنج وكلاجيس والباقين. " فالعصور الوسطى الجديدة " و " المسيحية الجديدة " ، " وأوروبا الجديدة " ، كل هذه ليست سبوى أرض الثورة المضادة الرومانتيكية القديمة، كما أن " ثورة العلم "،

<sup>(1)</sup> M.J. Bonn: The American Experiment, 1933, p. 285.

<sup>(7)</sup> José Ortega Y Gasset: The Revolt of the Masses, 1932.

وتعبيثة " الروح " ضد آليه العلوم الطبيعية وحتميتها . ليست إلا " بداية رد الفعل العالمي ضد التنوير الديمقراطي والاجتماعي " (').

في عصر " الديمقراطية الجماهيرية " هذا تبذل محاولة للقيام بادعاءات ومطالبات لصالح أعداد متزايدة من الجماهير، بحيث استطاع هتلر آخر الأمر أن يلعب لعبة منح الأغلبية الساحقة من أمته مكانة النبلاء . وقد بدأت العملية " الديمقراطية " الجديدة، عملية إضفاء الصبغة الأرستقراطية بوضع الغرب مقابل الشرق، ومقابل آسيا وروسيا . فالغرب والشرق متضادان بوصفهما يمثلان على التوالى، النظام والاضطراب، والسلطة والفوضي، والاستقرار والثورة، والعقلانية المنظمة والصوفية الجامحة (٢) . ويلى ذلك توجيه تحذير حازم إلى أوروبا ما بعد الحرب، التي كانت مأخوذة بسحر الأدب الروسي، بأن عبادتها لدستويفسكي "والكارامازوفية " تؤدى بها إلى أن تطأ طريق الفوضي (٢) . أما في وقت " فوجويه vogüė "'''. فإن روسيا والأدب الروسي لم يكونا " آسيويين "، بـل كانا على عكس ذلك يمثلان المسيحية الأصلية، وبالتالي فقد اتخذا أنموذجا للغرب الوثني . ولكن روسيا كان لا يزال فيها قيصر في ذلك الوقت . وبهذه المناسبة ، فإن أصحاب الدعوة المقدسة الجديدة هؤلاء لا يؤمنون حقا بأن الغرب يمكن أن يصل إلى الخلاص. وهم يغفلون نظرتهم السياسية البائسة برداء تشاؤمي . فهم قد عقدوا العزم على دفن الحضارة الغربية بأسـرها مع آمالهم السياسية، ومن ثم فانهم يقلـون بوصفهم ورثمة " الانحلال " . فكرة " تدهور الغرب " .

ولقد ظهرت أكبر الحركات الرجعية في هذا القرن، في مجال الفن، بوصفها رفضا للانطباعية - وكان ذلك تغيرا يمثل، في نواح معينة ، انقطاعا في تاريخ الفن أعمق من كل تغيرات الأسلوب التي حدثت منذ عصر النهضة، وهي

<sup>(1)</sup> Ernst Troeltsch: "Die Revolution in der Wissenschaft ", Gesammelte Schriften, IV, 1925, p. 676.

<sup>(1)</sup> Henri Massis: La Defence de l'Occident, 1927.

m Hermann Hesse: Bick ins chaos. 1923.

 <sup>(</sup>۹) أوجين مارى دى فوجويه ( ١٨٤٨ - ١٩١١) ، مؤرخ فرنسى اشتغل فى السلك الدبلوماسى وعمل فترة طويلة
 فى روسيا، وألف دراســـة قيمــة عــن روايــات تولستــوى ودستويفســكى بعنـــوان " الروايــة الروسيــة"
 (١٨٨٦) .

التغيرات التي لم تحدث أي تأثير أساسي في تراث النزعة الطبيعية الفني . صحيح أنه كان هناك على الدوام تأرجح بين النزعة الشكلية والنزعة المضادة للشكلية، ولكن أحدا لم يشك من حيث المبدأ، منذ العصور الوسطى، في وظيفة الفن من حيث كونه مطابقا للحياة ومخلصا للطبيعة . وفي هذا الصدد كانت الانطباعية قمة ونهاية تطور استمر أكستر من أربعمائسة عام . أما فن " ما بعسد الانطباعيسة -Post impressionism" فهـو أول فـن يـرفض كـل إشـارة إلى الواقـع مـن حيث المبدأ، ويعبر عن نظرته إلى الحياة بتشويه متعمد للموضوعات الطبيعية . فالتكعيبة، والتركيبة constructivism، والمستقبلية، والتعبيرية ، والدادئية dadaism، والسريالية، تدير ظهورها، بنفس التصميم، للانطباعية المرتبطة بالطبيعة والمؤكد للواقع . غير أن الانطباعية ذاتها قد مهدت الطريق لهذا التطور، من حيث أنها لم تكن تهدف إلى وصف متكامل للواقع، وإلى مواجهة الذات للعالم الموضوعي ككل، بل كانت تمثل بداية تلك العملية التي وصفت بأنها "ضم annexation " الفن للواقع (١) . ففن ما بعد الانطباعية لا يمكن أن يسمى ترديدا للطبيعة بأى معنى، بـل أن علاقـته بالطبيعة علاقـة خروج عنها . وأقصى ما يمكننا أن نتحدث عنه هو نوع من النزعة الطبيعية السحرية ، ومن إنتاج لموضوعات توجد إلى جانب الواقع، وان لم تكن ترغب في الحلول محله . وإن المرء ليشعر دائما، حين يواجه أعمال براك Braque وشاجال Chagall وروو Rouault وبيكاسو، وهنري روسو، وسلفادور دالى، برغم كل ما بينها من اختلافات، بأنه في عالم ثان، عالم أعلى يظل يكشف عن سمات عديدة للواقع المعتاد، ولكنه مع ذلك يمثل نوعا من الوجود يتجاوز هذا الواقع ولا يتمشى معه .

على أن القن الحديث مضاد للانطباعية بمعنى آخر: فهو فى أساسه فن "قبيح ". يتخلى عن توافق الانطباعية وأشكالها ، وأنغامها وألوانها الخلابة. إنه يقضى على القيم التصويرية فى التصوير، وعلى الصور المركبة بحرص واتساق فى الشعر، وعلى اللحن والنغمة فى الموسيقى . وهو ينطوى على هروب حريص من كل ما هو سار بهيج، وكل ما هو زخرفى بحت، وكل ما بعث الرضا فى النفس . وقد

<sup>(1)</sup> Andre Malraux : psychologie de l'art, 1947.

سبق أن وضع " ديبوسي " نغما باردا وبناء هارمونيا خالصا في مقابل عاطفة الرومانتيكية الألمانية، وتضاعفت قوة هذا الاتجاه المضاد للرومانتيكية عند سترافنسكي، وشونبرج، وهندميت، حتى أصبح مضادًا للتعبيرية يرفض كل ارتباط بموسيقي القرن التاسع عشر الحساس . فالهدف هو الكتابة ، أو التصوير ، أو التلحين بالعقل، لا بالعواطف . وتارة ينصب التأكيد على نقاء البناء، وتارة أخرى على نشوة رؤية ميتا فيزيقية، غير أن هناك رغبة في الهروب بأي ثمن من النزعة الجمالية الحسية الراضية، السائدة في العصر الانطباعي. ولا شبك في أن الانطباعية ذاتها كانت شاعرة من قبل شعورا واضحا بالموقف المتأزم الذي تجد فيه الثقافة الجمالية الحديثة نفسها ، ولكن فن ما بعد الانطباعية هو الذي أكد لأول مرة تفاهة هذه الثقافة وزيفها . ومن هنا كان الصراع ضد كل مشاعر الشهوة واللذة، وكان ذلك الاكتناب والانقباض والعذاب في أعمال بيكاسو وكافكا وجويس . وبلغ النفور من النزعة الحسية في الفن القديم، والرغبة في القضاء على أوهامه، حدا أصبح معه الفنانون يرفض الآن استخدام وسائلة في التعبير ذاتها، ويفضلون، مثل رامبو، خلق لغة مصطنعة خاصة بهم . فشونبرج قد اختراع نظام للأنغام الاثنتي عشرة، وقيل عن بيكاسـو – بحـق – أنـه كـان يرسم كل لوحة من لوحاته وكأنه يحاول اكتشاف فن التصوير من جديد .

وقد بدأ الصراع المنظم ضد استخدام الوسائل التقليدية في التعبير، وما ترتب عليه من هدم للتراث الفني للقرن التاسع عشر، في عام ١٩١٦، مع الدادئية، وهي ظاهرة مرتبطة بزمن الحرب، واحتجاج على المدنية التي أدت إلى الحرب، وبالتالى فهي نوع من الانهزامية (۱). وكان الغرض من الحركة كلها ينحصر في مقاومتها لإغراءات القوالب الجاهزة و" الكليشيهات " اللغوية العقيمة، التي هي بالية عتيقة، برغم كونها مريحة، والتي تزيف الموضوع المراد وصفه وتقضى على كل تلقائية في التعبير المباشر، أي أنها في أساسها حركة رومانتيكية، وهي في ذلك مماثلة للسيريالية، التي تتفق معها تماما في هذا الصدد . هذا الصراع موجه ضد تزييف التجربة بقوالب جاهزة، وهو التزيف الذي

<sup>(9)</sup> Andre Breton: What Is Surrealism? 1936, pp. 45 ff.

كان " جوته "، كما نعرف، شاعرا به، والذي هو القوة الرائعة الحاسمة من وراء الثورة الرومانتيكية . فمنذ عهد الرومانتيكية كان تطور الأدب بأسره ينحصر في كفاح ضد الأشكال التقليدية للغة، بحيث أن تاريخ الأدب في القرن الماضي هو إلى حد معين تاريخ تجديد اللغة ذاتها . ولكن على حين أن القرن التاسع عشر كان يبحث دائماً عن مجرد توازن بين القديم والجديد، بين القوالب التقليدية وتلقائية الفرد، فإن الدادائية كانت تبغى القضاء التام على طرق التعبير الشائعة المستهلكة . فهى تريد تعبيرا تلقائيا، بذلك كانت نظريتها في الفن مبنية على تناقض . إذ كيف يريد المرء أن يكون مفهوما — وهو ما كانت السيريالية على أية حال تهدف إليه — وينكر في الوقت ذاته كل وسائل الاتصال ويقضى عليها ؟ لقد فرق الناقد الفرنسي "جان بولان" بين فئتين متميزتين من الكتاب تبعا لعلاقتهم باللغة. (١) فهو يطلق اسم " الإرهابيين " على محطمي اللغة، أي على الرومانتيكيين والرمزيين والسرياليين. الذين يريدون استبعاد القوالب التقليدية المألوفة و " الكليشيهات " الجاهزة من اللغة تماماً، ويحتمون من أخطار اللغنة بالإلهام الخاص، العذرى ، الأصيل . هؤلاء الكتاب يكافحون ضد كل تكتل وتركيز لحياة الذهن الفياضة، المنسابة، الباطنة، وضد كل تنظيم ونقل إلى الخارج، أي ضد كل " ثقافة "، ويربط بولان بينهم وبين برجسـون . ويثبـت تـأثير المذهب الحدسي ونظرية " الدفعة الحيوية " elan vital " في محاولتهم الاحتفاظ بأصالة التجربة الروحية وطابعها المباشر . أما المعسكر الآخـر. أي الكـتاب الذيــن يعملــون حــق العلــم أن التعبـيـرات المألوفــة و " الكليشيهات " هي ثمن التفاهم المتبادل، وأن الأدب اتصال، أي لغة، وتراث ، وقالب " عتيق "، ومن ثم فهو مفهوم مباشيرة، لا يثير الشك - فيسميهم "بالبلاغيين". أي الفنانين الخطابيين . وهو يـرى أن موقفهم هو الوحيد الممكن، مادامت الممارسة المتسقة " للإرهاب " في الأدب تعنى الصمت المطبق، أي الانتحار العقلي ، الذي لا يستطيع السيرياليون تخليص أنفسهم منه إلا بالخداع الذاتي الدائم . لأنه لا يوجد بالفعل تقليد أكثر صرامة وأضيق أفقا من النظرية السيريالية . ولا يوجيد فين أشد فجاجية ورتابة من فن السيرياليين المتعصبين. فتلك "الطريقة

<sup>(1)</sup> Jean Paulhan: Les Fleurs de Tarbes, 1941.

الآلية في الكتابة "أقل مرونة بكثير من الأسلوب الذي تضبطه المعايير العقلية والجمالية، واللاشعور — أو على الأقل ذلك الجزء الذي يلقى عليه الضوء منه — أشد هزالا وسذاجة بكثير من العقل الواعي . ومع ذلك فإن الأهمية التاريخية للدادائية والسريالية لا تنحصر في أعمال ممثليها الرسميين، بل في أنهم لفتوا الأنظار إلى الطريق المسدود الذي وجد الأدب نفسه فيه عند نهاية الحركة الرمزية، وإلى عقم التراث الأدبى الذي لم يعد له أي اتصال بالحياة الواقعية . (1) فلقد اعتقد مالارميه والرمزيون أن كل فكرة خطرت ببالهم كانت تعبيرا عن أعمق أغوار طبيعتهم . وكان ما جعلهم شعراء هو إيمان صوفي " بسحر الكلمة " . أما الدادئيون والسيرياليون فأصبحوا يشكون في قدرة أي شيء موضوعي، خارجي شكلي، عقلي، منظم، على التعبير عن الإنسان، ولكنهم يشكون أيضا في قيمة مثل هذا التعبير . فهم يعتقدون أنه " غير المعقول " حقا أن يترك الإنسان أثرا وراءه (٢) ومن هنا فإن الدادئية تستعيض عن عدمية الثقافة الجمالية بعدمية جديدة، لا يقتصر على الشك في قيم الفن، بل تشك أيضا في الموقف الإنساني بأسره . ذلك لأن " كلل فعل إنساني عقيم، إذا ما قيس بمعيار الأزلية "، كما جاء في واحد من بياناتهم . (1)

ومع ذلك فان تراث مالارميه لم يقف عند هذا الحد على الإطلاق. فقد واصل " البلاغيون "، من أمثال أندريه جيد، وبول فاليرى، و ت. س إليوت، ثم رلكه فيما بعد، الاتجاه الرمزى، على الرغم من تقاربهم مع السريالية. وكان هؤلاء ممثلين لفن عسير رائع ، يؤمنون " بسحر الكلمة " ويبنى شعرهم على روح اللغة والأدب ، والتراث لقد ظهرت رواية " يوليسيز " لجويس وقصيدة " الأرض البوار " لإليوت فى وقت واحد، هو عام ١٩٢٢، وكانتا تمثلان النغمتين الرئيسيتين للأدب الجديد ، وإن كان أحد العملين يتحرك فى اتجاه تعبيرى سريالى، والثانى فى اتجاه رمزى شكلى . ويشترك الاثنان فى النظرة العقلية، ولكن فن إليوت ينبثق من

<sup>(1)</sup> Jacques Rivière: "Reconnaissance a Dada, "N.R.F., 1920, Xv, pp. 231 ff. – Marcel Raymond: De Baudelaire au surréalisme, p. 390.

<sup>(1)</sup> André Breton: Les Pas perdus, 1924.

n Tristan Tzara: Sept manifestes dada, 1920

" تجربة الثقافة " ، على حين أن فن جويس ينبثق من " تجربة الوجود الأولى الخالص"، على حد تعريف " فريدرش جوندولف " ، الذي قدم هذين المفهومين في تصدير كتابه عن جوته، وعبر بهما عن نمط فكرى مميز لهذه الفترة (١) فعند أحدهما كان مصدر الإلهام هو الثقافة التاريخية، والتراث العقلي، والأفكار والقوالب الموروثة، وعند الآخـر كان هو الوقائع المباشرة للحياة ومشكلات الوجود الإنساني . إن الأساس الأول عند ت . س . إليوت وبول فاليرى هو دائما فكرة، ومشكلة أما عند جويس وكافكا فهو تجربة لاعقلية، ورؤية، وصورة ميتافزيقية أو أسطورية . ولقد كان تمييز جوندولف بين المفهومين السابقين تسجيلا لثنائية انتشرت في جميع ميادين الفن الحديث . فالتكعبيية والتركيبية من جهة ، والتعبيرية والسيريالية من جهة أخرى، يمثلان، على التوالى ، اتجاهين يلتزم أحدهما الشكل بقوة. ويقضى الآخر على الشكل، وهما اتجاهان ظهرا الآن لأول مرة جنبا إلى جنب بمثل هذا التناقض الحاد . ومما يزيد من غرابة الموقف أن الأسلوبين المتعارضين تظهر فيهما أعجب الأشكال والتجمعات المختلطة، بحيث يتكون لدى المرء في كثير من الأحيان انطباع بأن المسألة تتعلق بوعي منقسم على نفسه، أكثر مما تتعلق باتجاهين متنافسين . فبيكاسو ، الذي يتحول من أحد الاتجاهين الأسلوبيين المختلفين إلى الآخر بطريقة مفاجئة تماما، هو في الوقت ذاته أقوى الفنانين تمثيلا لعصرنا الحاضر . ولكن ليس يكفي، في الحكم عليه، أن نسمية فنانا تلفيقيا، " وأستاذا في الاقتباس " ، (١) أو أن نقول إن كل ما أراده هو أن يثبت إلى أى حـد كـان متمكنا من قواعد الفن الذي يثور عليه (۲)، أو أن نشبهه بسترافنسكي وننبه إلى الطريقة التي كان بها هذا الأخير بدوره يغير نماذجه، و"يستعين" تارة بأسلوب باخ. وتارة ببرجوليزي. وتارة ثالثة بتشايكوفسكي. تحقيقا لأغراض الموسيقي الحديثة. (1) فنزعة بيكاسو التلفيقية تعنى القضاء المتعمد على وحدة

<sup>(1)</sup> Friedrich Gundolf: Goethe, 1916.

<sup>(7)</sup> Michel Ayrton: "A master of Pastiche". New Writing and Daylight, 1946. pp. 108 ff.

<sup>(7)</sup> Réné Huyghe - Germain Bazin : Hist. De l'art contemp., 1935, p. 223.

<sup>(9</sup> Constant Lambert : Music ho !, 1934.

الشخصية، والتجاؤه إلى المحاكاة هو احتجاج على عبادة الأصالة، وتشويهه للواقع، الذي يكتسى دائما بأشكال جديدة، من أجل إثبات عريضة هذه الأشكال بصورة أقوى، يهدف أساسا إلى تأييد القضية القائلة أن " الطبيعية والفن ظاهرتان متباينتان كل التباين ". إن بيكاسو ينقلب ساحرا، و "حاويا "، ومقلدا ساخرا، بدافع معارضته للرومانتيكية التي كانت صادرة عن "صوته الباطن "، وعن اختياره الحاسم، وتقديره لذاته وعبادته لذاته. وهو لا يكتفي بالتبرؤ من الرومانتيكية، بل يتبرأ أيضا من عصر النهضة، الذي سبق الرومانتيكية إلى حد ما ، بمفهومه في العبقرية، وفكرته في وحدة العمل والأسلوب. وهو يمثل خروجا تاما على النزعة الفردية والذاتية، وإنكارًا مطلقا للفن من حيث هو تعبير عن شخصية لا تخطئها العين. فأعماله ملاحظات وتعليقات على الواقع، وهي لا تطالب بأن تعد صورة للعالم وكلا شاملا، أو مركبا للوجود وتلخيصا له. والواقع أن بيكاسو يعرض وسائل التعبير الفنية للخطر باستخدامه لمختلف الأساليب الفنية بلا تمييز، وبنفس الإصرار الذي كان السيراليون يتخلون به عن الأشكال التقليدية .

لقد بلغ من عمق المتناقضات التي حفل بها القرن الجديد، ومن شدة الخطر الذي يهدد وحدة نظرته إلى الحياة، أن الجمع بين أبعد الأطراف، والتوحيد بين أقوى المتنقاضات، أصبح هو الموضوع الرئيسي لفنه، بل أصبح في كثير من الأحيان موضوعه الأوحد. فالسريالية، التي كانت كلها تدور أولا حول مشكلة اللغة، أي التعبير الشعوى، كما لاحظ آندريه بريتون، والتي كانت تسعى، كما ينبغي أن نقول مع " بولان Paulhan" ، إلى أن تفهم بدون وسائل الفهم، تطورت إلى فن اتخذ لنظرته العامة كلها أساسا من المفارقة الكامنة في كل شكل، ومن العقم الكامن في كل وجبود إنساني . ولقد ظلت الدادائية، من فرط يأسها من قصور كل الأشكال الحضارية، تدعو إلى تحطيم كل فن والعبودة إلى الفوضى، أي إلى نبزعة روسو الرومانتيكية بأشد معانيها تطرفا . أما السريالية، التي أكملت منهج الدادائية "بالطريقة الذرية في الكتابة" (أ) ، فقد عبرت في ذلك بالفعل عن إيمانها بأنه ستظهر معرفة جديدة، وحقيقة جديدة، وفن جديد، من اللاشعوري واللامعقول،

<sup>(1)</sup> Edmund Wilson: Axel's Castle, 1931, P. 256.

ومن الأحلام ومناطق الذهن التي لا يمكن التحكم فيها . وإذا كان السيرياليون قد نبذوا الفن في ذاته بنفس القوة التي نبذه بهال الدادائيون، ولم يكونوا على استعداد لقبوله على الإطلاق إلا من حيث هو أداة للمعرفة اللاعقلية . فإنهم كانوا ينتظرون أن يأتيه الخلاص من الغوص في اللاشعور، وفيما قبل المعقول، وفي الخليط الغامض، واستعانوا بمنهج التداعي الطليق عند أصحاب التحليل النفسي، أي بالمسار الآلي للأفكار واستعادتها دون آية رقابة عقلية وأخلاقية وجمالية '''، لأنهم تخيلوا أنهم اهتدوا في ذلك إلى " وصفه" يستعيدون بها نوع الإلهام الرومانتيكي القديم المحبب إلى النفوس، وبذلك يمكن القول أنهم ظلوا، على أية حال، يلجأ ون إلى التبرير العقلي للامعقول، والترديد المنهجي لما هو تلقائي، مع فارق واحد هو أن منهجهم كان أشد تعقيدا وقطعية وجمودا بكثير من طريقة الخلق التي يقوم فيها الحكم الجمالي والذوق والنقد بضبط الحدس واللامعقول، والتي تتخذ من التفكير، لا من انعدام التمييز، مبدأ موجها . وما كان أعظم خصوبة طريقة بر وست، بالقياس إلى " وصفة" السرياليين . لقد جعل بر وست نفسه، بالمثل، في حالة أشبه بحالة السائر في نومه، واستسلم لتيار الذكريات والارتباطات بنفس السلبية التي يستسلم بها وسيط النوم المغنطيسي، (٢) ولكنه ظل في الوقت ذاته مفكرا منظما، وفنانا خلاقا واعيا إلى أقصى الحدود<sup>(٢)</sup> . ويبدو أن فرويد قد اكتشف الخدعة التي لجأ إليها السيرياليون. إذ يقال أنه صرح لسلفادور دالى، الذي زاراه في لندن قبل وفاته بوقت قصير: " إن ما أراه طريفًا في فنك ليس اللاشعور، بل الشعور". (1) أليس من الضروري أن يكون قد قصد من ذلك أن يقول : " إنني لا أجد طرافة في البارانويا التي تتظاهرون بها، بل في طريقة تظاهركم ذاتها "؟

إن التجربة الأساسية لدى السيرياليين تنحصر في كشف " واقع ثان " هو حقا مندمج اندماجا وثيقا بالواقع التجريبي المعتاد، ولكنه مع ذلك يختلف عندهم

<sup>(1)</sup> André Breton : ( Premier ) Manifeste dusurréalisme, 1924.

<sup>(1)</sup> Louis Reynaud : La Crise be notre littérature, 1929, pp. 196-7.

<sup>©</sup> Cf. Charles du Bos : Approximation, 1922.- Benjamin Cremieux: XX siécle, 1924. – Jacques Rivière : Marcel Proust, 1924.

<sup>(9</sup> T. Th. Soby: Salvador Dali, 1946, p. 24.

إلى حد لا يعود في وسعنا معه أن نصدر عنه إلا أحكاما سلبية، ونشير إلى الثغرات والفجوات في تجربتنا على أنها دليل على وجوده. وليس هناك تعبير عن هذه الثنائية أقوى مما نجده في أعمال كافكا وجويس، اللذين كانا، شأنهما شأن معظم الفنيين التقدميين في هذا القرن، سرياليين بالمعنى الواسع، بالرغم من أنهما لم يكن لهما شأن بالسريالية من حيث هي نظرية . كذلك فإن هذه التجربة عينها، تجربة ازدواج الوجود، التي تجد لها مقرا في مجالين مختلفين كل الاختلاف، هي التي تجعل السرياليين يشعرون بالصفة الميزة للأحلام، وتدفعهم إلى البحث في الواقع المختلط للأحلام عن مثلهم الأعلى في الأسلوب . فالحلم أصبح أنموذجا لصورة العالم بأسرها. التي يؤلف فيها الواقع واللاواقع، والمنظق والخيال، وتفاهة الوجود وتساميه، وحدة لا تنفصم، ولا تقبل التفسير . فالالتزام الدقيق لطبيعة التفاصيل، والجمع الاعتباطي بين علاقاتها، الذي تنقله السريالية عن الحلم، لا يعبر فقط عن والجمع الاعتباطي بين علاقاتها، الذي تنقله السريالية عن الحلم، لا يعبر فقط عن الشعور بأننا نعيش على مستويين مختلفين، وفي مجالين متباينين، بل أيضا عن الشعور بأن مجال الوجود هذين يتغلغل كل منهما في الآخر إلى حد من الاكتمال يستحيل معه جعل أحدهما ثانويا (١) بالقياس إلى الآخر، أو وضعه في مقابلة بوصفه ضدا له (٢).

ومن المؤكد أن ثنائية الوجود ليست فكرة جديدة، كما أن فكرة " اتفاق الأضداد" مألوفه لدينا تماما منذ فلسفة " نيقولا الكوزى" و " جوردانو برونو " ، ولكن المعنى المزدوج للوجود وثنائيته ، وذلك الفخ والإغراء اللذين يكمنان وراء كل ظاهرة منفردة في الواقع ، ويتنازعان الفهم البشرى ، كل ذلك لن يجرب أبدا من قبل بمثل العمق الذى أصبح يجرب به الآن . ولقد كانت حركة المانرزم هي وحدها التي شاهدت التضاد بين العيني والمجرد ، والحسى والروحي ، والحالم واليقظ ، في مثل هذا الضوء الساطع . كذلك فإن الفن الحديث يذكر بحركة المانرزم حين نراه لا يهتم بالطابع الخيالي لهذا الاتفاق . وأن التضاد

<sup>(1)</sup> André Breton: What Is Surrealism? p. 67.

<sup>(7)</sup> André Breton: Second Manifeste du surréalisme, 1930. – Maurice Nadeau: Histoire du surrealisme, 1945, 2<sup>nd</sup> edit., p. 176.

الشديد الذي نجده في أعمال دالي. بين الترديد الفوتوغرافي الدقيق للتفاصيل. والفوضي الشديدة في طريقة الجمع بينها، ليناظر — على مستوى متواضع جدا — ذلك الولع بالمفارقة، الذي نجده في الدراما في عصر اليزابيث، وفي الشعر الغنائي " للشعراء الميتافيزيقيين " في القرن السابع عشر . ولكن الفارق في المستوى بين أسلوب كافكا وجويس، الذي يجمع، في كثير من الأحيان، بين نثر تافه وبين شفافية شديدة الحساسية للأفكار، وبين أسلوب شعراء المانرزم في القرنين السادس عشر والسابع عشر، لا يعود فارقا ضخما إلى هذا الحد . ففي كلتا الحالتين نجد أن الموضوع الحقيقي المعروض هو سخف الحياة ذلك السخف الذي يدهشنا يصدمنا إلى حد أعظم كلما كانت عناصر الكل العجيب أكثر واقعية . فماكينة الحياكة والمظلة على منضدة التشريح، أو جثه الحمار على البيانو، أو جسم المرأة العارية الذي يفتح وكأنه صوان للملابس، أى بالاختصار، كل الضروب التي تجمع بها في وقت واحد عناصر متنافرة لا تجتمع سويا في وقت واحد أبدا، ليست إلا تعبيرا عن رغبة في بعث الوحدة والترابط، بطريقة تنطوى على قدر كبير من المفارقة بطبيعة الحال، في هذا العالم المفتت الذي نعيش فيه . إن هذا الفن تنتابه نوبة جنونية من السعى إلى الكلية (١) . ويبدو أنه من المكن الجمع بين أي شيء وأي شيء آخر، ويبدو أن كل شيء ينطوي في ذاته على قانون الكل . ومن هنا فإن الإقلال من قيمة الإنسان ، أو ما يسمى بنزع الطابع الإنساني " dehumanization " عن الفن، يرتبط قبل كل شيء بهذا الإحساس . لذلك لأنه لو وجد عالم يكون كل شيء فيه ذا دلالة ، ودلالة متساوية ، لفقد الإنسان فيه مركزه المتفوق ، ولفقد علم النفس سلطته .

وربما كانت أبرز الظواهر في الأدب الجديد هي أزمة الرواية النفسية .فأعمال كافكا و جويس لم تعد روايات نفسية بالمعنى الذي كانت به الروايات الكبرى في القرن التاسع عشر .فعند كافكا، يحل محل علم النفس نوع من المعالجة الأسطورية .وعند جويس لا يوجد أبطال، بمعنى المركز الذي تتلاقى فيه الأحوال النفسية . بل لا يوجد أيضا مجال نفسي خاص في الوجود الكلى، بالرغم من أن تحليلاته النفسانية كانت دقيقة كل الدقة ،تماما كما نجد التفاصيل في اللوحة

<sup>(1)</sup> Juloien Benda: La France byzantine, 1945, p. 48.

السريالية مطابقة للطبيعة مطابقة كاملة. ولقد كان بروست(١) هو الذي بدأ حركة انتزاع الطابع النفسى عن الرواية.صحيح أن بروست، بوصفه أعظم أقطاب تحليل المشاعر و الأفكار، يمثل قمة الرواية النفسية، ومع ذلك فإنه يمثل أيضا أولى مراحل الإقلال من أهمية النفس في ميزان الواقع. فلما كان الوجود كله قد أصبح مضمون الوعبي فحسب، ولما كانت الأشياء لا تكتسب دلالتها إلا من خلال الوسيط الروحي الذي تجرب بواسطته، فمن المستحيل أن نجد في هذه الحالة سيكولوجية كتلك التي عـرفها سـتاندال ،أو بلـزاك، أو فلوبـير، أو جورج إليوت ، أو تولستوى ، أو دستويفسكي. ففي رواية القرن التاسع عشر، كان ينظر إلى النفس و شخصية الإنسان على أنهما هما القطب المضاد لعلم الواقع المادى، وكان ينظر إلى علم النفس على أنه الصراع بين الذات والموضوع، و الأنا واللاأنا، والروح البشرية والعالم الخارجي. ولكن هذا النوع من علم النفس لم تعد له مكانة رئيسية عند بروست.فعلى الرغم من أنه مصور متحمس للشخصيات، وساخر بارع منها، فإنا نراه لا يعبأ برسم الشخصيات الفردية بقدر ما يهتم بتحليل العملية الروحية من حيث هي ظاهرة انطولوجية. فأعماله تكون مجموعة شاملة (summa) ، ليس فقط بالمعنى المألوف لهذه الكلمة ، بمعنى أنها تتضمن صورة كلية للمجتمع الحديث ، بل أيضا لأنها تصف كل الجهاز الروحى للإنسان الحديث ، بجميع ميوله ، وغرائزه ، ومواهبه ، وآلياته ومعقولياته ولا معقولياته. وعلى ذلك فإن رواية "يوليسيز" لجويس إنما هي استمرار مباشر للرواية عند بروست . فهنا نجد أنفسنا إزاء موسوعة - المعنى الصحيح للحضارة - الحديثة كما تنعكس في نسيج الدوافع التي تؤلف مضمون يوم في حياة مدينة كبرى. هذا اليوم هو المحور الرئيسي للرواية.فالهروب من عقدة الرواية قد أعقبه هروب من البطل. وبدلا من أن يصف جويس فيضا من الأحداث يصف فيضا من الأفكار والارتباطات، وبدلا من بطل فرد يصف تيارا للوعبي وحديثا منفردا باطنا ، لا ينقطع ولا ينتهي ففي كل الأحوال ينصب الاهتمام على اتصال الحركة بلا انقطاع، وعلى "المتصل اللام متجانس"وعلى الصورة الكلية لعالم مفكك.ويأتي بروست بتفسير جديد لمفهوم الزمان عند برجسون ، ويعمقه و ينحرف به .فالتأكيد

<sup>(1)</sup> Cf. E.R.Curtius: Frazoesischer Geist im neuen Europa, 1925, pp. 75 - 6.

ينصب عنده على تزامن محتويات الوعى وكمون الماضي في الحاضر، واقتران انسياب فترات الـزمان المختلفة معا ، وسيولة الـتجربة الداخلية إلى حد لاتعود معه ذات شكل محدد ، والتدفق غير المحدود لمجرى الزمان الذي يحمل معه النفس، ونسبية المكان والـزمان ،أي استحالة تمييز الوسائط التي يتحرك فيها الذهن وتحديدها .في هذا التصور الجديد للزمان تتلاقى كل خيوط النسيج التى تؤلف مادة الفن الحديث تقريبا : وهني التخلي عن عقدة الرواية ، واستبعاد البطل ، وترك علم النفس جانبا، و"الطريقة الآلية في الكتابة"، والأهم من ذلك ، طريقة "المونتاج"ومزج الأشكال الزمانية و المكانية في الفيلم .ومن المؤكد أن هذا الفهم الجديد للزمان ،الذي أصبح العنصر الأساسي فيه هو التزامن "simultaneity" والذي تنحصر طبيعته في صبغ العنصر الزماني بالطابع المكاني ،يتمثل على أروع صورة ممكنة في هذا الفن الذى هو أحدث الفنون جميعا ، والذى ترجع نشأته إلى نفس الفترة التي ترجع إليها فلسفة الزمان عند برجسون .والواقع أن الاتفاق بين الأساليب التكنيكية للفيلم وبين خصائص هذا الفهم الجديد للزمان يبلغ من الاكتمال حدا يشعر معه المرء بأن جميع مقولات الزمان في الفن الحديث لابد أنها نشأت من روح الفن السينمائي كما يميل المرء إلى النظر إلى الفيلم نفسه على أنه أصدق الأنواع تمثيلا للفن المعاصر من حيث الأسلوب . وإن لم يكن أعظمها خصوبة بالضرورة.

إن المسرح هو في نواح متعددة أقرب الوسائط الفنية شبها بالفيلم . ونظرا إلى أنه يجمع بوجه خاص ، بين القوالب المكانية والزمانية معا، فإنه الشبيه الوحيد الحقيقي بالفليم . غير أن ما يحدث على المسرح مكاني جزئيا، وزماني جزئيا، وهو في العادة مكاني وزماني، ولكنه لا يكون أبدا مزيجًا من المكاني والزماني. كما هي الحال في أحداث الفيلم . فأهم الفوراق بين الفليم وغيره من الفنون هو أن حدود المكان والزمان، في الصورة التي يكونها عن العالم، مرنة سيالة – فللمكان طابع شبه زماني، والزمان طابع مكاني إلى حد ما . ففي الفنون التشكيلية، وكذلك على خشبه المسرح، يظل المكان سكونيا بلا حركة، ولا تغير، وبلا هدف أو اتجاه، ونحن نتحرك فيه بحرية تامة، لأنه متجانس في جميع أجزائه، ولأنه لا يوجد واحد من أجزائه يفترض الآخر مقدما من الوجهة الزمانية . فمراحل الحركة ليست

أطوارًا، وليست خطوات في تطور تدريجي، وتعاقبها ليس خاضعا لأي إلزام. أما في الأدب- ولا سيما الدراما - فإن للزمان اتجاها محددا، ومسار للتطور، وهدف موضعيا ، مستقلا عن تجربة الزمان لدى القارئ، فهو ليس مجرد مستودع ( réservoir ) بل تعاقب منظم . على أن الفليم قد أدخل تغييرا كاملا في طابع مقولتي المكان والـزمان الدراميـتين وفي وظائفهما . فقد أصبح المكان فيه ديناميا، وفقد طابعه السكوني، وسلبيته الهادئة، وكأن وجوده يبدأ أمام أعيننا. وأصبح المكان سيالا، غير محدد ولا منته، وصار عنصرا له تاريخه الخاص، وإطاره وعملية تطوره الخاصة . ففي الفليم اتخذ المكان الفيزيائي المتجانس سمات الزمان التاريخي المكون بطريقة لا متجانسة . وفي هذا الوسيط لم تعد المراحل الفردية من نوع واحد، ولم تعد للأجزاء المنفردة للمكان قيمة متساوية، بل أصبح يحتوى على مواقع لها سمات خاصة، بعضها له أسبقية معينة في التطور، وبعضها الآخر يعبر عـن بلـوغ الـتجربة المكانية ذروتها . فاستخدام اللقطة المقربة close - up ، مثلا ، ليست لنه معايير مكانية فحسب، بل هو يمثل أيضا مرحلة يتم التوصل إليها أو تجاوزها في التطور الزماني للفليم . ففي الفليم الجيد لا توزع اللقطات المقربة اعتباطا أو على غير هدى . وهي لا تقدم على نحو مستقل عن التطور الداخلي للمشهد، أو في أي وقت أو أي مكان، بل تقدم فقط عندما يمكن ، وينبغي، أن يكون لطاقتها المتحملة تأثير .ذلك لأن اللقطة القربة ليست صورة مقتطعة لها إطارها، بل هي دائما مجرد جزء من صورة، شأنها مثلا شأن الأشكال الموجهة للانتباه ( repoussoir ) في التصوير في عصر الباروك، التي تضفي على الصورة طابعها ديناميا مشابها لذلك الذي تخلفه اللقطات المُعْربة في البناء المكاني للفليم .

ولكن العلاقة المتبادلة بين المكان والزمان في الفليم تبدو وكأنها تتمثل في المكان حلول أحدهما محل الآخر، إذ أن العلاقات الزمانية تكتسب طابعا يكاد يكون مكانيا، مثلما أن المكان يكتسب أهمية جاريه ويتخذ صفات زمانية . وبعبارة أخرى فإن عنصرا معينا من الحرية يدخل على تعاقب لحظاتهما . ففي الوسيط الزماني للفليم نتحرك على نحو هو، في غير ذلك من المجالات، من الصفات الميزة للمكان، فيكون لنا مطلق الحرية في اختيار اتجاهنا، ونسير من مرحلة في الزمان

إلى أخـرى، مثـلما ينـتقل المـر، من غرفة إلى أخرى، ونفصل بين المراحل المنفردة في تطور الأحداث ونجمع بينها، وفقا لمبادئ الترتيب المكاني بوجه عام . وبالاختصار فإن الزمان هنا يفقد، من جهة، اتصاله غير المنقطع ويفقد من جهة أخرى اتجاهه غير القابل للانعكاس. فمن الممكن إيقاف الزمان: في اللقطات المقربة مثلا. كما أن من المكن أن يعكس اتجاهه: في المشاهد الراجعة إلى المناضي ( flash-backs )، وأن يتكرر : في حالات الاستعادة؛ وأن يتم تخطيه وتجاوزه: في استباق المستقبل. ومن المكن عرض الحوادث المتزامنة التي تحدث مقترنة سويا، بطريقة متعاقبة، وعرض الحوادث المتميزة زمنيا في وقت واحد — وذلك عن طريق الكشف المزدوج (double-exposure ) والتناوب ( alterntion )، ومن الممكن أن يبدو السابق لاحقًا، واللاحق سابقا . ولهذا الفهم السينمائي للزمان طابع ذاتى تماما، يبدو غير منتظم إذا ما قورن بالفهم التجريبي والدرامي لهذا الوسيط نفسه . فزمان الواقع التجريبي هو تريب يسير باطراد، ويستمر بلا انقطاع، ولا يمكن أن ينعكس على الإطلاق، تتعاقب فيه الحوادث بعضها وراء البعض وكأنها تسير على " رصيف الإنتاج المتحرك conveyor belt ". صحيح أن الزمان الدرامي ليس هو ذاته الزمان التجريبي — ودليل هذا التباين هو الدهشة التي تسببها الساعة الموضوعة على خشبه المسرح، إذا كانت تدل على الوقت الصحيح. بل أن من الممكن تفسير وحدة الزمان التي تشترطها النظرية الدرامية الكلاسيكية بأنها تعنى القضاء على الزمان العادى من أساسه . ومع ذلك فإن للعلاقات الزمانية في الدراما نقاط اتصال بالترتيب الزمني للتجربة العادية تزيد عن اتصال الترتيب الزمني للفليم به . ففي الدراما، أو على الأقل في الفصل الواحد من الدراما، يحفظ بالاتصال الزمني للواقع التجريبي سليما. وهنا كما في الحياة الفعلية. تتوال الحوادث بعضها وراء البعض وفقا لقانون للتعاقب لا يسمح بانقطاعات أو بقفزات. أو بتكرارات وانعكاسات، ويتمشى مع معيار للزمان يتسم بأنه ثابت مطلقا، أي لا تطرأ عليه عجلة أو تأخير أو توقف من أى نوع داخل الأجزاء المتعددة ( الفصول أو المشاهد). أما في الفليم فكثيرا ما تكون سرعة الحوادث المتعاقبة، بل سرعة المعيار الكرونومترى ذاته، مختلفة من لقطة إلى أخرى، تبعا لاستخدام حركة بطيئة أو سريعة، وقطع قصير أو طويل، ولقطات قريبة كثيرة أو قليلة.

كذلك فإن منطق ترتيب المساهد يمنع المؤلف الدارمي من تكرار لحظات النزمان ومراحله، مع أن هذه وسيلة كثيرا ما تكون ذات تأثيرات جمالية شديدة العمق في الفليم . صحيح أن الدراما تلجأ في كثير من الأحيان إلى معالجة جزء من القصة بطريقة راجعة، وتتعقب السوابق الماضية إلى الوراء، ولكن هذه السوابق تعرض عادة بطريقة غير مباشرة - إما في صورة سرد متسق، وإما في صورة تقتصر على تلميحات متفرقة . فالتكنيك المستخدم في الدراما لا يسمح للمؤلف المسرحي بالعودة إلى المراحل السابقة خلال قصة تتكشف باطراد، وبأن يقتحم هذه المراحل السابقة مباشرة في تعاقب الحوادث، وفي الحاضر الدرامي \_ أو لنقل على الأصح أن هذا لم يصبح أمرا مباحا إلا في الأونه القريبة، وربما كان ذلك بتأثير مباشر من الفليم، أو بتأثير الفهم الجديد للزمان، الذي اعتدناه بفضل الرواية الحديثة بدورها. فالقدرة التكنيكية على إيقاف أية لقطة فورًا توحي منذ البداية بإمكان معالجة الزمان بطريقة متقطعة، وتتيح للفيلم فرصة زيادة التوتر في المشهد، إما بإدخال حوادث لا متجانسة، وإما بتوزيع المراحل المنفصلة للمشهد الواحد على أجزاء متباينة من العمـل . وهكـذا نجـد فـي كـثير مـن الأحـيان أن الفليم يحدث تأثيرا مشابها لتأثير شخص يضرب أصابع البيانو كيفما اتفق، من أعلاها إلى أدناها، ومن يمينها إلى يسارها . فكثيرا ما يحدث في الفليم أن تشاهد البطل أولا وهو في بداية حياته العملية شابا يافعا، ثم نرجع القهقرى في الماضي إلى طفولته وبعد ذلك نراه، بعد مضى مرحلة أخرى من القصة، رجلا ناضجا، وبعد أن يستمر في عمله وقتا ما، نراه آخر الأمر لا يزال حيا بعد موته، في ذاكرة أحد أقاربه أو أصدقائه. ونتيجة لتفكيك النزمان يقترن سير القصة إلى الخلف بسيرها إلى الأمام في حرية تامة، دون أى نوع من الرابطة الزمنية، وعن طريق الالتواءات والانحرافات المتكررة في المتصل الـزماني، تسـير الحركية ، الـتي هـي ما هية التجربة السينمائية ذاتها، إلى أقصى حدودها . ومع ذلك فإن الاصطباغ الحقيقي للزمان بصبغة المكان لا يحدث، في الفليم إلا عند عرض قصتين متوازيتين في وقت واحد . فتجربة تزامن حادثين منفصلين مكانيا هي التي تضع الجمهور في حالة الترقب التي تنتقل ما بين المكان والنزمان، وتنسب لنفسها مقولات المجالين معا . وتقارب الأشياء وتباعدها في وقت واحد — أعنى تقاربها بعضها من البعض في الزمان وتباعدها بعضها عن بعض في المكان — هو الذي يؤلف ذلك العنصر المكاني الزماني، وثنائية أبعاد الزمان، التي هي الوسيط الحقيقي للفليم، والمقولة الأساسية في نظرته إلى العالم .

ولقد اكتشف في وقت مبكر نسبيا من تاريخ الفليم أن تصوير تعاقبين للحوادث في وقت واحد هو جزء من التكوين الأصيل للقوالب . السينمائية . وفي بداية الأمر، كذلك كانت الطريقة التي يسجل بها هذا التزامن وينبه بها الجمهور إليه، هي مجرد وضع ساعتين تدلان على نفس الوقت، أو أية إشارة مماثلة، ولم يتطور التكنيك الفنى لمعالجة القصة المزدوجة بطريقة متقطعة، والمونتاج الذي يتناوب على المراحل المنفردة، لمثل هذه القصة، إلا بالتدريج . ولكنا أصبحنا نصادف على الدوام أمثلة لهذا التكنيك، وأصبح تركيب الفليم، في كل الأحوال، يسيطر عليه تعابىر خطين مختلفين وتقاطعهما، والمسار المزدوج، وتزامن الأحداث المتقابلة، سواء الأمر متعلقا بفريقين متنازعين، أم بشخصين متنافسين، أم بزوجين بديلين . ولقد كانت لأفلام " جريفيث " القديمة، التي أصبحت الآن كلاسيكية، نهاية مشهورة. كانت فيها نتيجة القصة المثيرة تتوقف على الطرف الذي يصل إلى الهدف قبل الآخر: أهو القطار أم السيارة، والمتآمر أم " الفارس الموفد من قبل الملك "، والقاتل أم المنقذ . وكنان الأسلوب الذي استخدمه في هذه النهاية، وهو تغيير الصور باستمرار ولمعانها واختفائها كالبرق، يعبد عندئذ كالبرق، يعد عندئذ ثوريا. ومنذ ذلك الحين أصبحت هذه النهاية هي نمط الخاتمة الذي تتبعه معظم الأفلام ذات المواقف المماثلة.

إن تجربة الزمان في العصر الحاضر تنحصر قبل كيل شيء في الوعى باللحظة التي نجد أنفسنا فيها: أي في الوعي بالحاضر. فكل شيء معاصر، متعلق بالوضع الراهن، مرتبط باللحظة الحاضرة، له دلالة وقيمة خاصة في نظر إنسان اليوم. ونتيجة لاستحواذ هذه الفكرة عليه، فإن مجرد حقيقة التزامن تكتسب في عينيه معنى جديدا. فعالمه الذهني مشبع بجو الحاضر المباشر، مثلما أن العالم

الذهني للعصور الوسطى كان مشبعا بجو العالم الآخر، والألم الذهني لعصر التنوير مشبعا بحالة من الترقب المتطلع إلى الأمام. لقد أصبحت تجربة الإنسان تنصب على عظمة المدن التي يعيش فيها ، ومعجزات التكنيك الذي اخترعه، وثراء أفكاره، والأعماق الخفية لنفسيته، وذلك وسط ازدحام الأشياء والعمليات وتداخلها وتشابكها . ومن الجائز أن المصدر الحقيقي للفهم الجديد للزمان، ولذلك الطابع الباغت الذي يصف الفن الحديث من خلاله الحياة، هو الافتتان " بالتزامن " واكتشاف أن الشخص الواحد يجـرب في الوقت الواحد أشياء كثيرة، غير مرتبطة يستحيل التوفيق بينها، من جهة، وأن الناس المتخلفين الموجودين في أماكن مختلفة كثيرا ما يجربون نفس الأشياء، وأن الأشياء ذاتها تحدث في الوقت الواحد في أماكن منعزلة انعزالا تاما بعضها عن البعض، من جهة أخرى - أعنى أنه يرجع إلى طابع الشمول الذى أتاحت الكشوف التكنيكية الحديثة للإنسان المعاصر أن يكون على وعبى به . هذا الطابع الهوائي المتقلب، الذي يميز الرواية الحديثة تمييزا قاطعًا عن الرواية الأقدم عهدا، هو في الوقت ذاته السمة التي تعلل تأثيراته الأقرب إلى الطابع السينمائي . ففي أعمال بروست، وجويس، ودوس باسوس وفرجينيا وولف، نجد أن الطابع المقتطع للقصة، والمسار المشاهد والتدفق المفاجىء للأفكار والحالات النفسية، ونسبية معايير الزمان وإفقارها إلى الاتساق، كل ذلك يذكرنا بأعمال التقطيع والإدماج والإقحام في الفليم. وحين يجمع بروست بين حادثين قد يفصلهما ثلاثون عاما، ويقرب بينهما كأن المسافة الواقعة بينهما لا تزيد عن ساعتين، فإن هذه الطريقة هي بعينها سحر الفليم . فالطريقة التي تتشابك فيها، عند بروست، أيدى الماضي والحاضر، والحلم والتأمل عبر المسافات المكانية والزمانية، وتجوس بها الحساسية، مقتفية على الدوام أثر كل طريق جديد، خلال المكان والزمان، وتخفى بها حدود المكان والزمان في تيار العلاقات المتبادلة هذا الذي لا يعرف نهاية ولا حدودا: كل ذلك يناظر بدقة مزيج المكان والزمان الذي يتحرك فيه الفليم . إن بروست لا يذكر التواريخ والأعمار أبدا، فلسنا ندرى في أى وقت، عمر بطل روايته على وجه التحديد، بل أن العلاقات الزمنية للحوادث تظل في كثير من الأحيان غامضة إلى حد ما . والتجارب والأحداث لا تتماسك عنده لمجرد تقاربها في الزمان، ومحاولة تحديد معالمها وترتيبها زمنيا هي من وجهة نظره ممتنعة كل الامتناع، لأن لكل إنسان تجاربه المهيزة التي تتردد بطريقة دورية . فالصبي، والشاب والرجل، يجربون أساسا نفس الأشياء، وكثيرا ما يحدث ألا يخطر ببال أحدهم معنى حادثة إلا بعد مرور سنوات على تجربة إياها ومرور بها . ولكنه لا يكاد يستطيع، في أي وقت، أن يميز بين تراكم السنوات التي انتقضت وبين تجربة اللحظة الراهنة التي يعيش فيها . أليس المرء كل لحظة من حياته نفس الطفل أو نفس المريض أو نفس الغريب المنعزل ، الذي له نفس الأعصاب اليقظة المرهفة المتوترة ؟ أليس في كل موقف من حياته نفس الشخص الذي يستطيع أن المرهفة المتوترة ؟ أليس في كل موقف من حياته نفس الشخص الذي يستطيع أن يجرب هذا وذاك، والذي تكون السمات المترددة في تجربة هي الدرع الوحيد الواقي يجرب هذا وذاك، والذي تكون السمات المترددة في تجربة هي الدرع الوحيد الواقي أليس هذا التزمن هو إنكار الزمان بحق ؟ وهذا الإنكار بدوره، أليس صراعا من أجل استعادة هذه الحياة الباطنة العميقة التي يحرمنا إياها المكان والزمان الماديان ؟

ولقد كافح جويس من أجل نفس العمق الباطن، ونفس الطابع المباشر في التجربة، عندما عمل على تقطيع وإدماج الزمان المحدد المعالم، المرتب حسب السابق واللاحق. ففى أعماله بدورها ينتصر الاتجاه إلى تصوير محتويات الوعى على أنها قابلة لأن يحل أى منها محل الآخر، على الترتيب الزمنى للتجارب، وعنده أيضا نجد الزمان طريقا بلا اتجاه يتحرك فيه الإنسان جيئة وذهابا . ولكنه يمضى في صبغ الزمان بالصبغة المكانية أبعد مما مضى بروست ذاته، ويعرض الأحداث الداخلية، لا في قطاعات عريضة أيضا . فالصورة، والأفكار وموجات المخ، والذكريات، يقف بعضها إلى جانب البعض بطريقة مفاجئة تماما، ولا يكاد المؤلف يبدى أى اهتمام بأصلها ، وإنما ينصب اهتمامه كله على تجاورها وتزامنها . ويسير جويس في صبغ الزمان بالصبغة المكانية إلى حد يستطيع معمه المر، أن يبدأ قراءة " يوليسيز " حيثما شاء، دون أن تكون لديه سوى معرفة ضئيلة بالسياق — وليس ذلك فقط بعد القراءة الأولى بالضرورة كما قال البعض . كما أن في وسع المرء أن يقرأها بأى تعاقب يختار . والواقع أن الوسيط الذي يجد فيه القارئ نفسه هو وسيط مكاني تماما، لأن الرواية لا تقتصر على وصف صورة مدينة القارئ نفسه هو وسيط مكاني تماما، لأن الرواية لا تقتصر على وصف صورة مدينة

كبرى، بل أنها تتخذ أيضا لنفسها، إلى حد ما، تركيب المدينة الكبرى، بشبكة شوارعها وميادينها التى يهرول فيها الناس ويروحون ويغدون ويتوقفون أينما شاءوا ووقتما شاءوا. ومن أوضح مظاهر الطابع السينمائي لهذه الطريقة أن جويس لم يكتب رواية وفقا للتعاقب الذي تسير عليه الفصول في صورتها النهائية، بل أنه جعل لنفسه مستقلا عن تعاقب القصة، كما هي العادة في إنتاج الأفلام، وكان يعمل في فصول متعددة في آن واحد .

والواقع أننا نصادف الفهم البرجسوني للزمان، كما يستخدم في الفليم والرواية الحديثة، في كبل أنواع الفن المعاصر واتجاهاته، وإن لم يكن ذلك الفهم يظهر في راويات بروست وجويس . فتزامن الأحوال النفسية هو ، قبل كل شي • ، التجربة الأساسية التي تربط بين مختلف اتجاهات التصوير الحديث ، أعنى بين المستقبلية عند الإيطاليين والتعبيرية عند شاجال، وبين التكعيبية عند بيكاسو والسريالية عند جورجو دي كريكو Giorgio de Chirico أو سلفادوردالي . فبرجسون قد اكتشف، الطباق الموسيقي ( الكترابنط ) الذي تسير عليه العمليات الروحية، والبناء الموسيقي لعلاقاتها المتبادلة . وكما أننا، حين نستمع لقطعة موسيقية بالطريقة الصحيحة، يرن في أذننا الارتباط المتبادل بين كل نغمة جديدة وبين كل الأنغام التي عزفت من قبل، فكذلك يكون لدينا في أعماق تجاربنا وأكثرها حيوية كبل ما سبق أن جربناه وأدمجيناه في حياتنا . ولو فهمنا أنفسنا، لقرأنا نفوسنا مشلما يقرأ المرء مدونة موسيقية، وبعثنا التوافق في فوضى الأصوات المتشابكة وحولناها إلى بوليفونية ( تعدد في الأصوات ) مؤلفة من أجزاء مختلفة . والواقع أن كل فن إنما هو كفاح ضد الفوضى والاضطراب، وهو يخاطر على الدوام بأن يزداد اقترابا من هذه الفوضى لكبي يخلص من براثنها مجالات للروح تزداد اتساعا باطراد . فإن كان ثمة تقدم في تاريخ الفن، فإن هذا التقدم ينحصر في الزيادة الدائمة لتلك المناطق التي خلصت من براثن الفوضي وانعدام النظام . والفيلم يقف. بفضل تحليله للزمان، في الخط المباشر لهذا التطور: فهو قد أتاح التصوير البصرى لتجارب لم تكن هناك من قبل وسيلة للتعبير عنها سوى القوالب الموسيقية . ومع ذلك فإن الفنان القادر على تحقيق هذا الإمكان الجديد، ومل القالب الذى لا يزال فارغا بحياة حقيقة، لم يظهر بعد .

إن أزمة الفليم، التي يبدو أنها تتحول إلى مرض مزمن، ترجع قبل كل شيء إلى أن الفيلم لا يجد كتابه، أو بعبارة أدق، إلى أن الكتاب لا يجدون طريقهم إلى الفيلم . فالكتاب الذين اعتادوا أن يفعلوا ما يشاءون داخل جدرانهم الأربعة أصبح عليهم الآن أن يعملوا حسابا للمنتجين والمخرجين وكتاب السيناريو والمصورين والمديرين وسائر أنواع الفنيين، على الرغم من أنهم لا يعترفون بسلطة روح التعاون هـذه. أو حـتى بفكـرة الـتعاون الفـنى أصلا . فمشاعرهم تثور على فكرة إنتاج أعمال فنية تسلم إلى جماعة، أو " شركة " ، وهم يشعرون أن مما يقلل من شأن الغن أن تكون الكلمة الأخيرة في القرارات التي لا يستطيعون هم أنفسهم في كثير من الأحيان أن يعللوا دوافعها ، في يد قوة خارجية تفرضها فرضا، أو في يد أغلبية على أحسن الفروض. ولو تأملنا الأمر من وجهة نظر القرن التاسع عشر، لكان الموقف الذي أصبح يتعين على الفنان أن يتلاءم معه شاذا وغير طبيعي على الإطلاق . ذلك لأن المحاولات الفنية المفككة غير المنضبطة التي تسود عصرنا الحاضر أصبحت تواجه الآن لأول مرة مضادا لفوضويتها، إذ أن مجرد وجود مشروع فني مبنى على التعاون، هو دليل عل وجود إذ أن مجرد وجود مشروع فني مبنى على التعاون، هو دليل على وجود اتجاه إلى التكامل لم يظهر بالفعل أى مثل كامل آخير ليه منذ العصور الوسطى - ومنذ اتحاد البناءين (mason's lodge) بوجه خاص — إذا استثنينا المسرح، الذي تنحصر مهمته، على أية حال، في أداء الأعمال الفنية لا في إنتاجها . ومع ذلك فإن هناك دلائل واضحة على أن إنتاج الفليم ما زال بعيدا عن المبدأ المتعرف به عامة للجماعة الفنية المتعاونة. وهذه الدلائل لا تقتصر على عجز معظم الكتاب عن إيجاد اتصال بينهم وبين الفليم، بل تتمثل أيضا في ظاهرة مثل تشالرلس (شارلي ) تشابلن ، الذي يؤمن بأنه ينبغي أن يقوم بنفسه بأكبر قدر ممكن من الأعمال : كتمثيل الدور الرئيسي، والإخراج والسيناريو، والموسيقي . ولكن إذا كان هذا الإخراج السينمائي لا يعدو أن يكون بداية لطريقة جديدة في الإنتاج الفني المنظم، وإذا كان لا يزال في العصر الحاضر

هيكلا فارغا لتكامل جديد، فإن الهدف المنشود في هذه الحالة، كما في سائر جوانب الحياة الاقتصادية والاجتماعية والسياسية للعصر الحاضر، هو التخطيط الشامل الذي لولاه لتعرض عالمنا الحضاري والمادي للدمار التام. فنحن نصادف في هذا المجال نفس التوتر المزدوج الذي نصادفه في كل جوانب حياتنا الاجتماعية، حيث تتصادم الديمقراطية والدكتاتورية، والتخصص والتكامل، والمعقولية واللامعقولية، كل مع الأخرى. ولكن إذا لم يكن من الممكن دائما حل مشلكة التخطيط في المجال الاقتصادي والسياسي عن طريق فرض قواعد للسلوك، فإن ذلك أكثر استحالة في الفن، حيث يؤدي كل خروج عن التلقائية، وكل محاولة نفرض التشابه على الأذواق، وكل لائحة تحاول تنظيم الابتكار الفردي، إلى أخطار جمة، وإن لم يكن يؤدي قطعا إلى تلك الأخطار الميتة التي يتصورها البعض في كثير من الأحيان.

ولكن كيف يمكن أن يتحقق التوافق والتكامل بين الجهود الفردية في هذا العصر الذي نعيش فيه، عصر التخصص الشديد والفردية المتطرفة ؟ أو لنتساءل من وجهة النظر العملية، كيف يمكن أنها الوضع الذي توجد فيه أحيانا، من وراء أنجح الأفلام من الوجهة التكنيكية، أشد الابتكارات الأدبية هزالا ؟ أن المسألة ليست مسألة مخرجين قديرين إزاء كتاب غير أكفاء، بل هي مسألة ظاهرتين تنتميان إلى فترتين زمانيتين متباينتين — الكاتب المنعزل، والوحيد، الذي يعتمد على قريحته الخاصة، من جهة، ومشكلات الفيلم التي لا يمكن أن تحل إلا جماعيا من جهة أخرى. فالوحدة التعاونية للفيلم هي الأسبق لأسلوب اجتماعي لم نصبح بعد أكفاء له، مثلما أن آلة التصوير، في أول عهد ظهورها، قد سبقت أسلوبا فنيا لم يعرف أحد في ذلك الحين مداه وقوته الحقيقية . أما الجمع بين الوظائف المنقسمة . وأولها اجتماع المخرج والمؤلف في شخص واحد — وهو ما اقترحه البعض كوسيلة للتغلب على الأزمة — فهو أقرب إلى أن يكون تهربا من المشكلة ،منه إلى أن يكون حملا لها . ذلك لأنه يمنع التخصص الذي ينبغي تجاوزه ولكنه لا يلغيه، كما أنه يتجنب ضرورة التخطيط الذي هو لازم بحق، ولا يحققها . ولنذكر في هذا الصدد أن مبدأ اضطلاع الفرد الواحد بعدة وظائف، بدلا من تنظيم تقسيم العمل على

نحو جماعى، يناظر من حيث المظهر، وكذلك من الناحية التكنيكية، طريقة عمل الهواة، بل أنه ينطوى أيضا على افتقار إلى التوتر الداخلى يذكرنا ببساطة أفلام الهواة . أم هل يجوز القول أن كل الجهد الذى بذل لتحقيق إنتاج مبنى على التخطيط لم يكن إلا وعكة طارئة، ومرحلة عابرة، يكتسحها سيل النزعة الفردية الجارف؟ ألا يجوز ألا يكون الفليم بداية عصر فنى جديد، بل مجرد استمرار مفتقر إلى الاستقرار، للثقافة الفردية القديمة التي لا تزال محتفظة بحيويتها الكاملة، والتي ندين لها بكل فننا فيما بعد العصور الوسطى ؟ هذه هي الحالة الوحيدة التي يكون من المكن فيها حل أزمة الفيلم عن طريق الجمع بين وظائف معينة في شخص واحد، أي عن طريق التنازل جزيئا عن مبدأ العمل الجماعى .

على أن أزمة الفيلم مرتبطة أيضا بأزمة في الجمهور ذاته لأن تلك الملايين العديدة التي تملأ دور السينما البالغ عددها اليوم ألوفا كثيرة، والمنتشرة في جميع أرجاء العالم، من هوليود إلى شنغهاى، ومن ستوكهولم إلى كيب تاون . في كل يوم وكل ساعة — هذه الجماعة البشرية الفريدة المنتشرة في العالم أجمع، لها تركيب اجتماعي مختلط إلى أبعد حد . والرابطة الوحيدة بين هؤلاء الناس هي أنهم يتوافدون جميعا على دور السينما، ثم يغادرونها بنفس الطريقة الهلامية المفتقرة إلى الشكل، التي تدفقوا بها إليها . فهم يظلون كتلة لا متجانسة غير محددة بلا شكل ، سمتها الوحيدة المشتركة هي أنها لا تنتمي إلى طبقة أو ثقافة متجانسة . هـذه الكـتلة مـن رواد السـينما لا يكاد يكون من المكن تسميتها " جمهورا " بالمني الصحيم، إذ أن هذا الاسم لا يمكن أن ينطبق إلا على جماعة دائمة ، بدرجات متفاوته، من رعاة الفن، أعنى جماعة يمكنها أن تضمن إلى حد ما استمرار الإنتاج في ميدان معين . فالتجمعات ذات الطابع الجماهيري تكون مبنية على التفاهم المتبادل، وحتى إذا انقسمت الآراء، فإنها تتفرق على نفس المستوى الواحد . أما في حالة الكتل التي تجلس معا في دور السينما، والتي لم يسبق لها أن تلقت أي نوع من التكوين الثقافي المشترك، فلا جدوى من البحث عن أساس لمثل هذا التفاهم المتبادل . فإذا لم يعجبها أحد الأفلام، فإن احتمال وجود اتفاق بينها على الأسباب التى ترفض من أجلها هذا الفيلم ضئيل إلى حد يتعين معه على المرء أن يفترض أنه حتى لو وجد فيلم يلقى منها قبولا عاما، لكان هذا القبول مبنيا على سوء فهم .

إن من المعروف أن ازدياد اصطباغ الاستمتاع الفنى بالصبغة الديمقراطية قد أدى إلى تفكك تلك الوحدات المتجانسة الثابتة من الجمهور، التي كانت تقوم بوظيفة أساسية فسي المحافظة على الفن، بوصفها وسائط بين منتجي الفن والمستويات الاجتماعية التي لا تهتم بالفن اهتماما حقيقيا. فقد ظل جمهور المشتركين البورجوازيين في مسارح الدولة والمسارح البلدية في القرن الماضي يؤلف جماعة متجانسة الذي يؤلف جماعة متجانسة ذات تركيب عضوى إلى حد ما، ولكن انتهاء مسرح العروض المحددة مقدما ( repertory theatre ) أدى إلى تشتيت آخر بقايا هذا الجمهور، ومنذ ذلك الحين لم يعد يظهر جمهور متكامل إلا في المناسبات الخاصة، برغم أن حجم هذا الجمهور كان في بعض الأحيان أكبر مما كان في أى وقت مضى . وكان ذلك الجمهور مماثلا على وجه العموم لجمهور رواد السينما غير المنتظمين، الذين ينبغي أن يجذبهم إلى دخولها في كل مرة عرض جديد مغر . ولقد كان مسرح العروض المحددة مقدما، ومســرح الأداء المسلســل serial performance والسينما، يمثلون المراحل المتعاقبة في عملية اصطباغ الفن بالصيغة الديمقراطية، والاختفاء التدريجي لذلك الطابع الاحتفالي الذي كان في الماضي سةه مميزة لكل نوع من المسرح بدرجات متفاوتة . وكانت السينما هي التي اتخذت الخطوة الأخيرة في عملية نزع هالة المهابة هذه: ذلك لأن مجرد حضور عرض لمسرح حديث في مدينة كبرى تقدم فيه مسرحية لها شعبية، يقتضي بعض الاستعدادات الداخلية والخارجية . ففي معظم الأحوال ينبغي حجز المقاعد مقدما، ويتعين على المسرء أن يحضر في وقت محدد، وأن يستعد لمهمة تملأ وقت السهرة كله — على حين أن المر، يحضر السينما بطريقة عابرة، مرتديا ملابسه العادية. وفي أي وقت خلال العرض المستمر . والواقع أن وجهة النظر العادية اليومية التي يتخذها الفيلم، تتمشى تمامًا مع الطابع الارتجالي غير المتكلف الذي يتسم به ارتياد السينمار

إن الفيلم هو أول محاولة منذ بداية حضارتنا الحديثة ذات النزعة الفردية، في سبيل إنتاج فن للجمهور العام . ومن المعروف أن التغييرات التي طرأت على تركيب جمهور المسرح والرواية، والتي ارتبطت عند بداية القرن الماضي بظهور مسرحية " البولفار " والرواية المسلسلة، تمثل البداية الحقيقية لعملية اصطباغ الفن بالصبغة الديمقراطية، وهي العملية التي بلغت ذروتها في حضور الجماهير للسينما . وكان الانتقال من المسرح الخاص عند الأمراء إلى مسرح الدولة والمسرح المحلى البروجوازى، ثم إلى شركات المسارح، أو من الأوبرا إلى الأوبريت ثم إلى الحفلات الاستعراضية، يمثل المراحل المنفصلة في تطور يتسم بالجهد المبذول من أجل جذب أعداد أكبر من المستهلكين، بغية نفقات الاستثمارات المتزايدة . ولقد كان من المكن تغطية التكاليف اللازمة لأوبريت عن طريق مسرح متوسط الحجم، ولكن الفرقة الاستعراضية أو فرقة الباليه الكبيرة كان عليها أن تسافر من مدينة كبيرة إلى أخرى لكي تغطى نفقاتها . أما الفليم الكبير فينبغي أن يسهم رواد السينما في العالم بأكمله فى تمويله ، لكى يغطوا رأس المال المستثمر منه . ولكن هذه الحقيقة هي التي تحدد تأثير الجماهير الشعبية في إنتاج الفن . فهذه الجماهير لم تستطع أبدا، عن طريق مجـرد حضـورها للعـروض المسـرحية فـي أثيـنا أو في العصور الوسطى، أن تؤثر في أساليب الفن تأثير مباشرا . ولكنهم منذ أن ظهروا بوصفهم مستهلكين وأصبحوا يدفعون الثمن الكامل لمتعهم، فعندئذ فقط أصبحت الشروط التي يدفعون بها قروشهم عاملا حاسما في تاريخ الفن .

ولقد كان هناك على الدوام عنصر من التوتر بين مستوى الفن وشعبيته، وإن لم يكن يعنى على الإطلاق أن الجماهير العريضة من الناس كانت فى أى وقت تتخذ، من حيث المبدأ، موقفا معارضا للفن الرفيع المستوى، مفضلة عليه الفن الأدنى مستوى . إن تذوق الفن الأشد تعقيدا يضع أمامهم، بطبيعة الحال، صعوبات أعظم من تلك التي يضعها أمامها الفن الأبسط والأقل تطورا، ولكن الافتقار إلى الفهم الكافى لا يحول بينهم بالضرورة وبين قبول هذا الفن – وإن لم يكن هذا القبول راجعا إلى مستواه الجمالي بالضبط . فالنجاح عند الجماهير العرضية منفصل تماما عن المعايير المتعلقة بالمستوى . فهى لا تستجيب لما هو جيد أو ردى وفنيا، بل

للانطباعات التي تشعرها بالاطمئنان أو الانزعاج في مجال حياتها الخاص . وإذا أبدت هذه الجماهير اهتماما بما له قيمة فنية، فإنما يكون ذلك بشرط أن يكون مقدما بحيث يلائم عقليتها أي بشرط أن يكون الموضع جذابا . ويمكن القول، من وجهه النظر هذه، أن فرص نجاح الفيلم الجيد أفضل، منذ البداية، من فرص نجاح اللوحة الجيدة أو القصيدة الجيدة . ذلك لأن الفن التقدمي، في كل المجالات ماعدا الفيلم ، يكاد يكون كتابا مغلقا أمام غير السالكين . فهو في ذاته يفتقر إلى الشعبية لأن وسيلته في الاتصال قد تحولت خلال تطور طويل، منطو على ذاته، إلى نوع من الشفرة السرية، على حين أن تعلم مصطلح الفيلم الحديث التطور كان شيئا هينا إلى أبعد حد حتى بالنسبة إلى أكثر جماهير السينما بدائية . وهنا قد يميل المرء نظرا إلى الاجتماع الموقف بين هذين الأمرين، إلى استخلاص نتائج متفائلة بعيدة المدى عن مستقبل الفيـلم، لـو لم يكـن يعرف أن هذا الوفاق العقلي لا يعدو أن يكون حالة من الطفولة الساذجة ، التي ربما كانت تتكرر كلما ظهرت فنون جديدة . ومن الجائز أن كل وسائل التعبير السينمائي لن نعود مفهومة حتى بالنسبة إلى الجيل التالي، ومن المؤكد أنه ستظهر عاجلا أو آجلا، تلك الهوة التي تفرق بين الشخص العادي والذواقية حيتي في هذا الميدان (١) . فالفن الذي لا يزال في حداثته هو وحده الذي يمكن أن تكون له شعبية، أما حين يتقدم به العمر، فعندئذ يصبح من الضرورى، لكبي يفهمه المرء ، أن يكون ملما بالمراحل السابقة لتطوره . إن فهم أي فن يعني تحقيق الارتباط الضروري بين عناصر الشكلية والمادية، وما دام الفن حديث العهد، فهناك علاقة طيبة، لا تثير إشكالات، بين مضمونه وبين وسيلته في التعبير، أي أن هناك طريقا مباشرًا يوصل من موضوعه إلى أشكاله . ولكن بعد مرور بعض الوقت تصبح هذه الأشكال مستقلة عن المادة الموضوعية، وتصبح لها كيان ذاتي. ويزداد معناها هزالا. وتفسيرها صعوبة. حتى لا تعود مفهومة إلا لفئة قليلة جدا من الجمهور . وهذه العملية لم تكد تبدأ بعد في الفيلم، وما زال عدد كبير من رواد

<sup>(</sup>۱)لا شك أن نبوءة المؤلف قد تحققت في وقتنا الحاضر ، لأن أفلام " الموجة الجديدة " مثلا يحتاج فهمها إلى اعداد ذهني سابق لا يتوافر إلا لأقلية من الناس ويمكن القول أن فكرة إنشاء " نادى السينما " في بلادنا في الآونة الأخيرة مظهر من مظاهر وجود هذه الهوة بين المتفرج العادى وبين الذى يفترض أنه هو وحدد القادر على الاستمتاع بالنوع الخاص من الأفلام، الذى يعرض في هذا " النادى " . (المترجم)

السينما ينتمون إلى الجيل الذى شهد مولد الفيلم، وأدرك الدلالة الكاملة لقوالبه. ولكن عملية التباعد أخذت تظهر بالفعل فى تخلى مخرجى اليوم عن معظم وسائل التعبير المسماة " بالسينمائية " . فتلك المؤثرات - التى كانت لها فى وقت ما شعبية كبيرة، والتى يتم أحداثها بزوايا مختلفة للكاميرا، وبعمليات المناورة وتغيير المسافات والسرعات، وحيل المونتاج والطبع، واللقطات المقربة (close - ups) والسرعوع إلى الماضى (flash - backs) واللقطات الشاملة والقطع (cut - ins) والرجوع إلى الماضى (fade - outs) ولعان الصورة التدريجي (fade-ins) وخفوتها التدريجي (fade-outs)، وتراكب الصور ((۱) ( dissolves) - تبدو اليوم مفتعلة غير طبيعية، لأن المخرجين والمصورين يركزون انتباههم الآن، تحت ضغط جيل ثان أصبح أقل اهتماما بالفيلم، على السرد الواضح المتصل المثير للقصة، ويؤمنون بأنهم يستطيعون أن، يتعلموا من أقطاب السينما الصامتة .

إنه لمن غير المتصور، في المراحل الراهنة للتطور الثقافي، أن يكون في استطاعة أي فن أن يبدأ من جديد، حتى لو كانت في متناول يده، كالفيلم، وسائل جديدة كل الجدة . فحتى أبسط عقدة للرواية لها تاريخ، وتحمل في داخلها ملحمة من نوع ما، وصيغا درامية تنتمي إلى فترات الأدب السابقة . ويعمل الفيلم، الذي يتألف جمهوره من المستوى المتوسط للبورجوازية الصغيرة، على اقتباس هذه الصيغ من القصص الخفيفة لدى الطبقة المتوسطة العالية، ويرفه عن رواد السينما اليوم بمؤثرات درامية تنتمي إلى الأمس . والواقع أن سبب أعظم نجاح أحرزه إنتاج الأفلام هو إدراك أن عقلية البورجوازية هي نقطة الالتقاء النفسية للجماهير . ومع ذلك فإن الفئة النفسية للجماهير . ومع ذلك فإن الفئة النفسية للجماهير . ومع ذلك فإن الحالية . فهي تضم أجزاء من الطبقات العليا والدنيا، أي من تلك العناصر الواسعة المنطاق إلى أبعد حد، والتي تنضم بلا تحفظ — حين لا تكون مشتبكة في صراع مباشر — إلى الطبقات المتوسطة، ولا سيما في الأمور المتعلقة بالترفيه فجمهور الفيلم مباشر — إلى الطبقات المتوسطة، ولا سيما في الأمور المتعلقة بالترفيه فجمهور الفيلم

<sup>(</sup>۱)المقصود هنا بالتراكيب، ظهور صورتين على الشاشة في آن واحد ثم خفوت إحداهما بالتدريج وازدياد لمعان الأخرى – التي ينتقل إليها العرض – بالتدريج أيضا ، وهي طريقة يستخدمها السينمائيون عادة للدالة على مضى وقت، أو على تذكر حادث ماض .

هو حصيلة عملية التسوية هذه، وإذا أريد للفيلم أن يربح، فعليه أن يرتكز على تلك الطبقة التي تبدأ منها التسوية العقلية. ذلك لأن الطبقة الوسطى، وخاصة منذ عهد " الطبقة الوسيطي الجديدة " ، بما فيها من جيوش " الموظفين " ، وصغار المستخدمين في الدولة والمشروعات الخاصة ، والوكلاء التجاريين ومساعدي النحلات التجارية، ظهرت " فيما بين الطبقات " وظلت محلقة بينها، وكانت تستخدم دائما لسد ما بينها من ثغرات (١) . ولقد كانت هذه الطبقة تشعر دائما بأنها مهددة من أعلى ومن أدنى، ولكن التخلي عن مصالحها الحقيقية كان أفضل لديها من التخلي عن آمالها ومستقبلها المزعوم . لقد كانت، ولا تزال، تريد أن تحسب جـزا من الطبقة العليا البورجوازية، مع أنها في الواقع كانت تشارك الطبقة الدنيا نصيبها من الحياة . ولكن من المحال أن يكون هناك وعى متماسك ونظرة متسقة إلى الحياة دون مركز اجتماعي قاطع واضم المعالم، وقد تمكن منتج الفيلم من أن يعتمد، وهو آمن تماما، على اختلال اتجاه هذه العناصر المنعدمة الجذور في المجتمع. فموقف البورجوازية الصغيرة من الحياة يتسم بتفاؤل غير مرتكز على تفكير أو موقف نقدى . وهبي تؤمن بأن الفوراق الاجتماعية لا أهمية لها آخر الأمر، ومن ثم فهي تريد أن تشاهد أفلاما يتحرك فيها الناس، ببساطة، من مستوى اجتماعي إلى آخر. وإلى هذه الطبقة الوسطى تقدم السينما تحقيقا لتلك الرومانتيكية الاجتماعية التي لا تحققها الحياة أبدا، بل إن مكتبات الإعارة ( التي تضم القصص الخيالية ) لا تحققها أبدا بمثل الطريقة الخادعة التي يحققها بها الفيلم بنزعة الإيهامية . أن الإيمان الأعلى لهذه الطبقة هو "كل شخص صانع مصيره " ، والدافع الأساسي لخيالات التمنى التي تحضها على ارتياد السينما هو الصعود . ولقد كان " ول هيز Will Hays" الذي كان قيصر الفيلم في الماضي، على وعي تام بهذه الحقيقة عندما جعل من ضمن تعليماته بالنسبة إلى صناعة الفيلم الأمريكية، التوجيه الآتى: " عرض حياة الطبقات العليا ".

<sup>(1)</sup> Cf. Emil Lederer-Jakov Marshak: "Der neue Mittelstand." Grun driss der Sozialoekonomik, IX, 1926, pp. 121 ff.

ولقد كان التطور من التصوير المتحرك في على إنجاز أمرين " اختراع اللقطة المقربة close-up المنسوب إلى المخرج الأمريكي " د . و . جريفيث " - وابتداع طريقة جديدة للإدماج interpolation اكتشفها الروس، وهي المسماة بالقطع القصير short-cutting . ومع ذلك فإن الروس لم يخدعوا المقاطعة المتكررة لاستمرار المشهد، بل أن هذه الوسيلة في إحداث جو من الإثارة أو التعجيل بالإيقاع الدرامي كانت في متناول أيدى الأمريكيين منذ وقت طويل. ولكن العنصر الجديد في الطريقة الروسية هو قصر لقطات على اللقطات المقربة close-ups والتخلي عن اقتحام اللقطات طويلة موضحة، وتقصير اللقطات الفردية إلى أدنى حـد يمكن إدراكه. وعلى هذا النحو نجح الروس في الاهتداء إلى أسلوب تعبيرى للفيلم، من أجل وصف أحوال مضطربة معينة ، وإيقاعات عصبية، وسرعات مدمرة، مما جعل من الممكن إحداث تأثيرات جديدة كل الجدة، يستحيل بلوغها في أى فن آخر . على أن الطابع الثورى في أسلوب المونتاج هذا لم يكن ينحصر في تقصير التقطيع cutting " أو في سرعة تغيير اللقطات وإيقاعها، وتوسيع حدود ما هو ممكن سينمائيا، بقدر ما كان ينحصر في أن الفيلم لم يعد يضع وجها لوجه ظواهر عالم متجانس من الموضوعات، بل عناصر للواقع غير متجانسة تماما. وهكذا استطاع أيزنشتين Eisens tein أن يعرض التعاقب الآتي في " المدمرة بوتمكين": رجال يعملون بجهد يائس، غرفة الآلات في السفينة أيد مشغولة، عجلات تدور، وجوه شوهها الإرهاق، ضغط " المانومتر " يصل إلى حده الأقصى، صدر يغطيه العرق، غلاية متوهجة ذراع، عجلة بذراع، آلة، إنسان، إنسان؛ آله، آله، إنسان. إنه يجمع هنا بين حقيقتين متباينتين تماما، إحداهما روحية والأخرى مادية، بل أنه لا يكتفي بالجمع بينهما، وإنما يوحد بينهما في الواقع، بحيث تصدر أحداهما عن الأخرى. غير أن مثل هذا التعدى الواعى المتعمد كان يفترض مقدما فلسفة تنكر استقلال المجالات الفردية للحياة، كما تفعل السريالية، وكما فعلت المادية التاريخية منذ البداية .

وحين لا يعود المونتاج بعرض ظاهرتين مرتبطتين فيما بينهما، بل يعرض ظاهرة وحدة. ويقدم ظاهرة بديلة، عوضا عن تلك التي نتوقعها من السياق، يكون

ذلك دليلا أوضح على أن المسألة ليست مجرد تشبيه، بل مساواة، وأن المواجهة بين المجالات المختلفة ليست مجازية فحسب . مثال ذلك أن بودوكين pudovkin في فيلم " نهاية سانت بطرسبرج " يعرض شمعدانا بلوريا مرتعشا ليدل به على القوة المسزقة للبورجوازية، كما يعرض سلما شديد الانحدار، لا نهاية له، يحاول إنسان صغير الجسم أن يتسلقه بجهد هائل، ليدل به على تسلسل مراتب الوظائف الرسمية، وعلى ألوف الخطوات الوسطى فيها، وقيمتها التي يستحيل بلوغها . وفي فيلم "" أكتوبر " لأيزنشتين، يمثل أفول نجم القياصرة بتماثيل مظلمة لفرسان على ظهور الخيل، فوق منصات مائلة، ويستخدم تماثيل مرتعدة لبوذا بوصفها زخارف للزينة، وأصناما زنجية ممزقة . وفي فيلم " الإضراب" تحل محل تنفيذ أحكام الإعدام ، مناظر " السلخانة " ( دار الذبح ) . في كل هذه الحالات تحل أشياء تكشف عن الطابع الأيديولوجي للأفكار . والواقع أن تعبير أسلوب المونتاج هذا عن أزمة الرأسمالية وعن فلسفة التاريخ الماركسية من أوضح أمثلة التعبير الفني المباشر عن موقف اجتماعي تاريخي : ففي تلك الأفلام الروسية يدل "صديري " مغطى بالنياشين، ولكنه بـلا رأس، يـدل على آلية الأداة الحربية . وتدل أحذية عسكرية قويـة جديدة، على الوحشية العمياء للقوة العسكرية . وهكذا لا نرى في " بوتمكين " مرارا وتكرارا إلا هذه الأحذية الثقيلة، التي لا تبلي، ولا تعرف الرحمة، بدلا من جنود " القوزاق " في سيرهم إلى الأمام . ومعنى هذا المونتاج الذي يحل محل فيه الجـز، محـل الكل ( pars pro toto ) هو أن الأحذية الجيدة هي الشرط الضروري للقوة العسكرية، مثلما كان معنى المثل الأسبق من " بوتمكين " هو أن الجماهير. الظافرة ليبست إلا تجسيد للآلة المنتصرة . فالإنسان، بأفكاره، وإيمانه، وأمله. مجرد عنصر معتمد على العالم المادى الذى يعيش فيه، وهكذا تصبح نظرية المادية التاريخية هي المبدأ الشكلي لفن الفيلم الروسي . ومع ذلك يبتغي ألا ينسي المرء أن نفس طريقة الفيلم في العرض تمضى شوطا بعيدا لكي تقابل هذه المادية في منتصف الطريق، ولا سيما حين تتبع أسلوب اللقطة المقربة ( close-up )، الذي هو منذ البداية أكثر تمشيا مع وصف الشروط المادية، والذي يقصد منه إبراز أهمية هذه الشروط من حيث هي قوة دافعة . ومن جهة أخرى فإن المرء لا يستطيع أن يستبعد تماما احتمال أن يكون هذا الأسلوب بأسره، الذى تحتل فيه الخصائص المادية مكان الصدارة، وهو ذاته نتاج للمادية .لأن حقيقة كون الفيلم نتاجا للعصر التاريخى الذى شهد كشف الأساس الأيديولوجى للفكر البشرى ليست مجرد مصادفة ، مثلما لم يكن من قبيل المصادفة أن الروس هم أول من عرضوا هذا الفن بطريقة كلاسيكية .

وقد اقتبس مخرجو الأفلام في جميع أرجاء العالم، بغض النظر عن الفوراق القومية والأيديولوجية، القوالب في الفيلم الروسي، وبذلك أكدوا الفكرة القائلة أنه بمجرد أن يترجم المضمون إلى شكل، فمن المكن اقتباس الشكل واستخدامه كوسيلة تكنيكية بحتة، بدون الخلفية الأيديولوجية التي انبثق منها. وأن مفارقة التاريخية واللازمانية في الفن، التي أشار إليها ماركس في كتابة " مدخل إلى نقد الاقتصاد السياسي "، لترجع جذورها على قدرة الشكل هذه على أن يصبح مستقلا قائما بذاته . فماركس يتساءل : " هل يمكن تصور أخيل في عهد البارود والرصاص ؟ أو هل يمكن تصور الإليادة على الإطلاق في أيامنا هذه، أيام المطبعة والإنتاج المطبوع ؟ ألا تفقد الأغنية والأسطورة وربة الفن بالضرورة معناها في عصر المطبعة ؟ ولكن الصموبة ليست في كون الفن اليوناني والملاحم اليونانية مرتبطة بأشكال معينة للتطور الاجتماعي، بل في كونها لا تزال ترضينا جماليا حتى اليوم، وفي أنها، بمعنى ما ، تستخدم معيارا، ومثلا أعلى لا يمكن بلوغه " - والواقع أن أعمال أيزنشتين وبودفكين هي، في نواح معينة، الملاحم البطولية للسينما، وإذا كانت هذه الأعمال تعد نماذج ومعايير مستقلة عن الأوضاع الاجتماعية التي أتاحت تحقيقها، فليس لنا أن ندهـش لذلـك أكـثر ممـا ندهـش حين نجد أن هوميروس لا يزال يبعث فينا أعظم متعه من الوجهة الفنية .

إن الفيلم هو الفن الوحيد الذى قامت فيه روسيا السوفيتية بإنجازات هامة يعترف لها بالفضل فيها . ولا شك أن وجه الشبه واضح بين الدولة الشيوعية الفتية وبين هذا الشكل الجديد من أشكال التعبير . فكلاهما ظاهرة ثورية تسير فى مسالك جديدة، دون ماض تاريخى، ودون تقاليد الحركة وتشلها، ودون افتراضات مسلم بها مقدما، ذات طابع ثقافى أو روتينى، من أى نوع . فالفيلم نوع فنى مرن، قابل للتشكل تماما، لا يستفيد، ولا تصدر عنه مقاومة داخلية للتعبير عن الأفكار

الجديدة . وهو وسيلة شعبية، غير معقدة، في الاتصال، تلقى استجابة مباشرة من الجماهير العريضة، وأداة مثلي للدعاية أدرك لينين قيمتها على الفور. بل لقد بدا الفيلم كما لو قد ظهر خصيصا لكي يكون فنا ثوريا، إذ أن جاذبيته من حيث مو أداة للترفيه لا ضرر منها ، أي ليست محفوفة بالخطر من الناحية التاريخية -كانت هائلة من وجهة نظر السياسة الثقافية الشيوعية منذ البداية الأولى ، وأسلوبه الـذي هـو أشبه بأسلوب الكتاب المصور يسهل فهمه إلى أبعد حد، كما أن استخدامه لنشر الأفكار بين المثقفين يسير جدا . وفضلا عن ذلك فإن الفيلم فن تطور من الأسس الروحية لتكنيك، وبالتالي فهو أكثر تمشيا مع المشكلات التي تثيرها هذه الأسس ذاتها . فالآلة أداته ، ووسيطه ، وأنسب موضوع له . أن الأفلام " تصنع "، وهي تظل مرتبطة بجهاز، أو بآلة، على نحو أوثق من ارتباط نواتج الفنون الأخرى بها . فالآلة تقف هنا بين الذات الخلاقة وعملها، كما تقف بين الذات المتلقية والاستمتاع بهذا الفن . والظاهرة الأساسية في الفيلم هي الحركة الآلية، الحركة التي تحدثها التحركات . ومن هنا كان الموضوع الذي يناسب السينما بحق هو الجرى والسباق، والسفر والطيران، والهرب والتعقب، والتغلب على العقبات المكانية. ولا يشعر الفيلم بأنه في مجاله الخاص بقدر ما يشعر حين يكون عليه أن يصف الحركة والسرعة والتنقل العاجل . ومن أقدم موضوعاته وأكثرها فاعلية، عجائب الآلات والأجهزة والأدوات وألاعيبها الضارة . وقد كانت الأفلام الهزلية القديمة تعبر أحيانا عن إعجاب ساذج بالتقدم التكنيكي، وأحيانا أخرى عن احتقار متغطرس له، ولكن هـذه الأفـلام كانـت في معظم الحـالات محاولة يبذلها الإنسان الذي وقع بين تروس عالم تسوده الآلة لكبي يهدئ نفسه ويطمئنها . إن الفيلم هو قبل كل شيء " صورة فوتوغرافية "، وهو بهذا المعنى فن تكنيكي، له أصل ميكانيكي ويهدف إلى التكرار المیکانیکی<sup>(۱)</sup>، أی أنه بعبارة أخرى فن جماهیری " دیمقراطی " فی أساسه، نظرا لقلة تكاليف إعاده أدائه . ومن هنا كان من المفهوم تماما أن يكون الفيلم ملائما للبلشفية بنظرتها الرومانتيكية إلى الآلة، وعبادتها للتكنيك، وإعجابها بالكفاءة .

Walter Benjamin: L'OEuver d'art a l'époque de sa reproduction mécanisée". Zeitschrift fuer Sozialforschung, 1936, V-1, p, 45.

كذلك فإن من المفهوم أن يكون الروس والأمريكيون، من حيث هما أكثر الشعوب اهتماما بالنواحى التكنيكية، شريكين ومتنافسين في تطوير هذا الفن. على أن الفيلم لم يكن متمشيا أيضا مع رغبتهما فيما هو تسجيلى، واقعى، مطابق للحقيقة. فكل الأعمال الهامة في فن الفيلم الروسى أفلام تسجيلية إلى حد ما، إذ أنها وثائق تاريخية عن بنا وروسيا الحديثة، كما أن أفضل ما ندين به للفيلم الأمريكي قوامه التصوير التسجيلي للحياة الأمريكية ، وللنظام العادى اليومي للآلة الاقتصادية والإدارية الأمريكية، وللمدن بناطحات سحابها، ولمزارع الغرب الأمريكي الأوسط، وللشرطة الأمريكية وعالم العصابات. ذلك لأن الفيلم يكون أكثر سينمائية كلما أزداد نصيب الحقائق المادية الخارجة عن هذا الوصف، بين الإنسان والعالم، والشخصية والبيئة. والغاية والوسيلة.

هذا الاتجاه إلى ما هو واقعى أصيل — أى إلى " الوثيقة " — هو دليل على المتعطش المتزايد إلى الواقع، المميز لعصرنا الحاضر، وعلى رغبته في أن يزداد علما بالعالم، وذلك بناء على متعلق بالفعل الإيجابي ، وخارج عن نطاق المعرفة ذاتها . بل أنه أيضا دليل على الامتناع عن قبول الأهداف الفنية للقرن الماضى، وهو الامتناع الذي يعبر عنه الهروب من القصة ومن البطل الفرد، المميز نفسيا . هذا الاتجاه، الذي يرتبط في الفيلم التسجيلي بالهروب من الممثل المحترف، يدل بدوره على تلك الرغبة المتى تردد دائما في تاريخ الفن — الرغبة في إظهار الواقع الواضح، والحقيقة غير المنمقة، والوقائع غير المشوهة، أى الحياة " كما هي بالفعل " . بل أن هذا الاتجاه هو في كثير من الأحيان عزوف عن الفن كلية . والواقع أن نفوذ العامل الجمالي يستهاوي في عصرنا على أنحاء عدة . فالفيلم التسجيلي والتصوير الفوتوغرافي، والتقارير الصحفية، ورواية التحقيق ( reportage novel )، كل المؤتوغرافي، والتقارير الصحفية، ورواية التحقيق ( reportage novel )، كل الأنواع وأعظمهم مواهب لا يصرون مطلقا على أن توصيف نوا تجهم بأنها " أعمال فنية " بل أن رأيهم هو أن الفن كان دائما ناتجا ثانويا، وأنه نشأ في خدمة غرض تحكم فيه عوامل أيديولوجية .

إن الغن يعد في روسيا السوفيتية وسيلة لغاية فحسب . ولا جدال في أن هذه النظرية النفعية ترجع ، قبل كل شيء إلى الحاجة إلى وضع جميع الوسائل المتاحة في خدمة إعادة البناء على أساس شيوعي ، واستئصال النزعة الجمالية الخالصة المميزة للثقافة البورجوازية ، وهي النزعة التي تنطوى على أشد الأخطار بالنسبة إلى الثورة الاجتماعية ، نظرا لاتخاذها شعار " الفن لأجل الفن " ولاتخاذها موقفا تأمليا مستسلما من الحياة . وأن الوعي بهذا الخطر لهو الذي يجعل من المستحيل على واضعى السياسة الثقافية الشيوعية أن يوفوا التطورات الفنية التي حدثت في الأعوام المائة الأخيرة حقها ، كما أن إنكار هذه التطورات هو الذي يجعل آرائهم في الفن تبدو عتيقة إلى حد بعيد . فهم يؤثرون أن يرجعوا الحالة التاريخية للفن إلى مستوى ملكية يوليو ، وهم لا يتمسكون بواقعية منتصف القرن الماضي في الرواية فحسب ، بل أنهم يشجعون نفس الاتجاه في الفنون الأخرى ، ولا سيما التصوير . ففي نظام من أنهم يشجعون نفس الاتجاه في الفنون الأخرى ، ولا سيما التصوير . ففي نظام من أن يترك الفن لكي يشتى لنفسه طريق الخلاص . ولكن تكريس الفن لخدمة القضايا العامة أمر لا يخلو من المخاطر من وجهة نظر الغاية المباشر ، إذ لا بد أن يفقد الفن في هذه العملية قدرا كبيرا من قيمته بوصفه أداة للدعاية .

إن من الصحيح قطعا أن الفن قد أنتج كثيرا من أروع أعماله تحت ضغط وقهر، وكان عليه أن يساير رغبات طغيان لا يرحم في الشرق القديم، وأن يخضع لمطالب ثقافة تسلطية صارمة في العصور الوسطى . ولكن حتى القهر والرقابة لهما معنى وتأثير يختلف باختلاف الفترات التاريخية . والفارق الأساسى بين الحالة الراهنة والحالة في العصور السابقة هو أننا الآن في فترة زمنية أعقبت الثورة الفرنسية والنزعة التحررية في القرن التاسع عشر، وأن كل فكرة تخطر بذهننا، وكل نزوع نحس به ، تتغلغل فيه هذه النزعة التحررية . وقد يرد المرء على ذلك — عن حق — بأن المسيحية بدورها كان عليها أن تحطم مدينة متقدمة جدا، ومتحررة نسبيا، وأن فن العصر الوسيط قد ظهر من بدايات متواضعة إلى أبعد حد . ومع ذلك ينبغي ألا ينسى المرء أن الفن المسيحي المتقدم كان عليه أن يبدأ من جديد تقريبا، على حين أن الفن في روسيا السوفيتية يبدأ من أسلوب تطور قبل ذلك، من الوجهة التاريخية،

تطورًا رفيعًا، وإن كان اليوم متخلفا عن العصر إلى حد بعيد . ولكن حتى لو كان المراعلى استعداد للتسليم بأن التضحيات المطلوبة هى ثمن فن " قوطى " جديد فليس ثمة ضمان بأن هذا الفن " القوطى " لن يصبح مرة أخرى ، كما أصبح في العصور الوسطى، ملكا تستأثر به طبقة مثقفة صغيرة نسبيا.

إن المشكلة ليست في قصر الفن على أفق الجماهير العرضية في العصر الحاضر. بل في توسيع أفق هذه الجماهير بقدر الإمكان. فالسبيل إلى التذوق الأصيل الفن هو التعليم. والوسيلة التى يمكن عن طريقها الحيلولة دون احتكار لأقلية صغيرة للفن على نحو دائم، ليست هى التبسيط الشديد للفن، بل هى تدريب القدرة على الحكم الجمالي. وهنا أيضا، كما في ميدان السياسة الثقافية بأسره، تكمن الصعوبة الحقيقية في أن كل انقطاع متعسف للتطور ينطوى على هروب من المشكلة الحقيقية، أى يؤدى إلى موقف لا تظهر فيه المشكلة، بالتالي يقتصر على التسويف في عملية البحث عن حل. فاليوم لا تكاد توجد أية وسيلة يمكن تطبيقها عمليا، عملية البحث عن حل. فاليوم لا تكاد توجد أية وسيلة يمكن تطبيقها عمليا، تؤدى إلى قيام فن بدائى يكون في الوقت نفسه فنا ذا قيمة. وفي أيامنا هذه، لا يستطيع الفن التقدمي، الأصيل، الأخلاق إلا أن يكون فنا معقدا. ولن يكون من المكن أبدا أن يستمتع كل شخص بهذا الفن ويتذوقه بنفس المقدار، غير أن من المكن أبدا أن يستمتع كل شخص بهذا الفن ويتذوقه بنفس المقدار، غير أن من الضرورية للتخفيف من الاحتكار الثقافي هي قبل كل شيء شروط اقتصادية واجتماعية، لأن مهمتنا الكبرى إنما تنحصر في الكفاح من أجل تحقيق هذه والشروط.

## اللوحات



١- فاتو: الحمام



٢ بوشيه : حمام فينوس \_ يجد هذا النوع من الأعمال أشد الاقبال من البورجوازية الفنية ومن الارستقراطية السائرة في طريق التحرر من البلاط



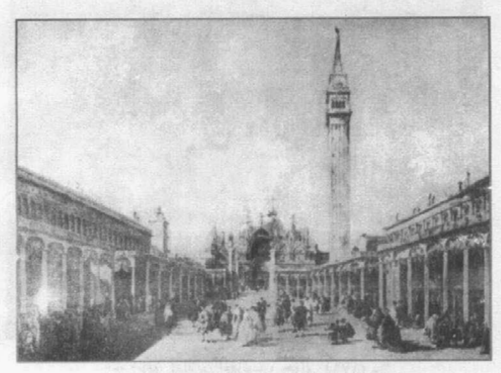
٣- بوشيه: الافطار (١٧٣٨) - يظهر لدى بوشيه ، وهو أهم اساتذة عصر الروكوكو ، اهتمام معين بالعناصر البورجوازية في الغن . وتعير لوحته " الافطار " المحفوظة في متحف اللوفر عن جو عائلي حميم يعيد الى ذاكرتنا أعمال شاردان .



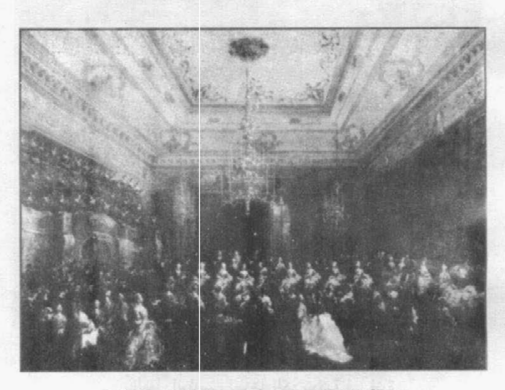
٤- شاردان : البائعة (١٧٣٩) - كان شاردان هو الفنان البورجوازى العظيم فى القرن الثامن عشر ، ولكنه لقى تجاهلًا لم يكن يستحقة ، ولم يلق تقديراً كافياً حتى من ديدور ذاته .



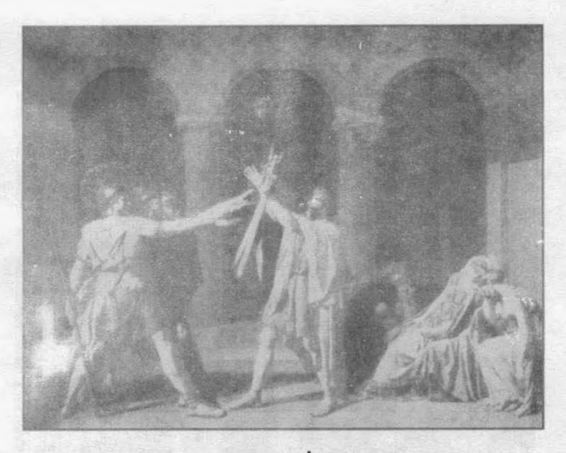
٥- جريز: الأبن المعاقب (حوالي ١٧٦١) رأى ديدور في هذا النوع من الصور تعبيراً
 فنياً أصيلاً عن النظرة البورجوازية الى الحياة



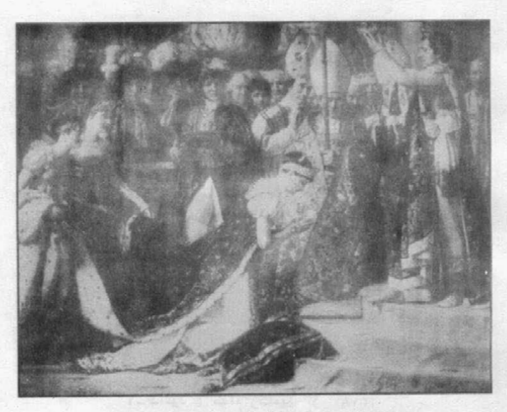
٢ - فرانشسكو جواردى : احتفال في ميدان سان ماركو .



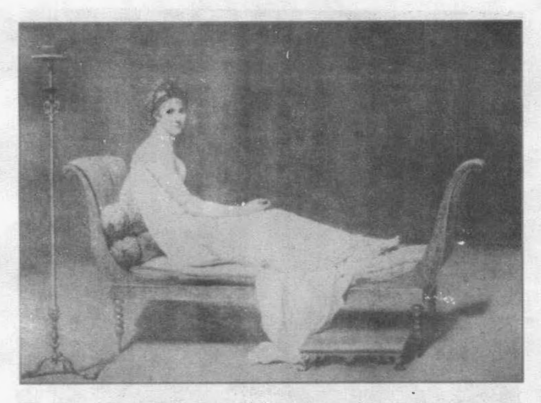
٧- فرانشسكو جواردى : حفلة موسيقية .



٨- دافيد : قسم الأخوة هوراتيوس ( ١٧٨٤) العمل الرئيسى للنزعة الكلاسيكية في فترة الثورة الفرنسية .



٩- دافید : تتویج نابولیون ( جزء تفصیلی ) ١٨٠٥ ).



۱- دافید : مدام رکامییه (۱۸۰۰).



١١ - جريكو : المخبولة ( بين ١٨٢١ و ١٨٢٤) .



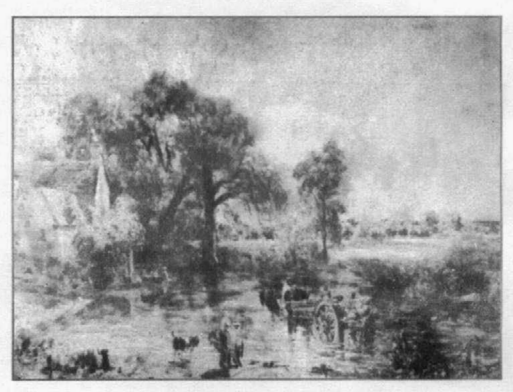
۱۲ - ديلاكروا : الحرية تقود الشعب ( ۱۸۳۱) -اللوحة العظيمة التي تمثل جيل ( ۱۸۳۰) .



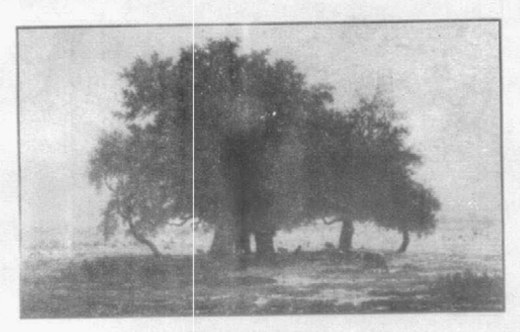
۱۳ دیلاکروا: موت ساردانابال ( ۱۸۲۷) – لا تختفی روح " الأبرا الکبیرة " والنزعة الشیطانیة والسحریة لدی الرومانتیکیین ، حتی فی فن دیلاکروا .



۱٤ ديلاكروا: دانتي وفرجيل ( ١٨٢٢).



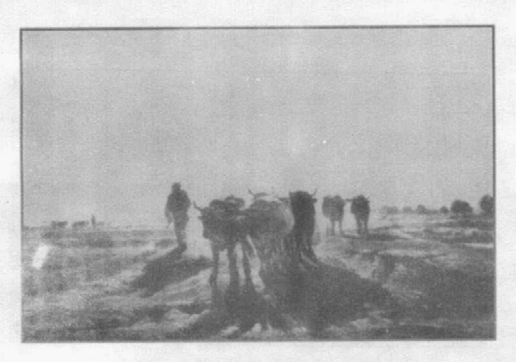
۱۵ - كونستابل: دراسة " لعربة القش " (حوالى ۱۸۲۱) - حدثت على يد كونستابل نقطة التحول الحاسمة فى التطور المؤدى إلى الرسم الحديث للمناظر الطبيعية بروح النزعة الطبيعية .



١٦ - تيودور روسو: شجرة البلوط - من أنجح أعمال رسم الطبيعة الحديث، المستوحى من روح النزعة الطبيعية .



١٧ ـ دوبينيى : منظر طبيعى .



١٨ تروايان : الثيران تذهب الى العمل فىالصباح الباكر .



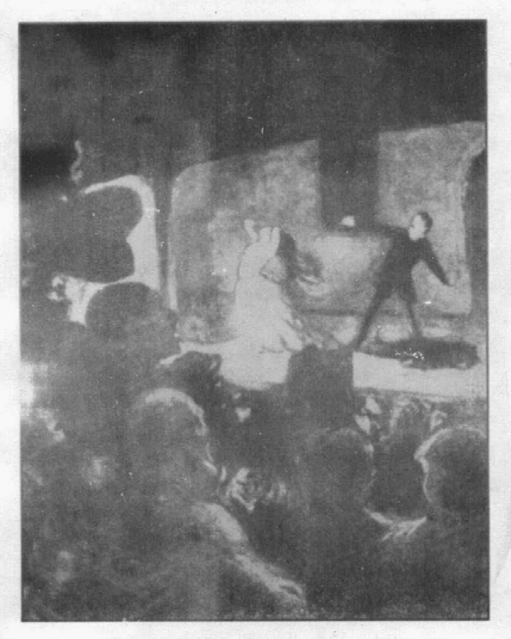
١٩ كوربيه : قاطعوا الأحجار ( ١٨٤٩) - عمل
 هام من أعمال النزعة الطبيعية عند منتصف
 القرن .



۲۰ كورېيه : دفن في أورنان . ( ۱۸۵۰) .



۲۱ دومییه : (الغسالة) حوالی ۱۸۹۳ امتدح
 دومییه ، شأنه کوربیه ومیلیه ، العمل
 الیدوی فی تصویره .



٢٢ ـ دومييه : الدراما.



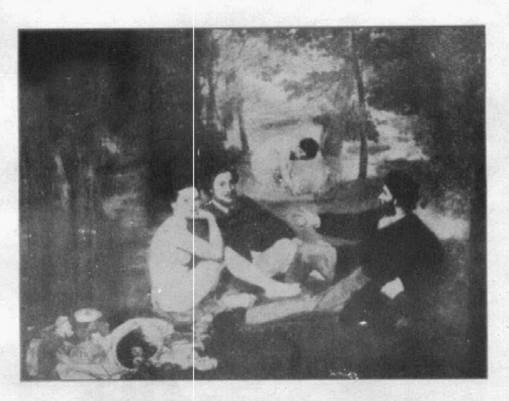
۲۳ بول بودری: أسطورة \_ المثل الاعلى للجمال
 في عصر الامبراطورية الثانية.



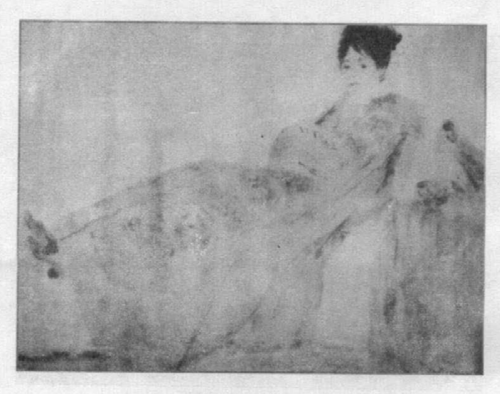
۲۲ د. ج . روسیتی أحلام الیقظة \_ المثل الاعلی
 للجمال عند جماعة " ما قبل رافاییل "



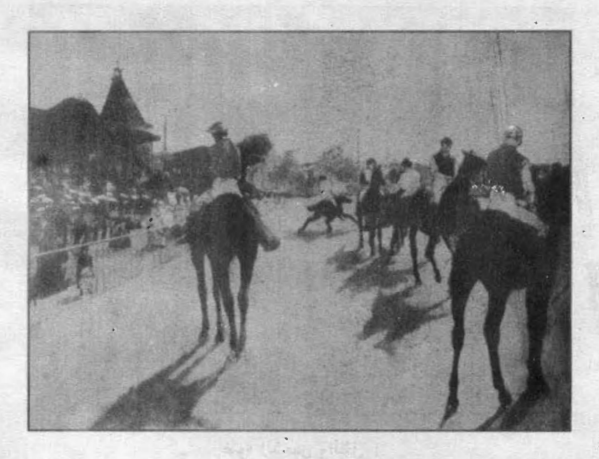
المؤثرات الجوية : ٢٥ مونيه : محطة سان لازار في باريس . ١٨٧٧.



المؤثرات الجوية : ٢٦ مانيه : الغداء على العشدب . ١٨٦٣.



ضوء الشمس والظل : ٢٧\_ رنوار : مام موئيه .

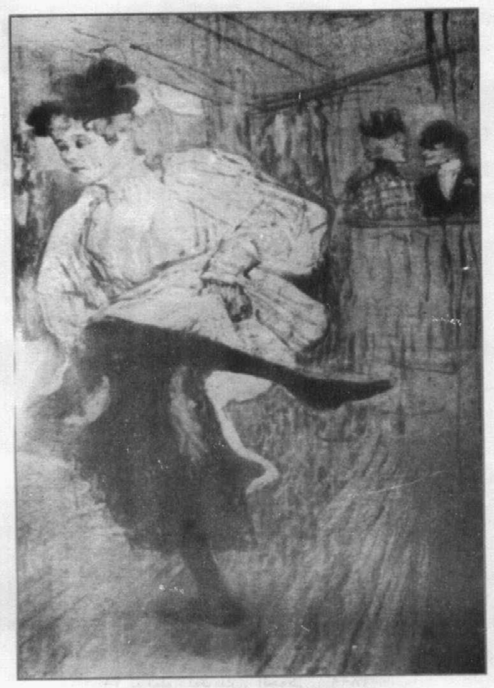


انطباعية الحركة:

٢٨ ديجا: قبل السباق. حوالي ١٨٧١.



انطباعية الحركة : ٢٩ ــ تولوز لوتريك : الجوكى . ١٨٩٩ .



انطباعیة الحركة : ٣٠- تولوز لوتریك : جین أفریل ترقص .١٨٩٢



٣١ ديجا: الفتاة الراقصة تشكر الجمهور. ١٨٧٧.



الطابع العرضى للتصور الانطباعي للواقع . ٣٢ ديجا : ميدان الكونكورد . ١٨٧٣.



٣٣ صيادون بالقرب من بواسى . ١٨٨٢.



المركب عند سيزان بوصفة انتقالا من الانطباعية الى التكعيبية ٣٤ - سيزان : جوستاف جفروا . ١٨٩٥.



٥٠ ـ سيزان : بحيرة اني ١٨٩٧ .



٣٦ \_ سيزان : سيدة عجوز .



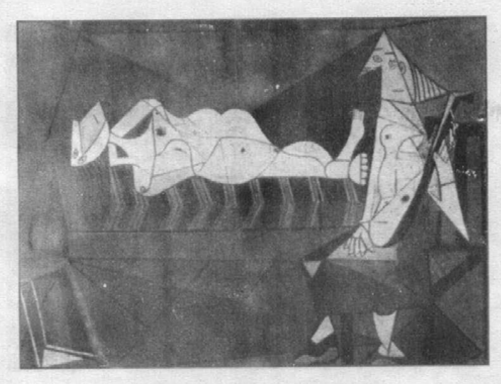
٣٧ فان جوخ: الاب تانجى ١٨٨٧.



الاسلوب الزخرفي عند جوجان وفان جوخ بوصفه انتقالا من الانطباعية الى التعبيرية : ٣٨ ــ فان جوخ : جسر سكة حديد آرال ١٨٨٨ .



٣٩ \_ بيكاسو : رأس من العالم القديم . ١٩٢٥.



٤٠ ـ بيكاسو : الفجر . ١٩٤٢ .

## الفهرس

| الموضوع                                      | الصفحا |
|----------------------------------------------|--------|
| الباب السادس                                 |        |
| الروكوكو والعصر الكلاسيكي والعصر الرومانتيكي | ٥      |
| الفصل الأول                                  |        |
| انحلال فن البلاط                             | Y      |
| الفصل الثاني                                 |        |
| جمهور القراء الجديد                          | ٤٧     |
| الفصل الثالث                                 |        |
| أصول الدراما المنزلية                        | 4.4    |
| الفصل الرابع                                 |        |
| ألمانيا وعصر التنوير                         | 110    |
| الفصل الخامس                                 |        |
| الثورة والغن                                 | 164    |
| الفصل السادس                                 |        |
| الرومانتيكية في ألمانيا وفي غرب أوربا        | 140    |
| الباب السابع                                 |        |
| النزعة الطبيعية والانطباعية                  | 700    |
| الفصل الأول                                  |        |
| جيل ١٨٣٠                                     | TOY    |

| الصفحة      | الموضوع                              |
|-------------|--------------------------------------|
|             | الفصل الثاني                         |
| ٣٢٢         | الإمبراطورية الثانية                 |
|             | الفصل الثالث                         |
| ٣٧٤         | الرواية الاجتماعية في إنجلترا وروسيا |
|             | الفصل الرابع                         |
| <b>£</b> £• | الانطباعية                           |
|             | الباب الثامن                         |
| 0.0         | عصر الفليم                           |
| 330         | اللوحات                              |
| ٥٨٥         | الفص س .                             |

## تم بحمد الله



WWW.BOOKS4ALL.NET

مع تحيات دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر ليفاكس: ٥٢٧٤٤٣٨ - الإسكندرية