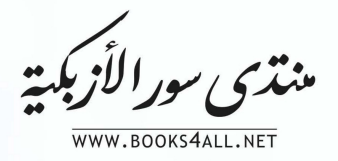
## فسريد الزاهسي

# الجسد والصورة والمقدس في الإسلام



🖪 أفريقيا الشرق



### © أفريقيا الشرق 1999

حقوق الطبع محفوظة للناشر المؤلف: الدكتور فريد الزاهي

عنوان الكتاب

## الجسـد والصورة والمقدس فى الإسـلام

رقم الإيداع القانوني : 1269/98 ردمك : 9-156-25-9981

#### أفريقيا الشرق ــ المغرب

159 مكرر شارع يعقوب المنصور ـــ الدار البيضاء الهاتف 259504 - 259813 ــ فاكس 440080

### أفريقيا الشرق ــ بيروت ــ لبنان

ص. ب. 3176 - 11

## فريسد الزاهي

## الجسيد والصورة والمقدس في الإستلام

🖪 أفريقيا الشرق

## 

لقد ظل مفهوم الجسد في ثقافتنا العربية الحديثة والمعاصرة حبيس النص الفقهي. التشريعي منه والسجالي. ولم يجد مرتعا لبعض من حرية التفكير والتصور إلا في النَّص التخييلي شعرا كان أو حكيا أُو مسرحا. وبين صرامة النص الفقهي والحرية المكنة للنص الأدبي يصعب الحديث في ثقافتنا هذه عن تصوّر فعلى للجسد من حيث هو كيان له استقلاله الذاتي. بل إن المصنفات الخصصة له نادرة ولا تتجاوز أصابع اليد، أما تلك التي تلامسه بهذا القدر أو ذاك من الدقة والعمق فإنها خُصره في وظائفه وارتباطاته المبتافيزيقية أو السلوكية (علاقته بالروح أو الوظيفة الجنسية أو العاطفية والعملية مثلاً). وبما أن الوظيفة الجنسية، بالرغم من الحظر الخطابي الذي تعرفه في مجتمعاتنا العربية. لا تختزل وجود الجسد وكيانه الخصب والمتعدد الجوانب، وبما أن المباحث التي يجد فيها هذا الأخير موطنا فكريا. كالتحليل النفسي والفلسفة والأنثربولوجيا وعلم الاجتماع. ضعيفة الانغــــراس في تـربة الثقافة العربية المعاصرة أو متلعث مة الفكر أو تعيش لحظة التكوين. فإن الجسد ظل يعيش على تخوم الفكر والتفكير. تتدخل في ذلك أحيانا عوامل ذات صبغة إيديولوجية محضة ترتبط إلى هذا الحدّ أو ذاك بتصورات طهرانية أو روحانية أو بمنزع غريري مغرق في الأنية أو التجريد.

إضافة إلى ذلك فإن طبيعة الجسد باعتباره كيانا أوليا متعدد الدلالات والوظائف يخترق بإلحاح مجموعة من المباحث والعلوم. من الطب إلى علم الأديان مرورا بالفلسفة والعلوم الإنسانية والأدب. وهو ما يجعل من مقاربته أو تناوله بالبحث محكوما بالجهوية حتى ولو

#### الجسد والصبورة والمقدس فى الإسلام

ابتغى الشمول والكلية. إن هذه الوضعية العمومية واللامتحددة للجسد هي ما يدفع بالدارس إلى ضرب من المفارقة التي يصعب قبولها في التفكير الأكاديمي ذي المنزع الموضوعي: أعني الانطلاق من شمولية المفهوم للوصول إلى بخذراته الخصوصية في الممارسات الجهوية المتعددة، والبرهنة من ثمة على كون خصوصيته تلك أساس شموليته كمفهوم ونسغها غير القابل للاختزال.

وإذا كان الجسد بهذا المعنى مفهوما ثقافيا (بالمعنى الأنثربولوجي للكلمة) فإن قابليته للتفكير الفلسفي النظري وللتحليل الثقافي في الأن نفسه هو ما يؤكد خصوبة البحث فيه والجدة التي يمثلها ذلك البحث. وذلك من دون السفوط في أي نظرة إيديولوجية تبتغي خريره من دائرة الحرم والتأكيد على طابعه المادي. بل من دون أي مقصد يروم إخراجه من هامشيته أو استجلابه من اللاوعي إلى الوعي ومن مجال المسكوت عنه واللامفكر فيه إلى مجال الفول والحقيقة والفكر. فلا يخفى أن مقصدا من هذا القبيل، إضافة إلى استحالته (الجزئية على الأقل) سيجرد البحث في الجسد والمتخيل من خاصيته الاستكشافية ويجرد الجسد من فضاءاته الفعلية ليحوله إلى موضوع مجرد عن الذات الباحثة فيه.

هكذا يصبح الجسد في نظرنا في علاقة وثيقة مع مفهوم الذات sujet ومفهوم الذاتية بوصفها مفهوما لا منزعا والهوية والاختلاف. بيد أن الأمر لا يقف عند هذا الحد. ذلك أن الجسد إذا كان قد وجد موطنه النظري في العلوم والمباحث التي ذكرناها آنفا فإن مرتعه الفعلي والدائم منذ القديم ظل هو مجالات المتخيل، باعتبار هذا الأخير متخيلا جماعيا أو فرديا. يمكن تعالقٌ كهذا من القول بأن الصورة بجميع أنواعها المرئية والذهنية (البلاغية) قد شكلت باستمار قناة تمر منها دلالات الجسد وشكلا من أشكال وجوده وتجدده. ولربما لهذا الأمر تختزن اللغة العربية هذه العلافة الأصلية في ذاكرتها. إذ الجسم والصورة لغةً دالان

#### البسد والصورة والمقدس في الإسلام

لمدلول واحد والمتن والنص كذلك. وبما أن المتن يحيل على الكتابة والجسم في الآن نفسه، فليس لنا سوى أن نبحث عن جذور وامتداد هذا التواشج في الأساس النظري والفكري المعاصر الذي ننطلق منه.

من جهة أخرى. تستدعي تعددية الدلالة الجسدية ولاتحدها المزاوجة بين نمطين متداخلين من الدراسة: التحليل بوصفه متابعة لمسار الدلالة وتظهراتها الشكلية. والتأويل باعتباره محاولة للإمساك بازدواج أو تعدد المعاني. ولأن لا تأويل بدون تحليل فإن هذه الدراسة تروم جعل التصورات الهيرمينوسية herméneutiques التي نمت في حقل الفلسفة تصورات نقدية قمينة باكتناه النصوص، وذلك بتطعيمها بكل ما يتصل بالنص الأدبى والتاريخي من سيميائيات تأويلية وقليل بلاغي... الخ.

إن هذا التفاعل المنهجي قد شكل بالنسبة لنا الوسيلة الفضلى للتعامل مع نصوص يتداخل فيها التشريعي الفقهي بالخبر التاريخي بالتخييل الحكائي. لهذاعملنا فيه على توضيح تصورنا للجسد والمتخيل والتأويل باعتماد المعطيات التاريخية والفكرية المختلفة والجابهة بينها وإخضاعها لنسقية خليلية وتأويلية تبتغي المساءلة والتحليل أكثر نما تبتغي بخميع المعلومات. وإن كان هذا الجانب الأخير له أهميته في استجلاء مكونات ذاك التصور. ولا بد هنا من التوضيح بأن لجوءنا إلى هذه الطريقة التركيبية يستهدف من جهة بناء نظرة متكاملة لما سميناه "جسدا إسلاميا" له محدداته التاريخية والوجوديـــة والثقافية الخاصة، وصياغة منظور تأويلي تركيبي تتقاطع فيه مكونات التأويل الإسلامي والهيرمونيسيا والسيميائيات التأويلية والتحليل النصي بختلف توجهاته البنيوية والتداولية وغيرها. من ناحية ثانية.

إن منطلقنا النظري الحدّد يتمثل في أن ثمة علاقة صميمة بين الجسم والتصور والخيال) والمقدس. جُـد أصلها في ذاكرة اللغة العربية وامتداداتها في التصور الإسلامي للجسد ولكوناته. هكذا عمدنا إلى التحليل التركيبي لهذه العلاقة والكشف

#### العسد والصبورة والمقدس فى الإسلام

عنها في النصوص المؤسسة لذلك التصور ومتابعتها في عموم الثقافة العربية الإسلامية القديمة وفي بعض مظاهرها التي احتفظت بها لنا ذاكرة تلك الثقافة. لذا فإن المفترضات التي ننطلق منها تتمثل في:

أ – أن الجسد محدد أساسي تنهض عليه الممارسة الإيمانية للمسلم. وأن الجسد النبوي غدا نموذجا قيميا وسلوكيا في هذا الجال لا يقل قيمة عن النموذج الخطابي النبوي في بناء الصورة العامة لإيمانية المسلم.

ب - أن الجسد الإسلامي جسد متخيل بقدر ما هو واقعي. إنه جسد ثقافي يتبلور في صلب تمظهرات اللقدس. بل إنه أحد تمظهراته الأساسية سواء في خاصبته الجمالية أو الجنسية أو الرمزية.

 ج - أن هذا الطابع المقدس والمتخيل قد جُذر ثقافيا فغدا يبلور غانجه الجمالية بحيث بدأ ينزاح مع تطور الثقافة العربية الإسلامية عن المقدس الديني بالتدريج ليجد في المتخيل الاجتماعي والبلاغي والأدبي حرية تطوره.

- 2 -

يبدو. منذ البدء، أن ثمة صعوبات منهجية ومعرفية كبرى تقف وراء كل تعامل خليلي مع الجسد في الاسلام. أولا. لأن الأمريت علق بكيان إشكالي يغدو من الشائك جريده من سياقه الشرعي، وثانيا لأن الكتابات القليلة في هذا الجال تنحو بالجاه التركيز على قضية الجنس والعلائقية الجنسية سواء من منظور ذي منزع نسائي أو من منظور سوسيولوجي وتاريخي يقع حجت فتنة موضوعه، أو من منطلق صحفي أكثر منه علمي<sup>(1)</sup> ولأن الأمر كذلك فإن دراسة الجسد في الإسلام يشبه البدعة في مجال الدراسة الأنثربولوجية والأدبية والمعرفية، ويتسم بالمغامرة في مضمار بكر لايزال يحتاج إلى الانفتاح المنهجي المطلوب وإلى التفاعل المعرفي الصروري.

#### الجسد والصبورة والمقدس فى الإسبلام

بيد أن ما يهون من الأمر هو كون دراستنا هذه تتعامل مع خطابات لها منطقها اللغوي والتاريخي ولها درجة تخبيليتها ومارساتها الأسلوبية. وهو الشيء الذي يبعدنا عن الدقة التاريخية ويقربنا من الدراسة التحليلية والسيميائية ويحول الخطاب الثقافي من البحث عن خفيفة الجسد (إذ الجسد لا حقيقة له) إلى البحث عن نوعيات صياغته الثقافية التي يتداخل فيها بقدر كبير الخطاب التخبيطي ببلاغته وأسلوبيته واستيهاماته. والحقيقة التاريخية بوصفها واقعة ثابتة ومؤرخة. إن الجسد إذا كان لا يملك حقيقة، فهو مع ذلك يملك تاريخا. هو نلك التاريخ الجهوي الذي دعا إليه مشيل فوكو وجاك دريدا. بوصفه ناريخا لا يتسم بالشمولية بقدر ما يتسم بالخصوصية والانغراس في نريخا لا يتسم بالشمولية بقدر ما يتسم مراحل معينة. من هنا فإن دراستنا هذه بقدر ما تعين جسدا قابلا للتحديد التاريخي بقدر ما تمنح دالسابع اللاقحد، باعتبار قضايا الجسح تخترق الديني والتاريخي والاستبهامي والحميمي الشخصي الذي يقبل الحكي والحكاية (ومن ثمة علاقته بالتاريخ كحكاية وحكى). ويتعالى بشكل ما على التأريخ.

إن هذه الخاصية هي التي تنبئنا عنها مقدمات المصادر الأساسية التي سنعتمدها في هذه الدراسة. إذ يكفي تصفحها السريع للوقوف على الحرج الذي أصاب أصحابها في تناولهم لقضايا الحب والعشق والوصال. فهذا ابن حزم الأندلسي يقول بعد أن يشرح للقارئ أن طوق الحمامة ثمرة طلب صديق وجد لديه بعض القبول:

ولولا الإيجاب لك لما تكلفته، فهذا من العفو، والأوَّلَى بنا مع قصر العمارنا ألا تصرفها إلا فيما نرجو به رحب المنقلب وحسن المآب غداً (2).

إن هذا التردد إن كان يكشف عن هامشية الموضوع، فهو من جهة أخرى ينم عن الصعوبات الواقعية والأدبية والشرعية الفقهية للكتابة فيه. لذلك لن يلبث ابن حزم أن يحف كتابه باعتبار مرتبة الحب الإلاهي هي الأفضل وبأن أحسن من وصل حبيب رضيت أخلاقه وحمدت غرائزه

#### البسد والصورة والمقدس فى الإسلام

وبأن الوصال وصال محدود لايتم فيه استهلاك الجسد كاملا، وبأن الحكايات الفاضحة القليلة التي يتضمنها الكتاب إما مبررة في سياقها أو منعوت أصحابها بالساقطين، ولكي يتم تبرير هذا الالتباس الذي يسم موضوعا من هذا القبيل بالنسبة لفقيه نبيه، يسوق ابن حزم قولا دالاً لأبي الدرداء: "أجموا النفوس بشيء من الباطل ليكون لها عونا على الحق<sup>10</sup>.

أما صاحب مصارع العشاق. فيصوغ هذا الالتباس على النحو التالى:

كتاب مصارع العشا ق من عرب ومن عجــم ليعتبر الخلــي بــمـــا لقوا شكرا على النعــم مصنفه عفيف هــوى مصـون غيرمتهــــم

ويعلق ناشر الكتـاب : ورواياته خليط من جاهلي وإسلامي وأموي وعباسي وكلها نزيه يسوده العفاف وخوف الله... (٩٠٠).

وإذا كان الأمر هكذا مع السراج. فإن هذا الانفصام بين الذات الكاتبة وموضوعها مريب بعض الشيء. فهل يتعلق الأمر بصيانة صورة المؤلف<sup>(5)</sup>. أم أنه يتعلق بسلطة الخبر ومطابقة المتلفي لــه مــع راويه؟ أم أن ثمة خوفا مربعا من قول الحقيقة عن الجسد والوصال <sup>(6)</sup> يتم مداورته باللعب ( الجدي طبعا ) على التباس العمل العلمي الأدبي؟

كيفما, كان الأمر فئمة استراتيجية خطابية تتبدى في صورتين اثنتين : الأولى وهي التي تطرقنا إليها ويتم فيها المزاوجة ( المقنعة واللاواعية ) بين فتنة الموضوعات المتصلة بالعشق والجسد. بحيث تغدو الكتابة في هذه المسائل على حدي الفتنة والواجب الفقهي. والثانية وهي التي نجدها جلية لدى ابن قيم الجوزية. وتتمثل في ربط الحديث عن الحجبة بطاعة الخالق وتعميم الحبة لكي تشمل الوطن والله والأوثان والإخوان والسلوان والصبيان والأثمان... الخ<sup>(7)</sup>. بهذا الشكل يكسب هذا النظور لنفسه شرعية عامة في الحديث عن الحجبة وبمنحها طابعا قدسيا

#### الجسد والصورة والمقدس في الإسلام

وكونيا. متجاوزا التذبذب الذي لحظناه لدى ابن حزم والسراج مقتربا ما غده لدى داود الأنطاكي<sup>(8)</sup>. وابن أبي حجلة التلمساني الذي حول الموضوع إلى قضية أدبية محضة<sup>(9)</sup>. هكذا يتزاوج في هذا الإطار، التوجيه والوعظ بالاختبار والتحليل، تبعا لثنائية الموضوع نفسه وطابعه اللتبس.

إن تتبعا بسيطا للآيات الفرآنية والأحاديث النبوية الخصصة للجسد والمرأة ومسائل النكاح. ونظرة خاطفة على كتب الأداب المتخصصة (10) وكذا تصفحا سريعا لما تخصصه كتب اللغة والفروق لأسماء الجسد. وما تداوله العرب من أخبار النساء(۱۱) وكتب علم الباه(۱۱) ليؤكد على الحظوة الخطابية التي تمتع بها موضوع الجسد بوصفه موضوعا لغويا وشرعيا وأدبيا لابوصفه موضوعا اجتماعيا وإنسانيا. ورما كان هذا الواقع هو مادفع أحد أوائل المهتمين الحديثين بالمسألة إلى التصريح بأن: "موقف العرب من الجنس كان كله حرية وانطلاق، فما كانوا يتحرجون من الحديث عن المرأة والجنس ومن التأليف فيهما. وأعتقد أن حريتهم هي التي سببت الترّمت الذي بجده اليوم "(13).

هل يتعلق الأمر فعلا بحرية خطابية عامة أم بشروخ وانفلانات تخلخل منطلق الخطاب الذي يؤطر الحديث عن الجسد؟ أم أن الأمر يتعلق بحرية ملتبسة ومشروطة بمقدماتها الفقهية أو الإباحية في الغالب الأعم؟ ذلك ماتقودنا إليه الفقرات السابقة. إن هذا الواقع الخطابي هو ما يجعلنا نلح على ضرورة دراسة قضايا العشق والجنس ضمن إشكالية الجسد العامة وكممارسة جهؤية له من جهة. والنظر العميق لطبيعة العلاقة بين تلك الممارسات وخلفيتها القدسية المعلنة والمضمرة من جهة أخرى. أما الفرضية الأساس التي ننطلق منها هنا. والـتـي خدد منظورنا الفكري والتحليلي لما نسميه قلوزا "جسدا إسلاميا". فهي تخبيليته النابعة بالأساس من الصياغات الخطابية المتعددة من ناحية. والنموذج الاجتماعي والذهني الذي تنطلق منه.

#### الجسد والصنورة والمقدس فى الإسلام

إن الطابع التتخييلي للجسد هو ما حذا بنا إلى دراسته أولا وقبل كل شيء باعتباره مكونا خطابيا ومعرفيا للثقافة العربية. وباعتباره من ناحية ثانية مكونا ثقافيا تنهض عليه معرفة حاضر الخطاب الثقافي على الجسد في الثقافة العربية العاصرة. وليس يخفى أن غنى وتداخلات والتباسات ثقافتنا العربية القديمة وكذا خولاتها التاريخية ونوعية تطوراتها تشكل مجالا خصبا لتلمس الأسس التي تتحكم في تصوراتنا الراهنة لجمل القضايا الشائكة المطروحة علينا في بمارستنا الثقافية العامة. من هذا المنطلق لا يزال تاريخ الثقافة العربية بحاجة إلى التخلص من المنزع التاريخي لمعانقة رحابة وزخم المعطيات المعرفية والمنهجية الجديدة التي تتبلور في حضن العلوم والمعارف الراهنة. وهو الأمر الذي لا يتحقق إلا بطرق الموضوعات الجديدة وفق ما تمليه على الدارس من منظورات وتساؤلات ليست أقل جدة. إن هذا الترابط بين الموضوع والمنظور الفكري لا يغفل مع ذلك ضرورة إعادة دراسة مجمل القضايا السياسية والفكرية العربية وفق هذه النطورات المعرفية نفسها.

#### البسد والصنورة والمقدس فى الإسلام

### الهواميش

- 1- نعني بالمنظور الأول كتابات الباحثة المغربية فاطمة المرتبسي، الأولى بالأخيص: وبالثاني كتابات الباحث التونسي عبد الوهاب بوحديبة: وبالثالث كتابات الصحفي والأنثربولوجي الجزائري مالك شبيل. وكلها أنجزت أصلا بالإنجليزية والفرنسية.
- 2- ابن حزم الاندلسي، طوق الحمامة، ضمن : رسائل ابن حزم، فقيق إحسان عباس، دار
   الأندلس بيروت، 1980، ج . 1، ص. 86 .
  - 3 نفسه ، ص. 86 .
  - 4 أحمد بن الحسين السراج. مصارع العشاق، دار صادر. بيروت. ب. ت.. ج. 1. ص.9 و 5.
- 5- أم بنظير له. كما جاء بذلك : ع. الفتاح كليطو، الكتابة والتناسخ. دار التنويس الركز الثقافي العربي، بيروت. 1985 .
  - M. Foucault, Histoire de la sexualité 1, Gallimard, Paris, 1976, p. 76-6
- 7- ابن فيم الجيوزية. روضة الحبين ونزهة المشتافين. ت. السيد الجميلي. دار الـكــــــــاب
   العربي. بيروت. ط. 1. 1987. ص. 17.
  - 8 نزبين الأسواق في أخبار العشاق، مكتبة الهلال، 1986. ص. 8 .
    - 9 ديوان الصبابة، منشأة المعارف، الإسكندرية، 1987 .
  - 10- انظر مثلا : البيهقي. الأداب، مؤسسة الكتب الثقافية. بيروت. ط. 1. 1988 .
- 11- راجع مثلاً : الأصمعي، كتاب الفرق، دار أسامة، بيروت، 1987. خاصة الفصل المتعلق بما خالف به الإنسان البهائم، ص. 55. وكذا: ابن قيم الجوزية، أخبار النساء، دار الكتب العلمية، بيروت، ط. 1. 1990.
- 12- انظر بهذا الصدد: عبد الكبير الخطيبي، الاستم التعتربي الجريح، ترجمة محمد بنيس، دار العودة، بيتروت، 1980، حيث يلح على ازدواجية خطاب الشيخ التنفيزاوي وتأرجحه بين موقع الجسد وموقع الفقه، ص. 102
- 13- صلاح الدين المنجد، الحياة الجنسية عند العرب، بدون ذكر دار النشر، ط. 1958.1 بيروت. ص 6.

## الفصل الأول مقدمات في الإسلام والجسد

## الجسد: هل هو مكبوت الثقافة الاسلامية؟

ظل الجسد الاسلامي يعيش حالة تغييب متعدد من محال الدراسات التي تطرقت للتاريخ الإسلامي نصا ومجتمعاً، سواء من منظور أنثربولوجي أو تاريخي أوأدبي، من ثمة، ساد تمثل الجسد تارة في علاقته بالسلوك الإيماني للمسلم في بُعده الديني واليومي وأخرى في بعده الأدابي (علما أن الأدب في مفهومه الأصلي كان يعني كل مقومات السلوك والتفكير الأمثلين). وتم البحث فيه تارة أخرى ضمن التراتبية الثنائية العتبقة للروح والبدن. ليغدو هذا الجال أفضل موطن وأكثره ملاءمة للبحث عن تصور إسلامي للجسد. ولم ينعم الجسد ببعض الخضور إلا في عمومية الجسم الكلامي والفلسفي الذي يجتمع فيه الجسد الإنساني والأفلاك وكل ماله هندسة طولية وعرضية وحجم ووزن (۱۱). وكذا في الأحكام المتعلقة بالنكاح والنظافة والطهارة. وفي الشعر الغزلي سواء كان عذريا أو "ماجنا".

هكذا توزعت هذه المباحث والقضايا موضوعا لم يثم النظر إليه سوى باعتباره ظاهرة توسطية تعتبر أحيانا وعاء للروح الحركة، وتشكل في حالة أخرى موطن نوازع غريبة وطبيعية يلزم ضبطها وإعادة نشكيلها. ولأن الجسد مثّل دائما تلك الكتلة المادية المشخصة الخطرة التي تميز الكائن الإنساني صورة، ولا تميزه وجودا إلا عبر المكونات الإدراكية والنفسية والسلوكية الاجتماعية، فإن الاهتمام انصب دائماً. سواء في النصوص الدينية أو في النظرية الأخلاقية والفلسفية. (2) على مايتم النظر إليه باعتباره "هوية" الجسد سواء تعلق الأمر بالنفس أو الروح أو العفل والفلب... الخ. إن هذا التفكير الإلحاقي يجد تبريره في البنية

#### العسد والصورة والمقدس في الإسلام

العامة للثقافة العبربية الإسلامية وفي مفاهيمها الأساسية التي حُكمت في تطورها فكرا وعارسة، ثقافة وسياسة، والتي لم يخصص فيها للجسد سوى مكان المنفعل والحجوب والمكبوت ، بحيث يسهل علينا القول بأن الجسد ظل، في حدود معينة وتبعا للمجالات التي نود فيها الحديث عنه، مكبوت الثقافة الاسلامية أو على الأقل موضوعها المهمش والقنع.

إن هذا التهميش يبدو لنا مزدوجا وذا وجهين من الناحية التاريخية: إذ هو تهميش مارسته الثقافة العربية الإسلامية "الكلاسيكية". لأنه في أحسن الأحوال ارتبط لديها بقضايا روحانية وفقهية وطبية وأدبية. وبهذا لايدخل الجسد مجال الخطاب إلا بوصفه موضوعا طارئا وعرضيا. لذا ظل الجسد وقضاياه موضوعا مكنا أو مؤجلا لأنه لم يحظ سوى بأهمية جزئية. كما أنه من ناحية أخرى، تهميش مارسته الثقافة الحديثة والعاصرة، بنفس الحدة، وتبعا للاستراتيجية والمقاصد نفسها. إن هذا يعود. في جانب منه إلى تأخر الدراسات التاريخية العربية ذات المنحى السوسيولوجي والأنثربولوجي، بل أيضا إلى الأولوية التي ظل يحتفظ بها الإيديولوجي والسياسي في حقل ثقافتنا المعاصرة، وكذا إلى الارتياب منها الأنثربولوجيا والتحليل النفسى.

بيد أن هذا الإلحاح من جانبنا على موضوع الجسد لايعني أننا ندعو له بكيان مستقل معرفيا وأنطولوجيا. فالجسد منفتح باستمرار على مايتجاوزه<sup>(3)</sup>. وهو بذلك كيان ثقافي<sup>(4)</sup> يتبلور في ما يربطه بالظواهر الأخرى لافي مايفصله عنها. لذا وبما أن الإنسان موضوع مشترك لعدة علوم إنسانية فإن الجسد بدوره موضوع ومبحث تتقاطع فيه عدة بمارسات منهجية وعلمية ومعرفية. إضافة إلى ذلك. فإن الحديث عن الجسد بوصفه موضوعا معرفيا مستقلا يشكل. بصورة ما. إحياء للثنائية العتيقة للنفس والجسد وانصياعا لطابعها المتافيزيقي الصارم. ولو

#### البسد والصنورة والمقدس في الإستلام

سلكنا في ذلك طريق القلب وأمسكنا بها بطرفها الآخر ذلك أن طرفي التناقض يحافظان على البنية نفسها من هذا الموقع أو ذاك. إن مانعنيه باستفلال الجسد هو الاستقلال الخطابي القمين بتحريره من الإلحاق. من غير أن يعزله عن ارتباطاته، بل من غير أن يجعل منه النهيض الباشر للروح والروحاني<sup>(5)</sup>. فالجسد. بوصفه كيانا ماديا وظاهرة تحريط الإنسان بالعالم الحسوس قد بدأ يأخذ في السنوات الأخيرة موقعه ضمن التجربة الإنسانية المعرفية إلى درجة بدأ معها من المكن الحديث عن فكر للجسد (6).

لكن وقبل الدخول في تحديد عوائق البحث في الجسد الاسلامي من حيث هو موضوع معرفي خصوصي، سيكون من المضروري تحديد مانعنيه بمقولة "الجسد الاسلامي". إن هذه الصفة ذات طابع تاريخي ومعرفي فالجسد الاسلامي مفهوم جامع للعناصر النصية والواقعية. المتخيلة والتاريخية التي بلورتها الثقافة الاسلامية في ذاكرتها المكتوبة والشفوية بصدد الجسد بهذا يكون الجسد الاسلامي نتاجا تحتف مكونات هذه الثقافة. لا فرق في ذلك بين التصورات السائدة والهامشية، ولابين الفقهي والكلامي والتصوفي والفلسفي والشعبي والعالم (7).

بمكّننا هذا المنظور من تجاوز ثنائية الـنـص والـتـاريخ الإسلاميين وتفويض التعارض بين العقلي واللاعقلي والواقعي والمتخيل. لـذا فـإن الانطلاق من النصـوص المؤسنسة يغتني بشساعة وعمق الـتـجـربة الناريخية. ولنا هنا في مسألة التصوير الإسلامي نموذج واضح. إذ سوف نقوم التجربة التـاريخية. ومعها انتشار التصوير بجميع أشكالـه مـن الزخرفة إلى المنمات إلى الخط والتجسيم. بتعميق المنفتحات التي بلورتها النصوص التشريعية وتغنيها بمعطيات تتجاوز بكثير المعطيات الني حددتها وسنتها (8). وإذا كان الجسد الاسلامي قد تحدت صورته في النصوص الإسلامية الأساسية. فإن الـتـطـورات الأدبية والاجتماعيـة والناريخية اللاحقة سوف تمنح له دينامية جديدة تؤكد أن الجسد لايمكن

#### العسد والصورة والمقدس فى الإسلام

أن يخضع للتشريعي فقط وأنه بوتقة جُربة وجودية وخطابية تنغـرس في تربة الكيان الثقافي والاجتماعي للإنسان العربي، وتخضع للتطورات التى تطرأ على تصوره للعالم وعلى مارسته الثقافية الاجتماعية.

غير أن مقولة من هذا القبيل لايمكنها أن تمنح نفسها للتحليل من دون توضيح لمفهوم الجسد ذاته. خاصة وأن الصورة التي تملكها عنه لاتزال مشدودة إلى الأرضية الدينية والقدسية التي ترعرعت فيها. من ثمة. يغدو من الضروري استيضاح علاقته بمفاهيم من قبيل الوعي والنفس والذات. حتى يكون مدخلنا لمساءلته في حقل الثقافة الإسلامية متصلا اتصالا وثيقا بموقعنا العرفي الراهن ومنفتحاته الإيستمولوجية.

لنقل بدءا إن العلاقة بين الجسد والوعي ليست علاقة برانية. فالجسد ليس الموضوع السلبي لوعي نشيط يفعل فيه من خارجه فكما لا يمكن أن نختزل النشاط الجسدي في علة خارجة عنه تكون موجهة كلية لانفعاله. لايمكننا أن نرجع بعض الأفعال الجسدية إلى الآلية الجسدية وأخرى إلى الوعي. فالجسد والوعي لايحد أحدهما الآخر، إنهما لايمكن أن يكونا إلا متوازيين. والوعي هو الوجود إلى الشيء عبر الجسد. أو كما يوضح ذلك ميرلوبونتي: أن تجربة الجسد تجعلنا نتعرف على فَرض معنى يتشاكل ليس هو فرض الوعي الكوني الذي يوجد وراء الأشياء، إنه معنى يتشاكل مع بعض المضامين. فجسدي هو هذه الأداة الدالة التي تتصرف بوصفها وظيفة عامة، ومع ذلك توجد وتتعرض للمرض. ففيه نتعلم معرفة عقدة الوجود هذه. وهذه الماهية التي تحوما في الإدراك." (9)

إن عدم خضوع الجسد للوعي يؤكد مرة أخرى. لغزية الجسد من جهة ولاتحد وغموض الوجود ذاته (١٥) . ذلك أن هذه الكتلة اللحمية التي تغدو موطن علاقة الذات بالعالم هي ذاتنا وأنانا الطبيعية وجسدنا الشخصي. وهي من ثمة مرآة وجودنا، إلى درجة لانعرف معها إن كانت القوى التي تحملنا وتجرفنا في حياتنا اليومية هي قوى الجسد أم قوانا أم أنها ليست لاقواه ولا قوانا كلية. يؤدى بنا كل هذا إلى التفكير في

#### الجسد والصنورة والمقدس في الإسلام

الجسد لا كطبيعة وإنما كبنية متكونة من مجموعة من العمليات ذات الطابع الإدراكي الوجودي. فعالم الإدراك هو الذي يميز ما بين الطبيعي والثقافي في الجسد. وهو الذي يمنح للأفعال والإدراكات الجسدية طابعها الرمزي والوجودي. فهناك علاقة قرابة بين وجود الأرض ووجود جسدي الذي لا أستطيع القول عنه إنه يتحرك لأنه يوجد دائما على نفس السافة مني، وهذه القرابة تمتد لتطال الأجساد الأخرى(١١).

بمكن هذا التعالق بين جسد الإنسان وجسد العالم – عبر مقولة الإراك – من إعادة النظر في ثنائية أخرى هي الروح أو النفس والبدن. وإذا كان هنالك من علاقة بين المظهر النفسي والمظهر الجسدي حاول التحليل النفسي توضيحها. فإن ذلك قد تم بإعطاء الأهمية للقاعدة البيولوجية أو الأساس الفيزيقي للجانب النفسي فمفهوم صورة الجسد، بوصفها الخطاطة التي حدد مبدئيا وعي الذات بوجودها الجسماني الأولي في العالم. تتكئ على مايسمى في التحليل النفسي بالأنا البسدي (12) الذي بمثل مرجعا للأنا النفسي. أما التمييز بينهما. كما بعمل ذلك د أنزيو فليس سوى تمييز إجرائي، يمكن من القول بأن "الجسد بين أنا سطحيا للجهاز النفسي وإنما أنا جسدي موضوع للغرائز (13) وإن، فلا فاصل بين العضوي والنفسي وإنما ثمة وحدة للجسد. بها وعبرها بمارس وجوده. ويتم إدراكها من غير أن يتم اختزالها في الإدراك. لأنها ترتبط بالإدراكات والتعبيرات والأفعال الجسدية.

وإذا كان النفسي يحيا ويجد فضاءه في الجسدي، ومعه يعيش الوعي في الأشياء والظواهر، فإن مشكلة النفس والجسد تتبع بالضرورة هذا المسار. إن النفس تتواجد بهذا المعنى في الطبيعة والطبيعة والوجود ومعهما. فالجسد والحياة والروح ليست تشكل ثلاثة أنظمة من الوجود المستفل أو من الواقع وإنما ثلاثة مستويات من الدلالة أو ثلاثة أشكال من الوحدة، لا علية أو تراتبية قيمية بينها (۱۱). فالجسد ليس آلة منغلقة على نفسها يمكن للنفس أن تفعل فيه من الخارج . إنه لا يتحدد

#### العسد والصورة والمقدس في الإسلام

إلا عبر اشتغاله الذي يوفر له درجات معينة من الاندماج. وأن نقول بأن النفس تمارس فعلها عليه يجعلنا نفترض خطأ بأن مفهوم الجسد مفهوم أحادي، ونضيف إليه قوة أخرى تمنحنا معرفة بالدلالة الروحانية لبعض السلوكات. فمن الأفضل القول في هذه الحالة بأن الاشتغال الجسدي يندمج في مستوى أعلى هو مستوى الحياة. وبأن الجسد غدا. حقا. إنسانيا. بالمقابل سنقول إن الجسد قد فعل في النفس إذا هو منح نفسه لنا لنفهمه بوصفه جدلية حياتية، أو عبر الآليات النفسية

هكذا يتبدى واضحا التباس الحدود الفاصلة والوشائح الواصلة بين ماهو جسدى وما يتجاوزه من حيث هو كذلك. غير أن هــذا يـعــنــى أن الجسد ليس كيانا منغلقا في ماديته الخالصة، وأنه إضافية إلى ذلك. فضاء من نوع خاص ينفتح على العالم ويضفى عليه من معانى وجوده. إن الجسد بعيش انفتاحه على المتعاليات التي ترغب في إلحاقه كي يفيُّب كل غائية أو سببية مفترضة تريد أن تتحكم في وجوده وتلغيه. لذا فإن الجسد بنسلح هنا بالفكر القابل للانطلاق منه، ومن ثمة. بخلق حواراً مستمراً ودائماً مع ماكان يفترض فيه أنه محرك له (الوعي والنفس بالأخص). إن حَول الجسد إلى موضوع فكرى وفلسفي وأدبي قد شكل النعطف الذي اندمج فيه الجسد في التجربة الوجودية والفكرية والتعبيرية المعاصرة. وهنا من اللازم القول بأن جَاوز الثنائيات التي حصرت الجسد في إلحاقيه هامشية ثانوية لم يكن له أن يتم من غير خويل الجسدية إلى موضوع مكن للفكر والتفكير، وذلك بطريقة غير ديكارتية وضمن إشكالات نظرية وفلسفية تفكك منظورها الألى(١٥). من هذا تنبع ضرورة إدماج الجسد في مجال الذاتية بوصفها مقولة محددة للذات والأنا والشخص في الـوجـود(١١٠). إن وجهة نظر كهذه تمكّن من منح الحق للجسد في الوجود باعتباره ظاهرة تتحدد بذاتها لابغيرها. ولعل التصور الفينومينولوجي للجسد. كما تبلور مع مين دو بيران ثـم

#### البسد والصنورة والمقدس في الإسلام

مع هوسرل وميرلوبونتي وريكور. هو الذي يمكننا من التساؤل عن العوائق العوائق العوائق العوائق العوائق العوائق العرفية والتاريخية التي دفعت بالجسد إلى الهامش سواء في حقال الثقافة الإسلامية "الكلاسيكية" أو في ثقافتنا المعاصرة. ويمكننا للغيص هذه الثبطات في مايلي :

1 - كون البحث في موضوعات هذه الثقافة لايتجاوز إلا في النادر الموضوعات التي أفرتها في تطورها التاريخي وحفّتها بضرورات فقهية أوسياسية أو معرفية. لذا، فإن تناولها وفق تراتبية أهميتها وتبعا لمركزية الفضايا الحورية التي تخضع لها. قد رمى بموضوع الجسد في أسفل السلم، وتم في أحسن الأحوال التعامل معه في دلالاته القدسية الحضة، بحبث ثمّ بخاهل الدلالات الرمزية والمتخيلة التي يفصح عنها. والنزخم الذي ينتجه في كل الجالات. هكذا ظلت الموضوعات التقليدية هي نفسها ذات الحظوة في مجال الثقافة الحديثة والمعاصرة، وظلت الموضوعات السياسية تحتل الصدارة كما كان الأمر من قبل. بينما ظلت قضايا المتخيل والتصورات الشعبية والأدب النابع منها موضوع تهميش وققير.

2 - بالعلاقة مع ذلك، وبشكل أكثر حدة وتمطيعة، عززت الثقافة العربية الإسلامية ثنائية الجسد والروح. ولأن الإسلام دين تنزيه فإنه قد عضّد في جميع الجالات حظوة الروح والروحاني، بالرغم من أنه قد ترك فجوات كبرى وفسحات مهمة للجسدي والدنيوي والشهواني. هذا هو مايفسر الدلالة المرتبطة بالجسد وبدراسته والبحث في قضاياه، ولو من منظور لابخرج عن أقانيم التصور الإسلامي للوجود.

3 - وكنتيجة لانغراس هذه التراتبية القدسية في نسيج الثقافة الإسلامية. بحيث غدت تـراتبية مؤسسة ومحددة للتصور الإسلامي للخلق والحياة. ظل الجسد مجال الغـرائز والصبوات التي يلزم كبحـهـا وكبنها ومنحها صورة تتناغم مع العمل الإيماني للمسلم.

#### العسد والصورة والمقدس غى الإسلام

4 - تبعا لذلك يكون الجسد مجرد معبر للوظائف الدينية والدنيوية. يحيث ظل خادما للمقدس الإسلامي وسندا له (17). أما النصوص الفقهية التي منحت أهمية معينة لبعض قضايا الجسد كالحب والنكاح... الخ. فقد ظلت خاضعة للتصور الطبي أو الفقهي بالرغم من الأهمية التي تكتسبها في بلورة تصور عربي إسلامي للجسد. إن مصنفات من هذا القبيل، وهي تنضاف لما تم نداوله من أخبار خاصة بالعشاق واتجان وغيرهم. تشكل الجال التكميلي الضروري للبحث عن هوامش ترعرعت فيها مكنات الحديث عن "جسد إسلامي" مكن.

5 - من ناحية أخرى لم تعترف الثقافة الإسلامية "الكلاسيكية" للكائن الإنساني بوجود حقيقي فعلي. إنه مجرد صورة تعبر عن الخالق البارئ المصور. وهي من ثمة ليست ذاتا عينا. ولا ذاتية لها. كما أنها كيان لاهوية له. خاصة وأن مفهوم الهوية. سواء بدلالته اللغوية أو المنطقية. ظل يعبر عن الذات الإلهية(١٤). وما أن الجسد جزء من الكيان الشخصي للإنسان فإن نزع الذاتية والهوية عنه ومنحها للخالق يحيل الإنسان - كما سيرى ذلك المفكرون الإسلاميون فيما بعد - إلى صورة مصغرة عن الكون.

إن هذه العوامل مجتمعة جعلت موضوعة الجسد تندمج بشكل واضح في المعطيات المركزية للثقافة الإسلامية أنذاك ويصعب معها في العصرالراهن اجتثاتها من هذا النسيج. هذا هو ماجعل المهتمين المعاصرين القلائل بقضايا الجسد والمتخيل يعترفون بجدة الموضوع وطابعه الشائك (19) بيد أن هذه العوائق لا تمس الثقافة الإسلامية لوحدها. فالجسد لم يحرق إلى مستوى الموضوع الفكري إلا مع ظهور فلسفات الذات سواء كانت عقلانية (ديكارت). أو فينومينولوجية (مين دو بيران ثم نيتشه وهوسرل وهيدجر وسارتر وميرلوبونتي). بذلك بمكن القول بأن التفكير في الجسد مرتبط إلى حد كبير في التفكير في الخدائة الذات والهوية. وبهذا المعنى فإن فكر الجسد يرتبط ضرورة بالحداثة

#### العسد والصبورة والمقدس فم الإسلام

الفكرية والثقافية. وبالأخص بجوانبها الأكثر ابتعادا عن العقلانية سواء كانت ديكارتية أو منطقية خليلية.

## الجسد الإسلامي: مفاهيم وتصورات

إذا كانت الدراسات التي نتوفر عليها. والتي تخص إلى هذا الحد أو ذاك موضوع الجسد في الإسلام قليلة، فإن الكثير منها قد تعرض للجسد ضمن اهتمام عمومي أوفي معرض الحديث عن موضوع جهوي كالجمال والجنس. على أن من بين هؤلاء الباحثين يمكن القول إن مالك شبيل، بالرغم من الطابع الصحفي للكثير من أبحاثه. يعتبر من بين القلائل الذين طرحوا السؤال حول دراسة الجسد في الجتمع الإسلامي. ففي دراسة له عن الرؤى الإسلامية للجسد من منظور فينومينولوجي واضح (10) يقسم الباحث حديثه عن الجسد في الإسلام إلى أربع رؤى : الجسد والجسدي والجسدية والجسدانية.

فالجسد corps معطى أولي، إنه موضوع يشكل منبع الحياة والحركة والفعل والوعي. وهو مكتسب قبلي سابق عـلـى كـل روح. وباعتباره معبارنا الأول في الوجود، فهو يشكل مركز الكون ومقاسه الضـروري. والحقيقة أن هذا التصور يقترب كثيرا –في نظرنا– من التصور الفكري والفلسفي العام لمفهوم الجسم كما بجده لدى المتكلمة والفلاسفة كالأشاعرة والمعتزلة وابن سينا مثلا. إنه مفهوم عام يتداخل فيه الجسد الإنساني بالأجسام الكونية والأجـرام، هذا بالرغم من أن مالك شبيـل بوحي، في سياق تحليله. بالحديث حصرا عن الجسـم الإنساني.

وبشكل الجسدي corporel مجال التعبيرية. فبما أن الإنسان أصلا حضور جسدي في العالم، فإن فضل وجوده يكمن في قدرته على التعبير من ثمة فإن الجسد يُسرح دائما تعبيريته تلك عبر صور متعددة: فهناك الجسدي الصامت كالمظهر الجسدي وتعابير الوجه: وهناك الجسدي

#### العسد والصورة والمقدس فى الإسلام

الحركي كحركات المناضل والممثل المسرحي والحرياضي... وهناك الجسد الاجتماعي المسنن الذي يتبدى في العمل اليدوي والحرفي. وهناك أخيرا الجسد الإخباري المتمثل في لغة الصم والعلامات المتبادلة بين البحارة. أي كل جسد " منطوق " ينتج عنه فعل اجتماعي. إن الجسدي يبدو في نظرنا جسدا وظيفيا وتواصليا اجتماعيا: إنه جسد مرجعي يخضع لقوانين المؤسسة التواصلية الاجتماعية ويوظف معطياتها. أما جسد الممثل فإنه يبدو لنا هنا ناشزا نظرا لأنه يخضع لمارسة بلاغية وتأويلية وتخييلية تنجاوز بكثير السنن التواصلية الوظيفية. إنه جسد مجازي الاتراح عن الوظيفية الجسدية اليومية وإن كان يمتح منها بعضا من عارسته.

أما الجسدية corporéité فهي "ليست شيئا آخر غير الصيفة النيولوجية لحياة الجسد. وهي تقوم بفعلها كما لو كانت جسدا مقلوبا (22) يتصل بالجسدية، إذا. كل العالم الغريزي الذكوري والأنثوي. لتعين بذلك المعطيات الحميمة لدى الكائن. إنها بمعنى ما، كل الأعمال الحرفية التي لانتحدث عنها للآخرين كالحيض والتبرز والاستحلام... الخ

وإذا كان الجسد معطى ماديا أوليا. وكان الجسدي وصف شبه إثنوغرافي للجسد اليومي في تعبيراته وأفعاله. وكانت الجسدية الوجه الباطني الشخصي لهما، فإن الجسدانية corporalité هي المارسة العليا للجسد في كل تمظهراته التأويلية. وهي البنية الفوقية الذهنية التي يتم عليها عزف المقطوعة الجسدية(23).

ثم ينتهي الباحث إلى دراسة الأوضاع الجسدية التي تقننت في المجتمع العربي الإسلامي حاصرا إياها في اثنتي عشرة وضعية مفضلة. بيد أن أهم مايثيره شبيل هنا هو أن الإسلام لايتحدث بشكل مفصل إلا عن الجسدي، ولا يلح إلا على الجسدية، أما الجسدانية فقد ظلت مسألة معلقة. والحال أن الجسدانية تشكل في نظر شبيل، الاعتبارات النظرية التي يمكن انطلاقا منها دراسة الأوضاع الجسدية والألم واللذة

#### العبيد والصورة والمقدس في الإسلام

والوشم وغيرها . فقد منح الإسلام للجسد العضوي أهمية خاصة ولم يتناول الجسد في كليته بل اكتفى بالتركيز على الأعضاء المفردة: أن أغلب الإشارات الخصصة للجسد في الإسلام – كما يقول شبيل – تنعلق بالجسد الجزئي على حساب كليته : فالعالم المسلم لايهتم سوى بالقلب أو اليد أو بالعين أو بالعضو الجنسي \*(24).

هل يتعلق الأمر فعلا بغياب تصور إسلامي للجسد في كليته؟ ثم هل التصور النصي الإسلامي المؤسس يلغي المنفتحات التطويرية التي عرفناها مع المتكلمة والفلاسفة والمتصوفة؟ وأخيرا ألا يتعلق الأمر هنا بنعامل عملي مع أعضاء الجسد يهدف إلى بلورة سلوك عملي إيماني من جهة، ويسعى في منحى آخر (لم يوله شبيل العناية التي تليق به) إلى إضفاء بعد رمزي قدسي على بعض الأعضاء كالقلب؟

قبل بلورة هذه التساؤلات ومناقشة الفرضية التي يطرحها شبيل سبكون علينا النظر في المقدمات المعرفية والمنهجية التي ينطلق منها سواء في بعدها الأنثربولوجي أو النفساني أو الفينولوجي (الذي يبدو أن المؤلف يمتح منه معطباته من غير أن يشير إليه إطلاقا).

في وقت سابق، حين اهتم شبيل بدراسة صور الجسد في التقاليد الغاربية، بدأ بالتمييز بين الجسد اللغة والجسد التشريحي، ليخلص بأن الجسد يحياً. من ثمة، فإن الجسد الذي تأخذه تلك الدراسة موضوعا لها هو "جسد من أجل الإثنولوجياً" يتم التعامل معه في "امتداداته الرمزية": "إن مابهمنا ، كما يقول شبيل، ليس الجسد في تمظهره العضوي، وإنما على العكس من ذلك، التمثيل الذي يختص به، أي ذلك التجريد للجسد كما يتبدى في المتصورات التقليدية في المغرب العربي التربي العربي العرب

ينطلق شبيل إذن من التمييز بين الجسد العضوي موضوع العلوم الحقة، والجسد الذي يمكن أن نسميه ثقافيا بوصفه موضوع العلوم الإنسانية . بيد أن الانتقال من الجسد العضوي المنفعل إلى الجسد

#### الجسد والصنورة والمقدس لمى الإستلام

الثقافي الرمزي الفاعل. لن يمكنه أن يتم إلا بتوسط صور أخرى للجسد سوف ينتبه لها الباحث – لاحقا – ويسميها الجسدي والجسدية .

إن الجسد، كما حدد سابقا، هو بالضبط الجسد الفينومينولوجي الذي اهتمت بدراسته السيكولوجيا والتحليل النفسي ثم الأنثربولوجيا وعلم الأديان والفلسفة الفينومينولوجية. إنه معطى حيوي وحياتي يتمفصل فيه البيولوجي والسيكولوجي ليشكلا "أنا جسدية" تدخل في علاقة مباشرة مع الآخر فضاء وزمنا. وتصوغ لنفسها ماتسميه المارسة التحليلية "صورة أو خطاطة الجسد"، باعتبارها تشكل الوعي الأول والمباشر بوحدة الجسد وموقعه في العالم وصورته ومظهره. إلا أن مفهوم الجسد، كما حدده شبيل يفترض، إضافة إلى ذاك الجسد الحيوي الذي يعي وجوده وحدوده، جسدا يمتلك بُعد السلوك حيث يتفاعل الوعي والحركة الجسدية والنفسي والوظيفي . إنه الجسد الشخصي الذي يشكل مدخلا لبناء الشخصية والذي يشكل مر المرء إلى التواصل يشكل مدخلا لبناء الشخصية والذي يشكل عمر المرء إلى التواصل وجوده البيولوجي، ذلك أن الوجود البيولوجي مشدود إلى الوجود الإنساني، وهوده البيولوجي، ذلك أن الوجود البيولوجي مشدود إلى الوجود الإنساني، وهو لا يتجاهل أبدا إيقاعه الخاص.

إن هذا التصور الفينومينولوجي يمكننا من خلخلة ثنائية البيولوجي - الإنساني من جهة، ويحررنا من كل تصور آلي لحياة الجسد ويقدم لنا جسدا مفكرا. أي جسدا لايغدو جسدا محضا حتى وهو محروم من النطق ومنكفئ على ذاته. والنقاش الذي يقيمه المفكر الفينومينولوجي مارك ريشر مع أعمال الحلل النفسي ل. بينسفانكر (ذات البعد الفينومينولوجي بدورها) له دلالته في هذا الجال، وينبني على تصنيفات خصبة قد تساعدنا على إدراك مفهوم الجسد وتوظيفها في دراسة الجسد في الجتمعات الإسلامية. خاصة وأن إطارها الفلسفي الهيدغري يساعدنا على تخطي التصور الديكارتي للجسد كما انتقده هيدغر نفسه بوضوح في كتابه الوجود والزمن(26). يقول مارك ريشر:

#### . العبيد والعبورة والمقدس في الإسلام

' إذا نحن فهمنا الإنسان باعتباره كائنا – في – العالم أو ظاهرة – من – العالم، فإن leib ، أي جسده المعيش أو جسده الحي أو جسده البيدني (حبث بلزم فهم بـدن chair بالمعنى الذي أعطاه إياه ميرلوبونتــي فــى الرئى واللامرئي (...) يشكل جزءا لايتجزأ منه. من غير أن يكون أبدا قابلاً لأن بُعزل عنه كجزء مستقل ... \*(27) بهذا المعنى يكون الجسد البدني ظاهرة مندمجة في العالم ومحكومة بوجود أنطولوجي عام. وتنتمي من ثم إلى الدزاين أي إلى الوجود الحاضر، والحياة في العالم . إن الجسد البدني يشكل بالنسبة لريشر وبينسفانكر. ليس الإحساسات العضوية العبشة والخاصة المتمثلة في الإدراكات وإنما حالة وجود ظاهرانية تتعلق بامتلاك جسد شخصي والإحساس به واختباره. وفي هذا التحديد يختلف الـ Leib اختلافا جوهريا عن الــ Korper أي الجسد العضوي موضوع العلم التشريحي (28) . وهي ثنائية تؤكد تمييز شبيل الأنف الذكر بين الجسد العضوي والجسد من أجل الإثنوغرافيا (الجسد الثقافي). بيد أن السؤال الذي يطرح نفسه هنا هو : هل بمجرد ما يفقد شخص ما النطق بعبش حياة جسدية خالصة ولاواعية؟ أي ينسلخ عن هذا الوجود الظاهراتي في العالم؟ إن ريشر الذي ينطلق بوضوح من الترابط الحاصل بين الرمزي الثقافي والظاهراتي، ينتهي إلى نفس تصور ميرلوبونتي. لبقف على المفارقة التي يقع فيها الحلل النفسي. والتي يمكننا الإحساس بها بدورنا لدى شيبل: "إن مايشكل مفارقة كبرى هو أن الانكفاء داخل الجسدية corporéité لايرَال يشكِل نمطا من الوجود مهما كان ناقصا وغير مكتمل <sup>9(29)</sup>.

باستثمارنا للثنائية الفينومينولوجية الفارزة بين الجسد الشخصي والجسد المونوني وبول والجسد المونوني وبول المحود وبدون المفهّمة المتالغوية التي لجأ إليها شبيل. يمكن التعامل مباشرة مع المكنات التي توفرها لنا الألفاظ الختلفة الدالة على الجسد في اللغة العربية وإضفاء طابع مفاهيمي وإجرائي عليها. بحيث

#### العسد والصنورة والمقدس في الإسلام

تستوعب المعطيات المختلفة والمستويات المتعددة التي يطرحها التناول الفكري والأدبي والفلسفي للجسد. بهذا مكننا أن نفترح النصذجة التالية :

- 1 الجسم : ونعني به الجسد الموضوعي الذي يتألف مع كل الأجسام سواء كانت حيوانية أو جرمية. إنه نفس المفهوم الذي ظل متداولا في الثقافة "الكلاسيكية" العربية الإسلامية، والذي شكل من ثمة الموضوع المعرفي للفكر والفلسفة الإسلامية (30).
- 2 البعن: وهو الجسد اليومي الذي يخضع لقوانين وسنن التواصل الاجتماعي. إنه المؤسسة الجسدية إذا صح هذا القول- التي تشكل موضوع الدين والمقدس والذي تمت موضعته بحيث أصبح جسدا مشتركا بين كل الناس. فهو صورتهم الميزة وعماد أفعالهم اليومية والوظيفية. ومن ثم. فهو جسد وظيفي يخدم أهداف خارجة عن مقوماته الشخصية.
- 3 الجسد: وهو مايقابل لدى ريكور مفهوم chair ولدى ريشر مفهوم chair ولدى ريشر مفهوم leib ولدى ريشر مفهوم leib. إنه الجسد الشخصي الذي يشكل الوحدة الأونطولوجية التي تسم وجود الكائن في العالم. ومن ثمة فهو يشكل هدفية الوجود الذاتي للإنسان . هذا الطابع لايخلو من علاقات ذات ميسم ثقافي ورمزي وتعبيري يعيد بها الجسد صياغة العالم، ومنحه خصوصيات جديدة .

إن هذه النمذجة تمكننا. من جهة، من الحفاظ على وحدة الجسد ووحدة وظائفه، وتفادي مَفْهَمة الصفات على حساب الأسماء من جهة ثانية. كما تمكننا من جهة ثالثة، من النظر إلى الجسد في مستويات علاقته بالعالم. من ثمة فإن الانتقال من الجسم إلى الجسد إلى البدن هو انتقال مكن ومفتوح. ولايخضع لأي تراتبية معينة، على اعتبار أن اللدي البيولوجي يشكل الأساس المرئي وأن الثقافي الرمزي يشكل

#### البسد والصورة والمقدس في الإسلام

الانفتاح العمودي للجسد نحوَّ مكنات الوجود العميقة. وأن القيـمـي العرفي عمل المستوى الضروري الذي في إطاره وبالمقارنة معه يبـحـث الجسد عن تعبيـريته وعن تميزه الشخصي. هذا بالضبط هو مايفسـر ذاك الطابع أو البنية الهجينة للذات باعتبارها جسدا من ضمن الأجساد وفي الأن نفسه جسدا يتحدد كذات وكأنا (31).

#### المبيد والصبورة والمقدس في الإسلام

#### الهوامش

- انظر: أبو الحسن الأشبعيري، مقالات الاسلاميين، خقيق م: محيي الدين عبيد الجميد. ط. 2. 1985. دار الحداثة، بيروت، ج. 2. ص4.
- 2 يمكن اعتبار تصور ابن سينا في كتاب الشفاء ( الجزء الخاص بالنفس من الطبيعيات).
   ت. إبر اهيم محكور، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1975، نموذجا لذلك.
  - M. Richir, Le Corps, Hatier, Paris, 1993, p.7 3
- 4 لأنه كيان دال بحيث يمكن اعتباره علامة من نوع خاص خيط بها مجموعة من الأنظمة السيميائية وتخترفها. محولة إياه إلى كيان تعبيري وتواصلي. انظر: Encyclopédia Universalis, Le Corps
- M. Merleau-Ponty, La Structure du comportement , PUF, 1967, انظر بهذا الصدد: 9-219.
- 6 مانعنیه هنا بفكر الجسد هو أولا طابعه التعبیري، ثم المقاصد التي تخترقه، إذ
   على الجسد أن يغدو في نهاية المطاف الفكر أو المقصد الذي يعنيه لنا\* :
- M. Merleau-Ponty, La Phénoménologie de la perception, op. Cit., pp. 86, 230.
- 7 يثير محمد أركون هذه المسألة قائلا : هل بامكاننا تفضيل رؤية نعتبرها إسلامية. أم علينا استعادة التُعدد المذهبي المذي مبيز الإسلام مبن ق.1 إلى ق. 5 هـ M. Arkoun, L'Islam, morale et politique, éd. UNESCO, 1986, P.9.
- 8 انظر بهذا الصدد: ف. الزاهي "الإسلام والصورة: المفارقة والتأويل". مكــنـاســة.
   مجلة كلية الأداب والعلوم الإنسانية بكناس، سلسلة ندوات. ع. 3. 1992. ص. . 31
- M. Merleau Ponty, La Phénoménologie de la perception, op. cit., p. 161-172 9
- 10 –نفسم ص. 230 : أ إن قِربة الجسد الشخصي... تكشف لنا عن نمط وجود ملتبس".
- 1 Merleau-Ponty, Résumés de cours (Collège de France-1952-60), Gallimard/Tel, -11 p. 169.

# العسد والعنورة والمقدس في الإسلام

- M. Schilder, L'Image du corps, Gallimard, col. Tel, paris, p. 10. -12
- D. Anzieu, le Corps de l'oeuvre, Gallimard, Paris, 1981, p. 113 13
- M. Merleau-Ponty, La Structure du comportement, op.cit., p. 217. -14
  - 15- عن الجسد لدى ديكارت انظر:
- R. Descartes, Discours sur La méthode suivi des Méditations, 10/18, 1951, p. 243 et
- وكذا. د. لوبروتون، أنثربولوجيا الجسد والحداثة. ت. محمد عرب صاصيلاً. المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، 1993.
- 61- عن علاقة الجسد بالذاتية انظر: ميرلوبونتي، فينومينولوجيا الإدراك، مرجع مذكور. ص. 270 وعن ضرورة الذاتية في الفكر يقول: أما إن يتم إدخال فكر الذاتية إلى Signes, Gallimard, Paris, أمجال الفلسفة، فإنه يغدو من غير المكن فياها هياً ، 1960, p. 104.
- بيد أن أول مفكر لهذه العلاقة يظل هو مين دو بيران الذي حدد النفس باعتبارها أنا 630 أو ووجود للأنا. واعتبر انطلاقا من تحليل أنطولوجي للجسد. أن هذا الأخير لاينفصل عن الذاتية والإنسان. بل إنه أول من حدد الجسد كجسد ذاتي.
- Cf. M. Henry, Philosophie et phénoménologie du corps, PUF, 1965, pp. 10-11, 62-64 منابع الفيّع كتابع الفيّع الما التصور المعاصر لهذه العلاقة فقد بلوره بول ريكور في كتابع الفيّع Soi même comme un autre, éd. Seuil, Paris, 1990.
- 17- هذا مابوضحه دديبه هوغ، "الإسلام والمقدس"، مواقف بيبروت. ع. 65. 1991. ص. 118. أما عن الطابع الجسدي الذي انخذته الرسالة الحمدية، فانظر، الخطيبي. المغرب العربي وقضايا الحداثة، ترجمة فبريد الزاهي وآخبرين، عكاظ الرباط. 1993. ص 34 وما يليها.
  - Encyclopédie de L'Islam : dhât. Huwiyya -18
  - F. Mernissi, et al., Le Corps au féminin, Le Fennec, Casablanca, 1991, p.9.-19
- M. Chebel, "Visions du corps en Islam", in les cahiers de l'orient, ler trimestre, -20 1988, n° 8-9, p. 204.
  - 21- ميرلوبونتي، فينومينولوجيا الإدراك، مرجع مذكور، ص. 121.

#### البسد والصورة والمقدس في الإسلام

- 22- مالك شبيل. "تصورات الجسد في الإسلام". مرجع مذكور ص. 206.
  - 23- المرجع المذكور أنفا، ص. 207.
  - 24- الرجع نفسم الصفحة نفسها.
- M. Chebel, Le Corps dans La tradition au Maghreb, P.U.F., Paris, 1984, P. 10. -25
  - M. Heidegger, Etre et temps, Gallimard, Paris, 1986, p. 18. -26
- M. Richir, Phénoménologie et institution symbolique, éd. Jérôme Millon, Paris, 1988, 27
  p. 187
- 28 لايخفى طبعا الأصل الهوسرلي لهذه النفرقة التي تبيحها اللغة الألمانية كما
   اللغات الأخرى (الفرنسية والعربية).
  - M. Richir, Phénoménologie et institution..., op. cit, p. 18. -29
    - 30- انظر خصوصية هذا التصور لدى الجاحظ:
- M. E. Chiguer, AL-Jahiz et sa doctrine mu'tazilite, éd. Arabian al-hilal, Rabat, 1993, p. 190.
- P. Ricoeur, Soi-même comme un autre, op. cit, pp. 71, 72, 369.

# الفصل الثاني

# الإسلام والجسد والمقدس

# الجسد الإسلامي بين النموذج والقدسي

لقد اهتم النص القرآني، وبالأخص منه الآيات المدنية. بالعبادات اهتماما كبيرا، بحيث كان المستهدف في هذا الانتقال القيمي، كيان المؤمن الشامل وعلاقته التعبدية بالخالق وروابطه الاجتماعية بالآخر. بيد أن القارئ للنص القرآني لابلبث أن يتنبه إلى أن مهمته تكمن في التحديد العام للكثير من القضايا العبادية والإيمانية كأوضاع الصلاة مثلا. والتعريف بصورتها العامة، من غير قديد دقيق لمسائلها ولكوناتها الخصوصية. لقد بدا واضحا أن النص القرآني ينظر للحدود المؤسسة لايمانية وعقائدية المسلم تاركا للسيرة النبوية والأحاديث مهمة التفصيل والتمييز والتفسير. والإجابة الأدق عن الأمور الطارئة والمستجدة. ولعل هذا هو مايفسر كون المارسة النبوية ظلت القدوة المثلى، وأنها شكلت التجسيد الحي للرسالة الإسلامية. من ثمة، فقد اعتبر جسد النبي

إن تصفحا ولو سريعا للصحيحين ولمسندات الأئمة السبعة تكفي للخروج بتصور واضح ومتكامل عن مكانة الجسد في سمفونية الحياة اليومية للمؤمن: ذلك لأن الجسد النبوي – في نموذجيته – كان يخضع للمراقبة والمساءلة، فهو يشكل المثال اليومي، وهو أيضا يجيب عن كل مايخطر على بال المؤمن من تساؤلات. من ثمة، يعتبر التماهي والتماثل والحاكاة سبيل المؤمن إلى التطابق مع التعاليم الإسلامية وتطبيقها من دون زيغ أو ضلال.

هذه الوضعية الأصلية هي التي تجعل من الجسد النموذجي للنبي جسدا خطابيا وتعبيريا. إنه جسد خطابي لأنه يصوغ وظيفيته اليومية

#### العبيد والصبورة والمقدس في الإسلام

وبنحها صفة القاعدة التي يتم توصيلها للآخرين. بحيث يغدو لها طابع رمزي. بهذا المعنى تتم صياغة الجسد والجسدي في المصارسة البومية والخطابية التي يتحول فيها الجسد النموذج إلى مشهد مستمر يوصف ويتم الإخبار عنه. وإذا كان الإسلام لم يبلور تصورا للجسدانية (أي للجسد الشخصي). فلأنه بكل بساطة ليس فلسفة فينومينولوجية للذات. إضافة إلى أن الفكر الديني في صورته التوحيدية لم يعرف مفهوم الذات الذي يتأطر تاريخيا ومعرفيا بولادة الفرد والمنظومة المرجعية التي تأسس عليها(2).

يدخل هذا الجسد الخطابي للغة عبر الحديث عن نفسه. ومن ثمة عبر التقاط الأخرين لملامح حياته اليومية ( وثمّ يكمن مبدأ السيرة النبوية )، بحيث يتحول إلى جسد نموذج وقدسي في الأن ذاته. إن السائل أو المحاور في الحديث النبوي ( سواء كان عائشة أو فاطمة أو أي مسلم أخر) يغدو بالضرورة جزءا من هذه الصورة النموذجية للجسد. وبهذا ينطابق جسد السائل مع الجواب المعطى الذي يشكل الحل العملي والشرعي للمسألة المطروحة، ويغدو أول جسد مطالب بتحقيق المائلة والحاكاة التي يتطلبها الجسد النموذج والمعطيات الخطابية الصادرة عنه.

لقد فنن الإسلام حياة المؤمن في مجملها من الصحو إلى المنام. بحيث غبل النصوص التشريعية بآداب الصلاة والأكل والصيام والطريق والملابس والطهارة... إن الهدف الأساس من هذه الدقة والشمولية يكمن أصلا في خلق نموذج عام للممارسات السلوكية والخطابية والجسدية يكون ذا طابع مرجعي، ويتم بمقتضاه توحيد السلوك الجسدي لعامة السلمة...

اهتم الإسلام. إذا. بتقنين "الجسدي". أي الجسد في مجمل حركاته اليومية العملية والوظفية. وبإمكاننا. اعتمادا على ماجاء في هذا الضمار. أن نقسمه إلى ثلاثة جوانب:

#### العسد والصنورة والمقدس في الإسلام

- الجسد اليومي الديني: الذي يمارس مجموعة من الشعائر العبادية مصحوبة بخطابات مسكوكة لهذا الغرض. وهذه الشعائر تشكل إيقاعا جسديا واجتماعيا ودينيا قدسيا يتحول الجسد بمقتضاه إلى صورة نمطية تستجيب بشكل منظم لإيقاع المقدس الذي يتبلور هنا في جـزئـيـات الدنيوي.
- الجسد اليومي الاجتماعي: فإذا كان الجسد اليومي الديني خاضعا لقيم الصلاة والصيام والبسملة والحوقلة ... إلخ، فإن المعاملات الـتـي تميزه هنا خُول الحياة الاجتماعية إلى مختبر دائم لمارسة قدسية العلاقات الاجتماعية. إن الجسد هنا يكمل الشعائر المتصلة بالعبادات ويؤطرها بحركات معينة للجلوس والأكل والنظر ودخول الحمام(3)... الخ. ليصبح الجسد الاجتماعي رُجُعا للجسد العبادي.
- الجسد "الشخصي:" الذي يفقد طابعه الذاتي باندماجه المباشر في سمفونية القدسي التي يضفيها الإسلام على الوجود الاجتماعي. إن الأمر يتعلق هنا بالعلاقة الجنسية ومقاصدها الثوابية، وأوضاعها ومحللها ومحرمها ومكروهها، وكذا بأوضاع التبول والنظافة وكل مايتعلق بالجسد في حميميته، ومع أن الإسلام قد قلص من حظوظ وجود جسد له استقلاله الفردي، إلا أنه ترك له هامشا كبيرا من الغموض، بحيث لم يتم تحديد سوى التخوم التي يتحرك في إطار مشروعيتها الدينية، إن هذا الجسد ليس سوى الصورة التي تعكس بشفافية المسلم محددها في علاقته بذاته.

يعود هذا الترابط بين المناحي الثلاثة، في صلبه، للطابع القدسي المعمم للحياة الإسلامية، وإذا كان الإسلام قد خصص الكثير من الأحاديث للجسد الحميم وقدت عن ماء الحيض والجامعة من الدبر في القبل، وحرم التبول جهة القبلة والتعري الكامل أثناء الجماع، وقدت عن مقدار ولوج الذكر في الفرج...(4)، فإن هذه الأحاديث تعمم ممارسات الجسالشخصي وتدمجه في كلية السلوك الإيماني للمسلم.

# الجسد والصنورة والمقدس لمني الإسلام

ينم النفاعل بين مستويات الجسد في الإسلام ضمن عملية تسنين شاملة تستهدف بشكل واضح خلق مايكن تسميته أجرومية للجسد لها قواعدها الخاصة. فالمسلم مطالب باحترام التركيبة النموذجية لصورة الجسد الإسلامي. إنه تقنين لأوضاع الجسد عموما له مقاصده الأخلاقية والاجتماعية والرمزية. إن هذا النحو الصارم هو الذي نجده مبوبا في الصحيحين والستُن، وفي كتاب فقهي موسوعي كإحياء علوم الدين لغزائي أو الآداب للبيهقي. ونجد صورا له في ماكتبه ابن الجوزي والسيوطي وابن تيمية ... الخ. ولايخفي أن مصنفات من هذا القبيل بالقضايا الطارئة التي تواجه وجوده اليومي.

بمكن اعتبار الجسد الثوابي، إذن، جسدا غائبا يستسهدف غرس الفدسي في صلب الحياة اليومية. إنه جسد من أجل المقدس. فهو بحركاته المقننة تلك، وفي مستوياته الوجودية كلها. بمنح للمقدسي تعبيراته الشعائرية ويسمها بحضوره. إنه ليس مجرد ركيزة أو وسيط لها بقدر مايشكل العماد والفضاء الدينامي الذي بمنح المعنى والحضور المشخص للقدسي. فعبر المتكرار والحاكاة والمداومة بوصفها إحدى دعامات بخذر القدسي وتجليه، يختزن الجسد ويصرف في يوميه ديناميته وفاعليته المنتجة للأفعال والشعائر ذات المصدر والصفة القدسيين. إنه الدال الضروري الذي تمر عبر صيغه الملموسة كل المدلولات الروحانية. وتنجسد من خلال الصوت والحركة والإشارة والنبرة، لتعبر عن تداخل وتفاعل الدنيوي والديني، كما يعبر عن ذلك ونينبرغر: "فحتى عضما تكون العلاقة مع الإلاهي ذات مظهر غير جسماني، وتنحو إلى أن تكون خالصة كما هو الشأن في الصلاة، فإنها لايمكن أن تستغنى عن الوسيط خالصة كما هو الشأن في الصلاة، فإنها لايمكن أن تستغنى عن الوسيط الجسماني الذي يتطلب إشارات تصويرية، مهما كانت خفيفة وبسيطة (... كالتمتمة وقريك السبحة ... إلخ)" (5).

وربما كان هنا جديـرا بنا القـول بأن شعائرية الجسد في الإسـلام. التي اكتسبها جسد الإنسان المسلم. قد اندمجت في صلب تقنياتــه

#### العسد والصبورة والمقدس في الإسلام

الجسدية التي اكتسبها سابقا عبر تـاريخه وجعلت من صورة جسده صورة خصوصية من الناحية الأنشربولوجية. فالجسد الإسلامي قد اكتسب بهذا الشكل سلوكا وتقنيات جسدية وأوضاعا وحركات جديدة جعلت منه جسدا ثقافيا يستجبب للمحددات الثقافية الجديدة ويختلف عن الجسد في الثقافات الأخرى. أما الطابع الثوابي والإيماني للجسد فإنه يظل لصيقا بالجسد حتى في المجتمعات التي تراجعت فيها قيمة القدسي. فلم يتفكك ذاك الترابط بين الجسد وذاكرته القدسية ولم يفقد مبرراته بشكل نهائي. فإذا كان الغرب قد عرف تقهقرا للأشكال التقليدية للقدسي. المتصلة بالديانات. فإن هوامشه خبل بمظاهر ما يسميه مشيل ليريس المظاهر اليومية للقدسي. وليست الطقوس المرتبطة بالموسيقي وغيرها سوى تعبير عما سماه مرسيا إلياد عودة القدسي. أما في المجتمعات الإسلامية الحالية فإن تجذر مظاهر القدسي تتخلل أكثر المظاهر الاجتماعية حداثة. وليس الشكل الطقوسي والسياسي الذي تأخذه الظاهرة الإسلامية. سوى تعبير عن تدبير والسياسي الذي تأخذه الظاهرة الإسلامية. سوى تعبير عن تدبير والسياسي من النخبة لديمومة المقدس.

# مسألة النفس والجسد في الإسلام: الثنائية المؤسنّسة

بما أن استراتيجيتنا التحليلية تبتغي الشمول، ونحاول من خلالها البحث في الجسد في الإسلام عبر مجموعة من مناطق فعله وديناميته التي تحدد صورته الذاتية والاجتماعية. فإن العودة إلى طرح مسالة الجسد المؤسس تغدو ضرورية. تنبع تلك الضرورة من كون الإسلام، شأنه شأن الفكر "الكلاسيكي" بكامله، سواء كان أسطوريا أو دينيا أو فلسفيا، قد انبنى على ثنائية ميتافيزيقية مركزية، هي ثنائية الروح (أوماينعت عادة بالنفس) والجسد، تحكمت من الناحية المعرفية، في كل النفكر التصل بالإنسان والجسد، سواء كان تشريعا أو معرفة أو عرفانا، وإذا

# البسد والصورة والمقدس في الإسلام

كانت مركزية هذه الثنائية قد تبدت أصلا في النصوص المرجعية (القرآن والحديث). فإن حجم المصنفات التي تناولتها من قريب أو بعيد. والرسائل ولتي خصصت لها بشكل حصري أو عرضي. يبين عن موقعها الهام في الثقافة العربية الإسلامية، وذلك بدءا من المصنفات الفقهية إلى المؤلفات الفلسفية مرورا بمقالات المتكلمين والمتصوفة.

ومع أن النص القرآني ألح على مجهولية الروح وطابعها الملغز واختصاص المعرفة بها بالعلم الإلاهي (6). إلا أن الكثير من علماء الإسلام قد أولوها عناية خاصة إما بطرفها بشكل مباشر عبر علاقة النفس بالبدن وبعث الأجساد والأرواح وقدمها أو حدوثها. أو بطريقة غير مباشرة. إن هذه المداخل المتعددة قد شكلت قضايا فكرية وكلامية وفلسفية تربط من ناحية. بالسؤال المتافيزيقي عن أصل الوجود الإنساني. وهو سؤال أخذ مظهرا ثنائيا عبر قسمة الوجود إلى دنيا وآخرة. وتتصل من ناحية أخرى برؤى تفسيرية وتأويلية هدفها الإجابة عن المتساؤلات الأساسية والفرعية التي تنبع من لغزية هذه القضية في الوجود والذات العربين.

وإذا نحن استحضرنا امتدادات الثنائية التي نحن بصددها وحَكمها في ثنائيات فرعية أخرى كالشكل والمعنى والصورة والحياة والصوت. والكتابة. فإننا سوف نقف. داخل حقل الثقافة الاسلامية على كونية وسعة وآفاق هذه الثنائية. التي تنبني على تراتبية محددة يكون الجسد مقتضاها مجرد وعاء وصورة للروح أو النفس. يقول ابن قيم الجوزية مؤكدا هذه البداهة: "وقد وصفها الله سبحانه وتعالى [النفس] بالدخول والخروج والقبض والتوفي والرجوع وصعودها إلى السماء وفَتَح أبوابها لها وعلقها عنها. فقال تعالى: "ولو ترى إذا الظالمون في غمرات الموت والملائكة باسطو أيديهم اخرجوا أنفسكم"، وقال تعالى: "يا أيها النفس المطمئنة ارجعي إلى ربك راضية مرضية فادخلي في عبادي وادخلي جنتى" وهذا يقال عند المفارقة للجسد. وقال تعالى: "ونفس وما سواها

#### الجسد والصورة والمقدس في الإسلام

مألهمها فجورها وتقواها"، فأخبر أنه سوى البدن في قبوليه : "اللذي حلقك سواك فعدلك" فهو سبحانه سوّى نفس الإنسان كما سوى بديه كالقالب لنفسه، فتسوية البدن تابع لتسوية النفس والبيدن موضوع لها كالقالب لما هو موضوع له" (7)

إن التبعية المقصودة هنا تبعية في الخلق، وهي ذات طابع وجنودي. بيد أن المسألة إن كانت واضحة في هذا المستوى التراتبي الأولي، فإنها تستوجب من جانب الققيه، التساؤل عن الاختلافات التي تعتري علاقة النفس بالروح ونوعية علاقاتهما بالجسد في التصور الإسلامي برمته.

ربما كانت المسألة الأساس الني انطلق الإسلام النصبي منها لتخصيص نظرته للنفس والروح هي قضية البعث والمعاد إن هذه المسألة نشكل بالفعل مدخلا مهما لفهم التصور الإسلامي النصي للروح وبالتالي للاختلافات العقائدية والمذهبية المتصلة بها. وإذا كان أغلب الباحثين يؤكدون على القطيعة التي أحدثها الإسلام في هذا الجال مع التصورات ما قبل الإسلامية والدهرية. فإنه سيكون من واجبنا استيضاح طبيعة هذه القطيعة ومساءلة حقيقتها التاريخية وحدودها النصية. معتمدين في ذلك على الدراسة الأنثربولوجية المقارنة.

في هذا السياق يرى الباحث الفرنسي جوزيف شلحود بأن الروح كانت تعرف في الجاهلية بالصدى (8) وهي نفس نباتية متصلة بالموت الأرضي وبالقبر كما أن كلمة نفس كانت تملك معنى الدم، وهو مايفسر إلى حد ما الفيمة التي كانت للدم والأخذ بالثأر آنذاك. وإذا كانت "نفس" كلمة عتيفة، فإن الروح أحدث منها استعمالا. خاصة في مدلولها الباشر كنفس. وبالرغم من عدم توفر الباحث على مايوضح هذه المسألة من الناحية الأنثربولوجية والتاريخية. إلا أنه بإمكاننا القول، دائما حسب شلحود. بأن العرب القدماء قد اعتبروا الروح نفساً يذهب ويخرج بالعطس. ومن ثمة استعمال كلمة العطس مرادفا للموت. بيد أن النطابق الكلي بين كلمتي نفس وروح غير وارد هنا. أما القبول بتقاطع النطابق الكلي بين كلمتي نفس وروح غير وارد هنا. أما القبول بتقاطع

معين في مدلولاتهما فضروري لتأكيد نصور وحدوي للمنادئ الحيويية. الحكة للحسد عند العرب أبذاك

بلخص شلحود، أحد أبرز الدارسين لبنية المقدس لدى العرب، التصور العربي القديم للنفس قائلاً "إن النفس في التحسور العربي مافيل الإسلام ليست غريبة عن الخارق، بل هي بالأحرى مزدوجة، إحداها تتصل بالعالم العلوي الأخروي والأخرى ترتبط بالدنيوي، موضحة بذلك ضمنيا، أنها، عبر هذا التقسيم فيما بعد المات، تشاكل المقدس "(9)

في القرآن. تقوم الدعوة الجديدة بمحاولة القطع النهائي مع الجوهر اللتبس لهذا التصور الذي يفصم النفس إلى حياة ما بعد التقبير "الجهولة" والحياة الدنيوية، ويجعلها تخضع لثنائية المقدس والدنيوي. هكذا سوف تغدو قضية البعث بديلا عن ذاك الغـمـوض الـذي سباد الرؤية الأنبمية (الإحبائية) العربية لما بعد فناء الجسد<sup>(10)</sup> لكن شلحود بلاحظ أن تلك القطيعة التي أضفت على النفس طابعا خالصــا لــم غررها تماما من طابعها الثنائي ولم خُل نهائيا الغموض الدائر بمسألة الروح. بحيث ظلت المبادئ الإحيائية تملك وجودها الخاص وقافظ عليه. إن ما يثير الانتباه، هنا، هو ذلك التناقض الذي يتسلل إلى خَليل شلحود. فهو يؤكد من جهة. أن الإسلام بلور رؤية تملك مقدارا مهما من الوضوح عن الروح والنفس. بحيث يستحيل الخلط بينها وبين المنظور الجاهــلــي. بالرغم من التواصلات الجزئية والضمنية بينهما. ومن هذا المنطلق. يرد الباحث على الفائلين بأن النفُس في الفرآن تعنى النفُسَ النباتية المرتبطة بالبدن الفاني. فالقرآن. إذا كان لايزال يعتبر النفُس نَفُسا. فإن التصور أفرب إلى أن يكون غريبا عن القرآن. فقد رأينا أن أكثر من آية تتعلق بموت النفس، لاتعنى النفس مقدار ماتعني الكائن الإنساني(١١١) . وهو من جهة ثانية، يؤكد قبليا أن كل العناصر البنيوية التي ميـزت الـتـصـور الجاهلي للروح والنفس ( أعنى المبدأ الثنائي وتعدد المبادئ المتحكمة في الروح والطابع الدنيوي للنفس) هي نفسها التي يستعيدها النبص الإسلامي.

#### الجسد والصبورة والمقدس في الإسلام

وسوف بؤكد الباحث مناشرة بعد ذلك أن الشيء الجدير بالانتباه. منذ الدعوة هو أن النفس، تبدو - باعتبارها مبدأ منفكرا وغير بالني - مسؤولة عن أفعال الإنسان، هكذا تكف النفس عن أن تعني الهامة أو الصدى، لتعبر تارة البوح، وأخرى الكائن الإنساني، والنفس الحبائي ثالثة بيد أن الاستعمال الكثيف للنفس في القرآن ( 295 مرة) مقابل استعمال ضئيل لكلمنة البروح ( 14 استعمالا )، إذا كان يؤكد العموص الذي لف به النص القرآني الروح ليجعل منها كيانا متعاليا مطلقاً، فإنه، من ناحية أخرى، يؤكد الطابع الدنيوي للنفس، إن هذه الخاصية تتبدى واضحة في المعاني والدلالات والسياقات التي محتملها لفظة النفس في النص القرآني:

1 - ففي السور المكية ترتبط النفس بالإرادة الإنسانية وتعيّن الكائن الإنساني عموما فهي المسؤولة عن أفعاله، وهي مصدر رغباته، من ثمة، فإن النفس تكون المسؤول أمام الخالق يوم البعث والحساب لتلقى جزاء أفعالها وتدافع عن "نفسها " لكن النفس، إضافة إلى ذلك. تعني في مدلول آخر الذات بوصفها ضميرا نحويا مرجعيا، كما قد تعني أيضا القوة يمنحنا النص القرآني في هذه المرحلة، إذا المعلومات الختلفة عن النفس في معانيها هذه، ويتوج ذلك بالحديث والإخبار عن موتها. بيد أن موت النفس يظل، حسب شلحود، محفوفا بالكثير من الضبابية والسرية والاستغلاق. وإذا كان بإمكاننا أن نـؤول هـذا الـوت كفناء للكائن الإنساني، فإن الوحدة أو طابع الوحدة الذي يقر به القرآن للإنسان ( في دلالة النفس عليه ) يجعل النفس مفهوما لايختص فقط بكيان مفارق وعقلي خالص وإنما كيانا له اتصال مباشر أيـضا بلادة الحسمية، إن هذا التصور هو الذي سنجد له صدى واضحا في الكتابات الصوفية والفلسفية، لدى الحكيم الترمذي مثلا أو ابن عربي، أو لدى ابن رشد وابن سينا (12).

2 - لن تفعل المرحلة المدنية أكثر من تأكيد المدلولات التي عرفناها
 في المرحلة المكية. بيد أن بعض الآيات نظل مع ذلك مستغلقة على

المتلقي، بحيث يستعصي عليه إدراك ما إذا كان الأمر بتعلق بالتقيس في دلالتها على الأنا أو الشخص، أو النفس يوضفها كتباتا روحانيا مكذا يمكن القول عموما بأن النفس تلعت دور المندأ المفكر المسؤول عن أفعال الجسد. إنها طورا مطمئنة وطورا مصطربة، وقد نسب لها القران الإحساسات من كل صنف والشهوات والرغبات من كل يوخ

وما أن النفس مبدأ محرك للجسد بتحكم فيه عفلا ونظرا. ويصبط مناميته ويشغّل مقدراته العلائقية اليومية. فإن الروح هي التي نفوم بوظيفة القوة الحياتية الحركة للجسد. وبالرغم من صعوبة التأويل والتفرقة بين الحروح والنفس من الناحية الجنوه حرية والوظيفية. فأنت بالإمكان محاولة تحديدها بالرجوع إلى سياقاتها النصبة فس النص القرأني. فقد جاءت الروح في خمس دلالات هي نفستها التي يستخرجها صاحب لسان العرب. فهي تعيين البروح القدس، وتأتي معني الرحمية. وهي أيضا الملك جبرائيل. كما تأتي بمعنى الرسالة المفدسة الموجهة إلى الأصفياء. أي الوحي، وهي تعين أخيرا التَّفَس النابع من الذات الإلاهيـة الذي يهب الحياة الأدمية لبني البشر. لقد تبين لـنـا أن دراسة شلحـود اقتصرت على النص القبرآني. ولم تتعده – للأسف – لعانقة مصادر أخرى ذات أهمية بالغة في هذا الجال. كالأحاديث النبوية والتفسيرات الفقهية والكلامية والفلسفية. التي وإن لم تنزح إلا قليلا عن التصور القرآني. إلا أنها وستعت وعمقت هذا المنظور وفقا لمعطيبات فكرية جديدة. كما أن الاعتماد على التحليل الفيلولوجي لوحده. وغياب الدراسة الإثنولوجية والتاريخية يجعل تصور شيلهود. لايتجاوز كثيرا. في دراسته هذه، ماقد يجده المرء في لسان العرب أو مصنف من قبيل البروح لابن فيم الجوزية. إن عوائق البحث الأنشربولوجي التاريخي في المقدس عند العرب تتبدى هنا واضحة. خاصة وأن الكتاب بشكل إحدى الحراسات الرائدة في هذا المضمار.

وفي نظرنا، يكفي الابتعاد عن مجال النصوص التشريعية الأصلية كي تتأسس تصورات واضحة وإن متباينة لمسألة النفس والجسد، تبلور

# الجسد والصورة والمقدس في الإسلام

على هذا النحو أو ذاك المعطيات التي جاء بها النص التقرآني. فمع الحكيم الترمذي سوف يتم الأخذ حرفيا بمفهوم النفس الضيق. والذي سوف يتم يتداوله في الرؤية الصوفية لها لاحقا. فهو قد اعتبر النفس وعاء للهوى ومالكة للجسد. تقوده حيث شاءت. وهي بذلك تقف على النفيض من الفلب (موطن العدل) ومن العقل (موطن الصدق). وهي نظره قلو وجور عليهما إذا ماهي أخذت نصيبها. فترابط النفس والشهوات في نظرهذا الفقيه الصوفي ترابط جوهري. لذا فهو يتحدث عن النفس باحتقار وازدراء واضحين. يتبدى ذلك في أقوال من قبيل "أوحال النفس". و "خبث النفس ودهائها" (13). لنقرأ كيفية تأويله للآية التالية: "قال في تنزيله : "كل نفس ذائقة الموت". ولم يقل كل ذي روح، ولا كل قلب ولا كل بدن. وإنما نسب الذوق إلى النفس لأنها هي التي تُقبل على ألهوى. وتنهل من الشهوات، من باب النار، من ذلك الأصل الذي يهيم

يرتكزهذا التصور إن على التأويل اللغوي الذي تغدو النفس بمقتضاه المقابل القديم لما سماه فرويد بالليبيدو أو الطاقات الغريزية الواعية واللاواعية. وبهذا المعنى يتم إزاحة المدلول الإنسي الأنثربومورفي، وخويل الجسد إلى وساطة بين النفس والشهوة. هكذا يغدو الجسد في هذه التراتبية أعلى وأرقى من النفس لأنه لايتحمل أي مسؤولية على نوازعه الغريزية. وبغدو القلب والعقل مصادر التوازن الإبماني والمعرفة اليقينية بالله وشريعته من ناحية أخرى، يؤكد هذا الشاهد أن مسألة الفرق أو الترادف بين الروح والنفس لدى أغلب الفقهاء ليس عاما كما يزعم ابن سبعين (15) فالروح تملك في هذا التصور، طابعا روحانيا ساميا مفارقا لأدران الجسد، بالمقارنة مع النفس التي تختلط برغبات الجسد وشهواته الأرضية الطبيعية.

أما ابن قيم الجوزية، فيرى في موسوعته عن الـروح، وبعد أن قام باستعراض الدلالات الختلفة للنفس والـروح، ما لايخرج عما رأيناه لدى ابن منظور وشلحـود. أن "الـفـرق بين النفـس والـروح فرق بالصـفـات لابالذات "161". وإذا كان الكثير من الفقهاء قد فرقوا بينهما. فليؤكدوا الطابع اللاهوني للروحي والخاصية الناسونية للنفس. فالنفس. انطلاقا من ذلك. تشكل صورة العبد. وهي بالتالي مجال الشهوة، وترتبط بالديا وقيمها. ولذلك فإن الشيطان بتبع خطاها. أما الروح فهي في اتصالها بالعالم العلوي تدعو للآخرة. من ثمة. فقوام النفس بالبروح إن هذا التصور كما يبدو، يسعى إلى خلق تراتبية لاتميز بين النفس والروح في الطبيعة وإنما في الوظيفة والوجهة. فالروح إيجابية مطلقاً. أما النفس فتحتاج إلى اتباع الروح في وجهتها كي تسمو بنفسها إلى مقامها وتتوصل إلى النجاة نما كان يربطها بالدنيوي. بهذا المعنى تكون البروح فدسية أصلا فيما تسعى النفس إلى الستمو نحو القدسي بالجاهدة والانفصال عن معطيات الجسد المباشرة.

وسواء تعلق الأمر بنفس موحدة أو بنفوس ثلاثة. هي النفس الأمارة واللوامة والمطمئنة. أو بنفوس أربعة إذا أضيفت لها النفس السوالة (17) فإن هذا يؤكد خضوع النفس لحدات السيكولوجيا الإنسانية والطابع المتعالي للروح. وإذا كان الفقهاء قد اعتبروا النفس جسما لطيفا مفارقا للبدن. فإن متكلما كالباقلاني قد اعتبرها جوهرا روحانيا مفارقا. بالرغم من أن أغلب الأشاعرة اعتبروا الأرواح جسوماً لطيفة. وأنكروا الجواهر الروحانية وأقاموا الدليل على أن ذلك باطل ومحال وأن لاموجود إلا الجوهر الجسماني والأعراض خاصة. إن هذا التوافق والترادف بين مقولتي الروح والجسم كمقولتين لمدلول واحد هو مايؤكده النظام المعتزلي، الذي يرى في الروح جسما. وأنه هو النفس و"أن سبيل كون الروح في هذا البدن على جهة أن البدن آفة عليه وباعث له على الاختيار. ولوخلص منه لكانت أفعاله على التوالد والاضطرار (18)

ومع أن هذا التصور الجوهراني للنفس قد فصل فصلا لارجعة فيه بين النفس والـروح من جهة وبين البدن، فإنه جعل بين النفس والـروح فرابة جوهـرية نابعة من الحد والتعـريف الذي يُمنح لهما بوصفهـمـا

# البسد والصورة والمقدس في الإسلام

جسوما لطيفة مفارقة. بذلك ينبني تقابل بين النفس— الـروح وبين الجسد بواسطة التحديد المنطقي الفكري الكلامي، بحيث تتحول مقولة الجسم إلى مقولة بيولوجية وفقهية محضة.

أما المتصوفة. كما أشرنا لذلك من قبل، فلهم تصور مخصوص عن النفس، فهم "بطلقونها على أنحاء وفي مواطن بحسب المُنتقد والمسلّم، فتارة بطلقونهاعلى الأخلاق المذمومة وعلى العقالات مشل مايقول الصوفي للمتخرف هذا صاحب نفس أي غير متخلف، وهي عندهم كيفية لافائدة لها ومكروهة" (١٩). إنه تصور يؤكد المنظور الفقهي الصوفي الذي عايناه مع الحكيم الترمذي، والذي يربط النفس مباشرة بالهوى، ويؤكد من ناحية أخرى نزوع السالكين والنستاك إلى تخليصها من أدران الجسد عما حذا ببعض المتصوفة إلى تعميدق هذا التسامى والقول برؤية الجنة والأكل من ثمارها ومعانقة الحور العين.

وسواء تعلق الأمر بتصور سلبي للنفس أو بآخر بمنح لها القدسية التي تعود لها. ويربطها بالخواطر كما هو الأمر لدى القُشيري (20). فإن الصوفي يؤمن بترابط النفس بالجسد ويعتبر أن علة احتقار النفس يكمن في هذا الترابط. ففي هذه العلاقة تكتسب النفس طابعا ثنائيا (عموديا وأفقيا ) يجعلها مشدودة من جهة. إلى المعطيات الحسية الدنيوية ، ونزوعها إلى الخلوص منها من جهة ثانية بالجاهدة الصوفية. كما يؤكد ذلك ابن عربي (21). الذي سنتابع لديه تصورا خاصا للنفس.

لابخرج تصور ابن عربي للنفس عن هذا الإطار. وإن كان خليله لها لابغفل مجمل الدلالات القرآنية التي أثرناها في ما سبق. فالنفس لديه ذات معايب وكبان مذموم بتطلب النصح والحاورة حتى تستوي وتصل إلى جوهر الحقيقة والطريقة. لهذا تعج رسالة روح القدس بالأخبار والمرويات عن المتصوفة الأصلاء، وهي في الحقيقة لاتدور مباشرة عن النفس وإنما عن فساد الأمور، وتقهقر المسير الصوفى والتباسه بالكثير

#### المسد والصنورة والمقدس في الإسلام

من الانحرافات. فالنفس، كما تتبدى هنا، هي الجاز الذي من خلاله يتم طرق وانتقاد أمور التصوف التاريخية والنظرية. إنها علة لنبدل أحوال التصوف وانهيار أسسه الأصلية. ما يتم عن "لذة نفسانية شيطانية "<sup>22)</sup> نفشت في أوساط الصوفية، وكشفت عن غياب بجرية تصوفية حفية وأصيلة. وفي حوار مباشر لابن عربي مع نفسه. يحكي لها من الأحبار المتصلة بأهل الصفة والتصوف والخلفاء الراشدين، والصالحين من الناس. كي يختبر قدرتها على الفهم والاستيعاب والتمثل. ويناصحها ويجلو صدأها. وهو مايجعل من قضية النفس، بالنسبة لابن عربي قضية "تاريخية" وشخصية، تبدأ من التمثل الذاتي للعلاقة معها لكي تنسحب كنموذج صالح يلزم أن يُحتذى من قبل الآخرين (<sup>23)</sup>.

إن هذه الرسالة كما يتوضح ذلك من عنوانها تنطلق من ثنائية واضحة بين النفس والروح. كما لاحظنا ذلك لدى الترمذي وهي ثنائية عامة تتضمن ثنائية فرعية بجدها في طبيعة النفس ذاتها، وتتعلق بالنفس من حيث هي علة ومن حيث هي معلول. "أي باعتبار وجهتها بجاه الخالق أو بجاه المخلوق. وما أن النفس تنتمي إلى عالم البرازخ (<sup>24)</sup> (وهو مايؤكد ما قاله ابن القيم من عدم اختلاف الروح والنفس في الطبيعة وإنما في الصفات ). فهي بالضرورة ثنائية، ومن ثم موقعها بين الحمد والذم أي بين الجسد وأمزجته وبين تدبير ذاك الجسد "(25).

إن هذه الدلالة، التي تؤكد الاختلاف الفكري بين الفتوحات الكية. التنظيرية ورسالة روح القدس، المذهبية، هي التي يفتتح بها ابن عربي، وبشكل تصويري رائع، كتاب الفتوحات المكية، مستغلا تعدد دلالة كلمة الروح ومدمجا إياها في حكاية شبه أسطورية. يقول في ذلك: "الباب الأول في معرفة الروح الذي أخذت من تفصيل نشأته ماسطرته في هذا الكتاب، وما كان بيني وبينه من الأسرار.\*(26)

هكذا يتبدى الروح عبارة عن فتى متكلم وصامت، ليس بحي ولا هو بميت، مركب وبسيط، محاط ومحيط.... (27). بشكل هذا الروح مصدر

#### الجسد والصبورة والمقدس لمي الإسلام

المعرفة الصوفية، فهو عبارة عن قطعة نور متمازجة بالكلبات هي المصدر النوراني للعلم الصوفي، إن هذا التحديد الثنائي لللروح يشكل، في حقيفة الأمر، خديدا جدليا بوحد بين المتناقض ويجعل الروح موضوعا جامعا ولامتحددا في الآن نفسه، فالروح هي بالنسبة لابن عربي "روح الياء"، وهي الروح المنسوبة معرفتها إلى الله، أي الروح الماهوية، والروح معنى العلم والوحي وهي الدلالة التي يطورها ابن عربي بهدف الوصول إلى استواء النبي والولي في المعرفة مع عدم استوائهما في النبوة. إن إلى الروح أو الرسالة يرتبط لدى ابن عربي بالذوق والحال، مما يؤكد توفر الولي على معرفة متنزلة روحا.

لهذا يشبّه الصوفي هذا التنزيل الروحي الرسالي لعلم الغيب في قلب الصوفي بكنوز تنزل فتضيء سراح القلب. فتحصل الإضاءة وخصل المعرفة. وليس يخفى أن هذا التأويل الصوفي ينطلق – كما عودنا على ذلك ابن عربي – من إعادة الاعتبار للمعنى الأصلي للكلمات، ناحتا منها ومبلورا فيها بناء مفاهيميا يتم مسرحته وتشخيصه في تشكيل التأويل العرفاني (28). بيد أن المعنى الآخر الذي يطوره ابن عربي ويمنحه حظوة عرفانية خاصة تتخلل تصوره الكوسموجوني الكوني هو نوعية استعماله للنَّفُس. ومعلوم أن النَّفُس والنَّفُس من جذر لغوي واحد. وأن النفس والروح يأتيان بمعنى واحد أيضا في لسان العرب. ينطلق ابن عربي من هذا المعنى المشترك ليقرنه بدلالة جاءت في حديث نبوي يفسره في الفتوحات ... : "إني أجد نفس الرحمان من قبل البُمن." يأخذ النفس هنا معنى الرحمة، غير أنه يغدو، نظرا لجدل الحقيقي المادي النفس هنا معنى الرحمة، غير أنه يغدو، نظرا لجدل الحقيقي المادي (النفس المادي) والجازي. نَفسا رحمانيا. وهو بذلك ذو طابع كوني، فهو "لاروح ولا جسد"، أي كيان مفارق مفارقة كلية .

إن مهمة النفَس الرحماني تكمن في إخراج الذات الإلاهية من الوحدة المطلقة (الباطن) إلى الظهور و هو حركة عشق شوقية أحب بها الله أن تتم معرفته من قبل الخلق لذا فإن هذه الأنفاس الرحمانية

# العسد والصنورة والمقدس فى الإستلام

ليست أنفاسا مادية محسوسة. وهي خاصة بالأنبياء والأولياء يشمونها ويتعرفون من خلالها على الوجود الإلاهي الخالص. هذه النظرة للنفس والروح ومرتبة الأنفاس والنَّفُس الرحماني تنضدها وترتبها ضمن عالم يصوغه ابن عربي بشكل مرآوي : فالجوهر الروحاني يأتي أولا. وبعيده العقل ثم النفس فالجوهر السماوي وبعد ذلك الجسم (29). أما النفس الكلية. فإنها في هذه الهندسة الكونية ليست سوى المرادف الجوهري للوح الحفوظ. أي لتلك المقصدية الخالفة والحافظة لأسرار الخلق. من هنا يتوضح الثراء الجازي الذي يلحق موضوعة النفس لدى ابن عربي. بحيث تنقسم لتغطية مدلولات متعددة، ثم تعود إلى أصلها اللغوي (وهي مارسة فيلولوجية يوظفها المؤلف بصفة نسقية منتظمة) لتستثمر فيه مكناته التعبيرية. هذه العملية هي مايخلق بالضبط لعبة دلالية بين المعنى الحرفي والمعنى الجازي والرمزي وفق عملية تأويلية واضحة. مما بغني مفهوم النفس والنص المبلور له. أما الجسد فإنه يظل في هذه التراتبية الملحق الأخير. لكن مايلزم الإشارة له هو أن تلك التراتبية تنحل كلها في عمليتي الخبال والحجة بما يجعل الروح تتجسدن والجسد يتروحن في علاقة تبادل لانهاية لها: "هكذا - كما يقول ه... كوربان - تتحقق المواءمة بين اللامرئي والمرئي. وبين الروحي والبدني. وذلك بفضل الخيال الفاعل" (30) فالحبة عشق لكائن محسوس يتجلى فيه الحبوب الرباني. ولهذا يغدو الأنثوي سابقا على الذكوري، لأن هذا الأخير (في شخص أدم ) يجد نفسه بين أنثيين : بين ذات الحق الذي خلق آدم على صورته وحواء التي خلقت من ضلع هذا الأخير(31).

لكن إذا كان هذا التخصيص للجسد الحسوس بمنحه موقعا مركزيا. فإن الخيال هو الأداة التي تجسد. أي تمنح جسدا. لكل ماهو روحاني، وتنقل اللامرئي، إلى مجال المرئي الحسوس، خالفا بذلك تفاعلا وجوديا بين العالمين.

وبما أن مرمانا ليس استعراض ولا تتبع قضية النفس والجسد في تاريخ الفكر الإسلامي برمته. فإننا سنكتفي، بدل مقاربة هذا الموضوع

# الجسد والصورة والمقدس في الإسلام

لدى الفلاسفة المسلمين كابن رشد وابن سينا، التطرق لتصور تركيبي وتموذجي ذي منزع أخلاقي بلوره ابن مسكويه اعتمادا على منظور فلسفي واضح. وينبع اختيارنا لابن مسكويه من كون التفكير الأخلاقي غدا معه تفكيرا مستقلا بعد أن ظل موزعا بين الفقه والفلسفة والأدب.

ينطلق البحث في القيم لدى هذا المفكر من معرفة النفوس. ماهي، وأي شيء هي وبأي شيء أوجدت فينا، أعني كما لها وغايتها، وما قواها وملكاتها، إن طريق الخلق الجميل يرتبط مبدئيا بالمعرفة، وبمعرفة خاصة أساسية (فلسفية) بالطابع الوجودي للنفس، إن هذه الأخيرة ليست جسما ولا جزءا من جسم، وليست عرضا ولاختاج إلى جسم في وجودها، إنها جوهر بسيط غير محسوس بشيء من الحواس، بهذا المعنى يكون كتاب تهذبب الأخلاق (32) جوابا على تلك السلسلة من الأسئلة الجوهرية المتصلة باهية النفس، بل إنه البرنامج المعرفي الذي يقود إلى معرفتها معرفة صحيحة قوبة.

يتحدث ابن مسكويه عن ملذات الجسد بألفاظ سجالية فهي لذات خسيسة، وطباع الجسد طباع مذمومة. بيد أن هذه الخاصية تنبع من جهة من المقصد الأخلاقي السلوكي للكتاب. الذي يُعرِّف وينتقد نقدا صارما في الآن نفسه ومن سيطرة الفقهي على النظرية الأخلاقية الإسلامية التي لم يسعفها الفكر الفلسفي في تجاوزها أو الانزياح عنها. فالجسد له طباع مرتبطة بالأمور الجسمانية أما النفس فجوهر مفارق للبدن ومخالف له في طبعه من ثمة. فإن الجسم لايصل للمعرفة إلا بالحواس. وبما أن تلك المعرفة مشوبة بكل أنواع الشهوات البدنية. فإنها لاتصل إلى الأراء الصحيحة. ولا تدرك المعقولات البسيطة، ذلك أن هذه الأخيرة أمر من أمور النفس التي كلما انفصلت عن هذه "المعاني البدنية" كلما حققت اكتمالها وتمامها (33)

تدرك الحواس الحسوسات فقط. أما النفس فإنها تبدرك أسبباب الاتفاقات والاختلافات التي تقع بين الحسوسات. وهي تقوم بذلك بغير

# العسد والصورة والمقدس فى الإسلام

استعانة بآثار الجسد. انطلاقا من هذا التمييز في الوظيفة يبني ابن مسكويه تصوره للكائن على تراتبية وظيفية لمناطق الكائن. فالنفس العافلة تقوم بتقوم خطإ الحواس. أما النفس الشريفة (أي القوة الناطقة) فهي القوة الملكية لأن آلتها من الجسم الدماغ. وهي بذلك أرفع مقاما من القوة الشهوية (البهيمية) والقوة الغضبية (السبعية). أما الإنسان. فهو لذلك. تركيب تراتبي من هذه الأنفس الثلاثة : "وإنا صار إنسانا بأفضل هذه النفوس. أعني الناطقة. وبها شارك الملائكة. وبها بابن البهائم (١٩٤٠).

لذلك. فإن أخلاقية الإنسان ترتهن بقوة هذه النفس وسيطرتها على السلوك. وبهيميته نائجة عن ضعفها وانسياقها وراء الملذات. بل يمكن القول إن مرتبة الإنسان من الوجود متصلة جوهـريا. في منطـق هذا التصور، بنوعية علاقته بالجسدي أو النفسي: "فالسعيد إذا مـن الناس يكون في إحدى مرتبتين، إما مرتبة الأشياء الجسمانية. متعلقا بأحوالها السفلى، سعيدا بها. وهو مع ذلك يطالع الأمـور الـشـريفة. باحثا عنها، مشتاقا إليها، متحـركا نحوها مغتبطا بها. وإما أن يكون في رتبة الأشياء الروحانية. متعلقا بأحوالها العلبا، سعيدا بها وهو مع ذلك يطالع الأمور البدنية. معتبرا بها. ناظرا في علامات القدرة الإلاهية ودلائل الحكمة البالغة. مقتديا بها، ناظما لها، مفيضا للخيرات عليها، سابقا لها نحو الأفضل فلا فضل بحـسـب قـبـولـهـا وعـلـى نحـو استطاعتها "350)

إن المنظور الأخلاقي لابن مسكويه يوضح بشكل جازم كيف انبنت النظرة الفكرية للمثقف المسلم على ثنائية الجسد والنفس في تركيبتها المنفرعة. فقد أصبحنا بجد أنفسنا هنا أمام تصور فكري شامل للإنسان يحكم سلوكه الأخلاقي نظرا وعملا. قيما ومارسة. بعد أن كان الأمر يتعلق بمنظور فقهي ضيق يعدد الواجبات والنواهي والحرمات والمكروهات. ويصف بدقة ماعلى المسلم فعله لدرء شهوات النفس. وكيف عليه

# البسد والصبورة والمقدس فى الإسلام

التصرف في البيت والشارع والمنام واليقظة (36). فالمنظور الأخلاقي ليس انباعيا، سواء في هذه المسألة أو في قضايا أخرى. إنه منظور فكري تنظيري يؤسس التصور الوجودي للنفس قبل بسط عمومية السلوك ومبادئ القيم العامة الحددة له كالفضيلة والسعادة. من ثمة. فإن التحولات المعرفية التي طالت تناول علاقة الجسد بالنفس لم تعمل سوى على تعميق تلك الثنائية مانحة إياها أرضية فكرية أكثر صلابة وأكثر إقناعا. بعد أن كان النصور الفقهي التقليدي يحولها في الكثير من الأحيان إلى قضية "أسطورية" يخترقها المتخيل من كل الجوانب.

# الإسلام والجنس والمقدس

لايمكن الحديث عن الجسد الإسلامي من دون ربطه بالتصورة القدسية التي أضفاها عليه الإسلام، عبر تقنين حركاته وسكناته. ومنحها دلالات علوية تدخلها مباشرة في علاقة مع النظام الإلاهي للكون. فالطابع القدسي للجسد أثناء الصلاة (الجسد الطاهر الستقبل قبلة ربه. والخاشع خشوعا صوفيا). وأثناء الصيام. وكذا الحدود القدسية المفروضة عليه. باعتباره جسدا اجتماعيا وثقافيا. في لحظات الحرب والعمل وفي لحظاته الذاتية الحميمة ... كلها عناصر تؤكد تداخل وننافذ الديني والدنيوي. وهو تفاعل يتم في جميع مستويات الحياة اليومية للمسلم، الشيء الذي انتبه إليه منذ مدة دارسو الديانة الإسلامية: "إن الدنيوي - كما يقول وورنبرغر - ليس فقط استجابة ورجعا للمقدس، وإنما هو مابجعلنا نؤكد أن بعض الديانات لم تعرض هذه الثنائية. فإعلان ولوي غاردي. لإدخاله في رحاب قدسية واسعة. بحيث يمكننا القول بأننا ولوي غاردي. لإدخاله في رحاب قدسية واسعة. بحيث يمكننا القول بأننا

ليس ثمة فرق إنن بين الديني والدنيوي. ذلك أن العمل الاجتماعي والأسروى له امتداداته ومقصدياته الثوابية الواضحة. إن حياة المسلم

# الجسد والصنورة والمقدش في الإسلام

برمنها حياة من أجل الحياة الأخرى. بحيث يترابط المقدس واليومي ترابطا متبنا يصعب معه الحديث عن أي تعارض ممكن بينهـما. بـل إن الأمر بنعلق فقط بتـراتبية ناجّة عن أصالة وأولوية المتعالي الإلاهي الخالـد. بالمفارنة مع البشري العارض والعابر. هذه التراتبية خاضعة في أصلها لكون الدنيوي والإنساني علامة عـلـى الأخـروي. ومن ثمة فهو غايتـه ومنتهاه. ذلك أن الإلاهي قد عمل على إبـراز الصيغ المتعددة للمقدس في صلب بنية العالم نفسها. وكذا في الظواهر الكونية برمتها. وهذا هو ما يدفعنا إلى القول بأن الهوة بين المقدس والدنيوي التي ينظّر لها مبرسيا إليـاد وروجي كايـوا (38) ليست ذات طابع عمومي وكونـي، بـل ليست سوى مظهر جهوي. وتعبيـرا عن إمكانية علاقة أخـرى يؤكدها الإسلام في صورتها الخصوصية. غير أن تلك الهوة كما هو واضح كامنة في خلفية التصور الإسلامي الذي سعى منذ البدء إلى ردمها من خلال المؤلة المتداولة عنه بوصفه دينا ودنيا في الآن نفسه.

إن هذا المقصد هو الذي يتحكم في التصور الإسلامي للجسد وندبيره لمارساته، وبالأخص لليبيدو، باعتبارها أكثر الوظائف تعقدا وأكثرها تجذرا في الوعي واللاوعي البشري، تتبدى صورة المقدس في التصور الإسلامي للجسد، بدءا، في الطريقة البلاغية التي يمثل بها النص الفرآني لعملية النكاح والمباضعة، بقوله "نساؤكم حرث لكم، فأتوا حرثكم أنى شئتم" (39) إن تشبيه الذكوري بالحراث وتشبيه الأنثوي بالأرض يخيل في المتخيل الكوني إلى خلق تعاضد صوفي بين المرأة والأرض، ويجعل الرموز المتصلة بالمرأة رموزا ليلية لها صفة العمق والغور والظلمة، وتلك المرتبطة بالرجل رموزا نهارية عمودية ومنتصبة (40)، من ناحية أخرى، يؤكد هذا الترابط الرمـزي أن لخصوبة المرأة نموذج كوني بنمثل في الأرض الأم المنجبة والكونية.

هذه البنية الكونية التي يندمج فيها فعل التواصل الجسدي. وما بترتب عنه من خصوبة. هي التي تتحكم في التصور الإسلامي للعلاقة

# الجسد والصورة والمقدس في الإسلام

الجنسية بين الرجل والمرأة. والتي سوف يفسر بها ابن عباس. بشكل غير مباشر الأية المذكورة أنفا: "عن محمد بن كعب القرطبي. أن رجلا سأله عن المرأة تؤتى من دبرها ؟ فقال محمد : إن عبد الله بن عباس كان يقول: إيت حرثك من حيث نباته "(<sup>41)</sup> يتبدى إذا أن هذا الترابط بين المرأة والأرض ترابط أصلي ونمطي، يتجاوز من بعيد مؤسسة النكاح الشرعي، لكنه يشكل بالمقابل عنصرها الأساس ومعطاها المركزي الذي عليه تنبني مؤسسة الأسرة بكل أبعادها الدينية والاجتماعية والنَّستبية

لقد انتبه الإسلام، وبصورة حادة، إلى تـوزع الممارسة الجنسية في الجاهلية، واعتبرها فوضى خطرة تجهز على النسب. لذا عمدت النصوص الإسلامية إلى تقعيده وشده إلى وظيفته الاجتماعية الدينية، أي إخراجه من دائرة الرغبة الفردية الاعتباطية والعادة الطقسية، بغية إدمـاجـه مباشرة في دائرة المقدس. هذه الدائرة هي بالضبط الجال الجدلي لتعالق الجنس بالمقدس. وذلك ماحدا ببوحديبة إلى القول بعدم عداء الإسـلام للمرأة حتى وهو يحدد موقعها الثانوي في الحياة الزوجية والحياة الجنسية والاجتماعية

وإذا كنا قد انطلقنا من هذا الترابط الصميم بين الجنس والمقدس في الإسلام وحاولنا تبين موقع الجسد منه، فإننا لن نكتفي بالحديث العمومي عن هذه البديهية، بل سنحاول استيضاحها من خلال فضيتين مركزيتين في هذا المضمار، أعني حدود الحرم من جهة وحدود الطاهر والمدنس من جهة ثانية. ليس من شك في أن هذه الحدود تدخل في صميم الحد النظري والمعرفي المتداول لمفهوم المقدس نفسه. فبينما يرى البعض أن العلاقة بين الحرم والمقدس، علاقة خرق، بحيث لايتعارض الحرم والإلاهي إلا في معنى ما. باعتبار الإلاهي المظهر الفاتن للمحرم، يمكننا من جانبنا اعتبار الحرم في الإسلام العملية التي يتم بموجبها غديد وإقرار المقدس وتنظيمه ورسم حدوده وتخومه، بل ورسم تخوم الحرم نفسه. بهذا النحو يتحدد الجنس في الإسلام بانزياحه عن الحرمات

# العسد والصبورة والمقدس في الإسبلام

الجنسبة الأساس ( كوطا المحارم...) والثانوية كتحسريم المعاشسرة الثلية الجنس والوطا في الدير، وقريم النظر إلى عورات النساء والزنا ...الخ

لفد أدخل الإسلام العنصر الجنسي في صلب الممارسة الإيمانية للمسلم، واعتبر النكاح ( الشرعي طبعا ) الشكل الأسمى للعلاقة الجنسية. فهو الذي يضمن سلامة الخلق، ومن ثمة خلوص الذرية الإسلامية. إن الجنس المنظم بهذا الشكل بمثل أصل ونواة النظام الاجتماعي الإسلامي. ولن نغالي إن نحن قلنا بأن دعوة الإسلام إلى تعميم الزواج يشكل، من جهة، درءا للفتنة وحديدا للشهوة (التي يساعد الصيام أيضا، حسب الحديث على التخفيف منها). ومن جهة ثانية، دعوة إلى ضبط الفرد بإدخاله إلى مسؤوليات النظام الاجتماعي بمؤسساته كلها.

وإذا كان مصطلح النكاح مصطلحا شرعيا ملتبسا فلأنه يعين في الوقت نفسه المعاشرة الجنسية وصيغتها الشرعية التي تخضع للسَّنَن الديني والاجتماعي. وفي هذا التذبذب بين الجسدي المباشر والفدسي الكوني يعيش المؤمن نوعا من التلاؤم بين لذة الجامعة. بما هي لذة حسية مباشرة، ولذة الثواب الذي يحسب له. إن تأطير المسلم للعملية الجنسية بصيغ بسملية وحمدلية مثلها في ذلك مثل الأكل وغيره من المارسات اليومية، يجعل الجنس – رغم طابعه الغامض والرهب أحيانا – جزءا من سمفونية الفعل اليومي للمؤمن الذي يعيش كل شيء بشكل طقوسي خاص. هذه الألفة والتآلف هي مادفع بوحديبة إلى الفول بأن الجماع ليس ولوجا إلى عالم الشر وإنما دخولا إلى عالم القوى القدسية (43).

يعتبر الإسلام النصي الوظيفة الجسدية وظيفة مقدسة، وفي هذا بالضبط يكمن طابعها الكلي الشامل، وبالتالي وظيفتها الرمزية. باعتبارها خيل على فعل الخلق وعظمة الخالق ودوام الخليفة، وبما أن كل وظيفة فدسية تكون وظيفة حصرية، فإن النص القرآني والحديثي (ومن

## العبسد والصبورة والمقدس فى الإسبلام

بعد التفسيرات الفقهية والأحكام) ركزت على أشكال وصيغ هذه القدسية وحدث من ثمة للباح والمستحب والمكروه والحرم ليغدو الجسد بذلك جسدا علائقيا. منشروطا في وجوده الشخصي بما ينقبوم بنه. وبالقواعد التى تضبطه في وضعيته السياقية الجماعية.

هكذا يغدو من الصعب بل من للسنحيل الحديث عن جسد إسلامي في ذائم ذلك أن النصوص الأولى اهتمت أساسا بتحويل الجسد في موقعه الاجتماعي الديني. أي عبر التركيز على ما يعرف بالعبادات. مرجئة الاعتقادات في صورتها الجزئية لما بعد. أما الجسد المعطى. فهو جسد مادي شهواني وخطير. إنه جسد يلزم إدماجه في الفكري والإيماني.

ينسلخ الجسد عن ماديته تلك عبر انسياقه مع قوانين ذات طابع حصري. حُرم عليه ماقد يبدو له طبيعيا. إن التحريم من هذا المنظور فعل ثقافي يضفي على الجسد طابعا قدسيا. هكذا، فإن الزواج يشكل موطن حُويل الشهوة إلى فعل اجتماعي وقدسي. لذا يأخذ الجسد حقه في علاقة توازن يكون للإشباع الجنسي فيها دور أساسي. بحيث يغدو من حق الزوجة. مثلاً. إن اختل هذا التوازن وكان الزوج عنينا. أن تطلب الطلاق. وأن تطلب الصداق إن وقع بين الـرجـل والمرأة خلوة. وتطلب الانفصال إن غاب الزوج من غير إشعار أو كان لواطيا...(44). إلا أن موقع الرغبة هذا له حدوده وقوانينه التي تنعكس على صورة الجسد وترسم هندسته وجغرافيته: فالفرج للوطأ والفم للأكل والإست للتبرز ولايلزم أبدا استبدال عضو بآخـر وإلا غُرّبت صورته وفسدت العلاقة الجنسبة ودخلت مجال الحرم (45).

غير أن لكل محرم وجهه الآخر. فإذا كان الإسلام قد رسم حدود المارسة النكاحية سعيا منه نحو تدبير واضح للمؤسسة الجنسية، فإنه قد خلق بالمقابل صورة نموذجية للمعاشرة تتجلى في خطوطها العامة في اختيار البكر لأنها تكون أقرب إلى متعة المعاشرة وفرحتها، وتضاحكه (148). إن استيهام المرأة البكر هذا يتجاوز المعاشرة

# العسد والصبورة والمقدش في الإسلام

الدنيوية لبطول المعاشرة الأختروية التي تتمثل فيها الحور في صدورة أبكار. ما يدل على الموقع الرمزي و"الأسطوري" الذي يحتله الجسد في بنية التفكير الإسلامي الحميم منه والاجتماعي. كما ألحت النصوص الإسلامية على اختيار المرأة الولود الـودود (47) لحسن معاشرتها وتمكنها من إثبات خصوبة الحياة الـزوجية. وبهذا يمكن. إذا نحن ركبنا بين هذه النواهي والتخصيصات، واطلعنا على صورتها الكاملة كما يقدمها الغزالي، مثلا، أن نتحدث عن نموذج نبوي لـلـزوجة، قد لا ينطبق على نسائه اللواتي لم يتزوج منهن البكر سوى عائشة. بيد أنه يظل النموذج المقترح على المسلم. كما أننا إذا نحن تتعبنا الخطاب النبوي والفقهي في هذا المضمار، يمكننا أن نرسم نموذجا نبويا للمعاشرة الجنسية. يتوزع بين ماقام به النبي نفسه وما قال وأفتى به. كالنهي عن التجرد الكامل والبدء بالقبلة والمؤانسة والحادثة، وعدم الإتيان في الدبر وإمكان إتيان القبل من الدبر (48)، وإمكان مباشرة الحائض... (49)الخ.

لقد حث الاسلام على المباضعة ورغب فيها. فقد قال النبي إن على كل امرئ كل يوم طلعت فيه الشمس صدقة منه على نفسه (أي جسده). ومن ضمن هذه الصدقات، للرجل في جماع زوجته أجر<sup>(50)</sup>. ولم يقتصر هذا التشجيع على الرجل المتزوج، بل تعداه لتشجيع الأعزب على النكاح الشرعي، ذلك أن الإسلام لا يقبل الجسد المجرد من نوازعه ورغباته، والمتنسك طمعا في حياة آخرة بنبذ الدنيا. إن جسدا من هذا القبيل يغدو لاواقعيا. قريبا من الملائكية وبعيدا عن الإنسانية: ومن ثمة رفضُ الإسلام لكل نسك أو رهبنة. فقد أوصى النبي أحدهم أن يصوم ويفطر ويقوم الليل وينام النهار، إذ لنفسه (جسده) عليه حق. فالجسد نو حقوق تتجلى لا فقط في إعمال التسامي وإنما أيضا في الإشباع، بل أساسا فيه. إن حق الجسد كما يطرحه الإسلام هنا مدخل ضروري خلق توازن القدسي والدنيوي عبر إدماج أحدهما في الآخر، وجعل ضروري خلق توازن القدسي والدنيوي عبر إدماج أحدهما في الآخر، وجعل مقدسة.

# البسد والصورة والمقدس فى الإسلام

وإذا كان الجسد المجرد يقود مباشرة إلى اللاقدد الجسدي. ومن ثمة إلى خلق كيان خيالي يتماهى والكائنات غير البـشــرية، فإن النقيـض المباشر لهذا الجسد يتمثل في الجسد الـغــرائــزي الشهواني الذي عبـر الإسلام عن رفضه برفض مارسة الزنا. فالأول جسد بمارس التـســامــي على معطيات جسده الطبيعية. ويـســعــى إلــى خلق صورة عمودية للجسد. بينما يشكل الثاني جسدا بمارس بدون قيد نوعا من التبــذيــر الشهوي عبر استراتيجية لا منتهى لها(51). إنه بهذا المعنى جسد أففي يتعالى عن كل تفنين رمزي ويتابع نداءات الجسد المباشرة ليحولها إلى أسلوب حياة.

يتم الزنا بالنظر أولا وقبل كل شيء، وإن كان من الناحية الشرعية لا يثبت إلا بأربعة شهود. وبتقنية تأكد تتمثل في تمرير خيط دقيق بين الجسدين لمعرفة تماسهما. فالعين عاشقة كما يقول ابن عربي، وهي باب النفس الشارع كمــا بقول ابــن حزم، ووسيلة الجسد التواصلية الأولى ومعبر الشهوة. إن سلطة العين هذه هي ما يجعل منها أولا وقبل كل شيء لغة، ومدخلا للفعل. ولعل هذه السلطة هي التي حذت بالمشيرع إلى الدعوة إلى غض الطرف وفحنب النظير إلى عبورات الأخرين(52). بل مي التي دعت إلى تقسيم الجسد إلى ما يشكل عورة ويتطلب الحجب، وإلى ما يقبل النظر كالوجه واليدين مثلًا. غير أن هذا التقسيم نفسه قد استدعى الإلغاء من قبل بعض الفقهاء ليتم اعتبار الجسد الأنثوي عورة بأتمه، محاولا بذلك الدفع بالجسيد الأنشوي بكامله إلى مهاوى العدم والغياب المطلق والإلغاز. إن هذه الأهمية التي منحت للنظر (ومعه للعين) هي التي جعلت منه (في هندسة الشهوة) أشبه بالعضو الجنسي: أفلم ينه أحدهم ابنه عن النظر إلى زوجته قائلًا: قد أحبلتها بالنظـر؟<sup>(53)</sup>. تبدو هذه المقارنة ذات أهمية بالغــة لأن العين ترتبط، في المتخيل الكوني. بالقيم الفكرية والعقلية والذهنية. فكما أن النظر ثاقب وله سهامه. فكذلك العضو الذكوري في شكله ووظيفته والصورة المتخيلة التي يتشخص فيها. لذا. وما أن النظر مدخل

# الجسد والصورة والمقدس في الإسلام

لتبليغ الشهوة والتعبير عنها. دعا الإسلام إلى غض البصر وكبح العين والحد من سطوتها. درءا لما عرف في الاصطلاح الإسلامي بالفتنة.

ترتبط الفتنة في صورتها الذاتية بالبصري باعتباره مرأة الداخل التي تشكل خطرا مزدوجا: فالعين رائية ومرئية. بائة ومتلقية. وهي من ثمة. ننقل المعلومات من الداخل إلى الأخر. وتستقبل الخبر والمعنى لتزج به في عمق الحواس. إن خطرها قد يحصل أحيانا في أكثر الحالات قداسة وخشوعا (الصلاة). ولأكثر الناس عصمة (54). ولا يقل السمع عن العين أهمية. ذلك أن الأذن أيضا عاشقة كما يقول أيضا ابن عربي. وتفتتن بما والرغبة المعلنة. أو كان كلاما مسبوكا. دالا وتصويريا. لذلك اهتم الفقهاء بهذا الجانب ونهوا المرأة عن التحدث بصوت مرتفع أو التغني بصوت رخيم عذب. لأن ذلك مدعاة للفتنة. وكل فتنة مدخل للزنا. أما حركة الجسد، فإنها كلما كانت متصنعة. تظهر مفاتن الجسد ومفاصله. سواء بالمشية المتدللة أو الرقص. فإنها تشكل لغة. اعتبرها البعض سواء بالمشية المتدللة أو الرقص. فإنها تشكل لغة. اعتبرها البعض من صفات الأنوثة لا غير (55).

إجمالا، تدخل الحرب ضد الحواس في استراتيجية تقنين الضعيل الجنسي برمته، وبالتالي في توضيح أهمية وخطورة المسارب المؤدية له والمهدة لصورته الحرمة. بهذا المعنى يحتل الزنا موقعا خديديا ويساهم في توضيح معالم النكاح الشرعي. فبالعلاقة مع الخوف من الزنا تظهر أهمية الزواج. لأن كل الرغبات يلزم توجيهها نحو الزوجة، اقتداء بسيرة النبي في هذا المضمار. يشغل الزنا إذا المساحة الشاغرة بين بين الرغبة والنكاح. غير أن بينهما مجال بالغ الالتباس لا يرتبط سوى بقرار فردي. فما ملكت الأبمان التي جاءت في النص الـقـرآني، هي بهذا الشكل مجال غير متحدد. ولا يختلف إلا في صفته الشرعية عن الـزنـا. إنـه مجال الشهوة بامتياز إلى نفس المنطقة الملتبسة ينتمـي زواج المتعة مجال الشهوة بامتياز إلى نفس المنطقة الملتبسة ينتمـي زواج المتعة

## البسد والصورة والمقدس فى الإسلام

الذي تخلى عنه أهل السنة. والذي يجمع في اسمه ذاته بين المتعة العابرة والزواج الشرعي. إنه نوع من المتعة المشروطة. من ناحية أخرى يرتبط الغموض الذي يعتري مسألة الزنا بصعوبة إثباته من الناحية الشرعية إلا بأربعة شهود يصعب أحيانا جمع كلمتهم كما حصل في عهد عمر ابن الخطاب. أما إذا ثبت الزنا. فإن صاحبه ريرجم كما يرجم الشيطان. أي أنه يعاقب بشكل جسدي محسوس. وهو ما يوضح أن الزنا يرمي بصاحبه خارج مجال المقدس، الذي هو هنا المعاشرة الشرعية. ليتم إلحاقه بثنائي يرجم جماعيا: الأوثان والشيطان.

\* \* \*

يبدو من الواضح إذا أن الظاهرة الجسدية في الإسلام تخضع من الناحية الواقعية والخطابية إلى سنن النموذج الذي تبلور في حضن التأسيس الأول للممارسة العقائدية الإسلامية. ومن الناحية الميتافيزيقية إلى ثنائية النفس والبدن. إن هذا التأطير يخلق تراتبة في الخلفيات الوجودية والفكرية التي حُكمت في صياغة قوانين وسنن وتقنيات الجسد الثقافية في الجتمع الإسلامي الوسيط. ولا تزال تتحكم فيه بهذا القدر أو ذاك من التطور إلى حدود الآن. فالخلفية الميتافيزيقية تنبني على انشطار واضح بين المادي الحسيوس والروحي المتعالي، ولا تقبل بالتماس بين العضوي والنفسي، إلا في درجة معينة يتم توجيهها تشكل ذلك المزيج الذي تتداخل فيه قدسية النفس مع الوجهة القدسية تشكل ذلك المزيج الذي تتداخل فيه قدسية النفس مع الوجهة القدسية للجسد. فالنموذج الجسدي هو في الآن نفسه يهدف إلى إضفاء طابع روحي على الجسد من غير أن يغمطه حقه في شهوات الدنيا. إنه في الخقيقي نموذج توجيهي تعليمي. ومن ثمة تكمن أهميته التاريخي المحدد

هذا الطابع التاريخي والمرجعي للجسد يمكن الخطاب حول الجسد من تأطير المسألة الجنسية وتجاوزها في الآن نفسه وذلك داخــل حــدود

# الجسد والصبورة والمقدس في الإسلام

هذه المرجعية ومن غير أي تعامل صراعي مكشوف معها. فالشهوة والرغبات الليبيدية كلها تأخذ طابعا سننيا في تعبيرها عن ذاك النموذج والاحتذاء به ومحاكاته في الأمور التي تم تقنينها والانفلات من ذاك التقنين في الفجوات التي تركت كما هي.

من ثمة. يبدو أن القضية الجنسية تشكل الجانب الأكبر تعبيرا عن القدسي والتباساته، فهي على عتبة الديني والدنيوي، والواقعي والمتخيل. والنفسي والجسمي، وهي بالتالي تشكل الجانب الأكثر صعوبة والأُحوج إلى التقنين. لأنها ذات تفرعات متعددة تمتد من المتعلة إلى الـتـوارك الاجتماعي للخيرات إلى تحديد هوية الجنس الإنساني.

#### البسد والصبورة والمقدس غى الإسلام

# الهوامش

- 1 عن مفهوم محاكاة النموذج النبوي انظر: المبلودي شغموم، المتخبل والقدسي في النصوف الإسلامي: الحكاية والبركة، منشورات الجلس البلدي بحناس. 1991. ص. 93.
- Cf. M. Henry, Philosophie et phénoménologie du corps, op. انظر بهذا الخصوص: cit.
- 3 ثمة أدب خاص بالحمام لعل من أهمه: الشيخ الامام ع. الرؤوف المناوي. كتاب النزهة الزهية في أحكام الحمام الشرعية والطبية. غ. ع. الحميد صالح حمدان. الدار المصرية اللبنانية. القاهرة. 1987.
- 4 البخاري، الصحيح، دار الفكر للطباعة والنشر. بيروت. 1981، ج. ١.، ص.ص. 41 و45 مثلاً.
  - J.-J. Wenenberger, Le Sacré, P.U.F., col. Q-S -J., 1981, p. 34. 5
  - 6- " ويسألونك عن الروح. قل الروح من أمر ربي". القرآن الكريم، سورة 26. الآية 192.
- 7- ابن القيام الجاوزية، الروح، دار الجيل، بياروت. 1988. ص.35-36. وقدر الإشارة إلى أن
   الكتاب مليء متخيل غنى عن الجسد والمعاد والنفس.
- 8- انظر أمتدادات هذا التصور الجاهلي في عالمنا التعبيري للعاصر لدى: عبلني زيعور،
   التحليل النفسي للذات العبربية، أغاطها السلوكية والأسطورية، دار الطلبعية،
   بيروت، ط.3. 1982. ص. 150.
- J. Chelhod, Les Structures du sacré chez les Arabes, G.P. Maisonneuve et Larose, -9 Paris, 1964, pp. 152-164.
- 10- يتحدث شلحود هنا عن بعث الأجسام (ص. 159). وهو ما لا يكن القطع بشأنه. خاصة وأن الأمر كان مثار خلاف الفقهاء والتكلمة. انظر، ابن القيم، المجع المذكور سالفا. ص. 47-48. وكذا أبو الحسن الأشعري، مقالات الإسلاميين، مرجع مذكور ج. 1. ص. 85 وما يليها. وقد عرف عن عرب الجاهلية إنكار البعث. انظر محمود سليه. الحوت، في طريق المثولوجيا عند العرب، دار النهار، بيروت، 1979. ص. 103.

#### البسد والعنورة والمقدس في الإسلام

12- انظر بهذا الصدد. الحكيم الترمذي، طبائع النفوس، المكتب الثقافي للنشر والتوزيع. الفاهرة، 1989، ص. 22-23. وكذا، ابن عـربي، رسالة القدس في محاسبة النـفـس. مكتبة الـدروبي، دمشق، ب.ت. ص. 9 وما يليها. وأبضا، ابن رشد، تلخيـص كـتـاب النفس. حُقيق س.غ. نوغاليس، المعهد الإسباني العربي للثقافة، مدريد، 1985. وعن مفهوم النفس والجسد في فلسفة ابن سينا؛

L. Gardet, La Pensée religieuse d'Avicenne, J. Vrin, Paris, 1950, p. 86 et supra.

- 13- الحكيم الترمذي، طبائع النفوس، وهو الكتاب المسمى بالأكياس والمغترين، مذكور.
  - 14- نفسه، الصفحة نفسها.
  - 15- بدّ العارف. خَفيق جورج كتورة، دار الأندلس–دار الكندي، بيروت، 1978. ص. 149.
    - 16- ابن القيم، الروح، مرجع مذكور، ص. 196.
- 17- انظر شرحها في المرجع نفسه، ص. 203-204 وكذا: ابن سبعين، بد العارف، مرجع مذكور، ص. 150.
  - 18- الأشعري، مقالات الإسلاميين، مرجع مذكور، ج. 2. ص. 27
    - 19- ابن سبعين، المرجع المذكور، ص. 166.
  - 20- القشيري، الرسائل القشيرية، الكتبة العصرية، بيروت، ص. 73.
  - 21- ابن عربي. الفتوحات الكية. دار صادر، بيروت، ب.ت.، ج. 1، ص. 319.
    - 22- ابن عربي، رسالة القدس، مرجع مذكور. ص.9.
  - 23- انظر بصدد هذه المسألة الهامة التي يحاكي فيها الولي الصالح صورة النبي:
- M. Godkewicz, Le Sceau des saints, prophétie et sainteté dans la doctrine d'Ibn Arabi, Gallimard, Paris, 1986, p. 161.
- 24- انظر عن هذا العالم وأهميته الوسيطة: نصر حامد أبو زيد. فلسفة التأويل. دراسة في تأويل القرآن عند ابن عربي. مُرجع مذكور، ص. 53
  - 25- ابن عربي، الفتوحات الكية. مرجع مذكور. ج. 1. ص. 546.
    - 26- نفسه. ص. 47.
    - 27- نفسه، الصفحة نفسها.
  - 28- منصف عبد الحق، الكتابة والتجربة الصوفية. عكاظ. الرباط. 1988. ص. 57.
- H. Corbin, L'Imaginatiuon créatrice dans le soufisme d'Ibn Arabi, Flammarion, Paris, -29 1977, p. 229, note 22.

# البسد والصبورة والمقدس فى الإسبلام

- 30- نفسه ص. 124.
- 31- هنري كوربان، للرجع للذكور، ص. 133. وانظر أيضا؛ ابن عربي، فصوص الحكم، فنيق أبو العلاء عفيفي، ط. 2. 1980، ج.1، دار الكتاب العربي، بيروت، ص.214-215، ج.2 ص. 325-324.
  - 32- دار الكتب العلمية، بيروت، ط.1، 1985.
    - 33- نفسه ص. 6.
    - 34- نفسه ص. 39.
    - 35- نفسه، ص. 70.
  - 36- انظر بهذا الخصوص، البيهقي، الأداب، مرجع مذكور.
    - J.-J. Wunenberger, Le Sacré, op. Cit., p. 75. -37
- M. Eliade, Le Sacré et le profane, Folio-Essais, Paris, 1965, p. 19. Cf. aussi, R. Caillois, -38
  - L'Homme et le sacré, Gallimard-Idées, 1959, p. 24.
    - 39- عن خَلَيل مرسيا إلياد لهذه الآية. انظر:
  - Eliade, Traité d'histoire des religions, P.B. Payot, Paris, p. 223.
- وعن الترابط الرمزي بين المرأة والأرض: Eliade, Mythes, rêves et mystères, Gallimard-Idées, Paris, p. 192 et supra.
- G. Durand, Les structures anthropologiques de l'imaginaire, Bordas, Paris, 1969, -40 p.p. 67, 217 et supra.
- 41- رواه النسائي، عشرة النساء، دار الكتب العلمية، بيروت، 1988. ص. 48. وانظر كذلك: صلاح الدين المنجد، الحياة الجنسية عند العرب، مرجع مــذكــور، ص ص. 11–18.
- 42 عبد الوهاب بوحديبة، الإسلام والجنس، ترجمة هالة العوري، مكتبة مدبولي، القاهرة
   1987، ص. 131 وما يليها.
  - 43- بوحديبة، المرجع المذكور، ص. 43.
- ابن حنبل، أحكام النساء، خفيق، عبد القادر عطا. دار الكتب العلمية، بيروت، 1986،
   ص ص. 50-51-53-45.
  - 45- عن دور المنوع في صباغة القدس. انظر:
  - L. Lévi Makarius, Le Sacré et la violation des interdits, Payot, Paris, 1974, p. 7.

## العسد والمشورة والمقدس فى الإسلام

- 46- النسائي، عشرة النساء، مرجع مذكور، ص. 28.
- 47. الغزالي، إحياء علوم الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، ج.2. ص. 132.
  - هه. نفسه. ص. 148. والنسائي، المرجع المذكور. ص ص. 42-50.
    - 49- البخاري، صحيح البخاري، مرجع مذكور، ج.1. ص. 78.
      - 50- النسائي، الرجع الذكور، ص. 52.
  - G. Bataille, La Part maudite, Seuil-Points, Paris, 1967, p. 30. -51
- 52- جاء في الحديث: "...وحق الطريق، قال غض البصر وكف الأذى" رواه البخاري، مرجع مذكور ج. 3. ص. 103.
  - 53- ابن فيم الجوزية، أخبار النساء، مرجع مذكور، ص 147.
- 54- أعن عائشة أن النبي (ص) صلى في خميصة لها أعلام فنظر إلى أعلامها نظرة. فلما انصرف قال انهبوا وأتوني بأنبجانية أبي جهم، فإنها ألهتني آنفا عن صلاتي. وعن عائشة قالت: قال النبي (ص) كنت أنظر إلى علمها وأنا في الصلاة فأخاف أن تفننني أن رواهما البخاري، ج. 1. ص. 99.
- 55- الجاحظ، البرصان والعرجان والعميان والحولان، مؤسسة الرسالة، بيروت، 1981. ص. 145.

# الفصل الثالث

# الجسد والاستراتيجية المظهرية في الإسلام

#### الجسد والصنورة والمقدس غى الإسلام

ولما كان الجمال من حيث هو محبوبا للنفوس لم يبعث الله نبيا إلا جميل الوجه، كريم الحسب حسن الصوت، كما علي بن أبي طالب وقد سئل أكان وجه رسول الله ص مثل السيف: لا، بل مثل القمر .

وحكي أن المأمون استعرض جيشا، فمررجل قبيح الوجه فاستنطقه فرآه ألكن، فأمر بإسقاطه وقال: إن الروح إذا وقع أثرها في الظاهركانت صباحة وإذا وقع أثرها في الباطن كانت فصاحة. وهذا الرجل لا ظاهرله ولا باطن. وحكي عن بعض النساء أنها كانت تكثر صلاة الليل، فقيل لها في ذلك فقالت إنها خسن الوجه، وأنا أحب أن يحسن وجهي... فشبهوا الحاجب بالنون، والعين بالعين، والصدغ بالواو، والفحم بالميم والصاد، والثنايا بالسين، المضفورة بالشين، ومن أحسن ما قيل فسي ذلك قول الشاعر:(...)

با سين طرتها وصاد عيونها إني أعوذها بسورة طــه ابن أبى حجلة التلمساني، ديوان الصبابة، ص ص 56-59-64

#### العسد والصبورة والمقدس غى الإسلام

# الجسد في الإسلام: من البلاغي إلى المتخيل

### أ- بلاغة الجسد في الإسلام

ولع عرب الجاهلية بالجسد، وتتبعوا تفاصيله، ولهجوا بمفاتنه. وسواء تعلق الأمر بشعراء من قبيل امرئ القيس أو طرفة بن العبد أو النابغة الذبياني أو الأعشى أو غيرهم. أو بأخبار تناقلتها أفواه الرواة. فإن العرب قد نسجوا لأنفسهم في تلك الفترة نموذجا جماليا للـمـرأة. بالشكـل نفشه الذي نسجوا به نموذجا للـفــتــوّة والرجولة. وقد ثمّ التعبيــر فــى الغالب عن هذه الخاصية بالغزل وفي المقدمات الطللية والغزلية التي غدت سنَّه شعرية نموذجية بدورها. إن هذا الخطاب الذي بلور صورة للجمال الأنثوى فحد له نموذجا بما وصفت به ابنة عوف ابن ملحم الشيباني لملك كندة عمرو ابن حجر جد الشاعرامرئ القيس. بيد أن أهميه هذا التقديم الوصفى الذي يرسم بورتريها كاملا، باللغة، لجمال المرأة يخلق لنفسه بلاغة خاصة تميز هذا النوع من القول . قالت الراوية للملك: "رأيت جبهة كالمرآة الصقيلة. يزينها شعر حالك كأذناب الخيل المضفورة إن أرسلته خلته السلاسل. وإن مشطته قلت عناقيد كرم جلاها الوابل. ومعه حاجبان كأنهما خطًّا بِهَلِم أو سوِّدا بِفحِم. قد تقوُّسا على مثل عين العبُهرة (البقرة الوحشية) التي لم يرعها فانص. ولم يذرها فسُورة (أسد). بينهما أنف كحد السيف المصقول. لم يخنس (بتأخر) به قصر. ولم يمعن به طول، حفّت به وجنتان كالأرجوان، في بياض محص كالجمّان (الفضة). شق فيه فم كالخاتم. لذيذ المبتسب، فيه ثنايا غرذوات أشر (فلجة). وأسنان كالدرر. وريق كالخمر. له نشر الروض بالسحر. بنقلب فیه لسان دو فصاحه وبیان...یقلبه به عقل وافر، وجواب حاضر،

#### البسند والعبورة والمقدس فى الإسبلام

تلتقي دونه شفتان حصراوان كالورد يجلبان ريفا كالشهد خت ذاك عنق كالفضة . ركّب في صدر كتمثال دمية يتصل به عضدان بمتلئان لحما. مكتنزان شحما، ونراعان ليس فيهما عظم يحس، ولا عرق يجس، ركبت فيهما كفان دقيق عصبهما تعقد إن شئت منهما الأنامل، وتركب الفصوص في حفر المفاصل، وقد تربع في صدرها حقان كأنهما رمانتان... يخرفان عليها ثيابها، من خته بطن ثني كطي الطباطي المحجة كسا عكنا كالقراطيس المدرجة غيط تلك العكن يسرّة كمدهن العاج المجلو، خلف ذلك ظهر كالجدول، ينتهي إلى خصر لولا رحمة الله لانخدل، خته كفل (ردف) يعقدها إذا نهضت، وينهضها إذا قعدت، لبده سقوط الطل، يحمله فخذان لفاوان، كأنهما نضيد الجمان، خملان ساقين خلجتين (بمتلئتين) وشيتا بشعر أسود كأنه حلق الـزرد (الـدرع)، ويحمل ذلك قدمان كحذو اللسان، تبارك الله، مع صغرهما كيف تطيقان حمل ما فوقهما. فأما سوى ذلك فتركت أن أصفه، غير أنه أحسن ما وصفه واصف بنظم وشعر 11.

إن هذا الجرد الدقيق لمعالم الجمال الأنثوي. الذي يشبه في دقته الرسم التشكيلي. هو الذي سوف نجده في وصف امرئ القيس لفاطمة والنابغة لمتجردته ولهريرة والأعشى لصاحبته. بل هو الذي سوف يحكم علاقة الواصف بالموصوف. ومن ثم يضع الـشــروط الخطابية لإقامة نموذج جمالي للمــرأة. فالوصف يبدأ من الأعلى نحو الأسفـل. أي من المكشـوف وموطن الهوية (الوجه) إلى الجسد الجهول. مقابلا بين الجسد والعناصر الطبيعية. مؤكدا هذا الطابع الــرمــزي الذي يسم المقارنة التشبيهية ومستحضرا الجسد الغائب عن النظر عبر نظائره الطبيعية المائلة في ذهن المتلقي والتي تحظى بمرجعية في وعيه. إن المرأة الواصفة نجعل هنا من الجسد الموصوف صورة ذهنيــة(2) قابلة للتجلي اللغـوي والتخيلي. غير أن دقة الوصف تتجاوز في كثير من الأحيان مجرد الرؤية والتمحيص. فليس ذلك يكفى لمعرفة مذاق رضاب المرأة أو عظامها أو

#### للبسند والصنورة والمقدس غى الإسنلام

عرفها. وكأن العين الواصفة تأخذ موقع للتلقي وتوقعاته، وتســتـبــدل عينها بعين رجوليه وتســتـجـدم بذلك بلاغة رجوليه سائدة في الشــعــر والنئر. كما تفصح بذلك علنا. وهو يدل على مدى جُذر النموذج البلاغي في الوعي الثقافي العام.

فالجمال هنا هو أولا وقبل كل شيء جمال مرئي وخطابي وظاهراتي. إذ تلح المرأة الواصفة على ضرورة التجربة والإدراك الحسى للجسد الأنثوى. بيد أن اللغوى هنا يشكل عبرا للمحسوس. وما يعجز اللسان عن استكماله باللغة –نظرا لجلال المقام الملكي– تتكفل التصورات الشعرية بتصويره. ذلك أن ما نعنيه بالجمال، هو أولاً وقبل كبل شيء جمال الجسد. وكل تأميلة في فكرة الجمال لا بد وأن تعترض طريقها المشكلات التي تطرحها صورة الجسد(3). وبما أن الجمال جمال محسوس لا فكرة إستيطيقية مجردة. فمن السهل فهم الإشارة الأخيرة للمرأة الواصفة: "أما ما سوى ذلك. فتركت أن أصفه. غير أنه أحسن ما وصفه واصف بنظم أو شعر". إنه صمت يتصل. إضافة إلى ما سبق. بأمرين هامين: يتعلق أحدهما بحدودالوصف التعلقة بالجمال الأنثوى ووقوفه عند حدود المرئي والمقبول، بحيث إن ما وصلنا من شعر جاهلي وإن وصف عمومية الجسد والعملية الجنسية (كما في معلقة امـرئ القيـس) لا بتطرق لوصف الأعضاء الجنسية. بل إن العضو كثيـرا ما يسمى لغــة بالفرج. أي منفرج الساقين. بشكل مجازي. ونادرا ما يسمى باسمه كالهن والحر... الخ. وثانيهما يتعلق بما لم تذكره المرأة الواصفة وهو ما بسميه مشيل فوكو بأنماط الحظر على الجنس<sup>(4)</sup>. أي بالمنوعات الخطابية التي تقف عائقا أمام الحديث المباشر عن الحظور.

إن تتبع الجمال الجسدي للمرأة في الإسلام يشكل إثارة لثقافة الجسد في الإسلام التاريخي. وهو من ثمة لن يخرج عن هذه القاعدة العامة: قاعدة البوح والصمت. فقد تذكر مفاتن المرأة كلها وتسرد أعضاؤها بدون خفظ، كما ساد لدى أخباريي وأدباء الشرق(5)، وقد

#### العبيد والصبورة والمقدس في الإسلام

يستخدم التعميم والإيحاء كما ساد ذلك لدى الأندلسيين<sup>(6)</sup>.وفي هذه المراوحة بين الخطابية والصمت تتبلور بلاغة الجسد الاسلامي مخترقة ضرورات الخطاب الشرعي أحيانا. ومستدلة به أحيانا أخرى بشكل موارب للإفصاح عن ضرورة حضور الجسد في عمليات التواصل الثقافي.

### ب. الجسد والجمال والمقدس

ينطلق التصور الجمالي الإسلامي للجسد من مسلمة الجمال نفسها. فقد روت عائشة:

أن الله جميل يحب الجمال. وعن أبي سعيد الخذري أن رسول الله ص قال: ثلاثة جَلو البصر: الخضرة والماء الجاري والوجه الحسن. وعن ابن عباس أنه قال أيضا: النظر إلى الوجه الحسن يورث الفرح. وأنه قال عن المرأة: النظر إلى الجارية الحسناء يزيد في البصر. وقوله أيضا: اطلبوا الخير عند الحسان. من آناه الله وجها حسنا فهو من صفوة خلق الله. وروي عن عمر بن الخطاب أنه قال: لا تكرهوا فتياتكم على الرجل القبيح. فإنهن يحببن ما خبون (7).

ومع أن الرسول نهى عن الزواج بالزرقاء البديئة، والطويلة الهزيلة، والعجوز، أو القصيرة القبيحة وذات الولد من غير الرجل، إلا أن هذا التفضيل للجمال والنضارة والشباب لا يلبث أن ينم حي لصالح الوظيفية الجنسية، فقد فضل الولود على الحسناء لجمالها فقط، إن هذا التأكيد على الجمال، كما يبدو، ليس تأكيدا مطلقا فبالرغم من ارتباطهما معا بالقداسة إلا أن ثمة تراتبية أصلية بجعل الخصوبة أعلى مقاما من الجمال، فبمجرد ما يصير الجمال ظاهرة مطلقة، في ذاتها، يزاخ لصالح ما هو أكثر جوهرية في التعبير عن الأنثوي، فالإنجاب والخصوبة شرط أساسي وأولي تفوق فيه السوداء المنجبة الحسناء العاقر وهو الشيء الذي يتأكد في التصنيفات التي سادت لاحقا للنساء.

#### العسد والمسورة والمقدس في الإسلام

غير أن هذا لا يمنع من أن يرتبط الجمال. في التنصور الإسلامي. باختيار الزوجة: فقد قيل لرسول الله: أي النساء خير؟ قال: التي تسره إذا نظر. وتطبعه إذا أمر. ولا تخالفه في نفسها ومالها بما يكره<sup>(8)</sup>. على هذا النحو يتواشج الديني والدنيوي. والجمال الجسدي بالواجبات الدينية. لبنحكم المقدس في الدنيوي من غير أن يعمل على النفائــه. إن هـــذا الأخبر لا يتأكد ويأخذ قيمته إلا في صلب ما يمنحه تلك القيمة. أعنى مجال المقدس. إلا أن ذاك الترابط وهو يؤسس الشروعية الجمال الجسدي. بحدد بعضامن شروط مقبوليته ويجعله مؤطرا بفاعليته الاجتماعية والدينية. فالنموذج النبوى للمرأة يبدو كالتالى: أن تكون كما وصفها أمامه كعب ابن زهير، هيفاء إذا هي أقبلت. عجزاء إذا هي أدبرت. لا بشتكي منها قصر ولا طول. تملئة، وربما ذات لون يشبه لون عائشة. أي حميرة كما كان ينعتها بنفســه<sup>(9)</sup>. ومع أن هذا النموذج الجسدي غيــر مكتمل الأوصاف. فإنه يكتمل من الناحية العملية بالنزواج من البكر كى تلاعب الرجل ويلاعبها (10). وهو ما يدل مرة أخرى على أن هذا النموذج الإسلامي النبوي نموذج اجتماعي إيماني للجمال الأنثوي. يكتمل بالزينة التي تكون المرأة مطالبة بها أمام الزوج، ومن جهة أخرى بالحور العين كنموذج أخروى يدل اسمهن على ما يبهج العين من فرحة الجمال وعلى ما لجمال العين من موقع في الجمال الأنثوي (11).

سوف تتطور هذه الإرهاصات فيما بعد وتأخذ أشكالا متلاحقة ومتداخلة. وسوف تتداول في الثقافة والجتمع العربي الأسلامي أقانيم جمالية للمرأة وحسنها وملاحتها. وذلك من خلال تصورين اثنين:

1 - تصور كلي للجسد وجماله، يأخذ المرأة في اكتمال ذاتها ويشير بشكل إيحائي وعمومي وبلاغي لحسنها. وفي هذا الإطار فرقت العرب بين الجمال والملاحة.

أفمن قولهم في الجارية: جميلة من بعيد، مليحة من قريب. فالجميلة التي تأخذ بصرك جملة، فإذا دنت لم تكن كذلك. والمليحية

#### العِسد والصورة والمقدس في الإسلام

التي كلما كررت فيها بصرك زادتك حسنا. وقال بعضهم: الجميلة السمينة، من الجميل و هو اللحم، والمليحة أيضا من الملح وهو البياض 1214.

إن هذا التمبيز في الحقيقة تكاملي، ويخضع لذاتية التلقي ولقصد المستقبل للجمال الذي يتحكم فيه نوقه البصري. يبدأ الجمال من حيث تتنهي الملاحة. وكأن الجمال شيء موضوعي لا يتم إلا بملاحة القرب. بيد أن ثمة معايير عامة لا تخضع في مجملها لذاتية هذا التقوم. ذلك أن العرب قد صاغت لنفسها مجموعة من المعايير الجمالية الجسدية التي خضعت بدورها لتبدلات تاريخية جزئية أو كلية. إن هذا النمودج الجمالي يتجلى واضحا في البورتريه الذي رسمته الواصفة لبنت عوف. والذي يتجلى واضحا في بداية هذا الفصل. وهو النموذج الدي سوف أثبتناه في مجمله في بداية هذا الفصل. وهو النموذج الخطابي يستمر إلى حدود نهاية العصر الأموي الذي عرف بشغفه الخطابي

يتمثل هذا النموذج في قول الخليفة عبد الملك بن مروان لرجل من غطفان:

"صف لي أحسن النساء. قال: خذها يا أمير المؤمنين ملساء القدمين، رمداء الكعبين، مملوءة الساقين، جماء البركبتين (غير بارزة العظمين). لفاء الخذين، مقرمدة الرفعين(أصلي الفخذ)، ناعمة الإليتين، منيفة للأكمتين(عظيمة ملاقي العجز)، فعمة (متلئة) العضدين، فخمة الذراعين، رخصة(ناعمة) الكفين، ناهدة الثديين، حمراء الخدين، كحلاء العينين، زجاء (رقيقة) الحاجبين، لمياء الشفتين، بلجاء الجبين، شماء العربين(الأنف)، شنباء الثغر(بياض أسنانه)، حالكة الشعر، غيداء العنق عيناء العبنين، مكسرة البطن، نائلة الركب.

فقال: وبحك! وأنى توجد هذه؟ قال: في خالص العرب أو في خالص الفرس<sup>131</sup>).

#### البسد والصورة والمقدس غى الإسلام

على عكس الوصف الجاهلي. يبدأ الوصف هنا من الأسفل نحو الأعلى، وكأن الواصف يبني نموذجه الجسدي قطعـة قـطعـة. وهـذا بالضبط ما جعل المتلقى (عبد الملك بن محروان) يتساءل إن كان الأمحر يتعلق بتخييل بلاغي أم بنموذج مكن الو اقعية. ولعل إجابة الواصف ثنم عن شبه استحالة واقعية هذا النموذج الذي تخلص من نموذجية الطبيعي والتشبيه البلاغي المفرط. إن هذا النموذج ينبني في اللغة وبها. لكنه رغم ذلك لا بخرج عن مقباس الضخامة والتبهكن الذي ميز المرأة المرغوبة في زمن ما قبل الإسلام. فقد اشتهر العرب الأوائل بعشق الكننزة(١٤) الليحة والجميلة. وليس مثال عائشة بنت طلحة بن الزبير إلا تأكيدا لذلك. بيد أن الاكتناز ينضاف إلى سمات أساسية أهمها البياض وسواد الشعر وحسن العينين وسعتهما وضخامة الشدى. ما يبدل أن العرب تداولوا نموذجا جماليا لا نزال بجده في البوادي العربية وفي المتخيل الشعبي عامة. وربما يخلص لنا هذا القول خصائص هذا النموذج: "قال أبو العباس أمير المؤمنين لخالد بن صفوان : يا خالد إن الناس قد أكثروا في النساء، فأيهن أعجب إليك؟ قال: أعجبهن يا أمير المؤمنين الــتــي ليست بالضرع الصغير. وحسبك من جمالها أن تكون فخمة من بعيد. مليحة من قريب. أعلاها فضيب وأسفلها كثيب، كانت في نعمة ثـم أصابتها فاقة، فأترفها الغنى وأدبها الفقر<sup>\*(15)</sup>.

هكذا يتطابق الجمال والفخامة. بل يختزل النموذج الجمالي فيها بعد أن كان الاسترسال وتعداد الحاسن خاصية سائدة فيما قبل (لاحظ: فحسبك من جمالها...). هكذا بدأ الجمال يتدرج من البلاغي نحو الدقة. وبالجاه الاختزال. ذلك أن ما غدا مهما هو بالأساس عينية الجسد وحضوره الذي يملأ العين بمحسوسيته. إن ما يقودنا إليه هذا الرأي هو تفاعل الشهد الجسدي العام مع الخصائص الاجتماعية(كالأدب) والخصوبة: فالثدي الضخم يصلح للمرأة كي تدفئ الضجيع وتروي الرضيع. أما فخامة الجسد العامة فتحيل بالضرورة على فخامة أعضائه من الذراع

#### الببسد والصبورة والمقدس فى الإسلام

إلى الفرج. ألم تفضله العرب كبيرا بارزا بملأ البد ويشبه رأس سبع بين الفخدين؟

إن هذا الطابع العمومي للرؤية الجمالية للجسد الأنثوي هي التي سوف يلخصها بشكل قاطع أبو منصور الثعالبي في فصل تبرتيب حسن المرأة موضحا ومصنفا بذلك الاسماء الختلفة المتصلة بجمالها. و مؤكدا في الآن نفسه المنظورات الختلفة التي اختزنتها ذاكرة اللغة في هذا الجال: "إذا كانت بها مسحة من جمال فهي وضيئة وجميلة فإذا أشبه بعضها بعضا في الحسن فهي حسانة. فإذا استغنت بجمالها عن الزينة فهي غانية. فإذا كانت لا تبالي أن تلبس ثوبا حسنا ولا تتقلد قلادة فاخرة فهي معطال. فإذا كان حسنها ثابتا كأنه قد وسم فهي وسيمة. فإذا كان حسنها ثابتا كأنه قد وسم فهي وسيمة. فإذا كان بالنظر إليها يسر الروع فهي رائعة. فإذا غلبت النساء بحسنها فهي باهرة مهمي المرة المهم الما حظ وافر من الحسن فهي قسيمة. فإذا كان النظر إليها يسر الروع فهي رائعة. فإذا غلبت النساء بحسنها فهي باهرة الم

ومع أن هذا الترتيب قد يخلو من إمكانية المقارنة، فيإنه ينصبح باهتمام العرب الواقعي واللغوي بأصناف الحسن ومراتيه، قدر اهتمامهم بقضايا اجتماعية ودينية أخرى. وهو ما يثبت، في نظرنا، أن الثقافة العربية الإسلامية قد اهتمت بالجسد الكلي لغة وواقعا، وأنه بالإمكان الانطلاق من الجمال الجسدي للبحث عن مؤشرات غربية إسلامية لإستطيفا خاصة وخصوصية، وتوسيع هذا البحث ليشمل النشعر والخط والنمنمات والزخرفة، وضروب الصناعات الأخرى كالعمارة وغيرها.

2 – تصور دفيق للجسد وجماليته. فإذا كان التصور الأول ينتمي، من الناحية التاريخية. وحسب مكوناته و صوره العامة، إلى فترة أولى من الحضارة العربية الإسلامية. تمتد من الجاهلية إلى العصر الأموي، فإن التصور الثاني يعتبر محدثا باللقارنة معه. لأنه أدخل تغييرات وتعديلات كثيرة على معطياته.

#### الجسد والصورة والمقدس في الإسلام

ويما أن الجانب اللغوي يفرض نفسه علينا هنا. باعتباره مدخلا ضروريا لهذا التحليل. فإننا نجد أن العملية التصنيفية التي مورست على جمال الجسد الأنثوي كانت تستهدف تفادي اللبس من جهة. وتمكين المتلقي من تعبين نوع الجمال الذي يبحث عنه من جهة ثانية. وبما أن كتب الفروق في اللغة كتلك التي صنفها أبو هلال العسكري وأبو سعيد الأصمعي، ومصنفات من قبيل الخصص لابن سيده وزهر الأداب للحصري، نبتغي أصلا التحديد المعجمي لما يتقارب من الكلمات في المدلول أو الصياغة. فإن الثعالبي، وهو يهتم بجمع التعاريف واختلافها. يقوم أيضا بالمهمة نفسها. وذلك بالتركيب بين التمييز الاسمي والتعيين اللغوي المعجمي، وهو ما يمكن ملاحظته في المقطع التالي: "الصّباحة في الوجه. الوضاءة في البشرة. الجمال في الأنف. الحلاوة في العينين. الشمائل. كمال الحسن في اللسان. الرشاقة في القد. اللباقة في الشمرة.

إن هذه الدقة المعجمية في الأوصاف تحيل عملية الوصف نفسها إلى فعل له شروطه ويفترض أهلية ومقدرة وصفية تستند بدورها على مدونة أو معجم خاص غني وصارم(١٤) من ناحية أخرى يرتبط هذا الترتيب في الكتاب بفصول أخرى في ترتيب السمنة وترتيب خفة اللحم وترتيب هزال الرجل...الخ. كل هذا يأتي في إطار ضبط معجمي للجسد وحركاته وأوصافه في الخزون اللغوي العربي. يقود هذا الهوس التصنيفي المعجمي إلى التأكيد على موقع الجسد من التواصل التعبيري. من جهة، وعلى تأصيل ذلك الزخم اللغوي الذي اتصل بالجسد منذ الجاهلية ومنحه (في الفرنين الرابع والخامس حيث عاش الثعالبي) صبغة قارة ومخصوصة. كما أن تبلور علم الباه لم يعرف نشاطا تصنيفيا واضحا إلا في القرون الأخيرة للمجتمع الوسيط، باعتباره نتيجة مباشرة للتخصص الذي الخيرة المالية ووضوح التمايزات بين العدري والماجن والجمال الجنسي ...الخ.

#### البسد والصبورة والمقدس غي الإسبلام

عكن الحديث إذا ضمن هذا التصور عن اهتمام كبير ببالأعضاء الجسمية وعن ترابط وثبق بين الجمال وسبل المععة الجسمية. هذا الترابط مورته الخطابية واضحة في اهتمام العلماء السلمين بأخبار القيان والجواري، وظهور شعر "جسمي" لمدى أبي نواس وبشار بين برد وعمر بن أبي ربيعة، وقده أكثر في ألف ليلة وليلة أما صورته القصوى فنجمها في الكتابة الإيروسية مع جوامع اللغة واليوض المعاطر ورجوع اللشيخ إلى صباه ونرهة الألباب التحمن ناحية أخرى تبلورت صورة أخرى أكثر خصوصية للجمال الانثوي لن نستطيع أبدا إغفالها بيعلق الأمر المناحول التأويلي الذي تبلور في الكتابات الصوفية من قبيل تأثية ابن المعاوض وكذا ترجمان الأسبواق الاين عربي بالأسلس فإذا كنانت المعقة التي تدعولها الكتابات الأولى مرفوقة بعضفه طيفة عن الجعفة خليس المعارض وكذا ترجمان الأسبواق الاين مرفوقة بعضفه طيفة عن الجعفة خليس وقبائية التي تدعولها الكتابات الأولى مرفوقة بعضفه طيفة عن الجماعة التي تدعولها الكتابات الأولى مرفوقة بعضفه طيفة عن المعارفة وقبائية التنابية والمناب العدر المنسي وقبائية التعليم المناب العدر المنسي وقبائية التعليم المناب المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع الليام ميزي إذا المنابع الم

إران المعبورة الفعاود والمعالي المدر كنت تنه سسووة بحصوع المعيور تبيعا المعلور الفعاود والفعاود والمعرورة والمحدورة المحدورة المحدورة المعرورة والمحدورة المعدورة المعدورة المحدورة ال

#### البسد والصورة والمقدس فى الإسلام

الزوائد والفضول. لذا قالوا خمصانة وسيفانة، وكأنها جدل عنان وغصن بان وقضيب خيزران، والتثني من مشية المرأة أحسن ما فيها، ولا يمكن ذلك للضخمة والسمينة، ووصفوا المجدولة فقالوا: أعلاها قصيب وأسفلها كثيب 1918).

على هذا النحو يتم مجاوزة الضخامة مع احترام اعتدال في القد. بحبث نظل المرأة محافظة على بعض من بدانتها خاصة في العجيزة والخقيقة أن هذا التطور ليس خاصا بالجتمع الإسلامي فقد عرفته أيضا أوربا التي كانت تتطلب من المرأة أن تكون فخمة سمينة نتغدى بكل ما يمكن أن يـزيد من وزنها وصورتها .كمـا أن أوربا عرفت أيضا تغيرات كبيرة في نماذجها الجمالية وفي مقبوليتها وحدودالمرغوب فيه وفي الجسد القابل للتأمل والتصور (20).

إن التحول في النموذج الجمالي يدل على الاشتغال المستمر للثقافي على الطبيعة، وهو يشكل أيضا فعل الجسد المثال على الجسد الواقعي، حيث يتحول الجسد بفعل هزات وتبدلات عنيفة كي يتلاءم مع الصورة العرفية المتواضع عليها. بهذا المعنى يكون التركيز على الاعتدال نوعا من مداورة المصير البيولوجي للجسد وقويله إلى أداة رمـزية خاضعة أكثر فأكثر لقرار الجموعة البشرية في قديد الجميل والمشتهى والمقبول.

بيد أن هذا التحول، بالرغم من العنف الذي يفترضه، لم يتم بشكل فجائب، فهو يتعايش مع التصور القديم ويجادله بل ويصارعه خطابيا. إنه ليس خولا كليا. فإذا كانت الرشاقة وتقدم وتعقد مواد الزينة والتجميل وغنى المظهر اللباسي سمة الحداثة إلى درجة التقنع(21) فإن رشاقة الجزء العلوي لم تمنع مع ذلك من الاستمرار في طلب كثابة الجزء السفلي وسمنته. فقد ولع العرب الأوائل بضخامة العجهزة والبهن وهذا ما جعل عمر بن الخطاب يرى في العجيزة الوجه الخلفي للمرأة(22). أي صورة لهويتها الجسدية الخالصة ومحددا لأنثويتها. بل هذا ما منح لعجيزة عائشة بنت طلحة شهرة جمال وجهها.

#### العسد والصبورة والمقدس في الإسبلام

يفسر صلاح الدين المنجد هذا التغير في النموذج الجمالي الأنثوي. كما لمسه في العصر العباسي بقوله: "ومعنى هذا أن الذوق العام قد غول عن أشباه عائشة بنت طلحة، والثريا، وعبدة، ومال إلى المتناسقات الأعضاء، الكابيات العظام اللواتي لا سمن في أجسامهن ولا ترهل". ونستطيع أن نوضح الفروق التي طرأت على النموذج الإسلامي بما يلي:

- 1- صدفوا عن النساء السمينات وفضلوا الجدولات...
- 2- أعرضوا عن البطون ذات العكن... وفضلوا الضامرات البطون...
- 3- صدفوا عن النهود الضخمة التي رغبوا فيها في صدر الإسلام
   وفضلوا النهود الكواعب التي ورد ذكرها في القرآن...
  - 4- لهجوا بالتعبير عن القد المشوق...
- 5- ظهرت نزعة من النقد اللاذع للتشبيهات التي كانت تصادف
   في الشعر الجاهلي.
  - 6- زاد التنويه بمحاسن المرأة الروحية.
- 7- أدركوا أن لا بد من حسن تناسب الأعضاء حتى يكمل الحسن والجمال... (23).

من ثمة. يمكن القول بأن تاريخية الجمال تكمن أساسا في تغير العايير والقيم المرتبطة بالجسد. التي تعمل على تغييرصورته سواء في الخطاب أو في المتخيل الجماعي. كما أن تغيير الستّنن code الثقافي المتحكم في التواصل الذهني، باعتباره مجموع المواضعات العامة. قد جملي أساسا في نوع من الانزياح عن معايير وسنن الجاهلية وصدر الإسلام. وغدا الاهتمام بالجسد عنصرا من عناصر الحضارة الجديدة وقيمها الثقافية والأخلاقية. التي عرفت تبطورا واضحا جملي في رهافة الذوق الادبي، وظهور فئة اجتماعية جديدة لها مكانتها الثقافية والفنية، الخاصة الخالس الخاصة نعني بذلك الجواري والقيان اللواتي أضفين على حميمية الجالس الخاصة نعني بذلك الجواري والقيان اللواتي أضفين على حميمية الجالس الخاصة

#### الجسد والصنورة والمقدس فني الإسلام

من اللباقة ما جعل كبار المتقفين العرب أنذاك كالأصفهاني والجاحظ والسبوطى...يفردون لهن المؤلفات الخاصة.

لكن ثمة فرقا طفيفا بين المرحلتين: ذلك أن جمال القيان إذا كان فد ارتبط بقيم فنية كالغناء ونظم الشعر فإنه قد ساهم بذلك في نقل المعايير الجمالية من الديني الأخلاقي (كما شهدناه مع ظهور الإسلام). إلى الفني الثقافي ومن البلاغة الطبيعية المفرطة إلى نوع من النموذجية المبنية بناء صناعيا. فجمال القينة جمال مكن وقابل للصنع والتداول والامتلاك للمتعة بل إنه قابل للخلق مع تطور فن الزينة والتجميل والتقيين. لذلك فإن تداولية الجمال سوف تعمل على الحد من تخييليته البلاغية لتحوله بالجاه تخييلية تداولية. وسوف يظهر أبضا اهتمام واضح بالجمال الذكوري (الغلمان). ليأخذ مكانه في هذا الفضاء الجمالي الجسدي، ويكاد يزاحم الجمال الأنثوي ويسرق منه شيئا من حظوته التليدة.

على أن هناك خصائص مشتركة بين رؤيتي المزحلتين. فقد ظلت بعض الخصائص مستمرة في النموذج الجديد. وبخاصة ضخامة الهن والأرداف. يفسر بوحديبة هذا الاستمرار قائلا: "ثمة سيكولوجيا اجتماعية للأرداف، باعتبارها تتمتع في الغالب بحظوة كبرى. فالاستدارة الفخمة تمنح المتعة للعين، إذ هي مقدمة لامتلاك الجسد المرغوب فيه امتلاكا خلال العملية الجنسية (24). وهذا ما يدل على أن ذاك الاستمرارينيع من أن الجمال الجسدي ظاهراتي يتم في جدل المرئي واللامرئي. الفيريقي والذاتى، السابق واللاحق.

إن بناء نموذج جمالي في المرحلة الثانية قد بدأ بالتحرر من التشبيه التشبيهات جديدة (استبدال التشبيهات بالبقرة بغصن البان مثلا). ليتم فيماً بعد الانسلاخ كلية عن التشبيهات الطبيعية، والنظر إلى الجمال الأنثوي في مرجعيته الخاصة. يعبرالجاحظ

عن هذا المنزع العقالي الجديد الذي يمكن العتبازه مدخلا لالنظر في أنترية البرأة بشكل مباشر وخارج أي تبعية للأطبيعي والقدسني مالعينا إلى فصل الخطاب التعلق بالجمال الأنثوى عن البلاغة التشبيهية وصورما السكوكة. قائلًا: "وقد تعلم أن الجارية الفائقة الحسن أحسن من البقرة وأحسن من الظبية، وأحسن من كل شيء شبهت به وكذلك قولهم كأنها الشمس، فالشمس وإن كانت حسنة فإتما هي شيء واحد وفي وجه الإنسان الجميل. وفي خلقه ضرب من الحسن التغيريب والتبركيب العجيب. ومن يشك أن عين الانسان أحسن من عين الظبي أو البقرة وأن الأمربينهما متفاوت؟ 2514. يعبر موقف الجاحظ هذا، في سمته الإنسانية العقلية، عن تغير جذري في النظرة الفكرية للمرأة وجمالها. إنه يؤكد الانتقال من مركزية الكتلة اللحمية إلى مركزية النظر العقلى للجمال الإنساني بوصفه كيانا مركبا شاملا يحتل الأولوية في سلم الكيانات الأرضية بهذا المعنى يمكن القول إن المنظور التاريخي الثقافي الإسلامي للجمال قد ركز دوما على الجسدى المباشر المرئي. لكنه صاغه خطابيا عبر مسبقات طبيعية وقدسية وأخلاقية وقيمية. خضعت لـلـتـطـور وسايرت التحولات الفكرية التي عاشتها الثقافة العبربية الإسلامية القديمة

# ج- الجمال بين البلاغي والتخييلي والشهواني

لقد ألحنا سابقا إلى الطابع البلاغي و"الاستحالة" التخبيلية للنموذج الجسدي الذي بني في الخطاب حول الجسـد إن ذاك الـطـابع التخيلي يكمن أساسا في كونه جسدا متعاليا عن الجسد الواقعي، بحيث يغدو تركيبة من المكونات المتناثرة التي يتم تنسيقها في صورة مكتملة ومتكاملة. إنه صورة figure غيرمشخصة وغير قابلة للتعميم حتى حين تجد لها سندا واقعيا (كدعدة في الجاهلية، وضباعة بنت عامر أو عائشة بنت طلحـة أو زينب الخزومية في العصر الإسلامي). بـل إن

#### الجبيد والمبورة والمقدس لمي الإسلام

الأمريتعلق بجسد مرسوم ومختلق باللغة والخطاب والمقارنة التركيبية. فالجسد بمجرد ما تمتلكه اللغة والصورة. يكف عن أن يكون جسدا واقعيا ليفدو جسدا ثقافيا بالدرجة الأولى. ومتى ما مس الوصف الجسد، فإنه يتعامل معه انطلاقا من مخزونه الفكري وذاكرة اللغة وقيمها وأخلاقها. وأبضا من خلال المكنات البلاغية التي تسجنه في الصورة. لذا يغدو الجسد بهذه العملية البلاغية الوصفية مثالا لغويا قد يحاكي أصوله المرجعية، غير أنه في هذه اللعبة التأملية يتحول إلى مشهد للمتعة والتأمل الجمالي. إن النموذج المعياري للجمال يكون دائما مثاليا ولا يقبل التعميم إلا انطلاقا من خويله إلى قانون عام بالمواضعة.

بتحول النموذج الجسدي، ببلاغيته تلك، إلى جسد متخيل. تمتلكه الذاكرة الإنسانية واللغة والرغبة. وتستحضره الخيلة لتعيش فيه باستمرار استيهاماتها الشهوانية والجمالية. إنه جسد من خلق مخيلة الواصف الناحث له، منحه من توقعاته وحساسيته كل ما ينقصه من الاكتمال والتعالى. وهو صورة أيضاً، لأنه جسد بتم جَــريده في الكثير من الأحيان من خصائصه الظاهرية phénoménale. وعزله عن محيطه لإعادة تتركيبه في متخيل اللغة وفق منظور يسلب منه طبابعه الوجودي (26) وقد أكد صلاح الدين المنجد أن عرب الجاهلية كانوا بركزون على الطابع اللحمي للجسد في خطابهم عنه. إن هذا الاقتطاع للجسد من عالمه وسياقه الذاتي والموضوعي هو بالضبط ما يجعله جسدا متخيلًا، فبمجرد ما نفرق بين ما هو فينزيقي وما هو نفسي مفككين بذلك الوحدة الوجودية للكائن الانساني. يغدو الجسد تخييليا (127) ذلك أن بعده النفسي يجعل منه جسدا واعبا وذا مقصدية، لا مجرد منعكس للرغبة الجنسية أو الجمالية. هذا الاختزال للجسد في مظهره الفيزيقي (وإن لم يكن عاما في المنظورات الإسلامية) يجعل منه جسدا من أجل الآخر، أي موجها للمتعة الخطابية والحسية . وهو أيضا جسد تخييلي لأنه يُبنى بلاغيا، وكأن الكائن السعربي حتى وإن لم يكن شاعرا (لأن

#### العِسد والصنورة والمقدس في الإنسلام

البلاغة و البيان ليسا لحسن الحظ من ملك الشعراء وحدهم). لم نكن تكفيه المعاينة المباشرة للجسد فيسعى إلى صياغتها على مقاس مرئي أو مرئيات أخرى يرتبط بها وجوده الطبيعي والاجتماعي. إن بلاغة من هذا القبيل. إن كانت تؤكد انفتاح ذاك الكائن على المقدس سواء كان ذا صور طبيعية أو علوية. فهي من جهة ثانية، تكشف عن الطابع اللتبس للجسد الإنساني، في انتمائه للذات والآخر في الأن نفسه.

بل يمكننا القول بأن بناءالنموذج الجسدي على غرار النموذج الطبيعى يفصح عن تصور للكيان الإنساني لا يتم فيه الفصل بين الجسدي واللاجسيدي والشخصي وغير الشخصي. يما يدل على أن عملية التشبيه. في ربطها الجسد وقوة الطبيعة الكونية تحول الجسد إلى كيان رمزي محمل بقوة الطبيعة وجمالها نفسهما. فليس يوجد عضو من أعضاء المرأة لم يجد له نظيرا في الطبيعة، فقد شبهوا الخصر بالسوار لدفته. وشبهوا الصدر بصدر النمثال وبياضه بالمرمر وشبهوا الثدي بالرمانة لاستدارتها وصلابتها. والحلمة بنقطة العنبر والجيد بعنق الظبية في طوله. والخدود بالورد والخمر وشفائق النعمان والأرجوان وتفاح حلب في حمرتها...الخ. تكشف الخواص التصويرية والتخييلية هذا النموذج الذي بنطلق من جسد غير متحرك. جسد-موضوع منح نفسه للرؤية وللتخبل في أوضاع مريحة وحين يتحرك فهو يقوم بذلك إقبالا وإدبــارا، وقوفا أو قعوداً. إنه بمعنى ما جسد مقتطع من سياقه الاجتماعي لأنه مفصول عن معطياته الحسية والإدراكية والنفسية التي تهبه وجوده الفعلس في العالم . لذا فإن الواصف للجسد يحوله إلى جسد من أجلـه هـو. ويفرض عليه سلطة نظرته ورغباته فالجسد يغدو تخييليا إذا هو وجد في غير علاقة مع العالم الحيط به. العالم الذي نعيش معـه. ولــِـس فقط العالم الذي نعيش إزاءه.

لقد أشار المنجد أن الجسد كما تصوره الجاهليون جسد محسوس من لحم ودم . والحال أن واقعيته تلك تغدو تخييلية لا لضخامة الجسد

#### البسد والمسورة والمقدس في الإسلام

وإنما لما يمنح لها من صبغة بلاغية تصويرية. ولم يفت المنجد أن يـربط هذا النموذج الوثير بالشهوة المتأججة لدى عرب الصـحـراء. فالنمـوذج الجمالي ومعايير تعيينه تكون دائما تعبيراعن وضعية الليبيدو في مجتمع ما. من ثمة فإن ترابط المتعة والشهوة بالنموذج الجمالي واضحة. إنهـا تؤسس اللحظة الجنسية المرتقبة ولو على مستوى المتخيل.

تتحكم مقصدية الشهوة. إذا . في صياغة هذا النموذج الجمالي الخطابي. وما أن كل رغبة نوع من العشق. فإن ما من شيء يدعو إلى الجازى والتصويري أكثر من العشق والرغبة. فهذه الأخيرة تجرد الجسيد من علاقاته لتتمكن من تملكه تخيلا وواقعا. فالتجريد يكون بهذا المعنى تخصيصا للجسد من الناحية الليبيدية لأنه يعبر عن الرغبة الكامنة وراءه ويكشف عنها الحجاب: ذلك أن الجسد يحتاج إلى هذه المضارقة لبنتج نموذجه التاريخي بشكل رمزي فبقدر ما يكون مغلقا ومجردا عن خصيصته الواقعية بقدرماينغرس في المتخيل الاجتماعي ويوثث فضاءاته الشهوية، ويقدر على التحكم في النشاط الجنسي ضمن العلاقات الإجتماعية. وإذا كان النموذج الجمالي منبعا لمتعة مردوجة (كصورة ذهنية وككيان واقعى مكن) فإن اكتماله التخييلي لا ينفصل عن القصدية النابعة من الذات التي تمنح معنى جديدا للموضوعات. وتسمها برغباتها الدفينة والمعلنة، الخطابية والصامتة. فالجسد الجميل بشكل مرآة غيرية، وقناة تمر من خلالها الرغبات والشهوات. فقد كانت الصورة الخطابية البلاغية التي منحتها المرأة الواصفة لصورة بنت عوف أمير شيبان، وتلك التي قدمها الأعرابي لعبد الملك بن مروان تعبر عن رغبة ملك كندة ومعه الخليفة عبد الملك، ومن خلفها رغبة المتكلم نفسه امرأة كان أو رجلا. كما أن النساء اللواتي وصفن جسد عائشــة بنت طلحة وعزة المبلاء المغنية وغيرهما. كن ينقلن للسامع النائب مشهدا يؤكدن من خلاله أنثويتهن في الخطاب والنظر. ويعبرن من خلال ذلك عن كون الأنثوية féminité تتم في الغيرية وتتحفق فيها

#### البسد والصورة والمقدس في الإسلام

أيضا (22), ولو كان ذلك عبر وساطة أنثى أخرى من ناحية أخرى، يمكن القول بأن الجسد الجميل بستعبد الواصف ومن خلاله يأسر الآخر كما يقول ميرلوبونتي: "فالإنسان لا يرى عادة، جسده لنفسه، وحين يقوم بذلك، فتارة عن خوف وأخرى بنية الفتنة، فهو يظن أن نظرة الآخر الغريب التي تسرح على جسمه تسلبه منه، أو بالعكس يكون استعراضه لجسده سيمنح له الآخر من دون سلاح، وأنذاك يغدو الأخر عبدا. فالحشمة والتعري بأخذان مكانهما في جدل الأنا والآخر، أي في مكانة العبد "(29).

إنها أيضا سلطـة خطابية خول النماذج "الواقعية" إلى كائنات جديدة يلعب فيها الخيال دورا كبيرا بحيث تنفصل تدريجيا عن مرجعها الخارجي ليتم مح الوجه الحسن والعجيزة الكثيبة، ولكي تتحول تـك النماذج إلى أساطير لها موقعها في التاريخ الذهني للكائن في الجتمع العربي الإسلامي، تغذي باستمرار استيهاماته الذاتية والعلائقية.

#### العبيد والصورة والمقدس في الإسلام

# الجسد والاستراتيجية المظهرية في الإسلام

### أ - مظهرية الجسد الاسلامي

لا يكفي الحديث عن الجسد الإسلامي في سُننه وطقوسه الدينية كي تكتمل صورته العامة في حقل الثقافة والمجتمع الإسلاميين. فالجسد يخضع، في هذا الجال، لجموعة من الواجبات التي تلحق بكيانه. وتختزل حريته "الطبيعية" بنموذج حركي معمم، يشترك فيه مع باقي الكيانات الجسدية الأخرى. لذلك لا يمكن فصل الجسد الذاتي في الإسلام عن الجسد الديني الاجتماعي. إن غياب ثنائية واضحة بين الذاتي والموضوعي بخصوص الجسد يجد تبريره في كون النصوص التشريعية قد دمجت بشكل واضح بين الجالين حتى في ما يتعلق بالمظهر الجسدي الشخصي من زينة ولباس. بيد أن هذا التداخل، الذي يبين إلى أي حد يضغرس القدسي في الدنيوي ويمارس فيه سلطته. لا يمنع مع ذلك من الحديث عن معالم جسد شخصي في المجتمع الإسلامي القديم، ينزاح إلى حد ما عن دائرة الشعائري والمقدس.

فإذا كانت بعض الديانات البدائية تفرض، في الممارسة الشعائرية توافر مجموعة من المظاهر كالأفنعة والتشكيلات الصباغية واللباسية اللحقة بالجسد، فإن الإسلام قد دافع عموماً، عن جسد فصلري وطبيعي أو أقرب إليهما، بالرغم من إحاطته لجموعة من الواجبات الشرعية، كالصلاة، بالكثير من الحرص التجميلي الحصود. إلا أن هذا الجسد "الفطري" يخص الرجل أكثر من المرأة. فالكثير من الأحاديث النبوية تدعو إلى البساطة في الملبس وتفضيل غير المزركش منها أو الحريري، كما تدعو، من جهة أخرى، إلى استعمال السواك والكحل

#### الجسد والصبورة والمقدس فى الإسبلام

والطيب والخضاب باعتبارها المتطلبات الأساسية لزينة الرجل. أما زينة الرأة ، فإنها بالمقابل لا تخضع لتقنين خصوصي سوى ما يتعلق منها بالحجاب ومنع تزينها لغير الحارم. فما يُحرَّم على الرجل يعزى في الخطاب النبوي إلى المرأة (30).

إن هذا الجسد الرجولي المتقشف جسد له عمق تطهيري شعائري وثوابي. فنظافة البدن أهم وأولى من المظهر لأنها تدخل الجسد الذكوري مباشرة في وجوده القصدي وتمنحه الصورة المطلوبة لذلك. لقــد أدرك الإسلام أن المهم بالنسبة لزينة الرجل لا يكمن في اللباس الفاخر وإنا في القدرة على الربط بين بساطة اللباس ووظيفته العبادية وبين عناصر الزينة الأخرى ومصدرها العلوى المقدس (السواك مثلا يتصل بالجنة). إن أهمية المظهر تكمن هنا في كونه يندمج بالجسد الذي يحمله وشكل صورته الاجتماعية والذاتية. فالترف المظهري عشق لمتع الدنيا والزهد فيها انفتاح نحو متع الآخرة. هذه العلاقة الأكيدة بين الجسد والمظهر هي التي يؤكدها شيلدر هنا: "فكل ما يدخل في تماس مع مـسـاحـة الجسد بندمج إلى هذا الحد أو ذاك فيه. وهو ما يشكل شهادة إضافية على بصرية صورة الجسد (31) إضافة إلى ذلك، فإن المظهر حين يخرج عن حدود الواجبات الدينية يغدو فتنة اجتماعية. قد تعوق أحيانا القيام بأكثر الواجبات الدينية تطلبا للخشوع. كما وقع ذلك للنبي نفسه مع الخميصة التي حُوي رسوما(32). من ثمة فإن القوانين الإسلامية المتعلقة بالمظهر والنزينة. تخضع في مجملها إلى مقصدينة أخبروية واضحة. تركز على إيمان المسلم بالقيم المقدسة. وإهماله الجزئي للرغبات والأهواء الشخصية والاجتماعية. باقتصاره على حد مظهري أدني.

إن قاعدة صورة الجسد. كما حللناها. هي التي تقف من دون شك وراء التقنينات والتعاليم الإسلامية (النصية) للمظهر الجسدي. فتحرم الوشم مثلا ولعنة المصور يترابطان في الحديث المشهور (33). لأن الوشم صورة تنطبع على الجسد وتغير مظهره من جهة. وتستعيد فيه عارسة

#### العسد والصنورة والمقدس فى الإسلام

مظرية تنتمي للتصوير الوثني في متعالياته الأنيمية. أما السواك والطيب فهما زينة عارضة لا تغير من صورة الجسد إلا مؤفتا إن قدسية الجسد في الإسلام تتبدى هنا بشكل واضح. فهو دلالة على الخالق الصور وفعل من أفعاله الخارقة التي لا يستطيع أحد أن يضاهيها كليا أو جزئيا(34) ومن ثمة نهى النبي عن التعرض لوجه الإنسان بالضرب والتشويه لأنه صورة الجسد وموطن هويته. هذا بالصبط هو ما يفسر "غريم" التصوير الخاص بالجسد الإنساني وغريم الوشم والكي اللذين يسمان المظهر الجسدي وبغيران طبيعته في شفافيتها الدالة على الخلق والتصوير الإلاهي.

لذا بمكن القول بأن الزينة النبوية غير جذرية. ولا تتصل سوى بما الرسول (ص) بيض اللصورة الإنسانية ويحافظ لها على رونقها. فقد طالب الرسول (ص) بيض اللحي بصبغها ونهى عن نتف الشعر: "إن اليهود والنصارى لا يصبغون فخالفوهم وأتى بأبي قحافة يوم فتح مكة ورأسه ولحيته كالثغامة بياضا. فقال رسول الله (ص): غيروا هذا واجتنبوا السواد (بغير الزعفران). يدل على رفض واضح لحاكاة الطبيعة وللوهم الذي يخلقه ذلك. فالسواد إخفاء لوهن العمر أما الصفرة فخضاب وزينة، والفرق بينهما واضح. كما أمر الرسول بإحفاء اللحية والشوارب. وإكرام الشعر وتدهينه وإصلاحه. فذلك "خير من أن يَلغيَ المرء رأسه وإكرام الشعر وتدهينه وإصلاحه. فذلك "خير من أن يَلغيَ المرء رأسه ببلغ شحمة الأذن. وكان الرسول يسدل شعره كأهل الكتاب. ثم بدأ يفرقه فيما بعد (كما كان يفعل المشركون). وأوصى كذلك بحلق الشعر كله أو تركه كله. ذلك أن الفطرة بالنسبة للرسول خمس، من ضمنها: الاستحداد ونتف الإبط وقص الشارب. وتقليم الأظافر.

لقد حول الإسلام الجسد المظهري للمسلم إلى جسد نمطي لــه محدداته القدسية. فهو يخضع إلى قاعدتي التحريم والتحليل والنهي

#### الجبيد والعبورة والقدس في الإنسلام

والإياحة. فاللباس مظهر للحسد، وهو فتنة مثله في ذلك مشل ها يكسوه فكما أن العادات المتصلة بالجسد نحد هويته الدينية والحصارية فكذلك العادات المظهرية فلبس القلنسوة حرام لأنها لباس الشيطان. والذهب (للرجال) جمرة من جمرات جهنم والشعر الذي لا يقص يشبه رأس الشيطان... الخ. هكذا يتم التأطير الديني للمظهر عبر حتّى الحلال والحرام، وبالأخص من خلال حتّى الإنساني والشيطاني. من ثمة فإن هذا الطابع الرمزي والقدسي للباس يتجاوز بكثير وظيفته الكسائية والتزيينة المحضة ليدخل في سلسلة الدلالات الكونية التي ترج بالمسلم في النظام السلوكي والكوني الإسلامي.

تبعا لهذا البعد الرمزي الصميم، بل وتماشيا معه، يخضع النموذج التزييني الإسلامي لقاعدتين: قاعدة الفطرة وهي قاعدة ثقافية لا تتطابق مع الطبيعة بل يتم بموجبها خويل الجسد بما يلائم مبدأ النظافة والاختلاف عن أهل الكتاب كما لا حظنا ذلك آنفا. وقاعدة الملاءمة الرمزية التي تعني الانزياح الكامل عن كل ما يمكن أن يذكّر بالشيطان باعتباره هنا الصورة والحد الرمزي لكل ما يخالف مقاصد الشريعة العامة. وهما قاعداتان سوف تخضعان بدورهما للنسبية التاريخية. ذلك أن التحولات الحضارية التي عرفها الجتمع العربي الإسلامي وانتقاله التدريجي من البداوة إلى المدنية سوف يحمل معه التغييرات الضرورية الملامة. وبما أن المظهري جمالي واجتماعي تواصلي فإن كل تغير تندخل فيه عوامل متعددة وينبئ هو بدوره عن طبيعة التحول في المارسة فيه عوامل متعددة وينبئ هو بدوره عن طبيعة التحول في المارسة فيه عوامل متعددة وينبئ هو بدوره عن طبيعة التحول في المارسة

# ب - الزينة وجمالية الجسد الشخصي

ظل العربي. إذن، يهتم بجسده سواء كان ذلك تأهبا لـلـصـلاة أو احتفاء بلقاء الآخرين. أو احتفالا بالأعياد الدينية وغيرها. وربما كان أهم ما يوليه العناية اللازمة في هذا المضمار هو ترجيل الجمة. أي تصفيف الشعر، ودهنه. وقد اشتهر بذلك قيس العاشق متأهبا للقاء معشوقته،

#### العسد والمبورة والمقدس في الإسلام

والشاعر جرير وهو يستعد لإلقاء شعره مباشرة على جمهوره. أو العني في مجلس الطرب. هكذا بدأت تظهر تقالبد الزينة الذكورية وتتوسع وظائفها لتتجاوز الحدود الإسلامية التقليدية، وتمنح للذاتي الشخصي مكانته الميزة. فقد بـرزت "طائفة من الناس كانت تبالغ فـي الـزينة. منهم المغنون وأشهرهم في هذا المعنى سيد المغنين في عصره عبـد المكان أبو يزيد الذي لقبوه بالغريض، لأنه كان طري الوجه. نضيرا. غض الشباب، حسن المنظر (37)، وهو ما يدل على استقلال الزينة عن المرامي القدسية وخولها إلى صفة اجتماعية وجمالية تخصص فئة اجتماعية

إن انتقال الاستراتيجية المظهرية من التواصل مع المقدس إلى التواصل الاجتماعي الثقافي يؤسس تلك الاستراتيجية بوصفها اختيارا ثقافيا وظيفيا، يمارس ذاتيته حتى بالعلاقة مع الفضاء المقدس نفسه فقد روي عن الأحوص، وهو شاعر عباسي معروف، أنه كان يدخل المسجد الحرام لا بثوب واحد، بل بثوبين اثنين، معصفرين، مدلوكين، ولا يكتفي بهذا بل يضع على أذنه باقة ريحان. تتخذ الزينة هنا وظيفتين: وظيفة اجتماعية تمييزية، ووظيفة شخصية فردية. وإذا كانت الوظيفة الاجتماعية بالذات والجسد ومنحها طابعا "أخلاقيا" جديدا. فإن الوظيفة الشخصية تتمثل في بأهمية الصورة المظهرية تفاعل بين المرمى الاجتماعي والرغبة في بأهمية الصورة المظهرية تفاعل بين المرمى الاجتماعي والرغبة في الغواية وخلق صورة معينة لدى الآخر.

غير أن السؤال الذي يطرح نفسه الآن، فهو يتعلق بالفرق بين التجمل الذكوري وزينة المرأة، فإذا كان الإسلام قد حدّد زينة الرجل أكثر من تحديد زينة المرأة، حتى لا تختلط البزينتان ومعهما الجنسان، فذلك أساسا لأهداف ترتبط بسعة وتعدد موارد الزينة النسائية، بيد أن ذلك التمايز سوف ينمحى تدريجيا لتصبح للبزينة الذكورية قيمة توازي

#### الجبيد والصورة والمقدس في الإسلام

الأنثوية. إن هذا التحول يؤشر إلى القيم الخضارية التواصلية الجديدة التي أفرزها المجتمع العربي الاسلامي وإلى التلوينات التي اتخذتها في العلاقة بالجسد التواصلي.

أما المرأة. فإنها "تبالغ" في زينتها لأن ثمة معادلة أكيدة بين الأنثى والجمال. وهي معادلة تضمنها وألح عليها الخطاب النبوي مرارا. والحقيقة أن زينة المرأة تتوزع بين المتعة الذائية التي جَدها هذه الأخيرة في تأمل جمالها وهيئتها. وبين الضرورة التي تفرضها "طبيعتها" الأنثوية في العلاقة بالآخر في نظام العلاقات الاجتماعية أو مؤسسة الزواج فالنطابق المتواضع عليه بين الأنثى والجمال وبين الأنثوية والمتعة يدفع بكافة النساء إلى استغلال وسائل ومواد التقيين واللباس لتثمين مناطق جمالهن ومنح جاذبية أكثر لصورتهن. إن عملية الزينة والتجميل تجعل من المرأة كائنا مظهريا بامتياز. أي كائنا من أجل الآخر.

يوحي هذا الترابط بين الجسد الأنثوي والاشتغال على صورته لدى المرأة. في نظرنا. بعلاقة أكثر جذرية وعمقا: إنها العلاقة الأنطولوجية للمرأة بجسدها بوصفه رأسمالها الرمزي وموطن هويتها الذاتية. فالزينة تفترض العين الرائية لها. المستمتعة بومضاتها الشهوية. سواء كانت تلك العين عين المرأة نفسها أم عين الآخر(الرجل). إن التجميل بهذ المعنى مولِّد للمحبة والإعجاب غير أنه من ناحية أخرى علاقة جمالية بالجسد لها مساربها اللببيدية.

لنعد ونقل إن الزينة أولا وقبل كل شيء استراتيجية مظهرية لها علاقة وثيقة بالفتنة والغواية كما يقول بودريار. إنها استراتيجية لأنها ترتبط بما هو أبعد من الظرفي وتطول الحددات العامة للكيان الأنشوي وهي لذلك لها طقوسها وشعائرها ونواياها ومواردها وفنيتها التي تخترق العصور التاريخية. فقد كانت النساء العربيات في الجاهلية يتزينن لأمر ما في الحي، أو حين يتم عرضهن على الخاطب. وكانت الزينة تستخدم للزوج أو للزواج، وتمارسها المتروجة كما الغانيات. ومع تطور الجنمع

#### الجسد والصورة والمقدس في الإسلام

العربي الإسلامي، سوف يغدو التجميل فنا له قواعده ووظائفه المتعددة. المتمثلة في تظريف الجواري وتقيينهن وإخفاء عيوبهن الجسدية. وليس من شك في أن هذا الشيوع الكبير للتجميـل فــي أوســاط الــنــســاء الحضاريات هو الذي دفع بالمتنبى إلى القول بنوع من الحسـرة:

ما أوجه الحضر المستحسنات بسه

كأوجم البدويات الرعابيسب

حسن الحضارة مجلوب بتطريسة

وفي البداوة حسن غير مجلوب

(...)

أفدى ظباء فلاة ما عرفن بهــــا

مضغ الكلام ولا صبغ الحواجيب

(...)

ومن هوى كل من ليست موهــة

تركت لون مشيبي غير مخضوب<sup>(38)</sup>

ليس من قبيل الصدفة طبعا أن يتحدث المتنبي عن الوجه بوصفه مجال القاربة الجمالية وعن اللسان بوصفه معيار القيمة الـذاتية الفكرية والعقلية. فالوجه كما هو معروف صورة الكائن وموطن هويته الفردية وتميزه الفزيقي، ويمتلك حظوة تمثيل الجسد والتواصل بين الناس، من ثمة، فالحديث عن التجميل هو حديث عن صورة الوجه لأنه موطن التجميل الظاهر. لذلك فقد اعتبر الوجه دائما معيار الجمال. فتمركز الزينة حول العينين يعبر عن القوة الواقعية والرمزية لهذا العضو. أما الوجه فإنه يعتبر المنطقة الأكثر أهمية في الجسد. وهي الأكثر والأوفر حظا في العناية.

#### الجسد والصبورة والمقدس في الإسلام

الحب أو موضوعة طب الجسد أو غير ذلك من الموضوعات كالأخبار والقصص. ومع أن الشاعر العربي . سواء عبر الوصف أو الغزل قد ربط هذه العلاقة بالجمال تارة وبالعشق أخرى. إلا أن ذلك لم يطل فقط طبيعة الموضوع بل طريقة التناول الفكري أيضا. لذا فإن صورة المرأة الجسدية غالبا ما كانت تتحكم فيها وضعية الواصف الخاضع للمعابير العامة للجمال أو سلطة العاشق الذاتية التي كانت خول كل شيء إلى جمال .

بهذا المعنى يمكن القول بأن الأديب الشاعر وإن كان يهتم بالجسد خارج كل مظهر لباسي أو تزييني. إلا أننا لا نعدم في الأدبيات الأخرى ما يكفي لمنحنا رؤية لذلك. لذا يمكن تركيز موقع المظهر الجسدي في هذه الثقافة في الملامح التالية :

1 – عمق وبخذر العناية بالجسد سواء في الشعر أو الحكاية أو الأخبار أو الواقع التاريخي العيني . لقد تطورت هذه العناية لتغدو مقياسا ومارسة جمالية الهدف منها تأسيس حضور معين للجسد (الأنبثوي منه بالأخص)... وهو ما يؤكد أن حظوة الجمالي تدين في وجودها إلى حد كبير إلى المتعة والمتعة البصرية ووضعية الإغواء وسلطة الخطاب والخيال.

2 - إن المجتمع العربي الإسلامي قد عرف، إلى جانب ما يعرف بفن الجماع ars erotica (40) فن التقيين والتجميل. وإذا كان التجميل قد ارتبط بالشعائرية الرمزية والدينية، فمن المحتمل أن يكون الإعجاب به يستعيد فرشات عميقة ولاواعية من المتخيل الاجتماعي، ولمه أصول منسية. غير أن ما اكتسبه من دلالات اجتماعية وثقافية ومساهمته الأكيدة في صياغة النموذج الجسدي ومنحه صبغة واقعية جعلت منه الأساس الواقعي للجمال، بالشكل الذي يكون فيه الطقس أو الشعيرة المارسة التطبيقيّة للأسطورة. هذه الوظيفة الاجتماعية للتجميل حعلته يخرج إلى مجال التداول بوجود القيان ككائنات لا تدخل في مجال المدوية وخاضعة للاستهلاك والمتعة.

#### العِسد والصنورة والمقدس في الإسلام

3- إن التواصل عبر استراتيجية المظهر بفترض قواعد معينة خيل على هندسة الجسد ومحيطه اللباسي وما يرتسم عليه من وشم وحناء وغيرهما. من ثمة، فهو تواصل بتوازى وأنواع الاتصال الأخرى كالخطاب اللغوي والإشارة. إن مجرد التزين يعد من جانب المرأة دعوة للغواية ولعبتها الصامتة، فهو ذو بعد إيحائي واقتراحي واضح: "فالغواية الأنثوية تمر أساسا عبر الجال الجسدي الفزيقي، وعبر قانون المظهر، ونادرا ما تمر من خلال الكلام أو الروح esprit (...) والغواية والصمت يترابطان منذ أصلهما الأسطوري الأول (41).

هكذا يتوازى ، بل يتفاطع فعل وسحر الكلام مع فعل وسحر الجسد في عملية الإقناع بالذات والغواية، ولا يخفى أن هذا الاهتمام بالـذات souci de soi . كما يحلل ذلك فوكو، هو نوع من بناء شروط العلاقات الجنسية ومعها بناء الذات في علاقتها بكيانها الشخصي والثقافي.

# ج - استراتيجية المظهر واستراتيجية الغواية:

يمكن اعتبار الجمال مدخلا للحب والعشق. وبما أن الجمال يتحول إلى مشهد بصري، فإن النظر يغدو شرطا أساسا من شروط الغواية وتلقي الجمال. لذا نادرا ما انبنى الحب على السمع وحدم وتكونت صورة العشوقة في الخيال وحده (42). ونادرا أيضا ما انبنى الحب على نظرة لم تصب وجه الرأة أو أحد مكوناته وخاصة العينان.

لقد شكل الجمال والحسن ، وبالأخص منه حسن الوجه مصدرا دائما للدهشة المولدة للعشق والتفكُّر. أفليس الحسن علامة على حسن الخالق وتناسق الكون ؟ ثم أليس الجسد والكون يتبادلان ، من زمن الأسطورة صورتيهما. ويدخل الكائن لذلك بجسده في علاقة تلاحم مع جسم الكون والعالم الحيط به(٤٩)؟ إن تلك الدهشة هي التي عبر عنها صحابي ورع هو أبو هريرة حين وقع بصره على وجه عائشة بنت طلحة فلم يتمالك أن قال : ما أجملك وأحنسك. والله لكأنما خرجت من

#### البسد والصورة والمقدس فى الإسلام

الجنة! وليس ثمة أبلغ من تشبيه الجمال الدنيوي بجمال الحور العين في طابعه الخارق والقدسي والرمزي . وهي أيضا الدهشة نفسها الني عرفها أبو حازم (وهو فقيه ناسك متعبد) وقد رأى امرأة مُحُرمةً، وعبر عنها بقوله لأتباعه من النساك : "تعالوا ندع الله أن لا يعدن هذه الصورة الحسنة بالنار، فقام يدعو وأصحابه يؤمنون (44).

إن هذه الدهشة الوجودية والخطابية تُتَترجم من الناحية الدينية بالإحالة على المصدر القدسي للجسد والجمال ، لتمنحه بذلك كيانا ملغز ا منفتحا نحو التسامي الإلاهي كما سوف يتبلور ذلك مع ابن عربي لاحقا. إنها تشهد أيضا على أن الجسد (أو رمزه الوجهي)، بمجرد ما يعرض روعته الخلقية ينتج وقعا جماليا لدى متلقيه وما يتبعها من متعة جمالية وبصرية، لا تكون صامتة فقط وإنما تولد خطابا معبرا عن ذلك. بل لم لا نقول إن تلك الدهشة ليست سوى تمظهر خطابي يسعى لتجاوز الصمت الذي تفترضه صدمة الجمال الحسية وتشمين وجود الآخر وتأكيد وجود المتلقى في الآن نفسه ؟

يتطلب الجمال استعراض نفسه بشكل كامل أوجزئي . وكل استعراض دعوة للنظر والتأمل الحسي والتلقي الضروري للنص الجمالي ون صح التعبير لذا لم يكن هناك أفضل من استعراض جمال الوجه والجسد لتأكيد سلطة الأنوثة وفرض وجودها الذاتي ذلك أن وجود المرأة يرتبط أنطولوجيا بوجودها من أجل الآخر ومع الآخر فقد أجابت عائشة بنت طلحة زوجها مصعبا بن الزبير يوم عاتبها على عدم ستر وجهها أن الله وسمني بميسم جمال ، فأحببت أن يراه الناس ويعرفوا فضلي عليهم "ليس من شك إذن في أن العلاقة بين الجمال والفتنة تحول الجسد إلى رأسمال رمزي له تأثيره وفعله في العلاقات الإنسانية بما الجسد إلى رأسمال رمزي له تأثيره وفعله في العلاقات الإنسانية بما تعمل على إدماج الجمال في المؤسسة الـزوجية . وبما أن الوجه تعبيري نعمل على إدماج الجمال في المؤسسة الـزوجية . وبما أن الوجه تعبيري فإن الرغبات تنطبع عليه وتظهر في حركاته وسكناته بحيث يشكل .

#### الجسد والصبورة والمقدس فى الإسبلام

إن اعتبار الإسلام المرأة عورة تسلنزم السنر والحجب، واعتبارها فتنة تتطلب الدرء، ينبني أساسا على الرغبة والشهوة اللتين ترتبطان أكثر بالجمال والمظهر الجسدي، وخلفهما بالليبيدو، وإذا كان ابن حنبل يعتبر المرأة عورة من شعر رأسها إلى ظفر رجليها، فذلك لأن البعض يعتبر أن كل أجزاء الجسد الأنثوي فاتنة وتُخضع الرجل إلى نوع من الاستعباد.

بشكل الوجه عنصرا مركزيا في الدلالة الجسدية. إنه مجاز الجسد وصورته المركزية، بل هو بدل الفرد بكامله. وما أن الوجه لا يُرى أبدا من قبل صاحبه إلا بواسطة مـرأة . فإنه يشكل المنطقة الجسديـة الـــّــى نعبِّن الفرد وفي الآن نفسه فجعله كيانا من أجل الأخبر. خاصــه وأنــه النطقة الأكثر حساسية والتي تتجمع فيها الحواس الإنسانية. إنه لذلك بشكل الأنا الحميمة الكشوفة للآخر لذا فإن الوجه بتعبيريته الكثفة. وبذاتيته وموضوعيته. يتحول إلى حلقة أساس في النبادل الاجتماعي للمعنى، وفي هذا الإطار يقول بودريار: "إن الوجوه ليست أساسا فردية. إنها غدد مناطق النوتر أو الاحتمالات ، وتؤطر حدود مجال يجمد قبلًا التعبيرات والترابطات المتمردة على الدلالات الملائمة. هكذا فإن الذاتية والوعى أو التولعات تظل كاملة الفراغ . إذ لم تشكل الوجوه أماكن صدى يصفى الواقع والحسوس ليجعل منه مسبقا شيئا متطابقا مع الواقع السائد. (...). إن الوجه يبني الجدار الذي يحتاجه الدال للقفز. إنه جدار الدال ، وإطاره أو شاشته ..الوجه يحفز الثقب الذي يحتاج إليه التذويت لمارسة فعله. إنه يشكل الثقب المظلم للذاتية subjectivité بوصفها وعيا أو تولعا أو كامـيـرا. إنه العين الثالثــة \*(<sup>45)</sup>. هذه الخاصبة التي يسميها دولوز وغاتاري "وجهية" visagéité هي التي تمنح للوجه في نظرهما طابعه المركزي في التواصل الإدراكي وجَعل منه حشوا في الأن نفسه. فالجسد بهذا المعنى وسيط متميز يمارس من خلالته الجسيد علاقته السيميائية بالمدلول الغوائي. بيد أن ذلك الطابع الحشوى لا يتم إلا في مجتمعات يكون فيها الخطاب متحررا من كل منع أو حظر . أما

#### الجسد والمعورة والمقدس في الإسلام

في الجتمعات العربية. قديما أو حديثا، فإن الوجه يظل يمارس عناد خطابه في قلب حالة الحظر المفروضة على الخطاب اللغوي. يملأ ثقوبه ويكمل ما تعذر عليه الإفصاح به عرضا أو مباشرة .

لذا فإن الوجه قد يتخذ طابعا يتجاوز بكتبر هذا الطابع التواصلي الواقعي ليغدو. فلسفيا. معنى لوحده، ودلالة خارج كل سياق كما يقول ليقناس (46). إنه يتكلم، بمعنى أنه يمنح الإمكانية للكلام ويكون مبندأ لكل خطاب. لكن هذا التواشح بين الوجه والخطاب لا يتمثل فقط في كون منبع الخطاب يوجد في الوجه، ولكن أيضا لأن الوضعية التواصلية تفترض أن يكون المتخاطبان وجها لوجه.

انطلاقا من ذلك يكون الوجه منطقة تعبيرية مهمة في الجسد. وتكون العين مركز هذا الخطاب. إنها لوحدها مُعين لا ينضب للتعبيرية بحيث تخلق لنفسها لغة خاصة. وبما أن العين باب النفس الشارع كما يقول ابن حزم. فإنها تشكل العضو السيميائي الأكثر ثراء في الإشارية. ومع أن اللغة الإشارية محدودة بالمقارنة مع الخطاب اللغوى. وسننها طبيعي ورمزي بالمفارنة مع اعتباطية العلامات فإن لغة العين تقول في التواصل الغوائي ما لا تقوله اللغة، خاصة في سياقات معينة موسومة بالحظر والمنوع. هذا ما تفسره ي. بكار: "إذا كان الفم مفلقا والتعبير همسا. فإن قوة الحياة تتركز في العينين. فبامتلاك لعبه الأهداب يتحدث النظر: إنه يوافق ، ويقترح، ويرفض، ويكذب، ويسخر، ويتوسل أو يصمت. ففي هذا التعبير بكون الخطاب المزدوج مضمرا لأنه يتكون من إشارات عرفية وصمت ملتبس وأسرار مشتركة ((47). إذا كان الأمر كذلك، عموما، فإن الوجه الذي لا يعبر ولا يتواصل يغدو أشبه بقناع مطاط. وهو مــا يشي بالرغبة في عدم التواصل . أما الـوجـه الجـمُّل فإن حضوره فـي التواصل يكون مدعاة لتوسيع خشبة ولعبة الخطاب ولأن العين مركز الوجه فإن جُميلها بحولها إلى ترسانة من المكونات التعبيرية التي تغدو موجبها عينا باسمة، قاضمة. شاربة، مثلها في ذلك مثل الفم

#### الجسد والصنورة والمقدس في الإسلام

إنها موطن قويل الآخر وامتلاكه واستعباده فتمركز الماكياج في العينين يعبر عن القوة الواقعيــة والــرمــزية التي يملكها هذا العضو. ولــذلــك فللعينين قيمة كبرى بالنسبة لكل النساء. فالعين المزينة بالكحل تغدو موطن الشهوة والحب.

هكذا يتم في الكثير من الأحيان خويل الوجه والعينين إلى جسد كامل. وبنم اختزال هذا الأخير في الوجه لبنم بذلك خوبله إلى مشهد دائم للتواصل الغوائي . وبما أن العين في هذا الإطار تغدو صلة الوصل بين الرغبة الباطنة وتعبيرها الإشاري الرمزي . فإن زينة الوجه تشكل بالنسبة للجسد صورة جديدة تتجاوز بكثير الوظيفة التي يقوم بها اللباس بجميع أشكاله . بل إن تكاملهما يحدد الكبان الذاتي للمرأة ويدخلها بشكل خصوصي إلى خشبة التواصل الشهوى. بهذا يغدو الوجه الجسد الثانى للمرأة ويمنح للجسد البيولوجي وجوده الثقافي والاجتماعي . ويسلب منه واقعيته البحتة ليحوله إلى جسب شبه متخيل . وكأن الأمر يتعلق بأدوار يشكل فيها الوجه الجُـمَّل دور القناع والسيمولاكر وإذا كانت الغواية تفترض السيمولاكر والمتخيل وأبعادهما الرمزية، فإن الوجه يغدو صورة على/في صورة. تؤول الأولى منهما الثانية: ذلك أن كل تخييل تأويلي يستلب ويغرب الجسد من حيث هو كـذلـك. وبظل هذا الأخير قابلا لهذا التغريب بشكل مستمر لكنه بظل أيضا دائم التمرد ، وغير قابل للاختزال في صورته التمثيلية، مطورا ومبلورا نوعا من السلبية négativité. إن الوعى والألم واللذة المرتبطة بجسدنا يتم تغريبها وسلبها كي تغدو علامات وصبورا وكلمات ومفاهيم. هي التي نبين بجلاء تخييلية الجسد.

إن الوجه يتحول إلى قناع شفاف بمنح للشخص ذاتيته الجمالية. إنه وجه يكتسي طابعا مثاليا لأنه لا يساير الذات في مسارها الحياتي بكامله، بقدر ما يلبي دعوة الدور الذي قد بمنحه لها في أوقات معينة. بهذا بمكن اعتبار الوجه الجمل مؤشرا (بالمعنى البورسي للكلمة). ذلك

#### المشد والمدورة والمقدس في الإسلام

أنه يؤشر على رغبة صاحبه في أن يثير وينال إعجاب الآخرين. إنه أيضا علامة أيقونية (بالمعنى الذي يعطيه لها أ إيكو(48)) ، بما أنه يحاكي . ويعبر عن، ويعبد إنتاج خصائص نموذج سابق عليه، وإن كان عرفيا . من ثمة، فالوجه الجمثل وجه مستعار يصلح مدخلا لبواية الرغبة والغواية وتوجد بينه وبين الوجه الأصلي علاقة قرابة كتلك الموجودة بين مادة اللوحة واللوحة نفسها .

لا يخضع الوجه المزيَّن لأي اعتباطية. إنه يأخذ كامل مشروعيته من الجسد المرجعي الذي يحاكيه وينزاح عنه في الآن نفسه، ومن الذات التي تتحمل مسؤوليته اجتماعيا وخطابيا، وكذا من "الشيء المسئّل représenté. وليس غريبا أن يتحكم الوجه "الأصلي" في المرحلة الثانية من التواصل الغوائي. فإذا كان الوجه المزين (القناع) يقترح بذاته لحظة الغواية، ويفتحها على قدر تبرجه ووضوح تقاسيمه – فإن الوجه الأصلي ما يلبث أن يمنح للقناع الحياة . وذلك عبر الحركية الذاتية التي تجعل كل جسد يرفض أن يتم قوله باللغة. بهذا يندمج القناع بالوجه الأصلي ليشكلا كيانا واحدا يخلق وضعيته التواصلية فيما قبل وفيما وراء اللغة.

بين الوجه ذي القناع التجميلي الخفيف، والذي لا يفعل سوى تأكيد ملامحه الأصلية وإدخال تغييرات طفيفة عليها. والوجه ذي القناع الكثيف، مسافة ما بين الجسد المحتشم الذي بمارس وجوده الغوائي بكل ما يلزم من الحذر. والجسد المحترف للغواية . أعني جسد القينة أو البغي إلا أن هذا التثمين لفعل الوجه المرزين وأثره، لا ينبغي أن ينسينا أن الغواية فعل متكامل يقوم به الجسد في كليته حسب تراتبية زمنية وقيمية تخضع لها مناطقه المكشوفة والحجوبة. فقد خصص أحمد التيفاشي المغربي في نزهة الألباب فيما لا يوجد في كتاب. فصولا كاملة للتقنيات التي تستعملها المرأة الشبقة والحيل التي تتوسل بها في الغواية. ومن ضمنها بالأخص النظرة والتحديق الطويلان (49) إن

#### البسد والصورة والمقدس غى الإسلام

هذه التقنيات الجسدية كالمشية وغيرها جعلت الجاحظ بالمقابل. ينفي عن القينة المتهادية في مشيتها صفة العهر. وهو منا يبدل عبلس أن الاهتمام الذي حظيت به طرق وتقنيات وبلاغات الجسد والتواصل الغوائي. وارتباط هذا الفعل بتظافر مجموع المكونات الجسدية في تحقييقه. يخلق في نهاية المطاف ما يمكن أن نسميه لغة الجسد أو خطابه الغوائي.

وإذا كان للخطاب اللغوي دوره في التواصل الغوائي إلى جانب لغة الحسد . فلأن سحر الجسد لدى العرب قد ظل دائما مرتبطا بقيم تتجاوزه (50) وتحدد هويته الثقافية والإجتماعية. فقد خصص العرب لتفنن المرأة في القول والخطاب مصنفات كثيرة كبلاغة النساء لابن طبفو وكتاب القبان للأصفهاني والقبان للجاحظ وما جاء في الأغاني للأصفهاني وأخبار النساء لابن قيم الجوزية والإماء الشواعر للسيوطي. وغيرها مما هو متناثر في مصنفات أخرى . فقد كان "جمال" المرأة الخطابي معترفا به للنساء الشواعر في العصر الجاهلي . إن فصاحة المرأة وبلاغتها يوازيان وجوديا جمالها. وهو ما يخلخل "الأخلاق الذكورية" السائدة في يوازيان وجوديا جمالها. وهو ما يخلخل "الأخلاق الذكورية" السائدة في العباسي لم يقتصر جمال المينة على حسنها بل تعداه إلى البحث في مدى ظرفها وإتقانها لفنون الحادثة والمسامرة. فقد كان عند الرشيد جاريتان . فقال لهما : لنقل كل واحدة منكما شعرا. فمن كانت أرق شعرا باتت عندي. فقالت الأولى :

أنا التي أمشي كما بمشي الوجيّ يكاد أن يصرعني تغنجي من جنة الفردوس كان مخرجي

وقالت الثانية:

أنا التي لم يرمثلي بشـــر كلامي اللؤلــؤ حين ينثــر أسحر من شئت ولست أسحر لو سمع الناس كلامي كفروا<sup>(52)</sup>

#### الجسد والصورة والمقدس في الإسلام

يتوازى على هذا النحو فعل وسحر الجسد وفعل وسحر الكلام. في عملية الإقناع بالأنوثة . فكلتا الحالتين تتساويان في نظم الشعر المتجه نحو المديح الذاتي ، مركزتين على الجمال وظرف الخطاب. إن هذه الحظوة التي امتلكها الخطابي إلى جانب الجسدي تؤكد على التعييرات التي تطول النموذج الجمالي ومحدداته العامة. بيد أن الخطاب نفسيه حين يكون إغوائيا يتخذ بعدا جسديا واضحا، إنه يغدو بدوره خطابا جسديا متغنجا : ذلك أن الجسد بغنجه ودلاله تعبير عن حضور أكيد للرغبة ومعها المقاصد الإغوائية . فحركاته تلك تقنية تجعل منه في الآن نفسه بائا لمظهر فيزيقي ومتلقيا لمظهر الآخرين . فكل لقاء بين الأفراد ينتج بئا واستقبالا متبادلا ، والإخبار عن المظهر. إن هذا النمط التواصلي المزوج يخضع لنوعين من الأعراف : الأول ذو طابع سيميولوجي يرتبط بالتواصل عبر لغة الجسد . والثاني . يتعلق بالطابع الاجتماعي للمظهر، الذي يتم تقنينه حسب جدلية الحلال والحرام والمباح والمكروه . وحسب الفوانين الأخلاقية والتقليعات الجارية.

وإذا كان المظهريشكل مجموع العناصر المرئية التي تلتصق بجسد الفرد ويستعرضها أمام الآخرين . فإنه يشكل بحق أحد أسس التواصل بين الأفراد ويسم ذاك التواصل باعتبارات الانتماء الاجتماعي والفئوي والثقافي . ليغني بذلك التواصل اللغوي. من ثمة. فإن حضور الجسبد في صورته المجملة دعوة للغواية . خاصة في السياقات الزمنية والمكانية التي تسهل أو تطلب ذلك . إنه رسالة مسنَّنَة يكفي امتلاك الرغبة في فكها كي يتم التواصل أو على الأقل إعلان انبثاقه في كل المتع البصرية والجسدية التي يفترضها .

\* \* \*

يتحول الجسد إلى كيان بلاغي بمجرد ما يتأطر بالتحولات التصويرية، وبمجرد ما يغدو جسدا مثاليا ونموذجيا، خاصة حين بتعلق الأمر بتعميم صورة وحيدة له . بيد أن تـاريخية النمـوذج

#### العسد والصبورة والمقدس في الإسلام

وتغيراته ليست فجائية ولا تتأثر إلا قليلا ، وتدريجيا، بالتحولات السياسية والاجتماعية، ذلك أن متخيل الجسد منغرس في الذاكرة الليبيديية والخطابية للفرد .

هكذا يتوجه الجسدي سواء في جماليته أو زينته نحو اللذة الحسية والبصرية ويتجه هذا الكل نحو شرائطه القدسية المحددة له. من ثمة. فإن هذه القصدية المزدوجة تخضع لنزاع بين الحواس والمحددات الثوابية. ويظل الجسد بينها ذلك الكيان الذي يخلخل في حضوره الجمالي المصديتين معا ليخلق لنفسه فضاء أكثر التصاقا به.

وإذا كان الجسد ليس معطى جاهزا . فإن الإستراتيجية المظهرية تشكل أدوات له ينظم ويعيد بها تنظيم ذاته. وفقا للرغبة الاجتماعية والذائية. متخطيا بذلك في الكثير من الأحيان النموذج الجسدي الديني. نحو آفاق الحضور الاجتماعي العلائقي بكل ما يفترضه من غواية بصرية وحسية وفعلية .

وهنا لا بد من التذكير بأن الجسد بحقق في التاريخي والاجتماعي ما يظل في الخطابي والديني شبه محظور ، إنه يوسع تدريجيا مجال البلاغي ، ويعمق شيئا فشيئا مجالاته الخاصة ليفترب بشكل محسوس من غاياته الذاتية ، التي تفترض خرقا جزئيا أو كليا لمقتضيات النموذج الجسدي ذي الطابع القدسي، وتنحو ولو جزئيا باتجاه بلورة جسد شخصي.

#### الجسد والصورة والمقدس في الإسلام

## الهوامش

- ابن عبد ربه، طبائع النساء (مختارات من العقد الفريد). ت. محمد إبراهيم سليم.
   مكتبة القرآن. ب.ت. ص. 85-86.
- 2- كما يحددها سارتر في: . 2. Sartre, L'Imagination, PUF, col. Quadrige, Paris, 8ème éd. 1981, p. 37
  - P. Schilder, L'Image du corps, op. Cit., p. 285. -3
  - 4- مشيل فوكو، إرادة الخطاب، دار النشر المغربية، البيضاء، 1985, ص. 10.
    - 5- انظر مثلاً: ابن طيفور بلاغات النساء. دار الحداثة. بيروت. 1987.
- 6- صلاح الدين المنجد، جمال المرأة عند العرب، بدون دار النشر، بيروت، ط.1. 1957، ص. 57. ومثال ذلك: طوق الجمامة لابن حزم الأندلسي، ضمن. رسائل ابن حزم، ت. إحسان عباس، دار الأندلس، بيروت، 1980.
- 7- عن: التيجاني. حُفة العروس ونزهة النفوس. دار الجيل، بيروت. 1989. ص ص. 218-134 216.
  - 8- الرجع السابق. ص. 57. وكذلك ص ص. 64-65 57.
  - 9- كما جاء ذلك في حديث رواه البخاري. صحيح البخاري، مرجع مذكور ص 109.
    - 10- النسائي. كتاب عشرة النساء من السنن الكبرى، مرجع مذكور ص 27.
- ١١- وهو ما بدل على أن فضاء وكائنات الجنة جاءت على مقاس استيهامات الـكــائـن
   الدنيوي. كما يوضح ذلك الخطيبي في مقدمة:
  - F. Mernissi, Le Maroc raconté par ses femmes, SMER, Rabat, 1986, p. 9-10.
    - 12- ابن عبد ربه، مرجع مذكور، ص. 109.
    - 13- ابن عبد ربه، مرجع مذكور، ص. 52-53.
    - 14- المرجع السابق. ص. 29. وإليك ما قيل شعرا في ذلك:
       صلبة الخدّ طويـــلٌ جيدُهـــا ضخمة الثدي ولما يكتنــــز، ص. 291.
      - 15- نفسه، ص. 51.
      - 16- الثعالين، كتاب فقه اللغة،دار مكتبة الحياة، بيروت، ب.ت... ص. 40.
- Ph. Hamon, Introduction à l'analyse du descriptif, 6d; Hachette U, Paris, 1981, p. 40 -17 et supra.

#### الجسد والصبورة والمقدس في الإسلام

- 18- يروي ابن عبد ربه الخبر التالي: عن عروة. عن أبيه. أن مخنثا كان عند أم سلمة زوج الرسول (ص). فقال لعبد الله ابن أمية ورسول الله (ص) يسمع: أبا عبد الله، إن فتح الله لكم الطائف غدا فأنا أدلك على بنت غيلان. فإنها تـقـبـل بـأربع وتدبـر بثمان... مرجع مذكور ص. 47.
- 19- ابن قيم الجوزية، أخبار النساء، دار الكتب العلمية، بيروت.1990، ص. 200. وهو نفس ` رأي الجاحظ في كتاب القيان، ضمن: رسائل الجاحظ الكلامية، دار مكتبة الـهـلال. ط.1، 1978، ص. 75.
- Ph. Perrot, Le Corps féminin, le travail des apparences, Seuil-Points, Paris, 1984, p. -20 68 et 67.
- O. Burgelin, "Les Outils de la toilette ou le contrôle des apparences", in *Traverse*, n° -21 14-5., pp. 27, 30.
- 22- فقد خطب الرسول ضباعة بنت عامر لاشتهارها بسمنتها. فلما وصله تقدمها في السن سكت عنها. كما أن عائشة نفسها كانت نحيفة ضامرة. فعمدت أمها إلى تسمينها إعدادا لها للزواج. صلاح الدين المنجد. جمال المرأة عند العرب. مرجع مذكور. ص. 25 و ص. 27.
  - 23- نفسه. ص. 63-38. وهو النموذج الذي جُده مسكوكا في ألف ليلة وليلة.
- 24- عبد الوهاب بوحديبة. الإسلام والجنس، مرجع مــذكــور. ص. 275. وجدر الإشارة أننا تصرفنا في نص الترجمة اعتمادا على الأصل الفرنسي.
- -25 الجاحظ. كتاب النساء، ضمن الرسائل الكلامية، دار مكتبة الهلال الفاهرة طـ1.
   1987. ص. 102.
  - M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, op. Cit.,, p. 223. -26
- "الوجود البيولوجي متصل بالوجود الإنساني. ولا يتجاهل أبدا إيقاعه الخاص.". نفســهـ ص. 186.
  - C. Reichler et al., Le Corps et ses fictions, Minuit, Paris, 1976, p. 30. -27
- P. Aulagnier-Spairani, "La Féminité", in: Le Désir et la perversion, Seuil-Points, -28

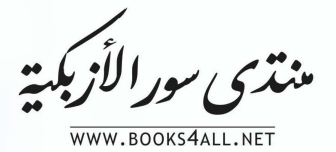
  Paris, 1967, p. 73.
  - Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, op. Cit., p. 194. -29
- 30- البيهةي، الآداب،ت. السعيد المندوم مؤسسة الكتب الثقافية. بيـروت. 1988 ص. 192.
  - 31- كما يعتبر شيلدر أن النظافة تشكل صورة الجسد. مرجع مذكور، ص. 218.
    - 32- رواه البخاري في الصحيح، مرجع مذكور، ج. 1. ص. 98-99.
      - 33- نفسه، ج.3. ص. 43.

#### الجسد والصورة والمقدس في الإسلام

- 34- لمزيد من التفصيل، انظر الفصل الرابع من هذا الكتاب.
  - 35- صحيح البخاري، ج. 3 مرجع مذكورس ص. 242 و225.
    - 36- نفسه، ص ص. 227 و 229.
- 37- ظافر القاسمي، الحياة الاجتماعية عند العرب، دار النفائس، بيروت، 197. ص. 163.
  - 38- عن، المنجد، جمال المرأة عند العرب، مرجع مذكور. ص. 44.
- M. Foucault, Histoire de la sexualité I, La volonté de savoir, Gallimard, Paris, 1976, -39 p. 77.
- 40- أبو الفرج الأصفهاني، القيان، خَقيق، جليل عطية، رياض الريس، لندن، 1989، والجاحظ، مفاخرة الجواري والغلمان، ضمن، الرسائل الكلامية،مرجع مذكور،
  - M. Chebel, Le Livre des séductions, Lieu Commun, Paris, 1986, p. 48. -41
- 42- بالرغم من أن ابن حزم يخصص لذلك فصلين من طوق الحمامة (ضمن رسائل ابن حزم، مرجع مذكور) لهذا النوع من الحب هما: باب من أحب في النوم، وباب من أحب بالوصف.
  - M. Eliade, Le Sacré et le profane, Gallimard/Tel, 1968., p. 146. -43
    - 44- المنجد، جمال المرأة... مرجع مذكور ص 8.
    - Baudrillard, De la séduction, Galilée, 1980 -45
    - E. Lévinas, Ethique et infini, Fayard, Paris, 1982, p. 80. -46
- Y. Fekkar, "La Femme, son corps et l'Islam", in: Le Magreb musulman en 1979, éd. -47 CNRS, paris, 1983, p. 139.
  - U. Eco, La Structure absente, Mercure de France, Paris, 1972, p. 174-176 -48
- 49- التيفاشي، نزهة الألباب فيما لا يوجد في كتاب، ت. جمال جمعة، رياض الربس. 1992، بالأخص الفصلان 2 و3.
- excès مفهوم الجاوزة excès هذا نستقیه في غدیده الفلسفي والفینومبنولوجي من: Marc Richir, *Le Corps*, Hatier, Paris, 1993, p. 7.
- 51- بحدد مشيل فوكو الأخلاق الذكورية باعتبارها " أخلاق رجال، أي أخلاقا مكتوبة ومفكَّرة ويتم تعليمها من قبل الرجال وموجهة للرجال الأحوار طبعا. فهي أخلاق ذكورية لا تظهر النساء فيها إلا كأشياء وفي أحسن الأحوال كرفيةات....
  - M. Foucault, Histoire de la sexualité III, op.Cit., p. 29.
- 52- وينتهي الأمر بالخليفة إلى الحيرة فيبيت معهما منعنا. راجع بهذا الصدد، المنجد، جمال المرأة عند العرب، مرجع مذكور ص.53.

## الفصل الرابيع

# الإسسلام والصورة: المفارقة والتأويل



تفرض التطورات الجديدة التي طرأت على البحوث في مجال الأنثربولوجيا الثقافية من جهة، والتحليلات الجديدة في مجال السيميائيات من جهة ثانية والتحولات العارمة التي يشهدها مجال الصورة المرئية من جهة ثالثة والتأثيرات التي تنعكس منها على مجال الدراسة والبحث. محاولة إعادة النظر في إحدى أكبر المشكلات التي عرفها تاريخ العرب الثقافي، أعني ما سمي بتحريم التصوير، وليس غرضنا هنا فقط مناقشة هذا الموقف أو مقارنته بالجال التاريخي، بقدر ما نظمح إلى الكشف عن أن الصورة (الجسيمة) ظلت حاضرة في صلب الموقف الفقهي منها. في هامش اختطته لنفسها، وبالعلاقة مع معطيات وجودية تتجاوز بشكل كبير إمكان إقبار دلالات حضورها كما أن مسعانا يكمن هنا في توسيع مفهوم الصورة لتشمل الصورة الذهنية (ناهيك عن الصورة البلاغية) ولنعتبر أن ما تم محاصرته في المُجَسَّم والعيني قد وجد مرتعا له في الصورة الكتابية (الخط) وفي الصورة الحودية لدى المتصوفة.

إن هذا يعني من جانبنا أيضا إعادة النظر في القطيعة بين المرئي واللامرئي التي ركزتها الحداثة وعصر سيادة البصري le visuel. وإعادة الاعتبار لذلك التفاعل الذي ظل يخترق بنية الثقافة العربية الإسلامية بين الطبيعي وما بعد الطبيعي، وبين الغائب والشاهد والكلام والصورة. بيد أن تعاملاً من قبيل هذا، إن كان قمينا بوضعنا في صلب إشكالية المقدس بكل التباساتها وأبعادها الوجودية والرمزية، فإنه يحتم علينا إعادة توكيد التداخل والتفاعل الذي ظل حاضرا في صلب الذاكرة اللغوية

#### الجسد والصبورة والمقدس في الإسلام

العربية والذاكرة الثقافية والاجتماعية بين الجسم والصورة. وهو الأمر الذي يجعل من قضية الصورة أحد الامتدادات الجوهرية، بل النواة الأساس التي تربط بين الجسد والمقدس، سواء بحضورها أو غيابها أو بأشكال تمظهرها المتنكرة. وسواء بمعاداتها وخبريها وكبتها أم بالاعتفاد التقديسي فيها. إنها اللحمة الضرورية، اجتماعيا، لتمرير القدس، مهما تم فجريدها ونقلها من المشخص إلى ضرب من التصويري العلامي والذهني.

### جنيالوجيا الصورة والتحريم

تملك الصورة من الجاذبية ما يجعل أثرها يفوق أحيانا الكلام. وذلك بتعددية دلالاتها وانغراسها في المتخيل الرمزي والاجتماعي للكائن. إنها قد تكون علامة ودليلا. غير أنها علامة ودليل يحملان مظهر دلالتهما في مظهرهما. حتى وهي تستحضر الغائب وتعينه لذا. إذا كانت اللغة قادرة على صياغة المرئي ومفهمة اللامرئي. فإن قدرة الصورة تكمن بالأساس في خويل المرئي واللامرئي إلى كيان محسوس ماثل هنا والأن هذا البعد الرمزي هو الذي خلق مشكلات كبرى تصدت لها الديانات التوحيدية الثلاث. فللصورة قدرة خارقة على الدلالية على الخائب واستحضاره. بيد أن حضورها الأكيد قد يتحول إلى حضور بذاته. وبهذا تستحيل الوظيفة الأولية التوسطية (التي خكم الصور عموما) إلى حاجب كثيف يغيب ما استحضره بدءا (فكرة الألوهية). هكذا فإن العلاقة التوسطية التقديسية التي مارسها الإنسان في بدايات وعبه الديني تتحول إلى علاقة مباشرة ذات وقع مباشر. فتحل الجاذبية محل الرمزية وتأخذ الصورة مكان ما تصوره وترمز إليه. وتغدو بـذلـك بـدلا للمرموز.

هذا الالتباس (الذي هو التباس الـرمـزي والمقدس) هو ما يفـسـر الصرامة التي تعاملت بها الديانة اليهودية مع الصورة والفعل التصويري،

#### الجسد والصبورة والمقدس فى الإسلام

فالقمع الطهراني للصور يعبر عن رفض التعبد بها ورفض وساطتها. ووحدها الكلمة والنَّفُس قادران عى خلق صلات وصل مع الإلاهي وتمثُّله في مطلقه. لذا فإن النصوص العبرانية (من توراة ومزامير) ما فتئت تعبر عن معاداة التصوير وتحريمه: "اللعنة على من يصنع الصور المنحوتة". "إنهم لضالون أولئك الذين يتعبدون بالصور". "إنك لن تصنع صورة في السماء أو في الماء أو حت الأرض".

هذا الحسم الفاطع حول الصورة إلى شرّ يلزم اجتتاث أصوله. وليس من قبيل الصدفة أن يكون لهذا الشر علاقة بالنظر فالصورة جاذبة للعين. وقد جاء في سفر التكوين بصدد حكاية التفاحة: "ورأت المرأة أن الشجرة طيبة المأكل وجميلة المنظر...". وللخطيئة علاقة بالبصر. من ثمة. وكما يحلل ذلك بشكل رائع ريجيس دوبـري(1). فإن المرأة والصورة والشر والخطيئة مترادفات. بل إن تليريان القرطاجني، الذي كان يرى في الأصنام والصورة عموما أكبر شر وأخطره. هو نفسه الذي سوف يهاجم، في بدايات المسيحية، التبرج والتجمُّل والزينة النسائية بلا هوادة. إذ أن في بدايات المسيحية، التبرج والتجمُّل والزينة النسائية بلا هوادة إلى في أنك. كما رأينا في الفصول السابقة، يحول المرأة إلى صورة والوجه إلى قناع. بل لقد كان من الشائع في الأوساط اليهودية ذات الثقافة الهلينية في القرن الأول للميلاد أن صناعة التمائيل هي في أصل الجماع والماضعة. إن هذه العلاقة الحميمة بين معاداة الصور ودونية المرأة، تكشف بالمقابل عن علاقة حميمة ووجودية بين مظهرية المرأة، وكذا بين الرغبة الأنثوية والجمال والمظهر. كما بينا ذلك سابقا أيضا.

لكن، إذا كانت اليهودية قد حرمت الصورة والتصوير خربما قاطعا، نظراً لبنيتها التجريدية والمغرقة في الانغلاق، فإن المسيحية نفسها، وإلى حدود القرن 8 للميلاد لم تعرف التصوير إلا بشكل محتشم وتدريجي، وهي لذلك لم تقبل بالنحت وصناعة التماثيل كما شاع ذلك في الحضارة الإغريقية مثلاً، بل اكتفت بالتصاوير البارزة والمنقوشة -bas

#### الجسد والصورة والمقدس في الإسلام

relief ذات البعد الواحد. وقد كانت الكنيسة الشرقية (البيزنطية) تعيش صراعا حادا بين المُعادين للتصوير iconoclastes والمدافعين عنها والمعتقدين فيها iconophiles أو iconodules غير أن هذا الصراع أخذ مظهر التصادم بين الكنيسة الشرقية والكنيسة الرومانية. التي أصدرت منذ عام 692 قرارا بإجازة تشخيص العناية الإلاهية والحقيقة عبر صورة المسيح. ينبني هذا القرار على الاعتقاد في عودة وجُسد المسيح عند نهاية الخليقة أخرى يرفع من قبمة شخصية المسيح الآني والمُصَوَّر والمستَحْضَر على حساب عودته المنظرة.

ولم يتم الحسم العقائدي في مشروعية الصورة في المسيحية إلا عند احتداد الصراعات المذهبية الدموية حولها. وذلك في المجمع الديني بلينسي عام 787. بيد أن هذا القرار لم يضع مع ذلك حدا للحرب الأهلية التي امتدت حتى سنة 843<sup>(2)</sup>. وبذلك تم تغليب الأولوية المطلقة للكلمة على الصورة، التي تنبني عليها الثقافة اليهودية، والانتصياع للأثار الحاسمة للثقافة البصرية الإغريقية على العقلية المسيحية.

والحقيقة أن عودة الصورة في الديانة المسيحية يفصح عن المهادنة والتوفيق الذي مارسته هذه الأخيرة بينها والعالم الوثني الإغريقي والروماني. وتوقها العميق إلى خلق تواشجات بين الصورة الوثنية والتصورات الدينية الجديدة. بحيث يمكن الحديث (من منظور أنثربولوجي) عن "وثنية" جديدة مجالها وأدانها التصوير.

وإذا كان امتداد التصوير من الحضارات الدهرية إلى الجتمعات التوحيدية ينم عن الحيل التاريخية للصورة ورسوخ سلطتها وفتنتها وجماليتها وضرورتها في صياغة المقدس وتعضيده وتمريره، فإن هذا الامتداد لم يتحقق في الحضارة الإسلامية، بل عرف تصورا جديدا للصورة له طابع مركب وبخضع عموما لحاربة التصوير في طابعه التجسيمي الوثني وتركيز فكرة الألوهية المنزهة وفي هذه المنظومة الدينية والثقافية الجديدة. فقد كان من اللازم التصدي للتصوير والرمزية الدينية الإشراكية المرتكزة على التصوير.

#### الجسد والصورة والمقدش في الإسلام

بيد أن للتاريخ منطقه الخاص. والديانة أيضا لها تآويلها ومارساتها التاريخية. فقد جاور العرب ودمجوا في ديانتهم شعوبا وحضارات عرفت الصورة (كالفرس والهند والترك). ولم يكن بإمكان هؤلاء محو ذاكرتهم التصويرية والخيالية بسرعة ولا بسهولة. ولا التشطيب الكامل على مخلفاتها. بل تكييفها مع مقتضيات ومنفتحات الحضارة الجديدة. وإذا كانت الأحاديث النبوية قد أولت اهتماما خاصا للصورة ولتحريمها إلى هذا الحد أو ذاك -كما سنرى ذلك بتفصيل – فإن الصورة والتصوير قد تبلورا وتطورا في الهوامش والمنفتحات التي تركها الإسلام وارتبطا بتطوير الصورة الشعرية والبلاغية والذهنية بسرعة تفوق إمكانات تطوير الصورة البصرية.

## الصورة ووهم الحاكاة

لقد اعتبر الإسلام الصورة مجرد تمثيل جامد لايمكنه أبدا أن يكرر الأصل ولا أن يعبر عن حقيقته المتمثلة في الحياة بكل مغازيها وارتباطاتها بخالفها البارئ المصور. وإذا كانت الدنيا نفسها مجرد مَعْبر لا أكثر فإنها، كما يلح على ذلك الحديث المشهور. أشبه بالمنام أو الوهم الذي لايستفيق منه الكائن إلا ليواجه حياة أخروية حقيقية. إن الحقيقي في التصور الإسلامي للوجود. ليس هو القريب من الحواس وإنما مايتجاوز كل حسية. إنه المتعالي الذي يمتلك لوحده حقيقة وماهية الوجود ومحركها الأساس(الروح). لذا فإن وجود الصورة في الدنيا تعريض بالحياة (أي بما يملك روحا) ومنح الاعتبار للجامد الذي لايمتلك أية فاعلية واقعية. فالصورة بهذا المعنى جماد غير حي وغير فاعل. وهذا التخصيص الأخير. للتمييز بينها وبين الجامد الذي يمتلك في التصور الكوس موجوني للتمييز بينها وبين الجامد الذي يمتلك في التصور الكوس موجوني الإسلامي حياته الخاصة باعتباره يسبح خالقه ويشارك الموجودات الأخرى الحياة. إن مايفرق بين الصورة الطبيعية والصورة الحاكية يكمن أساسا في:

#### البسد والصنورة والمقدس فى الإسلام

- 1- المصدر الإلهي للأولي والمصدر الإنساني للثانية.
  - 2- أن الأولى خلق والثانية صناعة.
- 3– أن الأولى طبيعية. أما الثانية فإنتاج ثقافي، بالمعنى الأنثربولوجي للكلمة.
  - 4- أن الأولى أصل أما الثانية فنسخة تتماهى مع الأصل.
    - 5- أن الأولى تمتلك روحا أما الثانية فخلوٌ منها.
- 6- أن الأولى عابدة خالفها أما الثانية فمعبودة من طرف صانعها.
- 7- أن الأولى تنتمي للنظام الكوني للخلق أما الثانية فتنتمي للمتخيل الإنساني الوضعى.

وبما أن الصورة ارتبطت في الجتمعات السابقة على ظهور الإسلام بمدلولات وبمارسات تأليهية رمـزية لها طبيعة قدسية. فإن الإشـارات الفرآنية الستة قد ركزت كلها على هذا الطابع الـرمـزي التقديسي. مؤكدة على أن مهمة التصوير مهمة إلهية مرتبطة بعناية الله تعالى بتنظيم وتشكيل وتسيير دفة الكون. فالتصوير. لذلك، خلق وتكـويـن تكون الذات الإنسانية موضوعه ومادته. ولذا فإن المصور- ككائن حي وهبت له ملكة العقل يغدو بهذا الشكل عاجزا أونطولوجيا عن عملية الخلق. أي عن "إنتاج" نظير له تكون له نفس الخاصيات (حتى لانقول: عن خلق الكائنات المغايرة له طبيعة وطابعا). ذلك العجز هو مـا يجـعـل مهمته كامنة في التفكر في عملية الخلق وتعقل الكون وصناعة مـا بمكنه من بمارسة وجوده حسب التعليمات العقائدية التي جاءت لتنظيم علاقته خالقه.

إن محدودية القدرة الإنسانية هي مايجعل الإنسان، عبر فعل التصوير. يغامر بمحدوديته تلك ويتحدى بها فعل خلقه هو باعتباره كائنا محدودا أيضا في الزمن والمكان، ومرتهنا في وجوده بالولادة والحود، ومن ثمة بالبعث والحساب.

#### الجسد والمعورة والمقدس في الإسلام

ترغب الصورة (الإنسانية) في محاكاة الكائن وتخليده حتى بعد غيابه وفنائه. إنها بهذا الفعل إمكان الاستمرار في الزمن لما هو محكوم أصلا بالفناء (الجسد). وهي تشكل بالتالي تخليدا لوهم مضاعف (وهم الجسيد ووهم خلوده). لقد جاء الإسلام بأولوية الروح على البدن. من ثم فإن الصورة - إضافة إلى كونها تسعى إلى مضاهاة الخلـق الإلـهــي-تمنح الوجود للخدعة والاصطناع<sup>(3)</sup>. وتمكن النسخة من أن تأخذ وضعية أكثر أهمية من الأصل الحي. إن الصورة بهذا المعنى استحـضـار رمـزي محاكي للغائب. وصنعة ترغب في الإمساك المستحيل بالزمين، وهي. لذلك بحث عن وجود مطلق لا إمكان له إلا في الحياة الأخروبة؛ وكأن الصورة بذلك تسعى إلى بعث مالا يُبعث في الدنيا. بل ما اختلف الفقهاء في بعثه (الجسيد)(4). إلا أن تركيز النصوص على خلو الصورة الحاكية من الروح يجعل منها جسدا هامدا. رفاتا أو جثة لاتمتلك قوة الحياة والحركة والفعل والتفكير. إنها جئه صامته وجسد فارغ أوجسد للفراغ(5). وبفراغها ذاك(6) حتمل الصورة المعنى ولاختمل الروح. والمعنى الذي يمنحه لها الصانع والمتلقى أكبر من طبيعتها (الجامدة والفارغة) ولن يكون المعنى لما يفتقده. إن الطابع التخييلي للصورة هو مايجعـل أثرها تخبيليا وخياليا. وهو مايشكل مدخلا للأثير الأسطوري للصورة ولجازها الخطر. ومن ثم لولادة الدبانات الوضعية الوثنية التى ارتكزت على استحضار صورة الأجداد كما يوضح ذلك التباريخ القديم وقصص الأنساء<sup>(7)</sup>.

وبما أن التصوير التقديسي الإشراكي ارتبط -حسب نفس المصادر-بحضور الشيطان وفعله، فإن اللعنة كانت من نصيبه كما كانت من نصيب المصور، وهو ماجعل العقل الإسلامي لايكف عن المزاوجة بين المصور والشيطان في اللعنة(8)

إننا لن نتمكن، في هذا الحيز، من خليل ولا استعراض كل مايتعلق بالصورة في النصوص الإسلامية الرجعية أو التفسيرية والتأويلية.

#### الجسد والصورة والمقدس فى الإسلام

لتنوعها وكثرتها، لذلك تمكينا لنا من الوضوح والفاعلية اقتصرنا على مجموعة من الأحاديث النبوية الشريفة لتكون لنا منطلقا إلى قراءة نوعية امتداد التصور الإسلامي الأولي للصورة في الممارسة التاريخية والنصية اللاحقة. وبذا سنتمكن من الانتقال من محال العقا الإسلامي<sup>(9)</sup> إلى فكر الصورة. وهو انتقال تسوغه بل وتدعو إليه المدلولات المتعددة والمتبانية للفظة "صورة" في اللسان العربي. فالصورة لغة هي: الجسم والوجه والزخرفة والخط والوشم والخيال والوهم والتماثيل الجسمة والعلامات الرمزية وغير الرمزية (10).

## الملائكة والصورة والعتبة

## الأحاديث :

- 1- عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: سمعت أبا طلحة يقول: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: لاتدخل الملائكة بينا فيه كلب ولا صورةً تماثيل (البخاري).
- 2- عن عائشة قالت: واعد رسول الله صلى الله عليه وسلم جبريل عليه السلام . في ساعة يأتيه فيها. فراث عليه [تأخر عليه]. فخرج النبي صلى الله عليه وسلم. فإذا هو بجبريل قائم على الباب . فقال: مامنعك أن تدخل؟ قال: إن في البيت كلبا. وإنا لاندخل بيتا فيه كلب ولا صورة (ابن ماجة).
- 3- عن أبي هنزيرة قال: استأذن جبيريل عليه السلام على النبي صلى الله عليه وسلم فقال: ادخل فقال: كيف أدخل وفي بينتك ستُر فيه تصاوير. فأما أن تُقطع رؤوسها أو تُجعل بساطا يوطأ فإنا معشر الملائكة لاندخل بينا فيه تصاوير (النسائي).
- 4- عن زيد بن خالد أن طلحة حدثه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: لاتدخل الملائكة بيتا فيه صورة. قال بسر: فـمـرض زيد بن

#### الجسد والصبورة والمقدس في الإسلام

خالد فعُدناه فإذا نحن في بيته بستُر فيه تصاوير فقلت لعبيد الله الخولاني: ألم يحدثنا في التصاوير؟ فقال: إلا رقم في ثوب. ألا سمعته؟ قلت لا قال: بلى قد ذكره (البخاري).

5 عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إن في الجنة سوقا ما فيها بيع ولا شراء إلا الصور من الرجال والنساء، فإذا اشتهى الرجل صورة دخل فيها، وإن فيها لمجتمع الحور العين يرفعن بأصوات لم تسمع الخلائق مثلها، يقلن نحن الخالدات فلا نبيد ونحن الناعمات فلا نياس ونحن الراضيات فلا نسخط، فطوبى لمن كان لنا وكنا له (الترمذي).

\* \* \*

تنتمي الملائكة إلى عالم علوي مفارق. إنها كائنات نورانية أطاعت ربها طاعة تامة بسجودها لآدم. وهي بذلك خير مطلق وخمل هذه الصفة حيثما حلت وارخلت. وأن ترفض الملائكة الدخول إلى فضاء معين يعني أن هذا الأخير مدنس أو قابل لذلك (لنتذكر أنها لاتدخل الحمام وبيت الطهارة). والدنس مرتبط بهذا الشكل أوذاك بحضور الشيطان أوحضور فعله. وبما أن الصور ترتبط في العالم العلوي بالفعل الإلهي وفي الأرض بالفعل الشيطاني. كما يؤكد على ذلك تاريخ الأنبياء(االله) فإن وقوف الملك على العتبة هو أساسا دعوة إلى تطهير فضاء البيت من كل عمل برتبط بالشيطان وباللعنة. لكن لم يرتبط الكلب ههنا بالصورة؟ (انظر الحديث رقم1).

لنلاحظ قبل محاولة فهم هذه العلاقة أن الحديث الأول يربط ربطا جدليا بينهما في فضاء البيت لكونهما يشكلان عنصرين من عناصره: الصورة للزينة والكلب لحراسة البيت. إلا أن ذاك الترابط نائج عن حدثين منفصلين في الحكاية متلائمين في طريقة وقوعها، ولو أن مايفصل بين الحديث الأول والحديثين الآخرين صبغة الكلام: فالأول يجعل الكلام مباشرة للنبي (ص) بينما تمكن الحكاية في الثاني والثالث من عرض

#### الجسد والصورة والمقدس نسى الإسلام

لمشهد إعطاء الكلمة للملك جبريل كي يعبر مباشرة عن موقف الملائكة والصورة في فضاء البيت.

لقد كان إبليس أصلا ملكا. ومن صفات الملائكة التصور بالـصور التي تمكنها من القيام بمهامها. وكذلك الأمر بالنسبة للشيطان. فقد أجمع الإسلاميون على قدرته على التشكل(12) في صورة إنسان أو حيوان. ومن ضمن هذه الصور الكلب، الأسود منه بالأخص. فالكلب في هذه الحالة استدعاء لصورة الشيطان بقذارته. وحيثما وُجد الكلب إذن (كصورة من الصور المكنة للشيطان) يغيب الملك. ذلك أن هذا الأخير يتطابق في نورانيته مع كل ماهو جميل وطاهر. وبما أن قذارة الكلب جعلته صورة لقبح وبشاعة الشيطان فإن الصورة كفعل من أفعال الحاكاة الإنسانية للطبيعي تضفي على فضاء البيت البشاعة والقذارة الرمزية لم هو كاذب ومصطنع وغير حقيقي. بيد أن ما يفسر ذلك التطابق بين الكلب والشيطان هو كون الكلب (كما جاء لدى الجاحظ) حيوان هجين بين السبع والبهيمة، وهو مايبرر مرة أخرى وقوف جبريل عند العتبة.

إلا أن الحديث الثالث يدعونا إلى فعل قادر على الإبطال الـرمـزي للمفعول الشيطاني للصورة. ذلك أن ما يمنح الصورة الجسمة وجودها وهويتها هو وجهها. ووجه الشئ عينه وجوهره. أو كما يعرّف ذلك لسان العرب وكما يشير إلى ذلك الحديث النبوي هو صورته(13). لذلك يطالب جبريل النبي صلى الله عليه وسلم بقطع رأس الصورة لإبطال هويتها وذلك بوضع صبغ يغطي موضع الـرأس. حتى نظل الصورة مجرد جثة صورة بـدون رأس يُعَبِّنها وحتى لاخيل ولاتدل بذلك عـلـى شخص أو شخصية معينة. بقطع الرأس إذن تُفصل الصورة عن معناها الواقعي والرمزي وتُشوه وتُقتل. فالفصل بين رأس الصورة وجسدها فصل رمزي أيضا بين عقل الصورة وبدنها.

وللإنسان الاختيار بين عملية القطع الرمزي هذه وبين نقل الصورة من عموديتها إلى أفقيتها. إن استواء الصورة عموديا يجعلها مقابلــة

#### البسد والصنورة والمقدس فى الإستلام

لبصره ومَحَطا له، وبالتالي مدعاة للتأثير والفتنة كما عبر عن ذلك الرسول بنفسه. فالعين مَعُبر أساس لكل ماله علاقة بالإغراء والفتنة، ولذلك ألحت النصوص الإسلامية دوما على غض البصر إزاء مايدعو لذلك. إضافة لهذا فإن هذا التموقع الفضائي للصورة عموديا يفتحها تجاه القداسة والتعالي كما يوضح ذلك جلبير دوران (١٩١) في كتابه عن البنيات الأنثريولوجية للمتخيل. لذا فإن وطأ الصورة يمكن من جهة من تفادي القطع الرمزي للرأس، ومن نقلها إلى الفضاء الأفقي للبيت وقرير العين منها من جهة ثانية. ومن الحفاظ عليها كزينة عادية ضمن مايداس ويمتهن ويوطأ من ناحية ثالثة. تغدو الصورة إذن في عموديتها جميل، لكنه جمال يداس دوسا.

يفتحنا الحديث الرابع على تمييز آخر لايتمثل هذه المرة في شكل الصورة أو موقعها وإنما في نوعها. فأن تكون الصورة رقما (كتابة أو تخطيطا جُريديا) غير جَسيدي ولا تشخيصي يحول طبيعة التعامل معها (قبولها أو رفضها). فإن كانت الأحاديث السابقة تقبل الصورة التشخيصية عبر شرط لاخددها وموقعها الأفقي فإن هذا الحديث يقبل. وبدون شرط الصورة الكتابية غير التشخيصية. إن ذلك يعني أن الكتابة صورة أيضا أو نوع من أنواع التصاوير ينضاف للصورة التشخيصية عنها والأعلام، وأن الصورة اسم نوع شامل يفترض عند الحديث عنها التخصيص والتعيين.

إن الحرف الخطوط صورة للسان. فهوجسده وهيأته. وبالـرغـم مـن هذا التمييز الكونـي<sup>(15)</sup> بين الصوت والرسم المكتوب في نسق اللـغـه. والذي أعطى الحظوة دائما للصوت. وجعل الكتابة مجرد زينة مكررة له. فإن القبول بصورة الكتابة كزينة جمالية تصويرية داخل فضاء البيت ينبع أساسا من أن الخطوط بحـرر دلالات ومعان تسكن داخل قدسيـة الكلام العربي، وأنه قابل لذلك لأن يمتح أهمية نابعة من أهمية الكلام في مركزيته المعقولة والمقدسة.

#### الجسد والصورة والمقدس فى الإسلام

أما الحديث الخامس فإنه يدخلنا في جَربة توقَّعية مغايرة وفي عتبة من نوع آخر: إذ بين الدنيا والآخرة أيضا عتبة. إنها المر الذي يسميه الصوفية برزخا. والذي تساءل بخصوصه الفقهاء وتجادل بصدده المتكلمة وبما أن الحياة الدنيا مجاورة للحواس والغرائز وصراع ضدها وفرز تجريبي للسلوكات (الخيرة/ الشريرة). فإن التصور الإسلامي للكون قد جعل من ثنائية الدنيا/ الآخرة إحدى الثنائيات المركزية التي عنها تنفرع الثنائيات الحياتية والوجودية الأخرى. فالآخرة. كما جاء في النص القرآني وكما صورتها كتابات الإسلاميين، كمال مطلق وتعويض عيني وخارق عما ينقص حياة المؤمن في الأرض.

بهذا المعنى، يكافأ المؤمن مقابل تحصين فرجه في الدنيا بمعاشرة ما يحلو له من الحور العين في الآخرة، كما يكافأ مقابل رفضه التصوير والخضوع لفتنة الصورة بالتمتع بجمالية الصورة وتحقيق شهوته فيها ومنها. إن الصورة في الآخرة فتنة غريزية (وإن فيها لجمع الحور العين...) وشهوانية جنسية. والمؤمن مطالب، إن هو رغب فيها، أي بمارسة نكاح فعلي معها - داخلها - يعوضه عن كل الإثارات التي قمعها تجاهها في دنياه. والصورة في الآخرة، لذلك، صورة متحركة، ناطقة (طوبى لن كان لنا وكنا له).

إن سوق الصور في الجنة سوق للرغبة، خاضع للشهوة وخَـفـبـق نوازعها. وهويحقق للمؤمن ماعجز عنه أيضا في الدنيا: أي منح الحباة للصورة، وما عاشه فيها على سبيل الخيال والتوهم. إن علاقته بالصورة في الجنة علاقة خاضعة لطراوة الرغبة وعنفوان الحواس وواقعية اللذة واستمراريتها وخلودها زمنا وفضاء. وهنا لامجال لحضور أية عتبة من أي شكل لأن العتبة ترتبط بفضاء مغلق(هو البيت كما في الحديث 2و3) أما السوق ففضاء مفتوح وجماعي.

#### الجسد والصورة والمقدس في الإسلام

## المرأة والصورة والوسادة

### الأحاديث:

1- حدثنا عبد الله بن يوسف. أخبرنا مالك عن نافع عن القاسم بن محمد عن عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها أنها أخبرته أنها استرت نمرقة فيها تصاوير. فلما رآها زسول الله صلى الله عليه وسلم قام على الباب فلم يدخله. فعرفت في وجهه الكراهة فقالت له: "يارسول الله أتوب إلى الله وإلى رسوله صلى الله عليه وسلم. ماذا أذنبت؟" فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن أصحاب هذه الصور يوم القيامة يعذبون فيقال لهم أحيوا ماخلقتم. وقال: إن البيت الذي فيه الصور لاتدخله الملائكة (البخاري).

- 2- عن عائشة قالت: قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم من سفر وقد سترت بقرام على سهوة لي فيه تصاوير فنزعه وقال: أشد الناس عذابا يوم القيامة الذين يضاهون بخلق الله.(النسائي).
- 3- عن عائشة قالت: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم خرجة ثم خرج وقد علقت قراما فيه الخيل أولات الأجنحة قالت: فلما رآه قال انزعيه (ابن ماجة).
- 4- عن عائشة رضي الله عنها أنها كانت اتخذت على سهوة لها سترا فيه تماثيل فهتكه النبي صلى الله عليه وسلم فاتخذها منه تمرقتين (وسادتين) فكانتا في البيت يجلس عليهما (البخاري).
- 5- عن عائشـة زوج النبي صلى الله عليه وسلم قالت: كان لـنا ستر فيه تماثيل طير مستقبل البيت إذا دخل الداخل فقال رسول اللـه صلى الله عليه وسلم: ياعائشة حوّليه فإني كلما دخلت فرأيته ذكرت الدنيا. فقالت: وكان لنا قطيفة لها علم فكنا نلبسها فلم نقطـعـه (النسائي).

\* \* \*

#### الجسد والصبورة والمقدس في الإسلام

لكل حديث نبوي حكايته. وحكاية الوسادة ذات التصاوير تختلف من رواية الى أخرى فالحديث الأول يتحدث عن الوسادة جاهزة مصنوعة. بينما لايشير إليها الحديث الثاني والثالث والخامس، أما الحديث الرابع فإنه يقدم لنا الحكاية كاملة من وقوع نظر الرسول على الستر إلى هثكه إلى خويل عائشة له إلى نمرقتين (وسادتين) إلى جلوس النبي عليهما.

بؤكد الحديثان الأول والثانى على عبذاب المصورين يوم القيامة باعتبارهم يصنعون صورا جوفاء هم عاجزون أصلا عن نفخ الروح فيها. إن عذابهم ذاك نائج أصلا عن محاكاتهم لفعل إلهى حصرا. يكمن في الخلق والتصوير. هذه الحاكاة لاتتجاوز كونها كذلك. لأنها تظل محكومة بالنقص الذي يعتورها. إنها تخرق التراتبية العمودية التي حَكم الكون والتي بجعل من الكائن الإنساني كائنا يعيش الوهم والتصور كحفيفة زائفة تمكنه من اعتبار فعل التصوير عملية خلق وإبداع إنساني. إلا أن الصورة المصنوعة تتحول بفعل الخيال والوهم الذي يحاط بها إلى كائن مستقل عن صانعها لأنها تنسى للشؤ مرجعها ومصدرها وتوذجها وتتحكم بهذه الاستقلالية. في خيال الكائن البشري عبر الأثار والإيحاءات والفننة التي تمارسها عليه. وكأن الإنسان. إضافة إلى عجزه عن خوبـل المصطنع إلى كيان حي (عبر نفخ الروح فيه) يضاعف عجزه ذاك بعجزه عن ضبط كل تلك الآثار والتحكم فيها. وما أن الفتنة التي تصحدث عنها الأحاديث(16) تأخذ طابعا رمزيا فإنها تتنسق وتتعاضد مع كل عناصر النظام الرمزي الذي يشكل الخلفية المرجعية للممارسة الإنسانية. فتغدو الصورة لذلك ذات أثر قداسي ومدعاة لطقوس عقائدية خولها من مجرد صورة مصطنعة إلى منبع للتعبد والتقديس.

يشير الحديث الثالث إلى علاقة الصورة بالخيال (خيول ذوات أجنحه). إن الجنحات كاثنات تنتمي للمتخيل الإنساني، وهي من ثم تنتمي، في طابعها الهجين ذاك. إلى كل ماهو عمودي وعلوي ومتسام(١١٦). أي إلى

#### الجسد والصبورة والمقدس في الإسلام

مايتجاوز إرغامات الفضاء والزمن إن الملائكة نفسها قد تم تـصـورهـا. سواء في المسيحية أو الإسلام. ككائنات مجنحة. تستحضر الصـورة. التي جاءت في الحديث، كائنات علوية لامرئية ولاواقعية ولائنتمي للبشرى إلا على سبيل الـرؤيا. وهي بذلك تكشف للعين ما لا بنكشف لـهـا. وتمنح للخيال والمتخيل شكلا قابلا للرؤية والمعاينة. والصورة تأخذ أهميتها وخطورتها من قدرتها الفائقة على تمثيل المرئي، الواقعي والخيالي المفارق. لكن حين نزع ذلك القـرام. أين تم وضعه؟ ولماذا لَمُ يهتكه الرسول كمـا عودتنا على ذلك الأحديث الأخرى؟

وبينما يؤكد الحديث البرابع موقف الرسول من الصور المعروضة والمقابلة للعين والنظر(وهو مايبرر فعل الهتك باعتباره عنفا موجها ضد الصورة المعروضة لاضد الثوب في ذاته). فهو من جهة ثانية. يثبت ماجاء في الحديث الثالث من الجموعة السابقة. أعني ضرورة وطأ الصورة وخرير العين منها. ذلك أن تركها في موضعها ذاك يحولها- كما سبق الذكر- إلى جمالية بصرية وإلى بعد رمزي قابل للمتعة والتفكر. وكل متعة (إن لم تكن محكومة بالشرع) فتنة، وكل فتنة ضلالة...

إن قبول الصورة في فضاء البيت – كما يتوضح لحد الآن – رهين بمجموعة من الوسائط التي تمكن من إبطال مفعولها التأثيري والرمزي: الهتك – الضرع والإزاحة من أمام البصر- البطعن والته شبع م والتشويه(بخصوص التصاليب والأصنام) – قطع الرأس – الوطأ... الخ.

يشير الحديث الخامس إلى أن الصورة ترتبط بالحسي والحسوس، إذ هي إقرار بالمرئي (وكل مرئى دنيوي) وإثبات له في الزمن والفضاء بهذا المعنى تكون الصورة في جماليتها وتخييليتها تعضيدا للدنيوي ولحضوره إلى الحواس وتهميشا للامرئي ولما لايقبل أبدا التصوير وإنما التصور إنها واقع ثان يخالف الأصل لكنه يلتصق بمدلولاته. هذه الحركة المزدوجة هي مايميز الصورة، فهي تطمس المرجع وخافظ على مدلول هو بحوره دال لحدلول هو العالم الخفي الذي يتحكم في الكون ويحبر دفته. وهذا

#### الجسد والصبورة والمقدس غى الإسلام

التضعيف والوساطة المزدوجة هي مايجعل، بل مايدفع بالمؤمن إلى أن يستهدف لا الدال الصوري ولا مدلوله الدنيوي المباشر وإنما المجع الأسمى الخفي الذي يكمن وراء كل هذه العملية. إن الصورة مطالبة بأن تُزاح من مكانها كي لا خجب عن المؤمن ما يكمن وراء الوجود الإنساني بكامله. وباعتبارها حجابا فهي تفترض هنكها كي تتسلل من ورائها حقيقة الوجود وحقيقة القوة الكامنة وراءه.

ولنتساءل الآن: لمَ لَمُ تقطع نساء النبي القطيفة المزركشة (ذات الأعلام)؟ هل لكون الزركشة عناصر قريدية غير تمثيلية ولاتشخيصية شأنها شأن الكتابة(انظر الحديث 4 من الجموعة الأولى)؟ أم لارتباط الزركشة وجمالها التجريدي بالزينة، وارتباط المرأة بكل ماهو قميل لفضائها الذاتي والموضعي؟

يبدو أن الصورة في طابعها الزخرفي التزيبني لها ارتباط عميـق بالمرأة (يؤكد ذلك أن أغلب الأحاديث المتعلقة بالصورة مروية عن عائشة رضي الله عنها). وهو ارتباط جعلنا ندين بتجويز الصورة وحضورها لنساء النبي، وبدخول الملائكة البيت الذي توجد فيه الصور لهن أيضا. إن ارتباط المرأة بالصورة يبدو هنا ارتباطا وجوديا. سابقا على كل ما من شأنه أن عنح للصورة وجودها أو عدمه. إذ الدلالات الجمالية والرمزية للصورة لا يحكنها أن توجد بدون بعضها البعض.

## المسجد والقصر: فضاءات لجمالية الصورة (الصورة في الإسلام التاريخي)

يبدو أن التاريخ الإسلامي اللاحق على الدعوة لم يول كبير عناية شرعية لمشكلة التصوير، بحيث إن القصور والمنشآت التي بنيت على عهد الأمويين حفلت بمختلف أشكال الرسوم والمنحونات والصور الني لم تقتصر على مكونات طبيعية وحيوانية بل تعدتها إلى الجسمات

#### الجسد والمعورة والمقدس في الإسلام

الإنسانية. ولم تقتصر هذه المناظر التشكيلية والتصويرية على المنشآت الخصوصية وقصور الأمراء والأعيان والخلفاء بل تعدتها إلى المؤسسات العامة والمساجد. ففي مسجد دمشق(وقبله مسجد قبة الصخرة) الذي بني على أنقاض كنيسة شرقية، وفي جناحه الشرقي بالضبط توجد صورة فسيفسائية لمنظر حضري مشجر يمثل النموذج الفاضل للمدينة الإسلامية(١٤).

وفي قصر الحمراء". الذي اكتشفت آثاره مؤخرا. يمكن معاينة التراكم التشكيلي الذي خص به الأمويون فضاءاتهم الداخلية. ومن ضمنها تشكيل لجسد امرأة ضمن محيط حضري إضافة إلى صورة واقفة للخليفة هشام. أما في "خربة المفجر" فقد عثرت الحفريات. من ضمن ما عثر عليه. على تمثال راقصة نصف عارية ورسم صواني للوليد الثاني. وبينمايحتوي قصرالحمراء على رسومات جدارية ومشاهد للصيد. يحبل قصر الخيرالغربي" بصنوف الشخصيات الحيوانية كاللقلق والثعلب والغزال ومالك الحزين والخروف والجمل والقرد الراقص والدب الموسيقي. فضلا عن صور للذكور والإناث متحركة أوثابتة.

إن إشارتنا المقتضبة لهذه السمات والعناصر لاتكفي لسردها بقدر ما تؤكد ولع الأمويين البيِّن بالتمثيلات المشخصة، والتي جعلت من مآثرهم مرتعا لكل أنواع التصوير الفني (التشخيصي منه بالخصوص (۱۱) وهو واقع يبين إلى أي حد دخلت الصورة التشخيصية كمكون أساس في التصور الجمالي الإسلامي للفضاء. وكأن هذا الولع بالصورة قد ارتبط بشكل واضح بالنقلة الحضارية النوعية التي خَففت في الجتمع الإسلامي، اللاحق على حكم الخلفاء الراشدين، والتي جعلت التداخل الثقافي والحضاري الإسلامي بمزج بين كل العاصر الوافدة عليه (سواء كانت ذات أصول بيزنطية أوساسانية أوفارسية (۱۵). إن هذه الهجانة هي التي أكسبت الحضارة الوليدة طابع التفاعل المنتج بكل مضارفانية ومستنبعاته، وهي مفارقات سوف تتقلص لاحقا كي يغدو التصوير

#### الجسد والصورة والمقدس نمى الإسلام

الإسلامي أكثر تركيزا على العناصر والكونات غير التشخيصية. وكي يتجاوز بشكل واضح التعارض المفترض بين التجسيمي والتجريدي(<sup>(2)</sup>

من ناحية أخرى، وبالرغم من الجدالات التي تعلقت بالصورة والتصوير تفسيرا وفقها وكلاما، أدى ذاك التفاعل إلى ولادة حساسية جديدة فجاه الصورة تعترف بجماليتها، أوعلى الأقل تقبل ضمنيا متخيلها.

لنلاحظ هذا الإعجاب بالصورة، مثلاً. لدى مؤرخ مثل المسعودي وهو يتحدث عن المنجزات التاريخية للروم: "ولهم الأرغن، وفيهم الطب والحكمة وعمل الصناعات والحذق بالصور حتى أنهم ليصورون صورا يظهر عليها الخزن وأخرى يظهر عليها الفرح والسرور، ويسمى ملكهم الملك الرحيم، ويظهرالعدل والإنصاف وهو ينوح "(22). ولاتزيد لهجته المنبهرة سوى حدة عند حديثه عن مصر وملوكها: "وولدواالأشكال الناطقة، وصوروا الصور المتحركة وبنوا العالي من البنيان... وعجائبهم ظاهرة، وحكمتهم واضحة "(23).

## الخط العربى: جسد اللغة وصورتها

إذا كنا في خليلنا للأحاديث الخاصة بالصورة المرقومة قد انطلقنا من قدسية اللغة. فلأن العربية لغة آدم في الجنة وإن كانت لغته في الأرض السريانية. وكأننا بذلك أمام لغتين. واحدة للتواصل الإنساني تكون تاريخية. وأخرى للتواصل الأخروى وتكون خالدة ولازمنية.

إن تأخر نشوء فن خط عـربي نائج عن تلك الحظوة اللاهوتية التي كان يكتسبها المنطوق والصوتي، والتي سادت سواء عند اللغويين العرب أوالفقهاء. فحد اللغة كما عرفها العرب وكما لخص ذلك ابن جنب أصوات يتعارف بها لقوم فيما بينهم ويتواصلون. لذا وانطلاقا من هذه المركزية الصوتية حظي الذِّكُر وجُميل الصوت في الذكر بوصية الفقهاء المسلمين تعبيرا عن ارتباط النص القرآني "بالجوهر الصوتي" للغة الترداد والقراءة.

#### الجسد والصنورة والمقدس في الإسلام

وبالرغم من هامشية الحرف المكتوب داخل المنظومة الفكرية الإسلامية فإن الصوفية وبعض المفكرين الإسلاميين منحوه بعض الأهمية إلى درجة أن بعضهم جعل الحروف كائنات روحانية خلق الله الملائكة على عددها. فكان الألف أول الحروف التي سجدت لآدم فجعله الله الحرف الأول بامتياز (24). إن هذه القيمة التي حظي بها الحرف المكتوب اكتساها أيضا من قدسية الحروف البدئية في بعض السور القرآنية. ومن التأويل الصوفي للحروف والكتابة. إن تلك الحروف الساهرة على فضاء السورة القرآنية تختزل بشكل واضح وتؤشر للأهمية التي ستأخذها الحروف سواء في بنيتها الرمزية أو في المارسة التخطيطية اللاحقة.

وبالرغم من أن المكتوب لايضاهي الصوتي. إلا أن ارتباطهما معا بفدسية النصوص المرجعية الإسلامية وبقدسية أسماء الله الحسنى. وأهمية بعض الجمل في الممارسة اليومية للمؤمن (الشهادة، التكبيرة...) جعل الخطاط العربي يعبر عن ذلك الارتباط(ويخرقه في نفس الآن) عبر جمالية الخط وجلال الصورة المكتوبة.

لقد غدت الحروف في ريشة الخطاط العربي صورا متحركة تضيف من معانيها الجمالية إلى دلالات اللغة والتركيب. بل إن اللغة العربية في جماليتها التصويرية قد صاحبت هذا التطور العام لفن الخط العوبي الذي كان بدوره شكلا من أشكال توسع الفنون الزخرفية. وكأن الخط قد غامر وأغرق في التصوير ليثبت إمكانية الرسم الخطي على الاستقلال (ولو النسبي) عن سلطة الصوت والمعنى وليضاهي بفتنته تلك فتنة الصورة التجسيمية. إلا أنها على كل حال فتنة قدسية تحميها قداسة اللغة والحرف العربي. وغدا جمال الصورة المكتوبة معادلا لجمال جسد الحروف وهي تتشابك وتتداخل في لعبة هندسية. مقترحة على العبن إلحروف وهي المعامل مع اللغة وقراءتها. ولم تكن إنجازات ابن البواب إمكانية أخرى للتعامل مع اللغة وقراءتها. ولم تكن إنجازات ابن البواب وابن مقلة وباقوت المستعصمي (25) وغيرهم لتقل إبداعية وجمالية عن

#### الجسد والصبورة والمقدس فى الإسلام

الزخارف الجدارية والتصويرات التي تطورت في القرنين الثالث والرابع الهجري.

وقد وعى العرب بعلاقة الخط بالتصوير. إذ يقول ابن البواب بـ هـذا الصدد:

يا من يريد إجادة التحريــــر ويروم حسن الخط والتصويــر

ويقول ابن المعتز في قلم الوزير القاسم بن عبيد الله:

نقشت في الدجى نهارا فما أد ري أخط فيهن أم تصويـــر

بل إن الحروف، بالإضافة إلى دلالاتها لدى الصوفية قد كانت تـدل على صور معينة. فالخليل بن أحمد الفراهيدي يقول في كتاب الحروف بأن الألف هو الرجل الحقير الضعيف، وقيل هو السخبي والـفـرد فـي الفضائل. والباء هو الرجل الكثير الجماع، وما إلى ذلك.

لقد تصاحب الخط العربي أيضا مع الظهور التأخر لفن النمنمات التي وجدت إلى جانب جمال الخط فضاء مضاعفا للتجسيد. فقد منح الواسطي(ق. 7 هـ) (26) للمُشاهد الواقعية والعجيبة من مقامات الحريري تمثيلات صورية من الروعة بحيث تترابط فيها الصورة الذهنية للقراءة مع جمالية الخط مع الصورة التشكيلية في دعوة لقراءة بصرية متعددة في الوسائط متضامنة في متعة المتخيل القصصي.

## الصورة والخيال والحقيقة الصوفية

ينهض التصور الإسلامي للوجود على مجموعة من النخائبات المؤسسة التي جُعل المفارقة واضحة بين الإلاهي والإنساني وبين الحقيقة والخيال وبين المنزَّه والجسم. والمرئي واللامرئي ...الخ. إلا أن هذه الثنائبات الصارمة قد خضعت بدورها للتأويل في الفكر الإسلامي اللاحق مانحة لها بذلك. سواء باتباع النظر الفلسفي أوالصوفي الكلامي. مصداقية

#### الجسد والصنورة والمقدس فى الإسلام

عقلية، أو مفككة لعنادها بالتُخييل الباطني. وليس يهمنا هنا ســوى الطريقة التي نظَّر بها المتصوفة، وابن عربي أساسا، للصورة، والشكل الذي به نَظَّر لها في نسيج تصوره.

لقد عبر الكلاباذي<sup>(27)</sup> في كتاب *التعرف إلى مذهب أهل التصوف* عن رأى المتصوفة في الصفات بما يلي: " إنه لايجوز أن يحدث لله تعالى صفة لم يستحقها فيما لم يزل، إنه لم يستحق اسم الخالق لخلفه الخلق. ولا لإحداث البرايا استحق اسم البارىء ولا بتصوير الصور استحق اسم المصور. ولو كان كذلك لكان ناقصا فيما لم يزل. وتم بالخلق. تعلى الله عن ذلك علوا كبيـرا". إن تنزيها من هذا النوع يتجاوز بكثير تنـزيه المعتزلة ويخلق مشكلة أمام اللغة التي بها يتم إدارك الذات الإلهيـة. وإذا نحن فارنا بين ماجاء في الحديث حول مضاهاة المصور للذات الإلهية بفعل التصوير مع ماجاء به الكلاباذي يبدو لنا أن الله تعالى أكبر من أن يضاهى لأن فعل التصوير لايدلل على كماله ولأن كمال ذاته فائم خارج فعل التصوير والخلق. وبتجاوز إشكالات المفارقة بين المرئي واللامرئي، لجأ المتصوفة إلى خلق علاقة باطنة بين المتعالى مطلقا وبين الذات الصوفية العارفة. وذلك عبر مد الجسور بينهما بشكل مكن معه الحوار خارج أي حدود فاصلة مكنة. وكانت المرأة والرؤيا والخبال الوسائط الوجودية التي عبرها استطاع ابن عبربي صياغة إمكانية هذه التجبربة في طابعها الكشفي الاستبطاني.

تبعا لذلك. يغدو العالم بالنسبة لابن عـربي مرآة كبرى عاكسة لعظمة الذات الإلهية. ففيها تنعكس أسماؤه بنفس الشـكـل الـذي يغدو الحق بدوره مرآة تنعكس فيها الموجودات. هذه العلاقة المرآوية تجعل العلاقة بين الحق والكائن علاقة خيال بخيال يرتبطان جدليا في وجودهما الواحد بالآخر في تجربة رؤية لاككل الرؤى. يقول ابن عربي في الفتوحات الكية: " فهو مـرآتك في رؤيتك نفسك وأنت مـرآته في رؤيته أسماءه وظهور أحكامها (28) إن العلاقة بين العلوي والكائن الدنيوي تغد وبهذا

#### الجسد والصنورة والمقدس فى الإسبلام

المعنى علاقة بين مرايا تُضعِّف إحداهما الأخرى وتكشف إحداهما. في الأخرى. عمقها. ولأن المرآة فضاء للصورة أصلا. تتشكل بشكلها ونترامى في سطحها فإن ابن عربي يقيم تمييزا بين الشكل( وهو مايقابل في خليلنا الصورة) وبين الصورة. يوضح أحد قراء ابن عربي هذا التميز قائلا: "لاينبغي أن نخلط بين مفهوم الشكل الوجودي وبين الصورة المرآوية. فالشكل يعطي الهيئة الموضوعية للكائن. أما الصورة فهي ماتستبطنه الذات العارفة من أثر ذلك الشكل "(29).

إن المرآة التي يتحدث عنها ابن عربي مرآة خيالية داخلية، والصور التي تستقبلها أو تولدها وتصوغها ليست بأقل خيالية. إنها مرآة معرفية كونية تمنح للخيال قوة أنطولوجية كونية عبرها تستطيع ذات المتصوف من اكتشاف مسارب الوجود في تعدده وغور معانيه. وهي من ثم مرآة تولد المعاني وتركب بينها تحت إشراف قوة حقيقية هي الخيال. إن هذا الأخير يغدو المعبر الأساس لتجاوز محدودية المعرفة البشرية الظاهرية، فهو الذي يصور الحق ولذا فهو أحق باسم النور من جميع الخلوقات الموصوفة بالنورانية. فنوره لايشبه الأنوار. وبه تدرك التجليات. وهو نور عين الخيال لانور عين الحس الله والمالية في كلّباته عودنا على الربط بين النور والحقيقة فإن الخيال عند ابن عربي يغدو الملكة التي تؤدي إلى الحقيقة لأنه بدوره حقيقة تتجاوز واقعية الحسي وتشتغل في المدى الفاصل والرابط بين المرئي واللامرئي. أي بين الصورة العينية الحسوسة (الشكل) وبين الصورة المتخيلة (الصورة). وهو يقول بهذا الصدد: " فلولا أن الشارع علم أن عندك حقيقة تسمى الخيال لها هذا المحدد: " فلولا أن الشارع علم أن عندك حقيقة تسمى الخيال لها هذا الحكم لما قال لك ( اعبد الله ) كأنك تراه ببصرك (13).

يتبدى أن الصورة الصوفية نشاط غير بصري بقدر ماهي نتاج فعل البصيرة والرؤيا. وبما أن الرؤيا لاتخطئ أبدا كما يخطئ الخيال والصورة<sup>(32)</sup> فإن الصورة البصرية تغدو من هذا المنظور– وكما يؤكد ذلك ابن عربي– مجرد دال يحوي بين أحضانه(أي في عينه وجوهره) مداحوله الـصـوري

#### الجسد والصورة والمقدس فى الإسلام

الفعلي، ذلك الذي يدخل في ارتباط مرآوي مع لغز الكون وحقيقته. إن البصري مجرد إمكانية ظاهرة (كأنـك تـراه) ومجرد تشبيه ومجاز. أمــا الحقيقة - حقيقة الصورة- فهي ماءكن من رؤية ما لايرى رؤية العين وإنا عين الرؤية.

الصورة عند ابن عربي إذن حقيقة جوهرية متجاوزة للحضور الحسي للشكل، وبالرغم من أنه لايغمط حق الحسى في قوله:

الأذن عاشقه والعين عاشقـــه

شــّــان مابين عشـق العين والخبــــر فالأذن تعشـق ما وهمـى يصـــوره

والعين تعشق محسوسا من الصـور

(...) ألاهوى زينب فانه عجبب

قد استوى فيه حظ السمع والبصر<sup>(33)</sup>

بالرغم من ذلك، فإن الفرق واضح حين يتعلق الأمر لا بصورة حسية وإنما بصورة يكون مدلولها غير قابل لأية مقاربة من ذاك النوع. فحين تعجز العين عن رؤية ماليس محسوسا، يمكن الخيال وحده – عبر تفابل المرايا – من الرؤيا والكشف. لذا يتساءل المتصوف:

يتبدى إذن أن الصورة قد وجدت لها في الثقافة العربية الإسلامية منافذ كثيرة، من خط وتصور صوفي وبلاغة وشعر...الخ. إن هذا يعني أن الصورة التجسيمية لـم تُمنع منعا كليا من جهة، وأن ما طرد مـن الباب عاد للولوج من النافذة، من جهة ثانية. بيد أن المشكلة لا تكمن بالنسبة إلينا في إعادة طرح الإشكالية بالـشـكـل الـذي طـرح لـدى المستشرقين، أي بالعارضة بين التشخيصي والتـجـريدي، والبحث عـن

#### الجسد والصبورة والمقدس في الإسلام

مشروعية الصورة التجسيمية في الثقافة العربية الإسلامية. بقدر ما نلح على أن الصورة كلُّ متعدد ومتكامل الأطراف، وأن وجودها قد اخترق مجالات السلوك الثقافي متنقلا بين المعقول والحسوس، وخالقا مجالات تبلوره.

وبهذا المعنى يمكن القول بأن الممارسة التصويرية قد ظلت توازي الكلمة في وظيفتها القداسية. بل تجسد قداستها في التصوير، وأن الإسلام قد بنى تصوره للصورة تدريجيا. وانطلاقا من عمل تفكيكي تم موجبه قبول الصورة الجسمية مجردة من هويتها (رأسها ووجهها). والصورة النباتية والطبيعية عموما في جزئيتها (الأوراق في الزخارف). وانطلاقا من عمل شمولي تم بمقتضاه خويل الخط، من وظيفيته الكتابية. إلى فن. والزخرفة إلى تصوير.

إن هاتين العمليتين تمكناننا من الوقوف على نوعية الصراع المكتوم الذي حبلت به الممارسة "الفنية" والسلوك الجمالي الإسلاميان. اللذين خضعا لبنيات تطور تاريخية وثقافية، وحافظا على توازن خفي بين هذا التطور الذي منح للتصوير مجالا أكبر. ومقتضيات النصوص التشريعية. هذا التوازن هو الذي لا يزال يتبدى لحد الآن في خلفية فنون الصورة في العالم العربي الحديث والمعاصر الذي تطورت فيه فنون "التجريد" أكثر من النسخيص. والتشكيل أكثر من النحت. وغاب فيه فيه فن البورترية، الذي ظل تقريبا حكرا على الصورة الفوتوغرافية، التي لم تغد بدورها فنا معترفا به إلا في العقود الأخيرة.

كما أن تفحصنا للطرائق التي بها يشخص الفنانون العرب الجسد قمينة بأن تؤكد لنا ذلك النزوع نحو التركيز على أطرافه. أو في الغالب الأعم تفكيكه وترميزه وتجهيل رأسه ووجهه (35). هكذا يحول الفنان الجسد إلى علامة فنية لا هوية لها، ويترك الجال لاشتغال خفي لتلك الإشكالية التي حللناها هنا. أعنى مداورة لاواعية للمحظ ورات التي أحاط بها الإسلام مشكلة الصورة والتصوير.

#### الجسد والصورة والمقدس في الإسلام

## الهوامش

- R. Debray, Vie et Mort de l'Image. Une histoire du regard en Occident, Gallimard, -1
  Paris, 1993, p. 79-80.
  - 2- الرجع نفسه، ص. 82.
- 3- قمع كتب تفسير الأحلام (ابن سيرين والتابلسي وابن شاهين) على أن رؤيه مصور في الحلم تعني أن الإنسان يعيش قت سيطرة الفاسد والخبطة فالصور قسيد للكذب والاصطناع.
- Cf. M. Aziza, L'Image et l'Islam: l'image dans la société arabe contemporaine, A. Michel,
  Paris, 1978, p.454.
- 4- انظر بهذا الصدد المسألة الخامسة من كــتــاب الــروح لابن قيم الجوزية، دار الجيــل.
   بيروت. 1988. ص. 53 وما يليها.
  - M. Chebel, Le Corps dans la tradition au Maghreb, op. Cit., p. 122. -5
- 6- جاء في قصص الأنبياء للتعلبي مايؤكد فراغ صورة آدم قبل أن ينفخ فيها تعالى من روحه: "ثم ألقاه(الله) على باب الجنة فكلما مر عليه ملأ من الكلائكة عجبوا من حسن صورته وطول قامته. ولم يكونوا قبـل رأوا شبئا يشبهه من الصور. فمر به إبليس فرآه فقال لأمر ماخلقت. ثم ضربه بيده فإذا هو أجوف فدخل في فيه وخرج من دبره. وقال لأصحابه الذين معه هذا خلق أجوف لايثبت ولا يتماسك..." قصص الأنبياء المسمى عرائس الجالس، المكتبة الثقافية، بيروت، ب. ت. ص. 23.
- 7- انظر الثعلبي، مرجع مذكبور. ص. 44 وما يعدها. وكذا: المسعودي. أخبار النزميان، دار الأندلس، بينزوت، ب.ت. وخاصة ماوقع لسليمان مع ابنة صيدون التبي صبور لنها شيطان كان يصحب أباها صورة لأبيها كانت تنعيدها(ص. 55). ولنا في أساف ونائلة نموذج لعبادة الخصب الأول الممثل في الزوج النموذجي عند الجاهليين.
- 8- إن لعنة الشيطان ضرورية بالنسبة للمؤمن الذي يرغب في التخلص من حضوره ووسوسته. وهي بالتالي بمارسة يومية ودائبة. أما لعنة المصور فقد جاءت في الحديث كما يلي (صحيح البخاري)، عن عون بن أبي صحيفة قال: رأيت أبي اشترى حجاما فسأله عن ذلك فقال: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن ثمن الدم وثمن

#### الجسد والصبورة والمقدس في الإسلام

- الكلب وكسب الأمة ولعن الواشمة والمستوشمة وآكل الربا وموكله ولعن المصور (البخاري).
- M. Arkoun, Pour une critique de la raison islamique, G.P. Maisonneuve et Larose, -9

  Paris, 1984, p. 65 et supra.
- 10- بالعودة إلى لسان العرب جُد أن كلمة صورة تعني: الـوجـه، الأعـلام والـزخـرفـة. الكتابة الخطية، الوشم، الخيال، الوهم، التماثيل الجسمة، العلامات الـرمـزية وغيـر الرمـزية، ابن منظور، مادة: صور.
- 11- التعلبي، مرجع مـذكــور، ص. 53ــ 63، وللسعودي، مرجع ســابـق، ص43 وكذا عمر سليمان الأشفر، عالم الجن واشياطين، دار الكتب السلفية، القاهرة دار الجيل، بيروت، 511. ص42 ــ 52 وأبو الحسن الأشعري، مقالات الاسلاميين، مرجع مذكــور ص511. وبخصوص الشيطان في صورة كلب انظر عمر ســلـيــمــان الأشــقــر، مم ص. 52. والمسعودي م.م. ص. 63.
- 12- فدماء ومحدثين. قارن مثلا بين: عثمان سليمان الأشقر،م.م. وبدر الدين الشبكي الخنفي. آكام المرجان في أحكام الجان( منشور تحت عنوان: غيرائب وعجائب الجن) خفيق إبراهيم عمد الجمل. مكتبة الفرآن القاهرة. ب.ت.
- 13- "في حديث ابن مقرن: أما علمت أن الصورة محرمـة؟ أراد بالصورة الوجه وقريها المنع من الضرب واللطم على الوجه، ومنه الحديث: كره أن تعلم الصورة أي يجعل في الوجه كي أوسمة" عن ابن منظور لسان العرب. ص. 347 وهو ماتؤكده التجربة الرمزية العالمية التي تعتبر الرأس: قائدا " للجسد" و"العلامة الدالة على الشخص واللخصة له".
  - G. Durand, Les Structures anthropologiques de l'imaginaire, op. Cit 14
- 15- لفد تم دائما. سواء عند الاغريق أو عند العرب. فغير الكتابة بالمقارنة مع الكلام، هذا الأخبر الذي أخذ أهميته من علاقته بالنفس وبالبروح. ومن ثم تم إعلاؤه إلى مرتبه الحقيقة اللغوية الوحيدة. ولقد جاءت أبحاث جاك دريدا لتكشف عن هذا الاعتبار الميتافينيقي سواء عند أفلاطون أوروسو أو حتى في امتدادته اللسانية المعاصرة (دو صوسور). يلخبص دريدا هذه الوضعية بقوله: " من البديهي أن بنية وتاريخ الكتابة الصوتية قد لـعببا دورا حاسما في قديد الكتابة كـتضعيف الوقت وتاريخ الكتابة كـتضعيف الوقت الذي يظل هذا الأخير مقيما في الحضرة الحيوية للذاكرة والروح psyché. يبتعد عنه الدال الخطي الذي يقوم بإعادة إنتاجه أو محاكاته. ليسقط خارج الحياة، ويجر هذه الأخيرة معه خارج نفسها وبزح بها في النوم... ". Paris, 1972, p.121

#### الجسد والمبورة والمقدس في الإسلام

- 16- نقدم منا حديثا تمونجيا عن فتنه الصورة؛ عن عائشة أن النبي صلى الله عـلـــه وسلم صلى قي خميصة لها أعلام فنظر إلى أعلامها نظرة فلما انـصــرف قـال؛ انهبوا بخميصتي هذه إلى أبي جهم وآتوني بأبنجانية أبي جهم، فإنها ألهني أنفا عن صلاتي، وقال هشام بن عــزوة عن أبيه عن عائشة، قال النبي صلى الله عليــه وسلم كنت أنظر إلى علمها وأنا في الصلاة فأخاف أن تفتنني، (رواه البخاري).
  - 17- "الجناح هو الأداة المثلى المؤدية إلى التعالى". ج دوران مرجع سابق ص. 441.
    - Lambert, L'Art musulman, SDE, Paris, 1966, p. 35. -18
      - 19- الرجع نفسه، ص.51.
      - G. Marçais, L'Art musulman, PUF, 1981, p.1. -20
      - 21- انظر، محمد عزيزة، مرجع مذكور، ص.33. وكذا:
  - A. Khatibi, M. Sijilmassi, La Calligraphie arabe, éd. Chêne, 1976, p. 28.
- وهم يؤكدون جميعا أن الخط لم يأت كتعويض غريدي عما سمي بتحــرم الصورة في الإسلام.
  - 22- المسعودي، مرجع سابق. ص. 100.
    - 23- نفسه، ص. 12.
  - 24- عن الخطيبي ــ السجلماسي، مرجع سابق، ص.32.
    - 25- محمد عزيزة مرجع مذكور ص. 84.
      - 26- نفسه، ص. 45.
  - 27- الكلاباذي. التعرف إلى مذهب أهل التصوف. دار الكتب العلمية. بيروت. ص.73.
  - 28- فصوص الحكم. خَفَيق أبو العلاء عفيفي. دار الكتاب العربي، ط2. 891. ص.26.
- 29- منصف عبد الحق. الكتابة والتـجـربة الصوفية. منشـورات عكاظ. الـرباط. 1988. ص. 382.
  - 30- الفتوحات الكية. دار صادر، بيروت ب.ت. ج1. ص. 306.
    - 31- الرجع نفسه، الصفحة نفسها.
      - 32- نفسه. الصفحة نفسها.
        - 33- نفسه، ص.307.
      - 34- الفتوحات الكية، ج2. ص.323.
        - 34- نفسه، ج۱، ص. 305.
- 35- انظر لمزيد من التفاصيل بحثنا: "السينمائي والرمــزي، ملاحظات حول جماليــات العمل التشكيلي المعاصر بالمغرب". مجلة علامات. ع. 9. 1998.

## مثابة خاتمة

بين الواقعي والخطابي ثمة تواطؤ تاريخي يختزل بموجبه هذا الأخير المعطيات ويحولها تبعا لمنطق داخلي يلعب فيه الخيال البشري دورا مركزيا. هكذا، إذا كان الجسد الاسلامي قد تبلور في مجمل الممارسات الشعائرية التي توجهه وفقا لقواعد وخلفيات دينية قدسية ورميزية معينة، فإن طابعه الرمزي ذاك الذي نلاحظه في الجانب العبادي الشعائزي حمو نفسه الذي يستحوذ على إحدى القضايا الأساسية في التصور الإسلامي للوجود: أي الجمال.

يتصل الجمال بضرورات إلاهية قدسية. وليس تمظهره الإنساني سوى تعبير عن ذلك. بيد أن هذا الترابط يكتسب واقعيته. ويا للمفارقة. من صيغه الخطابية. لذلك يمكن القول بأن الصيغ الخطابية التي تبلور فيها الحس الجمالي والنموذج المرافق له خضعت للعمليات التالية:

 1- صياغة نموذج بلاغي تصويري تم تداوله شعرا ونثرا. ومنحه طابعا كونيا ورمزيا.

2- صياغة نموذج ديني قدسي للجمال يرتبط بـالـزواج، والخصوبة والإنجاب، من جهة، وبالمـرامي الثوابية التي ترجـى منه. هذا النموذج لا يختلف عن الأول سوى في مقاصده المباشرة، وخلوه من البلاغة وأقانيمها التشبيهية.

3- تبلور رأسمال معجمي خاص بالجمال والجسد. إن هذا المعجم، وإن كان يهدف في بعده المباشر إلى تسهيل تسمية الأشياء بمسمياتها الدقيقة إلا أنه لم يلغ مع ذلك تنامي الصياغات البلاغية للجسد. التي تشكل الجال الذي يعكس تطورات النموذج الجمالي.

#### الجسد والصورة والمقدس في الإسلام

وبالفعل، فإن تغير الصور وخولها واعتمادها على مكونات جديدة هو ما يشكل مقياس ذاك التطور ونوعية التغير الحاصل في تداول الجمال والوعي به خطابيا وواقعيا. إن طبيعة العلاقة بين الشموذج القدسي للجمال والنموذج البلاغي تنبئ باعتماد الأول على الفاعلية الثوابية بالرغم من أنه يتخذ من الجمال الجسدي أساسا لامتغيرا. أما الثاني فإن طابعه التخييلي ينبع بالأساس من مثاليته الواضحة التي تعير. في حقيقة الأمر. عن استيهامات الإنسان العربي وعن أسطرته للجسد بيد أن التواصلات بين النموذجين لا تنعدم مع ذلك : فإذا كنان الجمال القدسي جمالا من أجل الآخر. محكوما بمدى فاعليته الثوابية، فإن مستتبعاته الواقعية تكون ذات أهمية خاصة. ذلك أن التجمل الأنثوي والذكوري. يغدو. في هذا الإطار. واجبا دينيا مقدساً، والاهتمام بالجسد والذات جزءا لا يتجزأ من المارسة الإبانية للمسلم من ثم بكن القول بأن المصد الاجتماعي للجمال والزينة هنا يترابط مع المقصد الاجتماعي للجمال والزينة هنا يترابط مع المقصد

وما أن الطابع القدسي الرميزي للنموذج الجمالي الذي تبلور في حضن التعاليم الإسلامية جزء لا ينفصل عن التصور العربي للجمال الذي تم بناؤه منذ الجاهلية، يلغيه في بعض جوانبه ويتلاقى معه في بعض مكوناته. فإن سعة النموذج البلاغي وطابعه الاجتماعي الثقافي يجعل منه. في الأن نفسه. نموذجا واقعيا وغير واقعي. وفي ثنائيته تلك يتشاكل في بنيته مع نظيره القدسي. غير أن الاختلاف الأساس يتبدى في كون النموذج البلاغي يخضع مبدئيا للتغير فيما يعتبر النموذج القدسي نفسه فوق كل التبدلات الواقعية المكنة.

وإذا كان النموذج الجمالي القدسي يبركز على المعطيات الجمالية المركزية والعامة. من لباس وطهارة جسدية وتطيب، وسواك...الخ، ويعلن عن نفسه من غير دخول في تفاصيل الجسند النذكوري والأنثوي، فإن النموذج البلاغي، بتصويريته نلك، يمنح للرؤية جسدا تشكيليا بتفاصيله

#### الجبيد والمتورة والمقدس في الإسلام

الظاهرة والدفينة، وكذا بذكر غير محتشم للأعضاء الجنسبة، إن هذه الحرية اللسانية تجعل من البناء المزدوج للنموذج البلاغي أقرب بكثير من الجسد الحسوس، وأكثر بعدا عنه وقربا من المثال المتصور والخيالي، ولعل هذا الازدواج هو الذي يكمن وراء تطور مظاهر الزينة والتجمل في المجتمع الإسلامي الوسيط، متجاوزا بذلك عناصر "الفطرة" التي تم التركيز عليها في النموذج القدسي.

ولأن التركيز في الزينة يتم في الوجه، وأن هذا الأخير موطن الحواس. فإن البعد الإغوائي للزينة يبدو واضحا. فتجميل العينين وتركيز ملامح الوجه بجميع التقنيات المعروفة بجعل من الجمال قيمة اجتماعية. ومن الجسد رأسمالا ذاتيا يتم تصريفهما في الوسط الاجتماعي وعلاقاته. لذا، فإن تطور تقنيات التجميل يعبر عن تطور في الوعي بالجسد وموقعه الاجتماعي. كما أن الهدف الناوي وراء ذاك التطور يعبر عن رغبة في امتلاك الجسد وقويله من جسد طبيعي (أو فطري). إلى جسد ثقافي كلية، نتمحور حوله مجمل التواصلات الحميمة ومظاهرها الخطابية من حكابات وأشعار وعارسات.

بمكن التأكيد، إذن. أن الاهتمام بالجمال الجسدي في الجتمع الإسلامي الوسيط قد ارتبط بخلفية قدسية، من جهة، سهرت على توجيهه ووضع حدود واضحة لمعطياته الجمالية، وبمارسة بلاغية خطابية رسمت الملامح العامة لنموذج جمالي جسدي وجدت فيه استيهامات الإنسان العربي مجالا خصبا لقولها، وحولت الجسد من ثم إلى كيان متخيل يغذي تلك الاستيهامات ويؤجج اللاوعي المتصل بها، وأخيرا باشتغال على التفنيات الكفيلة بتغيير الجسد عبر الزينة وخويله إلى جسد جمالي.

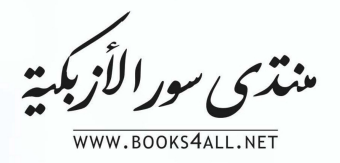
بيد أن ما حاولنا العمل على طرحه. من منظور تركيبي، يتعلق بكون البناء الثقافي للجسد وقضاياه الجمالية يصب صبا في الخيال والمتخبل، اجتماعيا كان أو فرديا. هذا بالضبط ما تختزله بشكل خاص

#### الجسند والصنورة والمقدس فنى الإستلام

مسألة الصورة في الإسلام. فليس اعتباطا أن يكون مفهوم الصورة ذا علاقة لسانية ودلالية وثيقة بمفهوم الجسد. كما أنه ليس من قبيل الصدفة أن تكون المشكلات التي عانت منها الصورة (إضافة إلى ارتباطها بالخاصية التقديسية للأوثان) تعود في جانب هام منها إلى ما لها من صلة بالتجسيم والتشخيص. أي تصوير الجسد سواء كان واقعيا أو خباليا. إن إعادة طرح ما سمي في الأدبيات الاستشراقية بتحريم الصورة في الإسلام قد مكننا من وضع مسألة الصورة في سياق عام هو مسألة التجسيم والتجسيد والجسد. من جهة. وأتاح لنا توسيع مفهوم الصورة لتشمل الصورة الواقعية والخيالية في الآن نفسه. بما قادنا إلى تقويض مقولة التحريم. ومنح الخصوصية التي تعيشها الصورة في العالم العربي الإسلامي خصوصيتها الثقافية ضمن مكونات الثقافة العربية وآلبات اشتغالها الخصوصية.

## الفهيرس

| 5    | مقدمة : الإسلام والجسد والمتخيل                                            |
|------|----------------------------------------------------------------------------|
| 17 - | الفصل الأول: مقدمات في الإسلام والجسـد ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|      | الجسد : هل هو مكبوت الثقافة الإسلامية ؟ ــــــ                             |
| 27   | الجسد الإسلامي : مفاهيم وتصورات                                            |
| 37   | الفصل الثاني : الإسلام والجسد والمقدس                                      |
| 38   | ألجسد الإسلامي بين النموذج والقدسي                                         |
| 42   | مسألة النفس والجسد : الثنائية المؤسسة                                      |
| 56   | الإسلام والجنس والمقدس ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                |
| 71   | الفصل الثالث: الجسد والاستراتيجية المظهرية في الإسلام_                     |
| 73   | الجسد في الإسلام؛ من البلاغي إلى المتخيل                                   |
| 73   | أ - بلاغة الجسد في الإسلام                                                 |
|      | ب – الجسد والجمال والمقدس ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ             |
|      | ج – الجمال بين البلاغي والتخييلي والشهواني–                                |
|      | الجسد والاستراتيجية المظهرية في الإسلام                                    |
| 91   | أ - مظهرية الجسد الإسلامي                                                  |
| 93   | ب – الزينة وجمالية الجسد الشخصي                                            |
| 100  | ج – استراتيجية المظهر واستراتيجية الغواية –(                               |
| 113  |                                                                            |
| 116  | منالح المحقولات والمحقولات                                                 |



# الجســـد والصــورة والمقدس في الإسلام

ما هو موقع الجسد من المنظومة المعرفية الإسلامية وما هي أنماط المظهرية التي خضع لها ؟ ثم ما هي حظوظ النماذج الجمالية التي صاغها الإنسان العربي من الواقعية ؟ وإلى أي حد ساهمت في الكشف عن مكنونات وعيه ولاوعيه ؟ تلك فقط بعض الأسئلة التي يطرحها هذا الكتاب، منطلقا من تحليل النموذج الجسدي النصي، وساعيا إلى رصد تحولاته ونوعية الخطابات التي بلورت تصورات له : ليلخص إلى كون الجسد يشكل أساسا لا محيد عنه في التصور الإسلامي للوجود، ومن ثمة تنبع الخواص المقدسة للجسد باعتبار أنها لا تنفصل أبدا عن قضايا الصورة والتصوير، وعن مركزية الجمال في نظرة الثقافة الإسلامية للكيان الإنساني.

د. فريد الزاهي من مواليد 1960 . حاصل على دكتوراه السلك الثالث في الدراسات العربية والحضارات الإسلامية من جامعة السوربون. ودكتوراه الدولة في الآداب. صدرت له كتب في النقد الأدبي والترجمة. وهو الآن باحث بالمعهد الجامعي للبحث العلمي بالرباط.