

#### المؤلف في سطور

ولـد المؤلّف في مدينة كربـلاء المقدّسة ( بالعـراق ) عـام ١٣٥٨ هجـرية المـوافق ١٩٣٧ ميلاديـة . ومدينـة كربـلاء تحتوي على حـوزة علميّة كبيرة منذ ألف سنة وفيها مدارس دينيّـة تربـو على ثلاثين مـدرسة ومنها انطلقت ثورة العشرين التي حـرّرت العراق من نيـر الأجنبي بقيادة آية الله الإمام الثائر الشيخ محمد تقي الشيرازي .

نشأ نشأة دينية ، وتربى في أخضان العلم والقدس والتقوى .

كان ملازماً منذ نعومة أظفاره للوغّاظ ، ومجالس الوعظ ، وهيئـات تعليم الأحكام ، ومجالس عزاء الحسين عليه السلام .

> رقى المنبر الحسيني واختار الخطابة عام ١٣٨٠ هجرية . له مؤلّفات عديدة طبع منها :

.

إحازة المؤلف من سماحة آية الله العُظْمَىٰ السيد شهاب الدين النجفي المرعشي « دام ظلّه العالي »

الحمد لله على نواله والصلاة والسلام على محمد وآله وبعد : يقول خادم علوم أهل البيت اللائد العائد بهم المنيخ مطيّته بأبوابهم السَّنيَّة النابذ لكل وليجه دونهم وكل مطاع سواهم المشرّف بالانتساب إليهم العبد المضطر المستكين ( أبسو المعالي السيد شهاب الدين الحسيني المرعشي النجفي » أخرجة باريه عن الدنيا مع ولايتهم وحشره تحت لوائهم آمين آمين . أنّه لمّا كان علم الحديث بفنونه وشعوبه من أهم العلوم الإسلامية والفضائل الهامَّة توجّهت إليه انظار وحافظ وحاكم وأمير ولله درّهم وعليه أجرهم حيث لم يألوا الجهود والمساعي في الضبط والتنسيق والتحمل والتدوين ألفوا الجوامع الكبار والصّغار .

وبعد لما كـان الإنسـلاك في سلسلة رُواة احـاديث سـاداتنـا أئمـة الهُدى ومشاكي الأنـوار في الدُّجىٰ عليهم السـلام والتحية ، والانخـراط في زمـرة المحـدَثين عنهم ممّـا يتنـافس فيـه المتنـافسـون وتهـوى إليـه الأفئدة من كلّ فجّ عميق . استجاز عني فخر الأفاضل ذخر الإسلام والمسلمين الشيخ محمد الـرضا الحكيمي الحـائري دام تـأييـده في روايـة تلك الآثـار المعنعنـة المـوصولـة المتّصلة المودعـة في جـوامـع الحـديث من الكتب الأربعـة وغيرها من الزّبر المؤلّفة في هذا الشّان .

وحيث كان حقيقاً لما هنالك وجديراً بذلـك أجزت أن يـرويها عنّي بطرقي الكثيرة المتظافرة المنتهية إليهم ولا مجال لسـرد أسماء مشـايخي جميعاً .

وفي الختام : أوصيه ونفسي الخاطئة بتقـوى الله في السَّرَّ والعلن والاهتمام في الورع والـزَّهد في زخبارف هذه الـدنيـا الـدنيـة ، وأن لا يترك زيارة أهل القبور والاعتبار بهم يأنهم من كانوا بـالأمس فما صـاروا اليـوم ، واين كانـوا فـإلى أين صاروا ، وكيف كـانـوا فكيف صـاروا ، الأموال قد قسّمت ، والاكفاء قد زوّجت . والدّور قد سكنت وما بقي لهم إلا ما كانوا يفعلون ويعملون ، وأن لا يترك تـلاوة القرآن ومطالعة الأحساديث والتبدبسر فيهما والاستنسارة من أنبوارهما ، وأن يقلُّل من المعاشرة مع النَّاس فـإنَّك قلَّمـا ترىٰ مجلساً غير مشتمـل على المناهي من اغتيــاب عبـاد الله والتَّفكَــه بـأعــراضهم والبهت في حقَّهم وأكــل لحومهم ميتة سيّما لو كـان المغتاب بـالفتح من أهـل العلم فإنّ اغتيـاب العلماء بمنزلة أكل الميتـة المسمومـة ، وان لا ينسى ذوي حقوقـه علماً وأدبأ ومالًا وتبوليداً من صبالح البدعاء ، وإن لا يبألو جهيده في ترويبج الدّين واحياء المذهب فإنَّ الشَّرع قد أصبح غريباً ينادي بـأعلا صـوته هـل من ناصبر ينصرني هـل من ذابٌ يـلبٌ عنَّى ، وأن لا يتـرك صـلاة الليل والتُّهجد في انسآئه والاستغفار في اسحاره فقـد قال مـولانــا سيــد المنظلومين أمير المؤمنين روحي لـه الفداء في وصاياه : عَلَيْكَ بِصَلَاةِ اللَّيْلِ عَلَيْكَ بِصَلَاةِ اللَّيْلِ ، وأن يتورَّع من أكل الشَّبهـات ألا وأنَّه لأمـر عظيم .

وأوصيه بالبرّ في حق اخوانه واخواته وأرحامـه وطَلَبة العُلوم الـدّينيّة وفقـراء المؤمنين عصمنا الله وإيّـاه من الزّلـل والخطل في النيّـة والقـول والعمل انّه القدير على ذلك والقادر بما هنالك .

اللَّهمَّ احينـا حياة آل محمـد عليهم السلام وامتنـا ممـاتهم وارزقنـا في الـدِّنيا زيـارتهم وفي الآخرة شفـاعتهم آمين آمين لا أرضىٰ بـواحـدة حتَّى يضاف إليها ألف آمين .

and the second sec

· · · ·

أبو المعالى شهاب الدين الحسيني المرعشي النجفي جمادي الثانية ١٤٠٦ هجرية يبلدة فم المشرّفة ر مرز تحت عبير المن الم

إجازة المؤلف مِن آية الله العُظمىٰ السيد محمد الشيرازي (دام ظلّه)

بسبط سرالرحمن الرحيس

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على محمد وآل الطاهرين وبعد... فقد أجزت فضيلة العلامة الخطيب الجليل الحاج الشيخ محمد رضا الحكيمي ، دام عزه في أن ينقل عني ما صحت لي روايته عن مشايخي العظام عن الكتب المعروفة والتآليف المشهورة لعلمائنا الأبرار قدّس الله أسرارهم وأوصيه ونفسي ان يلاحظ موازين الاحتياط في النقل وأرجوه أن لا ينساني من صالح دعواته .

محمد بن المهدي الحسيني الشيرازي كربلاء المقدسة





4

-

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله وكفى ، والصلاة والسلام على سيد الأنبياء محمد المصطفى ، وعلى آله الطيّبين الطاهرين أولياء الصدق والصفا ، ولعنة الله على أعدائهم أجمعين إلى يوم الدين .

وبعد : فقد ورد في الحديث الشريف : ( الحكمة ضالّة المؤمن يأخذها حيث يجدها ) وهذا أصل أصيل في الإسلام حتّى أنّ الشيطان وعظ بعض الأنبياء ، فأمره الله تعالى بطلاتعاظ حتى وإن كـان الـواعظ هو الشيطان .

وهذا الكتاب الذي جمعته إنَّما كان علىٰ هذا الأساس والمبنى .

فالبحث عن الأذكياء طريق لفتح باب الذكاء ، وسبيل عصر الفكر والاستنتاج منه لكلّ شخص وفي كلّ مجال .

وبما أنَّ مجال الذكاء لا ينحصر بواد واحد وعلم فريد ، بل كان له في كلَّ واد مسرحاً ، وفي كل علم منهلًا جمعت ذلك من مختلف الكتب ، وشتَّى المؤلّفين ، وعديد التواريخ ما أصبح بمجموعه كتاباً فـذاً فريـداً ومنهـلًا متشعّب الفنـون والعلوم ، ووادياً كثيـر المسير والمسيل ، وروضة غناء بالأزهار والأوراد ، وبستاناً كثاً من ألـوان الثمار المعنويَّة . وحيث أنَّ الهدف كان جمع نقاط الـذكاء من عـظماء أذكيـاء ، فلم أتقيَّـد بأديـان ومذاهب أصحـابهـا سبيلي في ذلـك سبيـل كتب اللغـة ، وكتب التاريخ ، إذ كلَّ جامـع من جهة قـد يكون فـارقاً من جهـة أو من جهات ، وكلَّ فارق من جهة قد يكون جامعاً من جهة أو جهات .

ودقمائق كلَّ علم ، وخبايا كلَّ فن ، وأعماق كلَّ حكمة لا تـدركُ إلَّا بـالذكـاء ، والأذكياء هم الـذين فتـح الله تعـالى ـ بحكمتـه العـاليـة والـدقيقة ـ أبـواب الدقـائق والخبايـا والخفايـا والأعمـاق عليهم ، فكـل خيط علمي هـو عالـة على أذكياء ذلـك العلم ، وكل سـرب علمـاء في كل مجال هم التبع لحكماء فيه .

وانّني إذ أقــدم ـ في عــالم التــاليف ـ للمــلا العلمي ، والمــلا الفنّي ، والمــلا التــاريخي هــده المجمــوعــة القيّمــة لا أدّعي أنني استـوعبت ما في هـذا المجال ، بـل ولا شيئاً من ذلـك إلاً نـزراً يسيـراً مما وقع تحت يدي في هذا الهدف وهذا السبيل .

وكلي أمـل أن يتقبّل الله ـ الكـريم الوهّـاب ـ منّي هذه الخـدمـة ، ويعفو عنّي .

ومن القـرّاء الكرام أن يتحفـوني بـوجهـات نظـراتهم ، وبمـا فتقت عنه أذهانهم من نقد بنّاء مع شكري السالف لهم جميعاً على ذلك . وما توفيقي إلاً بالله عليه توكّلت وإليه أُنيب .

محمد رضنا الحكيمي

الغصل الأول في أبور متعلقة بالطب والأطباء وأنواع كثيرة مت الأبراض والأسقام مرز تحية تكوية المن بسب وى الطب جملته، إذا حققته، حــل وعقـد طبيعــة الأجسـام والعقبل تبدبيبر المنزاج فضيلة يشفى المريض بها وبالأوهام ( ابن سينا )



e\*

L.

# نشّاط الشيعة في الطب

ونشاط<sup>(١)</sup> الشيعة في الـطب لا يقـل عن نشــاطهم في غيـره من . جوانب العلم ، فقد عنوا فيه كما عنوا في غيـره ، وتوصلوا في بحـوثهم إلى كشـوف طيّبة لم تكن من قبـل وأعطوا مـلاحظات جليلة ، أقـاموهـا على أساس من التجربة والاختبار .

ومن أشهر أطبًاء الشيعة ( أبو بكر محمد بن زكريًا الـرازي الشهير ) الذي طغت شهرتـه في الطب على أتي شيء سنواه ، حتّى تكاد تختفي جميع جوانبه العلميّة والفلسفية الأخرى .

والـرازي من أوائـل الـذين ربـطوا بين الكيميـاء والـطب ، ونسبـوا الشفاء إلى إثارة تفاعل كيماوي في جسم المريض .

وهـو من الأوائـل الـذين لمسـوا أثـر النـواحي النفسيـة في العـلاج والتـطبيب ، فهـو يـرى أن مـزاج الجسم تـابـع لأخــلاق النفس ، ومن أقواله التي وردت في كتبه :

« . . . على الطبيب أن يوهم مريضه الصحة ، ويرجّيه بها ، وإن

(١) فلاسفة الشيعة ص ٨٢ .

لم يثق هو بذلك ، فمزاج الجسم تابع لأخلاق النفس » .

ويكفي دلالة على ما للرازي من تأثير انّ قسماً من كتبه مشل ( الحاوي ) و ( المنصوري ) وكتاب ( الأسرار في الكيمياء ) وغيرهما قد أثـارت دهشة أطبـاء الغـرب ، وتـرجمت إلى لغـات أجنبيّة من لاتينية وغيـرهـا ، وطلّت المعـوّل لمـدارس أوروبـا في البحـوث الـطبيـة مـدة طويلة .

وبلغ من شأنه أن عدّة معاصره (طبيب المسلمين غير مدافع) وأنه ( أبو الطب العربي ) ، كما لقّبه مترجموه ( بجالينوس العرب ) أيضاً . حتى قيل : « إن الطب كان معدوماً فأحياه ( جالينوس ) ، وكان متفرّقاً فجمعه ( الرازي ) وكان ناقصاً فكمله ( ابن سينا ) . وبلغ من مكانته أن ولاًه ( عضد الدولة البويهي ) ـ كما قيل ـ

وبلغ من محالته أل ولاة ( عصله الدولية البيويهي ) - هما قيل -رئاسة المستشفى العضدي في بغداد .

ومن روائع مؤلّفاته في الطب كتـاب الجدري والحصبـة الذي هـو آيـة في المـلاحـظة المبـاشــرة ، والتحليـل الــدقيق، كمـا كــان أولى الدراسات العلميـة الصحيحة لـلأمراض المعـدية ، وأول مجهـود يبذل للتفرقة بين هذين المرضين .

وفي وسعنا أن نحكم على ما لهذه الرسالة من بالغ الأثر واتساع الشهرة إذا عرفنا أنها طبعت باللغة الإنكليزية أربعين مرّة بين عامي ١٤٩٨ ـ ١٨٦٦ م ، وأنها ترجمت إلى عدّة لغات من لاتينية وغيرها . وفيها أقدم وصف سريري للجدري وهي إحدى روائع الطب الإسلامي كما يقول ( سارطون ) .

اهتمام الأثمَّة بالطب<sup>(١)</sup> :

ذكر أصحاب المعاجم في تراجم كثير من أصحاب الأئمة وحملة حديثهم كثيراً من المؤلفات في الطب ، ولم يـزيدوا في بيـانهم أكثر من قولهم له ( كتاب في الطب ) .

وإذا لاحظنا بعض القرائن الخارجية نجد تفسيراً لذلك وإن المراد به ( الطب المروي ) كما إذا لاحظنا تراجم أولئك الأعلام واهتمامهم بحديث أهل البيت عليهم السلام وجمعهم له في كتب خاصة صنفت حسب مواضيعها الخاصة ، ومنها ( الطب ) مضافاً إلى أنّا وجدنا النقل عن بعض تلك الكتب في الطب في بعض الجوامع التي وصلتنا فكان ذلك مما صح عند مؤلفيها من طريق أهل البيت عليهم السلام في الطب كما أنّا لم نجد لكثير من أولئك الأصحاب ما يشعر بارتباطهم بالمتطببين في عصرهم أو أي علاقة تشعر بالأخذ عنهم والتحصيل عندهم ، ولو كان لهم شيء من ذلك لذكره المترجمون لهم كما ذكروا في تراجم كثير ممن كان عنده إثارة من علم الطب اليوناني أو الهندي أو انه حصل على شيء من سائر كتب الطب القديمة .

لـذلك يمكننـا القول بـأن مؤلفاتهم تلك كـانت في الطب المروي عن أئمـة أهـل البيت عليهم السـلام وصـح لنـا أن نعـدهم ممن جمع طب الأئمة عليهم السلام .

وإلى القـارىء طائفـة من لهؤلاء الأعـلام ممن عنى بجمـع حـديث أهـل البيت في مـوضـوع الـطب وهم مــرتبـون على حسب الحــروف الهجائية :

(١) مِن مُقدِّمة بقلم الجليـل السيد محمـد مهـدي بن آيـة الله السيـد حسن خرسان

١ - أحمـد بن محمـد بن الحسين بن الحسن دؤل القمي المتـوفى
 سنة ٣٥٠هـ .

٢ ـ أبـو عبدالله أحمـد بن محمـد بن سيـار البصـري الكـاتب لأل طاهر ، كان في زمن الإمام العسكري عليه السلام .

ويبروي النجاشي كتبابه بثبلاث وسبائط . وقيد روى الصدوق في الخصبال والبرقي في المحباسن وغيبرهمما بعض أحباديث البطب عنيه بسنده عن الأئمة عليهم السلام .

٣ - الحسين بن بسطام بن سابور الزيات .
 ٤ - أبو أحمد عبدالعزيز يحيىٰ بن أحمد بن عيسى الجلودي شيخ أبي القاسم جعفر بن محمد بن قولويه المتوفى سنة ٣٦٧ .
 ٥ - عبدالله بن بسطام بن سلبور الزيات .
 ٦ - عبدالله بن جعفر بن الحسين بن مالك بن جامع الحميري من رجال القرنين الثالث والرابع صاحب كتاب (قرب الاسناد)

المطبوع بالمطبعة الحيدرية وغيرها .

٧ - أبو الحسن علي بن الحسن بن فضال بن عمر بن أيمن
 الفطحي .

٨ - أبو الحسن علي بن الحسين بن موسى بن بابويه القمي المتوفى سنة ٣٢٩ شيخ القميين ووالد الشيخ الصدوق صاحب كتاب (من لا يحضره الفقيه ) أحد الجوامع الحديثية الأربعة ويروي عنه النجاشي عن شيخه عباس بن عمر الكلوذاني عنه وهو سند عال .

٩ ـ أبــو جعفـر محمــد بن أحمـد بن محمــد بن رجــاء البجلي الكوفي المتوفى سنة ٢٦٦ هـ راجعاً من مكة ، ودفن بذات عرق . ١٠ - أبو جعفر محمد بن أحمد بن يحيى بن عمران بن
 عبدالله بن سعد بن مالك الأشعري القمي صاحب (نوادر الحكمة)
 المعروف بدبة شبيب

١١ ـ أبـو عبـدالله محمـد بن عبيـدالله الجنـابي البـرقي المعـروف ( بماجيلويه ) .

١٢ ـ أبــو الحسن مــوسى بن الحسن بن عــامــر بن عمــران بن عبدالله بن سعد الأشعري القمي .

١٣ ـ أبـو النضـر محمـد بن مسعـود بن محمـد بن عيـاش السلمي السمرقندي .

وجمعـه من المتأخـرين عن عصر أصحـاب الأثمـة عليهم السـلام جماعة من الأعلام وإلى القارىء أسماء بعضهم :

١ ـ السيد أبو محمد ريمة بن علي بن الحسن الحسيني تلميذ
 الشيخ الطوسي وشيخ والمد منتجب الدين (ابن بابويه) صاحب
 الفهرست .

٢ ـ الشيخ أحمد بن صالح البلادي البحراني الجهرمي المسكن المتوفى سنة ١٦٢٤هـ له (الطب الأحمدي) ذكر فيه الروايات المروية في الطب ، قال الشيخ يوسف البحسراني في لؤلؤة البحرين : إنه موجود عندي وقال : رأيت بخطه انه ولد سنة ١٠٥٧هـ .

٣ ـ السيـد عبدالله شبـر الكاظمي المتـوفى سنة ١٢٤٢ هـ لــه طب الأثمة ذكره شيخنـا الرازي في الـذريعة ج ١٥ ص ١٤٠ وقــال : يقرب من (١١٠٠٠) بيت وله الطب المروي ضعف كتابه الأول .

٤ ـ محمد قاسم بن غـلام علي الـطبيب لـه طب الأثمـة وتـوجـد

نسخته في المكتبة الرضوية .

٥ ـ محمد شريف بن محمد صادق الخواتون آبادي لـه (شـرح طب الأئمة) كما أن لـه (شرح طب النبي صلى الله عليـه وآلـه وسلم) و ( شـرح طب الرضـا عليه السـلام ) ذكرهـا جميعـاً في كتـابـه (حـافظ الأبدان) الذي ألَّفه سنة ١١٢١ هـ.

٦ - السيد محمود الـده سرخي المعـاصر ، لـه مفـاتيح الصحة تـرجم فيـه طب النبي صلى الله عليــه وآلـه وسلم وطب الــرضـا وطب الأئمة وهو مطبوع بالفارسية .

إلى الجم الغفير من أمثالهم لا سيّما في هٰذا العصر؛ . .



## وجهة نظر الطنطاوي<sup>()</sup> حول بعض الأطباء

إعلم أنَّ أهل الأرض جميعاً بالنسبة للأطبّاء كـالمنوّمين ، ولـو أنَّهم قالوا لهم الحق لم ينتفعوا بالـطب لجهالتهم فـإن أكثر النَّـاس لا يعلمون وأيضاً لو قال الأطّباء الحق لم يكونوا أغنياء .

حوار بينه وبين طبيب . . . 🔪

قابلت طبيباً كان تلميذي بالمدارس التجهيزية وسألته عمّا يدر اللبن للمرأة التي قلل لبنها ؟ فقال : الكشك والفجل وعد أنواعاً كثيرة ، فقلت : وكيف ذلك ؟! فقال : تاحد ماء الفجل مثلاً وتعطيه لقليلة اللبن فتشربه وهذا أمر سهل ، ولكن الأطباء عندهم قاعدة وهي أنَّهم لا يقولون للمرضى أن دواءك هو فيما بين يديك ، لأنهم لو قالوا ذلك لاحتقروا الطبيب ولم ينتفعوا بدوائه ولم يعطوه نقوداً ، وكلّما كان أدعى للاعتقاد فيه . ولو أنهم تنزل للمريض وقال إنّ دواءك في الفجل مثلاً أو في الملح لاحتقره المريض وقال إنّه جهول بل يكتبون التذاكر ( الروشتة ) بلغة لا يفهمها الجمهور حرصاً على المنفعة وجلباً للدراهم والناس جاهلون ، أليس هذا تنويماً للناس وتغشيسة على عقولهم وهم لا يعلمون ؟ .

۱۹۰ تفسير « الجواهر » في تفسيره ج ٤ ص ١٩٥ .

## وهم المرض يسبب المرض(`)

في أواسط هذا الشهر (يـوليو سنـة ١٩٢٦) توفّى في بـاريس العالم الفـرنسوي الشهيـر الدكتـور ( اميـل كـويـه ) الـذي يعتبـر أعـظم دعـاة الاستهواء وأكبر القائلين بمذهب الشفاء بطريقة الايهام .

توفّى هذا العالم في منزله بمدينة ( نانسي ) بعـد عمر طـويل قضى معظمه في المباحث النفسيّة وفي مدى تأثير الوهم في النفس .

وقــد طـار صيتُــه في جميــم انحــاء العــالم ، وكــان الإنكليــز والأمـريكيون يعتبـرونـه زعيم الأطيّـاء التروحاكيين أو الاستهـواثيين بـلا منازع .

لم يكن هـذا العـالم مبتكـراً ولكنـه نقّـح آراء علمـاء الاستهـواء الفرنسيين بما أذاعـه من النظريـات الجديـدة وهي نظريـات تقضي بنبذ كثيـر من المذاهب العلميـة وعدم التقيّـد بهـا حتى لا يضـل الاستهـواء مجـرد نـظريــة علميـة بــل يصبـح من الحقــائق التي هي في متنـاول الجميع .

وقـد كانت شهـرة ( كويـه ) مبنيـة على مـا أبـانـه من سلطة النفس على الجسد وما أثبته بتجارب عدّة أمام جماهير من الأطباء .

(1) المصدر السابق ج ٥ ص ٧٢ فصاعداً.

وكان دائماً يقـول : إن الأطباء يغلطون غلطاً فـظيعـاً لأنهم يعنبون بـالجسـد دون النفس ولأنهم يمهلون درس السلطة غيـر المنـظورة التي للوهم على الجسد .

ف الطبيب الـذي يستشار في معـالجة العليـل لا يفحص عادة سـوى أعضـاء الجسم وحالتهـا ولا يعني بحالـة العليـل النفسيـة ومـا يمكن أن يعطاه لإيغاش تلك الحالة .

[ وبعبـارة أُخرىٰ ] إنَّــه يتجاهـل قيمة ( المقـوي المعنـوي ) الـذي يفعل في شفاء النفس أكثر ممّا يفعل المقوّي الماديّ .

وقد أثبت الأستاذ ( كـويه ) بتجـارب عدّة أن للفكـر قوّة عجيبـة في كلا العالمين المـادّي والخيالي وأن تسليطه على الجسد يحـدث تأثيـراً عجيباً .

وفي الـواقع أن الفكـر قُلِمَ يَكْوَنُ سَجَّاً زِعَافاً أو مصـلاً شـافيـاً ، وطريقة الاستعانة بـه على مداواة الأمـراض ليست حديثة بل قـد كانت معـروفة منـذ أقدم الأزمنـة وقد أهملهـا العلماء مـدّة ثم عادوا اليـوم إلى إدراك أهميتها في معالجة الأمراض .

والحقَّ يقال إن الدكتور (كويه) أبلغ طريقة المعالجة بالاستهواء أقصى الحدود وأثبت أنها من السطرق التي يجب على الأطباء أن يضعوها في مقدمة وسائل المعالجة ، فإذا كان المصل المادي يفيد في بعض الحالات فإن المصل المعنوي : أي التطبيب بالاستهواء يفيد في جميع الحالات ، وإذا علمنا كيف نستعمله نكون قد أسدينا إلى الجنس البشري أعظم معروف يتصوّره الفكر وليس ذلك فقط بل إن هذا ( المصل المعنوي ) يفيد أيضاً في شفاء الكثير من الأمراض الأدبية. الخوف على النفس يسبب المرض

ويبالغ ( اميل كويه ) الفرنسي في قوّة الاستهواء ويقبول إنه يجب أن يتخذ كوسيلة لشفاء كثير من الأمراض ، ولا شك أن لقوله هذا نصيباً كثيراً من الصحّة إذ أنّا كثيراً ما نشعر بالصداع أو الضعف أو الانحلال الجسماني وكثيراً ما نصب بالأمراض العصبية نتيجة الأوهام والمخاوف التي لا وجود لها والتي نلقيها في ورع أنفسنا أو يوحى إلينا بها ما حولنا من بيئة محزنة أو من قوم قصداً وإن عفواً ولـذا يمكن أن نؤكد أن الطالب مثلاً الذي يفكر كثيراً في الرسوب إنما يستهوي نفسه للرسوب دون أن يدري فيرسب .

وكذلك العـامل الـذي يفكّر دائمـاً في الفشل غـالباً مـا يفشل بقـوّة الاستهواء الذاتي .

فابتسم أيها القارىء في وجه الدهر يبتسم لك وافرح يأتك الفرح واعتقد في الشفاء من أمراضك والامك لأنك تساعد بـذلك نَفْسَكَ على النجاة وتلهيها عن كل ما يحزنك بـالـريـاضة البـدنيـة والنـزهـة والأعمـال اليدويـة وأنظر إلى المستقبل دائماً نـظرة المتفائـل المسـرور المؤمن بالنجاح تذهب عنك أوهامك الكثيرة القتالـة وتسمو بنفسـك إلى

خوف المرض أشد من المرض :

وقد جرَّب أحد مشاهيـر الأطباء قـوَّة الاستهواء في الجسم فـاستأذن من حكومته في قتل مجرم محكوم عليه بالإعدام بقـوَّة الاستهواء وأخـذه معصوب العينين إلى غرفة سوداء مُظلمة وكـان هو أيضـاً يلبس الملابس السوداء القاتمة وأخذ يعيـد عليه كثيـراً جملة ( سأعـدمك بقـطع شريـان من جسمك ) بلهجة التأكيد والعزم ثم طرحه على سرير وكرر على مسامعه طريقة القتل وأوضح لـه ما سيشعر به ثنانية وأخرى عند قطع الشريان من سيلان الدم إلى الغيبوبة إلى الموت ، ثم أمسك موساً عادياً وقطع به ذراع المجرم قطعاً سطحياً ثم فتح صنبوراً كان قـد أعده فاخذ الماء يسيل منه على ذراع المجرم كمانه الـدم في حرارته العادية فلم يلبث المجرم أن مات تحت تأثير الاستهواء الشـديـد وتحققت الوفاة بواسطة مجمع من الأطباء فحصه فحصاً دقيقاً .

ومن التجارب التي عملت أيضاً لإظهار قوّة الاستهواء وتأثير الوهم على الجسم أن أحد علماء النفس في انجلترا اتّفق مع سكّان بضعة منازل كان يمرّ عليها بائع لبن في الصباح لتوزيع لبنه أن يبدي كل واحد منهم عجبه من الضعف الجسعاني غير العادي الذي يبدوا على وجه هذا البائع بجملة خاصة بالترتيب كمان يقول الأوّل : (ما لي أرى وجهك اليوم شاحباً بخلاف عادتك) والثاني : (لماذا ترتعش وأنت تعطيني اللبن) . والثالث : (أراك لا تقدر على المشي اليسوم) وهكذا فما وصل البائع إلى نهاية دورته حتى سقط على الأرض مغشياً عليه ، وقد كان بصحة جيّدة عادية عند خروجه من منزله ، وما ذلك إلاً لأنَّ فكرة الضعف التي رددها زبائنه في نفسه تحوّلت إلى عقيدة بالتكرار ثم إلى عمل فوقع على الأرض فاقد الرشد .

## حوادث تؤكد أن العقد النفسية تؤثر على الأعصاب

وجـاء<sup>(١)</sup> في المجـلّات المصـريـة في ٢١ يـونيـو سنـة ١٩٢٦ مـا يأتي :

يفسّر لنا الاستهواء عدة مـظاهر طـالما حيّرت عقولنـا في حيـاتنـا اليومية ويكشف لنا الستار عن سر أوهامنـا وآلامنا الخيـاليَّة التي كثيـراً ما عكّرت صفو حياتنا ، وهكذا نكون مدينين بسعادتنـا وهنائنـا لعلم النفس الحديث .

والاستهواء القاء فكرة أو اعتقاد ما في نفس الموحى إليـه فيتقبلها دون معـارضة ، ولا تلبث أن تتحـوَّل إلى عمل أو عقيـدة ثابتـة دون أن يدري الموحى إليه .

والقـابلية لـلاستهواء تكـاد تكون غـريزة في الإنسـان إلاً أنها تـزداد كثيراً عند الأطفال والضعفاء قوّة وإرادة والعصبيين والذين في حـالة غيـر عادية بوجه عام .

كما أن بعض النـاس يمتــازون بقـوّة الاستهــواء مثـل الــرؤسـاء والزعماء في العلم أو الدين أو السياسة وأقوياء الإرادة والجسم .

والاستهواء إما ذاتي أو خــارجي : فالــذاتي هو الــذي يستهوي فيــه

(١) تفسير الجواهر المجلّد الخامس جزء ٥ ص ٧٠.

الإنســان نفسه ، والخــارجي هو الــذي يستهوي فيــه غيره من الأفــراد أو الجماعات .

ويمارس البراهمة من الهنود نوعاً من الاستهواء الذاتي الواحد منهم نفسه إلى المزهد والتقشّف في الحياة فيخرج إلى مغارة بعيدة ويجلس القرفصاء عارياً ويردد جملاً خاصة طول يومه مثل : ( يجب أن أزهد الحياة لأنها دنيئة ) فلا يثبت بعد بضعة أيام حتى يجد فكرة المزهد قد تملّكت جميع مشاعره وتحوّلت إلى عقيدة شديدة ، وبذا يصبح رجلاً متقشّفاً زاهداً في الحياة قلباً وقالباً .

ويمكن لمن مارس أي عادة ضارة أن يستهوي نفسه إلى إبطالها ، فالمدخن مثلاً يمكنه ترك التدخين ونسيانه إذا ردد في نفسه كل صباح ومساء بلهجة العزم والخرم جملة خاصة مثل : ( يجب أن أترك التدخين لأنه مضرّ بصحّتي ) ولا شك أنه إذا واظب على ذلك تتحوّل هذه الفكرة التي تتردد في النفس إلى عقيدة ثابتة ثم إلى عمل وينتهي الأمر بإبطال التدخين .

وكثيراً ما كمان الاستهواء وعلى الأخص المذاتي منه منبعاً لأوهامنا وآلامنا الخيالية ، فالإنسان قد يكثر من التفكير في مستقبله وينظر إليه خلال مناظر أسود فيساوره الخوف ويسود عليه روح التشاؤم فلا يلبث أن يتحور هذا التفكير إلى عقيدة ثابتة بمل إلى عمل وتصبح حياته سلسلة من الأحرزان والهموم التي لا سبب لها ويعاوده الفشل في جميع أعماله وتنحط قواه الجسمية فيظن أن تنبؤاته قد صدقت ، والواقع أنه إنما هو الذي جعلها تصدق لأنه استهوى نفسه إلى تحقيقها .

وقد تأيّدت هذه النـظريّة النفسيّـة بالتجـارب والبراهين المحسـوسة

في الإنسان والحيوان ، فمثلًا فحص الجهاز الهضمي لهرّة أثناء فرحها وأثناء حزنها فوجـد أنه في الحـالة الأولَى يسيـر سيراً حسنـاً عاديـاً بينما يقف تقريباً عن العمل في الثانية . **الأريحية تكافح المرض**(١)

ف الشخص الذي هـو رقّ لبعض العادات الـرديئة يمكن شفـاؤه من داء تلك العادات وإصلاح ما فسد من أخلاقه وشفـاؤه بالاستهـواء أسهل في هذه الحالة من شفائه بالعقاقير .

وفي هـذه الحالـة تصبح الهيئـة الاجتماعيّـة كلهـا مؤلّفة من أفـراد أصحابه البنية ، أصحاء الأخلاق ، ويصبح العالم فردوسـاً زاهراً تـطيب الإقامة فيه .

إن لكل امرىء كيانين : أحدهما الوحدان الذي بواسطته يدرك كل ما يقع حوله ويشعر بكل ما يحدث ، والآخر الوجدان الكامن الذي يدفع المرء إلى إتيان أعمال كثيرة بطريقة أوتوماتيكية مجرّدة من عنصر الإرادة ، وهذا الأخير : أي الوجدان الكامن معروف بآثاره أو بنتائج الأعمال التي تدفع المرء إلى إتيانها وهو المهيمن على كلّ حركة من حركات الجسم . فإذا استغرق المرء في سبات أو ذهول توقف ذلك الوجدان عن العمل وهو الواسطة التي بها يعمل الفكر عمل المصل المعنوي الشافي الذي في امكانه أن ينقذ الجسم من أمراض كثيرة وآلام عدة .

هـذا ، وإن ما يحـدث في النفس في أثناء عمليّـة الاستهـواء يشبـه عمليّـة الانبـات تمـامـاً ، ولـذلـك يصـح تسميتـه بـالانبـات النفسي أو العقلى .

(١) المصدر السابق .

ففكرة الشفاء هي البـذرة التي يمكن بذرهـا في النفس لتنمو وتكبـر حتَّىٰ تتناول كل شيء وتأتي بالثمر المطلوب . **الاستهواء يسبب المرض** 

وطريقة الاستهواء المنسوبة إلى الدكتور (كويه) بسيطة جدًا يستطيع كلّ أمرىء أن يستعملها .

وخلاصتها أن يردّد كل يوم على مسمع من نفسه هذه العبارة وهي قـولـه : ( أشعـر كـل يــوم بـأنني أنتقــل من حسن إلى حسن من كـلّ الوجوه ) .

ويجب ترديد هـذه العبارة صباح مساء حتّى تصبح في النفس عقيدة راسخة . وكان (كويه) يلقها لكمل من يقصده مستشفياً ويشهد الكثيرون أنهم نالوا بواسطتها الشفاء (وبعبارة أخرى) ان التفاؤل الحسن هو أساس طريقة (كويه) .

فإذا تشاءم المرء من كل ما حولية فلا يمكن أن يبرى في العالم إلاً ظلاماً دامساً ، وبعكس ذلك إذا كان كثير التفاؤل شديـد الثقة بحسن حالته فإن النتيجة تكون خيراً لا محالة .

وفي أوروبا اليوم جمهـور كبير من أتبـاع (كـويـه) الـذين خبـروا طريقته بـأنفسهم وهم يعملون على إداعها بين النـاس ، فكان (كـويه) علمهم أن يطببوا أنفسهم وينيّروا عقول الغير .

وبين الأطبّاء فـريق غيـر قليـل ممّن يحـاولـون الجمـع بين الـطب الاستهـواثي والطب المـادي ، والجمع بينهمـا ممكن لا يحتـاج إلاً إلى شيء من الخبرة ، انتهىٰ .

كل هذا الذي نقلناه من سرَّ قوله تعالى : ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ آلَلَهَ لَمْ يَكُ

مُغَيِّرَأُ نِعْمَةً أَنْعَمَهَـا عَلَىٰ قَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّـرُوا مَا بِـأَنْفُسِهِمْ ﴾<sup>(١)</sup> ، وهذا من عجائب القرآن التي أبرزها العلم الحديث . ليس على الله أن يعمل كل ممكن<sup>(١)</sup>

اعـلم أن الأطبّساء في زماننا الحاضر في أمـريكا وأوروبـا يجدون أن في طـاقتهم أن يطيلوا الأعمـار ويزعمـون أن هـذا ممكن وأنـا أقـول لـك : إنه مستحيـل ومستحيـل أن تـطول الأعمـار كمـا يشتهـون ، نعم يعمـر قـوم على سبيـل النـدور والقلّة ، أمــا أن طـول العمـر يعم في المسكونة فذلك لا سبيل إليه ، وذلك لأمرين :

( الأوّل ) أن النـاس لو عـاشوا ألف سنـة أو خمسمـائـة سنـة مثـلاً وتنـاسلوا لأصبحت الأرض لا تسعهم : أي لا تسـع سكنـاهم وحـدهــا فلا يجدون مكـاناً يجلسـون فيه ، فيقى الابن وابنـه إلى الجيل العـاشر أو الثـاني عشر ، وهـذا هو العـذاب الآليم ، وإذن يقتل النـاس بعضهم بعضاً إن عاشوا ووجدوا قوتاً و ومن أين يكون قوتهم إذن ؟ .

( الأمر الثاني ) أن هـذه المادّة التي نعيش فيهـا لو أنهـا خصصت بنـا نحن ولم نلد ولم وعشنـا أعمـاراً طـوالاً لكـان ذلـك خــطلاً وخـطاً ( وذلك ) لحصر المنفعة في عدد معلوم من المخلوقات .

فأما الموت والحياة والحمل والولادة فـإنّ معنـاه تكثير الأحيـاء فيعـدّون بمئات الآلاف من الأجيـال بدل جيـل واحـد ، وأيضـاً لـو كنـا جيلًا واحداً على الأرض أزلًا وأبداً فما الـذي نأكله؟ أليست الحيـوانات والنبـاتات؟ ولكنـا فرضنـا أن الأحياء لا تجـدّد ، فما الـذي نـأكله بعـد

- (١) سورة الأنفال آية : ٥٣ .
- (٢) الجواهر في تفسير القرآن ج ٤ ص ٢٣٧.

انقراض النبات والحيوان ؟ اللهم إلاً إذا كان هنـاك ( نظامـان ) : نظام لنا بالخلود وعدم الموت ، ونظام للنبات والحيـوان بالتجـدّد وهو خـطل في النظام ، فسبحان مدبّر الكون ومبدعه.

هذا معنى قول تعالى : ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيءٍ ﴾<sup>(1)</sup> ، فَلَمَّا سمع صاحبي ذلك قال : كفىٰ لقد أصبحت موقناً بسعة رحمة الله وعرفت أن أهل الأرض في الشرق والغرب نائمون وأحببت ما يحبه الله من حياتي الآن وموتي عند بلوغ الأجل ، وأيقنت أن أكثر هذا الإنسان غافل ساه ، ولو أنهم علموا ما دار بيننا لم يكره أحد الموت إن الله حكيم ، إنَّ الله رحيم ، هذه هي النعمة ، وهذه هي الرحمة .

إنَّ هــذا هــو العلم الـــذي تكبون بــه سعـادة النفــوس وانشــراح الصدور ، بل هـذا هو السـرَّ المصون والجـوهر المكنـون ، والحمد لله ربَّ العالمين .

علَّة الابتلاء بالأمراض :

اعلم أرشـدك الله تعالى انَّ الله سبحـانه بمنـزلة المُؤدّب ، والنـاس بمنزلة الأطفال ، والمؤدّب شأنه تأديب الأطفال بما تقتضيـه المصلحة ، فالأمراض كلّها تأديبات من الحكيم لمصالح لا يخفى بعضها .

منها ما رواه صاحب كتاب طبَّ الأئمَّة عليهم السلام وهـو من إخـوان عبدالله بن أبي بسطام الـزيَّـات وأخـوه الحسين بن أبي بسطام ذكـرهما النجـاشي ( ره ) رويا عن الصـادق عليه السـلام رواه ان جـدّه الحسين بن علي عليهما السـلام قـال : عـاد أميـر المؤمنين علي بن أبي

(١) الأعراف : ١٥٦.

طالب عليه السلام سلمان الفارسي رضي الله عنه ، فقال : يا أبا عبدالله كيف أصبحت من علّتك ؟ قال : يا أمير المؤمنين أحمد الله كثيراً وأشكو إليك كثرة الضجر . قال : فلا تضجر يا أبا عبدالله فما من أحد من شيعتنا يصيبه وجع إلاً بذنب قد سبق منه ، وذلك الوجع تطهير له ، قال سلمان : فإن كان الأمر على ما ذكرت وهو كما ذكرت فليس لنا في شيء من ذلك أجر إلا التطهير ، قال علي عليه السلام : يا سلمان إنّ لكم الأجر بالصبر عليه والتضرّع إلى الله تعالى عزَّ اسمه والدعاء له بهما يكتب لكم الحسنات ويرفع لكم الدرجات ، وأمّا الوجع خاصّة فهو تطهير وكفّارة ، قال : فقبّل سلمان ما بين عينيه المؤمنين؟! .

المريض لا يحرم عن المعنويات :

وروى شيخنا الكليني عن الباقير عليم السكلام قـال : كـان النـاس يعتبطون اعتباطًا فلمًا كـان زمن إبـراهيم عليـه السـلام قـال : يـا ربّ اجعـل للمـوت علّة يؤجـر بهـا الميّت ويسلى بهـا عن المصـاب قـال : فأنزل الله البرصام ثمّ أنزل بعده الداء .

وروى عن الصادق عليه السلام قال : إنّ رسول الله صلى الله عليه وآله وسلَّم رفع رأسه إلى السماء فتبسّم ، فقيل : يا رسول الله رأيناك رفعت رأسك إلى السماء فتبسّمت؟ فقال (ص) : نعم عجبت لملكين هبطا من السماء إلى الأرض يلتمسان عبداً صالحاً مؤمناً في مصلّى فيه ليكتبا له عمله في يومه وليلته ، فلم يجداه في مصلّه ، فرجعا إلى السماء فقالا : ربّنا إنّ عبدك فلان المؤمن التمسناه في مصلّه لنكتب عمله في يومه وليلته فلم نصبه فوجدناه في حبالك ، فقال الله عزَّ وجلَّ : اكتبا لعبدي مثل ما كان يعمله في صحّته من الخير في يومه وليلته ما دام في حبالي ، فـإنَّ عليَّ أن أكتب له أجـر ما كـان يعمله إذا حبسته عنـه ، وكذلـك إذا ضعف عن العمـل لكبـر فـإنّ الله يكتب له من الأعمال الصالحة مثل ما كان يعمله في نشاطه .

الأمراض زاجرة ومنبهة . . .

ومنها أنّ الأمراض زواجر للعبد عن المعاصي ، فالأمراض بمنزلـة الأسـواط الّتي يضرب المؤدّب الـولد بهـا . ومنهـا انّ الإنسـان إذا كـان صحيح البدن كان غافلًا عن الوصيـة نائمـاً عنها ولا يـوقظه إلاّ المـرض إن كان لبيباً وإلاً فاكثر الناس في غفلة حتَّىٰ عند الموت .

روى صـاحب روضة الـواعظين انّـه قال رسـول الله صلى الله عليه وآله وسلم : من مات بغير وصيّة مات ميتة جاهليّة .

وقـال صلَّىٰ الله عليـه وآلـه وسَلَّم: لا يُنبغي لامـرءٍ مسلم أن يبيت ليلة إلاً ووصيَّته تحت رأسه ب*رزميّت كيزير سي م*ى

وقال الصادق عليه السلام : من لم يـوص عند مـوته لـذوي قرابتــه ممّن لا يرث فقد ختم عمله بمعصية .

لعائد المريض ثواب عظيم :

ومنها تحصيل الشواب لعوّاده ، رُوي عن الصادق عليه السلام أنّه إذا كان يوم القيامة نادى العبد إلى الله عزَّ وجلَّ فيحاسبه حساباً يسيراً فيقول : ما منعك أن تعودني حين مرضت ؟ فيقول المؤمن : أنت ربّي وأنا عبدك أنت الحيّ القيّوم الَّـلِي لا يصيبك أَلَمْ ولا نصب ، فيقول عزَّ وجلَّ : من عاد مؤمناً فقد عادني ، ثم يقول له : أتعرف فلان بن فلان ؟ فيقول : نعم يا ربّ ، فيقول : ما منعك أن تعوده حين مرض ؟ أما إنَّك لو عدته لعدتني ، ثم لوجدتني به وعنده ، ثمّ لو سألتني حاجة لقضيتها لك ولم أردّك عنها .

وروى عن النبي صلى الله عليــه وآلـه وسلَّم أنّــه قـال : من عــاد مريضاً فله بكلّ خطوة خطاها حتّىٰ يـرجع إلى منـزله ألف ألف حسنـة ، ويمحى عنـه سبعـون ألف ألف سيَّــة ، ويـرفـع لـه سبعــون ألف ألف درجة ويوكّل به سبعون ألف ألف ملك يعودونـه في قبره ويستغفـرون له إلى يوم القيامة .

بعض آداب عيادة المريض :

أمًا وجع العين فلا عيادة فيه ، وأعظم العايدين ثواباً من خفّف الجلوس عند المريض إلاً أن يعلم من حال المريض رضاه بطول الجلوس ، وقدر جلوس العيادة على ما في الروايات مقدار حلب ناقة ، وينبغي أن يحمل معه إلى المريض تفّاحة أو سفرجلة أو أترجة أو لعقة من طيب أو قطعة من عود ، لأنّ المريض يستريح إلى كل من دخله عليه بها ، كذا جاء في الرواية عن الصادق عليه السلام ومن تمام العيادة أن يضع إحدى يديه على الأخرى أو على جبهته ، وينبغي أن يطلب العايد من المريض الدعاء للعايد ، وأن يأذن المريض لكلّ العايدين لأنَّ مستجاب الدعوة مخفيّ بينهم ، فلعلّه الممنوع عن الدخول ، ومرض الصَّبي كفّارة لذنوب والديه .

وَرُوِي عن الباقر عليه السلام قـال : حُمَّىٰ ليلة تعدل عبـادة سنة ، وحمَّى ليلتين تعــدل عبـادة سنتين ، وحمَّى ثــلاث ليـال تعــدل عبـادة سبعين سنـة ، قال أبـو حمزة قلت : فـإن لم يبلغ سبعين سنة ؟ قــال : فلأبيه وامّـه ، قال : قلت : فـإن لم يبلغا؟ قــال : فلقرابتـه قال : فـإن لم يبلغ قرابته ؟ قال : لجيرانه . وَرُوِي أَنَّ حمّى يـوم كفَّارة ذنـوب سنة ، وذلـك انَّ ألمهـا يبقى في البدن سنة ، وإنّها تأخذ من البدن عـافية سنـة أيضاً ، وهي حظَّ المؤمن من جهنَّم لأنّهـا من قيحها ، وذلـك لمـا عـرفت من أنَّ نـوعـاً من النـار تحت الأرض فإذا فارت خـرجت حرارتهـا فأصـابت المياه سيّمـا رؤوس الجبال وما فيها من المياه .

وينبغي للمريض أن لا يشكو إلى العُوّاد فإنَّه ينقص الثواب ، وأمَّا كيفيَّة الشكوى فرواها جميل بن صالح عن أبي عبدالله عليه السلام قال : سئل عن حدّ الشكاية للمريض ؟ فقال : إنَّ الرجل يقول : حممت اليوم وسهرت البارحة وقد صدق وليس هذا شكاة إنّما الشكوى أن يقول : لقد ابتليت بما لم يبتل به أحد ، ويقول : لقد أصابني ما لم يصب أحداً ، وليس الشكوى أن يقول سهرت البارحة وحممت اليوم ونحو هذا .

التداوي والمُضي إلى الطب*يب بيريس ع*لى

وأمّـا التداوي والمضي إلى الـطبيب فقـد ورد الأمـر بـه قــال النبي صلى الله عليـه وآله وسلَّم : تـداووا فإنَّ اللَّهَ عَـزَّ وجلَّ لـم ينــزل داء إلاً وقد أنزل له شفاء .

وقــال صلى الله عليه وآلــه وسلَّم : تجنَّب الدواء مــا احتمل بــدنك من الداء ، فإذا لـم يحتمل الداء فالدواء .

حكاية النبي الذي امتنع عن التداوي. .

وعن أبي عبـدالله عليه السـلام قال : إنَّ نبيًّا من الأنبيـاء مـرض ، فقال : لا أتداوى حتَّىٰ يكون الَّذِي أمـرضني هو الَّذِي يشفيني فـأوحى الله عزَّ وجلً : لا أشفيك حتَّىٰ تداوى فإنَّ الشفاء منّي . وقـد قال مـوسى عليه السـلام : يا ربّ ممّن الـداء ؟ قال : منّي ، قـال : فلم أمرت المـرضى بالـطبيب ؟ قـال : ليـطيب نفـوسهم ، فمن هذا سمّى الطبيب طبيباً .

التداوي لا يدفع الأجل . .

فإن قلت : ما فـائدة رجـوع المريض إلى الـطبيب الحاذق والأخـذ بدوائه ؟ قلت : لعلَّ فائدته رفع استمرار المـرض لا دفع الأجـل ، فإنَّـه لا يدفعه عن نفسه فكيف يدفعه عن غيره .

إنَّ الطبيب لـه في الـطبَّ معـرفــة ما دام في أجـل الإنسـان تـأخــير حتَّى إذا مــا انقضت أيّـام مــدّتـه حـار الـطبيب وخــانتـه العقــاقـير

نعم سيأتي إن شاء الله تعالى في تحقيق الأجل ان منه الأجل القابل للزيادة والنقصان بأعتبار الشاط بالأسباب ، كصلة الأرحام وصلة المساكين وفعل بعض الطاعات والعبادات ، وحينئذ فيجوز أن يكون التداوي من جملة أسباب الزيادة وتركه من أسباب النقيصة حيث ورد الأمر به ، ولا يلزم في التسداوي السرجوع إلى الأطباء والحكماء بل إلى من تركن النفس إلى دوائمه ولو كنّ العجايز وأضرابهن ، فإنّ دوائهنّ أنفع في الغالب من أدوية أكثر الأطباء ، وذلك لأنَّ دوائهنّ قد مرّت عليه التجاريب وأمّا أدوية الأطباء فالغالب عليها مجرّد الأخذ من الكتب المدوّنة في الفن .

فمان قلت : إذا جماز للطبيب استعممال المطب وأممر الممريض بالرجوع إليه فلم جعله الشارع ضامناً وإن كان حماذقاً ؟ قلت : جموازه لا ينافي ضمانه ، فإنَّ كثيراً من الحِرَفِ الجائزة قد ضمَّن السَّارِعُ أهلَها ما يُتلفونه كالقصَّار والصايغ وصاحب الحمَّام ونحوهم احتياطاً لأموال الناس ، وهذا أيضاً احتياطاً في دمائهم حتَّى لا يتحرَّى على الطبّ من لا معرفة له به ولا وقف على مفرداته ومركّباته ، ولا على تمييز العقاقير بعضها عن بعض كما هو الغالب في هذه الأعصار ، ولهذا أسقط الشارع الضمان عنه إذا أخذ البراءة إمَّا من المريض أو من وليَّه .

التداوي قسمان . . دعاء ودواء :

واعلم أنَّ التداوي قد روى عن الأثمّة عليهم السلام على قسمين : دعاء ودواء ، فأمًا الدعاء فه صالح لكلّ الأبدان كما سيأتي إن شاء الله تعالى ، وأمّا الدواء فقد روى في بعض الأمراض أدوية لا تصلح ظاهراً ولا توافق كلّ الأبدان في جميع البلدان ، نعم ربّما وافق طبائع أهل العراق ومكة والمدينة وما والاجل ومن ثمّ قال جماعة من الأصحاب : إنَّ تلك الأدوية والمعالجات المذكورة في كتاب طبّ الأصحاب : إنَّ تلك الأدوية والمعالجات المذكورة في كتاب طبّ ولايما هو مخصوص بأهل الأعموم ، مثل ما روي عنهم عليهم السلام إنّما هو مخصوص بأهل العموم ، مثل ما روي في غير حديث من الاستشفاء والمداواة بالعسل لقوله تعالى : فو فِيْهِ شِفَاءً للنَّاس كه<sup>(1)</sup> ، فإنَّ القرآن لم ينزل لخصوص بلد دون أخرى ، وحينتيذ فسالحق في الجواب هو أنَّ ما ورد عنهم عليهم السلام من أنواع الدواء لأنواع الأمراض عامً شامل للأبدان

نعم ينبغي للمسريض أن يتعاطى تلك الأدويسة من عسزائم القلب

(١) النحل : ٦٩ .

وصميمه وأن لا يتوهم من شيء منها فإنّك قد تحقّقت أنّ من تطيّر من شيء ضرّه ذلك الشيء ، وقد شاهدنا جماعة من الأفاضل ممّن ساعدهم وفور الاخلاص يتداوون في خراسان بالأدوية المذكورة في طبّ الأئمة وغيره التي لو تداوى بها أهل تلك البلد لنالوا منها أنواع الضرر بزعمهم ، وحصل أولئك الأفاضل منها الشفاء العاجل فليس السبب إلاً ما عرفت .

وأعظم أنواع الدواء النافع ما روى عن الرضا عليه السلام الله قال : لو أنَّ الناس قصروا في الطعام لاستقامت أبدانهم ، وفي الرواية : إنَّ طبيباً نصرانياً دخل على مولانا الصادق عليه السلام فقال له : يابن رسول الله أفي كتاب ربّكم أم في سنّة نبيّكم شيء من الطبّ؟ فقال : نعم أمّا كتاب ربّا فقوله تعالى : ﴿ كُلُوا واشُرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا ﴾<sup>(١)</sup> ، وأمّا سُنَّة نبيّنا فقال صلى الله عليه وآله وسلَّم : الحمية من الأكل رأس كلّ دواء ، والإسراف في الأكل رأس كلّ داء ، فقام النصراني وهو يقول : والله ما ترك كتاب ربّكم ولا سُنَّة نبيّكم شيئاً من إنّما الحمية من الشيء تركه السلام : ليس الحمية من الشيء تركه الطب لجالينوس ، وقال عليه السلام : ليس الحمية من الشيء تركه إنّما الحمية من الشيء الإقلال منه .

في الخصال : عن النبي صلى الله عليه وآلـه الأمّهات أربعـة : أُمَّ الآداب ، وأُمَّ العبـادات وأُمَّ الأمــاني ، وأُمَّ الأدويــة ، أمّــا أمَّ جميــع الآداب فقلّة الكـلام ، وأمّا أُمُّ جميع العبادات فقلّة الـذنوب ، وأمّـا أُمُّ جميع الأماني فالصّبر ، وأمّا أُمُّ جميع الأدوية فقلّة الأكل .

(١) الأعراف : ٣١ .

الأم : بمعنى الأصل ، سمّيت مكّة بـأمّ القرى ـ لأنهـا هي أصـل جميع الأراضي من مكة ، وسمّيت الـوالدة بـالأم لأنها أصـل ، والولـد يـولد منهـا ، وجمع الأم أمّهـات وأمات وقيـل : الأمّهـات في الإنسـان والأمات في البهائم .

والأممهـات في قـول النبي صلى الله عليـه وآلـه وسلّم في هــذه الأربعـة بمعنى الأصل ، كمـا هـو لا يخفى ، أمّـا الأدويـة يعني أصـل الأدويـة قلَّة الأكل ـ كمـا أشار بقـوله تبـارك وتعـالى في الآيـة الشـريفـة ﴿ كُلُوا واشُـرَبُوا وَلاَ تُسْـرِفُوا ﴾ ـ وهي دواء نـافـع لا يحتـاج معهـا إلى دواء آخر ، بل ولا يشتكي الإنسان معها داءاً .

قيل : اجتمع عند الملك كسرى أربعة من الحكماء : عراقي ورومي وهندي وسوادي ، فقال لهم كمرى : كل واحد منكم يصف لي دواء الذي لا داء معه! فقال العراقي : الدواء الذي لا داء معه أن تشرب كلّ يوم ثلاث جرع على الويق من العاء الشاخن .

وقـال الرُّومي : الـدواء الذي لا داء فيـه أن تبلع كلَّ يـوم قليلًا من حبّ الرشاد .

وقـال الهندي : الـدّواء الذي لا داء معه أن تأكـل كلّ يـوم ثـلاث حبّات من الهليلج الأسود ، والسوادي ساكت ، وكـان أحذقهم فقـال له الملك : لم لا تتكلّم ؟ فقال : يا مـولانا ، المـاء الساخن يـذيب شحم الكلى ويـرخّي المعدة ، وحبّ الـرشاد يهيج الصفراء والهليلج الأسود يهيج السوداء!!

قال : فما الـذي تقول أنت؟! قـال : يا مـولانا الـدواء الذي لا داء معـه أن لا تأكـل إلاً بعد الجـوع ، وإذ أكلت فـارفـع يـدك قبـل الشبـع فإنَّك لا تشكو إلاً علّة الموت . ولا يخفى أنَّ صحَّة البـدن من أعــظم نعمـاء الله على العبـد ولا يـدانيها شيء ولا يعـرف قدرهـا إلاَّ بعد فقـدهـا ، ولـذا ورد في الخبـر نعمتـان مجهولتـان : الصحّة والأمـان ، وأنفع الأدويـة للصحّة لمن أراد السـلامة في أيّـام حياتـه قلّة الأكـل ، وإن كـان المـوت حقّـاً ولا يمكن دفعه بعلاج ودواء ولكن ترى الإنسان يستعجل به من غـاية حبّـه الطعـام وإفراطه في الأكل على أنه لا تطيب الحياة مع العلّة والمرض .

وربّما يرضى بالموت ولا يرضى بعمر معه الأسقام والأوجاع ويطلب منيته ولا يأتيه حتَّىٰ تنصرم أيّامه وتنقطع آجاله فحينئنذٍ لا يمكن العلاج ، ولا ينفع الـدواء ولا يقدر على دفعه ، ولم يكن له تـدبير في أمر نفسه ، كما لم يتمكنوا من دفعه الملوك والجبابرة ولا الفراعنة والقياصرة ، ولا أحـد من الأطبّاء المهرة به ، وتـرى الـطبيب يمـوت بمرض كان ماهراً في معالجته

قيل : إنَّ أربعة من الحكماء ماتوا بأربعة أمراض كمانوا ماهرين في فنَّ معالجته ، فإنَّ أفلاطُونَ مات مبرسماً ، وإنَّ أرسطاطاليس مات بالسل ، وإنَّ بقراط مات مفلوجاً ، وجالينوس مات مبطوناً ، ولقـد أجاد الشاعر حيث قال :

ألا يـا أيُّهـا المغـرور تب من غيـر تــاخيـر فـإنَّ الموت قـد يأتي ولـو صيّـرت قـارونـا فكم قد مات ذو طب وكم قد مات ذو مـال يـلاقي بـطشـة الجبّـار ذا عقـل ومجنـونــا بسـل مات ارسـطاليس أفلاطـون بـرسـامـا وبقـراط بـأفـلاج وجـالينــوس مبـطونــا<sup>(۱)</sup>

(١) شجرة طوبي للعلَّامة الحـاثـري (رحمـه الله) المجلَّد ٢ ص ١٣٣ ـ ١٣٤.

الغصل الثالي الرسالة الذهبية المنسوبة الى الامام علي بن دوسي الرضاعليه السلام… (١) الأنوار النعمانيَّة ج ٤ ص ١٧٤ إلى ١٨٢ للسيَّد الجزائري وتـوضيحات الهامش عن البحارج ٢٢ ص ٣٢٨ فصاعداً .



## بِسْم اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

اهتم<sup>(1)</sup> أثمـة أهـل البيت عليهم السـلام بمعـالجـة الجـــــد كاهتمامهم بمـداواة الروح فكـانت عنايتهم في صحـة الأبدان كعنـايتهم في تهذيب النفوس .

فهم أطباء الروح والجسد ، وقد رجع إليهم جماعة المسلمين يستوصفونهم لأمراضهم البدنية ، كما كانوا يرجعون إليهم في شفاء أمراضهم الروحية ، وهذه جوامع الحديث مملؤة بشواهد ذلك ، فلم يكونوا عليهم السلام مبلغي أحكام وأثمة تشريع فحسب ، بل كانوا قادة أولوا عنايتهم المسلمين يهمهم صحة أبدانهم وأديانهم - إن صح التعبير - على السواء حتى حثوا على تعلم الطب وقرنه أمير المؤمنين عليه السلام بعلم الفقه في كلمته الجامعة في تقسيم العلم قال (ع) العلوم أربعة : الفقه للأديان والطب للأبدان ، والنحو للسسان ، والنجوم لمعرفة الأزمان .

ولقـد ورد عنهم عليهم السـلام في جـوامـع الـطب وحفظ الصحـة كثيـر ، كما ورد عنهم وصف العـلاج بأنـواعه أكثـر ، وللتيمن بذكـرهم عليهم السـلام نقدم للقـارىء نبذة يسيـرة من أقوالهم التي تعتبـر قواعـد عامة في حفظ الصحة واعتدال المزاج .

(1) هـ ذه من مقدمة للجليل السيد محمد مهدي ابن آية الله السيد حسن الخرسان .

قـال أمير المؤمنين (ع) لـولده الحسن عليه السـلام : ألا أعلمك أربـع كلمات تستغني بهـا عن الـطب؟ فقـال : بليٰ يـا أميـر المؤمنين. قـال عليه السـلام : لا تجلس على الطعـام إلاً وأنت جـائـع ، ولا تقم عن الـطعـام إلاً وأنت تشتهيـه ، وجـوّد المضـغ ، وإذا نمت فـاعـرض نفسك على الخلاء ، فإذا استعملت هذا استغنيت عن الطب .

وقـال عليه السـلام أيضاً : إن في القـرآن لآية تجمع الطبّ كله : ﴿ كلوا واشربوا ولا تسرفوا ﴾ .

وقـال زر بن حبيش قـال أميـر المؤمنين علي (ع) : أربـع كلمـات في الـطب لو قـالها بقـراط وجالينـوس لقدم أمـامها مـائة ورقـة ثم زينها بهـذه الكلمات وهي قـوله : تـوقوا البـرد في أوله ، وتلقـوه في آخـره ، فإنه يفعل في الأبدان كفعله بالأشجار أوله يحرق ، وآخره يورق .

وقال عليه السلام : لا صحة مع النهم في

وقـال البـاقـر عليـه الســلام : طب العـرب في سبعــة : شـرطــة الحجـامة ، والحفنـة ، والحمـام ، والسعـوط والقيء ، وشـربـة عسـل وآخر الدواء الكي ، وربما يزاد فيه النورة .

وقال الصادق عليه السلام لو اقتصد النـاس في المطعم لاستقـامت أبدانهم .

وقال عليه السلام أيضاً : ثـلاث يسمن وثلاث يهـزلن ، فأمـا التي يسمن فادمان الحمام وشم الرائحـة الطيبـة ، ولبس الثياب اللينـة ، وأما التي يهـزلن فادمـان أكل البيض والسمـك والضلع ، أي امتـلاء البـطن من الطعام .

وحـدث أبو هفـان ـ يوحنـا بن ماسـويه الـطبيب النصـراني الشهيـر

حاضر ـ إن جعفر بن محمد عليه السلام قال : الطبائع أربع الدم وهـو عبد وربما قتل العبد سيده والريح وهو عدو إذا سددت لـه بابـاً أتاك من آخـر ، والبلغم وهو ملك يـدارى والمرة وهي الأرض إذا رجفت رجفت بمن عليهـا ، فقال ابن مـاسويـه : أعد عليَّ فـوالله ما يحسن جـالينوس أن يصف هذا الوصف .

وقـال الصـادق عليـه السـلام : إن المشي للمـريض نكس ان أبي كان إذا اعتل جعل في ثوب فحمـل لحاجتـه ـ يعني الوضـوء ـ وذاك انه كان يقول إن المشي للمريض نكس .

وقال الكاظم عليه السلام ادفعوا معالجة الأطباء ، ما اندفع الداء عنكم ، فإنه بمنزلة البناء قليله يجر إلى كثيره .

وقال أيضاً : الحمية رأس الدواء والمعدة بيت الداء وعـود بدنـاً ما تعود .

وقـال أبـو الحسن عليـه السـلام : ليس من دواء إلاً ويهيـج داءاً ، وليس شيء في البدن أنفع من إمساك البدن إلاً عمًّا يحتاج إليه .

وقال الرضا عليه السلام : . . . ولو غمـز الميت فعاش لمـا انكرت ذلك .

وقالوا عليهم السلام : اجتنب الدواء ما احتمل بــدنك الــداء ، فإذا لم يحتمل الداء فالدواء .

فهـذه اضمـامـة من بعض مـا ورد عنهم عليهم السـلام فيمـا يتعلق بـالطب وانهـا لتجمع الأصـول العـامـة والأسس التي يقـوم عليهـا حفظ الصحة .

فبالتحبذيسر من النهمية التي هي أسساس البداء ، والاقتصساد في

المطعم بحدود استقامة البدن واحتياجه ، والالتزام بالراحة والهدوء بعد الابتلاء بالمرض ، والحمية واعطاء البدن عادته ، والتحذير من استعمال الدواء بدون حاجة ، وعندها بأكثر من الواجب وبيان طبائع البدن وعناصره المقومة ، بل وحتى الإشارة إلى الطب الرياضي أو فقل التنفس الصناعي وغير ذلك وهي نصائح طبية عامة يمكن الجزم بأنها لا تخص فرداً دون آخر ، أو بلداً دون بلد أو عصراً دون عصر آخر.

وهناك مستحضرات طبية ووصفات علاجية بنسب معينة وكيفيات خاصة اشتمل عليها الطب المروي عنهم عليهم السلام في كتابنا هذا وغيره يمكن القول بأنها ربما كانت مختصة بأحوال خاصة وملاحظة حال المريض وطقس بلده والتربة التي يعيش فيها إذ يمكن أن تكون الإجسابة صدرت من أحدهم عليهم السلام على سؤال المريض وعلاجه بملاحظة ما قلناه ، وهو أمر حري بالاعتبار ، فإن اختلاف الطقوس باختلاف البلدان والقصول يستدعي اختصاص العلاج ببعض المرضى دون بعض فالدواء المستحضر للبلاد الحارة مشلًا لا يصح استعماله بنفس النسبة والكيفية في البلاد الباردة ، وبالعكس .

إذن فما يرى من تفاوت بعض الـوصفـات العـلاجيـة أو التي لا يعـرف وجهها يمكن أن تكـون من هذا القبيـل ، وقد نصَّ الاعـلام من مشايخنا القـدماء والمتـأخرين على ذلـك ، وإلى القارىء بعض بيـانهم في المقام .

قال الشيخ الصدوق محمد بن علي بن بـابويـه ( ره ) المتوفى سنـة ٣٨١ هـ : اعتقادنا في الأخبار الواردة في الطب أنها على وجوه :

منها ما قيل على هواء مكة والمدينة ولا يجوز استعمـاله على سـاثر الأهوية . ومنها ما أخبر به العـالم ـ الإمام ـ على مـا عرف من طبـع السائـل ولم يعتبر بوصفه إذا كان أعرف بطبعه منه .

ومنها ما دلسه المخالفون في الكتب لتقبيح صورة المذهب عنـد الناس

ومنها ما وقع فيه سهو من ناقليه .

ومنها ما حفظ بعضه ونسيي بعضه .

وما روي في العسل أنه شفاء من كل داء فهو صحيح ومعناه شفاء من كل داء بارد .

وما ورد في الاستنجاء بـالماء البـارد لصاحب البـواسير ، فـإن ذلك إذا كان بواسيره من الحرارة الخ<sup>(١)</sup>

وقال الشيخ المفيد محمد بن محمد بن النعمان ( ره ) المتوفى سنة ٤١٣هـ : الطب صحيح والعلم به ثابت وطريقة الوحي ، وإنما أخذه العلماء عن الأنبياء ، وذلك لا طريق إلى علم حقيقة الـداء إلاً بالسمع ولا سبيل إلى معرفة الدواء إلاً بالتوفيق ، فثبت أن طريق ذلك هو السمع عن العالم بالخفيات .

والأخبار عن الصادقين عليهم السلام مفسرة بقول أمير المؤمنين عليه السلام : المِعْدة بيت البداء والحمية رأس الدواء ، وعود كل بدن ما اعتاد ، وقد ينجع في بعض أهل البلاد من مرض يعرض لهم ما يهلك من استعمله لذلك المرض من غير أهل تلك البلاد ويصلح لقوم ذوي عادة ما لا يصلح لمن خالفهم في العادة الخ<sup>(٢)</sup>.

- (١) اعتقادات الصدوق.
  - (٢) شرح الاعتقاد.

وقــال الشيخ المجلسي محمـد باقـر بن محمد تقي ( ره ) المتـوفى سنة ١١١١هـ<sup>(١)</sup> .

وقىد يكون بعض الأدوية التي لا مناسبة لها بالمرض على سبيل الافتتان والامتحان ، ليمتاز المؤمن المخلص القوي الإيمان من المنتحل أو ضعيف الإيقان ، فإذا استعمله الأول انتفع بـه لا لخاصيتـه وطبعه ، بل لتوسله بمن صدر عنـه ويقينه وخلوص متـابعته ، كـالانتفاع بتربة الحسين عليه السلام وبالعوذات والأدعية .

ويؤيد ذلك أنا ألفينا جماعة من الشيعة المخلصين كان مدار عملهم ومعالجتهم على الأخبار المروية عنهم عليهم السلام ولم يكونوا يرجعون إلى طبيب وكانوا أصح أبداناً وأطول أعماراً من الذين يجرعون إلى الأطباء والمعالجين

ونظير ذلك الذين لا يبالون بالساعات النجومية ، ولا يرجعون إلى أصحابها بـل يتوكلون على تربيع ويستعبذون من الساعـات المنحوسة ومن شـر البلايـا والأعـادي بـالآيـات والأدعية أحسن أحـوالاً ، وأثـرى أمـوالاً ، وأبلغ آمالاً من الـذين يرجعون في دقيق الأمـور وجليلهـا إلى اختيار الساعات وبذلك يستعيذون من الشرور والآفات .

وهنــاك ناحيـة أخــرى في بعض الكتب تستـرعي انتبـاه القــارىء ، وربما أثارت فضوله فيتسائل ما معنى ذكر العـوذات والأدعية والــرقى في تلك الكتب ؟ وأين هذا من طب الأبدان؟<sup>(٢)</sup> .

ولا بـد من وقفـة قصيـرة مـع القـارىء لننـظر معـاً تـأثيـر ذلـك في

(١) بحار الأنوارج ١٤ ص ٥٠٥ طبعة الكمباني . (٢) وقــد أشـرنــا إلى بعضهــا في تضـــاعيف هــذا الكتـــاب ، وفَصَّـلنـــا في « الموسوعة القرآنية الحديثة » فمن أحب فليراجع . معالجة الأبدان فأقول : لما كان أثمة أهل البيت عليهم السلام سموا بعلمهم عن البشر ـ بما للعلم من مفهوم واسع وشامل ـ فكانوا يستندون في ذلك إلى معين ولا ينضب حيث أخذوا ذلك عن رسول الله (ص) وهو صلى الله عليه وآله عن وحي السماء عمن أوجد الداء والدواء والمرض والشفاء .

فكانوا بلا ريب يدركون داء النفوس كما يدركون أمراض البدن وأعراضه الخارجية فهم يصفون لشفاء الروح من آلامها المرهفة وأزماتها الخانقة كما يصفون الدواء لسائر أمراض البدن ، وإن خير الأطباء من قدر على تشخيص المداء وعرف سيره ومبعثه فموصف لمه عـلاجه الشـافي ، ولما كـان كثيـر من الأمـراض مبعثهـا الألام النفسيـة نتيجية القلق والحزن والاضبطراب وللوحشية والخبوف وأمشالهما وكمان تأثيرهما على الجسم نتيجة حتمية، وهذا أمر محسوس ما أظن أحداً منا ينكره ، كيف وهـا نحن تحق كما يوم بتجارب وأزمـات تبعث على القلق والاضطراب ، وإذ اشتد تأثيرهما النفسي فنحس بعوارضهما على البدن كمالصداع والحمى وغيرهما من الأوجماع النماشئة عن التوتر العصبي أو انهيار الأعصاب فهذه الأعراض والأمراض نتائج حتمية لتلك الألام النفسية لا انها تنحصر بها بل لها أكثر من سبب إذن لا مانع \_ بل من الخير \_ معالجتها عـلاجاً نفسياً وروحياً لحسم مادة الألم وتطهير مصدره حتى تخلص النفس من مشاكلها بالدعة والاطمئنان إلى تأثير مدبر في شؤونها عارف بخيرها يرجى منه الصلاح والإصلاح فتهدأ ألامهما وتخلد إلى المراحة ريثمما يتم لهما الشفاء المتموقع وإذا هدات النفس واطمأنت ، دبت العافية إلى أجزاء الجسم المصابة بسببها نتيجة حتمية أيضاً لها .

وما أظن القارىء ينكر الطب النفساني والروحـاني ومدى تـأثيرهمـا

في معـالجة كثيـر من الأمـراض البـاطنيـة والعقليـة بـل وحتى الجلديـة والمتوطنة والتناسلية .

وكم قرأنا وسمعنا شواهد على ذلك أقرها العلم الحديث بمفهومـ. الشامل .

وبعد هذا فماذا على الإمام وهـو يحرص على صحـة امرىء مسلم مبتلى بمرض مبعثه ألم نفسي ويزول مرضـه بعلاج أن لا يسعفـه بذلـك لتعجيل شفائه .

وما عليه وهو يرى عوارض المريض مركبة من آلام نفسية وعوارض بدنية أن يعالج روحه وجسده في آن واحد فيصف له ما يشفي بـدنه من مرضه بمستحضرات العقاقير مثلًا ، ويشفى روحه ببركة آي من القرآن الكريم أو اسم من أسماء الله جلَّ جـلاله أو عـوذة اشتملت على الاستعاذة بالله جلَّ اسمه والتوسل إليه بملائكته المقربين أو أنبيائه المرسلين أو عباده المكرمين .

وهلم فلننظر في وصفات هذا اللون من العلاج فهل هي إلاً ما وصفناه وما الذي ننكره من الاستشفاء بها وهي عين الشفاء فالقرآن العظيم فيه من الآي الظاهرة الصريحة بأنه شفاء المؤمنين كقول عزَّ وجلَّ في سورة يونس/٥٧ : ﴿ يا أَيُّها النَّاس قَدْ جَاءتكم موعظة من رَبَّكم وشفاء لِمَا في الصُّدُور وهدى ورحمة للمؤمنين ﴾. وقول جلَّ وعلا في سورة الإسراء/ ٨٢ : ﴿ وَنُنَزل من القرآن ما هُو شِفاء ورحمة للمؤمنين ولا يزيد الظالمين إلاَّ خساراً ﴾. وقول تبارك اسمه في سورة فُصَّلت/٤٤ : ﴿ ولو جعلناه قرآناً أعجمياً لقالوا فُصَّلَت آياته وءاعجمي وعربي قل هو للذين آمنوا هدى وشفاء ﴾ وفيه من الأمر بالدعاء والاستعاذة كثيراً إلى غير ذلك من آياته الكريمة وأسراره العظيمة التي عـرفها أثمة أهل البيت عليـه السلام أخـذاً عن رسول الله صلى الله عليـه وآله ولم يكن أحـداً أعرف بـأسرار القـرآن وموارد بـركته منهم فعلى جـدهم أنزل وفي بيـوتهم نـزل وهم المخـاطبـون بـه ، ولا يعرف القرآن إلاً من خوطب به .

وقس على الاستشفاء بآي القرآن الكريم الاستعاذة بـأسمـاء الله تعالى والتوسل بها والدعاء إليـه طلباً لخـلاص الـروح من أدرانها وحـلًا لأزماتها ومشاكلها وشفاءً لآلامها .

وإن في الدعاء نفسه بشروطه لراحة للنفس واطمئنانهما بالسلامة ، ولم يكن مجرد خضوع واستكانة ، أو انهزامية من واقع مرير ـ كما يفسر خطا ـ بـل هو رجـوع إلى حظيرة نفس الواقع وخلود إلى راحتـه ومن منا ينكر ذلك أو لم تصادف ولو تحربة واحـدة طيلة حياتـه ، يفزع عند كل مخوف ، ويلجأ في كـل مكروه ، ويستـزيد من الخيـر إلى من بيـده التدبيـر والتقـديـر يـرجـو منـه النجـاة من أزمـاتـه ، والتخلص من آلامه ، والسلامة في راحته .

فلولا إحساسنا بالارتياح النفسي لنتاثجه لما أقبلنا عليـه واستعملناه دواءاً فطرياً .

والـذي يؤكـد أن تلكم الأدعية والعـوذات والاستشفاء عـلاجـات نفسية مضافاً إلى ورودها في القرآن الكريم ، هـو تعقيبها كثيـراً بضمان النجاح عند الاستعمال وهذا الالتـزام بالعـافية وضمـانها هـو وحده خيـر علاج نفسي يجعل المريض يشعر بـالراحـة ويتلمس العافيـة بين أحرف تلك الآي والدعاء والعوذة .

محتوى الرسالة الذهبيَّة (١) :

لقد أراد المامون معرفة أصول خفظ صحة المزاج ، وتدبيره بالأغذية والأشربة والأدوية مستقاة من منبعها العذب ، فطلب من الإمام عليه السلام بيان ذلك ، وكرر الطلب ، فكتب إليه هذه الرسالة ، فلما وصلت إلى المأمون أمر بأن تكتب بماء الذهب

ولعـل أهم ما يـطوف في ذهن القارىء حـول أهمية هـذه الرسـالـة وما تعنيه دلالتها التاريخيـة أنها تمثـل مرحلة تـاريخية تتعلق بفن الـطب وتـطوره في العصـر الإسـلامي الأول ، فهي تكشف للمعنيين بـالـطب وتاريخ تطوره عبر العصور غزارة علمه عليه السلام ، وسعة اطلاعه .

ومن خىلال هـذا المنـطلق أمكنني تقـديم دراسـة مسهبـة للرسـالـة الذهبية مقسماً إيّاها إلى عدة فصول

لقد جاءت هذه الرسالة بمجموعة من النصائح والإرشادات الطبية العامة القيّمة ، والتي كانت حصيلة تجاربه عليه السلام مضافاً إليها ما سمعه عن آبائه عليهم السلام ، من أقاويل القدماء أيضاً . كما أشار إلى ذلك بقوله عليه السلام في مستهل رسالته : « عندي من ذلك ما جربته وعرفت صحته بالاختبار ومرور الأيام ، مع ما وقفني عليه من مضى من السلف مما لا يسع الإنسان جهله ولا يعذر في تركه » .

ففي الفصـل الأول : نـرى الإمـام عليـه السـلام قـد سبق علمـاء الـطب في العصر الإسـلامي في العـديـد من الآراء والإكتشـافـات التي أصبحت الأساس الرئيسي في التجارب الطبيـة ، بل يمكن القـول بأنهـا

(١) من مقدمة للفاضل الشيخ محمد مهمدي نجف على كتاب « الرسالة الدهبية ».

النواة الأولى لأراء الأطباء فيما بعد .

فكان عليه السلام أول من شبه جسم الإنسان بالمملكة الصغيرة المتكاملة ، فقال : إن هذه الأجسام أسست على مشال الملك . فملك الجسد هو ما في القلب ، والعمال العروق في الأوصال والدماغ ، وبيت الملك قلبه ، وأرضه الجسد ، والأعوان : يداه ورجلاه وعيناه وشفتاه ولسانه وأذناه . وخزائنه : معدته وبطنه وحجابه وصدره .

وليس المهم في هـذا الوصف الـراثـع التشبيـه بـالملك والمملكـة وإنمـا المهم فيه دلالـة هذا التشبيـه على معرفتـه عليه السـلام بتشريـح أعضاء الجسم الرئيسة ، وفسلجة كل عضو منها .

ف استهمل عليه السلام بتشييه القلب وما فيه بمثابة الملك في رعيته ، فكما أن الملك هو الشخص الأول والحاكم الرئيس في تسيير أمور المملكة كذلك جعمل القلب وقيا فيه الأساس في بقاء الحياة الإنسانية ، فمتى توقف القلب عن العمل توقفت الحياة في سائر الجسد .

كما مثل عليه السلام المجموعة المتكاملة من الشرايين والأوردة والشعيرات الدموية ، والتي أسماها بالعروق، ومن جميع الأوصال وما يصير سبباً لـوصل مفاصل البـدن ، وبها تتم الحركات الإراديسة واللاإرادية المختلفة ، ومن الدماغ الذي بعتبر المركز الأول للإحساس في الجسم . مثل هـذا وذاك بالعمال لإدارة شؤون هـذه المملكة ، وهم الجنود الأمناء الأوفياء لها . فهم يحافظون على المملكة بجميع أجزائها من المؤثرات الخارجية .

كما شبه الجسد بكامل أعضائه وأجزائه بأرض هذه المملكة . ثم

أوضح عليه السلام بتمثيله الرائع فسلجة كل عضو من أعضاء الجسم ، وما يقوم به من الوظائف المهمة ، فأشار إلى اليسدين ووصفهما بأعوان الملك : يقربان ما يريد ويبعدان ما يرفض . وإن الرجلين ينقلانه من مكان لأخر حسب رغبته ، وطوع إرادته . كما وصف العينين بالسراج ، حيث لا يمكن البصر بدون سراج ، فيهما ينظر القريب والبعيد . أما الأذنان فهما المصدر المهم لاستقبال المعلومات من الخارج ، كما أن اللسان بمعونة الشفتين والأسنان ، هو الأداة المعبرة عن إرادة الملك .

ثم استطرق عليه السلام في تشبيه جوف الإنسان وما يحويـه من صدر ومعدة وامعاء وتوابعهما بالخزانة ، فمنها يتزود الإنسـان بالغـذاء ، والمواد الحيوية الأخرى فمـا أعظم هـذه المملكة الصغيـرة المحتوى ، العظيمة التكوين !! فتبارك الله أحسن الخالقين .

وفي نهـاية هـذا الفصل أوضيح عليه المـلام تأثيـر الفرح والحـزن وغيرهما من العوارض الخارجية على الوجه ، وبيان مركز كل منهما .

وفي الفصل الثاني جاءت إرشاداته عليه السلام في كيفية تناول الغذاء والشراب من حيث الكيف والكم ، كل ذلك حفاظاً على صحة البدن ، فأبدى نصحه في تناول الغذاء : كل حسب طاقته وقدرته ومزاجه ، مع مراعاة الزمان والمكان ، لغرض استمراء الغذاء بصورة صحيحة ، والاستفادة منه على النحو الأفضل . لأن الإخلال في المأكل والمشرب سواءاً كان بزيادة أم نقصان يكون السبب في العديد من الأمسراض ، كما في الحديث الشريف : « المعدة بيت الداء والحمية رأس الدواء » .

أما في الفصل الثـالث فقد أشـار عليه السـلام على المأمـون بصنع

نوع خاص من الشراب ، كثير الفوائد، سهـل الهضم ، لاستعمالـه بعد طعامه ، وليس المقصود هو شخص المـأمون وحـده ، بل كـل من أراد الحفاظ على صحته .

وقد احتوى هذا الشراب على القيمة الغذائية العالية ، لما فيه من العناصر المهمة : من سكريات ونشويات وفيتامينات وغيرها من المواد الرئيسة المولدة للطاقة ، مع مراعاة الشروط الصحيحة والأساسية في تحضيره .

ويمكن القول بأن إمامنا الرضا عليه السلام قد سبق العلماء في تعريف الماء العذب ، فعرفه بأجمل تعريف ، وأوجز وصف بقوله : « ماء أبيضاً براقاً خفيفاً وهو القابل لما يتعرضه على سرعة من السخونة والبرودة ، وتلك الدلالة على صفاء الماء » .

كما سبقهم أيضاً في معرفة أضرارا الغليان على العديد من العناصر الغذائية كاتلاف بعض الفيتامينات ووطيران بعض العناصر السريعة التبخير في الغذاء والشراب .

وجاء تـأكيـد الإمـام عليـه السـلام في الفصـل الـرابـع على عـدم الافـراط في استعمال الشـراب بعـد الـطعـام مبينـاً مـا يتـرتب عليـه من أضرار على المعدة ، وبالتالي على سائر الجسد .

ولم يكتف (ع) بذلك بسل أكَّد على تأثير الافراط في تناول بعض المواد الغذائية وأضرارهما أيضاً ، فقمال : « وكثرة أكمل البيض وادمانه يورث الطحمال ورياحماً في رأس المعدة ، والامتماد من البيض المسلوق يورث المربو والابتهمار وأكمل اللحم النيء يورث المدود في البطن ، وأكل التين يقممل الجسد إذا أدمن عليه » ثم قال : « والإكثمار من أكمل لحوم الوحش والبقر يورث تيبس العقم ، وتحيير الفهم ،

وتلبد الذهن ، وكثرة النسيان » .

وقـد استهـل الإمـام (ع) الفصـل الخـامس في بيـان الـوقـايــة من الأمراض التي قد تحدث من تغيير الهواء المفاجىء ـ كمـا يحدث ذلـك في الحمام ـ فقال عليـه السلام : « وإذا أردت دخـول الحمام ، وأن لا تجـد في رأسك مـا يؤذيك فـابدأ عنـد دخول الحمـام بخمس حسـوات ماء حار ، فإنك تسلم بإذن الله تعالى من وجع الرأس والشقيقة » .

وجاء تقسيمه لبيوت الحمام بأوجز تقسيم ووصف بأحسن وصف ، بقـوله : « البيت الأول بـارد يابس ، والثـاني بارد رطب ، والثـالث حار رطب ، والرابع حار يابس » .

ثم أشار عليه السلام إلى منفعة الحمام للجسد من الناحيتين التشريحية والفسلجية ، فأبدى صحة في استعمال الأدهان والعقاقير قبل وبعد دخول الحمام للمطيب وتلطيف الجلد والأعضاء ، لأن للجلد أهمية عظمى في التخلص من عدد لايستهان به من المواد السامة ، فتنقيبة الجلد وفتح مسامه وتلطيف من الأمور المهمة للإنسان .

وقـد جاءت تعليماته ونصـائحه الـطبية القيمة العامة في الفصـل السادس حفاظـاً على صحة وسـلامة الأجهـزة الداخليـة بصورة عـامة ، فنصح بعدم حبس البـول والمني ، وعـدم إطـالـة المكث على النسـاء وقاية للجهاز التناسلي مما قد يعـرض عليه بسبب ذلـك من أخطار . ثم كرر النصح بالعناية التامة بالفم وملحقاته ، لأهمية موقعه الحساس .

كما نصح بعدم استعمال الماء بين الطعام ، لتأثيره ضعف المعدّة بقوله : « ومن أراد أن لا تؤذيبه معدتيه فلا يشرب بين طعاميه ماء حتى يفرغ ، ومن فعبل ذلبك رطب بيدنيه ، وضعفت معيدتيه ، ولم تباخيذ العروق قوة الـطعام ، فـإنه يصيـر في المعدة فجـاً إذا صب الماء على الطعام » .

وأوضح كيفية الاستلقاء عند النوم رعاية للجهاز الهضمي .

كما اهتم عليه السلام أيضاً بالجهاز العصبي ، لأهمية ذلك ، فأبدى النصح لمن أراد الزيادة في قوة الحافظة بـأن يأكـل الزبيب وغيـر ذلك ، كما يأتي في محله .

ثم جـاءت إرشـاداتـه عليـه السـلام في الفصـل السـابـع من هـذه الرسالة الذهبية للمسافر خاصة ، فأوصى باحتراز من بعض الأمـور التي تضطره طبيعة السفر إليها ، كاختلاف المأكل والمشرب وغيرها .

فنصح بالاحتراز من السير في الحو الشديد وهو ممتلىء الجوف مؤكداً أضراره على الجسم . كما نصح بمزج ماء كل بلد يسافر إليه بماء أو طين بلده الذي ولد فيه موضحاً فوائد ذليك . ثم كرر نصائحه باستعمال المياه العذبة ، وفرق بين المياه العسرة والثقيلة في الاستعمال .

ثم اختص الفصل الثامن بقوى النفس ، وانها تنابعة لمنزاجات الأبيدان ، ومزاجنات الأبدان تنابعة لتصبرف الهنواء ، فبإذا بنزد منزة ، وسخن أخرى تغيّرت بسببه الأبدان .

فالإمام عليه السلام قسَّم جسم الإنسان إلى طبائع أربع : « الـدم والبلغم والمرة الصفراء والمرة السوداء » . ثم خص الأعضاء الرئيسة بالجسد كل عضو بواحد من هذه الطبائع الأربع ، فقال عليه السلام : « إن الـرأس والأذنين والعينين والمنخسرين والأنف والفم من الـدم » مشيراً إلى أن الرأس هو محل الإحساس والإدراك ، وأنه مركز العروق والشـرايين المؤديـة إلى أجهـزة الجسم ولغـزارة الـدم في دورتهـا فقــد وصفها بأنها من الدم .

كما خص البلغم والـريـح بـالصـدر ، لاجتمـاع البـلاغم فيـه من الدماغ وسائر الأعضاء ، ويكثر الريح فيه بالاستنشاق المستمر .

وخص الشراسيف ـ وهو الجهاز الهضمي وتوابعـه ـ بالمـرة الصفراء لقربها من الصفراء أو لأنها داخلة في تكوينه .

وأخيـراً خصَّ أسفـل البـطن بـالمـرة السـوداء إشــارة إلى سـواد الـطحـال . وهـو يشمـل أيضـاً الكلى والمجـاري البـوليـة والتنــاسليـة وغيرها .

واهتم عليه السلام في الفصل التاسع براحة الإنسان مستضيئاً بقوله تعالى : ﴿ قُلْ أَرأيتم الْ جَعَلْ الله عليكم النهار سرمداً إلى يوم القيامة من إلّه غير الله يأتيكم بليل تسكنون فيه أفلا تبصرون ﴾<sup>(١)</sup> ليأخذ المخلوق فيه قسطاً من الراحة في جو هادىء ، وليعوض قواه المفقودة في عمله .

فجاءت نصائحه في كيفية النـوم ، حين يستلقي الإنسـان على فـراشه . وبـه يكون سكـون الحـواس الـظاهـرة ، وبـه يستكمـل هضم الطعام ، والأفعال الطبيعية للبدن .

وكرر عليه السلام في الفصل العاشر اهتمامه بصحة الأسنان ، وأوضح بعض التعليمات الضرورية في الحفاظ عليهما من المؤثرات الخارجية، والنصح بعنايتهما والاهتمام برعايتهما ، فأوصى بماستعمال بعض المواد النافعة للأسنان والمجلية لها .

(١) سورة القصص : ٧١.

وقد قسم إمامنا عليه السلام في الفصل الحادي عشر أحوال الإنسان وقواه الجسمانية حسب الفترات الزمنية إلى أربعة أقسام : ـ الأولى فترة الصبا ، وتكون فني الأعوام الخمسة عشر الأول ، تليها فترة الشباب حتى يبلغ السن الخامسة والثلاثين ، فيكون بعندها سن الشيخوخة حتى يتم الستين من العمر ، تليها فترة الهرم والـدبول ويكون الجسم فيها في إدبار وانعكاس ما عاش .

ثم أوضح فوائد الحجامة ، وأوقاتها ، وشروطها الصحية في الفصل الثاني عشر مشيراً إلى مواضع الفصد ، والحجامة في البدن ، مبيناً العوامل المساعدة في تخفيف آلامها ، وطرق عملها ، كما أكد في ختام بيانه في هذا الفصل على بعض الأضرار والأغراض التي قد تحدث من استعمال بعض المضادات أثناء الحجامة أو الفصد ، وكيفية الوقاية منها .

وقـد أشار إمـامنا عليـه السلام في الفصـل الثـالث عشـر إلى عـدم توافق تراكيب بعض المـواد كيمياويـاً ، مما يعـرض البدن لاجتمـاعها ، في بعض الأحيان إلى مخاطر وأضرار قد تؤدي نتائجها إلى الهلاك .

فقــد أشـار في بعض فقــرات هــذا الفصــل إلى أسبــاب بعض الأمـراض التي قد يكـون أحد أسبـابها التضـاد في اختـلاطـات الامعـاء وتعفناتها .

واختتم عليه السلام هذه الرسالة الـذهبية بـآداب الجماع ، مشيـراً إلى الشـروط الصحية الـواجب اتباعهـا ، والتي قـد يؤدي إهمـالهـا إلى أمـراض أو علل غير محمـودة ، موضحـاً أهمية التـوافق والانسجـام بين الجنسين ، وضـرورة الملاعبـة والمـلاطفـة قبـل الجمـاع ، مشيـراً إلى إحـدى المراكـز الحسـاسـة والمؤثـرة في إثـارة الغـريـزة الجنسيـة عنـد المرأة ، لكي يحرز كل منهما نصيبه من هذه العملية الحساسة .

كما حذّر من مجامعة النساء في فترة الحيض ، مستضيئاً بقـولـه تعـالى : ﴿ ويسألـونك عن المحيض قـل هو أذى فـاعتزلـوا النسـاء في المحيض ولا تقربوهن حتى يطهرن....﴾<sup>(١)</sup> .

وكانت لمساته الأخيرة في إبـداء نصحه بـالالتزام بهـذه الإرشادات والتعليمات والتحذير من إهمالها .

## التعريف بالرسالة :

هذه<sup>(۲)</sup> الرسالة الذهبيّة ( المذهبيّة ) في الطب الذي بعث به الإمام الهمام علي بن موسى الرضا عليه السلام إلى المأمون العبّاسي في صحّة المزاج وتدبيره بالأغذية والأشربة والأدوية ، قال إمام الأنام غرّة وجه الإسلام ، مظهر الغموض بالرويّلة اللّامعة كاشف الرموز في الجفر الجامعة ، أقضى من قضى بعد حدّه المصطفى صلى الله عليه وآله ، وأغزى من غزى بعد أبيه المرتضى صلوات الله وسلامه عليه وآله لإنس والجنّ علي بن موسى الرضا صلوات الله وسلامه عليه

(١) سورة البقرة : ٢٢٢.

(٢) قال العلامة العسكري في آخر كتاب : ( اسناد الرسالة الـذهبية ) : قـد تواتر نقل هذه الرسالة عن الإمام الرضا عليه السلام بالتفصيل المـذكور ، وانتهت إلينا بـواسطة حسن بن محمد بن جمهـور عن أبيـه محمـد بن جمهـور العمي . ومحمـد هذا ابن الحسن بن جمهـور العمي نسب إلى جـدّه تـارة فيـذكـر في كتب الرجال باسم محمد ابن جمهـور ، وتارة ينسب إلى أبيـه فيذكـر محمد بن الحسن جمهـور ، تميمي بصري من بني العم . قـد عاصر الإمـام الـرضـا عليـه السلام وروى عنه كتاب أدب العلم ، وكتـاب صاحب الـزمان ، وكتـاب وقت خروجه ، مضافاً إلى روايته عن الرضا عليه السلام الرسالة الذهبية وقد عمر أكثر من ١٠٠ سنين .

وفي خزانة كتب آية الله العسكري بسامراء نسخة مخطوطة مرويّة عن أبي محمد الحسن بن محمد النوفلي ، وهو الحسن بن الفضل بن يعقوب بن سعيد بن نوفل بن الحرث بن عبدالمطلب الذي قبال النجاشي في حقّه : « ثقة جليل القدر روى عن الرضا عليه السلام نسخة وعن أبيه عن أبي عبدالله وأبي الحسن موسى الخ» فلعلَّ النجاشي يقصد الذهبيَّة بقوله : روى عن الرضا عليه السلام نسخة .

وقد ذكر المجلسي في البحارج ٦٢ ص ٣٥٦ بعد انتهائه من شسرح الرسالة الذهبيَّة : (قال أبو محمد الحسن القمي : فلمَّا وصلت هذه الرسالة من أبي الحسن علي بن موسى الرضا عليه السلام إلى المأمون قرأها وفرح بها وأمر أن تكتب بالذهب وأن تترجم بالرسالة المذهبيَّة وفي بعض النسخ بالرسالة الـذهبيَّة في العلوم الطبيَّة ) الخ ، فهذا طريق آخر للرسالة غير رواية أبي جمهور والنوفلي وان لم يرو عنه المجلسي جميع الرسالة .

وقد أوردها المجلسي بتمامها في البحارج ٢٢ ، وذكر سندها إلى ابن جمهور واستنسخها عن خط المحقق الكركي والمحقق لم يروها عن أحد وإنّما قال : ( الرسالة المذهبيّة في الطب التي بعث بها الإمام غلي بن موسى الرضا عليه السلام إلى المأمون العبّاسي في حفظ صحة المنزاج وتدبيره بالأغذية والأشربة والأدوية قال الإمام عليه السلام : الخ ) وقد ذكر في ص ٣٠٩ قبل إيراد الرسالة : « إنّ هذه الرسالة كانت من المشهورات بين علمائنا ولهم إليها طرق وأسانيد ، ولكن كان في نسخها التي وصلت إلينا اختلاف فاحش أشرنا إلى بعضها » الخ فما هي طرقها وأسانيدها الأخرى التي يشير إليها المجلسي مع وجود الاختلاف الفاحش بين نسخها المرويّة وأين هي؟ الخ انظر ص ١٣٠ - ١٣٢.

مراده ـ دام بقائـه ـ من آية الله العسكري هو شيخنـا الجليل شيخ الفقهاء والمجتهدين الشيخ ميرزا محمد الطهراني العسكري ـ نزيـل سامـراء ـ قدّس سـره وهو شيخ أجازه كافة مشايخنا وأساتـذتنا في الـرواية وأنـا أروي عنه بـواسطة جمع من مشـايخي الأعلام كمـا أروي عنه بـلا واسطة أيضـاً وقد كتب لي إجـازة روايـة مفصّلة وأدرج فيها صورة إجـازة الشيخ الفقيـه الحاج ميـرزا حسين الطهـراني (ره) التي كتبها في حقّه رحمه الله .

## إن الأجسام الإنسانية خلقت على مثال الملك...

اعلم . . أنَّ الله تعـالى لم يبتل العبـد المؤمن ببلاء حتَّىٰ جعـل لـه دواء يعـالـج بــه ، ولكـلَ صنف من الــداء صنف من الـدواء وتــدبيـر ونعت ، وذلـك انَّ الأجسـام الإنسـانيَـة جعلت على مثــال الملك<sup>(١)</sup> ،

(١) قوله عليه السلام «على مشال الملك» بالضم أي المملكة التي يتصرّف فيها الملك، فملك الجسد - بفتع الميم وكسر اللام - أي سلطانه هو القلب. كذا في أكثر النسخ، وربعا يتوهم التنافي بينه وبين ما سيأتي من أنَّ بيت الملك قلبه.

ويمكن رفع التنافي بأنّ للقلب معاني : أحدها اللحم الصنوبري المعلّق في الجوف ، الثاني الروح الحيواني الذي ينبعث من القلب ويسري في جميع البدن ، الثالث النفس الناطقة الإنسانيّة التي زعمت الحكماء وبعض المتكلّمين أنّها مجرّدة متعلّقة بالبدن إذ زعموا أنّ تعلّقها أولاً بالبخار اللطيف المنبعث من القلب المسمّى بالروح الحيواني ، وبتوسّطه تتعلّق بسائر الجسد ، فاطلاقه على الشاني لكون القلب منشأه ومحلّه ، وعلى الثالث لكون تعلّقها أولاً بما في القلب . فيحتمل أن يكون مراده عليه السلام بالقلب ثانياً المعنى الأوّل ، وبه أوّلاً أحد المعنيين الآخرين .

وفي بعض النسخ « هـو مـا في القلب » فــلا يحتــاج إلى تكلَف ، لكن يحتمل المعنى الثاني على الـظرفيّة الحقيقيّة ، والثالث على الـظرفيّة المجـازيّة ، بنـاء على القول بتجـرّد الروح ، وقـد مرّ الكـلام فيه وعلى التقـديرين كـونـه ملك البدن ظاهر ، إذ كما أنّ الملك يكـون سبباً لنـظام أمور الـرعيّة ومنـه يصل الأرزاق إليهم ، فمنه يصل الروح الذي به الحياة إلى سائر البدن . فملك الجسد هو في القلب<sup>(۱)</sup> ، والعمّال العروق والأوصال<sup>(۲)</sup> والدماغ ، وبيت الملك قلبه وأرضه الجسد والأعوان يداه ورجلاه وعيناه وشفتاه ولسانه وأذناه ، وخزانته معدته<sup>(۲)</sup> وبطنه ، وحجّابه صدره<sup>(٤)</sup> .

فاليدان عونان يقرّبان ويبعّدان ويعملان على ما يـوحى إليهما الملك ، والرجلان ينقلان الملك حيث يشاء .

والعينــان تــدلانــه على مــا يغيب عنــه ، لأنَّ الـملك مـن وراء

وعلى رأي أكثر الحكماء إذا وصل الروح الحيواني إلى الدماغ صار روحاً نفسانياً يسري بتوسّط الأعصاب إلى سائر البدن ، فمنه يحصل الحسّ والحركة فيها وإذا نفذ إلى الكبد صار روحاً طبيعياً فيسري بتوسّط العروق النابتة من الكبد إلى جميع الأعضاء ، وبه يحصل التغذية والتنمية . وكما أنَّ السلطان قد ياخذ من الرعايا ما يقوم به أمره ، كذلك يسري من الملعاغ والكبد إليه القوّة النفسانية والقوّة الطبيعيَّة . فيمكن تعميم العروق بحيث تشمل العروق المتحرّكة النابتة من القلب والساكنة النابتة من الكبد والأعصاب النابتة من الدماغ .

(١) هو ما في القلب (خ).

(٢) المراد بالأوصال مفاصل البدن وما يصير سبباً لوصالها فإنَّ بها تتم الحركات المختلفة من القيام والقعود وتحريك الأعضاء .

(٣) لما عرفت أنَّ الغذاء يرد أوَّلاً المعدة ، فإذا صار كيلوساً نفذ صفوه في العروق الماساريقية إلى الكبد ، وبعد تولَّد الأخلاط فيه إلى سائر البدن لبدل ما يتحلَّل ، فالمعدة والبطن وما احتوى عليه البطن من الامعاء والكبد ( والأخلاط ) بمنزلة خزانة الملك ، يجمع فيهما ثم يفرَّق إلى سائر البدن .

(٤) لما عرفت أنَّ الله تعالى جعله في الصدر ، لأنَّه أحفظ أجزاء البـدن ، لأنَّه فيه محاط بعظام الصدر ، وبفقرات الـظهر وبـالأضـلاع ، وحجـاب القلب بمنزلة غلاف محيط به .

والحجابان اللّذان يقسمان الصدر محيطان به أيضاً ، فهو محجـوب بحجب كثيرة كما أنّ الملك يحتجب بحجب وحجّاب كثيرة . حجـاب<sup>(۱)</sup> لا يوصـل إليه إلاً بهمـا<sup>(۲)</sup> وهما سـراجـان أيضـاً ، وحصنـه الجسد وحرزه الأذنان لا يدخلان على الملك إلاً ما يـوافقه ، لأنّهمـا لا يقدران أن يدخلا شيئاً حتَّىٰ يوحي الملك إليهما<sup>(۳)</sup> ، فـإذا أوحى إليهما أطرق الملك منصتاً لهمـا حتَّىٰ يسمع منهمـا ثمّ يجيب ما يـريد فيتـرجم

 (١) إذ هو بالمعنى الثناني في القلب ، وهو مستور بالحجب كما عفرت ، فلا بد له من آلة ظاهرة توصل إليه أحوال الأشياء النافعة والضارة .

وبـالمعنى الثالث لمّـا كان إدراكـه موقـوفاً على الأعضـاء والألات ولا يكفي في ذلك الروح الـذي في القلب حتّى يسري إلى الأعضـاء الّتي هي محلّ الادراك فيصدق أنه محجوب بالحجب بهذا المعنى .

ثم إنَّ سائر الحواسَ الخمس من السامعة والشامّة والذائقة واللَّامسة وإن كانت أُسوة للباصرة في ذلك ، فإنَّ بالسامعة يطلع على الأصوات الهائلة ، والأشياء النافعة التي لها صوت فيجلبها ، والضارّة فيجتنبها ، وكذا الشامّة تدلّه على المشمومات الضارّة والنافعة ، والذائقة على الأشياء النافعة والسموم المهلكة ، واللامسة على الحرّ والبرد وغيرهما .

لكن فائدة الباصرة أكثر ، إذ أكثر تلك القوى إنّما تـدرك ما يجاورها وما يقرب منها ، والبـاصرة تـدرك القريب والبعيـد ، والضعيف والشديـد ، فلذا خصّه عليـه السلام بـالذكـر ولذلـك جعلها الله في أرفـع المواضـع في البـدن وأحصنهـا وأكشفها .

(٢) بإذن (خ) .

(٣) وحي الملك كناية عن إرادة السماع وتوجَّه النفس إليه ، وانصاته عبـارة عن تـوجَّه النفس إلى إدراكـه وعدم اشتغـاله بشيء آخـر ليدرك المعـاني بـالألفـاظ التي تؤدّيها السامعة .

وريح الفؤاد هي الهواء التي يخرج من القلب إلى الرثة والقصبة . وبخار المعدة تصل إلى تجاويف الـرئـة أو إلى الفم فيعين الكـلام ، أو المـراد ببخـار المعدة الروح الذي يجري من الكبد بعد وصـول الغذاء من المعـدة إليه إلى آلات النفس . عنه اللِّسان بأدوات كثيرة ، منها ريح الفؤاد ، وبخار المعدة ، ومعونة الشفتين ، وليس لـلشفتيـن قــوَّة إلاَّ بــالاسنــان<sup>(١)</sup> ، ولـيس يستغـنى بعضهـا<sup>(٢)</sup> عن بعض ، والكـلام لا يحسن إلاَّ بتـرجيعـه بــالأنف ، لأنَّ الأنف يزيَّن الكلام كما يزيَّن النافخ<sup>(٣)</sup> في المزمار<sup>(٤)</sup> .

وكذلك المنخران<sup>(ه)</sup> وهما ثقبتما الأنف ، يدخملان على الملك ما يحبَّ من المرياح المطيِّبة ، فمإذا جماءت ريح تسوء على الملك أوحى إلى اليدين فحجبا بين الملك وتلك الريح .

وللملك مع هذا ثـواب وعقاب ، فعـذابه أشـدّ من عـذاب الملوك الظاهرة القاهرة في الدنيا وثوابه أفضل من ثوابهم .

(١) كذا في أكثر النسخ ، وتقوى الشفة بالأسنان ظاهر ، لأنها كالعماد له ، وفي بعض النسخ « إلاً باللسان » وهو أيضاً صحيح . (٢) أي بعض أدوات الصوت عن بعض ، لمدخلية الجميع في خسروج الصوت وتقطيع الحرف وإرجاع الضمير إلى الأسنان بعيد . (٣) النفخ (خ) .

(٤) أي كما يزيّن النافخ في المنزمار صوته بترديد صوته في الأنف ، وقيل : أي كما يزيّن النافخ في المزمار صوت المنزمار بثقبة تكون خلف المنزمار تكون مفتوحة دائماً .

وذلنك لأنَّ الهواء يخرج بالعنف من قصبة الرئة في حال التنفَّس ، فـإذا وصل إلى الحنجرة حـدثت فيه تقطيعات مختلفة لإصاغة الحروف فـإذا كشرت الأهـوية وازدحمت ولم يخرج بعضها من المنخرين أشكل تقطيع الحروف ولم يتـزيَّن الصـوت ، كما أنَّ الثقبة التي خلف المـزمـار منفتحة دائمـاً لشلاً تـزد الأهوية المتموَّجة فيها ، فلا يحسن صوته .

(٥) وأيضاً يعين الهواء الخارج من المنخرين على بعض الحروف وصفات بعضها كالنون وأشباهه ، وكلَّ ذلك يشاهد فيمن سدَّ الزكام أنفه .

فأمًا عذابه فالحزن .

وأمّا ثوابه فالفرح .

وأصل الحزن في السطحال() وأصل الفرح في التُسرْب() ، والكليتين ولهما عرقان موصلان إلى الوجه .

فمن هناك يظهر الحُزن والفرح فترى علامتيهما في الـوجه ، وهـذه العـروق كلّهـا طـرق من العمّـال<sup>(٣)</sup> إلى الملك<sup>(٤)</sup> ومـن المـلك إلى العمّـال ومصداق ذلـك أنّه إذا تنـاولت الدواء أدّتـه العروق إلى مـوضع الداء بإعانتها .

(١) وأمّا أنّ أصل الحزن في الطحال فلما عرفت أنّه مفرغة للسوداء البارد اليابس الغليظ ، وهي مضادة للروح في صفاتها ، وفرح الروح وانبساطه إنّما هو من صفاء الدم وخلوصه من الكدورات فبإذا امتزج المدم بالسوداء غلظ وكثف وفسد ، ويفسد به الروح ، ولذا ترى أصحابه الأمراض السوداوية دائماً في الحزن والكدورة والخيالات الباطلة ، وعلاجهم تصفية الدم من السوداء .

(٢) غشاء على المعدة والامعاء ذو طبقتين ، بينهما عروق وشرايين وشحم كثير ، ومنشؤه من فم المعدة ، ومنتهاه عند المعاء الخامس المسمّى بقولون كما مرّ وسبب كون الفرح منه أنّه بسبب كثرة عروقه وشرايينه يجذب الدم ورطوبته إلى الكلية ، فيصير سبباً لصفاء الدم ورقته ولطافته ، فينبسط به الروح .

(٣) أي الأعضاء والجوارح .

 (٤) أي القلب ، لما عرفت أنَّ الروح بعد سريانه إلى الدماغ وإلى الكبد يرجع إلى القلب ، وسريانه من القلب إلى الأعضاء والجوارح ظاهر .

ومثّل عليه السلام لذلك مثالًا ومصدّقاً ، وهو أنّه إذا تناول الإنسان الـدواء وورد المعدة تصرّفت فيه الحرارة الغريزية ، ثم تتأدى آثـاره وخواصه من طرق العروق إلى موضع الـداء بـإعـانـة الجـوارح والأعضـاء ، فهي طـرق للقلب إلى الأعضاء .

قسال المجلسي (ره) : يحتمل أن يـراد بالعمّـال هنا وفي أوّل الخبـر القـوي ﴾

الجسد بمنزلة الأرض الطيبة :

واعلم يـا أمير... أنَّ الجسـد بمنـزلـة الأرض الـطيّبـة متى تعـوهـدت<sup>(١)</sup> بـالعمـارة والسقي من حيث لا يـزاد في المـاء فتغـرق ولا ينقص منـه فتعـطش دامت عمـارتهـا وكثـر ريعهـا وزكى زرعهـا<sup>(٢)</sup> وإن تغوفل منه فسدت ولم ينبت فيها العشب<sup>(٣)</sup> فالجسد بهذه المنزلة .

وبالتدبير بالأغذية والأشربة يصلح ويصحّ وتزكو العافية فانـظر يا أمير . . . ما يوافقك ويوافق معدتـك ويقوي عليـه بدنـك ويستمرئـه من الطعام<sup>(٤)</sup> فقدّره لنفسك واجعله غذاءك .

التعادل في الأكل والشرب :

واعلم يـا أمير... أنَّ كُـلٌ واحدة من هـذه الـطبـائـع (٥) تحبَّ مـا

المودعة في كمل عضو بتوسّط الوقع الساري فيه ، وهي بكونها عمّالاً ونواباً للروح الذي (هي) في القلب أنسب ، والتمثيل حينتلذ أظهر ، لأنه يسري أشر الدواء في العروق إلى كلّ عضو ، ثم تتصرّف فيه القوى المودّعة فيه (من) الغاذية والنامية والدافعة والماسكة وغيرها ، حتى يتمّ تأثيرها فيه . كما أنّ الملك إذا بعث شيئاً إلى عامل من عمّاله فهو يأخذه ويضرفه فيما يناسبه من المصالح فالمراد بالعروق في صدر الخبر القوي المودّعة فيها ، وههنا نفس العروق .

(١) تعاهد الشيء رعايته ومحافظته والسؤال عنه ومعـرفته ومـلاقاتـه والوصيّـة

(٢) أي نما.
 (٣) العشب، بالضم - الكلاء الرطب - .
 (٤) مراءة الطعام ، حسن عاقبته وعدم ترتَّب الضرر عليه.
 (٥) أي الأخلاط الأربعة ، أو الأمرزجة الأربعة من الحار ، والبارد ،
 والرطب ، واليابس ، أو الأربعة المركَبة من الحار اليابس ، والحار الرطب ،

يشاكلها<sup>(۱)</sup> فاغتذ<sup>(۲)</sup> ما يشاكل جسدك ، ومن أخذ الطعام زيادة لم<sup>(۲)</sup> يغذه ومن أخذه بقدر لا زيادة ولا نقص عليه نفعه وكذلك الماء<sup>(٤)</sup> فسبيله<sup>(٥)</sup> أن تأخذ من الطعام كفايتك في أيّامه<sup>(۲)</sup> ووقته وارفع يديك منه ويك إليه بعض القرم<sup>(۷)</sup> ، وعندك إليه ميل فإنَّه أصلح لمعدتك<sup>(٨)</sup> ولبدنك<sup>(٩)</sup> وأزكى لعقلك<sup>(١٠)</sup> وأخف على جسمك<sup>(11)</sup>.

 (۱) أي تطلب ما يوافقها ، فصاحب المزاج الحار يطلب البارد ، والرطب يطلب اليابس ، وهكذا .

(٢) « فـاغتـذ » في بعض النسـخ بـالغين والــذال المعجمتين ، أي اجعـل غذاءك ، وفي بعضها بالمهملتين من الاعتياد .

(٣) « لم يغذه » يقال : غذوت الصبي اللبن ، فضمير « لم يغذه » امّا راجع إلى الطعام أي لم يجعل الطعام غذاء لجسده ، أو إلى الجسد ، وعلى التقديرين أحد المفعولين مقدّر ، والخاصل أنّك إذا تناولت من الغذاء أكثر من قدر الحاجة يصير ثقلًا على المعدة ، وتعجز الطبيعة عن التصرّف فيه ، ولا ينضج ، ولا يصير جزء البدن ويتولّد منه الأمراض ، ويصير سبباً للضعف .

 (٥) أي طريقه وأكله وادامه ، وفي بعض النسخ « وكـذلـك سبيلك » أي طريقتك التي ينبغي أن تسلكها وتعمل بها .

(٦) أي في كمل يوم تماكل المطعام فيه ، أو في أوقاته ، فبإنَّ اليوم يبطلق على مقدار من الزمان مطلقاً . وفي بعض النسخ « ابّانه » بكسر الهمزة وتشديد الباء ، أي حينه .

(٧) القرم - محرّكة - : شدّة شهوة اللحم ، ثم اتسع حتّى استعمل في الشوق إلى الحبيب وكل شيء .
 (٨) فإنّه يسهل عليها الهضم . .

(٩) فإنّه يصير جزءً له .

(١٠) أي أنمى . وفي بعض النسخ بالذال ، وهو أنسب ، لأنَّ الـذكاء سـرعة الفهم وشـدة لهب النار، وذلبك لأنَّ مع امتيلاء المعدة تصعـد إلى الذمـاغ الأبخرة منهاج تناول الطعام : يـا أميـر... كُـلِ البـارد في الصيف<sup>(١)</sup> والحـارَ في الشتـاء ، والمعتـدل في الفصلين على قدر قـوّتك وشهـوتـك<sup>(٢)</sup> ، وابـدء في أوّل الطعام<sup>(٦)</sup> بأخف الأغذية التي يغتذي بهـا بدنـك بقدر عـادتك وبحسب

المردية ، فتصيم سبباً لغلظة المروح النفساني وقلة الفهم وتكمد الحواس .
(١١) فإنَّ البدن يثقل بكثرة الأكل .

 (۱) يحتمل أن يكون المراد بالبارد البارد بالفعل كالماء الذي فيه الجمد والثلج ، أو البارد بالقوة بحسب المزاج كالخيار والخس ، وكذا الحار يحتملهما .

وذلك لأنه لمّا كان في الصيف ظاهر البدن حارًا بسبب حرارة الهواء ، فإذا أكل أو شرب الحارّ بأحد المعنيين اجتمعت الحرارتـان ، فصار سبباً لفساد الهضم وكثرة تحليل الرطوبـات ، وكذا أكمل البارد وشويه في الشتـاء يصير سبباً لاجتماع البرودتين الموجب لقلّة الحرارة الغريـزية . ومنه يظهـر علّة رعايـة الاعتـدال في الفصلين المعتدلين .

(٢) اعادة لما مرّ تأكيداً ، وإشارة إلى أنّ كشرة الأكل وقلّته تختلفان بحسب الأمرزجة ، فالمزاج القـويّ والمعدة القـوية يقـدران على هضم كثير من الغـذاء ، وصاحب المزاج الضعيف والمعدة الضعيفة ، قليل من الغذاء بالنسبة إليه كثير .

(٣) هذا إشارة إلى التسرتيب بين الأغذية ، بأنّه إذا أراد أكل غذاء لحليف مع غذاء غليظ بأيّهما يبدأ ، فحكم عليه السلام بالابتداء باللطيف من الغذاء وكذا ذكره بعض الأطبّاء ، فإنّه إذا عكس فيسرع إليه هضم اللطيف ، والغذاء الغليظ لم يهضم بعد ، وهو في قعر المعدة قد سدّ طريق نفوذ المهضوم إلى الامعاء ، فيفسد المنهضم ويختلط بالغليظ فيفسده أيضاً ، ويصير سبباً للتخمة .

وجوّزوا ذلك فيمما إذا كانت المعدة خالية من الغذاء والصفراء ، وكان في غماية الاشتهماء وأكمل قليمل من الغذاء الغليظ ومرّ عليه زممان حصل فيه بعض الهضم ثم أكمل اللطيف ليتمّ هضمهما معماً في زممان واحمد . وإذا ابتـدأ في تلك طاقتك ونشاطك ، وزمانك الـذي(<sup>()</sup> يجب أن يكون أكلك في كـلّ يوم عند ما يمضي من النهـار ثمان سـاعات أكلة واحـدة ، أو ثلاث أكـلات في يـومين تتغـذّى بـاكـراً في أوّل يـوم ، ثم تتعشّىٰ ، فـإذا كـان اليـوم

الحالة بأكل اللطيف اشتملت عليه المعدة وأسرع في هضمه ، فإذا أكل الغليظ بعده لم تقبله المعدة ، فتنفرت منه فيفسد .

ومنهم من منع من الابتداء بـاللطيف مطلقاً ، معلّلين بـأنّــه إذا ورد المعــدة وأخــذت في هضمه كــان هضمه قبـل الغليظ ، فينفذ في الامعاء ويختلط بــه بعض غير المنهضم من الغليظ ، ويصل إلى الأمعاء ، ويصير سبباً للسدّة .

ومنهم من منع من الجمع بينهمـا مطلقـاً ، ومـا ورد في الخبـر على تقـديـر صحّته هو المتّبع .

(١) ثم شرع عليه السلام في بيان زمان الأكل ومقدار الأزمنة بين الأكلات ، فجعل له طريقين : أحدهما أن يأكل في كلّ يوم أكلة واحدة عند مضيّ ثمان ساعات من النهار والثاني أن يأكل في كل يومين ثلاث أكلات ، والاعتياد بهما لا سيّما بالأول أعرن على الصوم وعلى قلّة النوم ، لكنّهما مخالفان لما ورد من الأخبار في فضل التغذي والتعشّي ، وفضل مباركة الغذاء ، وفضل السحور في الصوم وغير ذلك من الأخبار .

ويمكن حمله على أنّه عليه السلام علم بحسب حال المخاطب أنّ ذلك أصلح لـه فأمره بذلـك ، فيكون ذلـك لمن كـانت معـدتـه ضعيفـة لا تقـدر على الهضم مرّتين في كل يـوم ، وقد جـرّب أنّ ذلـك أصلح التـدابيـر لأصحـاب تلك الحالة .

أو يكون المراد بالغذاء ما يأكله بقدر شهوتـه من الأغذيـة الغليظة المعتـادة ، فلا ينافي مباكرة الغـذاء بشيء قليل خفيف ينهضم في ثمـان ساعـات ، ويمنع من انصباب الصفراء في المعدة .

بل يمكن أن يكون ما ذكره عليـه السلام من الابتـداء بأخفّ الأغـذية اشـارة إلى ذلـك ، فيحصل عنـد ذلك المبـاكرة في الغـذاء كل يـوم والتعشّي أيضاً ، لأنّ بعد ثمان ساعات يحصل التعشّي بأكثر معانيه . الثاني ، فعند مضيّ ثمان ساعات من النهار أكلت أكلة واحدة ولم تحتج إلى العشاء ، كذا أمر جدّي محمد المصطفى صلَّىٰ الله عليه وآلـه عليَّا صلوات الله عليـه في كلّ يـوم وجبة<sup>(١)</sup> ، وفي غـده وجبتين . وليكن ذلك بقدر لا يزيد ولا ينقص .

وارفع يدك من الـطعـام وأنت تشتهيـه ، وليكن شـرابـك على اثـر طعامك من هذا الشراب الصـافي العتيق ممّا يحـلّ شربـه ، وأنا أصفـه فيما بعد .

ونذكر الآن ما ينبغي ذكره من تدبير فصول السنة وشهورها الرومية الواقعة فيها في كلّ فصل على حدّة ، وما يستعمل من الأطعمة والأشربة وما يتجنّب منه وكيفيّة حفظ الصحّة من أقاويل القدماء ونعود إلى قول الأثمّة عليهم السلام في صفة شراب يحلّ شربه ويستعمل بعد الطعام .

تفاصيل فصول السنة : مَرْتَمْ تَتَكَيْرُ مِنْ مَ

ذكر فصول السنة : أمّا فصل الربيع فإنّه روح الزمـان<sup>(٢)</sup> وأوّله آذار وعـدّة أيّامـه ثلاثــون يومـاً وفيه يـطيب الليل والنهـار<sup>(٣)</sup> وتلين الأرض<sup>(٤)</sup>

(١) الوجبة - بالفتح - الأكلة المواحدة في اليموم ، وفي القاصوس : الوجبة الوظيفة ، ووجب يجب وجباً أكل أكلة واحدة في النهار كاوجب ووجب . ووجب عياله وفرسه عودهم أكلة واحدة . والموجبة الأكلة في اليموم والليلة ، وأكلة في اليوم إلى مثلها من الغد - انتهى - .

(٢) لأنّه لاعتداله ونمو الأشياء فيه بالنسبة إلى سائر أجـزاء الزمـان كالـروح بالنسبة إلى سائر الجسد . أو لميله إلى الحرارة والرطوبة طبعه طبع الروح .

(٣) لاعتدال الهواء فيه وعدم الاختلاف الكثير فيه بين الليل والنهار .

 (٤) إذ بحرارة الهواء ورطوبت تذهب الصلابة الحاصلة في الأرض من يبس الشتاء ، فتنبت فيها الأعشاب ، وتذهب سلطنة البلغم المتولد في الشتاء . ويسذهب سلطان البلغم ، ويهيج السدم ، ويستعمل فيسه من الغذاء اللطيف واللحوم والبيض الـ( نيم بىرشت ) ويشـرب الشـراب<sup>(١)</sup> بعــد تعديله بالمـاء<sup>(٢)</sup> ، ويتّقى فيه أكـل البصل والشوم والحامض ، ويحمـد فيه شرب المسهل<sup>(٣)</sup> ويستعمل فيه الفصد والحجامة<sup>(٤)</sup>.

نيسان : ثلاثون يوماً فيه يطول النهار ويقوى مزاج الفصل ، ويتحرّك الدم وتهبّ فيه الرياح الشرقيّة ، ويستعمل فيه المآكل المشويّة ، وما يعمل بالخلّ ولحوم الصيد ويعالج الجماع<sup>(٥)</sup> والتمريخ<sup>(١)</sup> بالدهن في الحمّام ، ولا يشرب الماء<sup>(٧)</sup> على الريق ويشمّ الرياحين والطّيب .

**أيار :** أحد وثلاثون يـوماً ، تصفـو فيه الـرياح<sup>(م)</sup> وهـو آخر فصـل

(۱) أي الشراب الحلال الذي سيأتي ذكره .
 (۲) بأن يمزج بمقدار من الماء لتقلّ حرارته .

(٣) لتنفية البدن من الفضلات والمواد المحتبسة في الشتاء المتولدة من الأغذية الغليظة وهي لانسداد المسامات محتبسة في البدن ، فإذا أثرت حرارة الربيع في البدن حدثت فيها رقّة وسيلان فإذا لم يدفع بالمسهل يمكن أن تتولد منها الأمراض والدماميل والأورام وأشباهها .

(٤) لما مرّ من تولّد المدم في هذا الفصل وهيجانه ، ويقوي مزاج الفصل لظهور الحرارة (فيه) فبإنّ الشهر الأوّل شبيه بالشتاء بارد في أكثر البلاد، وحركة الدم وتولّده في هذا الشهر أكبر.

(٥) أي يـزاول ويرتكب ، لمنـاسبته لكشرة الدم وسيـلانه وكشرة تولّـد المنيّ فيه . وفي القاموس : مرخ جسـده ـ كمنع ـ : دهنـه بالمـروخ ، وهو مـا يمرخ بـه البدن من دهن وغيره كمرّخه ـ انتهى ـ .

(٦) التمريخ : التدهين .
 (٧) وفي بعض النسخ وديشرب، والأوّل أوفق بقول الأطباء .
 (٨) أي من الغبار لعدم شدّتها أو لحدوث الرطوبات في الأرض ، أو كناية \$

الربيع وقد نهى عن الملوحات واللحوم الغليظة كالرؤوس ولحوم البقر<sup>(۱)</sup> واللَّبن ، وينفع فيه دخول الحمّام أوَّل النهار وتكره فيه الرياضة<sup>(۲)</sup> قبل الغذاء .

حزيران : ثلاثون يـوماً ، يـذهب فيه سلطان البلغم والـدم ، ويقبل زمـان المرّة الصفـراء<sup>(٣)</sup> ، وينهى فيـه عن التعب<sup>(٤)</sup> وأكـل اللحم دائماً والاكثـار منه ، وشمّ المسك والعنبر<sup>(٥)</sup> وينفع فيه أكـل البقـول البـاردة كــالهنـدبـاء والبقلة الحمقـاء<sup>(٣)</sup> ، وأكـل الخضر كــالخيـار والقشّـاء والشيرخشت والفاكهـة الرطبـة ، واستعمال المحمّضـات ، ومن اللّحوم لحم المعز الثنيّ والجدي<sup>(٣)</sup> ، ومن الطيور الدجاج والـطيهوج والـدرّاج والألبان<sup>(٨)</sup> والسمك الطريّ .



 (١) في القاموس : البقرة للمذكر والمؤتّث . والجمع بقر وبقرات وبقر -بضمّتين - وبقار وابقور وبواقر . وأمّا باقر وبقير وبيقورة وباقور وباقورة فأسماء للجمع - انتهى - .

💧 عن عدم تضرّر الناس بها .

(٢) الرياضة : التعب والمشقّة في الأعمال .
 (٣) لأنّ الفصل حارّ يابس ، وموافق لطبع الصفراء ، فهو يولّدها ويقوّيها .
 (٤) لأنه بسبب شدّة حرارة الهواء وتخلخل مسام البدن يتحلّل كثير من المواد البدنيّة ، والتعب والرياضة موجبة لزيادة التحليل وضعف البدن .

(٥) أكمل اللحم المدسم يموجب تهيّج الصفراء ، وشمّ المسك والعنبر ليبسهما لا يناسبان الفصل ، ويوجبان وجع العين والصداع والزكام .

(٦) والبقلة الحمقاء هي التي يسمّونها بالفارسيّة «خرفة».

(٧) الجداء - بالكسر - جمع الجدي من أولاد المعز. وإنّما يناسب أكل هذه اللّحوم في هذا الفصل للطافتها وسرعة هضمها ، وضعف الهاضمة في هذا الفصل لتفرّق الحرارة الغريزيّة وضعف القوى .

(٨) ويحتمل أن يكون المراد باللبن الماست ، لشيوع استعماله فيه ، وهو

تموز : أحد وثـلاثون يـومـاً ، فيـه شـدّة الحـرارة وتفـور الميـاه ، ويستعمل فيه شرب الماء البارد على الريق ، وتؤكـل فيه الأشيـاء الباردة الـرطبة ، ويكثر فيـه مـزاج الشـراب<sup>(۱)</sup> وتؤكـل فيـه الأغـذيـة اللطيفـة السريعة الهضم ، كما ذكر في حزيران .

آب : أحد وثلاثون يوماً ، فيه تشتد السموم ويهيج الزكام بالليل ، وتهب الشمال ، ويصلح المزاج بالتبريد والترطيب وينفع فيه شرب اللبن الرائب<sup>(۲)</sup> ، ويجتنب فيه الجماع والمسهل ، ويقل من الرياضة وتشمّ من الرياحين الباردة .

أيلول : ثلاثون يوماً ، فيه يطيب الهوى ويقوى سلطان المرّة السوداء<sup>(٣)</sup> ويصلح شرب المسهل ، وينفع فيه أكل الحلاوات وأصناف اللحوم المعتدلة كالجدي والحوليّ من الضان<sup>(٤)</sup> ويجتنب فيه لحم البقر ، والاكثار من الشواء ودخول الحمّام ، ويستعمل فيه الطّيب المعتدل المزاج ، ويجتنب فيه أكل البطّيخ والقثّاء .

تشرين الأوّل : أحد وثـلاثون يـوماً ، فيـه تهبّ الـريـاح المختلفـة

| الناسب الفصل ، ويحتمل اللبن الحليب لأنه يدفع اليبوسة ، ويوجب تليين          |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| الصفراء في بعض الأمزجة .                                                    |
| (١) أي : الشراب الحلال بتبريده بالماء البارد .                              |
| (٢) اللبن الـرائب : الماست ، أو الـذي أخـرج زبـده ، وفي القـامـوس :         |
| راب اللبن روبــاً ورؤوبـاً ـ خشـر أي غلظ ـ ولبن رؤب ورائب أو هــو مــا يمخض |
| ويخرج زبده ـ انتهى ـ .                                                      |
| (٣) أي سلطنتها واستيلاؤها ، لكونها باردة يابسة ، والفصـل أيضاً كـذلك ،      |
| ولذا يكثر فيه حدوث الأمراض السوداويَّة .                                    |
| (٤) ما أتى عليه حول من ذي حافر وغيره .                                      |
|                                                                             |

ويتنفّس<sup>(1)</sup> فيه ريح الصبا ، ويجتنب فيه الفصد وشرب الـدواء ، ويحمد فيه الجماع ، وينفع أكمل اللحم السمين والـرمّــان المنزّ<sup>(1)</sup> والفاكهة بعد الطعـام ، ويستعمل فيه أكل اللحـوم بالتـوابل<sup>(1)</sup> ، ويقلّل فيه من شرب الماء ويحمد فيه الرياضة .

تشرين الثاني : ثـلاثون يـومـاً ، فيـه يقـطع المـطر<sup>(٤)</sup> الـوسميّ ، وينهى فيـه عن شـرب المـاء بـالليـل ، ويقلّل فيـه من دخــول الحمّـام والجماع ، ويشرب كـلّ يوم بكـرة جرعـة ماء حـار ، ويجتنب فيه أكـل البقول الحارّة كالكرفس والنعناع والجرجير .

كانون الأول : أحد وثلاثون يوماً ، تقوى فيه العواصف<sup>(٥)</sup> وتشتد فيه البرد ، وينفع فيه كلّ ما ذكر في تشرين الشاني ، ويحذّر فيه من أكمل الطعام البارد ، ويتّقي فيه الحجامة والفصد ، وتستعمل فيه الأغذية الحارّة بالقوّة والفعل<sup>(١)</sup> .

> (١) و « تتنفّس » أي تشرع في الهبوب . (٢) والمزّ ــ بالضمّ ــ بين الحامض والحلو .

(٣) وهو ما يطيب به الطعام كالفلفل والكمون ، ولعل المراد بالتوابل هنا الأدوية الحارة ، ويحتمل شمولها لغيرهما مما يمزج باللحم من الحمص والماش والعدس وأشباهها ، وفي القاموس : التابل ـ كصاحب وهاجر وجوهر ـ أبزار الطعام والجمع توابل ـ أنتهى ـ .

(٤) امّا مطلقاً ، أو ينقلب بالثلج ، ويؤيّد الأخير أنّ في أكثر النسخ «المطر الوسميّ» وفي القاموس : الوسميّ مطر الربيع الأوّل ـ انتهى ـ ويحتمل أن يكون المعنى الأمطار الدفعيّة الكبيرة القطر .

(٥) العواصف : الرياح القويّة الشديدة .

(٦) الحارة بالقوة هي التي حرارتهما بحسب المزاج كمالعسل ، والمظاهر أن المراد بالبارد أيضاً أعمم من البارد بالقوة وبالفعل بقرينة المقابلة . كانون الشاني : أحد وثلاثون يوماً ، يقوي فيه غلبة البلغم<sup>(1)</sup> وينبغي أن يتجرّع<sup>(٢)</sup> فيه المساء الحارّ على السريق ، ويحمد فيه الجماع ، وينفع الأحشاء مثل البقول الحارّة كالكرفس والجرجير والكرّاث ، وينفع فيه دخول الحمّام أوّل النهار ، والتمريخ بدهن الخيرى<sup>(۲)</sup> وما ناسبه ، ويحذر فيه الحلق<sup>(٤)</sup> وأكل السمك الطري . واللّبن .

شبباط : ثمانية وعشرون يوماً ، تختلف فيه الرياح ، وتكثر الأمطار ، ويظهر فيه العشب ، ويجري فيه الماء في العود ، وينفع فيه أكـل الثوم ولحم الـطير والصيـود والفـاكهـة اليـابسـة ، ويقلّل من أكـل الحلاوات ، وتحمد فيه كثرة الجماع والحركة والرياضة .

صفة الشراب الذي يحلَّ شربه واستعماله بعد الطعام ، وقد تقـدّم ذكـر نفعه عنـد ابتداءنـا بالقـول على فصول السنـة وما يعتمـد فيهـا من حفظ الصحّة .

وصفته أن يؤخذ من التربيب المتقى؟ عشرة أرطــال(١) فيغسـل

 (١) لأنه بارد رطب ، والفصل أيضاً كذلك .
 (٢) التجرّع : شرب الشيء جمرعة جمرعة بمالتدريج ، وتجرّع المماء الحارّ يرقق البلغم ويذيبه ، وكذا دخول الحمّام يلطف البلغم ويحلّله .

(٣) والخيري هو البذي يقال لـه بالفـارسيّـة « شبّـو » ولـه أنـواع من ألـوان مختلفة .

(٤) وفي بعض النسخ «الحلو» وهو مخالف لقول الأطباء بل الأول أيضاً ، ولـذا حمله بعضهم على الحلق في موضع تؤثّر برودة الهواء في الـرأس ويصيـر سبباً للزكام ، وهـو خطأ ، لأنّه قد جـرّب أصحاب الـزكام أنّ تـرك حلق (كلّ) الرأس أو وسطه في الشتاء ينفعهم لعدم انصبابه على العين والأسنان والصدر . (٥) أي الذي أخرج حبّه . (٦) الرطل: مائة وثلاثون درهماً والدرهم نصف المثقال الصيرفيّ وربع عشره. وينقّع بماء صاف في غمرة<sup>(١)</sup> وزيادة عليه أربع أصابع ، ويترك في إنائه ذلك ثلاثة أيّام في الشتاء وفي الصيف يوماً وليلة ، ثم يجعل في قِدْر نظيف ، وليكن الماء ماء السماء ، إن قدرت عليه وإلاً فمن الماء العذب الذي ينبوعه من ناحية المشرق ماء برّاقاً أبيض خفيفاً ، وهو القابل<sup>(١)</sup> لما يعترضه<sup>(٢)</sup> على سرعة من السخونة والبرودة ، وتلك دلالة على خفّة الماء ، ويطبخ حتّىٰ ينتفخ الزبيب وينضج ، ثُمّ يعصر ويصفّى ماؤه ويبرد ، ثمّ يردّ إلى القِدر ثانياً ويؤخذ مقداره بعود ويغلى بنار ليّنة غلياناً رقيقاً حتَّىٰ يمضي ثلثاه ويبقى ثلثه .

ثم يؤخذ من عسل النحل المصفّى رطل ، فيلقى عليه ويؤخذ مقداره ومقدار الماء إلى أين كان من القدر ، ويغلى حتّى يذهب قدر العسل ويعود إلى حدّه ، ويؤخذ خرقة ضعيفة فيجعل فيها زنجبيل وزن درهم ، ومن القرنفل نصف درهم ، ومن الدارچيني مثله ، ومن السزعفران درهم ، ومن سنبل الطب نصف درهم ، ومن الهندباء مثله ، ومن المصطكى نصف درهم بعد أن يسحق كل واحدة على مثله ، ومن المصطكى نصف درهم بعد أن يسحق كل واحدة على حدة ، وينخل ويجعل في خرقة ويشد بخيط شداً جيّداً ، ويلقى فيه وتمرّس الخرفة في الشراب بحيث تنزل قوى العقاقير التي فيها ، ولا يزال يعاهد بالتحريك على نار ليّنة برفق حتّى يذهب منه مقدار العسل ويرفع القدر ويؤخر مدة ثلاثة أشهر حتّى ينداخل مزاجه بعضه في القدر ويبرد ويؤخر مدة ثلاثة أشهر حتّى يتداخل مزاجه بعضه في

 (١) أي في مقـدار من الماء يغمره ويستره ، ويـرتفع عنه مقـدار أربعـة أصابع .
 (٢) أي الماء الخفيف ماء يقبل .
 (٣) أي يعرضه من الحرارة والبرودة «بسرعة». ومقدار ما يشرب منه أوقية<sup>(١)</sup> إلى أوقيتين من الماء القراح . فـإذا أكلت يا أميسر... مقدار مـا وصفت لك من الـطعام فـاشرب من هذا الشراب مقدار ثلاثة أقداح بعد طعامـك ، فإذا فعلت ذلـك فقد أمنت بـإذن الله تعـالى يـومـك وليلتـك من الأوجـاع البـاردة المـزمنـة كالنّقرس<sup>(٢)</sup> والرّياح ، ومثـل ذلك من أوجـاع الكبد والـطحال والامعـاء والاحشاء والعصب والدماغ والمعدة .

فإن صادفت بعد ذلك شهوة الماء فليشرب نصف ما كان يشرب قبل فإنه أصلح للبدن وأكثر لجماعه وأشد لضبطه وحفظه ، وإنّ صلاح البدن وقوامه يكون بالطعام والشراب ، وفساده بهما ، فإن أصلحتهما صلح البدن ، وإن أفسدتهما فسد البدن .

الأمزجة متغيرة ومختلفة :

واعلم يـا أمير... إنَّ قـوة النفوس تـابعـة لأمـزجـة الأبـدان ، وإنَّ الأمزجة تابعة للهواء ، وتتغيَّر بحسب تغيَّر الهواء في الأمكنـة ، فإذا بـرد الهواء مرَّة وسخن أُخرى تغيَّرت بسببه أمزجة الأبدان ، وأثَّر ذلك التغيَّر في الصـور<sup>(۳)</sup> فـإذا كـان الهـواء معتــدلاً اعتـدلت أمــزجـة الأبـدان ،

(١) الأوقية : تطلق على أربعين درهماً ، وعلى سبعة مثاقيل وفي عرف
 الأطباء عشرة دراهم وخمسة أسباع درهم ، والـظاهـر أنّ المـراد هنا الثـاني أو
 الثالث ، والثالث يقرب من سنّة مثاقيل .

(٢) النقرس من أوجاع مفاصل الـرجلين، ولعل المراد بالأوجاع المذكورة ما كانت مادتها البلغم .

(٣) أي في صورة الانسان وبشرته ، أو في الصور الفائضة على الأخلاط المتولدة من الأغذية بعد نفوذها بتوسّط العروق الكبار والصغار إلى الأعضاء ، ليصير شبيهاً بالعضو المغتذي ، ويصير جزء منه ، بدلاً لما يتحلّل ، كما مرّت الاشارة إليه . وصلحت تصرّفات الأمـزجة في الحـركات الـطبيعيّة كـالهضم والجماع والنوم والحركة وسائر الحركات .

الطبائع الأربع :

لأنَّ الله تعسالي بني الأجسما على أربع طبائع ، وهي : المرَّتان<sup>(١)</sup> ، والدم والبلغم ، وبالجملة حارَّان وباردان قد خولف ما بينهما<sup>(٢)</sup> فجعل الحارين ليَّنا<sup>(٣)</sup> ويابسا<sup>(٤)</sup> ، وكذلك الباردين رطبا ويابسا ، ثم فرَّق ذلك على أربعة أجزاء<sup>(٥)</sup> من الجسد على الرأس والصدر والشراسيف<sup>(١)</sup> وأسفل البطن .

واعلم يـا أميـر. . . أنَّ الــرأس والأذنين() والعينين والمنخــرين

(1) المرتان : الصفراء والسوداء
 (٢) أي بين كل من الحارين وكل من الباردين .
 (٣) أي رطباً ، وهو الدم .
 (٣) أي رطباً ، وهو الدم .
 (٣) أي محمو الصفراء ، وأحمد الباردين رطباً وهو البلغم ، والآخر يابساً وهو السوداء .

وفي بعض النسخ : « واعلم أنَّ قوى النفس تابعة لمزاجات الأبدان ، ومزاجات الأبدان تابعة لتصرَّف الهواء ، فإذا برد مرَّة وسخن مرة تغيَّرت لـذلك الأبدان والصور ، فإذا استوى الهواء واعتدل صار الجسم معتدلاً ، لأن الله تعالى عزّ وجلَّ بنى الأبدان على أربع طبائع : المرَّة الصفراء ، والـدم ، والبلغم ، والمرَّة السوداء فـاثنتان حـارَتان ، واثنتـان باردتـان ، وخـولف بينهما فجعـل حـار يابس ، وحارَّ ليَّن وبارد يابس وبارد ليَّن».

(٥) إنَّما خصَّ عليه السلام تلك الأعضاء لأنَّها العمدة في قـوام البـدن ،
 والمنبع لسائر الأعضاء .

(٦) في القاموس : الشرسوف ـ كعصفور ـ غضروف معلّق بكلّ ضلع ، أو
 مقط الضلع ، وهو الطرف المشرف على البطن :
 (٧) كمانّه عليه السلام خصّ الـدم بهـذه الأعضاء لأنّه لكثـرة العروق

والفم والأنف من الدم ، وأنَّ الصدر من البلغم والريح ، وأنَّ الشراسيف من المرَّة الصفراء ، وأنَّ أسفل البطن من المرَّة السوداء . النوم قوام الجسد :

واعلم يـا أمير. . . أنّ النـوم سلطان الدمـاغ<sup>(١)</sup> وهـو قـوام الجسـد وقـوّته ، فـإذا أردت النوم فليكن اضـطجاعـك على شقّك الأيمن<sup>(٢)</sup> ثمّ انقلب على الأيسـر<sup>(٣)</sup> ، وكـذاـك فقم<sup>(٤)</sup> من مضجعـك على شقّــك الأيمن كما بدأت به عند نومك .

والشرايين فيها يجتمع الدم فيها أكثر من غيرها ، ولأنّها محلّ الاحساسات والادراكات ، وهي إنّما تحصل بالروح الذي حامله الدم . وخصّ البلغم بالصدر لاجتماع البلاغم فيها من الدماغ وسائر الأعضاء ، وتكثر الريح فيها باستنشاق الهواء وخصّ الشراسيف بالصفراء لقرب الحرارة التي هي مجتمع الصفراء منها ، أو لكون تلك المرة أدخل في خلقها وخصّ أسفال البطن بالسوداء لأن الطحال الذي هو محلّها فيه .

(١) إذ هو مسلّط عليه ، إذ بوصول البخارات الرطبة إليه واستسرخاء الأعصاب وتغليظ الروح المدماغي يستولي النوم الذي يوجب سكون الحواس الظاهرة وبه قوام البدن وقوّته لاستراحة القوى عن حركاتها واحساساتها ، وبه يستكمل هضم الطعام والأفعال الطبيعية للبدن ، لاجتماع الحرارة في الباطن .

(٢) كما قاله الأطباء ، لنزول الغذاء إلى قعر المعدة .

(٣) قال الأطباء : ليقع الكبد على المعدة ويسير سبباً لكثرة حرارتها فيقـوى الهضم .

(٤) لعـل المعنى : ثم انتقل إلى شقَـك الأيمن ، ليكون قيـامـك من النـوم عن الجانب الذي بدأت بالنوم عليه أولاً ، وهو اليمين .

وهـذا أيضاً مـوافق لقول الأطبـاء ، وعلَّلوه بـانحـدار الكيلوس إلى الكبـد ، وهـذا التفصيل مخـالف لظواهـر كثير من الأخبـار الدالّـة على أنَّ النوم على اليمين أفضل مطلقاً ، ولو كان هذا الخبر معادلًا في السند لها لأمكن حملها عليه . وعوَّد نفسك القعود من اللَّيل<sup>(١)</sup> ساعتين ، وادخل الخـلاء لحاجـة الإنسـان وآلبث فيه بقـدر ما تقضي حـاجتك ولا تُـطل فيه ، فـإنَّ ذلـك يورث الداء الدفين<sup>(٢)</sup> .

طريقة حفظ الأسنان :

واعلم يـا أمير... أنَّ أجـود ما استكت بـه ليف الأراك<sup>(٣)</sup> ، فـإنَّـه يجلي الأسنـان ويطيَّب النكهـة ، ويشدَّ اللثَّـة ويسمنها ، وهـو نافـع من الحفـر<sup>(٤)</sup> إذا كان معتـدلاً ، والإكثار منـه يـرقَّق الأسنـان ويـزعـزعهـا<sup>(٥)</sup> ويضعف أصولها ، فمن أراد حفظ الأسنان فليأخذ قرن الأيّـل<sup>(١)</sup> محرقـاً

(۱) أي من أوَّله . (٢) أي الداء المستتر في الجوف (٣) ليف النخل معروف ، ولعل المراد هنا ما يعمل من ورق الأراك ، وهو غير معروف . وفسَّره بعضهم بعرقه ، ولم أجده في اللغة . ويحتمل أن يكون المراد بـه غصن الأراك الَّذي عمل لـلاستيـاك بمضغ طرفه ، فإنَّه حينئذ شبيه اللَّيف . وفي بعض النسخ : « إنَّ خير ما استكت به الأشياء المقبضة التي يكون لها ماء» ولعلَّه من اصطلاح الأطباء. (٤) في القاموس : الحضر ـ بالتحريك ـ : سلاق في أصول الأسنان ، أو صفرة تعلوها ، ويسكن والسلاق تقشَّر في أصول الأسنان . وقمال الأطباء : هي تشببه الخزف ، تبركب على أصول الأسنيان ، وتتحجّر عليها . (٥) أي : يحرَّكها . (٦) الأيل - كقنب وخلب وسيد - : تيس الجبل ، ويقال له بالفارسية « كَوزن » . وطريق احبراقه كما ذكره الأطبّاء أن يجعبل في جبرّة ويبطيّن رأسه ويجعل في التَّنور حتَّى يحرق .

وكـز مازجـاً<sup>(۱)</sup> وسعداً وورداً وسنبـل الـطيّب وحبّ الأثـل أجـزاء سـواء وملحـاً اندرانيـاً ربع جـزء فيدقّ الجميـع نـاعمـاً ويستنّ بـه فـإنّـه ينفـع الأسنان ويمسكها ويحفظ أصولها من الآفات والعاهات العارضة .

ومن أراد أن يبيّض أسنـانه فليـأخذ جـزء من ملح انــدرانيّ <sup>(٢)</sup> ومثله زبد البحر فيسحقهما ناعماً ويستنّ به<sup>(٣)</sup> .

أربعة أحوال للإنسان :

واعلم يـا أمير. . . أنَّ أحـوال الإنسـان الَّتي بنـاه الله تعـالى عليهـا وجعله متصرّفاً بها أربعة أحوال :

الحالة الأولى خمسة عشر سنة : وفيها شبابه وحسنه وبهاؤه وسلطان الدم في جسمه .

ثمّ الحالة الثانية : من خمسة عشر سنة إلى خمسة وشلاثين سنة ، وفيهـا المرّة الصّفـراء<sup>(٤)</sup> وقوّة غلبتهـا وهي أقـوى مـا يكـون ، ولا يـزال كذلك حتّى يستوفي المدّة المذكورة .

ثمّ يدخل في الحالة الثالثة إلى أن تتكامل مـدّة العمر ستّين سنـة ،

(١) كزمازج معرّب كزمازك وهو ثمرة الطرفاء ، والورد هو الأحمر ، والأثل هو الطرفاء ، وقيل : هو السمر ، ولعله هنا أنسب وقال بعض الأطباء : كزمازج هو ثمرة الأشجار الصغار من الطرفاء ، وحبّ الأثل هو ثمرة كبارها ـ والسمر ـ بفتح السين وضمّ الميم شجر من العضاه ، وهو كلّ شجر يعظم وله شوك ، وليس في العضاء أجود خشباً من السمر . (٢) الملح الأندرانيّ ( والدرانيّ ) هو الذي يشبه البلّور كما في القانون ،

ويسمُونه بالفارسية « التركي » . (٣) أي يستاك به . (٤) إذ تقلّ الرطوبات فيها فتحتدٌ فيها الصفراء . فيكون في سلطان المرّة السوداء<sup>(١)</sup> وهو سنّ الحكمة والمعرفة والدراية وانتـظام الأمـور وصـحـة النـظر في العـواقب وصـدق الــرأي وثبـات الجأش<sup>(٢)</sup> في التصرّفات .

ثم يـدخل في الحـالة الـرابعة وهـو سلطان البلغم ، وهي الحـالـة التي لا يتحوّل عنها مـا بقي إلاً إلى الهرم ونكـد العيش<sup>(٣)</sup> ، ونقص في القـوّة وفساد في كـونه<sup>(٤)</sup> ونكتتـه أنّ كلّ شيء كـان لا يعرفـه حتّىٰ ينـام

 (١) لأنّه تضعف وتقلّ الحرارة الغريبزيّة والـرطوبـات البدنيّة يومـأ فيومـأ ، فتغلب السوداء لكونها باردة يابسة .

(٢) في القاموس : الجاش رواع القلب إذا اضطرب عند الفزع ، ونفس
 الانسان ، وقد يهمز .

(۳) نکد عیشهم ـ کفرح ـ : اشتد .

(٤) « في كونه » أي في حياته ووجوده و « تكوّن » أي تكوّن الأخلاط الصالحة فيه . وفي أكثر النسخ و « نكتته » أي دليله وعلامته .

وفي بعض النسخ ، من أوّله هكذا : « وقيها سلطان المرّة الصفراء وغلبتهـا عليـه وهو أقـوم ما يكـون وأثقفه وألعبـه ، فلا يـزال كـذلـك حتّى يستـوفي خمسـاً وثلاثين سنة .

ثمَّ يدخل في الحالة الثالثة ، وهي من خمس وثـلاثين سنة إلى أن يستـوفي ستَين سنـة ، فيكون في سلطان السـوداء ، ويكون أحلم مـا يكون وأدرب وأكتمه سرَّا وأحسنه نظـراً في ( عـواقب الأمور وفكـراً في ) عواقبهـا ومداراة لهـا وتصرّفاً فيها .

ثمّ يدخل في الحالة البرابعة ، وهي سلطان البلغم ، وهي الحالة التي لا يتحوّل عنها ما بقي ، وقد دخل في الهرم حينئذٍ وفاته الشباب واستنكبر كلّ شيء كان يعرف من نفسه ، حتّى صار ينام عند القوم ، ويسهر عند النوم ، ويذكّر ما تقدّم ، وينسى ما يحدث به ، ويكثر من حديث النفس،ويذهب ماء الجسم وبهاؤه ـ إلى قوله ـ فلجمود رطوبته في طباعه يكون فناء جسمه » . وفي القاموس : ثقف ـ ككرم وفرح ـ : صار حاذقاً خفيفاً فيطناً. و « ألعبه » ﴾ عند القوّة ويسهر عند النوم ولا يتذكّر ما يتقدّم، وينسى ما يحدث من ( في ) الأوقات ، ويذبل عوده<sup>(١)</sup> ، ويتغيّر معهوده<sup>(١)</sup> ويجفّ ماء رونقه<sup>(١)</sup> وبهائه ويقلّ نبت شعره وأظفاره ، ولا يرزال جسمه في انعكاس وادبار ما عاش ، لأنّه في سلطان المرّة البلغم وهمو بارد جامد<sup>(٤)</sup> ، فبروده وجموده يكون فناء كلّ جسم يستولي عليه في آخر القوّة البلغميّة .

أي أشد ميلًا إلى اللّعب من سائر أيّام عمره . والدربة : العادة والجرأة على الأمر والتجربة والعقل ، ويمكن أن يقرأ « يذكّر » على بناء المفعول من التفعيل أي لا يذكر ما تقدّم حتّى يذكّر .

(۱) و «يذبل» بالذال المعجمة والباء الموحدة ، يقال : ذبل النبات ـ
 كنصر وكرم ـ ذبلًا وذبولًا : ذوي ، وذبل الفرس : ضمر .

وفي بعض النسسخ بـاليـــاء المثنّــاة التحتــانيّـة من قــولهم ذايت المرأة أي هـزلت ، والشيء : هـان ، وحــالـه تسواضعت ، فيحتمـل أن يكــون كنـايــة عن انحنــائه . وفي بعضهـا بالـزاي والياء على بنياء المفعول من التفعيـل ، أي يتفـرّق جميع أجزاء بدنه ، كناية عن عدم استحكام الأوصال ، والأوّل أظهر .

وعلى التقـادير «عـوده » بضمّ العين تشبيهـاً لقـامـة الإنسـان بعـود الشجـر ، وربما يقرأ بالفتح ويفسّر بأنّ المعنى : يقلّ عوده في الأمور ، ولا يخفى ضعفه . (٢) أى ما عهده سابقاً من أحوال بدنه وروحه .

(٣) الرونق : الحسن والبهاء .

٤) ليس المراد بجموده يبوسته ، لأنه بارد رطب ، بل غلظته وعـدم سيلانـه
 كالماء المنجمد ، وعدم قابليَّته للانقلاب إلى الدم .

والأطباء حدّوا سنّ النموّ إلى ثـلاثين سنة أو إلى ثمـان وعشرين ـ بحسب اختـلاف الأمزجـة ـ ويسمّونهـا سنّ الحداثـة أيضاً وبعـده سنّ الـوقـوف ، ومنتهـاه خمس وثلاثون إلى الأربعين ، ثمّ سنّ الانحطاط ، وهو من آخـر سنّ الوقـوف إلى قـريب من السنّين ، ويسمّونـه سنّ الكهولـة أيضاً ، ثمّ سنّ الشيخـوخة ، وهـو من السنّين إلى آخر العمر . وقد ذكرت للأمير ما يحتاج إليـه في سياسـة المزاج وأحـوال جسمه وعلاجه . **وقت الحجامة** :

وأنا أذكر ما يحتاج إلى تناوله من الأغذية والأدوية وما يجب أن يفعله في أوقاته ، فإذا أردت الحجامة فليكن في اثنتي عشرة ليلة<sup>(1)</sup> من الهلال إلى خمسة عشرة ، فإنه أصحّ لبدنك ، فإذا نقص الشهر فلا تحتجم إلاً أن تكون مضطراً إلى ذلك وهو لأنّ الدم ينقص في نقصان الهلال ويزيد في زيادته .

ولتكن الحجامة بقدر ما يمضي من السنين ابن عشرين سنة يحتجم في كلّ عشرين يـوماً ، وابن ثـلاثين سنة يحتجم في كـلّ ثلاثين يـوماً مـرّة واحدة ، وكـذلـك ابن الأربعين سنة يحتجم في كـلّ أربعين يوماً فما زاد بحسب ذلك .

فوائد الحجامة :

واعلم يا أمير. . . أنَّ الحجامة إنَّما يؤخذ دمها من صغار العروق المبشوئة في اللحم ومصداق ذلك انَّها لا تضعف القوَّة كما يوجـد من الضعف عند الفصد .

وحجامة النقرة (أ) تنفع من ثقبل الرأس ، وحجامة الأخدعين (أ)

(١) قال الشيخ في القانون : يؤمر باستعمال الحجامة لا في أوّل الشهر ، لأنّ الأخلاط لا تكون قد تحرّكت وهاجت ، ولا في آخره لأنّها قد نقصت ، بـل في وسط الشهر حين تكون الأخلاط هائجة تابعة في تزيّدها لتنزيّد النـور في جرم القمر ، يزيـد الدمـاغ في الأقحـاف ، والميـاه في الأنهـار ذوات المـد والجـزر ، وأفضل أوقاتها في النهار هي الساعة الثانية والثالثة ـ انتهى ـ . تخفُّف عن الرأس والوجه والعينين وهي نافعة لوجع الأضراس .

وربَّما ناب الفصد عن جميع ذلك ، وقد يحتجم تحت المذقنين لعلاج القلاع<sup>(۱)</sup> في الفم ومن فساد اللئَّة وغير ذلك من أوجاع الفم ، وكذلك الحجامة بين الكتفين ينفع من الخفقان السذي يكون من الامتلاء والحرارة ، والذي على الساقين قد ينقص من الامتلاء نقصاناً بيَّناً وينفع من الأوجاع المزمنة في الكلا والمثانة والأرحام ، ويدرّ الطمث<sup>(۲)</sup> غير أنَّها تنهك الجسد<sup>(۳)</sup>.

وقد يعرض منهـا الغشي الشديـد إلاً أنّها تنفـع ذوي البثور <sup>(٤)</sup> والـدماميـل<sup>(٥)</sup> ، والّذي يخفّف من ألَم الحجـامة تخفيف المصّ<sup>(١)</sup> أول

وتحت القمحـدوة ، وهي الموضـع المرتفع خلف الـرأس يقع على الأرض عنـد النوم على القفا .

(٣) الأخدعان : عرقان خلف العنق من يمينه وشماله .

(١) في القاموس : القالاع - كغراب - : السطين يتشقّق إذا نضب عنه الماء ، وقشر الأرض يرتفع عن الكماة ، وداء في الفم - انتهى - . وفي كتب الطبّ أنّه قرحة تكون في جلد الفم واللسان مع انتشار واتّساع ، ويعرض للصبيان كثيراً ، ويعرض من كلّ خلط ويعرف بلونه من الامتلاء ، أي امتلاء الدم وكثرته .

> (۲) الطمث : دم الحيض . (۳) يقال : نهكه الحمّى ـ كمنع وفرح ـ أضنته وهزلته وجهدته . (٤) البثور : الصغار من الخُرّاج .

(٥) قمال في القانبون : الحجامة على النقبرة خليفة الأكحل ، وينفع من ثقل الحاجبين و(العينين) ويجفّف الجفن ، وينفع من جرب العين والبخسر في الفم . وعلى الكاهل خليفة الباسليق ، وينفع من وجع المنكب والحلق . وعلى أحد الأخدعين خليفة القيفال وينفع من ارتعاش الـرأس ، وينفع الأعضاء التي في الرأس مثل الوجه والأسنان والضرس والأذنين و(العينين) والحلق والأنف .

لكنَّ الحجامة على النقرة تنورث النسيان حقًا كما قال سيَّدنا ومولانا صاحب شريعتنا محمد صلى الله عليه وآله ، فإنَّ مؤخَّر الـدماغ موضع الحفظ ، وتضعفه الحجامة . وعلى الكاهل يضعَف فم المعدة ، والأخـدعيّة ربما أحدثت رعشة الرأس ، فلتسفل النقريّة ولتصعد الكـاهليّة قليـلًا إلاً أن يتوخّى بهـا معالجة نزف الدم والسعال ، فيجب أن تنزل ولا تصعد .

وهـذه الحجامة التي تكون على الكـاهـل وبين الكتفين نـافعـة من أمراض الصـدر الدمـويَّة ، والـربو الـدموي ، لكن تضعَف المعـدة ، وتحدث الخفقـان ، والحجامة على السـاق يقارب الفصـد ، وينقِّي الدم ، ويـدرّ الطمث ، ومن كـانت من النساء بيضاء متخلخلة رقيقـة الـدم فحجـامـة السـاقين أوفق لهـا من فصـد الصافن .

والحجامة على القمحدوة وعلى الهامة ينفع - فيما ادّعاه بعضهم - من اختلاط العقل والدوار ، ويبطىء - فيما قالوا - بالشيب . وفيه نظر ، فإنّها قد تفعل ذلك في أبدان دون أبدان وفي أكثر الأبدان تسرع بالشيب ، وتضرّ بالذهن ، وتنفع من أمراض العين ، وذلك أكثر منفعتها ، فإنّها تنفع من جربها وبثورها من المورسرج ، ولكنّها تضرّ بالذهن ، وتورث بلهاً ونسياناً ورداءة فكر ، وأمراضاً مزمنة ، وتضرّ باصحاب الماء في العين ، إلاً أن تصادف الوقت والحال التي يجب فيها استعمالها ، فربما لم تضرّ .

والحجـامة تحت الـذقن ينفـع الأسنـان والـوجـه والحلقـوم ، وينقّي الـرأس والفكّين .

والحجامة على القطن نافعة من دماميل الفخذ وجربه وبشوره ، ومن النقرس والبواسير وداء الفيـل ورياح المشانة والـرحم ومن حكّة الـظهر . فـإذا كـانت هـذه الحجامة بـالنار شـرط أو غير شـرط نفعت من ذلك أيضـاً . والتي بشرط أقـوى في غير الريح ، والتي بغير شـرط أقوى في تحليـل الريح البارد واستئصالها ههنـا ، وفي كل موضع .

والحجـامـة على الفخـذين من قـدّام ينفسع من ورم الخصيتين وخـراجــات الفخـذين والسـاقين ، وعلى أسفــل الـركبتين ، فــالتي على الفخـذين ينفــع من الأورام والخـراجات الحـادثة في الأليتين ، وعلى أسفـل الركبـة تنفع من ضـربــان ا ما تضع المحاجم ، ثم يدر المص قليلاً والثواني أزيـد من المص في الأوائـل وكـذا الثـوالث فصـاعـداً ، ويتـوقّف عنـد الشـرط حتّى يحمّر المـوضـع جيّـداً بتكـريـر المحـاجم ويلين المشـرط على جلود ليّنـة<sup>(1)</sup> ويمسح الموضع قبل شرطه بالدهن .

وكـذا الفصد ، ويمسح الموضع (٢) الذي يفصـد فيه بـدهن فإنَّــه

- المركبة الكمائن من أخلاط حمارة ، ومن الخراجمات المرديشة والقروح العتيقة في السماق والمرجمل ، والتي على الكعبين تنفع من احتبساس المطمث ، ومن عسرق النساء والنقرس ـ انتهى ـ .
  - (٦) هذا ممّا ذكره الأطباء أيضاً ...
- قــال في القانــون : تكون الــوضعة الأولى خفيفـة سريعـة القلع ، ثم يتــدرّج إلى إبطاء القلع والامهال انتهى .

وعلَّلوا ذلك بوجهين · الأول : اعتياد الطبيعة لئلًا تتألَّم كثيراً .

والشاني : أنَّ في المرَّة الأولى تسرع الدماء القريبة من المحجمة فتجتمع سريعاً ، وفي المرة الثانية أبطأ لبعـد المسافـة ، فيكون زمـان الاجتمـاع أبـطاً ، وهكذا .

والظاهر أنّه لو كان المراد بالمرّات ، المرات بعد الشـرط ، فالـوجه الشاني أظهر ولو كان المراد المرّات قبله فالأوّل ، وكأنّ الثاني أظهر من الخبر .

وشىرط الحاجم : قبطع اللحم بـآلتـه ، وهي المشـرط والمشـراط بـالكسـر فيهما .

(١) أي بمسحه عليها .

(٢) لأنه يصير الموضع ليناً ، فلا يتمالم كثيراً من الشرط ، وقمال بعض الأطباء : تدهين موضع الحجامة والفصد يصير سبباً لبطء برثهما وقال الشيخ في القانون : إذا دهمن موضع الحجامة فليبادر إلى إعلاقها ولا يدافع بل يستعجمل في الشرط ـ انتهى ـ . يقلّل الأَلَمْ ، وكـذلك يلين المشـرط والمبضع بـالدهن عنـد الحجـامـة وعنـد الفراغ منهـا يلين المـوضـع بـالـدهن ولينقّط<sup>(١)</sup> على العـروق إذا فصد شيئاً من الدهن كيلا يحتجب فيضرّ ذلك المفصود .

ويتعمّد الفاصـد أن يفصد من العـروق ما كـان في مـواضـع قليلة اللّحم لأنّ في قلّة اللحم من فوق العروق قلّة الألم .

وأكثر العروق ألماً إذا فصد حبـل الذراع<sup>(٢)</sup> والقيفـال<sup>(٣)</sup> لاتّصالهمـا بالعضل ( بالعضد ) وصلابة الجلد .

وأمّا الباسليق<sup>(٤)</sup> والأكحـل<sup>(٥)</sup> فإنّهما في الفصد أقـلّ ألمـاً لمـا لم يكن فوقهما لحم .

والواجب تكميد موضع الفصد<sup>(1)</sup> بالماء الحارَّ ليظهر الـدم وخاصَّة في الشتاء فـإنّـه يليّن الجلد ويقلّل الألم ، ويسهّـل الفصـد ويجب في كلّ ما ذكرناه من إخراج الدم اجتناب النساء قبل ذلك<sup>(۷)</sup> باثني عشر ساعـة.

(١) أي وليضع على الموضع الذي يريد أن يفصده من العروق نقطة ،
 لئلاً يشتبه عند البضع . وفي بعض النسخ «وليقطر» والمآل واحد.

(٢) حببل الذراع : هو الوريند البذي يظهير ممتنداً من انسيّ السباعد إلى
 أعلاه ، ثم على وحشيّه .

(٣) القيفال: هو الوريد الذي يظهر عن المرفق على الجانب الوحشي .

(٤) وريد يظهر عند مابض المرفق ـ المأبض (بكسر الباء): باطن الركبة والمرفق ـ ماثل إلى الساعد من وسط أنسيَّه ، وقد يطلق الباسليق على عرق آخر تحته فيسمَّى الأول الباسليق الأعلى ، وهذا الباسليق «الابطيَّ» لقربه من الابط .
 (٥) هو المعروف بالبدن بين الباسليق والقيفال .
 (٦) هو أن يبل خرقة بالماء الحار ويضعه عليه .
 (٦) هو أن يبل خرقة بالماء الحار ويضعه عليه .
 (٩) قبال الأطباء : بعده أيضاً كذلك ، بيل هو أضر .

آداب الحجامة :

ويحتجم في يـوم صاح<sup>(١)</sup> صـاف لا غيم فيـه ولا ريـح شـديـدة ، ويخرج من الدم بقدر ما يرى تغييره ، ولا تدخل يـومك<sup>(٢)</sup> ذاك الحمّـام فـإنّه يـورث الداء واصبب على رأسـك وجسدك المـاء الحارّ ولا تفعـل ذلك من ساعتك .

وإيَّاك والحمَّام إذا احتجمت فـإنَّ الحمَّى الدائمة تكون فيـه ، فإذا اغتسلت من الحجامة فخذ خرقـة مرغـري<sup>(٣)</sup> فألقهـا على محاجمـك<sup>(٤)</sup> أو ثـوباً ليَّنـاً من قزَّ<sup>(٥)</sup> أو غيـره وخذ قَـدر حمّصة من التـريـاق الأكبـر<sup>(١)</sup>

التخصيص لظهور الضرر بعده ، أو لعدم وقوعه غالباً بعده لطرو الضعف المانع منه .

(۱) اليوم الصاحي هو الذي لا غيم فيد ، وما سيأتي تفسيره .
 (۲) أي قبل الحجامة ، أو الأعم ، فيكون ما سيأتي تأكيداً .

(٣) في القاموس : المرغر والمرغري ، ويمدّ إذا خفّف ، وقد تفتح الميم في الكلّ : الزغب الّـذي تحت شعر العنز ، وفي بعض النسخ « غـزعـوني » ولم نجد له معنى . وفي بعضها « فرعونيّ » وهو أيضاً كـذلك ، وقـد يقرأ « قـزّعونيّ » نسبة إلى « عون » قرية على الفرات وكلّ ذلك تصحيف ، والأوّل أصوب .

(٤) المحاجم مواضع الحجامة .

(٥) القرز : نوع من الابريسم، وقد يقال : لا يطلق عليه الابريسم وفي المصباح المنير : القرز معرّب ، قال الليث : هو ما يعمل منه الابريسم ، ولهذا قال بعضهم : القرّ والابريسم مثل الحنطة والدقيق ـ انتهى ـ . قال المجلسى (ره) :

يستنبط منه أحد أمرين :

امّـا كـون جكم القـزّ مخـالفـأ لحكم الابـريسم في عـدم جـواز اللبس ، أو يكـون استعمال مـا لا يتمّ الصلاة من الحـرير مجوّز للرجال، ويمكن حمله على مـا إذا لم يكن قزّاً محضاً . (7) المظاه أنَّ التي اتر الأكـرم بالذار تربي الارتراب ما يانا.

(٦) الـظاهر أنَّ التمرياق الأكبر هو الفماروق ، ولا بـدَّ من حمله على مـا إذا ﴾

فحاشرب ببه إن كنان شتباء ، وإن كنان صيفاً فناشبرب السكنجبين من العنصلي فيإنّه التبرياق الأكببر ، وامزجه بالشبراب المفرّح المعتبدل<sup>(۱)</sup> وتناوله ، أو بشراب الفاكهة<sup>(۲)</sup> .

فإن تعذَّر ذلك فشراب الأترج ، فإن لم تجد شيئاً من ذلك فتناوله بعد علكه (٢) ناعماً تحت الأسنان واشرب عليه جرع ماء فاتر ، وإن كان في زمان الشتاء والبرد فاشرب عليه سكنجبيناً عسلياً فإنّك متى فعلت ذلك أمنت من اللقوة والبرص والبهق والجذام بإذن الله تعالى ، وامتص من الرمّان المزّ فإنّه يقوي القلب ويحيى الدم ، ولا تأكل طعامك مالحاً بعد ذلك بثلاث ساعات<sup>(٤)</sup> ، فإنّه يخاف أن يعرض من ذلك الجرب .

وإن كـان شتاء فكـل من الطيـاهيج (<sup>٥)</sup> إذا احتجمت واشـرب عليـه

- لم يكن مشتملًا على الحرام كالحُمَّر ولحم الأفياعي والجند وأشباهها ، وقد مرّ القول فيه .
  - (۱) كشربة التفاح والسفرجل .
     (۲) شراب الفاكهة : شربة الفواكه .

(٣) العلك : المضغ ، وفي بعض النسخ : «وخذ قدر حمّصة من الترياق الأبر فاشربه أو كله من غير شراب إن كان شتاء ، وإن كان صيفاً فاشرب السكنجبين الخلّي » وفي أكثر النسخ «سكنجبين عسل» وفي بعضها «السكنجبين العنصلي العسلي» أي بالخلل المعمول المتّخذ من بصل العنصل ، وفي القاموس : العنصل - كقنفذ وجندب ، ويمدّان - : البصل البرّي ، ويعرف بالاسقال ، وببصل الفار ، نافع لداء الثعلب والفالج والنساء وخلّه للسعال المزمن والربو والحشرجة ، ويقوّي البدن الضعيف - انتهى - . وذكر الأطباء لأصله وخلّه فوائد جمّة لأنواع الأمراض .

۵) الطياهيج : جمع «طيهوج»، معرّب «تيهو».

من الشراب الزكيّ<sup>(۱)</sup> الّـذي ذكرتـه لك أَوَّلاً ، وادهن بـدهن الخيري أو شيء من المسـك وماء بـارد وصبّ منه على هـامّتك سـاعة فـراغك من الحجامة .

وأمّـا بـالصيف فـإذا احتجمت فكـل الـسكبـاج<sup>(٢)</sup> والهـلام والمصوص<sup>(٣)</sup> أيضاً والحامض ، وصبّ على هـامّتك دهن البنفسج بماء الورد وشيء من الكافور واشـرب من ذلك الشـراب الذي وصفته لـك بعد طعـامك ، وإيّـاك وكثرة الحركة والغضب ومجـامعـة النساء يومك<sup>(٤)</sup>.

الحذر عن بعض الأطعمة :

واحـذر يا أميـر أن تجمع بين البيض والسمـك في المعدة في وقت واحد ، فإنّهما متى اجتمعا في جوف إنسان ولد عليه النقـرس والقولنـج والبواسير والأضراس .

(۱) أي الشراب الحلال الزبيبي .
 (۲) ألسكباج معرّب ، وكمانًه «شورباج الخلّ» وفي القماموس : الهملام (۲) السكباج معرّب ، وكمانًه «شورباج الخلّ» وفي القماموس : الهملام كغراب - : طعام من لحم عجل بجلده ، أو مرق السكباج المبرد المصفّى من الدهن .

(٣) قال في القماموس : المصوص ـ كصبور ـ طعام من لحم يطبخ وينقم في الخلّ ، أو يكون من لحم الطير خاصّة ـ انتهى ـ .

وقيل : الهلام لحم البقر أو العجل أو المعز يطبخ بماء وملح ثم يخرج ويوضع حتى يذهب ماؤه ، ثم يطبخ البقول الباردة مع الخل ويطرح فيه ذلك اللحم ، ثم يؤكل ، والمصوص : مطبوخ من لحم المدرّاج أو الديك ، ويطبخ في الحلّ والبقول الباردة . (٤) أي يوم حجامتك . واللبن والنبيـذ الّـذي يشـرب أهله<sup>(١)</sup> إذا اجتمعـا ولـد النقـرس<sup>(٢)</sup> والبـرص ، ومداومـة أكـل البيض يعـرض منـه الكلف<sup>(٣)</sup> في الـوجـه ، وأكل الملوحة واللحمـان المملوحة وأكـل السمك المملوح بعـد الفصد والحجامة يعرض منه البهق والجـرب ، وأكل كليـة الغنم وأجواف الغنم يغيّر المثانة<sup>(٤)</sup>.

ودخول الحمّام على البطنة<sup>(٥)</sup> يوجب القولنج ، والاغتسال بـالماء البارد بعد أكل السمك يورث الفالج<sup>(٢)</sup> ، وأكل الأتـرج في اللّيل يقلب العين ويـوجب الحـول واتيـان المـرأة الحـائض يـورث الجــذام<sup>(٧)</sup> في الولد ، والجماع من غير إهراق الماء<sup>(٨)</sup> على أثره يوجب الحصاة .

(١) أي الفسّاق والمخالفون المحلّلون له .

(٢) في القاموس : النقرس - بالكسر - ورم ووجع في مفاصل الكعبين
 وأصابع الرجلين .

(٣) قال في القامـوس : الكلف محرّكـة .. : شيء يعـلو الوجـه كالسمسم ، ولون بين السواد والحمرة ، وحمرة كدرة تعلو الوجه .

(٤) قـوله « يغيّر المثانة » وفي بعض النسخ «يعتمر» أي يصير سبباً لحجر المثانة وما هو مبـدأ تولَـده . في القامـوس : العكر ـ محرّكة ـ درديّ كـلّ شيء . عكر الماء والنبيـذ ـ كفرح ـ وعكّره تعكيـراً وأعكره : جعله عكـراً ، وجعـل فيـه العكر .

(٥) البطنة - بالكسر - امتـلاء المعدة من الـطعام . وعلّل ذلك بأنّه بسبب حـرارة الحمّام ينجـذب الغـذاء المنهضم إلى الأمعـاء ، فيصير سببـأ للسـدة والقولنج .

(٦) إذ يتبولد من السمك الطري بلغم لـزج هو مـادة الفالـج والمـاء البـارد يضعّف الاعصاب ويقوي المادة .
(٧) قيل : لأنّ النطفة حينتذ تستمد من الدم الكثيف الغليظ السوداوي .

٨) أي البول بعده ، وما قيل : إنَّ المراد به الجماع بغير إنـزال ، فهـو\$

والجماع بعد الجماع من غير فصل بينهما بغسل يورث للولـد الجنـون ، وكثرة أكـل البيض وإدمانـه يولـد الطحـال وريـاحـاً في رأس المعـدة والامتـلاء من البيض المسلوق<sup>(۱)</sup> يـورث الـربـو والانبهـار<sup>(۲)</sup> ، وأكل اللّحم النيّ<sup>(۳)</sup> يورث الدود في البطن .

وأكمل التين يقمل منه الجسد<sup>(٤)</sup> إذا أدمن عليه ، وشرب الماء البارد عقيب الشيء الحارّ أو الحلاوة يذهب بالأسنان<sup>(٥)</sup> ، والإكثار من أكل لحوم الوحش والبقر يمورث تغيّر العقمل وتحيّر الفهم وتبلّد المذهن وكثرة النسيان<sup>(٦)</sup> .

بعيد يأبى عنه قوله «على أثره» مع أنَّ ما ذكرنا مصرّح به في أخبار أخرى .
 وإهراق الماء كناية شائلة عن البول في عرف العرب والعجم .
 وقيل : المراد الجماع بعد الجنابة من غير غسل بينهما ، وهو يوجب التكرار ، إلاً أن يخصّ هذا بالجنابة بغير الجماع فيصير أبعد .
 (1) في القاموس : سلق الشيء أغلاه بالنار - انتهى - .
 (1) في القاموس : سلق الشيء أغلاه بالنار - انتهى - .
 (1) في القاموس : سلق الشيء أغلاه بالنار - انتهى - .
 (1) أو بعد الفتح - : ضيق النفس . والبهر بالضمّ - : نوع منه . وفي والثانوس : هو انقطاع النفس من الاعياء ، وقد انبهر - انتهى - .
 وربما يفرق بين الربو والانبهار بأنَّ الأول يحدث من امتلاء عروق الرئة والثاني من امتلاء الشرايين .
 والثاني من امتلاء المرايين .
 (1) النيّ - بكسر النون وتشديد الياء - الذي لم ينضج ، وأصله الهمزة فقلبت ياء ، ولعلة أعمّ من أن لم يطبخ أصلاً أو طبخ ولم ينضج ، وأصله الهمزة فقلبت ياء ، ولعلة القمل من الرطوبات المعنّية الذي تنهج ، .

. (م) قيل . ومن خواص التين دفع الفضلات المعقبة التي تدفعها الطبيعة إلى ظاهر الجلد ، ومن خـواص التين دفع الفضلات إلى مسامً البـدن ، فيصير سببـاً لمزيد تولّد القمّل .

(٥) لأنَّ أكـل الحارَ وشـربه يـوجبان تخلخـل المسامَ فينفـذ فيهـا البـارد إلى
 أصول الأسنان فيضرَ بها ، وكذا بعد الحلو أيضاً يضرَّ لهذه العلَّة .
 (٦) إذ حـدَة الذهن وذكـاء الفهم إنَّما يكـون من صفـاء الـروح ولـطافتـه ،

وإذا أردت دخول الحمّام وان لا تجد في رأسك ما يؤذيك فـابدأ عند دخول الحمّـام بخمس جرع من المـاء الفاتـر<sup>(۱)</sup> فإنَّـك تسلم بإذن الله تعـالى من وجع الـرأس والشقيقة ، وقـدر خمس أكفّ من ماء حـارً تصبّها على رأسك عند دخول الحمّام .

فوائد الحمام وآداب دخوله :

واعلم يـا أميـر . . . أنَّ الحمّــام ركَب على تـركيب الجســد على أربع بيوت مثـل أربع طبـائع الجسـد : البيت الأوّل<sup>(٢)</sup> بارد يـابس<sup>(٣)</sup> ، البيت الثــاني بـارد رطب<sup>(٤)</sup> ، الثــالث حــارّ رطب<sup>(٥)</sup> ، الــرابـع حــارّ يابس<sup>(٢)</sup> ومنفعة الحمّـام عظيمة تؤدّي إلى الاعتدال<sup>(٢)</sup> وتنقّي الـدّرن ،

وادمان أكل هذه اللّحوم يوجب تولّـد الأخلاط السوداويّة والـدم الغليظ الكثيف في البدن ، فيغلظ ويكثف الروح بسببه ، فيعجز عن الحركات الفكريّة .

وأمًا النسيان فلاستيلاء البـرودة والرطـوبة على الـدماغ ، لكن هـذا في لحوم الوحش بعيد ، لأنّ أكثرها حارّة ولذا قيل : لعلّ كثرة يبسها تصيـر سبباً لكثـرة يبس الدماغ ، فلا يقبل الصور بسرعة ، فلذا يصير سبباً للنّسيان .

(١) في القاموس : فتىر الماء : سكن حرّه وهو فباتر وفاتور ـ انتهى ـ وفي بعض النسخ «فابـدأ عند دخـول الحمّام بخمس حسـوات ماء حـارًا وقيل : خمس مرّات يصبّ الماء الحـار» وفي بعض النسخ «خمس أكفّ مـاء حـارً تصبّهـا على رأسك».

وتليَّن العصب والعروق وتقـوي الأعضـاء الكبـار<sup>(١)</sup> وتـــذيب الفصـول وتذهب العفن<sup>(٢)</sup> ، فإذا أردت أن لا يظهر في بدنك بشرة ولا بخر فــابدأ عند دخول الحمّام بدهن بدنك بدهن البنفسج .

وإذا أردت استعمـال النورة ولا يصيبـك قروح ولا شقـاق ولا سواد فاغتسل بالماء البارد قبل التنوير .

ومن أراد دخول الحمّام للنورة فليجتنب الجماع قبل ذلك باثني عشر ساعة وهو يوم تامً ، وليطرح في النورة شيئاً من الصبر والأقاقيا والخضض<sup>(۲)</sup> أو يجمع ذلك ويسأخذ منه اليسير إذا كان مجتمعاً ومتفرقاً ، ولا يلقى في النورة شيء من ذلك حتَّىٰ تماس النورة بالماء الحار الذي طبخ فيه بابونج ومرزنجوش وورد بنفسج يابس ، أو يجمع ذلك أجزاء يسيرة مجموعة أو متفرقة بقدر ما يشرب الماء<sup>(٤)</sup> رائحته ، وليكن الزرنيخ مثل سدس النورة<sup>(۵)</sup>.

ويـدلـك الجسـد بعـد الخروج منهـا بشيء يقلع رائحتهــا كـورق الخوخ، وثجير العصفر<sup>(١)</sup> أو السعد الحنا والورد والسنبل<sup>(٧)</sup> مفردة ومجتمعة.

(۱) كالرأس واليد والرجل والفخذ .

(٢) العفن ـ بسالتحريك ـ أي العفونـة ، أو بكسر الفـاء ، أي الخلط العفن ، وهـذا أظهر . وفي بعض النسيخ و«العفونـات» وفي بعضهـا «العقق» بالتحريك وهو الشقاق في البدن .

(۳) عصارة شجرة لها زهر أصفر وفروع كثيرة تثمر حبّاً أسود كالفلفل ، ويقال له بمصر «الخولان» وبالهندية «فليزهرج».

٤) إمّا بيان لقدر الأجزاء وقلّتها أو لمقدار الطبخ .

(٥) وفي بعض النسخ «ثلث النورة» وفي بعضهما: «ولتكن النورة والمزرنيخ مثل ثلثها» وفي بعضها «وليكن زرنيخ النورة مثل ثلثها».

(٦) العصفر - كبرثن - زهر القرطم ويسمّى البهرمان ، ينفع لأشار الجلد

ومن أراد أن يأمن إحراق النّورة فليقلّل من تقليبها<sup>(۱)</sup> وليبادر إذا عمل<sup>(۲)</sup> في غسلها وأن يمسح البدن بشيء من دهن الورد ، فإن أحرقت والعياذ بالله يؤخذ عدس مقشّر يسحق ناعماً ويداف بماء ورد وخلّ ويطلى به الموضع الذي أثّرت به النورة فإنّه يبرأ بإذن الله والَّذي يمنع من آثار النورة<sup>(۲)</sup> في الجسد هو أن يدلك الموضع بخلّ العنب الثقيف<sup>(٤)</sup> ودهن الورد دلكاً جيّداً . **التوقي عن وجع المثانة والمعدة :** 

ومن أراد أن لا يشتكي مثـانته<sup>(ه)</sup> فـلا يحبس البـول ولـو على ظهـر

كالبهق والكلف والحكة ، وثجير العصفر ، أي : ثفله .

قال في القاموس : ثجر التَّمر خلطه بثجير البسر أي ثفله .

(٧) « والسنبل » في بعض النسخ و و النيل » وفي بعضها و « السكّ » . وفي القاموس السكّ ـ بالضمّ ـ طيب يتُخذ من الرامك مدقوقاً منخولاً معجون في الماء، ويعرك شديداً، ويمسح بلكن الخيري لئلاً يلصق بالاناء، ويترك ليلته، ثمّ يسحق السك ويلقمه ويعرك شديداً ويقرّص ويتسرك يومين ، ثمّ يثقب بمسلّة وينظم في خيط قنّب ويترك سنة ، وكلّما عتق طابت رائحته ـ انتهى ـ .

(١) أي عند عملها ، لأنَّه تشتدَّ حرارته بكشرة التقليب ، أو عند طليهـا على البدن لأنَّه يشتدُ اختلاطه بالجلد ، وينفذ في مسامَّه فيحرق ، ولعلَّه أظهر .

(٢) أي طلى بها ، ويحمل على ما إذا أزال الشعر ، والضمير راجع إلى النورة بتأويل الدواء .

وقيل : المراد أنّه إذا أراد عمل النـورة فليغسل النـورة أوّلًا ، كما هــو المقرّر عند الأطباء في عمل مرهم النورة ، ثمّ يدخل فيها الــزرنيخ ، فتقــلَ حدّتهــا . وفي بعض النسخ «عملت» أي النورة في إزالة الشعر ، وهو أظهر .

(٣) أي ممّا يحدث أحياناً بعىد النورة من سواد البيدن أو جبراحة أو غيير. ذلك . وفي بعض النسخ «من تبثير النورة» أي إحداث البثور في الجسد . (٤) الثقيف : الحامض جدًاً . (٥) المثانة : محلّ اجتماع البول. دابّـة<sup>(۱)</sup> وأن لا تؤذيه معـدته فـلا يشرب على طعـامه حتّىٰ يفـرغ منـه ، ومن فعل ذلك<sup>(۲)</sup> رطب بـدنه وضعفت معـدته ، ولم تـأخذ العـروق قوّة الطعام<sup>(۳)</sup> فإنّه يصير في المعدة فجّـا<sup>(٤)</sup> إذا صبّ الماء على الـطعام أوّلاً فأوّلاً .

## تحذيرات كثيرة :

ومن أراد أن لا يجــد الحصــاة<sup>(٥)</sup> وعسـر البـول فـــلا يحبس المنيّ عند نزول الشهوة ولا يطل المكث<sup>(١)</sup> على النساء .

ومن أراد أن يـأمن وجع السفـل<sup>(۷)</sup> ولا يظهـر به ريـاح البـواسيـر<sup>(۸)</sup> فليـأكل كـلّ ليلة سبع تمـرات برنيّ <sup>(٩)</sup> بسمن البقـر ، ويدهن بين أنثييـه بدهن زيبق خالص .

(١) أي ينزل ويبول ، ولا يؤخره إلى وقت النزول ولو كان قريباً .
 (٢) أي الشرب في أثناء الطعام .
 (٣) أي الذي يصير سبباً لقوة الأعضاء من الطعام ، لأنّ الغذاء الـذي لم ينضج لا تجذبها العروق ، وإن جذبتها لا تصير غذاء لـلأعضاء وجزء لهـا بـل توجب فسادها .

(٤) الفج - بالكسر - : الذي لم ينضج .
(٥) أي حجر المثانة .
(٦) أي لا يطيل المجامعة اختياراً بالتمكث وحبس المنيّ .
(٦) أي أسافل البدن أو خصوص المقعدة .
(٧) أي أسافل البدن أو خصوص المقعدة .
(٨) المراد بريباح البواسيىر علماها وأنواعهما ، أو البريباح التي تحدث من البواسير .
(٩) « بيرني » بالباء الموحدة والنون ، وهمو نموع من التمس ، لكنّه كمان .

الأصوب حينئذٍ « برنيَّات » . في القـاموس : البـونيّ تمر معـروف أصله « برنيـك » أي الحمل الجيّد . الريق<sup>(۱)</sup> . ومن أراد أن يقلّ نسيانه ويكون حافظاً فليأكل كلّ يوم ثلاث قطع زنجبيل مربّى بعسل ويصطبغ<sup>(۲)</sup> بالخردل مع طعامه في كلّ يوم . ومن أراد أن يـزيـد في عقله فليتنـاول كلّ يـوم ثلاث هليلجـات بسكّر ابلوج<sup>(۲)</sup> . ومن أراد أن لا ينشق ظفره ولا يميل إلى الصفرة ولا يفسـد حول ظفره فلا يقلم أظفاره إلاّ يوم الخميس . ومن أراد أن لا تؤلمه أذنه فليجعل فيها عند النوم قطنة . ومن أراد أن لا تؤلمه أذنه فليجعل فيها عند النوم قطنة . من الشّهد . **علائم العسل النافع :** واعلم يا أمير. . . أنّ للعسل دلائل يعرف بها نـافعه من ضارّه ، وذلك ان منه شيئاً إذا أدركه الشمّ عـطس<sup>(1)</sup> . ومنه شيء يسكر ، وله

ومن أراد أن يزيد حفظه فليأكل سبع مشاقيل زبيباً بالغـداة . على

- (١) أي قبل أن يأكل شيئاً .
   (٢) أن يجعله صبغاً واداماً .
   وفي بعض النسخ بالحاء من الاصطباح، وهـو الأكـل أو الشـرب في الصبـاح والغداة .
   (٣) في القـامـوس : ابلوج السكّـر معـرّب ، ولعـل المـراد هنـا مـا يسمّى بالفارسيّة «النبات»، والمراد سحق الهليلج معه أو ما ربّى به .
- وفي بعض النسخ : « ومن أراد أن يـزيــد في عقله فـلا يخسرج كـلّ يـــوم بالغداة حتّى يلوك ثلاث اهليلجات سود مع سكّر طبرزد» . (٤) في بعض النسخ «وذلك أنّ منـه ما أدركـه عطش، ومنـه ما يسكـر، وله

عند الذوق حراقة شديدة فهذه الأنواع من العسل قاتلة .

ولا تؤخّر شمّ النرجس فإنّه يمنع الـزكـام في مـدّة أيّـام الشتـاء وكذلك الحبّة السوداء<sup>(١)</sup> ، وإذا خاف الإنسان الـزكام في زمـان الصيف فليأكل كلّ يوم خيارة وليحذر الجلوس في الشمس . **تحذيرات أُخرى** :

ومن خشى من الشقيقة والشوصة<sup>(٢)</sup> فـلا بــدّ من أكـل السمـك الـطريّ صيفاً كـان أو شتاء ، ومن أراد أن يكـون صالحـاً خفيف اللّحم والجسم فليقلّل من عشــاثـه بــاللّيـل ، ومن أراد أن لا يشتكي سـرّتـه فليدهنها متى دهن رأسه .

عند الذوق حرقة شديدة».

وقـال في القانـون عنـد ذكر أنـواع العسل وخـواصّـه : ومن العسـل جنس حرّيف ـ الحريف : ذو الحـرافـة ، وهي طعم يلدغ اللسـان ـ سمّيّ ، ثم قـال : الحرّيف من العسل الّـذي يعطش شمّـه ، وأكله يورث ذهـاب العقل بغنـة والعرق البـارد ـ انتهى ـ . فيمكن أن يكـون في النسخـة الأولى أيضـاً «عــطش» بـالشين المعجمة.

(١) أي شمّها ، قال في القانون : الشونيز ينفع من الزكم ، خصوصاً مقلوًا مجعولًا في خرقة كتان ، ويطلى على جبهة من به صداع بارد ، وإذا نقع في الخلل ليلة ثمّ سحق ناعماً في الغد واستعط به وتقلدم إلى المريض حتّى يستنشقه ، نفع من الأورام المزمنة في الرأس ، ومن اللقوة ـ انتهى ـ .

(٢) في القاموس: الشقيقة ـ كسفينة ـ وجع يأخذ نصف الرأس والـوجه ، وقـال : الشـوصة وجع في البــطن ، أو ريح تعقّب في الأضــلاع ، أو ورم في حجابها من داخل ، واختلاج العرق ـ انتهى ـ .

فسَّرت الشوصة في القانـون وغيره بـذات الجنب ، وفي بعض النسخ « ومن خشى الشقيقة والشوصة فلا ينام حتّى يأكل السمك الخ». ومن أراد أن لا تنشق شفتــاه ولا يخـرج منهمــا بـاســور فليـدهن حاجبيه متى دهن رأسه .

ومن أراد أن لا تسقط أذنـاه ولهاتـه(<sup>()</sup> فلا يـأكل حلواً حتّىٰ يتغـرغر بعده بخلّ .

ومن أراد أن لا تفسد أسنانه فلا يأكل حلواً إلَّا بعد كسرة خبز .

ومن أراد أن لا يصيب اليرقسان ، فلا يسدخسل بيتساً في الصيف حين أوّل ما يفتح بابه ، ولا يخرج منه أوّل ما يفتح بابه في الشتاء غدوة .

ومن أراد أن لا يصيب مريح في بـدنه فليـأكل الشّـوم كلّ سبعـة أيّــام مرّة .

ومن أراد أن يستمرىء طعامه فليتَك بعد الأكل على شقّه الأيمن ثمّ ينقلب على شقّه الأيسر حين يلم مكافحة البلغم والصفراء والسوداء و...

ومن أراد أن يذهب البلغم من بدنـه وينقصه فليـأكل كـلّ يوم بكـرة شيئـاً من الجـوارش الحـريف<sup>(٢)</sup> ، ويكثـر دخـول الحمّـام ومضــاجعـة النسـاء ، والجلوس في الشمس ، ويجتنب كـلّ بـارد من الأغذيـة فـإنّـه يذيب البلغم ويحرقه .

(١) في القاموس : اللهاة اللحمة المشرفة على الحلق ـ انتهى ـ . وهي التي تسمّى بالملاذة ، وسقوطها استرخاؤها وتدلّيها للورم العارض لها ، وقيل : المراد بالاذنين (هنا) اللوزتان الشبيهتان باللوز (في طرفي الحلق) ويسمّيها الأطباء أصول الأذنين ، لقربهما منهما .
 (٢) كالكموني والفلافلي وأشباجهما .

ومن أراد أن يـطفىء لهب الصفراء<sup>(١)</sup> فليـأكل كـلّ يـوم شيئـاً رطبـاً وبـارداً وليّنـاً ويـروح بـدنـه ، ويقلّل الحـركـة ، ويكثـر النــظر إلى من يحبّ .

ومن أراد أن يحرق السوداء فعليـه بكثرة القيء ، وفصـد العروق ، ومداومة النورة<sup>(٢)</sup> .

ومن أراد أن يـذهب بالـريح البـاردة فعليه بـالحقنة والأدهـان الليّنة على الجسد ، وعليه بالتكميد بالماء الحارّ في الابزن<sup>(٣)</sup> .

ومن أراد أن يـذيب البلغم فليتنـاول بكـرة كـلّ يـوم من الأطـريفـل الصغير مثقالًا واحداً .

بعض ما ينبغي للمسافر :

واعلم يـا أمير . . . انَّ المسافر ينبغي لـه أن يحتـرز في الحـرَّ إذا

(١) بسكون الهاء والتحريك، وفي بعض النسخ الهيب، .

وفي القماوس: اللهب واللهيب اشتعمال النار، وفي بعض النسخ : «ومن أراد أن يسطفىء المرّة الصفراء فليماكمل كملّ بسارد ليّن ويسريح بمدنسه، ويقملّ الانتصاب، ويكثير النبظر»، والمظاهر أنّ المراد بمالترويح تحبريمك الهمواء بالمروحة، وقيل : المراد إراحة البمدن بقلّة الحركة، وهو بعيمد، وأبعد منه ما قيل أنّه استعمال الرّوائح الطيّبة، نعم على نسخة «يريح» المعنى الوسط أنسب .

(۲) في بعض النسخ «والاطلاء بالنورة بالتكميد» لعـل المراد بـه صبّ الماء الحار مجازاً أو بلّ خرقة به ووضعه على الجسد.

(٣) الأبزن : ظرف فيه ماء حار بأدوية يجلس المريض فيه قال في القاموس : الكماد ككتاب . : خرقة وسخة تسخن وتوضع على الموجوع ، يستشفى بها من الريح ووجع البطن ، كالكمادة وتكميد العضو تسكينه بها . وقال : الأبزن . مثلثة الأول . : حوض يغتسل فيه ، وقد يتّخذ من نحاس ، معرّب « آب زن » . سافر وهـو ممتـل من الــطعـام ولا خــالي الجـوف وليكن على حــدّ الاعتدال ، وليتناول من الأغذية الباردة مثل القـريض<sup>(١)</sup> والهلام والخـلّ والزيت وماء الحصرم ونحو ذلك من الأطعمة الباردة .

واعلم يا أمير . . . انَّ السير السُديد في الحرَّ السُديد ضارً بالأبدان الملهوسة<sup>(٢)</sup> إذا كانت خالية من الطعام ، وهو نافع في الأبدان الخصبة<sup>(٣)</sup> .

فأمًا صلاح المياه للمسافر مع دفع الأذى عنه فهو أن لا يشرب الماء من ماء كلّ منزل يرده إلاَّ بعد أن يمزجه من ماء المنزل الَّذِي قبله ، أو بشراب واحد<sup>(٤)</sup> غير مختلف يشوبه بالمياه على اختلافها<sup>(٥)</sup> والواجب أن يتزوّد المسافر من تربة بلده وطينته الّتي ربّى (يربي) عليها وكلّما ورد إلى منزل طرح في إنائه الَّذِي يشرب منه الماء شيئاً من الطين الَّذِي تـزوّده من بلده ، ويتعاهد الماء والطين في الآنية

مركز ترتيخ مركز من الأدم . وفي بعض النسخ (١) قـال في القـامــوس : القـريض ضــرب من الأدم . وفي بعض النسخ بالغين والضاد المعجمتين ، وهو اللّحم الطريُّ .

(٢) وفي القماوس : الهلس المدقّة والضمور ، مرض السبل ، كمالهملاس بمالضم هلس كعني فهمو مهلوس ، وهلسم الممرض يهلسم : همزلم ، والهموالس الخفاف الأجسام ـ انتهى ـ .

(٣) استعير الخصب هنا للسمن .

 ٤) أي يأخذ ماء جيّداً من أوّل المنازل أو عرضها ، ثمّ يمزجه بالماء في كلّ منزل .

وفي بعض النسخ «أو بتراب» أي بتـراب عذب أخـذه معـه ، يمـزجـه كـلّ منزل بالماء .

(٥) في بعض النسخ «يسوّي بـ فإنـ يصلح الأهواء على اختـ لافها» يسوّي
 به أي يصلح به الماء .

بالتحريك ويؤخر قبل شربه حَتَّىٰ يصفو صفاء جيَّداً<sup>(١)</sup> . **أفض**ل المياه :

وخير المياه شرباً لمن هو مقيم أو مسافر ما كـان ينبوعـه من الجهة المشرقيّة الخفيف الأبيض ، وأفضل المياه مـا كان مخـرجها من مشـرق الشمس الصيفي<sup>(٢)</sup> ، وأصحّهـا وأفضلها مـا كـان بهـذا الـوصف الَّـذِي

 (١) ذكر محمد بن زكريًا وغيره من الأطبًاء ضمَّ الماء المنزل السابق بماء المنزل الـلاحق ، أو إدخال قليل من الخلَّ فيه ، وكـذا ذكـروا خلط تـراب بلده ووطنه في الماء عند النزول ، والصبر إلى أن يصفو الماء .

(٢) أمّا كون أفضل المياه ما كان مخرجها من مشرق الشمس فهو خلاف المشهور بين أكثر الأطبّاء ، وجريانه على الطين موافق لهم . قال الشيخ في القانون : المياه مختلفة ، لا في جوهو المائية ولكن بحسب ما يخالطها ، وبحسب الكيفيّات التي تغلب عليها . فأفضل المياه مياه العيون ، ولا كلّ العيون ولكن مساء العيون الحسرة الأرض التي لا يغلب على تربتهما شيء من الأحوال والكيفيّات الغريبة ، أو تكون حجريّة فيكون أولى بأن لا يعفن عفونة الأرضية ، لكن التي من طينة حرّة خير من الحجريّة ، ولا كلّ عين حرّة بمل التي هي مع ذلك جارية ، ولا كلّ جارية بمل الجارية المكشوفة للشمس والرياح ، فإنّ هذا ممّا يكتسب به الجارية فضيلة . وأمّا الراكدة فربما اكتسب بالكشف رداءة لا يكسبها بالغور والستر .

واعلم أنَّ الميساه التي تكون طيَّنسة المسيسل خيسر من التي تجسري على الأحجار فإنَّ الـطين ينقِّي الماء ، وياخذ منه الممتىزجات الغريبة ويروَقه ، والحجارة لا تفعل ذلك ، لكنَّه يجب أن يكون طين مسيلها حررًا لا حمئة ولا سبخة ولا غير ذلك ، فإن اتَفق أن كان هذا الماء غمراً شديد الجرية ، يحيل بكثرته ما يخالطه إلى طبيعته ، يأخذ إلى الشمس في جريانه ، فيجري إلى المشرق وخصوصاً إلى الصيفي أعني المطلع الصيفيّ منه ، فهو أفضل ، لا سيَّا إذا بعد جدًا من مبدئه ، ثمَّ ما يتوجّه إلى الشمال والمتوجّه إلى المغرب بالجنوب ، ينبع منه وكان مجراه في جبال الطين وذلـك انّها تكـون في الشتاء بـاردة وفي الصيف مليّنة البطن نافعة لأصحاب الحرارة . **أنواع أخرى للمياه** :

وأمّا الماء المـالح والميـاه الثقيلة فإنّهـا تيبس البطن ، وميـاه الثلوج والجليد<sup>(۱)</sup> ردثية لسائر الأجسـاد كثيرة الضـرر جداً ، وأمّـا مياه السحب

(دي وخصوصاً عنىد هبوب الجنوب ، والذي ينحدر من مواضع عالية مع سائر الفضائل أفضل ـ انتهى ـ .

وفي بعض النسخ دوأفضل الميـاه الَتي تجـري بين مشـرق الشمس الصيفيّ ومغـرب الشمس الصيفيّ ــ إلى قولـه ــ في جبال الـطين ، لأنّها تكـون حـارّة ــ إلى ً قوله ــ وأمّا المياه المالحة الثقيلة فإنّها تيّبس البطن، على بناء التفعيل .

(١) الجليد : ما يسقط على الأرض من النالى فيجمد ، فيحتمل شمول. لماء الجمد أيضاً ، ولا ينافي كون الماء المبرد بالجمد نافعاً كما ذكره الأطباء . وبعضهم فسّره عنا بماء البرد ، وهو يعيد ، نعم يمكن شمول الثلج لـه مجازاً . قـال في القانون : وأمّا مياه الأبار والقنى ـ القنى ، بكسر الأوّل وفتح الثاني ، جمع القناة وهي ما يحفر في الأرض ليجري فيه الماء ـ بالقياس إلى ماء العيون فردية . ثمّ قال : وأمّا المياه الجليدية والثلجية فغليظة .

والمياه الراكدة خصوصاً المكشوفة الأجامية رديّة ثقيلة ، إنّما تبرد في الشتاء بسبب الثلوج ، ويـولّـد البلغم ، وتسخّن في الصيف بسبب الشمس والعفونة فيولّد المرار ولكثافتها واختلاط الأرضية بها وتحلّل اللّطيف منها تولّد في شاربيها أطحلة ، وترق مراقّهم ـ مراق البطن «بتشديد القاف» : ما رق منه ولان ـ وتجسأ أحشاء- جسا اليد من العمل : صلب ـ وتقضف ـ قضف : نحف ودق ـ منهم الأطراف والمناكب والرقاب ، ويغلو عليهم شهوة الأكل والعطش ، وتحبس بطونهم ، ويعسر قيئهم . وربما وقعوا في الاستسقاء لاحتباس المائيّة فيهم ، وربما وقعوا في زلق الامعاء وذات الرئة والطحال ، ويضمر أرجلهم ، وتضعف أكبادهم ، وتقل من غذائهم بسبب الطحال ، ويتولّد في المتسقاء لاحتباس المائيّة فإنَّها خفيفة عذبة صافية نافعة للأجسام إذا لم يطل خـزنها وحبسهـا في الأرض ، وأمَّا مياه الجبّ فإنَّها عذبة صافية نـافعة إن دام جـريها<sup>(١)</sup> ولم يدم حبسها في الأرض .

وأما البطائح<sup>(٢)</sup> والسبّاخ فإنّها حارّة غليظة في الصيف لركودها ودوام طلوع الشمس عليها ، وقد يتولّد من دوام شوبها المرّة الصفراوية وتعظم به أطلحتهم (أطحلتهم) ، وقد وصفت لك يا أمير . . . فيما تقدّم من كتابي هذا ما فيه كفاية لمن أخذ به . آمار ما الحرام :

آداب الجماع :

وأنـا أذكر من الجمـاع فلا تقـرب النسـاء من أوَّل اللَيـل صيفـاً ولا شتاء وذلك لأنَّ المعدة والعروق تكون ممتلئة وهو غير محمود ، ويتولَـد

والبواسير والمدوالي وذات الرئة والأورام الرخوة في الشتاء ، ويعسر على نسائهم الحمل والولادة \_ إلى آخر ما ذكره من المفاسد والأمراض \_ .

وقال : الجمد والثلج إذا كان نقيًا غير مخالط لقوة رديّة فسواء حلّل ماء أو برّد به الماء من خارج أو ألقى في الماء فهو صالح، وليس يختلف حسال أقسامــه اختلافاً (كثيراً) فاحشاً ، إلاً أنّه أكثف من سائر المياه ، ويتضرّر بـه صاحب وجع العصب ، وإذا طبخ عاد إلى الصلاح .

وأمًا إذا كان الجمـد من مياه رديّـة ، أو الثلج مكتسب ماؤه غريبة من مساقـطه فالأولى أن يبرّد به الماء محجوباً عن مخالطته .

وقال في موضع آخر : المياه الرديّة هي الراكدة البطائحيّة ، والغالب عليهما طعم غريب ورائحة غريبة ، والكدرة الغليظة الثقيلة السوزن ، والمبادرة إلى التحجّر ، والتي يطفو عليها غشاء رديّ ، ويحمل فوقها شيئاً غريباً ــ انتهى ــ . (1) أي كثر النزح منها ، أو المراد بها القنوات .

(٢) أي المياه الراكدة فيها . وفي القاموس : البطيحة والبـطحاء والأبـطح : ميل واسع فيه دقاق الحصا ، والجمع أباطح وبطاح وبطائح . منه القولنج والفالج واللّقوة والنّقرس والحصلة والتقطير<sup>(۱)</sup> والفتق وضعف البصر ورقّته ، فبإذا أردت ذلك فليكن في آخر اللّيـل فــإنّـه أصلح للبـدن وأرجى للولد ، وأزكى للعقـل في الولـد الّـذي يقضي الله بينهما .

ولا تجامع امرأة حتّىٰ تلاعبها وتكثر ملاعبتها وتغمز ثدييها فإنّىك إذا ( إن ) فعلت ذلك غلبت شهوتها واجتمع ماؤها ، لأنّ ماءها يخرج من ثدييها<sup>(٢)</sup> ، والشهوة تخرج من وجهها وعينيها ، واشتهت منك مثل الذي اشتهيت ( تشتهيه ) منها ، ولا تجامع النّساء إلاً طاهرة<sup>(٣)</sup> .

(١) أي تقطير البول من غير إرادة 🌔

(٢) قيل : أي عمدة مائها ، فإن المشهور بين الأطباء ، أن المني يخرج من جميع الجسد ، وفي بعض النسخ : « فإنك إذا فعلت ذلك اجتمع ماؤها وعرفت الشهوة ، وظهرت عند ذلك في عينيها ووجهها ، واشتهت منك الذي تشتهيه منها».

وأقول : كلَّ ذلك ذكرها الأطباء في كتبهم ، من الملاعبة التامَّة ليتحرَّك منيَّ المرأة ويذوب ، ودغدغة الثدي ليهيَّج شهوتها وتتحرَّك منها ، لأنَّ الثدي شديد المشاركة للرَّحم ، قالوا : فإذا تغيَّرت هيئة عينها إلى الاحمرار بسبب قوَّة اللَّذة فعند ذلك يتحرَّك الروح إلى الظاهر ، ويصحبه الدم ، ويظهر ذلك في العين لصفاء لونه ، وقد يتغيَّر شكل العين وينقلب سواده إلى الفوق ، لأنَّه شديد المشاركة لألات التنامسل خصوصاً للرحم ، وتسواتر نفسهما ، وطلبت التزام الرجل ، أولج الذكر وصبَّ المنيَّ ليتعاضد المنيَّان .

(٣) أي من الحيض والنفاس . وفي بعض النسخ « ولا تجامعهما إلاً وهي طاهرة ، فبإذا فعلت ذلك كمان أروح لبدنمك ، وأصح لمك إذا اتّفق الماء ان عند التمازج نتاج المولد ببإذن الله عزّ وجلً - إلى قوله - مثل المذي خرج منمك ، ولا تكثر اتيانهن تباعاً فإنّ المرأة تحمل من القليل وتقذف الكثير» وليس فيهما «واعلم - إلى قوله - شرف القمر» وهو أظهر .

فإذا فعلت ذلك فـلا تقم قائمـاً ولا تجلس جـالسـاً ولكن تميـل(١) على يمينك .

ثمَّ انهض مسرعاً إلى البـول من ساعتـك فإنَّـك تأمن الحصـاة بإذن الله تعالى ، ثم اغتسل واشرب من ساعتـك شيئاً من المـوميائي بشـراب العسل ، أو بعسل منزوع الرغـوة، فإنَّـه يردّ من المـاء مثل الَّـذِي خرج منك .

واعلم يـا أمير . . . أنَّ جمـاعهنَّ والقمر في بـرج الحمل أو الـدلو من البـروج أفضل ، وخيـر من ذلك أن يكـون في برج الثـور ، لكـونـه شرف القمر<sup>(٢)</sup> ، ومن عمـل بما وصفت في كتـابي هذا ودبّـر به جسـده

(۱) أي تتّكىء على يمينك . 🥪

(٢) شرف القمر في الدرجة المثالثة من الدلو، وقيل : علّة مناسبة الحمل للجماع لكونه من البروج النارية المذكرة المناسبة للشهوة ، وفيه شرف الشمس ، ومناسبة الدلو لكونه من البروج الهوائية الحارة الرطبة ، وموجبة لمزيادة المدم والروح . والثور لأنّه بيت الزهرة المتعلّقة بمالنساء والشهبوات ، ولعلّ ذكر هذه الأمور (و) إن كان منه عليه السلام لبعض المصالح موافقة لما اشتهبر في ذلك الزمان عند المأمون وأصحابه من العمل بآراء الحكماء والتفوة بمصطلحاتهم .

وكانَ أكثر مـا ورد في هذه الـرواية من هـذا القبيل ، كمـا أوماً عليـه السلام إليـه في أوّل الرسـالة حيث قــال « من أقاويـل القــدمـاء ، ونعـود إلى قــول الأثمـة عليهم السلام» وفي بعض النسخ آخر الرسالة هكذا :

«واعلم أنَّ من عمل بما وصفت في كتابي هذا ودبّر جسده ولم يخالفه سلم بـإذن الله تعالى من كـلَّ داء ، وصحَ جسمه بحول الله وقـوّته ، والله يـرزق العـافية من يشـاء ، ويمنح الصحّة بـلا دواء ، فـلا يجب أن يلتفت إلى قـول من يقول ممّن لا يعلم ولا ارتاض بالعلوم والأداب ولا يعرف مـا يأتي ومـا يذر : طـال مـا أكلت كذا فلم يضرّني وفعلت كـذا ولم أر مكـروهـاً ! وإنّمـا هـذا القـائـل في النـاس كالبهيمة البهماء ، والصورة الممثّلة ، لا يعرف مـا يضرّه ممّا ينفعه! ولـوا أمن بإذن الله تعالى من كلّ داء وصحّ جسمه بحول الله تعـالى وقوّتـه ، فإنّ الله يعطي العافية ويمنحها إيّاه ، والحمـد لله ربّ العالمين والعـاقبة للمتّقين ، وصلَّىٰ الله على سيّدنا محمّد وآله الطيّبين الطّاهرين<sup>(1)</sup> .

أصيب اللّص أوَّل ما يسرق فعوقب لم يعد ، ولكانت عقوبته أسهل ، ولكنّه يرزق الامهال والعافية ، فيعاود ثمَّ يعاود حتَّى يؤخذ على أعظم السرقات فيقطع ، ويعظم التنكيل به ، وما أورده عاقبة طمعه والأمور كلّها بيد الله سيّدنا ومولانا جلّ وعلا وإليه نرجع ونصير ، وهو حسبنا ونعم الوكيل ، ولا حول ولا قوّة إلَّا بالله العلى العظيم » .

قال المجلسي (ره) : لعلَّ المشبَّلَه به سارق أخذه الملوك وحكام العرف ، وإلاَّ فحاكم الشرع يقطع يده في أوَّل مرَّة أو المراد به من أخذ أقسلَ من النصاب ، فإنَّه يعزَّر لو ثبتت سرقته ، ولو لم تثبت واجترأ وتعدَّى إلى أن بلغ النصاب تقطع يده . ود ما أورده » على المعلوم ، عطفاً على التنكيل ، أي يعظم ما أورده عليه عاقبة طمعه ، أو « ما أورده » مبتدأ و « عاقبة » خبره . وعلى الأخير يمكن أن يقرأ على بناء المجهول على الحذف والايصال .

 (۱) اشتهر نقل هذه الرسالة عن الإمام الرضا سلام الله عليه وشرحها جمع من علمائنا كالسيد فضل الله الراوندي المتوفِّي بعد سنة (٥٤٨) هـ ،

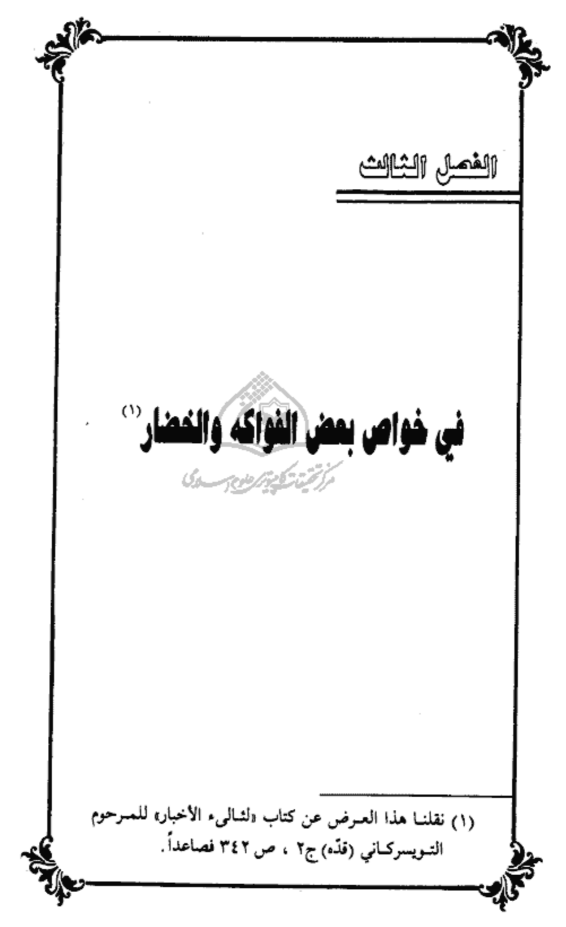
وشرحها الدكتور صاحب زيني شرحاً لطيفاً على وفق الطبّ الحديث وعليه مقدّمة وتعليقات بقلم العلّامة السيّد موتضى العسكوي وتكلّم أيضاً في آخر الكتاب في إسناد الـرسالـة وتراجم رواتهـا والشارحين لهـا وهـذا الشـرح مـطبـوع بمطبعة المعارف ( بغداد ) .

قال الدكتور صاحب زيني : « وقد جاءت الرسالة بسيطة بـظاهرهـا لمماشـاة عقليَّـة ذلك الـزمان ، إلاَّ أنَّهـا عميقة ومعقَّـدة ببواطنهـا تحتاج إلى دراسـات علميَّة وبحـوث طـويلة لتفسيـر أسـرارهـا وكشف بـواطنهـا ومقـارنتهـا بـالحقـائق العلميَّـة الحديثة» (انتهى).



.

4





.

#### فضل أكل الرمان وكيفية أكله وخواصه

قال الرضا عليه السلام ناقـلًا عن آبائـه عليهم السلام : قـال رسول الله صلى الله عليه وآله : كلوا الرمّان فليست منـه حبّة تقـع في المعدة إلاً أنارت القلب وأخرست الشّيطان أربعين يوماً .

وفي خبـر آخـر قــال أميـر المؤمنين عليــه السـلام : كلوا الــرمّـان بشحمـه فـإنّـه دبـاغ للمعـدة ، وفي كـل حبّــة تقـع في المعــدة حيـاة للقلب ، وإنارة للنفس ، وتمرض وسواس الشيطان أربعين ليلة .

وفي ثالث قال الصادق عليه السلام : من أكل حبّة رمّانـة أمرضت شيطان الوسوسة أربعين صباحاً .

وقــال الكاظم عليـه السلام: عليكم بـالرمّـانة فــإنَّه ليست من حبّــة تقع في المعدة إلاً أنارتها وأطفأت شيطان الوسوسة .

وقال عبدالله بن سنان : سمعت أبا عبـدالله عليه السـلام يقول : عليكم بـالرمـان الحلو فكلوه فإنّـه ليست من حبّة تقـع في معدة المؤمن إلاً أنارتها وأطفأت شيطان الوسوسة .

وقال عبدالله بن سنان : ما من رمّـانة إلاَّ وفيهـا حبّة من الجنّـة فإذا شدّ منها شيء فخذوه .

وفي خبـر : فـإذا تبـدّد منهـا شيء ، ومـا وقعت تلك الحبّـة معـدة امرىء قط إلاً أنارتها أربعين ليلة ونفت عنه شيطان الوسوسة . وفي المكارم : ونفت الشيطان والوسوسة أربعين صباحاً .

وقمال زياد : قمال أبو عبـدالله عليه السـلام : من أكل رمّـانـة على الريق أنارت قلبه فطردت شيطان الوسوسة أربعين صباحاً .

وقسال أبــو عبــدالله : مــا من شيء أشــارَك فيــه أبغض إِليَّ من الرمّان ، وما من رمّانة إلاَّ وفيها حبّة من الجنّة .

وقـال يزيـد : سمعت أبا عبـدالله يقـول : من أكـل رمّـانـة أنـارت قلبه ، ومن أنارت قلبه فالشيـطان بعيد منـه ، فقلت : أيّ رمّان؟ قـال : سورانيكم هذا .

وقال سعيد : قال أبو عبـدالله : من أكل رمّـانة نسوّر الله قلبه وطـرد عنه شيطان الوسوسة أربعين صباحاً .

وقـال رسول الله صلى الله عليـه وآله : من أكـل رمّانـة أنارت قلبـه ورفعت عنه الوسوسة أربعين صباحاً .

وعنه عليه السلام قال : الـرمّان سيّـد الفاكهـة ، ومن أكل رمّـانـة غضب شيطانه أربعين صباحاً، وكان إذا أكله لا يشركه فيه أحد .

وعنه أيضاً : من أكل رمّانة حتّى يتمها نوّر الله قلبه أربعين يوماً .

وقال يزيد : دخلت على أبي عبدالله عليه السلام وفي يده رمّانة فقال : يا معتب اعطه رمّاناً فإنّي لم أُشْرَك في شيء أبغضُ إليَّ من أن أُشْرَكَ في رمّانة ، ثم احتجم وأمرني أن أحتجم فاحتجمت ثم دعا لي رمّانة وأخذ رمّانة أخرى ثم قال لي : يا يزيد أيّما مؤمن أكل رمّانة حتّى يستوفيها أذهب الله الشيطان عن انارة قلبه أربعين يوماً ومن أكل اثنين أذهب الله الشيطان عن انارة قلبه مائة يوم ، ومن أكل ثلاثاً حتّى يستوفيها أذهب الله الشيطان عن انارة قلبه منه منه ومن أكل ثلاثاً الشيطان عن انارة قلبه سنة لم يذنب ، ومن لم يذنب دخل الجنَّة .

وقال زياد : سمعت أبا الحسن الأوّل عليه السلام يقول : من أكل رمّانة يوم الجمعة على الرّيق نوّرت قلبه أربعين صباحاً ، فإن أكل رمّانتين فثمانين يوماً ، فإن أكل ثلاثاً فمائة وعشرين يوماً وطردت عنه وسوسة الشيطان ، ومن طردت عنه وسوسة الشيطان لم يعص الله ، ومن لم يعص الله أدخله الجنّة

وفي المكارم عنـه عليـه السـلام : أنَّـه كـان يـأكـل الــرمَّـان ليلة الجمعة .

ولبحر العلوم أعلى الله مقامه :

وأفسضل الأزمسان لسلومسان الجمعمات أفيضل الأزمسان كُلُهُ على الرّيق ومن بعد الغذاء ولا تخف منه أذى ولا قسدى الجمع بين الأخبار في أكل الرمان :

أقول : لا يبقى ريب لمن تأمّل في هذه الأخبار ، وكان لـه معرفة الآثار في أنّ رمّانة واحدة صغيرة كانت أم كبيرة حلوة كانت أم حامضة سورانيّة كـانت أم غيرهـا أكلها مع شحمها أم لا أكلهـا على الـرّيق أم غيره في الجمعات كان أم في غيرهـا يكفي لإنارة القلب وطرد وسوسة الشيطان في أربعين يوماً لتظافر الأخبار عليه بحيث يحصل اليقين منهـا به بل ظاهر جملة منها كفاية حبّة واحدة منه لهمـا حيث أنهما علقـا فيها عليهـا وليس المراد بهـا الحبّة الجنتيـة حتّى يستلزم أكـل رمّانـة تـامّـة لتحصيلهما كما وقع في حديث مرّ عن أبي عبدالله عليه السلام لـظهور إرادة الجنس من الحبّة في غيرها كما لا يخفى .

هـذا مضافاً إلى أنَّ في أمثـال ذلــك من المستحبَّـات لا يحمــل

مطلقها على مقيّدها ومضافاً إلى قاعدة التسامح في أدلّة السنن ومع ذلك كلّه فالأولى أن يجمع بين كلّ هـذه الأخبار لهما بأن يـأكل وحـده رمّانة تامّة سورانيّة حلواً مع شحمها على الـريق يوم الجمعـة وأولى من هذه أن يأكل ثلاث رمّانات كذلك.

ثم أقول : والأولى لكلّ من يريد أكلها أن يأكل الصغيرات منها لتكثر فوائده بكثرة عددها لـوضوح حصولها بكلّ واحدة كبيرة كانت أو صغيرة ، وقال رسول الله صلى الله عليه وآلـه : الرمّـان سيّد الفـاكهة ، وقال : الفاكهة عشرون وماثة لون سيّدها الرمّان .

وفي الحديث : لمّا أهبط الله آدم من الجنّة أهبط معه عشرين ومائة قضيب منها أربعون ما يؤكل داخلها وخارجها ، وأربعون منها ما يؤكل داخلها ويرمى بخارجها ، وأربعون منها ما يؤكل خارجها ويرمى بداخلها ، وغرارة فيها بذر كل شيء

وقـال أبـو عبـدالله عليـه السـلام : خمسـة من فـاكهـة الجنــة في الدنيا : الـرمّان الأمليسي ، والتفـاح ، والسفرجـل ، والعنب ، والرطب المشان .

وعن الـرضا عن آبـائه عن أميـر المؤمنين عليـه السـلام أنّـه قـال : أربعـة نزلت من الجنّـة : العنب الرازقي ، والـرطب المشان ، والـرمّان الأمليسي ، والتفّاح الشعشعاني ، يعني : الشامي . وفي خبر آخر : والسفرجل .

وفي خبر قال : النخلة والرمّان والعنب من فضل طينة آدم .

وقـد ورد أنّه كـان رسول الله صلى الله عليـه وآلـه إذا أتى بفـاكهـة حـديثة قبّلهـا ووضعهـا على عينيـه ويقـول : اللّهمّ أريتنـا أوّلَهـا فـأرِنــا آخرَها . وفي الكافي قال مفضّل : سمعت أبا عبـدالله عليه السـلام يقول : ما مِنْ طعام آكلُه إلاً وأنــا أشتهي أنْ أُشارَكَ فيـه ، أو قال : يُشـركني فيه إنسانُ إلاً الرمّان ، فإنّه ليس من رمّانة إلاً وفيها حبّةً من الجنّة .

وقبال يحيى بن الحنظلي : دخلت على أبي عبدالله عليه السلام وبين يديه طبق فيه رمّان فقبال لي : يا زياد أدن وكل من هذا الرمّان أما أنه ليس شيء أبغض إليَّ مِن أن يشركني فيه أحد من الرمّان أما إنّه ليس من رمّانة إلاً وفيها حبّة من حبّ الجنّة ، ورواه عن هشام أيضاً ، إلاً أنّه قبال : كان أبي ليأخذ الرمّانة فيصعد بها إلى فوق فيأكلها وحده خشية أن يسقط منها شيء ، وما من شيء أشارَكُ فيه أبغضُ إليَّ من الرمّانِ إنَّه ليس من رمّانة إلاً وفيها حبّة من الحبّة من الجنّة .

وقال عمرو : سمعت أب جعفر وأبا عبدالله عليهما السلام يقولان : ما على وجه الأرض ثمرة كانت أحبّ إلى رسول الله صلى الله عليه وآله من البرمان وقد كان والله إذا أكلها أحبّ أن لا يُشركه فيها أحد .

وقال أبو عبدالله عليه السلام : كان أمير المؤمنين عليه السلام إذا أكل الرمّان بسط تحته منديلاً فَسُئِلَ عن ذلك ؟ فقـال : لأنّ فيه حبّـات من الجنّـة فيقال لـه فـإنّ اليهـودي والنصـراني ومن سـواهم يـأكلونهـا؟ قال : إذا كان ذلك بعث الله إليه ملكاً فانتزعها منه لئلاً يأكلها .

وفي زهر الربيع : ومن عجيب الأتفاق أنَّ رجلاً كافراً في هذا الزمان أَتَىٰ برمَانة إلى جماعة من المسلمين وقال : آكلها كلّها وحدي حتَّى تلك الحبّة وأنتم تقولون أنَّ طعام الجنَّة حرام على الكافر ، فأكل تلك الرمّانة إلى آخرها ، فقال : أين ما قلتم؟ وكان له لحية طويلة كثيفة فلمّا نفض لحيته كان قد تعلّقت بها حبّة من الرمّانة فسقطت إلى الأرض فالتقطها ديك كان هناك فأخزاه الله تعالى .

وعن الحسن بن علي بن يقسطين ، عمّن حدّث قال : رأيت أُمَّ سعيد الأحمية وهي تأكل رمّاناً وقد بسطت ثوباً قدّامها تجمع كلّما سقط منها عليه ، فقلت : ما هذا الـذي تصنعين؟ فقالت : قال مولاي جعفر بن محمد عليهما السلام : ما من رمّانـة إلاَّ وفيها حبّة من الجنّة فأنا أحبّ أن لا يسبقني أحد إلى تلك الحبّة .

وقـال المجلسي قدّس سـرَّه : ولا استبعاد في أن يـوكّـل الله تعـالى ملائكة يـدخلون في كلّ رمّـانة حبّـة من رمّان الجنّـة ويحتمل أن يكـون المعنى أن الله يخلق في كلّ رمّانة حبّة كـاملة النّفع والبـركة على خِلْقَـة رُمّان الجنّة .

وقال أيضاً : لا استبعاد في تأثير بعض الأغذية الجسمانيَّة في الصفات ، وملكات الروحانيَّة ، ويمكن أن يكون أمثال هذه مشروطة بشرائط من الاخلاص والتقوى ، وقوَّة الاعتقاد بالمخبر وغيرها فإذا تخلّفت في بعض الأحيان كان للإخلال ببعضها .

في خواص الرمان والزبيب والتمر :

فصل آخر في خـواص الـرمّـان مضـافـاً إلى مـا مــرّ في الفصـل السـابق ، وفي كيفيّة أكله ، وفي فضـل الزبيب وخـواصّه ، وفي فضـل التمر وثواب أكله وخواصّه .

قــال أبو عبــدالله عليه الســلام : كلوا الرمّــان بشحمـه فــإنّــه يــدبــغ المعدة ويزيد في الذهن .

وقال رسول الله صلى الله عليه وآله : كلوا الرمّان بقشـره فإنّـه دباغ البـطن ، وعن صعصعة انّـه دخل على أميـر المؤمنين عليه السـلام وهو على العشاء فقال : يما صعصعة أدن فكل ، قمال قلت : قمد تعشّيت وبين يديه نصف رمّانة فكسر لي ، وناولني بعضه وقال : كله مع قشره يريد مع شحمه فإنّه يذهب بمالحفر والبخر ويطيب النفس ، وفي النهاية : شحم الرمّان ما في جوفه سوى الحبّ .

وفي القـاموس : شحمـة الحنـظل مـا في جـوفـه سـوى حبّـة ومن الرمّان الرقيق الأصفر الذي بين ظهرانيّ الحبّ .

وفيه : الحفر بالتحريك سلاق في أصول الأسنان أو صفرة تعلوها ، ويسكن والبخر بالتحريك النتن في الفم وغيره ، وتطيب النفس كناية عن اذهاب الهمّ والحزن .

وقال السجّاد عليه السلام : شيئان ما دخلا جوفاً قطّ إلاً أفسداه ، وشيئان ما دخلا جوفاً إلاً أصلحاه فأمًا اللذان يصلحان جوف ابن آدم فالرمّان والماء الفاتر ، وأمّا اللذان يفسدان فالجبن والقديد .

وقال الصادق عليه السلام : اثنـان ينفعان من كـلّ شيء ولا يضرّان من شيء : السكّر والرمّان .

وقال أبو الحسن عليه السلام : لم يأكل الرمّان جائع إلاً أجزئه ولم يأكله شبعان إلاً أمرأه ، وقال : ممّا أوصى به آدم هبة الله أن قال له عليك بالرمّان فإنّك إن أكلته وأنت جائع أجزاك وإن أكلته وأنت شبعان أمراك .

يؤكل في الجوع وفي حال الشّبع وفي الـظّمـا والــريّ فيـه ينتفــع .

وعن وليـد ، عن أبي.عبـدالله عليـه السـلام قـــال : ذكـر الــرمّــان فقال : المُز أصلح في البطن .

وفي خبر آخر قال : كلوا الرمَّان المز بشحمه فإنَّه دباغ للمعدة .

وقال الرضا عليه السلام : حطب الرمّان ينفي الهوام .

وفي الكـافي عن أبي الحسن قـال : دخــان شجـر الــرمّـان ينفي الهوام .

وقال عليه السلام : كلوا الرمّان ينقّى أفواهكم .

وقـال عليه السـلام : أكل الـرمّان يـزيـد في مـاء الـرجـل ويحسن الولد .

وفي رواية قال : أكـل الرمّـان الحلو يزيـد في ماء الـرجل ويحسن الولد .

وقال أبو عبدالله عليه السلام : من أكل رمّـاناً عنـد منامـه فهو آمن في نفسه إلى أن يصبح .

وعن الحارث بن المغيرة قبال : شكوت إلى أبي عبدالله عليه السلام ثقـلاً أجده في فؤادي وكثـرة التخمة من طعـامي ، فقال عليـه السـلام : تنـاول من هذا الـرمّان الحلو وكله بشحمـه فـإنّـه يـدبـغ المعـدة دبغـاً، ويشفي التخمة ويهضم الطعام ، ويسبّح في الجوف .

مسبّح مهلّل في الجـوف ليس على أكـله من خـوف

وقال المجلسي رحمه الله : يحتمل أن يكون التسبيح في الجوف كنـاية عن كثـرة نفعه فيـه فهو لـدلالته بهـذه الجهة على قـدرة الصـانـع وحكمته كأنّه يسبّح الله تعالى .

أقول : إبقائه على ظاهره عملًا بـظاهر قـوله : ﴿ وان من شيء الأ يسبَّح بحمده ﴾ الآية ، وحمله على كون ثواب التسبيح لـلآكِل لا مـانع منه ، ولا يحتاج إلى هذا التأويل . وقـال أمير المؤمنين عليـه السلام : أطعمـوا صبيانكم الـرمّان فـإنـه أسرع لألسنتهم .

وقال أبو عبدالله عليه السلام : أطعموا صبيانكم الرمّـان فإنّـه أسرع لشبابهم أي : لنموّهم ووصولهم إلى حدّ الشباب .

وفي تحفة الحكيم : الحلو الأملس الخالي من النّوى من الرّمان الطف اقسامه وهو أي مطلقه قليل الغذاء قسابض مولد للخلط الصالح ، مدر للبول ، مليّن للطبع مفتح للسدّد جال للبشرة مقوّي للقلب، مصفّى للروح الكبدي مسمّن للبدن ، دافع للجسرب والحكمة ، وأكله بعد الطعام باعث على انحداره ، ومورث للعطش واكثاره ، مفسد للغذاء ومرخي للمعدة ، ومصلحه الرمّان الحامض ، وزاد في مخزن الأدوية أنّه منضج للغذاء ، ونافع للخفقان ، ووجع الصدر والسعال الحار ، وتصفية الصوت .

وأما فضل الزبيب :

ففي خبر عن الرضا عليه السلام عن أبيه عن آبائه عن علي عليه السلام قال قـال رسول الله صلى الله عليه وآله: عليكم بـالزبيب فـإنّه يكشف المرة ويذهب بالبلغم ، ويشدّ العصب ويـذهب بالإعياء ، وفي رواية : بالضّنا ، ويحسن الخلق ويطيب النفس ويذهب بالغم .

وفي خبر آخر : قـال أمير المؤمنين عليه السلام : الـزبيب يشـدّ القلب ويـذهب بالمـرض ، ويطفي الحـرارة ويطيب النفس ، وقـال أبو عبـدالله عليـه السـلام : الـزبيب يشـدّ العصب ، ويـذهب بــالنّصب ، ويطيب النّفس .

وقـال النبي صلى الله عليه وآلـه : عليكم بالـزبيب ، فإنَّـه يـطفىء

المرة ويأكـل البلغم ويصحّح الجسم ، ويحسن الخلق ويشـدّ العصب ويذهب بالوصب .

وفي آخـر عنـه في العيـون قـال : عليكم بـالـزبيب فــإنّـه يكشف المعدة ، ويذهب بالبلغم .

وقـال أبو هنـد : أهدي إلى رسـول الله طبق مغطّى فكشف الغـطاء عنـه ، ثم قـال : كلوا بسم الله نعم الــطعـام الــزبيب يشـدّ العصب ، ويــذهب بـالــوصب ، ويـطفىء الغضب ويــرضي الـربّ ، ويــذهب بالبلغم ، ويطيب النكهة ، ويصفّي اللّون .

وقــال أمير المؤمنين عليــه السلام : عشــرون زبيبة حمـراء في كلّ يوم على الرّيق تدفع جميع الأمراض الاً مرض الموت .

وفي خبر آخر عنه عليه السلام قال : من أكـل كلّ يـوم على الريق أحد وعشرين زبيبة حمراء لم يعتلّ إلاً علّة الموت .

وقال حريـز : قلت لأبي عبدالله عليـه السلام : يـابن رسول الله إنّ الناس يقولون في هذا الـزبيب قولاً منكم فمـا هو؟ قـال : نعم من أكل إحـدى وعشرين زبيبـة حمراء من أوّل النهـار رفـع الله عنـه كُـلَّ مـرض وسُقم .

وقـال أمير المؤمنين : من أدام أكـل إحدى وعشـرين زبيبـة حمـراء على الرّيق لا يمرض إلاً مرض الموت . . .

وقمال عليه السلام : من أكل إحمدي وعشرين زبيبة حمراء على الريق لم يجد في جسده شيئاً يكرهه .

وفي خبر آخر عن أميـر المؤمنين عليه السـلام قال : من أكـل أحد وعشرين زبيبة حمراء لم ير في جسده شيئاً يكرهه .

وأما فضل التمر :

ففي الكافي عن أبي عبدالله عليـه السلام في قـول الله : ﴿ فلينظر أيُّها أزكى طعاماً فليأتكم برزق منه ﴾<sup>(١)</sup> قال : أزكى طعاماً التمر .

وعنه قال : ما قُدَّمَ إِلَىٰ رسول الله طعام فيه تمر إلَّا بدء بالتمر .

وعنه أيضاً قـال : خَيْرُ تُمـورِكم البـرني يـذهب بـالـداء ، ولا داء فيـه ، ويذهب بـالاعياء ولا ضـرر له ، ويـذهب بالبلغم ومـع كـلّ تمـر حسنة .

وفي رواية أخرى قــال : ويرضى الـربّ ويسخط الشيطان ويزيد في ماء الظهر .

وفي أخرى قال : يهني ويمري ويذهب بالاعياء ويشبع .

وقال سليمان : دخلت على الرضا وبين يدير تمر برنيّ وهو مُجِدً في أكله يـأكل بشهـوة إلى أن قال : وأنا تمري وشيعتنا يحبّون التمر لأنَّهم خُلقـوا من طينتنا وأعـدائُنا يـا سليمان يحبّون المكر لأنّهم خلقوا من مارج من نار .

وعن علاء قال: قمال لي أبو عبدالله : يا علاء هل تمدري ما أوّل شجسرة نبتت على وجبه الأرض؟ قلت : الله ورسبوليه وابن رسبوليه أعلم ، قمال: إنّها العجبوة فما خلص فهبو العجوة وما كمان غيبر ذليك فإنّها من الأشباه .

وفي روايـة قال : العجـوة أُمُّ التمر وهي التي أنـزَلها الله من الجنّـة لادم وهـو قول الله : ﴿ مـا قـطعتُم مِنْ لِيُنَـةٍ أو تـركتمـوهـا قـائِمـةً علىٰ

(١) الكهف : ١٩.

أ**صولِهَا ﴾**(<sup>()</sup> قال : يعني العجوة .

وعن الرضا عليه السلام قال : كانت نخلة مـريم العجوة ، ونـزلت في كانون ونزل مع آدم العتيق ، والعجـوة، ومنها تفـرق أنواع النّخـل ، وقال : الصرفان سيّد تمورهم .

وفي روايـة : ونظر إلى الصـرفان فقـال : ما هـذا الرجـل؟ فقال : الصرفان وهو عندنا العجوة وفيه شفاء .

وقسال أبو عبــدالله من أكــل في كـلّ يــوم سبـع تـمـرات عجـوة على الرّيق من تمر العالية لـم يضرّه سمّ ولا سحر ولا شيطان .

وفي خبـر آخر عنـه قال : من أكـل سبع تمـرات عجوة عنـد منامـه قتلن الديدان من بطنه .

وفي آخر قال : كلوا النمر على الريق فإنَّه تقتل الدود .

وفي طبّ النبي : كلّ بيت لا تمر فيهـا كان ليس فيهـا طعام وفيـه : إذا جاء الرّطب فهنّئوني فإذا ذهـب فعزّوني .

وفي التحفة : التمر حار يـابس مبهيّ للمبرورين مـوافق للصـدر ومولد للدم المتين ، مقوى للكليتين كثير الغـذاء ، ومن خواصّـه أنّه إذا وضـع في اللّبن الجديـد ، وبقي حتّى بـلّ إلى جـوفـه ثم أكله وشـرب على أثره اللبن صار بلا عديل في تقوية الباه .

في خواص العنب والبطيخ والتفاح والكمّثرى :

فصل في فضل العنب والبطّيخ وعـظم ثواب أكـل لقمة منـه ، وفي فضل التفّاح والكمّثرى وخواصّها وفوائدها .

(۱) الحشر : ۵ .

أما خواص العنب :

فقـال أبـو عبـدالله عليـه الســلام : شكىٰ نبيٍّ من الأنبيـاء إلى الله الغم فأمره بأكل العنب .

وفي خبـر آخر قــال : إنّ نوحـاً شكىٰ إلى الله الغم فأوحى الله إليـه أن كُل ِ العنب فإنّه يذهب بالغمّ .

وقـد مرّ : أنّ أبـا عبدالله عليـه السلام قـال : لمّا حسـر المـاء عن عظام الموتى فرآى ذلك نوح فجزع جزعاً شـديداً واغتمّ لـذلك فـأوحى الله إليه أن كُلِ العنبَ الأسود ليذهب غمّك .

وقالت عائشة : قال رسول الله صلى الله عليه وآلـه : خَيْرُ طعـامكم الخبز ، وخير فاكهتكم العنب ، وقال : ربيع امّتى العنب والبطّيخ .

وفي خبر قال : كان النبي يحتّ من الفواكه العنب .

وفي آخر : كان السجّاد يعجبه العنب .

وقــال رسول الله صلى الله عليـه وآله : كلوا العنب حبّـة حبَّة فــإنها أهنا وأمرء .

وفي خبر آخر قال لرجل : حبّة حبّة ياكله الشيخ الكبير ، والـطفل الصغير ، وثـلاثـة وأربعـة يــأكله من يـظنّ أن لا يشبــع ، وكُلْهُ حبّتين حبّتين فـإنّه يستحبّ ، وكـان النبي يأكـل العنب حبّة حبّة ، وكان ربما يـأكله خرطـاً حتّى ترى روال على لحيتـه كتحدر اللؤلؤ ، والـرّوال الماء الذي يخرج من تحت القشر .

وفي خبر قال : شيئان يؤكلان باليدين العنب والرمَّان .

وفي الكافي كان أميـر المؤمنين يأكـل الخبز بـالعنب ، وعنه قـال :

العنب ادام وفـاكهة وطعـام ومملو وقد مـرَّ فضـل الـزبيب وخـواصّـه في الفصل السابق .

وفي تحفة الحكيم : أنَّ أفضل أفراد العنب الحلو دقيق الجلد الكبير الحبَّة ، قليل النَّوى وهو بجميع أنواعه أكثر غذاء من جميع الفواكه ، ومسمَّن للبدن جداً ومعدل للأمزجة الغليظة ، ومصفَّى للدم ، ودافع للمواد السوداوية ، ومصلح للصدر والرية ، ومليَّن للطبع ، ومورث للعطش ومصلحه السكنجبين ، وأغذية الحامضة ، ومضرَّ للمعدة الرطوبيَّة والريحيَّة ومصلحه الكمون والرَّازيانج ، وزاد في مخزن الأدوية أنه جالي ومنضج وسريع الانحدار ، ومولد للدم في مخزن الأدوية أنه جالي ومنضج وسريع الانحدار ، ومولد للدم ونواه مولدة للرياح ومضرة المعدة والامعاء ، وزاد في مخزن الصَّالح ، وطريق أكله أن تمسَّ فيشرب مائه ويلقى جلده ونواه ، ونواه مولدة للرياح ومضرّة المعدة والامعاء ، وزاد في مخزن الأدوية : وحابسة للبطن ، ومسكمة للبول والمني وجلده مولد للرياح وبطيء الانحدار جداً ، وَسَوَّب الماء البارد بعد العنب يفسده غاية الفساد ، ويورث الاستسقاء والحمّى العفن ، والأفضل أن يؤكل بعد الفساد ، ويورث الاستسقاء والحمّى العفن ، والأفضل أن يؤكل بعد

### وأما خواص البطيخ :

فقــال أمير المؤمنين عليـه السلام : قــال رسول الله صلى الله عليــه وآله : تفكّهوا بالبطّيخ فإنّ ماؤه رحمة ، وحلاوته من حلاوة الجنّة .

وفي رواية : أنّه أُخْرِجَ من الجنّة فمن أكـل لقمة من البـطّيخ كتب الله لـه سبعين ألف حسنة ومحى عنـه سبعين ألف سيّئـة ورد لـه سبعين ألف درجة

وفي طبّ النبي قــال: تفكّهوا بــالبطّيـخ فإنّهـا فاكهـة الحبّ ، فيهــا ألف بـركـة وألف رحمـة وأكْلُهــا شفـــاء من كـلّ داء ، وقـــال : أعضن البطِّيخ ولا يقطعها قطعاً فـإنَّها فـاكهة مبـاركة طيبـة مطهـرة الفم مقدسـة القلب تستضيء الأسنان وترضي الرحمان ريحهـا من التسنيم وماثهـا من الكوثر ولحمها من الفردوس ولذَتها من الجنَّة وأكلها من العبادة .

وقـال أمير المؤمنين عليـه السلام : البـطّيـخ شحمـة الأرض لا داء ولا غائلة فيه .

وقـال ابن عبّاس : قـال رسول الله صلى الله عليه وآله في البطّيخ عشر خصال : هو طعام وشراب ويغسّل المثانة ، ويقـطع الأبردة ، وهـو ريحان وأشنان، ويغسل البطن ، ويكثر الجماع ويُنَقِّي البشـرة ، ويذيب الحصى في المثانة .

وفي خبر قال أبو عبدالله عليه السلام : كلوا السِطَيخ فـإنَّ فيه عشـر خصال مجتمعة هـو شحمة الأرض لا داء فيه ولا غائلة ، وهـو طعام ، وهو شراب ، وهـو فاكهـة ، وهو ريحان وهو أشتنان ، وهو ادام ويـزيد في الباه ويغسل المثانة ويدرَّ البول ، وقال : البطّيخ قبل الـطعام يغسـل البطن غسلاً يذهب بالداء أصلاً .

وقمال : ما من امرأة حاملة أكلت البطّيخ إلاّ يكون مولىدها حسن الوجه والخلق .

وقــال الكاظم : كــان رسول الله صلى الله عليـه وآله يـأكل البـطّيخ بالسُكَّر ويأكله بالرُّطب .

وفي المكارم كان يأكل الفاكهة الـرطبة ، وكــان أحبِّها إليـه البطّيـخ والعنب وكان يأكل البطيـخ بالخبـز ، وربما أكـل بالسكـر ، وكان ربمـا أكل البطيخ بالرطب فيستعين باليدين جميعاً .

وفي الكافي : كان النبي يعجبه الرطب بالجزيز وكان يأكل البـطّيخ

بالتمر ، وفي رواية : أكل البطّيخ بالسكّر .

وعن الرضا عن أبيه عن جدّه أنَّ أمير المؤمنين أخذ بطّيخة ليـاكلها فـوجدهـا مرّة فـرمى بها بعـداً وسحقاً ، فقيـل له : يـا أمير المؤمنين مـا هـذه البطّيخـة؟ فقال : قـال رسول الله صلى الله عليـه وآله وسلّم : إن الله أخذ عقد مـودّتنا على كـلّ حيوان ونَبْت فمـا قبل الميثـاق كان عـذباً طيّباً وما لم يقبل الميثاق كان ملحاً زغاقاً .

مضار أكل البطيخ على الريق :

وقمال الصادق عليه السلام : أكمل البطّيخ على الرّيق يمورث الفالج .

وفي خبر عن الرّضا قال : البطيخ على الـرّيق يولـج الفالـج نعوذ بالله منه .

وفي آخـر قال عليـه السّلام : لا تُـاكلوا البطّيـخ على الـريق فـإنّـه يورث الفالج .

وفي آخر عن محمد بن صالح قـال : كتبت إلى أبي محمد أَسْـأَلُهُ عن البطيخ ، فكتب إليّ : لا تأكل على الريق فإنّه يولد الفالج .

وعن أبي الحسن الثالث انّه قـال يومـاً : إنّ أكـل البـطّيـخ يـورث الجـذام فقيل لـه : أليس له قـد أمن المؤمن إذا أتى عليه أربعـون سنـة من الجنـون والجذام والبـرص؟ قال : نعم ولكن إذا خـالف المؤمن مـا أمر به ممّن آمنه لم يؤمن أن تصيبه عقوبة الخلاف .

أفضل أنواع البطيخ :

وفي تحفة الحكيم : أنَّ أفضل أفـراد البطّيخ الحلو القليـل المـاء

والجرم وأفضلها ما يقال لـه بالفارسيَّة خربزه كَرمك الَّذي هو أقـوى تفتيحاً للسدد وأشدَّ ترطيباً للدماغ والبدن من سائر أقسامه وهو بجميع أصنافه مـدرَّ للبول والعرق واللبن ومخرج للحصاة وملطَّف ومرطَّب وجال للبشرة ، وسريع النفوذ ، ومسهل لما لاقاه ، ومرخي للأحشاء وسريع الاستحالة بالخلط الذي في المعدة ، ومصلحه الخل وماء الرمَّان الحامض وأكله على الريق يـورث الحمَّى الصفراوي ، وعلى الطعام يـورث التخمة ، ومع الأغذية الكثيفة كـالجبن يـورث السدد وأفضل أوقات أكله ما بين الغذائين كالعنب .

#### فوائد التفاح :

وأمّـا الثالث : فقــال أبو الحسن الأول عليـه السلام : التَّقَــاح شفاء من خصـــال السمّ والسحــر واللّمم يعــرض من أهــل الأرض والبلغم الغالب وليس من شيء أسرع منفقة منتجير من من م

وقال أمير المؤمنين عليه السلام : التَّفَّاح نضوح المعدة .

وقـال النبي صلى الله عليـه وآلـه : كلوا التفّـاح على الـرّيق فـإنّـــه نضوح المعدة .

وقــال أبو عبــدالله عليه الســلام : لو يعلم النــاس ما في التقـّـاح مــا داووا مـرضاهم إلاّ بـه ، ألا وإنّه أسـرع شيء منفعة للفؤاد خــاصّة وانّــه نضوحه .

وقال أبو بصير : سمعت الباقر عليه السلام يقول : إذا أردت أكـل التفـّاح فشمّه ثم كله فـإنَّك إذا فعلت ذلـك أخـرَج من بـدنـك كـلُ داء وغائلة ويسكّن ما يوجد من قبل الأرواح كلّها .

وقـال القندي : أصـاب النَّاس وبـاء ونحن بمكَّة فـأصـابني فكتبت

إلى أبي الحسن عليــه السـلام، فكتب إليّ : كُــلِ التقّــاح فــأكلتــه فعوفيت .

وقال زياد العبدي : دخلت المدينة ومعي أخي سيف ، فأصاب الناس رعاف شديد كان الرّجل يرعف يومين ويموت فرجعت إلى منزلي فإذا سيف في الرعاف وهو يرعف رعافاً شديداً ، فدخلت على أبي عبدالله عليه السلام فقال : يا زياد أطعم سيفاً التقاح فأطعمته فبرأ .

وقال سليمان : دخلت على أبي عبدالله عليه السلام وبين يبديه تقاح أخضر فقلت : جعلت فداك ما هـذا؟ قال : يا سليمان وعكت البارحة فبعث إليّ هـذا الأكلة المتطفى بـه الحرارة ويبـرد الجـوف ويذهب بالحمّى . التفاح . . دواءُ الحُمّى تت تربيبي مي

وفي خبر قال عليه السلام : كُلِ التفّاح فإنّه يُـطفىء الحرارة ويبـرّد الجوف ويذهب بالحمّى . وفي حديث آخر : يذهب بالوباء .

وقال أبو عبدائله عليه السـلام : أطعموا محمـوميكم التفّاح فمـا من شيء أنفع من التفّاح .

وفي الكافي عن درست قال : بعثني المفضّل إلى أبي عبدالله بلطف فدخلت عليه في يـوم صائف ، وقُـدَّامُهُ طبق فيه تفّاح أخضر فـوالله إن صبرت إن قلت لـه جعلت فـداك أتـأكـل من هـذا ، والنـاس يكرهونه؟ فقال لي : كانّه لم يـزل يعرفني وعكت في ليلتي هـذه فبعثت فـأتيت به فـأكلتـه وهـو يقلع الحمّى وليسكن الحرارة فقـدمت فـأصبت أهل محمومين فأطعمتهم فاقلعت الحمّى عنهم . وفي البحـار : في الحديث أنَّ التفّـاح يـورث النّسيـان<sup>(١)</sup> ، وذلـك لأنّه يولد في المعدة لزوجة .

وعن أحمد بن يزيـد قال : كـان إذا لسع أحـداً من أهل الـدّار حيّة أو عقرب قال اسقوه سويق التفّاح .

وقال أبو عبدالله : ما أعرف للسموم دواء أنفع من سويق التفَّاح.

وعن أبي بكـر قــال : رعفت فسئـل أبـو عبـدالله عليـه السـلام في ذلك فقال : اسقوه سويق التفّاح فسقيناه فانقطع الرعاف .

وفي مخزن الأدوية : التقاح مفرح ومقوّي للقلب والكبد والـدماغ أكـلاً وشماً ومقـوي لفم المعدة ، ومـانـع من صبّ الفضـولات فيهـا ، ومنبّـه للاشتهـاء ، ودافع لـلاخلاط الحارة عن المعـدة وإكثـاره مـورث للنسيـان ، ومـولــد للريـاح ، وتمسلد الأعضاء والاختـلاج ومصلحه الدارصين والأغذية اللطيفة ، ومريّاه أحسن من غيره في كلّ أفعاله .

فوائد الكمثرى :

وأمّا الرابع : فقال أبـو عبدالله عليـه السلام : كُـلِ الكَمَثرىٰ فـإنّه يجلو القلب ، ويسكّن أوجاع الجوف بإذن الله تعالى .

وقال عليه السلام : الكمّثرى يدبغ المعـدة ويقويهـا هو والسّفـرجل سواء وهو على الشبـع أنفع منـه على الرّيق ، ومن أصـابه طخـاء فيأكله يعني على الطعام .

وقال الحلبي : قال أبو عبدالله عليه السلام لـرجل شكىٰ إليـه وجعاً

(١) لعبل المقصود أن اكثباره يبورث النسيبان كما سيباتي في الحديث
 القادم .

يجده في قلبه وغطاء عليه : كُلِ الكَمَّثريٰ .

وفي مخزن الأدوية : الكمَّشرى مفرح وجالي ومقوّي للقلب والمعدة ، والهاضمة ، ومرطب للدماغ ، ومعدل للدم ، ومليّن للطبع وقابض بعد التليين ، ودافع لنزولات الـدماغ، وللخفقان ، ومضر للمبرور ، وضعيف المعدة وإكثاره مولـد للنفخ والقولنج ، ومصلحه الزنجبيل المربّى ، والرازيانج ، ومنع من أن يؤكل في خلاء المعدة أو يشرب عليه الماء خصوصاً البرد منه ، ومن أكله مع الطعام الغليظ واللحم بل وقت أكله بعد انحدار الغذاء ، ومثقالان من نواه قاتل للدود المعدة ، ومخرج له .



## خواص السفرجل والتين والقثاء والباذنجان والقرع والشلجم

فصل في فضل السفرجل والتين والقِثُّاء والباذنجان والقرع والشلجم .

أمّا الأوّل : فقال أبو عبدالله عليه السلام : إن الزبير دخل على رسول الله صلى الله عليه وآله وبيده سفرجلة فقال لـه رسول الله صلى الله عليه وآلـه : يـا زبير مـا هـذه بيدك؟ قـال : يـا رسـول الله هـذه سفرجلة ، ـ فقال : يا زبير كُل السفرجل فإنّ فيه ثلاث خصـال قال : ومـا هي يـا رسـول الله؟ قـال (ص) : يجمّ الفؤاد وَيُسَخّي البخيـل ويُشَجِّعُ الجبان .

وفي خبـر آخـر عن طلحـة عن أبي عبـدالله أنــه قــال : إنّ في السفرجل خصلة ليست في سـائر الفـواكه قلت : ومـا ذلك يـابن رسول الله؟ قال : يُشَجُّعُ الجبان هذا والله من علم الأنبياء .

وفي العيـون قـال : دخـل طلحـة على رسـول الله صلى الله عليـه وآلـه وفي يد رسـول الله سفرجلة قـد جاء بهـا إليه قـال : خذهـا يا أبـا محمّد فإنها تجمّ القلب .

وعن أمير المؤمنين عليه السلام انه قــال : دخلت على رسول الله صلى الله عليـه وآله يــوماً وفي يــده سفرجـل فجعل يـأكــل ويُـطعمني ، ويقول : كل يا علي فإنّها هدية الجبّار إليَّ وإليـك قال : فـوجدت فيهــا كـل لذَّة فقـال لي : يا علي من أكـل السفرجـل ثلاثـة أيَّام على الـرّيق صفى ذهنه وامتلأ جوفه حلماً وعلماً ووقى من كيد إبليس وجنوده .

وقال : أكل السفىرجل قـوّة للقلب الضعيف ويطيب المعـدة ويزكّي الفؤاد ، ويشجّع الجبان ، ويحسن الولد .

وفي خبر : السَّفرجل قوَّة القلب وحياة الفؤاد وَيُشَجُّعُ الجبان .

وعن الـرضا عليـه السلام قـال : أتى النبيّ سفرجـلًا فضـرب بيـده إلى سفـرجلة فقطعهـا ، وكـان يحبّـه حبّـاً شـديـداً، فـاكـل وأطعم من بحضـرته من أصحـابه ثم قـال : عليكم بالسفـرجـل فـإنّـه يجلو القلب ويذهب بطحاء الصدر أي في ظلمته .

وفي رواية أخرى قال : فإنَّه يزيد في الذهن ويصفي .

قـال أبـو عبـدالله عليـه الســـلام : من أكــل السفــرجلة أنـطق الله الحكمة على لسانه أربعين يوماً من يرمن من

وقـال سفيان : سمعت جعفـر بن محمـد عليهمـا السـلام يقـول : السفرجل يذهب بهمّ الحزين كما تذهب اليد بعرق الجبين .

وقال : عليكم بالسفرجل فكلوه فإنَّه يزيد في العقل والمروَّة .

وقــال : كلوا السفرجــل وتهادوا بينكم فــإنّــه يجــلو البصـر ، وينبت المودّة في القلب وأطعموا حبالاكم فإنّه يحسّن أولادكم .

وفي خبـر قـال : يحسن أخـــلاق أولادكم وفي آخـر يكــون أطيب ريحاً وأصفى لوناً .

وقمال الصادق عليـه السلام : من أكمل سفرجلة على الـريق طـاب مائه وحسن وجهه . وعنه عليه السلام : انَّه نـظر إلى غلام جميـل فقال عليـه السلام : ينبغي أن يكون أبو هذا أكل سفرجلًا .

وفي مخزن الأدوية : السفرجل مفرّح ومقوّي للقلب والمعدة وفمها ورافع لضعفها ومحرّك لللاشتهاء ، ومانع من صعود البخارات إلى الـدماغ والقلب ومن عـروض الكسالـة والـوهن والخفقان وصب المواد في المعدة وفمها ، ورافع للوسواس ووجع الـرأس والنـزولات وأفضله في الخواص حلوه وإكثاره مورث للقولنج في الساعة ومصلحه العسل ، وشمّه مفرّح ومقوّي لقوى الحيوانيَّة والروحانيَّة .

وفي التحفة : وإكثاره مسهّل بالعصر خصوصباً بعد الغـذاء وجرمه مسدّد ، ومصلحه أن يـربى بالعسـل فطلي نـواه في المواضـع المحترق بالنار أو الشمس نافع غاية النفع . خواص التين :

وأما الثاني : فقال أبو ذر (رَه) : أَهدَى إلى النبي صلى الله عليه وآلـه طبق عليه تين ، فقـال لأصحابـه : كلوا فلو قلت فاكهـة نـزلت من الجنّـة لقلت هذه لأنهـا فاكهـة بلا عجم فكلوهـا فإنّهـا يقـطع البـواسيـر وينفخ من النقرس .

. وفي خبر آخر قال : أكل التين أمان من القولنج .

وعن الرضا عليه السلام قـال : التين يذهب بـالبخر ويشـدّ العظم وينبت الشعر ويذهب بالداء حتّى لا يحتاج معه إلى دواء .

وفي البحــار قــال رســول الله صلى الله عليـه وآلــه : كلوا التين الـرطب واليابس فـإنّه يــزيـد في الجمـاع ويقـطع البـواسيـر وينتفـع من النقرس والأبردة . وقال : أكل التين ملين السد وهو نافع لـرياح القـولنج فـأكثروا فيـه بـالنهار وكلوه في الليـل ولا تكثروا ، وقـال : كُـل ِ التين فـإن على كـل ناحية منه بسم الله القوي .

وقال : من أحبَّ أن يرق قلبه فَلْيُدْمِن أكل البلس يعني التين .

وفي طبّ الـرضا عليـه السلام : أكـل التين يقمل منـه الجسـد إذا أدمن عليه .

وفي الصافي : في تفسير والتين قيـل خصّها من الثمـار بالقَسَم لأنّ التين فاكهة طيّبة لا فضلة له ، وغـذاء لطيف سـريع الهضم ودواء كثيـر النفـع فإنّـه يليّن الطبـع ويحلل البلغم ويطهـر الكليتين ، ويـزيـل رمـل المثانة ويفتّح سدة الكبد والطحال، ويسمن البدن .

وفي البيـان : وإنما أقسم بـالتين لأنـه فـاكهـة مخلصـة من شـائب التنعيض وفيـه أعظم العبكرة لأنه على المسمع جعلهـا على مقـدار اللقمـة وهيّاها على تلك الصفة انعاماً على عباده بها .

وفي طبّ الرضا وأكْلُ التين يقمل منه الجسد إذا أدمن عليه .

وفي التحفة : التين حارً رطب مبهى مسمن للبدن مقوّي للكبد مسكن للعطش ملين للطبع محلل مسهل بالرفق مفتح للسدد رافع للسعال والبواسير وعسر البول والهزال والخفقان ووجع الصدر والمواد العنفة إلى طرف الجاد ولهذه كان إكثاره مولد للقمل ومع الجوز مؤثر لصاحبه يبوسة الطبع وتفتيح مجاري الغذاء وتسمين البدن كثير الغذاء سريع الانحدار ، ومحروقة لبيض الأسنان بلا عديل ومقدار شرب رطبه رطل ويابسه ثلاثين مثقالاً .

خواص القِئَّاء :

وأما الثالث : فقـال الصادق عليـه السلام : كـان رسول الله صلى الله عليـه وآله يـأكل القِثّـاء بالملح ، وقـال : إذا أكلتم القِثّـاء فكلوه من أسفله . فإنّه أعظم للبركة .

خواص الباذنجان :

وأمًا الرابع : فقال أبـو عبدالله عليـه السلام : كلوا البـاذنجان فـإنَّـه يُذْهِبُ الداء ولا داء له .

وقـــال أبـو الحسن الثــالث لبعض قهـارمتــه : استكثـروا لنــا من الباذنجان فإنّه حـار في وقت الحرارة وبـارد في وقت البرودة معتــدل في الأوقات كلّها ، جيّد على كلّ حال .

وعن عبدالرحمان قال : قال لبعض مواليه أقلل لنا من البصل وأكثر لنا من الباذنجان فقال له مستفهماً : الباذنجان؟ قال : نعم الباذنجان جامع الطعم منفي الداء صالح للطبيعة منصف في أحواله صالح للشيخ والشاب معتدل في حرارته وبرودته حارً في مكان الحرارة ، وبارد في مكان البرودة .

وفي البحـار قال : كلوا البـاذنجان فـإنّهـا شجـرة رأيتهـا في الجنّـة المـأوى شهدت لله بـالحق ولي بالنبـوّة ولعليّ بالـولاية فمن أكلهـا على انّها داء كانت داء ، ومن أكلها على انّها دواء كانت دواء .

وفي التحفة : الباذنجان حار يابس مفتح لسدد غيره مقوّي للمعدة مدر للبول مسكن للصداع الحارة مجفّف للرطوبات الغريبة مليّن للصلابات ، ومع الدهن ملين للطبع ، ومع الخلّ قـابض ، ومحسّن لـرائحة العـرق ، ورافع لـرائحة الإبط ، وجـوف الركبـة وهو في نفسـه مسدَّد ومورث للبـواسير ومـولد للسـوداء ومفسد للون الـوجـه ومصلحـه طبخه مع الدهن واللحم السمين والخلَّ .

خواص القرع (اليقطين ) :

وأمّا الخامس : فقـال الصادق عليـه السلام : كـان النبي صلى الله عليه وآله يعجبه الدَبَّاء في القدور وهو القرع .

وفي خبـر آخـر قــال : كـان النبي يعجبــه الـدَبَّــاء ويلتقــطه من الصفحة .

وفي آخـر قال : كـان النبي يعجبه الـدَبَّـاء وكـان يـأمـر نسـائـه إذا طبخن قدراً فأكثرن فيها من الدَبَّاء .

وفي آخر : قال كـان فيما أوضى بـه رسول الله صلى الله عليـه وآله علياً عليه السـلام انّه قـال : يا علي عليـك بالـدباء فَكُلْهُ فـإنّه يـزيد في الدماغ والعقل .

َ وَفِي طَبَّ النبي قَـال : كُلِ اليقـطين فلو علم الله شجـرة أخف من هذا لأنبتها على أخي يونس .

وفي التحفة : القرع طرب بارد ملين للطبع مفتح للسدد مدر للبول ، والعرق مسكن للعطش قليل الغذاء وأكله مع المزدرات مؤثّر للسعال وترطيب البدن ، والـدماغ مولـد للنفخ ومضعف للمعـدة ، ومسقط لـلاشتهاء ، وبـاعث للقولنج ومصلحه الكمون الذي يقـال لـه بالفارسية زيره والأدوية الحارّة .

خواص الشلجم :

وأمّا السادس : فقـال الصـادق عليـه السـلام : عليكم بـالشلجم `

فكلوه وأديمـوا أكله واكتموه إلاً عن أهله فمـا من أحد إلاً وبـه عرق من الجذام فأذيبوه بأكله .

وفي التحفة : هو حـارٌ رطب كثير الغـذاء مهيِّج للبـاه مـدرٌ للبـول مقوّي للباصرة مفتت للحصاة ، رافع للسعال ملين للطبـع والصدر نفـاخ بطيء للهضم مصلحه الكمون والحلويّات .



# في خواص الشعير والبُرِّ والهريسة والخَلِّ والجبن والجوز والعسل

فصل في فضل خبـز الشعير والبُـرَّ والهريسـة وخواصَّهـا وفي فضل الخلَّ والجبن والجوز والعسل .

خبز الشعير . . غذاء الأنبياء :

أمّا الأوّل والثاني : فقال الرضاعليه السلام : فضل الخبز الشعير على البـرّ كفضلنا على النـاس، وما من نبيّ إلاً وقـد دعـا لأكـل الشعير ، وبارك عليه وما تُخَلّ جوفاً إلاً واخرج كـلّ داء فيه وهـو قوت الأنبياء ، وطعام الأبـرار أبى الله تعـالى أن يجعـل قـوت أنبيـائـه إلاً شعيراً .

وفي خبـر قال : لـو علم الله في شيء شفاء أكشر من الشعير جعله الله غذاء للأنبياء .

وقال عيص : قلت للصادق عليه السلام: حديث يُرْوَىٰ عن أبيك عليه السلام أنّه قال مـا شبع رسـول الله صلى الله عليه وآلـه من خبز بُسَرً قطَّ أهو صحيح؟ فقال : لا ما أكـل رسول الله صلى الله عليـه وآله خبـز بُرَّ قطَّ ولا شبع من خبز شعير قطَّ

وفي تحفة الحكيم : خبز الشعير سريع الهضم قليل الغـذاء مورث للقولنج في المبرودين نفّاخ ومصلحه ماء العسل .

الجَيِّدُ من خُبز البُرِّ :

وأفضل أفراد خبز البرّ ما يعمل من طحن الحنطة الأبيض المغسولة بالماء الماخوذ منه النخالة حدّ الاعتدال المطبوخ كذلك وحارَه مجفّف للرطوبات ، وبارده مرطّب للبدن ، وجديده سريع الانحدار ، ويابسه بطيء الهضم ومجفّف ، ومع الرازيانج والكمون (الذي يقال له بالفارسيّة زيره ) والشونيز (الذي يقال له بالفارسيّة سياه دانه ) والحلبة ( الذي يقال له بالفارسيّة شنبليله ) مشهّي ومفتّح ، ومحلّل للرّياح ، ومجفّف ، ومع الأول لا يصير سدّة ومطبوخه مع السكّر من غير دهن خير أقسامه ، ويصير بذلك سريع الهضم .

وأمّا خبز الحنطة الغير المغسولة الغير المأخوذة منه النخالة فهـو سريع الانحـدار لا يصير سـدّة لكنّه مضعّف ومـورث للبواسيـر والجرب ومصلحه الحلويّات والدّهون . مُرَسِّيَتَ مُعَيْمَ مُنْ

وفي البحـار سئـل أميـر المؤمنين عليـه السـلام عمّـا خلق الله الشعير ، فقال : إنّ الله تبـارك وتعـالى أمر آدم عليه السـلام أن ازرع ممّا اخترت لنفسـك أو جاءه جبـرثيل قبضـة من الحنطة فقبض آدم على قبضة وقبضت حوّاء على أخـرى فقال آدم لحوّاء : ألا تزرعي أنت فلم تقبـل أمر آدم فكلّما زرع آدم جاء حنـطة وكلّما زرعت حـوّاء جاء شعيراً .

خواص الهريسة :

وأمّـا الثالث : ففي خبـر قــال أبـو عبـدالله عليـه السـلام : إنّ نبيّـاً شكى إلى الله الضعف وقلّة الجماع فأمره بأكل الهريسة .

وفي خبـر آخر قـال : إن رسول الله صلى الله عليـه وآله شكى إلى

ربَّه وجع ظِهره فأمره أن يأكل الحبِّ باللحم يعني الهريسة .

وفي شالث : قال رسـول الله صلى الله عليه وآلـه : أتاني جبـرثيـل فأمرني بأكل الهريسة ليشتدّ ظهري وقوّى بها على عبادة ربّي .

وقــال أمير المؤمنين عليـه السلام : عليكم بــالهريسـة فــإنّهـا تنشط للعبادة أربعين يومـاً وهي المائــدة الّتي أنزلت على رسـول الله صلى الله عليه وآله .

وفي خبـر آخر قــال صلى الله عليه وآلـه : عليكم بالهـريسة فــإنّهــا تنشط أربعين يوماً وهي التي نزلت علينا بدل مائدة عيسى .

وقـال أبو جعفـر : إنَّ عمر دخـل على حفصة فقـال : كيف رسول الله صلى الله عليه وآله فيمـا فيه المرجال؟ فقـالت : ما هـو إلاً رجل من الـرجال فـانف الله لنبيَّه صلى الله عليه وآلـه فـأنـزل إليـه صحفـة فيهـا هريسة من سنبل الجنَّة فأكلها فزاد في يضعه يضع أربعين رجلًا .

وعن هشام عن أبي عبدالله عليه السلام قال : إنَّ أبا بكر وعمر أتيا أُمَّ سلمة فقالا لها : يا أُمَّ سلمة إنَّك قد كنت عند رجل فكيف رسول الله صلى الله عليه وآله من ذاك؟ فقالت : ما هو إلاَّ كسائر الرِّجال إلى أن قال : فغضب رسول الله صلى الله عليه وآله ثمَّ قال : فلمَّا كان في السحر هبط جبرئيل بصحفة من الجنّة كان فيها هريسة فقال : يا محمَّد هذه عملها لك الحور العين فكلها أنت وعلي وفريَّتكما فإنَّه لا يصلح أن يأكلها غيركم فجلس رسول الله وعلي وفاطمة والحسن والحسين سلام الله عليهم أجمعين فأكلوا منها فأُعطى رسول الله صلى الله عليه وآله في المباضعة من تلك الأكلة قوّة أربعين

وعن أبي الحسن عليـه السلام كـان رسول الله صلى الله عليـه وآله

له بضع أربعين رجلًا وكان عنده تسع نسوة وكان يـطوف عليهنَّ في كل يوم وليلة .

وعن الرضا عليه السلام عن آبائه عليهم السلام قال : قـال رسول الله صلى الله عليـه وآلـه : ضعفت عن الصـلاة والجمـاع فنــزلت عليً قدر من السماء فأكلت منها فزاد في قوّتي قـوّة أربعين رجلًا في البـطش والجماع وهو الهريسة .

وعن المكارم : كان رسول الله صلى الله عليه وآلـه يأكـل العصيدة من الشعير باهالة الشحم وكـان صلى الله عليه وآلـه يأكـل الهريسـة أكثر ما يأكل ويتسحّر بها وكان جبرئيل قد جاء بها من الجنّة يستحر بها .

وفي التحفة : هو حارً رطب مسمن للبدن والكلية مقوّي للعصب والباه موافق للسعال وخشونة الصدر، كثير الغذاء ، بطيء الهضم ، مسئد يابس المزاج ومصلحية في المحرورين السكنجبين ، وفي المبرورين العنب وأحسن أقسامه أن يعمل من لحم الدجاج والحنطة . خواص المخل :

وأمّـا الرابـع : ففي خبر قــال رسول الله صلى الله عليـه وآله : من أكل الخلّ قام على رأسه ملك يستغفر له حتى يفرغ .

وفي خبـر آخر قـال صلى الله عليه وآلـه : إنَّ الله وملائكتـه يصلُّون على خوان عليه ملح وخلّ .

وقال أبو عبدالله عليه السـلام : أحبّ الصباغ إلى رسـول الله صلى الله عليه وآله الخلّ .

وقـال أبـو الحسن الأول عليـه السـلام : ملك ينــادي في السمـاء اللَّهم بـارك في الخلالين والمتخلّلين والخـلَّ بمنزلـة الـرجـل الصـالـح يـدعـو لأهـل البيت بـالبــركـة فقلت : جعلت فــداك ومـا الخــلاّلـون والمتخلّلون؟ قال : الدين في بپوتهم الخلّ والّذين يتخلّلون .

وقــال عليه الســلام : نعم الادام الخلّ اللهمّ بــارك في الخلّ فــإنّــه ادام الأنبياء .

وقـال رفاعـة : سمعت أبا عبـدالله عليه السـلام يقـول الـخـلّ ينيـر القلب .

وفي خبر آخر : قـال عليه السـلام : نعم الخل الادام يكسـر المرة ويحيي القلب ويشـدّ اللثّـة وتقـل دواب البيض ، وقـال : الاصــطبـاغ بالخلّ يذهب شهوة الزنا .

وفي البحـار : الصبغ مـا يصبغ بـه الخبز في الأكـل ويختصّ لكلّ ادام مائع كالخلّ ونحوه .

وقــال رســول الله صلى الله عليمية وآلــه ي نعم الادام الـخـــلّ ، ولا يفتقر أهل بيت عندهم الخلّ .

وقـال أمير المؤمنين عليـه السلام : قـال رسول الله صلى الله عليـه وآله : لا يفتقر بيت فيه خلّ وقد ورد أنّه قال أبو عبـدالله عليه السـلام : دخـل رسول الله صلى الله عليـه وآله على أمّ سلمـة فقرّبت إليـه كسـراً فقال : هل عندك ادام؟ قالت : يا رسول الله مـا عندي إلاً خـلّ ، فقال صلى الله عليه وآله : نعم الادام الخلّ ما أفقر بيت فيه خلّ .

وقسال النبي صلى الله عليه وآلسه : نعم الادام الخل ونعم الادام الـزيت وهو طيب الأنبيـاء ، وأدامهم وهو مبـارك وما افتقـر بيت من أدام فيه خلّ .

وقال الصادق عليه السلام : الخل والزيت من طعام المرسلين .

وقـال عليه السـلام : خلَّ الخمـر يشدَّ اللثَّـة ، ويقتل دوابَّ البـطن ويشدّ العقل .

وفي خبـر آخر : قــال عليه السـلام : عليك بخـلّ الخمـر فـإنّـه لا يبقى في جوفك دابّة إلاً قتلها .

وفي الشالث قال : عليـك بخلَّ الخمـر فاغتمس فيـه فإنَّـه لا يبقى في جوفك دابّة إلاً قتلها .

قال المجلسي قدّس سـرَّه : الاغتماس الارتمـاس وكأنَّـه هنا كنـاية عن كثرة الشرب ، والمعنى غمس اللَّقمة فيه عند الايتدام به .

وفي رابع قال : كلوا التمر على الويق فمإنه يقتـل الـديـدان في البطن ، وقد ورد عن مخزن الأدوية أن مثقالين من نوى الكمّشرى قاتـل لـدود المعدة ، ومخـرج له وسياتي أن أكل شـوي الجوز مع عنزروت لاخراج دود المعدة لا عديل له.

وفيه: الخل قابض مجفف في الغايبة سريع النفوذ ، ملطف قـاطع لـلاخلاط الغليـظة مفتـح للسـدد مـطيب للبلغم ، معين للهضم محـرّك للاشتهاء ، رافع للعطش .

خواص الجبن والجوز :

وأمًا الخامس والسـادس : ففي خبر قـال الصادق عليـه السـلام : نعم اللّقمة الجبن يطيب النكهة ويهضم ما قبله ، ويمري ما بعده .

وفي خبر آخر قال : الجبن يهضم ما قبله ويشهى ما بعده .

وروى محمّد بن سماعة ، عن أبيه ، أنه قال : سمعت أبـا عبدالله عليـه السلام يقـول : نعم اللقمـة الجبن تفـطم الفم ، وتـطيب النكهـة وتهضم مـا قبله ، وتشهى الطعـام ومن يعتمد أكله رأس شهـر أوشك أن لا تردّ له حاجة .

وفي طبّ النبي : قـــال كِلوا جبنـاً فـــإنّـه يـــورث النعــاس وهضم الطعام .

وعن عبـدالله قــال : سئلت أبـا جعفـر عن الجبن فقــال لي : لقــد سئلتني عن طعام يعجبني ثم أعطى الغــلام درهماً فقــال : يا غــلام ابتع لنا جبناً ودعا بالغذاء فتغذّينا معه وأتى بالجبن فأكل وأكلنا .

وروى أنَّ رجـلًا سئل أبـا عبدالله عليـه السـلام عن الجبن فقـال : داء لا دواء لـه فلمّا كـان بالعشي دخـل الرّجـل على أبي عبـدالله عليـه السـلام فنـظر إلى الجبن على الحوان فقـال : جعلت فـداك سـالتـك بـالغداة عن الجبن فقلت لي انّـه داء الذي لا دواء فيـه ، والسـاعـة أراه على الخوان؟ قال : فقال له حو ضارً بـالغلاة ، ونـافع بـالعشيّ ويزيـد في ماء الظهر .

وفي خبــر قــال : شيئـــان مــا دخـــلا جــوفـــاً إلاَّ أفســداه : الجبن والقديد .

وفي المكــارم : ثــلاث يهــزلن : اللحـم اليــابس ، والـجبـن ، والطلع .

ِ وفي حـديث آخر : الجـوز ، وفي آخر قـال : ثـلاث يهـدم البـدن وربّما قتلن وعدّ منها أكل القديد الغاب .

وقال أبو عبدالله : لئن كان الجبن يضرّ من كل شيء ولا ينفع من شيء فإن السكر ينفع من كل شيء ولا يضرّ من شيء ينفع من سبعين داء يأكل البلغم أكلًا ويقلعه بأصله . وفي الكافي : روي أنّ مضرة الجبن في قشره وفيه عن أمير المؤمنين عليه السلام قال : أكل الجوز في شدّة الحرّ يهيج الحرّ في الجوف ويهيج القروح على الجسد وأكله في الشتاء يسخن الكليتين ويدفع البرد .

وقال أبو عبـدالله عليه السـّلام : الجبن والجوز إذا اجتمعـا في كلّ واحد منهما شفاء وإن افترقا كان في كلّ واحد منهما داء .

وفي خبر آخر قال : إنَّ الجبن والجوز إذا اجتمعًا كاناً دواءً ، وإذا افترقا كانا داء .

وفي آخـر في طب النبيّ قـال : الجبن والجـوز داء فـإذا اجتمعــا صارا دواء .

وفي مخزن الأدوية : الجبن بضم الجيم والباء وتشديسد النون مقوي للمعدة والأمعاء والكلية وملين للطبع ، ومولد للخلط الصالح بطيء الهضم وبعد الهضم سريع السلوك وأكله مع الجوز أو السّعتر مسمّن للبدن غاية التسمين ، وملين للجلد وأحسنه جديده الخارج ماؤه بصبّ الملح عليه . وقديمه قاطع للبلغم ومقوّي للاشتهاء والامعاء ومجفّف للرطوبات ، والجوز كثير الخواص لطيف وملين للطبع ، خصوصاً مع التين ومحلّل ومبهي ومانع من التخمة ، ومقوّي للاعضاء الرئيسة خصوصاً الدماغ ومقوي للحواس الباطنة خصوصاً مع ومسكن للغمص ومربّاه في الخلّ ترياق لضعف المعدة وأكل مشويه ومسكن للغمص ومربّاه في الخلّ ترياق لضعف المعدة وأكل مشويه مع عنزروت لإخراج دود المعدة لا عديمل له ودافع لضرره ومن خواصّه ان الدهن أو اللحم أو غيرهما من الأغذية إذا تغيّر طعمه وفسد فالقي فيه جوز صحيح فغليا رفع عفونته وعاد طعمه . وقال بعض : ومن خواصًه أنَّه إن دقَّ لَبَّه في وعاء من النحاس أو مسح عليه يتـلاشى النحاس وأنَّ النـوم في ظلَّ شجـره يورث الهـزال ، وإذا استيقظ النائم في ظلَّه استيقظ مجبولاً مختلَّ الحواس . خواص العسل :

وأما السابع : فقال عليكم بالعسل فوالذي نفسي بيـده ما من بيت فيـه عسل إلاً ويستغفـر الملك لذلـك البيت فإن شـربها رجـل دخل في جوفه ألف دواء وخـرج عنه ألف داء ، وإذا مـات وفي جوفـه العسل لم تجب النار .

وقمال : العسل شفاء من كملٌ داء إذا أخمذته من شهمده ، أي إنَّ خالصه من الشمع .

> وقال : ما استشفى مريض مطل العسل . وفي خير قال : ان كن في شر مشفاه هني م

وفي خبر قال : إن يكن في شيء شفاء ففي شربة العسل . .

أقول : الأخبار في فضله كثيرة وكفى فيه قوله تعالى : ﴿ فيه شفاء للنّاس ﴾<sup>(١)</sup> وله خواص كثيرة أخرى ذكروها في كتب الطب ، منها انّه جال مقطع للبلغم والرطوبات ، جاذب لها من أعماق البدن مقوّي للحرارة الغريزيَّة والاشتهاء والباه ومفتح للسّدد وأفواه العروق ومزيل للاسترخاء ، ودافع لفضول الدماغ والصدر ، وقضبة الرئة والمعدة وأنواع الرياح وأحبس أقساماً يميل الحمرة الخالي من الشمع ودونه الأبيض منه ومقدار شربه إلى خمسة عشر مثقال وأسوده وما جاوز الستين منه مورث للجنون والأمراض المهلكة وهو مضر

(١) سورة النحل، آية: ٦٩.

بالصفراء مهيَّج للأمراض الصفراوية والحارة والعطش المفرط ومصلحه الخلّ وماء الرمّان وسائر الفواكه الحامضة والمربيات الحامضة ، وبـدله في الجميع ذلك الـدبس والتمر الجيّد ، ومن خـواصّه ان طليه على اللحـوم والشحوم وغيـرها مـانع من تعفَّنهـا وحـافظ لجثّة الأمـوات من الفساد .

ومن خواصه المجرَّبة أنَّ المرأة المتحملة للحمل إذا مـزجته بـالماء وشربته على الريق فإن عرض عليها المَغَص فهي حامل وإلاً فلا .



في فضل مخ البيض والثريد والأرز والحمص والعدس والذهن

فصل : في فضل مخّ البيض والشريـد والأرز والحمص والـدهن أما الأول : ففي المكارم عن علي بن محمد قال : شكـوت إلى الرضـا عليه السلام قلّة استمرار الطعام قال : كُلْ مُخّ البيض ففعلت فـانتفعت به.

وفي الكـــافي عن أبي عبـدالله عليــه السـلام قـــال : مــخّ البيض خفيف ، والبياض ثقيل .

وعن مرازم قـال : ذُكِرَ عند أبي عـدالله عليـه السـلام البيض ، فقال : اما انّـه خفيف يذهب بقـرم اللحم يعني شدّة شهـوة اللّحم وزاد في رواية : وليست له غائلة اللّحم .

وعن عمـر قــال : شكـوت إلى أبي الحسن قلَّة الـولــد فقــال لي : استغفر الله وكل البيض بالبصل .

فوائد جمّة في أكل البيض :

وعن أبي عبدالله عليه السلام قال : من عـدم الولـد فليأكـل البيض وليكثـر منه ، وقـال : إنَّ نبيَّـاً من الأنبيـاء شكىٰ إلى الله قلّة النسـل في امّته فأمره الله أن يأمرهم أن يأكلوا الخبز بالبيض .

وفي خبــر آخـر : قـــال شكــا نبيّ من الأنبيــاء إلى الله قلّة النسـل فقال : كل اللحم بالبيض .

وقال أبو الحسن : كثرة أكل البيض تزيد في الولد .

وفي طبّ الرضا : وكثرة أكل البيض وإدمانه يـولد الـطحال وريحـاً في رأس المعدة والامتلاء من البيض المسلوق يورث الربو والابتهار .

وفي مخزن الأدوية : إذا طبخ مخ البيض نصف الطبخ كان سريع الهضم كثير الغذاء قليل الفضول ، جيد الكيموس ، مقوّي للقلب والدّماغ والبدن والباه ، مصلح للصدر مانع من النزولات الحارّة منه وأكمل أفراد طبخه أن يوضع في وعاء فيضرب ثمّ يدخل فيه قليل من الفلفل ثم يطبخ بالماء نصف الطبخ ، وكثير طبخه بطيء الهضم وإكثار أكله ، والمداومة عليه يولد لحصاة الكلية ، وأمّا بياض البيض فبطيء الهضم ، ومورث للخلط اللزج الغير المطبوخ ومع مخه موافق لمحرور المزاج وضماد بياضه على المحترق بالنار ، والماء الحارّ نافع ، ومانع من نفاطه .

وقال جالينوس : حدّ طبخ البيض بالماء الغلط أن يعد العـدد مائـة مرّة وبالماء البارد ثلاث مائة مرّة ، ومقـدار أكله خمسة إلى خمسة عشر عـدداً وأحسنه كبيـره الخارج من الـدجاج في اليـوم وحفـظه من الفسـاد وضعفه في جوف الملح .

خواص الثريد :

وأمّـا الشاني : فقـال رسـول الله صلى الله عليــه وآلــه : إذا أكلتم الثريد فكلوه من جوانبه فإنّ الزروة فيها البركة .

وفي آخـر قــال أميـر المؤمنين عليـه الســلام : لا تـأكلوا من رأس الثريد فإنّ البركة تأتي من رأس الثريد .

وقال أبو عبـدالله عليه السـلام : عليك بـالثريـد فإنّي لـم أجـد شيئاً أقوى لي منه . وفي خبر آخر : عليكم بالثريد فإنِّي لم أجد شيئاً أرفق منه .

وقـال : عليك بـالثريـد فإنَّ فيـه بركـة فـإن لم يكن لحم فـالنخـل والزيت .

وقال أيضاً : الثريد بركة وطعام الواحد يكفي الاثنين .

وقــال صلى الله عليه وآلــه : ما أحبَّ إليّ من الشريــد ، وبــارك الله لأمَّتي في الثرد .

وفي رواية قال : اللهمّ بارك لأمَّتي في الثرد والثريد .

وقـــال النبي : أوّل من لــوّن إبــراهيم ، وأوّل من هيشم الثــريـــد هاشم .

وقال بعض : يريـد بالشرد هنا ما صغر ، وبـالثريـد ما كبـر ، وقال حمـاد : كنت عنـد أبي عبـدالله عليـه السـلام فكلّمـه شيـخ من أهـل العراق فقال : ما لي أرى كلامـك متغيّراً؟ فقـال : سقطت مقـاديم فمي فنقص كـلامي إلى أن قال : فقـال عليك بـالثريـد فإنّـه صالـح واجتنبـه السمن فإنّه لا يلائم الشيخ .

وقسال النبي صلى الله عليـه وآلــه : لــو أغنى عن المــوت شيء لأغنت المثلثة قيل : يا رسول الله وما المثلثّة؟ قال : الِحِسو باللبن.

وقسال الصادق عليمه السلام : اطفؤا نسائىرة الضغسائن بماللّحم والثريد .

وقــال الـمفضّل بن عمـر كنت عند أبي عبـدالله عليه السـلام فـأتى بلون فقال : كُلْ مِنْ لهٰذَا فَأَمًّا أنا فما شيء أحبّ إليَّ من الثريد .

خواص الأرز :

وأما الثالث : ففي الكمافي قمال أبـو عبـدالله : نعم الـطعـام الأرز يـوسّع الامعـاء ، ويقطع البـواسير وإنَّـا لنغبط أهل العـراق بأكلهم الأرز والبُسر فإنّهما يوسّعان الامعاء ، ويقطعان البواسير .

وفي خبىر آخـر قـال : نعم الـطعـام الأرز وإنّـا لنـداوي مـرضــانـا بالأرز .

وفي آخر قال : إنَّا لندِّخره لمرضانا .

وعن حمران قال : كان بأبي عبدالله وجع البطن فأمر أن يطبخ له الأرز ويجعل عليه السّماق فأكله فبريء

وفي طبّ النبي صلى الله عليمة وآلمه قسال : الأرز في الأطعمــة كالسيّد في القوم . ﴿ مَرَحَمَّتَ كَوْيَرُسُ مَنْ

وفي التحفة ومخزن الأدوية : الأرز يابس في الشاني معتدل في الحرارة والبرودة ، وباعث على طول العمر ، وصحة الجسم كما في الحديث قليل الغذاء أبيضه أكثر غذاء من سائر أقسامه ومع اللبن والسكر يصير كثير الغذاء ومسهّل ومولد للمني ، ومسمن للبدن ، ومصلح له، ومحسن للون الوجه ، ومولد للخلط الصالح والرؤيا الحسنة ، ورافع للعطش وإكثاره مورث للقولنج والسدّة ، واعتقال الطبخ ومصلحه أكله مع الحلو ، وطريق طبخه أن يوضع في الماء زماناً ثم يدث يدلك دلكاً حسناً ثم يغسل بالماء مرّات ثمّ يطبخ .

وأمّا الرابع : ففي الكافي عن نادر الخادم قـال : كان أبـو الحسن

يأكل الحمص المطبوخ قبـل الطعـام وبعده قـال : الحمص جيّد لـوجع الظهر .

وعن معاويـة قـال : قلت لأبي عبـدالله إنَّ النـاس يـرون أنَّ النبي قـال : إنَّ العدس بـارك عليه سبعـون نبيّـاً فقـال : هـو الَّـذِي يسمّـونـه عندكم الحمص ونحن نسمّيه العدس .

وفيه عن أبي عبدالله أنه قال : إنَّ الله لما عافا أيَّوب نظر إلى بني إسرائيل قد ازدرعت فرفع طرفه إلى السماء وقال : إلهي وسيّدي عَبْدُك أيَّوب المبتلى عافيته ولم يزدرع شيئاً وهـذا لبني إسرائيـل زرع فأوحى الله إليه : يا أيَّوب خُذْ من سبحتك كفّاً فابـذره، وكانت سبحته فيها ملح فأخذ أيَّوب كفّاً منها فبـذره فخرج هـذا العدس وأنتم تسمّونه الحمّص ونحن نسمَيه العدس .

وورد أن الحمص قــد اجتمعت فيـه الخصــال الثـلاث المــولــد والمكثر للمني ، وقوّة الباه ، وهو كثير الغذاء .

وفي التحفة ومخزن الأدوية : الحمص أجود الحبوب، وأجوده الأبيض الكبير الحبّة منها حار يابس إلاً جديده مليّن الطبع مدر للبول والعرق مقوّي للحرارة الغريزيّة مفتّح للسدد مولد للخلط الصالح منه للاشتهاء منه، مسمن للجرارة الغريزيّة مفتّح للسدد مولد للخلط الصالح منه للاشتهاء منه، مسمن كثير الغذاء ، مكثر للمني واللبن مبهي مقوّي للرية ، مصلح لوجع الصدر كثير الغذاء ، وأكله بين الطعامين مُعين على هضمه ، ومولد للرّياح والنفخ ، والثقل ، ومصلحه الكمون والشبنت ، ومن خواصّه أنه إذا أخذ منه بعدد الثاليل في أوّل الهلال وذلك بكلّ واحد منها عدداً منه ثم لفّ المجموع بخرقة وألقاه من بين رجليه أو من فوق كتفه على عقبه لزالت الثواليل في آخر الشهر ، ومن خواصّه أنّه إذا وضع في الماء وبقي حتّى بلّ جوفه ثم أكله من غير أن يطبخ وشرب على أثره ماء منقوعة مع قليـل عسل لصـار لاعادة شهـوة جماع المـايوسين بـلا عديل .

خواص العدس :

وأما الخامس : فقال أمير المؤمنين عليه السلام : أكمل العمدس يرقّ القلب ويكثر الدمعة .

وفي خبـر آخر في الكـافي : أن بعض بني إسرائيـل شكـا إلى الله قسـوة القل وقلّة الـدمعـة فـأوحى الله إليـه أن كُـلِ العـدسَ فَـرَقٌ قلبُـه وجرت دمعتُه .

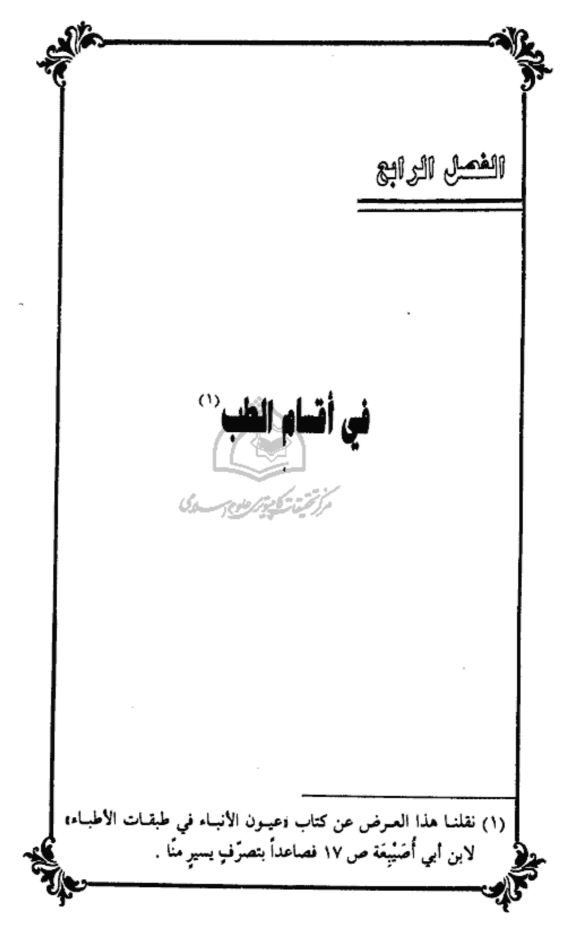
وفي آخر : قال الصادق عليه السلام : شكى رجل إلى نبيّ الله صلى الله عليه وآله قساوَةَ القلب فقال له : عليك بالعدس فـإنّه يـرق القلب ، ويسرع الدمعة . خواص الدهن :

وأمّا السادس : ففي التحفة : الـدهن حار رطب محلّل منضج منقى للبشرة ، وفضولات الـدماغ والصـدر ، مليّن للجلد ، مسمن للبدن نافع للسرفة والحصاة ، مولد للصفراء في المحرورين ، مرخى للمعـدة الضعيفة ، والمـزاج البلغمي مضعف للهاضمة ، ومصلحه في المحرورين الحموضات ، وفي المبرودين الجوارش .



.

•





~

.

\*

القسم الأول من أقسام الطب إنَّ أحد الأقسام في ذلك أنَّه قد يكون حصل لهم شيء منها عن الأنبياء والأصفياء ، عليهم السلام ، بما خصّهم الله تعالى به من التأييد الإلهي .

القسم الثاني أن يكون قد حصل لهم شيء منها بالرؤيا الصادقة ، مثـل ما حَكىٰ جالينوس في كتابه في الفصد ، من فصده للعـرق الضارب الـذي أمر به . وذلك أنّه قال :

« إِنِّي أُمِرْتُ في منامي بفصد العرق الضارب الذي بين السبّابة والإبهام من اليد اليمنى ، فلمّا أصبحت فصدت هـذا العـرق وتـركت الـدم يجري إلى أن انقـطع من تلقـاء نفسه ، لأنّي كـذلـك أُمرت في منـامي ، فكان مـا جرى أقـل من رطـل<sup>(۱)</sup> ، فسكن عنّي بـذلـك على المكـان وجع كنت أجـده قديماً في الموضع الـذي يتّصـل بـه الكبـد

(١) ثقل يوزن به وهو على نوعين : الرطل الشرعي وهو // ١٢٨ الدرهم ويعادل بالغرام : ٣٠٩,٢٨١ ، والرطل العراقي وهو ١٣٠ درهماً ، يعادل : ٣١٢,٧١٨ غ. وهو غير الرطل الشامي المعروف والذي يزن اوقيتين ويعادل: ٣٥٦٥,٨٩٠ غ بالحجاب ، وكنت في وقت ما عرض لي هـذا غلاماً ، قال : وأعـرف إنسـاناً بمـدينة فـرغامس ، شفـاه الله تعالى من وجـع مزمن كـان به في جنبه ، بفصد العـرق الضارب من كفّـه ، والّذي دعـا ذلك الـرجل إلى أن يفعل ذلك رؤيا رآها » .

وقال في المقالة الرابعة عشرة من كتابه « في حيلة البرء »: « قد رأيت لساناً عظم وانتفخ حتّى لم يسعه الفم ، وكان الذي أصابه ذلك رجلاً لم يعتد إخراج الدم قط ، وكان من أبناء ستّين سنة ، وكان الوقت الذي رأيته فيه أول مرّة الساعة العاشرة من النهار ، فرأيت أنّه ينبغي لي أن أسهله بهذا الحب الذي قد جرت العادة باستعماله ، وهو الحب المتّخذ بالصبر<sup>(۱)</sup> ، والقمونيا<sup>(۱)</sup> وشحم الحنطل<sup>(۱)</sup> ، فسقيته الدواء نحو العشاء ، وأشرت عليه أن يضع على العضو العليل بعض الأشياء التي تبرّد ، وقلت له افعل هذا حتّى أنظر ما يحدث ،

(١) الصبر : عصارة شجر مرّ . وجاء في معجم الشهابي : جنس نباتات من فصيلة الـزنبقيات تنبت في البلاد الحـارة ، منهـا أنـواع تــزرع في الحـدائق للتزيين ، وأخرى كالصبر السقـطري (نسبة إلى جـزيرة سقـطري) يستخرجـون من أوراقها اللحمية عصارة راتنجية مرّة تستعمل في الطبّ للاسهال .

(٣) نبات معترش ثمرته بحجم البرتقالة والمختار منه أصفره ، وشحمه يسهل البلغم الغليظ المنصب في المفاصل شرباً أو إلقاء في الحقن ، نافع للمالنخوليا والصرع والوسواس وداء الثعلب والجذام ومن لسع الأفاعي والعقارب ، ولوجع السن تبخراً بحبة ، ولقتل البراغيث رشاً بطبخه ، وللنسا دلكاً بأخضره . فأقدر المداواة على حسبه . ولم يساعدني على ذلك رجل حضره من الأطباء ، فبهذا السبب أخذ الرجل ذلك الحب ، وتأخّر النظر في أمر ما يداوي به العضو نفسه إلى الغد . وكنا نطمع جميعاً أن يكون قد تبيّن فيه حسن أثر الشيء الـذي يداوى به ونجرّبه عليه . إذ كـان فيه يكون البدن قـد استفرغ كلّه ، والشيء المنصب إلى العضو قد انحـدر إلى أسفل .

ففي ليلته رأى في حلمه رؤيا ظاهرة بيِّنة ، فحمد مشورتي واتخذ مشورتي مادة في ذلك الدواء ، وذلك انه رأى النـائم آمراً يـأمـره بـأن يمسك في فيه عصـارة الخس ، فاستعمـل هذه العصـارة كما أمـره وبرأ برءاً تاماً ، ولم يحتج معها إلى شيء آخر يتداوى به».

وأريباسيوس يحكى في كتاب الكبير أنَّ رجلًا عرض لـه في المثانة حجرً عظيم . قـال : وداويته بكل دواء مستصلح لتفتيت الحجر ، فلم ينتفع البتة وأشرف على الهلاك . فرأى في النوم كأنَّ إنساناً أقبل عليه وفي يـده طائر صغير الجُنَّة ، وقال لـه إنَّ هذا الطائر اسمه صفراغون<sup>(۱)</sup> ، ويكون بمواضع السباحات والآجام ، فخذه واحرقه وتناول من رماده حتى تسلم مِن هـذه العلَّة . فَلما انتبه فَعَل ذلك ، فأخرج الحجر من مثانته متفتتاً كالرماد ، ويَرَأَ بُرءاً تاماً .

(١) بالافرنجية Trogiodyte وهو الوصع : طائر صغير جداً هو أصغر العصافير في العالم القديم واسمه في الشام زكزكه وسكسوكه . وقال الرازي في كتاب الوافي : انه عصفور صغير أصغر من جميع العصافير ، أكثر ما يظهر في الشتاء ، لونه بين الرماد والصفرة ، وفي جناحيه ريش ذهبي ، ومنقاره دقيق ، وفي ذنبه نقط بيض . له حركات دائمة ، وهو دائم الصفير قليل الطيران . وقال الحاوي انه يسمى بالافرنجية صفراعون . (ن. ر).

قال صاحب عيون الأبناء : ونقلت مِن خَط علي بن رضـوان<sup>(١)</sup> في شرحه لكتاب جالينوس في فرق الطب ما هٰذا نَصُّه :

قال : « وقد كان عرض لي منذ سنين صداع مبرح عن امتلاء في عروق الرأس ، ففصدت فلم يسكن ، وأعدت الفصد مراراً وهو باق على حاله ، فرأيت جالينوس في النوم ، وقد أمرني أن أقرأ عليه حيلة البرء، فقرأت عليه منها سبع مقالات فلما بلغت إلى آخر السابعة ، قال : نسيت ما بك من الصداع؟ وأمرني أن أحجم القمَحْدُوة<sup>(٢)</sup> من الرأس . ثم استيقظت فحجمتها ، فبرأت من الصداع على المكان .

وقال عبدالله بن زهر (") في كتاب « التيسير » : « انني كنت قد اعتـل بصري من قيىء بحراني <sup>(4)</sup> افرط عليَّ ، فعرض لي انتشـار في الحدقتين دفعة ، فشغل بذلك بالي ، فرأيت فيما يـرى النائم من كـان في حيـاته يعني بـأعمال الـطب ، فأمرني في النوم بـالاكتحال بشـراب

(١) علي بن رضوان المصري ولد في الجيزة سنة ١٠٦٨ وكان مبصراً على الطرقات ثم تعلم الطب وأصبح طبيب الخليفة الحاكم بأمر الله هو أبو الحسن علي بن رضوان بن علي بن جعفر ولد في مصر بالجيزة ونشأ بمدينة مصر وكان أبوه فراناً . وأكب على النظر والاشتغال إلى أن ذاع صيته وخدم الحاكم فركان أبعه فراناً . وأكب على النظر والاشتغال إلى أن ذاع صيته وخدم الحاكم فجعله رئيساً على مائر المتطبين . وكان يرد على معاصريه من الأطباء بسفاهة وتشنيع . وقد أصيب بعقله ، وكان يرد على معاصريه من الأطباء بسفاهة وتشنيع . وقد أصيب بعقله ، وكانت وفاته في سنة أربعمائة وثلاث وخمسين بمصر في خلافة المستنصر بالله . وله من الكتب الشيء الكثير .
(٢) مؤخر القذال - جماع مؤخر الراس - من الرأس.
(٣) هو أبو مروان بن أبي العلاء ولد في اشبيلية وقد سماه الافرنج (٣) هو أبو مروان بن أبي العلاء ولد في اشبيلية وقد سماه الافرنج «كتاب «التيسير» التيسير» المواني في علم الجراحة . وله كتاب «القتصاد» وكتاب «التيسير» التيسير عالم العلم الأوروبي .

الورد ، وكنت في ذلك الـزمان طـالباً قـد حذقت ، ولم تكن لي حنكة في الصناعة ، فـأخبرت أبي فنـظر في الأمر مليـاً ثم قال لي : استعمـل مـا أُمرت بـه في نومـك . فـانتفعت بـه . ثم لم أزل أستعمله إلى وقت وضعي هذا الكتاب في تقوية الأبصار .

أقول : ومشل هذا أيضاً كثير مما يحصل بالرؤيا الصادقة ، فإنه قد يعرض أحياناً لبعض النـاس أن يروا في منـامهم صفات أدويـة ممن يوجدهم إيّـاها ، فيكون بها بـرؤهم ، ثم تشتهر المـداواة بتلك الأدوية فيما بعد .

القسم الثالث

أن يكون قد حصل لهم شيء منها أيضاً بالإتفاق والمصادفة ، مثل المعرفة التي حصلت لاندروماخس الثاني في القائه لحوم الأفاعي في الترياق . والذي نشطه لـذلك وأفرد ذهنه لتأليفه ، ثـلاثة أسباب جرت علىٰ غير قصد ، وهذا كـلامه ، قـال : « أمًا التجربة الأولىٰ ، فإنّه كان يعمل عندي في بعض ضياعي في الموضع المعروف ببورنوس ، حراثون يحرثون الأرض للزرع ، وكان بيني وبين الموضع نحو فرسخين<sup>(1)</sup> ، وكنت أبكر إليهم لأنظر ما يعملون ، وارجع إذا فرغوا ، وكنت أحمل لهم معي على الـدابة التي تحت الغـلام زاداً وشراباً لتطيب أنفسهم ، ويتجلدوا على العمل . فما زلت كذلك إلى

(١) الفرسخ : ثلاثة أميال ، والميل يختلف ١) باعتباره ٤٠٠٠ ذراع شرعي يساوي في القياس المتري ١٩٢٠ متراً. ٢) باعتباره ٣٠٠٠ ذراع أي شرعي يساوي أي ديمان المتري ١٩٢٠ متراً. ٢) باعتباره ٢٠٠٠ ذراع أي ١٦٨٠ متراً. فيكون الفرسخ على ذلك
 ١٦٨٠ متراً - ٢) : ٥٠٤٠ ذراع أي ٤٣٢٠ متراً. فيكون الفرسخ على ذلك

أن حملت الغداء في بعض الأيّام ، وكنت قد أخرجت إليهم بستوقة<sup>(۱)</sup> خضراء ، وفيها خمر ، مطينة الرأس لم تفتح ، مع زاد . فلما أكلوا الزاد قدموا البستوقة وفتحوها فلما أدخل أحدهم يده مع كوز ليغرف منها الشراب وجد فيها أفعى قد تهرأ ، فأمسكوا عن الشراب ، وقالوا : إن لهنا في هذه القرية رجلاً مجذوماً<sup>(۲)</sup> يتمنّى الموت من شدّة ما به ، فنسقيه من هذا الشراب ليموت ، ويكون لنا في ذلك أجر إذ نريحه من وصبه<sup>(۳)</sup>.

فمضوا إليه بزاد وسقوه من ذلك الشراب ، متيقّنين أنّه لا يعيش يومه ذلك ، فلمّا كان قريب الليل ، انتفخ جسمه نفخاً عظيماً وبقى إلى الغداة ثم سقط عنه الجلد الخارج ، وظهر الجلد الـداخـل الأحمر ، ولم يزل حتّى صلب جلده وبرأ وعاش دهراً طويلاً من غير أن يشكو علّة ، حتى مات الموت الطبيعي الذي هو فناء الحرارة الغريزية . فهذا دليل على أن لحوم الأفاعي تنفع من الأوصاب الشديدة والأمراض العتيقة في الأبدان .

لحوم الأفاعي تنفع من نهش الأفاعي! !

وأما التجربة الثانية فإن أخي ابولونيوس كـان مـاسحـاً من قبـل الملك على الضيـاع ، وكان كثيـراً ما يخـرج إليها في الأوقـات الوعـرة الـرديئة في الصيف والشتـاء ، فخـرج ذات يـوم إلى بعض القـرى على سبعة فراسخ ، فنزل يستـريح عنـد أصل شجـرة ، وكان الـزمان شـديد

 (۱) إناء من خزف معرب بستو.
 (۲) مصاباً بمرض الجذام ، وهسو مرض وخيم ربّمسا انتهى إلى تقطع أطراف البدن وسقوطها عن تقرح ، ويفسد مزاج الأعضاء وهيئتها .
 (۳) مرضه .

الحر ، وانه نـام فاجتـازته أفعى فنهشتـه في يده ، وكـان قـد ألقى يـده على الأرض من شـدة تعبه ، فـانتبه بفـزع وعلم أن الأفـة قـد لحقتـه ، ولم يكن به على القيام طاقة ليقتل الأفعى ، وأخذه الكرب والغشى() فكتب وصية وضمنها اسمه ونسبه ، وموضع منزله وصفته ، وعلق ذلـك على الشجرة ، كي إذا مـات واجتماز بـه إنسان ، ورأى الرقعة يأخذها ويقرأها ويعلم أهله ، ثم استسلم للموت ، وكمان بالقرب منه ماء قد حصل منه فضلة يسيرة ، في جوبة (٢) في أصل تلك الشجرة التي علق عليها الرقعة ، وكان قد غلبه العطش ، فشرب من ذلـك المـاء شـربـاً كثيـراً . فلم يلبث المـاء في جـوفـه حتى سكن ألمه، وما كان يجده من ضربة الأفعي ، ثم بـرأ فبقي متعجّباً ولم يعلم ما كان في الماء، فقطع عوداً من الشجرة وأقبل يفتش به الماء، لأنبه كره أن يفتشبه بيده لشلا يكون فيه أيضاً شيء يؤذيه ، فوجد فيه أفعيين قد اقتتلا ووقعا جميعاً في المتباء وتهرءا، فأقبل أخي إلى منزلنا صحيحاً سالماً أيام حياته ، وترك ذلك العمـل الذي كـان فيه ، واقتصـر بملازمتي ، وكمان هذا أيضاً دليلًا على أن لحوم الأفاعي تنفيع من نهش «الأفاعي» والحيَّات والسباع الضارية .

لحوم الأفاعي تنفع من شرب الأدوية القَتَّالة المهلكة :

وأما التجربة الثالثة فإنه كمان للملك يبولوس غلام ، وكمان شريراً(<sup>(۲)</sup> غمازاً خمانماً<sup>(٤)</sup> فيه كمل بلاء ، وكمان كبيراً عنىد الملك يحبّه

(١) الاغماء.
 (٢) الحفرة المستديرة الواسعة.
 (٣) يطعن في الناس.
 (٤) يقول بالحدس والظن .

لذلك ، وكان قد آذى أكثر الناس ، فـاجتمع الـوزراء والقوَّاد والـرؤساء على قتله ، فلم يتهيَّ لهم ذلك لمكانته عند الملك ، فاحتال بعضهم وقمال : اذهبوا فساسحقوا وزن درهمين افيسونما () وأطعمسوه إيماه في طعامه ، أو اسقوه في شرابه ، فإنَّ الموت السريع يلحق الناس كثيراً ، فإذا مات حملتموه إلى الملك وليس بـ جراحـة ولا قلبة (٢) ، فدعوه إلى بعض البساتين ، فلم يتهيأ لهم أن يفعلوا ذلك في الطعام فسقوه في الشراب ، فلم يلبث إلَّا قليلًا أن مات ، فقالـوا نتـركـه في بعض البيـوت ونختم عليه ، ونـوكل الفعلة ببـاب البيت ، حتّى نمضي إلى الملك نعلمه أنه قد مات فجأة ليبعث ثقاته ينظرونه ، فلما صاروا بأجمعهم إلى الملك نظر الفعلة إلى أفعى قد خرج من بين الحجر ، ودخل إلى البيت الذي فيه الغيلام ، فلم يتهيأ لهم أن يـدخلوا خلفه ويقتلوه لأنَّ الباب كان مختـوماً فلم يلبئوا إلَّا ساعـة والغلام يصيح بهم لم قفلتم عليَّ الباب؟ أعينوني قبد لسعتني أفعي! ومد الباب من داخل وأعمانه قوّام البستان من خمارَج فكسروه فخرج وليس به قُلْبه . وكمان هـذا أيضاً دليـلًا على أن لحوم الأفـاعي تنفع من شـرب الأدوية القتـالة المهلكة». هذا جملة ما ذكره اندروماخس .

ومثل هذا أيضاً ، أعني ما حصل بالاتّفاق والمصادفة ، انه كان بعض المرضى بالبصرة ، وكان قـد استسقى<sup>(٣)</sup> ويئس أهله من حياتـه وداووه بوصفات كثيرة من أدوية الأطبّاء ، فيئسوا منـه وقالـوا لا حيلة في

(١) عصير الخشخاش وخاصة الخشخاش الأبيض، وله خاصة مخدرة ومنوَّمة .
 (٢) الحمرة فيه .
 (٣) أصيب بمرض الاستسقاء ، وهو تجمّع الماء في البطن عن مرض .

برئه ، فسمع ذلك من أهله ، فقال لهم : دعوني الآن أتـزود من الدنيـا وآكـل كلُّ مـا عن لي ولا تقتلوني بالحميـة. فقالـوا له : كُـلْ ما تـريد! فكان يجلس بباب الـدار فمهما جـاز اشترى منـه وأكل ، فمرَّ به رجـل يبيع جراداً مطبوخاً فاشترى منه كثيراً، فلما أكله انسهل بطنه من الماء الأصفر في ثلاثة أيام ما كاد به أن يتلف لافراطه ، ثم انه عنـدما انقـطع القيام زال كل ما كان في جوف من المرض ، وثابت قوت فبرأ ، وخرج يتصرّف في حوائجه ، فرآه بعض الأطبّاء فعجب من أمره ، وساله عن الخبر فعرف، فقال : إنَّ الجراد ليس من طبعه أن يفعل هـذا ، فدلني على بـائع الجراد فدلَّه عليه ، فقـال له من أين تصطاد هـذا الجراد؟ فخرج به إلى المكمان ، فوجد الجراد في أرض أكثر نباتها المازريون() ، وهو من دواء الاستسقاء ، وإذا دفع إلى مريض منه وزن درهم أسهـل اسهـالًا ذريعاً لا يكاد أن يضبط والعـلاج بــه خطر ، ولذلك ما تكاد تصفه الأطباء ، فلما وقع الجراد على هـذه الحشيشة ، ونضجت في جوفه ، ثم طبح الجراد ، ضعف فعلهـا ، وأكل الجراد فعوفي بسببها .

ومثل هذا أيضاً ، أي مما حصل من طريق المصادفة والأتّفاق أنه كان بافلوللن من سليلة اسقليبيوس ورم حار في ذراعه ، مؤلم ألماً شديداً ، فلما اشفى منه ارتـاحت نفسه إلى الخـروج إلى شاطىء نهـر كـان عليه النبـات المسمى حي العالم<sup>(٢)</sup> ، وانـه وضعها عليـه تبرّداً بـه

(١) جنس من النباتات يستعمل للتزيين وهو بالافرنجية Daphne .
 (٢) قال الشهابي في معجمه عن كتاب المفردات : كان القيدماء يبطلقون

لفظ حي العـالم على أنـواع من جنس Orpin وأنـواع من جنس Sempervirum وهـو ما سميته المخلدة وهو بالفرنسية Joubarbe . وهو جنس نباتات معمرة للتزيين . فخف بذلك ألمه ، فاستطال وضع يـده عليه ، وأصبح من غد فعمل مثل ذلك فبرأ برءاً تـاماً ، فلمّـا رأى الناس سـرعة بُـرئه علمـوا أنّه إنمـا كان بهذا الدواء وهو على ما قيل أول ما عرف من الأدوية .

وأشباه هذه الأمثلة التي قد ذكرنا كثيرة .

القسم الرابع

أن يكون قد حصل شيء منها أيضاً بما شاهده النساس من الحيوانات ، واقتدى بأفعالها وتشبه بها وذلك مثل ما ذكره الرازي<sup>(1)</sup> في كتاب (الخواص) ان الخطاف<sup>(٢)</sup> إذا وقع بفراخه اليرقان<sup>(٦)</sup> ، مضى فجاء بحجر اليرقان ، وهو حجر أبيض صغير يعرفه ، فجعله في عشم فيبرأوا . وإن الإنسان إذا أراد ذلك الحجر طلى فراخه بالزعفران ، فيظن أنه قد أصابهم اليرقان ، فيمضي فيجيء به فيؤخذ ذلك الحجر ويعلق على من به اليرقان ، فينفع به .

وكـذلك أيضـاً شأن العقـاب الأنثى ، انـه إذا تعسّر عليهـا بيضهـا وخروجه ، وصعب حتى تبلغ المـوت ، ورأى ذكرهـا ذلك طـار وأحضر حجراً يعرف بـالقلقل ، لأنـه إذا حرك تقلقـل في داخله ، فإذا كسـر لم يـوجد فيـه شيء ، وكل قـطعة منـه إذا حركت تقلقلت مثـل صحيحه ، وأكثـر النـاس تعسرفـه بحجـر العقـاب ، ويضعــه فيسهـل على الأنثى

(١) هو أبو بكر محمد بن زكريا الـرازي جالينـوس العرب ، وسيـأتي الكلام عنه .

(٢) طائر يشبه السنونو طويل الجناحين قصير الرجلين . (٣) مرض يصيب الزرع والانسان يتغيّر منه لون البـدن فاحشـاً إلى صفرة أو سواد بجريان الخلط الأصفر والأسود إلى الجلد وما يليه بلا عفونة . بيضهما ، والنماس يستعملونمه في عسر الـولادة على مـا استنبــطوه من العقاب ..

ومثل ذلك أيضاً ان الحيّات إذا أظلمت أعينهن لكمونهنّ في الشتاء في ظلمة بطن الأرض ، وخرجن من مكامنهن في وقت ما يدفأ الوقت طلبن نبات الرازيانج<sup>(۱)</sup> ، وأمررن عيونهن عليه فيصلح ما بها . فلما رأى الناس ذلك وجرّبوه وجدوا من خاصيته اذهاب ظلمة البصر إذا اكتحل بمائه .

وذكر جالينوس في كتاب في الحقن عن ارود وطوس ان طائراً يدعى أيبس<sup>(٢)</sup> هو الـذي دلّ على علم الحقن ، وزعم أنّ هـذا الـطير كثير الاغتـذاء لا يتـرك شيئاً من اللحـوم إلاّ أكله ، فيحتبس بطنـه لاجتماع الأخلاط الرديئة وكثرتها فيه ، فإذا اشتـد ذلك عليه توجّـه إلى البحر ، فأخذ بمنقاره من ماء البحر ثم أدخله في دبره ، فيخرج بـذلك الماء الأخلاط المحتقنة في بطنه ، ثم يعود إلى طعـامه الـذي عادته الاغتذاء به .

**القسم الخامس** أن يكون حصل شيء منها أيضاً بـطريق الإلهام كما هو لكثيـر من

 (۱) من الفارسية وهي الشماز جنس بقول من فصيلة الخيميات جذورها مسهلة (ن ر).

(٢) الما طائر مائي طويـل الرجلين والعنق ، لـه منقـار طـويـل ، وهـو من طيور البلاد المعتدلة أبيض اللون جسداً أسوده رأساً وعنقاً ومنقاراً ويعـرف بالعـربية بـأبي منجل . وعبـده المصريـون لأنـه يهلك الحيّـات التي تغـزو ضفـاف النيـل . ومـوطنه مصـر والشام والعـراق واسمه في العـراق على ما روي جيـزمان سلنـدر ، وحسب رواية الكرملي : عنز . وعند عامة المصريّين اللقلق الأسود . الحيـوانات ، فـإنّه يقـال ان البازي إذا اشتكى جـوفـه عمـد إلى طـائـر معـروف يسميه اليـونانيـون ذريفوس ، فيصيـده ويأكـل من كبده فيسكن وجعه على الحال .

وكما تشاهد عليه أيضاً السنانير<sup>(1)</sup> ، فإنّها في أوقات الربيع تسأكل الحشيش ، ف إن عدمت الحشيش عـدلت إلى خوص<sup>(٢)</sup> المكانس فتأكله ، ومعلوم أن ذلك ليس مما كانت تغتذي به أولاً ، وإنما دعاها إلى ذلك الإلهام لفعل ما جعله الله تعالى سبباً لصحّة أبدانها ، ولا تزال كذلك إلى أن تحس بالصحة المأنوس إليها بالطبع ، فتكف عن أكله . وكذلك أيضاً متى نالها أذى من بعض الحيوانات المؤذية ذات السموم ، وأكلت شيئاً منها فإنها تقصد إلى السيرج<sup>(٢)</sup> وإلى مواضع الزيت فتنال منه ، ذلك يسكن عنها سورة<sup>(٤)</sup> ما تجده .

ويحكىٰ أن الـدواب إذا أكلت الـدقلى<sup>(°)</sup> في ربيعهـــا أضـرّ ذلــك بها ، فتسارع إلى حشيشة هي بادرهر<sup>(٢)</sup> للدفلى فترتعيهـا ، ويكون بهــا بـرؤهـا ، وممّـا يحقّق ذلـك حـالـة جـرت من قـريب ، وهي ان بهــاء

(۱) جمع سنور وهو الهرّ.
 (۲) ورق النخل .
 (۳) دهن السمسم .
 (٤) حدة .

(٥) نبت مرّ لا يأكله شيء ، زهره كالورد ومنه أبيض ، ينبت في شواطىء الأنهار وفي الخرابات ، وقال ابن الأعرابي : من الشجر الـدفلي وهو آلاء والألاء والحبن وكله الدفلى.

(٦) هو في الأساس تجمدات مرضية كروية أو بيضية تتكون في الحيوانات قالوا انها مضادة للسم. الدين بن نفادة الكاتب حكى انه لما كان متوجّهاً إلى الكرك<sup>(۱)</sup> كان في طريقه بالطليل وهي منزلة كثيرة نبات الدفلى ، فنزل هو وآخر في مكان منها وإلى جانبهم هذا النبات ، فربط الغلمان دوابهم هنالك ، وجعلت الدواب ترعى ما يقرب منها وأكلت من الدفلى ، فأمًا دوابه فإن غلمانه غفلوا عنها فسابت ورعت من مواضع متفرّقة ، وأما دواب الآخر فإنها بقيت في موضعها لم تقدر على التنقّل منه ، ولما أصبحوا وجدت دوابه في عافية ودواب الآخرين قد ماتت بأسرها في ذلك الموضع .

وحكى ديسقوريدس<sup>(٢)</sup> في كتـابه أن المعـزى البريـة باقـريطش إذا رميت بـالنبل وبقيت في أبـدانهـا فـإنهـا تـرعى النبـات الـذي يقـال لـه المشكطرامشير ، وهو نوع من الفـوتنج<sup>(٢)</sup> فيتسـاقط عنها مـا رميت به ، ولم يضرها شيء منه .

وحدثني القاضي نجم الحين عمر بن محمد بن الكرندي ، ان اللقلق يعشش في أعلى القباب والمواضع المرتفعة ، وان له عدوًا من الطيور يتقصده أبداً ، ويأتي إلى عشه ويكسر البيض الذي فيه ، قال : وإن ثم حشيشة من خاصيتها ان عدوً اللقلق إذا شم رائحتها يغمى ، فيأتي بها اللقلق إلى عشّه ويجعلها تحت بيضه ، فلا يقدر العدو عليها .

 (۱) مدينة اردنية كانت قاعدة لدولة المماليك ، حصنها يشرف على طريق التجارة والحج .

(٢) طبيب يوناني في القرن الأول من تاريخنا ، أشهر مؤلّفاته في علم
 النبات .

(٣) وورد في القاموس الفوذنج وهو ينبت حول المناقع ونسمّيه أيضاً نعنع الماء، وورد اسمه في معجم الشهابي الفوتنج كما هو هذا . وذكر أوحد الزمان<sup>(۱)</sup> في المعتبر أنَّ القنفذ لبيته أبواب يسدّها ويفتحها عند هبوب الرياح التي تؤذيه وتوافقه . وحُكيَ أنَّ إنساناً رأى الحبارى<sup>(۲)</sup> تقاتل الأفعى ، وتنهزم عنها إلى بقلة تتناول منها ، ثم تعود لقتالها ، وإن هذا الإنسان عاينها فنهض إلى البقلة فقطعها عند اشتغال الحبارى بالقتال ، فعادت الحبارى إلى منبتها ففقدتها وطافت عليها فلم تجدها فخرت ميتة ، فقد كانت تتعالج بها ، قال : وابن عرس يستظهر في قتال الحيّة بأكل السّذاب<sup>(۳)</sup> ، والكلاب إذا دودت بطونها أكلت السنبل وتقيّات واستطلقت<sup>(٤)</sup> ، وإذا جرح اللقلق داوى جراحه بالصعتر الجبلي<sup>(٥)</sup> ، والثور يفرق بين الحشائش المتشابهة في صورها ، ويعرف ما يوافقه منها فيرعاه ، وما لا يوافقه فيتركه ، مع نهمه وكثرة أكله وبلادة ذهنه ، ومثل هذا كثير .

فسإذا كمانت الحيسوانسات التي لا عقسول لهما ألهمت مصمالحهما ومنافعها ، كان الإنسان العماقل المميسين المكلف ، الذي همو أفضل من الحيموان أولى بذلك وهذا أكبر حجّة لمن يعتقمد أنّ الطب إنما همو الهام وهداية من الله سبحانه لخلقه .

(1) أبو البركات هبة الله بن علي ملكما البلدي ولمد ببلد ثم أقمام ببغداد وكمان يهوديماً فأسلم ، أخمذ صناعة المطب عن أبي الحسن سعيمد بن هبة الله بن الحسين وكان شديد الذكاء.

 (٢) طائر من طيور البر بعظم الـدجاجة طويلة العنق والـذنب معتـدلـة الرجلين ومن أسمائها دجاجة البر (والحبارى في الألفاظ الفارسية المعربة تعريب أبره ، ويقال لها بالفارسية جزر) «عن عجائب المخلوقات».
 (٣) بقل يسمى الفيجن له خواص تستعمل في الطب.
 (٤) اسهلت .

(٥) نبات عطر طبي من الفصيلة النعنعية من الشفويات (ن. ر).





2

.

.

ونود أن نلفت انتباهك أيّها القارىء النبيل إلى أنّا سوف نتعرّض في هذا الفصل إلى عدد كبير من الأطباء، الذين عاشوا في عصور مختلفة، وأزمنة متقاربة، ومتباعدة، معن كانوا قبل ظهور الإسلام كاليونانيّين و... وممّن عاشوا بعد ظهوره (ممّن اعتنقوه واهتدوا بهديه وممّن ابتعدوا عنه ولم يعتنقوه). مشيرين إلى الكثير من قصصهم وحكاياتهم :

المفعومة بفهمهم وذكائهم . المعبَّرة ـ أحياناً ـ عن مدى حذاقتهم ومهارتهم . والناطقة ـ كثيراً ـ عن سمّوهم واعتلائهم . والمفهمة ـ تارة ـ عن دقائق سِيَرهم وحالاتهم . المشعرة . . . عن تضلّعهم واقتدارهم . والمنبئة عن وفرة حرصهم وحماسهم في سبيل حفظ أمثالهم . وقد رتّبناهم على ترتيب حروف الهجاء حسب أسمائهم وألقابهم .

الطبيب الذكى أىقراط

وهو من الأطبّاء اليونانيّين الكبار الذين اسقليبيوس أوّلهم . وهو من أشـرف أهـل بيتـه وأعـلاهم نسبـاً ، وعلى مـا في بعض النسـخ المنقولـة من اليونـاني انه ابقـراط بن ايـراقليـدس بن ابقـراط بن عنـوسيـد يقـوس بن نبـروس بن سـوسـطراطس بـن ثـاوذروس بن قلاوموطاداس بن قريساميس الملك . . .

تعلم صناعة الـطب من أبيه ايساقليدس ومن جـدّه ابقراط ، وهمـا أسرًا إليه أصول صناعة الطب

وكـانت مدة حيـاة ابقـراط خمسـاً وتسعين سنـة منهـا صبي ومتعلّم ست عشـرة سنة ، وعـالم معلّم تسعـاً وسبعين سنـة ، وكـان منـذ وقت وفاة اسقليبيوس الثاني وإلى ظهور ابقراط سنتين .

ولمّا نظر ابقراط في صناعة الطب ووجـدها قـد كادت أن تبيـد لقلّة الأبنـاء المتوارثين لهـا من آل اسقليبيـوس ، رأى أن يـذيعهـا في جميـع الأرض ، وينقلهـا إلى سـاثـر النـاس ويعلمهــا المستحقّين لهـا حتّى لا تبيد .

فـوضع نـاموسـاً عـرّف فيـه من الـذي ينبغي لـه أن يتعلّم صنـاعـة الـطب . ثم وضع وصيّـة عرّف فيهـا جميع مـا يحتاج إليـه الـطبيب في نفسه . وهذه نسخة العهد الذي وضعه ابقراط<sup>(١)</sup>.

قَسَم ابقراط :

قـــال أبقـراط : « إني أقسم بـــالله ربّ الحيــاة والمـــوت ، وواهب الصحّة ، وخالق الشفاء وكل علاج » .

وأقسم باسقليبيوس . وأقسم بأولياء الله من السرجال والنساء جميعاً . وأشهدهم جميعاً على أني أفي بهنده اليمين وهنذا الشسرط . وأرى أن المعلم لي هذه الصناعة بمنزلة آبائي ، وأواسيه في معاشي ، وإذا احتاج إلى مال واسيته وواصلته من مالي .

« وأما الجنس المتناسل منه فأرى أنه مساوٍ لاخوتي ، وأعلمهم هـذه الصناعة إن احتاجوا إلى تعلمها بغير أجرة ولا شرط . وأشرك أولادي وأولاد المعلم لي والتلاميذ الذين كتب عليهم الشرط أو حلفوا بالناموس الطبي في الوصايا والعلوم وسائر ما في الصناعة . وأما غير هؤلاء فلا أفعل به ذلك ، وأقصد في جميع التدابير ، بقـدر طاقتي ، منفعة المرضى .

« وأما الأشياء التي تضر بهم وتدني منهم بالجور عليهم فامنع منها بحسب رأيي . ولا أعطي إذا طلب مني دواء قتالًا ، ولا أشير أيضاً بمثل هذه المشورة . وكذلك أيضاً لا أرى ان أدنى من النسوة فرزجة<sup>(٢)</sup> تسقط الجنين ، وأحفظ نفسي في تدبيري وصناعتي على الزكاة والطهارة ، ولا أشق أيضاً عمّن في مثانته حجارة ، ولكن أترك ذلك إلى من كانت حرفته هذا العمل ، وكل المنازل التي أدخلها إنما

> (۱) ويدعى قسم ابقراط. (۲) شيء يتداوى به النساء.

أدخل إليها لمنفعة المرضى ، وأنا بحال خارجة عن كل جور وظلم وفساد ارادي مقصود إليه في سائر الأشياء ، وفي الجماع للنساء والرجال ، الأحرار منهم والعبيد . وأما الأشياء التي أعاينها في أوقات علاج المرضى أو أسمعها ، في غير أوقات علاجهم في تصرف الناس من الأشياء التي لا ينطق بها خارجاً فأمسك عنها ، وأرى أن أمثالها لا ينطق به .

فمن أكمـل هذه اليمين ولم يفسـد شيئاً كـان له أن يكمـل تـدبيـره وصناعته على أفضل الأحوال وأجملهـا، وأن يحمده جميـع الناس فيمـا يأتي من الزمان دائماً ، ومن تجاوز ذلك كان بضده » .

ناموس الطب لابقراط :

وهذه نسخة ناموس الطب لابقراط. قال ابقراط :

« إن الطب أشرف الصنائع كلها إلاً أن نقص فهم من ينتحلها صار سبباً لسلب الناس إيّاها ، لأنه لم يوجد لها في جميع المدن عيب غير جهل من يدعيها ممن ليس بأهل للتسمي بها إذ كانوا يشبهون الأشباح التي يحضرها أصحاب الحكاية ليلهوا الناس بها ، فكما أنها صور لا حقيقة لها ، كذلك هؤلاء الأطباء ، بالاسم كثير ، وبالفعل قليل جدًا .

« وينبغي لمن أراد تعلّم صناعة الطب أن يكون ذا طبيعة جيّدة مؤاتية ، وحرص شديد ورغبة تامّة ، وأفضل ذلك كلّه الطبيعة لأنها إذا كانت مؤاتية فينبغي أن يقبل على التعليم ولا يضجر لينطبع في فكره ويثمر ثماراً حسنة ، مثل ما يرى في نبات الأرض . أما الطبيعة فمثل التربة ، وأما منفعة التعليم فمثل الزرع ، وأما تربية التعليم فمثل وقوع البزر في الأرض الجيّدة . فمتى قدمت العناية في صناعة الطب بما .كرنا ، ثم صاروا إلى المدن لم يكونوا أطبّاء بالاسم بل بالفعل . والعلم بالطب كنز جيّد وذخيرة فاخرة لمن علمه ، مملوء سروراً ، سرّاً وجهـراً ، والجهل بـه لمن انتحله صناعـة سوء ، وذخيـرة ردية ، عـديم السرور ، دائم الجزع والتهـور ، والجزع دليـل على الضعف ، والتهور دليل على قلّة الخبرة بالصناعة .

وصية ابقراط :

وهذه نسخة وصيَّة ابقراط المعروفة بترتيب الطب . قال ابقراط :

«ينبغي أن يكون المتعلّم للطب ، في جنسه حرّاً ، وفي طبعه جيّداً ، حديث السن ، معتدل القيامة ، متناسب الأعضاء ، جيّد الفهم ، حسن الحديث ، صحيح البرأي عند المشورة ، عفيفاً شجاعاً ، غير محب للفضة ، مالكاً لنفسه عند الغضب ، ولا يكون تاركاً له في الغاية ، ولا يكون بليداً بيسي

وينبغي أن يكون مشاركاً للعليل مشفقاً عليه ، حافظاً لـلأسرار لأنّ كثيـراً من المرضى يـوقفونـا على أمراض بهم لا يحبّـون أن يقف عليهـا غيرهم .

وينبغي أن يكون محتملًا للشتيمة ، لأنّ قوماً من المبرسمين<sup>(١)</sup> وأصحاب الـوسـواس<sup>(٢)</sup> السـوداوي يقـابلونـا بـذلـك ، وينبغي لنـا أن نحتملهم عليــه ، ونعلم أنــه ليس منهم ، وأن السبب فيــه الـمــرض الخارج عن الطبيعة .

وينبغي أن يكـون حلق رأسه معتـدلًا مستويـاً ، لا يحلقه ولا يـدعه

(١) المصابون بالبرسام وهي علَّة يهذي فيها. (٢) حديث النفس والشيطان بما لا نفع ولا خير. كـالجمة ، ولا يستقصي<sup>(١)</sup> قصَّ أظـافير يـديـه ، ولا يتـركهـا تعلو على أطراف أصابعه .

وينبغي أن تكون ثياب بيضاء نقية لينة ، ولا يكون في مشيه مستعجلًا، لأنَّ ذلك دليل على الطيش ، ولا متباطئاً لأنه يـدلَّ على فتور النفس . وإذا دعى إلى المريض فليقعـد متربَّعاً ويختبر منه حالـه بسكون وتأن ، لا بقلق واضـطراب ، فإنَّ هـذا الشكل والـزي والترتيب عندي أفضل من غيره».

## جالينوس يصف ابقراط :

قال جالينوس ، في المقالة الثالثة من كتابه في أخلاق النفس :

« إنَّ أبقراط كان يعلم مع ما كان يعلم من الطب من أمر النجوم ما لم يكن يدانيه فيه أحد من أهل زمانه . وكان يعلم أمر الأركان التي منها تركيب أبدان الحيوان ، وكون جميع الأجسام التي تقبل الكون والفساد ، وفسادها . وهو أول من برهن ببراهين حقيقة هذه الأشياء التي ذكرنا . وبرهن كيف يكون المرض والصحّة في جميع الحيوان وفي النبات . وهو الذي استنبط أجناس الأمراض وجهات مداواتها .

أقول : « فأما معالجة أبقراط ومداواته للأمراض فإنه أبـداً كانت لـه العنـاية البـالغة في نفـع المـرضَى وفي مـداواتهم . ويقـال إنّـه أول من جدّد البيمارستان<sup>(٢)</sup> واخترعه وأوجده . وذلك انّه عمل بالقـرب من داره في مـوضع من بستـان كان لـه ، موضعـاً مفرداً للمـرضى، وجعـل فيـه

- (١) يبلغ الغاية في .
- (٢) المكان المعد لمداواة المرضي .

خدماً يقومون بمداواتهم ، وسمّاه أخسنـدوكين أي : مجمع المـرضى ـ وكذلك أيضاً معنى لفظة البيمارستان ، وهـو فارسي ، وذلـك ان البيمار بالفارسي هو المريض ، وستان هو الموضع ، أي : موضع المرضى .

ولم يكن لأبقـراط دأب على هذه الـوتيرة ، في مـدة حياتـه وطـول بقائه ، إلاً النظر في صناعة الطب وإيجـاد قوانينهـا ومداواة المـرضى ، وايصـال الراحـة إليهم وانقاذهم من عللهم وأمـراضهم . وقد ذكـر كثيراً من قصص مـرضى عـالجهم في كتـابـه المعـروف بـأبيـديميـا وتفسيــر أبيديميا الأمراض الوافدة .

ابقراط لم يخدم لأجل المال :

ولم يكن لأبقراط رغبة في خدمة أحد من الملوك لِطَلَبِ الْغِنى ، ولا في زيادة مال يفضل عن الحتياجة الضروري . وفي ذلك قال جالينوس : « إن ابقراط لم يجب أحد ملوك الفرس العظيم الشأن المعروف عند اليونانيين بأرطخشت (<sup>1</sup>) ، - وهو أردشير الفارسي جد دارا بن دارا - فإنه عرض في أيّام هذا الملك للفرس وباء ، فوجه إلى عامله بمدينة فاوان أن يحمل إلى أبقراط مائة قنطار ذهباً ويحمله بكرامة عظيمة وإجلال ، وأن يكون هذا المال تقدمة له ، ويضمن له إليه ، وضمن له مهادنة سبع سنين متى أخرج أبقراط إليه . فلم يجب أبقـراط إلى الخروج عن بلده إلى الفـرس . فلما ألـح عليه ملك أبقـراط إلى الخروج عن بلده إلى الفـرس . فلما ألـح عليه ملك اليونانيين في الخروج قـال لـه أبقـراط : « لست أبـدل الفضيلة بالمال » . ولما عالج بردقس (<sup>1</sup>) الملك من أمـراض مرضها لم يقم

(١) ملك الفرس حكم من سنة ٤٦٥ إلى ٤٣٥ قبل المسيح .

(٢) ملك مقدونيا.

عنده دهره كلّه . وانصرف إلى علاج المساكين والفقراء الـذين كانـوا في بلدتـه ، وفي مدن أخـرى وان صغرت. ودار هـو بنفسه جميع مدن اليـونـانيين ، حتى وضـع لهم كتـابـاً في الأهـويـة والبلدان . قــال جـالينـوس : ومن هـذه حـالـه ليس إنما يستخف بـالغنى فقط ، بـل بـالخفض<sup>(۱)</sup> والـدعـة<sup>(۲)</sup> ، ويؤثـر التعب والنصب<sup>(۳)</sup> عليهـا في جنب الفضيلة .

ابقراط مع بهمن بن أردشير :

ومن بعض التواريخ القديمة ان ابقراط كان في زمن بهمن ابن أردشير وكان بهمن قد اعتل ، فأنفذ إلى أهل بلد أبقراط يستدعيه فامتنعوا من ذلك ، وقالوا ان اخرج أبقراط من مدينتنا ، خرجنا جميعاً وقتلنا دونه ، فرق لهم بهمن وأقره عندهم . وظهر أبقراط سنة ستّ وتسعين لبختنصر<sup>(1)</sup> وهي سنة أربع عشرة للملك بهمن . حكاية أبقراط مع افليمون :

قـال سليمان بن حسـان المعروف بـابن جلجـل : ورأيت حكـايـة طريفـة لأبقـراط استحلينـا ذكـرهـا لنـدلّ بهـا على فضله ، وذلــك أن أفليمون صاحب الفـراسة<sup>(٥)</sup> كـان يزعم في فـراسته أنـه يستدل بتـركيب الإنسـان على أخـلاق نفسـه ، فـاجتمـع تـلاميـذ أبقـراط وقـال بعضهم

- (۱) لين العيش وسعته. (۲) الترفه. (۳) البلاء والشرّ.
- (٤) ملك الكلدانيين (٢٠٤ ٥٦١).
- (٥) علم ادراك الباطن من نظر الظاهر.

لبعض : هل تعلمون في دهرنا أفضل من هذا المرء الفاضل؟ فقالوا ما نعلم . فقال بعضهم ، تعالوا نمتحن به أفليمون فيما يدعيه من الفراسة فصوروا صورة ابقراط ، ثم نهضوا بها إلى أفليمون . فقالوا له : أيَّها الفاضل ، انظر هذا الشخص واحكم على أخلاق نفسه من تركيبه . فنظر إليه ، وقرن أعضاءه بعضها ببعض ، ثم حكم ، فقال : رجل يحبّ الزنا . فقالوا له : كذبت ، هذه صورة ابقراط الحكيم . فقال لهم : لا بدّ لعلمي أن يصدق ، فاسألوه فإنّ المرء لا يرضى بالكذب . فرجعوا إلى أبقراط وأخبروه بالخبر وما صنعوا وما قال لهم أفليمون ، فقال أبقراط : صدق أفليمون! أحبّ الزنا ولكني أملك نفسي

فهـذا يـدل على فضـل أبقـراط وملك لنفسه ، وريـاضتـه لهـا بـالفضيلة . أقول : وقـد تنسب هـذه الحكايـة إلى سقـراط الفيلسـوف وتلامذته .

معنى اسم أبقراط :

فأما تفسير اسم أبقراط فإن معناه ضابط الخيل ، وقيل معناه ماسك الصحة ، وقيل ماسك الأرواح . وأصل اسمه باليونانية ايفوقراطيس ، ويقال هو بقراطيس ، وإنما العرب عادتها تخفيف الأسماء واختصار المعاني ، فخففت هذا الاسم فقالوا أبقراط وبقراط أيضاً . وقد جرى ذلك كثيراً في الشعر ويقال أيضاً بالتاء أبقرات وبقرات .

وقسال المبشـر بن فساتـك في كتــاب « مختـار الحكم ومحــاسن الكلم » :

## صفات أبقراط :

إن أبقراط كان ربعة ، أبيض ، حسن الصورة ، أشهل العينين ، غليظ العظام ، ذا عصب ، معتدل اللحية أبيضها ، منحني الـظهر ، عظيم الهـامـة ، بطيء الحـركة . إذا التفت التفت بكليتـه ، كثير الأطراق ، مصيب القول ، متأنيًا في كـلامه ، يكرّر على السامع منه . ونعـلاه أبـداً بين يـديـه إذا جلس ، وان كُلّم أجـاب وإن سُكت عنه سـال ، وإن جلس كـان نــظره إلى الأرض ، معه مـداعبـة ، كثيـر الصوم ، قليل الأكل ، بيده أبداً اما مبضع<sup>(۱)</sup> وإمّا مرود<sup>(۱)</sup> .

وقال حنين بن إسحاق ، في كتاب نوادر الفلاسفة والحكماء : انّه كـان منقوشـاً على فصّ خاتم أبقـراط : « المريض الـذي يشتهي أرجى عندي من الصحيح الذي لا يشتهي شيئاً ». أبقراط مات مفلوجاً : مُرْمَتْتَكْمَرْسَيْسَمْ مِكْ

ويقال : إنّ أبقراط مات بالفـالج وأوصى أن يـدفن معه درج<sup>(٢)</sup> من عـاج لا يعلم ما فيـه ، فلما اجتـاز قيصر الملك بقبـره رآه قبـراً ذليـلًا ، فأمر بتجديده لأنـه كان من عـادة الملوك أن يفتقدوا أحـوال الحكماء في حياتهم وبعد وفاتهم ، لأنهم كانوا عندهم أجل الناس وأقـربهم إليهم . فـأمر قيصـر الملك بحفره ، فلمّـا حفره لينـظر إليـه استخـرج الـدرج ، فوجد فيـه الخمس والعشرين قضيّـة في الموت التي لا يعلم العلّة فيهـا

(١) آلة البضع وهي سكين الجراح. (٢) الميل يكتحل به . (٣) الـدرج : سفيط صغير تـدخر فيـه المرأة طيبهـا وأدواتها وعم بـه مجمع مصـر كل وعـاء غير منقـول لكتب أو غيرهـا وترجم بـه Tiroir وتطلق عليـه العـامـة

الجارور.

لأنه حكم فيها بـالموت إلى أوقـات معيّنة وأيـام معلومة . وهي مـوجودة بالعربي .

ويقـال ان جالينـوس فسرهـا، وهـذا ممـا استبعـده ، وإلاً فلو كـان ذلـك حقّاً ووجـد تفسير جـالينوس لنقـل إلى العربي كمـا قد فعـل ذلك بغيره من كتب ابقراط التي فسّرها جالينوس ، فـإنها نقلت بـأسرهـا إلى العربي .

بعض كلمات أبقراط الحكمية :

ومن ألفاظ أبقـراط الحكيمـة ونـوادره المفـردة في الـطب ، قـــال أبقراط : الطب قياس وتجربة .

وقال : لو خلق الإنسان من طبيعة واحدة لما مرض أحد لأنـه لم يكن هناك شيء يضادها فيمرض.

وقال : العادة إذا قدمت صارت طبيعة ثانيـة . والزجـر والفأل حسّ نفساني .

وقـال : احذق النـاس بأحكـام النجوم أعـرفهم بطبـائعها وآخـذهم بالتشبيه .

وقمال : الإنسان ما دام في عالم الحس فملا بـدّ من أن يـأخـذ من الحس بنصيب قلّ أو كثر .

وقال : كلّ مرض معروف السبب موجود الشفاء .

وقــال: إن النـاس اغتــذوا في حـال الصحّــة بـأغــذيـة السبــاع فأمرضتهم ، فغذوناهم بأغذية الطير فصحّوا . وقال : إنّما نأكل لنعيش، ولا نعيش لنأكل . وقال : لا تأكل حتّى تؤكل .

وقال : يتداوى كـل عليل بعقـاقير أرضـه ، فإن الـطبيعة تفـزع إلى عادتها.

وقال : الخمرة صديقة الجسم ، والتَّفاحة صديقة النفس .

وقيـل له : لِمَ أثـورُ مـا يكـون البـدن إذا شـرب الإنسـان الـدواء؟ قال : لأنّ أشد ما يكون البيت غباراً إذا كنس .

وقال : لا تشرب الدواء إلاً وأنت محتاج إليه ، فإن شربته من غير حاجة ولم يجد داء يعمل فيه وجد صحّة يعمل فيها فيحدث مرضاً .

وقال : مَثَلُ المني في الظهر تَحَمَّى الماء في البشـر ، إن نزفتـه فار وإن تركته غـار .

وقـال : إنّ المجامع يقتدح من ماء الحياة . وسئل في كم ينبغي للإنسان أن يجامع؟ قـال : في كل سنة مرّة! قيـل له : فـإن لم يقدر؟ قـال : في كـلّ شهـر مرّة . قيـل لـه : فـإن لم يقـدر؟ قـال : في كـلّ أسبوع مرّة . قيـل له: فـإن لم يقدر؟ قـال : هي روحه أيّ وقت شـاء يخرجها .

وقال : أمّهات لذّات الدنيا أربع : لذّة الطعام ، ولذّة الشراب ، ولـذّة الجماع ، ولـذّة السماع ، فـاللّذات الثلاث لا يتـوصـل إليهـا ولا إلى شيء منهـا إلاً بتعب ومشقّـة ولهـا مضـارٌ إذا استكثر منهـا ، ولـذّة السماع قلّت أو كثرت صافية من التعب ، خالصة من النصب .

ومن كلامه قال : إذا كان الغدر بالناس طباعاً ، كانت الثقة بكل

أحد عجزاً ، وإذا كان الرزق مقسوماً ، كان الحرص باطلًا . وقال : قلّة العيال أحد اليسارين .

وقال : العافية ملك خفي لا يعرف قدرها إلَّا من عدمها .

وقيـل لـه : أيّ العيش خيـر؟ فقـال : الأمن مـع الفقـر ، خيـر من الغني مع الخوف .

> ورأى قوماً يدفنون امرأة فقال : نعم الصهر صاهرك . حكاية تعليمه لشاب فطن :

وحكى عنه أنه أقبل<sup>(1)</sup> بالتعليم على حدث من تلامذته ، فعاتبه الشيوخ على تقديمه إيّاه عليهم ، فقال لهم : ألا تعلموا ما السبب في تقديمه عليكم؟ قالوا : لا. فقال لهم : ما أعجب ما في الدنيا؟ فقال أحدهم : السماء والأفلاك والكواكب . وقال آخر : الأرض وما فيها من الحيوانات والنبات . وقال آخر : الإنسان وتركيبه . ولم ينزل كل واحد منهم يقول شيئاً وهو يقول لا . فقال للصبي : ما أعجب ما في الدنيا؟ فقال : أيّها الحكيم ، إذا كان كلّ ما في الدنيا عجباً فلا عجب . فقال الحكيم : لأجل هذا قدّمته ، لفطنته .

ومن كـلامه قـال : محاربـة الشهـوة أيسـر<sup>(٢)</sup> من معـالجـة العلّة . وقال : التخلّص من الأمراض الصعبة صناعة كبيرة .

حكاية دخوله على عليل :

ودخل على عليـل فقـال : أنـا والعلَّة وأنت ثـلاثـة : فــإن أعنتني

(١) أقبل عليه أي : ولاه قبل وجهه، وكفله . (٢) أهون . عليهـا بالقبـول منّي لمـا تسمـع صـرنـا اثنين ، وانفـردت العلّة فقـوينـا عليها، والاثنان إذا اجتمعا على واحد غلباه .

جامع العلم عند أبقراط :

ولما حضرته الوفـاة قال : خـذوا جامـع العلم منّي : من كثر نَـوْمُه ولانت طبيعتُه ، ونديت جلدتُه طال عمره .

ومن كـــلامــه ، ممّـــا ذكــره حنين بن اسحـــاق في كتـــاب نـــوادر الفلاسفة ، انّه قال : منزلة لــطافة القلب في الأبــدان ، كمنزلــة النواظـر في الأجفان .

للقلب آفتان:

وقال : للقلب آفتان وهما الغم والهم ، فالغم يعرض منه النوم ، والهم يعرض منه السهر . وذلك بأن الهم فيه فكر في الخوف بما سيكون ، فمنه يكون السهر ، والغم لا فكر فيه ، لأنه إنما يكون بما قد مضى وانقضى . وقال : القلب من دم جامد ، والغم يهيج الحرارة الغريزيَّة ، فتلك الحرارة تلذيب جامد الدم ، ولذلك كره الغم خوف جامد الدم ، فينتقض التركيب . جامد الدم ، فينتقض التركيب .

وقـال : من صحب السلطان فلا يجـزع من قُوَّتـه ، كمـا لا يجـزع الغَوَّاصُ من ملوحة البحر . وقال : من أحبّ لنفسه الحياة أماتها . وقال : العلم كثير والعمـر قصير ، فخـذ من العلم ما يبلغـك قليله إلى كثيره . وقـال : إنَّ المحبة قـد تقع بين العـاقلين من باب تشـاكلهما<sup>(١)</sup> في العقل ، ولا تقع بين الأحمقين من باب تشاكلهما في الحمق .

لأنَّ العقـل يجري عـلى ترتيب فيجـوز أن يتّفق فيه اثنـان على طـريق واحد ، والحمق لا يجري على الترتيب فلا يجـوز أن يقع بـه اتّفاق بين اثنين .

أبقراط يصف العشق :

ومن كملامه في العشق قمال : « العشق طمع يتولد في القلب وتجتمع فيه مواد من الحرص . فكلما قوي ازداد صاحبه في الاهتياج واللجاج وشدة القلق وكثرة السهر ، وعند ذلك يكون احتراق المدم ، واستحالته إلى السوداء<sup>(٢)</sup> ، والتهاب الصفراء وانقلابها إلى السوداء ، ومن طغيان السوداء فساد الفكر ، وصع فساده يكون الفدامة<sup>(٣)</sup> ، ومن طغيان السوداء فساد الفكر ، وصع فساده يكون الفدامة<sup>(٣)</sup> ، ونقصان العقل ، ورجاء ما لم يكن ، وتعلى ما لم يتم حتى يؤدي ذلك إلى الجنون . فحينتنا وبعنا قتل العاشق نفسه ، وربما مات غماً . وربما وصل إلى معشوقه فيموت فرحاً أو أسفاً . وربّما شهق شهقة فتختفي منها روحه أربعاً وعشرين ساعة . فيظنّ أنه قد مات فيقبر وهو حيّ . وربما تنفس الصعداء<sup>(٤)</sup> فتختنق نفسه في تامور<sup>(٥)</sup> قلبه ، ويضم عليها القلب فلا تتفرج حتى يموت . وربما ارتاح وتشوق للنظر ، ورأى من يجب فجاة فتخرج نفسه فجاة دفعة واحدة .

ويصف العاشق :

وأنت ترى العاشق إذا سمع بذكر من يحب كيف يهرب دمه ويستحيل لونه ، وزوال ذلك عمن هذه حاله بلطف من ربّ العالمين لا بتدبير من الآدميّين . وذلك انّ المكروه العارض من سبب قائم منفرد بنفسه يتهيّأ التلطّف بإزالته بإزالة سببه . فإذا وقع السببان وكل واحد منهما علّة لصاحبه ، لم يكن إلى زوال واحد منهما سبيل وإذا كانت السوداء سبباً لاتصال الفكر ، وكان اتّصال الفكر سبباً لاحتراق الدم والصفراء وميلهما إلى السوداء . والسوداء كلما قويت قوت الفكر ، والفكر كلما قوى قوي السوداء . فهذا الداء العياء الذي يعجز عن معالجته الأطباء » .

### المناهج الخمسة لمعالجة الجسد

ومن كلامه قال : الجسد يعالج جملة من خمسة أضرب : ما في الرأس بالغرغرة ، وما في المعدة بالقيم، وما في البـدن بـإسهـال البـطن ، وما بين الجلدين بـالعـرق ، وما في العمق وداخـل العـروق بإرسال الدم .

وقــال : الصفـراء<sup>(١)</sup> هنّتهــا المــرارة<sup>(٢)</sup> وسلطانهــا<sup>(٣)</sup> في الكبـــد والبلغم<sup>(٤)</sup> بيته المعدة وسلطانه في الصدر ، والسـوداء بيتها الـطحال<sup>(٥)</sup> وسلطانها في القلب . والدم بيته القلب وسلطانه في الرأس .

وقــال لتلميذ لــه : ليكن أفضـل وسيلتـك إلى النــاس محبّتـك لهم والتفقّد لأمورهم ، ومعرفة حالهم ، واصطناع المعروف إليهم .

ومن كتـاب مختار الحكم ومحـاسن الكلم ، للمبشر بن فـاتـك من كـلام أبقراط أيضـاً وآدابه قـال: استدامـة الصحّة تكـون بترك التكـاسل عن التعب ، وبترك الامتلاء عن الطعام والشراب .

وقــال : إن أنت فعلت مــا ينبغي على مــا ينبغي أن يُفعــل فلم يكن ما ينبغي ، فلا تنتقل عمّا أنت عليه ما دام ما رأيته أوّل الأمر ثابتاً . وقال : الإقلال من الضار خير من الإكثار من النافع .

وقال : ليس معي من فضيلة العلم إلاً علمي بأنِّي لست بعالم .

وقال : اقنعوا بالقوت ، والغوا عنكم اللجاجة ، لتكون لكم قـربى إلى الله عـزُّ وجلَّ ، لأن الله سبحان، وتعالى غير محتـاج إلى شيء ، فكلمـا احتجتم أكثـر كنتم منه أبعـد . واهـربـوا من الشـرور ، ذروا<sup>(۱)</sup> المآتم ، واطلبوا من الخيرات الغايات .

وقـال : المالـك للشيء هـو المسلّط عليـه ، فمن أحبّ أن يكـون حرّاً فلا يهو ما ليس له ، وليهرب منه وإلاً صار له عبداً .

وقال : ينبغي للمرء أن يكون في دنياه كـالمدعـوّ في الوليمـة . إذا أتته الكأس تناولها ، وإن جازته<sup>(٢)</sup> لم يـرصدهـا<sup>(٣)</sup> ولم يقصد لـطلبها . وكذلك يفعل في الأهل والمال والولد .

وقمال لتلميذ لـه : إن أحببت أن لا تفوتك شهوتك فاشته ما يمكنك .

> (۱) دعوا واتركوا . (۲) تعدته . (۳) يرقبها .

وسئل عن أشياء قبيحة فسكت عنها ، فقيـل لـه : لِمَ لا تجيب عنها ؟ فقال : جوابها السكوت عنها .

وقـال : الدنيـا غير بـاقيـة ، فـإذا أمكن الخيـر فـاصـطنعـوه ، وإذا عدمتم ذلك فتحمدوا ، واتّخذوا من الذكر أحسنه .

وقــال : لـولا العمــل لم يـطلب العلم ، ولــولا العلم لم يـطلب العمل ، ولأن ادع الحق جهلًا به أحبّ إليَّ من أن أدعه زهداً فيه .

وقــال : لا ينبغي أن تكــون علَّة صـديقـك وإن طـــالت آلم بــه من تعاهدك له .

وكان يقول العلم روح والعمل بدن ، والعلم أصل والعمل فرع ، والعلم والـد والعمل مولـود ، وكان العمل لمكان العلم ، ولم يكن العلم لمكان العمل . وكان يقول : العمل خادم العلم والعلم غاية ، والعلم رائد والعمل مرسل .

وقال : اعطاء المريض بعض ما يشتهيه أنفع من أخـذه بكلّ مـا لا يشتهيه ».

أقول : وأبقراط هو أوّل من دوّن صناعة الطب ، وشهرها وأظهرها كما قلنا من قبل . وجعل أسلوب في تـاليف كتب على ثـلاث طـرق التعليم : احـداهـا على سبيـل اللغـز ، والثـانيـة على غــايـة الايجــاز والاختصار ، والثالثة على طريق التساهل والتبيين .

والذي انتهى إلينا ذكره ووجدناه من كتب أبقراط الصحيحة يكون نحو ثلاثين كتاباً ، والذي يدرس من كتبه لمن يقرأ صناعة الـطب ، إذا كـان درسه على أصـل صحيح وتـرتيب جيّد ، اثنا عشـر كتـاباً وهي المشهورة من سائـر كتبه . راجع التفصيل إلى كتـاب عيون الأنباء ص ٤٥ فصاعداً.

الطبيب الذكي أسعد بن إلياس الدَّمشقي()

(يقول صاحب الأعيان نقلاً عن عيون الأنباء) حدَّثني شيخنا مهذَب الدين قال : كان أسد الدين شيركوه صاحب حمص قد طلب ابن المطران فتوجه إليه وكنت معه فاستقبله في الطريق رجل مجذوم وقد تغيرت خلقته ، فاستوصفه دواء فقال كل لحوم الأفاعي فعاوده المسألة فقال كل لحوم الأفاعي فلما وجعنا وإذا بشاب حسن الصورة قد سلَّم علينا فلم نعرفه فأخبر أنه هو المجذوم أكل لحوم الأفاعي فصلح .

وحدثني أيضاً أنه كان معه في البيمارستان الذي أنشاه نور الدين بن زنكي فكان من جملة المرضى رجل به استسقاء زقي فقصد إلى بزله فخرج منه ماء أصفر وابن المطران يتفقد نبضه فلما رأى أن قوته لا تفي بإخراج أكثر من ذلك أمر بشد الموضع وأن يستلقي المريض ولا يغير الرباط وأوصى زوجته بعدم تغييره إلى اليوم الثاني فلما انصرفنا قال المريض لزوجته قد وجدت العافية وما بقي شيء وطلب منها حل الرباط فامتنعت فعاودها إلى أن حلّت الرباط وخرجت بقية الماء فهلك .

(١) مموفق الدين أبمو نصر أسعد بن أبي الفتح اليماس بن جمرجس المطران
 الدمشقي, ولد بدمشق ونشأ بها وتوفي في ربيع الأول سنة ٥٨٧ بدمشق .

وحدثني أيضاً أنه رأى في البيمارستـان مع ابن المـطران رجلًا قـد فلجت يــده من أحـد شقي البــدن ورجله من الشق الآخــر فعــالجــه بالأدوية الموضعية فصلح . تشيَّعــه :

ليس في ترجمته التي في عيون الأنباء على طولها ما يشعر بتشيعه ولكن في النجوم الزاهرة ما يدل على تشيعه وهذا غريب مع كونه في خدمة صلاح الدين وأسلم في زمانه قال : وكان يصحبه صبي حسن الصورة اسمه عمر وكان الموفق يحب أهل البيت ويبغض ابن عنين الشاعر لخبث لسانه وكان يحرض السلطان صلاح الدين عليه ويقول له أليس هو القائل :

سلطاننا أعرج وكاتبيك أعمش والوزير منحدب فهجاه ابن عنين بقوله : مُرْتَمَتْتَكُمْرُمَنْنَ عَلَيْنَ مِنْ

قالوا الموفق شيعي فقلت لهم هذا خلاف الذي للناس منه ظهر فكيف يجعل دين الرفض مذهبه وما دعاه إلى الإسلام غير عمر إحسانه إلى أهل صناعة الطب :

( في عيون الأنباء ) انه كان كثير الاشتمال على أهل هذه الصناعة السطبية والحكمية يقدمهم ويتوسط في ارزاقهم . أخبرني الفقيه اسماعيل بن صالح بن البنا القفطي خطيب عيذاب قمال لما فتح صلاح الدين الساحل أتيت لزيارة البيت المقدس فلما حصلت بالشام رأيت جبالا مشجرة بعدة براري عيداب المصحرة فماشتقت إلى سكنى الشام ، وتحيّلت في الرزق به فأتيت القاضي الفاضل عبدالرحيم فكتب لي كتاباً إلى السلطان بتوليتي خطابة قلعة الكرك فلما أتيت دمشق أشير عليَّ بعرضه على ابن المطران فدخلت عليه بإذن فرأيته حسن الخلقة والخلق لطيف الاستماع والجواب ورأيت داره في غاية الحسن والتجمل حتى ان أنابيب الماء فيها من ذهب ورأيت له غلاماً يتحجب بين يديه اسمه عمر في غاية جمال الصورة وسألته حاجتي فأنعم بإنجازها . ولما فتح صلاح الدين الكرك أتى إلى دمشق الحكيم يعقوب بن سقلاب النصراني وهو بزي أطباء الفرنج فقصد ابن المطران لعله ينفعه فأشار عليه أن يغير زيمه إلى زي أطباء بلاد الإسلام ، وأعطاه ما يلبسه وقال له : إن ها هنا أميراً كبيراً اسمه ميمون القصري وهو مريض وأنا أداويه فتعال معي فقال للأمير هذا طبيب فاضل وأنا أعتمد عليه فيكون يلزمك إلى أن تبرا إن شاء الله فلازمه إلى أن برىء فأعطاه خمسمائة دينار فأحذها ودعا له .

وقـد قرأ علم النحـو واللغة والأدب على الشيخ الإمام تـاج الـدين أبي اليمن زيد بن الحسن الكندي وتميز في ذلك واشتغـل بالـطب على مهذب الدين ابن النقاش .

#### تـلاميــذه :

كان أجل تـلامذتـه مهذب الـدين عبدالـرحيم بن علي وكـان كثيـر الملازمة له والاشتغال عليـه وسافـر معه عـدة مرات في غـزوات صلاح الدين لما فتح الساحل.

قـال (في عيـون الأنبـاء) : حـدَّثني الحكيم إبـراهيم بن محمـد السـويدي قـال كان ابن المـطران جالسـاً على بـاب داره فجـاءه شـاب وأعطاه ورقة فيها اثنا عشر بيتاً من الشعر يمدحه بها فقـال له انت شـاعر قال لا ولكنني من أهل البيوت وقد ضـاقت يدي فقصـدتك فـادخله داره وقدم له طعاماً فأكل وقال له قد مرض عز الدين فرخشاه صاحب صرخد وهذا المرض يعتاده وأنا أعرف دواءه وقد رأيت أن أبعثك فتداويه بما أقول لك وأعطاه ثياباً لائقة وفرساً ومائتي درهم وكتب معه إلى فرخشاه فذهب وداواه بما قال له ابن المطران فبرىء وأجازه بألف دينار وخلع عليه وطلب منه أن يبقى عنده ويكون طبيبه فقال حتى أشاور شيخي ابن المطران فقال وهل هو إلاً غلام أخي لا سبيل إلى خروجك فلماً ألحً عليه أحضر الجائزة وأخبره بقصّته فقال لا عليك



(١) أعيان الشيعة للسيد الأمين ج ١١ ص ١٣٦ إلى ١٣٩.

الطبيب الذكي ابن الأصم

هـو<sup>(١)</sup> من الأطبّاء المشهـورين بـإشبيليـة ، ولـه خبـرة في صنـاعـة الطب ، وقوّة نظر في الاستدلال على الأمراض ومداواتها .

قمال صاحب عيمون الأنباء ولم حكايمات مشهورة ونموادر كثيرة في معرفته بمالقواريبر وأخباره عنبد ما يبراها بجملة حمال الممريض ، ومما يشكوه وما كان قد تناوله من الأغذية .

معالجته لرجل دخلت الحية فمهجج

وقال : حدَّني أبو عبدالله المغربي قال في كنت يوماً عند ابن الأصم وإذا بجماعة قد أقبلوا إليه ، ومعهم رجل على دابة ، وهو مُنْكَبُّ عليها فلمًا وصلوا وجدنا ذلك الرجل وفي فمه حية قد دخل بعضها مع رأسها في حلقه ، وبقيتها ظاهرة ، وهي مربوطة بخيط قنب إلى ذراع الرجل فقال : ما شأن هذا؟ فقالوا له : إنَّ عادته ينام وفمه مفتوح ، وكان قد أكل لبناً ، فنام ، فلمًا جاءت هذه الحيّة لعقت فمه ، وداخل فمه وهو نائم . ولمًا أحست بمن أتى خافت وانساب بعضها في حلقه ، وأدركناها فربطناها بهذا الخيط لللا تدخل في حلقه . فلمًا نظر إلى ذلك الرجل وجده وهو في الموت من الخوف فقال له : ما عليك ، كدتم تهلكون الرجل . ثم قطع الخيط فانساب

(١) عيون الأنباء ص ٥٣٩ .

الحيَّة في حلقه واستقرَّت في معدته ، فقال له : الآن تبرأ . وأمره أن لا يتحرَك وأخذ أدوية وعقاقير فأغلاها في ماء غلياً جيَّداً . وجعل ذلك الماء في إبريق ، وسقاه الرجل وهو حارّ فشربه ، وصار يجس معدته حتى قال ماتت الحيّة . ثم سقاه ماء آخر مغلياً فيه حوائج ، وقال هذه تهرىء الحيّة مع هضم المعدة ، وصبر مقدار ساعتين وسقاه ماء قد أغلى فيه أدوية مقيئة فجاشت نفس الرجل وذرعه القيء فعصب عينيه وبقي يتقيّأ في طشت فوجدناه الحيّة وهي قطع ، وهو يأمره بكثرة القيء ، حتى تنظّفت معدته ، وخرجت بقايا الحيّة فقال له : طب فِفساً فقد تعافيت ، وذهب الرجل مطمئناً صحيحاً بعد أن كان في حالة الموت .





هو أبو علي الحسين بن عبدالله بن يوسف بن شبل ، مولده ومنشؤه ببغداد ، وكان حكيماً فيلسوفاً ، ومتكلّماً فـاضلًا ، وأديباً بارعاً ، وشـاعـراً مُجيـداً ، وكـانت وفـاتـه ببغـداد سنـة أربـع وسبعين وأربعمائة .

ومن شعره :

وعلى<sup>(1)</sup> قـدر عقله فاعتب المرء وحادر<sup>(7)</sup> بـرأ يصيــر عقـوقــ<sup>أ(7)</sup> كم صـديق بـالعتب صــار عـدواً موعـدوابـالحلم صــار صــديقــاً م*زاميت يويير ملي (*كما عن الخفيف )

وقال أيضاً : إحْفَظ لِسَـانَـكَ لا تُبِــح بِقَـلاثَــة سِـرَّ ومال ما استطعت وَمَـذْهَبِ فَعَلَىٰ الثــلاثــة تبـتلى بـثــلاثــة بمفُّكر ، وبحاســد ، ومكــذَب ( عن الكامل ) وفي هـذا المعنى قد قـال بعضُهم نَثْراً ، وفيه جِنـاسٌ : « الـرُّجُـلُ يُحْفِى ذَهَبَهُ وَمَذْهَبَهُ وَذِهَابَهُ » .

> (١) عيون الأنباء ص ٣٣٣. (٢) الرحيم البارّ. (٣) العاصي أوامر والده المستخفّ به.

2.1



( يقـول السيّد الأمين ) : كتب لنـا بعض أفاضـل طائفتـه فقـال مـا حـاصله : كان والـده الميرزا خليـل من مشاهيـر الأطبّاء بـالعـراق علىٰ طريقة الطّب اليوناني وتخلّف بخمسة أولاد كان ثلاثـة منهم من مشاهيـر العلماء الفقهاء فـالأطبّاء الميـرزا محمّد والميـرزا باقـر صاحب التـرجمة وهو أصغر اخوته الخمسة والعلماء الملاّ علي والميرزا حسين .

أخذ المتسرجم السطّب أولاً عن أبيهم ثمّ عن أساطين عصره من الإيرانيَّين حتَّى أبرع فيه . ذكائهم : مَرَ*رَّمَيْتَ تَكْنِيْرَطِينَ ع*َيْ

أخذ عنه الطّب جماعة انتفع بهم النّاس منهم ولده الميرزا صادق وتقدّم في المنطق والكلام وقرأ الفقه والأصول على الآغا رضا الهمذاني وله في الطّب والكلام نظريّات عارض بها ابن سينا وبعض حكماء اليونان ( يقول السيّد الأمين ) : وجدناها في أوراقه ولم نغثر لـه علىٰ مؤلّف في الطّب مع عزمه علىٰ ذٰلك وكان لـه ذوق في الشّعر العربي والفارسي وميل للشّعر والأدب عثرنا لـه علىٰ لهذين البيتين مخاطباً بهما صديقاً له سجنه عاكف باشا :

(١) الميرزا باقر الطبيب ابن الميرزا خليل الطبيب الطهراني النجفي. ولـد في كربـلا سنة ١٢٦١هـ وتوفيّ في النّجف سنة ١٣٣٢ ودفن مـع أخيه الميرزا حسين في مقبرتهم بجوار المدرسة المعروفـة بمدرسـة القطب. لاغروانَك قد سجنت بحبس من هو عماكف أبـداً علىٰ الجحـد مـما أنـمت إلاً صمارم ذكمر والسّيف لا يبـقىٰ بـملا غـمـد

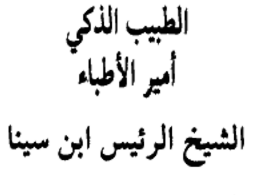
لله لما حاصل ما كتبه لنا بعض أقربائه في ترجمته ونحن قمد شاهدناه أيّام مجاورتنا بالنجّف الأشرف وعاشرناه وراجعناه للتطبيب فوجدناه طبيباً ماهراً وكان علىٰ جانب من حسن الأخلاق ولطف المعاشرة .

### ومن ذكائهم :

كان الميرزا باقر إذا جس نبض المرأة عرفها أنَّها حامل أو لا .

ومن طريف أحواله أن عوام النّجف كانوا يتشاءمون من دخوله إلى مريضهم فيخافون عليه الموت لما أتفق موت كثير من المرضى حين طبّبهم وسبب ذلك أنّ الناس يغلب عليهم الفقر فلا يتطبّبون عنده لأنّه يريد أجرة كطبيب فيذهبون إلى صغار الأطبّاء لأنّ أُجرتهم زهيدة فإذا كان المرض خطراً وأشرف المريض على الموت التجاوا حينئذ إلى الميرزا باقر فيموت المريض تحت يده لأنّه ليس عيسى ابن مريم فيقولون انّه مات من شؤمه والله في خلقه شؤون<sup>(1)</sup>.

(١) أعيان الشيعة للسيد الأمين ج ١٣ ص ١٤٠ إلى ١٤١.



نسبه وبعض حالاته :

هو أبو علي الحسين بن عبدالله بن علي بن سينا ، وهو ان كان أشهر من أن يذكر ، وفضائله أظهر من أن تسطر ، فـإنّـه قـد ذكـر من أحـواله ، ووصف من سيـرته مـا يغني غيره عن وصفـه . ولـذلـك إنّنـا نقتصـر من ذلك على مـا قد ذكـره هو عن نفسـه ، نقله عنـه أبـو عبيـد الجوجزاني ، قال ، قال : الشيخ الرئيس :

إنَّ أبي كـان رجلًا من أهـل بلغ<sup>٢٢</sup> ، وانتقـل منهـا إلى بخـارى<sup>٢٢</sup> في أيام نوح بن منصـور<sup>٢٦</sup> واشتغل بـالتصرّف ، وتـولّىٰ العمل في أثنـاء أيـامه بقـريـة يقـال لهـا خـرميثن من ضيـاع بخـارى ، وهي من أمَّهـات

(١) كانت القصبة السياسية لولاية خراسان . ثم أصبحت المركز الثقافي والديني لمملكة طخارستان . وفي سنسة ٦٥٣ شدّد عليها ابن قيس الأحنف الحصار حتّى فتحها . واجتاحها جنكيز خان سنة ١٢٢ فدمّرها.

(٢) مىدينىة في اوزبيكستىان (الاتحـاد السـوفيـاتي) على ملتقى الـطرق بين روسيا وفارس والهند والصين ، فيها معامل للسجاد .

(٣) هـو نوح الشاني ابن منصور (٩٧٦ ـ ٩٩٧) جلس على العـرش وهو في الثالثة عشرة من عمره فتولّت الحكم أمّه مـع الوزيـر أبي الحسين عبدالله العتبي . ولم يتمكن من اخضاع امراء الأقاليم وأخصّهم سبكتكين .

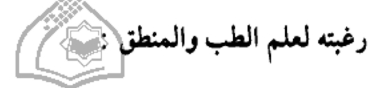
القرى ، وبقربها قرية يقال لها أفشنة ، وتزوَّج أبي منها بـوالدتي وقـطن بهـا وسكن ، وولـدت منهـا بهما ، ثم ولــدت أخى ، ثم انتقلنـا إلى بخـارى . وأحضرت معلم القـرآن ومعلم الأدب وأكملت العشـر من العمر وقد أتيت على القبرآن وعلى كثير من الأدب ، حتى كمان يقضي مني العجب . وكسان أبي ممّن أجساب داعي المصرييـن ويعسد من الاسماعيلية() . وقد سمع منهم ذكر النفس والعقل على الـوجه الـذي يقولونه ويعرفونه هم ، وكـذلك أخي . وكـانوا ربمـا تذاكـروا بينهم وأنا أسمعهم وأدرك مـا يقولـونه ولا تقبله نفسي ، وابتـدأوا يـدعـونني أيضـاً إليه ، ويجرون على ألسنتهم ذكر الفلسفة والهندسة وحساب الهند ، وأخذ يوجهني إلى رجـل كان يبيـع البقل ، ويقـوم بحساب الهنـد حتى أتعلمه منه . ثم جاء إلى بخارى أبو عبدالله النائلي وكمان يدعى المتفلسف ، وأنزله أبي دارنا رجاء تعلمي منه . وقبل قدومه كنت أشتغبل بالفقيه والتبردد فيه إلى اسماعييل البزاهيد ، وكنت من أجبود السالكين . وقد ألفت طرق المطالبة ووجوه الاعتبراض على المجيب على الوجه الذي جرت عادة القوم به .

تفوقه على استاذه :

ثم ابتـدأت بكتاب ايسـاغوجي على النـائلي . ولمـا ذكـر لي حـد الجنس ، انـه هو المقـول على كثيرين مختلفين بـالنوع في جـواب مـا هو ، فأخذت في تحقيق هذا الحـد بما لم يسمع بمثله ، وتعجب مني كـل العجب وحذر والـدي من شغلي بغيـر المعلم . وكـان أيّ مسـألـة قالها لي أتصـورها خيـراً منه ، حتى قـرأت ظواهـر المنطق عليـه . وأما

(١) أو السبعية طائفة من أصل الشيعة ينتسبون إلى اسماعيل بن جعفر
 الصادق سادس الأثمة. وهم يقيمون اليوم في فارس والهند وسوريا .

دقسائقه فلم يكن عنده منها خبرة . ثم أخذت أقرأ الكتب على نفسي وأطالع الشروح حتى أحكمت علم المنطق . وكذلك كتاب اقليدس فقرأت من أوله خمسة أشكال أو ستة عليه ، ثم توليت بنفسي حل بقية الكتاب بأسره . ثم انتقلت إلى المجسطي ، ولما فرغت من مقدماته وانتهيت إلى الأشكال الهندسية ، قال لي النائلي تول قراءتها وحلها بنفسك ، ثم أعرضها عليَّ لأبيَّن لك صوابه من خطئه ، وما كان الرجل يقوم بالكتاب . وأخذت أحل ذلك الكتاب فكم من شكل ما عرفه إلى وقت ما عرضته عليه ومهمته إيّاه . ثم فارقني النائلي متوجّهاً إلى كركانج ، واشتغلت أنا بتحصيل الكتب من الفصوص والشروح ، من الطبيعي والإلّهي ، وصارت أبواب العلم تنفتح عليًّ .



ثم رغبت في علم ألظت وصرت أقرأ الكتب المصنفة فيه ، وعلم الطب ليس من العلوم الصعبة . فلا جَرَم أني برزت فيه في أقل مدة حتى بدأ فضلاء البطب يقرأون عليّ علم الطب . وتعهدت المرضى فانفتح عليَّ من أبواب المعالجات المقتبسة من التجربة ما لا يوصف ، وأنا مع ذلك اختلف إلى الفقه وأناظر فيه ، وأنا في هذا الوقت من أبناء ست عشرة سنة . ثم توفرت على العلم والقراءة سنة ونصفاً ، فأعدت قراءة المنطق وجميع أجزاء الفلسفة . وفي هذه المدة ما نمت ليلة واحدة بطولها ، ولا اشتغلت النهار بغيره وجمعت بين يدي ظهوراً ، فكل حجة كنت أنظر فيها أثبت مقدمات قيامية ، ورتبتها في تلك الظهور . ثم نظرت فيما عساها تنتج ، وراعيت شروط مقدماته حتى تحقق لي حقيقة الحق في تلك المسألة ، وكلما كنت أتحيّر في مسألة ولم أكن أظفر بالحد الأوسط في قياس ترددت اشتغاله بالقراءة والكتابة وسهره الليل :

وكنت أرجع بالليل إلى داري وأضع السراج بين يدي ، وأشتغل بالقراءة والكتابة . ومهما أخذني أدنى نوم أحلم بتلك المسائسل بأعيانها ، حتى ان كثيراً من المسائل اتّضح لي وجوهها في المنام . وكذلك حتى استحكم معي جميع العلوم ، ووقفت عليها بحسب الامكان الإنساني . وكل ما علمته في ذلك الوقت فهو كما علمته الأن لم أزدد فيه إلى اليوم ، حتى أحكمت على المنطق والطبيعي والرياضي . ثم عدلت إلى الإلهي .

وقرأت كتاب ما بعد الطبيعة ، قما كنت أقهم ما فيه ، والتبس عليّ غـرض واضعه ، حتى أعـدت قراءتـه أربعين مرة وصار لي محفوظاً . وأنـا مع ذلـك لا أفهمه ولا المقصود به ، وأيست من نفسي وقلت : هـذا كتـاب لا سبيـل إلى فهمه . وإذا أنـا في يـوم من الأيـام حضرت وقت العصر في الـوراقين ، وبيد دلال مجلد ينادي عليه . فعرضه علي فرددته رد متبرم ، معتقداً أن لا فـائـدة من هـذا العلم . فقـال لي اشتر مني هـذا فإنه رخيص أبيعكه بثـلاث دراهم ، وصاحبه محتـاج إلى ثمنه ، واشتريته فـإذا هو كتـاب لأبي نصر الفـارابي<sup>(1)</sup> في

(١) أبو النصر محمد ولد في فباراب وتوفى في دمشق (٨٧٣ - ٩٥٠) من
 أعظم فلاسفة العرب حين أقبام في بغداد وفي ببلاط سيف الدولة بحلب . ولقب
 المعلم الثاني بعد ارسطو ، وينسبون إليه اختراع آلة القانون .

أغراض كتاب ما بعد الـطبيعة : ورجعت إلى بيتي وأسـرعت قراءتـه . فـانفتـح عليَّ في الـوقت أغـراض ذلــك الكتـاب بسبب انــه كـان لي محفـوظاً على ظهـر القلب . وفرحت بـذلك وتصـدقت في ثـاني يـومـه بشيء كثير على الفقراء شكراً لله تعالى .

مداواته لسلطان بخاري :

وكمان سلطان بخارى في ذلك الوقت نوح بن منصور ، واتّفق لم مرض اتلج<sup>(1)</sup> الأطباء فيه ، وكمان إسمى اشتهر بينهم بالتوفّر على القراءة . فأجروا ذكرى بين يديه وسالوه احضاري ، فحضرت وشاركتهم في مداواته وتوسّمت بخدمته فسألته يوماً الاذن لي في دخول دار كتبهم ومطالعتها وقراءة ما فيها من كتب الطب ، فأذن لي فسدخلت داراً ذات بيوت كثيرة في كل بيت صناديق كتب منضدة بعضها على بعض ، في بيت منها كتب العربية والشعر ، وفي آخر الفقه وكذلك في كل بيت كتب من م

# في الثامنة عشرة من عمره صار علامة ! !

فطالعت فهرست كتب الأوائل وطلبت ما احتجب إليه منها . ورأيت من الكتب ما لم يقع اسمه إلى كثير من الناس قط ، وما كنت رأيته من قبل ولا رأيته أيضاً من بعد . فقرأت تلك الكتب وظفرت بفوائدها ، وعرفت مرتبة كل رجل في علمه . فلما بلغت ثماني عشرة سنة من عمري ، فرغت من هذه العلوم كلها . وكنت إذ ذاك للعلم أحفظ ، ولكنه اليوم معي أنضج ، وإلاً فالعلم واحد لم يتجدد لي بعده شيء . وكان في جواري رجل يقال له أبو الحسين العروضي .

(۱) دخل. (ن. ر).

فسالني أن أصنف له كتاباً جامعاً في هذا العلم ، فصنفت له المجموع وسميته به . وأتيت فيه على سائر العلوم سوى الرياضي ، ولي إذ ذاك إحدى وعشرون سنة من عمري . وكان في جواري أيضاً رجل يقال له أبو بكر البرقي ، خوارزمي المولد ، فقيه النفس ، متوحد في الفقه والتفسير والزهد ، مائل إلى هذه العلوم ، - فسألني شرح الكتب له فصنفت له كتاب الحاصل والمحصول في قريب من عشرين مجلدة ، وصنفت له في الأخلاق كتاباً سميته كتاب البرّ والإثم . وهذان الكتابان لا يوجدان إلاً عنده فلم يعر أحداً ينسخ منهما.

موْتُ والِدِه وتنقّله من بلد إلى بلد

ثم مات والدي وتصرفت بي الأحوال ، وتقلّدت شيئاً من أعمال السلطان ، ودعتني الضرورة إلى الإحلال ببخارى والانتقال إلى كركانج . وكان أبو الحسين الشهلي المحب لهذه العلوم بها وزيراً ، وقدمت إلى الأمير بها وهو علي بن مأمون وكنت على زيّ الفقهاء إذ ذاك بطيلسان وتحت الحنك ، وأثبتوا لي مشاهرة دارة بكفاية مثلي . ثم دعت الضرورة إلى الانتقال إلى نسا<sup>(۱)</sup> ، ومنها إلى باورد<sup>(۲)</sup> ، ومنها إلى طوس<sup>(۳)</sup> ، ومنها إلى شقان ، ومنها إلى سمنيقان ومنها إلى جاجرم رأس حد خراسان ، ومنها إلى جرجان<sup>(٤)</sup> ، وكان قصدي

 (۱) عبدة مواضع في إيران وفارس وكرمان وهمدان ، أشهرها نسبا خراسان.

(٢) بلدة في خراسان .
 (٣) مدينة في خراسان فيها قبر الامام علي الرضا وقبر هارون الرشيد .
 (٤) مدينة في مقاطعة جرجان وتدعى أيضاً استراباد .

الأمير قابوس<sup>(۱)</sup> ، فاتّفق في أثناء هذا أخذ قابوس وحبسه في بعض القلاع وموته هناك ، ثم مضيت إلى دهستان ومرضت بهما مرضاً صعباً وعدت إلى جرجان ، فاتّصل أبو عبيد الجوزجاني<sup>(۲)</sup> بي وأنشأت في حالي قصيدة فيها بيت القائل :

لما عظمت فليس مصر واسعي لما غلا ثمني عدمت المشتري ( الكامل )

قال أبو عبيد الجوزجاني ، صاحب الشيخ الرئيس ، فهذا ما حكى لي الشيخ من لفظه ، ومن ها هنا شاهدت أنا من أحواله ، وكان بجرجان رجل يقال له أبو محمد الشيرازي يحب هذه العلوم ، وقد اشترى للشيخ داراً في جواره وأنزله بها ، وأنا اختلف إليه في كل يوم أقرأ المجسطي وأستملي المنطق ، فأملى عليَّ المختصر الأوسط في المنطق . وصَنَف لأبي محمد الشيرازي كتاب المبدأ والمعاد ، وكتاب الارصاد الكلية ، وصف هناك كتماً كثيرة ، كأول القانون ومختصر المجسطي ، وكثيراً من الرسائل ثم صنف في أرض الجبل بقيّة كتبه .

کتبه:

وهـذا فهرست كتبه ، كتاب المجموع مجلّدة ، الحاصل والمحصول عشرون مجلّدة ، الإنسان عشرون مجلدة ، البرّ والإثم مجلّدتان ، الشفاء ثمان عشرة مجلّدة ، القانون أربع عشرة مجلّدة ، الارصاد الكلية مجلدة ، كتاب النجاة ثـلاث مجلّدات ، الهداية

(١) من أمراء بني زياد في العراق العجمي وطبرستان ( ن. ر)

(٢) نسبة إلى جوزجان وهو اسم قديم لمنطقة في بلاد تركستان الأفغانية قرب جيحون (ن. ر). مجلّدة ، القولنج مجلدة ، لسان العرب عشر مجلدات ، الأدوية القلبية مجلد ، الموجز مجلد ، بعض الحكمة المشرقية مجلد ، بيان ذوات الجهة مجلد ، كتاب المعاد مجلد ، كتاب المبدأ والمعاد مجلد ، كتاب المباحثات مجلد .

#### رسائىلە :

ومن رسائله : القضاء والقدر ، الآلة السرصدية غسرض قاطيغورياس . المنطق بالشعر القصائد في العظمة والحكمة في الحروف . تعقب المواضع الجدلية . مختصر اقليدس . مختصر في النبض بالعجمية . الحدود ، الأجرام السماوية . الإشارة إلى علم المنطق . أقسام الحكمة في النهاية والملانهاية ، عهد كتبه لنفسه المنطق . أقسام الحكمة في النهاية والملانهاية ، عهد كتبه لنفسه المندا . في أنه لا يجوز أن يكون شيء واحد جوهرياً وعرضياً . في أن علم زيد غير علم عمرو . رسائل له الحوانية وسلطانية . مسائل جرت بينه وبين بعض الفصلاء . كتاب الحواشي على القانسون . كتاب عيون الحكمة ، كتاب الشبكة والطير .

انتقاله إلى الري والتحاقه بالسلطة :

ثم انتقل إلى الرَّي واتَصل بخدمة السيدة وابنها مجد الدولة ، وعرفوه بسبب كتب وصلت معه تتضمن تعريف قدره . وكان بمجد الدولة إذ ذاك غلبة السوداء ، فاشتغل بمداواته ، وصنف هناك كتاب المعاد ، وأقام بها إلى أن قصد شمس الدولة<sup>(١)</sup> بعد قتل هلال بن بدر بن حسنويه وهزيمة عسكر بغداد . ثم اتفقت أسباب أوجبت

(۱) أبو طاهر بن فخر الدولة البويهي حاكم همدان وكرمانشاه .

الضرورة لها خروجه إلى قزوين<sup>(۱)</sup> ، ومنها إلى همدان<sup>(۲)</sup> ، واتصاله بخدمة كذبانويه والنظر في أسبابها . ثم اتفق معرفة شمس الدولة واحضاره مجلسه بسبب قولنج كان قد أصابه ، وعالجه حتى شفاه الله ، وفاز من ذلك المجلس بِخِلَع كثيرة ورجع إلى داره بعد ما أقام هناك أربعين يوماً بلياليها ، وصار من ندماء الأمير . ثم اتفق نهوض الأمير إلى قرمسين<sup>(۳)</sup> لحرب عناز ، وخرج الشيخ في خدمته ، ثم توجّه نحو همدان منهزماً راجعاً .

تقلّده الوزارة . . وتشويش العسكر عليه :

ثم سألوه تقلّد الوزارة فتقلّدها ، ثم اتّفق تشويش العسكر عليه ، واشف اقهم منه على أنفسهم ، فكسوا داره وأخذوه إلى الحبس ، وأغاروا على أسبابه ، وأخذوا جميع ما كان يملكه . وسألوا الأمير قتله فامتنع عنه وعدل إلى نفيه عن الدولة طلباً لمرضاتهم ، فتوارى في دار الشيخ أبي سعيد ابن دخذوك أربعين يوماً فعاد الأمير شمس الدولة القولنج ، وطلب الشيخ فحضر مجلسه ، فاعتذر الأمير إليه بكل الاعتذار ، فاشتغل بمعالجته ، وأقام عنده مكرماً مبجّلًا .

تصنيفه لكتاب الشفاء :

وأُعيــدت الــوزارة إليــه ثــانيــاً ، ثم ســالتــه أنــا شــرح كتب ارسطوطاليس، فذكر انـه لا فراغ لــه إلى ذلك في ذلـك الوقت ، ولكن إن رضيت مني بتصنيف كتـاب أورد فيه مـا صحّ عنـدي من هذه العلوم

(١) مدينة في ايران .
 (٢) مدينة في ايران جنوباً بغرب فيها قبر ابن سينا .
 (٣) هكذا وردت والصحيح قرميسين وهي معرّب كرمانشاه ـ بلد ـ .

بلا مناظرة مع المخالفين ، ولا اشتغال بالرد عليهم فعلت ذلك ، فرضيت به ، فابتدأ بالطبيعيات من كتاب سمّاه كتاب الشفاء ، وكان قـد صنف الكتاب الأول من القـانون . وكـان يجتمع كـل ليلة في داره طلبة العلم ، وكنت أقرأ من الشفاء ، وكان يقـرىء غيري من القـانون نوبة .

وكان التدريس بالليل لعدم الفراغ بالنهار خدمة للأمير، فقضينا على ذلك زمناً ، ثم تـوجّـه شمس الـدين إلى طـارم<sup>(۱)</sup> لحرب الأمير بها ، وعاوده القولنج قـرب ذلك الموضع واشتـدّ عليه ، وانضـاف إلى ذلك أمراض أخر جلبها سوء تدبيره ، وقلة القبول من الشيخ ، فخاف العسكر وفاته فرجعوا به طـالبين همدان في المهـد فتوفّى في الـطريق في المهـد . ثم بويع ابن شمس الدولة وطلبوا استيـزار الشيخ فابى عليهم .

مطالبة الشيخ الالتحاق بعلاء الدولة :

وكاتب علاءَ الـدولـة<sup>(٢)</sup> سِرَّأ يطلب خـدمته ، والمصير إليه ، والانضمام إلى جـوانبـه ، وأقـام في دار أبي غـالب العطار متـواريـاً . وطلبت منه اتمام كتاب الشفاء ، فاستحضر أبـا غالب وطلب الكـاغد<sup>(٣)</sup> والمحبرة فأحضـرهما ، وكتب الشيخ في قريب من عشرين جزءاً على الثمن بخطه رؤوس المسـائـل . وبقي فيـه يـومين حتى كتب رؤوس المسائل كلها بلا كتاب يحضره ولا أصل يرجع إليه ، بـل من حفظه ، وعن ظهـر قلبه . ثم تـرك الشيخ تلك الأجـزاء بين يديـه وأخذ الكـاغد

(١) اسم موضع في العجم.
 (٢) من امراء بني كاكويه استوزر ابن سينا ، وتوفى سنة ١٠٢٩.
 (٣) القرطاس.

فكان ينـظر في كـل مسـألـة ويكتب شـرحهـا ، فكـان يكتب كـل يـوم خمسين ورقة حتى أتى على جميع الطبيعيات والإلّهيـات ما خـلا كتابَي الحيوان والنبات . وابتدأ بالمنطق وكتب منه جزءاً .

إبعاد الشيخ إلى قلعة فردجان :

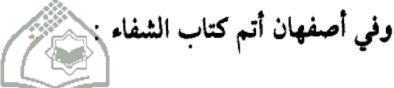
ثم اتَّهمه تاج الملك بمكاتبته عـلاء الدولـة ، فأنكـر عليه ذلـك ، وحثَّ في طلبه فدلَّ عليه بعض أعدائـه ، فأخـذوه وأدّوه إلى قلعة يقـال لها فردجان وأنشأ هِناك قصيدة منها :

دخسولي باليقين كما تسراه وكل الشك في أمر الخروج ( الوافر )

وبقي فيها أربعة أشهر ( ثم فصد علاء الدولة همدانَ وأخذها ، وانهزم تاجُ الملك ومر إلى تلك القلعة بعينها . ثم رجع علاء الدولة عن همدان ، وعاد تاج الملك وابن شمس الدولة إلى همدان وحملوا معهم الشيخ إلى همدان ، ونسزل في دار العلوي ، واشتغل هناك بتصنيف المنطق من كتاب الشفاء ، وكان قد صنف بالقلعة كتاب الهدايات ، ورسالة حي بن يقظان ، وكتاب القولنج . وأما الأدوية القلبية فإنّما صَنَّفها أول وروده إلى همدان ، وكان قد تقضى على هذا زمان ، وتاج الملك في أثناء هذا يُمَنِّيه بمواعيد جميلة .

ثم عنَّ للشيخ التوجُّه إلى أصفهان(١) ، فخرج متنكراً وأنـا وأخوه

(١) مدينة في إيران كانت عـاصمة الصفـويّين قتل تيمـور لنك أهلهـا وعمل هرماً من ٢٠٠, ٧٠ جمجمة. وغلامان معه في زيّ الصوفية<sup>(1)</sup> إلى أن وصلنا إلى طبران<sup>(1)</sup> على باب أصفهان ، بعد أن قاسينا شدائد في الطريق ، فاستقبلنا أصدقاء الشيخ وندماء الأمير علاء الدولة وخواصّه ، وحمل إليه الثياب والمراكب الخاصّة وأنزل في محلّة يقال لها كونكند في دار عبدالله بن بابي ، وفيها من الآلات والفرش ما يحتاج إليه . وحضر مجلس علاء الدولة فصادف في مجلسه الإكرام والإعزاز الذي يستحقّه مثله . ثم رسم علاء الدولة ليالي الجمعات مجلس النظر بين يديه بحضرة سائر العلماء على اختلاف طبقاتهم ، والشيخ من جملتهم ، فما كان يطاق في شيء من العلوم .



واشتغل بأصفهان في تتميم كتاب الشفاء ، ففرغ من المنطق والمجسطي ، وكان قد اختصر أوقليدس والارثماطيقي والموسيقى . وأورد في كل كتاب من الرياضيات زيادات رأى أن الحاجة إليها داعية . أما في المجسطي فأورد عشرة أشكال في اختلاف القطر وأورد في آخر المجسطي في علم الهيئة أشياء لم يسبق إليها ، وأورد في أوقليدس شبهاً ، وفي الارثماطيقي خواص حسنة ، وفي الموسيقى مسائل غفل عنها الأولون ، وتم الكتاب المعروف بالشفاء ما خلا كتابي النبات والحيوان فإنه صنفهما في السنة التي توجّه فيها علاء

(١) فشة من المتعبدين وأحدهم صوفي وهمو عندهم من كمان فحانيماً بنفسه بما قشة من المتعبدين وأحدهم صوفي وهمو عندهم من كمان فحانيماً بنفسه بحاقياً بحقيقة الحقائق ، ويطلق العمامة عليهم الدراويش (ن . ر) .
 (٢) بلد بتخوم قومس من عمل خراسان .

الدولة إلى سابور<sup>(۱)</sup> خواست في الطريق . وصنف أيضاً في الطريق كتاب النجاة ، واختص بعلاء الدولة وصار من ندمائه إلى أن عزم علاء الدولة على قصد همدان ، وخرج الشيخ في الصحبة ، فجرى ليلة بين يدي علاء الدولة ذكر الخلل الحاصل في التقاويم المعمولة بحسب الارصاد القديمة ، فأمر الأمير الشيخ الاشتغال برصد هذه الكواكب وأطلق له من الأموال ما يحتاج إليه . وابتدأ الشيخ بسه وولاني اتّخاذ آلاتها واستخدام صناعها حتّى ظهر كثير من المسائل ، فكان يقع الخلل في أمر الرصد لكثرة الأسفار وعوائقها . وصنف الشيخ بأصفهان الكتاب العلائي .

بين الشيخ والجبائي وتعمُّق الشيخ في اللغة :

وكان من عجائب أمر الشيخ أني صحبته وخدمته خمساً وعشرين سنة فما رأيته إذا وقع لم كتاب مجدّد ينظر فيه على الولاء ، بل كان يقصد المواضع الصعبة منه والمسائل المشكلة ، فينظر ما قاله مُصنَّفُه فيها ، فيتبيّن مرتبته في العلم ودرجته في الفهم . وكنان الشيخ جالساً يوماً من الأيام بين يدي الأمير وأبو منصور الجبائي<sup>(٢)</sup> حاضر فجرى في اللغة مسألة تكلّم الشيخ فيها بما حضره ، فالتفت أبو منصور إلى الشيخ يقول إنك فيلسوف وحكيم ، ولكن لم تقرأ من اللغة ما يرضي كلامك فيها ، فاستنكف الشيخ من هذا الكلام وتوفر على درس كتب اللغة ثلاث سنين ، واستهدى كتاب تهذيب اللغة من خراسان من تصنيف أبي منصور الأزهري<sup>(٣)</sup> ، فبلغ الشيخ في اللغة طبقة قلّما

> (١) كورة في فارس. (٢) من علماء اللّغة. (٣) ولد في هراة . من علماء اللغة له كتاب التهذيب .

يتَّفق مثلها . وأنشأ ثلاث قصائد ضمنها ألفاظاً غريبة من اللغة . وكتب ثلاثة كتب أحدهما على طريقة ابن العميد() والأخر على طريقة الصابي() والأخر على طريقة الصاحب() وأمر بتجليـدهـا واخـلاق جلدهما . ثم أوعمز الأميمر فعمرض تلك المجلدة على أبي منصمور الجبائي . وذكر أنَّا ظفرنا بهـذه المجلدة في الصحيراء وقت الصِيد فيجب أن تتفقيدها وتقبول لنا منا فيها ، فننظر فيها أبنو منتظور وأشكل عليه كثير مما فيها . فقال له الشيخ : إنَّ ما تجهله من هذا الكتاب فهـو مذكـور في الموضـع الفلاني من كتب اللغـة ، وذكر لـه كثيـراً من الكتب المعـروفة في اللغـة كان الشيـخ حفظ تلك الألفاظ منهـا ، وكان أبو منصور مجزفاً فيما يورده من اللغة غير ثقبة فيها ، ففبطن أبو منصور ان تلك الرسائـل من تصنيف الشيخ وإن الـذي حمله عليه مـا جبهه بـه في ذلك اليوم ، فتنصل واعتذر إلى ألم طُنْف الشيخُ كتَّابًا في اللغـة سمّــاه لســان العــرب لـم يصنف في اللغـة مثله ولم ينقله في البيــاض حتى تـوفي فبقي على مسودتـه لا يهتدي أحـد إلى تـرتيبـه . وكـان قـد حصل للشيخ تجارب كثيرة فيما باشره من المعالجات عزم على تدوينها في كتـاب القانــون ، وكان قــد علقها على أجـزاء فضاعت قبـل تمام كتاب القانون . من ذلك انه صدع يوماً فتصوّر ان مادة تريد النـزول إلى حجاب رأسـه ، وأنه لا يـأمن ورما ينـزل فيه فـأمر بـاحضار

(١) أبو الفتح علي بن العميد (٩٢٠ - ٩٩٧) لقّب بذي الكفايتين السيف والقلم - ووزر لركن الدولة ومؤيد الدولة ، ثم دسّت عليه الدسائس فسجن وعذّب ومات .
 (٢) كاتب ديوان الانشاء في دولة بني بويه .

(٣) وزير مؤيد الدولة الذي لقب بكافي الكفاية لـ مؤلفات في الأدب
 (٣) وزير مؤيد الـدولة الـذي لقب بكافي الكفاية لـ مؤلفات في الأدب
 والشعر (٣٦ ـ ٩٩٥) ولد في طالقان وتوفّى في اصفهان .

ثلج كثير ودُقَّه ولَفًه في خرقة وتغطى رأسه بهـا ففعل ذلـك حتى قوي المـوضع ، وامتنـع عن قبول تلك المـادة وعـوفي . ومن ذلـك ان امـرأة مسلولـة بخوارزم أمـرها أن لا تتنـاول شيئاً من الأدويـة سوى الجلنجبين السكري حتى تناولت على الأيام مقدار مائة من وشفيت المرأة .

المختصر الأصغر في المنطق وبعض الردود عليه :

وكان الشيخ قد صنَّف بجرجان المختصر الأصغـر في المنطق وهـو الـذي وضعه بعـد ذلك في أول النجـاة ، ووقعت نسخـة إلى شيـراز(١) فنـظر فيها جمـاعة من أهـل العلم هناك فـوقعت لهم الشبه في مسـائـل منها ، فكتبوها على جزء ، وكمان القماضي بشيهراز من جملة القموم ، فأنفذ بالجزء إلى أبي القاسم الكرماني صاحب إبراهيم بن بابا المديلمي المشتغل بعلم التناظر وأضباف إليه كتبابأ إلى الشيخ أبي القاسم ، وأنفذهما على يدي ركابي قاصد ، وسألـه عرض الجـزء على الشيخ واستيجـاز أجـوبتـه فيـه ، وإذا الشيخ أبي القــاسم دخـل على الشيخ عند اصفرار الشمس في يوم صائف ، وعـرض عليـه الكتـاب والجزء ، فقرأ الكتاب وردَّه عليه ، وترك الجزء بين يـديه وهـو ينظر فيـه والنـاس يتحدثـون ، ثم خرج أبـو القـاسم ، وأمـرني الشيـخ بـإحضـار البياض وقطع أجزاء منه ، فشددت خمسة أجـزاء كل واحـد منها عشـرة أوراق بالربع الفرعوني ، وصلينا العشاء وقدم الشميع وابتدأ هـو بجواب تلك المســائــل . وكـــان يكتب إلى نصف الليــل حتى غلبني وأخـــاه النـوم ، فأمـر بالانصـراف فعند الصبـاح قرع البـاب فإذا رسـول الشيـخ يستحضــرني فحضـرتــه وهــو على المصلى ، وبين يــديــه الأجــزاء

(١) مـدينة في إيـران هي قاعـدة اقليم فـارس فتحهـا أبـو مـوسى الأشعـري وعثمان بن أبي العاص في أواخر خلافة عثمان . نشأ منها عدّة علماء . الخمسة ، ـ فقال : خذها وصر بها إلى الشيخ أبي القاسم الكرماني ، وقل له استعجلت في الأجوبة عنهـا لئلا يتعـوق الركـابي ، فلما حملتـه إليـه تعجب كل العجب وصـرف الفيج وأعلمهم بهـذه الحالـة ، وصـار هذا الحديث تاريخاً بين الناس .

بعض تصنيفاته ونبذ من حالاته :

ووضع في حال الـرصد آلات مـا سبق إليها ، وصنف فيهـا رسالـة وبقيت أنا ثماني سنين مشغولًا بالـرصد ، وكـان غرضي تبيّن مـا يحكيه بـطليموس عن قصتـه في الارصاد ، فتبين لي بعضهـا ، وصنف الشيـخ كتباب الانصاف واليبوم البذي قبدم فيبه السلطان مسعبود إلى أصفهبان نهب عَسْكَرُه رَحْلَ الشيخ وكان الكتنات في جملته ، وما وقف على أثـر . وكان الشيخ قوي القـوى كلها، وكمانت قوة المجـامعة من قـواه الشهـوانية أقـوى وأغلب . وكان كثيراً ما يشتغـل به فـأثر في مـزاجه : وكـان الشيخ يعتمـد على قـوّة مرّاجة حتى صـار أمـره في السنـة التي حارب فيها عبلاء الدولية تباش فبراش على بباب الكبرخ إلى أن أخبذ الشيخ قولنج ، ولحرصه على برئه اشفاقاً من هزيمة يدفع إليها ولا يتماتى لـه المسيـر فيهـا مـع المـرض حقن نفسـه في يـوم واحـد ثمـان كرات ، فتقرح بعض أمعـائه وظهـر به سحـج(١) ، وأحوج إلى المسيـر مع علاء الدولة فمأسرعـوا نحو إيـذج فظهـر به هنـاك الصرع الـذي يتبع علة القولنج ، ومع ذلك كـان يدبر نفسه ويحقن نفسـه لأجل السحج ولبقية القولنج ، فأمر يوماً باتخـاذ دانقين من بزر الكـرفس<sup>(٢)</sup> في جملة ما يحتقن به وخلطه بها طلباً لكسر الرياح ، فقصد بعض الأطباء الذي

(۱) تقشر .

(٢) القطن .

كمان يتقدم هو إليه بمعمالجته ، وطرح من بزر الكرفس خمسة دراهم لست أدري أعمداً فعله أم خطأ لأنني لم أكن معه ، فازداد السحج به من حدة ذلك البزر . وكان يتناول المثرود بطوس لأجل الصرع فقام بعض غلمانه وطرح شيئاً كثيراً من الأفيون<sup>(۱)</sup> فيه ، وناوله فأكله وكمان سبب ذلك خيانتهم في ممال كثير من خزانته ، فتمنوا هلاكه ليأمنوا عاقبة أعمالهم .

## قبل وفاته :

وَنُقِلَ الشَّيخُ كما هو إلى أصفهـان ، فاشتغـل بتدبيـر نفسه ، وكـان من الضعف بحيث لا يقدر على القيام فلم يزل يعالج نفسه حتّى قـدر على المشي وحضر مجلس علاء الدولة . لكنه مع ذلك لا يتحفظ ، ويكثر التخليط في أمر المجامعة ، ولم يسرأ من العلة كل السرء ، فكان ينتكس ويبرأ كل وقت . ثم فصد علاء الدولة همدانَ فسار معه الشيخ فَعَاوَدَتْهُ في الطريق تلك العلة إلى أن وضل إلى همدان ، وعلم أن قُـوَّتَهُ قـد سقطت ، وأنَّهـا لا تفي بدفـع المرض فـأهمـل مـداواة نفسـه وأخذ يقول المدبر الذي كان يـدبر بـدني قد عجـز عن التدبيـر ، والآن فلا تنفع المعالجة . وبقي على هـذا أياماً ، ثم انتقل إلى جـوار ربَّه . وكمان عمره ثـلاثاً وخمسين سنـة ، وكان مـوته في سنـة ثمـان وعشـرين وأربعمائة ، وكانت ولادته في سنة خمس وسبعين وثلاثمـاثة . هـذا آخر ما ذكره أبو عبيد من أحوال الشيخ الـرئيس ، وقبره تحت السـور من جانب القبة من همـدان ، وقيل انـه نقل إلى أصفهـان ودفن في موضـع على باب كونكنبـد . ولما مـات ابن سينا من القـولنج الـذي عرض لــه قال فيه بعض أهل زمانه :

(۱) عصارة الخشخاش وهو نبات يحمل أكوازاً بيضاء ، وهو منوم مخدر.

رأيت ابن سينا يعادي الرجال وبالحبس مات أخسَ الممات فلم يشف ما نـالـه بـالشفا ولم ينـج من مـوتـه بـالنجـاة ( المتقارب ) \_ وقوله بالحبس يريـد انحباس البطن من القولنج الذي أصابه ، والشفاء والنجاة يـريـد الكتـابين من تـأليفه وقصـد بهما الجنـاس في الشعر .

بعض كلمات ابن سينا ووصاياه :

ومن كلام الشيخ الرئيس :

وصيّة أوصى بها بعض أصدقائه وهو أبو سعيد ابن أبي الخير الصوفي قال : « ليكن الله تعالى أول فكر لـه وآخره ، وباطن كـل اعتبار وظاهره ، ولتكن عين نفسه مكمولة بالنظر إليه ، وقدمها موقوفة على المثول بين يديه ، مسافراً بعقله في الملكوت الأعلى وما فيه من آيات ربّه الكبرى . وإذا انحط إلى قراره ، فلينسزه الله تعسالى في آثاره ، فإنه باطن ظاهر تجلى لكل شيء بكل شيء .

فـفـي كــل شـيء لـــه آيــة تـــدل عــلى انـــه واحـــد ( المتقارب )

« فإذا صارت هذه الحال لـه ملكة ، انـطبع فيهـا نقش الملكوت ، وتجلّى لــه قــدس الــلاهـوت ، فــألف الأنس الأعلى ، وذاق الـلذّة القصـوى ، وأخذ عن نفسـه من هو بهـا أولى ، وفاضت عليـه السكينـة وحقت عليه الطمأنينة . وتـطلع إلى العالم الأدنى اطـلاع راحم لأهله ، مستــوهن لحيله ، مستخف لثقله ، مستحسن بــه لـعقـله ، مستضـل لطرقه ، وتـذكر نفسـه وهي بها لهجة ، وببهجتها بهجة ، فتعجب منها ومنهم تعجبهم منـه ، وقد ودّعهـا وكان معهـا كأنـه ليس معهـا . وليعلم أن أفضل الحركات الصلاة ، وأمثـل السكنـات الصيـام ، وأنفـع البـر الصدقة ، وأزكى السر الاحتمال ، وأبسطل السهى المراءاة . ولن تخلص النفس عن الدرن ما التفتت إلى قيل وقال ، ومناقشة وجـدال ، وانفعلت بحـال من الأحوال . وخير العمل مـا صدر عن خـالص نيَّة ، وخير النية ما ينفرج عن جنـاب علم ، والحكمة أمَّ الفضـائل ، ومعـرفة الله أول الأوائسل ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَـدُ الْكَلِمُ السطيّب وَالْعَمَـلُ الصَّسالِسِحُ يَرْفَعُه ﴾<sup>(١)</sup> ثم يقبل على هذه النفس المزينة بكممالها الـذاتي فيحرسهما عن التلطّخ بما يشينها من الهيآت الانقيادية للنفوس الموادية التي إذا بقيت في النفوس المزينة كمان حمالهما عند الانفصال كحمالهما عند الأتصال ، اذ جوهـرها غيـر مشاوب ولا مخـالط ، وإنما يـدنسها هيئـة الانقياد لتلك الصواحب ، بل يفيدها هيآت الاستيلاء والسياسة والاستعلاء والرياسة . وكذلك يهجر الكذب قـولًا وتخيلًا حتى تحـدث للنفس هيئة صدوقة ، فتصدق الأحلام والرؤيا . وأما اللذات فيستعملها على إصلاح الـطبيعة وإبقاء الشخص أو النوع أو السيـاسة . أما المشروب فإنه يهجر شربه تلهياً بـل تشفياً وتـداوياً ، ويعـاشر كـل فرقة بعادته ورسمه ، ويسمح بالمقدور والتقدير من المال ، ويركب لمساعدة الناس كثيراً مما هو خـلاف طبعه ، ثم لا يقصـر في الأوضاع الشرعية ، ويعـظم السنن الإلهية ، والمـواظبة على التعبـدات البـدنيـة ويكون دوام عمره إذا خلا وخلص من المعاشرين تبطرب البزينية في النفس والفكـرة في الملك الأول وملكــه ، وكـيس النـفس عن عـيــار الناس من حيث لا يقف عليه الناس عاهـد الله إنه يسيـر بهذه السيـرة ،

الوكيل» بعض شعر ابن سينا وقصائده : ومن شعر الشيخ الرئيس قـال في النفس وهي من أجـل قصـائـده وأشرفها :

ويــدين بهـذه الــديـانــة ، وَالله وليَّ الـذين آمنــوا وهـو حسبنــا ونعم

ورقماء ذات تمعمزز وتمممنمع هبطت إليك من المحل الأرفع وهي التي سفرت ولم تتبرقم محجبوبية عن كسل مقلة عارف كبرهت فراقبك وهي ذات تفجيع وصلت على كمره إليك وربما إلفت مجماورة الخراب البلقع أنفت ومسا أنست فلمّسا واصلت ويشازلا بفراقها لم تقنع وأظنهما نسيت عهودأ بممالحمي فيعيم مركزها بذات الأجرع حتى إذا اتصلت بهماء هبوطهما ل علقت بهما ثاء الثقيل فأصبحه أترت يتين المجمع اللم والطلول الخضع بمدامع تهمى ولما تقبطع تبكى إذا ذكرت دياراً بالحمى درست بتكرار الرياح الأربع وتظل ساجعة على الدمن() التي قفص عن الأوج الفسيح الأريع إذ عاقها الشـرك الكثيف وصدهـا ودنا الرحيل إلى الفضاء الأوسع حتّى إذا قرب المسير إلى الحمي ما ليس يدرك بالعيون الهجع سجعت وقد كشف الغطاء فأبصرت عنهما حليف الترب غيمر مشيم وغيدت مفارقية لكيل مخلف سام إلى قعر الحضيض الأوضع وببدت تغبرد فسوق ذروة شباهق طويت عن الفطن اللبيب الأروع إن كان أرسلها الإله لحكمة

(١) جمع وهي آثار الـدار أي : ما يتـركه الحي من الأقـذار بعـد الـرحيـل دمنة . فهبوطها إن كان ضربة لازب لتكون سامعة بما لم تسمع وتعود عالمة بكل خفية في العالمين فخرقها لم يرقع وهي التي قطع الزمان طريقها حتى لقد غربت بغير المطلع فكانه برق تالق للحمى ثم انطوى فكانه لم يلمع ( الكامل )

وقال في الشيب والحكمة والزهد :

ابي وقد أصبحت عن ليل الشباب
 يب وعسعس ليله فكم التصابي
 بدأ فرجم<sup>(1)</sup> من مشيبك بالشهاب
 ب<sup>(1)</sup> على فودي<sup>(1)</sup> فألما<sup>(1)</sup> بالغراب
 دار لهم عهدي بها مغنى رباب
 دار لهم عهدي بها مغنى رباب
 دار لهم عهدي من قُطْر السحاب
 مغالطة وتبني للخراب
 مغالطة وتبني للخراب
 مغالطة وتبني اللخراب
 مغالدا عفتها أغريتها بي
 معالدا تعوق عن اضطراب
 أذاه سوى<sup>(0)</sup> صبرى ويسفل عن عتابى

وكم كان الصواب سوى الصواب من العليماء عشهم في حجماب متى أغبرت أثنت عن تراب خيالًا واشمازت عن لباب ( الوافر )

فصار عينك (١) كالأثار تتهم ، عندى ونؤيك صبري الدارس الهدم بين الرياض كطاجونية (٢) جثم يمين حاجة ما قضوها اذ هم أمم (٣) سالرعمد مزدفر (°) بالبرق مبتسم من الحدموع الهــوامي كلهنّ دم ليت الطلول أجابت من به أبكة المحتقي حبهم طلحة في حبهم سقم قد تفهم الحال ما لا تفهم الكلم بأن حدى الذي استدلقته<sup>(١)</sup> ثلم<sup>(٧)</sup>

والمسرء ينغستر والأيسام تنتصرم وأسمع الندهسر قبولاً كلَّه حكم قد أكرم النقص لما استنقص الكرم عيني، فالفيت داراً ما بها أرم (^)

(٥) محمل . (٦) استخرجته . (٧) مكسور الحد أي الحافة . (٨) اي أحد .

وسيمل للصواب خملاط قموم أخسالسطهم ونفسى فمي مكسان ولست بمن يلطخمه خملاط إذا ما لحت الأبصار نالت

## وقال أيضاً :

يا ربع، نكُّرك الأحداث والقـدم كأنما رسمك السَّرَّ الذي لهم كأنمسا سفعسة الاثفي بساقيسة أو حسرة بقيت في القلب مظلمة الا بكاه سحاب دمعه همع(٤) لِمَ لَمْ تجدها سحاب جودها ديم أو علهما بلسان الحمال ناطقسة أما تىرى شيبتى تنبيـك نـاطقــة الشيب يسوعمد والأمسال واعسدة ما لى أرى حكم الأفعال ساقطة ما لي أرى الفضل فضلًا يستهان به حوّلت في هذه الـدنيا ورخـرفهـا

- (١) أهل الدار. (۲) ما يقلى فيه .
  - (٣) القصد.
  - (٤) سائل .

,

(٩) جمع زيمة وهي القطعة من لحم وغيره .
 (٩) القاطع .

.

-

وقال أيضاً :

فقرضه واخضبه أو غطه وجـرعت من البحــر في شــطه وريقاً فلا بلد من حلقه (٢) كم أنبت غيسرك في وسطه من الــرزق كــلّ ســوى قســطه ففوتهما الحرص من فرطمه نشبا في البزميان على قحيطه فإن الندامة من شرطه كما يمرط الشعر من مشطه على الغدر فاعجل على بسطه لحسلا تسعسجسان إلسى خسلطه ووقىر أخما الشيب والمج الشيكاتيرس إذابهما تبعسبف في خسبه كتبت قديماً على خطه عناد القتاد لدى خرطه كما أنشط البكر (٣) عن نشطه (٤) ليغصب حلمي فلم أعطه فما يأنف الدهر من لقطه قد ارتفع النجم عن حطه وكم يضحك الدهر من سخطه ( المتقارب )

> (٣) الفتي من الإبل . (٤) ذهابه .

هـو الشّيب لا بـد من وخــطه<sup>(۱)</sup> أأقسلقسك السطل مسن وبسله وكم منك سرك غصن الشباب فسلا تجرعن ليطريق سلكت ولا تجشعن فما أن ينال وكم حماجمة بمذلت نفسمها إذا أخصب المرء من عقله ومن عـاجـل الحــزم في عـزمــه وكمم ملق دونسهما غميملة إذا ما أحمال أخمو لألمة وما يتعب النفس تمليكون ولا تبغ في العـذل واقصـد فكم وكم عسانسد النصبح ذو شيبسة تراه سريعاً إلى مطمع وكسم رام ذو مسلل حساشسم وذي حسبد أسقبطتيه ليقبى يحاول حسطي عن رتسبتسي يــظل عــلى دهــره ســاخــطأ

> (١) خالط سواد الشعر ( ن. ر. ) . (٢) أي : تعريته من ورقه .

وقال أيضاً :

نغيث بـدمعنـا الـربـع المحيــلا فسأمسسي لا رسسوم ولا طسلولا نقساسي بعمدهم زمنسأ طسويسلا يــرم من مستحيــل مسـتحـيــلا تنحى الحسرص عنهما مستقيسلا هجبرت تجملي هجرأ جميبلا على عبزم فبأعقبننا نبزولا همين() رأيتنــا نعصى العــذولا على الأطلال ما وجدت مسيلا المما که به قبلی کفینا محمو العقمد السذي لن يستحيىلا فماوجدت إلى عــذري سبيـلا مدى الملوين(٢) أو أقصر قليـلا ولم تسر مشلهما أذنى مسلولا أطقت وان جمهمدت لمه قبسولا عملي ليملي زممانماً لن يمزولا تمزين كمزينمة الاثمر النصمولا كسيت الـذبـل والجسـد النحيـلا يعيسرنى بسأن لست البخيسلا يسعسد عبلوذي كسرم مستفسولا

قفسا نجزي معساهندهم قليسلا تخونيه العفياة كيميا تبراه لقند عشنسا بهسا زمنسأ قصيسرأ ومن يستثبت المدنيما بحمال إذا ما استعرض الدنيا اعتبارا خسليلي أبسلغ السعسذال أضسى وأنسي من أنساس مسا أحسلنسا مسآقسيسنسا وأيسديسنسا إذا مسا وقفت دمسوع عيني دون سعـدي على جفني للدمعي فحرض دمسع عقدت لها الوفاء وات عقدي وكم أخت لهـا خــطبت فــؤادي أعــاذل لست في شيء فــأسهب فلم يبر مثلهبا قبلبي ألبوف وعــذل الشيب أولى لمي لــواني أجل قد كررت هذي الليالي أتسنكسر ذرأة لسمسا علشنسى يعيبرني ذببولي أو نحبولي كما أن الخفيش أبا وجيم يقبول مببذر لبيغض مبنى

(۱) أرسلت دمعها وانتشرت .
 (۲) اللّيل والنهار .

أبرز أو أنيل به جزيلا وكم خرق رقعت به منيلا عسى أن لا تبطوف ولا تنبولا نفائس ما تصان بما أذيلا يباع ببعض ما تحبوي كميلا فلست بذاك مذعوراً مهبولا فتعد ما روع الفيل الا فيلا ( الوافر ) متى وسعت لقصدي الأرض حتى يقسول بـه انخـراق الكف جـدا فجل خلل الأصابح منك واجهـد بفحش ان مـالـك فــوق مـالي حكـاك غباء مـا أفنـاه بــذلي يحــذرك الأحبّـة وقـع كـيـدي سقـطت عن اعتقادي فيـك سوءاً فــاما ان أروعـك بغير قصــدى

وقال أيضاً :

أوليتني نعمة مذ صرت تلحظني كافي الكفاة بعيني مجمل النظر كذا اليواقيت فيها قيل نشبانها من حسن تأثير عين الشمس في القمر ( البسيط ) وشكا إليه الوزير أبو طالب العلوي آثار بثر بـدا على جبهته ونـظم شكواه شعراً وأنفذه إليه وهو :

صنيعة الشيخ مولانا وصاحبه وغرس أنعامه بـل نشء نعمته يشكـو إلـيـه أدام الله مـدتـه آثـار بثـر تبـدي فـوق جبهتـه فـامنن عليه بحسم الـداء مغتنماً شكر النبي له مع شكر عتـرتـه ( البسيط )

فأجاب الشيخ الرئيس عن أبياته ووصف في جوابه مـا كان بـه برؤه من ذلك ، فقال : -

الله يشفي وينفي مــا بجـبهـتــه من الأذى ويعــافيــه بــرحمـتــه أمــا العـلاج فــاسهـال يقــدمـه ختمت آخــر أبيــاتي بنـسخـتــه دم القـذال ويغني عن حجـامتــه يـدني إليـه شــرابـاً من مــدامتـه فيه الخلاف<sup>(١)</sup> مدافا وقت هجعتـه ولا يصيحنّ أيضـاً عنـد سخـطتـه آثــار خــير ويكفي أمــر علّتــه

وليرسل العلق المصاص يرشف من واللحم يهجره إلاً الخفيف ولا والوجه يطليه ماء الورد معتصراً ولا يضيق منه المزر مختنقاً هذا العلاج ومن يعمل به سيرى وقال أيضاً :

خير النفوس العارفات ذواتها وحقيق كميات ماهياتها وبم اللذي حلّت وممّ تكوّنت أعضاء بنيتها على هيئاتها نفس النبات ونفس حس ركبا هلا كذاك سماته كسماتها يا للرجال لعظم رزء لم تزل منه النفوس تخب<sup>(٢)</sup> في ظلماتها وقال أيضاً :

هـذب النفس بـالعلوم لـتـرقي وذر الكل فهي لـلكـل بيت إنّما النفس كـالـزجـاجـة والعلم مسراج وحـكـمـة الله زيـت فـإذا أشـرقـت فـإنـك حـي وإذا أظـلمت فـإنّـك مـيـت ( الخفيف )

> وقال أيضاً : عجباً لقوم يحسدون فضائلي عتبوا على فضلي وذمّوا حكمتي إنّي وكيــدهـم ومــا عتـبــوا بــه وإذا الفتى عـرف الـرشـاد لنفسـه

ما بين غيابي إلى عذالي

واستبوحشوا من نقصهم وكمالى

كالطود يحقر نطحة الأوعال

همانت عليه مملاممة الجهمال

(الكامل)

(١) نوع من الصفصاف .

وقال أيضاً : أسماجية الجفون أكمل خمود سجماياهما استعمرن من البرحيق وإن كــانت تنــاغي عن صــديق هي الصهباء مخبرها عددو ( الوافر ) وقال أيضاً : فسلم يسر مسا أرى أنس وجسن أكاد أجن() فيما قد أجن() نـوافــذ لا يقــوم بهــا مـجن(٤) رميت من الخطوب بمصمليات(\*) على منفت ما أكلوه ضنبوا وجباورني أنباس لبو أريبدوا فإن عنت مسائل مشكلات أجال سهمامهم حمدس وظن تواروا واستكانوا(°)واستكنوا(۲) وإن عـرضت خـطوب معضـلات ( الوافر ) مرز تحت محيي من من وقال أيضاً : أشكو إلى الله الـزمـان فصـرفــه أبلي جديد قواي وهو جديد محن إلى تموجّهت فكمأنّني قد صرت مغناطيس وهي حديبد (الكامل) وقال أيضاً : تنهنسه وحماذر أن ينسالمك بغتسة حسام کلامی أو کـلام<sup>(۷)</sup> حسامی (٥) ذلُّوا وخضعوا . (۱) أفقد عقلي . (٦) استتروا . (٢) ما أخبىء وأخفى . (۷) جروح . (٣) قاتله . (٤) كل ما وقى من السلاح أو الترس. وقسال أيضاً ، إنَّ هـذه الأبيـات إذا قيلت عنـد رؤيـة عـطارد وقت شرفه؟ فإنَّها تفيد علماً وخيراً بإذن الله تعالى .

عــطارد قــد والله طــال تــردّدي مسـاء وصبحـاً كي أراك فــاغنــها فهـا أنت فامـددني قـوى أدرك المنى جهـا والعلوم الغـامضــات تكـرّمــا ووقــني المــحــذور والشرّ كــلّه بـأمر مليـك خالق الأرض والسـها ( الطويل )

وممّا ينسب إلى الشيخ الـرئيس ابن سينا قصيـدة فيما يحـدث من الأمـور والأحوال عنـد قران المشتـري وزحـل في بـرج الجـدي ، بيت زحـل ، وهو أنحس البـروج ، لكـونـه بيت زحـل نحس الفلك النحس الأكبر وأوّل القصيدة :



وجملة ما قيل في هذه القصيلة من أحوال التتر وقتلهم للخلق وخرابهم للقلاع جرى ، وقد رأيناه في زماننا . ومن أعجب ما أتى فيها عن التتر يفنيهم الملك المظفّر<sup>(1)</sup> ، وكان كذلك أفناهم الملك المظفر قطز لما وصل من الديار المصريّة بعساكر الإسلام ، وكانت الكسرة على التتر منه في وادي كنعان<sup>(٢)</sup> كما ذكر ، وذلك في شهر رمضان سنة ثمان وخمسين وستمائة . وكذلك أشياء أخر من ذلك كثيرة صحّت الأحكام بها في هذه القصيدة ، مثل القول عن خليفة بغداد ، وكذا الخليفة جعفر البيت والبيت الذي يليه بعده تمحى

(١) أحمد سلاطين المماليك البحريين ، تولّى الحكم (١٩٩٠ - ١٢٥٩)
 ١٢٦٠ .
 (٢) هي على ما أعتقد ناحية في العراق (لواء ديالي).

خلافته وملكت التتر بغداد كما ذكر، وكان ذلك في أوّل سنة سبع وخمسين وستمائة . وكان الاعتماد بما في هذه القصيدة من كتاب الجفر<sup>(۱)</sup> عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه السلام . والله أعلم ، أن يكون الشيخ الـرئيس قال هـذه القصيدة أو غيـره وقد عَنَّ لي أن أذكر القصيدة لهنا سواء كانت لابن سينا أو لغيره ، وهي :

احــذر بني من القـران العــاشـر وانفـر بنفسـك قبـل نفـر النــافـر لا تشغلنَّك لــذة تلهـو بـهـا فالموت أولى بـالـظلوم الفـاجـر واسكن بـلادأ بـالحجـاز وقم بهـا واصبىر على جور البزمان الجمائر لا تسركنُّن (٢) إلى البلاد فسإنُّهما سيعمها حد الحسام الباتسر من فتيــة فـطس الأنــوف كـانّهم سيل طما أو كالجراد الناشر خزر<sup>(٣)</sup> العيـون تــراهم في ذلّـــة كم قد أبادوا من مليك قاهر ما قصدهم إلا الدماء كمانيا في اللهم من كمل ناه آمر وخراب ما شاد الورى حتى تـرى قفسرأ عمارتهم بسرغم العامسر أما خراسان تعود مشابت المعشب ليس لأهلها من جابر وكذا الخوارزم(٤) وبلخ(٥) بعندها تضحى وليس بـربعها من صـافـر

(١) الجفر : ولد الشاة إذ استكرش وأكل ، وسمّى العلم الذي كتب عليه بعلم الجفر ، وهو العلم الاجمالي على طريقة علم الحروف بلوح القضاء والقدر المحتوى على كلّ ما كان وما يكون ، وقالوا أنه مختصّ بآل البيت ( عليهم السلام ) .

- (۲) سکن واستامن .
- (۳) ضيّقيو العيون .

(٤) بــلاد واقعة على نهسر آموداريــا الأسفل في تــركستان الــروسية ، ذكــرهــا هيرودوتس ورأى البيروني فيها العمران قبل سنة ١٢٩٢ق،م.

(٥) كـانت القصبة السيـاسية لـولاية خـراسان ثم أصبحت المـركـز الثقـافي والديني لـمملكة طخارستان اجتاحتها قبائل جنكيزخان فدمّرتها .

(١) الديلم هي القسم الجبلي من جبال جيلان شمالي بلاد قزوين .
 ٤ ٢ . ٢ .

(٢) اقليم في بـلاد إيران على الحـدود الشماليّـة الغربية عاصمتـه تبـريـز ، ومنهـا قسم يؤلف اليوم جمهـورية سـوفياتيـة على ساحـل بحر قـزوين وعـاصمتهـا باكو .

(٣) نهر ينبع من تـركيا ويجـري بديـار بكر والمـوصل وبغـداد ويمتزج بنهـر الفرات في شطَّ العرب ومن سواعده : الزاب الأكبر والزاب الأصغر وديالى . (٤) واد بين الكوفة وفيد . (٥) البلاد التي تتألف منها مملكة بابل. وخلاط<sup>(۱)</sup>ترجع بعد بهجة منظر هـذا وتغلق اربـل<sup>(۲)</sup>من دونهم وبطون نينوه<sup>(۳)</sup> ويؤخذ مالهـا ولربما ظهرت عساكر موصل<sup>(۱)</sup> فتـراهم نسزلاً بشـاطىء دجلة وترى إلى الثرثار<sup>(۵)</sup> نهباً واقعاً وترى إلى الثرثار<sup>(۵)</sup> نهباً واقعاً واحسرتاه على البـلاد وأهلهـا واحسرتاه على البـلاد وأهلهـا يسقون من ماء الفرات<sup>(۲)</sup> خيولهم تلقـاهم حلب<sup>(۸)</sup> بجيش لو سرى

(۱) بلد بأرمينية .
 (۲) مدينة بالعراق في شمالية قرب الموصل .

(٣) مدينة اثرية في العراق وهي عاصمة بلاد آشور القديمة واسمها اليوم كوبونجيك بالقرب من الموصل .

قفرأ تداوس باختىلاف الحيافير

تسعبأ وتفتنح فمي النهبار العباشبر

ودوابسهسا من متعشير متجياور

تبغى الأمــان من الخؤون الغـادر

ومضسوا إلى بلد بغيهر تفساتسر

ودمأ يسيل وهتك ستر ساتر

تسأتيهم مسطر كبحسر زاخسر

ماذا يكون وما لهم من ناصر

من آل صعصعـة<sup>(٦)</sup> كرام عشـائـر

من كـلّ ظام فـوق صهوة ضـامـر

لمي البحر أظلم بالعجباج الثبائير

٤) مدينة في العراق لقبت بالحدباء ، كائنة على نهر دجلة بالقرب من
 انقاض نينوة كانت قاعدة بلاد بني ربيعة .

(٥) عين غـزيرة بـالماء بـالجزيـرة ، أو هي نهـر بعينـه ، أو واد كـائن قـرب سامراء بني عليه اليوم سدّ .

(٦) قبيلة عربيَّة تنسب إلى صعصعة .

(٧) نهر ينبع من أرمينيا يقطع جبال طوروس ويجتــاز سوريــا والعراق ويصبّ متّحداً مع دجلة في شطّ العرب .

(٨) قساعدة مسوريـا الشمـاليـة وهي من أقـدم مـدن العـالم فقـد ذكـرت في الكتـابـات الحثيـة سنـة ٢٠٠٠ ق.م. اتخـذهـا سيف الـدولـة عـاصمـة لمملكتـه فازدهرت فيها العلوم والفنون الإسلاميّة .

وإذا مضى حــد القــران رأيتـهم يردون جلق وهي ذات عساكسر فنيت ثمـود() في الزمـان الغابـر يفنيهم الملك المظفير مثسل ما بحسامه الماضي الغرار الباتر ويبيدهم نجل الإمسام محمد منهم فيهلكهم حسام الناصس ولربما أبقى الزمان عصابة أثر كبذا حكم المليك القادر والتىرك تفنى الفرس لا يبقى لهم مرعى الذئباب وكل نسبر طائبر في أرض كنعان(٢) تظل جسومهم بالسيف ذات ميامن ومياسر وتجمول عبماد الصليب عليهم جثث محلقية ورأس طيائير يا ريع بغداد لما تحويه من أرض وليس لسبلها من خاطر وكـذا الخليفة جعفر سيـظلّ في تلك النواحي والمشيد العمامر وكمذا العراق قصورها وربوعهما یجن سفرة أودت بمال التباجر يفنيهم سيف القسران فيسا لهما عاماً وليس لكسرها من جابر والروم<sup>(٣)</sup> تكسرهم وتكسر بعدهم بين البسرية صنع ربّ قسادر تمحى خــلافتــه وينسمي ذكِـرو محمي كم يبق قيهما ملجا لمسافر فترى الحصون الشمامخات مهكة بعسد الأنيس بكل وحش نسافس وتسرى قىراهسا والبلاد تبسدكت (الكامل)

وأنشدني بعض التجّار من أهـل العجم قصيدة لابن سينـا في هذا المعنى على قافية الراء الساكنة وأوّلها :

(١) شعب عربي قديم باد اثره قبل ظهور الإسلام ، وقد ورد ذكرهم في القرآن الكريم ، وثبت وجودهم تاريخياً في كتابة سرجون سنة ٣١٥ ق.م. وفي كتب الرومان واليونان وفي الشعر الجاهلي .
 (٢) ناحية في العراق كان اسمها مهروز ، وهي الآن تدعى لواء ديالى .
 (٣) اسم أطلقه العرب على البيزنطيين .

إذا شرق المريخ من أرض بابـل واقتـرن النحسان فـالحـذر الحـذر ولا بـد أن تجـري أمـور عجيبة ولا بــد أن تـأتي بــلادكم التتــر ( الطويل )

ولم يكن يحفظ إلا بعض القصيـدة على غير الصـواب فمـا نقلتهـا عنه .

بعض كتبه الأخرى :

وللشيخ الرئيس من الكتب كما وجدناه غير ما هو مثبت فيما تقدّم من كـلام أبي عبيـد الجـوزجـاني : كتـاب اللواحق يـذكــر اتـه شــرح الشفاء. كتاب الشفاء ، جمع جميع العلوم الأربعة فيه وصنَّف طبيعيَّات. والهيَّاتها في عشرين يوماً بهمدان ، كتاب الحاصل والمحصول ، صنفه ببلده للفقيه أبي بكر البرقي في أول عمره في قريب من عشرين مجلدة ، ولا يوجد إلا تُسْخِة الأصل كتباب البرّ والاثم ، صنف أيضاً للفقيه أبي بكر البـرقي في الأخلاق مجلدتـان ، ولا يوجـد إلَّا عتـده . كتباب الانصاف عشيرون مجلدة شرح فيبه جميع كتب ارسيطوط اليس وأنصف فيــه بين المشـرقيين والمغــربيين ، ضــاع في نهب السلطان مسعودٌ ، كتاب المجموع ويعرف بالحكمة العروضيَّة ، صنف، ولـه إحـدى وعشرون سنـة لأبي الحسن العـروضي من غيـر الـريـاضيـات . كتباب القبانيون في البطب صنف بعضبه بجرجبان وببالبرس ، وتمميه بهمدان ، وعول على أن يعمل له شرحاً وتجارب . كتباب الأوسط المجرجاني في المنطق صنفه بجـرجان لأبي محمـد الشيرازي . كتــاب المبـدأ والمعاد في النفس ، صنفـه له أيضـاً بجرجـان ووجدت في أول هـذا الكتاب انـه صنفه للشيخ أبي أحمـد محمـد إبـراهيم الفـارسي . كتـاب الارصاد الكليـة صنفها أيضـاً بجرجـان لأبي محمد الشيـرازي .

كتاب المعاد صنفه بالري للملك مجد الدولة . بكتباب لسان العرب في اللغة صنفه بـاصفهان ولم ينقله إلى البيـاض ، ولم يوجـد له نسخـة ولا مثله ، ووقع إلى بعض هـذا الكتـاب وهـو غـريب التصنيف . كتـاب دانش مايه العلائي بالفارسية ، صنفه لعلاء الدين ابن كاكويه بأصفهان . كتـاب النجاة صنف في طريق سـابور خـواست ، وهـو في خدمة عبلاء الدولية . كتاب الاشبارات والتنبيهات وهي أخبر ما صنف في الحكمة وأجوده ، وكمان يضن بهما . كتماب الهمداية في الحكمة صنفه وهو محبـوس بقلعة فـردجان لأخيـه على ، يشتمل على الحكمـة مختصراً . كتاب القـولنج صنف بهذه القلعة أيضاً ، ولا يـوجد تـاماً . رسالة حي بن يقظان صنفها بهذه القلعة أيضاً رمزاً عن العقبل الفعَّال . كتباب الأدوية القلبيبة صنفها بهمدان وكتب بهبا إلى الشريف السعيد أبي الحسين علي بن الحسين الحسيني. مقالة في النبض بـالفارسيـة . . مقالة في مخارج الحروف ، وصنفهما بأصفهمان للجبائي . رسالة إلى أبي سهـل المسيحي في الزاويـة صنفها بجـرجـان . مقـالـة في القـوى الـطبيعية إلى أبي سعـد الميامي . رسـالة الـطبر مـرمـوزة تصنيف فيمـا يـوصله إلىٰ علم الحق . كتـاب الحـدود . مقـالـة في تعـرض رسـالـة الطبيب في القـوى الـطبيعيـة . كتـاب عيـون الحكمـة يجمع العلوم الثلاثة . مقالمة في عكوس ذوات الجهة . الخطب التوحيديّة في الإلهيَّات . كتاب الموجز الكبير في المنطق ، وأما الموجز الصغير فهو منطق النجاة . القصيدة المزدوجة في المنطق صنفها للرئيس أبي الحسن سهل بن محمد السهلي بكركانج . مقالة في تحصيل السعادة ، وتعرف بالحجج الغـر . مقالـة في القضاء والقـدر صنفها في طريق أصفهان عند خلاصه وهربه إلى أصفهان . مقـالة في الهنـدبا . مقالة في الإشارة إلى علم المنطق . مقسالة في تقساسيم الحكمة

والعلوم . رسالة في السكنجبين . مقالة في الـلانهـايـة كتـاب تعـاليق علقمه عنىد تلميــذه أبـو منصــور بن زيـلا . مقــالـة في خــواص خط الاستواء . المباحثات بسؤال تلميذه أبي الحسن بهمنيار بن المرزبان وجوابه له . عشر مسائل أجـاب عنها لأبي الـريحان البيـروني . جواب ست عشرة مسألـة لأبي الريحـان . مقالـة في هيئة الأرض من السمـاء وكونها في الوسط . كتاب الحكمة المشرقية لا يوجد تامًا. مقالـة في تعقب المواضع الجدلية . المدخل إلى صناعة الموسيقي ، وهو غير الموضوع في النجاة . مقالة في الأجرام السماوية كتاب التدارك لأنبواع خطا التدبير ، سبع مقمالات ألفه لأبي الحسن أحمد بن محمد السهلي. مقالة في كيفية الرصد ومطابقته مع العلم الطبيعي . مقالـة في الأخلاق . رسالة إلى الشيخ أبي الحسن سهل بن محمد السهلي في الكيمياء . مقالة في آلة رصدية صنعهما بأصفهمان عند رصده لعلاء الدولة . مقالة في غرض قاطيغورياس . الرسالـة الأضحويـة في المعاد صنفها للأمير أبي بكر محَمَّد بنَّ عبيدَةُ معتصم الشعراء في العروض ، صنفه ببلاده ، ولـه سبع عشـرة سنة . مقـالة في حـد الجسم . الحكمة العرشية وهـو كلام مـرتفع في الإلهيـات عهد لـه عاهـد الله به لنفسـه . مقالة في أن علم زيد غير علم عمرو . كتاب تـدبير الجنـد والمماليـك والعساكر وأرزاقهم وخراج الممالك . مناظرات جرت لـه في النفس مع أبي علي النيسابوري ، خطب وتمجيدات وأسجاع جواب يتضمّن الاعتـذار فيما نسب إليـه من الخطب . مختصـر أوقليـدس أظنـه المضمون إلى النجاة . مقالة الارثماطيقي . عشر قصائد وأشعار في الزهد وغيره يصف فيها أحواله . رسائل بالفارسية والعربية ، ومخـاطبات ومكـاتبات وهـزليَّات . تعـاليق مسـائـل حنين في الـطب . قوانين ومعالجات طبّية . مسائل عـدة طبية عشرون مسألـة سألـه عنها

بعض أهمل العصر. مسائل ترجمها بالتذاكير جواب مسائل كثيرة . رسالة لـه إلى علماء بغـداد يسألهم الانصـاف بينه وبين رجـل همداني يدعى الحكمة . رسالة إلى صديق يسألـه الانصاف بينـه وبين الهمداني الـذي يدعى الحكمة . جواب لعـدة مسائـل كلام لـه في تبين مـاهيـة الحروف . شرح كتاب النفس لأرسطوطاليس ويقال انه من الانصاف . مقالة في النفس تعـرف بالفصـول . مقالـة في إبطال أحكـام النجوم . كتباب الملح في النحو . فصول إلهية في إثبات الأول . فصول في النفس والطبيعيات . رسـالـة إلى أبي سعيـد بن أبي الخيـر الصـوفي في الزهد . مقالة في انـه لا يجوز أن يكـون شيء واحد جـوهراً وعـرضاً . مسائل جرت بينه وبين بعض الفضلاء في فنون العلوم . تعليقات استفادها أبو الفرج الطبيب الهمداني من مجلسه وجوابات له . مقالة ذكرها في تصانيفه انها في الممالك وبقاع الأرض . مختصر في أن الزاوية التي من المحيط والمماس لا كمية لها . أجوبة لسؤالات سألـه عنها أبو الحسن العـامري وهي أربـع عشرة مسـألـة . كتـاب المـوجـز الصغير في المنطق . كتـاب قيـام الأرض في وسط السمـاء ألفـه لأبي الحسين أحمد بن محمد السهلي . كتباب مفاتيم الخبرائن في المنطق ، كلام في الجـوهر والعـرض كتاب تـأويل الـرؤيا . مقـالة في الرد على مقالة الشيخ أبي الفرج بن الطيب . رسالة في العشق ألفهما لأبي عبيدالله الفقيه . رسالة في القوى الإنسانيَّة وإدراكاتها .

قول في تبين ما الحزن وأسبابـه مقالـة إلى أبي عبيدالله الحسين بن سهل بن محمد السهلي في أمر مشوب<sup>(1)</sup>.

(١) عيون الأنباء في طبقات الأطباء ٤٣٧ ـ ٤٥٩ .

بعض من عاصره :

وفي بعض مصنّفات مولانا أحمد النراقي (ره) انّه قد كان بين هذا الشيخ وبين الشيخ أبي سعيد ابن أبي الخير الزاهد المتصوّف المشهور مكاتبات ومراسلات تكلّم كلّ منهما فيما كتبه على مشربه ومذاقه ولم تخل من لطف غير أنا أعرضنا عن الذكر لجملتها حذراً عن التطويل ، وفي آخر بعض ما كتبه الشيخ هكذا : وليعلم أنّ أفضل الحركات الصلاة ، وأفضل السكنات الصوم ، وأفضل البرّ العطاء ، وأزكى السير الاحتمال ، وأبطل السعي المراءاة ، وخير العمل ما صدر عن خالص النيّة ، وخير النيّة ما خرج عن حباب علمه ، والحكمة أمّ الفضائل ، ومعرفة الله أوّل الأوائل ، إليه يصعد الكلم الطيّب والعمل الصالح يرفعه

أقول هذا وأستغفر الله وأتوب إليه وأستكفيه وأساله أن يقرّبني إليه إنّـه سميـع مجيب ، والحُمَّـد لله ريس العـالمين والصـلاة والسـلام على خير خلقه محمد وآله أجمعين .

مكافحته للفئران :

كان<sup>(١)</sup> يوجد ملك في حلب ، وكانت هذه المدينة قد خرّبت بعدد عظيم من الفئران التي ما انفكَ الأهلون يتضرّرون منها ومما حدث يوماً ان كان الملك يكلم ابن سينا ، وأن الحديث دار حول الفئران ، فسأل الملك هذا الطبيب عن وجود وسيلة لابادتها فأجاب الطبيب بقوله : « أستطيع أن أصنع ما لا يبقى معه أيّة فارة في المدينة في بضع ساعات ، ولكن على أن تكون أنت عند أبواب المدينة وألًا

فلاسفة الشيعة نقلًا عن شارل ويلز ، آداب الترك ص ١١٤.

تضحك ممّا ترى » فرضي الملك بذلك مسروراً ، وشدّ السرج على فرسه ، وذهب إلى الباب وانتظر وذهب ابن سينا من ناحية الطريق المؤدية إلى الباب وأخذ يقرأ إحدى الرّقى ، فجاءت فأرة ، فأمسكها ابن سينا وقتلها ووضعها في تابوت ودعا أربعة فتران لحمله ، ويداوم على رقاه ، وتأخذ الفئران في المشي وهي تخبط أرجلها ، وتحضر فتران المدينة كلّها لحضور الجنازة ، وتتقدم مصفوفة إلى الباب حيث كان الملك ، ويسبق بعضها الجنازة ويسير بعضها الآخر خلفها ، وينظر الملك ، ونكنه لم يتمالك أن قهقه عندما رأى الفئران الحاملة للتابوت ، وتموت جميع الفئران التي جاوزت الباب حالاً ، وأما التي سينا « أيها الملك ، لو أمسكت عن الضحك بضع دقائق أخرى ما بقي في المدينة واحدة منها ، ولكنف الهم عن جميع الناس » فندم الملك ، ولكن ما الحيلة؟ لا فائدة من ندم يعذ الوان .

معالجته لشاب عشق فتاة :

استدعى ابن سينا للكشف على أحد المرضى وبعد فحصه فحصاً دقيقاً تباكد أنه لا يعاني من مرض عضوي ولكن من حالة نفسية وعندئذ استدعى رجلاً يعرف أحياء المدينة وشوارعها خير المعرفة « وأخذ في سرد أسماء الأحياء اسماً اسماً بينما يضع ابن سينا اصبعه على رسغ المريض ويحس نبضه ويلحظ التغيّرات على وجهه حيث لاحظ عليه التأثر عند ذكر اسم حيّ معيّن وعندئذ بدأ في ذكر شوارع ذلك الحيّ حتّى اكتشف الشارع الذي تأثر بذكره هذا المريض ، وهكذا حتى وصل إلى ذكر البيوت وساكنيها فرداً فرداً حتى ذكر اسم فتاة معيّنة فعرف أن الشاب يهواها وكان العلاج هو الزواج وتم بعده الشفاء». معالجته لمريض ظن أنه بقرة :

طُلِبَ ابن سينا لعلاج حـالة مـريض نفسي يعتقد أنـه بقرة ويـرفض الطعام الذي يقدم له ويطلب أن يذبح وعندئذ استَـدْعَىٰ ابنُ سينا جـزَّاراً ووعـد المـريض أن يــذبحـه ولكنــه أخـذ يتحسّس جسمــه ثم قــال : « لا . . . هـذه البقرة هـزيلة جِدًا وتحتـاج لبعض التغـذيـة وفعـلًا أخــذ المريض في تناول الطعام ثم شفى بعدها » .



## ذكاء ابن نوح الطبيب

حدثنا<sup>(١)</sup> ( أبو الحسن المهدي القزويني ) قال : كان عندنا طبيب يقال لـه ( ابن نـوح ) فلحقتني سكتـة فلم يشـك أهلي في مسوتي وغسّلوني وكفّنوني وحملوني على الجنازة فمرت الجنازة عليه ونساءً خلفي يصرخن فقال لهم إن صاحبكم حي فدعوني أعالجه فصاحوا عليه فقال لهم الناس دعوه يعالجه فإن عاش وإلاً فلا ضرر عليكم فقالوا نخاف أن تصير فضيحة فقال علي أن لا تصير الفضيحة قالوا فإن صرنا؟ قال : حكم السلطان في أمري .

وان برأ فأيّ شيء لي؟ قالوا : ما شئت ، قال : ديته ، قالوا : لا نملك ذلك فرضي منهم بمال أجاب الورثة إليه وحملني فأدخلني الحمام وعالجني وأفَقْتُ في الساعة الرابعة والعشرين من ذلك الوقت ووقعت البشائر ودفع إليه المال ، فقلت للطبيب بعد ذلك من أين عرفت هذا؟ فقال : رأيت رجليك في الكفن منتصبة وأرجل الموتى منبسطة ولا يجوز انتصابها فعلمت أنك حيّ وحمّنتُ أنك أسكت وجربت عليك فصحّت تجربتي .

(1) كفاية الخطيب ج٢ / للسيد مهدي السويج .

720

## الطبيب الذكي أبو بكر محمد بن زكريا الرازي

مولده ومنشأه بالري، وسافر إلى بغداد وأقــام بها مـدّة وكان قــدومه إلى بغداد وله من العمر نيف وثلاثون سنة .

وقيل : إنّ الرازي كمان في أول أمره صيرفياً . ومما يحقّق ذلك أنني وجدت نسخة من المتصوري قديمة قد سقط آخرهما واحترق أكثرهما من عتقهما ، وهي مترجمة بمذلك الخط على هذا المثال : كناش المنصوري ، تسأليف محمد بن زكريما السرازي الصيرفي . وأخبرني من هي عنده أنهما خط السرازي . وكمان السرازي معماصراً لإسحاق بن حنين ومن كمان معه في ذلك السوقت ، وعُميَ في آخر عمره بماء نيزل في عينيه فقيل له : لمو قدحت؟ فقال : لا قد نيظرت من الدنيما حتى مللت . فلم يسمح بعينيه للقدح . وقال أبو الخير الحسن بن سسوار ابن بابا ، وكان قريب العهد منه : ان الرازي تسوقى في سنة نيف وتسعين ومائتين أو ثلاثمائة وكسر ، قال : والشك مني .

ونقلت من خط بلمظفسر بن معسرف أن السرازي تسوفى في سنسة عشرين وثلاثمائة . وقسال عبيدالله بن جبسرتيل : كمان أبو بكس محمد بن زكسريا السرازي له المنسزلة الجليلة بسالري وسسائر بـلاد الجبسل . قسال : وعـاش إلى أن لحقه ابن العميـد<sup>(١)</sup> أستاذ الصـاحب<sup>(٢)</sup> بن عباد ، وهـو كان سبب إظهار كتابه المعروف بالحاوي ، لأنه كان حصل بـالري بعـد وفاته فطلبه من أُخت أبي بكر ، وبذل لهـا دنانيـر كثيرة حتى أظهـرت له مسودات الكتاب . فجمع تلاميذه الأطباء الذين كانـوا بالـري حتى رتبوا الكتاب ، وخرج على ما هو عليه من الاضطراب .

بعض كلماته :

ومن كلام أبي بكر محمد بن زكريا الرازي قال :

الحقيقة في الطب غـاية لا تـدرك ، والعلاج بمـا تنصه الكتب دون أعمال الماهر الحكيم برأيه خطر .

وقــال : الاستكثـار من قــراءة كتب الحكمـاء ، والأشــراف على أسرارهم ، نافع لكل حكيم عظيم الخطي

وقـال : العمر يقصـر عن الوقـوف على فعل كـل نبات في الأرض فعليـك بالأشهـر ، مما أجمـع عليـه ، ودع الشـاذ ، واقتصـر على مـا جربت .

وقسال : من لم يعن بسالأمسور السطبيعيسة ، والعلوم الفلسفيسة ، والقوانين المنطقية ، وعدل إلى اللذّات الـدنيائيـة ، فاتهمـه في علمه ، لا سيما في صناعة الطب .

(١) أبو الفضل محمد الخطيب ابن العميد وزير ركن الدولة البويهي .
 غلب الخراسانيين واسترد منهم اصفهان ومنع عنهم الري . وتوفّى سنة ٩٧١ .
 (٢) أبو القاسم اسماعيل الطالقاني وزير بني بويه ولقّب بالصاحب .
 أخضع طبرستان ورتّب أمورها . وتوفّى في الري ودفن في أصفهان (٩٣٩ ٩٩٥) (ن. ر) . .

وقال : متى اجتمع جالينوس وارسطوطاليس على معنى فـذلك هـو الصواب ، ومتى اختلفا صعب على العقول إدراك صوابه جدًا . تال سالة مان مال ماتيا مستناسينا من الماسين من مسينا م

وقال : الأمراض الحارة أقتل من الباردة لسرعة حركة النار .

وقـال : الناقهـون من المرض إذا اشتهـوا من الـطعـام مـا يضـرّهم فيجب للطبيب أن يحتـال في تدبيـر ذلـك الـطعـام وصـرفـه إلى كيفيّـة موافقة ، ولا يمنعهم ما يشتهون بتة .

وقــال : ينبغي للطبيب أن يــوهم المـريض أبـداً الصحـة ويـرجيــه بها ، وإن كان غير واثق بذلك ، فمزاج الجسم تابع لأخلاق النّفس .

وقـال : الأطباء الأميـون والمقلدون ، والأحداث الـذين لا تجـربـة لهم ، ومن قلت عنايته وكثرت شهواته ، قَتَّالُون .

وقـال : ينبغي للطبيب أن لايدع مساءلـة المريض عن كـل مــا يمكن أن تتولد عنه علته م*ن واخل ومن خ*ارج، ثم يقضي بالأقوى .

ينبغي الاقتصار على طبيب واحد :

وقــال : ينبغي للمـريض أن يقتصـر على واحــد ممن يــوثق بــه من الأطباء ، فخطؤه في جنب صوابه يسير جدًاً .

وقال : من تُطَبَّب عند كثيرين من الأطباء يوشـك أن يقع في خـطأ كل واحد منهم .

وقــال : متى كــان اقتصـــار الـطبيب على التجـــارب دون القيـاس وقراءة الكتب خذل .

وقــال : لا ينبغي أن يــوثق بــالحسن العنــايـــة في الــطب حتى يبلغ الأشد ويجرب . ينبغي للطبيب أن يكون بين الرغبة والرهبة :

وقال : ينبغي أن تكون حالة الطبيب معتدلـة ، لا مقبلًا على الـدنيا كلية ولا معرضاً عن الآخرة كلية ، فيكون بين الرغبة والرهبة .

وقال : بانتقال الكواكب الثابتة في الـطول والعرض تنتقـل الأخلاق والمزاجات .

وقــال : باختـلاف عـروض البلدان تختلف المـزاجـات والأخـلاق والعادات وطباع الأدويـة والأغذيـة ، حتى يكون مـا في الدرجـة الثانيـة من الأدوية في الرابعة ، وما في الرابعة في الثانية .

المعالجة بالأغذية خير من المعالجة بالأدوية :

وقـال : إن استطاع الحكيم أن يعاليم بـالأغذيـة دون الأدويـة فقـد وافق السعادة .

وقـال : ما اجتمـع الأطباء عليه ، وشهد عليـه القيـاس وعضـدتـه التجربة ، فليكن أمامك ، وبالضد .

ومن شعر أبي بكر محمد بن زكريا الرازي قال :

لعمري، ما أدري، وقد آذن البـلى بعـاجل تـرحال؛ إلى أين تـرحـالي؟ وأين محـل الـروح بعـد خـروجــه من الهيكـل المنحل والجسـد البالي؟ ( الطويل )

قال صاحب عيون الأنباء : \_

وحدثني بعض الأطباء أن الرازي كان قـد بـاع لقـوم من الـروم سبـائك ذهب وسـاروا بها إلى بـلادهم ، ثم انهم بعد ذلـك بسنين عدة وجدوها وقد تغيّر لونها بعض التغيّر ، وتبيّن لهم زيفها فجـاءوا بها إليـه وألزم بردها .

حكاية اضافته الوزير :

وقال غيره أن الوزير كان أضافه الرازي فأكل عنده أطعمة لـذيذة لا يمكن أن يأكل بـأطيب منها ، ثم ان الـوزير تحيّل بعـد ذلـك حتى اشترى إحدى الجواري التي تطبخ الأطعمة عند الرازي ظنّاً منه أن تطبخ مثل ذلك الطعام ، فلما صنعت له أطعمة لم يجدها كما وجـدها عند الرازي . فلما سألها عن ذلك ، ذكرت له أن الطبيخ واحد ، بل إنـنا كنا نجـد القدور التي عند الرازي جميعاً ذهباً وفضة . فسبق إلى وهمه حينيد أن جـودة الأطعمية إنما هي من ذلك ، وإن الـرازي قـد حصلت له معرفة الكيمياء . فاستحضر الوزير الـرازي وسأله أن يعرفه ما قد حصل له من معرفة الكيمياء . فلما لم يـذكر لـه الرازي شيئاً من ذلك ، وأنكر معرفته خنقه سراً بوتر.

مرفقت تحييت وي

الطبيب الذكي أيو نصر الفارابي

هو أبو نصر محمد بن محمد بن اوزلـغ بن طرخـان ، مـدينتـه فـاراب ، وهي مدينـة من بلاد التـرك في أرض خـراسـان ، وكـان أبـوه قـائد جيش وهـو فارسي المنتسب ، وكـان ببغداد مـدّة ، ثم انتقـل إلى الشام ، وأقام به إلى حين وفاته .

وقال صاحب عيون الأنباء : -

وفي التاريخ أن الفارابي كان يحمع بأبي بكر بن السراج<sup>(1)</sup> فيقرأ عليه صناعة النحو وابن السواج يقوز عليه صناعة المنطق . وكان الفارابي أيضاً يشعر . وَسُئِلَ أبو نصر : من أعلم أنت أم أرسطو؟ فقال : لو أدركته لكنت أكبر تلاميذه . ويذكر عنه أنه قال : قرأت السماع لأرسطو أربعين مرة ، وأرى الي محتاج إلى معاودته ، وهذا دعاء لأبي نصر الفارابي قال : اللهم إلي أسالك يا واجب الوجود ، ويا علّة العلل ، قديماً لم يزل ، ان تعصمني من الزلل ، وان تجعل لي من الأمل ما ترضاه لي من عمل . اللهم امنحني ما اجتمع من المناقب ، وارزقني في أُموري حسن العواقب . نجح مقاصدي

(١) من علماء وأثمة النحو المشهورين وإليه انتهت الرياسة في النحو بعد المُبَرَّد ، وكتابه الأصول الكبيرة المرجع عند اضطراب النقل ، وجمع فيه أصول علم العربية . والمطالب ، يا إلمة المشارق والمغارب . رب الجوار الكُنس السبع التي انبجست عن الكون انبجاس الأبهر ، هنّ الفواعل عن مشيئته التي عَمَّت فضائِلُها جميع الجوهر . أَصْبَحْتُ أرجو الخير منك وأمتري زحـلاً ونفس عطارد والمشتري . اللهم ألبسني حُلَلَ البهاء ، وكرامات الأنبياء ، وسعادة الأغنياء ، وعلوم الحكماء ، وخشوع الأتقياء .

اللهم أنقذني من عالم الشقاء والفناء واجعلني من اخوان الصفاء ، وأصحاب الوفاء ، وَسُكَّان السماء ، مع الصديقين والشهداء أنت الله الإله الذي لا إله إلاً أنت ، علّه الأشياء ، ونور الأرض والسماء . امنحني فيضاً من العقل الفعّال ، يا ذا الجلال والافضال ، هَذَبٌ نفسي بأنوار الحكمة ، وأوزِعْني شُكْرَ ما أوليتني من نعمة ، أربي الحق حقّاً وألهِمْنِي آتَبَاعَه ، والباطل باطلاً وآخرِمْني أعتقاده واستماعه ، هَذَبٌ نفسي من طينة الهيولي إنك أنت العلَّة الأولى . يا علّه الأشياء جمعاً والسَّانِي الحقاب المتفجس

ربَّ السماوات الـطبـاق ومـركـز في وسطهن من الثـرى والأبحـر إنَّي دعـوتـك مستجيـراً مـذنبـاً فـاغفـر خـطيئـة مــذنب ومقصـر هذب بفيض منك رب الكـل من كـدر الطبيعـة والعناصـر عنصري ( الكامل )

اللهم ، رب الأشخاص العلوية ، والأجرام الفلكية ، والأرواح السماوية ، غلبت على عبدك الشهوة البشريّة ، وحبّ الشهوات والدنيا الـدنيّة . فـاجعـل عصمتــك مجنى من التخليط ، وتقـواك حصني من التفـريط ، إنّـك بكـلّ شيء محيط . اللهم انقـذني من أسـر الـطبـائـع الأربع ، وانقلني إلى جنانـك الأوسع وجـوارك الأرفـع اللهم ، اجعـل الكفـاية سببـاً لقطع مـذموم العـلائق التي بيني وبين الأجسام التـرابية ،

والهموم الكونية واجعل الحكمة سبباً لاتَّحاد نفسي بالعوالم الإلَّهية ، والأرواح السماوية . اللهم طهّر بـروح القـدس الشـريفـة نفسي وأثـر بالحكمة البالغة عقلي وحسي ، واجعل الملائكة بدلًا من عمالم الطبيعة أنسى . اللهم ، ألهمني الهدى ، وثبَّت إيماني بالتقوى ، وبغُض إلى نفسي حب البدنيا . اللهم ، قبَّو ذاتي على قهـر الشهـوات الفانية ، وألحق نفسي بمنازل النفوس الباقية ، واجعلها من جملة الجواهر الشريفة الغالية ، في جنَّات عالية . سبحانك اللهم سابق الموجودات التي تنطق بألسنة الحال والمقـال ، إنك المعـطى كل شيء منها ما هو مستحقَّه بالحكمة ، وجاعل الوجود لهما بالقيماس إلى عدمهما نعمة ورحمة . فالذوات منها والأعراض مستحقَّة بآلائك ، شاكسرة فضائل نعمائك ، وإن من شيء إلا يُسْبَع بحمده ، ولكن لا تفقهون تسبيحهم . سبحسانك اللهم وتع البيت ، إنهك الله الأحد ، الفسرد الصمد ، الذي لم يلد ولم يتولد ، ولم يكن لـ كفواً أحـد . اللهم ، إنــك قــد سجنت نفسي في سَجْن مَنَّ الْعَنْــاصـر الأربعــة ، ووكلت بافتراسها سباعاً من الشهوات . اللهم ، جد لها بالعصمة ، وتعطف عليها بالـرحمة التي هي بـك أليق ، وبالكـرم الفائض الـذي هو منـك أجد وأخلق ، وامنن عليها بالتوبة العائدة بها على عـالمها السماوي ، وعجّبل لها بـالأوبة إلى مقـامها القـدسي ، واطلع على ظلمائهـا شمساً من العقبل الفعَّال ، وامط عنهما ظلمات الجهبل والضلال ، واجعبل ما في قواها بـالقوّة كـامناً بـالفعل، واخـرجها من ظلمـات الجهل إلى نـور الحكمة وضياء العقـل . الله وليَّ الذين آمنـوا يخـرجهم من الـظلمـات إلى النـور . اللهم ، أر نفسي صـور الغيـوب الصـالحـة في منـامهــا ، وبدلها من الأضغاث برؤيا الخيرات والبشري الصادقة في أحلامها ، وطهّرها من الأوساخ التي تأثرت بها عن محسـوساتهـا وأوهامهـا ، وامط

(١) عيون الأنباء ص ٢٠٦ .

الطبيب الذكي أبو مؤيد العنتري

هـو<sup>(١)</sup> أبو المؤيّـد محمد بن المجلي بن الصـائغ الجـزري، كـان طبيباً مشهوراً وعـالماً مـذكوراً ، حسن المعـالجة ، جيـد التدبيـر ، وافر الفضل ، فيلسوفاً متميّزاً في علم الأدب .

وله شعر كثيريغي الحكمة وغيرها ، قال صاحب عيون الأنباء :

سبب اشتهاره بالعنتري :

حـدثني الحكيم سديـد الدين محمـود بن عمر : انّ العنتـري كان في أول أمره يكتب أحاديث عنتر العبسي قصار مشهوراً بنسبته إليه .

بعض كلام العنتري في الحكمة :

ومن كلامه في الحكمة قال : بني ، تعلّم العلوم فلو لم تنـل من الدنيـا إلاّ الغنى عمّن يستعبـدك بحق أو بباطل .

وقمال : بني ، إن الحكمة العقلية تمريك العمالم يقمادون بمأزمة الجهل إلى الخطأ والصواب .

وقال: الجاهل عبد لا يعتق رقه إلَّا بالمعرفة .

(1) عيون الأنباء ص ٣٨٩ .

الحكمة سراج النفس . . . .

وقــال : الحكمـة ســـراج النفس فمتى عــدمتهـــا عميت النفس عن الحق .

وقال : الجاهل سكران لا يفيق إلَّا بالمعرفة .

الحكمة غذاء النفس وجمالها . .

وقـال : الحكمـة غـذَاء النفس وجمـالهـا ، والمـال غـذاء الجسـد وجماله ، فمتى اجتمعًا للمرء زال نقصه ، وتمّ كماله ، ونعم باله .

وقال : الحكمة دواء من الموت الأبدي .

وقال : كون الشخص بلا علم كالجسد بلا روح .

وقال : الحكمة شرف من لا شرف له قديم .

الأدب أزين للمرء من مستبع عيد المراحدي

وقال : الأدب أزين للمرء من نسبه ، وأولى بالمسرء من حسبه وأدفع عن عرضه من ماله ، وأرفع لذكره من جماله . وقال : من أحب أن ينوه باسمه فليكثر من العناية بعلمه . وقال : العالم المحروم أشرف من الجاهل المرزوق . وقال : عدم الحكمة هو العقم العظيم . وقال : الجاهل يطلب المال ، والعالم يطلب الكمال . وقال : الغم ليل القلب ، والسرور نهاره ، وشرب السم أهون من معاناة الهم .

قصيدة في بعض الوصايا الطبية : ومن شعـر أبي المؤيـد محمـد بن المجلي بن الصـائـغ المعـروف

بـالعنتري أنشـدني إيّاه الحكيم سـديد الـدين محمود بن عمـر بن رقيقة قال ، أنشدني مؤيد الدين ولد العنتري قال : أنشدني والدي بنفسه : فبالبطب مجمسوع بنص كبلامي احفظ بني وصيتي واعمــل بهــا في حفظ قـوتـه مـع الأيّـام، قدم على طب المريض عناية والضد فيه شفاء كلّ سقمام. ببالشببه تحفظ صخبة موجبودة ماء الحياة يسراق في الأرحام. أقلل نكباحك مبا استطعت فبإنبه واحذر طعاماً قبل هضم طعام، واجعمل طعامتك كمل ينوم مترة، كـالنـار يصبـح وهي ذات ضـرام لا تحقر المرض اليسير فإنَّه فاحتل لرجعة حل عقد نـظام. وإذا تغيُّب منـك حــال خـارج، كيمـوسـه سبب إلى الأسقـام، لا تهجرنَ القيء، واهجَر كُمَّل ما شبكاف مسن الأمسراض والآلام، إن الحمي ، عن الـطبيعة مسعـد الا تــاكلن بعقب شـرب مــدام، ا لا تشرينٌ بعقب أكمل عـاجـلًا، 🚆 يهميا وليس بنسوع كسل قيسام. والقىء يقسطع والقيام كسلاهتها ير بالأحتلام وكثرة الأحلام، وخبذ الدواء إذا البطبيعية كبررت فدواء ما في الجلد بالحمام. وإذا البطبيعة منبك نقت بباطنسأ فتقود طبعـك لــلأذى بـزمــام، إيساك تسلزم أكسل شسىء واحسد زادت فنقص فبضلهما بقموام، وتزيد في الاخـلاط إن نقصت به حسل وعقسد طبيعسة الأجسسام والــطب جملتــه، إذا حقَّقتــه، يشفى المريض بهما وبسالأوهمام ولعقبل تسدبيسر المسزاج فضيلة (الكامل) أقسول : وهذه القصيدة تنسب أيضاً إلى الشيخ السرئيس ابن سينا() ، وتنسب إلى المختار بن الحسن بن بطلان ، والصحيح انها (1) أبو علي الحسين بن عبدالله بن علي بن سينا من كبار الفلاسفة وأثمّة

المفكرين .

لمحمد بن المجلي لما قـدمته من انشـاد سديـد الدين محمـود ابن عمر لي مما أنشده مؤيد الدين بن العنتري لوالده مما سمعـه منه . ووجـدت العنتري أيضاً ذكرها في كتابه المسمى « بالنور المجتنى » وقـال انها لـه وقال أيضاً أنشدنيها سديد الدين :

من العالم المعقول والمتركّب تضيء بمصباح الحجا المتلهّب يصب على ذاتي بغيسر تسكّب تنزه عن وصف بشرق ومغرب بقنديلها الشفاف أشرف كوكب ( الطويل ) وجودي، به من كل نوع مركب فلذهني مشكاة، ونفسي زجـاجـة ونـوري من النـور الإلهي دائمــاً وزيتي من الزيتونة العذب دهنها، كــاني في وصفي مـنــارة راهب

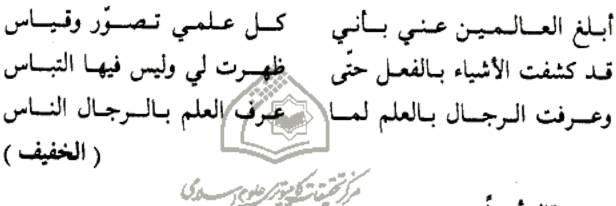
وقال أيضاً : إذاً إن غــدا والنفس منه كجنبة يغـرد في أرجـائهــا كـلَّ طــائـر تـدبرت السبع الـطبـاق وفـارقت معلى شرف منها سجون العناصر ( الطويل )

وقال أيضاً : كأنسنا ممتزج لم يسزل من عبالم النيسر والمعظلم فبعضنا يختبارهما داره وبعضنا يرقى إلى الأنجم ( السريع ) وقال أيضاً : الحق ينكسره الجهول لأنبه عدم التصور فيبه والتصديقا فهو العدو لكل ما هو جاهل فبإذا تصوره يعود صديقا ( الكامل )

#### وقال أيضاً :

جمعاً، لكنت صديق كل العالم، يهوى خلاف هواك، ليس بعالم. مما تقول وأنت مثل النائم ما قد علمت، خجلت خجلة نادم بالطبع حتى صار ضربة لازم ( الكامل ) لـو كنت تعلم كلَّ مـا علم الورى لكنجهلت، فصرت تحسب كل من استحيى ان العقل أصبح ضاحكاً لو كنت تسمع ما سمعت، وعالماً وضع الإله الخلف<sup>(۱)</sup> في كل الورى

وقال أيضاً ٢



وقال أيضاً :

بحق التي الأشياء عن برايهما ، كره ولست بجاهل راضيها ، سعداً بغير عوائق تثنيهما ، لعلوهما الأفلاك أن تحويها ، نراط القضاء بهما الفضا والتيها؟ تنشرنني أضعاف ما أطويهما . إما سيفنى العمر أو يفنيهما ، والفانيات فما أفكر فيهما . ( الكامل )

قالوا: رضيت، وأنت أعلم ذا الورى، تجتاب أبواب الخمول. فقلت: عن لي همة مأسورة لي صادفت ضاق الفضاء بها ، فلا يسطيعها ما للمقاصد جمّة ومقاصدي أطوي الليالي بالمنى، وصروفها إني على نوب الزمان لصابر أما الذي يبقى فقد أحرزته

(١) الاختلاف .

#### وقال أيضاً :

جميع ما الناس فيه تكتسب نسبا، للأصل، بالعلم حتى يبلغ الشهبا فالنار تخمد مهما لم تجد حطبا، عمر به لم ينل علماً ولا نسبا! جهل، وفقر، فقد قضّاهما نصبا. (البسيط)

(الرمل)

بني، كن حافظاً للعلم مطرحاً فقد يسود الفتي، من غيـر سابقـة غـذ العلوم بتـذكـار تـزد أبــدأ، إنى أرى عدم الإنسان أصلح من قضى الحياة، فلما مات شيعـه

وقال أيضاً : کـن غنـیّــاً ان اسـتــطعـت وإلاً كن حكيماً فما عددا ذين غفل إنما سؤدد الفتي الممال والعلم وما ساد قط فقر وجهل ( الخفيف ) وقال أيضاً : *إتريت كيتير على يحمى النصح مني والــرشــادا:* ستمــع يــا بني النصـح مني والــرشــادا: أقسم العمسر ثسلاثساً واستتمسغ

فساطلب الحكمسة في أولمه ، واحبرز العلم وجب فيه البلادا، واكسب الأموال في الثاني، وكسل واشىرح الراح ولا تبغ الفسادا، وتسرقسب آخسر البعسمسر فسإن جاءك الموت ، فقد نلت المرادا ، وإن اعتـاقـك ، في احــداهمـا، طارق الموت فقد حزت الجهادا، همذه سميمرة ممسعمود بنهما نال في الدنيا وفي الأخرى السدادا()

وقال أيضاً : بني تعلم حكمة النفس انمهما طـريق إلى رشــد الفتي ودليــل

(١) الرشاد والصواب والاستقامة .

ولا تبطلب المدنيا فمإنَّ كثيرها قعليل وعمَّا رقدة فستسزول فمن كان في الدنيا حريصاً فإنه يسظل كئيب القلب وهو ذليل ومن يتبرك المدنيا واصبح راهباً فما للأذى يسوماً إليه سبيل ( الطويل )

### وقال أيضاً :

والعقبل ينزجرها عن الشهوات والطبع يجذبها إلى العادات فكلاهما وقف على الحسرات ستفيق بين عساكر الأموات ( الكامل )

نفسي تسطالبني بما في طبعهما والـنفس تـعلم إنَّ ذلــك واجـب والـطبع يقصر عن مراد كليهما والنفس من خمر الحياة وسكـرها

وقال أيضاً : لا تــدنينَ فـتى يــودَك ظــاهـرزَ حَيْـاً وضيدٌ وداده في طـبعــه واهجــر صـديقــك أن تنكـر وده فـالعضـو يحسم داؤه في قسطعـه ( الكامل )

هسو أبسو مسروان عبسدالملك بن أبي العسلاء بن أبي مسروان عبدالملك بن محمد بن مروان بن زهر ، لحق بأبيه في صنباعة الـطب، وكـان جيّد الاستقصـاء في الأدوية المفردة ، والمركّبة ، قـال ابن أبي أُصَيْبِعَه<sup>(1)</sup> :

حكاية معالجته لخليفة وقته 🎲

حدثني أبو القاسم المعاجبني الأندلسي أن الخليفة عبدالمؤمن احتاج إلى شرب دواء مسقل، وكان يكوه شرب الأدوية المسهلة فتلطف له ابن زهر في ذلك ، وأتى إلى كرمة في بستانه فجعل الماء الذي يسقيها به ماء قد اكسبه قوة أدوية مسهّلة بنقعها فيه ، أو بغليانها معه . ولما تشربت الكرمة قوة الأدوية المسهلة التي أرادها ، وطلع فيها العنب ، وله تلك القوة ، أحم الخليفة ، ثم أتاه بعنقود منها وأشار عليه أن يأكل منه . وكان حسن الاعتقاد في ابن زهر ، فلما أكل منه وهو ينظر إليه قال له : يكفيك يا أمير . . فإنك قد أكلت عشر حبّات من العنب ، وهي تخدمك عشر مجالس . فاستخبره عن علة ذلك وعرفه به . ثم قام على عدد ما ذكره له ووجد الراحة فاستحسن منه فعله هذا وتزايدت منزلته عنده .

(١) عيون الأنباء ص ٥٣٠ .

حكاية معالجته لمريض كبر جوفُه وأصْفُر لونُه

وحدثني الشيخ محي الدين أبو عبدالله بن علي بن محمد بن العربي الطائي الحاتمي من أهل مرسية أن أبا مروان عبدالملك بن زهر ، كان في وقت مروره إلى دار الأمير بإشبيلية ، يجد في طريقه عند حمام أبي الخير بالقرب من دار ابن مؤمل مسريضاً به سوء قتبه<sup>(۱)</sup> ، وقد كبر جوفه ، واصفر لونه فكان أبداً يشكو إليه حاله ، ويسأله النظر في أمره . فلما كان بعض الأيام سأله مثل ذلك فوقف أبو مروان بن زهر عنده ، ونظر إليه فوجد عند رأسه إبريقاً عتيقاً يشرب منه الماء ، فقال اكسر هذا الإبريق فإنه سبب مرضك . فقال له لا بالله يا سيّدي فإني ما لي غيره ، فأمر بعض خدمه بكسره فكسره فظهر منه لما كسر ضفدع وقد كبر مما له فيه من الزمان . فقال له ابن بعد ذلك .

## حكاية ابتلاءه بمرض وعدم قدرته على معالجته :

وحدثني القاضي أبو مروان محمد بن أحمد بن عبدالملك اللخمي ثم الباجي قال : حدثني من أثق به أنه كان بإشبيلية حكيم فاضل في صناعة الطب يعرف بالفار ، وله كتاب جيّد في الأدوية المفردة سفران ، وكان أبو مروان بن زهر كثيراً ما يأكل التين ويميل إليه . وكان الطبيب المعروف بالفار لا يغتذي منه بشيء ، وإن أخذ منه شيئاً فيكون واحدة في السنة ، فكان يقول هذا لأبي مروان بن زهر انه لا بد أن تعرض لك نغلة صعبة بمداومتك أكل التين والنغلة هو

(١) المعي .

222

الدبيلة بلغتهم . وكان أبو مروان يقول له لا بدّ لكثرة حميتك وكونك لم تأكل شيئاً من التين ان يصيبك الشناج قال : فلم يمت المعروف بالفار إلاً بعلّة التشنج وكذلك أيضاً عرض لأبي مروان بن زهر دبيلة في جنبه ، وتوفى بها . وهذا من أبلغ ما يكون من تقدمة الإنذار . قال : ولما عرض لأبي مروان هذه العلّة ، كان يعالجها ويصنع لها مراهم وأدوية ، ولم تؤثر نفعاً يعتد به . فكان يقول له ابنه أبو بكر : يا أبي لو غيرت هذا الدواء بالدواء الفلاني ، ولو زدت من هذا الدواء أو استعملت دواء كذا وكذا ، فكان يقول له : يا بني إذا أراد الله تغيير هذه البنية فإنه لا يقدر لي أن أستعمل من الأدوية إلاً ما يتمّ به مشيئته وإرادته .



# في ذكاء الطبيب أبي منصور ابن مارية وعلاجه للمستسقى بالحشيشة

قال(١) أبو منصور بن مارية وكان من رؤساء البصرة قـال : أخبرني شيبوخنا قبال : كان بعض أهلننا قد استقى وأيسبوا من حياتبه وقالبوا لا حيلة لنا في برئه فسمع العليل فقال دعموني الآن أتزوّد من الـدنيا وآكـل مـا أشتهي ولا تقتلوني بالحميـة فقالـوا كل مـا تريـد فكان يجلس ببـاب الـدار فمهما اجتـاز به اشتـراه وأكله فمؤبيه رجل يبيـع جراداً مـطبوخـاً فاشترى منه عشرة أرطال فأكلها بأسرها فانحل طبعه فقام في ثـلاثة أيـام أكثىر من ثلاثمائة فجلس وكباد يتلف ثم انقطع القيبام وقد زال كبل مبا كان في جوفه وثابت فبرأ خرج يتصَّرف في حوائجه فرآه بعض الأطباء فعجب من أمره وسألـه عن الخبر فعـرفه فقـال ليس من شأن الجـراد أن يفعـل هذا الفعـل ولا بد أن يكـون في الجراد الـذي فعل هـذا خاصيـة فاحب أن تدلني على صاحب هذا الجراد الذي باعه لـك فما زالا في طلبه حتى علما به فرآه الطبيب فقال له ممن اشتريت هـذا الجراد فقـال مـا اشتريتـه أنا أصيـده وأجمع منـه شيئاً كثيـراً وأطبخه وأبيعـه قال فمن أين تصبطاده؟ فذكر له مكاناً على فراسخ يسيرة من بغداد فقال له الطبيب أعطيك دينارأ أو تجيء معي إلى الموضع اللذي اصطدت منه الجبراد قال: العم، فخرجا وعباد الطبيب من الغبد ومعنه من الجبراد

(1) كتاب الأذكياء للسبط ابن الجوزي .

شيء ومعه حشيشة فقالوا له ما هذا؟ قال : صادفت الجراد الذي يصيده هذا الرجل يرعى في صحراء جميع نباتها حشيشة يقال لها (مازريون) وهي من دواء الاستشفاء فإذا دفع إلى العليل منها وزن درهم أسهله إسهالاً عظيماً لا يؤمن أن ينضبط والعلاج بها خطر ولـذلك ما يكاد يصفها الأطباء فلما وقع الجراد على هذه الحشيشة ونضجت في معدته ثم طبخ الجراد ضعف فعلها بطبختين فاعتدلت بمقدار ما أبرأت هذا .



الطبيب الذكى ارسطوطاليس

آدابه :

ومن(<sup>()</sup> آداب ارسطوطاليس وكلماتـه الحكيمـة ممّـا ذكـره الأميـر (المبشر بن فاتك ) قال أرسطوطاليس : ــ

اعلم انــه ليس شـيء أصلح مـن أولى الأمــر إذا صـلحــوا ، ولا أفسدهم ولأنفسهم منهم إذا فسدوا . قالوا لي من الرعية بمنـزلة الـروح من الجسد الذي لا حياة له إلاً بها .

وقال : احذر الحرص ، فَأَمَّا مَا يَحْوَ صَلِحَكَ ومصلح على يـديك فالزهد ، واعلم أن الزهد باليقين ، واليقين بـالصبر ، والصبـر بالفكـر ، فإذا فكرت في الدنيا لم تجـدها أهـلًا لأن تكرمهـا بهوان الأخـرة ، لأن الدنيا دار بلاء ومنزل بلغة<sup>(٢)</sup>.

القناعة كل الغنى :

وقمال : « إذا أردت الغنى فاطلبه بالقناعة ، فمانه من لم تكن له القناعة فليس المال مغنيه وإن كثر » .

وقال : « اعلم أن من علامة تنقل الدنيا وكدر عيشها انه لا يصلح

(1) عيون الأنباء ص ٩٨ فصاعداً .
 (٢) الكفاية .

منها جانب إلاً بفساد جانب آخر ، ولا سبيل لصاحبها إلى عزّ إلاً بإذلال ، ولا استغناء إلاً بافتقار . واعلم أنها ربما أصيبت بغير حزم في الرأي ولا فضل في السدين ، فإن أصبت حساجتك منها وأنت مخطىء ، أو أدبرت عنك وأنت مصيب ، فلا يستخفنك<sup>(۱)</sup> ذلك إلى معاودة الخطأ ومجانبة<sup>(۲)</sup> الصواب »

عدم تضييع العمر والمال والقوة في غير حق :

وقبال : لا تبطل عمراً في غير نفع ، ولا تضع لـك مالاً في غير حق ، ولا تصرف لك قبوة في غير عناء ، ولا تعدل لـك رأياً في غير رشـد<sup>(٣)</sup> فعليك بـالحفظ لما أتيت من ذلـك والجد فيـه ، وخـاصـة في العمر الذي كـل شيء مستقاد سـواء ، وإن كان لا بـد لـك من اشغـال نفسك بلذة فلتكن في محادثة العلماء ودرس كتب الحكمة .

وقــال : اعلم أنـه ليس من أحــد يخلوعن عيب ولا من حسنة ، فــلا يمنعـك عيب رجــل من الأستعـانــة بـه فيمــا لا نقص بـه . ولا يحملنـك ما في رجـل من الحسنات على الاستعـانة بـه فيما لا معـونـة عنـده عليه، واعلم ان كثـرة أعوان السـوء أضـرّ عليـك من فقـد أعـوان الصدق .

## العدل ميزان الله في أرضه :

وقال : العدل ميزان الله عزَّ وجـلٌ في أرضه ، وبـه يؤخذ للضعيف من القـوي ، وللمحق من المبـطل . فمن أزال ميـزان الله عمَّـا وضعـه

> (١) استفز . (٢) التباعد عن الشيء . (٣) الاستقامة على طريق الحق مع صلابة فيه .

بين عباده فقد جهل أعظم الجهالة ، واعتز بالله سبحانه أشد اعتزازاً . العالم يعرف الجاهل . .

وقال : العالم يعرف الجاهل لأنه كان جاهـلًا ، والجاهـل لا يعرف العالم لأنه لم يكن عالماً .

وقـال : ليس طلبي العلم طمعاً في بلوغ قـاصيتـه ، ولا الاستيـلاء على غـايتـه ، ولكن التمـاسـاً لمـا لا يسـع جهله ولا يحسن بـالعـاقــل خلافه .

وقـال : اطلب الغنى الـذي لا يفنى<sup>(١)</sup> ، والحيـاة التي لا تتغيّر ، والملك الذي لا يزول ، والبقاء الذي لا يضمحل<sup>(٢)</sup> .

- إصلاح النفس :
- وقال : أصلح نفسك لنفسك يكن الناس تبعاً لك .

وقـال : كن رؤوفاً رحيماً ، ولا تَكن رافتك ورحمتـك فسـاداً لمن يستحقّ العقوبة ويصلحه الأدب .

وقال : خذ نفسك بإثبات السنة فإن فيها إكمال التقي .

وقمال : افتىرص<sup>(٣)</sup> عن عىدوك الفرصة واعمل على أن المدهـر دول<sup>(٤)</sup> .

وقـال : لا تصـادم من كـان على الحق ، ولا تجـارب من كــان متمسّكاً بالدين .

(۱) لا يهلك.
 (۳) انتهز .
 (۲) لا يتلاشى .
 (٤) أي : لا ثبات فيه ولا قرار .

اعتبر ممن مضي . . .

وقال : صبر الدين موضع ملكك ، فمن خـالفه فهـو عدو لملكـك ومن تمسّـك بالسنـة فحرام عليـك ذمه وادخـال المذلّـة عليـه ، واعتبـر ممّن مضى ولا تكن عبرة لمن بعدك . .

وقال : لا فخر فيما يزول ، ولا غنى فيما لا يثبت .

وقال : عامـل الضعيف من أعدائـك على أنه أقـوى منك ، وتفقـد جندك تفقد من قد نزلت به المحنة واضطرته إلى مدافعتهم() .

تقديم أهل الدين والصلاح :

وقال : دار الرعية مداراة من قبد انهتكت عليه مملكته وكثرت عليه أعداؤه .

وقال : قدم أهل الدين والصلاح والأمانة على أنك تنــال بذلــك في العاقبة الفوز وتتزين به في المدينية بي من من

وقسال : اقمع أهسل الفجلور على أنسك تصلح دينيك ورعيتسك بذلك .

الغفلة تورث الندامة :

وقال : لا تغفل فإن الغفلة تورث الندامة .

وقـال : لا ترج السـلامـة لنفسـك حتى يسلم النـاس من جـورك ، ولا تعاقب غيرك على أمـر ترخص فيـه لنفسك واعتبـر بمن تقدم واحفظ ما مضى ، وألزم الصحة يلزمك النصر .

(١) مقاومتهم ودفاعهم .

الصدق قوام أمر الخلائق :

وقال : الصدق قموام أمر الخلائق ، والكذب داء لا ينجو من نزل به . ومن جعل الأجمل أمامه أصلح نفسه ، ومن وسخ نفسه أبغضته خاصته .

ستر عيوب الأخرين :

وقال : لن يسود من يتبع العيوب الباطنة من اخوانه من تجبر على الناس ذلّته ، من أفرط في اللوم كره النـاس حياتـه . من مات محموداً كـان أحسن حالاً ممن عـاش مذمـومـاً . من نـازع السلطان مـات قبـل يومه . أي ملك نـازع السوقـة<sup>(۱)</sup> هتك شـرفه . أي ملك تـطنف<sup>(۲)</sup> إلى المحقرات فالموت أكرم له .

عدم الأسراف في حب الدنيا :

وقـال : من أسرف في حب الـدنيّـا مـات فقيراً ، ومن قنـع مـات غنيًا . من أسرف في الشراب فهو من السفل . من مات قلّ حسّاده . اللؤم يهدم الشرف :

وقال : الحكمة شرف من لا قديم لـه . الطمع يورث الـذلّة التي لا تستقــال () . اللؤم يهـدم الشــرف ويعــرض النفس للتلف . سـوء الأدب يهـدم ما بنـاه الأسلاف . الجهـل سرّ الأصحـاب . بذل الـوجـه إلى الناس هو المـوت الأصغر . ينبغي للمـدبر أن لا يتخـذ الرعيـة مالاً

> (١) الرعية من الناس . (٢) هفا . (٣) لا يمكن النهوض والخلاص منها .

وقنية ، ولكن يتخذهم أهـلًا وإخـوانـاً ، ولا يـرغب في الكـرامـة التي ينـالها من العـامة كـرهاً ولكن في التي يستحقهـا بحسن الأثـر وصـواب التدبير .

وصاياه إلى الإسكندر :

وكتب إلى الاسكنــدر في وصــايــاه لــه : ان الأرديــاء ينقــادون بالخوف ، والأخيار ينقادون بـالحياء ، فميّـز بين الطبقتين واستعمـل في أولئك الغلظة والبطش ، وفي هؤلاء الافضال والاحسان .

وقـال أيضاً : ليكن غضبـك أمراً بين المنـزلتين ، لا شديـداً قاسيـاً ولا فـاتـراً ضعيفـاً ، فـإن ذلـك من أخـلاق السبـاع وهـذا من أخــلاق الصبيان .

> ثلاثة تشرف الملوك . مراقعة تشيير المن الملوك

وكتب إليه أيضاً : انَّ الأمـورَ التي يشرف بهـا الملوك ثلاثـة : سن السنن الجميلة ، وفتح الفتوح المذكورة ، وعمارة البلدان المعطّلة . السعيد من اتّعظ بغيره :

وقال : اختصار الكلام طي المعاني . رغبتك فيمن يزهـد فيك ذلّ نفس ، وزهـدك فيمن يـرغب فيـك قصر همـة . النميمـة تهـدى إلى القلوب البغضاء . من واجهك فقد شتمك ، ومن نقـل إليك نقـل عنك الجـاهل عـدوّ لنفسـه فكيف يكـون صـديقـاً لغيـره . السعيـد من اتّعظ بغيره .

العناية برياضة النفس :

وقال لأصحابه : لتكن عنايتكم في رياضة أنفسكم ، فأما الأبدان

فاعتنوا بها لما يدعو إليه الاضطرار ، واهـربوا من اللذّات فـإنها تستـرقّ النفوس الضعيفة ، ولا قوّة بها على القوية .

الحق أولى بالمحبة :

وقال : إنا لنحب الحق ونحب افلاطون فإذا افترقا فالحق أولى بالمحبة . الوفاء نتيجة الكرم . لسان الجاهل مفتاح حتفه . الحاجة تفتح باب الحيلة . الصمت خير من عجز المنطق . بالافضال تعظم الأقدار . بالتواضع تتم النعمة . باحتمال المؤن يجب السؤدد بالسيرة العادلة تقل المساوىء . بترك ما لا يعنيك يتم لك الفضل بالسعايات تنشأ المكاره .

الصبر على تعب العلم . . . ونـظَرَ إلىٰ حَدَثٍ يتهـاون بالعلم فقـال له : إنَّـك إن لم تصبر على تعب العلم صَبَرْتَ علىٰ شِقاء الجَهل بي من

عدم السعاية على الآخرين :

وسعى إليه تلميذ لـه بآخـر فقال لـه : أتحب أن نقبل قـولك فيـه ، على أنـا نقبـل قـولـه فيـك؟ قـال : لا . قــال : فكف عن الشـر يُكَفّ عنك .

قوة البدن ليس بكثرة الغذاء . . .

ورأى إنساناً ناقهاً() يكثر من الأكل وهو يرى أنه تقوية ، فقال له : « يا هذا ليس زيادة القوة بكثرة ما يرد البدن من الغذاء ولكن بكثرة ما يقبل منه »

(١) أي شاف من مرض وبه ضعف .

وقال : كفى بالتجارب تادياً ويتقلّب الأيام عظة .

لا ينبغي للإنسان أن يمدح نفسه :

وقيل لأرسطوطـاليس : ما الشيء الـذي لا ينبغي أن يقال وإن كــان حقّاً؟ فقال : مدح الإنسان نَفْسَه .

وقيـل لـه : لم حفِظَت الحكمـاءُ المـالَ؟ فقـال : « لــُـلَّا يقيمـوا أنفسهم بحيث لا يستحقّونه من المقام » .

مواقع امتحان الإنسان :

وقسال : امتحن الممرء في وقت غضبسه لا في وقت رضاه ، وفي حين قدرته لا في حين ذلّته . رضا الناس غاية لا تدرك :

وقـال : رضى الناس غـاية لا تـدرك ، فـلا تكـره سخط من رضـاه الجور .

حركة الاقبال بطيئة وحركة الادبار سريعة . .

قال() ارسطوطاليس : حركة الإقبال بطيئة وحركة الإدبار سريعة لأن المقبل كالصّاعد من مرقاة إلى مرقاة . والمدبر كـالمقذوف بـه من علّو إلى أسفل .

شرف الإنسان على جميع الحيوان . .

وقال : شرف الإنسان على جميع الحيـوان بالنـطق والذهن ، فـإن سكت ولم يفهم عاد بهيميّاً .

(١) منهاج البراعة ج ٦ ص ١٩٧ .

وقال : لا تكثروا من الشراب فيغير عقولكم ويفسد أفهامكم .

السرور دليل على الفهم :

وأعـاد على تلميذ لـه مسـألـة فقـال لـه : أفهمت؟ قـال التلميـذ : نعم . قـال : لا أرى آثار الفهم عليـك . قال : وكيف ذلـك؟ قال : لا أراك مسروراً ، والدليل على الفهم السرور .

خير الأشياء أجدّها إلاً المودّات . . .

وقال : خير الأشياء أجدُّها إلَّا المودَّات فإن خيرها أقدمها .

خاصة العقل حسن الاختيار :

وقال : لكل شيء خاصة ، ولحاصة العقل حسن الاختيار .

وقال : لا يلام الإنسان في ترك الجواب إذا سئل حتى يتبيّن أن السائل قد أحسن السؤال ، لأن حسن السؤال سبيل وعلّة إلى حسن الجواب .

وقال : كَلام العجلة موكل به الزلل .

وقال : إنما يحمل المرء على تـرك ابتغاء مـا لم يعلم قلّة انتفاعـه بما قد علم .

وقـال : من ذاق حلاوة عمـل صبر على مـرارة طرقـه ، ومن وجـد منفعة علم عنى بالتزيد فيه .

دفع الشر بالخير فضيلة :

وقال : دفع الشر بالشر جَلَدٌ ، ودفع الشر بالخير فضيلة .

أكتب خير ما يقرأ واحفظ خير ما يكتب :

وقـال : ليكن مـا تكتب من خيـر مـا يقـرأ ومـا تحفظ من خيـر مـا يكتب .

وكتب إلى الإسكنـدر : إذا أعطاك الله مـا تحب من الظفـر فـافعـل ما أحب من العفو .

وقـال : لا يوجـد الفخور محمـوداً ، ولا الغضـوب مسـروراً ، ولا الكريم حسوداً ، ولا الشـره غنيًا ، ولا الملول دائم الإخـاء ، ولا مفتتح يعجل الإخاء ثم يندم .

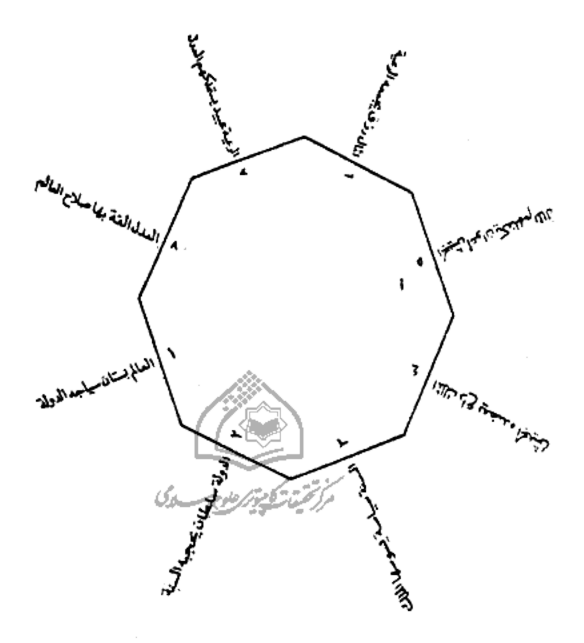
علة غلبة الشهوة على الرأي في أكثر الناس :

وقال : إنما غلبت الشهرة على الرأي في أكشر الناس ، لأن الشهوة معهم من لدن الصبياء والرأي إنما يأتي عند تكاملهم فإنهم بالشهوة لقدم الصحبة أكثر من أنسهم بالرأي ، لأنه فيهم كالرجل الغريب .

ولما فرغ من تعليم الإسكندر دعا به فسألـه عن مسائـل في سياسـة العامة والخاصة ، فأحسن الجواب عنها فنالـه بغايـة ما كـره من الضرب والأذى . فسئـل عن هـذا الفعـل فقـال : هـذا غـلام يـرشـح للملك ، فأردت أن أذيقه طعم الظلم ليكون رادعاً له عن ظلم الناس .

الكلمات الثمان المكتوبة على قبر ارسطوطاليس :

وأمر أرسطوطـاليس عنـد مـوتـه أن يــدفن ويبنى عليـه بيت مثمن يكتب في جملة جهـاته ثمـان كلمات جـامعات لجميـع الأمور التي بهـا مصلحة الناس ، وتلك الكلم الثمان هي هذه على هذا المثال :



بعض كتب أرسطوطاليس : ولأرسطوطاليس من الكتب المشهورة ممًا ذكره بطليموس . كتــاب يحض فيــه على الفلسفــة ، ثــلاث مقــالات . سوفسطس مقـالة ، كتـاب في صناعـة الريـطوري ، ثـلاث مقـالات . كتــاب في العـدل ، أربــع مقـالات ، كتــاب في الـريــاضـة والأدب

كتباب في العبدل ، اربيع مقالات ، د المصلحين وغيرها .

الطبيب الذكي اسقليبيوس

من آدابه وحكمه :

مما<sup>(١)</sup> ذكره الأميـر أبو الـوفاء المبشـر بن فاتـك في كتاب « مختـار الحكم ومحاسن الكلم » قال اسقليبيـوس : ــ من عرف الأيـام لم يغقل الاستعداد .

وقـال : إن أحـدكم بين نعمة من بـارثــه وبين ذنب عمله ، ـ ومـا يصلح هــاتين الحـالتين إلاً الحمــد للمنعم والاستغفـار من الــذنب . وقال : كم من دهر ذممتموه فلما صـرتم إلى غيره حمـدتموه ، وكم من أمر أبغضت أوائلة وبُكِيَ عند أواخره عليه .

مثال المتعبد بغير معرفة :

وقال : المتعبَّد بغير معرفـة كحمار الـطاحون يـدور ولا يبرح ، ولا يدري ما هو فاعل .

> وقال : فوت<sup>(٢)</sup> الحاجة خير من طلبها إلى غير أهلها . عدم اعطاء الفاجر :

وقال : اعطاء الفاجر تقوية له على فجوره ، والصنيعة عند

(۱) عيون الأنباء ص ٣٧.
 (۲) امتناع .

الكفور<sup>(1)</sup> اضاعة للنعمة ، وتعليم الجماهل ازديماد في الجهل ، ومسألة اللئيم اهانة للعرض .

وقــال : إني لأعجب ممن يحتمي من المـآكــل الـرديئــة مخــافــة الضرر ، ولا يدع الذنوب مخافة الآخرة .

فائدة الاكثار من الصمت واستعمال الصدق :

وقمال : أكثروا من الصمت فمإنه سلامة من المقت<sup>(1)</sup> واستعملوا الصدق فإنه زين النطق .

وقيل له صف لنا الدنيا فقال : أمس أجمل ، واليوم عممل ، وغداً أمل .

وقـال : المشفق عليكم يسيء المظن بكم ، والـزاري عليكم كثيـر العتب لكم ، وذو البغضاء لكم قليل النصيحة لكم . سبيل من له دين ومروءة :

وقـال : سبيل من لـه دين ومروءة أن يبـذل لصديقـه نفسه ومـاله ، ولمن يعــرفـه طــلاقـة وجهــه وحسن محضـره ، ولعــدوّه العـدل وأن يتصاون<sup>(٣)</sup> عن كل حال يعيب .

> (۱) مبالغة كافر وهو الجاحد للنعمة . (۲) البغض الشديد . (۳) تصاون عن العيب : حفظ نفسه منه .

الطبيب الذكي أفلاطون

يقال : فلاطن وأفلاطن وأفلاطون .

قال سليمان بن حسان المعروف بابن جلجل في كتابه :

« أفـلاطن الحكيم من أهل مـدينة أثينيـا ، رومي فيلسوف يـونـاني طبي ، عالم بالهنـدسة وطبـائع اعـداد ، وله في الـطب كتاب بعثـه إلى طيمـاوس تِلميـذِه ، ولـه في الفلسفية كتب وأشعـار ، ولـه في التـأليف كلام لم يسبقه أحد إليه....».

وقال المبشر بن فاتلك في كتياب مختار الحكم ومحاسن الكلم » : «معنى أفلاطون وتفسيره في لغتهم : العميم الواسع . وكان اسم أبيه أرسطن ، وكان أبواه من أشراف اليونانيين من ولد اسقليبيوس جميعاً ، وكانت أمّه خاصة من نسل سولون صاحب الشرائع .

وبلغ أفـلاطـون من العمـر إحـدى وثمــانين سنـة ، وكــان حسن الأخـلاق ، كريم الأفعـال ، كثير الإحسـان لـكل ذي قـرابة منـه وإلى الغـرباء ، متئـناً<sup>(۱)</sup> حليـماً صبـوراً. وكان لـه تلاميـذ كثيـرة ، وتـولى التدريس بعده رجلان أحدهما بأثينية في الموضع المعروف بأقاديميـا<sup>(۲)</sup>

> (١) المتأني المترزن . (٢) حداثق كان يجتمع بها الفلاسفة .

وهـو كسـانـو قـراطيس ، والأخــر بلوقين من عمـل أثينيــة أيضـاً وهــو ارسطوطاليس .

وكان يرمـز حكمته ويستـرها ويتكلم بهـا ملغوزة ، حتى لا يـظهـر مقصده لذوي الحكمة . وكان درسـه وتعلمه على طيمـاوس وسقراطيس وعنهما أخذ أكثر آرائه .

وصنف كتباً كثيرة ، منها ما بلغنا اسمه ستّة وخمسون كتاباً ، وفيها كتب كبار يكون فيها عـدة مقالات . وكتبه يتصل بعضها ببعض أربعة أربعة يجمعها غـرض واحـد ، ويخصّ كـل واحـد منها غـرض خـاص يشتمـل عليه ذلـك الغـرض العـام ، ويسمى كـل واحـد منهـا رابوع ، وكل رابوع منها يتصل بالرابوع الذي قبله .

وكان رجلاً اسمر اللون ، معتلل القامة ، حسن الصورة ، تام التخاطيط ، حسن اللحية ، قليل شعر العارضين ، ساكتاً خافضاً ، أشهل العينين بسراق بياضهما ، في تقتد الأسفل خال أسود ، تام الباع ، لطيف الكلمة ، محباً للفلوات والصحاري والوحدة . وكان يستدل في الحال الأكثر على موضعه بصوت بكائه ، ويسمع منه على نحو ميلين في الفيافي والصحاري .

ومن خط اسحاق بن حنين : عاش الخلاطون ثمانين سنة. وقال حنين بن إسحاق في كتاب نوادر الفلاسفة والحكماء : كمان منقوشاً على فصّ خاتم افلاطون : « تحريك الساكن أسهل من تسكين المتحرّك » . مواعظ أفلاطون :

ومن آداب افـلاطون ومـواعظه ، ممـا ذكـره الميشـر بن فـاتـك في كتـابه ، قـال أفـلاطـون : العـادة على كـل شيء سلطان ، وقـال : إذا هرب الحكيم من الناس فاطلبه ، وإذا طلبهم فاهرب منه . وقال : من لا يواس الاخوان عند دولته خذلوه عند فاقته .

وقيل له : لم لا تجتمع الحكمة والمال فقال : لعزَّ الكمال .

وسئل : من أحق الناس أن يؤتمن على تدبير المدينة؟ فقـال : من كان في تدبير نفسه حسن المذهب .

وقيل له : من يسلم من سائر العيوب وقبيح الأفعال؟ فقال : من جعل عقله أمينه ، وحذره وزيره ، والمواعظ زمامه والصببر قـائـده ، والاعتصـام بـالتـوقي ظهيـره<sup>(١)</sup> ، وخـوف الله جليسـه ، وذكــر المـوت أنيسه .

وقال : المَلِكُ هو كالنهر الأعظم تستمد منه الأنهار الصغـار ، فإن كان عذباً عذبت ، وإن كان مالحاً ملجت .

وقــال : إذا أردت أن تدوم لك الللَّاة فلا تستــوف الملتــذ أبــدأ بــل دع فيه فضله <sup>(٢)</sup> ، تدوم لل<sup>ي</sup> اللِّذَة يرمن من

وقــال : إيّاك في وقت الحـرب أن تستعمل النجـدة وتدع العقـل ، فـإن للعقل مـواقف قد يتم بـلا حاجـة إلى النجـدة ، ولا تـرى للنجـدة غنى عن العقل . وقال : غاية الأدب أن يستحي المرء من نفسه .

وقــال : مــا ألمت نفسي إلًّا من ثــلاث : من غني افتقــر ، وعــزيــز ذلَّ ، وحكيم تلاعبت به الجهّال .

عدم مصاحبة الأشرار :

وقال : لا تصحبوا الأشرار فإنهم يمنون عليكم بالسلامة منهم .

(۱) المعين .
 (۲) ما فضل من الشيء .

وقـال : لا تطلب سـرعة العمـل واطلب تجريـده ، فـإن النـاس لا يسألون في كم فرغ من هذا العمل . وإنما يسألون عن جودة صنعه.

وقال: إحسانـك إلى الحر يحـركه على المكـافأة ، وإحسـانك إلى الخسيس يحركه على معاودة المسألة .

وقال : الأشرار يتبعون مساوىء النـاس ويتركـون محاسنهم ، كمـا يتتبع الذباب المواضع الفاسدة من الجسد ويترك الصحيح منه

عدم استصغار العدو :

وقمال : لا تستصغر عمدوًك فيقتحم عليك المكروه من زيادة مقمداره على تقديرك فيه .

وقال : ليس تكمل خيريَّة الرجل حتى يكون صديقاً للمتعاديـين .

وقـال : اطلب في الحياة العلم والمـال تحز الـرئاسـة على النـاس ، لأنهم بين خاص وعام ، فالخاصـة تفضلك بما تُحسِن ، والعـامّة تفضلك بما تَمْلِك .

وقـال : من جمـع إلى شـرف أصله شـرف نفســه فقـد قضى الحق عليه . واستدعى التفضيل بالحجّة ، ومن أغفل نفسـه واعتمد على شـرف آبائه فقد عقّهم <sup>(1)</sup> واستحق أن لا يقدّم بهم على غيره .

وقـال : لا تبتاعن مملوكـاً قـوي الشهـوة فـإن لـه مـولى غيـرك ، ولا غضـوبـاً<sup>(٢)</sup> فـإنـه يقلق في ملكــك ، ولا قـوي الــرأي فيستعمـل الحيلة عليك .

> (۱) شق طاعتهم وعصاهم . (۲) السريع الهياج .

وقـال : استعمل مـع فـرط النصيحـة مـا تستعمله الخـونـة من حسن المـداراة ، ولا تـدخـل عليـك العجب<sup>(١)</sup> لفضلك على اكفـائـك فيفسـد عليك ثمرة ما فضلت به .

وقال : لا تنظر إلى أحد بالموضع الذي رتّبه فيـه زمانـه ، وانظر إليـه بقيمته في الحقيقة فإنها مكانه الطبيعي . فساد الـ: مان :

وقــال : إذا خبث الـزمــان كسـدت<sup>(٢)</sup> الفضـاثـل وضرّت، ونفقت الرذائل ونفعت ، وكان خوف الموسر<sup>(٣)</sup> أشد من خوف المعسر<sup>(٤)</sup> .

وقـال : لا يزال الجـائـر ممهـلًا حتى يتخـطى إلى أركـان العمـارة ومباني الشريعة ، وإذا أقصد<sup>(٥)</sup> لها تحرُك عليه قيم العالم فأباده .

وقال : إذا طابق الكلام فيه المتكلّم حرك نية السامع ، وإن خالفها لم يحسن موقعه ممن أريد به .

وقــال : أفضــل الملوك من بقي بــالعــدل ذكــره واستملى من أتى بعده بفضائله .

وقال رجل جاهل لأفـلاطون : كيف قـدرت على كثرة مـا تعلّمت؟ قال : لأني أفنيت من الزيت بمقدار ما أفنيته أنت من الشراب .

وقال : عين المحب عمياء عن عيوب المحبوب .

(۱) الزهو والتكبر .
 (۲) لم تنفق . وأصل المعنى الفساد .
 (۳) الغنى .
 (٤) من قلت ذات يده .
 (٥) أي : استمرّ على عملها .

كيفية مخاطبة الأعلم والأدون :

وقـال : إذا خـاطبت من هـو أعلم منـك فجـرَّد لـه المعـاني ، ولا تكلف<sup>(۱)</sup> بـإطالـة اللفظ ولا تحسينـه ، وإذا خــاطبت من هـو دونـك في المعرفة فأبسط<sup>(۲)</sup> كلامك ليلحق في أواخره ما أعجزه في أوائله .

وقــال : الحلم لا ينسب إلاّ إلى من قدر على السـطوة ، والزهــد لا ينسب الاً إلى من ترك بعد القدرة .

وقال : العزيز النفس هو الذي يذلَّ للفاقة .

وقال : الحسن الخلق من صبر على السيء الخلق .

وقــال : أشـرف النــاس من شَـرُفتــه الفضـائــل ، لا مَنْ تَشَـرُف بالفضائل ، وذلك أن من كانت الفضائل فيه جـوهريّـة فهي تشرفه ومن كانت فيه عرضية تشرف بها ولم تشرفه .

وقــال : الحياء إذا تــوسّط أوقف الإنسـان عمّـا عــابــه ، وإذا أفـرط أوقفه عمّا يحتــاج إليه ، وإذا قصـر خلع عنه ثــوب التجمّل في كثيـر من أحواله .

وقبال : إذا حصل عندوّك في قدرتنك خرج من جملة أعندائنك ، ودخل في عدّة حشمك .

وقـال : ينبغي للمرء أن ينـظر وجهـه في المـرآة ، فـإن كـان حسناً استقبح أن يضيف إليه فعـلًا قبيحاً ، وإن كـان قبيحاً استقبـح أن يجمع بين قبحين .

> (۱) تولع . (۲) جعله بسيطاً سهلًا .

عدم مصاحبة الشرّير :

وقـال : لا تصحب الشريـر فإن طبعـك يسرق من طبعـه شرّاً وأنت لا تدري .

وقال : إذا قامت حجّتك في المناظرة على كريم أكـرمك ووقّـرك ، وإذا قامت على خسيس عاداك واصطنعها<sup>(١)</sup> عليك .

وقــال : من مدحـك بما ليس فيـك من الجميـل وهـو راض عنـك ذمّك بما ليس فيك من القبيح وهو ساخط عليك .

وقـال : إنّما صـار التقليد واجبـاً في العـالم لأن الضعف فيـه قـائم في الناس .

وقـال : من تعلّم العلم لفضيلته لم يـوحشـه كسـاده ، ومن تعلّمـه لجدواه<sup>(٢)</sup> انصرف بانصراف الحظ عن أهله إلى ما يكسبه .

الحذر من العدو : مَرْزَمَة تَحْجَة مُرْجَعْ مَنْ

وقال : ليكن خوفـك من تدبيـرك على عدوًك أكثـر من خوفـك من تدبير عدوًك عليك .

وقــال : ربّ مغبــوط بنعمــة هي بــلاۋه ، وربّ محسـود على حــال هي داؤه .

وقال : شهوات الناس تتحرَّك بحسب شهوات الملك وإرادته . الأمل خداع الناس : وقال : ما معي من فضيلة العلم إلاً علمي بأني لست بعالم .

(١) هكذا في الأصل، وأظنها اضطغنها أي : طواها على حقد. (ن. ر)
 (٢) لنفعه وعطائه.

وقال : الأمل خداع الناس. وقال : احفظ الناموس يحفظك . وقال : إذا صادقت رجـلًا وجب أن تكون صـديق صــديقـه ، ولا يجب عليك أن تكون عدوّ عدوّه .

وقال : المشورة تريك طبع المستشار .

وقـال : ينبغي للعاقـل أنَّ لا يتكسب إلاَّ بأزيـد ما فيـه ، ولا يخدَم إلاَّ المقارب له في خلقه .

الفضائل والرذائل :

وقال : أكثر الفضائل مُرَّةُ المَبادي حُلْوَةُ العـواقب ، وأَكْثَرُ الـرذائل حُلْوُة المبادي مُرَّةُ العواقب .

وقــال : لا تستكثـرنّ من عشــرة حملة عيــوب النــاس ، فــإنّهم يتسقطون() ما غفلت عنه وينقلونه إلى غيرك كما يلقلون عنه إليك .

وقال : الظفر شافع المذنبين إلى الكرماء .

وقـال : ينبغي للحازم أن يعـد للأمـر الذي يلتمسـه كلّ مـا أوجبـه الرأي في طلبه ، ولا يتكـل فيه على الأسبـاب الخارجـة عن سعيه ممـا يدعو إليه الأمل وما جرت به العادة ، فإنها ليست لـه وإنما هي لـلاتفاق الذي لا تثق به الحزمة .

وقيـل لأفلاطـون : لم صار الـرجل يقتني مـالًا وهو شيـخ؟ فقال : لأن يمـوت الإنسان فيخلف مـالًا لأعداثـه ، خيـر لـه من أن يحتـاج في حياته إلى أصدقائه .

ورأى طبيباً جاهلًا فقال : هذا محب مزعج للموت .

عدم الافراط في النصيحة :

وقسال : الافراط في النصيحسة يهجم بصاحبهــا على كثيــر من الظنة<sup>(۱)</sup> .

وقــال : ليس ينبغي للرجل أن يشغـل قلبـه بمـا ذهب منـه ، ولكن يعتني بحفظ ما بقي عليه .

التعرف على الحكيم :

وسأله ارسطوطاليس : بماذا يعرف الحكيم أنه قد صار حكيماً؟ فقال : إذا لم يكن بما يصيب من الرأي معجب ، ولا لما يأتي من الأمر متكلّفاً ، ولم يستفـزه عند الذم الغضب ، ولا يدخله عنـد المرح النخوة .

و. م*زرّقية تكييرًا على السيريني من الله وسنك* وسئل : ممّ ينبغي أن يحترس<sup>(٢)</sup>

فقــال: من العــدوَّ القــادر ، والـصــديق الـمكــدر ، والـمسـلط الغاضب .

> وسئل : أيّ شيء أنفع للإنسان؟ فقال : أن يعني بتقويم نفسه أكثر من عنايته بتقويم غيره .

العالم الشرّير :

وقال : الشرير العالم يسرُّه الطعن على من تقدَّمه من العلماء

(١) التهمة. (ن. ر).
 (٢) يتوقًى.

ويسوؤه بقاء من في عصره منهم ، لأنه يحبُّ أن لا يعرف بالعلم غيره ، لأنَّ الأغلب عليه شهوة الرَّاسة ، والخيَّر العالم يسوؤه فقد أحد من طبقته في المعرفة ، لأنَّ رغبته في الازدياد وإحياء علمه بالـذاكرة أكثر من رغبته في الرآسة والغلبة .

وقسال : تبكيت() الرجسل بالمذنب بعبد العفسو عنسه ازراء() بالصنيعة ، وإنما يكون قبل هبة الجرم له .

طلب العلم والمال والعمل الصالح:

وقبال : اطلب في حيباتيك العلم والممال والعممل الصبالسح ، فمإن الخاصة تفضلك بما تحسن ، والعامة بما تملك ، والجميع بما تعمل . وصفه للدنيا:

مرز تقت تكييز رين بدى

وسئل أفلاطون عند موته عن الدنيا فقـال : خرجت إليهـا مضطَّراً، وعشت فيهـا متحيَّراً ، وهـا أنا أخـرج منها كـارهـاً ، ولم أعلم فيهـا إلَّا أننى لم أعلم . وصفه للمزاح والانبساط :

إنَّ (٣) كثير المزاح والانبساط بمنزلة من انكشف عن مواضع بدنه المستبورة وبمنزلية من كشف عن عورتيه فلا ينبغي لبلإنسان أن يبظهير المزاح والانبساط إلا إلى من يأمنه على سرّه .

> (۱) تعنيف. (۲) تحقير. (٣) لثالىء الأخبارج ٢ ص ٢١٨ .

وقال : لا تذهب الحشمة بينك وبين أخيـك أبق منها فـإنَّ ذهابهـا ذهاب الحياء .

كتب أفلاطون :

ولفلاطن من الكتب : كتاب احتجاج سقراط على أهل أثينية ، كتاب فأذن في النفس ، كتاب السياسة المدنيَّة ، كتاب طيماوس الروحاني في ترتيب العوالم الثلاثة العقليَّة ، التي هم عالم الربوبيَّة وعالم العقل وعالم النفس ، كتاب طيماوس الطبيعي ، أربع مقالات في تركيب عالم الطبيعة ، كتب بهذين الكتابين إلى تلميذ له يسمَّى طيماوس ، وغرض فللطن في كتاب هذا أن يصف جميع العلم الطبيعي .

أقول : وذكر جالينوس في المقالة الشامنة من كتابه « من آراء أبقراط وفلاطن » أن كتاب طيماوس قىد شرحه كثير من المفسّرين وأطنبوا في ذلك ، حتّى جاوزوا المقدار الذي ينبغي ما خلا الأقاويل الطبية التي فيه ، فإنه قلَّ من رام شرحها ، ومن رام شرحها أيضاً لم يحسن فيما كتب فيها . ولجالينوس كتاب ينقسم إلى أربع مقالات فسَّر فيه ما في كتاب طيماوس من علم الطب .

كتاب الأقوال الأفلاطونية ، كتاب اونفرن ، كتاب اقريطن ، كتـاب قـراطلس ، كتاب ثـاطيطس ، كتـاب سوفسطس ، كتاب فـوليطيقـوس كتاب برمينيدس ، كتاب فلبس ، كتاب سمبوسين ، وغيـرها من الكتب أوردها صاحب عيون الأنباء ، فراجع .

## الطبيب الذكي أمين الدولة ابن التلميذ

هو الأجل موفق الملك أمين الدولـة ، أبو الحسن هبـة الله ابن أبي العلاء صاعد بن إبراهيم بن التلميذ .

أوحد زمانه في صناعة الطب وفي مباشرة أعمـالها ، يقـول ابن أبي اصيبعة<sup>(1)</sup> :

ونقلت من خط الشيخ موفق الدين عبداللطيف بن يوسف البغدادي فيما حكاه عن الأجل أمين الدولة بن التلميذ قال : كمان أمين الدولة حسن العشرة ، كريم الأخلاق ، عنده سخاء ومروءة ، وأعمال في الطب مشهورة ، وحدوس صائبة ، منها : انه أحضرت إليه امرأة محمولة لا يعرف أهلها في الحياة هي أم في الممات ، وكمان الزمان شتاء ، فأمر بتجريدها وصب الماء المبرد عليها صباً متتابعاً كثيراً . ثم أمر بنقلها إلى مجلس دفىء قد بخر بالعود<sup>(٢)</sup> والند<sup>(٣)</sup> ودثرت بأصناف الفراء ساعة ، فعطست وتحركت وقعدت وخرجت ماشية مع أهلها إلى منزلها .

معالجته لمريض يعرق دماً :

قال : ودخل إليه رجل منزف يعرق دماً في زمن الصيف ، فسأل تلاميذه وكانوا قدر خمسين نفساً فلم يعرفوا المرض ، فأمره أن يأكل خبز شعير مع باذنجان مشوي ، ففعل ذلك ثلاثة أيام فبرا فسأله أصحابه عن العلّة ؟ فقال : إن دمه قد رق ومسامه قد تفتحت ، وهذا الغذاء من شأنه تغليظ الدم وتكثيف المسام .

قمال : ومن مروءتمه أن ظهر داره كمان يلي النظامية ، فمإذا ممرض فقيمه نقله إليه ، وقمام في ممرضمه عليمه ، فمإذا أبـل وهب لـه دينـارين وصرفه .

معالجته لأحد الملوك وعدم قبول عطيته :

ومما حكاه أيضاً عن أمين الذولة بن التلميذ وكأنه قد تجاوز في هذه الحكاية قال : وكان أمين الذولة لا يقبل عطيّة إلاً من خليفة أو سلطان ، فعرض لبعض الملوك النائية داره مرض مزمن فقيل له : ليس لك إلاً ابن التلميذ ، وهو لا يقصد أحداً فقال : أنا أتوجّه إليه . فلما وصل أفرد له ولغلمانه دوراً وأفاض عليه من الجرايات قدر الكفاية ، ولبت مدّة فبرىء الملك وتوجّه إلى بلاده وأرسل إليه مع بعض التجار أربعة آلاف دينار وأربعة تخوت عتابى وأربعة مماليك وأربعة أفراس ، فامتنع من قبولها وقال : عليّ يميناً أن لا أقبل من الحد شيئاً فقال التاجر : هذا مقدار كثير ، قال : لمّا حلفت ما وأربعة أفراس ، فامتنع من قبولها وقال : عليّ يميناً أن لا أقبل من أحد شيئاً فقال التاجر : هذا مقدار كثير ، قال : لمّا حلفت ما وتفوتك منفعته ، ولا يعلم أحد بأنك رددته ، فقال له عند الوداع : وتفوتك منفعته ، ولا يعلم أحد بأنك رددته ، فقال : ألست أعلم في نفسي اني لم أقبله ، فنفسي تشرف بذلك ، علم الناس أو جهلوا . أخباره عن مرض صبي ومعالجته له :

وحدثني الحكيم مهذب الدين عبدالسرحيم بن علي ، قال : حدثني الشيخ موفّق الدين أسعد بن الياس بن المطران ، قال : حدّثني أبي قال : حدثني اسماعيل بن رشيد قال : حدثني أبو الفرج ابن توما وأبو الفرج المسيحي ، قالا : كان الأجل أمين الدولة بن التلميذ جالساً ونحن بين يديه إذ استأذنت عليه امرأة ومعها صبيّ صغير ، فأدخلت عليه ، فحين رآه بدرها فقال : إنّ صبيّك هذا به حرقة البول ، وهو يبول الرمل ، فقالت : نعم .

قال : فيستعمل كذا وكذا وانصرفت . قالا : فسألناه عن العلامة الدالة على أن به ذلك ، وانه لو ان الآفة في الكبد أو الطحال لكان اللون من الاستدلال مطابقاً . فقال : حين دخل رأيته يولع بإحليله ويحكه ، ووجدت أنامل يديه مشققة قاحلة ، فعلمت أن الحكّة لأجل الرمل ، وان تلك المادة الحادة الموجبة للحكة والحركة ربما لامست أنامله عند ولوعه بالقضيب فتقحل وتشقق فحكمت بذلك وكان موافقاً .

من نوادره وحسن إشارته :

ومن نـوادر أمين الـدولـة وحسن إشـارتـه : انـه كــان يـومــاً عنـد المستضيء<sup>(١)</sup> بـامر الله ، وقـد أسن أمين الدولـة . فلما نهــض للقيـام

(١) هـذا خطأ من المؤلف لأن المستضيء تسولى الخلافة سنبة ١١٧١ والشيخ أمين الدولة توفى سنة ١١٦٥ وأرجح أن الخليفة هو المقتفى وهـو الخليفة الثـاني والثـلاثـون والإمـام المستنجـد الـذي وهبه قـواريـر هـو الخليفة الـواحـد والثلاثون ، بينما المستضيء هو الخليفة الثالث والثلاثون. (ن.ر.). توكأ على ركبتيه ، فقال لـه الخليفة : كبرت يا أمين الـدولة . فقـال : نعم يـا أمير . . . ، وتكسرت قواريري ، ففكر الخليفة في قـول أمين الـدولـة وعلم انـه لم يقله إلاً لمعنى قـد قصـده وسـأل عن ذلـك فقيـل له : إن الإمام المستنجد بالله كان قد وهبـه ضيعة تسمى قـوارير وبقيت في يده زماناً ، ثم من مدّة ثـلاث سنين حطّ الوزيـر يده عليهـا فتعجّب الخليفة من حسن أدب أمين الدولة ، وانه لم ينه أمـرها إليـه ولا عرض بطلبهـا . ثم أمـر الخليفة بـإعـادة الضيعـة إلى أمين الـدولـة ، وأن لا يعارض في شيء من ملكه .

امتحانه للأطباء ببغداد ولِشَيْخٍ مُتَطبِّب :

ومن نوادره : ان الخليفة كان قد فوض إليه رآسة الطب ببغداد ، ولما اجتمع إليه سائر الأطاء ليرى ما عند كل واحد منهم من هذه الصناعة ، كان من جملة من حضره شيخ له هيئة ووقار وعنده سكينة ، فأكرمه أمين الدولة وكانت لذلك الشيخ دربة ما بالمعالجة ، ولم يكن عنده من علم صناعة الطب إلاً التظاهر بها . فلما انتهى الأمر إليه قال له أمين الدولة : ما السبب في كون الشيخ لم يشارك الجماعة فيما يبحثون فيه حتى نعلم ما عنده من هذه الصناعة؟ فقال : يا سيّدنا ، وهل شيء مما تكلموا فيه إلاً وأنا أعلمه ، وقد سبق إلى فهمي أضعاف ذلك مرات كثيرة؟ فقال له أمين الدولة : فعلى من لاى هذه الصناعة؟ فقال الشيخ : يا سيدنا إذا صار الإنسان هو المتميّز فيهم ، وأمّا المشايخ الذين قرأت عليهم فقد ماتوا من زمان طويل . فقال له أمين الدولة : يا شيخ ، هذا شيء قد جرت العادة به ولا يضرّ ذكره ، ومع هذا ، فما علينا ، أخبرني أيّ شيء قد قرأته من الكتب الطبيّة؟ وكان قصد أمين الدولة أن يتحقّق ما عنده ، فقال : سبحان الله العظيم ، صرنا إلى حد ما يسأل عنه الصبيان ، وأي شيء قد قرأته من الكتب ، يا سيدنا لمثلي ما يقال إلاً أيّ شيء صنفته في صناعة الطب ، وكم لك فيها من الكتب والمقالات؟ ولا بد انني أعرفك بنفسي ، ثم انه نهض إلى أمين الدولة ودنا منه وقعد عنده ، وقال له ، فيما بينهما : يا سيّدي ، اعلم انني قد شخت وأنا أوسم بهذه الصناعة ، وما عندي منها إلاً معرفة اصطلاحات مشهورة في المداواة ، وعمري كلّم أتكسّب بها ، وعندي عائلة ، فسألتك بالله يا سيّدنا مشي حالي ولا تفضحني بين هؤلاء الجماعة .

فقــال أمين الـدولــة : على شـريــطة ، وهي انـك لا تهجم على مريض بما تعلمه ، ولا تشير بفصـد ولا بدواء مسهـل إلاً لما قـرب من الأمراض .

فقال الشيخ : هذا مذهبي منذ كنت ، ما تعديت السكنجبين والجلاب . ثم ان أمين الدولة قال له معلناً ، والجماعة تسمع ، يا شيخ ، اعذرنا فإننا ما كنا نعرفك ، والآن فقد عرفناك ، استمر فيما أنت فيه ، فإن أحداً ما يعارضك . ثم انه عاد بعد ذلك فيما هو فيه مع الجماعة ، وقال لبعضهم : على من قرأت هذه الصناعة؟ وشرع في امتحانه ، فقال يا سيّدنا : أنا من تلامذة هذا الشيخ الذي قد عرفته ، وعليه كنت قد قرأت صناعة الطب ، ففطن أمين الدولة بما أراد من التعريض بقوله ، وتبسّم ثم امحنه بعد ذلك .

ثلاثة قصدوه إلى داره فلم يجدوه . . .

وكـان لأمين الدولـة بن التلميذ أصحـاب وجماعـة يتـردّدون إليـه ، فلما كان في بعض الأيام أتى إليه ثـلاثة، منجم ، ومهنـدس، وصاحب أدب، فسألوا عن أمين الدولة غلامه قنبر، فذكر لهم ان سيده ليس في الدار، وانه لم يأت في ذلك الـوقت. فراحـوا ، ثم انهم عادوا في وقت آخر ، وسألوه عنه ، فـذكر لهم مثـل قولـه الأوّل . وكان لهم ذوق من الشعر فتقدّم المنجّم وكتب على الحائط عند باب الدار : قد بلينا في دار أسعد قوم ، بمدبر ثم كتب المهندس بعده : بقصير مطول وطويل مقصر ثم تقدم صاحب الأدب وكان عنده مجون فكتب : کم تقولون قنبــراً 🔬 دحرجوا رأس قنبر

( الخفيف )

ومضوا ، فلما جاء أمين الدولة قال لـه قنبر : يـا سيّدي جـاء ثلاثـة إلى هُهنا يطلبونك ، ولما لَم يجدوك ، كتبوا هذا على الحائط . فلما قرأه أمين الدولة قال لمن معه : يوشـك أن يكون هـذا البيت الأول خط فلان المنجم ، وهذا البيت الشاني خط فلان المهندس ، وهذا الشالث خط فلان صاحبنا ، فإن كل بيت يدل على شيء مما يعانيـه صاحبـه . وكان الأمر كما حدسه أمين الدولـة سواء. وكـانت دار أمين الدولـة هذه يسكنها ببغداد في سوق العطر مما يلي باب المجاور لباب الغربة من دار الخلافة المعظمة ، بالمشرعة النازلة إلى شاطىء دجلة .

#### بعض كلماته:

قال() كان يقول لنا أمين الدولة : لا تقدّروا أن أكثر الأمراض

(١) عيون الأنباء ص ٣٥٥.

تحيطون بها خبـرة ، فإنَّ منهـا ما يـأتيكم من طـريق السـمـاوة ، وكـان يقول أيضاً : متى رأيت شوكة في البدن ونصفها ظاهر فـلا تشترط انـك تقلعها ، فإنها ربما انكسرت .

ومن كلامه قال : ينبغي للعاقل أن يختار من اللباس ما لا تحسده عليه العامة ولا تحقره فيه الخاصة ، ومن كلامه قال عن أفلاطون :

> الفضائل مرة الورد حلوة الصــدر والرذائل حلوة الـورد مرة الصـدر

وقـد زاد ارسـطوطـاليس في هـذا المعنى فقـال : ( إنَّ الـرذائـل لا تكـون حلوة الورد عنـد ذي فطرة فـاثقة . بـل يؤذيـه تصـور قبحهـا أذى يفسد عليه ما يستلذّه غيره منها .

ومن شعره في العلم : سق<sup>(۱)</sup> النفس بالعلم نحو الكمال تتوافر المسعادة من بابهما ولا تسرج مما لسم تسبب لسه، فيان الأمسور بيأسسبابسهما ( المتقارب )

وقال أيضاً : العلم لـلرجــل اللبـيب زيــادة ونقيصــة لــلأحمـق الـطيــاش مثـل النهار يـزيـد أبصـار الـورى نــوراً، ويغشي أعين الخفـاش ( عن الكامل )

وقال في التواضع : تـواضـع كـالبـدر استنـار لنـاظــر على صفحـات الماء، وهـو رفيـع ومن دونه، يسمو إلى المجد صاعداً مسمـو دخـان النــار وهـو وضيــع

(١) نفس المصدر ص ٣٦٠.

وقال أيضاً : إذا كنت محموداً فإنك مرمد عيون الورى فأكحلهم بالتواضع (عن الطويل) وقال أيضاً مما يكتب على حصير : أفرشت خذي للضيـوف ولم يزل خلقي التــواضــع للبيب الأكيس فتسواضعي أعللا مكاني بينهم طورأ فصرت أحل صدر المجلس وقال أيضاً : لا تحقــرنَّ عــدوأ لان جــانبــه ولو يكون قليل البطش والجلد فللذبابة في الجـرح الممد<sup>(1)</sup> يـد تنال ما قصرت عنه يد الأسد (عن البسيط) ومن نظمه : نشساطٍ أ ، فسذلك مسوت خفي إذا وجمد المشيخ في فيفسيه ألست ترى أن ضوء السراج كه لهب قبل أن ينطفى (عن المتقارب) وقال أيضاً : فسقسلت: كملًا لا وزر قالوا فلان قد وزر () والله لمو حكمت فيمه جعلتمه يمرعبي المبقسر وقال أيضاً : قسالوا: شبساب الفتي خؤون والشيب واف فليس يسرحسل فقلت : أبعدتم قياساً ذاك حسبيب وذا مسوكسل (عن البسيط) (٢) أصبح وزيراً . (١) المقيح .

#### وقال أيضاً :

وأرى<sup>(١)</sup> عيـوب العالمين ولا أرى عيبـــاً لـنفسي وهـــو مـنّي قــريب كالطرف يستجلي الوجوه ووجهـه منــه قــريب وهـــو عنــه مغـيب ( عن الكامل )

وقال أيضاً : لا تعجبوا من حنين قلبي إليهم، واعذروا غرامي فالقوس ، مع كونها جماداً تئن من فرقة السهام (عن السيط) وقال أيضاً : كيف ألدً العيش في بلدة مسكان قلبي غير سكّانها لو أنها الجنّة قد أزلفت<sup>(1)</sup> أرضها إلاً برضوانها<sup>(1)</sup>

- (١) المصدر السابق ص ٣٥٩.
  - (۲) قدمت.
  - (۳) الملك خازن الجنان.

الطبيب الذكي تياذوق

كان طبيباً فاضلاً ولـه نوادر وألفـاظ مستحسنة في صنـاعة الـطب . وعمر ، وكـان في أول دولـة بني أميّـة ومشهـوراً عنـدهم بــالـطب . وصحب أيضــاً الحجــاج<sup>(۱)</sup> بن يــوسف الثقفي ، المتــولّى من جهــة عبـدالملك بن مروان ، وخـدمه بصنـاعة الـطب ، وكان يعتمـد عليه ، ويثق بمداواته، وكان له منه الجامكية<sup>(۲)</sup> الوافرة والافتقاد الكثير .

بعض وصاياه :

ومن كلام تياذوق للحجاج قال زمين مري

لا تنكح إلاً شابّة ، ولا تأكل من اللحم إلاً فتياً ، ولا تشرب الدواء إلاً من علّة ، ولا تأكل الفاكهة إلاً في أوان نضجها ، وأجد مضغ الطعام ، وإذا أكلت نهاراً فلا بأس أن تنام ، وإذا أكلت ليلاً فلا تنم حتى تمشي ولو خمسين خطوة ، فقال له بعض من حضر : إذا كان الأمر كما تقول فلم هلك بقراط ؟ ولم هلك جالينوس وغيرهما ولم يبق أحد منهم ؟ قال: يا بني قد احتججت فاسمع! إنّ القوم

 (۱) ولد بالطائف ٦٦٦ وولاً، عبدالملك بن مروان على الحجاز فرمى مكمة بالمنجنيق وقتل مصعب بن الزبير ثم تولى العراق فأخمد الفتن ببطشه وقوته ولـه خطب مشهورة . توفى سنة ٧١٤م.
 (٢) المال السلطانى . دبروا أنفسهم بما يملكون وغلبهم ما لا يملكون ـ يعني الموت ـ وما يرد من خارج كـالجر والبـرد والوقـوع والغرق والجـراح والغم وما أشبـه ذلك .

وأوصى تياذوق أيضاً الحجاج فقال : لا تأكلن حتى تجوع ، ولا تتكارهنَ على الجماع ، ولا تحبس البـول ، وخذ من الحمـام قبـل أن يأخذ منك .

أربعة تهدم العمر:

وقال أيضاً للحجاج : أربعة تهدم العمر وربما قتلن : دخول الحمام على البطنة ، والمجامعة على الامتلاء ، وأكل القديد الجاف وشرب الماء البارد على الريق ، وما مجامعة العجوز ببعيدة منهن .

معالجته صداع رأس الحجاج 💓

ووجد الحجاج في رأسبة صداعياً فبعث إلى تياذوق وأحضره فقال : اغسل رجليك بماء حار ، وادهنهما ، وخِصيٍّ للحجاج قائم على رأسه ، فقال : والله ما رأيت طبيباً أقل معرفة بالطب منك! شكى الأميرُ الصداعَ في رأسه فتصف له دواء في رجليه! فقال له أما أن علامة ما قلت فيك بينة . قال الخِصيُّ : وما هي ؟ قال : نُزِعَتْ خِصْيتاك فذهب شَعْرُ لِحْيَبَكَ ، فضحك الحجّاجُ ومن حضر .

الحجّاج يشكو ضعف معدته لتياذوق :

وشكى الحجاج ضعفاً في معدته وقصوراً في الهضم إلى تياذوق فقـال : يكون الأميـر يحضـر بين يـديـه الفستق الأحمـر القشـر البـراني ويكسره ويأكل من لبّه، فـإن ذلك يقـوي المعدة ، فلمـا أمسى الحجاج بعث إلى حـظايـاه وقـال : إن تيـاذوق وصف لي الفستق ، فبعثت إليـه كل واحدة منهن صينية فيها قلوب فستق فأكل من ذلك حتى امتلا . وأصابته بعقبه هيضة<sup>(١)</sup> كادت تأتي على نفسه ، فشكى حاله إلى تياذوق، وقال : وصفت لي شيئاً أضرَّ بي ، وذكر له ما تناول ، فقال له : إنما قلت لك أن تحضر عندك الفستق بقشره البراني ، فتكسر الواحدة بعد الواحدة ، وتلوك قشرهما البراني وفيه العطرية والقبض ، فيكون بذلك تقوية المعدة ، وأنت فقد عملت غير ما قلت لك ، وداواه مما عرض له .

قيـل : ومن أخباره مـع الحجاج : انـه دخل عليـه يومـاً ، فقال لـه الحجاج : أيّ شيء دواء أكل الـطين؟ فقال عـزيمة مثلك أيهـا الأمير ، فرمى الحجاج بالطين من يده ولم يعد إليه أبداً .

من عمل عشرة لم يعتل مدة حياته :

وقيل : إنَّ بعض الملوك لما رأى تياذوق وقد شاخ وكبر سنَّه ، وخشي أن يموت ولا يعتاض عنه ، لأنه كان أعلم الناس وأحذق الأمة في وقته بالطب . فقال له : « صف لي ما أعتمد عليه فأسوس به نفسي ، وأعمل به أيام حياتي ، فلست آمن أن يحدث عليك حدث الموت ، ولا أجد مثلك ، فقال تياذوق : « أيها الملك بالخيرات ، وهذه عشر كلمات :

 ١ – لا تأكل طعاماً وفي معدتك طعام .
 ٢ – ولا تأكل ما تضعف أسْنَانُـك عن مضغه ، فتضعف معـدتك عن هضمه .

(١) انطلاق البطن .

فلما سمع الملك ذلك أمر كاتبه أن يكتب هـذه الألفاظ بـالذهب الأحمر ، ويضعه في صنـدوق من ذهب مرضّع. وبقي ينـظر إليـه في كل يوم ويعمل به ، فلم يعتل مدة حياته حتى جـاءه الموت الـذي لا بدّ منه ولا محيص عنه .

آخر وصاياه في الطب :

وذكر إبراهيم بن القساسم الكاتب قسال : قبال الحجساج لابنه محمد : يا بني إن تيباذوق الطبيب كنان قد أوصاني في تدبير الصحّة بوصية كنت استعملها ، فلم أرَ إلاَّ خيراً ، ولما حضرته الوفياة دخلت عليه أعوده فقبال إلزم ما كنت وصيتك به وما نسيت منهما فبلا تنس : « لا تشربنَّ دواء حتى تحتياج إليه ، ولا تبأكلن طعاماً وفي جسوفك طعام ، وإذا أكلت فامش أربعين خطوة ، وإذا امتلات من الطعام فنم على جنبك الأيسر ، ولا تبأكلن الفاكهة وهي مبولية ، ولا تبأكلن من اللحم إلاً فتيباً ، ولا تنكحنَّ عجبوزاً ، وعليك بالسبواك ، ولا تتبعن اللحم اللحم ، فإن ادخال اللحم على اللحم يقتل الأسود في الفلوات » .

وقال أيضاً إبراهيم بن القاسم الكاتب في كتاب أخبار الحجاج أن الحجّاج لما قتل سعيد بن جبير رحمه الله ، وكان من خيار التابعين ، وجرى بينهما كلام كثير ، وأمر به فذبح بين يديه ، وخرج منه دم كثير استكثره وهاله ، فقال الحجاج لتياذوق طبيبه : ما هـذا؟ قال : « لاجتماع نفسه ، وانه لم يجزع من الموت ، ولا هاب ما فعلته به ، وغيره تقتله وهو مفترق النفس ، فيقل دمه لذلك » .

ومـات تياذوق بعـد ما أسنَّ وكبـر ، وكانت وفـاته بـواسط في نحـو سنة تسعين للهجرة .

ولتياذوق من الكتب : كناش كبير ألف لابنه ، كتاب إيـدال<sup>(١)</sup> الأدوية وكيفية دقها وإيقاعها وإذابتها وشيء من تفسير أسماء الأدوية<sup>(٢)</sup>.

 (١) هـذه اما من أدل \_ أدلا ، أو من ودل \_ ودلا اللبن : مخضه وهي بهـذا المعنى أي : مخض الأدوية وهو مزجها بالماء وتحريكها (ن.ر).
 (٢) عيون الأنباء ص ١٧٩.

## الطبيب الذكي أبو الحسن ثابت بن قرة الحراني

كان(\) من الصابة المقيمين بحرّان(<sup>\)</sup> ويقال الصابئـون نسبتهم إلى صاب وهو طاط بن النبي إدريس عليه السلام .

قال أبو إسحاق الصابىء الكاتب : إنَّ ثابتاً كان يمشي مع المعتضد في الفردوس ـ وهو بستان في دار الخليفة للرياضة ـ وكان المعتضد قد اتكا على يد ثابت وهما يتماشيان ، ثم نتر المعتضد يده من يد ثابت بشدة ، ففزع ثابت ، فإن المعتضد كان مهيباً جداً ، فلما نتر يده من يد ثابت قال له ب يما أبا الحسن ، ـ وكان في الخلوات يكنّيه وفي الملأ يسمّيه ـ سهوت ووضعت يدي على يدك واستندت عليها ، وليس هكذا يجب أن يكون ، فإن العلماء يعلون ولا يُعْلَون .

ونقلت من كتاب الكنايات للقاضي أبي العباس أحمد بن محمد الجرجاني قال : حدثني أبو الحسن هلال بن المحسن بن إبراهيم قال : حدثني جدّي أبو إسحاق الصابىء . قال : حدثني عمي أبو الحسين ثابت بن إبراهيم ، قال : حدثني أبو محمد الحسن بن موسى النوبختي قال : سألت أبا الحسن ثابت بن قرة عن مسألة بحضرة قوم

(١) عيون الأنباء ص ٢٩٦ .

(٢) مـدينة قـديمة مـا بين النهرين قـاعدة بـلاد مصـر اشتهـرت بـالفـلاسفـة والعلماء أعظمهم ثابت هذا وأولاده ، والبتاني . فكره الإجابة عنها بمشهدهم ، وكنت حديث السن ، فدافعني عن الجواب . فقلت متمثّلًا : ألا ما لليل لا تـرى عند مضجعي بليـل ولا يجـري بهـا لي طـائـر بلى إن عجم الطير تجري إذا جرت بليـلي ولكـن ليس لـلطير زاجـر ( الطويل )

فلما كان من غـد لقيني في الطريق وسـرت معـه ، فـأجـابني عن المسألة جواباً شافياً ، وقال : زجرت الـطير يـا أبا محمـد؟ فأخجلني ، فاعتذرت إليه ، وقلت : والله يا سيّدي ما أردتك بالبيتين . حكاية معالجته لمصاب بالسكتة :

ومن بديع حسن تصرف ثابت بن قرة في المعالجة ما حكاه أبو الحسن ثابت بن سنان ، قال : حكى أحد أجدادي ، عن جدّنا ثابت بن قرة ، أنه اجتاز يوماً ماضياً إلى دار الخليفة فسمع صياحاً وعويلاً ، فقال : مات القصاب الذي كان في هذا الدكان؟ فقالوا له : أي والله يا سيدنا البارحة فجأة ، وعجبوا من ذلك . فقال : ما مات خذوا بنا إليه . فعدل الناس معه إلى الدار فتقدم إلى النساء بالإمساك عن اللطم والصياح ، وأمرهنّ بأن يعملن مزوّرة ، وأوماً إلى بعض غلمانه بأن يضرب القصاب على كعبه بالعصا . وجعل يده في مجسه ، وما زال ذلك يضرب كعبه إلى أن قال : حسبك .

واستـدعى قدحاً وأخـرج من شستكـة في كمّـه دواء فـدافـه(١) في القـدح بقليل مـاء ، وفتح فم القصـاب وسقاه إيّـاه ، فأسـاغه ، ووقعت الصيحة والزعقة في الدار والشارع بأن الـطبيب قد أحيـا الميّت . فتقدم

(١) أذابه في الماء وضربه فيه ليخثر .

ثابت بغلق الباب والاستيثاق منه . وفتح القصّاب عينه وأطعمه مزوّرة وأجلسه . وقعد عنده ساعة ، وإذا بأصحاب الخليفة قد جاءوا يدعونه ، فخرج معهم والدنيا قد انقلبت ، والعامة حوله يتعادون ، إلى أن دخل دار الخلافة .

ولما مثل بين يدي الخليفة قال له : يا ثابت ما هذه المسيحية التي بلغتنا عنك ؟ قال : يا مولاي كنت أجتاز على هذا القصّاب وألحظه يشرح الكبد ، ويطرح عليها الملح ويأكلها . فكنت أستقذر فعله أولاً ، ثم أعلم أن سكنة ستلحقه . فصرت أراعيه ، وإذا علمت عاقبته انصرفت وركّبت للسكنة دواء استصحبته معي في كلّ يوم ، فلمّا اجتزت اليوم وسمعت الصياح قلت : مات القصّاب ؟ قالوا : نعم ، مات فجأة البارحة ، فعلمت أن السكنة قد لحقته ، فدخلت اليه ولم أجد له نبضاً . فضربت كعبه إلى أن عادت حركة نبضه ، وسقيته الدواء ففتح عينيه ، وأطعمته مزورة . والليلة يأكل رغيفاً بدراج ، وفي غد يخرج من بيته .

#### شيء عن حالاته :

أقبول : وكان مبولد ثابت بن قره في سنة احدى عشرة وماثنين بحرًان في يبوم الخميس الحادي والعشرين من صفر . وتبوقى سنة ثمان وثمانين وماثنين ، وله من العمر سبع وسبعون سنة . وقبال ثابت ابن سنبان بن ثبابت بن قره : كنانت بين أبي أحمد يحيى بن علي بن يحيى بن المنجم النديم ، وبين جدي أبي الحسن ثبابت ابن قره . . . مودّة أكيدة ، ولما مات جدّي في سنة ثمان وثمانين ومئتين رثباه أبو أحمد بأبيات هي هذه :

الاكمل شيء ما خبلا الله مائت ومن يغترب يرجى ومن مات فائت

كسفر ثووا أرضأ فسار وبائت خبا نورها اذ قیل قـد مات ثـابت وزال بـه رکن من العلم ثـابـت خبير بفصل الحكم للحق ناكت(١) ولا نساطق ممَّا حسواه وصامت ألا ربّ رزق قسابيل وهسو فبائت لدافعه عنه حماة مصالت() وليس لما يقضى به الله لافت(") لهلكك مفجوع له الحزن كابت(٤) وشخصك مقبور وصوتك خافت وكل قؤول حين تنطق ساكت ومستبدئا نطقا من الصخر ناحت فلم يتفقدني من العلم واحمد مراق (٥) إناء العلم بعدك كابت لغيرك ممّن رام شماوك هافت ليثبت فيها مثلك المدهر ثابت ولا لك لما اغتالك الموت شامت عن الفضل الأكاذب القول باهت فلم يبقَ الأ مخطىء متهافت (١)

أرى من مضى عنـا وخيم عنـدنـا نعينــا العلوم الفلسفيّــات كلّهــا وأصبح أهلوهما حيسارى لفقده وكمانوا اذا ضأوا همداهم لنهجهما ولما أتماه المموت لم يغن طبمه ولا أمتعتــه بـالغنى بغتــة الـردى فلو أنه يسطاع للموت مدفع ثقـــاة من الاخــوان يَصْفــون ودّه أبسا حسن لا تبعمدن وكملنما أآمــل أن تجلى عن الحق شبهــة وقد كان يسرو حسن تبيينك العمى كمانك مسؤولا من البحر غمارقي وكم من محب قسد أفيدت وأنسه عجبت لأرض غيّبتــك ولم يكــن تھـذبت حتى لم يكن لك مبغض وبـرّزت حتى لم يكن لـك دافـع مضى علم العلم الذي كان مقنعاً

شيئان يضران الشيخ الكبير : قال : ليس على الشيخ أضرّ من أن يكون لـ مطبّاخ حـاذق ، وجارية حسناء لأنه يستكثر من الطعام فيسقَم ، ومن الجِماع فيهْرَم . ما يريح الجسم والنفس والقلب واللسان وقـال : راحة الجسم في قلّة الـطعام ، وراحـة النفس في قلّة الأثـام ، وراحـة القلب في قلّة الاهتمـام ، وراحـة اللسـان في قلّة الكلام .



الطبيب الذكي جالينوس

ولـــد في الـرّي ( ٨٦٤ ـ ٩٣٢ ) ولقّب بجــالينـوس العــرب ، أو طبيب المسلمين وأشهر كتبه كتاب « الحاوي » .

وقال المبشر بن فاتك : ان جالينوس كان أسمر اللون حسن التخاطيط ، عريض الأكتاف ، واسع الراحتين ، طويل الأصابع ، حسن الشعر ، محبّاً للأغاني والألحان وقراءة الكتب ، معتدل المشية ، ضاحك السن ، كثير الهذر ، قليل الصمت ، كثير الوقوع في أصحابه ، كثير الأسفار ، طيب الرائحة ، نقي الثياب . وكان يحب الركوب والتنزّه ، مداخلاً للملوك والرؤساء من غير أن يتقيّد في تحدمة أحد من الملوك ، بل انهم كانوا يكرمونه . وإذا احتاجوا إليه في مداواة شيء من الأمراض الصعبة دفعوا له العطايا الكثيرة من الذهب وغيره في برئها . « وذكر ذلك في كثير من كتبه » . وانه كان اذا تطلبه أحد من الملوك أن يستمر في خدمته سافر من تلك المدينة الى غيرها لئلا يشتغل بخدمة الملك عما هو بسبيله .

#### بعض حالاته عن لسانه

أنّى لم أطلب من أحــد من تـلاميــذي اجـرة ولا من مــريض من المرضى الذين أعالجهم ، وأنى أعطي المـرضى كل مـا يحتاجـون اليه لا من الأدويـة فقط أو من الأشـربـة أو من الأدهـان أو غيــر ذلـك ممــا أشبهـه ، لكني أقيم عليهم من يخدمهم أيضــاً اذا لم يكن لهم خـدم ، وأهيَّىء لهم مع ذلك أيضاً ما يغتذون به .

قال : وأني وصلت كثيراً من الأطباء بأصدقاء كمانوا لي توجهوا في عساكر ، وأطباء أخر أيضاً كثير عددهم ضممتهم الى قوم من أهمل القدر لم آخذ من أحد منهم على ذلك رشوة أو هدية ، بل كنت أهب لقوم منهم على ذلك رشوة أو هدية ، بل كنت أهب لقوم منهم بعض الألات والأدوية التي يحتاجون اليها ، وبعض لم أكن أقتصر به على ذلك فقط ، لكني كنت أزوده ما يحتاج اليه من النفقة في طريقه .

أصل اسمه :

وذكروا أن الأصل كـان في اسم جـالينـوس غـالينـوس ، ومعنـاه السـاكن أو الهادي . وقيـل : ان ترجمـة اسم جالينـوس معناه بـالعربي الفاضل .

وقـال أبو بكـر محمد بن زكـريًا الـرازي في كتاب « الحـاوي » أنه ينـطلق في اللغة اليـونانيـة أن ينطق بـالجيم غينـا وكـافـاً ، فيقـال مثـلاً جالينوس وغـالينوس وكـالينوس ، وكـل ذلك جـائز . وقـد تجعل الألف واللام لاما مشددة فيكون ذلك أصحّ في اليونانية .

قال صاحب عيون الأنباء : وهذه فائدة تتعلق بهذا المعنى وهي : حدثني القاضي نجم الدين عمر بن محمد بن الكريدي قال : حدثني أبنا غاثون المطران بشوبك وكان أعلم أهل زمانه بمعرفة لغة الروم القديمة وهي اليونانية ، ان في لغة اليونان كل ما كان من الأسماء الموضوعة من أسماء الناس وغيرهم ، فآخرها سين مثل جالينوس وديسقوريدس وانكساغورس وارسطوطاليس وديوجانيس واريباسيوس ، وغير ذلك ، وكذلك مثل قولهم قاطيغورياس ، وباريمينياس ، ومثل اسطو خودس ، وانا غالس ، فان السين التي في آخر كل كل حكمها في لغة اليونانيين مثل التنوين في لغة العرب الـذي هو في آخـر الكلمة ، مثل قـولك زيـدُ وعمروُ وخـالدُ وبكـرُ وكتابُ وشجـر . فتكون النون التي تتبين في آخر التنوين مثل السين في لغة أولئك .

وقال أيضاً : ويقع لي أن من الألفاظ التي في لغة اليونانيين وهي قلائل ، ما لا يكون في آخره سين مثل سقراط وأفلاطن واغائذيمون واغلوقن وتامور وياغات . وكذلك من غير أسماء الناس مثل : أنالوطيقيا ونيقوماخيا والريطورية ، ومثل : جند بيدستر وترياق ، فان هذه الأسماء تكون في لغة اليونانيين لا يجوز عندهم تنوينها فتكون بلا سين . وذلك مثل ما عندنا في لغة العرب ان من الأسماء ما لا ينون ، وهي الأسماء التي تنصرف مثل اسماعيل وابراهيم وأحمد ومساجد ودنانير ، فتكون هذه كتلك ، والله أعلم .

وقد مدح أبو العلاء بن سليمان المعرى<sup>(1)</sup>في كتاب « الاستغفار » كتب جالينوس ومدوني الطب فقال : سقيا ورعيا<sup>(٢)</sup>لجالينوس من رجل ورهط بقراط غاضوا بعد أوزادوا فكل ما أصلوه غير منتقض به استغاث أو لو سقم وعوّاد كتب لطاف عليهم خف محملها لكنها في شفاء الداء أطواد<sup>(٣)</sup> **بعض ألفاظه ونوادره الحكمية** 

ومن ألفاظ جالينـوس وآدابه ونـوادره الحكمية ، ممـا ذكره حنين بن

(١) ولد في معرة النعمان (٩٧٩ ـ ٩٠٥) شاعر ومفكّر . فقد بصره وهو في الـرابعة من عمره سمى نفسه رهين المحبسين العمى والبيت لأنـه اعتـزل بعـد ما سافر إلى بغداد وعاد منها إلى بلده ، وكان لاذع النقد متشائماً . (٢) دعاء بالسقيا والرعاية . (٣) جمع طود وهو الجبل العظيم أي شفاءها للداء عظيم . اسحاق في كتاب « نوادر الفلاسفة والحكماء وآداب المعلمين القدماء » ، قال جالينوس :

التحذير من الغم والهم

« الهَمُّ فناء القلب والغَمُّ مرض القلب » . ثم بيّن ذلك فقال : « الغم بما كان والهم بما يكون » .

وفي موضع آخر : « الغم بما فات والهم بما هو آت ، فإيّاك والغم فان الغم ذهاب الحياة . ألا ترى أن الحي اذا غمّ وجبةً تـلاش من الغم » ؟

#### جالينوس يشرح صورة القلب

قـال في صورة القلب : « ان في القلب تجـويفين أيمن وأيسر . وفي التجويف الأيمن من الدم أكثر من الأيسر . وفيهما عرقـان يأخـذان الى الدماغ ، فـاذا عرض للقلب عـالا يوافق مـزاجه انقيض ، فـانقبض لانقباضه العرقان ، فتشنج لذلك الوجه وألم له الجسـد. واذا عرض لـه ما يوافق مزاجه انبسط ، وانبسط العرقان لانبساطه » .

قـال : « وفي القلب عريق صغير كـالأنبوبة مـ طل على شغـاف القلب وسويدائه<sup>(۱)</sup> ، فاذا عـرض للقلب غم انقبض ذلك العريق فقطر منه دم على سويداء القلب وشغافه ، فيعصر عنـد ذلك من العرقين دم يتغشّاه ، فيكون ذلـك عصرا على القلب ، حتى يحس ذلـك في القلب والروح والنفس والجسم ، كما يتغشى بخار الشراب الدماغ فيكون منه السكر » .

وقيل : ان جالينوس أراد امتحان ذلك ، فأخذ حيوانا ذا خس فغمه أياماً ، ولما ذبحه وجد قلبه ذابلًا نحيفا قد تلاشى أكثره . فاستدل بذلك على أن القلب اذا توالت عليه الغموم وضاقت به الهموم ، ذبل ونحل . فحذر حينئذ من عواقب الغم والهم .

وقال لتلاميذه : « من نصح الخدمة نصحت له المجازاة » .

وقسال لهم : « لا يـنفسع عـلم من لا يـعقـله ، ولا عقــل مـن لا يستعمله » .

وقال في كتاب أخلاق النفس : « كما انه يعرض للبـدن المرض والقبح ، فالمرض مثل الصرع والشوصة<sup>(١)</sup> ، والقبح مثـل الحـدب وتسقط الرأس وقرعه ، كذلـك يعرض للنفس مرض وقبح ، فمرضها كالغضب ، وقبحها كالجهل » .

مصادر العلل مرزمين ميري من

وقــال : « العلل تجيء على الانسـان من أربعــة أشيـاء : من علّة العلل ، ومن سـوء السياسـة في الغـذاء ، ومن الخـطايـا ، ومن العـدو أبليس » .

وقـال : المـوت من أربعــة أشيـاء ، مــوت طبيعي ، وهـو مــوت الهـرم ، وموت مـرض وشهرة ، مثـل من يقتـل نفسـه أو يقـاد<sup>(٢)</sup>منـه ، وموت الفجأة ، وهو بغتة .

وقال : وقد ذكر عنده القلم : القلم طبيب المنطق .

العشق والعاشق

ومن كـلامه في العشق ، قـال : « العشق استحسان ينضـاف اليـه طمع » .

وقال : « العشق من فعل النفس وهي كامنة في الدماغ والقلب والكبد . وفي الدماغ ثلاث قوى : التخيّل ، وهو في مقدم الرأس ، والفكر ، وهو في وسطه ، والذكر ، وهو في مؤخره ، وليس يكمل أحد اسم عاشق حتى يكون اذا فارق من يعشقه لم يخل من تخيّله وفكره وذكره ، وقلبه وكبده . فيمتنع من الطعام والشراب باشتغال الكبد ، ومن النوم باشتغال الدماغ بالتخييل ، والذكر له والفكر فيه ، فيكون جميع مساكن النفس قد اشتغلت به . فمتى لم تشتغل به وقت الفراق لم يكن عاشقاً . فاذا لقيه خلت هذه المساكن .

قــال حنين بن اسحــاق : وكَـان مناقــوشــاً على فص خــاتـم جالينوس : « من كتم داءه أعيام شفاؤه ، . . . .

ومن كلام جالينوس ، مما ذكره أبو الـوفاء المبشـر بن فاتـك ، في كتاب « مختار الحكم ومحاسن الكلم » قال جالينوس :

### اللين والحلم وعدم المجب

« لِنْ تنل ، واحلم تنبل ، ولا تكن معجبا فتمتهن » .

وقمال : « العليمل السذي يشتهي ، أرجمي من الصحيح السذي لا يشتهي » .

وقال : « لا يمنعك من فعل الخير ميل النفس إلى الشرّ » .

تأكيده على التزيَّن بالآداب وقـال : « رأيت كثيراً من الملوك يـزيدون في ثمن الغـلام المتأدّب بالعلوم والصناعات ، وفي ثمن الدواب الفاضلة في أجناسها ، ويغفلون أمر أنفسهم في التأذب ، حتى لو عرض على أحدهم غلام مثله ما اشتراه ولا قبله . فكان من أقبح الأشياء عندي أن يكون المملوك يساوي الجملة من المال ، والمالك لا يجد من يقبله مجاناً .

وقـال : « كان الأطباء يقيمون أنفسهم مقـام الأمراء ، والمرضى مقام المأمورين الذين لا يتعـدون ما حُـدٌ لهم ، فكان الـطب في أيامهم أنجع ، فلما حال الأمر في زماننا فصار العليل بمنزلة الأمير ، والطبيب بمنزلة المأمور ، وخدم الأطباء رضا الاعلاء ،وتـركوا خـدمة أبـدانهم ، فقلّ الانتفاع بهم » .

وقال أيضاً : « كان الناس قديماً يجتمعون على الشراب والغناء ، فيتفـاضلون في ذكر مـا تعمله الأشربـة في الأمزجـة ، والألحان في قـوَّة الغضب ، وما يرد كـل واحد منهـا من أنواعـه ، وهم اليوم اذا اجتمعـوا فانما يتفاضلون بعظم الأقداح التي يشربونها » .

ترويض النفس على ترك الشهوات منذ الصبي

وقـال : «من عوّد من صبـاه القصـد في التـدبيـر كـانت حـركـات شهواته معتدلة ، فأمّا من اعتـاد أن لا يمنع شهـواته منـذ صباه ولا يمنـع نفسه شيئاً ممـا تدعـوه اليه ، فـذلك يبقى شـرها . وذلـك ان كل شيء يكثر الريـاضة في الأعمـال التي تخصـه يقـوى ، وكـل شيء يستعمـل السكون يضعف » .

وقـال : من كان من الصبيـان شرهـأ شديـد القحة ، فـلا ينبغي أن يـطمع في صـلاحه البتّـة ، ومن كـان منهم شـرهـأ ولم يكن وقحـاً فـلا ينبغي أن يؤيس من صلاحـه ، ويقــدّر أنـه ان تــادّب يكـون انســانـا عفيفاً » .

وقـال : « الحياء خـوف المستحي من نقص يقـع بـه عنـد من هـو أفضل منه » .

الحكمة العظمي هي معرفة الانسان نفسه

وقال : « يتهيأ للانسان أن يصلح أخلاقه اذا عرف نفسه ، فان معرفة الانسان نفسه هي الحكمة العظمى ، وذلك انالانسان لافراط محبته لنفسه ، بالطبع ، يظنّ بها من الجميل ما ليست عليه ، حتى ان قوماً يظنون بأنفسهم أنهم شجعاء وكرماء وليسوا كذلك ، فأما العقل فيكاد أن يكون الناس كلهم يظنون بأنفسهم التقدم فيه ، وأقرب الناس الى أن يظن ذلك بنفسه أقلهم عقلًا .

جالينوس يصف العادل والعاقل فيرسي مك

وقـال : « العادل من قـدر على أن يجور فلم يفعـل ، والعاقـل من عـرف كـل واحـد من الأشيـاء التي في طبيعـة الانسـان معــرفتهـا على الحقيقة » .

وقال : العجب ظنّ الانسان بنفسه انه على الحال التي تحب نفسه أن يكون عليها من غير أن يكون عليها .

وقال : « كما أن من ساءت حال بدنه من مرض به وهو ابن خمسين سنة ليس يستسلم ويترك بدنه حتى يفسد ضياعاً ، بل يلتمس أن يصح بدنه ، وان لم يفده صحة تامة ، كذلك ينبغي لنا أن لا نمتنع من أن نسزيد أنفسنا صحة على صحتها ، وفضيلة على فضيلتها ، وان كنّا لا نقدر أن نلحقها بفضيلة نفس الحكيم » .

### استعمال الجميل وطرح القبيح

وقـال : « يتهيـاً لـلانسـان أن يسلم من أن يـظن بنفسـه انـه أعقـل النـاس ، اذا قلد غيره ، امتحـان كل مـا يفعله في كل يـوم ، وتعـريفـه صواب فعله من خطئه ، ليستعمل الجميل ويطرح القبيح .

ورأى رجلًا تعظمه الملوك لشدة جسمه ، فسأل عن أعظم ما فعله ، فقالوا : « انه حمل ثوراً مذبوحاً من وسط الهيكل حتى أخرجه الى خارج ) فقال لهم : « فقد كانت نفس الثور تحمله ولم تكن لها في حمله فضيلة » .

ونقلت من كلام جالينوس أيضاً من مواضع أخر ، قال جالينوس :

« إنَّ العليل يتروَّح بنسيم أرضَب، كما تتـروَّح الأرض الجدبـة ببل القطر »<sup>(۱)</sup> .

وسئل عن الشهوة فقال : « بلية تعير لا بقاء لها » .

وقيل له : « لم تحضر مجالس الـطرب والملاهي ، قـال : لأعرف القوى والطبائع في كل حال من منظر ومسمع » .

من جهل ما يضره مما ينفعه

وقيل له : متى ينبغي للإنسان أن يموت ؟

قال : « اذا جهل ما يضرُّه مما ينفعه » .

جالينوس يسئل عن الاخلاط الأربعة

ومن كلامه أنه سئل عن الأخلاط فقيل له : ما قولك في الدم ؟ قال : « عبد مملوك وربما قتل العبد مولاه » .

(١) المطر .

قيل له : « فما قولك في الصفراء ؟ » . فقال : « كلب عقور<sup>(١)</sup>في حديقة » . قيل له : فما قولك في البلغم ؟ قال : «ذلك الملك الرئيس، كلما أغلقت عليه بـ اباً فتح لنفسه بـ اباً» . قيل له : فما قولك في السوداء ؟ قال : « هيهات ، تلك الأرض اذا تحركت تحرك ما عليها » . يذكر مثالاً في الأخلاط الأربعة

ومن ذلك أيضاً قال : و أنا ممثل لك مثالاً في الأخلاط الأربعة فأقول : ان مثل الصفراء ، وهي المرة<sup>(٢)</sup>الحمراء ، كمثل امرأة سليطة<sup>(٣)</sup>صالحة تقية ، فهي تؤذي بطول لسانها وسرعة غضبها ، إلا أنها ترجع سريعاً بلا غائلة <sup>(٤)</sup> ، ومثل المام كمثل الكلب <sup>(٥)</sup> فإذا دخل دارك فعاجله إما باخراجه أو قتله . ومثل البلغم اذا تحرك في البدن ، مثل ملك دخل بيتك وأنت تخاف ظلمه وجوره ، وليس يمكن أن تخرق<sup>(١)</sup>به وتؤذيه بل يجب أن ترفق به وتخرجه . ومثل السوداء في الجسد ، مثل الانسان الحقود الذي لا يتوهم فيه بما في نفسه ، ثم يثبت وثبة فلا يبقى مكروهاً إلاً ويفعله ولا يرجع إلاً بعد الجهد الصعب».

### ومن تمثيلاته الطريفة أيضآ

قـال : « الـطبيعـة كـالمــدعى ، والعلّة كـالخصم ، والعــلامـات كـالشهود ، والقـارورة والنبض كـالبينـة ، ويـوم البحـران كيـوم القضـاء والفصل ، والمريض كالمتوكّل ، والطبيب كالقاضي» .

وقــال المسعـودي في كتــاب « المسـالــك والممـالــك » : « ان الفرما<sup>(۱)</sup>على شط بحيرة تنيس ، وهي مدينة حصينة وبهـا قبر جـالينوس اليوناني .

وقال غيره انه لما كانت ديانة النصرانية قد ظهرت في أيام جالينوس قيل له ان رجلا ظهر في آخر دولة قيصر اكتفيان ببيت المقدس يبرىء الأكمه <sup>(٢)</sup>والأبرص ويحيى الموتى ، فقال : « يوشك أن تكون عنده قوة الهية يفعل بها ذلك » ، فسأل ان كان هناك بقية ممن صحبه فقيل له نعم ا فخرج من رومية يريد بيت المقدس ، فجاز الى صقلية وهي يومئذ تسمى سلطانية . فمات هنالك وقبره بصقلية ، ويقال ان العلة التي مات بها الذرب<sup>(۲)</sup> .

العلة التي مات بها جالينوس

وحكى عنه أنه لما طالت بـه العلَّة عالجهـا بكل شيء فلم ينجـع ، فقـالت تـلاميـذه ان الحكيم ليس يعـرف عــلاج علتـه ، وقصــروا في

(١) مدينة قديمة عند مدخل مصر شرقاً . (٢) الممسوح العين والمسلوب العقل . (٣) هنا يختلف المعنى باختـلاف الحركـات المبنية فـإن كانت الـذرب فهو داء في الكبـد وإن كان الـذرب فهو داء يعـرض للمعدة فـلا تهضم الطعـام فيفسـد ولا تمسكه. (ن. ر). خدمته ، فأحسّ بذلك منهم وكان زمانا صائفا ، فأحضر جرة فيها ماء وأخرج شيئا فطرحه فيها وتركها ساعة وكسرها ، واذا بها قحد جمدت ، فأخذ من ذلك الدواء فشربه واحتقن بـه فلم ينفع ، فقال لتلاميذه هل تعلمون لم فعلت هذا ؟ قالوا : لا ! قال لئلا تظنوا أني قحد عجزت عن علاج نفسي فهذه علة تسمى داء مدد يعني الداء الـذي لا دواء له وهو الموت . وهذه الحكاية أحسبها مفتعلة عن جالينوس .

صفة تجميد الماء

وذكر ابن بختويه<sup>(1)</sup>في كتاب « المقدمات » صفة لتجميد الماء في غير وقته ، زعم انه اذا أخذ من الشب اليماني الجيد رطل ، ويسحق جيدا ويجعل في قدر فخار جديدة ، ويلقى عليه ستة أرطال ماء صاف ، ويجعل في تنور ويطين عليه حتى يذهب منه الثلثان ويبقى الثلث لا يزيد ولا ينقص ، فانه يشتد . ثم يرفع في قنينة ويسد رأسها جيدا . فاذا أردت العمل به أخذت ثلجية جديدة وفيها ماء صاف ، واجعل في الماء عشرة مثاقيل<sup>(1)</sup> من الماء المعمول بالشب ، ويترك ساعة واحدة فانه يصير ثلج ، وكذلك أيضاً زعم بعض المغاربة في صفة تجميد الماء في الصيف قال : اعمد الى بزر الكتان فانقعه في خل خمر جيد ثقيف ، فإذا جمد فيه فألقه في جرة أو حب مليء ماء . قال : فانه يجمد ما كان فيه من الماء ولو أنه في حزيران أو

(١) أبو الحسين عبدالله بن عيسى وكـان طبيباً وخطيباً من أهـل واسط. وله كتاب المقدمات ويعرف بكنز الأطباء . (٢) مـا وازنـه في الـوزن درهم وثـلاثـة أسبـاع الـدرهم ويعـدل بـوزن هـذا العصر ٤٣٦ ، ٣ غ هذا الشرعي و٢٠٨٠ غ للصيرفي الشامي (ن.ر).

# ذكاء الطبيب جبريل بن يختيشو ع

انقاذه للرشيد من الموت بالحجامة :

قال<sup>(۱)</sup> «جبريل بن بختيشوع» كنت مع الرشيد بالرقة ومعه محمد والمأمون ، وكان الرشيد رجلاً كثير الأكل والشرب فأكل يوماً أشياء خلط فيها ودخل المستراح فغشى عليه فاخرج وقوى الأمر حتى لم يشكّوا في موته فأحضرت وحييت عرقه فوجدت نبضاً خفياً . وقد كان قبل ذلك بأيام يشكو امتلاء وحركة الدم فقلت الصواب أن يحتجم الساعة فقال كوثر الخادم لما لم تقدر من أمر الخليفة (يا جبريل) تقول احجموا رجلاً ميتاً لا نقبل قولك ولا كرامة ، قال المأمون الأمر قد وقع وليس يضر أن تحجمه فأحضر الحجام وقدمت الى جماعة من الغلمان بامساكه وومص الحجام المحاجم فأحمر المكان ففرحت .

ثم قلت أشرطه فشرطه فخرج الدم فسجدت شكراً فلما خرج الدم أسفر لونه الى أن تكلَّم وقال : أين أنا ؟ أنا جائع فغذيناه وعوفى فسأل صاحبه فعرفه انها خمسمائة ألف فقال (يا جبريل) كم عليك ؟ قلت : خمسون ألفاً قال : ما أنصفناك اذ غلات هؤلاء وهم يحرسوني كذلك وغلتك كما ذكرت فأمر باقطاعه ألف ألف درهم .

(١) في الأذكياء للسبط ابن الجوزي .

الطبيب الذكي الحرث بن كلده الثقفي

كـان(١) من الطائف وسـافر في البـلاد وتعلّم الطب بنـاحيـة فـارس وتمرّن هناك وعرف الداء والدواء وكان يضرب بـالعود ، تعلم ذلـك أيضاً بفارس واليمن ، وبقى أيام رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم .

وأيام أبي بكر وعمر وعثمان وعلي بن أبي طالب عليه السلام ومعاوية وقال له معاوية ما الطب يا حارث ؟ فقال : ( الأزم ) يعني الجوع ذكر ذلك ابن جلجل .

وكانت للحرث معالجات كثيرة ، ومعرفة بما كـانت العرب تعتـاده وتحتـاج اليـه من المـداواة . ولـه كـلام مستحسن فيمـا يتعلق بـالـطب وغيره .

# كلام الحارث مع كسرى

من ذلك ، انه لما وفد على كسرى أنو شـروان<sup>(٢)</sup>أذن له بـالدخـول عليـه . فلمـا وقف بين يـديـه منتصبـاً قـال لـه : من أنت ؟ قـال : أنـا الحرث بن كلدة الثقفي .

(۱) عيون الأنباء ص ١٦١ .
 (٢) أعظم ملوك الساسانيين . حارب البيـزنطيين ونـاصر العلم وبـأمره نقلت مؤلفات اليونان والسريان إلى الفارسية .

قال : فما صناعتك ؟ قـال : الطب . قـال : أعربيّ أنت ؟ قـال : نعم من صميمهـا وبحبوحـة دارها قـال : فما تصنع العرب بطبيب مع جهلهـا ، وضعف عقولهـا ، وسوء أغـذيتها ؟ قـال : أيهـا الملك ، اذا كـانت هـذه صفتهـا ، كـانت أحـوج الى من يصلح جهلهـا ، ويقيم عـوجها، ويسوس أبدانهـا، ويعدل<sup>(۱)</sup> أمشـاجها<sup>(۲)</sup> فـإن العاقـل يعرف ذلك من نفسه، ويميز موضع دائه، ويحترز<sup>(۳)</sup> عن الأدواء كلها بحسن ذلك من نفسه . قال كسرى : فكيف تعرف ما تورده عليهـا؟ ولو عرفت سياسته لنفسه . قال كسرى : فكيف تعرف ما تورده عليهـا؟ ولو عرفت ألحلم لم تنسب إلى الجهـل قـال : الطفـل ينـاغي فيـداوي ، والحيـة ترقى فتحـاوي . ثم قـال : أيهـا الملك ، العقـل من قِسَم الله تعـالى قسمه بين عبـاده ، كقسمة الرزق فيهم . فكـل من قسمته أصـاب ، وخص بهـا قوم وزاد ، فمنهم مثـر ومعدم ، وجـاهـل وعـالم ، وعـاجـز وحازم ، وذلك تقدير العزيز العليم.

اعجاب كسرى من كلام الحاريث ما

فأعجب كسرى من كلامه ، ثم قسال : فما اللذي تحمد من أخلاقها ؟ ويعبجك من مذاهبهما وسجاياهما ؟ قبال الحرث : أيهما الملك ، لهما أنفس سخية ، وقلوب جمرية ، ولغمة فصيحة وألسن بليغة ، وأنساب صحيحة ، وأحساب شريفة ، يمرق من أفواههم الكلام مروق السهم من نبعة الرام<sup>(٤)</sup>، أعذب من هواء الربيع ، وألين من

سلسبيـل المعين<sup>(١)</sup>مطعموا الطعـام في الجـدب ، وضـاربـوا الهـام في الحرب . لا يراهم عزهم ، ولا يضام جـارهم ، ولا يستباح حـريمهم ، ولا يذل أكرمهم ، ولا يقـرون بفضل لـلأنام ، الا للملك الهمـام الذي لا يقاس به أحد ، ولا يوازيه سوقة<sup>(٢)</sup> ولا ملك .

كلام الحارث حول الطب وأصله :

فاستوى كسرى جالساً ، وجرى ماء رياضة الحلم في وجهه ، لما سمع من محكم كلامه . وقال لجلسائه اني وجدته راجحاً ولقومه مادحاً ، وبفضيلتهم ناطقاً ، وبما يورده من لفظه صادقاً . وكذا العاقل من أحكمته التجارب . ثم أمره بالجلوس ، فجلس ، فقال : كيف من أحكمته التجارب . ثم أمره بالجلوس ، فجلس ، فقال : كيف بصرك بالطب ؟ قال : ناهيك<sup>(٣)</sup>قال : فما أصل الطب ؟ قال : الأزم . قال : فما الأزم ؟ قال : ضبط الشفتين والرفق باليدين ، قال : أصبت ، وقال : فما الداء اللوي ؟ قال : ادخال الطعام على الطعام ، هو الذي يفني البرية ، ويهلك السباع في جوف البرية . قال : أصبت ، وقال : فما الجمرة التي تصطلم<sup>(٤)</sup>منها الأدواء ؟ قال : هي التخمة ، ان بقيت في الجروف قتلت ، وان تحللت أسقمت ، قال : صدقت .

وقال : فما تقول في الحجامة ؟ قال : في نقصان الهلال في يـوم صحـو لا غيم فيه ، والنفس طيبـة والعروق سـاكنة ، لسـرور يفاجؤك ، وهم يبـاعدك . قـال : فما تقـول في دخول الحمّـام ؟ قال : لا تـدخله

(١) الماء الجاري .
 (٢) الرعية من الناس .
 (٣) أي : غاية فيما تطلبه «في مقام المدح» .
 (٤) تستأصل .

شبعانا ، ولا تغش<sup>(۱)</sup> أهلك سكراناً ، ولا تقم بالليل عرياناً ، ولا تقعد على الطعام غضباناً ، وأرفق بنفسك ، يكن أرخى لبالك ، وقلل من طعامك ، يكن أهنا لنومك . قال : فما تقول في الدواء ؟ قال : ما لزمتك الصحة فاجتنبه ، فان هاج داء فاحسمه بما يردعه قبل استحكامه ، فإن البدن بمنزلة الأرض ان أصلحتها عمرت ، وان تركتها خربت .

أفضل اللحوم والفواكه والرياحين

قسال : فسأي السلحسمان أفسضل ؟ قسال : السضمان الفتي<sup>(٢)</sup> والقديد<sup>(٣)</sup> المسالح مهلك لسلاكل . واجتنب لحم الجرور والبقر . قال : فما تقول في الفواكه ؟ قبال : كلها في اقبالها وحين أوانها ، واتركهما اذا أدبرت وولت وانقضى زمانها . وأفضل الفواكه : الرمان والأترج<sup>(٤)</sup> ، وأفضل التريباحين : الورد والبنفسج ، وأفضل البقول : الهندباء والخس . قال : فما تقول في شهرب الماء ؟ قبال : مو حياة البدن وبه قوامه ، ينفع ما شهرب منه بقدر ، وشربه بعد النوم ضرر . أفضله امرأه ، وأرقه أصفاه . ومن عظام أنهار البارد الزلال لم يختلط بماء الأجام<sup>(٥)</sup> والأكام<sup>(٢)</sup>ينزل من صرادح<sup>(٧)</sup> المسطان ، ويتسلل

322

عن الـرضراض وعـظام الحصى في الايفـاع<sup>(١)</sup> . قـال : فمـا طعمـه ؟ قال : لا يوهم له طعم الا انه مشتق من الحياة .

قال : فما لونه ؟ قال : اشتبه ()على الأبصار لونـه لأنه يحكى لـون كل شيء يكون فيه . قال : أخبـرني عن أصل الانسـان ما هـو ؟ قال : أصله من حيث شرب الماء ، يعني رأسه .

نور العينين وطبائع البدن :

قال: في هذا النور في العينين؟ قال مركب من ثلاثة أشياء: فالبياض شحم ، والسواد ماء ، والناظر ريح . قال : فعلى كم جبل وطبع هذا البدن ؟ قال : على أربع طبائع : المرة السوداء ، وهي باردة يابسة ، والمرة الصفراء ، وهي حارة يابسة ، والدم ، وهو حار رطب ، والبلغم ، وهسو بارد رطب . قال : فَلِمَ لَمْ يكن من طبع واحد ؟ قال : لو خلق من طبع واحد لم يأكل ولم يشرب ولم يمرض ولم يهلك . قال : فمن طبيعتين ، لو كان اقتصر عليهما ؟ قال : لم يجز ، لأنهما ضدان يقتتلان . قال : فمن ثلاث ؟ قال : لم يصلح ، وافقان ومخالف . فالأربع هو الاعتدال والقيام . قال : فأجمل لي الحار والبارد في أحرف جامعة ؟ قال : كل حلو حار ، وكل حامض بارد ، وكل حريف حار ، وكل مر معتدل ، وفي المر حار وبارد .

قال : فاصل ما عولج لـه المرة الصفراء ؟ قال : كل بارد ليّن ، قال : فالمرة السوداء ؟ قـال : لين ، قال : والبلغم ؟ قـال : كل حـار يـابس ، قـال : والـدم ؟ قـال : اخـراجـه اذا زاد ، وتـطفئتـه اذا سخن

> (۱) ما دقٌ من الحصى . (۲) خفي .

بالأشياء الباردة اليابسة ؟ قال : فالرياح ؟ قال : بالحقن اللينة والأدهان الحارة اللينة . قال : أفتأمر بالحقنة ؟ قال : نعم ، قرأت في بعض كتب الحكماء ان الحقنة تنقى الجوف ، وتكسح الأدواء عنه ، والعجب لمن احتقن كيف يهرم أو يعدم الولد . وان الجهل كل الجهل من أكل ما قد عرف مضرته ، ويؤثر شهوته على راحة بدنه . قال : فما الحمية ؟ قال : الاقتصاد في كل شيء ، فإن الأكل فوق المقدار يضيق على الروح ساحتها ويسد مسامها<sup>(۱)</sup> .

قال : فما تقول في النساء واتيانهن<sup>(٢)</sup> ؟ قال : كثرة غشيانهن رديء ، وإياك واتيان المرأة المسنة فانها كالشن<sup>(٣)</sup>البالي ، تجذب قوتك ، وتسقم بدنك ، ماؤها سم قاتل ، ونفسها موت عاجل ، تاخذ منك الكل ، ولا تعطيك البعض . والشابة ماؤها عـذب زلال ، وعناقها غنج ودلال ، فوها بارد ، وريقها عذب ، ريحها طيب ، وهنها ضيق<sup>(٤)</sup> . تزيدك قوة الى قوتك ، ونشاطاً الى نشاطك .

قال : فأيّهن القلب اليها أميل ؟ والعين برؤيتها أسر ؟ قال : اذا أصبتها المديدة القامة العظيمة الهامة ، واسعة الجبين ، اقناة العرنين<sup>(٥)</sup> ، كحلاء ، لعساء<sup>(١)</sup> ، صافية الخد عريضة الصدر ، مليحة النحر . في خدها رقة ، وفي شفتيها لعس . مقرونة الحاجبين ،

(١) ثقبها ومنافذها.
 (٢) مخالطتهن أو مجامعتهم.
 (٣) القربة البالية.
 (٤) الفرج .
 (٥) الأنف كله أو ما صلب منه.
 (٦) سوداء الشفة.

ناهدة الثديين ، لطيفة الخصر والقدمين ، بيضاء فرغاء<sup>(1)</sup> جعدة ، غضة بضة ، تخالها في الظلمة بدرا زاهراً تبسم عن اقحوان<sup>(1)</sup> ، وعن مبسم كالأرجوان ، كأنها بيضة مكنونة ، ألين من الزبد وأحلى من الشهد ، وأنزه من الفردوس والخلد ، وأزكى ريحا من الياسمين الورد ، تفرح بقربها ، وتسرَّك الخلوة معها . قال : فاستضحك كسرى حتى اختلجت كتفاه ، وقال : ففي أي الأوقات اتيانهن أفضل ؟ قال : عند ادبار الليل يكون الجوف أخلى ، والنفس أهدى والقلب أشهى والرحم أدفى . فان أردت الاستمتاع بها نهاراً تسرح عينك في جمال فضظها ، وتسكن الجوارح كلها اليها ، ويعي سمعك من حلاوة الفظها ، وتسكن الجوارح كلها اليها . قال كسرى : لله درك من اعرابي . لقد أعطيت علماً، وخصصت فطنة وفهماً .

وأحسن صلته وأمر بتدوين ما نطق به .

وقـال الواثق<sup>(٣)</sup>بـالله في كتابـ المسمى «بالبستـان » : ان الحـرث ابن كلدة مـر بقوم وهم في الشمس فقـال : عليكم بالـظل فان الشمس تنهج<sup>(٤)</sup>الثوب ، وتنقل الريح ، وتشحب اللون ، وتهيج الداء الدفين .

ومن كملام الحرث : البطنة بيت المداء والحمية رأس المدواء ، وعودوا كل بدن ما اعتاد .

(۱) كثيرة الشعر.
 (۲) نبات له زهر أبيض وأوراق زهر مفلجة صغيرة.
 (۳) نبات له زهر أبيض وأوراق زهر مفلجة صغيرة.
 (۳) تاسع الخلفاء العباسيين (۸٤۲ ـ ۸٤٦) تسلط على أيامه القواد الأتراك على جيوش الخلافة وغزا العرب صقلية.
 (٤) تبليه .

وقيل : هو من كلام عبد الملك بن أبجر .

وقد نسب قوم هـذا الكلام الى رسول الله صلى الله عليه ( وآلـه ) وسلم وأوله : « المعدة بيت الداء » وهو أبلغ من لفظ البطنة .

وروى عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ، (عليه السلام) ، انه قال : « من أراد البقاء ولا بقاء ، فليجود الغذاء ، وليأكل على نقاء ، وليشرب على ظماء ، وليقل من شرب الماء ، ويتمدد بعد الغذاء ويتمشى بعد العشاء . ولا يبيت حتى يعرض نفسه على الخلاء . ودخول الحمام على البطنة من شر الداء ، ودخلة الى الحمام في الصيف خير من عشر في الشتاء . وأكل القديد اليابس في الليل معين على الفناء . ومجامعة العجوز تهدم أعمار الأحياء » .

## بعض توصياته الحكيمة

وروى بعض هـذه الكلمات عن الحـرث بن كلدة وفيها : من سـرّه النسـاء ولا نساء ، فليكـر العشاء ، وليبـاكر الغـداء ، وليخفف الرداء ، وليقـل غشيان النسـاء . ومعنى فليكر يؤخر ، والمراد بـالرداء الـدين ، وسمى الـدين رداء لقـولهم : « هـو في عنقي وفي ذمّتي » فلمـا كـانت العنق موضع الرداء سمى الدين رداء .

وقد روى من طريق آخر وفيه : « تعجيل العشاء » وهو أصحب ، وروى أبـو عـوانـة عن عبـد الملك بن عميـر قـال : قـال الحــرث بن كلدة : « من سـرَّه البقاء ولا بقـاء ، فليباكـر الغـداء وليعجـل العشـاء ، وليخفف الرداء وليقل الجماع » .

أربعة أشياء تهدم البدن

( وروى ) حرب بن محمد قال : حدثنا أبي ، قال : قـال الحرث

ابن كلدة: أربعة أشياء تهدم البدن : الغشيان على البطنة<sup>(١)</sup> ، ودخول الحمام على الامتلاء ، وأكل القديد ، ومجامعة العجوز .

(وروى) داود بن رشيد عن عمرو بن عوف قال : لما احتضر الحرث بن كلدة اجتمع اليه الناس فقالوا : « مرنا بأمر ننتهي إليه من بعدك » فقال : لا تتزوجوا من النساء الا شابة ، ولا تأكلوا الفاكهة الا في أوان نضجها ، ولا يتعالجن أحد منكم ما احتمل بدنه الداء . وعليكم بالنورة <sup>(٢)</sup>في كل شهر ، فانها مذيبة للبلغم مهلكة للمرة منبتسة للحم ، واذا تغدى أحدكم فلينم على اثر غدائه ، واذا تعشى ليخط أربعين خطوة .

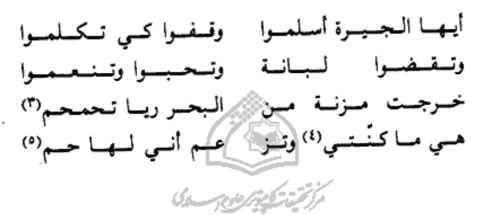
ومن كلام الحرث أيضاً قال : دافع بالدواء ما وجـدت مدفعـاً ، ولا تشربه الا من ضرورة فإنه لا يصلح شيئاً إلا أفسد مثله .

(وقال) سليمان بن جلجل : أخبرنا الحسن بن الحسين قال : أخبرنا سعيد بن الأموي قال : أخبرنا عمي محمد بن سعيد ، عن عبد الملك بن عمير قال : كان اخوان من ثقيف<sup>(٢)</sup>من بني كنه يتحابان ، لم ير قط أحسن ألفة منهما . فخرج الأكبر الى سفر فأوصى الأصغر بامرأته ، فوقعت عينه عليها يوماً غير معتمد لذلك ، فهويها وضنى . وقدم أخوه فجاءه بالأطباء ، فلم يعرفوا ما به ، الى أن جاءه بالحرث ابن كلدة فقال : أرى عينين محتجبتين وما أدري ما هذا الوجسع

(١) المجامعة مع امتلاء البطن بالطعام .
 (٢) حجر الكلس ثم غلب على اخلاط من زرنيخ وكلس وغيره يـزال بـه الشعر في الحمّام طلاء .
 (٣) قبيلة عـربية سكنت في الـطائف قبيل الهجرة واشتركت في الفتـوحـات الإسلامية .

وسأجرَّب ، فاسقوه نبيذاً . فلما عمل النبيذ فيه قال : ألا رفـقـاً ألا رفـقـاً قـليـلاً مـا أكـونـنـه ألـمَـا<sup>(1)</sup> بي إلـى الأبيـا ت بـالـخيـف أزرهـنـه أسيـل الخـد مـربـوب وفـي مـنـطقـه غـنـه<sup>(1)</sup> ( الهزج )

فقالوا : لـه : أنت أطب العرب . ثم قـال : رددوا النبيـد عليـه . فلما عمل فيه قال :



قال : فطلّقهـا أخوه ، ثم قـال : تزوج بهـا يا اخي ، فقـال : والله لا تزوجتها . فمات وما تزوجها .

وللحرث بن كلدة الثقفي من الكتب : كتاب المحـاورة في الـطب بينه وبين كسرى أنو شروان .

(١) ألم : أتى .
 (٢) الصوت الرخيم .
 (٣) تردد الصوت .
 (٣) ترد الصوت .
 (٤) امرأة الابن وتقال لامرأة الأخ وابن الأخ .
 (٥) أبو زوج المرأة وأبو امرأة الرجل .

الطبيب الذكى حنين بن إسحاق

هو أبو زيد حنين بن إسحاق العبادي ، قال الشاعر : يسقيكهــا من بني الــعبــاد رشــا مـنـتـسـب عــيــده إلــى الأحــد وكان حنين بن إسحاق فصيحاً لسناً بارعاً شاعراً .

قـال يـوسف بن إبـراهيم : أوّل مـا حصــل لحنين بن إسحـاق من الاجتهاد والعناية في صناعة الطب .

هـو أن مجلس يوحنـا بن ماسـويـه كـان من أعم مجلس يكـون في التصدّي لتعليم صناعة الطب ، وكان يجتمع فيه أصناف أهل الأدب .

قال يوسف : وذلك أني كنت أعهد حنين بن إسحاق الترجمان يقرأ على يوحنًا بن ماسويه كتاب فرق الطب الموسوم باللسان الرومي والسرياني بهراسيس ، وكان حنين إذ ذاك صاحب سؤال ، وذلك يصعب على يوحنًا وكان يباعده أيضاً من قلبه انّ حنيناً كان من أبناء الصيارفة في التشريح ، وهو يخاطبه بالتبجيل ويقول له يا ربن حنين وتفسيره ربن المعلم . فأعظمت ما رأيت ، وتبيّن ذلك جسرائيل في فقال لي : لا تستكثرنَّ ما ترى من تبجيلي هذا الفتى ، فوالله لئن مد له في العمر ليفضحن سرجس وسرجس هذا الذي ذكره جبرائيل هو الرأس عيني ، وهو أول من نقل شيئاً من علوم الروم إلى اللسان السرياني وليفضحن غيره من المترجمين . وخرج من عنده حنين وأقمت طويلًا ، ثم خرجت فوجدت حنيناً ببابه ينتظر خروجي ، فسلم عليّ وقال لي : قد كنت سألتك ستر خبري ، والآن فأنا أسألك إظهاره وإظهار ما سمعت من أبي عيسى وقوله فيَّ . فقلت له : أنا مسود وجه يوحنا بما سمعت من مدح أبي عيسى لك ، فأخرج من كمه نسخة ما كان دفعه إلى جبرائيل وقال لي : تمام سواد وجه يوحنا يكون بدفعك إليه هذه النسخة ، وسترك عنه علم من نقلها ، فإذا رأيته قد اشتد عجبه بها أعلمه أنه إخراجي . ففعلت ذلك من يومي ، وقبل انتهائي إلى منزلي .

فلما قرأ يوحنا تلك الفصول ، وهي التي تسميها اليونانيون الفاعلات ، كثر تعجّبه وقال : أترى المسيح أوحى في دهرنا هذا إلى أحد؟ فقلت له في جواب قوله : ما أوحى في هذا الدهر ولا في غيره إلى أحد ، ولا كان المسيح إلا أحد من يوحى إليه . فقال لي : دعني من هذا القول ، ليس هذا الإخراج إلا إخراج مؤيّد بروح القدس . فقلت له : هذا إخراج حنين بن إسحاق الذي طردته من منزلك وأمرته أن يشتري قلوساً . فحلف بأن ما قلت له محال . ثم صدق القول بعد ذلك وأفضل عليه إفضالاً كثيراً ، وأحسن إليه ولم يزل مبجلًا له حتى فارقت العراق ، في سنة خمس وعشرين ومائتين .

هذا جملة ما ذكره يوسف بن إبراهيم .

أقول : ثم إن حنيناً لازم يوحنا بن ماسويه منذ ذلك الوقت وتتلمذ له واشتغل عليه بصناعة الطب ، ونقل حنين لابن ماسويه كتباً كثيرة وخصوصاً من كتب جالينوس ، بعضهما إلى اللغة السريانية ، وبعضها إلى العربية ، وكان حنين أعلم أهل زمانه باللغة اليونانية والسريانية والفارسية والدراية فيهم ، مما لا يعرف غيره من النقلة الذين كانوا في زمـانه ، مـع ما دأب أيضـاً في اتقان العـربيَّة والاشتغـال بها حتى صـار من جملة المتميَّزين فيها .

رؤيا المأمون . . وإكرامه لحنين :

ولما رأى المأمون المنام الذي أخبر به أنه رأى في منامه كأن شيخاً بهي الشكل جالس على منبر وهو يخطب ويقول : أنا أرسطوطاليس ، انتبه من منامه وسأل عن أرسطوطاليس فقيل له رجل حكيم من اليونانيين . فأحضر حنين بن إسحاق إذ لم يجد من يضاهيه في نقله ، وسأله عن نقل كتب الحكماء اليونانيين إلى اللغة العربية ، وبذل له من الأموال والعطايا شيئاً كثيراً .

قال صاحب عيون الأنباء :

ونقلت من خط الحسن بن العباس المعروف بالصناديقي ... قال ، قال أبسو سليمان : سمعت يعيني بن عدي يقول : قال المأمون : رأيت فيما يرى النائم كان رجلاً على كرسي جالساً في المجلس الذي أجلس فيه ، فتعاظمته وتهيبته وسألت عنه ، فقيل هو أرسطوطاليس ، فقلت أسأله عن شيء . فسألته فقلت : ما الحسن؟ فقال : ما استحسنته العقول . فقلت : ثم ماذا؟ قال : ما استحسنته الشريعة . قلت : ثم ماذا؟ قال : ما استحسنه الجمهور . قلت : ثم ماذا؟ قال : ثم لاثم.

جمعه لكتب حكماء اليونان :

فكان هذا المنام من أوكد الأسباب في إخراج الكتب فـإن المأمـون كان بينه وبين ملك الروم مراسلات ، وقد استظهر عليه المأمـون فكتب إلى ملك الـروم يسـألـه الاذن في انفـاذ مـا يختـار من العلوم القـديمـة المخزونة ببلد الروم ، فأجاب إلى ذلك بعد امتناع ، فأخرج المأمون لذلك جماعة منهم الحجاج ابن مطر وابن البطريق ، وسلما صاحب بيت الحكمة ، وغيرهم ، فأخذوا مما وجدوا ما اختاروا ، فلما حملوه إليه أمرهم بنقله فنقل . وقد قيل : إن يوحنا بن ماسويه ممن نفذ إلى بلد الروم . وأحضر المأمون أيضاً حنين بن إسحاق وكان فتى السن ، وأمره بنقل ما يقدر عليه من كتب الحكماء اليونانيين إلى العربي وإصلاح ما ينقله غيره فامتثل أمره .

ومما يحكى عنه : أن المأمون كان يعطيـه من الذهب زنـة ما ينقله من الكتب إلى العربي مثلًا بمثل .

وقـال أبـو سليمـان المنطقي السجستاني : أن بني شـاكــر<sup>(١)</sup> وهم محمـد وأحمـد والحسن ، كــانـوا يــرزقـون جمــاعـة من النقلة منهم حنين بن إسحــاق ، وحبيش بن الحسن ، وثـابت بن قــرة وغيـرهم في الشهر نحو خمسمائة دينار للنقل والملازمة .

وقـال حنين بن إسحاق : انـه سافـر إلى بلاد كثيـرة ، ووصـل إلى أقصى بلاد الروم لطلب الكتب التي قصد نقلها .

وقال محمد بن إسحاق بن النديم في كتاب الفهرست : سمعت إسحاق بن شهرام يحدث في مجلس عام أن ببلد الروم هيكلاً قديم البناء عليه بـاب لم ير قط أعـظم منـه بمصـر أعين من حـديـد ، كـان اليونانيون في القديم عند عبادتهم الكواكب والأصنام يعظمونـه ويدعـون

(١) هم بنو موسى بن شاكر ثلاثة إخوة اشتهروا بعلم الحساب والهيئة والآلات من عهد المأمون إلى عهد المتوكل . وكانوا يشرفون على حركة الترجمة وجلب المخطوطات من آسيا الصغرى إلى بغداد . فيه . قال : فسألت ملك الروم أن يفتحه لي فامتنع من ذلك لأنه أغلق منذ وقت تنصرت الروم . فلم أزل أراسله وأسأله شفاها عن حضوري مجلسه فتقدم بفتحه ، فبإذا ذلك البيت من المرمر والصخور العظام ألواناً ، وعليه من الكتابات والنقوش ما لم أسمع بمثله كثرة وحسناً . وفي هذا الهيكل من الكتب القديمة ما يحمل على عدة أجمال ، (وكثر ذلك حتى قال ألف جمل) بعض ذلك قد أخلق ، وبعضه على حاله ، وبعضه قد أكلته الأرضة<sup>(۱)</sup> . قال : ورأيت فيه من آلات القرابين من الذهب وغيره أشياء ظريفة . قال : وأغلق الباب بعد خروجي وامتن عليَّ بما فعل معي ، وذلك كان في أيام سيف الدولة بن حمدان وزعم أن البيت على ثلاثة أيام من القسطنطينية ، والمجاورون لذلك البيت قوم من الصابة والكلدانيين وقد أقرتهم الروم على مذاهبهم ، وتأخذ منهم الجزية .

أقول : وكان كـاتب حنين رجل يعرف بالأزرق . وقـد رأيت أشياء كثيـرة من كتب جـالينــوس وغيـره بخــطه وبعضهـا عليــه تنكيت بخط حنين بن إسحاق باليوناني ، وعلى تلك الكتب علامة المأمون .

قال العلّامة الجليل والبحّـاثة الكبيـر في كتاب رجـاله الـذي قليل النظير روضات الجنات ج ٣ ، ص ٢٥٧ في تـرجمة «الـطبيب حنين بن إسحاق العبادي » :

الحاذق الماهر المشهور ، كان إمام وقته في صناعة الطبّ ، وكـان يعرف لغة اليونانيين معـرفة تـامّة ، وهـو الذي عـرّب «كتاب اقليـدس » ونقله من لغـة اليونـان إلى لغة العـرب ، ثمّ جاء ثـابت بن قرّة المتقـدّم

دويبة تأكل الخشب والكتاب

ذكره فنقّحه وهذّبه ، وكذلك " كتاب المجسطي " وأكثر كتب الحكماء والأطباء ، فإنّها كانت بلغة اليونان فعرّبت ، وكان حنين المذكور أشدّ الجماعة اعتناء بتعريبها ، وعرّب غيره أيضاً بعض الكتب ، ولولا ذلك التعريب لما انتفع أحد بتلك الكتب لعدم المعرفة بلسان اليونان ، لا جرم كل كتاب لم يعرّبوه باق على حاله ، ولا ينتفع به إلاً من عرف تلك اللغة ، وكان المأمون مغرماً بتعريبها وتحريرها وإصلاحها ، ومن قبله جعفر البرمكي وجماعة من أهل بيته أيضاً اعتنوا بها ، لكن عناية المأمون كانت أتمّ وأوفر ، ولحنين المذكور في الطبّ مصنّفات مفيدة كثيرة ، وكذا لولده إسحاق بن حنين وقد كان هو أيضاً أوحد عصره في الطبّ كما ذكره ابن خلكان .

بعض حالات حنين في طعامه ومنامه :

قال : ورأيت في كتاب ( أخبار الأطباء » : إنّ حنيناً المذكور كان في كلّ يوم عند نزوله من الركوب يدخل الحمّام فيصبّ عليه الماء ، ويخرج فيلتف في قطيفة ويشرب قدح شراب ويأكل كعكة ويتكىء حتى ينشف عرقه ، وربّما نام ثم يقوم ويتبخر ويقدّم له طعامه وهو فرّوج كبير مسمن قد طبخ شورباجه ورغيف وزنه مائتا درهم فيحسو من المرقة ويأكل الفرّوج والخبز وينام ، فإذا انتبه شرب أربعة أرطال شراباً عتيقاً ، فإذا اشتهى الفاكهة الـرطبة أكـل التفّاح الشامي والسفرجل<sup>(۱)</sup>.

وكـان ذلك دأبـه إلى أن مات يـوم الثـلاثـاء لستّ خلون من صفـر سنة ستّين وماثتين<sup>(٢)</sup> ونسبة العبادي بالكسر إلى عباد الحيرة وهم بطون

- (١) عيون الأنباء ٢٦٢ .
- (٢) وفيات الأعيان ١ : ٤٥٥ وقـال ابن أبي أُصَيْبِعَة : وكـان مولـد حنين في ﴾

عدَّة من قبائل شتَّى نزلـوا الحيرة وكـانوا نصـارى والحيرة بـالكسر أيضاً كـانت مدينـة قديمـة لملوك بني المنذر من العسرب وقـد خـربت وبنيت الكـوفة في الإسـلام على ظهرهـا في سنـة سبـع عشـرة للهجـرة بنـاهـا عمـر بن الخطَّاب على يـد سعد بن أبي وقّـاص<sup>(۱)</sup> كما أنَّـه بنى البصرة أيضاً على يد عتبة بن عزوان .

مختصر عن تاريخ اليونان :

وأمًا اليونان فهو بالضمّ قرية ببعلبك وأخرى بين برذعة وبيلقان<sup>(1)</sup> واليونانيّون جيل انقرضوا كما في القاموس ، وكانوا حكماء متقدّمين على الإسلام وهم من أولاد يونان بن يافث بن نوح كما في الوفيات قلت : ومن أعاظم أولئك الحكماء المشهورين المشار إلى آرائهم وكلماتهم في مصنّفات القوم هو أفلاطون الإلهي الحكيم الكامل المشهور ، والمعلّم الأول الذي يدعى بارسطاطاليس وزير اسكندر بن فيلقوس الرّومي وعن كتاب « عجائب البلدان » أنّ يونان كان موضعاً من أرض الروم مشتملًا على مدن وقرى كثيرة وكان منشأ للحكماء ومن عجائب أمره أنّ من حفظ فيه شيئاً لا ينساه أبداً ، وذكر جماعة من التجار انا ركبنا البحر فلمّا بلغنا ذلك الموضع وقع في ذكرنا كلً من التجار انا ركبنا المحر فلمّا بلغان ذلك الموضع وقع في ذكرنا كلً

سنة مائة وأربعة وتسعين للهجرة ، وتوفّى في زمان المعتمد على الله وذلك في يوم الثلاثاء أوّل كانون الأوّل من سنة ألف ومائة وثمان وثمانين للاسكندر ، وهـو لستّ خلون من صفر سنة مائتين وأربع وستّين للهجرة وكانت مدّة حياته سبعين سنة . (1) وفيات الأعيان ١ : ١٨٨ . (٢) مراصد الاطلاع٣ : ١٤٨٨ وهي التي تسمى باللغة الفارسية بالكان .

الطبيب الذكي رشيد الدين أبو حليقة

هـو الحكيم الأجل العـالم رشيد الـدين أبو الـوحش بن فارس أبي الخيـر بن أبي سفيـان داود بن أبي المنى بن أبي فـاتـه ، ويعـرف بـأبي حليقة . كما في عيون الأنباء قال صاحب العيون:

وللحكيم رشيد الدين أبي حليقة نوادر في أعمـال صناعـة الطب ، وحكايات كثيرة تميز بها على غيره من جماعة الأطباء .

حكاية مداواته لبنت السلطان

من ذلك انه مرضت دار من بعض الآدر السلطانية بالعباسية ، وكان من سيرته معه أن لا يشرك معه طبيباً في مداواته وفي مداواة من يعز عليه من دوره وأولاده ، فباشر مداواة المريضة المذكورة أياماً قلائل ، ثم حصل له شغل ضروري ألجاه إلى ترك المريضة ، ودخل القاهرة وأقام بها ثمانية عشر يوماً . ثم خرج إلى العباسية فوجد المريضة قد تولى مداواتها الأطباء الذين في الخدمة . فلما حضر وباشر معهم قالوا له : هذه المريضة تموت والمصلحة أن نعلم السلطان بذلك قبل أن يفاجئه أمرها بغتة . فقال لهم : إن هذه المريضة عندي ما هي في مرضة الموت ، وانها تعافي بمشيئة الله تعالى من هذه المرضة . فقال له أحدهم : وهو أكبرهم سناً ، وكان الحكيم المذكور شابًا : إنني أكبر منك ، وقد باشرت من المرضى أكثر منك فتوافقني على كتابة هذه الرقعة؟ فلم يوافقه . فقال تجماعة الحكماء لا بدّ لنا من المطالعة ، فقال لهم : إن كان لا بدّ لكم من هذه المطالعة فيكون بأسمائكم من دوني . فكتب إليه الأطبّاء بموتها فسير إليهم رسولًا ومعه نجار ليعمل لها تابوتاً تحمل فيه . ولما وصل الرسول والنجار معه إلى الباب ، والأطبّاء جلوس ، قال له الحكيم المذكور : ما هذا النجّار؟ قال : يعمل تابوتاً لمريضتكم . فقال له : تضعونها فيه وهي في الحياة؟ فقال الرسول : لا ، لكن بعد موتها ، قال له : ترجع بهذا النجّار وتقول للسلطان عني خاصّة أنها في هذه المرضة لا تموت ، فرجع وأخبره بذلك .

فلما كان الليل استدعاه السلطان بخادم وشمعة وورقة بخطّه يقول فيها : ولد الفارس يحضر إلينا ، لأنه لم يكن بعد سمي أبا حليقة ، وإنما سماه بذلك فيما بعد السلطان الملك الكامل . فإنه كان في بعض الآيام جالساً مع الأطبّاء على الباب ، فقال السلطان للخادم في أول مرة اطلب الحكيم ، فقال له يا خوند أيّ الحكماء هو؟ فقال له أبو حليقة . فاشتهر بين الناس بهذا الاسم من ذلك اليوم إلى حيث غطى نعته ونعت عمه الذي كانوا يعرفون به ببني شاكر . فلما وصل إليه قال : أنت منعت عمل التابوت؟ فقال : نعم . قال : بأيّ دليل ظهر لك هذا من دون الأطبّاء كلّهم ؟ قال له : يا مولانا ، لمعرفتي مزاجها وبأوقات مرضها على التحرير من دونهم ، وليس عليها بأس في هذه المرضة . فقال له : امض وطبها واجعل بالك لها . فطب المذكورة وعوفيت . ثم أخرجها السلطان وزوّجها وولدت من زوجها أولاداً كثيرين .

معرفته لنبض الملك : ومن جملة ما تم أيضاً لـه أنه حكم معرفة نبض الملك الكـامـل حتى انــه في بعض الأيـام خــرج إليــه من خلف الستــارة مــع الآدر الموضى فرأى نبض الجميع ووصف لهم . فلما انتهى إلى نبضـه عرفـه فقال هذا نبض مولانا السلطان ، وهـو صحيح بجمـد الله ، فتعجّب منه غاية العجب وزاد تمكّنه عنده .

صناعته للترياق . . . ومعالجة السلطان بها :

ومن حكاياته معه : انه أمره بعمـل التريـاق الفاروق فـاشتغل بعمله مدة طويلة ، ساهراً عليـه الليل حتى حقق كـل واحد من مفـرداته اسمـاً على مسمى بشهادة أثمّة الصناعة ابقراط وجالينوس . وفي غضون ذلك حصل للسلطان نزلة على أسنانه فافصد بسببهما وهو ببركة الفيل يتفرّج بها ، فسطلع إلى القلعة وتولى مداوات الأسعـد السطبيب بن أبي الحسن ، بسبب شغل المذكر بعمل الترياق . فعالجه الأسعد مدة والحال كلَّما مرَّ اشتد ، فشِكَا ذلك لـلأسعد فقـال له مـا بقي قدامي إلَّا الفصد . فقال لـه : افصد مرة أخرى ، ولى عن الفصد ثلاثة أيام ، اطلبوا لي أبا حليقة . فحضر إليه وشكا لـه حالـه ، وأعلمه أن ذلـك الطبيب قد أشار عليه بالفصد واستشاره فيه أو في شمرب دواء ، فقال : يا مولانا بدنك بحمد الله نقى ، والأمر أيسر من هذا كله . فقال لـه السلطان : ايش تقول لي أيسر ، وأنا في شدة عـظيمة من هـذا الألم لا أنام الليل ، ولا أقر النهار . فقال له : يتسوك مولانًا من التريباق الذي حمله المملوك في البسرنية الفضسة الصغيرة ، وتسرى ، بسإذن الله ، العجب . وخرج إلى الباب ، ولم يشعبر إلَّا بـورقـة بخط السلطان قـد خرجت إليه ، وهو يقول فيهما يما حكيم ، استعملت مما ذكرته فنمال جميع ما بي لـوقته ، وكـان ذلك بحضـور الأسعد الـطبيب الـذي كـان يعالجه أولًا . فقـال له : ونحن مـا نصلح لمداواة الملوك ، ولا يصلح لمداواتهم إلاً أنتم ثم دخل الملك الكماسل إلى خمزانته ، وبعث إليه منها خلعاً سنية وذهباً متوفّراً .

معالجته المرضى والمفلوجين بالترياق :

ومن حكاياته : انه لما طال عليه عمل الترياق الفاروق ، لتعذر حضور أدويته الصحيحة من الآفاق ، عمل ترياقاً مختصراً توجد أدويته في كل مكان . ونوى أنه لا يقصد به قرباً من ملك ، ولا طلب مال ولا جاهاً في الدنيا ، ولا يقصد به إلا التقرّب إلى الله بنفع خلقه أجمعين ، والشفقة على سائر العالمين ، وبذله للمرضى فكان يخلص به المفلوجين ، ويقوم به الأيدي المتقوسة لوقته وساعته بحيث كان ينشىء في العصب زيادة في الحرارة الغريزية ، وتقوية وإذابة البلغم الذي فيه فيجد المريض الراحة به لوقته ، ويسكن وجع القولنج من يقدر أن ينتصب من جنب إلى جنب ، فشكا إليه حاله فامروين بهد رأن ينتصب من جنب إلى جنب ، فشكا إليه حاله فأعطاه منه النهار ، فقام المفلوج يعدو في ركابه يدعو له في الساعة الثالثة من يقدر أن ينتصب من جنب إلى جنب ، فشكا إليه حاله فأعطاه منه النهار ، فقام المفلوج يعدو في ركابه يدعو له . فقال له : اقعد ، فقال : يا مولانا قد شبعت قعوداً خليني أتملى بنفسي .

معالجته لمؤذن الملك بشربة من الترياق :

ومن حكماياته : أن الملك الكامل كان عنده مؤذّن يعرف بأمين الدين جعفر ، حصل له حصاة سدت مجرى البول ، وقماسى من ذلك شدة أشرف فيهما على الموت . فكتب إلى الملك الكمال وأعلمه بحاله ، وطلب منه دستوراً يمشي إلى بيته يتداوى ، فلما حضر إلى بيته أحضر أطبّاء العصر ، فوصف كل منهم له ما وصف فلم ينجع .

فاستدعى الحكيم أبا حليقة المذكور فأعطاه شـربة من ذلـك التريـاق . فبمقدار ما وصلت إلى معدته نفذت قوتهما إلى موضع الحصاة ففتتتهما وخرجت من الاراقة ، وهي مصبوغة بـالدواء ، وخلص لـوقته ، وخـرج لخدمة سلطانه ، وأذن أذان الظهر . وكان السلطان يـومثذٍ مخيمـاً على جيزة القاهرة ، فلما سمع صوته أمر بإحضاره إليه ، فلما حضر قال لـه ما ورقتـك؟ بــالأمس وصلتنـا، وأنت تقــول إنـك كنت على المــوت فأخبرني أمرك . فقال : يا مولانا الأمر كان كذلك ، لولا لحقني مملوك مولانا الحكيم أبو حليقة ، فأعطاني ترياقاً خلصت به للوقت والحال . واتفق ان في ذلك اليوم جلس إنسان ليـريق ماء فنهشتــه أفعى في ذكره فقتلته ، فلما سمع السلطان بخبره رقَّ عليه لأنـه كان رؤوفًا بالخلق . ثم دخل إلى قلعة القاهرة وبات بها ، وأصبح من باكر والحكيم المذكور قماعمد في الخدمة عند زمام المدار على الباب. والسلطان قـد خرج فـوقف واستدعـاه إليه ، وقـال لـه : يـا حكيم ايش هذا الترياق الذي عملته ، وَآشتهر نفعـه للناس هـذه الشهرة العـظيمة ، ولم تعلمني بـه قط؟ فقـال : يـا مـولانـا ، المملوك لا يعمـل شيئـــأ إلَّا لمولانا ، وما سبب تأخير اعلامه إلَّا ليجرَّبه المملوك لأنه هـو الذي أنشأه فإذا صحّت له تجربت ذكره لمولانا على ثقبة منه ، وإذا قبد صحّ هـذا لمولانـا ، فقد حصـل المقصود . فقـال لـه : تمضى وتحضـر لي كلما عندك منه . وترك خـادماً قـاعداً على البـاب في انتظاره ، ورجـع إلى داره كـأنه لم يـطلع القلعة في تلك الليلة ، ولا خـرج من الدار في تلك الساعة إلَّا لهذا المهم خاصَّـة . فمضى الحكيم المذكـور إلى داره فوجد عنده من ذلك التـرياق شيئاً يسيراً ، لأن الخلق كـانت تفنيه ممـا تطلبه منه فمضى إلى أصدقائه الذين كان أهدى لهم منه شيئًا ، وجمع منه مقدار أحد عشر درهماً ووعدهم بأنه يعطيهم عوضاً عنه أضعنافه، فجعله في برنية فضة صغيرة وكتب عليه منافعه ومقدار الشربة منه وحملها إلى الخادم المذكور القاعد في انتظاره فحملها إلى السلطان ، ولم يزل حافظاً لها ، فلما آلمته أسنانه دلكه عليها فحصل له منه من الراحة ما ذكر .

مع السلطان ومداواته له :

ومن حكاياته معه : أنه كان قـد عرض لبعض جهاته مـرض عجز عن مداواته ، فسيرت تلك الجهة تقول له أنا أعرف أن السلطان لو عرف أن في الديار المصرية طبيباً خيراً منك لما سلم نفسه وأولاده إليك من دون كافة الأطباء ، فأنت ما تؤتى في مداواتي من قلَّة معرفة بل من التهاون بأمري بدليل أنك تعرض فتداوي نفسك في أيام يسيرة، وكـذلـك يمـرض أحـد أولادك فتداويـه في أيـام يسيـرة أيضـاً وكمذلبك بقيبة الجهمات التي عنيدنا ما منهم إلا من تمداويسه وتنجع مداواتك بأيسر سعى . فقال لها : ما كل الأمراض تقبل المداواة ، ولو قبلت الأمراض كلها المداواة لما مات أحد . فلم تسمع ذلك منه ، وقالت : أنـا أعرف أن مـا بقي في الديـار المصريـة طبيب ، وأنا أشير إلى السلطان يستخدم لي أطباء من دمشق ، فاستخدم لها طبيبين نصرانيين فلما حضرا لمداواتها من دمشق اتفق سفر السلطان إلى دمياط ، فاستؤذن من يمضى معـه من الأطباء ومن يتـرك ، فقال الأطبـاء كلهم يبقـون في خـدمـة تلك الجهـة ، والحكيم فــلان وحـده يكـون معي . فأما أولئك الأطباء فإنهم عالجوها بكل ما يقدرون عليه ، وتعبوا في مداواتهـا فلم ينجع فـانبسط في ذلك عـذر المذكـور ، وأورد ما ذكر أبقراط في تقدمة المعرفة .

ثم انه لما سافر مـع السلطان بقي في خدمتـه مدة شهـر لـم يتَّفق له

أن يستدعيه ، وبعد ذلك بدمياط استدعاه ليبلا فحضر بين يبديه فوجده محموماً ، ووجد به اعراضاً مختلفة يباين بعضها بعضاً فركب له مشروباً يوافق تلك الأعراض المختلفة ، وحمله إليه في السحر فلم تغب الشمس إلاً وقد زال جميع ما كان يشكوه ، فحسن ذلك عنده جداً . ولم يزل ملازماً لاستعمال ذلك التدبير إلى أن وصل إلى الاسكندرية ، واتفق أول يوم من صيام شهر رمضان ان الحكيم المذكور مرض بها ، فحضر إليه الأطباء الذين في الخدمة واستشاروه فيما يحملون إلى السلطان يفطر عليه ، فقال لهم : عنده مشروب قد فيما يحملون إلى السلطان يفطر عليه ، فقال لهم : عنده مشروب قد يمنع من استعماله فاحملوه إليه ، فما دام لا يشكو لكم شيئاً متجدداً يمنع من استعماله فاحملوه إليه ، وإن تجدد لكم شيء فاستعملوا ما تقتضيه المصلحة الحاضرة .

فمضوا ولم يقبلوا منه قصداً منهم أن يجددوا تدبيراً من جهتهم ، فلما جددوا ذلك التدبير تغير عليه مزاجه ، فاستدعاهم واستدعى نسخة الحكيم المذكور ، وأخذ يحاققهم<sup>(١)</sup> عليها ، فكان من جملة ما فيها بزر هندبا، وقد حذفوه فقال لهم لماذا حذفتم هذا البزر وهو مقو للكبد منق للعروق ، قساطع للعطش؟ فقال أحد الأطباء السذين حضروا : والله ما للمماليك في حذفه ذنب ، إلاً أن الأسعد بن أبي الحسن نقل في بزر الهندبا نقلاً شاذاً بأنه يضرّ بالطحال ، المملوك والله ما يعرفه ، وزعم أن بمولانا طحالاً فوافقه المماليك على ذلك . فقال : والله يكذب ، أنا ما بي وجع طحال . وأمر بإعادة بزر الهندبا إلى مكانه . ثم حاققهم على منفعة دواء من مفردات ذلك المشروب

(١) حاقه في الأمر : خاصمه ورافعه وادّعي أنه أولى بالحقّ.

التي حذفوها إلى أن أعادوهـا وأعاد استعمـاله دائمـاً ولم يزل منتفعـاً به شاكراً له .

تهيأته صلصة للسلطان :

ومن حكاياته : أنه طلب منه يوماً أن يركب لـه صلصاً(١) يـأكل بـه اليخني في الأسفـار ، واقتـرح عليــه أن يكـون مقــويّـاً للمعــدة منبِّهـاً للشهوة ، وهو مع ذلك مليِّن للطبع فركب له صلصاً هـذه صفته: يؤخـذ من المقدونس جزء ، ومن المريحان التمرنجاني وقلوب الأتمرج الغضبة المحلاة بالماء والملح أياماً ثم بالماء الحلو أخيراً ، من كمل واحد نصف جزء يدق في جرن الفقاعي كـل منهم بمفرده ، حتى يصير مثل المرهم . ثم يخلط الجميع في الجرن المذكور ويعصر عليه الليمون الأخضر المنتقى ، ويذر عليه من الملح الاندراني مقدار ما يطيبه ثم يرفع في مسللات صغـار تسع كـل واحـدة منهـا مقـدار مـا يقـدم على المائدة لأنها إذا نقصت تكرجت ، وتختم تلك الأواني بالزيت الطيب وترفع ، فلما استعمله السلطان حصلت له منه المقاصد المطلوبية ، وأثنى عليه ثناء كثيراً . وكان مسافراً إلى بـلاد الـروم ، فقـال للحكيم المذكور : هـذا الصلص يدوم مـدّة طويلة؟ فقـال له : لا . فقـال : ما يقيم شهـراً؟ فقال لـه : نعم إذا عمل على هـذه الصورة التي ذكـرتها . فقال : تعمل لي منه راتباً في كل شهر ما يكفيني في مدّة ذلك الشهبر ، وتسيره لي في رأس كـل هلال . فلم يـزل الحكيم المـذكـور يجدد ذلك الصلص في كل شهر ويسيره له إلى دربنـدات الروم ، وهـو يلازم استعماله في الطريق ويثنى عليه ثناء كثيراً .

(۱) يتّخذ من أحرار البقول مطيب بالزيت والملح والخل . وهو بعينه معنى الصلصة .

غلبة النحول بسبب العشق :

ومن نوادره : أنه جاءت إليه امرأة من الريف ، ومعها ولدها ، وهو شاب قد غلب عليه النحول والمرض ، فشكت إليه حال ولدها ، وانها قد أعيت فيه من المداواة ، وهو لا يزداد الا سقاماً ونحولاً ، وكانت قد جاءت إليه بالغداة قبل ركوبه ، وكان الوقت بارداً . فنظر إليه واستقرأ حاله ، وجس نبضه . فبينما هو يجس نبضه قال لغلامه : الدخل ناولني الفرجية<sup>(۱)</sup> حتى اجعلها عليَّ ، فتغيّر نبض ذلك الشاب عند قوله تغيّراً كثيراً ، واختلف وزنه ، وتغيّر لونه أيضاً فحدس أن يكون عاشقاً ، ثم جس نبضه بعد ذلك فتساكن وعندما خرج الغلام إليه وقال له : هذه الفرجية ، جس نبضه فوجده أيضاً قد تغيّر ، فقال والدته ان ابنك هذا عاشق والتي يه واها اسمها فرجية ، فقالت : أي والله يا مولاي هو يحب واحدة اسمها فرجية ، وقد عجزت مما أعذله فيها . وتعجّب من قوله لها غاية التعجب ، ومن اطلاعه على اسم المرأة من غير معرفة متقدمة له لذلك .

حكاية مشابهة عرضت لجالينوس :

أقول : ومثل هذه الحكاية كانت قد عرضت لجالينوس لما عرف المرأة العاشقة ، وذلك أنه كان قد استدعى إلى امرأة جليلة القدر ، وكان المرض قد طال بها وحدس انها عاشقة . فتردد إليها . ولما كان يوماً وهو يجس نبضها وكانت الأجناد قد ركبوا في الميدان وهم يلعبون ، فحكى بعض الحاضرين ما كانوا فيه ، وإنّ فلاناً تبيّنت له فروسية ولعب جيّد ، وعندما سمعت باسم ذلك الرجل تغيّر نبضها

(۱) ثوب مفرج من أمام وربما فرج من خلف (ن. ر).

واختلف جسه بعد ذلك فوجده قد تساكن ، إلى أن عاد إلى حاله الأولى . ثم انّ جالينوس أشار لذلك الحاكي سرّاً أن يعيد قوله ، فلما أعاده ، وجس نبضها وجده أيضاً قد تغيّر ، فتحقّق من حالها انها تعشق ذلك الرجل . وهذا يدل على وفور العلم ، وحسن النظر في تقدمة المعرفة .

قال صاحب عيون الأنباء :

وجماعة أهل الحكيم رشيد الدين أبي حليقة أكثر شهرتهم في الديار المصرية والشام ببني شاكر، لشهرة الحكيم أبي شاكر وسمعته الـذائعة ، فصار كل من لـه نسب إليه يعرفون ببني شاكر ، وإن لم يكونوا من أولاده . ولما اجتمعت بالحكيم رشيد الـدين أبي حليقة وكان قـد بلغه انني ذكـرت الأطباء المشهورين من أهله ، ووصفت فضلهم وعلمهم فتشكر مني وتفضّل فأنشدانه بديهاً :

وكيف لا أشكر من فضلهم قد سار في المشرق والمغرب تشرق منهم في سماء العلا نجوم سعد قطّ لم تغرب قوم ترى أقدارهم في الورى بالعلم تسمو رتبة الكوكب كم صنفوا في الطب كتباً أتت بكل معنى مبدع مغرب وإن شكري في بني شاكر ما زال في الأبعد والأقرب خلدت مجداً دائماً فيهم بحسن وصف وثنا طيب ( السريع )

سبب اشتهاره بأبي حليقة :

وأما سبب الحلقة التي وضعت في أذن الــرشيـد ، واشتهــر بهـا اسمه فإن والده لم يعش له ولد ذكر غيـره ، فوصف لـه ووالدتـه حامـل بـه أن يهيّىء له حلقـة فضّة ، قـد تصدق بفضتهـا ، وفي السـاعـة التي يخـرج فيها إلى العـالم يكون صـائغ مجهّـزاً يثقب أذنه ويضـع الحلقـة فيها . ففعل ذلك وأعطاه الله الحياة ، فعاهدته والدته أن لا يقلعها فبقيت ، ثم تـزوّج هو وجـاءه أولاد ذكور عـدّة ، ويموتـون كمـا جـرى الحـال في أمره فتنبّه إلى عمل الحلقـة المذكـورة فعملها لـولده الكبيـر المعروف بمهذب الدين أبي سعيد ، لأنه سماه باسم عم المذكور . يعض شعره :

ومن شعر الحكيم رشيـد الـدين أبي حليقـة وهــو ممـا أنشــدني لنفسه ، فمن ذلك قال بحضرة سيف الإسلام : سمح الحبيب بسوصله في ليلة ففل الرقيب ونيام عن جنباتهما في روضة لولا الـزوال لشـابهت 🚽 جنَّـات عدن في جميع صفـاتهـا فالطير يطرب في الغصون بصوتـه \_\_\_ والـراح تجلى في كؤوس سقاتهـا ومجالس القمر المنيسر تنزهت فييه الحواس بماسمهما وكنساتهما وقال أيضاً : أحن إلى ذكر التواصل يا معمد م حنين النيساق العيس عَنَّ لهــا الــورد فسعــدى على قلبي ألــذ من الـمنـي وقىربى لها عند اللقاء همو القصد حوت مبسماً كـالـدر أضحى منـظمـاً وثغمرأ كمشمل الأقحموان بمه شهمد وقـرعا<sup>(۱)</sup> كمثـل الليـل أو حظ عـاشق ووجهمأ كضوء الصبح هذا لبذا ضبد أقسول لبهما عنمد الموداع وبيننما حديث كنشر المسك (٢) خالطه ند (٣)

(۱) كنى به عن الشعر .
 (۲) طيب يستخرج من دم دابّة تدعى غزال المسك.
 (۳) عود شجر يتبخّر به .

ترى، نلتقى بعد الفراق بمنزل ويبظفير مشتباق أضبر ببه البعبد تمر الليالي ليلة بعد ليلة وذكركم بماق يجمده المعهمد ولكن خوف الصب ان طال هجركم فيقضي ولا يمضى لــه منـكم وعــد عشقت سيوف الهند من أجل أنها تشابهها في فعـل الحـاظهــا الهنـد ولي في البرماح السمبر سمبر لأنهما تشابهها قدا فياحبذا القد وفي الـورد معنى شاهـد فوق خــدهـا نشاهده فيها اذا عدم الررد وبي من هـواها مـا جحـدت وعبـرت به عبرتي يتومأ ومما نفع الجحمد ( الطويل ) وقال أيضاً : خليلي إني قــد بـقـيت مـسـهــداً من الحب مأسور الفؤاد مقيّدا بحبّ فتساة يخجسل البسدر وجمههما ولا سيّما في ليسل شعسر إذا بسدا ضللت بهسا وهي الهسلال مسلاحسة فسوا عجباً منه أضل وما هدى لهما مبسم كمالمدر أضحى منمظمماً ونبطق كمثبل البدر أمسى مببددا ( الطويل )

وقال أيضاً لما كان بدمياط ، ومرض والده في القاهرة فجـاءه كتابــه بعافيته :

مـطرت على سحائب النعماء مـذ زال مـا تشكـو من البـلواء ولبست مـذ أبصرت خـطك نعمة فيهـا أقـوم لشكـرهـا بـوفـاء ( الكامل )

## بعض کتبه :

ولرشيد الدين أبي حليقة من الكتب : مقالة في حفظ الصحّة مقالة في أن الملاذ الروحانية ألد من الملاذ الجسمانية ، إذ الروحانية كمالات وإدراك الكمالات ، والجسمانية إنما هي دفع آلام خاصّة ، وإن زادت أوقعت في آلام أخر , كتاب في الأدوية المفردة ، سمّاه المختار في الألف عقار . كتاب في الأمراض وأسبابها وعلاماتها ومداواتها بالأدوية المفردة والمركّبة التي قد أظهرت التجربة نجحها ، ولم يداو بها مرضاً يؤدّي إلى السلامة إلا ونجحت التقطها من الكتب ومتفرقها . مقالة في ضرورة الموت ، ولما ذكر من التحليل في هذه المقالة أن الإنسان لم يزل يتحلل من بدنه بالحرارة التي في داخله ، وبحرارة الهواء الذي من خارج ، كانت نهايته إلى الفناء بهسذين السببين . وتمثل بعد ذكرهما بهذا البيت :

واحداهما قاتلي فكيف إذا استجمعا

وهذا البيت فما يكون موقعه بأولى مما هو في هـذا الموضـع فإنّـه قد جاء موافقاً لما أورده ومطابقاً للمعنى المقصود إليه .

## الذكية زينب طبيبة بني اود

كانت(<sup>()</sup> عارفة بالأعمال الطبّية ، خبيرة بالعلاج ومـداواة آلام العين والجراحات ، مشهورة بين العرب بذلك .

قال أبو الفرج الأصفهاني في كتاب الأغاني الكبير : أخبرنا محمد بن خلف المرزبان قال : حدثني حماد بن إسحاق عن أبيه عن كناسة عن أبيه عن جدّه قال : أتيت امرأة من بني أود لتكحلني من رمد كان قد أصابني فكحلتني ، ثم قالت : اضطجع قليلاً حتى يدور الدواء في عينيك ، فاضطجعت ثم تمثلت قول الشاعر :

أمختـرمي<sup>(٢)</sup> ريب المنـون ولـم أزر طبيب بنـي أود على الـنـأي زينبـا ( الطويل ) فضحكت ثم قـالت : أتـدري فيمن قيـل هـذا الشعـر؟ قلت : لا! قـالت : فيَّ والله قيل ، وأنـا زينب التي عناهـا ، وأنـا طبيبة بني أود . أفتدري من الشاعر؟ قلت : لا! قالت : عمك أبو سماك الأسدي .

- (١) عيون الأنباء ص ١٨١ .
- (٢) اخترمته المنية : أخذته .

الطبيب الذكي سقراط

قال(١) القاضي صاعد في طبقات الأمم :

إنَّ سقراط كان من تلاميذ فيثاغورس، ومن كـلام سقراط ، قـال : ( عندما فتشت عن علَّة الحياة ألفيت الموت . وعنـدما وجـدت الموت عـرفت حينشذ كيف ينبغي لي أن أعيش ) . أي : أنَّ الـذي يـريــد أن يحيىٰ حيـاة إلَّهيَّة ، ينبغي أن يميت جسمه من جميع الأفعـال الحسيَّة على قدر القوَّة التي منحها فإنه حينئذ يتهيَّا بأن يعيش حياة الحق .

وقـال : تكلّم بالليـل حيث لا يكون أعشـاش الخفـافيش ، أي : ينبغي أن يكون كلامك عند خلوتك .

بعض كلماته :

وقـال : أسـدد الخمس الكـوى ليضيء مسكن العلَّة ، أي اغمض حواسك الخمس عن الجولان فيما لا يجدي لتضيء نفسك .

وقال : املأ الوعاء طيباً . أي : أوع عقلك بياناً وفهماً وحكمة .

وقـال : أفرغ الحـوض المثلث من القـلال الفـارغـة . أي : أقص عن قلبـك جميـع الألام العـارضـة ، في الثــلاثـة الأجنــاس من قــوى النفس ، التي هي أصل جميع البشر .

(١) عيون الأنباء ص ٧٠ .

وقال : لا تأكل الأسود الذنب . أي : احذر الخطيئة .

وقال : لا تتجاوز الميزان ، أي : لا تتجاوز الحق .

وقــال : عنــد الممــات لا تكن نملة ، أي : في وقت أمــانتــك لنفسك لا تقن ذخائر الحس .

وقـال : ينبغي أن تعلم انه ليس زمـان من الأزمنـة يفقـد فيـه زمـان الربيع . أي : لا مانع لك في كل زمان من اكتساب الفضائل .

وقـال : افحص عن ثلاثـة سبل ، فـإذا لم تجدهـا فـارض أن تنـام لهـا نومـة المستغـرق . أي : أفحص عن علم الأجسـام ، وعلم مـا لا جسم له ، وعلم الذي وإن كان لا جسم له فهـو موجـود مع الأجسـام ، وما اعتاص<sup>(۱)</sup> منها عليك فارض بالامساك عنه .

وقال : ليست التسعة بأكمل من واحدا . أي : العشرة هي عقد من العدد وهي أكثر من تسعة ، وإنما تكمل التسعة لتكون عشرة بالواحد ، وكذلك الفضائل التسع تتم وتكمل بخوف الله عزّ وجل ومحبّته ومراقبته .

وقال : اقتن بالاثنى عشر اثنى عشر . يعني بالاثنى عشر عضواً التي بهما يكتسب البرّ والاثم اكتسب الفضمائمل ، وهي : العينمان، والأذنمان، والمنخران، واللممان، والميدان والمرجلان والفرج، وأيضاً بالاثنى عشر شهراً اكتسب أنواع الأشياء المحمودة المكملة لملإنسان في تدبيره ومعرفته في هذا العالم .

وقـال : ازرع بـالأسـود واحصـد بـالأبيض . أي : ازرع بـالبكــاء واحصد بالسرور.

(۱) عصاك.

وقال : لا تشيلن الاكليل وتهتكـه، أي : للسنن الجميلة لا ترفضهــا لأنها تحوط جميع الأمم كحياطة الاكليل للرأس.

وكان أهل دهره لما سألوه عن عبادة الأصنام صدهم عنها وأبطلها ونهى الناس عن عبادتها . وأمرهم بعبادة الإله الـواحد الصمـد البارىء الخـالق للعالم بمـا فيه الحكيم القـدير، لا الحجـر المنحوت الـذي لا فائدة له .

قال صاحب عيون الأنباء :

ووجدت في كتاب افلاطن المسمّى احتجاج سقراط على أهل أثينية ، وهو يحكي قـول سقراط بهـا اللفظ قـال : «ما تمنيت مجلس الحكم قط قبـل هذه المـرة، على أني قد بلغت من السن سبعين سنـة» وهذا الاحتجاج الذي كان بينه وبين أهل أثينية إنما كان قبل مـوته بمـدّة يسيرة .

ومن خط اسحـاق<sup>(۱)</sup> بن حنين : « عاش سقـراط قريبـاً ممّـا عـاش افلاطن . ومن خط اسحاق : عاش افلاطون ثمانين سنة » .

وقال حنين<sup>(٢)</sup> بن اسحاق في كتاب « نوادر الفلاسفة والحكمة » ، انـه كـان منقــوشـاً على فصّ خــاتم سقـراط : « من غلب عَقْلَهُ هــواه افتضح » . من آدابه :

مما ذكره الأميـر المبشر بن فـاتك في كتـابه ، قـال سقراط: عجبـاً لمن عرف فناء الدنيا كيف تلهيه عما ليس له فناء .

(١ – ٢) هو أحد الأطباء السريان في الدولة العباسية . وكان يتقن اللغات .

وقــال : النفوس اشكــال ، فما تشــاكل منهــا اتّفق ومــا تضــاد منهــا اختلف .

وقال : اتفاق النفوس باتفاق هممها ، واختلافها باختلاف مرادها.

وقـال : النفس جامعـة لكـل شيء ، فمن عـرف نفسـه عـرف كـل شيء ، ومن جهل نفسه جهل كل شيء .

وقال : من بخل على نفسه فهو على غيره أبخل ، ومن جـاد على نفسه فذلك المرجو جوده .

وقال : ما ضاع من عرف نفسه ، وما أضيع من جهل نفسه .

وقـال : النفس الخيـرة مجتـزثـة<sup>(١)</sup> بــالقليـل من الأدب ، والنفس الشريرة لا ينجع<sup>(٢)</sup> فيها كثير من الأدب لسوء مغرسها .

وقال : لو سكت من لا يعلم لسقط الاختلاف .

ستة لا تفارقهم الكآبة :

وقال : ستة لا تفارقهم الكآبة : الحقود، والحسود، وحديث عهـد بغنى، وغنيّ يخـاف الفقر، وطـالب رتبـة يقصـر قـدره عنهـا ، وجليس أهل الأدب وليس منها .

وقال : من ملك سرّه خفي على الناس أمره .

وقال : خير من الخير من عمل بـه ، وشرَّ من الشـر من عمل بـه .

(۱) مكتفية .
 (۲) يفيد (ن. ر).

وقـال : العقـول مـواهب ، والعلوم مكـاسب . وقـال : لا تكـون كاملًا حتى يأمنك عدوّك، فكيف بك إذا كنت لا يأمنك صديقك . وقال : اتّقوا من تبغضه قلوبكم .

وقال : الدنيا سجن لمن زهد فيها وجنَّة لمن أحبُّها .

وقـال : لكل شيء ثمـرة ، وثمرة قلَّة القنيـة<sup>(١)</sup> تعجيـل الـراحـة ، وطيب النفس الزكيَّة .

وقـال : الدنيـا كنار مضـرمة على محمجـة<sup>(٢)</sup> فمن اقتبس منهـا مـا يستضيء بـه في طـريقـه سلم من شـرّهـــا ، ومن جلس ليحتكـر منهـــا أحرقته بحرّها .

وقـال : من اهتم بالـدنيا ضيّع نفسه ، ومن اهتمّ بنفسـه زهـد في الدنيا .

وقـال : طالب الـدنيا أن نسال ما أعـل تركـه لغيره ، وإن لم ينـل ما أمله مات بغصّته .

تحذير من سقراط :

وقـال : لا تـردّن على ذي خـطأ خـطأه فـإنـه يستفيـد منـك علمــاً ويتّخذك عدوًاً .

وقيل لسقراط : مـا رأيناك قطّ مغمـوماً! فقـال : لأنه ليس لي شيء متى ضاع مني وعدمته اغتممت عليه .

وقال : من أحبَّ أن لا تفوته شهرته فليشته ما يمكنه .

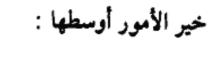
(۱) ما تقتنيه. (۲) المكان الغائر.

الثناء على من أحسن :

وقــال : أثن على ذي المـودّة خيــراً عنـد من لقيت ، فــإن رأس المودّة حسن الثناء ، كما أنّ رأس العداوة سوء الثناء .

وقال : إذا وليت أمراً فأبعد عنك الأشرار ، فإن جميع عيوبهم منسوبة إليك .

وقـال لــه رجــل شــريف الجنس وضيـع الخــلاثق : أمـا تــأنف يـــا سقــراط من خساسـة جنسك؟ فـأجابـه : جنسك عنــدك انثى ، وجنسي مني .



وقال : خير الأمور أوسطها . 🤇

وقـال: إنما أهـل الدنيـا كَصَوْرَ فِي صَحِيفَـة، كلمـا نشـر بعضهـا طوي بعضها .

وقال : الصبر يعين على كل عمل . وقال : من أسرع يوشك أن يكثر عثاره . وقـال : إذا لم يكن عقل الـرجل أغلب الأشيـاء عليه كـان هـلاكـه في أغلب الأشياء عليه . وقال : لا يكون الحكيم حكيماً حتى يغلب شهوات الجسم . وقال : كن مع والديك كما تحب أن يكون بنوك معك . وقـال : ينبغي للعـاقـل أن يخـاطب الجـاهـل مخـاطبـة الــطبيب للمريض . وقال : طالب الدنيا قصير العمر كثير الفكر . وكان يقول : القنية مخدومة ومن خدم غير ذاته فليس بحرّ . أقرب شيء. . الأجل، وأبعد شيء الأمل:

وقيل له : ما أقرب شيء؟ فقال: الأجل. وما أبعد شيء؟ فقـال : الأمــل . ومـا آنس شيء؟ فقــال : الصــاحب المؤاتي . ومــا أوحش شيء؟ قال : الموت .

وقال : من كان شريراً فالموت سبب راحة العالم من شرّه .

وقال : إنما جعل للإنسان لسان واحـد وأذنان ، ليكـون ما يسمعـه أكثر ممّا يتكلّم به .

وقال : الملك الأعظم هو الغالب لشهواته .

وقيـل له : أي الأشيـاء الـذ؟ فقـال : استفـادة الأدب ، واستمـاع أخبار لم تكن سمعت . مُرْتَمَتْ مُوْسَرُ مِنْ

وقـال : انفس مـا لـزمـه الأحــداث الأدب ، وأوّل نفعـه لهم انـــه يقطعهم عن الأفعال الرديئة .

وقال : انفع ما اقتناه الإنسان الصديق المخلص .

وقسال : الصـــامت ينسب إلى العي ويسلم ، والمتكلم ينسب إلى الفضول ويندم .

وقال : استهينوا بالموت فإنَّ مرارته في خوفه .

وقيل له : ما القنية المحمودة؟ فقال : ما ينمو على الاتفاق .

وقال : المشكور من كتم سـراً لمن يتكتمه ، وأمـا من استكتم سرًا فذلك واجب عليه . وقال: اكتم سرّ غيرك كما تحبّ أن يَكْتِمَ غَيْرُك سِرَّك ، وإذا ضـاق صدرك بسرّك فصدر غيرك به أضيق .

سبب استشارة العاقل :

وقيل له : لم صار العاقـل يستشير؟ فقـّال : العلّة في ذلك تجـريد الرأي عن الهوى ، وإنما استشار تخوفاً من شوائب<sup>(١)</sup> الهوى .

وقـال : من حسن خلقه طـابت عيشته ، ودامت سـلامته وتـأكـدت في النفوس محبّته ، ومن سـاء خلقه تنكّـدت عيشته ، ودامت بغضتـه ، ونفرت النفوس منه .

وقال : حسن الخلق يغطي غيره من القبائح ، وسوء الخلق يقبح غيره من المحاسن . وقال : رأس الحكمة حسن الخلق .

وقال : النوم موتة خفيفة ، والموت نوم طويل،

عدم الركون إلى الزمان :

وقال لتلميذ له : لا تركننّ<sup>(٢)</sup> إلى الزمان فإنه سريع الخيانة لمن ركن إليه .

وقال : من سرَّه الزمان في حال ساءه في أخرى .

مضرات الهام النفس حب الدنيا :

وقال : من ألْهَمَ نفسه حسب الدنيا امتلا قُلْبُه من ثلاث خِلال: فَقْرٍ

(١) العيوب والأدناس.
 (٢) مال إليه ووثق به.

لا يدرك غناه ، وأَمَلٍ لا يبلغ منتهاه ، وشغلٍ لا يدرك فناه . وقال : من احتجت أن تستكتمه سرّك فلا تسرّه إليه .

وسئل سقراط : لم صار ماء البحر مالحـاً؟ فقال للذي سـاله : إن أعلمتني المنفعة التي تنالك من علم ذلك أعلمتك السبب فيه .

> وقال : لا ضرّ<sup>(۱)</sup> أضرّ من الجهل ، ولا شر أشر من النساء . ونظر إلى صبية تتعلّم الكتابة فقال : لا تزيدوا الشرّ شرّاً .

وقال : من أراد النجاة من مكائد الشيطان فلا يطيعنَ امرأة ، فإن النساء سلم منصوب ليس للشيطان حيلة إلاً بالصعود عليه .

وقمال لتلميذ له : يما بني إن كمان لا بمدّ لك من النسماء فماجعمل لقاءك لهنّ كأكل الميتة ، لا تأكل منهما إلاّ عند الضرورة ، فتأخمذ منها بقمدر ما يقيم المرمق<sup>(٢)</sup> ، فإن أخط آخذ منهما فوق الحماجة أسقمته وقتلته .

وقيل له : ما تقول في النساء؟ فقال : هنّ كشجـر الدفلى لــه رونق وبهاء ، فإذا أكله الغر قتله .

وقيـل له : كيف يجـوز لك أن تـذمّ النسـاء ولـولاهنّ لم تكن أنت ولا أمثــالـك من الحكمــاء؟ فقـال : إنمــا المــرأة مثــل النخلة ذات السلاع<sup>(٣)</sup> ، إن دخل في بدن إنسان عقره ، وحملها الرطب الجني .

وقال له أرشيجـانس : إن الكلام الـذي كلمت به أهـل المدينـة لا يقبل! فقال : ليس يكـربني<sup>(١)</sup> أن يكون لا يقبـل ، وإنما يكـربني أن لا يكون صواباً .

> وقال : من لا يستحي فلا تخطره ببالك. وقال : لا يصدّنك عن الإحسان جحود جاحد للنعمة . وقال : الجاهل من عثر بحجر مرّتين .

وقال : كفى بالتجارب تأديباً ، وبتقلّب الأيام عـظة ، وبأخـلاق من عاشرت معرفة .

وقـال : اعلم أنك في أثـر من مضى سائـر ، وفي محـل من فـات مقيم ، وإلى العنصر الذي بدأت منه تعود .

وقـال : لأهل الاعتبـار في صروف الـدهر كفـاية ، وكـل يوم يـأتي عليه منه علم جديد .

وقال : بعوارض الأفات تكذر النعم على المنتمين .

وقال : من قل همه على ما فاته ، استراحت نفسه وصفا ذهنه .

وقـال : من لم يشكر على مـا أنعم به عليـه ، أوشـك أن لا تـزيـد نعمته.

وقال : ربّ متحرّز<sup>(٢)</sup> من الشيء تكون منه آفته .

دواءُ الغَضبِ الصَّمت . . .

وقال : داووا الغضب بالصمت .

(۱) يشقّ على ، ويغمّني . (۲) المتوقّى .

324

وقـال : الذكـر الصالـح خير من المـال ، فإن المـال ينفد والـذكـر يبقى ، والحكمة غنى لا يعدم ولا يضمحل .

وقال : استحب الفقر مع الحلال عن الغني مع الحرام .

وقال : أفضل السيرة طيب المكسب وتقدير الانفاق .

وقسال : من يجرب يسزدد علماً ، ومن يؤمن يسزدد يقينـاً ، ومن يستيقن يعمـل جـاهـداً ، ومن يحـرص على العمـل يـزدد قــوّة ، ومن يكسل يزدد فترة ، ومن يتردّد يزدد شكّاً .

وإن لسقراط بيتاً وزن بالعربيَّة :

إِنَّما الدُّنيَا وَإِنْ وُمِقَتْ () خِطْرَةُ () مِنْ لَحْظِ () مُلْتَفِتِ

وقــال : ما كــان في نفسـك فـلا تُبْـدِه لِكُـلُ أحــد ، فمــا أقبـح أن تخفىٰ النَّاسُ أمتعتَهم في البيوت ويُظْهِرُون ما في قلوبهم .

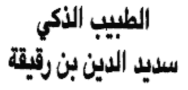
قـال : لولا أن في قـولي إنني لا أعلم إخبـاراً إني أعلم لقلت إنِّي لا أعلم .

> وقال : القنية ينبوع الأحزان ، فلا تقتنوا الأحزان . وكان يقول : قلّلوا القنية تقلّ مصائبكم .

وينسب إلى سقراط من الكتب رسالة إلى إخوانـه في المقايسـة بين السنة والفلسفة ، كتاب معاتبة النفس ، مقالة في السياسة .

وقيل : إن رسالته في السيرة الجميلة هي صحيح له .

(۱) أُحِبَّت.
 (۲) لمحة خاطفة.
 (۳) عين.



هو<sup>(1)</sup> أبو الثناء محمود بن عمر بن محمد بن إبراهيم بن شجاع الشيباني الحانوي ويعرف بابن رقيقة ؛ ذو النفس الفاضلة والمروءة الكاملة وقد جمع من صناعة الطب ما تفرق من أقوال المتقدمين وتميز على سائر نظرائه وأضرابه من الحكماء والمتطببين ، هذا مع ما هو عليه من الفطرة الفائقة والألفاظ الرائقة والنظم البليغ ، والشعر البديع ، وكثيراً ما له من الأبيات المثالية والفِقَرِ الحِكَمِيَّة .

وممَّا أنشد : لا يغرَّنك من زمانك بُشُرُهُ فَالبُشُرُ منه لا محالَة حَائِلُ فَقُطُوبُه طَبْعَ وليس تطبعاً والطبعُ باقٍ والتَطُبعُ زَائِلُ ( الكامل )

وأنشد أيضاً : لَسْتُ من يطلب التكسَّبَ بالسخف ولو كنت متّ عريـاً وجـوعـا ولـو انـي ملكـت ملك سـليمـا ن لما اخترت عن وقـاري رجوعـا ( الخفيف )

وقال اقتداء بقول أمير المؤمنين علي بن أبي طـالب عليه السـلام :

(١) عيون الأنباء ص ٧٠٩ إلى ص ٧١٤.

« انظر إلى ما قال ولا تنظر إلى من قال » : لا تكن نباظراً إلى قسائيل القسو ل بل انظر إليه ماذا يقول وخملذ القمول حين تلقيمه معقمو لاً ولسو قسالمه غَبِيٌّ جَسهُولُ فَنِبَاحُ الكىلابِ مع خسّة فيهما على منسزل الكريم دليسل وكفذاك النضسار معمدنسة الأر صُ ولكنــه الخــطيــر الجليــل (الخفيف) وله أيضاً : تـوقّ صحبـة أبنــاء الـزمــان ولا تسأمن إلى أحسد منهسم ولا تشق فليس بسلم منهم من تصــاحبــه طبعاً من المكر والتمويه والملق (البسيط) وقال أيضاً : أرى كل ذي ظلم إذا كان عاجزاً يعف ويبدي ظلمه حين يقدر ومن نبال من دنياه ما كان زائداً محملي قسدره أخسلاقسه تتمنيكس وكلُّ امرىء تلفيه للشرَّ مؤثسراً ﴿ فَالا بَدَّ أَن يَلْقِي الَّذِي كَان يَؤْثُر (الكامل) وله أيضاً : لما رأيت ذوي الفضائـل والحِجَا لا ينفقسون وكسل فسدم(١) ينهق ألزمت نفسي اليأس علماً أنَّ لي ربساً يجود بما أروم ويسرزق ولـزمت بيتي واتَّخذت مسـامـري سفرأ بأنواع الفضائسل ينطق لي منــه انـي جئتــه مـتصـقّحــاً عمما حوى روض نضيم مونق

(١) الأحمق الغليظ الدم أو العيسي عن الكلام في رخاوة وقلَّة فهم.

(الكامل)

وله أيضاً : خلقت مشاركاً في النوع قوماً وقد خالفتهم إذ ذاك شخصا أريد كمالهم والنفع جهدي وهم يبغون لي ضرّاً ونقصا إذا عَدَدْتُ ما فيهم عُيُوبَاً فقد حاولتُ شيئاً ليسَ يُحْصَىٰ إذا عَدَدْتُ ما فيهم عُيُوبَاً فقد حاولتُ شيئاً ليسَ يُحْصَىٰ وقال أيضاً :

لا تصحبّن فتى أراك تكلفاً وذاً وأضمير ضد ذاك بطبعه والهُجُسر أخساك إذا تسكسر وده فالعضو يُحْسَمُ داوُه في قسطعه ( الكامل )

وله أيضاً : إذا جاهلٌ ناواك يـوماً بمحفل فلا ترفعن الـطرف جهدك نحـوه فإنـك إن سـالمتـه كنت عـالياً عليـه وإن جـاريتـه كنت كفـوه فكم جـاهل رام انتقـاصي بجهله رأيت سـواء مـدحـه لي وهجـوه ( الطويل )

إنَّ العدو وإن بدا لـك ضـاحكـاً كـالشـري(١) تبـدو غضـة أوراقـه

(١) الحنظل .

وهمو الزعاف لمن تعمد أخذه والمجتموى البشع الكريه مذاقه واعلم بسأن الضد سم قسربسه والبعمد عنه حقيقة تمريماقمه (الكامل) وله أيضاً : إذا كنت غارس غرساً جميلًا فلا تعطشنه يفتك الشمسر ودوام على سقيــه مـا استــطعت بماء السخا لا بماء المطر ولا تستبسعنسه بسمسن فسقسد رأيسنساه مفسسدة لسلشسجس ( المتقارب ) وقال أيضاً : جمانب طباعماً بني الدنيما فقربهم يجدي المكاره ان ضنوا وان جادوا فالناس يندر فيهم من إذا عرض عراك مسن فيسه اسسعساد وانبجساد ولا تبهن إن حمساك المدهم جميدك فالأحرار عنىد انحراف المدهر انجياد واطبو الفلا طبالبأ نيسل العلى أبيدأ ولا يسهولنسك اغوار وانجاد (البسيط) وله أيضاً : وإن أشد أهل الأرض حزناً وغمّاً منهما لا يستفيق كريم حـل مـوضعـه المعلى اسواه وإن لـبـه الـخـليـق ( الوافر )

وأنشد أيضاً : وضمح العموارف عنمد النبذل يتبعمه على معاودة الإلحاح في الطلب ويحمل الفاضل الطبع الكريم على حسن الجزاء لمولى العـرف عن كثب فمالناس كمالأرض تسقى وهى واحمدة عـذبـأ وتنبت مثـل الشـري والــرطب (البسيط) وقال أيضاً : وَإِنِّي آمــرُوّ بـالــطّبع أَلْغِي مَــطَامِعي وَازْجُهِ أَبِفْسِي طَسَابِعِهُ لا تَسْطَبُعُمَا وعندي غِنَى نفس وفَضْلُ قنباعُتِيَ ولست كمن إنْ ضَـاقَ ذَرْعاً تَضَـرُعا وإنْ مَــد نَحْـوَ الـزَّادِ قَسوْمُ أَكُفُّهُمْ تَـأَخُرْتُ بَـاعاً إِنْ دنــا القـومُ اصبعَــا ومُلْ كانتِ اللَّنيا لَدَى دَنِيشةً تَعَـرضتُ لـلاعـراض عَنْهَا تَـرَفْعـا وَذَاك لِـجِـلْمـي إِنَّـمـا الـلَّهُ رَازِقُ فَمَنْ غَيْــرُهُ أرجــو وأخْشَـلْ وأجــزعــا فلا الضَّعْفُ يُقْصِى الرُّزْقَ إِنَّ كَانَ غَانياً ولا الحــولُ يُـدنيــه إذا مــا تَجَــزَّعــا فلا تبطرن إنْ نِلْتَ مِنْ دَهـرك الغِنى وكُنْ شامِخاً بِالأنف إن كنت مدقعاً

فَسقَسدُرُ السفَستَىٰ ما حازَهُ وَأَقادَه مِنَ العِلْمِ لَا مالُ حَوَّهُ وَجَمّعا فَكُنْ عَالِماً فِي النَّاسِ أَوْ مُتَعَلِّما وإن فاتك القسمان أصغ لتسمعا ولا تك للأقسام ما اسطعت رابعاً فتسرداً عن ورد النجاة وتسدفعا ( الطويل )

وقال أيضاً :

إذا كمان رزق الممرء عن قمدر أتى فعا حرصه يغنيه في طلب المرزق كمذا موته إن كمان ضريبة لازب فناخلاده نحو الدنما غايبة الحمق فمان شئت ان تحيا كريماً فكن فتى يؤوساً فمان اليماس من كرم الخلق فيأس الكريم المطبع حلو مذاقه لديه إذا مما رام مسمالية الخلق وقال أيضاً : أرى وجمودك همذا لم يكن عبشاً الا لتكممل منمك النفس فمانتبه فماعدل عن الجسم لا تقبل عليه ومل إلى رعمايسة مما الإنسمان أنت به فمؤيس النفس عن أهوائها يقظ ومطمع النفس فيها غير منتبه فاسلك سبيل الهدى تحمد مغبته فمنهج الحق باد غير مشتبه ( البسيط )

وله أيضاً : من بــدل الحسنى مسـاءه كن محسنــاً طبعــاً إلى صباحه أبدأ مساءه واشفع باسداء الجميل ويحول عن حال الإساءه فسلعسلّه ان يستشنسى الخيسرَ لا منا منسه سناءه فَسالحُرُّ يسذكسر من أخيسه عيبين ورد المسرداءه فلكم مسىء رده الإحســان · وصير الحسني رداءه · فيصفيا وفساء إلى السوفسا فإذا منيت بمائس المنجي المودلم يحسن أداءه فاصدف علَّك أن تنزيل بمصدق ودَّك عسنه داءه ( الكامل المرقل )

وأنشد أيضاً : كن مجمـلًا فيمـا تقـول ولا تَقُـلُ قَـولًا يهــجــنــه بَــذاً وفــســادُ فجمــاعــة الحكـــهاء قبلك دأبهم كــان الجميـل من المقــال فسـادوا ( الكامل )

وقال أيضاً : وما صاحب السلطان إلاً كراكب بلجة بحر فهو يستشعر الغرق فإن عاد منه سالم الجسم ناجياً فيا نفسه فيه بفارقها الفرق ( الطويل )

(١) كاذب ، غير صادق الود .

## وله أيضاً :

يا نـاظراً فيما قصـدت لجمعه اعــذر فـإن أخــا الفضيلة يعـذر علماً بـأن المـرء لـو بلغ المـدى في العمر لاقى الموت وهو مقصر ( الكامل )

وأنشد أيضاً مما كتبه على كأس في وسطه طائر على قبة مخرمة إذا قلب في الكأس ماء دار دورانـاً سريعـاً ، وصفَّر صفيـراً قويّـاً . ومن إذا وقف بازائه الطائر حكم عليه بالشرب فإذا شـربه وتـرك فيه شيئـاً من الشراب صفر الطائر ، وكذلك لو شربه في مائـة مرَّة فمتى شـرب جميع ما فيه ولم يبق فيه درهم واحد فإن صفيره ينقطع .

أنا طائر في هيئة المزرزور<sup>(١)</sup> مستحسن التكوين والتصوير فاشرب على نغمي سلاف مدامة صرفاً تنير حنادس المديجور صفراء تلمع في الكؤوس كانها نار الكليم بدت باعلى الطور وإذا تخلف من شرابك درهماً في الكلس نمّ به عليك صفيري وإذا تخلف من شرابك درهماً في الكلس نمّ به عليك صفيري وإذا تخلف أيضاً في وصيّة طبّية :

تسوق الاستبلاء وعبد عنه وادخال الطعام على الطعام وإكشار الجماع فإن فيه لمن والاه داعية السقام ولا تشرب عقيب الأكبل ماء فتسلم من مضرّات عظام ولا عند الخوي<sup>(۲)</sup>والجوع حتى تلهف<sup>(۳)</sup> باليسير من الإدام

(١) طائر أكبر من العصفور منه نوع لونه أسود وآخر أسود منقّط ببياض. (٢) خلاء البطن. (٣) تعلّل باللهفة وهي ما يأكل الإنسان قبل الغذاء.

لــذي العــطش المبــرح والأوام وخسذ منسه القليسل ففيسه نفسع وأسهل بالأبارج(١) كلّ عام وهضمك فباصلحنيه فهبو أصبل وفصد العمرق نكب عمنه إلأ لذي مرض رطيب الـطبع حـامي وصيمر ذاك بنسد الانهضسام ولا تتحركن عقيب أكل فيلحج في المنافسة والمسمام لثىلا ينبزل الكيلوس فجبأ تــولــد كــل خلط فيــك خــام ولا تدم السكمون فمإن منمه الرياضة واجتنب شرب المدام أوقلل مسا استبطعت الكساء بعبد وعــدل مـزج كــأسـك فهي تُبْقي الحرارة فيك دائمة الضرام وخل السُّكْرَ وآهْجُرْهُ مَلِيًّا فَإِنَّ السُّكَرِ مِنْ فِعْلَ الطُّغَام تفيز بالخلد في دار المسلام واحسن صـون نفسك عن هـواها (الواقر) وله أيضاً :

غرض الطب يا أخا اللب عرفاً في مسادي أبداننا والأصول قيل حالاتها وما توجب الحا لات فيها وما لها من دليل لتدوم الأبدان موجودة الصحة منا وذاك بالتعديل وتزال الأمراض ان أمكن الحا ل وذا بالافراغ والتبديل ( الخفيف )

وقال أيضاً : إنَّ الغــذاء وإن كــان الصــديق لهــا هــو المـدبــر أعني قـوّة الــوصب<sup>(٢)</sup>

(۱) الأبارج «وقيل» من الأدوية المسهلة .
 (۲) ما بين السبّابة والخنصر .

,

₩٧٤

.

الطبيب الذكي صاعد بن بشر بن عبدوس

نقل<sup>(١)</sup> صاحب عيون الأنباء من خط ابن بطلان : إنَّ صاعد الـطبيب عالج الأجَـلُ المرتضى عَلَم الهُـدى ( قَـدَس سرَّه ) لَدْغَـة عقربٍ بـأن ضمـد المكـان بكـافـور فسكن عنـه الألم في الحال .

with the state

600

(١) عيون الأنباء.

## الطبيب الذكي مهذب الدين عبدالرحيم بن علي بن حامد<<

هو العالم الفاضل مهذّب الدين أبـو محمد عبـدالرحيم بن علي بن حامد ويعرف بالدخوار ، قال صاحب عيون الأنباء :

لما حضر مهذّب الدين عند الصاحب قال له : إني شكرتك للسلطان وهذه ثلاثون ديناراً ناصرية لك في كل شهر وتكون في الخدمة . فقال : يا مولانا الحكيم موفق الدين عبدالعزيز له في كل شهر مائة دينار ورواتب مثلها ، وأنا أعرف منزلتي في العلم وما أخدم بدون مقرره . وانفصل عن الصاحب ولم يقبل . ثم إن الجماعة ذمّت مهذّب الدين على امتناعه ، وما بقي يمكنه أن يعاود الصاحب ليخدم ، وكان مقرره في البيمارستان شيء يسير . واتفق المقدور أن بعد ذلك الحديث بنحو شهر ، وكان يعاود الموفق عبدالعزيز قولنج معب فعرض له وتزايد به ومات منه . ولما بلغ الملك العادل موته قال للصاحب : كنت قد شكرت لنا حكيماً يقال له المهذب نزله على مقرر الموفق عبدالعزيز فتنزل على جميع مقرره ، واستمرّ في خدمة الملك العادل من ذلك الوقت . ثم لم تزل تسمو منزلته عنده ، وتترقى أحواله ، حتى صار جليسه وأنيسه وصاحب مشورته .

(١) عيون الأنباء ص ٧٢٩.

بعض نوادره :

وظهر أيضاً منه في أول خدمته له نوادر في تقدمة المعرفة ، أكدت حسن ظنه به واعتماده عليه ، ومن ذلك أن الملك العادل كان قد مرض ولازمه أعيان الأطباء ، فأشار الحكيم مهذّب الدين عليه بالفصد فلم يستصوب ذلك الأطباء الذين كانوا معه ، فقال : والله لم نخرج له دماً إلاً خرج الدم بغير اختيارنا . ولم يوافقوه في قوله فما كان بعد ذلك بأيسر وقت إلاً والسلطان قد رعف رعافاً كثيراً وصلح فعرف أن ما في الجماعة مثله . ومن ذلك أيضاً أنه كان يوماً على باب دار السلطان ومعه جماعة من أطباء الدور فخرج خادم ومعه قارورة جارية يستوصف لها من شيء يؤلمها ، فلما رآها الأطباء وصفوا لها ما حضرهم ، وعندما عاينها الحكيم مهذّب الدين قال : إن هذا الألم الذي تشكوه لم يوجب هذا الصبح الذي للقارورة . يوشك أنه يكون الصبغ من حناء قد اختصبت به ، فاعلمه الخادم بذلك وتعجب منه ، وأخبر الملك العادل فتزيّد حسن اعتقاده فيه .

غضب السلطان على قاضي القضاة!!

يقول صاحب عيون الأنباء :

ومن محاسن ما فعله الشيخ مهذّب الدين من كمال مروءته ووافر عصبيته ، حدثني أبي قال : كان الملك العادل قد غضب على قـاضي القضاة محي الدين بن زكي الـدين بدمشق لأمر نقم عليه به ، وأمر باعتقاله في القلعة ، ورسم عليه أن يـزن للسلطان عشرة آلاف دينار مصرية وشـدّد عليه في ذلـك ، وبقي في الحبس والمطالبة عليه كـل وقت فـوزن البعض وعجز عن وزن بقية المال . وعـظم الملك العادل عليه الأمر وقال : لا بدّ أن يزن بقية المال وإلاً عذبته . فتحيّر القاضي وأبلغ جميع موجوده وأشاث بيتمه حتى الكتب التي لمه وتوسّل إلى السلطان وتشفّع بكثير من الأمراء والخواص والأكابر ، مثل الشميس استاذ الدار وشمس الخواص صواب والوزير وغيرهم أن يسامحه بالبعض ، أو يسقط عليه فما فعل السلطان ، وحمل القاضي همّاً عظيماً على ذلك حتى قل أكله ونومه ، وكاد يهلك فافتقده الحكيم مهذّب الدين ، وكان بينهما صداقة قديمة ، وشكا إليه حاله ، وسأله المساعدة بحسب ما يقدر عليه ففكر مهلدًب الدين وقال : أنا أدبّر لك أمراً وأرجو أن يكون فيه نفع لك إن شاء الله تعالى وفارقه .

وكانت سرية الملك العادل أم الملك الصالح اسماعيل بن الملك العادل متغيرة المزاج في تلك الأيام . وكانت تركية الجنس وعندها عقل ودين وصلاح ولها معروف كثير وصدقات . فلما حضر الحكيم مهذّب الدين عندها وزمنام الدور أوجدها مهذّب الدين حال القاضي وضرره وانه مظلوم وقد ألزمه السلطان بشيء لا يقدر عليه ، وطلب منها شفاعة لعلّ السلطان ينظر إليه بعين الرحمة ويسامحه بالبعض أو يسقط عليه ، وساعده الزمام في ذلك فقالت : والله كيف لي بالخير للقاضي وأن أقول للسلطان عنه . ولكن ما يمكن هذا فإن السلطان يقول لي إيش الموجب إنك تتكلمي في القاضي ، ومن أين تعرفيه ولو كان هو في المثل حكيم يتردّد إلينا ، أو تاجر يشتري لنا القماش كان فيه توجّه للكلام والشفاعة ، وهذا فما يمكن أتكلّم فيه .

فقال لها الحكيم : يا ستّي أنت لك ولـد ومالـك وغيره وتـطلبي له السعـادة والبقاء ، وتلقى من الله كـل خير بشيء تقـدري تفعليـه ، ومـا تقـولي للسلطان شفاعـة أصلًا فقـالت : إيش هو؟ فقـال : وقت يكـون السلطان وأنتم نيام توجديه انك أبصرت مناماً في أنَّ القـاضي مظلوم . وعرفها ما تقول ، هذا يمكن .

ولما تكاملت عافيتها ، وكان الملك العادل نائماً عندها وهي إلى جانبه انتبهت في أواخر الليل ، وأظهرت انها مرعوبة وأمسكت فؤادها وبقيت ترتعد وتتباكى ، فانتبه السلطان وقال : ما لك ؟ وكان يحبّها كثيراً فلم تجبه مما بها . فأمر بإحضار شراب تفّاح وسقاها ورشّ على كثيراً فلم تجبه مما بها . أما تخبريني ايش جرى عليك وايش عرض وجهها ماء ورد . وقال : أما تخبريني ايش جرى عليك وايش عرض لك؟ فقالت : يا خوند منام عظيم هالني ، وكدت أموت منه . وهو انني رأيت كأنّ القيامة قد قامت ، وخلق عظيم ، وكان في موضع به نيران كثيرة تشعل وناس يقولون هذا للملك العادل لكونه ظلم القاضي .

ثم قالت : هل فعلت قطّ بالقاضي شيئاً؟ فما شكّ في قولها وانزعج ، ثم قام لوقته وطلب الخدام وقال : امضوا إلى القاضي وطيّبوا قلبه وسلّموا عليه عنّي ، وقولوا له يجعلني في حلّ مما تمّ عليه وان جميع ما وزنه يعاد إليه، وما أطالبه بشيء فراحوا إليه وفرح القاضي غاية الفرح بقولهم ، ودعا للسلطان وجعله في حلّ . ولما أصبح أمر له بخلعة كاملة وبغلة وأعاده إلى القضاء ، وأمر بالمال الذي وزنه أن يحمل إليه من الخزانة . وان جميع ما باعه من الكتب وغيرها تسترجع من المشترين لها ويعطوا الثمن الذي وزنوه . وحصل للقاضي الفرج بأهون سعي وألطف تدبير .

معالجته الملك وحصوله على أموال وخلع :

قـال : ولما كـان الملك العـادل بـالشـرق ، وذلـك في سنـة عشـر

وستمائة مرض مرضاً صعباً وتولّى علاجه الحكيم مهذّب الدين إلى أن برىء ممًا كمان به فحصل له منه في تلك المرضة نحو سبعة آلاف دينار مصرية ، وبعث إليه أيضاً أولاده الملك العادل وسائر ملوك الشرق وغيرهم الذهب والخلع والبغلات بأطواق الذهب وغير ذلك . وكذلك توجه الملك العادل إلى الديار المصرية في سنة اثنتي عشرة وكذلك توجه الملك العادل إلى الديار المصرية في سنة اثنتي عشرة أكثر الخلق . وكمان قد مرض الملك الكامل ابن الملك العادل ، ومرض كثير من خواصه ، وهو صاحب الديار المصرية فعالجه بالطف علاج إلى أن برىء . وحصل له أيضاً من الذهب والخلع والعطايا السنية شيء كثير . وكان مبلغ ما وصل إليه من الذهب والخلع والعطايا السنية شيء كثير . وكان مبلغ ما وصل إليه من الذهب نحو اثني عشر الف دينار وأربع عشرة بغلة بأطراق ذهب ، والخلع الكثيرة من الثياب الأطلس وغيرها .

يقول ابن أبي أصيبعة : وولاه السلطان الكبير في ذلك الوقت رئاسة أطبًاء ديار مصر بأسرها وأطبًاء الشام وكنت في ذلك الوقت مع أبي وهو في خدمة الملك العادل ففوض إليه النظر في أمر الكحالين واعتبارهم ، وان من يصلح منهم لمعالجة أمراض العين ويسرتضيه يكتب له خطاً بما يعرفه منه ففعل ذلك . ولما كان في سنة أربعة عشرة وستمائة وسمع الملك العادل بتحرك الفرنج في الساحل أتى إلى الشام ، وأقام بمرج الصفر ثم حصل له وهو في أثناء ذلك مرض

 (١) بلدة في العسراق في المطريق بين بغسداد وخمراسان على نهمر خلوان تشاي . وعندها حدثت وقعة بين العرب والفرس سنة ٦٣٧ . (ن.ر). الجمعة سابع جمادى الآخر سنة خمس عشرة وستمائة . ولما استقر ملك الملك المعظم بالشام استخدم جماعة عدة ممن كانوا في خدمة أبيه الملك العادل ، وانتظم في خدمت منهم من الحكماء الحكيم رشيد الدين بن الصوري وأبي . وأما الحكيم مهذّب الدين فإنه أطلق لسه جامكية وجراية ، ورسم انه يقيم بدمشق ، وأن يتردّد إلى البيمارستان الكبير الذي أنشاه الملك العادل نور الدين بن زنكي ويعالج المرضى به .

تدريسه الطب بدمشق:

ولما أقام الشيخ مهذّب الدين بدمشق شرع في تدريس صناعة الطب ، واجتمع إليه خلق كثير من أعبان الأطباء وغيرهم يقرأون عليه ، وأقمت أنا بدمشق لأجل القراءة عليه وأما أولاً فكنت اشتغل عليه في المعسكر لما كان أبي والحكيم مهذّب الدين في خدمة عليه في المعسكر لما كان أبي والحكيم مهذّب الدين في خدمة السلطان الكبير فبقيت أتردد إليه مع الجماعة ، وشرعت في قراءة وغيرها . وكانت كتب جالينوس تعجبه جداً . وإذا سمع شيئاً من كلام وغيرها . وكانت كتب جالينوس تعجبه جداً . وإذا سمع شيئاً من كلام الطب . وكان طلق الأسان حسن التادية للمعاني جيّد البحث لازمته أيضاً في وقت معالجته للمرضى بالبيمارستان فتدربت معه في ذلك الطب . وكان طلق الأسان حسن التادية للمعاني جيّد البحث لازمته أيضاً في وقت معالجته للمرضى بالبيمارستان فتدربت معه في ذلك البيمارستان لمعالجة المرضى الحكيم عمران وهو من أعيان الأطباء وأكابرهم في المداواة والتصرف في أنواع العلاج فتضاعفت الفوائد المقتبسة من اجتماعهما ، ومما كان يجري بينهما من الكلام في المقتبسة من اجتماعهما ، ومما كان يجري بينهما من الكلام في الموائد المراض ومعا كان يصفاه للمرضى . وأكابرهم في المداواة والتصرف في أنواع العلاج فتضاعفت الفوائد المقتبسة من اجتماعهما ، ومما كان يجري بينهما من الكلام في الأمراض ومداواتها ولما كان يصفاه للمرضى . الأمراض ومداواتها وما كانا يصفاه للمرضى . معالجته المرضي بسرعة ودقة :

وكمان الحكيم مهمذب المدين يظهر من ملح صناعة المطب ومن غرائب المداواة والتقصى في المعالجة والاقىدام بصفات الأدوية التي تبرىء في أسرع وقت ما يفوق بـه أهل زمـانه ، ويحصـل من تأثيـرها شيء كمأنه سحر . ومن ذلك انني رأيتمه يوماً وقد أتي محموم بحمي محرقة وقواريره في غاية الحدة فاعتسر قوت ، ثم أمر بأن يترك لـ في قمدح بزور من الكافور مقمداراً صالحاً عيّنه لهم في المدستمور ، وأن يشربه ولا يتناول شيئاً غير، ، فلما أتينا من الغد وجدنا ذلك المريض والحمى قد انحطت عنه ، وقارورتـه ليس فيها شيء من الحـدة. ومثل هـذا أيضاً انـه وصف في قـاعـة الممرورين لمن بـه المرض المسمى مـانيـا ، وهـو الجنـون السبعي ، أنْ يضيـاف إلى مـاء الشعيــر في وقت اسقائه إيّاه مقدار متوفَّر من الأفيون ، فصلح ذلك الـرجل وزال مـا به من تلك الحـال . ورأيته يتوم في قـاعـة المحمومين وقـد وقفنـا عنـد مريض ، وجست الأطباء نبضه فقالوا عنده ضعف ليعـطي مرقـة الفروج للتقوية فنظر إليه ، وقـال : إن كلامـه ونظر عينيـه يقتضي الضعف . ثم جس نبض يسده اليمني وجس الأخسري وقسال : جسسوا نبض يسده اليسرى ، فوجـدناه قـويّاً . فقـال : انظروا نبض يـده اليمني وكيف هو من قريب كوعه قد انفرق العرق الضارب شعبتين ، فواحدة بقيت التي تجس والأخـرى طلعت في أعلى الزنـد وامتدت إلى نـاحية الأصـابع . فوجدناه حقًّا . ثم قـال : إن من الناس ، وهـو نادر ، من يكـون النبض فيسه هكسذا ، ويشتبسه على كثيسر من الأطبساء ويعتقدون أن النبض ضعيف ، وإنمــا يكــون جسم لتلك الشعبــة التي هي نصف العــرق فيعتقسدون أن النبض ضعيف . وكسان في ذلسك السوقـت أيضـــأ فـي البيمـارستان الشيـخ رضي الدين الـرحبي ، وهو من أكبـر الأطبـاء سنَّـاً

واعظمهم قدراً وأشهرهم ذكراً ، فكمان يجلس على دكة ويكتب لمن يأتي إلى البيمارستان ، ويستوصف منه للمرضى أوراقاً يعتمدون عليهـا وياخذون بها من البيمارستان الأشربة والأدوية التي يصفها . فكنت بعدما يفرغ الحكيم مهذب المدين والحكيم عمران من معمالجة المرضى المقيمين بالبيمارستان ، وأنا معهم ، أجلس مع الشيخ رضي الدين الرحبي فأعاين كيفيَّة استدلال على الأمراض ، وجملة ما يصفه للمسرضي ومسا يكتب لهم ، وأبحث معمه في كثيسر من الأمسراض ومداواتها . ولم يجتمع في البيمارستان منذ بني وإلى ما بعده من الـزمان من مشـايخ الأطبـاء كما اجتمع فيه في ذلـك الـوقت من هؤلاء المشايخ الثلاثة وبقوا كذلك مدّة .

فبكمأنسا وكسأنيهم أخملام ثم انقضت تلك السنون وأهلهما مذ تحد المحد المعالم

بعض حالاته :

وكان الشيخ مهـذّب الدين. . . إذا تفـرغ من البيمارستـان ، وافتقد المرضى من أعيان الـدولة وأكـابرهـا وغيرهم ، يـأتي إلى داره ثم يشرع في القسراءة والدرس والمطالعة . ولا بـدّ له مـع ذلك من نسـخ . فـإذا فبرغ منه أذن للجمباعة فيبدخلون إليه ويبأتي قوم بعبد قبوم من الأطبباء والمشتغلين . وكمان يقدرأ كمل واحمد منهم درسة ويبحث معه فيه ، ويفهمه إيَّاه بقدر طاقته ، ويبحث في ذلك مع المتميَّزين منهم إن كــان الموضع يحتباج إلى فضل بحث ، أو فيه إشكال يحتباج إلى تحريس . وكمان لا يقرىء أحمداً إلا وبيده نسخة من ذلمك الكتماب يقمرأه ذلمك التلميذ ، ينظر فيه ويقابل له ، فإن كان في نسخـة الذي يقـرأ غلط أمره بإصلاحه . وكانت نسخ الشيخ مهـذب الدين التي تقـرأ عليه في غـاية

الصحَّة ، وكان أكثرها بخطَّه ، وكان أبـداً لا يفارقـه إلى جانبـه مع ما يحتـاج إليــه من الكتب الــطبيَّـة ومن كتب اللغــة كتــاب الصحــاح للجـوهـري ، والمجمــل لابن فـارس<sup>(١)</sup> وكتــاب النبـات لأبي حنيفــة الـدينوري . فكـان إذا فرغت الجمـاعة من القـراءة يعود هـو إلى نفسـه فيأكل شيئاً ثم يشرع بقيّة نهاره في الحفظ والدرس.



(١) أحمد بن فارس لغوي ونحوي على طريقة الكوفيين ولمد في جهة
 كبرسف وجياتابان وهما قريتان من رستاق الزهراء وتوقى في الري (١٠٠٤) أشهر
 كتبه والمجمل في اللغة» (ن.ر).

الطبيب الذكي عبداللطيف البغدادي

هو<sup>(١)</sup> الشيخ الإمام الفاضل موفّق الـدين أبو محمـد عبداللطيف بن يـوسف بن محمـد بن علي بن أبي سعـد ويعـرف بـأبي اللبـاد مـوصلي الأصل بغدادي المولد كان مشهوراً بالعلوم .

قال صاحب عيون الأنباء : ــ

من كلام موفّق الدين عبداللطيف البغدادي ، مما نقلته من خطّه قال :

بعض كلماته ونصائحه :

« ينبغي أن تحاسب نفسك كل ليلة إذا آويت إلى منامك ، وتنظر ما اكتسبت في يومك من حسنة فتشكر الله عليها ، وما اكتسبت من سيَّئة فتستغفر الله منها وتقلع عنها . وترتب في نفسك مما تعمله في غدك من الحسنات ، وتسأل الله الإعانة على ذلك » .

وقــال : أوصيــك أن لا تــاخــذ العلوم من الكتب وإن وثقت من نفسك بقوّة الفهم . وعليـك بالاستـاذين في كل علم تـطلب اكتسابه ، ولو كان الاستاذ ناقصـاً فخذ عنـه ما عنـده حتى تجد أكمـل منه وعليـك بتعـظيمـه وتـوجيبـه ، وإن قـدرت أن تفيـده من دنيـاك فـافعــل ، وإلاً

<sup>(</sup>١) عيون الأنباء ص ٦٩١.

فبلسانك وثنائك . وإذا قرأت كتاباً فاحرص كل الحرص على أن تستظهره وتملك معناه وتوهم أن الكتاب قد عدم وانك مستغن عنه لا تحزن لفقده . وإذا كنت مكباً على دراسة كتاب وتفهمه فإيّاك أن تشتغل بآخر معه ، ولصرف الزمان الذي تريد صرفه في غيره إليه .

وإيَّاك أن تشتغل بعلمين دفعة واحدة ، وواظب على العلم الواحد سنة أو سنتين أو ما شاء الله . فإذا قضيت منه وطرك فانتقل إلى علم آخر . ولا تنظن انك إذا حصلت علماً فقد اكتفيت بل تحتاج إلى مراعاته لينمو ولا ينقص ، ومراعاته تكون بالذاكرة ، والتفكّر واشتغال المبتدىء بالتلفّظ والتعلّم ، ومباحثة الأقران ، واشتغال العلم بالتعليم والتصنيف . وإذا تصدّيت لتعليم علم أو للمناظرة فيه فلا تمزج به غيره من العلوم ، فإن كل علم مكتف بنفسه مستغن عن غيره ، فإن استعانتك في علم بعلم عجز عن استيفاء أقسامه كمن يستعين بلغة في لغة أخرى إذا علمها أو جهل بعضها .

قـال : وينبغي للإنسـان أن يقرأ التـواريخ ، وأن يـطلع على السيـر وتجـارب الأمم فيصير بـذلـك كـأنـه في عمـره القصيـر قـد أدرك الأمم الخالية ، وعاصرهم وعاشرهم ، وعرف خيرهم وشرّهم .

قـال : وينبغي أن تكون سيرتك سيرة الصدر الأول ، فـاقرأ سيرة النبي صلى الله عليه (وآله) وسلم ، وتتبّع أفعاله وأحواله ، واقتف آثاره ، وتشبّه به ما أمكنك وبقدر طـاقتك . وإذا وقفت على سيرته في مطعمه ومشـربه وملبسه ، ومناهه ، ويقظته ، وتمـرضه ، وتـطبّبه ، وتمتّعـه وتطيّبه ، ومعاملته مع ربّه ومع أزواجه وأصحابه وأعـدائه ، وفعلت اليسير من ذلك فأنت السعيد كل السعيد .

قـال : وينبغي أن تكثر إيهـامـك لنفسـك ولا تحسن الـظن بهـا ، وتعرض خواطرك على العلماء وعلى تصانيفهم ، وتتثبت ولا تعجل ولا تعجب فمع العجب العثار ، ومع الاستبداد الـزلل ، ومن لم يعـرق جبينـه إلى أبـواب العلمـاء لم يعـرق في الفضيلة ، ومن لم يخجلوه لم يبجله النـاس ، ومن لم يبكتـوه لم يســد ، ومن لم يحتمـل ألم التعلُّم لم يبذق لـذَّة العلم ، ومن لم يكـدح لم يفلح . وإذا خلوت من التعلُّم والتفكُّر فحرَّك لسانك بـذكر الله وبتسابيحه ، وخـاصَّـة عنـد النـوم ، فيتشـربـه لبَّـك ، ويتعجن في خيـالـك ، وتكلَّم بـه في منـامـك . وإذا حدث لك فرح وسرور ببعض أمور الدنيا فاذكـر الموت وسـرعة الـزوال وأصناف المنغصات ، وإذا أحزنك أمر فاستـرجع ، وإذا اعتـرتك غفلة فماستغفر ، واجعمل المموت نصب عينكك ، والعلم والتقي زادك إلى الأخبرة . وإذا أردت أن تعصى الله فاطلب مكماناً لا يسراك فيه . واعلم ان النـاس عيـون الله على العُبْسَد يكريهم خيـره وإن أخفـاه ، وشـرَّه وإن ستمره ، فباطنه مكشوف لله ، والله يكشف لعباده ، فعليك أن تجعل بـاطنك خيـراً من ظاهـرك ، وسرَّك أصبـح من علانيتـك ، ولا تتألُّم إذا أعرضت عنك الدنيا فلو عرضت لك لشغلتك عن كسب الفضائل . وقلمـا يتعمق في العلم ذو الثروة ، إلَّا أن يكـون شريف الهمـة جـداً أو أن يشرى بعـد تحصيـل العلم . وإني لا أقـول ان الـدنيـا تعــرض عن طالب العلم بل هو الذي يعـرض عنها ، لأن همَّتـه مصروفـة إلى العلم فلا يبقى له التفات إلى الدنيا ، والدنيا إنما تحصل بحرص وفكر في وجوهها فإذا غفل عن أسبابها لم تأته وأيضاً فإن طالب العلم تشرف نفسمه عن الصنائم الرذيلة ، والمكاسب الدنية ، وعن أصناف التجارات ، وعن التذلُّل لأرباب الدنيا والموقوف على أبوابهم. ولبعض اخواني بيت الشعر :

من جـدٌ في طلب العلوم أفـاتـــه شــرف العلوم دنـــاءة التحصيــل ( الكامل )

« وجميع طرق مكاسب الدنيا تحتاج إلى فراغ لها وحذق فيها ، وصرف الزمان إليها . والمشتغل بالعلم لا يسعه شيء من ذلك ، وإنما ينتظر أن تأتيه الدنيا بلا سبب ، وتطلبه من غير أن يطلبها طلب مثلها ، وهذا ظلم منه وعدوان . ولكن إذا تمكن الرجل في العلم وشهر به ، خطب من كل جهة وعرضت عليه المناصب ، وجاءته الدنيا صاغرة ، وأخذها وماء وجهه موفوراً ، وعرضه ودينه مصون . واعلم أن للعلم عقبة وعرفاً ينادي على صاحبه ، ونوراً وضياء يشرق عليه ويدل عليه ، كتاجر المسك لا يخفي مكانه ، ولا تجهل بضاعته . وكمن يمشي بمشعل في ليل مدلهم .

والعالم مع هـذا محبوب أيسم كان وكيفها كان ، لا يجـد إلاً من يميل إليه ، ويؤثر قربه ويأنس بغرة ويرتاح بمبداناته واعلم أن العلوم تغور ثم تفور في زمان بمنزلة النبـات أو عيون الميـاه ، وتنتقل من قـوم إلى قوم ومن صقع إلى صقع » .

ومن كـلامه أيضـاً المنقول من خـطه قـال : « اجعـل كـلامـك في الغالب بصفات أن يكـون وجيزاً فصيحـاً في معنى مهم أو مستحسن فيه إلغـاز تام ، وإيهـام كثير أو قليـل. ولا تجعله مهملًا ككـلام الجمهور ، بل ارفعه عنه ، ولا تباعده عليهم جدًاً » .

نصائح مفيدة أخرى :

وقــال : إيّاك والهــذر ، والكلام فيمــا لا يعني ، وإيّــاك والسكــوت في محل الحاجة ، ورجوع النوبة إليـك اما لاستخـراج حق أو اجتلاب مودّة ، أو تنبيه على فضيلة . وإيّاك والضحك مع كلامك ، وكثرة الكلام ، وتبتير الكلام ، بل اجعل كلامك سرداً بسكون ، بحيث يستشعر منك أن وراءه أكثر منه ، وانه عن خميرة سابقة ، ونسظر متقدّم .

وقال : « إيّاك والغلظة في الخطاب ، والجفاء في المناظرة . فإن ذلك يذهب ببهجة الكلام ، ويسقط فائدته ، ويعدم حلاوته ، ويجلب الضغائن ، ويمحق المودّات ، ويصير القائل مستثقلًا سكوته وأشهى إلى السامع من كلامه ، ويثير النفوس على معاندته ، ويبسط الألسن بمخاشنته واذهاب حرمته».

وقـال : « لا تتـرفـع بحيث تستثقـل ، ولا تتنــازل بحيث تسنخس وتستحقر » .

وقال : « اجعل كىلامك كلَّه جَـدَلاً ، وأجب من حيث تعقل لا من حيث تعتاد وتألف» .

وقال : « انتزح عن عادات الصبا ، وتجرّد عن مألـوفات الـطبيعة ، واجعـل كلامـك لاهوتيـاً في الغالب لا ينفـك من خبر أو قـرآن أو قـول حكيم أو بيت نادر أو مثل سائر» .

وقــال : « تجنب الــوقيعــة في النــاس وثلب الملوك ، والغلظة على المعاشر ، وكثرة الغضب ، وتجاوز الحد فيه».

وقمال : « استكثر من حفظ الأشعمار الأمثمالية والنموادر الحكميمة والمعاني المستغربة».

ومن دعـائـه. . . قــال : « اللهم أعــذنــا من شمـوس الــطبيعـة ، وجمـوح النفس الرديّـة . وأسلس لنا مقـاد التوفيق ، وخــذ بنا في سـواء السطريق . يا هـادي العمى ، يـا مـرشـد الضـلال ، يـا محيـي القلوب الميتة بالإيمان ، يا منيـر ظلمة الضـلالة بنـور الاتقان ، خـذ بأيـدينا من مهـواة الهلكة ، نجّنـا من ردغـة<sup>(١)</sup> الـطبيعـة ، طهّـرنـا من درن الـدنيـا الدنيّة ، بالاخلاص لك والتقوى . إنك ما لك الأخرة والدنيا».

وتسبيح أيضاً لـــه قــال : « سبحـــان من عم بحكمتــه الـــوجــود، واستحق بكـل وجــه أن يكــون هــو المعبـود. تــلألأتْ بنـــور جــلالـــك الأفاق ، وأشرقت شمس معرفتك على النفوس اشراقاً وأيّ إشراق » .

بعض کتبه :

ولموفّق الدين عبداللطيف البغدادي من الكتب : كتاب غريب الحديث ، جمع فيه غريب أبي عبيدالقاسم بن سلام ، وغريب ابن قتيبة ، وغريب الخطابي . كتاب المجرد من غريب الحديث . كتاب الواضحة في إعراب الفاتحة . كتاب الألف واللام . مسالة في قوله سبحانه إذا أخرج يده لم يكد يراها . مسألة نحوية . مجموع مسائل نحوية وتعاليق . كتاب ربّ . شرح بانت سعاد كتاب ذيل الفصيح . الكلام في الذات والصفات الذاتية الجارية على ألسنة المتكلّمين . شرح أوائل المفصل .

(١) الطين والوحل الشديد .

الطبيب الذكي على بن رضوان()

كان مولده ومنشؤه بمصر ، وبها تعلّم الطب . الطبيب على رأى بقراط :

ومن كلامه (على مـا نقله عنه صـاحب عيون الأنبـاء)<sup>(٢)</sup> : الطبيب علي رأى بقراط هو الذي اجتمعت فيه سبع خصال :

الأولى : أن يكون تسام الخلق ، صحيح الأعضاء ، حسن الذكاء ، جيّد الروية ، عاقلًا ، ذَكُوراً ، خير الطبع .

الشانية : أن يكون حسن الملبس ، طيب الرائحة ، نظيف البـدن والثوب .

الشالشة : أن يكون كتوماً لأسرار المسرضي لا يبوح بشيء من أمراضهم .

المرابعة : أن تكون رغبته في إبراء المرضى أكثر من رغبته فيما يلتمسه من الأجرة ، ورغبته في علاج الفقراء أكثر من رغبته في علاج الأغنياء .

(۱) هو أبو الحسن علي بن رضوان بن علي بن جعفر.
 (۲) عيون الأنباء ص ٥٦٤.

**الخـامسة** : أن يكـون حريصـاً على التعليم والمبـالغـة في منـافـع الناس .

السادسة : أن يكون سليم القلب ، عفيف النظر ، صادق اللهجة، لا يخطر بباله شيء من أمور النساء والأموال التي شاهدها في منازل الاعلاء فضلًا عن أن يتعرّض إلى شيء منها .

السابعة : أن يكون مأموناً ثقبة على الأرواح والأموال ، لا يصف دواء قتّالاً ولا يعلمه ، ولا دواء يسقط الأجنة ، يعالج عدوّه بنيّبة صادقية كما يعالج حبيبه .

وقال : المعلم لصناعة الطب هو الذي اجتمعت فيه الخصال بعد استكماله صناعة الطب . والمتعلّم هو الـذي فراستـه تدلّ على انـه ذو طبع خير ، ونفس زكيّة ، وأن يكون حريصاً على التعليم ، ذكيّاً ، ذكوراً لما قد تعلّمه .

وصف علي بن رضوان للبدن السليم :

وقـال : البدن السليم من العيـوب هو البـدن الصحيـح الـذي كـل واحـد من أعضـائــه بـاق على فضيلتــه . أعني أن يكـون يفعــل فعله الخاص على ما ينبغي .

طريقة التعرّف على عيوب البدن :

وقـال : تعرَّف العيـوب هـو أن تنـظر إلى هيئة الأعضـاء والسحنـة والمـزاج وملمس البشرة ، وتتفقـد أفعال الأعضـاء الباطنـة والـظاهـرة ، مثل أن تنادي بـه من بعيد فتعتبـر بذلـك حال سمعـه ، وان تعتبر بصـره بنـظر الأشياء البعيـدة والقريبـة ، ولسانـه بجودة الكـلام ، وقوّتـه بشيـل الثقل والمسك والضبط والمشي وانحـاء ذلك مثـل أن تنظر مشيـه مقبلاً ومدبراً ، ويؤمر بالاستلقاء على ظهره ممدود اليدين قد نصب رجليه وصفهما ، وتعتبر بذلك حال احشائه ، وتتعرف حال مزاج قلبه بالنبض وبالاخلاق ، ومزاج كبده بالبول وحال الاخلاط ، وتعتبر عقله بان يسأل عن أشياء ، وفهمه وطاعته بأن يؤمر بالأشياء ، وأخلاقه إلى ما تميل بأن تعتبر كل واحد منها بما يحركه أو يسكنه . وعلى هذا المثال أجر الحال في تفقد كل واحد من الأعضاء والأخلاق . أما فيما يمكن ظهوره للحس فلا تقنع فيه حتّى تشاهده بالحس ، وأما فيما يتعرف بالاستدلال فاستدل عليه بالعلامات الخاصة . وأما فيما يتعرف بالمسألة فابحث عنه بالمسألة . حتى تعتبر كل واحد من العيوب فتعرف هل هو عيب حاضر أو كان أو متوقع . أم الحال حال صحّة وسلامة .

معالجة المريض بعد التعرُّف على مرضه :

ومن كلامه قال : إذا دعيت إلى مويض فاعطه ما لا يضرّه إلى أن تعرف علّته فتعالجها عند ذلك . ومعنى معرفة المرض هو أن تعرف من أي خلط حدث أوّلاً ، ثم تعرف بعد ذلك في أيّ عضو هو ، وعند ذلك تعالجه .

إن<sup>(۱)</sup> فيشاغورس كـان بعد بنـدقليس بزمـان ، وأخـذ الحكمـة عن أصحـاب سليمان بن داود عليهمـا السـلام بمصـر حين دخلوا إليهـا من بلاد الشام .

من آدابه ومواعظه :

ومن آداب فيثاغورس ومواعظه حسب ما نقله صاحب عيـون الأنباء من كتـاب «مختار الحكم ومحـاسن الكلم» للأميـر محمود الـدولـة أبي الوفاء المبشر بن فاتك . قال فيثاغورس :

كما أن بدء وجـودنا وخلقنـا الله سبحانـه ، هكذا ينبغي أن تكـون نفوسنا منصرفة إلى الله تعالى .

وقـال: الفكرة لله خـاصة فمحبتهـا متصلة بمحبّة الله تعـالى ، ومن أحبّ الله سبحـانه عمـل بمحابـه . ومن عمل بمحـابه قـرب منه ، ومن قرب منه نجا وفاز .

وقمال : ليس الضحايا والقرابين كمرامات الله تعمالي ذكره ، لكن

(١) قــال صاحب عيــون الأنباء : ويقــال فوثــارغــوراس وفــوثــاغــوريــا وقــال القاضي صاعد في كتاب طبقات الأمم أن فيثاغورس الخ . الاعتقاد الذي يليق به هو الذي يكتفي به في تكرمته .

وقال : الأقوال الكثيرة في الله سبحانـه علامـة تقصير الإنسـان عن معرفته.

وقال : ما أنفع للإنسان أن يتكلّم بالأشياء الجليلة النفيسة ، فـإن لم يمكنه فليسمع قائلها .

وقــال : احـذر ان تــركب قبيحـاً من الأمــر لا في خلوة ولا مـع غيـرك ، وليكن استحيـاؤك من نفسـك أكثـر من استحيــائـك من كــل أحد .

وقال : ليكن قصدك بالمال في اكتسابه من حلال وانفاق في مثله.

وقال : إذا سمعت كذباً فهوَّن على نفسك الصبر عليه .

وقال : لا ينبغي لك أن تهمل أمر صححة بديك لكن ينبغي القصد في الطعام والشراب والنكاح والرياضة .

وقال : لا تكن متلافاً بمنزلـة من لاخبرة لـه بقدر مـا في يده ، ولا تكن شحيحـاً فتخرج عن الحـرية ، بـل الأفضـل في الأمـور كلهـا هـو القصد فيها .

وقمال : كن متيقّظاً في آرائىك أيمام حيماتيك ، فمإن سبمات المرأي مشارك للموت في الجنس .

وقال : ما لا ينبغي أن تفعله إحْذَرْ أَن تُخطره ببالك .

وقمال : لا تدنس لسمانك بمالقذف ، ولا تصغ بمأذنيك إلى مشل ذلك . وقـال : عسر على الإنسـان أن يكون حـراً ، وهو ينصـاع للأفعـال القبيحة الجارية مجرى العادة .

وقال : ليس ينبغي للإنسان أن يلتمس القنية<sup>(1)</sup> العالية ، والأبنيية المشيّدة ، لأنها من بعد موت تنتقي على حدود طباعها ، ويتصرف غيرُه فيها ، لكن يطلب من القنية ما ينفعه بعد المفارقة والتصرّف. فيها .

وقـال : الاشكال المـزخرفـة ، والأمور الممـوهــة<sup>(٢)</sup> ، في أقصـر الزمان تتبهرج<sup>(٣)</sup> .

وقال : اعتقد أَنَّ أُسَّ مَخَافَةِ الله سبحانه الرحمة .

وقـال : متى التمست فعلًا من الأفعـال فابـدأ إلى ربـك بـالابتهـال في النُّجُح ِ فيه .

وقال : الإنسان الذي اختبرتَه بالتجربة فـوجدتـه لا يصلح أن يكون صديقاً وخِلًا ، إحْذَرْ مِنْ أن تجعله لك عدوًا .

وقـال : ما أحسن بـالإنسان أن لا يخـطىء ، وإن أخـطا فمـا أكثـر انتفاعه بأن يكون عالماً بأنه أخطا ، ويحرص في أن لا يعاود .

وقال : الأخلق بالإنسان أن يفعل ما ينبغي لا ما يشتهي .

وقال : ينبغي أن يعرف الـوقت الذي يحسن فيـه الكلام ، والـوقت الذي يحسن فيه السكوت.

> (۱) ما اكتسب. (۲) المطلية. (۳) تتزيّف .

وقـال : الحُر هـو الذي لا يضيـع حرفـاً من حـروف النفس لشهـوة من شهوات الطبيعة .

وقال : بقدر ما تطلب تعلم ، وبقدر ما تعلم تطلب .

وقسال : ليس من شـرائط الحكيم أن لا يضجــر ، ولكن يضجــر بوزن .

وقال : ليس الحكيم من حمل عليـه بقدر مـا يطيق فصبـر واحتمل ولكن الحكيم من حمل عليه أكثر مما تحتمل الطبيعة فصبر .

وقال : الدنيا دول ، مرة لـك وأخرى عليـك ، فإن تـولّيت فأحسن وإن تولّوك فَلِنْ .

وكان يقول : إن أكثر الأفات إنما تعرض للحيوانات لعدمها الكلام ، وتعرض الإنسان من قِبَل الكلام . .

النهي عن أربع صفات :

وكان يقبول : من استطاع أن يمنع نفسه من أربعة أشياء فهس خليق أن لا ينزل به المكروه كما ينزل بغيره : العجلة واللجاجة والعُجب والتواني ، فَثَمرةُ العجلة الندامة ، وثمرة اللجاجة الحيرة وثمرة العجب البغضاء ، وثمرة التواني الذلّة .

ونـظرَ إلى رجل عليـه ثياب فـاخرة يتكلّم فيلحن في كـلامـه فقـال له : اما ان تتكلّم بكلام يشبه لباسَك أو تلبس لباساً يشبه كلامَك .

وقـال لتلاميـذه : لا تطلبـوا من الأشياء مـا يكـون بحسب محبّتكم ولكن أحبوا من الأشياء ما هي محبوبة في أنفسها .

وقمال : اصبر على النوائب إذا أتتلك عن غير أن تتذمر ، بل

اطلب مداواتها بقدر ما تطيق .

وقال : استعملوا الفكر قبل العمل . وقال : كثرة العدو تقلّل الهدوء .

وكان فيشاغورس إذا جلس على كوسيّه أوصى بهاده السبع الوصايا : « قَوِّموا موازينكم واعترفوا أوزانها ، عدلوا الخط تصحبكم السلامة ، لا تشعلوا النارحيث ترون السكين تقطع ، عدلوا شهواتكم تديموا الصحّة ، استعملوا العدل تحط بكم المحبّة ، عاملوا الزمان كالولاة الذين يُستعملون عليكم ويُعزلون عنكم ، لا تترفوا<sup>(۱)</sup> أبدانكم وأنفسكم فتفقدوها في أوقات الشدائد إذ أوردت عليكم » .

وذكر المال عنده ومدح فقـال : وما حـاجتي إلى ما يعـطيه الحظ ، ويحفظه اللؤم ، ويهلكه السخاء

وقال : وقد نـظر إلى شيخ يحبّ النظر في العلم ويستحي أن يرى متعلماً : يـا هـذا أتستحي أن تكون في آخـر عمـرك أفضـل منـك في أوله .

> وقال : أنكى شيء لعدوك أن لا تريه أنك تتخذه عدوًاً . وقيل له : ما أحلى الأشياء؟ . فقال : الذي يشتهي الإنسان .

وقمال : الرجمل المحبوب عنـد الله تعالى الـذي لا يـذعن لأفكماره القبيحة<sup>(٢)</sup> .

الطبيب الذكي اليبرودي

هو أبو الفرج جورجس بن يوحنا بن سهل بن إبراهيم ، من النصارى اليعاقبة ، وكان فاضلًا في صناعة الطب عالماً بأصولها وفروعها معدوداً من جملة الأكابر من أهلها والمتمرنين من أربابها ، دائم الاشتغال ، محبًا للعلم ، مؤثراً للفضيلة .

قال صاحب عيون الأنباء(١) :

حـدثني شـرف الــدين بن عنين . . . ان اليبـرودي كــان لا يمـل الاشتغال ولا يسام منه . قال : وكان أبدأ سائر أوقـاته لا يـوجد إلاً معـه كتاب ينظر فيه .

بعض حالاته وسبب تطبّبه :

وقال : حدّثني أحد النصارى بدمشق ، وهو السني البعلبكي الطبيب قال : كان مولد اليبرودي ومنشؤه في صدر عمره بيبرود<sup>(٢)</sup> ، وهي ضيعة كبيرة قريبة من صيدنايا<sup>(٣)</sup> وبها نصارى كثيرة . وكان اليبرودي بها كسائر أهلها النصارى من معاناتهم الفلاحة وما يصنعه

(١) ص ٦١٠.
 (٢) قرية في سوريا ـ قضاء النبك ـ وهي من قرى جبل قلمون.
 (٣) قرية في شمالي دمشق شهيرة بدير السيدة .

الفلاحون . وكـان أيضاً يجمع الشيح<sup>(١)</sup> من نـواحي دمشق القريبـة من جهته ويحمله على دابة ويـأتى به إلى داخـل دمشق يبيعه للذين يقـدونه في الأفىران وغيرهـا . وانه لمـا كان في بعض المـرات ، وقـد عبـر من . باب توماً() بدمشق ومعه حمل شيح ، رأى شيخاً من المتطببين ، وهو إ يفصد إنساناً قد عرض له رعاف شديـد من الناحيـة المسامتـة للموضـع الـذي ينبعث منه الـدم فوقف ينـظر إليه ، ثم قـال له : لم تفصـد هـذا ودمه يجري من أنفه بأكثر مما يحتاج إليه بـالفصد؟ فعـرفه أن ذلـك إنما يفعله لينقبطع الدم البذي ينبعث من أنفه ، لكبونه يجتبذبه إلى مسبامتة ا الجهـة التي ينبعث منها . فقـال له : إذا كـان الأمر على مـا تقول فـإننا " في مواضعنا قـد اعتدنـا أنه متى كـان نهر جـار ، وأردنا أن نقـطع الماء عنه فإننا نجعل له مسيلًا إلى ناحية أخرى مسامتة له فينقطع من ذلك الموضع ويعود إلى الموضع الآخر، فمانت لم لا تفعمل هكمذا أيضاً وتفصده من الناحية الأخرى؟ ففعل ذلك وانقطع الرعـاف عن الرجـل ، وان ذلك الطبيب لما رأى من اليبرودي حسن نظر فيما سـأل عنه ، قـال له : لو أنك تشتغل بصناعة الطب جاء منك طبيب جيّد . فمال اليبرودي إلى قوله ، وتاقت نفسُه إلى العلم ، وبقي متردّداً إلى الشيخ في أوقات ، وهو يُعرفه ويُريه أشياء من المداواة .

- معالجته لرجل وجد في وجهه انتفاخاً : وقال أيضاً صاحب عيون الأنباء : ـــ حـدّثني الشيخ مهـذّب الدين عبـدالـرحيم بن علي قــال : حــدثني \_\_\_\_\_\_
  - (۱) نبت سهلي له رائحة طيّبة وهو مرّ الطعم .
     (۲) أحد أبواب دمشق .

موفق الدين أسعد بن الياس بن المطران قال : حسدتني أبي ، عن خالي أبي الفرج بن حيان قال : حدثني أبو الكرم الطبيب قال : حدثني أبي عن أبيه قال : كنت يوماً أساير الشيخ أبا الفرج اليبرودي إذ اعترضه رجل فقال : يا سيدي كنت في صناعتي هذه في الحمام ، وحلقت رأسي وأجد الآن في وجهي كله انتفاخاً وحرارة عسظيمة ، قال : فنظرنا إلى وجهه فوجدناه يربو وينتفخ وتزيد حمرته بغير توقف ولا تدريج قال :

فأمره أن يكشف رأسه ويلقى به الماء الجاري من قناة كانت بين يديه ، وكان الزمان إذ ذاك صميم الشتاء وغاية البرد ، ثم لم يزل واقفاً حتى بلغ ما أراد مما أمر به . ثم أمر الرجل بالانصراف وأشار عليه بالأوفق له ، وهو تلطيف التدبير واستعمال النقوع الحامض مبرداً ، وقطع الزفر . قال : فامتنع أن يحدث له شراً ما .

انقاذه لخبّاز بدمشق من الموت :

وقال الطرطوشي<sup>(1)</sup> في كتاب سراج الملوك : حدثني بعض الشاميين أن رجلاً خبازاً بينما هو يخبز في تنوره بمدينة دمشق إذ عبر عليه رجل يبيع المشمش فاشترى منه ، وجعل ياكله بالخبز الحار فلما فرغ سقط مغشياً عليه . فنظروا فإذا هو ميّت فجعلوا يتربّصون به ويحملون له الأطباء فيلتمسون دلائله ، ومواضع الحياة منه ، فلم يجدوا ، فقضوا بموته . فغسل وكفن وصلّى عليه ، وخرجوا به إلى

(١) ابن أبي رنـدقة ولـد في طرطـوشه ـ الأنـدلس ـ وتوفّى في الإسكنـدرية
 (١٠٥٩ ـ ١١٢٦) فقيه زار مكة والمدينة وأقام في دمشق.

الجبانة . فبينما هم في الطريق على باب البلد ، فاستقبلهم رجل طبيب يقال له اليبرودي ، وكان طبيباً ماهراً حاذقاً عارفاً بالطب فسمع الناس يلهجون بقضيته ، فاستخبرهم عن ذلك فقصّوا عليه قصّته فقال : حطوه حتى أراه ، فحطوه ، فجعل يقلبه ، وينظر في امارات الحياة التي يعرفها ، ثم فتح فمه وسقاه شيئاً ، أو قال : حقنه فاندفع ما هنالك فسيل ، فإذا الرجل قد فتح عينيه وتكلّم وعاد كما كان إلى حانوته<sup>(۱)</sup>.



(١) عيون الأنباء ص ٦١٠ وص ٦١٣.

الطبيب الذكي يحيى بن عدي

إنَّ(١) أبا زكريًا يحيى بن عدي وصىّ إليه أن يكتب على قبره حين حضرته الـوفاة ، وهـو في بيعـة مـرتـومـا بقـطيعـة الـدقيق هـذين البيتين :

ربّ ميّت قــد صـار بــالعلم · ومبقى قبد مسات جه فاقتنبوا العلم كي تنسالموا خلوداً لاتعبدوا الحياة في الجهــل شيَّـا

فيلسوف<sup>(١)</sup> العرب وأحد أبناء ملوكهـا . إلى أن قال صـاحب عيون الأنباء : قال أبـو محمد عبـدالله بن قتيبة في كتـاب ( فرائـد الدرّ ) قـال بعضهم أنشدت يعقوب بن إسحاق الكندي .

وفي أربسع مني حلت منسك أربسع

فسما أنسا أدري أيّسا هساج لي كسربي أوجهسك في عيني أم السطعم في فلمي أم السطق في سمعي أم الحب في قلبي ( الطويل )

فقال : والله لقد قسمها تقسيماً فلسفياً .

أقـول : ومن كـلام الكنــدي قـال في وصيّتــه : وليتّق الله تعـالى المتطبب ولا يخاطر ، فليس عن الأنفس عوض .

وقال : وكما يحب أن يقــال له انــه كان سبب عــافية العليــل وبرئــه كذلك فليحذر أن يقال انه كان سبب تلفه وموته .

وقال : العاقل يظن أن فـوق علمه علمـاً ، فهو أبـداً يتواضـع لتلك الزيادة ، والجاهل يظن أنه قد تناهى ، فتمقته النفوس لذلك .

ومن كلامه مما أوصى به لـولده أبي العبـاس نقلت ذلك من كتـاب

(١) عيون الأنباء في طبقات الأطباء ص ٢٨٨ .

«المقدمات ، لابن بختويه» ـ قـال الكندي : يا بني ، الأب رب والأخ فخ ، والعمّ غم ، والخال وبـال ، والولـد كمد، والأقـارب عقـارب . وقـول لا ، يصرف البـلا ، وقول نعم ، يـزيل النعم ، وسماع الغنـاء، برسام حـاد ، لأن الإنسان يسمع فيطرب وينفق فيسرف فيفتقـر فيغتم فيعتل فيموت . والدينار محموم ، فإن صرفته مات ، والدرهم محبوس فـإن أخرجتـه فرّ ، والنـاس سخـرة ، فخلذ شيئهم واحفظ شيئـك ، ولا

أقول : وإن كانت هذه من وصية الكندي فقد صـدق ما حكـاه عنه ابن النديم البغدادي في كتابه فإنه قال : إن الكندي كان بخيلًا .

ومن شعر يعقوب بن إسحاق الكندي ، قال الشيخ أبو أحمد الحسن<sup>(١)</sup> بن عبدالله بن سعيد العسكري اللغوي في كتاب « الحكم والأمثال » : أنشدني أحمد بن جعفر ، قال : أنشدني أحمد بن الطيب السرخسي ، قال : أنشدني يعقوب بن إسحاق الكندي لنفسه :

أناف الذنابي على الأرؤس فغمض جفونك أو نكس<sup>(۲)</sup> وضائل سوادك واقبض يديك وفي قعر بيتك فاستجلس<sup>(۳)</sup> وعند مليكك فابغ العلو وبالوحدة اليوم فاستأنس فازن الغنى في قلوب الرجال وإنّ التعرز بالأنفس وكائن ترى من أخي عسرة غنسى وذي ثروة مفلس ومن قائم شخصه ميّت على أنه بعد لم يرمس<sup>(1)</sup> فإن تعيظم النفس ما تشتهي تقيك جميع الذي تحتسي<sup>(0)</sup>

(۱) لغوي مشهور تعلّم على ابن دريـد. عاش في بلدة عسكر مكرم (۹۰۳-۹۹۳).
 (۲) طاطا رأسه من الذلّ.
 (۶) لم يقبر.
 (۳) قرّ واجلس (ن.ر).

الطبيب الذكي يوحنا بن ماسويه(1)

كان طبيباً ذكيًّا فاضلًا خبيراً بصناعة الطب وله كلام حسن .

قال يوسف بن إبراهيم : كان مجلس يوحنا بن ماسويه أعمر مجلس كنت أراه بمدينة السلام لمتطبب أو متكلّم أو متفلسف ، لأنه كان يجتمع فيه كل صنف من أصناف أهل الأدب . وكان في يوحنا دعابة شديدة ، يحضر بعض من يحضر من أجلها . وكان من ضيق الصدر ، وشدة الحدة ، على أكثر مما كان عليه جبرائيل بن بختيشوع ، وكانت الحدة تخرج منه الفاظاً مضحكة ، وكان أطيب ما يكون مجلسه في وقت نظره في قوارير الماء ، وكنت وابن حمدون ابن عبدالصمد بن علي الملقّب بأبي العبرطرد ، وإسحاق بن إبراهيم بن محمد بن اسماعيل الملقّب ببيض البغل ، قد توكلنا به بحفظ نوادره وأظهرت له التلمذة في قراءة كتب المنطق عليه ، وأظهرا له التلمذة بقراءتهما كتب جالينوس في الطب عليه .

بعض نوادره وطرائفه :

قال يوسف : فمّما حفظت من نوادره : أن رجلًا شكى إليه علّة كان شفاؤه منها الفصد ، فأشار بـه عليه ، فقال : لم أعتد الفصد ،

(١) عيون الأنباء ص ٢٤٧ .

فقــال له : ولا أحسب أحــداً اعتــاده في بـطن أُمّــه . وكــذلــك لـم تعتــد العلّة قبل أن تعتل ، وقد حدثت بك فاختـر ما شئت من الصبـر على ما أحدثت لك الطبيعة من العلّة أو اعتياد الفصد لتسلم منها .

قال يوسف : وشكى إليه رجل بحضرتي جرباً<sup>(1)</sup> قد أضرّ به فأمره بفصد الأكحل<sup>(٢)</sup> من يده اليمنى ، فأعلمه أنه قد فعل . فأمر بفصد الأكحل أيضاً من يده اليسرى ، فذكر انه قد فعل . فأمره بشرب المطبوخ ، فقال : قد فعلت فأمره بشرب الاصمخيقون ، فأعلمه انه قد فعل . فأمره بشرب ماء الجبن اسبوعاً ، وشرب مخيض البقر اسبوعين ، فأعلمه انه قد فعل . فقال له : لم يبق شيء مما أمر به المتطببون إلاً وقد ذكرتَ انّك فعلته ، وبقي شيء مما لم يذكره بقراط ولا جالينوس ، وقد رأيناه يعمل على التجربة كثيراً فاستعمله وزجي قراطيس ، وقطعهما رقاعاً صغاراً ، واكتب في كل رقعة : ورحم الله من دعا لمبتلى بالعافية » وألق نصفها في المسجد الشرقي بمدينة السلام، والنصف الآخر في المسجد الغربي ، وفرقها في المجالس يوم الجمعة ، فإني أرجو أن ينفعك الله بالدعاء ، إذ لم ينفعك العلام .

قـال يـوسف : وصـار إليـه ، وأنـا حـاضـر ، قسيس الكنيسـة التي يتقـرّب فيها يـوحنا وقـال لـه : قـد فسـدت على معـدتي . فقـال لـه : استعمـل جوارشن الخـوزبي ، فقال : قـد فعلت . فقـال لـه يـوحنـا :

(١) مرض يحدث في الجلد بثورا لها حكة شديدة.
 (٢) عرق في الذراع (ن. ر).

فاستعمل السقمونيا ، قال : قد أكلت منه أرطالًا فأمره باستعمال المقداذيقون ، فقال : قد شربت منه جرّة . قال لـه : فاستعمل المروسيا ، فقال : قد فعلت وأكثرت ، فغضب وقال لـه : إن أردت أن تبرأ فأسلم فإنّ الإسلام يصلح المعدة .

مشاهدته معجزة لتربة الحسين عليه السلام وإسلامه :

في كتباب لئبالي الأخببار: عن أبي موسى قسال : لقيني يبوحنها النصراني المتبطبب في شارع أبي أحمد فماستموقفني وقسال لي بحقّ نبيَّـك ودينك من الـذي يزور قبـره قوم منكم بنـاحية قـطر بن هبيرة؟ من هو من أصحاب نبيِّكم؟ قلت : ليس هـو من أصحابـه هو ابن ابنتـه فما دعاك إلى المسألة عنه؟ فقال له يجندي حديث طريف ، فقلت حـدثني به ، فقـال : وجَّه إلى سُلَبُور الكَلِير الخادم للرشيـد في الليـل فصرت إليه فقبال : تعالى معي فمضي وأنسا معيه حتى دخلنسا على موسى بن عيسى الهاشمي فوجدناه زائل العقـل متكناً على وسـادة وإذا بين يـديه طست فيـه حشو جـوفه وكـان الرشيـد استحضـره من الكـوفـة فأقبل سابور على خادم كان من خاصّة موسى فقال له : ويحك ما خبره؟ فقال له أخبرك أنه كان من ساعة جالساً وحوله ندمائه وهو من أصح الناس جسماً وأطيبهم نفساً إذ جرى ذكر الحسين بن على (ع) قال يوحنا : هذا الذي سألتك عنه فقال موسى : إن الـرافضة لتغلو فيـه حتى انهم فيما عرفت يجعلون تربته دواء يتداوون به فقمال له رجمل من بني هماشم كان حماضراً قمد كانت بي علَّة غليظة فتعمالجت بهما بكل عسلاج فما نفعني حتى وصف لي كساتبي أن أخبذ من هسذه التبريسة فمأخذتهما فنفعني الله بها وزال عنّي مما كنت أجمده قمال : فبقي عنىدك منها شيء؟ قال : نعم قمال فوجمه فجاء منهما بقطعمة فناولهما موسى بن عيسى فأخذها موسى فاستدخلها دبره استهزاء بمن يداوي بها واحتقاراً وتصغيراً لهذا الرجل الذي هذه تربته فما هو إلاً أن استدخلها دبره حتى صاح : النار النار الطشت الطشت فجئنا بالطشت فأخرج فيها ما ترى فانصرف الندماء وصار المجلس مأتماً فأقبل على سابور فقال انظر هل لك فيه حيلة؟ فدعوت بشمعة فنظرت فإذا كبده وطحاله وريته وفؤاده خرج في الطشت فنظرت إلى أمر عظيم فقلت ما لأحد في هذا صنع إلاً أن يكون عيسى الذي كان يحيي الموتى.

فقال لي سابور : صدقت ولكن كن هنا في الدار إلى أن يتبيّن ما يكون من أمره فبتّ عنـدهم وهو بتلك الحـال ما رفـع رأسه فمـات في وقت السحر .

قال علي بن موسى : قال لي موسى بن سريع : كان يوحنّا يزور قبر الحسين عليه السلام وهو على دينـه ثم أسلم بعد هذا ، وحسن إسلامه .

# الطبيب الذكي يوسف بن أبي سعيد السامري

هو<sup>(1)</sup> الشيخ الإمام العالم الصاحب الوزير مهذّب الدين يوسف بن أبي سعيد بن خلف السامري . قد أتقن الصناعة الطبية ، وتميّز في العلوم الحكمية ، واشتغل بعلم الأدب ، وبلغ في الفضائل أعلى الرتب . وكان كثير الاحسان ، غزير الامتنان ، فاضل النفس ، صاحب الحدس . وقرأ صناعة الطب على الحكيم إبراهيم السامري المعروف بشمس الحكماء . وكان هذا شمس الحكماء في خدمة الملك النساصر صلاح الذين يتوسف . وقرأ أيضاً على الشيبخ اسماعيل بن أبي الوقار الطبيب . وقرأ على مهذب الدين بن النقاش . وقرأ الأدب على تاج الدين النكدي أبي اليمن . وتميّز في صناعة الطب ، واشتهر بحسن العلاج والمداواة .

حادثة تنبىء عن حسن معالجته :

ومن حسن معالجاته انه كانت ست الشام أخت الملك العادل أبي بكر بن أيوب قد عرض لها دوسنطارياً كبدية وترمي كل يوم دماً كثيراً . والأطباء يعالجونها بالأدوية المشهورة لهذا المرض من الأشربة وغيرها . فلما حضرها وجس نبضها قال للجماعة يا قوم ما دامت

(١) عيون الأنباء ص ٧٤١.

القوة قوية ، أعطوها الكافور ليصلح كيفية هذا الخلط الحاد الـذي فعل هذا الفعل، وأمر بإحضار كافـور قيصوري وسقـاها مـع حليب بزر بقلة محمصة ، وشراب رمـان وصندل<sup>(١)</sup> فتقـاصر عنهـا الدم وحـرارة الكبد التي كانت ، وسقاها أيضاً منه ثاني يـوم فقل أكثر ، ولاطفها بعـد ذلك إلى أن تكامل برؤها وصلحت .

#### بعض كلامه في الحكمة :

ومن كـلامه في الحكمة : ممَّا سمعته منه ، فمن ذلك « وصيَّة أول النهار » قال : قد أقبل هـذا النهار وأنت فيـه مهيًّا لكـل فعل فـاختر لنفسك أفضلها لتوصلك إلى أفضل الرتب ، وعليك بالخير فإنه يقسربك من الله ويحببـــك إلى النــاس . وإيَّـــاك والشــر فـــإنـــه يبعـــدك عن الله ويبغضك إلى الناس . وافعل ما تحاسب نفسك عليه عند انقضاء هذا النهار . والحذر من أن يغلب شرك على خيرك وليس الفـاضل من بقي على حالة الطبيعة مع عدم المؤذيات بل الفاضل من بقي عليها مع وجود المؤفيات . والانقطاع عن الناس أكبر مانع للأذى . وأقبل وصايـًا الأنبياء ، واقتد بأفعال الحكماء . وعليك بالصدق فإن الكذب يصغُّر الإنسان عند نفسه فضلًا عن غيره . واحلم تشكر ، وتفضل فإن الحقـد يعجبل الهم ، ويبوقبع في العبداوات والشبرور ، وكبذلبيك الحسبد . وتجنّب الأشـرار تكف الأذي وأبعد عن أربـاب الـدنيـا تكف الأشـرار . واقنع من دنياك بما تدفع به ضرورة بدنك . واعلم أن نهارك هـذا قطعة تذهب من حياتك ، فانفقها فيما يعود عليك نفعه . وإذا اندفعت ضرورة بدنك اقض باقي نهارك في مصلحة نفسك ، وافعل بـالناس مـا

 <sup>(</sup>١) شجر هندي طيب الرائحة يشب شجر اللوز وله حبّ أخضر في عناقيد .

تشتهي أن يفعلوه بــك . وايّــاك والغضب والمبــادرة إلى الانتقــام من المغضب أو الانفصال عنه ، فإنه ربما أوقع في النـدم . وعليك بـالصبر فإنه رأس كل حكمة . وصية أول الليل :

قد انقضى نهارك بما فيه ، وأقبل عليك هذا الليل . وليس لـك فيه فعل بدني ضروري ، فاعطف على مصلحة نفسك بـالاشتغال في العلم ، والفكر في الاطلاع على الحقـائق . ومهمـا استـطعت اليقـظة في ذلـك فافعـل . فإذا أردت النـوم فاجعـل في نفسك مـلازمة مـا أنت فيه لتكون رؤياك من هذا الجنس ، وافعل ما تحـاسب نفسك عليـه عند الصباح . واحرص ان تكون في غدك أفضل من يومك المنقضي .

وإياك أن تجد بك الطباع إلى الفكر فيما عاينته في نهارك من أحوال أرباب الدنيا فتضيع وقتك ، وتنفتح لك أبواب الخداع والحيل والمكر في تحصيل أمور الدنيا ، وتظلم نفسك ، وتفسد حالك ، وتبعد عن الحقائق ، وتكتسب الأخلاق المذمومة ، ويعسر تخلّصك منها . لكن اعلم أن هذه اعراض زائلة لا فائدة فيها ، وان ضرورات الإنسان قليلة جداً ، وفكر فيما يعود على نفسك نفعه .

وتهيّـاً للقاء الله فـإن علمك بمـوتك متى يكـون ، مستـوراً عنـك ، وما جاؤوك في أن يأتي يوم آخـر عليك أقـوى من وهمك أن تمـوت في هذه الليلة ، فودع بالثبات على ما تنتفع به بعد المفارقة ، والسلام .

وقال : « احترم المشايخ ولو سكتوا عن جواب سؤالك ، فلعل ذلك لبعد العهد وكلال القوى ، أو لأنك سالت عما لا يعنيك ، أو معرفتهم بعجز فهمك عن الجواب . واعلم أن فوائدك منهم أكثر من ذلك » . وقال : اشتغل بكلام المشهورين الجامعة أولاً ، فإذا حصلت الصناعة ، فاشتغل بالكتب الجزئية من كلام كل قائل عارياً عن محبة أو بغضة ، ثم زنه بالقياس ، وامتحنه ان أمكن بالتجربة ، وحينئذ أقبل الصحيح . وإن أشكل فأشرك غيرك فيه ، فإن لكل ذهن خاصية بمعان دون معان .

وقال : إذا أقدمك الأفاضل تقدم ، وإلَّا تأخرت .

وقال : اطلب الحق دائماً تحظ بالعلم لنفسك ، وبالمحبة من الناس .

وقال : طابق أعمالك الجزئية ما في ذهنك من القانون الكلي يتيقّن علمك ، وتجوّد تجربتك ، وتتأكد تقدمة معرفتك ، وتكثر منافعك من الناس .

وقال : اشتغل من الكلام بما قصد قائله التعليم ، فإذا حصلت الصناعة فأكدها بالاشتغال بكلام محبي الحق مبطلي الباطل فإذا تبرهن علمك وتيقَن بحيث لا يقدح فيه الشكوك ، لا يضرّك حينئذ في بعض أوقاتك مطالعة كتب المتشككين والجدليين . فإن قصدهم إظهار قوتهم فيما يَدْعُونه ، سواء كانوا يعلمونه علماً يقيناً أم لا ، وسواء كان ما يَدْعُونه حَقًّا أمْ باطلاً .

تحريضه الأطباء على التقوى :

وقـال : إذا تطبّبت فـاتّق الله ، واجتهد أن تعمـل بحسب ما تعلمـه علماً يقيناً ، فإن لم تجد فاجتهد أن تقرب منه .

وقــال : إذا وصلت إلى رتبـة المُعَلِّمين فــلا تمنـع مستحقًــاً وهـو العاقل الذكي الخيّر الحكيم النفس ، وامنع من سواه . وقال : إذا رأيت أدوية كثيـرة لمرض واحـد فاختـر أوفقها في حـال حال .

وقال : الأمراض لها أعمار ، والعسلاج يحتاج إلى مساعدة الأقدار . وأكثر صناعة الطب حدس وتخمين ، وقلّما يقع فيه اليقين وجزآها القياس والتجربة ، لا السفسطة وحب الغلبة ، ونتيجتها حفظ الصحّة إذا كانت موجودة ، وردّها إذا كانت مفقودة ، وفيهما يتبيّن سلامة الفطر ، ودقّة الفكر ، ويتميّز الفاعل عن الجاهل ، والمجد في الطب عن المتكاسل ، والعمّال بمقتضى القياس والتجربة ، عن المحتال على اقتناء المال وعلوّ المرتبة .

وقـال : إنَّ بـالعلم من الـطول وعسر الحصـول ، ولـو سلك فيــه الايجـاز والبيـان جهـد الامكـان ، مـع طـول الأعمـار ودقّـة الأفكــار ، وتعاون البشر وسلامة الفطر ، ما يعجز الناظر ويذبذب الخاطر .

وقال : انظر إلى أفعال الطبيعة إذا لم يعقها عـائق ، واقتد بهـا في أفعالك .

وقال : ما أحسن الصبر لولا أن النفقة عليه من العمر . وقال : كلّما انتظر الشيء استبعد زمانه ، واستقلّ مقداره . وقال : الخير منتظر ، فالظن فيه قليل .

وقـال : الظلم في الـطباع ، وإنمـا يتـرك خـوف معـاد ، أو خـوف سيف .

وقال : لا تتم مصلحة إلاً بمفاسد .

وقـال : القاصـدون مصالحهم أكثـر من المشفقين على مخلوقـات الله تعالى بأضعاف مضاعفة . وقـال : إن شئت المقام بين النـاس مظلومـاً فـاحتـرز منهم أو غيـر مظلوم فاظلمهم . وأما الحال الوسطى فلا تطمع بها . وقال : الانقطاع أفضل أوقات الحياة . وقال : الانقطاع أفضل السير . وقال : الانقطاع نتيجة الحكمة .

مثال الاردياء والاخيار :

وقال : الاردياء يطلبون مع من يُقْنُون نَهَـارَهم في الحديث واللهـو والبطالة ، وانهم متى خلوا بأنفسهم تألمـوا مما يجـدونه في أنفسهم من الرداءة ، والأخيار على خلاف ذلك لأنهم يأنسون بأنفسهم .

عدم الرغبة بالدنيا : 🛛

وقال : أصل كل بلية الرغبة في الدنيا .

وقــال : طـالمــا يلبث النـاس عن مصــالحهم لتشبثهم بـالــدنيـا ففاتتهم .

وقال : عجبي لمن لا يعلم متى يموت ويعتقـد سعادة وشقـاء على أيّ حال كانت : كيف يركن إلى الدنيا ويهمل المهم من أمره .

> وقال : ما أكثر المتلذين بالأمال من غير الشروع في بلوغها. وقال : الأمال أحلام اليقظان . وقال : لكل وقت أشغال كثيرة فليفعل فيه أهمها .

وقبال : كيف حال من يهمل مهماته في أوقاتهما مؤمّلًا أن ستأتي أوقبات أخرى لهما ممدافعماً من كمل وقت إلى غيسره ، إلى أن يموت مؤملًا . وقال : ما دمت في حال تقدر على تدبير جسدك ورياضة نفسك ، بحسب استعدادهما ، غير مقتر ولا مسرف فلا تنتقل إلى غيره ، فإن لـك محركاً لو رمت السكون لما أمكنك . وكم من منتقل إلى حال خالها أفضل ألفاها أخس .

وقال : لا تُعَادِ السَّعيد فَضِدُ السعيدِ الشُّقيّ .

وقال : إن ألقى كلّ من عدوين همته على الآخر فأسعـدهما جـداً يقهر عدوه ، ولذلك أمر بإجماع الهمم عند طلب الأمـور العظيمـة لتقوم مقام الهمّة الواحدة المعانة بالتأييد السماوي .

وقمال : احرص على اتخاذ الناس اخواناً ، وإيّماك وسهمام الهمم فإنها صائبة .

وقال : احذروا أذية العلماء فإنهم آل الله .

وقـال : مـا ظلم ذو علم حقيقي إلاً كشف الله ظـلامتـه ونصـره ، وخذل ظالمه قريباً .

العلماء يُحْرَسُون بعين الله :

وقال : إن لله أحباباً يحرسهم بعينه التي لا تنام وهم العلماء . وقال : العلماء هم السعداء على الحقيقة . وقال : محاد الباذا والما معالم المنا

وقال : سعداء الدنيا على اصطلاح الجمهور ، ما لم تصدر عنهم الخيرات فهم الأشرار.

وقــال : قد ينــطق إنسان في وقت مّــا بالحكمـة ، فإذا طلب نفســه ذلك في وقت آخر لم يجده .

وقـال : من صاحب الجهّـال على جهالاتهم ، وجـذبه حبّ الـدنيا إلى الحضور في مجالسهم فناله شرّهم فليسلم نفسه .

وقال : أَصْلِح ِ الميزانَ ثُمّ زِنْ به .

وقال : إذا صرت ذا عقبل هيولائي صِرْتَ إِنساناً بالفعبل بقول مطلق .

> وقال : ثِقْ بعلمك إذا لم يقدح فيه الاعتراض . وقال : نعم الرأي الواحد . وقال : نعم الرأي المتناسب .

وقـال : العمـل في الـرأي بحسب غـايـة تصـدر بــه ، لا بحسب المصلحة المطلقة .

وقـال : نعم الرأي الحـادث بين المستشيـر الصـادق ، والمستشـار الأمين العاقل .

وقال : لا تثق إلاً بمعتقد في شيء ما يرجوه ، ويخافه متيقن انه لا حق إلاً اعتقاده . فاما الشاك فيما يعتقده ، أو من لا يعتقد شيئاً البتة فلا تثق به ، ولا تتّخذه صاحباً . وذلك المعتقد المتيقّن اعتقاده ان كان غير أهل ملّتك فاحذره أيضاً لأنه يعتقد فيك الكفر بمعتقده فيتّخذك عدواً فيفعل بك فعل الأعداء.

وقال : ثق بالدين من أهل دينك .

وقال : تيقّن أنَّ صحة الاعتقاد سبب لملازمة الأعمال الدينية وملازمة الأعمال الدينية قد تكون دليلاً على تيقن صحة الاعتقاد ، وقد يفعلها فاعلها تابعاً لغيره ، غير عالم بشيء آخر ، وقد يفعلها تقيّة ، وعلامتها إذا كانت تابعة لتيقّن صحّة الاعتقاد ظهور الآثار الإلهيّة عليها ، وعدل سائر سيرة فاعلها من نفسه مع جميع المخلوقات . من يجدر بالإنسان أن يصحبه : وقال : الحرية نعم العيش . وقال : القناعة باب الجرية .

وقــال : من قدر على العيش الكفــاف بحسب ضروراتــه ، ثم ملك نفسه لغير رغبة في فضول العيش فهو أحمق الحمقاء .

وقال : ما أقل ضرورات الإنسان لو أنصف نفسه .

وقال : اجتنب الألف بأهـل الدنيـا فإنهم يشغلونـك إن وجدتهم ، ويحزنونك إن فقدتهم .

وقال : اصحب عند ضجرك من تبعدك صحبته مما كنت فيه .

وقال : فَقْدُ الْخَلِيل مُؤْذِنٌ بِالرُّحيل .

وقال : الحكيمُ إِنْ أَسَاتَ إليه أو توهم أنـك أسات إليه ، وإن لم تسيء ، فقـد تنتفع عنـده بالتنصـل إن كنت بريئـاً وبـالاعتـذار إن كنت مسيئاً . فأمّا الحقود فمتى اشعرت بأنه توهّم منـك اساءة ، عـدم نفع أو مخالفة أمر ، فاحذره فإنه لا يزال في خاطره التدبير في أذيّتك .

خُيْرُ العلماء من ناسبَ عِلْمُه عَقْلَه :

وقال : الأصدقاء كنفس واحدة في أجساد متفرّقة .

وقال.: الطبيب مدبر لبدن الإنسان من حيث هو مقارن لنفسه ، لا من حيث هو بدن إنسان بالقول المطلق . وهذا التركيب من أشرف التراكيب فينبغي أن يكون معانيه من أشرف الناس .

وقـال : المال مغنـاطيس أنفس الجهلاء ، والعلم مغنـاطيس أنفس . العقلاء . وقـال : رأيت الجهلاء يعـظمون أربـاب الأموال ، مـع تيقّنهم أنهم لا ينيلونهم منه شيئاً إلاً ثمن متباع ، أو أجرة صنـاعة ، كمـا ينالـونه من الفقراء .

وقال : خير العلماء من ناسب علمه عقله .

وقمال : إذا أمكن الانقطاع عن النماس بأقمل المقنعات فهمو أفضل الأحوال .

وقـال : إذا كنت تشفق على مـالــك فـلا تنفق شيئــاً منـه إلاً في المهم ، فأحرى أن تفعل ذلك في عمرك .

وقال : الحكمة الاقتداء بالله تعالى .

وقمال : إنما يطلع الإنسان على عيوب نفسه من اطلاعه على عيوب الناس .

وقال : إذا لزمت نفسك الخلق الجميل فكأنك أكرمتها غاية الكرامة ، وذلك انك إذا لم تغضب مشلًا والناس كلّهم يغضبون فأنت أفضل الناس من هذا الوجه .

وقال : بقدر مـا لكل ذات من الكمـال لها من اللذّة ، بقـدر ما في كل ذات من النقص فيها من الألم .

وقـال : أَكْثِرْ من مطالعـة سِيَـرِ الحكمـاء واقتـد منهـا بمـا يمكن الاقتداء به في زمانك .

وقال : قَوِّ نفسك على جسدك . وقال : أَصْلِح كيفيَّة الغذاء واقتصد في كميته . وقـال : اِكتف من غذاء الجسم بمـا يحفظ قواه ، وإيّـاك والـزيـادة

فيها واستكثر من غذاء النفس .

وقال : غذاء النفس بالعلوم على التدريج فابتـدىء بالسهـل القليل وتـدرج ، فإنهـا تشتاق حين تقـوى ، وتعتاد إلى الصعب الكثيـر ، فـإذا صار لها ملكة سهل عليها كل شيء .

قال : المعدة القوية تهضم جميع ما يرد إليها من أنواع الأغذية ، والنفسُ الفاضلة تقبل جميع ما يرد عليها من العلوم .

وقال : ما لم تطق التوحّد فأنت مضطّر إلى مصاحبة الناس .

وقال : صَاحِبِ الناس بما يُرضيهم ، ولا تطرح جانب الله تعالى .

وقـال : كتب بعضُهم إلى شيخه يشكـو تعـذر أمـوره فكتب إليـه : إنـك لن تنجو ممـا تكره حتى تصبر عن كثير ممـا تحب . ولن تنال مـا تحبّ حتّى تصبر على كثير ممّا تكره . والسلام .

وقـال : أشكر المحسّن ومَنْ لاَ يُسيء ، واعـذر الناس فيمـا يظهـر منهم ولا تلمهم ، فلكلّ من الموجودات طبع خاص .

وقحال : اِستحسن للناس مـا تستحسنه لنفسـك ، واستقبح لنفسـك ما تستقبحه لهم .

وقال : لا تخل فعلًا من أفعالك من تقوى الله تعالى . وقال : أطع الله مُحِقًّا يطعك الناس . وقال : لا شيء أنجع في الأمور من الهمة الصادقة . وقـال : خُذٌ من كـلَّ شيء ما يـوصلك إلى الغـايـة التي وضبع من أجلها .

وقال : كل ما يحصل بالعرض فلا تثق به .

التواضع للناس عامة وللعلماء خاصة :

وقبال : إخْضَعْ للنباس وخباصّة العلمياء والمشايخ ، ولا تردر أحداً ، فطالميا كتم العالم علمه ليتخيّر ليه من يودعيه إيّاه كميا يتخيّر الفلّاح الأرض.

وقال : إِشْتَغِل من كل علم بكلام أربابه الأول.

وقال : إسْتَكْثِرْ من العناية بالكتب الإلهية المنزلة ففيها كُلّ حكمة .

وقال : أَكْثِرْ من صُحبة المشايخ فَإِمّا أن تستفيد من علمهم وإمّا من سيرتهم.

وقال : إذا تأملت حركات الفضلاء وسكناتهم وجـدت فيها حكماً جمّة .

وقال : رأيت اللهم عند أكثر الناس ما يجتلبون به المال.

وقـال : ما أكثـر ما يسمـع الناس الـوصايـا النبويّـة والحكمية ، ولا يستعملون منها إلاً ما يجتلبون به المال .

وقال : ما أشدّ ركون الناس إلى اللذّات الجسمانيّة .

القناعة والقانع :

وقال : لا تخل وقتك الحاضر من الفكر في الآتي . وقال : من لم يفكر في الآتي أتى قبل أن يستعد له . وقال : القناعة سبب كلّ خير وفضيلة . وقال : وبالقناعة يُتُوصُّلُ إلى كل مطلوب . وقال : القانع مساعد على بلوغ مآربه .

51

وقال : اقصد من الكمال الإنساني الغاية القصوى، فإن لم يكن في قوتك الوصول إليها فإنك تصل إلى ما في قوتك أن تصل إليه وإذا قصدت الكمال التالي لكمالك آملًا إذا وصلته أن تقصد ما يليه فربما ركنت إلى الراحة وقنعت بدون ما تستحقّه .

وقال : احرص على أن لا تخل بشيء من العبادات البـدنيّة فـإنها نعم المعين الموصل إلى العبادات النفسانيّة .

وقال : كفي بالوحدة شرفاً أنَّ الله تعالى واحد .

وقـال : كلمـا تمحضت الـوحـدة كـانت أشـرف ، لأنَّ وحــدة الله تعالى لا يشوبها كثرة من وجه أصلًا .

وقال : اعتصم بالله تعالى، وتوكّل عليه، وثق بـه محقاً ، يحـرسك ويكفيك كل مؤونة ، ولا يخيب لك ظنّاً .

وقـال : اِجْعَل الملّة عَضـَدَك ، وَأَهْلَهُـا اَخْـوَانْـك ، وَلا تَـركن إلى الدول ، فإن الملل هي الباقية .

وقــال : عوّد نفسـك الخير علمـاً وعملًا تلق الخيـر من الله تعالى، ومن الناس عاجلًا وآجلًا .

> وقال : لا تطمع بالانقطاع ما دام لك أدنى طمع . وقال : لو وقف الضعيف عند قدره لأمن كثيراً من الأخطار .

وقــال : ليت شعري بمــا اعتذر إذا علمت ولم أعمــل ، أرجو عفــو الله تعالى .

يقول صاحب عيون الأنباء :

ومن شعره وهو ممّا سمعته من لفظه . . . فمن ذلك قال : يا صاحبي سلا الهوى وذراني ماذا تريدا من مشوق عاني لا تسالاه عن الفراق وطعمه إن الفراق تحو الممات الثاني نادي الحداة دنا الرحيل فودعوا ففجعت في قلبي وفي خلاني وسرت ركائبهم وقد غسق الدجى فأضاء ممن سار في الأظعان ما كنت أعلم ان بعدك قاتلي حتى فعلت وغرني سلواني وبكيت وجدا بعد ذاك فلم أجد أني وقد صار اللقاء أماني



حُكيَ<sup>(1)</sup> عن بعض ( الزُهَاد ) أنه اعتلَّ فحمل إلى البيمارستان<sup>(7)</sup> وَكَتَبَ ( عليُّ بن عيسى ) الوزير إلى ( الخليفة ) المقتدر في ذلك فأرسل الخليفة إليه مقدّم الأطبّاء ليداويه فما نجحت مداواته قال الطبيب للزاهد : والله لو علمت أنَّ مداواتك في قطعة لحم من جسدي ما عسر ذلك عليّ ، فقال الزاهد : دوائي فيما دون ذلك ، قال الطبيب : وما هو؟ قال : بقطعك الزنّار ، فقال الطبيب : أشهد أن لا إله إلاً الله وأنَّ محمداً رسول الله ، فأخبر الخليفة فبكي وقال : نفّذنا طبيباً إلى مريض وما علمنا أنّا نفذنا مريضاً إلى طبيب . والماحضون في الإيمان والتقوى هم أطبًاء النفوس ويعالجون المرضى حسب حذقهم فمريضاً يسقونه عسلاً وآخر حنظلاً .

(۱) مقتنيات الدرر ، المجلد الثاني ج ٤ ص ١١٦.
 (۲) أي : مستشفى .

# ذكاء المتطبَّب للملك في التخفيف عن ورنه وسمنه

قال(<sup>()</sup> أمير المؤمنين علي عليه السلام : « الهَمُّ نِصْفُ الهِرَم » .

عن<sup>(٢)</sup> « محمــد بن إدريس الشـافعي » قــــال : كــان « ملك » في الزمان الأول وكــان مثقلًا كثيـر الشحم لا ينتفع بنفسـه فجمع المتـطبّبين وقال : احتالوا إليّ بحيلة يخف عني لحمي هذا قليلًا .

قال : فما قدروا له على شيء

قال : فبعث له رجل عاقل أديب متطبب فـ اره فبعث إليه وأشخصـه فقال له : عاجلني ولك الغن*ي مَرَكَمَتْتَكَوْيَرَكُنْ سَكُوْ* 

قـال : أصلح الله الملك أنـا مُتـطَبَّبٌ منجّم دعني حتى أنـظر الليلة في طالعك أي دواء يوافق طالعك فأسقيـك ، قال : فغـدا عليه فقـال : أيها الملك الأمان .

قال : لك الأمان .

قـال : رأيت طـالعـك يـدل على أن البـاقي من عمـرك شهـر فـإن أحييت عالجتك وإن أردت بيـان ذلك فـاحبسني عندك فـإن كان لقـولي حقيقة فخل عني وإلاً فاستقص منّي قال : فحبسه .

(1) نهج البلاغة ج ٦.
 (٢) الأذكياء للسبط ابن الجوزي .

قـال : ثم رفع الملك المـلاهي واحتجب عن الناس وخـلا وحـده مهتمًا كلما انسلخ يـوم ازداد غمّاً حتى هـزل وخف لحمه ومضى لـذلك ثمان وعشرون يوماً فبعث إليه وأخرجه فقال : ما ترى؟

قـال : أعزّ الله الملك أنـا أهـون على الله عزّ وجـل من أن أعلم للغيب . والله ما أعرف عمـري فكيف أعرف عمـرك انّه لم يكن عنـدي دواء إلاَّ الغم فلم أقــدر أن أجلب إليــك الغمّ إلاَّ بهــذه العلّة فــاذاب شحم الكلى فأجازه وأحسن إليه .



### ذكاء الطنطاوي صاحب التفسير في نظمه عطاء الطب

حفظ الصحة في فصل الصيف : يقول الطنطاوي في تفسيره<sup>(١)</sup> :

قـرأت مقالـة في حفظ الصحّة في أوّل فصـل الصيف سنـة ١٩١٦ بقلم عظيم من أعاظم الأطباء التطاسيين فجعلتها نظماً ، وها هي ذه : أرجبوزة في الطب للاخران من فيظم تهما أيّمام الاستحمان لكي أزيبد فهمهما استبصارا من بعدد مما قسراتهما تكسرارا فحره مشل غرار السيف ليحفيظوا صحّتهم في الصيف ويسزهق النمضوس إذ يغسزوهما للصيف حسر يلفح السوجوهسا فبإنبهنا تبحنى سبواه دومنا والشمس مهما قتلت جرثومها فإنها مكشرة الاسهال ما أفتـك الجــرثـوم بــالأطفـال فتحتسى بفلذ الأكبساد تسبطو بحماهما على الأولاد أفضل من علاجه الموصوف ان اتقاء المرض المخوف والجسم والمكان والثيابا فنيظف البطعيام والشبرابسا وكمل مجرى كمل فيمه المماء كبذليك الحيدائق البغناء

الجواهر في تفسير القرآن الكريم ج ٤ ص ١٦٢.

تقبذف فى داخبل الأحشباء فسإنسه أعسدى مسن السذشاب ويجعمل الأحيماء في تبماب فبإنه لتمترض جناسبوس على السرير حيث لا يرديك حفظ الصغار صحمة ممما وجب وفسمسه وأذنسه بسالسغسسان حتى تسزيل النسار منسه السداءا حتى يسزول السداء ممسا فيسهسا والسطفسل والسطفيلة والصبغيسر منسطّف للجسم في المصيف وليساخسذ القسوتي مساء بسارة في إذا أراد حيث لا يخشى ردى ولا تسطع مسن أكملوا ضسروبسا يبرد الأحشاء حتى تخمدا وشبههما على الأذي معكوفية الشلج يروى إنهم جُهال والخضر ما تهمواه غيمر والممه فهـل تحبَّ أن تكون في لــظي وشبه بيض مثلهما كمالمسمر كسالسردن والقبساب والأعسطاف لمصّ ريــح العــرق المعــروف ليسلأ فخص الصوف بسالغسطاء فشرب مثلوج لمه كمالسيف يسدعموه للبسأسساء والتضميراء

فإنها حمالة للداء فلتحترس من طائف المذباب يعدي الـذي يلقى بــلا ارتيـاب مثل الذباب فعل الناموس فساجعمل لمه وقمايمة تقيكما يا ربّة المنزل يا ذات الأدب فسارعى رعماك الله عين السطفيل لا يسشربسنّ لسبناً أو ماءاً كمذلك الفواكمه اطبخيهما وليستحم المرجمل الكبيم بكل ماء فاتىر نىظيىف وقبلل المسأكسول والسمشسروبيا وكسل مسا تسشىربسه مسبسردا والثلج والكمازوزة المعمروفة ولا تسطع قسول السذين قسالسوا وخذمن البقول والفواكم وأقسلل البلحسوم والسمسغسلظا خيىر الثياب البيض عنسد الحبر ثم لتكن واسعية الأطراف واجعل شعار الجسم لبس الصوف کــذاك أمــا كــنت فــى عــراء ومن يكن ذا عــرق في الـصيـف وكلّ تسيّدار من السهدواء

الطنطاوي مع زميله الطبيب :

يقول الطنطاوي في تفسيره<sup>(١)</sup> : حدّثني أحد الصلحاء الأذكياء قائلًا ما يأتي :

كثيراً ما يختلج في صدري قول متعالى : ﴿ ورحمتي وسعت كُلَ شيء ﴾(<sup>٢)</sup> بعد قوله : ﴿ عذابي أصيب به من أشاء ﴾ فكيف نعتقد أنَّ الرحمة عامة اعتقاداً صادقاً وأنت لو فتشت في القلوب لوجدتها مطبقة على التألم من هذه الدنيا التي حوت الحرب والمرض والطاعون وأنواع الحمى والجدري ونقص الأنفس والأموال والثمرات والبرد القارس القاتل .

فأين هذه الرحمة وإني أتمنًى أن أقف على هذه الرحمة الواسعة حتَّى أفرخ بها . ويا ليت شعري لماذا نزل هذا في القرآن بل كيف يكلِّفنا الله بالمستحيل . ألم يرد لنا في الحديث الصحيح أن نؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وأن نؤمن بالقدر وترانا نقول في قنوت الصبح كل يوم : «فلك الحمد على ما قضيت ولك الشّكر على ما أنعمت به وأوليت » إذن نحن نحمد الله على القضاء عامة : أي على النعمة والنقمة ، وكيف يكون الحمد على النقمة ولا حمد إلاً على نعمة ، أما النقمة فكيف نتصور الحمد عليها؟ .

ينظهر لي أننا نعيش في جوّ من الجهالة ونلوك ألفاظاً فلا نـدرك معناها . وعجبي للديانات كلّها أنها في هـذا المعنى متشابهات . وما مثل الناس في ذلك إلاً كمثل عبيـد العصا يحمـدون ساداتهم خـوفاً من أذاهم لا حبّاً لهم .

(1) الجواهر في تفسير القرآن ج ٤ ص ٢٣٣ .
 (٢) الأعراف : ١٥٦ .

الاجابة : التطيُّب مِنَ الله :

فقلت لـه : اعلم أنَّ هذا المقـام بسطتـه في سورة آل عمـران عند قوله تعالى : ﴿ بيدك الخير إنَّك على كلَّ شيء قديـر ﴾<sup>(١)</sup> ففيه هنـاك ما يكفي ذا اللبّ . وقـد أبنت لـك هنـاك أنَّ مـا أذكـره فتـح بـاب للبحث وأن اليقين إنمـا يـأتي من طـريق البحث والتنقيب وقـراءة آراء الأمم وعدم التعصّب لرأي خاص ورجوع النفس إلى الله والذكر والفكر .

واعلم أنَّ االله عزَّ وجل ما ذكر هذا في كتاب ولا على لسان رسوله ولا في دعاء الصلاة ولا في الفاتحة إذ كرَّر الرحمة فيها أربع مرَّات إلاَّ ليحفزنا إلى درس هذا الوجود ويحتَّنا على دراسة هذه الكائنات التي نعيش فيها فإن هذه الشبهة التي وردت عليك لم تُخلَق فيك عبثاً وإنما خلقت لحكمة وهي حثَّك على الجدّ والمثابرة في البحث حتى تدرك ببصيرتك سرَّ الموت والحياة والمرض والارزاء ومتى أدركت ذلك اطمأنت نفسك لهذا الوجود وعرفت ما يدل على هذه الحكمة : « ليس في الامكان أبدع ممًا كان » .

فقال ذلك الصالح الـذكي : أنا لم أَقْرَأ ما كتبتَـهُ أنتَ في سورة آل عمران ولم أدرس كتب الفلاسفة ولم أنل حـظًاً عظيماً من الذكـر فهات لي لَمْحَة تفتح لي بابَ النظر وعجـالة يكـون فيها المبتـدأ والخبر بحيث يفهم العـامة والعلماء والخاصّـة والجهلاء ولا يكـون لها سـابق ذكر في هذا الكتاب .

فقلت : ان جميع ما نقاسيه في هذا الـوجـود أشبـه بمـا يقـاسيـه المـريض من الطبيب فكم من مـريض بسم له الـدهر بـالـطبيب فسقـاه

(۱) آل عمران : ۲۲.

المرّ ومنع عنه زيارة الأصدقاء وحماه من اللذّات والشهوات وبتـر منه بعض العـظام والعضلات . فهـل ذلك لنكـاية فيـه أم لاهتمـام بـه إنّمـا الآلام مبدأ الرحمات وباب النجاة .

إنَّ طبيعتنا أرضيَّة وأحوالنا حيوانيَّة . فالتأديب بالتعليم والحوادث مرهفات لعزائمنا مقوّيات لنفوسنا حتى نرجع إلى عالمنا الأعلى وما مثلنا في ذلك إلاً كمثل ماء البحر المالح سلّط الله عليه الشمس فجعلته بخاراً فصار في الجوّ سحاباً فنزل على الأرض مطراً فجرى في مجاري مختلفات فاجتمعت تلك المجاري فكوّنت نهراً فجرى النهر إلى البحر ﴿ كما بدأنا أوّل خلق نعيده وعداً علينا ﴾<sup>(1)</sup> ـ الآية .

فرجعت القطرات إلى أوطانها فرحات بأهلها . هكذا هذه الأرواح جاءت لهذا العالم وذاقت حلوه ومرّه ثم رجعت إلى عالمها . وان أردت ضرب أمثال للشريكون هو نفسه خيراً فهاك هذه الحوادث : حوادث تؤكد عظمة الله عز وجل :

الحادثة الأولى :

عملية جراحية أورثت الشفاء في السمع والنطق . ذلك أنه في أيامنا هذه كان رجل يسمّى ( أرنست باباج ) مغرما بالملاكمة والمباراة فيها وبينما هو يلاكم مرّة أصيب بلكمة في عنقه فجعلته أصمّ أبكم وبقي هكذا مدّة عامين ومنذ أسابيع من كتابة هذه المقالة التي أكتبها الآن قبيل فجر ليلة ٤ يناير سنة ١٩٢٧ دخلت شظية في إحدى أصابعه فقصد طبيباً جرّاح لإخراجها لأنّ اصبعه التهبت فكانت العمليّة شديدة الصعوبة قاسية الم ، فلما أن أخرج الشظية شفي تمام الشفاء

(١) الأنبياء : ١٠٤.

من المرضين معافاً فقابـله أحد رفاقه فـأراد أن يأخـذه من ذراعه فصـرخ قائلًا : ( دعني وحـدي فإنّي بخيـر الآن) فهذه أعادت له حـاسّة السمـع والنطق. انتهى .

أمًّا ما نذوقه في الدنيا من الألم لعلَّه أشبه بآلام هـذا المريض عنـد استخراج الشظية من اصبعه وانفتـاح البصيرة لمعـرفة جمـال هذه الـدنيا المـوصدة أبـواب علومها أمـامنا أشبـه بمـا حصـل لـه من شفـاء سمعـه ونطقه .

الحادثة الثانية :

إنَّ رجـلاً أعمى أخرس من قـرية في مقـاطعة ( نـورثمبتـون شيـر ) قصـد طبيباً فقـرّر له عمليّـة في عينيه وهـو لا يثق برجـوع حاسّـة البصر له ، وبينما هو ينتظر الجَراح وهو يحضر مشارطـه إذ سقط على الأرض وعند النهوض وجد نفسه قادراً على الكلام .

الحادثة الثالثة :

إنَّ رجـلًا أعمى جيء بـه إلى مستشفى في مـــدينـة (بـــرمنجهــام ) لاجراء عمليّة جراحيّة له في دمل بالمخ كان يهدّد حياته .

فنجحت العمليّـة نجـاحـاً فـوق مـا يصفـه الـواصفـون إذ شفي من الدمل وعاد إليه بصره .

الحادثة الرابعة :

روت مجلّة ( الـلانسبت الطبيّة ) أنَّ رجـلاً في الشلاثين من عمره أجـريت له عمليّـة (الكاتـاركت) في عينيه بمستشفى الـرمـد في مـدينـة ( جلاسجو ) وكان ولد أكمـه لم يشهد في الـدنيا شيئـاً فنجحت العمليّة وعادت له حاسّة البصر التي لم يعرفها قبل ذلك . الحادثة الخامسة : مزعجات حسنت الخلق :

في سنة ١٩١٤ كمان رجل مجرم اسمه (سيزيكي) في سجن الحكومة بولاية (بنسلفانيا) أصيب بإصابة قوية في رأسه فعطبتها عطباً شديداً والجمجمة كمانت إصابتهما خطرة فماسرع (طبيب) السجن وأسعفه بالعلاج فأنقذ حياته وهناك حصل ما يدهش الأبصار . إن (سيزيكي ) كان رجلاً متوحشاً قاسي يدخل الرعب على نفوس رفقائه المسجونين فما انتهت هذه العملية حتى تبدل خلقه وصار ذكياً نشطاً رحيماً مطيعاً فرحاً مساعداً للسجانين والمسجسونين ولله في خلقه شؤون .

الحادثة السادسة :

وقع لصبي في الخامسة عشر من العمر يسمى (حبيسي بيرد) ولـه نزعة قوية في الإجرام فأُصيب يوماً بجرح في رأسه ، فلمـا أُجريت لـه عملية جراحية تبيّن أنَّ في رأسه قطعت عظم ضباغطة على المُخ فلما رُفِعَتْ هذه القطعة صار الصبيُّ ذا خُلُقٍ جميل وهو فَرِحٌ مسرور .

الحادثة السابعة :

حدث في البلاد المصرية منذ ثلاثة أعوام أَنَّ قُرويًا في بلدة ( طلخا ) أصيب بفقد بصره ولم ينفعه علاج وباع فدانين من أرضه لنفقات العلاج بلا جدوى . واتفق يوماً أن جلس في بار (قهوة) في بلده ولمّا فتح عامل القهوة (الجرسون) زجاجة الغازوزة لأحد الجالسين طار سداد الزجاجة فأصاب أنف الرجل الأعمى المذكور فسقط الدم من أنفه كما يحصل في الفصد فعاد للرجل بَصَرُه في الحال ـ قال الشاعر : \_ أليست هـذه الحوادث تمرّ على الجُهّال مرّ النسيم على الحصباء والصرصر على الفضاء . أخلاقٌ تبدّلت وأسماعٌ وأبصارٌ شُفيت بأعمال جراحية . لعلَّ حياتنا كلها عملية جراحية تشفي نفوسنا من أمراض فيها لا ندريها فإذا جهلنا نحن كما جهل أطبّاؤنا جميعاً في الأرض ان مرض العين في الحادثة السابعة مشلًا يشفيه فصد في الموضع المعيّن من الأنف .

وإنَّ المجرمين في الحادثة الخامسة والسادسة يكفي لتحسين خلقهما عملية في رأسيهما مع أن علم الطب قد تقـدّم في زماننـا تقدّمـاً عـظيماً وقـطع دابر الأمـراض العامـة وأثر أثـراً محسوسـاً حتى كثر نـوع الإنسان على الأرض .

أقول : إذا جهل أطبّاؤنا ما ذكر في أجسام إنسانيّة حاضرة لدينا فإنَّ ذلك يدلّ دلالة قاطعة أن هذه الأجسام وهذه العوالم مكتظة بالعلوم والرحمات مملوء حكمة وأنواراً وأسراراً ، وأن الله يحدث أمشال هذه النوادر ليقول لنا : ﴿ وما أُوتيتم من العلم إلاّ قليلا ﴾<sup>(1)</sup> فجدوا وابحثوا فلن تصلوا إليّ حتى أطلعكم على حقائق رحماتي ، وما أنتم اليوم إلاً كسمك في البحر والرحمة أشبه بالعوالم المائية والهوائية ، فأنتم لا تعرفون من رحماتي إلاً كما يعرف عالِمُ السمك عن عالم الأرض والهواء من نبات وحيوان وطير ، ولن يكون يقين إلاً بالجدّ في التهذيب ودراسة العلوم جميعها شرقيّة وغربيّة ، فإذا قال المسلم رضيت بالله رباً ، وإذا قال آمنت بالقدر . . من الله فإنّ ذلك يسوقه إلى أن يتّب عالإيمان بالعلم ان استطاع إلى ذلك سبيلاً ، ومتى درس النظام جاءه اليقين .

(١) الاسراء : ٨٥.

#### نهاية قبل النهاية

إنساء الأجل :

اعلم<sup>(1)</sup> أرشدك الله تعالى أنَّ الكلام هنا يقع في مقامين : الأوَّل في قبوله المزيادة والنقصان فقد تعارضت فيه الآيات ظاهراً وكذا الأخبار ، قال الله تعالى : ﴿ لَكُلَّ امَـة أَجلَ فَـإذا جاء أَجلَهم فَـلا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون <sup>(1)</sup> ، وقال تعالى : ﴿ وما يعمّر من معمّر ولا ينقص من عمره إلاً في كتاب <sup>(1)</sup> ، ففيهما تعارض بحسب الظاهر ، وأمّا الأخبار فروي أنَّ من يموت بالذّنبوب أكثر ممّن يموت بالأجال ، ومن يعيش بالإحسان أكثر ممّن يعيش بالأجل .

وفي حديث آخر : انّــه يكون قــد بقي من عمر أحــدكم ثــلاث سنين فيصــل رحمــه أو يفعل شيئاً من أنواع البرّ فيمحو الله الثلاث ويثبت له ثلاثين .

وقد يكون بقي من عمـره ثلاثـون سنة فيقـطع رحمه أو يعقّ والـديه فيمحو منه الثلاثين ويثبت له ثلاثاً . وفي حديث آخر : إن الله سبحـانه يمـدّ للمؤمن في عمره مـا علم انّ الحيـاة خيـر لـه فإذا علم أنّ في حياته ارتكاب موبقات الذنوب قبضه إليه .

وقوله تعالى : ﴿ يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده امّ الكتاب ﴾(١) قد ورد في الأخبار تفسيره بمحو الأعمار زيادة ونقصاناً .

> والأخبار الواردة بهذا الممضمون مستفيضة بل متواترة . وفي بعضها ما يعارض ذلك . كقوله عليه السلام في الدعاء : ويا من لا تبدّل حكمته الوسائل . وفي الدعاء الأوّل من الصحيفة السجّاديّة :

ثم ضرب له في الحياة أجلًا موقوتاً ونصب له أمداً محدوداً يتخطّأ إليه بـأيّـام عمره ، ويـرهقـه بــاعـوام دهــره حتّى إذا بلغ أقصى أثـره واستـوعب حساب عمـره قبضه إلى مـا ندبـه إليـه من مـوفـور ثـوابـه أو محذور عقابه .

وقـال النبي صلى الله عليه وآلـه في خطبـة الـوداع : ألا ان الـروح الأمين نفث في روحي انّـه لن تموت نفس حتّى تستكمـل رزقها فـاتقـوا الله واجملوا في الطلب ، إلى غير ذلك من الأخبار .

هل يقبل الأجل الزيادة والنقصان؟ :

ومن ثمَّ وقـع الاختـلاف بين العلمـاء في قبـول الأجــل للزيــادة والنقصـان ، فذهب جمـاعـة منهم إلى انّـه لا يقبلهمـا وإنّمـا هـو أجـل

(١) سورة الرعد، آية: ٣٩.

واحد تعويلاً على ظواهر تلك الأخبار وما روى في معناها ، وعلى دليل آخر وهو أنّ المقدورات في الأزل والمكتوبات في اللوح المحفوظ لا تتغير بالزيادة والنقصان لاستحاله خلاف معلوم الله تعالى وقد سبق العلم بوجود كلّ ممكن أراد وجوده وبعدم كلّ ممكن أراد بقاءه على حالة العدم الأصلي أو إعدامه بعد ايجاده فكيف يمكن الحكم بزيادة العمر أو نقصانه بسبب من الأسباب؟ وأجابوا عن الأخبار الأول بوجوه :

أحدها : انَّ تلك الأخبار الدالَّة على الزيادة والنقصان إنَّما وردت على سبيل الترغيب حتَّى يقبل الناس على فعل الاحسان وبرَّ الوالـدين وصلة الأرحام ، وثانيها أنَّ المراد بـزيادة العمر الثناء الجميل بعـد الموت كما قال الشاعر : ذكر الفتى عمره الثاني وغايته (حاجته) فاته وفضـول العيش اشغـال

وقال : ماتوا فعاشوا بحسن الـذّكـر بعـدهم ونحــن في صــورة الأحيـاء أمــوات

وقال : كم مات قـوم وماً مـاتت محـاسنهم وعـاش قـوم وهم في النــاس أمـوات طريقة حمل بعض الآيات والأخبار :

وثـالثها : أنَّ المـراد بزيـادة العمر زيـادة البركـة في الأجل امّـا في نفس الأجـل فلا ، وذهب آخـرون إلى ما دلّت عليـه الأخبار الأولى من قبول الأجل للزيادة والنقصان وأجابوا عن آية ﴿ فلا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون ﴾<sup>(١)</sup> ، وقوله تعالى : ﴿ ولن يؤخّر الله نفساً إذا جماء أجلها ﴾<sup>(٢)</sup> وعن الأخبار الواردة بمضمونها تارة بأنّ الأجل صادق على كلّ ما يسمّى أجلاً موهبيّاً أو أجلاً مسببيّاً ويحمل على الموهبي ويكون وقته الذي لا يقبل التقدّم والتأخّر ، وأخرى بأنّ الأجل عبارة عمّا يحصل عنده الموت لا محالة سواء كمان بعد العمر الموهبي أو المسبّبي ونحن نقول كذلك لأنّه عند حصول أجل الموت لا يقع التأخّير ، وليس المراد به العمر إذ الأجل مجرّد الوقت .

وأمّا عن دليلهم العقلي فأجابوا عنه أوّلًا بأنّه وارد في كلّ ترغيب مذكور في القرآن والسُّنَّة حتّى الوعد بالجنّة والنعيم على الإيمان ، وكذلك التوعد بالنيران وكيفيّة العذاب وذلك انّ الله تعالى علم ارتباط الأسباب بالمسبّبات في الأزل وكتبه في اللّوح المحفوظ ، فمن علمه مؤمناً فهو مؤمن ، ومن علمة كافراً فهو كافر ، وهذا الـلازم يبطل الحكمة في بعثة الأنبياء والأوامر الشرعيّة والمناهي وفي ذلك هدم الإيمان .

تحقيقٌ للشهيد الأول (قده) :

وأما ثانياً فالجواب عن كلّ هذه الأمور واحد وهو أنّ الله تعالى كما علم كميّة العمر علم ارتباطه بسببه المخصوص وكما علم من زيـد دخول الجنّة جعله مرتبطاً بأسبابه المخصوصة من ايجاده وخلق العقـل لـه وبعث الأنبياء ونصب الألـطاف وحسن الاختبـار ، والعمـل بمـوجب

(۱) سورة يونس آية : ٤٩ .
 (۲) سورة المنافقون آية : ۱۱ .

الشّرع ، فالواجب على كلّ مكلّف الاتيان بما أمر به ولا يتّكل على العلم فإنّه مهما صدر منه فهو المعلوم بعينه فإذا قال الصادق انّ زيداً إذا وصله رحمه زاد الله في عمره ثلاثين سنة ففعل كان ذلك اخباراً بأنّ الله تعالى علم أنّ زيداً يفعل ما يصيّر به عمره زايداً ثلاثين سنة ، كما انّه إذا أخبر بأنّ زيداً إذا قال لا إلّه إلاّ الله دخل الجنّة ففعل تبيّناً انّ الله تعالى علم انّه يقول ويدخل الجنّة بقوله .

وبالجملة جميع ما يحدث في العالم معلوم لله تعالى على ما هو عليه واقع من شرط أو سبب وليس نصب صلة الرّحم زيادة في العمر إلاً كنصب الإيمان سبباً في دخول الجنّة ، والعمل سالصّالحات في رفع الدرجة والدّعوات في تحقيق المدعو به ، وقد جاء في الحديث لا تملّوا من الـدعاء فإنّكم لا تـدرون متى يستجاب لكم ، وفيه سرّ لطيف وهو انّ المكلف عليه الاجتهاد ففي كلّ ذرّة من الاجتهاد امكان لطيف وهو انّ المكلف عليه الاجتهاد ففي كلّ ذرّة من الاجتهاد امكان للهدينّهم سبلنا ﴾(') ، وهـذا الجواب لشيخنا الشهيد الأوّل قـدّس الله روحه ، وأمّا تحقيق هـذا المقام فانتظره في المقام الثاني سيأتيك إن شاء الله تعالى .

اتّحاد الأجل وتعدُّده :

المقام الثاني : في اتّحاد الأجل وتعدّده ، ذهب الأشاعرة إلى أنّ أجـل الحيوان هـو الزمـان الـذي علم الله أنّـه يمـوت فيه ، فـالمقتـول عنـدهم مات بـأجله الذي قـدّره الله تعالى لـه وعلم أنّه يمـوت فيـه ولا يتصوّر تغيير هذا المقدّر بتقديم ولا تأخير ، والمعتزلة قالـوا ما تـولّد من

فعل القاتل فهو من أفعاله لا من فعل الله تعالى، وقالوا أنه لو لم يقتل لعاش إلى الأمد الذي قدّره الله تعالى له فالقاتل عندهم غيّر بالتقديم الأجل الذي قدّره الله تعالى له ، وادعوا في هذه الضرورة واستشهدوا عليه بذمّ القاتل والحكم بكونه جانياً ولو كان المقتول مات بأجله الذي قدره الله تعالى له لمات وان لم يقتله ، فالقاتل لم يجلب بفعله أمراً لا مباشرة ولا توليداً ، فكان لا يستحقّ الذمّ عقلاً ولا شرعاً لكنّه مذموم فيها قطعاً ، إذا كان القتل بغير الحق ، واستشهدوا أيضاً بأنّه ربّما قتل في المعركة الواحدة ألوف ونحن نعلم بالضرورة أنّ موت ولذلك ذهب جماعة منهم إلى أنّ ما لا يخالف العادة كما في قتل ولذلك ذهب جماعة منهم إلى أنّ ما لا يخالف العادة كما في قتل واحد وما يقرب منه واقع بالأجل منسوب إلى القاتل .

نظرة الإمامية حول اتّحاد الأجل وتعدُّدِه :

وأمًا أصحابنـا الإماميّـة رضوان الله عليهم فمنهم من وافق المعتـزلة في تعدّد الأجل وقـالوا الأجـل منه محتـوم كمن مات حتف أنفـه ، ومنه أجـل محزوم كـالمقتول والغـريق ومن هوى من عـال فمات ، وبعضهم كما سمعت سمّى الأوّل أجلاً موهبيّاً والثاني مسبّبياً .

وذهب شيخنا الصدوق (ره) إلى مذهب الأشاعرة وأجاب عن بعض شبه المعتزلة حيث قال في كتاب التوحيد أجل الإنسان هو وقت موته ، وأجل حياته هو وقت حياته وذلك معنى قول الله عزّ وجلَّ فإذا جاء أجلهم فلا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون<sup>(١)</sup> ، فإن مات الإنسان حتف أنفه على فراشه وإن<sup>(٢)</sup> قتل فإنّ أجل موته هو وقت موته ، وقد

سورة يونس ، آية : ٤٩ .
 (١) سورة يونس ، آية : ٤٩ .

يجوز أن يكون المقتول لو لم يقتل لمات من ساعته ، وقد يجوز أن يكون لو لم يُقْتَل لبقي وعِلْمُ ذلك مغيّب عنّا وقد قال الله عزَّ وجلً : ﴿ قسل لسو كنتم في بيسوتكم لبسرز السذين كُتِبَ عليهم الـقتسلُ إلى مضاجعهم ﴾<sup>(1)</sup> .

وقال عز وجل : ﴿ قُلْ لَنْ يَنْفَعَكُمُ الفِرَارُ إِنْ فَرَرْتُمْ مِنَ ٱلْمَوْتِ أو القتل ﴾<sup>(٢)</sup> ولو قتل جماعة في وقت لجاز أن يقال أنّ جميعهم ماتوا بآجالهم ، وأنّهم لو لم يقتلوا لماتوا من ساعتهم ، كما كان يجوز أن يقع الوباء في جميعهم فيميتهم في ساعة واحدة ، وكان لا يجوز أن يقال انّهم ماتوا بغير أجلهم .

وبالجملة أنَّ أجل الإنسان هو الوقت الذي علم الله عزِّ وجـلَّ أنَّه يمـوت فيه أو يقتـل ، وقـول الحسن عليـه السـلام في أبيـه صلوات الله عليـه انَّه عـاش بقدر ومـات بأجـل ، تصديق لمـا قلنـا في هـذا البـاب انتهى كلامه (ره).

قول جامع بين القولين :

وأمّا الذي فهمناه من تتبّع اخبار فهو معنى ثالث جامع بين القولين ، وذلك أنّ الله سبحانه وتعالى قد خلق لوحاً وسمّاه لوح المحووالاثبات وكتب فيه الآجال والأرزاق وجميع ما يكون واقعاً في عالم الكونين معلّقة على الأسباب والشروط، وهي التي يقع فيها المحسو والاثبات والتغيير والبداء ، مثلاً كتب أنّ عمر زيد عشر سنين إن لم يصل رحمه وإن وصل رحمه فعمره ثلاثون سنة ، وإنّ رزق زيد في

(١) سورة آل عمران آية: ١٥٤.
 (٢) سورة الأحزاب آية: ١٦.

هذه السنة مائة درهم إن لم يسعى السعي الفلاني وإن سعى فيه فرزقه ألف درهم، وإنّ فلاناً في هـذه السنـة من الحـاجّ إن لم يكن يصـدر منـه ذلـك الفعل وإن وقـع منه ذلـك الفعل فـلا يكون حـاجّ وكذلـك جميع الكـاثنات فهـذا اللّوح الّـذي وصف سبحـانـه نفسـه بـأنّـه كـلّ يـوم في شأن .

اللوح المحفوظ وعلم الباري :

وقـد خلق سبحـانـه لـوحـاً آخـر وهـو اللّوح المحفـوظ وكتب فيــه الكـائنـات على مـا علمـه سبحـانـه وتعـالى منهـا في الأزل فـإنّ علمـه بالأشياء قبل وجودها كعلمه بها بعد وجودها<sup>(١)</sup> وهـذا العلم الذي علمـه

(١) قوله : فإن علمه بالأشياء قبل وجودها كعلمه بها بعد وجودها الخ. أقول هذا هو اعتقاد أصحابنا الإمامية رضوان الله عليهم فإنَّ الله تعالى عالم بجميع الأشياء جزئياتها وكلياتها وعلمه تعالى بما كان وبما يكون وبالأشياء قبل وجودها وبعد وجودها على نهج واحد ولا يتغير علمه سبحانه بالشيء بعد ايجاده فإن علمه عين ذاته وليس بزائد على ذاته فإن قلنا ـ العياذ بالله ـ إنَّ لـه تعالى علماً حادثاً بعد وجود الشيء يلزم كون ذاته محلًا للحوادث والتغير ونسبة الجهل إلى الله تعالى عن ذلك علواً كبيراً .

وأمّا من ذهب إلى أنَّ لله تعالى علمين قديم وحادث وأنَّ علمه الحادث هو من صفاته الفعليَّة فقد تورط في الهلكة وضلَّ عن الصراط السوي وقال بمقالة لم يقل بها أحد من علماء الإسلام ولا الحكماء والفلاسفة الإلهيَّين وخالف ضرورة الدين وتكلَّم على خلاف القرآن المبين وأخبار أهل البيت الميامين صلوات الله عليهم أجمعين وقد صرَّح صاحب هذا المقال في كثير من كلماته أنَّ لله تعالى علمين قديم وحادث وعلمه الحادث يحدث بحدوث المعلوم وانه تعالى لم يكن في الأزل عالماً بجميع الأشياء على حد سواء وقال في كتاب حياة النفس المطبوع في هذه الأونة الأخيرة بتبريز سنة (١٣٧٧) ه. ق. ما هذا عين ألفاظه : وعلمه قسمان علم قديم هو ذاته وعلم حادث وهو ألواح المخلوقات - إلى أن قال - : وأما العلم الحادث فهو حادث بحدوث المعلوم لأنه لو كان قبل المعلوم لم يكن علماً لأنَّ العلم الحادث شرط تحقَّقه وتعلَقه أن يكون مطابقاً للمعلوم وإذا لم يوجد المعلوم لم تحصل المطابقة التي هي شرطه الخ انظر ص 2 - 0 .

وقـال في شرح العـرشية بعـد أن نقل اختـلاف الحكماء في كيفيّة العلم : ( الحاصل أنَّ الحق في المسألة انَّ العلم عين المعلوم في الحـادث والقديم وأمّا الحادث فقد كانت له مراتب كثيرة - إلى أن قال ـ فعلمه بـذاته هـو ذاته وعلمه بما سواه هو ما سواه وكما لا يوجـد ما سواه في ذاته ولا يـوجد علمه تعالى بهم في ذاتـه (أهـ) قولـه أن العلم عين المعلوم الـخ كـلام لا يتفوّه بـه من كـان من أهـل العلم.

وقال أيضاً في شرحه على العرشية عند قول صدر المتألمين (ره) : علمه بجميع الأشياء حقيقة واحدة ومع وحداته علم بكل شيء لا يغادر صغيرة ولا كبيرة الخ. ما هذا لفظه : القول بأنه تعالى عالم بها في الأزل يلزم منه وجودها في الأزل معه سبحانه وهو أجل من أن يكون معه في الأزل غيره فإن العلم في الأزل والمعلوم في الامكان فلا يجوز أن يقول هو عالم بها في الأزل فيجب أن يقول انه عالم في الأزل بها في الحدوث وحينتذ يكون العلم هو وقوع العلم أي تعلقه الحادث على المعلوم حين وجد المعلوم الغ ، وله أمثال هذه الكلمات في رعمة كثيرة وحاصل مدّعاه أن الله تعالى لا علم له بما سواه بعلمه الذاتي بل عالم مردودة وتمسك أيضاً بعض الأحد والعجب أنه نسب مدّعاه الذاتي بل عالم مردودة وتمسك أيضاً بعض الأحاد والعجب أنه نسب مدّعاه الباط إلى أهل مردودة وتمسك أيضاً بعض الأحاد والعجب أنه نسب مدّعاه الباط إلى أهل مردودة وتمسك أيضاً بعض الأحاد والعجب أنه نسب مدّعاه الباط إلى أهل مردودة وتمسك أيضاً بعض الأحاد والعجب أنه نسب مدّعاه الباط إلى أهل

والقـارىء العزيـز جد خبيـر بأن دحض شبهـاته وردَّ أدلَّتـه الواهيـة يحتـاج إلى بسط في الكـلام ولا مجال لـه في المقـام وقـد أجـاب العـلَّامـة الأكبـر والمجتهـد المتبحّـر الأشهر السيَّـد اسماعيـل الطبـري النوري (ره) أربعـة عشرة جـواباً علميَّـاً تحليليـاً عن مدّعـاه وذكرهـا في كتابـه النفيس : كفايـة الموحّـدين . انـظر المجلّد**\$**  وكتبه في ذلك اللوح لا يتغيّر ولا يتبدّل بوجه من الوجوه لأنه علمه مربوط بالمسبّبات والأسباب ، وعلم وقوع الأسباب وعدم وقوعها لأنه قد علم أنَّ زيداً يصل رحمه فيكون عمره كذا ، أو لا يصل رحمه فيكون عمره كذا وإنَّ زيداً إذا خرج إلى المعركة الفلانيّة يقتل وإذا لم يخرج لم يقتل ، وقد علم في الأزل أحد الطرفين فكتبه في اللّوح ، وهذا العلم المكتوب في اللّوح هو الذي أشارت إليه الأخبار المتشابهة كقوله صلى الله عليه وآله قد كتب القلم في اللّوح بما هو كائن إلى يوم القيامة وجف القلم بما فيه فلن يكتب بعد أبداً ، وقوله عليه السلام قد فرغ من الأمر ، ونحو ذلك .

- اللوح المحفوظ أو أمّ الكتاب : وهـذا اللّوح هو المسمّى في لسـان الشـرع بـأمّ الكتـاب في قـولـه تعالى : ﴿ يمحو الله مـا يشاء ويثبت وعنـده أمّ الكتاب ﴾<sup>(()</sup> ، يعني أنّـه
- الأوّل في مبحث العلم من الصفات الثبوتية حتّى تعرف أن مدعاه لا ينطبق على العقائد الدينيّة ولا القواعد العلمية والمباني التي جعل بناء مدّعاه وعقائده عليهما من أن شرط العلم وتحقّقه وتعلّقه أن يكون مطابقاً للمعلوم وأن يكون مقترناً بالمعلوم وقبله لم يتحقّق الاقتران وأن يكون واقعاً على المعلوم وقبله لم يتحقّق الوقوع وأنّ العلم عين المعلوم في الحادث والقديم وأنّ الله تعالى لو كان عالماً بالأشياء في الأزل يلزم منه وجودها في الأزل .

كلَّ تلك المباني مع ما وضع عليها من بناء عقائده باطلة فاسدة من أصلها وأساسها ولا وسع في المقام لـذكرها تفصيـلاً وردُها وقـد دحض تلك الشبهات الواهية وقلع أساس تلك الأضاليل والأباطيل العـلاّمة الحكيم المتالّه المولى اسماعيل الأصفهاني (ره) أيضاً في شرحه على عرشية صدر المتالّهين (ره) فراجع.

لا يدخله محو ولا إثبات .

نعم إذا بلغ بـك البحث إلى هنا فليكن هـذا حدّك ولا تلج في اللجّة العميقة التي بعد هذا الكلام فإنّك إذا وضعت قدمك خارج هذه المقالة دحضت بك المزالق في بحر لجيّ بعيد قعره كثير الحيّات والأفاعي أسود الجوف والماء قد غرق فيه عالم كثير وكلّما أمكنك التنجي عن ساحله فأبعد عنه ، وإيّاك والفكر فيه فإنّ الفكر الذي نهى عنه سيّد العارفين مولانا أمير المؤمنين عليه السلام وهو يتّصل ببحر القضاء والقدر .

الجواب عن قول المعتزلة :

وأمّا الجواب عن قول المعتزلة أنّ القتل لو كان هو الأجل لم يكن القاتل جانياً ولما استحقّ الذمّ فهو أن نقول القاتل إنّما يستحقّ هذا باعتبار أنّه أوصل هذا الألم إليه وكان الواجب عليه تركه حتّى يكون الموصل إليه ذلك الألم هو الله سبحانه وتعالى لأنّ إيصال هذا الألم مقصور على الله عزَّ وجل لإيصال أنواع المشوبات إليه وذلك القاتل لولم يقتله لمات ذلك الوقت ، وكان الواجب عليه أن يدعه وربّه في قبض روحه ، وهذا ظاهر لا غبار عليه ومن تصفّح الأمور الواقعة في هذا العالم جزم بأنّ الأجال أمور مقرّرة موقوفة على البلوغ إلى حدّ كمالها .

## حكاية سرقة :

ومن تلك الأمور أنَّ جماعــة من اللَّصـوص دخلوا دار رجــل في اللَّيـل ليسرقـوه فلمًا دخلوا الـدار رأوا أنَّ ذلك الـرجـل لـه ولـد رضيـع مشـدود في المهـد ، فقـالـوا نخـاف أن يبكي ويستيقظ أمّـه وأبــوه من بكـاثه ، فـأخذوا ذلـك الولـد في المهد وأخـرجـوه من الـدار ووضعـوه خارج الحوش ، وشرعوا في نقل أثاث البيت ووضعه في الحوش ، فلمّا فرغوا من نقل الأثـاث رجعوا إلى داخـل البيت لعلّه أن يكون قـد بقي شيء ، فلمّا دخلوا استيقظت المرأة لـولـدهـا فلم تـره ، ـ فقـالت لزوجها أين المهد؟ فخرجـا إلى الحوش يـطلبون الـولد ، فلمّا خرجـوا من البيت وإذا البيت قد وقع سقفه وجدرانـه فرأوا الـولد في المهـد مع جميع أثاث البيت ، فلمّا أصبح الصبـاح حفروا التـراب وإذا اللّصوص أموات ، فانظر إلى هذا التقدير الأزلي كيف وافق الحكمة الإِلَهيّة .

حكاية العالم الذي نجى بأهله من الهلاك!!

ومن تلك الأمور أنّ رجلاً عالماً من علماء تستر وكان صاحب لنا كان بيته على جرف الشطّ وكان الجرف عالياً ، فكان ليلة من الليالي قدّموا إليه طعاماً فجلس ، هو واهله وأولاده لياكلون ، فقامت ومضت نسوا احضار الملح ، فقال لزوجته احضري الملح ، فقامت ومضت فأبطئت ، فتبعها الولد وأبطا وقامت البتت أيضاً وتبعتهم الجارية وهم يريدون الاتيان بالملح من الحجرة الأخرى ، فتعجّب ذلك العالم وخرج في أثرهم فلما وضع رجله خارج العتبة انهالت الحجرة في الماء مع ما فيها وكان بين الأرض والماء ما يقرب من طول المنارة ، فسلموا كلّهم بحمد الله سبحانه ، وفي هذا التأريخ بعضهم موجود في شيراز .

حكاية رجل نجى من البحر بصورة عجيبة :

ومن الأمور أيضاً انّي لمّا كنت أسافر في البحار لـطلب العلوم حكى لنـا صاحب سفينـة أنّـه قـد كـان في يـوم من الأيّـام كثيـر الهـوى والمـوج جلس رجل من أهـل السفينة على حـافتهـا لقضـاء الحـاجـة ، فـاتّفق انّـه سقط في البحـر فغـطًاه المـاء ، فـأتى إليـه واحـد من أهـل السفينة ومد يده في الموضع الذي سقط فيه فاستخرجه من تحت الماء فدثروه بلحاف وبقي ساعات ، فلمّا رفعوا الغطاء عنه وشرع في الكلام فإذا هو غير صاحبهم الذي وقع ، فسألوه عن قصّته ، فقال انّه قد كسر بنا السفينة منذ سبعة أيّام وقد كانت لي لوحة أسبح عليها وقد ضعفت عن امساكها هذا اليوم ، فذهب عنّي فبقيت على وجه الماء ساعة وغشي عليَّ وما شعسرت لنفسي إلاً وأنا عندكم في هذا المركب ، فذهب صاحبهم<sup>(1)</sup> فانظر إلى هذا التقدير كيف يمكن الكلام فيه .

لم يُغني الحذر من القدر ا

وذكر اليافعي في تـاريخـه في حـوادث سنـة تسـع وخمسمـائـة أنَّ بعض الملوك قال له منجّموه انّه يموت في الساعـة الفلانيـة من عقرب تلدغه ، فلمّا كان قبل الساعة المـذكورة تجـرّد عن جميع لبـاسه سـوى

 (١) ونظير هذه الحكاية قصّة عجيبة نقلها العالم الفاضل المرحوم الشيخ حسين الشمام غازاني (شام غازان محلّة بتبريز في الجانب الغربي) وقال :

إنّي كنت في بعض الآيام في الكوفة على ضفة الفرات والصيّادون كانوا يصيدون السمك وجاء رجل موقّر من العرب وأعطى فلوساً إلى أحد الصّيّادين وقال : « هاك على بختي ، فألقى الصيّاد شبكة وأراد أن يخرجها وكانت الشبكة ثقيلة فإذا فيها ولد سنّه يقرب من ثمان أو تسع سنين ولمّا رآه ذلك الرجل فصاح باعلى صوته : « هاي ابني » فنجى ولده من الموت بفضل الله تعالى وتقديره .

ونقبل هذه القصّبة شيخنا العلّامة المحدّث المتتبّع المعتمد الحاج مولى علي التبريزي الخياباني صاحب وقائع الآيّام المتوفّى (١٣٦٧) هـ في كتاب الذي ألفه في أواخر أيّبام حياته في ترجمة جمع من معاصريه انظر إلى كتـابه (علماء معاصر) ص ٤٠٠ ط تبريز. ما يستر عورته وركب فرساً بعد أن غسله ونظفه ودخل به البحر حذراً ممّا قيل له ، فبينما هو كذلك إذ عطست فرسه فخرجت من أنفها عقرب فلدغته فمات منها ، فما أغناه الحذر من القدر . حيّة تهاجم شاياً وعقرب تلدغها :

وروي أن ذا النّون المصري خرج ذات يوم يريد غسل ثيابه فإذا هو بعقرب قد أقبل إليه كأعظم ما يكون ، قال ففزع منها فزعاً شديداً واستعاذ بالله منها فكفى شرّها ، فأقبلت حتّى وافت شطّ النيل فإذا هي بضفدع قد خرج من الماء ، فاحتملها على ظهره وخرج بها إلى الجانب الآخر ، قال ذو النون فعبرت خلفه فأتت إلى شجرة كثيرة الظلّ فإذا غلام أمرد نائم تحتها وهو مخمور ، فقلت انّها أتت لقتل هذا الفتى فإذا أنا بأفعى أتت لقتل الفتى ، فظرفت العقرب بالأفعى ولزمت دماغ الأفعى حتّى قتلها ورجعت إلى الماء وعبرت على ظهر الضفدع إلى الجانب الآخر ، فأنشد ذو النون ن

يا راقداً والجليل يحفظه من كمل سوء يكون في الظّلم كيف تنام العيون عن ملك تأتيك منه فوائد النّعم

قـال : فانتبـه الفتى من كلام ذي النّـون فأخبـره الخبر فنـزع ثيـاب اللّهـو ولبس أثواب السيـاحة وسـاح ومـات على تلك الحـالـة ، وأمثـال هذه الحكايات كثيرة .

نعم يبقى الكلام في فائـدة لوح المحـو والاثبات وتغييـر الكائنـات وصفـاتها فيـه مع وجـود لوح المحفـوظ ، وعدم اطّـلاعنـا على العلّة لا يقتضي نفيها ، والتفحّص عنها غير محتاج إليه بل إنّمـا نحتاج في هـذا المقـام إلى التسليم والإذعان لا غيـر ، إذا عرفت هـذا فلنشرع الآن في بيان الموت .

قوم رفع عنهم الموت لفترة ! ! . .

فنقول : انّه كما قال مولانا عليه السلام : قد خطّ الموت على ابن آدم كما خطّ القلادة على جيد الفتاة<sup>(۱)</sup> وفي هذا التشبيه لطيفة مليحة : وهي انّ الموت يزيّن ابن آدم وهو حلية له كما انّ القلادة حلية لجيد الفتاة ، روى أنّ نبيّاً من الأنبياء طلب منه قومه أن يدعو الله تعالى ليرفع الموت عنهم ، فدعاه فرفع الموت عنهم حتّى كان الرجل ينظر إلى أبيه وجدّه وجدّ أبيه وجدّ جدّه وهكذا وكذلك من طرف الأمّ ، فكان يقوم بخدمتهم ويتعاهد أحوالهم كالأطفال فيشتغل بخدمتهم عن الكسب لهم وضاقت بهم الدور والمنازل ، فطلبوا إليه بأن يدعو الله سبحانه ويجري عليهم الموت .

ما شاهده إبراهيم عليه السلام بعد ما استأجل موته :

وروى أيضاً إنّ إبراهيم عليه السلام مسال الله تعالى أن لا يميته إلاً إذا سال ، فلما استكمل أيّامه التي قدرت لـه خرج ، فرأى ملكاً على صورة شيخ فان كبير قد أعجزه الضعف وظهر عليه الخرف ولعابـه يجري على لحيتـه وطعـامـه وشـرابـه يخـرجـان من سبيله على غيـر اختياره ، فقال لـه يا شيخ كم عمرك؟ فأخبره بعمر يزيـد على عمر إبراهيم بسنة ، فاسترجع وقال أنا أصير بعـد سنة إلى هـذا الحال فسأل الموت .

هذا مع انَّ الإنسان إذا كبر سنَّـه ملَّ الحيـاة وملَّته الأهـل والأحباب وطلبوا موته وإن تعاهدوا حاله بخدمـة من الخدمـات فإنَّمـا هو من جهـة

(١) هذه الكلمات النيّرة من فقرات خطبة سيّد الشهداء عليه السلام وقمد
 ألقاها في المكة المكرّمة قبل خروجه إلى العراق .

التكليف الإلهي لا من باب المحبّة والـوداد ، نعم طلب الموت وإرادتــه ممّا ورد النهي عنه ، وذلــك انّ عمر المؤمن جـوهرة نفيســة لا قيمة لهــا ويمكنه في كلّ نفس منه أن يصل إلى درجة من درجات المقرّبين .

من أحب لقاء الله ، أحب الله لقائه . .

ومن هذا كان مولانا السجّاد عليه السلام إذا رأى جنازة قمال : الحمـد لله الـذي لم يجعلني من السـواد المختـرم ، أي : لم يجعلني شخصاً هالكاً فهو يحمـد الله سبحانـه على الحياة ، نعم يجـوز الدعـاء بما كان يدعو به عليه السلام من قوله : اللَّهم أبقني ما علمت انَّ الحيـاة خير لي فإذا صار عمـري مرتعـاً للشيطان فـاقبضني إليـك ، ولا ينـافي هذا مـا ورد من قولـه عليه السلام : من أحبَّ لقاء الله أحبَّ الله لقائه، ومن كره لقاء الله كره الله لقائم، لألَّ هذا كما جاء في الـروايات إنَّما هو حال الموت ومعاينة أحوال تلك النشأة، وذلـك أنَّ الله سبحانـه يسوحي إلى ملك المسوت أن امض إلى فسلان عبسدي المؤمن واقبض روحـه ولا تقبضها إلا بـرضا منـه فيأتي إليـه ويقف عنده وقفـة العبد بين يدي المولى ويقـول لـه : إنَّ الله تعـالي قـال لي لا أقبض روحـك إلاً بـرضاك ، فيقـول المؤمن : لا أرضى فيصعد ملك المـوت ويقول إلَهي علمت ما قال عبـدك المؤمن ، فيقول الله سبحـانـه امض إلى بيتـه في الجنة وخذ لـه منه قبضـة من الريحـان واكشف له عن منـزله في الجنـة حتى يعاينه ، فيأتي بقبضة الـريحان إليـه ويفتح لـه بــابــأ إلى داره في الجنَّـة ، فيقول لـه يا ملك المـوت ما هـذا الريحـان الطيِّب؟ وذلـك انَّ راحته تشمَّ من مسيرة خمسمائة عـام ، وما هـذا المكان؟ فيقـول : هذا مكانك في الجنة ، وهذا الريحان منـه ، فعند ذلـك يضطرب ويقـول : عجَّلوني عجَّلوني ، ويرشح جبينُه عرقاً ، فعند ذلـك الوقت يحبَّ لقـاء الله ويحب الله لقاءه ، وإن كان كـافراً أتى إليـه ملك الموت وكشف لـه عن مكـانـه في النـار حتى يعـاينـه ، فعنـد ذلـك يقـول ردّوني ، ردّوني فيكره لقاء الله ويكره الله لقائه .

حديث قَدسي حول قبض روح المؤمن :

وإلى هذه الألطاف الإلهية أشير حيث قال تعالى في الحديث القُدْسي : ما ترددتُ في شيء أنا فاعله مثل تردّدي في قبض روح عبدي المؤمن يكره الموت وأكره مسائته ، فكراهته للموت إنّما هي قبل المعاينة ، وتردّده تعالى كناية عن إيصال تلك الألطاف إليه حتّى توجبه الرّضى والقبول ، مع أنّ الموت أمر قد رغبت عنه وعافته الأنبياء والأولياء وغيرهم ، أمّا رغبة الأحيار عنه فلأنّهم أرادوا تحصيل أعالي الدرجات والفوز بما لديه من القربات ، وأسبابه لا تكون إلاً قبل الموت ، فأحبوا الحياة رغبة فيما بعد الموت . وما بال بعضنا يكره الموت؟!!.

وأمّا رغبة الأشرار عنه فلما قال مولانا الحسن عليه السلام حين سئل : يا ابن رسول الله ما بالنا نكره الموت وأنتم لا تكرهونه؟ فقال عليه السلام : لأنّكم عمرتم منازلكم هذه وخربتم تلك المنازل فلا تحبّون الانتقال من عمران إلى خراب ، وأمّا نحن فَنَقَلْنَا كُلَّ ما عندنا من الأثاث إلى تلك الدار فخربنا هذه وعمّرنا تلك ، فنحن نُحِبُ من الأثاث إلى تلك الدار فخربنا هذه وعمّرنا تلك ، فنحن نُحِبُ على حبّها وطلبها ، ولذا لا ترى أحداً يطلب الموت إلا إذا تضايقت على حبّها وطلبها ، ولذا لا ترى أحداً يطلب الموت إلا إذا تضايقت عليه أسباب الحياة ، إمّا بفقر أو بِكِبَرِ سنّ أو بخوف من عدو أو نحو ذلك ، وأمّا وقت اتّساع أسباب الحياة فهو ممّا لا يخطر بباله بوجه من الوجوه ، ومن هنا كان صلى الله عليه وآله يقول : اللّهم اجعل رزق محمد وآل محمد كفـافاً لا كثيـراً فأطغى ولا قليـلاً فأشقى ، وقـد دعـا إلى رجل أساء إليـه بكثرة الـرزق ، ودعا لـرجل أحسن إليـه بالكفـاف، فقيـل له في ذلـك! فقـال : أمـا سمعتم قـولـه تعـالى : ﴿ إِنَّ الإنسـانَ لَيَطْغَىٰ أَنْ رَآهُ آسْتَغْنَىٰ ﴾(١) .

بين آدم وجبرئيل حول عمر داود النبي (ع) :

فاعلم أنَّ أوَّل من عرف الموت وكرهه أبونا آدم عليه السلام ، روى الصدوق طاب ثراه بإسناده إلى الإمام أبي جعفر الباقر عليه السلام قال : إنَّ الله عزَّ وجلَّ عرض على آدم عليه السلام أسماء الأنبياء وأعمارهم قال فمرّ بآدم اسيم داود النبي عليه السلام فإذا عمـره في العالم أربعون سنة ، فقال أدم : يما ربّ ما أقـل عمر داود ومـا أكثر عمري؟ يا ربّ أنا زدت من عمري ثلاثين سنة أتثبت ذلك له؟ قال : نعم يا آدم ، قال : فإنَّى قَدْ زُوْتَهُ مُنْ عَمْرِي شِلاثين سنة فـأَنفِذْ ذلـك له وأثبِتُها له عندك وأطرحها من عمري ، قال أبو جعفر عليه السلام : فأثبت الله عزَّ وجلَّ لداود عليه السلام من عمره ثلاثين سنة وكانت لـه عنـد الله مثبتة فـذلك قـول الله عـز وجـل : يمحـو الله مـا يشـاء ويثبت وعنده أمَّ الكتاب(٢) ، قـال : فمحا الله مـا كان مثبتـاً لأدم وأثبت لداود ما لم يكن عنده مثبتاً، قال : فمضى عمر آدم فهبط عليه ملك الموت ليقبض روحه فقال لـه آدم : يـا ملك المـوت انَّـه قـد بقي من عمـري ثلاثون سنة ، فقال له ملك الموت يـا آدم ألم تجعلها لابنـك داود النبيّ وطُرَحْتَها من عمرك حين عرض عليـك أسماء الأنبيـاء من ذريّتك

- (۱) سورة العلق، آية: ۲.
- (٢) سورة الرعد، آية: ٣٩.

وعرضت عليك أعمارهم وأنت يومئذ بوادي المدّخنا؟ قمال فقال له آدم : ما أذكر هذا ، قال : فقال له ملك الموت : يا آدم لا تجحد ألم تسأل الله عزّ وجل أن يثبتها لداود ويمحوها من عمرك؟ فأثبتها لداود في الزبور ومحاها من عمرك في الذكر ، قمال آدم : لم أذكر حتّى أعلم ذلك ، قال أبو جعفر عليه السلام : وكان آدم صادقاً لم يذكر ولم يجحد ، فمن ذلك اليوم أمر الله تبارك وتعالى العباد أن يكتبوا بينهم إذا تداينوا وتعاملوا إلى أجل مسمّى لنسيان آدم وجحوده ما جعل على نفسه .

أقـول: لو كـان آدم عليه السلام ممّن يحبّ الموت لمـا قـدم على هذه السؤالات وتفحّص عن هذه الأمور .

حوار جميل بين إدريس النبي وملك الموت :

وأمّـا إدريس النبي عليه السلام فروى الشيخ الراوندي في كتاب القصص أنَّ إدريس النبي عليه السلام كان يُسبّح النهارَ ويصومُه ويبيت حيث ما جنَّه اللَّيل ، ويأتيه رزقه حيث ما أفطر ، وكان يصعد له من العمل الصالح مثل ما يصعد لأهل الأرض كُلِّهم ، فَسَال ملَكُ الموت ربَّه في زيارة إدريس وأن يسلّم عليه ، فأذن له فنزل وأتاه فقال إنّي أريد أن أصحبك فأكون معك ، فصحبه وكانا يسبّحان النهار ويصومانه فإذا جنّهما الليل أتى إدريس فطره فيأكل ويدعو مَلَكَ الموت إليه فيقول لا حاجة لي فيه ، ثمّ يقومان يصلّيان وإدريس يصلّي ويفطر وينام وملك الموت يصلّي ولا ينام ولا يفطر فمكثا بذلك أيّاماً ثمّ انهما فيقول لا حاجة لي فيه ، ثمّ يقومان يصلّيان وإدريس يصلّي ويفطر فيادا جنّهما الليل أتى إدريس فطره فياكل ويدعو مَلكَ الموت إليه فيادا حملا الموت يصلّي ولا ينام ولا يفطر فمكثا بذلك أيّاماً ثمّ انّهما فيام وملك الموت يصلّي ولا ينام ولا يفطر فمكثا بذلك أيّاماً ثمّ انّهما فيام مرا بقطيع غَنَم وكَرْم قد أينع ، قال ملك الموت هل لك أن تأخذ من ذلك حملاً أو من هُذا عناقيد فتفطر عليه ، فقال أعودك إلى مالي فتابي فكيف تدعوني إلى مال الغير ، ثمّ قال إدريس صلوات الله عليه قــد صحبتني وأحسنت فيمـا بيني وبينــك من أنت؟ قــال : أنــا ملك المـوت ، قـال إدريس : لي إليـك حـاجـة ، قـال : ومــا هي؟ قـال : تصعـد بي إلى السمـاء فـاستـأذن ملك المـوت ربّـه في ذلـك فـأذن لـه فحمله على جناحه فصعد به إلى السماء .

ثم قال لـه إدريس عليه السلام : إنّ لي إليك حاجة أخرى ، قال : وما هي؟ قال : بلغني من الموت شدّة أحبّ أن تذيقني منه طرفاً فانظر هو كرما بلغني ، فاستأذن ربّه فأذن لـه فأخذ بنفسه ساعة ثمّ خلّى عنه ، فقال لـه : كيف رأيت؟ فقال : بلغني عنه شدّة فإنّه لأشدّ مما بلغني ولي إليك حاجة أخرى تريني النار ، فاستأذن ملكُ الموت صاحِبَ النار ففتح له ، فلما رآها إدريس عليه السلام سقط مغشيّاً عليه ، ثمّ قال لي إليك حاجة أخرى تريني الغار ، فاستأذن ملكُ الموت عليه ، ثمّ قال لي إليك حاجة أخرى تريني النار ، فاستأذن ملكُ الموت ما جبَ النار ففتح له ، فلما رآها إدريس عليه السلام سقط مغشيّاً عليه ، ثمّ قال لي إليك حاجة أخرى تريني الجنّة ، فاستأذن ملك عليه ، ثمّ قال لي إليك حاجة أخرى تريني الجنّة ، فاستأذن ملك الموت خازن الجنّة فدخلها فلما نظر إليها قال : يا ملك الموت ما فقده ، ويقول : ﴿ وإن منكم إلاً واردها ﴾ وقد وردتها ، ويقول في ذقته ، ويقول : ﴿ وإن منكم إلاً واردها ﴾ وقد وردتها ، ويقول في الجنّة ﴿ وما هم بخارجين منها ﴾ ، فانظر إلى ادريس النبي عليه السلام كيف احتال على رفع الموت عنه ، وما ذلك إلاً لكراهته له ، السلام كيف احتال على رفع الموت عنه ، وما ذلك إلاً لكراهته له ،

نوح النبي مع ملك الموت عندما قرب أجله :

وأمّا نوح عليه السلام فروى عن الصادق عليه السلام أنّه قال : عاش نوح عليه السلام ألفي وخمسمائة سنة منها ثمانمائة سنة وخمسون سنة قبل أن يبعث وألف سنة إلاً خمسين عاماً وماثنا عام في عمل السفينة وخمسمائة عام بعد ما نزل من السفينة ، ونصب الماء فمصّر الأمصار وأسكن ولده البلدان ، ثمّ جاءه ملك الموت وهو في الشمس فقال : السلام عليك ، فردّ عليه نوح صلوات الله عليه وقال : ما جاء بك؟ قال : جئت لأقبض روحك ، قال : تدعني أدخل من الشمس إلى الـظلّ؟ فقـال لـه : نعم ، قـال : فتحوّل نـوح عليـه السلام ثم قال : يـا ملك الموت كـان ما مرّ بي من الدنيـا مثل تحوّلي من الشمس إلى الـظلّ فـامض مـا أمرت بـه فقبض رُوحَـه صلوات الله عليه .

أقول : كان ذلك الظلّ بيته عليه السلام الذي بناه آخر عمره وإلا فطول عمره كان هو وعياله يستنظل بالأشجار ، فأذن الله تعالى أن يصنع بيتاً من سقف النخل إذا نام فيه يكون نصفه في الظلّ ونصفه في الشمس ، وطلبه التحوّل إليه من ملك الموت امّا لأجل الاحترام والاعتزاز فإنّ حرمة المؤمن في منزله ومأواه ، وامّا لأجل طلب الحياة تلك اللحظة التي يتحوّل بها ، وامّا لكليهما ، فانظر إلى نوح عليه السلام مع ما أوتي من العمر الطويل كيف لم يرغب بالموت ابتداء فكيف يكون حالنا نحن مع ما نحن عليه من قصر الأعمار وعمارة الديار .

والخليل عندما هبط عليه عزرائيل . . .

وأمّا الخليل عليه السلام فروينا مسنداً إلى مولانا الصادق عليه السلام قال : قبال أمير المؤمنين عليه السلام لمّا أراد الله تعالى قبض روح إبراهيم عليه السلام هبط إليه ملك الموت فقال : السلام عليك يا إبراهيم ، قبال : وعليك السلام يا ملك الموت أداع أنت أم نباع؟ قال : بل داع فباجبه ، فقبال إبراهيم : فهبل رأيت خليلاً يُميتُ خَلِيلَه؟ قبال : فرجع ملك الموت حتّى وقف بين يدي الله فقبال : إلهي قد سمعت ما قال خليلك إبراهيم ، فقال الله جلَّ جلاله : يا ملك الموت اذهب إليه وقل لـه : إنَّ الحبيب يُحِبَّ لقاء حبيبَه هل رأيت حبيباً يكوه لقـاءَ حبيبه؟ وتـوفّى إبراهيم عليـه السـلام بـالشـام ولم يعلم اسمـاعيـل بموته فنزل جبرئيل عليه السلام فعَزَّاه بابيه . بين موسى (ع) وملك الموت :

وأمما الكليم عليه السلام فقد كـان أكثرهم كـراهة للمـوت كما روى عن الصادق عليه السلام أنَّ ملك الموت أتى موسى بن عمران فسلَّم عليه فقال : من أنت؟ قمال : أنا ملك الموت ، قال : ما حماجتك؟ فقـال له جئت أقبض روحـك من لسانـك ، قال : كيف وقـدٍ كلَّمت بـه ربِّي عزَّ وجلَّ؟ فقال : من يديك ، فقال له موسى كيف وقد حملتَ بهما التوراة؟ فقال : من رجليك ، فقال : كيف وقد وطأتَ بهما طُورَ سيناء؟ قال : وعدَّ أشياء غير هذا، قيال : فقال لـه ملكَ الموت فبإنَّى أمرت أن أتركك حتّى تكون أنت الدي تمريد ذلك ، فمكث موسى عليه السلام ما شاء الله ، ثمَّ مرَّ برجل وهو يحفر قبراً فقـال له مـوسى عليه السلام ألا أعينك على حفر هذا القبر؟ فقال له الرجل : بلي قال : فأعانه حتّى حفر القبر ولحّد اللحد فأراد الرجـل أن يضطجـع في اللحد لينظر كيف هـو ، فقال لـه موسى عليه السلام : أنا أضطجع فيه ، فاضطجَعَ موسى فأرى مكانه من الجنَّة ، فقال : يـا ربَّ أقبضني إليك ، فقبض ملكُ الموت رُوحَه ودفنه في القبر وسوَّى عليه التراب ، قـال : وكان الـذي يحفر القبـر ملك في صورة آدميّ فلذلـك لا يُعْـرَبُ قَبَرُ موسى عليه السلام .

الرواية المـوضـوعــة حـول مــا دار بين مـوسى (ع) وملك الموت :

وفي حـديث آخر : أنَّ مـوسى عليه السـلام لمَّا جـاءه ملك الموت

ليقبض روحه لطمه فاعوره<sup>(۱)</sup> فقـال : ربّ إنّـك أرسلتني إلى عبـد لا يحبّ المـوت ، فأوحى الله إليـه أن ضع يـدك على متن ثور ولـك بكلّ شعرة وارتها يدك سنة ، فقـال : ثمّ ماذا قـال الموت فقـال انته إلى أمـر ربّك .

وأمّـا المسيح عليـه السـلام فقـد فـرّ من المــوت والتجـأ إلى الله سبحانه حتّى رفعه إليه فهـو الآن في عالم الملكـوت ويهبط إلى الأرض زمان خروج المهدي عليه السلام كما تنصّ عليه النصوص .

(١) الظاهر أنّه الحديث الـذي أخرجه الشيخان - البخاري والمسلم - في صحيحيهما بالإسناد إلى أبي هريرة ، وهو من الأحاديث التي نقلها سيّدنا الإمام المجتهد الأكبر السيّد شرف الـدين العاملي (٥) في كتـابه : أبـو هريـرة . ثم أخذ في المنقيب حولها وكشف الحقيقة الـراهنة في حق تلك الأحاديث الموضوعة في التنقيب حولها وكشف النفيس وظهر فيه صبح اليقين؟

وقـال بعد نقـل هذا الحـديث : وأنت تـرى مـا فيـه ممّـا لا يجـوز على الله تعـالى ولا على أنبيـاثــه ، ولا على مـلائكتــه ، أيليق بـالحقّ تبــارك وتعـالى أن يصطفي من عباده من يبطش على الغضب بطش الجبّارين؟

ويوقع بأسه حتّى في ملائكة الله المقرّبين؟ ويعمل عمل المتمرّدين؟ ويكره الموت كراهة الجاهلين؟ وكيف يجوز ذلك على موسى؟ وقد اختاره الله لرسالته وائتمنه على وحيه وآثره بمناجاته وجعله من سادة رسله وكيف يكره الموت هذا الكره مع شرف مقامه؟ ورغبته في القرب من الله تعالى والفوز بلقائه؟ وما ذنب ملك الموت عليه السلام؟ وإنما هو رسول الله إليه ، وبما استحقّ الضرب والمثلة فيه بقلع عينه؟ وما جاء إلاً عن الله ، وما قال له : سوى أجب ربّك أيجوز على أولي العزم من الدرسل إهانة الكرّوبيّين من الملائكة؟ وضربهم حين يبلغونهم رسالات الله وأمره عزّ وجل؟ تعالى الله وتعالت أنبياؤه وملائكته عن ذلك علوًا كبيراً (اهـ) انظر كتاب : أبو هريرة ص ٨٣ - ٨٢ ط صيدا . النبي (ص) وأمير المؤمنين (ع) واستقبالهما للموت :

لكن إذا أردت من استقبـل المـوت ولم يخف منـه فهمـا الاخــوان المبـاركـان النبي صلى الله عليـه وآلـه وأخـوه علي بن أبي طـالب عليـه السلام .

أمًا النبي صلى الله عليه وآله فقد أرسل الله سبحانه إليه ملكاً في زمن مرضه ومعه بغلة عليها مفاتيح خزائن الأرض ، فقـال لـه إنّ الله أرسلني إليـك بهذه المفـاتيح لتكـونَ مَلِكاً في الـدنيـا ولا يُنقِصُ عليـك شيئاً من حظّ الآخـرة ، فقـال النبي صلى الله عليـه وآلـه : أريـد لقـاء ربّي ، وما قال هذا إلاً لما عرف من إرادة الحبيب لقائه .

والله لابن أبي طالب آنَسُ بالموت من الطفل بندي أُمِّه! !

وأمّا سيّد الموحّدين عليه السلام فقد كان يباشر الحروب بثياب بدنه حتّى انّ ابنه الحسن عليه السلام قال لـه في لبس الدّرع فقـال : يـا بنيّ والله لا يبالي أبـوك أعلى الموت وقـع أم وقع الموت عليه والله لابْنُ أبي طـالب آنسُ بالموت من الطّفـل بثدي امّه ، ولمّا ضـربه ابنُ مُلْجَم لعنه الله قال : فُـزْتُ وربّ الكعبة<sup>(۱)</sup> وفي تلك اللّيلة كـان يكـرّر النظر إلى السماء ويقـول : ما يمنـع قاتلي عن قتلي ، وكـان قـد تـرك خضـاب لحيته حتّى كـانت بيضاء فقيـل له في ذلـك؟ فقال : إنّ حبيبي

(١) معنى كـلامه عليه السلام : انـه فزت بـدرجة الشهـادة التي كـانت من آمال أمير المؤمنين طيلة حيـاته ، وعنـه عليه السـلام ، قال : قلت : يـا رسول الله (ص) أنّـك وعدتني الشهـادة فاسـأل ِ اللّـهَ تعالى أن يعجلهـا فقال : أَجَـلْ قد كنتُ وعــدتُـك الشهـادة فكيف صبـرك إذا خُضِبَت هــذه من هــذا وأومىء إلى رأسي ولحيتي ـ الحديث ـ انظر الأمالي للشيخ المفيد (ره) ص ١٦٩ ط النجف . رسول الله صلى الله عليه وآلمه أخبرني أنَّ لحيتي سَتُخْضَب من دم رأسي فانا مُنتظرُ لذلك الخضاب فَآنظُرْ إلىٰ رجل جعل زينتَه وخضابَه دَمَ مِفْرَقَ رأْسِهِ وكان يقول : والله لَيُضْرَبُ الرجلُ ألفَ ضَرْبةٍ بالسِّيف على رأسه خَيْرٌ من أن يقال فيه : إنَّه مات على فراشه ، يعني ينبغي للرجل أن يُقْتَلَ في سبيل الله لا أن يموت موتاً

استقبال أبي الأحرار (ع) للموت :

وقد اقتدى بهذين الأخوين أولادُهم الطاهرون عليهم السلام ، وناهيك به مبادرة مولانا أبي عبدالله الحسين عليه السلام إلى العراق عارفاً بقدومه على الموت والقتل سامعاً لصوت قائل يقول : يسير هؤلاء القوم والمنايا تسير معهم ، ولنا قرب إلى العراق وسمع بقتل ابن عمّه مسلم بن عقيل وهانىء بن عروة أشار عليه أصحابه بالرجوع فقال : لا خير في الحياة بعد هؤلاء الفتية ، فأقبل بأهل بيته وفتيته مبادراً إلى الموت مثل مبادرة الظمئان إلى الماء الزلال ، فجالدهم اسيفه حتى أفنى منهم الجمّ الغفير إلى أن تكاثروا عليه فخرج إلى لقاء ربّه شاكياً من هذه الأمة وفعالها ، راغباً عن قيل الدنيا وقالها ، وتبعه على هذا الأثر أولاده المعصومون فما منهم إلاً وقتيل أو مسموم وسيعلم الذين ظلموا أيّ منقلب ينقلبون .

روايةُ تُطيبُ القلبَ وتطمئنه :

والحـاصل أنَّ مثـل الأنبياء إذا خـافوا من المـوت فكيف لا نخـاف نحن منه لكن الّذي يطيب القلب ويجعله مطمئنًـاً ما روى مستفيضـاً بل متـواترة في الأخبـار من حضـور رسـول الله صلى الله عليـه وآلـه وأميـر المؤمنين عليه السلام عند المحتضر حال احتضاره .

ما يشاهده المؤمن قبل موته :

روى شيخُنا الكليني (ره) وَغَيْرُه من أصحابنا عن مولانا الصادق عليه السلام : لـو أنّ مؤمناً أقسم على ربّه أن لا يميته مـا أماتـه أبداً ، ولكن إذا حضـر أجلُه بعث الله عـزّ وجـلّ ريحين ، ريحـاً يقـال لهـا المنسيّـة ، وريحاً يقـال لها المسخية فـأمّـا المنسيـة فـإنّهـا تنسيـه أهله وماله ، وأمّا المسخية فإنّها تسخى نفسـه عن الدنيـا حتّى يختار مـا عند الله .

وقـال عليه السـلام : إذا أتاه ملك الموت لقبض روحه جـزع عند ذلـك، فيقـول لـه ملك الموت : يـا وليّ الله لا تجـزع فـوالـذي بعث محمّـداً لأنا أبـرّ بك وأشفق عليك من والد رحيم لـو حضرك ، فـافتـح عينيك فانظر فينظر فيـرى رسول الله صلى الله عليـه وآله وأميـر المؤمنين وفـاطمـة والحسن والحسين عليهـم السـلام ، فهؤلاء رفقـاؤك فينادي رُوحَـه مناد من قِبَـل ربّ العزّة فيقـول بنيا أيتهـا النفس المـطمئنّـة إلى محمد وأهل بيتـه ارجعي إلى ربّك راضيـة بالـولاية مـرضيّة بـالثواب ، فـادخلي في عبادي ، يعني محمـداً وأهل بيتـه ، وادخلي جنّتي فما من شيء أحبّ إليه من انسلال روحه واللحوق بالمنادي .

لن يمـوت المؤمن حتى يشـاهــد رسـول الله وعليــاً عليهمــا السلام :

وقـال عليه السـلام لعقبـة : يـا عقبـة لن تمـوت نفس مؤمنـة حتّى تـراهما ، قلت : إذا نـظر إليهما المؤمن أيـرجع إلى الـدنيا؟ فقـال : لا يمضي أمـامـه ، قلت لـه : أيقـولان شيئـاً؟ قـال : نعم يـدخـلان على المؤمن فيجلس رسول الله صلى الله عليه وآلـه عند رأسـه ، وعلي عليه السلام عند رجليه فيكبّ عليه رسول الله صلى الله عليه وآله فيقول : يا ولَيَّ الله أبشر أنا رسول الله إنَّي خير لك ممّا تركت من الـدنيا ، ثمّ ينهض رسول الله صلى الله عليه وآله فيقوم علي عليه السلام حتّى يكبّ عليه فيقول : يا ولي الله أبشر أنا علي بن أبي طالب الـذي كنت تحبّ أما لأنفعنك ، ثم قال : إنَّ هذا في كتاب الله عزّ وجلّ ، فقلت أين جعلني الله فداك؟ قال في يونس قول الله عرز وجل هيهنا : في آلَذِينَ آمنُوا وكانُوا يَتَقُونَ لَهُمُ البُشْرَىٰ في الحياةِ الدُّنيا وفي الآخرةِ لا تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ اللَهِ ذٰلِكَ هو الفَوْزُ العظيم ك<sup>(1)</sup>

وفي خبر آخر قبال أبو عبدالله عليه السلام إذا حيل بينه وبين الكلام أتاه رسول الله صلى الله عليه وآله وعلي عليه السلام ، فجلس رسول الله صلى الله عليه وآله عن يعينه ، والآخر عن يساره ، فيقول له رسول الله صلى الله عليه وآله أما ما كنت ترجو فهو ذا أمامك ، وأما ما كنت تخاف منه فقيد أعنت عنه ، ثم يفتح له باباً إلى الجنّة فيقول : هذا منزلك في الجنّة فإن شئت رددناك إلى الدنيا ولك فيها ذهب وفضّة ، فيقول لا حاجة لي في الدنيا ، فعند ذلك يبيّض لونُه ويرشح جبينُه وتقاص شفتاه ، وتنشر منخراه ، وتدمع عينه اليسرى ، فأي هذه العلامات رأيت فاكتف بها .

خروج النفس من الجسد وما يعرض عليها :

فـإذا خرجت النفس من الجسـد فيعرض عليهـا كما عـرض عليهـا وهي في الجسـد فتختـار الآخـرة فينـزل عليـه بكفن من الجنّـة بمسـك أذفـر ، فيكفن بذلـك الكفن ويحنّط بـذلـك ثمّ يكسى حلّة صفـراء من

(١) سورة يونس آية : ٦٤.

حلل الجنّة ، فإذا وضع في قبره فتح له باب من أبواب الجنّة ثمّ يفسح له عن امامه مسيرة شهر ، وعن يمينه وعن شماله ، ثم يقال لـه نم نومة العروس على فراشها ، ثم يزور آلَ محمد في جِنان رضوي فيأكل معهم من طعامهم ، ويشرب معهم من شـرابهم ، ويتحدّث معهم في مجالسهم حتّى يقوم قائمنا أهل البيت فَأَقْبَلُوا معه يلبّون زُمراً زُمراً .

بعض مشاهدات الكافر المحتضر :

وإذا احتضر الكافر حضره رسولُ الله صلى الله عليه وآله وعليَّ وجبرتيلُ وملكُ الموت عليهم السلام فيدنو منه عليَّ عليه السلام فيقول : يا رسول الله إنَّ هذا كان ينغضنا أهلَ البيت فابغضه فيقول رسول الله صلى الله عليه وآله عل جبرتيل إنَّ هذا كان يبغض الله ورسولَ الله صلى الله عليه وآله وأهل بيت رسُوله فابغضه ، ويقول جبرتيل يا ملك ( لملك ) الموت إنَّ هذا كان يبغض الله ورسولَه وأهلَ بيت رسوله فابغضه واعنف عليه ، فيدنو منه ملك الموت فقول : يا عبدالله أخذت أمان براءتك من النار ، تمسّكت بالعصمة فيقول : يا عبدالله أخذت أمان براءتك من النار ، تمسّكت بالعصمة الكبرى في الحياة الدنيا؟ فيقول : لا ، فيقول : أبشر يا عدو الله بسخط الله عز وجل وعذابه والنار ، أمّا الذي كنت تحذره فقد نزل بلك ، ثم يسلّ نفسه سلاً عنيفاً ، ثم يوكّل بروحه ثلاثمائة شيطان كلّهم يبزق في وجهه ويتأذّى بروحه ، فإذا وضع في قبره فتح له باب

وقال عليه السـلام في الميّت تدمـع عيناه عنـد الموت ، قـال ذلك معاينة رسول الله صلى الله عليه وآلـه فيرى مـا يسرّه ، أمـا ترى الـرجل يرى ما يسرّه فتدمع عينه لذلك ويضحك .

قول علي (ع) لحارث عجب . . .

قال ابن أبي يعفور كان خطَّاب الجهني خليطاً لنا وكان شديدَ النَّصب لآل محمَّد ، قال : فدخلت عليه أعوده للتقيّة فإذا هو مغمى عليه في الموت ، فسمعته يقول ما لي وما لك يا علي؟ فأخبرت بذلك أبا عبدالله عليه السلام ، فقال أبو عبدالله عليه السلام رآه وربً الكعبة ثلاثاً ، ومخاطبته عليه السلام لحارث الهمداني متواتر نقله الخاصّة والعامّة، وهو<sup>(۱)</sup> :

يا حار همدان من يمت يرني من مؤمن أو منافق قُبُلا

(١) يظهر من كلام المصنف ان هذه الأشعار أنشدها أمير المؤمنين عليه السلام مخاطباً بها الحارث الهمداني (٥) والها من كلامه المنظوم ولكن الصواب انها من أشعار السيد الحميري (٥) وقد حكى فيها ما تضمّنه كلام أمير المؤمنين عليه السلام من مخاطبته لحارث الهمداني (٥) وقد وقع هذا التسامح والاشتباه في عبارات كثير من المؤلّفين .

وقد روى الشيخ الأعظم الإمام المفيد (ره) في كتابه والأمالي؛ بإسناده حديثاً شريفاً عن جميل بن صالح - والظاهر أنه الأسدي الثقة الجليل من أصحاب الصادق عليه السلام عن أبي خالد الكابلي عن الأصبغ بن نباتة قال : دخل الحارث الهمداني على أمير المؤمنين عليه السلام في نفر من الشيعة وكنت فيهم - ثم نقل كلماتاً مشرفة نيّرة من مخاطبات الإمام عليه السلام لحارث إلى أن قال عليه السلام - : وأبشرك يا حارث لتعرفني عند الممات وعند الصراط وعند الحوض وعند المقاسمة قال الحارث : وما المقاسمة؟ قال : أقاسمها قسمة صحيحة أقول هذا ولييّ فاتركيه ، وهذا عدوّي فخذيه ، وفي آخر الحديث : قال جميل بن صالح وأنشدني أبو هاشم السيّد الحميري رحمه الله فيما تضمّنه هذا الخبر :

کم ثم أعجبوبية ليه حميلا قبول على لحبارث عجب

يا حار همدان إلى آخر الأبيات التي ذكرها المصنف (ره) ولكن حذف من
 أولها هذا البيت الذي ذكرناه ؛ وهذا الخبر الشريف صريح بـأنّ هـذه الأبيـات
 للسيّــد الحميـري (ره) انـــظر الخبـر في أمــالي الشيخ المفيــد ص ٢ ــ ٤ ط ٢
 النجف .

وقال العلّامة الأمين العاملي (ره) صـاحب أعيان الشيعـة في كتابـه : (ديوان أمير المؤمنين عليه السلام على الرواية الصحيحة ص ٨ ـ ١٠ ط دمشق) :

ِ ولا بساس بالإشسارة إلى بعض ما يسوجب القطع بفسساد نسبة البعض ممَّما في الديوان المشهور إليه عليه السلام . . . ومن ذلك إيراده الأبيات الّتي أوَّلها :

يـا حار همـدان من يمت يرنى الـخ مع انهـا للسيّد الحميـري وأوّلها : قـول علي لحارث عجب الخ فإنّه صريح في أنّ ذلك حكايـة قولـه عليه السـلام لا نفس قوله .

والعجب أنَّ جامع الديوان ذكر هذا البيت في آخر الأبيات مع انَه في أوّلهــا وصريح في انهــا ليست له عليـه السلام والشيخ الطوسي في أمــاليه في المجلس الثامن عشر نسب الأبيات إلى السيّد الحميري وذكر هذا البيت في أوّلها .

وقد وقع في هـذا الاشتباه ابن أبي الحـديد في شـرح النهج فنسب الأبيـات إلى أميـر المؤمنين عليه السـلام، لمـا رأى في أوّلهـا خـطابـاً للحـارث ولم يـذكـر البيت الذي في أوّلها .

وقـال أيضاً في ص ١١٤ من الـديوان : وقـال ابن أبي الحـديـد في شـرح نهج البلاغة انَّ الشيعة تـروي عنه شعـراً قالـه للحارث الأعـور الهمداني : يـا حار همدان من يمت يرنى الـخ ولكن الصواب انَّ هـذه الأبيات للسيِّـد الحميري نظم فيها هذه القصّة فتوهَم الـرواة انَّها لأميـر المؤمنين عليه السـلام من قولـه فيها : يـا حار همدان وإنّما ذلك حكـاية قـول أمير المؤمنين لا نفس قـوله روى ذلـك الشيخ الطوسي في أماليـه في مجلس يوم الجمعة ١٨ جمادى الآخـرة سنة ٤٥٧ بسنـده عن جميل بن صالح قال : أنشـدني السيَّد بن محمـد : قول علي لحارث عجب الخ (انتهى).

وانظر إلى تعليقة صديقنا العلّامة الخطيب البارع الـواعظ الجرنـد ابي على كتاب أوائل المقالات ص ٤٦ ـ ٤٧ ط ٢ تبريز. يعرفني طرف وأعرف بنعت واسم وما فعلا وانت عند الصراط تعرفني فلا تخف عشرة ولا زللا أسقيك من بارد على ظما تخاله في الحلاوة العسلا أقول للنار حين تُعْرَض للعرض دعيه لا تاخذي الرجلا دعيه لا تقريب إنَّ له حبلًا بحبل الوصيَّ متَصلاً وتحقيقُ وردُ تأويل حول : . . مَنْ يَمُتْ يَرني . .

ولم يبذهب أحد من الأصحـاب إلى تأويـل هـذا ولا إلى انكـاره ، نعم ذهب سيّـدنا الأجـل علم الهدى تغمّـده الله بـرحمتـه إلى تـأويله ، فقـال معنى قولـه من يمت يرنى أنّـه يعلم في ذلك الحـال ثمـرة ولايتـه عليه السلام ، وانحرافه عنه لأنّ المحتضر :

قد روى أنّه إذا عـاين الموت وقـاربه أرى في تلك الحـال ما يـدلّ على انّه من أهل الجنّـة والنّار ، وقـد تقول العـرب رأيت فلانـاً إذا رأى ما يتعلّق به من فعل أو أمر يعود إلية .

وقال العلّامة الخبير السيّـد عبدالله الشبّـر (ره) في كتاب حقّ اليقين : « قول أمير المؤمنين لحارث الهمـداني يا حـار همدان من يمت الـخ وهذا البيت قـد رواه الخاصّة والعامّة» (انتهى) انظر ص ٦٣ ج ٢ ط صيدا .

ولعلَّ مراده من كون هذا البيت ممَّا رواه الخاصَّة والعامَّة هو مضمونه لا نفس هذا المنظوم وإلاً فـأين تلك الروايـات المسندة التي رواهـا الخاصّة والعامَّة وفيهـا هـذا البيت وهـذا القـول من الخبيـر المـاهـر عجيب ، وأعجب منه ادّعــاء المصنف تواتر نقل مخاطبة الإمام عليه السلام لحـارث بهذا البيت مع كونـه خبيراً ماهراً أيضاً .

ولعـلَّ المراد تـواتر الأخبـار عن الأئمّة الأطهـار عليهم السلام في حضـورهم عليهم السلام عند المحتضر كما أنَّ هـذا الاعتقاد من ضـروريّات مـذهب الإماميّـة (رض) وأخبارُهم به متواترة . وإنّما اخترنا هذا التأويل لأنّ أمير المؤمنين عليه السلام جسم فكيف يشاهده كُلُّ مُحتَضر ، والجسم لا يجوز أن يكون في الحالة الواحدة في جهات مختلفة ، ولهذا قال المحصّلون انّ مَلَكَ الموت الـذي يقبض الأرواح جنس ، ولا يجوز أن يكون واحداً لأنّه جسم والجسم لا يجوز أن يكون في حالة واحدة في أماكن متعدّدة ، فقوله تعالى : ﴿ قل يتوفّاكم ملك الموت ﴾<sup>(1)</sup> أراد به الجنس ، كما قال : ﴿ والمَلَكُ على أرجائها ﴾<sup>(٢)</sup> هذا كلامه (ره).

والعجب منه كيف ارتكب تـأويـل هـذه الأخبـار الكثيـرة مــع أنَّ بعضها من جهة صراحته في المـطلوب غير قـابل للتـأويل لهـذا الدليـل العقلي<sup>(٣)</sup> والجـواب عن كلامـه (ره)، هو أنَّ شيخنـا المعاصـر أدام الله

(۱) سورة السجدة آية : ۱
 ۲) سورة الحاقة آية : ۱۷

(٣) اعلم أنَّ الاعتقاد بحضور النبي صلى الله عليه وآله وأمير المؤمنين بل الائمة من ولده عليهم السلام عند المحتضر من اعتقادات الإمامية ومن العقائد الحقة الخاصة بهم وعليه ضرورة مذهبهم وقد أخذوا وتعلموا هذا الاعتقاد عن أهل البيت سلام الله عليهم .

والدليل العقلي الذي أوجب لسيّدنا علم الهدى (ره) وشيخه الأعظم شيخنا المفيد (ره) أن ذهبا إلى تأويل الـدلائل النقليّة الواردة عن أثمّتنا عليهم السـلام فهو بالنـظر إلى الأجسام الـطبيعيّة المـادية ومكـانها دليـل تام لا شـك فيه بحسب الظاهر فإنَّ من الواضح أنَّ حضور الجسم الـواحد في آن واحـد وحالـة واحدة في أمكنة متعدّدة وجهات مختلفة غير ممكن ولكن لما لم يتحقّق في زمن السيّـد (ره) هــذه المبـاحث على نحـو التحليـل العلمي ولــذا ذهب السيّـد (ره) إلى ذلــك

وأمًا اليوم فقد حُقَّقَ في محلَّه أنَّ حضورهم عليهم السـلام عند المحتضـر لا ينحصر أن يكون في مكان الأجسام الطبيعيَّة كمـا يتخيَّل في بـادىء النظر حتَّى يـرد\$ أيّامه بنى هذا على تعدّد البـدن المثالي ، فيكون لعليّ عليه السـلام أبـدان متعدّدة كـلّ بـدن منهـا في مكـان من الأمكنة المختلفة ، وأمّـا الذي رَجَّحناه نحن أخـذا من مفاهيم الأخبـار فهو القـول بالتمثّـل ، بأنّ الله سبحانه يمثّـل للميّت رسول الله صلى الله عليه وآله وأميـر المؤمنين عليه السلام والأثمّـة عليهم السلام ، كمـا مثّله لأهـل السمـاوات حين رآه النبي صلى الله عليـه وآلـه في جميـع السمـاوات واقفـاً يصلّي

بذلك الاشكال العقلي بل من الممكن أن يكون حضورهم في مكان الأجسام اللطيفة أو مكان الأرواح المجرّدة فإنَّ الأمكنة بالنسبة إلى الأجسام المادية والأجسام اللطيفة والأرواح المجرّدة مختلفة كما نشاهد اليوم أن حركة بعض الأجسام بواسطة بعض القوى المادية في حكان الجسم اللطيف كالهواء أسرع بمراتب من الحركة في مكان الأجسام الكثيفة وهكذا يختلف تزاحم الأجسام في تلك الأمكنة بعضها مع بعض وعدماء وسرعة الحركة والسير أيضاً فيها مختلفة ولهم عليهم السلام بحسب نفوسوم القدسرة الفدرة والاستعداد بالتصرف في جميع الأمكنة من أمكنة الأجسام الكثيفة والطيفة والأرواح الأدنى والوسطى إن كان المكان منحصراً إلى مكان الجسم الملكوت بإذن الله تعالى واقداره نعم إن كان المكان منحصراً إلى مكان الجسم المادي فقط فيرد حينية ذلك الأشكال العقلي وإحاطة التصرّف في عالم الملك والملكوت بإذن الله تعالى واقداره نعم إن كان المكان منحصراً إلى مكان الجسم المادي فقط فيرد حينية ذلك الأشكال العقلي ولكن ليس كذلك انظر إلى ما نقلنا عن شيخنا الاستاذ الإمام كاشف الغطاء (ره) في كتاب دجنة الماوى ، وما كتبنا في ذيله من صفحة 10 الم الغطاء (ره) في كتاب دجنة الماوى ، وما كتبنا في ذيله من صفحة 10 المكان الغطاء (ره) في كتاب دجنة الماوى ، وما كتبنا في ذيله من صفحة 10 المالي الغطاء (ره) في كتاب دجنة الماوى ، وما كتبنا في ذيله من صفحة 10 الم

وما هو جدير بالذكر أنّه غير خفيّ على الباحث الخبير أنّ الأخبار الواردة عن أهـل البيت عليهم السـلام في هـذا البـاب مختلفة في تعبيراتهـا يـظهـر من بعضها حضورهم عند المحتضر بنفوسهم وأشخاصهم الشريفة وعن بعضهـا التمثّل كما ذكره المصنف ومن بعض آخر أن المحتضر يـرى النبي صلى الله عليه وآلـه وأمير المؤمنين عليه السـلام وغيرهما من الأثمة عليهم السـلام ورؤية المحتضر أعمّ من حضور أشخاصهم ولعـلّ حضورهم يختلف بحسب مراتب الأشخاص والمحتضرين والله العالم . والملائكة تصلّي خلفه فقال هذا علي بن أبي طالب عليه السلام تركته في الأرض وهـا هو قـد سبقني إلى السمـاء؟ فقـال الله عـزّ وجـل هـذا شخص مثل علي بن أبي طالب خلقتـه في جميع السمـاوات حتّى تنظر إليه الملائكة فتطمـأنّ إليه نفـوسهم من شدّة حبّهم لعليّ بن أبي طـالب عليه السلام .

رواية تؤكد مثولهم عليهم السلام للمحتضر :

ويؤيّده ما رواه الكليني في رواية سدير الصيرفي عن مولانا عليه السلام في قول ملك الموت للمحتضر افتح عينيك فـانـظر ، قـال : ويمثّـل له رسـول الله صلى الله عليه وآلـه وفـاطمـة والحسن والحسين والأئمّـة من ذريّتهم عليهم السلام ، فيكـون عليه السـلام يـأتي إلى بعض المحتضرين بنفسه الشريفة وصـورته الأصليّـة ، ويأتي إلى بعض آخر صـورتـه الممثّلة المشـابهـة لتلك الصـورة الأصليّـة ، وهـذا غيـر الجواب الأوّل الذي بنى على البدن المثالي .

روايةُ نافعةُ مُفَسِّرَةُ لتلك الرِّواية :

وهـذا التمثّل من بـاب ما رواه شيخنـا الكليني طاب ثـراه قال قـال أميـر المؤمنين عليه السـلام : إنَّ آبنَ آدم إذا كان في آخـر يوم من أيّـام الدنيا وأوّل يوم من أيّام الآخرة مُثْلَ لـه مالـهُ وولده وعمله ، فيلتفت إلى ماله فيقـول : والله إنّي كنت عليك حـريصـاً شحيحـاً فما لي عنـدك؟ فيقـول : خذ منّي كَفَنَـك ، قال : فيلتفت إلى وُلَـدِه فيقـول : والله إنّي كنت لكم محبّاً وإنّي كنت عليكم محامياً فما لي عنـدكم؟ فيقولـون : نؤدّ بك إلى حفرتـك فنواريـك فيها ، قـال : فيلتفت إلى عندك؟ فيقول : أنا قرينك في قبرك ويوم نشرك حتّى أعرَضُ أنا وأنت على ربّك ، الحديث . علاماتٌ لإنساء الأجل : في لثالى الأخبارج ٢ ص ٢٣٢ : قال أبو عبدالله عليه السلام في وجع الاضراس ووجع الأذن : إذا سمعتم من يعطس فابدؤه بالحمد . سمعتم من يعطس فابدؤه بالحمد . وقال : من سمع عطسة فحمد الله وصلى على النبي وأهل بيته لم يشتك عينيه ولا ضرسه . ثم قال : إن سمعتها فقلها وإن كان بينك وبينه البحر . قوال أبو عبدالله عليه السلام : من قال إذا سمع عاطساً الحمد لله قلى كُلّ حال ما كان من أمر الدنيا والاخرة وصلى أله على مُحمَّد وآله لم ير في فمه سوءاً .

وفي طبّ النبي قـال : من سبق سمت العـاطس بــالحمـد لله أمن من الشوص(١) واللوص(٢) .

وعن رجل من. العامّة قال : كنت أجمالس أبا عبدالله عليه السلام فلا والله ما رأيت مجلساً أبتل من مجمالسته قمال : فقمال لي ذات يوم من أين تخصرج العمطسة؟ فقلت : من الأنف . فقمال لي : أصبت الخيطا . فقلت : جعلت فمداك من أين تخرج؟ فقمال : من جميع البدن كما أنَّ النَّطفة تخرج من جميع البدن ومخرجها من الاحليل .

ثم قــال : أمـا رأيت الإنســـان إذا عـطس نفض أعضـــاه وصــاحب العطسة يامن الموت سبعة أيّام .

وقــال رســول الله صلى الله عليــه وآلــه : العـطاس للمـريض دليــل العافية وراحة للبدن .

وفي خبر قال : من عطس في مرضـه كان لـه أمان من المـوت في تلك العلّة .

وعن عبدالصمد من حذيفة قـال : قال عليـه السلام العـطاس ينفع في البـدن كلِّه ما لم يـزد على الثلاث ، فـإذا زاد على الثـلاث فهـو داء وسُقم .

وقـال أبو عبـدالله عليـه السلام : قـال رسـول الله صلى الله عليـه وآلـه : إذا كان الـرجل يتحكّم تُكْمَ بَحْدَيْتَ فِحَطُس عـاطس فهـو شـاهـد حقّ .

وفي خبـرين آخرين قــال صلى الله عليه وآلــه : تصــديق الحــديث عند العطاس .

وفي بعض نسخ الحديث : العـطسة عنـد الحديث شـاهد عـدل ، والعطستان شاهدا عدل ، وأصدق الحديث ما عطس عنده .

وقال الرضا : التثاؤب من الشيطان والعطسة من الله .

وقال صالح : سألت العـالم<sup>(١)</sup> عليه السـلام عن العطسـة وما العلّة في الحمد لله عليها؟

فقـال : إنَّ لله نعماً على عبـده في صحّة بـدنه وسـلامـة جـواره ، وإنَّ العبد ينسى ذكر الله على ذلـك ، وإذا نسي أمر الله الـريح فتجـاوز في بدنه ثم يخـرجها من أنفـه فيحمد الله على ذلـك فيكون حمـده عند ذلك شكراً لما نسى .

وقبال أبو عبيدالله عليه السبلام : كثرة العبطاس يأمن صباحبيه من خمسة أشياء :

## الفهرس

| لصفحة | لموضوع ا                          | بفحة             | الموضوع اله                                            |
|-------|-----------------------------------|------------------|--------------------------------------------------------|
| ۳۱    | لاستهواء يسبّب المرض              | 0.               | المؤلِّف في سطور                                       |
| ۳۲    | بس على الله أن يعمل كلّ ممكن      | <u>ا</u> ئ       | صورة اجازة المؤلِّف (من آية الله                       |
| ۳۳    | ملَّة الابتلاء بالأمراض           |                  | العظمي النجفي المرعشي)                                 |
| ٣٤    | لريض لا يحرم عن المعنويَّات       |                  | صورة اجازة المؤلِّف (من آية الله                       |
| 40    | للمراض زاجرة ومنبَّهة             |                  | العظمى الشيرازي )                                      |
| ۳0    | مائد المريض ثواب عظيم             | <b>۱۱ 🚽 ک</b> ار | مقدّمة المؤلّف                                         |
| ۳٦    | مض آداب عيادة المريض              | ·                | الفصل الأول                                            |
| 27    | وك من يصاب بالحمّى                | مرارحيت شكويتورك | في أمور متعلقة بالطب والأطباء                          |
| ۳۷    | لتداوي والمضي إلى الطبيب          | 1                | وأنسواع كمثيسرة من الأمسراض                            |
|       | عكسايـة النبي السـلـي امتنـع عن   | - 10             | والأسقام                                               |
| ۳۷    | ىداوي                             | 11 IV            | نشاط الشيعة في الطب                                    |
| ۳۸    | تداوي لا يدفع الأجل               |                  | طبّ الأئمة واهتمام أصحابنا به                          |
|       | يف صار الطبيب ضامناً وان كان      | 5                | وجهة نظر الطنطاوي حول بعض                              |
| ۳۸    | ماذقاً؟                           | - 17             | الأطباء                                                |
| ۳۹    | تداوي قسمان دعاء ودواء            |                  | حوار بينه وبين طبيب                                    |
| ٤٠    | لة الأكل أهمَّ أنواع الدواء!      | ٢٤ قا            | هم المرض يسبّب المرض                                   |
| ٤٠    | دواء الذي لا داء معه              |                  | الخوف على المرض يسبّب المرض                            |
|       | الفصل الثاني                      | 17               | خوف المرض أشدّ من المرض                                |
|       | رسالة الذهبية المنسوبة الى الامام |                  | حوادث تؤكّد أنَّ العقبد النفسيَّة .<br>سُمَّ المُنْ ال |
| ٤٣    | لي بن موسى الرضا عليه السلام      |                  | نؤثَّر على الأعصاب                                     |
|       | أ الأجسام الانسانية حلقت على      | 51 7.            | ريحيّة تكافح المرض                                     |

| الجمع بين الأخبار في أكل الرمّان ١١٧            | مثال المُلك ٦٤                   |
|-------------------------------------------------|----------------------------------|
| في خواصٌ الرمّان والزبيب والتمر ١٢٠             | الجسد بمنزلة الأرض الطيّبة ٦٩    |
| وأمًا قضل الزبيب                                | التعادل في الأكل والشرب ٦٩       |
| وأمًا فضل التمر ١٢٥                             | منهاج تناول الطعام ٧١            |
| ، في خــواص العنب والـبــطَيــخ                 |                                  |
| والتفّاح والكمّثرى ١٢٦                          | الأمزجة متغيّرة ومختلفة ٨        |
| أمّا خواصّ العنب ١٢٧                            | الطبائع الأربع ٨١                |
| وأمًا خواص البطّيخ ١٢٨                          | النوم قوام الجسد ٨٢              |
| مضارً أكل البطّيخ على الرّيق ١٣٠                | طريقة حفظ الأسنان ٨٣             |
| أفضل أنواع البطيخ ١٣٠                           | أربعة أحوال للإنسان ٨٤           |
| فوائد التفّاح ۱۳۱                               | وقت الحجامة ٨٧                   |
| التَّفَاح دواء الحمّى ١٣٢                       | فوائد الحجامة ۸۷                 |
| فوائد الکمتری۱۳۳                                | آداب الحجامة ٩٢                  |
| <ul> <li>خواص السفرجل والتين والقثاء</li> </ul> | الحذر عن بعض الأطعمة ٩٤          |
| والباذنجان والقرع والشلجم ١٣٥                   | فوائد الحمام وآداب دخوله ٩٧      |
| خواص التين۱۳۷                                   | التوقى عن وجع المثانة والمعدة ٩٩ |
| محواص القثاء ۱۳۹                                | تحذيرات كثيرة                    |
| خواص الباذنجان ۱۳۹                              | علائم العسل النافع ١٠١           |
| خواصٌ القرع (اليقطين) ١٤٠                       | تحذيرات أخرى                     |
| حواص الشلجم                                     | مكافحة البلغم والصفراء والسوداء  |
| ، في خـواصٌ خَبِيرَ الشعيــر والبُـرّ           | و                                |
| والهريسة والخل والجبن والجوز                    | بعض ما ينبغي للمسافر ١٠٤         |
| والعسل۱٤٢                                       | أفضل المياه                      |
| خبز الشعير غذاء الأنبياء ١٤٢                    | انواع اخرى للمياه ٧٠٧            |
| الجيّد من خبز البرّ ١٤٣                         | آداب الجماع ۱۰۸                  |
| خواص الهريسة ۱٤٣                                | الغصل الثالث                     |
| خواص الحق ١٤٥                                   | پ في خواص بعض الممواكه والخضار   |
| خواص الجبن والجوز ١٤٧                           | 117                              |
| خواص العسل                                      | * فضل أكل الرمّان وكيفيَّة أكله  |
| 🔹 في فضل منَّح البيض والشريد والأرز             | وخواصّه ۱۱۵                      |

.

٤٧٣

| ۱۸٦   | صفات أبقراط                       |               | والحميص والعدس والدهن                 |
|-------|-----------------------------------|---------------|---------------------------------------|
| ۱۸٦   | أبقراط مات مفلوجاً                | 108           | فوائد جمَّة في أكل البيض              |
| ۱Â۷ . | بعض كلمات أبقراط الحكميّة         | 105           | خواصّ الثريد                          |
| ۱۸۸   | أممهات لذّات الدنيا               | 100           | خواص الأرز                            |
| ۱۸۹   | حكاية تعليمه لشابٌ فطن            | 100           | فوائد الحمّص                          |
| ۱۸۹   | حكاية دخوله على عليل              | 101           | خواص العدس                            |
| ۱۹۰   | جامع العلم عند أبقراط             | 104           | خواص الدهن                            |
|       | للقلب آفتان                       |               | الفصل الرابع                          |
|       | كلمات مفيدة أخرى                  | 109           | في أقسام الطب                         |
| 191   | أبقراط يصف العشق                  | 111           | القسم الأوّل من أقسام الطب            |
| 197   | ويصف العاشق                       |               | القسم الثاني من أقسام الطب .          |
| 197   | المناهج الخمسة لمعالجة الجسد      |               |                                       |
| ـاس   | الطبيب الذكي أسعـد بن الي         |               | لحسوم الأفساعي تنفسع من نهشر          |
| 190   | الدمشقي                           | ~ <b>}1</b> 1 | الأفاعي !!                            |
| 197   | _ تشیهه                           |               | لحسوم الأفياعي تنفسع من شـرب          |
| 197 . | احسانه إلى أهل صناعة الطب         | X1¥-          | الأدوية القتالة المهلكة               |
| 197   | تلاميـذه                          |               |                                       |
| 199   | # الطبيب الذكي ابن الأصم          | 141           | القسم الخامس من أقسام الطب            |
| 199   | معالجته لرجل دخلت الحيّة فمه      |               | الفصل الخامس                          |
| ل     | الطبيب الـذكي ابن الـشب           | ·             | في الأذكياء من الأطباء عبر مختلف      |
| ۲۰۱   | البغدادي                          | ۱۷۵           |                                       |
| بل    | # السطبيب السذكي ابن خلي          |               | الطبيب الذكي أبقراط                   |
| ۲۰۲   | الطهراني                          | 114           | قُسَم أبقراط                          |
|       | ذکائےہ                            | 14.           | ناموس الطبّ لأبقراط                   |
|       | ومن ذكائه                         | 141           | _                                     |
| -     | الطبيب الذكي أمير الأطباء الشريبة | 141           | جالينوس يصف أبقراط                    |
|       | الرئيس ابن سينا                   | 144           | أبقراط لم يخدم لأجل المال             |
|       | نسبه وبعض حالاته                  | 145           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|       | تفوّقه على أستاذه                 |               | حكاية أبقراط مع افليمون               |
| 1.1 . | رغبته لعلم الطبّ والمنطق          | ۱۸٥           | معنى اسم أبقراط                       |

| 110 | السرور دليل على الفهم               | بالحشيشة ٢٦٥                      |
|-----|-------------------------------------|-----------------------------------|
| 170 | خير الأشياء أجدَّها إلا المودَّات . | ۱ الطبيب الذكي ارسطوطاليس ۲٦٧     |
| 140 | خاصّة العقل حسن الاختيار            | آدابه ۲٦٧                         |
| ۲۷٥ |                                     | القناعة كلِّ الغني ٢٦٧            |
|     | اكتب خير ما يفرا واحفظ خير مـا      | عدم تضييع العمر والمال والقوّة في |
| ۲۷٦ | يكتب                                | غيرحتى ٢٦٨                        |
|     | علَّة غلبة الشهوة على الرأي في أكثر | العدل ميزان الله في أرضه ٢٦٨      |
|     | الناس                               | العالم يعرف الجاهل ٢٦٩            |
|     | الكلمات الثمان المكتوبة عملي قبر    | اصلاح النفس ٢٦٩                   |
| 777 | ارسطوطاليس                          | اعتبر تمن مضي۲۷                   |
| 777 |                                     | تقديم أهل الدين والصلاح ٢٧٠       |
| ۲۷۸ | * الطبيب الذكى اسقليبيوس            | الغفلة تورث الندامة ٢٧٠           |
| ۲۷۸ | من آدابه وحکمه                      | الصدق قوام أمر الخلائق ٢٧١        |
| ۲YA | مثال المتعبّد بغير معرفة            | ستر عيوب الأخرين ۲۷۱              |
| 777 | 🔄 عدم اعطاء الفاجر 🛛                | عدِم الاسراف في حبَّ الدنيا ١٧١ 🧹 |
|     | فالدة الاكشار من الصمت              | اللَوْم يهدم الشرف۲۷۱             |
| 779 | المستعمالة الصدق                    | وصاياه إلى الاسكندر               |
| 779 | سبيل من له دين ومروءة               | ثلاثة تشرف الملوك ۲۷۲             |
| ۲۸۰ | الطبيب الذكي أفلاطون                | السعيد من أتّعظ بغيره ٢٧٢         |
| 111 | مواعظ أفلاطون                       | العناية برياضة النفس ٢٧٢          |
| 171 | عدم مصاحبة الأشرار                  | الحقَّ أولى بالمحبَّة ٢٧٣         |
| ۲۸۳ | عدم استصغار العدوّ                  | الصبر على تعب العلم ٢٧٣           |
| 275 | فساد الزمان                         | عدم السعاية على الأخرين ٢٧٣       |
| 270 | كيفيّة مخاطبة الأعلم والأدون        | قوة البدن ليس بكثرة الغذاء ٢٧٣    |
| ۲۸٦ | عدّم مصاحبة الشرّيو                 | لا ينبغي للإنسان أن يمدح نفسه ٢٧٤ |
| 777 | الحذر من العدو                      | مواقع امتحان الإنسان ٢٧٤          |
| 177 | الأمل خداع الناس                    | رضا الناس غاية لا تدرك ٢٧٤        |
| 171 | الفضائل والرذائل                    | حركة الاقبال بطيئة وحركة الادبار  |
| ۲۸۸ |                                     | سريعة ٢٧٤                         |
| ۲۸۸ | التعرّف على الحكيم                  | شرف الإنسان على جميع الحيوان ٢٧٤  |

.

.

| TOT       | بعض کتبه               | 322         | الثقفي                             |
|-----------|------------------------|-------------|------------------------------------|
| ل أود ۳۵۳ | الذكية زينب طبيبة بن   | ***         | کلام الحارث مع کسری                |
| TOE       | * الطبيب الذكي سقرام   | 272         | اعجاب كسرى من كلام الحارث          |
|           | بعض كلماته             | 320         | كلام الحارث حول الطب وأصله         |
|           | من آدابه               | ****        | أفضل الأحوم والفواكه والرياحين     |
|           | ستة لا تفارقهم الكآبة  | ***         | نور العينين وطبائع البدن           |
|           | تحذير من سقراط         | ۰۳۳         | بعض توصياته الحكيمة                |
|           | الثناء على من أحسن     |             | أربعة أشياء تهدم البدن             |
|           | خير الأمور أوسطها .    | ۲۳۳         | * الطبيب الذكي حُنين بن اسحاق      |
|           | أقرب شيء الأجل.        | ٥٣٣         | رؤيا المأمون واكرامه لحنين         |
|           | الأمل                  | ٥٣٣         | جمعه لكتب حكماء اليونان            |
|           | سبب استشارة العاقل     |             | بعض حـالات حنـين في طعـــامـه      |
|           | عدم الركون إلى الزمان  | <b>ዮዮ</b> አ | ومنامه                             |
|           | مضرًات الهام النفس -   | 739         | مختصر عن تاريخ اليونان             |
|           | الغضب الصمت            |             | الطبيب الذكي رشيـد الدين أبـو      |
|           | الطبيب الذكي سديه      | 72.         | حليقة                              |
| ۳٦٥       | 6-43-6/2               | (1. E.S.)   | حكاية مداواته لبنت السلطان         |
|           | الطبيب الذكي صاعد      | 321         | معرفته لنبض الملك                  |
|           | عيدوس                  |             | صناعته للتبرياق ومعالجة            |
| -         | * السطبيب المذكي مهـ   | ***         | السلطان بها                        |
|           | عبدالرحيم بن علي بن    |             | معالجته المرضى والمفلوجين بالترياق |
|           | بعض نوادره             | ٣٤٣         |                                    |
|           | غضب السلطان عس         |             | معـالجتـه لمؤذن الملك بشـربـة من   |
|           | القضاة ! !             | 127         | الترياق                            |
|           | معالجته الملك وحصوله   | ۳٤٥         | مع السلطان ومداواته له             |
|           | وخلع                   |             | تهيأته صلصة للسلطان                |
| ۳۸۱       | تدريسه الطبّ بدمشق     | ٣٤٨         | غلبة النحول بسبب العشق             |
| ودقة ٣٨٢  | معالجته المرضى بسرعة و | ٣٤٨         |                                    |
|           | بعض حالاته             | 1 459       | •                                  |
|           | ، المطبيب المذكبي عب   | 100         | يعض شعره                           |

| ٤١١        | وصيّة أوّل اللّيل                     | البغدادي ۳۸۰                                  |
|------------|---------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ٤ ١ ٢      | تحريضه الأطبّاء على التقوى *          | بعض كلماته ونصائحه ۳۸٥                        |
| ٤١٥        | مثال الأردياء والأخيار                | نصائح مفيدة أخرى ٣٨٨                          |
| ٤١٥        | عدم الرغبة بالدنيا                    | بعض کتبه۳۹۰                                   |
| ٤1٦        | العلياء يُحرّسون بعين الله ا          | الطبيب الذكي على بن رضوان . ٣٩١               |
| ٤١/        | من يجدر بالإنسان أن يصحبه             | الطبيب على رأي بقراط ٣٩١                      |
| ٤١٨        | حير العلياء من ناسب عِلْمُه عَقْلَه 🔪 | وصف عملي بن رضوان للبدن                       |
|            | التـواضـع للنـاس عـامّـة وللعلياء     | السليم۳۹۲                                     |
| 221        | خاصّة                                 | طريقة التعرّف على عيوب البدن ٣٩٢              |
| 221        | القناعة والقانع                       | معالجة المريض بعد التعرّف على                 |
| 272        | ذكاء زاهد مع طبيب نصراني              | مرضه ۳۹۳                                      |
|            | ذكاء المتطبّب للملك في التخفيف        | الطبيب الذكي فيثاغورس ٢٩٤                     |
| ٤٢٥        | عن وزنه وسمنه 📖                       | من آدابه ومواعظه ۳۹٤                          |
|            | • ذكاء الطنطاوي صاحب التفسير في       | النهي عن أربع صفات ۳۹۷                        |
| ٤٣٧        | 👌 نظمه عطاء الطب                      | ي الطبيب الذكي اليبرودي ۴۹۹                   |
| ٤٩٧        |                                       | بعض حالاته وسبب تطبّبه ۳۹۹                    |
| 889        | منالطنطاوي مع زميله الطبيب            | معالجته لىرجىل وجـد في وجهـ <i>كرُّتي تكي</i> |
| ٤٣٠        | الأجابة: التطيّب من الله              | انتفاخاً ٤ *                                  |
| 231        |                                       | انقاذه لخبّاز بدمشق من الموت ٤٠١              |
| 231        | الحادثة الأولى                        | # الطبيب الذكي يحيى بن عدي ٤٠٣                |
| ٤٣٢        | •                                     | الطبيب الذكي يعقوب بن اسحاق                   |
| ٤٣٢        |                                       | الكندي ٤٠٤                                    |
| ٤٣٢        | الحادثة الرابعة                       | الطبيب الذكي يوحنًا بن ماسويه ٤٠٦             |
|            | الحادثة الخامسة مرزعجات               | بعض نوادره وطرائفه ٤٠٦                        |
| ٤٣٣<br>    |                                       | مشاهدته معجزة لتربة الحسين                    |
| ٤٣٣<br>    |                                       | عليه السلام واسلامه ٤٠٨                       |
| ٤٣٣<br>(٣٠ | الحادثة السابعة                       | الطبيب الذكي يموسف بن أبي                     |
| ٤٣٥<br>٢٣٥ | نهاية قبل النهاية                     | سعيد السامري ٤١٠                              |
|            | إنساء الأجل                           | حادثة تنبىء عن حسن معالجته . ٤١٠              |
|            | هــل يـقبــل الأجــل الــزيــادة      | بعض كلامه في الحكمة ٤١١                       |

. -

•

.