

### مرزوق العمري

## إشكالية تاريخية النص الديني

في الخطاب الحداثي العربي المعاصر



مقاربات فكرية

#### إشكالية تاريخية النص الديني

في الخطاب الحداثي العربي المعاصر

مرزوق العمري

• كاتب من الجزائر

التاريخية نزعة يرى أصحابها نسبية القوانين الاجتماعية والحكم بوضعيتها وتعرف بأنها مذهب يقرر نسبية القوانين الاجتماعية واتصافها بالزمكانية، وأن القوانين من نتاج العقل الجمعي، وتسحب ذلك على الأديان أيضاً.

فالتاريخية إذاً اتجاه يحكم بعدم شمولية القوانين المختلفة وحتى الأحكام الشرعية، فترتب على ذلك القول بتاريخية النص الديني؛ أي أنه نسبي فيما تضمن من أحكام، ونسبي فيما أرسى من تصورات ومسائل عقدية، ونسبي فيما حث عليه من آداب وأخلاق، وبالتالي فهو صالح لبيئته الاجتماعية لا غير. ونتج عن ذلك النداء بالعلمانية في مجال السياسة والحكم كأهم رؤية قريبة تشكلت عن مقدمات سبقت، فحدث شرخ كبير في الفكر الإسلامي، ساعد الخطاب الحداثي وبعض القراءات التراثية في اتساعه إلى حد بعيد، إلى درجة الانفصال عن النص الديني، ورفضه كمرجعية أساسية لمختلف انشغالات الحياة المسلمة.

لهذه الأسباب أرى أن هذا الموضوع على قدر كبير من الأهمية، وأنه جدير بالطرح والمناقشة حتى يمكن الوقوف عند هذه المسألة (= تاريخية النص الديني) لبيان مدى كونها الخيار الوحيد الذي لجأ إليه الخطاب الحداثي لحل معضلات الفكر العربي والإسلامي المعاصر؟ وهل يمكن أن تكون التاريخية الأداة المثلى والأقوى لتقويم الراهن؟ وهل أساليبها ومناهجها هي أفضل الأساليب في قراءة النص الدينى؟

من المقدمة

تصميم الخلاف: سامح خلف



منشورات صفاف DIFAF PUBLISHING editions.difaf@gmail.com منشورات الختلاف Editions El-Ikhtilef editions.elikhtilef@gmail.com

## إشكالية تاريخية النص الديني في الخطاب الحداثي العربي المعاصر

## إشكالية تاريخية النص الديني

في الخطاب الحداثي العربي المعاصر

د. مرزوق العمري أستاذ العقيدة والفلسفة الإسلامية جامعة باتنة - الجزائر







الطبعة الأولى 1433 هـ – 2012 م

رىمك 7-790-87-9953

#### جميع الحقوق محفوظة



4، زنقة المامونية - الرباط - مقابل وزارة العدل
 هاتت: 537203255 212+ - فاكس: 537203275 212+
 البريد الإلكتروني: darelamane@menara.ma

#### منشورات الاختلاف Editions EHkhtilef

149 شارع حسيبة بن بوعلي الجزائر العاصمة – الجزائر العاصمة مائت/فاكس: 21676179 213+

e-mail: editions.elikhtilef@gmail.com

#### منشورات**ضفاف** DIFAF PUBLISHING

editions.difaf@gmail.com بیروت – لبنان

يمنع نسمخ أو استعمال أي جزء من هذا الكتاب بأي وسيلة تصويرية أو الكترونية أو ميكاتيكية بما فيه التسجيل الفوتوغرافي والتسجيل على أشرطة أو أقراص مقروءة أو أي وسيلة نشر أخرى بما فيها حفظ المعلومات، واسترجاعها من دون إنن خطي من الناشر.

إن الآراء الواردة في هذا الكتاب لا تعبر بالضرورة عن رأي الناشرين

#### المحنتوتايت

| 11 | لمقدمة                                       |
|----|----------------------------------------------|
|    | مدخل                                         |
|    | مفاهيم أساسية                                |
| 21 | المبحث الأول: دلالة التاريخية                |
|    | المطلب الأول: التاريخية في اللغة والاصطلاح   |
| 29 | المطلب الثاني: التوظيفات الحداثية للمفهوم    |
| 43 | المبحث الثاني: النص الديني                   |
| 43 | المطلب الأول: مفهوم النص                     |
| 51 | المطلب الثاني: أقسام النص الديني             |
| 51 | المبحث الثالث: أنماط توظيف النص              |
| 51 | المطلب الأول: باعتباره مقدسا في ذا ته        |
|    | المطلب الثاني: باعتباره مرجعية عمل           |
|    | المبحث الرابع: الخطاب الحداثي                |
|    | المطلب الأول: معنى الخطاب                    |
|    | المطلب الثاني: معنى الحداثة                  |
|    | الباب الأول                                  |
|    | تاريخية النص الديني: مسألة التأسيس           |
| 37 | للفصل الأول: طبيعة القراءة والقول بالتاريخية |
|    | تمييد                                        |
| 2  | المبحث الأول: مسألة التأويل ومحاولة فهم النص |
|    | المطلب الأول: معنى التأويل وأهميته           |
|    | المطلب الثاني: مذاهب التأويل                 |
|    |                                              |

| 113 | المطلب الثالث: شروط التأويل                                |
|-----|------------------------------------------------------------|
| 119 | المبحث الثاني: تحليل مستويات النص                          |
| 119 | المطلب الأول: من حيث البحث عن أليات نشكله وتثبيته          |
| 134 | المطلب الثاني: من حيث ممارسته لسلطته                       |
| 151 | الفصل الثاني: النموذج الحداثي وقراءةالنص الديني            |
| 153 | تمهيد                                                      |
|     | المبحث الأول: محمد أركون ومحاولة زحزحة القناعات            |
| 155 | المطلب الأول: آليات القراءة عند أركون                      |
| 160 | المطلب الثاني: تطبيقات أركون على النص الديني               |
| كث  | المبحث الثاني: نصر حامد أبو زيد ودعوى تكوين وعي علمي بالنز |
| 179 | المطلب الأول: الحاجة إلى وعي علمي                          |
| 184 | المطلب الثاني: تجليات غياب الوعي العلمي في الخطاب الديني.  |
| 197 | المبحث الثالث: محمد عابد الجابري وتجاوز الإيديولوجيا       |
| 197 | المطلب الأول: معالم قراءة النص التراثي عند الجابري         |
| 210 | المطلب الثاني: تطبيقات الجابري على النص التراثي            |
| 220 | المبحث الرابع: حسن حنفي وإعادة البناء                      |
|     | المطلب الأول: إعادة بناء علم العقيدة                       |
| 228 | المطلب الثاني: مرتكزات إعادة البناء                        |
|     | الباب الثاتي                                               |
|     | تاريخية النص الديني: منهجا ورؤية                           |
| 237 | الفصل الأول: منهج القراءة                                  |
| 239 | تمهيد                                                      |
| 243 | المبحث الأول: المنهج اللساني                               |
| 243 | المطلب الأول: ماهية الألسنية                               |
| 249 | المطلب الثاني: أقسام المنهج اللساني                        |
|     | المبحث الثاني: المنهج الإبستيمولوجي                        |
|     | المطلب الأول: معنى الإبستيمولوجيا                          |
|     | المطلب الثاني: مبررات الأخذ بالمنهج الإبستيمولوجي          |
| 275 | المطلب الثالث: آليات المنهج الإبستيمولوجي                  |

| 282          | المبحث الثالث: المنهج الأنثربولوجي              |  |  |
|--------------|-------------------------------------------------|--|--|
|              | المطلب الأول: معنى الأنثربولوجيا                |  |  |
|              | المطلب الثاني: مبررات توظيف المنهج الأنثربولوجي |  |  |
|              | المطلب الثالث: طرق المنهج الأنثريولوجي          |  |  |
|              | المبحث الرابع: المنهج التاريخي                  |  |  |
|              | المطلب الأول: ماهية المنهج التاريخي             |  |  |
|              | المطلب الثاني: مبررات توظيفه                    |  |  |
|              | الفصل الثانى: الرؤية المكونة                    |  |  |
| 311          | المبحث الأول: خصوصيات هذه الرؤية                |  |  |
| 311          | المطلب الأول: رؤية تفاضلية                      |  |  |
| 319          | المطلب الثاني: إلغاء المقس                      |  |  |
| 327          | المطلب الثالث: إثبات تقني للوقائع               |  |  |
|              | المبحث الثاني: تغيير محور الاهتمام في العقيدة   |  |  |
| 334          | المطلب الأول: من الألوهية إلى الإنسان           |  |  |
| 342          | المطلب الثاني: من الوحي إلى العقل               |  |  |
| 348          | المطلب الثالث: من استخارة الله إلى مصلحة الأمة  |  |  |
| 356          | المبحث الثالث: أثر اللغة في الرؤية              |  |  |
| 356          | المطلب الأول: الكتابة بغير العربية              |  |  |
| 362          | المطلب الثاني: كمثرة اللغات وضياع المعنى        |  |  |
| 368          | المطلب الثالث: الإعجاز في اللغة أم في النص؟     |  |  |
| الباب الثالث |                                                 |  |  |
|              |                                                 |  |  |

#### تاريخية النص الديني: رؤية نقدية

| 381 | الفصل الأول: تاريخية النص الديني من زاوية المعتقد الإسلامي |
|-----|------------------------------------------------------------|
| 383 | المبحث الأول: تاريخية النص الديني والمفاهيم العقدية        |
| 383 | المطلب الأول: الألوهية                                     |
| 389 | المطلب الثاني: المقدس                                      |
| 396 | المطلب الثالث: الوحي                                       |
| 401 | المطلب الرابع: الرسالة                                     |
| 408 | المبحث الثاني: خصوصيات الوحي والقول بالتاريخية             |

| 408      | المطلب الأول: مفهوم الوحي                                |
|----------|----------------------------------------------------------|
| 413      | المطلب الثاني: أسباب نـــزوله                            |
|          | المطلب الثالث: طبيعة النزول                              |
| 425      | المطلب الرابع: طبيعة حفظه وتدوينه                        |
| ص الديني | الفصل الثاني: حدود استعمال المناهج المنقولة في قراءة الن |
| 435      | المبحث الأول: عملية نقل المنهج ومقتضياتها                |
| , بدیل   | المطلب الأول: نقدها من حيث كونها اختيار منهجي            |
| 446      | المطلب الثاني: التمهيد لإنزالها على النص الديني.         |
| 457      | المبحث الثاني: المناهج المعتمدة وطبيعة النص              |
| 457      | المطلب الأول: المنهج اللساني                             |
| 462      | المطلب الثاني: المنهج الإبستيمولوجي                      |
| 468      | المطلب الثالث: المنهج الأنثريولوجي                       |
| 474      | المطلب الرابع: المنهج التاريخي                           |
| 479      | الفصل الثالث: تاريخية النص الديني والرؤية المكونة        |
| 481      | المبحث الأول: التفاضل في الرؤية وطبيعة النص              |
| 481      | المطلب الأول لنتقاء الشاذ ومحاولات التبرير               |
|          | المطلب الثاني: تتافي التفاضل مع المقاصد العامة لل        |
| 499      | المبحث الثاني: خصوصيات النص والرؤية الحداثية             |
| 499      | المطلب الأول: باعتباره وحيا منزلا                        |
| 510      | المطلب الثاني: باعتباره يتضمن أحكاما                     |
| 525      | خاتمة                                                    |
|          | فهارس                                                    |
| 533      | فهرس الأيات للقرآنية                                     |
|          | نهرس الأحاديث النبوية والآثار                            |
|          | يوس الأعلام                                              |
|          | بهرس المصادر والمراجع                                    |

#### (اهش کراو

إلى والدي كما ربياني صغيرا وإلى معلمي وأساتذتي عرفانا بالجميل وإلى زوجتي وأولادي

#### مُقتدِّمتة

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمدا عبده ورسوله.

وبعد:

إن انشغالات وإشكاليات الفكر العربي الإسلامي في الراهن كثيرة ومتنوعة، ولعل أبرز هذه الانشغالات إشكالية الحداثة (Lemodernisme) والتي كان طرحها كاهتمام فكري عند البعض ضرورة ملحة عقب طور التخلف الذي عاشته الأمة الإسلامية، حيث شرع في طرح الأسئلة النهضوية، وكيفية التعامل مع المرجعية الإسلامية المتمثلة في النص السديني الإسسلامي بتجلياته المختلفة؛ إن بالانتظام فيه وإعادة استثماره من جديد وإن المريقضي بالانتظام فيه، هل يكون ذلك ممكنا؟ ألا يجعل من الإنسان يعيش خارج وجوده الزمني؟ أم أن هذا النص يعالج معالجة إبستيمولوجية تصنف ما هو علمي منه للأخذ به، وتتعرف على ما هو ميثولوجي لتطرحه؟

وقد برزت محاولات تغيير كانت هنا وهناك معتمدة مرجعيات عديدة هدفها التواصل مع الحداثة الغربية، الأمر الذي أباح تزوير المفاهيم فجعل من الدخيل أصيلا، ومن الأصيل دخيلا. فتم استيراد مناهج ووظفت أدوات قراءة من خارج الأنا الثقافي، فكانست النتيجة رؤية مغايرة أفضت إلى إحداث هوة بين الواقع والنص، وإلى فقدان الستوازن في الموقف إزاء الآخر وإزاء النص، وراحت تطرح هذه الأمور كلها بصيغة عصرية اعتبرت روح الطرح الحداثي.

برزت هذه الموجة التي طغى عليها الاستلاب فرأت في المرجعية الدينية العجز كل العجر، وأخذت تفلسف موقفها هذا من أجل تبرير يصل إلى درجة الإقناع بالنسبة لمحدودي الشقافة، وربما يصل إلى درجة التحدي وذلك بإبطال ما سمي بدوغمائية العقل المسلم، ومحاولة تأسيس فكر نقدي يوظف الأداة الإبستيمولوجية، والأركيولوجية، والتفكيكية في قراءة الوحي، وفي قراءة الموروث الإسلامي الذي بقي حاضرا في العقل المسلم كمرجعية لا يمكن تجاوزها.

فكانت هذه الانتقادات أن أدت إلى تكوين رؤى كثيرة إزاء الموروث الإسلامي وقبل ذلك إزاء نصوص الوحي تحديدا باعتبارها الجانب المقدس في الإسلام فكان القسول بتاريخية النص الديني الإسلامي. والتاريخية من أهم مضامين الخطاب الحداثي ومحاولات تأسيسها من أهم أهداف هذا الخطاب، والنظرة التفاضلية للنص كانت الجحدى أهم الوسائل من أحل تحقيق هذا المبتغى.

والتاريخسية نسزعة يرى أصحابها نسبية القوانين الاجتماعية والحكم بوضعيتها وتعسرف بأنهسا مسذهب يقرر نسبية القوانين الاجتماعية واتصافها بالزمكانية، وأن القوانين من نتاج العقل الجمعى، وتسحب ذلك على الأديان أيضا.

فالتاريخية إذا اتجاه يحكم بعدم شمولية القوانين المختلفة وحتى الأحكام الشرعية، فترتب على ذلك القول بتاريخية النص الديني؛ أي أنه نسبي فيما تضمن من أحكام، ونسبي فيما حث عليه من ونسبي فيما حث عليه من آداب وأخلاق، وبالتالي فهو صالح لبيئته الاجتماعية لا غير. ونتج عن ذلك النداء بالعلمانية في مجال السياسة والحكم كأهم رؤية قريبة تشكلت عن مقدمات سبقت، فحدث شرخ كبير في الفكر الإسلامي، ساعد الخطاب الحداثي وبعض القراءات التراثية في اتسساعه إلى حد بعيد، إلى درجة الانفصال عن النص الديني، ورفضه كمرجعية أساسية لمختلف انشغالات الحياة المسلمة، مبررين ذلك بأنه نتيجة طبيعية لقراءة إبستيمولوجية لهذا النص.

والــتمعن في هذه النتائج يؤكد لنا إفرازات توظيف بعض المناهج؛ أي أن هذا الــنص قرئ من خارج، بمناهج مستوردة منقولة وليس بمناهج أصيلة، ومقتضياتا لا تتناسب مــع مقتضيات الممارسة التراثية ولا مع الاجتهاد الديني. وهذا التيار الذي يــشتغل بهذه المناهج ويملك هذه الرؤية يشكله جماعة من المفكرين برزوا كمفكري العصر مثل: محمد أركون، نصر حامد أبو زيد، محمد عابد الجابري، حسن حنفي... الـــذين تبين كتاباقم ألهم قرأوا النص الديني من خارجه، وبأدوات ومناهج غريبة عنه كمــناهج: غاستون باشلار، ميشال فوكو، حاك دريدا، وغيرهم من مفكري الغرب وفلاسفته الذين تميزوا بأبحاثهم في هذا الميدان خاصة بعد تأسيس المدرسة البنيوية التي كــان لها منهجها الخاص في دراسة النصوص الدينية وغير الدينية، وكيف ألها تمارس الـــائويل وتنظــر إلــيه. وبعــد تأسيس فلــسفة العلوم أيضا التي كانت المناهج

الإبـــستيمولوجية أهم مسالكها؛ لأنها في زعم أصحابها السبيل الأمثل لتجاوز العقل الميتافيزيقي واللاهوتي ولإرساء قواعد التفكير الوضعي.

لهـــذا فهــناك مبررات عديدة جعلت من القول بتاريخية النص موضوعا جديرا بالبحث والدراسة لما يشوبه من غموض، ولما يترتب عليه من نتائج خطيرة من منظور إسلامي، ومن هذه المبررات:

أولا: إن القـول بتاريخية النص الديني مظهر من مظاهر التحديات التي يجاهها العقل المسلم؛ وذلك من خلال محاولة الخطاب الحداثي بيان أن النص الديني لا يعد أن يكـون وضعا بشريا يناسب مرحلة الطفولة العقلية للإنسان، أو أنه نتاج ثقافي أفرزته أوضاع اجتماعية وثقافية معينة غير الأوضاع الراهنة، مبررين ذلك بأن العقل البشري وصل إلى مسنوى حد متقدم من الوضعية التي تجاوز بما هذا العقل الصبغة اللاهوتية التي هي صبغة العقل الديني الذي مرجعيته النص.

وهذه رؤية مادية بعيدة عن روح الإسلام والخطاب الإسلامي، كما ألها بينة الخطورة لما فيها من دعوة إلى الانفصال عن النص وتصادم مع الدين. ويتحلى القول بالتاريخية أيضا كتحد في محاولات تأويل النص التي تسعى إلى ربط النص بسبب نصروله واعتبار السبب علة لا مناسبة، ولما كانت الأحكام تدور مع العلل وجودا وعدما، فإدا غابت العلة غابت وظيفة النص لغياب علتها تلك، ومن ثم فأحكام القرآن الكريم المحتلفة ليست مطلقة، وقد كان قول بعضهم: أحكام التشريع في القرآن ليست مطلقة، ولم تكن مجرد تشريع مطلق فكل آية تتعلق بحادثة بذاها، فهي عصصه بسبب التنسزيل، وليسست مطلقة وكل آيات القرآن نزلت على الأسباب - أي لأسباب تقتضيها - سواء تضمنت حكما شرعيا أم قاعدة أصولية، أم نظما أخلاقية، إلما أحكاما مؤقتة وعلية تنطبق في وقت محدد وفي مكان بعينه.

هـــذا الحكم الذي قيل به في مجال الأحكام الشرعية والنظم الأخلاقية والقواعد السيق يستعان بما في مجال الاستنباط، سحب أيضا على العقائد في الخطاب الحداثي، وهنا تتجلى الخطورة أكثر، ويبرز التحدي بشكل أقوى وأخطر؛ لأن في ذلك محاولة للانفــصال عن العقيدة الإسلامية، وتأسيس تصور آخر مناهض للتصور الإسلامي، وهـــذا مــا قَل به البعض من خلال التصريح بأن: الخطاب الإلهي (القرآن) خطاب تاريخي لا يتضمن معني مفارقا له إطلاقية المطلق.

ثانيا: إن القول بالتاريخية مسعى لتكوين رؤية موازية للرؤية الإسلامية الأصيلة، قد تكون هذه الرؤية امتدادا للمركزية الأوروبية. وتفضي إلى إحداث قطيعة مع النص السديني وتدعو إلى استمداد القيم واتخاذ المرجعيات بالعودة إلى الفلسفات المادية، التي تجاوزت حسب الخطاب الحداثي المرحلتين اللاهوتية والميتافيزيقية إلى المرحلة الوضعية السيق صارت فيها المعرفة تتصف بمختلف خصائص المعرفة العلمية، التي توافق العقل المعاصر بعيدا عن ميثولوجيا اللاهوت. وهذه الرؤية الموازية ليست مشكلة في حد ذاتما إذا ما تعاملت مع النص الديني الثاني (= التراث) إنما تكون مشكلة حينما يكون الستعامل مع النص الديني الأول (= الوحي). ولذا فتأسيس مذهب آخر، أو الاجتهاد وفقا للسفوابط المستفق عليها والمختلف فيها عند علماء الإسلام بالنسبة للخطاب الحداثي لا يهم ولا عبرة به؛ لأنه لا يحقق النقلة النوعية في بحال المعرفة طالما المرجعية تبقدى هي هي، ولذلك يلغي الخطاب الحداثي الفوارق التي وحدت تاريخيا ولا تزال بين المذاهب الإسلامية، كالفرق بين السنة والشيعة مثلا.

ثالثا: إن القول بتاريخية النص الديني، قول متهافت لما يحتويه من مفارقات؛ فمن حهـة يـتعامل مع نص له حصائصه بمنهج وآليات غريبة عنه، وهذا غير ممكن؛ لأن الممارسـة القرائية المتعلقة بالنص الديني الإسلامي لها آلياتها الأصيلة، ومن جهة أخرى يـبرز التناقض بين المنطلق والهدف في القول بالتاريخية؛ فمن جهة هو خطاب يرفض الدينــية ويعتبرها غير علمية، ومن جهة أخرى يقف على أرضها وينطلق منها، وهذه إحدى صور التضارب في الرؤية الحداثية التي تبرز لنا تلفيق أصحابها كما هو الأمر مع نصر حامد أبو زيد الذي يعتبر الإيمان بالوجود الميتافيزيقي للنص يطمس إمكانية فهمه العلمــي والقول من جهة ثانية بأن الإيمان بمصدره الإلهي لا يتعارض بإمكانية تحليله وفهمه. وهذا التضارب في الرؤية والموقف جلي مما يبدي عدم استقامة القول بتاريخية النص الديني.

رابعا: إن النص عموما والنص الديني خصوصا تبدل وتغير مجال الاهتمام به؟ فقد كان عند القدامى أداة للمعرفة فيوظف على أنه دليل على حكم، أو مرجعا في العمل أو أداة لإثبات أو نفي أمر ما، هذه الكيفية في التعامل مع النص تغيرت فبعدما كان أداة صارت له كينونته الخاصة؟ أي أنه أصبح بحالا معرفيا مستقلا، يمكن دارسه من إنتاج معرفة تجعله يعيد النظر فيما كان يعرفه، وذلك بتوظيف آليات قراءة حديثة

وقديمــة مـــثل الفللوجــيا، والهرمينوطيقا، والسيمولوجيا، ويوسع من اجتهاده بغية الوصول إلى التحقق منه، ومن ثم توظيف ما كان يعرف عن النص الديني.

فحده الأسباب أرى أن هذا الموضوع على قدر كبير من الأهمية، وأنه جدير بالطرح والمناقشة حتى يمكن الوقوف عند هذه المسألة (= تاريخية النص الديني) لبيان محدى كوف الحيار الوحيد الذي لجأ إليه الخطاب الحداثي لحل معضلات الفكر العربي والإسلامي المعاصر؟ وهل يمكن أن تكون التاريخية الأداة المثلى والأقوى لتقويم الراهن؟ وهل أساليبها ومناهجها هي أفضل الأساليب في قراءة النص الديني؟

وهــل الــرؤية المكونة بفعل القراءة التاريخية للنص الديني رؤية سوية موصوفة بالعلمــية الكامنة أم أنما دون ذلك؟ وهل العقبة الوحيدة التي لا تزال عائقا في طريق الفكــر العربــي الإسلامي هي استمداده لمادته من النص الديني؟ وإن لم يكن الأمر كذلك فكيف تكون تاريخية النص الديني من رؤية إسلامية؟

أما عن الأمداف التي يهدف هذا البحث إلى تحقيقها فهي:

- 1. ضبط إشكالية تاريخية النص الديني كمصطلح وكإشكال حداثي.
- تحديد كينية تعامل الخطاب الحداثي مع النص الديني، ومدى ملاءمة ذلك مع المعايير القديمة التي وضعها علماء الإسلام.
  - 3. تحديد الرؤية الحداثية للنص الديني.
- الوقوف على انعكاسات القول بالتاريخية على العقل المسلم، وعلى الواقع الإسلامي.
- مــدى ملاءمــة القول بتاريخية النص الديني للمعتقد الإسلامي وللمقاصد العامة للدين.

وهذا ما دفع بي إلى العودة إلى الدراسات السابقة في هذا الموضوع العربي والسيّ منها: كتب محمد أركون بالدرجة الأولى مثل: الفكر الإسلامي قراءة علمية، تاريخية الفكر العربي الإسلامي، الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، الفكر الأصولي واستحالة الناصيل، ومنها كتب نصر حامد أبو زيد، مثل: نقد الخطاب الديني، السنص والسلطة والحقيقة، ومفهوم النص. ومنها كتب محمد سعيد العشماوي مثل: الإسلام السياسي، وأصول الشريعة، ومنها كتب علي حرب مثل: نقد النص، والممنوع والممتنع.

كما أن هناك مقالات كثيرة عالجت هذا الموضوع منها: مقالا لمحمد أركون بعسنوان: الإسلام التاريخية والتقدم، صدر بمحلة الأصالة عدد 50/49، ومقالا لنصر حامد أبو زيد بعنوان: مشروع النهضة بين التقليد والتلفيق نشر بمحلة القاهرة عدد أكتوبر 1992، ومنها مقال للدكتور عبد الملك مرتاض بعنوان، التأويلية بين المقدس والمدنس، نسشر بمحلة عالم الفكر عدد يوليو/سبتمبر 2000. وغير هذا من الكتب والدراسات التي تناولت هذا الموضوع.

أما المصطلحات المهمة والمحورية في هذا البحث فهي: التاريخية (Historicisme)، والسنص الديني، وأقصد به النص الديني الإسلامي في مستوياته المختلفة؛ لأنه مدار اشستغال الخطاب (Discours)، والحداثة ( المستغال الخطاب (Discours)، والحداثة ( Modèrnisme ). وهي مفاهيم أفردت الحديث عنها في المدخل الخاص بمذا البحث.

أما منهج الدراسة الذي اعتمدته في هذا البحث فقد جاء منهجا متنوعا فمن جهة اعتمدت المنهج التحليلي المقارن من خلال عرض وتحليل مسألة التاريخية انطلاقا مسن آراء وفهوم القائلين بها، ثم أقارنها ببعضها البعض للتعرف على مدى توافقها وتنافرها، ثم أقارنها بآراء المسلمين لبيان ملاءمتها أو عدم ملاءمتها للإسلام على المستوين العقدي والتشريعي. كما اعتمدت أيضا المنهج الاستقرائي خاصة في عرض بعض الآراء التي كان أصحابها يستدلون على تاريخية النص الديني فأوردوها في صورة بسناء استدلالي، ثم احتهدت في تحليلها والرد عليها وفق ذلك المنهج، كما اعتمدت أيضا المنهج الوصفي خاصة في الفصل المتعلق بالرؤية المكونة؛ فقد تتبعت طبيعة هذه أيضا المنهج الوصفي خاصة في الفصل المتعلق بالرؤية المكونة؛ فقد تتبعت طبيعة هذه السرؤية مسن أقوال أصحابها واستأنست في ذلك أيضا بآراء بعض معارضيها. كما استعنت كذلك بالمنهج التاريخي، خاصة في الباب النقدي الذي من خلاله كان تتبع المستعنت كذلك بالمنهج التاريخي، خاصة في الباب النقدي الذي من خلاله كان تتبع دعاوى الخطاب الحداثي التي برر على ضوئها القول بتاريخية النص الديني.

وبناء على ذلك حاء هذا المنهج متنوعا موزعا على أربعة مناهج أساسية هي المنهج التحليلي المقارن، والمنهج الاستقرائي، والمنهج الوصفي، والمنهج التاريخي. وفي إطار هذه المناهج توزع هذا البحث على ثلاثة أبواب تضمنت سبعة فصول مع مدخل عام ومقدمة وخاتمة؛ أما المدخل فقد عنونته بن مفاهيم أساسية، وقد خصصته لأهم المصطلحات التي دار عليها هذا البحث وهي: التاريخية، والنص الديني، والحطاب، والحداثة.

وأما الباب الأول فقد كان بعنوان: تاريخية النص الديني – مسألة التأسيس – وقد قسمته إلى فصلين أساسيين الأول بعنوان: الآليات القرائية والقول بالتاريخية، وقد تضمن مبحثين اثنين أحدها تناول مسألة التأويل، والثاني تناول تحليل مستويات النص. وكل منهما اندرجت تحته مطالب بما يكفي لتغطية موضوع كل مبحث. أما الفسصل الثاني فقد جعلته بعنوان، النموذج الحداثي وقراءة النص الديني، وقد توزع على أربعة مباحث كل مبحث خصص لنموذج من النماذج الحداثية العربية المعاصرة اثنان من هذه النماذج كان تعاملهما مع نص الوحي قرآنا وسنة، وهما: محمد أركون، ونسصر حامد أبو زيد. واثنان كان تعاملهما مع النص التراثي وهما: حسن حنفي، ومحمد عابد الجابري، وقد كان هذا الفصل يدور حول آليات قراءة كل نموذج من وعمد، النماذج، ومدى إسهام هذه القراءات في تأسيس تاريخية النص الديني في الإطار الثقافي العربسي المعاصر.

والباب البناني كان بعنوان: تاريخية النص الديني منهجا ورؤية، وقد تضمن فيصلين اثنين أحدها حصصته للحديث عن منهج القراءة الذي اعتمده الخطاب الحداثي في إطار القول بتاريخية النص الديني، وقد قسمته إلى أربعة مباحث كل مبحث تناول منهجا من هذه المناهج وهي: المنهج اللساني، والمنهج الأنثربولوجي، والمنهج الإبستيمولوجي والمنهج التاريخي. أما الفصل الثاني من هذا الباب والذي كان بعضوان: الوقية المكونة، فقد احتوى أيضا ثلاثة مباحث: الأول تمحور حول خصوصيات السرؤية، والسئاني حول تغيير محور الاهتمام في العقيدة وكيف أبدلت مباحث العقيدة بمباحث أخرى، أما المبحث الثالث فكان حول دور اللغة وأثرها في المؤية.

أما الباب الثالث فهو بعنوان: تاريخية النص الديني رؤية نقدية، وقسمته إلى ثلاثة فصول؛ أما الأول فبعنوان: تاريخية النص الديني من زاوية المعتقد الإسلامي، وتصمن مبحثين: الأول تطرق إلى تاريخية النص الديني في ضوء المفاهيم العقدية، والسئاني تطرق إلى خصوصيات الوحي في ضوء القول بالتاريخية. أما الفصل الثاني والسئاني تطرق إلى خصوصيات الوحي في ضوء القول بالتاريخية. أما الفصل الثاني والسئمة والسندي كان عنوانه: حدود استعمال المناهج المنقولة في نقد النص الديني، فقد قسسمته إلى مبحثين أيضا تناول الأول عملية نقل المنهج ومقتضياتها، وتناول الثاني والرؤية المناهج المعتمدة وطبيعة النص الديني. والفصل الثالث كان حول النص الديني والرؤية

المكونة ويتكون من مبحثين: الأول عن التفاضل في الرؤية وطبيعة النص، والثاني عن خصوصيات النص والرؤية الحداثية.

وفي السنهاية ذيلست هذا البحث بخاتمة ضمنتها أهم النتائج المتوصل إليها، ولا يفسوتني في هسذا المقام أن أتوجه بالشكر الجزيل إلى الدكتور مولود سعادة الأستاذ بجامعسة باتنة على ما قدمه لي من مساعدة أثناء إعداد هذه الدراسة. هذا وأسأل الله سداد القسول وقبول العمل، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليما.

# مكدخكل مفاهيم أساسية

المبحث الأول: دلالة التاريخية

المبحث الثاني: النص الديني

المبحث الثالث: أنماط توظيف النص

المبحث الرابع: الخطاب الحداثي

#### الميعث الأول

#### دلالة التاريخية

#### المطلب الأول: التاريخية في اللغة والاصطلاح

من الناحية اللغوية لم تحظ كلمة "التاريخية" بتعريفات لغوية عربية شأن المفردات العسرية عموما التي كانت محل اهتمام الدراسات المعجمية؛ ربما لألها لم تستعمل إلا بعدما تسرجمت عن اللغات الأوروبية مثل اللغة الفرنسية التي كانت تستعمل كلمة "Historicisme" ولهذا إذا تتبعنا المصطلح في اللغة العربية فالتاريخية ترد بمعنيين:

الأول: للدلالــة على النسبة إلى ما هو تاريخي، والتاريخية بهذا المعنى تقابلها في اللغة الفرنسية كلمة "Historique" وهي بهذه الصيغة وصف منسوب للتاريخ؛ كأن نقــول: الأحداث التاريخية، فالتاء هنا للتأنيث، والياء للنسبة، فتكون التاريخية وصف منسوب للتاريخ، وهي بهذا المعنى لا تدل على أكثر من النسبة إلى التاريخ.

السنان: بمعنى المصدر الصناعي؛ وهو تبويب صرفي حديث ارتبط ظهوره بتطور حسركة الترجمة، والمصدر الصناعي أحد الأقيسة العربية التي أخذ بها المجمع اللغوي، وهو اطراد السب بالياء إلى كل لفظ مصدرا كان أو اسما مشتقا أو اسم عين أو حرفا من أدوات الكلام مع زيادة تاء النقل التي تمحض اللفظ للمعنى<sup>(1)</sup>. والمصدر الصناعي يسطاغ بزيادة حرفين في آخره هما: ياء مشددة بعدها تاء تأنيث مربوطة ليصبح بعد الزيادة اسما دالا على معنى بحرد لم يكن يدل عليه قبل الزيادة (2). وهذا المعنى المجرد هو بحموعة السصفات التي يدل عليها ذلك اللفظ. فمثلا كلمة "إنسان" إلها اسم أصله "الحسوان السناطق"، فإذا زيدت في آخره الياء المشددة وتاء التأنيث المربوطة صارت الكلمة "إنسانية"، وهسي كلمة تدل على جملة من المعاني مثل: الرحمة، الشفقة، التعاون...

<sup>(1)</sup> عباس أبو السعود: أزاهير الفصيحي في دقائق اللغة، دار المعارف، مصر 1970، ص 309.

<sup>(2)</sup> عباس حسن: النحو الوافي، دار المعارف مصر، ط5، ج3، ص 86.

والأمر نفسه بالنسبة لكلمة تاريخ فإلها اسم يدل على تخصص معرفي يدرس الأحداث الماضية، فلما زيد في آخره الياء المشددة، وبعدها تاء التأنيث المربوطة صارت الكلمة "تاريخيّة"، وتغيرت دلالتها تغيّرا كليا إذ يراد منها في وصفها الجديد: معنى بحرد يدل على مختلف الصفات التي يختص بها التاريخ مثل: الارتباط بأسباب معينة، والارتباط بالزمان والمكان، وعدم التكرار، وعدم سحب الواقعة خارج الحيز الزمكاني... وهكذا لم تعد كلمة "تاريخيّة" وصفا بل صارت تدل على الاسمية (= مصدر صناعي)، وليس إضافة الياء المشددة وتاء التأنيث ما يؤكد لـنا صـياغة المصدر الصناعي بل لا بد من تاء النقل؛ وسميت كذلك لأها نقلت اللفظ من الوصفية إلى الاسمية، وهذا تتميز عن تاء التأنيث العادية التي تثبت الوصفية. وعلم هذا فكلمة "التاريخية" في قولنا: الأحداث التاريخية مظهر من الإنجازات التي تمت في الماضي وهي وصف منسوب إلى التاريخ، والتاء فيه للتأنيث لا للنقل، وأما قولنا "تاريخية النص"، أو "تاريخية الفكر" فهو مصدر صناعي؛ لأنه تمحض بمعنى المصدر، وليس فيه وصف شيء بل التاء فيه نقلت اللفظ من الوصفية إلى الاسمسية(1). ومن النحاة من أشار إلى طريقة صوغ هذا اللفظ من النسبة إلى أسماء الأعيان، أو الأسماء المشتقة، أو الأسماء التي تؤدى مؤدى الأدوات ككيف، وكسم، ومسع... وفي تناولهم لهذا الموضوع بيّنوا أنه يتم إما بالنص على طريقة تكوين هذه المصادر وإما بالاستعمال.

فمن الوجه الأول قالوا: والكيفية اسم لما يجاب به عن السؤال بكيف، أخد من كيف بإضافة ياء النسب وتاء النقل إليها. ومن الوجه الثاني ما ورد عن العرب من الألفاظ مثل: الخصوصية، المنهجية، الفروسية. واستعمال العلماء لأمثال هذه المصادر قياس عربي أخد به الجمع اللغوي<sup>(2)</sup>.

وفي الاستعمالات المعاصرة ترد كلمة "تاريخية" بالمعاني التي تضمنتها اللغات الأوروبية وحتى في هذه اللغات هي مصطلح حديث: فأول توظيف لمصطلح التاريخية في اللغات الأوروبية يعود إلى سنة 1872 حسب قاموس لاروس (Larousse) الكبير

<sup>(1)</sup> محمــد ســمير نجيب اللبدي: معجم المصطلحات النحوية والصرفية، مؤسسة الرسالة، ط2 (1986)، ص 128.

<sup>(2)</sup> عباس أبو السعود: أزاهير الفصحى في دقائق اللغة، ص 309.

للغة الفرنسية (1). فأول ظهور لمصطلح التاريخية كان في نماية القرن التاسع عشر. وهو القسرن السدي شسهد ثورة في مختلف المحالات العلمية والحياتية، لذا اعتبرت كلمة "التاريخية" إحدى المقولات التي ارتبطت بالتقدم كوصف للحضارة المادية (2).

ومن هنا تتأكد دلالتها المادية فبما ألها على ارتباط بالخصائص المادية للحضارة الحديثة فحد استعمالاتها أيضا كانت في هذا الإطار للبعد المادي؛ فنجدها ترد بمعنى الواقعية التي تقابل الميثي والطوباوي، الذي يصعب التحقق من صحته. يقول محمد أركون: "انتاريخية عند المؤرخين المحترفين هي تلك الخاصية التي يتميز بها كل ما هو تاريخيي؛ أي منا ليس خياليا أو وهما، والذي هو متحقق منه بمساعدة أدوات النقد التاريخية"(3).

وإذا كالست التاريخية تحمل معنى الواقعية والتحقق العيني فإلها ترد أيضا للدلالة على مفاهيم أنطولوجية مثل: الزمان والمكان، وهما من خصائص الواقعة التاريخية من حسيث هي مرتبطة بهما، فتوظف للدلالة على الزمنية، وفي هذا نجد الدكتور نصر حامد أبو زيد يعرفها بألها: "الحدوث في الزمن" (4). وهذا حينما كان يناقش مسألة حدوث الكون كمقولة كلامية، وحينما قال هي الحدوث في الزمن؛ لأنه يربط إيجاد الموجدوات بالسزمن بمفهومه الفيزيائي لا العقدي، ومن زاوية هذا المفهوم الفيزيائي السزمان مرتبط بالمكان ولا يمكن ضبط الزمان في غياب البعد المكاني. وبالتالي كل الأحداث وقعت بعد خلق الكون بما في ذلك الكلام الإلهي، ولذلك قال بتاريخيته؛ أي التحدوث في الزمان، فإيجاد الكون هو لحظة التدشين التاريخي (= الزمني)، ولهذا تعتبر "التاريخية" مفهوم محايث لوجود العالم (5).

و"التاريخية" بمذا المعنى تصبح آلية من الآليات التي يميز بما بين الغيبسي والواقعي، والمشروط والمطلق، فهي لحظة تقاطع الميتافيزيقا مع التاريخ. ومن هذا يفهم أن مفهوم "التاريخسية" يوظف في مجال إعطاء الأولوية للمادي والواقعي على حساب الغيبسي

<sup>(1)</sup> نقلا عن مجلة الأصالة، العدد50/49، سبتمبر/أكتوبر (1977)، ص 17.

<sup>(2)</sup> محمد أركزن: الفكر الإسلامي قراءة علمية، المركز الثقافي العربي، ط2 (1996)، ص 68.

<sup>(3)</sup> محمد أركون، مقال بعنوان: الإسلام التاريخية والتقدم، مجلة الأصالة، ص 18.

<sup>(4)</sup> نــصر حامد أبـو زيـد: النص والسلطة والحقيقة، المركز الثقافي العربي، ط4 (2000)، ص 71.

<sup>(5)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 71.

والمستعالي واللامسشروط. وهسذه العملسية – إعطاء الأولوية للمادي على حساب الغيبسي – معطى من معطيات الفلسفة الوضعية التي استفحلت في القرن التاسع عشر مع الفيلسوف الفرنسي أوجيست كونت<sup>(1)</sup>.

من جهة أخرى نجد "التاريخية" تتميز عن مصطلح حداثي آخر وهو "التاريخانية" فالتاريخانية (Historicitè) مصطلح متأخر في الظهور والاستعمال مقارنة بمصطلح التاريخية (Historicisme) فالتاريخانية مصطلح يرجع أول استعمال له إلى سنة (1937)، وتدل على عقيدة معينة تقضي بتطور الحقيقة مع التاريخ. وهناك من يعتبرها موقفا أخلاقيا أكثر مما هي فلسفة (2). ويميز بين المصطلحين من جهة علم اللسانيات بالوقوف عند لاحقة "انية" التي تضمنتها كلمة "تاريخانية"، وهذه اللازمة التي تميل إلى صفة واقع جوهري.

وعلى أساس وجهة النظر اللسانية هذه يميز أركون بين المصطلحين على أن "التاريخية" تسمح لنا بالبقاء في صعيد التساؤل في حين توهم التاريخانية بوجود معنى معروف للتاريخ"(3). وهو تمييز وصفي لم يبن على تحليل لغوي، ولذا كان مركزا على التوظيف السذي تحظى به الكلمتان دونما إشارة إلى حوانبهما الاشتقاقية. فمثلا في معجم أكسفورد نجد التمييز بينهما على النحو التالي:

التاريخية" (Historicism): الرأي القائل أن الحتمية التاريخية أحداث التاريخ تحكمها قوانين الطبيعة، أما "التاريخانية" فهي ارتباط شديد بالماضي أو توقير له، ومنه كلمة تاريخياني (Historicist) السبي هسي وصف للشخص الذي يقول بالحتمية التاريخية (4). من خلال هذا يكون الفرق بين الكلمتين يتحلى في كون التاريخية مذهب أو نسزعة، أما التاريخانية فهي صفة، وهذا ما أشار إليه معجم روبير الذي نجد فيه أن كلمسة "تاريخية" تعني المذهب الذي يدرس الأحداث ضمن شروطها التاريخية، أما

<sup>(1)</sup> هو فيلسوف وعالم اجتماع فرنسي ولد عام 1798، ومات عام 1857من مؤلفاته: محاضرات في انفلسفة الوضعية، أنظر روني إيليا ألفا، موسوعة أعلام الفلسفة، مراجعة جورج نخل، دار الكتب العمية بيروت، ط1 (1992)، ج2، ص 301، 302.

<sup>(2)</sup> عبد الله العروي: ثقافتنا في ضوء التاريخ، المركز الثقافي العربي، ط4 (1997)، ص 16.

<sup>(3)</sup> محمد أركون، مقال بمجلة الأصالة، ص 19.

 <sup>(4)</sup> جويس هوكنز و آخرون، قاموس أكسفورد المحيط، قاموس إنكليزي عربي، مراجعة وإشراف محمد دبس، أكاديميا بيروت لبنان، بلا تاريخ، ص 494.

"التاريخانسية" فهسي سمة ما هو تاريخي<sup>(1)</sup>. ولهذا نجد أحيانا الكلمتان توظفان توظيفا واحسدا كمسا أن التعسريف بهما يكاد يكون واحدا أيضا، وحتى محاولات التعريف المعاصرة ليست وافية بالغرض. وأهم المحاولات للتمييز بين المصطلحين تستفاد من كتابات محمد أركون فله إشارات في هذا منها:

- التاريخانية مفهوم يثير مناقشات لا نهاية لها إلى حد صعوبة استعماله؛ لأن معظم التعريفات أيديولوجية في حين التاريخية غير ذلك.
- التاريخانية تقر بمسلمات فلسفية أو إيديولوجية، أما التاريخية تسمح لنا بالبقاء في صعيد التساؤل.
- التاريخانية مسرحلة تسسبق التاريخية، والوصول إلى التاريخية مرهون بتحاوز التاريخانية لأن الأولى إيديولوجية والثانية تستحاوز الاستخدام التيولوجي والإيديولوجي<sup>(2)</sup>.

أما الناريخية في الاصطلاح، فبعد الوقوف على معناها لغة، وعرفنا بألها تعني الزمنية والواقعية، وتقابل الخيالي، والمقدس وغير ذلك، يمكن أن نتناول بناء على ذلك معنى "التاريخية" اصطلاحا، وقد عرفت تعريفات عديدة منها:

- تعريف تروران (Alaine Tourine) الذي عرفها بأنها: "مقدرة كل مجتمع على إنستاج بحاله الاجتماعي والثقافي الخاص به، ومحيطه التاريخي الذاتي"<sup>(3)</sup>. هذا التعريف نجده في معجم روبير أيضا لكنه يضيف تعريفا آخر وهو أن كلمة التاريخية: تعين دراسة المواضيع والأحداث في بيئتها وضمن شروطها التاريخية (<sup>4)</sup> كما نجد ما يقترب من هذا التعريف في معجم لاروس فقد ورد تعريف التاريخية بأنها: "مذهب يقضى بأن التاريخ حدير بإثبات الحقائق الأخلاقية أو الدينية"<sup>(5)</sup>.

ويفهم من هذه التعريفات التركيز على الحقيقة وكيف أن سبيل إدراكها هو الستاريخ، وهمذا الكلام بمفهوم المحالفة يؤدي إلى إنكار تضمن الميتافيزيقا للحقيقة،

Le petit Robert, Dictionnaire de la Langue Française, nouvelle Edition (1992) (1) p932.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 139.

<sup>(3)</sup> نقلا عن مجلة الأصالة، ص 18.

Le petit Robert, p932. (4)

Lepetit Larousse, Librrairie Larausse (1990), p493. (5)

والوحسي أيسضا وهسذا ما يفهم من تعريف أركون للتاريخية حينما قال أنما: "أحد أطراف الجدلية القديمة بين الوحي والحقيقة والتاريخ"<sup>(1)</sup> وهذه رؤية بنيت على التعسريفات السسابقة، وحيسنما نتأملها نجدها تؤول إلى القول بدنيوية المقدس، وأن الحقيقة كامنة في التاريخ بما أنه وقائع زمكانية، ولا يمكن الوقوف عليها في النصوص. ولذلك فهي أحد أطراف الجدلية مع الوحي حول الحقيقة.

وقد التمس الخطاب الحداثي تبريرا لهذا التوظيف؛ إذ يرى أن الفكر الإسلامي ذاته الذي يؤمن بأن الحقيقة في الوحي، قد استعمل التاريخية ولكن بأسماء أخرى؛ فمثلا المقولة الاعتزالية "خلق القرآن" اعتبرت إحدى أبرز ملامح الرؤية التاريخية، وأن المعتزلة بدفاعهم عن هذه المقولة كانوا قد أحسوا بالحاحة إلى دمج كلام الله في نسيج التاريخ<sup>(2)</sup>، بل نجد الحداثين أحيانا يتحاوزون الفكر الإسلامي إلى النص القرآني نفسه. يقول محمد أركون: "نجد من خلال القصص القرآني أن وعيا تاريخيا بدئيا يميل إلى الظهور والانبثاق ضمن ظاهرة الوعي الأسطوري السائد"(3). وما دامت التاريخية كذلك - أي معرفة الحقيقة في الستاريخ - تصبح التاريخية فوق الإيديولوجية التي تكرسها الانتماءات المذهبية أو الانتصارات الإعلامية بل هي الوضع البشري المعيش الذي يمكّننا من تجاوز التاريخ الإيديولوجي إلى التاريخ التطهيري.

وهنا تصبح التاريخية تعني القطيعة كآلية من آليات البحث الإبستيمولوجي الذي تطور مع الفيلسوف الفرنسي غاستون باشلار (Gaston Bachelard)<sup>(4)</sup>، وهذا ما يتحلى في كلام أركون نفسه عن تاريخية القرآن التي يقول عنها ألها تعني: "في الواقع أن نطبق على القرآن وعلى ما أسميته بالتراث الإسلامي الكامل القرارات المنهجية والإبسستيمولوجية (5). وإذا تأملنا كلام أركون هذا نجده ينطوي على تناقض وذلك لسبين:

<sup>(1)</sup> محمد أركون، مجلة الأصالة، ص 15.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 82.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 131.

 <sup>(4)</sup> وهو فيلسوف فرنسي معاصر، ولد عام 1884، وتوفي عام 1962 من مؤلفاته: الروح العمية الجديدة، أنظرموسوعة أعلام الفلسفة، ج1، ص 191، 192.

<sup>(5)</sup> محمد أركون، مقال بمجلة الأصالة، ص 22.

أولا: إنه يسرى ضرورة إدماج مقولة التاريخية ضمن الفكر الإسلامي<sup>(1)</sup>. فلو كانت التاريخية متحققة في النص القرآني، وفي الفكر الإسلامي كما قال فما جدوى الدعوة إلى إدراجها ضمن الفكر الإسلامي؟. ألا يصبح الأمر من قبيل تحصيل الحاصل؟!

ثانسيا: في دراسة محمد أركون للخطاب القرآني يرى أن هذا الخطاب عندما يتعسرض لذكر واقعة أو حادثة فإنه يطمس معالمها وإحداثياتها الزمكانية لكي يخلع عليها صفة التعالي والتسامي فتصبح وكأن لا علاقة لها بأي زمان أو مكان محدد، فتسصبح شيئا رمزيا يتحاوز التاريخ ويعلو عليه (2). وفي هذا السبب الثاني أيضا يبدو التناقض واضحا في كلام أركون؛ إذ أشار من قبل إلى أن النص القرآني نفسه يتضمن هسذا الوعي تتاريخي، ومن جهة ثانية يعتبره هو الذي طمس معالم التاريخية، بإضافة التقديس وخلع على الواقع.

كما خد التاريخية عرفت بما يوحي باستمرار هذه الجدلية بينها وبين الوحي. حول الحقيقة مثل تعريف عزيز العظمة الذي قال: "هي ما يحرر النص من الأسطورة، ويعسيده إلى عمابه من الواقع ويشكل مفتاح التعامل الحداثي معه"(3). وهذا التعريف يجعسل من "التاريخية" مقولة حداثية، وشرط من شروط التعامل مع النص الديني؛ لأنه كسان ينظر إلى هذا النص على أنه ليس مقدسا في ذاته، وإنما تقدس في التاريخ، وفيه ولد(4). وهذا الكلام يجعلنا نفهم أن قداسة النصوص أضيفت لها في التاريخ، ويتفق في ذلك مع أركون على النحو الذي سبق من كلامه. وفي هذا يتجلى تضارب الخطاب الحداثي؛ إذ حسد باحثا آخر وهو الدكتور نصر حامد أبو زيد يعتبر "التاريخية" لا الحداثي على على قدسية النص القرآني ولا إنكاره على أنه من عند الله سبحانه وتعالى، معتبرا من يقول بذلك جاهلا(5).

والتاريخــية حــسب هـــذه التعريفات ذات دلالة أنثروبولوجية وضعية، تقضي بــضرورة الارـــباط بالمحال الثقافي والاحتماعي في بعده الوضعي المادي، وتصل إلى

<sup>(1)</sup> محمد أركور، مقال بمجلة الأصالة، ص 15.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 97.

<sup>(3)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين في حاضر العرب، دار الطليعة، بيروت، ط1 (1996)، ص 94.

<sup>(4)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين في حاضر العرب، ص 94.

<sup>(5)</sup> نصر حامد أو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 75.

اعتبار المقدس أحد العقبات التي تحول دون توظيف هذا المفهوم، ولذا اعتبرت التاريخية رؤية ومفهوم لا يستوعبه العقل الدوغمائي – عقل المؤمن التقليدي – لأن دوغمائيته تجعله يشعر برغبة التقديس ومن هنا يتشكل "المخيال" (L'imaginaire). الذي ينافي التاريخية.

من جهة أخرى نجد تعريفات ذات دلالة أنطولوجية؛ أي ألها على اتصال بحبيجث الوجود بمعناه الفلسفي، من خلال التركيز على بعدي الزمان والمكان خاصة عنصر الزمان، ومن الطبيعي أن الزمان لا يمكن أن يدرك في غياب المكان، والزمان والمكان مباحث وجودية، وقد استعان الدكتور نصر حامد أبو زيد في هذا بمباحث الوجود كما قررها علماء الكلام؛ أقصد تقريرهم مبدأ حدوث الكون الذي جعلوا منه أساس الدفاع عن عقيدة الألوهية. يقول نصر حامد أبو زيد وهو يعرف "التاريخية" من هذا المنظور بأنها: "لحظة الفصل والتمييز بين الوجود المطلق المتعالي – الوجود الإلهي – والوجود المشروط الزماني" (1).

ويلاحظ على هذا التعريف كيف وقف عند الوجود في مستوييه الإلهي والكوت وبين على الفعل الإلهي الأول - فعل إيجاد العالم - باعتباره هو فعل افتتاح الزمان، وبذلك فكل الأفعال التي كانت بعده بما في ذلك النص القرآني تظل أفعالا تاريخية بحكم ألما تحققت في الزمن والتاريخ<sup>(2)</sup>. ويستنتج من هذا الكلام عدة أمور:

أولا: وصف القرآن الكريم بـــ "التاريخية"؛ لأنه حسب الدكتور نصر حامد أبو زيد كان بعد الفعل الإلهي الأول.

ثانسيا: وصف السنة النبوية أيضا بـ "التاريخية"، باعتبارها نصا ثانويا تجلى في السزمن التاريخ كذلك. و هذا يزيد نصر حامد أبو زيد سحب صفة "التاريخية" على النصوص التأسيسية والثانوية على السواء. وهنا يستدعي مقولات عقدية ليستند إليها في تبريره لـ "التاريخية"، مثل الأمر التكويني "كن" الوارد في قوله تعالى: (إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَــيْنًا أَنْ يَقُــولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ (يس: 82) يعتبر حتى هذا الأمر داخل في دائرة الفعل الزماني أو التاريخي. وهنا أيضا نجد مغالطات منها:

المرجع نفسه، ص 71.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 73.

- التسليم بأن الأمر التكويني "كن" كلاما إلهيا وهو سابق للخلق لا شك في ذلك، وبالتالي يكون خارج التاريخ. ويبدو أن نصر حامد أبو زيد أدرك تناقضه في هذا الموقف فراح يدعو إلى فهم هذا الأمر فهما مجازيا (١).
- على حد قوله تصبح جميع الصفات الإلهية صفات أفعال، ولا توجد صفات ذات وكأنه يرفض التمييز بين الصفة ومقتضاها، بل ويخالف جمهور المسلمين في اعتبار موضوع الكلام الإلهي على أنه مبحث من مباحث العقيدة(2).

#### المطلب الثاني: التوظيفات الحداثية للمفهوم

يوظف مصطلح "التاريخية" في الخطاب الحداثي العربي المعاصر في عدة بحالات للدلالة على عدة أمور منها:

1. نقد القراءة السائدة: أي القراءة المعتمدة عند المسلم في القديم والحديث بخصوص النص القرآني على أنه كلام الله الموحى به إلى محمد صلى الله عليه وسلم خلال عمر البعثة، وبخصوص السنة النبوية باعتبارها نصا تشريعا له سلطته، وباعتبارها وحيا أيصا. ومن جهة ثالثة بخصوص التراث الإسلامي ومدى قدرته على ممارسته سلطته كذلك. هذه الأمور التي غدت مسلمات لا تخضع للمناقشة عدا اجتهادات العلماء الحي تتكيف بظروفها. هذا التصور السائد في نظر الخطاب الحداثي خضع لمستكوين وتوجيه غير بريء - أي أنه لم ينبن على فهم موضوعي بل على توجيه إيديولوجي - ولذا كانت القراءة النقدية للقراءة السائدة تمدف إلى الكشف عن هذا السبعد الإيديولوجي للقراءة السائدة منذ اللحظة التأسيسية حتى زمن القراءات الناقدة المستكشفة التي تعتمد أساسا على نتائج العلوم الإنسانية ومناهجها المتعددة.

وهـــذ التوجــيه الإيديولوجي مبني على نظرة خاصة لطبيعة تلك القراءات التي كرست وحدة إسلامية صلبة وقفت في وجه الشبهات المثارة والمتاحة وكلها لم تفلح في نشر نــزعة التشكيك أو زعزعة القناعات، أو التفكير في اللامفكر فيه بتعبير محمد أركــون، الذي يعترف بعجز النقد المعاصر على اقتحام القراءة السائدة فيقول: "نجد أنفــسنا اليوم عاجزين أكثر من أي وقت مضى عن فتح الإضبارات التي أغلقت منذ

<sup>(</sup>١) نصر حام أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 67.

<sup>(2)</sup> المرجع ننسه والصغحة.

القرنين الثالث والرابع الهجريين والتي تخص المصحف وتشكله، وبحموعات الحديث النبوي الكبرى وكتب الفقه الثانوية، وأصول الدين، وأصول الفقه"(1).

لكن هذا الاعتراف في نظره لا يبرر ترك عملية النقد التي يجب أن تخضع لها القراءات السائدة؛ لأن هذه الأخيرة عنده قراءة قديمة لم تقم بما يجب، فهي على الأقل امتصت الزمن الوضعي للتاريخ الذي يشكل في الزمن القرآني عنصرا حاسما، وحشرته داخيل زمن سماوي مليء بكل أنواع الأساطير<sup>(2)</sup>. ومن الأمور التي جعلتها تؤول إلى هذا المآل:

- قرارات الحكام؛ أي القرارات التي اتخذها الخلفاء بخصوص تدوين النصوص مثل قرار عمر قدرار عثمان بن عفان رضي الله عنه بتدوين المصحف الشريف، ومثل قرار عمر بن عبد العزيز بتدوين السنة النبوية. فكانت مثل هذه القرارات وما تلاها من ندشاط حركة التدوين إحدى العوامل التي أدت إلى ترسيم التراث السني وإبعاد غيره، ويرى أركون أن هذه القرارات هي السبب المانع من التمييز بين المضامين الدينية والدنيوية (3) وفي هذا اعتراف ضمني بانعدام العلمنة قي الإسلام التأسيسي التي قال بوجودها أركون في مواضع أحرى.
- دوغمائية العقل المتلقي: هذه الدوغمائية التي تتمثل في اليقينيات الراسخة عند المسلمين، والتي لم يعد العقل المسلم يناقشها بعدما تأسست على أساس صحيح ميل: التسساؤل حول صحة النص القرآني، وصحة السنة النبوية ومكانتها التسريعية، ومثل صحة احتهادات علماء المسلمين ما لم يتوفر مرجح يجعل منها اجتهادات مرجوحة. إن عدم تساؤل المسلم حول هذه المواضيع في نظر الخطاب الحداثي يؤكد أن هذا العقل لا يزال مسجونا داخل سياج دوغمائي مغلق، وما يؤكد ذلك أنه حتى في الراهن لا يزال هذا العقل خاضعا لهيمنة كبريات التفاسير معتمدا عليها كمرجعيات لا يمكن تجاوزها.

وهـذه القراءة في منظور الخطاب الحداثي مرفوضة لطبيعتها الدوغمائية هذه التي تتوفر عليها وصارت مرفوضة بشكل خاص لما تزايد ضغط الحداثة، الأمر الذي

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 30.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي، قراءة علمية، ص 92.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 27، 28.

أدى إلى التساؤل المستمر عن مدى تاريخية أكبر اليقينيات رسوخا وتأصيلا. من هذا المنطن نجد كلام الحداثيين حول صحة القرآن الكريم كوثيقة تاريخية ومدى الأهمية النظرية السي يكتسيها هذا التساؤل<sup>(1)</sup>. ونجد مثل هذا الكلام أيضا بخصوص السنة النبوية التي اعتبرت أدبياها قد تعرضت للتضخيم والمبالغات ضمن عمليات التبحيل والتقديس التي خضعت لها تاريخيا<sup>(2)</sup>.

- عدم مراعاتها لطبيعة النص: وهو أمر تم تغييبه في نظر الحداثيين من طرف القراءة السائدة. وطبيعة النص المتحدث عنها، هي إمكانية إخضاعه للتعددية القرائية، واعتبار ذلك من أخص خصائصه. ويعتبر الحداثيون أن هذه الخاصية متحققة في السنص السديني ومستندها قول النبي صلى الله عليه وسلم: "القرآن ذو وجوه مستعددة فخذوا بوجهه الأحسن أو الحسن" ينسبون هذا النص للنبي صلى الله عليه وسلم، ويعتبرونه حديثا نبويا، ثم يقسمون النص الديني إلى إلهيات وتاريخيات، ومبدأ التعددية القرائية يبرز على مستوى التاريخيات.

والحكم بإمكانية تعددية قرائية تحلى في الممارسات التأويلية التي بأخد بها الخطاب الحداثسي في مساءلته للسنص الديني ومن خلالها يؤكد أن هذه الخاصية (= التعددية القسرائية) قد أهدرت، وتم ترسيم النمودج المهيمن المتمثل في النمودج السين المعتمد خسلال المسراحل المختلفة للدولة الإسلامية ولا يزال مستمرا حتى وقتنا الحاضر؛ الأمر الذي جعل بعض الكتابات الحداثية تنظر إلى أن القراءة السائدة خالية من الوعي العلمي لذا راح أصحاب هذه الكتابات ينادون بضرورة تكوين وعي علمي بالتراث ().

2. باعتبارها مقولة تقدمية: وتجلى ذلك من خلال تعريف روبير لها على أنها: "مقولة وظفها الفلاسفة الوجوديون بالخصوص عمّا للإنسان من ميزة في إنتاج سلسلة متلاحقة من الأحداث والنظم والمنتوجات التي يتكون من مجموعها مصير البشرية"(5). كما أن ظهور المصطلح كما سبق بيانه كان لأول مرة سنة 1872؛ أي أواخر القرن

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 129.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 210

 <sup>(3)</sup> الطيب تيزيني: الإسلام والعصر، سلسلة حوارات لقرن جديد، دار الفكر، ط2 (1999)،
 ص 103 و 119.

<sup>(4)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 91.

<sup>(5)</sup> نقلا عن محمد أركون، مقال بمجلة الأصالة، ص 17.

التاسع عشر وهو عصر الانتصارات التي شهدة الفلسفة الوضعية مع أوحست كونت الفرنسسي ونجسدها توظف بنفس الدلالة في الخطاب الحداثي العربسي المعاصر، إذ توظسف في هذا الإطار: إطار الامتداد الذي يعرفه الفكر الوضعي الذي يعتبر الأديان إبداعا إنسانيا لا وحيا إلهيا<sup>(1)</sup>.

ويتحلى هذا في مجال نقد أركون للفكر الإسلامي والفكر الديني فيعتبر الدين مكون من مكون من مكونات التاريخية (2). كما أنه يوظف التاريخية كمقولة وضعية تقدمية بمعنى ألها من آخر ما وصلت إليه العلوم الإنسانية في مسيرة تقدمها وإنجازاتما التي فصلت بما الواقعي عين الميثي والمتعالي والمقدس، لذا نجده يصف الفكر الإسلامي الذي ينكر التاريخية لهذا الاعتبار على أنه: "بعيد جدا عن تاريخية القرن التاسع عشر الأوروبية التي توصلت إلى تحميش العامل الديني والروحي والمتعالي وحتى طرده نمائيا من ساحة المحتمع واعتباره بمثل إحدى سمات المجتمعات البدائية "(3). ولما كان الفكر الديني يتعالى عين المسادة كانست دعوة الخطاب الحداثي إلى التركيز على الثقل التاريخي للأبعاد الوضعية للخيال الديني (4).

وعلى كل فتقدمية مقولة "التاريخية" حسب التوظيف الحداثي تتحلى في عدة مستويات أهمها:

أ - التاريخ الوقائعي للمسلمين: ويوظف التاريخ الوقائعي في مقابل التاريخ المتعالي ذي الطابع الغيبي الذي يقوم على القراءة الإيمانية للأحداث والوقائع التي عسرفها الإسلام التأسيسي، ويثبث تأييد الله عز وحل للمؤمنين بالنصر في كثير من المعارك، وبالثباث في الكثير من المحن. فوقائعية التاريخ تلغي هذه الأبعاد التي هي أبعاد عقدية إسلامية أصيلة وتؤكد من وجهة نظر وضعية تقدمية أن هذا الستاريخ له طابع دنيوي بحت أنتج من طرف جماعة المؤمنين الأولى، المراد بما حيل الصحابة خلال عمر البعثة.

<sup>(1)</sup> عبد الرحمان الحاج إبراهيم مقال بعنوان المناهج المعاصرة في تفسير القرآن وتأويله، أنظر موقع: www.Ai razi.net

<sup>(2)</sup> محمد أركون، مجلة الأصالة، ص 22.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 68.

<sup>(4)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي واستحالة التأصيل، دار الساقي بيروت لبنان، ط2 (2002)، ص 24.

ب - ديناميك المتغيرات: ويراد كما الأحداث المحتلفة التي تتميز بالتغير والديناميكية ومالها من تأثيرات وتداعيات مختلفة، ولذا كانت "التاريخية" تدل على النسبية والتطور و تنسير الظواهر في ضوء أسباكما الوضعية، وكانت التاريخية عند البعض تعني دراسة التغيير الذي يصيب الأفكار والأخلاق والمؤسسات بحسب اختلاف العصور و مختمعات (1). ف "التاريخية" إذا هي التي تحدد لنا ديناميكية التغيرات وتكريس تطور المستمر بدل الثباث، والتمييز الذي تحظى به النصوص الدينية باعتسارها حقائق ثابتات، وهو تصور آت من الطبيعة المادية التي تقوم عليها النظرة التي ليست نقدا داخليا، بل هي امتداد للنظرة الوضعية للدين والأشياء.

ج - تجلية الوعي الأسطوري: وهي دعوة يلح عليها الخطاب الحداثي؛ لأنه ينظر إلى الفكر الإسلامي على أنه لا يزال يسيطر عليه الطابع الأسطوري<sup>(2)</sup>. و لم يقف الأمر عند الفكر الإسلامي فحسب بل تعدى إلى النص القرآني نفسه، فنحد محمد أركون يقول بأن النص القرآني ذو بنية أسطورية<sup>(3)</sup>. وهناك من حصر مفهروم التاريخية في هذا المعنى أي ألها تعني الأداة التي تحرر النص من الأسطورة وتعيده إلى نصابه من الواقع، وبذلك يمكن التعامل معه تعاملا حداثيا<sup>(4)</sup>.

ودعوى الخطاب الحداثي في هذا الإسقاط لمفهوم "التاريخية"، التماشي مع طبيعة السنص إذ يسحل الحداثيون أن كل الرسالة القرآنية تقدم نفسها وتمارس دورها على هيئة حداثة (5) كما نجدهم يسعون إلى تجلية ما يسمونه بالوعي الأسطوري بخصوص السنة النبوية؛ فمحمد أركون مثلا يجعل من صراع النبسي صلى الله عليه وسلم مع

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 74.

<sup>(2)</sup> والأسطورة هنا لا توظف بمعناها اللغوي السائد الذي يدل على الخرافة، بل بمعناها الأنثربولوجي: أي على أنها منظومة تفسيرية للعالم تعمل وفقا لنفس المبدأ الذي يعمل بموجبه العلم ألا وهو تفسير المرئي باللامرئي، والربط بين المشاهد والمتخيل، أنظر بخصوص هذا المعنى: على حرب، نقد النص، ص 76، وعزيز العظمة، دنيا الدين في حاضر العرب، ص 94، ومحمد أركون، تاريخية الفكر العربي الإسلامي، ص 19.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: تاريخية الفكر العربي الإسلامي، المركز الثقافي العربي/مركز الإنماء القومي ترجمة هاشم صالح، ط3 (1998)، ص 10.

<sup>(4)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين في حاضر العرب، ص 94.

<sup>(5)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 19.

الكفار وصراع أصحابه من بعده يجعل من هذا الصراع بعد أن وسمه بالنضال عملا دنيويا يحول دون دراسة التراث بالمعنى المتعالي وأن الأمر يقتضي إعادة تحديد الإسلام بلصفة عملية اجتماعية وتاريخية، مثلها مثل عمليات وسيرورات أخرى وقد عدلت هذه الطرق الدراسية عن طريق أشكال الحداثة المتتالية (1).

وأحسب أنه في هذا الموضع تعسف في توظيف مصطلح الحداثة؛ لأن الحداثة على الإنتاج على الغربي الحالي لم يكن لها وجود قديم، بل هي ثورة على الإنتاج الكلاسيكي ودعوة لإحداث قطيعة معه، وتجلى التعسف أيضا في مجانبة أركون للمنهج التاريخوي الذي يدافع عنه، والذي يدرس النص في الإطار الزمكاني، وهنا نجده يخلع خصائص عصر على عصر آخر.

ويفهم عما سبق أن الأسطورة توظف للدلالة على المقدس والمتعالي، وحتى الميتافيزيقي وهي مفاهيم تقابل الواقعية تقابلا ضديا، أما التاريخية تعني الواقعية، وتدل علمي المعرفة الوضعية ضمن الشروط السببية، وبالتالي مما تقتضيه عملية تجلية الأسطوري الكشف عن طبيعة قداسة النص التي لا تزال تشكل عقبة متينة في وجه المنقد التاريخي ، فقداسة النص في الخطاب الحداثي أمر تاريخي لا صلة له بذات النص وطبيعته، يقول عزيز العظمة: "النص الديني كغيره يخضع في واقع الأمر إلى التاريخ فهم من التاريخ ولدت وفيه تقدست وبه انفعلت، وفيه أثرت، فالتاريخ بحالها، وفي المساريخ أسرارها ومكانتها، ومن التاريخ أسطيرها وأسطورها، كما أن في العلوم التاريخية والإنسانية الحديثة مفاتيحها"(2).

ومن خلال الثقة الممنوحة في العلوم الإنسانية المشار إليها يمكن تجلية هذا الوعي الأسطوري، بل تؤول النتائج إلى ما هو أخطر من ذلك: إلى إنكار المصدر الإلهي للدين لهندا نجد المطالبة الملحة للفكر الحداثي على ضرورة إعادة النظر في تقييماتنا وتصوراتنا المستعلقة بمنشأ الثقافة ووظائفها وعندئد: "سوف تنزاح هذه الأنظمة الثقافية الكبرى المتمثلة في الأدينان من دائرة التعالي والأنطولوجيا والتقديس والغيب، باتجاه الركائز والدعامات المادية والعضوية التي لا يزال العلم الحديث يواصل استكشافها"(3).

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(2)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين في حاضر العرب، ص 94.

<sup>(3)</sup> محمد أركسون: تاريخسية الفكر العربي الإسلامي، المركز الثقافي العربي، ط3 (1998)، ص 26.

مما سبق ومن خلال ذكر هذه الأبعاد التقدمية لـ "التاريخية" من حيث كولها أداة تبرز وقائعية التاريخ دون سواها، وتأكيد ديناميكية المتغيرات من خلال ربطها بأسباب التطور الوضعية وبعد ذلك تجلية الوعي الأسطوري الذي اعتبر الحائل الذي حال دون إخرضاع النص الديني للدرس العلمي. من خلال كل هذا نصل إلى أن التاريخية لهما التوظيف تهدف إلى إثباث بشرية الأحداث وإلغاء بعدها الإلهي. وبخصوص النص الديني إلغاء مصدره الإلهي. يقول نصر حامد أبو زيد بخصوص النص القرآني مثلا ما يؤكد هذا الاستنتاج: "إنه نص بشري وخطاب تاريخي، لا يتضمن معنى مفارقا حو فريا ثابتا... فالقرآن في حقيقته منتج ثقافي، تشكل في الواقع والثقافة النص القرآني معنومة من مجموعة من النصوص، وإذا كان يتشابه في تركيبته تلك مع النص الشعري عما هو واقع من المعلقات الجاهلية مثلا، فإن الفارق بين القرآن وبين المعلقة من دا الزاوية المحددة يتمثل في المدى الزمني الذي استغرقه تكوين النص المعلقة من الناوية المحددة يتمثل في المدى الزمني الذي استغرقه تكوين النص المعلقة من المعلقة منانا.

3 - في خال دراسة النصوص: وهو بحال حديث تطور بشكل كبير مع تطور البحث اللغوي، وقد برزت كتابات في هذا الجال وهذا العنوان: "علم السنص". الأصر الذي يؤكد أنه صار ميدان بحث خاص، ثم أكدت لنا الأبحاث الفللوجية أن السنص لم يعد بحرد أداة للمعرفة بل أصبح هو نفسه ميدانا معرفيا مستقلا<sup>(2)</sup>؛ أي أنه لم يبق كما كان دليلا يستدل به على مسألة معينة بل أصبح هو نفسه مجالا للدراسة والبحث تحت هذه التسمية التي صار ينعت بما وهي "علم النص"(3).

<sup>(1)</sup> نــصر حام أبو زيد، مقال بعنوان: مشروع النهضة بين التقليد والتلفيق، مجلة القاهرة، عدد أكتوبر 992

<sup>(2)</sup> على حرب: عند النص، المركز الثقافي العربي، ط2 (1995)، ص 7.

<sup>(3)</sup> مـــئل كتاب جوليا كريستيفا، الذي عنونته بــ "علم النص"، أنظر هذا الكتاب في ترجمة فريد الزاهي، دار وبقال للنشر ط1 (1991).

بلغت ذروقها مع الفيلسوف الهولندي سبينوزا (Spinoza)(1). ومن ثم تم استنباط معنى الحداثة في مجال دراسة النصوص على ألها تحويل النص المقدس من الأسطورة إلى الستاريخ(2). من خلال هذا تتأكد صلة الفللوجيا بالنص المقدس. كما أن الهرمينوطيقا (L'hermèneutique) ارتبطت في نشأها بالنص المقدس، وغيرها من المصطلحات السيّ تحولت للدلالة على معارف عصرية. ولهذا نجد امتداد هذه النيزعة في الثقافة العسربية الإسلامية؛ فالخطاب الحداثي العربسي المعاصر يريد قراءة النص الديني الإسلامي من زاوية الحداثة الفللوجية، ويوظف "التاريخية" كآلية من آليات القراءة الخدائه تقضي بجعل النص مرهونا بتاريخه ساكنا فيه، متوقفا عند لحظة ميلاده(3). ويبرر الحداثيون هذه التبريرات:

أ - طبيعة اللغية؛ فاللغية من منظور علم اللسانيات مرتبطة بالثقافة لا تسنفك عنها، وبذلك فالإنسان حينما يفكر يفكر بلغة معينة وما دام كذلك فهو محكوم بثقافة تلك اللغة، والثقافة أيضا تتطور وبخضوعها للتطور تصبح مع الزمن تاريخا. وما دامت اللغة تتطور لا بد من مراعاة هذه الخاصية فيها، وذلك بالنظر إلى طبيعة النص الديني من جهة علاقته باللغة والثقافة، وعلاقته بالنصوص الأخرى أولا. وتوظيف مناهج البحث اللغوي في دراسة النصوص بما فيها النص الديني ثانيا.

فعن علاقته باللغة (= اللغة العربية) اعتبر النص الديني نصا لغويا شأنه في ذلك شان سائر النصوص اللغوية لا يمكن فهمه أو تحليله ودراسته، واكتشاف قوانينه الخاصة أو الذاتية إلا من خلال اكتشاف القوانين العامة؛ أي قوانين اكتشاف النصوص في لغة معينة و في إطار بيئة ثقافية خاصة (4).

<sup>(1)</sup> فيلسوف هولندي حديث، يهودي الأصل، ولد عام 1632 بأمستردام ومات سنة 1677، اشتهر بدر استه للكتاب المقدس ونقده له، من مؤلفاته: رسالة في اللاهوت والسياسة، في إصلاح العقل، أنظر موسوعة أعلام الفلسفة، ج1، ص 548، 549.

<sup>(2)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين في حاضر العرب، ص 99.

<sup>(3)</sup> عبد الرحمان الحاج اير اهيم، مقال الكتروني، أنظر موقع: www.Al razi.net

<sup>(4)</sup> أنظر نصر حامد أبو زيد النص والسلطة والحقيقة، ص 95، وانظر أدونيس، النص القرآني و آفاق الكتابة، دار الأداب بيروت، ط1 (1993)، ص 19.

وهـذا الكلام يستفاد منه نـزع صبغة الوحي والقداسة عن النص الديني إذا ما أريـد أن يـدرس دراسـة علمية حسب دعوى الخطاب الحداثي. ولذلك نجد هذا الخطاب يستدعي الأنثربولوجيا كفضاء معرفي يستعان به في بيان علاقة النص بالثقافة، ويوظـف آلـياتما لمعرفة طبيعة علاقة النص باللغة، فيدرس النص المقدس كأي نص بشري: أي خلافا للقراءة التي أرسى قواعدها علماء الإسلام وحددوا آلياتما، وقد مر نقـدهم لتلك القراءة ودعوا إلى ضرورة قراءة حداثية، وما يدل على ألهم يسعون إلى نسرع صفة القداسة عن النص القرآني مقولاتهم المتعددة، فنحد مثلا محمد أركون يعتبر الكلام الإلهي يخضع لإكراهات اللغة التركيبية والدلالية ويرى أن النص القرآني كغـيره مـن النصوص يمارس آليات الحجب والتحوير لطابعه الأسطوري وتركيبته الرمـزية، ويـرى أن هذا ما يؤكد تاريخية النص القرآني وطابعه الناسوتي أي تشكله وتجسيده للمتعاني ضمن شروط تاريخية لغوية وثقافية وأنثروبولوجية (1).

كما أحد الدكتور نصر حامد أبو زيد أكثر وضوحا في مجال ربط النص الديني ببيئة الثقافية من خلال قوله بأنه نص تشكل في الثقافة ثم ساهم في تشكيلها محاولا في ذلك ربط النص القرآني، والنص والنبوي بالبيئة الاحتماعية وبظواهرها كظاهرتي السحر والكهائة، وبغيره من النصوص كالنص الشعري باعتباره ديوان العرب وروح البيئة الثقافية التي شهدت نهزول النص القرآني. وعلى هذا الأساس يعتبره نصا لغويا كسائر النصوص أ

ونظرة الحطاب الحداثي إلى طبيعة العلاقة بين النص واللغة على هذا النحو، وإلى أبعاد هذه العلاقة الثقافية والأنثروبولوجية جعلته يحبذ دراسة النص الديني في ضوء مسناهج التحلي اللغوي، فالدكتور نصر حامد أبو زيد كان يرى أن هذه المناهج التي توظيف على م اللغة بفروعها المحتلفة هي الكفيلة بدراسة النص الديني من حيث تلاؤمها مس موضوع الدرس ومادته، واختياره لهذه المناهج اللغوية حسبه يعود إلى حقيقتين:

- الأولى أن إسلام يقوم على أصلين هما القرآن والسنة.

<sup>(1)</sup> أنظر على حرب في تعليقه على كلام أركون، نقد النص، ص 107.

<sup>(2)</sup> نسصر حاسد أبو زيد: مفهوم النص دراسة في علوم القرآن، المركز الثقافي العربي، ط5 ( 2000)، ص 31 وما بعدها.

- هــذه النصوص لم تلق كاملة ولهائية بل هي نصوص لغوية تشكلت خلال فترة زادت على العشرين عاما<sup>(1)</sup>.

وتركيزه على الحقيقة الثانية يتجلى في دراساته المختلفة، وحاول من خلال هذه الحقيقة تأكيد تاريخية النص القرآني والنص النبوي؛ لأن المعهود عند علماء القرآن الكريم أن القرآن الكريم نـزل خلال ثلاث وعشرين سنة حسب الوقائع والأحداث، هــذه الوقائع صنفت ضمن علوم القرآن تحت اسم "أسباب النـزول القرآنى". وهذا المبحث في علوم القرآن هو مدار إثبات تاريخية النص القرآني في الخطاب الحداثي؛ لأن هذا الأخير لا ينظر إلى هذه الأسباب على ألها مناسبات كما هو معروف عند علماء التفسير وأصول الفقه، وعلماء القرآن الكريم، بل يعتبرها عللا مؤثرة ارتبطت نصوص الوحى في نزولها بها؛ وما دامت هذه الأسباب كانت في بيئة معينة فإن النص مرتبط ببيئته وسببه ولا يتجاوز في توظيفه ذلك. وهذا الأمر أدى إلى هدم مبدأ عموم الدلالة كما سيتبين ذلك فيما بعد. فعن اعتبار أسباب النزول عللا لا مناسبات نحد محمد سعيد العشماوي يقول: "الشريعة كانت تنزل لأسباب تقتضيها، وأسباب التنزيل ليسست مناسبات لها"(2). ومعنى كولها ليست مناسبات؛ أي ألها كانت عللا مؤثرة اقتهضي وجودها وجود النص الديني واستوجب نهزوله. وفي هذا يقول نصر حامد أبو زيد. "إن الحقائق الأمبيريقية المعطاة عن النصوص تؤكد أنه نزل منجما على بضع وعشرين سنة وتؤكد أيضا أن كل آية أو مجموعة من الآيات نزلت عند سبب خــاص استوجب إنــزالها"(3). وهذا الكلام هو ما يؤكد تاريخية النص الديين في نظر الحداثـــيين، إذ يعتـــبرون النص الديني والنص القرآبي على وجه الخصوص ذو تاريخية معينة سماها العلماء المسلمون بغير اسمها لأغراض معينة فاصطلحوا عليها: "أسباب النزول "(4).

مما سبق ومن خلال بيان علاقة النص باللغة عرفنا كيف آل الأمر إلى القول بتاريخية النص القرآني، وهذا مبتغى الخطاب الحداثي، لكن هذه الآراء تترتب عنها

المرجع نفسه، ص 25.

<sup>(2)</sup> محمد سعيد العشماوي: أصول الشريعة، دار إقرأ، بيروت ط2 (1983)، 60.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 97.

<sup>(4)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين في حاضر العرب، ص 97.

نستائج غايسة في الخطسورة من زاوية التصور الإسلامي وهي ما يسعى إليه الخطاب الحداثي طبعا. من هذه الأمور الخطيرة هدم مبدأ عموم الدلالة الذي هو مبدأ أصيل في نسصوص الوحسي، وتحل محله مبادئ أخرى وضعية تشكل مرجعية بديلة هي العقل الحسديث. وتحسى هدم مبدأ عموم الدلالة في الخطاب الحداثي مع الكثير من الذين ينخرطون في النعاطي مع النص الديني.

فمــثلا نــصر حامد أبو زيد يقول: "الأحكام والتشريعات جزء من بنية الواقع الاجتماعي في مرحلة اجتماعية تاريخية محددة" (1). وارتباطه بتلك المرحلة لا يمكن أن يكــون صالحا كمرجعية لمرحلة أخرى خاصة المرحلة الراهنة في نظره، ويعيب على الفكــر الإســـلامي رفضه التاريخية في مجال النص الديني واصفا من يرفضها بالجهل والسوهم. علــي أساس أن الدلالة اللغوية لها قوانينها التي تختلف عن أنماط الدلالات الأخــرى، ويشير إلى أن هناك نصوص أدبية وشعرية لا تزال تمارس وجودها وتنتج الدلالة، ويجد قارئها متعة وفائدة، فما بالك بنص مثل القرآن الكريم، فبكل تأكيد لا يكن أن يتوقف عن التواصل دلاليا(2).

وفي هـذا تناقض حلي؛ فمن جهة يقول بعدم عموم الدلالة وأن النص مرتبط ببيعة محددة ومن جهة ثانية يحاول إثبات أن التاريخية لا تمدم مبدأ عموم الدلالة. وتكون بذلك محاولة الدكتور نصر حامد أبو زيد التلفيقية محاولة غير بحدية، خاصة وأن غييره من دعاة تاريخية النص الديني يؤكدون إلغاء عموم الدلالة بخصوص النص الإسلامي<sup>(3)</sup>. بل يصل البعض منهم إلى قول كلام غاية في الخطورة في إطار دفاعهم عسن العلمانية كرؤية ملازمة للمقدمة السابقة (= اعتبار أسباب النول عللا لا مناسبات) عدى النحو الذي نجده مع محمد أركون في دعوته إلى توظيف التحليل الأنثروبولوجي في دراسة النص الديني، ويعتبر هذه الدراسات هي التي تمكن الإنسان مسن إغسناء معرفته بالتحربة البشرية للإلهي<sup>(4)</sup> كما نجده في هذا الإطار يتنبأ بتحول

<sup>(</sup>١) نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 135.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 75.

<sup>(3)</sup> مثل: محمد سعيد العشماوي، محمد أركون، عبد المجيد الشرفي، صادق جلال العظم، الطيب تيزيني، ... وغيرهم.

 <sup>(4)</sup> محمد أركون، الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، ترجمة وتعليق هاشم صالح، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر (1993)، ص 95.

المسلمين باهتماماتهم التي يصفها باللامبالاة إلى الاهتمام بالتاريخ الأرضي الذي لا صلة له بالمستقبل الأخروي<sup>(1)</sup>. وأحسب أن هذه النبوءة خاطئة بدليل أنها تلتها انتصارات إسلامية عالمية وحقق الفكر الإسلامي تفوقه في أقطار إسلامية عديدة، لعل أقربها إلى زمن نبوءة محمد أركون انتصار الثورة الإسلامية في إيران عام 1979.

من خلال ما سبق، ومن خلال بيان أن مقولة التاريخية توظف حداثيا في بحال دراسة النصوص بما في ذلك النص الديني. بناء على ذلك اعتبر النص الديني كغيره من النصوص اللغوية تسحب عليه جميع قوانين اللغة وقواعدها، وما دامت هذه الأخيرة في تطور ويصبح الماضي منها مع التطور تاريخا، كذلك الأمر بالنسبة للنص الديني في نظر الخطاب الحداثي، فقد اعتبر نصا لغويا تشكل في الثقافة واكتسب سلطته في الواقع وأضفيت عليه القداسة و لم يكن مقدسا في ذاته، واعتبرت المناهج اللغوية هي الكفيلة بإثباث ذلك. ولهذا كان السباقون إلى طرق هذه المواضيع هم علماء اللغة ويخرص الخطاب الحداثي بالذكر هنا طه حسين الذي اعتبر رائد الحداثة التاريخية في الستاريخ العرب سي الحديث، واعتبره نصر حامد أبو زيد الفدائي الأول، كما اعتبره عمد أركون من الذين فرضوا أسلوبا لا يرضخ للتزمت، ولا للحشو، بإخضاع تراث الماضي (2) لفحص انتقادي حتى يعاد ربطه بالميثي وحتى يتم فضح التمويه وإعادة الخاق التاريخية الصحيحة (3).

وأمام هذه التوظيفات الحداثية المنحتلفة لـ "التاريخية" وأمام وقوفنا على الأهداف التي كانت ترمي إليها تلك التوظيفات؛ فقد كان توظيفها في نقد القراءة السائدة بغية إبدالها بقراءة أخرى بديلة، وكان توظيفها كمقولة تقدمية لإحداث قطيعة مع النص من حيث كونه مرجعية دينية وتأكيد بشرية الأحداث، ولم يبتعد توظيفها في مجال دراسة النصوص عن المعنى التقدمي الذي وظفت به إذ كانت تهدف مسن خلال هذا التوظيف الأحير إلى اعتبار النص الديني نصا لغويا كسائر النصوص اللغوية البشرية.

<sup>(1)</sup> محمد أركون، مقال بمجلة الأصالة، ص 39.

<sup>(2)</sup> يوظف محمد أركون مصطلح التراث ليس للدلالة على على التراث بالمعنى السائد فقط، بل للدلالة على نصوص الوحي أيضا.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 156.

ولا شف أن هذه التوظيفات الحداثية لمفهوم "التاريخية" في مجال دراسة النص الإسلامي مربوض من جميع جوانبه، وإدخال "التاريخية" في هذا المجال أحد رهانات الحطاب الحداثي في نقد الفكر الديني، ولكنه رهان يستحيل كسبه وهذا باعتراف دعاة التاريخية أغسهم. يقول محمد أركون في هذا المجال: "التحدث عن التاريخية اليوم بصورة منطقية في الوسط الإسلامي أمر ضروري من وجهة نظر ذاتية؛ وجهة نظر الباحث، ولكنه من الوجهة الموضوعية أمر خطير إن لم يكن مستحيلا"(1).

ووجه الاستحالة هنا يتمثل في كون التاريخية تلامس مناطق محرمة. وتطرق أبوابا بشكل خاطئ، بل ويصعب عليها طرقها. وتبدو الاستحالة والحذر في موقف أركون نفسه حينما غير عنوان كتابه من "نقد العقل الإسلامي" إلى "تاريخية الفكر العربي الإسلامي". كما نجد الدكتور نصر حامد أبو زيد وهو يدافع عن تلك التاريخية معتبرا إياها ليست مقولة مبتدعة منافية للنص الديني ولكن فهمها هو الذي اعتراه لبسا<sup>(2)</sup>. وحتى يتفادى انتصادم وحتى يزول الالتباس ويصبح في الإمكان القول بـ "التاريخية" وإدخالها في بحال النص الديني يقترح الخطاب الحداثي مفاهيم مفتاحية يستعان بما على فهم "التاريخية" وتوظيفها في المستويات المحتلقة التي سبق ذكرها وهذه المفاهيم هي:

- الدوغمائية: أو الوثوقية وهي مفهوم من المفاهيم التي توظف ببعد إحرائي في تحليل الفكر وإدراك طبيعته ومن ثم كيفية التعامل معه. واختيار مقولة الدوغمائية يوظف في الكشف عن طبيعة التصور الإسلامي السائد، وهذا الاختيار له تبرير أنثربولوجي يهدف إلى اعتبار بحال اشتغالها هو المجال الديني، ونجد أركون مناحي انتقائه لهذا المفهوم كمفهوم مفتاحي لتوظيف "التاريخية" على أساس أنه يعين على:

- أثرها في تشكيل وضعيات غير قابلة للدفاع عنها
  - أثرها في تشكيل حمية سياسية ودينية
  - كيف تحولت إلى استراتيجية رفض.

من حالال هذه الوظائف المنوطة بـ "الدوغمائية" كمفهوم مفتاحي يمكن التوصل إلى الكشف عن سر قبول المسلمين وثقتهم في الذين دونوا لهم النصوص

<sup>(1)</sup> محمد أركون، مقال بمجلة الأصالة، ص 21.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 67 وما بعدها.

الدينية، والكشف عن تحامل الحكام في فرض صيغة رسمية للنص القرآني<sup>(1)</sup>. وهذا الكلام يهدف إلى زعزعة قناعات المسلم وثقته ويقينه بخصوص تاريخ القرآن الكريم، وتساريخ العلسوم الإسلامية، وإذا تمت هذه الزعزعة يسهل توظيف البديل الذي هو "التاريخية".

2. الانتقال من الفكر الميثي إلى الفكر التاريخي الوضعي: والميثي نسبة إلى كلمة مسيث (Le mythe) وتعني الأسطورة، وهذا الإجراء يوظف في بحال بيان "التاريخية" كمقولة تقدمية تؤيدها نتائج العلوم المعاصرة، والعقل الوضعي. وحتى يتسيى التعامل بهذا الإجراء لتوظيف التاريخي. فالفكر الميثي والفكر التاريخي. فالفكر الميثي أو الأسطوري يعود إلى تاريخ مضى لكنه لا يزال حيّا يمارس وجوده، أما الفكر التاريخي فهروي يتوفر على خصائص أكثر ملاءمة للعقل والواقع مثل: التغير، الانقطاع، الارتباط بالأسباب الوضعية...وغير ذلك، وضرورة التمييز بين هذين النوعين من الفكر، والدعوة إلى الأخذ بهما كمفهوم مفتاحي يكشف عن تقدمية التاريخية، وألها مؤسسة على نظرة خاصة للنص القرآني، فقد كان محمد أركون يقول بأن النص القرآني أسطوري البنية، ولذلك اعتبر الخطاب القرآني لا يؤثر إلا في وعي منغمس في العجيب أسطوري البنية، ولذلك اعتبر الخطاب القرآني، فإن هذا المفهوم يحتم علينا إدخال الباهر عن هذه المن ضروري من وجهة نظر حداثية.

3. فلسسفة اللغة: وهي أداة توظف في مجال علاقة التاريخية بدراسة النصوص ففسي ضوء فلسفة اللغة يمكن الكشف عن طبيعة اللغة ومدى صلتها بالفكر، ولماذا صارت اللغة العربية نموذجا؟ هذا التصور في نظر الحداثيين هو الذي قضى على حرية الفكر، وهو الذي جعل من اللغة وحيا موحى، وقضى على معطيات التاريخية، وما دام النص الديني في الاعتبار الحداثي نصا لغويا فبفلسفة اللغة يمكن الكشف عن مدى تاريخيته (3)، ففلسفة اللغة تقضي بأن اللغة إبداع إنساني لا وحيا، وحتى يتحقق هذا المقسصد نجد دعوة الخطاب الحداثي إلى ضرورة امتلاك أكثر من لغة، والقراءة بهذه اللغات المتعددة.

<sup>(1)</sup> محمد أركون، مقال بمجلة الأصالة، ص 28.

<sup>(2)</sup> محمد أركون، مقال بمجلة الأصالة، ص 29.

<sup>(3)</sup> محمد أركون، مقال بمجلة الأصالة، ص 30.

#### المبعث الثاني

# النص الديني

#### المطلب الأول: مفهوم النص

الــنص لغة كلمة تدل على معاني متعددة، وتحصر المعاجم العربية الجذر الدلالي لكلمــة الــنص في حقول دلالية خمسة للنص، بتكاملها تحدد المفهوم النظري للنص، وهي: الرفع، التحريك، التقصى، الوقف، المنتهى.

1. السنص بمعنى الرفع: ترد كلمة "النص" في اللغة العربية بمعنى الرفع حسيا كان أم معنوب: حسيا على النحو الذي يتعلق بحركة الأبدان والأعضاء بغرض أداء عمل ما ومنه قول العرب: نصت الظبية جيدها أي رفعته، والظبية ترفع عنقها لتستمكن مسن رؤية أكبر مسافة تتاح لها، ومنه أيضا قولهم: نص الدابة ينصها؛ أي رفعها في السير ومن هذا المعنى مشتقات الكلمة مثل كلمة "منصة "وهي المكان المرتفع الذي يرفع من يقف عليه ويجعله بارزا ظاهرا، وتصبح رؤيته أمر سهل متاح كمنصة العروم؛ وهي المكان الذي تجلس عليه العروس كي ترى. ومنه أيضا كلمة "النصة" السي توظف للدلالة على هذا المعنى الحسي، إذ ألها تعني ما علا من شعر رفعته أب المحلة، ومسن هذا المعنى أيضا "نصص" وتعني رفع، ويقال نصصت الشيء أي رفعته أن اللاللة على الرفع بمعنى الإساد، كرسناد الكلام إلى قائله ورفعه إليه أي نسبته إليه. فيقال: نص الحديث ينصه نصا أي: رفعه، وفي القاموس المحيط: "نص الحديث إليه رفعه" (ك. والنص بهذا المعسى إدراك النسسبة بين الشيء ومصدره الأول، وورد في لسان العرب: "النص المعسى إلاسناد إلى المؤسس الأكبر" (ك.).

<sup>(1)</sup> إين منتقور: لسان العرب المحيط، دار إحياء التراث العربي، بيروت، بلا تاريخ، ج7، ص 97، 98.

<sup>(2)</sup> الفيروز أبادي: القاموس المحيط، دار العلم للجميع، بيروت بلا تاريخ، ج2، ص 319.

<sup>(3)</sup> اين منظور: لسان العرب، ج7، ص 98.

2. السنص بمعسى التحريك: التحريك هو المعنى الثاني الذي ترد به كلمة "السنص" سواء بصيغتها المصدرية أم بمشتقاها. فكلمة "النص" في لسان العرب وردت بمعسى التحسريك (1). وتتضمن بهذا المعنى السير الشديد، وهو ضرب من الحركة والتحريك ومنه قول القائل: وتقطع الخرق بسير نص. وبمعانيها الاشتقاقية أيسضا تدل على المعنى نفسه؛ فمثلا كلمة "نصنص" تعني حرّك، فيقال: نصنصت السشيء؛ أي حرركته والنصنصة هي تحرك البعير إذا نحض في الشيء النسميص" التي تعني السير الشديد والحث (3). وفي القاموس المحيط: "نص الشيء أي حرّكه "(4).

3. النص بمعنى الوقف والتعيين: ترد كلمة "النص" للدلالة على الوقف والتعيين كأن يكون النص تعيينا لمعنى محددا للفظ ما لا يتعداه، ولهذا يعرف اللفظ الأحادي الدلالية بأنه "نص" (5) ومنه قول المسلمين: النص القرآني، والنص النبوي. واصطلاح علماء الشريعة على هذا وذاك مصطلح "النص الشرعي" ووصف هذه النصوص بألها نصوص شرعية تعيين لها حتى تتميز عن غيرها من النصوص الأخرى، فتصبح دلالتها مستوقفة على ما تلقاه المسلمون عن الشرع الإسلامي. وفي تاج العروس: "النص: التعيين على شيء ما "(6). وقد وظف العلماء المسلمون "النص" بهذا المعنى في مختلف العلوم الإسلامية كأصول الفقه، والتفسير، والفقه... وغيرها.

ففي مجال أصول الفقه يذكر الغزالي في المستصفى أن أشهر معاني "النص" ما لا يتطرق إليه احتمال أصلا لا عن قرب ولا عن بعد<sup>(7)</sup>. ونفي الاحتمال تحديد لمعنى محدد وتعسين له دون سواه. كما نجد في مجال التفسير الزمخشري يوظف "النص" للدلالة على المحكم في مقابل المتشابه والاحتمالي، ووظف بنفس المعنى في الخطاب

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه والصفحة.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه والصفحة.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه والصفحة.

<sup>(4)</sup> الفيروزأبادي: القاموس المحيط، ج2، ص 319.

<sup>(5)</sup> عبد الهادي الفضلي، مقال بعنوان: "النص الشرعي مفهومه وفهمه" مجلة الكلمة، العدد 23، ص 6.

<sup>(6)</sup> الزبيدي: تاج العروس، دار صادر، بيروت، بلا تاريخ، ج4، ص 440.

<sup>(7)</sup> الغزالي: المستصفى من علم الأصول، تحقيق: محمد سليمان الأشقر، مؤسسة الرسالة ط1 (1997)، ج2، ص 48، 49.

الصوفي عند ابن عربي في الفتوحات المكية (1). كما أن المعنى نفسه يستفاد من كلمة الوقف؛ فترد كلمة النص بهذا المعنى الذي يرادف التعيين ففي لسان العرب: "والنص الترقيف" (2)، ومنه كلمة الوقف في النظام الإسلامي، فالوقف يعني: تنازل السرجل عن جزء من ممتلكاته وتعيينه لهذا المتنازل عنه بأنه وقف في سبيل الله، فحينما يكتب كتابه بخصوص هذا الوقف يكون بذلك قد نص على أنه حبس ووقف في سبيل الله.

4. السنص بمعنى المنتهى: وهو المعنى الرابع الذي ترد به كلمة "النص" في اللغة العربية إذ تعني كلمة النص غاية الشيء وأقصاه، ففي لسان العرب: أصل النص أقصى الشيء وغايته، وفي اللسان أيضا: نص الأمر شدته (3) ومنه قول الشاعر:

ولا يسستوي عسند نسص الأمسو ربساذل معسروفه والبخسيل

وقد تمينل صاحب القاموس المحيط "النص "هذه الدلالة فيما يروى عن الإمام علي رضي الله عنه: "إذا بلغ النساء الحقاق أو الحقائق فالعصبة أولى "ويعلق شارحا أي بلغسن الغاية التي عقلن فيها على الحقاق وهو الخصام أو حوق فيهن فقال كل من الأولياء أنها أحسق أو استعارة من حقاق الإبل أي انتهى صغرهن (4)، وقيل: "نص الحقاق منتهى بلوغ العقل"(5). من خلال هذا نجد أن كلمة "النص" ترد بمعنى المنتهى وغاية الشيء بيوغه مستوى النضج والتمام.

5. النص بمعنى التقصي: وبهذا المعنى وردت كلمة النص في لسان العرب، يقول ابسن منظور: "نصّ الرجل إذا سأله عن شيء حتى يستقصي ما عنده (6) وهو معنى يوحيى ويدل على الإلحاح في السؤال حتى يتسنى للسائل استقصاء ما يملكه المسؤول

<sup>(1)</sup> أنظر الكشاف للزمخشري في تفسيره الآية 7 من سورة آل عمران، دار الفكر للطباعة والنشر والمتوزيع، ط1 (1397هـــ/1977م)، ج1، ص 412 – 413. وانظرابان عربي الفتوحات المكية، ضبط وتصحيح: أحمد شمس الدين، منشورات محمد على بيضون/دار الكتب العلمية بيروت ط1 (1420هــ/1999م)ج1، ص 439- 440.

<sup>(2)</sup> ابن منظور ، نسان العرب، ج7، ص 98.

<sup>(3)</sup> ابن منظور: لسان العرب، ج7، ص 98.

<sup>(4)</sup> الفيروز أبادى: القاموس المحيط، ج2، ص 320.

<sup>(5)</sup> إين منظور: لسان العرب، ج7، ص98.

<sup>(6)</sup> ابن منظور: لسان العرب، ج7، ص 98.

من المعلومات فيطلع عليها. من خلال هذه المعاني المتعددة لكلمة "النص" ندرك بألها عسرفت تطورا دلاليا في اللغة العربية يصنفها البعض<sup>(1)</sup> على أساس دلالتها الحسية والمعنوية كما يلى:

- الدلالة الحسية.
- الانتقال من الحسى.
- الانتقال إلى المعنوي.
- الدخول إلى الاصطلاحي.

وإن كان هذا التصنيف لمراحل تطور دلالة "النص" قد أهمل بعض المعاني مثل دلالة الكلمة على الغاية والمنتهى وجعل من دلالتها على التوقيف اصطلاحية لا لغوية. لكن الأمر الذي استفاده البحث اللغوي المعاصر هو دلالة المعاني السابقة على مسائل مستعددة هي أدوات ومنافذ لدراسة "النص" في صورته المعاصرة، مثل دراسة ميشال فوكو القاضية بإثبات مكونات أركيولوجية "للنص" في فمثلا دلالة النص على الرفع توحي بتحلية الدلالات والغوص في البنية العميقة؛ لأن الحفريات الفكرية تؤكد لنا بأن مستويًات النص طبقات، كلما تم الحفر عن طبقاته تعددت احتمالاته، وانفتحت دلالات، وهسذا ما يتبح للقارئ الغوص في بنيته العميقة. أما دلالة "النص" على التحديد التحديك فإنحا توحي بالقراءة المحترفة التي تقتضي التأويل؛ لأن التأويل سعي لتحديد الدلالة وهي أمر صعب لأنه يتوقف على القراءة، والقراءة قد لا تكون موفقة؛ لأن المعاني لا يمكن تحديدها بدلالة نحائية، لأن المساءلة مستمرة، وبالتالي فالأمر يقتضي المعاني على مستمرا، خاصة إذا عرف أن العملية ليست نخبوية بل هي عامة وقد كان الجاحظ يقصول: المعاني مطروحة في الطريق يعرفها العجمي والعربسي والبدوي والقروي (3).

أما دلالة النص على التقصي فإنها توحي بمساءلة النص وكيفية النفاذ إليه، ومن هــــذا المعــــنى تم استنباط النظرية التي تعلن موت الكاتب وميلاد القارئ، وهي رؤية

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 150، 151.

<sup>(2)</sup> أنظر بخصوص استفادة البحث اللغوي المعاصر من هذه المعاني، مجلة كتابات معاصرة العدد27، المجلد 7، ص، 16، 17، 18.

<sup>(3)</sup> الجاحظ: كتاب الحيوان، تحقيق: عبد السلام هارون، دار إحياء التراث العربي بيروت، ط3 (888هـ/1969م) ج3، ص 131-132.

تــؤكد انفتاح الدلالة واستحالة تحديدها. ودلالة النص على التقصي تدل على ذات العناصــر التي ينوم عليها الكلام في جدليته الاتصالية بين المرسل والمتلقي كما يحددها نظــام الخطــاب الذي يقضي بوجود شخصين على الأقل: مستجوب ومستجوب فيــصدر الــــول من الأول والإجابة من الثاني، ويتخذ السؤال بعدا استفزازيا حتى يستقصي السائل كل ما عند المستجوب، ولذلك فدلالة التقصي توحي بمساءلة النص والاطلاع على مضمونه. ودلالة النص على المنتهى توحي هي الأخرى بإمكانية بلوغ أقــصى النص، وهكذا كانت هذه المعاني اللغوية مرجعيات للقراءة المعاصرة، وعلى ضوء هذا التحول يمكن استنباط المعاني الاصطلاحية لكلمة "النص".

ففي الاصطلاح وردت تعريفات عديدة لـ "النص"، وهي على كثرتما يمكن تصنيفها إلى صندين اثنين: أحدهما: النص في اصطلاح العلماء المسلمين، والثاني النص في اصطلاح العلماء المسلمين فقد كانت في اصطلاح المعامدة. أما النص في اصطلاح العلماء المسلمين فقد كانت لم تعريفات معددة تبعا لجال البحث الذي فرض فيه تحديد التعريف؛ ولذلك كان أغلب الاهتماء بهذا المعنى عند علماء أصول الفقه، فمثلا الإمام الشافعي يعرفه بأنه: "المستغنى في بالتنزيل عن التأويل"(1) وهو تعريف لا يصدق إلا على نصوص الوحي؛ لأن الوحي هو التنزيل الذي تضمن مسائل نص عليها وأبالها وأمر بها، مثل الفسرائض المختفة فإلها مستوحاة من التنزيل، ولذلك حينما عرف الإمام الشافعي النص جعله أول أنماط البيان ومن هذه الأنماط: "ما أبانه لخلقه نصا مثل جمل فرائضه، في أن عليهم صدة وزكاة وحجا وصوما، وأنه حرم الفواحش ما ظهر منها وما بطن، ونسص الزنا واحمر وأكل الميتة والدم ولحم الخنزير، وبين لهم كيف فرض الوضوء مع غير ذلك مما بن نصا(2)".

ويعرفه الجريني بقوله: "النص مالا يتطرق إلى فحواه إمكان التأويل.... كما قال عسنه أيسضا: هو لفظ مقيد لا يتطرق إليه تأويل"<sup>(3)</sup>. وهو تعريف يطابق فيه تعريف الإمسام الشافعي من حيث هو دال على النص القرآني، وهذا لا يعني عدم اعتبار غير

<sup>(1)</sup> الإمسام السَّفَعي: الرمسالة، تحقيق وشرح: أحمد محمد شاكر، المكتبة العلمية بيروت، بلا تاريخ، ص 14.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 21.

<sup>(3)</sup> الإمام الجويني: البرهان في أصول الفقه، تحقيق: عبد العظيم محمد الديب، دار الوفاء، ط3 ( 1992)، ج1، ص 277، 336.

السنص القسرآي نصا؛ فالإمام الجويني يذكر أقسام النص بما يؤكد تجاوز الاصطلاح ليسشمل غسير القرآن فيقول: "ينقسم إلى ما ثبت أصله قطعا كنص الكتاب والخبر المستفيض، وإلى مسالم يثبت أصله قطعا كالذي ينقله الآحاد ولا بحال للتأويل في السنوعين (1). ويفهم من هذا أن النص كان يطلق على مستويات متعددة أولها النص القرآني ثم النصوص الشارحة سواء ما كان يتعلق بالسنة النبوية كنص شارح أول، أو بالنص التراثي كنص شارح ثان. ولعل هذا ما جعل بعض المعاصرين يعتبر النص دال على التنسزيل والتأويل (2).

وعلى ضوء ذلك تم تقسيم النص الديني أقساما حصرت في قسمين أساسين: النص الأول وهو القرآن الكريم، والثاني وهو النص النبوي، وسيأتي بيان هذه المسألة. مسن جهة أخرى تحدر الإشارة إلى مفاهيم أخرى يمكن أن تندرج ضمن دلالة النص مثل: الفقرة، الجملة، الكتاب. فكلها على علاقة بالنص. وقد كانت إشارات للعلماء المسلمين لبيان طبيعة العلاقة بين هذه المفاهيم الأربعة. فالجملة مثلا يعرفها الجرجاني بقوله: "هي عبارة عن مركب من كلمتين، أسندت إحداهما إلى الأخرى"(3).

والجملة بمذا المعنى ذي البعد اللغوي يمكن أن تصدق على مسمى النص، وتصبح الجملة بالتالي في بعض مستوياتما نصا. مثلا القاعدة الأصولية المتعلقة بإزالة الضرر، فإنه لا تعد أن تكون جملة من الناحية اللغوية يصدق فيها تعريف الجرجاني، فقد صاغها علماء الشريعة بقولهم: "الضرر يزال "وهي نص في إباحة إزالة الضرر الذي يمكن أن يتعرض له المسلم. أما الفقرة، فقد ورد في التعريفات أيضا بأنما: "اسم لكل حلى يصاغ على هيئة فقار الظهر، ثم استعير لأجود بيت في القصيدة تشبيها له بالحلي، ثم استعير لكل جملة مختارة من الكلام تشبيها لها بأجود بيت في قصيدة"(4). فالفقرة تتضمن أكثر من جملة بل هي عدة جمل تشكل مضمونا متكاملا، وقد استمدت الدلالة من شيء مسوس وهو الحلي المصاغ، ثم صارت تطلق على الكلام المنظم في شكل نص متكامل.

<sup>(1)</sup> الإمام الجويني: البرهان، ج1، ص 336.

<sup>(2)</sup> أنظر في هذا، طيب تيزيني، الإسلام والعصر، ص 110.

<sup>(3)</sup> السيد السشريف الجرجاني: كتاب التعريفات، تحقيق: عبد المنعم الحنفي، دار الراشد، بلا تاريخ، ص 88.

<sup>(4)</sup> الجرجاني: التعريفات، ص 191.

وفي الكستابات المعاصرة ما يتطابق مع هذا المعنى، فالنص اشتقاقيا هو نسيج (1). وهسو كلم المعنى يتحاوز حدود الجملة بالمعنى اللغوي. أما الكتاب وهو دال، دلالته أوسع من الجملة والفقرة، يطلق أيضا ويراد به النص، وقد أشار ابن خلدون إلى ذلك في حديث عسن المنطق الأرسطي حينما قال: "تكلم فيه المتقدمون أول ما تكلموا به جملا جملا جملا ومفترقا و لم تمذب طرقه و لم تجمع مسائله حتى ظهر في يونان أرسطو فهذب مباحثه ورتب مسائله وفصوله، وجعله أول العلوم الحكمية وفاتحتها، ولذلك يسمى بالمعلم الأول وكتابه المخصوص بالمنطق يسمى "النص" (2). وهكذا نجد أن دلالمة "السنص" تطورت إلى أن صارت تطلق على كتاب بأكمله، ومن هنا يذهب الحداثيون إلى أن البحث عن مفهوم "النص" في الجال الإسلامي ليس في الحقيقة إلا البحث عن ماهية القرآن (3). إذ صار ينعت بالنص، فيرتب على أنه النص الأول رغم أن المصطلح لاوجود له في القرآن الكريم. كما اعتبرت العملية – إطلاق كلمة "السنص" عسى كتاب بأكمله – هي بدابة النقلة الدلالية من المعني القديم إلى المعنى الحديث الحديث المحلية أنه النص الأول رغم الحديث المساسلة عسى كتاب بأكمله – هي بدابة النقلة الدلالية من المعني القديم إلى المعنى الحديث الحديث المعني القديم إلى المعنى الحديث المحديث المحديث (1).

والمعنى الحديث هو الذي تجلى في الدراسات المعاصرة سواء عند العرب أو عند الغربيين أما عند العرب ففي إطار الأخذ بالنظريات الحديثة وتطبيقها على التراث العربي الإسلامي بصفتها نظريات قامت على أسس علمية تضمنتها العلوم الإنسانية في صورتما المعاصرة مثل: اللسانيات والسيميائية... ولذلك نجد التعريفات المعاصرة للنص مستوحاة من هذه المعارف، فقد عرف بأنه: "سلسلة من العلامات المنتظمة في نسق من العلاقات تنتج معنى كليا يحمل رسالة وسواء أكانت تلك العلامات علامات باللغمة الطيعية - الألفاظ - أم كانت علامات بلغة أخرى فإن انتظام العلامات في نسق يحمل رسالة يجعل منه نصا" (5).

<sup>(1)</sup> رولان بارث، مقال بعنوان: نظرية النص، ترجمة محمد خير البقاعي، مجلة العرب والفكر العالمي، العدد الثالث، صيف 1988، ص 89.

<sup>(2)</sup> ابن خادرن: المقدمة، تحقيق: حامد أحمد الظاهر، دار الفجر للتراث، القاهرة، ط1 (2004)، ص 605.

<sup>(3)</sup> نصر حاسد أبو زيد: مفهوم النص، ص 10.

<sup>(4)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 151.

<sup>(5)</sup> المرجع نفسه، ص 159.

وهــذا التعريف يوظفه الخطاب الحداثي العربــي لا على أنه خاص به بل لأنه شــائع في الخطاب الحداثي عند الغربيين بمعناه الإيتيمولوجي أولا، الذي يدل على أن الــنص معناه النسيج كما قال رولان بارث، ثم يحلل كلمة نص (Texte) ويؤكد ألها من أصل لاتيني وتعني النسيج (Textus) وفعلها (Texere) أي ينسج ثانيا<sup>(1)</sup>. وعلى أساس هذه المرجعية اللغوية، تأسست تعريفات لغوية عديدة للنص عند الغربيين منها تعــريف رولان بــارث الذي عرفه بأنه: "السطح الظاهري للنتاج الأدبـــي نسيج الكلمات المنظومة في التأليف، والمنسقة بحيث تفرض شكلا ثابتا ووحيدا ما استطاعت إلى ذلك سبيلا"(2).

ويسبدو من خلال هذا التعريف أنه ارتبط بمحال الأدب أكثر من غيره، ولذلك يسلفه بعسض الباحثين إلى أن الاهتمام بالنص كفضاء معرفي أو ما عرف فيما بعد بنظرية النص (La theorie du Texte) إنما مرده التطور الذي عرفته اللسانيات الحديثة، التي كانت تجلياتها على أكثر من مستوى:

- 1. بحكم اقترابها من المنطق عملت على إحلال معيار الصحة معيار الحقيقة.
  - 2. تخليص القول من حكم المضمون.
- اكتشاف الثراء والرقة، وإلغاء الحشويات المتضمنة في المقال بواسطة تقريب دالي سيميائي.

ثم قام دي سوسير (3) بوضع علم العلامات، وهو المنعطف الذي جعل الاهتمام بالسنص يسعى في تحليل الحنطاب إلى معرفة الوحدات البنيوية للخطاب، ومن هنا تجلت الحاجة إلى مفهوم النص كوحدة استدلالية سطحية أو داخلية، وهذا يميز بين النص والفقرة؛ لأن النص يمكن أن يطابق جملة كما يمكن أن يطابق كتابا بأكمله (4)، وقد مر بسيان ذلك في تحديد المعنى اللغوي للنص. كما عرف النص بأنه الكلمة التي تطلق على كل خطاب تم تثبيته بواسطة الكتابة... وأنه أيضا: إنجاز فعلي للسان من طرف محدد (5).

<sup>(1)</sup> رولان بارث، مقال بعنوان: نظرية النص، مجلة العرب والفكر العالمي، ص، 89.

<sup>(2)</sup> رولان بارث، مقال بعنوان: نظرية النص، مجلة العرب والفكر العالمي، ص 89.

<sup>(3)</sup> هو فرديناند دي سوسير لغوي سويسري، من مؤلفاته محاضرات في الألسنية العامة.

<sup>(4)</sup> أنظر مجلة العرب والفكر العالمي، ص 92.

<sup>(5)</sup> بــول ريكور، مقال بعنوان: ماهو للنص؟ ترجمة منصف عبد الحق، مجلة العرب والفكر العالمي، العدد الثالث، صيف1988، ص37، وقد جعل المترجم المقال تحت عنوان: النص والتأويل.

إن هذين التعريفين خاصة التعريف الأول ينطلق من استكشاف العناصر المؤثرة في النص والتي منها:

- عملية التنبيت في حد ذاها، فهي أمر مؤسس للنص.
- 2. التمييز بين الكلام والنص؛ وذلك بالاعتماد على فعل القراءة، ولهذا يقول بول ريكوراً: "ما يتم تثبيته في الكتابة هو الخطاب باعتباره نية تقصد إصدار قول ما، وأن الكتابة هي تسجيل مباشر لهذه النية القصدية، حتى ولو ابتدأت الكتابة تاريخيا وسيكوليجيا بتسجيل خطي لرموز الكلام وإشاراته"(2).
- الاستقلالية الميزة للقراءة هي التي تجعلها تأخذ مكان الكلام، وبالتالي تطابق ولادة النص (3).

ومن حرل تطابق الدلالتين: (النص) و(الخطاب) تأسست تعريفات أخرى على أسساس هدا التطابق في الخطاب الحداثي العربي المعاصر مثل: تعريف علي حرب الدي عدف فديه النص بأنه: "خطاب تم الاعتراف به وتكريسه، إنه كلام أثبت جدارته و كتسب فرادته وأصبح أثرا يرجع إليه"(4). وهو تعريف يلخص التعريفات الأخرى العربة منها والغربية.

هـــذه بعض التعريفات الواردة للنص بمعناه العام، دون تحديد له. وبإضافة كلمة "الـــديني" بسبح المراد بالدراسة هو النص الديني، وإذا كان هذا المصطلح يطلق على النص الإسلامي كما يطلق على غيره من النصوص الدينية كالنص المسيحي واليهودي وغيرهما، إلا أن الخطاب الحداثي العربسي المعاصر حينما يورد مصطلح النص الديني فإنه يقصد اللص الديني الإسلامي بأقسامه المختلفة.

## المطلب الثاني: أقسام النص الديني

ينقــــــــم الـــنص الديني عند المسلمين إلى قسمين أساسين: أحدهما يمثله الوحي، وينقــــسم ــــــدوره إلى قسمين: القرآن الكريم والسنة المطهرة. أما القسم الثاني فيطلق

<sup>(1)</sup> فيلسوف فرتسي، ولد عام 1913، تأثر بالوجودية وكتب: كارل يسبرز وفلسفة الوجود، أنظر موسوعة أعلام الفلسفة، ج1، ص 516.

<sup>(2)</sup> أنظر مدة العرب والفكر العالمي، ص 37، 38.

<sup>(3)</sup> انظر مالة العرب والفكر العالمي، ص 38.

<sup>(4)</sup> على حرب: نقد النص، ص 12.

ويــراد به احتهادات علماء المسلمين؛ المتمثلة في مختلف العلوم الإسلامية، كالتوحيد، والفقه والتفسير، والحديث... وغيرها.

وعلى هذا الأساس تقسم النصوص عند العلماء المسلمين إلى قطعية وظنية، والقطع يكون إما على مستوى الثبوت أو على مستوى الدلالة، أو على مستوى الشبوت والدلالة معا والطني أيضا قد يكون على مستوى الثبوت أو على مستوى الدلالة، أو على مستوى الثبوت والدلالة معا. وعلى هذا الأساس أيضا يثبت المسلمون أن القرآن الكريم قطعي كله على مستوى الثبوت، أما على مستوى الدلالة فمنه الظني ومنه القطعي، والآيات التي أفادت الظن في دلالتها هي التي سميت بالمتشابحات لقوله تعالى: (... منه آيات مُحكَمَات هُنَّ أُمُّ الْكتاب وَأَخَرُ مُتَاسَمُ الله المستوين معا: الثبوت والدلالة، فمنها ما هو ظني الثبوت الظن والقطع، على المستوين معا: الثبوت والدلالة، فمنها ما هو ظني الثبوت كالأحاديث الصحيحة، ومنها ما هو قطعي الثبوت كالأحاديث الصحيحة، ومنها ما هو قطعي الدلالة كالأحاديث المحتلفة بتعبير الإمام ابن هيه.

ما عدا القرآن والسنة اللذان يشكلان طرفا الوحي (2). نجد النص الإسلامي الثاني المتمثل في التراث الإسلامي.

هـــذا التقــسيم المشهور عند علماء المسلمين يخالفه الحداثيون، فيعتبرون النص الــديني ينقــسم إلى قسمين: نص تأسيسي وهو القرآن الكريم، ونص شارح ثانوي وهو وينقسم بدوره إلى قسمين: نص ثانوي أول وهو السنة النبوية، ونص ثانوي ثاني وهو احــتهادات أجيال العلماء المسلمين<sup>(3)</sup>. واهتمام الخطاب الحداثي بجذا التقسيم يهدف

<sup>(1)</sup> وهذا ما يستفاد من عنوان كتابيه: تأويل مختلف الحديث، وتأويل مشكل القرآن.

<sup>(2)</sup> أردت التركيز على أن السنة وحي؛ لأن الخطاب الحداثي ينكر ذلك، بل يعتبرها أقوالا عادية قالها الرسول صلى الله عليه وسلم، وهي تتعلق بأمور الدنيا ولا صلة لها بالوحي، ومن ثم ينكر حجيتها، وهذا أحد أوجه الرؤية العلمانية، أنظر بخصوص ذلك عبد المجيد الشرفي، في كتابه الإسلام بين الرسالة والتاريخ، وانظر الإمام الشافعي وتأسيس الإيديولوجيا - الوسطية في الإسلام، لنصر حامد أبو زيد.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي وتأسيس الإيديولوجيا الوسطية في الإسلام، مكتبة مدبولي القاهرة، ط3 (2003)، ص 13.

إلى تأسيس الرؤية التاريخية من خلال تحليل مستويات النص، وبيان علاقة النصوص ببعضها البعض وسيأتي بيان ذلك في الفصل اللاحق.

كما أن هذا الخطاب يستعين ببعض المعارف المعاصرة، كعلم تحليل الخطاب السندي من أهم مباحثه دراسة السياق الذي قال عنه نصر حامد أبو زيد: "هو الذي يستحدد على أساسه المقصود من النصوص الدينية هل هي النصوص الأصلية أم النصوص النانوية الشارحة"(1). وحتى يتضح المراد بالنص الديني أكثر بعد أن تم بيان معناه نقف على التعريف بأقسام النص الديني كلا على حده:

أما النص الأصلي (= القرآن الكريم)، وقد اصطلح عليه أيضا "الكتاب". فقد عرف بأنه: "اللفظ المنزل على محمد للإعجاز بسورة منه، المكتوب في المصاحف المنقول عنه نقر متواترا بلا شبهة"(2).

هذا خط من أنماط التعريفات التي عرف بما علماء الإسلام القرآن الكريم، والخلاف من العلماء في تعريفه من حيث زيادة أوصافه أو الإيجاز في ذكرها. فنحد الفرق بين فقهاء والأصوليين، والمتكلمين في تعداد أوصافه أقل الإعمال الأصول مسئلا: نحد الإمام أبو حامد الغزالي يذكر تعريفا للقرآن الكريم في تناوله للكتاب كدليل. فيقول: "نعني بالكتاب القرآن المنزل، وقيدناه بالمصحف؛ لأن الصحابة بالغوا في الاحتياط في نقله، حتى كرهوا التباشير والنقط وأمروا بالتجريد كيلا يختلط بالقرآن غيرد. ونقل إلينا متواترا فنعلم أن المكتوب في المصحف المتفق عليه هو القرآن، وأن ما هو حرج عنه فليس منه إذ يستحيل في العرف والعادة مع توفر الدواعي على حفظه أن يهدل بعضه فلا ينقل أو يخلط به ما ليس منه "(4).

وإذا كا\_ت النصوص الثانوية نصوصا شارحة (= تأويلية)، نجد الإمام الشافعي يعرف النص نقرآني بأنه: "المستغنى فيه بالتنزيل عن التأويل"(5)، وهذا التعريف كان

<sup>(1)</sup> المرجع ننسه والصفحة.

<sup>(2)</sup> محمــد حد الرؤوف المناوي: التوقيف على مهمات التعريف، تحقيق: محمد رضوان الداية، دار الفكر المعاصر بيروت/دار الفكر دمشق، ط1 (1410هــ/1990م)، ص 578.

<sup>(3)</sup> انظــر بـــــــــــــوص هذه الغوارق عبد العظيم الزرقاني، مناهل العرفان في علوم القرآن، دار الكتب العسية، بيروت (1996)، ج1، ص 17 وما بعدها.

<sup>(4)</sup> الغزالي: "مستصفى من علم الأصول، ج1، ص 139.

<sup>(5)</sup> الإمام الشفعي: الرسالة، ص 14.

لــه تجليه في عملية ترتيب المصادر التشريعية التي برزت في علم أصول الفقه مع الإمام الــشافعي، إذ جعــل الكــتاب (= القرآن) المصدر الأول، ثم السنة، ثم الإجماع، ثم القياس. وعلى ضوء هذا التحديد لمعنى النص القرآني يمكن الوقوف عند بعض المسائل الـــي كانت محور اهتمام الخطاب الحداثي العربــي المعاصر في حكمه بتاريخية النص القرآني. ومن هذه المسائل:

1. مــسألة الفرق بين النص الشفوي والنص المكتوب؛ فنحد استفهامات كثيرة حول النص المكتوب (= المصحف) من حيث تدوينه، وتوحيده وهل هو الذي كان محفوظا في صدور الصحابة رضوان الله عليهم؟ وما إلى ذلك من الإستفهامات. وهذه التساؤلات منبعها ما تم تقديمه من تأثر بمناهج تحليل الخطاب الغربية التي تميز بين النص الشفوي والنص المكتوب، بل نجد عند البعض منهم أن النص لا يصبح نصا ما لم يتم تثبيته بالكتابة (1). ولهذا يفهم من كلام أركون ما يوحي بحكمه على أن هناك فرقا بين النص القرآني قبل تدوين المصحف وبعده، فنحده يميز بين ثلاثة أنواع من القرآن الكريم هي: القرآن المكي، والقرآن المدني، والمصحف. ثم بناء على كون النص القرآني قد صار بين دفتي المصحف الشريف، يوظف أركون كلاما يوحي بأن العملية كانت إنجازا إيديولوجيا ثم اعتبر وحيا. لهذا يقول عن المصحف: "أفضل أن أدعوه النص الرسمي المغلق، والذي استهلكته الأمة المفسرة، وعاشت عليه طيلة قرون وقرون، وسوف تستهلكه أيضا طيلة فترة مقبلة لا يعرف إلا الله مداها بصفته تنزيلا؛ أي وحيا معطي (2).

والأمر نفسسه نجده عند غير أركون ممن يتبنون الرؤية الحداثية، فنجد عندهم التأكيد على الطابع الشفوي للنص القرآني إلى درجة اعتبر فيها المصطلع "القرآن" لا يسصح إطلاقه إلا على الرسالة الشفوية التي بلغها النبسي صلى الله عليه وسلم إلى معاصريه كما أنهم يثيرون شكوكا حول المصحف لكونه دوّن في فترة متأخرة عن فترة النبوة استبعدوا فيها عدم وقوع الوضع والاضطراب(3). وهذه المسألة التي تتردد

<sup>(1)</sup> مجلسة العسرب والفكر العالمي، ص 37. (¡Qu est ce que un Texte)بول ريكور: مقال بعنوان: ما هو النص؟

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي واستحالة التأصيل، ص 57.

 <sup>(3)</sup> عـبد المجـيد الـشرفي: الإسلام بين الرسالة والتاريخ، دار الطليعة بيروت، ط1 (2001)
 ص 47 وما بعدها.

في كــتابات الحداثيين، والتي مردها مفهوم النص كما هو في الاستعمالات المعاصرة وقد مر بيان ذلك مع بول ريكور، إلا أن هذه المسألة أهملت عناصر حفظ أخرى لم تكــن متوفرة في تراثات العالم الأخرى، وهي عملية الحفظ التي كان يحظى بما النص القــرآني عــند المسلمين، وكذا السند؛ فالإسناد أمر تميزت به العلوم الإسلامية دون غيرها من معارف الأمم. ولهذا فالتعريف الذي أورده الغزائي كان تعريفا روعيت فيه الخــصائص الواقعية (= التاريخية) التي يعتبرها الخطاب الحداثي قد أهملت أو سخرت لصالح إيديولوحية معينة.

ومن هذه العناصر النقل المتواتر مما يدل على أنه لا تناقض بين النص الشفوي والنص المكوب، بالإضافة إلى هذا ونحن نجد دعاة الخطاب الحداثي يؤمنون بالنص القرآني، ويقورن بألهم ينكرون فهم المسلمين له، فالنص القرآني قد تولى الله حفظه إذ قال تعالى: (إِنَا نَحْنُ نُزِّلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافظُونَ) (الحجر: 9) وهنا يدحض رأي الحداثيين في قسولهم بأن الذكر الذي وعد الله بحفظه هوالمحتوى وليس الألفاظ والستعابير (أ)؛ لأنه لو كان الأمر كذلك لما اختلف المسلمون في فهم القرآن. ففسروه تفاسير كثيرة، واستنبطوا منه أحكاما كثيرة، ولا يزال النص القرآني مرجعية للفهم الإسلامي وسيقي.

2. أن لله عنى وحل لفظا ومعنى: وهي مسألة تستوحى من التعريفات السابقة من لفظ: "أن زله على نبيه محمد صلى الله عليه وسلم المرسل. المتعبد بتلاوته"، فحتى لا يختلط القر ن بالحديث كانت إشارات علماء الإسلام إلى هذه الفوارق. ومنها أنه لله عز وحل عظا ومعنى، بينما الحديث لله معنى وللنب صلى الله عليه وسلم لفظا، وما يدل عبى ذلك أيضا ما ورد في التعريف "المتعبد بتلاوته" إذ الحديث غير متعبد بتلاوته، مما يزكد قدسية النص القرآني ومصدره الإلهي. وهذا خلاف ما يعتبره البعض من أنه معنى ليس لفظا.

3. مقارِسة القرآن بالكتاب المقدس: وهذا على مستوى الحفظ والرعاية الإلهية، وهي مسألة عطرح في علم المقارنة بين الأديان، وفي ضوء الظاهرة الدينية كما يصطلح عليها في الخصاب الحداثي؛ إذ يعتبر هذا الأحير أن قول المسلمين بأن القرآن تولى الله حفظه و من تطله يد التحريف، وهو معتقد مؤسس على قوله تعالى: (إنّا تَحْنُ نُزَّلْنَا

<sup>(1)</sup> عبد المجيد الشرفي: الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص 50.

الذّكُسرَ وَإِنّا لَهُ لَحَافِظُونَ) (الحجر: 9) أن هذا المعتقد سائد عند النصارى واليهود أيضا، رغم حكم المسلمين على الكتاب المقدس بالتحريف. يقول عبد الجيد الشرفي: "ما هو شائع لدى المسلمين بالنسبة إلى القرآن، ويجزم الكثيرون أنه خاص به نظرا إلى حفظه وتدوينه مما لا يحصل عند تدوين رسالتي موسى وعيسى بعد عصرهما بقرون أو بأحسيال شائع لدى السيهود والأرثوذكس منهم على وجه التحديد فيما يتعلق بالتوراة"(1). وهذه مقارنة في غير محلها لطبيعة الحفظ في مرحلة التحمل الشفوي عند المسلمين، وطريقة التدوين ووحدة المصحف بعد التدوين، فالنقل المتواتر الذي ورد في تعريف القرآن الكريم حجة من الحجج التي أهملت في هذه المقارنة.

4. الفسرق بسين السنص القرآني والنص النبوي: وهذا الأمر طرح في الخطاب الحداثسي على أساس اعتقاد المسلمين أن السنة وحي، ويستدلون بقوله تعالى: (وَهَا يَسنُطِقُ عَسنِ الْهَوَى \* إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى (النجم: 3-4) ولذلك نجد علماء الإسلام كما اهتموا بهذه المسألة - السنة وحي - اهتموا بالفروق الموجودة بينها وبين القسرآن الكريم. أما اهتمام الخطاب الحداثي بهذه المسألة فقد أفضى إلى إنكار حجية السنة بل إلى إنكار كونما وحيا؛ لأن ذلك في نظرهم يؤدي إلى وحدة هذين النصين من حيث المصدر وهم يعتبرون السنة تعاط مع أمور دنيوية لا صلة لها بمسائل الحقيقة أو التشريع (2) وسيتم بيان ذلك لاحقا.

أما النص الثانوي الأول (= السنة). فقد اختلفت تعريفات العلماء له حسب المجال السندي يبحث فيه، أقصد المجالات المعرفية الإسلامية المختلفة؛ ففي اصطلاح المحدثين هي: "كل ما أثر عن النبي صلى الله عليه وسلم من قول أو فعل أو تقرير أو صفة خلقية أو خلقية، أو سيرة سواء كان ذلك قبل البعثة كتحنثه في غار حراء أو بعدها". وفي اصطلاح الأصوليين هي: "ما صدر عن النبي صلى الله عليه وسلم و لم تكن من باب الفرض ولا الواحب فهي الطريقة المتبعة في الدين من غير افتراض ولا وجوب"(3). هذان التعريفان من

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه: ص 52.

<sup>(2)</sup> أنظر عن هذا الزعم، نصر حامد أبو زيد في كتابه، الإمام الشافعي وتأسيس الإيديولوجية الوسطية في الإسلام، الذي أ رجع فيه حجية السنة إلى جهود الإمام الشافعي، لا إلى طبيعة النص النبوي ذاته.

<sup>(3)</sup> الإمسام السبغوي: شرح السنة، تحقيق: على محمد عوض، وعادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية بيروت، ط1 (1992)، ج1، ص 12، 13.

أهم التعريبات المواردة للسنة النبوية في اصطلاحات العلماء المسلمين، وهما تعريفان مستقاربان لكنهما غير متطابقان، وقد علل هذا الاختلاف الوارد في هذين التعريفين بالأغراض التي كان أهل كل علم يعني بها. فعلماء الحديث يبحثون في كون النبي صلى الله علميه وسلم الإمام الأسوة كما أخبر عنه الله عز وجل ولذلك راحوا ينقلون كل ما شبت عنه سواء أثبت ذلك حكما شرعيا أم لا. وعلماء الأصول بحثوا في كون النبي صلى الله عليه وسلم كان مشرعا، فاهتموا بأفعاله وأقواله التي تثبت أحكاما وتقررها. وعلماء الفقيه يهتمون بالبحث في السنة من جهة كون النبي صلى الله عليه وسلم لا تخرج أفعاله عن الدلالة على حكم شرعي (1).

ومن هذا الذي يعنينا في هذا المقام أمر مهم وهو كون السنة النبوية نصا دينيا، هسو في السراهن محل اشتغال الخطاب الحداثي من زوايا متعددة كتميزها عن النص الأول، وتدوينها وتثبيتها، وممارستها لسلطتها، وغير ذلك من الأمور التي ستناقش في لاحقا. واحستمام الخطاب الحداثي بالسنة كاهتمامه بالقرآن الكريم، فالسنة خاصة بمعناها الأصولي شكلت مرجعية عمل هي الآن محل صدام مع الرؤية العلمانية. ولذلك راحت تطرح قراءات أخرى للسيرة النبوية ومن ثم السنة النبوية. كما نجد ذلك عند أركون الذي يدعوا إلى قراءة أنثر وبولوجية للسيرة النبوية؛ لأن القراءة القديمة في نظره لا قيمة لها. يقول محمد أركون: "ينبغي علينا استعادة أو إعادة كتابة كل سيرة محمد ضمن هذا المنظور من التحليل الأنثر وبولوجي للثقافات المكتوبة والثقافات الشفاهية، أما المنهجسية التقلسيدية التي تكتب سيرة النبسي عن طريق إسقاط كل الإنجازات الكسرى للإسلام التاريخي التي حصلت في العصور التالية عليها، فليس لها أية أهمية تاريخية" (2).

أما النص الثانوي الثاني (= التراث) فالتراث من الناحية اللغوية لفظ مستحدث وللله لل منعسرض المعاجم القديمة لمعانيه اللغوية، فلم ترد كلمة "تراث" في لسان العسرب مستلا، وإنمسا وردت فسيه كلمة "ورث": واعتبرت كلمة "تراث" إحدى اشستقاقات لجسفر "ورث" وهذا بعيد. وقد اعتبر الجابري مقولة "التراث" استعمال

<sup>(1)</sup> أنظر فيما يتعلق بتبرير هذه الخلافات، مصطفى السباعي: السنة ومكانتها في التشريع، دار الوراق، ط1 (2000)، ص 67.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، ص 95.

هضوي وهي من المفاهيم الموظفة في الخطاب العربي الحديث والمعاصر (1). وما يدل على على ذلك أن المصطلح "تراث" لم يكن متداولا عند القدامي الذين كانوا يتحدثون عمن سبقهم، وعن تراث غيرهم من الأمم كاليونان مثلا ولكن دونما إيراد لمصطلح "التراث"، ولذلك فابن رشد مثلا حينما يتحدث عن تراث السابقين لا يوظف مصطلح "التراث" وإنما يوظف "قول المتقدمين" كقوله: "يجب علينا أن نستعين على ما نحن بسبيله بما قاله من تقدمنا في ذلك "(2).

وما دامت كلمة "تراث" كلمة مستحدثة عرفت فقط في الخطاب النهضوي العربي المعاصر تجدر الإشارة إلى المصطلح "تراث" وما يقابله في اللغات الأوروبية؛ ففي اللغة الفرنسية نجد كلمة "تراث" تقابلها كلمة (hèritage) وتدل على التراث الروحي<sup>(3)</sup>، وهو بهذا المعنى يقترب من المعنى السائد في الخطاب الحداثي العربي المعاصر؛ لأن هذا الأحير يرى التراث الإسلامي يشكل نمطا مسن الفكر الميشي كما أنه خضع لعمليات الأدلجة والتقديس، وصار يشكل مسرجعية لا يمكن تجاوزها. على هذا الأساس تحدد "التراث" اصطلاحا عند الجابري بأنه: "الموروث الثقافي والفكري والديني والأدبي والفني، وهو المضمون المخابري بأنه: "الموروث الثقافي والفكري والديني العربي المعاصر ملفوفا في بطانة إيديولوجية" (4).

ورغه أن الجابسري أشار إلى معنى "التراث" في اللغات الأوروبية، وفي اللغة العربية، وطبيعة توظيف المصطلح في الخطاب العربسي المعاصر، واعتبر المعنى العربسي والغربسسي معنسيين متباينين إلا أننا نجده يعرف "التراث"اصطلاحا بما يدل على أنه الإرث الروحسي كمسا تدل عليه كلمة (hèritage) في اللغة الفرنسية. وهذا خاصة حينما يذكر الجالات المعرفية الجزئية كمضامين تراثية، فنجده يعرف "التراث" قائلا: "هو المضمون الحي في النفوس الحاضر في الوعي الذي يعطى للثقافة العربية الإسلامية عندما ينظر إليها بوصفها مقوما من مقومات الذات العربية، وعنصرا أساسيا ورئيسيا

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، المركز الثقافي العربي، ط1 (1991)، ص 24.

<sup>(2)</sup> إين رشد: فصل المقال، تقديم وتعليق: أبو عمران الشيخ، وجلول البدوي، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر (1982)، ص 28.

Le petit Robert, p924. (3)

<sup>(4)</sup> محمد عبد الجابري: التراث والحداثة، ص 23.

من عناصر وحدتما... ثم نجده يقول: إنه العقيدة والشريعة، واللغة، والأدب، والعقل، والذهنية، والحين، والتطلعات"(1).

وهك نجد المعنى الذي ورد في معجم روبير (Lepetit Robert) الذي أراد منه الإرث الروحي يتقارب مع هذا المعنى الذي يورده الجابري؛ إذ الشريعة والعقيدة واللغة قسيم روحي لكن ما تجدر الإشارة إليه في هذا المقام هو اعتبار الجابري العقيدة تراثا والسشريعة كلك وفي نظري هذا خطأ؛ لأن العقيدة حقائق ثابتات، والشريعة أحكام ثابتات أيضا معدا الاستثناءات التي بين الشرع جواز الاستثناء فيها، وهذا أحد المآخذ السي يسؤاخ عليها الخطاب الحداثي، ومنه فما يمكن أن يطلق عليه تراثا هو ما أنتجه العقل المسلم من معارف وما أفضت إليه اجتهادات العلماء المسلمين من علوم ومسائل.

والتراث هذا المعنى يشكل نصا دينيا طالما أن مرتكزه الدين وغايته الدين، ولذلك تعتبر الفتوى عند الفقهاء نصافي بيان حكم من أحكام الشرع، ويعتبر التفسير نصافي بيان معنى آية من آيات القرآن الكريم أو القرآن كله، ثم تكاملت هذه المعارف مشكلة مسنظومة معرفية إسلامية. وإذا كنت فيما سبق قد بيّنت سر اهتمام الخطاب الحداثي بالنص القرآني. والنص النبوي، فإن اهتمامه بالتراث كان أيضا له مبرراته.

فمن حهة ثانية كان الاهتمام به كمفهوم واعتباره آلية نهضوية، ومن جهة ثانية كان الاشتغال به رد فعل في وجه التحديات الغربية الحديثة والمعاصرة؛ لأنه أحد أبرز عوامل الوحدة، لذا ينول الجابري: "أصبح لفظ التراث يشير اليوم إلى ما هو مشترك بين العرب، أي إلى التركة فكرية والروحية التي تجمع بينهم لتجعل منهم جميعا خلفا لسلف"(2).

<sup>(1)</sup> المرجع ننسه والصفحة.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 24.

متنوعة ومختلفة، وهم يربطون هذه المقولات والتصورات التي تنتمي إلى أزمان أخرى بالآيات القرآنية التي تصبح عندئذ حجة وذريعة يقول المفسرون من خلالها ما يريدون قوله، لا ما تريد هي أن تقوله"(1).

ويسحب أركون حكمه هذا على الفقه، وأصول الفقه، والسيرة النبوية، وعلوم الحسديث، وسائر العلوم الإسلامية. وما يستفاد من ذلك أنه أراد أن يقول بأن هؤلاء العلماء أرادوا أن يجعلوا من أنفسهم سلطة وأن علومهم تصبح أطرا مرجعية (تسصوصا) للعمل وللعقل الإسلاميين حتى في مرحلته المعاصرة؛ لأن الخطاب الحداثي يشتغل أيضا بنقد الخطاب الديني المعاصر، واهتمامه بالتراث أحد أوجه هذا النقد كما فعل نصر حامد أبو زيد في تناوله لمسألة السياق<sup>(2)</sup>.

أعتقد أن هذا الحكم على النص التراثي - بأنه صار مقدسا مثل النص القرآني - مغالطة فلم يقل علماء الإسلام بذلك بل أثر عن الإمام مالك أنه كان يقول: كل يسؤخذ من كلامه ويرد إلا صاحب هذا القبر، وأشار إلى قبر النبي صلى الله عليه وسلم. والإمام الشافعي تراجع عن فتاويه التي أفتي بها في العراق حينما ذهب إلى مصر، وبعض المذاهب تخلى عنها المسلمون واندثرت، كما تطرح في الوقت المعاصر مسالة تجديد العلوم الإسلامية. وكل هذه شواهد تؤكد التمييز بين النص القرآني والنص التراثي، ولم يقل المسلمون بأن النص التراثي صار في مستوى القرآن الكريم.

من خلال هذا يمكن القول بأن النص الديني في الاستعمالات الإسلامية والحداثية أيضا له ثلاثة مستويات: النص القرآني، والنص النبوي، والنص التراثي. ومنه التمييز بين الوحي مصطلح التراث مثل أركسون ونسصر حامد أبو زيد. وهذا الترتيب يأخذ به المسلمون في مختلف مجالات الحياة الإسلامية فيأخذون بالقرآن أولا، ثم بالسنة النبوية ثانيا؛ لأنهما طرفا الوحي، ثم يسأتي بعد ذلك عمل المسلمين وفهمهم لهذه النصوص. ومن ثم كان توظيف وتعامل المسلمين مع نصوص الوحي بكيفيتين اثنتين، وهذا ما سنقف عليه في المبحث التالى.

<sup>(1)</sup> محمد أركون: تاريخية الفكر العربي الإسلامي، ص 17.

<sup>(2)</sup> يعتبر نصر حامد أبو زيد أن إهدار السياق إحدى خصوصيات الخطاب الديني المعاصر، وقد عالج هذه المسألة ضمن بحث بعنوان: ظاهرة إهدار السياق في في الخطابات الإسلامية، ثم ضمن هذه الدراسة كتابه: النص والسلطة والحقيقة، ص 91 وما بعدها.

### أنماط توظيف النص

#### المطلب الأول: باعتباره مقدسا في ذا ته

يكتسي النص الديني في المنظومة المعرفية الإسلامية أهمية منقطعة النظير؛ فالعلوم الإسلامية كلها نشأت من خلال التأمل في نصوص الوحي (قرآنا وسنة)، بل كانت وظيفتها خدمة هذه النصوص وبيان كيفية التعبد بها وكيفية اعتمادها موجهة لمختلف أعمال المسلم، ولسذلك صارت محل اهتمام متميز في الخطاب الحداثي العربسي المعاصر. يقول نصر حامد أبو زيد عن النص الديني بأنه احتل في الثقافة الإسلامية مركز الدائرة، واعتبر الكشف عنه كشف عن آليات إنتاج المعرفة؛ لأن النص الديني صار المولد لك أو لبعض أنماط النصوص (1).

يوظف المسلمون ويتعاملون مع النص الديني باعتباره مقدسا في ذاته وهذا بالنسسبة للسنص القرآني، فيوظف باعتباره مقدسا في داته؛ وذلك لطبيعته: فهو كلام الله عز وجل، فقدسيته من مصدره، كما أن قدسيته في غايسته وهي بيان الحقيقة العليا التي هي الألوهية كما بينها هذا النص الكريم. وتوظيف هذا النص والتعامل معه في الحياة الإسلامية عما تضمنه النص ذاته، ولذلك حدد النص القرآني كيف يتعامل معه، كما حددت السنة النبوية كيفية التعامل معه أيضا، ويكون ذلك عملا مقدسا؛ أي عبادة يؤجر عليها المسلم.

ويتجلب هذا التوظيف المقدس كما قلت في طبيعة هذا النص أولا وفي مصدره فالقرآن الكريم كلام الله عز وجل، والكلام في المعتقد الإسلامي صفة من صفات الله عسر وجل عديمة القائمة بذاته تعالى وهي أمره ونحيه وحبره ووعده ووعيده (2). وما دام السنص كلام الله عز وجل فلا ينبغي أن يكون التعامل معه كالتعامل مع أي كلام آخر ولا ينطيفه أيضا. ولهذا يتجلى التوطيف المقدس للنص القرآني من خلال أمور

<sup>(1)</sup> نصر هـ أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 149.

<sup>(2)</sup> عبد القاه البغدادي: أصول الدين، دار الكتب العلمية بيروت، ط1 (1981) ص 106.

فعن آداب تلاوته فمنها: حسن تلاوته وترتيله، وقد ورد الأمر بذلك في القرآن الكسريم لقوله تعالى: (... وَرَقُل الْقُوْآنَ تَوْتِيلاً) (المزمل: 4). كما أمر أن تكون القراءة على مكث لقوله تعالى: (وَقُرْآنَا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكُث وَنَزَّنَاهُ تَنْويلاً) (الإسراء: 106). قال الإمام الزركشي في البرهان: "فحق كل امرئ مسلم قسراً القسرآن أن يرتله، وكمال ترتيله تفخيم ألفاظه والإبانة عن حروفه والإفصاح لجمسيعه بالتدبر حتى يصل بكل بعده وأن يسكت بين النفس والنفس حتى يرجع إليه نفسه وألا يدغم حرفا في حرف؛ لأن أول ما في ذلك أن يسقط من حسناته بعضها وينبغي للسناس أن يرغبوا في تكثير حسناقم. فهذا الذي وصفت أقل ما يجب من الترتيل "(1). وإذا كانت هذه الشروط هي أدن الشروط في قراءة النص القرآني فذلك لأنب نسص مقدس. وقد كان التدبر أحد الشروط، وهو الأمر الذي يحصل بالتأني. للذلك كان حكم القراءة الخالية من التدبر هو الكراهة ويستدل على ذلك بحديث عبد الله بن عمرو: "لم يفقه من قرأ القرآن في أقل من ثلاث".

فمسن آداب القراءة إذا أن لا يعجل بختم تلاوته، فيكره ختم القرآن في أقل من ثلاثـــة أيام؛ لأن القراءة تصبح خالية من التدبر وهو مطلوب لذاته، وحتى لا تمتد فترة التلاوة بعيدا أيضا كان من المستحب ختمه كل أسبوع، ويكون ختمه مشفوعا بدعاء فقــد روي أن النبــي صلى الله عليه وسلم كان يدعو عند ختم القرآن قائلا: "اللهم الرحمــني بالقــرآن واجعله لي إماما ونورا وهدى ورحمة، اللهم ذكري منه ما نسيت وعلمني منه ما جهلت، وارزقني تلاوته آناء الليل واجعله لي حجة يا رب العالمين "(3). كمــا أن تلاوتــه تقتضي آدابا معينة مثل التطهر لها، واستحباب الاستياك، والتطيب ولــبس جمــيل الثياب، والجلوس لها، واستقبال القبلة والاستهلال بالتعوذ، ثم قراءة

<sup>(1)</sup> الزركشي: البرهان في علوم القرآن، تقديم وتعليق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1 (1988) ج1، ص 449.

<sup>(2)</sup> رواه الإمام الترمذي في كتاب القراءات، باب ماجاء في أن القرآن أنزل على سبعة أحرف، أنظر سنن الترمذي، دار الفكر بيروت ط2 (1403هـ/1983م)، ج4، ص 266.

<sup>(3)</sup> الزركشي: البرهان، ج1، ص474، 475.

البسملة والجهر بالقراءة، وكراهية التحدث أثناءها مع الغير، وأن يكون المسلم مواضبا على هذه التلاوة لقوله تعالى: (... يَتْلُونَ آيَاتِ اللَّهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ) (آل عمران: 113). وأن تكون هذه القراءة من المصحف لقوله صلى الله عليه وسلم: "فضل القرآن نظرا على من قرأ ظاهرا كفضل الفريضة على النافلة "(أ). ومن آداب الستلاوة أيضا عدم قراءته بلغة أخرى غير العربية لقوله تعالى: (إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ ) (يوسف: 2).

إن هـذه الآداب المحتلفة التي يأخذ كما المسلم في تعامله مع النص القرآني تؤكد أسه نصص مقدس في ذاته، لذا يقول الزركشي: "التالي للكلام بمنزلة المكالم لذي الكلام وهـو غاية التشريف من فضل الكريم العلام"(2). وقد وجدنا كيف أن هذه الآداب منصوص عليها في القرآن الكريم، وفي السنة النبوية التي تؤكد تميّز النص القـرآني عن غيره وقدسيته في ذاته. وهذا ما يدحض الكثير من المواقف الحداثية التي تعتبر صبغة القداسة التي تميز كما النص القرآني ليست نابعة منه بل هي تاريخية، فنصر حامد أبسو زيد مثلا يعتبر أن النص القرآني طرأ عليه تحول فبعدما كان في طبيعته الأصلية "نصا لغويا" تحول إلى شيء له قداسته بوصفه شيئا؛ أي حينما تحول المصحف الأصلية "نصا لغويا" تحول إلى شيء له قداسته بوصفه شيئا؛ أي حينما تحول المصحف الموقف والرؤية التي نجدها تتكرر في الخطاب الحداثي مع محمد أركون وعزيز العظمة والطيب تيزيني... وغيرهم وقد شذ عنهم الدكتور هشام جعيط فقال بقدسية القرآن الكسريم واعتبره مقدسا بالمعني الدقيق للكلمة سواء آمن الإنسان بمصدره الإلهي أم لم الكسريم واعتبره مقدسا بالمعني الدقيق للكلمة سواء آمن الإنسان بمصدره الإلهي أم لم يؤمن (4).

أمـــا بخصوص النص النبوي فقد وظف هو الآخر هذا التوظيف، فالسنة النبوية وظفـــت عند المسلمين على أنما نص مقدس في ذاته. وذلك لأنما وحى موحى، فإذا

<sup>(1)</sup> رواه الديلمي في مسمند الفردوس، تحقيق السعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية بيروت، ط1 (1986)، ج3، ص 124.

<sup>(2)</sup> الزركشى: البرهان، ج1، ص 459.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 12.

<sup>(4)</sup> هـشام جعيط: في السيرة النبوية القرآن والوحي والنبوة، دار الطليعة، بيروت ط1 (1999) ص 18، ويـبدو أن الدكـتور هشام جعيط من خلال إثباته لقدسية النص القرآني يريد ربطه بالكتاب المقدس في إطار علم المقارنة بين الأديان.

كــان القرآن الكريم مقدس في ذاته لأنه كلام الله عز وجل، فالسنة أيضا وحي إلمي وإلى كان لفظ الحديث للنبـــي صلى الله عليه وسلم وهو أحد أبرز وجوه الفرق بين القرآن والسنة، وقد أشار علماء الإسلام إلى هذه الحقيقة – أن السنة وحي – وأقاموا عليها أدلة مختلفة من العقل والنقل على السواء.

فمن العقل ما استنبط من سيرة النبسي صلى الله عليه وسلم وبناء على تبليغه القسرآن السذي هو أولى من السنة وعدم ادعائه شيئا منه على أنه من عنده بناء على ذلك يعتبر أنه لا يمكن أن يتصور أن يكون النبسي صلى الله عليه وسلم قد استقل ببيان كيفية العبادات، أو كمية المقادير الواجبة في الزكاة والصدقات أو يكون قد بين عن الله ما لم يرده، أو يكون قد شرع لأمته ما لم يأذن به الله، بل كل ذلك قد أوحاه الله إليه وأنزله عليه (1). وهذا ما يؤكد أن ما ورد عن النبسي صلى الله عليه وسلم من أحاديث (= سنة) إنما هي من عند الله فهي وحي، وليست بحرد كلام يتعلق بشؤون دنسيوية، أو صدر عنه باعتباره بشرا لا نبيا؛ لأن المسائل التي قالها و لم تكن وحسيا أشار إليها وبينها (2) وكان صحابته يسألونه صلى الله عليه وسلم عما يقول لهم أهو الوحى أم الرأي؟ وكان بجيبهم بأنه الوحى أو الرأي.

ومن النقل أيضا نجد أدلة من القرآن الكريم ومن السنة ذاتما، دالة على أن السنة وحسى وليست شيئا غير ذلك. فمن القرآن الكريم قوله تعالى: (... وَاذْكُرُوا نَعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَلْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكَتَابِ وَالْحِكْمَة يَعظُكُمْ بِه...) (البقرة: 231)، وقسوله تعالى: (... وَأَلْزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ الْكَتَابَ وَالْحِكْمَة وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَسَل تعالى: (... وَأَلْزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ الْكَتَابَ وَالْحَكْمَة وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَعَى هذه النصوص خص القرآن وكسانَ فَعَنْ الله عَلَيْكَ عَظِيمًا (النساء: 113)، فَعَى هذه النصوص خص القرآن الكسريم الحكمة بالذكر إلى جانب الكتاب، وقد ذهب جمهور أهل العلم إلى أن الحكمة غير القرآن، وفسرت على ألها ما أطلع الله عليه نبيه صلى الله عليه وسلم من الحكمة غير القرآن، وفسرت على ألها ما أطلع الله عليه نبيه ملى الله عليه والله المسرار دينه وأحكام شريعته، وعبر عنها بالسنة (3. ومن بين هؤلاء العلماء الإمام السنافعي السنة وأحكام شريعته، وعبر عنها بالسنة (13. ومن بين هؤلاء العلماء الإمام السنافعي السني قال: "معت من أرضى من أهل العلم بالقرآن يقول: الحكمة سنة

<sup>(1)</sup> البغوي، شرح السنة، ج1، ص 7 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> مثل ما حدث في غزوة الأحزاب حينما استأذنه سلمان الفارسي في وضع خطة للغزوة قائلا: يا رسول الله هل هو الوحي أم الحرب والمكيدة؟ قال بل هي الحرب والمكيدة، فأشار عليه بفكرة الخندق فأخذ بها.

<sup>(3)</sup> مصطفى السباعى: السنة ومكانتها في التشريع، ص 68.

رسول الله"(1). وقدال تعدالى: (... وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَالْدَّتَهُوا...) (الحشر: 7). بل نجد القرآن الكريم أشار في بعض الآيات إلى أن مخالفة النبدي صلى الله عليه وسلم كفر مثل قوله تعالى: (قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تُولُواْ فَإِنْ اللَّهَ لاَ يُحبُّ الْكَافِرِينَ (آل عمران: 32).

فلو لم تكن السنة النبوية وحيا ما ترتب على مخالفتها كفر كما بينت هذه الآية الكريمة، كما وردت في السنة أحاديث تبين أن السنة وحي وليست كلاما بشريا عاد مسن ذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم: "ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه" وقول صلى الله عليه وسلم: "ليس من عمل يقرب إلى الجنة إلا قد أمرتكم به، ولا عمل يقرب إلى النار إلا قد لهيتكم عنه، لا يستبطئن أحد منكم رزقه إن جبريل عليه السسلام ألقى في روعي أن أحدا منكم لن يخرج من الدنيا حتى يستكمل رزقه فاتقوا الله أيها الناس وأجملوا في الطلب، فإن استبطأ أحد منكم رزقه فلا يطلبه بمعصية الله فإن الله لا ينال فضله بمعصية "(3). والإلقاء في الروع هو الوحى.

مما تقدم تبيّن لنا أن السنة وحي وبالتالي فهي نص مقدس من حيث هي كذلك. أما عسن طبيعة وحي السنة فإنه يختلف عن وحي القرآن طبعا، فالقرآن وحي لفظا ومعنى، أما السسنة فهي وحي معنى فقط، فهي وحي غير متلو، ولذلك كان القرآن متعبد بتلاوته خيلاف السنة، ولهذا قيل: "إلها نوع من الوحي ولكنها وحي غير متلو؛ لأن الموحى فيها هسو المعنى فحسب، ويتم بوحي حلي ووحي خفي بواسطة وبدولها في اليقظة وفي المنام وقد وكلت اللفظية فيها إلى النبسي صلى الله عليه وسلم "(4). ونتيحة كولها وحيا كانت السنص الأول المبين للنص القرآن، قال الإمام ابن كثير: "فإن قال قائل: فما أحسن طرق التفسير؟ فالجواب: إن أصح الطرق في ذلك أن يفسر القرآن بالقرآن، فما أجمل في مكان فإنه قد بسط في مكان آخر فإن أعياك فعليك بالسنة، فإلها شارحة للقرآن، وموضحة له، ولهذا قال صلى الله عليه وسلم: "ألا إن أوتيت القرآن ومثله معه "(5).

<sup>(1)</sup> الإمام الشافعي: الرسالة، ص 78.

<sup>(2)</sup> رواه أبوداود في كتاب السنة باب في لزوم السنة، أنظر سنن أبي داود ج4، ص 266.

<sup>(3)</sup> رواه الحساكم في المستدرك، تحقيق: مصطفى عبالقادر عطا، دار الكتب العلمية بيروت ط1. (1111ه/1990) ج2، ص5.

<sup>(4)</sup> الإمام البغوي: شرح السنة، ج1، ص 10.

<sup>(5)</sup> الإمام ابن كثير: تفسير القرآن العظيم، دار الأندلس، ط2 (1980) ج1، ص 7.

إن بسيان كون السنة وحيا أمر غاية في الأهمية لذلك كان التركيز على هذه الأدلسة التي تثبت أله وحي وبالتالي فهي نص مقدس خاصة وقد ثبتت قدسيتها بنصوص القرآن الكريم. وهذا ما يدحض دعاوى الخطاب الحداثي الذي يزعم أن السسنة ليست وحيا، وإنما اعتبرت وحيا وسحبت عليها صبغة القداسة مع الإمام الشافعي في ترتيبه لمصادر التشريع لذا نجد الدكتور نصر حامد أبو زيد مثلا ينتقد الإمام الشافعي بحجة: "أنه أدمج كل العناصر في مفهوم كلي وضعه في المستوى نفسسه المقدس للوحي، أي لكلام الله سبحانه وتعالى، وبهذا الصنيع صار كل ما ينطق به محمد وكل ما يفعله وحيا واختلفت الفواصل بين الإلهي والبشري ودخل الأخسير دائسرة المقدس"<sup>(1)</sup>. ويفهم من هذا أن نصر حامد أبو زيد يرفض اعتبار السنة وحيا، ويرى أن قدسيتها مضفاة عليها وليست ذاتية، ويقيم رؤيته تلك على عدة أمه, منها:

- تصور السنة وحى تصور اكتسب صفة الحقيقة مع أنه نتيجة لفكر بشري.
  - هذا التصور أدى إلى حجب الوعى الإسلامي عن تاريخيته.
  - هذا التصور يتصادم مع طبيعة مفهوم الوحى في الإسلام<sup>(2)</sup>.

وهـــذه مبررات واهية بما تقدم من أدلة خاصة نصوص القرآن الكريم التي يحتكم إلـــيها الخطاب الحداثي، فالأدلة قامت على أن السنة وحي وليس العكس ولا وجود للتصادم مع مفهوم الوحى بمعناه في الإسلام.

### المطلب الثاني: باعتباره مرجعية عمل

اعستماد السنص السديني (القرآن والسنة) مرجعية عمل أمر جوهري في عقيدة المسلمين، فمما يجب على المسلم أن يحتكم إلى نصوص القرآن والسنة في شأنه كله وقسد نص القرآن الكريم على ذلك كما في قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلاَ مُؤْمِنَة إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْحَيْرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ...﴾ (الأحزاب: 36). فهسذا نسص من القرآن الكريم يوجب الالتزام بما قضى به الله ورسوله. ومن السنة حسديث معاذ المشهور حينما بعثه النبسى صلى الله عليه وسلم إلى اليمن فقال: "إن

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي، ص 34.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 35.

عـــرض لك أمر بم تحكم قال بكتاب الله قال فإن لم تجد قال بسنة رسول الله قال فإن لم تجد قال أحتهد رأبي"(1).

فهذان الدليلان يوجبان الاحتكام إلى الكتاب والسنة (=النص الديني) واعتبارهما مرجعية عمل، وهذا التوظيف المتميز للنص الديني - باعتباره مرجعية عمل - حظي بدراسة خاصة من طرف الخطاب الحداثي، فهو لم يكن أقل دراسة من النمط التوظيفي الأول؛ أي باعتباره مقدسا في ذاته. ولهذا كان توظيف النص باعتباره مسرجعية عمل أحد أوجه التصادم بين الخطاب الحداثي والخطاب الديني؛ لأن الأول يسريد تأسيس الرؤية العلمانية التي تنبني على القول بتاريخية النص الديني والثاني يؤكد صلاحية هذا النص كمرجعية لكل زمان ومكان. وقد أدرك الخطاب الحداثي هذه الحقيقة كما يتحلى من قول محمد أركون: "فالقرآن لا يزال يلعب دور المرجعية العليا المطلقة في المجتمعات العربية والإسلامية و لم تحل محله أية مرجعية أخرى حتى الآن، إنه المسرجعية المطلقة التي تحدد للناس ما هو الصح وما هو الخطأ، ما هو الحق وما هو الشرعي وما هو القانوني وما هي القيمة... إلخ"(2).

فالخطاب الحداتي يقر بأن النص القرآني لا يزال يمارس سلطته ولا يزال المرجعية الكـــبرى للمــسلمين، وهــــذا ما يحاصر هذا الخطاب ويجعله يسعى إلى تحطيم هذه المــرجعية بدعوى ألها لا تملك في الراهن أية قيمة عدا القيمة التاريخية، لذا نجده يعتبر القــرآن الكــريم مــا دام يؤثر على عقول الناس وسلوكهم عن طريق أداء الطقوس والــشعائر وعــن طـريق تلاوته فسوف يظل حيا محركا للوجود، أما إذا انتصرت العلمانية يوما في البلدان الإسلامية فسوف يتحول عندئذ إلى كتاب ذي قيمة تاريخية أساسا(3).

من خلال هذا يتجلى مسعى الخطاب الحداثي في تحطيم النص الديني كمرجعية عمل وما يقال على القرآن الكريم قيل أيضا على السنة النبوية، فالدكتور نصر حامد أبو زيد يعتبر أن النص النبوي صار يمارس سلطته بفعل جهود الإمام الشافعي الذي لم

<sup>(1)</sup> رواه أبو داود في كتاب الأقضية، باب اجتهاد الرأي في القضاء، أنظر سنن أبي داود، ج2، ص 327.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي واستحالة التأصيل، ص 23.

<sup>(3)</sup> أنظر هاشم صالح في تعليقه على نص أركون، المرجع نفسه، ص 47.

يكن يميز بين الأزلي والتاريخي<sup>(1)</sup>. وما دام الأمر يتعلق بالقرآن نقف أولا عند بيان كسون السنص القرآني مرجعية عمل وكيف أن ذلك من النص ذاته، كما أن قدسيته ذاتية، والأمر نفسه بالنسبة للسنة النبوية نبين كيف أنها مرجعية عمل، وخاصيتها هذه قائمة فيها بتقرير القرآن الكريم وبما قائمة السنة عن نفسها.

فبالنسسبة للنص القرآن، فهو المرجعية الكبرى لأي عمل إسلامي إلا إذا لم يرد بيان حكم ذلك العمل فيه، ولذلك لا يجوز للمسلم أن يتخلى عن هذه المرجعية مهما كان الأمر، ولا أن يأخذ بغيرها قبل العودة إليها، يقول الدكتور وهبة الزحيلي: "اتفق المسلمون على أن القرآن الكريم حجة يجب العمل بما ورد فيه ولا يجوز العدول عنه إلى غييره من الأدلة إلا إذا لم يرد فيه حكم الحادثة التي يبحث عن حكمها"(2). وقد قامت الأدلة المختلفة على أن النص القرآني مرجعية عمل تستوعب الزمان والمكان وذلك لاعتبارات عدة منها: طبيعة هذا النص ذاته، ومنها ما تضمنه من نصوص وذلك لاعتبارات عدة منها: طبيعة هذا النص ذاته، ومنها ما تضمنه من نصوص السالة؛ أي أن القرآن المصدر التشريعي الأول.

فبالنسبة لطبيعة النص الدالة على أنه حجة على الناس، وأنه يجب اتباع أحكامه وأنه المرجعية الأولى للأعمال في الإسلام كونه من عند الله عز وجل وقد قامت الأدلة على إثـبات مصدره الإلهي، ومن هذه الأدلة إعجازه؛ فالقرآن كلام معجز ويشير المهــتمون بالـبحث في مسائل الإعجاز أن الإعجاز لا يتحقق إلا إذا توفرت ثلاثة شروط هي (3):

- التحدي أي طلب المعارضة.
- أن يكون المقتضى الذي يدفع إلى التحدي قائما.
  - أن يكون المانع من المعارضة منتفيا.

وهذه الشروط الثلاثة قائمة ويتوفر عليها النص القرآني؛ فالتحدي ورد في آيات كستيرة منها قوله تعالى: ﴿وَإِنْ كُنتُمْ فِي رَيْبِ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَة مِنْ مَثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ \* فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي، ص 46.

<sup>(2)</sup> وهبة الزحيلي: علم أصول الفقه، دار الفكر ط1 (1986)، ج1، ص431.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه: ص 432، 433.

فَاتَّقُسوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ (البقرة: 23-24). وأما قيام المقتضى للمعارضة عند العرب الذين شهدوا نرول القرآن الكريم فمتحقق أيسضا؛ لأن النبيي صلى الله عليه وسلم أخبرهم بأنه رسول من عند رب العالمين وأبطيل معتقداتهم فكانوا أحوج ما يكون للرد عليه ولكنهم لم يفلحوا. وأما انتفاء المانع من معارضة القرآن الكريم فهذا المانع منتف؛ لأن القرآن الكريم نيزل بلسان عربيي، وكان القوم الذين نرل فيهم يفهمونه حيدا ولكنهم عجزوا عن التحدي.

من هنا فأحد أوجه كونه مرجعية عمل طبيعته المعجزة التي تؤكد مصدره الإلهي كما بحد هذا الأمر متداولا عند علماء الإسلام في القديم؛ فالإمام ابن حزم في كتابه الإحكام في أصول الأحكام جعل من أبواب الكتاب بابا بعنوان: في الأخذ بموجب القرآن، مما جاء فيه: "لما تبيّن بالبراهين والمعجزات أن القرآن هو عهد الله إلينا والذي ألزمنا الإقرار به، والعمل بما فيه، وصح بنقل الكافة الذي لا بحال فيه للشك، أن هذا القرآن هو المكتوب في المصاحف المشهور في الآفاق كلها وجب الانقياد لما فيه فكان هو الأصل المرجوع إليه"(1). إذا فخصائص القرآن الكريم الذاتية كإعجازه أحد الأدلة التي توجب الأخذ به واعتماده المصدرا الأول للتشريع الذي لا يجوز للمسلم أن يحيد عنه، وكان هذا بإجماع مختلف المذاهب والفرق الإسلامية فلا خلاف بينها على وجوب الأخذ بما في القرآن(2).

ثم بعد ذلك نجد أن القرآن تضمن نصوصا توجب العمل وعدم إباحة الاعتماد على مرجعية أخرى بالنسبة للمسلم مثل قوله تعالى: (وَهَا كَانَ لَمُوْمِن وَلاَ مُؤْمِنة إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ أَهْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْحَيَرةُ مِنْ أَهْرِهِمْ...) (الأحزاب: 36) وقوله تعالى: (... إن الْحُكْمُ إِلاَّ للَّه...) (يوسف: 67) وقوله تعالى: (... وَهَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَلْسَرَلَ اللَّهُ فَأُولَئكَ هُمُ الْكَافِرُونَ (المائدة: 44). ومن السنة كذلك هناك بما ألسن الله عليه وسلم توجب العمل بما في القرآن أولا، مثل حديث أحاديث للنبسي صلى الله عليه وسلم توجب العمل بما في القرآن أولا، مثل حديث معاذ السابق، فحينما سأله النبسي صلى الله عليه وسلم على ذلك، ولهذا حينما تحكسم؟ قال بكتاب الله فأقرّه النبسي صلى الله عليه وسلم على ذلك، ولهذا حينما

<sup>(1)</sup> الإمام ابن حزم: الإحكام في أصول الأحكام، دار الحديث، ط1 (1984)، ج1، ص92.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه والصفحة.

تأسس علم أصول الفقه روعي فيه ذلك الترتيب الذي ورد في الحديث وكان الكتاب المسصدر التشريعي الأول. وقد تجلى هذا النمط التوظيفي للقرآن الكريم بعد تأسيس العلوم الإسلامية، وبروز القراءات التأويلية، فكانت كل هذه العلوم تستمد مادتها من السنص القرآني، وتحدف إلى إقامته والعمل به والدفاع عنه وكان ذلك الأمر في الفقه مثلا ببيان الأحكام الشرعية وكيفية الالتزام بها.

وفي التصوف كان النص القرآني يوظف توظيفا عمليا بغية الوصول إلى رضى الله عنز وجل. مما يؤكد أن النص القرآني وظف في مختلف المستويات كمرجعية عمل. وهي المسألة التي تتصادم مع الرؤية الحداثية وإن كانت رؤية متضاربة أحيانا ففي فضاء التصوف يقول نصر حامد أبو زيد: "مهمة النص تتحول إلى أن تكون الكشف عن المطلق وعن صفاته، وبناء على هذا التصور لا يكون المعني أو الدلالة هو الضالة والغاية، بل يكون المتكلم القديم هو الهدف الذي نسعى إليه من خلال فسك شفرة النص"(1). وإذا كان المتكلم القديم هو المبتغى فهذا مما يدل على أن السنص يوظف كمرجعية عمل، ويتحلى التضارب أكثر من خلال قول الحداثيين بإنكار ممارسة السنص القرآني لسلطته، ففي مجال التوظيف الصوفي للمرجعية القرآنية. سبق أن بينا ذكر نصر حامد أبو زيد للمتصوفة وكيف كانوا يتعاملون المرافية السنص وينتقدهم لأفم حولوا النص ومقاصد الشريعة تحويلا تاما من إقامة المجتمع إلى الخلاص الفردي(2)، وفي هذا الكلام ما يدل على أن النص حاء لإقامة المجتمع أي كي يكون مرجعية عمل.

أما بخصوص السنة النبوية، فهي المرجع الثاني للأعمال في الإسلام بعد القرآن الكريم، وقد قامت على هذا أدلة من القرآن والسنة. توجب الأحد بسنة النبي عليه السحلاة والسسلام وعدم حواز تركها بحال. فمن القرآن الكريم وردت آيات كثيرة توجب طاعة النبي صلى الله عليه وسلم مثل قوله تعالى: (مَنْ يُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ...) (النساء: 80). وقوله تعالى: (إنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهُ...) (الفتح: 10)، وقوله تعالى: (فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيماً شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا) (النساء: 65).

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص250.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 264.

هــذه النصوص القرآنية وغيرها كثير، تفيد الأمر باتباع الرسول صلى الله عليه وسلم بل نجد القرآن الكريم يحذر من مخالفته صلى الله عليه وسلم كما في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا دُعُــوا إِلَى اللّهِ وَرَسُولِه لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ مُعْرِضُونَ \* وَإِنْ يَكُنْ لَهُ لَهُ الْحَالُقُ اللّهِ مُذْعنينَ \* أَفِي قُلُوبهِمْ مَرَضٌ أَمِ ارْتَابُوا أَمْ يَخَافُونَ أَنَّ يَحِيفَ لَهُ لَلْكُهُ عَلَمَ يُؤُولهِ إِنَّهُ مُلْ الطّالمُونَ ﴾ (النور: 48-50). والأمر بطاعة اللّه عَلَم على الله عليه وسلم سواء في حياته وبعد وفاته، ففي حياته صلى الله عليه وسلم أخذ عنه الصحابة الكثير من أمور الشرع منها ما تعلق بالصلاة مثلا كهيئتها، وأوقاقه منه وعدد ركعاقها، وغير ذلك من الأمور التي حاءت محملة في القرآن الكريم، واقتضت معرفتها الرحوع إلى السنة النبوية، وقد كان الصحابة يطيعون النبسي صلى الله عليه وسلم، ويعــودون إليه في تفسير أحكام القرآن الكريم ويحكم بينهم في الشخايات ويحل بينهم الخصومات، وكانوا يلتزمون حدود أمره ولهيه ويتبعونه في المسنازعات ويحل بينهم الخصومات، وكانوا يلتزمون حدود أمره ولهيه ويتبعونه في المسناد عنه أعمالــه ومعاملاتــه وعباداته (1). ولذلك كان يبين لهم كيف يأخذون عنه مناسكهم لقوله صلى الله عليه وسلم: "خذوا عني مناسككم" (2). وقوله صلى الله عليه وسلم: "خذوا عني مناسككم" (2). وقوله صلى الله عليه وسلم: "خذوا عني مناسككم" (2). وقوله صلى الله عليه وسلم: "خذوا عني مناسككم" (2). وقوله صلى الله عليه وسلم: "خذوا عني مناسككم" (2).

وكما ذهب الصحابة إلى القول بوجوب طاعته في حياته، قالوا بما بعد وفاته أيسضا؛ لأن الأحاديث الدالة على ذلك عامة لم تقيّد طاعته بحياته دون وفاته، فقد وردت في ذلك عدة أحاديث منها قوله صلى الله عليه وسلم: "تركت فيكم أمرين لن تسضلوا ما تمسكتم بمما كتاب الله وسنتي"(4)، وقوله صلى الله عليه وسلم: "كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبي، قالوا يا رسول الله ومن يأبي، قال من أطاعني دخل الجنة ومن عصاني فقد أبي "(5). بناء على هذه النصوص الواردة في القرآن والسنة بني علماء

<sup>(1)</sup> مصطفى السباعي: السنة ومكانتها في التشريع، ص 70.

<sup>(2)</sup> رواه الإمـــام النسائي، كتاب مناسك الحج، باب الركوب إلى الجمار، أنظر سنن النسائي، دار الكتب العلمية بيروت لبنان، ط1 (1416هــ/1995م)، ج5، ص 191.

<sup>(3)</sup> رواه الإمام البخاري، كتاب الآذان، باب الآذان للمسافر.

<sup>(4)</sup> رواه الإمسام مالك في الموطأ، كتاب الجامع، باب النهي عن القول بالقدر، أنظر موطأ مالك إعداد أحمد راتب عرموش، دار النفائس بيروت، ط11 (1410هــ/1990م).

<sup>(5)</sup> رواه الإمام البخاري في كتاب الاعتصام بالكتاب، باب الاقتداء بسنن رسول الله صلى الله عليه وسلم، أنظر صحيح البخاري، ج8، ص 447.

الإسلام قولهم بحجية السنة واعتبارها مرجعية عمل في الإسلام بعد القرآن الكريم، فالإمام الشافعي في الرسالة وهو يعدد أوجه البيان يقول: "ومنه ما سن رسوله صلى الله عليه وسلم مما ليس فيه نص حكم، وقد فرض الله في كتابه طاعة رسوله صلى الله عليه وسلم والانستهاء إلى حكمه، فمن قبل عن رسول الله فبفرض الله قبل"(1). ويستدل الغزالي على حجية السنة بقوله: "قول رسول الله صلى الله عليه وسلم حجة لدلالة المعجزة على صدقه، ولأمر الله تعالى إيانا باتباعه؛ لأنه: (و ما ينطق عن الهوى النهوى \* إن هُ سو إلا و حي يُوحى (النجم: 3-4)(2). كما بين علماء الإسلام مكانة السنة النسبوية التسشريعية بالنسبة للقرآن الكريم، ومن ثم لا يمكن الاستغناء عنها كمرجعية عمل فهي بالنسبة للنص القرآن الكريم، ومن ثم لا يمكن الاستغناء عنها كمرجعية لعامه، وإما مقيدة لمطلقه، وإما مخصصة لعامه، وإما مبينة لحكم سكت عنه القرآن الكريم، وإما ناسخة لحكم نسزل به (3).

من حلال هذا يتبين لنا أن السنة النبوية مرجعية عمل، وقد وظفت على هذا الوجه منذ عهد النبوة؛ فالسنة هي التي بينت تفصيل فريضة الصلاة، كما أن الصحابة كانوا حريصين على تقليد النبي صلى الله عليه وسلم وعلى الأخذ بأقواله وأفعاله وتطبيقها. وهذا مما يدل على ألهم كانوا يوظفولها على ألها وحي موحى وليست مجرد أقسوال أو أفعال متعلقة بأمور دنيوية ليس لها أية سلطة تشريعية؛ أي خلاف ما يتردد في الكتابات الحداثية التي تنكر حجية السنة أصلا بدعوى أنه لا دليل على ذلك من القرآن أو من السنة نفسها، بل أرجعوا تأسيس سلطة السنة كمرجعية عمل إلى جهود الإمام الشافعي، وسنقف عند ذلك في المباحث التالية.

<sup>(1)</sup> الإمام الشافعي: الرسالة، ص 22.

<sup>(2)</sup> الغزالي: المستصفى من علم الأصول، ج1، ص 246.

<sup>(3)</sup> الإمام البغوي: شرح السنة، ج١، ص 5، 6، 7.

### المبعث الرابع

### الخطاب الحداثي

### المطلب الأول: معنى الخطاب

الخطاب لغة مصدر بمعنى اسم الفاعل، وقد وردت كلمة خطاب في اللغة العربية بعدة معان تتميز عن دلالتها اللسانية الحديثة وإن كانت تتقاطع معها.

ومن هذه الدلالات "الكلام". لقد وردت كلمة "خطاب" في اللغة العربية بمعنى الكلام، وهذا ما ذهب إليه ابن فارس بقوله: "الخطاب كل كلام بينك وبين آخر"(1). وأورد ابن منظور في لسان العرب كلمة "خطاب" بمعنى الكلام، أو ما يتصل بالكلام فقال: "الخطاب والمخاطبة: مراجعة الكلام"(2). ومنه الخطبة، وهي عند العرب الكلام المنثور المسجع"(3). ومنه قوله تعالى: (... وآتيناهُ المحكمة وقصل المخطاب) (ص: 20)، قبل في تفسير كلمة "الخطاب" في هذه الآية الكرعة هو الكلام المخاطب بسه. أو الكلام المنافسرين إلى أن المحل الخطاب": أما بعد؛ وداوود عليه السلام أول من قال: أما بعد. وقبل أن معنى: أما بعد، ما مضى من الكلام (6).

ومن الخطاب أيضا الخطب وهو الشأن أو الأمر، صغر أو عظم، كما أن الخطب يسأتي بمعنى الأمر الذي تقع فيه المخاطبة، ومنه أيضا الخطب، وهو الذي يخطب المرأة وجمعه أخطاب هو توجيه الكلام؛ أي توجيهه نحو الغير للإفهام.

<sup>(1)</sup> ايسن فارس: مجمل اللغة، دراسة وتحقيق: زهير عبد المحسن سلطان، مؤسسة الرسالة، ط2 (1986)، المجلد الأول، ج2، ص295.

<sup>(2)</sup> اين منظور: لسان العرب، ج1، ص 360.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه والصفحة.

<sup>(4)</sup> أنظر الألوسي: روح المعاني، دار إحياء النزائي العربي، بيروت، ج3، ص177.

<sup>(5)</sup> إبن منظور: لسان العرب، ج1، ص 361.

<sup>(6)</sup> المصدر نفسه، ص 360.

هذه الدلالات التي وردت بها كلمة "خطاب" سواء أكانت بمعنى "الكلام" أو "مراجعة الكلام" أو "توجيه الكلام". توحي بأن الكلمة متداولة في اللسان العربي قديما، ولكن الدلالة الحديثة الموظفة في الخطاب الحداثي تختلف عن هذا المعنى التراثي القديم، وإن كانت تتقاطع معه أو تتضمنه. ولهذا فكلمة "خطاب". في الكتابات الحداثية المعاصرة توظف مترجمة عن الدلالة الأجنبية "Discours" في الكتابات الحداثية مثلا، وهذه الكلمة شاع توظيفها بفعل التطور الذي كما عسرفته اللسانيات الحديثة، ومن ثم عرف المصطلح توظيفا واسعا في مجال النقد الأدبيي واللسانيات، ثم صار يستعمل في سائر المجالات المعرفية كالفلسفة وغيرها.

ففي معجم لاروس وردت هذه الكلمة "Discours" في معناها العام بأنما تدل على ظاهرة فعلية أو قولية، أو كتابية لتحديد إيديولوجيا معينة أو لتحديد حالة عقلية في ظرف مهم بالنسبة لمجال معين<sup>(1)</sup>. ومثل هذا التعريف هو الأقرب للاستعمال في الخطاب الحداثي العربي من المعاني السابقة الواردة في اللغة العربية، وهذا من الأمور السي ينبغي أن يشار إليها؛ لأن المصطلح نفسه آلية من آليات القراءة التي سيكون لها تجل في الرؤية لا شك في ذلك.

ثم بــتطور الــبحث اللغوي عند الغربيين في التاريخ المعاصر صارت مدلولات "الخطاب" تــسير في خطيين رئيــسيين: أولهما علم تحليل الخطاب؛ وهو المحال الأسلوبي اللغوي، والثاني بعض الاستعمالات في النقد ما بعد البنيوي<sup>(2)</sup>. فعلى المستوى اللغوي يدل مصطلح "الخطاب" على كل كلام تجاوز الجملة الواحدة سواء المستوى اللغوي يدل مصطلح الخطاب" على كل كلام تجاوز الجملة الواحدة سواء كــان كــان مكتوبا أو ملفوظا، أما الاستعمال الاصطلاحي فيدل على أن الكلام له دلالات غير ملفوظة يدركها كل من المتحدث والسامع دون علامة معلنة أو واضحة ومــن هنا اعتمد البحث المعاصر على عملية استنباط القواعد التي تحكم مجالا ما بغيره مثل السيميائية (3).

Le petit Larousse, p329. (1)

<sup>(2)</sup> سلعد البازعلي وميجان الرويلي: دليل الناقد الأدبي، المركز الثقافي العربي، ط2 (2000)، ص 88.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 99.

ويستـشف من هذا أن كلمة "خطاب" تعود إلى عنصري اللغة والكلام؛ فاللغة نظـام رمزي يعبر به المتكلم عما يريد، والكلام إنجاز لغوي فردي يوجهه المتكلم إلى شخص آخر هو المخاطب، ومن هنا تأسس مصطلح "الخطاب". وبما أن هذا المصطلح علـى ارتـباط بـتطور درس اللسانيات، ونظرا لتعدد مدارس هذا العلم، تعددت مدلولات مصطلح "الخطاب" لخصها بعض الباحثين فيما يلي:

- الخطاب بمعنى الكلام، وهو المعنى المعروف به في اللسانيات البنيوية.
- الخطاب بمعنى الرسالة أو المقول، ويرد بهذا المعنى باعتبار استناده إلى فاعل
   وباعتباره أيضا وحدة لغوية تتجاوز أبعادها الجملة.
- الخطاب بمعنى مجموع قواعد تسلسل وتتابع الجمل المكونة للمقول، وهو بهذا المعنى يلحق بالتحليل اللساني.
- الخطاب بمعنى المقول منظورا إليه من زاوية الميكانيزمات الخطابية المتحكمة في فروف وشروط إنتاجه تجعل منه خطابا.
- الخطاب بمعنى المقول: الذي يفترض متكلما ومستمعا شريطة أن تكون لدى
   الأول نية التأثير في الثاني.
  - يرد الخطاب بمقابلته بمفهوم اللغة.
  - يجعل البعض الخطاب مرادفا للنص<sup>(1)</sup>.

هذه معاني مختلفة ترد بها كلمة "خطاب" بالمعنى الذي تمارسه اللسانيات الحديثة وتسشير بعسض الدراسات إلى أن المفهوم "خطاب" صار شائعا في الأدبيات العربية الحديثة والمعاصرة بدلا عن الحديث، والقول، وأشمل من المقال، وأيسر من الأقاويل التي كانت متداولة عند الفلاسفة العرب قديما. كما أن اعتماد هذه المقولة "الخطاب" بهذا المعنى المعاصر في الكتابات العربية تم في ملتقى ابن رشيق في ماي 1980 بالجزائر. بدل الدلالات السابق ذكرها. ثم شاع هذا المصطلح بعد ذلك. وهذا التوظيف لكلمة "خطاب" في السثقافة العربية جاء متأخرا عن توظيفها في الثقافة الغربية التي بدأت تستعمله منذ القرن 17<sup>(2)</sup>.

<sup>(1)</sup> إبراهيم صحراوي: تحليل الخطاب، دار الآفاق الجزائر، ط1 (1999) ص 9، 10، 11، 12.

<sup>(2)</sup> محمد حافظ دياب: سيد قطب الخطاب والإيديولوجيا، موفم للنشر (1991) ص 7، 8.

أما من الناحية الاصطلاحية، فقد عرف" الخطاب" على أنه مقولة منطقية تعني التعبير عن فكر متدرج بواسطة قضايا مترابطة (1). ومن علماء اللسانيات من يعرفه بأنه: "كل نطق أو كتابة تحمل وجهة نظر محددة من المتكلم أو الكاتب وتفترض نية الستأثير على السامع أو القارئ، مع الأحد بعين الاعتبار بحمل الظروف والممارسات السيّ تم فيها (2). من خلال هذين التعريفين خاصة التعريف الثاني يمكن الوقوف عند عدة أمور منها:

1. الوظيفة الاتصالية لـــ "الخطاب". فقد أصبح أهم آلية في تحديد طرق الاتصال كوظيفة أساسية من وظائف اللغة. خاصة لاهتمامه بأطراف الكلام المختلفة وبحمل الظروف التي يتم فيها، ولهذا من الباحثين من ذهب إلى أن "الخطاب" صار من أبرز الظواهر التي يعتمد عليها في تحديد طرق الاتصال، وضبط بنية التعبير وهو بذلك يخرج الدراسة ويبعدها عن مستوى الانطباع إلى مستوى التفكيك(3).

2. حانب الخطب بن على التعريف السابق أيضا، يمكن الوقوف على حانبي الخطب، فله حانبين اثنين: أحدهما المتكلم أو الكاتب، والثاني المستمع أو القارئ. وكلاهما مهم في تأسيس الخطاب؛ لأن المتكلم أو الكاتب يريد تقديم فكرة، أو يبلغ وجهة نظر معينة، وهو بذلك ينشئ "خطابا"، والمستمع أو القارئ يتلقى فكرة المستكلم أو الكاتب بطريقته الخاصة فينجز تأويلا لكلام الباث وتأويله "خطاب" أيضا(4).

من هنا ركزت الدراسات اللسانية الحديثة على دور القارئ في تأسيس الخطاب من خلال فهمه وتأويله. فبرزت التأويلية كانشغال معرفي مهم سيتم الوقوف عليه في المباحث اللاحقة لبيان كيفية توظيفه في قراءة النص الديني من طرف الخطاب الحداثي

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

Emile Benveniste, Problèmes de L'inguistique gènirale, Gallimard paris(1974), p 13. (2)

<sup>(3)</sup> أنظر الدكتور كمال عمران، مقال بعنوان: في تجديد مفهوم الخطاب، المجلة العربية للثقافة السمنة 14، العدد 28 شوال 1995/1415، ص 62، ولهذا صبار المشتغلون بتحليل الخطاب يدعون إليه؛ لأنه يشكل اللغة العلمية في نظرهم، بعيدا عن اللغة الانطباعية، بعيدا عن توظيف الأسطورة.

<sup>(4)</sup> محمد عابد الجابري: الخطاب العربي المعاصر دراسة تحليلية، مركز دراسات الوحدة العربية، ط6 (1999) ص 10.

العربيي المعاصر، وقد استفحلت النيزعة التي تركز على القارئ إلى أن ظهرت مقولة "موت الكاتب"<sup>(1)</sup>.

3. ماهية الخطياب: وتتمثل في بناء من الأفكار تم بطريقة استدلالية، فيشكل بيذلك مقول الكاتب البعيد عن المعاني الذاتية، والمصوغ في بناء استدلالي<sup>(2)</sup>. ومن التعريفات الإصطلاحية أيضا هو: "كل كلام تجاوز الجملة سواء كان مكتوبا أو ملفوظا"(3).

من حلال هذه التعريفات تبدو مقولة "الخطاب" تصدق على الكلام سواء كان هـــذا الكلام مكتوبا أو شفويا، إلا أن التطور النقدي المعاصر صار يميز بين المكتوب والـــشفوي من الكلام، وهذه من الملابسات التي أشار إليها تعريف بنفنيست، والتي ينبغي أن تــؤخذ بعين الاعتبار، وهذا خاصة في بحال تحديد الدلالة؛ لأن الكلام له دلالات غير ملفوظة يمكن أن يدركها المتحدث والسامع دون الاعتماد على علامة معينة، كأن يتكلم ساخرا مثلا فيوظف عبارة النجاح للدلالة على الرسوب، أو عبارة الفقر للدلالة على المعنى، أو ما إلى ذلك من أساليب الكلام المختلفة. وقد كان تركيز الحداثيين العسرب على هذه الجزئية – الفرق بين الشفوي والكتابيي – خاصة في قسراءهم للنص القرآني واتخذوا من ذلك مسلكا أرادوا من خلاله إنتاج دلالة حديدة،

ثم نجد دلالة الاصطلاح تتطور مع ميشال فوكو (Michel Foucault) الذي يعرف الخطاب بأنه: "شبكة معقدة من العلاقات الاجتماعية والسياسية والثقافية التي

<sup>(1)</sup> وهي مقولة شاعت في النقد الأدبي الحديث كرد فعل على المكانة التي كان يحتلها المؤلف في المنص الكلاسيكي، فموت المؤلف مقولة تقضي بضرورة تنازل المؤلف لصالح النص، ولصالح القارئ؛ لأن المؤلف ليس مبدعا باعتباره يكتب بلغة معينة ورثها ولم يبدعها، وإنما هو ولصالح القارئ؛ لأن المؤلف ليس مبدعا باعتباره يكتب بلغة معينة ورثها ولم يبدعها، وإنما الله مو مستخدم لها فقط؛ فهي التي تتكلم وليس هو، وذهب رولان بارث إلى أن درس = الله الله المنايات الحديثة يعتبر أن: "إصدار العبارات عملية فارغة في مجموعها، وأنها يمكن أن تؤدي دورها على أكمل وجه دون أن تكون هناك ضرورة لإسنادها إلى أشخاص المتحدثين، فمن الناحية اللسانية ليس المؤلف إلا ذلك الذي يكتب أنظر كتابه، درس السيمولوجيا، ترجمة عبد السلام بنعبد العلي، دار توبقال للنشر ط3 (1993)، ص 84.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري: الخطاب العربي المعاصر، ص 84.

<sup>(3)</sup> سعد البازعي وميجان الرويلي: دليل الناقد الأدبي، ص 99.

<sup>(4)</sup> هـو فيلـسوف فرنسي معاصر، ولد عام 1926، من مؤلفاته: الكلمات والأشياء، وجينالوجيا المعرفة، أنظر موسوعة أعلام الفلسفة، ج2، ص 134.

تـــبرز فيها الكيفية التي ينتج فيها الكلام كخطاب ينطوي على الهيمنة والمخاطر "(1). وكمــــذا خـــرج مصطلح "الخطاب" من الفضاء اللغوي ومجال النقد الأدبـــي ليشمل محـــالات معرفية أخرى، فصار هناك الخطاب الأدبـــي، والخطاب الديني، والخطاب الفلسفي... وصارت للخطاب أبعاد متعددة أحصاها بعض الباحثين في ثلاثة أصناف هي:

أولا: البعد اللغوي، وفي ضوئه تتحدد علاقة اللغة بالخطاب، فالخطاب باعتباره كلام هو لغة كما يمارسها المتكلم.

ثانيا: البعد اللساني، ومن خلاله ينظر إلى الخطاب على أنه وحدة تساوي الجملة أو تعلسو عليها؛ لأنما قد تختلف كما قد تنطوي على جملة واحدة أو على عدة جمل. مسن هذه الناحية يرتبط بما الخطاب في دراسته لعملية التلفظ فيصبح مركزا لمركبات متلاحقة، تصوغ علامات الرسالة وتضع لها علامات في البداية وفي النهاية.

ثالثا: بعد المتكلم، من خلال وظيفة الكلام الصادر عنه وهذا البعد ينظر ويراعي الملفوظ ويركز على عملية التلفظ بوصفها تنضيدا واعيا موضوعيا لعناصر متضافرة من الجهاز اللغوي<sup>(2)</sup>.

وهكذا أصبح مفهوم "الخطاب "ومن خلال هذه الأبعاد التي تشكلت له في الكون الحداثي مجالا معرفيا مستقلا، فتبلور لدى الباحثين في مجال الفلسفة والنقد الأدبي البحث في نشأته وآلياته وفي هيمنته، وقد ساعد على ذلك طبيعة المحتمع الغربي المعقدة، ومستواه الحضاري بالإضافة إلى تطور الوعي السياسي والفكري في الغرب السذي عرف توظيف مصطلح "الخطاب". كل ذلك أسهم في توظيف هذا المصطلح وفي تطوره إلى أن صار فضاء معرفيا، وهذا ما يمكن أن يستشف حاصة من تعريف ميشال فوكو.

و هسذا صار مفهوم "الخطاب" من المفاهيم الإجرائية التي لا يمكن الاستغناء عنها في التعاطي مع المعرفة الغربية. يقول إدوارد سعيد: "في اعتقادي أنه من دون مفهوم الحطاب لا يستطيع المرء أن يفهم الحقل المنظم تنظيما هائلا الذي استطاعت أوروبا

<sup>(1)</sup> سعد البازعي وميجان الرويلي: دليل الناقد الأدبي، ص 89.

<sup>(2)</sup> أنظر تحديد هذه الأبعاد في الكون الحداثي، الدكتور كمال عمران، المجلة العربية للثقافة، ص 63، 64.

أن تدير – بل وتنتج – الشرق سياسيا واحتماعيا وعسكريا وعلميا وخياليا أثناء فترة ما بعد التنوير "(1) وكان كلام إدوارد سعيد حول الاستشراق باعتباره خطابا.

#### المطلب الثاني: معنى الحداثة

تأتي كلمة "حداثة" في اللغة العربية بعدة معان كلها بعيدة عن المعنى المتداول في الكتابات الغربية المعاصرة، من هذه المعانى:

- 1. الحداثة بمعنى الشباب؛ ورد في لسان العرب: حداثة السن كناية عن الشباب وأول العمر، ويقال: هؤلاء قوم حدثان بمعنى جمع حدث، وهو الفتي السن<sup>(2)</sup>.
- 2. الحداثة بمعنى الجدة، ترد كلمة "حداثة" للدلالة على الشيء الجديد، ومنه الحسديث نقيض القديم. وفي لسان العرب: والحدوث نقيض القدمة، وحدث الشيء يحسدث حدوثا وحداثة، وأحدثه هو فهو محدث وحديث، والحديث هو الجديد من الأشياء<sup>(3)</sup>
- 3. الحداثة بمعنى أول الشيء وبدايته، كأن يقال: أحذ الأمر بحداثته؛ أي بأوله وابستدائه (4) ومنه الحدوث الذي الذي يدل على أن للشيء أو للأمر بداية وأنه نقيض الأزلية، وهو اصطلاح شائع عند الفلاسفة والمتكلمين، وفي لسان العرب الحدوث: كون الشيء لم يكن وأحدثه الله فحدث (5)، ومنه المقولة الكلامية "الكون حادث" أي أنه لم يكن ثم أحدثه محدث هو الله تبارك وتعالى، فيكون الحدوث إثبات بداية الشيء، ومسنه أيضا الحدثان؛ فقد جاء في لسان العرب أن حدثان الشيء بالكسر أوله، وهو مصدر حدث يحدث حدثاناً.

مـن هنا يمكن القول أن مصطلح "الحداثة" من المصطلحات المتحذرة في التراث اللغـوي العربـي، وأهـا حظيت بدراسة اشتقاقية ومعجمية عند العرب. ولكن

<sup>(1)</sup> نقلا عن دليل الناقد الأدبي، ص 90.

<sup>(2)</sup> إبن منظور: لسان العرب، ج2، ص 132.

ر=) بات وو (3) المصدر نفسه، ص 131.

<sup>(4)</sup> والصفحة. المصدر نفسه.

<sup>(5)</sup> المصدر نفسه والصفحة.

<sup>(6)</sup> المصدر نفسه والصفحة.

مصطلح "الحداثة" بالمفهوم المتداول في الخطاب الحديث والمعاصر لم يرد هذه المعاني السسالفة الذكر التي عرفت في كلام العرب، إنما لها مدلولها الخاص وإن كانت تحمل خاصية الستجديد لكن معناها غير هذه المعاني السائدة في اللغة العربية. ففي اللغة الفرنسية مثلا نجد كلمة "حداثة" أو "Modernisme" تدل أو تعني البحث عما هو حديث (1) وهي الدلالة التي سادت في الخطاب الفكري الحديث والمعاصر بما في ذلك الخطاب الحداثي العربسي؛ لأنه من تركيزها على الحديث والمعاصر يترتب على ذلك الخطاب الخداثي العربسي؛ لأنه من تركيزها على الحديث والمعاصر يترتب على ذلك المخالفة تسرك الماضي بإحداث قطيعة معه على النحو الذي تقرره المناهج الإستيمولوجية، ولذلك فهي مذهب يحدد نمط التعامل مع التراث.

فالحدائدة تجلت في الغرب ومن أهدافها تحديد طريقة التعاطي مع التراث ومع السنص السدين، وهذا ما سنقف عليه انطلاقا من هذه الرؤية مع الحداثيين العرب في الوقت المعاصر، وكيف أدى هم هذا الموقف إلى القول بتاريخية النص الديني. ولذلك صار مصطلح "الحداثة" عندهم لا يوظف بمعناه التراثي العربي، وإنما بمعناه الغربي المعاصر فنحد عندهم "الحداثة" ترد مرادفة للتنوير والعقلانية والمعاصرة... وغيرها من المفاهسيم السائدة في الخطاب الفلسفي الغربي يقول الدكتور محمد عابد الجابري: "الحداثة عندنا كما تتحدد في إطار وضعيتنا الراهنة هي النهضة والأنوار وتجاوزهما معا والعمود الفقري الذي يجب أن تنتظم فيه جميع مظاهرها هو العقلانية والديموقراطية "(2).

فالمعاني الستى تدل عليها "الحداثة" كالنهضة والأنوار والعقلانية كلها مفاهيم سائدة في الخطاب الغربي ومن خلال هذه المفاهيم ندرك تاريخ بروز هذا المصطلح – الحداثة - فهو يعود إلى بدايات النهضة الحديثة في أوروبا في القرن السادس عشر، وصارت من المصطلحات التي تضمنها الجهاز المفاهيمي النهضوي الحديث وصارت توظف سواء عند الغربيين أو عند العرب على ألها مقولة من الحديث وطاب النهضة. يقول الدكتور عبد السلام المسدي: "الحداثة مقولة، والمقولات تصنيفات تستقر في الذهن فيستخدمها العقل في سعيه الإدراكي لحقائق الأشياء والوقائع والظواهر"(3).

Le Petit Larousse, p632. (1)

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 17.

<sup>(3)</sup> عبد السلام المسدي: النقد والحداثة، منشورات دار أمية، دار العهد الجديد. ط1 (1989)، ص 8.

أمـــا مـــن الناحية الاصطلاحية، وبما أن المفهوم الغربـــي هو المراد فنحد معجم لاروس (Le petit larousse) يذكر لها عدة تعريفات منها:

- حركة أدبية إسبانية/أمريكية ظهرت في نهاية القرن السادس عشر التي تبعت تأثير الرمزية الفرنسية.
- حــركة أدبية وفنية برازيلية ظهرت في ساوباولو سنة 1922 تبحث عن قضاياها
   في الطبيعة، وفي الثقافة الوطنية.
- على العموم مذهب يدعو إلى التحديد الاجتماعي والثورة على الكنيسة من خلال النقد التاريخي المعاصر (1).

ومن هذه التعريفات الثلاثة، التعريف المراد هنا هو التعريف الثالث، ولذلك نجد لله تجليات في تعريفات الحداثيين العرب حتى كأها تبدو مجرد ترجمة له، فهناك من عيرفها علي ألها: "ظاهرة انطلقت من أوروبا مع الثورة الفرنسية (1789)، وعنت التغيير في النظام السياسي من النظام الملكي إلى النظام الديموقراطي الذي يقوم على سلطة الشعب، والمجالس الممثلة للشعب، واعتماد الليرالية نظاما اقتصاديا، والمساواة بين الجنسين على الصعيد الاجتماعي، وإلزامية التعليم للأطفال والانتقال من نموذج الجماعيات والطرائق الدينية المتحاربة إلى المواطن، لا ابن الطائفة أو الدين، وتذيب الطوائف والأديان في بوتقة مدنية علمانية واحدة لا تميز فيها على أساس عرقي أو ديني أو عملي، وهذا تكون علاقة المواطن بالدولة لا بسلطة أحرى"(2).

هـــذا وصف عام للحداثة بمفهومها الشائع في الغرب وبمفهومها الذي يمارس في الغــرب أيضا. وهذا المفهوم هو الذي نجده عند الحداثين العرب في الوقت المعاصر، والتعريف السابق أحاط بكل خصائص" الحداثة "والتي منها:

1. التحول؛ أي التطور المستمر وضرورة إدراك سيرورة الأحداث وفقا للزمان والمكان، وعلى أساس إدراك هذا التطور يمكن أن تؤسس الرؤى والمواقف إزاء المسائل المختلفة. ولذلك هناك من يعرف "الحداثة" انطلاقا من خاصيتها هذه. يقول عزير العظمة: "الحداثة تعنى تحديدا وعى التحول وواقع الصفة النوعية لانسياب

Le Petit Larousse, p632. (1)

<sup>(2)</sup> حسن حنفي وصادق جلال العظم: ما العولمة؟ سلسلة حوارات لقرن جديد، أنظر الملحق الذي وضعه محمد صهيب الشريف، دار الفكر، ط1 (1999)، ص 281، 282.

الــزمن"(1). وهــذا التعريف الذي ركز على خاصية انسياب الزمن يبدو فيه انتصار صاحبه للطرح العلماني أكثر مما كان مؤسسا على معالجة شمولية؛ لأن انسياب الزمن يقصده عزيز يقصده عزيز المحتكام إلى سلطة الماضي بما فيها النص الديني الذي يقصده عزيز العظمــة. بينما نجد علي حرب يعرف الحداثة انطلاقا من خاصية التحول هذه قائلا: "هــي خلــق مــستمر تــتغير فيه بقدر ما تغير العالم، ونصنع أنفسنا بقدر ما نصنع الأحداث، وهي تصنع اليوم على نحو يجعل الحدث يتحاوز دوما الكلام عليه"(2).

2. السروح النقدي المتواصل. فهي ترفض كل السلطات: سلطة الغيب، سلطة المألوف، سلطة المقدس، وتحتكم إلى سلطة العقل العلمي، ومثل صور الرفض هذه ما تجلى في موقف البعض ممن يشتغلون بمسألة الحداثة فمثلا في بحال دراسة النص الديني يقسول عزيز العظمة: "ليس فعل الحداثة في النص المقدس إلا تحويله من أسطورة إلى تساريخ "(3)، ويشار هنا إلى أن الخطاب الحداثي العربي المعاصر من أهم إشكالياته كيفية الستعامل مسع النص الديني، ومع التراث، ولذلك يقول الدكتور محمد عابد الحابري عن الحداثة: "إنحا قبل كل شيء العقلانية والديموقراطية، والتعامل العقلاني المنتدي مسع جميع مظاهر حياتنا - والتراث أشدها حضورا ورسوحا - هو الموقف المنقدي المنترط فيها (5).

3. الإنسسانوية: أي الإيمان بالإنسان، وبقدراته كالعقل، واعتباره أساسا لكل قيمة. وفي هده الخاصية يقول محمد أركون: "لقد ربتنا الحضارة الأوروبية منذ القرن السئامن عسشر على الأقل، على فكرة أن العقل تحرر نحائيا من الإكراهات القسرية للتحجسر الدوغمائي لكي يخدم المعرفة لذاتما وبذاتما"(6). وبحذا اعتبرت الحداثة تحرير للعقل من سلطة الوثوقية التي يعتبرها الحداثيون كامنة في الدين ومن هنا أيضا تعتبر الحداثة المعرفة العلمية مستقلة استقلالا تاما، وهي التحلي الأكبر لقوة الإنسان.

<sup>(</sup>١) عزيز العظمة: دنيا الدين في حاضر العرب، ص 99.

<sup>(2)</sup> على حرب: الممنوع والممنتع، المركز الثقافي العربي، ط1 (1995)، ص246.

<sup>(3)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين في حاضر العرب، ص 99.

<sup>(4)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 18.

<sup>(5)</sup> علي حرب: الممنوع والممتنع، ص 146.

<sup>(6)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي واستحالة التأصيل، ص 18.

4. المادية. والتي صارت مرادفة للاغيبية، والتي وصلت أوجها في الدعوة إلى الإلحاد، وإقصاء المفاهيم الغيبية من فضاءات: العلم، الأخلاق، التاريخ... واعتبارها من المفاهيم البدائية التي تعرقل عملية التفكير، وتجسد غربة الإنسان في الكون، وتسلبه طاقاته الإبداعية. وقد كانت لهذه الخاصية تداعياتها في الخطاب العربي المعاصر، إلى درجة أن صار هذا الأخير يفقد خصوصياته، ولم يعد سوى امتدادا لخطاب التحديث الغربي، ولم يتوان أحد دعاة هذا الخطاب في تشبثه بإنكار كل تفسير غير سببي أن ينكر الألوهية، بحجة كيف لقوة غير مادية أن تكون مؤثرة في هذا العالم المادي أن ينكر الألوهية، المحجة كيف لقوة غير مادية أن تكون مؤثرة في هذا العالم المادي واحدا، كما أنه بناء على هذه الخصائص يصبح تأسيس تعريف لـ "الحداثة" أمر من واحدا، كما أنه بناء على هذه الخصائص يصبح تأسيس تعريف لـ "الحداثة" أمر من والنقد المستمر؟.

فبكل تأكيد ما دام التحول لصيق بالحداثة كأهم صفة من صفاها، فلا يكاد يصبط تعريف معين حتى نجده لا ينطبق على المعرف الذي تحول واكتسب مواصفات حديدة، وهكذا تكون خاصية التحول عائقا يحول دون ضبط تعريف عدد لـ "الحداثة". ولهذا يقول على حرب: "لا يمكن الكلام عليها إلا على نحو إشكالي تفقد معه المقولات أمنها المعرفي لكي تنفتح على ما هو نسبي، أو إجرائي، أو اتفاقي، وأخيرا فـ "الحداثة" تجربة لا تكتمل ومشروع دائما قيد التأسيس"(2). وحتى لا تكون الحداثة لاشيء يصل على حرب إلى وضع تعريف لها فيقول: "هي انفتاح دائم على ما يحدث لاستيعاب ما يتشكل من العلاقات، والرؤى، والعوالم وتوجه مستمر صوب مناطق حديدة يعاد مع اكتشافها تعريف الأشياء بقدر ما يصار إلى إعادة صوغ أشكال التفكير وأدوات الفهم وأنظمة المعرفة"(3).

وفي ضـوء هذا التعريف الذي وضعه علي حرب لمفهوم "الحداثة" نجده يبين لنا عدة مغالطات وقع فيها دعاة الحداثة؛ فقد رفضوا سلطة المقدس وجعلوا منها مقدسا

<sup>(1)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين في حاضر العرب، ص 105.

<sup>(2)</sup> على حرب: الممنوع والممتنع، ص 146.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

إلى درجـــة أن بعـــض هواتما يتعاملون معها كما لو كانت ديانة، وذلك ما جعلهم يقعون في عدة أوهام منها:

 وهم التحديث بالذات: لأن بعض دعاتما والمتعاملين معها يقدمونها، وكأنما ديانة لا يمكن أن يكون الصواب خارجها بحال من الأحوال.

2. وهـــم الــنموذج: فعادة ما يقدم الحداثيون الحداثة على أنما النموذج الذي ينبغي أن يحتذى به، وفي الحقيقة هي نموذج من النماذج وليست النموذج الأفضل وما دامت "الحداثة" هي مشروع دائما قيد التأسيس كما سبقت الإشارة إلى ذلك، تصبح "الحداثة" غير مقلدة بل يصبح كل واحد صانعا لحداثته.

3. وهمم التغيير الشامل: فالحداثيون يرون في الحداثة الآلية القادرة على التغيير المسامل، والوقائع والتجارب أثبتت أن دعوات التحرر الشامل آلت إلى القضاء على الحريات أو تقليصها، وكأن "الحداثة" صارت ضد أهدافها.

وهـــم الانقطاع الجذري: وهو أحد الأهداف التي تسعى الحداثة إلى تحقيقها واعتبر من الأوهام المضللة؛ لأن الذين عملوا على تصفية ماضيهم وحدوه أمامهم (1).

ونتيحة مثل هذه الأوهام وغيرها لم تصمد "الحداثة" في وجه تيارات أخرى مناوئة لها وكالم المحسا؛ فقد ظهرت نزعة أخرى هي نزعة "ما بعد الحداثة" (PostModernisme) كثورة على "الحداثة" وقد جاءت لتقلب مقولات "الحداثة "وفرضياها، كما ألها تثبت أنسه لسيس هناك ثابت يحكم المتحول وليس ثمة عقل يفسر دونما تحيز (2). كما ألها اعتبرت رؤيسة فلسفية عامة ظهرت بعد تراجع البنيوية وألها: "تعني العداء للحداثة، وإخفاق الحداثة، وهاية الحداثة، وإفلاس الحداثة".

<sup>(1)</sup> على حرب: الممنوع والممتنع: ص 247، وما بعدها، وانظر أيضا النقد والحداثة للدكتور عبد السملام المسدي، ص 9، إذ يعتبر الحداثة في الراهن مقولة ملتبسة، وحدد أوجه هذا الإلتباس.

<sup>(2)</sup> سعد البازعي وميجان الرويلي: دليل الناقد الأدبي، ص 141.

 <sup>(3)</sup> عبد الـوهاب المـميري: الحداثة وما بعد الحداثة، سلسلة حوارات لقرن جديد، دار الفكر المعاصر بيروت/دار الفكر دمشق، ط1 (1424هـ/2003م)، ص 86.

# الابتاب الالأوق

# تاريخية النص الديني: مسألة التأسيس

الفصل الأول: طبيعة القراءة والقول بالتاريخية الفصل الثاني: النموذج الحداثي وقراءة النص الديني

## الفصّلالأولث

# طبيعة القراءة والقول بالتاريفية

#### تمهيد

المبحث الأول: مسألة التأويل ومحاولة فهم النص

المبحث الثاني: تحليل مستويات النص

## تمهيد

علاقة التأويل بالتاريخية تتحلى في كون التأويل آلية من آليات القراءة ومساءلة السنص التي تعتمدها القراءة المعاصرة في مجال النصوص عموما وفي مجال النص الديني خصوصا، هذه القراءة التي كانت من أهم نتائجها تأسيس الرؤية التاريخية بعد أن كانت من أهم أدواها التأويل؛ ذلك لأن القراءة تغيرت مناهجها وتعددت خاصة عسندما ازدهرت البحوث اللغوية الحديثة، الأمر الذي جعل من عملية القراءة عملية شاملة تجمع بين التحليل اللغوي والتساؤل التاريخي؛ وهذا لأن تاريخ الفكر يعتمد على قراءة النصوص.

ولما كان التأويل آلية من آليات قراءة النصوص فإن النصوص التي خضعت للعمليات التأويل الية هي النصوص الدينية بالدرجة الأولى ليصبح بذلك التأويل آلية قديمة، فقد قيل عنه: "ولد مع النص والنص المقدس بالتحديد ذلك أنه لا يمكن للنص أن يكون مقدسا إن لم يكن قابلا للتأويل"<sup>(1)</sup>. ويستفاد من هذا أن التأويل مرتبط بالسنص المقسس، وحسى التأويلية الحديثة التي يعتبرها ميشال فوكو تعود إلى القرن السادس عشر (2) كانت على ارتباط بالنص المقدس أيضا ورد في معجم لاروس أن التأويلية (L'hermeneutique) علم يهتم بنقد وترجمة نصوص الكتاب المقدس (3).

ثم غدت التأويلة تتوسع لتصبح المنهج المعتمد في اكتناه الوجود كما ذهبت إلى ذلك الفلسفة الوجودية، وما دام التأويل منهجا فهو بهذا الاعتبار قائم على أساس مسبدأ ارتباط النص بظرفه التاريخي؛ لأن الوعي مموقع في التاريخ ولا يستطيع تجاوزه كما ينظر دعاة التأويلية إلى أن السياق جزء من النص، فمثلا الدكتور نصر حامد أبو زيد يوظف التأويل توظيفا يدل على دور الثقافة التي برز فيها النص ذاته وذلك ما

<sup>(1)</sup> مطاع صفدي: مجلة العرب والفكر العالمي، ص 1.

<sup>(2)</sup> ميــشال فوكــو: جينالوجــيا المعرفة، ترجمة أحمد السلطاتي، وعبد السلام بنعبد العلى، ط1 (1988)، ص 34، 35.

Lepetit Larousse, p489. (3)

يــودي إلى التاريخــية فــيقول: "فعل القراءة - ومن ثم التأويل - لا يبدأ من المعطى اللغــوي للنص أي لا يبدأ من المنطوق بل قد يبدأ قبل ذلك من الإطار الثقافي الذي عثل أفق القارئ الذي يتوجه لقراءة النص "(1).

وهمذا فالتأويل آلية من آليات التعامل مع النص سواء أكان فلسفيا أم دينيا أم تاريخيا... ويقال تعامل؛ لأن النص الديني في الخطاب الحداثي يوظف على أنه حدثا يستعامل معه باستراتيجية معينة فقد كان أركون مثلا يصف بدء الوحي بالحدث القسرآني<sup>(2)</sup>. وقراءة الحدث تتم بتأويل معناه واستكشافه ورصد احتمالات تطوره واشتغاله بغية توظيفه لصالح استراتيجية معينة: سلطوية أو إيديولوجية أو معرفية لأجل احستوائه واستثماره حسب استراتيجية القراءة المتبعة، من دون أن يعني ذلك أنه بالإمكان احتواء النص بالكلية، إذ النص في النهاية كالجسد يستعصى على القولبة ولا يمكن القبض عليه أو سجنه داخل حدود معينة. يقول علي حرب: "الذي يقرأ تضامن النسوص بالمعنى الذي تفهم فيه القراءة اليوم لا يقتصر على شرح معانيه أو تبيان المقاصد الحقيقية لمؤلفه من وراء تأليفه بل يقوم بتفكيكه وإعادة بنائه سواء بفحص مسلماته وتحليل آلياته وبنياته أو برصد احتمالاته الدلالية وسبر ممكناته المعرفية أو بالعمل على تأويله وتجديد فهمه واستثماره"(3).

وجمهذا فقهد تكون طبيعة تضامن النص القرآني إحدى دواعي تأويله؛ ولذا سسعى الخطاب الحداثي العربسي في تأويل النص الديني. لكن المتأمل في التأويلية كما هي عند الحداثيين العرب يجدها تجليات لنظريات غربية أكثر مما هي نظريات إبداعهة مثل نظرية غادامير<sup>(4)</sup> التي تقضي بموت الكاتب، ومن ثم فهؤلاء تجاوزوا المسرجعية الجمعية للأمة وناصروا تحطيمها وأقاموا مقامها هذه النظريات الغربية، ولههذا كانست قراءاتهم إسهاما حقيقيا في تأسيس تاريخية النص الديني في الإطار الإسلامي. وقسد كانست البداية موقوفة على النصوص الإنسانية مثل الأدب والفن... ثم طالت النص القرآني في البداية لكونه نصا مقدسا، ولذا اعتبر التأويل

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 182.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 51.

<sup>(3)</sup> على حرب: نقد النص، ص 89.

<sup>(4)</sup> فيلسوف ألماني معاصر ولد سنة1900، وتوفي سنة2000، من مؤلفاته: فلسفة التأويل.

مسسألة قديمة ظهرت مع النص والنص المقدس خصوصا بل اعتبرت قابلية النص للتأويل شرط قدسيته (1).

وقد رسخ هذه الممارسة عدة أمور منها:

- تراجع المؤسسات التقليدية في المحتمع الإسلامي.
  - جدلية الإسلام والعلمانية.

وقد أدى هذا إلى الاعتقاد أن القرآن الكريم نص لغوي وحسب، والمدخل اللغوي كاف لتفسيره واستخلاص معانيه (2). وهي رؤية تمثل امتدادا لنظرية غادامير التي تقول بمبدأ الحرية في التأويل الذي غدا من مسلمات الاشتغال التفسيري، وكانت إسقاطاتهم على النص القرآني وهذا ما أدى إلى بلورة تاريخية النص الديني.

<sup>(1)</sup> مطاع صفدي، مجلة العرب والفكر العالمي، ص 1.

<sup>(2)</sup> أدونيس: النص القرآني وأفاق الكتابة، ص 19.

# مسألة التأويل ومحاولة فهم النص

### المطلب الأول: معنى التأويل وأهميته

الستأويل لغة من آل يؤول إيالة وتعني الرجوع والعود. ومختلف اشتقاقات هذه الكلمة تفيد هذا المعنى؛ فالأول هو الرجوع، وفي لسان العرب: آل الشيء يؤول أولا ومسآلا: رجسع وأول إليه الشيء: رجعه، وألت عن الشيء ارتددت، ويستدل ابن منظور بقول النبسي صلى الله عليه وسلم: "من صام الدهر فلا صام ولا آل"(1)؛ أي لا رجع إلى الخير وبقول الشاعر:

آلــوا الجمــال هــراميل العفــاء بها علــى المــناكب ربع غير ملجوم (<sup>(2)</sup>

وفي اللسان أيضا: "وأما التأويل فهو تفعيل من أول يؤول تأويلا، وثلاثيه آل يسؤول؛ أي رجع وعاد"(3) ومن هذا المعنى كانت تسمية الأيل، والأيل هو الوعل وقيل بأنه سمى كذلك لمآله إلى الجبل يتحصن فيه؛ أي يعود إلى الجبل. أما المعنى الثاني من معاني التأويل فهو المرجع والمصير. أورد ابن منظور في اللسان أن التأويل هو المرجع والمصير وهو مأخوذ من آل يؤول إلى كذا؛ أي صار إليه وأولته صيرته إلى يده والمصير وهو مأخوذ من آل يؤول إلى كذا؛ أي صار إليه وأولته صيرته السيه (4) وذهب الإمام الرازي إلى هذا فاعتبر أصل التأويل في اللغة المرجع والمصير وهو مأخوذ من آل الأمر إلى كذا يمعنى صار إليه وهو مذهب الإمام الطبري أيضا في تفسيره (5).

<sup>(1)</sup> رواه الإمام مسلم في صحيحه في كتاب الصيام، باب النهي عن صوم الدهر بغير هذا اللفظ، أنظر صحيح مسلم ج2، ص 671.

<sup>(2)</sup> ابن منظور: لسان العرب، ج11، ص 32.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه والصفحة.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ص 34.

<sup>(5)</sup> الإمام الرازي: مفاتيح الغيب، دار الكتب العلمية ط1 (1990)، ج7، ص 152، وانظر: الإمام الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط1 (1992)، ج3، ص 183.

كما ترد كلمة التأويل في العربية مرادفة للتفسير، فالتأويل تفسير للشيء ويقال: أولته تأويلا وتأولته بمعنى فسرته ومنه قول الشاعر:

على أغا كانت تأول حبها تأول ربعي السقاب فأصبحا

وذكر ابن منظور أن تأول حبها أي تفسيره، وذكر أيضا أن التأول والتأويل يعين تفسير الحلم الذي تختلف معانيه (1) ومنه تفسير الحلم وعبارة الرؤيا أي تأويلها وفي القرآن الكريم: (... هَذَا تَأْوِيلُ رُؤْيَايَ...) (يوسف: 100) ورغم ورود كلمي التأويل والتفسير مترادفتان إلا أهما من حيث الدلالة اللغوية يفرق بينهما فالتفسير من الفسسر وهو البيان؛ يقال فسر الشيء يفسره، ويفسره فسرا وفسره أبانه (2). وقال الجرجان: "التفسير في الأصل الكشف والإضهار (3).

فمن هذه الناحية يبدو أنهما مختلفان، وهناك من لا يفرق بينهما، وقد أشار الزركشي إلى الرأيين معا قائلا: "قيل التفسير والتأويل واحد بحسب عرف الاستعمال والصحيح تغيرهما، ثم نقل أهم الفروق بينهما منها:

- التفسير أعم من التأويل في المعاني.
- التأويل يستعمل في الكتب الإلهية، والتفسير يستعمل في غيرها.
- التفسير يستعمل في معاني مفردات الألفاظ، والتأويل في اللفظ المشكل<sup>(4)</sup>.

وفي الخطاب المعاصر اعتبرت التفرقة بين التفسير والتأويل خطأ من الأخطاء السشائعة مسردها رفع مكانة التفسير على حساب التأويل<sup>(5)</sup>، وقد تجلى الاهتمام بالمسصطلحين في فلسفة التأويل الحديثة مثل ما هو الأمر مع الألماني ولهلم ديلتاي (W. Dilthey)<sup>(6)</sup> الذي احتهد في التمييز بين معنيين كبيرين في معالجة النصوص وتحلسيلهما وهما التفسير والتأويل فخص التفسير بالعلوم الطبيعية والتأويل بالعلوم

<sup>(1)</sup> ابن منظور: لسان العرب، ج11، ص33.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 55.

<sup>(3)</sup> السيد الشريف الجرجاني: كتاب التعريفات، ص 71.

 <sup>(4)</sup> الزركشي: البرهان في علوم القرآن، ج1، ص 162 وما بعدها، وانظر أيضا الألوسي، روح المعاني، دار إحياء التراث العربي، بيروت، بلا تاريخ، ج1، ص، 4، 5.

<sup>(5)</sup> نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 223.

 <sup>(6)</sup> فيلسوف ومؤرخ ألماني حديث، ولا عام 1833، وتوفي سنة 1911، من مؤلفاته: ماهية الفلسفة، تحليل الإنسان، أنظر موسوعة أعلام الفلسفة، ج1، ص 455.

الإنسسانية (1). كما ترد كلمة التأويل للدلالة على الإصلاح والسياسة. ورد في لسان العرب: يؤوله إيالة إذا أصلحه وساسه، والائتيال الإصلاح والسياسة والإيالة هي السياسة (2). هذه بعض المعاني اللغوية لمصطلح "التأويل" في اللغة العربية وهو مصطلح عربسي أصيل كان متداولا في الخطاب الشعري كما سبق بيانه وفي القرآن الكريم، ثم كان تطوره كمسألة معرفية في الإطار الإسلامي.

أما عند الغربيين فقد ورد لفظ التأويل باسم الهرمينوطيقا (L'hermeneutique) واللفظ مشتق من لفظ إغريقي قديم هو (Hermenucin) ويدل على التأويل الذي يجسسد الدقة والصرامة، والمشكلات من القضايا والمناهج ذات العلاقة بالتأويل ونقد النصوص (3) وقد شاع المصطلح في كتابات مفكرين معاصرين مثل: هيدغر، غادامير، بول ريكور، أمبرتو إيكو... وذلك في إطار جهودهم الفللوجية، ومحاولة دراسة النص المقسدس، والفلسفي، والأدبي أيضا. الأمر الذي أدى إلى شيوع المصطلح في محال النقد الأدبي.

أما التأويل في الاصطلاح. فقد وضعت له عدة تعريفات سواء عند المسلمين أو عند الغربين، مع تباين هذه التعريفات طبعا؛ لتباين النص محل الدراسة، وتباين المنهج وتسباين الرؤية أيضا؛ فالتأويل عند المسلمين شاع مع المتكلمين والأصوليين بينما عند الغسربيين شاع في مجال النقد الأدبي، ولذلك كانت هذه التعريفات متباينة. فعند المسلمين عرف التأويل تعريفات كثيرة كانت عادة نابعة من المجال الذي برزت فيه كعلهم الكلام أو أصول الفقه أو التصوف... أو غير ذلك؛ فعند الأصوليين وردت تعريفات التأويل متشاهة فقد عرفه الإمام الجويني بقوله: "التأويل صرف الآية إلى معنى موافق لما قسبلها وما بعدها تحتمله الآية غير مخالف للكتاب والسنة من طريق الاستناط"(4).

ويفهـــم من هذا التعريف أن التأويل كان متعلقا بالنص القرآني وأنه مبني على شــروط معيــنة منها عدم مخالفة الكتاب والسنة، وأنه آلية من آليات الفهم، ويعرفه

<sup>(1)</sup> عبد الملك مرتاض: مقال بعنوان: التأويلية بين المقدس والمدنس، مجلة عالم الفكر، المجلد 29، العددالأول يوليو/سبتمبر، ص 265.

<sup>(2)</sup> اين منظور: اسان العرب، ج11، ص 34.

<sup>(3)</sup> عبد الملك مرتاض: مجلة عالم الفكر، ص 264.

<sup>(4)</sup> الإمام الجويني: البرهان، ج1، ص 166.

الغزالي بقوله: "التأويل عبارة عن احتمال يعضده دليل يصير به أغلب على الظن من المعنى الذي يدل عليه الظاهر "(1) ويعرفه الآمدي تعريفا قريبا من تعريف الغزالي إذ يقول هو: "حمل اللفظ على غير مدلوله الظاهر منه مع احتماله بدليل يعضده "(2).

هذه نماذج من التعريفات الأصولية للتأويل، وهي تعريفات متفقة فيما بينها عل أن الستأويل هـو صرف اللفظ عن ظاهره لوجود قرينة، وبذلك فالتأويل هو محاولة إدراك المعسى السذي يتسضمنه النص بشرحه وتفسيره والوقوف على مختلف أبعاده وقسرائنه. وحتى تعريفات المتكلمين والفلاسفة لا تبتعد كثيرا عن هذا التعريف الوارد عسند الأصوليين فابن رشد مثلا يعرف التأويل بقوله: "هو إخراج دلالة اللفظ من الدلالـة الحقيقية إلى الدلالة المجازية، من غير أن يخل في ذلك بعادة لسان العرب في الستجوز مسن تسسمية الشيء بشبيهه أو سببه أو لاحقته أو مقارنه أو غير ذلك من الأشياء التي عودت في تعريف أصناف الكلام المجازي"(3). ويبدو أن تعريف ابن رشد أيسضا لم يبتعد عن تعريفات الأصوليين من حيث هو صرف اللفظ عن ظاهره دونما إحسلال باللغـة. وحسى عند الصوفية لم يبتعد المعنى كثيرا عن المعنى عند الأصوليين والفلاسفة. فالتأويل عندهم هو الأداة التي بواسطتها يمكن المرور من القشر إلى اللب، وهو يوازي عملية العروج الخيالية بالقلب من عالم الحس إلى عالم الغيب(4).

إن أهم شيء يمكن ملاحظته على هذه التعريفات هو قربها من بعضها البعض وربما الخلاف يتجلى على مستوى اللفظ كما هو الأمر في تعريف المتصوفة، أما ابن. تيمسية فسنحده يعتبر التأويل بهذا المعنى الذي شاع عند المتكلمين والمتصوفة والفقهاء يخستلف عسن التأويل في لفظ السلف، فذهب إلى أن التأويل عند السلف له معنيان أحدهما تفسير الكلام وبيان معناه. والثاني نفس المراد بالكلام (5).

<sup>(1)</sup> الغزالى: المستصفى من علم الأصول، ج2، ص 49.

<sup>(2)</sup> الآمدي: الأحكام في أصول الأحكام، تتعقيق: سيد الجميلي، دار الكتاب اللبناني بيروت، ط2 (1426هـ/1986م)، المجلد الثاني، ج3، ص 59.

<sup>(3)</sup> اين رشد، فيصل المقال وتقرير ما بين الشريعة والحكمة من الاتصال، تقديم وتعليق أبو عمران الشيخ وجلول البدوي، ص 34.

<sup>(4)</sup> نقلا عن نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 269.

<sup>(5)</sup> إين تيمية: الرسائل الكبرى، نقلا عن مجلة إسلامية المعرفة، السنة الرابعة، العدد الرابع عشر، ص 12.

وبناء على هذه التعريفات المتعددة يمكن استنتاج الأمور التالية:

1. أن التأويل مفهوم إحرائي، وآلية من آليات القراءة، عرف في تقنيات القراءة وأدوات فهـــم النص، وما دام كذلك فهو قريب من الإجرائية بعيد عن المذهبية وإن كان قد شاع فيما بعد بأنه فضاء معرفي تعددت المذاهب فيه.

2. الستأويل على ارتباط بالمجاز، فما دام التأويل على صلة بالمعنى. بل المعنى هو مسدار اشتغال التأويل، ففي هذه الحال يصبح التأويل على صلة كبيرة بالمجاز. ويظهر هسذا عند الغزالي حينما قال: "يشبه أن يكون كل تأويل صرفا للفظ عن الحقيقة إلى المحساز"(1) ويتجلسى الأمر – الارتباط بالمجاز – بشكل متميز ما دام التأويل المتحدث عسنه، تأويل النص الديني، الذي يتميز بكثرة المجاز، ولهذا قيل: "نجد أن هناك مجازا كسثيرا في النص المقلس، ولا يمكن أن نفهمه حرفيا، فلا بد من استدعاء المجاز، لأن السنص المقسى كلام الله لنا، أي أن المطلق يتحدث إلى النسبسي فلا بد من تطويع اللغة الإنسانية التي هي موجودة في عالم المادة حتى يمكنها أن تعبر عنها "(2).

3. الستأويل بمعانيه الاصطلاحية هذه لم يتوفر في المعاجم القديمة ولعل ذلك ما قسصده ابن تيمية من التمييز بين التأويل عند السلف وعند غيرهم وأحسب أن الأمر متعلق بتأسيس العلوم الإسلامية وتطورها، ولذا تعزى بلورة مفهوم التأويل اصطلاحا إلى التطور الحاصل في علم التفسير وإلى استفحال السجال الكلامي، حيث احتيج إلى جمل ما لا ينسجم من القرآن مع المذهب الاعتقادي على غير مقتضى الظاهر ليطابق المعنى القرآن اعتقاد المفسر.

أما عند الغربيين فقد تحددت معاني التأويل في مجالين أساسيين: أحدهما الفلسفة والسئاني النقد الأدبي<sup>(3)</sup> وقد اعتبر هيدغر (Martin Heidgger) من أبرز الفلاسفة

<sup>(1)</sup> الغزالي: المستصفى من علم الأصول، ج2، 49.

<sup>(2)</sup> عبد الوهاب المسيري: من حوار له مع مجلة رؤى، يصدرها مركز الدراسات الحضارية بباريس، المدد 19/18، (2003) ص 43.

<sup>(3)</sup> أردت إيراد معنى التأويل عند الغربيين وعلاقته بالفلسفة، والنقد الأدبي؛ لأن الخطاب الحداثي العربي المعاصر يوظف التاويل بمعناه الشائع عند الغربيين، لا كما هو في الثقافة الإسلامية، لنقف على إحدى المفارقات وهي قراءة النص الديني بغير آلياته.

<sup>(4)</sup> وهـو فيلـسوف ألماني معاصر، ولد عام 1889، وتوفي عام 1976 ذو نزعة وجودية، من مؤلفاته: الوجود والزمان، أنظر موسوعة أعلام الفلسقة، ج2، ص 538، 539.

المحدثين الذين وظفوا التأويل خاصة على المستوى الأنطلوجي، واعتبره المنهج الأقوم للسشرح معنى الكائن في كتابه "الوجود والزمان"(1) ويعرفه ليبنتز<sup>(2)</sup> تعريفا ذي دلالة أنطولوجية أيضا إذ يعتبر التأويل يهدف إلى الارتقاء إلى العلة الأولى وهي الله، وهو تعريف يؤكد لنا وجهة النظر القائلة بأن التأويل نشأ في الأوساط الدينية وفي محاولات فهم الكتاب المقدس تحديدا.

كما يوظف ليبنتز التأويل مرادفا من مرادفات الاستقراء الذي يعني البحث عن علل الأشياء للارتقاء منها إلى العلة الأولى وهي الله، ويعتبر الاستقراء عند الفلاسفة هسو الستأويل عند اللاهوتيين<sup>(3)</sup> وما دام الغرض من الطريقتين معرفة بواطن الأشياء فإن عملية فإنمسا تسردان بمعنى الترادف، ولما كان الهدف هو معرفة بواطن الأشياء فإن عملية التأويل محاولة للفهم، أو مقاربة من أحل استنباط المعنى ولذلك طرحت علاقة التأويل بالفهم والمعنى على الصعيد اللغوي وقد مر بنا ذلك. ولهذا هناك من عرف التأويل على هذا الأساس على أساس علاقته بالفهم (Comprehention) وهو تعريف بول ريكور (Paul Recoeur) الذي يعتبر التأويل حالة حزئية من الفهم (Paul Recoeur)

ثم مع تطور البحث في هذا المجال، وارتبط التأويل بالإبستيمولوجيا فتغير مفهومه نسبيا مثل ما هو الأمر مع بيير فديدا (Pierre fedida) فأصبح التأويل يعني: "افتراض أن قسراءة واحدة لا تجزئ لفهم المعنى الذي يجب أن يكون مضاعفا، وذلك من أحل ترك مثل تلك القراءة الناقصة "(5). وإذا كانت هذه التعريفات قد تناولت التأويل من زاوية فلسفية فهناك من تناوله من زاوية النقد الأدبسي معتبرا إياه أيضا مقاربة لإبراز عناصر الانسجام المكونة للنص، فعرّف بأنه: "فرضية في التنظيم العام والانسجام لكل العناص المكونة للنص الأدبسي "6). ثم تطور معنى التأويل عند الغربيين خاصة مع

<sup>(1)</sup> نقلا عن نصر حامد أبو زيد: إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص 31.

<sup>(2)</sup> وهـو فيلـسوف ألماني ولد سنة 1646 وتوفي سنة 1716، من مؤلفاته: مقالة فلسفية حوال الإدراك الإنساني، أنظر موسوعة أعلام الفلسفة، ج2، ص 532.

<sup>(3)</sup> جميل صليبا: المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني (1982)ج1، ص 234.

<sup>(4)</sup> بول ريكور: مقال بعنوان: ماهو النص؟ مجلة العرب والفكر العالمي، ص 40.

<sup>(5)</sup> عبد الملك مرتاض: مقال بمجلة عالم الفكر، ص 265.

<sup>(6)</sup> مــصطفى تــاج الدين: مقال بعنوان: النص القرآني ومشكل التأويل، مجلة إسلامية المعرفة، السنة الرابعة، العدد الرابع عشر، ص 29.

الانتصار النسبي الذي حققة الفلسفة الوضعية في النصف الأول من القرن العشرين، وتأسيس علم النفس مع فرويد<sup>(1)</sup> وغير ذلك من العوامل التي أرادت إضفاء صبغة العلمية على موضوع التأويل لتجعل منه فضاء معرفيا متميزا.

ونتيجة الترويج لهذه العملية كان تأثر الخطاب العربي المعاصر كما، وهذا ما نلمسه من تعريفات بعض المتعاطين معه، فالدكتور نصر حامد أبو زيد مثلا يعرف الستأويل تعسريفا يعتبر أحد تجليات الخطاب الغربي الحديث فيقول: "التأويل يمثل السوحه الآخر للنص"(2) وهو تعريف لا يبتعد عن تعريف بول ريكور أو غادامير، والعملية الاستقرائية التي قال كما ليبنتز تتجلى في اشتراط العلوم جميعها نقلية كانت أم عقلية، واعتبارها أدوات تأويلية لا بد من استيعاكها، وحعل في مقدمتها أدوات التحليل اللغوي(3).

أما عن أهمية التأويل، فبعد الوقوف على معنى التأويل من جهة اللغة والاصطلاح يمكن أن نقف على قيمة التأويل وأهميته، وأحسب ألها إحدى الجزئيات المهمة؛ لأن بعض الأنماط التأويلية آلت إلى العبثية فيما أعتقد. ومعالجة أهمية التأويل يمكن أن ينظر إلى السيها من زاويتين: إحداهما الزاوية الإسلامية؛ لأن الموضوع محل الدراسة هو النص الإسلامي، ومواقف المسلمين في هذا تباينت بين مثبت ومنكر لفائدة التأويل وأهميته. أما الزاوية الثانية فهي الزاوية الغربية؛ لأن معالجة النص الإسلامي تمت في ضوء الرؤية الحداثية العسربية المعاصرة، وهي رؤية تأخذ بوجهة النظر الغربية وتوظفها في قراءة النص الإسلامي.

فمن الزاوية الإسلامية كما قلت تباينت آراء العلماء المسلمين ومواقفهم من أهمية التأويل كأداة وآلية من آليات الفهم والقراءة، فأما الذين أنكروا أهميته فبالنظر إلى عدة مبررات منها:

1. عدم بروزه كمسألة شرعية عند السلف - حيل الصحابة تحديدا - ولذلك اعتبر من الأمور التي أدت إلى خراب الدين والدنيا بحسب عبارة الإمام ابن القيم، هذا

<sup>(1)</sup> طبيب نفساني وعالم أعصاب نمساوي، ولد سنة 1856، ومات عام 1939من مؤلفاته علم الأحلام، أنظر الموسوعة الميسرة في الفكر الفلسفي والاجتماعي، ص 399.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 159.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 141.

الـــتأويل الـــذي لم يرده الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، ولا دل عليه أنه مراده (1). وعدم ورود مسألة التأويل عند السلف دليل على ألهم أمسكوا عن الخوض فيها، فقد أثر عن أبـــي بكر رضي الله عنه: "أي أرض تقلني وأي سماء تظلني إذا قلت في كتاب الله علم "(2).

وما دام النص محل التأويل هو النص القرآني خاصة، فهناك من رأى عدم إقبال السلف على التأويل أخذا بالنص وهو قوله تعالى: (... وَمَا يَعْلَمُ تُأْوِيلُهُ إِلاَّ اللَّهُ) (آل عمران: 7) أورد الإمام الرازي في تفسيره أن أحد أوجه القراءة قضت بأن الكلام تم ههنا، وذكر أن هذا قسول ابن عباس، وعائشة، ومالك بن أنس والكسائي... وغيرهم (3). قد يقسول قائل ألم يمارس السلف التأويل إطلاقا؟ وإن مارسوه فكيف يؤولون ثم ينكرونه؟ وفي هذا نجد رأيا لابن تيمية موضحا هذا الأمر يعتبر فيه التأويل بمعانيه الاصطلاحية التي مرت بنا إنما ظهرت مع المتكلمين والمتصوفة والفقهاء؛ أي بعد تأسيس العلوم الإسلامية ويعتبر التأويل عند السلف يتمثل في معنيين اثنين: أحدهما تفسير الكلام وبيان معناه فيوافق بذلك التفسير ويرادفه والثاني هو المراد من الكلام (4).

2. المفاسد المتسرتبة عليه. وفي هذا نجد ابن رشد يجعل مبحثا خاصا بالتأويل ضمن كتابه "مناهج الأدلة" عنونه بد: "التأويل مزق الشرع" عدد فيه المفاسد التي تسرتبت عسن الخسوض في تأويل النصوص، فبعد أن تحدث عن عدم حدوى تأويل النصوص قال: "هذه حال الفرق الحادثة في هذه الشريعة مع الشريعة، وذلك أن كل فسرقة مسنهم تأولت في الشريعة تأويلا غير قابل للتأويل الذي تأولته الفرق الأخرى وزعمت أنه الذي قصده صاحب الشرع حتى تمزق الشرع كل ممزق"(5).

وفي إطـــار رفض التأويل بالنظر إلى مفاسده نجد الإمام ابن القيم يرجع افتراق الأمة إلى ثلاث وسبعين فرقة أوجبه التأويل، كما يعتبر أنه ما من محنة مر بما الإسلام

<sup>(1)</sup> اين القيم: إعلام الموقعين، دار الفكر ط2 (1977)، ج4، ص 250.

 <sup>(2)</sup> أنظر محمد الطاهر بن عاشور: تفسير التحرير والتتوير الدار التونسية للنشر تونس/المؤمسة الوطنية للكتاب الجزائر (1984) ج3، ص 163.

<sup>(3)</sup> الإمام الرازي: مفاتيح الغيب، ج7، ص 153.

<sup>(4)</sup> اين تيمية، الرسائل الكبرى نقلا عن مجلة إسلامية المعرفة، ص 9.

<sup>(5)</sup> اين رشد: مناهج الأدلة في عقائد الملة، تحقيق: مصطفى حنفي، مركز در اسات الوحدة العربية، ط1 (1998)، ص 149، 150.

إلا وكان سببها التأويل، وعن المفاسد التي تركها التأويل يذكر: إراقة دماء بني خزيمة، تأخر الصحابة يوم الحديبية، قتل عثمان، قتل علي، قتل الحسين، قتل الزبير وسعيد بن حسير، فتنة أبي مسلم الخراساني<sup>(1)</sup>، هذه جملة من الأحداث يراها ابن القيم نتائج للخوض في تأويل النصوص ومخالفة ظاهر التنزيل وإذا كان هؤلاء ينكرون التأويل على هذا النحو، فإن مواقفهم لا تبدو حاسمة؛ فابن رشد مثلا رغم اعتباره التأويل أداة مزقت الشرع نجده يمارس التأويل وختم كتابه مناهج الأدلة بوضع قانون للتأويل ولذا اعتبر هذا الموقف أحد أوجه الاشتباه في فكر ابن رشد<sup>(2)</sup>.

وفي مقابسل هذه النسزعة نجد من يثبت أهمية التأويل وضرورته وتجلى هذا عند المعتسزلة بسشكل متميز؛ فالزمخشري مثلا يعلل تأويل النص القرآني بأنه: "لو نسزل محكما لتعلق الناس به لسهولة مأخذه ولأعرضوا عما يحتاجون فيه إلى الفحص والتأمل مسن النظر والاستدلال ولو فعلوا ذلك لعطلوا الطريق الذي لا يتوصل إلى معرفة الله وتوحسيده إلا بسه"(3) ومعلوم أن الزمخشري معتزلي ينتمي إلى المدرسة العقلية، التي كانت تأخذ بالتأويل كآلية من آليات الفهم، فخالف هذا الاتجاه الاتجاه السابق الذي أراد أن يحسصر مهمة المفسر في النقل والإسناد، دونما إهمال للعقل من أجل استنباط المعنى، لأن المعنى معطى سلفا.

وقد رد أبو حيان الأندلسي على هذا الاتجاه بما يوافق رأي الزمخشري قائلا: "وقد جرنا الكلام يوما مع بعض من عاصرنا فكان يزعم أن علم التفسير مضطر إلى النقل في فهم معاني تراكيبه بالإسناد إلى مجاهد وطاووس وعكرمة وأضراهم، وأن فهم الآيات متوقف على ذلك، والعجب أنه لو يرى أقوال هؤلاء كثيرة الاختلاف متباينة الأوصاف متعارضة ينقض بعضها بعضا، ونظير ما ذكره هذا المعاصر أنه لو تعلم أحدنا مثلا لغة الترك إفرادا وتركيبا حتى صار يتكلم بتلك اللغة ويتصرف فيها نثرا ونظما، ويعرض ما تعلمه عن كلامهم فنجده مطابقا للغتهم قد شارك فيها فصحاءهم غن حداءه كتاب بلسان الترك فيحجبهم عن تدبره وعن فهم ما تضمنه من المعانى حتى

<sup>(1)</sup> اين القيم: إعلام الموقعين، ج4، ص 251.

 <sup>(2)</sup> حسن حنفي: مقال بعنوان: الاشتباه في فكر ابن رشد، مجلة عالم الفكر، المجلد 27، العدد4،
 أبريل/يونيو (1999)، ص 119، وما بعدها.

<sup>(3)</sup> الزمخشري: الكشاف عن حقائق النتزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، ج١، ص 338.

يــسأل عن ذلك: "سنقرا" التركي أو "سنجرا" ترى مثل هذا يعد من العقلاء؟ وكان هذا المعاصر يزعم أن كل آية نقل فيها التفسير عن السلف بالسند إلى أن وصل ذلك إلى الــصحابة، ومن العرب الفصحاء الذين نــزل القرآن بلساهم... وعلى قول هذا المعاصــر يكون ما استخرجه الناس بعد التابعين من علوم التفسير ومعانيه ودقائقه وما احتوى عليه من علم الفصاحة والبيان والإعجاز لا يكون تفسيرا حتى ينقل بالسند إلى بحاهد ونحوه وهذا كلام ساقط"(1).

وهكذا تتجلى ثنائية الموقف عند المسلمين في معالجتهم لأهمية التأويل، الأمر الذي يؤكد لنا ألها مسألة عرفت مبكرا في الثقافة الإسلامية، يرجعها البعض إلى زمن الصحابة رضوان الله عليهم حينما حاولوا تفسير قوله تعالى: (هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكَتَابَ مَانُهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكَتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ في الْكَتَابِ مَانُهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكَتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ في قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتَغَاءَ الْفَتْنَة وَابْتَغَاءَ تَأُوبِلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُوبِلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ في الْعلْم يَقُولُونَ آمَنًا بَه كُلِّ مَنْ عَنْدَ رَبُنَا...) (آل عمران: 7).

ذكـــر المفسرون الاختلاف الذي حصل حول هذه الآية وحصروه في وجهين اثنين:

أما الأول فيرى أصحابه أن الكلام تم عند قوله تعالى: (... وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلاَّ اللَّهُ...) والسواو واو الابتداء فيكون قوله تعالى: (... وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعلْمِ...) مستأنف على الابتداء، وبهذا يفرد الله عز وجل بمعرفة التأويل. والثاني أن الكلام يتم عند قوله تعالى: (... وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعلْمِ...)، وعلى هذا الرأي يكون العلم بالستأويل حاصلا عند الراسخين في العلم بعد الله تعالى (2) ولذلك من المعاصرين من يسدهب إلى اعتسبار أهسية التأويل بالنظر إلى أصالته الإسلامية فالتأويل في الثقافة الإسسلامية إجراء جاء بتوجيه من القرآن الكريم لحض العلماء المسلمين على التفكير وعلى السعي إلى تأسيس آداب رصينة لقراءة النص القرآني تعول في أسسها المعرفية على التعمق في العلم حتى بلوغ درجة الرسوخ (3).

<sup>(1)</sup> أبو حيان الأندلسي: البحر المحيط، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وآخرون، دار الكتب العلمية بيروت لبنان، ط1 (1993)، ج1، ص 104.

<sup>(2)</sup> الإمام الرازي: مفاتيح الغيب، ج7، ص 153.

<sup>(3)</sup> عبد الملك مرتاض: مجلة عالم الفكر، ص 273.

ومما يدل على إحراثية التأويل عند المسلمين أن المصطلح "التأويل" من مشمولات عناوين كتبهم؛ كما فعل الزمخشري والبيضاوي وابن قتيبة، كما أنه ورد في القرآن الكريم والسنة النبوية وحظي باهتمام المتكلمين والأصوليين والبلاغيين، كما أفرد له ابن رشد قواعد خاصة في مناهج الأدلة سماها "قانون التأويل". ونتيجة تردد المسالة بين منكر لها ومثبت حظيت بجهود أخرى متميزة أفرزت وضع ضوابط وشروط للتأويل وهذا ما سنتعرف عليه لاحقا.

أما الزاوية الثانية التي ينظر منها إلى أهمية التأويل فهي الزاوية الغربية، فالثقافة الغربية الحديثة الخديثة المسألة خاصة في بحال الفلسفة، والنقد الأدبي، واللسانيات ففي بحال البحث الفلسفي الغربي الحديث نجد مارتن هيدغر قد اهتم الحسا - التأويلية - في إطار نظرته الوجودية؛ إذ كان يسعى إلى محاولة فهم الوجود في إطار السرؤية الفينومينولوجية التي كانت متبناة عند إدموند هوسيرل<sup>(2)</sup>، فأراد إقامة هرمينوطيقا الوجود، ومن خلال تحليله للكثير من المفاهيم مثل: الفينومينولوجيا يقلب الكثير من المسائل المتداولة كوظيفة اللغة، فهي عنده ليست أداة تواصل بقدر ما هي تعبير عن المعنوية القائمة بين الأشياء، لتصبح غير مستعملة من طرف الإنسان بل هي تتكلم من خلاله ومن خلالها ينفتح العالم.

ومن هنا تبدو أهمية التأويل عند هيدغر في ضرورته؛ لأنه في إبداله وتغييره لوظيفة اللغة تصبح اللغة عنده التجلي الوجودي للعالم. وهي عملية تأويلية مفادها أن اللغة هي مجال الفهم والتفسير، فالعالم يكشف نفسه للإنسان من خلال عمليات مستمرة من الفهم والتفسير<sup>(4)</sup>. من الذين أكدوا أهمية العملية التأويلية كذلك بول ريكور الفرنسي وذاك بالنظر إلى:

 <sup>(1)</sup> أردت تخصيص التأويلية الحديثة الأنها السائدة في القراءة المعاصرة من جهة، ومن جهة ثانية لأنها هي التي تجلت في القراءة التي ينجزها الخطاب الحداثي العربي المعاصر.

<sup>(2)</sup> وهـو فيلـسوف حديث من أعلام المدرسة الفينومينولوجية، ولد سنة 1859بتشيكوسلوفاكيا، وتوفي عام 1939من مؤلفاته: تأملات ديكارتية، أنظر ترجمته ضمن المقدمة التي وضعت لهـذا الكتاب، ترجمة تيسير شيخ الأرض، دار بيروت للطباعة والنشر (1958)، ص 3 وما بعدها، والفينومينولوجيا هي علم الظواهر، وهي فلسفة تعنى بدراسة الظواهر دراسة وصفية، كما تبحث عن الأسس التي يقوم عليها العلم، أنظر تأملات ديكارتية، ص 8 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص 31، 32.

<sup>(4)</sup> نصر حامد أبو زيد: إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص 32.

- طبيعة النص: فهي لا تكمن في رموزه، بل في شيء آخر وراء الرموز (= اللغة) ولذلك يكون التعامل مع الرموز عنده عبارة عن نافذة نطل منها على عالم المعنى ولذلك تتحاوز عملية التأويل الرمز إلى المعنى، وهذا أحد أوجه أهميتها.
- طبيعة الرمز: فهي في نظره طبيعة زائفة، لا يمكن الوثوق بها، وهي وجهة أخرى لطبيعة السنص، وعدم الثقة بالرمز الذي يقتضي تأويلا، ومن هنا تتجلى أهمية الستأويل أيضا. وقد صار هذا الأمر مسلما به عند بول ريكور فنجده يقول: "أي بنسية مسن الدلالة يدل فيها المعنى الحرفي والأولي والمباشر بالإضافة إلى ذلسك على معنى ثانوي مجازي غير مباشر لا يمكن الوصول إليه إلا من خلال المعسنى الأول"(1). وفي هذا ما يدل على ضرورة توظيف التأويل كآلية من آليات القراءة.

من حهة أحرى بحد ميشال فوكو يعالج مسألة أهمية التأويل، بالنظر إلى تاريخ اللغة، وتاريخ التأويلية نفسها، فيرى أن هذا التاريخ يؤكد أن هناك تقنيات للتأويل في فهم النص في القديم - منذ عهد اليونان - ويرجع سبب ذلك إلى عدة أمور منها:

- الاعتقاد أن اللغة لا تقول بالضبط ما تعنيه، فالمعنى المدرك مباشرة قد يكون معنى ضعيفا يخفي معنى آخر ويغفله.
- اللغة تـولد الاعتقاد بأنما تتجاوز صورتما اللفظية البحتة، وأن هناك أشياء أخرى في العالم تتكلم دون أن تكون لغة<sup>(2)</sup>.

ومسن خسلال هذه النظرة التي يقيمها فوكو للغة تتجلى ضرورة التأويل عنده أيسضا، ومثل هذه النظرة كانت لها تجليات في القراءة الحدائية العربية المعاصرة يقول الدكستور نصر حامد أبو زيد: "والمهم في سياقنا الراهن أن التأويل أداة معرفية، وهي أداة يمكسن استخدامها لاستقراء الدلالات في موضوعات متعددة"(3) ومما سبق ندرك أهمية التأويل كآلية من آليات القراءة كانت حاضرة عند المسلمين وعند الغربيين على حد سواء، ومنه يمكن الوقوف على أهم مذاهب التأويل واتجاهاته.

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(2)</sup> ميشال فوكو: جينالوجيا المعرفة، ص 33.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 168.

#### المطلب الثاني: مذاهب التأويل

تعددت نــزعات التأويل في الثقافة العالمية، وهي على كثرتما يمكن حصرها في نـــزعتين اثنتين: إحداهما النــزعة الغربية، والثانية النــزعة الإسلامية. ففي الثقافة الغــربية يعتــبر التأويل أحد أهم المفاهيم المتداولة منذ القديم، وأحد مجالات البحث أيضا؛ فقد كان اللفظ متداولا عند اليونان كما سبق بيان ذلك، إذ كانوا يستعملون مصطلح (Hermeneutique) وهو اللفظ مصطلح (Hermeneutique) وهو اللفظ السائد في الخطاب الحداثي حاليا<sup>(1)</sup>. وعن وجود المصطلح وتداوله عند اليونان يذكر فوكو أن هذا ما كان يصطلح عليه عند اليونان (Allegoria) والــ (Hyponia).

من هنا فالمصطلح قليم في النقافة الغربية، وبحال توظيفه هو ذات المحال الحديث - دراسة النصوص - لكن الفرق يكمن في الكيفية والآليات، وهذا يعود إلى تطور البحث اللغوي خاصة. أما التأويلية الحديثة (الهرمينوطيقا) فيشير ميشال فوكو إلى ألها تعود إلى القسرن السسادس عشر (3)، وقد ارتبط المصطلح بالنص المقلس بشكل خاص، وهذا ما يسشير إليه كل من اهتم بالهرمينوطيقا كفلسفة حداثية، فهناك من يرى أن التأويل ليس نستاج النظسريات الأدبية في القرن العشرين، بل إن المعارك التي كانت حول إظهار خصائص هذا النشاط تعود إلى تاريخ طويل في الفكر الغربي، تلك المعارك نتجت عن المهمة العظيمة لتأسيس كلمة الله (4). وذلك في إطار محاولة الإحابة على سؤال ملح هدو كيف نفهم الإنجيل؟ من خلال لغته الخاصة أم من خلال توسط الكنيسة؟ وكانت الدعوة إلى الحرية في قراءة الإنجيل، وبدأ يتسع القول بتعدد المعاني في الكتاب المقدس (5). وارتباط السنص المقدس كان أيضا مذهب أحد أبرز المهتمين بالهرمينوطيقا وارتباط الساؤيل بالسنص المقدس كان أيضا مذهب أحد أبرز المهتمين بالهرمينوطيقا في أصله الحديثة وهو بيير فديدا (PierreFidida) الذي يرى أن مصطلح الهرمينوطيقا في أصله منضو تحت لواء المعرفة لمعنى غبو تحت معنى ظاهر تتخذه كلمة الله (6).

<sup>(1)</sup> سبق الحديث عن هذا في المطلب الخاص بمعنى التأويل.

<sup>(2)</sup> ميشال فوكو: جينالوجيا المعرفة، ص 33.

<sup>(3)</sup> ميشال فوكو: جينالوجيا المعرفة، ص 34.

<sup>(4)</sup> مــصطفى تــاج الدين: مقال بعنوان: النص القرآني ومشكل التأويل، مجلة إسلامية المعرفة، السنة الرابعة، العد14 ص 19.

<sup>(5)</sup> نقلا عن مجلة إسلامية المعرفة، ص 19.

<sup>(6)</sup> عبد الملك مرتاض: مقال بعنوان: التأولية بين المقدس والمدنس، مجلة عالم الفكر، ص 265.

فالتأويلية إذا مصطلح قديم في الثقافة الغربية وليس بحديث، والدلالة الحديثة كانست على ارتباط بالنص المقدس، وربط التأويل بالكتب المقدسة وارد في كتب المسلمين أيضا، فالإمام الألوسي حينما ميّز بين التفسير والتأويل ذكر أن التفسير يتعلق بالألفاظ والتأويل يتعلق بالمعاني وتوظيفه في الكتب الإلهية خاصة (1) وصار هذا مسعى الخطاب الحداثي العربي المعاصر في تعامله مع النص الديني الإسلامي في إطار ما يعرف بالظاهرة الدينية، وعلم تحليل الخطاب، وإذا كانت التأويلية الحديثة عند الغربيين تعود إلى القرن السادس عشر، وكانت تحاول فهم نص الإنجيل فإنما تطورت إلى أن غدت شكلا من أشكال فلسفة الحداثة.

وعلى كل فالتأويلية في الثقافة الغربية مذاهب ولم تبق مذهبا واحدا وذلك بالنظر إلى مراحل تطورها، أو بالنظر إلى الآليات التي وظفتها هذه التأويلية. لقد بدأت التأويلية كما سلف الذكر مرتبطة بالكتاب المقدس والدعوة إلى الحرية في قراءة الإنجيل خاصة مع مارتن لوثر (Martin Luther) الذي قيل عنه: "لقد كان لوثر هو الأول الذي انخرط في طريق مذهب تعدد المعاني في الكتاب المقدس، وهذا يعني أن كل اختلاف في التأويل هو معطى سلفا وموجود في النص وقال بمرمينوطيقا متعددة الطرق في الستأويل هو معطى سلفا وموجود في النص وقال بمرمينوطيقا متعددة والحاضر "(ق).

إن ما نادى به مارتن لوثر في هذا المقام هو التأسيس لنظرية حدائية في قراءة النصوص عموما والنص المقدس خصوصا، وهي نظرية الاستقلال الدلالي للنصوص وهي التي صارت تعرف بالعدمية أو نظرية إعلان موت الكاتب. وإذا كان لوثر قد ربط التأويلية بالنص المقدس، فإن مارتن هيدغر اهتم كما في إطار فلسفته الوجودية التي كانت يهدف من خلالها إلى فهم الوجود في إطار نظرة فينومينولوجية فكان يعتبر الهسرمينوطيقا هي الظاهراتية بكل أبعادها، وقد أقام هيدغر نظرته هذه بقلب بعض المسائل السائدة مثل وظيفة اللغة ومثل حقيقة الفهم.

الألوسي: روح المعاني، ج١، ص 4، 5.

<sup>(2)</sup> وهـو لاهوتـي ألماني: ولد عام 1483ن وتوفي عام 1546من مؤلفايه: شرح لرسالة القديس بولس، أنظر موسوعة أعلام الفلسفة، ج2، ص 366، 367.

<sup>(3)</sup> مجلة إسلامية المعرفة، ص 19.

فوظيفة اللغة عنده ليست التواصل كما هو شائع بل هي تعبير عن المعنوية القائمة بين الأشياء لتصبح غير مستعملة من طرف الإنسان، بل هي التي تتكلم من خلاله ومن خلاله ومن خلالها ينفتح العالم، أما حقيقة الفهم فهو ليس شيئا يمكن تحصيله وامتلاكه بل هو شكل من أشكال الوجود في العالم (1)، وهذا يعني أن اللغة صارت توظف الإنسان وليس هو الذي يوظفها، كما أن الفهم ليس مبناه الوعي الإنساني بل هو التحلى الوجودي للعالم من حيث أن اللغة مجاله.

ثم حساء غسادامير الذي أسس تأويليته على أساس تفسير عملية الفهم الذي تتجلى مهمسته في السسعي لكشف الغامض من خلال الواضح، واستخراج ما لم يقله النص من خلال ما يقوله بالفعل، وهذه عملية أساسية يمكن الوصول إليها من خلال محاورة القارئ للسنص، لذلك يرى غادامير أننا في عملية الفهم يجب أن ينصب اهتمامنا بما يحدث دون مراعاة النية والمقصد هذا من جهة، ومن جهة ثانية فغادامير حينما يدعو إلى هذا النوع من القسراءة فإنه يعتبر القارئ غير قادر على تجاوز أفقه الراهن بل ينطلق من هذا الأفق لينتهي في قراءته إلى نتائج يعتبر أفق القارئ أحد مقوماتها ومن جهة ثالثة يدعو غادامير إلى تجاوز المسنهج في عملية القراءة؛ لأن المناهج في نظره تتضمن نتائجها (2). وقدادت أفكار غادامير المستهج في عملية القراءة؛ لأن المناهج في نظره تتضمن نتائجها (2). وقدادت أفكار غادامير الموضوعي، وتأسست النظرة العدمية ضمن فلسفة التأويل الحديثة وتطلق العدمية على أن: "اللغة المكتوبة كلها تظل مستقلة عن العالم الذاتي لأفكار الكاتب ومشاعره" (3).

وبـــذلك تلغــى حقــيقة النص وتعطى الأهمية للقراءة لا للتأليف، وللقارئ لا للكاتب وهنا تبرز أهمية التأويل، يقول غادامير: "القراءة وتفسير المكتوب هي (كذا) حد بعيدة ومنفصلة عن المؤلف وحالته الذهنية وعن نواياه ومقاصده وميوله غير المعلنة إلى درجة أن فهم النص يتخذ طابع إنتاج مستقل أكثر شبها بفن الخطيب من سلوك السامع"(4). وقد حققت هذه النظرية نقلة في الفكر التأويلي في الثقافة الغربية وأصبح المستفيد الأول هو المتلقى لعدة مبررات منها:

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص 31، 32.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 36، 38.

<sup>(3)</sup> مجلة إسلامية المعرفة: ص 20.

<sup>(4)</sup> مجلة عالم الفكر: ص 266.

- 1. لأن الاهتمام تحول من النص إلى القارئ.
- 2. لأن الاهتمام انتقل من المعنى التاريخي إلى المعنى الذات.
- تم تحطيم المرجع الذي يحتكم إليه في عملية التأويل وأقيمت بدله مرجعيات أخرى
   كثيرة كثرة المؤلفين.

وهـــذا ما اصطلح عليه بالعدمية. يقول تودروف (Todrov): "إن العدمية تجيء بالطــبع من الهيار العقائد المشتركة لكل المجتمع وهو لم يكن في يوم من الأيام كونيا لأنــنا نعلــم أن هناك مجتمعات مسيحية وإسلامية وبوذية... أما الشيء الذي حصل محجــيء ديكــارت والــثورة الصناعية والتغيير الحديث للعالم فهو النــزعة الفردية (L'individialisme) قــد راحت الجماعات الكبيرة تتفكك لكي يحل محلها الأفراد، وراح كــل فــرد يختار لنفسه ما هو صالح وما هو غير صالح ويقول هذه إحداثياتي ومرجعياتي... وهذا ما يؤدي إلى العدمية"(1).

من هنا تبدو تأويلية غادامير على ألها امتداد لتأويلية هيدغر، إذ ألها ذات بعد وحودي أيضا؛ لأن عملية الفهم عند غادامير كانت مسألة وجودية. أما دعوته إلى الاستقلال الدلالي وتحطيم المقصدية فقد تكون مهمة في قراءة النص حينما يتعذر إدراك مقصدية الكاتب، فيصبح الإجراء التأويلي إجراء مهما في فهم النص، ويكون هسذا بصفة خاصة في فهم النصوص القديمة؛ لأن النص كلما كان قديما كلما بعد فهمه. وقد كانت هذه النزعة إحدى النزعات الشهيرة في فلسفة التأويل الحديثة وليسست النزعة الوحيدة، فهناك شليرماخير (shlermacher) الذي دافع عن الموقف الكلاسيكي وأراد أن يجعل من التأويلية علما قائما بذاته يعمل على تأسيس عملية الفهم ثم عملية التفسير، وما دام النص كلما تقدم في الزمن كلما صار بعيدا عن الفهم، يرى شليرماخير قيام علم يعين على تأسيس الفهم الصحيح، هذه القواعد عن الفهم، يرى شليرماخير قيام علم يعين على تأسيس الفهم الصحيح، هذه القواعد يراعى فيها حانبا النص: الجانب اللغوي والجانب النفسي. وهذا يصبح النص وسيطا لغويا ويصبح القارئ يتوفر على موهبين:

- الموهبة اللغوية.

<sup>(1)</sup> نقلا عن مجلة إسلامية المعرفة، ص 20.

<sup>(2)</sup> وهو فيلسوف لاهوتي رومانسي من ألمانيا، ولد عام 1768، وتوفي عام 1824، من مؤلفاته: الإيمان المسيحي، أنظر موسوعة أعلام الفلسفة، ج2، ص 21، 22.

القدرة على النفاذ إلى الطبيعة البشرية.

ويفههم من هذا أن شليرماخير يرى أن للنص جانبين جانب موضوعي ويتمثل في اللغة وهو الذي يجعل عملية الفهم ممكنة، وجانب نفسي يشير إلى قصد المؤلف. وهذا ما يدل على أن هذا الأخير كان ضد نظرية الاستقلال الدلالي التي قال بحا غادامير، والذي ينكر ذاتية المؤلف ويقول بتوظيف الأفق الثقافي الراهن للقارئ، ويعتبر ابستعاد المفسر عن ذاته وعن راهنه أحد شروط فهم النص فهما موضوعيا تاريخيا(1) وقد سار في هذا المنحى ويلهلم ديلتاي فقد كان ضد القول بموت الكاتب وذلك ما يتحلى مسن عدم ارتضاه لتطبيق المناهج الطبيعية على العلوم الإنسانية لعدة مبررات أهمها اختلاف مادة الدراسة ومن خلال اعتبار أساسين للإنسانيات هما:

- الأساس المعرفي: ويتحدد في كون كل معرفة قائمة على تجربة عملية الإدراك الحسى وهي أساس المعرفة.
- الأساس السيكولوجي: ويتحدد في الشبه الموجود بين البشر فعلى أساسه يتحدد اكتشاف الأنا من خلال الأنت<sup>(2)</sup>.

وكان هذا أيضا اتجاه أمبيرتو إيكو<sup>(3)</sup> الذي كان يقول: "على القارئ أن يسائل السنص لا أن يسسأل نسزواته في جدلية بين الإخلاص والحرية" (4)، ثم أخذ التأويل منحسى آخر في الثقافة الغربية في القرن التاسع عشر مع فرويد وكارل ماركس (5) ونيتسشة (6)، ولذلك يرى ميشال فوكو أن هذا القرن مع هؤلاء الثلاثة طرح إمكانية أخرى للستأويل (7). فنيتسشة كان ناقدا للأعماق الفكرية، وأعماق الشعور. هذه الأعماق التي يراها بحثا باطنيا خالصا وعلى المؤول أن يكون منقبا جيدا في الدواخل سابرا للأعماق. وإذا كان العمق مفهوما أساسيا عند نيتشة نجد السطح عند كارل

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص 20- 23.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه ص 24، 25.

<sup>(3)</sup> عالم أسانيات إيطالي، من مؤلفاته: حدود التأويل.

<sup>(4)</sup> مجلة إسلامية المعرفة، ص 23.

<sup>(5)</sup> فيلسوف ألماني، ولد عام 1818، وتوفي عام 1883، من مؤلفاته: رأس المال، أنظر موسوعة أعلام الفلسفة، ج2، ص 417/416.

 <sup>(6)</sup> فيلسوف ألماني، ولد عام 1844، وتوفي عام 1900، من مؤلفاته: هكذا تكلم زرادشت، أنظر موسوعة أعلام الفلسفة، ج2، ص 512.

<sup>(7)</sup> ميشال فوكو: جينالوجيا المعرفة، ص 35.

كاركس يحتل نفس المكانة؛ لأنه يرى أن كل ما يوجد من عمق في مفهوم البرجوازية عسن النقود ورأس المال والقيمة ليس في الحقيقة إلا سطحيات. كما نجد فرويد يجعل مكانسا للتأويل فيما يتعلق بالتدرج المكاني للاشعور، وبما يتعلق بالقواعد التي صاغها لسيفحص كل ما يقال خلال سلسلة الكلام<sup>(1)</sup> ومن هنا نجد توزع التأويل على أكثر من فضاء معرفي: في علم النفس، والدين، والاقتصاد وغير ذلك، الأمر الذي استدعى تقنسيات جديدة ومفاهسيم جديدة كمصطلح الحفر الفكري الذي صار شائعا في كتابات ميشال فوكو خاصة.

وفي هذه المرحلة التأويلية صارت تقنيات التأويل آليات فلسفية، صارت تقنيات اعلاج"، علاج الفرد عند فرويد وعلاج الإنسانية عند نيتشة، ولذلك من الأوروبيين من قال: "حلت الصحة في أيامنا هذه محل الخلاص" في إشارة منه إلى أن الخلاص خلال القرن السادس عشر كان يعني التأويل<sup>(2)</sup> والذي يبدو من هذا أن التأويل أبدل بسشيء آخر في علم النفس والاقتصاد والدين وحل محله العلاج، والفرق حلي بين الكلمتين وأبعاد كل منهما؛ فهذه معناها فلسفي فوقي وتلك معناها طبي مادي وكأنانا في هذا القرن نجد عزوفا عن التأويل لا دخولا فيه، أو أن التأويل صار مهمة لانهاية لها كما قال فوكو<sup>(3)</sup>.

أما في الوقت المعاصر فإن التأويل الغربي خير من مثله بيتي (Betti) الإيطالي وبول ريكور الفرنسي وهيرش الأمريكي، وتجمعهم الإرادة على جعل الهرمينوطيقا علما لتفسير النصوص يقوم على منهج موضوعي يتحاوز ذاتية غادامير، وبذلك تحولت الهرمينوطيقا إلى نظرية تفسير كما قال نصر حامد أبو زيد<sup>(4)</sup>.

أما بول ركور فقد اشتغل بتفسير الرموز معتمدا مسلكين أساسيين في ذلك: أما الأول فهو تعامله مع الرمز باعتباره نافذة يطل منها على عالم المعنى، والثاني هو تعامله مسع الرمز باعتباره شيء زائف لا يمكن الوثوق به. والتعامل مع النص على هذين المستويين يؤكد تعدد المعنى، وهو مبرر الممارسة التأويلية طبعا؛ فهناك المعنى الظاهر

<sup>(1)</sup> ميشال فوكو: جينالوجيا المعرفة، ص 36، 37.

<sup>(2)</sup> ميشال فوكو: جينالوجيا المعرفة، ص 47.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 37.

<sup>(4)</sup> نصر حامد أبو زيد: إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص 44.

(= الذي يحمله الرمز)، وهناك المعنى الباطن الذي يتوصل إليه من خلال دراسة الرمز وتفكيكه، ولهيذا فعملية التفسير عند بول ريكور تعتمد هذين البعدين وقد لخصها نسصر حامد أبو زيد في كولها تقوم على: "حل شفرة المعنى الباطن في المعنى الظاهر، وفي كيشف مستويات المعنى المتضمنة في المعنى الحرفي ((1)). أما هيرش فقد كان يركز على التمييز بين المعنى الذي أراده المؤلف (= القصد) والمعنى الكامن في النص، والمهم هيلى التمييز بين المعنى الذي أراده المؤلف (= القصد) والمعنى الكامن في النص، والمهم هيل المعنى كما يعبر عنه النص. وهذه العملية تتوقف على وضع مختلف الاحتمالات، وهي مهمة الهرمينوطيقا. وقد وافق في ذلك بيتي لكنه أضاف أن الفللوجيا هي المنهج الأميل لتفسير النصوص، وما يميز التأويلية مع هؤلاء هو اعتبار العلاقة بين النص وكاتبه خلاف ما ذهب إليه غادامير (2).

أما التأويل عند المسلمين فهو على مستوى المصطلح أصيل في اللغة العربية، وقد مسر بيان ذلك في تحديد الدلالة اللغوية لكلمة "تأويل" لكنه كمجال معرفي ارتبط بالعلوم الإسلمية، ولذلك نجد معالجة موضوع التأويل عند المسلمين كانت على مستوى علوم القرآن، أصول الفقه، علم الكلام، التصوف، وقد كان لتباين موضوع هذه العلوم الإسلامية آثارها في كيفية معالجة مسألة التأويل.

فاخستلف في حكمه، وفي مجال توظيفه، وغير ذلك. لكن الأمر عند المسلمين خلاف ما هو عليه عند الغربيين خاصة فيما يتعلق بالمقصدية، ولذلك بعض الذين نحوا عسن الستأويل كان ذلك النهي خوفا من الوقوع فيما يخالف القصد خاصة لما يتعلق الأمر بنصوص الوحى، وقد أشار إلى هذا ابن القيم في نونيته حينما قال:

هـب أنه لم يقصد الموضوع لكن قد يكون القصد معنى ثان

لكن تطور البحث عند المسلمين أدى إلى الاهتمام بموضوع التأويل بشكل متميز وصار يشكل مباحث ضمن كتبهم، بل عنونت بعض كتبهم به، كما فعل ابن قتيبة في كتابيه: تأويل مشكل القرآن وتأويل مختلف الحديث. أما اهتمام المسلمين بالتأويل كآلية قرائية ففي البداية انحسر، ولم يكن شائع التوظيف وقد برر عنزوف السسلف عن تأويل المتشابحات؛ لأنحا غير راجعة إلى التشريع وقد أثر عن

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 45.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 49.

أبــــــي بكر رضي الله عنه: "أي أرض تقلني وأي سماء تظلني إذا قلت في كتاب الله علم"(1).

ولما تأسست العلوم الإسلامية أخذ التأويل أبعادا أخرى، حسب المحال المعرفي الذي يشتغل فيه المؤول، ويمكن الإشارة في هذا المقام إلى مجال العقائد وقد تفرع فيه الستأويل إلى تأويل كلامي وتأويل صوفي، والمجال الثاني هو مجال أصول الفقه الذي صار التأويل من أهم مضامينه، وعلى المستويين معا كان المسلمون يعتبرون التأويل آلية من آليات التعامل مع النص الشريف<sup>(2)</sup>. ففي باب العقائد يمكن إثبات ثلاثة مواقف أساسية: الموقف الأول وهو الذي غالى أصحابه في التأويل ومثله المعتزلة، والموقف الثاني وهو الذي أحمدم أصحابه عن التأويل وقالوا بعدم حوازه وهذا موقف السلف كما أشرت إلى ذلك، ثم كان موقف ابن تيمية وابن القيم فيما بعد وكان من أقوال أصحاب هذا القول: أمروها ما حاءت؛ أي النصوص<sup>(3)</sup> وكان هذا أيضا رأي ابن رشد في كتابه مناهج الأدلة معللا الاستغناء عن التأويل لكونه لا تتصور له لهاية، فكل قارئ للنص يمكن أن يؤوله ثم يأتي آخر ويرفض تأويل الأول ويضع تأويلا فكل... وهكذا أله.

أما الموقف الثالث ففيه تمييز بين التأويل المقبول والتأويل المرفوض، وقد أشار إلى هـــذا الغــزالي حينما ميز بين تأويل العامي وتأويل العالم، وقد ذهب إلى تحريم تأويل العامي وتأويل العالم مع العامي، أما الموضع الثالث وهو تأويل العارف مع نفسه وهذا فيه تفصيل أيضا: إن كان قطعيا فعليه الاعتقاد به، وإن كان محل شك فليحتنبه، وإن كان مظنونا فيجعل للظن متعلقين: أحدهما أن المعنى الذي انقدح عنده أهو جائز في حق الله تعالى أم هو محال؟ والثاني أن يعلم قطعا جوازه لكنه تردد في أنه هو مراده أم لا؟ (5). ثم يحدد الغزالي ما يحصل به القطع بصحة التأويل وجعله في أمرين اثنين: الأول

<sup>(</sup>١) أنظر الشيخ محمد الطاهر بن عاشور: تفسير التحرير والتتوير، ج3، ص 163.

<sup>(2)</sup> وحتى الذين أنكروا التأويل، لنتهوا إلى وضع ضوابط له مثل ابن رشد وابن القيم.

<sup>(3)</sup> نهى الإمام إين القيم عن التأويل لأنه رأى فيه سبب كل المأسي التي تعرضت لها الأمة، ومر بيان ذلك أثناء الحديث عن أهمية التأويل.

<sup>(4)</sup> ابن رشد: مناهج الأدلة في عقائد الملة، ص 149، 150.

 <sup>(5)</sup> الغزالي: إلجام العوام عن علم الكلام، تصحيح وتعليق محمد المعتصم بالله البغدادي، دار
 الكتاب العربي بيروت، ط1 (1406هـ/1985م) ص 67.

أن يكون المعين مقطوعا ثبوته لله تعالى كفوقية المرتبة، والثاني أن لا يكون اللفظ محتملا إلا لأمرين وقد بطل أحدهما وتعين الثاني<sup>(1)</sup> وهذه المواقف الثلاثة هي التي أشار إليها الإمام الشوكاني في ذكره للتأويل في باب الأصول والعقائد<sup>(2)</sup>.

أما التأويل عند المتصوفة فله دلالة أخرى، وله توظيفات غير توظيفات المتكلمين السنين اشتهر عندهم التأويل خاصة في آيات الصفات، فالمتصوفة ربطوه بحال المؤول وصلاحه ورتبته المعرفية، لذلك كان الصوفية يعتبرون الصوفي له: "بكمال الزهد في الدنسيا وتجريد القلب عما سوى الله تعالى مطلع من كل آية، وله بكل مرة في التلاوة مطلع حديد وفهم عتيد وله بكل فهم عمل حديد (3).

وإذا كان العمل الجديد وهو الجانب السلوكي التطبيقي هدفا مطلوبا لذاته؛ لأنه تعلق به الأمر الإلهي، فمما هو أهم في نظر الصوفي الارتقاء في معارج الكمال حتى يسصل إلى السشهود؛ لأنه عند كل آية: "يطلع على شهود المتكلم بها لأنها مستودع وصف من أوصافه ونعت من نعوته فتتحدد له التحليات بتلاوة الآيات وسماعها" (4).

ويسبدو من هنا أيضا أن التأويل عند الصوفية كانت غايته الوصول إلى المتكلم الأول وهسو الله عسز وحل، وبالتالي مراعاة المقصدية متحقق، وهذا خلاف التأويل الحداثي المعاصر.

وقد أخذ التأويل بعدا آخر عند المسلمين في بحال التشريع تجلى خاصة عند علماء أصول الفقه؛ فقد تناولوه بالبحث من جوانب مختلفة: من جهة مفهومه، ووظيفته وشروطه وما يقبل منه وما لا يقبل؛ فقد نظر الأصوليون إلى التأويل على أنه أحد طرق التفسير التي لا غنى عنها وأنه يتعذر الوقوف عند ظواهر النصوص خلافا لما يقول به الظاهرية؛ لأن الوقوف عند الظاهر يؤدي إلى جمود الشريعة وحصر مرجعيتها في الستاريخ، وذلك يخالف طبيعة الرسالة الإسلامية التي جاءت رحمة للعالمين (5). ولذا يعتبر الستأويل عند الأصوليين من صميم الاجتهاد بالرأي المستند إلى المناهج الأصولية، وهو

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ص 74.

<sup>(2)</sup> الـشوكاني: إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، دار المعرفة لبنان، بلا تاريخ، ص، 155.

<sup>(3)</sup> عبد المنعم الحنفي: معجم مصطلحات الصوفية، دار المسيرة، بيروت ط2 (1987)ص41.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(5)</sup> مصطفى شلبي: أصول الفقه الإسلامي، دار النهضة العربة، بيروت (1986)، ص 492.

اجـــتهاد في نطـــاق النص باعتباره جهدا عقليا يهدف إلى فهم المراد من النص، لا على ضوء ما يوحى به منطق اللغة في معناه الظاهر، بل على أساس ماير شد إليه الدليل<sup>(1)</sup>.

وقد وظف التأويل عند الأصوليين في مجال استنباط الأحكام الشرعية. ومما سبق يتسضح أن عملية التأويل عند الأصوليين ليست عملية بسيطة بل تقوم على الدليل، ولسندلك ذهب علماء الأصول إلى أن التأويل قد يكون فاسدا باطلا لا يعتد به إذا لم تسراع فيه صحة الدليل الذي قام عليه، يقول الإمام الجويني: "يعتبر المؤول بما يعضد الستأويل بسه، فإن كان ظهور المؤول زائدا على ظهور ما عضد التأويل به فالتأويل مسردود، وإن كسان مسا عضد التأويل به سائغ معمول به تساويا وقع ذلك في رتبة التعارض"(2). وموقف الجويني هذا يدل على ضرورة الوقوف عند ما يقوله النص، لا علسى ما يفهمه المتلقي. كما أن عملية التأويل تقتضي ضوابط وشروط سنقف عليها في المطلسب اللاحق، وهي الشروط التي أراها مهدرة في التأويلية الحديثة التي وظفها الخطاب الحداثي العربسي المعاصر في قراءته للنص الديني الإسلامي.

## المطلب الثالث: شروط التأويل

لقد كان القصد من الأخذ بالتأويل التوفيق بين النقل والعقل، وهو مبحث من المسباحث الإبداعية عند فلاسفة الإسلام، كما أن التأويل عند الأصوليين كان يهدف إلى معرفة الحكم الشرعي، وحتى لا تبقى العملية التأويلية مطلقة قيدها علماء الإسلام بسشروط وضوابط سواء عند علماء العقيدة أو عند علماء أصول الفقه؛ باعتبار هذين العلمين هما اللذان احتضنا التأويل كمبحث من المباحث الأصولية والكلامية، ولخطورة مسائل العقيدة في علماء السلف عن التأويل وقد مر بيان ذلك لكن لما تطور البحث في مسائل العقيدة وكثرت الشبهات وتطورت العلوم الإسلامية عموما وضع علماء العقيدة ضوابط هي شروط لا بد من توفرها في المؤول.

فمثلا ابن رشد بعد إنكاره تأويلات المتكلمين خاصة الأشاعرة نجده يختم كلامه بوضع قانون للتأويل، والذي كان على أساس أصناف المعاني الموجودة في الشرع

<sup>(1)</sup> فتحى الدريني: المناهج الأصولية، مؤسسة الرسالة، ط3 (1997)، ص 40.

رُ) لَجُويِنْسِي: للبَرِهَانَ فِي أَصُولَ لَفَقَه، تَحَقِيقَ عبد لَعظيم محمد الديب، مكتبة الوفاء، ط4 (1481هـ)، ج1، ص 365.

والسبي قسمها إلى قسمين: أولا أن يكون المعنى المصرح به في الشرع هو بعينه المعنى الموجود بنفسه؛ أي الظاهر وهذا لا تأويل فيه، وثانيا أن لا يكون المصرح به في السشرع هو المعنى الموجود بنفسه وإنما على بدله على جهة التمثيل وهو المحاز الذي يحتمل التأويل وهو عل أربعة أصناف:

- أ لا يعلم الممثول إلا بمقاييس بعيدة مركبة تحتاج إلى زمن طويل وصناعة دقيقة لا تسستطيعها إلا الفطــر الفائقة، فشتان ما بين المثل والممثول وكلاهما بعيد عن الأفهام وهو خاص بالراسخين في العلم.
  - ب أن يكون المثل والممثول قريبين للأفهام وهو المصرح فيه التأويل.
  - ج أن يكون المثال بعيدا والممثول قريبا، والغاية منه تحريك النفوس.
    - د أن يكون المثال قريبا والممثول بعيدا مثل تأويل الصوفية.

فمن هذه الأنواع الخمسة يرى ابن رشد أن النوع الأول خاطئ بلا شك، وأما الناوع الثاني فهو خاص بالراسخين في العلم، ولا يجوز التصريح به لغيرهم. وأما الثالث ففسي تأويله نظر؛ لأنه يعلم بعلم بعيد فهو خاص بالعلماء، وهكذا نجد ابن رشد يميز بين النص القابل للتأويل والنص غير القابل للتأويل، كما نجده يشير إلى شروط خاصة بالمؤول كالرسوخ في العلم (1).

من جهة أخرى ذهب الإمام ابن القيم إلى حصر شروط التأويل في أربعة شروط أساسية تضمنتها قصيدته النونية وإن كان يبدو منها أنما شروط لا قبل للمؤول بما. وردت في قوله:

عليكم في ذا وظائيف أربيع مسنها دليل صارف للفظ عن ثم يقول: فإذا استقام لكم دليل الصرف يا وهو احتمال اللفظ للمعنى الذي ثم يقول: إذا قلتم إن المراد كذا فما ثم يقول: وهو الجواب عن المعارض إذ

والله لسيس لكه هسن يسدان موضوعه الأصلي بالسبرهان هسيهات طولبتم بأمسر ثسان قلستم هسود بالتبيان ذا دلكهم أتخسرص الكهان به الدعوى تتم سليمة الأركان

<sup>(1)</sup> ابن رشد: مناهج الأدلة في عقائد الملة، ص 205 وما بعدها.

ويمكن تلخيص هذه الشروط فيما يلي:

- 1. توفر الدليل الصارف للفظ عن معناه الأصلي.
  - 2. احتمال اللفظ للمعنى الذي قيل به.
  - 3. قيام الدليل على أن المراد أحد المحتملات.
- 4. الجواب عن المعارض لهم وهو أدلة الإثبات<sup>(1)</sup>.

وهذا نموذج إسلامي آخر في مسألة التأويل، وهو نموذج نجده يحرص على المعنى لا على الفهم، ويعتبر النص وليس التلقي. وعموما شروط التأويل عند المتكلمين المسلمين كانست على هذا النحو، وقد مر بنا نموذج الغزالي وعرفنا كيفية التأويل عنده، والأمر نفسه بالنسبة لعلماء أصول الفقه، فقد وضعوا شروطا للتأويل قريبة من هذه تناولها القدامي فقد أشار إليها العز بن عبد السلام في قواعد الأحكام والغزالي في المستصفى، والجسويني في البرهان، وأخذت طابعا خاصا مع الإمام الشاطبسي بعد تأسيس علم القاصد، وقد لخص الشروط التي وضعها هؤلاء الدكتور فتحي الدريني في خمسة شروط أساسية:

- أن يكون اللفظ مما يقبل التأويل أصلا، وداخلا في مجاله.
- 2. أن يقوم التأويل بما هو خلاف الأصل- على دليل صحيح قوي يؤيده.
- أن يكون اللفظ محتملا للمعنى الذي آل إليه لغة بطريق المنطوق أو المفهوم أو الجحاز،
   أو أن يكون اللفظ محتملا له على أساس من عرف الاستعمال أو عادة الشرع.
- 4. أن لا يــتعارض الــتأويل مع نصوص قطعية الدلالة في التشريع؛ لأن النصوص القاطعة جزء من النظام الشرعي العام، بينما التأويل طريق اجتهادي ظني والظني لا يرقى إلى معارضة القطعي.
- أن يكــون المعنى الذي يؤول إليه النص أرجح من معناه الظاهر الذي صرف عنه وذلك بدليل مرجح<sup>(2)</sup>.

 <sup>(1)</sup> الإمام إبن القيم: القصيدة النونية وشرحها، لأحمد إبراهيم بن عيسى، المكتب الإسلامي، ط3 (
 (1) ج2، ص 15، 22.

<sup>(2)</sup> فتحي الدريني: المناهج الأصولية، ص 178-190.

منه عملية إحرائية، وآلية قرائية مثمرة بعيدة عن اللاانضباط الذي وقعت فيه التأويلية الحداثية. فعلماء الإسلام بوضعهم لهذه الشروط أعطوا حق النص، وحق صاحبه، وحق قارئه جميعا وهذا خلاف التأويلية الغربية. وهذه الشروط المذكورة تكاد تكون واحدة وقد أشار الدكتور الدريني إلى سر هذا الاتفاق بين علماء الإسلام في وضع هذه الشروط حينما قال: "شروط التأويل مشتقة من وحدة التشريع في مقرراته الكبرى، ومقاصده الأساسية، وقواعده العامة، وأفكاره المفسرة والمحكمة، التي ترسي قواعد النظام العام في التشريع الإسلامي "(1). وهذه الشروط وضعها علماء الإسلام كما سبقت الإشارة بالنظر إلى النص في أبعاده المختلفة في وضعها علماء الإسلام كما سبقت الإشارة بالنظر إلى النول أداة تتعلق بمعرفة إرادة الشارع، وبالنظر إلى قارئه اعتبروه اجتهادا بالرأي ولهذا يقول الدريني: "إن التأويل الشارع، وبالنظر إلى قارئه اعتبروه اجتهادا بالرأي ولهذا يقول الدريني: "إن التأويل مناهج من النص، لا بالنص ذاته أو ظاهره المتبادر، فهو منهج من مناهج الاحتهاد بالرأي يحدد المعنى المراد بالدليل "(2).

عما سبق ومن خلال بيان معنى التأويل وأهميته وشروطه ومذاهبه خاصة التأويل عند الغربيين، يتبين لنا أن الخطاب الحداثي العربي المعاصر لم يمارس التأويل كما هو في الثقافة الإسلامية، بل كانت التأويلية عند الحداثيين العرب امتدادا للتأويلية الغربية وهذا ما جعل دراساتهم تفضي إلى نتائج كرست القول بتاريخية النص الديني الإسلامي مثل القول بالاستقلال الدلالي الذي مرت الإشارة إليه مع غادامير والذي وظف الحداثيون العرب، انتهوا من خلاله إلى إبطال أحكام شرعية معلومة من الدين بالسضرورة (3) ومنهم من أخذ بمبدأ التعوم؛ تعويم النص في سياقه الاجتماعي والثقافي والتاريخي أخذا في ذلك بفكرة حاك دريدا (Jacque Derrida) (4) وقد تجلى هذا مع نصر حامد أبو زيد في دراسته للنص في الثقافة تشكيلا و تشكلا و تشكلاً

<sup>(</sup>۱) المرجع نفسه، ص 177.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(3)</sup> مـــثل مـــا انتهى إليه عبد المجيد الشرفي في كتابه: الإسلام بين الرسالة والتاريخ، إذ أبطل جميع الفرائض الشرعية، وجعل منها فهوم الفقهاء لا تشريعات إلهية.

<sup>(4)</sup> فيلسوف فرنسي ولد بالجزائر عام 1930، اشتهر بتفكيك المذاهب الفلسفية انطلاقا من الكتابة، من مؤلفاته: الكتابة والاختلاف، أنظر موسوعة أعلام الفلسفة، ج1، ص 425.

<sup>(5)</sup> مثل نصر حامد أبو زيد، أنظر كتابه، مفهوم النص، ص 29 وما بعدها.

وبالنظر إلى هذا التأثر بالتأويلية الغربية التي كانت أحد عوامل تأسيس تاريخية السنص الديني في الخطاب الحداثي العربي المعاصر، بالنظر إلى ذلك فإن التأويلية لها هذا الدور من خلال التحلل من ضابطين مهمين هما:

- الـــسياق وهو أحد المفاهيم التداولية الراسخة، وهو أمر محل اهتمام الخطاب الحداثـــي ويـــذهب نصر حامد أبو زيد إلى أنه ما يعاب على الخطاب الديني ظاهرة إهدار السياق، ورغم محاولة الحطاب الحداثي الاعتناء بالسياق إلا أنه وقع في إهداره وذلك بالنظر إلى أبعاد السياق المختلفة مثل:
- أ المقام: وهو أحد معايير الحكم، وقد كانت أسباب النزول تشكل مقام النص القرآني، ولذلك كانت لها أهمية خاصة في بحال تفسير النص، وقد تعامل معه علماء التفسير على أنه مؤشر على المعنى لا على أنه مصدر المعنى، وبناء على ذلك تم تأسيس القاعدة القائلة: "العبرة لعموم اللفظ لا لخصوص السبب" وأصبحت أسباب النزول يحتكم إليها في حال الخلاف في التأويل.
- ب الـــنص: النص الديني ينبغي أن ينظر إليه ككل وليس كأجزاء لا علاقة لبعضها
   بالبعض الآخر؛ لأن المعنى في النص خاضع لعملية التركيب وقد مر بنا قول ابن
   كثير في بيانه علاقة نصوص القرآن ببعضها البعض، وبعلاقتها بنصوص السنة.

وحينما نتأمل التأويلية الغربية التي في ضوئها يسعى الخطاب الحداثي إلى فهم السنص السديني الإسسلامي: نجد المفاهيم التداولية الموظفة في التأويلية الغربية مثل: الاستقلال الدلالي، موت الكاتب، إنصهار الآفاق، الوساطة التأويلية... وهي مفاهيم يرفضها العقل المسلم؛ لأن ذلك مخالف لتقاليد اللغة العربية التي تمثل مرجعية التفسير عسند المسلمين، ولذلك لا يمكن الانطلاق من هذه المفاهيم ولا الأحذ بما لبناء تأويل معاصر للقرآن الكريم؛ لأنما غريبة عن السياق الثقافي الإسلامي، وتوظيفها هو الذي أفضى إلى القول بتاريخية النص الديني.

- والأمــر الثاني هو المقصدية وتعني ضرورة تماشي عملية التأويل واتجاهها إلى المعـــنى الـــذي قصده المؤلف باعتبار النص كلاما منجزا من طرف مؤلفه الغاية منه إحـــداث تأثير في المتلقي، ويترتب على هذا مقاصد المؤلف كعوامل حاسمة في العملية

التأويلية، ومن جهة أخرى فالتأويل يتجه إلى المعنى الذي هو في حقيقته إنتاج فعل كلامي (= خطاب) لا يمكن أن ينفصل عن مقصد المتكلم. ومن جهة ثالثة طبيعة الستأويل والغاية منه التي هي سعي لاكتشاف مقصد المتكلم الذي على أساسه يقبل الستأويل أو يرفضه، وقد تضمن التراث الإسلامي هذه النزعة المقصدية على النحو الذي أشار إليه ابن القيم في إعلام الموقعين، وتجلت في شكل إبداعي متميز مع الإمام السناطبي في نظرية المقاصد خاصة في تعامل الأصوليين مع النص الديني معتبرين العلم باللغة غير كاف لبلوغ القصد؛ لأن المقاصد عبارة عن معان لها تعلق بالذهن لا بالوضع اللغوي(1).

والخطاب الحداثي تعامل مع النص الديني كنص لم يراع هذا الضابط الذي يقيد سلطة المسؤول ويجعله يتحرد من إيديولوجيته، وهذا الذي لم يتحقق ولذلك ساهم التأويل الحداثي في محاولة فهم النص الإسلامي في تأسيس تاريخيته.

<sup>(1)</sup> الإمام الشاطبي: الموافقات في أصول الشريعة، شرح عبدالله دراز، دار الكتب العلمية بيروت لبنان، بلا تاريخ ج4، 163.

## تحليل مستويات النص

## المطلب الأول: من حيث البحث عن آليات تشكله وتثبيته

مر بنا الحديث عن أقسام النص الديني ووقفنا على ثلاثة أقسام: النص القرآني، والنص النبوي، والنص التراثي. ومما لا شك فيه أن الفرق متحقق بين هذه النصوص ومن مستويات مختلفة، ومنها هذا المستوى الذي نحن بصدد الحديث عنه - تشكل النص وتثبيثه - فهو يتعلق بالنص القرآني أساسا ثم بالنص النبوي، أما النص الثالث فلم يتعلق به البحث على هذا المستوى.

أقول النص القرآني أساسا لمكانته ولقدسيته عند المسلمين، هذه المكانة التي هي سر احتكام المسلمين إليه كمرجعية عمل وإبقائهم على سلطته، ولذلك اتجه الخطاب الحداثي إلى النص القرآني خاصة لبيان إيديولوجية توظيفه، لا حقيقة توظيفه على حد زعه هذا الخطاب، وفي هذا نجد محمد أركون لما يطرح مشروع إعادة قراءة القرآن يصرح بأنه يهدف إلى فرض قراءة تاريخية للنص القرآني، قراءة تمتنع منذ الآن فصاعدا عن أية عملية إسقاط إيديولوجية على هذا النص(1).

هذه القراءة في نظر أركون ينبغي أن تعتمد على المعارف الحديثة مثل اللسانيات خاصة اللسانيات التزامنية (L'inguistique Synchronique). والمناهج الحديثة مسئل منهج البحث التاريخي. ومن هنا بدأ البحث في النص القرآني من جهة تشكله وتثبيته، من خلال تناول عدة مباحث بعضها عقدي بحت مثل: حقيقة الكلام الإلهي، وهسو الموضوع الذي أعاد مسألة خلق القرآن من جديد، ومثل موضوع الوحي إذ تم التركيز على ما أوحي للنبسي صلى الله عليه وسلم؟ ثم طبيعة النص القرآني الشفوية

محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 213.

<sup>(2)</sup> اللسسانيات التزامنية هي فضاء من علم اللسانيات يهتم بتشبيد المبادئ الأساسية لكل منظومة لغسوية، أي العوامل التكوينية لكل حالة لغوية، كما يهتم بدراسة الظواهر اللغوية في إطارها الزماني. أنظر محاضرات في الألسنية العامة لفرديناند دي سوسير، ترجمة يوسف غازي، مجيد النصر، منشورات المؤسسة الجزائرية للطباعة والنشر والتوزيع (1986)، ص 123.

في البداية، ولماذا لم يدون في عهد النبي صلى الله عليه وسلم؟ ومنها ما هو تاريخي مثل عملية التدوين كيف تمت؟ وعلى ماذا اعتمدت؟

لقد كانت للخطاب الحداثي العربي المعاصر للإجابة على هذه التساؤلات عمليات استقصائية تتبع من خلالها النص في مستوياته المختلفة، وقد عرضت المسألة الكشف عن آليات تشكل النص الديني وتثبيته في ضوء محاور الخطاب: المخاطب، المتلقي، النص. أما النص فقد كان التركيز على أبعاده المختلفة، وأول هذه الأبعاد مسألة الكلام الإلهي على النحو الذي نوقش فيه عند المتكلمين قديما؛ أي هل هو صفة قديمة أم أنه حادث محلوق؟

أولا: لقد كان القول بحدوثه أو بقدمه آلية من آليات التمييز بين مدرستين كلاميستين (الأشاعرة والمعتزلة)، ولما كان الخطاب الحداثي يسعى إلى تأسيس تاريخية السنص السديني وجد في القول بأزلية الكلام الإلهي قولا مرجوحا، وأن الصحيح هو القسول بحدوث. يقول نصر حامد أبو زيد: "ليس مفهوم أزلية القرآن إذن جزء من العقيدة وما ورد في القرآن الكريم عن اللوح المحفوظ يجب أن يفهم فهما بحازيا لا فهما حرفيا مثل: الكرسي والعرش إلخ، وليس معنى حفظ الله سبحانه للقرآن حفظه في السماء مسدونا في اللوح المحفوظ، بل المقصود حفظه في هذه الحياة الدنيا، وفي قالوب المؤمنين به وقول الله: ﴿إِنَّا لَحْنُ نُوَّلنَا الذَّكُو وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (الحجر: 9) لا يعسي السنحل المباشر في عملية الحفظ والتدوين والتسجيل، بل هو تدخل الإنسان المؤمن بالبشارة والحض والحث والترغيب على أهية هذا الحفظ، وفهمهم اللفظ بأنه المدخل مباشر من الزاوية الإلهية فهم يدل على وعي يضاد الإسلام ذاته" (أ).

إن هذا الكلام يريد صاحبه تقرير مسألة يتفق فيها مع المعتزلة وهي القول بخلق القسرآن، وركز على طبيعة هذه الصفة فيلغي كونما من صفات الذات ويجعل منها صفة من صفات الفعل حتى يتسق ذلك مع مقتضى التاريخية؛ لأن الأفعال ليست أزلية بسل تاريخية طالما أن أول بحلى فعلي من بحالي القدرة الإلهية كان إيجاد العالم الذي هو ظاهرة عدلة تاريخية (2). وقد كانت الإشارة إلى إيجاد العالم لأنه موقوف على الأمر الإلهي "كن" كما في قوله تعالى: ﴿إِلَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيكُونُ﴾

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 69، 70.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 72.

(يــس: 82)، إذا فــصفة الكــلام ظهرت في الفعل والظهور في الفعل هو التحقق التاريخي (1).

وفي هذا النص مغالطات منها:

- مسألة الفهم الحقيقي والفهم المجازي لا يمكن تعلقها بجميع المسائل، فما جاءت به النصوص مـــوكدة علـــى حقيقته فهو كذلك، وما لم تؤكد حقيقته فهو قابل للتأويل.

بل نجد نصر حامد أبو زيد يضطرب في هذه المسألة اضطرابا شديدا كما يتحلى ذلك في كلامه: "إن النص في حقيقته وجوهره منتج ثقافي، والمقصود بذلك أنه تشكل في الواقع والثقافة خلال فترة تزيد على العشرين عاما، وإذا كانت هذه الحقيقة تسدو بديهية ومتفقا عليها، فإن الإيمان بوجود ميتافيزيقي سابق للنص يعود لكي يطمس هذه الحقيقة البديهية ويعكر من ثم إمكانية الفهم العلمي لظاهرة النص. إن الإيمان بالمصدر الإلهي للنص ومن ثم لإمكانية أي وجود سابق لوجوده العيني في الواقع والثقافة أمر لا يتعارض مع تحليل النص من خلال فهم الثقافة التي ينتمي إليها"(2) إن الميتافية أمر لا يتعارض مع تحليل النص من خلال فهم الثقافة التي ينتمي إليها"(2) إن الميتافية له ومن ثم أزليته، ومن جهة ثانية يطرح إمكانية ذلك، الأمر الذي جعل أحد النقاد يعتبر ذلك تلفيقا منهجيا وفضيحة (3). هذه إحدى الآليات التي اعتمدها الخطاب الحداثي في بحثه في مسألة تشكل النص القرآني وهي حقيقة الكلام الإلهي باعتباره صفة من صفات الله عز وجل، وكيف أنه جعل منه فعلا لا صفة، حادثًا لا باعتباره صفة من صفات الله عز وجل، وكيف أنه جعل منه فعلا لا صفة، حادثًا لا قديمًا، حتى يمكن الاستدلال على تاريخيته في أحد تجلياته (= النص القرآني).

ثاني! تحليل ظاهرة الوحي؛ لأن الوحي مضمونه الكلام الإلهي، وقد وقف الحداثيون عند تحليل ظاهرة الوحي من عدة جوانب بغية إثبات تاريخيتها أيضا، من هذه الأبعاد:

<sup>(</sup>۱) المرجع نفسه، ص 73.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 24.

<sup>(3)</sup> على حرب: نقد النص، ص 209.

أ - دلالة الوحي: كان التركيز على مفهوم الوحي لمركزيته في الخطاب القرآني؛ لأنه يستوعب الأسماء المختلفة كالقرآن، والكتاب، والذكر... إلخ، وإذا كانت دلالة الوحيي تعني الإعلام الخفي، فقد ركز الخطاب الحداثي على حضور هذه الدلالة في البيئة الثقافية قبل الإسلام عل النحو الذي ورد في قول الشاعر:

يوحسي إليها بأنقاض ونقنقة كما تراطن في أفداها الروم

وهذا التأكيد على حضور دلالة "الوحي" في الثقافة العربية قبل البعثة الغرض مسنه إثبات عدم مفارقته للواقع الأمر الذي يؤكد تاريخيته في نظرهم، وإذا كان تسداول المصطلح حانبا ثقافيا فهناك ظواهر أحرى تؤكد واقعية الوحي حسب ما يسرى الحدائيون، من هذه الظواهر: الكهانة باعتبارها عملية اتصال بين عالمين مختلفين عالم الإنس وعالم الجن، فقد قاموا بقياس الوحي على الكهانة؛ لأن كل مسنهما يمثل عملية اتصال بين مستويين من مستويات الوجود، وعملية الاتصال هذه السائدة في الثقافة العربية اعتبرت الأساس الثقافي لظاهرة الوحي في الإسلام، إلى درجة أنه حكم باستحالة استيعاب هذه الظاهرة لو كانت الثقافة العربية خالية من مفهوم الكهانة(1).

وما قيل عن الكهانة يمكن أن يقال عن الشعر؛ فقد كان الربط بين الجن والشعر واردا في العقل العربي، كما هو الأمر بين الجن والكهانة؛ فالعرب كانوا يعتقدون أن الجن يخاطب الشاعر ويلهمه قول الشعر، وقد أشار الأعشى إلى أن أحد قرنائه من الجن يدعى "مسحل "وذكره في قوله:

وما كنت شاحردا ولكن حسبتني إذا مسحل سدى لي القول أنطق شريكان فسيما بينا من هوادة صنفيان جنني وإنسس موفق

إن تشبيه الوحي بالكهانة والشعر، والتركيز على ظاهرة الاتصال بالجن ذلك ما يورده الخطاب الحداثي لبيان واقعية (= تاريخية) الوحي، وعلى ضوء ذلك حكم بأن القرآن كان في صياغته للوقائع متفاعلا مع التصورات السائدة في هذا الواقع مما يؤكد تاريخيته (2).

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 34.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

ومن الظواهر أيضا "الرؤيا" التي تتشابه مع حالات الوحي، وأنها ظاهرة حاضرة في الثقافة العربية قبل البعثة وبعدها، وهي ظاهرة مرتبطة بظاهرتي الشعر والكهانة وقد ورد في السسنة أن أول ما بدأ به النبسي صلى الله عليه وسلم الرؤيا الصالحة فلا يرى رؤيسة إلا حاءت مثل فلق الصبح<sup>(1)</sup> وفي حديث آخر: "الرؤيا الصالحة جزء من خمس وأربعسين جزء من النبوة"<sup>(2)</sup>. إن ارتباط الوحي بالرؤيا، وارتباط الرؤيا بالثقافة العربية أمر يؤكد لدى الحداثيين واقعية الوحي ومن ثم تاريخيته.

ومن الأمور التي اعتمدها الحداثيون في تحليلهم للوحي المحمدي مقارنته بالوحي في الكتب السماوية الأخرى "التوراة والإنجيل"؛ لأنما كانت متداولة في الثقافة العربية قبل البعثة؛ ولهذا يسعى الخطاب الحداثي على هذا المستوى إلى إثبات هذه الصلة لبيان واقعية الوحي المحمدي ومن ثم تاريخيته، إلى درجة أن محمد أركون يقول: "أفكر في المحتيزال القرآن إلى مجرد المصادر التوراتية والعبرانية "(3) كما نجد نصر حامد أبو زيد يورد كلاما يدل على صلة القرآن بغيره معتبرا ما تجلى من فضل له عن غيره في الثقافة الإسلامية يعود إلى جهود علماء القرآن الكريم وهو أمر نابع من النص ذاته (4).

من جهة أخرى نحد الخطاب الحداثي في تحليله لظاهرة الوحي يركز على الموحى به أهو اللفظ أم المعنى؟. لقد مر بنا تعريف النص القرآني وأنه من الله لفظا ومعنى لكن الكـــتابات الحداثية أعادت طرح هذه الشبهة معتبرة النص القرآني يعود لفظه للنبسي عليه الـــصلاة والسلام، ولما يكن اللفظ غير إلهي دليل على أنه متفاعل مع المعطى الثقاف الأمر الذي يؤكد تاريخيته.

إن تحليل ظاهرة الوحي على هذا النحو، وفي ضوء دراسة النص كمحور من محساور علم الخطاب فيه الكثير من الأمور التي تتنافى مع النص ذاته؛ لأن القول بأن الكلام كصفة إلهية غير أزلي يتنافى مع حقيقة الألوهية التي هي كمال مطلق، كما أن تحليل ظاهرة الوحي بالكيفية المذكورة الغرض منه إثبات دنيوية الوحي وتاريخيته من خيلال ربطه بظواهر شبيهة به في نظرهم ولكنها ليست كذلك في الحقيقة كالشعر

<sup>(1)</sup> رواه الإمام مسلم في كتاب الإيمان باب بدء الوحى، أنظر صحيح مسلم، ج١، ص 126.

<sup>(2)</sup> رواه الإمام مسلم في كتاب الرؤيا، أنظر صحيح مسلم، ج4، ص 1415.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 53.

<sup>(4)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 138.

والكهانة وغير ذلك، وهذا ما يقصده نصر حامد أبو زيد بالبعد الثقافي للنص القرآني<sup>(1)</sup>. ومن خلال مقارنتهم الوحي المحمدي بالوحي في الرسالات السابقة نلمس أيضا محاولة إرجاعه إلى هذه الكتب، وطرح إمكانية تقليد النبي صلى الله عليه وسلم لما عند أهل الكتاب، ولما كان علم السيرة النبوية سلط الضوء على كل جوانب حياة النبي صلى الله عليه وسلم بما في ذلك تعلمه، نجدهم يشككون في أميته صلى الله عليه وسلم با يقول هشام جعيط: "من الواضح عندي أن شخصا مشل محمد في الزمن والوسط الذي عاش فيه كان يحسن القراءة والكتابة"(2). وكل هذا بغية البرهنة على تاريخية الوحي.

هذا بالنسبة للنص القرآني، أما بالنسبة للنص النبوي فإهم لا يعتبرونه وحيا أصلا وهـذا حـلاف ما عليه المسلمون من أن السنة وحي، وهي من حيث المعني الله عز وجل، أما اللفظ فللنبي عليه الصلاة والسلام، أما الخطاب الحداثي فيلغي صلة السنة بالوحي ويعتبرها نصا يعبر عن الخبرة والتجربة. ومستندهم في ذلك ما ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم: "أنتم أعلم بأمر دنياكم "(3)، وأن الأحاديث نسبت إلى محمد عليه الصلاة والسلام واعتبرت مصدرا للتشريع (4) وكثيرا ما يعزى هذا الأمر عن الحداثيين العرب إلى جهود الإمام الشافعي (5). وفي الحقيقة السنة النبوية في غنى عن التأسيس والعمل ها حار أيام النبي صلى الله عليه وسلم وقد أوصى بالأخذ ها "عليكم بسنتي "(6)، وأمره صلى الله عليه وسلم كان موجها لصحابته ومن خلالهم إلى جميع المسلمين مما يؤكد أن العبرة لعموم اللفظ لا لخصوص السبب.

ثالباً: أسباب النزول. والحديث عن أسباب النزول يجعلنا نقف أولا عند نزول القرآن الكريم؛ لأن معرفة نزوله من أهم مباحث علوم القرآن وهو أساس

<sup>(</sup>١) نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 29 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> هشام جعيط: في السيرة النبوية، دار الطليعة، بيروت، ج1، ص 45.

<sup>(3)</sup> حديث رواه الإمام مسلم في كتاب الفضائل، باب وجوب امتثال ماقاله شرعا، أنظر صحيح مسلم، ج4، ص 1464.

<sup>(4)</sup> هشام جعيط: في السيرة النبوية، ص 45.

<sup>(5)</sup> أنظر نصر حامد أبو زيد، الذي خصص كتابه: الإمام الشافعي وتأسيس الإيديولوجيا الوسطية في الإسلام، لإثبات ذلك.

<sup>(6)</sup> حديث رواه أبوداود في كتاب السنة، باب في لزوم السنة، أنظر سنن أبي داود ج2، ص 611.

الإيمان به والتصديق بنبوة محمد صلى الله عليه وسلم، وقد أشار علماء القرآن الكريم إلى تنسز لات القرآن واعتبروها ثلاثة: التنسزل الأول إلى اللوح المحفوظ ودليله قوله تعالى: (بسل هُوَ قُرْآنٌ مَجِيدٌ \* فِي لَوْحٍ مَحْفُوظ) (البروج: 21-22)، والتنسزل السناني من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة في السماء ودليله قوله تعالى: (إنًا أَنْرَلْنَاهُ فِي لَيْهُ مُبَارَكَةً...) (الدخان: 3). والثالث هو نسزوله منحما على النبسي صلى الله عليه وسلم بواسطة حبريل، ودليله قوله تعالى: (لزَلُ به الرُّوحُ الأمينُ \* عَلَى قَلْبِكُ لَتَكُونَ مِنَ الْمُنْدُرِينَ \* بلسان عَربي مُبِين (الشعراء: 193-195)(أ). إذا كانت هذه لتنسز لات القرآن الكرّع، فإنها عنالفة لما تم قوله من طرف الحداثيين من كون السنص تستكل في الثقافة، وأن الوحي كان في استجابة دائمة للواقع ولذلك ذهب الحناس الحداثي إلى إنكار هذه التنسز لات الغيبية خاصة التنسزل الأول من الله عز وحسل إلى اللوح المحفوظ، والتنسزل الثاني من اللوح المحفوظ إلى السماء الدنيا على النحو الذي يقرره نصر حامد أبو زيد بخصوص وجود سابق للنص في اللوح المحفوظ ويعتسبر ذلك حتى لا تمدر حدلية العلاقة بين النص والواقع الثقافي (2) ثم يصرح قائلا: "والحقيقة أنه لم يكن ثمة نسزول مجمل للنص من مكان إلى آخر وراء عالم الأرض، عالم الوقائم والجزئيات (3).

وهـــذا كلام فيه ما فيه من الخطورة من زاوية العقيدة؛ خاصة وأنه يناقش علاقة السنص بمصدره ويبدو إنكار هذا التنــزل الغيبــي للنص لأنه أساس التنــزل المنجم فـــما بعــد، وإذا اعتبر هذا الأساس فإنه يزحزح الرؤية التاريخية، وأحسب أن هذا الموقف فيه تطرف؛ لأن مسألة معرفته موقوفة على النصوص فالمسألة غيب بحت ومن حهـــة أخــرى المسألة ليست محل إجماع عند هذا التيار فالدكتور الطيب تيزيني يقر بالتنــزيل المجمل، ويقر بطبيعته الميتافيزيقية (4).

ليست تنزيلات القرآن الغيبية هي مدار الكلام، بل تنزيله منحما هو مدار الكسلام لأنه نسزل كذلك حسب الوقائع والأحداث، وهو ما يعرف بأسباب

<sup>(1)</sup> عبد العظيم الزرقاني: مناهل العرفان في علوم القرآن، ج1، ص 45 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 42.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 102.

 <sup>(4)</sup> يشبت الطيب تيزيني نوعين من التنزيل: الأول مجمل وهو من طبيعة ميتافيزيقية، والثاني منجم وهو ذو طبيعة تاريخية أنظر الإسلام والعصر، ص 134.

النسزول، لقد وظفت أسباب النسزول في الخطاب الحداثي كآلية تكشف عن البعد الواقعــــي والتاريخـــي للنص القرآني إلى درجة أن البعض يعتبر أن مدار القول بتارخية السنص السديني هو طبيعة النظر إلى أسباب النزول<sup>(1)</sup>. يقف الخطاب الحداثي عند أسباب النــزول وينظر إليها من زاوية مفارقة لما هو معهود عند علماء الإسلام؛ ينظر إلــها من زاوية دياليكتيكية (= حدل النص والواقع) وجودية. يقول نصر حامد أبو زيد: "إن الحقائس الأمبيريقية المعطاة عن النص تؤكد أنه نـزل منجما على بضع وعشرين سنة تؤكد أيضا أن كل آية أو مجموعة من الآيات نــزلت عند سبب خاص استوجب إنـــزالها"(2). ويفهـم من هذا أن أسباب النـزول عند الحداثيين علل وليسست مناسبات، وهذا ما يصرح به العشماوي إذ يعتبر الشريعة كانت تتنزل لأسباب تقتضيها وأسباب التنزيل ليست مناسبات لها<sup>(3)</sup> لأنه كانت تحدث الواقعة، أو يسأل النبيي صلى الله عليه وسلم رأيا أو حكما فتنزل الآية على السبب الذي طلببت من أجله (4). إن ارتباط النصوص بالأسباب على هذا النحو يؤكد حسب الــرؤية الحداثــية واقعية الوحى كما سبق الذكر، واعتباره ظاهرة ثقافية، ولما وجد الحداثـــيون اهتمام علماء الإسلام بأسباب النـــزول وجدوا في ذلك تبريرا لمقولاتمم حيث اعتبرت هذه الأسباب السياق الثقافي والاجتماعي للنصوص (5) وهذا طبعا بعد أن حورت دلالة السبب من مناسبة في التصور الإسلامي، إلى علة في التصور الحداثي. وفي هذا المقام يعدد العشماوي نتائج اعتبار الأسباب مناسبات منها:

- عزل النص عن واقعه.
- فــصل الآيــة عن الظروف التي نــزلت فيها، وهذا ما أدى في نظره إلى نتائج
   خاطئة مثل:

<sup>(1)</sup> مــــثل الدكتور محمد عمارة الذي قال بخصوص هذه المسألة: "التاريخية مؤسسة على أسباب النزول، واعتبارها عللا وما دامت العلل مفقودة الآن فيعني ذلك أنها مرتبطة بالحوادث التي نـــزلت فيها لا تتجاوزها ومن ثم القول بتاريخية النص، أنظر محمد عمارة: النص الإسلامي بين الاجتهاد والجمود والتاريخية، ص 20.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 97.

<sup>(3)</sup> محمد سعيد العشماوى: أصول الشريعة، 60.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(5)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 111.

- عدم وجود تفسير سليم.
- ابتسار الآيات علّل جزء منها دون استكمال لها جميعا.
  - ابتناء الأحكام على شق من الآية دون شق آخر.
  - استعمال النصوص في غير ما تنزلت من أجله<sup>(1)</sup>.

إن تعداد مثل هذه النتائج على ارتباط بمسألة الدلالة وهي غاية الخطاب الحداثي مسن القول بتاريخية النص الديني؛ لأنه مما يتعلق بأسباب النسزول مسألة الدلالة بين عمسوم اللفسظ وخسصوص السبب، وقد كانت نظرة الحداثييين المبنية على ارتباط النص – أي نص – بسببه تفضي إلى القول بأن الوقائع لا نهاية لها، والواقع في تطور مستمر بينما النصوص محدودة، وما دامت كذلك فهي لم تستوعب الوقائع وهذا ما يلغى العبرة لعموم اللفظ (2) وهو نفس دلالة التاريخية.

والمتتبع لهذا الكلام يجد فيه الكثير من المغالطات منها:

- توظيف الشاذ وجعله معيارا عاما، فحينما يقال كان النبي صلى الله عليه وسلم يسأل فيحيب الوحي، فهذا صحيح لكن أن يجعل من الحادثة دليلا على خضوع الوحي للواقع فذلك مكمن الخطأ؛ لألهم انتهوا إلى اعتبار الوحي ظاهرة اجتماعية لا فوقية.
- قــولهم بــأن كل آية كان لها سبب نــزول خلاف الحقيقة، فقد أحصى علماء الإســلام ومــنهم الإمام السيوطي الآيات التي رويت لها أسباب نــزول فوجد القليل منها فقط ثبت له سبب نــزول، والكثير نــزل دونما سبب نــزول. مما يــدل على أن القول بأن نــزول الوحي خضع للواقع أمر غير صحيح، كما أنه فيه محاولة لتفريغ الوحى من بعده الإلهى.

رابعا: التدوين. تعتمد القراءة الحداثية على مسألة التدوين كآلية تاريخية تبين طبيعة تشكل النص الديني وتثبيته، وفي ضوء ذلك يتم القول بتاريخيته، وتركز على الستدوين على أساس أن النص الديني قرآنا وسنة كان شفويا في البداية ثم دون بعد ذلك، فقد دون القرآن الكريم في عهد الخليفة الثالث عثمان رضي الله عنه، ودونت السنة النبوية في عهد عمر بن عبد العزيز.

<sup>(1)</sup> محمد سعيد العشماوي: أصول الشريعة، ص 67.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 104، 105.

وقد أراد الخطاب الحدائي استغلال الفاصل الزمني بين عصر الوحي وعصر التدوين لإثبات تاريخية النص الديني. لهذا نجد أركون حينما يتحدث عن قدسية النص القسرآني يعتبرها تتناقض احتماعيا وثقافيا مع القرآن، وبذلك يفرق بين القرآن المتلو والقرآن المكتوب. وقد على شارح أركون على ذلك بقوله: "من الواضح أن أركون يفسرق هنا بين حالتين: "حالة القرآن زمن النبي عندما كان لا يزال نصا شفهيا، وحالته عندما تحول إلى نص مكتوب. وعملية الانتقال من النص الشفهي إلى النص المكتوب ليست مضمونة دائما بحذافيرها"(1).

وواضح أن هذا الكلام يهدف إلى التشكيك في أن القرآن المكتوب في المصحف نص لحيس هو النص الذي أنزل عل محمد صلى الله عليه وسلم، وأن المصحف نص تاريخي وسنبين خطأ ذلك. وأركون حينما يورد هذا التشكيك يسعى أن يكون مستنده الظروف التاريخية للتدوين، واعتبارها من المسكوت عنه لذلك يقول عن النص القرآني وعملية التدوين: "هو عبارة عن مجموعة من العبارات في البداية، ولكنها دونت كتابة ضمن ظروف تاريخية لم توضح حتى الآن، أو لم يكشف عنها النقاب ثم رفعت هذه المدونة إلى مستوى الكتاب المقدس"(2).

والقول بأن هذه الظروف لم تدرس حتى الآن يوحي بالدعوة إلى دراستها وفي ضوء المعارف المعاصرة كما يدعو أركون دائما مثل: اللسانيات التزامنية التي تقوم باستكشاف ألسني متزامن مع الخطاب القرآني أي عن طريق ربط كل كلمة بالمعنى المحدد لها في القرن السسابع المسيلادي، وفي شبه الجزيرة العربية أثناء ظهور محمد صلى الله عليه وسلم، ويستسشف من كلامه أيضا أن الإقبال على دراستها تجلية لبعدها التاريخي لا الإيماني، وهذا ما يتحلى في اصطلاحه (الحدث القرآني) على الوحي (Lefait couranique) وكلمة حدث لها دلالتها الوضعية هذا من جهة، ومن جهة ثانية يرى بأن القصد من الحديث عن الحادث العربي الإسلامي (= الوحي) إبراز اتصافه بالصفة الوضعية ألى المحديث عن الحادث العربي الإسلامي (= الوحي) إبراز اتصافه بالصفة الوضعية ألى المحديث عن الحادث العربي الإسلامي (= الوحي) إبراز اتصافه بالصفة الوضعية ألى المحديث عن الحديث عن الحادث العربي الإسلامي (= الوحي) إبراز اتصافه بالصفة الوضعية ألى المحديث عن الحديث القرآني المحديث القرآني القرآني المحديث عن الحديث العربية المحديث المحديث القرآني المحديث عن الحديث العربية المحديث المحديث المحديث عن الحديث العربية المحديث المحديث المحديث العربية المحديث المحديث العربية المحديث عن الحديث العربية المحديث المحديث

ولــذلك يقف أركون عند إحدى الدراسات المعاصرة في هذا المجال مشيدا كما (J. chabbi) كثيرا وهى الدراسة التي قامت كما المستشرقة الفرنسية حاكلين شابــــى

<sup>(1)</sup> أنظر هاشم صالح في تعليقه على نص أركون، الفكر الأصولي، ص 29.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 41.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 51.

اليق قامت بدراسة عن الدراسات القرآنية، وقد ذهبت بعيدا في أرخنة كل ما نزعت عنه تاريخيته على مر القرون، واعتبرت أكثر الباحثين حرأة على أرخنة النص القرآني، لأنما كشفت عن تاريخيته وارتباطه بالقرن السابع الميلادي وبيئته شبه الجزيرة العربية (1). إن العامل الأول الذي يركز عليه الخطاب الحداثي هنا هو ملابسات الستدوين وضرورة مناقشتها من جديد في ضوء علوم الإنسان المعاصرة. أما العامل الثاني الذي يعتبر أيضا في نظر الحداثين مهما هو دور حيل الصحابة، ثم العلماء فيما بعد لذلك يرى أركون أن تمحيد حيل الصحابة يلغي المنظور التاريخي (2).

كما نجده في حديثه عن العلماء يعتبر جهودهم هي التي تربط الإنسان بتعاليم الوحي وتعرفه ها(3) وهذا يربط التدين بعوامل التاريخ. ويؤكد أن النص القرآني تسكل ودون بفعل الفاعلين التاريخيين، وهم كتبة الوحي وحماته ودعاته ومبلغيه من الصحابة عليهم الرضوان، ثم العلماء فيما بعد، ولذلك لما جمع القرآن الكريم في عهد عشمان وصار بين دفتي المصحف الشريف، يورد كلاما يشكك في أنه الكلام الذي أوحاه الله لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم، فيقول: "أفضل أن أدعوه بالنص الرسمي المغلسة، والسني السمي المناسبة فترة مقبلة لا يعرف إلا الله مداها بصفته تنزيلا أي وحيا معطى "(4).

وهذا كلام غاية في الخطورة. كما يشير أركون إلى قرار الحجاج القاضي بتثبيث الكيتابة الإملائية بأنه من شأنه أن ينال من المعنى (5). ومن خلال ما سبق يمكن القول أن مستند الخطاب الحداثي في دراسة مسألة التدوين عدة عوامل هي:

- عامل الزمن وما يتركه على الذاكرة.
- عدم الاحتفاظ بالنسخ المختلفة لألها أحرقت بعد ترسيم المصحف العثماني.
  - التوجيه الأيديولوجي للعملية.

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 50.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 47.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه: ص 14.

<sup>(4)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 57.

<sup>(5)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 31.

- وساطة الصحابة ثم العلماء فيما بعد.
- قلـــة المـــصادر التي تحدثت عن الموضوع، والموجود منها غير موثوق به في نظر الحداثيين.

إن الاعتماد على هذه العوامل جعل الخطاب الحداثي يعتبر أن النص القرآني (= المسحف) غير مكتمل، وهو كلام خطير جدا. ومنهم من تجرأ قائلا: "تحقيق القرآن لا يزال يعاني من ثغرات مهمة، ويبدو أن هذه الحالة لا مرجوع عنها لأن كل النسخ السي كانت معاصرة للقرآن دمرت إلا نسخة واحدة هي النسخة الأرثوذكسية التي فرضتها السلطة الرسمية، فلو بقيت نسخ أخرى أكثر معاصرة لهذه النسخة كمصحف ابسن مسعود وغيره لاستطعنا التوصل إلى صورة أكثر تاريخية أو أكثر حقيقية للنص القرآني"(1).

ومسالة التدوين كما تعلقت بالقرآن الكريم، تتعلق أيضا بالسنة النبوية؛ فمن المعسروف أن تدوين السنة بدأ رسميا في عهد عمربن عبد العزيز؛ أي في عهد متأخر نسبيا عن وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم، ولذلك اتخذ الخطاب الحداثي من هذا الفاصل الزمني أداة للطعن في صحة السنة، وللقول بتاريخيتها أيضا؛ لأن عملية التدوين بدأت بعد بروز ظاهرة الوضع، وهو أمر طرقه علماء الحديث، لكن الخطاب الحداثي يسريد إنسبات أن الستدوين عملية اختيار؛ والاختيار احتفاظ بأشياء وإقصاء وإهمال أخسرى، واعتبار التدوين على هذا النحو له دلالة تاريخية وضعية مما يدل في نظرهم على تاريخية السنة أيضا.

والحقيقة أن الحداثيين في تناولهم لمسألة التدوين سواء بخصوص القرآن الكريم أو بخصوص السنص النبوي نجدهم يوظفون نماذج شاذة مما يتفق مع رؤيتهم، ولذلك فالعوامل المعتمدة لديهم والمذكورة سابقا، والتي حاولوا بواسطتها التشكيك في صحة عملية الستدوين، هذه العوامل روعيت من طرف علماء القرآن الكريم، وعلماء الحسديث، فلم يكونوا يهملون احتمال النسيان ولذلك اشترطوا التواتر، ولم يهملوا النسخ المختلفة بل اعتمدت في عملية التدوين، ولم يهملوا أسماء الحفظة ولا أسماء من كتب ودون. وبالتالي فعملية التدوين من الناحية التاريخية ضبطت ضبطا لا يدع مجالا للشك.

<sup>(1)</sup> أنظر هاشم صالح، في تعليقه على نص أركون، للفكر الأصولي، ص 45.

وما السكوك الي يثيرها الخطاب الحداثي إلا بسبب مقارنة الإسلام بغيره وعاولة معالجة ذلك في إطار ما يعرف بالظاهرة الدينية، وفي ضوء العلوم الإنسانية التي من دعاتما من يقر بفشلها في بعض محاولاتما التطبيقية (1). ولذلك فعلماء الإسلام لم يهملوا هذه المسائل بل وقفوا عندها وبينوها بما لايدع مجالا للشك، فقد ذهب السزرقاني في المناهل إلى أن القرآن الكريم حظي بأوفى نصيب من عناية النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه فلم تصرفهم عنايتهم بحفظه واستظهاره عن عنايتهم بكتابته ونقسته بوسائل الكتابة المتاحة، وذكر أن النبي صلى الله عليه وسلم قد اتخذ كتابا للوحيي كلما نيزل شيء من القرآن أمرهم بكتابته وتدوينه واعتبر ذلك مبالغة في تقييده وتسجيله، وزيادة في التوثيق والضبط والاحتياط في كتاب الله تعالى حتى تظاهر الكتابة الحفظ ويعاضد النقش اللفظ.

وهؤلاء الكتاب الذين اختارهم النبي صلى الله عليه وسلم من حيرة الصحابة فسيهم أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، ومعاوية، وأبان بن سعيد، وخالد بن الوليد، وأبسي بسن كعب، وزيد بن ثابت، وثابث بن قيس وغيرهم، وكان النبي عليه السصلاة والسلام يدل على موضع المكتوب من سورته، أما أدوات الكتابة فما تيسر لهسم مئل: العسب اللحاف، والرقاع، وقطع الأديم وعظام الأكتاف والأضلاع ثم يوضع المكتوب في بسيت النبي صلى الله عليه وسلم، واستمر الأمر هكذا حتى انقضى عهد النبوة، وبقى القرآن الكريم مكتوبا على هذا النمط.

ويرجع الزرقاني إبقائه على هذا النمط دون جمعه في مصحف واحد في عهد النبسى صلى الله عليه وسلم لعدة أسباب منها:

- 1. لسو جمع في صحف أو مصاحف والقرآن ينسزل لكان عرضة لتغيير الصحف أو المصاحف خاصة في حالة وقوع النسخ.
  - 2. كان التعويل على الحفظ قبل كل شيء.
  - لا ختم التنزيل وأمن النسخ تقرر الترتيب<sup>(2)</sup>.

إن القرآن الكريم كان مكتوبا على عهد النبوة ولم يكن شفويا، ثم جمع مرة أخرى في عهد أبرى في عهد أبرى وقد ذكر الزرقاني أن أبا بكر وضع منهجا في تدوين

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 173.

<sup>(2)</sup> الزرقاني: مناهل العرفان، ج1، ص 249.

القرآن الكريم اعتمد فيه على مصدرين اثنين: أحدهما ما كتب بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم، والثاني ما كان محفوظا في صدور الرجال وذكر أيضا أنه نتيجة حيطته وحذره لم يكن يقبل شيئا من المكتوب حتى يشهد شاهدان عدلان أنه كتب بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم (1). أما تدوين القرآن الكريم للمرة الثالثة فقد كسان في عهد الخليفة الثالث وهي المرحلة التي وحد فيها المصحف وأرسل إلى الآفاق. وهكذا فمسألة تدوين القرآن الكريم لم تكن أبدا فحوة نقدية في تاريخه، ولا هي من قبيل اللامفكر فيه كما يقول أركون، بل كانت محل اعتناء الصحابة ثم علماء القرآن الكريم بعد ذلك.

من جهة أخرى نجد الخطاب الحداثي في دراسته لآليات تشكل النص يركز على المقوم الثالث من مقومات الخطاب وهو المتلقي. في دراسته للمتلقي – شخص النبسي صلى الله عليه وسلم – وقف عند جوانب مختلفة من حياته محاولا بذلك بيان البعد الوضعي للنص بما يثبت تاريخيته مثل: نشأته صلى الله عليه وسلم، مسألة أميته، وصلته بالحنيفية... إلخ. فعن نشأته ذهب الخطاب الحداثي إلى ألها كانت عادية مثل أترابه؛ أي نشأ في إطار واقع تاريخي معين له خصائصه وتفاعل معه، أما القداسة التي يتحلى بحا فهي مضفاة عليه من قبل الفكر الديني السائد<sup>(3)</sup>. وعلى هذا الأساس فالخطاب الحداثي يسرى أن من كتب في سيرة النبسي صلى الله عليه وسلم قد أخضع هذه السيرة للتحوير ولذلك بنادي بإعادة دراستها في ضوء المعارف المعاصرة كعلم النفس التاريخيي السذي يعين على إدراك العلاقة مع التقديس<sup>(4)</sup>، وفي هذا الكلام ما فيه من التاريخيي السذي يعين على إدراك العلاقة مع التقديس<sup>(4)</sup>، وفي هذا الكلام ما فيه من شائه: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظِيمِ﴾ (القلم: 4) وقال أيضا: ﴿أَلُمْ يَجِدُكُ يَتِيمًا فَآوَى \* شَوَجَدَكُ ضَآلاً فَهَدَى \* وُوجَدَكُ عَائلاً فَاعْنَى﴾ (الضحى: 6-8).

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه: ص 252.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه: ص 240.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 59.

<sup>(4)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، ص 94.

يعتبرون ذلك مظهرا من المظاهر التي أفضت إليها إرهاصات الواقع؛ الواقع الذي كان يعيش تحولات، ويسبحث عن مرجعية، ويسعى للتأسيس لهوية. كل هذه المسائل الواقعية أدت إلى اعتبار الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم بعد البعثة: "حديث عسن إنسان تجسدت في داخله أحلام الجماعة البشرية التي ينتمي إليها، إنسان لا يمثل ذاتا مستقلة منفصلة عن حركة الواقع، بل إنسان تجسدت في أعماقه أشواق الواقع وأحلام المستقبل"(1).

ويفهم من هذا أن ظهور محمد صلى الله عليه وسلم برسالة الإسلام كان تجاوبا مسع الواقع، وهو مظهر من مظاهر تاريخية النص الديني التي يريد الحداثيون الوصول السيها، أي أنهسم يجعلون من ظهوره صلى الله عليه وسلم في ذلك الزمان وفي ذلك المكان بالذات استحابة للواقع، بل يعتبرون صلة الإسلام بالحنيفية من حيث كونها ملة إبسراهيم عليه السلام، ومن حيث ظهوره في البيئة التي شهدت ظهور الحنيفية من مظاهر الاستحابة للواقع أيضا، ومن ثم القول بتاريخية النص الديني النبوي.

من جهنة أخرى يعتمد الخطاب الحداثي في دراسته للمتلقي على مسألة أمية النبي صلى الله عليه وسلم، فهناك من أنكرها واعتبره عليه الصلاة والسلام ممن يعسرف القراءة والكتابة ويتأولون قوله حينما أمر بالقراءة في مبدأ الوحي، وقال: "ما أنا بقسارئ" يتأولون ذلك على أنه لا يعني عدم معرفة القراءة بل يعني أنه رفض أن يقرأ<sup>(2)</sup>. وهكذا كانت شخصية المتلقي أيضا آلية من آليات البحث عن كيفية تشكل النص الديني وتثبيته، فمن خلال التركيز على طبيعة نشأته يسعى الخطاب الحداثي إلى بسيان الصبغة الواقعية التاريخية كسلوكه صلى الله عليه وسلم واتصافه بالأمانة الأمر السذي جعلم متميزا وتتمحور حوله آمال قومه ليكون قائدا لهم. ومن خلال صلة رسالته بالحنيفية التي كانت لها بقايا في الحجاز ومن خلال دراسة موضوع أميته والتسشكيك فيها بما يوحي باطلاعه على ما عند غير العرب، كل هذا يريد أن يجعل منه الخطاب الحداثي مرتكزات لتأسيس تاريخية النص الديني.

ومما سبق ندرك أن البحث في مستويات النص من حيث تشكله وتثبيته، كان محطة أساسية في تأسيس الخطاب الحداثي لتاريخية النص الديني من خلال اعتماده على

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 65.

<sup>(2)</sup> هشام جعيط: في السيرة النبوية، ج1، ص 40.

بحمــوعة من الآليات التي اعتبرت لدى الحداثيين من قبيل المسكوت عنه، ووجدنا أن الحقيقة خلاف ذلك؛ فعلماء الإسلام لم يهملوا هذه الأمور بل هي مبسوطة في كتبهم على يكفى للرد على هذه الطروحات الحداثية.

## المطلب الثاني: من حيث ممارسته لسلطته

إن سلطة السنص الديني بأقسامه المحتلفة شكلت محطة توقف عندها الخطاب الحداثي في تحليله لمستويات هذا النص؛ ذلك لأن هذا الخطاب لا يزال يعترف عممارسة هذا النص لسلطته ومن صور هذا الاعتراف ما قاله محمد أركون عن النص القسر آني بأنه: "عبارة عن بنية محركة للوجود، ومترجمة إلى تجسيدات وجودية عديدة ومستغيرة"(1). ويعلق مترجم أركون شارحا عبارة أركون هذه بقوله: "القرآن يحرك الوجود في كل جيل لأن كل جيل يقرؤه ويفسره ويستمد منه المعنى ويعيش عليه وبالستالي فلا يمكن اعتبار القرآن ذا قيمة تاريخية فقط، فما دام يؤثر على عقول الناس وسلوكهم عن طريق أداء الشعائر، والطقوس وعن طريق تلاوته فسوف يظل حيا محركا للوجود"(2).

وفي هـــذا اعتــراف بأن النص القرآني ما زال يمارس سلطته، ولا يزال يشكل مرجعية عمل بالنسبة للمسلمين، كما نجد اعترافا ضمنيا بأن التاريخية لا تزال مشروعا قــيد التأســيس قــد يتعذر تحقيقه طالما أن النص القرآني حي محركا للوجود. وأمام الاعتــراف بهذه الحقيقة التي نؤمن بأنها باقية اتجه الخطاب الحداثي إلى البحث في سر

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 47.

<sup>(2)</sup> أنظر هاشم صالح في شرحه على نص أركون، المرجع نفسه، ص 47.

ممارسة السنص الديني لسلطته بغرض الكشف عن آليات تلك السلطة ومن ثم بيان تاريخيته.

وقد آل السبحث في سر ممارسة النص الديني لسلطته إلى الكشف عن ثلاث سلطات خلفية كلها دنيوية هي التي كرست سلطة النص الديني في مستوياته المختلفة وهذه السلطات الخلفية هي: السلطة المعرفية، والسلطة السياسية، وسلطة الأسطورة.

أما السلطة المعرفية فقد مثلها العلماء في مختلف الأجيال خاصة الجيل الأول الجال السلطة المعرفية فقد مثلها العلماء في مختلف الأجيال الحداثي ممارسة النص الجسيل السني عايش مرحلة التدوين، فكثيرا ما يعزي الخطاب الحداثي ممارسة النص للسلطته إلى هذه السلطة المعرفية، والقائمون بهذا هم من يصطلح عليهم أركون اسم (الفاعلين التاريخيين)(1) كما يصطلح عليهم مسيري شؤون الأرثوذكسية ودائما يراد بحم العلماء ورجال الدين الذين كان لهم دور في تأييد هذه المذاهب الأرثوذكسية من خاصة.

وتتحلى السلطة المعرفية التي كرست سلطة النص الديني تاريخيا ثم تعالت على التاريخ كما يقول الحداثيون في أمرين أساسين: أما الأمر الأول فهو عملية التدوين، وأما السثاني فهو عملية الترسيم الأيديولوجي للمذاهب الفقهية والعقدية، وهذان الأمران في نظر الحداثيين أنجزا بتواطؤ بين السلطة المعرفية والسلطة السياسية التي سيأتي الحديث عنها.

أما عملية التدوين وهي متعلقة بالنص القرآني والنص النبوي تحديدا، فهي عملية يكتنفها غموض كبير لدى الخطاب الحداثي إلى درجة أننا نجد أركون يتحدث عن النص القرآني أو المصحف قائلا بأنه بعدما كان عبارة عن بحموعة من العبارات الشفهية في بدايسته ثم دون كستابة ضمن ظروف تاريخية ما زالت غامضة حتى الآن، يقول بألها رفعت: "إلى مستوى العمل المقدس بواسطة العمل الجبار والمتواصل لأجيال من الفاعلين التاريخسيين، واعتبر هذا الكتاب بمثابة الحافظ للكلام المتعالي الله والذي يشكل المرجعية المطلقة والإحبارية التي ينبغي أن تتقيد لها أعمال المؤمنين وتصرفاقم وأفكارهم"(3).

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 34.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 37.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 41.

من هنا يبدو إرجاع تأسيس المرجعية إلى جهد العلماء - الفاعلين التاريخيين - وبواسطة جهدهم الذي هو عمل تاريخي اعتبر النص القرآني مرجعية مطلقة لعمل المؤمن، ولذلك حينما يتكلم أركون عن عمليات التدوين يجعلها السبب الذي حبذ صعود طبقات رجال الدين وألها زادت من أهميتهم على مستوى السلطة الفكرية والسياسية (1) كما أن أركون وغيره من الحداثيين يعتبرون ميثل هذه الأعمال أرادت أن تلغي تاريخية القرآن؛ أي أنه في الأصل ذو تاريخية معينة، وأن العلماء المسلمين هم الذين استصلحوها في القديم وفي الحديث لأغراض شين (2).

من هنا نفهم أن الخطاب الحداثي يذهب إلى أن سلطة النص - النص القرآني خاصة - ليسست ذاتية وإنما أضفيت عليه من خلال جهد العلماء عبر العصور ويعتبرون الإشكالية مركبة حينما يصبح العلماء سلطة تحظى بالقدسية، وقد نجح أصحاها سياسيا، وهي إحدى صور الزور والبهتان في نظر الحداثيين العرب في الوقت المعاصر (3). ومثل هذا الحكم مدعاة للتعجب؛ خاصة لما يصدر عمن يدعي الأخد بالمنهج التاريخي؛ لأنه لا تبدو من خلاله العودة إلى تاريخ القرآن الكريم وإنما هو قراءة انتقائية بغرض التبرير؛ لأنه قد تم بيان في بحال الحديث عن مسألة الستدوين كيف أن تدوين القرآن الكريم تم في عهد النبسي صلى الله عليه وسلم، وما كان جهد عثمان رضي الله عنه إلا جمع المدون في مصحف واحد، وهذه المسألة مبسوطة في كتب علوم القرآن. وما قيل عن النص القرآني قيل عن النص النبوي أيضاء، فهو عندهم ليس وحيا بل هو احتهاد دنيوي، وليس مقدسا بل تاريخيا وليست سلطته ذاتية بل سلطته مضفاة عليه من طرف العلماء، وهنا تتحلى السلطة المعرفية ودورها في سلطة النص الديني النبوي أيضا عند الحداثيين. أما عن كيفية هذا التأسيس ومن قام به، والأدلة على ذلك، فيحلل الحداثيون ويبينون هذه الأمور كما يلي:

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 29.

<sup>(2)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين، ص 97.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي: ص 34، وانظر أيضا نصر حامد أبو زيد، الإمام الشافعي، ص 18.

أما مؤسس هذه السلطة فهو الإمام الشافعي<sup>(1)</sup> الذي بفضل جهوده صارت السنة تمارس سلطتها كنص ديني<sup>(2)</sup>. ويفهم من هذا أن السنة لم تكن مصدرا تشريعيا قسبل الإمام الشافعي، وهذا ما يقول به الحداثيون، وهذا ما يتجلى من كلام نصر حامد أبو زيد في انتقاده للإمام الشافعي بحجة: "أنه أدمج كل العناصر في مفهوم كلي وضعه في المستوى نفسه المقدس للوحي؛ أي لكلام الله سبحانه وتعالى وبهذا الصنيع صار كل ما ينطق به محمد وكل ما يفعله وحيا، واختلفت الفواصل بين الإلهي والبشري و دخل الأخير دائرة المقدس "(3).

ويفهم من هذا أن السنة قبل الإمام الشافعي لم تكن نصا مقدسا وإنما أضفيت عليها القداسة مع هذا الأخير، وألها لم تكن تمارس سلطتها، وإنما تم تأسيس تلك السسلطة بفضل جهود الإمام الشافعي. وفي الحقيقة السنة النبوية في غنى عن التأسيس بالمفهوم الحداثي، فالعمل بها كان جار أيام النبي صلى الله عليه وسلم وقد أمر بالأخذ بها "عليكم بسنتي" (4) ويبدو أن نصر حامد أبو زيد متناقضا إذ يقول بعد ذلك مبينا أن الخلاف حول السنة لم يكن حول مشروعيتها بل كان خلافا حول الثقة في بعض أنواع الأحاديث خاصة بعد استشراء ظاهرة الوضع (5).

ثم يـــسعى الحداثيون إلى بيان كيفية تأسيس الإمام الشافعي سلطة السنة النبوية، فيقفون على عدة آليات يعتبرونها آليات هذا التأسيس منها:

1. الستأويل: وهــو الستأويل الذي مارسه الإمام الشافعي وأخضع له بعض النصوص، كتأويله كلمة "الحكمة" التي وردت مقترنة بالكتاب في القرآن الكريم كما في قــوله: (... وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحَكْمَةَ...) (الجمعة: 2) قال الإمام الشافعي: "كل ما سن رسول الله مما ليس فيه كتاب، وفيما كتبنا في كتابنا هذا من ذكر ما من

<sup>(1)</sup> يـذهب الحداثــيون إلى أن الإمام الشافعي هو أول من جعل المنة النبوية مصدرا تشريعيا، وجعلها بعــد القرآن الكريم، وبعدها الإجماع والقياس، وهذه المصادر لم تكن موجودة هي الأخــرى فــي عهد النبوة، بل تأسست بفعل جهود الإمام الشافعي، وبالتالي فهي من طبيعة بشرية تاريخية.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي، ص 46.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 34.

<sup>(4)</sup> سبق تخريجه، أنظر ص 90.

<sup>(5)</sup> المرجع نفسه، ص 81.

الله به على عباده من تعلم الكتاب والحكمة دليل على أن الحكمة سنة رسول الله"(1). فالإمام الشافعي هنا استدل على أن الحكمة التي وردت مقترنة بالكتاب في الكثير من النــصوص القرآنية هي السنة النبوية، وما دام القرآن هو الذي نص عليها فهي حجة وسلطتها ذاتية وليست تاريخية.

أما الخطاب الحداثي فيعتبر ذلك مبني على التأويل، وهو فهم الإمام الشافعي ولا علاقـة لـه بذاتية النص. وفي هذا يدين الخطاب الحداثي الإمام الشافعي ويزعم أنه كـشف عـن آلية من آليات تأسيس النصوص في الثقافة الإسلامية، وهذه الآلية هي تحـويل اللانـص إلى نص، وهي آلية لا تخلو من بعد إيديولوجي في السياق التاريخي لفكر الإمام الشافعي كما يرى الحداثيون أن من جهة أخرى يعتبر الحداثيون أن هذا التأويل الذي مارسه الإمام الشافعي جعله يستند على مسألة "العصمة" وتأويلها أيضا بألما انعدام الخطأ مطلقا(3)؛ أي أن تأسيس سلطة السنة النبوية تم بناء على نسبة هذه السنة إلى العصمة التي يتصف بما الأنبياء جميعا، ومحمد صلى الله عليه وسلم على وجه الخصوص. واعتبرت سلطة النص النبوي ما دامت قامت على نسبتها إلى العصمة، فإن مسألة تأسيس المعرفة تصبح قضية محلولة (4).

2. الصراع: والمراد بالصراع هنا الصراع المعرفي الذي كان قائما بين مدرستي الحسديث والرأي؛ فقد ذهبت القراءة الحداثية لهذا الصراع إلى اعتباره صراعا تمركز حول فعالية النصوص، وتعتبر هذه القراءة أن أهل الحديث كانوا يدافعون عن النص، وأن أهسل الرأي كانوا يدافعون عن العقل(أ)؛ أي أن هناك من المسلمين من كان لا يحتكم إلى النص، ويبحل الاحتكام إلى العقل، والنص المراد هنا هو النص النبوي؛ أي أن السنة لم تكن لها سلطة تشريعية، وأن الإمام الشافعي هو الذي أسس تلك السلطة، ولا شسك أن هذا الكلام فيه ما فيه من الأغاليط؛ لأن الخلاف لم يكن حول السنة، وإنما حول بعض الأحاديث التي لم يتأكد من صحتها. وقد مر بيان ذلك، كما أن هذا الصراع برز في أيام الإمام الشافعي و لم يكن من قبل لأنه قبل ذلك لم تكن السنة

<sup>(1)</sup> الإمام الشافعي: الرسالة، ص 32.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي، ص 54، 55.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 85.

<sup>(4)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين في حاضر العرب، ص 106.

<sup>(5)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي، ص 67.

مدونة، ومن هنا استغلت مسألة التدوين بخصوص السنة النبوية، وكيف سعى الخطاب الحداثي من خلال اعتماده على التدوين كآلية تاريخية للقول بتاريخية السنة النبوية.

3. نصرة السنة: وهو الوصف الذي وصف به الإمام الشافعي، إذ لقب با "ناصر السنة"، هذا الوصف وهذه التسمية تعني عند الحداثيين بمفهوم المخالفة أن هيناك تيارا فكريا آخر لا يعطي للسنة المركز الثاني في الأصول التشريعية أو العقدية، أما الإمام الشافعي فقد جعلها في الدرجة الثانية بعد القرآن الكريم، وجعل بعدها الإجماع والقياس، وهذا الترتيب في رأي نصر حامد أبو زيد هو الذي أفضى إلى تأسيس سلطة النصوص خاصة النص النبوي، وهو جهد بشري قام به الإمام الشافعي ولم يتنزل به القرآن، إذ أعطى للسنة سلطة تشريعية ولغيرها أيضا، مما يدل على أن سلطة النصوص تشكلت في إطار ثقافي وليست من مضامين الوحى في نظره (1).

وما يرد به على هذا الكلام أن جهود الإمام الشافعي اقتصرت على الجمع والترتيب وليست أعمالا مؤسسة لسلطة النص النبوي؛ لأن هذا النص كان يمارس سلطته قبل ذلك، وقد مر بنا هذا في حديثنا عن أنماط توظيف النص. أما المسألة الثانية وهي مسألة الترسيم الأيديولوجي، فقد كان للعلماء دور فيها أيضا وقد اعتبر العلماء السنة - باعتبار السلطة ظلت سنية خلال القرون الأولى - هم الذين كانوا وراء تبحيل هذا المذهب وإبعاد المذاهب الأخرى بمحاربتها وتكفير أهلها، وتحذير الناس منهم... الأمر الدي أدى في النهاية إلى انتصار مذهب وهو المذهب السني على المذاهب الأخرى الى الشعى.

إن هذه السيادة على المذاهب الإسلامية التي حققها المذهب السني، هي في نظر الحداثيين بفضل الجهود التي بذلها علماء هذا المذهب، وهو عمل تاريخي انتصر فيه هــؤلاء العلمــاء في هــذا الترسيم الإيديولوجي الذي كرس سلطة النصوص تاريخيا ولــذلك فالمعرفة الإسلامية عند الجابري وقعت رهينة البطانة الأيديولوجية لا رهينة الحقــيقة<sup>(2)</sup> وعــند نصر حامد أبو زيد صار المعرفي محاصرا بسياج المعروف ومطعونا بأيديولوجيا الشائع والمستقر<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي، ص 54.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 16.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي، ص 34.

وقد أدى هذا الترسيم إلى نتائج في نظر الحداثيين هي ممارسات إقصائية كرستها سسلطة النص ضد الاعتزال والفلسفة العقلية، وجعلت منها اتجاهات هامشية، بفعل آليات الاسترجاع والترديد وهذا بعد أن تمت صياغة الذاكرة (1)؛ أي بعد أن تمت عملية التدوين، ومن النتائج أيضا المترتبة عن الترسيم الأيديولوجي ما اصطلح عليه أركون "آثار المعنى "ويقصد بما التوظيفات الأيديولوجية للمعنى (2). وما يرد به على الحداثيين في هذا المقام ألمم أرادوا تحريرالنص من التأثير الأيديولوجي فوقعوا فيما يحذرون منه؛ لأن قراءهم أيضا إيديولوجية، وأما السلطة السياسية والتي يقصد بما مؤسسة الخلافة، فهي الأخرى كان لها دورا تاريخيا في تأسيس سلطة النص وكثيرا ما يذكر الحداثيون دعوة الخليفة الثالث إلى تدوين السنة الشريفة. فهاتان المحطتان المحصف، ودعوة عمر بن عبد العزيز إلى تدوين السنة الشريفة. فهاتان المحطتان متميزتان في تاريخ النص الإسلامي؛ إذ أنه صار مدونا بعدما كان شفويا (3)، والفرق متحقق على مستوى اللغة بين الخطاب الشفوي والخطاب المكتوب وذلك له أثره في الدلالة.

وهــذه إحدى المسائل التي يتشبث بما الخطاب الحداثي زاعما أن النص الديني السني تستنبط منه هذه الأحكام ويتخذ كمرجعية عند المسلمين هو النص المكتوب وليس النص الشفوي الذي كان العمل به جار أيام النبــي عليه الصلاة والسلام، وما دام هذا النص قد تم تدوينه بإشراف السلطة السياسية وفعلها فعل تاريخي فهذا مما يدل على صحة تاريخية هذا النص. ونجد الحداثيين يمضون بعيدا في إنكارهم على الخطاب الديني المعاصر الذي يدعو إلى المرجعية الدينية باعتباره لم يفرق بين التاريخي والمقدس، ويعتبرون فعل التدوين ذاته مخالف للأمر النبوي إذ النبــي صلى الله عليه وسلم كان قد نحى عن تدوين السنة (4).

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه: ص 23.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 35.

<sup>(3)</sup> وهذا يستعلق بالسنص النبوي لا بالنص القرآني؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم مات وترك القرآن كله مدونا وقد مر الحديث عن هذا، لكن الخطاب الحداثي يعتبر حتى النص القرآني لم يكن مدونا وهذه إحدى مغالطاته.

<sup>(4)</sup> أنظر بخصوص هذا النمط الإستدلالي، عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص 177.

ثم نجد الخطاب الحداثي يربط سلطة النص بالسياسة ابتداء بحدثين شهيرين ومتزامنين هما: رفع الأمويين للمصاحف، وأخذ الخوارج بمبدأ الحاكمية. لقد اعتبر هذان الموقفان في التاريخ السياسي الإسلامي هما مبدأ تأسيس سلطة النص الإسلامي، وهما مسن الأحداث التاريخية لا من النص المقدس، وذلك أحد الشواهد في نظر الحداثين الدالمة على دور السلطة السياسية في تشكيل سلطة النص، ثم كان جهد تاريخي آخر وهو جهد الإمام الشافعي حينما أسس مصادر التشريع (1).

إن هـذه الأحـداث: رفع الأمويين للمصاحف، أخذ الخوارج بمبدأ الحاكمية، تقرير الإمام الشافعي لمصادر التشريع؛ هذه الأحداث ينظر إليها الخطاب الحداثي على ألها مراحل تاريخية لعبت السياسة دورها فيها، وكانت هذه المراحل هي التي شكلت سلطة النص الديني، ويلاحظ أن أصحابها يركزون على النواحي التاريخية وألها هي التي شكلت المعطيات المؤسسة لسلطة هذا النص، يقول نصر حامد أبو زيد: "... قبل ذلك - أي حادثة التحكيم - كان المسلمون يفرقون بين مجالات الممارسة الدينية التي يكون التحربة والخبرة هما إطارها المرجعي، وهو ما تجلى في مبدأ: "أنتم أعلم بشؤون دنياكم"(2).

وها يلاحظ تناقضا في آراء الحداثيين، فمثلا نصر حامد أبو زيد يعتبر الخلفية السياسية لسلطة النص بدأت برفع الأمويين للمصاحف. ومن المعلوم أن هذه الحادثة وقعت بعد تدوين المصحف، مما يدل على أن النص كان يمارس سلطته قبل ذلك. هذا من جهة ومن جهة ثانية، فالذين ينكرون حجية السنة وسلطتها نجدهم يستدلون بما شبت عن النبي صلى الله عليه وسلم فقد اعتبروا هذا النص - أنتم أعلم بشؤون دنياكم - فقط حجة والسنة كلها ليست حجة. وذلك لا لشيء إلا لأنه وافق هواهم، وهذه إحدى محطات اختيار الشاذ من أحل التبرير التي تشكل عملية محورية في الخطاب الحداثي.

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي، ص 66، 67.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

وجعله مصدرا تشريعيا عند الأصوليين إلا لتلبية حاجة السياسة، يقول العظمة: "ما عسضد الإجماع إذن إلا عضد سلطاني، وما الإجماع إلا ممارسة سلطانية في ميدان المعرفة وإطلالة سلطانية على التاريخ، تختار منه ما يلائم حاضرها من أشكال ومن ألوان"(1).

وها أصبح العلماء متهمون لأهم هم الذين عضدوا السلطة السياسية وجعلوا للأحكام الوضعية سندا من الدين، والنتيجة تعليق حتمي لسلطة العقل التاريخي<sup>(2)</sup>. ومن العلماء الذين الهموا في هذا المجال الإمام الشافعي؛ لأنه هو من أسس علم أصول الفقه وهو من رتب مصادر التشريع، لأن ترتيبه كان مبنيا على مبدأ خطير في نظرهم حعل من العقل العربي عقلا تابعا للنص، ودوره يقتصر على تأويل هذا النص<sup>(3)</sup>. وبطبيعة الحال هذه العملية لا تخلو من خلفية سياسية؛ لأن حاجة الساسة للعلماء كانت ملحة، ولذلك فالتعاضد بين سلطة المحتمع والسياسة وسلطة العلم هذا التعاضد هو الذي أدى إلى إلغاء سلطة العقل التاريخي<sup>(4)</sup>. وتكريس سلطة النص الدين.

وجَــذا يعتقد الحداثيون أهم فضحوا السلطة السياسية الدنيوية المؤسسة لسلطة الـنص الــديني. ولا شك أن هذا القول فيه ما فيه من المغالطات والتناقضات؛ فمثلا نصصر حامد أبو زيد حينما يتحدث عن سلطة النص الديني وهل كانت متحققة أيام النبسي عليه الصلاة والسلام وزمن صحابته نجده كما سبق الذكر ينكر ذلك فيقول: "كان المسلمون - وهذا قبل حادثة التحكيم، أي أيام النبوة وزمن الخلافة الراشدة - يفرقون بين مجالات الممارسة الدينية التي يكون الكتاب إطارها المرجعي وبين مجالات الحسياة التي تكون التجربة والخبرة هي إطارها المرجعي "(5). يفهم من هذا الكلام أن الحسياة التي تكون التحكيم كانت في سلطة النص كانت منعدمة أيام النبوة وأيام الراشدين؛ لأن حادثة التحكيم كانت في الحسية الخلافــة الراشدة؛ أي أن المسلمين لم تكن نصوص الوحي في هذه الفترة هي إطارهم المرجعــي، ويتجلى تناقض هذا الكلام حينما يصطدم صاحبه بقوله تعالى: إطـــارهم المرجعــي، ويتجلى تناقض هذا الكلام حينما يصطدم صاحبه بقوله تعالى: إطـــارهم المرجعــي، ويتجلى تناقض هذا الكلام حينما يصطدم صاحبه بقوله تعالى: إلــــارهم المرجعــي، ويتجلى تناقض هذا الكلام حينما يصطدم صاحبه بقوله تعالى:

<sup>(1)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين في حاضر العرب، ص 96.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه: ص 95.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي، ص 66، 67.

<sup>(4)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين، ص 95.

<sup>(5)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي، ص 67.

أمسرِهم ... (الأحزاب: 36). فيقول نصر حامد أبو زيد منكرا شمولية اللفظ في هذه الآية الكريمة: "الحديث هنا عن المؤمنين في عصر النبوة، والرسول صلى الله عليه وسلم حاضرا يحكم بينهم ويقضي إما بأمر الله مباشرة أو باحتهاده وفهمه "(1). فهذا النص السناني يثبت سلطة النص قبل التحكيم بل يجعله خاصا بتلك المرحلة، والنص الأول ينكر ذلك ويجعل من المسلمين في هذه المرحلة علمانيين يفرقون بين الديني والدنيوي، والتناقض في هذا الموضع تناقض حلي.

أما البعد الثالث من الأبعاد الخلفية المؤسسة لسلطة النص الديني عند الحداثيين يمكن أن يصطلح عليه سلطة الأسطورة<sup>(2)</sup>؛ لأن النص الديني بما فيه النص القرآني من مسنظور الحداثيين أسطوري البنية<sup>(3)</sup>، ولذلك رأوا في فعل الحداثة في النص المقدس ومسنه السنص السديني الإسلامي - ليس إلا نقله من الفضاء الأسطوري إلى الفضاء التاريخيي مسن هسنا نفهم أن دلالة الأسطورة دلالة تقابل دلالة التاريخية؛ أي أن الأسطوري يتعالى على عناصر التاريخ كعنصر الزمان. كما ألها تفيد وتدل على البعد الغيبسي وهو البعد الذي ينكره بعض الحداثيين عن النص الديني، ولذلك يعتبرون الأسطورة شكلت سلطة في الفضاء الثقافي الإسلامي خضع لها مفهوم التاريخ ومن ثم كل قضايا التاريخ ومنها في نظرهم النص الديني.

أما وظيفة الأسطورة في تأسيس سلطة النص الديني فإنما تتجلى في إضفاء طبيعة الخرى على السنص مفارقة لطبيعته الأصلية، هذه الطبيعة المضفاة بما تتميز به من خصائص تحفظ للنص هيمنته وممارسته لسلطته، ولذا في مجال النص الديني اعتبرت الأسطورة هي التي حولت النص من واقع تاريخي إلى واقع يتعالى على التاريخ أسطوري - في قدسية تصنع هي الأحرى التواريخ (4).

ويفهم من هذا أن النص الديني تاريخي في الأصل، وأن القول بعدم تاريخيته قسول مستحدث، استحدثته الأسطورة أو ساهمت في ذلك، وذلك بإلغاء خصائص الزمان وإضفاء القدسية ومن هنا اعتبرت سلطة النص وفاعليته فاعلية أسطورية (5).

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي، ص 18.

<sup>(2)</sup> طبعاً توظيف الأسطورة هذا بمعناه الأنثربولوجي، وقد تمت الإشارة إليه، أنظر ص 20.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: تاريخية الفكر العربي الإسلامي، ص 10.

<sup>(4)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين في حاضر العرب، ص 94.

<sup>(5)</sup> المرجع نفسه، ص 106.

ومن هنا أيضا الهم العقل المسلم في اتخاذه النص الديني مرجعية له؛ بأنه لم يفرق بعد بسين الميئسي والتاريخي؛ فأركون مثلا حينما يتحدث عن سر استمرارية سلطة هذا السنص يعزوها إلى تواصلية وهمية معاشة بين المعنى والقوانين الموحى كا - على حد قسوله - وبين التفاسير والإسقاطات المتراكمة والمكثفة في التراث أي أن العقل المسلم ما زال لم يفرق بين المسائل، وأنه عاجز عن التمييز بين ما هو حقيقة وما هو يوتوبيا.

وأهم ما يلاحظ على الخطاب الحداثي في هذا الموضع وهوالذي يدعو إلى تحرير العقل وممارسة النقد وعدم قبول أية مسألة إلا بإخضاعها لعمل أركيولوجي فكري. مل يقبل أن يسلط ذلك عليه، ويعتبر أن النقد الموجه للحداثة أو للخطاب الحداثي هو عبارة عن إعادة الاعتبار للأسطورة (2) ولا شك أن هذا موقف من المواقف التي تضيع فيها الموضوعية التي هي من مزاعم الخطاب الحداثي. من جهة أخرى نجد هذا الخطاب يسعى إلى أن يقف على أهم العوامل والمبررات التي أدت إلى استفحال الأسطورة في الفضاء المعرفي الإسلامي منها:

أولا: تأخر الدراسات القرآنية: يعتبر الحداثيون الدراسات القرآنية لا تزال تشهد تأخرا كبيرا، وأن المسلمين لم يعملوا على تطويرها وذلك بالنظر إلى:

- 1. مقارنستها بالدراسسات الإنجيلسية والتوراتسية، وهذه المقارنة مطلب ملح لدى الحداثين؛ لأنما في نظرهم هي التي ستكشف عن البعد الطوباوي لتلك الصورة أو ذلك الفهم المؤسس لسلطة النص الديني.
- 2. طبيعة فهمم كلمة "قرآن" وكلمة قرآن يرى الحداثيون ألها مشحونة إلى أقصى الحمدود بالعمل اللاهوتي والممارسة الشعائرية، وهذا ما جعلهم يعتبرون دراستها أمر معنعذر ولذلك ينادون بضرورة التحرر من الهيبة التي تحملها هذه الكلمة وتعريتها عن قداستها.
- 3. مسألة الخلاف بين الشفوي والمكتوب، ينظر الخطاب الحداثي إلى هذه المسألة من زاوية علم تحليل الخطاب، على أساس أن النص القرآني لم يدون في عهد النبوة وإنما في ظرف الحرف الحرف المحرف الحرف المحرف ال

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 47.

<sup>(2)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين، ص 104.

والمكتوب وما لذلك من تأثير في المعنى، أو على أساس التحول من الكلام إلى السنص حسب الاستعمالات اللسانية الحديثة. وفي هذا الموضع نجد أركون يغير بعض المفاهيم مثل: الوحي فيصطلح عليه الحدث القرآني (Lefait Coranique)"(1).

والاصطلاحان لهما دلالة دنيوية تاريخية أريد لها أن تكون آليات اشتغال. كما بحده يصفع مجموعة من المفاهيم لها أبعاد شتى: سياسية، احتماعية، لغوية، رأى ألها الكفيلة بالكشف عن كيفية اشتغال الخطاب القرآني مثل: ظرف الخطاب، القوى المهمشة، الكتابة والثقافة الفصحى أو العالمة، الأرثوذوكسية الدينية الرسمية، وهذه المفاهيم ترتبط حدليا بقوى أحرى هي: المجتمعات المجزأة لسيادة الحالة السشفهية، سيادة الثقافة الشعبية، هيمنة الشذوذ عن الأرثوذكسية الدينية (2). هذه المفاهيم ذات الدلالة التاريخية هي التي يعتبرها الخطاب الحداثي مفقودة في الدراسات القسرآنية، وفقد دائما أحد الأسباب الموطدة للبعد الأسطوري الذي كان سر ممارسة السنص لسلطته حسب ما يرى الحداثيون. ويلاحظ على هذه المفاهيم ألما تكونت في فسضاء معرفي غير إسلامي، والتعامل مع نص غير النص الديني الإسلامي. وهذا يعني عدم مراعاة الخطاب الحداثي لخصوصيات النص الديني الإسلامي؛ هذه الخصوصيات التي التي الإسلامي؛ هذه الخصوصيات التي التي المناهم؛ هذه الخصوصيات التي الدين الإسلامي؛ هذه الخصوصيات التي التي المناهم؛ هذه الخصوصيات التي التي المناهم؛ هذه الخصوصيات التي الديني الإسلامي؛ هذه الخصوصيات التي التي المناهم؛ هذه الخصوصيات التي التي الإسلامي؛ هذه الخصوصيات التي التي الإسلامي؛ هذه الخصوصيات التي التي المناهم من أهم ما يراعيه علم تحليل الخطاب.

ثاني! تمسيش تاريخ الأديان. مما يبرر به الحداثيون استفحال الأسطورة وتكريسها لسلطة النص الديني تمميش تاريخ الأديان فهو لا يحظى بأية أهمية عند المسلمين ويرجع أركون وقوع هذا العلم – هامشيا – إلى سببين أساسيين (3):

- وقوعه تحت الرقابة العقائدية الحارسة للأرثوذكسية.
  - وقوعه أيضا تحت رقابة الدول العلمانية.

طبعا تعلل هذه الرقابة بالخوف من النتائج التي يمكن أن يفضي إليها هذا العلم فأدا وظف للسنهج التاريخي وتم تسليطه على هذا النص الديني الإسلامي في نظر الحداثيين فإن ذلك يستوعب الأصوليين ويؤدي إلى تحرير الناس من هيبة رحال الدين

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 27، وانظركتابه الفكر الأصولي، ص 31.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 32.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 27.

وسيطرقم على العقول<sup>(1)</sup> وهو أمر ليس بالسهل حينما ينظرون إلى الواقع الإسلامي، لكنه إن وظف سيساهم في إبعاد الأسطورة وإحلال الوعي التاريخي مكافحا. وذلك ما يكسشف عن تاريخية النص الديني الإسلامي. كما أن هذه الرقابة يمكن تعليلها أيضا؛ وذلك بستاريخ الأديسان فهو الكفيل بالكشف عن الثقل التاريخي والسوسيولوجي والنفسي لما يدعى بالمخيال الديني<sup>(2)</sup>؛ أي أن توظيفه يتيح تعرية الإيمان والكشف عن الطوباوي ومن ثم بيان دور الأسطورة في تأسيس سلطة النص الديني، ونتيحة توظيف هدنين العاملين خاصة تاريخ الأديان، إن وظف فإنه يظل غير واثق من أرضيته، غير وائسة من رهاناته، غير واثق من أدواته (3)، فإن وثق من أبعاده هذه فإنه سيحول كل شيء كما تنبأ له الحداثة.

ثالب العدم عن المرجعية الدينية سواء أكانت عمثلة في أفراد أو في مؤسسات، الإسلامي عمن يدافع عن المرجعية الدينية سواء أكانت عمثلة في أفراد أو في مؤسسات كالمؤسسات التي لا تزال لها فاعلية في المجتمع الإسلامي كالأزهر عند السنة، والنحف عسند السشيعة وغيرها من المؤسسات، وهذه القوى يوظفها الخطاب الحداثي مرادفة للقتامة ومقابلة للتنوير والقوى التنويرية (4). ويعزي الحداثيون تشكيل هذه القوى إلى السلطتين السابقتين (السلطة السياسية والسلطة المعرفية) خاصة السلطة المعرفية التي مسئلها العلماء ويعتبرونها بدأت مع الإمام الشافعي وتأسيسه لعلم أصول الفقه (5). وفي الستاريخ المعاصر تتبناها الحركات الأصولية الداعية إلى تكريس سلطة النص الديني وجعلها مرجعية المسلمين كما كانت. ويتحامل الخطاب الحداثي على هذه القوى لسببين أساسيين: أما الأول فهو حوفها من ندزع القداسة عن الدين؛ ولذلك تلجأ

<sup>(1)</sup> أنظر هاشم صالح في شرحه على نص أركون، الفكر الأصولي، ص 23.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 24.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 27، 28.

<sup>(4)</sup> أنظر هاشم صالح في شرحه لنص أركون، الفكر الأصولي، ص 24، 25، وانظر أيضا الطب تيزيني، في كتابه على طريق الوضوح المنهجي؛ إذ يعتبر المتدينين جمهور السواد، وهي التسمية التي وظفها طه حسين من قبل، فيوردها مؤيدا ما ذهب إليه طه حسين ومؤكدا وجود نسقين ثقافيين متباينيين هما الدين والعلم، كما نجده يوظف المتقفين مقابل المتدينين، أنظر الطيب تيزيني: على طريق الوضوح المنهجي، ص 104، 105.

<sup>(5)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 23، أنظر كذلك نصر حامد أبو زيد، الإمام الشافعي، ص 46.

هذه القوى إلى الضغط بكل ثقلها على الدراسات القرآنية بشكل خاص، التي هي في نظر الحداثة نظر الحداثة لل من اللامفكر فيه ويفهم من هذا أن الدين من منظور الحداثة ليس مقدسا، وإنما هو ظاهرة كسائر الظواهر، وهذا كلام غاية في الخطورة.

أما السبب الثاني فهو خوف العلماء على امتيازاقم المادية والمعنوية داخل المجتمع وفي هـذا المقام يحمل أركون المسؤولية حتى بعض المستشرقين مسؤولية تكوين قوى القداسة السيّ مكنت للفكر الأسطوري مثل جوزيف فان إيس<sup>(1)</sup> الذي اعتبره أحد الذين قدموا عطاء استثنائيا للإسلام، وهو على الرغم من ذلك يمارس أكبر رقابة ذاتية علـى نفسه فيما يخص المجال المحفوظ للإيمان؛ لأنه لا يريد حلب المتاعب لنفسه وقد أو خـذ هذا المستشرق من خلال مراعاته للإسلام السني باعتباره المهيمن واعتبر مثل هذا الموقف من الأضرار التي تلحق بالدراسات العلمية (2).

إن تصوير الحداثيين للمتدينين على ألهم قوى تحفظ القداسة كان بغرض بيان مدى بعد الفكر الإسلامي عن العلمية وخضوعه للأسطورة، وهذا ما جعل الخطاب الحداثي يعتبر وجود مثل هذه القوى في المجتمع الإسلامي أحد أسباب الأسطورة المكرسة لسلطة النص الديني. والمتأمل في هذا الكلام يجد فيه سعي لمقارنة الإسلام بغيره - وقد مر بنا تعذر المقارنة - فقد شبه المسلمون في الوقت المعاصر في تعاملهم مع الحداثة بالمسيحيين من قبل أثناء أزمة الحداثة في أوروبا(3).

وهـــذا الكلام لا يتعلق بالنص القرآني أو بالنص النبوي فقط، بل يتعلق بالنص الديني التراثي أيضا؛ ففي نظر الحداثيين قوى التقديس هذه هي التي مكنت للعلماء من أن يقوموا بعملية سطو على المعنى، وصاروا يبلغون الناس فهومهم الخاصة لا مضامين النــصوص، ويمـــثلون بالمفــسرين الذين صاروا من خلال عملهم العلمي يقولون ما يــريدون هم لا ما تريد أن تقوله النصوص<sup>(4)</sup> ومثل هذا الكلام قيل أيضا عن الفقه، وأصول الفقه، والسيرة النبوية، والدراسات القرآنية، وسائر العلوم الإسلامية.

<sup>(1)</sup> وهـو مستـشرق ألمانــي حديث، من مؤلفاته: اللاهوت والمجتمع في القرون الثلاثة الأولى للهجرة.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 33.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه: ص 25.

<sup>(4)</sup> محمد أركون: تاريخية الفكر العربي الإسلامي، ص 17.

ودائما الهدف هو الكشف عن دور الأسطورة في تأسيس سلطة النص الديني وضحمان ممارسته لهذه السلطة التي تعتبر عائقا أمام عملية التحديث التي ينادي بما الخطاب الحدائسي العربسي المعاصر. وهكذا نجد أن سلطة النص الديني التي سعى الحدائسيون من خلال الكشف عنها إلى تأسيس تاريخية النص الديني، فمن خلال تركيزهم على هذه السلطات السالفة الذكر، أرادوا أن يقولوا بألها سلطات تاريخية تأسست في التاريخ، ومن ثم فسلطة النص الديني تاريخية.

وبسناء على هذا نجد أركون يصل إلى نتيحة، أو يتوقع نتيحة تتمثل في ضرورة إبعاد الأديان – طبعا ومنها الإسلام – من دائرة التعالي والتقديس والغيب والاعتماد على ركائز المادة التي أسسها العلم الوضعي<sup>(1)</sup> وهذا أيضا كلام غاية في الخطورة.

وفي ضـوء هذا الفهم نجد الخطاب الحداثي ينكر شمولية النص القرآني واعتباره إقليمــيا تاريخــيا، ومن خلال هذا الفهم أيضا كانت الدعوة إلى العلمانية في الراهن العربـــي، وهـــي المــسألة التي تشكل الجدل الديني العلماني في الخطاب العربـــي المعاصر.

لقد دهب العلمانيون انطلاقا من رؤيتهم هذه إلى طبيعة النص إلى القول بتعذر تطبيق الشريعة في الحياة الإسلامية المعاصرة بحجة أن الأحكام الشرعية بطبيعتها إقليمية غسير عالمية، مؤقتة غير مستمرة (2) وحينما تصطدم هذه الرؤية بنصوص تعارض هذا الستوجه نجد أصحابها يتأولون هذه النصوص تأويلات بعيدة جدا، فمثلا محمد سعيد العسماوي يقف عند قوله تعالى: (... إن الْحُكُمُ إِلاَّ للَّه...) (يوسف: 67) وهي آيسة قرآنية فيقول بأنها ليست مقولة إسلامية، وأنها لم تعرف لا على مستوى القرآن الكسريم ولا على مستوى السنة النبوية، بل ذهب إلى أنها فكرة تبلورت في مصر القديمة، ثم شاعت في المجتمعات المسيحية في القرون الوسطى (3).

ولا شــك أن مجانبة الصواب جلية في هذا الكلام، وإن كانت المجتمعات القديمة ظهــرت فيها فكرة الحق الإلهي فهذه الأخيرة لا صلة لها بالإسلام، وعبارة أو مقولة

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 26.

<sup>(2)</sup> محمد سعيد العشماوي: الإسلام السياسي، موقم للنشر، طبع المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، وحدة الرغاية، الجزائر (1990)، ص 54، 55.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 35.

كما أسماها العشماوي إن الحكم إلا الله" آية قرآنية وردت في قوله تعالى: (... إن الْحُكُم إِلاَ اللهُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُتَوَكِّلُونَ (يوسف: 67) وإنكار صلتها بالقرآن الكريم من الأمور العجيبة التي يقول بما الخطاب الحداثي؟!.

# الفصّ إلثاني

# النموذج الحداثي وقراءةالنص الدينى

#### تمهيد

المبحث الأول: محمد أركون ومحاولة زحزحة القناعات

المبحث الثاني: نصر حامد أبو زيد ودعوى تكوين وعي علمي بالتراث

المبحث الثالث: محمد عابد الجابري وتجاوز الإيديولوجيا

المبحث الرابع: حسن حنفي وإعادة البناء

# تمهيد

في ضوء ما تم تحديده من مفاهيم وفي ضوء محاولات الكشف عن آليات التأسيس؛ تأسيس تاريخية النص الديني، راح الحداثيون العرب في الوقت المعاصر يسشكلون نمطا متميزا في قراءهم للنص الديني؛ هذه القراءة التي يعتبرون لحظة تدشينها في التاريخ المعاصر للمسلمين بدأت مع طه حسين. ولهذا نجد الإشادة بقراءة هذا الأخير للنص الديني، ونجد الخطاب الحداثي العربي في الراهن يسعى إلى أن يتحلى في حلقة موصولة بتلك اللحظة التي افتتحها طه حسين. ولهذا اعتبر طه حسين رائدا للحداثة العربية، وأن كتابه "في الشعر الجاهلي "كانت له الريادة السيّ تتحلى حسب المعجبين به ومن يسعون إلى حدمة فكره أو العمل على استمراريته في عدة أمور منها:

- استقلال الماضى عن أهواء الحاضر.
  - استقلاله بذاته التاريخية عنا.
- خضوع هذه التاريخية للعقل والمعرفة العقلية التي لا تراعي النتائج العقائدية<sup>(1)</sup>.

من خلال هذه المعالم المحددة لنموذج قراءة طه حسين، يتحلى القول بتاريخية السنص الديني كهدف متوخى كما أن العلمانية كانشغال سياسي لدى الحداثيين رأوا تعذر تأسيسها نظريا ما لم يتم تأسيس تاريخية النص الديني، وهذا ما أشارت إليه العبارات السابقة: "استقلال الماضي عن أهواء الحاضر" أو "استقلاله بذاته التاريخية" أي أن النص يصبح هناك، ونحن نعيش هنا، والمسافة بين هنا وهناك شاسعة، تقتضي أن نفكر في الحاضر بآلياته الراهنة لا بآليات الماضي.

كما نحد الإشادة باللحظة التأسيسية (= لحظة طه حسين) عند محمد أركون؛ إذ يعتبر هذا الأخير طه حسين أحد الذين فرضوا أسلوبا لا يرضخ للتزمت، ولا للحشو وذلك بإخضاع تراث الماضي لفحص انتقادي آلت نتائجه إلى ربطه بالمنسي وتم فضح

<sup>(1)</sup> عزيز العظمة: بنيا الدين في حاضر العرب، ص 103.

الستمويه وإعادة الآفاق التاريخية الصحيحة (1). إن عملية فضح التمويه وعدم الرضوخ للتسرمت، والتركين على الآفاق التاريخية وغيرها من المصطلحات الشائعة في قراءة أركون كلها توحي بتوجه وضعي متأثر بالمناهج التي أفرزتما الفلسفة المادية الحديثة في الغرب، وما يؤكد ذلك أن تاريخية النص الديني في الخطاب الحداثي العربسي المعاصر بدأت مع طه حسين لكن مشروعه لم يكتمل.

كما نجد الدكتور الطيب تيزيني هو الآخر يشيد بريادة طه حسين وبالخطوة الجسريئة السيّ خطاها<sup>(2)</sup>. وعلى كل فقد كان طه حسين نموذجا افتتاحيا في الخطاب الحدائسي العربسي المعاصر، ومن جاء من بعده من باحثين أرادوا الأخذ بقراءته ومنهجه، فقد اعتبروا أنفسهم امتدادا له ليس إلا، وما دام الأمر كذلك سنقف في هذا الفصل على بعض النماذج التي ساهمت بقراءتما في الانفصال عن النص الديني وفي القول بتاريخيته.

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 156.

<sup>(2)</sup> الطيب تيزيني: على طريق الوضوح المنهجي، دار الفارابي بيروت البنان، ط1 (1989) ص 104، 105.

# محمد أركون ومحاولة زحزحة القناعات

# المطلب الأول: آليات القراءة عند أركون

يعتبر محمد أركون أكثر الباحثين الحداثيين اهتماما بالقراءة المعاصرة للنص السديني، يشهد له بذلك أنصاره وخصومه على السواء، فهو من أصحاب المشاريع، والمسشروع السذي يسعى أركون إلى تأسيسه هو مشروع نقدي يهدف إلى دراسة شروط صلاحية كل المعارف التي أنتجها العقل الميتافيزيقي، والمؤسساتي، والسياسي السذي فرض عن طريق مايدعوه أركون بالظاهرة القرآنية أو الظاهرة الإسلامية (1) وذلك ضمن الإطار العام الذي يشكل أحد مواضيع الحداثة الغربية وهو الظاهرة الدينية.

وهـو مـشروع يـنم عن تحول نمط الصراع وآلياته بين الفكر الديني والفكر الوضعي وهو ليس وليد عقد التسعينيات بل يمتد إلى ما قبل ذلك؛ فكتابات أركون في هـندا الجـال بدأت في السبعينيات مثل كتابه "قراءات في القرآن" الذي اعتبره أولى بالقراءة من كتب غيره من الحداثيين التي أثارت ردود أفعال كثيرة (2). ومحمد أركون في مـشروعه هـندا يراهن على إدخال التاريخية إلى ساحة الفكر العربـي الإسلامي بمحتلف مراحله وبمحتلف نصوصه بما في ذلك النص القرآني.

وحيى ينتصر هذا السرهان يوظف أركون استراتيجية الزحزحة (Le Deplacement) وتسليطها على القناعات واليقينيات الإسلامية، حتى إذا تبين أن تلك القناعات قامت على أرضية غير سوية، أو تم التمكن من نقلها من إطارها إلى إطار آخر كان قد أتى على البنيان من قواعده. وهذا في إطار الأخذ بالحفر الفكري (الأركيولوجيا الفكرية) كما يقول ميشال فوكو، أو في إطار محاولة التفكير في

<sup>(1)</sup> محمد أركون: تاريخية الفكر العربي الإسلامي، ص 13.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، ترجمة وتعليق هاشم صالح، دار الطليعة، بيروت، ط2 (2005)، ص 14.

اللامفكر فيه كما يقول محمد أركون. ولذلك فالزحزحة (Le Deplacement) عند أركون يقصد كا: "كل تغيير يطرأ على الإشكاليات التقليدية، أو مقاربة حديدة للمشاكل المطروحة، تحل محل المقاربات السابقة، وتلغيها أو تزحزحها عن مكالها"(1).

والإشكاليات التقليدية المتحدث عنها هي يقينيات العقل المسلم التي البعض منها بعصض مسن العقيدة؛ كالإيمان بأن المكتوب في المصحف هو كلام الله عز وجل، وكالإيمان بحجية السنة، وكالإيمان بأن الإسلام رسالة عالمية... وغيرها من الأمور. والمقاربات المقاربات القرائية التي قدمتها الحداثة الغربية للنص الديني السيهودي والمسيحي، باعتمادها على المعارف الحديثة وعاولة سحب تلك الأحكام والمقاربات على النص الديني الإسلامي، مع عاولة بيان التركيز على النتائج الإيجابية السي توصلوا إليها هناك، وذلك ما يجعل عملية زحزحة القناعات الإسلامية في نظر أركون عملية تفكير وتأمل عاجلة وضرورية من الناحية الفلسفية (2) وتتحلى ضرورةا بالطبع في وجوب مسايرة الحداثة الغربية وتطبيقات علوم الإنسان في الغرب.

وبالتالي فعملية زحزحة القناعات تصبح ليست إجابات نحائية بقدر ما هي تأسيس استــشكالات حــول مسائل صارت موثوقا منها، وتكوين روح الشك والنقد لدى القــارئ وجعلــه لا يجزم بصحة ما يقرأ إلا بعد عرضه على محك النقد، وبيان مطابقته للواقــع، واستكشاف بعده الوضعي. عقب إحدى المحاضرات التي ألقاها أركون حول القــرآن الكريم سئل: هل بإمكانك التشكيك في آية قرآنية معينة؟ فرد على السائل بأن هــذا السؤال عبارة عن الدعوة إلى مبارزة تيولوجية، وأن هذا النمط من الأسئلة لم يعد محــل اهتمام علوم الإنسان فهي لم تعد تحتم بالصحة أو البطلان وإنما تبحث في كيفية تمكــن هذا النص من أن يشغل وعي الناس ويسيطر عليهم مدة قرون، وكيف استطاع أن ينــسينا تاريخيــته وبدا بحردا مطلقا متعاليا على التاريخ؟ واعتبر مترجم أركون هذه الإحابات إحدى الزحزحات الأركونية المهمة في تاريخ الفكر الإسلامي (3).

إن إحابــة أركون هذه بقدر ما تبدو مصادرة عن المطلوب، بقدر ما هي عملية زحــزحة كمــا قال مترجمه؛ لأنها تنطوي على البحث في سر قدسية النص الديني؟

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 31.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 30.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 58.

وكيف بقي يمارس سلطته؟ وهي الأسئلة التي تعتبر الإجابة عنها منافذ للقول بتاريخية السنص الديني، وإحلال مكان يقينيات العقل المسلم مسائل أخرى، وتلك هي عملية الزحرزحة. وهنا تتجلى عملية زحزحة القناعات كبديل لا بد من الأحذ به في نظر أركون في سبيل بحائمة الفكر الديني خاصة، وأن نمط المحائمة السابق لم يصل إلى المطلوب، أعني به القراءة الماركسية للنص الديني التي اعتبرت تعبيرات سيكولوجية وإيديولوجية تدل على عصرها ليس إلا؛ أي ألها مجردة من القيمة المعرفية ومن نماذج هذه القراءات حسين مروة (1). فإذا كانت تلك القراءات عاجزة و لم تصل إلى النتائج المطلوبة من الناجية المعرفية، فإن عملية زحزحة القناعات صارت من الضرورات الحداثية الملحة والكفيلة بتفكيك الفكر الديني، وذلك بتوظيف عدة آليات يعتبر أركون من السباقين إليها منها:

- 1. شبكة المفاهيم: يوظف أركون شبكة مفاهيم ضخمة ومعقدة حدا يراها من أدوات الزحرحة مرشل: الأسطورة، الطقس الشعائري، رأس المال الرمزي، العلامة اللغروية، إنستاج المعرض، آثار المعنى، التاريخية، المخيال، نظام الإيمان... وغيرها من المفاهريم الركون ضرورة إدخالها وتوظيفها كآليات قرائية، خاصة وألها صرارت مرتداولة في مجال العلوم الإنسانية. يوظف أركون هذه المفاهيم بكيفية لا يضاهيه فيها أحد من المفكرين المعاصرين.

<sup>(1)</sup> أنظر بخصوص هذا الحكم على هذه القراءة، علي حرب: نقد النص، ص 83.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 46.

وبمفهوم المخالفة إن تطور العلم المادي الذي يقوم على ربط الظواهر بأسبابها يلغي هدا الموقف التيولوجي، ولأن علم النفس قدم تفسيرا لهذه الظاهرة، فبذلك يصبح الإيمان مؤسسا على أرضية متحركة، وهذا أحد أوجه زحزحة القناعات، كما يعتبر محمد أركون النظر للكتابات المقدسة من زاوية تاريخية واجتماعية وأنثروبولوجية يزعزع كل الترتيبات التقديسية للعمل اللاهوتي التقليدي، وهي المعارف الكفيلة في نظره بنسزع غلافات التمويه والتهويل والرؤى الأسطورية حول ظاهرة الكتاب المقددس (1) والمعمم في المحتمعات (2)، كما أنه يعتبر اللسانيات علم ضروري لزحزحة القناعات، ومن أولويات القراءة المعاصرة ضرورة المقاربة السيميائية لذلك يعتبر عملية الزحزحة تكمن في نفس الصور العقلية التي تشير إليها العلامات اللغوية (3).

3. المناهج المتعددة: يوظف أركون في قراءته وعملية زحزحته للقناعات الإسلامية منهجية متعددة الرؤوس، فهو كما قال عنه على حرب: "يقوم في كل فقرة من فقرات مباحثه بتلخيص القواعد المنهجية التي يستخدمها" (لله كانت أعمال أركون تسعى إلى تطبيق هذه المناهج على النص الإسلامي عما فيه القرآن الكريم، ومن ضمنها تلك التي طبقت على المسيحية، فأخضع النص الديني للنقد التاريخي المقارن، والتحليل الألسي التفكيكي، وللتأمل الفلسفي المتعلق بإنتاج المعنى... وغير ذلك، وأركون بتوظيفه لهذه المساهج كان يهدف إلى تأسيس إسلاميات تطبيقية (L'eslamolgie Pratique) من أحل التعرف على الظاهرة الدينية. ومن خلال توظيفه هذه المفاهيم، وبتلك المعارف الإنسانية وهذه المفاهيم، وبتلك المعارف الضروري التحدث عنها لألها بقيت لأمد طويل من قبيل اللامفكر فيه.

ومن هنا فإن عملية زحزحة القناعات التي يدعو إليها أركون في مشروعه الفكري لا تبدو مطلوبة لذاتما بقدر ما تناط بما وظائف أخرى لا يمكن الوصول إليها إلا من خلل إنجاز هذه الزحزحة وهذه القراءات الحفرية للقناعات واليقينيات الإسلامية ومن هذه الوظائف:

<sup>(</sup>۱) يوظف أركون مصطلح الكتاب المقدس لا للدلالة على التوراة والإنجيل فقط بل حتى على القرآن الكريم أيضا.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، ص 83، 84.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 34.

<sup>(4)</sup> على حرب: نقد النص، ص 71.

أ – تعرية الوظائف الأيديولوجية: وهي أمر يشترك في القول به أركون وغيره من الحداثين، فقراء هم للنص الديني لا ترى فيه نصا تجاوز الإيديولوجيا، بل هو ذو بطانة إيديولوجية (1) و لم يقف حكمهم هذا على النص التراثي فحسب بل تجاوزه إلى السنص القرآني، وهذا ما يتحلى من كلام نصر حامد أبو زيد حينما اعتبر نول الوحيى استحابة لمتطلبات الثقافة في ضوء القراءة الأنثروبولوجية التي كان ينجزها، وهذا ما يتحلى أيضا عند أركون في معالجته للكثير من المسائل المتعلقة بالنص القرآني كأسباب النرول، ومسألة التدوين وما ترتب عنها من إنجاز المصحف، وكتب الحديث... وغيرها، فكلها في نظر أركون خضعت لوظائف أيديولوجية (2).

وللكسشف عسن تاريخية النص الديني يرى أركون ضرورة زحزحة القناعات بخسصوص هسذه المسائل فتكون عملية الزحزحة أداة تناط بها عملية تعرية الوظائف الإيديولوجية. وعملية التعرية هذه جعلته يقوم بقراءة تفكيكية لا مثيل لها – على حد تعبير مترجم أركون – للتراث والذات والمعنى.

ب - اختراق المحسرمات والممنوعات السائدة: وهي ما يصطلح عليه أركون التفكير في اللامفكر فيه، وهو في هذا الموضع يطرح جملة من التساؤلات حول النص السديني إلى درجة أن قارئه يفهم أنه يقرأ لمفكر من زمن آخر ومن بيئة ثقافية أخرى. وذلك من خلال تساؤلاته هذه التي لا تجعل القارئ يلمس نتيجة معرفية توصل إليها صاحبها بقدر ما يزداد شكا وحيرة إلى درجة أن بعض قراء أركون ونقاده يعتبرونه لا ينجر قراءة معينة، ولا يؤسس فضاء علميا، ولا يتبنى منهجا معينا، وإنما يحدد إشكالات ويدعو إلى معالجتها غيره من الباحثين ومن قراءه (3)، واختراق هذه المحرمات هدو ما جعل أركون دقيقا في انتقاء مصطلحاته وهو ما جعله يوظف شبكة المفاهيم التي تمت الإشارة إليها، وهو ما جعله يغير في بعض الأحيان عناوينه مثل تغييره لعنوان كستابه من: "نقد العقل الإسلامي" إلى "تاريخية الفكر العربي الإسلامي" ومصطلح التاريخية كما مر بنا له دلالته الوضعية التي يرد كما في مقابل المقدس فيكون هدفه التاريخية كما مر بنا له دلالته الوضعية التي يرد كما في مقابل المقدس فيكون هدفه

<sup>(1)</sup> هذا الحكم يوظفه الدكتور محمد عابد الجابري في دراسته للنص التراثي، أنظر كتابه، التراث والحداثة، ص 23.

 <sup>(2)</sup> ليديولوجية الساسة والعلماء على حد سواء في نظر أركون، وقد مربنا هذا أثناء الحديث عن ممارسة النص لسلطته.

<sup>(3)</sup> أنظر على حرب: نقد النص، ص85.

نــــزع صــفة القداســة عن النص الديني بما فيه النص القرآني وهذه إحدى أمثلة اللامفكر فيه.

ومن أمثلة اللامفكر فيه أيضا مسألة "العلمنة في الإسلام"؛ فالخطاب الإسلامي الحديث والمعاصر يناهض العلمنة لأنما مخالفة للإسلام، لكن أركون يخطئ هذا التصور ويعتبر الخطاب الإسلامي حاهلا بإيجابيات العلمانية، كما ألما في نظر أركون ليست مخالفة للإسلام بل هي من مضامينه انطلاقا من الرسالة القرآنية التي يعتبرها تقدم دورها وتمارس نفسسها على هيئة حداثة (1)، إلى السنة النبوية التي يعتبرها نضالا دنيويا(2)، كما أنه يعتبر الدولة الإسلامية دولة علمانية خاصة مع بداية العهد الأموي أين صارت الشرعية شرعية القوة.

ج - هــتك الرقابة الاحتماعية: ويقصد كما أركون موقف ومعتقد الجماهير في السنص الــديني، فعامة المسلمين أو جمهور المسلمين، حصل لهم اطمئنان حول النص الــديني في مــستوياته المحتلفة، وهم يعتقدون أن القرآن الكريم كلام الله المدون في المصحف، وأن السنة مصدر من مصادر التشريع، وهذا الجمهور الإسلامي يرفض أي وصــف أو أي قــول آخــر يناقض هذا المعتقد، وحتى النص التراثي ينظر إليه بعين التبحيل لصلته بالوحي وكونه خادما له. هذا الموقف في نظر أركون ضرب من الرقابة الاجتماعية التي لا بد من هتكها؛ لأن ذلك في نظره إحدى الضرورات التي تقتضيها عملية التفكير والتأمل (3)، وهذه العملية عملية زحزحة وزعزعة بحق. وقد صور شارح أركون أثرها على المسلمين بألهم يصبحون في حالة رعب وخواء (4).

# المطلب الثاني: تطبيقات أركون على النص الديني

إن الغايسة التي يهدف إليها أركون والتي هي إحدى أولويات مشروعه الفكري هسي تأسسيس إسلاميات تطبيقية كما سبق الذكر، هذه الغاية جعلته يأخذ بمفهوم الزحرزحة في تعاطيه مع النص الديني الإسلامي بغية مناقشة مدى علمية ما يعتقده المسلم وذلك على النحو التالى:

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 19.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 30.

<sup>(4)</sup> أنظر هاشم صالح في شرحه على نص أركون، المرجع نفسه والصفحة.

أولا: بخصوص السنص القرآني. سبق الحديث عن ممارسة النص لسلطته عند الحداثين، ولكن زحزحة قناعات المسلم بخصوص النص القرآني يتناولها أركون من زوايا مستعددة ومسن خلال تركيزه على جوانب وطرحه لأسئلة لم يطرحها العقل المسلم، وبعسضها طرح وأجيب عنه، لكن أركون يطرحها بصيغة أخرى تبريرية أكثر مما هي واقعسية أو مستحققة تاريخيا كما يقول هو، من هذه القناعات المتحققة بخصوص النص القسرآني والستي تسسعى القراءة الأركونية إلى زحزحتها: الوحي، التدوين، الشفوي والكتابسي، المرجعية القرآنية... وغيرها من الأمور التي يناقشها أركون، وما دامت الحداثة مشروعا مفتوحا فهو دائما قيد التأسيس، يصبح التعامل الحداثي مع النص القرآني تعامل معسه في الآن. من هنا يسعى أركون إلى أن يكون منسحما مع منحى القراءة الحداثسية، فيرى أن قراءة القرآن بشكل عام تعتمد على المكانة التي نوليها للتاريخية من أحل تفسير كل فترة الوحي والممارسة النبوية(1). وهي أهم فترة في تاريخ القرآن الكريم، والسيق يعتسبرها أركون ملغاة من القناعة الإسلامية الآن بسبب تدوين المصحف؛ لأن المصحف نص بينما القرآن كلام في نظره؛ أي ضرورة التمييز بين الشفوي والكتابسي.

وإخصاع القرآن الكريم للتاريخية كمفهوم مادي حداثي أمر غاية في الصعوبة والخطورة، لذا نجد أركون نفسه داعية هذه التاريخية يحكم باستحالة ذلك ويعزي اقتحام المستشرقين هذا الميدان في رأيه لأن العقل العلمي كان هو المنتصر يومها وكان مدعوما بالاستعمار<sup>(2)</sup>. إذا فالحديث عن تاريخية القرآن أمر من الصعوبة بمكان أن يستحدث عنه الآن، خاصة وأن الحركات الإسلامية صارت تشكل جبهة دفاعية عنيفة<sup>(3)</sup>. من جهة أخرى يرى أركون التحدث عن تاريخية النص القرآني صار ضروريا من الناحية الفلسفية كما مر بنا، لكن المجاهة صارت صعبة والجرأة مفقودة، ولسذلك كانت طبيعة تناول ودراسة أركون للنص القرآني تتمثل في عملية زحزحة لفناعات المسلمين إزاء النص الكريم.

فسنحده يسبداً من الحديث عن الوحي فبدل توظيف مصطلح الوحي الذي هو مسصطلح قرآني لقوله تعالى: ﴿إِنْ هُوَ إِلا وَحْي يُوحَى ﴿ (النحم: 4) يوظف مصطلح

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 21.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي واستحالة التأصيل، ص 44.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 44.

"الحدث القرآني" (Le fait Coranique) (1) ويوظف أحيانا مصطلح "معطى الوحي" ومصطلح الحدث له دلالة متميزة، فهو مفهوم ذو دلالة أنثروبولوجية مادية تاريخية (2). خصلاف الوحي الذي له بعده الغيبي والواصل بين عالمي الغيب والشهادة. وبمعناه المستداول عسند علمساء العقيدة وعلماء القرآن الكريم من أنه: "إعلام الله تعالى من اصطفاه مسن عباده كل ما أراد إطلاعه عليه من ألوان الهداية والعلم ولكن بطريقة سرية خفية غير معتادة للبشر (3).

إن الفرق بين دلالتي "الحدث" و"الوحي" واضح، وهناك من يعتبر أركون يأخذ عفهوم الحدث القرآني أو معطى الوحي تخفيفا لغيبيته وتوكيدا لدنيويته وموضوعيته (7)، وهذا التغيير في المصطلح له بكل تأكيد تداعياته المعرفية والنفسية، فيكون المصطلح في حدد ذاتسه أداة من أدوات الزحزحة، وهذا الأمر يبيّن لنا سر توظيف الجهاز المفاهيمسي الدي تم الحديث عنه من طرف محمد أركون، كما نجده يغير مصطلح القسرآن ليطلق عليه "الخطاب النبوي" (Le Discours prophètique)، ويقول بأنه مفهوم يطلق على الكتب الدينية كالإنجيل والقرآن، وأنه يتحاوز التعريفات العقائدية إلى البنية السيميائية للنصوص (4).

إن قــارئ أركون يجده يفكر في فتح الإضبارات الكبرى التي بقيت على حد ما يقول مسكوتا عنها حتى الآن، وطبيعي أن جميع العلوم الإسلامية ذات مرجعية قرآنية ولذلك اتجه أركون إلى النص القرآن؛ لأنه بتحريك المصدر والأصل تزحزح الفروع بالــضرورة؛ فنجده يورد كلاما يوحي بأنه يعتبر أن القرآن المدون في المصحف ليس هــو الموحــى به على محمد صلى الله عليه وسلم، أو على الأقل ليست دلالاته نفس الدلالات التي تضمنها لحظة نــزوله، وله في هذا كلام كثير، وأحيانا يكرر هذا الأمر في مقالاته وفي كتبه كذلك، من ذلك حديثه عن المصحف حينما يعرفه بأنه: "عبارة عـن مجمــوعة من العبارات الشفهية في البداية ولكنها دونت في ظروف تاريخية لم توضح حتى الآن، أو لم يكشف عنها النقاب ثم رفعت هذه المدونة - أي المصحف -

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 27.

<sup>(2)</sup> عبد الله العروي: مفهوم التّاريخ، المركز الثقافي العربي بيروت، ط2 (1997) ج1، ص 68 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> الزرقانى: مناهل العرفان: ج1، ص 64.

<sup>(4)</sup> محمد أركون: القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، ص 5.

إلى مستوى الكتاب المقدس بواسطة العمل الجبار والمتواصل لأجيال من للفاعلين التاريخيين، واعتبر هذا الكتاب بمثابة الحافظ للكلام المتعالي لله والذي يشكل المرجعية المطلقة الإجبارية التي ينبغي أن تتقيد بها كل أعمال المؤمنين وتصرفاهم وأفكارهم"(1). ويقول أيضا عن المصحف: "أفضل أن أدعوه بالنص الرسمي المغلق، والذي استهلكته الأمة المفسرة، عاشت عليه طيلة قرون وقرون، وسوف تستهلكه أيضا طيلة فترة مقبلة لا يعرف إلا الله مداها بصفته تنزيلا أي وحيا معطى"(2).

إن هذا الكلام يجعل قارئ أركون في تساؤل مستمر حول صحة النص القرآني المدون في المصحف خاصة القارئ الذي لا يمتلك خلفية إسلامية صحيحة ويمكن أن تزحزح قناعته حول مصدرية القرآن الكريم وهذا أمر خطير، وما يترتب على الأخذ به أمر خطير أيضا؛ لأنه إلغاء كلي للعلوم الإسلامية، ونقل للمسلمين من مرجعية إلى أخرى حداثية وضعية وهذا ما كان يتنبأ به أركون حينما قال بأن المسلمين: "بدأوا يتحولون من اللامبالاة إلى التاريخ الأرضي الذي لا صلة له بالمستقبل الأخروي"(3).

ويلاحظ على هذا الكلام أن صاحبه صوب نقده إلى جانب خلفي، أو مستوى عميق من مستويات النص وكأنه يوظف أركيولوجيا الفكر التي قال بها ميشال فوكو والستي اعتبرت إحدى منجزات العلوم الإنسانية في تاريخها المعاصر، وفي هذا نجد متسرجم أركسون أكثر صراحة من أركون في عملية الزحزحة أو الزعزعة - زعزعة عقيدة المسلم - بخصوص النص القرآني، فعن تطبيق هذه العلوم الإنسانية في المحال الإسسلامي يقول مترجم أركون بألها تشكل خطرا من الناحية النفسية؛ لألها تزعزع التوازن النفسي للمسلمين، وألها بمثابة عملية حراحية خطيرة حداله.

وهـــذا الموقف لا يعدو أن يكون في نظري إلا امتدادا لمواقف المستشرقين، أكثر ممـــا هـــو بحث موضوعي، وما التناقضات التي وقع فيها أركون إلا دليلا على ذلك. وحتى يتاح لأركون عملية زحزحة شاملة للقناعات الإسلامية إزاء النص القرآني بعد

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 41.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه: ص 57.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: مقال بمجلة الأصالة، ص 39.

<sup>(4)</sup> أنظر هاشم صالح في تعليقه على نص أركون، الفكر الأصولي، ص 59، 60.

أن غير مصطلح الوحي، وشكك في صحة المصحف، نجده يبرر تشكيكه هذا بالبحث في تاريخ القرآن الكريم من خلال تناوله مسائل عديدة مثل:

1. تــدوين المصحف: من المعلوم أن جمع القرآن في مصحف واحد تم في عهد الخليفة الثالث، وهي مرحلة متأخرة نسبيا عن عهد النبوة، فقد مات النبي صلى الله عليه وسلم و لم يترك القرآن الكريم مدونا في مصحف واحد، وإنما تركه مدونا على العسب والجريد والآدم وعظام الأكتاف، وهذا ما يؤكده تاريخ القرآن الكريم، وهو مسا ذكره علماء الإسلام في كتبهم<sup>(1)</sup>. كما أنه كان محفوظا في الصدور، وقد اعتمد في جمعه وتدوينه على النسخ المدونة، ولكن أركون لم يشر إلى ما كان مكتوبا بقدر مساكان يركز على الشفوي، ولذلك يعتبر أن اعتماد التدوين على حافظة الحفاظ مسلك غير أمين، واحتمال الخطأ والنسيان وارد، وهذا من ضروب الزحزحة. وأركون في هذا الموقف يجعل دور السياسة حاسما في هذه المسألة، ومن منظور العلوم الإنسانية التي يجعلها إحدى آليات الزحزحة خاصة من منظور علم التاريخ الحديث تحديدا، ففي رأيه هذا العلم لم يعد يسلم بالرواية الإسلامية التقليدية بخصوص المستحف، بل يتناولها بإلحاح نقدي كبير، مبرّرا ذلك بطبيعة المناخ السياسي المتوتر الذي تم فيه جمع المصحف.

يفهم من هذا أن عملية تدوين المصحف مسألة لا تزال يكتنفها الغموض، وتوظيف مثل هذا الكلام يتعمده أركون من أجل عملية الزحزحة التي يراهن عليها، ويبرر ذلك بعدة أمور:

- قلمة المصادر الموثوقة: إذ يعتبرها نادرة، وما عداها فهو هش وتعرض لعمليات تحوير، وحذف، وتقديس<sup>(3)</sup>. وفي هذا مبالغة؛ فإذا كانت المصادر غير الموثوق منها موجودة، فإن المصادر الموثوقة كثيرة جدا، وما أدلج منها يمكن الكشف عن أدلجته، بدليل أن أركون يعترف بأن الأبحاث العربية الإسلامية برهنت على جرأة وحققت نجاحات، صارت تقدر حق قدرها من طرف المؤرخين<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> أنظر الزرقاني: مناهل العرفان، ج1، ص 247.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي، نقد واجتهاد، ص 81، 82.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 53.

<sup>(4)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 115.

- ترتيب الآيات والسور: فهو في نظره ترتيب غير صحيح. يقول عن هذا الترتيب:

  "لا يخصع لأي ترتيب زمني حقيقي، ولا لأي معيار عقلاني أو منطقي وبالنسبة
  لعقول منا الحديثة المعتادة على منهجية معينة في التأليف والإنشاء والعرض القائم
  على المحاجة المنطقية، فإن نص المصحف وطريقة ترتيبه تدهشنا بفوضاها"(1).
  وهذا الأمر أيضا لم يلتفت فيه إلى ما قاله علماء الإسلام، فالثابت عن النبي
  صلى الله عليه وسلم أنه كان يأمر بكتابة ما يوحى إليه ويدل على موضع
  المكتوب من سورته، وقد توفي صلى الله عليه وسلم والقرآن كله مجموع (2).
- النسخ المعتمدة: يعتبر أركون عملية تدوين المصحف لم يرجع فيها إلى جميع النسخ، وأن هناك نسخا أهملت كمصحف ابن مسعود<sup>(3)</sup>.
- تثبيت الكتابة الإملائية: وهو أمر كان متأخرا، إذ تم في عهد الحجاج، وهو الذي أصدر قراره بتثبيت الكتابة الإملائية بعدما مرت مدة على تدوينه، وهذه العملية يعتبرها أركون أمرا ينال من المعني<sup>(4)</sup>.
- الانتقال من الشفوي إلى الكتابي: ما دامت عملية التدوين وجمع القرآن الكريم في المستصحف لم تتم في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، وإنما كان في البداية عفسوظا في السصدور، أي أنه كان نصا شفويا ثم تحول إلى نص مكتوب، فمن وجهة نظر لسانية يقول أركون بأن هناك فرق بينهما فالشفوي كلام والمدون نسص. ويعتبر أركون العقل المسلم الذي لم يميز بين هذين المستويين، عقل لم يميز بين السفوي والمسدون، كما يعتبر هذا الاعتقاد جحد لوظائفية اللغة، وآلية عمارستها كوثيقة مكتوبة، والفرق بينهما مهمل في العقل المسلم حسب أركون؛ لأن تركيبته من طبيعة تيولوجية لاهوتية (5).

إن هــــذه الجوانب التي يقف عندها أركون في مناقشته لمسألة تدوين المصحف تـــولد خلفية استفهامية تزحزح ما هو ثابت وتدفع للاهتمام بالنص القرآني في اتجاه

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي، نقد واجتهاد، ص 86.

<sup>(2)</sup> الزرقاني: مناهل العرفان، ج1، ص 247.

<sup>(3)</sup> أنظر هاشم صالح في شرحه على نص أركون، الفكر الأصولي، ص 45.

<sup>(4)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 30.

<sup>(5)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي، نقد واجتهاد، ص 82.

تاريخـــي وضـــعي، وهــــذا ما يمكّن من القول بتاريخية النص القرآني التي هي إحدى رهانات محمد أركون كما تمت الإشارة إلى ذلك.

2. علاقـــته بالنصوص الأخرى: ويقصد كما نصين اثنين أما الأول فهو الكتاب المقـــس - التوراة والإنجيل - وأما الثاني فهو التراث العربــي قبل الإسلام - تراث الجاهلــية - والـــذي يتمثل في الشعر العربــي خاصة. بالنسبة لنص الكتاب المقدس يجــري أركون مقارنة بينه وبين النص القرآني، وهو أحد أوجه توظيف علم مقارنة الأديــان في المشروع الأركوني، هذا العلم الذي ما زال لم يوظف بالشكل المطلوب عــند المسلمين حسب أركون، وبالتالي فالنتائج المنوط تحقيقها كهذا العلم ما زالت لم تتحقق بعد في الفضاء المعرفي الإسلامي، ولذلك حينما يطرح أركون إمكانية توظيف هـــذا العلم، يطرحه من خلال دراسته لليهودية والمسيحية، ثم يقارن بين ما حدث في الجـــتمع الـــيهودي والمحتمع المــسيحي ويحاول سحب ذلك على الإسلام والفكر الإسلامي؛ لأنه يرى أن أحداث هذين المحتمعين نضحت وتأسست نتائحها بينما هي عند المسلمين لا تزال من قبيل اللامفكر فيه (1).

وما يبرر المقارنة عند أركون أمور كثيرة متشابحة بين الإسلام والديانات الأخرى أو بين السين السنص القرآني ونص الكتاب المقدس؛ فيشبّه مثلا حالة الرفض والأسئلة التي جوبه بها النبي صلى الله عليه وسلم من طرف معارضيه في مكة بالمجابحات التي لقيها المسيح<sup>(2)</sup>. كما أنه يتحدث عن قدسية المصحف مقارنا إياها بقدسية الكتاب المقدس قسائلا: إن الهيمنة النفسية والثقافية للمجلد المادي الذي يتضمن خطاب الوحي تجد تأكيدا لها في الأيقونات البيزنطية التي تصور لنا المسيح حالسا على العرش الفخم بكل عظمة، ويقارن أركون ذلك بمفهوم العرش في القرآن الكريم<sup>(3)</sup>.

وهكذا نلمس نــزوعا في الخطاب الأركوني بإرجاع النص القرآني إلى غيره من نصوص الكتاب المقدس، إلى أن نجده يصرح بذلك قائلا: "أفكر في اختزال القرآن إلى محــرد المــصادر التوراتية والعبرانية"(4) ولإنجاز ذلك يدعو أركون إلى توظيف النقد

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 59.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي، قراءة علمية، ص 46.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، ص 86.

<sup>(4)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 53.

التاريخي والفللوجي في دراسة النص القرآني، وهو نقد ما زال لم يوظف و لم يمارس من طرف المسلمين لأسباب سياسية ونفسية وليست علمية في نظره؛ لأن قواعد هذا السنقد هي قواعد علمية وظيفتها تقوية القواعد العلمية لتاريخ المصحف ولاهوت الوحي (1). وفي هذا فصل بين النص وفاعليته، أو زحزحة إحدى القناعات لدى المسلم السيّ تتمثل في تغيير المرجعية النصية لصالح مرجعية أخرى هي المرجعية العلمانية التي هي إحدى رهانات أركون من خلال جهده في القول بتاريخية النص الديني. والاعتماد على النقد الفللوجي كآلية من آليات ربط النص القرآني بنص الكتاب المقدس تصب في هذا المصب؛ لأن الفكر العلماني في المجتمع اليهودي والمسيحي انتصر على الفكر الديني، بينما في المجتمع الإسلامي لا يزال الفكر الديني يقاوم، ولا تزال المساب الفكر الديني، بينما في المجتمع الإسلامي لا يزال الفكر الديني يقاوم، ولا تزال المنكر الديني، المناف المن

والهدف من هذه المقارنة تبدو الإشارة منه إلى أن محمدا صلى الله عليه وسلم لم يسأت بجديد. وطرح احتمال نقله عن الكتاب المقدس، وهي شبهات طرحها الاستشراق ويرددها الخطاب الحداثي العربي المعاصر من خلال إثارة مسائل كأمية النبي صلى الله عليه وسلم، وما ورد في القرآن من أحكام، وقصص الأنبياء وغيرها من الأمور و لم يرد أركون إلا أن يطرحها من زاوية متميزة.

أما النص الثاني الذي يقارن به أركون النص القرآني، فهو النص التراثي الجاهلي الأن الجاهلي يقارن به أركون النص القرآني، فهو النص التراثى وبالتالي لأن الجاهلي في النظر التاريخي والأنثروبولوجي حضارة وثقافة كاملتان وبالتالي فالتراث الجاهلي لا يمكن أن يهمل في نظر أركون إذا ما أردنا إنجاز دراسة حول النص القرآني، وهو في نظره تقتضيه الدراسات الأنثروبولوجية، كما تقتضيه عمليات الحفر الفكري التي ينادي أركون بالاستعانة كما في دراسة النص القرآني، لذلك نجده يشيد بتلميذته جاكلين شابي (Jacquline Chabbi) التي أرادت من خلال اهتمامها

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي، نقد واجتهاد، ص 82.

<sup>(2)</sup> أنظر هاشم صالح في شرحه لنص أركون، الفكر الأصولي، ص 53.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 18.

بالتراث السابق الكشف عن الحقيقة التاريخية للنص القرآني والفرق بينه وبين الأساطير اللاحقة التي هي من وضع الخيال الديني على حد ما يذهب إليه أركون<sup>(1)</sup>.

كما يعتبر موقف الإسلام من التراث العربي قبل البعثة فيه تعسف، ومورس عليه القمع<sup>(2)</sup>، وهذه المسألة التي طرحها كإشكالية - كما هو ديدن محمد أركون - هي التي درسها بشكل متميز نصر حامد أبو زيد في كتابه: النص والسلطة والحقيقة مسن خلال معالجته للنص في الثقافة التشكيل والتشكل، وذلك بمقارنته للنص القرآني بالسنص السعري، وبغيره من الظواهر السائدة في المحتمع والتي هي محل دراسة أنشروبولوجية. ودائما الهدف من هذه العمليات وعملية المقارنة التي يدعو أركون إليها - مقارنة النص القرآني بغيره - هدفها زعزعة قناعات المسلم ومعتقدة في النص القرآني.

3. القراءة التزامنية: وهي إحدى أنماط القراءة التي يدعو أركون إلى توظيفها وتطبيقها على النص القرآني، والتتزامنية منهج ألسني تمت الإشارة إليه من قبل وتمدف هذه القراءة إلى زحزحة القناعات بخصوص سلطة النص وممارسة فاعليته من خلال العودة إلى زمن النص لكي تتم قراءته ضمن مفرداته السائدة في ذلك الوقت، ولا تسقط عليه مفردات ومفاهيم زمن آخر، ودعوة أركون إلى هذه القراءة في نظره لأنما غير مستعملة في الميدان المعرفي الإسلامي، وكأن المسلم يقرأ النص القرآني ويفهمه بغير أدواته، ومن جهة أخرى يرى أركون أن هذه القراءة قد وظفت تحت ما يسمى بأسباب النزول<sup>(3)</sup>. ولكن شابها الكثيرمن الخلط مماأدى إلى عدم استيعابها من طرف العقل المسلم. ولهذا يرى أركون ضرورة القيام بهذه القراءة التي تمكننا من إصابة المعنى الأصلى البعيد عن التأويلات التي لحقت به.

إن هذه القراءة التزامنية التي يدعو إليها أركون الهدف منها موقعة النص القرآني في زمكان معين لا يمكن أن يتحاوزه، وبذلك يوجه المسلم نحو مرجعية أخرى هي المسرجعية الوضعية، ولكن المتبع لخطاب أركون يجده في هذه المسألة يقع في عدة تناقطات؛ فإذا كانت القراءة التزامنية ينبغي أن توظف مفردات زمن النص فإن

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 52.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 19.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 21.

أركون يوظف جهازا مفاهيميا معاصرا لا صلة له بزمن النص القرآني ولا بلغته، إن مفاهيم مسئل: الأركيولوجيا، والدوغمائية، واللامفكرفيه، والإبستيمولوجيا، ... وغيرها من المفاهيم كلها مفاهيم غربية معاصرة. وهذه إحدى المفارقات التي يقع فيها أركون، كما نجده يبيح لنفسه تجاوز لغة النص القرآني حينما يسعى إلى مقارنته بغيره من الكتب المقدسة (1). وهذا وجه آخر من أوجه التناقضات التي وقع فيها.

كما أن أركون يتناقض في دعوته إلى القراءة التزامنية مع الاعتراف الذي سجله بخصوص النص القرآني، فقد قال بأن النص القرآني له قابلية بأن يعني<sup>(2)</sup>؛ أي أن قدرته على إنتاج المعنى وتوليده هي قدرة مستمرة، فكيف يمكن حبس هذا المعنى المستمر في إطار زماني وثقافي معين واعتباره خاص بذلك الإطار رغم توفر هذا النص على هذه الخاصية؟!. هذه أبرز الجوانب التي أراد محمد أركون من خلال الوقوف عندها زحزحة القناعات الإسلامية إزاء النص القرآني، إلى أن نجده ينهي كلامه باقتراح إنجاز نسخة أخرى محققة تماما للقرآن الكريم<sup>(3)</sup>.

ثانيا: بخصوص السنة النبوية: النص النبوي أو السنة النبوية تأتي في المرتبة الثانية في مصادر التسشريع الإسلامي بعد النص القرآني، ولا يزال النص النبوي يشكل مسرجعية عمل لدى المسلمين على اختلاف فرقهم ومذاهبهم، وقد مر بنا هذا أثناء الحديث عسن أقسام النص الديني وأنماط توظيفه، وهذه المكانة التي يحظى بما النص النسبوي في المرجعية الإسلامية وفي المعتقد الإسلامي معترف بما في الخطاب الحداثي، لسنا يعتسبر أركون نصوص السنة النبوية تشكل إلى جانب النص القرآني تراثا حيا ونصوصا يعيش عليها المسلم (4).

من هنا، من هذه المكانة التي يوليها المسلم للنص النبوي والتي جعلته يجتهد في تحصيل الحديث وخدمته وتأسيس علوم صارت تعرف بعلوم الحديث، من هنا نجد الحطاب الحداثي يناقش ما يتعلق بالسنة النبوية لأجل زحزحة هذه القناعات المتكونة إزاءها ولإبطال حجيتها والقول بتارخيتها. طبعا ذلك حدمة لهدف كبير هو توكيد

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، 53.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي، قراءة علمية، ص 274.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 45.

<sup>(4)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 21.

العلمانية؛ لأن الحداثة كما يقول عنها أركون هي عبارة عن إحداث قطيعة مع التراث سواء كان عاما كالتراث القديم الموجود عند جميع الأمم، أو التراث المكتوب والمقدس مثل التراث الإسلامي (1).

وأركسون في زحسزحته القناعات المتعلقة بالنص النبوي يتناول عدة أمور أولها مسصطلح السسنة في حد ذاته، ثم نظرته إلى السيرة النبوية، فطبقات المحدثين وعلوم الحديث.

1. بالنسسبة لمسصطلح "السنة" يعتبر أركون هذا المصطلح بالمعنى المتداول عند علماء الإسلام من أصوليين وفقهاء ومحدّثين... وغيرهم لم يكن إلا سنة 80 للهجرة، ويعزى ذلك إلى عمل الخليفة عمر بن عبد العزيز، وهذا في نظره لا يعني عدم وجود المسصطلح قبل هذا التاريخ، بل يقول بأنه موجود ولكن بدلالات أخرى غير الدلالة الحديثية، ويستدل بأنما وردت في القرآن - كلمة سنة - من خلال ربطها بأفعال الله، كما أنما كانت قبل الإسلام تعنى الأعراف المتبعة من قبل جماعة معينة (2).

يفهم من هذا أن "السنة" كمصطلح لم يكن متداولا في زمن النبسي صلى الله علم علميه وسلم، ولا في عهد الصحابة، وإنما كانت في زمن لاحق، وهذا ما يدل حسب أركون على انفصالها عن الوحي، وهي عملية يأخذ بما أركون بغية زحزحة يقينيات العقل المسلم، وهذا الكلام فيه مغالطة فمن جهة يريد الاعتماد على التاريخ ولكنه يتحاهل طبيعة الحدث التاريخي فالحدث الذي يعد تاريخيا، هو عملية التدوين وهي ما تم بأمر من الخليفة عمر بن عبد العزيز أما مصطلح "السنة" فقد كان متداولا منذ عهد النبوة، فقد قال صلى الله عليه وسلم: "عليكم بسنتي"(3).

أمـــا الخطـــوة الأخرى التي كرست مفهوم "السنة" في نظر أركون هي تدخل الإمام الشافعي الذي صارت بفضل جهوده "السنة" هي المصدر الثاني للتشريع، وهي الخطــوة الــــي يعتـــبرها أركون قد رفعت من النص النبوي إلى مرتبة أصول الدين وأضفت عليه القداسة (4)، وبمفهوم المخالفة يفهم من كلام أركون أن "السنة" ليست

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 39.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 22.

<sup>(3)</sup> سبق تخریجه، أنظر ص 89.

<sup>(4)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 22.

بنص مقدس وإنما أضفيت عليها القداسة، وليست مصدرا تشريعيا وإنما جعلت كذلك بجهود الإمام الشافعي وهذا الكلام يتفق فيه دعاة الحداثة العرب، وقد مر بنا في هذا موقف نصر حامد أبو زيد. إن الوقوف عند مصطلح "السنة" وإنكار دلالته السراهنة في الحقبة النبوية، وإنكار حجيتها وإرجاع ذلك إلى عمل الإمام الشافعي هو بمعنى آخر إعادة النظر في هذا النص، وهذا أحد أوجه الزحزحة التي يراهن عليها محمد أركون.

2. من جهة أخرى ينظر أركون إلى سيرة النبسي صلى الله عليه وسلم على أنها المحطة الأولى السيّ اعتمدها علماء الحديث في دراستهم للنص النبوي، فهو يرى أن معسرفتهم بالسنة النبوية لم تكن معرفة موضوعية بقدر ما كانت تقديسية تبحيلية في حين أنها أهملت عدة جوانب في نظر أركون مثل: البعد الدنيوي لحياة محمد صلى الله عليه وسلم وعلاقته بالديانات الأخرى.

وما دام النبسي صلى الله عليه وسلم هو المصدر الذي يؤخذ عنه الحديث، هذا السنص الذي هو محل الدراسة تكون سيرته عليه الصلاة والسلام غاية في الأهمية، ولذلك يرى أركون أن دراسة السيرة النبوية تم فيها التحوير في شخص النبسي صلى الله عليه وسلم، وفخمت تفخيما كبيرا، ودرست دون مراعاة للشروط التاريخية، بل كان درسها يتعالى على التاريخ. يقف أركون عند درس السيرة النبوية داعيا إلى إعادة النظر فيه من خلال توظيف علم النفس التاريخي للكشف عن علاقتها بالتقديس<sup>(1)</sup>. النظر فيه من دلالته الدنيوية، ولهذا حينما يتحدث عن صراع النبسي صلى الله عليه وسلم مع الكفار يعتبره نضالا دنيويا وعمل تاريخيا وليس بعمل ديني<sup>(2)</sup>؛ لأنه في نظره أمر تحقق ضمن شروط وضعية وليس ضمن شروط أخرى ميتافيزيقية أو تقديسية.

من جهة ثالثة يطرح أركون درس السيرة النبوية مناقشا إمكانية التأثر بثقافات السشرق الأوسط القديمة، وهو نفس الأمر الذي طرحه بخصوص النص القرآني حينما قارنه بالتوراة والإنجيل، فعن علاقة النبسي صلى الله عليه وسلم بالثقافات القديمة وهو الأمر الذي لم تكشف عنه كتب السيرة النبوية في نظر أركون، هذه العلاقة في نظره

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي، نقد واجتهاد، ص 94.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 19.

متحققة وأن التجربة المحمدية كما يقول تستمد غذاءها من الذاكرة الجماعية للشرق الأوسط القديم ومن التعاليم الكبرى المبثوثة في المحيط من قبل أهل الكتاب ومن التراث الحي لدى الشعب العربي قبل الإسلام في منطقة الحجاز (1).

ومن خلال وقوفه عند هذه الأبعاد يدعو أركون إلى ضرورة إعادة كتابة كل سيرة النبي صلى الله عليه وسلم ضمن منظور تحليلي أنثروبولوجي لكل الثقافات المكتوبة والشفوية؛ لأن الطريقة التقليدية التي كتبت كما السيرة لا قيمة لها، كما يدعو إلى ضرورة سحب هذه الدراسة على سير جميع الأنبياء<sup>(2)</sup>. ولا شك أن هذا الكلام فيه ما فيه من الخطورة؛ فهو يشير إلى إمكانية تأثر النبي صلى الله عليه وسلم بأهل الكستاب واطلاعه على الثقافات القديمة أو أنه أخذ عن عرب الجاهلية، وفي جميع الحسالات هي مقارنة للنص النبوي بغيره بغرض التشكيك في نسبته للنبي صلى الله عليه وسلم ومن ثم اعتباره نصا تاريخيا لا نصا موحى به.

3. نظرته إلى طبقة الصحابة والعلماء: ذلك لأهم الذين لازموا النبي صلى الله عليه وسلم وهم أعرف الناس بسنته، ولذلك نجد مصطلح "الصحابي" صار من بين المفاهيم الواردة في علم مصطلح الحديث، وصار عمل الصحابة مصدرا تشريعيا عند السبعض، وهذه المكانة التي صارت تتمتع بما طبقة الصحابة في نظر أركون هي التي حذفت المنظور التاريخي والعلمي للسنة النبوية<sup>(3)</sup>. كما أنه حينما يتحدث عن العلماء الذين اقترن ظهورهم بعملية الجمع والتدوين، يقول بأن هذه العملية - التدوين - هي التي حبذت صعود طبقة رجال الدين وازدياد أهميتهم على المستوى المعرفي والمستوى السياسي<sup>(4)</sup>.

وهـــذا كلام يستشف منه التأكيد على دور الصحابة ثم العلماء في مجال السنة وجهــد الفئـــتين جهد بشري، ومن ثم القول بتاريخية النص النبوي، كما أن أركون يــشير إلى عدم براءة جهود العلماء، وألها كانت لصالح إيديولوجيا سياسية معينة وقد مــر" بــنا تناول هذه المسألة في المطلب الخاص بممارسة النص لسلطته، وهكذا يوسع

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي، نقد واجتهاد، ص 94.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 95.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 47.

<sup>(4)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 29.

أركون من بحال التشكيك إلى درجة أنه يعتبر أن التعاليم الإلهية لا يعرفها الإنسان ولا يلتزم بما إلا عن طريق ما يقوم به العلماء ليربط التدين بعوامل التاريخ والاجتماع<sup>(1)</sup>. وهذه نظرة علماء الاجتماع الوضعيين الذين يعتبرون الدين ظاهرة اجتماعية.

4. نظرته إلى علم مصطلح الحديث: وهو العلم الذي يحد مدلولات الألفاظ السبي يستخدمها المحدث، ولذلك هذه المصطلحات لا نجدها خارج إطار هذا العلم، وإن وجدت فلها دلالة أخرى غير دلالتها عند علماء الحديث، وهو العلم الذي ميز بده العلماء بين الطبقات كتمييزهم بين الصحابي والتابعي مثلا، وميزوا به بين ما شبت عن النبي صلى الله عليه وسلم وما لم يثبت مثل: السنة والحديث والخبر والأثرر... وغيرها. ولا شك أن هذا العلم بما يتوفر عليه من دقة في المصطلحات قد خدم النص النبوي عدمة جليلة، فبه تم تمييز الحديث النبوي عن غيره، وما دامت له هذه الأهمية اتجهت نحوه القراءة الحداثية الناقدة كقراءة أركون الذي يتخذ من بعض مصطلحاته آلية من آليات زحزحة القناعات بخصوص السنة النبوية؛ فيعتبره مفردات مشوشة عشوائية شاعت بسبب الإستعمال العشوائي لها(2). ويسعى أركون لتبرير هذا الموقف من ناحيتين:

الأولى وحــود هذه المصطلحات في الاستعمال العربي قبل الإسلام مثل كلمة "سنة" التي كانت تدل على الأعراف المتبعة بشكل عام، أما الثانية فيعتبر مصطلحات المحـدثين مصطلحات فضفاضة خالية من دقة الدلالة، ويمثل بمصطلحي: الخبر والأثر، فهما في رأيه ليست لهما الدلالة المحددة التي يقول بما المحدثون، بل هما من المصطلحات العامة التي تتضمن كل عبارة نصية كالحكاية، أو القصة، أو معلومة معينة.

ومن خلال وقوفه عند هاتين الناحيتين يستنتج أركون دنيوية هذا العلم وتاريخيته شان العلوم الإسلامية الأخرى<sup>(3)</sup>، وسنقف على ذلك عند الحديث عن النص التراثي. وهنا نجد محمد أركون يقف من زوايا متعددة لزحزحة القناعات بخصوص

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 14.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 22.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 22، 23، وهناك من الحداثين من يبطل على وم الحديث كلها، ويعتبرها مخالفة لأمر النبي صلى الله عليه وسلم، ويستندون إلى نهيه عن التدوين، أنظر في هذا الموضوع، عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص 177.

السنه" إلى تموينه من خلال تشكيكه في كتابات السيرة النبوية، إلى مناقشته لمصطلح "السنة" إلى تموينه من علوم الحديث والتركيز على دنيويتها، وهي مسألة تجعل قارئ أركسون يطسرح الكثير من الاستفهامات، وذلك ما يهدف إليه الخطاب الأركوني، ولذلك نجده يدعو إلى قراءة تفكيكية للنص الديني في مستوياته المختلفة وهذا ما يقوم به هو كنموذج من نماذج الخطاب الحداثي العربسي المعاصر.

ثالثا: بخصوص النص التراثي. دراسة التراث الإسلامي - النص الديني الثالث - في ضوء المعارف والعلوم الإنسانية المعاصرة أحد جوانب مشروع القراءة الأركونية، فهسو يهدف إلى دراسة صلاحية كل المعارف التي أنتجها العقل ضمن الإطار المتافيزيقي، والمؤسساتي، والسياسي الذي تم فرضه بفعل الظاهرة الإسلامية كما يقول أركون أركون أركون أركون النص التراثي فهو يهدف إلى: ربطه بالأحداث التاريخية، وتجلية أبعاده الدنيوية، وإلغاء مشروعيته الدينية، وهذا ما يبدو من عناوين كتبه خاصة: تاريخية الفكر العربي الإسلامي، الفكر الأصولي واستحالة التأصيل...

إن السنص التراثسي إمسا أن يكون تأويلا للنص القرآني، وإما آلة لفهمه، وإما استنباط لأحكامه التي يعد الأخذ كما من باب التعبد. لما كان النص التراثي له هذه الوظائف نجد محمد أركون يناقش هذا النص أيضا من ناحية خلفية بغية زحزحته عن مكانسته المتحققة عند المسلم<sup>(2)</sup>. ولذلك فالآلية الأساسية التي يعتمدها أركون في هذا الجسال هسي: التأصيل أو استحالة التأصيل. وهي المسألة التي طرقها في كتبه المختلفة وبسشكل متميز في كتابه "الفكر الأصولي واستحالة التأصيل" ولذلك تتحلى مسألة التأصيل في الخطاب الأركوني كأبرز اهتمام له بالفكر الإسلامي؛ لألها: "الربط الوثيق بسين الأصل الأول المطلق الواحد الحق، وبين الموجودات والسير والأحكام وهذه الأحكام لا تستقيم ولا تصبح حلالا ولا تنسجم مع الحق المطلوب إلا إذا صح تحليلها واستنباطها وتحديدها" (3).

محمد أركون: تاريخية الفكر العربي الإسلامي، ص 13.

<sup>(2)</sup> مناقسشة السنص التراثي ونقده أمر مشروع فهو نتاج العقل المسلم، لكن مناقشة أركون لهذا النص فيها ما فيها من المبالغة إلى درجة أن قارئه يفهم منه أنه يبطل كل العلوم الإسلامية.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 8.

ومنه يندهب أركون؛ أي من خلال طرحه لآلية التأصيل أو استحالة التأصيل يذهب إلى القول باستحالته في مجال الفكر الإسلامي والعلوم الإسلامية، ويرى أنه يعتبر معضلة معقدة من عدة حوانب في كنهها وممارستها ومقاصدها ونتائجها<sup>(1)</sup>، إذا مسألة التأصيل في الفضاء المعرفي الإسلامي إحدى المعضلات التي اعتبر أركون بأن من يقول بإمكانيتها فقد أخطأ، ويبرر موقفه هذا بعدة أمور، ثم يطبق ذلك على كل علم من العلوم الإسلامية على حده للكشف عن الفحوات الموجودة، ومن ثم استحالة التأصيل التي يعتمد عليها في زحزحته للقناعات الإسلامية للنص التراثي ومن هذه المبررات:

أ - ظاهرة الخلاف: ويقصد به الخلاف بين العلماء المسلمين في القديم؛ إذ يعتبره أركون أحد الأسباب التي بلورت مسألة استحالة التأصيل، ويمثل لذلك بالخلاف القديم بين مدرستي الرأي والحديث، والخلاف بين الفرق الإسلامية، والخسلاف بسين المحدثين والمعتزلة... إلخ<sup>(2)</sup>. وما يهدف إليه أركون من ذكره لمسألة خلاف العلماء كون كل منهم يبرهن على صحة مذهبه بالاستناد إلى النصوص، ومن ثم تصبح جميع المذاهب من حيث اعتمادها على النص صحيحة. ومن جهة مقابلتها ببعضها البعض تصبح خاطئة، وهو أمر يرى أركون أنه يحول دون عملية التأصيل؛ أي أن عملية التأصيل عملية اجتهادية، ولذلك يتعذر اثباقا على جميع المستويات ويتعذر أن تكون محل اتفاق.

ب - العرقلة السياسية: وهي مسألة تمت الإشارة إليها حينما تحدثنا عن ممارسة النص لسلطته، ويقصد أركون أن السياسات التي خضع لها العالم الإسلامي رجحت فهما معينا على غيره ورسمته وجعلت منه الصواب دون غيره، ويمثل أركون لها في الظاهرة بانتصار أهل الحديث في القديم، وبالدعوة إلى تحكيم الشريعة في العصر الحديث من طرف الجماعات الإسلامية<sup>(3)</sup>.

ج - العرقلة المعرفية: أي توقف حركة العقل ونشاطه في الجحال الإسلامي، أو ما صار يعرف بغلق باب الاجتهاد، هذا الأمر الذي لا ينفك عن الناحية السياسية<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 8.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 8، 9.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص 9.

د - عدم احترام القاعدة القائلة: "إن كل جملة ينطق بما متكلم ما بقصد التأصيل تحيل بالسضرورة إلى مستويات مترابطة من التفكير والتعبير، وإيجاد إلزام للمعنى"، وهذه المستويات كلها سلبية، أو تبدأ إيجابية وتنتهي سلبية، مما يجعل مسألة التأصيل أمر مستحيل، ويحدد أركون هذه المستويات على النحو التالي:

- مستوى ما يمكن التفكير فيه (L'esperce du pensable) وهو أمر لا ينفصل عن الرقابة الاجتماعية والسياسية.
- مــستوى ما لا يمكن التفكير فيه، وصار كذلك بسبب عجز العقل عن إدراكه
   مثل "المواطنة"، وهو أمر على ارتباط بالسلطة السياسية والاجتماعية والدينية.
- مــستوى التفكير بما تسمح به اللغة الواحدة والنص الواحد، فإنه يتراكم ويصبح من قبيل اللامفكر فيه (1).

من خلال هذه المبررات ينكر أركون استحالة تأصيل النص التراثي. ويلاحظ على كلامه الانتقاء الشاذ وأحيانا التناقض مثل حديثه عن الحركات الإسلامية المعاصرة في مقابل العلمانية، ومقارنيتها بالخلاف الذي كان بين المعتزلة والمحدثين، فالمعتزلة لم يناهضوا النص، وإنما خالفوا المحدثين في المنهج والفهم. أما صراع الإسلام والعلمانية الآن فهو صراع حول تحكيم النص، فالعلمانية ترفض تحكيمه والحركات الإسلامية تدعو إلى تحكيمه هذا من جهة، ومن جهة ثانية فالحديث عن الرقابة السياسية الآن هي قي صالح الخطاب العلماني وليست في صالح الخطاب الديني هذا الأخير لا يزال مبعدا من دوائر القرار، ومن ثم فتحميله العرقلة السياسية أمر فيه تعسف.

وعلى كل فمحمد أركون بعدما تحدث عن استحالة التأصيل طبق ذلك على العلوم الإسلامية ليبين كما سبقت الإشارة الأبعاد الدنيوية لهذه العلوم بغرض إجراء عملية الزحرحة السي هي محور اشتغاله، فبالنسبة لعلم التفسير مثلا يقول: "نجد المفسرين يعالجون مقولات ومبادئ وتشكيلات وتصورات ذات أصول متنوعة ومختلفة وهم يربطون هذه المقولات والتصورات التي تنتمي إلى أزمان أخرى بالآيات القرآنية التي تصبح عندئذ حجة يقول المفسرون من خلالها ما يريدون قوله لا ما تريد هي أن تقوله"<sup>(2)</sup>.

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 9، 10، 11.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: تاريخية الفكر العربي الإسلامي، ص 17.

وكما الكرام الذي يورده أركون تصبح عملية التفسير، ليست بيانا وخدمة للمنص القرآني بقدر ما هي إفصاح المفسر عن فهمه وعمّا أراد أن يقول، كما أن الاعتماد على أدوات تفسيرية من أصول متنوعة، والبعض منها لا صلة له بالنص، يجعل علم التفسير مقوضا من أساسه في نظر أركون، وهذه إحدى صور التهوين من جهد المفسر. صحيح أنه يمكن أن يقع هذا المفسر أو ذاك في الخطأ وفي الإمكان الرد عليه ونقده، لكن الخطاب الأركوني لايبدو نقدا بقدر ما يبدو تحاملا.

وبالنسبة لعلم الحديث، يشير أركون إلى أنه قام على افتراض عدالة الصحابي ولذلك نجده يدعو إلى عدم الاكتفاء بمفهوم "العدالة" الذي بلوره المحدثون، وإنما ينبغي إعادة تفحص كل الإسنادات بغرض بيان كيف أن العناصر الأسطورية الزائدة المضافة إلى سير الصحابة من أحل تشكيل شخصيات نموذجية مقدسة كانت قد دعمت حقيقة المعلومات التأسيسية المكونة لكل التراث الإسلامي<sup>(1)</sup>. وتركيز أركون على طبقة الصحابة لأهميتها في تحمل الحديث ونقله، ولذلك كان قد استهدف هذه الطبقة بالنات، وقد مر بنا حديثه عن طبقة الصحابة والعلماء بخصوص حديثه عن السنة. وبالنسبة لعلم أصول الفقه يرى أنه صار علما جامدا ولم يضف إليه أي شيء منذ عهد المشافعي والشاطبي، كما أنه يحمل هذا العلم تقديس جهد العلماء وجعله متعاليا لا تاريخيا، ويرى أركون أن مثل هذه المسألة لا تزال غير مفكر فيها(2).

وهكذا نجد أركون يقدم بعد نقده للعلوم الإسلامية دعوة إلى إعادة النظر في كل التصورات التي تتعلق بنشأة الثقافة ووظيفتها، ويعتبر ذلك هو الرهان الذي سوف يزيح ما يسميه بالأنظمة الثقافية (= الأديان) من دائرة التعالي والأنطولوجيا والتقديس والغيب باتجاه الدعامات المادية التي يقوم بما العلم الحديث<sup>(3)</sup>. وهي دعوة تتضمن المثورة على ما هو سائد من فكر ديني عموما، والإسلامي منه على وجه الخصوص، وهكذا نجد أركون يعتمد في سبيل إدخال التاريخية كمقولة علمانية إلى الفكر الإسلامي على زحزحة القناعات كاستراتيجية استوحاها من المعارف الإنسانية والنقدية المعاصرة.

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 17، 18.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه: ص 21، 22.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: تاريخية الفكر العربي الإسلامي، ص 26.

وفي هـذا المقام يلاحظ على كلامه تناقضا صارخا، فيقول من جهة بضرورة إزاحـة التعالي والتقديس عن الدين وجعله خاضعا للمعطى الوضعي، ومن جهة ثانية ينكر ذلك مثل ما ورد في قوله وهو يطرح تساؤلات مختلفة حول النص الديني فيقول: "لا تحـدف هـذه الأسـئلة إلى نـزع صفة الوحي عن النصوص ولا إلغاء شحنتها التقديـسية"(1). فهـذا تناقض حلي، وأحسب أنه من بين أسباب الوقوع فيه مخالفة المنهج للنص؛ فالمنهج شيء والنص المدروس شيء آخر غريب كل الغرابة عن هذا السنص، ولـو سـخر أركون جهده إلى تأسيس أدوات نقدية مستمدة من الثقافة الإسلامية لتفادى هذه التناقضات، ولكان جهده يصب في خدمة الإسلام والثقافة الإسلامية.

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 33.

# نصر حامد أبو زيد ودعوى تكوين وعي علمي بالتراث

#### المطلب الأول: الحاجة إلى وعي علمي

الدعوة إلى تكوين وعي علمي بالتراث في كتابات الدكتور نصر حامد أبو زيد، تأتي في إطار كتاباته السجالية والناقدة للخطاب الديني المعاصر؛ ذلك لأن هذا الأخير يدعو إلى تحكيم الشريعية الإسلامية والاتخاذ من النص الديني مرجعية عمل. من هنا بدأ يتكون اهتمام الدكتور نصر حامد أبو زيد بالقراءة النقدية التي تتجه في نفس منحى قراءة أركون، لكنها لا تصل إلى عمق القراءة الأركونية ولا إلى ملامسة أبعادها ولكن كتاباته صارت تمثل نموذجا من النماذج العربية المنخرطة في خطاب التحديث المناهض للخطاب الديني الذي هو في نظره خطاب يتسم بالسرجعية فاقدا للعلمية، يقول نصر حامد أبو زيد: "إذا كانت قوى التغيير والإصلاح في نضالها ضد الفساد الاجتماعي والفكري تحاول بدورها أن تستند إلى التسراث، فإنها أيضا تستند إليه بنفس الطريقة طريقة "التوحيد الإيديولوجي" ولا شك أن المنتصر في معركة "التوحيد الإيديولوجي" هذه هو الفكر الرجعي التثبيتي، وذلك لأن استناده إلى التراث استناد إلى تاريخ طويل من سيطرة الفكر الرجعي على التراث ذاته "(ا).

من هذا الوصف للفكر الديني الذي بدأ يتنامى ويهيمن على بعض المستويات في السراهن الإسلامي، نجد الدكتور نصر حامد أبو زيد يدعو إلى الثورة والرفض لهذا الفكر الرجعي على حد قوله، وتخليص التراث من هذا الفهم الذي يدعو الخطاب السديني إلى تكريسه وتوريثه. ومن هنا يدعو نصر حامد أبو زيد إلى تأسيس وعي علمي بالتراث. والمراد كهذا الوعي الذي يدعو إليه؛ الوعي المقابل للفهم الغيبي

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 10.

الأسطوري وذلك بالتعامل مع النص باعتباره منتجا تقافيا، وبالاعتماد في فهمه على منهج قوامه الواقع هو المدخل إلى فهم النص<sup>(1)</sup>.

وحيسنما يقول الوعي الديني بالتراث فإنه يقصد امتداد هذا الوعي حتى يشمل النص القرآني نفسه؛ لأنه يراه أصل الثقافة الإسلامية ومحورها الذي عليه تدور. ويمكن الإشارة إلى أن نصر حامد أبو زيد يعتبر قيمة هذا الوعي تتجلى في بعدين أساسيين: أحدهما من الناحية الواقعية، وفيها يبرز الوعي العلمي بالتراث كتحد مطروح بإلحاح في الراهن لما له من دور في حماية الذات؛ لأن اختراقات الآخر للأنا توشك أن تصبح هي المؤسسة لوعي الذات بحكم وجود غياب هذا الوعي العلمي إزاء التراث وإزاء السنص الديني. والثاني من ناحية تعبدية ومنها ينظر الدكتور أبو زيد إلى طبيعة أعمال المسلم، فيرى أن الوعي العلمي هو سر البركة والتقرب من الله وليس المكتوب بالنقل عسن القدامي<sup>(2)</sup>. من هنا يبدو الدكتور نصر حامد أبو زيد ينخرط في قراءة وضعية ذات بعسد أنثربولوجي، تمدف إلى المساهمة في تاريخية النص الديني، وذلك ما يتحلى من دعوته إلى المراسة الواقعية والتعامل مع النص باعتباره منتجا ثقافيا. والوعي العلمي الذي يدعو إليه الدكتور أبو زيد آلته الأساسية علم تحليل الخطاب، فهو العلم الكفيل بتعريفنا بالتراث من حيث الأصول التي كونته ومختلف العوامل التي ساهمت في الكفيل بتعريفنا بالتراث من حيث الأصول التي كونته ومختلف العوامل التي ساهمت في الكفيل بتعريفنا بالتراث من حيث الأصول التي كونته ومختلف العوامل التي ساهمت في الكفيل بتعريفنا بالتراث من حيث الأصول التي كونته ومختلف العوامل التي ساهمة في نظره في عدة أمور هي مسائل ملحة في الراهن منها:

1. إزاحــة الايديولوحــيا: فالإيديولوجيا يعتبرها الخطاب الحداثي الطابع العام للعلــوم الإسلامية وللفكر الديني<sup>(4)</sup> والدكتور أبو زيد أحد هؤلاء الذين ينظرون بهذه النظرة؛ فالخطاب الديني عنده خطاب إيديولوجي لا علمي، وأنه ينبهر ظاهريا بالعلم ولكــنه يحمل عداء عميقا له في الباطن؛ لأنه يزاحمه ويحتل مواقعه أولا بأول<sup>(5)</sup>. وهذا التوجه الإيديولوجي ليس وليد العصر الحديث في ثقافتنا بل هو قديم بدأ بتدوين النص

<sup>(1)</sup> على حرب: نقد النص، ص 209.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 11.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 17.

 <sup>(4)</sup> مــسألة وصــف الفكر الإسلامي بالإيديولوجيا يتفق فيها جميع الحداثيين، ويعتبرون الحداثة الغربية هي الكفيلة بإزاحتها.

<sup>(5)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 146.

القرآني، فكانت عملية التدوين محطة كرست فهما معينا للنص الأول يعتبره الدكتور أبسو زيد قضى بعزل النص عن سياقه وجرده من أبعاده الموضوعية والتاريخية، وجعل منه نصا مقدسا، وحوله إلى شيء (= المصحف) صار يستعمل أداة للزينة (1).

من هنا نفهم أن القراءة السائدة عند المسلمين لم تكن قراءة علمية في نظرنصر حامد أبو زيد، وأن خطاب التجديد لم يكن هو الآخر علميا، بل يريد اغتسال العلمه، ومن ثم يبقى في مستوى الإيديولوجيا ولا يقترب من الناحية العلمية، وهذه إحدى الوظائف التي يمكن أن ينجزها علم تحليل الخطاب لما يتوفر علمية من علمية. كما يفهم أيضا أن القراءة العلمية أو الوعي العلمي ينافي القول بقدسية النص، وهذه المسألة يلتقي فيها مع أركون، وإن كان نصر حامد أبو زيد لا يمتلك صرامة الكتابة التي يتمتع بما أركون فكثيرا ما يبدو متذبذبا في أحكامه، أو يسبدو مركزا على أمور سجالية بعيدة عن الأركيولوجيا الأركونية، كتشنيعه على الخطاب الديني المعاصر التغني بأبحاد زائفة وفخره بإنجازات السابقين، لأنه لم يساهم فيها(2).

2. الكشف عن مفهوم النص: لأن النص هو الموضوع محل الدراسة، وهو الذي يكون محل تطبيق علم تحليل الخطاب، وحتى يكون ذلك ينبغي تحقيق مفهوم السنص أولا وهسو الأمسر المفقود في التراث، وهو المعوّل عليه في صياغة الوعي العلمي. إذا فالكشف عن مفهوم النص والأخذ به يعد أحد الخطوات الأساسية في تأسيس وعي علمي بالتراث. والنص بالمفهوم الذي يتحدث عنه الدكتور نصر حامد أبو زيد، هو النص بمفهومه اللساني السيموطيقي الحديث؛ وذلك لأن العثور على مفهوم النص بمعنى آخر لا يفي بالغرض بل هو موجود في الثقافة الإسلامية، ولكن بدلالة أخرى غير الدلالة التي يوظفها علم تحليل الخطاب، ومن أوجه هذه الدلالية نمسط الستأويل الذي يدعو إليه نصر حامد أبو زيد، فليس هو بالتأويل المستعارف عليه بل هو تأويل يقضي بتعليق النص في الهواء بحيث يصبح قابلا لكل ما يمكن أن يستنطق به (3).

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 12.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 10.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 147.

ويرى نصر حامد أبو زيد أن البحث عن هذا المفهوم، وبلورته والكشف عنه لا يمكن أن يتم بمعزل عن إعادة النظر في علوم القرآن<sup>(1)</sup>. وهنا يتفق نصر حامد أبو زيد مسع أركون في القول بضرورة إعادة النظر في علوم القرآن من أجل صياغة وتأسيس فهم إسلامي حديد يصب في القول بتاريخية النص الديني، وفي مستواه الأول الذي هو القسرآن الكريم ولذلك يقول: "إن البحث عن مفهوم "النص" ليس في حقيقته إلا بحثا عن ماهية القرآن"<sup>(2)</sup>. وحتى يتم الكشف عن مفهوم النص يقترح الدكتور نصر حامد أبو زيد مدخلا علميا لدراسة هذا النص وهذا المدخل قوامه أمران:

الأول: هـو الواقـع الذي تنتظم فيه حركة البشر المخاطبين بالنص، وفيه أيضا يوجد المستقبل الأول للنص وهو النبـي صلى الله عليه وسلم. والثاني: هو الثقافة التي تتحــسد بـشكل خاص في اللغة، والواقع والثقافة من الحقائق الأمبيريقية التي تساعد بفعل عملية التحليل إلى الوصول إلى فهم علمي لظاهرة النص<sup>(3)</sup>. والدعوة إلى دراسة السنص القرآني من هذا المنظور، هو الأخذ بالمناهج الحداثية التي تتعامل مع النص أيا كـان هـذا النص دون تمييز له عن غيره، ولهذا يخطئ الدكتور نصر حامد أبو زيد التصور الإسلامي حول النص الديني منكرا عليه التفريق بينه وبين النصوص اللغوية (4).

فه و في نظره نص لغوي كسائر النصوص الأخرى. أما دعوته إلى إعادة النظر في علوم القرآن؛ لأن القدامي في نظره كان جهدهم موقوفا على الجمع لأن التحدي السنوطي السندي حسائهم هو الحفاظ على الذاكرة، فاتجهوا إلى الجمع ومثل لذلك بالسيوطي والزرك شي (5) اللسذان برزا في مجال علوم القرآن. أما التحديات الواردة في العصر الحسديث فه ي تحسديات أخرى معرفية بالدرجة الأولى. الأمر الذي يجعلنا في هذا المستوى نسعى إلى إعادة اكتشاف النص.

3. الاستحابة لمطلب العلوم الإنسانية: وهي إحدى الآليات التي يأخذ كما الخطاب الحداثي عموما في مجال قراءته للنص الديني، وقد مر الحديث عن مشروع أركون وكيف أنه اعتمد هذه العلوم في زحزحة القناعات. وهنا يرى الدكتور أبو

<sup>(1)</sup> نصر حامد ابوزید: مفهوم النص، ص 11.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 10.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 24.

<sup>(4)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 91.

<sup>(5)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 11.

زيد الإلحاح في البحث عن مفهوم النص هو أحد مساعي العلوم الإنسانية والهدف من ورائه هو الكشف عن بعض خصائص الثقافة العربية الإسلامية في بعدها التاريخي<sup>(1)</sup>.

ومن أهم هذه الخصائص التي تتصف كما الثقافة العربية الإسلامية محورية النص السديني فيها، والكشف عن هذه المحورية كشف عن آليات إنتاج المعرفة في هذه المخقافة؛ لأن السنص السديني في البنسية الإسلامية هو المولّد لمعظم أنماط النصوص الأخرى... وهذه القراءة تعتمد بطبيعة الحال على الأنثربولوجيا كعلم من العلوم الإنسانية للكشف عن هذه الأهداف: حقيقة النص، علاقته بالثقافة، إنتاجه للنصوص الأخرى... إلخ. وقد كانت النتيجة التي توصل إليها الدكتور أبو زيد هي القول بأن السنص الديني – القرآن الكريم – تشكل في الثقافة أولا ثم تحول إلى مشكل لها فيما بعدد(1). ويتضح من هذه النتيجة التي يقول كما الدكتور نصر حامد أبو زيد ألها ربط للنص ببيئته الثقافية فقد تفاعل مع الثقافة وأثر فيها وتأثر كما؛ أي أنه لم يحد عن اللغة المعسودة ولا على قوانين إنتاج الدلالة، وهذا هو معني التاريخية؛ تاريخية النص الديني التي يسعى الخطاب الحداثي إلى تأسيسها في الفضاء المعرفي الإسلامي(4).

هـذه بعـض الوظائف التي يرجى تحقيقها من الوعي العلمي الذي يدعو نصر حامـد أبو زيد إلى تكوينه بالتراث، وتأتي هذه الدعوة في إطار نقده للخطاب الديني السندي صار في نظره يحتمي بالتراث ويحوله إلى ساتر للدفاع عن أفكاره بينما الهدف المبـيّت في نظـره هو إبقاء الوضع على ما هو عليه (5)؛ أي الوقوف في وجه عملية الستطور والنهضة التي ينبغي أن تحققها الأمة على الأقل للمحافظة على كياها ولذلك يعتبر البقاء في فلك الأسئلة التراثية خيانة للوعي العلمي (6).

وهـذه المـسالة يعتـرف الدكتور نصر حامد أبو زيد بصعوبتها؛ أي أنه يرى تشكيل هذا الوعي العلمي ليس بالأمر الهين، بل هوعملية تقتضي عدة أمور منها:

الجرأة والشجاعة في طرح الأسئلة.

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 149.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 149.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 87.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(5)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي وتأسيس الإيديولوجيا الوسطية في الإسلام، ص5.

<sup>(6)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 91.

- الجرأة في البحث عن إجابات لهذه الأسئلة.
- امتلاك طاقة تمكن الباحث من تجاوز الإجابات الجاهزة التي تقفز إلى الوعي.
- انستقاء نمساذج من الإجابات من التراث بشرط أن تكون صادقة وأكثر قربا من الحقيقة (1).

إن اشتراط هذه الشروط فيمن يريد المساهمة في إنتاج الوعي العلمي بالتراث لأمر يدل على صعوبتها من الناحية الموضوعية وخطورةا من الناحية النفسية، لألها دعوة إلى إلغاء المقدس، والمطلق، وهما من الأمور المنافية للعلم في نظر نصر حامد أبو زيد، وذلك ما يتحلى من كلامه حينما يذكر وجود الحقيقة المطلقة (2)، والبحث عن الحقيقة في الثقافة العربية الإسلامية (3). ودعوته انتقاء نماذج من التراث تكون صادقة هـو نمط من أنماط ممارسة القراءة عند الحداثيين عموما؛ أقصد اتنقاؤهم للشاذ لأجل التبرير، والتركيز على الشاذ ينافي العلمية التي يدعون إليها، ومن هنا كانت دعوة نصر حامد أبو زيد إلى الوعي العلمي بحرد دعوى وليست دعوة حقيقية؛ إذا التراث لا يخل من العلمية، بدليل أن نصر حامد أبو زيد يشير إلى إمكانية الاستناد إلى نماذج تراثية.

### المطلب الثاني: تجليات غياب الوعي العلمي في الخطاب الديني

1. ظاهرة إهدار السياق: السياق هو الملابسات المختلفة التي وحد في إطارها السنص، وأصبحت تشكل أبعادا له، وبالنسبة للنص الديني هي الظروف والملابسات السيق أنرل النص متزامنا معها، وهو أمر مهم في فهم النص مثل أسباب النرول التي كان علماء التفسير يأخذون كما في مجال التفسير لبيان المعنى، ويعتمدها الأصوليون والفقهاء لبيان الأحكام. وما دامت مراعاة مستويات السياق مهمة في فهم النص ومن ثم في توظيفه الذي لا يمكن أن يتوقف – وهذا بالنسبة لنصوص الوحي بخصد الدكتور نصر حامد أبو زيد في نقده للخطاب الديني يعتبره خطابا غير علمى،

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 17، 18.

<sup>(2)</sup> الحقيقة المطلقة في التصور الإسلامي هي الألوهية، ويصبح الكلام خطيرا جدا من الناحية العقدية، خاصة وأن نصر حامد أبو زيد يتحدث عن النص القرآني.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 18.

وأصحابه لا يملكون وعيا علميا بالتراث؛ لأهم في توظيفهم للنص الديني في الحياة المعاصرة يعملون على إهدار السياق. يقول نصر حامد أبو زيد وهو يتحدث عن السياق في الخطاب الديني: "الخطاب الديني غالبا ما يتجاهل بعض هذه المستويات إن لم يتجاهلها جميعا في حمى البحث عن دلالة محددة مسبقا"(1).

من هنا يين لنا نصر حامد أبو زيد موقع السياق في الخطاب الديني المعاصر وكيف أنه متجاهل بسبب الدلالة المحددة مسبقا أو الانتصار لتأويل معين مسبقا، أو للإيديولوجيا التي تقتضى الرؤية العلمية إزاحتها كما سبق بيان ذلك. ولما كان المراد بالوعي العلمي دراسة النص الديني في إطار المعطيات الوضعية الواقعية، بعيدا عن بعده الغيبي، يصبح الاعتماد على السياق ومراعاته شرطا مهما لتأسيس الوعي العلمي؛ لأن السياق مستويات مختلفة منه الثقافي والاجتماعي والسياق الخارجي (= سياق المخاطب) والسياق الداخلي (= علاقات الأجزاء) والسياق اللغوي (= تركيب الجملة والعلاقات بين الجمسل)<sup>(2)</sup>. وكلها مستويات وضعية، ومعلوم أن الخطاب الديني يتحاوز المحسوس إيمانا بالغيب.

من هنا اعتبر الدكتور نصر حامد أبو زيد الخطاب الديني قد عمد إلى إهدار سياق النص الديني بغية تفسيره لصالح استراتيجية معينة، ومن هنا أيضا يبدي الدكتور أبسو زيد أهمية الكشف عن هذه الظاهرة فيقول: "فالذي لا شك فيه أن الكشف عن ظاهرة إهدار السياق في تأويلات الخطاب الديني يعد خطوة ضرورية لتأسيس وعي علمي بالنصوص الدينية وبقوانين إنتاجها للدلالة"(3). من خلال هذا تبدو أهمية الكسف عن إهدار السياق ودورها في تأسيس الوعي العلمي بالنص كما يقول الدكتور نصر حامد أبو زيد. أما عن أسباب وجود هذه الظاهرة في الخطاب الديني المعاصر فيرجعها إلى عدة عوامل تتعلق بهذا اللغة، وبالثقافة، وبالنص، وهي عوامل مستوحاة من الكتابات اللغوية الحديثة والمعاصرة منها:

أ - عدم الوعي بقوانين تشكل النصوص اللغوية: ومنه يفهم اعتبار النص الديني بما
 فيه النص القرآني نصا لغويا شأنه في ذلك شأن سائر النصوص اللغوية، ولذلك

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 91.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 96.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 91.

لا يمكن أن يدرس إلا كنص لغوي. يقول نصر حامد أبو زيد: "إنه نص لغوي شأن غيره من النصوص اللغوية لا يمكن فهمه أو تحليله، كما لا يمكن اكتشاف قوانيسنه الذاتية إلا من خلال تلك القوانين العامة، قوانين إنتاج النصوص في لغة محددة وفي إطار ثقافة بعينها"(1).

إن الوعي بقوانين إنتاج اللغة، هذه القوانين التي تستمد من الثقافة هي الكفيلة بإعدادة الاعتبار للسياق النصي كما يرى أبو زيد، والوعي بهذه القوانين أيضا هر أساس الوعي العلمي وهو الأداة التي تعصم الباحث من الانخراط في إنتاج الإيديولوجيا وتجعله مؤهلا لإنتاج خطاب علمي<sup>(2)</sup>. والقوانين اللغوية المتحدث عسنها تتمثل في القوانين المعرفية الاجتماعية من المستوى الصوتي إلى المستوى الدلالي، وهي قوانين تستمد قدرتها من الثقافة (3). وهنا تتحلى النظرة الوضعية للسنص عند الدكتور نصر حامد أبو زيد؛ فما دام النص الديني نصا لغويا وما دامست اللغة ظاهرة ثقافية وقوانين اللغة مستمدة من الثقافة يصبح النص منتحا ثقافيا حسب رأيه وهذه هي تاريخية النص الديني. ولذلك نجده ينكر على من يعتبر السنص الديني مفارقا لغيره ومتميزا على سائر النصوص ويعتبر ذلك من الأمور التي كرست ظاهرة إهدار السياق (4).

وبناء على ما تقدم يسحب الدكتور أبو زيد حكما على جميع النصوص مهما كانست بما فيها النص القرآني على ألها تستمد مرجعيتها من اللغة ومن قوانينها، وبما أن اللغة تمثل الدال في النظام الثقافي فكل النصوص تستمد مرجعيتها من الثقافة التي تنتمي إليها<sup>(5)</sup> والمساواة بين النص الديني وسائر النصوص اللغوية في دراسة هذا الأخير عمل تمهيدي يهدف من ورائه إلى جعل النص ظاهرة ثقافية أولا، لسيحكم بتاريخيته ثانيا، ليبرر العلمانية ثالثا؛ وذلك لأن كتاباته بالدرجة الأولى تعتبر كتابات ناقدة للفكر الديني المعاصر الذي يدعو إلى المرجعية النصية فسيكون التركيز على مسألة إهدار السياق لبيان أن هذا الخطاب لم يستوعب

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص 95.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 96.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 97، 98.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص 91.

<sup>(5)</sup> المرجع نفسه، ص 86.

النص الذي يريد أن يتخذه مرجعية، وهذا ديدن الخطاب العلماني عموما خاصة في الـوقت المعاصر إذ غير استراتيجيته من خلال اعتماده قراءة صارت تعرف بالقراءة المعاصرة من آلياتما العلوم الإنسانية في صورتما الراهنة.

ب - البقاء في مستوى التقليد: ويقصد به تقليد الأوائل في دراستهم للنص الديني؛ أي أن الخطاب الديني المعاصر ما زال يكرر ما قاله القدامى، مما يدل على أنه لم يستفد من المعارف المعاصرة، وبقيت تهيمن عليه ظاهرة التقليد، ويذكر نصر حامد أبو زيد بعض صور هذا التقليد مثل:

- طبيعة تصور الكلام الإلهي؛ ويراد به تصور الخطاب الديني المعاصر للكلام الإلهـــي على أنه أزلي قديم، وهو صفة من صفات الله عز وجل، وأنه غير علل وقد وهـــذا معتقد أهل السنة في هذه المسألة (1). إن القول بأن الكلام الإلهـــي أزلي قديم فيه إثبات لصفة الكلام كصفة من الصفات الإلهية، وفي هذا إثبات لبعده الغيبـــي، وإثبات هذا البعد ينافي الدراسة العلمية حسب نــصر حامـــد أبو زيد؛ لأن الوعي العلمي هو فهم النص ضمن الشروط الوضــعية بعــيدا عن التعالي والتقديس كما يرى، ولذلك ينتقد الخطاب الديني واصفا إياه بالتقليد في هذه المسألة العقدية.

والغسريب أن الدكتور نصر حامد أبو زيد لما تناول هذه المسألة نفى صلتها بالعقيدة فيقول: "ليس مفهوم أزلية القرآن إذن جزء من العقيدة، وما ورد في القسرآن الكريم عن "اللوح المحفوظ" يجب أن يفهم فهما محازيا - لا فهما حسرفيا - مثل "الكرسي" و"العرش" إلخ وليس معنى حفظ الله سبحانه للقرآن حفظه في السسماء مدونا في اللوح المحفوظ، بل المقصود حفظه في هذه الحياة الدنيا، وفي قلوب المؤمنين"(2).

في هـذا الموقف ينكر الدكتور نصر حامد أبو زيد أزلية النص القرآني، وينكر اعتباره مسألة عقدية، وينكر أيضا فهمه فهما مباشرا، ويحث على الفهم الجازي لا علـى الفهـم المباشر للنصوص القرآنية الواردة في هذا الموضوع، كما نجده

<sup>(1)</sup> أنظر مثلا الإمام الأشعري، اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع، ضبط وتصحيح محمد أمين الضاوي، دار الكتب العلمية ط1 (2000)، ص 23.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، 69.

يجعل من كلام الله صفة من صفات الأفعال لا من صفات الذات، وحتى يستدل على صحة ما ذهب إليه تبنى رأي المعتزلة القائل بـ "خلق القرآن" إذ تصبح مسسألة الخلق الإيجاد في الزمان وهذا هو معنى التاريخية، والتركيز على كون السنص حدث في الزمان يعني إمكانية دراسته ضمن الشروط الوضعية التي يراها الدكتور أبو زيد أداة لتأسيس الوعى العلمى.

وحيى يوكد نصر حامد أبو زيد بأنه تجاوز مستوى التقليد في هذه المسألة يذهب إلى إنكار البعد الغيبي للنص وذلك ما يمثل الحقيقة عنده فيقول: "إن السنص في حقيقته وجوهره منتج ثقافي، والمقصود بذلك أنه تشكل في الواقع والمثقافة خلل فترة تزيد على العشرين عاما، وإذا كانت هذه الحقيقة تبدو بديهية ومتفق عليها، فإن الإيمان بوجود ميتافيزيقي سابق للنص يعود لكي يطمسس هذه الحقيقة البديهية، ويعكر من ثم لإمكانية الفهم العلمي لظاهرة النص"(1).

إن تركيز نصر حامد أبو زيد على هذه المسألة وإدانته للخطاب الديني المعاصر كسونه ما زال مقلّدا فيها كما قال؛ لأنه يرى أن التقليد فيها هو سبب إهدار السساق السثقافي للنص، كدراسته مقارنا بالنصوص الأخرى الموجودة في البيئة الثقافية العسربية مثل الديانات السابقة، ومثل النص الشعري، فعن النصوص الدينية السابقة يشير الدكتور نصر حامد أبو زيد إلى الحنيفية مثلا بوصفها وعيا مضادا للوثنية وعن علاقته بالنصوص الدينية الأخرى يقول بأن النص القرآني قد انخرط معها في علاقات سجالية (2) وهذا حتى يؤكد البعد الثقافي للنص القرآني. أما عسن علاقته بالنصوص الأخرى كالنص الشعري فيعتبرها علاقة وطيدة ودراسية السنص الشعري من الأمور الضرورية في تكوين وعي علمي بالنص ودراسية السنص الشعري من الأمور الضرورية في تكوين وعي علمي بالنص السديني (3). إن طرح الدكتور نصر حامد أبو زيد لمسألة السياق الثقافي وعدم احتسرامه في الخطاب الديني، يهدف من ورائه إلى بيان تأثير الثقافة في النص احتسرامه في الخطاب الديني، يهدف من ورائه إلى بيان تأثير الثقافة في النص احتسرامه في الخطاب الديني، يهدف من ورائه إلى بيان تأثير الثقافة في النص المذلك نجسده يطرح على مستوى آخر موضوع الوحي من حيث إمكانية

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 24.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 100.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 93.

شـــروطه، وماهيته... وهذا كلام خطير حدا. والمتنبع لكلامه يجده قد وقع في تناقضات صارخة تتنافى ودعواه بتكوين وعي علمي.

فمن جهنة يدعو إلى عدم التقليد، ولكنه بقى في مستوى التقليد، فمقولة "خلق القــرآن" ليست مقولة حداثية بل مقولة تراثية قال بما المعتزلة في القديم، والدكتور نهم حامد أبو زيد يستند إليها؛ مما يدل على أنه مقلّد أيضا، وقوله بخلق القرآن ليثبت أن الكلام فعل وليس صفة، والأفعال حادثة، وحدوثها وقع في الزمان وهذا مــا يصحح في نظره التصور السائد للكلام الإلهي، ويتفادى التقليد، لكنه وقع في التقليد كما قلت من جهة، ومن جهة ثانية يشترط شرطا يوقعه في نفس رأي الأشاعرة، وهذا الشرط هو الفرق بين الاتصاف بالصفة من حيث هي إمكانية، وبين تحول الصفة إلى فعل وهذا عين قول الأشاعرة في تقسيمهم الكلام إلى نفسي قــــ ديم ومتلو حادث، وسائر الصفات أيضا مثل القدرة التي يعتبرها لا تتحلى في إلا الأفعال وهو عين ما يقوله الأشاعرة أيضا عن تقسيم بعض الصفات ومنها صفة القـــدرة إلى صـــلوحية وتنجيزية. وبالتالي فتأسيس الوعي العلمي لم يزد على كونه تقرير الما جاء في التراث، وأن التقليد لا يزال موجودا كظاهرة حتى عند مناهضيه. كما أنه يقع في تناقض آخر حينما ينكر البعد الميتافيزيقي للنص ثم يقول به من جهة أخرى إذ يعتبر الإيمان بالمصدر الإلهي للنص وإمكانية وجود سابق له على الوجــود العيني في الواقع أمر لا يتعارض مع تحليل النص من خلال الثقافة التي ينتمسي إليها(1) ومثل هذا الموقف التلفيقي جعل بعض المفكرين يحكمون على كتابات نصر حامد أبو زيد بأنها تلفيقية، وأن صاحبها يناهض الأصولية ولكنه يقف على أرضها<sup>(2)</sup>.

- طبيعة تصور اللغة: وهذا مستوى من مستويات التقليد في الخطاب الديني كما يرى الدكتور أبو زيد؛ إذ يعتبر أن التصور الديني المعاصر لطبيعة اللغة تسمور قديم عفا عنه الزمان، هذا التصور الذي لا يفصل اللغة عن العالم السذي تسدل عليه؛ أي أنه يقول بتطابق الدال مع المدلول<sup>(3)</sup>. وهذا أمر

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 24.

<sup>(2)</sup> مثل المفكر اللبناني على حرب، أنظر كتابه، نقد النص، ص 209، 220.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة، ص 76.

يخالف ما انتهت إليه فلسفة اللغة واللسانيات الحديثة، لذلك يرى مصححا هذا التصور الخاطئ في نظره بالرجوع إلى ما أثبته دي سوسير الذي صاغ تصورا أنهى إلى الأبد التصور الكلاسيكي عن علاقة اللغة بالعالم، ويرى أن هذه الثورة الفكرية غائبة غيابا تاما عن وعي كل الذين يتوهمون أن اللغة نظاما بسيطا يدل على الأشياء أو يستدعيها ويتصورون أنها نظاما إشاريا(1).

والدكتور نصر حامد أبو زيد يركز على وظيفة اللغة انطلاقا من رؤية معاصرة لها في البناء الثقافي ككل، فعند علماء السيموطيقا (= علم العلامات) الثقافة عبارة عن أنظمة متعددة مركبة من العلامات يقع في قلب المركز منها" نظام العلامات اللغوية"؛ لأنه هو النظام الذي تنحل إليه تعبيريا باقي الأنظمة في مستوى الدرس والتحليل العلميين<sup>(2)</sup>، وفي هذا يقول: "بما أن الثقافة هي تصور العالم لحدى مجموعة بسشرية بعينها، فإن اللغة هي النظام المعبر عن هذا التصور "(ق. وفي هذه المسألة - تصور طبيعة اللغة - التي يرى نصر حامد أبو زيد أن الخطاب الديني ما زال مقلدا فيها، ونظرته لا تزال كلاسيكية أيضا، بحده يذكر ذلك عموما دونما ذكر لنماذج معينة تتبني هذا التطور وتدافع عنه، واكتفى بالتمثيل لظواهر تستعمل فيها اللغة، مثل الاستشفاء بالقرآن الذي يراه من قبيل التأثير السحري لا العلمي للغة (4).

ومن خلال علاقة الثقافة باللغة باعتبار هذه الأخيرة الرمز المعبر عن الثقافة، من خلال علاقة الثقافة باللغة باعتبار هذه الأخيرة الرمز المعبر عن الثقافة، من خلال هذا يريد التأكيد على فهم النص الديني باعتباره نصا لغويا بحتا كما يرى في إطار السياق الثقافي، وما دام النص الديني ظهر في إطار سياق ثقافي معين فين فهمه في إطار تلك المعطيات الثقافية، حفاظا على السياق وأخذا بوظيفة "علىم العلامات" الذي صار له دور تفسيري معين في إطار الشروط الثقافية

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 80.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 80، 81.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 81.

<sup>(4)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 76.

الوضعية. وهذا ما يعنيه الدكتور أبو زيد بالوعي العلمي الذي ينبغي أن يتحقق وتتحقق بوجوده وإثباته تاريخية النص الديبي.

2. ظاهرة القرل بشمولية النص: وهي عين مسألة الحاكمية التي تشكل محور الجدل الديني العلماني في الوقت المعاصر، وهي مسألة على اتصال بمسألة السياق في بعده التاريخي، ولذلك اعتبرها – بما ألها مطلب من مطالب الخطاب الديني المعاصر – إهدار للسياق التاريخي للنص بعد أن قال بأن الاعتقاد بأزلية الكلام الإلهي إهدار للسياق في بعده الثقافي. وهذه النظرة، وهذا الحكم – بأن الخطاب الديني المعاصر أهدر الجانب التاريخي لسياق النص مرده عند نصر حامد أبو زيد نظرته لطبيعة النص الديني؛ لقد بيسنت من قبل أنه كان يرى بأن النص الديني بما فيه النص القرآني لا يختلف عن سائر النصوص دينية كانت أو غير دينية جميعها في نظره لا تختلف عن النص اللغوي.

فهسي تخسص لقواعد معينة مهما كانت هذه النصوص، وفي هذا يقول: "إن النصوص الدينية كانت أم بشرية محكومة بقوانين ثابتة، والمصدر الإلهي لا يخرجها عن هسذه القسوانين؛ لأنها: "تأنسنت منذ تجسدت في التاريخ واللغة وتوجهت بمنطوقها ومدلولها إلى البشر في واقع تاريخي محدد" (1). كهذا تتحلى نظرته للنص الديني فهو في رأيه يخضع لنفس قوانين النص البشري وانتهى إلى أنه مرتبط بواقع تاريخي محدد، من هسنا يأتي إنكاره لشمولية النص الديني، وتعذر اتخاذه مرجعية في الوقت الحاضر أو في المستقبل؛ لأنه مرتبط ببيئة تاريخية وثقافية غير البيئة المعاصرة ومن ثم يصبح في نظره القول بشمولية النص الديني إهدار للسياق التاريخي لهذا النص، وهو أمر منافي للعلمية ولذلك جعل منه محطة يدعو إلى إعادة النظر فيها.

أما عن معتقد المسلمين بخصوص مبدأ "الحاكمية" والذي صار لب الخطاب السديني المعاصر فيعتبره سلطة مضفاة وليست سلطة ذاتية (2)، ومن ثم تصبح شمولية النصوص من المفاهيم الدنيوية لا من المفاهيم الدينية، فهو مفهوم تاريخي احتماعي صيغ ضمن التاريخ الاحتماعي للمسلمين (3) وسبب الأحذ به في الراهن عدم الوعي عسالة السياق وهذه المسألة عنده تتحلى على مستويين:

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: نقد الخطاب الديني، دار سينا ط1 (1992)، ص 84.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي، ص 18.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي، ص 16.

أما الأول فهو إهدار السياق الخارجي المتمثل في أسباب النسزول؛ أي أن القول بسشمولية النسصوص يسنافي إثبات أسباب النسزول كأسباب موضوعية احتماعية وتاريخية، وكوقائع نسزلت فيها نصوص الوحي، وبمقتضى هذا الكلام يصبح السبب علمة مؤثرة في نسزول النص القرآني خاصة أو عدم نسزوله إذا افتقد السبب. وهذه المسألة تمت الإشارة إليها خلال الحديث عن ممارسة النص لسلطته وتم بيان كيف أن الدكتور نصر حامد أبو زيد وغيره من الحداثيين يتخذون من هذه المسألة تكئة للقول بتاريخسية السنص الديني بناء على إنكارهم العبرة لعموم اللفظ، وتركيزهم على جعل العبرة دائما لخصوص السبب. وفي هذا تغليط واضح؛ إذ ليست كل النصوص نسزلت العبرة دائما خصوص السبب. وفي هذا تغليط واضح؛ إذ ليست كل النصوص نسزلت بشكل خاص ولذلك في مناقشته لمسألة الحاكمية يقف عند الآيات 44، 45، 46، من سورة المائدة على ألما تمثل وحدة سردية؛ أي نصا متصل السياق (1).

من هنا تتجلى مسألة "إهدار السياق" ومسألة "شمولية النصوص" كآليتين من آلسيات القول بتاريخية النص الديني عند الدكتور نصر حامد أبو زيد، كما يعتمد آلية "التأويل"؛ لأنه حينما ينكر المرجعية النصية يصطدم ببعض النصوص التي تدل صراحة على وجوب الاحتكام إلى النص مثل قوله تعالى: (... وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَلْزَلَ اللَّهُ فَأُولَسِئكَ هُمُ الْكَافِرُونَ (المائدة: 44) وقوله تعالى: (... وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَلْزَلَ اللَّهُ اللَّهُ فَأُولَسِئكَ هُمُ الْقَالمُونَ (المائدة: 45) وقوله تعالى: (... وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَلْزَلَ اللَّهُ فَأُولَسِئكَ هُمُ الْفَاسَقُونَ (المائدة: 45).

يقف الدكتور أبو زيد عند دلالة الحاكمية الواردة في هذه الآيات الثلاث والمتمثلة في الفعل "يحكم" ويعتبره قد وظف توظيفا خارج دلالته حينما اعتبر دالا على المفهوم السياسي الحديث للحكم، ويرى أن الخطاب الديني هو الذي قام بعملية توسيع دلالي لكلمة "يحكم" حتى أخرجها من فضائها الدلالي الأصلي، وهو الفصل بين الخصوم في ممشكلة خلافية جزئية، وهذه من صور إهدار طبيعة النظام اللغوي للنص عنده (2). كما يتأول قوله تعالى: (وَمَا كَانَ لَمُوْمِن وَلاَ مُوْمَنة إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِن أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ صَلاً لا مُبينًا (الأحزاب: 36)،

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 127.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 127.

فيعتبر أن الاستجابة لقضاء الله ورسوله في هذه الآية لا تتعلق بالمسلم في الوقت المعاصر، ويقول بأن الآية تتحدث عن المؤمنين في عصر النبوة، حينما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم حاضرا بينهم، وهو الذي يتولى القضاء بنفسه بينهم بما يوحى إليه أو بفهمه واجتهاده (1)، وهكذا نجده يتأول النصوص التي تدل على الشمولية ومنه على عالمية الرسالة الإسلامية، وهكذا يصبح الغرض من تأسيس الوعي العلمي بالتراث عند الدكتور نصر حامد أبو زيد هو تأسيس تاريخية النص الديني.

ومن خلال هذا يتأكد إنكار مبدأ عموم الدلالة عند الدكتور نصر حامد أبو زيد؛ لأنه عين القول بشمولية النص. وبالإضافة إلى تأويل النصوص السابقة يستند إلى مسألة النسخ ويعتبرها دالا قويا على ارتباط النص بسبب نزوله، ومن ثم إنكار مبدأ عموم الدلالة، ويعيب على الخطاب الديني مخالفة ذلك ويعتبره في تعاطيه مع النص السديني يتجاهل مسألة النسخ فيقول: "إن منهج الوحي هنا رغم وضوحه من حيث دلالته على الارتباط الوثيق بالواقع الإنساني يغيب تماما في الفكر الديني الرسمي المعاصر، وهو في فكر دعاة تطبيق الشريعة أشد غيابا لألهم يريدون الوثب على قوانين الواقع بالفرض والقسر "(2).

ومن خسلال ما تقدم ينتهي الدكتور أبو زيد إلى نتائج يعتبرها عوامل تأسيس الوعى العلمي وما يناقضها يكون بالطبع سبب فقدان هذا الوعى بالتراث منها:

- الإلحاح على تاريخية النص الديني: وذلك لا يعني في نظره عدم قدرة النص على إنتاج الدلالة أو مخاطبته لعصر غير عصره أو مجتمع غير المحتمع الذي ظهر فيه (3).

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي، ص 18.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 125.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: نقد الخطاب الديني، ص 83.

<sup>(4)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 115.

- التأكيد على عدم مخالفة "التاريخية" أو إنكار مبدأ عموم الدلالة للعقيدة بحجة أن سلطة النص سلطة مضفاة نابعة من تاريخ المسلمين، وليست نابعة من العقيدة (1).
- تأسيس وعي علمي بالسنة يبدأ بتصحيح مفهوم "السنة" نفسه لأنه في نظره مفهوم مغلوط؛ فالمفهوم المتداول لم ينتقل من حيز الدلالة اللغوية إلى حيز المصطلح الأصولي في عصر النبي صلى الله عليه وسلم، وإنما تم بتدخل الإمام الشافعي حينما أسس علم أصول الفقه(2).
- إعادة النظر في مفهوم الوحي وفي شروط إمكانه من خلال دراسته من زاوية أنشربولوجية مقارنة بظواهر أخرى كالسحر والشعر والكهانة. وكانت النتيجة القول بأن النص الديني منتجا ثقافيا تأثر بالبيئة الثقافية التي أنسزل فيها، كما أن الوحيي كان استجابة لمتطلبات الواقع. ولا شك أن هذا الكلام فيه ما فيه من الخطورة من الناحية العقدية. ولذلك يجد قارئ نصر حامد أبو زيد تناقضات هي في حد ذاتما مخلة بالوعي العلمي الذي جعل منه المطلب الملح، والأمر الإستعجالي الذي ينبغي إنجازه إنقاذا للوعى وإنقاذا للتراث، وإنقاذا لحوية الأمة.

ومن صور هذا التناقض إنكاره مبدأ عموم الدلالة من جهة، وإثباته من جهة أخرى مثل قوله: "لا شك أن ما ورد في القرآن خاصا بالأحكام والتشريعات يمكن النظر إليه من خلال هذه الثنائية (3). إذ يرتبط بعضها بسبب النزول ولا يفارقه وإن كان بعضها الآخر يتجاوز الواقعة الجزئية التي نزل فيها ليدل على حكم عام يصلح أن ينطبق على آلاف الحالات الشبيهة (4). هنا نجده يميز بين نوعين من الأحكام منها منا يكون العبرة فيه لحصوص السبب، وهذا منا يكون العبرة فيه لحصوص السبب، وهذا خلاف كلامه عن السياق الذي جعله يدين الخطاب الديني واعتبره يتجاوز ويتجاهل أسباب النزول في قوله بعموم الدلالة.

أما عن إدانته للمسلك التأويلي واعتباره تكريسا للإيديولوجيا، نجده هو نفسه يسلك نفس المسلك، بل يعتبر التأويل الخيار البديل، وهذا ما يتحلى من كلامه بعدما

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي، ص 21.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 18.

<sup>(3)</sup> ويقصد بها عموم اللفظ وخصوص السبب على النحو المقرر في القاعدة الأصولية.

<sup>(4)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 195.

انتقد مسالك الخطاب الديني، يقول: "والبديل تعليق النصوص في الهواء بحيث تقبل كل ما يمكن أن تستنطق به"(1). ولا شك أن هذا البديل المفتوح تأويلية متسيبة ومتحررة من الضوابط. أما عن صلة الخطاب الديني بالإيديولوجيا فالدكتور نصر حامد أبو زيد يعتبر ذلك سمة كل الخطابات - طبعا بما فيها خطاب التحديث - وبناء على ذلك فهي تتساوى من حيث هي خطابات ولا يحق لأي منها أن يزعم امتلاكه للحقيقة لأنه حين يفعل ذلك يحكم على نفسه بأنه خطاب زائف(2). وبناء على هذا الكلام يصبح الوعي العلمي الذي يدعو الدكتور نصر حامد أبو زيد إلى تكوينه بخصوص النص الديني ضرب من تحصيل ما هو متعذر تحصيله، الأمر الذي جعل بعض نقاده يعتبرون مقولة "الوعي العلمي" مقولة لم تصمد أمام الخطاب الديني بدليل أنه المهيمن في الواقع العربي (3).

وعن دعوته إلى إعادة النظر في مفهوم الوحي وشروط إمكانه أيضا نجده يعتبره من جهة ظاهرة ذات بعد ثقافي ولا يمكن فهمها إلا في إطار بيئته الثقافية، ومن جهة أخرى يعتبر الوحي الإسلامي يمتاز بصدق ذاتي إذ يقول: "إن صدق الوحي لا يحتاج إلى دليل آخير خارجه (4)، بل الوحي ذاته يتضمن الدليل على صدقه، وإذا كانت الدعوات والرسالات السابقة احتاجت إلى دليل يؤكد صدق الوحي دليل خارجي يتمثل في وقوع فعل خارق للعادة على يد النبي، فإن الدعوة والرسالة في حالة الإسلام لم تكونا بحاجة لمثل هذا الدليل الخارجي ولا شك أن مفهوم "الصدق الذاتي الداخلي" للوحي مفهوم أضفته الثقافة على النص بعد أن تقبلته وحولته إلى أن يكون "النص" (5).

هـــذا النص من جهة يثبت استغناء الوحي عن الثقافة في الإسلام، ويثبت هذه الحاجـــة من جهة أخرى. وهذه من صور التناقض التي وقع فيها الدكتور نصر حامد أبـــو زيـــد وهي من الأمور المخالفة للوعي العلمي لا شك في ذلك. أما عن اعتباره

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة، ص 147.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 8.

<sup>(3)</sup> أنظر على حرب: نقد النص، ص 219.

<sup>(4)</sup> وهـنا يقـع الدكتور نصر حامد أبو زيد فيما أسماه بإهدار السياق الذي أعابه على الخطاب الديني.

<sup>(5)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 138.

إنكار عموم الدلالة لا يخالف العقيدة فهذا أيضا أمر غير مستساغ؛ إذ كيف يعقل أن يحكم المسلم علم ارتباط النص بالواقع الذي أنسزل فيه وبأسباب نسزوله لا يتحاوزها، ويبقى بعد ذلك يعتقد المعتقد الإسلامي الذي يصبح بناء على ذلك مرتمن للسدى بيئة ثقافية معينة، الأمر الذي يؤكد أن الوعي العلمي الذي يدعو إليه الدكتور نصر حامد أبو زيد مجرد دعوى.

# محمد عابد الجابري وتجاوز الإيديولوجيا

### المطلب الأول: معالم قراءة النص التراثي عند الجابري

يعتبر المفكر المغربي الدكتور محمد عابد الجابري من أبرز المفكرين العرب، من حيث غرارة الإنتاج وعمق الطرح، ودقة التحليل، وأيضا من أكثرهم إسهاما في تأسيس رؤية حداثية للنص التراثي. ولذلك فالدكتور الجابري من أصحاب المشاريع السذين ساهموا في صياغة المصطلح الفلسفي في الفضاء المعرفي الإسلامي في الراهن، وأحد المهتمين بإشكالية المنهج، وأحد الذين يريدون الإحابة على سؤال النهضة.

وأهم ما تميز به الجابري إذا ما قورن عمله الفكري بعمل غيره من أمثال محمد أركون أو نصر حامد أبو زيد؛ أن الجابري اقتصرت قراءته في المجال الإسلامي على النص في مستواه الثالث (=النص التراثي) بالنظر إلى التقسيم الذي وضع للنص الديني في المسدخل العام لهذا البحث، وهذا ما لاحظه عليه المهتمون بإنتاجه الفكري؛ فعلي حسرب مثلا يقول عنه: "يحلل الخطابات الخاصة بمحالات الثقافة الإسلامية وفروعها العلمية، ولكنه لا يتطرق إلى خطاب الوحي الذي هو أهم مسكوت عنه عند الجابري"(1).

فالجابري ركز جهده على النص الديني التراثي، أما النص القرآني أو النص النبوي فلم يتوجه إليهما بالدراسة كما هو الأمر مع أركون أو نصر حامد أبو زيد أو غيرها من صار يشتغل بما يعرف بالقراءة المعاصرة للنص الديني. وإن كان من حق التراث على أبنائه وورثته أن ينصفوه وأن يهتموا به، إلا أن الخطأ في حق النص التراثي ليس كالخطأ في حق النص القرآني أو النص النبوي؛ والتبرير بسيط فهذا تعامل مع جهد بشري هو جهد علماء الإسلام، والآخر تعامل مع كلام الله عز وجل الذي لا يأتيه السباطل من بين يديه ولا من خلفه، أو مع كلام نبيه عليه الصلاة والسلام الذي لا ينطق عن الهوى.

<sup>(1)</sup> على حرب: نقد النص، ص 97.

من هنا يمكن التمييز بين الجابري وغيره ممن ينخرطون في القراءة المعاصرة للنص السديني، إذ أن وقوعه في الخطأ ليس كوقوعهم في الخطأ هذا من جهة، ومن جهة أخرى يبدو الجابري أحيانا في قراءته للنص الديني غير مصرح بتقليده لغيره سواء في استعارة المفاهيم، أو في المنهج إلى درجة يبدو فيها بالنسبة للقارئ البسيط أنه يقرأ هذا السنص بادوات وآلسيات أصيلة؛ أي أنه يقرأ التراث من داخله وذلك مرده اعتداد الجابري بقراءته إلى أن وصف من طرف بعض الباحثين بأنه صار يشكل مركزية العقل العربي (1).

وعلى كل فاهتمام الجابري بالنص التراثي يأتي في إطار الإحابة عل سؤال من الأسئلة المحورية في راهن الأمة العربية الإسلامية "سؤال النهضة" الذي اقتضى طرح العلاقة مع التراث، وهو السؤال الذي تمت الإشارة إليه في إشكالية هذا البحث والذي كان الجابري أحد الباحثين الذين قدموا إحابة له، صارت حديرة بالدرس والتحليل على مستويات مختلفة؛ فالمهتمون بفكره يعترفون بأن: "الجابري استطاع تجديد لغة الخطاب الفلسفي العربي بمفردات ومصطلحات ومفاهيم وأساليب لا يمكن القول عنها إلا ألها حديدة، وألها أصبحت موضع تداول وحتى رواج إعلامي (2).

وما دامت قراءة الجابري موقوفة على النص التراثي نجد هذه القراءة تنطلق من المبدأ؛ أي مفهوم التراث حيث ذهب إلى أن "التراث" كمصطلح غير وارد في خطاب الأسلاف، ولا في حقل تفكيرهم؛ وهو يشير بذلك إلى الفترة القديمة، فترة ما قبل النهضة الحديثة ولكنه من خلال تحليله لتوظيف المصطلح في الخطاب العربي المعاصر وصل إلى تقرير تعريف اصطلاحي لـ "التراث" فيقول: "التراث بمعنى الموروث الثقافي والفكري والديني والأدبي والفني، وهو المضمون الذي تحمله هذه الكلمة داخل والفكري المعاصر "(3). وبطبيعة الحال الموروث الثقافي في الحضارة العربية خطابسنا العربيي المعاصر المعارف المسماة العلوم العربية الإسلامية وغيرها كالفلسفة مثلا،

<sup>(1)</sup> على حرب: ص 115.

<sup>(2)</sup> الزواوي بغورة: ميشال فوكو في الفكر العربي المعاصر، دار الطليعة، بيروت، ط1 (2001) ص. 53.

<sup>(3)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 23.

ولـــذلك مـــضمون التراث عنده هو: "العقيدة، والشريعة، واللغة، والأدب، والعقل، والذهنية، والحنين والتطلعات"(1).

هذا هو المعنى الذي يقرره الجابري لـ "التراث"، لكنه في بحال تعاطيه مع النص التراثي نجده يقف موقفا انتقائيا إذ لا يتعامل مع أي نص تراثي بل ينتقي، فهو يقسم السثقافة العسربية الإسلامية إلى ثقافة "عالمة" وثقافة "عامية"؛ أما الثقافة العامية فهي الثقافة الشفوية وأما الثقافة العالمة فهي الثقافة المكتوبة أو النص المدون، وهذه الأخيرة تمثلها عدة معارف إسلامية مثل: اللغة، النحو، الفقه، علم الكلام، أو هي ما يصطلح عليه الجابري "العقل البياني" (2) وهذا ضمن تقسيمه المشهور للعقل العربي في ثلاثية هي: العقل البياني، والعقل العرفاني، والعقل البرهاني.

وهــذه الانتقائــية في قراءة الجابري أولى تجليات مرجعيات قراءته، فهذا التقسيم لأغاط المعرفة وإبعاد هذه وإبقاء تلك هو من تجليات الممارسة الإبستيمولوجية، فهي التي تقـضي بتصنيف المعرفة على هذا النحو، وتعتبر المعرفة غير العالمة لا حدوى منها، ومن ثم إحداث قطيعة معها، وهو منهج المدرسة الفلسفية الفرنسية الحديثة ممثلا في غاستون باشــلار<sup>(3)</sup>. وإن كـان دارسوا الجابري يعتبرونه لا يوظف الأدوات الإبستيمولوجية كمـا استخدمها أصحابا بل عمل على تكييفها، وإعاد إنتاجها، ومن ثم فهو يحسن توظـيفها في معرض اشتغاله على موضوع بحثه، وذلك بتعريبها وتبيئتها بما يتيح له الإسـهام في تحديث اللغة وتحديد الفكر<sup>(4)</sup> إلا أنه انتهى إلى نتائج تكرس هذه الرؤية الإنفصالية، وهذا ما يتحلى من خلال محاولة الربط بين التراث والمعاصرة التي قام بما؛ فــبما أن التراث في نظره مرتبط بلحظة معينة فهو موجود "هناك" ونحن نعيش "هنا" والمــسافة بــين "هــنا" و"هناك" ليست شيئا بسيطا يمكن التغاضي عنه. ولهذا يقول الجابــري: "لا بــد أن نشعر، وهذا ما هو حاصل فعلا، أننا نــزداد بعدا عن تراثنا بازدياد ارتباطنا مع هذه الحضارة وأن المسافة بين "هناك" و"هنا" تزداد اتساعا وعمقا.

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص 24.

<sup>(2)</sup> محمد عبد الجابري: بنية العقل العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، ط3 (1990)، ص 14.

 <sup>(3)</sup> غاسستون باشسلار: العقلانية التطبيقية، ترجمة بسام الهاشم، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع بيروت، ط1 (1405هـ/1984م) ص 187 وما بعدها.

<sup>(4)</sup> على حرب: نقد النص، ص 117.

وهذا الشعور يغذي في فريق منا الحنين الرومانسي إليه وفي ذات الوقت ينمي في فريق آخر الرغبة في القطيعة معه والانفصال التام عنه (= التراث)".

هذا وجه من أوجه معالجة الجابري للنص التراثي، وقد يبدو هذا الكلام من قبيل استعجال إبراز النتسيجة، ولذلك سأعود إلى بعض تطبيقات الجابري على النص التراثي، من أجل إبراز النتائج التي توصل إليها. وقبل ذلك تجدر الإشارة إلى نظرة الدكستور الجابري إلى طبيعة النص التراثي. فهو يراه ملفوفا في بطانة إيديولوجية ومستحون بشحنة وحدانية، وهذا ما يبدو صراحة من خلال بعض تعريفاته للتراث مسئل قوله: "المعرفي، والإيديولوجي وأساسهما العقلي وبطانتهما الوجدانية في الثقافة العربية الإسلامية "(2). وبناء على هذا كان رهان الجابري تعرية النص التراثي عن هذه السبطانة الإيديولوجية؛ لأن المعرفة العلمية لا تعترف بأن تكون الإيديولوجيا موضوعا الحيا، بسل تتجاوزها. ولهذا كان الجابري يدعو إلى تجاوز الإيديولوجيا، وهو الموقف الذي استوحيت منه عنوان هذا المبحث باعتبار تحرير التراث من الصبغة الإيديولوجية الذي استوحيت منه عنوان هذا المبحث باعتبار تحرير التراث من الصبغة الإيديولوجية شكل محسور الخطاب عند الجابري. وهذه الخاصية - البطانة الأيديولوجية - التي شكل محسور الخطاب عند الجابري، وهذه الخاصية - البطانة الأيديولوجية - التي لازمت النص التراثي في نظر الجابري مردها ثلاثة مبررات أساسية:

1. الفهم التراثي للتراث: وهو أحد خصائص الخطاب العربي المعاصر في نظر الجابري، فهو خطاب بعيد بمضمونه عن المعاصرة، بما ألها إشكالية من إشكاليات هذا الخطاب. وهذا الفهم يعتبره الجابري تحوير لمفهوم التراث نفسه فبعد ما حلل كلمة "مسيراث" كحذر لغوي وعلاقته بكلمة "تراث"، وكيف أن الميراث يدل على اختفاء الأب وحلول الإبسن محله، وهذه هي الدلالة اللغوية، والتي ينبغي أن تؤسس عليها الدلالة الاصطلاحية، يرى الجابري أن الأمر قد انعكس بل صار "التراث" في الوعي العربي المعاصر: "عنوانا على حضور الأب في الإبن، حضور السلف في الخلف، حضور الماضي في الحاضر"(3).

إن توظيف التراث وفهمه على هذا النحو في نظر الجابري هو أحد عوامل تكريس الصبغة الإيديولوجية، وجعل التراث يصطبغ بها، الأمر الذي أبقى عليه

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 31.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 24.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

كذلك وصار الخطاب العربي المعاصر يتعامل معه كمقوم إيديولوجي. وفي هذا يسشير الجابري إلى سرّ تعامل واستحضار هذا الخطاب للتراث، ففي نظره كان هذا التوظيف ضمن إشكالية النهضة، التي صارت همّا ملحّا في الخطاب العربي المعاصر، وما يدل على ذلك المفهوم - التراث - ذاته، فهو كما سبق بيانه مقولة حديثة، لم تسرد في كتابات القدامي ولا في دراساقم المعجمية، بل هي مقولة نمضوية ظهرت في أدبيات الخطاب العربي المعاصر. أما عن توظيفها في هذا الخطاب بما يدل على الفهم التراثي للتراث فيقول الجابري بأن ذلك تم على مستويين:

من جهسة كانست الدعوة إلى "التراث" والأخذ منه، والرجوع إليه كأصل ومرجعية أحد العوامل والآليات النهضوية التي من خلال توظيفها والاحتكام إليها والانتظام في هذا التراث ونقد الحاضر من خلاله، واستشراف المستقبل بواسطته، من خلال هذا التوظيف للتراث يمكن أن تنطلق النهضة المنشودة. ومن جهة أخرى كان توظيف "التراث" في الخطاب العربسي المعاصر ميكانيزما للدفاع عن الذات؛ أي توظيفه كان رد فعل إزاء التحديات الغربية المعاصرة بأنواعها المختلفة (1).

وسواء أكان هذا التصور أم ذاك هو المنتصر إلا أن الهدف واحد؛ إنه حماية الذات والدفاع عن الهوية، وكأن "التراث" في الخطاب العربي المعاصر لم يكن مؤسسا على دراسة نقدية أفادت منه كبعد من أبعاد الهوية، وإنما تم الاضطرار إلى الاحتماء به حفاظا على الوجود ليس إلا، وهذا ما جعل المسلم والعربي المعاصر يبقى في مستوى التفكير السائد أيام ابن تيمية أو الغزالي أو الشاطبي وغيرهم، بل لا يزال يردد كلام القدامي، ويعتبر من المتعذر تجاوزهم، بل ويوجب الأخذ بمقولاقم واجتهاداقم في هذا العصر السذي ليس هو عصرهم، وهذا ما أبقى على "الفهم التراثي للتراث" في نظر الجابري، في يقول: "من هنا تلك الشحنة الوجدانية والبطانة الأيديولوجية، وأيضا النظرة الضبابية والسحرية معا، التي تلابس مفهوم "التراث" في الخطاب العربي الحديث والمعاصر، والتي تجعله بالنسبة للذات العربية الراهنة أقرب إليها من حاضرها".

2. الفهـــم الاستـــشراقي للتـــراث: وهو الفهم الذي تأسس في إطار المركزية الأوروبــية، ويــصنف الجابــري هذا الفهم في نــزعتين اثنتين إحداهما على اتصال

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 25.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

بالظاهرة الاستعمارية، التي تشكل تجليات لخلفيات دفينة قد تعود حتى إلى تاريخ الحسروب الصليبية، ومن أحكام هذا الفهم التشنيع على التراث العربي الإسلامي بإنكر الأصالة عنه واعتباره امتدادا للفكر الأوروبي، كما هو موقفهم من النص الفلسفي الإسلامي بأنه لا يعد أن يكون ترجمة للفلسفة اليونانية، على أساس أن السامية تعدوي الفلسفة، وأن العقيدة الإسلامية ترفض التفلسف، وهذه المواقف بعضها صار صريحا في حركة الاستشراق الحديث والمعاصر.

أما النوعة الثانية فهي النوعة التي تسعى إلى الانضباط بضوابط الفكر العلمي من موضوعية وغيرها، ولكنهم في الوقت نفسه - هؤلاء المستشرقين - كان هدفهم تشييد "الوحدة والاستمرارية" للفكر الأوروبي وجعله مرجعية عامة للفكر الإنساني عموما(1). وهكذا نجد هذا الفهم - الفهم الاستشراقي - يريد أن يجعل أنماط الفكر الأخرى روافد له حتى وإن انتسبت إلى بيئات حضارية أخرى غير البيئة الأوروبية. ولا شك أن هذا الفهم خضع للإيديولوجيا هو الآخر. وهو الذي جعل صورة التراث صورة تابعة تعكس مظهرا من مظاهر التبعية الثقافية(2). ويبدو الجابري في هذا الموقف واصفا حينا، وناقدا رافضا حينا آخر خاصة لما نجده يطرح إشكالية التواصل مع التسراث، وضرورة معالجته داخليا بعيدا عن هذا الفهم الخارجي - الاستشراقي - الستشراقي - الستشراقي بيدي يلغي وجود مسمى تراث عربي إسلامي ويجعل منه تجليات للثقافة اليونانية السندي يلغي وجود مسمى تراث عربي إسلامي ويجعل منه تجليات للثقافة اليونانية حسب ما تقضى به المركزية الأوروبية.

3. التوظيف الإيديولوجي للتراث: أي بعده عن العقلانية، فالخطاب العربي المعاصر في نظر الجابري موسوم باللاعقلانية، فحينما يتحدث الجابري عن الخطاب النهضوي الحديث قال بأنه تحدث عن كل شيء ولم يتحدث عن العقل لذا لزمت المسراجعة؛ مسراجعة العقل الناقد<sup>(3)</sup>. إذا فالخطاب العربي المعاصر الذي يوظف "التسراث" كمفهوم إيديولوجي يفتقر للصبغة العقلانية، وبذلك لا يمكنه التعاطي مع مسائل الحداثة وهو بعيد وحال من روح النقد، ولا يهتم بالنظرة السببية للأشياء ولذا يسرى المكتور الجابري أن تحقيق تنمية في الفكر العربي المعاصر تحتاج إلى طرحه

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 26، 27.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 29.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 243.

طرحا عقلانيا<sup>(1)</sup>. وهنا أيضا يتجلى الأخذ بالإبستيمولوجيا وقواعدها في دراسة الجابري للتراث، خاصة الخطاب الإبستيمولوجي للمدرسة الفرنسية كما قال عنه بعض المهتمين بإنتاجه الفكري<sup>(2)</sup>.

وحكم الجابري على الخطاب النهضوي باللاعقلانية؛ لأنه في نظره يشكل امتدادا لعصر ما قبل النهضة وهو بذلك يكرس ما أسماه بالفهم التراثي للتراث الذي سمبق الحديث عنه في نسزعتي الإحياء والاحتماء به. وهذا الفهم مرفوض لأنه من متطلبات الحداثة عنده تجاوز هذا الفهم التراثي إلى فهم حداثي<sup>(3)</sup>. وبالتالي تصبح العقلانية التي العقلانية كمشرط إبستيمولوجي لا بد من توظيفه عند الجابري، هذه العقلانية التي تتمثل في الروح النقدية بالنسبة للراهن العربي<sup>(4)</sup>.

وإذا غابت العقلانية تحل محلها الإيديولوجيا، وبالتالي يصبح "التراث" خاضعا لهذا التصور الإيديولوجي أو ذاك بعيدا عن العقلانية كشرط موضوعي يرتقي بالتراث مسن الفهم التراثي له، أو التوظيف الإيديولوجي إلى فهم عصري وإلى توظيف يحرر العربسي المسلم من أثقال وتبعات التوظيف الإيديولوجي. ويتيح له الانخراط في الواقع السدولي الجديد. وحتى يتم ذلك لا بد من تأسيس فهم علمي للتراث في مقابل هذا الفهم الإيديولوجي الخالي من الموضوعية. وهذه العملية في نظر الجابري قوامها مبدأين السنوين:

- أ مستوى العلاقة الذاهبة من الذات إلى الموضوع، وهي العلاقة التي تنسجها العناصر الذاتوية السابقة الذكر: الفهم التراثي، الفهم الاستشراقي، التوظيف الإيديولوجي، والموضوعية على هذا المستوى تعنى فصل الموضوع عن الذات.
- ب -مــستوى العلاقة الذاهبة من الموضوع إلى الذات، وهي على هذا المستوى تعني فــصل الذات عن الموضوع. ولا شك أن شرط الموضوعية شرط إبستيمولوجي بواسطته يمكن التأكد من معقولية أو عدم معقولية نص ما أو معرفة ما أو مسألة

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(2)</sup> الزواوي بغورة: ميشال فوكو في الفكر العربي المعاصر، ص 43.

<sup>(3)</sup> محمد عبد الجابري: التراث والحداثة، ص 15.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص 243.

ما والموضوعية هذا المعنى تقضي بدراسة الموضوع كشيء متحيز عن الذات والجابري بوضعه هذا المبدأ - فصل الذات عن الموضوع - يهدف إلى فصل التراث عن هموم العصر حتى يمكن جعله معاصرا لنفسه، وحتى يمكن أن تعاد التاريخية له (1).

وما دام هناك تداخل في عملية فصل الذات عن الموضوع، وفصل الموضوع عن السندات، وهما المستويان اللذان ينظر منهما إلى هذه العملية يضع الجابري ثلاث خطوات للفصل بينهما:

- 1. المعالجية البنيوية: وذلك بدراسة النصوص أو النص التراثي كما هو معطى للقارئ، وهذا الأمر يقضي بإبعاد أنواع الفهم السابقة الذكر، وهذا بالتركيز على الألفاظ لا على المعاني، وباستنباط معنى النص من ذات النص، ومن خلال العلاقة القائمة بين أجزائه.
- 2. التحلسيل التاريخسي: ويتعلق هذا التحليل بربط فكر صاحب النص بإطاره التاريخي. وهذا الربط في نظر الجابري ضروري لفهم تاريخية الفكر المدروس من جهة، ومسن جهسة ثانية يجعلنا نقف على الإمكان التاريخي لما يمكن أن يقوله النص وما لا يمكن أن يقوله ولكنه ظل ساكتا عنه.
- 3. التحليل الإيديولوجي: أي الكشف عن الوظيفة الإيديولوجية في أبعادها المختلفة التي أداها هذا النص، أو التي يريد ويتطلع إلى أدائها، وهذه هي المهمة التي تكشف عن جعله معاصرا لنفسه وتكشف عن تاريخيته أيضا<sup>(2)</sup>.

إن هـــذه الخطوات الثلاث التي يقترحها الجابري لتأسيس الموضوعية تبين لنا في النهاية أن هدفها هو الكشف عن تاريخية النص الديني (= التراث)، ومن ثم عزله عن همــوم العصر وجعله معاصرا لنفسه، وهذا أحد الأسباب أو الأدوات التي تعيننا على إعــادة العقلانية إلى تعاملنا مع النص التراثي وتحريره من البطانة الإيديولوجية حسب تعبير الجابري.

أمـــا المبدأ الثاني فهو مبدأ الاسمتمرارية؛ وهو المبدأ الذي يطرح مسألة الاتصال بعـــدما طــرحت "الموضوعية" مسألة الانفصال، أما عن الهدف من طرح هذا المبدأ

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابرى: التراث والحداثة، ص 31، 32.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 32.

والحديث عنه فمن أحل جعل التراث معاصرا لنا على صعيد الفهم والمعقولية فالجابري هنا لا يستبعد توظيف التراث إذا كان وفق منظور عقلاني ومؤسس على روح نقدية هـــذا مـــن جهة، ومن جهة ثانية؛ لأن النهضة عنده لا تتم إلا بالانتظام في التراث، والـــشعوب لا تنهض انطلاقا من تراث غيرها بل من تراثها هي(1). وعملية الاتصال هـــذه أو ما أسماه الجابري بـــ "الاستمرارية" تقتضي شروطا بواسطتها يمكن الحفاظ على استمرارية التراث فيصبح معاصرا لقضايا الأمة وذلك موقوف على شرطين:

1. تحديث الفكر العربي: وذلك بتحديد أدوات التفكير العربي المعاصر بواسطة التعامل العقلاني مع النص التراثي، مع ضرورة القيام بهذه العملية من داخل الثقافة التي ينتمي إليها هذا النص وذلك يقتضي أيضا الحفر في طبقات هذه الثقافة التي ينتسب إليها هذا النص محل الدراسة.

2. الإفادة من تراث الغير: باعتباره صانع الحضارة الحديثة. من هنا يبدو ضروريا في نظر الجابري، ولكن ضرورته لنا لا تجعلنا نذوب فيه بل يمكن توظيفه أو الاستعانة به في عملية الانتظام الواعي العقلاني في تراثنا؛ لأن تراث الغير يشكل في الراهن مكتسبات إنسانية علمية ومنهجية متطورة لا يمكن أن يستغنى عنها (2).

هـــذين الشرطين يمكن أن يتم التواصل مع التراث، ومن ثم تأسيس استمراريته. وهــذا وضــع الجابري لنا رؤية لإحدى إشكاليات الفكر العربي المعاصر، أقصد إشكالية الأصــالة والمعاصرة التي شكلت جانبا مهما من جوانب الخطاب العربي المعاصر، ورؤيته هذه في هذا المستوى تبدو مستساغة طالما أنما تراعي البعدين معا الماضي والحاضر - يقول الجابري: "إنه بممارسة العقلانية النقدية في تراثنا وبالمعطيات المنهجــية لعــصرنا وهذه الممارسة وحدها يمكن أن نــزرع في ثقافتنا الراهنة روحا نقديــة حديــدة "(3). وفي هــذا الموقــف أيــضا الذي كان هم الجابري فيه تجاوز الإيديولوجيا إلى المعرفة، أو تجاوز اللاعقلانية إلى العقلانية تستشف الخلفية المعرفية التي يوظفها وهي الخلفية الإبستيمولوجية لدى المدرسة الفرنسية حاصة، فكثيرا ما يذكرنا هــذا التحلــيل وهذه المقترحات لدراسة النص الديني "التراثي" عند الجابري بنمهج

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 33.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

أوحيـــست كونت ونظرية التواصل المعرفي المجسدة في قانون الحالات الثلاث: المرحلة اللاهوتـــية، المرحلة الميتافيزيقية، المرحلة الوضعية. وكذلك نظرية القطيعة المعرفية عند غاستون باشلار التي تفصل المعرفة العلمية عن المعرفة العامية وهذا ما يتحلى في قراءة الحابري.

وفي ضوء هذا يتحدد معنى الحداثة عند الجابري إذ يقول: "فالحداثة في نظرنا لا تعني رفض التراث، ولا القطيعة مع الماضي بقدر ما تعني الارتفاع بطريقة التعامل مع التراث إلى مستوى ما نسميه بـ "المعاصرة"، أعني مواكبة التقدم الحاصل على الصعيد العالميي "(1). وما دام رهان الجابري في دراسته للتراث هو تحريره من البطانة الإيديولوجية، والشحنة الوجدانية، ووجدنا كيف أنه سلك المسلك الإبستيمولوجي معتبرا إياه الكفيل بتحقيق هذه الغاية، نجده أيضا يستعير مفاهيم من هذا الحقل المعرفي ليحعل منها آليات معالجة وتحليل لنظم المعرفة في الثقافة العربية الإسلامية، مستعينا في ذلك بإيجاد فضاء يمكن أن يحتضن هذه المفاهيم أو تأسيس بيئة لها داخل الحقل الدلالي العربسي الإسلامي، وهذا ما يصطلح عليه الجابري عملية "التبيئة".

هـذه العملية؛ عملية استعارة المفاهيم وتبيئتها إسلاميا يدافع عنها الجابري ويسبررها قائلا: "هذه العملية عملية نقل من حقل معرفي إلى آخر تكون مشروعة عندما تنجح في ملاءمة المفهوم المنقول مع الحقل المعرفي المنقول إليه، وتبيئته فيه والتبيئة في اصطلاحنا هنا تعني ربط المفهوم بالحقل المنقول إليه ربطا عضويا وذلك مرجعية له في اصطلاحنا هنا تعني ربط المفهوم بالحقل المنقول إليه تناء المرجعية المستحده المسشروعية والسلطة، سلطة المفهوم في آن واحد وعملية بناء المرجعية المسلمة الحال الإطلاع على مرجعيته الأصلية؛ على ظروف تشكلها، ومراحل تطورها، وبعبارة أخرى استحضار تاريخيتها وذلك على من ونائي التعامل مع المعطيات التي وضع لها المفهوم للتعبير عنها في الحقل/الأصل، والمعطيات السي يراد من ذلك المفهوم للتعبير عنها في الحقل/الفرع تعاملا من نوع والمعطيات السي يراد من ذلك المفهوم للتعبير عنها في الحقل/الفرع تعاملا من نوع حديديا بل بوصفه حدارا ومعبرا "قيادي الم بوصفه حسرا ومعبرا" أولكن لا بوصفه حدارا حديديا بل بوصفه حسرا ومعبرا" أولى.

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 15.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري، المتقفون في الحضارة العربية محنة ابن حنبل ونكبة ابن رشد، مركز در اسات الوحدة العربية، ط1، بيروت (1995)، ص 10.

من هنا نجد الجابري كما استساغ قراءة النص الديني "التراث" بأدوات إبستيمولوجية نجده يستعير أيضا الجهاز المفاهيمي الذي يوظفه في هذه القراءة، وهو بذلك يلتقي مع أركون وغيره ممن يشتغلون بعلم تحليل الخطاب، ونقد الخطاب الديني. أما دفاعه عن تبيئة المفاهيم التي يوظفها فهي عنده من قبيل الأدوات الإجرائية واستعمالها لهدف إجرائي، ينتظر منه الحصول على نتائج كان من المتعذر الوصول إليها دون عملية تبيئة المفاهيم (1)، ودفاعه عن هذه العملية هنا هو صورة تطبيقية لما كان يدافع عنه أثناء حديثه عن بند "الإستمرارية" الذي تم الحديث عنه، والذي رأى أنه من شروطه الإفادة من تراث الغير، والاستعانة من جوانبه العلمية المتطورة ومما صار يملك تراث الغير هذه الأجهزة المفاهيمية التي هي بدورها صارت آليات يستعان كما في عمليات تحليل الخطاب السي قددف في مشروع الجابري إلى تجاوز الإيديولوجيا، وتأسيس العقلانية والارتقاء بالتراث إلى المعاصرة. ومن المفاهيم التي استعارها الجابري وعمل على تبيئتها:

1. الخطاب: سبق في الحديث عن دلالة "الخطاب" أنه لم يوظف في الكتابات المعاصرة بالمعنى المتداول في الثقافة العربية الإسلامية، وإن كان المصطلح "خطاب" قد تناولته المعاجم العربية، وتم تحديد معناه وتم بيان أنه من الذين اعتنوا بتعريف "الخطاب" الدكتور محمد عابد الجابري. وما دام المصطلح غير وارد في الاستعمال التراثي دليل على أنه من المفاهيم التي سعى الجابري إلى تبيئتها في الحقل الدلالي العربي عما تفيده في لغالما الأصلية.

لقد عرف الجابري الخطاب بأنه: "مجموعة من النصوص" والخطاب عنده يمكن أن ينظر إليه من جانبين: جانب المتكلم، وجانب المستمع؛ فالمتكلم يقول كلاما أو ينسشئ كلاما، وكلامه هذا "خطاب"، والمستمع يتلقى كلاما فيفهمه ويتأوله وبستأويله هو الآخر ينشئ "خطابا" أيضا. وهكذا تصبح دلالة "الخطاب" تنطبق على مقول الكاتب وعلى تأويل القارئ وبطيعة الحال كلاهما يساهم في تقديم وجهة نظر، الكاتب والقارئ على السواء. وهذا المعنى الثاني للخطاب (= التأويل) هو الذي يأخذ به الجابري في دراسته للنص التراثي وذلك من أجل تحقيق هدفين رئيسيين:

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 10.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري: الخطاب العربي المعاصر، ص 10.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

- أ الكشف عن عيوب الخطاب العربي المعاصر، وحينما يقال الخطاب العربي المعاصر فهذا الأخير ليس بمنأى عن مسألة النص الديني؛ لأنه من إشكاليات هذا الخطاب مسألة الأصالة والمعاصرة كما يقول الجابري، أو سؤال النهضة الذي يطرح كيفية التعامل مع التراث، ولذلك توظيف "الخطاب "على هذا المستوى يهدف إلى الكشف عن عيوب هذا الخطاب. يقول الجابري: "عيوب الخطاب ولسيس إعادة بناء مضمونه... إلها عملية كشف وتشخيص للتناقضات التي يحملها الخطاب سواء على سطحه أو داخل هيكله العام، سواء كانت تلك التناقضات بحرد تعارضات أو جملة نقائض"(1).
- ب معاجلة النص كنص: أي بعيدا عن قائله، وهنا تستحضر مقولة "موت الكتاب" السيق صارت مأحوذا بها في القراءات التأويلية المعاصرة، وقد مر بنا ذلك مع غادامير وغيره. وهذه العملية التعامل مع النص كنص تتيح فضاء واسعا للعملية التأويلية، ومن هنا يكون المتلقي أو القارئ له دور في تأسيس وجهة النظر التي هي أحد طرفي الخطاب كما بين ذلك الجابري، ويصبح التركيز في هذه الحال على "المقول" دون أي اعتبار آخر. يقول الجابري: "إن النماذج التي اخترناها كنصوص وشهادات ليست مقصودة لذاها، فلا يهمنا منها لا أصحابها ولا الأطروحات الي تعرضها أو تدافع عنها أو تفندها، ولو كان بالإمكان الحصول على نصوص مجهولة المؤلف لفضلناها على غيرها تجنبا لأي سوء الحصول على من نصوص مجهولة المؤلف لفضلناها على غيرها تجنبا لأي سوء تفاهم، إن ما يهمنا من النماذج التي نستعرضها هو العقل الذي يتحدث فيها... لا بوصفه عقل شخص، أو فئة، أو حيل. بل بوصفه العقل العربي الذي أنتج الخطاب"<sup>(2)</sup>.

من هنا نجد تبيئة الجابري لمقولة "الخطاب" كمقولة حداثية، وتوظيفه لها في قسراءته للنص الديني (= التراث) إلى درجة أننا نجده يزيح بعض المفاهيم التداولية الأصيلة في التسراث، ويستبدلها "بالخطاب" مثل استبداله ثنائية: اللفظ والمعنى بنظام الخطاب ونظام العقل(3).

<sup>(</sup>۱) المرجع نفسه، ص 12.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 17.

<sup>(3)</sup> محمد عابد الجابري: بنية العقل العربي، ص 75.

2. الإبسسيمية: وهي من المفاهيم المركزية التي يوظفها الجابري في قراءته للتراث، ومن المعلوم لدى القارئ العربي أن هذا المصطلح مصطلح غير عربي. بل هو مصطلح ظهر في خضم الثورة المعرفية في الغرب، وصار من المفاهيم التداولية عند الغربيين. والجابري يوظف هذا المفهوم في قراءته للنص التراثي الإسلامي، فعمل أولا على استعارته، ثم تبيئته - بتعبير الجابري - لذلك تجده يقدم لنا تعريفا لهذا المفهوم. فالإبستمية (Epistème) كما يعرفها الجابري هي: "النظام المعرف" وهذا النظام يعني: "جملة من المفاهيم والمبادئ والإجراءات تعطي للمعرفة في فترة تاريخية ما بنيتها اللاشعورية" أن.

إن دلالــة البنسية في هــذا التعــريف دلالة إبستيمولوجية، ولكن إضافتها إلى "اللاشـعور" هو الذي يبدو أمرا لا يتفق مع طبيعة التحليل الذي يقدمه الجابري في قراءته، خاصة وقد وحدناه يقتصر في قراءاته على الثقافة العالمة الواعية، ولذلك نجده لا يهمــل دلالــة هــذا المفهوم: "اللاشعور" في هذا الجال فيقول: "اللاشعور المعرفي العربـــي هــو جملة المفاهيم والتصورات والأنشطة الذهنية التي تحدد نظرة الإنسان والمجتمع العربـــي - أي الفرد البشري المنتمي للثقافة العربية - إلى الكون والإنسان والمجتمع والــتاريخ... إلخ"(2). كما أنه تجدر الإشارة أيضا إلى أن هذا المفهوم "اللاشعور" لا وحــود لــه في الاصطلاح العربــي، وإنما استعير من علم النفس الحديث وهذا ما وحــود لــه في الاصطلاح العربــي، وإنما استعير من علم النفس الحديث وهذا ما يـصرح بــه الحابــري حينما يتحدث عن"الإبستمية" كونما ما يعطي للمعرفة بنيتها اللاشــعورية فــيقول بأن استعمال مفهوم "اللاشعور المعرفي" من الأمور المفيدة عند دراسة بنية عقل الفرد الواحد من البشر.

والجابري هنا يستعير هذا المفهوم من عند عالم النفس الحديث حان بياحي<sup>(3)</sup> فهو الذي كان يوظف "اللاشعور المعرفي" (Lincontient cognitif) في دراسته لبنية العقل العقل وقد تجلى توظيف الجابري لهذا المفهوم "الإبستمية" من خلال نمط القراءة السندي كان يركز عليه: فهو لا يهتم بالفكر بوصفه إنتاجا، بل بالفكر بوصفه أداة

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، ط4 (1989)، ص 37.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 40.

<sup>(3)</sup> هو فيلسوف وعالم نفساني سويسري من مؤلفاته: مدخل إلى الإبستيمولوجيا التحليلية.

<sup>(4)</sup> محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي، ص 41.

للإنستاج النظري<sup>(1)</sup>. والجابري في هذا يسعى إلى تكييف الأدوات والمضامين التي تقتضيها "الإبستمية" وعمل على إعادة إنتاجها في معرض اشتغاله على موضوع بحثه.

## المطلب الثاني: تطبيقات الجابري على النص التراثي

هذه معالم وآليات قراءة الجابري للتراث الإسلامي كنص ديني، وقد تبيّن كيف أن همّسه كسان مركزا على كيفية جعل التراث معاصرا لنا، ونحن مؤسسين لفهم عصري للتسراث، متحاوزين الفهم التراثي للتراث على حد تعيره. ثم يأتي الجابري لينجز قراءات تطبيقسية لنسصوص التسراث، وهو بذلك يريد تجاوز الإيديولوجيا والارتقاء بالموقف إلى مستوى الإبستيمولوجيا؛ ولذلك فالمفاهيم الموظفة في خطاب الجابري تتناسب والطرح الإبستيمولوجي مثل: العقل بدل الفكر، السببية بدل السحرية أو اللاسبية، البنية... إلخ. وهكذا كان مشروع الجابري مشروع قراءة إبستيمولوجية للتراث الهدف منها فحص أدوات الستفكير وآليات إنتاج المعرفة في الساحة الثقافية العربية الإسلامية. يقول الجابري: "سا نريد تحليله وفحصه هو الفكر العربسي بوصفه أداة للإنتاج النظري، وليس بوصفه أدوات الإنستاج النظري، وقد اعتبرت قراءة الجابري هذه وتركيزه على هذه الجوانب مشربية الإسلامية "في الناحق على الساحة الفكرية أدوات الإنستاج النظسري - بأنما تدشين لمنحى جديد في البحث على الساحة الفكرية العسربية الإسلامية في نظري" إذا ما كان المنهج هو المنهج الإبستيمولوجي وإنما الغريب هو وليس ذلك غرياً في نظري" إذا ما كان المنهج هو المنهج الإبستيمولوجي وإنما الغريب هو اختفاء أحد المبدأين اللذين اعتمدهما الجابري في قراءته أقصد مبدأ الإستمرارية.

وقد شملت هذه القراءة النص التراثي في مستوياته الثلاثة حسب تصنيف الجابري: البيان والعرفان، والبرهان. أما البيان وهو المعرفة "العالمة" حسب تصنيفه والسيّ شملت: الفقه، والنحو، والكلام، والتصوف... فقد آلت قراءة الجابري وتحليله ونقده لنظم هذه المعرفة البيانية إلى تحديد هذا العقل البياني وتجلية قواعده وأصوله ومن ثم معسرفة حدواه معرفيا، ومدى إمكانية جعله معاصرا لنا، وهو الهدف الأكبر في مسشروع الجابري كما تمت الإشارة إلى ذلك. ولهذا فالعقل البياني في قراءة الدكتور عمسد عابد الجابري هو: "فاعلية ذهنية لا تستطيع ولا تقبل ممارسة أي نشاط إلا

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، 14.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري، تكوين العقل العربي، ص 14.

<sup>(3)</sup> على حرب: نقد النص، ص 117.

انطلاقا من أصل معطى (= نص) أو مستفاد من أصل معطى (= ما ثبت بالإجماع أو القياس)"(1) وهذا التحديد للعقل البياني يستشف منه الإطار الذي تشكل فيه هذا العقل من جهة، ومن جهة ثانية الغاية التي يهدف هذا العقل إلى تحقيقها.

فعن الإطار الذي تشكل فيه هذا العقل هو النص؛ فالمعرفة البيانية على ارتباط بالنص الديني، سواء بالنص القرآني أو بالنص النبوي، أو بما يعود إليهما كالإجماع والقياس. يقول الجابري: "إن المعرفة العقلية في الحقل البياني تقوم كلها إما انطلاقا من أصل، وإما انتهاء من أصل، وإما بتوجيه من أصل، وفي أغلب الأحيان تجتمع هذه السئلاثة في عملية بيانية استدلالية واحدة "(2). وهو بهذا يشير إلى آليات الاحتهاد كالاستنباط؛ لأنه ينطلق من النص، والقياس لأنه ينتهي إلى النص والقواعد الأصولية التي توجه إلى النص. أما الغاية التي يهدف إليها العقل البياني فهي خدمة النص ونص الوحي بالدرجة الأولى يقول الجابري: "العلوم البيانية هي علوم الخطاب المبين، بعضها يهتم بوضع قوانين لتفسيره، وبعضها الآخر يريد وضع شروط لإنتاجه"(3). من خلال همذا يتبين أن الغاية من العلوم البيانية هي خدمة النص وهذا ما جعل الجابري يعتبر الحضارة الإسلامية حضارة فقه (4) كما اعتبرها نصر حامد أبو زيد حضارة النص على أساس أن النص الديني - نص الوحي - هو قطب الرحى في البنية المعرفية الإسلامية، وسائر المعارف ليست إلا خادمة لهذا النص الأصل.

مما تحدر الإشارة إليه أن الجابري في دراسته للعقل وتحديده لمعناه اعتبر أن العقل يتضمن "السببية" أو يرادفها وعلى هذا الأساس فالمعرفة العقلية "العالمة" هي التي تتضمن "السببية" أما إذا كانت لا تأخذ بالسببية وتقبل "التجويز" فإنحا ليست بالمعرفة التي يمكننا الارتقاء بها، والأخذ بها في الرؤية المعاصرة في الإطار العام لمشروع الجابري من خلال إجابته عن سؤال النهضة، وحتى يبين الجابري أن الرؤية البيانية مخالفة لهذا العقل بمعناه المعاصر، راح يكشف لنا عن أصول العقل البياني والتي أرجعها إلى أصل رئيس هو اللغة العربية. وهذا ما يتجلى من كلامه بأن اللغة هي السلطة المرجعية الأولى التي تحكم العقل العربية.

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: بنية العقل العربي، ص 113.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه: ص 102.

<sup>(4)</sup> محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي، ص 96.

البياني العربسي، وليس المراد اللغة كأداة تواصل، بل اللغة باعتبارها حامل للثقافة، فهي بمذا الإعتبار عند الجابري جعلت من الأعرابسي صانع العالم.

وهي هذا الاعتبار أيضا تشكل الإطار المرجعي الأساسي لعلماء الكلام، والنحاة وغيرهم فكلهم يؤصلون كلامهم بقولهم: "قالت العرب... والعرب تقول؛ أي أن الاحتكام إلى لغهة الأعرابي بقي قائما حتى العصر الإسلامي، وحتى العصر الذي تأسست فيه هذه المعارف. وهذا الإحتكام إلى لغة الأعرابي احتكام إلى ثقافته التي تعود إلى زمن الجاهلية (1). وتركيز الجابري على هذا التواصل اللغوي المتميز، أقول متميز لأنه تم فيه التركيز على اللغة لا من حيث هي أداة تواصل، بل باعتبارها وعاء ثقافي بقيت له سلطته المسرجعية حتى في زمن الإسلام، وتركيزه هذا يعود إلى تحليل خصائص الثقافة العربية زمن الجاهلية وعلى أساس ذلك بين الأسس المعرفية للعقل البياني عند المسلمين.

مسن أهم خصائص الثقافة العربية في الجاهلية خاصية "الانفصال" التي كانت تتجلى في كل شيء في الجغرافيا العربية؛ من خصائص أرضها وسمائها، إلى البيئة الاجتماعية من نظام القبيلة إلى طبيعة العمران، وأهمية الفرد ودوره، إلى البيئة الثقافية من لغة وعقيدة وغير ذلك، كلها حسب الدكتور الجابري يحكمها مبدأ "الانفصال". وطبيعي أنه إذا فقد الاتسصال وحل محله "الانفصال" هي "الجواز". وهسو المسبدأ الثاني من المبادئ التي تضمنتها الثقافة العربية زمن الجاهلية في نظر الدكتور الجابري، وهو المبدأ الذي يعود إليه العقل البياني عنده (2).

والكشف عن الأساس المعرفي للعقل البياني وإرجاعه إلى المبدأين المذكورين: الانفصال والتحويز، يهدف من وراء ذلك الجابري إلى ثلاثة أمور: أولها الكشف عن اللاسببية في العقل البياني، وبالتالي تفقد المعارف البيانية أهم خاصية علمية؛ لأن العقل السني يتحدث عنه الجابري، والذي يمكنه تأسيس المعرفة العلمية هو العقل بالمعنى اليوناني والأوروبي الحسديث، العقل المرتبط بالأسباب لا العقل العربي القائم على الانفصال<sup>(3)</sup>. والثاني الكشف عن تاريخية النص التراثي في مجاله البياني؛ فما دام البيان يقوم

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: بنية العقل العربي، ص 241، وبخصوص "العربي صانع العالم" أنظر كتابه تكوين العقل العربي، ص 75 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري، بنية العقل العربي، ص 241 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي، ص 29، 30.

على "الانفصال" ويعود إلى ثقافة العرب في الجاهلية، وهي ثقافة تقضى القراءة الإبستيمولوجية بالانفصال عنها لأنما ليست بمعرفة علمية ومن ثم يؤول الموقف إلى اعتبار تاريخية المعارف البيانية عند المسلمين. والثالث الكشف عن الطابع الإيديولوجي أو البطانة الإيديولوجية التي لفت فيها هذه المعارف البيانية والتي يسعى الجابري إلى تجاوزها.

وإذا كان هذا هو حال العقل البياني، فإنه افتقد أهم خاصية كان ينبغي أن يقوم عليها هي خاصية "السببية "ولذلك كان حكم الجابري على علم الكلام من خلال حديث عسن الأشعري بأن مشروعه كان يشرع للماضي<sup>(3)</sup>. أما عن تاريخية النص التراثي فيبدو ألها هدف متوخى في مشروع الجابري لكونه أحيانا يقترح منهجا لقراءة السنص يهدف إلى: "تحويل الثابت إلى متغير والمطلق إلى نسبسي واللاتاريخي إلى تاريخي"<sup>(4)</sup>. وهدذا ما يتحلى في حكمه على العقل الفقهي أيضا، فهذا الأخير عند الجابري لا يمكن أن ينتج إلا من خلال إنتاج آخر<sup>(5)</sup>، والإنتاج الآخر المتحدث عنه

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: بنية العقل العربي، ص 240.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 239.

<sup>(3)</sup> محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي، ص 115.

<sup>(4)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 48.

<sup>(5)</sup> محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي، ص 115.

هـنا هـو النص سواء كان النص القرآني أو النص النبوي أو الإجماع أوالقياس، وقد سبق إيضاح طبيعة البيان عند الجابري على أنه إما أن ينطلق من النص أو إلى النص أو بتوجـيه من النص، وبناء على هذه المرجعية النصية حكم الجابري على العقل الفقهي بعدم الاستقلالية وعلى الحضارة الإسلامية بأنها حضارة الفقه.

وحيى يتضع موقفه من هذه المرجعية النصية تجدر الإشارة إلى كل نص على حده؛ فبالنسبة للنص القرآني فقد سبقت الإشارة في بداية هذا المبحث أن الجابري لم يتطرق إلى خطاب الوحي، بل كان همّه مركزا على النص التراثي، بل ما يحسب للحابري هو تبرئة القرآن الكريم والإلقاء باللائمة على المسلمين الذين لم يستثمروا منهج القرآن الكريم، يقول الجابري: "والخطأ الذي وقع فيه البيانيون فيما نعتقد هو أهم جعلوا من وسائل الشبه التي يستعملها القرآن قواعد للاستدلال ومنطقا للفكر ولكن لا باتخاذ النص القرآني سلطة مرجعية وحيدة، بل بقراءته بواسطة سلطة مرجعية أخرى هي "عالم الأعرابي"، عالم مرجعية وحكما، بدعوى ألها اللغة التي أنزل بها القرآن"(1)، والاحتكام إلى "عالم مرجعية وحكما، بدعوى ألها اللغة التي أنزل بها القرآن"(1)، والاحتكام إلى "عالم الأعرابيي" في قراءة النص القرآني الذي تدور حوله مختلف النصوص، والاحتكام إلى ذلك العالم هو أحد الأسباب التي أبقت العقل البياني مرتبطا ببيئة ثقافية كان ينبغي أن يتجاوزها وهذا من صور تاريخية هذا العقل حسب ما يؤول إليه كلام الجابري.

أما النص النبوي فقد اهتم به العقل البياني سواء أكان متواترا أم آحادا، وقد كانت هذه محطة وقف عندها الجابري ومن منظور إبستيمولوجي إذ حاول الكشف عن السلطة السيتي يتمتع بما خبر التواتر خاصة في الحقل البياني وانتهى إلى ألها الإجماع والإجماع بدوره نصص ينطلق الاجتهاد الفقهي منه، وهذا الأصل في نظر الجابري اقترن بروزه كأصل ديني بحادثة سياسية وهي اجتماع الصحابة لاختيار الخليفة الذي يتولى أمر المسلمين بعد وفاة النبيع عليه الصلاة والسلام، وأنه كأصل من أصول التشريع إنما يجد مصدره في التاريخ والمحتمع لا في أي شيء آخر، وانتهى إلى ألها سلطة السلف، وبهذا يصبح الإجماع كأصل من أصول التشريع على ذلك بزوال مسن أصول التشريع على ذلك بزوال مسن أصول التشريع على ذلك بزوال مسن أصول التشريع يسحب عليه الحكم بالتاريخية ويستدل الجابري على ذلك بزوال الإجماع بعدما ألغيت الخلافة الراشدة وتحولت إلى ملك عضوض (2).

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: بنية العقل العربي، ص 248.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 134، 135.

كما أن محاولات تأسيس سلطة الإجماع في نظر الجابري فشلت؛ لأنما وقعت في دور منطقي كما هو الحال عند الغزالي الذي استشعر ذلك فراح يقول: "فإن قالوا قد استدللتم بالخبر على الإجماع ثم استدللتم بالإجماع على صحة الخبر، فهب أنمم أجمعوا فالدليل على أن ما أجمعوا على صحته فهو صحيح، وهل النزاع إلا فيه؟ قلنا بل استدللنا على الإجماع بالخبر وعلى الصحة بخلو الأعصار من المدافعة والمخالفة "(1). والإجماع كما هو في الفقه وأصول الفقه هو كذلك في النحو والبلاغة إلى درجة أن الجابري يعتبر السلطة المعرفية التي يمنحها النحاة والبلاغيون للإجماع ليست إلا ظلا لتلك التي يمنحها له علماء أصول الفقه (2).

أما عن القياس كأصل أيضا يتجه منه إلى النص، فإنه لا يقوم على العلاقة الضرورية بين المقيس والمقيس عليه؛ أي أن العلة الرابطة بينهما لا تحمل دلالة السبية كما هي في العقل اليوناني أو في العقل الحديث، بل: "التعليل في الفقه مثل التعليل في الكلام مثل التعليل في النحو، إنما يقوم على الجواز لا على الوجوب وبالتالي فوظيفته لا تتعدى المقاربة"(3). والمقاربة هنا كمبدأ على اتصال بالمبدأين السابقين: "الانفصال" و"الجواز" لأنه بانعدام الاتصال يتحقق الجواز. وإذا ساد الجواز يتعذر "اللزوم" ومن ثم تصبح النتائج لا ضرورة فيها بل تبقى مجرد "مقاربات" عقلية أو ترجيحات ليس إلا.

من خال هذا النقد الذي وجهه الجابري للنص (الإجماع والقياس) وإبعاده خطاب الوحي، من خلال ذلك نجده قد قوض الكثير من العلوم الإسلامية وانتهى إلى أن إنا القدامي مثل الشافعي والفارابي وسيبويه والأشعري، والشاطبي انتهى بأن الإنتاج المعرفي لحؤلاء مادة ميتة. وفي هذا القول بالانفصال لا القول بالاستمرارية السي جعلها الجابري في منهجه مبدأ يتحرك وفقه. أما عن البطانة الإيديولوجية التي لفست فيها المعارف البيانية، فإلها تكرست بسبب الاستبداد الذي عانت منه هذه المعارف البيانية، وهو استبداد مزدوج أحدهما مثلته السلطة السياسية، والآخر مثلته سلطة السلف (4) وهكذا نجد العقل العربي في أحد مستوياته - المستوى البياني -

<sup>(1)</sup> الغزالي: المستصفى من علم الأصول، ج1، ص 333.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري: بنية العقل العربي، ص 172.

<sup>(3)</sup> محمد عابد الجابري: بنية العقل العربي، ص 172.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص 135.

حسب تصنيف الجابري ليس إلا مجموعة معارف ميتة لفت وألبست لباس الإيديولوجيا تتناسب مع بيئتها نسبيا، ومن ثم يصبح أمر الانتظام في التراث الذي راهن عليه الجابري غير متحقق، وهذه إحدى نتائجه التي خالف فيها منطلقاته.

أما العقل العرفاني والذي كان علم التصوف أهم تجلياته فهذا العلم حكم عليه الجابري باللامعقولية فيقول بأن: "العرفانيين الإسلاميين قد كرسوا في الحقل المعرفي العربيين الإسلاميين قد كرسوا في الحقل المعرفي العربي الإسلامي لاعقلانية صميمة سواء على صعيد المنهج أو على صعيد السرؤية "أ، وذلك ما يتحلى من خلال مفاهيم التصوف أو من خلال ماهيته كما يوظفونها على أنها "الحقيقة"، فمن جهة المفاهيم يمثل الجابري بمفهوم "المقام" كمقولة صوفية ويقول عنها بأن المتصوفة: "أخذوها من الموروث العرفاني السابق على الإسلام فترجموها إلى العربية أو لا بكلمة "درجة "و"درج" ثم استقر الاصطلاح فيما بعد على كلمة "مقام" وغني عن البيان القول ألهم فضلوا هذه الأخيرة لورودها في القرآن ولإيهام الناس ألهم إنما يستنبطون معارفهم من القرآن" (2).

وفي هـــذا إشــارة إلى كلمة مقام الواردة في قوله تعالى: ﴿وَمَا مَنَّا إِلاًّ لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ﴾ (الصافات:164)، أما على مستوى ماهية التصوف واصطلاح الحقيقة عليه فيقول الجابري عن المتصوفة أو أصحاب العرفان بأن: "الحقيقة عندهم ليست الحقيقة الدينية ولا الحقيقة الفلسفية، ولا الحقيقة العلمية، بل الحقيقة عندهم هي الرؤية السيحرية للعالم التي تكرسها الأسطورة "(3)، وهكذا يجعل الجابري من الفكر الصوفي فكــرا لا صــلة له بالثقافة العربية الإسلامية من خلال تأكيده على أنه ما من فكرة عرفانية ظهرت في ساحة الثقافة الإسلامية إلا ولها جذور في الموروث العرفاني السابق على الإسلام. (4).

أما العقل البرهاني، وهو المجال الذي شمل نمطا ثالثا غير النمط البياني ولا النمط العرفاني، فقد امتاز هذا العقل بالمنهج الاستدلالي وبمذا تبدو مرجعيته وخلفيته المعرفية، إنحا المنطق الأرسطي، وتبدو التسمية – العقل البرهاني – مستمدة مما قاله أرسطو عن

<sup>(</sup>۱) المرجع نفسه، ص 374.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 373.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 379.

<sup>(4)</sup> مثل الفلسفة الهندية والفلسفات الإشراقية.

المنطق الأرسطي مبينا الهدف منه: "فأما الشيء الذي عنه نفحص فهو البرهان وغرضنا العلم المبرهاني" (1). والمعرفة البرهانية تعتمد الأسلوب المنطقي الاستدلالي لإقامة البرهان، أو للبرهنة على صحة مسألة معينة أو على عدم صحتها، وهذا بطبيعة الحال يقتصي استحضار ملكة العقل بشكل خاص لبناء البرهنة، ولهذا يعرف الجابري السبرهان مقارنة بالبيان والعرفان بأن: "البرهان يعتمد قوى الإنسان المعرفية الطبيعية، من حس وتجربة ومحاكمة عقلية وحدها دون غيرها في اكتساب معرفة بالكون ككل وأجرزاء، لا بل لتشييد رؤية للعالم يكون فيها من التماسك والانسجام ما يلبسي طموح العقل إلى إضفاء الوحدة والنظام على شتات الظواهر ويرضي نزوعه الملح والدائم في طلب اليقين "(2).

من خلال هذا التعريف يبدو أن البرهان يتلعق بمباحث الأنطولوجيا، ولهذا كان بحاله الفلسفة وعلم الكلام بشكل خاص، ولكن ليس هذا بالأمر الأساس، بل ما يمكن أن يقال حول هذا التعريف أن العقل البرهاني يتعلق بالمعرفة العقلانية سواء التجريدية أو العملية، ولا هذه ولا تلك بنص ديني، وهو الذي مدار الكلام، ولكن في نظر الدكتور الجابري طبيعة توظيف المسلمين للبرهان جعل منه نصا دينيا؛ لأن المسلمين: "وظفوه لخدمة اهتماماتهم الدينية والإيديولوجية التي كانت ذات علاقة مباشرة بالعقيدة الإسلامية "دفق البرهاني عند الجابري حتى في مستواه البرهاني الذي تمتاز مادته بخصائص يمكن أن تفوق الإيديولوجيا.

من هنا يحاكم الجابري العقل البرهاني على أساس أنه اعتمد الخلفية المنطقية الأرسطية، وهي الخلفية التي أسس عليها أرسطو علمه الطبيعي بغرض الارتقاء به إلى مستوى اليقين الهندسي. فبدلا من توظيف هذه الخلفية الأرسطية في نفس الاتجاه يرى الجابري أن العقل البرهاني في الإسلام لم يفلح في تبيئة المنطق الأرسطي ولذلك لم يستجه المستكلمون مشلا نفس الاتجاه الأرسطي بل رجعوا إلى الحس والخبر المتواتر وإمكان المعجزة، وكانت النتيجة الاستغناء عن المنطق أو عن بعض جوانبه المهمة، فالعقل البرهاني صار باعتماده هذه المسالك النقلية لا يعير اهتماما للبحث في مبادئ

<sup>(1)</sup> نقلا عن الجابري: بنية العقل العربي، ص 385.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 384.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

البرهان، كما أنه بذلك أيضا لم يعد يربط البحث في الحدود والعلة بالبرهان كما كان الأمر مع أرسطو، بل أصبحت الحدود مرتبطة بدلالة الألفاظ أكثر من ارتباطها ببيان ماهية الشيء<sup>(1)</sup>.

ومن أوجه المؤاخذة التي آخذ بها الجابري عملية توظيف البرهان اليوناني في الحقل المعرفي العربي الإسلامي، أن هذا التوظيف تأثر بإشكالية اللفظ والمعنى وإشكالية القياس والتعليل وهما من الإشكاليات المنهجية البيانية (2)، ومن المعلوم أن إشكالية اللفظ والمعنى في نظر الجابري قد آلت إلى نتيجة هي الفصل بين اللغة والفكر وأن البيانيين لم يكونوا يريدون الإجابة عن السؤال: كيف نفكر؟، بل كانوا مهتمين بكيفية البيان، فكانوا يقولون: كيف البيان؟ (3)، وهذا ما أدى إلى تقييد الفكر والوقوع في الإيديولوجيا، وعدم القدرة على تجاوزها؛ لألها رسمت كهدف ينبغي إنجازه وتحقيقه، وهذا الأمر هو الذي جعل الجابري يعتبر الاستدلال كما وظفه البيانيون قد وقع تحت وطأة إشكالية واحدة هي إشكالية تبرير الأحكام (4).

هذا التبرير الذي أدى إلى مشاكل كثيرة وخطيرة كانت لها تجليات على مستوى المعارف البيانية. فمثلا تحليل المتكلمين لصفة "العلم" وبيان معناها يراه الجابري أمر غير صحيح؛ لأن المتكلمين بنوا ذلك على قاعدة قياس الغائب على الشاهد وهي التي انسبى عليها وحوب غير مبرر إطلاقا، بل هذا القياس قوامه المشاهة في علاقة العلم الإلهي بالذات الإلهية، والعلم البشري بالذات البشرية، وقياس الشاهد على الغائب ليسا من طبيعة واحدة حتى يصح القياس (5). والأمر نفسه بالنسبة للفقه فعملية تبيئة السبرهان جعلت الفقهاء يهتمون بمسألة اللفظ والمعنى وما دام اللسان العربي على السعته محدود فيان النتيجة التي آل إليها البحث الفقهي في نظر الجابري هي رهن التسشريع بقيود العلاقة بين اللفظ والمعنى، وتقوقعه داخل حدود معينة وغلق باب الاحتهاد (6). وهكذا في سائر المعارف الإسلامية.

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 478، 479.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري: بنية العقل العربي، ص 442.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 103- 104.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص 170.

<sup>(5)</sup> المرجع نفسه، ص 172.

<sup>(6)</sup> المرجع نفسه، ص 105.

من النماذج التي ركز عليها الجابري نموذج ابن سينا كنموذج فلسفي؛ لأن هذا الأخير كان يسعى إلى تأسيس الكلام والتصوف برهانيا لكنه لم يفلح، يقول عنه الجابري: "إن ابن سينا يحاول دائما أن يضفي الطابع الاستنتاجي على استدلالاته غير أن هذا الطابع يبقى في معظم الأحوال شكليا وسطحيا ويظل المنهج في عمقه منهجا كلاميا"(1). وهكذا نجد العقل البرهاني هو الآخر لم يتحرر من صبغة الإيديولوجيا في نظر الجابري، شأنه في ذلك شأن العقل البياني والعقل العرفاني كما أن سعي هذا العقل لاكتساب صبغة البرهان والاستنتاج، عن طريق اعتماد المنطق الصوري لم تكن عملية موفقة حسب ما آلت إليه قراءة الجابري.

ول ذلك فحكمه كان على العقل العربي عموما أنه: "صارت كل فاعليته أن يحفظ ويتذكر، لا أن يفكر ويستدل وأصبح الثابت البنيوي في حكمه على الأشياء تلك العبارة الشهيرة: "المسألة فيها قولان" بل "أقوال"(2) إلى أن نجده يحكم حكما قاسيا على العقل العربي الإسلامي بعد أن بين أنه صار يردد: المسألة فيها قولان، بان ذلك ما يعكس التفكيك، وعدم المعرفة، والتناقض، ولذلك قال عنه: "إن عقلا كهذا عقل ميت أو هو بالميت أشبه؛ لأنه يفقد السلطة التي تجعل منه عقلا حيا"(3).

وهكذا نجد الجابري بحكمه هذا قد حكم بتاريخية النص الديني التراثي كم نجده أيضا يسعى إلى تجاوز الفهم التراثي للتراث وجعل هذا الأخير معاصرا لنا، والانتظام فيه للإجابة عن سؤال النهضة وذلك وفق مبدأ "الاستمرارية" ولكن النتيجة لم تكن الاستمرارية بل كانت الانفصال، وأحسب أن هذا أحد عيوب المنهج الموظف الذي لم يراع خصوصيات النص المقروء، الذي هو النص الديني الإسلامي.

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 480.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري: بنية العقل العربي، ص 510.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 511.

## حسن حنفى وإعادة البناء

## المطلب الأول: إعادة بناء علم العقيدة

الدكتور حسس حنفي أحد النماذج التي أردت الوقوف عندها باعتباره أحد الداعين إلى تحديث العقل المسلم، وأحد الذين قدموا قراءة معاصرة للنص الديني، فهو واحد من أصحاب المشاريع أيضا، ولكنه يقتصر في قراءته على النص التراثي شأنه في ذلك شأن الدكتور الجابري ويختلف عنه في حدة الموقف إزاء النص التراثي فالجابري وظهف آليات إستيمولوجية آلت به إلى القول بالانفصال عن التراث، وإن أعلن بأن هدف هسو التواصل مع التراث. أما حسن حنفي فمنطلقه الرفض – رفض الأخذ بالنص التراثي – لأنه لم يعد يجدي شيئا طالما بقي على ما هو عليه، والغاية من ذلك تحقيق الإبداع.

وما دام الأمر كذلك، فإن العملية تقتضي إعادة نظر في النص التراثي من حيث المفاهيم التي يستعملها، ومن حيث المضامين التي يحملها، ومن حيث الأهداف أيضا السي يسصبو إلى تحقيقها، وهذه الأمور تستدعي عملية إعادة بناء وهذا ما يسعى الدكتور حسن حنفي إلى تأسيسه، وهذا ما ضمنه كتابه "من العقيدة إلى الثورة". قال علي حرب عن إعادة البناء هذه التي جعل منها حسن حنفي محور مشروعه الفكري علي "إعادة البناء هذه التي جعل منها وأحداثه ومؤسساته من أجل إعادة البناء والتأسيس؛ أي من أجل تأصيل الأصول وإعادة بناء العلوم القديمة وتجديدها"(1).

قــبل بيان طريقة ومنهج الدكتور حسن حنفي في إعادة البناء تجدر الإشارة إلى أن التركيز هنا على التراث الكلامي من خلال مؤلفه "من العقيدة إلى الثورة". إن هذا العــنوان يحمــل دلالــة متميزة ضمن التآليف المعاصرة. فهو عنوان يستشف منه أن عملــيات التغيير (= الثورة) تؤسس على العقيدة، ولذلك جاء العنوان: من "العقيدة" كمــرجعية إلى "الثورة" كغاية وهدف. إذا وقفنا هنا لا نجد أية دلالة للانفصال عن

<sup>(1)</sup> علي حرب: نقد النص، ص 28.

التراث حسب العنوان. لكن المسألة لا تتوقف هنا؛ لأن "الثورة" اقتضت إعادة البناء. وهــــي قراءة جديدة كما سبق ذكر ذلك مع علي حرب في نصه السابق. وذلك ما يـــوول بالدكتور حسن حنفي إلى جعل النص التراثي هناك. وهذا أحد أوجه القول بتاريخيته.

ومن توظيفه مصطلح "الثورة" يستشف أيضا أنه يسعى إلى طرح معين ومعالجة معينة لإشكالية النهضة شأنه في ذلك شأن الدكتور محمد عابد الجابري. إذا فمسألة الاهـــتمام بالنص التراثي طرحت في مشروع الدكتور حسن حنفي في إطار محاولات الإحابــة علــى سؤال النهضة الذي وجدناه طرح من قبل مع الجابري الذي ارتأى النهضة بالانتظام في التراث، ويبدو أن حسن حنفي يقول بذلك إذ يرى أن التراث هو المرجع الذي يرجع إليه في تجاوز إشكاليات الراهن. ولكنه لا يستسيغ التراث كما هو بل يريده في صورة أحرى تكون نتيجة لعملية إعادة البناء. قبل بيان ذلك أود أن أبين طرح مسألة النص التراثي من طرف الدكتور حسن حنفي وصلتها بإشكالية النهضة، وكيف أن التركيز على التراث إحدى الضرورات في قراءة حسن حنفي.

هــذا ما يتجلى في قوله: "إيماننا هو "التراث" و"التحديد" وإمكانية حل أزمات العــصر، وفــك رموزه في التراث، وإمكانية إعادة بناء التراث لإعطاء العصر دفعة حديدة نحــو الــتقدم، فالتراث كما بينا هو المخزون النفسي لدى الجماهير، وهو الأســاس النظري لأبنية الواقع"(1). نفهم من هذا النص أن حسن حنفي يرى ضرورة حــل مــشكلات العصر في نص التراث، وهو النص الذي ينبغي أن يتخذ كمرجعية لاهــتمامات الواقـع، ولكنه في الوقت نفسه يعتبر أن التراث بالنمط الذي هو عليه يحتاج إلى عملية تجديد حذري اصطلح عليها الدكتور حسن حنفي "الثورة" وتحقيقها يتم بإعادة البناء بناء النص التراثي وهذه العملية - إعادة البناء - تتم وفق آليات على نحو ما أبرزه حسن حنفي في كتابه "من العقيدة إلى الثورة". ومن هذه الآليات:

1. رفض التقليد: أي تقليد السلف فيما كتبوا، أو في طبيعة تصنيفهم للمواضيع أو في منهجية الكتابة وأدبياتها عندهم. في كل ذلك ينكر حسن حنفي التقليد، وينكر على صناع التراث صنيعهم ذاك حيث يقول: "فحنا هو عدم التأسي بأحد قدماء أو محدثين، همم رجال ونحن رجال نتعلم منهم، ولا نقتدي بواحد منهم، وإذا كان

<sup>(1)</sup> حسن حنفي: من العقيدة إلى الثورة، المركز الثقافي العربي ط1 (1988)، ج1، ص 7.

القدماء قد آثروا الاتباع دون الإبداع، فإننا نرى مأساتنا في الاتباع لا في الإبداع"(1).

في هذا يتجلى موقف حسن حنفي من مسألة التقليد وإنكاره لها؛ لأنه يرى فيها تعطيل للعقل، وقول بمفاضلة الناس على بعضهم بعض دون مبرر كما يبدو من قوله: "هـــم رجــال ونحن رجال"، كما أن التقليد مرفوض لما له من نتائج سلبية عبر عنها حــسن حنفــي بــ "المأساة". وبما أن التقليد - تقليد السلف - لا مبرر له طالما هم رجــال ونحــن رجال نجده يقدم نفسه على أنه أحد فقهاء المسلمين جاء ليحدد لهم دينهم منكــرا الصورة التقليدية للشيخ أو العالم أو طالب العلم كما هو مألوف في الكتب القديمة، بل نجده يتجرأ جرأة غير معهودة في تاريخ المسلمين بحجة الثورة على المــوروث، ورفــض التقليد، وتحقيق الذات فيقول: "لست العبد الفقير إلى رحمة ربه الحقــير الراجي من الله غفران الوزر، بل أنا فقيه من فقهاء المسلمين أحدد لهم دينهم وأرعــي مصالح الناس، وليس لنا ألقاب بل نحن علماء الأمة، ورثة الأنبياء والمحافظون على الشرع كما كان فقهاء الأمة من قبل "(2).

ويلاحظ على هذا الكلام عدة أمور أخطرها تصريحه بأنه ليس فقيرا لرحمة الله عز وجل، ولا راجي غفران الذنب، فالتقليد في هذا إن كان تقليدا فهو محمدة وليس من النقائص في شيء، فضلا عن هذا فإن تصريح القدامي بذلك فإنه اعتقاد أولا، فمهما كانت قوة مواهبه، ومهما كان موفقا إلى فعل الخير لا يجوزله القول بأنه في غنى عن رحمة الله ولا عن رجاء غفران الذنب، ومن هنا إذا كان الهدف هو رفض تقليد القدامي فلا عبرة بهذا الرفض لما فيه من مخالفة للعقيدة الإسلامية. هذا من جهة، ومن جهة ثانية نصب حسن حنفي نفسه فقيها من فقهاء الأمة على الرغم من عدم اشتغاله بالفقه، وإن كان فذلك عرضا، والمعروف عنه أنه يشتغل بقضايا الفكر والفلسفة لا بمسائل الفقه، والملاحظة الثالثة وهي من الأمور التي يشتغل بقضايا الفكر والفلسفة لا بمسائل الفقه، والملاحظة الثالثة وهي من الأمور التي الفكر وهي تأكيده على أنه في موقفه هذا يقلد فقهاء الأمة الذين سبقوا، فبعدما أنكر القليد انتهي إلى التقليد، فكيف له أن يبني وجهة نظر هذا أساسها؟!

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 34.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 41.

وما دام التقليد عند حسن حنفي هو سبب مأساة المسلمين الراهنة، فلا بد من التحرر منه، حتى يتيسر لنا تأسيس وتأليف نصوص إبداعية يمكن أن تعالج واقع المسلمين وتخرجهم من أزمتهم ومأساقم، ولذلك يدعو الدكتور حسن حنفي إلى رفض التقليد في طبيعة الكتابة والمواضيع التي ينبغي أن تعالجها، وفي نمط الكتابة وأسلوها، وإزاء هذه المسألة يظهر مسؤولية العالم المنظر للأمة فيقول مثلا عن طبيعة الكتابة التراثية: "إذا كان القدماء قد جمعوا ما في الكتب السابقة المتفرقة وكان التأليف هو التحميع، فإننا نجتهد رأينا من واقع المسؤولية، مسؤولية الأصوليين الواضعين للعلم المطورين له "(1). وهو في ذلك يشبه نفسه بالشاطبي لأنه هو الذي وضع علم المقاصد ومحمد عبده لأنه ساهم في تطوير علم العقيدة أو علم أصول الدين.

إن طبيعة الكتابة التي دعا حسن حنفي إلى تركها وعدم تقليدها وذلك ما يستوجب إعادة البناء في نظره هي الكتابة التي اعتبرها مقتصرة على "الجمع" لا إبداع فيها ولا تنظير، ولا تطوير لما هو موجود هي الكتابة التراثية، وأحسب أن هذا الكلام فيه إجحاف في حق القدامى؛ فليس كل ما هو قديم كذلك وليست العلوم الإسلامية محسرد جمع، فهسناك ما تم جمعه لأنه ينبغي أن يجمع، وهناك ما هو تأليف وإبداع. وحسن حنفي يمثل بالإمام الشاطبي لأنه لم يمارس الجمع وقبل الشاطبي الشافعي وغيره في أصول الفقه، وأبو حنيفة في الفقه، والخليل في العروض... وغيرهم.

ونمط الكتابة السائد أيضا يرفضه حسن حنفي ويدعو إلى عدم تقليد القدامى فيه ففي مقدمات النظرية ينكر على كتب التراث ألها كانت تفتتح بدعاء أصحابها وإظهراهم أن كل شيء من فضل الله عليهم حتى العلم فإنه يهبه الله لمن يشاء، ينكر حسسن حنفي هذا التقليد الذي يظهر إيمان صاحبه بالله وتواضعه له أولا، ثم أمام القرارئ بعد ذلك فيقول: "المعرفة النظرية لا تتم كهبة مسبقة بل عن طريق التحليل العقلي الرصين للأفكار والواقع، وباستقراء بحرى الحوادث، ذلك يمنع من وجود مقايسيس للصدق، وأنماط مثالية للفكر، ولكن هذه المعطيات المسبقة تنبع من طبيعة العقل ويدركها الشعور بحدسه، وليست فعلا لكائن خارجي مشخص"(2).

<sup>(1)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج1، ص 35.

<sup>(2)</sup> حسن حنفي: من العقيدة إلى الثورة، ج١، ص 10.

وفي هـذا تبدو الثورة كمفهوم تم تطبيقه من طرف حسن حنفي على ما كانت تفتـتح بـ كتب التراث، وتتجلى أكثر حينما يقف ناقدا للمقدمات النظرية؛ لأنحا تـدرج الشهادتين، وهو أمر كان ولا يزال في الكتابات عند المسلمين، فبعد البسملة تـورد الـشهادتان. في هـذا يرى حسن حنفي بأنه من التقاليد المرفوضة التي ينبغي تجاوزها لإعادة البناء والتأسيس، ويحاول تغيير دلالة الشهادتين عما يبرر موقفه فيقول: "ليـست الـشهادتان إذن إعلانا لفظيا عن الألوهية والنبوة، بل الشهادة النظرية والشهادة العملية على قضايا العصر وحوادث التاريخ "(1).

وهـو كلام غاية في الخطورة من الناحية العقدية، ولم يرد به نص، ولم يقل به أحد من قبل، والأمر يزداد تعقيدا والتباسا على القارئ حينما يجد حسن حنفي يقدم نفسه على أنه فقيها من فقهاء المسلمين أو بجددا من بجدديهم كما مر بيان ذلك، في حين أن كلامه يبدو موغلا في الوضعية خاليا من البعد الإيماني؛ من خلال تركيزه في السنص السابق على أن المعرفة ليست فعلا لكائن آخر غير العقل البشري، كما أنه في هذا النص يركز على حوادث التاريخ أكثر ما يتجه إلى دلالة الشهادتين على الألوهية والنسبوة، وهذه من المواقف التي تندرج في تاريخية النص كرؤية تنكر البعد الغيبسي للأحـداث وتعتبره مما ينبغي إبعاده من ساحة الفكر، أو من مجال النص أي نص حتى تتحقق علميته وينفى عنه الجانب الأسطوري، ومن ثم يمكن استثماره والاعتماد عليه كمرجعية تعالج في ضوئها قضايا الإنسان المنتسب إليها.

ليسست هذه الأمور فقط التي برّر بها حسن حنفي "الثورة" على القديم بل لأن المقدمات النظرية الإيمانية مرفوضة عنده لأسباب أخرى مثل: اعتمادها المحسنات البديعية خلسوها مسن الفكر، خلوها من الأسلوب البرهاني، توقف الشرح فيها على الترادف، التزلف للسلطة والدعاء لها، وفي هذه الجزئية الأخيرة يوازي حسن حنفي بين السلطان السياسي (الحاكم)(2) وهي مقارنة في غير محلها، وإن كان يريد القول أن التآليف القديمة اهتمت بالحكم أكثر مما اهتمت بالألوهية.

هذه بعض مبررات الدكتور حسن حنفي في رفضه التقليد ودعوته إلى "الثورة" وهــــى مبررات يريد صاحبها الوصول إلى تقويض النص الديني، خاصة علم العقيدة.

<sup>(1)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج1، ص 18.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 20، 21.

وقد اعتبر في عمله هذا أوشك على نسف الأسس والمسلمات التي قام عليها علم أصول الدين بحجة ألها مقدمات إيمانية خالصة تعبر عن إيمان ذاتي خالص وصادرة عن الغيب، أما المعرفة العلمية الصحيحة، ليست هبة فوقية، أو هي وحي وإلهام، وما قاله القدماء ينبغي أن يكون محل نظر ونقد من أجل إعادة البناء (1). إن طرح مفهوم "الثورة "على النحو الذي قال به حسن حنفي ورفضه للقديم من شأنه أن يؤدي إلى ترك هذا التراث واعتباره غير مناسب أو أنه لم يرتق إلى مستوى اهتمامات العصر التي يسريد حلها في إطار النص التراثي، ولذلك انتهى في رفضه للقديم ولتقليد القدامى انتهى إلى نتائج تؤكد نزعته الوضعية من خلال التركيز على الإنسان، ومن خلال طبيعة نظرته إلى علاقة الإنسان بالله عز وجل.

ففي إطار نقده للمقدمات الإيمانية على ما ذكر في إنكاره أسلوب الكتابة وطبيعة افتتاح الكتب عند القدامي بالبسملة وبحمد الله عز وحل، ينكر حسن حنفي ذلك ويعتبره لا يتماشي وطبيعة الاهتمامات الواقعية للإنسان المسلم المعاصر فيقول: "حالنا لا يستطلب حمدا ولا ثناء على أحد بل يقضي رفضا واعتراضا ومطالبة وثورة"(2)، وهذا كلام تتحلى فيه النزعة الوضعية والاهتمام بالواقع وإشكالياته دون مراعاة البعد الغيب الذي هو بعد رئيس في التصور الإسلامي.

2. التركيز على العقيدة: أي علم التوحيد، فمن أهم العلوم الإسلامية الجديرة بإعادة البناء في نظر حسن حنفي علم التوحيد، أو علم العقيدة، وعنوان كتاب الدكتور حسن حنفي يحمل هذه الدلالة "من العقيدة إلى الثورة" فكلمة "ثورة" توحي بضرورة التغيير ومن ثم إعادة البناء أو إعادة التأسيس، وهنا نجد السؤال التالي يطرح نفسه: لماذا علم العقيدة؟. نجد الدكتور حسن حنفي يبرر تركيزه في عملية إعادة البناء على علم التوحيد دون غيره من العلوم الإسلامية لعدة مبررات منها:

أ- أهمية علم التوحيد: فهو علم يتميز بأهمية خاصة، ويحتل مكانة متميزة دون سائر العلوم الإسلامية، فهذه المعارف كلها دون علم التوحيد مكانة، وهذا أمر أجمع عليه علماء الإسلام في زمن تأسيس العلوم الإسلامية، إذ كانوا يعتبرون علم التوحيد أشرف العلوم الإسلامية على الإطلاق؛ وذلك لشرف موضوعه، فهو

<sup>(</sup>۱) علي حرب: نقد النص، ص 28.

<sup>(2)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج1، ص 12.

العلسم الذي يبحث في ذات الله عز وجل وأسمائه وصفاته، وهذا الأمر لا يزال مقسر عند المعاصرين من علماء الإسلام إلى أن صارت العقيدة ترادف الدين، يقول الشيخ البوطي: "صح أن يطلق الدين على العقيدة وحدها، إذ هي أساس الأمسر كله، فيقال: فلان يدين بالإسلام أو اعتنق الإسلام، إذا رأيته صدق واعترف بعقيدته كاملة من غير تبديل أو نقص، واستسلم يقينه لجميع أركانه، ولا يسشرط لسصحة هذه التسمية أن يكون ذلك مصحوبا بسلوك عملي في شسؤون العبادة أو سائر الأحكام الشرعية الأحرى، وإن كان التقصير في شيء منها موجبا للفسق ومعرضا بناء العقيدة نفسها للزلزال"(1).

إذا أهمية علم التوحيد ومكانته بين العلوم الإسلامية، وتقرير أنه أشرفها لشرف موضوعه كان من المسائل التي يتصدر بما القدامى كتبهم، وهذا ما جعل الدكتور حسن حنفي يقرر هذه الأهمية، ولكنه ليس لذات السبب؛ أي ليس لشرف موضوعه أو لأنه الدين في حد ذاته، بل لغاية أخرى هي بعده الواقعي أو تأثيره السلوكي. يقول حسن حنفي: "فما أسماه القدامى أرفع العلوم وأعلاها، أو أشرف العلوم وأسماها، هو عندنا أكثر العلوم فاعلية وأثرا في تصورات الناس وسلوكهم، فالشرف ليس في الموضوع كما قال القدماء، بل من الأثر والقدرة على تحريك الناس وتجنيد الجماهير، والدخول في حركة التاريخ "(2). ويلاحظ على كلام الدكتور حسن حنفي هنا التغيير أو الثورة على قراءة علماء الإسلام على كلام الدكتور حسن حنفي هنا التغيير أو الثورة على قراءة علماء الإسلام القدامي من خلال تغييره موطن شرف علم العقيدة فهو عنده في فاعليته لا في موضوعه، وفي بعده الواقعي التاريخي لا في بعده الإيماني الغيبي، وهذه القراءة تصب في ذات المصب الذي وقفنا عنده في قراءة أركون، وفي قراءة نصر حامد أبو زيد، أقصد تاريخية النص الدين.

لقد وقفت في الحديث عن التوظيفات الحداثية للمفهوم - مفهوم التاريخية - أن هسندا المفهوم وظف حداثيا في بحال نقد القراءة السائدة، وإذا كانت القراءة السائدة هسنا لعلم العقيدة تقضي بأن شرفه من شرف موضوعه فإن الدكتور حسن حنفى يلغى ذلك باسم "الثورة" أو باسم "التحديد" ويلتمس تبريرا آخر

<sup>(1)</sup> محمد سعيد رمضان البوطي: كبرى اليقينيات الكونية، دار الفكر ط8(1402هــ)، ص 70.

<sup>(2)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج1، ص 37.

لمكانة علم العقيدة وأهيته ويجعل منه بعدا دنيويا تاريخيا، وهذا من وجوه القول بالتاريخية؛ لأنه يريد أن يبقى كل شيء على مستوى التاريخ لا يتعالى عليه. كما أننا وقفنا على أنه من أوجه توظيفات مفهوم التاريخية أيضا، إنكار البعد الأسطوري - بتعبير أركون وغيره من الحداثيين - للنص الديني، ووجدنا أن همذا السبعد الدي اصطلحوا عليه بـ "الأسطوري" إنما هو البعد الغيبي والعقيدة بحال اهتمامها هو هذا البعد الرئيس في المعتقد وفي التصور الإسلاميين، فالعقيدة بحال اهتمامها هو هذا البعد الرئيس في المعتقد وفي التصور الإسلاميين، الغيب، وبما يبني إيماننا بالملائكة، وهم من الغيب، وبما يبني أيماننا بالمسمعيات وهي غيب، وبما يبني تصورنا لعالم الشهادة أيضا. وبالتالي فالعقيدة الإسلامية لها بعدين: بعد غيبي ولكن تجليات الإيمان بالغيب تكون في سلوك المسلم وفي نشاطه وفاعليته وهو البعد الثاني، أما التركيز على هذا الجانب السلوكي وإن كان مهما لكن طرحه بحذه الطريقة هو تجل من تجليات القول بتاريخية النص الديني.

وقد آلت محاولات الدكتور حسن حنفي التحديدية في مجال العقيدة كمحاولة تغيير سرّ علو مكانة علم العقيدة على سائر العلوم إلى نتائج لا تنسحم مع التصور الإسلامي، وهي أمور سنقف عليها لاحقا. إذا فمن المبررات التي حعلت الدكتور حسن حنفي يركز في دعوته التحديدية على علم العقيدة أو في "السئورة" التي يدعو إليها على التراث<sup>(1)</sup> القوة الذاتية التي يتمتع بما هذا العلم، وأثره السلوكي وتجليات غمرته على صعيد التاريخ.

ب - أما المبرر الآخر الذي جعل الدكتور حسن حنفي يركز على علم العقيدة فهو بعده الحضاري، ودوره في عملية النهضة، وقد يلتبس الأمر هنا: فالأثر السلوكي كما تحدثنا عنه في المبرر الأول هو أيضا بعد حضاري، ولكنه يختلف عن المبرر الثاني من حيث الأول يناقش سبب ترتيب علم التوحيد في صدارة العلوم الإسلامية، أما المبرر الثاني فيناقش علم التوحيد من حيث مضمونه،

<sup>(1)</sup> تجدر الإشارة هنا إلى أن الدكتور حسن حنفي، يصطلح على العقيدة "التراث"، وهذا ما يتجلى من قوله: "العقيدة هي التراث، والثورة هي التجديد، العقيدة إيمان الناس، وروحهم الثورة ومطلب عصرهم" أنظر كتابه من العقيدة إلى الثورة ج1، ص 39، وفي هذا يشاطر حسن حنفي سائر الحداثيين الرأي الذين اعتبروا حتى الوحي تراثاً.

وهسناك فرق بين المكانة والموضوع. إن التركيز على موضوع علم العقيدة هو مسن أوجه إعادة البناء في مشروع حسن حنفي، ويبرر ذلك من وجهة تاريخية فيقول: "تأسست دول بأكملها من إعادة بناء نظام العقائد، وهذا بقضائها على المظاهسر السشركية، والشرك ليس بمفهومه المتداول في كتب العقيدة كتعظيم القسبور بسل شرك في المعاملات ووجود بحتمع به أغنياء وفقراء، قاهرون ومقهورون أصحاب سلطة، ومتزلفون منافقون"(1).

وها يبدو حسن حنفي من خلال تركيزه على علم العقيدة أنه يريد تغيير هذا الموضوع، كما غير من قبل سبب ترتيبه في صدارة العلوم الإسلامية، أو أنه يريد إدخال مباحث لتصبح من مضامين علم العقيدة لكنها تبدو من اهتمامات الفقه لا من اهتمامات العقيدة، فالمعاملات مجال فقهي، ووجود الطبقية وانتفاء العدالة مجال فقهي، وتسلط السلطان مجال البحث فيه الفقه أيضا. صحيح أن العقيدة لها أثرها في التاريخ، وقد كانت أساس قيام دول كما ذكر حسن حنفي وأولى هذه الدول دولة الإسلام زمسن النبسي صلى الله عليه وسلم، أما أن يغير موضوع علم العقيدة أو تنجز "ثورة" على موضوعه الذي هو مقرر عند علماء الإسلام، ففي هذا محاولة نزوع بهذا العلم غو الواقع، والابتعاد عن الغيب، وهو بعد رئيس في العقيدة الإسلامية.

#### المطلب الثاني: مرتكزات إعادة البناء

وفي مجال إعادة البناء كانشغال محوري في مشروع حسن حنفي، وفي تركيزه على علم العقيدة كما سبق الذكر نجده يطرح إعادة البناء بخصوص هذا العلم، أو بخصوص هذا النص التراثي أو "التراث" كما اصطلح عليه حسن حنفي، أو بخصوص السنص السديني باعتبار الإطار العام لهذا البحث، ولكن في أحد نماذجه وهو "علم العقيدة" وفي هذا الجال يقيم مسألة إعادة البناء على عدة مرتكزات هي:

1. التأصيل العقلي: وهو من الجوانب الأساسية التي تحتاج إلى إعادة البناء في نظره لعلم التوحيد بشكل خاص لمكانته في البنية الإسلامية، ولأبعاده الحضارية، يقول حسسن حنفي: "نستمر في التأصيل العقلي دون وقوع في أخطاء التجريد أو التشبيه ولكننا نسزيد على التأصيل العقلي عند المتأخرين، "التأصيل الواقعي "عند المعاصرين

<sup>(1)</sup> حسن حنفي: من العقيدة إلى الثورة، ج1، ص 35.

أسوة بالمصلحين المحدثين حتى يرتبط التوحيد من جديد بالعمل، والله بالأرض والذات الإنسانية"(1).

بناء على هذا يصبح إذا ما قيل بالتأصيل العقلي، يفهم من ذلك أن هذا التأصيل كان مفقودا والقول به سعي إلى تحقيقه، لكن علم التوحيد لم يكن حال من هذه الخاصية فعلماء العقيدة ما من مسألة يطرحونها إلا وسعوا في تأصيلها عقليا، من ذلك ما هو شائع عند علماء العقيدة في طرحهم لأي مسألة فيقولون الدليل عليها من النقل كذا والدليل عليها من العقل كذا، أو ليس في ذلك تأصيل عقلي؟!.

لكن يبدو أن الدكتور حسن حنفي لم ينكر ذلك تماما، وإنما يريد إضافة على ما تقتضيه عملية "التجديد" أو "الثورة" وما يدل على ذلك أنه قال: "نزيد على التأصيل العقلي عند المتأخرين التأصيل الواقعي عند المعاصرين" فيكون بذلك التأصيل العقلي السيس معناه إقامة البرهنة العقلية على مسائل العقائد كما كان ذلك عند الأوائل؛ لأن الأمر متحقق، والقول به من قبيل تحصيل الحاصل، بل يصبح الأمر التركيز على الناحية الواقعية وهذا الذي صرح به وأسماه "التأصيل الواقعي". وهذا تحولت المسائل الأساسية في علم التوحيد إلى ثانوية، والمسائل الثانوية إلى أساسية في قراءة حسن حنفي، فأصبح موضوع الإنسان بدل موضوع الألوهية وموضوع الأرض بدل موضوع الألوهية أيضا. هذه قراءة الإسلامية، وإنما تصب القراءة الوضعية التي من نتائجها تاريخية النص الديني.

وأراد حسن حنفي أن يكون منسجما مع فكره أومشروعه النظري وأن يكون أول من ينجز قراءة تطبيقية لتصوره هذا فأنجز كتابه "من العقيدة إلى الثورة"، وفيه يحاول الثورة على علم العقيدة على أساس أن علم العقيدة هو "التراث" والثورة هي "الستجديد". وفي ثورته هذه يقف عند المقدمات الإيمانية، ويقول بأنه إذا كانت تلك الكستب - كتب العقيدة - أو تلك المقدمات - مقدمات كتب العقيدة - تبدأ باسم الله السرحمن السرحمن السرحيم فإنه هو يبدأ كتابه من العقيدة إلى الثورة. باسم الأمة أو باسم الأرض (3). وهذا كلام غاية في الخطورة، وإن كان الدكتور حسن حنفي كما سبق

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، 31.

<sup>(2)</sup> حسن حنفي: من العقيدة إلى الثورة، ج1، ص31.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 30.

القـــول أنه يريد إنجاز دراسة تطبيقية لتصوره، فإنه قال كلاما خطيرا، فالمسلم لايمكن أن يستغني عن البسملة، لقول النبـــي صلى الله عليه وسلم: "كل أمر ذي بال لايبدأ باســـم الله الــرحمان الرحيم فهو أبتر"، وقد تعجب لهذا حتى بعض دارسيه ونقاده، واعتبروا ذلك بأنه حرأة خالية من الوجل والهيبة (1).

وفي نظرة وضعية أيضا نجد حسن حنفي يعتبر أن هذا التغيير في محاور العقيدة السذي هو في نظره نتيجة من نتائج عملية التأصيل الواقعي يقتضي العلم، فالعلم وحده هـو السذي يعطي الإنسان المناعة ضد الخطأ<sup>(2)</sup> وتصبح من ثم الثقة الإنسانية في الحياة لايمكن أن توضع إلا في عقل الإنسان. يقول حسن حنفي معبرا عن موطن الثقة وصمام الأمسان كما أسماه هو بأنه يتمثل في الانتقال من الألوهية إلى الإنسان: "لا يوجد صمام أمسان إلا في وعي الإنسان بذاته، وليس في عقدة القبة السماوية التي تغطي الأرض<sup>(3)</sup>. وهـذا كـلام خطير أيضا، وسنعود إلى هذه الجزئيات بالتفصيل في المباحث اللاحقة. وهذه إحدى خصائص القراءة الحداثية للنص الدين، أقصد كما خاصية "الأنسنة" (4).

2. طبيعة الاهتمام: أي اهتمام المسلم في القديم وفي الراهن. إن التأصيل الواقعي لعله العقيدة كما يرى الدكتور حسن حنفي أمر فرضته ظروف الواقع الملحة، والتي حعله العهدة كما يرى الدكتور حسن حنفي أمر فرضته ظروف القدامي إذا كانت هي العله والاجهدة في تحسيله، ودائما يركز حسن حنفي على علم العقيدة لأهميته العله وأبعده السلوكية كما سبق القول. إذا كانت طبيعة الاهتمام في القديم مركزة على العلم، فإن الاهتمام في مشروع إعادة البناء عند حسن حنفي يتمحور حسول العمل. يقول حسن حنفي: "إذا كان الدافع عند القدماء هو العلم فقد كانوا منتصرين في الأرض فاتحين للبلدان وارثين للأمبراطوريتين القديمتين الفرس والروم، فإن الدافع لدينا هو العمل "(5).

<sup>(1)</sup> على حرب: نقد النص، ص 29.

<sup>(2)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج1، ص 14.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 11.

<sup>(4)</sup> الأنسنة من المفاهيم التي يوظفها الخطاب الحداثي، في مجال الحديث عن الإنسان، والثقة في ملكاته كملكة العقل، والدعوة إلى الابتعاد عن الغيبية. أنظر طه عبد الرحمان، ملخص محاضرة، مجلة المقدمة، العدد الأول فبراير 2005.

<sup>(5)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج1، ص 32.

من خلال هذا الكلام يتجلى التركيز على البعد العملي لا النظري، أو الدفاع عن العمل أكثر مما هو عن العلم وهو الأمر الذي يراه الدكتور حسن حنفي العمل - يجب أن يحتل موقع العلم في اهتمامات القدامي، فإذا تم ذلك فقد تحقق الإسهام في إعادة البناء، وهو الهدف الذي يسعى إليه الدكتور حسن حنفي، وهو هدف من جهة يؤكد على النزعة الوضعية، والإتجاه الذي يركز على واقعية المسائل بعيدا عن بعدها الغيبي، ومن جهة ثانية لم يكن القدماء مفرطين في العمل بل كانت رؤيتهم مؤسسة على ثنائية العلم والعمل، وكانت للعمل عندهم قدسيته كما كانت للعلم قدسيته.

كما بحد من المعاصرين من يؤصل للتواصل مع القديم ومع مثل ما قاله القدامى. ومن ثم ينكر على المشتغلين بالتص التراثي التركيز على الواقع بطريقة براغماتية بحتة بعيدا عن النظر في مآلات الأفعال؛ أقصد عن ثمرها الأخروية، وإن كان ذلك لايلغي قدسية العمل دنيويا، في هذا نجد الدكتور طه عبد الرحمان يشترط فيمن يريد الإسلامي أن يأخذ بمبدأ عملي فحواه: "تحصيل المعرفة بأصول العمل في التراث وهي: "المنفعة في العلم" و"الصلاح في العمل" و"الإشتراك في طلب الصواب"، باعتبار أن العلم النافع هو ما كان باعثا على العمل المتعدي نفعه إلى الغير، وأن العمل المسالح هو ما كان نفعه متعديا إلى الأجل، وأن الصواب المشترك ما كان عصلا بطريق مجالسة العلماء ومحاورةم" (1).

وهكذا فالثورة على القديم أو تجديده لا يمكن أن يكون بهدم كل شيء، خاصة إذا تعلق الأمر بعلم حليل هو علم "أصول الدين". ولكن حسن حنفي يريد تبرير أو يسبرر هذا الموقف من زاوية واقعية، فحينما تحدث عن ضرورة العمل؛ لأن القدماء كانوا في مركز القوة، وكانوا هم الذين يبلغون التوحيد ويدافعون عنه، أما في الوقت السراهن فالظرف يختلف لأن أرض المسلمين محتلة، والمسلمون قاعدون عن الجهاد، وللذلك إعادة بناء علم التوحيد في نظر حسن حنفي تجعل من العقيدة تورة (2) وحتى يستحقق ذلك يطرح لنا حسن حنفي جانبا آخر من جوانب هذا العلم الجديرة بإعادة البناء وهو:

<sup>(1)</sup> طه عبد الرحمان: تجديد المنهج في تقويم التراث، المركز الثقافي العربي، ط2، ص 20.

<sup>(2)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج١، ص 32.

3. تجاوز المذهبية: أي عدم طرح مسائل العقيدة من زوايا مذهبية؛ بالتركيز على مذهب دون آخر، أو باعتبار صحة مذهب وإبطال آخر، ومن ثم إعادة البناء بخصوص علم العقيدة كما يطرحه حسن حنفي يقتضي عدم الدفاع عن عقائد فسرقة معينة دون غيرها من الفرق، بل ينبغي أن يعاد تأصيل التوحيد كما ورثناه من القدماء ويعاد عرضه على ظروف العصر دفاعا عن مصالح الأمة (1). وهنا أيضا تبدو مسألة إعادة البناء أو "التحديد" بتعبير الدكتور حسن حنفي ليست في إطار الحفاظ على البعد الديني بقدر ما هي ذات بعد واقعي وضعي هو "مصلحة الأمة". صحيح أن المصلحة ينبغي أن تراعى، بل ما هو مقرر عند علماء الشريعة أن الشريعة الإسلامية حاءت لحماية مصالح الناس. لكن طرح المسألة ومناقشتها على السنحو الذي يقول به حسن حنفي يوحي بشيء من الانفصال لا بالتحديد كما يقسول، وهذا يشبه سائر المفاهيم التي صارت موظفة باسم المصلحة وتنم عن التحول لا عن التواصل مثل: المواطن أم الذمي؟. المسلم أم المواطن؟. إلى غير ذلك التحول لا عن التواصل مثل: المواطن أم الذمي؟. المسلم أم المواطن؟. إلى غير ذلك من المفاهيم.

وهذه العملية - عملية تحاوز المذهبية - تقتضي جملة إحراءات منها:

- إيجاد البراهين على الصدق الداخلي للعقائد.
  - الدفاع عن اجتهادات الأمة كلها.
    - الجمع بين الفرق.
    - اتفاق أهل القبلة.
- الكشف عن عقيدة الأمة وكيفية استعمالها (2).

وفي هذه المسألة أيضا يقدم لنا حسن حنفي نموذجا تطبيقيا وهو يتجاوز المذهبية ويدافع عسن "مصالح الأمة" فينكر على المقدمات الإيمانية التقليدية إفتتاحها الكتب بسس الله الرحمان الرحيم" فيقول في حرأة حادة: "إذا كانت بعض المقدمات الإيمانية القديمة تبدأ فقط بس "بسم الله الرحمان الرحيم" فإننا نبدأ "باسم الأمة"(3). وهذا كلام خطير من الناحية العقدية.

<sup>(1)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج1، ص 32، 33.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 33.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 30.

على كل كانت هذه أهم جوانب مشروع الدكتور حسن حنفي في إعادة البناء وهــو بذلك يقدم نمودجا من نمادج قراءة النص الديني حداثيا. ووجدنا أن مشروعه هذا اقتصر على النص الديني الثالث "التراث" حسب التقسيم الذي وضع للنص الديني في المدخل العام لهذا البحث و لم يتطرق إلى خطاب الوحي.

كما أن في قراءته لهذا النص اقتصرت على أحد نمادجه وهو "علم أصول الدين" أو "على العقيدة في البنية المعرفية الإسلامية من جهة، ومن جهة ثانية أبعاده الحضارية والسلوكية، ووجدنا كيف أن الدكتور حسسن حنفي أراد الإنخراط في قراءة حداثية لهذا النص الديني "علم العقيدة"، وكيف أنه أراد التنظير للثورة على النمط التقليدي، وكيف انتهى إلى نتائج تصب في مصب الوضعية. وهكذا نجد هذا النمودج أيضا ساهم في القول بتاريخية النص الديني.

# الأباب الات إني

# تاريخية النص الديني: منهجا ورؤية

الفصل الأول: منهج القراءة

الفصل الثاني: الرؤية المكونة

# الفصّ لالأولث

# منهج القراءة

#### تمهيد

المبحث الأول: المنهج النساني

المبحث الثاني: المنهج الأنثربولوجي

المبحث الثالث: المنهج الإبستيمولوجي

المبحث الرابع: المنهج التاريخي

# تمهيد

يفترض فيمن يبحث في مجال معرفي معين أن يتعامل معه بمناهجه وآلياته حتى يكون المنهج المتبع مناسبا للموضوع لا غريبا عنه، وهذا أحد أسباب تعدد المناهج إنه تعدد المواضيع، ولهذا كانت للعلوم الطبيعية مناهجها، وكانت للعلوم الإنسانية مناهجها، ثم تعددت مناهج العلوم الإنسانية بتعدد الظاهرة المدروسة فالظاهرة النفسية تسدرس بمسنهج، والظاهرة التاريخية تدرس بمنهج آخر، وهكذا يتنوع المنهج حسب تنوع الموضوع. وهذه المسألة مقررة في المناهج السيّ تأخيذ بما الثقافة الغربية، وهي مناهج تأسست في الإطار العام لتلك الثقافة ثم صارت مهيمنة بفعل التفوق الحضاري لدى الغرب.

ما أريد التأكيد عليه أن المنهج يتنوع ويختلف حسب اختلاف الموضوع، خاصة إذا كان هـذا الموضوع من مواضيع العلوم الإنسانية لا من مواضيع العلوم الطبيعية وبـشكل أخص إذا كان من العلوم الدينية. هذا المبدأ نجده معترف به من حيث هو كذلك في الخطاب الحداثي العربي فمحمد أركون مثلا يقول: "إن المادة التي أدرسها هي التي تفرض علي اختيار المنهج الملائم وليس العكس؛ بمعنى آخر فأنا لا أطبق المنهج اعتسافا على النص. هذا الموقف منهجي ذو أهمية قصوى ينبغي عدم استيراد المناهج هكذا وإلصاقها لصقا على النصوص والمادة المدروسة ذلك أنه ينبغي إعطاء الكلام للنص أولا وطرح الأسئلة عليه، ومن خلاله قبل تطبيق أي منهجية أجنبية عليه. إن المادة إذن هي التي تفرض اختيار هذا المنهج أو ذاك وليس المنهج هو السندي يخصص كل المناهد في الأمر يتعلق بالقرآن؟!"(١).

إن الموضوع هو السيد حسب هذا الكلام وما المنهج الذي يستخدم إلا تابع له خاصــة إذا ما تعلق الأمر بنص القرآن الكريم. وفي هذا أيضا نجد الدكتور محمد عابد

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 230.

الجابري يقرر نفس الأمر؛ أي خضوع المنهج للموضوع فيقول بأن: "طبيعة الموضوع هي التي تحدد نوعية المنهج، وإذن فإن اختيارنا لنوع (القراءة) التي نقترحها عليكم هنا ليس محكوما برغبة ذاتية ولا بتحزب لنوع من المناهج دون غيره، بل هو اختيار تمليه علينا طبيعة موضوعنا: التراث"(1).

مــن خـــلال هذين النموذجين يتحلى التركيز على الموضوع، وضرورة اختيار المنهج المناسب له، وفي نموذج الجابري أيضا يبدو الموضوع سيدا والمنهج تابعا له، وقد اخترت هذين النموذجين: أركون والجابري لتميزهما في قراءة النص الديني الأمر الذي كمشفت عنه غزارة إنتاجهما؛ ركزت على أركون لتميز قراءته لخطاب الوحى قرآنا وسسنة، وركسزت عل الجابري لتميز قراءته للنص التراثي، ولأن كلا منهما اعتمدته كنموذج من نماذج القراءة الحداتية للنص الديني في الفصل السابق، وبناء على هذا الكلام؛ كلام أركون والجابري ينبغي أن نقف على المنهج الذي وظف في قراءة النص الـــديني بمستوياته المختلفة، وهل هو مساوق للنص محل الدراسة أم لا؟ وما دام النص الإسلامي ينبغي أن يكون مستمدا من النماذج الإسلامية وآلياته مستوحاة من الثقافة الإسلامية التي كانت أساسا لهذا الغرض (= حدمةالنص الإسلامي) فهل تحقق ذاك في الخطاب الحداثي العربسي المعاصر؟ إذا جئنا إلى هذا الخطاب في النموذجين المذكورة أو غيرهما فإنه لا يتعاطى مع النص الديني الإسلامي بآلياته ومناهجه، ولا يسعى إلى تحديسد مسناهجه من الداخل، بل نجده يسعى لأن يكون متماشيا مع مناهج الحداثة الغــربية، وفي ذلك يتناسى ما تم إلزام الذات به - إخضاع المنهج للموضوع - كما وحدنا مع أركون والجابري، وتلتمس مسوغات أخرى للخروج من هذا المنهج الذي كان ينبغي أن يخضع لموضوع الدراسة (النص الإسلامي) ومن هذه المسوغات:

1. طبيعة الخطاب القرآني: فالخطاب القرآني بلغته وتراكيبه، ومضامينه، هو الذي حعل الحدائسيين يأخلون بالمناهج الغربية الحديثة، يقول أركون عن طبيعة الخطاب القسرآني هلي التي: "تجبرنا على استخدام المنهجيات والتحليلات الألسنية والسيميائية والتاريخية والاجتماعية والأنثربولوجية والفلسفية في آن معا، وبشكل متظافر "(2). طبعا هذه المناهج الحديثة يعتبرها الحداثيون الكفيلة بتحقيق الموضوعية والعلمية، والموضوعية

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 46.

<sup>(2)</sup> محمد أركون الفكر الإسلامي: قراءة علمية، ص 100.

عـندهم تتمــثل في التحرر من سلطة النص المقدس. فذلك ما يكفل في نظرهم فهم العلاقـات الداخلية للنص بكل حيادية ويمكن القارئ من اكتشاف العلاقة بين النص والتاريخ ومن ثم القول بتاريخية النص الديني<sup>(1)</sup>، وهنا تتحطم الموضوعية المتوخاة؛ لأن الأمر كان لحساب إيديولوجي لا لمبرر علمي موضوعي.

2. طبيعة الفكر الإسلامي: وهنا نجد التركيز على إحدى حصائصه (= خاصية المذهبية)، فالمذاهب الإسلامية شكلت في نظر الحداثيين فكرا إسلاميا نمطيا يوصف بالسسكولاستيكية المغلقة. وفي هذا يقول أركون أيضا وهو يتحدث عن الفكر الإسلامي: "انكفأ على ذاته داخل منهجية سكولاستيكية اتباعية واجترارية. وكانت هذه السكولاستيكية قد انقسمت إلى معارف جزئية مبعثرة، وتشكلت على هيئة تراثات مذهبية مبتورة ومتنافسة ومغلقة بعضها على البعض الآخر"(2).

إذا فطبيعة الفكر الإسلامي الخاضع للمذهب المدرسي في طبيعته في نظر الحداثيين يحول دون العلمية وذلك ما يسوغ توظيف مناهج غريبة عنه. وقد اعتبرت هذه الخاصية ما تزال مستمرة وهي حتى الآن تصبغ الفكر الإسلامي، وهذا ما يصطلح عليه الجابري: "الفهم التراثي للتراث" (3). وكأن المناهج المستوردة غير خاضعة لمذاهب ولمدارس منقسمة؟! وكأن الفهم الغربسي المعاصر تجاوز فهمه التراثي لتسرائه كلية؟ إننا نجد في ذلك الجابري نفسه يقرر أن المركزية الغربية تمتد إلى عهد اليونان، معتبرة ثقافة اليونان النهر الخالد(4).

3. انتصار علم تحليل الخطاب: فقد أصبح مجالا معرفيا لا ينفك عن السيميائية واللـسانيات، وأدوات التحلـيل اللغوي، وهو علم تأسس وانتصر في فضاء الثقافة الغربية الحديثة والمعاصرة. أما عن اعتباره مسوغا يبيح الأخذ بالمناهج الغربية أو به (= علـم تحليل الخطاب) في مجال النص القرآني أو النص الإسلامي عموما فلتركيزه على السبعد الوضعي، الأمر الذي نجده يفارق التصور الإسلامي. في هذا يقول نصر حامد أبـو زيـد: "مسنهج تحليل الخطاب يتعامل مع تاريخ الفكر، فلا يفصله عن حذوره

<sup>(1)</sup> أنظر هاشم صالح في تعليقه على نص أركون، الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 94.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 90.

<sup>(3)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 15.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص 28.

الاجتماعية من جهة، ولا يعطي لأحد الاتجاهات منطق السيادة لجحرد الشيوع والانتسشار والسشهرة من جهة أخرى الله الله يرى أن انتصار هذا المنهج وضرورة تطبيقه على النص الإسلامي، لعدم اعترافه بأي بعد خارجي عن النص فالنص تنبع مصداقيته من تقبل الثقافة له واحتفائها به... كما تنبع مصداقيته أيضا من دوره في السثقافة - ما يسميه نصر حامد أبو زيد التشكيل والتشكل - فما يرفض من طرف الثقافة وينفى لا يمكن أن يقع في دائرة النصوص (2).

هذه بعض المسوغات التي أخذ كما الخطاب الحداثي للاعتماد على المناهج الغربية في دراسة السنص الديني الإسلامي، وهكذا أخضع هذا النص لمناهج غريبة عنه كل الغسربة، وما تجدر الإشارة إليه أن الحداثيين العرب بعدما قرروا إخضاع مناهجهم للسنص كما تمت الإشارة إليه مع النموذجين السابقين: أركون والجابري، وجدناهم بعد ذلك يلتمسون المبررات للتحلل مما ألزموا أنفسهم به، فلا غرابة بعد ذلك إذا جاءت الرؤية مخالفة للتصور الإسلامي؛ لأن آليات القراءة غير إسلامية، ولأن القراءة تحست من الخارج لا من الداخل. وذلك ما سنقف عليه في الفصل التالي من خلال عسرض أهسم المناهج التي يأخذ كما الخطاب الحداثي، والتي منها سيتبين لنا توظيفها المعرفي أم الإيديولوجي؟ ومدى مراعاتما لتاريخية النص الديني كنتيجة تم التوصل إليها، أم كهدف متوخي؟

<sup>(</sup>۱) نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي، ص 12.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 27.

## الميدث الأول

# المنهج اللساني

## المطلب الأول: ماهية الألسنية

تعتبر اللسانيات المحطة الثالثة من المحطات التي عرفها تاريخ الظاهرة اللغوية ولقد سبقت بمحطتين كبيرتين، أما الأولى فهي القواعد (Grammaire) وهي المحطة التي تأسست قديما من طرف الإغريق، وقد تميزت هذه الأخيرة بالتركيز علمي المنطق بشكل جوهري، كما تميزت بافتقارها لأي نظرة علمية لألها – السبحوث اللغوية – نشأت عند اليونان في أحضان الفلسفة، وما فصلت عنها إلا بعدما برزت جماعة الرواقيين؛ فقد تم الفصل على يد هذه الجماعة ولكنها أبقت على صلة "القسواعد" بالمنطق، فقد كانت أقسام "النحو" تقابل أقسام المنطق ومقسولاته وقد ذهب بعض الباحثين إلى أن النحو العربي أيضا تقابل أقسامه المقولات المنطقية، مثل المقابلة التي أجراها الدكتور محمد عابد الجابري، فقد قابل مقولة الجوهر بالفعل، ومقولة المكان باسم المكان، ومقولة الانفعال باسم المفعول وهكذا...(1).

كان الغرض من وضع "القواعد" تمييز الصيغة السليمة من غير السليمة، ولذلك اعتـــبرت هذه المحطة عبارة عن منحى معياري في تاريخ الظاهرة اللغوية، لكونما بعيدة بشكل كلي عن الملاحظة البحتة، وهذا طبعا يعود إلى اعتماد المنطق، ومن المعلوم أن المــنطق علـــم تجريدي الطابع يصنف على أنه من علوم القيم التي تحتم بقيم الصواب والخطأ على مستوى الفكر<sup>(2)</sup>.

أما المحطة الثانية فقد مثلتها "الفللوجيا" (La Philologie) وقد حدد مقابل هاده الكلمة في العربية بالغة"، ففي معجم أكسفورد حددت هذه الكلمة

 <sup>(1)</sup> فرديناند دي سوسير: محاضرات في الألسنية العامة، ص 109، وانظر أيضا الجابري، بنية العقل العربي، ص 50.

<sup>(2)</sup> فرديناند دي سوسير: محاضرات في الألسنية العامة، ص 11.

ب: "فقه اللغة أو علم تطور اللغات"(1). كما عرفت الفللوجيا بأنما دراسة لغة أو عائلة لغوية عن طريق التحليل التقدي للنصوص(2)، والفللوجيا كما يحددها دي سوسير هي: علم يهدف إلى مقارنة نصوص ترجع إلى حقب زمانية متباينة وتحديد اللغة الخاصة لكل مؤلف. ويعتمد فقه اللغة في دراسته للنصوص القديمة على النقد كما يعتمد على فك رموز وتفسير كتابات صيغت بلغة مهجورة أو غامضة (3). وقد تمشكلت هذه المحطة اللغوية على يد الإغريق أيضا ولكن في مدرسة الإسكندرية؛ لأن اليونان امتد حكمهم في عهد الإسكندر الأكبر حتى شمل مناطق كـــثيرة من الشام ومصر وآسيا الصغرى، وكان لهذا الامتداد السياسي والعسكري أثـره الثقافي حيث انتشرت اللغة اليونانية في هذه المناطق وصارت لها مدارس أهمها مدرســة الإســكندرية التي أسست فقه اللغة، والتي بدأت تتبلور حوالي سنة 300 ق.م، والسبى سساهمت في حفظ التراث اليوناني وتطويره (4). أما في التراث اللغوي العربىك فهذا المصطلح كان نادرا، وإن كانت لعلماء العربية قديما أبحاث تندرج تحست هذه التسمية "فقه اللغة" مثل كتابات ابن حنى الذي بحث في كتابه "الخصائص" مسائل لغوية من صميم فقه اللغة كبحثه في أصل اللغة، معاني الألفاظ، تعليل الظواهر اللغوية... ومن علماء العربية من وظف المصطلح "فقه اللغة "مثل ابن فارس الذي عنون كتابه بالصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها" وقد عالج أيضا مباحث من فقه اللغة مثل: نشأة اللغة، حصائص اللسان العربسي، التضاد، النحت الاشتراك...(5).

وقد اعتبر هذا الكتاب أول كتاب عند اللغويين العرب يحمل مصطلح "فقه اللغدة"، ولكن توظيفه لم يكن بذات الدلالة التي ترد بها الفللوجيا، وقد أشارت السبحوث اللغوية إلى أن فقه اللغة له موضوعات يتميز بها تشكل موضوع بحثه تتمثل في: نــشأة اللغــة حياة اللغة، الأصوات، الدلالة، أصول الكلمات، بحوث اجتماعية

<sup>(</sup>١) قاموس أكسفورد المحيط: ص 799.

Le petit Larousse, p. 736. (2)

<sup>(3)</sup> فرديناند دي سوسير: محاضرات في الألسنية العامة، ص 11.

<sup>(4)</sup> محمود جاد الرب: علم اللغة نشأته وتطوره، دار المعارف، ط1 (1985)، ص 12.

<sup>(5)</sup> أنظر في ذلك كتابيهما: الخصائص لابن جني، والصاحبي لابن فارس.

وبحوث نفسية (1). وفي الكتابات الحديثة التي لا تنكر الدور القديم لمدرسة الإسكندرية في خدمة فقه اللغة، تعتبر أن هذا المصطلح "فقه اللغة" يرتبط بشكل خاص بالحركة العلمية التي أسسها فردريك وولف (Fridriche wolf) عام 1777م، وقد بقيت حية إلى زمن فرديناند دي سوسير الذي دشن بدوره مرحلة جديدة في البحث اللغوي من خلالها كان الحكم على فقه اللغة أنه ظل موسوما بالعجز، ذلك لارتباطه باللغة المكتوبة بصورة حرفية وإهماله اللغة الحية من جهة، ومن جهة ثانية ففقه اللغة ولد شبه كامل منذ العهد الإغريقي (2).

هذه الانتقادات كانت مبررات استمرار البحث اللغوي وتطوره، وقد أدى هذا الستطور إلى تأسيس محطة لغوية ثالثة في تاريخ الظاهرة اللغوية هي اللسانيات (L'inguistique) وهي أبرز علم من العلوم اللغوية في التاريخ الحديث والمعاصر. وتحظي باهتمام دوائر البحث الأكاديمي في العالم الغربي وعند المسلمين كذلك. وقد ساعد على انتشارها والاعتناء بها انتصار العلوم الطبيعية على مستوى المنهج وعلى مستوى النتيجة. وهذا ما جعل البحث اللغوي وغيره يقلد العلوم الطبيعية ويتأثر بها وهذا ما يتحلى من تعريف اللسانيات. فهذه الكلمة (L'inguistics) وردت في معجم أكسفورد بألها تدل على اللغويات، أو علم اللغة وهي الدراسة العلمية للغة وتراكيبها(3).

وفي معجه لاروس وردت كلمه الله (L'inguistique) بألها علم يهتم بدراسة الكلام واللغات<sup>(4)</sup>. وتوظيف كلمة علم بالمعنى المتداول في العلوم الطبيعية، ولذلك اعتهرت الله سانيات الدراسة العلمية للغة، فقد عرفت بألها: "الدراسة العلمية للغة الإنهائية، يقال لدراسة بألها دراسة علمية عندما تقوم على مراقبة الوقائع وتمتنع عن المتهار من بين هذه الوقائع باسم بعض المبادئ الجمالية أو الأخلاقية وعليه فإن مصطلح "علمي" يعارض مصطلح معياري بالنسبة للسانيات "(5).

<sup>(1)</sup> محمد حسين آل ياسين: الدراسات اللغوية عند العرب إلى نهاية القرن الثالث، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت ط1 (1980)، ص 433.

<sup>(2)</sup> فرديناند دي سوسير: محاضرات في الألسنية العامة، ص 12.

<sup>(3)</sup> معجم أكسفورد، ص 615.

Le petit Larousse, p572. (4)

Andre Martinet, Eliments de Linguistique Geniale, Nouvelle edition (1980), p. 6. (5)

من خلال هذا يستشف بأن اللسانيات تعارض الصبغة التقليدية في دراسة اللغة فتلك معيارية وهذه علمية، والوصف بالعلمية مستمد من العلوم الطبيعية التي تأسست مسناهجها في عصر النهضة أو في زمن الحداثة، ولهذا هناك من ذهب إلى أن مصطلح "L'inguistique" لدى الغربيين أو علم اللغة (Science du Langue) عرف في حدود سنة 1833؛ أي لهاية الثلث الأول من القرن التاسع عشر، ثم نضج مع لهاية هذا القرن ومطلع القرن العشرين خاصة مع فرديناند دي سوسير، ومع ظهور كتابه (محاضرات في الألسسنية العامة) عام 1916. وقد الذي حدد دي سوسير موضوع اللسانيات بقوله: "تشكل مظاهر اللسان البشري كافة مادة الألسنية سواء أتعلق الأمر بالشعوب البدائية أم الحضارية، بالحقب القديمة أم بحقب الانحطاط، مع الأخذ بعين الاعتبار في كل حقبة ليس اللسان السليم أو لسان الفنون وحسب، بل أشكال التعبير مجتمعة وليس هذا كل شيء، ولكون اللغة تنأى عن واقع الملاحظة، فإن على الألسني أن يأخصذ في حسابه النصوص المكتوبة؛ لألها وحدها تمكنه من معرفة اللغات القديمة أو البعيدة زمنيا"(1).

من خال تحديد دي سوسير لموضوع اللسانيات تتجلى خاصية الاهتمام السشمولي باللسسان البشري أو اللغة البشرية في درس اللسانيات، كما يتجلى أيضا التركيز على النصوص باعتبار التطور اللغوي يتجاوز الملاحظة الحسية، وهذا الأمر هو ما يركز عليه الخطاب الحداثي العربي المعاصر في قراءته للنص الديني الإسلامي. من خالل إعطاء الأولوية للقراءة إلى درجة أننا نلمس أحيانا إلغاء كل القراءات السابقة واعتبار فهم النص الصحيح هو فهم القارئ. كما حددت مهمة اللسانيات بناء على معرفة موضوع دراستها فيما يلى:

- تقديم الوصف والتاريخ لجموع اللغات وهذا يعني سرد تاريخ الأسر اللغوية وإعادة بناء اللغات في كل منها ما أمكن ذلك.
- الـــبحث عن القوى الموجودة في اللغات كافة، وبطريقة شمولية متواصلة، ثم
   استخلاص القوانين العامة التي يمكن أن ترد إليها كل ظواهر التاريخ الخاصة.
  - تحدید نفسها والاعتراف بنفسها<sup>(2)</sup>.

<sup>(1)</sup> دي سوسير: محاضرات في الألسنية العامة، ص 17.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه والصفحة.

هذا عن مفهوم اللسانيات وموضوعها وأهدافها، أما عن توظيفها ودراستها فقد تطورت كثيرا إلى درجة ألها صارت تطلق على علم اللغة، وصارت البحوث اللغوية الحديثة كلها تصب في مصب اللسانيات عند الغربيين وهذا ما أدى إلى بروز رؤى في بحال الدراسات اللغوية تنادي بضرورة تطبيق الدراسة اللسانية والمناهج اللسانية. وانتقلت هذه الرؤى إلى العرب أيضا فالخطاب الحداثي العربي المعاصر كما وحدنا في توظيفاته لـ: "التاريخية" أنه يوظفها في نقد القراءة السائدة ويطرح قراءة بديلة قوامها مناهج البحث اللغوي أو اللسانيات مراعاة للعلمية على حد زعمه. يقول نصر حامد أبو زيد: "إن اختيار منهج التحليل اللغوي في فهم النص والوصول إلى مفهوم عنه ليس اختيارا عشوائيا نابعا من التردد بين مناهج عديدة متاحة بل الأحرى القول إنه المنهج الوحيد الممكن من حيث تلاؤمه مع موضوع الدرس ومادته"(1).

إن هذا الموقف حصر لنا صلاحية المنهج في المنهج اللساني أو منهج التحليل اللغوي بحجة علميته، وهذا يجعلنا نفهم بمفهوم المخالفة أن منهج المسلمين في فهم النص لا يعتبر منهجا علميا، وهذا ما يستشف من كلام أركون حينما قال: "المنهجية الجديدة تأخذ بعين الاعتبار الجدليات الاجتماعية وتأثيراتما على العلاقة بين اللغة والفكر، وأما المنهجية القديمة فتجمد هذه الجدليات وتتحاهلها (2). ومن هذه الجدليات المتحدث عنها: جدلية النص والواقع، اللغة والفكر، النص واللغة... وهي أمور من صميم الدرس اللساني. ولذلك كان أركون من أبرز الذين وظفوا هذه المناهج اللسانية في قراءة النص الدين الإسلامي.

من خالال هذين الموقفين وغيرهما نلمس إلحاح الخطاب الحداثي العربي المعاصر على ضرورة تطبيق مناهج اللسانيات على النص الديني، إلى درجة أننا نجد نصر حامد أبو زيد يعتبر الاحترام الحقيقي للنص قراءته بحذه المنهجيات الحداثية، معتبرا إياها المناهج الكفيلة بالحفاظ على تطور هذا النص واستمراره، وتكشف عما به من حوانب ضعف منبعها تاريخيته (3). وهنا نلمس التناقض في هذا الكلام، فمن جهة الحدف هو تأسيس التاريخية، ومن جهة أحرى المنهج الذي يؤسس تاريخية النص

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 25.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 54.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: الإمام الشافعي، ص 9.

يعــول علــيه في استمرارية النص وبقائه وهذه من المفارقات التي كثيرا ما وقع فيها الخطــاب الحداثــي في قراءته للنص الديني. بالإضافة إلى الثقة في منهج اللسانيات في دراسة النص الديني الإسلامي هناك مبررات أحرى للأحذ بهذا المنهج منها:

1. إن مصداقية النص في منهج تحليل النصوص لا تنبع من دليل خارجي بل تكون من تقبل الثقافة له واحتفائها به، فما رفضته الثقافة لا يقع في دائرة النصوص وما تقبلته فهو نص<sup>(1)</sup>، ومن المعلوم أن النص القرآني في زمن النول وبعده أثّر في الثقافة وفي محراها، والكلام عن مصداقية النص بهذا الشكل يحيلنا إلى الوصف الذي أورده نصر حامد أبو زيد حينما قال هو "منتج ثقافي" وهنا نجد إشكالا بالنسبة للتصور الإسلامي السذي يعتبر مصداقية النص في مصدره وفي ذاته؛ فمصدره الإلهي سرّ مصداقيته، هذا الاعتراض يراه أبو زيد صادرا عن تفكير مثالي اصطلح عليه "الدياليكتيك الهابط" (2).

2. طبيعة النظر إلى النص القرآني؛ أي ينبغي أن ننظر إليه كنص لغوي وليس ككستاب تسشريع وهو خطاب إلهي يتعالى على الثقافة. يقول نصر حامد أبو زيد: "درس اللغويون والنحويون النص القرآني وظلوا رغم ذلك لغويين ونحاة، قد يقال إن السنص القرآني نص خاص، وخصوصيته نابعة من قداسته وألوهية مصدره لكنه رغم ذلك يظلل نصا لغويا ينتمي للثقافة خاصة "(3). وبطبيعة الحال إذا كان نصا لغويا فلنهج الذي يلائم دراسته هو منهج التحليل اللغوي الذي تمثله اللسانيات الحديثة.

3. موضوع السدرس يفرض منهجا معينا كما سبقت الإشارة في تمهيد هذا الفصل، وموضوع الدرس هو "النص الإسلامي" والمتمثل في الكتاب والسنة، وكلاهما استمر خلال فترة النبوة أي مدة ثلاثة وعشرين سنة، هذا النزول المنجم للقرآن الكريم خلال هذه المدة، وأحاديث النبي صلى الله عليه وسلم الموزعة على هذه المسدة أيضا هي في نظر الحداثين فترة "التشكل" أي تشكل النص، سواء القرآني أم النسبوي، وحينما نقول التشكل فهذا ما يؤكد تاريخيتهما وإمكانية دراستهما في ضوء مناهج البحث اللغوي بل يصبح الأمر ضرورة إذا ما اعتبرا نصوصا لغوية (4).

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 27.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 18، 19.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص 25.

انطلاقـــا من هذه المبررات وغيرها تأسست الدعوة إلى توظيف المناهج اللسانية في قراء النص الديني الإسلامي. وعلى كل فالمنهج اللساني ليس منهجا واحدا بل هو منهج يتفرع إلى ثلاثة مناهج أساسية وهو ما نقف عليه في المطلب اللاحق.

## المطلب الثاني: أقسام المنهج اللساني

### أولا: المنهج المقارن

المنهج المقارن هو أحد المناهج اللغوية، ولعله أقدمها من حيث التأسيس والظهور في تساريخ الدرس اللغوي الحديث. والمنهج المقارن هو كذلك مقارن كما يدل عليه اسه. أي أن قوامه المقارنة بين ظاهرتين لغويتين فهو منهج يقوم: "على الموازنة بين الظواهر اللغوية في طائفة من اللغات لاستنباط فواصلها المشتركة، وللوقوف على وجوه الاتفاق في عواملها ونتائجها، وللوصول من وراء هذا كله إلى كشف القوانين العامة الخاضعة لها في مختلف مظاهرها"(1).

من حالال هذا التحديد لهذا المنهج، فهو منهج يتلاءم مع الفضاء العام الذي تأسس فيه، أقصد فضاء اللسانيات أو البحث اللغوي؛ لأنه كما سبقت الإشارة يتعلق بدراسة الظواهر اللغوية جميعها ومن النواحي المختلفة بغية الوصول إلى إدراك العلاقات بين اللغات المختلفة فهو يقوم على الموازنة بين الظواهر اللغوية في طائفة من الألسن حتى يتسنى الكشف عما فيها من أواصر قربى، أو الكشف عما فيها من خصائص مشتركة تيسر الكشف عن القوانين العامة للغة (2).

بناء على هذين التعريفين، وإن كان كل منهما تعريف عام بالمنهج المقارن بمكن الوقوف على أمرين اثنين: أحدهما الغاية من توظيف هذا المنهج التي تتحلى في إعادة بسناء اللغات القديمة، وذلك من خلال تناول طائفة أو عدد من اللغات التي تنتمي إلى أسرة لغوية واحدة بالدرس والتحليل، وإبراز عناصرها المشتركة<sup>(3)</sup>. وهذا يقتضي إقامة وإجراء تقابل ومقارنة بين اللغات المختلفة من خلال تناول مدونات أو نصوص

<sup>(1)</sup> على عبد الواحد وافي: علم اللغة، مكتبة نهضة مصر، ط5 (1962) ص 45.

<sup>(2)</sup> توفيق محمد شاهين: علم اللغة العام، مكتبة وهبة، القاهرة، ط1 (1980)، ص 22، 23.

 <sup>(3)</sup> عاطف مذكور: علم اللغة بين التراث والمعاصرة، دار الثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة (1987)، ص 64.

أو تراكيب، فتتم المقارنة بين عناصرها، الواحد في لغة معينة بنظيره في لغة أخرى، ولا تتحدد هذه العناصر بمستوى معين بل تتعلق بكل العناصر التي تدخل في مجال التواصل اللغوي الشفوي والكتابسي على السواء (1).

أمسا الأمر الثاني فهو طريقة المقارنة. إن عملية التقابل والمقارنة تجعلنا نبحث عن الحصائص المشتركة في ظاهرتين لغويتين أو أكثر من أجل إرجاع إحداهما إلى الأخرى، أو من أجل إرجاع مختلف الظواهر المدروسة إن كانت كثيرة إلى أصل واحد. وهذا هو الهدف من المقارنة كما تم ذكره. لكن الوقوف على الأصل الواحد لا يتيسر دائما بنشكل مباشر، ولهذا يمكن أن تكون طريقة المقارنة إما بشكل مباشر كأن نقابل بين ظاهرتين لغويتين في لغتين مختلفتين، وإما أن تكون المقارنة بشكل غير مباشر كأن بخري المقارنة بين لغة (أ) ولغة (ب) فنحتاج إلى لغة ثالثة (ج)، فتحرى المقارنة بين أن و (ج) لمنا بينهما من مبررات المقارنة ثم نقارن (أ) بر (ب) إنطلاقا من نتائج المقارنة بين (أ) و (ج)، وهكذا نكشف عن العلاقة بين عدة لغات هي: أ، ب، ج. المقارنات لا تجري على نحو ضروري بكيفية مباشرة بين لغتين اثنتين (الفرنسية والألمانية من مرضعتها الجرمانية) "(2).

أما عن تأسيس هذا المنهج فيعود إلى نشاط البحث اللغوي في القرن الثامن عشر والسذي أفسضى إلى اكتشاف اللغة السنسكريتية عام 1786 على يد وليام جونز (wiliam joens) والذي اكتشف العلاقة بين هذه اللغة وبين اليونانية واللاتنية. وكان اكتشافه هذا في نظر المهتمين بدراسة الظاهرة اللغوية بداية عهد جديد في الدراسات اللغوية تمثل في الدراسات اللغوية المقارنة (3).

وفي مطلع القرن التاسع عشر برز فرنز بوب (Franz Bopp) الذي وضع كستابه الشهير: "منظومة تصريف الأفعال في السنسكريتية" سنة 1816، والذي درس فيه العلاقات الرابطة بين اللغة الجرمانية واليونانية واللاتنية وغيرها من اللغات، وتوصل هسذا الأحر من خلال المقارنات إلى إثبات علاقات بين اللغة الإغريقية والجرمانية

<sup>(1)</sup> عبد الجليل مرتاض: في مناهج البحث اللغوي، دار القصبة للنشر (2003)، ص 86.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(3)</sup> محمود جاد الرب: علم اللغة نشأته وتطوره، ص 59، 60.

والسنسكريتية من جهة، ومن جهة ثانية بين السنسكريتية والفارسية كما توصل إلى إنجاز تصنيف للغات وربطها ببعضها البعض، مثل اللغات الهند أوروبية، واللغات السمامية (1). لكن المتتبع لكلام فرديناند دي سوسير يلمس أن سبق فرانز بوب في تأسيس المنهج المقارن أمر مشكوك فيه. ففي حديث دي سوسير عن الجرمانية واللاتنية واليونانية، وطرح فكرة انتمائها إلى عائلة واحدة يقول بأن فرانز بوب ليس هو أول من وضع ذلك أو لاحظ ذلك، بل كان مسبوقا، ومن الذين سبقوه في هنذا المجال وليام حونز الذي توفي عام 1794 أي قبل ظهور كتاب فرانز بوب المذكور بأكثر من عشرين سنة.

وبعد أن ذكر دي سوسير أسبقية جونز على بوب في هذا الجال، يشير إلى أن بروب لا فضل له على المنهج المقارن سوى أنه أدرك أن العلاقات الرابطة بين اللغات السي من عائلة واحدة يمكن لها أن تصبح مادة لعلم مستقل. في إطاره يصبح في المتاح تسليط ضوء لغة على لغة أخرى، أو شرح صيغ إحداها بصيغ أخرى<sup>(2)</sup>.

كما اعتبرت هذه الفترة - بداية القرن التاسع عشر و هاية القرن الثامن عشر - هي الفترة التي تأسس فيها هذا المنهج الموسوم بالمنهج المقارن الذي يقوم على معطيات لغوية متبادلة، وهذه العملية هي التي كونت المقاربات العلمية الأولى للغة (3).

وإذا اعتبرت جهود فرانز بوب من بواكير الأعمال المؤسسة للمنهج المقارن فقد ظهرت إلى جانبها وتلتها أعمال ودراسات أخرى. يشير دي سوسير إلى ألها كانت منذ البدء إلى جانب أعمال فرانز بوب. ومن هذه الأعمال كتاب "النحو الألماني" لجاكوب غريم (Jacob grimm) الذي صدر عام 1822م. ومنهم ماكس موللر (Max muller) الذي صدر له كتاب بعنوان "دروس في علم اللسان" عام 1861م.

<sup>(1)</sup> عاطف مذكور: علم اللغة بين التراث والمعاصرة، ص 63، 64.

<sup>(2)</sup> دي سوسير: محاضرات في الألسنية العامة، ص 12.

<sup>(3)</sup> عبد الجليل مرتاض: في مناهج البحث اللغوي، ص 84.

ومنهم أيضا حورج كورتيوس (G. curtius) الذي وضع كتاب "مبادئ التأثيل اليوناني" عام 1879م ومنهم أيضا أو جيست شليشر صاحب كتاب "مختصر في القواعد المقارنة للغات الهندية الجرمانية" الصادر سنة 1861م، وهذا الكتاب اعتبره دي سوسير قدم أكثر من غيره طابع المدرسة المقارنة (1).

واستمرت الأبحاث على هذا النحو إلى أن حلت نماية القرن التاسع عشر فبرزت مسا يعرف بمدرسة النحاة الشبان التي صارت تجري المقارنة بشكل آخر. فصارت الظواهر اللغوية تقارن بالظواهر الطبيعية خاصة الظواهر الصوتية (2). ثم كانت بوادر تأسيس مناهج أخرى مثل: المنهج التاريخي، والمنهج الوصفي، وهو ما سنقف عليه لاحقا. لكن مما تجدر الإشارة إليه أن هذا المنهج – المنهج المقارن – يقوم على مباديء يتميز بما منها:

- 1. اعتباطية العلامة: أي عدم ضرورية العلاقة بين الدال والمدلول، الأمر الذي يتسيح المقارنة، ويجعل التشابه مرده رابطة تاريخية بين اللغات وليس شيئا آخر وقد وجسدنا في عسرض النمودج الحداثي في قراءته للنص الديني كيف أنه يعتبر الخطاب السديني حرفي في قراءته، حاهل بحقيقة العلامة اللغوية مما يبرر لنا حانبا من تطبيقات الحداثيين العرب لهذا المنهج في قراءة النص الديني الإسلامي.
- 2. الستطور اللغوي: مما تقتضيه المقارنة التسليم بتطور اللغة، حتى يتسنى تفسير أي ظاهرة لسانية الآن على أنها امتداد أو تعديل لحالة لغوية سابقة، وهذا الأمر أيضا كان محل اهتمام الخطاب الحداثي والذي جعل هذا الأخير يبالغ في خاصية التطور هدذه إلى درجة الاعتقاد بضياع المعنى، وهوالأمر الذي سنقف عليه في حديثنا عن الرؤية المكونة حراء توظيف هذه المناهج.
- 3. اطراد التغيير: وهذا ما جعل اللسانيين يقولون بأن كل التحقيقات لوحدة صوتية أو مجموعة من الوحدات الصوتية تتغير عموما في نفس الاتجاه (3). وقد توصل علماء اللسانيات من خلال تطبيقهم لهذا المنهج إلى نتائج معتبرة في حقل اللسانيات اللغوية منها:

<sup>(1)</sup> دي سوسير: محاضرات في الألسنية العامة، ص 13.

<sup>(2)</sup> محمود جاد الرب: علم اللغة نشأته وتطوره، ص 74.

<sup>(3)</sup> عبد الجليل مرتاض: في مناهج البحث اللغوي، ص 85.

- تمكنهم من إثبات تطابقات بين لغتين أو أكثر، الأمر الذي يتيح إجراء مقارنات بسهولة؛ لأن إثبات التطابق بين عدد من اللغات معناه إدراك خاصية مشتركة بينها جميعا تكون محور عملية المقارنة.
- ومن النتائج أيضا الوصول إلى إثبات تطور اللغات، وقد تمت الإشارة إلى أن هذه النتيجة كانت مبدأ من مبادئ هذا المنهج كرّسته النتائج المتوصل إليها<sup>(1)</sup>. ولكن هـــذا المــنهج لم يسلم من الانتقادات، الأمر الذي جعل التفكير في منهج بديل ضرورة ملحة فتأسست مناهج لسانية أخرى مثل المنهج التاريخي.

ثانيا: المنهج التاريخي: ويعرف بالمنهج التطوري وكذلك التعاقبي، ويصطلح عليه أيضا المنهج الدياكروني (diacronique) وهو المنهج الذي يعتبر: "كل لغة هي وليدة تطور تاريخي تدخل فيه مؤثرات عديدة ومتباينة، ويذهب إلى أبعد من ذلك، إذ يسؤكد أن اللغة لا يمكن تفسيرها كظاهرة احتماعية إلا بالعودة إلى تاريخها"(2). من خلال هذا فالمنهج التاريخي يراعي في دراسته اللغوية عدة أمور منها:

- التركيز على العوامل الخارجية ودورها في تطوير اللغة، كالعوامل الثقافية والاجتماعية والاقتصادية وحتى الجغرافية، فهذه عوامل خارجية بالنسبة للغة لكنها تؤثر فيها وعلى مستويات مختلفة سواء على المستوى الصوتي أو المستوى الدلالي، فمثلا كلمة "صلاة" كانت كلمة معروفة لدى العرب وتعني الدعاء، لكن بمجيء الإسلام صارت لها دلالة تتماشى مع الإسلام خلاف دلالتها الحسابقة، فالإسلام بالنسبة للغة العربية عامل خارجي لكنه أثر فيها تأثيرا.
- الجوانب التي تدرس منها اللغة تاريخيا هي جميع حوانبها، ولايهتم المنهج التاريخي بناحية أو بظاهرة لغوية دون الأخرى فهو يرصد كل مظاهر التطور التي حدثت أو تحدث على مستوى اللغة، ولذلك فهو منهج يتناول التراكيب والقواعد وحتى أصغر وحدة صوتية منذ حدوثها(3).

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 90.

<sup>(2)</sup> ميــشال زكريا: علم اللغة الحديث - المبادئ والأعلام - المؤسسة الجامعية للنشر والتوزيع بيروت، ط2. (1403هــ/1983م)، ص 106.

<sup>(3)</sup> عبد الجليل مرتاض: في مناهج البحث اللغوي، ص 51.

من الأمور التي يراعيها هذا المنهج في دراسته للظاهرة اللغوية تتبع المراحل المختلفة لعملية التطور، وهو غير ملزم بدراسة حقبة مخصوصة من مراحل التطور إلا إذا كانت حقبة هذه الظاهرة محددة من تلقاء نفسها كأن تكون مرت بمرحلة جمود، أو ارتبط مدلولها بانتهاء عصر معين<sup>(1)</sup>. وتتبع المراحل بدقة أمر لا بد منه؛ لأن الدياكرونية ليست عملية وصفية فقط، بل هي عملية تقتضي التحليل والمقارنة من أجل الاستنتاج. وهذا ما يجعل التتبع التاريخي لمختلف مراحل الظاهرة اللغوية يقتصي السببية؛ فبناء على هذا المبدأ تصبح أي وضعية لغوية في الراهن معلولة لأحرى في السابق. يقول الدكتور عبد السلام المسدي: "حقيقة الظواهر كامنة في غيرها لا في ذاتها لأنها مستمدة من العلل والأسباب السابقة في وجودها على المسبب والمعلول"<sup>(2)</sup>.

مسا سبق نحد أن المنهج التاريخي يتميز عن المنهج المقارن من حيث كون هذا الأخسير يسبحث عن عناصر التشابه من أجل تصنيف اللغات في عائلة واحدة. بينما المسنهج التاريخي يركز على رصد محطات التطور التي تمر بها اللغة أو الوحدات اللغوية لسمعوبة إدراكها من طرف العقل الجماعي في وقت واحد من جهة، ومن جهة ثانية لما يحدثه هذا التطور من آثار مختلفة؛ لأن هذا التطور قد يكون على المستوى الصوتي، وفي هذه الحسال يمكن قياس التطور في لغة قديمة على لغة حديثة ومن خلاله يمكن الكشف عن عوامل ذلك التطور، وقد يكون التطور على المستوى الدلالي وهنا يصبح الأمسر خطيرا؛ لأن عوامل التطور الدلالي قد لا تحدث مرة أخرى ولاتتكرر ومن ثم يتعذر إدراك سبب التطور (3).

وما دام الأمر هنا مقاربة تاريخية بحتة قد لا تسلم من الخطأ، ولذلك نجد دي سوسير يسحل تحفظه على التسمية، فيرى أن مصطلح "تطور" و"لسانيات تطورية: أسلم من مصطلح "تاريخ" و"ألسنية تاريخية"؛ لأن الألسنية التطورية موسومة بدقة أكثر (4). وقد كان للمنهج التاريخي رواده في القرن التاسع عشر إذ اعتبرت مدرسة

المرجع نفسه، ص 58.

<sup>(2)</sup> عبد السسلام المسدي، اللسانيات وأسسها المعرفية، الدار التونسية للنشر تونس، المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر، أوت (1986)، ص 129.

<sup>(3)</sup> على عبد الواحد وافي: علم اللغة، ص 44، 45.

<sup>(4)</sup> دي سوسير: محاضرات في الألسنية العامة، ص 103.

الــنحاة الــشبان؛ وهي مدرسة لغوية أسسها جماعة من العلماء الألمان، وقد سميت كــذلك لأن روادها كانوا صغار السن وقد تأسست هذه الجماعة في جامعة لايبرج بألمانيا، في نحاية القرن التاسع عشر، وقد عملت هذه المدرسة على عدة أمور منها:

- الدعوة إلى تطبيق منهج التطور كما هو في العلوم الطبيعية بصرامته على الظواهر
   اللغوية.
  - رفض استقلال اللغة عن نفسيات الأفراد.
  - محاولة معرفة الجوانب النفسية والاجتماعية وعلاقتها بالتطور اللغوي<sup>(1)</sup>.

ولكن هذه الجماعة لقيت انتقادات كثيرة منها انتقادات دي سوسير نفسه. ورغسم ذلك فالمنهج التاريخي بقي حتى القرن العشرين وحتى الظرف الذي برز فيه المسنهج الوصفي التزامين بدليل أن مسألة مبدأ التفكير السببي في الدياكرونية يعزى إلى أندري مارتيني الذي قال به عام؛ 1955 أي في بداية النصف الثاني من القرن العشرين (2). أما عن مبررات توظيف هذا المنهج في دراسة الظاهرة اللغوية فهي:

- ارتباط المسار الطبيعي للغة بالمجموعة التي تمارسها؛ وما دام الأمر كذلك فهذا ما يسسهل عملية التتبع التاريخي والمعالجة التاريخية ورصد محطات التطور التي تمر بما الظاهـــرة اللغوية؛ فمن خلال دراسة ممارسة مجموعة معينة للغة معينة يمكن معرفة محطات التطور اللغوي.
- ارتباط المسار الطبيعي للغة بنشأتما التاريخية، وهذا يقتضي البحث والتقصي التاريخي؛ فالنـــشأة التاريخية للغة تبقى لها تجليات، وأحيانا حتى في حالات التحول الدلالي يمكن من خلال المتابعة التاريخية الوقوف على أصل الكلمة وجذرها اللغوي.
- الأحذ بمقتصى الفلسفة الزمنية؛ التي تقضي بأن حقيقة الأشياء والظواهر كامنة في غيرها، وما الظواهر إلا معلولات لعلل موجودة حارجها، فيكون البحث التاريخي بحسث زميني يتقصى الأسباب المسببة للتطورات التي تحدث على مستوى الظاهرة اللغسوية، ومعرفة الأسباب أمر يمكننا من التبرير الحقيقي لظاهرة التطور اللغوي، وهو أمر لا يستغنى فيه عن التتبع التاريخي<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> محمود جاد الرب: علم اللغة، نشأته وتطوره، ص 74 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> عبد الجليل مرتاض: في مناهج البحث اللغوي، ص 57.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 52.

وتتبع تاريخ ظاهرة لغوية معينة أخذا بأي مبرر من هذه المبررات يجعلنا نسير في اتجساه الماضي الخساص بتلك الظاهرة، سواء من جهة ارتباطها بالجماعة التي تعلم عمارسها أو من جهة نشأها التاريخية، أو من جهة توظيف مبدأ العلية الذي يعتمد في تفسسير الظواهسر. في هذه الحالات المختلفة نجد أنفسنا في اتجاه الماضي الخاص بالظاهسرة المدروسة، ولذلك فخاصية الإسترجاع خاصية هذا المنهج، فهو منهج استرجاعي، وما دام كذلك ينبغي أن يعتمد على مباديء تلائم طبيعته هذه، فدراست للظاهرة ليست مباشرة بل يعتمد فيها وسائط ومن هذه المبادئ التي يقوم عليها هذا المنهج:

- اعتماد النصوص المدونة.
  - تتبع الظاهرة اللغوية.
- تسجيل التغيرات التي لحقت اللغة.
- تبيان أسباب التغيرات ونتائجها<sup>(1)</sup>.

فاعتماد النصوص المدونة أمر لا بد منه؛ لأن الظاهرة المدروسة في بعدها الماضي غير متاح إلا من خلال النصوص المدونة، ثم من خلال مقارنة النصوص ببعضها البعض يمكن تتبع التطورات المختلفة التي حدثت في تاريخ الظاهرة اللغوية المدروسة. وبعد الوقوف على محطات التغير يقتضي الأمر تسجيلها لمعرفة مسارها وضبطه بدقة ثم تكون النتيجة المتوخاة، وهي تبيان أسباب التغير ونتائجها، وذلك ما يمكّن من تأسيس قوانين تحكم ظاهرة التطور اللغوي. وقد كانت لتطبيقات المنهج التاريخي في دراسة الظاهرة اللغوية نتائجه التي تميز كما عن غيره من المناهج الأخرى مثل:

- الوقوف على حقيقة التغير اللغوي، حيث اعتبرت الظاهرة اللغوية فردية وليست جماعية وهذا من حيث المبدأ؛ أي أن التغير اللغوي يبدأ كظاهرة لغوية فردية ثم تتحول إلى ظاهرة اجتماعية، ثم تدخل النظام اللغوي للغة معينة وتصبح قاعدة من قواعدها، وخاصية من خواصها.
- الــتغير اللغوي غير مرتبط بقوانين بقدر ماهو مصادفات؛ أي أنه لا يحدث وفق قوانين محددة بل يحدث بمحض الصدفة.

<sup>(</sup>١) عاطف مذكور: علم اللغة بين التراث والمعاصرة، ص 65.

- التغير اللغوي كخاصية من خواص الظاهرة اللغوية يعتبر هادما للنظام التزامني أو السنكرون<sup>(1)</sup>.

والخطاب الحداثي العربي المعاصر في قراءته للنص الديني الإسلامي نجده في بعض المواضع يطبق هذا المنهج، فمثلا دلالة الوحي كيف كانت دراستها من طرف الدكتور نصر حامد أبو زيد، ومن طرف محمد أركون من خلال تساؤلهما هل جاء محمد صلى الله عليه وسلم بجديد أم لا؟ وكيف كانت متابعة نصر حامد أبو زيد لدلالة الوحسي في اللسان العربي قبل الإسلام على ألها اتصال بين عالمين متباينين أحدهما الشاعر والثاني شيطانه، وراح يقيس هذا على دلالة الوحي في الإسلام على ألها تعني الاتصال بين عالمين أيضا، ولكن أحدهما في عالم الشهادة وهو محمد صلى الله على عليه وسلم، والآخر عالم الألوهية لينتهي من مقارنته إلى أن هذا التحول بين عالمين من حيث قراءته اللسانية ما هو إلا تحول ثقافي وضعى لا صلة له بعالم الغيب(2).

والأمر نفسه مع محمد أركون في تحليله لدلالة الوحي أيضا، وقد مر بنا توظيفه لمصطلح "الحدث القرآني" بدل "الوحي" معللا ذلك بإبراز البعد الوضعي لظاهرة الوحيي " معللا ذلك بإبراز البعد الوضعي لظاهرة الوحيي " كما أن المنهج أيضا كان له تأثير في الرؤية، فالمبدأ الذي يقوم عليه هذا المنهج – الأخذ بمقتضى الفلسفة الزمنية – جعله لا يعتبر علمية أي ظاهرة تعالت عن السبب المسائل الدينية، الأمر الذي أدى إلى القول بإثبات تقني للوقائع وللمسائل الدينية، وهذه إحدى خواص الرؤية المكونة، وهوما سنقف عليه في الحديث عن الرؤية. وهذا الأمر هـو الذي جعل هذه القراءة بسبب إنكارها كل متعالي على السبب المادي جعلها تنكر المقدس باعتباره تقدس في التاريخ، وهو أمر سأقف عليه أيضا في الحديث عن الرؤية. ومهما يكن هذا المنهج فإنه لايسلم من العيوب، فالمقاربة التاريخية ليست دقيقة دائما الأمر الذي أدى إلى التفكير في منهج آخر يكون أكثر علمية فكان المنهج الوصفي.

ثالــــثا: المنهج الوصفي. ويعرف بالمنهج التزامني (Synchronique) وهو منهج يهــــتم بوصـــف الظواهر اللغوية دون اللحوء إلى معرفة العلل والأسباب، فهو منهج

<sup>(</sup>۱) محمود جاد الرب: علم اللغة نشأته وتطوره، 94.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 31 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 27.

يقتصر على عرض الاستعمال اللغوي لدى مجموعة معينة في زمن ومكان محدد (1). قسوام هذا المسنهج إذا عملية الوصف التي تقتضي عناصر ثلاثة: الظاهرة اللغوية الموصوفة، ارتباطها بزمن محدد، وارتباطها بمكان محدد، وربط الظاهرة الموصوفة بهذين العاملين (= السزمان والمكان) يجعل عملية الوصف تتم في حالة الثبات لا في حالة التطور كما في المنهج التاريخي، ولما كانت كذلك؛ أي في حالة الثباث فإلها لا تراعي الكسير من الأمور التي كانت مهمة في المنهج التاريخي مثل: التاريخ السابق للظاهرة محل الدراسة ولا اللاحق ولا حكم الناس عليها بالصواب أو بالخطأ؛ هذا لأن الكلام مسن حيث ذاته كأصوات لا يتضمن الصواب والخطأ بل الأمر يرجع إلى الجماعة التي توظف اللغة (2).

وهذه العملية – الدراسة الوصفية للظاهرة اللغوية – بهذا الإعتبار أقصد باعتبار ارتسباطها بالسزمان والمكسان يجعلنا في حاجة إلى نمطين أساسين من أنماط الدراسة اللسانية:

أحدهما: اللسانيات الجغرافية. وهي اللسانيات التي تتبع وتمتم بالتوزيع الجغرافي للغيات. ومن خلال متابعة هذا التوزيع تجري عمليات الوصف للظواهر اللغوية التي تكسون محل الدراسة، بل صار هذا النمط من الدراسات اللسانية لاينفك عن المنهج الوصفي خاصة التي تعتمد الأطالس سبيلا لها، فهي تقوم على المنهج الوصفي الداخلي الذي يهتم بتسجيل التكلمات اللهجية كما يسمعها ويلاحظها<sup>(3)</sup>.

والثاني: التحليل البنيوي. فالمنهج الوصفي منهج بنيوي باعتباره يدرس الظاهرة كحرة من نظام كامل، ولهذا فدراسة أي ظاهرة لغوية تزامنيا تعني دراستها داخل نظام يترامن مع نفسه، أو دراستها كجزء أوحلقة داخل سلسلة تاريخية نتحت أو عكست غيرها من الظواهر التي ترتبط ها<sup>(4)</sup>.

إذا فهذاالمنهج منهج بنيوي يتميز عن المنهجين السابقين (التاريخي والمقارن). واللغة في مستوى التزامنية تدرس: "دراسة بنيوية وصفية، ويهتم بما كواقع معطى ليس

<sup>(1)</sup> توفيق محمد شاهين: علم اللغة العام، ص 24.

<sup>(2)</sup> عاطف مذكور: علم اللغة بين التراث والمعاصرة، ص 66.

<sup>(3)</sup> عبد الجليل مرتاض: في مناهج البحث اللغوي، ص 101.

<sup>(4)</sup> سعد البازعي وميجان الرويلي: دليل الناقد الأدبي، ص 35.

في علاقاته الخارجية بل في علاقاته الداخلية التي تتحكم في اللغة كمنظومة أو نسس "(1). وهذا خلاف المنهج التاريخي الذي يتابع محطات التطور التي مرت ها الظاهرة اللغوية، أو المنهج المقارن الذي يستدعي عملية مقارنة بين لغتين أو بين للمجتن لمعرفة الجذر اللغوي وأيهما تطورت عن الأخرى، المنهج الوصفي خلاف ذلك إنه يدرس الظاهرة كما هي في زمكان محدد، ويلج إلى داخلها لدراسة الصلات المنطقية والنفسية بين الأجزاء المتزامنة.

وتجدر الإشارة إلى أن الفترة الزمنية المحتارة لدراسة ظاهرة لغوية معينة قد تطول وقد تقصر، فلا تكون المدة واحدة في جميع الحالات. وهذا ما أشار إليه دي سوسير بقوله: "وفي الواقع فإن حالة لغة ما لا تتمثل في نقطة بل في مدى زمني طويل إلى حد ما، تكون من خلاله مجموعة التطورات الطارئة ضئيلة جدا، وقد يكون هذا المدى عسشر سنوات أو جيلا أو قرنا وربما أكثر من ذلك "(2). بناء على هذا تكون الدراسة التزامنية غير مرتبطة بلحظة زمنية قصيرة أو طويلة، بل الذي يحدد هذه المدة هو حياة الظاهرة اللغروية التي تكون محل الدراسة، ولهذا نجد الخطاب الحداثي العربي في دعوته إلى قراءة النص الديني قراءة تزامنية كان يقصد بذلك دراسته خلال الفترة التي أنسزل فيها، وهي فترة الوحى التي امتدت خلال ثلاث وعشرين سنة.

وقد اعتبرت الدراسات المعاصرة دي سوسير من رواد هذا المنهج، وأنه هو الذي طرر الدراسات اللغوية وجعلها تدرس دراسات سنكرونية، وقوفا عند الكيفية التي تعمل بحسا اللغة في لحظة زمنية معينة من خلال النظر إلى مجموع علاماتها وإشاراتها محسمعة في لحظة واحدة (3). وقد رسم دي سوسير من خلال جهده هذا الغاية من الدراسة السكرونية للغة، إنما إنشاء الأركان الأساسية للنظام اللغوي الذي يمثل حالة اللغة في فترة زمكانية محددة. يقول دي سوسير: "إن غرض الألسنية التزامنية العام، إنما هسو تسميد المبادئ لكل منظومة لغوية، أي العوامل التكوينية لكل حالة لغوية (4).

<sup>(1)</sup> عبد الجليل مرتاض: في مناهج البحث اللغوي، ص 102.

<sup>(2)</sup> دي سوسير: محاضرات في الألسنية العامة، ص 123، 124.

<sup>(3)</sup> سعد البازعي وميجان الرويلي: دليل الناقد الأدبي، ص 35.

<sup>(4)</sup> دي سوسير: محاضرات في الألسنية العامة، ص 123.

- 1. الأحد بالفكرة المي تذهب إلى أن البنيات مستقلة عن التاريخ؛ أي أن هذه البنيات اللسانية لا تقدم نوعا من التوازن والضبط الذاتي الذي يسمح لأي لغة بالاستمرار.
- اجستهاد الباحث في التخلص من كل ما هو غير لساني وغير علمي. مثل التحليل الماورائي، أو الأحكام المسبقة الإشتقاقية التي بموجبها يعمل الباحث على إرجاع صيغ أو تركيبات لغوية خاصة بلغة ما إلى لغة أخرى سابقة.
- رفض أي نـزعة طبيعية أو غيرها في تحديد العلاقة بين الدال والمدلول، والتأكيد على اعتباطية العلاقة بينهما<sup>(1)</sup>.

وإذا كان هذا هو هدف السنكرونية وهذه هي الشروط والمقتضيات التي تقوم عليها الدراسة الوصفية، فإنما من جهة أخرى كانت هناك مبررات واقعية لتوظيفها كمانهم بسديل عن المناهج السابقة، المقارن منها والتاريخي الدياكروني. ومن هذه المبررات:

- ب -دراسة اللهجات؛ لأنها على صلة معينة باللغات الفصحى والأكاديمية. وقد كانت تساؤلات الخطاب الحداثي حول لغة النص الديني من جهة محاولة فهمه بالاعتماد على اللهجة الفرنسية دون غيرها.
- ج طبيعة اللغة التي تكون في البداية شفوية، ثم تصبح مكتوبة، وهذا ما أشار إليه دي سوسير حينما قال: "للّغة تقليد شفوي مستقل عن الكتابة وثابث على نحو آخر"<sup>(2)</sup>. ولأحل هذه المسألة شفوية الخطاب وأسبقيته على الكتابة اعتبر المنهج الوصفي الأنسب لدراسة اللغة في مستواها الشفوي<sup>(3)</sup>. ويقوم هذا المنهج على:
  - وصف اللغة وتسحيل مظاهرها: الصوتية، النحوية، الصرفية، الدلالية المتزامنة.
  - لايخضع لأي اتجاه لغوي، وقد مرت الإشارة إلى عدم خضوعه لما هو غير علمي.

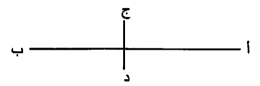
<sup>(</sup>١) عبد الجليل مرتاض: في مناهج البحث اللغوي، ص 103، 104.

<sup>(2)</sup> دي سوسير: محاضرات في الألسنية العامة، ص 40.

<sup>(3)</sup> عبد الجليل مرتاض: في مناهج البحث اللغوي، ص 100.

- يسجل الواقع بكيفية أمينة، ولذلك فهو يتسم بالثبات والسكون.
  - فيه توصف اللغة حسب الشكل الموجود في زمن معين.
- يهدف إلى استكشاف الواقع اللغوي، وإلى رؤية القوانين والحقائق التي تتحكم في الحقائق.
- معرفة العلاقة بين هذه القوانين والاتجاهات غير اللغوية ومحاولة الوصول إلى فهم الانسان<sup>(1)</sup>.

من خلال بيان خصوصيات هذا المنهج نجده يختلف عن المنهج التاريخي الزمني؛ فهـــذا الأخـــير يتابع ويرصد مراحل تطور اللغة، وبالتالي يستدعي عنصر الزمان، أما المنهج الوصفي فلا يهتم بالزمان ولا يهتم بتاريخ الظاهرة المدروسة السابق أو اللاحق. وقد مثل دي سوسير الفرق بين المنهجين بخطين أو محورين أحدهما رأسي أو عمودي عثل الترامنية كالتالي:



فالمحور (أ، ب) يمثل التزامنية، والمحور (ج، د) يمثل التطورية وقد طبق هذا المنهج في بحـــال البحث اللغوي، وصار يعرف بأنه المنهج الأصلح لدراسة اللغة على أساس علمي موضوعي (2).

وبناء على نعته بالموضوعية والعلمية، نجد الحداثيين العرب يدعون إلى توظيفه في قراءة النص الديني الإسلامي. يقول محمد أركون: "... هذا هو هدفي الأساسي. أريد القيام بقراءة تزامنية للقرآن كما يقول علماء اللسانيات "(3). إن الأحذ هذا المنهج كان أحد الأهداف التي يسعى إليها الخطاب الحداثي، وقد أحذ به وكانت له تطبيقات على النصوص الدينية، وكانت النتيجة حصر النص في التاريخ؛ أي تأكيد تاريخيته، ومن ثم تبرير العلمانية.

<sup>(1)</sup> عاطف مذكور: علم اللغة العام بين التراث والمعاصرة، ص 66.

<sup>(2)</sup> عاطف مذكور: علم اللغة بين التراث والمعاصرة، ص 68.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي، قراءة علمية، ص 213.

ونجد شارح نص أركون يذكر في شرحه أن هذا النوع من القراءة الذي يدعو إلى أركون هو الذي يبقي على الصبغة العلمية للقراءة المعاصرة (1). كما نجد الدعوة إلى الأخد بهذا المنهج عند نصر حامد أبو زيد من خلال إنكاره ما أسماه بظاهرة إهدار السياق على الخطاب الديني، أي أن احترام السياق يقتضي قراءة النص تزامنيا (2). وعلى كل فالمتبع الخطاب الحداثي العربي المعاصر في توظيف هذا المنهج - المنهج اللساني بأقسامه المختلفة - يدرك أن هذا الخطاب قد غير موقعه في صراعه مع الخطاب السديني، إذ كان الصراع بآليات العلوم الطبيعية وهي آليات توجد خارج النص، أما المنهج اللساني ففي الإمكان توظيفه من داخل النص، وهذا ما أراد الخطاب الحداثي استغلاله في تأسيس تاريخية النص الديني.

<sup>(1)</sup> أنظر هاشم صالح في شرحه على نص أركون، نفس الصفحة.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، 91.

#### المبحث الثاني

## المنهج الإبستيمولوجي

## المطلب الأول: معنى الإبستيمولوجيا

الإبستيمولوجيا (Epistimologie) كلمة يونانية مركبة من كلمتين: إبستيمي (Episteme) وتعيني العلم، ولوغوس (Logos) ولها عدة معان في العربية منها:علم، نقد، دراسة، منهج، نظرية. وعليه يكون معنى اللفظ المركب "إبستيمولوجيا" يدل على العلم، أو نقد العلم، أو الدراسة النقدية للعلم، أو فلسفة العلم... كل هذه المعاني تدل عليها كلمة "إبستيمولوجيا" (وهناك من ترجمها مصطلحا عليها "العلوميات" (2)، كمنا أن الدكتور طه عبد الرحمان سعى إلى أسلمة هذا مصطلح "إبستيمولوجيا" فاصطلح عليه "فقه العلم" (3).

ويبدو من خلال هذا المعنى اللغوي لكلمة "إبستيمولوجيا" ألها مرتبطة بالعلم كما ألها مرتبطة بالفلسفة. فهي مرتبطة بالعلم؛ لأن العلم هو موضوعها، ومرتبطة بالفلسسفة من جهة كولها ممارسة فلسفية أو مناقشة فلسفية لمسائل العلم، ولهذا هناك من اصطلح عليها "فلسفة العلم". وقد يقال أن الفلسفة شيء والعلم شيء آخر كل منهما له منهجه المستقل وموضوعه الخاص فكيف يتصل العلم بالفلسفة، وتصبح المسألة العلمية عل نظر فلسفي؟!.

إن الأمر هنا يعود إلى الانتصارات التي حققها العلم المادي في التاريخ الحديث، والذي مكنه من الانفصال عن الفلسفة، هذه الأخيرة التي تراجع دورها بشكل كبير خلال الحقبة المذكورة، لكن هذا التراجع لم يستمر، بل بدت الحاجة إلى الفلسفة على مستوى آخر، مستوى نقد العلم وتطويره، وهذا ما أدى إلى الاهتمام بالعلم فلسفيا

<sup>(1)</sup> على حسين كركي: الإبستيمولوجيا في طور الفكر العلمي الحديث، المكتب العالمي، للطباعة والنشر والتوزيم، ط1، ص 9.

<sup>(2)</sup> غاستون باشلار : العقلانية التطبيقية، ترجمة بسام الهاشم، أنظر التمهيد الذي وضعه المترجم، ص 10.

<sup>(3)</sup> طه عبد الرحمان: تجديد المنهج في تقويم التراث، ص 31.

فستم تأسيس فلسفة حديدة هي فلسفة العلوم التي من بين وظائفها البحث في كيفية تطوير العلوم، وكان من بين الفلاسفة الذين بحثوا هذا الموضوع الفرنسي غاستون باشكر في كتابة الروح العلمية الجديدة، والذي طرح مبدأ القطيعة المعرفية أو الانفصال كشرط لتطور العلم؛ أي أنه إذا أردنا تطوير العلم فلا بد من تصنيف للمعرفة به نبين الخرافي من العلمي منها فنقطع الصلة بالخرافي ونحافظ عليها على مستوى المعرفة العلمية، وفي هذا الفصل يؤكد باشلار على التغير كصفة ملازمة للعلم، وأن تجديده يقتضي تحليل المعارف العلمية السابقة فهذه العملية تعد من المقدمات الضرورية لتحديد العلم (1).

وفي ضوء ما ذهب إليه باشلار وضعت التعريفات الاصطلاحية للسنيمولوجيا" مع بعض الفوارق بين المدرسة الفرنسية وغيرها؛ فمن أشهر التعريفات لكلمة "إبستيمولوجيا" تعريف أندري لالاند (A. Lalande) الذي يقول فيه: "هي الدراسة النقدية لمبادئ مختلف العلوم ولفروضها ونتائجها بقصد تحديد أصلها المنطقي لا النفسي وبيان قيمتها وحصيلتها الموضوعية"(2).

فهذا التعريف يبين لنا أن "الإبستيمولوجيا" عملية نقد تصاحب العملية العلمية في محنتلف أطوارها ومراحلها: على مستوى المباديء، ثم على مستوى الفروض، ثم على مستوى النتائج، فهي عملية نقد شاملة كما ألها تمدف إلى تثبيث خاصية الموضوعية كخاصية للمعرفة؛ هذه الخاصية التي أرادت القراءات الحداثية إبعادها ونفيها في قراءتما للنص الديني الإسلامي وسنمثل لذلك لاحقا. ومن التعريفات الإصطلاحية أيضا ما ورد في معجم لاروس. إذ وردت كلمة "إبستيمولوجيا" بألها: "جزء من الفلسفة يهتم بدراسة التاريخ، والمناهج، ومبادئ العلوم"(3). وهو تعريف لايتعد عن تعريف لالاند، لكنه يبرز لنا حقولا معرفية تستقاطع مع الإبستيمولوجيا، ولايمكن الفصل بينهما مثل: التاريخ، والمناهج، والعلم...

<sup>(1)</sup> غاستون باشلار: العقلانية التطبيقية، ص 188.

Andrè Lalande: Vocabulaire Technique et critique de La philosophie, Presses (2) universitaire de France Paris, p. 293.

Le petit Larousse, p381. (3)

والتسرجمات العسربية في ذكرها لكلمة "إبستيمولوجيا" عادت إلى هذه المعاجم أيضا، فمثلا في المعجم الفلسفي للدكتور جميل صليبا هي: "دراسة مبادئ العلوم، وفرضياتها ونتائجها دراسة انتقادية توصل إلى إبراز أصلها المنطقي، وقيمتها الموضوعية "(1). فهذا التعريف كما يبدو لا يبتعد عن التعريفين السابقين، كما أن التعسريفات عموما لا تبتعد عن بعضها البعض ربما لدقة "الإبستيمولوجيا" من حيث الموضوع، فهي إلى العلم أقرب منها إلى الفلسفة. فكانت التعريفات متقاربة هذا من جهة، ومن جهة ثانية "الإبستيمولوجيا" من خلال تعريفاتما اللغوية والاصطلاحية التي تمت الإشارة إليها يبدو ألها على صلة بعدة معارف أخرى منها:

أ - نظرية المعرفة: العلاقة بين الإبستيمولوجيا ونظرية المعرفة تتجلى في صورة اتسمال من جهة وفي صورة انفصال من جهة أخرى. فهي على اتصال بنظرية المعرفة مسن حيث كون هذه الأخيرة تعنى بطرق اكتساب المعرفة، وطبيعتها وحدودها. والإبستيمولوجيا تكون هنا عبارة عن عملية فحص المعرفة العلمية والتفكير العلمي فحصا علميا ونقديا يقوم على الاستنتاج، كما تلتقي معها من المعرفة على مستوى المنهج الفلسفي المؤسس لموضوع بحثه، كما تلتقي معها من المعرفة على مستوى المنهج الفلسفي المؤسس لموضوع بحثه، كما تلتقي معها من الإبستيمولوجيا أسبقية إحداهما على الأخرى. وما يتريب على ذلك من علاقة إذ أن الإبستيمولوجيا تعتبر تمهيدا لنظرية المعرفة وتؤدي بحكم أسبقيتها حتما إليها(2).
في اللغة الإنجليزية ترد مرادفة لنظرية المعرفة، بينما في لغات أخرى هما منفصلتان عن بعضهما البعض. وما يؤكد هذا الانفصال خواص كل منهما والتي منها:

نظرية المعرفة تمتم بالبحث في إمكانية قيام معرفة ما عن الوجود بمختلف أشكاله ومظاهره، كما تعنى بالبحث في مذاهب المعرفة وإشكالياتها بشكل عسام<sup>(3)</sup>. فهي إذا إطار عام تقليدي يطرح إشكالية المعرفة بشكل عام. أما الإبستيمولوجيا فتهتم بقضايا العلم وتتساءل عن قيمة الحقائق التي يتوصل إليها من حيث علاقتها بالواقع فهى تمتم بالمعرفة العلمية فقط.

<sup>(1)</sup> جميل صليبا: المعجم الفلسفي، ج1، ص 33.

<sup>(2)</sup> على حسين كركى: الإبستيمولوجيا في طور الفكر العلمي الحديث، ص 15، 25.

<sup>(3)</sup> على حسين كركى: الإبستيمولوجيا في طور الفكر العلمي الحديث، ص 26.

نظرية المعرفة تبحث في المعرفة من جهة ما هي مبنبة على وحدة الفكر، أما
 الإبــستيمولوجيا فتــبحث في المعرفة من جهة ما هي معرفة بعدية مفصلة على أبعاد العلوم وأبعاد موضوعاتها<sup>(1)</sup>.

وهناك من ذهب إلى أن الكلمتان متطابقتان، وكانتا تاريخيا تدلّان على فضاء معرفي واحد والانفصال بينهما تم في القرن العشرين، إذ أصبحت الإبستيمولوجيا من اختصاص العلماء، وبقيت نظرية المعرفة من اختصاص الفلاسفة<sup>(2)</sup>.

ب -علـم المناهج: أو (La mèthodologie) والمنهج العلمي هو: "جملة العمليات العقلـية، والخطوات العملية، التي يقوم بها العالم من بداية بحثه حتى نهايته، من أحـل الكشف عن الحقيقة والبرهنة عليها"(3). وبناء على هذا فالمنهج يتمثل في القواعد التي يوظفها الباحث في دراسة ظاهرة معينة طبيعية أم إنسانية، فالمناهج متنوعة تنوع الظواهر الخاضعة للدراسة، وتمتاز الظواهر بالمرونة والقابلية للتطور وهـذا بفـضل ما ينصب عليها من نقد يبين مدى صلاحيتها في الكشف عن الحقائق العلمية. من هنا - من ارتباطها بالممارسة النقدية - تتكون العلاقة بين علوم المناهج والإبستيمولوجيا.

فالإبستيمولوجيا ترتبط بعلم المناهج من جهة كولما قدم بدراسة المناهج من السزاوية الوصفية التحليلية النقدية والتركيبية (4). ولهذا عدت الإبستيمولوجيا ميتودولوجيا من درجة ثانية؛ لأن الإبستيمولوجي يبحث في مختلف المناهج العلمية بميا فيها مناهج العلوم الطبيعية ومناهج العلوم الدقيقة، ومناهج العلوم الإنسانية على السواء. ويمكن حصر المواقف التي تناولت علاقة الإبستيمولوجيا بعليم المناهج في موقفين اثنين: أحدهما ينفي الصلة بينهما، والآخر يؤكد على وجودها بكيفية أو بأخرى. فمن الذين نفوا الصلة بينهما أندري لالاند؛ فهو لا يسرى وجود علاقة أكيدة بينهما، وهذا من خلال تحديده لكلمة إبستيمولوجيا

<sup>(1)</sup> جميل صليبا: المعجم الفلسفي، ج1، ص 33.

<sup>(2)</sup> على حسين كركى: الإبستيمولوجيا في طور الفكر العلمي الحديث، ص 27.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص 15.

على أفا: "ليست بالسضبط دراسة المناهج العلمية التي هي موضوغ الميتودولوجيا. بل هي تحديد أجزاء من المنطق"(1). من هنا نلمس تفريق لالاند بسين علم المناهج والإبستيمولوجيا على أساس أن علم المناهج جزء من المنطق. من حهدة أخرى نجد من الفلاسفة من أكد الصلة بين الإبستيمولوجيا وعلم المناه، ومن هم حان بياجي (j. piajet).

الذي يرى أن التفكير الإبستيمولوجي يبدأ عندما تحدث أزمات في العلوم، ومن خلل هذا يؤكد على ضرورة المناهج داخل الإبستيمولوجيا، يقول بياجي: "الستفكير الإبستيمولوجي يولد دائما بسبب أزمات هذا العلم أو ذاك، أزمات تنسشأ بسبب خطا في المناهج السابقة وتعالج باكتشاف مناهج حديدة "(2). وبطبيعة الحال الكشف عن هذه الأزمات والتأسيس لتطوير المناهج يتم بفعل العمليات السنقدية التي هي ممارسة إبستيمولوجية ومن هنا تتحقق الصلة بين الإبستيمولوجيا وعلم المناهج في نظر بياحي.

ج - تاريخ العلوم: هو تخصص معرفي هوللفسفة أقرب منه إلى التارخ، فهو:

"قبل كل شيء تاريخ فهم العلم، تاريخ التمييز بينه وبين الأنواع الأخرى من وعي الإنسان ونشاطه المعرفي "(3) والعلاقة بين الإبستيمولوجيا وتاريخ العلوم تتمظهر في صورة اتصال من جهة وانفصال من جهة أخرى؛ فالاتصال بينهما متحقق على مستوى الموضوع؛ فالابستيمولوجيا تبحث في أصل العلم، وهذا أمر يهتم به تاريخ العلوم كما ألها تتصل بتاريخ العلوم من حيث كولها تستند بصفة أساسية إلى التاريخ الموضوعي للعلم، وهذا ما يدل عليه لفظ "لوغوس" كجزء من ماهية الإبستيمولوجيا بوصفه بحثا عن الأصول والأسس (4).

مــن هـــذه الناحــية العلاقة بينهما علاقة اتصال، أما الجانب الذي تتجلى فيه كعلاقــة انفــصال فهــو طبــيعة تــاريخ العلوم إذا تم النظر إليها بعيدا عن

Andrè Lalande: Vocabulaire Technique et critique de La philsophie, p. 293. (1)

Jean Piajet: Logique et connissance scientifique, paris, Gallimard, paris, (2) (1967), p7-8.

<sup>(3)</sup> على حسين كركي: الإبستيمولوجيا في طور الفكر العلمي الحديث، ص 55.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص 52.

الإبستيمولوجيا كحانب فلسفي وهذا يجعلنا نقف على أهم خطوات البحث في تاريخ العلوم وهي:

- الـــبحث الوثائقي. وهو عملية جمع النصوص والوثائق بغرض بناء تاريخ العلم.
   العلم المطلوب وهو عمل تمهيدي لتاريخ العلم.
- العمل الذي يقوم به المؤرخ الباحث في مسألة علمية معينة، فيقوم بجمع النظريات والفروض العلمية، وهذه الخطوة تعتبر رصدا للأعطاء السابقة، وهذا يحتاج إليه رحل العلم.
- البحث عن وطن للاكتشافات العلمية الكبرى وذلك هدف إبراز مساهمة
   كل أمة أو كل شعب في خدمة العلم وتطويره.

من خلال بيان هذه الخطوات التي يمر كما الباحث في تاريخ العلوم نجده بعيدا عن الابستيمولوجيا في الخطوات الثلاث الأولى ويلتقي كما في الخطوة الأخيرة، مما يدل على أن علاقة الابستيمولوجيا بالعلم خاضعة لجدلية الاتصال والانفصال.

د - فلسسفة العلوم: وهي تخصص عصري وهي اصطلاح تبلور بتراجع الدور التاريخي للفلسفة بسبب تطور العلم في القرن التاسع عشر والقرن العشرين، وفلسفة العلوم مصطلح شامل يطلق على كل تفكير في العلم أو في قوانينه ومسبادئه أو في نستائجه وقيمته (Positivisme) الذي تزعمه في القرن التاسع عسشر الفرنسي أوجيست كونت، والوضعية نسزعة مادية تريد إعادة الإعتبار إلى الواقيع الذي أهملته الفلسفة المثالية، وذلك بالنظر في مبادئ العلوم ومحاولة تلخيص مبادئها المشتركة وفق المنهج الوضعي. إن هذا النمط من التفكير هو تفكير فلسفي في مسائل العلوم، وهذا ما يصطلح عليه بس "فلسفة العلوم" التي

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 53، 54.

<sup>(2)</sup> على حسين كركي: الإبستيمولوجيا في طور الفكر العلمي الحديث، ص 29.

تـــبدو مـــن وجهة النظر الوضعية أنما البديل الوضعي للفلسفة الميتافيزيقية. ثم تطورت هذه النـــزعة وتجلت خاصة في حلقة فيينا التي كانت تدعو إلى حصر المعرفة العلمية في الملاحظة. والابتعاد عن تفسير ما وراء الظواهر<sup>(1)</sup>.

من هنا يبدو أن فلسفة العلم هي الاهتمام العام بالعلم ومسائله من جميع الجهات وتختلف فلسفة العلوم عن الابستيمولوجيا من جهة كولها تمتم بالمناهج أما الإبستيمولوجيا فتختص في نقد مبادئ المناهج ونتائجها. ففي علاقة الإبستيمولوجيا بفلسفة العلوم تتحلى علاقة الاتصال والانفصال، فهي - الإبستيمولوجيا - متصلة بفلسفة العلوم من حيث كولها ممارسة نقدية تنصب على فلسفة العلم. أما هذه الأخيرة فتختص بمناهج البحث في العلوم. ومن خلال هذا ندرك خاصية من خواص الإبستيمولوجيا إذ ألها على صلة بعدة حقول معرفية وليست تخصصا معزولا. وبذلك يكون الأخيذ بالمنهج الإبستيمولوجي أخذا بعدة معارف أو بحالات معرفية منها: فلسفة العلوم، تاريخ العلوم، نظرية المعرفة علم المناهج. وهنا تكمن قوة هذا المنهج. ولهذا نجد الدعوة إلى توظيفه في قراءة النص الديني الإسلامي.

## المطلب الثاني: مبررات الأخذ بالمنهج الإبستيمولوجي

يعتبر الدكتور محمد عابد الجابري أبرز النمادج العربية التي انخرطت في القراءة المعاصرة للنص الديني، والأكثر التزاما بالمنهج الإبستيمولوجي كمنهج قراءة. صحيح أن غيره من المفكرين وظفوا هذا المنهج لكنهم لم يثبتوا عليه وحده فمحمد أركون كيان منهجه متعدد كما استعمل المنهج الإبستيمولوجي استعمل غيره، وقد تحت الإشارة إليه على أنه يوظف منهجية متعددة الرؤوس، ونصر حامد أبو زيد كان يركز على المنهج اللساني والأنثربولوجي والبعض وظف المنهج الفينومينولوجي وكذا المنهج الأنثربولوجي وغيره من المناهج.

إلا أن الدكتور محمد عابد الجابري التزم المنهج الإبستيمولوجي في مشروعه نقد العقل العربي. وهنا ينبغي التذكير بأن توظيف هذا المنهج عند الجابري تم تسليطه على النص التراثي فقط دون نصوص الوحي، وقد تمت الإشارة إلى ذلك. والمنهج الإبستيمولوجي كماهو معروف عند رواده خاصة في المدرسة الفرنسية يستعمل

<sup>(</sup>۱) المرجع نفسه، ص 31.

آليات خاصة به أهمها تصنيف المعرفة إلى علمية وعامية، وعلى أساس هذا التصنيف يتم تأسيس آلية أخرى من آلياته وهي آلية القطيعة المعرفية. التي تعمل على قطع الصلة بما هـو معرفة غير علمية، والإبقاء على العلاقة مع المعرفة العلمية، وهذا لتطويرها واستثمارها بفعل عملية النقد التي هي الممارسة الإبستيمولوجية كما بيّنت ذلك في مفهوم الإبستيمولوجيا.

من هنا يبدو المنهج الإبستيمولوجي منهجا انفصاليا وليس اتصاليا؛ فهو ينظر في موضوعات من جهة ما هي موضوعات له، ومن جهة ثانية لا لكونما أمور ثابثات بل هدف تحويل ثابثها إلى متحرك. وفي هذا نجد الجابري يعرف بمنهجه فيقول بأنه: "منهج تحليليي؛ أي ينطلق من النظر إلى موضوعاته لا بوصفها مجرد مركبات، بل بوصفها بسنى، وتحليل البنية يعني كشف الغطاء عن العلاقات القائمة بين عناصرها بوصفها منظومة من العلاقات الثابتة في إطار بعض التحولات، وتحليل البنية معناه القصفاء على يتحويل ثوابتها إلى تحولات ليس غير. وبالتالي التحرر من سلطتها". وهذا ما يصطلح عليه الجابري "التفكيك"(1). يقول الجابري هذا على الرغم من أنه يحدد آليتين اثنتين في قراءته، يفترض فيهما المحافظة على الاتصال وليس الانفصال. فهو يعتمد على:الموضوعية والمعقولية.

أما الموضوعية؛ وهي شرط إيستيمولوجي فتعنى بتحقيق قدر كاف من المسافة بين الذات والموضوع بما يتيح رؤية الموضوع كما هو، وأما المعقولية فهي مطاوعة المستهج للموضوع، وعلى هذا الأساس يحسم الجابري مسألة المنهج ويجعلها خاضعة لطبيعة الموضوع. ولكن الموضوع هو التراث الإسلامي أما المنهج فهو منهج غير إسلامي إنه المنهج الإبستيمولوجي<sup>(2)</sup>، ولهذا يلتمس الجابري عدة مبررات لتوظيف همذا المنهج في قراءة التراث الإسلامي. كل هذه المبررات تتمحور حول مبرر رئيس همو: عدم كفاءة المناهج الأحرى. فالمناهج التي قرئ بما النص التراثي متنوعة بعضها عربي وبعضها الآخر إسلامي وبعضها استشراقي. فقد درس هذا النص دراسة إسلامية تقليدية، كما درس داخل البلاد الإسلامية بمناهج أخرى غير إسلامية كالمنهج الماركسي. أما دراسته من طرف غير المسلمين فتمثلت في المنهج الاستشراقي. وكل

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 47.

<sup>(2)</sup> وهذه إحدى المحطات التي انتقد فيها الجابري لوقوعه في المفارقة.

هذه المناهج في نظر الدكتور محمد عابد الجابري لم تفلح في قراءة النص التراثي قراءة فعالة موفقة، ومن ثم لا بد من منهج بديل.

فالمنهج الإسلامي في صورته السلفية درس النص التراثي ولكن بطريقة تقليدية، وقد اصطلح الجابري على النتيجة التي أفضى إليها هذا المنهج ب.: "الفهم التراثي للتراث"(1)؛ لأغا نتيجة أو رؤية لم تزد على ترديد ما قاله القدامى دون زيادة أو نقصان، ويحدد الجابري الطابع العام لهذا المنهج بأنه: "الإستنساخ والانخراط في إشكاليات المقروء والإستسلام لها"(2). ولما كان هذا هو طابعه فهو منهج لم يفلح في تحقيق ما هدو منوط به؛ إذ الغرض من دراسة التراث هو كيفية الاعتماد عليه في العملية النهضوية، وكيفية الإجابة على سؤال النهضة انطلاقا من النص التراثي؛ أي باتخاذه مرجعية للإجابة على هذا السؤال. لكنه بهذه الكيفية يبدو غير موفق في نظر الجابدري خاصة وأن محاولته هذه موسومة أيضا بالانتقائية وبكاء الماضي. يقول الجابري: "المنهج السلفي - بالمعني الواسع لكلمة سلفية - منهج انتقائي يسعى إلى الحابري: "المنهج السلفي - بالمعني الواسع لكلمة سلفية - منهج انتقائي يسعى إلى خطابري: يمجد الماضي بمقدار ما يبكي الحاضر، ومن هنا تظل "الذات" التي يريد خاصة هي "ذات" الماضي الذي يعاد بناؤه بانفعال تحت ضغط ويلات الحاضر وأغرافاته"(3).

ويفهم من هذا أن أصحاب هذا المنهج لم يستوعبوا الإشكاليات المعاصرة، والمستحديات التي تجاهها الأمة على مستوى وجودها الحضاري، ومن ثم ضرورة إيجاد صيغة لتوظيف هذه المرجعية المتمثلة في النص التراثي. ومن ثم فهذا المنهج – المنهج السلفي – في نظر الجابري أدى إلى آفتين اثنتين وعمل على تكريسهما في واقع الثقافة الإسلامية، التي هي في أمس الحاجة إلى طرح جديد بعيد عن الصورة التقليدية. هاتان الآفستان هسا: غياب الروح النقدية، وفقدان النظرة التاريخية (4). والروح النقدية هي الوظيفة الإبستيمولوجية التي تكشف عما هو تاريخي وتميزه عن غير التاريخية، كما ألها

<sup>(1)</sup> الجابرى: التراث والحداثة، ص 15.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 26.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 42.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص 26.

تكسشف عما هو علمي وتميزه عن غير العلمي، كما ألها تفصلنا في عملية قراءتنا للماضي عنه وتبقي على مسافة بيننا وبينه. هذه الأمور أسس لأي مشروع لهضوي، والمنهج السلفي لا يتوفر عليها. أما فقدان النظرة التاريخية فهو عدم مراعاة البعد الزمني للخطاب التراثي في المنهج السلفي، فهو منهج حسب الجابري يجعل صاحبه يعيش بأفكار الماضي، بل يسحبه بحذافيره فيلغي الحاضر والمستقبل، وهذا يتعارض مع طبيعة المشروع النهضوي. من هنا يرى الجابري عجز هذا النموذج، وعدم الاعتماد عليه في القراءة المعاصرة للنص الديني التراثي.

مسن جهسة أخرى يشير الجابري إلى المنهج الماركسي ومحاولة تطبيقه في قراءة التسراث، طبعا هذا المنهج تم الأخذ به من طرف الباحثين الماركسيين العرب مثل: حسين مسروة، صادق حلال العظم... وغيرهما، وهو منهج ثبت عجزه حسب الجابري؛ لأنه من جهة لم يأخذ الماركسية كمنهج بل أخذها كمقولات، ومن جهة ثانسية وقسع في تناقضات في هذه المسألة. يقول الجابري عن هذا المنهج: "المحاولات القليلة التي تتبنى الرؤية الماركسية لا تسترشد كما كمهج، بل تأخذ الماركسية في أغلب الأحسيان كمقسولات وقوالب جاهزة جامدة، فماذا يفيدنا تصنيف الفكر القديم أو الحديث إلى اتجاهات "مثالية" وأخرى "مادية" إذا كنا سنقف "مستريجين" عند حدود هسذا التسمنيف؟. إن مثل هذه المحاولات لا تؤدي - في أحسن الأحوال - إلا إلى السيرهنة على "صحة" هذه المقولة أو تلك، لا إلى فهم صحيح واع للمسائل المعالجة وسياق تطورها واتجاهها"(1).

هـــذا الكلام قاله الجابري عن الماركسية قبل سقوطها وتراجعها كفلسفة حديثة لكن المنهج الماركسي هذه سمته، وربما كان هذا أحد الأسباب التي جعلته ينهزم أمام غـــيره مـــن المناهج المنافسة له، فهو منهج جامد عند مقولات ماركس رافض لكل عاولات التحديد. ولذلك نجد صادق جلال العظم ينكر على الذين حاولوا التحديد داخــل الماركسية، الأمر الذي جعل البعض ينعت فكر هذا الأخير بالدوغمائية التي كان يعيبها على على الفكر الديني، وأن الفكر الإنساني بلغ الذروة في نظره مع كارل ماركس، وهذا ما يستبعد كل محاولات التحديد، فالحقيقة ما نطق به المعلم والمؤسس

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 42.

دون غيرها وهذا ما أدى إلى تشييء الخطاب الماركسي<sup>(1)</sup>. وما دام المنهج الماركسي سمته الجمود، فلا يمكن أن يعتمد كمنهج في قراءة النص الديني؛ لأننا نسعى إلى قراءة حيوية تمكننا من إنحاز قراءة معاصرة للتراث، نتمكن بواسطتها من معالجة إشكالية النهضة لا بحرد تصنيفات حامدة، وبالتالي فهذا المنهج لا يصلح كبديل.

من المناهج التي يراها الجابري غير صالحة لقراءة النص التراثي المنهج البنيوي، واللسساني والأنثربولوجي وإن كانت البنيوية تحتاج إلى الألسنية والأنثربولوجيا، كما أن الألسنية تحتاج إلى التحليل البنيوي خاصة السنكرونية، كما تحتاج أيضا إلى الأنشربولوجيا، هذا المنهج في نظر الجابري لايمكن الاعتماد عليه؛ لأنه يهمل البعد التاريخي كمنا أنه يخضع المتغير إلى الثابت. يقول الجابري عن المحاولات الرامية إلى تطبيق هذا المنهج: "نحن نعتقد أن مثل هذه المحاولات لا يمكن أن تؤدي إلا إلى طريق مسدود، إلا إلى تكريس الانحطاط والجمود بدعوى إخضاع المتغيرات إلى الثوابت التي تحكمها. إن النظرة البنيوية باهتمامها بالكل أكثر من اهتمامها بالأجزاء في إطار الكل الذي تنتمي إليه ضرورية لاكتساب رؤية أشمل وأعمق، ولكنها وحدها لا تكفي "(2).

ويستسشف مسن هذا الكلام عدة أمور؛ فمن جهة المنهج البنيوي لا يمكن أن يعستمد عليه لأنه يخضع المتغيرات للثوابت التي تحكمها، ومنه تجدر الإشارة إلى مناهج التحليل اللغوي التي ينادي بها الحداثيون على ألها غير بحدية أيضا، وهذه محطة في مسنهج القراءة وقد كان لها تأثيرها في الرؤية؛ إذ أن الذين أخذوا بالتحليل البنيوي قد آلست رؤيتهم إلى ضياع المعنى مثلا وسيأتي بيان ذلك، بينما قراءة الجابري كانت لها رؤية أخرى لم تلغ المعنى وإنما دعت إلى القطيعة معه. من جهة أخرى القراءة البنيوية في نظر الجابري غير مرفوضة كلية، بل ضرورية من جهة كولها تساعد على تكوين رؤية أشمل وأعمق، وهذا عند الجابري يقتضي شيئا آخر وهو المزاوجة بينها وبين النظرة التاريخية، النظرة التي تكتشف العوامل التي الفاعلة والموجهة لها(3).

وهذا الكلام أيضا يستشف منه التركيز على الخلفية المعرفية من خلال الكشف عين العسوامل التاريخية المؤثرة في المسألة التي تكون محل الدراسة، وهذه المهمة مهمة

<sup>(1)</sup> على حرب، نقد النص: ص 134.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 43.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

إبــستيمولوجية بحـــتة. والـــذي يهمنا في هذا المقام أن المنهج البنيوي منهج لا يمكن الاعـــتماد علـــيه في قـــراءة النص الديني حسب الجابري ما لم يكن ممزوجا بالنظرة التاريخية، لايمكن الأخذ به شأنه في ذلك شأن المنهجين السابقين السلفي والماركسي.

وإذا كانت المساهج السسابقة الذكر تم تداولها داخل البيئة الثقافية العربية الإسسلامية، وحكم الدكتور محمد عابد الجابري عليها بعدم صلاحيتها في قراءة التسراث، فهناك منهج آخر متداول أيضا في دراسة النص التراثي، ولكنه منهج خارج البيئة العربية الإسلامية إنه المنهج الاستشراقي فهذا المنهج أيضا لايفي بقراءة منشودة للنص التراثي وذلك لعدة أسباب أشار إليها الجابري منها:

- أنه يعالج التراث معالجة خارجية.
  - أنه منهج مؤد إ<sup>(1)</sup>.

فالسبب الأول - معالجة التراث من حارجه - جعله ظاهرة تاريخية، وهذا ما أشار إليه الجابري بأنه جعل التراث هناك لا هنا. وبالتالي مهما يكن الأمر فإنه لا يفيد العربي المعاصر الذي كان اهتمامه بالتراث أساسا لمعالجة إشكالية النهضة، فإذا كان الاستسراق قد وضع التراث بعيدا عن العصر، فهذا المنهج لم يخدم الغاية ابتداء. أما السبب السئاني - خصصوع المسناهج الاستشراقية للإيديولوجيا - فهو أمر جلي؛ فالاستسراق تحرك في دائرة المركزية الأروبية، التي تنظر إلى غيرها إن كانت إيجابية على ألها امتداد لها، وإن كانت سلبية فيتم التبرأ منها وهذا أمر إيديولوجي محض. ولا يخضع للمعايير المعرفية التي ينبغى أن تتعامل مع الظواهر المدروسة كظواهر علمية (2).

من حلال من تقدم يبدو أن مبررات الأخذ بالإبستيمولوجيا كمنهج بديل تستمحور حول مبرر رئيس هو عدم كفاءة المناهج الأخرى الأمر الدي جعل الجابري يفكر في وضع منهج أراد من خلاله عصرنة التراث خلافا للمنهج السلفي الذي أراد تتريث العصر. وخلافا للمنهج الاستشراقي الذي أراد تتريث التراث مرة أخرى. وخلافا للمنهج الماركسي الذي كان يركز على التصنيف، تصنيف ما هو مادي وما

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(2)</sup> يـشير الدكـــتور الجابــري إلـــى أن المــنهج الاستــشراقي تمـــئل فـــي ثلاثة مناهج هي: المــنهج التاريخــي، المــنهج الفللوجي، منهج النوق الفرداني. أنظر كتابه التراث والحداثة، ص 27، 28.

هــو مــئالي. وخلافــا للبنيوية التي تممل في بعض مستوياتها المتغيرات، ومنه فمنهج الجابري يعتمد هذه المناهج كلها في الإطار العام للإبستيمولوجيا. من خلال كونها لها علاقــة بتخصــصات معرفية عديدة تمت الإشارة إليها في المطلب السابق، وهذا ما نــستنتجه مــن وصف الجابري لمنهجه بأنه ينصب على: "العلاقات الثابتة في بنية ما هــدف تحويلها إلى لا بنية إلى مجرد تحولات، وهذا ما يندرج كما هو واضح تحويل الثابت إلى متغير والمطلق إلى نسبــي واللاتاريخي إلى تاريخي"(1).

# المطلب الثالث: آليات المنهج الإبستيمولوجي

بناء على ما سبق من عدم كفاءة المناهج الأخرى، نجد الجابري يقترح منهجا لقراءة النص التراثي تمثله في ثلاث خطوات أساسية وهي:

الخطوة الأولى: قوامها المعاجة البنيوية، ويقصد بما الانطلاق في دراسة التراث مسن النصوص كما هي معطاة لنا، وهذا الأمر ينيط به الجابري عدة أمور منها: إبعاد الفهوم السابقة، محورة فكرة صاحب النص حول إشكالية واضحة، عدم قراءة المعنى قبل قراءة الألفاظ.

الخطوة الثانية: التحليل التاريخي، ويتعلق بربط فكر صاحب النص بمحاله التاريخيي بكل أبعاده وهذا الربط ضروري عند الجابري؛ لأنه يعين على فهم تاريخية النص وحينالوجيته من جهة، ومن جهة ثانية لاختبار صحة النموذج البنيوي.

الخطوة الثالثة: الطرح الإيديولوجي: أي الكشف عن وظيفته الأيديولوجية - السنص التراثسي- داخل حقله المعرفي. والطرح الأيديولوجي هو الذي يجعل التراث معاصرا لنفسه، ويعيد التاريخية إليه (2).

هذه الخطوات التي رسمها الجابري كمنهج لقراءة النص التراثي تبدو معقولة حدا خاصة وقد وحدناه من قبل يدافع عن ضرورة التواصل مع التراث، كما وحدناه أيضا يقرب بأن طبيعة الموضوع هي التي تحدد المنهج الذي ينبغي الاعتماد عليه في قراءة أي نص. لكن المتأمل في الآليات التي توسل كما الجابري يجدها قد آلت به إلى تقرير نتائج منافية للغاية التي ارتسمها وحددها؛ أي التواصل مع التراث. وقد لاحظ نقاد الجابري

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 47، 48.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 32.

ذلـــك وفصلوا بين قوله وبين تطبيقاته في مشروع قراءته للتراث<sup>(1)</sup>. والسبب في ذلك الآليات التي أخذ بما الدكتور محمد عابد الجابري والتي منها:

1. آلسية القطيعة المعرفية: القطيعة المعرفية آلية من أهم آليات الإبستيمولوجيا الحديثة. سبق لنا أن بينا علاقة الإبستيمولوجيا بنظرية المعرفة، وبينا أن هذه الأخيرة تحسم بالمعرفة الإنسانية عموما، أما الإبستيمولوجيا فهي ممارسة نقدية تنصب على المعرفة العلمية دون المعرفة العامية وهذا بحدف تطوير المعرفة العلمية. من هنا تجلت مع غاستون باشلار القطيعة المعرفية كآلية مهمة في تطوير المعرفة؛ إذ كان هذا الأخير يسرى أن شرط تطور العلم هو إحداث قطيعة وبتر الصلة بين المعرفة العلمية والمعرفة العامية.

وقد تميزت القطيعة المعرفية عند غاستون باشلار بكونما نرعة مناوئة للنظرية الإتصالية التي قال بما أوحست كونت، كما تميزت بماركسيتها. فقد قيل عنه أنه كان يدعو إلى قطيعة بالمفهوم الماركسي؛ أي أن يستأصل الباحث آثار الفكرلوجيا بتصفية الوعى التراثي منها<sup>(2)</sup>.

وهـذا مـا يتحلى في النمودج الجابري؛ إذ كان رهانه في دراسة النص التراثي تحـاوز الإيديولوجيا، وقد تمت الإشارة إلى ذلك حينما تناولنا الجابري كنمودج من غادج القراءة الحداثية للنص الديني في أحد حوانبه هذا من جهة؛ أي أن الجابري كان هـ تحريـر التراث من البطانة الأيديولوجية على حد تعبيره، ومن جهة ثانية كان الهدف من القطيعة عند باشلار هو تطوير العلم. وهذا الهدف نجده مسطرا أيضا عند الجابـري إذ أنه يحدد غايته من دراسة التراث بأنما من جهة جعل التراث معاصرا لنا، ومن ثم يصبح مرجعية للعمل النهضوي الذي ينحرط الجابري في الإحابة على سؤاله، ومن ثم يصبح مرجعية للعمل النهضوي الذي ينحرط الجابري في الإحابة على سؤاله، ومن ثم تكوين عقل له تراث لا عقل ومـن حهـة ثالثة تجاوز الفهم التراثي للتراث ومن ثم تكوين عقل له تراث لا عقل تراثي.

مــن هــنا فــاذا كانت آلية القطيعة المعرفية وظفت عند باشلار بغرض تحاوز الإيديولوجيا أولا ثم تطوير العلم ثانيا، فإن هذين الهدفين مرسومان عند الجابري. وقد

<sup>(1)</sup> طه عبد الرحمان: تجديد المنهج في تقويم التراث، ص 29.

 <sup>(2)</sup> محمد عزيز الحبابي: مفاهيم مبهمة في الفكر العربي المعاصر، دار المعارف، بلا تاريخ،
 ص 94، وما بعدها.

جاءت تطبيقاته وفق ذلك لا وفق مبدأ الإستمرارية الذي ادعاه. لقد كان الجابري يقول: "لا تجديد ولا تحديث يبدأ من الصفر، بل لا بد فيها من الانتظام في عمل سابق أعني في تراث "(1). هذا النص يؤكد التواصل والإستمرارية المشار إليها، لكن تطبيقات الجابري كانت غير هذا، فبناء على تقسيمه للتراث العربي الإسلامي إلى: بياني، عرفاني، وبرهاني. نجده قد حسم موقفه من هذا التراث في مستوياته الثلاثة.

فبالنسبة للعقل البياني الذي تمثل في الفقه والنحو والبلاغة والكلام. هذا العقل النستقده الجابري في أسسه التي قام عليها، فهو عقل غير سببي بل نجده يتحاوز السببية ويسستند إلى مباديء أحرى مثل:التحويز. واعتبار علاقة الظواهر وارتباطها ببعضها مجرد اقتران وتجاوز خال من كل مواصفات التأثير<sup>(2)</sup>. طبعا عقل كهذا ينكر السببية لا يمكن أن يكون عقلا علميا. وما دام هذا العقل هو الذي قامت عليه العلوم التراثية لا يمكن الإستناد إلى هذا التراث في عملية التحديث والتحديد التي أشار إليها الجابري، وما دامت القطيعة المعرفية يؤخذ كما في مجال فصل العلمي عن غير العلمي، فكلام الدكتور محمد عابد الجابري يؤول إلى هذا المآل؛ مآل القطيعة مع النص التراثي في صورته البيانية.

أما العقل العرفاني فهو عقل موسوم عند الجابري بالاستقالة، وأكثر من ذلك فالتصوف عند الجابري لا يعد أن يكون خواطر نفسية أكثر ما هو معرفة حقيقية. كما أن معظم آراء المتصوفة أرجعها الجابري إلى الفلسفات الأجنبية والموروث العرفاني السابق على الإسلام<sup>(3)</sup>. وبناء عليه يصبح هذا الجانب التراثي امتدادا لفلسفة أجنبية لا يمكن الإعتماد ولا الرجوع إليه في العملية النهضوية الحدثية. يقول الجابري: "وأما العرفان كفعل معرفي فهو ما يسميه أصحابه بالكشف" أو "العيان". وكحقل معرفي هو عبارة عن خليط من هواجس وعقائد وأساطير (4). أما العقل في مستواه الثالث؛ أي العقل البرهاني فاعتبره فقد وظيفته الأساسية التي حددها له أرسطو وهي التحليل والبرهان، وهذا من حيث كونه منهجا، كما فقد وظيفته كرؤية بسبب

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: بنية العقل العربي، ص 569.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري: بنية العقل العربي، ص 239.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 372.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص 557.

تبنيه منتجات العرفان<sup>(1)</sup>. وبذلك فقد هذا العقل أهميته وجدواه في نظر الدكتور محمد عابد الجابرى.

2. آلسية الستأزيم: وهي آلية تفترض وجود أزمة على مستوى معين في حقل معسرفي معين لمعالجة تلك الأزمة ببيان طبيعتها والكشف عن جوانبها ثم إعطاء البديل بعد ذلك. وما دامت القراءة الإبستيمولوجية قراءة تمتم عادة بأسس ومبادئ إنتاج المعرفة، فآلية التأزيم تصبح متعلقة باصطناع أزمة على مستوى الأسس (2). وإذا كانت كذلك فهل القراءة الإبستيمولوجية في النمودج الجابري وجهت إلى أسس النص الترائسي؟ أقول نعم الجابري يصرح بأنه لا يريد في مشروعه دراسة الأفكار بقدر ما يسريد دراسة الأداة المنتجة للأفكار (3). فقراءته كانت مركزة على الأسس، ومن ثم كان نقده لتلك الأسس يجعل قارئه يستنتج بأن النص التراثي في حاجة إلى إعادة تأسيس، وقد وصل الجابري إلى ذلك؛ إذ ذيل كتابه بنية العقل العربي .عشروع أسماه مشروع إعادة التأسيس.

وبما أن المنهج الإبستيمولوجي منهج غربسي حديث وليس بمنهج إسلامي فبالتأكيد آلية التأزيم هذه كان لها وجود في طروحات الإبستيمولوجيا كما هي عند الغربيين. مثلها مسئل آلية القطيعة المعرفية التي أشرنا إلى ألها ظهرت عند غاستون باشلار، والأمر نفسه بالنسسبة لآلية الستأزيم، فهي آلية عرفت عند جان بياجي الذي كان يقول: "التفكير الإبستيمولوجي يولد دائما بسبب الأزمات" (4). والأزمات المتحدث عنها أزمات المناهج بسشكل خساص، وهذا ما يؤكد صلة الإبستيمولوجيا بعلم المناهج كما تمت الإشارة إلى ذلك فيما سبق خلاف آلية القطيعة التي تؤكد صلة الإبستيمولوجيا بنظرية المعرفة.

ومن يقرأ المناهج الإبستيمولوجية المسلطة على النص الديني خاصة الجابري في قسراءته للنص التراثي يلمس عملية تأزيم الأسس ويدرك بأن هذه الآلية كانت مهمة بالنسبة لأصحابها الذين وظفوها. فإذا كانت الإشارة فيما سبق عن القطيعة كحكم، فقبلها كان البحث عن الأزمة الواقعة التي تبرر المناداة بالقطيعة.

المرجع نفسه، ص 477.

<sup>(2)</sup> طه عبد الرحمان: تجديد المنهج في تقويم التراث، ص 34.

<sup>(3)</sup> محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي، ص 11، 12.

Jean Piajet: Logique et connissance scientfique, p 7-8. (4)

3. آلية التقسيم: من أهم ما تميزت به قراءة الدكتور محمد عابد الجابري للنص التراثي تركيزه على تقسيم هذا النص عدة أقسام وهذا ما تضمنه خاصة كتابه "بنية العقل العربي" إذ قسم هذا العقل عدة أقسام: العقل البياني، العقل العرفاني، العقل السيرهاني. وهذا حتى يتسنى له النظر في المباديء المنتجة للمعرفة على كل مستوى من هذه المستويات الثلاثة. وبذلك تعتبر آلية التقسيم إحدى الآليات التي وظفتها القراءة الإبستيمولوجية للنص الديني.

وقد آلت هذه القراءة استنادا إلى هذه الآلية إلى تفويض خاصية رئيسية من خواص السنظام المعرفي الإسلامي أقصد بها خاصية "التكامل"؛ ذلك لأن عملية التقسيم والهدف المتوخسى من وراء هذه العملية، وكيفية التقسيم، كلها آلت إلى تجزئة النص التراثي عسدة أجسزاء الأمر الذي يمكن - حسب هذه القراءة - من إسقاط ما يراد إسقاطه والاحتفاظ بما يمكن الإحتفاظ به. وهنا تبدو علاقة آلية التقسيم بنظرية المعرفة.

ويتأكد هذا التقسيم من خلال التعريفات التي وضعها الجابري لكل قسم من الأقسمام المذكورة. فالعقل البياني عنده هو: من جهة اللغة الظهور والإظهار والفهم والإفهام وكحقل معرفي هو عالم المعرفة الذي تبنته العلوم العربية والإسلامية (علوم الدين وعلوم اللغة)... والعقل العرفاني هو ما يسميه أصحابه بالكشف أو العيان لغة، أما كحقل معرفي هو عبارة عن خليط من هواجس وعقائد وأساطير... وأما العقل السيرهاني فهو دال على عمليات الاستنتاج والإستدلال. وكحقل معرفي هو المعرفة الفلسفية الوافذة إلى الثقافة العربية (1).

من خلال هذا التقسيم يلاحظ أن هذه الحقول المعرفية الثلاثة متمايزة من جهة اللغة، ومن جهة الإصطلاح وكأنه لا رابط بينهما. وبمذا تمت التضحية كما سبقت الإشارة بمقوم من أهم مقومات الثقافة العربية الإسلامية ألا وهو مقوم "التكامل". وقد أثرت هذه الآلية المنهجية على الرؤية المكونة فآلت القراءة المعاصرة للنص الديني إلى التفاضل والإنتقائية وسنبين ذلك في الفصل اللاحق. وما يقال عن توظيف هذه الآلية عند الجابري يقال أيضا عنها عند غيره ممن وظفوها سواء في قراءة النص التراثي أو السنص النبوي؛ فالكثير منهم لجأ إلى عمليات انتقاء واحتيار النصوص المناسبة لرؤاهم لا للحقيقة.

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: بنية العقل العربي، ص 566، 557.

4. آلسية التقابل: التقابل أو المقابلة هو محاولة الحكم على الشيء أو المسألة من حسلال مقارنتها بغيرها، وهذا بغرض بيان ما هو صحيح منها وما هو فاسد. من هنا تكون العملية – عملية التقابل – عملية نقدية إبستيمولوجية. وهذه الآلية اعتمدت في القسراءة المعاصرة للنص الديني الإسلامي. وفي حالة النص التراثي نجد التقابل جلي وهسذا سسواء على مستوى مناقشة تأسيس هذا النص إذ تمت مقابلته بالتراث القليم للتسراث السيوناني بشكل حاص، أو في بحال مناقشة حضوره واستمراريته كمنهجية للعمسل النهضوي في الراهن. إذ تمت مقابلته بالثقافة الغربية الحديثة. وذهب الدكتور طسه عبد الرحمان إلى أن التقابل يكون على ضربين اثنين: إما مقابلة الشيء بما يوافقه فتكون العملية معارضة (1).

ومن الواضح أن الصورة الثانية هي الصورة المنشودة والموظفة في حالة القراءة المعاصرة عند الجابري أو عند غيره ممن يمارس هذه القراءة. فقد كان مشروع الجابري موسوما بنقد العقل العربي، وقد تم نقده بمنهج غير منهجه ومن خلال الإعتماد على آليات غير آلياته مما يدل على التركيز على التقابل في صورة المعارضة، والمعارضة مع الثقافة النربية.

5. آلسية المماثلة: المماثلة هي تشبيه شيء بشيء لوجود علاقة ما بينهما، وهي آلسية أشار إليها بعض فلاسفة الغرب المحدثين، قال عنها الجابري هي: "عملية قياس تقرم على المشابحة بين بنيتنين أو أكثر تتكون كل منهما من عنصرين "(2). وبما ألها عملية قياس فإلها تستدعي كما سبق الذكر عنصرين فأكثر، وقد يستدعي أحدهما بمجرد الإعتماد على الآخر ولذلك فهذه الآلية قوامها: "النظير يذكر بالنظير "(3)، وهي آلسية يوظفها العقل العرفاني خاصة، ولذلك يصطلح عليها الجابري "القياس العرفاني" وسن ثم فهي موسومة عنده بألها قاعدة إبستيمولوجية تفسر و"الاعتبارالعرفاني" ومن ثم فهي موسومة عنده بألها قاعدة إبستيمولوجية تفسر الخطاب العرفاني كله (4). بعد هذا نجد الجابري بيين لنا وظيفتها والتي من خلالها يبين كيف ألها مخالفة للمقصود، فوظيفتها هي الإيضاح، ولكن توظيفها حسب الجابري

<sup>(1)</sup> طه عبد الرحمان: تجديد المنهج في تقويم التراث، ص 45.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري: بنية العقل العربي، ص 305.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

خرج عن حدود هذه الوظيفة، فبدل أن تحقق غايتها كوسيلة إيضاح بالاعتماد على المشابحة بين العناصر التي تعلقت بما هذه الآلية صارت تعتمد على المشابحة في العلاقة، وبنذلك خرجت العمليات والعناصر المعرفية التي قامت على هذه الآلية حدود المطلوب؛ وذلك لأن هذه العملية قامت على مستوى الخطاب العرفاني من دون تنظير ولا تنهيج (1).

من خلال هذا يتبين لنا كيف أن المنهج الإبستيمولوجي كان أحد المناهج التي أفضت إلى تاريخية النص الديني، وهذا من خصائص الإبستيمولوجيا لأن اهتمامها عموما ينصب على وعي الإنسان بالعالم، هذا الوعي الخاضع لتاريخية الإنسان كفرد في مجتمع، وهذا ما يجعل وعيه انعكاسا إيديولوجيا لواقعه العام<sup>(2)</sup>. وقد أثرت هذه الآليات التي استخدمتها القراءة الإبستيمولوجية تأثيرا كبيرا إلى درجة ألها أوقعت من تبناها خاصة الجابري في تناقضات كبيرة بين منطلقاته ونتائجه. مما أدى إلى ردود أفعال وبروز انتقادات انصبت على كتاباته وسيأتي بيان ذلك.

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 306، 308.

<sup>(2)</sup> على حسين كركي: الإبستيمولوجيا في في طور الفكر العلمي الحديث، ص 16.

# المنهج الأنثربولوجي

## المطلب الأول: معنى الأنثربولوجيا

ينظر إلى معنى كلمة أنشربولوجيا من زاويتين: الزاوية اللغوية، والزاوية الاصطلاحية. ففي اللغة كلمة "أنثربولوجيا" كلمة معربة وليست كلمة عربية، بل هي كلمة يونانية مركبة من كلمتين (Antropos) وتعني الإنسان و(Logia) وتعني علم أو دراسة وبذلك يصبح معنى كلمة أنثربولوجيا: علم الإنسان أو دراسة الإنسان<sup>(1)</sup>، وهسي شنائعة في اللغات الأوروبية الحديثة بهذه الصيغة ففي الفرنسية نجد كلمة (Anthropologie) وفي الإنجليزية (Anthropologie) وعن هاتين اللغتين خاصة تم تعريب المصطلح فصار شائعا في اللغة العربية كما هو "أنثربولوجيا".

أماعن تاريخ المصطلح، وما دام مصطلحا يونانيا قديما فقد وظفه اليونان، وقد ذكره أرسطو دون غيره من فلاسفة الإغريق، فقيل أن أرسطو هو أول من استعمل مصطلح "الأنشربولوجيا" وذلك للإشارة إلى الشخص الذي يتحدث عن نفسه. ولوحظ أن استعمال كلمة "أنثربولوجيا" من طرف أرسطو بجذه الدلالة يختلف عن المعين المشائع حديثا<sup>(2)</sup>. هذا المعنى الحديث الذي ترجعه بعض الدراسات إلى سنة المعين المشائع حديث ظهر مصطلح "الأنثربولوجيا" كعنوان كتاب، والكتاب تناول فيه صاحبه الحديث عن خصائص حسم الإنسان من الناحية التشريحية (3). وهنا يجدر الإشارة إلى أن المصطلح شامل حيث يدرس الإنسان من جميع جوانبه بما في ذلك الناحية الجسمانية التي يفترض أن تكون موضوعا لعلم البيولوجيا، وهذا ما يؤكد من جهية أخرى تقاطع الأنثربولوجيا مع العلوم الطبيعية كالبيولوجيا، الأمر الذي أدى فيما

<sup>(1)</sup> كميل الحساج: الموسوعة الميسرة في الفكر الفلسفي الاجتماعي، مكتبة لبنان ناشرون ط1 (2000)، ص 67.

<sup>(2)</sup> عاطف وصفى: الأنثربولوجيا الثقافية، دار النهضة العربية (1971)، ص 13.

<sup>(3)</sup> كميل الحاج: الموسوعة الميسرة، ص 67.

بعــد إلى تأسيس فضاء من هذا العلم تداخلت فيه الأنثربولوجيا والبيولوجيا. اصطلح عليه الأنثربوبيولوجيا (Anthropobiologie).

ثم ظهر المصطلح مرة أخرى كعنوان كتاب أيضا (Lanthropologia) سنة 1533م تناول فيه صاحبه الصفات الشخصية الفردية (1). وهذه المرة يبدو أن المصطلح بدأ يقترب من المحال الدقيق للأنثربولوجيا كماهي في الوقت المعاصر. وتتبع تاريخ "الأنثربولوجيا" المصطلح في اللغة الإنجليزية فوجده يعود إلى سنة 1655م. ظهر أيضا كعنوان كتاب بحهول المؤلف، موضوع هذا الكتاب الطبيعة البشرية وعنوانه: (Anthropologie Abstracted) تناول فيه صاحبه الطبيعة البشرية في بعدين أساسيين أبعاد الإنسان هما: السبعد النفسي، والبعد الفيزيولوجي جانب التشريح تحديدا(2).

أما من جهة الإصطلاح ف "الأنثربولوجيا": "علم يهتم بالجنس البشري فيدرس أحسام أفراده، ومجتمعاتهم ووسائل الاتصال فيما بينهم وكل ما ينتجونه سواء أكان مسادة أم علاقة اجتماعية أم فكرة" (ق. إن ما يلاحظ على هذا التعريف أنه تعريف وصفي عام إذ ذكر كل ما تتعلق به الأنثربولوجيا، وقمتم بدراسته في عالم الإنسان من أمور مادية أو معنوية؛ الأمور المادية كالناحية الجسمية، والأمور المعنوية كالثقافة، وهذا التقسيم هو الذي وضعت على أساسه تعريفات اصطلاحية للأنثربولوجيا في بعض المعاجم الغربية، ففي معجم لاروس ورد أن الأنثربولوجيا نوعان: الأنثربولوجيا السوسيوثقافية (Anthropologie Sosciale et culturelle) وهي التي قمتم بدراسة العقائد، والتقاليد والفوارق في المحتمعات الإنسانية، والنوع الثاني هو الأنثربولوجيا الطبيعية (Anthropologie physique) وقمستم بدراسة الإنسان في بعده الجسماني ولسذلك فهسي تستقاطع مسع البيولوجيا حسى عرفت بالأنثربولوجيا البيولوجية (Anthropobiologie) وقمتم كما ذكر بالإنسان في بعده الجسماني، من جهة القد، اللون، شكل الأنف، شكل العينين، وزمرة الدم... (4).

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه والصفحة، وانظر أيضا الأنثربولوجيا الثقافية لعاطف وصفى، ص 14.

<sup>(3)</sup> كميل الحاج: الموسوعة الميسرة، ص 66.

Le petit Larousse, p69. (4)

مسن حسلال ذكر هذين النوعين للأنثربولوجيا كقسمين أساسيين لهذا العلم، يستحدد لنا بدقة تعريف الأنثربولوجيا فهي دراسة الإنسان من جميع أبعاده: النفسية، الاجتماعسية الثقافية، البيولوجية، مع التركيز على رصد محطات التطور على مستوى كل بعد من هذه الأبعاد. وبناء على ذلك تتقاطع الأنثربولوجيا مع عدة علوم أخرى طبيعسية وإنسانية. كما يتحلى من ذكر هذين النوعين أيضا موضوع الأنثربولوجيا؛ فهسو محاولة الإجابة عن مجرى التطور الإنساني من الناحيتين البيولوجية والثقافية. وما هسي المسباديء التي تحكم هذا التطور؟(1). طبعا بيان هذه المباديء ينظر إليها نظرة وضعية بحتة بعيدة عن التصور الديني؛ وذلك لأن الأنثربولوجيا في نشأها كعلم حديث ترتبط ارتباطا شديدا بعلم الاحتماع المنبثق من رحم الفلسفة الوضعية.

من جهة ثالثة بالنسبة للنوعين السابقين الذين ذكرهما معجم لاروس، من خلالهما يسبدو أن الأنشربولوجيا المعتمدة في القراءة المعاصرة والتي رام من خلالها الخطاب الحداثي العربي المعاصر تأسيس وتأكيد تاريخية النص الديني هي الأنشربولوجيا الثقافية؛ لألها هي التي تمتم بالمعتقدات والأديان، إذ الأديان من قبيل الظواهر الثقافية في التصور الوضعي. ولذلك تم الأخذ بما أو الاعتماد عليها في تأكيد تاريخية النص الديني كما سبق القول. وما دامت الأنثربولوجيا الثقافية هي المقصودة. تجدر الإشارة إلى أهم أقسامها، فهي أقسام عدة منها:

- الأنشربولوجيا الاجتماعية: وتدرس تحليل البناء الاجتماعي للمحتمعات الإنسانية الأنشربولوجيا البنيوية: وقمتم بدراسة الإنسان وفعالياته، ومختلف الظواهر المتعلقة به كالظواهر اللغوية والنفسية والاجتماعية والثقافية انطلاقا من مبدأ عام وهو اعتبار الظاهرة الإنسانية "كل منتظم".
- الأنشر بولوجيا الفلسسفية: وقمتم بالبحث في ماهية الإنسان ككائن تاريخي. وفي مكانته الوجودية<sup>(2)</sup>.

هـــذه الفـــروع الـــئلاثة للأنثربولوجيا الثقافية تبين تكاملها داخل الإطار العام للأنشــربولوجيا كفـــضاء معـــرفي، فبالإضــافة إلى تكامل بعدي الإنسان: الجسمي والروحي، وما دام الجانب الجسماني اهتمت به الأنثروبولجيا الطبيعية، فالجانب الثقافي

<sup>(1)</sup> طلعت إبر اهيم لطفي، مدخل إلى علم الاجتماع، دار غريب، القاهرة، بلا تاريخ، ص 48.

<sup>(2)</sup> كميل الحاج: الموسوعة الميسرة، ص 68، 69.

السذي مثلسته الأنثربولوجيا الثقافية يبدو في صورة متكاملة شكلتها الأقسام الثلاثة السسابقة: فالقسسم الاجتماعي يهتم بتحليل البناء الاجتماعي عن طريق تحليل النظم الاجتماعية ومدى ترابطها وبيان جوانب تأثيرها وتأثرها ببعضها البعض، أما القسم البنيوي فيهتم بالظواهر الاجتماعية لا النظم، ومن أهم الظواهر: ظاهرة اللغة، وقد اعستمدت في الخطاب الحداثي العربسي المعاصر كمنفذ وكآلية في القراءة المنجزة من طرف هذا الخطاب، وسبق بيان ذلك في الحديث عن المنهج اللساني، أما القسم الفلسمين والذي اهتم بالجانب الوجودي لدى الإنسان، فإنه بذلك يكمل القسمين السابقين.

من هنا يمكن أن يستشف المنهج الأنثبولوجي فهو منهج تكاملي يمتاز بالشمولية ويهدف إلى تحديد جميع عناصر الثقافة في مجتمع ما<sup>(1)</sup>، وقد اعتبر الالتزام بهذا المنهج الذي يستقصي دراسة الإنسان من جهة عاداته وتقاليده وديانته، ونمط معيشته، ونوع لباسمه، ولغته، وسائر الجوانب المحيطة به هو الذي – المنهج – جعل الأنثربولوجيين يركزون دراساتهم على الحالات البدائية؛ لأن المجتمعات البدائية تمتاز بصغر حجمها، وقلمة عدد أفرادها وانحصار مظاهرها الثقافية فيتيسر بذلك تناولها ودراستها دراسة أنثربوبنيوية، وهنا يمكن التمييز بين الأنثربولوجيا وعدة معارف أخرى متصلة بها مثل: علم الاجتماع الذي يعتبر مجال بحثه المجتمعات المعاصرة ذات التكوين والتركيبة المعقدة وعدد الأفراد الكبير. وبما أن المجتمع الذي نرل فيه الوحي كان مجتمعا بدائيا ذهبت عموما لصلته بذلك المجتمع.

مما سبق نصل إلى أن الأنثربولوجيا أو علم الإنسان يتحدد موضوعه في الإنسان بأبعاده المختلفة وتعتمد في ذلك منهجا متكاملا شاملا، وتستعين بمعارف أخرى كالتاريخ وعلم الاجتماع... كما ألها تنقسم إلى قسمين: طبيعية وثقافية. وقد وقفنا على أن القسم الثقافي هو المتعلق بدراسة النص الديني الذي هو موضوع هذا البحث. ولذلك نشير إلى طبيعة هذا القسم من جهة نشأته خاصة، ووضعه في الوقت المعاصر، حتى يتيسسر لنا بعد ذلك دراسة المنهج الأنثربولوجي ومدى ملاءمته كمنهج قراءة للنص الديني.

<sup>(1)</sup> عاطف وصفي: الأنثربولوجيا الثقافية، ص 16.

أما من جهة نشأته فيعود إلى القرن التاسع عشر شأنه شأن سائر العلوم الإنسانية خاصة على ما السنفس وعلم الاجستماع. وحتى البيولوجيا كعلم طبيعي متصل بالأنثربولوجيا. ولذلك فالأنثبولوجيا ليست متأخرة مقارنة بالعلوم المتصلة بها.

ومسا دام موضوع الأنثربولوجيا الثقافية هو البحث في الثقافة الإنسانية، فقد ساعد السبحث في تحديد ماهية الثقافة وذلك بوضع أول تحديد اصطلاحي لها من طرف الإنجليزي تايلور (F. Taylor) عام1871م الذي عرف فيه الثقافة بأنما: "ذلك الكل المركب الذي يشتمل على المعرفة والعقيدة والفن والأخلاق والقانون والعادات وأي قدرات وعادات أخرى يكتسبها الإنسان بصفته عضو في المجتمع "(2). وقد كتب لهذا التعريف الانتشار حتى صار تعريفا مشهورا.

ثم تطورت الأنشربولوجيا وتوزعت على مدرستين أساسيتين هما:المدرسة الإنجليزية ومن روادها حيمس فريزر الإنجليزية ومن روادها تايلور والمدرسة الأمريكية ومن روادها حيمس فريزر (J. Frazer). وهذا التقسيم تقسيم حغرافي في أساسه لذلك بقيت أبحاث المدرستين مستقاربة واعتبرتا تسيران في خط أو في اتجاه واحد مثلته "المدرسة التطورية" وهي مدرسة كان اتجاهها مركزا على نشأة المجتمع الإنساني، وتأثرت بنظرية داروين في ذلك الوقت. ثم اتجهست المدرسة الأمريكية فيما بعد اتجاها آخر اصطلح عليه بي المدرسة التاريخية" وتمتم في أبحاثها بموضوعين اثنين: أولهما المدرسة التفصيلية للثقافات الفردية الصغيرة مثل ثقافة القبائل وتمدف إلى إعادة بناء وتصور تاريخ تلك القبيلة. والسئاني المقارنة بين تواريخ مجموعة القبائل التي درست لتحقيق غرض الأنثربولوجيا وهو الوصول إلى قوانين عامة لنمو الثقافات (3). وبتشكل هذه المدارس تطور البحث الأنثربولوجي في القرن العشرين خاصة المدرسة التاريخية، وصار معظم علمائه من أمريكا إلى أن صار علما يدرس في الجامعات.

أمـــا مـــن جهة وضعه المعاصر فقد شهد تطورا تمثل في بروز اتجاهات جديدة للأنشــربولوجيا مــــثل: الإثنوغرافيا (Ethnographie) والتي تمتم بدراسة ثقافة معينة دراســـة وصـــفية، ومثل الإثنولوجيا (Ethnologie) وتمتم بدراسة السلالات، كما

<sup>(1)</sup> وهو أحد علما: الأنثربولوجيا الإنجليز، من مؤلفاته: الثقافة البدائية.

<sup>(2)</sup> فريدريك تايلور: الثقافة البدائية، عن عاطف وصفي، الأنثربولوجيا الثقافية، ص 41.

<sup>(3)</sup> عاطف وصفى: الأنثربولوجيا الثقافية، ص 39 وما بعدها.

برزت الاتجاهات التخصصية الأمر الذي أعان كثيرا على تمايز الأنثربولوجيا الاجتماعية عن الثقافية، وأهم ما تتسم به وضعية الأنثربولوجيا في الوقت المعاصر هو اعتمادها كتخصص معرفي في مختلف الجامعات في العالم، الأمر الذي جعل المهتمين بتاريخ الثقافة وتاريخ الأديان يجدون فيها سندا معينا على دراساتهم؛ أي هناك مبررات جعلتهم يأخذون بما وبمناهجها وهذا ما سنقف عليه في المطلب اللاحق.

### المطلب الثاني: مبررات توظيف المنهج الأنثربولوجي

قبل أن يتحدث الذين يجبذون توظيف المنهج الأنثربولوجي في قراءة النص الديني الإسلامي عن مسبررات الأخذ بهذا المنهج، يتحدثون عن المناهج التي سبقت منذ اللحظة الأولى لتاريخ هذا النص، وإذا أردنا الوقوف مع دعاة هذا المنهج فإننا نجدهم قسموا المناهج السابقة إلى قسمين أساسيين: أولهما منهج المسلمين بشكل عام ووسم بمنهج أهل التسليم والإيما، وهو منهج دفاعي، يؤسس للدفاع عن النص وتمحيده، والسئاني هو منهج المستشرقين ووسم بمنهج أهل الطعن في موثوقية النص، وهو منهج يؤسس للتشكيك في هذا النص (1).

هذا التقسيم يؤكد وجود منهجين في دراسة النص الديني الإسلامي كلاهما يسير في خطط معاكس للآخر، الأمر الذي يجعل من عملية القراءة عملية إيديولوجية لا عملية علمية، ومن ثم يحكم على هذين المنهجين بعدم الصلاح فهما: "لا يصلحان أن يكونا مدخلا لدراسة النص القرآني؛ لأنه نص مشكلي تحتاج معالجاته إلى أناة وصبر كبيرين، وفكر نقدي يخشاه أهل الموقف الأول ويلبسه أهل الموقف الثاني بالإيديولوجيا"(2). وما دام المنهجان قد فشلا معا فأي منهج يمكن أن يعول عليه في هذه المهمة الصعبة؟. لقد جاءت الإجابة على هذا التساؤل بأن المنهج المعول عليه هو المنهج الأنثبولوجي.(3).

من هنا نستنتج أن أحد مبررات توظيف هذا المنهج هو عجز وعدم كفاءة المنهج الإسلامي التقليدي من جهة، وعدم كفاءة المنهج الاستشراقي من جهة أخرى،

<sup>(1)</sup> المنصف بن عبد الجليل وآخرون: في قراءة النص الديني، الدار التونسية للنشر، بلا تاريخ، ص 46، 47.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 48.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 42.

ولذلك كانت الدعوة إلى المنهج الأنثبولوجي باعتباره المنهج البديل. من المبررات أيضا علاقة النص بالثقافة، وهي العلاقة التي يعاتب فيها الخطاب الحداثي الفكر الديني على أساس أن هذا الأخير يرى أن النص الديني (= الوحي) متعالي عن الثقافة مستقل المصدر، فهو لابشري ولا تاريخي، وهو الذي يشكل مرجعية الثقافة الإسلامية، بينما الخطاب الحداثي يرى ومن زاوية أنثربولوجية أن هذه الرؤية غير سوية وأن النص تحكمه بالثقافة علاقة حدلية يتعذر في ضوئها الفصل بين النص والثقافة، ويترتب على ذلك أن كل محاولة للفصل بينهما هي محاولة تعسفية (1).

هـــذا الـــتداخل في مــنظور الخطــاب الحداثي يعتبر من أهم مبررات القراءة الأنثربولوجية للنص الديني، وقد تم التطرق لتأسيس هذا المبرر لعدة أمور منها: طبيعة ظهور النص، الوحى والثقافة، وظيفة الدين.

أما طبيعة ظهور النص فهي في نظر الحداثيين بجردة من البعد الغيبي، بل ترتكز على الأحداث التاريخية، ولذلك كان التركيز على أسباب النزول كعلل مؤثرة، فمنهم من يقول: "ظهر النص الإسلامي إجابة عن أسئلة شتى طرحتها الثقافة في المجتمع العربي الإسلامي الأول"(2). واعتمدت القراءة الأنثر بولوجية في هذا على عدة أمور منها: نشأة النبي صلى الله عليه وسلم، التي لم تختلف في نظرهم عن نشأة أترابه من شباب مكة، ومنها تبلور مواقف قبل البعثة حسدت الحاجة إلى التغيير في العقيدة والمعاملات؛ أي في الثقافة بالمفهوم الأنثر بولوجي.

في هـذا الصدد يستدل الدكتور نصر حامد أبو زيد بموقف لرجل عربسي لقيه النبسي صلى الله عليه وسلم قبل البعثة وكان بينهما طعام، فأبى الرجل أن يأكل منه، وقال: إني لست آكل ما تذبحون على أنصابكم، ولا آكل إلا ما ذكر اسم الله عليه... وقـال:الـشاة يخلقها الله وأنـزل لها من السماء الماء، وأنبت لها من الأرض الكلأ، ثم تذبحولها على غير اسم الله؟! (3) والشاهد في هذه الحادثة أن الواقع كان يسير نحو تحول احتماعـــي وديني؛ أي أن هناك إرهاصات لتحول عقدي بدأت تتكون مما يؤدي إلى القول بأن نــزول الوحى كان استحابة للواقع والثقافة وهذا كلام خطير حدا.

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 24.

<sup>(2)</sup> المنصف بن عبد الجليل: في قراءة النص الديني، ص 42.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 61.

أما عن علاقة الوحي بالثقافة، وهي المسألة الثانية المتفرعة عن مبرر علاقة النص بالثقافة، فإن الخطاب الحداثي يعتبر الوحي ومن منظور أنثربولوجي ثقافة. يقول نصر حامد أبو زيد: "إن القول بأن النص منتج ثقافي يكون في هذه الحال قضية بديهية لا تحستاج إلى إثبات "(1) وما دام كذلك فدراسته تتم في إطار هذه الثقافة التي أنتحته، والمنهج الأصلح لذلك عندهم هو المنهج الأنثربولوجي. أما عن وظيفة الدين فإن هذا المنهج حصرها في عدة أمور منها:

- الإجابة على الأسئلة التي يطرحها الجيط على الإنسان.
  - أداء وظيفة اجتماعية وإيديولوجية معا.
- تكوين نظام حاص داخل أنساق الإجابات الأخرى (2).

وتحديد وظيفة الدين في هذه العناصر يؤدي إلى تاريخية النص الدين؛ فالإحابة على الأسئلة تكون بيئية متناسقة مع الأسئلة المطروحة، والوظيفة الاحتماعية متغيرة تسنهتي بانتهاء الجماعة التي كانت في حاجة إلى التغيير، وأما تكوين نظام ثقافي داخل الأنساق الأخرى فمتغير أيضا، وهكذا تكون القراءة الأنثر بولوجية اعتمدت من أجل أرخسنة السنص الديني، وهذا الأمر يلاحظ عليه شدة التركيز على الجوانب الوضعية الماديدة، الأمر الذي كان له تأثيره في الرؤية المكونة، وهي رؤية تنكر المقلس لأنه يتعالى على التاريخ وسنقف على ذلك في الفصل اللاحق.

من المبررات أيضا مكانة اللغة في البنية الثقافية، فما دام الإطار الذي نتحدث عينه هيو الأنثربولوجيا الثقافية، فأهم عنصر من عناصر الثقافة هو اللغة، وهذه المكانية التي تحتلها اللغة هي التي تتيح للباحث الأنثربولوجي دراسة نص ما، أو ظاهرة ما أو حالة ثقافية معينة: "فعن طريقها تجمع وتسجل الثقافة، وتنقل من حيل لآخر فيمكن نموها وتقدمها، كما أن الثقافة تزود اللغة بمعظم مضموناتها، فهي التي تعطي الإنسان الموضوعات التي يتكلم عنها "(3). وهذا الكلام يثبت عدة أمرور كلها في نظر أصحابها تبرر الأخذ بالمنهج الأنثربولوجي من خلال المنفذ اللغوي، ومن هذه الأمور:

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص 24.

<sup>(2)</sup> المنصف بن عبد الجليل: في قراءة النص الديني، ص 45.

<sup>(3)</sup> عاطف وصفى: الأنثربولوجيا الثقافية، ص 27.

- التأكيد على وضعية اللغة، فهي إبداع إنساني وليست وحيا متعاليا على عمل الإنسسان، وما دامت كذلك فهذا المنهج هو الأصلح لدراستها، ومن خلالها إلى النص الديني بما فيه النص القرآني. يقول نصر حامد أبو زيد: "القرآن يصف نفسه بأنه رسالة، والرسالة تمثل اتصال بين مرسل ومستقبل"(1). طبعا وسيلة الاتصال هي اللغة، وبذلك يصبح النص الديني نصا لغويا مما يبرر دراسته أنثربولوجيا.
- اختيار النظام اللغوي الخاص بالمتلقي الأول وهو الرسول صلى الله عليه وسلم أي نسرول القرآن الكريم بلسان عربي كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُوْآنًا عَربِي كَمَا في قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُوْآنًا عَربِي كَمَا في قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُوْآنًا عَربِي كَمَا في عسريَبيًّا...﴾ (يوسف: 2) ونروله بلغة أهل البيئة التي نرل بها يجعل منه نصا لغرياً في نظر الحداثين من خلال دخوله في عملية تناص (Intertextualité) والذي تجلى في مناقشة حجة الآخر (2).

من خلال هذا؛ أي النظر إلى النص القرآني على أنه نص لغوي وجد الخطاب الحداثي مبررا في ذلك لتوظيف هذا المنهج والقول بأولويته على حد قول محمد أركون (3) وهذا ما أدى إلى رؤية تنكر الإعجاز. من مبررات توظيف هذا المنهج أيضا عقيدة المخالف، ودراسة المعتقدات خاصة المعتقدات العربية في زمن الوحي وفي تلك البيئة فهي مسن مواضيع الأنثر بولوجيا الثقافية، والباحث في دراسة النص الديني الإسلامي يجد نفسه ملزما بدراسة معتقدات العرب في الجاهلية وديانتهم، وأساطيرهم، وذلك من أخبارهم وأشعارهم ومن القرآن أيضا. ويهدف المنهج الأنثر بولوجي من وراء طرح معتقد المخالفين من عرب وغيرهم كاليهود والنصارى والمجوس. يهدف من وراء ذلك إلى معرفة كيفية رد القرآن على هؤلاء من جهة، ومن والجوس. يهدف من وراء ذلك إلى معرفة كيفية رد القرآن على هؤلاء من جهة، ومن القرآن على هؤلاء من جهة، ومن القرآن وعماذا سكت من عقائد المخالفين؟، وهذا ما أدى حها القول بأن: "النص القرآني لا يفهم إلا بالمرجع الثقافي الذي ما انفك يحاوره" (4).

من المبررات أيضا طبيعة دراسة الفقه وبيان الأحكام، فهذا الجانب الذي تكفيل به علمان في البنية الإسلامية هما: علم الفقه وعلم أصول الفقه، هذان

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 24.

<sup>(2)</sup> المنصف بن عبد الجليل: في قراءة النص الديني، ص 50.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 39.

<sup>(4)</sup> المنصف بن عبد الجليل: في قراءة النص الديني، ص 52.

العلمان في نظر الخطاب الحداثي لم يوفقا مطلقا بل هما ممارسة أنثربولوجية وإن لم يذكر علماء الإسلام ذلك وإن أنكروا ذلك. ولذلك اعتبرت: "أنثربولوجية النص القرآني ظاهرة تتجلى خاصة في السلطة التي يقوم بما التشريع من النص القرآني والفهم"(1).

وهـذا الكـلام مبني على رؤية خاصة هي رؤية أنثربولوجية لما يسمى عند الأصوليين بشروط الإجتهاد كالعلم بأسباب النـزول، والعلم بالناسخ والمنسوخ وغيرها. فبالنسبة للناسخ والمنسوخ اعتبر من أهم مظاهر التعامل مع الواقع الثقافي، وتماشيا مـع تطوراته وأحداثه وبناء على اختلاف العلماء في عدد آيات الناسخ والمنسوخ، نجـد القراءة المعاصرة التي يتبناها الخطاب الحداثي تحكم بعدم إفادة الإحصاءات التي قدمها علماء الإسلام، وتقترح القراءة الأنثربولوجية لبيان تحول التـشريع بـتغير أحـوال الناس وأحوال المجتمع في الفقه الإسلامي بل لأحـوال المجتمع ليس هو المراد لأن هذا من الأمور المقررة في الفقه الإسلامي بل المراد هوالدعوة للعلمانية. وبالنسبة لأسباب النـزول فإلها عند الحداثيين أحداث الواقع وأسئلته الحيوية الملحة التي كان تفاعل الوحي معها بنـزول القرآن وقد ذكـرنا هـذا من قبل، لكن الخطاب الحداثي يركز على بعدية أسباب النـزول وتأخـر الاهـتمام كما، الأمر الذي جعل حملته ينظرون إلى الاستعانة كما في فهم النصوص من الأمور عل العناية الأنثربولوجية، وألها سلطة أسسها العلماء يشرعوا كما لفهمهم حتى يسود (3).

وهكذا نجد التركيز على التشريع من جهة كونه الجانب الذي يحكم وينظم العلاقات ويحدد المعاملات والشعائر وما إليها. وهو مجال قمتم به الأنثربولوجيا الدينية، أما الهدف في الحالة الإسلامية هو محاولة بيان ارتباط هذه الأحكام التشريعية بالواقع للحكم بأنثربولوجيتها ومن ثم بتاريخيتها. وهذا بالتوسل بجملة من القواعذ والآليات هي قراعد هذا المنهج، وعبر عدة خطوات هي خطوات هذا المنهج أيضا وهذا موضوع المطلب الموالي.

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 58.

<sup>(2)</sup> المنصف بن عبد الجليل: في قراءة النص الديني، ص 56.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 57.

### المطلب الثالث: طرق المنهج الأنثربولوجي

تعستمد الأنشربولوجيا عدة طرق لدراسة مواضيعها، وهذه الطرق تختلف فيما بيسنها حسيث يمكن أن توظف طريقة معينة لدراسة ظاهرة أنثربولوجية ولا نستطيع استعمال نفسس الطريقة لدراسة ظاهرة أنثربولوجية أخرى، ولكن رغم هذا التباين يمكسن أن تتكامل هذه الطرق مع بعضها البعض؛ فمثلا طريقة المقارنة لا تستغني عن طسريقة الملاحظة. وعلى كل فالأنثربولوجيا الثقافية التي هي مدار الحديث هنا تعتمد عدة طرق منها:

- 1. طريقة الملاحظة: وتتم عن طريق انخراط الباحث في الجماعة التي يريد دراسة ثقافتها، فيشاركها في كل الأعمال ويصبح كأنه فرد من أفرادها وأثناء ذلك يقوم برصد الظاهرة التي تكون على الدراسة كأن تكون اللغة، أو الطعام، أو شعيرة من السشعائر الدينية... أو غيرها، فيقوم بتدوين كل ما يلاحظه في تعاطيهم مع هذه الظاهرة الستي يركز ملاحظاته عليها، حتى تكون الملاحظة في حينها وتكون موسومة بالدقة.
- 2. طسريقة المقابلة: وتتمثل في مقابلة بعض الأفراد من البيئة الاجتماعية التي اتخذت كعينة للدراسة وعادة ما يكون هؤلاء الأفراد من الأعضاء الفاعلين، ومن خلال طسرح الأسئلة عليهم يمكن الوقوف على أجوبة يقدمونها، وينبغي تدوين كل ما يسمع منهم، وعن طريق هذه العملية يتاح التعرف على شخصية الأفراد.
- 3. طسريقة تاريخ حياة الفرد: أي الاهتمام بتدوين أهم الأحداث التي يمر بها الأفراد في حسياتهم، وتتسبع السير الذاتية لهم، وإذا كان الشخص على قيد الحياة ينبغي الاستماع إليه أولا.
- 4. طريقة المقابلة غير الموجهة: وهي خلاف المقابلة في الصورة السابقة، ففي المقابلة غيير المسوحهة، تعستمد الاسستمارات التي توضع عليها أسئلة معينة، ثم تؤخذ الإحابات المقدمة بعين الاعتبار وتبنى عليها قوانين معينة، وهذه الطريقة خاصية المجتمعات المتحضرة، وليس المجتمعات البدائية.
- 5. طريقة الاختبارات النفسية: وهي طريقة نفسية يوظفها الأنثربولوجيون لدراسة نفسيات أبناء مجتمع ما، كأن تعطى لهم أشكال غير واضحة ويطلب منهم التعبير عنها، فيعبر كل منهم من زاوية مكبوتاته اللاشعورية ورواسبه الثقافية.

6. طريقة المقارنة: وفيها يقارن الأنثربولوجي الظواهر ببعضها البعض، سواء على مستوى المجتمع الواحد من خلال الكشف عن علاقاتها ببعضها البعض، أو من خلال مقارنتها بظواهر شبيهة في مجتمع آخر، وهذا بغرض الكشف عن التأثيرات المتبادلة، وطبيعة تطور هذه الظواهر وآثارها...(1).

هـذه أهـم الطرق التي يسلكها البحث الأنثربولوجي في دراسة قضاياه، ومن خـلال عـرض هذه الطرق يتضح ألها لابمكن توظيفها في دراسة الثقافة العربية زمن الوحـي، ومن ثم يتعذر إخضاع النص الديني لها إلا بكيفية غير مباشرة، ويتوسل في ذلك بعلم التاريخ بالدرجة الأولى، وعليه يصبح البحث الأنثربولوجي في حالة دراسة النص الديني الإسلامي أنثربولوجيا يصبح دراسة تاريخية؛ لأن الطرق التي تتيح تأسيس حكم دقيق تتمثل أساسا في الطريقة الأولى والثانية والرابعة والخامسة وهذه الطرق غير مباشر كما سبق القول.

فالملاحظة تتم من خلال الوثائق، والمقابلة من خلال ما هو متوفر من النصوص، والمقابلة غير الموجهة أسلوب عصري لا يتناسب مع المحتمع القديم، والاختبار النفسي لا يستم أيضا لأن المختبر غير موجود، وعليه تبقى طريقتان الأولى وهي حياة الفرد، وإذا تأملنا هنذه الطريقة نجد أن الخطاب الحداثي توسل بما باعتبار المتلقي الأول للوحسي هنو محمد صلى الله عليه وسلم، ولذلك خضعت سيرته لقراءة متميزة بل اعتبرت أهم ما يدل على واقعية وتاريخية النص الديني.

ويلاحظ على الخطاب الحداثي في دراسته لسيرة النبي صلى الله عليه وسلم التركيز على المرحلة المدنية، ومن المعلوم أن هذه المرحلة تناول فيها الوحي قضايا التسشريع والأحكام، بينما المرحلة المكية تناول فيها مسائل العقيدة وأصول الدين مما يدل على أن هذا المنهج يراد من توظيفه البحث في مسألة المرجعية من أجل تأسيس السرؤية العلمانية لاغير؛ لأن البحث في العقائد من صميم البحث الأنثربولوجي، وسنعود في الفصل الخاص بالنقد إلى هذه الجزئية.

إذا من خلال اعتماد هذه الطريقة – حياة الفرد – نجد هذا الإقتراح: "أن تدرس تحربة النبسي وما نسب إليه من الأحاديث والأخبار – حسب الخطاب الحداثي – من خصلال البحث في دلالة النظام الثقافي عند العرب أيام الدعوة من خلال الأحلاف،

<sup>(</sup>١) عاطف وصفى: الأنثربولوجيا الثقافية، ص 277، وما بعدها.

نظام القرابة، والمصاهرات، ونظام المعاش، والسلوك الديني المبلور في العقائد والأساطير والقصص (۱). هذه الأمور تدرس من خلال سيرة النبي صلى الله عليه وسلم، وقد كانست بعض القراءات التي طبقت هذه الطريقة أن وصلت إلى أحكام ونتائج كلها تسصب في مصب تاريخية النص الديني مثل: إنكار حجية السنة، وأن القول بإمكانية فهم القرآن بالسنة مقرر عند المسلمين يعني: "فهمه بنص مواز له هو في حقيقته ثقافي عمسيق التلبس بعبقرية المجتمع وأحواله (2)، طبعا الاستدلال دائما عند هذا الاتجاه لهي النبي صلى الله عليه وسلم عن تدوين السنة، ثم تدوينها في فترة لا حقة، وقد كان ذلك لحاجة اجتماعية (3).

وجما اتصل بحياة النبسي صلى الله عليه وسلم وكان أمرا بارزا في السيرة النبوية مسالة "الصحبة" فقد حظي صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم بشرف صحبته وقال فسيهم أحاديث كثيرة، ومسألة الصحبة من المنظور الوضعي تدرس كظاهرة أنشربولوجية لما لها من دور في العلاقات الاجتماعية، وبالنسة لحالة النص الإسلامي للدورها في حفظ النص الأول والنص الثاني، أما النص الثالث فقد بلغت فيه الصحبة مبلغا متميزا إلى أن صارت عند بعض الفقهاء مصدرا من مصادر التشريع. وقد آلت القاراءة الانثربولوجية لحياة محمد صلى الله عليه وسلم إلى إنكار حجية الصحابة وأن هسذه المسألة: "مسألة موثوقية الصحابة إنما هي قياسية وضعها الوجدان الإسلامي لاحقاً الله عليه وسلم، وتأسيس هذه الحجية خارج من زمن الوحي يجعل منها ظاهرة تاريخية وما يبني عليها يكون تاريخيا، خاصة عندما بخد أصحاب هذه القراءات يحدون مبررات تأسيس حجية الصحابة في أنما:

- التشريع لما حدث بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم.
  - توسيع أرجاء دلالة النص القرآني بالممارسة التاريخية (5).

أي أن الهـــدف دنـــيوي، ولا تستبعد هذه النتائج؛ لأن النتيحة لازمة من لوازم المــنهج المتبع. أما الطريقة الثانية التي وظفها المنهج الأنثربولوجي فهي طريقة المقارنة؛

<sup>(1)</sup> المنصف بن عبد الجليل: في قراءة النص الديني، ص 58، 59.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 59.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 59، 60.

<sup>(4)</sup> المنصف بن عبد الجليل: في قراءة النص الديني، ص 62.

<sup>(5)</sup> المرجع نفسه، ص 66.

ذلك لأن المسائل المتعامل معها في هذا الإطار مسائل متعلقة بزمن مضى، ولذلك قلت فسيما سبق يتوسل في ذلك بعلم التاريخ، ففي هذه الحال ليس أمام الأنثربولوجي إلا الوثائت السيّ تحدثت عن حياة العرب في الحجاز وعاداتهم ومعتقداتهم وأشعارهم وأساطيرهم... ومسن هذا من جهة، وجهة أخرى النص الإسلامي، وتمدف عملية المقارنة إلى عدة أمور منها:

أ - الكشف عن الوظائف الاجتماعية التي تؤديها النظم الاجتماعية. فإذا كانت القبيلة أو رئاسة القبيلة نظاما اجتماعيا، فإن هذا النظام تناط به وظائف معينة هي إدارة شؤون القبيلة أساسا، وقد سبقت الإشارة إلى أن بعثة محمد صلى الله عليه وسلم وبروزه بدعوته إلى الإسلام يشكل في نظر القراءة الأنثربولوجية حدثا تأسيسيا لنظام اجتماعي مواز، يمكن له أن يضطلع بمهام لم يكن في مقدرة نظام القبيلة الاضطلاع بها، منها تجاوز القبيلة إلى الدولة. يركز المنهج الأنثربولوجي على الكشف عن مثل هذه النظم في إطار تصور وضعي بحت لبيان تاريخية النص، ومن النظم الاجتماعية أيضا نظام الأسرة والزواج، ولذلك يقارن هذا النظام في الإسلام وفي غيره لمعرفة الوظائف المنوطة به.

ب الكسف عن التأثيرات المتبادلة بين النظم الاجتماعية وباقي النظم الثقافية. وفي هذا نجد عمليات مقارنة أجريت بغرض فهم النص الديني الإسلامي منذ البداية؛ أي مسنذ بدء الوحي؛ فكانت هناك مقارنة بين الوحي والكهانة والسحر، وبين الوحي والشعر... وهذا هدف بيان إمكانية الوحي صورة من هذه الصور، أو أساسا لفهمها، وفي ذلك تترتب آثار معينة. يقول نصر حامد أبو زيد: "لقد كسان ارتباط ظاهرتي الشعر والكهانة بالجن في العقل العربي وما ارتبط هما مسن اعتقاد العربي بإمكانية الاتصال بين البشر والجن هو الأساس الثقافي لظاهرة الوحي الديني ذاقما" (1). وهذا مما يدل على أن المنهج الأنثر بولوجي يثبت التداخل وتأثير الظواهر في بعضها البعض، ولكنه هنا يؤكده اعتماد الوحي على ظاهرة الكهانية واتصال البشر بالجن حتى يستوعب العقل العربي مسألة الوحي. ليؤكد بعدها تأثر النص بالثقافة.

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 34.

ج – المقارنة بين الظواهر في مجتمع معين بظواهر أخرى في مجتمع آخر، وهذا طبعا في حالسة وجود شبه بين الظواهر محل الدراسة، وفي هذا نجد محاولات تطبيقية من خلال مقارنة النص الإسلامي من جهة ونص الكتاب المقدس من جهة أخرى، مسئل المقارنسة التي أجراها الدكتور هشام جعيط من عدة جوانب: من جهة اللفسظ، مسئلة القدسية، ومسألة التجلي، مسئلة الوحي.. وغيرها. كل هذه الأمور درست دراسة مقارنة؛ فمثلا في مسئلة تجلي الملك للنبسي صلى الله عليه وسلم يقول هشام جعيط: "إن كل منطق القرآن ضد فكرة تجلي الله ذاته، وما وجد في النص المقدس من تأكيدات على كلام الله لموسى أو جدال الله لإبراهيم بخسصوص قسوم لسوط إنما هو استرجاع للتراث اليهودي القديم حيث كانت الأنثربومسرفيا طاغسية، وقسد أراد القسرآن بذلك عدم التعارض مع التقليد السيهوي"(1). وفي هسذا الإطسار أيضا نجد أركون يقول بأن آية (وعَلَّمَ آدَمَ الأسمَاء كُلُها...) (البقرة: 13) قد استعارها القرآن من التوراة (2).

كما قورن الوحي في الحالة الإسلامية التي عالجها هشام حميط مقارنة بالكتاب المقسدس وحسى بالديانات الوضعية مثل البوذية والزردشتية، وانتهى إلى أن الأديان مؤسسة من طرف الأنبياء؛ لأن النبي قد يكون مجردا من الوحي مثل بوذا وزرادشت في نظره (3) وهكذا نجد أن هذا المنهج استعمل في قراءة النص الديني بزعم أنسه يمتاز بالموضوعية ويتوخى العلمية في أهدافه. وهو من خلال هذه الخطوات التي شكلها يعود إلى بناء ما تم تحليله لينتهي إلى أن المدخل الوحيد لفهم النص هو الواقع؛ لأن السنص من خلال بيان العناصر السابقة يبين أنه ظاهرة واقعية تاريخية، ومنه كان القول بتاريخية النصوص الدينية.

<sup>(1)</sup> هشلم جعيط: في المبيرة النبوية، ص 53.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، ص 76.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 69 وما بعدها.

#### المبدث الرابع

## المنهج التاريخي

#### المطلب الأول: ماهية المنهج التاريخي

المنهج التاريخي هو أحد المناهج المعتمدة في بحال البحث في العلوم الإنسانية، وفي علم التاريخ تحديدا؛ ذلك لأن علم التاريخ بحكم موضوعه المتمثل في دراسة الأحداث الماضية يقتضي منهجا خاصا للتعامل ودراسة هذه الأحداث حتى يمكن الوصول إلى نتيجة مقبولة علميا؛ أقول مقبولة علميا لصعوبة التعامل مع الظاهرة التاريخية، فهي من جهية حادثية ماضية وما دامت كذلك تتعذر ملاحظتها ومن ثم تعذر القيام بأول خطوة منهجية وهي (الملاحظة) التي يبنى عليها غيرها من الخطوات اللاحقة وبذلك يتعذر الاستنتاج.

ومن جهة ثانية الحادثة التاريخية حادثة إنسانية، وهي بطبيعتها هذه تشكل جزء من السذات يصبح التعامل معه بموضوعية فيصبح الأمر من الصعوبة بمكان، لكن في السوقت نفسه إذا ما تم وضع قواعد وحددت خطوات ومراحل يأخذ بحا الباحث في دراسته للحادثة التاريخية يأمن على بحثه من الخطأ، ومن الذاتية ويصل بذلك أو يقارب الصحة بخصوص الظاهرة التاريخية، أو حوادث التاريخ. وقد اعتمد هذا المنهج كيونه يأخذ بالمعطيات الواقعية السبية ولأجل ذلك لم يبق توظيفه موقوفا على فضاء البحث التاريخي، بل اتسع مجال استعماله وصار يؤخذ به في دراسة الظواهر الأخرى كالظواهر الاجتماعية مثلا وحتى في دراسة بعض المسائل الدينية وهي مهمة صار ينهض بما علم تاريخ الأديان وعلم المقارنة بين الأديان.

وكان يفترض أن تكون للدراسات الدينية منهجها الخاص، بل ما هو متحقق أن السديانات على اختلافها لها مناهج بحث، وفي الإسلام هناك منهج البحث الخاص بالأصوليين، ومنهج البحث الخاص بالمحدثين... لكن المتأمل في هذه المناهج يجدها تستقاطع مسع المنهج التاريخي، لهذا السبب صارت الدعوة إلى الأحذ به في الخطاب الحداثي دعوة ملحة معتبرة إياه المنهج الوحيد الذي حقق قدرا من الموضوعية، وهو

الكفيل ببيان الحقيقة، وما عداه من المناهج لا تخل من الذاتية والأسطورية... وما دام الموضوع الذي نبحث فيه هو النص الديني الإسلامي والحكم عليه بالتاريخية فقد رأى الحداثيون العرب أن هذا المنهج (= التاريخي) من المناهج التي يعوّل عليها في الكشف عسن هذا الجانب المسكوت عنه عند المسلمين على حد ما يقولون. والمنهج التاريخي هسو: "ذلك السبحث الذي يصف ويسحل ما مضى من وقائع وأحداث الماضي ويدرسها ويفسرها ويحللها على أسس منهجية ودقيقة بقصد التوصل إلى حقائق"(1).

لقدد شمل هذا التعريف كل المواصفات العلمية بالمفهوم الحديث، والتي يمكن أن تقدق من تتبحة صحيحة من خلال قيام هذا المنهج على عملية الوصف، وهي عادة ما تثبث الشيء بخصائصه كما هو دون زيادة أو نقصان؛ لأن عملية الوصف هي وصف السشيء كما هو متحقق لا كما يبدو للباحث؛ لأنه إن اعتمد على ما يبدو له صار الأمر من قبيل الانطباع، ولم تتحقق الموضوعية عندئد وهي شرط العلمية، وحتى لا يبقي الباحث احتمالا للنسيان، أو لعامل التطور وما يتركه من تأثيرات على الظاهرة التاريخية على الدراسة يقوم بتسجيلها فور عملية الوصف، ثم بعد ذلك يشرع في عملية التفسير من أجل الوصول إلى استنتاج هو في نظر الباحث نتيجة صحيحة وتشكل وجه الحقيقة بالنسبة لتلك الظاهرة، وهنا تبدو عملية التفسير عملية عورية في وتشكل وجه الحقيقة بالنسبة لتلك الظاهرة، وهنا تبدو عملية التفسير عملية عوفوه على دراسة الظاهرة التاريخية إلى درجة أننا نجد بعض من كتبوا في هذا المنهج عرفوه على همذا الأساس، فاعتبر البحث التاريخي: "القيام بصياغة فروض مبدأ تفسير وقوع الأحداث والأحدوال لكي يكون لأعمالهم - المؤرخون - قيمة، ويبحثون عن الأحداث الخفية والأنماط الكامنة أو المبادئ العامة التي تفسر أو تصف الظاهرات التي يدرسوها، وبعد تكوين الفروض يبحثون عن الأدلة التي تفسر أو تصف الظاهرات التي يدرسوها، وبعد تكوين الفروض يبحثون عن الأدلة التي تؤيدها أو تنفيها" (2).

فهو مسنهج لا يقسف عند جمع المعلومات الخاصة بالظاهرة فحسب كما هو التصور التقليدي لعمل المؤرخ، بل يتركز عمله في وضع الفروض، والفروض عمليات تأكدت تفسيرية مؤقتة تتأكد صحتها أو خطأها بما يليها من عمليات البحث، فإن تأكدت

 <sup>(1)</sup> على عكسة وآخرون: مقدمة في البحث العلمي، مكتبة الفلاح، الكويت، ط1 (1998)،
 ص 105.

 <sup>(2)</sup> عسبد الله عبد الرحمان الكندري ومحمد أحمد عبد الدايم: مدخل إلى مناهج البحث العلمي في
 التربية والعلوم الإنسانية، مكتبة الفلاح، الكويت، ط1 (1993)، ص 128.

صارت نتائج صحيحة، وإن لم تتأكد تصاغ فروض أخرى، وهو عمل أخذ عن المناهج التجريبية التي أثبتت نجاعة هذا العمل وحققت انتصارات كبيرة، ثم تكون عملية البحث عن علاقة الظاهرة بغيرها من الظواهر السابقة لها أو المتزامنة معها أو السناتجة عنها للوقوف على العلاقة السببية بين الظاهرة وغيرها من الظواهر الأخرى ومن ثم يصل الباحث إلى الأدلة التي تؤيد نتيجته أو تنفيها.

أهم ما يتميز به المنهج التاريخي هو التحول من الصبغة التقليدية الموقوفة على الجمع والسرد إلى الصبغة الحديثة التي تجمع وتفترض وتحلل وتستنتج. وهذا بفضل المعطور الذي حققته فلسفة العلوم الحديثة متمثلة في فلسفة التاريخ، ففلسفة العلوم عموما تسولي عناية خاصة للمنهج وفلسفة التاريخ بشكل خاص تولي عناية خاصة لعملية التفسير والتنبؤ، وغيرها من الأمور التي تتيح تأسيس معرفة صحيحة أو مقاربة صحيحة للظاهرة نسزوعا بدراستها من طبيعتها كظاهرة إنسانية إلى مستوى الظاهرة الطبيعية. إلى درجة أنه هناك من حصر وظيفة المنهج التاريخي في عمليتي التفسير والتنبؤ أ. فكون عملية التفسير آلية تتيح معرفة أقرب أوجه الصحة وعملية التنبؤ تتيح معرفة مآلات الظاهرة وتطوراقما المستقبلية.

وما دامت الظاهرة المدروسة في هذا البحث هي النص الديني فقد كانت دراسة الحداثيين في تطبيقهم لهذا المنهج أو في الدعوة لتطبيقه؛ لأنه يمكن من الكشف عن كل ما هو غير حقيقي (= غير تاريخي)، ويجعلنا نتنبأ بمستقبل التعامل مع هذا النص. وهذا السذي جعل أركون مثلا يتنبأ بتحول المسلمين من المرجعية الإسلامية إلى المرجعية العلمانية الغربية، وجعله يعتبر الإيمان والإلحاد ظواهر نفسية من خلال تتنعه لتاريخ الإلحاد، وقد مر بيان ذلك، وحتى يصل الباحث الذي يأخذ بالمنهج التاريخي إلى النيج المسرجوة من عملية البحث يقتضي هذا المرور بخطوات معينة هي خطوات المنهج التاريخي، وهي على النحو التالي:

1. اختيار مشكلة السبحث: أي تحديد موضوع الدراسة بدقة، وذلك باختيار ظاهرة أو حادثة محددة يجعل منها موضوع البحث حتى لا تتشعب عملية البحث وتختلط الظاهرة بغيرها من الظواهر الشبيهة بما أو المتقاطعة معها. وتحديد الموضوع يقتضي الوقوف عنده من جوانب وأبعاد مختلفة مثل: البعد الزماني فيتم تحديده أيضا، والأشخاص

<sup>(1)</sup> على عكسة: مقدمة في البحث العلمي، ص 106.

السذين أنجسزوها فيتم التعرف عليهم، والأمور المرتبطة بها فيتم الكشف عنها وعن طبيعة العلاقة بها، والتأثيرات التي تركتها سلبا أو إيجابا. كل هذه العناصر تقتضيها الخطوة الأولى مسن خطسوات المنهج التاريخي، وهي عناصر تتعلق بالظاهرة المختارة كعينة من عينات البحث التاريخي، بل هذه الجوانب هي جزء من الظاهرة من حيث هي كذلك.

فالبعد الزماني يؤكد لنا ألها حدثت في زمان خاص، وبذلك فهي لن تتكرر بل تسميح ظاهرة فريدة من نوعها لا يمكن الرجوع إلى غيرها في دراستها إلا من خلال عملية المقارنة، وبذلك يصبح عنصر الزمان عنصرا حاسما في دراسة الظاهرة التاريخية، أما البعد المكاني فلألها حدثت في رقعة جغرافية معينة و لم تتكرر في غيرها وهنا أيضا تسبيهها بغيرها من الظواهر التي تحدث في بقاع أخرى لا يكون إلا بغرض المقارنة لتسسير عملية الاستنتاج وعملية التنبؤ. أما الأشخاص الذين أنجزوها فهم جزء منها؛ لألها لم تكن لتحدث لولا ألها كانت بفعل فاعل معين، وفي هذا العنصر يعرج الباحث على عناصر أحرى كشخصية الفاعلين وثقافتهم والهدف من إنجازهم تلك الحادثة وغيرها من الأمور، ولهذا فهناك ارتباط بين الظاهرة المدروسة وظواهر أحرى أثرت فيها قبلا وبعدا لا يستغنى عن معرفتها.

وما دام الحديث عن هذا المنهج في هذا المقام؛ لأنه من المناهج التي وظفها الخطاب الحداثي في قراءة النص الديني الإسلامي ويلح هذا الخطاب في التركيز على هذا النهج باعتباره الكفيل بتأسيس تاريخية النص الديني، وما دام كذلك نجد محاولات الحداثيين قد أخذت بهذه العناصر ما أمكنها ذلك، فالنص الديني الذي هو الظاهرة محسل الدراسة تم تناوله من جهة الزمان الذي برز فيه، والسن التي أوحي فيها لمحمد صلى الله عليه وسلم، والمكان الذي تجلى فيه وهو مكة المكرمة وتحديد الزمان والمكان كعنصرين يدخلان في دراسة الظاهرة التاريخية كانت الإشارة إليهما بشكل متميز من خلال بيان خصائص البيئة الجغرافية والثقافية في تلك الحقبة الزمنية بالذات الأمر الذي جعلهم يعتبرون الوحي استجابة للواقع، على أساس أن مبدأ تفسير الظواهر يقضي بأن خطاهرة سبب يفسر حدوقا على نحو معين، أما عن الفاعلين أو الأشخاص الذين أنجـزوا الحادثة، فكان الوقوف عندهم بشكل متميز، وقد اصطلح عليهم أركون "الفاعلين التاريخيين" (أ). وقد مر بنا هذا في الحديث عن آليات تشكل النص وتثبيته.

<sup>(1)</sup> وهو المصطلح الذي طالما وظفه محمد أركون في حق العلماء المسلمين خاصة.

2. جمع المدادة العلمية: وهي خطوة أساسية في هذا المنهج؛ فطبيعة الظاهرة التاريخية كونما حدثت في الماضي يحتم على الباحث أن يجمع ما أمكنه من مادة علمية متعلقة بالظاهرة ويجب على الباحث هنا الحصول على أجود المعلومات التي تمكنه من القيام بالدراسة<sup>(1)</sup>، وحتى يتسنى له ذلك يعتمد على المصادر الموجودة والتي تناولت تلك الظاهرة بالتدوين أو غير ذلك، ولهذا تصنف هذه المصادر إلى صنفين: مصادر أساسية ومنها: الآثار، السحلات الرسمية، السحلات الشخصية، التراث الشفوي. أما الصنف الثاني فهو المصادر الثانوية مثل المراجع الحدثية وكل ما كتب بالعودة إلى تلك المصادر.

إن وفرة المصادر وتنوعها يمكن الباحث من الحصول على أجود المعلومات ومن ثم الإحاطة بدراسة وافية، وبالنسبة للنص الديني الإسلامي إذا ما أريد دراسته وفق هدذا المستهج يفترض في ذلك الحصول على المصادر الإسلامية الأصلية التي تناولت الستأريخ للسسيرة النسبوية، ولستاريخ القرآن الكريم، وللسنة النبوية، ولسائر العلوم الإسلامية، وهسي مسسألة لم يغفلها علماء الإسلام والكتب التي وضعت ما تزال موجودة، وهذا ما يجعلنا نتساءل عن عمل الحداثيين العرب في الوقت المعاصر. هل في أخسدهم بهذا المنهج وهم يدرسون النص الإسلامي رجعوا إلى المصادر الإسلامية؟ وإن رجعوا هل جعلوا منها مصادر أساسية أم ثانوية؟ ونوعية المراجع والمصادر التي رجعوا إليها هل هي المصادر المعتمدة المشهورة التي تمكنهم من الحصول على أحود رجعوا إليها هل هي المصادر المعتمدة المشهورة التي تمكنهم من الحصول على أحود مادة علمية؟. أم أن قراءهم كانت قراءة انتقائية؟. الأمر الذي أدى بهم إلى الكثير من النتائج المخالفة للتصور الإسلامي وهي التي سنتحدث عنها في الفصل اللاحق الخاص بالرؤية المكونة.

3. نقد المادة التاريخية: وهذه المرحلة حاسمة في المنهج التاريخي؛ لأن عملية النقد تبنى عليها النتائج من جهة، ومن جهة ثانية يتدخل الباحث بعقله ومعلوماته. فيخضع المادة لعملية نقد مبرزا إيجابياتها وعيوبها، فيتمكن من خلال عملية النقد من الكشف عن حقيقة الظاهرة، وهل المصادر التي تناولتها كانت أحاطت بها أم لا؟ وهل تدخلت آراء من كتب فيها وبالتالي خضعت للأدلجة؟ أم ألها دونت ونوقشت بموضوعية؟ وهل الظواهر الأحرى المتصلة بها كان لها تأثير حقيقي أم عرضي؟ وغير ذلك من

<sup>(</sup>١) على عكسة: مقدمة في البحث العلمي، ص 105، وما بعدها.

الأمسور التي يمكن أن ينتهي إليها الباحث في هذه المرحلة بحكم عملية النقد المسلطة على المادة التي جمعها. وحتى تكون عملية النقد شاملة ودقيقة يشترط فيها أن تكون وفق مفاهيم المادة، ووفق مفاهيم الظاهرة محل البحث والدراسة، كما يمكن للباحث أن يقارن الوثائس ببعضها البعض، فتكون عملية المقارنة أداة من أدوات النقد والاستنتاج تمكن الباحث من مقاربة الحقيقة.

بالنسبة للشرط الأول شرط مهم، وهو ينسجم مع المبدأ العام الذي تمت الإشارة إليه في التمهيد الخاص بهذا الفصل من أن المنهج يجب أن يخضع للموضوع، وما دامت المفاهيم آليات منهجية يقتضي الأمر أن تكون المفاهيم مستمدة من المادة التي أحذت مسن المصادر الخاصة بالظاهرة، وهذا الشرط لم يلتزم به الخطاب الحداثي في دراسته للنص الديني، وقد مر بنا نموذج محمد أركون كيف أنه استعمل ترسانة مفاهيمه كلها مستمدة مسن علوم الإنسان الحديثة، وسنعود إلى هذا العنصر في الرؤية النقدية في الفصل المخصص لها. كما أن النقد يتنوع إلى نوعين: داخلي وخارجي. أما الداخلي وهو السذي يتضمن الأفكار والأسلوب ونوعية المادة المعرفية وغيرها. ومن هنا نجد التسشكيك في أمور وفي نسبتها إلى أصحابها وغير ذلك. أما النقد الخارجي فينصب علسي أدوات الكتابة، نوعية الورق، الحبر... إذا ما تيسر للباحث القيام بهذه العملية فإنه يتجاوز الكثير من الأخطاء والحواجز ويصل إلى التعريف بالظاهرة بكيفية علمية؛ لأنه درسها دراسة موضوعية.

4. تفسير النتائج: وهي آخر المراحل والخطوات في المنهج التاريخي. سبق بيان وظيفة هذا المنهج على أنها تتركز في التفسير والتنبؤ. فمرحلة التفسير هي المرحلة التي تحدد لنا الحكم النهائي والنتيجة المتوصل إليها، وهذا يعني أن المراحل الأخرى كانت مسراحل ممهدة لهذه المرحلة. فإذا كانت تلك المراحل تمت وفق القواعد المحددة تكون عملية التفسير دقيقة وتكون النتيجة صحيحة، وإن كانت مخالفة للقواعد المحددة كانست النتيجة خاطئة. ولما كانت المراحل السابقة خطوات واقعية اعتبر هذا المنهج مسنهجا واقعيا لأنه يتعامل مع الظاهرة من خلال المعطيات المادية التي يكون احتمال الحطأ فيها قليل.

وبالنــسبة للنص الديني مدار هذا البحث ذهب الحداثيون في تفسيرهم للنتائج المتوصــل إلــيها إلى أنها تؤكد تاريخيته، وذلك لاعتمادهم على مصادر غير المصادر

المستعلقة بهذا الموضوع (= النص الديني). كما أن المفاهيم الموظفة مفاهيم غريبة عن هسذا السنص. ولذلك آلت تفسيراتهم إلى تاريخية النص الديني بينما النص له جهازه المفاهيمسي الخساص به. ولكن الحداثيين اعتبروا تلك المفاهيم مفاهيم مثالية ميثية لا تتناسب مع المنهج التاريخي، وأحسب أن في ذلك أغلوطة لأن البحث التاريخي في محسال الفكر أو في بحال الأديان يمكن تناوله بالدراسة وهذا ما صار يدرج في عداد تخصصات معرفية مثل تاريخ الأديان. لكن الحداثيين العرب يلتمسون مبررات للأخذ بحذا المنهج في بعده المادي وهذا ما سنقف عليه في المطلب اللاحق.

### المطلب الثاني: مبررات توظيفه

لقد كان للتطور الذي حققته العلوم الإنسانية في العصر الحديث الأثر الكبير في تقليد هذه العلوم خاصة على مستوى المنهج الذي صارت فيه هذه العلوم تقلّد العلوم الطبيعية فيه، ولذلك صارت نتائجها تنعت بألها نتائج علمية لا فلسفية، ومن هذه المناهج المنهج التاريخي الذي علقت عليه القراءة الحداثية للنص الديني الكثير من الأمل في تحقيق تاريخية النص الديني وذلك لعدة مبررات منها:

1. طبيعة الموضوع: الموضوع محل الدراسة هو النص الديني الإسلامي في مستوياته المثلاثة: النص القرآني، النص النبوي، والنص التراثي. هذا النص بمستوياته المختلفة مدون ويتعاطى معه المسلمون كمرجعية في حياقم حسب الترتيب طبعا. وما دام رهان القراءة الحداثية هو إدخال التاريخية إلى ساحة هذا النص وجد أصحابها في المنهج التاريخي أحد المساهج التي تمكنهم من بلوغ هذه الغاية، ذلك لأن هذا النص وقع في الماضي؛ أي في المستاريخ وبالستالي محاولة البحث عن تدوينه تكون عملية تاريخية، وعملية جمعه عملية تاريخسية، ونسزول الوحي حادثة تاريخية، ووضع الكتب حادثة تاريخية، وبذلك اعتبر النص في حد ذاته ومن جميع جوانبه حادثة تاريخية. وما دام كذلك يدرس كأي ظاهرة تاريخسية وفسق المنهج التاريخي؛ فبخصوص النص القرآني ينظرون إليه من البداية – بدء الوحسي – وقد مر بنا كيف أهم نظروا إليه على أنه حادثة تاريخية بحتة بدليل أن أركون اصطلح عليه "الحدث القرآني" كما أن نصر حامد أبو زيد اعتبره "ظاهرة ثقافية" وسواء قيل: "حدث" أو "ظاهرة" فكلا المصطلحين يهدف إلى إثبات دنيوية الوحي، واعتباره مما قيل: "حدث" أو "ظاهرة" فكلا المصطلحين يهدف إلى إثبات دنيوية الوحي، واعتباره مما حدث في الزمان. وهو من الأمور التي تجري عليها أحكام التاريخ.

وحسى تستم دراستها وفق معايير العلم لا بد من إخضاعها للمنهج التاريخي. والأمسر نفسسه قيل عن تدوين المصحف، فهو أحد الأحداث التاريخية الأساسية في تساريخ القسرآن الكريم، ولذلك كانت تساؤلات الحداثيين متميزة حول هذه الجزئية خاصة وأنحا كانست بأمر من الخليفة الثالث فكانت من الأمور التي مثلت خلفية سياسية في نظرهم لا يمكن الكشف عنها إلا من خلال المنهج التاريخي الذي يمكن أن يكسشف لنا عن ملابسات الحادثة وعلاقاتها بغيرها من الظواهر ذات الصلة بها مثل: النسسخ المعتمدة والأمر بإحضارها واعتمادها في عملية التدوين، ومثل تثبيت الكتابة الإملائسية الذي تم في وقت متأخر، ومثل الانتقال من الشفوي إلى المكتوب الذي هو جوهر هذه العملية، وما يتركه من أثر على الدلالة.

كل هذه الجوانب هي جوانب تاريخية تدرس في إطار تاريخ القرآن الكريم وما دامت كذلك فالمنهج التاريخي هو الأنسب لدراستها من منظور الحداثيين، وإن كان علماء الإسلام قد اهتموا بهذه الجوانب المختلفة وضمّنوها مدوناقم ككتب علوم القسرآن وغيرها، فإن القراءة الحداثية ترى في تلك المدونات غير موثوقة من جهة (١)، ومن جهة أخرى كانت قراءة أصحابها قراءة إيمانية ميثية.

وبالنسسبة للنص النبوي فقد مر كذلك بعدة مراحل هي محطات تاريخية زمنية، ففي السبداية لم يكن مدونا ثم دون، ثم وقع الاختلاف في كيفية تصحيح الأحاديث، ثم طرح الحسديث النبوي كمصدر من مصادر التشريع... هذه الجوانب وغيرها من السنة النبوية هسي في نظر المسلم المؤمن بالمرجعية الإسلامية لا تنفك عن البعد الغيبسي الإيماني، وإن كانت قد حدثت في واقع بشري؛ لأن الإسلام لم يكن يشرع لعالم آخر غير عالم البشر، بسل جاء ليشرع لواقع بشري دنيوي. وقد تعاملت مع هذا الواقع نصوص القرآن والسنة لكن القراءة الحداثية تعتبر هذه المحطات من تاريخ السنة النبوية محطات دنيوية بحتة حدثت في الستاريخ لا يمكن التعامل معها خارج إطار التاريخ، وفي هذا كان تركيز الحداثيين على عسدة عناصر اعتبروها عناصر فعالة ساهمت في تأسيس حجية السنة وتعاليها عن التاريخ، مثل الإمام الشافعي الذي اعتبرها مصدرا من مصادر التشريع وقد مر بنا الحديث عنه.

مسن هسنا، من هذه الرؤية الوضعية للنص النبوي والتي اصطدمت مع العقيدة الإسسلامية الستي تشبث العصمة للنبسي صلى الله عليه وسلم وحجية السنة، ذهب

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 53.

الحداثيون إلى أن الكشف عن هذه القراءة الإيمانية للنص النبوي أيضا يمكن أن يكشف عنها أو عن غيرها المنهج التاريخي. أما بخصوص النص التراثي فهذا الحكم عليه تاريخيا أو دراسته وفق المنهج التاريخي بغرض تاريخيته، فالأمر يختلف عن النص القرآني والنص النبوي، وجهد علماء الإسلام كثيرا ما كان مرتبطا بواقعهم بل كانوا يصرحون بذلك. من خلال هذا تلح القراءة المعاصرة على توظيف المنهج النقدي التاريخي في قراءة النص الديني؛ لأن طبيعته طبيعة تاريخية ينبغي أن يسلط عليها المنهج التاريخي.

2. طبيعة المنهج: لقد تم الحديث عن المنهج التاريخي في المطلب السابق وأهم خطــواته، وتمــت الإشارة إلى أنه منهج التعامل مع حادثة وقعت في الماضي، ولذلك كانــت قواعده مكيفة مع الموضوع المدروس، وهو الحادثة الماضية. وبما أن النص الديني في نظـــر الحداثيين حادثة وقعت في الماضي وتأثرت بأحداثه فهو حادثة تاريخية ينبغي أن تدرس وفق المنهج التاريخي، فبالنسبة لعملية جمع المادة كخطوة من خطوات هذا المنهج نجد الحداثيين يعتبرون المصادر المعتمدة في عملية التدوين غير وافية؛ أي أنما ناقصة ومن ثم فهي مشوبة لأنه منها ما هو مبعد مثل المصادر الشيعية؛ لأن الشيعة حصروا في خانة المعارضة وتعرضوا غالبا للاضطهاد حتى مجيء عهد الفاطميين والبويهيين(1). وهذه العملية يمكن كشفها بالمنهج التاريخي الذي يقتضى تحصيل أكبر وأحود مادة علمية تمكن صاحبها من الإحاطة بالموضوع. فلا يمكن دراسة حادثة تاريخية مع إقصاء شطر الإســهامات التي ساهمت فيها، فطبيعة المنهج إذا من خلال هذه المرحلة تكون مناسبة لدراســـة الموضـــوع. وبالنسبة للخطوة الثالثة للمنهج التاريخي، وهي عملية النقد فهي عملية من صميم المنهج التاريخي، وتوظيفها وتطبيقها يكون على الحادثة التاريخية التي تعددت حولها الرؤى ولذلك يستعين الباحث في عملية النقد بالمعارف العقلية التي يمكن أن تكشف عن الحادثة من حيث هي كذلك، وتميزها عمّا تعلق بما من آراء المؤمنين بما وغير ذلك مما يدخل في عملية التقديس المنافية للتاريخية، وعملية النقد التاريخي تحتم على المرورخ نمط العقل الشغال المتعامل معها(2). على أساس أن مسألة التقديس والأدلجة، وفضاء السحرية نابعة من عدة عقول لا من عقل واحد.

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 28.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 69.

3. طبيعة المناهج المستعملة: لا شك أن قراءة النص الديني قد بدأت منذ وقت مبكر عند المسلمين، كما بدأت منذ وقت طويل أيضا من طرف المستشرقين ولكن القراءتان معا في نظر الخطاب الحداثي لم تصل لا هذه ولا تلك إلى قراءة وافية تمكن صاحبها من تجلية الحقيقة. ولهذا كان من مسوغات الدعوة إلى الاعتماد على المنهج التاريخي واقعيته واعتماده على العناصر المادية الوضعية في تتبع الظاهرة ودراستها. خلاف المناهج التي اعتمدها المسلون من خلال ما أبدعه الفكر الإسلامي من مناهج هي في نظر الحداثيين عائق أكثر مما هي حافز. يقول أركون عن الفكر الإسلامي في هسذا المستوى: "إنكفا على ذاته داخل منهجية سكولاستيكية اتباعية واجترارية، وكانت هذه السكولاستيكية نفسها قد انقسمت إلى معارف جزئية مبعثرة وتشكلت على هيئة تراثات مذهبية مبتورة ومتنافسة ومغلقة بعضها على البعض الآخر" (1).

إن هذه الأوصاف التي نعت بما أركون المناهج التي استعملها المسلمون من تقليد وتكرار ومذهبية... ولدت الكثير من العقبات التي حالت دون دراسة النص الديني دراسة علمية، من هذه العقبات تشكيل حافز دوغمائي لا يتيح التعاطي مع المسألة المدروسة بكل حرية وبالأدوات المختلفة المتاحة للباحث، الأمر الذي يجعله ينظر إليها مسن زاوية معينة تتكون من خلاله رؤية خاصة لا تعد أن تكون تكرارا لما أثبته السابقون. وقد مر بنا في الفصل الأول من الباب الأول أنه من أهداف التاريخية تحطيم الدوغمائية في الإطار الإسلامي. كما أن المنهجية الإسلامية التي تعتمد بشكل كبير على فهم السلف واعتبارهم سلطة معرفية ودينية في نظر الحداثيين. هذه المنهجية غير علمية عسندهم؛ لأن: "المعاصرين لزمن القرآن لم تكن المعرفة التاريخية هي شغلهم علمية عسندهم؛ لأن: "المعاصرين لزمن القرآن لم تكن المعرفة التاريخية هي شغلهم الشاغل كما هو حاصل الآن، كانت المعرفة الأسطورية أو الخيالية القائمة على حب التضخيم والمبالغة هي المسيطرة على وعي الناس، ولا تزال هذه العقلية مسيطرة على وعي الناس، ولا تزال هذه العقلية مرحلة العلم والحداثة التكنولوجية حتى الآن"(2).

إن هذه المواصفات التي تعتبرها القراءة الحداثية خصائص الرؤية الإسلامية للنص السديني مسردها المنهج المثالي القائم على الثقة في الرواة وعلى عدم الجرأة على النقد، ولسندلك تكرست في نظرهم هذه النتائج السلبية التي لا يمكن القضاء عليها إلا بقراءة

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 90.

<sup>(2)</sup> أنظر هاشم صالح في تعليقه على نص أركون، الفكر الأصولي، ص 54.

مادية وضعية قوامها النقد التاريخي، ولهذا كان تركيزهم على أهم المحطات في تاريخ النص الديني كنزوله ولغته وتدوينه... وما قيل عن القراءة الإسلامية قيل أيضا عن بعض القراءات الاستشراقية، فبعض المستشرقين حسب أركون تواطؤوا مع المسلمين وقاموا بمخاتلة الحقيقة إما حفاظا على مكسب وإما خوفا على النفس خاصة مع تنامى الحركات الإسلامية، ووصول بعضها إلى الحكم.

يقول أركون معيبا على الاستشراق مثل هذا الأمر: "ليس المؤمنون وحدهم هم السنين بقوا منغلقين على أنفسهم داخل السياج الدوغمائي، وإنما التبحر الاستشراقي الأكاديمي نفسه ظل منغلقا داخل نفس السياج لزمن طويل عندما اكتفى بنقل أفكار الإسلام السني الأغلبي إلى اللغات الأوروبية"(1). من هنا كانت الدعوة إلى المنهج التاريخي وتطبيقه في دراسة النص الديني؛ لأن المنهج المستعمل لم يكن وافيا بالغرض، همذا الغرض هو الكشف عن أمور كانت مستورة في نظر الحداثيين، أو هو عملية تفكير في اللامفكر فيه كما يقول أركون؛ أي أن هذا المنهج يساهم في إضاءة هذا النص إلى أقصى حد ممكن، ومن المناهج التي تبلغنا هذه الغاية المنهجية التاريخية (2).

من هنا، من طبيعة المنهج المستعمل في قراءة النص الديني، وبيان عدم كفاءته وجد الحدائيون مسوغا للأخذ بالمنهج التاريخي على أساس أنه من المناهج البديلية والمستلائمة مع الموضوع الذي هو النص الديني، وذلك لمادية هذا المنهج واعتماده العناصر الواقعية، وإبعاده لكل مسألة أو عنصر غيبي وهذا بالاعتماد على أكبر مادة علمية متاحة للباحث. وقد سعى أصحاب هذا المنهج إلى معالجة كل ما يتعلق بالنص الديني معالجة سببية وضعية بحتة أدت بمم إلى تكوين إثبات تقني للمسائل، وهو أمر سنقف عليه في الفصل اللاحق.

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 65.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 39.

# الفصّ لالتّاني

# الرؤية المكونة

المبحث الأول: خصوصيات هذه الرؤية

المبحث الثاني: تغيير محور الاهتمام في العقيدة

المبحث الثالث: أثر اللغة في الرؤية

### الميحث الأول

# خصوصيات هذه الرؤية

من الطبيعي أن تكون الرؤية تابعة للمنهج المستعمل متسقة مع آلياته وخطواته، وقد جاءت رؤية الحداثيين العرب ومن خلال النماذج التي وقفنا عندها كذلك؛ فهي رؤية بعيدة عن التصور الإسلامي، ومرد ذلك المنهج المستعمل في دراسة النص الديني، إنه مسنهج غير إسلامي على الرغم من إلزام الحداثيين العرب أنفسهم بأن يخضعوا مسناهجهم للنص الديني لا العكس كما وجدنا ذلك عند نموذجين شهرين: أركون والجابري ولذلك كانت الرؤية التي أفضت إليها قراء هم رؤية غير إسلامية كما سبق القول.

### المطلب الأول: رؤية تفاضلية

إن تاريخية النص الديني بما ألها مجال يسعى الخطاب الحداثي العربي المعاصر إلى تأسيسه والدفاع عنه، هذا الموضوع يتنافى مع الصبغة العامة للرسالة الإسلامية أقصد صبغة «العالمية» على وجه الخصوص؛ لأن التاريخية تبقي على النص في التاريخ، فهو أسير الماضي لا يمكن أن يصبح مرجعية للحاضر أو المستقبل، وهنا تصطدم تاريخية السنص مع الإسلام في حد ذاته، فوجد الخطاب الحداثي نفسه أمام تساؤل جوهري كيف يمكن الاعتراف بعالمية الرسالة الإسلامية، مع القول بتاريخيتها؟

للإجابة على هذا التساؤل وجد الحداثيون ملحاً تبريريا هو الانتقائية أو الأخذ عبداً "التفاضلية" فكانوا ينتقون من النصوص ما يلائم رؤيتهم وما عداه لا يتم التطرق إليه، وما دام مبدأهم دائما هو أن العبرة لخصوص السبب راحوا يجردون النصوص من بعدها الآخر الذي هو "عموم اللفظ" حتى يستقيم لهم الأمر، لذلك نجدهم يأخذون بالنماذج الشاذة فكانت رؤيتهم رؤية تفاضلية. وعملية التفاضل في التعاطي مع النص عمدوما والنص الديني خصوصا، عملية هي في جوهرها امتداد للفكر الغربي، فالجابري على الرغم من أنه أحد الذين أخذوا بالتفاضل يرى بأن التفاضل يعود إلى نشمولية أو نسشاط السبحث الفللوجي في القرن 19 الذي انتهى إلى تعديل الرؤى الشمولية أو

التخلي عنها لصالح النظرة التجزيئية التي تجتهد من أجل رد كل فكرة إلى أصل سابق خدمة للمركزية الأوروبية<sup>(1)</sup>.

يستسشف مسن هذا أن النظرة التفاضلية، ليست نظرة إسلامية، بل هي امتداد للمركسزية الغسربية، وقد كانت محاولات الخطاب الحداثي توظيفها على الرغم من اعتسراف دعاته بألها امتداد للمركزية الغربية، كما وحدنا مع نموذج الجابري، فهو المعني الأول بكلام الدكتور طه عبد الرحمان حينما قال: "وأما نقص عملهم فينبئ عنه اتسباعهم السشاذ والغريب من الأقوال فلا يطلب الشاذ إلا من يريد الزيغ عن الحق والمسروق، ولا يطلب الغريب إلا من يريد المخالفة والظهور، ولا أشذ ولا أغرب مما ينقلون عن غير أهل هذا التراث متوسلين به عند النظر في معارف التراث "أقيل عنه أيضا بأنه عينة من عينات التعاطي التشطيري مع التراث ".

وما يقال عن غيره من المفكرين العرب الذين يشتغلون بالخطاب الحداثي العربي المعاصر، ومن خلال الحكمين السابقين، وقبلهما اعتراف الجابري يتأكد لدينا بألها رؤية تفاضلية حتى في رأى النقاد والمفكرين سواء أكانوا من حملة التصور الإسلامي أم من غيرهم. وما يؤكد ذلك أيضا ما سنقف عليه من عينات للخطاب الحداثي في قراءته للنص الديني في مستوياته المختلفة تبرز الرؤية التفاضلية كخاصية من خصائص القراءة الحداثة العربية المعاصرة لهذا النص.

فبالنسسبة للنص القرآني سبق لنا أن وقفنا على مختلف الجوانب التي من خلالها سمعى الخطاب الحداثي العربسي المعاصر إلى تأسيس تاريخيته كوجوده قبل النسزول وأسباب نسزوله، وطبيعة نسزوله، وماهيته هل هو لفظ فقط أم لفظ ومعنى؟ وغيرها مسن الأمور بغية تأسيس التاريخية كما يريدالخطاب الحداثي هذا من جهة، ومن جهة أخسرى يتحلسى التفاضل في طبيعة المراجع التي رجع إليها هذا الخطاب؛ فبالنسبة للمسراجع والمصادر التي اعتمدها الحداثيون العرب يمكن تقسيمها إلى قسمين: مراجع إسلامية، ومراجع أجنبية، تمثلت في كتب الاستشراق تحديدا.

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 28.

<sup>(2)</sup> طه عبد الرحمان: تجديد المنهج في تقويم التراث، ص 10.

<sup>(3)</sup> جسورج طرايبشي: مذبحة التراث في الثقافة العربية المعاصرة، ط1 (1993)، دار الساقي، بيروت، ص 83.

والمستأمل في مراجع الخطاب الحداثي العربي يجدها المراجع الأجنبية بالدرجة الأولى، وهذا ما يلمسه القارئ ويجده في كتابات محمد أركون مثلا، لقد كان تركيزه على وهذا ما يلمسه القارئ ويجده في كتابات محمد أركون مثلا، لقد كان تركيزه على على كستب المستشرقين معتمدا عليها في دراساته الإسلامية سواء فيما يتعلق بنص الوحي، أو بالنص التراثي. وكان الأولى الاعتماد على مصادر إسلامية، ولكن الرؤية المرجو تأسيسها جعلته يعتمدعلى كتب المستشرقين، ففيما يخص النص القرآني وجدنا أركون في معالجته لبعض المسائل المتعلقة بعلوم القرآن يصرح باعتماده على كتب الاستشراق مشل حديثه عن الفرق بين الشفوي والمكتوب، وفي ذلك يعتمد على المستشرق الفرنسي إرنست رينان (Ernest Renan) الذي كان يقول: "ولكن القرآن كان كلاما من قبل أن يكون نصا وقد ظل إلى أيامنا كلاما تعبديا، وما التاريخ الانتقادي للقرآن سوى إعادة بناء المجموع الصحيح لجميع النصوص التي نسزلت على عمد باسم التنسزيل "(2)".

لا أريد التعليق على هذا الكلام ولا على ما سيأتي بعده لأين أريد بيان صفة التفاضلية كصفة ملازمة للقراءة الحداثة العربية المعاصرة، أما نقدها فسيأتي في الفصول اللاحقة. على كل تبدو هذه الفكرة التي ركز عليها أركون في كتاباته حول النص القرآني محورية في كلامه، وهي فكرة إرنست رينان استعارها منه أركون وبنى عليها نستائج خاصة في مجال الدلالة وما يترتب عليها من أحكام شرعية، ومن الأمور التي ترتبت على الأخذ كهذه الفكرة عند أركون إنكاره المرجعية القرآنية لعمل وتصرفات المسلم المعاصر والدعوة إلى ضرورة قراءة النص القرآني قراءة تزامنية – بالمفهوم الألسيني – وهذا في نظره ما يجعلنا نقف على دلالات أحرى للنص القرآني غير الدلالات السائدة.

كما نحد أركون أيضا في دراسته لمسألة الشفوي والمدون، والفرق بينهما، يعتمد على رأي رينان في هذه المسألة الذي يقول بأن القرآن كان كلاما قبل أن يكون نصا وقد ظل كلاما تعبديا حتى هذه الأيام<sup>(3)</sup> وقد اعتمد أركون هذا الرأي أيضا وراح

<sup>(1)</sup> فيلسوف ومستشرق فرنسسي ولد عام 1823، وتوفي عام 1892، من مؤلفاته: ابن رشد والرشدية، أنظر موسوعة أعلام الفلسفة، ج1، ص 518، 519.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 30.

<sup>(3)</sup> نقلا عن محمد أركون: الفكر العربي، ص 30.

يقدم تعريفا آخر للقرآن الكريم غير التعريف الإصطلاحي المتداول عند المسلمين فيقول: "القرآن مجموعة محدودة ومفتوحة من النصوص باللغة العربية يمكن أن نصل إليها ماثلة في النص المثبت إملائيا بعد القرن الرابع"(1).

كما نجد الظاهرة نفسها عند هشام جعيط، فكتابه الذي خصص جزأه الأول للسبحث في الوحي والقرآن والنبوة، يكاد يفتقر للمراجع الإسلامية أمام كتب المستشرقين التي اعتمدها وذلك سر تشكيكه في ترتيب الآيات داخل السور، كما رفض أمية النبيي عليه الصلاة والسلام، وغيرها من المسائل التي تضمنها هذا الكتاب<sup>(2)</sup>. هذه من دلائل التفاضل في الرؤية الحداثية العربية المعاصرة؛ أعني اعتمادها المصادر الاستشراقية بدل المصادر الإسلامية في دراسة النص الإسلامي.

أما التفاضل من جهة أخرى فقد حدث على المستوى الداخلي فالمصادر الإسلامية مستفاوتة القيمة؛ فعند أهل السنة مثلا نجد أن صحيح البخاري من أصح الكتب، وقد تضمن الحديث عن المباحث الخاصة بالقرآن وعلومه، فقد جمع الإمام السبخاري مختلف النصوص التي تحدثت عن نسزول القرآن الكريم، وعن حملته، وعن حفظته، وعن تدونيه، وما إلى ذلك في كتاب فضائل القرآن، لكننا لا نجد واحدا من الحداثيين العرب عاد إلى هذا المصدر المهم عند المسلمين السنة، وتم الاعتماد على مسصادر أخرى تكررت كثيرا، مثل كتاب الإتقان في علوم القرآن للإمام السيوطي، وليس الأمر هنا التقليل من شأن هذا الكتاب ولكن طبيعة عمل الإمام السيوطي هي الجمسع، فلسم يكن منظرا أو ممحصا محققا بقدر ما كان همّه جمع المعارف الإسلامية خوفا عليها من الضياع؛ لأن الظرف الذي عاش فيه الإمام السيوطي اقتضى ذلك.

فالأمة كانت تعيش وضعا حضاريا متدهورا، الأمر الذي جعل الإمام السيوطي يسوجه عمله ويركز جهده على جمع ما هو موجود، استجابة لموقف حضاري هو حماية الذاكرة الإسلامية، والغريب في الأمر أن هذه المسألة معلومة لدى الحداثيين العسرب. فالدكتور نصر حامد أبو زيد مثلا يقول متحدثًا عن الزركشي والسيوطي وكتابيهما: السبرهان والإتقان: "كان التحدي الذي واجههما الحفاظ على الذاكرة الحسضارية للأمة على ثقافتها وفكرها في مواجهة الزحف الصليب الغربي... ثم

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 32.

<sup>(2)</sup> أنظر في هذا كتاب هشام جعيط: في السيرة النبوية، القرآن والوحي والنبوة.

يقول: ولم تكن هذه العملية في حقيقتها سوى استجابة حضارية لموقف فرض على العقل العربي الانسحاب إلى الداخل، والاعتصام داخل حدود علوم «النص» والعكوف على الثقافة والفكر يحميهما من الضياع ويحافظ عليهما من التشتت"(1).

رغم هذا - الوعي بطبيعة عمل الإمام السيوطي - نحد التركيز عليه دون الإمام السبخاري مـــثلا في مسائل خاصة بالنص القرآني، وحتى المسائل التي أوردها الإمام السسيوطي، و لم تكن تصب في مصبهم تم تجاهلها، من ذلك مثلا التركيز على تأثير الثقافة في النص انطلاقا من أسباب النول، إذ اعتبر الدكتور نصر حامد أبو زيد أن الوحيي كان استجابة للواقع، وأن نول القرآن كان لأسباب بيئية ثقافية دون الإشارة إلى الآيات الكثيرة التي ذكرها الإمام السيوطي بألها نولت دون سبب نسرول، ففي هذه المسألة تم القفز على ما ذهب إليه الإمام السيوطي؛ لأنه لا يوافق مذهبهم في ذلك، وهذه إحدى تجليات حاصية التفاضل كخاصية للرؤية الحداثية.

أما عن المسائل التي تم التطرق إليها فإننا نجد الدكتور نصر حامد أبو زيد مثلا يعتمد في مسألة التدوين رأيا شاذا أورده الإمام السيوطي فجعل منه مرجعا معتمدا، همذا الرأي الذي قال فيه الإمام السيوطي والذي مفاده أن: سورة الأحزاب كانت تقرراً في زمن النبي صلى الله عليه وسلم مائتي آية، فلما كتب عثمان المصاحف لم تقدر إلا ما هو الآن<sup>(2)</sup> اعتمد نصر حامد أبو زيد هذه الرواية وغيرها مما يشبهها ولم يلتفت إلى سائر الروايات المخالفة لذلك، مثل ما أورده الزرقاني في مناهل العرفان من أن النبيي صلى الله عليه وسلم كان يدل على موضع المكتوب من سورته، وكان يأمر من كان من الصحابة يكتب له الوحي بأن يكتبوه فيما يسهل عليهم من العسب واللخاف والرقاع وقطع الأديم، وعظام الأكتاف والأضلاع، وكان هذا الذي يكتب يوضع في بيت النبي صلى الله عليه وسلم، وهكذا إلى أن انقضى هذا العهد عهد النبي صلى الله عليه وسلم، وهكذا إلى أن انقضى هذا العهد عهد النبي صلى الله عليه وسلم والقرآن مجموع على هذا النمط<sup>(3)</sup>.

هذه الرواية الثانية على شهرتما واعتمادها من طرف المسلمين أهملت في الخطاب الحداثــــى العربــــى المعاصر وتم التركيز على رواية السيوطي السابقة مما يدل أيضا على

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 11-12.

<sup>(2)</sup> السيوطي، الإتقان: فقلا عن مفهوم النص لنصر حامد أبو زيد، ص 131-132.

<sup>(3)</sup> عبد العظيم الزرقاني: مناهل العرفان، ج1، ص 247.

الانتقائسية، والتفاضلية في رؤية الحداثيين في دراستهم للنص القرآني. ومن المسائل التي يسوردون فيها الشاذ من الأقوال، بل أقوالهم وظنونهم في بعض الأحيان مسألة التدوين، على أساس ألها تم فيها التركيز على الحفظ، فيشككون في عملية الحفظ ويقولون بألها ليسست دائما مضمونة النتائج<sup>(1)</sup>، ويهملون الروايات الواردة فيما كان يعضد الحفظ مما هو مدون على الوسائل المذكورة في نص الزرقاني السابق مما يدل أيضا على ألهم يختارون الشاذ من الأقوال فكان تعاطيهم مع النص القرآني وتاريخه تعاطي تجزيئي تفاضلي.

مسن المسسائل كذلك التي تناولوها بخصوص النص القرآني مسألة الوحي، فلم تعتمد في مفهومه «الاصطلاحي» التعريفات الإسلامية المشهورة وإنما اعتمدت الآراء السشاذة، بل بحد نصر حامد أبو زيد مثلا أهمل مختلف النصوص الإسلامية، ليأخذ بردود أفعال القرشيين زمن البعثة بوصفهم الوحي بأنه شعر حينا وسحر حينا، وجنونا حينا آخر، فراح يجري مقاربات تفسيرية بين الوحي وهذه المفاهيم لينتهي إلى أن «الوحي» لا يعد أن يكون ظاهرة ثقافية شألها شأن الظواهر الثقافية الأخرى التي كانت سائدة في الححاز والتي كان نزول القرآن متزامنا معها، الأمر الذي أدى به إلى إنكار الاتصال بين عالمي الغيب والشهادة أو إنكار ظاهرة «الوحي». ومثل ما هو الأمر مسع محمد أركون حينما اصطلح على «الوحي» مصطلح «الحادث القرآني» وكان غرضه من تحويل التسمية إبراز اتصاف هذه المعرفة التاريخية بالصفة الوضعية أو وكان غرضه من تحويل التسمية إبراز اتصاف هذه المعرفة التاريخية بالصفة الوضعية والسبعض مسنهم ينكر ذلك جهارا. يقول عزيز العظمة في هذا المحال: "إني لا أعتقد والسبعض مسنهم ينكر ذلك جهارا. يقول عزيز العظمة في هذا المحال: "إني لا أعتقد بالمكانية التواصل بين القوى الخفية وبين البشر "(3).

هــذه بعــض النماذج التي أردت من خلالها بيان التفاضل في رؤية الحداثيين في بحال دراستهم للنص القرآن، والأمر نفسه بالنسبة في دراستهم للنص النبوي؛ فالرؤية التفاضلية في تناولهم النص النبوي تتحلى أيضا في: نوعية المصادر المعتمدة عندهم، في حجية السنة، وفي تدوينها أيضا، وحتى فيما بني على السنة من أحكام تشريعية، وهذا بفعــل نظر قم لحجية السنة؛ فبخصوص المصادر نجد مثلا من يعتمد الرسائل الجامعية ويهمل مصادر إسلامية أصيلة مثل ما هو الشأن مع عبد الجيد شرفي في الفصل الذي

<sup>(1)</sup> أنظر في هذا هاشم صالح في شرحه على نص أركون. الفكر الأصولي، ص 29

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 51.

<sup>(3)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين، ص 105.

خصصه لعلوم الحديث ضمن كتابه: الإسلام بين الرسالة والتاريخ، إذا اعتمد في مسألة غاية في الأهمية والخطورة. رسالة قدمت لنيل شهادة الدراسات المعمقة (DEA) في إحدى الجامعات التونسية ولم يعتمد المصادر الإسلامية في ذلك<sup>(1)</sup>. والأمر نفسه نحده عند محمد أركون ففي حديثه عن السنة الإسلامية الشاملة نجده اعتمد كتب المستسرقين أكثر مما اعتمد كتب المسلمين وإن كانت هذه الكتب فهي من المراجع الحديثة، أو من الكتب غير المتخصصة بالنسبة للمصادر، وقد تجلى الأمر عنده بشكل متميز في إشادته بالمستشرقة الفرنسية حاكلين شابي (jacquline chabbi) صاحبة كتاب: «إله القبائل إسلام محمد» (2).

هـــذه إحدى النواحي التي اهتم كها الحداثيون في دراستهم للسنة النبوية، مما يدل علـــى أن معالم التفاضل متحققة على هذا المستوى، وهكذا صارت مناقشاقم للسنة وعلــومها في ضــوء الدراسات الاستشراقية، وما اعتمدوه من مصادر إسلامية يعتبر ثانويا في علوم الحديث مثل تركيزهم وتمثيلهم بمقدمة ابن الصلاح، إذ كانوا يعتمدون عليه دون غيره من المحدثين الذين كانوا أكثر شهرة منه في مجال الحديث وعلومه.

من الأمور المتعلقة بالسنة والتي تبرهن على الرؤية التفاضلية في الخطاب الحداثي مسألة تدوين السنة، إذ نجد الاعتماد أيضا على الانتقائية، فتدوين السنة في نظرهم غير مشروع من جهة، ومن جهة ثانية تم في وقت متأخر نسبيا - في خلافة عمر بن عبد العزير وبالتالي إذا تم النظر إلى الجهة الأولى، جهة تدوينها نجدهم يوردون ما ثبت عسن النبي صلى الله عليه وسلم في بحال نحيه أن يدون ما سمعوا عنه من أحاديث معتبرين ذلك النهي ينسف علوم الحديث كلها(3) في حين قمل النصوص الأحرى التي تحث على الجمع والتدوين مما ذكره علماء السنة. من جهة أخرى نجد مسألة من أخطر المسائل تؤكد الرؤية التفاضلية للحداثيين في بحال دراستهم للنص النبوي هي أخطر المسألة حجية السنة، وإن كنت قد تناولت هذه المسألة في المدخل العام لهذا البحث في الحديث عن أنماط توظيف النص ووجدنا أن من هذه الأنماط أنه وظف كمرجعية سواء تعلق الأمر بالنص القرآني أو بالنص النبوي.

<sup>(1)</sup> عبد المجيد الشرفى: الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص 176.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 44.

<sup>(3)</sup> عبد المجيد شرقى: الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص 177.

لكنا نحسد الحداثيين العرب ينكرون حجية السنة آخذين في زعمهم بحديث نسبوي، وهو ما ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم في حادثة تأبير النخيل: "أنتم أعلم بأمر دنياكم" فباعتمادهم على هذا الحديث يعتبرون أن النبي صلى الله عليه وسلم هو نفسه يحث على عدم الأخذ بالسنة فهذا الحديث عندهم اعتبر مدار السنة كلها، وهو ناسخ لجميع الأحاديث الواردة في بحال حجية السنة، وقبلها نصوص القرآن الكريم (2)، ومسن هذه الأحاديث مثلا قول النبي عليه الصلاة والسلام: "عليكم بسني" (3)، وقوله صلى الله عليه وسلم: "خذوا عني مناسككم (4) وغيرها من الأحاديث. وقبل ذلك نصوص القرآن الكريم التي قرنت طاعة النبي صلى الله عليه وسلم بطاعة الله عز وجل كقوله تعالى: (... أطيعُوا الله وأطيعُوا الرّسُولُ...) وغيرها من الآيات.

وقد ترتب على هذا الأمر نتائج خطيرة مثل إنكار الكثير من الفرائض الشرعية كالصلاة، والصيام، والزكاة، وإباحة بعض المحرمات مثل الربا<sup>(5)</sup> والبعض منهم يعتمد نصوصا و لم يتأكد هل هي نصوص شرعية أم لا؟ من ذلك مثلا ما أورده الدكتور الطيب تيزيني: "القرآن ذو وجوه متعددة، فخذوا بوجهة الحسن أو الأحسن<sup>(6)</sup>، أورد هـذا النص على أنه حديث للنبسي عليه الصلاة والسلام ولكن دونما ذكر لمصادره، ولم يقسم بتخريج له وهذه من صور التعاطي التجزيئي التفاضلي في الرؤية الحداثية، الأمر الذي جعل الشيخ البوطي يعلق ساخرا على استدلال الطيب تيزيني بهذا النص السذي اعتبره حديثا نبويا قائلا بأن لا علم له بهذا الحديث وأنه لا يعرف له مصدرا وأن راويه هـو الدكتور التيزيني (7)

<sup>(1)</sup> سبق تخريجه: أنظر ص 89.

<sup>(2)</sup> أنظر في ذلك مثلا نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 19.

<sup>(3)</sup> سبق تخريجه، أنظر ص 89.

<sup>(4)</sup> سبق تخریجه، أنظر ص 49.

<sup>(5)</sup> عبد المجيد الشرفى: الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص 71 وما بعدها.

<sup>(6)</sup> الطيب تيزيني: الإسلام وأسئلة العصر، ص 103.

<sup>(7)</sup> أنظر السشيخ محمد سعيد رمضان البوطي في تعقيبه على الدكتور الطيب تيزيني، الإسلام والعصر، ص 178.

العربي المعاصر حلية في تعاطيه مع النص النبوي، وإن كانت هذه المواقف يتناقض أصحابها في قراءتهم وسأكشف عن مظاهر هذا التناقض في الفصول اللاحقة التي سأخصصها للنقد، أو لطرح تاريخية النص الديني من زاوية نقدية.

والأمر نفسه - التعاطي التفاضلي - يتجلى في الخطاب الحداثي على مستوى قراءة الدكتور محمد قراءة النص الديني الثالث (= التراث) وهذا ما يتجلى مثلا في قراءة الدكتور محمد عابد الجابري من خلال تركيزه على جانب دون جانب أو ما أسماه بالمعرفة أو الثقافة «العالمة» و «الثقافة غير العالمة»، ومثل حكمة على العقل العربي بأنه عقل أخلاقي وليس بعقل علمي... يقول الجابري: "قد اخترنا بوعي التعامل مع الثقافة «العالمة» وحدها فتركنا جانبا الثقافة الشعبية "(1).

والمراد بالثقافة الشعبية غير المدونة، أو الموروث الشفوي، كما نجده أيضا وبعدما حلل معنى العقل، وأثبت أن من مضامينه "السببية" وهو مبدأ عقلي شهير في العقل السيوناني، وفي الفلسفة المادية، يصبح العقل هذا المفهوم هو محل الدراسة عند الجابري أما ما عداه فلا يمكن أن يكون مجالا للدراسة المعرفية، ومن خلال هذا يصف الجابري العقل العربي بأنه مرتبط بالأخلاق والسلوك(3) لا بالأسباب كما هو في الفلسفة اليونانية والفلسفة الحديثة. وقد انتهى الجابري بفعل انتقائيته أيضا إلى نتائج منهجه الذي اعتمده، كما ذهب إلى ذلك بعض نتائج منهجه الذي اعتمده، كما ذهب إلى ذلك بعض نقاده (4).

#### المطلب الثاني: إلغاء المقدس

سبق أن بينت في المدخل العام لهذا البحث أنه من بين أنماط توظيف النص الديني الوجه أو النمط الذي يقضي باعتباره مقدسا في ذاته وهذا خاصة فيما يتعلق بالقرآن الكرم أولا ثم بالنسبة النبوية ثانيا، لكن الحداثة بما أنما نرعة مادية، والمناهج المتبعة في تأسيسها مناهج وضعية مادية أيضا آلت نتائجها إلى القول بإلغاء المقدس، وما دام الخطاب الحداثمي العربمي المعاصر في دراسته للنص الديني قد أحذ بتلك المناهج

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي، ص 7.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي، ص 29.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 30.

<sup>(4)</sup> جورج طرابیشی: مذبحة التراث، ص 83.

الحدائية الغربية، فقد آل أيضا إلى رؤية تنكر المقدس وتلغي صفة القداسة حتى على النص القرآني الكريم. ولذلك وحدنا الجابري مثلا لا يعترف بالعقل الذي لا يتضمن السببية ووجدنا أركون لا يعترف بتجرد النص من البعد الزمكاني. ووجدنا أيضا كيف أن بعضهم يبالغ في تمجيد البعد المادي إلى درجة إنكار الغيب، وقد مثل ذلك بعض حملة الخطاب العلماني الماركسي.

من خالال هذه النماذج ومجال تركيزها في دراستها للنص الديني يمكن أن نستشف سر إلغاء القدسية عن النص الديني (= خطاب الوحي)؛ لألها أولا - القدسية - تتعالى على المادية والتاريخ، والخطابي الحداثي ينكر ويلغي كل ما هو مستعال عن التاريخ، ولألها ثانيا اعتبرت منافية لصبغة الحضارة الحديثة التي تعتمد على العلم، وفي هذا نجد محمد أركون يرى أن التقديس تستخدمه أو تجيشه الحركات الأصولية، ضد الحضارة الحديثة التي أسماها بحضارة نزع السحر، ونزع التقديس عن الأشياء، وحضارة السيطرة العلمية على جميع مستويات الواقع (1). هذا مبرر من المحسرات نزع القداسية عن النص الديني كصفة من صفات الرؤية التي تكونت مسبرات ناحداثي العربسي المعاصر حراء أخذه بمناهج الحداثة الغربية، ولهذا صارت مسألة قدسية النص الديني إحدى أوجه الاهتمام بهذا النص وجانبا من حوانبه التي تم التركيز عليها في القراءة الحداثية له.

وبعدما عرفنا موقف الخطاب الحداثي من هذه مسألة قدسية النص على ألها تقدم كحاجر حضاري أمام الحضارة المادية الحديثة، يمكن أن تتساءل إذا لم يكن النص الديني مقدسا في ذاته فكيف يكون؟ وما سر قدسيته إذا؟ وفي هذا تتجلى رؤية الحداثيين من خلال الإجابة التي يقدمولها، والتي يمكن تقسيمها إلى إجابتين متباينتين ولكنهما تصبان في مصب واحد هو إلغاء المقدس. هناك من ذهب إلى أن قدسية السنص ليست نابعة من ذاته، وإنما هي صفة مضفاة عليه شألها في ذلك شأن سلطة السنص التي اعتبرت غير نابعة من ذاته وأنه ليس بنص ملزما عمليا، وإنما أضفيت تلك السلطة عليه، وقد وقفنا على ذلك في المبحث الخاص بممارسة النص لسلطته.

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 24.

تقدست وبه انفعلت، وفيه أثرت فالتاريخ بحالها، وفي التاريخ أسرارها ومكانتها، ومن الستاريخ أساطيرها وأسطورةما (1) إن هذه النظرة تريد إبراز قدسية النص كخاصية مصفاة وليست خاصية ذاتية للنص. وإذا كانت كذلك فمعني هذا ألما تمت بفعل بسري تاريخي والفعل البشري بمكن أن ينسخه ويزيله فعل بشري آخر، وقد رأى الحداثيون أن الحداثة الغربية هي الكفيلة بنزع هذه القداسة، إلى درجة أن حددت الحداثية وفعلها في النص المقدس ليس إلا تحويله من أسطورة إلى تاريخ أي تجريده من صبغة القدسية واعتباره شيئا كسائر الأشياء التي وقعت في التاريخ أو نصا كسائر النصوص تحكمه شروط تاريخية، وإذا كانت قداسة النص القرآني مستمدة من مصدره فهو كلام الله عز وجل، وأنه ظل مقدسا حينما كان في اللوح المحفوظ، ثم هو كذلك حينما أنزل إلى السماء الدنيا، وهو كذلك أيضا في نزوله المنجم على محمد صلى الله عليه وسلم وسيبقى كذلك، إذا كانت هذه القداسة نابعة من مصدرها الأول، فقط قصد آلست الرؤية الحداثية إلى إنكار الوجود الغيسي للنص القرآني، وأثبتت فقط وحسوده التاريخسي الزمكاني، وهذا ما نجده مثلا عند نصر حامد أبو زيد وذلك من زاويتين اثنتين:

أما الزاوية الأولى فهي إلغاء الوجود الميتافيزيقي للنص القرآني؛ أي وجوده في اللوح المحفوظ، ثم النرول المحمل إلى بيت العزة كما هو معروف عند علماء القرآن الكريم، وقد تم إلغاء هذا البعد في نظر الدكتور نصر حامد أبو زيد لأنه يعيق الفهم العلمي للنص. يقول الدكتور نصر حامد أبو زيد: "الإيمان بوجود ميتافيزيقي سابق للنص يعود لكي يطمس هذه الحقيقة البديهية"(3) ويعكر من ثم إمكانية الفهم العلمي لظاهرة النص"(4). هذه الزاوية الأولى وهي بعده الميتافيزيقي ومصدره الإلمي الذي هو سر قدسية، ولهذا يعتبر الدكتور نصر حامد أبو زيد نظرة المسلمين للنص وإيمائم ببعده هذا على أنه جزء من العقيدة يعتبر ذلك من الخطأ المتراكم في الفهم الإسلامي. أما الزاوية الثي منها ألغي الوجود الغيبي للنص القرآني فهو منهج التعامل معه.

<sup>(1)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين، ص 94.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 99.

<sup>(3)</sup> يقصد بذلك كونه ظاهرة ثقافية أو منتج ثقافي على حد تعبيره.

<sup>(4)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 24.

وهو المنهج الأنثروبولوجي الذي يفرض علينا التعامل مع النص القرآني كمنتج ثقافي، يستمد خصائصه النصية المميزة له لا من مصدره الغيبسي الإلهي الذي هو سر تميزه، بل من حقائق ثقافية بشرية دنيوية اجتماعية ولغوية بالدرجة الأولى<sup>(1)</sup>.

وفي هذا الموقف تتجلى القداسة، قداسة النص القرآني على ألما خاصية مضفاة، وليسست ذاتية، ولذلك أفضت الرؤية الحداثية إلى إلغاء المقدس، أو إلغاء خاصية القداسةعن النص الديني، واعتبرته نصا ثقافيا له بعد واحد هو البعد التاريخي، وهذا ما يسصرح به نصر حامد أبو زيد في قوله: "الخطاب الإلهي خطاب تاريخي، وبما أنه تاريخي فإن معناه لا يتحقق إلا من خلال التأويل الإنساني، إنه لا يتضمن معنى مفارقا جوهريا ثابيتا له إطلاقية المطلق وقداسة الإله"(2). وهكذا وجدنا مع هذين النموذجين:عزيز العظمة ونصر حامد أبو زيد كيف أن القداسة تاريخية كما أن النص في حد ذاته ظاهرة ثقافية تاريخية.

من جهة أخرى هناك من يعتبر النص مقدس في مستواه الوجودي الأول؛ أي وجدوده الميتافيزيقي، وهو كذلك حينما أنسزل منحما على النبسي صلى الله عليه وسلم ليعتبر النبسي صلى الله عليه وسلم هو أول من موضع الوحي بشريا وبشر به تاريخيا، فلحظة نسزوله على النبسي صلى الله عليه وسلم أو كما اصطلح عليها بلحظة تقاطع الميتافيزيقا مع التاريخ عندها مال النص إلى التشظي التاريخي وساعتها فقد قدسيته وصار نصا تاريخيا(3).

هـذه نظرة الحداثيين للنص الديني من جهة كونه مقدسا؛ فقداسته في نظرهم إما أنه لم يتصف بها أصلا وقدسه المؤمنون به، وإما أنه كان مقدسا حينما كان في مستوى الوجـود الميتافيزيقي وزالت قداسته حينما صيغ بلغة البشر. وقد سعى الخطاب الحداثي في زعمه الكشف عن هذه المسألة انطلاقا من الحداثة، فالحداثة من منظور هذا الخطاب هي الكفيلة بإزالة هالة القداسة على النص، بل هي التي تجعل الأخذ بما يميل إلى إحداث القطيعة مع النص بمعناه القدم، وبمعناه الكتابـي المقدس مثل التراث الإسلامي(4). وما

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة، ص 97.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 30.

<sup>(3)</sup> الطيب تيزيني: الإسلام وأسئلة العصر الكبرى، ص 134-135.

<sup>(4)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 39.

يفه من هذا الكلام أن المقدس لا يمكن التعامل معه علميا، وفي هذا يتفق أركون مع نصر حامد أبو زيد كما عرفنا ذلك عندهما من قبل. وما يؤكد ذلك أننا نجد الكتابات الحدائدية ككتابات محمد أركون توظف مصطلح «القداسة» في مقابل الحداثة والعلمنة والتنوير، كما أن الحداثة في الغرب صارت تسير في اتجاه نزع التقديس، حتى صار لا وجود لمقدس يحترمه أحد في عصر الحداثة المتقدمة (1).

وفق هذا التصور فالمقدس ملغى، ولا يمكن التعامل معه حداثيا، ولهذا نجد محمد أركون في قراءته للنص القرآني يقف عند كلمة «قرآن»، ويقول: "هذه الكلمة مستحونة إلى أقصى حد بالعمل اللاهوتي والممارسة الطقسية الشعائرية الإسلامية المستمرة منذ مئات السنين إلى درجة يصعب استخدامها كما هي، فهي تحتاج إلى تفكيك مسبق (2). وهو يريد بذلك أن صبغة القداسة التي تتميز بها هذه الكلمة كما هي في المعتقد الإسلامي، تحول دون دراستها من منظور حداثي، ولذلك لا بد من تعريتها عن قداستها حتى تتسنى دراستها علميا في نظر أركون.

وقد زاد شارح أركون هذا الكلام إيضاحا حينما ذكر طبيعة العلاقة بين المسلم بكل وهذه الكلمة «القرآن» فكان يقول بأنما: "تفرض نفسها على الباحث المسلم بكل هيبة التقديس التاريخية (3) وتسحقه تحت وطأقما فلا يعود يجرؤ على طرح أي تساؤل عليها، فالتلاوة الشعائرية للقرآن أفقدته صفته اللغوية أو أنه مكتوب بلغة بشرية هي اللغية العربية. ولذا فلكي نستطيع أن نفهم القرآن فإنه ينبغي علينا مسبقا التحرر من الهيبة اللاهوتية الهائلية. عندئذ وعندئذ فقط نستطيع أن نرى القرآن في ماديته اللغيوية" (4). وهذا ما ذهب إليه عبد الجيد الشرفي أيضا إذا يعتبر شرط دراسة النص النبوي وبقاءه حيا في النفوس أن يدرس بعيدا عن التقديس (5). فهذا موقف من المواقيف التي تجعل إزالة القداسة على النص مفتاح التعامل العلمي معه. مما يؤكد أن الرؤية المكونة من خصائصها إلغاء المقدس.

<sup>(1)</sup> هاشم صالح في شرحه على نص أركون، الفكر الأصولي، ص 24.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 29.

<sup>(3)</sup> انظر: هاشم صالح في شرحه على نص أركون، الفكر الأصولي، ص 29.

<sup>(4)</sup> انظر هاشم صالح في شرحه على نص أركون، الفكر الأصولي، ص 29.

<sup>(5)</sup> عبد المجيد الشرفي: الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص 182.

وقد تجلت هذه الخاصية بشكل واضح في المفاهيم التي يوظفها الخطاب الحداثي العربي المعاصر في هذا المجال والتي صارت من أدبياته مثل: الخطاب النبوي، الحدث القسر آني، تجربة المدينة، المنتج الثقافي.. وغيرها من المفاهيم التي تؤكد أن الرؤية الحداثية العسربية من خصائصها إلغاء المقلس. فمثلا محمد أركون في قراءته للقرآن الكريم يقف عسند كلمة «قرآن» معلقا على هذه الكلمة بتعليقات أحيانا يلمح فيها، وأحيانا أخرى يصرح بألها في الأصل خالية من القداسة، مثل ما يورده من عبارات توحي بأنه لا يعتبر القسرآن الكريم هو القرآن الذي أنسزله الله على محمد صلى الله عليه وسلم فيقول: "ما يدعسوه السناس بالقرآن" فهذه العبارة يفهم أن كلمة «قرآن» اصطلحها الناس على السنص الكريم، و لم تكن من مصدرها الأول من عند الله عر وحل. طبعا إذا كان هذا الاصطلاح تواضع عليه الناس يصبح مجرد من القداسة لأنه عمل تاريخي بشري.

وهــذا غير الحقيقة، فكلمة «قرآن» نــزلت وأوحي بها وسمي بها الله عز وجل كتابه فقال: (إلله لَقُرْآن كَوِيمٌ \* في كتاب مَكْنُون) (الواقعة: 77-78) وقال: (فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللّه مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ (النحل: 98) بما يدل على قدسية الكلمــة، لأنها كلمة الله عز وجل. ويتكرر الأمر في كتابات أركون، ففي بحال تمييزه بــين الـــشفوي والمدون، وهو بصدد التركيز على المرحلة الشفوية يقول: "ما يدعوه الخطــاب القرآني الأولي بالقرآن أو الكتاب السماوي "(2) وكأنه أراد في هذه العبارة إثبات دنيوية كلمة "القرآن" وتاريخيتها فاعتبرها كذلك في الخطاب القرآني الأولي (=الشفوي) قبل إنجاز المصحف، وهنا قد يقول قائل بأنه يورد هذه العبارات للتمييز بين المــرحلتين المتمايزتين: المرحلة الشفوية والمرحلة الكتابية. والحقيقة غير ذلك بل ينحو أركــون فــيما بعد منحى أخطر يؤكد فيه على تاريخية القرآن الكريم ومن ثم إلغاء أركــون فــيما بعد منحى أخطر يؤكد فيه على تاريخية القرآن الكريم ومن ثم إلغاء قدســيته، وذلــك مــا تؤكده المفاهيم والتسميات التي اقترحها لـــ: "القرآن" بدل التسميات الأصلية التي ورد بها. أو حتى التي اصطلح علماء الإسلام عليها باحتهادهم المؤسـس علــى النــصوص مثل تغييره اسم «المصحف» إذ نجده يصطلح عليه مرة المؤسـس علــى النــصوص مثل تغييره اسم «المصحف» إذ نجده يصطلح عليه مرة المؤردة» ومرة أخرى «النص الرسمي المغلق» (3).

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي واستحالة التأصيل، ص 29.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 41، 57.

وتغيير التسمية هنا أيضا له دلالته، فالمدونة من التدوين وهو فعل الكتابة وهذا الفعل أنجزه أفراد هم بشر وفعلهم فعل تاريخي خال من القداسة، كما أن عبارة «السنص الرسمي المغلق» له أيضا دلالته الدنيوية لا الإيمانية فهذه العبارة يفهم منها أن السنص القرآني دوّن، وكان للتدوين خلفية سياسة، ثم اتخذته السلطة الآمرة بالتدوين والمسشرفة عليه نصا نحائيا لا زيادة فيه ولا نقصان، وفعل السلطة أيضا وقرارها عمل دنيوي تاريخي خال من القداسة ولهذا حبّذ أركون هذه التسميات على غيرها حتى يستشف من كلامه عما أسماه ب ليس كتابا مقدسا وإنما تقدس في التاريخ وهذا ما يستشف من كلامه عما أسماه ب «المدونة» إذ قال: "رفعت هذه المدونة إلى مستوى الكتاب المقدس" أي أنما لم تكن في البداية شيئا مقدسا، وإنما تم تقديسه فيما بعد، ويذكر أركون أن هذا التقديس، أنجز بفعل جهود العلماء في مرحلة لاحقة.

هَــذا وقفنا على عبارات صريحة تفيد أن الرؤية التاريخية من خصوصياتها إلغاء المقــدس، بل أحيانا إذا كان المصطلح يتضمن القداسة يتعمد إلغائه بتغيير المصطلح في حــد ذاتــه ووضع مصطلح آخر بدله مثل تغيير «القرآن» بــ «الخطاب النبوي» (2) وذلــك تأكــيدا لدنيويــته، حـــى يكــون المفهوم مساوقا للرؤية التاريخية التي من خصوصياتها إلغاء المقدس.

ومن المفاهيم التي تم تغييرها أيضا مفهوم «الوحي» فأحيانا نجده أبدل بــ "الحدث القــرآني"، وأحــيانا أخــرى أبدل بــ «الظاهرة القرآنية» وسواء أبدل بكذه أو بتلك فالهــدف واحــد وهو إلغاء المقدس، وهذا ما نجده مصرح به، فعن «الحدث القرآني» يقــول أركــون بــأن الهدف من توظيف هذه الكلمة إبراز خاصية الوضعية والطابع التاريخي (3) والوضعية مادية تاريخية مرتبطة بالزمكان بعيدة عن التعالي والقداسة. كما أن مصطلح «الظاهرة القرآنية» في توظيفه بدل «الوحي» كان بغرض إبراز واقعية الوحي وتاريخيته، وقد علل شارح أركون ذلك بما يفيد التركيز على نــزع القداسة على النص القرآن في القــرآني فــيقول: "إن أركــون يفضل استخدام هذا المصطلح لكي يغرس القرآن في التاريخيــية، ولكي يزيل عنه تلك الشحنات اللاهوتية المرعبة التي تحول بيننا وبين فهمه التاريخــية، ولكي يزيل عنه تلك الشحنات اللاهوتية المرعبة التي تحول بيننا وبين فهمه

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 57.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 30.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 51.

على حقيقته ينبغي تحييد الهالة اللاهوتية – ولو للحظة – لكي نستطيع أن ندرس النص في كـــل ماديته اللغوية ومعانيه التي تعكس حتما أجواء بيئة معينة وزمن معين ((1)، وفي هـــذا يتجلـــي أيضا الهدف من إلغاء المقدس، أو إلغاء القداسة كخاصية من خصائص النص القرآني إنه التماشي مع الرؤية التاريخية، التي أفرزتما المناهج المستعملة.

ومن الأوصاف التي وصف كما الوحي كونه «منتجا ثقافيا»، وهو الوصف الذي يقــول به الدكتور نصر حامد أبو زيد (2) وهذا الوصف ينم عن التركيز على القراءة الأنثربولوجية، فهو أحد مفرزاتما، لقد وصل إلى توظيف هذا الوصف بعد مقارنة بين ظاهرة الوحي، وبعض الظواهر السائدة في البيئة الثقافية العربية، مثل السحر، الكهانة، الحــنون. الخ وقد تم التطرق إلى هذه المسائل في المباحث السابقة. على كل نجد في توظــيف هذه القراءة الصبغة الوضعية التاريخية الخالية من دلالة القداسة، الأمر الذي يؤكد ملازمة هذه الخاصية (= إلغاء القداسة) للرؤية التاريخية، كما نجد هذه الظاهرة باعتبارها تجل من تجليات الرؤية التاريخية في تغير كلمة «الإسلام»، فقد أبدلت هذه الكلمــة بـــ «تجربة المدينة» وأحيانا نجد وصف عمل النبــي صلى الله عليه وسلم الكلمــة بـــ «النضال» وهي مفاهيم دنيوية أيضا. وما يدل على ذلك التعليل الذي قدم مع هذا المصطلح «تجربة المدينة»، فقد أورد مترجم أركون بأنها وظفت لكي يتم وصف ما أحدثه النبــي محمد عليه الصلاة والسلام بشكل تاريخية، فهذا المصطلح يعين على ما أحدثه النبـي محمد عليه الصلاة والسلام بشكل تاريخية، فهذا المصطلح يعين على نــزع المداهة عن اللحظة التأسيسية ويكشف تاريخيتها (6).

هـــذه بعض المفاهيم التي تم تغييرها في الخطاب الحداثي العربـــي المعاصر على الرغم من أن بعضها لا يجوز تغيره مثل كلمة «قرآن» مع العلم أن المفاهيم توظف في القــراءة توظــيفا إجرائيا، وقد كانت كذلك من خلال ما تبيّن لنا أن هذا المفاهيم الجيدة المستعملة ساهمت في تكريس خاصية إلغاء المقدس كخاصية للرؤية المكونة إزاء النص الديني.

كان هذا عن النص القرآني بالدرجة الأولى أما النص النبوي فهو في نظرهم غير مقـــدس من باب أولي، كما أنه سبق بيان أن الخطاب الحداثي لا يعترف أصلا بحجية

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 199.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص. ص 31.

<sup>(3)</sup> انظر: هاشم صالح في شرحه على نص أركون، الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 65.

الـــسنة ولا بكــونما وحيا موحي، وإنما يعتبرها أقوالا وأفعالا للنبـــي صلى الله عليه وسلم صدرت عنه كبشر لها بعدا واحدا هو البعد الواقعي الدنيوي التاريخي الذي لا صلة له بالمقدس، من هنا ألغيت صفة القداسة أيضا عن النص النبوي.

مما تقدم وحدنا أن الرؤية الحداثية رؤية لا تعترف بالمقدس ولذلك كانت نظرة الحداثيين للنصوص الدينية أنما تقدست في التاريخ وليست مقدسة في ذاتما، ووجدنا أيضا أن الخطاب الحداثي رأى في الحداثة المسلك الكفيل بإلغاء المقدس ولذلك أخذ بها، كما أننا وقفنا على بعض تجليات إلغاء المقدس، مثل عملية تغيير المفاهيم وتصريح بعض هولاء الحداثيين بذلك، وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على أن «إلغاء المقدس» من خصوصيات الرؤية الحداثية.

#### المطلب الثالث: إثبات تقنى للوقائع

وقف نا في المطلب السابق على أنه من خصائص الرؤية الحداثية «إلغاء المقدس» السذي كانت بعض تجلياته قد تمثلت في تغيير المفاهيم المتداولة في الخطاب الإسلامي عموما وإبدالها بمفاهيم أحرى تتماشى والرؤية الحداثية. ووجدنا أيضا كيف أن عملية الإبدال تلك كانت بغرض توظيف إحرائي للمفاهيم الموضوعة بغية الوصول إلى إنكار صفة القداسة عن النص الديني وإثبات مماثلته لسائر النصوص دينية أو لغوية؛ أي إثبات بعدها الوصفى ودراستها ضمن الشروط الوضعية لا غير.

ولما كانت هذه هي الغاية المرجوة انتهى الخطاب الحداثي إلى القول بتقنية الوقائع السي تطرق إليها النص الديني والتي انصب عليها اهتمام القراءة الحداثية. و«التقنية» مفهوم مستوحى من العلوم التطبيقية والفضاء المعرفي الذي ينتمي إليه هو العلسوم التقنية، وقد استعير هذا المفهوم من مجال العلوم التقنية إلى العلوم الإنسانية للسخيط توظيف الألفاظ توظيفا محددا فصارت كلمة «تقني» تعني دقة التعبير وانتقاء المفردة الحددة الدلالة التي لا يمكن توظيفها إلا داخل مجالها التداولي.

وبــذلك فــالكلام التقني في الاستعمال المعاصر، يعني الكلام الخالي من التعابير الفــضفاضة الــشائعة في الكتابات الأدبية، وما دامت التاريخية تعني الواقعية وتتضمن العناصــر المادية آلت الرؤية فيها إلى الأخذ بــ "التقنيةُ" كآلية تفسيرية تعتمد في مجال تفــسير النص الديني في جميع مستوياته، سواء في مجال تشكله، أو في دراسة مضامينه

وأحكامه التي جاء بها، والخطاب الحداثي في محاولة أخذه بهذه الخاصية يهدف أيضا إلى تفسسير كل ما يتعلق بالنص الديني تفسيرا دقيقا بما تقتضيه كلمة «تقنية» من دقة وما يتبعها من مادية الموضوع إلى درجة أنه إذا تعذرت دراسة مسألة معينة على هذا السنحو تحمل، أو تصنف على ألها «أسطورية» مثلا، ومن ثم يحكم عليها بألها غير علمية، لهذا فالتقنية تجعل من يقرأ الخطاب الحداثي وهو يدرس النص الديني كأنه يقرأ كلاما في الدين، وهذا مرده الخلفيات التي انطلق منها الحداثيون في تصنيفهم لما هو علمي ولما هو غير علمي، وكيفية الارتقاء باللاعلمي إلى المستوى العلمي، وقد تم هذا عندهم بالاعتماد على:

- التفسير السببي: أي ضرورة دراسة المسائل من خلال الوقوف على أسبائها، فبمعرفة أسبائها يمكن تفسير وجودها، ومن خلال معرفة أسبائها يمكن معرفة تأثيرالها الواقعية، ومن خلالها أيضا يمكن التنبؤ بزوالها وهنا تتجلى «تقنية الوقائع» كموقف بحسد للتفسير الوضعي الذي قال به أوجيست كونت في قانون الحالات السئلاث، خاصة المرحلة الوضعية، وهي المرحلة التي تجاوز فيها الإنسان المرحلتين: اللاهوية والميتافيزيقية فبتجاوزهما صار يفسر الظواهر والوقائع تفسيرا طبيعيا سببيا، فيه يتم إرجاع كل ظاهرة أو واقعة إلى سببها، فإن لم تكن أسبائها معروفة طبيعيا فلا يمكن تصنيفها على أنها ظاهرة علمية. ويحكم عليها بأنها ظاهرة غير عقلانية، أو ظاهرة أسطورية، ويحكم على الاشتغال بها بأنه اهتمام لا عقلاني، وهذا حتى يتم التأكيد على دينوية الوقائع، بما تقضى به الرؤية التاريخية.

وله أنه الدكتور محمد عابد الجابري في تحليله لكلمة «العقل» انتهى إلى ألها تعين السببية، وهذا خاصة في القديم عند اليونان وفي الثقافة الغربية الحدثية (1) وبناء على ذلك تصبح كل معرفة غير قائمة على السببية لا يمكن اعتبارها معرفة علمية؛ لأن القول بتحاوزها الأسباب يحول دون دراستها دراسة علمية. ومن هنا صارت المسائل المتعلقة بالنص الديني تدرس كألها أشياء، أو ظواهر متحيزة شألها في ذلك شأن سائر الظواهر الطبيعية وغيرها، يقول محمد أركون: "أتحدث هنا عن الظاهرة القرآنية كما يستحدث علماء البيولوجيا عن الظاهرة البيولوجية أو الظاهرة التاريخية، وأهدف من وراء ذلك إلى وضع كل التركيبات العقائدية الإسلامية وكل التحديدات اللاهويتة

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي، ص 29.

والتشريعية والأدبية والبلاغية والتفسيرية... الخ على مسافة نقدية كافية مني كباحث علمي"(1).

وفي هـذا يعيني التركيز على «الموضوعية» كخاصية إبستيمولوجية، وضرورة الأخـذ كما في قراءة النص الديني، ومن المعلوم أن الموضوعية كهذا المعنى تقتضي تشيء الظاهرة المدروسة أو إدراك أسباكها بالمفهوم الدارج في مناهج البحث في العلوم المادية، وهـنا يتجلى القول بتقنية الوقائع التي ينبغي أن تكون محل الدراسة. ولذا يجد المهتم بطـروحات الخطاب الحداثي العربـي المعاصر أن هذا الخطاب يطرح ويناقش قضايا الحنص الـديني وكأنه يناقش فعلا ظاهرة مادية بيولوجية كما قال أركون أو تاريخية أو «تقنيية»، أمـا أن يجد فيها الأبعاد الأحرى التي يمكن أن تطرحها أي مسألة دينية فـذلك مستبعد، ومن هذه الأبعاد المعيبـي مثلا الذي لا يمكن أن يهمل كيف ذلك، وهو أحد محاور العقيدة الإسلامية؟!.

وهــذه العملــية - إثبات تقنية الوقائع - يوظفها الخطاب الحداثي ليتحاوز هما البعد المذكور - البعد الغيبــي - باسم العقلانية أو عقلنة الأشياء، حتى يصل إلى رفع حاجــز الغيبية على حد ما يقول. وقد أشار الدكتور طه عبد الرحمان إلى هذه المسألة بأهــا: "تستهدف رفع عائق الغيبية، ويتمثل هذا العائق في الاعتقاد بأن القرآن وحي ورد مــن عــا لم الغيب، وآلية هذه الخطة في إزالة هذا العائق هي التعامل مع الآيات القرآنية بكل وسائل النظر التي توفرها المنهجيات والنظريات الحديثة"(2).

ومن هذه المنهجيات والنظريات: المناهج الألسنية، مناهج النقد التاريخي، وحتى مسناهج العلوم الطبيعية، وقد تمت الإشارة إلى هذا في المطالب السابقة، وقد كان السرهان على إثبات تقنية الوقائع هو أحد المبررات التي جعلت أركون يوظف جهازا مفاهيميا غريبا كل الغرابة على الجهاز الإسلامي؛ لأنه مترجم ومستمد من الفلسفات الوضعية الحديثة، وبدرجة أقل وجدنا سعي الجابري وعمله على استعارة مفاهيم غير إسلامية واحتهاده في تبيئتها، وقد أشرت إلى هذه الجزئيات في الفصول السابقة، كما أن آليات القراءة المستخدمة وهي غريبة عن التصور الإسلامي كانت من أجل تأسيس هذه الخصوصية الرؤيوية.

محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 199-200.

<sup>(2)</sup> انظر:طه عبد الرحمان: ملخص محاضرة، مجلة المقدمة، ص 145.

إذا فقد جعلت القراءة الحداثية النص الديني «ظاهرة» أو «شيء» له علاقاته السببية بغيره من الظواهر ولا يمكن أن يقرأ بغير ذلك لأن المنهجية التاريخية لا تحتم إلا بحداثي عدة مسائل تؤكد اتصافه بهذه الصفة «التقنية» مثل مناقشته لظاهرة الوحي، فالوحدي في الاصطلاح الإسلامي: "أن يعلم الله تعالى من اصطفاه من عباده كل ما أراد إطلاعه عليه من ألوان الهداية والعلم، ولكن بطريقة سرية خفية غير معتادة للبشر "(1).

من خلال هذا التعريف يتجلى البعد الغيبي بوضوح، بل هو المحور، فالوحي منوط بالإرادة الإلهية وهي أمر غيبي، كما أن طريقة الإبلاغ تفوق مستوى البشر، فهي من الأمور الخارقة للعادات المتعالية على التاريخ، أو عن الربط السببي، هذا التعريف للوحي وغيره من التعريفات غير مستساغة في الخطاب الحداثي؛ لأنه لا يهتم بكل ما هو متعالي على التاريخ ولذلك في مناقشة الخطاب الحداثي لظاهرة الوحي ناقسها في إطار الشروط الوضعية السببية، حتى إذا انتهى بهم الأمر إلى عدم إدراك سبب من الأسباب تم إنكار الظاهرة، وفي أحسن الأحوال تثبت على ألها ظاهرة وضعية واقعية مألوفة مجردة من البعد الغيبي، وذلك من خلال الوقوف على العناصر التالية:

- وجود الوحي في الثقافة العربية: فكلمة وحي ليست كلمة غريبة عن اللسان العربي، بل هي كلمة مألوفة لها حضورها في التداول اللغوي العربي، خلاف كلمة «قرآن» مثلا التي لم تكن توظف إلا مع بداية نسزول الوحي على النبي عليه السصلاة والسلام. وقد وردت كلمة وحي بمعنى الإشارة، وهي من الأمور أو المعاني السي تحملها كلمة «وحي» كما وردت في القرآن الكريم، ولذلك نجد الخطاب الحداثي يجري مقارنات بين معنى «الوحي» السائد عند العرب قبل الإسلام ومعنى «الوحي» كما جاء في القرآن الكريم، مثلا: (فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِن المُمحسراب فَأُوحَى إليهم أنْ سَبّحُوا بُكْرَةً وَعَشيًا) (مريم: 11) فالكلمة «وحي» تعنى الإشارة سواء في الاستعمال العربي قبل الإسلام أو في هذه الآية الكريمة (2).

<sup>(1)</sup> عبد العظيم الزرقاني: مناهل العرفان، ج1، ص64.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 32-33.

إن هـذه المقارنة تمدف إلى اعتبار الوحي شيء مألوف غير خارق للعادة، وهذا مسايخالف التصور الإسلامي للوحي كما ورد في تعريف الزرقاني السابق، بل الهدف أكـبر من هذا، فهذه المقارنة وغيرها تمدف إلى اعتبار نـزول الوحي استجابة لواقع معـين، تـبلورت فيه أسباب اقتضت نـزول الوحي فنـزل؛ أي بما يؤكد الاعتماد على التفسير السببي الطبيعي في دراسة المسائل المتعلقة بالنص الديني وهذا ما يتحلى بـشكل أوضح عند حديث الحداثيين عن أسباب النـزول وطبيعة النظر إليها، فهي عـندهم ليست مناسبات نـزول النص بقدر ما هي الظروف والعوامل التي جعلت النص ينـزل، وصارت بالتالي جزء منه، بمعنى لو لم تكن تلك الأسباب لما كان هناك نسبية رول الوحي. وهنا يتجلى التركيز على البعد الواقعي من خلال العلاقات السببية وإهمال البعد الغيبـي للنص، ولهذا عد علم أسباب النـزول من أهم العلوم الكاشفة عن ارتباط النص بالواقع<sup>(1)</sup>.

وحتى إذا ما طرح موضوع «الوحي» أو ظاهرة «الوحي» مع مراعاة البعد الغيبي نجد الخطاب الحداثي يلجأ إلى مقارنتها بغيرها من الظواهر التي كانت موجودة في البيئة الثقافية العربية، والتي كانت تفسر تفسيرا سحريا، مثل ظواهر: السحر، الشعر، الكهانة. هذه الظواهر في نظر الفهم الحداثي من قبيل الخرافات السي تكرس الفهم الأسطوري للأشياء، أقصد تحديدا ظاهرتي السحر والكهانة، وإذا ما قورن «الوحي» بمثل هذه الظواهر سيكون حكمه حكمها، ولهذا اعتبر السحدق الداخلي للوحي أمر أضفته الثقافة على النص بعد أن تقبلته وحولته إلى نص (2).

إن هـذا الكلام حتى في حالة تسليمه بثبوت «الوحي» فإنه لا ينسبه إلى عالم مفارق عالم الألوهية بل ينسبة إلى الواقع ويعتبره تشكل في إطار شبكة ظاهراتية تسمل «الوحي» كما تشمل السحر والكهانة وغيرها من الظواهر التي يمكن أن تبستعد عـن التفسير السببي المادي. من الزوايا التي حاول فيها الخطاب الحداثي حسمر ظاهرة «الوحي» في دلالة معينة محاولة ربطه بين الوحي المحمدي والديانات السسابقة، وهذا كلام خطير لا شك في ذلك وسنعود إليه في الفصل الخاص بالرؤية

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 97.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 138.

السنقدية؛ ذلك لأن هذا الخطاب يرى في ظاهرة «الوحي» في الإسلام امتدادا أو نسحا «للوحسي» في الديانات السماوية السابقة، ليس هذا من الزاوية التي يثبتها النص القرآن مثلا كما في قوله تعالى: (... ملَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ...) (الحج: 78) بل من زاوية أخرى، زاوية تشكيكية مفادها أن تحمد عليه الصلاة والسلام لم يوح إليه وإنما أخسد عن الديانات السابقة ونقل عنها. وأرادوا إثبات ذلك أيضا سببيا فما دامت رسالة الإسلام هي المتأخرة فاعتبر اللاحق ناقل عن السابق. وهذا كلام خطير حدا، لكن الحداثين يعتبرونه امتدادا لوقائع تاريخية أفضت إليه، وهو تفسير تاريخي مبني على أن كل نتيجة لها سبب تقدمها، أو بلغة المناطقة نفس المقدمات تؤدي إلى نفس النتائج، فكأننا نتعامل أو تناقش ظاهرة مادية يمكن إثباتها أو نفيها على هذا النحه.

وهذه إحدى جوانب الرؤية التي برّر من خلالها الحداثيون توظيف مصطلحات خاصة وتغيير أخرى كما أشرت إلى ذلك في المطلب السابق، ومن هذه المفاهيم مفهوم «الخطاب النبوي» الذي وظفه أركون بدل مفهوم القرآن أقول وظفه كمصطلح تقيني إجرائي ليناقش بواسطته هذه المسألة بالذات، مسألة علاقة النص القرآن بغيره من النصوص الدينية الأخرى(1). على كل لقد أراد الخطاب الحداثي بسبب مناهج قراءته للنص الديني التأسيس لهذه الخاصية - تقنية الوقائع - تحت اسم القراءة العلمية، ووحدنا ظاهرة «الوحي» وكيف أريد محاصرتما زمنيا ومكانيا ومحاولة دراستها ضمن الشروط الطبيعية.

- من الوقائع أيضا التي تناولها الخطاب الحداثي وناقشها مناقشة آلية سببية مسألة «الإعجاز» فليس النص الديني معجزا إطلاقا عند البعض، وعند البعض الآخر إعجازه يكمن في لغته لا في مضمونه ومصدره الإلهي، وهذه الجزئية سنقف عندها في المسباحث اللاحقة، لكن الذي يؤكد المناقشة الآلية لهذه المسألة هو محاولة بعض الحداثيين العرب ربط أو تفسير ظاهرة الإعجاز تفسيرا سببيا كرونولوجيا؛ يمعنى أن ما همو وحه «إعجاز» إما أن يمكن التنبؤ به إذا كان في الاستقبال وفقا لمبدأ الحتمية (نفس الشروط تؤدي إلى نفس النتائج) أما إذا كان من الماضي، فهو أمر تاريخي تحقق ضمن المسروط الوضعية أيضا. في هذا يقول حسن حنفي: "الإخبار بحوادث في ضمن المسروط الوضعية أيضا. في هذا يقول حسن حنفي: "الإخبار بحوادث في

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 207.

المـــستقبل بناء على تجارب الماضي، والمعرفة بتاريخ الأمم والشعوب، فالتنبؤ قائم على معرفة بقوانين التاريخ، وليس اكتشاف علم غيبـــــي لا وحود له"(1).

وهكذا يغدو «الإعجاز» كخاصية من خصائص النص الديني أمر ملغى لأنه لا يمكن إخصاعه كظاهرة لدراسة تطبيقية آلية، وهذا ديدن الفكر الوضعي، وهذه إفسرازاته المنهجية. ولهذا فخاصية الإعجاز تم إنكارها لألها غير ثابتة تقنيا، وإنما هي: "تنازل مؤقت يقدمه العقل للإشارات والظواهر الخيالية"(2) بمعنى أنه ظاهرة نفسية أكثر مما هو حقيقة موضوعية، ولذلك تم إبعادها ولم تعتبر ظاهرة علمية. على مستوى آخر (= النص التراثي) نجد الدكتور محمد عابد الجابري يقسم النص التراثي إلى عقد الذي ولا عقلاني ويجعل محور دراسته الذي اتصف بالعقلانية، والآخر يهمله ولا يعتبره نصا معرفيا.

وقد أشرت من قبل إلى أنه من مضامين كلمة «عقل» عند الجابري معنى «السبب» ولهذا كان تركيزه على اكتشاف البعد السببي في كل بحال من محالات المعرفة الإسلامية، وهذا ما يتجلى من القراءة التي اقترحها للنص التراثي، فهي قراءة قددف إلى: "تحويل الثابت إلى متغير والمطلق إلى نسبي واللاتاريخي إلى تاريخي، واللازميني إلى زمني، وبالتالي الكشف عن المعقولية الثاوية وراء كثير من الأمور التي تقدم نفسها كسر مغلق، كميدان اللامعقول، مستغني عن المعقولية بفعل التقادم الذي يجعل التراث مقطوع الصلة عن زمانه وأسباب نزوله «(3).

هـــذه بعــض العينات التي تثبت أن الرؤية الحداثية عالجت النص الديني وبعض مـــسائله معالجة تقنية ضمن الشروط السببية، فقد جعلت من النص الديني ومضامينه كأنما ظواهر طبيعية، وهذه إحدى نتائج القول بتاريخية النص الديني.

<sup>(1)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج4، ص 177.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي، قراءة علمية، ص 191.

<sup>(3)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 48.

# تغيير محور الاهتمام في العقيدة

## المطلب الأول: من الألوهية إلى الإنسان

لقد كان علماء العقيدة في تبويبهم لهذا العلم يراعون طبيعة المسائل وأولويتها، فلما كانت الألوهية أهم مسألة جعلت في صدارة الاهتمام، ولكون هذا العلم يبحث في موضوع الألوهية صنف عند علماء الإسلام بأنه أشرف العلوم على الإطلاق للشرف موضوعه، ثم يأتي بعد ذلك مبحث النبوة، ثم مبحث السمعيات، ثم مبحث الكونيات الذي من مسائله مسألة الإنسان: هذا هو الترتيب الذي درج عليه علماء العقيدة الإسلامية، لكن الرؤية الحداثية آلت إلى تغيير هذا الترتيب فجعلت موضوع الإنسان في الترتيب الأول، وتبع ذلك تقديم العقل على الوحي وغير ذلك وهذا ما سيكشف عنه خلال هذا المطلب والمطالب التي تليه.

تمــت الإشــارة في صدارة هذا البحث إلى أن مفهوم التاريخية يوظف في مقابل «الغــيب» وبما أن الألوهية أمر غيبــي راح الخطاب الحداثي يطرح مسألة الألوهية ضــمن هــذا المنظور – منظور التاريخية – أو ضمن إحدى خططه: خطة التعقيل أو العقلــنة التي تستهدف رفع عائق الغيبية كما يقول الدكتور طه عبد الرحمان<sup>(1)</sup>. تغيير عور العقيدة من الألوهية إلى الإنسان هو حانب من حوانب الرؤية التي أفرزها المنهج الأنثروبولوجي خاصة في قراءة النص الديني، وقد تم هذا التغيير وفقا لما يلي:

1. طبيعة فهم الغيب: سبقت الإشارة إلى أن الألوهية موضوع غيبي، ولذا بدأت عملية التحويل من الألوهية إلى الإنسان من خلال النظر لموضوع الغيب، ولقد كانت للتوظيفات المنهجية تجليات في الرؤية بخصوص عالم الغيب عموما حتى صارت لدى الحداثيين العرب المعاصرين رؤية أحرى خلاف الرؤية الإسلامية التي أرستها العقيدة الإسلامية. ومن أبرز هؤلاء الحداثيين طرقا لهذه المواضيع وتحيزا في قراءته محمد

<sup>(1)</sup> طه عبد الرحمان: ملخص محاضرة، مجلة المقدمة، ص 145.

أركون، الذي نجده مثلا في حديثه عن الإيمان بالغيب يناقش مقولة «الإيمان» كمقولة عقديه في مقابل العلم الحديث، و «المؤمن» في مقابل رجل العلم الحديث (1).

يفهم من هذا أن الإيمان ضد العلم وأن الإيمان ليس له حيّز في التاريخ طالما أنه يتعالى عن الأسباب المادية، كما أثبت في المطلب السابق الخاص بتقنية الوقائع، ولهذا تتجلى بدايسة تغيير محور العقيدة من الألوهية إلى الإنسان من هذه النقطة، أي من محاولة فهم كانت الدعوة إلى الإنسان» كمحور عقدي بدل «الألوهية»؛ أي خلاف ما هو سائد في التركيز على «الإنسان» كمحور عقدي بدل «الألوهية»؛ أي خلاف ما هو سائد في العقيدة الإسلامية.

ثم نجد كلاما آخر ينم عن شيء خطير وهو اعتبار الإيمان بالغيب مجرد حالة نفسية، ولذلك ويوظف مصطلح آخر أكثر دنيوية وهو "سياسة الأمل" بدل الإيمان بالغسيب، وقد اعتسير هذا المفهوم البديل مفهوما كفيلا بإيصالنا إلى فهم «الإيمان بالغسيب»، وذلك بالاستعانة ببعض العلوم الإنسانية كعلم النفس التاريخي وعلم الاحتماع الديني: بالاستعانة بمذين العلمين يمكن دمج كل التطورات اللاهوتية فيهما مثل: التفكير في النجاة والأمل الأخروي<sup>(2)</sup> وهذا يعني أن دراسة مسائل الغيب ضمن هدنين العلمين ينتهي إلى اعتبارها آمالا أو خواطر نفس، أو غير ذلك من الأمور ولا يمكن أن تعتسير حقائدة طالما دراستها ماديا متعذرة. وهذه الرؤية لموضوع الغيب مؤسسة طبعا على خلفية من العلوم الإنسانية خاصة علم النفس التاريخي الذي يهتم بدراسة عقلية الناس في الماضي، وهذا العلم تم الاستناد إليه لأنه درس موضوع الإلحاد في القرن 16 ورآه مستحيلا، بينما في القرن 20 صار ممكنا بل نسزعة طاغية (3).

وهـذا يعني أن الإيمان بالغيب وفق هذه الرؤية لا يعد أن يكون حالة نفسية لا صـلة لهـا بالحقـيقة، وإذا كان الأمر كذلك فينبغي أن يتحول الاهتمام إلى الواقع والـتاريخ والاهتمام بالإنسان، وكل ذلك في طرح يبدو متطرفا إيديولوجيا أكثر مما هـو موضـوعيا، ففي بعض الأحيان تجاوز الطرح الاستشراقي مثل ما هو الأمر في معاتبة أركون للمستشرقين لأنهم يترجمون النصوص كما هي إذ يقول: "إنهم يترجمونما

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي، قراءة علمية، ص 190.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 56.

<sup>(3)</sup> انظر هاشم صالح في تعليق على نص أركون، الفكر الأصولي، ص 37.

ويصفونها بكل اهتمام وخشوع ولكنهم لا يسمحون لأنفسهم أبدا بأن يفككوا هذه العقائد من الداخل، أقصد أن يفككوا هذه البديهيات والمسلمات والموضوعات أو المضامين التي تنسج وتؤسس التماسك المغامر لكل إيمان (1).

والنصوص المتحدث عنها هنا هي النصوص التي تضمنت مسائل العقيدة، وتبدو المصطلحات الموظفة على ألها تدل على وظيفة الإنسان في المعتقد، وكأنه هو الذي يؤسسه وليس من عند الله أو كأنه قائم على مسلمات وليس على استدلال يقيني. وعلى كل يبدو التركيز على الإنسان ووظائفه المختلفة أكثر من التركيز على الألوهية كحقيقة عقدية، وهذا الفهم يجعل من الإيمان بالغيب مسألة إنسانية يمكن أن تدرس في إطار التاريخ والأنثربولوجيا وعلم النفس التاريخي... الخ لتصبح في النهاية مسألة الإيمان بالغيب عبارة عن تجليات ثقافية، ومعطيات حاسمة لنمط التاريخ المتولد عن طريق الموقف الإيماني (2) وهذا الكلام يبدي قوة وأثر الموقف الإنساني دون أي قوة أخرى.

2. طبيعة فهم الألوهية: إذا كان فهم موضوع الغيب عموما في الخطاب الحداثي العربي المعاصر وحدناه فهما مخالفا للفهم العقدي الإسلامي، فإن موضوع الألوهية كموضوع غيبي أيضا فهم فهما آخر غير الفهم الإسلامي. أو يمكن القول أن المناهج الوضعية آلت إلى تكوين رؤية لموضوع «الألوهية» خلاف الرؤية الإسلامية وذلك من حوانب مختلفة سواء من جهة تاريخها، أو من جهة طبيعة الموضوع، أو من جهة كيفية الإيمان بالألوهية، وحتى من جهة المواقف الاستشراقية التي تناولت دراسة العقائد الإسلامية. من هذه الجوانب المختلفة نجد الرؤية الحداثية، تستبعد موضوع «الألوهية» وتركز على الإنسان إذ تبرزه من زاوية أنثربولوجية تاريخية، ومن منظور علم المقارنة بين الأديان بأن مفهوم الألوهية تطور في الخيال الديني للمؤمنين من مسرحلة لأخرى(3)، والحديث هنا عن المسلمين ففي المرحلة الأولى والتي كان القرآن

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 67.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 36.

<sup>(3)</sup> تجدر الإشارة هنا إلى أن أركون وظف مصطلح «الخيال» بدل مصطلح « الإيمان»، وهذا التوظيف له دلالة به إنه يسريد جعل الموضوع إنساني بحت، ولا صلة له بالحقائق الأنطوالوجية وهذه من دلائل تحويل محور الاهتمام في العقيدة من الألوهية إلى الإنسان.

فيها ينزل كان إدراك الإله وتصوره بمثابة فاعل أو نموذجا حاضرا باستمرار وهذا بالنسبة للنبي عليه الصلاة والسلام أو لأتباعه من معتنقي الإسلام الجدد، ثم جاءت مسرحلة أخسرى اعتبر فيها مفهوم «الألوهية» قد تطور باتجاه تصورات متعددة منها التيولوجي، والصوفي، والفلسفي، والشعبي... ثم العقلاني اليوم. ثم جاءت مرحلة ثالثة وهي المرحلة الراهنة، والتي يمكن القول أن بداياتها كانت مع ظهور الفلسفة الإلحادية في القرون الأخيرة، ولذلك نجد أركون يصف مفهوم «الألوهية» وصفا لا يليق حتى في الفلسفات الوضعية فيرى أن في هذه المرحلة صار الإله خاضعا للتحول، والتغير بتغير الأحوال والأزمان، وأنه لم ينج من ضغط التاريخية (1).

هذه هي الرؤية الحداثية التي أفرزها القراءة المحاصرة للنص الديني، أو التي ترتبت حراء القول بتاريخية النص الديني، ويلمس المهتم بالخطاب الحداثي الصبغة المادية حتى في فهم الحقيقة الكبرى «الألوهية» بل يصل البعض منهم في حديثه عن الذات العلية واصفا إياها بـ «الكائن الشخص»<sup>(2)</sup>. وهذا الكلام غاية في الخطورة وسأعود لنقد هـذه الـرؤية في السباب الأخـير. كما أننا من خلال ذكر المراحل السابقة لمفهوم «الألوهية» نلمس بأن «الألوهية» اختراع بشري، شأها في ذلك شأن موضوع الغيب كما سبق وأن أشرت إليه، كما نلمس امتداد خصائص الرؤية المشار إليها وسحبها على هذا الموضوع مثلها مثل: إلغاء القدسية، والقول بتقنية الوقائع. أليس ربط مفهوم «الألوهية» بالخـيال البـشري والحكم بتطور الإله وخضوع «الألوهية» لضغط من التاريخية، أليست هذه الأمور تؤكد نـزع القداسة عن القداسة؟! وتريد أن تجعل من كل شيء ماديا حتى «الألوهية»؟!.

وهـذا الكلام يأتي في إطار تصور الحداثيين لحقائق العقيدة الإسلامية، ففي الرؤية الحداثية: "العقائد تصورات مرقمنة بمستوى الوعي، وبتطور مستوى المعرفة في كـل عـصر"(3). فالحقائق العقدية في الرؤية الحداثية متطورة، ومنها موضوع «الألوهـية» ولـذلك صار التركيز على الإنسان بدل «الألوهية» انسجاما مع التاريخية.

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 101-102.

<sup>(2)</sup> هشام جعيط: في السيرة النبوية، ص 27

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة، ص 134.

ولهذا إذا ما طرح تساؤل حول هذا الموضوع، ما سر بقاء الإيمان بالله عند الإنسان؟ نجد الإحابة عند الحداثين كما أشرت من قبل بأن الإحابة يقدمها علم النفس التاريخي على ألها مجرد حالات نفسية، كما أن هذه المفاهيم الإيمانية مثل: الله، النبسي، المؤمنين، الكفار، ليست إلا تسميات مريحة، تدل على مضامين معينة داخل الخطاب القرآني الذي لا يمكن فصله عن العمليات الاجتماعية التي ولدته (1). وإذا كانت القراءة السيمولوجية هي التي صنعت هذه الرؤية على هذا المستوى العقدي؛ أي بخصوص عقيدة الألوهية، فإننا نجد موقفا آخر يريد ومن زاوية مقارنة إبراز أن "الإله" يصطلح عليه «الفاعل المعقد» و «البطل المغير» و «بطل التغيير»، وأن هذه التسميات تنطبق على الله بحسب المؤمنين، وعلى محمد صلى الله عليه وسلم بحسب المؤرخ النقدي (2) و كأن التاريخ النقدي يجعل من «الألوهية» في الإسلام لا حقيقة لها، المؤرخ النقدي أو التاريخ الإسلامي أدارها النبسي صلى الله عليه وسلم دونما تدخل للعناية وأن حركة التاريخ الإسلامي أدارها النبسي صلى الله عليه وسلم دونما تدخل للعناية الإلهية، وهذه رؤية مخالفة للعقيدة الإسلامية.

كسنا يتحلى لنا رهان الرؤية الحداثية في قول أحد صانعيها: "أريد تجاوز الرؤيا الافستخارية والتمحسيدية للمسلمين، هذه الرؤيا التي تخضع الكلية التاريخية (أو كلية الستاريخ) للوحسي وتدخل الله في التاريخ"(3). فهذا هو رهان الرؤية الحداثية في هذه المسسألة - الألوهسية - إنه فصل الألوهية عن التاريخ كما يقولون. ما دام هذا هو السرهان نحسد في السرؤية الحداثية الإشادة بالباحثين الذين أهملوا هذا الموضوع - الألوهية - من مستشرقين وغيرهم على الرغم من أنه موضوع مركزي بالنسبة للعقل الديني وللعقل الفلسفي(4) بالإضافة إلى الإشادة بمذا الموقف نجد التحذير من التأصيل للحقيقة، وفق ما يقتضيه العقل الجديد؛ لأن التأصيل للحقيقة يؤدي إلى الوقوع في الدوغمائية من جديد، وهي الأمر الذي يرفضه العقل الحداثي(5).

ومــن المعلوم أن الحقيقة هي «الألوهية»، التي تراهن الرؤية الحداثية على جعلها مسألة تاريخية، ونتيحة هذا التصور وهذه الرؤية الحداثية لموضوع الألوهية، ولموضوع

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 100.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 105.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 62.

<sup>(4)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 20.

<sup>(5)</sup> المرجع نفسه، ص 15.

الغيب يتجلى أن هذه الرؤية تتخلى عن الألوهية كحقيقة وتجعل من الإنسان هو مركز الرؤية الحداثية وهذا ما يتجلى بصراحة في الخطاب الحداثي المعبر عن هذه السرؤية يقول حسن حنفي: "وكما يستعين القدماء بالله، فإننا نستعين بقدرة الإنسان على الفهم والفعل على النظر والعمل بالاعتماد على النصوص القديمة وتجارب العصر "(1) وهكذا قضت الرؤية الحداثية بتغيير محور الاهتمام في العقيدة، فعندما كانت الاستعانة بالإنسان. وبعدما كان موضوع «الألوهية» أهم المواضيع على الإطلاق، صار موضوع الإنسان بدل ذلك، وهكذا سائرالقضايا التي تسريد الرؤية الحداثية نسبتها للإنسان طالما أنه صانع التاريخ، وخاضع لضغط التاريخ ومتفاعل معه.

3. طبيعة فهم النص: وهي تجل من تجليات تغيير محور الاهتمام في العقيدة، إذ يبدو التركيز على الإنسان بالدرجة الأولى:على فهمه وثقافته، ولغته وحدود وجوده، وكل ما هو تاريخي وللإنسان دور في إنجازه. لقد صارت الرؤية الحداثية تراهن على نقل النص من الوضع الإلهي إلى الوضع البشري<sup>(2)</sup> بينما الرؤية الدينية تركز على بعده الإلهي. وقد عرفنا في المبحث الخاص بأنماط توظيف النص في المدخل العام لهذا البحث أن التركيز على البعد الإنساني هو أحد تجليات هذا التغيير كما قلت ويتحلى ذلك من خلال:

أ - إلغاء بعده الغيبي: لم تعد الرؤية الحداثية تثبت أن القرآن الكريم كلام الله الأزلي كما هو معتقد المسلمين، بل تنكر أزليته وتركز فقط على بعده التاريخي، وفي ذلك محاولة فصله عن مصدره الإلهي، وإن كان بعض الحداثيين يعتبر ذلك موقفا إسلاميا مستنجدا بمقولة «خلق القرآن» التي قال بما المعتزلة وقد أشرت من قلبل إلى الدكتور نصر حامد أبو زيد الذي كان يقول: "إن النص في حقيقته وجوهره منتج ثقافي، والمقصود بذلك أنه تشكل في الواقع والثقافة خلال فترة تريد على العشرين عاما، إذا كانت هذه الحقيقة تبدو بديهية متفقا عليها، فإن الإيمان بوجود ميتافيزيقي سابق للنص يعود لكي يطمس هذه الحقيقة"(3).

<sup>(1)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج١، ص 42.

<sup>(2)</sup> انظر: طه عبد الرحمان: ملخص محاضرة، مجلة المقدمة، ص 243.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 24.

فهذا النص ينكر صاحبه أزلية الكلام الإلهي ويقصد تحديدا النص القرآن، وهي دعسوة إلى فهمه على أنه منتج ثقافي بعبارة الدكتور نصر حامد أبو زيد، ولا شك أن الثقافة من صنع الإنسان ومن ثم يصبح النص منتج إنساني، هذه إحدى صور التركيز على الإنسان بدل الألوهية، كصفة من صفات الرؤية الحداثية، وقد تم تأسيس هذه الرؤية بالنظر إلى عدة أمور اعتبرت من خصائص التصور الإسلامي الذي بني عليها فهمه للنص واعتبرها حقائق وما هي كذلك في نظر الحداثيين، مثل هذه المسألة (= أزلية النص) فالرؤية الحداثية تعتبرها تأسست في الفسضاء الإسلامي بفعل التقادم والتراكمات وليس مردها النص، يقول نصر حامد أبو زيد: "من أخطر تلك الأفكار الراسخة والمهيمنة، حتى صارت بسبب قدمها ورسوخها جزء من «العقيدة» فكرة أن القرآن الكريم الذي نيزل به قديم أزلى"(ا).

فحسب هذا النص أزلية القرآن الكريم مضفاة عليه وليست خاصة ذاتية، وما دام كذلك فمعنى هذا أنه ذو طبيعة تاريخية، وهذا كلام يتفق مع ما بيناه من قبل بخصوص طبيعة فهم الغيب وطبيعة فهم الألوهية، وإذا كان النص من طبيعة ثقافية تاريخية فهذا تجل للدور الإنساني أو للتركيز على محور الإنسان بدل محور الألوهية. إذا كان الجانب الأول الذي كانت عليه الرؤية الحداثية هو مسألة «الستقادم» فإن الجانب الثاني في هذه المسألة، هو مخالفة أهل السنة في تصنيف صفة «الكلام» كصفة من صفات الله عز وجل فلا يعتبرها الحداثيون من صفات الشعل، وذلك لما للأفعال من ارتباط صفات السنات، به تعتبر من صفات الفعل، وذلك لما للأفعال من ارتباط بالوحود ونفيها عن الذات لما للذات من وجود ميتافيزيقي أزلي<sup>(2)</sup>، والارتباط بالوجود ارتباط بالتاريخ ومن ثم تاريخية النص القرآني. هذا جانب من جوانب بالوجود ارتباط بالتاريخ ومن ثم تاريخية النص القرآني. هذا جانب من جوانب طبيعة النص في الرؤية الحداثية، أما الجانب الأخر والذي يعتمد فيه على الإنسان ووظيفته الاجتماعية وغيرها، كعنصر محل تركيز في الرؤية الحداثية هو علاقة النص بالواقع.

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة، ص 67.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 6 وما بعدها.

ب - علاقـــته بالواقع: وهي نتيجة ترتبت على إلغاء بعده الغيبي؛ لأنه بنفي أزليته تنبت دنيويته وارتباطه بالواقع، والتركيز على الإنسان هناك يتجلى بفعل دوره في صــناعة الواقع وأحداثه وثقافته... الخ. لذا نجد التركيز على النص باعتباره نصا لغويا، يعالج ويناقش ويدرس بهذه الصفة دون غيرها، يقول نصر حامد أبو زيد: "هي نصوص لغوية تشكلت خلال فترة زادت على العشرين عاما، وحين نقول «تشكلت» فإننا نقصد وجودها المتعين في الواقع والثقافة بقطع النظر عن أي وجــود سابق لها في العلم الإلهي أو في اللوح المحفوظ" ألى الحديث هنا عن القــرآن الكريم ويتجلى اعتباره نصا لغويا في الرؤية الحداثية، وهذا جانب من بالواقع من خلال مقارنته بسائر الظواهر الثقافية السائدة في البيئة العربية في فترة بالواقع من خلال مقارنته بسائر الظواهر الثقافية السائدة في البيئة العربية في فترة نـــزوله مثل السحر، الشعر الكهانة، وغيرها ألى الثقافة التي تشكل من خلالها، ولكــنه في نفــسه الــوقت يفرض تميزه عنها باحتياره هذا الاسم غير المألوف قاما(3).

أما عن النص النبوي والنص التراثي فهما في الرؤية الحداثية أشد التصاقا بالواقع؛ فالنص النبوي هو تعبير عن بشرية محمد صلى الله عليه وسلم وليس عن نبوّته، وبما أنه كلك فهو نص مرتبط بمرحلة من مراحل شخصه عليه الصلاة والسلام، وقد وقفنا على هله في بحال الحديث عن ممارسة النص لسلطته. أما النص التراثي فيكون في نظرهم ألصق بالواقع من باب أولي، فهو استحابة لمراحل حضارية معينة من حياة الأمة، أنجزه العلماء المسلمون استحابة لظروفهم في تلك المراحل. هذا ما يجلى دور الإنسان والاهتمام به بدل موضوع الألوهية الذي هو أهم المواضيع العقدية كما سبق بيان ذلك.

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 25.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 31 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 52.

#### المطلب الثاني: من الوحي إلى العقل

تسرتب عسن الخوض في موضوع الإنسان وجعله المحور الرئيس بدل الألوهية، تسرتب عن ذلك تغيير آخر أيضا يتجلى في التركيز على العقل بدل الوحي، فالوحي مسصدره إلهي، والعقل خاصية إنسانية، وما دام موضوع الإنسان هو محل الاهتمام، صار العقل كخاصية إنسانية محل اهتمام بدل الوحى.

والمراد بالوحي في هذا المقام، الوحي كمسألة عقدية، والوحي كخطاب بحلى في نصوص القرآن الكريم والسنة النبوية، الوحي بهذين البعدين أمر محوري في العقيدة الإسلامية، فهو أهم مسلك في التعرف على عالم الغيب، وهو الوسيلة الاتصالية بين عالمي الغسيب والشهادة، وقد أدرك علماء العقيدة الإسلامية هذه الأهمية فجعلوا مبحث الوحي من أهم مباحث علم العقيدة إذ لا يمكن دراسة أي مسألة عقدية دون السرحوع إلى الوحي ونصوصه، بل نجد في تبويبهم لعلم العقيدة إيراد باب السمعيات وهو الباب الذي لا يمكن التعرف على مسائلة إلا عن طريق السمع أو الخبر الصادق الذي هو الوحي.

فموضوع الوحي إذا موضوع مركزي في المعتقد الإسلامي، وفي البنية المعرفية الإسلامية عموما، ولهذا فالأعمال والتصرفات الإسلامية كلها مؤسسة على نصوص الوحي، ومالا نص فيه يعود إلى النص بطريقة غير مباشرة مثل القياس والإجماع وقد مسر بنا هذا في حديثنا عن أنماط توظيف النص؛ إذ تم بيان أنه يوظف كمرجعية عمل لدى المسلم باستمرار. ونتيجة لهذه الأهمية اتجهت مطاعن أعداء الإسلام إلى الوحي تحديدا باعتباره قطب الرحي في الرسالة الإسلامية والأساس الذي قامت عليه العقائد والشرائع في الإسلام، كالطعن في مصدر الوحي على أنه ليس من عند الله، بل هو من تأليف محمد صلى الله عليه وسلم وما تبع ذلك من إنكار لأميته صلى الله عليه وسلم وعلاقته بأهرا الكتاب، وتقليد الوحي في تلك الديانات وغيرها من الشبهات التي وعلاقة المستشراق الحديث والمعاصر.

وهـــذا سر ظهور كتابات مدافعة عن الوحي، وفي هذا يقول الدكتور عبد الله دراز: "ففـــي القــرآن حانب كبير من المعاني النقلية البحتة التي لا مجال فيها للذكاء والاســـتنباط، ولا سبيل إلى علمها لمن غاب عنها إلا بالدراسة والتلقي والتعلم، وماذا يقولـــون فـــيما قصه علينا القرآن من أنباء ما قد سبق وما فصله من تلك الأنباء على

وجهه الصحيح كما وقع؟ أيقولون إن التاريخ يمكن وضعه أيضا بإعمال الفكر ودقة الفراسة؟ أم يخرجون على المكابرة العظمى فيقولون إن محمدا قد عاصر تلك الأمم الخالية، وتنقل فيها قرونا فشهد هذه الوقائع مع أهلها شهادة عيان، أو أنه ورث كتب الأولين وعكف على دراستها حتى أصبح من الراسخين في علم دقائقها؟ إلهم لا يسعهم أن يقولوا هذا ولا ذاك لألهم معترفون مع العالم كله بأنه عليه السلام لم يكن من أولئك ولا من هؤلاء"(1).

هــذه مــن صور الدفاع عن حقيقة الوحي ضد مطاعن المستشرفين التي كانت قدف إلى تفويضه بإنكاره كلية ونسبة النص القرآني إلى النبي صلى الله عليه وسلم على أساس أنه من عنده، وليس من مصدر إلهي. في القراءة المعاصرة للنص الديني تغير أسلوب الطعــن في مــسألة الوحـي، فأحيانا لا نجد إنكار المصدر الإلهي للوحي الإســلامي، بل نجد طرح مناهج قراءة تؤدي إلى تجاوز الوحي على أساس أنه ظاهرة ميثية يستهجنها الفكر الوضعي والعقلانية المعاصرة، ولهذا صارت الدعوة إلى الاهتمام بالعقل ومنجزاته، بدل الاهتمام بظاهرة الوحي كمسألة عقدية. ويسعى أصحاب هذه الدعوة إلى وضع مبررات لها حتى يبرهنوا على صحتها ومن هذه المبررات:

1. حقيقة الوحي: الوحي في القراءة الحداثية للنص الديني ظاهرة ميثية متعالية عسن التاريخ يتعذر تفسيرها تفسيرا عقليا وضعيا، وهذا الحكم الذي يلمس في الرؤية الحداثية يحكم به على طبيعة الوحي كما يدرس في العقيدة الإسلامية وعند علماء القسرآن من أنه: "إعلام الله تعالى من اصطفى من العباد كل ما أراد إطلاعه عليه من ألوان المداية والعلم بطريقة سرية غير معتادة للبشر "(2). هذا التعريف ينطبق على الوحي كظاهرة أما الوحي كحطاب فيتحلى في النص القرآني والنص النبوي، وهذا معتقد المسلمين.

وانطلاقا من حاجة الإنسان إلى الوحي ودوره في تثبيت الإيمان وهداية الإنسان وتوجيهه وتعريفه بمسائل العقيدة، ومنها المسائل الغيبية، ومن هذه المسائل مسائل المستقبل فهي في حكم الغيب الذي لم يطلع عليه إلا الله عز وجل. انطلاقا من هذه الاعتبارات جعل الإسلام نصوص الوحي خالدة، صالح تطبيقها في كل زمان ومكان

<sup>(1)</sup> محمد عبد الله دراز: النبأ العظيم، دار القلم، القاهرة، ط7 (1993)، ص 36-37.

<sup>(2)</sup> انظر: عبد العظيم الزرقاني: مناهل العرفان، ج١، ص 64.

ولا يمكن للعقل مهمنا تقدم أن يستغني عنها بحال. هذه المسألة - حاجة العقل للوحسي - هي محل الصدام بين الخطاب الحداثي والخطاب الإسلامي، إذ أن الخطاب الحداثي ينظر إلى حقيقة الوحي نظرة أخرى غير تلك التي بينتها النصوص ودعا إليها علماء العقيدة الإسلامية، هذه النظرة التي تحصر حقيقة الوحي في عدة أمور منها:

أ - كونه خطابا تاريخيا: الوحي في المنظور الحداثي العربي المعاصر، ظاهرة تاريخية وخطابا تاريخي، وقد عرفنا في دلالة التاريخية ألها تعني الظرفية والزمكانية، وحمدا الاعتبار يصبح من الضروري طرح البديل، هذا البديل في الخطاب الحداثي هو العقل، يقول الدكتور نصر حامد أبو زيد في هذا: "الوحي واقعة تاريخية ترتبط أساسا بالبعد الإنساني من ثنائية الله والإنسان أو المطلق والمحسدود"(1). هدذا الموقف ينظر إلى الوحي على أنه خطاب تاريخي مرتبط بالإنسسان، وهذا يعني أنه ليس بظاهرة خارقة للعادة أو غير مألوفة للبشر كما بينا في التعبريف السابق، بل هو ظاهرة يمكن أن تفهم ضمن شروطها البيئية الثقافية والاجتماعية وما دامت هذه الأخيرة في تطور، فيمكن أن تتلاشي ظواهر وتستحد أخرى ويمكن أن تتحمد ظواهر وتنحصر أهميتها وتأثيرها، في خين نجد ظواهر أخرى تنطور وتصبح محل اهتمام كبير.

والوحسي في هذا المنظور ظاهرة تاريخية أي ألها ارتبطت ببيئة زمكانية، هي بيئة النبسي عليه الصلاة والسلام لا يمكن أن تتجاوزها، ومن ثم لم يشكل مرجعية للإنسان المعاصر طالما أنه ظاهرة تاريخية. طبعا المستند في هذا هو عملية المقارنة بسين المسلمين وغيرهم، غير المسلمين الذين تجاوزوا مرحلة التفكير الديني الذي مرجعيته الوحي، إلى العقل كمرجعية عصرية خلاف المسلمين الذين لا يزالون يدعون إلى إحياء مرجعية الوحى من جديد.

وقد آل هذا الاعتبار – الوحي خطاب تاريخي – إلى جعل الوحي تحقيق لمصالح الإنـــسان على الأرض<sup>(2)</sup>. وهذا حكم تجاوزه حكم آخر يقضي بإنكار الوحي كلية<sup>(3)</sup> وبالتشكيك في أن المدون في المصحف هو ما أوحي إلى محمد صلى الله

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة، ص 33.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة، ص 33.

<sup>(3)</sup> انظر عزيز العظمة: دنيا الدين، ص 105.

عليه وسلم (1). والحقيقة أن الوحي حقيقة عقدية، وقد جاء لمصالح الإنسان في الحياة الدنيا وفي الآخرة معا. وقد ذهب الحداثيون إلى القول بأن الوحي جاء لحماية مصالح الإنسان على الأرض دونما ذكر لمصالحة الأخروية؛ لأن مصالح الإنسان الدنيوية تتغير وبتغيرها يمكن تغيير المرجعية، وقد آلت في العصر الحديث إلى العقل بدل الوحي، ولذلك صار الاهتمام بالعقل وبكيفية تطويره وكيفية الحفاظ على منجزاته وغير ذلك.

ب - كونه ظاهرة لغوية: وقد أثر هذا التصور لحقيقة الوحي في كيفية دراسته والبحث فيه، فلم يعد طرحه كحقيقة عقدية على النحو الذي بجده عند علماء العقيدة، بل يدرس كظاهرة لغوية وثقافية، كما تميز القراءة المعاصرة بين السنص القرآني والخطاب القرآني، على أساس أن النص القرآني هو النص الشفوي أما الخطاب القرآني، فهو المدون في المصحف<sup>(2)</sup>. وهذا التمييز يبدو أثر اللسانيات الحديثة فيه حلي؛ ففي درس اللسانيات هناك فرق بين النص السفوي، والنص المكتوب والمدون، وقد مر بنا بيان ذلك، وبناء على هذا التصور صار موضوع الوحي يدرس كظاهرة وضعية تاريخية لا صلة لها بعالم الغيب عند البعض.

ج - كونه موجودا في جميع الأديان: وإذا كان علم اللسانيات قد أدى بالخطاب الحداثي إلى اعتبار الوحي ظاهرة لغوية وثقافية ومن ثم فهي ظاهرة تاريخية، فإن الأحد بالمقارنة مقارنة الإسلام بغيره من الأديان قد كرس أيضا القول بتاريخية الوحي على أساس حضوره في كل الأديان، في هذا يقول أركون: "تحديدنا الخاص الدني نقدمه عن الوحي يمتاز بخصيصة فريدة، هو أنه يستوعب بوذا وكونفوشيوش والحكماء الأفارقة، وكل الأصوات الكبرى التي حسدت التجربة الجماعية لفئة بشرية ما من أجل إدخالها في قدر تاريخي حديد، وإغناء التحربة البشرية عن الإلهي، إنه يستوعب كل ذلك ولا يقتصر فقط على أديان الوحي التوحيدي، وعلى هذا النحو يمكننا أن نسير باتجاه فكر ديني آخر غير السائد، أقصد باتجاه فكر ديني حديد يتحاوز كل التحارب المعروفة للتقديس،

<sup>(1)</sup> انظر محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 41.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي، نقد واجتهاد، ص 73-74.

أو للحرام باللغة الإسلامية الكلاسيكية "(1). إن هذا النص الذي يعتبر «الوحي» ظاهرة موجودة في جميع الأديان السماوية والوضعية على حد سواء، وليس حقيقة عقدية كما بينها الإسلام، وإذا كانت تلك هي صبغتها، فهي ظاهرة ثقافية تاريخية، لم تعد محل اهتمام الخطاب الحداثي الذي اتجه نحو المرجعية العقلية.

2. انتهاء عهد البنوة: اختتمت النبوة بمحمد صلى الله وسلم، فكان خاتم النبيين كما قال تعالى: (... وَلَكِنْ رَسُولَ الله وَخَاتَمَ النّبيّينَ...) (الأحزاب: 40) باختستام نسبوته لسائر النبوات توقف الوحي فلا نبوة بعد نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، ولا أحد من الناس يوحى إليه من قبل رب العالمين بعده عليه الصلاة والسلام. هسذه حقيقة عقدية في الإسلام والإيمان بخلافها كفر؛ لأن في خلافها تكذيب للقرآن الكسريم السذي قال: (... ولكن رسُولَ الله وَخَاتَمَ النّبيّنَ...) (الأحزاب: 40)، وتكذيب للنبسي صلى الله عليه وسلم الذي قال: "أنا اللبنة وأنا خاتم النبين" (...)

وقد استغل الخطاب الحداثي هذه الحقيقة - اختتام النبوة - التي قررتما العقيدة الإسلامية ليبرّر من خلالها وفي إطار الانتقائية والتفاضلية القرائية تجاوز الاهتمام بالوحي إلى العقل، فإذا كان النبي هو الذي يتلقى الوحي، فإن حيل الأنبياء لم يعد له وحود، وبالستالي فالوحي الذي تلقوه لم يعد موجودا أيضا، أما ما أوحي للنبي صلى الله عليه وسلم في زمنه، فهو أمر تاريخي يرتبط بالبيئة التي كان فيها الوحي ينسزل من خلال ارتسباطه بأسباب النسزول، وملاءمته للبيئة الثقافية في ذلك الوقت، وما دام الأمر على هذا النحو يرى الحداثيون أن المرجعية المستساغة في الراهن هي العقل لأنه يساير ظروف الإنسان في كل زمان ومكان، خلاف الوحي الذي انحصر في زمكان معين لا يمكن أن يستحاوزه وفي هذا قيل: "إن النبوة قد انتهت، وأن العقل قادر بذاته بلوغ اليقين وعلى تحقيق رسالة الإنسان دونما تدخل من أي إرادة خارجية عامة أو شخصية "(3).

والإدارة الخارجـــية هـــي الإرادة الإلهية التي قضت باختيار واصطفاء الأنبياء، والوحـــي إليهم، وكأن بعثة الأنبياء كانت مناسبة للفترة التي كان العقل فيها عاجزا

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، ص 80.

<sup>(2)</sup> الحديث رواه مسلم في كتاب الفضائل، باب ذكر كونه خاتم النبيين، ج4، ص 1428.

<sup>(3)</sup> انظر على حرب: نقد النص، ص 29.

مــتخلفا غــير مدرك للحقائق، والإنسان بعقله لم يكن في وسعه تحقيق رسالته دونما توجيه نبوي ودونما الاعتماد على نصوص الوحي، أما وقد انتهت النبوة وارتقى العقل البــشري، ففــي إمكان العقل تجاوز خطاب الوحي، والاعتماد على نفسه في الأخذ بالإنــسان نحــو تحقيق رسالته ومن هنا تبدو أهمية العقل وضرورة الاهتمام به بدل موضوع «الوحي» الذي صار ظاهرة تاريخية انتهت بانتهاء عهد النبوة.

كما نجد الحداثيين في نظرةم لنبوة محمد صلى الله عليه وسلم يعتبرونها قد ساهمت في تحيين الرسالة الإسلامية وتجسيدها في التاريخ عن طريق انخراط شخص ثالث هو المرسل إليه الجماعي (1)، والتركيز على المخاطبين الاجتماعيين الهدف منه تحديد المخاطب، ومن ثم التركيز على خصوص السبب وإنكار عموم اللفظ، وهذا ما يبيح تاريخية «الوحي» ومن ثم تجاوزه إلى العقل وهذا كلام خطيرا جدا. ويفهم من هذا أنه لو كانت النبوة مستمرة لكان في الإمكان الاهتمام بموضوع «الوحي» كمسألة عقدية، أما وقد توقفت النبوة فالبديل هو العقل في الخطاب الحداثي؛ لأن: "الإنسان بعقله المستقل وبإرادته الحرة قادر على أن يواصل حركة التاريخ، وأن يستمر في تقدمه باجتهاده الخاص فيرث النبوة وتراث الأنبياء، فالعلماء ورثة الأنبياء، والاجتهاد طريق الوحي، والنبوة، والن

3. انتصارات العقل: هذه الانتصارات التي تحققت في العصر الحديث وعلى مستوى العلوم الطبيعية بالدرجة الأولى فالعقل الحديث تمكن من خلال هذه الانتصارات من تأسيس حضارة بلغت أوج رقيها ولا تزال محافظة على هذا المستوى. طبيعا العقل المتحدث عنه هو العقل الغربي الذي صنع الحداثة الغربية، هذا العقل كما هو معروف في التاريخ الغربي لم يتمكن من تأسيس حداثته إلا بعدما تجاوز الستفكير الديني هناك(3). وقد سحبت القراءة الحداثية العربية هذا الحكم على الوضع الإسلامي وقضت بضرورة تجاوز الوحي إلى العقل.

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 94.

<sup>(2)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج1، ص 19.

<sup>(3)</sup> أنظر بخصوص هذا معنى الحداثة كما وردت في معجم «لاروس»، إذ يذكر أن من معانيها الثورة على الكنيسة، انظر: Le petit La rousse, p632

هــذا مــن جهة، ومن جهة ثانية نظرة الحداثيين لخطاب الوحي على أنه خطاب تاريخي جعلتهم يعتبرون الوحي يحتاج إلى العقل ويستعين به، خاصة في تجلية معانيه التي لا يمكــن أن تتم إلا بعملية عقلية هي عملية التأويل. في هذا يقول نصر حامد أبو زيد: "الخطــاب الإلهــي خطاب تاريخي وبما هو تاريخي فإن معناه لا يتحقق إلا من خلال التأويل الإنساني "(1). وهذا الكلام يفهم منه أن العقل هو الأداة التي يحتاج إليها الوحي، وأن معناه لا يتحقق دونما عملية التأويل كعملية عقلية، كما أنه يبدو التركيز على القول بعــدم قدم الكلام الإلهي على النحو الذي قالت به المعتزلة في القديم، كما يلمس أيضا الاستئناس بنــزعة العقل في الإسلام والأمر يتعلق بالمعتزلة بالدرجة الأولى.

كما نجد الاستئناس بالتاريخ الإسلامي أيضا في بعض المواقف التي اعتبرت ذات مسرجعية عقلية مثل ما يذكره أركون عن الدولة البويهية إذ يعتبرها دولة علمانية، ويقول بأن أخذها بهذا النهج العلماني أدى إلى تقدم العقل الخالد؛ لأنه الملكة الوحيدة القادرة على إنتاج معرفة صحيحة والقادرة على مصالحة الإنسان مع نفسه، وموضعته في الكون وسواء كان الاستئناس بمعتقد المعتزلة «خلق القرآن» أو بطبيعة حكم البويهيين، فلا المعتزلة هم المراد ولا البويهيون، وإنما المراد هو العقل الغربي المعاصر السذي يريد الخطاب الحداثي العربي تقليده وتوظيف إنجازاته في الحياة الإسلامية، وحسى يتسنى له تجاوز هذه المرجعية الإسلامية - الوحي - راح يظهر إنجازات العقل الغربي من جهة، ويستأنس ببعض المواقف من التراث الإسلامي من جهة أخرى. وقد كانت أهم تجليات انتصار العقل التي ينادي بما الخطاب الحداثي مسألة العلمانية، السي صار ينظر لها بشكل واسع في العالم العربي الإسلامي، وصار الاحتكام إلى السشرع ينعت بالثيوقراطي ومن هنا تزايد النداء بتغيير محور الاهتمام من الوحي إلى العقل.

## المطلب الثالث: من استخارة الله إلى مصلحة الأمة

استخارة الله عز وجل عبادة من العبادات التي يتقرب بما المسلم إلى الله عز وجل يؤديها المسلم حينما يقدم على فعل ما لا يعرف ضرره من نفعه، أو أهميته من عدمها،

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة، ص 33.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 78.

وهـــذا مــن باب الاستعانة بالله عز وجل وحسن التوكل عليه سبحانه لقوله تعالى: (... وَمَـــنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ...) (الطلاق: 3) وقول النبـــي صلى الله عليه وسلم: "إذا استعنت فاستعن بالله"(1).

فالمسلم في استخارته الله عز وجل يعترف ببشريته وعجزه وقلة علمه، ويتبرأ من غروره؛ لأنه يؤمن بأن علمه ليس شيئا أمام علم الله عز وجل، ولذلك يقبل على إنجاز واجباته باسم الله مستخيرا الله عز وجل راجيا التوفيق منه سبحانه وتعالى. هذه الأمور عند الحداثيين لم تعد على ما كانت عليه عند القدامي بل صار الاهتمام يتمحور حول مصالح الإنسان الدنيونية، أو حول مصالح الأمة بتعبير الدكتور حسن حنفي، وهذا التغيير مسن تجليات الأخذ بالمنهج الوضعي في قراءة النص الديني، والمناهج هي التي تصنع الرؤية كما يقول الإبستيمولوجيون. يقول حسن حنفي مبرزا هذا التحول: "إذا كسان القدماء قد وضعوا عقائدهم بناء على سؤال الأمراء والسلاطين أو بعد رؤية صالحة للولي أو للنبسي أو بعد استخارة الله فإننا وضعنا «من العقيدة إلى الثورة» دون سوال مسن أحد أو رؤية أو استخارة بل تحقيقا لمصلحة الأمة وحرصا على وحدةا الوطنية "(2).

إن هــذا النص يبرز فيه صاحبه محور الاهتمام في العقيدة بين القديم والحديث، وكيف أن القدامى كانوا يقدمون على التأليف في العقيدة بعد استخارة الله عز وجل، أما الدكتور حسن حنفي فإنه يركز على مصلحة الأمة وكيفية تحقيقها، وهذا الموقف يأتي في إطار تجديد علم العقيدة، وهو أمر صار يطرح منذ زمن النهضة الحديثة، وفي رأي الدكتور حسن حنفي، إذا كان هذا العلم الغرض منه عند القدامى هو الدفاع عن العقيدة، فإنه في صورته التي ينبغي أن يكون عليها في الراهن تصبح مهمته الدفاع عسن مصالح الأمة ولذلك نجده يدعو إلى طرح الكثير من المسائل الحضارية وإدراجها ضحمن مواضيع علم الكلام الجديد مثل: التنمية، العدالة، توزيع الثروات رفض الاستبداد السياسي، تحرير الأرض المغتصبة...(3).

<sup>(1)</sup> الحديث رواه الترمذي في كتاب صفة القيامة والورع.

<sup>(2)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج١، ص 37.

<sup>(3)</sup> انظر: مجلة قضايا إسلامية معاصرة، إعداد عبد الجبار الرفاعي، دار الهادي، ط1 (2002)، ص 39.

وهذا التغيير من جهة أخرى يأتي كتيجة طبيعية لعمليات التغيير السابقة إذ تم التغيير مسن الألوهية إلى الإنسان، ومن الوحي إلى العقل، وتبع ذلك التركيز على مصلحة الأمة. والمدفاع عن مصالح الأمة أمر مطلوب لذاته، ومأمور به شرعا لكن الكيفية التي يطرح بما الحدائسيون هدف المسألة هي التي تبدو أمرا غير عاد؛ إذ تطرح بجرأة إلى درجة ألما تبدو مخالفة للنص، يقول حسن حنفي: "إذا كانت بعض المقدمات الإيمانية القديمة تبدأ فقط "بسم الله الرحمان الرحيم، فإننا نبدأ بسم الأمة "(1). إن هذا الكلام بهذه الصيغة التي عرض بحسا يبدي الإنكار على القدامي حينما كانوا يبدؤون بالبسملة، أو بالاستخارة وفي الوقت نفسسه يبين ألهم لم يكونوا على اهتمام بمصالح الأمة أمام حكامها وأمام أعدائها و لم يشر إلى أله ألم حرصوا على المصالح الدنيوية والأخروية على السواء، لكن المصالح التي يدعو الحطاب الحداثي في الراهن إلى الاهتمام بما هي المصالح الدنيوية، وقد وحدنا أنه هناك من يسرى في الوحي بأنه خطاب تاريخي يهدف إلى تحقيق مصالح الإنسان على الأرض دونما ذكر للبعد الأخروي وهو البعد الأساسي في خطاب الوحي. (2).

وهنا يلمس التركيز على البعد الدنيوي، وهي خاصية من خواص التاريخية؛ لألها لا تحتم بما يتعالى عن التاريخ كأمور الغيب، وهذا من تجليات توظيف المناهج الوضعية التي تفصل بين الديني والدنيوي، فأصبح الهدف تحقيق الإصلاح فوق الأرض في شكل مقطوع السصلة بالحياة الأخرى<sup>(3)</sup>. وما دام الحديث في هذا الموضوع في إطار علم العقيدة فإن تغيير محور الاهتمام العقدي هنا يأتي في بحال الدعوة إلى تجديد هذا العلم كما تمت الإشارة إلى ذلك؛ لأنه لم يعد يهتم بقضايا العصر، ولم يعرف أي تجديد. يقول حسن حنفي: "المادة الكلامية محفوظة ومرصوصة يتناقلها المصنفون أبا عن جد، وابسنا عن أب وتلميذا عن شيخ، فهم مصنفون وليسوا مؤلفين، يرتبون ويبوبون مادة صماء لا باعث فيها ولا هدف"(4).

مــن المعلوم أن علم العقيدة هو العلم الذي وظيفته الأساسية الدفاع عن العقيدة ولذلك فهذا العلم له أهمية كبرى ومكانة جليلة في البنية المعرفية الإسلامية، ولذلك إذا

<sup>(1)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج1، ص 30.

<sup>(2)</sup> انظر نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 33.

<sup>(3)</sup> حسن حنفي: من العقيدة، إلى الثورة، ج1، ص 43.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص 44.

كان ثابتا جامد المواضيع كما وصف فإنه لا يؤدي هذه الوظيفة المنوطة به، وظيفة المدفاع عن العقيدة، كما أنه في نظر الدكتور حسن حنفي لا يمكن أن يؤسس التصور الصحيح لأن مقدماته التقليدية فارغة من أي مضمون فكري أواقعي أو مصلحي، ولا تحمل إلا عواطف إيمانية يعبر عنها بكلام مسجوع (1). فإذا كان هذا هو وضع علم العقيدة فقد انتهت الرؤية الحداثية إلى تجديده بإدراج مواضيع أهمها مصلحة الأمة هذا مسن جهة، ومن جهة أخرى طبيعة الكتابة الكلاسيكية في علم الكلام والتي كرست مسائل ضد الإنسان المسلم، وكانت سبب تخلف في منظور الحداثيين مثل الدعاء للحاكم أو للسلطان في كتبهم، ووضع تلك الكتب بناء على أمر أو رؤيا، والأمل في المحاكم أو للسلطان في كتبهم، ووضع تلك الكتب بناء على أمر أو رؤيا، والأمل في التقليدية من أهم المبررات لتحديد علم العقيدة، وهذا ما أدى إلى تغيير محور الاهتمام المعام، ولم تعد أهمية المباحث التي حددها القدامي تراعي في دعوة التحديد الحديثة التي فضاؤها العام «مصالح الأمة»، هذه الدعوة يمكن تحقيقها في نظر دعاقما من خلال عدة أمور منها:

1. رفيض الاستبداد: لأن الاستبداد هو أحد المشاكل التي ابتليت كا الأمة الإسلامية، وهو أحد أوجه معاناة المسلم المعاصر، فطبيعة إدارة الحكم في البلاد الإسلامية طبيعة استبدادية أضاعت مصالح الأمة والفرد على السواء، هذا الاستبداد في منظور الحداثين ينبغي أن يحظى باهتمام علم الكلام الجديد. وهذا الكلام إذا حئنا لربطه بمباحث علم الكلام القديم يمكن ربطه بمبحث الإمامة، فهو المبحث الذي يهتم بمسألة الحكم وصفات الحاكم، وحق الرعية عليه، وحقه على الرعية ... الخ، لكن الاستبداد في صورته المعاصرة والتي يدعو الخطاب الحداثي إلى مناهضته، فهو استبداد الحكام المعاصرين الذين وصلوا إلى الحكم بطريقة غير شرعية، وقهروا الرعية واستغلوا الشروات، وأضاعوا الأرض... الخ هذه مظاهر سلبية الحكم في واقعنا المعاصر وهي الشروات، وأضاعوا الأرض... الخ هذه مظاهر سلبية الحكم في القديم هو الأمر الذي أحسبه خطأ. وهو نتيجة طبيعية المناهج الوضعية المعتمدة في القراءة، وذلك ما جعل حسن حنفي مثلا يسعى إلى بيان العلاقة بين الاستبداد في القديم والحديث، وكيف أن الثاني امتداد للأول وذلك من خلال:

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 20.

أ - الـسلطان الديني والسلطان السياسي: تمت الإشارة من قبل إلى أن علم العقيدة كان الهدف من تأسيسه الدفاع على العقيدة وبناء على هذه الوظيفة وضع ابن خلسدون تعريفا لهذا العلم بأنه علم الحجاج عن العقائد الإيمانية ضد المبتدعة<sup>(1)</sup> ومن العقائد عقيدة الألوهية، وهي أهم مباحث هذا العلم، ولذلك حظيت باهتمام متميز في درس العقيدة في القديم. هذا الاهتمام بموضوع الألوهية يعتبره حسن حنفي أحد الأسباب التي كرست استبداد السلاطين في القديم أو في الحديث، ففي حديثة عن الـسلطان يربط بين السلطان الإلهي والسلطان البشري، ويقيم علاقة طردية بينهما ويسعى إلى إثباتما في المقدمات التقليدية معتبرا أن الحديث عن السلطان واحد سواء أكـــان ســلطانا دينيا أم سلطانا سياسيا(2). إذا فأحد أوجه بروز ظاهرة الاستبداد حسب الدكتور حسن حنفي الإفراط في البحث في عقيدة الألوهية عند القدامي، ولـــذلك نجده يقارن مقارنة في غير محلها إذ يعتبر أن المقدمات التقليدية تحدثت عن إله السماء، الذي يقابله السلطان السياسي الذي هو إله الأرض، واعتبر أن لا فرق عسند أولئك العلماء - علماء الكلام - بين الثناء على هذا أو على ذاك، وفي نظره هـــذا أحد الأسباب التي قضت على مصلحة الأمة(3). وما دامت هذه المصلحة تم تغييبها، فلا بد من الدفاع عنها من جديد، وإدراجها ضمن البحث العقدي عند المسلمين في الوقت المعاصر؛ لأنه إذا استمر هذا الاستبداد السياسي، فلن تتحقق مصالح الأمة، ولن تسترجع دورها الحضاري من جديد.

ب - طبيعة تأليف الكتب: بما يدعو إلى القول بضرورة التغيير في محاور العقيدة وإدراج "مصلحة الأمة" كمبحث رئيس في العقيدة طبيعة تأليف الكتب القديمة، فالقدامي بمن كتبوا في العقائد كانت لهم أهداف غير أهداف وقضايا المسلم المعاصر، وبالتالي ما كتبوه لا يتعلق براهن الإسلام والمسلمين - وهذا من وجوه القــول بتاريخية درس العقيدة - ولا حتى بانشغالات المسلمين في ذلك الزمن، وإنما وضعت بناء على رغبة الحكام والسلاطين، يقول حسن حنفي وهو بصدد الحكم على القدامي وعلى إنتاجهم بألهم وضعوا كتبهم بناء على سؤال الأمراء

<sup>(1)</sup> ابن خلدون: المقدمة، ص 551.

<sup>(2)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج1، ص 21.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

والسلاطين، وهذا أمر مضاد لرغبة عامة المسلمين، ويقول بأنه وضع كتابه "من العقيدة إلى الثورة" تحقيقا لمصلحة الأمة دون سواها<sup>(1)</sup>. ويعتبر نفسه في ذلك يؤسس لبثورة على نمط الكتابة التقليدية، كما أنه يدين القدامي ويحملهم المسؤولية عما لحق بالأمة من انتكاسات حضارية أبرزها اغتصاب الأراضي الإسلامية، ولذلك في ثورته على المقدمات الإيمانية يقول: "إذا كان القدماء قد بسدأوا مقدماقم الإيمانية التقليدية "باسم الله" فإننا نبدأها باسم الأرض المحتلة في مواجهة الاحتلال الأجنبي لأراضي المسلمين، وباسم حريات المسلمين في مواجهة صفوف القهر والطغيان"(2).

2. إبراز البعد الدنيوي للعقيدة الإسلامية: مما تقتضيه مصالح الأمة إبراز البعد الدنيوي للعقائد في الإسلام حتى لا يبقى المسلم يتكلم عن أمور الآخرة فقط، وكيفية السنحاة يوم القيامة. وهذا أمر لا يتعارض مع العقيدة الإسلامية، وإنما الذي يتعارض معها أسلوب الكتابة الذي وظفه حسن حنفي، وذلك من خلال إشارته إلى بعض الأمور العقدية الغيبية مثل: حديثه عن الألوهية، التوحيد، الجنة... فمثلا في حديثه عن الألوهية نجده يقول: "إذا كان الله قد تم الدفاع عنه عند القدماء وانتصروا في قسضيتهم إثباتا للتنزيه، فإننا ندافع عن الأمة التي اعتراها التفتت"(3). أقول أن أسلوب الكتابة هذا أسلوب منفلت من الضوابط الإسلامية؛ لأن الله عز وجل غني أسلوب الكتابة هذا أسلوب منفلت من الضوابط الإسلامية؛ لأن الله يُدَافِعُ عَنِ الّذِينَ عَسَ المعالمين، وهو الذي يدافع عن المؤمنين لقوله تعالى: (إنَّ اللّه يُدَافِعُ عَنِ الّذِينَ الّذِينَ اللّه عن دينه.

كما أننا نجده في حديثه عن التوحيد يعتبره الحافز الذي حرك المسلمين ودفعهم إلى إنجاز الفتوحات، والغزو في سبيل الله مبلغين لعقيدة التوحيد، محررين للوجدان البسشري في العامر في نظر الدكتور حسن حنفي فإن مهمته تغيرت فلم تعد تبليغ كلمة التوحيد، وإنما هي الدعوة إلى الجهاد من أجل تحرير الأرض المغتصبة، وتحقيق مصالح الأمة (4). والأمر نفسه حينما

<sup>(1)</sup> حسن حنفى: من العقيدة على الثورة، ج1، ص 37.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه: ص 30.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

يستحدث عن الجنة وثواب الآخرة، فيجعل الحديث عن "مصالح الأمة" بدل الحديث عن ثواب الآخرة، فيقول: "إذا كان القدماء يريدون ثوابا في الجنة أو إنقاذا من النار، فإننا نريد صلاح الأمة: وتوحيد شتاتما، والقضاء على تخلفها، وإعادتما إلى هويتها من غسربتها وتجنيد جماهيرها، نريد تحقيق الإصلاح في الأرض ومقاومة الفساد فيها"(1). ومن خلال هذا يمكن ملاحظة عدة أمور منها:

- أ أن محاولة إبراز البعد الدنيوي للعقيدة الإسلامية، يجعل من هذا العلم كأنه لا صلة له بالحياة الأخرى، وهذا أمر غير صحيح فالعقيدة الإسلامية تمتاز بالوحدة ولا يمكن للمسلم أن يقيم بعض أمور الدين ويهمل البعض الآخر، أو يؤمن ببعض الكتاب ويكفر ببعضه الآخر.
- ب يفهـــم ممـــا سبق بيانه أن طلب ثواب الجنة والحرص عليه يتعارض مع الأخذ بمـــصالح الأمة، بل تحقيق مصالح الأمة والسعي في سبيلها يطلب هو الآخر بغية ثواب الجنة، والصلاح في الآخرة.
- ج يفهم أيضا من كلام الدكتور حسن حنفي أن علم العقيدة في صورته التقليدية كان مجرد عواطف إيمانية بمعنى أنه لم يقم على تمعن عقلي أو مصالح واقعية، وأن كتابات القدماء كانت مجرد كلام مسجوع وتلاعب بالألفاظ... وهو أمر غير صحيح أيضا.

وبناء على هذا كان تغيير محور الاهتمام في العقيدة؛ فبعدما كان القدماء يستفتحون كتبهم بالبسملة وباستخارة الله عز وجل صارت الرؤية الحداثية تدعو إلى بدل ذلك إلى الاهتمام بمصالح الأمة، ولا شك أن هذه إحدى تجليات المناهج الوضعية التي تركز عادة على البنى التحتية، وهمل البنى الفوقية، وهي مسألة يعتبر الدكتور حسن حنفي الأخذ بها مسئوولية الجيل الحيالي، فمن خلال دعوته علماء أصول الدين القيام بدورهم وتحمل مسئووليا هم يقول: "جيلنا الحالي حيل تغيير وثورة، وكتابه لا يمثلون السلطان الإلهي أو السلطان السلطا

ومن المواقف التي ينبغي أن يتخذها الجيل الحالي وتعتبر تحقيقا للمسؤولية في نظره القيام بـ "الثورة" فكما أنجز هو مؤلفه الكبير "من العقيدة إلى الثورة" واعتبره

<sup>(1)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج1، ص 43.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه: ص 29.

ثورة على النمط القديم في مجال الكتابة عند علماء أصول الدين، يعتبر أن ثورة الجيل الحسالي ينبغي أن تكون على السلطة، فلا بد من رفض الثناء عليها، ولا بد من ترك السدعاء للممسكين بها، ولا بد من الكشف على تواطؤ السلطان الديني والسلطان السياسي، وذلك حدمة لمصالح الأمة (1).

وهكذا نجد أن الخطاب الحداثي العربي المعاصر، في إطار تحديث الفكر العربي قد آل إلى رؤية تقضي بتغيير محور الاهتمام في العقيدة، وحدنا كيف صار التركيز على الإنسان بدل الألوهية، ووحدنا أيضا كيف صار التركيز على العقل بدل الوحي، وهذا نكون قد وقفنا على كيفية التركيز على أمور الدنيا متمثلة في "مصالح الأمة" بدل أمور الآخرة ومسائل الغيب وقد تمت الإشارة إلى التوحيد والجنة والأولوهية وغير ذلك، ووحدنا كيف آلت الرؤية الحداثية إلى هذا التغيير، وفي هذه الجرزية الأخرية ألم نحد عاولة تخريج لها، ففي الحديث عن مصالح الأمة نجد الدكتور واحد وبنص القرآن الكريم (ع) في إشارة منه لقوله تعلى: (إنَّ هَذه أُمَّتُكُم أُهَةً واحدة وأنا رَبُّكُم فَاعْبُدُون (الأنبياء: 92) وأحسب أن هذا تخريج بعيد، ولا يدل إلا على رؤية صنعتها قراءة وضعية.

المرجع نفسه: ص 24.

<sup>(2)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج1، ص 30.

# أثر اللغة في الرؤية

#### المطلب الأول: الكتابة بغير العربية

عادة ما تكون الرؤية والتصور الذي يحصل للإنسان حول موضوع ما وليد اللغة السيق يقسراً أو يكستب بها، وهذا ما بحثته فلسفة اللغة في إطار جدلية اللغة والفكر، وانستهت إلى أنهما وجهان لعمله واحدة لا يمكن الفصل بينهما على أساس أننا حينما نفكر نفكر بلغة، وحينما نتكلم ونوظف اللغة فإننا نمارس الفكر؟ وإذا كان الفكر أو الفكرة هي التصور صيغ صياغة لغوية معينة، فإن اللغة التي يستعملها الإنسان تتدخل في صناعة رؤيته للأمور لا شك في ذلك.

هـــذا الأمــر يــتخذ أهمية متميزة حينما يكون موضوع الدراسة النص الديني الإسلامي، وتكون لغة الدراسة أي لغة أجنبية غير اللغة العربية، فبدل أن يدرس هذا السنص باللغــة العــربية نجده يدرس أحيانا بغير العربية سواء على مستوى الكتابة، فكــتابات محمــد أركون مثلا معظمها بغير العربية، أو على مستوى القراءة: أقصد قراءته بواسطة غير المسلمين الذين يكتبون بلغاقم الأصلية، فقراءة هشام جعيط وعبد المجيد شرفي، وعبد الله العروي معظمها بغير العربية ولغير العرب والمسلمين.

أقــول الأمر يتخذ أهمية خاصة ليس فقط لأنه تعامل مع النص المقلس؛ بل لأن تــاريخ القرآن الكريم يؤكد ذلك والأمر لا يزال قائما أنه يتعذر الاستغناء عن اللغة العربية في دراسته، فهو كتاب أنــزل بلسان عربــي مبين، ولم يترجم إلى أي لغة من اللغات شأن الكتب السماوية الأخرى، من هنا يكون الأمر يختلف إذا منا قورن النص الديني الإسلامي بغيره من النصوص، ما تجدر إليه الإشارة في هذا المقام – وإن كانت اللغة صانعة الرؤية – أن الأمر الذي أعنيه من الكتابة بغير العربية أنه الكتابة مباشرة، فهــي صــحيح مؤثرة في الرؤية، لكن ما يكون كتابة بغير العربية أيضا وبطريق غير مباشرة هو الكتابة بمناهج غير إسلامية، ولم تصغ صياغة عربية، حتى وإن ترجمت إلى العربية فإن غربة المنهج عن الموضوع تبقى متحققة.

وأحسب أن هذا الجانب - الكتابة بغير المناهج الإسلامية - أخطر من مجرد الكتابة بغير العربية ما يدل على ذلك أننا نجد في التراث الإسلامي الكثير من العلماء كتبوا بلغات أخرى كالفارسية، والتركية، والأوردية وغيرها من اللغات، وكانت رؤاهم تتحد مع من يكتب بالعربية، وفي العصر الحديث نجد علماء ومفكرين كتبوا أيضا باللغات الأوروبية الحديثة، وكانت رواهم إسلامية أصلية، فقد كان محمد إقبال يكتب بالإنجليزية، وكان مالك بن نبي يكتب باللغة الفرنسية، وكلاهما كان ممن خدموا الرؤية الإسلامية الأصلية.

مما يدل على أن طبيعة المنهج الموظف الذي صيغت آلياته واستنبطت من لغات أخرى ومن بيئات ثقافية أخرى مفارقة للبيئة الإسلامية، هذه الطبيعة هي التي تقضي بتحيين النص الديني وتجعله مرتبطا ببيئة زمنية انقضت ولا يمكن اتخاذه مرجعية راهنة وهذا معين تاريخيته. من هنا يتضح لنا أن الكتابة بغير العربية سواء على مستوى الميناهج أو علي مستوى اللغة، تشكل مؤثرا قويا في صناعة هذه الرؤية التي أبرزت خصائصها في المباحث السابقة. من جهة أخرى يمكن التساؤل عن سر الوقوف عند العربية، وعدم الأخذ باللغات الأخرى؟ نتساءل هذا التساؤل رغم دعوى أحد كبار دعاة تحديث العقل العربي، إلى ضرورة اللغة العربية لمن يريد دراسة العقل العربي المسلامي ولكن رغيم ذلك نجده أحد الذين وظفوا المناهج الغربية في قراءة التراث الإسلامي بيدل المناهج الإسلامية. يفترض فيمن يتعامل مع النص الإسلامي إذا أن يكتب بلغة السنص اللغية العربية ولكن الذين يكتبون بغير العربية يذكرون بعض المبررات التي جعلتهم يكتبون بلغات أجنبية منها:

أ - طبيعة لغية القرآن الكريم: ولغة القرآن الكريم طبعا هي اللغة العربية، وهذه اللغية في نظر بعض الحداثيين لغة عاطفة أكثر منها لغة عقل، ويسحبون هذا الحكرم على لغة النص القرآني ونظمه، يقول محمد أركون عن لغة الخطاب القرآني ألها: "مرتبطة بالمنطق الشعري أكثر من ارتباطها بالمنطق العقلاني، إلها تغيذي الخيال وتمز العاطفة، أكثر عما تسمحن (أو تحمر) القارئ في مقولات وتحديدات وقدواعد عقلية "(2). نجد هذا الكلام في الوقت الذي تطورت فيه

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي، ص 75.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 202.

الدراسات اللسانية، وإذا كانت هذه الأخيرة هي دراسة اللغة دراسة علمية لألها متأثرة بنتائج العلوم الطبيعية والتطبيقية، فإلها جعلت من لغاتها لغات تقنية عقلية بعيدة عن المنطق الشعري والصبغة الخيالية التي هي خاصية اللغة العربية على حد ما ذهبوا إليه، ولذلك فالكتابة بغير العربية كألها كتابة بلغة أو لغات علمية، بينما الكتابة بالعربية غير ذلك خاصة وأن اللغات الأجنبية أخضعت النص السديني (الكتاب المقدس) للدراسة موازية له بالنص الفلسفي والنص الأدبي، ومسن منظور علم المقارنة بين الأديان لا مانع من دراسة حتى النص الإسلامي بغير لغته عند الحداثين.

لعل من أهم الخصائص التي تتوفر عليها اللغة العربية وهي التي تحول دون توظيفها بشكل علمي، خاصية «الجحاز»، فهي خاصية تفتح النص على التعددية القرائية والممارسة التأويلية، ولهذا اعتبر الجحاز ليس مجرد إشكالية تراثية لها وجود تاريخي فقط، بل همو من الإشكاليات التي لا يزال لها حضور في مختلف المستويات حتى في الخطاب الديني المعاصر، مما يدل على ألها مسألة جوهرية في صياغة رؤية العالم التي يتبناها هذا الخطاب.

يبدو من خلال هذا الربط بين الجاز كظاهرة لغوية ومسألة الرؤية للعالم كرؤية أنطولوجية أو عقدية، من خلال ذلك فهذه الخاصية تلغي المعنى الحاسم للفظ وتفتحه على تعدد القراءة، ولذلك يرى أركون أن مراعاة الجاز في اللغة العربية أمر لا يمكن إغفاله فيقول: "هل من المسموح أن تقرأ الآيات الموصوفة بألها مباشرة وواضحة على مستوى الدلالات الحرفية اللفظية وأن تحمل المعنى المشع مسن الجازات المنتشرة على مدار النص كله؟ وهل من المكن أن تستخرج من القير آن قانونا تشريعيا أو حتى نظاما أخلاقيا دون أن نطمس هذا المجاز الأولي المؤسس لنوع من الخطاب"(2).

ب - تراجع الدور العلمي للمسلمين: ففي الوقت الذي استمرت فيه الشعوب في صناعة نحضة علمية كان الأمر خلاف ذلك عند المسلمين، والشعوب الأحرى المستحدث عنها هني السشعوب الغربية، خاصة التي تكتب باللغة الفرنسية

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 176.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 202.

والإنجليزية، ولذلك صارت هاتان اللغتان لغتا العالم وتطورهما ليس موقوفا على العلوم الطبيعية فقط بل حتى على مستوى العلوم الإنسانية، وبما أن الكتابة بغير العسربية كما أشرت قد تكون عملية التحرير في حد ذاتما أو عملية الكتابة بغير المساهج العربية الإسلامية، فإن تطور المناهج عند الغربيين شكل لدى الخطاب الحداثي العربي المعاصر مبررا لتوظيفها وقراءة النص الإسلامي هما، لأنما في نظر هذا الأخير تمثل العلم بينما المناهج الإسلامية تمثل الإيديولوجيا.

أما عن عدم الكتابة بالعربية؛ لأنه ينظر إلى هذه اللغة بأنما غير متطورة، وعدم تطورها مرتبط بالتأخر العلمي العام للمسلمين، ولهذا نجد أركون مثلا يقول بأن مسن أراد أن يسبحث في التسراث العربي الإسلامي فإنه يجد صعوبتين اثنتين مسر تبطتان ببعسضهما السبعض إحداهما تتعلق باللغة، والثانية بالأطر الاجتماعية للمعسرفة. أما التي تتعلق باللغة وهي اللغة العربية فهذه الأخيرة، لم تعرف التطور السندي عسرفته اللغات الأخرى؛ لأن الناطقين بما عكفوا على أخلاق ومعاملات مرتبطة بالماضي لا بالمستقبل، فلم يزودوا لغتهم بمفاهيم جديدة تجعلها تتفاعل مع العصر. وهذا بطبيعة الحال مرده التخلف على مستوى الحياة الاقتصادية والسياسية والثقافية، إذ لو ازدهرت هذه المجالات الحياتية لأثرت اللغة وطورةا. أما ما يتعلق بالأطر الاجتماعية للمعرفة فعلاقتها باللغة علاقة تأثير وتأثر، وبقيت اللغة بفعل هذا الوضع حسب أركون محافظة على تعابير دينية ونحوية قديمة منفصلة عن التعابير العلمية والعقلانية التي أحدثها العلماء في عصور التطور والازدهار (1).

وله المسند المسند المعاصرة يؤدي المسند المسند المسند المسند المسند المسند المسند المسند الله والنصوص العقائدية والرامزات الثقافية وإجماع الأمة ومصالح الدولة بالتفكير فيه، فإنه يتضحم ويثقل ويتراكم، ويسيطر على العقل عندئذ ما لم يفكر فيه بتلك اللغة، وفي تلك الدائرة المعرفية وتلك الحقبة التاريخية وهدذا ما يختبره عمليا كل عربي ناطق باللغة العربية فقط، ولا يعرف غيرها من اللغات الأحنبية الحديثة "(2).

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 7، 8.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 11.

والأمر نفسه بالنسبة للمناهج غير الإسلامية فهي على ارتباط بتطور اللغة أيضا، وما دامت النظرة الحداثية لوضع اللغة العربية كما سبق بيانه وجدوا في المناهج الغربية البديل الذي يمكن أن يوظف في قراءة النص الديني الإسلامي، فكان المنهج الإبستيمولوجي مثلا أحد النماذج المستخدمة، كما عرفنا في قراءة الدكتور محمد عابد الجابري وهو منهج يكرس القطيعة مع الماضي والانفصال عنه، بالإضافة إلى درس اللسسانيات الذي صار يؤخذ به ويعتبر الحكم في بحال دراسة النص الديني ومسناهج التحليل اللغوي، وغيرها من المناهج التي يؤخذ بما في بحال دراسة النصوص والتي تعتبر إنجازات علمية متطورة في بحال العلوم الإنسانية.

ج - تنامسي ظاهسرة العنف: وهذا في البلاد الإسلامية على وجه الخصوص، وهذه الحسألة حينما يتناولها الخطاب الحداثي يشير إلى كل الذين أرادوا أرخنة النص السديني الإسلامي، وما جوبموا به من ردود وصلت في بعض الأحيان إلى قتل السبعض منهم، وقد عد طه حسين الفدائي الأول<sup>(1)</sup>، ورائد الحداثة العربية، ثم كان محمود طه في السودان ونصر حامد أبو زيد الذي قضت محكمة الأحوال الشخصية بطلاق زوجته على أساس أنه مرتد.

فه ــذه النماذج وغيرها التي كانت تجهر بالعلمانية وصلت إلى المساس بالنص في بع ــض الأحيان، والتشكيك فيه أحيانا أخرى، ولذلك جوهمت مجاهات وصلت إلى إعدام البعض منهم كما كان الأمر مع محمود طه. ولذلك نجد محمد أركون في تناوله لح ــذا الــنوع من الكتابة، - القراءة الحداثية للنص الديني - وفي ضوء تنامي ظاهرة العنف في الأوساط الإسلامية، يقول وهو بصدد الإشارة إلى ما حدث لنصر حامد أبو زيد بان من أراد أن يخوض في هذا النمط من الكتابة فأنه في هذه الحال يحتاج إلى نوعين من المنفى منفى اللغة، ومنفى الجغرافيا، فلا يقيم في بلاد إسلامية، ولا يكتب باللغــة العــربية، على خلفية أن المسلمين لا يقرأون بغير العربية، ويقدم نموذج ذلك كــتابه "قراءات في القرآن" الذي كتب بالفرنسية في السبعينيات و لم يثر أي رد فعل خلاف غيره من الكتب والسبب في نظره هو عدم ترجمة الكتاب إلى اللغة العربية (٢٠).

<sup>(1)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين، ص 102.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 63.

التي أبرزت خصائصها في المباحث السابقة، وحتى يتجلى الأمر أكثر تحدر الإشارة إلى بعسض المفاهسيم المحورية في القراءة الحدائية وكيف ساهمت هذه المفاهيم في صناعة الرؤية، من هذه المفاهيم:

1. الأسطورة: (Le mythe). وهي مفهوم من المفاهيم الأنثربولوجية واستعمالاتها صارت سائدة في مجال دراسة النصوص، خاصة النص الديني، ومنه الإسلامي الذي صارت الدعوة إليه كمرجعية إسلامية في الوقت المعاصر، كلمة أسطورة كلمة واردة في اللغة العسربية لكنها ليست بذات الدلالة الأنتربولوجية اليوم ومنها قوله تعالى: ﴿وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الأُولِينَ...﴾ (الفرقان: 5)، فقد كانت تعني الخرافة والمسألة أو الشيء السذي لا أساس له من الصحة، لكن توظيفها كمفهوم محوري بدلالته الفرنسية مثلا، يحور المعنى كلية، ويجعل من الموضوع الموصوف بأنه أسطوري أو ميثي يعني شيئا آخر كعدم الواقعية والمبالغة بالتركيز على البعد النفسي، وهذا الأمر يبعد ولا يعتبر علميا من زاوية القراءة الحداثية.

لهذا يقول أركون: "لقد ربتنا الحداثة الأوروبية منذ القرن الثامن عشر على الأقل على غكرة أن العقل قد تحرر نهائيا من الإكراهات القسرية للتحجر الدوغمائي لكي يخدم المعرفة لذاتها وبذاتها "(1). وقد كان لتوظيف هذا المصطلح تداعياته خاصة فيما وظفه أركون في حق القرآن الكريم وقال بأنه أسطوري البنية وقد كانت حوله ردود أفعال كيثيرة جعلته أحيانا يعرب المصطلح بدل ترجمته أو البحث عن مقابل له في العربية، فصار يقول "ميثي" نسبة إلى "mythe" بدل أسطوري نسبة إلى الأسطورة أي أنه صار يكتب اللفظ غير العربيي باللغة العربية، وقد برر ذلك بالحفاظ على حساسية القارئ المسلم (2).

2. الأرثونكسية (L'orthodoxie) من المعلوم أن الأرثونكسية هي تسمية لمندهب من المذاهب المسيحية وقد وصف كذلك بحكم عدم اعتباره العقل، فالفكر الأرثوكسسي هو الفكر الرافض لسلطة العقل تنظيما وضبطا. وقد صار هذا المصطلح يوظف ويسحب على المسلمين و لم يبق يدل على المسيحيين الأرثوذكس كما اعتبر دالا على الوثوقسية والدوغمائية (Dogmatisme) وأنما من خصائص العقل المسلم

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 18.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 13.

أيضا، وهنا كانت الإشارة إلى أن الجال الإسلامي عرف عدة أرتوذكسيات وليست أرثوذكسية واحدة (1).

#### المطلب الثاني: كثرة اللغات وضياع المعنى

ليس المراد بكثرة اللغات توظيف لغات عديدة للكتابة عن النص الإسلامي، أو لقراءته بتلك اللغات بل أقصد ظاهرة محددة هي خاصية من خواص اللغة وهي: "تطور اللغة"؛ لأن الكتابة حول النص الإسلامي تمت في القديم بلغات متعددة و لم يكن هناك صدام بين النص الإسلامي وتلك اللغات. كتب المسلمون قديما باللغة الفارسية وباللغة التسركية وباللغة الأوردية حول النص الإسلامي وخدموه بتلك اللغات خدمة واسعة، المسلم على عدم وجود تصادم بين لغة النص واللغات الأخرى، وربما من الأسباب التي حالت دون هذا الصدام كون النص القرآني بقي بلغته الأصلية وهي اللغة العربية.

في العصر الحديث صارت تطرح على مستوى الفكر اللغوي، وعلى مستوى السبحث اللغوي مسألة "تطور اللغة" كخاصية من خواصها والدعوة إلى مراعاة هذه الخاصية في القراءة بلغة معينة، وخاصة في قراءة النصوص القديمة، والتي تعتبر النصوص الدينيية في مقدمتها. هذه الخاصية اللغوية (= التطور) هي محل تركيز كبير من طرف الخطاب الحداثي فنحد لها حضورا كبيرا في نقد هذا الأخير للخطاب الديني الإسلامي على أساس أن الخطاب الإسلامي لا يزال يوظف اللغة كما كانت في زمن التنزيل و لم ينتبه إلى أن اللغة تتطور وعلى أكثر من مستوى، وإذا كان الأمر كذلك فهذا يعني أن اللغسة العربية - قد عرفت تطورات كثيرة في كل دورة حضارية، وربما تصطور عدة مرات خلال دورة حضارية واحدة. ويترتب على ذلك أن الألفاظ قد تغييرت مدلولاتها، وأن المعاني التي تضمنتها الألفاظ في زمن التنزيل قد ضاعت مع كثرة اللغات.

المهـــتمون بالـــبحث اللغوي يثبتون هذه الخاصية – التطور اللغوي – ويقولون علازمتها للغة أي لغة، واللغة التي تفتقر لهذا التطور، ستصبح بعد أجيال تراثا أو ربما

<sup>(1)</sup> در است مفهوم الأرثونكسية تتاوله الكاتب الفرنسي: Jean Pierre Deconchy في كتابه: للمعنى L'orthodxie religieuse, essai de logique psycho-sosciale وقد وظف هذا المعنى أركون في كتابه الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 5 وما بعدها، وانظر: أيضا هاشم صالح في شرحه على نص أركون، المرجع نفس ص 13.

تندثر نمائيا كما هو الحال للكثير من لغات الشرق القديمة. وإثبات هذه الخاصية اللغوية نابع من طبيعة اللغة ذاتما، وطبيعة النظر إليها فهي عند اللغويين: "كائن حي لأنها تحيا على ألسنة المتكلمين بها وهم من الأحياء، وهي لذلك تتغير وتتطور بفعل الزمن، كما يتطور الكائن الحي ويتغير وهي تخضع لما يخضع له الكائن الحي في نشأته ونموه وتطوره، وهي ظاهرة اجتماعية تحيا في أحضان المجتمع وتستمد كيانها منه، ومن عاداته وتقاليده وسلوك أفراده كما أنها تتطور بتطور المجتمع فترقى برقية وتنحط بانحطاطه (1).

من هنا نفهم أن تطور اللغة متحقق لأنه مرتبط بالحياة بأبعادها المحتلفة، وما دامست الحسياة في تطور فلا يمكن أن تنأى اللغة عن هذا التطور سلبا أو إيجابا، فقد تقسوى وتزدهر وتكتسب ألفاظا حديدة، كما ألها يمكن أن تتراجع وتنحصر، وتفقد ألفاظها ويمكن أن تندثر. في ضوء القول بإثبات تطور اللغة يمكن القول أنه تصبح اللغة الواحدة لغات عديدة كما هو الحال مع اللاتينية القديمة التي توزعت على مختلف اللغات الأوروبسية الحديثة، أو يمكن أن تصبح لغات عديدة باعتبار كل مرحلة من مراحل التطور تجعل منها لغة تكاد تكون متميزة من حيث علاقة الألفاظ بالمعاني، من هنا يريد الخطاب الحداثي قراءة النص الإسلامي إما قراءة تزامنية، وإما في ضوء نظرية مسوت الكاتب وكل منهما تمرز مسوت الكاتب وكل منهما تمرز تساثير اللغة في الرؤية؛ اللغة لأن الحداثيين كما تحت الإشارة إليهم في المطالب السابقة قراءة مغير العربية أيضا.

وإذا كان الكلام الماضي عن "التطور" كخاصية لغوية عامة، فماذا يمكن أن يقال عن التطور على مستوى اللغة العربية باعتبارها لغة النص الديني في مستوياته المختلفة؟ لم يهمل اللغويون هذا الأمر أيضا بل نجدهم يقولون بأنه: "ليست اللغة العربية بنجوة مسن الستطور فالألفاظ كما يدل البحث التاريخي كانت عرضة للتبدل الذي اقتضاه الزمان، وتقلب الأحوال والنظم الاجتماعية، وما الألفاظ الإسلامية إلا لون من ألوان هذا الستطور الذي عرض للفظة العربية القديمة فاستحالت شيئا آخر يقتضيه الدين الجديدة "(2) فاللغة العربية إذا كسائر اللغات تعتريها سنة التطور، بل

<sup>(1)</sup> رمضان عبد التواب: التطور اللغوي مظاهره وعلله وقوانينه، مكتبة الخانجي بالقاهرة/دار الرفاعي بالرياض، ط1 (1983)، ص 3.

<sup>(2)</sup> إبراهيم السامرائي التطور اللغوي التاريخي: دار الأندلس، ط3 (1983)، ص 47.

حسى اللغة العربية الجاهلية، التي هي أرقى مستوى لغوي وصل إلينا، وإليها نحتكم في بحسال الاشتقاق والدلالة هذه اللغة هي أيضا اعتبرت حلقة في سلسلة حلقات طويلة مسن الستطور والستغير<sup>(1)</sup>. إلا أن اللغة العربية تختص بخاصية دون سائر اللغات وهي ارتسباطها بالسنص القرآني، ولهذا هناك من يرى أنه لولا هذه الخاصية لأمست اللغة العربية لغة أثرية ولسادت بدلها اللهجات المحلية شأنما في ذلك شأن اللاتينية<sup>(2)</sup>.

فارتباطها بالقرآن الكريم حفظ وحدةا وحفظ بقاءها، وحتى اللهجات العربية تحستكم في اختلافها للكلام الفصيح (3). وجوانب تطورها مراعاة من طرف اللهجات العربية المعتلفة. هذه الخاصية نجدها مهملة في كلام الحداثين عن تطور اللغة العربية، وذلك مرده القراءة والكتابة بغير العربية وهو المحور الذي يدور فيه هذا الكلام من جهة؛ لأن الكتابة بغير العربية تتعامل مع اللغة كظاهرة بشرية أنثربولوجية دون إعطاء الأهمية للخصوصيات، ومن جهة ثانية ارتباط اللغة العربية بالنص القرآني أكسبها شيئا من القدسية وقد وجدنا أن الخطاب الحداثي ينكر قدسية النص الكريم فيكون إنكاره قدسية اللغة من باب أولى. وإذا كان التطور في الحقل اللغوي متحقق، وإذا كانت اللغة العربية ليست بمنأى عن ذلك، فهذا يفيد تغير المعنى وتبدله على مستوى هذه اللغة، وحسى إذا وظف ناها بمعانيها المعاصرة فمن زاوية حداثية لا يمكن أن نجد ما يدل عليه السنص السديني من أحكام أو تشريعات، أو حتى كمرجعية لغوية؛ لأن القراءة التزامنية بحلسنا نفهمه بلغته في ذلك الوقت (هناك) وليس بلغة هذا العصر (هنا). وهذا طبعا تقويض للمرجعية الدينية، وهو أمر سنقف عليه في الفصول اللاحقة من زاوية نقدية.

إذا كان التطور اللغوي متحقق فهل هذا يعني أنه يتم بشكل فوضوي متحرر من كل ضابط؟ في هذا نجد البحث اللغوي ينكر ذلك ويثبت أن هذا التطور يتم وفق قلسوانين ثابتة (4). من جهة أحرى عملية التطور هذه أهي موقوفة على مستوى واحد؟ أم أنها تعتري مختلف المستويات اللغوية؟ هذه المسألة أيضا نجد الإشارة إليها والإجابة

<sup>(1)</sup> رمضان عبد التواب: التطور اللغوي، ص 6.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 8.

<sup>(3)</sup> وهــذا ما يتجلى عند من يكتبون بالعربية إذ أنهم في دراستهم للمفاهيم يلجأون إلى القواميس المعــتمدة كلسان العرب مثلا: كما نجد الاستدلال على دلالة الألفاظ بالشعر العربي وبالقرآن الكريم وبالسنة النبوية أيضا.

<sup>(4)</sup> رمضان عبد التواب: التطور اللغوي، ص 13.

عن هذا التساؤل في الدراسات اللغوية التي ذهبت إلى أن التطور لا يمس اللغة في جوانبها المختلفة، وإن حدث ذلك فليس بنفس الكيفية ولا نفس وتيرة التطور. فالسنظام السصوتي مستقر طوال حياة الإنسان، والنظام الصرفي أيضا مستقر، أما المفسردات فإنها لا تستقر على حال فهي في تطور مستمر لارتباطها بالظروف، أما الأصوات والنظام الصرفي فيرتبطان باستقرار ذهنية المتكلم<sup>(1)</sup>. ولذلك فهما مستقران وأن التطور على مستواهما يكون ببطء شديد.

أهـم مستوى من مستويات التطور اللغوي هو المستوى الدلالي؛ فهناك ألفاظ كانت توظف بدلالة معينة واكتسبت دلالة أخرى، أو ألها توظف بدلالة معينة في بلد عربي وبغيرها في بلد عربي آخر، مما يدل على أن اللغة تتفرع إلى أن تصبح لغات متعددة تفقد مع هذا التعدد المعنى الأصلي، فمثلا كلمة "حاجب" كانت تطلق علـى رئيس الوزراء ثم صارت تدل على عامل بسيط، وغيرها من الكلمات التي تغييرت دلالتها. إلا أن تغير الدلالة وتطورها يتجلى في مظاهر متعددة هي: تخصيص الدلالة، تغيير مجال الدلالة.

أي أن دلالة الكلمة يحدث فيها تضييق أو اتساع أو انتقال<sup>(2)</sup> من أمثلة تخصيص الدلالة، إطلاق كلمة "عيش" على الخبز في بعض اللهجات العربية، ومن أمثلة تعميم الدلالسة، إطلاق كلمة "قافلة" لجماعة الركاب سواء أكانوا في ذهاب أم في إياب. وهي في أصلها تطلق على الجماعة الأدبية الراجعة، ومن أمثلة تغير مجال الدلالة، كلمة "شسنب" التي صارت تطلق على الشارب. من هنا يتبين لنا أن أهم مجال لغوي يعتريه الستطور إنما هو المجال الدلالي. إذ أن الألفاظ تصبح لها دلالات غير دلالاتما الأصلية، وتسصبح هذه الأحيرة معان تراثية لا يمكن أن يقرأ ها ولا يمكن توظيفها وقد كان تركيز الخطاب الحداثي في قراءته للنص الديني على هذه المسألة – التطور الدلالي بفعل الكتابة بغير العربية، وهو الأمر الذي تم التطرق إليه في المطلب السابق، ذلك لأن السبحث في علم الدلالة (La Sémantique) هو من المبتدعات الأوروبية الحديثة التي تطورت عند الغربيين ابتداء من لهاية القرن (3).

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 11.

<sup>(2)</sup> رمضان عبد التواب: التطور اللغوي، ص 14.

<sup>(3)</sup> إبراهيم السامرائي: النطور اللغوي، ص 41.

وفي ضوء هذا نجد الخطاب الحداثي العربي المعاصر يدين القراءة الدينية للنص السديني على ألها قراءة تقليدية تجهل التصور العلمي للطبيعة اللغوية.. وهدف هذا الخطاب طبعا الوصول إلى إثبات تاريخية الدلالة، ومنه إلى تاريخية النص الديني الإسلامي، خاصة حينما نجد من يبحث في المجال اللغوي يلح على من يبحث في موضوع علم الدلالة أن ينهج لهجا تاريخيا(1). والنتيجة التي يمكن التوصل إليها بعد هذه الإشارة إلى "التطور اللغوي" كخاصية ملازمة للغات البشر أن هذا التطور يؤدي لي زوال لغات، وبروز لغات، وتحلل اللغة الواحدة إلى لغات عديدة مثل ما حدث مع اللاتينية التي توزعت على اللغات الأوروبية الحالية. وبالتالي فمعاني اللاتينية القديمة لم يعد لها وجود. الإشكالية ليست هنا فقط، بل في إمكانية سحب ذلك على اللغة العربية أم لا؟ العربية باعتبارها لغة النص الديني الإسلامي.

في الخطاب الحداثسي الإجابة بنعم لأنما كسائر اللغات البشرية، دونما إعطاء الخصوصية التي أعطاها لها علماء اللغة، وقد تمت الإشارة إلى ذلك، وفي هذا قيل بأن اللغة العربية في زمن النبسي صلى الله عليه وسلم ليست هي في العصور التالية، فهي تستطور مع العصور والأزمان<sup>(2)</sup>، وهذا ما يبرر القراءة التزامنية التي تقضي برهن المعنى في الستاريخ، وبالستالي اسستحالة المرجعية النصية في الراهن وهذا أيضا ما يشير إليه الدكستور نسصر حامد أبو زيد في رده على الذين ينكرون تاريخية النص الديني بأنمم علكون تصورا للغة صار من مخلفات الماضي<sup>(3)</sup>.

وإذا كان هذا التصور حول اللغة الذي يحمله الخطاب الديني المعاصر خاطئ وأن الصواب هو اعتبار تطور اللغة، فإنه بناء على ذلك يصبح المعنى متطورا أيضا لا يستقر على حال، وبالتالي تصبح دلالة اللفظ حتى في النص الديني في زمن النبي صلى الله ليست هي نفس الدلالة في تفسير الطبري وليست هي نفسها في تفسير الرازي، كما أفيا صارت ذات دلالة أخرى تختلف عن الدلالات السابقة بشكل كلي في تفسير معاصر كتفسير التحرير والتنوير. هذا ما يريد الخطاب الحداثي إثباته، وهذا هو ضياع المعنى المترتب عن كثرة اللغات أو عن التطور اللغوي. ولهذا عد موقف المتدينين، وما

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه: ص 42.

<sup>(2)</sup> أنظر هاشم صالح في تعليقه على نص أركون، الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 253.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 76.

يتبناه الخطاب الديني من مرجعية ومن دعوة إلى الأخذ بالمعنى السائد للدلالة زمن الوحي أو كما طرح عند الأصوليين مسألة فعل الصحابي وهل يمكن اعتباره مصدرا تسشريعيا أم لا؟ في هذا يصف أركون هذه الرؤية بألها تقليدية وألها تكرس نظاما قديما بخصوص اللغة العربية من جهة طبيعتها ووظائفها، هذه النظرة صارت باطلة في الألسنيات الحديثة بقوة وبشدة.

وقد ترتب على هذا البحث في عدة مسائل بعضها قديم، وبعضها حديث، من المسائل القديمة مسألة أصل اللغة هل وحي إلهي أم إبداع بشري؟ فالحداثيون يرون أن الخطاب الديني يعتبر اللغة وحي موحى لها قدسيته وبالتالي لا بد من التشبث بمعانيها، وفي الحقيقة هذا الأمر محل خلاف وحتى علماء الإسلام منهم من أنكر أن تكون اللغة العربية وحي<sup>(1)</sup>. وفي نظر الحداثيين هذا التصور للغة هو أحد العوامل التي حالت دون فهم علمسي للغة وإبقائها لغة متحجرة متخلفة قياسا باللغات العالمية الأخرى، إلى درجة أننا نجد من يصور هذا الجمود بأنه يكاد يقضي على الفصحى يقول الجابري: "لو قررنا عدم النطق إلا بالألفاظ العربية التي تعترف بما قواميسنا لكان علينا أن غسك عن الكلام معظم الوقت في منازلنا وشوارعنا ومدارسنا"(2).

وقد ترتب على هذا البحث في مسألة أخرى هي علاقة الدال بالمدلول أهي علاقة ضرورية أم اعتباطية? وفي هذه المسألة ينكر الحداثيون على التصور الديني هذا الأمر ويعتبره ما زال يقول بمطابقة الدال للمدلول لوجود علاقة ضرورية بينهما في حين أن عليم اللسانيات قد فند هذا، وصار أمر متجاوزا. وهذه المسألة ترتبط بها مسألة أخرى معاصرة هي وظيفة اللغة، فالسيمائية كشفت لنا عن وظيفة للغة لم تكن معتد بها لدى الفهم السديني على حد ما يرى الحداثيون، هذه الوظيفة هي وظيفة أنطولوجية، فهي وسيلة التعرف على الوجود، يقول نصر حامد أبو زيد: "اللغة ليست مجرد أداة للتعبير على من ثم عصن المعرفة، بل هي في الأساس أداة التعرف الوحيدة على العالم والذوات، وهي من ثم أموات الإنسان في امتلاك هذا العالم والتعامل معه"(3).

<sup>(1)</sup> الإمام السيوطي: المزهر في علوم اللغة، ضبط وتصحيح فؤاد على منصور، منشورات فؤاد على بيضون، دار الكتب العمية بيروت، ط1 (1998)ج1، ص 22.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي، ص 79.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 189.

هــناك مسألة أخرى على صلة بمسألة اللفظ والمعنى ومدى تطابقهما هي مسألة "تــرجمة القــرآن" فهي من الأمور التي ما زالت حتى وقتنا الحاضر تطرح و لم تتحقق بعد، هذه المسألة كما يقول أركون عنها لا تزال من قبيل المستحيل التفكير فيه ويرى أن التحلــيل الــسميائي كفــيل بتعرية ذلك(1). وهكذا فمما تقدم نجد أن الخطاب الحداثــي في أخــذه بالمناهج المعاصرة كمناهج البحث اللغوي ركز على خاصية من خواص اللغة "التطور" وبين كيف ألما تؤدي إلى تعدد اللغات الأمر الذي يقضى على ثبات المعنى ويتيح فقط القراءة التزامية وهذه إحدى تجليات اللغة في الرؤية.

### المطلب الثالث: الإعجاز في اللغة أم في النص؟

بينت في المطلبين السابقين مسألة اللغة وتأثيرها في الرؤية من خلال الوقوف على دور الكتابة بغير العربية التي هي لغة النص الديني، ومن حيث تطور اللغات؛ الأمر الذي يظهر اللغة الواحدة في شكل لغات متعددة ومدى تأثير ذلك على المعنى وعلى النص، وأشرت إلى أن التركيز على مسألة الدلالة لدى الخطاب الحداثي العربي المعاصر كان نتيجة تأثره بالنظرة الوضعية للغة، تلك النظرة السائدة في اللسانيات الحدثية عند الغربيين وأهسم ما كانت الإشارة إليه هو أن اللغة العربية لم تراع خصوصيتها التي هي ارتباطها بالنص الكريم جعلها تتميز عن سائر اللغات، وهذا ما يثبته المنهج التاريخي نفسه. وما دامت هذه الخاصية لم تراع، ترتب على ذلك إهدار خاصية أخرى أيضا من خصائص النص الديني الإسلامي وهي مسألة "الإعجاز".

فما دام النص لا يعد أن يكون نصا لغويا، واللغة ينظر إليها بنظرة وضعية فإن ذلك لا يقسي على إعجاز النص، وإن سلم بوجود الإعجاز فقد يكون في غير النص، لا في النص ذاته. وهذا حلاف ما كان عليه المسلمون، فقد كانوا يؤمنون بأن الإعجاز في النص ذاته؛ فالسنص بأبعاده المختلفة: مصدره، بنيته، تحديه...يشكل نصا معجزا ومعنى كونه معجزا: "أنه لا يقدر العباد عليه، وقد ثبت أن المعجز الدال على صدق النبسي صلى الله عليه وسلم، لا يصح دخوله تحت قدرة العباد، وإنما ينفرد الله تعالى بالقدرة عليه "(2).

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 260.

<sup>(2)</sup> الباقلاني: إعجاز القرآن، دار الكتب العلمية، بيروت، علق عليه وخرج أحدثيه أبو عبد الرحمان صلاح بن محمد بن عويضة، ط1 (1996)، ص 181.

وانطلاق من تقرير إعجاز النص القرآني وضع المسلمون كتبهم في إعجاز القرآن الكريم خاصة، وكانوا يقولون بالإعجاز كخاصية ملازمة له، وألها خاصية خالدة عمت الثقلين يقول الباقلاني: "فأما دلالة القرآن فهي عن معجزة عامة عمّت الثقلين، وبقيت بقاء العصرين، ولزوم الحجة كما في أول وقت ورودها إلى يوم القيامة على حد واحد وإن كان قد يعلم بعجز أهل العصر الأول عن الإتيان يمثله وجه دلالته، فيغني ذلك على نظر بحدد في عجز أهل هذا العصر عن الإتيان بمثله، وكذلك قد يغني عجز أهل هذا العصر عن الإتيان بمثله عن النظر في حال أهل العصر الأول النفر.

ما ذهب إليه الباقلاني هنا تأكيد على إعجاز النص القرآن، وهذا الإعجاز دليلة عجز الذين عاصروا نرول القرآن عن الإتيان بمثله رغم امتلاكهم اللغة الراقية، فإذا عجز أولئك فعجز المتأخرين يكون من باب أولي لعدم وجود ذات المستوى اللغوي، ولعدم معرفتهم بملابسات النص مهما كانت، فإنحا لا تصل إلى معرفة معاصريه، من هسنا يستدل الباقلاني على إعجاز النص القرآني، ويلاحظ هنا تركيزه على الجانب اللغوي، الذي هو مدار هذا المبحث. وفي السياق نفسه نجد الإمام عبد القاهر الجسرجاني يقول عن القرآن الكريم: "الوصف الذي له كان معجزا قائم فيه أبدا، وأن الطريق إلى العلم به موجود، والوصول إليه ممكن" (2).

من خلل هذين الموقفين، نجد أن مسألة الإعجاز القرآني مسألة بحث فيها القدامى، لكن الأمر هنا يتعلق بالدرجة الأولى بمجال الإعجاز هل هو في النص أم في خلاج النص؟ وإذا كان في خارجه أهو في لغته أم في مصدره؟ هذه هي الإشكالية هي التي تركز عليها القراءة الحداثية للنص القرآني، وإن كانت في الحقيقة بحثها علماء الإسلام قديما، لكن نظرة الحداثين جديرة بالوقوف عندها لكولها تتناول مسألة الإعجاز في ضوء المعرفة الحدثية من جهة، ومن جهة أخرى لطبيعة اللغة في التصور الحداثيي. وقبل الوقوف على مناقشة علماء الإسلام لهذه المسألة.

<sup>(1)</sup> الباقلاني: إعجاز القرآن، ص 9.

<sup>(2)</sup> عبد القاهر الجرجاني: دلائل الإعجاز، شرح وتعليق محمد النتجي، دار الكتاب العربي، ط2 (1997)، ص 27.

لقد ذهب الباقلاني إلى القول بأن النص القرآني معجز بذاته؛ أي الإعجاز في السنص وليس في لغته مستندا في ذلك إلى عدة أمور منها نفي الإعجاز عن غيره من الكتب الدينية، يقول الباقلاني: "فإن قيل: فهل يقولون بأن غير القرآن من كلام الله عسز وجل معجز كالتوراة والإنجيل والصحف، قيل: ليس شيء من ذلك بمعجز في النظم والتأليف، وإن كان معجزا كالقرآن في ما يتضمن من الإخبار بالغيوب، وإنما لم يكن معجزا لأن الله تعالى لم يصفه بما وصف به القرآن؛ ولأنا قد علمنا أنه لم يقع التحدي إلى القرآن".

فإذا كانت الكتب الأخرى كالتوراة والإنجيل كتبا سماوية كالقرآن، ولكنها غير معجزة مثله الأمر الذي يدل على أن مصدرية النص القرآني ليست هي سر إعجازه، بل النص في حد ذاته يتوفر على خاصية الإعجاز، ومن الآليات التي يعتمدها الباقلاني في إثبات ذاتية إعجاز النص القرآني مغايرة النصوص الأخرى، النص الشعري تحديدا لمالسه من أهمية عند العرب وفي اللغة العربية التي هي لغة القرآن الكريم، ولهذا اعتبرت مغايرة نظمه لنظم النصوص الأخرى وجه من وجوه إعجازه، يقول الباقلاني: "نظم القسرآن على تصرف وجوهه، واختلاف مذاهبه خارج عن المعهود من نظام جميع كلامهم، ومسباين للمألوف من ترتيب خطاهم، وله أسلوب يختص به، ويتميز في تصرفه عن أساليب الكلام المعتاد"(2).

هذه المغايرة في النظم خاصية من خواص النص القرآني، وهي ذاتية فيه وليست خارجة عنه. وهذا مما جعل العرب زمن نسزوله يعجزون عن الإتيان بمثله رغم مقدر هم الفائقة على قول الشعر، ولهذا تعذر على العرب تصنيف النص القرآني: فقد كانسوا يعرفون أن الكلام إما شعرا وإما نثرا، ولكن النص القرآني، والكلام القرآني لا هذا ولا ذاك. وإذا كان الباقلاني وهو أشعري المذهب كما هو معروف يؤكد ذاتية الإعجاز القرآني، فإن المعتزلة، كان لهم موقفا آخر، إذ ذهبوا إلى القول بسأن إعجاز السنص القرآني كان في خارجه؛ أي إما في مصدره وهنا نجد القول بالسوفة السذي قال عنه النظام: "إعجاز القرآن إنه من حيث الإخبار عن الأمور الماضية والآتية، ومن جهة صرف الدواعي عن المعارضة، ومنع العرب عن الاهتمام

<sup>(1)</sup> الباقلاني: إعجاز القرآن، ص 26.

<sup>(2)</sup> الباقلاني: إعجاز القرآن، ص 30.

به جبرا وتعجيزا حتى لو خلاهم لكانوا قادرين على أن يأتوا بسورة من مثله بلاغة وفصاحة ونظما"(1).

في هذا نجد التركيز على مصدر النص وهو الله عز وجل، بل التركيز على النص ذاته، أي أن المسالة صارت تناقش على مستوى مبحث أو أصل التوحيد كما هو التقسيم الاعتزالي لمسائل العقيدة، من جهة أخرى نجد أن الإعجاز عند أبسي هاشم مسن المعتزلة في لغته وفصاحته، وليس في النص كما قال الباقلاني. قال القاضي عبد الجسبار: "قال شيخا أبو هاشم: إنما يكون الكلام فصيحا لجزالة لفظه، وحسن معناه ولا بد من اعتبار الأمرين معا، وليس فصاحة الكلام بأن يكون له نظم مخصوص، لأن الخطيب عندهم قد يكون أفصح من الشاعر، والنظم مختلف، إذا أريد بالنظم اختلاف الطسريقة وقد يكون النظم واحدا وتقع المزية في الفصاحة، فالمعتبر ما ذكرناه، لأنه الذي يتبين في كل نظم وكل طريقة"(2).

من هذين الموقفين موقف الأشاعرة ممثلا في الباقلاني، وموقف المعتزلة ممثلا في السنظام وأبي هاشم ندرك أن مسألة الإعجاز كانت مطروحة عند المسلمين قديما، ولكن ما نصل إليه من خلال هذين الموقفين كنتيجة أن هذا الموقف أو ذاك كلاهما أشبت إعجاز النص القرآني ومغايرته لسائر النصوص اللغوية المعاصرة له مع التأكيد على تلك المغايرة التي تثبت بأنه وحي من الله تعالى لا يمكن تقليده، ولا يمكن إبطال إعجازه ولا يمكن الإتيان بمثله. إذا كان الأمر على هذا النحو في معالجة مسألة الإعجاز في التراث الإسلامي، فإن القراءة الحداثية للنص القرآني نجدها تنكر خاصية الإعجاز كلية، وإن كان البعض منهم يأخذ بمذهب المعتزلة في هذا الموضوع.

وتجــدر الإشــارة إلى أن طبيعة النظرة إلى النص القرآني - على أنه تشكل في الـــثقافة - وطبــيعة النظرة للغة - على أنها ليست لديها خصوصية الارتباط بالنص القــرآني - ساهم في صناعة هذه الرؤية. ويمكن القول أن القراءة الحداثية في تعاطيها مع مسألة الإعجاز تجلت في ثلاثة مواقف أساسية:

<sup>(1)</sup> الشهرستاني: الملل والنحل، تحقيق محمد سيد كيلاني. دار المعرفة، بيروت، بلا تاريخ، ج١، ص 57.56.

<sup>(2)</sup> القاضي عبد الجبار: المغني في أبواب التوحيد العدل، تقديم أمين الخولي وزارة الثقافة والإرشاد القومي، بلا تاريخ ج16، ص 197.

1. إنكار الإعجاز: أي إنكاره كلية لا هو في النص ولا هو خارج النص، فالسنص القسرآني ليس بمعجز من جميع وجوهه، وقد مثل هذا الرأي الدكتور حسن حنفي وذلك من خلال تركيزه على الإخبار بالغيب وهل هو من قبيل الإعجاز أم لا؟ فيقسم الغسيب إلى ماضي، ومستقبل دنيوي، وأمور المعاد والآخرة، ويرى أنه ولا جانسب من هذه الجوانب يفيد الإخبار به على خاصية الإعجاز. يقول عند حسن حنفي: "لا شيء يحدث في العالم في الماضي أو الحاضر أو المستقبل، إلا ويمكن للإنسان معرفته، وجعل الإعجاز الجديد إخبار عن الغيب وتنبؤ بالمستقبل هو رجوع بوظيفة النبوة إلى السوراء"(1). وهذه نظرة معاكسة تماما لما كان سائد عند علماء الإسلام قديما إذ كانوا يعتبرون الإعجاز هو دليل صدق النبوة وليس هو من يبطل النبوة، فالباقلاني مثلا كان يرى أن الاهتمام بمعرفة إعجاز القرآن من الواجبات؛ لأن نبوة محمد عليه الصلاة والسلام بنيت على هذه المعجزة (2).

أما عن الإخبار بالغيب فإذا كان ذلك الغيب ماضيا، فإنه لا يفيد شيئا من الإعجاز في نظر الدكتور حسن حنفي لأن حوادث الماضي وقعت وتحققت في التاريخ، وسبيل معرفتها الأدوات التاريخية من دراسة وثائق ومفردات وحفريات وغير ذلك، وعلى هذا الأساس يصبح القصص القرآني بجردا من الإعجاز، وذكر أخبار الأمم السابقة كذلك (3). هذا إذا كان الأمر يتعلق بالماضي أما إذا كان الإخبار الغيبي يستعلق بأمور المستقبل التي ما زالت لم تتحقق في التاريخ مثل ما هو الحال لأحداث الماضي، فإن الإخبار كما لا يعتبر إعجازا أيضا؛ لأنه عبارة عن قدرة على معرفة مسار الحوادث في المستقبل بناء على تجارب الماضي، وبتاريخ الأمم، وبالتالي الغيب المستقبل يمكن معرفته من خلال عملية التنبؤ التي تقوم أساس على قوانين الغيب المستقبل يمكن معرفته من خلال عملية التنبؤ التي تقوم أساس على قوانين التاريخ، وليس هي من قبيل اكتشاف علم غيبي لا وجود له (4).

إن هذا الموقف نفى وجها من وجوه الإعجاز وهو "الإخبار بالغيب" وهو الذي كان عند القدامي من أوجه الإعجاز الأساسية(5). خاصة لما كان مؤيدا بآيات من

<sup>(1)</sup> الباقلاني: إعجاز القرآن، ص 15.

<sup>(2)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج4، ص 177.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 175.

<sup>(4)</sup> حسن حنفي، من العقيدة على الثورة، ج4، ص 177.

<sup>(5)</sup> الباقلاني: إعجاز القرآن، ص 28.

القرآن الكريم منها قوله تعالى: (الم \* غُلبَتِ الرُّومُ \* في أَذْنَى الأَرْضِ وَهُمْ مَنْ بَعْدِ غُلْبِهِمْ سَيَغْلُبُونَ \* في بضع سنينَ...) (الروم: 1-4) وقوله تعالى: (وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللَّهُ إِخْدَى الطَّانَفَتَيْنِ أَلَهًا لَكُمْ...) (الأنفال: 7). أما عن إخباره بأمور الآخرة فقد ذهب الدكتور حسن حنفي إلى ألما ليست غيبية أيضا؛ لألها تخضع لقانون الاستحقاق وتحقيق أصل العدل الذي لا يتم إلا كها(1). وبالتالي فهي من المعقولات، أو من الأمور السي يمكن للعقل أن يدركها بناء على أصل العدل طبعا كما قالت به المعتزلة، ولكن المعتزلة أثبتوا الإعجاز، وقد مرت الإشارة إلى موقفهم، وإذا قيل بأن هذا الإعجاز أحد الأدلة التي كها تثبت النبوة، نجد رد الدكتور حسن حنفي بأنه ليس دليلا على نبوة النبي، كما أنه يمكن أن يقع من غير النبي كالكهنة والسحرة وغيرهم وغيرهما في النص أو في النص أو في حارجه.

2. الإعجاز خارج النص: وهو الموقف الذي يرجع إعجاز النص إلى مصدره الإلهي أو إلى لغته وطبيعة نظمه ولغته، وفي هذا نجد عبد الجيد الشرفي ينكر الإعجاز السذاتي واللغوي، ويعتبره متحققا بمصدره الإلهي فقط فيقول: "عند تحدي القرآن الكافرين بان يأتوا بعشر سور أو حتى بسورة واحدة من مثله، فليس ذلك لأنه معجز ببلاغته بقدر ما هو راجع إلى مصدره إلى أصله الإلهي الذي ليس في متناول عامة البشر ولا يطلع عليه سوى أنبيائه ورسله(3). فهذا الرأي يعود بنا إلى الرأي التراثي السذي عرف عند المعتزلة، فهم من قال بالصرفة وقد مر بيان ذلك. ونجد ذات الموقف عند الدكتور نصر حامد أبو زيد من خلال عرضه لبعض الآراء خاصة رأي المعتزلة ولذا نجده ينكر على الباقلاني حينما قال بأن الإعجاز في النص فانتقده بأنه كان يرجع قضية الإعجاز كلها إلى رأي المعتزلة وهو القول بالصرفة دون أن يدري(4). كما نجده يشير إلى أن الإعجاز قد يكون في لغة النص. وهذا من خلال يدري(4). كما نجده يشير إلى أن الإعجاز قد يكون في لغة النص. وهذا من خلال تعليقه على المعتزلة بالمحرزلة بالمعتزلة بالمع

<sup>(1)</sup> حسن حنفى: من العقيدة إلى الثورة، ج4، ص 178.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 177-178.

<sup>(3)</sup> عبد المجيد شرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص 50-51.

<sup>(4)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 152.

اكتــشافها، وهــذه القــوانين في نظره قوانين لغوية يشترك فيها النص القرآني مع النصوص الأحرى<sup>(1)</sup>.

ويفهم من هذا الكلام أن النص القرآني ليس معجزا في ذاته، وإنما هناك عوامل أخرى كرست هذه الخاصية منها طبيعة فهم اللغة، أقصد القول باتحاد الدال بالمدلول، وهو أمر تمت الإشارة إليه في المباحث السابقة. في ضوء هذا الفهم الذي يشكل خلفية عن الموضوع لدى الدكتور نصر حامد أبو زيد، نجده يتناول مسألة الإعجاز في إطار ما أسماه بالتأويل العلمي للنصوص الدينية، ويطرحه بكيفية تنكر أن النص هو المعجز، وهذا ما يتجلى في نقده للخطاب الديني المعاصر الذي يعتبر وجه الإعجاز المطابقة بين الحقيقة العلمية والنص، يقول نصر حامد أبو زيد في تمكمه بالخطاب الديني: "ليس علينا إلا أن نترك للآخرين عناء الدرس والبحث ثم نجد ما أنتجوه من معارف وقوانين علمية مسكنا في نصوصنا الدينية "(2).

ثم يعيب على الخطاب الديني في هذه المسألة كونه يناصب الآخر العداء وينعته بشتى نعوت الانتقاص والاحتقار والضلال، ثم يبقى تابعا أمامه يأكل على فتات مائدته، وهذا ما يتجلى في قوله: "لقد كان عليه أن ينتظر الآخر الأوروبي غالبا المنحرف على مستوى العقيدة والسلوك - لكي ينتج له المعرفة فيساعده بذلك على اكتشاف إعجاز النصوص الدينية علميا "(3). وعلى كل فما ذهب إليه الدكتور نصر حامد أبو زيد لا ينكر الإعجاز كما فعل حسن حنفي، وإنما في قوانين اللغة التي استثمرها النص القرآني بامتياز.

3. الإعجاز وهمم المتلقي: وهذا الموقف ينكر الإعجاز على مستوى النص ومصدره ولغته جميعا، ويعتبره لا وجود له إلا في ذهنية المتلقي وهو الإنسان المسلم، وهذا الرأي مثله أساسا محمد أركون، فالإعجاز القرآني عنده ما هو إلا قابلية نفسية أو تجل من تجليات العقل الجمعي، يقول أركون: "إن الإنسان إذ يترك نفسه تندمج – أو تخترق – لجمال كلام الله وغناه وبالقيمة الإعجازية للخلق الأعظم يتمثل عندئذ

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 155.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص 145.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص السلطة والحقيقة، ص 145.

بشكل عاطفي واستنباطي وجود الله الحي الخالق"(1). هذا الكلام أورده أركون ضمن مبحث خاص أسماه بـ: "العجيب الخلاب في القرآن" وأحيانا يصطلح عليه بالعجيب المسلم المسدهش (Lemerveilleux)، وأحيانا الساحر الخلاب(2) وهو البحث الذي آل فيه كلام أركون إلى اعتبار الإعجاز العلمي في القرآن لا وجود له في النص بقدر ما هو قابلية نفسية لنفسية المؤمن الدوغمائي؛ فالدوغمائية عادة ما تلغي العقل، وعلى هذا الأساس يصبح الاعتقاد بإعجاز النص عبارة عن تنازل عقلي، قدمه هذا العقل المؤمن لإثبات الإعجاز على أنه حقيقة ملازمة للنص القرآني.

سبق أن بينا في مباحث سابقة أن أركون يرى الإيمان في حد ذاته ظاهرة نفسية، وفي ضوء الإيمان يقارن أركون المؤمن باللامؤمن (الوضعي) فيقول: "القرآن يؤسس علاقة تحسس – وعي أو إدراك – وعي (rapport: Perception-Conscience) مبنية علسى قبول العجيب المدهش، أي الجميل والخير واللالهائي بصفته مكانا أو فضاء لانبثاق الشخص الإلهي. فيما يخص اللامؤمن أو الروح الوضعية كما نقول اليوم فإننا بحد على العكس أن العجيب المدهش ليس إلا تنازلا مؤقتا يقدمه العقل للإثارات والظواهر الخيالية "(3). من خلال هذا الكلام نستنتج أن إثبات الإعجاز للنص القرآن يكون في حالات توقيف العقول، والتعاطي مع الأسطورة وهذا ما يطرح مسألة العقل في القرآن الكريم، وهل عطل القرآن الكريم العقل أو حجر عليه؟ نجد أركون في هذه المسئالة يعتبر العقل بالمفهوم الفلسفي غائب كلية في القرآن الكريم، وقد علق شارحه على على كلامه هذا بقوله: "لا ينبغي ألا نظن أن كثرة هذه المفردات تشكل دليلا على وجود العقل بالمعنى الفلسفي "(4). أي أن ورود كلمة "عقل" في آيات كثيرة من القرآن الكريم، لا يعني ذلك أن القرآن الكريم قد تضمن معنى العقل فلسفيا.

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 191.

<sup>(2)</sup> وهنا أيضا يلاحظ تغيير أركون لمصطلح "الإعجاز" وإبداله بـ"الساحر" و"العجيب" و"المدهش" وغيرها رغم عدم وجود هذا التوظيف في الأدبيات الإسلامية، شأنه هنا شأن تعامله مع مصطلح "الأسطورة" و"الحدث القرآني" وغيرها من المصطلحات، وهي تغييرات تبرز تأثيرات اللغة في الرؤية.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 191.

<sup>(4)</sup> محمد أركون، الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 194، وانظر تعليق هاشم صالح على أركون نفس الصفحة.

وإذا كان الأمر كذلك؛ أي إعجاز النص وهم العقل المؤمن وليس حقيقة، فما السبيل إلى اكتشاف ذلك؟ في هذا نجد أركون يعزي تعرية هذا الأمر واكتشافه إلى التحليل التاريخي والسسوسيولوجي واللغوي، فهذه المسالك المعرفية هي الكفيلة بالكشف عن حقيقة الإعجاز في النص القرآن! من جهة تطبيقية نجد أركون يتناول الإعجاز في بعده اللغوي مثلا: مبيّنا كيف يمكن دراسته سيمائيا أوسيكولوجيا، وكيف أنه في الإمكان الوقوف على سر التأثير الإيماني للمفردات التي يوظفها الخطاب القيرآنية، وعاولة بيان أثر كل صنف في مقابل الصنف الآخر وذلك على النحو التالي:

1. هــناك مفردات قرآنية وظفت للدلالة على وظيفة الإدراك، مثل: سمع، بصر، عقــل، شعر...والأعضاء التي تقوم بهذه الوظيفة المعرفية (الإدراك) هي عوامل مساعدة لتــشكيل الوعــي الإنــساني، وأهــية هذه الألفاظ في كونما تعتمد على التحديات البسيكولوجية، وأنواع السلوك التي تتطلبها مفردات الإيمان مثل: فكر، خشع، آمن...

هــناك مفــردات إيمانــية تمارس إكراهات نفسية معينة، والقطيعة مع هذه الإكراهات تبدأ مع المواقف المعبرة عن هذه القطيعة، وهذه المواقف التي يشكلها جهاز مفاهيمي يصنفه أركون إلى:

- مفردات الاحتجاجات والرفض مثل: حاج، ظن، شك، حادل، حسب...
- مفردات الكفر، وهو المستوى الذي تبلغ فيه القطعية مداها، وهذه المفردات مثل: كفر، ظل، زاغ...

وإذا كانت حالة الكفر تعني عدم إدراك مضمون الكلام الإلهي الذي هو موضوع الإدراك، فلا يبرر أركون ذلك إلا بكونها حالة شبيهة بحالة السامع الذي تحسيمن عليه عندما يقف أمام حكاية عجبية مدهشة إكراهات "الحس الصائب" أو "الحسس المشترك" اللذان يمثلان ذروتين متكاملين تتمركز فيهما وتتأبد طريقة اشتغال مألوفة للعقل.

يرى أن الشيء الذي أراد القرآن أن يفهمه الناس هو نظام الرموز التي تحيل على الحقيقة، التي لا تدرك بالحواس ولا تطال<sup>(2)</sup>. وفي هذا المستوى أيضا – المستوى

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علية، ص 191.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 195.

اللغوي للإعجاز - يلاحظ كيف أن أركون أحال المفردات الدالة على الإعجاز على الناحية النفسية، لينتهي في النهاية إلى أن إعجاز النص القرآني أمر لا يطال ولا يتوصل إلى ولله بعد ينتقد نظرية المسلمين في الإعجاز واصفا إياها بالضعف الذي اعتراها بسبب الخلط بين المستويات المختلفة: المستوى اللغوي، والتيولوجي، والسيكولوجي، والتاريخي، ويقترح بدل ذلك دراسة الإعجاز وفق منهج القطيعة الإبستميولوجية، التي تقضي بتدمير المعارف السابقة وإحداث قطيعة معها. وأخذا هذا المنهج يقترح أركون دراسة الإعجاز من منظورين:

أحدهما يتم فيه دراسة القرآن كفضاء مفصول عن الفهم الإسلامي، الأمر الذي يتسيح تجاوز كل رديء كما قال غاستون باشلار، وذلك بتدمير كل عقائد وأحلام العقل الإسلامي الخاضع للضغوط النفسية والثقافية، والثاني يتم فيه إبراز حقيقة الوعي اللغوي العربي الذي كان دائما خاضعا للحاجة الدينية من أجل البرهنة على الصفة الإعجازية للكتاب المقسلس<sup>(1)</sup>. ويفهم من هذا الطرح الأركوني، ونقده لنظرية الإعجاز عند المسلمين، والبديل الذي يطرحه، يفهم من ذلك كيف أنه يجعل من الاعتقاد بإعجاز النص القرآني ظاهرة نفسية يمكن تجاوزها بتطبيق المناهج المعاصرة، والكشف عنها في ضوء المعارف الحديثة.

مما تقدم نجد أن الرؤية الحداثية للنص الديني الإسلامي كانت نتيجة طبيعية للمناهج الموظفة في القراءة سواء على مستوى خصوصيات هذه الرؤية إذ قضت بتقنية الوقائع، أو على مستوى تغيير محور الاهتمام في العقيدة إذ صار التركيز على الإنسان، ثم التوظيف اللغوي ومدى تأثيره في الرؤية، وكيف وصلت هذه القراءة إلى خاصية رئيسة من خصائص البلاغة القرآنية - الإعجاز - وأرادت تفويضها. وهذا ما يمكننا من تأسيس رؤية نقدية لهذه المسائل، وهذا ما سنقف عليه في فصول الباب الثالث من هذا البحث.

<sup>(1)</sup> محمد أركرن: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 199-200.

# الباب التاليث

# تاريخية النص الديني: رؤية نقدية

الفصل الأول: تاريخية النص الديني من زاوية المعتقد الإسلامي الفصل الثاني: حدود استعمال المناهج المنقولة في نقد النص الفصل الثالث: النص الديني والرؤية المكونة

## الفصّ لالأولث

# تاريخية النص الديني من زاوية المعتقد الإسلامى

المبحث الأول: تاريخية النص الديني والمفاهيم العقدية المبحث الثاني: خصوصيات الوحي والقول بالتاريخية

## تاريخية النص الدينى والمفاهيم العقدية

#### المطلب الأول: الألوهية

الألوهية في العقيدة الإسلامية حقيقة وليست فكرة كما ذهبت إلى ذلك الفلسفات الوضعية، بل هي الحقيقة المطلقة التي أوجب الإسلام العلم بها كما في قوله تعالى: (فَاعْلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ...) (محمد: 19). كما بينت نصوص القرآن الكريم ما يجب اعتقاده في الله عز وحل بمعرفة أسمائه وصفاته سبحانه وتعالى ومعرفة أفعاله. هذه المعرفة التي كلما كانت صحيحة مطابقة لنصوص الوحي كلما عمقت إيمان الإنسان بالله تبارك وتعالى.

ولأهمية عقيدة الألوهية خصها القرآن الكريم بالحديث فتناولتها آيات كثيرة من مختلف سور القرآن الكريم حتى اعتبر موضوع الألوهية أحد المحاور الرئيسة التي دار حولها الخطاب القرآني، ولأهمية هذا الموضوع أيضا رتب علماء الإسلام علم العقيدة في قمة هرم البنية المعرفية الإسلامية، واعتبروه هو أشرف العلوم على الإطلاق وأعلاها مكانة، وبينوا أن هذا الشرف الذي خص به هذا العلم إنما هو آت من شرف موضوعه، وموضوعه هو الذات العلية ذات الله سبحانه وتعالى، الذي الإيمان به هو سسر السسعادة في الدنيا والنحاة في الآخرة، ولأهمية هذا الموضوع وخطورته أعطوه الكثير من الجهد والوقت في سبيل إبعاد كل ما يشوبه حتى لا تشوه عقيدة المسلمين. ولأهميته كانت كتب العقيدة ترتب موضوع الألوهية في الصدارة، وما عداها يكون لهذا الموضوع تابعا.

وهــذا مــا نجده عند الغزالي مثلا إذ يجعل الأصل الأول من كتابه الأربعين في أصــول الــدين "في الذات" مبينا كل صفات الجلال والكمال التي تدل عليها حقيقة الألوهية فيقول: "واحد لا شريك له، فرد لا مثيل له، صمد لا ضد له، متوحد لا ند لــه. وأنه قديم لا أول له، أزلي لا بداية له، مستمر الوجود لا آخر له، أبدي لا نماية له، قيوم لا انقطاع له. دائم لا انصرام له. لم يزل ولا يزال موصوفا بنعوت الجلال، لا

يقسضى علسيه بالانقسضاء والانفصال بتصرم الآماد وانقضاء الآجال، بل هو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم (1). من هنا نفهم أن الإسلام الذي أخذ عنه علماؤه الاعتقاد في الله عز وجل، قد بين لنا أن الألوهية حقيقة مطلقة، وألها كلها كمال وجلال، وأن الله تنزه عن الشبه والمثيل، ومن ثم لا يجوز تسمية الله بغير أسمائه لقوله تعالى: (ولله الأسماء المحسنة فادعوه بها وذروا الدين يُلحدون في أسسمائه سيبجزون مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (آل عمران: 180)، كما بينت النصوص أيضًا أن عمسل المخلوقين لا يضيف شيئا لملك الله عز وجل إن كانت أعمالا حسنة، ولا ينقص منها شيئا إن كانت أعمالا قبيحة.

وهذا كله يؤكد لنا أن حقيقة الألوهية متعالية على المخلوقين، ومتعالية على الستاريخ بالمفهوم الذي تقدمه الفلسفة الوضعية؛ أي بما أنه أحداث ووقائع زمكانية؛ لأن المكان من مخلوقاته والزمان أيضا من مخلوقاته سبحانه، ولما كانت التاريخية هي الحدوث في الزمن كما مر بيانه في تعريفها، ومن ثم كان الحكم بتاريخية النص الديني فإن هذه المقولة - التاريخية - تتعارض مع عقيدة الألوهية؛ لأن النص إلهي المصدر، والألوهية لا تاريخية، ولذلك أفضى القول بتاريخية النص الديني الإسلامي إلى التعارض مع عقيدة الألوهية الألوهية، وسأبين بعض الجوانب التي تبرز التصادم بين تاريخية النص الديني وعقيدة الألوهية والتي منها:

طبيعة حقيقة الألوهية: أي بما ألها موضوع من مواضيع عالم الغيب، فالغيب غير تاريخي؛ لأن التاريخ أحداث زمنية والألوهية مصدر الزمن. وبالتالي محاولة فهم المطلق بالمقيد أربكت المقيد وجعلته يميل إلى أقرب النتائج في إطار الشروط المادية. ولهذا حينما يتناول القائلون بتارخية النص الديني موضوع الغيب يدرجونه في بعض مسباحث العلوم الإنسسانية كعلم النفس التاريخي وعلم الاجتماع الديني، وفي هذا يسصبح الإيمان بالغيب ضرب من الأمل في النجاة والعدالة المفقودة التي كرستها معطيات تاريخية معينة (2). وهكذا يجعلون من الإيمان بالغيب بحرد حلم لا صلة له بالحقيقة. وإذا كان هذا الرأي يعتبر تلميحا فهناك من يقول ذلك تصريحا، أي أن المصدر الإلمي للنص الديني خطأ تم تداوله إلى درجة انتشار هذا الاعتقاد، بل يصل

<sup>(1)</sup> الغزالي: كتاب الأربعين في أصول الدين، شركة الشهاب، الجزائر بلا تاريخ، ص 7.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 56.

أصحاب هذا الرأي إلى درجة إنكار الألوهية (1)، وهذه نظرة إلحادية لم تبق عند بحرد مخالفة الفكر الإسلامي، بل صارت مخالفة للعقيدة ذاتما. من جهة أخرى يتحلى التسصادم بين عقيدة الألوهية والتاريخية من جهة النعوت التي ينعت كما الله عز وجل. فنحد في الكتابات الحدائية المدافعة عن تاريخية النص مصطلح "الفاعل المعقد" و"السبطل المغير" و"بطل التغيير" تطلق هذه التسميات بدل لفظ الجلالة "الله" والتعليل طبعا القراءة السيميائية، هذه القراءة التي تعتبر أن هذه التسميات تنطبق على الله عز وحسل بحسب الاعتقاد الشائع عند المؤمنين، وعلى النبي صلى الله عليه وسلم بحسب المؤرخ النقدي (2).

وهذا الكلام يتصادم مع عقيدة الألوهية من زاويتين على الأقل: من جهة مخالفة أمر الله عز وجل في هذه المسألة إذ قال سبحانه: (وَلِله الأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ الْمَادِينَ وَجِل الله عز وَجَل الله على الله على الله على الله على الله على الله عليه وسلم هو الاعتقاد بأن حركة أخرى فإطلاق البطل المغير على النبي صلى الله عليه وسلم دونما عناية إلهية، وهذا الإسلام وانتصاراته كانت بإدارة النبي صلى الله عليه وسلم دونما عناية إلهية، وهذا مخالف لعقيدة الألوهية أيضا والشاهد من القرآن الكريم الذي تحدث عن انتصار المؤمنين في بدر. إذ بعث الله الملائكة تقاتل معهم: (إذْ يُوحِي رَبُّكَ إلَى الْمَلائكة أَتَى مَعَكُمْ فَنَبُتُوا الَّذِينَ آمَنُوا سَأَلْقي في قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ...) (الأنفال: 12) كما تحدث عن هزيمتهم أيضا في قوله تعالى: (... وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبْتُكُمْ كَثُرْتُكُمْ فَلْمُ لَعْن عَنْكُمْ شَيْئًا) (التوبة: 25)، وقد آلت هذه المصطلحات حسب موظفيها إلى أمر آخر مخالف لعقيدة الألوهية أيضا. وهو تأسيس الخيال الديني أي أن الغرض منها: "بيان كيف أن الخطاب القرآني يحول العمليات الاجتماعية التاريخية المحسوسة إلى نوع مسن الميسرد القصصي لكي يؤسس خيالا دينيا ديناميكيا"(د). وفي الحقيقة الخطاب القرآني ويين حقائق.

وأهـــم حقيقة بينها القرآن الكريم هي حقيقة الألوهية، فهي أساس الأمر كله، فـــــ: "الإيمان بوجود الله عز وجل أساس مسائل العقيدة كلها، وعنه تتفرع الأمور

<sup>(</sup>١) عزيز العظمة: دنيا الدين في حاضر العرب، ص 105.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 105.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 111.

الاعتقادية التي يجب إلهاض العقل للتأمل فيها ثم الإيمان كا" (1). وما دامت كذلك فهي حقيقة ثابتة لكن الرؤية التاريخية أدت إلى غير هذا، ففي تعريف التاريخية عرفنا ألها مسندهب يقضي بتطور الحقائق مع التاريخ. وهذا ما قيل على مسائل العقيدة عموما وعلى الألوهية خاصة. فعن العقيدة قيل بأن: "العقائد تصورات مرقمنة بمستوى الوعي وتطور مستوى المعرفة في كل عصر (2). ولما كانت الرؤية التاريخية قد حكمت على مسائل العقيدة كهذا الحكم فإلها تجرأت أيضا واعتبرت الألوهية أيضا متغيرة مع الزمن يقسول أركون مخطئا معتقد المسلمين في هذا: "على العكس ما تظن المسلمة التقليدية التي تفترض وجود إله حي ومتعال وثابت لا يتغير فإن مفهوم الله لا ينحو من ضغط التاريخية وتأثيرها، أقصد أنه خاضع للتحول والتغير بتغير العصور والأزمان (3).

وهكذا نجد أن المطلق تم الاحتكام فيه إلى النسبسي، ولا شك أن هذا القول مما يخالف عقيدة الألوهية التي هي حقيقة مطلقة وكلها جلال وكمال. وإذا كان الله هو خالسق السزمان وخالق البشر الذين ينجزون الأفعال الدنيوية التاريخية، فكيف لها أن تصبح مؤثرة على الخالق؟! تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا. وقد حاول أركون أن يحدد عبئا مراحل تطور الإله عند المسلمين فحصرها في ثلاث مراحل:

الأولى: مــرحلة القرآن وفيها كان المطلوب إدراك الألوهية وتصور الإله بمثابة فاعل أو نموذج حاضر باستمرار في الحياة اليومية للنبـــي والمؤمنين.

الثانية: تطور هذا التصور في عدة اتجاهات: التيولوجي، الصوفي، الفلسفي ثم العقلاني اليوم.

الثالثة: الخضوع لضغط التاريخية (4).

ولا شك أن طرح عقيدة الألوهية والحديث عنها بهذا الشكل مناف للألوهية ذاقسا التي تتعالى على التاريخ ولا تخضع لضغطه، كما أن هذا التقسيم خلاف تاريخ المعستقد الإسلامي فرغم اختلاف المسلمين في بعض مسائل العقيدة إلا ألهم كلهم يستفقون على أركان الإيمان الأساسية، والخلاف بينهم كان في المنهج دونما مساس

<sup>(1)</sup> محمد سعيد رمضان البوطى: كبرى اليقينيات الكونية، ص 77.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة، ص 134.

<sup>(3)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 102.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص 101، 102.

بالحقيقة، أي في كيفية الدفاع عن العقيدة لا التأسيس لها لأنها وحي معطى. كما يتجلى التصادم بين التاريخية وعقيدة الألوهية في باب الصفات، فقد تم تناول ودراسة موضوع الصفات من زاوية التاريخية؛ أي الاعتقاد أن الحقائق تتطور مع التاريخ بل هي من تأسيس التاريخ فمثلا صفة الوحدانية تم الحديث عنها كسائر الصفات على السرغم من أن المذاهب الاعتقادية الإسلامية لم تختلف فيها. هذه الصفة تحدث عنها الحطاب الحداثي معتبرا إياها تمت بفعل عمل تاريخي أي: "بواسطة التلاحم مع السوماع اليومي والنضالات اليومية لجماعة بشرية لا تزال هشة ومهددة بوجودها، وغير واثقة من هويتها"(1).

هــذا الكــلام يستشف منه أن المسلمين هم من أسس لوحدانية الله عز وجل، والصواب ألها حقيقة أنطولوجية وألها جوهر الإسلام ولذلك كانت العبرة بها كما أثر عن النبي صلى الله عليه وسلم: "من كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة"(2). ولا دخــل في هذا الأمر لا للنبي صلى الله عليه وسلم ولا للمسلمين ولا لصراعهم اليومــي المتحدث عنهم مع عقائد المخالفين. بل جاءت النصوص مبينة هذه الحقيقة كما في قوله تعالى: (الله لا إله إلا أله إلا إله أله والمحتوث المعلمين وقوله تعالى: (ألبقرة: 255) وقوله تعالى: (أله أحد الإخلاص: 1). كما أنه بمفهوم المخالفة إذا توقف الصراع اليومي للمسلمين يمكن أن يتحول مفهوم التوحيد، وهذا أمر غاية في الخطورة.

من الصفات التي تعلقت بما مسألة التاريخية صفة الكلام، وهي صفة على صلة كبيرة بهذه المسألة؛ لأن التاريخية متعلقة بالنص الديني الذي هو في مستواه الأول كلام الله عز وجل، وقد كانت هذه الصفة محل عناية درس العقيدة عند المسلمين، وكان أشهر خلاف وقع فيها بين المسلمين خلاف وقع بين المعتزلة والأشاعرة، وكانت محنة أحمد بن حنبل في هذه المسألة، وها هي يعود طرحها في إطار القراءة المعاصرة للنص الديني الإسلامي. وفي هذا نجد إبعاد موضوع الكلام أو الكلام كصفة من صفات الله عز وجل من دائرة العقيدة واعتبرت من الأفكار التي اكتسبت قداستها عند العامة والخاصة على السواء بفعل الخلافات السياسية التي كانت سائدة بين المسلمين،

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 105.

<sup>(2)</sup> حديث رواه الترمذي في كتاب الجنائز، ماجاء في تلقين المريض عند الموت، أنظر سنن الترمذي، ج2، ص 226.

وترسخت بفعل عوامل التخلف التي تعرضت لها الأمة الإسلامية (1). ولكن المفارقة بالنسسبة لهسؤلاء تبنسيهم رأي المعتزلة؛ أي القول بخلق القرآن. ومن المعلوم أن هذه المسألة – خلق القرآن – من العقيدة عند المعتزلة، بل نجد التأكيد على ألها من صفات الأفعال لا من صفات الذات (2). وقد ذهب علماء الإسلام إلى إثبات صفة الكلام لله عسز وجل انطلاقا من النص فقد قال عز وجل: (... وكلهم الله مُوسَى تكليمًا) (النسساء: 164). أما إثباها كصفة أزلية فانطلاقا من عقيدهم في الألوهية التي هي كمال مطلق، فكيف يمكن تصور الألوهية التي كانت مفتقرة لشيء ثم اتصفت به؟ الحداثيون قالوا هذا تماشيا مع خاصية التطور التي تتضمنها التاريخية.

من الصفات أيضا التي تتعارض مع التاريخية صفة العلم، وعلمه سبحانه محيط بما كان وما يكون. قال البغدادي: "علم الله واحد قد علم به جميع معلوماته ما كان منها وما يكون وما لا يكون"(3). فهو شامل محيط بكل شيء في عالم الغيب أو في عالم الشهادة قال تعالى: (... قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْء عَلْمًا) (الطلاق: 12) وقال سبحانه: (... إنَّكَ أَنْتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ) (المائدة: 901) وقال: (... إنَّهُ يَعْلُـــُمُ الْجَهْرَ وَمَا يَخْفَى﴾ (الأعلى: 7) فهذه النصوص تؤكد إحاطة علم الله عز وجل، ومما تعلق بعلمه سبحانه بعثه الأنبياء ومنهم محمد صلى الله عليه وسلم، ومما تعلق بعلمه احتيار رسالة الإسلام لعباده. قال تعالى: (إنَّ الدِّينَ عنْدَ اللَّه الإسْلاَمُ...﴾ (آل عمران: 19) وقال سبحانه: ﴿... إِنَّ اللَّهَ اصْطُفَى لَكُمُ اللَّـينَ فَلاَ تَمُوتُنَّ إلاَّ وَأَلْتُمْ مُسْلمُونَ ﴾ (البقرة: 132). وما دامت هذه النصوص تؤكد اصطفاء الله السدين - الإسلام - لعباده فهذا يدل على أن هذا النص - القرآن الكريم - صالح لكل زمان ومكان، وأنه يستحيل أن يكون كمرجعية تاريخيا؛ لأن ذلك يتنافى مع صفة العلم كصفة من صفاته سبحانه؛ لأن القول بتاريخية النص القرآني يرهنه في بيئته الزمنية ولا يسمح ببقائه كمرجعية عمل صالحة لكل زمان ومكان كما هو معتقد المسلمين. ومن هنا تكون مسألة التاريخية منافية لعقيدة الألوهية على مستوى هذه الصفة أيضا.

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة، ص 69.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 73.

<sup>(3)</sup> البغدادى: أصول الدين، ص 95.

ومن هنا نستنتج أن القول بتاريخية النص الديني حاصة الكتاب والسنة أمر يتنافى والمعتقد الإسلامي. وقد وحدنا كيف أنه يتنافى مع صفات الله عز وحل. كما أننا وحدنا السرؤية التاريخية كيف تنظر ومن زاوية أنثربولوجية إلى عقيدة الألوهية واعتبارها فكرة لاحقيقة. كما وحدنا وصف الألوهية بغير ما وصف الله به نفسه، وقد دا الرؤية إلى اعتبار الخطاب الإلهي لا يتصف بإطلاقية المطلق كما نفت عنه صفة القداسة، وقد مر بنا ذلك.

#### المطلب الثاني: المقدس

من خصائص الرؤية التي آل إليها القول بالتاريخية إلغاء المقدس. وقد بيّنا ذلك على مستوى الفصل الخاص بالرؤية المكونة، وبيّنا أيضا أن مرد ذلك طبيعة التاريخية في حد ذاتما. فمن معانيها الدلالة على اللامقدس. ولذلك راحت الرؤية الحداثية الآخذة بالتاريخية تكرس إلغاء المقدس. والمقدس مفهوم عقدي يؤكد على مفارقة الإلهي بالتاريخية تكرس الغيبي، وغيرها من الثنائيات والمسائل العقدية. التي تضمنتها العقيدة الإسلامية إذ لا يمكن أن نسوي بين الكلام الإلهي والكلام البشري، ولا سائر صفات الله عز وجل عن مخلوقاته، وهذا من معنى التوحيد كما بيّنه علماء العقيدة حينما قالوا: التوحيد أي اعتقاد أن الله واحد في صفاته واحد في أفعاله. فلا شريك له وشبيه له سبحانه.

وعدم التشابه بين الوجود الإلهي ومستويات الوجود الأخرى يجعل من الوجود الإلهـــي وجود مقدس، وماعداه لا قداسة له. ومن هنا يكون "المقدس" أحد المفاهيم العقديــة التي تخالفها التاريخية. وقد بسط علماء الإسلام في كتبهم الكلام عن المقدس فالغزالي مثلا يتحدث عنه مبينا بأنه التنــزيه وإثبات مخالفة الله للحوادث. فيقول: "أما التقديس فأعني به تنــزيه الرب عن الجسمية وتوابعها" (1). أي أن الحديث عن المقدس والمستقديس يتعلق بالألوهية وهي أساس الأمر كله كما سبق بيانه. وقد شرح الغزالي مسألة التقديس هذه مؤكدا بألها تنــزيه الله عز وجل عن كل ما لا يليق به فقال: "ليس بجسم مصور ولا جوهر محدود مقدر، وأنه لا يماثل الأحسام لا في التقدير ولا في صبول الانقسام، وأنه ليس بجوهر ولا تحله الجواهر ولا بعرض ولا تحله الأعراض،

<sup>(1)</sup> الغزالي: إلجام العوام عن علم الكلام، ص 54.

بل لا يماثل موجودا، ولا يماثله موجود وليس كمثله شيء ولا هو مثل شيء. وإنه لا يحده المقدار، ولا تحويه الأقطار ولا تحيط به الجهات ولا تكتنفه السموات، وأنه مستو على الوجه الذي قاله، وبالمعنى الذي أراده استواء منزها عن المماسة والاستقرار والتمكن والتحول والانتقال، لا يحمله العرش، بل العرش وحملته محمولون بلطف قدرته ومقهورون في قبضته "(1).

هــذا الكلام يؤكد مفارقة واختلاف الوجود الإلهي عن الوجود العيني. ويؤكد قدسية المقــدس. والغــزالي بذكره توابع الجسمية يقصد المقولات الأرسطية العشر المعـروفة في المــنطق الــصوري حـــ لا يمكن أن يخضع المطلق للنسبي، والخالق للمخلــوق، والمقدس للدنيوي. وهذا استنادا إلى قوله تعالى: (... لَيْسَ كَمثُله شَيْءٌ وَهُو السَّميعُ الْبَصِيرُ (الشورى: 11). أما القاعدة المشهورة عند المتكلمين - قياس الغائب على الشاهد - فإلها ليست قياسا قائما على علة ضرورية بين المقيس والمقيس علــيه بل هي مجرد أداة لتقريب الفهم ليس إلا. ولما كان الوجود الإلهي هو الوجود المقــس، فــإن صفات الله سبحانه تكون كذلك ومنها صفة الكلام التي تجلت في القرآن الكريم، وقد بينا من قبل أنه من أنماط توظيفه كونه مقدس في ذاته. هذه حقيقة المقدس أيضا. فكيف كانت التاريخية منافية للمقدس؟.

إذا كان التقديس أو القداسة هو صفات الله عز وجل التي بها تنزه عن كل شبيه ومثيل كما ذكر الغزالي في النص السابق، فالمقدس هنا هو الألوهية ولذلك كان تركيز الغزالي على إثبات عدم فهم الألوهية وفق المقولات المنطقية؛ لأن هذه المقولات ذات دلالة وضعية لا تفيد في فهم حقيقة الألوهية. ولذلك كان علماء العقيدة في دراستهم لموضوع الألوهية يقولون بدراسة ما يجب في حق الله عز وجل. وما يجب في حقسه سبحانه إثبات ما يليق بجلاله ونفي عنه ما لا يليق به. من هنا يكون المقدس منافيا للتاريخية؛ لأنها تركز على المادي والبشري والتاريخي وإنكار ما عدا ذلك، وهذا بحجة الدراسة العلمية. وفي مجال إثبات المقدس والرد على الحداثيين في هذا المقام يمكن الانطالاق من عدة مسائل مقررة عندهم كما هي مقررة في الخطاب الديني وهذه المسائل هي:

<sup>(1)</sup> الغزالي: كتاب الأربعين في أصول الدين، ص 7.

- الإيمان بالله الواحد فهم يصرحون بذلك وبألهم مسلمون ويجتهدون اجتهادا إسلاميا.
- الإيمان بنبوة محمد صلى الله عليه وسلم فهم يقرون بنبوته عليه الصلاة والسلام ولا يخالفون في ذلك.
  - الإيمان بأن القرآن الكريم كلام الله عز وجل.

هـــذه الأمـــور محل اتفاق بين الخطاب الحداثي والعقيدة الإسلامية على هذا النحو المذكـــور. وإن كانـــوا يخالفون من زوايا أخرى كقولهم بعدم أزلية القرآن الكريم. وأنه مخلوق كما قالت المعتزلة في القديم. وما دام الاتفاق متحقق حول هذه المسائل من الناحية المبدئية لنأتي الآن هل كانت دراسة هذه المواضيع مطابقا للعقيدة الإسلامية أم لا؟.

بالنسسبة للإيمان بالله والتأكيد على التدين بالإسلام بحده صريحا في كتابالهم. يقولون بألهم ينحزون قراءالهم باعتبارهم من المسلمين المحتهدين. وطالما المرء مسلما بحب عليه أمور وتحرم عليه أمور. والمسلم المؤمن بالله ينزه الله عز وجل عن كل ما لا يليق به وبذلك يكون الوجود الإلهي وجود مقدس لا وجود مادي تاريخي فوجوده سبحانه غير وجود المخلوقات، فهو الذي أوجدها، وقد صرح بأنه: (... ليس كم شله شيءٌ وهو السّميعُ البّصيرُ) (الشورى: 11). وما دام التقديس هو التنزيه فقد قد نزه الله سبحانه نفسه عن الصفات التي هي صفات المخلوقين، كتنزهه عن السولد فقد قال: (وقالت اليهودُ عُزيرٌ ابْنُ الله وقالت النّصارَى المسيحُ ابْنُ الله وَقالت النّصارَى المسيحُ ابْنُ الله وَقالت النّصارَى المسيحُ ابْنُ الله موسى عليه السلام حينما سأل الله رؤيته فقال تعالى: (... انْظُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِن السّتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي...) (الأعراف: 143). وهكذا فقد اثبت الله عز وجل لذاته كل صفات الكمال.

إذا كان الأمر على هذا النحو فإن التنزيه أو التقديس قد أثبته الله عز وجل لنفسه وليس من وضع المسلمين، وهذا ما يخالف الرؤية التاريخية التي تعتبر المقدس ما تقدس في الستاريخ. وهذا مخالف لحقيقة الألوهية والإيمان بالله كما بينه المعتقد الإسلامي. فالألوهية كمال مطلق ومما يقتضيه الكمال المطلق التمييز بين الوجود النسبي كالوجود المخلوق لأن المخلوق بما أنه كذلك تنزع عنه صفة القداسة إذ هدو في وجدوده محتاج إلى غيره. أما الوجود الإلهي فهو أزلي استغنى عن سائر

الموجودات. قال تعالى: (يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَلْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ ) (فاطر: 15). فهذا الغنى مما يؤكد تنزهه سبحانه عن الحاجة. والتنزيه هو القدسية كما مر بيان ذلك مع الإمام أبين حامد الغزالي، فإذا لم تثبت القداسة فذلك يؤدي إلى عدة مخالفات عقدية مثل:

- إنكسار الألوهية. وهو موقف إلحادي، قد تصل إليه القراءة التاريخية من خلال إنكارها لكل ما هو غير مادي وكل ما هو غير تاريخي، وهذا ما تم ذكره على مستوى التعريف بالتاريخية في المدخل العام لهذا البحث، وتم إبراز البعد المادي الدنيوي فيه لكل شيء حتى المقدس. فالتاريخية إذا ترجع كل شيء بما فيه الإيمان بالله كحقيقة عقدية إلى التاريخ، وتدرسه في ما يسمى بالظاهرة الدينية. ما دام الأمر هكذا فهو من جهة يخالف عقيدة الإسلام، ومن جهة يبرز التناقض الذي انطوت عليه مواقف دعاة إدخال التاريخية إلى ساحة الفكر العربي الإسلامي؛ لأنه كما تم الذكر ألهم يقدمون أنفسهم ويعلنون بألهم مسلمين وليسوا معتنقين لديانات أحرى، وبذلك نجدهم يتناقضون لألهم يؤمنون بالإسلام الذي يدعو إلى تنسزيه الله عز وجل من جهة، ويقولون بالتاريخية ويعتبرون الألوهية ذاتها خاضعة لضغط التاريخية من جهة أخرى (1).
- الخطأ في فهم الألوهية: قد تؤول التاريخية إلى فهم الألوهية فهما خاطئا مخالفا لما بينه الإسلام. فمثلا الدكتور هشام جعيط في حديثه عن الله عز وجل يصفه بــ:

  "الكائن.المشخص"(2). وهذا أمر خاطئ فالتنزيه يقتضي نفي التشخيص والجسمية والتشبيه وهذا ما كان عليه علماء الإسلام. ففي دراستهم لبعض الآيات التي توهم التشبيه أو التحسيم يؤولون تلك الآيات بما يليق بجلال الله عز وحل. بـل المبعض منهم وصل إلى القول بوجوب ذلك على المسلم حتى العامي(3). وهناك من تناول موضوع الألوهية من زاوية التاريخية فانتهى إلى القول بتطور الألوهية وإيمان الإنسان بالله لكنه بتطور الألوهية وإيمان الإنسان بالله لكنه

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 102.

<sup>(2)</sup> هشام جعيط: في السيرة النبوية، ج1، ص 27.

<sup>(3)</sup> الغزالي: إلجام العوام عن علم الكلام، ص 54.

<sup>(4)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 101.

لا ينسسحب علسى الألوهية كما بينها الإسلام لأنما حقيقة مفارقة تختلف عن الوجود المادي والقول بالتطور والتغير مخالف للتنزيه ومن ثم القداسة. وقد عالج علماء العقيدة هذه المسألة في إطار إثبات التنزيه والقداسة لله عز وجل، فنفوا عنه التغير لأن القول به يؤدي إلى جعل الألوهية محلا للحوادث. وهذا خلاف التنزيه والقداسة ومن ثم فالإيمان بالله تعالى يؤكد المقدس.

أما بالنسبة للنبوة فالنبوة أيضا لها قدسيتها. والرد على الحداثيين في هذه المسألة يكون من جهة كولهم يؤمنون بنبوة محمد صلى الله عليه وسلم ويقرون بها، ولكن لا يقرون بقدسيتها، أي أله م يتعاملون معها كظاهرة مثل سائر الظواهر الوضعية الاجتماعية وغيرها من الظواهر التي تقع في التاريخ، وذلك ما ينزع عنها صفة القداسة. لقد مرت بنا أقوال الحداثيين عن النبي صلى الله عليه وسلم وكيف ذهبوا إلى اعتبار أعماله تجارب دنيوية خالية من القداسة. وهذا الفهم لحقيقة النبوة يخالف العقيدة الإسلامية في النبوات. فالنبي في الإسلام كانت له قدسيته لاصطفاء الله له، وتبليغه عن الله ولذلك الاقتداء به واتباعه منطلقه القرآن الكريم كما في قوله تعالى: (... وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَائتَهُوا...) (الحشر: 7) فكانت قدسية النبوة مؤسسة على النص القرآني أما بشرية الرسول وأعماله الدنيوية المنوطة ببشريته فقد بينها صلى الله عليه وسلم. كما بينها القرآن الكريم في معرض الرد على الذين كانوا يعتقدون أن النبي مقدس كما النبوة مقدسة.

فقد أنكر عليه معاصروه بشريته وأكله الطعام، ومشيه في الأسواق (وقالُوا مَالِ هَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الأَسْوَاقِ...) (الفرقان: 7) إذا حتى إذا كانت قسراءتنا للنبوة قراءة تزامنية كما يدعو أركون إلى ذلك وغيره من الحداثيين فإن النبوة في ذلك السزمن كانست تعني القداسة بأتم معانيها، وهذا سر تعجب معاصريه من مسشاركته لهم في أحوالهم العادية من أكل الطعام والمشي في الأسواق، ولكن النبسي صلى الله عليه وسلم كان يميّز لهم بما يصدر عنه من أمور العادات غير المقدسة وأمور السدين المقدسة. فيكون بناء على هذا أن المنهج التزامني أكد لنا وجود المقدس الذي ترفضه التاريخية كنرعة حداثية، ولكن القراءة التفاضلية التي يعتمدها الحداثيون بخعلهم ينستقون من الأحداث والوقائع والشواهد ما يلائم رؤية أصحابها ويتفق مع مذهبهم وإن كان على حساب الحقيقة.

واعتقادهم هذا - نفي القداسة عن النبوة - هو ما أدى هم إلى وصف نبوة محمد صلى الله عليه وسلم بأوصاف منافية لها مثل وصفها بألها نبوة سلبية، ومثل نسبة الدين للنبي عليه الصلاة والسلام، ومثل إنكار المعجزة. أما وصف النبوة المحمدية بألها سلبية لما يعتقده المسلمون فيها، وفي محمد صلى الله عليه وسلم كونه ليس إلا مبلغا عن رب العالمين. وبذلك فالوحي بما أنه معطى إلهي لم يزد فيه النبي عليه الصلاة والسلام شيئا، وعمله موقوف على التبليغ ليس إلا. وما دام قد أظهر الله على يده المعجزة وهي الوحي مع العلم بأنه أمي فهذا يؤكد عدم تدخله في الوحي إلا مسن حيث كونه مبلغا له عن الله عز وجل ولهذا وصفت نبوته بالسلبية (1). أما نسبة السدين إليه عليه الصلاة والسلام وإلى غيره من الأنبياء هذا ما يبدو من توظيف عبارة مسبدعو الأديان أو مؤسسو الأديان، وهو وصف يوحي بدنيوية الدين والنبوة ويبعد عسنها القدسية. وترتب على هذا إنكار المعجزة ومن المعلوم أن أنبياء الله أيدهم الله بمعجرات تحدوا هما أقوامهم، لكن نفي القداسة أدى إلى إنكار المعجزة، يقول هشام جعيط: "إن المعجزة إلا حديث عن المعجزة "إن المعجزة، إلا حديث عن المعجزة "أن المعجزة، إلا حديث عن المعجزة "أن المعجزة، الله المعجزة، المعجزة الأن المعجزة الأن المعجزة، المناء المعجزة الأن المعجزة الله المعجزة الله المعجزة، الله عديث عن المعجزة "أن المعجزة، إلا حديث عن المعجزة "أن المعجزة الله أن أنبياء الله المعجزة، إلا حديث عن المعجزة "أن المعجزة الله المعرفة المعرفة المعجزة الله المعجزة الله المعجزة المعرفة المعجزة المعرفة ا

وهـــذا مـــا يخالف المعتقد الإسلامي؛ فالنبوة لها قداستها وعدم تدخل النبسي بالزيادة أو الانتقاص من الوحي لا يعني سلبية النبوة لأن وظيفة النبسي صلى الله عليه وســـلم هي التبليغ، قال تعالى: (قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مَثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَلَمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وســلم هي التبليغ، قال تعالى: (قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مَثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَلَمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحدٌ...) وقال: (وَمَا نُوسِلُ الْمُوسِلِينَ إِلاَّ مُبَشِرِينَ وَمُنذَرِينَ...) وقال: (وَمَا نُوسِلُ الْمُوسِلِينَ إِلاَّ مُبَشِرِينَ وَمُنذَرِينَ...) والكهف: (110)، وقال: (وَمَا نُوسِلُ والعمل، وليس لديهم التصرف بالنفع والضر في أنفسهم أو غيرهم (3). وتحديد وظيفة الأنبياء كما ورد في هذه النصوص هو ما يلغي نسبة الدين إليهم على أساس كونهم مؤسسين للدين، وما داموا كذلك فقد أيدهم الله بمعجزات أظهرها على أيديهم ولذلك ذهب علماء العقيدة إلى اعتبار صحة النبوة إظهار المعجزة (4). وبذلك تتأكد الصورة التي حددها القرآن للنبوة ولقدسيتها،

<sup>(1)</sup> هشام جعيط: في السيرة النبوية، ج1، ص 41.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه: ص 29.

<sup>(3)</sup> محمد رشيد رضا: الوحي المحمدي، دار الكتب الجزائر، بلا تاريخ، ص 199.

<sup>(4)</sup> السرازي: معالم أصول الدين، تقديم وتعليق سميح دغيم، دار الفكر اللبناني، ط1 (1992)، ص 71.

ومنها نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، ولا يكتمل إيمان الإنسان ما لم يقر بنبوته صلى الله عليه وسلم، فالإقرار بما شطر الشهادة التي لا شك في قدسيتها.

بناء على ما تقدم وما دام الحداثيون يقرون بنبوة محمد صلى الله عليه وسلم فلا يمكن إنكار قدسيتها ولا يمكن الاعتقاد بما إلا وفق ما جاء به الوحى الذي يؤكده صلاة الله عز وجل على نبيه لقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلاَتُكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبيِّ...) (الأحزاب: 56). أما الإيمان بألوهية القرآن فهو مما يقره الحداثيون إلا من كان منهم ماركسسيا أو ينظسر إلى السدين من زاوية ماركسية. وقد سبق الحديث عن موقف الحداثـــيين عـــن قدسية القرآن الكريم ووجدنا كيف أنهم ينكرون ذلك على أساس تسناقض التاريخسية مع المقدس، فيقدمون التاريخية على المقدس، بل يدعون أحيانا إلى تعرية النص عن قداسته التي أضفيت عليه على حد زعمهم. ووجدنا أيضا كيفية محاولـة نقـضهم لهـذه القدسية، وذلك بالنظر إلى حوانب النص المختلفة كوجوده الميتافيزيقي ونــزوله إلى السماء الدنيا مجملا، ثم نــزوله منحما على النبـــي صلى الله عليه وسلم... ولما كان البعد الغيب للنص أحد أوجه قداسته، أنكر هذا البعد وقد مر بيان ذلك، وهذا الأمر كان قد تناوله علماء الإسلام في القديم وردوا عليه، وبيَّنوا بما يؤكد أنه له هذا البعد الغيبي، أو كما اصطلح عليه علماء العقيدة أحد الصفات الإله...ية القديمة - صفة الكلام - يقول الإمام البغدادي: "الدليل على أن كلامه ليس بمحدث أنه لو كان حادثًا لم يجز حدوثه فيه لاستحالة كونه محلا للحوادث ويستحيل حدوثه لا في محل لأن العرض لا يكون إلا في محل... "(1).

لقد تم القول بإلغاء البعد الميتافيزيقي للنص في الخطاب الحداثي؛ لأن الغيب يتنافى مع التاريخية، والغيب مفهوم عقدي أيضا بل مستوى وجودي آخر، فالسمعيات كلها غيب، ويترتب على القول بإلغائه موقف إلحادي ينافي العقيدة الإسلامية، أما إذا قيل بأنه تقدس في التاريخ من طرف المسلمين فهذا غير صحيح أيضا؛ لأن المسلمين يتعاملون مع النص وفق ما أوجبه عليهم النص ذاته، وقد مر بنا بيان كونه مقدسا في ذاته وأساس ذلك وتحت الإشارة إلى كيف أن قدسيته ذاتية وليست مضفاة.

<sup>(1)</sup> البغدادي: أصول الدين، ص 106.

### المطلب الثالث: الوحى

من خصائص الرؤية الحداثية التي ترسبت حراء القول بتاريخية النص الديني القسول بتغيير محور الاهتمام في العقيدة. وبينا من أوجه ذلك التغيير إحلال العقل مكان الوحي، وهذا بعد ما وضع مبحث الإنسان بدل مبحث الألوهية. والتركيز على "الوحي" كمسألة عقدية أمر مهم وخطير في ذات الوقت؛ لأن الوحي هو وسيلة اتصال الإنسان الذي هو في عالم الشهادة بعالم الغيب. وقد سبقت الإشارة إلى أن الوحي لا ينكر مصدره الإلهي بقدر ما يطرح على أساس أنه ظاهرة ميثية لا يستوعبها العقل الحداثي الذي لم يعد يهتم سوى بمنجزات العقل. وهنا تتحلى النسزعة المادية الإلحادية لهذا العقل على أساس نظرته للغيب واعتباره عائقا من عوائق الدراسة العلمية (1). وقد اعتمد الحداثيون في دراستهم للوحي في العقيدة الإسلامية على عدة حوانب أحاول في هذا المطلب تقديم رؤية نقدية لها. وهي ذات الجسوانب التي تم ذكرها في الفصل الخاص بالرؤية حينما تحدثنا عن إحلال العقل موقع الوحي منها:

1. حقيقة الوحى: التي اعتبرت تاريخية؛ أي أنه ظاهرة تاريخية لم يعد الإنسان المعاصر يحتاجها، وهذا كلام فيه دعوة إلى الانفصال عن الدين. إن المسلمة التي يمكن الانطلاق منها في الرد على هذا الكلام أن قائليه يصرحون بأهم مسلمون، ولا يعقل أن يدعي المسسلم القدرة والثقة في عقله وألها تغنيه عن الوحي. فمن يؤمن بالقرآن الكريم يقف عند قوله تعالى: (وَاعْبُدْ رَبُّكَ حَتَّى يَأْتِيكَ الْيقِينُ) (الحجر: 99). كيف الكريم يقف عند قوله تعالى: فو الاعتماد على الوحي والعودة إليه؟ كيف يمكن للمسلم التعامل مع الحياة دون الاعتماد على الوحي والعودة إليه؟ كيف يمكن للإنسسان المسلم التوصل إلى الله عز وجل وهو عازف عن كلامه؟ كيف للمسلم التعرف على حقائق الغيب دون الاعتماد على ما يوصله إلى عالم تلك الحقائق؟ إن التعرف على حقائق الغيب دون الاعتماد على ما يوصله إلى عالم تلك الحقائق؟ إن هذه الإستفهامات تؤكد شيئا واحدا عند الحداثيين وهو اعتبار الغيب عائقا لا بد من قده الإستفهامات بم يقع الحداثيون في تناقض لأنهم يعلنون إسلامهم ويرفضون المرجعية بحاوزه ألى ومن ثم يقع الحداثيون في تناقض لأنهم يعلنون إسلامهم ويرفضون المرجعية الإسائمية، بل ويدعون إلى ترك الاعتماد على نصوص الوحي والتقليل من قداسته وهيبته بل وحاجة الإنسان إليه.

<sup>(</sup>١) طه عبد الرحمان: ملخص محاضرة، مجلة المقدمة، ص 145.

ويتجلى التناقض بشكل أكبر حينما يحددون الجوانب التي تؤكد في نظرهم بحساوز ظاهرة الوحري مثل قولهم بأنه خطاب تاريخي؛ أي أنه واقعي مرتبط ببيئة وظروف الإنسان العربي في القرن السابع للميلاد وما دام كذلك فهو ليس بظاهرة خارقة خارقة للعادة، وهذا نما يتنافى مع عقيدة المسلمين في الوحي، فهو ظاهرة خارقة للعادة؛ لأنه يختلف عن السنن المألوفة التي ألفتها الثقافات الإنسانية، وهو غير مرتبط بالشقافة به بل بمشيئة الله عز وجل ولو كان كذلك لصار في الإمكان ظهور وعودة ظاهرة الوحي بالثقافة وهو أمر طاهرة الوحي الآن أو في المستقبل، وهذا ضد القول بارتباط الوحي بالثقافة وهو أمر يستعالى على التاريخ لأنه من عند الله عز وحل، وليس بظاهرة تاريخية يتعالى على التاريخ لأنه من عند الله عز سبحانه وتعالى وليس من عند البشر لأنه: إعلام الله تعالى من اصطفى من العباد، فهو منه سبحانه وتعالى وليس من عند حتى النبي، وبذلك فليس الوحى بظاهرة تاريخية.

2. أما الحديث عن النص المدون ومحاولة التشكيك فيه أهو الوحي الذي أنسزل على محمد صلى الله عليه وسلم أم لا؟. فهذه المحاولات منافية للمنهج التاريخي الذي يدعو الحداثيون إلى تطبيقه. فقد آلت نتائج النقد التاريخي إلى إثبات أن النبسي صلى الله علمه وسلم مات والقرآن كله مدون، وحرصه صلى الله عليه وسلم على تدوينه كما هو ثابت تاريخيا لدليل على أهمية الوحي كمرجعية لدى المسلم في هذه الحياة وإلا وقع في تناقض العقيدة والسلوك. أما القول بأن الوحي ثابت والواقع متغير. فهذا ما يتناقض أيضا مع الوحي ذاته الذي أبلغنا بأن العلم الإلهي محيط، لكن مفهوم التاريخية أراد أصحابه دراسة الوحي بعيدا عن مصدره الإلهي. درسوه كظاهرة ثقافية من زاوية أنثر بولوجية ولذلك كانت هذه هي نتيجتهم.

3. أما عن ارتباط الوحي باللغة. فهذا الجانب اعتقد الحداثيون بأنه مغفل و لم يهستم به في الإسلام والحقيقة خلاف ذلك؛ فعلاقة اللغة بالوحي كانت محل اهتمام علماء الإسلام. وما انتشار اللغة العربية خارج أرضها إلا لارتباطها بنصوص الوحي. يطرق الحداثيون هذا الموضوع من زاوية كون الوحي صيغ صياغة لغوية، واللغة ظاهرة إنسانية تاريخية، فيكون مضمولها كذلك؛ أي أنه ظاهرة تاريخية. من هنا نجد التاريخية تتنافى والوحي كحقيقة عقدية. أما مقارنة الوحي في الإسلام بالوحي في الأديان الأخرى والاستدلال بذلك على كونه ظاهرة تاريخية فهذا الكلام فيه مغالطة؛ لأنه يوحي بأن الإسلام ينكر الوحي في الديانات الأخرى، والحقيقة غير ذلك

وبذلك تكون عملية القياس التي قيس بها الوحي الإسلامي بالوحي في الديانات الأخسرى غير صحيحة من الناحية التاريخية التي تركز عليها القراءة الحداثية، والتماثل في الإسلام لا يعني أن الوحي هنا هو الوحي هناك، ولا يعني أن النص في الديانات السسابقة كوحسي حينما تجاوزه العقل إلى المرجعية العقلية ضمن التطور التاريخي، لا يعني هذا أن العملية تسحب على الوحي في الإسلام، بدليل أن التنبؤات التي أسست على على هناه واعترف أصحابها بذلك، الأمر الذي يؤكد بأن الوحي ظاهرة مفارقة للعناصر التاريخية. وبذلك فالقول بالتاريخية لا يستقيم مع الاعتقاد بظاهرة الوحي. وعلى هذا الأساس يمكن القول أن التاريخية كمذهب أو كنرعة تقصضي بتطور الحقائق باطلة من زاوية المعتقد الإسلامي الذي يثبت حقائق لا تخضع للتاريخية، بل تتعالى على التاريخ وعلى المادة إنها المستوى الآخر الغيبسي الذي ينقض التاريخية.

4. أما محاولة الاستدلال بانتهاء النبوة، واستحالة بعثة أنبياء في المستقبل، أو بعد وفاة محمد صلى الله عليه وسلم الاستدلال بذلك على أن الوحي توقف؛ أي أن الوحي توقف بينما الحياة مستمرة، واستمرارها يفرز مستحدات لم ترد في النصوص، فسيكون الأولى أن يتعامل معها عقليا وبذلك يتم تحيين الوحي وإثبات تاريخيته. وهذا التبرير ينافي العقيدة الإسلامية، أقول هذا الكلام لما سبق ذكره من أن الحداثيين العرب يقدمون أنفسهم على ألهم مجتهدين يدافعون عن الإسلام، فالقول بأن توقف الوحي والنبوة يبرر التخلي والتحول من الوحي إلى غيره يتضمن عدم الإيمان باستيعاب الوحي لمستحدات الحياة. وهذا يخالف عقيدة الألوهية لأنه يتضمن كذلك القول بعدم شمولية العلم الإلهسي، وهذا خلاف ما جاءت به النصوص كما في قوله تعالى: (... عَالَمُ العلم الأمر الإلهي: (وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَأْتَيكَ الْيَقِينُ) (الحجر: 99) والأمر بالنبات الحلى الإسلام كما في قوله تعالى: (وَمَنْ يَهْتَغُ غَيْرَ الإسلام دينًا فَلَنْ يُقْبَلُ مِنْهُ وَهُوَ في على الإسلام كما في قوله تعالى: (وَمَنْ يَهْتَغُ غَيْرَ الإسلام دينًا فَلَنْ يُقْبَلُ مِنْهُ وَهُو في على الإسلام كما في قوله تعالى: (وَمَنْ يَهْتَغُ غَيْرَ الإسلام وَيَك أن النبوة النبوة لا النبوة من الخاصوين) (آل عمران: 85). فهذه النصوص تؤكد أن انتهاء النبوة لا الآخوسون قوكد أن انتهاء النبوة لا

يعيني أن الأخذ والاحتكام بما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم لم يعد واجبا، بل هيو من الواجبات ولا يكون المسلم مسلما وهو يعتقد بأنه لم يخاطب بما جاء به الوحى قرآنا أو سنة لأن في ذلك تحلل من الأحكام وهذا ما يخالف الإسلام رأسا.

من جهة أخرى هذه المسألة على اتصال بمسألة عموم الدلالة، وقد وجدنا التناقضات التي وقع فيها الحداثيون في هذه المسألة؛ فقد كانوا يثبتونها تارة وينكرونها تسارة أخرى (1). كما أن العلوم الإسلامية عالجت هذا الأمر وبينت أن الوحي تضمن أمرورا ثابتات، وأمرورا أخرى متطورة يراعى فيها البعد الزماني والمكاني وأحوال السشخص وغيرها من الأمور، وهذه المسائل المتطورة ترجع إلى الأمور الثابتة، وقد ناقستها علماء أصول الفقه مناقشات وافية، وإن كانت هناك مستحدات ينبغي أن تسدرس انطلاقا من النتائج التي توصلوا إليها، أو باستثمار نتائجهم، أو غير ذلك وفق ضوابط معينة إسلامية أصيلة وهذه الأمور تضمنها باب الاجتهاد عند الأصوليين.

من جهة ثالثة المنهج الذي أخذ به الحداثيون، وهو المنهج التاريخي الواقعي الذي اعتبروه أكثر المناهج دقة وصحة يتنافى مع مقولتهم "تاريخية الوحي"؛ لأن تاريخ الأديان وهر العلم الذي سبقت الإشارة إليه على أنه من أهم المعارف المعتمدة في القراءة الحداثية، هذا العلم يؤكد بأن المتدينين لم يتخلوا عن ديانتهم سواء عند المسلمين أو عند غيرهم؛ أي أن اتباع الأنبياء والاقتداء هم والإيمان هم حقيقة تاريخية، ومنه المسلمون الذين لا زالوا يؤمنون بالمرجعية النصية، وبأن الوحي حقيقة نالدة، وبأن انتهاء عهد النبوة لا يعني انتهاء الاحتكام إلى الوحي. وهذه الحقيقة التاريخية التي كانت تقول بأن المسلمين بدأوا يتحولون إلى الوضعية والتاريخية والابتعاد عن الوحي كإطار مرجعي لأعمال المسلم". وهذه التناقضات مردها اختلاف المنهج عن الموضوع، مرجعي لأعمال المسلم". وهذه التناقضات مردها اختلاف المنهج عن الموضوع، كما أن سببها يتحلى في التركيز على الغاية التي هي تكريس العلمانية وتأسيسها في الإطار الإسلامي، هذه الغاية جعلت الحداثيين يفتقدون النظرة الشاملة للإسلام وتعاملوا معه تعاملا تجزيئيا. ولذلك كانت نتائجهم مخالفة للواقع من جهة والنقة للعقيدة الإسلامية من جهة ثانية.

<sup>(</sup>١) مثل نصر حامد أبو زيد وقد سبقت الإشارة إلى موقفه، أنظر ص 139.

<sup>(2)</sup> مثل اعتراف أركون وقد تمت الإشارة إليه.

5. أما الاستدلال بانتصارات العقل حاصة في الفضاء الغربسي، واعتبار هذه الإنجازات هناك دليلا على أن سببها الانفصال عن الدين، ومحاولة سحب ذلك على الإسلام. فالمقارنة هنا ليست في محلها وحتى تكون صائبة لا بد من نقاط تقاطع بين الحالتين الإسلامية والغربية. وهي مفقودة مما يجعل المقارنة غير صحيحة؛ فتعامل الإسلام مسع العقل ليس كتعامل الديانات الأخرى، والإسلام لم يغتل العقل كما حدث في غيره وهذا ما يؤكد أيضا ألهم قرأوا الإسلام من خارجه. يقول الدكتور محمد عمارة: "لقد شوهت المناهج الغربية رؤاهم، وزيفت وعيهم فرأوا إسلامنا نصرانية... وخلافتنا كهانة... وقرآننا إنجيلا... وشريعتنا قانونا رومانيا.. ومن ثم رأوا الحليات. ونعال العلمانية هو طريقتنا إلى النهوض كما كان حاله في سياق النهضة الأوروبية الحديثة" القدائم الشرت هنا إلى مسألة العلمانية لألها كانت نتيجة طبيعة النظرة الحداثية للوحي. وهي بذلك من أبرز التحديات التي تجابه العقيدة في نظري.

6. مسن أهم الجوانب التي تخالف فيها "التاريخية" الوحي في المعتقد الإسلامي ما اقتسضته هذه الرؤية من إعادة طرح مفهوم الوحي وشروط إمكانه وقد تمت الإشارة إلى هسذه المسألة في الفصل الخاص بالنموذج الحداثي، أقول أعيد طرح مفهوم الوحي من جهة كونه أمرا ربانيا أم أنه ظاهرة ثقافية؟ وقد تناول الحداثيون هذه المسألة ضمن علاقسة النص بالواقع، ومن خلال إشارة الوحي إلى بعض الظواهر السائدة كالشعر والكهانة. من خلال تحليل هذه الظواهر اعتبر الوحي ظاهرة ثقافية شبيهة بمثل هذه الظواهس التي تضمنها الواقع الثقافي. ومن المعلوم أن الوحي دافع عن محمد صلى الله علسيه وسلم. قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّه يُدَافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا...﴾ (الحج: 38). ودفاع على عند على الله عليه وسلم و لم يدخل معها في الوحسي كان ينفي تلك الظواهر عن النبسي صلى الله عليه وسلم و لم يدخل معها في الوحسي كان ينفي تلك الظواهر عن النبسي صلى الله عليه وسلم و لم يدخل معها في الوحسة التصور أراد أصحابه القول بتفاعل الوحي مع الواقع إلى درجة أنه اعتسبر ظاهسرة واقعية ثقافية وليست تواصل مع الغيب، وهذا التصور يخالف العقيدة الاسلامية.

كما أن الوحسي نسزل بلغة، واللغة ظاهرة ثقافية تؤكد واقعية الوحيفي نظر الحداثيين، لكن مما تضمنه الوحي إعجاز أصحاب تلك اللغة. وهذا ما يدل على عدم كسونه ظاهرة ثقافية. فالمعجز يخترق الواقع والعادة، كما أنه طرحت مسألة شروط

<sup>(1)</sup> محمد عمارة: الشريعة الإسلامية، والعلمانية الغربية، دار الشروق، ط1، (2003)، ص44.

إمكانية الوحي. وقد آلت التاريخية إلى اعتبار الوحي استجابة للواقع، أي ضمن التفسير السببي الضروري، فبناء على توفر أسباب معينة، أو وقوع حوادث معينة تكون هناك استجابة فينزل نص أو ينزل حكم معين، وهذا ما عرف بأسباب النيزول السي من خلال الاستناد إليها قيل بالتاريخية، وفي هذا تصور مادي لعلاقة الواقع بالوحي. وقد كان علماء العقيدة يقولون بأن بعثة الأنبياء من الجائز في حقه تعالى، فإن شاء بعث أنبياء وأوحى إليهم ما شاء أن يوحى، وإن شاء لم يبعث، فالأمر منوط بإرادته سبحانه وتعالى لقوله: (فَعَالٌ لَمَا يُرِيدُ) (البروج: 16). وهذا خلاف القول بضغط التاريخية كما قال أركون أو الاستجابة للواقع كما قال نصر حامد أبو زيد أو غيرهما.

ومما سبق نجد أن الوحي يخالف التاريخية، من جهة الطبيعة، فالوحي إعلام الله عرو وحل نبيا من أنبيائه حكما معينا أما التاريخية فهي مذهب يقرر تطور الحقائق مع التاريخ. والتاريخية بما ألها كذلك هي دعوة للانفصال عن الوحي. وهذا ما يخالف ما جاء به الوحي نفسه.

### المطلب الرابع: الرسالة

الرسالة حقيقة عقدية في العقيدة الإسلامية، وهي إحدى الصور التي يخاطب الله عز وجل بها عباده لقوله تعالى: (وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللّهُ إِلا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابِ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً...) (الشورى: 51)، وإذا كانت الرسالة هي الإتيان بشرع على الابتداء أو نسخ بعض أحكام شرع سابق<sup>(1)</sup> فإن الرسول لا يأتي بهذا الشرع من عنده بل هو بشر مبلغ ما أوحي إليه وأرسل به، وقد قال القرآن الكريم في شأن محمد صلى الله على الله على الله عامة: (وَمَا نُرْسَلُ الْمُرْسَلِينَ إِلا مُبَسِّرِينَ وَمُنذرينَ...) والانعام: 48). والرسالة بهذا المعنى تتضمن النبوة، ولهذا قيل كل رسول نبسي وليس كل نبسي رسول<sup>(2)</sup>. وهذا على أساس أن الرسول جاء بشرع حديد، وكانت رسالة عمد عصد صلى الله عليه وسلم هذه خاصيتها؛ إذ جاء بتشريع حديد، وكلف بالتبليغ

<sup>(1)</sup> البغدادي: أصول الدين، ص 145.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه والصفحة.

لقــوله تعالى: (يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُلْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رَسَالَتَهُ...﴾ (المائدة: 67).

ولأهمية الرسالة في العقيدة الإسلامية جعل منها الإسلام ركنا من أركان الإيمان لا يسصح إيسان الإنسان إلا بالإيمان بالرسل ورسالاتهم، ومن خالف في ذلك فقد خالف العقيدة الإسلامية ووقع في الكفر والعياذ بالله. وهذا ما ورد في قوله صلى الله عليه وسلم: "الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره"(1). وانطلاقا من هذه النصوص وغيرها أخذ علماء العقيدة في ترتيبهم لمبحث النسبوة والرسالة وجعلوا منه المبحث الثاني من مباحث علم التوحيد. وفيه يبحثون في معنى الرسالة والنبوة، وصفات الأنبياء ومعجزاقم وكتبهم، ووظيفتهم... إلخ. من هنا فالإيمان برسالة الرسل جميعا ومنهم محمد صلى الله عليه وسلم أصل من أصول الدين فالإيمان برسالة الرسول؟! فمن أين له أن يأخذ التعاليم الدينية إن لم يكن عن طريق الرسسول الذي أرسله الله عز وجل؟ وكيف له أن يعلم صحة أو خطأ ما هو عليه إن الرسسول الذي أرسله الله عليه وسلم وأخذ كل ما حاء به لقوله تعالى: (... وَمَا لم المَّرُونُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَائتَهُوا...) (الحشر: ٢).

ولما كان هذا النص يتعلق برسالة محمد صلى الله عليه وسلم وهي الإسلام، فهذه الرسالة خصصها الله عز وجل بخصائص لم تكن لغيرها؛ منها ألها حاتمة الرسالات السماوية، فكانت بذلك الحقيقة الحالدة ولذلك حذر الله عز وجل من اتباع أي رسالة أخصرى لقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الإسلامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِوة مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ (آل عمران: 85). وكون الرسالة الإسلامية حاتمة الرسالات السماوية حعلت منها رسالة عالمية فهي للناس جميعا في كل زمان ومكان. قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَافَةً للنَّاسِ بَشيرًا وَلَذيرًا... ﴾ (سبأ: 28). فإذا كانت الرسالة الإسلامية هسذه أهم خصائصها "العالمية" فإن مفهوم التاريخية يتعارض معها كلية؛ إذ كيف تكون عالمية وخوطب بما الناس جميعا وفي الوقت نفسه ارتبطت بواقع زمكاني محدد؟!.

 <sup>(1)</sup> حدیث جبریل رواه الإمام مسلم فی صحیحه فی کتاب الإیمان باب الإیمان و الإسلام، انظر صحیح مسلم، دار ابن حزم بیروت، ط1 (۱416ه/1995م)، ج2، ص 46-47.

القراءة الحداثية تلغي هذا البعد العالمي، وتعتبر الرسالة ظاهرة تاريخية لم يخاطب على الإنسان المعاصر بل لم يخاطب عما حتى الإنسان المعاصر لها. وهذا بالاعتماد على المخاطب الثاني؛ أي الجماعة التي كان يخاطبها النبسي عليه الصلاة والسلام مباشرة، أما الذين جاؤوا من بعد وفاته واطلعوا على رسالته فهؤلاء لا يخاطبون عما لأهم في زمسن غير زمنه، وغير زمن الرسالة التي جاء بها، ولذلك حينما يتحدثون عن النبسي صلى الله عليه وسلم يقولون بأن: "مسؤول بحكم وظيفته هذه عن الرسالة وتجسيدها في التاريخ عن طريق انخراط شخص ثالث هو المرسل إليه الجماعي "(1). وهذا الكلام ترتبت عليه عدة مخالفات من الناحية العقدية منها:

1. هـــدم ركن من أركان الإيمان، وهو الإيمان بالرسل. وقد يقال لم يهدم هذا الــركن؛ لأن الإيمــان مسألة نظرية تصورية، فالتصديق بالرسالة الإسلامية قائم و لم ينكــر، وإنما الذي أنكر هو الاحتكام إلى هذه الرسالة وسحبها خارج إطارها وعلى سائر العصور بما في ذلك الزمن القادم، وهذا الكلام أيضا مخالف لحقيقة الإيمان؛ لأن الإيمــان ليس تصديقا فقط بل تصديق وعمل فلا يمكن أن يكتمل إيمان الإنسان إن لم تكن أعمالــه توافق عقيدته وإيمانه. ولذلك يعيب وينكر القرآن الكريم على الذي يكون هذا شأنه: (... أَقْتُوْمنُونَ بَبعْضِ الْكتَابِ وَتَكُفُرُونَ بَبعْضِ ...) (البقرة: 85). ووصــف المؤمنين بقوله: (قَدْ أَفلَّحَ الْمُؤْمنُونَ \* الَّذِينَ هُمْ لِيْ صَلاَتِهِمْ خَاشعُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَاةَ فَاعلُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَاة فَاعلُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ لَلْوَكَة مَا الإيمان تصديق وعمــل ولــيس بحرد تصديق، وفي هذا معارضة صريحة للتاريخية مع مفهوم الرسالة وعمــل ولــيس بحرد تصديق، وفي هذا معارضة صريحة للتاريخية مع مفهوم الرسالة باعتبارها حقيقة عقدية؛ أي لا يمكن الإيمان بما دونما توظيف لما في الواقع العملي.

2. هــدم التــشريع: لأن تحيين الرسالة واعتبارها تاريخية يؤدي إلى القول بعدم مخاطبة المسلمين بأحكام التشريع؛ لأنه وفق هذا التصور يصبح المخاطب بها النبسي صــلى الله عليه وســلم، والمسلمين في زمانه لكن بعد وفاته لم يعد الخطاب يتعلق بالمــسلمين. وهذا بناء على إدخال المرسل إليه الجماعي كعنصر من عناصر الخطاب القرآني على حد ما يرى الحداثيون. وقد ترتب على هذا إلغاء حجية السنة كما سبق بــيانه؛ لكــن الأمر لم يتوقف عند هذا الحد، بل أدى إلى هدم التشريع من عبادات

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 94.

ومعاملات؛ فبناء على القول بتاريخية الرسالة ذهب الحداثيون إلى اعتبار العبادات غير مستمرة على النحو الذي فصلته السنة النبوية، بل يمكن الأخذ بما هو في القرآن فقط، فصارت السصلاة ليسست خمس صلوات في اليوم والليلة، بل يمكن أن تكون مرة واحدة، وليست لها عدد ركعات معين، وصار الصوم ليس شهر رمضان بأكمله، بل يمكن أن يكون يوما أو أياما متفرقات استنادا لما في القرآن فقط. أما الزكاة فلم تبق أيضا على الصورة المشروعة، والحج مشرع لحكمة وهي تجمع المسلمين، فلما تحققت لم يعدد واجبا، وهكذا. حتى في مجال المعاملات صار الربا ليس محرما، وغيرها من المسائل التي كانت السنة هي السند فيها (1).

وهذا الكلام يخالف العقيدة الإسلامية مخالفة كلية، وإن كان الناظر في هذه المسائل يجدها في أبواب الفقه التي تمتاز بالمرونة، وبالقابلية للتغير أحيانا. لكن الأمر لم يقسف عند هذا الجانب الفقهي بل طال العقيدة. فالصلاة والصيام والزكاة والحج هي أركان الإسلام وتركها عمدا وعدم الإقرار بمشروعيتها أمر لا يتعلق بالفقه بل بالعقيدة؛ لأنه إنكار وهدم لأركان الإسلام، ولصلة هذه الجوانب بالعقيدة تناولها علمساء الإسلام ضمن كتب العقيدة كما تناولوها في كتب الفقه، فالإمام عبد القاهر البغدادي مثلا يجعل منها الأصل التاسع من أصول الدين. في كتابه أصول السين في ألكار لمعلوم من الدين السين ألى فهذه أمور ثابتات لا يمكن تغييرها، وإنكارها إنكار لمعلوم من الدين بالضرورة.

وفي ضوء القراءة الحداثية للنص الديني نجد أن إنكار هذه الأمور ترتبت على القول بالتاريخية التي سحبت على النبوة والرسالة وهو مبحث عقدي، مما يؤكد أن تاريخية النص الديني لا تستقيم مع إثبات نبوة ورسالة الرسول الذي بعثه الله ليبلغ ما كلف بالتبليغ به، فإذا كانت الرسالة محصورة في زمان ومكان ما والأمر بالتبليغ متحقق فهذا ضرب من التناقض الذي يريد الحداثيون تحميله النص الديني، والنص منه بريء والمستأمل في هذين الأمرين المشار إليهما:هدم الإيمان، وهدم التشريع، فهذه العملية تؤدي إلى التحلل من الدين، والدين ما جاء ليتحلل الناس منه بل ليؤطر حياتهم

<sup>(1)</sup> أنظر عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ الذي تناول فيه مختلف أركان الإسلام وأولها تأويلا وفق ما أرك وأنكر كل الأحكام الشرعية المتعلقة بهذه الأركان.

<sup>(2)</sup> البغدادي: أصول الدين، ص 185.

ويط بقونه ف به يعي شون، وله يعيشون، وفي سبيله يموتون. ولهذا كان حفظ الدين مقصدا من مقاصد الشريعة. وبطبيعة الحال التحلل من الدين نظرة إلحادية تخالف العقيدة الإسلامية، وهنا كان المدخل إلى هذا التحلل تحيين الرسالة والإطار الذي تم فيه هذا التحيين هو القول بتاريخية النص الديني.

إن هذا التصور للرسالة في الإسلام هو محاولة من محاولات علمنة الإسلام ذاته، وهمي مسألة أراد الحداثيون التوكيد عليها؛ من خلال اعتبارهم هذه العلمنة موجودة وممارسة وتحققت في التاريخ الإسلامي ولكن سميت بغير اسمها<sup>(1)</sup>. وهذا كلام فيه تغليط. فالإسلام يرفض العلمانية من جميع وجوهها؛ لأن الأمر يتعلق بالعقيدة التي بينت لنا أن هذه الرسالة التي جاء بما محمد صلى الله عليه وسلم استوعبت كل شيء لقوله تعالى: (... مَا فَرَّطْنَا فِي الْكتَابِ مِنْ شَيْء) (الأنعام: 38). كما أن هذه العقيدة بينت لنا علاقة الإنسان بالله وعلاقة الله بالموجودات، فالألوهية في العقيدة الإسلامية ليست سلبية كما كان يتصورها العقل القديم (2) ولذلك يكون القول بتاريخية الرسالة، وعدم اتخاذ المرجعية الإلهية أمر مخالف للعقل والعقيدة ذاتما. يقول الدكتور محمد عمارة: "محال أن يجتمع ويتوافق في قلب المسلم تصور الله مدبرا لكل شيء وراعيا لكل أمر، مع تصور عزل السماء عن الأرض، وتحرير العمران الإنساني من ضوابط وحدود تدبير الله (6).

فالمسائلة مرتبطة بالعقيدة وليست من الأمور التي يمكن أن تكون محل اجتهاد ونظر. إن الرسالة بما ألها حقيقة عقدية من عند الله عز وجل تكون مخالفة للتاريخية رافضة لها. ولما كان علماء العقيدة يستدلون على صحة الرسالة المحمدية بما أيد الله به نبسيه صلى الله عليه وسلم من معجزات راحوا يناقشون إمكان المعجزة من زاوية وضعية أيضا، يقول أركون معتبرا المعجزة في المعتقد الإسلامي لا تختلف عن المفهوم السائد عند اليونان قديما: "من العبث أن نبحث في القرآن عن تمييز واضح بين المفهوم السيوناني (clublis) الذي يعني الحقيقة الطبيعية المستقلة التي هي محط للجهد التعقلي من جهة، وبين المفهوم التيولوجي لكلمة خارق للطبيعة التي تتحاوز حقيقتها وطريقة

<sup>(1)</sup> يشير أركون إلى أن بعض الدول في التاريخ الإسلامي كانت علمانية مثل الدولة البويهية.

<sup>(2)</sup> مثل العقل اليوناني الذي يعتبر الإله خلق العالم ثم لم تعد له به علاقة.

<sup>(3)</sup> محمد عمارة: الشريعة الإسلامية والعلمانية الغربية، ص 35.

اشتغالها قدرة الوعي البشري"(1) فهذا النص ينكر المعجزة بالمفهوم السائد في التصور الإسلامي بل يعتبرها وجه آخر للمفهوم اليوناني القديم وهذا في ضوء الفلسفة الوضيعية، وإنكار المعجزة مخالف للعقيدة أيضا؛ لأن المعجز هو الله عز وجل، وليس المؤيد بها، ولذلك إنكارها بعد ثبوتها موجب للعقاب(2).

وقد حسل القرآن الكرم حجة الله على الناس جميعا بعثة الرسل: (... لئلاً يُكُونَ للنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا) (النساء: 165). وقد أصر النبي صلى الله عليه وسلم المسلمين بالتبليغ عنه ما دامت السماوات والأرض. من هنا تكون الرسالة تنافي التاريخية ويكون القول بتاريخيتها إما عنادا ومكابرة، خاصة وأن الحداثيين العرب يعلنون بألهم مسلمين وأن عملهم من قبيل التحديد وإعادة بعث الإسلام ولكن في صورة علمية، لكن هذه الصورة التي رسموها للإسلام جعلتهم يحبسونه في للإسلام جعلتهم يحكمون عليه أنه ظاهرة تاريخية لا ديانة سماوية، جعلتهم يحبسونه في الستاريخ لا منهج حياة مستمر وهذا مخالف للإسلام نفسه، وبالتالي قد تكون الحقيقة بادية لم ولكن المكابرة هي التي جعلتهم يصرون على ما هم عليه، وهذا الموقف في بادية لم ولكن المكابرة هي التي جعلتهم يصرون على ما هم عليه، وهذا الموقف في حد ذاته ينافي العلمية المتحدث عنها؛ لأن المكابرة مسلك غير علمي.

وإما أن يكون الأمر من قبيل تسمية الإلحاد بغير اسمه؛ لأن الرهان المرجو كسبه من التأسيس للتاريخية هو التبرير للعلمانية وذلك من داخل الإسلام نفسه الأمر الذي يسؤكد أن مواقع الصراع قد تغيرت. أقول تسمية الإلحاد بغير اسمه؛ لأنه منهم من يعتسرف [بان الإلحاد والعلمانية سواء. يقول حسن حنفي: "والحقيقة أن الإلحاد كالعلمانية مفهوم غربي خالص، الهدف منه العودة إلى الدنيا واكتشاف عالم الحس والسشهادة بعد أن غالت الديانات التي سادت الغرب ممارسة أو ثقافة في عالم الغيب والأسرار "(3).

وسواء كان الهدف هذا أو ذاك، فالتاريخية مفهوم لا يستقيم القول به مع إثبات الرسالة في العقيدة الإسلامية والاعتقاد بألها حقيقة لا يكتمل الإيمان إلا بها، وبذلك

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الإسلامي قراءة علمية، ص 192.

<sup>(2)</sup> البغدادي: أصول الدين، ص 173.

<sup>(3)</sup> حسن حنفي: مقال في كتاب الأصالة الخاص بأشغال ملتقى الفكر الإسلامي الخامس عشر، دار البعث، قسنطينة، ج2، ص 155.

تكون كتابات الحداثين التي تدعي عدم التعارض مع العقيدة غير صحيحة بدليل أن السبعض منهم يدرس ويناقش القضايا الإسلامية ضمن هذه الثنائية الضدية (= الرسالة والتاريخ) أن مما يدل على أن التاريخية كمفهوم وكرؤية حداثية في جهة الضد لمفهوم الرسالة في الإسلام الذي تعني استمراريته: فعالية المبادئ الإيمانية، واستمرارية التشريع الإسلامي، واستمرارية المرجعية الإسلامية عموما، لقوله تعالى: (قُلُ إِنَّ صَلاَتي وَلُسُكي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتي للَّه رَبِّ الْعَالَمِينَ \* لاَ شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أُولُ الْمُسْلَمِينَ ﴾ (الأنعام: 162-163).

# خصوصيات الوحي والقول بالتاريخية

## المطلب الأول: مفهوم الوحي

يــشكل مفهــوم "الوحي" في القراءة المعاصرة للنص الديني بعدا محوريا لأنه مدار الكـــلام؛ فالوحـــي في الإســـلام هو النص الذي تجلى في القرآن والسنة وهو الذي يريد الحداثـــيون إثـــبات تاريخيته، ولهذا كان تركيزهم على مفهوم "الوحي" وحقيقة الوحي، وصلته بالمفاهيم الأخرى وهل يمكن إبداله بمفهوم آخر أم لا؟ وغير ذلك وكل هذا بغرض الكشف عن مدى واقعية الوحى وارتباطه بالثقافة، وإذا تم ذلك تيسر إثبات تاريخيته.

بعض القراءات الحداثية انطلقت من تحديد دلالة الوحي. خاصة من الناحية اللغوية، ولهذا تقتضي الرؤية النقدية مناقشة الرؤية الحداثية لموضوع الوحي انطلاقا من الدلالة اللغوية. أي نفس المنطلق حتى يتبين لنا هل أهمل علماء الإسلام هذه الأبعاد أم لا؟. وبناء على ذلك يتبين لنا هل تاريخية الوحي كانت نتيجة لتحليل علمي أم كانت غاية تسخر لها مناهج معينة؟ وهذا ما يجعلنا نعود إلى دلالة الوحي، والمعاني التي دلت عليها. ترد كلمة الوحي في اللغة بعدة معانى منها:

1. الوحي بمعنى الإشارة: وردت كلمة الوحي في العربية بمعنى الإشارة، وفي تاج العسروس يقال: "وحسبت لك بخبر كذا أي أشرت"(1). وفي معجم مقاييس اللغة: "الوحسي: الإشارة" وهذا ما أورده ابن منظور في لسان العرب أيضا<sup>(2)</sup>. وفي القرآن الكسريم: (فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَنْ سَبِّحُوا بُكْرَةً وَعَشِيًّا) الكسريم: (فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَنْ سَبِّحُوا بُكْرَةً وَعَشِيًّا) (مريم: 11).

هـــذا أحـــد معـــاني الوحي فهو يدل على الإشارة؛ لأن الوحي الوارد في الآية الكريمة في حق زكريا عليه السلام لأنه نمي عن الكلام ثلاث ليال (... قَالَ آيَتُكَ أَلاً

الزبيدي: تاج العروس، ج10، ص 384.

<sup>(2)</sup> أنظــر أبــن فـــارس: مُعجم مقاييس اللغة، ج5، ص 93، وانظر أيضا لسان العرب، ج15، ص 379.

تُكلِّمُ النَّاسَ فَلاَثَةَ أَيَّامٍ إِلاَّ رَمْزًا (آل عمران: 41). فكانت إشارة زكريا عليه السلام وقد في عن الكلام إلى قومه وأمرهم بالتسبيح وحيا. فكان الوحي مرادفا للإشارة. وفي تاج العروس: "أصل الوحي الإشارة السريعة"(1). فالوحي هنا يكون بكيفية سريعة لأن الإشدارة تتضمن السرعة؛ لأنما تتم على سبيل الرمز ومنه قوله تعالى: (... قَالَ آيَتُكَ أَلاً تُكلِّمُ النَّاسَ ثَلاَثَةَ أَيَّامٍ إِلاَّ رَمْزًا (آل عمران: 41). إذا فمما تدل عليه كلمة "وحى": الإشارة والرمز، وذلك بكيفية سريعة.

2. الوحيي بمعين الكيتابة: من معاني الوحي الكتابة. وأورد الزبيدي، يقال: وحيت الكتاب وحيا فأنا واح<sup>(2)</sup>. ومنه قول الشاعر:

حستى نحساهم حسدنا الناحسي لقدر كان قد وحساه الواحي

أي كتبه أو سبق به الكتاب، كهذا فمعنى كلمة وحي هي الكتابة، والوحي هو المكتبة والوحي هو المكتبوب<sup>(3)</sup> وهندا المعنى مهم حدا لعدم اهتمام الحداثيين به وسنبين ذلك. والوحي الكتابة أيضا<sup>(4)</sup>.

3. الوحي بمعنى السرعة: ففي تاج العروس: "الوحي الإسراع وقيل السرعة، وقيل يدل على العجلة كذلك فيقال: الوحي الوحي؛ أي العجلة العجلة (5). ويبدو أن هـنه الدلالة نادرة الاستعمال، فعلماء القرآن الكريم لم يركزوا عليها، وحتى الخطاب الحداثي لم يتناول الوحي بهذا المعنى، وإن كان ينسجم مع طبيعة الوحي الذي هو في مضمونه رسالة تبلغ بسرعة وتفهم بسرعة، ولذلك فالإشارة كرمز أو كوحي لا يجد المتخاطبان صعوبة في فهمها، بل تفهم بسرعة ولذلك فهي توظف حتى عند الحيوان.

4. الوحسي بمعنى الإعلام الخفي: ففي لسان العرب وردت كلمة "وحي" بمعنى الإلهام والكلام الحفي الإلهام وحيت إليه الكلام وهو أن تكلمه بكلام تخفيه. ومنه قول الشاعر:

<sup>(</sup>١) الزبيدي: تاج العروس، ج10، ص 385.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه والصفحة.

<sup>(4)</sup> ابن منظور: لسان العرب، ج15، ص 379.

<sup>(5)</sup> الزبيدي: تاج العروس، ج10، ص 385.

<sup>(6)</sup> المصدر نفسه والصفحة.

ودلالة الوحي على هذا المعنى تعود من جهة إلى طبيعة الوحي السرية، فقيل سمي وحيا من الإيحاء، والإيحاء أصله أن يسر بعضهم إلى بعض كما في قوله تعالى: (... يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُورًا...) (الأنعام: 112)، إذا طبيعته السسرية هي سر تسميته وحياً، وقيل سمي وحياً لأن الملك أسره عن الخلق وخص به النبسي المبعوث إليه. ومن جهة أخرى معنى الوحي في اللغة إذ يعني الإعلام في خفاء ولسذلك أصبح الإلهام دالا على الوحي (1). وهذا المعنى من المعاني التي ركز عليها العلماء عليها أصب أساس أن وحي الله عز وجل لأنبيائه يتم بطريقة خفية لا يطلع عليها السناس وهسو المعنى الذي تم استنباط التعريف الاصطلاحي منه على النحو الذي هو موجود في كتب العقيدة وكتب علوم القرآن.

5. الوحسي بمعنى البعثة. في تاج العروس وردت كلمة أوحى إليه بمعنى بعثه (2) وهذا أصل الوحي بمعناه العقدي، أي الوحي إلى الأنبياء عليهم السلام، وفي اللسان: أوحسى الرجل إذا بعث برسول ثقة إلى عبد من عبيده ثقة (3). فكلمة وحي تدل على البعثة بالمعنى الوارد في علم العقيدة؛ أي وحي الله إلى أنبيائه بألهم رسل الله إلى الناس. هـذه بعض معاني الوحي اللغوية كما وردت في اللغة العربية وهي أشهر المعاني. كما أن هـناك دلالات لغوية أخرى لكلمة "وحي" لكن استعمالها لم يشتهر مثل دلالة الوحسي علسى النار. فقيل الوحي يعني النار وقيل بأنه يرادف النار أو يدل على النار للحشبه بيسنهما في النفع والضرر (4). ومنها دلالة الوحي على الصوت؛ أي أن كلمة وحسي تـدل على الصوت؟. ومنها أيضا دلالة الوحي على الأمر فترد مرادفة للأمر، ويكون أوحى بمعنى أمر. ومنه قوله تعالى: (وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيِّينَ...) للأمـر، ومنه الشيء أي حركه ودعاه ليرسله (7).

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه والصفحة.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه والصفحة.

<sup>(3)</sup> ابن منظور: لسان العرب، ج15، ص 382.

<sup>(4)</sup> الزبيدي: تاج العروس، ج10، ص 382.

<sup>(5)</sup> ابن فارس: معجم مقاييس اللغة، ج5، ص 93.

<sup>(6)</sup> الزبيدي: تاج العروس، ج10، ص 385.

<sup>(7)</sup> ابن منظور: لسان العرب، ج15، ص 382.

هــذه مجمل الدلالات اللغوية التي تدور حولها كلمة وحي، وإذا وظفت توظف للدلالــة عليها ومن هذه المعاني تم استنباط وتأسيس تعريف اصطلاحي للوحي. فمن تعـريفاته الاصــطلاحية: "أما الوحي فمعناه في لسان الشرع أن يعلم الله تعالى من اصــطفاه مــن عباده كل ما أراد اطلاعه عليه من ألوان الهداية والعلم ولكن بطريقة سرية خفية غير معتادة للبشر"(1).

فه نا التعريف تضمن مختلف المعاني اللغوية التي سبقت الإشارة إليها. خاصة دلالة الوحي بمعنى الإعلام الخفي، ودلالة البعثة. وهاتان الدلالتان أساسيتان في مبحث الوحي كما تناوله علماء العقيدة وعلماء القرآن الكريم لعدة اعتبارات منها: أنه من الله عيز وجل. وما دام كذلك فهو أمر يخالف المعتاد في السنن الاجتماعية والثقافية، ولذلك ركز التعريف في نهايته على أنه "بطريقة سرية غير معتادة للبشر" ومنها دلالة البعثة التي تؤكد أن الوحي به ليس كلاما بشريا؛ لأن المبعوث وهو الرسول أو النبي بينيء معين هو الوحي وليس هذا من عنده، فلو كان من عنده لم تصح دلالة البعثة، وهذا المعنى؛ أي دلالة الوحي على البعثة والرسالة، وهي دلالة لغوية تنسجم مع المعنى الاصطلاحي عند علماء العقيدة. هذه الدلالة نجدها مبعدة من دائرة النقاش في القراءة الحداثية، وبناء على هذا - إبعاد هذه الدلالة - يمكننا مناقشة رأي الحداثيين خاصة التشكل الثقافي للوحي كما قال نصر حامد أبو زيد، أو الحدث القرآني كما قال محمد أركون. وفي ضوء مناقشة هذين الرأيين يتبين مدى صحتهما.

لقد كان تركيز نصر حامد أبو زيد في تحليله لكلمة "وحي" على كون الوحي عملية اتصال اتصال بين مرسل ومستقبل لكنهما من مرتبة وجودية واحدة مثل: زكريا/قومه، مريم/قومها، والتركيز على دلالة الوحي من خلال هذه الأمثلة تجعل الكلام يتمحور حول الوحي الدال على الإشارة دون المعاني والدلالات الأخرى، وفي هذا نلمس التفاضل والانتقاء الذي تمت الإشارة إليه على أنه من خصوصيات الرؤية الحداثية إزاء السنص القرآني. لكن نصر حامد أبو زيد يحاول أن يستدرك مبينا أن الوحيي في حالة القرآن الكريم يتضمن مرسل ومرسل إليه ليسا من نفس المرتبة الوجودية(2). وأحسب أن هذا المعنى هو المعنى الذي يمكن أن يعبر عن الوحي بمعنى

<sup>(1)</sup> الزرقاني: مناهل العرفان، ج1، ص64.

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 33.

البعثة كما ذكر في التعريف اللغوي، فصحيح أن مصدر الوحي هو الله عز وجل وهو المرسل، والمرسل هـو محمد صلى الله عليه وسلم وهو من مستوى وجودي غير المستوى الوجودي الأول؛ أي مقام الألوهية. فيكون الوحي هنا اتصال بين مستويين وحـوديين مخـتلفين. وهـذا الذي يؤكد أن الوحي الذي تمثل في النص القرآني غير مألوف للعقل والثقافة السائدة وقتئذ.

لكسن نسصر حامد أبو زيد يقول عن هذا النوع من الاتصال - بين مستويين وجودين مختلفين - مألوفا في الثقافة العربية قبل الإسلام (1). حتى يصل إلى ربط النص بواقعه السثقافي، وهسنا تتحلى عملية ربط النص بواقعه؛ أي القول بتاريخيته كغاية وليست نتيحة أملتها مقدمات، وهذا الذي أوقعه في انتقائية قرائية أبعد من خلالها ما شاء وتناول بالدراسة ما شاء. وقد حاول نصر حامد أبو زيد مناقشة دلالة الوحي أو الاتسال بسين عسالمين مختلفين من خلال مقارنة الاتصال في حالة الوحي المحمدي بالاتصال بين البشر والجن من خلال نموذجي الشعر والكهانة، على أساس أن الشاعر يتصل بسيطان فيلهمه قول الشعر، وأن الكاهن يتصل بشيطانه أيضا فيكشف له ويطلعه على أمور هي غيبيات بالنسبة لغيره.

أراد نصصر حامد أبسو زيد من خلال هذه المقارنة التأكيد على واقعية الوحي المحمدي وربطه بثقافته ومن ثم إثبات تاريخيته وهذه المقارنة في غير محلها؛ لأنه حتى من الناحسية الوحسودية هناك تقاطع بين وجود الجن ووجود الإنسان من حيث كون كل مسنهما مخلوق، والفرق بينهما في خصائص خلقية بثها الخالق في كل نوع من النوعين: بلغسة المناطقة كلاهما نوع يندرج تحت حنس "مخلوق"، وهذا ما أشار إليه نصر حامد أبو زيد نفسه حينما قال عن العرب بألهم: "تصوروا الجن قبائل تعيش في واد خاص في السبادية" أي أن الجسن مخلسوقات تعيش في بقاع أحرى من الأرض حسب العقل العربسي وقتعذ، وما دام الأمر كذلك حتى إذا افترض الاتصال فإنه اتصال أفقي خلاف الوحي الحمدي الذي كان الاتصال فيه عموديا. مما يدل على تباين دلالة الوحي على الوحي الجاهلية والإسلام. وهذا ما يؤكد لنا عدم ارتباط الوحي بالثقافة العربية، ومن ثم عدم تاريخية النص. وما يقال عن الجن والكهانة يقال عن الشعر.

<sup>(1)</sup> نصر حامد أبو زيد: فهم النص، ص 33.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

من جهة أخرى كانت هناك مواقف للعرب زمن نــزول الوحي تدل على ألهم لم يستسيغوا الظاهرة - ظاهرة الوحي - كما هي في الإسلام، فقد كانوا يعربون عن تعجبهم مما كان يقوله لهم النبي صلى الله عليه وسلم من أن الله أمره وبلغه وأوحى إلــيه، كانــوا يتعجبون من ذلك ويقولون: "إن فتى عبد المطلب يدعى أنه يكلم من السماء" الأمر الذي يدل على أن الوحي في الإسلام لم يكن مرتبطا ببيئته الثقافية وإن كان قد تعامل معها. ومن هذه المواقف أيضا اتخاذهم الأصنام آلهة معتقدين ألها تقربهم مــن الله زلفى، وهذا الموقف يكشف لنا عن عدم إمكانية الاتصال البشري بالله إلا بواســطة، ومــن صور الاتصال الوحي كما هو في العقيدة الإسلامية، كما في قوله تعـالى: (ومَـا كَانُ لِبَشَر أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ إلا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابِ أَوْ يُرْسِلَ رَسُـولاً ...) (الشورى: 15). وهذا مما يدل على أن الوحي لم يكن مالوفاً في الثقافة العربية قبل الإسلام كما يزعم الخطاب الحداثي.

كما أنا في المقام نفسه نجد محمد أركون يناقش هذه المسألة من زاوية وضعية أيضا، ورغم تركيزه على التحليل اللغوي والأنثربولوجي لكنه لم يشر إلى دلالة الوحي على على البعشة في اللغسة وهي الدلالة المطابقة للعقيدة الإسلامية. بل كان يصطلح على الوحي "الحدث القرآني" وقد مر بنا أن الغرض من ذلك التأكيد على دنيويته وماديته (أ). وفي هذا اعتراف ضمني بأنه غير مادي وغير تاريخي، لأنه إن كان كذلك فما جدوى تغيير الدلالة? والسبحث عن دلالة وضعية؟ إنه بلا شك طبيعة الوحي كحقيقة غير مسرتبطة بالبيئة التي وقعت فيها. بل هذا الوحي المتمثل في النص القرآني يتحاوز حدود بيئته، والوحي مضمونه رسالة كلف بما من بعث وهو محمد صلى الله عليه وسلم الذي قال فيه الله عز وجل: (وما أرسكناك إلا كَافَةً للنّاس بَشيرًا وكذيرًا...) (سبأ: 28). هذا الموقف وغيره يؤكد انتقائية الخطاب الحداثي في قراءته للنص القرآني، وهو أمر ينافي ما ألزم به الحداثيون أنفسهم من تطويع المنهج للموضوع وإخضاعه له.

### المطلب الثاني: أسباب نسزوله

نــزول الوحي منوط ببعثة الأنبياء؛ فالأنبياء عليهم السلام هم الذين أوحى إليهم الله عـــز وحل كلامه إليهم وكلفهم بتبليغه، وبعثة الأنبياء أمر منوط بإرادة الله سبحانه

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر العربي، ص 51.

ف إذا شاء الله أن يبعث نبيا في أمة معينة بعثه، وإذا شاء أن لا يبعثه لا يبعثه، وعلى هذا الأساس كان علماء العقيدة يمثلون بعثة الأنبياء على ألها من الجائز في حق الله عز وجل، في إطار تعريفهم بمبحث الألوهية على أنه ما يجب وما يجوز وما يستحيل في حق الله عز وجل. إذا فبعثة الأنبياء من الأمور الجائزة وليست الواجبة، والوحي مرتبط بالبعثة. وقد عسرفنا في معناه اللغوي أنه يتضمن معنى البعثة، ولما كان موضوع الوحي في الإسلام يسدرس مقترنا بمبحث أسباب النزول حتى يستعان على فهمه بمعرفة تلك الأسباب، صار يعتقد بأنه ارتبط بأسبابه ارتباط علة بمعلولها؛ بمعنى أنه لو لم تقع تلك الأسباب لما كسان هناك وحي ولما بعث النبسي محمد صلى الله عليه وسلم، وبالتالي ربط النص بسبب نزوله على هذا النحو وهذا هو معنى تاريخية النص الديني.

ولنقد هذا التصور ينبغي أن نعود إلى المصادر والنصوص الإسلامية وكيف بينت للهذا الموضوع، وكيف تناول علماء الإسلام هذا المبحث؟ وما هي الجوانب التي ناقسشوه منها؟ ثم مدى مطابقة أو عدم مطابقة ذلك للقراءة الحداثية المعاصرة؟. لقد اهتم علماء القرآن الكريم بعلم أسباب النول من جوانب مختلفة: من جهة تعريفه، وفائدت، وطريق تحصيله... وغير ذلك، وكانت لهم وقفات عند النصوص التي تعدد سببها، والسي تقدم سببها، والتي تأخر سببها، وما إلى ذلك من مسائل متعلقة كهذا الموضوع، مما يدل على ألهم ناقشوا الموضوع من جميع جوانبه. فعن تعريفه فقد عرفه الزرقاني بقوله: "سبب النول هو ما نولت الآية أو الآيات متحدثة عنه أو مبينة لحكمه أيام وقوعه، والمعني أنه حادثة وقعت في زمن النبي صلى الله عليه وسلم أو سوال وجه إليه فنولت الآية أو الآيات من الله ببيان ما يتصل بتلك الحادثة أو بجواب هذا السؤال "(1).

قد يكون أخذ هذا التعريف هكذا دونما تعقيب أو تعليق، ودونما مراعاة لقيوده مسن التعريفات التي جعلت الخطاب الحداثي يعتبر النص مرتبطا ارتباطا سببيا بالحادثة التي نسزل فيها؛ وكأن النص لم يكن لينسزل لولا تلك الحادثة أو السؤال الذي وجه للنبسسي صلى الله عليه وسلم، أي أن الشريعة كانت تنسزل لأسباب تقتضيها، وقد وقفنا على هذا مع سعيد العشماوي<sup>(2)</sup>. وكأن فائدة علم أسباب النسزول هي حصر

<sup>(1)</sup> الزرقاني: مناهل العرفان، ج1، ص 108.

<sup>(2)</sup> محمد سعيد العشماوي: أصول الشريعة، ص 60.

الــنص وربطه بالواقعة التي نــزل فيها. وقبل الرد على هذا الموقف تجدر الإشارة إلى فائدة هذا العلم. وقد عددها الزركشي في كتابه البرهان في عدة فوائد منها:

- معرفة وجه الحكمة الباعثة على التشريع.
- تخصيص الحكم به عند من يرى أن العبرة لخصوص السبب.
  - الوقوف على المعنى.
  - قد يكون اللفظ عاما ويقوم الدليل على التخصيص.
    - دفع توهم الحصر<sup>(1)</sup>.

هذه بعض الفوائد المتوخاة من دراسة ومعرفة أسباب النرول كما أشار إليها أحد العلماء المسلمين، بينما الخطاب الحداثي كما سبقت الإشارة اعتبر الفائدة محصورة في ربط النص بسببه مما يبرز تاريخية النص الديني، وهنا لا بد من العودة إلى تعريف الزرقاني السابق الذي ذكرت بأنه يوهم ما يقوله الحداثيون، لكن صاحبه يبدو أنه كان يستشرف قراءة تستغل مثل هذا التعريف في غير ما وضع له، ولذلك ثنى بقيد لهذا التعريف يحول دون حدوى القراءة الإنتقائية، فقال: "ثم إن كلمة (أيام وقوعه) في تعسريف سبب النزول قيد لا بد من الاحتراز عن الآية أو الآيات التي تنسزل ابتداء من غير سبب النزول بينما هي تتحدث عن بعض الوقائع والأحوال الماضية أو المستقبلية، كبعض قصص السابقين وأعمهم والحديث عن الساعة، وما يتصل الماضية أو المستقبلية، كبعض قصص السابقين وأعمهم والحديث عن الساعة، وما يتصل الماضية أو المستقبلية الفرآن الكريم "(2).

هذا التقييد الذي وضعه الزرقاني يدل على أنه استشرف توظيف تعريف سبب النـــزول في غير مجاله الصحيح، وهذا مما اعتبره أركون لا مفكر فيه، ها هو قد تم الــتفكير فيه، مما يدل على تمافت نبوءة الخطاب الحداثي هنا. وهذا القيد الذي وضعه الــزرقاني لتعريفه السابق، يجعلنا نقف على مسألة هي من مسائل المسكوت عنها في الخطاب الحداثي، وهي هل وقف هذا الأخير عند كل آية من آيات القرآن الكريم ووجــد لها سببا خاصا نــزلت فيه؟. أم أن الحديث عن أسباب النــزول تم التطرق إليها على العموم؟. في هذا نجد الحداثيين منهم من يعتبر كل آية أو كل مجموعة آيات نــزلت في سبب معين، ومنهم من اعتبر السور الأولى في بداية الدعوة مستئناة، أما

<sup>(</sup>۱) الزركشي: البرهان في علوم القرآن، ج١، ص 45، 46.

<sup>(2)</sup> الزرقاني: مناهل العرفان، ج1، ص 109.

باقي السور فكلها لها أسباب<sup>(1)</sup>. ومن المعلوم أن السور الأولى تناولت مسائل العقيدة وإذا أخذنا هذا الرأي تصبح نصوص العقيدة غير تاريخية، بينما النصوص الأخرى التي تسناولت مسائل التشريع تاريخية لارتباطها بأسباب النزول، والهدف هنا جلي؛ إنه تبرير العلمانية ليس إلا. وفي الوقت نفسه يتعارض مع القراءة الحداثية التي تسحب حكم التاريخية حتى على نصوص العقيدة. وهذا وجه من وجوه التعارض في هذا الموقف.

إن القيد الدي أشار إليه الزرقاني أفادنا بأن هناك آيات لم يعرف لها سبب نسزول وهي كثيرة. وعلى هذا الأساس كان تصنيف آيات القرآن الكريم إلى قسمين: قسم نسزل ابتداء، وقسم نسزل عقب واقعة أو سؤال<sup>(2)</sup>. والقسم الذي نسزل ابستداء أشار العلماء إلى أنه لحكم كثيرة كهداية الخلق مثلا، يقول الزرقاني: "القسرآن الكسريم قسمان، قسم نسزل من الله ابتداء غير مرتبط بسبب من الأسباب الخاصة، وإنما هو لمحض هداية الخلق إلى الحق، وهو كثير ظاهر لا يحتاج إلى بحث ولا بيان، وقسم نسزل مرتبطا بسبب من الأسباب الخاصة".

من حلال هذا يتبين لنا أن علماء الإسلام على دراية بأصناف النصوص. ما ورد منها لسبب مخصوص وما ورد دون سبب، وإنما كان لهداية الخلق مرتبطا بمشيئة الله، وعلى أساس هذا التصنيف كانت اجتهاداتهم وجهودهم العلمية، وانتهوا إلى أن الدين فيه أمور ثابتات لا تتغير مهما كان مثل مسائل العقيدة، وقد ذكر القيد السابق آيات العقيدة على أنما غير مرتبطة بأسباب، ولذلك فهي عامة يخاطب بما الناس أبدا، وهناك ما هو متحول متغير بتغير الزمان والمكان، وبعض الأحكام كانت في أسباب مخصوصة وليسست كل الأحكام كما يقول الحداثيون الذين انطلقوا من هذه الجزيئات إلى التعميم فكان حكمهم حكما يشوبه الكثير من النقص.

كمـــا أن علماء الإسلام في تعدادهم لفوائد أسباب النـــزول ذكروا منها دفع توهم الحصر. أي حتى لا يحصر النص وفاعليته عند السبب لا يتعداه، بل تكون هناك حـــالات تكون العبرة فيها لعموم اللفظ لا لخصوص السبب. لكن الخطاب الحداثي

<sup>(1)</sup> أنظر بخصوص هذين الموقفين، نصر حامد أبو زيد في كتابه مفهوم النص، ص97، ومحمد سعيد العشماوي، في كتابه أصول الشريعة، ص 60.

<sup>(2)</sup> السيوطى: الاتقان في علوم القرآن، دار المعرفة، بيروت بلا تاريخ، ج1، ص 38.

<sup>(3)</sup> الزرقاني: مناهل العرفان، ج1، ص 107.

يلغي عموم اللفظ ويبقي على خصوص السبب من أجل تبرير تاريخية النص الديني. إذا الاعـــتماد على سبب النــزول كدال على تاريخية النص الديني غير صحيح بدليل أنه ليست كل آية لها سبب نــزول. بل من العلماء من كتب في هذا الموضوع ووجد أن الآيــات الـــي لهــا ســبب نــزول قليلة جدا إذا ما قورنت بمجموع آيات القرآن الكريم<sup>(1)</sup>.

هذا من جهة، ومن جهة أحرى هناك نمط من النصوص القرآنية تأخر عن سبب نــزوله، وهناك نصوص تقدمت على سبب نــزولها، وفي الحالتين النتيحة واحدة؛ إذ لــو كان السبب علة لا مناسبة لا يمكن أن يتقدم المسبب على سببه لأنه معلول له، والمعلــول لاحق لا سابق لعلته. ومن أمثلة هذا الصنف قوله تعالى: (سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ) (القمر: 45) أثر عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه تساءل حينما نــزلت هــذه الآية قائلا: أي جمع؟. فلما كان يوم بدر والهزمت قريش، نظر إلى رســول الله صـلى الله علــيه وسلم في آثارهم مصلتا سيفه يقول: (سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُــونَ الدُّبُرَ) (القمر: 45). فكانت ليوم بدر (2). فهذه الآية تقدمت على سببها. وهذا خلاف التصور الذي انطلق منه الخطاب الحداثي في ربط النص بسببه. كما أن هناك نصوص تأخرت عن أسباب نــزولها؛ أي تأخر نــزولها على حكمها.

<sup>(1)</sup> لقد أورد هذا السيوطي، والنيسابوري، وأحصى الدكتور محمد عمارة نتائجهما بالنسب الممنوية، أنظر كتابه: النص الإسلامي بين الاجتهاد والجمود والتاريخية، ص 20.

<sup>(2)</sup> السيوطي: الاتقان، ج1، ص 48.

وَلَيْسَتِمَ نِعْمَسَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (المائدة: 6). فالآية مدنية إجماعا وفرض الوضوء كان بمكة (1). مما يدل على أن الحكم لم يرتبط بالسبب، ومما يدل أيضا على أن أسباب النزول ينظر إليها كمناسبات يستعان بما في فهم وتفسير آيات القرآن الكريم كما أشار الزركشي إلى ذلك أثناء تعداده لفوائد العلم بأسباب النزول، وألما ليست عللا مؤثرة على النحو الذي يدعيه الخطاب الحداثي.

هـــذه إحــدى الشبه المرتبطة بأسباب النــزول - اعتبارها عللا مؤثرة - التي يعتمد عليها الخطاب الحداثي في تأسيس تاريخية النص الديني وتبريرها. وبالإضافة إلى هذه الشبهة هناك شبه أخرى منها:

ظاهرة نــزوله منجما؛ أي كونه لم ينــزل جملة واحدة، وفي هذا القرآن الكريم يجيب قبل أن يدافع عنه المسلمون: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلاَ نُزَّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحَـــدَةً كَذَلكَ لَنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلاً﴾ (الفرقان: 32). وقد تناول علماء الإسلام هذه المسألة أيضا بالبحث والدراسة، ووقفوا على أن للقرآن الكريم تنـزلات وهــو موضــوع المطلب اللاحق، من أهم هذه التنــزلات نــزوله منجما حسب الوقائـــع والأحداث فعن هذا التنــزيل المنجم روي عن ابن عباس رضى الله عنهما: "أنــزل القرآن جملة واحدة إلى السماء الدنيا، وكان بمواقع النجوم، وكان الله ينــزله على رسوله صلى الله عليه وسلم بعضه في إثر بعض "(2). وقد استغل الخطاب الحداثي هذا ليؤكد ارتباط النص بسبب نـزوله وإهمال ما عدا ذلك. هدف التأسيس لتاريخية النص الديني، على الرغم من الإشارة إلى الحكمة من هذا التنزيل لكنها أهملت وتم التركيز على الارتباط بالأسباب لأن الأسباب دنيوية تاريخية، يمكن الاعتماد عليها مع التوجه الحداثي الذي يرى أن علة التنجيم تتحدد في ضوء البحث في أسباب النـــزول(3). فإهمــال هذا الجانب الذي حدده علماء الإسلام وشرحوا من خلاله الحكمية مين التنجيم، وادعاء تفسير آخر تفسير يرى أن التنجيم، ونرول القرآن حسب الوقائع دليل على تاريخيته، هذا الأمر دليل على القراءة الانتقائية التي يأخذ بما الخطاب الحداثي. من الشبهات أيضا أن تحديد أسباب النـزول مسألة احتهادية، وما

<sup>(1)</sup> وقد استدل به السيوطي، أنظر: السيوطي: الاتقان، ج1، ص 49.

<sup>(2)</sup> الزرقاني: مناهل العرفان، ج1، ص 46.

<sup>(3)</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص، ص 110.

دامست كذلك فهي منجزة من طرف أشخاص في زمان ومكان محددين فهي عملية تاريخية. كما أنما ما دامت اجتهادية للباحث فيها متسع فقد يقف على نصوص راجحة وأخرى مرجوحة، وبالتالي فالمسألة قابلة للأخذ والرد، وخاضعة لما يتوفر للباحث فيها من معلومات ومن معطيات.

هــذا من جهة، ومن جهة ثانية وهو الجانب الأخطر ادعاء أن الاهتمام بأسباب النــزول لم يكن في مرحلة مبكرة في الإسلام بل بقي وتأخر إلى عهد التابعين، وهذا ما يفتح عدة احتمالات. كأثر الزمن على الذاكرة، وإمكانية تعرضها للنسيان، وكالحاجة الــــي لم تكــن مطروحة في زمن النبوة وإنما استجدت، فجعلت المسلمين يهتمون هذا العلم، وهذا يعني أنه تبلور في عهد لاحق لظرف تاريخي. وفي هذا الكلام تغليط واضح فقــد كان الصحابة رضوان الله عليهم مهتمين بالقرآن اهتماما لا يضاهيه أي اهتمام بما في ذلك أسباب نـــزوله وقد مر بنا ذلك. أما عن اعتباره أمرا اجتهاديا فهذا خلاف ما هــو منصوص عليه، فقد ذهب النيسابوري إلى أنه: "لا يحل القول في أسباب نــزول الكتاب إلا بالرواية والسماع ممن شاهدوا التنــزيل ووقفوا على الأسباب"(1).

مما سبق يمكن القول أن اعتماد الخطاب الحداثي على أسباب النزول كآلية نصية توكد تاريخية النص الديني إنما كان انتقاء أكثر مما هو نتيجة آل إليها بحث موضوعي بدليل أن آيات القرآن الكريم المعلوم سبب نزولها تعادل 14 بالمائة عند السيوطي و5,7 بالمئة عند النيسابوري. وتركيز الخطاب الحداثي على هذه الجزئية لا يعد أن يكون من قبيل الإنتقائية.

#### المطلب الثالث: طبيعة النزول

طبيعة نــزول الوحي هي إحدى خصوصياته التي لا يمكن أن تغفل في دراسة السنص القرآني بشكل خاص وتتجلى أهميته في كون معرفة أسباب نــزوله عامل من عوامل الإيمان به، وهو أساس التصديق بنبوة محمد صلى الله عليه وسلم. والتصديق بحالم الملخوـــذ بما جاء به من وحي كمرجعية لا يجوز الابتعاد عنها ولا التحلل منها بحال، وهنا تصبح المسألة كما هي من مباحث علوم القرآن تصبح مسألة عقدية، وهنا تكمن خطورة الخطأ فيها؛ لأن الخطأ في العقيدة قد يترتب عليه الحكم بالكفر.

<sup>(1)</sup> النيسابوري: أسباب النزول، دار المعرفة بيروت، بلا تاريخ، ص 3.

ولأهمية طبيعة نــزول الوحي، وقف الخطاب الحداثي عند هذا الجانب من أجل التأسيس لتاريخية النص القرآني تحديدا فأراد العودة إلى المصدر - مصدر هذا النص ليبين من خلال تحليل علاقة النص بمصدره تاريخية هذا النص. وقد تمت الإشارة فيما ســبق إلى أنــه هناك من ذهب إلى القول بعدم النــزول المحمل للقرآن الكريم، وأن نــزوله كان في صورة واحدة هي النــزول المنحم ذي الطبيعة الثقافية، وهذا لإثبات تاريخيته دائما؛ لأن إثبات النــزول المنحم يتناسب مع أحداث الواقع والتاريخ ولذلك أثبت، أما النــزول المحمل الذي هو نــزول غيبــي غير تاريخي فقد أنكر بحجة بعده عـن معطيات الواقع والتاريخ. وهذا يصبح نــزول الوحي في حد ذاته أمر تاريخي، وهذا يصبح نــزول الوحي في حد ذاته أمر تاريخي، وهـناك من ميّز بين النــزول المحمل والمنحم على أساس أن الأول ميتافيزيقي والثاني تاريخي.

هــذا هو التصور الأساسي لمسألة طبيعة النــزول في الخطاب الحداثي العربــي المعاصـر؛ إنه خطاب ينكر البعد الميتافيزيقي الغيبــي للنص القرآني. أما الدليل الذي حاول هذا الخطاب الاعتماد عليه فهو البحث في صفة الكلام، كصفة من صفات الله عــز وحــل، وأعاد طرح مسألة خلق القرآن كما طرحت في القديم في إطار الجدل السني الاعتزالي، ومن خلال إعادة طرح هذه المسألة حاول هذا الخطاب تبني الإحابة الاعتــزالية؛ أي القول بأن القرآن مخلوق، وما دام مخلوقا فالمخلوق متأخر عن الخالق ضرورة، وبذلك لا يكون أزليا، وانتفاء الأزلية هو أحد معاني التاريخية هذا من جهة، ومــن حهــة ثانية ما دام مخلوقا فقد خلق في زمان والخلق هو الحدوث وهذا مطابق للتاريخية من حيث هي الحدوث في الزمان كما سبق التعريف بها.

مسن هسنا يتبين لنا أن تبرير التاريخية أحد العوامل الباعثة على البحث في طبيعة النسزول القرآني، وهو جانب وجودي أنطولوجي، وهو بعد أساسي من أبعاد النص القسرآني، إنه يتعلق بمصدره الإلهي. وأهم ما انتهى إليه هذا الخطاب هو إلغاء البعد الميتافيزيقي للنص القرآني، والإبقاء على البعد الدنيوي، وهو ما يتيح مناقشة ودراسة هسذا النص في ضوء الفللوجيا شأنه في ذلك شأن أي نص آخر من النصوص البشرية الأدبية والفلسفية وغيرها. وهذا ما أدى بهذا الخطاب إلى عدم الإقرار بالنرول المحمل. إن هذه المسألة - طبيعة نرول الوحي - هي مسألة أراد الخطاب الحداثي دراستها وفهمها في ضوء أسباب النرول، وأسباب النرول أحداث واقعية تاريخية،

ولــذلك ألغـــي الــبعد الميتافيزيقي وأثبت البعد الواقعي لارتباطه بأسباب النـــزول كأحداث أثبتها التاريخ.

والرد على هذا الرأي ينطلق فيه من منطلق حملة هذا الخطاب ودعاته، إذ أهم يوكدون بأهم مسلمون يريدون الدفاع عن الإسلام، وبالتالي فهذه المسألة يرجع فيها إلى الإسلام ونصوصه، وإذا كانت مسألة النزول على ارتباط بموضوع أسباب النزول، ووجدنا أن العلماء منهم من قال بأن معرفة أسباب النزول أمر توقيفي، فيان معرفة طبيعة النزول مسألة ينبغي أن يرجع فيها إلى النصوص أيضا، وقبل التطرق إلى ما ذكرته النصوص عن طبيعة النزول تجدر الإشارة إلى معنى النزول، فالنزول القرآني هو الإعلام به في جميع إطلاقاته (1). وقال الزرقاني: "فمعنى إنزاله فالنزول القرآني هو الإعلام به في جميع إطلاقاته (1). وقال الزرقاني: "فمعنى إنزاله على الإعلام به أيضا لكن بوساطة إثباته أو إثبات داله، فإثباته هو بالنسبة لإنزاله على قلب النبيسي صلى الله عليه وسلم وإثبات داله بالنسبة إلى اللوح المحفوظ وبيت العزة (2).

وهذا التعريف للنزول روعي فيه البعد الغيبي كوجود القرآن الكريم في اللبوح المحفوظ ثم في بيت العزة. وقد ركز الزرقاني على الإنزال الدال على الإعلام بما يفيد التأكيد على التنزلات السابقة والوجود الغيبي للنص؛ إذ كيف تثبت مصدريته الإلهية، والألوهية غيب ثم ينكر بعده الغيبي؟ ولذلك إما أن يسرجع في هذه المسألة إلى النصوص، وهو الطريق الذي سلكه علماء الإسلام ووردت فيه نصوص بينت كيفية إنزاله، وإما يلغى هذا البعد، وبالتالي يصبح السنص القرآني ظاهرة ثقافية لغوية أو نص لغوي. وهذا أمر لا شك في مخالفته للعقيدة.

وبناء على هذا إذا عدنا إلى كتب علوم القرآن وما تضمنته حول مسألة طبيعة نرول القرآن الكريم نجدها عادت في ذلك إلى النصوص وانتهت إلى إثبات البعدين للنص القرآن؛ أي قبل أن يتجلى في هذا الكلام المتلو بلغة العرب كان قبل ذلك في اللسوح المحفوظ. أورد الزرقاني في مناهل العرفان أن القرآن الكريم كانت له ثلاث تنزلات:

<sup>(1)</sup> الزرقاني: مناهل العرفان، ج1، ص 43.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه والصفحة.

التنزل الأول: إلى اللوح المحفوظ، ودليله قوله سبحانه: ﴿ بَلْ هُوَ قُرْآنٌ مَجِيدٌ \* فَسَي لَوْح مَحْفُوط ) (البروج: 21-22). وهذا المستوى الوجودي للنص القرآني مُستوى غيبسي ونزوله هنا يتعلق بعالم الغيب، ولذا كان الزرقاني يقول بأن هذا التنزل لا يعلمه إلا الله تعالى ومن أطلعه على غيبه، أما عن كيفية نزوله فقال بأنه كان جملة وهذا ما يستفاد من ظاهر اللفظ ولا صارف عنه (1).

التنسزل الثاني: من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة في السماء الدنيا، والدليل عليه قوله سبحانه: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةَ مُبَارَكَة...﴾ (الدحان: 3)، وقوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْرَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ﴾ (القدر: 1) وقوله تعالى: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أَلْسَزِلَ فَسِيهِ الْقُسُرْآنُ...﴾ (البقرة: 185) فهذا التنسزيل الثاني وهو تنسزيل محمل، وهو غيبسي أيضا. وقد أشار الزرقاني إلى أدلة أخرى تثبت هذا التنسزيل منها:

- روي عـن ابن عباس: "فضل القرآن من الذكر فوضع في بيت العزة من السماء الدنيا فجعل جبريل ينزل به على النبي صلى الله عليه وسلم".
- عن ابن عباس أيضا: "أنــزل القرآن جملة واحدة إلى السماء الدنيا ليلة القدر، ثم أنـــزل بعــد ذلك في عشرين سنة" ثم قرأ قوله تعالى: (ولا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلا جنناكَ بالْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسيرًا) (الفرقان: 33).
- 3. عن ابن عباس أيضا: "أنــزل القرآن جملة واحدة إلى السماء الدنيا، وكان بمواقع الــنحوم، وكــان الله ينــــزله على رسوله صلى الله عليه وسلم بعضه في إثر بعض "(2). هذه أدلة نقلية تؤكد نــزول القرآن الكريم بحملا، وبطبيعة الحال هو نــزول غيبـــى كما كان التنــزل الأول.

التنـــزل الثالث: وهو آخر مراحل التنــزبل، وقد كان بواسطة أمين الوحي جــبريل علــيه السلام يهبط به على قلب النبــي صلى الله عليه وسلم، ودليله قوله تعــالى: (نَــزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِينَ \* بِلِسَانٍ عَرَبِيٍّ مُبِينٍ (الشعراء: 193-195)(3).

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه، ص 45.

<sup>(2)</sup> الزرقاني: المناهل، ص 46.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص 48.

هذه أشهر الآراء التي ذهب إليها علماء الإسلام، وإن كان الزركشي ذكر آراء أخرى غير هذه إلا أنه في النهاية رجح هذه التنزلات: أي أن القرآن الكريم نزل جله واحدة إلى السماء الدنيا، ثم أنزل بعد ذلك منحما(1). إذا كانت هذه هي تنزلات القرآن الكريم وقد ذهب إلى هذا علماء الإسلام استنادا إلى نصوص قرآنية، فهي نصوص قطعية الثبوت كما ألما قطعية الدلالة، فهي ليست من المتشابهات، وبما أن هذه المسألة كما سبقت الإشارة معرفتها موقوفة على النص وها هي النصوص تؤكد نزول القرآن الكريم قبل نزوله على النبي صلى الله عليه وسلم، فهذا مما يبدل على بطلان ما ذهب إليه الخطاب الحداثي في إنكار الوجود المتافيزيقي للنص، وفي نزوله جملة واحدة من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة، ومن بيت العزة إلى مواقع النجوم في السماء الدنيا، ومحاولة الدكتور نصر حامد أبو زيد التي أراد أن يثبت منها كسان القرآن وعدم أزليته بناء على أن اللوح المحفوظ مخلوقا، فيطرح السؤال أين كسان القسرآن الكريم قبل أن يخلق اللوح المحفوظ علوقا، فيطرح السؤال أين وحقيقته، فهو علم شامل فقد كان عند الله عز وجل أو في علمه سبحانه، وهذا التساؤل يؤكد عدم فهم أو إهمال الفهم الصحيح للألوهية.

هذا من جهة، ومن جهة أخرى إن إثبات هذه التنزلات يؤكد البعد الغيبي للنص، وإثبات هذا البعد جانب مهم في العقيدة الإسلامية، مما يدل أيضا على بطلان المحاولات الرامية إلى إخراج هذا الموضوع وفصله عن قضايا العقيدة. صحيح أنه يمكن دراسة النص القرآني من زوايا أخرى كالزاوية اللغوية مثلا، لكن من هذه الناحية فهو على ارتباط بمسائل العقيدة؛ لأنه يبين لنا كيف أوحى الله عز وجل لنبيه صلى الله عليه وسلم، وهو الأمر الذي يجعلنا نفهم ونتصور الاتصال بين الخالق والمخلوق، وبين الغيب والشهادة، وفي ضوء المعتقد الإسلامي بين الله عز وجل وأنبيائه عليهم السلام.

إذا تبين لنا هذا – إثبات البعد الغيبي للنص – فإننا ندرك بعد ذلك أن النص القرآني بطبيعته ليس تاريخيا، بل هو متعال على التاريخ فلا يتأثر بأحداثه بل يؤثر فيها وبالتالي مسألة حدوثه في الزمان تصبح من الأخطاء التي رامها الخطاب الحداثي فهو مستعال عن الزمان، وإن كان تعامل مع أحداث الزمان، ولا تناقض في ذلك إذا ما تم فهسم مصدره أولا؛ أي حقيقة الألوهية، وهذا الكلام الذي اعتمد فيه على النصوص

<sup>(1)</sup> الزركشي: البرهان، ج1، ص 289، 290.

يخاطب به الحداثيون العرب على أساس المسلمة التي انطلقنا منها وهي تصريحهم بألهم مسلمون، وأله م يقدمون أنفسهم على ألهم يمارسون اجتهادا في الإطار الإسلامي، انطلاقا من هذه المسلمة يخاطبون بالنصوص التي أثبتت الوجود الغيبي للقرآن الكريم، ونزوله جملة واحدة أولا، ثم منحما ثانيا، وهذا ما يثبت أن حقيقة النص عنالفة للتاريخية كمفهوم حكم به الخطاب الحداثي على النص القرآني.

بالإضافة إلى هذا هناك جانب آخر في طبيعة النزول القرآني أواد الخطاب الحدائسي الاعتماد عليه من أجل إثبات تاريخية النص القرآني وهو مضمون التنزيل، أو مضمون الوحي، أو ما الذي نزل به جبريل أهو اللفظ والمعنى؟ أم المعنى فقط؟ وهذا التساؤل يجعلنا نقف على إجابة أولية وهي أن الأمر لا يخرج عن أحد هذين الأمرين. إما أنه لفظ ومعنى، وإما أنه معنى فقط. والإجابة الأولى في الخطاب الحداثي مسرجوحة على أساس أن القرآن الكريم نزل بلغة بشرية هي لغة العرب، واللغة العربية شأن أي لغة بشرية فهي اتفاق بشري؛ أي ألها تاريخية تتأثر بأحداث التاريخ، وتسطور في مخسلف مستوياتها حسب وقائع التاريخ ومراحله، فتضاف لها كلمات، وتسرك هي كلمات أخرى، بل هناك لغات بأكملها اندثرت وحلت محلها لغات أخرى. وما دام اللفظ والمعني أو اللغة والفكر متلازمان فالتأثير والتأثر بينهما متحقق، أحرى. وما دام اللفظ والمعني أو اللغة والفكر متلازمان فالتأثير والتأثر بينهما متحقق، تاريخية النص القرآني على أساس أنه نص لغوي تسري عليه مختلف الأحكام اللغوية المسئار إليها. وهذه المسألة أيضا وردت فيها نصوص ويمكن مناقشة الخطاب الحداثي فيها بناء على المسلمة المشار إليها.

فقد وردت في هذا آيات من القرآن الكريم بينت حقيقة ما أنزل به جبريل على النبيسي صلى الله عليه وسلم، وهي الآيات التي بنى عليها الزرقاني قوله: "ولتعلم في هذا المقام أن الذي نزل به جبريل على النبي صلى الله عليه وسلم هو القرآن باعتبار أنه الألفاظ الحقيقية من أول الفاتحة إلى آخر سورة الناس، وتلك الألفاظ هي كلام الله وحده، لا دخل لجبريل ولا لمحمد في إنشائها وترتيبها، بل الذي رتبها أولا هو الله سبحانه وتعالى، ولذلك تنسب له دون سواه"(1). من الآيات التي بني عليها هذا الرأي قوله تعالى: ﴿وَإِذَا لَمْ

<sup>(1)</sup> الزرقاني: مناهل العرفان، ج1، ص 50.

تَأْتِهِمْ بِآيَةَ قَالُوا لَوْلاَ اجْتَبَيْتُهَا قُلْ إِلَمَا أَتَبِعُ مَا يُوحَى إِلَيَّ مِنْ رَبِّي...) (الأعراف: 203). ومَسنها قُسوله تعالى: ﴿وَإِذَا تُتُلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتَ قَالَ الَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لَقَاءَنَا الْتُ بَقُوآنَ غَيْرِ هَذَا أَوْ بَدُلْلُهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَبَدَّلُهُ مِنْ تَلْقَاء نَفْسِي إِنْ أَتَبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى بِقُرْآنَ غَيْرِ هَذَا أَوْ بَدُلْلُهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَبَدَّلُهُ مِنْ تَلْقَاء نَفْسِي إِنْ أَتَبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَي إِلَّي إِلَي إِنْ أَبَدِينَ لاَ يَعْمَى إِنْ أَتَبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَي إِنِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (يونس: 15).

فهذه النصوص القرآنية تؤكد أن أنه من الله لفظا ومعنى، وهذا ما جعل الزرقاني يؤكد بأنه: "ليس للرسول صلى الله عليه وسلم في هذا القرآن سوى وعيه، ثم حكايته وتبليغه، ثم بيانه وتفسيره، ثم تطبيقه وتنفيذه"(1) وهذا يتميز النص القرآني عن النص النبوي الذي كانت لغته للنبي صلى الله عليه وسلم، وإذا كان النص القرآني من الله لفظا ومعنى فهذا ما يدل على بطلان تاريخيته.

قد يقال بأن هناك من ذهب إلى أن القرآن نـزل معنى فقط، وأن بعض العلماء ذكر ذلك، هناك آراء ذكرها الزركشي بخصوص مضمون الوحي فأشار إلى من اعتبر القرآن الكريم لفظا ومعنى، وأشار إلى من اعتبره معنى فقط، وأشار إلى رأي ثالث وهو أن لغـته كانـت من طرف جبريل عليه السلام الذي عبر عنه بألفاظ عربية، وبلّغه للنبـي صلى الله عليه وسلم بلغة العرب<sup>(2)</sup>. وهذه الآراء غير الأول مرجوحة، وإيراد الزركشي لها؛ لأن عمله كان مبنيا على الجمع أكثر مما كان على التحرير، وبالتالي لا يمكن الاعتماد عليها، والرأيان الأخيران ذكرهما الزرقاني وقال بأهما يخالفان الكتاب والـسنة والإجماع<sup>(3)</sup>. وقد تم إيراد النصوص الدالة على أنه لفظ ومعنى، وهي آيات قرآنية، وبذلك فطبيعة نـزوله بينتها النصوص القطعية لا قراءات التاريخ الظنية.

### المطلب الرابع: طبيعة حفظه وتدوينه

من الجسوانب المهمة والأساسية التي وقف عندها الخطاب الحداثي في تأسيسه لتاريخية النص الديني، البحث في طبيعة حفظه وتدوينه، وقد أفردت هذا بمطلب خاص في الفصل الأول من الباب الأول، والحديث عن الجمع والتدوين يتعلق بالنص الأول خاصة؛ أي النص القرآني ولذلك أدرجته في هذا المبحث الخاص بالوحى.

<sup>(1)</sup> الزرقاني: المناهل، ج1، ص 51.

<sup>(2)</sup> الزركشى: البرهان، ج1، ص 290، 291.

<sup>(3)</sup> الزرقاني: المناهل، ج1، ص 50.

لقد ركز الخطاب الحداثي على هذه الجزئية من عدة جوانب منها: تأخر عملية الــتدوين عن زمن النــزول، فهناك فاصل زمني معتبر بين الزمنين، وهذا الفاصل لا يــستبعد أن تطــرأ فيه طوارئ على الذاكرة مما يفتح احتمال النسيان وبالتالي الزيادة والنقصان، ولذلك كان ترجيح إمكانية التحريف والتبديل كما كان الأمر في التوراة والإنجــيل مــن قــبل. وترتب على هذا الأمر التشكيك في القرآن الكريم المدون في المصحف أهو الذي أنــزله الله على محمد صلى الله عليه وسلم أم لا؟ وهذا التساؤل في الخطاب الحداثي تساؤل محوري وهو من قبيل اللامفكر فيه أو المسكوت عنه. ومن جهـة أخــرى بعدما اعتبر هذا من الأمور المسكوت عنها في الإسلام تطرح مسألة الـــتدوين التي تأخرت وتمت بأمر من الخليفة الثالث عثمان رضي الله عنه، هنا تصبح المــسألة تاريخية بحتة وفي ضوئها تتحدد وتثبت تاريخية النص القرآنى؛ إذ أنما أولا تمت من طرف الخلفية وهو ليس بالنبسي الذي أوحى إليه، بل هو بشر عاد وأمره بالتدوين قرار تاريخي وليس أمرا ميتافيزيقيا، والعملية - عملية الجمع والتدوين - تمت في واقع تاريخي احتاج فيها منحزوها إلى معطيات التاريخ، وبالتالي فهي عملية تاريخية عيضة، وهذا من جهة أحرى ما يكون له تأثيره على الأحكام؛ لأن النص القرآني تم تلقيه شفويا، وبلُّغه النبـــي صلى الله عليه وسلم شفويا واستنباط الأحكام يختلف بين الخطاب الشفوي والكتابي، ونتج عن ذلك القول بتاريخية الأحكام أيضا.

وإذا تتبعينا الخطاب الحدائي في دراسته لهذه المسألة يمكن الكشف على عدة مغالطات وقع فيها هذا الخطاب كانت سبب قوله بتاريخية النص الديني، وهذه المغالطات مردها القراءة الإنتقائية التي يأخذ كما الخطاب الحداثي هذا من جهة، ومن جهة ثانية طبيعة المنهج والمصادر المعتمدة، ومن جهة ثالثة الغاية المرجوة من دراسات الخطاب الحداثي المحددة سلفا. وحتى يمكننا الكشف عن هذه المغالطات ينبغي العودة إلى المصادر الإسلامية وكيف تعاملت مع هذه المسألة؟ وهل صحيح أن المسلمين أهملوا تسدوين القرآن الكريم حتى عهد عثمان رضي الله عنه؟. ومن هم هؤلاء الذين كتبوا وجمعوا القرآن الكريم؟. في الحقيقة هذه التساؤلات كانت عل عناية المؤرجين المسلمين وعلماء القرآن الكريم؟ إذ بحثوا ذلك وقدموا الإجابة على هذه التساؤلات، لكن وعلماء المحدري أراد طرحها من زاوية خاصة فقط، وإذا تأملنا طروحاته نجدها إعادة مناقشة القديم ليس إلا؟! وحتى يتبين ذلك تجدر الإشارة إلى ماهية الجمع والتدوين أولا.

فالجمع يراد به الحفظ في الصدور كما يراد به التدوين والكتابة، والمعنيان معا حظي بجما القرآن الكريم؛ أما الجمع في الصدور فقد كان منذ بداية نــزوله وكان هــذا اهتمام النبي صلى الله عليه وسلم، فعن هذا الجمع قال الزرقاني: "هذا ما قام به النبيي صلى الله عليه وسلم فكانت همته بادئ ذي بدء منصرفة إلى أن يحفظه ويستظهره، ثم يقرأه على الناس على مكث ليحفظوه ويستظهروه ضرورة أنه نبيي أميين بعـــثه الله في الأميين... ومن شأن الأمي أن يعول على حافظته فيما يهمه أمره ويعينه استحضاره وجمعه "(1).

إذا فأول جمع للقرآن الكريم كان جمعه وحفظه في الصدور، فقد حفظه النبسي صلى الله عليه وسلم وأمر بحفظه أيضا ووردت في هذا أحاديث كثيرة منها قوله عليه الصلاة والسلام: "إن ربسي قال لي قم في قريش فأنذرهم، فقلت له أي ربسي إذن يثلغوا رأسي حتى يدعوه خبزة، فقال إني مبتليك ومبتل بك ومنزل عليك كتابا لا يغسله المساء تقرأه نائما ويقظان فابعث جندا أبعث مثلهم، وقاتل بمن أطاعك من عسصاك. وأنفق ينفق عليك "(2). من هنا يتبين لنا عناية النبسي صلى الله عليه وسلم كذا النوع من جمع وحفظ القرآن الكريم.

أما صحابته عليهم الرضوان فقد كانوا يتنافسون في استظهاره وحفظه، ويتسابقون في مدارسته وتفهمه ويتفاضلون فيما بينهم بمقدار ما يحفظون منه (3). وإن كان قد اختلف في عدد الصحابة الذين جمعوا القرآن حفظا واستظهارا في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، إلا أن هناك من هم مجمع عليهم بأهم حفظوه، فقد روى الإمام البخاري في صحيحه عن قتادة قال: "سألت أنس بن مالك رضي الله عنه: من جمع القرآن على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قال: أربعة كلهم من الأنصار أبي بن كعب، ومعاذ بن جبل، وزيد بن ثابت، وأبو زيد (4). وهذا لا يعين أن سائر الصحابة لم يكونوا مهتمين بحفظه، بل كان في المحل الأول من اهستمامهم، وقد عرف عن بعضهم أنه إذا حفظ شيئا من القرآن الكريم يتوقف عنده اهستمامهم، وقد عرف عن بعضهم أنه إذا حفظ شيئا من القرآن الكريم يتوقف عنده

<sup>(1)</sup> الزرقاني: مناهل العرفان، ج1، ص 240.

<sup>(2)</sup> رواه الإمام مسلم في كتاب الجنة.

<sup>(3)</sup> الزرقاني: المناهل، ج1، ص 241.

<sup>(4)</sup> رواه الإمام البخاري، كتاب فضائل القرآن، باب القراء من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، ج6، ص 420.

حتى يجيد الحفظ، ويجيد الفهم، ويطبق ما فهم ثم ينتقل إلى غير ذلك من آيات القرآن الكريم. وهذه العملية تقتضي وقتا طويلا ولعلها السبب الذي جعل عدد الصحابة الذين جمعوا القرآن على عهد النبي صلى الله عليه وسلم قليل. إذا فأحد أوجه جمع القرآن الكريم هو حفظه في الصدور، وهي عملية شاقة ولا يستهان ها.

وقد كان لهذه العملية دورا كبيرا في نشر القرآن الكريم وتعليمه إلى يوم الناس هدذا، وكما بدأه النبي عليه الصلاة والسلام استمر فيه الصحابة عليهم الرضوان وكثر عددهم بدليل أن عددهم الذي مات في الحروب بلغ 70، وقيل 700. واستمر المسلمون على هذا المنهج، وسيبقى. فصارت القراءات معلومة، وأسانيدها موضوعة، وقدواعدها محددة. وهكذا تأسس هذا العلم حتى صار من أهم العلوم الإسلامية. إن القسراءة والحفسظ على هذا النحو لا تبقي أدني بحال للشك، مما يجعل ادعاء الخطاب الحداثي أن حفسظ القرآن الكريم بالاعتماد على الذاكرة يفتح احتمالات النسيان والزيادة والنقصان فيه ادعاء مردودا. خاصة وأن حفظه يكون جماعيا لا حفظا فرديا، كما أن هذا النمط من الحفظ مما تميزت به مسائل المعرفة عند المسلمين دون غيرهم.

أما الجمع الثاني للقرآن الكريم فهو جمعه بمعنى كتابته وتدوينه. وهذا الجمع تم في تساريخ القرآن الكريم في الصدر الأول ثلاث مرات: الأولى في عهد النبسي صلى الله عليه وسلم والثانية في خلافة أبسي بكر، والثالثة في خلافة عثمان رضي الله عنهما(1). أما الجمع الأول الذي تم في عهد النبسي صلى الله عليه وسلم وبإشرافه فقد حظى هذا الجمع بكل عناية النبسي عليه الصلاة والسلام وأصحابه، وهذا الجمع كان متزامنا مع الحفظ، فكما كان النبسي صلى الله عليه وسلم وصحابته يحفظون القرآن الكريم كانوا يكتبونه بوسائل الكتابة المتاحة في ذلك الوقت: "فقد اتخذ النبسي عليه السلاة والسلام كتابا للوحي كلما نسزل شيئا من القرآن أمرهم بكتابته مبالغة في تسجيله وتقييده، وزيادة في التوثيق والضبط والاحتياط في كتاب الله تعالى حتى تظاهر الكستابة الحفظ ويعاضد النقش اللفظ، وكان هؤلاء الكتاب من خيرة الصحابة فيهم الوبكر، وعمر، وعثمان، وعلي، ومعاوية وأبان بن سعيد، وخالد بن الوليد، وأبسي بن كعب، وزيد بن ثابت، وثابت بن قيس وغيرهم وكان صلى الله عليه وسلم يدل علسي موضع المكتوب من سورته، ويكتبونه فيما يسهل عليهم من العسب واللخاف علسي موضع المكتوب من سورته، ويكتبونه فيما يسهل عليهم من العسب واللخاف

<sup>(1)</sup> الزرقاني: المناهل، ج1، ص 240.

والـرقاع، وقطـع الأديم، وعظام الأكتاف، والأضلاع، ثم يوضع المكتوب في بيت النبـــي صلى الله عليه وسلم، وهكذا انقضى العهد النبوي السعيد والقرآن مجموع على هذا النمط ((1)).

وروي عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: "كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا نسزلت عليه سورة دعا بعض من يكتب فقال: ضعوا هذه السورة في الموضع الذي يذكر فيه كذا وكذا"(2). من هنا يتبين لنا أن أول جمع وتدوين للقرآن الكريم كان في عهد النبي صلى الله عليه وسلم وبإشرافه، ولا شك أنه أدرى الخلق بكتاب الله عز وجل وبذلك فما أمر بكتابته هو القرآن الكريم، وبناء على هذا يمكن السرد على بعض الشبهات التي أثارها الخطاب الحداثي حول مسألة تدوين القرآن الكريم والتي منها:

- الفصل بين زمن النزول وزمن التدوين، فهذه إحدى المغالطات؛ حيث نجد الخطاب الحداثي يركز ويؤكد على هذا الفصل بين الزمنين، وعلى عدم الإشارة إلى هذا التدوين الذي تم في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، وهذا ما يخالف قدواعد المنهج التاريخي الذي يدعو إليه الخطاب الحداثي واعتماده في قراءة النص الديني عموما والنص القرآني خصوصا، فبإثبات التدوين في عهد النبوة يؤكد عدم تأخره بل كان متزامنا مع نزول القرآن الكريم.
- مسألة ترتيب السور التي تمت الإشارة إليها في الخطاب الحداثي الذي اعتبرها تمت بخــلاف أسباب النــزول، وألها تمثل وضعا فوضويا، فبإشراف النبــي صلى الله عليه وسلم على عملية التدوين وتحديده موضع السورة يؤكد بأن ترتيبه في آياته وسوره تمت وبلّغها النبــي صلى الله عليه وسلم كما أمر كها.
- مسألة اختلاف الأحكام، وهي مسألة ركز عليها الخطاب الحداثي على أساس أن القرآن الكريم أنسزل وبلغ شفويا، وما دون إلا في عهد الخليفة الثالث، مما يدل على عدم إمكانية إدراك الأحكام حقيقة كما جاءت بما النصوص، فالفرق بين السبلاغ السشفوي والكتابسي متحقق وعلى أساسه لا يمكن اعتبار الأحكام المتضمنة في النص القرآني المدون بألها هي ذاتها التي جاء بما النص الشفوي، وهذا

<sup>(</sup>١) الزرقاني: المناهل، ج١، ص 247.

<sup>(2)</sup> رواه أبوداود في كتاب الصلاة.

الــزعم يدحض بدليل تاريخي وهو اعتناء النبـــي صلى الله عليه وسلم وصحابته مــنذ بدايـــة النـــزول بالحفظ في الصدور والاعتماد على التدوين فلم يهمل لا الشفوي ولا الكتابــــي، بل كان الاعتناء بمما معا في وقت واحد.

إن تركيز الخطاب الحداثي على الجمع العثماني وإهمال الجمع النبوي يبين لنا في هـنه المسألة طبيعة القراءة الإنتقائية التي تسند العملية للخليفة فتكون قرارا سياسيا، وبالــــتالي تاريخيا، وكان الأولى إثبات الجمع النبوي الذي يؤكد غير ذلك. أما الجمع الثاني فقد تم بعد وفاة النبـــي صلى الله عليه وسلم في عهد أبـــي بكر رضي الله عنه، والذي كان من أسبابه وفاة الكثير من القراء في حروب الردة، فأشار عمر على أبـــي بكــر بجمع القرآن الكريم، وذكر الزرقاني أن أبا بكر وضع لزيد بن ثابت منهجا في تدوين القرآن الكريم يعتمد فيه على مصدرين اثنين: أحدهما ما كتب بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم، والثاني ما كان محفوظا في صدور الرجال، وأنه كان محاطا كل الحيطة، فكان لا يقبل شيئا من المكتوب حتى يشهد شاهدان عدلان أنه كتب بين يدي رسول الله صلى الله صلى الله عليه وسلم.

ويسستدل الزرقاني على ذلك بما رواه أبو داود: "قدم عمر فقال من كان تلقى من رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئا من القرآن فليأت به، وكانوا يكتبون ذلك في السححف والألواح والعسب وكان لا يقبل من أحد شيئا حتى يشهد شاهدان"(2). وروى أبو داوود أيضا أن أبا بكر قال لعمر ولزيد: "اقعدا على باب المسحد فمن حاءكما بشاهدين على شيء من كتاب الله فاكتباه"(3).

وهنا أيضا يلاحظ عدم اهتمام الخطاب الحداثي بهذا الجمع والتدوين الذي تم في عهد أبي بكر على الرغم من أنه تم بأمر من الخليفة. وأعتقد أن السبب هو كونه جمع في مصحف واحد في عهد عثمان وهو التدوين الأحير الذي نسخت فيه المصاحف وأرسلت إلى الآفاق، ففي صحصح البخاري عن أنس بن مالك: "أن حذيفة بن اليمان قدم على عثمان وكان يغازي أهل الشام في فتح أرمينية وأذريبيجان مع أهل العراق، فأفزع حذيفة اختلافهم في القراءة، فقال لعثمان يا أمير المؤمنين أدرك

<sup>(1)</sup> الزرقاني: المناهل، ج1، ص 252.

<sup>(2)</sup> رواه أبو داود.

<sup>(3)</sup> الزرقاني: المناهل، ج1، ص 252.

هـذه الأمة قبل أن يختلفوا في الكتاب اختلاف اليهود والنصارى، فأرسل عثمان إلى حفصة أن أرسلي إلينا بالصحف ثم نردها إليك فأرسلت بها حفصة إلى عثمان، فأمر زيد بن ثابت، وعبد الله بن الزبير، وسعيد بن العاص، وعبد الرحمان بن الحارث بن هشام فنسخوها في المصاحف، وقال عثمان للرهط القرشيين الثلاثة: إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء فاكتبوه بلسان قريش أنسزل بلساهم"(1). هذا الجمع هو الذي يركز عليه الخطاب الحداثي لبعده عن عهد النبوة كما سبقت الإشارة، وما دام ثم بحكم ظهور مستحدات واقعية منها بداية اختلاف الناس في القراءة اعتبر حدثا يوكد تاريخية النص القرآبي، لكن التأمل في هذا التدوين الأخير يؤكد لنا عدة أمور منها:

- في الـــنص نجد أن الإمام البخاري يذكر اتصال عثمان بحفصة رضي الله عنهما،
   وهـــذا خلاف الدعوى التي يقول بها الخطاب الحداثي من أن مصحف حفصة لم
   يعتمد في عملية التدوين.
- لم يتحرج الصحابة عليهم الرضوان من الخطأ إن وقعوا فيه، ولا مما فالهم من آي القرآن الكريم بدليل أن الإمام البخاري روى أن زيد بن ثابت قال: "فقدت آية من الأحرزاب حين نسخنا المصحف قد كنت أسمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرأ بما، فالتمسناها مع أبي خزيمة بن ثابت الأنصاري (مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا الله عَلَيْهِ...) (الأحزاب: 23) فألحقناها بسورها في المصحف"(2).

مما سبق يتبين لنا أن جمع وتدوين الوحي تم في زمن النبسي صلى الله عليه وسلم، ولسيس في عهد عثمان رضي الله عنه، وما جهد عثمان إلا جمع المدون في مصحف واحد.

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في كتاب فضائل القرآن، ج6، ص 316.

<sup>(2)</sup> رواه البخاري في كتاب فضائل القرآن، باب جمع القرآن، ج6، ص 416.

## الفصّ لالتكايي

# حدود استعمال المناهج المنقولة فى قراءة النص الديني

المبحث الأول: عملية نقل المنهج ومقتضياتها

المبحث الثاني: المناهج المعتمدة وطبيعة النص الديني

## عملية نقل المنهج ومقتضياتها

## المطلب الأول: نقدها من حيث كونها اختيار منهجي بديل

اكتسى الجانب المنهجي في الخطاب الحداثي العربي المعاصر أهمية خاصة، إلى درجة أنه يمكن القول أن هذه القراءة لا تعد أن تكون تطبيقا أو دعوة لتطبيق المناهج الحديثة على النص الإسلامي. وقد تم التطرق إلى أهم هذه المناهج التي دعا إليها هذا الخطاب وهي: المنهج اللساني، المنهج الإبستيمولوجي، المنهج الأنثربولوجي، المنهج الأنثربولوجي، المنهج التاريخيي. وقد كان التركيز فيها على مبررات التوظيف، فعلى أساسها تأسست الدعوة والقول بضرورة الأخذ بهذه المناهج، وهذا الجانب هو الذي ينبغي أن تقدم حوله رؤية نقدية، وهو موضوع المبحث اللاحق. أما في هذا المبحث فسيقتصر الكلام على المنهج عموما؛ لأن القراءة الحداثية توظيف منهجي ليس إلا، أما ما استتبع ذلك مسن رؤية فهي نتائج لازمة بالضرورة، فما مدى الحاجة إلى هذه المناهج المنقولة؟ وما مدى كونما الخيار المنهجي البديل؟.

إن الحكم عليها بألها الخيار المنهجي البديل مما ادعاه الخطاب الحداثي، فقد تجلى هذا في كتابات أركون الذي دعا إلى هذه المناهج على اختلافها، واعتبرها المناهج الكفيلة بإثبات تاريخية النص الديني، وهي التي تمثل الخيار المنهجي البديل سواء المنهج اللساني، أو مسنهج النقد التاريخي، معتبرا في الوقت نفسه المنهج الإسلامي لا يمكنه القيام بهذه المهمة. كما أننا وجدنا الجابري يشير إلى أنه من مبررات توظيف المنهج الإبستيمولوجي كون المناهج الأخرى غير وافية بالمقصود، سواء المنهج الإسلامي أو المناهج الغربية الأخرى غير المسلمي المناهج الإبستيمولوجي. من هنا يتبين لنا أن الدعوة القائلة بعدم نجاعة المنهج الإسلامي موجودة وأن الخطاب الحداثي تحرك في ضوئها من أجل نقل المناهج الغربية الحديثة والمعاصرة واستخدامها في قراءة النص الإسلامي، فما مدى صحة هذه الدعوى؟.

للإجابة على هذا التساؤل ينبغي تحديد الغاية من وضع قراءة معاصرة للنص السديني. إنحا الإحابة على سؤال النهضة، هذا هو الهدف الذي تكرر في كتابات

الحدائسيين العرب في الوقت المعاصر سواء أكانت قراءاتهم منصبة على نص الوحي أم على السنص الترائسي، وهذا انطلاقا من الواقع المتخلف الذي يقارن دائما بالواقع الغربي المتقدم. طرحت هذه الإشكالية واعتبر الحل في كيفية التعامل مع المرجعية الإسلامية هل بالانطلاق منها أم بإحداث قطيعة معها؟. طبعا رؤية الخطاب الحداثي بإحداث قطيعة معها؟ لأنها رؤية علمانية لا ترى في المرجعية الدينية مرجعية مؤهلة بلحالجة قضايا العصر، أو استشراف المستقبل وهذا الأمر جعلهم يؤسسون هذه الرؤية على أسس منهجية معينة تمثلت في المناهج الغربية المشار إليها فيما سبق أكثر مما تمثلت في المنهج الإسلامي الذي كان يفترض أن يوظف بدل المناهج المستوردة لكن العكس هيو الذي حصل، فقد أهمل هذا المنهج وتم التوسل بالمناهج الغربية الحديثة والمعاصرة التي اعتمدتما النهضة الأوروبية الحديثة.

من هنا ندرك أن أول مبرر لتوظيف هذه المناهج هو انتصارها في الغرب، فهذه المسناهج على احتلافها اعتبرت روح الحداثة الغربية وقد كانت تجلياتها على أكثر من مستوى أو مجال معرفي بما في ذلك المجال الديني، وقد مرّ بنا الحديث عن الهرمينوطيقا، وعرفنا أن مجال تأسيسها الأول هو المجال الديني.

هـذا يجعلنا نستنتج أن هذه المناهج هي الخيار البديل عند الخطاب الحداثي في إنجازه لهـذه القـراءة المعاصرة. وحينما يقال هذا الكلام هل هذا يعني أن المناهج الإسـلامية عاجزة إلى هذا الحد إلى درجة ألها لا تستطيع أن تستوعب قضايا العصر ومعالجـتها؟. الحكم بذلك هو ما يثبته الخطاب الحداثي، وذلك مرده أسباب كثيرة منها ما هو سياسي عام ومنها ما هو ذاتي، وإن كان يعود في نشأته وبقائه إلى العامل الـسياسي. أما العامل السياسي في نظرهم فيتمثل في سلطة الرفض التي تكرست في الإطـار الإسـلامي، حـيث هيمنت السلطة السنية على مؤسسة الخلافة لمدة قرون وخلال ذلك أبعدت كل الحركات المناوئة كالشيعة والخوارج وغيرهم من الفرق غير الـسنية، سلطة الرفض هذه التي لم تبق عند هذا الحد بل حضرت على المسلم السني حـتى قـراءة ما يكتبه المخالفون، وفي العصر الحديث النهي عن دراسة بعض العلوم الإنسانية التي تساهم في زحزحة القناعات كأنثر بولوجيا الأديان.

وسبب ذلك هو سلطة الرفض التاريخية واستفحالها في الوقت المعاصر بسبب الانغــــلاق على الذات وعدم القراءة إلا بلغة واحدة، يقول محمد أركون: "إذا استمر

الفكر زمنا طويلا وهو يكتفي بترديد ما تسمح به اللغة والنصوص العقائدية والرامزات الثقافية وإجماع الأمة ومصالح الدولة بالتفكير فيه، فإنه يتضخم ويثقل ويتراكم، ويسسيطر على العقل عندئذ ما لم يفكر فيه بتلك اللغة، وفي تلك الدائرة المعرفية، وتلك الحقبة التاريخية، وهذا ما يختبره عمليا كل عربي ناطق باللغة العربية فقط، ولا يعرف غيرها من اللغات الأجنبية الحديثة. أقصد اللغات التي كيفتها وأثرتما الثورات الفكرية والعلمية والفلسفية الحديثة "(1).

فحسب هذا النص المرجعية الإسلامية عاجزة لأنما قائمة على لغة واحدة، وهي لغية متخلفة لأنما ما استفادت من إنجازات العلم الحديث كما هو شأن اللغات الحية الحدثية، الستي استفادت من العلم الحديث وتقومت به وسمحت لأبنائها من إنجاز مستاهج مكنتهم من تأسيس عقل علمي خلاف الإطار الإسلامي الذي ما زال فيه السصراع بين التشبث بالقديم أو الانفتاح على الجديد، وفي هذا أيضا يقول أركون: "نعاني معاناة مأساوية من الاصطدامات الحاصلة حاليا بين المخيال الأصولي، وبين العقل المختهد"(2).

إن الحديث عن سلطة الرفض المكرسة في الإطار الإسلامي، وسيطرة اللامفكر فيه في الفكر الإسلامي والمرجعية الإسلامية من أهم المبررات التي جعلت الخطاب الحدائي يحكم بعجز هذه المرجعية، ومن ثم ضرورة قراء تما بمناهج أخرى تتكفل بالكشف عن مواطن هذا العجز بما يبين إمكانية تصحيح وتفعيل هذه المرجعية أو قطع المصلة معها، في هذه الحال تم التماس المناهج الغربية؛ لألها متقومة بحقائق العلم الحديث كما سبق أن بين ذلك محمد أركون هذا من جهة، ومن جهة ثانية هذه المناهج الغربية تم تجريبها في الغرب وتطورت وصارت تعرف بألها مناهج علمية، وقد كانت لها إنجازات كثيرة برهنت من خلالها على ألها الخيار المنهجي البديل. ومن هذه الإنجازات:

1. إتاحة القراءة بلغات متعددة. فهذه المناهج لم تؤسس في أحضان لغة واحدة، بـــل تـــوزعت علــــى الكــــثير من اللغات الأوروبية الحديثة، وقد وحدنا مثلا المنهج الأنثربولوجـــي كـــيف اقتـــرن في بداياته باللغة الإنجليزية، والمنهج الإبستيمولوجي

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص ١١.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

بالفرنسية وغير ذلك. فالقراءة بأكثر من لغة تتيح الإطلاع على ما عند الغير، وبكيفية صحيحة، وفي ضوء ذلك يتم الحكم على ما عند الأنا إما بالصواب أو بالخطأ. وللذلك وجدنا في النص السابق لأركون اعتبار القراءة باللغة العربية فقط يحول دون قصبول الآخر لأنه لم يتح التعرف عليه بفعل حاجز اللغة. إن التفكير والقراءة بلغة واحدة هو ما يجعل العقل في نظر أركون خاضعا لقوة تلبيسية تقدم الحقائق: "وكألها معقولة وعقلانية، في حين ألها مرتبطة في الواقع بالتخييل والتصوير والتلبيس، أكثر مما هي حقائق مثبتة أو مختبرة بما أجمع عليه العلماء من طرف التحقيق ومناهج كشف الغطاء، وإزالة التزوير عما أنتجه العقل"(1). من هنا تتجلى أهمية تعدد اللغة التي قامت عليها القراءة المعاصرة في الغرب، وهكذا أريد لها أن تطبق على النص الديني عليها القراء.

2. تأسيس فكر علمي في فضاء العلوم الإنسانية. أي أن هذه المناهج الحديثة هي التي قومت الظاهرة الإنسانية وأخضعتها للتجريب إلى درجة قاربت فيها صرامة المنهج في العلوم الطبيعية فضيقت من احتمال الخطأ، وصارت تتنبأ بالنتيجة، وأصبحت علوم الإنسسان علوما بعدما كانت مباحث فلسفية، والفضل في ذلك يعود إلى طبيعة هذه المناهج، ثم كان لهذا الفكر تجلياته في مجالات أخرى مثل السياسة والاقتصاد، وعلاقة الإنسسان بالطبيعة، وعلاقيته بنفسه. كل هذه الجوانب جوانب حضارية، ولذلك سبساهمت هذه المناهج في تأسيس هذه النهضة الحدثية، وهذا ما جعلني أشير إلى سبب إنحساز قراءة معاصرة للمرجعية الإسلامية في صدارة هذا البحث. فبالتفكير العلمي تم إنحاز هذه النهضة في الغرب، وليس بالتفكير الديني، ولذلك ثم التوسم في هذه المناهج على أفسا الخيار البديل، في حين كان ينبغي أن تنتقد هذه المناهج من حيث كولها على أخسار ألبديل ولكن عملية النقد لم تنجز، بل ما أكد عليه الخطاب الحداثي هو إعجابه كهذه المناهج ولذلك كان يمارسها في قراءة النص الديني. أما عملية النقد فهي ضرورية من الناحية المعرفية، وحتى من الناحية الحضارية العامة. وذلك لعدة اعتبارات منها:

أ - التباين بين النص والمنهج. وذلك من حيث الطبيعة؛ فالنص ينتمي إلى فضاء معرفي هو الفضاء الديني الإسلامي، والمنهج ينتمي إلى الفضاء الثقافي الغربي،

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 12.

هـــذا بحال ديني وذاك بحال وضعي. وهذا التباين في الطبيعة يترتب عنه تباين في الآليات وفي المنطلقات وفي النتائج وفي كل شيء، وفي بحال الفرق بين الثقافتين الغــربية والإسلامية. يقول الدكتور طه عبد الرحمان: "هذه معرفة تصل العقل بالغــيب، وتصل العلم بالعمل، وتلك معرفة تقطع العقل عن الغيب وتفصل ما بسين العلــم والعمــل، فلا تناسب هذا التراث ولا تفيد في تقويم أطواره ولا تسحيح مساره "(1). فهذا أحد الجوانب التي ينبغي أن يوجه إليها النقد، وإن كــان الدكــتور طه عبد الرحمان بصدد الرد على الجابري في توسله بالمناهج الغربية إلا أنه ما يرد به على الجابري يرد به على الآخرين طالما أن الملحأ الذي تم اللحوء إليه واحد وهو الثقافة الغربية.

ب المنقة في المحدثين وترك المتقدمين. والمحدثون هنا من انتسب إلى ثقافة الغرب وخاص السبحث فيها، وليس من علماء الإسلام الذين دعوا إلى التحديد في الإطار العام للتصور الإسلامي. فهذه الثقة التي وضعت في هؤلاء الباحثين المعاصرين ينبغي أن ينظر من خلالها إلى مدى كون مناهج هؤلاء الخيار البديل؛ لأها في النهاية لا تزيد عن كونها عملا بشريا يحتمل الصواب والخطأ، وكما تجاوزت مناهج هؤلاء مناهج سابقيهم، يمكن أيضا أن تخضع للنقد الذي يبين لنا مدى كوفا الخيار الوحيد. لكن الانبهار بالآخر وتقليده حجب هذه الرؤية السنقدية. يقول طه عبد الرحمان في هذا المقام منكرا عليهم هذا الصنيع بألهم حسبوا أنه: "كهذا التقليد قد استوفوا شرائط النظر العلمي الصحيح، أو لم يدروا أند ليس كل ما نقل عن المحديث بأقرب إلى الصواب مما نسب إلى العلم المتقدم، ولا الطريق الدي اتخذه العلم الحديث يلغي غيره من الطرق التي بقيت في ضمير الكون أو درست آثارها لغلبة هذا العلم؟ وحتى لو قدرتا أن المناهج الحدثية لا يضاهيها غيرها، ولا يبطلها مرور يسير الزمن عليها"(2).

وهـذا يـؤكد لنا أنه ليس كل قديم يترك ولا كل حديث يعتمد، ولا كل ما انتــسب إلى العلم الحديث بأصوب من غيره طالما أن هذه المناهج أسسها بشر فهي

<sup>(1)</sup> طه عبد الرحمان: تجديد المنهج، ص 10.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

قابلــة لأن تتصف بالصحة والخطأ. من الجوانب التي ينبغي أن تنتقد منها هذه المناهج أيــضا الإلحــاح على استعمالها على الرغم من الاعتراف بفشلها أحيانا وقد تم ذكر المحنهج التاريخي الذي أهم غاية ترجى منه عملية التنبؤ، على الرغم من عدم صحته وصدقه أحيانا، والأمر نفسه بالنسبة للمنهج الإبستيمولوجي، هل أدى عملية القطيعة كمــا نظــر لها أصحابها؟ الحقيقة خلاف ذلك، ولهذا عدت الحضارة الحدثية امتدادا للحـضارة اليوناني القديم، والعلوم والمعارف الحدثية تجليات الفكر اليوناني القديم، وهذا المعنى هو الذي صار يدل على ما يسمى بالمركزية الأوروبية التي تعود تاريخنا إلى حـضارة وثقافــة الــيونان، ولم تكــن هــناك قطيعة حذرية كما يطرحها المنهج حـضارة وثقافــة الــيونان، ولم تكــن هــناك قطيعة حذرية كما يطرحها المنهج الإبــستيمولوجي. هذه الجوانب على الرغم من بروزها كحواجز أو كعيوب في هذه الإبــستيمولوجي. هذه الجوانب على الرغم من بروزها كحواجز أو كعيوب في هذه المناهج إلا أنما لم يتطرق إليها مما يدل على أنما لم تنتقد كخيار منهجي بديل.

من جهة ثانية عملية نقد هذه المناهج تقضي بأمرين اثنين: أما الأول فهو إثبات عجز المنهج الإسلامي؛ لأنه يفترض فيه أن يكون المنهج المتداول في قراءة النص الديني الإسلامي كما كان زمن تأسيس العلوم الإسلامية، وعملية إثبات عجز المنهج تقتضي استعماله وتجسريه ثم بعدد ذلك الحكم عليه بالفشل، وإلا فكيف يتم الحكم بعدم حدوى هذا المنهج وهو لم يجرب بعد؟! فإذا عدنا إلى هذه المسألة فإن المنهج إما أن يحكم عليه بحذا الحكم في القديم، وإما في الراهن. أما في القديم فقد أثبت نجاعته لا يحكم عليه بحذا الحكم في القديم، وإما في الراهن. أما في القديم وانتشارها في ختلف بقاع الأرض؟. وما ترتب على ذلك من إنجازات حضارية في مختلف المجالات استمرت لأكثر من عشرة قرون.

وله المنافي، وإن كان ينتقده لكنه لا ينكر صلاحيته في ذلك الوقت بل يعتبره مناسبا لتلك الماضي، وإن كان ينتقده لكنه لا ينكر صلاحيته في ذلك الوقت بل يعتبره مناسبا لتلك المسرحلة، وهسذا هو معنى التاريخية، وهنا نجد نصف الجواب قد تحقق تلقائيا من خلال القسول بسصلاحية المنهج في القليم، فهو ليس في أصله منهجا عاجزا أو فاسدا، بل هو مسنهج صلح في فترة معينة. أما في العصر الحديث فإن الخطاب الحداثي يرى أن المنهج الإسسلامي عاجز؛ لأن دوره التاريخي قد انتهى وحلت مرحلة تاريخية أخرى لا تعترف بالمسناهج الدينية بل تعتمد المناهج الوضعية المتقومة بنتائج ومناهج العلوم الطبيعية. وهنا يكون التساؤل أيضا هل هذا المنهج الذي انتصر قديما فشل في العصر الحديث؟

الإحابــة على هذا التساؤل تكون في إطار تقدم وتراجع الدور الحضاري العام للمسلمين، والسبب في ذلك ليس المنهج، بل التخلي عنه. وقد تمت الإشارة من قبل إلى أن خاصية المنهج الإسلامي هي ربط العلم بالعمل، ولكن الذي حدث هو الفصل بينهما، إذا فالتخلي عن المنهج هو الذي أدى إلى هذه النتيجة التي أدين بسببها المنهج الإسلامي. واعتبرت المرجعية الإسلامية فاشلة و لم تحقق للمسلمين نهضة تضاهي نهضة الغرب المتقدم، لكن إذا تأملنا الواقع وتأملنا حركة التاريخ، فإننا نجد هذه المرجعية لم تفشل و لم تتوقف وإنما هناك من عمل على توقيفها، رغم ذلك فإنما لا تزال متحققة، وما يدل على ذلك عدة أمور:

- بروز الحركات الإصلاحية في المجتمع الإسلامي، وهي حركات تسعى إلى ترسيخ هذا المنهج الإسلامي وإبقاء النص الديني الإسلامي مرجعية المسلمين العليا التي لا يجوز التخلي عنها بحال، وقد كانت هذه الحركات حتى وإن شابحا شيء من السنقص، وذاك أمر طبيعي لأنحا عمل بشري، إلا أنحا تشخص الأخطاء المتفشية وتصححها، وتحدد ضوابط ومعالم للتعامل مع المستجدات، وقد توزعت اهمتماماها على مختلف بحالات الحياة الإسلامية السياسية والاجتماعية والشرعية البحتة وكل ذلك في إطار المرجعية الإسلامية، مما يدل على حيوية النص الديني واستيعابه للزمان والمكان حتى إذا قبل بأن راهن المسلمين متخلف قبل إنه راهن علماني وليس دينيا، ولذلك كانت هذه الحركات الإصلاحية مدركة لهذا الفارق بين أمسس المسلمين ويومهم، بين مرجعيتهم الأصيلة وبين المرجعية العلمانية الحالية، ولا تزال الدعوة إلى المرجعية الإسلامية قائمة ومستمرة، وهذا خلاف الوضع في الغرب فالفكر الديني تراجع بشكل كلي، وهنا نجد خصوصية الأديان فالإسلامي وغير ذلك من أوجه الخلاف التي لم تراعها القراءة الحداثية للنص الديني.

تجديد لا تعني الإلغاء أو القطيعة كما يقول الحداثيون، وإنما تعني إضافة شيء أو تصحيح شيء دونما قطيعة، ودونما مساس بالمقدس الذي تم إلغاؤه في الخطاب الحداثي لكان الحداثسي. ولو كانت المقاصد حسنة لدى حملة ودعاة الخطاب الحداثي لكان عملهم يسسير في هذا الإطار خاصة وأن دعواهم قائمة على ألهم يمارسون الاحتهاد، وألهم مجتهدي العصر ومجدديه.

إذا فطرح مسائلة تحديد العلوم الإسلامية في الراهن لدليل حي على استمرارية المسرجعية الإسلامية، ولذلك كانت هناك دعوات إلى وجوب التجديد، يقول الدكتور محمد عمارة عن هذا التجديد: "ليس بجرد أمر مشروع وجائز ومقبول، وليس بحرد حق من حقوق العقل المسلم على أهل الذكر والاختصاص من علماء الإسلام، وإنما هو سنة وضرورة وقانون وبدون التجديد الدائم والمستمر للفكر والفقه والخطاب الإسلامي، تحدث الفجوة بين الشريعة الإسلامية التي هي وضع إلهي ثابت، وبين مقتضيات ومتطلبات الواقع المتغير والمتطور دائما وأبدا"(1).

كما أن ممارسة التحديد متحققة منذ بداية تأسيس العلوم الإسلامية وقد تجلى هذا التحديد في أصول الفقه في إضافات الشاطبي لما بدأ به الشافعي، وفي الفقه إذ وضحت أبواب فقهية لم تكن معروفة عند القدامى مثل فقه النوازل ومثل ما يطرح الآن فقه الأقليات وهو الذي يبحث في الوجود الإسلامي خارج البلاد الإسلامية، وغير ذلك من مجالات التحديد التي تؤكد حيوية النص الإسلامي، وبروز عقلانية مؤمنة، يقول الدكتور محمد عمارة وهو يتحدث عن نزعة الستحديد: "والذين يقرأون فكر وفقه وخطاب آلاف الكتب التي أبدعها المئات من علماء مدرسة الإحياء والتحديد يدركون كيف أن الخطاب الديني الإسلامي المعاصر قد أصبحت لديه عقلانية مؤمنة متميزة عن الجمود الحرفي عند ظواهر النصوص، وعن العقلانية الوضعية اللادينية الغربية التي تؤول الدين فتجعله دينا طبيعيا، وإفرازا بشريا لا علاقة له بالدين الإلهي الذي حاء به نبأ السماء العظيم"(2).

<sup>(1)</sup> محمد عمارة، الخطاب الديني بين التجديد الإسلامي والتبديد الأمريكاني، مكتبة الشروق الدولية القاهرة ط1 (1424هـ/2004م)، ص 7.

<sup>(2)</sup> محمد عمارة: الخطاب الديني بين التجديد الإسلامي والتبديد الأمريكاني، ص 12.

تحقيق نجاحات معينة في المجال السياسي. كان أبزها الثورة الإسلامية عام 1979 في إيران والتي كان صداها في مختلف أنحاء العالم الإسلامي وقد مر بنا الحديث عينها كيف أنها اتخذت نموذجا عند الحداثيين على فشل تنبؤهم بالمستقبل الإسلامي، وليست لوحدها بل تنامى الوعي الإسلامي في أقطار إسلامية كثيرة وصارت الدعوة إلى المرجعية الإسلامية مهيمنة على سائر الخطابات في العالم الإسلامي، وهذا ما أكدته الانتخابات في العالم الإسلامي تشهد بذلك تجربة: الجزائر، والأردن، وتركيا، ومصر، والآن في فلسطين حيث تم اختيار المشروع الإسلامي دون غيره. مما يدل على أن المرجعية الإسلامية صارت مطلب الأمة، وليست مسألة نخبوية فقط.

فإذا جينا إلى الحكم على المنهج الإسلامي بالفشل وعلى المرجعية الإسلامية بالعجز فهذه الوقائع تثبت لنا عكس ذلك، وبالتالي إذا جاء الخطاب الحداثي مدعيا أن المناهج الغربية هي الخيار البديل بناء على فشل المنهج الإسلامي فهذا الادعاء باطل بأن المنهج الإسلامي حرب قديما وأثبت حدواه وها هو الآن يتجدد وهو بصدد رد هذه المناهج الدخيلة. هذا عن الأمر الأول أما الأمر الثاني الذي ينبغي من خلاله بيان كون هذه المناهج هي الخيار البديل هو دراسة وتحليل المذي ينبغي من خلاله بيان كون هذه المناهج هي الخيار البديل هو دراسة وتحليل المغربية الحديثة.

وإذا وقف الحسلامية لم تستم من أساسها، ومناقشة المنهج الإسلامي لم تتم من الله ومناقشة المنهج الإسلامي لم تتم من قواعده وإنما تمت من خلال الهدف الذي يصبو إليه والغاية التي يسعى إلى تحقيقها وهي إعادة الحاكمية للشريعة الإسلامية، فهي المسألة التي شغلت عليهم اهتمامهم وجعلت الخطاب الحداثي العربي المعاصر يجعل منها الخصم الأساسي، بل تأسيسه قام على هذا الأساس ولذلك كانت بحاجمته مع الخطاب الديني وبروز مظاهر المنافسة بينهما في الجالات الإعلامية والسياسية والفكرية حول هذا الهدف السذي يعتبره الخطاب الديني عقيدة لا بد من مناصرتما ويعتبره الخطاب الحداثي للخطاب الحداثي المحطاب الديني كانت تدور حول هذه الغاية التي حددها الخطاب الديني.

وإذا عـــدنا إلى الفـــصول السابقة من هذا البحث وطبيعة القراءة الأركيولوجية والإبــستيمولوجية وغيرها التي دارت حول أسس الخطاب الديين قد يقول قائل بأن ذلك ما يؤكد أن النقد انصب على الأسس والمبادئ التي قام عليها الخطاب الديني. والحقيقة أنه حتى ذلك النقد الذي أنجزه الخطاب الحداثي كان نقدا غائيا أكتُـر مـن أي اعتبار آخر؛ أي أنه كان يهدف إلى رفض إعادة الحاكمية إلى الشريعة الإسلامية في الواقع الإسلامي، وإلى التركيز على الإنسان كما هو ديدن الحداثــة في الغرب. يقول عزيز العظمة وهو يبدي توجسه من تنامي الحركات الإسلامية التي تسعى إلى تحقيق هذه الغاية: "أذكر بأن هذا المسار الفظيع الذي يلوح أمامننا، وعيد بصيغة الوعد، إن هذا المسار ليس حتما ولا أحلا، بل هو وجــه من وجوه صراع قائم منذ مدة، وإنني بتذكيري هذا إنما أساهم في إعادة الاعتسبار للوعسى الذاتي المساوق لتاريخنا الحديث برمته القائم في مركزه، وفي الإشارة إلى أنا لسنا بعيدين بالسليقة والأصالة والضرورة عن إمكانية إعمال العقل في سبيل المصلحة الوطنية، وإلى أن إيثار إعمال العقل، واعتبار المصلحة التاريخسية علسى الهوى والحنين ليس غريبا عن طباعنا، فإن لم ندافع عن مركزية رؤيانــا هـــذه في تاريخنا الحديث لظلت بلادنا العربية ضحية تاريخ ساخر منها، ومسخرة لمصلحة الآخرين ممن يريدون لها البقاء على التخلف، وليس لهذا الوعى الذاتي للنهضة إلا عنوان واحد هو العلمانية"(1).

فهــذا النص كغيره من النصوص الكثيرة التي تضمنها الخطاب الحداثي العربــي المعاصـر، يبين موقفه من الخطاب الديني المتمثل في الرفض والخوف منه لأن هذا الأخير هو الخصم الحقيقي للعلمانية، ولذلك قلت بأن المناقشة تمت على مستوى الغايــة، وإذا كانــت كــذلك فإن الخطاب الحداثي وقع في عين ما أعابه على الخطاب الديني فالمسألة هنا لم تعد علمية بقدر ما أخذت تجليات أخرى مثل:

الإيديولوجيا. فقد صارت مسألة إيديولوجية أكثر مما هي مسألة معرفية، وهذا ما تجلى في الكثير من كتابات الحداثيين، وقد مر الحديث عن سلطة النص ونقدها، وكيف أن النقد لم يكن لذاته بقدر ما كان لهدم القول بسلطة النص وعرفنا عند الجابري كيف أن الهدف الأكبر من مشروعه هو تحرير التراث من البطانة

<sup>(1)</sup> عزيز العظمة: دنيا الدين في حاضر العرب، ص 32.

الإيديولوجية، لكنه في النهاية لم يزد عن ممارسة الإيديولوجيا، ثم تجلى الموقف أكثر تحللا من الضوابط العلمية مع أركون وهو يتحدث عن قراءته للنص القرآني فيية في في في القراءة، طريقة في في القراءة، طريقة عررة في آن معا من الأطر الدوغمائية الأرثوذكسية، ومن الاختصاصات العلمية الحديثة التي لا تقل إكراها وقسرا، إن القراءة التي أحلم بها هي قراءة حرة إلى درجة التشرد والتسكع في كل الاتجاهات... إلها قراءة تجد فيها كل ذات بشرية نفيسها، سواء أكانت مسلمة أم غير مسلمة (1). وهذا الكلام غاية في الخطورة، وهو ينم عن اندفاع صاحبه إلى موقف منفلت إلى درجة أن مترجم أركون قال بأنه لأول مرة يجد أركون يمدح الفوضى والتشرد والتسكع (2) وهذا كلام خطير؛ لأن القرآن الكرم له آداب التعامل معه التي خوطب بما المسلم. وبهذا وقع الخطياب الحداثي في الإيديولوجيا التي أدان لأجلها الخطاب الديني، وابتعد عن العلمية التي ادعاها لنفسه.

التقليد. أي ألها تقليد أكثر مما هي إبداع، وهذه آفة أخرى من آفات الخطاب الحداثي العربي المعاصر، فلم يسع إلى العمل الإبداعي بقدر ما اكتفى بالنقل والتقليد، تقليد ثقافة الغرب بطيعة الحال، سواء ثقافته الحديثة والمناهج المعتمدة كليها تنسسب إلى هذه الثقافة، أو التوسل أحيانا ببعض مبادئ وآليات الثقافة اليونانية القديمة، وفي هذا يرد الدكتور طه عبد الرحمان على الجابري ومن خلاله على النسزعة المعاصرة في قراءة النص الديني ألها تقلبت بين الثقافة الغربية الحديثة والثقافة اليونانية القديمة؛ أي أن العناصر التي أبقي عليها هي في أصلها يونانية وتضمنها النص الإسلامي<sup>(3)</sup>.

من خلل ما تقدم يتبين لنا أن الخطاب الحداثي لم يمتحن المناهج المنقولة من حيث كولما الخيار المنهجي البديل، وهذا ما تبين لنا من خلال الهدف من القراءة المعاصرة للنص الديني الذي هو بناء لهضة تعتمد على المرجعية الأصيلة، ولكن النتيجة كانت خلاف ذلك. أما بناء الدعوى والاستدلال عليها فلم يتحقق أيضا؛ فالمناهج

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 76.

<sup>(2)</sup> أنظر هاشم صالح في تعليقه على نص أركون، المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(3)</sup> طه عبد الرحمان: تجديد المنهج، ص 9.

الإسلامية لم تخصع للنقد حتى يبرهن على فشلها، ولا تم تجريبها حتى يحكم عليها بالعجز، ولذلك كان الأحرى تجريب هذه المناهج الإسلامية لا تركها وتقليد غيرها دونما اختبارها كمناهج بديلة تتكفل بالإجابة على التساؤلات الراهنة.

#### المطلب الثاني: التمهيد لإنزالها على النص الديني

كانست النتيجة المتوصل إليها في المطلب السابق أن القراءة الحداثية للنص الديني الإسلامي قراءة منهجية بالدرجة الأولى، وقد اجتهدت في بيان خطئها؛ لأنها لم تمتحن المسناهج المنقولة من حيث كونها الخيار المنهجي البديل. وما دامت هذه القراءة قراءة منهجية بالدرجة الأولى وعلى افتراض أن النص الديني الإسلامي في حاجة إلى قراءة جديدة وفق المناهج المعاصرة، فهل تم التمهيد لإنزال هذه المناهج بما يكفي لتصبح صالحة يمكن التعاطى وفقها مع النص الديني؟

لقد تحست الإشارة في الباب الثاني إلى مبررات توظيف كل منهج على حده، والمستأمل في تلك المبررات يلمس غياب عملية التمهيد لتوظيف هذه المناهج في قراءة السنص الديني الإسلامي، طبعا هذا الأمر - الاستفادة من مناهج غير إسلامية - لا يخالف الإسسلام من الناحية المبدئية، وإنما يخالفه إذا تجرد من الضوابط التي وضعها الإسسلام، وصار يساوي بين الدين والتاريخ، وبين الوضعي والإيماني، وبين البشري والإلهدي، أما إذا وضع كل شيء في نصابه وأعطى كل موضوع حقه، وتم الالتزام بالسضوابط الشرعية فساعتها يكون أمرا مشروعا، ألم يجعل الإسلام "الكلمة الحكمة ضالة المؤمن فحيث وحدها فهو أحق بما "؟(1).

لقد أدرك حملة التصور الإسلامي في الراهن مدى الحاجة إلى عملية التحديد وقد أسرت من قبل إلى موقف الدكتور محمد عمارة من هذه القضية، فراحوا يؤكدون على ضرورة هذا التحديد خاصة على مستوى المنهج، يقول الدكتور طه عبد السرحمان: "لا سبيل إلى حصول التحديد في اليقظة الإسلامية بغير طريق التوسل في تسأطير وتنظيم وتأسيس هذه التحربة الإيمانية العميقة بأحدث وأقوى المناهج العقلية، وأقسدرها على مدنا بأسباب الإنتاج الفكري، وليس يخفى أن القصور في هذا الباب

ديث رواه ابن ماجة، أنظر سنن ابن ماجة، دار إحياء النراث العربي بيروت(1395ه/1975م)،
 حديث رواه ابن ماجة، أنظر سنن ابن ماجة، دار إحياء النراث العربي بيروت(1395ه/1975م)،

هــو الــذي جعل هذه اليقظة تنحو مناحي أطمعت الخصوم في التعرض لها دون أن يجدوا من أصحابها من يقدر على معارضتهم بما يفحم ويلجم خصومتهم، ولو أن أهل الــيقظة حصّلوا ملكة منهجية عمل التغلغل في تجربة الإيمان على فتح آفاقها، لتمكنوا مـن إقامــة فكر إسلامي حديد يحصّن هذه اليقظة ويمنع عنها تقول القائلين وتحامل المغرضين "(1).

من خلل هذا الكلام فالحاجة إلى التجديد المنهجي بالنسبة للمسلم المعاصر حاجة ماسة، بل اعتبرت شرط حراسة هذه اليقظة الدينية، ولكن لا بد لها أن تكون منضبطة شرعيا، وهذا ما أشار إليه الدكتور طه عبد الرحمان في هذا النص "التغلغل في تجربة الإيمان" لألها بذلك تصير مناهج إيمانية وهذا يتحدد لنا لماذا التمهيد لإنزالها على النص الديني الإسلامي؟ إنه لعدة أسباب أهمها:

1. تباين الموضوع والمنهج. وإن تمت الإشارة إليه في المطلب السابق لكنه يطرح على مستوى هذا المطلب كذلك؛ فالمنهج ينتسب إلى مجال ثقافي هو الثقافة الغربية، والسنص هو النص الديني الإسلامي، والاختلاف بينهما متحقق على عدة مستويات؛ فعلى مستوى المبدأ النص إلهي المصدر وبذلك فهو نص ديني، أما المنهج فهو وضع بسشري. وعلى مستوى الغاية النص يسعى إلى ربط الشهادة بالغيب، والمنهج يريد الفسصل بينهما، النص الديني يهدف إلى إسعاد الإنسان في الحياة الدنيا وفي الآخرة. والمسنهج يسريد التركيز على الدنيا فقط. كما أن التباين بينهما متحقق على مستوى الغراسة هو نص الوحي. أما في الإطار الإسلامي مادة الدراسة هو نص الوحي. أما في الإطار الغروث الفلسفي.

فالتباين المتحقق على هذه المستويات أحد الحواجز التي تحول دون تعميم المناهج الحديثة إلا إذا تم التمهيد لإنزالها على النص الديني، بأن يتم تكييفها وفق مبدأ وغاية السنص الديني مثلا، أو يتم البحث عن العناصر المشتركة بين هذه المناهج والموضوع المسدروس بما يتيح الاعتماد عليها في عملية القراءة، كما استعمل علماء الإسلام في القسديم المسنطق الأرسطي بناء على العناصر الموضوعية التي تضمنها المنطق. والتي لا تخالف النص ولا تخالف العقل. من الأمور التي تقتضي التمهيد لهذه المناهج إذا كولها غسريبة عن النص، وإن كان الخطاب الحداثي يلتمس التبرير باسم العلم؛ أي أن هذه

<sup>(1)</sup> طه عبد الرحمان: العمل الديني وتجديد العقل، المركز الثقافي العربي ط2 (1997)، ص 10.

المسناهج تنتسسب إلى العلم الحديث الذي حقق قدرا كافيا من الموضوعية تمكّنه من استعماله حتى خارج إطاره.

لكسن هذا الكلام لا يؤخذ على إطلاقه وسبق الذكر أن هذه المناهج يمكن أن تكسون ممارسة إيديولوحسية، وبالتالي وقعت في عين ما حذرت منه، ويقوى هذا الاحستمال خاصة إذا عسرفنا ألها مناهج المستشرقين، ومواقفهم من الإسلام وتراثه مواقسف معروفة بالعداء. يقول الدكتور طه عبد الرحمان: "لكن المستشرق وإن زانه علسم منبئق من أصول تراثه، وتطلع إلى أن يستخدم هذا العلم في الكشف عن غير تسرائه فلا يجوز أن يطمئن أصحاب هذا التراث إلى أحكامه، حتى يقوم الدليل القاطع علسى حصول أسباب الاطمئنان، وليس ذاك لأن المستشرق ما يفتاً يلبس على الغير، ويسشكك فسيما عنده وفيما ورثه كما وقع من بعضهم وإنما لأن المعرفة التي يحملها ليست من صنف المعرفة التي تولدت بها مضامين التراث الإسلامي العربسي وتكونت ليست من صنف المعرفة التي تولدت بها مضامين التراث الإسلامي العربسي وتكونت عسن السنم، بل وهي المناهج التي لا تخلو من خلفية؛ هذه الخلفية التي تقضي على عسن السنع، وبالتالي يزول المبرر الذي على أساسه اعتمدت.

 حاجز اللغة. فهذه المناهج صيغت بلغات هي اللغات الأوروبية الحديثة، بينما النص عربي اللغة. هذا التباين اللغوي جعل عملية إنـــزال المنهج على النص الديني يتوسل فيها بعملية الترجمة، وهذه العملية تقتضى أمرين اثنين:

- إتقان اللغة المنقول منها.
- إتقان اللغة المنقول إليها.

وهي عملية ليست بالشيء اليسير، بل تقتضي جهدا جبارا عادة ما يكون جهد مؤسسات لا جهد أفراد. هذا وجه من وجوه الصعوبة، أما الجانب الثاني فهو عدم المعسرفة بالعسربية ولذلك نجد في الكثير من الأحيان المفاهيم الموظفة توظف كما هي دون بحسث عسن مقابل لها في العربية، وعدم المعرفة باللغة العربية أوقع دعاة الأخذ بالمسناهج المعاصرة في العبارة القلقة التي لا تستقيم والكلام العربسي السليم، الفاقدة لأصسول التبليغ في اللغة الغربية وعدم امتلاك اللغة العربية وهي اللغة المنقول إليها

<sup>(1)</sup> طه عبد الرحمان: تجديد المنهج، ص 10.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

يحـــتم عملـــية تمهـــيد تتمثل أولا في إتقان هذه اللغة بما يمكن مستعملها من تبيئة أي مصطلح ينقله إليها.

وفي هذا نجد الدكتور طه عبد الرحمان يعاتب الجابري على ترجمته الخاطئة حينما نقل نصا فرنسيا هو: "La logique est La physique de lobjet quelconque" والتي تأولها الجابري بقوله: "إن المنطق أو العقل هو في نهاية التحليل جملة من القواعد مستخلصة من موضوع ما، وهكذا فكلما توفر لدينا موضوع ذو خصوصية واضحة أمكن القسول بوجود عقل أو منطق خاص"(1). هذا التأويل عابه الدكتور طه عبد الرحمان لسببين: أما الأول فهو عدم ذكر المصدر الذي أخذ منه، والثاني هو عدم دقة التسرجمة ولسنلك قال بأن المقابل العربي للعبارة السابقة هو: "المنطق يدرس كل الموضوعات أيا كانت، يمعني أن القوانين التي يستخرجها ليست خاصة بهذا الموضوع أو ذاك، وإنما شاملة لكل الموضوعات كائنة ما كانت"(2).

وهذا فالترجمة ليست دائما أمينة، الأمر الذي يقتضي التمهيد لعملية نقل المنهج، هذا التمهيد الذي يتمثل في إتقان اللغتين معا: الأصلية والمنقول إليها حتى يمكن تفادي الخطا وحتى تكون الترجمة ترجمة دقيقة. ومن جهة أخرى الاعتماد على الترجمة لا يسلم من التجلي الأيديولوجي، بالإضافة إلى خصوصيتها ولفظيتها خلاف المنهج السذي اعتبر موسوما بالعقلانية، وهذا فيما يتعلق باللغة المنقول منها من هذين السوجهين؛ أعني صعوبة الترجمة، وتجلياتها الإيديولوجية تكون حاجزا لا بد من أخذه بعين الاعتبار خاصة إذا ما تعلق الأمر بالنص الديني الإسلامي وبشكل أخص النص القرآني، ولهذا فالعملية تقتضي إجراء تمهيد به تكيف هذه المناهج مع مقتضيات النص السيني الإسلامي. وهنا يمكن التساؤل كيف يتم هذا التمهيد بناء على ما تقدم من بيان ضرورته؟ يمكن تصور كيفية هذا التمهيد، إنه يقوم على عدة أمور منها:

1. إتقان اللغة العربية. لأن اللغة العربية هي اللغة التي قامت عليها النصوص الإسلامية كلها سواء النص القرآني أو النص النبوي أو النص التراثي، ولذلك لا يمكن لدارس النص الديني الإسلامي والباحث فيه أن يبحث دونما علم بالعربية أو بزاد قليل فسيها وللذلك كان علماء الإسلام يشترطون فيمن يبحث في النص الديني أن يكون

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي، ص 25، 26.

<sup>(2)</sup> طه عبد الرحمان: تجديد المنهج، ص 43.

على قدر كاف من العلم باللغة العربية يؤهله إلى تفسير شيء من القرآن الكريم أو من حديث النبي صلى الله عليه وسلم، أو حتى في مجال الاحتهاد من أحل استنباط حكم أو بناء قاعدة فقهية أو أصولية أو غير ذلك.

فاللغة العربية إذا شرط لا يمكن إغفاله بحال من الأحوال، والناظر في الخطاب الحداثي يجده يشير إلى هذا الأمر، فقد تم الوقوف على طبيعة نظرة الحداثيين إلى النص السديني الإسلامي على أنه نص لغوي كسائر النصوص اللغوية، كما أننا وجدنا مع محمد أركون اشتراطه على من يأخذ بالمناهج المعاصرة أن يقرأ بلغة من اللغات الأوروبية المعاصرة، وأنه من لم يستوف هذا الشرط فإنه غير مؤهل لخوض غمار السبحث في الأنثربولوجيا أو في أي علم من العلوم الإنسانية بالمستوى التي هي عليه الآن في الإطار الغربي، والمفارقة هنا أنه لم يشترط على من يبحث في النص الديني الإسلامي أن يكون ممن يجيد اللغة العربية؟!، بل كثيرا ما يقف عند ترجمة بعض أقوال أو مقالات المستشرقين ويوظفها مترجمة دونما اشتراط للغة العربية، وحتى بعض ألحداثين العرب أنفسهم تكوينهم غير عربي، ويكتبون بغير العربية، ومنهم محمد أركون نفسه الذي يكتب بالفرنسية ثم تترجم أعماله إلى العربية، وقد أشرت من قبل ألى مسألة الترجمة وما يصاحبها من عوائق تحول دون بلوغ الحقيقة، ودون إنجاز معرفية موضوعية.

وقد أشار الدكتور طه عبد الرحمان إلى هذه المسألة - إتقان اللغة العربية - على أساس أن العلوم الإسلامية صيغت باللغة العربية، ولذلك يجب إتقان هذه اللغة؛ لأن عدم إتقافها هه الذي تسبب في بعض النتائج التي توصلت إليها القراءة الحداثية كالنظرة التجزيفية التفاضلية (1). كما أن إتقافها يمكن من معرفة علاقتها بالنص القرآني خاصة، وذلك ما يجعل النظرة اللسانية كما أخذ كما المنهج اللساني نظرة غير سوية لأفها لم تراع طبيعة العلاقة بين النص القرآني واللغة العربية. من جهة أخرى إتقان اللغة العربية هو الذي يمكن مستعمليها من بناء تصور معين للمناهج المنقولة، ويتم العمل على تكييف هذه المناهج مع طبيعة النص، وتصاغ صياغة أخرى وتستبدل مفاهيمها بمفاهيم عربية، وهكذا تكون قد قربت من النص الديني الإسلامي وتم التمهيد لتطبيقها عليه أو قراءته كما فليست المناهج المنقولة مرفوضة لمحرد كولها منقولة،

<sup>(1)</sup> طه عبد الرحمان: تجديد المنهج، ص 10.

بــل هي مرفوضة لأنما لا تتناسب والنص الديني الإسلامي، بدليل أن المنطق وهو من العلوم المنقولة في القديم تم التمهيد له وتمت الاستفادة منه في العلوم الإسلامية، وبدليل أن نـــتائج العلــوم الطبيعية في العصر الحديث يستعان بما في بناء الإعجاز العلمي في القرآن والسنة.

ور المستهج الإسلامي. لأن إتقانه أمر كفيل بعدة أمور كلها تعين على عملية التمهيد لتطبيق المناهج المنقولة على النص الديني، مثل:

مـــدى الاكـــتفاء به ومدى الحاجة إلى غيره؛ وهذا في الإطار العام الذي يوجب اختـــيار المــنهج بناء على طبيعة الموضوع، فالوقوف عند المنهج مرهون بإتقانه ومعرفته حق المعرفة، والدعوة إلى تجاوزه واستعارة مناهج أحرى موقوفة كذلك علمي إتقانه ومعرفته حق المعرفة. وعدم إتقان هذا المنهج هي التي جعلت الحكم عليه بالعجز، وقد مر بيان ذلك دونما تجريب لهذا المنهج، ولهذا نجد في بعض الأحيان مشالا الحكم على علوم الحديث بألها وصلت إلى غايتها، وألها علوم نصحت واحترقت، وأن منهج المحدثين صار مدعاة للسخرية(1). في حين أن هؤلاء النقاد، ودعاة التحديث لا أحد منهم مثلا تحدث عن المنطق الصوري الذي اعتبر مولده كاملا مع أرسطو، وأنه اعتبر علما جامدا لا يفيد منذ عهد ديكارت ولـــذلك أبدل بالمنطق الرياضي، رغم ذلك لا تزال المقولات المنطقية متداولة في أدبياهم وأحسب أن السبب هو عدم إتقان المنهج الإسلامي الذي من خلاله يعرفون هل هو حدير بالاعتماد أم أنه دون ذلك. لكن الحكم عليه بالعجز كان مسبقا، دونما معرفة حقيقة هذا المنهج. ويرجع الدكتور طه عبد الرحمان عدم هذا الإتقان إلى سبب قوي هو عدم معرفة اللغة نفسها فيقول: "فكيف يصح إذا لمن لا يجيد لغة التراث أن يدعى لنفسه المقدرة على تقويمه؟ فمن أين يقع على حقيقة مضامينه وعلى كنه آلياته؟!"(2).

- معرفة مواطن الصحة فيه ومواطن الخطأ. فلا يمكن معرفة ذلك إلا من خلال إتقان هــــذا المنهج، والهدف العام للقراءة المعاصرة يقتضي هذا؛ لأن الانتظام في المرجعية الإســــلامية اقتضى منهجية معينة، ولكن قبل ذلك لا بد من معرفة مواطن الصواب

<sup>(1)</sup> عبد الله العروي: مفهوم التاريخ، ج1، ص 213.

<sup>(2)</sup> طه عبد الرحمان: تجديد المنهج، ص 10.

لاستئمارها، ومواطن الخطأ التي يمكن أن يكون وقع فيها المسلمون فيتم تجنبها. والمفارقة أنا حينما نعود إلى ما يقوله الحداثيون نجده مستساغا لكن ما يطبقونه يخالفون فيه أقوالهم، فقد قالوا بضرورة العودة إلى المرجعية الإسلامية، ولكن عند التطبيق قالوا بالانفصال عنها، وقالوا عن أنفسهم بألهم محددين، ولكنهم لم يمارسوا التحديد بل مارسوا النقد والقطيعة، واعتبروا أعمالهم اجتهادات تحل محل اجتهادات السشافعي والإمام الشاطبي ولكنهم لم ينضبطوا بشيء من ضوابط الاجتهاد، ولذلك لم تتيسر لهم معرفة مواطن الصواب والخطأ في المنهج الإسلامي، وذلك أمر كاف في عدم قدرةم على الحكم عليه بالعجز أو بعدم الصلاحية.

فلو أتقن المنهج الإسلامي لتم التعرف حقيقة على مدى قدرته بالنهوض بقراءة معاصرة للنص الديني، ولتم من خلال ذلك الإجابة على الأسئلة المطروحة في ساحة الفكر المعاصر، وإذا أدركت نقائص معينة في هذا المنهج ساعتها يمكن الاستفادة من مناهج الآخرين بما فيها المناهج المعاصرة، فيتم انتقاء ما يتلاءم مع النص المدروس وما ينسحم مع البناء العام للمنهج الإسلامي، فتكون العملية عملية تمهيد لإنرال هذه المناهج على النص الديني الإسلامي.

3. إتقان المنهج الغربي. أي المنهج الغربي الحديث؛ فمن خلال إتقانه وقبل ذلك إتقان المنهج الإسلامي، وتجاوز حاجز اللغة، من خلال ذلك يتسنى استعمال هدف المناهج في مجال النص الديني الإسلامي وليست هي التي تستخدم المؤمنين بها، وهدف السني كان يقوله أصحاب المنهج اللساني عن اللغة بألها توظفهم بقدر ما يوظفولها؛ لأن الإنسان حينما يفكر يفكر بلغة، وإتقان المنهج الغربي يتيح لمستعمليه من حملة الخطاب الحداثي في الوقت المعاصر معرفة عدة أمور منها:

- مدى التآلف والتنافر بينه وبين النص والمنهج الإسلاميين. وبناء على ذلك يتم التعرف على أوجه الاتفاق، التعرف على أوجه الاتفاق وأوجه الاختلاف فيتم التقريب بين أوجه الاتفاق، ويوحد بينهما، أما ما خالف المنهج الإسلامي فيتم طرحه، وهكذا يمكن التمهيد لإنسزال هذه المناهج على النص الإسلامي، وهذه خطوة لا يمكن إنجازها إلا يمعرفة المنهج الغربي حق المعرفة.
- مدى الحاجة إليه. وهو أمر منوط بالأول فإذا كان المنهج الغربي في تنافر دائم مــع النص الإسلامي فلا تكن هناك حاجة إليه، وإذا كانت هناك محطات تآلف

فــتلك هــي المحطات التي تتحدد فيها الحاجة إلى هذه المناهج، وهذا أمر مرهون بإتقــان هذا المنهج الغربــي. أما إذا كان استعماله والدعوة إلى ضرورة توظيفه علــي أساس الإعجاب به فقط أو على أساس خلفية إيديولوجية فقط ففي هذه الحال يتعذر استخدامه. أما إذا تم إتقانه وعرفت مواطن الصحة فيه ومواطن الخطأ فالإســلام لا يخــشى الحــق والصواب حتى وإن ظهر على يد مخالفيه، وقد رد الدكتور طه عبد الرحمان بعض الآثار والنتائج التي توصلت إليها القراءة المعاصرة للسنص الديني معتبرا دعاتما مقلدين فقال: "وحتى لو قدرنا أن المناهج الحدثية لا يسخاهيها غيرها، ولا يبطلها مرور سير الزمن عليها، فهل ملك هؤلاء المقلدون خاصــية تقنياتما، وتفننوا في استعمالها، حتى جاز لهم أن ينقلوها إلى غير أصولها، فيخرجون التراث على مقتضاها ويفتون بإلغائه أو بحصره؟"(1).

هـــذا إنكــار عليهم كوهُم لم يتقنوا هذه المناهج ورغم ذلك ينقلوها إلى المجال الإسلامي الذي ليس مجالها، ثم يحكم عليهم بعدم معرفتهم هذه المناهج فيقول: "الواقع أن التمكن من هذه المناهج لم يكن من نصيبهم، ولا التفنن في استخدامها كان طوع أيــديهم ولا ينكر ذلك إلا من هو دوهُم تمكنا في العلم ودوهُم تفننا في العمل، ولا أدل علــي ذلك من أهُم عاجزون عن الاستقلال عن تلك المناهج والإتيان بما يقابلها ولو على نمطها"(2).

من هنا تبدو أهمية إتقان المنهج أي منهج إذا أريد نقله وإسقاطه في خارج مجاله. كما أن إتقان المنهج الإسلامي ورفع حاجز اللغة أيضا من الضروريات. من خلال المعرفة بهذه العناصر الثلاثة يمكن التمهيد لتوظيف هذه المناهج في الإطار الإسلامي؛ فعن طريق رفع حاجز اللغة يتم تفادي إيديولوجية الترجمة، وعن طريق إتقان المنهج الإسلامي تعرف مدى الحاجة إلى غيره، وعن طريق إتقان المنهج الغربي نعرف مدى إمكانية استعماله في قراءة النص الديني الإسلامي.

ومن خلال ما تقدم تبين لنا أن هذه الآليات لم تراع في الخطاب الحداثي، الأمر السندي أدى إلى تأسيس رؤية غربية عن الرؤية الإسلامية، وإلى تكريس نتائج تخالف الإسلام، وأهسم هذه النتائج القول بتاريخية النص الديني التي هي مدار هذا البحث

<sup>(1)</sup> طه عبد الرحمان: تجديد المنهج، ص 10.

<sup>(2)</sup> طه عبد الرحمان: تجديد المنهج، ص 11.

وموضوعه. وإذا كانت هذه العناصر هي التي تقوم عليها عملية التمهيد لإنزال المسناهج الغربية على النص الديني فهل تحققت أم لا؟. من خلال الإجابة على هذا التساؤل التي يجب أن تنبع من تتبع كتابات الحداثيين يمكن الحكم بألها تحققت أم لا وبالتالي هل تم التمهيد لها أم لا؟.

فبالنــسبة لــشرط اللغــة يمكن القول بأنه لم يتوفر بالقدر الذي يمكن الخطاب الحداثي من إنجاز قراءة معاصرة للنص الديني ولا أدل على ذلك من:

- تخصص المشتغلين بهذه القراءة. فهؤلاء ليسوا ممن تخصص في الدراسات اللغوية أو في الأدب العربي، وإنما كانت تخصصاتهم في سائر فروع العلوم الإنسانية كالأنثربولوجيا، أو في الفلسفة، أو التاريخ، أو علم الاجتماع، وحتى في الهندسة، وقال منهم من كان متخصصا في اللغويات، وهذا ما يجعل إتقان اللغة أمر غير متحقق. ومنهم من كان متخصصا حتى في العلوم التقنية. فقد كان محمد شحرور مهندسا وأحد الذين تناولوا بالدراسة النص القرآني ضمن كتابه "الكتاب والقرآن". والذي أراد فيه أن يقرأ القرآن الكريم قراءة تأويلية تقوم على أساس لغوي بالدرجة الأولى.

وقد آل كلامه إلى نتائج عبثية، اعتبرت لعب: "بنصوص القرآن المحيد لعبا عبثيا تضليليا شبيها بألاعيب السحرة القائمة على خفة الحركة، ومخادعة النظر بالإرادة والإخفاء متظاهر ابنفاق مكشوف يزعم فيه قبول القرآن المحيد كتابا ربانيا، وباذلا جهدا شيطانيا كبيرا لتفريغ معظم نصوصه من دلالاتها على أحكام الله عز وحل المنظمة لسلوك الناس في الحياة، وجعلها قابلة لاحتواء معاني أخرى ونظم أحسرى هي من أوضاع البشر الضالين المفسدين في الأرض، وجعلها قابلة لأن تتطور مع أهواء الناس وشهواتهم وأوحال قذراتهم في حضيض الإباحية وكل جريمة منكرة "(1).

وهـــذا الكلام الذي يبدو فيه صاحبه منفعلا له ما يبرره فالتأويلات الفاسدة التي قام بما صاحب الكتاب والقرآن والتي أراد إقامتها على اللغة لا تستساغ حتى إذا قصصى بتطور اللغة كما تتطور المادة الحية فمثلا: تأويله للحيب في آية الحجاب:

<sup>(1)</sup> عـبد الـرحمان حسن حبنكة الميداني: التحريف المعاصر في الدين، دار القلم ط1 (1997)، ص 8.

(... وَلْيَصْرِبْنَ بِحُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ (النور: 31) فلا يفسر الجيب على أنه الصدر بل يفسره تفسيرات أخرى أباح من خلالها أن تظهر المرأة المسلمة ماعدا مواقع هي مستورة أصلا عند المسلمين وعند غيرهم (1)، وغير هذا كثير ولا شك أن سبب ذلك هو عدم إتقان العربية، بل عدم التخصص حتى في تخصص قريب منها أو قريب من العلوم الإسلامية.

- لغة كتاباقم. فالكثير منهم يكتب بغير العربية، وتلك نتيجة طبيعية للقراءة؛ أي أهـم يقرأون بغير العربية. وما دامت اللغة ملازمة للفكر، وتربطهما علاقة تأثير وتأثـر يصبح الفكر مصبوغا بصبغة تلك اللغة التي ليست هي اللغة العربية، ولذلك كانت معظم أعمالهم تعتمد على الترجمة، وقد تمت الإشارة إلى خطرها، بل وجدنا خاصة مع أركون أنه كان يرى أن من يريد أن يقتحم مجال القراءة المعاصرة للنص الـديني فإنه يحتاج إلى منفى لغوي؛ أي لا يكتب بالعربية، وإنما بغيرها من اللغات الغـربية الحديثة. وسواء كان الأمر ببعد تخصص هؤلاء المفكرين عن اللغة العربية وعن العلوم الإسلامية أو كتابتهم وقراءقم بغير اللغة العربية، ففي الحالتين نجد أن عنصرا تمهيديا - إتقان اللغة - مفقود لدى هؤلاء مما يجعل استعمال هذه المناهج وإخضاع النص الديني لها من قبيل وضع الشيء في غير محله.

أماعن إتقان المنهج الإسلامي فهو أمر لم يتحقق كذلك؛ ذلك لأن الحداثيين العرب لم يجربوا هذا المنهج، وبالتالي لم يتسن لهم معرفة مواطن الصحة فيه ومواطن الحطا السبي في ضوئها تتحدد الحاجة إلى مناهج أخرى. ولذلك إذا حثنا إلى وصف مسوقفهم من المنهج الإسلامي فقد تجلى في نقده أكثر من أي شيء آخر وذلك بناء على:

1. كـونه مـنهجا دينيا. فالفكر الديني من زاوية الحداثة تم تجاوزه، وصار الفكر السائد هو الفكر الوضعي الذي يعتمد على العلوم الحديثة، وترك الدين وعدم الاعتناء به أو الاعتماد عليه، وهذا من أهم الأهداف التي تسعى إليها الحداثة الغربية، وذكر منظروها أن سـعيها منذ القرن السادس عشر كان بغرض تحقيق ما سمي بالخروج من الدين فهذا الهـدف الأكـبر للحداثة الغربية الذي ظلت تدور في فلكه الحداثات الأحرى - إن جاز

<sup>(1)</sup> محمد شحرور: الكتاب والقرآن، دار الأهالي، دمشق، ص 607.

<sup>(2)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 237.

قول هذا – ومنها الخطاب الحداثي العربي المعاصر فقد أهمل المنهج الإسلامي لا لشيء إلا لأنه منهجا دينيا، بحجة أن العصر ليس عصر الدين بل عصر العلم.

في هـذا الجحال نجـد أركـون وهو يتحدث عن مفهوم "الحقيقة "أو "الدين الصحيح" يقول بأن الحداثة تعلمنا وتقول في هذا الموضوع بأن بنية الحقيقة على هذا النحو هي دوغمائية أي ألها تعتمد على أمور خارجة عن العقل البشري، وأن خروج هذه الحقيقة عن سلطة العقل ذلك ما يؤدي إلى تأزيم مفهوم "الحقيقة" في حد ذاته (1)، وفي هذا اعتراف بل ودعوة ضمنية إلى العزوف عن المنهج الديني، واللجوء إلى المناهج الحديثة لأنما مناهج خضعت للفحص العقلى، أما الأمور الدينية فإنها غير ذلك.

2. كونه منهجا قديما. فهو منهج تقليدي لم يستوعب الإشكاليات المعاصرة، بيسنما المناهج المطبقة أخذت بأحدث النتائج والكشوفات التي توصلت إليها المعارف الحديثة. ولكون ذات الخطاب يغفل أحيانا حينما لا يراعي ثبات هذه المعارف، بل حيى نسوعة الحداثة التي نشأت في البلاد الغربية وأحضان الثقافة الغربية العالمة تم تجاوزها وصارت النوعة السائدة الآن نوعة ما بعد الحداثة. وهذا ما يجعل انتقاد المنهج الإسلامي يجب أن يتم من داخله، وذلك يقتضي التمكن منه أولا سواء كان المنهج الأصولي أو التاريخي أو الحديثي أو غير ذلك. أما عن إتقان المنهج الغربسي فأحسب أن حملة الخطاب الحداثي يتفاوتون في ذلك، فأركون مثلا ممن أتبح له الإطلاع على هذا المنهج والتمكن منه، لكن مشكلته أنه لم ينجز قراءات كاملة بقدر ما كان يثير إشكاليات في المجال الإسلامي.

مما تقدم يمكن القول أن عملية القراءة فعل معقد، والقراءة المعاصرة بالصورة التي يريد الخطاب الحداثي العربي المعاصر أن يؤسسها حول النص الإسلامي أو أسسها نسسبيا أمر يكون أكثر تعقيدا؛ ذلك لأنه يريد إخضاع نص له خصوصياته هو النص الديني الإسلامي لمنهج غريب عنه هو المنهج الوضعي الغربي، وتتعقد العملية أكثر حينما نجد المشتغلين بهذه القراءة ألزموا أنفسهم بإخضاع المنهج للنص، ولكن أثناء الممارسة كان العكس. وبالتالي فعملية نقل المنهج الغربي إلى الإطار الإسلامي افتقدت شرطين أساسيين، أما أحدهما فهو عدم نقده من حيث كونه الخيار المنهجي البديل، وأما الثاني فهو عدم التمهيد للتنزيل على النص الديني الإسلامي.

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 239، 240.

# المناهج المعتمدة وطبيعة النص

#### المطلب الأول: المنهج اللساني

إن نقد المنهج اللساني الذي خصص له هذا المطلب يمكن أن ينظر إليه من زاويتين: الأولى هل الدعوة إليه تعني أن علماء الإسلام أهملوا هذا المنهج؟. والثانية هل هسذا المنهج بأقسامه المختلفة هو المنهج الكفيل بزحزحة القناعات، أو لتكوين وعي علمي بالنص الديني على حد تعبير أركون ونصر حامد أبو زيد؟.

أما الزاوية الأولى التي نقف فيها عند علماء الإسلام وهل أهملوا التحليل الألسني في دراستهم للنص الديني بجميع أقسامه أم لا؟ فيمكن أن نقول أن هذه من المغالطات؛ فعلماء العربية وعلماء الإسلام منذ تأسيس العلوم العربية والإسلامية لم يهملوا البحث اللغسوي، بل أقاموا هذه العلوم على العلم باللغة بالدرجة الأولى، وإن لم يتأسس عندهم المصطلح "لسانيات" في القليم إلا ألهم بحثوا في اللغة بحثا لسانيا. كما درسوا القرآن الكريم والسنة والنبوية في ضوء البحث اللساني. وقد سبقت الإشارة إلى كتاب "الخصائص"، وكيف أن صاحبه درس مسائل اللغة فيه دراسة لسانية بالمفهوم الحديث، وكتاب "الصاحبي في فقه اللغة" الذي كان على نفس المنوال، كما نجد كتاب "المزهر في علوم اللغة" لجلال الدين السيوطي الذي كان في نفس المخال أيضا.

والباعث على الاهتمام كهذا البحث اللغوي ذي الطابع اللساني بالمفهوم الحديث والمعاصر هو محاولة دراسة نصوص الوحي قرآنا وسنة من أجل فهم معنى، أو استنباط حكم، أو معرفة دلالة لفظ، أو غير ذلك من الأمور المرجوة من البحث في القرآن والمسنة ولهذا تأسست معارف وعلوم عربية وإسلامية لا يمكن الخوض فيها إلا إذا كمان المباحث يتوفر على رصيد لغوي ولساني كالتفسير وأصول الفقه مثلا؛ إذ لا يمكن للمفسسر أن يحدد معنى كلمة معينة أو أن يتناولها دونما معرفة بأضدادها ومرادفاتها، وطبيعة استعمالها عند العرب قبل الإسلام وغير ذلك، وهذا ما يتحلى أيضا في البحث الأصولي في مسائل دلالات الألفاظ، وكيفية تحديد الأحكام التي تدل

عليها، والأمر نفسه في باب العقيدة؛ فقد بحث العلماء ألفاظ القرآن الكريم المرتبطة عسائل العقيدة من حيث معانيها، وإمكانية أو عدم إمكانية تأويلها وغير ذلك.

ومسنه يمكسن القول بأن المنهج اللساني أو منهج البحث اللغوي الذي تجددت الدعــوة إلى الأخذ به في الوقت المعاصر لم يكن مهملا في العلوم الإسلامية والعربية، بل كان الفكر اللغوي والمنهج اللغوي هو المنهج المسيطر، وعن الإرث اللغوي الغزير قسال الدكستور المسدي: "يكاد يجزم الناظر بأن العرب بين قديمهم وحديثهم قد أتوا كليا علمي لغتهم جمعا وتمحيصا ثم دراسة وتنظيما، حتى عدت علومهم في اللغة مصضرب الاكتمال"(1). فالبحث اللغوي لم يكن متأخرا ولا مستبعدا من اهتمامات المسلمين، بل على العكس من ذلك كان في صدارة اهتماماقم، حتى وسمت الحضارة العربية الإسلامية بأنها حضارة اللغة. يقول الدكتور محمد عابد الجابري: "إذا كانت الفلسفة هي معجزة اليونان فإن علوم العربية هي معجزة العرب"(<sup>(2)</sup>. من هنا يمكن أن نــستنتج أن مناهج البحث اللغوي أو المناهج اللسانية التي يدعو الخطاب الحداثي إلى تطبيقها في دراسة النص الديني ليست المناهج التي وضعها علماء الإسلام والعربية، حتى وإن كانت هذه المناهج قاصرة يفترض أن تكون الدعوة والعمل على تطويرها؛ لأنها على اتساق تام مع النص الديني الذي أسست خصيصا لخدمته. لم تكن هذه المسناهج هي المقصودة بل المقصود مناهج اللسانيات الحديثة التي تأسست في الغرب وفي أحضان الثقافة الغربية بكل خصوصياتها وهذا ما لا يستقيم منهجيا، فالمفروض أن يكون المنهج ملائما لطبيعة النص، لا غريبا عن النص بشكل كلي.

أما الزاوية الثانية والتي تتعلق بطبيعة منهج اللسانيات الحدثية بأقسامه المحتلفة، ومدى الاعتماد عليها في دراسة النص الديني دراسة علمية، ففي هذا يمكن أن نقف عسند كل قسم على حدة. أما المنهج المقارن فيمكن أن ينظر إليه من نهايته؛ أي من النستائج السي توصل إليها أو أنجزها مثل: إثبات التطابق بين لغتين أو أكثر، والقول بستطور اللغات، فإثبات التطابق بين اللغات يقتضي عملية مقارنات ينبغي أن تكون غليسة في الدقية، وجمع كل المعلومات باللغات التي تكون محل عملية المقارنة. وهذه العملية تستوقف على عملية استقراء كل حيثيات هذه اللغات والاعتماد عليها حتى

<sup>(1)</sup> عبد السلام المسدي: اللسانيات وأسسها المعرفية، ص 13/12.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي، ص 80.

تكون عملية المقارنة ناجحة، تثبت من خلالها علاقة لغة بلغة أخرى، فلا يمكن الاعتماد على مجرد وجود ألفاظ في تلك اللغة وهذه اللغة للحكم بأن إحداهما أصل للأخرى، أو أنها فرع من فروعها في صورة متطورة. ولهذا صار هذا المنهج محل انتقادات كثيرة، يقول الدكتور عبد الواحد وافي عن الدراسات المقارنة: "كثيرا ما تكون عرضة للزلل والانحراف عن حادة الصواب، غير أن معظم الأخطاء بهذا الصدد لا يسرجع في الحقيقة إلى الطريقة ذاتها وإنما يرجع إلى سوء استخدامها، وحاصة إلى نقص الاستقراء والتسرع في صوغ القوانين العامة"(1).

فأحد العقبات التي تحول دون نجاعة هذا المنهج كون مستعمله يتعذر عليه الإلمام باللغـــتين أو باللغات التي تجري المقارنة بينها، ولذلك قد يتسرع لمجرد وجود شبه بين ظاهــرتين لغويتين فيبني عليه حكما أو قانونا، مع احتمال كون الواقع خلاف ذلك فقد لا تكون بين الظاهرتين علاقة سببية، وإنما هي علاقة مساوقة، وبروز متزامن ليس إلا، كما يمكن أن يكون سبب الاتفاق هو كون إحدى اللغتين قد اقتبست من الأحرى اقتباسا مع كوهما من عائلتين مختلفتين، كأن تقتبس السريانية وهي لغة سامية من الإغريقية وهي من اللغات الهندأوروبية، أو كما اقتبست اللغة التركية من اللغة العربية مع العلم ألهما من عائلتين مختلفتين (2). من هنا يصبح إثبات تطابق اللغات ليس بالعملية اليسيرة، ومنه تصبح نجاعة هذا المنهج غير معتبرة. وما يؤكد ذلك هو بروز انتقادات مبكرة لهذا المنهج منها انتقادات دي سوسير الذي اعتبر المدرسة المقارنة لم تتفق على تشكيل العلم الألسني الحقيقي، وذلك بسبب عدم توخيها طبيعة عرض دراستها. ولذلك يعتبر دي سوسير الخطأ الأول في هذا المنهج الذي نتحت عنه الأخطاء الأخرى، أن القواعد المقارنة لم تتساءل عن معنى التقارب الذي كانت تبحث عنه في اللغات الهندأوروبية، ولا عن ماهية العلاقات التي كانت تكشفها ولهذا كان هذا المنهج في نظر دي سوسير غير قادر على الاستنتاج؛ لأن هؤلاء المقارنين درسوا الظواهر اللغوية كما هي في الظواهر الطبيعية الحية (3). بل ذهب دي سوسير إلى أبعد من ذلك فاعتبر هذا المنهج: "يستجر مجموعة من التصورات الخاطئة لا تتفق

<sup>(1)</sup> عبد الواحد وافي: علم اللغة، ص 45.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 46.

<sup>(3)</sup> دي سوسير: محاضرات في الألسنية العامة، 14.

مع أي شيء إطلاقا على أرض الواقع، وهي فوق ذلك غريبة كل الغرابة عن الشروط الحقيقية لكل لسان"(1).

أما المنهج التاريخي فهو الآخر لم يسلم من النقد وذلك لطبيعته وطبيعة الموضوع الذي يتعامل معه؛ فهو منهج قوامه استرداد الظواهر المدروسة ومحاولة استنتاج النتائج السي تركتها. هذه الظواهر حدثت في التاريخ وبالتالي الطريقة المتاحة لتوظيف هذا المسنهج هي الاعتماد على النصوص وإذا كان الأمر كذلك فيصبح عمل الباحث المعتمد المنهج التاريخي بحرد مقاربة لا تسلم من الخطأ، ضف إلى ذلك أن هذا المنهج يهدف إلى رصد محطات التطور في لغة معينة، ووضع قوانين تضبط عوامل التطور من يهدف إلى رصد محطات التطور في لغة معينة، ووضع قوانين تضبط عوامل التطور من خلال هذا التبع الزمني، ومن خلال مقارنة الظواهر ببعضها البعض، وهي عملية غير مأمونة النستائج وتبقى مجرد استنتاج قابل للنقد وفي هذا يقول الدكتور عبد الواحد وافي: "فمن المحازفة أن نعزو تطورا دلاليا حدث في لغة قديمة إلى عوامل مماثلة التي أحدثت تطورا يشبهه في لغة حديثة"(2).

كما أن هذا المنهج الذي يتنبع التطور اللغوي كظواهر تاريخية على مستوى لغة معينة، ومن المعلوم أنه من خصوصيات الظاهرة التاريخية ألها تحدث مرة واحدة ولا تتكرر، وإذا كانست كذلك تصبح دراستها غاية في الصعوبة حتى إذا كانت هذه الظاهرة حادثة طبيعية ويكون الأمر أكثر صعوبة إذا كانت الظاهرة المدروسة هي اللغة الإنسانية أو بعض الظواهر على مستوى لغة معينة. وكان من الذين انتقدوا هذا المستهج دي سوسير نفسه، ويتحلى نقده في تحفظه على توظيف المصطلح فكان يرى أن مصطلح لسانيات تاريخية. وقد أن مصطلح لسانيات تاريخية. وقد تمت الإشارة إلى ذلك أثناء الحديث عن هذا المنهج.

كما أن هذا المنهج لقي انتقادات خاصة للأهداف التي كان يصبو إليها مثل الدعسوة إلى تطبيعية على الظواهر الدعسوة إلى تطبيعية على الظواهر اللغوية، وهذه الفكرة حوهت بالرفض من طرف الباحثين الذين ينتسبون إلى المدرسة المثالسية التي تؤكد على دور المتكلم في تغيير اللغة ولذلك اعتبرت غير ناجحة مقارنة بغيرها، وقسد كان المستوى الصوتي كمستوى لغوي هو الذي يطبق عليه المنهج

<sup>(1)</sup> عبد الواحد وافي: علم اللغة، ص 43.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 45.

التاريخي بالصرامة المذكورة، وهذا ما أدى ببعض الباحثين ممن يتبنون المنهج نفسه إلى تسبني موقف مخالف، إذ طرحت فكرة عدم انتظام القوانين الصوتية، وألها يمكن أن تخفط لقوانين نفسية واجتماعية تفسر الظواهر الشاذة. ولذلك نجد دي سوسير في تسساؤله هل هناك وجهة نظر زمنية دائمة؟ أو هل يمكن دراسة اللغة من وجهة نظر زمنية دائمة؟ بيب بأنه لا يمكن ذلك؛ لأن قواعد اللسانيات عبارة عن مبادئ عامة مستقلة عن الوقائع المحسوسة، ومن ثم تصبح التطورات محددة بالزمان والمكان ولا وجود لأي تغير مستمر ولا لتعاقبها الزمني (1). ومنه يفهم أن هذا المنهج يتعذر توظيفه في دراسة مختلف الظواهر اللسانية.

أما المنهج الوصفي أو التزامني الذي هو آخر هذه المناهج، والذي وحدنا إلحاح الخطاب الحداثي على توظيفه في دراسة النص الديني، وقد كان ذلك الإلحاح مؤسسا على خلفية جهل الخطاب الديني بطبيعة اللغة وخصائصها، خاصة خاصية التطور التي لم يلتفت إليها الخطاب الديني، وهذا ما أشار إليه الدكتور نصر حامد أبو زيد ب: (ظاهرة إهدار السياق في الخطاب الديني). والمتأمل في الخطاب الحداثي يجد تضمنه لتناقضات تتنافي والصبغة العلمية؛ فمما يؤكده هذا الأحير أن هناك حانبا مهما من ملابسات النص السديني خاصة السنص الأول هذا الجانب المتمثل في أسباب النزول وهي في منظور الخطاب الحداثي ما يشكل سياق النص القرآني. فإذا عدنا إلى علماء الإسلام في تعاطيهم مسع هذا النص فإننا نجدهم يشترطون العلم بأسباب النزول وهذا بالنسبة للمفسر الذي لا يمكنه تفسير شيء من كتاب الله دونما العلم بسبب نزوله والأمر نفسه بالنسبة للفقيه المجتهد والأصولي فلا يمكنه أن يجتهد وأن يفتى دونما علم بأسباب النزول.

ومنه تتحدد الإشكالية في طبيعة النظر إلى أسباب النزول في حد ذاتها، هل هي علل مؤثرة، هي علل مؤثرة، الحالم مؤثرة، ولندلك لا بد من فهم النص في ضوئها وفي ضوء دلالة الألفاظ السائدة وقت التنزيل. أما في الخطاب الديني فهي بحرد مناسبات يستعان بما في فهم النصوص، أما مسألة دلالة الألفاظ السائدة في وقت التنزيل فليست كلها قابلة للانتقال من دلالة إلى دلالة أخرى بدليل أن نفس معاني الصلاة والصيام والحج التي كانت في زمن النبوة لا تزال هي نفسها متداولة إسلاميا حتى اليوم.

<sup>(1)</sup> دي سوسير: محاضرات في الألسنية العامة، ص 103.

وها الله الله الخطاب الحداثي لم يراع خصوصية اللغة العربية المتمثلة في الرتاطها بالقرآن الكريم، بل جعلها خاضعة لمختلف الأحكام التي يمكن أن تخضع لها أي لغة، وسبب ذلك هو عدم مراعاة خصوصية القرآن الكريم كنص مقدس تولى الله عز وجل حفظه، والذي اعتبر أيضا يمكن إخضاعه لأي قراءة كأي نص آخر ديني أو غسير ديني، كما يقضي بذلك علم تحليل الخطاب. من جهة أخرى هذا المنهج الذي اعتبر السبديل عن المنهج التاريخي والمنهج المقارن فهو منهج يلغي التاريخ السابق المظاهرة، وحتى اللاحق لأنه يريد دراسة الظاهرة في زمكان معين وذلك أمر متعذر؛ لأن مما تقتضيه الإحاطة بظاهرة معينة معرفة مقدماتها التي هي أسبابها وكذلك آثارها الستي هي نتائحها. وبذلك يتاح للدارس الإلمام بدراسة الظاهرة اللغوية التي يخضعها للدراسة.

ومن جهة ثالثة الدعوة إلى هذا المنهج في الخطاب الحداثي تكون أحيانا من قبيل تحصيل الحاصل؛ لأن هذا الخطاب يزعم أن الخطاب الديني عمل على إهدار السياق، والحقيقة غير ذلك فعلماء الإسلام سواء في القديم أو في الحديث كثيرا ما يحللون تحليلا تزاميا، ففي تحديديهم لمصطلح معين، أو كلمة معينة يعودون إلى لسان العرب، وإلى لغتهم قبل الإسلام وأثناء نوول الوحي ويستدلون بالشعر العربي في الجاهلية وفي صدر الإسلام. ولا شك أن عملهم هذا نمط من القراءة التزامنية ونموذج من نحاذج مراعاة السياق، وقد كانت للدكتور محمد عابد الجابري إشارات إلى هذه المسألة حينما تناول مسألة تدوين اللغة، وكيف كانت الحاجة إلى الأعرابي البدوي السابق على الإسلام (1).

### المطلب الثاني: المنهج الإبستيمولوجي

لقد كان توظيف الخطاب الحداثي للمنهج الإبستيمولوجي على أساس أنه أحد المسناهج السي تنتسسب إلى زمن الحداثة الغربية، وعلى أساس أنه موسوم بالعلمية والموضوعية، وبالتالي تكون نتائجه نتائج صحيحة طالما أنها قامت على هذه المبادئ، وخلال الحديث عن المناهج المعتمدة في قراءة النص الديني من طرف الخطاب الحداثي

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي، ص 75، وما بعدها.

كانـــت الإشارة إلى إيراد نموذج هذه القراءة وهو الدكتور محمد عابد الجابري وإلى محال توظيفه هذا المنهج وهو النص التراثي. وإذا أردنا تقليم رؤية نقدية لمنهج القراءة على مستوى هذا النموذج يمكن أن ننظر إلى ذلك من زاويتين:

أما الراوية الأولى فهي الغايسة من دراسة النص التراثي وفق آليات المنهج الإبستيمولوجي. هذه الغاية التي حددها الجابري في الإجابة على سؤال النهضة، وقد كانت تلك الإجابة بضرورة الانتظام في التراث. يقول الجابري: "اللحظة الراهنة في تاريخنا العربي الحديث ما زالت لحظة لهضوية، ما زلنا نحلم بالنهضة... والنهضة لا تسنطلق مسن فسراغ بل لا بد فيها من الانتظام في تراث والشعوب لا تحقق لهضتها بالانتظام في تراث غيرها بل بالانتظام في تراثها هي "(أ). هذا الكلام غاية في وضوح موقف الجابري إزاء النص التراثي، فلا يتصور الانطلاق من عند الغير، وهو كلام يسبدو يسصب في حدمة النص التراثي وتفعيله خاصة حينما نجد الجابري بعد تحديده لمروقفه من التراث يقترح منهجا حديدا لدراسته، ويدعو إلى أن يكون هذا المنهج خاضعا لطبيعة النص لا العكس (2).

وقد كان الجابري يرى تحقيق هذه الغاية من خلال دراسة التراث التي تقوم على عدة أمرور كتجاوز الفهرم التراثي له. وجعله معاصرا لنا وتحريره من البطانة الإيديولوجية وغير ذلك من الأمور التي رآها الجابري عقبات تحول دون أداء التراث لوظيف ته الراهنة التي هي تحقيق النهضة، وهي أمور تمت الإشارة إليها من قبل. فإذا كان الأمر على هذا النحو فإنه يكون كلاما جد معقول ويتسم بالواقعية إلى أبعد الحدود.

لكن المتأمل في النتائج التي آلت إليها قراءة الجابري هل يجدها حققت الغاية التي ارتسمها لمشروعه؟. وإن لم تتحقق فما سبب ذلك؟. حينما نتأمل النتائج التي توصل إليها الجابري في مشروعه النقدي فإننا نجدها نتائج تخالف الغاية التي كان يصبو إليها فهو لم ينته إلى الانتظام في التراث وإعادة تفعيله وجعله معاصرا لنا بقدر ما انتهى إلى الدعوة إلى إحداث قطيعة معه. على أساس أن ما أنتجه القدامي عبارة عن معارف ميتة حينا، وعبارة عن مجرد خواطر وليست معارف حينا آخر، وغيرها من التبريرات

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري: التراث والحداثة، ص 33.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 46.

السيّ بسنى عليها رؤيته المتمثلة في إحداث قطيعة مع النص التراثي وبذلك فالغاية اليّ ارتسمها المتمثلة في الانتظام في التراث لم تتحقق، وعوض أن يحرره من الإيديولوجيا ويتحاوز الفهم التراثي له أحدث قطيعة معه.

هذه إحدى المفارقات التي وقع فيها هذا المنهج، أما عن السبب الذي حال دون تحقيق الغايسة المرجوة نجده عدم التماشي مع المسلمة التي انطلق منها الجابري وهي ضرورة إخسضاع المنهج للموضوع، ولكن في هذه الحالة العكس هو الذي حصل؛ حيث أخضع النص التراثي للمنهج الإبستيمولوجي. والنص ينتمي إلى فضاء ثقافي هو الثقافة الإسلامية العربية، والمنهج ينتمي إلى فضاء ثقافي آخر هو الثقافة الغربية الحديثة. وهذه المفارقة الثانية التي وقع فيها هذا النموذج إذ ألزم نفسه بضرورة إخضاع المنهج للموضوع الأمر الذي يجعل القارئ ينتظر قراءة هذا التراث بمنهجه وآلياته، أو تأسيس مسنهج من مبادئه وآلياته وطبيعته، لكن الذي حدث غير هذا حيث قرئ هذا النص بغير آلياته بل بآليات لا تتصل به أصلا.

يقـول الدكـتور طـه عبد الرحمان: "متى سلمنا بأن الدراسات التراثية تأخذ بالمضامين من دون الوسائل التي أنتجتها إنتاجا واقعة بذلك في الإخلال بحقيقة التلازم بـين الطرفين التي تستفاد من مقدمة التركيب المزدوج للنص"(1). مما ينظر إليه داخل هـذه الـزاوية أيضا أن الجابري حدد ضمن الغاية التي يصبو إليها إعادة طرح النص التراثـي في إطار شمولية تتجاوز المسلك التجزيئي الذي كرسه المنهج الاستشراقي ولا تـزال مـتداولة في الإطـار المعرفي الإسلامي، وقد تأسف الجابري لهذا حينما قال: "دراستنا للتراث العربـي ما زالت تخضع لهذه الرؤية التجزيئية العازلة اللاعلمية"(2).

لكن المنهج الذي أخذ به الجابري وهو المنهج الإبستيمولوجي جعل بحثه يؤول إلى نظرة تجزيئية لا شمولية، وهذه محطة من محطات تناقضه التي حالت دون بلوغ الغايسة أيضا، وكانت محل اهتمام قرائه ونقاده. يقول عنه الدكتور طه عبد الرحمان: "دعا إلى التعامل مع العلوم العربية على اختلافها كما لو كانت علما واحدا، وقرر الموسوعية وصفا لازما للثقافة الإسلامية، واشترط في كل تقويم لها الفهم الموسوعي لكل حانب من حوانبها حتى إذا جاء إلى العمل وفق هذه النظرة كانت الحصيلة أن

<sup>(1)</sup> طه عبد الرحمان: تجديد المنهج، ص 24.

<sup>(2)</sup> الجابري: نحن والتراث، ص 58.

قسسم التراث إلى دوائر ثلاث سماها بالأنظمة المعرفية، وهي "البرهان" و"البيان" و"العرفان" وهذه عنده دوائر متباينة في آلياقما، لا رابط بينها إلا المصارعة أو المصالحة، ومتفاضلة في نتائجها، لا يرقى فيها العرفان إلى مستوى البيان، ولا يسمو فيها البيان إلى مقام البرهان"(1). وهكذا نجد الغاية التي ارتسمت، وهي إحياء التراث والوسائل المصرح باعتمادها كالقراءة الشمولية غائبة في قراءة الحابري والسبب هو المنهج المتبع.

أما الزاوية الثانية التي يمكن أن ينظر منها إلى هذا المنهج طبيعة آلياته، ومدى إمكانية توظيفها في قراءة السنص الترائي، والمراد بالآليات هنا قواعد المنهج الإبستيمولوجي التي اعتمدها الجابري في قراءته، والتحليل الذي أنجزه وفقها، والنتائج السبي أسسها على ذلك التحليل. وقد تم ذكر هذه الآليات أثناء الحديث عن المنهج الإبستيمولوجي، وهي على النحو التالي:

أما آلية القطيعة المعرفية والتي اعتمدها الجابري كآلية إبستيمولوجية بوضوح منذ السبداية، وهذا ما تجلى في تقسيمه للمعرفة التراثية إلى معرفة عالمة وأخرى غير عالمة، ولا شك أن هذا التقسيم بغرض إحداث قطيعة مع ما أسماه بالمعرفة غير العالمة، فهذا التقسيم كما سبق الذكر كان جليا في فلسفة باشلار، وعلى أساسه نادى بترك المعرفة العامية، والاعتناء بالمعرفة العلمية فقط عن طريق تطويرها والمحافظة على استمرارها، قد يكون الأمر مستساغا لدى باشلار؛ لأنه يفكر ويؤسس لنمط من الفكر داخل منظومة ثقافية أخرى، أما في حالة النموذج الجابري فالأمر يختلف لعدة اعتبارات منها: طبيعة المنظومة المعرفية الإسلامية؛ فالعلوم الإسلامية تكون وحدة متماسكة لا يمكن فصل أي فضاء عن فضاء آخر، لا يمكن للفقه أن يستغني عن العقيدة، ولا يمكن للأخلاق أن تستغني عن العقيدة، ولا يمكن اللغة وهكذا.

ومنها خصوصية العلوم الإسلامية كعلوم دينية، وليست علوما وضعية دنيوية، فإذا قيست بثقافة الغرب وعلومه، نجد هذه الأخيرة لها بعدا واحدا هو البعد الدنيوي، أما العلوم الإسلامية فلها بعد دنيوي به تدار أمور المسلمين، وبعد أخروي به يتحقق الأجر والنجاة في الحياة الأخرى عند الله عز وجل. إذا وضعنا أمامنا هذه الاعتبارات فإننا نجد آلية القطيعة المعرفية عند الجابري وظفت في غير محلها، وهذا الذي يفهم من

<sup>(1)</sup> طه عبد الرحمان: تجديد المنهج، ص 32، 33.

نتائجه التي توصل إليها؛ إذ حكم على التراث الإسلامي بأنه بحرد معارف غير عالمة، وإذا كان الهدف من اعتماد هذه الآلية هو تجاوز الأيديولوجيا، وجعل الراهن العربي راهنا له تراث لا راهنا تراثيا، فإن هذا ما لم يتحقق في قراءة الجابري ولذلك انتقد بأنه: "ينتهي به النقد إلى غير ما بدأبه، إنه يتراجع بل يقوض مهمته السنقدية ويقع أسير موقف إيديولوجي يحجب الموضوع المراد فحصه وتحليله "(1). وهكذا فإن هذه الآلية تفضي إلى تقويض المهمة النقدية الأساسية لقراءة الجابري، وهسي الانتظام في التراث، والاعتماد عليه في إعطاء حلول لإشكاليات الراهن واستشراف المستقبل.

أما الآلية الثانية؛ فهي آلية التأزيم، ويراد بما إحداث أزمة على مستوى الأسس في فسضاء معسر في معين بما يتيح فعالية النقد وجدواه، ومن ثم الحكم على الموضوع المسدروس بإمكانية التواصل، أو بإحداث قطيعة معه. وما دام مدار اشتغال هذه الآلية هسو الأسسس فقد صرح الجابري بذلك فقال: "ما نريد تحليله وفحصه هو الفكر العربي بوصفه أداة للإنتاج النظري"(2). أي البحث في الأسس، وقد حاءت قراءة الجابري كذلك ففي نقده للعقل البياني الذي بين أنه قام على أسس غير علمية كمبدأ النظام وغيرها. كما أنه في نقده للعقل التحوير، ومستقر العادة، والتضحية بمبدأ النظام وغيرها. كما أنه في نقده للعقل السبرهاني أرجع الجابري أسسه إلى المنظور الأرسطي. أما العقل العرفاني فقد قام على اللاعقسل وكسرس ذلك، وبمذا أزم الجابري أسس العقل العربي وراح يبحث عن اللاعقسل وكسرس ذلك، وبمذا أزم الجابري أسس العقل العربي وراح يبحث عن إعادة التأسيس.

وهذه الآلية لا تبتعد وظيفيا عن آلية القطيعة المعرفية فمؤداها الانفصال مثل آلية القطيعة، وذلك ما تسبب أيضا في عدم بلوغ الجابري هدفه من مشروعه، وقد انتقد الجابري في ذلك. فإذا كان التأزيم من أجل ابتكار آليات ذاتية مستوحاة من النص ذاته فذلك مما يعين على فهمه وتفعيله وجعله معاصرا لنا. أما إذا كانت هذه الآليات من تراث آخر ومن ثقافة أخرى فهذا لا يتيح تحقيق هذا الهدف.

أما الآلية الثالثة وهي آلية التقسيم. فقد ترتب على توظيفها إنكار خاصية الستكامل في التراث الإسلامي، وهذه الآلية يمكن نقدها من جهتين: من جهة كولها

<sup>(</sup>۱) على حرب: نقد النص، ص 119.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي، ص 14.

مرفوضة في المستهج الإبستيمولوجي كما تبناه الجابري، لكنه من الناحية العملية لم يطبق غير هذا التقسيم سواء في تقسيمه الثلاثي المعروف للعقل العربي أو تقسيمه له على على أساس مذهبي، وقد أوخذ في ذلك. يقول على حرب: "ولكن عين الجابري تضيق عندما ينظر في النتاج العرفاني بسبب نسزعته المركزية، ونظرته تسضيق عسن استيعاب المجال الإسلامي لكي تقتصر على العلم العربي، لكن ليس كله إذ هي تضيق أيضا عن استيعاب هذا العالم لكي تنحصر في الدائرة السنية دون الدائرة الشيعية، ثم تضيق أكثر فأكثر لكي تقتصر على أهل المغرب وسنته، أما الشرق، وبذا تتمركز العقلانية في نظر الجابري عند عرب المغرب وسنته، أما الآخرون الواقعون خارج الدائرة المغربية من عرب وغير عرب من سنة وشيعة فسإلهم يقصون إلى عالم اللامعقول"(1). وهذا النص أراد من خلاله علي حرب إثبات تناقض الجابري بين ادعائه الشمولية وتكريسه القسمة.

أما الناحية الثانية التي تنتقد منها هذه الآلية فهي مدى اعتمادها كآلية صالحة لقراءة النص التراثي، ومن هذه الناحية يكون النظر في الآلية في حد ذاتها وما أفضت إليه وقد لوحظ على هذه القسمة أنها استعملت عدة معايير متباينة. يقول الدكتور طه عبد الرحمان: "اعتمد في تقسيمه معايير مختلفة هي: المنطق وهو معيار صوري عقلي، واللغة وهي معيار مضموني عقلي، وأخذ في كل قسم من أقسامه الثلاثة بواحد من هذه المعايير الثلاثة، بينما كان ينبغي أن يجمع بينها في تعسيين كل قسم حتى تستقيم منهجيا عملية التقسيم عنده "(2). أما الآلية الأخرى وهسي آلية المقابلة والتي تتم في صورتين: إما المطابقة أو المعارضة، فقد انتقدت هذه الآلية لأنها آلية لم تلتزم بالضوابط المنطقية المقررة فيها (3).

ومن الآليات الإبستيمولوجية آلية المماثلة وقد وظفت على مستوى العقل العسرفاني خاصة وانتقدت على أساس أنها تعكس الفعالية العقلانية وقد رد على هذه الدعوى الدكتور طه عبد الرحمان بقوله أنها: "دعوى باطلة لأنه تأول سندها من النصوص على خلاف ما أراد أصحابها منها، إما بحذف سياقها المباشر وإما بقطعها

<sup>(1)</sup> على حرب: نقد النص، ص 121.

<sup>(2)</sup> طه عبد الرحمان: تجديد المنهج، ص 50.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 45.

عن سياقها النظري"<sup>(1)</sup>. وهكذا إذا تم النظر في هذه الآليات التي توسل بها هذا المنهج نجدها خضعت للنقد بما يبين عدم صلاحيتها في قراءة النص التراثي، كما أنما من جهة أخرى لم تمكن موظفيها من تحقيق الهدف من وراء طرح قراءة معاصرة للتراث.

## المطلب الثالث: المنهج الأنثربولوجي

أثناء عرض المنهج الأنثربولوجي كمنهج قراءة معتمد لدى الخطاب الحداثي في قسراءة النص الديني تم التطرق إلى ثلاثة جوانب أساسية: معنى الأنثربولوجيا، مبررات توظيف المنهج الأنثربولوجي في قراءة النص الديني، وطرق البحث الأنثربولوجي، هذه الجوانب أتاحت لنا التعرف ولو بشكل عام على هذا المنهج، وما دام هذا المنهج أخذ بسه في قسراءة النص الديني الإسلامي، ينبغي الوقوف عند هذه الجوانب لبيان مدى ملاءمه ملاءمتها لهذا النص. وهذا دائما في الإطار الذي ألزم به الحداثيون أنفسهم من أن المنهج هو الذي يجب أن يخضع للموضوع لا العكس.

فعن معنى الأنثربولوجيا تم التطرق إلى الأصل اللغوي للكلمة وعرفنا ألها كلمة يونانية الأصل، وبما ألها كذلك فهي تفارق وتختلف عن النص الديني من جهتين على الأقلل: الأولى أن النص ينتسب إلى لغة هي اللغة العربية، بينما مصطلح الأنثربولوجيا تنتسسب إلى لغة هي اليونانية أو اللغات الأوروبية الحديثة. وبالتالي فالمصطلح أريد له أن يسشتغل حارج فضائه اللغوي الأصلي. والثانية هي الدلالة المادية للكلمة؛ فهي مصطلح ذو دلالة مادية وضعية، بينما النص الديني ذو طبيعة روحية ميتافيزيقية. يمكن إيراد هذا الكلام في الإطار الذي ألزم به الحداثيون أنفسهم كما سبق القول. ويمكن إيراده أيضا في إطار تركيزهم على المصطلح أو الجهاز المفاهيمي والذي يعتبرونه آلية إيراده أيضا في الحداثي، وقد تم التطرق إلى هذا خاصة عند محمد أركون. فإذا كان المصطلح له هذه الأهمية في مناهج القراءة كان الأولى البحث عن مصطلح يتلاءم وطبيعة النص.

مما يتعلق بمعنى الأنثربولوجيا موضوعها الذي يهتم بكل ما يتعلق بالإنسان في بعديه الثقافي والطبيعي. بما في ذلك المعتقدات والأديان لدى الإنسان، هذا الاهتمام للأنثربولوجيا قد لا يختلف مع طبيعة النص الديني الإسلامي في الإطار العام للبحث

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص 69.

الأنثربولوجي؛ أي معرفة طبيعة العقيدة الإسلامية مثلا، مبادئها، الفرق بينها وبين غيرها من العقائد، وغيرها من الأمور. فهذه جوانب لا صدام فيها بين النص والأنشربولوجيا طالما ألها تمتم بهذه الجوانب التاريخية، وتؤرخ لتطورها وغيرذلك. إنما تتصادم الأنشربولوجيا الغربية مع النص الديني في كولها تركز على الإنسان بدل الألوهية إلى درجة ألها تعتبر الدين ظاهرة احتماعية أو إنسانية، وهذا خلاف العقيدة الإسلامية التي تؤكد وتوجب الاعتقاد بأن الدين كله من الله. وأن محمدا صلى الله عليه وسلم أو أي نبي من الأنبياء لا يعد أن يكون مبلغا عن الله عز وجل. وهنا وقع المنهج الأنثربولوجي في المخالفة إذ نقل محور الاهتمام في العقيدة من الألوهية إلى الإنسان، وقد تم التطرق إلى هذا في الحديث عن الرؤية المكونة؛ إذ جعلت الأنثربولوجيا الإنسان العنصر المحوري في كل شيء بما في ذلك الأديان، وهذا خلاف البنية العقدية الإسلامية التي جعلت محور العقيدة الأساسي هو محور الألوهية.

من هنا تبدو مباينة هذا المنهج لطبيعة النص الذي يراد له أن يقرأ من زاوية أنثربولوجية، ومن جهة أخرى فالأنثربولوجيا تعتبر الدين مستوى أو مجال من مجالات المثقافة الإنسانية، وهذا التصور يخالف حقيقة الدين في الإسلام؛ فالدين في الإسلام حقيقة تسشمل عالمي الغيب والشهادة معا، وهذا البعد الغيبي غائب في التصور الأنثربولوجي فالدراسة الأنثربولوجية تركز على الجانب الدنيوي، وبذلك أهملت الجانب الأهسم في السنص الإسلامي، وتربطه بالإنسان معتبرة الدين ظاهرة ثقافية إنسسانية، وفي ذلك أيضا فصل للنص عن مصدره، وهذا ما يؤكد مخالفة هذا المنهج بالسطورة التي يدعو الخطاب الحداثي إلى تطبيقها لحقيقة النص الديني، ولذلك وحد هذا الخطاب نفسه مصطدما بهذه الحقيقة، فصار يدعو إلى ضرورة نزع القداسة عن النص الديني حتى يتسنى قراءته قراءة أنثربولوجية.

أماعن مبررات توظيف هذا المنهج وهو أهم جانب يمكن أن ينظر إليه في نقد هاذا المنهج، لقد تم ذكر عجز المنهج الإسلامي كمبرر رئيس يبيح استعمال واللجوء إلى المسنهج الأنثربولوجي. لكن المتأمل في هذا المبرر يجده يفتقد إلى أدنى الأسس التي يقوم عليها، فقد اعتبر المنهج الإسلامي منهجا دوغمائيا وما دام كذلك لا يعول عليه في تأسيس نتيجة علمية، والحقيقة أن هذا الكلام عار عن الصحة؛ لأن الممارسة المسنقدية كما هي عند علماء الإسلام كونت مدرسة متميزة مثلها علماء الحديث

وعلماء أصول الفقه، وعلماء الكلام. ولا أدل على ذلك من كتب الردود؛ فقد كانت الكثير من التصانيف الإسلامية عبارة عن ردود عن مسائل طرحت فتقرأ وتناقش وتصنف كتب أخرى للرد على الكتب الأولى، فهذه العملية النقدية تميزت بما كستابات المسلمين، الأمر الذي يؤكد وجود الممارسة النقدية عند علماء الإسلام منذ البداية.

وهذا يسؤكد لنا في الوقب نفسه إهمال المنهج الإسلامي في الخطاب الحداثي البستداء، وليس لأنه عجز عن دراسة النص الديني. وحتى إذا افترض العجز في المنهج الإسلامي فإن القراءة النقدية للنص الديني الإسلامي، وبناء على الإلزام السابق الذكر في الأمر يقتضي البحث في التراث وفي النص ذاته من أجل التأسيس لمنهج جديد يتماشى وطبيعة السنص الديني، ولا يكون غريبا عنه. وبذلك تحفظ فعالية النص، وتتحقق عملية التحديد ضمن الإطار الشرعي الذي مثله الاجتهاد كباب أصولي. من هسنا لا يبدو أن عجز المنهج الإسلامي هو الذي برر توظيف المنهج الأنثربولوجي بل تقليد الغرب والأخذ بمنحزاته المعرفية والانبهار بها هو الذي دفع بالخطاب الحداثي إلى الأخذ بمنحزاته المعرفية والانبهار بها هو الذي دفع بالخطاب الحداثي إلى الأخذ بمذا المنهج وغيره، بدليل أنه لا توجد أية إشارة لمؤلاء إلى كتب تصنيف العلوم مسئلا، ولا إلى أهمية الدراسات الإسنادية عند المحدثين، ولا إلى علم الجرح والتعديل السندي قد يتقاطع مع بعض الأمور الأنثربولوجية. أهملت كل هذه المجالات وبقي التركيز على الأنثربولوجيا بحجة العلمية.

أما المسبرر السناني وهو علاقة النص بالنقافة، والتي تم التطرق إليها من عدت جهات منها طبيعة ظهور النص أو بداية الوحي. لقد كانت نظرة الخطاب الحداثي إلى هدنه السبداية مجردة من البعد الغيسي، فقد نوقشت أنثر بولوجيا من زاوية وضعية، مسؤداها أن نسسزول الوحي كان نتيجة مسببة للتحولات التي عرفتها جزيرة العرب والحجساز علسى وجه الخصوص، وهذا الكلام تتجلى مخالفته للإسلام في كونه أسند المطلق للمقيد وأسند الغيب للشهادة، في حين أن العقيدة الإسلامية تثبت العكس. وهذا وجه من وجوه التصادم بين هذا المنهج والنص الديني.

أما عن علاقة الوحي بالثقافة، وهي أحد الجوانب التي نوقشت منها علاقة الدين بالثقافة والتي اعتمدت خاصة على التحليل اللغوي. الذي أفرز حضور دال "الوحي" في اللغة العربية قبل الإسلام. فهذا الأمر يبدو أن أصحابه كانوا يتصورون أن الدين لم

يات للتنظيم والتعامل مع واقع بشري وإنما جاء ليشرع لمستوى وجودي مثالي. فإذا كان الأول فهذا ما أكده نص الوحي لا القراءة الأنثربولوجية، فقد قال تعالى: (لتُنْذُرُ قَدْمُا مَا أَنْدُرُ آبَاؤُهُمْ...) (يس: 6). وبين أنه بلغة العرب فقال: (إنّا أَنْرُأَنّاهُ قُرْآلًا عَسَرَبيًّا...) (يوسف: 2)، وهذا لا يعني أن منبعه اللغة العربية، أو أنه نص بشري بل هو نص إلهي جاء لينظم واقعا بشريا، وإذا كان الثاني أي أن الدين ببيئته الطبيعية هي عالم المثل، فهذا يخالف طبيعة المنهج الأنثربولوجي وبحال اهتمامه. وبناء على ذلك فستعامل الوحيي مع الثقافة يمكن حصره في ثلاث صور أساسية: هناك أمور باطلة فأنكرها، وهناك أمور صحيحة في أصلها شابها فساد فقوّمها.

وقد كان في تعامله مع الظواهر المختلفة محددا لها مبينا هل هي حالات جزئية طرفية أم ألها مسبادئ وأحكام عامة يرجع إليها في كل عصر، وبذلك إذا قالت الأنشربولوجيا أن وظيفة الدين - هي الجهة الثالثة التي نوقشت منها علاقة النص بالشقافة - تحصر في الإحابة على الأسئلة التي يطرحها المحيط على الإنسان، فهذه الإحابة منها ما هو خاص بالبيئة التي نسزل فيها النص، ومنها ما هو عام يصلح لأن يكون إحابة على مختلف الأسئلة التي يطرحها الإنسان في كل عصر؛ فالإحابة على مسؤال الأخلاق التي قدمها النص ما زالت تقدم لأسئلة الإنسان المعاصر وستبقى، وإحابة الوحي على الأسئلة الأنطولوجية زمن الوحي ما زالت تقدم للإنسان المعاصر وستبقى، وغيرها من الإحابات الأخرى التي قدمها الدين وما زالت تحتاج إليها البشرية حتى في عصر التطور العلمي.

وإذا قالت الأنثربولوجيا أن وظيفة الدين هي تحقيق دور اجتماعي، فالوظيفة الاجتماعيية السبي أسسها الإسلام كما كان المسلمون والبشرية في حاجة إليها زمن الوحي لا زالوا في حاجة إليها كذلك، وإذا كانت وظيفة الدين تقديم إجابات ضمن أنسساق الإجابات الأخرى، فهذه الإجابات غير الدينية منها الصحيح الذي تضمنه الوحيي ومنها الفاسد الذي أنكره وأبطله مثل عبادة الصنم، والذي اعتبرته حتى القراءات الوضعية باطلا وخرافة ودعت إلى تجاوزه. من هنا يتبين لنا أن علاقة الوحي بالثقافة لا تعني اعتبار الوحي مرتبط بالثقافة إنما تعني رعاية الحقيقة للواقع الإنساني من أجل إصلاحه، ومن أجل نجاة الإنسان. أما الارتكاز على مكانة اللغة في البنية الثقافية

مـــن أجل تبرير استعمال المنهج الأنثربولوجي باعتبار أن اللغة أهم عنصر ثقافي، فهذا المبرر نظر إليه الخطاب الحداثي من عدة حوانب أهمها:

- وضعية اللغة. ردا على الذين يقولون بألها وحي، وإن كان هذا الحكم ليس عاما فه الله من قال بألها وحي، وهناك من قال بألها مواضعة، وبذلك فالتأكيد على وضعيتها يصبح من قبيل تحصيل الحاصل.
- اللغــة الخاصــة بالمتلقـــي. وهي اللغة العربية وقد تضمن الوحي مناقشة حجج
   المخالفين بعد عرضها أي إنجازه لعملية تناص.

وهـــذا يرد عليه بما سبق، فالوحي جاء للتعامل مع واقع معين، والتعامل معه لا يعـــي أنــه ذاب فيه أو أنه صار خلاصة ذلك الواقع في إطار مناقشته وإصلاحه. بل الوحــي - كنص - متميز عن الواقع وعن اللغة فقد تضعف اللغة، وقد تتبدل ولكن الــنص موصــوف بالثبات، ومن المسلمين من يتكلم لغات عديدة لكنهم لا يقرأون القــرآن الكريم إلا بلغته الأصلية التي هي اللغة العربية. وفي هذا دليل على تجاوز نص الوحي النظرة الأنثربولوجية خاصة إذا اعتبرنا العلاقة بين اللغة والفكر، وعورية اللغة في البنــية الثقافــية وغير ذلك، فالمسلمون غير العرب رغم كل الصعوبات لكنهم ما زالــوا رغم هذا التاريخ الطويل يقرأون القرآن الكريم باللغة العربية، ويستمدون منه الأحكــام ثابتة كما جاء بما في بداية نــزوله، ورغم نطق هؤلاء بلغة ثانية أو بلغات أخرى، ورغم التطور الذي عرفته اللغة العربية إلا أنه لا شيء تبدل لديهم مما جاء به الوحي من الأمور الثابتات.

- خصائص النص. وذلك من حيث إنتاج الدلالة خاصة؛ فقد تضمن الناسخ والمنسسوخ وأسباب النزول وغيرها، وهي أمور تم إيضاحها والرد عليها ضمن الفصل السابق. وعلى كل فهذا ما يمكن أن أقوله بخصوص هذه المبررات التي اعتمدها الخطاب الحداثي في تبرير قراءة أنثربولوجية للنص الديني. وقد تبين كيف أنها مبررات في بعض الأحيان هي من قبيل في بعص الأحيان هي من قبيل الحاصل، وفي بعض الأحيان هي من قبيل التعسف في إخضاع النص الديني لمنهج يخالفه من جهات كثيرة. طبعا هذا لا يعني عدم حدوى الأنثربولوجيا بل يمكن الاستعانة بما في بعض الأحيان، لكن الزاوية التي نظر منها الخطاب الحداثي للنص الديني جعلته يخضع للمنهج الأنثربولوجي كل شيء حتى الحقيقة الاعتقادية، وهذا الذي أحسبه يحول دون بلوغ نتيجة مقبولة علميا.

أسا عن طرق البحث الأنثربولوجي فأثناء الحديث عن المنهج تم بيان أن الطرق السبي يمكسن أن يؤخذ كما في دراسة النص الديني أربع طرق:الأولى والثانية، والرابعة، والخامسة. وهي طرق من الصعوبة بمكان أن يؤخذ كما في دراسة نص كالنص الديني الإسلامي، ولذلك فالذين أخلوا كما توسلوا ببعض المعارف الأخرى كالتاريخ. فعن الطريقة الأولى والسبي مسنها تم التركيز على سيرة النبي صلى الله عليه وسلم، ونوقشت من خلالها أمور متصلة كما كمسألة "الصحبة" وقد آلت القراءة الأنثربولوجية إلى ترجيح كولها - الصحبة - وضعت بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم. فهذا الأمر الذي توسل فيه بعلم التاريخ انتهى إلى نتائج منافية للتاريخ؛ فالسعجة لا يمكن أن تدرس خارج إطار النصوص بما فيها النصوص التاريخية، لكن الخطاب الحداثي لما وجد النصوص قد تكلمت عن هذه الأمور وحسمتها، يضع احتمالا آخر خلاف الحقيقة التاريخية، وهو إمكانية تزييف السيرة النبوية، وقد مرت الإشارة إلى هذا مع محمد أركون وإذا كانت هذه الطريقة تعتمد على الوثائق فالوثائق الأولى بالاعتماد هي النصوص الإسلامية، ولكن المنهج الأنثربولوجي يعتمد على غير المنصوص والمصادر(1).

أما الطريقة الثانية وهي طريقة المقارنة والتي قورن فيها النص الإسلامي بغيره من النصوص سواء النصوص الدينية كنصوص الكتاب المقلس أم النصوص اللغوية كالمشعر، وهذا بغرض إثبات وجود عناصر التأثر والتأثير، وإثبات سبق النصوص الأخرى غير الدينية وكيفية تجاوزها لألها تاريخية، وبناء على العلاقة بين النصين يمكن الكمشف عن تاريخية هذا النص الديني أيضا. وهنا بلاحظ عدم مراعاة خصوصيات النص الديني التي تجعل مقارنته بغيره مقارنة غير سوية. وهذا لا يعني كما سبق القول عدم فائدة البحث الأنثر بولوجي، وإنما طريقة توظيفه؛ ففي الإمكان إثبات حوانب إيجابية أضافها الإسلام إلى الثقافة العربية، ولكنها لم يتم التطرق إليها. وهكذا فالحطاب الحداثي بعدما ناهض المسكوت عنه في الخطاب الديني، صار يكرس المسكوت عنه بطريقة أخرى.

<sup>(1)</sup> لقد تم التطرق إلى هذه الظاهرة عند معظم الحداثيين العرب إذ يعتمدون كتب الاستشراق قبل المصادر الإسلامية. أنظر المطلب الخماص بصفة التفلضلية ضمن هذا البحث.

#### المطلب الرابع: المنهج التاريخي

لا شك أن المنهج التاريخي هو أحد المناهج المهمة في العلوم الإنسانية، وفي الديانات بما فيها الإسلام، فالمسلمون لم يهملوا هذا العلم، ولم يهملوا البحث التاريخي في دراسة ماضيهم وتاريخهم وعلومهم؛أي العلوم الإسلامية، وقد وضع علماء الإسلام كتاب تاريخية ذات صبغة موسوعية كتاريخ الطبري، وتاريخ ابن خلدون، وتاريخ دمشق لابن عساكر والبداية والنهاية لابن كثير وغيرها من الكتب، الأمر الذي يؤكد لنا وعي المسلمين بهذا العلم، وبضرورته لهوية الأمة وخدمة الحقيقة.

والتأكيد على اعتماد المنهج التاريخي في الخطاب الحداثي في دراسة النص الديني غير نابع من هذا الوعي التاريخي الراسخ عند المسلمين. إنما هو آت من طبيعة النظر والإعجاب بنائج العلوم الإنسانية التي حققتها في بلاد الغرب ضمن الإطار الذي تحسر كت ونسضحت فيه، وهو إطار الحداثة الغربية المادية، التي كانت من أهدافها الاهتمام بالدنيا، وجعلت أهم وسائلها الثورة على المقدس، مستعينة من الناحية العلمية بعملية السنقد التاريخي التي أوصلت أصحابا إلى إنجاز انتقادات قوية جدا للكتاب المقدس، ولعل كتاب "رسالة في اللاهوت والسياسة" لسبينوزا من الكتب النموذجية في هذا المجال. انطلاقا من هذه النتيجة التي حققها النقد التاريخي في إطار السنقة الغربية وفي إطار خدمة نزعة الحداثة، انطلاقا من هذا تأسست الدعوة إلى توظيف منهج السنقد التاريخي في دراسة النص الديني الإسلامي، معتبرينه كسائر النصوص ليست له أية خصوصية تميزه عنها. من هنا يمكن ملاحظة عدة أمور على الدعوة إلى توظيف هذا المنهج في الإطار الإسلامي منها:

1. إيهام عدم وجوده عند علماء الإسلام؛ لأنه لو كان موجودا لما كانت الدعوة إلى اعتماده، وفي الحقيقة هو موجود ومعتمد عندهم، وقد تجلى هذا المنهج في دراسة النص القرآني وكذا النص النبوي، وحتى النص التراثي؛ ففي مجال النص القرآني كان اهمتمام المسلمين بحفظه وتدوينه منذ زمن نوله كما سبق بيانه، وكانوا يركزون كيفية قراءته ورصد محطات الخلاف بين القراءات، والاهتمام بالقراء وغير ذلك من الأمور التي تضمنها علم القراءات. ويتجلى النقد في ترجيح صحة قراءة على أحسرى بناء على قواعد معينة، وأدلة خاصة. كل هذا مما يتعلق بعملية النقد، والأمر نفسسه بالنسبة للنص النبوي، وهو النص الذي تأسست حوله ولأجل تصحيحه علوم

والأمر نفسه في بحال النص التراثي، فالعلوم الإسلامية خضعت داخليا إلى عملية أخذ ورد كبيرة جدا، ولا أدل على ذلك من وجود كتب الردود، فالكثير من الكتب التي وضعها علماء الإسلام كانت ممارسة نقدية، إذ كانوا يردون على بعضهم بعضا، والرد ليس إلا ضربا من ضروب النقد، وإلا كيف يمكن تصنيف ردود الأشاعرة على المعتزلة في علم الكلام، وردود المعتزلة على الأشاعرة أيضا؟، وردود سائر الفرق على بعضها البعض؟ وكذلك ظهور المذاهب الفقهية التي تباينت في مناهجها وفي رؤاها الشرعية، فقد كان ذلك بناء على نقدها لبعضها البعض، والأمر نفسه عند الأصوليين في تناولهم لمسائل الاجتهاد، ومناقشتهم لدلالات الألفاظ وتعارض الأدلة وغيرها، فقد كانسوا يسردون على بعضهم بعضا، ففي هذا النمط من الكتابة – الردود – كانت الممارسة النقدية متحققة عند المسلمين منذ بداية تأسيس العلوم الإسلامية.

2. عدم اعتماد المصادر الإسلامية. وهذا في إطار النظرة التفاضلية، ولو أخذ بالنظرة الشاملة لتم اللجوء إلى المصادر الإسلامية أولا تماشيا مع الإطار العام للنص محل الدراسة، وهو إطار العلوم الإسلامية، وهنا تجدر الإشارة إلى معارف إسلامية جديرة بالاعتماد في هذا المحال ولكنها غيبت مثل علم تصنيف العلوم، وهو العلم السذي اعتنى بأصناف المعارف، وأشهر العلماء، وأهم الكتب الموجودة حتى الزمن السذي تحست فيه عملية التصنيف من طرف أي كاتب في هذا العلم، فمثلا كتاب "الفهرست" لابن الندي وهو من أهم المصادر في هذا المحال لم يتم التطرق إليه، يقول صاحبه: "هذا فهرست كتب جميع الأمم من العرب والعجم الموجود منها بلغة العرب وقلمها في أصناف العلوم، وأخبار مصنفيها، وطبقات مؤلفيها، وأنساهم، منذ ابتداء كل علم اخترع حتى عصرنا هذا"(1).

<sup>(</sup>۱) إيــن الــنديم، الفهرست: ضبط وتعليق يوسف على طويل، دار الكتب العلمية، بيروت، بلا تاريخ، ص7.

إن هـذا الكلام يؤكد لنا اعتناء المسلمين بمسائل العلوم، وأهمها ما يتعلق بالنص القرآني من جميع النواحي منذ نـزوله حتى زمن وضع كتاب "الفهرست"، وعلى هذا السنحو استمر تصنيف العلوم مع غير ابن النديم، وقد أردت ذكر تصنيف العلوم عند المـسلمين هنا؛ لأنه لم تتم الإشارة إليه في الخطاب الحداثي كعلم يمكن الاعتماد عليه في القـراءة أو في النقد التاريخي للنص الإسلامي هذا من جهة، ومن جهة ثانية؛ لأن هـذا العلـم تضمن تاريخ العلوم عند المسلمين، وبني تصنيفه لها على أساس منطقي فحمع بين المنطق والتاريخ حتى سمي بمنطق العلوم. إن عملية النقد التاريخي لا تستقيم فحمع بين المنطق والتاريخ هذا الجال.

من جانب آخر لو اعتمدت المصادر الإسلامية، لكان ابن خلدون محطة لا يمكن تجاوزها فهو الذي طبع علم التاريخ بطابع خاص هو النقد التاريخي، الذي تمثل في فلسفة التاريخ فهو الذي تجاوز الطريقة السائدة كالتي أرّخ بها الإمام الطبري، وأسس منهجا جديدا في دراسة الواقعة التاريخية. يعتمد المقارنة والتحليل والاستنتاج والتنبؤ، وغيرها من الوظائف التي ينجزها المنهج التاريخي أو التي يقوم عليها، فلو اعتمد الخطاب الحداثي هذه المصادر الإسلامية كابن خلدون فنتيجته لا تكون القول بتاريخية السنص السديني، بل تكون أحد أمرين: إما تقرير وجود النقد التاريخي عند المسلمين وساعتها تصبح الدعوة إليه من قبيل تحصيل الحاصل. وإما أن يكشف عن جوانب السنقص فيه فيعمل على تطويره واعتماده كمهج أصيل، وهذا خلاف ما ذهب إليه الخطاب الحداثي.

وما قيل عن تصنيف العلوم وعن فلسفة التاريخ يقال أيضا عن علوم الحديث، فمنهج المحدثين في دراسة النص النبوي منهج إسلامي أصيل وقد قام على أسس نقدية دقيقة، وإذا كان المنهج التاريخي يسعى إلى إثبات صحة أو عدم صحة الواقعة التاريخية، وهي هنا النص الديني فإن أهم مسلك تاريخي وضعه المحدثون واشترطوه في إلى إثبات النص وإثبات صحته هو الإسناد، الذي تميزت به العلوم الإسلامية، وقد أثر هسذا الأسلوب في منهج المؤرخين، فكانوا يتعاملون مع الواقعة التاريخية وفق صحة السند، كما أثر في غير المؤرخين أيضا. ومن المعلوم أن إثبات صحة السند لا تقتضي إثبات صلة ولقاء الراوي بالمروي عنه فقط بل تحتاج إلى عمليات نقدية دقيقة نهضت

هـ علوم بأكملها كعلم مصطلح الحديث، وعلم الجرح والتعديل وغيرها، وهذا ما يؤكد لنا عدم اعتماد المصادر الإسلامية في بحال النقد التاريخي. ويصبح الحكم بغياها عند المسلمين حكم عار عن الصحة. وهذا يتبين لنا أن نفي استعمال المنهج التاريخي عند علماء الإسلام أمر غير صحيح، وقد تكون تلك الدعوة إلى توظيفه مردها القراءة المركزة على الثقافة الغربية لأنه لو اعتمدت المصادر الإسلامية لكان الموقف موقفا آخر.

أما عن مبررات الأخذ بهذا المنهج فهي وإن كانت مبررات مقبولة من الناحية المبدئية ولا تتصادم مع المنهج الإسلامي إلا أن بعض نتائجها كانت متعثرة، أحسب أن سبب ذلك هو الأخذ بالمنهج التاريخي في صورته الغربية المادية المتقوية بنتائج ووسائل العلوم الطبيعية طبعا كان المبرر أن النص الديني حادثة تاريخية لا بد من إخراعها للمنهج التاريخي على أساس أنه المنهج الذي يمكن الباحث من دراسة الظاهرة بكل موضوعية، والقيام بعملية وصف شاملة، وكذا القيام بعملية تنبؤ بناء على النقد والتحليل الذي يقتضيه المنهج التاريخي.

وإذا حسنا إلى هذه المهام فهي أمور تحقيقها من الصعوبة بمكان، فالموضوعية في دراسة السواقعة التاريخسية أمر لا يتحقق بنفس الكيفية التي يتحقق بما في الظاهرة الطبيعسية؛ ذلك لأن الباحث في دراسة الحادثة التاريخية إما أن يدرس حادثة هو جزء منه وبالتالي يميل إليها ويظهر محاسنها، وإما أن يدرس ظاهرة هو عدو لما فبكل تأكيد يحيف عليها، ويجتهد في إظهار مساوئها، وبذلك تكون الموضوعية في دراسة الحادثة التاريخية أمر غاية في الصعوبة، أما عملية الوصف فهي عملية لا تخل من النقص هي الأخرى؛ لألها يفترض حتى تكون شاملة ألها تمت بناء على الإحاطة بجميع المستحيل تحقيقه، ولذلك عادة ما يكون هذا العمل - الوصف - بحرد مقاربة وترجيح يستحيل تحقيقه، ولذلك عادة ما يكون هذا العمل - الوصف - بحرد مقاربة وترجيح بناء على قرائن معينة، وإذا كانت عملية الوصف هي التي تعين على عملية التنبؤ وهو الغايسة من وراء تطبيق المنهج التاريخي، فكثيرا ما حاءت التنبؤات عكس النتائج وفي دراسة النص الديني بالذات فقد تنبأ محمد أركون بأن المسلمين سيأخذون بالنتائج التي توصل إليها، وكان ذلك في السبعينيات من القرن الماضي، ليعود ويعترف بأن النتائج تكاس تنصبؤه، يقول محمد أركون وهو يتحدث عن أهمية النقد التاريخي كانست عكس تنقد تنبأ عمد أركون وهو يتحدث عن أهمية النقد التاريخي كانست عكس تنقد تنبأ عمد أركون وهو يتحدث عن أهمية النقد التاريخي كانست عكس تنسبؤه، يقول محمد أركون وهو يتحدث عن أهمية النقد التاريخي

وضرورة تناوله لجحالات محرمة عند المسلمين كالدراسات القرآنية، وأنه سيكون انفتاح على هذا النقد لكن النتائج كانت خلاف هذا التنبؤ وهذا الاستشراف فيقول: "ولكن الذي حصل هو العكس تماما فاللحظة التاريخية التي دشنتها الثورة الإسلامية في إيران عسام 1979 والتي عمقتها وعممتها الحركات الأصولية الأخرى في مختلف أنحاء العالم العربيسي والإسلامي راحست تلعسب وتنعش ذلك البعد العتيق والقديم للعنف والستقديس، راحت تنشطه من جديد في تلك الإضبارة المعقدة والشائكة للدراسات القرآنية "(1).

وإذا قسيل هذا الكلام فهذا لا يعني إلغاء هذا المنهج أو إبعاده من دائرة بحالات البحث العلمي، بل المنهج التاريخي هو الذي يكشف عن الظاهرة التاريخية، ويحدد لنا معالم التعامل معها، ومن خلالها استشراف نتائجها وغير ذلك من الأمور المتعلقة بها، لكن الوجه النقدي الذي يمكن أن ينصب على هذا المنهج في مجال اعتماده في دراسة السنص الديني كما سبق بيانه، هو عدم مراعاة خصوصية النص الإسلامي خاصة نص الوحي باعتباره مقدسا. إنه لا يمكن التعامل معه كأي نص بشري أدبسي أو فلسفي أو غير ذلك، وهذا الذي تم في الخطاب الحداثي إذ تم التركيز على المنهج التاريخي في صورته التي تقلد العلوم المادية وفي هذا لم تراع طبيعة الموضوع التي يفترض أن تكون هي التي تحدد منهج الدراسة.

كما أن إهمال المصادر الإسلامية الناقدة كان من العيوب التي طالت هذا المنهج؛ لأن تلك المصادر تأسست في إطار الثقافة الإسلامية، ومهما يكن فهي أقرب إلى النص الإسلامي من غيرها، فاعتمادها يقلل من الخطأ من جهة، ويصححها ويطورها إن كانست ناقصة، ويبقي على الصلة بالنص، وإثبات فاعليته من جهة أخرى، ولكن هدذا – فاعلية النص – هو الأمر الذي لم يرده الخطاب الحداثي كغاية، بل كانت غايته تاريخية النص، وهنا أيضا تبدو الانتقائية في المنهج المستعمل.

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 23، 24.

#### الفصّ لالنسّالِت

# تاريخية النص الديني والرؤية المكونة

المبحث الأول: التفاضل في الرؤية وطبيعة النص

المبحث الثاني: خصوصيات النص والرؤية الحداثية

## التفاضل في الرؤية وطبيعة النص

#### المطلب الأول انتقاء الشاذ ومحاولات التبرير

يفترض في البحث العلمي الموسوم حقيقة بالعلمية أن يكون مستقصيا لجميع حيث الموضوع الذي يكون محل الدراسة، فلا يترك شاردة ولا واردة إلا وقف عسندها حتى تتم الإحاطة بالموضوع من جميع جوانبه، وحتى تكون النتيجة المتوصل السيها موصوفة بالدقة وبالصحة ما أمكن ذلك، وحتى لا تكون دراسة الموضوع ومناقشته مناقشة حزئية ناقصة.

وشرط الإحاطة بالموضوع شرط تقتضيه عملية البحث العلمي فيما هي عليه في الراهن. فمن الخطوات الهامة لإنجاز أي بحث علمي جمع المادة العلمية الكافية، فإن لم تكن كذلك فلا سبيل إلى الإلمام بالموضوع، وبالتالي لا سبيل إلى الوصول إلى نتائج تمكن الندارس أو السباحث من معرفة الموضوع حق المعرفة، وتكون النتائج بحرد مقاربات ليس إلا، بل تكون أحيانا مجرد آراء باطلة إذا قابلتها أدلة أقوى منها. وسبب ذلك هو التركيز على نماذج معينة والحكم من خلالها على الكل فتأتي النتيجة عبارة عن عملية استقراء ناقص.

إن اختيار النموذج والبناء عليه من خلال تحليله وتجلية أبعاده ليست مرفوضة في حدد ذاقها، بل إن طبيعة الدراسات الإنسانية، والدراسات الدينية كثيرا ما تقتضي توظيف السنماذج والاعتماد عليها والاكتفاء بها لإثبات أو نفي قضية ما؛ لأنه من المتعذر ذكر كل ما يتعلق بالموضوع، وإنما يتم الاعتماد على الشواهد أو النصوص أو الوقائع الصحيحة والمشهورة والمتفق عليها، فيتم الاحتكام إليها وتكون عينة يقاس عليها أو يستدل بها. ولكن في نفس الوقت لا ينبغي أن يغفل الباحث النصوص أو السنماذج المتعلقة بموضوع بحثه، فعدم ذكره لها لا يعني جهله بها، حتى لا يوظف السنماذج المتعلقة ويهمل الصحيحة، وحتى لا يهمل النماذج المتصلة بالموضوع ويوظف السنماذج المتماذج الشاذة البعيدة عن الموضوع. ولهذا ف: "النموذج بوصفه أداة

تحليلية يربط بين الذاتي والموضوعي، ولذا يمكن القول إن عملية صياغة النموذج تجمع بين الملاحظة الأمبيريقية واللحظة الحدسية، وبين التراكم المعرفي والقفزة المعرفية، وبين الملاحظة السصارمة والتحسيل السرحب، وبين الحياد والتعاطف، وبين الانفصال والاتصال"(1).

وحدث عكس هذا في القراءة الحداثية للنص الديني الإسلامي؛ إذ كان التركيز على الملاحظة دون التحيل الرحب، وعلى الانفصال دون الاتصال، وكثيرا ما اعتمدت على الشاذ من النصوص، خاصة نصوص السنة النبوية. أما النص القرآني فقد تم الاستئناس ببعض الفهوم الإسلامية المرجوحة، والأمر نفسه بالنسبة للنص التراثي، فقد اعتمدت منه نماذج غير مشهورة بل وبعضها موضوع وغير صحيح. وهنا يرد التساؤل لماذا يقدم الخطاب الحداثي العربي المعاصر على الأخذ بمذه النماذج؟ والإجابة على هذا التساؤل تكمن في الهدف الأكبر من وراء إنجاز قراءة حداثية معاصرة للسنص الديني، وهو إدخال التاريخية إلى مجال النص الديني الإسلامي. وهنا حوبه الخطاب الحداثي بكيفية تبرير هذه التاريخية لأن الطرح العام للرسالة الإسلامية هو الصلاحية لكل زمان ومكان، لا التوقف عند زمان بعينه؟، فكان الأخذ بالشاذ من الآراء لأحل الاستدلال على التاريخية. إذا فانتقاء الشاذ كان من النصوص والشاذ من الآراء لأحل الاستدلال على التاريخية. إذا فانتقاء الشاذ كان من النصوص والشاذ من الآراء لأحل الاستدلال على التاريخية. إذا فانتقاء الشاذ كان

من أهم الجوانب التي اقتضى هذا البحث الوقوف عندها مسألة الرؤية، وقد عسرفنا أنه من أهم خصائصها ألها رؤية تفاضلية، وألها كذلك – أي تفاضلية ولألها اعتمدت على المسائل الشاذة وجعلتها نماذج دراسة أفرزت التفاضل كخاصية. كما ألها اعتمدت في الكثير من الأحيان نصوصا شاذة خاصة النصوص النسبوية، فاكتفت بها في الاستدلال وأهملت نصوصا أخرى أكثر شهرة، وأنسب للموضوع، بل وأصح. ولهذا نجدهم أحيانا يذكرون نصوصا على ألها نصوصا وما هي كذلك، وأحيانا يطرحون ويثيرون مسائل تراثية ميتة ويعملون على إحيائها والاستدلال بها، والأعطر من ذلك كله تشكيكهم في القرآن الكريم بناء على آراء بعض المستشرقين.

<sup>(1)</sup> عبد السوهاب المسيري: دفاع عن الإنسان، دار الشروق القاهرة، ط1 (1424ه/2003م)، ص 306.

فإذا عدنا إلى مسألة انتقاء الشاذ فإلها تعلقت بمختلف المسائل التي رام من خلالها الخطاب الحداثي الإسهام في تأسيس تاريخية النص الديني في الإطار الإسلامي. وهي مسألة التأويل، ومسألة جمع النص وتدوينه، ومسألة ممارسته لسلطته. وهي المسائل السيّ تم عرضها في الفصل الأول من الباب الأول. والتي أحاول في هذا المطلب تقديم رؤيسة نقديسة لها من خلال إبراز بعدها التبريري الذي كان مرتكزه انتقاء الشاذ من النصوص والمسائل.

قــل بــيان ذلــك تحدر الإشارة إلى ما هو وارد في أدبيات الخطاب الحداثي العربـــي المعاصـر، أقصد بالتحديد أمرين اثنين: أما الأول فحملة الخطاب الحداثي يعتــبرون أنفـسهم مجتهدين مسلمين، وأما الثاني فهو القول بإخضاع المنهج للنص، وكلا الأمرين تمت الإشارة إليه فيما سبق، وأردت التذكير بحذين الأمرين لتتم مناقشة مــسألة التبرير في ضوئهما. وقبل ذكر نماذج من الكتابات الحداثية تؤكد ذلك يجدر الــتذكير بأن الغاية من القراءة المعاصرة للنص الديني تتمثل أيضا في إنجاز قراءة علمية تكون قراءة بديلة عن القراءة السائدة في الإطار الإسلامي.

وإذا كان الهدف هو إنجاز قراءة علمية هل التبرير المبني على الشاذ يتماشى والرؤية العلمية؟ طبعا كل بحث علمي له أهداف يسعى إليها ويتوخى تحقيقها، ولكن ليس كل بحث يصل إلى الأهداف التي سطرها. وعدم الوصول إلى الهدف يجعل السباحث يبحث عن الخلل الذي اعترض سبيل بحثه ليصلحه وبذلك يصل إلى غايته، ويكون ذلك بإعادة النظر في مادته، وفي منهجه، فيحيط بالموضوع بشكل أكثر، ولا يقف عند نصوص أو نماذج معينة لا تمثل جوهر الموضوع فيكون عمله العلمي عملا تبريريا خال من الصبغة العلمية.

فإذا جئا إلى المسائل المشار إليها سابقا والتي احتضنت الشاذ وأكدت آلية التبرير، فإننا نجدها تتجلى في المبحث الخاص بالتأويل وذلك من عدة وجوه: بداية بالمصطلح في حد ذاته؛ إذ نجد الهرمينوطيقا بدل مصطلح التأويل على الرغم من أن المصطلح الأخير لفظ عربي أصيل، ولكنه أبعد وصار المصطلح المتداول هو الهرمينوطيقا، وانتقاء هذا اللفظ وتعريبه رغم رفض الذوق اللغوي العربي له، ورغم عدم الحاجسة إلى تعريبه لأمر له بعده التبريري الإيديولوجي وهو ارتباط المصطلح بالقراءة النقدية للكتاب المقدس؛ أي النص الديني عموما بما في ذلك النص الإسلامي

هو الفضاء الأساسي له وقد مرت الإشارة إلى هذا مع ميشال فوكو الذي اعتبر بروز الهرمينوطيقا لصيقا بالنص الديني أو النص المقدس منذ القرن السادس عشر. وهو بداية عهد النهضة الحديثة في أوروبا وبداية الانفصال عن المرجعية الدينية في الغرب والتأسيس للنزعة العلمانية.

ومسن المعلسوم أن الهسرمينوطيقا الغربية تطورت وعرفت اتجاهات شتى إلى أن وصلت في صورتما المعاصرة مع غادامير وغيره إلى القول بموت الكاتب، والتأكيد على نظرية الاسستقلال الدلالي. وهكذا صارت الأولوية تعطى للقارئ لا للنص حتى لو كان هذا النص نصا دينيا، كالنص القرآني أو النص النبوي. وهذه النسزعة تأثر بما الخطساب الحداثي العربسي المعاصر، بل هو في قراءته يشكل امتدادا لها داخل الفضاء المعسرفي الإسلامي. وهنا تجدر الإشارة إلى التأويل في حد ذاته كآلية قرائية، فلو كان اعتساره كذلك فهو موجود في الفضاء الإسلامي، وقد اهتم به علماء الإسلام من خسلال اعتسنائهم بمعناه الإشتقاقي؛ فقد حظي بدراساقم المعجمية كما أهم تناولوه بالتفسير لكونه ورد في القرآن الكريم، وحددوا ضوابطه ومحاسنه ومساوئه وكل ما يستعلق به. اهستم به علماء اللغة والتفسير، وعلماء الكلام والأصول والمتصوفة... وبالستالي تكون محاولة الأخذ بهذا المصطلح "التأويل" أو استعماله بأي بعد من الأبعاد المعسرفية الإسسلامية أسر متاح طالما أن علماء الإسلام اهتموا به من هذه النواحي المخستلفة. لكن الحداثيين العرب في قراءةم للنص الديني لم يوظفوه بهذا المعنى المحدد عسند علماء الإسلام، بل وظفوه بدلالته السائدة في الثقافة الغربية التي تقضي بإعطاء الأولوية للفهم لا للمعنى وللقارئ لا للنص.

وهذا حتى يتم تبرير ما تصبو إليه هذه القراءة. من إثبات تاريخية النص الديني الإسلامي. إن مقارنة التأويل كما مارسه علماء الإسلام بالهرمينوطيقا كما نظر السيها فلاسفة الغرب بالنسبة للنص الديني الإسلامي يجعل من الهرمينوطيقا بعيدة شاذة بالنسبة للتأويل كمصطلح عربي إسلامي، ولكنه أهمل واعتمد التأويل بمعناه الغربي لتبرير الانفصال عن النص بناء على الأخذ بمبدأ الاستقلال الدلالي، ومن ثم التأكيد على جعل الفهم مرتبط بزمن والنص بزمن آخر، الأمر الذي يبيح السبحث عن مرجعية أخرى، وهذا ما يسعى إليه الخطاب الحداثي من أحل تبرير تاريخية النص الدين.

فالقراءة التأويلية هنا ليست قراءة علمية مستقصية وإنما هي انتقائية، انتقت آلية قرائدت إدخالها إلى الساحة المعرفية الإسلامية لا لشيء إلا لأنما تتبح تبرير الغايسة، وهسذا الأمريتنافي والعمل العلمي الذي يعتمد المشهور لا الشاذ ويتنافي مع الاجتهاد الإسلامي الذي يدعيه الخطاب الحداثي الذي انضبط بضوابط ولم يتحلل من السخوابط، ويسمعي إلى تفعيل النص لا إلى إحداث قطيعة معه، ويتنافي مع السلامة المنهجية التي يحرص عليها الخطاب الحداثي وعلى ممارستها، بل يعتبر قراءته واجتهاده هسذا ما هو إلا تطبيقات منهجية خاصة، وفي هذا نجد النص في فضاء ديني إسلامي والمسنهج غربسي وضعي، وهذه من المفارقات المقوضة للعمل العلمي. وما يدل على ذلك النستائج السي توصل إليها الخطاب الحداثي في تركيزه على هذه الجزئية والسبعد التبريسري يتحلى في سائر المسائل التي تمت مناقشة النص الديني في مستوياته المختلفة منها من قبل الخطاب الحداثي العربسي المعاصر؛ فإذا عدنا إلى طبيعة القراءة الحداثسية، والجسزئيات التي تمت الإشارة إليها ضمن مسألة تحليل مستويات النص في الحداثية، والجسزئيات التي تمت الإشارة إليها ضمن مسألة تحليل مستويات النص في المباب الخداثي في من ذلك.

فعلى مستوى النص القرآني نجد أن العناصر التي اعتمدتما القراءة الحداثية العربية المعاصرة في مسألة تشكل النص وتثبيته وممارسته لسلطته أخذت هذا البعد التبريري وكرسته بشكل حلي، ويتجلى ذلك في مناقشة الخطاب الحداثي لمسألة الكلام الإلهي كمسألة عقدية؛ إذ قال بأنه حادث وليس قديما، ووجدنا كيف تم الثناء على المعتزلة حينما قالوا بذلك، وهنا لا يبدو الخطاب الحداثي متماشيا مع المذهب الاعتزالي عموما ولا يعمل على إحياء فكرة الاعتزال، وإنما الغاية المسطرة من قراءة النص الديني الإسلامي التي هي تأسيس تاريخيته هي التي جعلتهم يأخذون بهذه المقولة الاعتزالية. وبذلك تأخذ المسألة بعدها التبريري لا بعدها العلمي، ولا تجسد الروح العلمية المتمثلة في إنصاف المعتزلة.

طبعا بإثبات حدوث القرآن يتم ربطه بالزمان، والزمان حادث وهو بعد من أبعاد الستاريخ، فيأخذ بذلك الموضوع – الكلام الإلهي – هنا البعد التاريخي وبذلك تستساغ تاريخية النص القرآني، ويتأكد هذا البعد من خلال انتقاء هذا الرأي الذي مثلته المعتزلة في القديم، ورفض ما عداه وكأن كل التراث الإسلامي بل ونصوص الوحي قرآنا وسنة

كــل ذلــك اعتبر موسوما بالتاريخية ما عدا هذا الرأي الاعتزالي الأمر الذي يؤكد أن اختــيار هــذا الرأي الذي شذ فيه المعتزلة كان بغرض تبرير التاريخية. ولا شك أن هذا الهدف - التبرير - المبني على عملية الانتقاء يخالف حقيقة البحث العلمي، ولذلك تجلى التضارب في الخطاب الحداثي في هذه المسألة التي اعتمد فيها على حدوث الزمان.

وإن كان هناك من قال بقدم الكون الذي يفضي إلى قدم الزمان؛ لأن الزمان مرتبط بالمكان، وهانك من قال بحدوثه. وكان لهذا الاختلاف اختلاف آخر في تنازلات القرآن الكريم، فهناك من أنكر نزوله من اللوح المحفوظ إلى السماء الدنا، وهناك من أثبت ذلك وهكذا تضاربت المواقف في المسألة الواحدة، وهكذا وقاع الخطاب الديني المعاصر، وما وجد عند علماء الإسلام في القديم أعنى ظاهرة الخلاف. وإن كان علماء الإسلام اختلفوا باختلاف الدليل أما الخطاب الحداثي العربي المعاصر، اختلف بسبب التبرير الذي كان على حساب الصبغة العلمية التي يدعيها.

كما أننا وقفنا على تحليل الخطاب الحداثي لظاهرة الوحي سواء من جهة الدلالة، أو من حيث هي ظاهرة. أما التحليل الدلالي فكان بغرض تبرير ارتباط اللفظ بالثقافة السائدة. وبذلك يأخذ بعده الثقافي اللغوي وليس بعده العقدي الإيماني الذي وظفه النص القرآني. ومن ثم يكون كلفظ له حضوره الثقافي وبالتالي فقد ارتبط بواقع معين، وهذا من معاني التاريخية. ويتجلى الهدف التبريري في هذه المسألة في تغيير دلالة الوحيي في حد ذاتما كما تمت الإشارة إليه مع أركون حينما أبدل الوحي بالحادث القرآني. هنا يمكن أن نتساءل هل هناك من مسوغ معرفي يحتم تغيير هذه الدلالة ؟وهل يكن تغييرها مع الدعوة في نفس الوقت إلى إنجاز قراءة تزامنية للنص القرآني؟.

لقد سبق بيان دعوة أركون واشتراطه قراءة القرآن تزامنيا تماشيا مع ما وصلت إلى الله الله الله الحديثة، ولكننا نجده هنا لا ينجز قراءة تزامنية؛ لأن ذلك يشترط الإبقاء على ذات الدلالة. ولكنه يجولها ويصطلح بدلها دلالة هي إلى الفلسفة الوضعية الحديثة أقسرب منها إلى اللغة العربية. ولا شك أن هذه العملية كانت بمدف تبرير تاريخية الوحي لا نتيجة ترتبت عن مناقشة ودراسة علمية، وهذا ما يصرح به أركون نفسه حينما قال بأنه اختار كلمة "الوحي" للتعبير عن وضعية ودنيوية هذا الأخير، وهذا من معاني التاريخية.

أما الوحسي من حيث كونه ظاهرة أو مسألة عقدية هي أساس التواصل بين الغيب والشهادة فقد نوقشت من جهة مقارنتها بظاهري الجنون والكهانة، ولم يكن هدذا بغرض إبطال الجنون ولا الكهانة كما فعل النص القرآني في دفاعه عن النبسي صلى الله عليه وسلم: (مَا أَنْتَ بِنعْمَة رَبِّكَ بِمَجْتُونَ) (القلم: 2) بل كان إيراد ظاهر إلى الجنون والكهانة بغرض إنجاز قراءة أنثر بولوجية يمكن التوصل من خلالها إلى تسبيه الوحسي بماتين الظاهرتين من حيث هو تواصل بين عالمين متمايزين. ويكون ذلك مبرهن عليه في الثقافة لا خارج الثقافة، ويصبح بالتالي الوحي ظاهرة ثقافية لا حقيقة عقدية. وهو أمر خطير لأنه مخالف للعقيدة أساسا، وإذا كان ظاهرة ثقافية فهسي محكومة بواقعها الذي تجلت فيه. وهذا هو معني التاريخية، وهنا يتحلى التبرير كغاية في حد ذاته.

ويتحلى المقصد التبريري بشكل واضح في دراسة الخطاب الحداثي لأسباب النسزول. إذ كان تركيزه على ربط النصوص بأسباب النسزول على الرغم من أن تاريخ القرآن الكريم يؤكد أن معظم آيات القرآن الكريم لم تنسزل عند أسباب معينة، وقسد مسر بنا إحصاء الدكتور محمد عمارة على أن نسبة الآيات التي علم لها سبب النسزول لا يتحاوز 7,5 % استنادا إلى ما ذكره النيسابوري. وهنا يمكن الإشارة إلى مسر مخالفة الخطاب الحداثي إلى ما ذهب إليه المسلمون من أن أسباب النسزول مناسبات يستعان بحسا في فهم النص وليست عللا مؤثرة. هل هذا يعني أن علماء الإسلام لم يكونوا على علم بهذا الأمر؟ أم ألهم مارسوا التدليس على الأمة وتواطؤوا على علم بهذا الأمر؟ أم ألهم مارسوا التدليس على الأمة وتواطؤوا على علم بهذا الأمر الأخير هو ما يذهب الخطاب الحداثي إلى ترجيحه. ولا شك مسن وقوعه في مغالطة في هذا المجال؛ لأن منهج النقد التاريخي الذي تمت الدعوة إليه يكشف لنا عن خلاف ما ذهب إليه الخطاب الحداثي.

وها نلمس اعتماد الحالات الجزئية وجعلها مبادئ عامة؛ لأن الآيات التي علم لها سبب النول لا تتجاوز نسبتها 7، 5%. أما التي لم يعلم لها تكون 5، 92% على البغم من هذا الفارق في النسبة إلا أننا نجد التركيز على الشاذ وترك المشهور، التركيز على المرجوح والأخذ به، وترك الراجح، وأحسب أن هذه الانتقائية لها مبرر واحد هو جعل النص مرتبطا بسبب نوله وهذا هو معنى التاريخية هذا من الناحية الظاهرية، أما من الناحية التطبيقية فذلك مسوغ ومبرر كاف في نظر الحداثيين

للانفصال عن المرجعية النصية. وإذا تحقق ذلك يبرر الأخذ بالبديل الذي هو العلمانية. إن ما يؤاخذ عليه الخطاب الحداثي في هذه المسألة خاصة لألها مدار القول بتاريخية السنص الديني هو الأخذ بمبدأ التبرير. فكانت قراءته قراءة براغماتية الغاية فيها تبرر الوسيلة وهذا مبدأ مخالف للعلمية التي عاب الخطاب الحداثي على الفكر الديني عدم الأخدذ بها وبذلك وقع فيما هو مرفوض عنده. كما أنه بهذا المسلك التبريري كرس الإيديولوجيا السي نافح كثيرا من أجل إزاحتها من الساحة المعرفية الإسلامية، فلو سلمنا حدلا أن علماء الإسلام قد خدموا أيديولوجية معينة، فها هو الخطاب الحداثي السناهض للإيديولوجيا، بل الذي جعل أولى أولوياته تحرير النص الديني من البطانة الأيديولوجية، ورفضه للمخالف الأيديولوجية، يقع فيها من حديد وذلك بمخالفته لمبدأ الموضوعية، ورفضه للمخالف حسي وإن كان الحق معه. وقد مرت بنا مؤاخذة على حرب للحداثين الذين أنكروا على الخطاب الديني دينيته وحمايته للمقدس، ولكنه جعل من الحداثة الغربية دينا وشيئا مقدسا كل ما عداه باطل.

وما مناقشة مسألة أسباب النــزول على النحو الذي ذكر في صورته التفاضلية إلا دلــيلا على ذلك. وقد طرحت في الكتابات الحداثية على هذا النحو بغرض تبرير العلمانــية لــيس إلا. أما ادعاء الكشف عن جوانب مسكوت عنها في النص الديني الإســلامي فلا يتم بهذه الطريقة التبريرية التي جعلت من الخطاب الحداثي أحيانا يبيح لنفــسه الــتحلل من كل ضابط معرفي (1) في بحال قراءة النص القرآني يتأكد بشكل خــاص الــبعد التبريري في نظرة الحداثيين العرب إلى مسألة التدوين، تدوين القرآن الكــريم في مصحف واحد والذي تردد في مختلف كتاباهم على أنه تم في عهد الخليفة الـــثالث رضي الله عـنه. وقد تمت مناقشة هذه المسألة في الحديث عن جمع القرآن وتدويــنه. كمــا تمت الإشارة إليها في الحديث عن حصوصيات الرؤية المكونة وألها إحــدى أوجــه التفاضل. وفي هذا الموضوع أريد أن أبين لماذا أخذ بمبدأ التفاضل والانتقائية؟

<sup>(1)</sup> محمد أركون: الفكر الأصولي، ص 76.

فيه هل تضمن القرآن الذي أوحى به الله إلى النبسي صلى الله عليه وسلم أم أنه اعتراه نقص أو زيادة؟ وقد مرت بنا إشارات الخطاب الحداثي إلى هذا التشكيك الذي ينافي الحقيقة عيندهم، ويطرح احتمال النسبية، وبذلك يبتعد عن المطلق واتجه نحو النسبي، يستعد عن الإلهي ويتجه نحو البشري التاريخي، وهكذا تستساغ تاريخية السنص الديني. من جهة أخرى طبيعة العمل في حد ذاته تم من طرف شخص عاد، أقصد ليس بنبسي وهو عثمان رضي الله عنه، ولا شك أن أعماله ليست تشريعا أو وحيا، وإنما هي أعمال بشر كسائر البشر بالصبغة الدينية المقدسة، وهذا ما يؤكد في نظرهم تاريخية هذا العمل لأنه في زمكان محدد ومن ثم تاريخية النص الديني في حد ذاته.

على كل هذه الجوانب تمت الإشارة إليها من قبل، لكن في هذا الموضع النقدي تجدر الإشارة إلى عدم علمية هذا الكلام؛ لأنه من المناهج التي يدعو إليها الخطاب الحداثي بإلحاح في قراءة النص القرآني والديني عموما منهج النقد التاريخي، وإذا كان هذا المنهج يمتاز بواقعيته وكرونولوجيته نجد الخطاب الحداث في هذه المسألة يقفز على الحقائق ويلغي حلقات مهمة؛ أي أنه ينتقي فيأخذ ما يلائمه ويترك مالا يلائمه وأهم شيء تم القفز عليه هنا هو التدوين النبوي، وقد أشرت من قبل إلى هذا فما سر إهماله في الخطاب الحداثي؟

إنه تبرير التاريخية بدليل أن المنهج التاريخي المعتمد في القراءة الحداثية تنازل عن صرامته ودقته في هذه المسألة. ولو طبق بنفس الصرامة لكانت النتيجة أن جهد عثمان في مسالة الستدوين ليس التدوين إنما هو جمع المدون في مصحف واحد. إن عمل النبي صلى الله عليه وسلم كان بناء على وحي لا شك في ذلك وهو الذي دون القيرآن أول مسرة ولا يمكن أن يخطأ عليه الصلاة والسلام في أمر كهذا، ولا يمكن التسشكيك في عمله؛ لأن ذلك مخالفة صريحة للعقيدة، وكأن الحداثيين أحسوا بهذا الأمر ولذلك اعتبروا أعماله دنيوية لا دينية، تاريخية لا مقدسة، وهذا ما يؤكد التبرير كهدف متوخى في قراءة الخطاب الحداثي للنص الديني، و لم تكن المسألة مبنية على علم كما هو الادعاء الذي انطلق منه الخطاب الحداثي.

أما النبوي والذي وقفت القراءة الحداثية معه عند مسألتين أساسيتين: تدويسنه وحجيته؛ أما التدوين فقد تم في وقت متأخر أيضا عن زمن النبسي صلى الله عليه وسلم، مما يدل على أنه وقع حارج زمن النبوة زمن الوحي والعصمة، وإنما تم بأمر من الخليفة عمر بن عبد العزيز، والفاصل الزمني وفعل التدوين والإشراف على الستدوين عناصر اعتمدها القراءة الحداثية للبرهنة على تاريخية النص النبوي بل لتبرير تاريخيسته؛ لأنه أصلا لا يقر بقدسية النص النبوي، ولم تتم الإشارة إلى كتابات بعض السصحابة لحسديث النبي صلى الله عليه وسلم، ولا لدور عملية الحفظ ولا لدور السند كخاصيتين تميزت بحما العلوم الإسلامية.

أما الأمر الثاني فهو حجية السنة النبوية التي أنكرها الحداثيون ونسبوا تأسيسها إلى جهود الإمام الشافعي حينما أسس علم أصول الفقه، واعتبروا أن العمل بما لم يكن حاريا أيام النبي صلى الله عليه وسلم، وما قاله من أحاديث كثيرة فهو نتاج تحربة بسشرية تاريخية لا وحيا من الله عز وجل، وقد وقع هنا الخطاب الحداثي في تناقض صريح من خلال اعتماده قول النبي صلى الله عليه وسلم: "أنتم أعلم بأمر دنياكم"(1) على أنه دليل كاف في إنكار حجية السنة، كما اعتمدوا نميه عليه الصلاة والسلام عن التدوين كدليل كاف عن عدم حجيتها أيضا، وقد ذكرت من قبل أن الخطاب الحداثي اعتبر السنة كلها فاقدة للحجية، ولكنه اعتبر حجية هذين الحديثين وهذا دليل على الانتقائية في القراءة.

وهنا إما أن تكون السنة حجة بناء على اعتبار حجية هذا الحديث، وإما أن تكون غير حجة بما في ذلك هذا الحديث، وهنا لا يجد الخطاب الحداثي بما يستدل به على عدم حجية السنة، والكلام إذا لم ينبن على دليل فلا عبرة به. إن الذي أوقع الخطاب الحداثي في هذا التناقض هو رسم الغاية واتخاذ التبرير مسلكا للوصول إليها، ولو تم البحث بشكل استقصائي لكانت النتيجة شيئا آخر. بل في سبيل تبرير تاريخية النص النبوي تعسف الخطاب الحداثي حتى في إيراد الحقائق؛ كنفيه لأمية النبي صلى الله عليه وسلم، ومن ثم التشكيك في وضعه للأحاديث؛ أي بناء على معرفة ودراية لا عن وحي، وذلك ما يوجب ويقرر القول بتاريخية النص الديني.

أما النص التراثي فلا أدل على تبرير تاريخيته من طبيعة قراءته قراءة تفاضلية، وقد ذكر هذا مسع نموذج الجابري الذي أقر أن التفاضل خاصية من خواص المركزية الأوروبسية، وهسذا يسبين لسنا أنه كان يهدف إلى ذات الهدف الذي وصلت إليه

<sup>(1)</sup> حديث سبق تخريجه، أنظر ص 89.

الإبستيمولوجيا في الغرب، ولذلك اعتمد التفاضل لتبرير الانفصال عن النص التراثي بحجة أنه موجود هناك ونحن موجودون هنا، وقد وقع هو الآخر في هذا التناقض لأنه ادعى التواصل ولكنه كرس القطيعة.

من أهم المسائل التي تضمنت هذا البعد التبريري أيضا مسألة ممارسة النص المسلطته، وهمي المسألة الحساسة في القراءة المعاصرة للنص الديني؛ ذلك لأنها مدار الصراع بين الفكر الديني والفكر العلماني فهذا الأخير ينكرها بينما الأول يثبتها. وقد سعى الخطاب الحداثي في إنكارها إلى مناقشة مسألة ممارستها لسلطتها منذ بدء الوحي حتى يبين هل كانت كذلك بالفعل؟ أم أنها تأسست في مراحل لاحقة؟

طبعا هذا الاحتمال الأخير هو الذي يركز عليه الخطاب الحداثي ويراه الأصح، ولذلك يفترض عوامل معينة هي التي شكلت سلطة هذا النص وهذه العوامل هي التي تمت الإشارة إليها على ألها سلطات خلفية ثلاث: السلطة المعرفية، السلطة السياسية، سلطة الأسطورة. والتركيز على هذه السلطات واعتبارها سر تأسيس سلطة النص السديني بناء على أن هذه السلطات تأسست ضمن التاريخ الأرضي للمسلمين. وهذا يعين أن السنص لم يكن يتضمن سلطة ذاتية. و لم يكن هناك أمر من الله عز وجل بالأخذ كهذه النصوص والاحتكام إليها، وإنما حدث ذلك بفعل جهود العلماء والحكام وساعد عليه طبيعة العقل المسلم الأسطورية على حد دعواهم.

والمستأمل في هذا الكلام يجده قد حدد الغاية أولا ثم راح يبحث لها عن مبررات لقسبولها ولتقبل ما تفضي إليه من نتائج. إن جهد العلماء من خلال الإشارة إلى ألهم سلطة من هده السلطات صار شيئا غير مقبول بل ينافي صبغة العلم في الخطاب الحداثي. ومن خلالهم عمل الصحابة عليهم الرضوان ودورهم في حماية الإسلام، وكأن الخطاب الحداثي يريد من الصحابة أن يكونوا ناقدين للإسلام لا دعاة إليه والعلماء أيضا. وبالتالي أدين هؤلاء وأولئك من طرف الخطاب الحداثي لا لشيء إلا لألهم سعوا في خدمة الإسلام واعتبروها من واجبات المسلمين ولكن ليس جميع العلماء؛ فالمسائل السيّ وحدد فيها الخطاب الحداثي ضالته حتى وإن قال بما أحد علماء الإسلام بعتبرها مسألة علمية ويأخذ بما مثل أخذه بمقولة "خلق القرآن" التي قال بما المعتزلة.

ولكن سائر المسائل التي قال بما المعتزلة لم يؤخذ بما، وكأن جهد المعتزلة وتاريخهم العلمي لم يتضمن إلا مسألة واحدة هي مسألة "خلق القرآن"، وهذا الانتقاء

السشاذ للمسائل لا هدف له سوى تبرير الانفصال عن المرجعية وإثبات تاريخية النص السلطة السلطة النانية التي اعتبرت خلفية من خلفيات سلطة النص، وهي السلطة السياسية فقد اعتبرها الخطاب الحداثي عاملا قويا كرس سلطة النص في حياة الأمة، وإذا كانت كذلك فمعنى هذا ألها سلطة تاريخية وليست ذاتية دنيوية وليست مقدسة وهدذا ما يصبو إليه الخطاب الحداثي، بل الغريب في هذا الأمر أنه جعل حتى قيادة النبيسي صلى الله عليه وسلم للدولة في زمن النبوة لم يكن في ذلك مطبقا للوحي بل كسان باجتهاده كبشر، وبناء على تجربته الدنيوية وهذا كلام لا شك في بطلانه؛ لأنه يسؤدي إلى القول بأن أول من عطل نصوص الوحي هو النبي صلى الله عليه وسلم وهذا خلاف العقيدة، وخلاف الأمر الذي تكرر في القرآن كثيرا بأن الإنذار والتبليغ وغيرها من مهام النبي صلى الله عليه وسلم.

وفي هذا المحال نجد مفارقة فما يطرحه الخطاب الحداثي في ضوء تجليات الحداثة ضرورة تكامل المؤسسات المعرفية والسياسية في إطار الدولة بالمفهوم الديموقراطي الحداثي لهما، ولكن الأمر نفسه إذا اتخذته الدولة الدينية، أو السلطة ذات المرجعية الإسلامية وعملت على تكامل عملها المؤسساتي فتوحدت جهود الساسة والعلماء فهذه في الخطاب الحداثي نقيصة وعيب من العيوب المخلة بالمعنى الصحيح للعمل العلمي، والمفارقة هنا تتحلى في الإقرار بضرورة التكامل في الإطار العلماني ورفضه في الإطار الديني، وهذا يؤكد لنا أن الهدف ليس الكشف عن الأخطاء، وليس خدمة الإطلم وإنما هو رفض الدين وخدمة الإيديولوجياً والتي تتمثل في هذا المقام في إدخال التاريخية إلى ساحة النص الإسلامي وتبريرها ولو أدى ذلك إلى الوقوع في المفارقات.

ولهذا اعتبرت الحداثة عند دعاتما دينا جديدا، وهذا الكلام يحيلنا إلى الحديث عن سلطة الأسطورة ومدى اشتغالها في الفضاء الديني، وإذا كانت قد كرست دوغمائية تميز العقل الديني، فإن هذا الحكم أيضا كان بغرض القفز على الحقائق؛ لأن اعتبار الخطاب الحداثي كل ما عدا الحداثة خطأ هو في حد ذاته دوغمائية، ثم إن الاحتكام إلى الواقع الذي أفرز نزعة الحداثة في الغرب هو في حد ذاته يشهد تراجع نزعة الحداثة المبشر بها مما يدل على أن مسألة التاريخية والمراهنة على إدخالها إلى الساحة المعرفية الإسلامية وإن اعتمدت آليات معينة إلا ألها كانت في معظم الأحيان عملا تبريريا إيديولوجيا أكثر مما هو عمل معرفي مؤسس.

مما سبق وفي ضوء المسلمتين اللتين افتتحت بمما هذا المطلب؛ أي من خلال ادعاء الحداثيين العرب الاجتهاد، ومن خلال قولهم بضرورة إخضاع المنهج للنص نجد لا هذا ولا ذاك تحقق، فالاجتهاد الإسلامي يصب في خدمة النص لا في هدمه والدعوة إلى الانفصال عنه، وإخضاع المنهج للنص لم يتحقق بل الذي تحقق هو العكس حيث أخضع النص لمناهج غير مناهجه وأهم الآليات الدالة على ذلك هو انتقاء الشاذ من أجل التبرير لا اعتماد الراجح من أجل التأسيس.

## المطلب الثاني: تنافي التفاضل مع المقاصد العامة للدين

من خصائص الإسلام الذاتية خاصية الشمولية؛ فقد اهتم الإسلام بأمور الإنسان كليها، بأمور دينه وأمور دنياه، بالعلم والعمل، بالفرائض والنوافل وبذلك حسد السشمولية كخاصية أصيلة فيه، وهذه الخاصية من أهم الخصائص التي يمكن بناء على إبرازها إنسبات صلاحية الشريعة الإسلامية لكل زمان ومكان، ويبقى المسلم ملزما بتطبيق شرع الله وهذا الأمر يجعله في تواصل دائم مع نصوص الوحي مطبقا لها، فلا يجروز أن يختار من النصوص ما يلائم هواه فيطبقه وما لا يلائم هواه فلا يأخذ به، فساعتها لم يعد العمل تطبيق لأحكام الشريعة بقدر ما هو تطبيق للهوى وأخذ به.

وإن تأملنا هذا الأمر نجده يعود إلى سبب هو الرؤية التفاضلية التي يغفل صاحبها خاصية الشمولية التي كانت لها تجليات استوعبت أمور الدنيا والآخرة كما سبقت الإسارة، فقد تنضمن الإسلام أمور العقيدة وبناها في الإنسان المسلم، فتحدثت نصوص الوحي عسن الألوهية كأهم مسألة عقدية، وبينت ما يجب وما يجوز وما يستحيل في حق الرسل عليهم السلام، وتناولت مسائل السمعيات وأمور الآخرة وبينتها، كما تناولت النصوص الحديث عن الكون والإنسان وغير ذلك. وهذا فالنصوص أجابت على الأسئلة الأنطولوجية التي طالما بحث الإنسان عن إجابات لها وشكلت محاور البحث الفلسفي عند الإنسان القديم وبذلك أقيم الدين في جانب من جوانبه هو الجانب العقدي.

من جهة أخرى تجلت خاصية الشمولية في الإسلام بتضمن الوحي جميع الأحكام المتعلقة بالعبادات التي بما يجسد المسلم عقيدته، وقسمت هذه العبادات إلى فرائض ونوافل، والنوافل تكمل الفرائض، وجميعها تصب في مصب عظيم هو إقامة

السدين، ولسذلك كان حفظ الدين المقصد الأول من مقاصد الشريعة كما بين ذلك علماء مقاصد الشريعة، وبإقامة هذه العبادات التي توثق علاقة العبد بالله تتسع خاصية الشمولية، وتتحلى الحاجة أكثر إلى التمسك بها.

من جهة ثالثة شرع الإسلام أحكام المعاملات والتي بها تحفظ حقوق العباد في الحياة الدنيا وبها يقام الدين ويصان، فهذه الأحكام هي التي تنظم أحوالهم الشخصية، وهي التي يحتكم إليها في إدارة أمورهم المالية، وبذلك تحفظ الحقوق ويكرم الإنسان، وهسذا ما يحقق مقصدين من مقاصد الشريعة هما: المال والعرض. كما تجلت خاصية الشمولية في تشريع الإسلام وبنائه لنظام أخلاقي متميز يحفظ للإنسان كرامته ويحقق لسمولية في تشريع الإسلام وبنائه لنظام أحلاقي متميز يحفظ للإنسان كرامته ويحقق للمحتمع تماسكه واستمراريته.

بــناء على هذا؛ على تجليات خاصية الشمولية التي يستعان بما في فهم المقاصد العامة للدين يمكن الحكم على كيفية تعامل المسلم مع نصوص الوحي، أيكون تعاملا تفاضليا أم يكون بالرجوع إلى النصوص كلها ويلتزم بما أمرت به هذه النصوص دونما انتقاء؟

طبعا إقامة الدين لا يمكن أن تقوم على الأخذ بنص قرآني دون آخر؛ لأن هذه العملية التفاضلية تؤدي في النهاية إلى مخالفة المقاصد العامة للدين، وإذا كان علماء السشريعة قد حددوا لنا هذه المقاصد خاصة الضروريات منها: الدين، النفس، العقل، العرض، المال، فتصادم التفاضل مع هذه المقاصد يكون كالتالى:

1. التركيز على الدنيا والشريعة جاءت للدنيا والآخرة. لقد تم التطرق إلى هذا مسن خلال مناقشة خصائص الرؤية المكونة، والتي تمت الإشارة فيها إلى التركيز على الإنسان بدل الألوهية والعقل بدل الوحي وغير ذلك، وقد تمت الإشارة أيضا إلى أن هسنده الأمور من أهم تجليات القول بالتاريخية، ولا شك أن أصحابما يريدون التركيز على الدنيا أي على التاريخ وإهمال الآخرة والحديث عنها، وإن كان هناك حديث عسنها فيتسرك للاهستمام الفردي في إطار الحريات الشخصية. أما الاهتمام بالجانب التنظيري والاهتمام بالإنسان فقد كان مركزا على أمور الدنيا ولذلك وجدنا اقتراح السبعض مسن الحداثسيين يدعو على إدراج الأمور الدنيوية في علم الكلام الجديد. والإشكال في التصادم الجلي بين هذا الطرح، وبين المقصد العام من التشريع الذي هو

حماية مصالح الناس في الدنيا والآخرة. يقول الإمام الشاطبي: "وضع الشرائع إنما هو لمصالح العباد في العاجل والآجل"(1).

وقد بين ذلك على أدلة من القرآن الكريم منها قوله تعالى: ﴿رُسُلاً مُبَشِّرِينَ لِعَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى الله حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ...﴾ (النساء: 165)، وقوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ﴾ (الأنبياء: 107). فالشريعة إذا جاءت مهيمنة على أمور الدنيا والآخرة فما من شيء يتعلق بأمور الإنسان في الدنيا أو الآخرة إلا وتطرقت له النصوص. من هنا تم استنباط أن الغاية من التشريع هي حماية مصالح الناس آجلا وعاجلا، بينما في الخطاب الحداثي كان التركيز على بعد واحد هو البعد الدنيوي دونما اهتمام بالبعد الأخروي وأعتقد أن سبب ذلك الاستناد إلى الشاذ من الآراء، وإلى توظيف الإستدلالات الشاذة وذلك بكيفيات مختلفة؛ كأن يستدل بنص دون مراعاة للسياق ونموذج ذلك مناقشة الحداثين لمسألة تدوين السنة إذ يتسشيون بنهي النبي صلى الله عليه وسلم دونما مراعاة لملابسات ذلك النهي، وإما بتأويل منهم كثيرا ما يكون بعيدا عن ضوابط التأويل مثل قراءة شحرور لكلمة الجيب الواردة في قوله تعالى: ﴿... عَلَى جُيُوبِهِنَّ﴾. وإما بانتقاء نص تم فيه الحث على أمور الدنيا دون الآخرة كما ثبت ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم حينما قال: اأنتم أعلى مأمر دادنيا كوسلم دنياكم "أن والذي على أساسه اعتبرت أمور الدنيا ليست من المتمامات الوحي.

فإذا كانت الشريعة جاءت لحماية مصالح الإنسان آجلا وعاجلا فإن الاستدلال بالسشاذ جعل منها جعلها موقوفة على الآخرة فقط، وهذه إحدى صور منافاة الشاذ للمقاصد العامة للدين، وهذا الأمر هو الذي اعتمده الخطاب الحداثي في تأسيس رؤيته العلمانية على نحو يشبه ما حدث تماما عند الأوروبيين في ثورهم على الكنيسة.

2. تكريس الخصوص والشريعة جاءت عامة. طبعا هذا الرهان الأكبر للخطاب الحداثي بل هو مضمون القول بالتاريخية؛ أي أن الشريعة خاصة بفترة الوحي لا تزيد على ذلك، وقد بينا أن هذا الكلام كان مبنيا في الكثير من الأحيان التي أورد فيها الحداثيون نصوصا أن استدلالاتهم كانت تفاضلية انتقائية، أو كما تمت الإشارة إليه

<sup>(1)</sup> الشاطبي: الموافقات في أصول الشريعة، ج2، ص 4.

<sup>(2)</sup> سبق تخريجه، أنظر ص 89.

اعستمدوا على الشاذ من أجل التبرير، وكانت من النتائج التي توصلوا إليها تكريس الخسصوص وهذا أمر يتنافى مع المقاصد العامة للدين خاصة إذا علمنا أن الشريعة من مقاصدها حماية مصالح الناس، فإنما بذلك تكون عامة لجميع الناس وليست خاصة بفئة دون أخرى، أو بزمن دون زمن آخر.

يقول الإمام الشاطبي: "الشريعة بحسب المكلفين كلية عامة بمعنى أنه لا يختص بالخطاب بحكم من أحكامها الطلبية بعض دون بعض، ولا يحاشى من الدخول تحت أحكامها مكلف البتة"(1)، ويستدل الإمام الشاطبي على ذلك بأدلة متنوعة منها:

- أ النصوص المتسضافرة كقوله تعسالى: (وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَافَّةُ للنَّاسِ بَشيرًا وَلَدْيرًا...) (سبأ: 28) وقوله تعالى: (قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمَسِيعًا...) (الأعراف: 158)... مما يدل على أن البعثة عامة لا خاصة، ولو كان بعض الناس مختصا بما لم يخص به غيره لم يكن مرسلا للناس جميعا.
- ب أن الأحكام إذا كانت موضوعة لمصالح العباد، فالعباد بالنسبة لما تقتضيه من المسصالح مرآة فلو وضعت على الخصوص لم تكن موضوعة لمصالح العباد بإطلاق.
- ج إجمساع العلماء المتقدمين على ذلك من الصحابة والتابعين ومن بعدهم ولذلك صيّروا أفعال رسول الله صلى الله عليه وسلم حجة للجميع في أمثالها.
- د لــو جاز خطاب البعض ببعض الأحكام حتى يخص بالخروج عنه بعض الناس،
   لجاز مثل ذلك في قواعد الإسلام أن لا يخاطب بما بعض من كملت فيه شروط التكليف بما، وكذلك الإيمان الذي هو رأس الأمر وهذا باطل بإجماع<sup>(2)</sup>.

بناء على هذا يتأكد لنا أن الشريعة جاءت عامة، ويتأكد ذلك إذا عرفنا أن مقاصد الشريعة كانت موزعة على مختلف مجالات الحياة، وخوطب بها الإنسان في كل زمان فهي متعلقة به على كل حال، فقد توزعت إلى ضروريات وحاجيات وتحسسينيات. وهي بهذا تعلقت بأمور الإنسان كلها لا يخل زمن من الأزمان من هذه الأصناف المثلاثة، الأمر الذي يؤكد ألها عامة، بينما الخطاب الحداثي أنكر هذه الخاصية التي كرستها هذه المقاصد وقال بالخصوص، ومرد ذلك الاستدلال بالشاذ من

<sup>(1)</sup> الشاطبي: الموافقات، ج2، ص 186.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه والصفحة.

الآراء، أو توظييف النصوص توظيفا شاذا، وهذا ما يؤكد أن الاستدلال بالشاذ يتعارض مع مقاصد الشريعة.

3. يكرس التحرزئة والمقاصد متكاملة. إن مصالح العباد التي جاءت الشريعة لحمايستها في الدنسيا والآخرة والستي تسوزعت على مقاصد الشريعة المحتلفة من ضروريات، وحاجسيات وتحسينيات، هذه المقاصد متكاملة فيما بينها بما يحقق غاية كسبرى هي حمايسة مصالح العباد، ويتحلى هذا التكامل في هذه المقاصد من حيث علاقتها ببعضها البعض، بحيث لو اختل أي منها اختل الآخر، مع تفاوت في هذا الاخستلال بطبسيعة الحال بين الضروري والحاجي، والضروري والتحسيني، وفي هذا يقسول السفاطبي مبينا بألها تشكل نظاما متكاملا: "إذا ثبت أن الشارع قد قصد بالتسريع إقامة المصالح الأخروية والدنيوية، وذلك على وجه لا يختل لها به نظام، لا بحسب الكل، ولا بحسب الجزء، وسواء في ذلك ما كان من قبيل الضروريات أو الحاجيات أو التحسينيات فإلها لو كانت موضوعة بحيث يمكن أن يختل نظامه أو تختل أحكامها لم يكن التشريع موضوعا لها، إذ ليس كولها مصالح إذ ذاك بأولى من كولها مفاسد"(۱).

فهذا أحد اوجه العلاقة بين المقاصد، وهي كونما تشكل وحدة متكاملة من جهة أخرى يتجلى التكامل في اعتبار الضروريات أصلا لغيرها من المقاصد الأخرى. يقول السشاطبي: "المقاصد الضرورية في الشريعة أصل للحاجية والتحسينية، فلو فرض اخستلال الضروري بإطلاق لاختل باختلاله بإطلاق، ولا يلزم من اختلالهما اختلال الضروري بإطلاق، نعم قد يلزم من اختلال التحسيني بإطلاق اختلال الحاجي بوجه ما، فلذلك إذا من اختلال الحاجي بإطلاق اختلال الضروري بوجه ما، فلذلك إذا حسوفظ على الضروري، فينبغي أن يحافظ على التحسيني، إذا ثبت أن التحسيني يخدم الحاجي، وأن الحاجي يخدم الضروري هو المطلوب"(2).

من هنا تتجلى علاقة هذه المقاصد ببعضها البعض وكيف أنما متكاملة، وكيف أن تطــرق الخلل إلى بعضها يؤدي إلى الخلل في الآخر، وهذا يؤكد وحدة الشريعة، وعــدم فصل مسائلها عن بعضها البعض؛ لأن فصل تلك المسائل يؤدي إلى الإخلال

<sup>(1)</sup> الشاطبي: الموافقات، ج2، ص 29.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 12.

بمقصد من هذه المقاصد ويترتب على ذلك مفاسد، ولكن الخطاب الحداثي كرس التجزئة من خلال فصله للدنيا عن الآخرة، ومن خلال فصله للعبادات عن المعاملات، والأخسلاق عسن العبادات، وسبب ذلك أيضا الاستناد على الشاذ فكثيرا ما كانت استدلالاتهم في مسائل العبادات مبنية على بعض الآيات القرآنية دون رجوع إلى السنة النبوية التي بينت تلك العبادات، وأحكامها، وبذلك اعتبرت هذه العبادات في الخطاب الخدائسي تشريع الفقهاء لا تشريع الوحي، والأمر نفسه بالنسبة للمعاملات والحدود. وسنقف على هذا في المطلب اللاحق.

## خصوصيات النص والرؤية الحداثية

#### المطلب الأول: باعتباره وحيا منزلا

مما سبق في مناقشة موضوع الوحي تبين لنا أن الخطاب الحداثي في تعاطيه مع همذا الموضوع لم يكن ينظر إليه كحقيقة عقدية يترتب على إنكارها الكفر، ويترتب على على معطيلها تعطيل شريعة الله في الأرض وبالتالي الانفصال عنها. وقد انتهى الحداثيون في مناقشة موضوع الوحي إلى إنكاره حينا وإلى اعتباره منتجا ثقافيا حينا، وإلى تغيير دلالته حينا آخر...ميلا إلى إثبات دنيويته وغير ذلك من المواقف التي آلت في النهاية بالخطاب الحداثي في تعامله مع نصوص الوحي ونظرته لها على أنها نصوصا دنيوية لا تحمل أية خصوصية مفارقة.

فكانت الدعوة إلى دراسة نص الوحي على أنه نص كسائر النصوص البشرية؟ كالنص اللغوم وتطبيقها في والتاريخي وغير ذلك، ولا أدل على هذا من استعارة مناهج هذه العلوم وتطبيقها في قراءة نصوص الوحي وهي التي أفضت بما تتوفر عليه من آليات إلى الأحكام السابقة الذكر؛ فالقول بأنه منتج ثقافي نتيجة المنهج الأنثربولوجي، والدعوة إلى إحداث قطيعة معه نتيجة المنهج الإبستيمولوجي، والتأكيد على دنيويته نتيجة القيراءة التفكيكية التي انتقد أصحابها الميتافيزيقا وهكذا. والمتأمل في هذه النتائج التي منائلت الرؤية الحداثية العربية المعاصرة يستنتج بدوره نتيجة تثبت سر هذه الرؤية التي تأسست لدى الخطاب الحداثي، إنها عدم قراءة نص الوحي كوحي منزل من عند الله عيز وجل، وإنما تمت قراءته على أنه نص كباقي النصوص خاصة اللغوية ولذلك كانت الدعوة بإلحاح إلى تطبيق مناهج البحث اللغوي عليه وقد مر بنا الحديث عن أهم هذه المناهج التي اعتمدت في قراءة النص الديني.

وهـنا يمكن التساؤل إذا قرئ نص الوحي بغير هذه المناهج التي وظفها الخطاب؟ الحداثــي هل يمكن الوصول إلى رؤية أخرى غير هذه التي توصل إليها هذا الخطاب؟ الإجابــة طــبعا نعم؛ لأن غير هذه المناهج ما كان قد أسسه علماء الإسلام كان قد

وصل إلى نتائج أخرى تصب في خدمة نصوص الوحي لا في الانفصال عنه، وحتى إن كانست هناك مستحدات يقتضي الأمر التحديد من الداخل والاستفادة مما عند الغير مسن مسناهج وآلسيات لا تصطدم مع نصوص الوحي. ويتأكد الأمر خاصة إذا كنا واضعين في الحسسبان أن الوحي حقيقة عقدية، وأن النص الإسلامي وحي منزل ولسيس منتجا ثقافيا أو غير ذلك. فإذا وضعنا هذا في الاعتبار تترتب لدينا عدة أمور كلها تؤكد مخالفة الرؤية الحداثية وطبيعة قراءها لنصوص الوحي ومن هذه الأمور:

- أنه نص محفوظ.
- أنه قام عليه الدليل العلمي.
- أنه له على القارئ حقوقا.

ســـأقف عـــند هذه العناصر محاولا من خلالها بيان مخالفة الرؤية الحداثية لنص الوحى من حيث كونه وحيا منـــزلا.

فبالنسسة لحفظه فهذا أمر تولاه الله عز وجل، فقد قال تعالى: ﴿إِنَّا لَكُونُ لَوْ لَنَا اللَّهُ عَنَ لَوْ لَنَا اللَّهُ عَن وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (الحجر: 9) وهذا نص يؤكد أن حفظ القرآن الكريم من الله عسز وجل، مهما كانت محاولات التحريف والتبديل التي حاول من خلالها أصحابها في القديم والحديث تحريف وتبديل النص القرآني. وقد أشار المفسرون إلى معن الحفظ الوارد في هذه الآية الكريمة وأنه يعني الحفظ من أمور كثيرة من أعمال البشر ومن أعمال الشياطين من الزيادة ومن النقصان، من التحريف ومن التبديل وفي كل وقت وليس في وقت دون غيره. جاء في البحر المحيط في تفسير هذه الآية: "... أي حافظون له من الشياطين وفي كل وقت تكفل تعالى بحفظه، فلا تعتريه زيادة ولا أي حافظون له من الشياطين وفي كل وقت تكفل تعالى بحفظه، فلا تعتريه زيادة ولا بقصان ولا تحريف ولا تبديل بخلاف غيره من الكتب المقدسة فإنه تعالى لم يتكفل بحفضها بل قال تعالى الربانيين بما استحفظوها، ولذلك وقع فيها الاختلاف، وحفظه إياه دليل على أنه من عنده تعالى، إذ لو كان قول البشر لتطرق إليه ما تطرق لكلام البشر (1).

فهـذا الـنص يؤكد أن حفظ القرآن الكريم كان من قبل الله عز وجل، وهو الحانـب الـذي يجـب أن ينظر إليه باعتباره وحي من الله عز وجل فهو الذي يسر للمسلمين طرق الحفظ بأن بقي فيهم على النحو الذي أنـزل على النبـي صلى الله

<sup>(1)</sup> أبو حيان الأندلسى: البحر المحيط، ج5، ص 435.

عليه وسلم، وقد فسرت الآية القرآنية السابقة بأن الحفظ الوارد فيها يعني: "الحفظ من التلاشي، والحفظ من الزيادة والنقصان بأن يسر تواتره وأسباب ذلك فسلمه من التسبديل والتغيير حتى حفظته الأمة عن ظهور قلوبها من حياة النبي صلى الله عليه وسلم فاستقر بين الأمة بمسمع من النبي صلى الله عليه وسلم وصار حافظوه بالغين عدد التواتر في كل مصر "(1).

من خال هذا التهسيرين للآية الكريمة نجد ألها تجسدت في واقع الأمة وتاريخها، فعن احتمال الزيادة والنقصان والحفظ منهما قيض الله لكتابه من دونه في زمن النبي صلى الله عليه وسلم وبإشراف وتوجيه منه بما لا يدع بحالا للشك، وعن احستمال التلاشي والزوال جعل الله من أبناء هذه الأمة من يحمل القرآن الكريم في صدره وفي كل قطر من أقطار البلاد الإسلامية وبعدد يصل إلى حد التواتر، وكما كان الحرص لدى الأمة في القديم عل حفظ وخدمة كتاب الله عز وجل لا يزال فيها هذا الحرص، وذلك ما يتجلى من الإقبال الذي تعرفه المساجد والجمعيات الإسلامية التي يسر الله لها القيام بهذه المهمة الجليلة، ويتأكد الأمر يوما بعد يوم بأن حملة كتاب الله عن وجل في زيادة، وهذا إن دل على شيء إنما يدل على نفاذ وعد الله سبحانه الذي قطعه على نفسه بأن يكون هو من يتولى حفظ كلامه.

فما تطرق إليه شيء مما تطرق إلى غيره من الكتب بما في ذلك الكتب المقدسة كالـــتوراة والإنجــيل التي لم تسلم من التحريف والتبديل ولكن هذا الأمر - الحفظ الإلهي - للقرآن الكريم باعتباره وحيا منـــزلا لا يعتبر حجة لدى الحداثيين؛ لأنه أمر غيبــــي بعيد عن التحقق العلمي التاريخي. ورغم ذلك يمكن الرد عليهم انطلاقا من هـــذه الخاصية وهي الحفظ الإلهي على بعض المسائل التي أثاروها و لم يتعاملوا فيها مع القـــرآن الكريم على أنه وحي منــزل مثل: حفظه في صدور المؤمنين، ومثل مقارنته بالوحى في غيره من الأديان.

أما عن حفظه في الصدور الذي هو أحد تجليات حفظ الله عز وجل له فهو أمر وخاصية لم يتصف بما نص آخر غير القرآن الكريم، فالمسلمون منذ نـــزوله على عهد النبـــي صلى الله عليه وسلم وهم يجتهدون في حفظه عن ظهور قلوبهم، ويتلونه على ذلك النحو يوميا وفي صلواقم المختلفة، وفي أوقاقم الخاصة، ويحفظونه على يد شيخ

<sup>(1)</sup> محمد الطاهر بن عاشور: تفسير التحرير والنتوير، ج14، ص 21.

عادة وفي إطار جماعي وهذا ما يساعد على ترسيخ الحفظ من جهة، ويبعده عن الخطأ من جهة أخرى، وقد أمنت هذه الطريقة نقل القرآن الكريم من جيل إلى جيل بكيفية متواترة متصلة في سندها إلى النبسي صلى الله عليه وسلم، وذلك سر حرص المسلمين علسى تلقسيه عن شيخ ولا يكون مباشرة من المصحف، وهذه الطريقة هي التي تنبه المسلم إلى كل خطأ يمكن أن يقع فيه قارئ القرآن الكريم، أو من يحاول التحريف والتزييف فيه.

ولهذا من معاني الحفظ الواردة في قوله تعالى: (... وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ) (الحجر: 9) قيل: "حفظه بإبقاء شريعته إلى يوم القيامة وقيل يحفظه في قلوب من أراد بهم خيرا حتى لو غير أحدهم نقطة لقال الصبيان كذبت وصوابه كذا، و لم يتفق هذا لشيء من الكستب سواه"(1). ثم دعم هذا النوع من الحفظ عند المسلمين ومنذ وقت مبكر أيضا بعله القسراءات السذي بواسطته يتعلم المسلم كيف يتلو القرآن الكريم وفق قواعد القراءة، وهذا لا يعني عدم الاهتمام بالكتابة بل هي مما اهتم به المسلمون، ولذلك من يحفظ القسرآن الكريم في صدره يحفظ أيضا رسمه، حتى إذا كتب شيء من القرآن الكريم يكتبه وفق الرسم العثماني. وهذه الأمور كلها تؤكد أنه ظل بعيدا أو في مأمن من الخطأ وإذا وقع خطأ تنبهت له الأمة كلها.

وهذا النوع من الحفظ، وهذه الاحتياطات التي يتخذها المسلم في كتاب الله عز وجل من الأمور التي ثبتت تاريخيا؛ فتاريخ القرآن الكريم يؤكد هذا وما فعل المسلمون هذا إلا لإيماهم بأهم يتعاملون مع هذا النص الكريم باعتباره وحيا موحى، فهو كلام الله عز وحل وهو بهذا الاعتبار لا ينبغي أن نتعامل معه كأي نص بشري، وهذا الأمر ما نجده غير متحقق في الخطاب الحداثي العربي المعاصر. فلم ينظر إليه على أنه وحي منزل وإنما نظر إليه على أنه نص لغوي تشكل ضمن واقع تاريخي، وهذا من أسباب القرل بتاريخيته. وهو من الأمور التي يرد على كما الخطاب الحداثي، خاصة أولئك الذين يقولون هو كلام الله عز وجل ولكنهم لم يراعوا بعده الإلهي هذا المتمثل في كونه وحيا منزلا.

أمـــا عـــن مقارنة الوحي في الإسلام بغيره في الأديان الأخرى سواء الديانات السماوية أو الوضعية، المقارنة هنا أخذت بعدا واحدا وهو وجه الشبه بين الوحي في

<sup>(1)</sup> أبوحيان الأندلسي: البحر المحيط، ج5، ص 435.

الإسلام وفي الديانات الأخرى، طبعا وجه الشبه في بعض الأحيان لا يزيد على الاتحاد في التسمية؛ أي حضور كلمة "وحي" في الإسلام وفي غيره من الديانات، واعتبار هذا الوحيي تجسد في كلام هو التوراة عند اليهود والإنجيل عند النصارى، والقرآن عند المسلمين وغير ذلك. أقول عملية المقارنة أخذت هذا البعد دونما إشارة إلى الأبعاد الأخرى خاصة وجوه الاختلاف؛ فالاختلاف بين الوحي في الإسلام وغيره من السديانات متحقق ومن جوانب متعددة نما يجعل عملية المقارنة تميل إلى التركيز على وحسوه الاختلاف بدل وجوه الاتفاق التي اعتمدتما القراءة الحداثية وفي هذا لا يمكن مقارنة الإسسلام بالديانات الوضعية وإنما بالديانات السماوية، والتي يختلف الوحي الإسلامي عنها في أمور كثيرة منها:

- أن الوحي في الإسلام تولى الله حفظه فقال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزُّلْنَا اللَّكُو وَإِنَّا لَهُ لَكُو وَإِنَّا لَهُ عَلَى وَحَفْظُ الله عَز وجل كتابه، ورغم عسولات الترييف الكثيرة التي كانت من طرف أعدائه لكن الله في كل مرة يكشف كيدهم ويفضحهم على أيدي المخلصين من عباده، بينما الوحي في الديانات السابقة لم يرد الوعد بحفظه بل الذين استحفظوه هم الأحبار والرهبان وليذلك وقع فيه الاختلاف (1). وما يؤكد ذلك كثرة الأناجيل، ووضع التلمود عند السيهود، واخستلافهم في كتبهم يشهد به تاريخ هذه الكتب، وتشهد به دراسات نقدية للكتاب المقلس في القليم والحديث منها كتاب رسالة في "اللاهوت والسياسة" لسبينوزا.

بينما عند المسلمين فالأمر يختلف إذ يعتبر النص القرآني في صدارة النصوص التي أجمعت عليها الأمة، فرغم تمذهب المسلمين ورغم اختلافهم في تصحيح الأحاديث وتضعيفها، ورغم اختلافهم الفقهي لكنهم ظلوا مجمعين على النص القرآني الواحد الذي أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم، وبلغه كما أنزل وتواتر نقله وحفظه عند الأمة على ذلك النحو وما فعل المسلمون ذلك إلا لأنه وحيى منزل من عند الله عز وجل. هذه الخاصية تجعل المقارنة بين الوحي في الإسلام وفي غيره مقارنة غير سوية خاصة إذا تبينت لنا غاية الخطاب الحداثي من هده المقارنة، وهي محاولة سحب ذات الصفة – عدم الحفظ – التي اتصف هما

<sup>(1)</sup> أبو حيان الأندلسي: البحر المحيط، ج5، ص 435.

الوحي في الأديان السابقة على الإسلام، فالمقارنة في حد ذاتمًا لم تقم على أساس صحيح، ولسو روعسيت الموضوعية لأخذت بعين الاعتبار أوجه الاختلاف ولاستحالت المقارنة على النحو المذكور.

- أنسه حفظ في الصدور. بينما في غير الإسلام لم يتم حفظه في الصدور وبالطريقة التي حفظ بما القرآن الكريم، فلو حفظ بمذه الكيفية من طرف معتنقيه لحفظ من التحسريف، ولتم التفطن إلى عمليات التحريف التي وقعت، وهذا وجه اختلاف مهسم جدا، ونتيجة أهميته هذا الحفظ كانت محاولات تشكيك في هذا النوع من الحفظ بحجة أنه يعتمد على الذاكرة، والذاكرة ليست مؤتمنة دائما وهذا أمر يرد علسيه بطريقة الحفظ التي تتم جماعيا وعلى يد شيخ كما أن تاريخ القرآن يشهد بعسدم وقوع اختلاف وقد استمر الأمر على هذا النحو حتى الوقت المعاصر أين يسسر الله للمسلمين الوسائل العصرية التي تقضي على كل عمليات التشكيك. فهسذا السنوع مسن الحفظ تميز به القرآن الكريم دون غيره من الكتب السماوية الأخرى وهو وجه اختلاف جوهري، ولكن عملية المقارنة عند الحداثين لم تراع هذا الاختلاف، و لم تعره اهتماما على الرغم من أنه أحد أوجه التمييز بين النص القرآني وغيره.
- ظبت أسانيده. بنما في غير الإسلام لم تضبط أسانيده؛ أي أن الوحي في الديانات الأخرى لم تعرف أسانيده كلها، ولم تضبط كما ضبطت الأسانيد في الإسلام، وضبط الإسناد من الأمور التي تميز كما العمل العلمي عند المسلمين، فقد حرصوا أيما حرص على السند المتصل في حديث النبسي صلى الله عليه وسلم، وكان الحرص على ذلك في القرآن أشد، وهذا الحرص بكل تأكيد منبعه الاعتقاد بأن القرآن كلام الله المنزل على محمد صلى الله عليه وسلم.

ولكن هذه الخاصية التي تميز بما الوحي في الإسلام لم تراع في الخطاب الحداثي على الرغم من ألها تطورت عند المسلمين وصارت علما قائما بذاته، وهو الدراسات الإستنادية التي تمتم بالراوي والمروي عنه والشروط التي يجب توفرها في فيهما، وإذا كانت هذه الشروط تشترط فيمن يحمل حديث النبي صلى الله عليه وسلم، فإلها كانت بسشكل متواتر وفي كل كانت بسشكل متواتر وفي كل العهدود. وعلى الرغم من وجود أوجه الخلاف بين الوحي في الإسلام والوحي في

الديانات الأخرى السماوية منها والوضعية إلا أن هذا الخطاب لم يعرها اهتماما وراح يجري هذه المقارنة، مما يدل على أنه لم يلتزم بالضوابط العلمية التي تقتضيها عملية المقارنة، خاصة وأن هذه الأمور متحققة تاريخيا، ويستدل عليها بالمنهج التاريخي الذي هسو المسنهج الموثوق به في الخطاب الحداثي، فتمت مقارنة الصواب بالخطأ، وتمت مقارنة الحق بالباطل، وهذا من صور العمل المتعسف الذي أنجزه الخطاب الحداثي في قسراءته للنص القرآني. وهنا نستنتج أن الذي أوصل الخطاب الحداثي إلى هذه النتيجة هو تعاطيه مع الوحي في الإسلام على أساس أنه ظاهرة ثقافية لا على أساس أنه وحي منسزل مسن عسند الله عسز وجل، إذ لو تم وفق المعتقد الإسلامي لروعيت هذه الخصوصيات ولأعطى النص حقه.

أما المسألة الثانية التي تطرح نفسها في هذا الإطار؛ أي في إطار اعتبار الوحي حقيقة عقدية، وأن النصوص وحي منزل من الله عز وجل فهي قيام الدليل العلمي على ذلك، والحديث عن الدليل لعلمي ترد به نتيجة القراءة الحداثية التي تعتبر المسائل الدينية بما في ذلك النص القرآني من الأمور الميثية لا الأمور العلمية. هذه إحدى دعاوى الخطاب الحداثي إذ يعتبر كل ما يتعلق بالدين غير علمي، فما مدى صحة ذلك؟

إذا عدنا إلى عناية المسلمين ابتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم ثم حيل الصحابة ثم علماء الإسلام بعد ذلك نجد حرصهم على الاستدلال العلمي كان متحققا عندهم منذ البداية؛ ففي القديم كان الدليل العقلي يتمثل في الحجة العقلية وشهادة الحس على ما يأتي به النبي بأنه وحي منزل وليس من عمل البشر، وقد تمثل ذلك في إثبات المعجزة، ولذلك كان البحث في المعجزة واقترالها بالنبوة وظهورها على يد النبي من الأدلة الكافية لإثبات النبوة وصار شرط صحة النبوة الذي به تثبت يتمثل في أمرين اثنين: ادعاء النبوة وإظهار المعجزة؛ فادعاء النبوة وحده لا يكفي لأنه متاح للجميع ولا يمنع حتى الكذاب من فعل ذلك، وكثيرا ما ظهر في التاريخ من ادعوا النبوة، لهذا لا بد من إظهار المعجزة التي هي تأييد من الله عز وحل وصورة من الصور السي تؤكد بأن هذا الذي ادعى النبوة نبي حقا، وأن الذي جاء به وحي منزل. وما داميت المعجزة التي أيد الله كما الأنبياء تكون في أمور كثيرة حاصة في الأمور الحسية التي يراها الإنسان ويسمعها فبذلك تكون دليلا لا يمكن رده.

ولما كانت في المجتمع القديم بعض الظواهر التي تظهر على يد غير الأنبياء وتشبه المعجزة مسئل السحر، سدا لأي ذريعة حدد العلماء شروطا خاصة بالمعجزة، وهي شروط واقعية يمكن التأكد منها عقلا وحسا. يقول البغدادي: "للمعجزة عندنا شروط أحدها أن تكون من فعل الله عز وجل أو ما يجري بحرى فعله وإن لم يكن في نفسه فعلا، والشرط الثاني أن يكون ناقضا للعادة فيمن هو معجز له وحجة عليه، والشرط الثالث أن يتعذر على المتحدى فعل مثله في الجنس أو على الوجه الذي وقع الستحدي عليه، والشرط الرابع أن يكون مطابقا لدعوى من ظهرت عليه على وجه التستحدي عليه، والشرط الرابع أن يكون مطابقا لدعوى من ظهرت عليه على وجه التستحدي عليه، والشرط الرابع أن يكون مطابقا لدعوى من ظهرت المناهس أن التكليف أنه إلا يتعلق كما، والشرط السادس أن يكون ذلك في زمان التكليف "(١).

فاشتراط هذه الشروط في المعجزة احتياط من خلط المعجزة بغيرها من الظواهر الشبيهة بها من جهة، ومن جهة ثانية هي دليل كاف على إثبات صحة النبوة وبالتالي إلى الشبيات أن ما جاء به محمد صلى الله عليه وسلم وحي منزل من عند الله سبحانه وتعالى. والمعجزة بهذا الشكل الذي تتوفر فيه الشروط السابقة الذكر تتخذ الصبغة العلمية، و لم تبق بحرد واقعة يكتنفها الغموض، أو ألها من الظواهر الميثية وغيرها كما يعتبر ذلك الخطاب الحداثي في الوقت المعاصر.

وهي بهذه الكيفية تتلاءم مع طبيعة العقل الذي كان يستفسر ويتحدى في ذلك السوقت، وللذلك كانت معجزات محمد صلى الله عليه وسلم في الكثير من الأحيان عسبارة عن ردود على ما يطرح عليه من أسئلة أو ما يجابه به من تحديات، فأظهر الله عليه تلك المعجزات التي كانت مفحمة لخصومه وذلك سر إيمان الكثير من الناس به في ذلك الوقت. وفي العصر الحديث أخذ الاستدلال العلمي على ظاهرة الوحي منحى أخسر بعيدا عن إظهار خوارق العادات وبعيدا بعض الشيء عن البناء الفلسفي، تجلى هلذا المنحى في اعتماد العلوم الطبيعية أساسا لإثبات أو نفي الحقيقة الدينية فتبلور في الفضاء المعرفي الإسلامي الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، وهو من العلوم التي يستند إليها في إثبات كون النص القرآني والنص النبوي وحى منسزل من عند الله عز وحل.

<sup>(1)</sup> البغدادي: أصول الدين، ص 171.

وعلى السرغم مسن تنامي نسزعة الإلحاد في التاريخ الحديث وهي النسزعة المناهسضة للفكر الميتافيزيقي والمثالي عموما وللفكر الديني على وجه الخصوص، هذه النسزعة التي كانت تعتبر الإيمان بالغيب خرافة وأن الأديان من اختراع بشري، وأن العقل لا يستسيغ الإيمان بمستوى وجودي آخر خارج الوجود المادي، وقد تبلور هذا التيار الذي زكته الفلسفة الوضعية بحجة أن العلم المتمثل في العلم الطبيعي أولى بالثقة مسن الفلسفة، وأن المادة أولى من الغيب، ولكن سرعان ما تبينت هشاشة هذا الفكر وعدم صموده أمام الفكر الديني وذلك باستثمار نتائج هذه العلوم للاستدلال بما على قضايا الإيمان، وكانت الانتصارات العلمية مصحوبة بانتصارات سياسية تمثلت أساسا في الهسيار الإيديولوجيا الشيوعية وإعادة الاعتبار للفكر الديني، وذلك ما جعل حملة الفكر الديني يوظفون نتائج العلم لإثبات صحة الوحي ومن بين هذه النتائج:

- أ التنويم المغناطيسي: الذي أصبح من المسائل الثابتة والمقررة وقد أصبحت هذه الطريقة التي يتقابل فيها شخصان يمكن للأول أن يؤثر على الثاني بطرق معينة، ويمكنه أن ينسسيه بفعل التنويم أمورا كثيرة حتى أموره الخاصة كالاسم مثلا، ويلقنه أمورا أخرى اعتبرت هذه العملية التي ثبت نجاحها شبيهة بطريقة تلقي النبسي للوحي الذي يوحى إليه عن طرق الملك، بل تكون عملية تلقين الملك للنبسي أولى بالصحة لما يتوفر عليه من روحانية وتأييد رباني.
- ب العبقرية: وهي من المؤهلات الذاتية التي يتوفر عليها الفرد فتجعله ينتبه إلى أشياء لا يتنسبه إلسيها غيره من أصحاب الذكاء العادي، ويقول كلاما لا يقوله غيره ويسناقش مسسائل تفوق مستواهم ويجعل الأمر يصعب على فهمهم، وفي هذا تذكر بعض الحالات التي يفاجاً فيها الشعراء بطبيعة الإلهامات الشعرية التي يجدونها في أنفسهم، وكيف أنها تكون مصدر قصائد شعرية رائعة، وعلى هذا الأمر الذي هو مقرر في سير العباقرة وفي الدراسات النفسية عليه قيست ظاهرة الوحي على الرغم من وجود فوارق بينهما، فما دام العلم قرر خواص العبقرية واعترف بها الأولى أن يعترف بظاهرة الوحي وإثبات أنها من عند الله عز وجل.
- ج مــا تقوم به بعض الحيوانات والحشرات: مثل النمل والنحل إذ كثيرا ما تصدر عــنها أعمال عظيمة ودقيقة حدا تتعلق بنظام حياتما من حلب للغذاء وتوزيع للمهــام وترتيب للأمور وعلاقاتما ببعضها البعض كلها أمور تؤكد بأنها ملهمة

مسن إرادة علسيا كيف لا وهي الفاقدة للعقل الذي هو ملكة التفكير والتدبير، وهسذا ما يؤكد قوله تعالى: (وَأُوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَن اتَّخذي مِنَ الْجِبَالِ بُسيُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ) (النحل: 68) وإذا تحقق هذا على مستوى هذه الحشرات البسيطة، فكيف لا يكون في حال الأنبياء عليهم السلام؟(1).

إن انتــصارات العلــم الطبيعي التي جعلت الإنسان المؤمن بنتائجه يعتبر ظاهرة الوحــي مستحيلة وغير مجدية لم يدم هذا التصور بل صار في صف الدين، وكثيرا ما جاءت نتائج العلم المادي نفسها مثبتة بعض المبادئ التي تؤكد حاجة الإنسان للوحي مــــثل: النسبية، اللاحتمية... وغيرها من المبادئ، وهذا ما أدى بعلماء الدين ومنهم المــسلمين إلى البحث في وجه الحاجة إلى النبوة والوحي في عصر العلم. يقول الشيخ رشيد رضا في هذا بأن حاجة البشر إلى النبوة والرسالة وهداية الأنبياء تتمثل في ثلاثة أمور:

أحدها الإيمسان بالغيب، وأهم مسألة فيه مسألة الألوهية وما عداها من أمور الغسيب وقد يقول الفكر المادي بأن هذا أمر لا يقره الحس، فيورد الشيخ رشيد رضا أمسئلة حسسية تؤكد أن هناك أمور حسية لم يكن الإنسان يعرفها وصار يعرفها مثل الجسرائيم السبي تفتك بالجسم وتسبب الأمراض القاتلة، فإذا كانت هذه الأمور على السرغم من حسيتها كانت غير معروفة وتعد من الغيبيات صارت من أهم اكتشافات العلم المسادي فهذا ما يؤكد أن الغيب حقيقة إذ يترتب أنه ليس كل غير مرئي غير موجود، وإذا عجز الإنسان على البرهنة عليها، فإن الوحى هو الذي يجيب عنها.

وثانيها: ما يجب الإيمان به بعد الموت، وهي مسائل السمعيات وهي غيب أيضا، وهي الحياة الأخرى له وهي الحياة التي يحاسب فيها الإنسان ويقام فيها العدل فمعرفة الحياة الأخرى له مصدر وحيد هو الوحي، ولذلك كانت محاولات للفكر الفلسفي في القديم لإثبات هدفه الحياة فأثبتها حينا وعجز عنها حينا آخر، وأحيانا أثبتها ولكن بكيفية غير صحيحة، وهذا ما يجعل الحاجة إلى الوحي لا تزال قائمة.

<sup>(1)</sup> محمد يعقوبسي خبيرزة، الوحسي وأهميته في المعرفة، كتاب دعوة الحق، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، المماكة المغربية، العدد الأول (1998)، ص 27 وما بعدها.

إن محاولة تعداد وجوه الحاجة إلى النبوة والوحي هنا، وقد عرضت في ضوء انتصارات العلم الحديث لدليل يؤكد بقاء حاجة الإنسان إلى الوحي. وهذا فالوحي من هذه الناحية يتأكد بأنه قام على الدليل العلمي وبذلك ينبغي أن نتعامل مع النص القرآني باعتباره وحيا منزلا قام على صحته الدليل العلمي ولا تزال حاجة الإنسان إليه قائمة، وهذا ما يخالف الرؤية الحداثية في هذه المسألة.

أما المسألة الثالثة التي ينبغي أن توضع في الحسبان وفي إطار التعامل مع النص القرآني هي حقوقه على القارئ أو المتعامل معه؛ فكونه وحي منزل تترتب للنص حقوق تختلف عن حقوق النصوص الأخرى، وإذا كان القارئ أو الباحث في الفكر الإنساني يجب عليه أن يلتزم بقواعد بحث معينة حتى لا يغمط صاحب النص حقه، فإن هذه الحقوق تكون للنص القرآني من باب أولى لأنه كلام الله عز وجل، وهذا ما تحست الإشارة إليه في المدخل العام لهذا البحث والذي تم التطرق فيه إلى كون النص مقدس في ذاته، هذا النمط التوظيفي الذي روعي عند علماء الإسلام لم تتم مراعاته في الخطاب الحداثي، بل ذهب هذا الخطاب إلى اعتبار النص الديني كسائر النصوص البسشرية، وقد مرت بنا نماذج القراءة الحداثية، وكيف ألها أنكرت قدسيته واعتبرته تقدس في التاريخ وليس مقدسا في ذاته.

وهـذا ما جعلهم يتعاملون معه كأي كلام بشري دونما مراعاة لمصدره الإلمي ودونما مراعاة لكونه وحيا منولا. وهذا ما تجلى في تركهم للآداب المختلفة التي كان يستأدب بها علماء الإسلام في دراستهم لنصوص الوحي، والتي حاءت بها هذه النصوص ذاها واعتبرت عند الحداثيين من الأمور التي تبقي على التقديس والهيبة التي تحول دون الفهم العلمي. والخطاب الحداثي يدعي العلمية ولذلك يدعو إلى تجريد النص من قدسيته، ومن حهة أخرى الهدف من دراسة نص الوحي والذي يفترض أنه يتمسئل في خدمته وتفعيله لا في هدمه والانفصال عنه. ولذلك هذا الهدف كان جهد الخطاب الحداثي يصب في نقضه والانفصال عنه، وحتى مبادئ التعامل مع النص القسرآني والمتمثلة في القواعد المختلفة التي أسسها علماء الشريعة والمستمدة من النص ذاتمه لم تعستمد واعتمدت قواعد أخرى منافية لطبيعته مثل الهرمينوطيقا. كل هذه الأمسور تسدل على أن الخطاب الحداثي في قراءته لنصوص الوحي لم يتعامل معها كوحى منسزل وإنما اعتبرها نصوصا عادية كغيرها.

من حقوق النص أيضا طبيعة لغته فلا بد من مراعاتها، وهو مبدأ تجرأ عليه الخطاب الحداثي على أساس أن اللغة في تطور مستمر، وأن خصوصية لغة الوحي غير معتبرة والهدف من وراء ذلك طبعا محاولة إثبات أن النص القرآني خاطب أهل اللغة السيّ أنسزل بها وأنه لا يمكن أن يوظفه خارج ذلك الإطار، وفي هذا لم يعط حق السنص المتمثل في كونه كلام الله الذي أراده أن يكون آخر كتبه الذي خاطب به الناس جميعا منذ نروله على محمد صلى الله عليه وسلم إلى يوم القيامة، فمراعاة لغة النص حق من حقوقه يجب أن يؤخذ بعين الاعتبار.

والعجيب في هذا أن حملة الخطاب الحداثي في تعاملهم مع النص البشري لفلاسفة الغرب مثلا نجدهم يدعون إلى قراءته بلغته الأصلية وأن تحترم تلك اللغة حتى يفهم المنص على حقيقته!؟ لكنهم في قراءة النص القرآني ينكرون خصوصية لغة الوحي، وعلى أنما تجري عليها سائر الأحكام البشرية إلى درجة أنهم يطرحون إمكانية زوال اللغة العربية يوما ما كما زالت اللاتينية القديمة، وهذا كلام لم يعر لغة الوحي اهتماما.

مسن حقوق النص أيضا الأخذ بأحكامه وتطبيقها فطالما قامت الحجة على ألها وحسي وآمن به الإنسان فإنه صار ملزما بتطبيق أحكامه وتعاليمه من عقائد وعبادات ومعاملات، ولا يمكن أن يبقى الإيمان به عند بحرد الادعاء، بل سبق أن وجدنا مع أحدد السنماذج الحداثية الدعوة الكاملة إلى التحلل مما جاءت به نصوص الوحي من أحكام مختلفة وكل هذا باسم العلمية بل باسم العلمانية وهذا العمل لم يعط للنص حقه؛ لأن المؤمن بنصوص الوحي يلتزم بما جاءت به من أحكام وتعاليم وتشريعات ولا يدعو إلى التحلل منها بل إلى الدعوة إلى تطبيقها وتفعيلها في واقع المسلمين. من هنا يتبين لنا أن الخطاب الحداثي في تأسيسه للتاريخية داخل الإطار الإسلامي لم يراع حقوق نصص الوحي التي أوجبها وحددها النص ذاته، ومن هنا أيضا يتبين لنا أن تاريخية النص الديني الإسلامي تتعارض أصلا مع هذا النص باعتباره وحيا منزلا.

## المطلب الثاني: باعتباره يتضمن أحكاما

يترتب على القول بإثبات حقيقة الوحي كحقيقة عقدية أن أهم ما في الوحي مسضمونه السذي هـو أحكام مختلفة منها الأحكام العقدية كالكفر والإيمان، ومنها

الأحكام الشرعية كالواجب والحرام والمكروه والمندوب والمباح، على النحو الذي هو مقرر عند علماء الشريعة والذي هو مستوحى من نصوص الوحى ذاتما.

وإذا كان مصمون الوحي هو هذه الأحكام فلا يمكن أن يكون خاصا بزمن دون آخر، ولا يمكن أن يكون تاريخيا كما يدعي الخطاب الحداثي، فإذا كان كذلك فساعتها يصبح لا معنى للوحي الذي يؤمن به دعاة التحديث، وبناء على ذلك يصبح أهم ما في الوحي هو الأخذ بأحكامه وتطبيقها ولا يمكن حصرها في زمكان معين، وللذك كان تعريف النبي على أنه من أوحى إليه الله ولم يأمره بالتبليغ تعريفا مسرجوحا، بل خاطب الله نبيه محمد صلى الله عليه وسلم وأمره بالتبليغ كما في قوله تعالى: (يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْت وسيالته الله عليه على مستوى المقديدة. فما جاء به جميع الأنبياء هو عقيدة التوحيد وما شرع في الأديان السابقة السيس كله مخالف للإسلام، وإنما هناك ما هو ثابت وهناك ما هو متحول، وقد بين ذلك علماء الإسلام من خلال تركيزهم على الغاية من التشريع التي تتمثل في حماية ذلك علماء الإسلام من خلال تركيزهم على الغاية من التشريع التي تتمثل في حماية دلائس.

ومن ثم صار عندهم من مصادر التشريع في الإسلام شرع من قبلنا إذا لم يرد في شريعتنا ما يخالفه وهذا لأن الوحي حقيقة، وبما ألها كذلك فله وجه واحد. قال تعالى: (شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّى به نُوحًا وَالَّذِي أُوحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا به إِسْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلاَ تَتَفَرَّقُوا فيه...) (الشورى: 13)، وهذا يسدل على أن العقيدة التي بعث بها الأنبياء واحدة. أما على مستوى الأحكام العملية فالأمر يختلف، فإذا قيل بتاريخية الوحي وأنه مرتبط بأسباب النزول، وأنه ظاهرة تتناسب ثقافيا مع المحتمع التقليدي الذي سادت في الأسطورة فهذا الكلام يؤدي إلى تاريخية الأحكام اللملم لم يعد مخاطبا بما في هذا الزمان أو في المستقبل، أو يؤدي إلى تأويل هذه الأحكام تأويلا فاسدا قائما على الهوى والعبثية لا على الدليل الشرعي.

صريحة؛ لأنه آل بالبعض إلى تحريم الحلال وإباحة الحرام، وإذا آل الأمر هذا المآل تصبح تعتريه أحكام العقيدة لا أحكام الفقه، وفي هذا يمكن الإشارة إلى جملة من المسائل صارت محل اهتمام الخطاب الحداثي العربي المعاصر يريد أن يثبت تاريخيتها في مقدمتها أركان الإسلام: الصلاة والصيام والزكاة والحج، فهناك من أنكر وجوبها، ومسنها مسألة الحجاب، ومنها مسألة الربا... ويمكن الوقوف على النمط الحداثي في هذه المسائل وكيف تصادم وخالف المعلوم من الدين بالضرورة بسبب القول بتاريخية الوحي. وكيف أن التاريخية كمقولة حداثية لم تقف فقط عند بعض المسائل المحتلف فيها، أو مسائل فرعية بل طالت حتى أصول الدين وأركانه.

فعن ركن السصلاة مثلا، فأهم ما فيه الكيفية التي تؤدى ها الصلاة، وهي مستوحاة من السنة النبوية لقول النبي صلى الله عليه وسلم في أداء الصلاة لذلك أصلي (1)، فهذا نص يوجب تقليد النبي صلى الله عليه وسلم في أداء الصلاة لذلك كانت عبارة عن حركات تؤدى بكيفية مخصوصة تم أخذها عن النبي صلى الله عليه وسلم، فهي مما جاءت به السنة القولية كما في هذا الحديث، كما جاءت به السنة الفولية كما في هذا الحديث، كما جاءت به السنة الفولية كما في هذا الحديث، كما جاءت به السنة الفعلية، فأخذت كيفية صلاة النبي صلى الله عليه وسلم وصارت مقلدة من طرف المسلمين، أهم ما تم فيه التقليد بالتواتر عدد الصلوات وألها شمس صلوات في السيوم والليلة، بل ويستند في ذلك إلى ما ورد في السنة عن فرض الصلاة في حادثة السيراء والمعراج. فهذه الصورة التي تتم ها صلاة المسلمين غير واجبة في القراءة الحداثية، يقول عبد المحيد الشرفي: "... إلا أن ذلك لا يعني أن المسلمين مضطرون في الحداثية، يقول عبد المحيد الشرف. "... إلا أن ذلك لا يعني أن المسلمين مضطرون في المحداثية و الغراءة والمطروف للالتزام بذاك النحو (2). طبعا تاريخية النص الدين مما ألما ترهن النص في التاريخ جعلت أصحاها ينكرون حتى هذه الأحكام الحاصة بعبادة السطلاة وبغيرها، فلم يبق الأمر عند بحرد العلمانية في مجال السياسة بل طالت جميع الأحكام منها حكم الصلاة، كما في هذا النص الذي لا يعتبر لها هيئة مخصوصة ولا التي يؤديها عليها المسلون، ويلتمسون لذلك عدة ميررات منها:

عـــدم ورود تفـــصيل هيئة الصلاة وأحكامها في القرآن الكريم، واعتبروا الحالة الوحيدة التي ذكرت فيها تفاصيل الصلاة، هي صلاة الخوف في سورة النساء.

<sup>(1)</sup> حديث سبق تخريجه، أنظر ص 49.

<sup>(2)</sup> عبد المجيد الشرفي: الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص 62.

- رد رواية موسى التي تثبت أن الصلاة قد فرضت خمس صلوات في اليوم والليلة، واعتــبارها مــن تجليات العقل الأسطوري، وإن كان الحداثيون لا ينكرون هذا الحديث فقط بل ينكرون حجية السنة كلها.
- اختلاف الجغرافيا، فهناك أقطار ليلها أطول من نحارها، وهناك أقطار نحارها أطول من ليلها.

فاعتبر هذا الفارق في البيئة الجغرافية دال على استحالة أداء الصلاة على النحو السذي تؤدى عليه (1)، وبناء على هذا صار يلتمس العذر لتارك الصلاة على أنه وفي لدينه، ولكنه لم يلتزم بما قرره السلف في هذا الشأن (2) يفهم من هذا الكلام أن السسلف هم الذين شرعوا الصلاة وجعلوها تؤدى على وجه مخصوص، ولا شك أن هسذا الكلام هدم لهذا الركن الإسلامي، وهكذا تتعارض التاريخية مع نصوص الوحي من حيث كونه تضمن أحكام الصلاة.

أما فريضة الزكاة فما قيل عن الصلاة قيل أيضا عنها؛ أي أن التفاصيل المتعلقة بما لم تسرد في القرآن الكريم، واعتبر الوقوف عند أصناف المال التي كانت في زمن النبسي صلى الله على يدل على ضيق الأفق الإسلامي (3) والغريب في هذا أن الخطاب الحداثي لم ينكر الحكمة من مشروعية الزكاة مسن إحداث للتضامن داخل المجتمع، ومن توزيع للثروة... وغير ذلك ولكنه يصر على الأخسذ بالصيغ الحديثة في إدارة المال في الدول العلمانية، مما يدل على أن الموقف المتخذ ليس مستوحى من طبيعة المسألة الشرعية وكونما صالحة لزمان دون غيره؛ إذ لو كان الأمسر كذلك لكان الرفض التام لفريضة الزكاة، ولكننا نجد هنا القول بصلاحيتها من حسيث المبدأ ومن حيث الحكمة من مشروعيتها، ولكن أن تتم في إطار ديني فلا؟! مما يسدل على أن مشكلة الخطاب الحداثي مع الإسلام في حد ذاته، وليس مع شيء آخر، وهذا ما جعل هذا الأخير يجتهد في نسف ما جاء به الإسلام من أحكام.

أما الأحكام المتعلقة بعبادة الصيام فقد تم إنكارها أيضا، وهذا تماشيا مع التأسيس لتاريخية النص الديني، خاصة حكم الصوم، وحكم تعمد الإفطار في نحار

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 63.

<sup>(3)</sup> عبد المجيد الشرفي: الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص 63.

فهذه النصوص التي تحدثت عن الصوم في القرآن اعتبرت غير دالة على وجوب السصوم وإنما تركت الحرية فيه الصوم أو عدم الصوم، وليس يدرى كيف فهم إباحة الفعل والترك من خلال هذه النصوص؟ وما هي القرائن الدالة على ذلك؟! أما عن حكم الإفطار عمدا فقيل بأنه لا يوجب الكفارة، واعتبر القول بوجوها قول الفقهاء بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم<sup>(2)</sup>؛ أي أنه تم باجتهاد تاريخي لا حكما جاءت به النصوص.

والأمر نفسه بالنسبة للحج؛ إذ اعتبرت عبادة الحج التي هي ركن من أركان الإسلام ما هي إلا تواصل مع الميثولوجيا القديمة، وما كان سائدا في الحجاز قبل الإسلام، ولكن الإسلام أضفى عليها أحكاما جعلتها تنسجم مع عقيدة التوحيد (3) ولذلك آلت القراءة الحداثية إلى إنكار بعض الأحكام المتعلقة بحذه العبادة مثل الرجم إذ اعتبرته استدادا للتصور الميثي الذي كان عليه الحج قبل الإسلام، بل قرئ فعل الرجم قراءة نفسية وألها تدل على تفريغ للمكبوت في اتجاه بريء (4).

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص 64.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص 65.

<sup>(4)</sup> عبد المجيد الشرفي: الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص 65.

إن تناول القراءة الحداثية للعبادات ونظرتها إليها على هذا النحو، جعلتها تؤول إلى إنكار الأحكام المختلفة المتعلقة بهذه العبادات، وفي ذلك دعوة للتحلل منها وترك للإسلام. وما قيل عن العبادات قيل عن مسائل الحدود والربا؛ إذ وجد الخطاب الحداثي التماشي مع تاريخية النص الديني يقوض الأحكام المتعلقة بالحدود وبالربا، فآثر هذا التقويض على نقد تاريخية النص الديني.

ففي مسسألة الربا التي جاء كها نص قطعي الثبوت قطعي الدلالة، وهو قوله تعالى: (... وَأَحَلُّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرَّبَا...) (البقرة: 275)، انطلاقا من اعتبار الحداثيين يقولون بحجية النص القرآني وأن الإسلام هو القرآن، فحينما وحدوا هذا النص الذي يحرم الربا تحريما صريحا، راحوا يبحثون عن قراءة تأويلية لهذا النص من خالال التأكيد على استحضار صورة الربا التي كانت سائدة في القليم، ومقارنتها بالعمليات البنكية في المحتمع الحديث، وأن الصورة التي تتم كها المعاملات المالية في السنظام البنكي الحديث ليست من مشمولات النصوص المحرمة للربا وصار: "الاقتراض من البنك بفائدة هو بداهة لا يدخل تحت طائلة التحريم" (أ). وحاولوا تبرير ذلك من عدة جوانب:

- 1. لأن علـة تحـريم الربا هو كونه عملية مالية تؤدي إلى إغناء أحد الطرفين وإفقار الآخر بل قد تؤدي حتى إلى استعباد المدين.
- العمليات البنكية ليست هي ذات العمليات المالية التي كانت سائدة في زمن النبوة والتي اعتبرت عمليات ربوية حرمها القرآن الكريم.
- 3. الفائدة التي يأخذها البنك تحددها الدولة وتبنى على دراسات اقتصادية تراعى فيها أمور كثيرة مثل: نسبة التضخم، تكاليف العمليات المالية، الضرائب المفروضة...(2) بناء على هذه المعطيات اعتبرت العمليات المالية السائدة في البنوك ليسست هي الصورة الربوية المحرمة. وقد تردد هذا الكلام كثيرا في الخطاب الحداثي وعند من يمارسون ما يسمى بالقراءة المعاصرة للنص القرآني، وهي من الصور التأويلية المبددة للأحكام التي جاء بما الوحي، وقد كانت ردود على هذه المسألة منها رد الشيخ عبد الرحمان حسن حبنكه الميداني الذي اعتبر هذا الكلام

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 71.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 72.

تجــرؤ على دين الله، وعدوانا وقحا على كتابه وشريعته لعباده بالعبث التحريفي المعاصر (1).

وما قيل عن الأحكام الخاصة بمسألة الربا، والأحكام الخاصة بالعبادات، واعتبارها لم يعد المسلم في الوقت المعاصر مخاطبا بها، وأنها على الصورة التي تؤدى عليها ليست تسشريعا إله إلى فهوم العلماء، ما قيل عن هذه المسائل قيل أيضا عن المسائل التي فيها حدود كحد الردة والسرقة، القتل، الزنا... وغيرها؛ فهذه مسائل ضبطتها نصوص الوحني ونصت فيها على حدود معينة بما لا يحتمل التأويل، وقد انتهت القراءة الحداثية إلى تعطيل هذه الحدود باسم تاريخية النص الديني، الأمر الذي يؤكد لنا تصادم التاريخية مع نصوص الوحى من حيث أن هذه النصوص تتضمن أحكاما.

فعن حد الردة فقد أنكر هذا الحد واعتبر لا سند له في الإسلام، وها هو يطرح الآن وتتداوله وسائل الإعلام بفعل الصراع الدائر بين الإسلام والغرب خاصة بعد أحداث 11 سبتمبر 2001م، والتي يريد من خلالها الغرب القول بأن الإسلام يصادر الحسريات الشخصصية. هسذه المسألة في الخطاب الحداثي اعتبرت لا دليل عليها من القسرآن، وإنما القرآن تحدث عن العقوبة الأخروية، يراد بذلك قوله تعالى: (... لَمَنْ أَشُسرَكُتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ...) (الزمر: 65)، يقول عبد الجيد الشرفي: "القرآن خلو مسن الإشسارة ولو من بعيد إلى أي عقاب دنيوي يسلط على المرتد، وإنما نص على جزاء أخروي ليس لأحد من البشر أن يتولاه "(2).

وقد أنكر حد الردة في الخطاب الحداثي، بناء على إنكار حجية السنة، واعتبر الحديث الذي قال فيه النبي صلى الله عليه وسلم: "من بدل دينه فاقتلوه" حديثا ضعيفا<sup>(3)</sup>، وقبل ذلك السنة كلها ليست حجة عند الحداثين. كما نوقش قتال أبي بكر رضي الله عنه لمانعي الزكاة على أساس ألهم مرتدون، واعتبر هذا الفعل ليس بحجة على النحو الذي يستدل به في الفقه الإسلامي، وأهم شيء يستند إليه الخطاب الحداثي هو معارضة حد الردة لمبدأ الحرية الدينية (4).

<sup>(1)</sup> عبد الرحمان حسن حبنكة الميداني: التحريف المعاصر في الدين، ص 201.

<sup>(2)</sup> عبد المجيد الشرفى: الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص 67.

<sup>(3)</sup> رواه الإمام البخاري في كتاب الجهاد والسير، بأنب لا يعنب بعذاب الله، أنظر صحيح البخاري، المجلد 2، ج3، ص 346 والحديث ضعفه الشرفي، أنظر الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص 67.

<sup>(4)</sup> عبد المجيد الشرفي: الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص 67.

وهكذا لم يعد حد الردة معتبرا على النحو الذي هو مقرر في الفقه الإسلامي، وما يتصل بحد الردة، حد القتل إلا أن الأمر يختلف من حيث كون حد القتل جاء في القرآن الكريم في قوله تعالى: (... النّفْسَ بالنّفْسِ...) (المائدة: 45)، وفي هذا وأمام النص القرآني الذي لا يحتمل تأويلا التمس الخطاب الحداثي تعطيلا لحد القتل فقال بأن القرآن ترك الباب مفتوحا أمام العفو والصفح من قبل أولياء المقتول (1)، ومن المعلوم أن القرآن في حد القتل جعل العفو والصفح حالة القتل الخطأ لا القتل العمد، كما تم النظر إلى حد القسل على أنه كان يؤدى من طرف ولي المقتول، وهذا خطأ، وهو تغييب كلي لموسسة القضاء في الإسلام فلم يكن أهل المقتول هم الذين يقتصوا من القاتل؛ لأن هذا يؤدي إلى حالة من الفوضى واللاأمن، بل مسألة القصاص وإقامة الحدود مخولة لمؤسسة القسفاء، ولكسن الخطاب الحداثي أراد تغييبها ليبرز صورة حد القتل كيف كانت تتم بطريقة فوضوية مما يبرر تدخل الدولة في تنظيم الحدود وتنفيذ العقوبات، ولكن لا على أساس من الدين، مما يؤكد تبرير العلمانية وتعطيل الأحكام الشرعية.

ولـــذلك اعتـــبرت: "الدولـــة العصرية هي التي تستأثر وحدها بممارسة العنف المشروع وإنـــزال العقاب أيا كان على أصناف المجرمين بعدما كان يحق لولي المقتول أو المظلــوم عمـــوما أن يباشــر بنفسه هذا العنف في ظل النظام القبلي، وفي غياب مؤسسات الدولة"(2).

وهـذا كـلام يستشف منه أن الدولة الإسلامية لم تكن تتوفر على مؤسسات ترعى حقوق أفرادها وذلك ما يسوغ الحكم بافتقارها للمؤسسات التي تعرفها الدولة العـصرية في ظل النظام العلماني، وهذا كلام فيه القفز على الحقائق؛ لأن الأمر تتولاه مؤسسة القضاء وهي من أشهر مؤسسات الدولة الإسلامية، كما أن الخطاب الحداثي يعترف بأن القتل حريمة تستوجب العقاب، ويمكن أن يتم في ظل العلمانية أما أن يتم في إطـار الحكم الشرعي فلا مما يدل أيضا على أن مشكلة هذا الخطاب مع الإسلام نفسه لا مع رأي لعالم من علماء الإسلام.

ومن الحدود التي عطلت في ضوء القول بتاريخية النص الديني حد السرقة، وهو حـــد جاء به نص قرآني قطعي الدلالة في قوله تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص 68.

<sup>(2)</sup> عبد المجيد الشرفي: الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص 68.

أيديهُمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبَا لَكَالاً مِنَ اللّه... (المائدة: 38)، ولذلك لم يجد الخطاب الحدائدي في تأويل هذا النص من أجل تعطيل هذا الحد إلا مبررات واهية أراد من خلالها إبعاد هذا الحد، على الرغم من اعترافهم بأن السرقة من الأفعال القبيحة، ومن هذه المبررات:

- اعتبار قطع يد السارق عقوبة مقررة في المجتمع القديم قبل الإسلام، وبذلك فهي تسدل على ألها وسيلة بدائية من وسائل العقوبة لا تتناسب مع المجتمعات العصرية المستطورة هذا من جهة، ومن جهة ثانية فالمجتمع الذي كانت تطبق فيه هذه العقوبة كسان يعيش اقتصاد الكفاف بشكل عام، وبذلك قد يهلك الشخص المسروق. وبمفهوم المخالفة المجتمع العصري كله غني، ولذلك لا يخشى الشخص المسروق الهلاك، وهذا ترويج لهذا الفعل القبيح.
- استنكار الضمير الجمعي لها؛ أي أن المجتمع العصري صار يستهجن حد السرقة المتمثل في قطع اليد على النحو الذي قرره القرآن الكريم؛ لأنه من العقوبات البدائسية. وهنا نعود إلى مسألة الأحكام المعيارية والعاطفية، ومسألة الميولات والأهواء ومدى إمكانية صلاحيتها كأسس للأحكام العلمية، فنجد مراعاة استثقال الجستمع لهذا الحكم، ولا نجد مراعاة أمر الله عز وجل، كما نجد إدانة الخطاب الديني على الأحكام المعيارية والعاطفية، وفي الوقت ذاته يقول بها، وهذه من صور التناقضات السائدة في الخطاب الحداثي.

ونتيجة مثل هذه المبررات يلتمس الخطاب الحداثي إبدال هذا الحد بما يتماشى والسرؤية العلمانية، ولو خالف ذلك الشريعة؛ أي أن: "قطع يد السارق مثله مثل أية عقسوبة أخرى ليس مقصودا لذاته، ولا حرج البتة في التخلي عنه واستبداله بعقوبات أخرى تتماشى والأوضاع التي تعيشها المجتمعات الإسلامية الحديثة، طالما يمكن تحقيق الغسرض منه بوسائل أخرى"(1). وغير هذه المسائل مما صار يمثل صداما في الخطاب الحداثسي باسسم تاريخية السنص الديني مع نصوص الوحي كثير منها مسألة العدة وأحكامها التي شرعت لأجل براءة الرحم، فصار يقال بأن هذه الحكمة لم تعد معتبرة على أساس أن الوسائل العلمية الحديثة يمكن لها أن تبين لنا براءة الرحم في حالة العدة من طلاق أو من وفاة في أقصر مدة ممكنة، وبذلك يصبح التربص لمدة ثلاثة أشهر أو

<sup>(1)</sup> عبد المجيد الشرفي: الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص 70.

أربعة أشهر وعشرة أيام للمتوفى عنها زوجها من الأحكام التي تعلقت بالمحتمع القديم الذي لم تتح له هذه الوسائل العلمية (1).

من المسائل التي تمثل حكما شرعيا، والتي تصادمت معها الرؤية الحداثية مسألة الحجاب وقد كان التركيز عليها بحجة ألها من المواضيع المتصلة بموضوع المرأة كموضوع محسوري في الخطاب الحداثي وقد تمت معالجة موضوع الحجاب في هذا الخطاب بكيفية خلاف ما هو مقرر في النصوص الشرعية وخلاف ما هو مقرر في النقوص الشرعية وخلاف ما هو مقرر في الفقه الإسلامي في لباس المرأة والشروط التي يجب أن تتوفر في الحجاب من ستر الجسد كله وعدم الإثارة، وأن يكون فضفاضا، وأن لا يشبه لباس الكافرات... وغيرها مسن الشروط. وقبل ذلك وجوب الحجاب في حد ذاته، هذا الحكم الذي أنكره الخطاب الحداثي بالاستناد إلى مبررات مختلفة منها:

1. أصل الحرية: أي أن الحرية أصل والقيد طارئ، وبالاستناد إلى هذا المبدأ يريد أصحابه القول أن الإنسان ضمن له الشرع حق الحرية، فهو حر فيما يفعل بما في ذلك اللباس فهو حر في أن يلبس ما يشاء، والمرأة كالرجل لها أن تلبس ما تشاء لأنها حرة كسذلك. بناء على أصل الحرية قلبت الأمور في القراءات المعاصرة فصار السفور هو الأصل، والحجاب هو العارض، يقول محمود طه: "والأصل في الإسلام السفور؛ لأن مسراد الإسلام العفة، وهو يريدها عفة تقوم في صدور النساء والرجال، لا عفة مضروبة بالباب المقفول، والثوب المسدول"(2).

يفه مسن هذا الكلام أن دلالة الحجاب هي العفة وليست اللباس الشرعي المخصوص، فإذا قيل ما الدليل على أن الحرية بهذا المعنى - السفور - هي الأصل؟ بحد قراءة وتفسيرا بعيدا جدا، بل مخالف تماما لقصة آدم عليه السلام؛ من أنه وزوجه كان كذلك في الجنة قبل الأكل من الشجرة؛ أي كانا يتمتعان بحريتهما كاملة: (وَيَا آدَمُ اسْكُنْ أَلْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ فَكُلاً مِنْ حَيْثُ شُتُهُماً...) (الأعراف: 19)، ولكن بعدما وقعا في الخطيئة: (... بَدَتْ لَهُمَا سَوْآتُهُمَا وَطَفَقَا يَخْصِفَان عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَق الْجَنَّة...) (الأعراف: 22) أي أحذا في ستر عوراقمماً. من هَذه القصة التي وردت

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص 84، 85.

<sup>(2)</sup> محمـود طه، نحو مشروع مستقبلي للإسلام، المركز الثقافي العربي بيروت، ط1 (2002)، ص 165.

في القرآن الكريم قيل بأن الحجاب بدأ وظهر كنتيجة لهذه الخطيئة (1). مما يدل حسب هذا الرأي أن الأصل في الإنسان هو الحرية في لباسه، وما الحجاب إلا عقوبة حكيمة على سوء التصرف في هذه الحرية التي منحت للإنسان (2). هذه العقوبة التي نتحت عن التصرف السيء فيما منح الله للإنسان من حرية وفي ضوء ذلك فسر قوله تعالى: ﴿وَاللاَّتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنْكُمْ فَإِنْ شَهِدُوا فَأَمْسَكُوهُنَّ فِي الْبُيُوتِ حَتَّى يَتَوقًاهُنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلاً (النساء: فَي الْبُيُوت حَتَّى يَتَوقًاهُنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلاً (النساء: أي الحسبس ومصادرة الحرية كان نتيجة لعدم حسن التصرف في هذه الحرية الممنوحة، التي هي الحق في السفور (3).

ومن الواضح لأبسط قارئ أن هذه الآية لا تتحدث عن موضوع الحجاب بل عن موضوع الحجاب بل عن موضوع آخر له حكم آخر، وهو قياس في غير محله. بل هو استدلال بنص على مسألة لم ترد فيه، وعلى كل فأصل الحرية اعتبر دالا على حرية المرأة في اللباس، وأن الحجاب ليس فريضة من الفرائض، وهنا نجد كيف أن تاريخية النص الديني تؤدي إلى التحلل من أحكام الشريعة وهذا نموذج من نماذجها.

2. إعطاء العبرة لسبب النول: وهذا الأمر مدار القول بتاريخية النص الديني ككل، ومسألة الحجاب واحدة من المسائل التي تضمنها هذا النص، خاصة ما ورد في قدوله تعالى: (يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنسَاء الْمُؤْمِنِينَ يُدُنينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلابِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفْنَ فَلا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا (الأحزاب: 59)، جَلابِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفْنَ فَلا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا (الأحزاب: 59)، وقدوله تعالى: (... وَلْيَضْرِبْنَ بِحُمُوهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ (النور: 31)، فهاتين الآيتين تصمنتا حكم الجلباب والخمار، وهو الوجوب من خلال الأمر الوارد في فيهما، والأمر إذا حرد من القرائن أفاد الوجوب كما يقول علماء الأصول، ويعضد ذلك حديث النبي صلى الله عليه وسلم: "إن المرأة إذا بلغت المحيض لا تصلح أن يرى منها إلا هذا وهذا هذا وهذا إلى وجهه وكفيه.

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(2)</sup> محمود طه: نحو مشروع مستقبلي للإسلام، ص 166.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه والصفحة.

<sup>(4)</sup> رواه أبوداود في سننه، في كتاب اللباس، باب فيما تبدي المرأة من زينتها، أنظر سنن أبي داود، ج2، ص 460.

بناء على الآيتين الكريمتين، وحديث النبي صلى الله عليه وسلم استنبط علماء الإسلام حكم الحجاب وهو الوجوب. لكن التأسيس لتاريخية النص الديني انتهى إلى رؤية تعارض هذا الحكم الذي تضمنته نصوص الوحي وذلك بناء على التركيز على أن العبرة لخصوص السبب لا لعموم اللفظ، وبالتالي تصبح الآية الأولى دالة على إدناء النساء حلابيبهن حتى يعرفن فلا يؤذين عند الخروج ليلا لقضاء الحاجة في تلك الظروف الحاصة حيث لم تكن مراحيض بالمساكن؛ أي أنه القضاء الحاجة في تلك الظروف الحاصة حيث لم تكن مراحيض بالمساكن؛ أي أنه الآية متعلقة بلباس المرأة المسلمة. وأما الآية الثانية فلا تدل على أكثر من تبرج المسرأة، وعدم إظهار مفاتنها بستر صدرها حتى لا يكشف جيبها، فيكون المعنى المأس الرأس المرأة، وعدم إنضا متعلق بتغطية الصدر، وليس الخمار الذي يغطى به الرأس (1).

والغريب أن صاحب هذا الكلام يتعجب مما قرره الفقهاء بناء على النصوص من أن حسد المسرأة كله عورة، كما يعتبر الدعوة إلى ارتداء الحجاب تشريع المسلمين وليس تشريع الإسلام<sup>(2)</sup>، ويفهم من هذا الكلام أن النصوص التي تحدثت عن وجوب الحجاب خاصة الآيتين السابقتين فسرتا في ضوء سبب النسزول، لا في ضوء عموم اللفظ، أما الحديث النبوى فلم يتم التطرق إليه.

3. الستأويل المتعسف: وهو ظاهرة تطبع الخطاب الحداثي العربسي المعاصر في تعاطيه مع النص الديني، والتأويل المتعسف أقصد به تقويل النص ما لم يقل، وقد مر بينا الحديث عن التأويل وآلياته واتجاهاته، وهذه الصورة التعسفية للتأويل تعيد استحضار مقولة موت الكاتب، وإتاحة المجال للقارئ أن يفهم كما يريد، وقد فسرت آيات الحجاب وحكمه وفق هذه الرؤية التأويلية الهدامة في كتاب "الكتاب والقرآن" السذي ذهب صاحبه بعيدا في ظلم النص القرآني، وفي ظلم اللغة العربية في الآية التي نصت على وجوب الخمار في قوله تعالى: (... وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُوهِنَ عَلَى جُيُوبِهِنَ (السنور: 31) راح يتأول كلمة حيب الواردة في هذه الآية على ألها دالة على مواضع معينة من الجسد تحصر في وسط المرأة وصدرها، وليست كلمة الجيب دالة على

<sup>(1)</sup> عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص 108.

<sup>(2)</sup> محمود طه: نحو مشروع مستقبلي للإسلام، ص166.

الصدر ككل<sup>(1)</sup>. وبناء على ذلك يصبح للباس المرأة حدين أدنى وأعلى والحد الأدنى هو ستر الوسط والصدر فقط<sup>(2)</sup>. وهكذا استنبط المؤلف القول بعدم وجوب الحجاب على المسرأة المسلمة، وهكذا تكون التاريخية تتصادم تصادما جليا مع النص القرآني والنسبوي مسن حسيث كون كل منهما يتضمن أحكاما منها هذه الأحكام الخاصة بفريضة الحجاب.

وهكذا ومما سبق نجد أن تاريخية النص الديني وما أفضت إليه من رؤية داخل الخطاب الحداثي العربي المعاصر تتصادم مع الوحي من حيث هو بحموعة أحكام أزم الله عز وحل بما عباده وتعبدهم بما، ولذلك آلت هذه الرؤية الحداثية إلى التحلل مسن هذه الأحكام من خلال النماذج التي تم ذكرها فصارت الصلاة أن يصلي المرء كما يسشاء، وصسار الصوم ليس واحبا ولا تترتب كفارة على من تعمد الإفطار، وصارت الزكاة غير متماشية مع ظروف العصر، وصار الحج من بقايا الوثنية، كما وحدنا مسألة الحدود والدعوة الصريحة إلى تعطيلها، وغير هذه المسائل كثير في المعاملات خاصة. فماذا يمكن أن يترتب على مثل هذا الكلام غير هدم الدين والتحلل مسنه، وجعلم مسألة من مسائل التاريخ؟!. وهذا كله ينافي الإسلام في عقيدته وفي مسريعته، وهذا ما يؤكد لنا أن القول بتاريخية النص الديني يتنافي مع مضمون الوحي الذي هو الأحكام المتمثلة في الأوامر والنواهي التي أرادها الله أن تكون هي التي يحتكم الحيها المسلمون ويطبقوها في حياهم وبما يكونوا مسلمين، وبما يفوزون بالجنة يوم القيامة.

<sup>(1)</sup> محمد شحرور: الكتاب والقرآن، ص 607.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 550، 551.

خكايتكة

## خكايتكة

من خالال ما سبق يتبين لنا أن تاريخية النص الديني الإسلامي إحدى التحديات التي تجابه العقيدة الإسلامية والعقل المسلم؛ وذلك بالنظر إلى مصدرية التاريخية (= الحداثة الغربية)، وبالنظر إلى إحرائيتها (= آلية انفصال)، وبالنظر إلى يبها كمذهب يعمل على مناهضة الفكر الديني، بل الدين ذاته؛ كيف لا وهي تركيز على الأنسنة بدل الألوهية، وعلى العقل بدل الوحي، وعلى الدنيا دون الأخيرة تماشيا مع طبيعة موضوعها الذي هو الإنجازات البشرية وليست الحقائق الدينية.

وقد احتهدت في هذه الدراسة ما أمكنني حتى تكون دراسة شاملة؛ فتطرقت إلى ماهـــية التاريخــية، وهي المسألة مدار هذا البحث، ومحاولات التأسيس لها من خلال القـــراءات التي ينجزها الحداثيون العرب في الوقت المعاصر، ثم طبيعة المناهج المعتمدة ومـــا آلت إليه من رؤية للنص الإسلامي، ثم تمت مناقشة أوجه الصدام بين التاريخية والنص الإسلامي بما يبين ألها رؤية تخالف الإسلام، وقد انتهت هذه الدراسة إلى جملة من النتائج معضمها نتائج ناقدة وهي:

1. التاريخية مقولة غير إسلامية، والأخذ كما منزع غير إسلامي وليست خاصية ذاتية من خواص النص الديني الإسلامي بل هي مقولة غربية مستحدثة تأسست في خضم الصراع بين الفكر الديني والفكر الوضعي في الغرب، وقد تمت الإشارة إلى أن أول توظيف لها كان في لهاية القرن التاسع عشر وهذا ما يفند زعم الخطاب الحداثي في الراهن الذي اعتبرها من خصائص النص الإسلامي وأن علماء الإسلام قالوا كما وسمّوها بغير اسمها، وألهم هم الذين مارسوا سلطتهم فعملوا على إبعادها من ساحة المفكر فيه إلى ساحة اللامفكر فيه، إذ لو كانت كذلك لكان العمل على تأسيسها والدعوة إلى إدخالها إلى ساحة الفكر الإسلامي من قبيل تحصيل الحاصل وهذا مالا يستقيم والصرامة المنهجية التي يشدد عليها الخطاب الحداثي في قراءته للنص الإسلامي.

- 2. التاريخية مقولة علمانية صارت من المفاهيم الإجرائية التي يوظفها الخطاب العلماني في قراءته للنص الديني، وتوظيفها بهذه الكيفية ينم عن تحول نمط الصراع بين الفكر الديني والفكر الوضعي؛ ففي الماضي خاصة خلال نماية القرن التاسع عيشر والنصف الأول من القرن العشرين كانت التحديات التي ترد على النص السديني على مستوى العقيدة ويعتمد فيها على نتائج العلوم الطبيعية التي اعتبرت ميناوئة للميتافيزيقا وللفكر الديني، ولكن هذه الأخيرة تحولت وصارت في صف الدين وأصبحت الألوهية تتجلى في عصر العلم، وقد بحث الخصم عن فضاء آخر يجدد على مستواه الصراع فوجد علوم القرآن التي جعل منها بحال بحثه ومدخلا جديدا لنقد التصور الإسلامي، وهنا تجدر الدعوة إلى الإهتمام بهذا التخصص من العلوم الإسلامية الذي جعل منه الخطاب الحداثي منفذا للقول بتاريخية النص الديني.
- 3. لقد اعتبر الحداثيون العرب في الوقت المعاصر أن قولهم بتاريخية النص الديني ضرب من ضروب الاجتهاد، وكثيرا ما كانوا يعتبرون أنفسهم بحتهدين بحددين كما اجتهد علماء الإسلام في الماضي ووصلوا إلى نتائج هي اجتهادات لهم. وفي الحقيقة هذه مغالطة فالاجتهاد في الإسلام له ضوابطه وله شروطه، والخطاب الحداثي لم يكن يدعو إلى الانضباط بضابط معين بقدر ما كان يدعو إلى التحلل مدن الصفوابط الإسلامية التي تضمنها النص ذاته كما أن الاجتهاد الإسلامي يهدف إلى خدمة النص وتفعيله في الحياة الإسلامية لا في تحيينه والقول بتاريخيته، والدعوة إلى الانفصال عنه كمرجعية.
- 4. الخطاب الحداثي العربي المعاصر في تعاطيه مع النص الديني كان متعسفا متحاملا إلى أبعد الحدود؛ أي أنه لم يكن يراعي حقوق هذا النص في قراءته له من خلال قراءته بغير آلياته، بل بآليات غريبة عنه كل الغرابة وبعض هذه الآليات رفض حتى في الإطار الثقافي الغربي مثل مقولة موت الكاتب، وإخضاعه لغير مناهجه؛ فقد اعتمدت مناهج العلوم الإنسانية كما هي عليه الآن في الغرب، والكتابة عنه بغير لغته مثل اللغات الأوروبية كالفرنسية والإنكليزية، وهذه من صور هذا التعسف الذي لا يصح علميا ولا يستقيم والممارسة المنهجية. هذا ما يسؤكد لنا أن الخطاب الحداثي في قراءته للنص الديني لم يكن ينجز قراءة إبداعية

بقدر ما كان يقلد منجزات القراءة الغربية حول نص الكتاب المقلس والعمل على سحبها على النص الديني الإسلامي، وهنا نجد هذا الخطاب أنكر على المسلمين التقليد واعتبره من تجليات الإيديولوجيا والدوغمائية، وصار هو مقلدا لغير المسلمين، كما عاب على الخطاب الديني تكريسه المقدس وجعل من الحداثة الغسربية شيئا مقدسا بامتياز، مما يدل على أن مشكلة هذا الخطاب ليست مع الإسلامي بل هي مع الإسلام نفسه.

- إن الرؤية التي انتهى إليها الخطاب الحداثي العربسي المعاصر حراء القول بتاريخية النص الديني لم تكن رؤية مؤسسة بقدر ما كانت هدفا متوخى، وإن كان تحديد الأهـــداف أمــرا مشروعا منهجيا وعلميا؛ إلا أن تطويع النتائج للمقدمات على حساب الموضوع محل الدراسة أمر لا يستساغ منهجيا، بل هو من تحليات العمل التعسفي الذي سبقت الإشارة إليه، وما يدل على ذلك الاضطرابات والتناقضات السيتي وقع فيها الخطاب الحداثي فقد وجدناه مرة يثبت الوجود الميتافيزيقي للنص وينكـــره مرة أخرى، ومثل إشادته بالمناهج الحديثة مرة والاعتراف بعجزها مرة أخــرى، ومثل تنبؤاتهم بمآل المرجعية الإسلامية واعترافهم بفشل هذه النبوءات، ومثل اعتبارهم الإحابة على سؤال النهضة والتأسيس لها يتم بالعودة والانتظام في المسرجعية الأصيلة للأمسة ودعوتهم إلى القطيعة مع هذه المرجعية، ومثل ادعاء الاجـــتهاد الإســـــلامي وتبني مواقف وتكريس نتائج مخالفة للإسلام في حد ذاته. وكل هذا بسبب أن الخطاب الحداثي حدد الرؤية مسبقا ولم يؤسسها طبعا لعدم توفر آليات التأسيس، وهذا ما يؤكد التنافر بين النص الإسلامي وهذه الرؤية التي اعتبرها الخطاب الحداثي لصيقة به؛ فقد تصادمت مع الكثير من حصائصه الذاتية معجــزا... وغيرهـــا مــن الخصائص، والأمر نفسه بالنسبة للنص التراثي فقد تصادمت معه هذه الرؤية من جهة كونه تأسس لخدمة نص الوحي، ومثل وظيفته الحضارية التي أداها على امتداد التاريخ الإسلامي.
- 6. القسول بتاريخسية السنص الديني كأنت له انعكاسات سلبية على مستوى الفكر الإسلامين؛ الإسلامين، خاصة وأن دعاقما يقدمون أنفسهم على ألهم من المفكرين الإسلامين؛ لأن إدخالها ساحة الفكر الإسلامي كان بناء على عدة أمور كلها معاول هدم

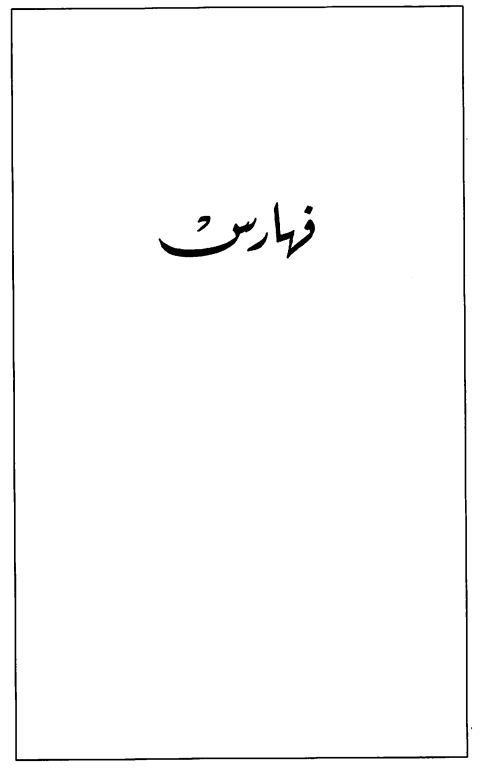
- 7. باعتسبار هذا البحث في مجال العقيدة، وبناء على أن التاريخية انعكست سلبا على الفكر الإسلامي فقد كانت أخطر تجليات هذا الصدام بشكل خاص مع العقيدة الإسلامية وفي جميع مباحثها؛ ففي باب الألوهية تصادمت معها من خلال الدعوة إلى الأنسسنة، وفي باب النبوة اعتبرت النبوة وظيفة بشرية دنيوية، أو هي نمط من أنماط الزعامات البشرية التي عرفها التاريخ القديم، ولا تحمل أي معنى آخر، كما عملست التاريخية على إبعاد مبحث السمعيات على أساس ألها أمور ميتافيزيقة لا تخسط للتحقيق التاريخي، وفي هذا صارت التاريخية موقفا إلحاديا يخالف العقيدة الإسلامية رأسا، ومن أوجه الصدام أيضا تغيير محاور الاهتمام في العقيدة؛ إذ اعتبر الإنسان بدل الألوهية، والوحى بدل العقل... وغير ذلك.
- 8. المسناهج الستى اعستمدها الخطاب الحداثي في سبيل إدخال التاريخية إلى الفضاء الإسسلامي كلسها مناهج غير إسلامية، والممارسة المنهجية تقتضي الانتظام في الفسضاء السذي تبحث فيه، وهذا ما جعل هذا الخطاب في قراءته للنص الديني يعتمد على آليتين من خلالهما راح يؤسس للقول بتاريخية النص الديني أما الأولى فيه الانتقائية، فقد كان ينتقي من المسائل كنماذج ما يلائم مقصده ولوكان شاذا مسرجوحا، ويهمل غيره وإن كان مشهورا راجحا. وأما الثانية فهي التقسيم إذ

كان يركز على فصل المعارف الإسلامية عن بعضها البعض حتى يتاح القول بالتاريخية، وقد انتقدت هذه القراءات حيث عدت من نماذج التعاطي التشطيري مسع النص الديني، وأن الانتقائية من عيوب المنهج الذي يزعم العلمية. كما أن هدف المناهج وعلى الرغم من ألما غير إسلامية رغم ذلك فقد تم تجاوزها حتى في بيئتها الأصلية وبروز نزعة ما بعد الحداثة دليل على ذلك. بناء على هذا فإذا كانت دعوة الخطاب الحداثي إلى إدحال التاريخية إلى المحال الإسلامي بناء على القراءة المنهجية المتميزة والتي تستند إلى العلم الوضعي، إذا كانت كذلك فهاهي هذه المناهج قد تم تجاوزها وهذا بناء على اكتشاف أخطائها ومواطن العجز فيها، مما يدل على أن قراءة النص الديني بها ظلم له، كما أن قراءته بغير مناهجه عملية خالفة للعمل المنهجي في حد ذاته.

- 9. بما أن طرح مسالة تاريخية النص الديني كان في الإطار العام لمعالجة الواقع الإسلامي وانتسشاله مما هو فيه من تخلف، وذلك من خلا الإجابة على سؤال النهسضة؛ أي كيف نحقق النهضة المنشودة؟ في ضوء هذا طرحت مسألة المرجعية الإسلامية السبي هسي النصوص، ونصوص الوحي بالدرجة الأولى، وعلى هذا الأساس أرجع هذا الخطاب تخلف المسلمين إلى مرجعيته ولذلك قال بتاريخية هذه المسرجعية والسبحث عن مرجعية بديلة، طبعا هي المرجعية العلمانية في صورتما الغسربية، وهذا أيضا تغليط واضح؛ لأن المرجعية الإسلامية غير متحققة واقعيا، والسدول الإسلامية كلها ذات أنظمة علمانية، بل التاريخ يؤكد أن تراجع المسلمين كان بسبب انفصالهم عن مرجعيتهم التي جعلت منهم في الماضي العالم الأول، وبسناء على هذا نستنتج أن القول بتاريخية الأداة المثلى لتقويم الراهن الوحسيد للإجابة على سؤال النهضة، وليست التاريخية الأداة المثلى لتقويم الراهن على حد زعم الخطاب الحداثي.
- 10. بسناء على النتيجة السابقة تتحدد لنا العقبة التي تقف في وجه الفكر الإسلامي، حسى يسصبح فكرا ناضجا منظّرا، يتعاطى مع قضايا الحياة إيجابيا، إلها ليست مرجعيته الدينية على حد ما زعم الخطاب الحداثي والذي لا يزال يوظف الكثير مسن الجهد والسوقت في سبيل إثبات ذلك؛ لأن دعوة المرجعية الإسلامية إلى الاهستمام بالحياة الدنيا لا تقل على دعوته إلى الاهتمام بالحياة الأخرى، فصلاح

الدنيا من صلاح الآخرة، وما أمر الإسلام بالعلم والعمل وربطهما ببعضهما البعض واعتبارهما من الفرائض الدينية لدليل على ذلك بل العقبة تتمثل في الابتعاد عن هذه المرجعية، ولكن الخطاب الحداثي أهمل هذا الاعتبار بفعل قراءته الانتقائية التي شكلت الخاصية العامة المعتمدة في تأسيس تاريخية النص النص الديني.

ومن هنا نصل إلى أن تاريخية النص الديني كرؤية كرستها القراءات الغربية في الغرب وما جهد الخطاب الحداثي العربي المعاصر إلى محاولة سحب ما تم تأسيسه عند الغربيين على النص الديني الإسلامي، وتبقى لهذا الموضوع جوانب أحرى جديرة بالبحث والمناقشة، خاصة في إطار الجدل العلماني الديني الذي يشهده الواقع الإسلامي. هذا وأملي أن يكون هذا البحث قد ساهم في مناقشة إشكالية هي من أبرز التحديات التي تجابه العقيدة الإسلامية، والفكر الإسلامي عموما. وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليما وآخر دعوانا أن الحمد الله رب العالمين.



## فهرس الآيات القرآنية

|            |                 | (وإن كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا فاتوا<br>بسورة من مثله وادعوا شهداءكم إن كنتم صادقين |
|------------|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
|            |                 | فإن لم تفعلوا ولن تفعلوا فاتقوا النار التي وقودها                                         |
| 66         | (البقرة/23، 24) | النَّاسُ والحَجَارَةُ أَعدتُ للكافرينِ ﴾                                                  |
| 277        | (البقرة/31)     | ووعلم أدم الأسماء كلها﴾                                                                   |
| 483        | (البقرة/35)     | (ياأدم اسكن أنت وزوجك الجنة)                                                              |
| 376        | (البقرة/85)     | (أفتؤمنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض)                                                       |
|            |                 | وإن الله اصطفى لكم الدين فلا تموتن إلا وأنتم                                              |
| 363        | (البقرة/132)    | مسلمون)                                                                                   |
| 478        | (البقرة/183)    | (كتب عليكم الصيام)                                                                        |
| 478        | (البقرة/184)    | (وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مساكين)                                                     |
| 478        | (البقرة/184)    | <b>(وأن تص</b> وموا خير لكم)                                                              |
| 394        | (البقرة/185)    | (شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن)                                                          |
| 478        | (البقرة/185)    | (فمن شهد منكم الشهر فليصمه)                                                               |
| 478        | (البقرة/185)    | (يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر)                                                  |
|            |                 | وواذكروا نعمة الله عليكم وما أنزل عليكم من                                                |
| 62         | (البقرة/231)    | الكتاب والحكمة يعظكم به                                                                   |
| 362        | (البقرة/255)    | (الله لا إله إلا هو الحي القيوم)                                                          |
| 497        | (البقرة/275)    | ﴿وأحل الله البيع وحرم الربا﴾                                                              |
|            |                 | (هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات                                                 |
|            |                 | هن أم الكتاب وأخر متشابهات فأما الذين في قلوبهم                                           |
|            |                 | زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء                                            |
|            |                 | تأويله وما يعلم تاويله إإلا الله والراسخون في العلم                                       |
|            |                 | يقولون أمنا به كل من عند ربنا وما يذكر إلا أولوا<br>١٨١١ .                                |
| 97 495 450 | (آل عمر ان/7)   | الالباب                                                                                   |
| 363        | (آل عمر ان/19)  | (إن الدين عند الله الإسلام)                                                               |
|            | <u>.</u> .      | وقل أطيعوا الله وأطيعوا الرسول فإن تولوا فإن الله                                         |
| 62         | (آل عمر ان/32)  | لا يحب الكافرين)                                                                          |

| 381       | (آل عمر ان/41)                   | (قال آیتك أن لا تكلم الناس ثلاثة أیام إلا رمزا)                    |
|-----------|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
|           |                                  | وومن يبتغ غير الإسلام دينا فلن يقبل منه وهو في                     |
| 376 4372  | (آل عمر ان/85)                   | الآخرة من الخاسرين)                                                |
| 360 4359  | (آل عمر ان/180)                  | (ولله الاسماء الحسنى فادعوه بها)                                   |
|           |                                  | وواللاتي ياتين الفاحشةمن نسائكم فاستشهدوا عليهن                    |
|           |                                  | أربعة منكم فإن شهدوا فأمسكوهن في البيوت حتى                        |
| 475       | (النساء/15)                      | يتوفاهن الموت أو يجعل الله لهن سبيلا)                              |
|           |                                  | وفلا وربك لا يومنون حتى يحكموك فيما شجر                            |
| 60        | leet to the                      | بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجا مما قضيت                          |
| 68        | (النساء/65)<br>(الساء/65)        | ويسلموا تسليما)                                                    |
| 68        | (النساء/80)                      | (من يطع الرسول فقد أطاع الله)                                      |
| 362       | (النساء/164)                     | (وکلم الله موسی تکلیما)                                            |
|           | 4                                | ورسلا مبشرين ومنذرين ليلا يكون للناس على الله                      |
| .461      | (النساء/165)                     | حجة بعد الرسل)                                                     |
| <b>60</b> | (2121 ) 11)                      | ووأنزل عليك الكتاب والحكمة وعلمك مالم تكن                          |
| 62        | (النساء/213)                     | تعلم وكان فضل الله عليك عظيما)                                     |
|           |                                  | وياأيها الذين آمنواإذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا                     |
| 390       | (المائدة/6)                      | وجوهكم وأيديكم إلى المرافق وامسحوا برؤوسكم<br>وأرجلكم إلى الكعبين﴾ |
| 481       | (المائدة/38)                     | _                                                                  |
| 181 467   | •                                | والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما،                                  |
|           | (المائدة/44)<br>(المائدة 44.74)  | ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون)                      |
| 481       | (المائدة/45)<br>ذات المراددة (45 | (النفس بالنفس)                                                     |
| 181       | (المائدة/45)                     | (ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الظالمون)                     |
| 181       | (المائدة/47)                     | (ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الفاسقون)                     |
|           | 1 a- 1 a 113                     | ويا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك وإن لم                     |
| 475       | (المائدة/67)                     | تفعل فما بلغت رسالته                                               |
| 363       | (المائدة/109)                    | ﴿إِنْكَ أَنْتَ عَلَامُ الْغَيُوبِ﴾                                 |
| 383       | (المائدة/111)                    | (وإذ أوحيت إلى الحواريين)                                          |
| 375 4368  | (الأنعام/18)                     | (وما نرسل المرسلين إلا مبشرين ومنذرين)                             |
| 378       | (الأنعام/38)                     | (ما فرطنا في الكتاب من شيء)                                        |
| 382       | (الأنعام/112)                    | (يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غرورا)                              |
|           |                                  |                                                                    |

|            |               | <b>(قل إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب</b>                                        |
|------------|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 380        | (الأنعام/162) | العالمين                                                                              |
| 481        | (الأعراف/22)  | (بدت لهما سوءاتهما)                                                                   |
| 366        | (الأعراف/143) | (انظر إلى الجبل فإن استقر مكانه فسوف ترانى)                                           |
| 462        | (الأعراف/158) | (قل يا أيها الناس إني رسول الله اليكم جميعا)                                          |
|            |               | ﴿وَإِذَا لَمْ تَأْتُهُمْ بَأَيَّةً قَالُوا لُولًا اجْتَبِيتُهَا قُلَّ انْمَا أَتْبَعَ |
| 397        | (الأعراف/203) | ما يوحى إلى من ربي)                                                                   |
| 349        | (الأنفال/7)   | ﴿وَإِذْ يَعْدُكُمُ اللَّهُ إَحْدَى الطَّائْفَتَيْنَ أَنَّهَا لَكُمْ ﴾                 |
|            |               | ﴿إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى المَلائكَةُ أَنِّي مَعْكُمْ فَتُبْتُوا الَّذِينَ           |
| 360        | (الأنفال/12)  | آمنوا سألقّي في قلوب الذين كفرّوا الرّعب﴾                                             |
|            |               | وويوم حنين إذ أعجبتكم كثرتكم فلم تغن عنكم من                                          |
| 360        | (التوبة/25)   | الله شيئا)                                                                            |
|            |               | (وقالت اليهود عزير ابن الله وقالت النصارى                                             |
| 366        | (التوبة/30)   | المسيح ابن الله)                                                                      |
|            |               | (وإذا تتلى عليهم آياتنا بينات قال الذين لا يرجون                                      |
|            | family a N    | لقاءنا ایت بقرآن غیر هذا أو بدله قل ما یکون لی                                        |
| 397        | (يونس/15)     | ان ابدله من تلقاءی نفسی)                                                              |
| 439 461    | (يوسف/2)      | (إنا أنزلناه قرآنا عريبا)                                                             |
| 141 467    | (يوسف/67)     | (إن الحكم إلا ش)                                                                      |
| 90         | (يوسف/100)    | (هذا تأويل رؤياي من قبل)                                                              |
| 465 115 37 |               | (إنا نحن نزلنا الذكر وإناله لحافظون)                                                  |
| 468 4467   | (الحجر /9)    |                                                                                       |
| 370        | (الحجر/99)    | (واعبد ربك حتى ياتيك اليقين)                                                          |
|            |               | ﴿وَأُوحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحَلُّ أَنَ اتَّخَذَي مَنَ الْجَبَالُ بَيُوتَا            |
| 472        | (النحل/68)    | ومن الشجر ومما يعرشون                                                                 |
| 302        | (النحل98)     | ﴿فَإِذَا قَرَأَتَ الْقَرَآنَ فَاسْتَعَذَ بَاللَّهُ مَنَ السَّيْطَانَ الرَّجِيمِ﴾      |
|            |               | ﴿وقرآنا فرقناه لتقرأه على الناس على مكث ونزلناه                                       |
| 60         | (الإسراء/106) | نتزيلا)                                                                               |
|            |               | وقل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلى أنما إلهكم إله                                        |
| 368        | (الكهف/110)   | واحد)                                                                                 |
|            | , .           | (فخرج على قومه من المحراب فأوحى إليهم أن                                              |
| 381 4309   | (مريم/11)     | سبحوا بكرة وعشيا                                                                      |
|            |               |                                                                                       |

| 332       | (الأنبياء/92)                  | ﴿إِن هذه أمتكم أمة واحدة وأنا ربكم فاعبدون﴾                                              |
|-----------|--------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 461       | (الأنبياء/107)                 | وما أرساناك إلا رحمة للعالمين،                                                           |
| 374 4330  | (الحج/38)                      | ﴿إِن الله يدافع عن الذين آمنوا﴾                                                          |
| 310       | (الحج/78)                      | (ملة أبيكم إيراهيم)                                                                      |
|           |                                | وقد أفلح المومنون الذين هم في صلاتهم خاشعون                                              |
|           | (المؤمنون/1، 2،                | وُالذين هم عن اللغو معرضُونُ والذين هم للزكاة                                            |
| 377       | (5 ،4 ،3                       | فاعلون والذين هم لفروجهم حافظون                                                          |
| 484 423   |                                | (وليضربن بخمر هن على جيوبهن)                                                             |
| 485       | (النور/31)                     |                                                                                          |
|           |                                | ووإذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم إذا فريق                                          |
|           | /#: 104 O1                     | منهم معرضون وإن يكن لهم الحق ياتوا إليه                                                  |
| 68        | (النور/48، 49،<br>دع           | مذعنين أفي قلوبهم مرض أم أرتابو أم يخافون أن                                             |
|           | (50                            | يحيف الله عليهم ورسوله بل أولئك هم الظالمون)                                             |
| 338       | (الفرقان/5)                    | وقالوا أساطير الأولين اكتتبها)                                                           |
| 367       | (71:15.20)                     | ووقالوا مالهذا الرسول يأكل الطعام ويمشي في<br>الكمالية بـ                                |
| 307       | (الفرقان/7)                    | الأسواق)                                                                                 |
| 390       | (الفرقان/32)                   | ووقال الذين كفروا لولا نزل عليه القرآن جملة<br>واحدة كذلك لنثبت به فؤادك ورتلناه ترتيلا) |
| 394       | راغرعان/32)<br>(الفرقان/33)    | واحده تعنف تعبث بد توانت ورعده مرتبور) (ولا ياتونك بمثل إلا جنناك بالحق وأحسن تفسيرا)    |
| J)4       | (الشعر اء/193<br>(الشعر اء/193 | _                                                                                        |
| 395 ،119  | (اهنعر ۱۹۶۱)<br>194، 195)      | (نزل به الروح الأمين على قلبك لتكون من<br>المنذرين بلسان عربي مبين)                      |
| 397       | (النمل/6)                      | المستوين بسمال طربي سبين<br>(و إنك لتلقى القرآن من لدن حكيم عليم)                        |
| 331       | (9,5)                          | روب سے اسران مل میں سیم سیم)<br>(ألم غلبت الروم في أدنى الارض وهم من بعد                 |
| 349       | (الروم/1، 2، 3)                | والم عقبت الروم في اللي الرفض وللم من بعد غلبهم سيغلبون)                                 |
| 403       | (الأحزاب/23)                   | (من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه)                                             |
| 136 67 64 | ,                              | وما كان لمؤمن ولامؤمنة إذا قضى الله ورسوله                                               |
| 181       | (الأحزاب/36)                   | أمرا أن تكون لهم الخيرة من أمرهم،                                                        |
| 323       | (الأحزاب/40)                   | (ولكن رسول الله وخاتم النبيين)                                                           |
| 369       | (الأحز اب/56)                  | (إن الله وملائكته يصلون على النبي)                                                       |
|           | ·                              | ﴿يَالِيهَا النَّبِي قُلُ لَأَزُواجِكَ وَبِنَاتُكُ وَنَسَاءَ الْمُؤْمَنِينَ               |
|           |                                | ردنین علیهن من جلابیبهن ذلك ادنی ان یعرفن فلا                                            |
| 484       | (الأحزاب/59)                   | يؤذين وكان الله نحفورا رحيما)                                                            |
|           |                                |                                                                                          |

| 462 4386 4376 | (سبأ/28)                 | وما أرسلناك إلا كافة للناس)                        |
|---------------|--------------------------|----------------------------------------------------|
|               |                          | وياليها الناس أنتم الفقراء إلى الله والله هو الغني |
| 366           | (فاطر/15)                | الحميد                                             |
| 439           | (يس/6)                   | (لتنذر قوما ما أنذر آباؤهم)                        |
| 115           | (پس/82)                  | (إنما أمره إذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون)      |
| 204           | (الصافات/164)            | (وما منا إلا له مقام معلوم)                        |
| 71            | (ص/20)                   | (وأتيناه الحكمة وفصل الخطاب)                       |
| 480           | (الزمر/65)               | (ائن أشركت ليحبطن عملك)                            |
| 365 4364      | (الشور <i>ى </i> 11)     | (ليس كمثله شيء وهو السميع البصير)                  |
| •             |                          | ﴿شرع لكم من الدين ما وصىي به نوحا والذي            |
|               |                          | أوحينا اليك وما وصينا به إيراهيم وموسى وعيسى       |
| 457           | (الشورى/13)              | أن أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه)                   |
|               | 4                        | وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحيا أو من وراء     |
| 385 (375      | (الشورى/51)<br>السورى/51 | حجاب أو يرسل رسولا)                                |
| 394 4119      | (الدخان/3)               | <ul> <li>(إنا أنزلناه في ليلة مباركة)</li> </ul>   |
| 358           | (محمد/19)                | وفاعلم أنه لا إله إلا الله)                        |
| 297           | (محمد/33)                | ﴿وَاطْيَعُوا اللَّهُ وَاطْيَعُوا الرَّسُولُ﴾       |
| 68            | (الفتح/10)               | (إن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله)              |
|               |                          | (سنة الله التي قد خلت من قبل وان تجد لسنة الله     |
| 201           | (الفتح/23)               | ىَبديلا)                                           |
| 152 469 454   | (النجم/3، 4)             | (وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى)             |
| 389           | (القمر/45)               | (سيهزم الجمع ويولون الدبر)                         |
| 302           | (الواقعة/77، 78)         | (إنه لقرآن كريم في كتاب مكنون)                     |
| ·297 ·62      |                          | (ومأتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا)       |
| 376 4367      | (الحشر/7)                |                                                    |
| 372           | (الحشر/22)               | (عالم الغيب والشهادة)                              |
| 131           | (الجمعة/2)               | (ويعلمهم الكتاب والحكمة)                           |
| 326           | (الطلاق/3)               | <b>(</b> ومن يتوكل على الله فهو حسبه)              |
| 363           | (الطلاق/12)              | (قد أحاط بكل شيء علما)                             |
| 453           | (القلم/2)                | (ما أنت بنعمة ربك بمجنون)                          |
|               |                          |                                                    |

| 127      | (القلم/4)       | (و إنك لعلى خلق عظيم)                            |
|----------|-----------------|--------------------------------------------------|
| 60       | (المزمل/4)      | (ورنل القرآن ترنيلا)                             |
| 394 4119 | (البروج/21، 22) | <ul><li>(بل هو قرآن مجید فی لوح محفوظ)</li></ul> |
| 363      | (الأعلى/7)      | (إنه يعلم الجهر وما يخفى)                        |
|          |                 | (ألم يجدك يتيما فأوى ووجدك ضالا فهدى ووجدك       |
| 127      | (الضحى/6، 7، 8) | عائلا فأغنى)                                     |
| 394      | (القدر/1)       | (إنا أنزلناه في ليلة القدر)                      |
| 362      | (الإخلاص/1)     | (قل هو الله أحد)                                 |

# فهرس الأحاديث النبوية والآثار

| 60                 | "لا يفقه من قرأ القرآن في ثلاث "                             |
|--------------------|--------------------------------------------------------------|
|                    | "فضل القرآن نظرا على من قرأ ظاهرا كفضل الفريضة على           |
| 61                 | النافلة"                                                     |
| 60                 | "اللهم ارحمني بالقرآن وجعله لي إماما ورحمة"                  |
| 63                 | 'ألا وإني أونيت القرآن ومثله معه "                           |
|                    | "ليس من عمل يقرب إلى الجنة إلا قد أمرتكم به، ولا عمل         |
|                    | يقرب إلى النار إلا قد نهيتكم عنه، لا يستبطئن أحد منكم رزقه   |
|                    | فاتقوا الله أيها الناس وأجملوا في الطلب، فإن استبطأ أحد منكم |
| 63                 | رزقه فلا يطلبه بمعصية "                                      |
| 64                 | "إذا عرض لك أمر فبم تحكم"                                    |
| 297 ،68            | <b>"خذوا عني مناسككم</b> "                                   |
| 476 ،68            | "صلوا كما رأيتموني أصلي "                                    |
| 69                 | اتركت فيكم أمرين "                                           |
| 69                 | "كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبى "                           |
| 89                 | "من صنام الدهر فلا صنام ولا آل"                              |
| 117                | "لا يرى رؤية إلا جاءت مثل فلق الصبح "                        |
| 117                | "الرؤية الصالحة جزء من خمس وأربعين جزء من النبوة "           |
| 461 ،456 ،296 ،119 | "أنتم أعلم بأمر دنياكم "                                     |
| 297 ،160 131 ،119  | "عليكم بسنتي "                                               |
| .217               | "كل أمر ذي بال لا يبدأ بسم الله"                             |
| 323                | "أنا اللبنة وأنا خاتم النبيين"                               |
| 326                | "إذا استعنت فاستعن بالله"                                    |
| 362                | "من كان أخر كلامه لا إلا الله دخل الجنة "                    |
|                    | "الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر     |
| 375                | والقدر خيره وشره"                                            |
|                    | "إن ربي قال لي قم في قريش فأنذرهم فقلت له أي ربي إذن         |
| 399                | يثلغوا رأسي حتى يدعوه خبزة فقال إني مبتليك ومنزل عليك        |

| كتابا لا يغسله الماء تقرأه نائما ويقظان فابعث جندا أبعث مثلهم |      |
|---------------------------------------------------------------|------|
| وقاتل بمن أطاعك من عصـاك وأنفق ينفق عليك"                     |      |
| من جمع القرآن على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم؟"          | .399 |
| كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا نزلت عليه سورة دعا       |      |
| عص من یکتب"                                                   | 400  |
| اقعدا على باب المسجد فمن جاءكما بشاهدين"                      | 402  |
| من كان تلقى من رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئا من           |      |
| القرآن فليأت به"                                              | 402  |
| أن حذيفة بن اليمان قدم على عثمان وكان يغازي"                  | 402  |
| ققدت آية من الأحزاب قد كنت أسمع رسول الله يقرأ بها"           | 403  |
| الكلمة الحكمة ضبالة المؤمن"                                   | 415  |
| من بدل دینه فاقتلوه"                                          | 480  |
| ابن المرأة إذا بلغت المحيض لم يصلح أن يرى منها إلا هذا        |      |
| وهذا"                                                         | 482  |

### فهرس الأعلام

ابن أنس (مالك) 95 -1-ايكو (أمبيرتو) 91، 104 إبراهيم عليه السلام 127 أرسطو (طاليس) 47. 204، 205، 260، 420 4264 بارث (رولان) 48 أركون (محمد) 12، 15، 16، 23، 24، باشلار (غاستون) 12، 26، 188، 194، 435 433 432 431 429 427 426 425 434 (261 (259 (248 (247 (199 61 458 457 455 452 440 439 438 الباقلاني 345، 346، 347، 348، 349 487 480 465 461 458 487 480 465 البخاري 293، 294، 390، 399، 402 126 124 123 122 118 114 البغدادي 363، 369، 377، 470 4140 4138 4137 4133 4129 4128 150 149 148 147 146 144 بنفنيست (إميل) 75 4156 4155 4154 4153 4152 4151 بوب (فرانز) 235 162 161 160 159 158 157 البوطى (محمد سعيد رمضان) 213 169 167 166 165 164 163 بياجي (جون) 197، 250، 251، 261 ¿224 ¿214 ¿195 £186 £172 £171 بيتى 105 البيضاوي 98 4281 4280 4277 4272 4252 4246 ¿291 ¿290 ¿288 ¿287 ¿284 ¿283 - ت -4313 4312 4310 4307 4298 4292 تايلور (فريدريك) 267 4336 4334 4333 4325 4323 4315 التيزيني (الطيب) 61، 120، 145، 297 **4351 4350 4344 4343 4338 4337** تودروف 103 4384 4379 4374 4367 4361 4352 توران (آلان) 25 419 114 407 406 405 388 إبن تيمية (تقى الدين عبد الحليم) 92 453 4445 441 437 426 424 الإسكندر الأكبر 229 - ك -الأشعرى (أبو الحسن) 201، 203 ابن ثابت (زید) 400، 402 الأعشى 117 - ج -إقبال (محمد) 334 الجابري (محمد عابد) 12، 16، 55، 66، الألوسى 101 **4188 4187 4186 4133 479 478 457** الأمدي 91 195 ,194 ,193 ,192 ,191 ,190 ,189 الأندلسي 97 196، 197، 198، 199، 200، 201، 201، 202،

226 ،225 ،208 ،206 ،205 ،204 ،203 -1-,256 ,255 ,254 ,253 ,252 ,228 ,227 داروین (تشارلز) 268 ,263 ,262 ,261 ,260 ,259 ,258 ,257 أبوداود 402 4336 ،311 ،307 ،298 ،297 ،291 ،290 دراز (محمد عبد الله) 320 427 417 342 414 408 405 343 دريدا (جاك) 12 457 434 433 432 431 الدريني (فتحي) 111، الحاحظ 45 دي سوسير (فرديناند) 49، 179، 229، 230، ابن جبل (معاذ) 313 ¿244 ¿243 ¿239 ¿236 ¿235 ¿231 ابن جبير (سعيد) 96 429 428 الجرجاني (السيد الشريف) 47، 90 دیکارت (رونیه) 103، 420 الجرجاني (عبد القاهر) 345 دیلتای (ویلهلم) 90، 104 جعيط (هشام) 61، 118، 277، 293، 333، 368 4366 الرازي (فخر الدين) 89، 95، 343 ابن جني 229 ابن رشد (أبو الوليد) 55، 92 جونز (وليام) 235 رضا (محمد رشید) 472 الجويني (أبو المعالى) 46، 91، 109، ريكور (بول) 49، 53، 91، 99، 105 رينان (ارنست) 292 جيمس فريزر 268 - ز-الزبيدي 382 حرب (على) 15، 49، 79، 80، 87، 149، الزحيلي 65 445 (208 (186 الزرقاني 125، 294، 209، 387، 388، 393، حفصة رضى الله عنها 402 402 4399 4397 4396 4394 حسين (طه)، 38، 144، 337 الزركشى 60، 61، 90، 293، 387، 390، ابن حنبل (الإمام أحمد) 362 397 4395 حنفى (حسن) 12، 16، 208، 209، 210، الزمخشري 96، 97، 98 4216 4215 214 4 4213 4212 4211 أبوزيد (نصر حامد) 12، 14، 15، 23، 217، 218، 219، 220، 316، 316، 316، 38 31 39 38 37 36 34 28 27 348 332 331 330 329 328 327 100 494 486 467 465 463 461 459 379 4350 4349 132 130 120 118 115 112 106 169 (161 (158 (150 (136 (135 (133 الخرساني (أبو مسلم) 96 176 175 174 173 172 171 170 أبوخزيمة 403 (183 (182 (181 (180 (179 (178 (177 ابن الخطاب (عمر) 125، 389، 400، 402

ابن خلدون 47، 328، 442، 444

241 231 227 214 199 186 184 349 294 284 276 271 270 253

<del>-</del> ع -عائشة رضى الله عنها 95، 390 ابن العاص (سعيد) 402 ابن عباس 95، 390 عبد الجبار (القاضي المعتزلي) 347 عبد الرحمان (طه) 218، 247، 262، 415 414 408 312 307 291 432 421 420 419 418 417 416 435 433 ابن عبد العزيز (عمر) 29، 122، 124، 456 (296 (160 (134 ابن عبد السلام (العز) 111 عبد المطلب 385 عبده (محمد) 211 ابن عربي (محى الدين) 43 العروى (عبدالله) 333 ابن عساكر 442 العشماوي (محمد سعيد) 15، 37، 121، 387 4141 العظم (صادق جلال) 255 العظمة (عزيز) 26، 33، 61، 79، 135، 413 4300 4299 4295 ابن عفان (عثمان) 29، 96، 122، 125، 403 402 400 4398 4294 4130 455 عكرمة 96 ابن على (الحسين) 96 عمارة (محمد) 373، 378، 111، 412، 454 ابن العوام (الزبير) 96، 402 غادامير (جورج هانس) 88، 91، 95، 450 (196 (105 (104 (103 (102

426 4395 4385 4384 4374 4350 430 سبينوزا (باروخ) 34، 468 بن سعيد (أبان) 125، 400 سعيد (إدوارد) 76 ابن أبي سفيان (معاوية) 125، 400 سيبويه 203 ابن سينا 206 السيوطي 122، 172، 293، 294، 392 – ش – شابي (جاكلين) 123، 158، 296 الشاطعي 111، 113، 167، 190، 203، 211، 463 4462 4461 4420 4111 الشافعي 46، 52، 58، 63، 65، 66، 70، 133 132 131 199 130 119 (285 (211 (183 (167 (161 (140 (135 456 420 411 شحرور (محمد) 423، 452، 461 الشرفي (عبد المجيد) 54، 295، 333، 480 4478 4476 452 4349 شلير ماخير 103، 104 الشوكاني 107 الصديق (أبوبكر) 95، 106، 125، 390، 480 4402 4401 4400 ابن الصلاح 226 صليبا (جميل) 248 - ط -ابن أبى طالب (الإمام على) 44 طاووس 97

الطبري 89، 343، 442، 444

طه (محمود) 337، 448

غريم (جاكوب) 236

ماركس (كارل) 104، 255 الغزالي (أبوحامد) 43، 51، 53، 69، 91، ابن مالك (أنس) 402 4358 4202 4190 4111 4107 492 366 4364 مجاهد 97 - ف -مرتاض (عبد الملك) 15 الفارابي 203 مروة (حسين) 148، 255 ابن فارس 71، 229 المسدى (عبد السلام) 78، 238، 427 فديدا (بيير) 94، 101 ابن منظور 44، 71، 89، 381 فرويد 94، 104، 105. فريزر (جيمس) موللر (ماكس) 236 268 الميداني (عبد الرحمان حسن حبنكه) 480 فوكو (ميشال) 12، 45، 75، 76، 86، 99، -ن-450 4154 4146 4105 4104 4100 بن نبي (مالك) 334 - ق -ابن النديم 443 ابن قتيبة 50، 98، 107 النظام 347 ابن قیس (ثابت) 125 نيتشه 104، 105 ابن القيم 95، 106، 110، 113 النيسابوري (الواحدي) 392، 454 - 설 -ابن کثیر 63، 113، 442 أبو هاشم 347 الكسائي 95 هوسيرل (إدموند) 98 ابن كعب (أبي) 125، 400 هيدغر (مارئن) 91، 93، 98، 99، 102، كورتيوس (جورج) 236 103 كونت (أجيست) 23، 31، 194، 252، ھىرش 106 306 4259 – ل – وافي، عبد الواحد 428، 429. ابن الوليد لالاند (أندري) 248، 250 (خالد) 125، 400 ليبنتز 93، 94، 95 – ي – لوثر (مارتن) 101 ابن يوسف (الحجاج) 124، 156 مارتيني (أندري) 239

## فهرس المصادر والمراجع

- القرآن الكريم
- أدونيس (على محمد سعيد):
- النص القرآني وآفاق الكتابة، دار الآداب، بيروت، ط1، 1993.
  - الثابت والمتحول، دار العودة، بيروت، ط4، 1986.
    - أركون (محمد):
- الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، ترجمة وتعليق هاشم صالح، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر 1993.
  - الفكر الأصولي واستحالة التأصيل، دار الساقي، ط2، 2002.
- تاريخية الفكر العربي الإسلامي، ترجمة هاشم صالح، المركز الثقافي العربي، ط3، 1998.
- الفكر الإسلامي قراءة علمية، ترجمة هاشم صالح، المركز الثقافي العربسي، ط 2، 1996.
- الفكر العربي، ترجمة عادل العوا، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، ط2، 1982.
- القرآن من التفسير الموروث إلى نقد الخطاب الديني، ترجمة هاشم صالح، دار
   الطليعة، بيروت، ط2، 2005.
  - الأشعري (أبو الحسن على بن إسماعيل):
- اللمـع في الـرد على أهل الزيغ والبدع، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 2000.
  - ألفا (روني إيليا):
- موســوعة أعلام الفلسفة، مراجعة جورج نخل، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1992.
  - الألوسي (أبو الفضل شهاب الدين السيد محمود):

- روح المعاني تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، دار إحياء التراث، بلا تاريخ.
  - الأندلسي (محمد بن يوسف الشهير بأبسى حيان):
- تفسير البحر المحيط، تحقيق عادل عبد الموجود وآخرون، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط1، 1993.
  - ارث (رولان):
- درس السيمولوجيا، ترجمة عبد السلام بنعبد العلي، دار توبقال للنشر، ط3، 1993.
  - البازعي (سعد، وميحان الرويلي):
  - دليل الناقد الأدبي، المركز الثقافي العربي، ط2، 2000.
    - باشلار (غاستون):
- العقلانية التطبيقية، ترجمة بسام الهاشم، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، ط1، 1984.
  - الباقلاني (القاضى أبو بكر محمد بن الطيب):
- إعجاز القرآن، تعليق صلاح بن محمد عويضة، دار الكتب العلمية، ط1، 1996.
  - البخاري (محمد بن إسماعيل):
- الجامع الصحيح، دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، ط1، 1400هـ.
  - البغدادي (عبد القاهر بن طاهر):
  - أصول الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1981.
    - بغورة (الزواوي):
- ميشال فوكو في الفكر العربسي المعاصر، دار الطليعة، بيروت، ط1، 2001.
  - البغوي (أبو محمد الحسين بن مسعود):
- شرح السنة، تحقيق: على محمد عوض وعادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1992.
  - البوطی (محمد سعید رمضان):
  - كبرى اليقينيات الكونية، دار الفكر، ط8، 1402هـ.

- الترمذي (محمد بن عيسي):
- سنن الترمذي، تحقيق: وتصحيح عبد الوهاب عبد اللطيف، دار الفكر، بيروت، ط2، 1403هـ 1983م.
  - تيزيني (الطيب):
  - الإسلام والعصر تحديات وآفاق دار الفكر، دمشق بيروت، ط2، 1999.
    - على طريق الوضوح المنهجي، دار الفارابسي بيروت ط1، 1989.
      - الجابري (محمد عابد):
- بنية العقـل العربيي، مركـز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط3، 1990.
  - تكوين العقل العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط 1989.
    - التراث والحداثة، المركز الثقافي العربسي، ط1، 1991.
- الخطـــاب العربـــي المعاصر، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط6، 1999.
- المثقفون في الحضارة العربية، محنة ابن حنبل ونكبة ابن رشد، مركز دراسات الوحدة العربية، 1995.
  - الجاحظ (أبو عثمان عمرو بن بحر):
- كتاب الحيوان، تحقيق: عبد السلام هارون، دار إحياء التراث العربي، بلا تاريخ.
  - جاد الرب (محمود):
  - علم اللغة نشأته وتطوره، دار المعارف، ط1، 1985.
    - الجرحاني (السيد الشريف):
  - التعریفات، تحقیق: عبد المنعم الحنفی، دار الراشد، بلا تاریخ.
    - الجرجاني (عبد القاهر):
- دلائـــل الإعجاز، شرح وتعليق: محمد ألتنجي، دار الكتاب العربـــي، ط2، 1997.
  - جعيط (هشام):
  - في السيرة النبوية القرآن والوحي والنبوة، دار الطليعة، بيروت، ط1، 1999.

- الفتــنة جدلية الدين والسياسة في الإسلام المبكر، دار الطليعة، بيروت، ط4، 2000.
  - الجويني (أبو المعالي عبد الملك بن عبد الله):
- البرهان في أصول الفقه، تحقيق عبد العظيم محمد الديب، دار الوفاء للطباعة والنشر، ط3، 1992، وكذلك ط4، 1418هـ.
  - الحاج (كميل):
- الموسوعة الميسرة في الفكر الفلسفي الاجتماعي، مكتبة لبنان ناشرون، ط1، 2000.
  - الحبابى (محمد عزيز):
  - مفاهيم مبهمة في الفكر العربسي المعاصر، دار المعارف، بلا تاريخ.
    - حرب (على):
    - نقد النص، المركز الثقافي العربسي، ط2، 1995.
    - الممنوع والممتنع، المركز الثقافي العربسي، ط1، 1995.
      - ابن حزم (أبو محمد على):
    - الإحكام في أصول الأحكام، دار الحديث، ط1، 1984.
      - حسن (عباس):
      - النحو الوافي، دار المعارف، مصر، ط5، بلا تاريخ.
        - حنفي (حسن):
    - من العقيدة إلى الثورة، المركز الثقافي العربسي، ط1، 1988.
      - ما العولمة، دار الفكر، دمشق، ط1، 1999.
        - الحنفي (عبد المنعم):
    - معجم مصطلحات الصوفية، دار المسيرة، بيروت، ط2، 1987.
- الوحمي وأهميسته في المعرفة، كتاب دعوة الحق، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، المملكة المغربية، العدد الأول، 1998.
  - ابن خلدون (عبد الرحمان):
- المقدمة، تحقيق حامد أحمد الظاهر، دار الفجر للتراث، القاهرة، ط1، 2004.

- أبو داود (سليمان بن الأشعث السحستاني):
- الـــسنن، دراسة وفهرسة كمال يوسف الحوت، دار الجنان للطباعة والنشر والتوزيع، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت لبنان، ط1، 1988.
  - دراز (محمد عبد الله):
  - النبأ العظيم، دار القلم، القاهرة، ط8، 1996.
    - الدريني (فتحي):
  - المناهج الأصولية، مؤسسة الرسالة، ط3، 1997.
    - دیاب (محمد حافظ):
- سيد قطب الخطاب والإيديولوجيا، طبع المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، وحدة الرغاية، الجزائر 1991.
  - دي سوسير (فرديناند):
- محاضرات في الألسنية العامة، ترجمة يوسف غازي ومجيد النصر المؤسسة الجزائرية للطباعة، 1986.
  - الديلمي (شيرويه بن شهردار):
- مسند الفردوس، تحقيق: السعيد بن بسيوني، دار الكتب العلمية، بيروت، ط 1، 1986.
  - الرازي (فخر الدين):
  - التفسير الكبير، دار الكتب العلمية، ط1، 1990.
- معالم أصول الدين، تقديم وتعليق: سميح دغيم، دار الفكر اللبناني، بيروت،
   ط1، 1992.
  - ابن رشد (أبو الوليد محمد):
- فـــصل المقال وتقرير ما بين الشريعة والحكمة من الاتصال، تعليق أبو عمران الشيخ وجلول البدوي، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر 1982.
- مناهج الأدلة في عقائد الملة، تحقيق مصطفى حنفي، مركز دراسات الوحدة العربية، ط1، 1998.
  - رضا (محمد رشید):
  - الوحي المحمدي، دار الكتب، الجزائر، بلا تاريخ.

- الزبيدي (محمد مرتضى):
- تاج العروس، دار صادر بیروت لبنان، بلا تاریخ.
  - الزحيلي (وهبة):
  - علم أصول الفقه، دار الفكر، ط1، 1986.
    - الزرقاني (عبد العظيم):
- مناهل العرفان في علوم القرآن، دار الكتب العلمية، 1996.
  - الزركشي (بدر الدين):
- - زكريا (ميشال):
- علم اللغة الحديث، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط2، 1403هــــ/1983م.
  - الزمخشري (أبو القاسم جار الله محمود):
- الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وحوه التأويل، دار الفكر للنشر والتوزيع، ط1، 1977.
  - أبو زيد (نصر حامد):
  - نقد الخطاب الديني، دار سينا، ط1، 1992.
- إشكاليات القراءة وآليات التأويل، المركز الثقافي العربسي الدار البيضاء، المغرب، ط6، 2001.
  - مفهوم النص، المركز الثقافي العربسي، ط5، 2000.
  - النص والسلطة والحقيقة، المركز الثقافي العربسي، ط4، 2000.
- الإمـــام الشافعي وتأسيس الإيديولوجيا الوسطية في الإسلام، مكتبة مدبولي، ط3، 2003.
  - السامرائي (إبراهيم):
  - التطور اللغوي التاريخي، دار الأندلس، ط3، 1983.
    - السباعي (مصطفي):
  - السنة ومكانتها في التشريع، دار الوراق، ط1، 2000.

- أبو السعود (عباس):
- أزاهـــير الفصحى في دقائق اللغة، دار المعارف، مصر، بلا ذكر لرقم الطبعة، 1970.
  - السيوطي (جلال الدين):
  - الإتقان في علوم القرآن، دار المعرفة، بيروت، بلا تاريخ.
- المزهر في علوم اللغة، ضبط وتصحيح فؤاد على منصور، منشورات فؤاد على بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1998.
  - الشاطبي (أبو إسحاق):
- المــوافقات في أصــول الــشريعة، شرح عبد الله دراز، دار الكتب العلمية، بيروت، بلا تاريخ.
  - الشافعي (محمد بن إدريس):
  - الرسالة، تحقيق وشرح: أحمد محمد شاكر، المكتبة العلمية، بيروت، بلا تاريخ.
    - شاهين (توفيق محمد):
    - علم اللغة العام، مكتبة وهبة، القاهرة، ط1، 1980.
      - شحرور (محمد):
    - الكتاب والقرآن، سينا للنشر والأهالي، ط1، 1992.
      - الشرفي (عبد الجيد):
    - الإسلام بين الرسالة والتاريخ، دار الطليعة، بيروت، ط1، 2001.
      - شلبي (مصطفى):
      - أصول الفقه الإسلامي، دار النهضة العربية، بيروت، 1986.
        - الشهرستاني (أبو الفتح محمد بن عبد الكريم):
    - الملل والنحل، تحقيق: محمد سيد كيلاني، دار المعرفة، بلا تاريخ.
      - الشوكاني (محمد بن على):
- إرشـــاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، دار المعرفة، بيروت، بلا تاريخ.
  - صحراوي (إبراهيم):
  - تحليل الخطاب الأدبي، دار الآفاق، الجزائر، ط1، 1999.

- صليبا (جميل):
- المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني، 1982.
  - الطبري (أبو جعفر محمد بن جرير):
- جامع البيان في تأويل القرآن، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط1، 1992.
  - طرابیشی (جورج):
- مذبحة التراث في الثقافة العربية المعاصرة، دار الساقي، بيروت لبنان، ط1، 1993.
  - طه (محمد محمود):
  - نحو مشروع مستقبلي للإسلام، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط1، 2002.
    - ابن عاشور (محمد الطاهر):
- تفسسير التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، تونس، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر 1984.
  - عبد التواب (رمضان):
- التطور اللغوي مظاهره وعلله وقوانينه، مكتبة الخانجي بالقاهرة، دار الرفاعي بالرياض، ط1، 1983.
  - عبد الجبار (القاضي أبو الحسن الأسد آبادي المعتزلي):
- المغني في أبواب التوحيد والعدل، تقديم: أمين الحنولي، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، بلا تاريخ.
  - بن عبد الجليل (المنصف وآخرون):
  - في قراءة النص الديني، الدار التونسية للنشر، تونس، بلا تاريخ.
    - عبد الرحمان (طه):
  - تجديد المنهج في تقويم التراث، المركز الثقافي العربسي، ط2، 1996.
    - العمل الديني وتجديد العقل، المركز الثقافي العربسي، ط2، 1997.
      - فقه الفلسفة، المركز الثقافي العربسي، ط1، 1995.
        - ابن عربی (محی الدین):
- الفتوحات المكية، ضبط وتصحيح: أحمد شمس الدين، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1420هـــ/1999م.

- العروي (عبد الله):
- ثقافتنا في ضوء التاريخ، المركز الثقافي العربسي، ط4، 1997.
- مفهوم التاريخ، المركز الثقافي العربسي، بيروت، ط3، 1997.
  - عسلة (على وآخرون):
- مقدمة في البحث العلمي، مكتبة الفلاح، الكويت، ط2، 1998.
  - العشماوي (محمد سعيد):
  - أصول الشريعة، دار إقرأ، بيروت، ط1، 1983.
- الإسلام السياسي، طبع المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، وحدة الرغاية، الجزائر 1990.
  - العظمة (عزيز):
  - دنيا الدين في حاضر العرب، دار الطليعة، بيروت، ط1، 1996.
    - عمارة (محمد):
- الـــنص الإسلامي بين الاجتهاد والجمود والتاريخية، دار الفكر، دمشق، دار الفكر المعاصر، بيروت، ط1 معادة، 1421هـــ/2000م.
  - الشريعة الإسلامية والعلمانية الغربية، دار الشروق، ط1، 2003.
- الخطاب الديني بين التشريع الإسلامي والتبديد الأمريكاني، مكتبة الشروق الدولية، القاهرة، ط1، 1424هـــ/2004م.
  - الغزالي (أبو حامد):
- إلحام العوام عن علم الكلام، تصحيح وتعليق وتقديم: محمد عبد المعتصم البغدادي، دار الكتاب العربى، بيروت، ط1، 1985.
  - كتاب الأربعين في أصول الدين، شركة الشهاب، الجزائر، بلا تاريخ.
- المستصفى من علم الأصول، تحقيق: محمد سليمان الأشقر، مؤسسة الرسالة، ط1، 1997.
  - ابن فارس (أبو الحسن أحمد):
- بحمل اللغة، دراسة وتحقيق: زهير عبد المحسن سلطان، مؤسسة الرسالة، ط2، 1986.
- معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام هارون، دار الجيل، بيروت، ط1، 1991.

- فوكو (ميشال):
- جينالوجــيا المعرفة، ترجمة: أحمد السلطاتي وعبد السلام بنعبد العلي، ط1، 1988.
  - الفيروزأبادي (مجد الدين محمد بن يعقوب):
  - القاموس المحيط، دار العلم للجميع، بيروت، بلا تاريخ.
    - ابن القيم الجوزية (شمس الدين محمد بن أبسى بكر):
  - إعلام الموقعين عن رب العالمين، دار الفكر، ط2، 1977.
- القصيدة النونسية بسشرح إبراهيم بن عيسى، المكتب الإسلامي، ط3، 1986.
  - ابن كثير (عماد الدين أبو الفداء إسماعيل):
  - تفسير القرآن العظيم، دار الأندلس للطباعة والنشر والتوزيع، ط2، 1980.
    - کرکي (علي حسين):
- الإبــستيمولوجيا في طــور الفكر العلمي الحديث، المكتب العالمي للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، بلا تاريخ.
  - كريستيفا (جوليا):
  - علم النص، ترجمة فريد الزاهي، دار توبقال للنشر، ط1، 1991.
    - الكندري (عبد الله عبد الرحمان، ومحمد أحمد عبد الدايم):
- مدخل إلى مناهج البحث العلمي في التربية والعلوم الإنسانية، مكتبة الفلاح، الكويت، ط2، 1993.
  - اللبدي (محمد سمير نجيب):
- معجم المصطلحات المنحوية والصرفية، مؤسسة الرسالة، بيروت، دار الفرقان، عمان الأردن، ط2، 1986.
  - لطفي (طلعت إبراهيم):
  - مدخل إلى علم الاجتماع، دار غريب القاهرة، بلا تاريخ.
    - ابن ماجة (أحمد بن يزيد القزويني):

- الإمام مالك (مالك بن أنس):
- الموطأ، إعداد: أحمد راتب عرموش، دار النفائس، ط11، 1410هــ/1990م.
  - مذكور (عاطف):
- علم اللغة بين التراث والمعاصرة، دار الثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة، 1987.
  - مرتاض (عبد الجليل):
  - في مناهج البحث اللغوي، دار القصبة للنشر، 2003.
    - المسدي (عبد السلام):
  - النقد والحداثة، منشورات دار أمية، دار العهد الجديد، ط2، 1989.
- اللــسانيات وأسسها المعرفية، الدار التونسية للنشر، تونس، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، أوت 1986.
  - الإمام مسلم (أبو الحسين مسلم بن الحجاج):
  - الجامع الصحيح، دار ابن حزم، بيروت، ط1، 1416هـــ/1995م.
    - المسيري (عبد الوهاب):
- الحداثـة وما بعد الحداثة، سلسلة حوارات لقرن جديد، دار الفكر، بيروت، دار الفكر، دمشق، ط1، 1424هـــ/2003م.
  - - المناوي (محمد عبد الرؤوف):
- التوقيف على مهمات التعاريف، تحقيق: محمد رضوان الداية، دار الفكر المعاصر، بيروت، دار الفكر، دمشق، ط1، 1410هـــ/1990م.
  - ابن منظور (أبو الفضل جمال الدين):
  - لسان العرب المحيط، دار إحياء التراث العربسي، بيروت لبنان.
    - الميداني (عبد الرحمان حسن حبنكه):
    - التحريف المعاصر في الدين، دار القلم، دمشق، ط1، 1997.
      - ابن النديم (أبو الفرج محمد بن أبـــى يعقوب إسحاق):
- الفهرست، ضبط وتعليق: يوسف على الطويل، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان.
  - الإمام النسائي (أحمد بن شعيب):

- سنن النسائي، تحقيق: مكتب التراث الإسلامي، دار المعرفة، بيروت، ط4، 1418هـــ/1997م.
  - النيسابوري (أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم):
- المستدرك على الصحيحين، دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1411هـ/1990م.
  - النيسابوري (الواحدي):
  - أسباب النـــزول، دار المعرفة، بيروت، بلا تاريخ.
    - هوسيرل (إدموند):
- تأملات ديكارتية، ترجمة: تيسير شيخ الأرض، دار بيروت للطباعة والنشر، بيروت 1958.
  - وافي (على عبد الواحد):
  - علم اللغة، مكتبة غضة مصر، ط5، 1962.
    - وصفى (عاطف):
  - الأنثر بولو جيا الثقافية، دار النهضة العربية، 1971.
    - آل ياسين (محمد حسين):
- الدراسات اللغوية عند العرب إلى نماية القرن الثالث، منشورات دار مكتبة الحياة، ط1، 1980.

#### الدوريات:

- بحلة القاهرة: عدد أكتوبر 1992.
- بحلة الأصالة: بحلة كانت تصدرها وزارة الشؤون الدينية بالجزائر، العدد 50/49 سبتمبر/أكتوبر.
- بحلـة إسلامية المعرفة: بحلة يصدرها المعهد العالمي للفكر الإسلامي، العدد الرابع
   عشر السنة الرابعة.
  - جلة المقدمة: العدد الأول فبراير 2005.
- بحلمة كستابات معاصرة: تصدرها مؤسسة الوحدة للصحافة والطباعة والنشر،
   بيروت، العدد 27.

- بحلة الكلمة: بحلة يصدرها منتدى الكلمة للأبحاث والدراسات في بيروت، العدد 23.
- جلـة العرب والفكر العالمي: مجلة يصدره مركز الإنماء القومي في بيروت، العدد الثالث، صيف 1988.
- بحلة رؤى: بحلة يصدرها مركز الدراسات الحضارية في باريس، العدد 19/18، 2003.
  - كتاب الأصالة: العدد الخاص بأشغال الملتقى الخامس عشر للفكر الإسلامي.
- بحلـة عـالم الفكر: مجلة يصدرها الجملس الوطني للثقافة والفنون والآداب بدولة
   الكويت، العدد الرابع، أبريل/يونيو 1999، والعدد الأول يوليو/سبتمبر 2000.
- بحلـة قضايا إسلامية معاصرة: يصدرها مركز فلسفة الدين ببغداد، عدد خاص بالاجتهاد الكلامي، ط1، 2002.
- الجلــة العــربية للثقافة: مجلة تصدرها الإيسيسكو، العدد 28، السنة 14، شوال 1415هـــ/1995م.

#### باللغة الفرنسية:

- Andrè Lalande: Vocabulaire Technique et critque de La philosophie, presse universitaire de France, Paris.
- Andrè Martinet: élèments de Linguistique Génèrale, Nouvelle édition, 1980.
- Emile Benveniste: Problemes de Linguistique génèrale Gallimard, Paris, 1974.
- Jean Piaget: Logique et connaissance scientifique, Paris Gallimard, 1967.
- Lepetit Robert, Dictionnaire de La langue Française, Nouvelle édition, 1992.
- Lepetit Larousse: Librairie Larousse, 1990.

### مواقع إلكترونية:

www.ALrazi.net