Inie Girod
FEMMES ET LE SEXE

2

a2 i-"‘f' -

*::-7"'5. FolSaiy
= . @Q
[@Tallandier :
d‘; " e .
g

¥ g
I



VIRGINIE GIROD

LES FEMMES ET LE SEXE
DANS LA ROME ANTIQUE

TALLANDIER



Cet ouvrage est publié sur les conseils
de Christine Lorin de Grandmaison.

[@Tallandier

Editions Tallandier — 2, rue Rotrou, 75006 Paris

www.tallandier.com

Ouvrage publié avec le concours du Centre national du Livre.

© Editions Tallandier, 2013

Ce document numérique a été réalisé par Nord Compo

EAN: 979-10-210-0152-7


http://www.tallandier.com
http://www.nordcompo.fr

A mon grand-pére



AVANTPROPOS

LA SEXUALITE FEMININE, UN ENJEU SOCIAL

Etre une digne mére de famille ou &tre une putain.
Lorsqu’on était une femme dans la Rome antique, on
appartenait nécessairement a I'une de ces deux catégories
antagoniques. Devenir 'une ou l'autre pouvait étre déterminé
par plusieurs facteurs et notamment par le statut social de
naissance. Mais le critere décisif était la conduite sexuelle.
Des pratiques inappropriées pouvaient faire deéchoir Ia
matrone de son rang alors qu’'une affranchie loyale et
honnéte pouvait devenir matrone en se mariant avec un
homme libre. Mais la putain, qu’elle fat esclave de sa libido
ou qu’elle mit son corps au service du plaisir du premier venu
pour de l'argent, ne pouvait jamais espérer quitter sa
catégorie infamante.

Dans son célébre essai éponyme, Georges Bataille définit
I’érotisme comme une composante particuliére de la sexualité
humaine : « L'activité sexuelle des hommes [est érotique]
chaque fois gqu’elle n’est pas rudimentaire, qu’elle n’est pas

simplement animale’. » Cette définition introduit le paramétre
du raffinement dans la sexualité, si subtil soit-il, ou d’un but,
la reproduction par exemple, pour faire accéder la sexualité
au statut d’érotisme. Le mot érotisme vient du grec éros qui
désigne principalement le désir amoureux, par opposition a
I'amitié. Il évoque le désir ardent ou la passion ressentie pour
quelqu’un ou quelque chose, la force cosmique d’attraction,



de fécondité ou, plus généralement, les pulsions sexuelles.
Etudier I’érotisme du point de vue des femmes de I'Antiquité
romaine revient a étudier la sexualité féminine dans son
ensemble, sans se limiter aux actes. Ainsi, pour comprendre
celle-ci, il convient de maitriser les tenants et les
aboutissants de ['érotisme romain, qu’il s’agisse de sa
formation, de sa perception ou de son évolution. Une fois que
les femmes ont été replacées dans ce large contexte, il faut
les étudier en prenant en compte leur milieu social, leur
milieu géographique et leur age. La sexualité des femmes
dans I'Antiquité romaine apparait alors comme un sujet
d'étude a part entiere, car il ne s’agit pas de traiter d’'une
pulsion primitive de vie mais des enjeux sociaux qui en
découlent. Il n'est évidemment pas question d’exclure la
sexualité des hommes du champ de cette étude, car ce
furent précisément eux qui codifierent le comportement
sexuel des Romaines en soumettant leur corps, leurs désirs
et leurs devoirs sexuels a des regles fixées par la morale, la
coutume et la loi.

Néanmoins, I'érotisme et la sexualité sont des notions
mouvantes. Les regles qui ont régi la vie sexuelle des
femmes n’ont pas toujours été les mémes depuis le régne de
Romulus, le fondateur de Rome, jusqu’a celui de Romulus
Augustule, qui vit la fin de 'Empire romain d’Occident. Pour
que cette étude soit pertinente, elle doit se concentrer sur
une période donnée. Le début de 'Empire s'impose deés lors
comme le cadre chronologique idéal. Entre 'avenement de la
dynastie julio-claudienne (27 av. J.-C.-68 apr. J.-C.) et la fin
des Flaviens (69-96 apr. J.-C.), la vision de la sexualité a
changé. Cette période a été une charniére durant laquelle les
moeurs ont subi une révolution, un élan de liberté si favorable



aux femmes que certains historiens ont parlé d’émancipation

féminine. Jusqu’au I siécle avant notre ére, la morale qui
régissait la vie des femmes provenait directement du mos
maiorum, la coutume des anciens. Les mythes politiques de
I'histoire de Rome ont vraisemblablement créé un idéal

féminin pour les femmes honnétes. Mais, au I”' siécle avant
notre ére, le changement progressif du climat social, I'arrét
des guerres civiles, I'enrichissement global de la société et
I'abandon de certaines traditions matrimoniales archaiques
ont permis aux femmes, dans une certaine mesure, de frayer
avec d’autres spheres que la sphére domestique. Cette
indépendance trés relative d’'un certain nombre d’entre elles
parmi les plus riches et un contexte social favorable allaient
entrainer un relachement des mceurs et un vent de liberté
sexuelle allait souffler sur Rome. Les sources ne parlent que
de la débauche ambiante, des infidélités, des adultéres, des
courtisanes et des prostituées. Faut-il croire, comme Henry
Bardon, que les Romains étaient « des gens moins sensibles

a la pudeur que nous® » ? |l s’agirait 1a d’un raisonnement
réducteur, se bornant a une lecture au premier degré des
sources. Les législations des Julio-Claudiens et des Flaviens
n‘ont eu de cesse de préner un retour aux valeurs

ancestrales. Au I° siécle de notre ére, la sexualité romaine
subit une révolution portée par la philosophie stoicienne. Les
femmes se remirent au service de leur famille par devoir,
mais aussi par amour, ce qui allait inspirer, des siecles
durant, la sexualité chrétienne.

Pour que les conclusions de cette etude soient
pertinentes, il convient de circonscrire le périmetre étudié aux
zones geographiques pour lesquelles la documentation est
la plus abondante. |l va de soi que Rome sera le théatre
privilégié de notre errance dans l'intimité des femmes de
I’Antiquité. Néanmoins, réduire les recherches a la Ville nous
condamnerait a laisser de co6té la vie rurale et provinciale.



Aussi I'étude des mceurs des habitantes du Latium et de la
Campanie contribuera-t-elle a fournir un panorama plus
complet de leur sexualité, qu’elles aient été libres ou non,
gu’elles aient vécu dans une grande ville ou dans une ferme.

En dépit des cadres chronologique et géographique
favorables a une telle étude, travailler sur la sexualité des
femmes dans I'Antiquité reléve de la gageure. La premiere
difficulté est que la sexualité appartient par essence au

domaine de l'intime, de l'inénarrable, du privé®. La seconde
difficulté est que les femmes n’ont laissé de témoignages sur
leur vie en général et leur vie intime en particulier qu’'avec
une grande parcimonie. Face a ces deux écueils, les
historiens ne disposent, pour comprendre la sexualité
féminine, que des mots, des créations artistiques ou
artisanales des hommes. Pour approcher la réalité du
quotidien des femmes, il est nécessaire de passer a travers
le prisme des regards masculins. Cela implique de
comprendre au préalable comment et pourquoi les hommes
ont écrit sur les femmes et la sexualité. Le poéte, I'historien,
le philosophe, le médecin ou le peintre ne peuvent pas tenir
un discours identique sur les femmes et le sexe. Chacun
repond aux exigences de son métier, de son auditoire.

Apres avoir résolu ces premiéres difficultés, il convient de
se dépouiller, autant que faire se peut, de notre vision
contemporaine de la sexualité. La notion de
« pornographie », si bien ancrée dans notre sociéte, est un
obstacle a la compréhension de la sexualité antique®. De
nombreux historiens ont démontré que ce qui était a premiére
vue de l'obscénité, sous la forme d'images ou de mots,
pouvait revétir des sens bien différents dans I’Antiquité®. Ce
qui est percu comme obscéne aujourd’hui pouvait alors avoir
une valeur prophylactique ou cathartique.



Aprés avoir formulé ces avertissements, il est possible
d’appréhender les sources abordant ces themes. Tous les
auteurs antiques sont susceptibles de fournir quelques
indices, si menus soient-ils, sur la vision romaine de la
sexualité. Les premiers sont les historiens. Leurs écrits, outre
gu’ils contextualisent I'époque étudiée, relatent de nombreux
faits en rapport avec la sexualité, qu’il s’agisse d’affaires de
moeurs ou de la vie privée des membres des familles
impériales. Les deux historiens les plus importants pour ces
travaux sont sans conteste Tacite et Suétone. Le premier,
homme brillant a tous points de vue et appartenant a l'ordre
sénatorial, est probablement [Ihistorien romain le plus
respecté. Toutefois, il convient de mettre en doute son
objectivité, car il écrit a la gloire des Antonins en général et
de Trajan en particulier en obscurcissant volontiers le tableau
gu’il peint des dynasties précédentes. Il était manifestement
conservateur et aucune femme ne trouvait grace a ses yeux
dés lors qu’elle s’autorisait des comportements inadéquats a
son sexe. Les débordements des Julio-Claudiennes sont I'un
des moyens utilisés par [l'historien pour stigmatiser la
dépravation ambiante.

L'ceuvre de Suétone constitue également une source
majeure. L'auteur des Vies des douze Césars, issu de l'ordre
équestre, était un érudit qui occupa la fonction de
responsable des bibliothéques sous I'empereur Hadrien. Ce
poste lui donnait accés aux archives impériales, ce qui a sans
doute nourri son ceuvre des mille petits détails qui nous
rejouissent aujourd’hui. Toutefois, comme Tacite, Suétone
écrit au moment de l'dge d'or de Rome et pointe
nécessairement, par opposition a son époque, les exces de
celle qui I'a précédée.



Plus tardivement, Dion Cassius, a travers son Histoire
romaine, offre une vue de l'histoire événementielle qui n’est
pas dénuée de détails sur la vie des femmes des hautes
spheres et de la sexualité. Néanmoins, l'aristocrate grec, qui

écrit au I° siécle de notre ere, n’a pas été le témoin des faits
gu’il relate et se fonde sur ses prédécesseurs pour batir son
ceuvre.

A ces trois historiens fondamentaux pour I'époque étudiée
s'ajoutent les ouvrages d’autres historiens tels que Tite-Live
et son Histoire romaine, particulierement utile pour I'étude
des mythes politiques formateurs de l'idéal féminin romain ;
de Velléius Paterculus, qui apporte des points de vue
complémentaires concernant les Julio-Claudiens ; de
Plutarque, qui s’intéressa a d’illustres Romains, ou de
Flavius Joséphe, qui observa I'Occident romain avec une
perception orientale. Enfin, I'Histoire Auguste propose sur les

empereurs romains a partir du I° siecle un regard mettant en
lumiére un changement des mentalités et 'amoindrissement
du réle des femmes dans tous les domaines.

Le théatre et la littérature peuvent, d’'une certaine facon, et
non sans précautions, étre questionnés de maniéere socio-
historique. Jean-Christian Dumont a établi que le théatre se
référait « a des éléments de réalité » tout en prononcant son
jugement et en édictant des régles de conduite. Le théatre,
comme la littérature, véhicule en effet « des prises de parti et
des jugements » tout en offrant la possibilité a la societé « de

prendre conscience d’elle-méme® ». Ainsi, les poétes ont été
les artisans des sources les plus riches sur les rapports
hommes-femmes. Le groupe des élégiaques est
particulierement intéressant a cet égard. Catulle, qui est en
quelque sorte leur prédécesseur, a été le témoin d’'un monde
en mutation. Sa Lesbie, riche et indépendante, est la figure
de proue de [I'’émancipation féminine de la fin de la
République. Mais, a travers ses petits poémes, Catulle



évoque aussi différents types de prostituées, de la catin
fievreuse et bon marché a la courtisane amatrice de luxe. Le
poete est également volubile sur différentes pratiques
sexuelles qui allaient des plus tendres aux plus chogquantes.
Bien qu’ayant vécu a la fin de la République, il ouvre la porte
sur le monde des femmes et de la chair a I'orée de 'Empire.
Il faut cependant garder a I'esprit que Catulle était un auteur
a succes et qu’il racontait des histoires qui touchaient et
émoustillaient son auditoire a dessein. Il n’est donc pas un
auteur relatant la routine quotidienne mais les événements
extraordinaires qui faisaient le sel de la vie de tous les jours.
Peu apres, Tibulle, Horace et Properce, a travers leurs
poémes plus ou moins autobiographiques, se sont faits les
chantres de la vie galante a la romaine. Parmi eux, Ovide est
celui qui nous renseigne le plus sur les femmes et I'amour, et
son célébre Art d’aimer fait pénétrer le lecteur dans les
arcanes de la séduction dans la bonne société romaine.

Les satiristes, quant a eux, dessinent une caricature. lls
racontent I'histoire de leur monde tel qu’il est, mais par le
cote le plus truculent, le plus grotesque, le plus outrageant
et le plus outré. Pétrone, Juvéenal et Martial doivent étre lus
en tenant compte du milieu dans lequel ils écrivaient et de ce
qui les motivait. De la méme maniére que les trains qui
arrivent a I'lheure n’intéressent pas les journalistes, la bonne
maitresse de maison qui, sans histoire, s’occupe de sa
famille ne mérite pas de passer a la postérité dans une
épigramme ou dans une satire. Les satiristes sont toujours
des chroniqueurs de I'excés et, en conséquence, ne narrent
que les aventures qui font fantasmer ou qui choquent leurs
lecteurs pourvu qu’elles fassent rire aux dépens de
quelqu’un. Qu’elles soient véridiques ou non, peu importe
pourvu que le satiriste donne a son public le sentiment que
ses histoires sont vraisemblables.

Les philosophes et les médecins apportent un regard plus
technique sur la sphére féminine et sur la sexualité. Leur



réflexion est guidée par les exigences et les protocoles de

leurs métiers. Les philosophes du ¥ siécle de notre ére ont
théorisé le passage d'une sexualité archaique glorifiant le
male a une sexualité régie par 'amour conjugal et I'objectif
reproductif. Séneque et Musonius Rufus ont posé les jalons
d’'une nouvelle morale sexuelle. Plutarque, qui n’est pas
considéré comme un stoicien, précha a son tour en faveur de
I'amour conjugal fidéle et réciproque qui s'imposa comme
nouveau modéle au I siecle. Les médecins, et
particuliéerement Soranos d’Ephése, apportent une vision
technigue de la sexualité a travers I'observation du corps de
la femme comme objet reproducteur. Sa vision médicale
trouve quelques échos dans les croyances populaires
relayées par Pline I’Ancien, auteur prolixe sur tous les sujets.

Pour traiter d’'un sujet aussi intime que la sexualité
féminine, I'épigraphie se révele d’'un grand secours. Pompéi
et les villages alentour, préservés sous leur linceul de
cendres, ont gardé des milliers de graffitis, expression du
quotidien le plus terre a terre mais aussi le plus riche
d’enseignement sur l'intimité des gens. L'épigraphie funéraire
n'est pas en reste, car elle renseigne I'historien sur I'age des
femmes au moment de leur mariage et sur toutes les qualités
qui font les bonnes épouses. Cependant, elle ne nous
informe pas directement sur la sexualité et I'érotisme. Les
épitaphes décrivent généralement des familles aimantes
idéales ou la sexualité de la mére n’est sous-entendue que
par I'existence de ses enfants. Les inscriptions priapiques ont
au contraire un caractere franchement sexuel. Déja
compilées dans I’Antiquité pour leur drélerie, elles montrent
la sexualité sous un angle trés populaire, voire vulgaire et
rural.

Les sources juridiques doivent eégalement étre prises en
compte, car elles proposent une vision normative de la

sexualité. Cependant, elles sont, pour le " siécle de notre



ere, rares et souvent lacunaires. Concernant la |égislation

des I”" et I siecles de notre ere, 'ouvrage de référence est le
Digeste qui fait partie du Corpus luris Ciuilis de Justinien. Le
Digeste est tardif car il est daté de la premiére moitié du

vI® siécle, mais il compile des textes de juristes célébres

ayant vécu entre le II° siécle avant notre ére et le IV° siécle
apr. J.-C.

La numismatique n’est pas en reste. Pour comprendre la
sexualité féminine, il convient de maitriser le contexte
politique et social de I'époque étudiée. Or les monnaies
constituent un précieux complément aux sources littéraires.
Dés le début de I'Empire, elles apparaissent comme le
support d’'un discours idéologique impérial.

Les sources archéologiques telles que les objets de la vie
quotidienne et les objets d’art représentent un complément
d’information. A ce titre, elles sont indispensables, car elles
offrent une compréhension pratique de certains aspects de la
sexualité féminine. L'art, qu’il se présente sous forme de
peinture ou de sculpture, propose un large éventail
iconographique sur la sexualité. Il initie et sensibilise a la
pensée antique, mais il convient de faire un réel effort
methodologique pour comprendre le sens que ces
documents avaient alors. Ou mieux qu’a Pompéi ou a
Herculanum peut-on saisir ce qui est obscéne pour ’'homme

du xix° ou du xx° siécle et ce qui était prophylactique ou

moralisateur pour celui du I siécle ? Mais ne le nions pas,
les images eérotiques pouvaient également étre percues
comme de simples images érotiques, le tout étant de savoir
déchiffrer les messages cachés dans l'iconographie.

Enfin, pour mener a bien cette étude, il est nécessaire de
prendre en compte les découvertes de Ila recherche
historique, anthropologique et sociale sur la sexualité et les
femmes depuis les années 1970.



Etudier la sexualité féminine dans I'Antiquité nécessite
une approche pluridisciplinaire, car seule I'étude simultanée
de tous les indices puisés dans les sources littéraires,
juridiques, archéologiques et numismatiques peut conduire a
la compréhension d’'un phénomene aussi privé, intime et
pourtant universel que la sexualité féminine.



PREMIERE PARTIE

LA MORALE SEXUELLE FEMININE



CHAPITRE PREMIER

LECTURE FEMININE DES MYTHES POLITIQUES



RHEA SYLVIA : LA VESTALE FECONDE

Si I'on devait poser la question « Qui est a l'origine de
Rome ? », chacun répondrait d’'une seule voix : Romulus ! La
réponse de Pierre Grimal est quelque peu différente

« L’histoire de la Ville commence par un roman d’amour’. »
Romulus était le fils de la vestale Rhéa Sylvia® qui n’aurait

jamais d0 avoir d’enfants. Celle-ci était la fille de Numitor®, fils
ainé de Procas auquel il avait succédé. Or le fils cadet de
Procas, Amulius, chassa son frére ainé pour monter sur le
trébne et, afin de s’assurer qu’aucun descendant male de
Numitor ne viendrait contester son pouvoir, il assassina ses
neveux. Prétextant quelque égard pour sa niéce, il fit d’elle

une vestale, la condamnant ainsi a rester viergem.
Cependant, un jour gu’elle allait chercher de I'eau pour
procéder a l'ablution des objets sacrés, elle s’assoupit au
bord de la riviere. Mars I'apercgut, la désira et |la posséda sans
quelle s’en rendit compte. A son réveil, elle était enceinte
des ceuvres du dieu™. Du moins, c’'est ce qu’elle raconta
lorsqu’elle mit au monde Romulus et Rémus. Tite-Live'* se
permettait de douter de cette conception divine bien qu’elle
donnat incontestablement une origine céleste aux Romains.
Plutarque relate une autre version de I'histoire, selon laquelle
Rhéa Sylvia aurait été violée par Amulius en armes, la jeune

femme ayant alors confondu son oncle avec le dieu Mars™.
Cependant, il est permis de se demander pourquoi Amulius
aurait violé sa niece. En effet, il aurait ainsi pris le risque de



I'engrosser lui-méme. Plutdt que de la faire vestale, il elt été
préférable qu’Amulius épousat Rhéa Sylvia, a moins, bien
sar, qu’il ait voulu la faire tuer pour avoir commis un acte
incestueux. Cette derniere hypothése est exposée par Denys
d’Halicarnasse pour qui Amulius voulut mettre sa niéce a

mort pour avoir déshonoré sa condition de vestale™.
Quoi qu’il en fat, le roi Amulius, craignant de perdre le
pouvoir au profit des fils de Rhéa Sylvia, se résolut a les faire

abandonner dans le Tibre™. Les enfants furent épargnés par
le Fleuve et, quelques années plus tard, Romulus tua

I'usurpateur Amulius et fonda Rome™.

A lorigine de Rome se trouvait donc la vestale Rhéa
Sylvia. Sa descendance et donc les conséquences de sa
sexualité étaient au cceur des projets politiques d’Amulius.
Son statut de vestale aurait dG la prémunir contre toute
relation sexuelle en lui interdisant le mariage et en Ia
dispensant des devoirs matrimoniaux. Si I'on en croit Ovide,
Rhéa Sylvia a subi un viol, mais jamais il n’utilise le champ
lexical de la violence ou de la contrainte. Il parle du désir de

Mars et utilise le verbe désirer (cupere) a deux reprises™, ce
qui donne un c6té romanesque a cette scene. Le viol de la
vestale, contre toute attente, apparait comme un acte

bénéfique™ puisqu’il vient contrecarrer les plans de
'usurpateur en donnant des petits-fils au roi légitime,
Numitor. La vertu de Rhéa Sylvia n’était pas bafouée et la
déesse Vesta cautionna cette entorse a son sacerdoce en se

cachant les yeux lors de I'accouchement de sa servante™. Le
geste de la déesse est des plus éloquents. Elle préférait
ignorer le crime de la vestale non seulement parce que
Romulus et Rémus étaient les fils d’'un dieu, mais aussi
parce que Vesta savait que les jumeaux rétabliraient 'ordre
politigue d’Albe la Longue et fonderaient la glorieuse Rome
ou son culte tiendrait une place importante.



Le seul rapport sexuel que Rhéa Sylvia ait eu — presque a
son insu — fut immédiatement fécond. Elle eut donc une
sexualité de procréation, comme il convenait aux matrones, et
les fruits de cette union mirent fin a la tyrannie d’Amulius.
Force est de constater qu’aprés que son corps eut servi de
matrice a Romulus, Rhéa Sylvia disparait des sources
littéraires. Elle a accompli sa seule mission : donner un
fondateur a Rome®. A ce titre, Rhéa Sylvia incarne le devoir

de procréation des matrones romaines en dépit de son statut
de vestale.



ACCA LARENTIA : LALOUVE ET LE LAIT

Avant de fonder Rome, les tout jeunes fils de Rhéa Sylvia
furent recueillis par une louve qui les nourrit de son lait.
Cette scéne est notamment décrite par Tite-Live : « S’il faut
en croire ce qu’'on rapporte, les eaux, faibles en cet endroit,
laissérent a sec le berceau flottant qui portait les deux
enfants : une louve altérée, descendue des montagnes
d’alentour, accourut au bruit de leurs vagissements et, leur
présentant la mamelle, oublia tellement sa férocité que
I'intendant des troupeaux du roi la trouva caressant de la

langue ses nourrissons®. » Limage de la louve allaitant
Romulus et Rémus est bien connue depuis I’Antiquité.

A la suite de cet épisode mythique, les deux enfants
furent découverts par le berger Faustulus qui les porta a son

épouse, laquelle devint leur nourrice®®. Cette femme, le
parangon de la nourrice romaine, se nhommait Acca Larentia.
Elle correspondait a l'idéal de la mere nourriciéere de I'age de

Saturne décrite par Juvénal®. Ainsi, Romulus et Rémus
auraient eu deux nourrices, la louve et Acca Larentia. Mais
les choses ne sont pas si simples. Selon certains historiens
antiques, Acca Larentia aurait exercé le métier de prostituée.
Au troisieme livre des Fastes, Ovide s’est borné a la
présenter comme nourrice. Il proposait d’en dire davantage
lorsqu’il aborderait les Larentalia de décembre, mais le
précieux calendrier religieux est perdu aprés le mois de

juin%. En revanche, Aulu-Gelle la présentait bel et bien
comme une prostituée : « Acca Larentia livrait son corps au



public®®. » Tite-Live a apporté la méme précision : « Selon
d’autres, cette Larentia était une prostituée a qui les bergers

avaient donné le nom de louve®. » Plutarque corrobore cette
version : « Les Latins appelaient louves les femelles des
loups, mais aussi les prostituées. Or tel était le cas de la

femme de Faustulus?. » Ici commence I'ambiguité, comme le

souligne Plutarque®®. Acca Larentia était surnommée |Ia
louve, comme I'animal qui a recueilli Romulus et Rémus, a
cause de son métier.

Le terme de louve (lupa) est I'un des plus anciens de la
langue latine pour désigner une prostituée. En outre, c’est ce
substantif qui a servi a former le mot lupanar, qui désigne
une maison de prostitution. Acca Larentia incarne la premiére
lupa de la mythologie fondatrice de Rome. Plutarque
explique que la nourrice des jumeaux se vit honorée d’'une

féte & son nom®. Mais était-ce pour avoir été nourrice ou
louve ? Selon Aulu-Gelle, le commerce de Larentia était
lucratif. Elle aurait légué au roi Romulus les biens amassés
grace au commerce de ses charmes. Il I'aurait remerciée de

sa générosité en lui dédiant une féte®. Il faut en déduire que
les Larentalia fétaient la bienveillance de la prostituée a
I'’égard de Rome. Il est cependant a noter que la prostitution
était un métier infamant aux yeux des Romains. Pour quelle
raison Acca Larentia échappa-t-elle au sceau de lI'infamie ? |I
est toujours possible d’imaginer que, dans une Rome
balbutiante, la prostitution n’était pas dégradante. Ou bien, et
cela est plus probable, les bienfaits apportés a Rome par les
richesses de Larentia effagcaient son infamie puisque
Romulus considérait qu’elle avait ceuvré pour la grandeur de
la Ville.

C’est seulement aprés avoir donné cette origine quelque
peu avaricieuse aux Larentalia qu’Aulu-Gelle écrit que, selon
d’autres historiens, Acca Larentia avait été la nourrice de

Romulus®. Cette seconde version de I'histoire ne vaut pas



I'institution d’'une nouvelle féte. Ainsi, la louve nourriciere et la
prostituée-nourrice n’étaient que les deux aspects d’une
méme fable. Par pudibonderie ou par jeu, dans certaines
traditions antiques orales ou écrites, la louve humaine s’est
vue transformée en louve animale par un calembour dont on
sait les Romains friands.

Acca Larentia apparait alors comme un paradoxe. La
prostitution, source d’infamie, fut pour cette derniére
génératrice d’honneur et de reconnaissance de la part des
Romains. Elle devint ainsi un modele de générosité pour les
prostituées romaines en mettant son corps puis sa richesse
au service des hommes et de la patrie.



LES SABINES : DU RAPT AU MARIAGE

Si 'on en croit I'histoire de la vie de Romulus, on constate
que ses relations avec les femmes se limitaient a la
satisfaction des besoins de premiere nécessité. Bien que roi
de la jeune cité de Rome, il ne parvenait pas a trouver

d’épouses pour lui ni pour ses hommes®. Cela mettait
indubitablement en danger la pérennité de la ville. Tite-Live
constate seulement que les villages voisins ne voulaient pas
nouer d’alliances avec les Romains en dépit de leur
puissance militaire®®. Plutarque souligne la pauvreté et
I'origine obscure du peuple de Romulus qui ne suscitait que
le mépris de ses voisins®.

Déterminé a s’allier aux Sabins, Romulus décida d’enlever
les jeunes femmes sabines lors d’'une féte en I'hnonneur de
Consus®. Ainsi, faisant d’une pierre deux coups, les Romains
auraient des épouses pour leur assurer une descendance et
des liens cognatiques seraient formés avec les Sabins. Les
Sabines, enjeu politique, furent partagées comme un butin.
Comme elles n’avaient pas de valeur marchande intrinseque,
leur beauté servit de prix® et les plus belles furent portées
aux hommes les plus importants®. Il semblerait que les
Sabines aient été prises au hasard des rencontres, mais que
les vierges en age de se marier (uirgines) aient été
privilégiées3—8. Selon les sources, une seule femme, nommée
Hersilia, était déja mariée et fut enlevée par accident. Elle fut
la seule Sabine enlevée qui n’était pas disponible



sexuellement. Or c’est elle qui devint 'épouse de Romulus et

qui lui donna par la suite deux enfants®. Il semble évident
que si Romulus a été le seul a prendre une femme qui avait
déja connu un époux, c'est sans doute parce que sa
fécondité avait été éprouvée.

La suite de l'histoire est édifiante. Les Sabines, enlevées
de force a leurs familles, n’ont pas été violées mais séduites

par leurs époux®. L'effort des Romains pour apprivoiser leurs
jeunes épouses montrait leur volonté de faire d’elles des
matrones et des méres de famille (matres familias)
respectées et donc dévouées a leur foyer. Il ne s’agissait pas
d’en faire des esclaves reproductrices. Par ailleurs, comment
les Romains auraient-ils pu espérer finir par s’allier avec les
Sabins sans traiter leurs filles avec égards ?

Le rapt des Sabines fut suivi par une longue guerre ou les
peres tenterent de récupérer leurs filles déja épouses et
meres. Ce furent les Sabines elles-mémes qui mirent fin a ce
conflit en se jetant, éperdues, les cheveux dénoués en signe
de lamentation, brandissant leurs enfants au milieu du
champ de bataille. Ainsi, les peuples sabin et romain
s’unirent sous la domination politique de Rome*'.

Cette histoire, qu’elle soit vraie ou simplement mythique,
contribua a forger le modéle matronal romain dont les
vertueuses Sabines furent les pionnieres. Aux yeux des
poeétes élégiaques, I'antique Sabine personnifiait la matrone
sans défaut, fidéle a son époux, ce qui n’était pas sans
charme selon Ovide*. De la méme maniére, une certaine
Laevina était comparée aux Sabines par Martial pour sa
chasteté, du moins avant qu’elle ne parte avec son amant® |
Pour Juvénal, les Sabines étaient également remarquables
pour leur chasteté™. Columelle, plus pragmatique, ne pouvait
s’empécher de donner en exemple leur mode de vie simple
et bucolique pour déprecier la vie oisive et luxueuse de ses
contemporaines®.



Le corollaire de tant de vertus accumulées — fidélite,
chasteté, fécondité, travail domestique — aurait-il été la
laideur ? Ovide ne pouvait concevoir qu'une femme si
occupée au soin de sa famille et de son foyer puisse
également se soucier de sa personne. Aussi les Sabines
apparaissent-elles dans son ceuvre comme des femmes
négligées et le poéte ne fait pas dans la demi-mesure en
utilisant l'adjectif immundae (sales, négligées) pour les
désigner®. En outre, dans son traité sur les produits de
beauté, la Sabine devenait le contre-exemple de Ia
coquette™.

Enjeu politique, archéetype de la matrone et de la mere de
famille exemplaires, les Sabines faisaient partie de la
mémoire collective des Romains du I siécle de notre ére,
méme si elles incarnaient un modéle un peu suranné pour
ceux et celles qui vivaient a une époque ou les loisirs étaient
plus prisés que le travail.



TARPEIA : L'OR ET LE STUPRE
Tarpéia est une anti-héroine. Elle était la fille de Spurius

Tarpeius®™ qui commandait la citadelle de Rome située au
sommet du Capitole alors que la Ville, sous |la domination de
Romulus, était encore une petite cité turbulente cherchant a

annexer tous ses voisins®. Certains firent de Tarpéia une

vestale®, ce qui aggravait moralement le crime contre Rome
dont elle allait se rendre coupable. Alors qu’elle sortait de la
ville pour aller chercher de l'eau, elle aurait rencontré Titus
Tatius qui dirigeait les troupes sabines prétes a attaquer
Rome. Selon Tite-Live, la jeune fille aurait été achetée par

Tatius pour ouvrir les portes de la cité aux Sabins®. Pour
Plutarque, qui donne de riches détails sur l'histoire, Tarpéia
aurait nourri le désir de posséder les bracelets d'or et de

pierreries que les Sabins portaient au bras gauche®. Elle
aurait ainsi proposé a Tatius d’ouvrir les portes en échange

de ce que « les guerriers portaient a ce bras® ». Toutes les
sources s’accordent sur le fait que Tarpéia, qui avait trahi
Rome, fut bien payée par les Sabins, qui I'ensevelirent sous
ce qu’ils portaient au bras gauche : leur bouclier. Le geste
des Sabins a I'encontre de Tarpéia pouvait revétir plusieurs
significations. Le meurtre de la jeune fille pouvait passer pour
une marque de mépris envers celle qui était capable de trahir
les siens. Ou bien les Sabins auraient tué la jeune femme
pour cacher sa trahison et laisser croire que Tatius s’était
rendu maitre de cette porte de Rome par ses propres



moyens>. En dépit de sa mort prématurée, Tarpéia apparait
aux yeux d'Ovide qui détaille pourtant peu son aventure
comme une personne perfide, perdue par son gout pour
'or>.

Pourtant, certaines versions du mythe tendent a atténuer
la culpabilité de Tarpéia. Tite-Live évoque d’autres sources
selon lesquelles Tarpéia, en voulant priver les Sabins de
leurs armes défensives, leur bouclier porté au bras gauche,

aurait souhaité les offrir en pature aux Romains®®. Dans ce

cas, la jeune femme aurait été une héroine patriotique®, mais
en vain, car les troupes romaines n’auraient pas été
prévenues a temps du piége qu’elle tendait aux Sabins. Mis a
part Denys d'Halicarnasse, aucun auteur ne préte un

quelconque crédit a cette version®®. Plutarque, quant a lui,
cite la version d’Antigonus — a laquelle il accorde peu de foi —
selon laquelle Tarpéia aurait été la fille de Tatius, retenue de
force a Rome. Elle aurait ouvert la citadelle a son pere, mais
ce dernier 'aurait tuée pour sa perfidie. Toutefois, Georges
Dumézil attire I'attention sur le fait qu’avant I'enlévement des
Sabines, il n'y avait pas de Romaines. De fait, Tarpéia aurait
pu faire partie des femmes enlevées aux Consualia. Cela
|égitimerait sa trahison envers Romulus tout en rendant

étrange le fait qu’elle demandat une récompense®.

Une autre tradition, venant de Simulus et citée par
Plutarque, est beaucoup plus romanesque. Plutarque se
moque des imprécisions du poete qui faisait des Gaulois les
assassins de Tarpéia. La jeune femme aurait été prise d’un
désir ardent pour le chef des ennemis. En échange de son
amour et de I'or des guerriers, elle aurait ouvert les portes de
Rome, mais sa nature traitresse aurait poussé les Gaulois a

la tuer®. Properce, dans ses Elégies, fait également d’elle

une amoureuse éperdue®. Dans son délire érotomaniaque,
elle voulut faire de Tatius le roi car elle le jugeait plus digne
de régner que Romulus. Ainsi, elle deviendrait reine en



apportant en dot la trahison de sa patrie®*. L'amour est un

mobile moins vil que I'appat de I'or®, mais aucun traitre ne
peut gagner le respect de quiconque. Dans ses
Métamorphoses, Ovide décrit le chatiment de Scylla, qui,
comme Tarpéia, avait perdu sa patrie et son pére par amour
pour Nisus. Ce dernier la méprisa en retour pour les actes

perfides qu’elle était capable de commettre®.

L'issue reste toujours inchangée, celle qui trahit Rome
pour de l'or ou le stupre mérite le mépris et une sentence de
mort. En souvenir de son crime, la roche sur laquelle Tarpéia
fut assassinée prit le nom de roche Tarpéienne et c'était de

son sommet que I'on jetait les condamnés a mort®. Plusieurs
siecles plus tard, sous I'Empire, la roche Tarpéienne servait
toujours a I'exécution de ceux qui avaient commis de graves
crimes. Sous Tibére, Sextus Marius, coupable d’'inceste avec

sa fille, en fut jeté®. De méme Sénéque le Rhéteur rappelle
le cas d’une prétresse précipitée du haut de la roche

Tarpéienne pour avoir commis un acte de débauche®.

Comme Lucréce, Tarpéia est un symbole, mais, a I'inverse
de I'épouse de Collatin, elle représentait tout ce qu'une
Romaine ne devait pas étre : une femme vénale ou
libidineuse. De fait, la roche ou elle mourut et qui porte son
nom servait a chatier ceux qui avaient été d’aussi mauvais
citoyens qu’elle.



TULLIA : EPOUSE AMBITIEUSE

Les descendantes des premiéres Sabines n’étaient pas
toutes aussi vertueuses que leurs proches aieules. L'un des

premiers épisodes historiques qui devaient « dégolter®® » les
Romains des rois a été écrit en lettres de sang par Lucius
Tarquin dont la violence n’avait d’égal que l'ambition de
Tullia. Celle-ci était 'une des deux filles du roi de Rome
Servius Tullius. Elle avait pour époux Arruns Tarquin, homme
au caractere doux. Ce dernier était le frere de Lucius Tarquin,
qui avait épouse la plus douce des deux Tullia. Dans le recit
de Tite-Live, c'est la plus ambitieuse des deux sceurs qui,
navrée d’avoir un mari faible, tenta de se rapprocher de
Lucius Tarquin dont elle estimait sa sceur indigne. Arruns
Tarquin et la jeune Tullia moururent presque en méme temps
et les deux veufs se remariérent avec la bénédiction de
Servius®.

Tullia, présentée comme l'auteur du meurtre de sa soeur
et de son beau-frére, n'avait de cesse d’exhorter son mari a
prendre le pouvoir. Excité par I'ambition de son épouse,
Lucius Tarquin fomenta un coup d’Etat”. Le jeune homme,
usurpant le pouvoir devant les membres du Sénat, assassina
Servius lorsque ce dernier vint réclamer son trébne. Encore
une fois, Tite-Live fait de Tullia l'instigatrice du meurtre de
son pere par les conseils qu’elle donna a son mari. Mais le
crime de Tullia ne s’arréta pas la. Lorsqu’on lui présenta le
cadavre de son pere, elle roula dessus avec son char,

souillant son propre corps du sang paternel™. Sans donner



autant de deétails, Eutrope tient également Tullia pour

responsable de la mort de son pére”.

Dans I'histoire de Rome, Tullia apparait comme la femme
dangereuse. Sa soif de pouvoir, incompatible avec sa
condition féminine, la poussa a faire de son mari l'instrument
de sa domination. Elle était la cause du réegne de Tarquin et
de ses conséquences malheureuses, ce que Tite-Live
souligne dans son Histoire romaine : « Mais l'auteur de tous
ces désordres fut la femme”. » Pousse-au-crime et parricide,
Tullia se couvrit de tous les opprobres. Seul le crime
d’inceste ne pouvait pas lui étre reproché, car il semble que
la loi ne considérait pas le mariage avec |'ex-épouse du frére
ou avec l'ex-époux de la sceur comme un inceste avant le
II° siécle avant notre ére.

Tullia demeurait encore a [I'époque augustéenne
I'archétype de la femme qui faisait fi de la pietas (respect)
familiale™ et ébranlait les fondements de la société en
voulant entrer dans la sphere publique en instrumentalisant
son mari pour arriver a ses fins. Les matrones devaient tirer
des lecons de son histoire et comprendre combien une
femme qui ne restait pas a sa place mettait en danger
I’équilibre de sa famille et de sa patrie.



LUCRECE : LA VERTU PATRICIENNE

Parmi les figures féminines romaines héroiques, Lucrece
passait pour étre lincarnation de toutes les vertus
matronales. Membre de la plus haute aristocratie, elle était
I’épouse de Tarquin Collatin, fils du roi Tarquin I’Ancien.

Pendant le siege d’Ardée, Collatin dinait avec le prince
Sextus Tarquin et d’autres officiers. Les jeunes gens en
vinrent a parler de leurs épouses et se demandérent ce
qu’elles pouvaient faire en leur absence. Chacun fit I'éloge
de sa propre femme, mais Collatin assura que la sienne était
la plus vertueuse. Pour mettre fin au débat, ils se décidérent
a rentrer chez eux pour surprendre leurs épouses dans leurs
occupations. Les belles-filles du roi furent découvertes

s’enivrant dans des festins™. Lucréce, quant a elle, tissait la
laine avec ses servantes en se lamentant sur I'absence de
son époux. Alors que Collatin s’enorgueillissait d’avoir
I’épouse la plus sage, le prince Sextus Tarquin congut un
désir obsessionnel pour Lucrece dont la pudeur et la
chasteté n’avaient d’égal que la beauté™. Ovide propose une
longue description de Lucrece, vantant sa chevelure blonde
et sa peau blanche™ conformes aux critéres de la beauté
féminine chez les élégiaques™.

Pour Ovide, I'obsession du prince est motivée par le désir
charnel et le sentiment amoureux, bien que adultére, qui le
poussent a posséder Lucréce de force pour apaiser ses
sens. Pour Tite-Live, au contraire, Sextus Tarquin tire son
plaisir du déshonneur infligé a une femme belle et pudique.



Cet axe choisi par I'historien n’est pas gratuit puisqu’il sert a
mettre en exergue le vice des rois et des princes. Or la
motivation qui poussa Tarquin a préméditer le viol de Lucréce
ne peut pas étre imputé uniquement au désir sexuel. La
domination, I'numiliation et la dégradation d’'un tiers motivent

le violeur romain dans la littérature™, et la souillure de
Lucréce apparait comme un moyen d’atteindre Collatin. En
souillant Lucrece, le prince ternissait le prestige de Collatin,

qui devenait I'époux d’'une femme violée®.

Quelques jours plus tard, Tarquin vint seul chez Collatin
ou Lucrece l'accueillit avec les égards dus a son rang.
Pendant la nuit, I'épée a la main, Tarquin s’introduisit dans la
chambre de Lucréece, la menacant et la suppliant tour a tour
de céder a ses avances. Alors qu’elle refusait obstinément de
se laisser fléchir, il menaca de I'accuser d’un crime dont elle
ne pourrait pas se défendre. Pour cela, il la tuerait dans son
lit et placerait a ses c6tés le cadavre d’un esclave nu. On
croirait alors que Tarquin avait assassiné Lucrece pour la
punir de s’étre doublement souillée par un adultere avec un
individu d’un statut inférieur au sien. Lucrece dut se résoudre
a accepter la flétrissure la moins grave. Entre laisser croire
gu’'elle s’était donnée a un esclave et avait été tuée en
flagrant délit d’adultére et se laisser violer par un prince, elle
choisit le moindre des deux déshonneurs, celui qui lui laissait

la parole pour demander vengeance®.

Peu aprés avoir été violée, elle fit venir son pére et son
mari. Douloureusement, elle raconta le crime dont elle avait
été la victime. lls I'encouragerent a se ressaisir, la sachant
innocente de toute tentative de séduction, mais, pour elle, sa
pudeur ne pouvait étre lavée que dans le sang. En se
suicidant, elle prouvait qu’il lui était impossible de vivre avec
la souillure du viol et donc qu’elle était incapable de
commettre un adultere, méme de force. Son suicide lavait
son honneur et préservait son mari d’'une épouse rendue



impure par la semence d'un autre. Tite-Live lui préte des
paroles qui se voulaient exemplaires pour toutes les femmes
qui désiraient recouvrer leur dignité : « Quant a moi, si je
m’absous de la faute, je ne m’affranchis pas du chatiment.
Pas une femme ne se réclamera de Lucréce pour survivre a

son déshonneur®. » Le mot impudica choisi par I'historien
(traduit ici par déshonneur) est riche de sens. Il signifie sans
pudeur, débauchée, souillée. En d’autres termes, toutes les
femmes qui se livraient a la sexualité en dehors du mariage,
de gré ou de force, n‘avaient que le suicide pour regagner
leur pudeur, preuve que la souillure sexuelle, une fois
contractée, était symboliquement ineffagcable aux yeux des
Romains. Evidemment, cette sentence de mort n’était valable
que pour les femmes. La dissymétrie entre les attentes et les
pressions sociales pesant sur les femmes et sur les hommes
accentuait le déséquilibre entre eux. Le détail le plus
remarquable dans cette histoire est qu'Ovide et Tite-Live
rapportent tous deux qu’en tombant, la lame de son couteau
planté dans son sein, Lucréce prit garde, dans un dernier

accés de pudeur, & ne pas découvrir son corps®. La
dépouille de la jeune femme fut montrée au peuple qui s’unit
derriére Brutus, ami de Collatin et neveu du roi. Ensemble, ils
gagnéerent Rome et envoyerent en exil le roi et ses fils. Brutus
et Collatin furent nommés consuls. Rome était débarrassée
de la tyrannie des rois. Depuis lors, on célébrait le
Regifugium le 24 février®.

Le viol de Lucréce apparait comme le détonateur de la
révolte qui mit fin au régime en place. Elle était la seule a
pouvoir jouer ce role, car elle était présentée comme Ia
matrone la plus pure de Rome. En plus de sa chasteté et de
sa pudeur, dont elle se soucia jusqu’a l'instant de sa mort,
elle revétait les caractéristigues de I'épouse idéale : douce,
aimante et ne songeant qu’a son mari. De surcroit, alors que
les autres matrones s’amusaient, elle s’adonnait a la seule



tache domestique digne d’'une épouse honnéte : filer la laine
pour confectionner les vétements du foyer. Hygin ne pouvait
pas omettre de la citer dans sa liste de « celles qui furent les

plus vertueuses » aux cOtés de Pénélope®. Ainsi, Lucréce
possédait toutes les qualités qu’'une matrone romaine pouvait
avoir. A vrai dire, elle en avait tellement gu’elle n’était méme
plus vraiment une femme, elle avait « I'ame virile®® » | De fait,
Lucrece incarnait bien plus que le parangon de la chasteté
féminine, elle représentait le peuple romain opprimé par la
tyrannie des rois. Son viol était a I'image de ce que les rois
infligeaient au peuple, comme le souligna le discours de
Brutus aprés sa mort®. |l fallait débarrasser Rome d’un
régime qui s’attaquait a ceux qu’il devait défendre.

L’histoire de Lucréce était toujours évoquée dans la
littérature du I”' siecle de notre ere. Chez Martial, Lucréce est
restée l'archétype de I'épouse vertueuse se deésintéressant
de la séduction et méme des lectures licencieuses (du moins
en public)®. Juvénal, quant a lui, fustigeait les méres qui
priaient au temple de Vénus pour que leurs enfants soient
beaux alors que c’était sa beauté qui avait été fatale a
Lucréce®®. Pour Tite-Live, elle devint une martyre de
I'idéologie matronale des Romains.



VIRGINIE : LA VERTU PLEBEIENNE

Virginie est la Lucréce de la plébe. Toutefois, méme si la
vertu des deux femmes a été a l'origine de bouleversements
politiques, Lucréce apparait comme un sujet actif en faisant
le choix de se donner la mort pour échapper a la souillure,
alors que Virginie est un objet que I'on se dispute, un enjeu
de pouvoir. Dans les sources, son histoire n'est évoquée que

par des historiens et des juristes®, contrairement & Lucréce,
qui incarne le modele matronal pour les élégiaques comme
pour les satiristes.

A I’époque des faits, le systéme du décemvirat avait atteint
ses limites. Le régime prenait des allures de tyrannie et avait
déja frolé le putsch lors de I'assassinat de Lucius Siccius™.
Cette fois, un décemvir s’en prenait a une jeune plébéienne
et, de fait, attentait a Rome. Virginie, de méme que Lucréce,
était victime de sa beauté®. Elle était la fille de Lucius
Virginius, centurion dont les meérites sont encensés par Tite-

Live®. Elle était fiancée a Icilius, un ancien tribun défenseur

de la plébe®. Socialement, elle apparait comme un membre
de I'élite plébéienne. Sur le plan symbolique, elle est
I'incarnation de la plébe défendue par le tribun face aux
exactions des décemuvirs.

La jeune fille avait le statut de vierge (uirgo), c’est-a-dire
gu’elle était une jeune fille de naissance libre en age de se
marier. Le nom de Virginie et son statut de vierge ont la
méme étymologie. Il s’agit la d’'un procédé rhétorique qui fait



de Virginie 'ambassadrice de son statut social. Son age
exact est néanmoins sujet a débat. Le mot uirgo signifie
qu’elle était en age d’étre mariée et qu’elle avait au moins

douze ans. Denys d’Halicarnasse lui donne quinze ans®.
Tite-Live dit d’elle gqu’elle était une jeune fille déja grande

(uirgo adulta)®, ce qui va dans le sens de Denys
d’Halicarnasse. Toutefois, on apprend dans le texte de
I’historien que la jeune fille se rendait dans les écoles, sur le
forum, ou les enfants apprenaient a lire. Cette sorte d’école
primaire recevant les enfants entre sept et douze ans,
Virginie était sans doute plus proche de douze ans que de
quinze. Quoi qu’il en fat, la jeune fille était d'une grande
beauté et le décemvir Appius Claudius s’éprit d’elle. A ce
sujet, Tite-Live multiplie les expressions relatives au deésir
sexuel et a I'amour. Mais le désir d’Appius n’en est pas moins
décrit comme une volonté de souiller. Il n'est nullement
question de faire d’elle une épouse en justes noces mais
d’assouvir une pulsion sexuelle. Aussi, pour la réduire a I'état
d'objet, Appius demanda a l'un de ses clients de la
revendiquer comme une de ses esclaves nées chez lui et
que l'on aurait présentée a Virginius comme étant sa fille.
Seul le pere, représentant légal de la jeune fille, pouvait
s’opposer a la préemption organisée par Appius, mais il se
trouvait dans son camp militaire de I'Algide au moment ou la
procédure débuta. Lors du proces, Appius comptait statuer
en faveur de son client Marcus Claudius. De fait, la jeune fille
devenue esclave aurait eté cédeée avec la complaisance de
son maitre aux caprices du décemvir auquel elle n’aurait
légalement pu opposer aucune résistance. Evidemment,
Icilius vola au secours de sa fiancée et, avec I'aide d’'un oncle
de Virginie et le soutien de la plebe, obtint que I'on remit le
jugement au lendemain®. En dépit des manceuvres d’Appius
Claudius, Virginius parvint a temps a Rome pour contester le
statut d’esclave de sa fille. Il se rendit au tribunal entouré



d’une foule bienveillante préte a le soutenir. Sans ciller et
face a une foule hostile, le décemvir se déclara en faveur de
I'esclavage. Mais Virginius refusa de soumettre sa fille au

déshonneur de la perte de la liberté et au stupre®. Menacée
par le décemvir, la foule s’écarta, abandonnant Virginie a son
sort. Virginius s’empara de cette derniere, faisant croire qu’il
allait demander a la nourrice si vraiment il n’en était pas le
pere et, attrapant un couteau, le planta dans le coeur de sa

fille pour lui « rendre la liberté® ». L'absence de recours
légaux le condamnait a tuer sa fille pour la soustraire au
déshonneur. Le corps ensanglanté de Virginie fut exposé a la
foule galvanisée par l'injustice. Celle-ci se rebella contre les

décemvirs qui bafouaient leur liberté et portaient maintenant

atteinte aux vierges romaines'®. Virginius, de son coété,

parvint a obtenir I'appui de I'armée en expliquant qu’il n’était

pas un peére infanticide. Au contraire, tuer sa propre fille dans

un tel contexte était un acte d’amour paternel (pietas)™.

Ainsi, le peuple et 'armée mirent fin a un régime politique ou,

a l'instar des rois, une dizaine d’hommes trop puissants se

moquaient de la dignité et des droits du peuple romain™=.

Le destin personnel de Virginie apparait comme un
déclencheur. En effet, le décemvirat était déja décrie. Comme
Lucréce, Virginie fut victime de sa beauté et du désir
bassement sexuel qu’elle inspirait a un homme trop soucieux
d’exprimer sa supériorité sur autrui par la réalisation de ses
fantasmes d’humiliation. La véracité de cette histoire, comme
de celle de Lucréce, peut étre mise en doute. Toutefois, si les
patriciens pouvaient s’enorgueillir de Lucréce, il fallait une
héroine aux plébéiens. Pourtant, le véritable héros de la fable

est bel et bien Virginius™. En effet, les pensées de Virginie
ne sont rapportées par Tite-Live ni en style direct ni en style
indirect. Elle est un objet qui subit son histoire.

Virginie était l'incarnation de ce qu’il y avait de plus faible
dans le peuple et de ce que les hommes et les institutions



devaient protéger pour garantir la pérennité de la cité, c’est-
a-dire les vierges, les matrones et les enfants. Tite-Live
illustre ce fait par ce discours d’Icilius en style direct : « La
puissance tribunicienne et l'appel au peuple, ces deux
remparts de la liberté, vous avez pu nous les enlever ; mais

nos femmes et nos enfants ne sont pas soumis a la tyrannie

de vos caprices™. » Au second jour du procés, Virginius

appela également a la protection des femmes et des

enfants : « A quoi bon garder Rome sauve, si ses enfants y

sont exposés aux pires horreurs d’un pillage™ ? » La

chasteté des vierges et des matrones était un élément

constitutif de I'honneur des hommes romains et il leur
appartenait de défendre leurs femmes et leurs enfants face
aux tyrans.

Dans les mythes fondateurs de Rome, le corps politique
est symbolisé par une vierge ou une épouse, a l'instar de
Virginie et de Lucréce. Les tyrans ou les dirigeants politiques
illégitimes sont représentés par des hommes adulteres,

incestueux ou violeurs qui oppriment ceux qui sont sous leur

joug'®. Mais pourquoi la violence politique était-elle

érotisée ? J. A. Arieti rappelle que Vénus et Mars étaient a
I'origine de Rome. Ces deux divinités symbolisaient I'amour
et la guerre. La combinaison de ces deux principes

représentait les forces procréatrices et destructrices ayant

conditionné I'histoire de Rome'¥. Mais les femmes n’étaient

que des figurantes dans la mythologie politique. Virginie,
encore plus que Lucrece, subit sa propre histoire, elle est
I'incarnation de ceux qui sont juridiquement mineurs dans la
société, de ceux qui devaient étre exempts de souillure
sexuelle et il appartenait aux citoyens et au pouvoir politique
de les protéger.



LA ROMAINE IDEALE

Les Romaines, qu’elles aient été des matrones, des
vierges ou des prostituées, pouvaient s’inspirer des mythes
politiques pour nourrir leur moral. Mais cela ne suffisait pas.
Elles devaient cultiver des qualités que les hommes voulaient
voir chez les femmes.

La premiere des qualités que devait avoir une citoyenne
était la vertu. Or la vertu, uirtus en latin, désigne en premier
lieu les attributs qui font la valeur d'un homme moralement et
physiquement. Etymologiquement, ce mot dérive du latin uir
qui désigne 'homme par opposition a la femme. Femme et
vertu, deux notions incompatibles ? Rappelons-nous que,
pour étre un modéele de vertu, Lucrece avait une ame virile.
Le paradoxe de la vertu est encore plus visible dans la
déesse Virtus, qui est une incarnation de cette notion sous
les traits d’'une femme ayant parfois un sein nu, comme les
Amazones, et portant des attributs guerriers masculins.

En plus de ces mythes politiques, les philosophes, les
élégiaques, les satiristes ainsi que les épitaphes et les
graffitis donnent une bonne perception de la palette des
qualités que les Romains attendaient de leurs femmes.

Musonius Rufus était un philosophe qui semblait penser

qu’une femme pouvait &tre aussi vertueuse qu’'un homme'®.

Certains stoiciens partageaient ce point de vue. Mais, s'il
convenait également aux femmes de recevoir une éducation
philosophique pour étre meilleures, elles ne devaient pas

pour autant se livrer & des activités masculines™. Les taches



domestiques étaient leur apanage. Cela impliquait de savoir
gérer le travail des esclaves mais aussi de participer a
certaines taches et principalement la plus noble entre toutes,
filer la laine, comme les Sabines et Lucréece. Méme si, au

" siécle de notre ére, les Romaines rechignaient a filer elles-
mémes la laine pour faire leurs vétements, cela demeurait
une activité louable. Ainsi, I'éloge funébre de Turia, daté de

la fin du I”' siécle avant notre ere, précise qu’elle s’adonnait a

cette activité''®. Une épouse qui se livrait sans retenue aux

travaux domestiques rendait son mari heureux, comme le

souligne Horace dans une épode™. De la méme maniére, la

compagne de lintendant d’'une ferme, bien que esclave,

devait étre une insatiable travailleuse'?, car le travail était

I'assurance de meceurs honnétes.

La liste des qualités morales que devait avoir une matrone
est assez longue. Elle ne devait étre ni querelleuse ni
dépensiere, savoir maitriser ses coléres, ses passions et son
langage ; mais surtout étre tempérante, agréable et
complaisante, a I'instar de Turia qui était aussi docile, gentille

et sobre™. En plus de tout cela, une femme ne devait pas
boire, car le vin poussait a avoir un comportement

licencieux™. Par ces qualités, la matrone gagnerait I'affection

de son époux ™. Ces caractéristiques pouvaient étre acquises

par I'éducation. Une femme qui les possédait toutes méritait
I'épithéte de pudique (pudica) qui concentrait toutes ces
précieuses vertus. Toutefois, I'excés de ces vertus menait les

femmes a une austérité outranciere qui pouvait étre

insupportable pour leur entourage™.

I est néanmoins une vertu essentielle que toutes les
femmes honnétes devaient posséder : la chasteté (castitas).
Cela n’implique pas l'abstinence sexuelle. |l s’agit d’'un état
de pureté de mceurs, de désintéressement et d’intégrité
proche de notre notion de fidélité. S’il n’existait aucune
exigence de fidélité réciproque, Sénéque recommandait



qu’un époux soit pareillement fidéle a son épouse™. Pour

Martial, 'un des parameétres du bonheur était d’avoir une

épouse chaste mais pas pudibonde™. Les prostituées

devaient partager certaines qualités avec les matrones : on
attendait d’elles qu’elles soient loyales, gentilles et
dépourvues d’égoisme.

La chasteté et la fidélité étaient deux qualités féminines
associées a une troisieme : la fécondité. Certes, étre fertile
n’était pas un attribut intrinsequement moral, mais c’était bien
la plus grande qualité physique de la femme. A I'époque
augustéenne, on admirait Cornélie, la mere des Gracques,
pour avoir mis au monde douze enfants. On passait alors
sous silence le fait qu’elle avait été une mondaine cultivée.
Elle était devenue une image de propagande illustrant Ila
matrone selon la coutume des anciens (mos maiorum).
L'analyse des vertus féminines dans les textes du Haut-
Empire montre que la matrone vertueuse était une femme qui
vivait dans et pour la sphere privée. Cette vision de la
matrone parfaite puisait ses origines dans les modeles
féminins des mythes fondateurs de la Ville.

Hélas, une femme ne pouvait pas avoir que des qualités.
Selon Aulu-Gelle, Varron aurait écrit dans l'une de ses
Satires Ménippées : « Le défaut d’'une femme, il faut le
supprimer ou le supporter. Qui le supprime rend sa femme

plus agréable, qui le supporte s’améliore™. »

Parmi les petits défauts typiquement féminins, il y avait,
dans l'esprit des Romains, la curiosité et le golt des
cancans, comme en témoigne l'affaire Papirius Praetextus.
Le jeune garcon, qui portait encore la toge prétexte,
accompagnait son pere au Sénat. Sa mere le pressait de lui
raconter ce qui s’y était dit alors que I'enfant devait garder le
silence sur l'ordre du jour. Pour calmer la curiosité de sa
mere, I'enfant se résolut a raconter un mensonge. Il dit qu’on
avait débattu pour décider s’il fallait accorder deux femmes a



un époux ou deux maris a une épouse. La mére se précipita
chez les autres matrones, et, dés le lendemain, une nuée de

femmes manifestaient devant le Sénat pour qu’on accordat

deux hommes a chaque femme'®. Cette anecdote met en

évidence un poncif selon lequel les hommes savent garder
des secrets quand les femmes sont dévorées par la curiosité
et le besoin de raconter.

La jalousie serait un autre fléau typiquement féminin.
Dans le mythe ovidien, Procris était une eépouse vertueuse et
fidéle. Mais, un jour, son époux Céphale fut victime d’un
mauvais sort d’Aurore et il crut que sa femme lui était infidéle.
lls se séparerent. Quelque temps plus tard, alors qu’ils
étaient réconciliés, Procris suivit son mari dans une de ses
parties de chasse. Alors que Céphale invoquait la brise,
Procris crut qu’il appelait une femme. Céphale, sentant une
présence pres de lui, langa sa javeline et la toucha

mortellement™. L’amour mutuel des deux amants est au
centre de I'histoire. Toutefois, c’est la jalousie de Procris qui
donne une issue fatale au couple quand la jalousie de
Céphale n’a fait que les séparer momentanément. Ovide

évoque egalement la jalousie de Dé¢janire qui la poussa a

étre la complice du meurtre d’Hercule'*.

On fustige aussi la mollesse et la prodigalité féminines.
Columelle se plaint que les Romaines, au contraire des
antiques Sabines, se complaisent dans l'apathie. De fait, a
I'’époque augustéenne, les Romaines négligeaient le travail

de la laine au profit de vétements achetés a prix dor,

dépensant sans compter pour une luxueuse garde-robe'.

Dans sa célébre satire contre les femmes, Juvénal leur

reproche & deux reprises d’étre trop dépensiéres™®. Pline

I’Ancien s’étonne également de voir certaines femmes parées

de bijoux pour plusieurs millions de sesterces'®. Toutefois, la

prodigalité d’'une femme suffisamment riche pour dépenser



son propre argent et entretenir un mari intéressé faisait d’elle

une femme vertueuse aux yeux des hypocrites'.

Si les petits défauts féminins pouvaient étre tolérés, ceux
qui mettaient en danger I'honneur de [I'époux étaient
energiguement fustigés. Les tares les plus graves devaient
étre réprimées, car, aux yeux des vieux conservateurs tels
que Juvénal, les femmes contribuaient a la dégradation des
vertus traditionnelles.

La civilisation romaine était une société patriarcale dans
laquelle I'honneur familial reposait en partie sur le
comportement sexuel des femmes. Afin d’éduquer et de
maitriser I'’éros féminin, la mythologie politique a formé un
moule dans lequel la personnalité des femmes devait se
couler. Les qualités personnelles que les Romains espéraient
retrouver chez les femmes achevaient de créer un idéal
féminin, un carcan social rigide qui les enfermait dans la
sphere privée. Toutes les femmes, honnétes ou non, devaient
se mettre au service des hommes et, par extension, au
service de la patrie, les unes en veillant sur le foyer, les
autres en assurant les distractions des hommes.



CHAPITRE Il

CuLTES FEMININS, CARCANS SOCIAUX



LE CAS PARTICULIER DES VESTALES

Les vestales étaient I'incarnation de la plus parfaite pureté
féminine. Aussi étaient-elles sélectionnées parmi les fillettes
nées de parents libres dont la mére était nécessairement une
matrone. Leur statut était trés particulier, car elles formaient
le seul collége de prétresses romain. Elues pour servir la
déesse du foyer Vesta, elles étaient les garantes, sur le plan
religieux, de la pérennité de Rome et jouissaient de

prérogatives enviées. Le prix de leurs privileges était leur

virginité™. La rupture du veeu de virginité, qui pouvait mettre

en péril la destinée de Rome, était sanctionnée par la mort.
Les vestales, au nombre de six, étaient recrutées tres
jeunes, entre six et dix ans. Le choix d’'une nouvelle vestale
répondait a des critéres trés stricts. Elle ne devait avoir aucun
défaut physique. Une difformité ou un handicap était sujet a
quolibets ou, pis, a la honte, car le handicap était percu
comme le signe annonciateur d’'une malédiction. La fillette ne
devait avoir aucun défaut social non plus. Ses deux parents
devaient étre vivants, car elle devait étre exempte de la
souillure inhérente a la mort. Les parents de la candidate
devaient ne jamais avoir exerceé de professions infamantes ou
avoir été esclaves. L'élue devait encore ne pas étre

émancipee ou avoir des parents divorcés et résider en

ltalie™®. Comment ne pas constater que le choix de la vestale

était déterminé par une recherche de pureté absolue ? La
désignation d’'une nouvelle vestale distinguait la fillette la
plus parfaite socialement et la plus pure religieusement.



Bien qu’avoir une vestale dans sa famille représentat une
formidable élévation sociale, I semble qu'a [I'époque
augustéenne bien des familles redoutaient de voir leurs filles
prises par le grand pontife. Pour les encourager a céder
leurs filles, Auguste aurait déclaré qu’il n'aurait pas hésité a

proposer une de ses petites-filles si elles avaient été en age

d’étre choisies®. Par nécessité, on dut ouvrir le choix des

vestales aux filles d’affranchis, mais aucune d’entre elles ne

semble avoir été choisie™. Fruit du hasard ou manipulation

du Sénat ? La question reste en suspens, car le mode
d’élection est aujourd’hui mal connu. |l existait également des
dérogations pour les fillettes qui avaient un proche parent
posseédant déja une prétrise.

Une fois la fillette choisie, elle était « prise » par le grand
pontife qui, juridiqguement, I'extrayait de sa famille pour la
faire passer sous son autorité. Cette procédure s’appelait la
captio. Dés lors, elle se mettait au service de Vesta pendant
au moins trente ans. Le statut de vestale était accompagné

de privileges. Elles recurent notamment d’Auguste des

places réservées dans les spectacles™ et le ius trium

liberorum (droit des trois enfants)®. Il s’agissait d’un
privilége offert aux meéres de trois enfants qui les délivrait
juridiguement de toute tutelle masculine.

L'exigence de pureté sexuelle était la condition essentielle
de leur sacerdoce. Ariadne Staples est méme allée jusqu’a

supposer que les vestales, en veillant sur le feu, veillaient au

pouvoir procréateur de I’'homme que celui-ci symbolise™. La
faute d’une vestale était considérée comme un inceste, ce
qui était un interdit fortement intériorisé chez les Romains,
car cela offensait les dieux et menacgait la marche du monde.
De nos jours, cette accusation d’'inceste souleve des
questionnements. Il semble que la vestale qui perdait sa
virginité commettait un inceste parce qu’elle était enlevée de
tout systeme d’alliance en intégrant le temple de Vesta.



Comme elle ne pouvait plus servir pour les échanges
matrimoniaux, sans appartenir pour autant aux classes
inférieures qui ne rentraient pas dans ce systéme d’échange,

sa sexualité s’apparentait a I'inceste, c’est-a-dire a un acte

contre nature™. Si la vestale avait un rapport sexuel, elle

corrompait son état de pureté et devenait inapte au service
de Vesta, qui pouvait s’en offusquer et ne plus protéger
Rome. Un chatiment spécifique lui était alors réservé : elle
était enterrée vivante dans une chambre souterraine ou on ne
lui laissait que quelques vivres et une lampe. On la menait la
dans une litiere fermée — elle était voilée pour ne pas

communiquer sa souillure a ceux qui la regarderaient™®®. Bien
que ce rituel semble remonter au moins a Numa, il était

toujours en vigueur a I'époque historique puisque la vestale

Cornélia dut subir ce chatiment sous Domitien’®®. Quant a

I'amant de la vestale, il était supplicié™”.

Le statut sexuel des vestales était rendu plus ambigu
encore par leur costume, qui les placait entre la jeune vierge

et la matrone™®. Elles portaient la tunique (stola) symbolisant
le statut social de la matrone, de la femme honnéte. Leurs
cheveux étaient coiffés en six tresses, selon un rite tres
archaique, a la maniere des femmes le jour de leur mariage
et ornée de uittae, des rubans qui entraient dans la
composition de la coiffure matronale. Cette coiffure, qui
empruntait les accessoires des vierges et des épouses,

signifiait que les vestales étaient vierges et non

disponibles'®. Le fait que la vestale doive étre absolument

pure en demeurant vierge prouve que la sexualité portait
toujours une part de souillure dans l'esprit des Romains
comme dans de nombreuses civilisations. La matrone, pour
assurer son roble reproducteur, devait se soumettre a cette
souillure en la réduisant au minimum, c’est-a-dire en limitant
sa sexualité a son époux. Ainsi, si pour étre pure (casta) la
vestale ne devait pas avoir de sexualité, la matrone était pure



lorsqu’elle limitait ses activités sexuelles a un seul homme
€épousé en justes noces.



LES CULTES DES MATRONES

Donner des enfants Iégitimes a son époux et a sa patrie
était la mission la plus importante qu'une matrone devait
accomplir dans sa vie. Aussi plusieurs cultes avaient-ils pour
objet la fécondité, la protection des accouchements et
I'encouragement des vertus matronales.

La flaminique de Jupiter, prétresse et figure matronale
La flaminique de Jupiter (flaminica dialis) était I'épouse du

flamen dialis, prétre de Jupiter™. Ce sacerdoce, rempli par

un couple de patriciens, était soumis a un ensemble de

régles trés contraignantes'™. Le couple sacerdotal ne pouvait

pas se séparer, ni par répudiation ni par divorce. Lorsque la

prétresse mourait, le prétre cessait d’exercer sa fonction'*.

Ce couple représentait une sorte d’idéal puisque seule la

mort pouvait mettre un terme a leur union™, il était une

représentation du couple socialement parfait, la flaminique
de Jupiter étant le parangon de I'épouse idéale. Celle-ci se
livrait notamment a l'activité matronale par excellence : le
filage de la laine. Elle seule pouvait confectionner le manteau
rituel de son époux.

Le vétement de la flaminique était lui aussi régi par des
regles strictes. Elle portait une tunique (stola) au bas de
laquelle était cousu un volant destiné a cacher ses pieds.
Son corps, entiéerement recouvert, ne devait pas susciter la
concupiscence. Ses cheveux étaient coiffés en un chignon



de forme conique entrelacé de rubans de pourpre

(tutulus'**). Le chignon porté par les femmes mariées devait

diminuer l'attraction sexuelle de leur chevelure. La prétresse
dissimulait encore ses cheveux noués sous différents voiles
afin d’annihiler totalement leur pouvoir sensuel. Enfin, elle se
recouvrait du flammeum, le voile de mariée couleur de feu

aux vertus fécondantes. Le port de ce voile faisait du couple

une union toujours commencante®. En tant que figure de

I'’épouse socialement parfaite, la prétresse devait étre uniuira,
c'est-a-dire qu’elle ne devait avoir contracté qu’un seul
mariage dans sa vie. Représentante du mariage romain, elle
interdisait les noces durant les périodes néfastes de mars et
de juin. A cette époque consacrée aux purifications, elle avait
I'interdiction de se coiffer et, symboliquement, interdisait par

ce geste que I'on coiffe la jeune mariée'*®. Modéle a la fois
vivant et ancestral de la matrone romaine, la prétresse de
Jupiter véhiculait I'image de [I'épouse parfaite, chaste,
pudique et attachée a son foyer.

Les Lupercales

Le 15 février était le jour des Lupercales. La course des
Luperques et le sacrifice d’'une chévre mentionnés par Ovide
s’inscrivent dans des rites de purification qui se déroulaient
tout au long du mois de février. Selon le poéte, la flagellation
administrée par les Luperques lors de leur course a travers la

Ville passait pour rendre les femmes fécondes depuis

I'époque des Sabines™. Celles qui voulaient &tre mére se

soumettaient de bon gré aux coups de fouet, car la

purification ainsi obtenue chassait le mal qui les rendait

stériles’®. Les Lupercales étaient progressivement tombées

en désuétude jusqu’a ce qu’Auguste leur redonnat une place

dans le calendrier'®.

Les Carmentalia



Les Carmentalia étaient une féte dédiée a la protection

des accouchements™. Ce culte était déja percu comme

archaique a I'’époque impériale. La féte se déroulait les 11 et
15 janvier. Selon Ovide et Plutarque, elle trouvait son origine
dans le fait que les femmes, privées de se déplacer en char,
auraient organisé une gréve de la fécondité. Ce type d’action
féminine était, semble-t-il, redouté des hommes gréco-
romains, comme le démontre la piéce Lysistrata

d’Aristophane écrite au V° siécle av. J.-C. Ce stratageme était
un moyen de pression utilisé dans I'espoir que les matrones
retrouvassent un privilege constitutif de leur statut et qui les
distinguait des autres femmes. En outre, le droit de se
déplacer en char protégeait physiqguement les matrones du
contact avec la foule des rues. Les hommes, paniqués a

I'ildée de devoir se passer de descendance, revinrent sur leur

décision™. Les femmes mirent fin a leur gréve. Pour Ovide,

cela donna lieu a un double sacrifice pour la sauvegarde des

petites filles et des petits garcons a la nymphe Carmenta™-.

Pour Aulu-Gelle, les Carmentae sont deux, Postuerta et
Prosa, dont les autels élevés a Rome servaient a prémunir

les femmes contre les accouchements difficiles et

douloureux™. Il existe d’autres récits étiologiques

contradictoires qui tentaient d’expliquer les origines obscures
des Carmentalia. Il faut retenir que ce rite ancien, si nébuleux
fat-il a I'époque augustéenne, avait pour mission de favoriser
le bon déroulement des accouchements, ce qui lui conférait
une importance particuliere chez les matrones dont Ia
sexualité se voulait reproductrice.

Le culte de la Pudeur

Le culte de Pudicitia (la Pudeur), qui présidait a la pureté
sexuelle des matrones, n’était accessible qu’aux femmes qui
n‘avaient connu qu'un seul mariage : les uniuirae
(littéralement « celles qui n'ont connu qu’un seul homme »).



Cette exigence se fondait sur la croyance symbolique que la
matrone qui avait connu plusieurs hommes, de maniére
strictement |égale ou non, subissait un mélange des sangs
de ses amants au sien (commixtio ou pertubatio sanguinis). Il
en résultait qu’elle devenait incapable de mettre au monde
des enfants de pure race. C’est par crainte de la souillure
sexuelle imprimée dans son sang que Lucrece, devenue
impure apres son viol, se suicida plutét que de donner une
descendance douteuse a son époux. La persistance du culte
de Pudicitia et de ses exigences a I'époque impériale atteste
la pérennité de cette croyance qui relevait plus du symbole
que de la reéalité. Ainsi, les matrones divorcées ou veuves
pouvaient se remarier apres une période de latence plus ou
moins longue pour éviter les paternités confuses.

Le culte de la Pudeur a dissocié pendant un temps les
patriciennes et les plébéiennes. Les mariages entre
patriciens et plébéiens étaient considérés comme des

mésalliances avant le V° siécle av. J.-C., car les patriciens se
voulaient par nature la catégorie sociale la plus pure par

opposition aux autres catégories™. A I'époque républicaine,
les luttes politiques entre la noblesse et le peuple se
répercuterent jusque dans les pratiques religieuses.

'abstraction divinisée Pudicitia contribuait a encourager
les matrones a rester chastes. La notion de pudicitia désigne
en effet I'intégrité physique de I'épouse et son degré le plus
élevé de pureté sexuelle qui se caractérise par une fidélité
absolue a un époux unique. Ainsi, les matrones qui n’étaient
pas ou plus uniuirae auraient souillé par leur seule présence
la déesse.

Dans un contexte politique troublé par la lutte entre
patriciens et plébéiens, Pudicitia se vit dans I'obligation de se
dédoubler. En 296 av. J.-C., les orgueilleuses matrones
patriciennes interdirent I'accés du temple de la Pudeur a une
des leurs mariée a un plébeéien sous pretexte qu’elle avait



commis une meésalliance. La matrone écartée entreprit de
créer une chapelle dédiée a la Pudeur Plébéienne ou elle
réunit les plébéiennes uniuirae pour un culte tout a fait
analogue a celui de la Pudeur Patricienne. Si dans les
premiers temps les plébéiennes rivaliserent de chasteté avec

les patriciennes, le culte finit par se dévoyer avant de

sombrer dans I'oubli®. Cette anecdote voudrait-elle nous

faire croire que seules les matrones patriciennes étaient
capables de préserver sur une longue durée un culte dont
I'exigence de pureté sexuelle était si haute ? Peut-étre bien.
Ce conflit politique et la tournure qu’il avait pris parmi les
femmes réaffirmait la division sociale, y compris dans une
catégorie qui semblait homogéne, celle des matrones. Si
toutes devaient étre pudiques par nature, les patriciennes
voulaient I'étre davantage.

Plébéienne ou patricienne, Pudicitia stigmatisait les
matrones qui avaient eu plusieurs amants en les excluant.
Elle offrait ainsi une reconnaissance religieuse a celles qui
répondaient a un idéal matronal rigide. Cependant, la quéte
de pureté sexuelle n’était pas toujours compatible avec les
intéréts familiaux et n’empéchait pas les remariages des
matrones.



LES CULTES DES PROSTITUEES

De la méme maniére que les cultes des matrones
normalisaient leur sexualité pour les aider a assurer leur réle
reproducteur, les cultes des prostituées avaient pour objet de
les conforter dans leur mission d’agents veillant a la
satisfaction des besoins sexuels des hommes.

Les Jeux floraux

Si 'on en croit Ovide, Flore était une déesse licencieuse.
Des fétes lui étaient consacrées au printemps, entre le
23 avril et le 3 mai. Selon la légende rapportée par Ovide,
Flore, déesse des fleurs, du renouveau printanier et de la
fertilité, aurait aidé Junon a donner naissance a Mars par
I'attouchement magique d’une fleur. Junon, la déesse
matronale, devint mére sans l'entremise d’aucun homme,
préservant ainsi sa pudeur et sa chasteté. Pour la remercier
de sa naissance, Mars offrit a Flore une place dans la cité de
Romulus. Le rdle de cette derniére était de veiller au
renouvellement de la nature a chaque printemps. Hélas, ses
fétes n’étaient pas célébrées tous les ans et la déesse voulut
chatier les Romains en omettant volontairement de régénérer

la nature. Pour 'apaiser, les consuls Laenas et Postumius

célébrérent des jeux en son honneur™. Les Jeux floraux

(ludi florales) devinrent annuels en 173 avant notre ére. lls

institutionnalisaient manifestement des pratiques déja

existantes dans un contexte politique de crise agraire™’.



Ovide explique ensuite que les fétes en I'honneur de Flore
(Floralia) étaient une période joyeuse durant laquelle les
moeurs se relachaient quelque peu, notamment sous l'effet

du vin. Les prostituées y prenaient une part active™. Elles
investissaient les théatres et se livraient a des effeuillages
publicitaires au cours desquels elles annoncaient leurs tarifs

en tachant de mettre en valeur leurs spécialités, si I'on en

croit le témoignage outré du chrétien Tertullien™. Déja sous

la République, les Romains étaient conscients du caractére
érotique de ces effeuillages. Une anecdote racontée par
Valere Maxime explique comment Caton d’Utique, homme
réputé pour sa grande vertu, fut prié gentiment de quitter le
théatre pendant les Floralia pour que le peuple puisse se

réjouir sans culpabilité du spectacle de la nudité des

prostituées™.

La divinité instigatrice du renouveau saisonnier favorisait le
désir et la vigueur sexuelle au profit des forces vitales et donc
de la fertilité tant de la nature que des humains. Toutefois, et
contrairement aux Bacchanales, le culte de Flore ne remettait
en aucun cas en cause l'ordre social. Aucune loi, aucune
regle morale n’interdisait aux hommes de fréquenter les
prostituées. Les femmes mariées en justes noces, quant a
elles, avaient pour exemple I'histoire de Flore et de Junon
dont les maitres mots étaient fécondité, chasteté et fidélité.

En plus de stimuler la vigueur sexuelle des hommes, la
nudité inhabituelle des prostituées dans le théatre devait
provoquer I'hilarité, et ce rire induit par le spectacle de

« lobscénité ludigue » devait avoir une valeur

apotropaique™'. Les chrétiens, a linstar de Tertullien, ne

pouvaient pas comprendre cette féte comme une célébration
de la vie et n’y voyaient qu’une offense a la pudeur.

Le culte de la Vénus Erycine



Une féte en I'honneur de Vénus concernait tout
particulierement les prostituées. La Vénus sicilienne du mont
Eryx fut importée en deux temps & Rome. Un premier temple
lui fut dédié en méme temps que I'on en dédiait un autre a
I'abstraction divinisée Mens (la Raison), a la suite de la
défaite du lac Trasimene. Dés lors, le culte de la déesse
perdit ses caractéristiques orientales — et en particulier ses
hierodules — dans un souci d’adaptation aux coutumes
romaines que la prostitution sacrée choquait

prc,)fondément@. Cette Vénus était adorée comme la mere
d’Enée et son culte fut totalement romanisé. En 184 av. J.-C.,
la Sicilienne obtint un second temple, hors de l'enceinte

sacrée de Rome, le pomerium, prés de la porte Colline™. La
Vénus du mont Eryx conserva alors son lien étroit avec le
monde de la prostitution en devenant la protectrice des

prostituées™. La déesse avait une féte qui lui était propre, le
23 avril, que l'on appelait le jour de la prostitution

(meretricum dies)™. C’est & cette date qu’Ovide invitait les

filles publiques a honorer Vénus en lui offrant des présents

en échange de la beauté et du succés™. En ce jour, celles-ci

défilaient au temple, se comparaient certainement les unes
aux autres pour faire valoir leurs atouts et s’assurer une large

publicité aupres des hommes qui venaient sans doute

nombreux pour admirer le spectacle™’.

L'ambiance érotique qui caractérisait cette féte se placait
en opposition avec les fétes matronales. La religion, a l'instar
des autres pratiques sociales, opposait les matrones et les
autres femmes en raison de leurs réles sociaux antagonistes.
Il n’était nullement question dans ce rite de fécondité et de
vertu, mais de beauté physique accordée par la déesse dans
le but de stimuler le désir masculin et d’exciter par la méme
la virilité.

Les fétes relatives aux prostituées mettaient les non-
matrones dans la position d’objets sexuels, notamment par la



monstration du corps ou la gestuelle impudique. Laissant Ia
chasteté et la fidélité aux matrones, les rites des prostituées
favorisaient la séduction et I'érotisme récréatif dans un but

non procréatif.



LES CULTES COMMUNS

La religion romaine a contribué a structurer la sexualité
féminine au sein de chaque classe sociale. Il arrivait que
certains cultes réunissent les matrones et les autres femmes
pour mieux réaffirmer leurs réles sexuels respectifs.

Anna Pérenna

La féte en 'hnonneur d’Anna Pérenna avait lieu le 15 mars.
A cette date, les bonnes moeurs romaines étaient
momentanément oubliées. Hommes et femmes mélés
s’enivraient de vin et les jeunes filles chantaient des
chansons obscénes. A I'époque augustéenne, bien que
toujours célébrée dans les classes populaires, elle gardait
une origine obscure. Ovide en propose trois contes
étiologiques. Dans la premiéere version, Anna, sceur de
Didon, apres sa fuite de Carthage suivie d’'une longue
errance, fut transformée en nymphe pour échapper a la
jalousie de Lavinie, épouse d’Enée, qui avait recueill;
I'infortunée exilée. Plongée dans les eaux intarissables du
Numicius, elle aurait pris le nom d’Anna Pérenna, Anna
I'intarissable. Le récit est charmant, mais, plus qu'un mythe
fondateur, il faut y voir le plaisir tout personnel d’'un Ovide qui
s’offrait un addendum a la célébre Enéide de Virgile. Une
autre tradition apparemment fantaisiste fait état d’'une vieille
femme nommeée Anna, du village de Bovillae, qui offrait des
galettes aux Romains menacés de mourir de faim lors d’'une
bataille, et ce, a une époque aussi ancienne qu’indéterminée.



Les Romains lui auraient éleve une statue pour la remercier.
Ce récit ne semble pas en adéquation avec le climat
licencieux et joyeux de la féte d’Anna Pérenna. Aussi, la
troisieme version parait plus adaptée. En offrant a Anna
Pérenna de placer sa féte dans son mois, le dieu Mars lui
demanda de l'aider a obtenir les faveurs de Minerve. Aprés
avoir laissé longtemps patienter le dieu, Anna Pérenna entra
dans la chambre nuptiale, dissimulée sous son voile. Mars se
précipita sur elle, fou de désir. Alors, il découvrit que la
femme sous le voile n’était pas la vierge Minerve, mais Anna
qui s’était substituée a elle. Mars s’en trouva humilié et cette

plaisanterie aux dépens de ses ardeurs viriles déclencha

I'hilarité chez les dieux'®®. C’est a cette version qu’Ovide préte

I'origine des chants obscenes entonneés durant la féte d’/Anna
Pérenna qui rappellent 'usage de chanter des chansons
grivoises en accompagnant la mariée chez son époux.

Le mythe d’Anna et de Mars reprend le theme de 'amant
raillé (amator elusus). Le mythe met en scéne « un homme

viril [...], incapable de maitriser sa sexualité, attiré dans un

piége par la séduction d’'une femme™ ». Ne peut-on y voir

également une fable moralisatrice ? Mars est puni d’avoir
désiré une déesse vierge. Par extension, les hommes
devaient respecter les femmes qui n’étaient pas sexuellement
disponibles, c'est-a-dire les matrones et les vierges, sans
quoi ils s’exposaient a des sanctions judiciaires.

La signification de la féte d’Anna Pérenna ne s’arréte pas
la. La divinité veillait également au passage de la vierge vers

la vie de matrone. Chez Martial, Anna Pérenna se réjouit du

sang des vierges'™, celui de la défloration. Ce passage a la

sexualité legale S'illustrait dans la féte par les chansons
obscenes qui pouvaient avoir un réle éducatif ou, tout du
moins, démystifiaient la sexualité. Mais surtout le rire que ces
mots défendus engendraient avait une valeur apotropaique.
En faisant entrer les vierges dans la sexualité des femmes,



Anna Pérenna veillait a la fécondité des humains et, par

extension, a celle de la Terre. Les réjouissances de cette féte

portaient en elles I'espérance du bonheur & venir'”.

Fortuna Virilis et Vénus Verticordia

Aux calendes d’avril, c’est-a-dire le premier jour de ce

mois1—72, les femmes célébraient le culte de deux divinités,

Fortuna Virilis et Vénus Verticordia. Ces rites présentaient

des traits communs. Fortuna Virilis était probablement la plus

archaique'™. Les origines de la Fortuna des Romains sont

anciennes, obscures et complexes. Fortuna n’était pas
gu’une déesse de la chance ou du hasard, elle revétait des
épicléses distinctes qui lui conféraient des fonctions
différentes. Le culte de la Fortuna Virilis, dont le temple

aurait été érigé par Servius Tullius™™®, semblait avoir pour
finalité la protection des hommes. Paradoxalement, le culte
était pratiqué par des femmes. Cependant, nous verrons que
ces deux aspects de la divinité ne sont pas antinomiques.

A I'époque augustéenne, on célébrait Vénus Verticordia le
méme jour. Son culte apparut peu de temps apres I'adoption
de la Vénus du mont Eryx dont elle est une sorte

d’« antidote », pour reprendre les termes de Pierre Grimal™™.
La Vénus qui « change les cceurs » avait pour mission de
détourner les matrones et les vierges des amours interdites
en préservant leur pudeur. C'était une sorte de Vénus aux
amours assagies servant de modele aux matrones. La
creation de cet avatar vénusien ne pouvait voir le jour que

dans un contexte ou les Romains craignaient un relachement

des moeurs™®. La statue de la déesse fut consacrée en

204 av. J.-C. Le choix du modele de la statue révele la
volonté des Romains de faire de cette Vénus une garante de
la vertu. Effectivement, on choisit, parmi les matrones des
plus nobles familles, une certaine Sulpicia pour ses grandes
qualités morales. En 114 avant notre ere, apres le scandale



de linceste de trois vestales, on voulut intensifier les
honneurs rendus a cette Vénus afin qu’elle protégeat mieux
les cceurs en lui érigeant un temple dont I'emplacement est
aujourd’hui oublié.

Ces deux cultes simultanés opposaient les matrones aux
prostituées. L'un des rituels communs consistait en un bain.
Vénus \Verticordia était desservie par des femmes de la
bonne société (honestories) et le culte de la Fortuna Virilis, a
contrario, s’adressait aux femmes de plus basse condition

sociale (humiliores)'”. Cette distinction est clairement établie
dans les Fastes d’Ovide lorsqu’il s’adresse aux dévotes de

Fortuna Virilis en ces termes : « Vous qui ne portez ni

bandelettes ni longues robes'”®. » Les femmes désignées par

ce vers sont évidemment les courtisanes, les prostituées et
toutes les femmes qui, d’'une maniére générale, étaient
|également privées du port de la tunique matronale (stola)
ainsi que des autres attributs de la femme mariée comme les
bandelettes qui servaient a nouer la chevelure. Durant le

cérémonial, les prostituées devaient se baigner avec la statue

dans les thermes des hommes'®. Ce culte archaique, qui

perdurait a I'époque augustéenne, s’intégrait aux cultes de
fécondité célébrés au mois d’avril. Le bain pris par des
femmes nues dans les thermes des hommes permettait de
faire passer les jeunes garcons dans la catégorie des
hommes (uiri) et de stimuler leurs forces procréatrices.
Seules les courtisanes pouvaient accomplir cette cérémonie
qui passait par I'exhibition de leur corps nu. L'ensemble de
ce rite était lié a la magie amoureuse et érotique. Si I'on en
croit Ovide, Fortuna Virilis avait aussi le pouvoir de masquer

les défauts physiques des femmes aux yeux de leurs

amants'®. Le culte avait ainsi pour objectif d’augmenter

I'attraction sexuelle des officiantes, femmes qui n’avaient pas
a défendre leur réputation. En effet, les prostituées



travaillaient nues ou vétues de vétements élégants et
recherchés mais qui laissaient entrevoir leurs appas.

Vénus Verticordia, quant a elle, était baignée par les
officiantes, qui se purifiaient dans l'eau a l'instar de la
déesse. La Vénus honorée par les matrones avait

incontestablement un c6té moralisateur'®. Les aspects
érotiques de Vénus étaient centrés sur une purification des
désirs charnels qui devaient rester tournés vers le mari dans
un but procréatif. II| semble que ces ablutions aient eu lieu
dans la vallée du Grand Cirque, théatre des événements du

rapt des Sabines, ce mythe qui fonde le mariage romain™®.
Finalement, le bain des matrones et celui des prostituées

avaient le méme but sexuel : stimuler les forces procréatrices

de I'eau pour rendre les épouses fécondes et les hommes

virils123,

Les Nones Caprotines

Les Nones Caprotines, dont la déesse tutélaire était Junon
Caprotina, se déroulaient le 7 juillet. Ce culte réunissait les
matrones et les autres femmes dans une méme dévotion ou
chacune avait son réle a jouer. D’'une part, les matrones se
rendaient auprés d'un figuier sauvage sacré ou elles

banquetaient'® et observaient des rituels dont on ne sait pas

grand-chose sinon que le bois de l'arbre et sa séve étaient

utilisés'®, vraisemblablement dans le cadre de rites de

fécondité™. On prétait aux figues qui mQrissaient alors un
pouvoir fécondant, et les femmes buvaient ou se frottaient
avec la seve blanche du figuier. La figue était assimilée au
sexe féminin et revétait une fonction prophylactique™’. La
séve blanche du figuier évoquait, quant a elle, la semence
masculine. En outre, le bois de figuier était utilisé pour tailler
des effigies de Priape™®, dieu ithyphallique protecteur des
vergers.



D’autre part, les prostituées et les esclaves, habillées en
femmes libres en souvenir d’'un épisode de I'histoire ou elles

s’étaient fait passer pour des matrones auprés des ennemis

de Rome pour les protéger'™, faisaient des simulations de

combats et provoquaient les hommes™. Elles rappelaient

ainsi aux Romains qu’elles les avaient aidés face a leurs
ennemis en se battant a leurs co6tés et en préservant
I’honneur des matrones par une duperie vestimentaire. Ce
faisant, les femmes de condition inférieure confirmaient leur
utilité et leur réle social, celui de protéger les matrones du
désir masculin en le détournant sur elles.

Les Nones Caprotines fédéraient toutes les femmes tout
en marquant fortement leurs fonctions sociales. Pendant que
les matrones étaient occupées a des rituels de fécondité
censés les aider a remplir leur fonction sociale en devenant
meres, les autres femmes distrayaient les hommes en
canalisant leurs pulsions sexuelles au profit des matrones.

La Bonne Déesse

Le culte de la Bonne Déesse (Bona Dea) était déja tres
ancien et intriguait fortement a I'époque augustéenne. i

s’agissait du seul culte strictement interdit aux hommes™.
L'identité de la Bonne Déesse est assez trouble. Certains
recits étiologiques relayés par Macrobe ['assimilaient a
Proserpine, a Hécate, a Médée ou a une pudique fille de
Faunus™. Cette derniére version justifiait un certain nombre
de pratiques liées au culte.

Les fétes de la Bonne Déesse se déroulaient en deux

temps. La premiére féte avait lieu au temple, probablement

construit sur I'’Aventin, le 1% mai’®. Aucun homme n’était

admis dans la demeure de la déesse.

La seconde célébration avait lieu en décembre dans la

maison du consul ou du préteur™, c'est-a-dire dans la

demeure d’'un haut magistrat, en présence des vestales. La



célébration eut lieu chez Cicéron en 63 av. J.-C. et chez

Jules César I'année suivante™. Cette derniére fut entachée
d’'un terrible scandale grace auquel nous connaissons
quelques éléments sur le déroulement des festivités. Ces
fétes devaient attirer les faveurs de la déesse sur le peuple et
bénéficiaient de I'appui politique des deux plus importants
magistrats dont I'épouse ou la mere présidaient Ia
célébration. Alors que le culte était célébré chez Jules César
sous la direction de son épouse Pompéia et de sa mere
Aurélia, le jeune P. Clodius Pulcher s’introduisit dans la
maison déguisé en femme. Il voulait y rejoindre sa maitresse,

Pompéia. Le jeune homme fut promptement démasquée et les

femmes voulurent chatier celui qui avait offensé les dieux™.

Le fait que les femmes réclament une punition pour le
curieux prouve limportance religieuse de ce culte et le
respect qu’elles lui accordaient.

Le culte de la Bonne Déesse conservait ses secrets pour
les hommes, qui nourrissaient a son encontre une certaine
curiosité ou qui, a linstar de Juvénal, colportaient des
medisances apparemment fantasmeées. Lors des céremonies,
les matrones pratiquaient des activités qui n’étaient
normalement pas admises. Elles sacrifiaient une truie alors
que, d’ordinaire, le sacrifice animal était I'affaire des hommes.
Pis encore, elles consommaient du vin, ce qui était interdit
aux origines de Rome. Ce vin prenait alors le nom de lait et

était contenu dans un récipient appelé pot de miel™. Ce
subterfuge était censé contourner le tabou ancestral. Selon
Macrobe, cet interdit puisait son origine dans le mythe de

Faunus qui aurait tenté d’abuser de sa fille en I’enivrant.

Pour Plutarque, la Bonne Déesse, cette fois épouse de

Faunus, aurait été tuée par ce dernier pour avoir abusé du
vin. Les deux consequences negatives du vin sont illustrées
dans ces deux versions du recit : la perte des inhibitions, qui



fait courir le risque d'une sexualité interdite, et la crainte du
vin comme abortif.

Sous I'Empire, l'interdiction de la consommation de vin
était tombée en désuétude depuis longtemps. Pour Juvénal,
boire aux fétes de la Bonne Déesse était une prémisse a
toutes les débauches, et selon lui les femmes, grisées par
I'alcool, se livraient a tous les débordements, y compris

sexuels™. Bien s(r, la vision de Juvénal n’est pas a prendre
au pied de la lettre, car elle met en avant la crainte masculine
de la liberté sexuelle des matrones qui met en danger leur
descendance en leur autorisant momentanément les
privileges des prostituées : le vin, la musique et la danse
sans la surveillance des hommes.

Loin d’étre I'occasion de se dévergonder, les cérémonies
de la Bonne Déesse celébrées en présence des vierges
vestales permettaient de renforcer les matrones dans leurs
fonctions sociales.



LES CULTES EXOTIQUES

Les cultes exotiques ont toujours été accueillis avec
circonspection quand ils risquaient de remettre en cause
I'ordre établi, qu’il fat politique ou social. Deux de ces cultes
comportaient des aspects qui inquiéterent les hautes
autorités romaines et subirent des persécutions avant d’étre
finalement tolérés.

Les Bacchanales

L'un des cultes les plus sulfureux dans lequel intervenait
une dimension érotique était sans conteste les Bacchanales
qui jetaient les participants dans des transports extatiques. Il
a connu une lourde répression un siécle et demi avant
I'établissement de I'Empire avant d’étre a nouveau toléré
sous une forme assagie. Selon Ovide et Tite-Live, les

mysteres de Bacchus trouvaient leur origine en Gréce dans

le culte de Dionysos®®. lls seraient arrivés jusqu’a Rome en

passant par I'ltalie du Sud par I'entremise d’'un obscure devin

grec qui, pour attirer les prosélytes, avait ajouté aux

cérémonies nocturnes le vin et la recherche des plaisirs®". Il

est étonnant de constater que, selon Tite-Live, il fallGt un
devin grec pour ajouter I'usage du vin dans un culte dédié au
dieu du vin lui-méme. Cela prouve que ces récits historiques
antiques n’étaient que de pures inventions ayant pour but de
désavouer le culte bachique.

D’autres divinités entouraient le dieu pourvoyeur de vin.
Ovide évoque entre autres les Pans, les Silenes, les Satyres,



les Nymphes ainsi que Priape®=. Il se disait qu’en I’honneur

de ces dieux festifs les initiés se livraient a des orgies alors
célébrées au pied de I’Aventin dans un bois sacré. En grec
ancien, le mot orgie désignait une féte religieuse en
I’honneur de Dionysos. Ovide, dans sa description poétique

d’'une Bacchanale, évoque la nudité des nymphes et la

tension sexuelle ambiante favorisée par le vin®®.

Cette religion a mysteres s’ouvrait aux hommes et aux
femmes. Cela était percu comme quelque chose de plutdt
subversif aux yeux des Romains. La célébration des
Bacchanales aurait été I'occasion de pratiques sexuelles qui

n’étaient pas habituellement admises. Dés le I° siécle av. J.-
C., des rumeurs commencérent a courir. Cérémonies de
toutes les débauches, elles auraient masqué des viols, des
meurtres et des trafics d’influence. Il est aisé d'imaginer que
les Romains ont dU craindre des complots venant de cette
organisation secrete qui malmenait la coutume des anciens

(mos maiorum). Aussi deux consuls furent-ils désignés pour

lutter contre celle-ci®®*. En 186 av. J.-C., [Iaffranchie

prostituée Hispala Faecenia dénonca au consul Postumius le
complot que tramait Duronia et son second mari contre le fils
du premier lit de cette derniére et amant d’Hispala, le jeune
Aebutius, pour s’emparer de ses biens. Elle fit une déposition
édifiante sur les mystéeres bachiques en expliquant qu’au
départ le culte ne concernait que les femmes et se déroulait
pendant la journée avant qu’'une prétresse campanienne
nommeée Paculla Annia ne bouleversat la cérémonie en
initiant ses deux fils pendant la nuit. Dés lors, les
Bacchanales étaient devenues I'occasion de débauches sans
nom ou les mystes en transe faisaient subir toutes sortes de
violences et d’abominations aux nouveaux initiés dont I'age
n'excédait jamais vingt ans. Hispala donna une image tres
alarmiste de la secte en expliquant qu’elle se composait déja

d’un peuple entier™. Dés lors, un sénatus-consulte®® fut



voté pour mettre fin aux activités de la secte en dénoncant la

véritable gangréne que les initiés représentaient?”’. Les
longues harangues des magistrats reproduites et réécrites
par Tite-Live donnent la mesure du scandaleux de cette
affaire. Pour Pierre Grimal, c’est la crainte des complots
politiques que pourrait mener une institution secréte trop
puissante contre le pouvoir en place qui poussa les
magistrats a mettre un terme aux Bacchanales, sans compter

la peur d’'une montée en puissance des fanatismes religieux

contre le mos maiorum®®. Cela est perceptible dans le

discours du consul qui accusa les femmes d’avoir perverti les
cérémonies et de compter parmi les mystes des efféminés

ivres qui n‘avaient plus leur place ni dans I'armée ni dans les

assemblées de citoyens®®.

Jean-Marie Pailler avance une autre raison : la crainte
d’'une société secrete matriarcale ou les trés jeunes hommes
étaient initiés par des femmes plus agées a qui ils étaient
soumis. Ce rite se mettait donc en opposition avec la société

patriarcale romaine en concurrencant les rituels familiaux et

civiques traditionnels=°.

Le récit de la répression des Bacchanales de Tite-Live
comporte un certain nombre d’aspects érotiques. La
dénonciatrice de la secte est une jeune affranchie prostituée
initice malgré elle dans sa jeunesse. Une prostituee était
normalement frappée d’infamie et ne méritait le respect de
personne. Or Tite-Live insiste sur le fait qu’Hispala était
moralement au-dessus de sa condition. Elle était, de surcraoit,

généreuse et fidéle envers son amant*". Ces deux qualités
étaient attendues d’'une matrone mais non d’'une prostituée.
Hispala est I'archétype de la putain vertueuse. Pour avoir
sauvé un citoyen et la patrie du danger des Bacchanales,
elle fut remerciée en devenant officiellement une matrone
lavée de lI'infamie de son ancienne condition. Le fait qu’elle
soit une prostituée renforce, dans le récit, I'hnorreur des



débauches des bacchanales, car méme une femme dont le
meétier est d’assouvir des désirs sexuels se montre choquée
par ce qu’elle a vu lors de ces cérémonies.

La morale sous-jacente de cette histoire apparait alors. Un
citoyen romain ne devait en aucun cas accepter ou
rechercher des rencontres sexuelles hors du cadre établi par
la société. Lors des Bacchanales, les jeunes hommes
pouvaient avoir des rapports actifs ou passifs avec d’autres
hommes de méme statut qu’eux ou avec des femmes
mariees en justes noces, ce qui était rigoureusement interdit.

Les Bacchanales furent donc prohibées parce qu’elles
représentaient une véritable menace a la fois sociale,
politique et religieuse, alors qu’elles étaient, au départ, des
soupapes de sécurité permettant aux uns et autres, et
surtout aux femmes, d’échapper au quotidien pendant
quelques jours pour mieux y revenir. Cette licence temporaire
avait été vue par les Romains comme une attaque perpétrée

contre l'ordre établi#*%. D’ailleurs, le procés fait aux Bacchants
revétit bien des aspects plus politiques que religieux car ils
furent accusés de conjuration. De nombreux mystes
auxquels on reprochait de graves crimes furent condamnés a
mort. Toutefois, le culte dionysiaque ne disparut pas pour

autant?™. Il prit un caractére plus intime et spirituel®™.
Quelques dizaines d’initiés se retrouvaient dans les temples
ou des maisons aménagees pour se livrer aux activites
classiques de tous les colleges religieux. La grande
megalographie de la villa des Mysteres de Pompéi est

'exemple d’un culte bachique assagi au * siécle av. J.-C.
mais toujours dirigé par des femmes, a linstar de la
maitresse de la villa. En outre, un temple dédié aux divinités
dionysiaques situé a moins d'un kilométre de Pompéi
continua a fonctionner jusqu’a la destruction de la ville par le
Vésuve=". Cela atteste du vif intérét que la Campanie avait



depuis plusieurs siecles pour le culte bachique dans lequel
les femmes continuérent a jouer un réle non négligeable.

Le culte d’Isis

Le culte d’Isis, originaire d’Egypte, arriva & Rome aprés
avoir subi plusieurs mutations et syncrétismes depuis
I'’époque ptolémaique. La magicienne du Nil, symbole de vie,
se fondit petit a petit avec Hathor, lo, Aphrodite puis Vénus
chez les Romains pour devenir une divinité préposée a
I'amour en tant que principe de vie, a I'amour sexuel mais
aussi a l'amour filial en protégeant notamment Iles

grossesses=®. Dés le I° siécle av. J.-C., des temples furent
dédiés a Isis dans de nombreuses villes campaniennes telles
que Pouzzoles, Herculanum, Pompéi, Naples ou encore
Stabies avant que Rome n’accueille finalement la déesse. Le
culte connut plusieurs difficultés avant d’étre réellement
accepté. Tous les colleges religieux, y compris celui des
Isiaques, furent dissous en 64 av. J.-C., puis les cultes d’Isis
et de Sérapis furent interdits dix ans plus tard avant d’étre a
nouveau tolérés en 43 avant notre ere. Toutefois, Auguste, se

méfiant des divinités orientales, interdit ces cultes dans

'enceinte du pomerium*?. Cette méfiance avait des

fondements politiques. L’Egyptier)ne Isis rappelait au
vainqueur d’Actium une autre Egyptienne. Antoine et
Cléopatre ne se faisaient-ils pas surnommer le nouveau

Dionysos et la nouvelle Isis*® ? Alors qu’Octave et Antoine se
livraient une guerre sans merci pour le pouvoir, les Romains
n'avaient-ils pas craint de voir I'Orient, ses dieux et ses rois
annexer la Ville ? Méme si le conflit avait tourné a I'avantage
d’Octave et qu'Antoine et Cléopatre fussent morts, la peur
d’une invasion orientale qui ébranlerait le pouvoir en place
restait présente dans son esprit. Des lors, on comprend
mieux sa circonspection vis-a-vis des Isiaques et d’Isis elle-
méme.



Dans un premier temps, Isis s’attira d’abord les faveurs

des classes populalresm. Les vestiges archéologiques de
Pompéi prouvent qu'une grande majorité de dévots étaient
des esclaves, des affranchis ou des clients de grandes

maisons. Le culte possédait une dimension eschatologique®”
propre aux religions orientales qui offrait une sorte
de renaissance aprés la mort vers une vie plus pure. Cela
était inexistant dans la religion romaine traditionnelle et les
élites allaient finalement se laisser séduire et s’emparer des
prétrises les plus importantes.

Les membres les plus nombreux du college des Isiaques
étaient les femmes et en particulier les courtisanes, car la
déesse se souciait tout particulierement des intéréts de ces

dernieres, y compris de leur sexualite. Le satiriste Juvénal la

surnomme « lIsis, la déesse-maquerelle®’ ». Elle veillait

notamment au bon déroulement des grossesses. Ovide
adresse ainsi une longue priere a Isis pour qu’elle sauve la

vie de sa fidele dévote, Corinne, en danger de mort a la suite

d’'un avortement malheureux®?.

En dépit du fait qu’Ovide laisse malgré tout entendre que
le temple d’Isis était un lieu de rencontre pour les amours
passageres, le culte de celle qu’il surnomme la génisse de

Memphis ou de Pharos® exigeait une certaine rigueur
sexuelle. Lors de certaines fétes, des périodes d’abstinence
étaient requises et celles qui avaient fauté étaient tenues de
faire pénitence®*. Pourtant, Properce semble montrer une
certaine défiance face a ces femmes de petite vertu qui
fréquentaient le temple de [I'Alexandrine. Il cite une
maquerelle sans foi qui encourageait sa protégée a vendre
ses faveurs a prix d’or avant de simuler le fait d’étre dans les
jours de pureté consacres a Isis pour se débarrasser de
I'amant ruiné=.

La derniere grande perseécution contre les Isiaques eut
lieu en 19 sous le principat de Tibere. Elle aurait été



provoquée par une affaire d’adultére relatée par Flavius
Josephe. La noble matrone Paulina, reconnue pour ses
vertus, exercait une prétrise au temple d’lsis de Rome. Le
chevalier Décius Mundus en tomba amoureux et chercha a la
séduire. Il lui offrit des cadeaux, des sommes d’argent folles
pour une seule nuit avec lui, mais rien ne put fléchir cette
descendante de Lucrece. Le chevalier, accablé par ces refus
obstinés, se résolut a se laisser mourir quand une affranchie
de son pére, nommée |dé, « experte en toutes sortes de
crimes », lui proposa de soudoyer des prétres du temple
d’Isis pour tendre un piege a Paulina. Un prétre invita cette
derniere a passer une nuit au temple a la demande du dieu
Anubis. Cette pratique porte le nom d’incubation ; le verbe
incubare en latin désigne le fait d’étre couché dans un
temple pour attendre les songes envoyeés par la divinité puis
les interpréter. L'époux, qui avait confiance en Paulina, n’y fit
aucune objection. Seule dans le temple, toutes lumieres
éteintes, elle se laissa approcher par celui qu’elle croyait étre
Anubis et se donna a lui. Paulina se vanta aupres de ses
amis d’avoir été I'élue du dieu. Que l'on y crit ou pas,
personne n'osa remettre en cause sa vertu. Hélas, Mundus,
croisant la jeune femme, lui fit comprendre que c’était bien lui
et non Anubis qui avait partagé sa couche. Sans étre aussi
excessive que Lucréce, en apprenant I'adultére qu’elle avait
commis malgre elle, Paulina réclama vengeance a son mari
avec toute la pantomime de l'affliction et I'affaire fut portée
devant Tibere. L'empereur prit des sanctions exemplaires. I
fit crucifier les prétres complices ainsi qu’ldé, raser le temple
et jeter la statue d’Isis dans le Tibre. Mundus, quant a lui, fut

condamné a 'exil®®. Ce dernier, qui était un chevalier romain,
ne pouvait pas recevoir le méme chatiment que les prétres
étrangers et l'esclave Idé, la mort infamante en croix étant
réservée a ceux qui n’étaient pas citoyens romains.

Flavius Josephe relate I'histoire de Paulina parce qu’elle
se déroula au moment méme ou des Juifs étaient expulsés



de Rome pour une affaire d’abus de confiance et

d’escroquerie®”. L'adultére de Paulina était une affaire assez
extraordinaire qui s’apparentait a un viol en dépit du
consentement de la victime. Le fait qu’elle ait demandé le
chatiment des coupables devait étre percu comme un gage
de sa bonne foi. Cependant, I'affaire mettait un exergue des
dysfonctionnements et des corruptions au sein du clergée
isiaque qui devaient étre fermement condamnés parce qu’ils
menacaient, a l'instar des Bacchanales, les bonnes mceurs
romaines et la vertu des matrones. La disgrace d’Isis dura
peu de temps, car Caligula, qui se trouvait beaucoup
d’affinités avec les cultes égyptisants et les coutumes
ptolémaiques, ordonna la reconstruction du temple sur le
Champ de Mars. Aprés cela, le culte d’Isis ne fut plus remis
en cause et compta des sympathisants toujours plus
nombreux. Les matrones, entre autres, participaient

activement aux fétes de novembre consacrées a Osiris dont

la renaissance garantissait les bonnes récoltes a venir®.

Isis a parfois été percue comme une divinité lascive qui
importait d’Orient des pratiques sexuelles inappropriées chez
les Romains. En réalité, le culte et les dévots d’Isis
s’inscrivaient dans une exigence de pureté et de moralité

eélevée en preésidant tant aux aspects spirituels que

physiques de I'amour®.

La religion se composait en partie de cultes qui
encourageaient les matrones a respecter des exigences de
pureté en adéquation avec leur rble social. En cela, la
religion romaine a contribué a encadrer la sexualité des
matrones. Les vestales, exemptes de toute souillure sexuelle,
représentaient le plus haut degré de pureté. Les non-
matrones prenaient part a des cultes qui favorisaient leur
attractivité sexuelle dans le but de stimuler la virilité des
citoyens. Certains cultes réunissaient et discriminaient



simultanément les matrones et les autres femmes lors de
cérémonies ou chacune était confortée dans son réle. Les
cultes a mysteres ou etrangers pouvant ébranler la morale
sexuelle inquiétaient les Romains, mais, derriere ces
préoccupations, se dissimulaient souvent des craintes d’ordre
politique. La mythologie religieuse et la mythologie politique
ont balisé de concert les chemins de |la sexualité féminine en
créant une morale a la fois profane et sacrée.



CHAPITRE 1l

LES INTERDITS



LES MESALLIANCES

Divorces et remariages

Chez les citoyens et principalement dans les classes les
plus élevées, le mariage relevait d’'une stratégie grace a
laquelle on batissait des alliances entre les familles. Ainsi,
pour faire de Pompée son allié, Jules César lui donna sa fille
Julia en mariage. Apres la mort de cette derniere, leur amitié
n'avait plus de raison d’étre.

Si la monogamie était une regle, les femmes pouvaient
contracter plusieurs unions successives des lors que le cadre
fixé par la loi n'était pas outrepassé. Les séparations entre
époux pouvaient étre unilatérales a la demande du mari — on
parlait alors de répudiation. Si la séparation était voulue
bilatéralement, il s’agissait d’'un divorce. Celui-ci n’était
juridiguement possible que dans le cadre d’'un mariage sine
manu, c'est-a-dire d’'un mariage dans lequel I'’épouse restait
sous la tutelle de son pére ou d’un autre tuteur légal. Sous
I'Empire, la procédure de divorce était tres simple. L'époux
n'avait qu’a dire a celle qui allait devenir son ex-femme : Tuas

res tibi agito, « reprends tes affaires », devant sept témoins

citoyens®? et celle-ci rentrait chez son pére sans autre forme

de proces. La prosopographie des femmes de [lordre

sénatorial au I’ siécle de notre ére montre que le phénomene

du divorce était loin d’étre majoritaire>'. L'épigraphie offre

certes beaucoup d'exemples de femmes divorcées et
remariées, mais il est aussi question de mariages longs et



uniques. Les Romains vouaient une grande admiration aux
femmes qui n'avaient connu qu’un seul homme dans leur vie,
les uniuirae, qui étaient percues comme les plus chastes, les
plus pudiques, les plus dignes. Malgré cet idéal social,
I'empereur Auguste encouragea le remariage des personnes
encore fécondes du moment que cela obéissait aux regles
fixées par la loi.

Les unions prohibées

Auguste se posa toujours, face au Sénat et au peuple,
comme le restaurateur de la République et de I'ordre moral. i
promulgua plusieurs lois destinées a favoriser le mariage, la
procreation et la conservation des élites. Il est admis que,

depuis le I siécle av. J.-C., les moeurs se firent moins
rigoureuses et notamment dans les classes sociales les plus

aisées®*. Une certaine proportion de femmes riches, dont la

célébre Clodia®® était le parangon, faisait frémir de colére les

plus conservateurs des Romains. Ce tableau donne
I'impression d’'un délabrement des moeurs contre lequel
Auguste voulut lutter par ses lois sur la famille. Cependant, il
convient de ne pas prendre pour une généralité ces
évocations de moeurs dissolues qui ont alimenté les

fantasmes des réalisateurs de péplums du xx° siecle. Au
travers de ses lois, Auguste chercha a renforcer les élites en
leur imposant une certaine endogamie et en encourageant la

natalité. La loi lulia de maritandis ordinibus, promulguée en

18 av. J.-C. selon Dion Cassius®*, se donnait cette mission.

Cette loi encourageait les citoyens a la procréation par un

systéme de récompenses fiscales*® pour ceux qui avaient

mis au monde au moins trois enfants**. Lobjectif non

dissimulé était d’encourager la natalité. Au contraire, les

célibataires et les couples qui demeuraient sans enfants

étaient soumis & des incapacités fiscales®’.



Le deuxiéme volet de la loi fixait des interdictions
matrimoniales dans l'ordre sénatorial et a I'ensemble des
citoyens nés libres dans le but de maintenir la pureté du
sang des élites et des citoyens en prévenant les
mesalliances. La loi interdisait aux sénateurs et a leurs
descendants jusqu'au troisieme degré d'épouser des
personnes issues des classes sociales les plus basses. Cette
interdiction touchait ceux dont I'un des parents au moins

pratiquait les métiers de la scene, les affranchis, les

prostitués, les souteneurs et les femmes adultéres*®. Ces

meétiers ou ces flétrissures étaient infamants et constituaient
une souillure sociale dont devaient se protéger les élites.

La loi Canuleia de 445 av. J.-C. autorisait les mariages
entre les membres du Sénat et de la plebe. Elle engendra
des troubles politiques, car les patriciens d’alors n’étaient pas
favorables a ces échanges matrimoniaux. lls considéraient

que de telles alliances allaient contaminer leur sang et

bouleverser I'identité de leur groupe®®. lIs jugeaient que les

plébéiens leur étaient inférieurs. Cette infériorité était
symboliquement véhiculée par le sang, ce qui avait
naturellement débouché sur un interdit matrimonial
finalement levé par la loi Canuleia. Toutefois, 'endogamie au
sein de l'ordre sénatorial demeura la regle sous I'Empire.
Selon les statistiques, moins de 20 % des mariages dans
I'ordre sénatorial auraient été mixtes. Lorsque ses membres
étaient amenés a se marier avec un membre d'un ordre
inférieur, ils choisissaient de préférence un candidat dans
I'ordre équestre ou décurional. Il semblerait également que
les mariages mixtes aient été plus rares pour les femmes que

pour les hommes, car elles étaient les dépositaires du sang

et de la noblesse de leur ordre®®.

La loi de maritandis ordinibus donnait un cadre Iégal a ce
qui était considéeré alors comme des unions prohibees, mais
ces relations n’étaient pas totalement interdites pour autant.



Les hommes pouvaient fréquenter des prostituées en toute
sérénité ou avoir des concubines esclaves ou affranchies a
condition de ne jamais les épouser et de ne pas reconnaitre
les enfants nés de ces relations.

La crainte de la souillure servile

’esclave était une sorte de sous-homme. S’il était bien

pourvu d’humanité”, il était dénué de dignité, comme

amputé de toute forme d’honneur et d’'amour-propre, devant
réepondre sans discuter aux désirs de ses maitres en se
montrant loyal et obéissant. La vente d’esclaves était une
situation passablement humiliante. Ceux-ci étaient dénudés,
palpés, observés. L'esclave nu, sans pudeur a défendre ou a

ressentir, n’était plus que I'objet d’'une transaction®*. Comme
il ne possédait pas son propre corps, il portait une flétrissure
qui lui était inhérente, imprimée dans sa chair et dans son
sang, et qu’il transmettait en héritage a ses enfants
biologiques.

Une proportion indéterminée d’esclaves, achetés dans ce
but ou non, devait assouvir les desirs sexuels de leur maitre,
voire de leur maitresse, sans étre réellement en mesure de
protester, car tout ce que voulait le maitre était juste et bon

comme le rappelle naivement Trimalcion dans le Satiricon de

Pétrone®™. Les diverses sources prouvent que les rapports

sexuels entre maitres et esclaves ont toujours existé. Les
hommes libres étaient autorisés a avoir des relations
sexuelles avec toutes les femmes esclaves qui leur
plaisaient. La seule limite de la bienséance consistait a ne
pas avoir de rapports avec les esclaves d'un autre
propriétaire sans que celui-ci ne les prostitue. L'esclave étant
I'objet de son maitre, c’était usurper le bien d’autrui que de
profiter du corps de I'esclave d’'un autre®*. Si les relations
hommes libres-esclaves étaient souvent éphémeéres, d’autres
étaient durables et se muaient en concubinage. Les hommes



étaient autorisés a affranchir une esclave pour I'épouser®,

encore que cela fat interdit aux sénateurs par les lois lulia et

Papia Poppaea, sauf dérogation impériale®®. Les filles de

sénateurs pouvaient épouser un affranchi si elles avaient

exerceé au préalable le métier de prostituée ou d’actrice, car

elles avaient déja perdu la dignité inhérente a leur rang=*.

Dans tous les cas de relations sexuelles entre hommes libres

et esclaves, les enfants a naitre héritaient du statut juridique

de leur mére et étaient eux-mémes des esclaves®:.

La sexualité entre la maitresse de maison et l'esclave

n’était pas permise mais n’était pas inexistante pour autant*.
La femme mariée qui se livrait a la débauche avec un esclave
tombait sous le joug de la loi sur I'adultére. La femme libre
amante d’'un esclave souillait sa matrice de la flétrissure
servile, elle corrompait son sang et sa progeéniture ne pouvait
plus étre considérée comme exempte des miasmes de la
servitude.

L'ensemble des lois régissant les rapports sexuels entre
libres et esclaves visaient a protéger les femmes libres et, par
extension, l|'ensemble des citoyens ainsi que, plus
spécifiqguement, les familles sénatoriales de la souillure
servile qui se transmettait par le sang. Comme I'a montré
Philippe Moreau, ce phénomene de protection des élites
s’expliqgue par un but purement eugénique : « Quelle que
soit la période considéree, une des principales
préoccupations législatives a été d’éviter la corruption du
monde des ingénus, de protéger cet univers du danger de

pourrissement social constitué par les esclaves®. »



L’'INCESTE

Le mot inceste (incestus) se rattache étymologiquement a
castus qui signifie connaissance et application des régles.
L'incestus exprimait la négation de castus, c'est-a-dire la
meconnaissance et la violation d’'une regle et I'impureté par
défaut d’abstention, tant dans les domaines concernant la

religion que dans ceux touchant a la nourriture ou a la

sexualité®!. Linceste était une infraction religieuse, morale,

sociale et juridigue extrémement grave. Nous privilégierons ici
I'’étude de l'inceste comme interdit sexuel en décrivant les
partenaires matrimoniaux prohibés pour les femmes.

Le pére et les ascendants

Les prohibitions matrimoniales sont les plus nombreuses
parmi les liens de parenté cognatiques. La prohibition du
mariage entre ascendants et descendants n’a jamais été
remise en cause. Hygin, dans sa liste de celles qui eurent

des unions sacriléges, ne cite que des femmes qui ont eu

des relations sexuelles avec leur fils ou avec leur pére®=.

Ovide a écrit un poéme a propos de la relation
incestueuse qui était sans doute la plus horrible aux yeux
des Romains : celle qui unit le pére a sa fille. De méme qu’on
invite les enfants a s’éloigner du poste de télévision avant la
diffusion d’images choquantes, Ovide commence le récit de
la métamorphose de Myrrha en ces termes : « Je vais
chanter une affreuse histoire ; retirez-vous, jeunes filles ;
peres de famille, retirez-vous ; ou n’ajoutez point foi a ce



récit ; ne croyez pas au forfait, ou, si vous y croyez, croyez
aussi au chatiment®. » Tout au long du récit, le poeéte
multiplie les mots relevant du champ lexical de I'horreur.
Dans ce conte qui touche a linterdit sexuel absolu, Myrrha
est tombée amoureuse de son pére. Elle est consciente de
ses sentiments qu’elle sait criminels, ce qui augmente
I'aspect terrifiant de son amour coupable et rend son histoire
particulierement horrible. Myrrha, dans un ultime sursaut de
dignité, chercha a se suicider avant de commettre
I'irréparable mais elle fut sauvée par sa nourrice qui favorisa
alors des rencontres secrétes avec son pére. La fille devint
I'amante du pére a la faveur de la nuit et finit par tomber
enceinte. Lorsque son péere découvrit qu’il avait partageé la
couche de sa fille, il chercha a la tuer. Celle-ci s’enfuit et,
aprés une errance de neuf mois, fut transformée en arbre a
myrrhe et ses larmes se changerent en encens. De cette

union incestueuse naquit Adonis®*. Outre [I'aspect
monstrueux de ce conte, Ovide insiste sur la dimension
criminelle de cet inceste, car il bouleverse les liens de
parenté : « Fille impie [...]. Toi, devenir la rivale de ta mére, la
maitresse de ton pére ! Faudra-t-il qu’'on t'appelle la sceur de
ton fils, la mére de ton frére®. »

L'interdiction de I'inceste entre ascendants et descendants
a pour but de restreindre, au sein de la famille, les rapports
sexuels au pére et a la mere pour ne pas perturber les liens

de filiation®®. Il était inconcevable d’étre simultanément
I'ascendant et le collatéral d’'un membre de sa propre famille.
Qutre le désordre terrestre causé par cet inceste, le
chatiment des dieux était également a craindre, car, selon
Ovide, l'inceste reléve de l'atteinte a la religion comme le

montre l'usage des mots crime (scelus) et impie (impia)

relevés dans la fable de Myrrha®’.

A la rencontre de la mythologie et de I'histoire, Suétone
rapporte que Caligula prétendait que sa mere, Agrippine



I’Ancienne, était née d'un inceste entre Julie et son peére,

'empereur Auguste. Cette assertion salissait la mémoire

d’Auguste selon Suétone®®, mais, pour I'historien, une telle

allégation n’était pas gratuite car se revendiquer comme
étant le fruit d’'un inceste n’avait rien de glorieux. Caligula
était sans doute attiré par une forme de pouvoir a la maniére
des pharaons pour qui les incestes permettaient de
transmettre le pouvoir a des descendants du méme sang en
excluant tous types d’alliances avec d’autres familles par une

stricte pratique de l'endogamie. L’allégation de Caligula

évingait 'humble Agrippa de son ascendance®®. Le bras

armeé d’Auguste n’avait aucun lien du sang avec les nobles
familles julienne et claudienne ou encore avec Marc Antoine,
qui se conduisit comme un monarque en Egypte. Dans
I'esprit de Caligula, étre le descendant de I'amiral était un
motif de honte plus certain que d’avoir une grand-meére
incestueuse avec le fondateur de la dynastie julio-
claudienne.

Mais l'inceste était également un moyen de diffamer ses

ennemis. Cicéron avait subi l'injure terrible d’étre accusé

d’inceste avec sa fille®. Quant a Tibére, il utilisa 'accusation

d’inceste avec sa fille pour faire tuer Sextus Marius et
s’approprier ses richesses. Dion Cassius, a linverse de
Tacite, n'’évoque pas un mobile financier pour expliquer
I'accusation de Tibére. Selon lui, Sextus Marius aurait fait en
sorte que sa fille, qui était fort belle, n'ait pas a subir les

avances de Tibére. L'empereur, par vengeance, aurait donc

accusé le pére d’inceste®™. Aucun crime sexuel n’égalait

I’'horreur d’une relation charnelle entre ascendants et
descendants dans la pensée romaine.

Le frere

Dans les Métamorphoses d'Ovide, Byblis, comme Myrrha,
commet le sacrilége d’aimer un membre de sa famille. L'objet



de son désir est son frere Caunus. Néanmoins, elle apparait
moins coupable que Myrrha car elle ignore longtemps la
nature exacte de ses sentiments. Petit a petit, le
comportement de la jeune fille ressemble davantage a celui
d’'une épouse qu’a celui d'une sceur. Quand elle se rend
compte qu’elle désire son frére criminellement, elle formule le
souhait de mourir pour prévenir son forfait. Mais elle se
résout finalement a avouer ses sentiments a son frére, qui,
horrifie, s’exile pour la fuir. Elle le poursuit et est finalement

métamorphosée en fontaine dont les larmes forment une

source intarissable®. Ici, le crime n’a pas été commis et

Caunus apparait comme la victime résistante a la libido
criminelle de sa sceur.

Les Heéroides relatent une autre histoire d’'inceste entre un
frere et une sceur. Cette fois, le crime est doublement
consommeé car Canacé et Macarée partagent les mémes
sentiments amoureux. Ovide préte ses mots a la lettre
d’adieu de Canacé, car celle-ci s’appréte a se suicider aprés
que son peére, Eole, a découvert qu’elle avait mis au monde
I'’enfant de son propre frére. Les personnages du mythe sont
profondément amoraux, car Canacé ne se repent de son
crime que lorsqu’elle découvre qu’elle est enceinte. Dans
I'espoir de cacher son état, elle essaye en vain plusieurs

drogues abortives=>.

De tous les récits d’inceste rapportés par Ovide, il s’agit
du seul ou I'homme consent de bon gré a linceste. A
I'inverse de Caunus, du pere de Myrrha ou d’Hippolyte,
Macarée n'est pas dupé par les desirs déréglés d’'une
parente et encourage la poursuite de l'inceste par ces
paroles : « Vis, sceur, 6 sceur trés chére, as-tu dit, et ne
perds pas deux corps en un seul. Qu’'un bon espoir te donne

des forces, car tu dois étre mariée a ton frére ; de celui par

qui tu fus mére, tu seras aussi I'épouse®*. » Mais lorsque le

crime est découvert, Macarée et Canacé se suicident et leur



enfant est abandonné®®. Le crime trouve sa résolution dans
la disparition de ses auteurs et de ses conséequences. Au-
dela de la réparation par le sang d’'un acte impie, c'est la
négation de I'existence de Canacé et de Macarée qui autorise
le retour a I'ordre des choses.

Le destin inéluctablement tragique des freres et sceurs
incestueux dans l'ceuvre ovidienne montre a quel point ce
crime appelait un chatiment divin et humain. Aussi la société
romaine réprouvait-elle ce type d’inceste, qui, s’il était vu
comme une cause dopprobre, éveillait sans doute un
sentiment d’horreur moins grand qu'un inceste entre
ascendants et descendants directs. Nous n’avons pas
connaissance d’'une condamnation a mort pour un tel crime a
Rome entre la fin de la République et le Haut-Empire. En
revanche, il s’agissait d'un moyen trés usité pour briser des
réputations. Chacun sait que les réputations de Clodia et de
son frére Clodius Pulcher patirent de leur comportement par

trop transgressif©®. On ajouta I'inceste a tous leurs déviances
et délits. Les auteurs de cette accusation était d'une part

Catulle®’, I'amant éconduit qui se vengeait peut-étre de
I'abandon de sa maitresse, et, d’autre part, Cicéron dont le
client était opposé a Clodia dans une sombre affaire. Le
brillant avocat avait tout intérét a réduire a néant Ia
respectabilité de Clodia au profit de celle de son client. Pour
cela, il utilisa un trait que le rhéteur Quintilien jugea

choquant tant il était violent®® : « Sans mes démélés avec

son mari, pardon ! je voulais dire : “avec son frere” je me

trompe toujours®® ! » Quel crédit faut-il accorder a des

délateurs qui n’avaient d’autre but que de nuire a la
réputation de Clodia ? Que cet inceste ait eu lieu ou non,
nous sommes au coeur d’un procédé romain de diffamation
particulierement redoutable. Il était courant de préter les
dépravations sexuelles les plus graves a ses ennemis. Il faut
donc observer ces accusations avec circonspection.



Dans la maison de l'empereur (Domus Augusta), les
stratégies matrimoniales visant a maintenir le pouvoir entre
les mains des Julio-Claudiens ont conduit irrémeédiablement
a jouer avec la notion d’inceste. Agrippine la Jeune était un
veritable stratege politique. Pour accroitre la legitimite

dynastiqgue de Neéron, elle fit en sorte de le fiancer a

Octavie?”. Tous deux n’étaient pas encore nubiles :

cependant, Claude fut contraint d’annuler les fiancailles que
sa fille avait déja contractées avec Lucius Silanus et il le
condamna méme a mort pour des motifs qui, selon Suétone,

paraissaient mal définis?". Quelques mois plus tard, Néron
272

était adopté par Claude==. Devenu fils ainé de I'empereur, |l

ne pouvait décemment pas épouser sa sceur adoptive. Aussi

Octavie fut-elle adoptée par une autre famille®™. Mais il

s'agissait bien la d'une formalité juridigue pour ne pas
heurter les sensibilités romaines déja irritées par le mariage
d’Agrippine et de Claude. Personne n’était dupe, ce mariage
avait des fondements idéologiques non dissimulés, comme
I'a expliqué Eugen Cizek : « Lorsque Claude l'a adopté,
Néron est devenu le frére de sa future femme. Déja parents
de sang, les deux jeunes mariés se retrouvent donc époux,
mais aussi frere et sceur : combinaison archétypale qu’on
retrouve dans [I'Egypte des Lagides, voulue par

Agrippine*”. » Dans la piéce Octavie, trés favorable a cette
derniére, la nourrice s’écrie tout naturellement : « Quant a toi,

sceur et épouse d’Auguste, sois sur terre une seconde Junon

et triomphe de tes grands ressentiments*®. » Le couple

assimilé au dieu le plus puissant et a sa sceur-épouse fut
donc percu, du moins dans un premier temps, comme
I'assurance d’un retour a I'age d’or.

Caligula aurait lui aussi été séduit par cette idée
egyptisante du pouvoir. Cet orientalisme aurait été la cause
de ses relations incestueuses avec ses sceurs*®. Selon les
sources, Caligula aurait eu des rapports sexuels avec ses



trois sceurs®”. Néanmoins, il préféra Drusilla avec qui il aurait
eu commerce depuis lI'adolescence. L'inceste avec sa plus
jeune soceur serait accrédité par le traitement de faveur gu'il

lui accordait””®. Cependant, il ne faut pas omettre que
Caligula a toujours été prompt a donner des honneurs a sa
famille, et la puissante Antonia la Jeune en profita

égalementm. En outre, méme si une vision orientale du
pouvoir séduisait Caligula, ce dernier eut plusieurs

épouses®®. Toutefois, la facon dont il les traita témoignait du
peu de cas qu’il faisait du mariage.

Le fils et les descendants

L'inceste entre la mére et le fils entre dans le cadre de
I'interdiction générale du mariage entre ascendants et
descendants. Une épigramme de Martial montre du doigt le
comportement suspect d’Ammianus et de sa meére, qui, au
lieu de se satisfaire de leurs noms, s’appellent frére et sceur.
Martial conclut son épigramme en ces termes : « La mere qui

veut étre une sceur, elle ne se plait a étre ni mere ni

sceur®®. » Linceste est évoqué avec diplomatie, mais ce vers

témoigne du dégolt des Romains pour I'inceste.

Quelques décennies plus t6t, Catulle prenait pour cible

Gellius, fils incestueux notoire®®?. Le mot nefandus (impie,

abominable et criminel), qui qualifie 'union incestueuse entre
la mére et le fils, décrit I'abjection de leur comportement.
L'accusation d’inceste jetait le discrédit sur les personnes
qui en étaient la cible et particulierement lorsqu’il s’agissait
d’'un inceste entre ascendants et descendants. Ce reproche
était donc une arme politique puissante et dévastatrice. Les
sources antiques évoquent avec une (grande séverité
Agrippine la Jeune dont les ennemis politiques voulurent lui
porter un coup fatal en I'accusant d’inceste avec Néron.
Lorsque Néron arriva au pouvoir, sa mére, artisan de son
ascension, jouissait d’'un immense pouvoir politique et d’un



prestige social inégalé. Elle écrasait psychologiquement
Néron, et Sénéeque et Burrus, parmi d’autres, ne pouvaient
souffrir de voir une femme diriger 'Empire, méme si elle était
la fille de Germanicus. Aussi fut-elle éloignée du pouvoir par
tous les moyens. Séneque favorisa les amours de Néron
avec Acté pour que celui-ci se détachat de la tutelle de sa
mere. Domitia Lépida, la tante de Néron, et Junia Silana
firent accuser Agrippine de comploter contre son propre

fils®, et lorsque son pouvoir fut fragilisé, on lui asséna le
coup de grace en faisant courir une rumeur d’inceste entre
'empereur et sa mere. Tacite rapporte le témoignage de
Cluvius selon lequel Agrippine, pour revivifier son emprise
sur Néron, aurait séduit son fils dans le but de le pousser a
I'inceste. Sénéque aurait demandé a Acté de mettre Néron
en garde contre la rumeur d’inceste dont Agrippine elle-
méme se serait vantée. Tacite évoque egalement le
témoignage contradictoire de Fabius Rusticus selon lequel

Néron aurait recherché lui-méme les faveurs sexuelles de sa

mére ; encore une fois, Acté aurait mis fin a ce désir impie®®.

Pour Suétone, ce fut Néron qui rechercha l'inceste, mais

on I'en dissuada de crainte de voir I'influence d’Agrippine

augmenter encore®. Dion Cassius se range a la version de

Cluvius sans le citer, mais se demande si une telle calomnie

peut étre vraie®®. Aurelius Victor, déja trop éloigné des

événements au moment ou il écrit, ne dresse qu’'un proces a
charge d’Agrippine et de Néron. Encore une fois, Agrippine
apparait comme la coupable et Aurelius Victor semble étre le

seul & ajouter une foi aveugle a la terrible rumeur®®.
Suétone, Tacite et Dion Cassius semblent peu enclins a la
croire, mais Suétone nous en livre quelques lointains échos :
« On assure méme que jadis, toutes les fois qu’il [Néron]
allait en litiere avec sa mere, il s'abandonnait a sa passion

incestueuse, et qu’il était dénoncé par des taches sur ses

vétements®®. » Suétone ajoute que celle qui donna, malgré



elle, du crédit a la rumeur était une prostituée proche de
Néron et qui ressemblait fort a Agrippine. Si I'analyse de la
rumeur prouve que celle-ci n’était pas fondée, il apparait
évident qu’elle puisait ses racines dans le comportement
licencieux d’Agrippine et de Néron. L'impératrice, déja exilée
par Caligula pour adultére, s’était livrée a un inceste en
épousant son oncle. A ce méfait s’ajoutait |a liste des amants
qui lui étaient attribués. Si elle a pu cajoler de trop prés son

fils pour recouvrer son pouvoir sur lui, l'inceste semble

improbable®®. Agrippine avait un sens aigu de la politique et

elle n’ignorait pas qu’un inceste avec son fils aurait ruiné leur

réputation et mis & mal leur Iégitimité politique®*.

Une autre rumeur de source incertaine, selon Suétone,
invalide la thése de linceste. Lorsque Agrippine mourut,
Néron serait venu admirer le corps de sa mére défunte.
Selon les uns, il se serait écrié qu’il ignorait avoir une mere

aussi belle, selon les autres, il complimenta et critiqua les

différentes parties du corps de la défunte®®. Cette nouvelle

rumeur était sans doute aussi fausse que la premiére. Il est
plus que probable qu’Agrippine la Jeune ait été victime de la
malveillance de ses ennemis.

L’oncle

Avant le I° siécle av. J.-C., les sobrini (cousins issus de
germains) et les consobrini (cousins germains) étaient
considérés comme des époux prohibés jusquau sixieme

degré. Cette interdiction fut levée pour les sobrini vers 200 av.

J.C. et pour les consobrini vers la fin de la République®=.

Toutefois, les oncles et les tantes, parents au troisieme
degré, étaient bien trop proches pour qu’elle fat levée.
L'interdiction des rapports avec l'oncle et la tante est
mentionnée dans un poeme de Catulle dirigé, encore une
fois, contre Gellius. Dans ce texte plut6t cru, le poéte raconte
que Gellius, aprés avoir eu une relation avec la femme de



son oncle, s’adonna a des pratiques sexuelles infamantes

avec ce dernier”™. Gellius, figure de la dépravation sexuelle

chez Catulle, cumule l'inceste avec I'homophilie entre deux

citoyens.
Les relations avec un oncle étant vues comme un
inceste®, elles demeurérent interdites dans la société

romaine jusqu’a ce que la politique matrimoniale des Julio-
Claudiens exigeat que l'on changeat la regle ancestrale.
Apres la mort de Messaline, les sources s’accordent sur le
fait que Claude ne voulut pas rester dans le célibat.
Nombreuses furent les femmes qui mirent en avant leur
beauté, leur naissance et leurs richesses pour séduire
I'empereur. Finalement, le choix de ce dernier se porta sur
trois femmes. Narcisse soutenait Alia Paestina, ancienne
épouse de Claude et mére de sa fille Antonia. Callistus
apportait son appui a la riche et belle Lollia Paulina, fille d’'un
consulaire et demeurée jusque-la sans enfants — elle ne
risquait donc pas de favoriser sa progéniture au détriment de
Britannicus et d’Octavie. Pallas, quant a lui, faisait I'apologie
d’Agrippine, qui, fille de Germanicus et déja mere d’un fils,
était la plus noble et la plus lIégitime des concurrentes, a cela
prés que Claude était son oncle paternel®. Par ailleurs,
celui-ci connaissait bien sa niéce. Selon Suétone, il aimait a

dire qu’elle avait grandi sur ses genoux et qu’elle était sa fille

et sa pupille®®. Agrippine aurait profité de ce statut privilégié

de familier pour approcher son oncle au Palatin et le séduire

a force de caresses que Dion Cassius considérait déplacées

pour une niéce*”.

Le choix définitif se porta sur la fille de Germanicus dont
la noblesse et la fécondité éprouvee étaient dignes de la

pourpre. De surcroit, la lignée des Césars resterait ainsi entre

les familles julienne et claudienne®*®. Néanmoins, un tel

mariage fut considéré par la majorité des Romains comme un
inceste et on tarda, selon Tacite, a le célébrer car on craignait



d’attirer le malheur sur I'Etat®®®. Selon le méme Tacite,
Vitellius prit sur lui de demander au Sénat d’autoriser le
mariage entre Agrippine et Claude pour le bien de la patrie. |l
aurait méme avancé l'argument selon lequel I'empereur
n‘enlevait aucune femme a son époux, comme |'avaient fait

avant lui d’autres Césars, car Claude comme Agrippine

étaient alors veufs*®X. Selon Suétone, des sénateurs furent

soudoyés pour proposer une telle solution®®. En plus de

rendre ce mariage obligatoire, un sénatus-consulte autorisa

les oncles a se marier avec la fille de leur frére®®.
'autorisation ne s’étendait pas a la fille d’'une sceur. |l
s’agit la de la preuve que ce mariage était réellement percu
comme un inceste et cette entorse faite a la tradition n’était
gqu’une pure décision politique, tout a fait ponctuelle. Par
ailleurs, les Romains, qui se mariaient souvent entre cousins,
ne preécipiterent pas leurs filles dans le lit de leurs oncles, et

Tacite rapporte que seul Allédius Sévérus contracta une telle

union, probablement dans le but de plaire a Agrippine®®.

Lors de son mariage, Claude avait commandé des
cérémonies d’expiation au bois de Diane. Ces expiations
signifient qu’il avait bien conscience du fait que son mariage
était criminel et il devait craindre d’éventuels chatiments

divins®®. Toutefois, quelques années ou quelques décennies
plus tard, l'auteur d’Octavie ne se montrait guére clément
face a cette union et ses propos devaient refléter la pensée
profonde de bien des Romains lorsqu’il faisait dire a la
nourrice d’Octavie : « N’a-t-il [Claude] pas, en épousant une
femme née du sang de son frére, contracté une alliance

criminelle et allumé Ile flambeau d'un déplorable

mariage®® ? » Malgré la désapprobation générale, personne

ne s'opposa reellement a cette union.

Sous les Flaviens, Domitien eut également une relation
sexuelle avec la fille de son frére, Julia. Toutefois, I'affaire fut
autrement plus sombre. Selon Suétone, Titus aurait offert a



Domitien d’épouser Julia alors qu’elle était encore vierge.
Celui-ci refusa, préférant alors maintenir son mariage avec
Domitia. Pourtant, des que sa niece fut mariée et du vivant

méme de Titus, Domitien entra en commerce avec la jeune

femme®®. Lorsque le pére et le mari de Julia moururent,

Domitien ne cacha plus ses sentiments pour sa niéce avec

qui il eut une liaison suivie®®. Elle finit par tomber enceinte

un nombre de fois que les sources ne permettent pas de
déterminer et Domitien 'aurait obligée a avorter. Les produits

abortifs étant assez violents, I'un d’eux finit par précipiter

Julia dans le Tartare®®. Le mot est laché par Juvénal : les

amours de Domitien et de Julia relevaient de l'inceste quand
bien méme un mariage était juridiquement possible. La
conscience de son crime poussa Domitien a faire avorter
Julia, car un enfant né de ses amours illicites aurait été vu
comme un étre néfaste. Claude et Agrippine eux-mémes
n‘avaient pas eu d’enfant. Si Domitien voulut éviter Ia
naissance d’'un enfant incestueux, cela ne 'empécha pas de
diviniser Julia aprés sa mort et de faire frapper des monnaies
en son honneur. Quant a l'autorisation d’épouser la fille du

frére, elle finit par étre abolie en 342 par Constance II°*.

Les parents par alliance

Dans une certaine mesure, les parents par alliance
devenaient des époux prohibés. Cela concernait la maratre
(nouerca), la fille d’'un premier lit (priuigna), la belle-mére
(socrus) et la belle-fille (nurus). Parmi ces relations, celle qui
semble avoir suscité le plus d’effroi était celle qui voyait s’unir
un homme et sa maratre. Du vivant du pere, il s’agissait d’'un
terrible cas d’adultére certes, mais Sénéque, dans sa
tragédie intitulée Phédre, n'y voit qu'un cas d’inceste
particulierement abominable. La nourrice de Phédre établit
une gradation entre les amours de Pasiphaé, amoureuse
d’'un taureau, et celles de Phédre : « Pourquoi aggraves-tu



encore lI'infamie déja si lourde de cette maison et surpasses-
tu ta mere ? Un amour incestueux dépasse un amour

monstrueux, car celui-ci est imputable au destin tandis que

celui-la ne I'est qu’a I'immoralité>™®. » De la méme maniére, la

Phédre d’Ovide abandonne toute pudeur lorsqu’en voulant
imiter les dieux elle céde a son désir incestueux’™. Martial,
quant a lui, ne manque pas de montrer du doigt le

comportement de Gallus qu’il soupconne d’avoir des

relations sexuelles avec sa maratre2. A ce titre, il est

coupable d'un crime que les plus brillants orateurs ne
pourraient pas défendre. Depuis des temps immémoriaux, la
maratre est percue comme un étre redoutable, préte a tout
pour nuire aux enfants de son mari. Or 'amour charnel pour
sa maratre apparaissait comme un autre type d’abomination,
car, si le crime était consommeé, le pere était trahi par son fils
et leurs fluides reproducteurs se meélaient criminellement
dans la méme matrice.

Le beau-pére qui s’éprenait de sa belle-fille était tout aussi
coupable que la maratre amoureuse. Dans son poéme 67,
Catulle s’entretient avec une porte qui lui raconte les histoires
des gens qui vivent derriere elle. Catulle s’offusque en
apprenant que la maitresse de ces lieux, outre le fait de ne
pas étre arrivée vierge a son mariage, se fait besogner par

son beau-pére car son mari est impuissant®®. La encore, les
regles qui régissaient les mariages et donc les relations
sexuelles conjugales étaient violées autant que la couche du

jeune homme impuissant®™“.

Le cas d'une belle-mére amoureuse de son gendre est
tout aussi complexe. Sénéque le Rhéteur évoque celui d’'une
femme qui a une fille. Le pére désigne un époux a sa fille et
la mére s’écrie : « Elle mourra plutét que de I'’épouser. » Peu
apres, la jeune fille meurt empoisonnée. Une servante mise a
la question avoue que la femme entretient une liaison
adultere avec celui qui aurait du devenir son gendre. Pour le



deuxiéme orateur, les mots vengeurs de la femme n’étaient
gu’'une fagcon de montrer son mécontentement de ne pas
avoir été consultée sur le choix du mari de sa fille. En

revanche, pour le premier orateur, la mere est adultére et

rivale de sa fille®™. Il n'est pas question ici d’inceste mais

d’'un adultére qui, comme l'inceste, perturbe les liens du
sang unissant une famille.

Reste enfin le cas des remariages entre ex-belle-sceur et
ex-beau-frere. Nous avons vu précédemment avec I’'histoire
de Tullia qu’une telle union n’était pas prohibée quand Rome
était encore une monarchie. Il semble que ce type de relation
n‘ait jamais vraiment été considéré comme un inceste. A
I'’époque augustéenne, les Métamorphoses d’Ovide relatent
la terrible histoire de Philomene. La sceur de cette derniére
demanda un jour a son époux d’aller la chercher chez son
pere car elle désirait la voir. Térée tomba amoureux de sa
belle-sceur et la séquestra dans un endroit isolé pour pouvoir
la violer a sa guise. La jeune fille émit une longue plainte
dans laquelle elle déplorait la perte de sa virginité, sa
situation de concubine et de rivale de sa sceur. Il n’est jamais
question d’inceste ici. Les griefs reprochés a Térée sont
I'adultere et le viol d’'une vierge. Aprés avoir subi de terribles
sévices, Philomene parvint a faire prévenir sa sceur, Progné,
de son triste sort. Pour punir le tyran, les deux sceurs
outragées servirent son propre fils a manger a Térée comme
si le fait d’attenter a sa propre chair, méme a son insu,
pouvait réparer I'outrage qu’il avait fait subir a la famille de sa
femme. Lorsque Térée découvrit qu’il s’était repu de son fils,

il entra dans une colére noire. Finalement, Térée, Progneé et

Philoméne furent changés en oiseaux>®. Ovide n’aborde pas

ce mythe comme une histoire d'inceste mais comme une
histoire de viol, de meurtre et de vendetta. L'amour de Térée
pour Philoméne n’est condamné que pour sa violence qui
dégrade une vierge. D’un autre c6té, Philomene et sa sceur



apparaissent également comme coupables d’avoir tué un
enfant innocent par vengeance, a l'instar de Médée.

Les enjeux de la prohibition de l'inceste

L'inceste était un crime au sens juridique et une faute
morale perpétrée contre I'organisation sociale. Les réflexions
sur l'inceste ont cependant été menées a Rome par des
poétes et non par des philosophes, comme en Gréce. Méme

le stoicien Séneque a abordé ce délicat sujet uniquement

dans ses piéces de théatre®. Il n’y avait donc |a pas de

réflexion philosophique profonde, mais les sentiments
personnels de chaque auteur sur ce phénomene donnés au
travers d’exemples puisés dans la mythologie ou dans les
faits divers d’alors. Néanmoins, tous les auteurs latins
manifestérent une telle hostilité face a l'inceste qu’il est
difficile de croire qu’elle n’était pas partagée par l'opinion
publique.

Il apparait clairement a travers les récits antiques que
I'inceste était un interdit majeur, une transgression sociale,
car il bouleversait le jeu des alliances familiales, la
terminologie des membres de la famille et les regles de la
patrilinéarité romaine. Si, en dépit de l'interdit, un enfant
naissait d’'une relation incestueuse, la loi ne le soumettait pas

a la tutelle (patria potestas) de son peére biologique. Il avait le

méme statut qu’un enfant né d’une union hors mariage®”.

Cette mesure avait pour but d’écarter ces enfants dont Ila
naissance deérogeait aux regles sociales en les mettant au
ban des citoyens. Néanmoins, ces cas ¢étaient

vraisemblablement rares, car les naissances incestueuses

devaient généralement rester secrétes>".

Outre le fait d’assurer une place cohérente a chacun au
sein de la famille, la répression de l'inceste garantissait la
disponibilité des femmes afin que celles-ci puissent étre
échangées avec d’autres groupes familiaux, tissant ainsi des



alliances et des solidarités entre différentes maisons®®.
Claude Levi-Strauss a résumé en une phrase I'enjeu de cet
interdit : « La prohibition de l'inceste et I'exogamie ont une
fonction essentiellement positive, leur raison d’étre est
d'établir entre les hommes un lien sans lequel ils ne

pourraient s’élever au-dessus d’une organisation biologique

pour atteindre une organisation sociale®*'. » Perturber cette

organisation sociale constituait une offense envers le fas (ce
qui est licite), et la crainte d’'un chatiment divin, par essence
incontrélable, était le meilleur moyen de faire respecter cet
interdit.

Toutefois, les Romains ont voulu limiter leurs échanges
avec les différents groupes familiaux et sociaux pour des
raisons toutes pragmatiques de l'ordre du prestige social et
patrimonial. Les mariages entre cousins plus ou moins
éloignés étaient une pratique courante pour conserver les
biens familiaux dans les mémes mains et ce, tant chez I'élite

que dans la plébe*”. Cette endogamie stratégique était un
veritable testament dynastique pour Auguste, méme si le
concept d’inceste fut manipulé par ses héritiers.

Les relations homme-femme, qu’elles aient été fondées
sur le sentiment amoureux, le deésir ou la raison, ne
pouvaient exister qu’au sein de deux catégories presque
totalement imperméables : les justes noces ou les unions de
fait. Cette dichotomie fondamentale opposait le mariage
légal, dont le but était de mettre au monde des enfants
|légitimes, au concubinage dont les enfants ne deviendraient
jamais des citoyens. La loi se conformait a la croyance selon
laquelle les meésalliances engendraient des citoyens de
second ordre porteurs des marques symboliques de
I'esclavage ou de l'infamie.

Les femmes étaient au cceur d’un systéme d’échanges
matrimoniaux entre les familles. Linterdiction systématique



des mariages entre proches parents garantissait la
cohérence de la place de chacun dans la famille nucléaire et
élargie afin d’assurer le bon fonctionnement de Ia
patrilinéarité et de la transmission des biens des ascendants
males vers les descendants males. Pour assurer la pérennité
de ce systéme, 'inceste fut défini comme un crime contre la
morale humaine et I'ordre divin.



DEUXIEME PARTIE

CORPS FEMININ ET SEXUALITE



CHAPITRE IV

CoRrps FEMININ, CORPS REPRODUCTEUR



DE LA NAISSANCE A LA PUBERTE

Dans son ceuvre, Pline I’Ancien évoque une Vvieille

croyance selon laquelle les petites filles viendraient a terme

plus vite que les garcons®®. Pour tout nouveau-né fille ou

garcon, rester en vie dans les premieres heures qui suivaient
la naissance était une véritable épreuve. La sage-femme,
aprés avoir annonceé le sexe, vérifiait que I'enfant ne souffrait
d’aucune malformation et lui infligeait un authentique
décapage au sel (parfois additionné d’autres ingrédients plus
ou moins émollients) avant de le baigner dans de I'eau tieéde.
Apres ce traitement, I'enfant était laissé a sa meére ou a une
nourrice. Celle-ci assurait les soins quotidiens et allaitait
I'enfant quand la mere s’y refusait. Aprés huit jours, le bébé
était déposé aux pieds de son pere. Si celui-ci le soulevait
dans ses bras, il le reconnaissait comme étant le sien. La
petite fille recevait alors un nom qui était celui de sa famille
(nomen) auquel pouvait s’ajouter un prénom (praenomen).
L'usage du prénom se perdit progressivement a la fin de la
République au profit de celui du surnom (cognomen).
Pendant les premiers mois de la vie, les nouveau-nés se
voyaient prodiguer des massages et un emmaillotage
rigoureux. Chez la petite fille, ces deux procédés avaient
pour but de modeler le corps selon les criteres esthétiques
de I'époque. La taille et le buste étaient affinés alors que
I'’épanouissement des hanches était recherché. Outre la
volonté d’embellissement inhérente au massage et a
I'emmaillotage, I'élargissement des hanches permettrait de



pouvoir porter plus aisément un enfant le moment venu.
Ainsi, des les premiers ages de leur vie, les petites filles
étaient préparées a leur vie sexuelle a venir par un ensemble
de soins qui rendaient leur corps a la fois charmant et apte a
procreer.

Dans les premiers ages, petits garcons et petites filles
arboraient les mémes parures et vétements. lls portaient des
amulettes prophylactiques. Cependant, la bulle (bulla),
pendentif sphérique rempli d’amulettes protectrices, était
réservée aux garcons, qui I'abandonnaient le jour de la prise
de la toge virile. Si, aux origines de Rome, les fillettes
portaient, comme les petits gargons, la toge prétexte réservee
aux enfants, il semblerait que ce vétement soit tombé en
désuétude et, a I'époque impériale, les petites filles portaient
des copies des vétements de leur mere auxquels on retirait
les attributs matronaux. Cependant, les fillettes étaient un
peu moins couvertes que les femmes adultes. Leurs bras
étaient souvent nus jusqu’a I'épaule alors que les matrones
portaient généralement des chitons ou des manteaux qui leur
couvraient le bras jusqu’au coude ou au poignet.

La morale romaine voulait que les enfants de naissance
libre fussent préservés de la sexualité. En pratique, il est bien
difficile d’appréhender ce que les enfants pouvaient en
connaitre. lls pouvaient éventuellement aborder le sujet entre
eux ou surprendre les adultes dans des activités intimes. Le
degré réel d’innocence des enfants romains est donc
inconnu aujourd’hui. Les petites ingénues, c'est-a-dire les
filles nées de parents libres, découvraient en principe la
sexualité au moment de leur mariage. Toutefois, rien
n'indique que dans la réalité les jeunes filles aient été naives
au point de tout ignorer des choses de la vie. Quant aux
fillettes au statut inférieur, aucune regle ne fixait le moment
de leur initiation a la sexualité qui pouvait, dans certains cas,
survenir tres tét. Mais c'est bien dans le but de choquer
I'auditoire que le personnage de Quartilla, dans le Satiricon



de Pétrone, s’écrie : « Que ma Junon me damne si je me

rappelle avoir été pucelle ! Tout bébé je faisais des

cochonneries avec la marmaille de mon age®*. » Cette méme

Quartilla organise la défloration de sa petite esclave,
Pannychis, avec Giton. Elle imagine pour cela un simulacre
de mariage ou tous les rites sont détournés, puis elle épie la
nuit de noces entre 'adolescent et la fillette. Tout ce que I'on

sait de celle-ci est qu’elle n'a pas l'age légal fixé pour le

mariage des ingénues®®. Elle est donc agée de moins de

douze ans.

Si I'existence de pueri delicati, ces enfants généralement
esclaves dont les maitres tiraient des plaisirs sexuels, est
averee et s’il faut garder a I'esprit que le roman de Pétrone
est une satire de la sociéeté, il semble probable que les
fillettes de condition servile aient eu un acces a la sexualité
dés I'’enfance parce qu’on ne cherchait pas spécifiquement a

les en préserver. Néanmoins, il est rigoureusement
impossible de connaitre leur age au moment de leurs
premiers ébats sexuels comme il est impensable de

déterminer dans quelle mesure les petites esclaves de moins
de douze ans et encore impubéres avaient une sexualité
active, de gré ou de force.

Pour les fillettes libres, le mariage, et donc toute sexualité,
était interdit avant 'age de douze ans. Juridiguement, on
estimait que cet age correspondait au moment ou une jeune
fille devenait pubes et uiripotens, c’est-a-dire pubére et apte
a une relation sexuelle et a ses consequences. Mais a quoi
ressemblait la puberté pour une jeune fille romaine ? Les
signes de la puberté n‘ont pas changé en deux mille ans.

Celle-ci se caractérise par la croissance de la poitrine,

I'apparition de poils®**®, notamment pubiens, et la venue des

premieres regles. Les sources antiques corroborées par la
recherche médicale situent I'age des premieres régles dans
I’Antiquité entre douze et quatorze ans et, plus



généralement, dans la fin de cette fourchette®*. Il incombait

tres certainement a la nourrice ou a la mere d’expliquer a la
jeune fille que cet écoulement de sang, qui devait en
bouleverser plus d’'une, reviendrait chague mois comme une
purgation nécessaire au corps. Si bien des Romains avaient

fait plus ou moins le lien entre les menstrues et la capacité a

enfanter’®, le médecin Soranos d’Ephése affirmait que

celles-ci étaient nécessaires a la conception®.

Les médecins encourageaient les familles a ne marier
leurs filles qu’une fois nubiles. Il était méme conseillé
d’attendre quelques années apres les premieres regles pour
garantir une résistance suffisante pour supporter une

grossesse et un accouchement®®. Le médecin Soranos ne
tarit pas d’éloges sur les bénéfices d'une virginité quelque
peu prolongée. Selon lui, toute émission de semence étant
préjudiciable au corps, la virginité ne pouvait étre qu’'un
vecteur de bonne santé. De surcroit, les grossesses
passaient pour un état épuisant le corps en le faisant vieillir

prématurément®".

Or le législateur dut fixer un age a partir duquel les jeunes
filles pourraient se marier et il n'était manifestement pas
favorable a une virginité prolongée. L'age légal pour convoler

fut fixé a douze ans pour les filles et a quatorze ans pour les

garcons>?. L'épigraphie montre que des fillettes pouvaient

parfois &tre mariées a dix ou onze ans*®*, mais leur mariage

n’'était juridiquement pas reconnu avant leurs douze ans.
Avant cet age, elles restaient des sponsae (fiancées)**. Cela
dit, a douze ans, les jeunes filles pubéres ne devaient pas
étre si nombreuses. |l semblerait que les hommes qui
épousaient de trés jeunes filles recherchaient des vierges au
caractere peu marqué afin qu’elles devinssent des épouses
soumises®®. Beaucoup de familles devaient attendre que la
flancée présente quelques signes extérieurs de puberté, car
la finalité du mariage restait la procréation. Cependant, il est



bien possible qu'on ait marié des jeunes filles qui étaient
encore impuberes et que le mariage ait été consommeé
malgré tout. L'épigraphie montre que la majorité des jeunes
filles étaient mariées entre douze et quinze ans. Plus elles
appartenaient a des couches sociales élevées, plus elles se
mariaient to6t pour des raisons politiques ou de stratégie
familiale. Il semblerait toutefois que la tendance qui s'imposa
sous I'Empire voulait que les filles se mariassent plutét entre
quinze et dix-sept ans. Ce déplacement de I'age du mariage
est en adéquation avec les préconisations des médecins et
prouve certainement que le mariage des filles impubéres
n'était pas particuliecrement apprécié. Quant a l'age des
fiancailles, 'empereur Auguste le fixa a dix ans au lieu de
sept>®.

Nubile ou pas, la morale voulait que les jeunes mariées
fussent déflorées le soir de leurs noces. Ce jour-la, la jeune
fille était guidée dans ses premiers pas d’épouse par une
sorte de marraine, la pronuba, une femme uniuira dont
I’époux était encore vivant, symbole d’'un mariage unique et
durable. Celle-ci lui donnait manifestement des conseils
matrimoniaux dont certains devaient avoir trait a Ia

sexualité®®’. Avant de rejoindre la couche nuptiale, la jeune
fille était parée de l'archaique tunique droite (tunica recta)
fermée par une ceinture de laine, symbole de pureté, nouée
avec un nceud d’'Hercule que le mari déliait sur le lit nuptial.
Dans son récit de la nuit de noces, Stace invite la jeune

épousée a quitter sa pudeur et a profiter des bras de son

mari pour lui offrir promptement des enfants®®. Mais il

semblerait que bien des jeunes filles appréhendaient cette

premiere nuit en dépit des encouragements que leur fit

Pétrone dans un poéme qui lui est attribué®*®. Outre la

crainte provoquée par les caresses d'un homme plus age et
parfois presque inconnu, la défloration pouvait étre assez
douloureuse. A ce sujet, une épigramme de Martial attire



I'attention. Il semble que certains époux eussent pratiqué la
sodomie le soir de leurs noces pour éviter le traumatisme de
la défloration : « Elle ne permettra qu’'une fois a son ardent
époux de la traiter comme eux, par crainte de la premiére
blessure faite par un dard nouveau pour elle, mais sa mére

et sa nourrice t'interdiront de le faire plus souvent, et elles te

diront : « Elle est ta femme, elle n’est pas ton mignon®®.” »

Les mots prétés par le poéte a la mére et a la nourrice de la
mariée invitent a croire que cette pratique était admise, mais
il est impossible de la quantifier. La meére et la nourrice se
posaient en garantes de I'érotisme matronal en dissuadant
I'’époux de pratiguer une sexualité non procréatrice et

transgressive. Une épigramme tirée des Priapées évoque

également la sodomie au soir des noces**, ce qui prouve

que cette pratique, réepandue ou non, était au moins un sujet
de plaisanterie.

A partir du jour de son mariage, la sexualité de I'épouse
devait étre tournée vers la procréation jusqu’a ce que son
corps cesse d’étre fécond.



LA PROCREATION

Le corps de la femme est ainsi fait : les matrones se
devaient de mettre au monde des enfants et de les allaiter.
L'appareil génital de la femme a fasciné les médecins de
I’Antiquité. L'observation, bien souvent empirique, du
systéme de reproduction a mené a une perception du corps
féminin étonnante de modernité et d’archaisme.

L’appareil génital
Lorsque les familles étaient pressées de voir leurs filles

reglées pour les marier, le meédecin donnait quelques

astuces pour déclencher le flux menstruel a partir de la

treizieme année®?. Plusieurs produits & base de plantes

étaient recommandeés. Pline 'Ancien évoque notamment le
poireau additionné de miel qui aurait le pouvoir de purger la
matrice. D’autres passaient pour soulager les regles
douloureuses ou trop abondantes comme le pouliot, une

variété de menthe, ou la sinopis®*. Bien qu’on cherchat a les
maitriser, les regles étaient une purge nécessaire au corps
de la femme, elles étaient simultanément une géne et un
signe de bonne santé. Le médecin Soranos avait compris
que les regles provenaient de l'utérus. Cependant, il se
meéprenait en pensant que I'écoulement mensuel trouvait

parfois son origine a I'intérieur méme du vagin®*. Lorsque la

femme était enceinte, les régles disparaissaient et le sang

menstruel servait alors de nourriture au foetus.



Si I'existence d’'une semence féminine est controversée, il
n'‘est fait aucune allusion a l'existence des ovaires. Par
ailleurs, on avait bien conscience que I'enfant grandissait
dans la matrice jusqu’au moment de la naissance. L'utérus
jouait le réle d’un four dans lequel 'embryon se transformait
en bébé prét a naitre. L'utérus, dés lors qu’il n'était pas
occupé par une grossesse, était un organe fort capricieux,
sujet a des errances, cause d’ennuis de santé certains, et qui
déclenchait des crises d’hystérie dues, dans la plupart des
cas, a une frustration sexuelle. Ainsi, le remede a 'hystérie

était un rapport sexuel*® | Toutefois, si I'hystérique refusait le
remede, on pouvait toujours lui proposer un clystére d'eau
pure pour refroidir ses sens.

Quand la matrice était a sa place, elle jouxtait le vagin, qui
ne se deéeployait pleinement que lors du premier rapport

sexuel, ce qui expliquait les douleurs et les pertes sanguines

au moment de la défloration®**’. En effet, Soranos nie

I'existence de ’'hymen®*. Toutefois, il connaissait le corps des
femmes et il décrit malgré tout le sexe féminin avec une
precision certaine.

Le clitoris apparait comme un organe menagant aux yeux
des hommes, car il était percu comme un concurrent du

pénis. La tribade Philénis dégolte Martial parce qu’elle fait

accomplir frauduleusement a son clitoris la tdche du male*®.

Sur les murs de Pompéi, Euplia est passée a la postérité

grace a deux caractéristiques physiques : laxa et landicosa

(large et pourvue d’un gros clitoris)**. Cependant, rien ne

porte a croire que l'excision ait été pratiquée dans I’Antiquité
gréco-romaine. Des compilateurs de traités meédicaux

antiques font référence a des cas d’hypertrophie du clitoris

qu’on appelait parfois, selon Mustio, « clitoris de truie®™ ».

Cette malformation pouvait provoquer plusieurs maux tels
que la confusion de la femme face a la laideur de ses parties
génitales. Mais ce n’était pas le pire selon Caelius, la femme



pouvant avoir des érections et ressentir le désir, a l'instar

d’un homme®2. Cela poussait ces malheureuses a multiplier
les rapports sexuels malgré elles. Ce que le médecin ne dit
pas, c'est que cet appétit sexuel pouvait mener a I'adultére.
Pour Mustio, un gros clitoris est honteux parce « quiil
contraint au coit ». Derriere la notion de honte se cache bien
cette double crainte du sexe de la femme remplacant celui
de 'homme et d'une vie sexuelle identigue a celle d'un
homme. La seule fagcon de guérir de sa honte la femme

souffrant d’'une hypertrophie du clitoris, ou de nymphomanie,

selon Paul d’Egine®®, était de procéder a I'ablation du

clitoris. Les deux compilateurs Mustio et Caelius décrivent le
méme procédé nécessitant une pince, un scalpel et des
hommes pour maintenir la malheureuse amputée pendant
I'opération. La question de la fréquence de I'excision chez les
Romains n'est pas a poser. D'une part, aucune donnée ne
permet de répondre a la question. D’autre part, les cas

d’hypertrophie du clitoris devaient étre rares, bien que Pline y

fasse allusion comme & une forme d’hermaphrodisme®>*.

Enfin, il fallait que quelqu’un dénonce et souhaite I'ablation
de l'organe coupable. Qui pouvait souhaiter une telle
amputation avec les risques d’infection que cela comportait ?
La malformée elle-méme ? Sa meére ? Sa nourrice ? La
pression sociale ? Son mari ? Il semblerait que seul un mari
elt pu vouloir que sa femme soit amputée de l'organe qui
concurrencait sa virilité et risquait de mettre en doute sa
paternité. Les sources littéraires et meédicales parvenues
jusqu’a nous abordant I'excision sont peu nombreuses. Aussi
faut-il admettre que cette pratique existait mais qu’elle devait
étre excessivement rare et passait pour avoir une raison
medicale.

La sexualité de la procréation



Dans la mentalité romaine, la seule chose qui devait
vraiment compter dans le choix d'une épouse était son
apparente capacité a procréer. Mais comment le futur marié
et sa famille pouvaient-ils s’assurer que la jeune mariée en
était capable ? Le médecin Soranos donne quelques astuces
que tout futur marié pouvait mettre en pratique aisément. ||
suffisait d’observer la fiancée et de s’assurer qu’elle n’avait
pas une allure trop masculine (évidemment la grossesse est
une tache exclusivement féminine), qu’elle n’était pas trop
grosse ni trop molle, qu’elle avait une bonne digestion, un
tempérament ni chagrin ni emporté, un bassin large et un
aspect genéral normal. Le meédecin ajoute des détails
concernant la matrice qui ne devait étre ni trop seche, ni trop

humide, ni trop fermée et avoir des régles réguliéres®®. Etant
donné qu’on imagine mal un homme se glisser sous les
jupes de sa promise pour observer sa matrice et décréter
enfin s’il souhaitait 'épouser ou non, la derniére remarque de
Soranos d’Ephése laisse entendre qu’un examen prénuptial
pouvait étre pratiqué. Il est difficile de dire en quoi consistait
exactement cet examen. Le critére le plus important aux yeux
du médecin était que la jeune fille ne soit pas trop jeune de
maniere a pouvoir endurer les affres de la grossesse et de
I'accouchement sans menacer sa vie ou mettre au monde un

enfant chétif*®. Bien entendu, le promis, lui, ne passait
aucun examen !

Une fois le mariage célébré, la sexualité du couple était
orientée vers la procréation. Aussi, méme si 'homme et la
femme pouvaient ressentir 'appel de la nature a tout moment
de 'année, contrairement aux animaux, les rapports n’étaient
pas féconds a n’‘importe quel moment du cycle. Pendant les
regles, ils demeuraient stériles, car le sang, en s’écoulant,
diluait la semence masculine. Les médecins donnaient alors
une bonne raison scientifique aux hommes pour éviter les
rapports sexuels avec leurs femmes pendant les menstrues.



Toutefois, la croyance populaire y voyait bien d’autres
dangers. Les regles passaient pour étre douées de pouvoirs
maléfiques puissants. Pline raconte que le coit avec une
femme ayant ses menstrues pendant la nouvelle lune était
funeste a ’'hnomme. Toutefois, s'il souffrait d’'une fieévre quarte,

le coit pratiqué avec une femme en début de regles le

guérissait selon le médecin Icatidas®™’. Cette mythologie

autour du sang menstruel et la crainte qu’il inspirait était en
réalité bien plus ancienne que la civilisation romaine. Selon
Georges Bataille, ce sang était le symbole de la souillure
inhérente a l'activité sexuelle qui devait déboucher sur
I'épisode  violent, dangereux et  mystérieux de

I'accouchement®®.

Aux yeux de la médecine antique, la période la plus
propice du cycle pour enfanter tout en garantissant une
certaine innocuité pour 'homme se situait juste apres les

regles. La peériode les précédant était également propice

selon d’autres traditions®*. On constate, au vu de nos

connaissances meédicales actuelles, que si des femmes
avaient suivi scrupuleusement ce précepte, elles auraient été
désespérément stériles. Toutefois, Soranos pensait qu'un
rapport pouvait étre fécond lorsque le rapprochement sexuel
était désiré. Cela pouvait se produire souvent, car les femmes
étaient, selon le medecin, naturellement portées sur le plaisir
des sens. On favorisait alors, avant la conception, un état de
détente, on prenait un repas léger et on se gardait d’étre en
état d’ébriété®™®. La position & adopter pour optimiser les

chances de concevoir était celle des animaux

quadrupédes®”.

Réunir les meilleures conditions n’était pas suffisant pour
des parents que la médecine eugénique n’aurait pas laissés
de marbre. Certes, on voulait un enfant en bonne santé, mais
s’il était beau, cela ne gachait rien. Dans I'Antiquité, on
craignait beaucoup que les pensees de la mere au moment



de la conception ne puissent s'imprimer sur la physionomie
de lI'enfant a venir. Soranos illustre ce concept par deux
exemples. Les femmes qui auraient vu des singes — et cela
ne devait pas étre banal — pendant la conception auraient
donné le jour a des enfants aux traits simiesques. Le tyran
de Chypre, réputé pour sa laideur, forcait sa femme a

regarder de belles statues pendant I'amour pour avoir de

beaux enfants®®. On retrouve cette méme idée développée

chez Pline I'Ancien, Galien et méme saint Augustin et

Héliodore®® pour les périodes plus tardives. Ce concept des

« imprégnations sensorielles » releve de la crainte des
hommes face aux fantasmes des femmes pendant le coit. En
outre, si I'enfant ne répondait pas aux attentes que les
parents avaient placées en lui, la faute était rejetée sur la
mere, qui aurait été traversée par de mauvaises pensées
pendant la conception. Enfin, cela pouvait servir d’excuse a
une femme qui aurait eu un enfant sans ressemblance

aucune avec son mari®*. Toutefois, les Romains n’étaient pas
toujours les dupes de cette fable. Aussi, lorsque Pline
évoque l'anecdote d’'une femme qui avait eu des jumeaux
dont I'un ressemblait a son mari et l'autre a son amant,

I'encyclopédiste laisse bien entendre I'hypothése d'une

double fécondation®®. Ce phénoméne se nomme la

superfétation et se définit comme une fécondation successive
de deux ovules au cours de deux cycles menstruels. La
réalité de la superfétation a longtemps été niée par le monde

médical bien qu’Aristote ait établi au Iv° siécle avant notre ére

gu’elle était possible chez certaines espéces d’animaux et

chez les humains, méme si cela était trés rare®®. Aujourd’hui,

ce phénoméne est reconnu comme étant rare mais relevant
du possible chez I'’étre humain.

Si toutes ces précautions pour engendrer demeuraient
aussi steriles que la matrice de la malheureuse qui voulait
enfanter, divers grigris et plantes aux vertus plus ou moins



magiques pouvaient étre sollicités. Cela allait de I'absorption
d’aphrodisiaques tels que la roquette aux amulettes

magiques en passant par les ex-voto®®’. Aprés |'observation
de I'ensemble de ces regles, de ces précautions et, le cas
échéant, de ces remédes magiques, la femme devait tomber
enceinte. Si tout avait échoué, elle était considérée comme
stérile.

La sexualité et la grossesse

Selon la médecine antique, une femme pouvait savoir
gu’elle était enceinte immeédiatement aprés le rapport fécond
a cause des mouvements de son utérus qui se refermait pour
le processus de gestation. En réalité, les femmes devaient
probablement penser qu’elles étaient enceintes aprés avoir
constaté une disparition de leurs regles et éventuellement
des signes sympathiques de la grossesse.

La grossesse est un état physiologique naturel. Toutefois,
elle était considérée comme une sorte de longue maladie

accompagnée de troubles plus ou moins pénibles®®. Durant
toute la durée de la gestation, les femmes devaient se
menager en se gardant d’effectuer des taches physiquement
difficiles. Néanmoins, l'absence totale d’activité n’était pas
recommandée. De longues marches tranquilles étaient
prescrites aux futures méres. En plus des fatigues, divers
troubles étaient a redouter tels que le pica qui poussait
certaines femmes enceintes a se nourrir de tout mais surtout
de n’importe quoi. A ces troubles pouvaient s’ajouter les
traditionnels nausées et vomissements. En réponse a ces
maux mal compris, Soranos s’efforca tout de méme de créer

un regime spécialement adapté aux estomacs malmenés des

femmes enceintes®®. Toutefois, on peut aisément imaginer

gue ses traitements ne devaient étre mis en pratique que par
les femmes les plus riches qui n’étaient pas obligées de
travailler pour gagner leur vie.



La femme enceinte, surtout dans les classes les plus
aiseées, était entourée de soins. Le mari pouvait lui aussi y
participer en dégageant sa femme de ses devoirs conjugaux.
Soranos prescrivait donc lI'abstinence pendant la grossesse
pour une raison trés simple : « [Les rapports sexuels] créent

un ébranlement général du corps tout entier, et spécialement

de la zone utérine qui a besoin de calme®*®. » Ce conseil

devait particulierement étre observé en fin de grossesse
quand la future mére devait se préserver d’une fausse
couche ou d'un accouchement prématuré. Il visait
vraisemblablement a éviter aux riches clientes du medecin
une corvée inutile puisqu’elles étaient déja enceintes.
D’autres  auteurs antiques, a linstar d'Athénée,
recommandaient au contraire de garder une activité sexuelle
sans toutefois en abuser, car [I'abstinence rendait
I’'accouchement plus difficile.

La grossesse passait pour durer entre sept et treize mois

bien que neuf et dix mois fussent les délais de gestation les

plus courants®”™. L'accouchement avait lieu a la maison. Dans

cette épreuve difficile et dangereuse, la parturiente et ses
proches pouvaient solliciter I'aide de diverses divinités telles
Junon Lucine, Isis ou les Carmentae et avoir recours a des
recettes magiques dans l'espoir que l'accouchement se
passe bien pour la mere et I'enfant. Encore une fois, les
femmes les plus riches étaient vraisemblablement les mieux
entourées. Celle qui jouait un rble capital dans les
naissances était la sage-femme. Ses connaissances étaient
souvent empiriques et la praticienne se confondait parfois

avec les avorteuses, au grand regret de Soranos®”. Lorsque
I'accouchement se passait normalement, la sage-femme,
entourée de quelques servantes, s’en occupait seule.
Lorsque les choses se passaient mal, on pouvait faire
intervenir un meédecin. Certains accouchements étaient
réputés pour avoir été particulierement difficiles mais s’étaient



bien terminés. Selon Pline, Agrippine la Jeune aurait écrit,
probablement dans ses Mémoires disparus, que Néron était
né les pieds en premier. Ce type de naissance, selon le
préfet de la flotte de Misene, était contre nature. Marcus

Agrippa serait lui aussi né les pieds en premier et sa

descendance aurait été funeste au monde*2. Une fois

remises de l'accouchement, les femmes reprenaient une
sexualité normale au bout de quelques semaines ou de
quelques mois. Agrippine I'’Ancienne mit au monde neuf
enfants a peu d’intervalle les uns des autres. Parmi ceux qui
survecurent jusqu’a I'age adulte, Néron naquit en 6, Drusus
en 8, Caligula en 12, Agrippine la Jeune probablement en
15, Drusilla en 16 et Livilla en 17 ou 18 apr. J.-C., l'intervalle
entre deux grossesses ayant rarement excédé quelques
MOis.

Parfois, les accouchements se passaient dans des
conditions tres délicates et le chirurgien devait intervenir. Les
recherches récentes ont démontré que la césarienne n’était
probablement jamais pratiquée sur des humains. Elle aurait
pu éventuellement I'étre sur des femmes mortes, mais rien
n'accrédite cette thése puisque, quelques minutes apreés la

mort de la mere, I'enfant décede également in utero®™. En
revanche, quand le bébé mourait in utero, il fallait tacher de
préserver la vie de la mére et parfois I'embryotomie paraissait
s'imposer. Cette méthode périlleuse, qui consistait a
découper l'embryon dans la matrice pour en sortir les
morceaux, n’était pas sans risques pour la mére, qui pouvait
étre grievement blessée pendant la manceuvre. On peut
imaginer que si la femme survivait a cela, quand bien méme
serait-elle devenue stérile, la reprise d’'une vie sexuelle
normale pouvait prendre un certain temps. Cependant,
aucune donnée ne donne de délai indicatif du temps de
rémission avant la reprise de la sexualité.



Il arrivait que I'accouchement se solde par la mort de la

mére pendant ou peu aprés les couches®™. Le pourcentage
de décés est estimé entre 5 % et 10 %. Les filles enceintes
trop jeunes étaient particulierement menacées par ce danger.
De méme, les femmes qui avaient d subir une embryotomie
risquaient de graves infections. La perte d’'une femme lors
d’un accouchement était toujours un moment difficile pour sa
famille. En témoigne le chagrin de Cicéron a la mort de sa
fille Tullia. L'historienne Danielle Gourevitch a su résumer la
pensée romaine concernant la mortalité des femmes en
couches : « En somme, une telle perte est bien regrettable
pour la continuité familiale [...]. Mais ce n’est pas une
catastrophe, et il y a méme dans une telle mort quelque
chose de beau et de naturel. La mort de la femme fécondée
est un risque a courir ; la mort de la femme féconde est dans

la nature des choses®®. »

Du malheur d’étre inféconde

Une femme stérile était incapable d’accomplir son devoir
civiue et familial. Si la stérilité n’était pas provoquée
délibérément par des produits anticonceptionnels et abortifs,
elle etait vecue comme une malédiction ou un handicap
terrible. Les juristes faisaient toutefois la distinction entre les
femmes présumées naturellement stériles et celles qui
I'étaient devenues apres une maladie. Dans un couple, la

stérilité était majoritairement reprochée a la femme. Elle était

un motif légitime de répudiation®”. La Romaine Turia était

consciente de la terrible tare que représentait sa stérilité. Si
I'on en croit son épitaphe, elle aurait proposé a son mari de
divorcer pour qu'il puisse épouser une femme féconde. Celui-
ci aurait refusé le sacrifice de sa femme par amour pour elle.
Leur union dura quarante et un ans®. Le témoignage de ce
mari est particulierement touchant par I'amour sincére qu’il
portait a son épouse. Le désir d’enfant de 'homme y apparait



abandonné au profit d'un mariage pérenne et heureux.
Toutefois, il faut garder a I'esprit que les épitaphes romaines
ne donnaient que des versions idylliques des faits et que la
réalité était sans doute quelque peu différente.

Dans l'une des controverses qu’il présente, Séneque le
Rhéteur évoque un débat ou il est question d’'une femme
torturée par un tyran. Ce dernier a soumis la femme a la
question pour savoir si son mari allait tenter un coup d’Etat.
La femme tient sa langue mais voit son ventre si gravement
meurtri qu’elle en devient stérile. Le but du tyran était de
priver son rival d'une descendance en mutilant sa femme.
Comme pour Lucréce et Virginie, le mal fait a la femme
dégrade en réalité 'homme de qui elle dépend. Cing années
plus tard et aprés la mort du tyran, le tyrannicide veut
répudier sa femme a cause de sa stérilité. Elle accuse son
mari d’ingratitude, car c'est pour le protéger qu’elle est
devenue inapte a procréer. Hélas, le mari préférait avoir des
enfants. Le sacrifice d'une épouse avait permis un

tyrannicide, mais I'époux glorieux ne pouvait pas se résoudre

a étre privé de descendance®®.

Ces anecdotes exposent deux points de vue
diamétralement opposés qui mettent en exergue un
antagonisme certain entre I'amour conjugal et les intéréts
familiaux dans les cas de stérilité. Pour éviter ce terrible
dilemme a ses patients, Soranos propose quelques solutions
pour tenter de remédier a la stérilité féminine. En dehors des
stérilités dues aux maladies, une femme trop grosse, trop
maigre, triste ou apeurée par la sexualité ou la maternité

pouvait étre stérile de son propre fait?®®. La femme pouvait
donc choisir elle-méme de se guérir de ces menus
problémes qui devaient étre réversibles.

La participation de 'homme a la stérilité du couple est

évoquée par Lucréce. Celle-ci serait alors causée par une

semence trop claire, trop épaisse ou trop liquide®®.



Cependant, chez Soranos, les excés sexuels degradent

également la qualité de la semence®®. Pline et Lucréce

considéraient que certains couples étaient stériles alors que
chacun pouvait avoir des enfants avec un autre partenaire. Il

s'agissait d'une incompatibilité entre deux personnes qui

n’avait pas vraiment d’explication rationnelle®.

S’il était prouvé que 'hnomme était stérile et/ou impuissant,
c’était une véritable atteinte a sa virilité et il faisait alors le
malheur de son épouse. Si la malheureuse voulait malgré
tout godter aux étreintes charnelles et éventuellement
fécondantes que son mari était incapable de lui donner, elle

pouvait se consoler discretement avec un amant. Mais si cela

se savait, le mari trompé devenait la risée de ses voisins®**.

Parfois, lorsque le mari était impuissant et par conséquent
stérile, et qu'il voulait prouver sa virilité en engrossant son
épouse, il faisait lui-méme appel a un client qui déflorait et

fécondait sa patronne. Si I'on en croit la satire de Juvénal, le

subterfuge était bien connu®®. Lhomme impuissant qui se

complaisait dans sa situation était tout aussi moqué par

Martial pour son absence de virilité*®.

La problématique de la stérilité a Rome ne laisse pas
d’étonner. La mission d’'une femme était d’avoir des enfants.
Si elle était inféconde, elle trahissait malgré elle sa famille et
sa patrie. Si la stérilité était le fait de 'homme, la femme
pouvait trouver un gentil donneur avec I'accord plus ou moins
tacite de son mari, a moins qu’elle ne préférat former un
nouveau couple officiel peut-étre plus fécond avec un autre
homme. Cependant, malgré le sens du devoir ou I'éducation
recue, des femmes ont dd tenter de maitriser leur fécondité
pour limiter le nombre de leurs rejetons.



L’ALLAITEMENT

Le sein nourricier était percu comme un objet sacré. Déja
dans la Rome archaique, le sein était vu comme une partie
du corps de la femme qui intriguait par sa capacité a générer

du lait, boisson aux vertus magiques qui nourrit les nouveau-

nés®®’. De fait, les seins perdaient leur valeur érotique dés

lors qu’ils assumaient leur fonction galactogéne.

Le sein nourricier, de vénéré dans la Rome archaique,
devint un symbole de piéeté filiale dans la Rome impériale au
travers de I'édifiant mythe de Cymon et Péro ou une jeune
matrone maintint en vie son pere emprisonné en le
nourrissant de son lait maternel. Ce mythe, qui apparait a
I’époque augustéenne, fut décliné, mettant aussi en scéne,
dans des conditions similaires, une fille secourant sa meére
prisonniere. Que ce soit dans les versions littéraires ou
plastiques de cette légende, la pudeur (pudor) et la piété

(pietas) se mélent également™®. Méme si dénuder son sein
pour nourrir son pere est une activité contre nature, peut-étre
méme teinté d’érotisme ou d’inceste, la piété filiale prend le
pas sur les autres sentiments et cette abnégation honore Ila
fille allaitante. Dans toutes les versions du mythe, la piété
filiale de ces jeunes femmes fut récompensée par la

libération de leur parent®®. Le sein duquel jaillit le lait était en
lui-méme un symbole de piété familiale. Ainsi, prés du temple
de la Pietas, a c6té du forum holitorium, se trouvait la
Columna Lactaria qui pourrait se traduire par colonne de la
tétée. Il semblerait que ce lieu avait plusieurs fonctions,



toutes liées au lait maternel. D'une part, les familles pauvres
y menaient leurs enfants pour qu’'une femme ayant du lait
leur fit la charité. D’autre part, les jeunes méres pouvaient s’y
rendre pour rencontrer des nourrices allaitantes. Enfin, on vy
exposait les enfants abandonnés nuitamment dans l'espoir
que quelqu’un les nourrit.

Comme dans les mythes, les méres romaines devaient
faire preuve de piété envers leurs enfants en les nourrissant
elles-mémes au sein. Pour le philosophe Musonius Rufus, il
s'agissait la d’'un acte tellement naturel qu’il ne pouvait en

étre autrement®®. L’épouse de Caton aurait méme utilisé les
effets magiques du lait maternel au profit de leur fils. Elle
nourrit en méme temps a son sein son fils et les fils de ses

esclaves pour créer entre eux des liens d’affection

indéfectibles®®. A I'époque impériale, les femmes qui avaient

les moyens de s’offrir les services d’'une ou de plusieurs
nourrices boudérent (peut-étre massivement) [I'allaitement
maternel. Ce phénomeéne fut percu par les plus

conservateurs comme « un signe de dégradation morale®* ».
Favorinus d’Arles, dont les écrits furent repris par Aulu-Gelle,
culpabilisait les méres qui ne voulaient pas allaiter en
comparant les pauvres bambins a des enfants exposeés.
Derriére son refus d’allaiter, la mére égoiste n’aurait eu pour
seule préoccupation que de préserver la beauté de son
corps, ce qui était aussi grave que l'avortement. De surcroit,
le lait passant pour créer des liens et transmettre les moeurs
de la femme allaitante a l'enfant allaité, une nourrice
mercenaire risquait de transmettre ses tares morales au

rejeton®®. Cependant, le médecin Soranos reconnaissait que
I'allaitement était une tache prompte a faire vieillir les
femmes. Si les jeunes meéres en étaient dégageées, elles

pouvaient se remettre plus vite de leurs couches pour avoir

d’autres enfants®***. Néanmoins, le médecin ne croyait pas

gu’une nourrice qui aurait eu un enfant du méme sexe que



celui qu’elle devait allaiter et été une meilleure nourrice.
Selon certaines superstitions, cette précaution évitait de
transmettre les caractéristiques de l'autre sexe au nouveau-

né>®. Cette idée reléve de la croyance selon laquelle le lait
maternel transmettait toute une série de caractéres moraux et
physiques. Juvénal, dans sa satire contre les femmes, était

forcé d’admettre que les femmes pauvres nourrissaient elles-

mémes leurs bambins®®. Il faut dire que l'allaitement était

contraignant. Outre le fait de vivre jour et nuit au service de

son enfant pendant de longues semaines, voire de longs

mois ou des années®”, il fallait veiller & ne pas gater son lait.

Le lait produit avant le septieme mois de grossesse n’avait

aucune qualité nutritive, selon Pline®®. Ensuite, lorsqu’il était
bon a la consommation par le nouveau-né, la meéere ou la

nourrice allaitante devait favoriser les nourritures réputées

galactogénes®” et se passer d’alcool, de travaux physiques

et de tout plaisir des sens. La sexualité était particulierement

prohibée, car elle favorisait la réapparition des regles, ce qui

gatait le lait en rendant possible une nouvelle conception*®.

Cependant, Pline précise que selon Nigidius Figulus, le lait

d’'une femme ne se gatait pas si le méme homme la rendait a

nouveau grosse*™. N’y voyons |a rien de plus qu’une légende

en faveur de la fidélité féminine. La femme qui allaitait devait
donc se conformer a une vie d’ascéte qui la maintenait au
service exclusif de son foyer.

Que l'enfant ait été nourri au sein de sa meéere ou de sa
nourrice, si une nouvelle grossesse ne venait pas mettre un
terme au processus de lactation, il fallait le faire par d’autres

moyens. Les montées de lait étaient arrétées grace a des

applications locales de plantes®®. Vers deux ou trois ans, les

enfants étaient sevrés. Le lait maternel devait laisser place
petit a petit a du lait animal et a des nourritures solides.



LE REFUS D’ENFANTER

Dans I'Histoire de la vie privée, Paul Veyne reprend une
phrase d’Alfred Sauvy : « D’aprés ce que nous savons du
pouvoir multiplicateur de I'espéce humaine, la population de
I'Empire aurait dG se multiplier beaucoup plus et déborder de
ses limites. » Selon Paul Veyne, cette constatation ne peut

s'expliguer que par un usage courant des produits

anticonceptionnels et abortifs*®, bien qu’on ne puisse pas

exclure d’emblée lI'impact de la mortalité infantile sur la
croissance démographique romaine.

Préserver son corps et sa vie

La politique nataliste de 'empereur Auguste est peut-étre
a mettre en relation avec une diminution nette du taux de
natalité. En cherchant bien dans les sources, on voit
apparaitre plusieurs indices démontrant que les familles
romaines, particuliecrement dans les hautes spheres,
cherchaient a limiter le nombre de leurs enfants. Le
philosophe Musonius Rufus désapprouvait les familles riches

qui exposaient leurs derniers-nés pour ne pas diviser leur

héritage™. Il semble qu’elles cherchaient & contrdler leur

fécondité pour des raisons purement patrimoniales. Dans les
sources antiques, les femmes ayant de nombreux enfants
étaient regardées comme des exceptions et des bienfaitrices
de la patrie. Ainsi, Auguste montrait publiquement

Germanicus et sa petite-fille Agrippine I’Ancienne comme un

exemple de famille nombreuse™®.



Plutét que de mettre un enfant au monde pour I'exposer
au coin d’'une rue, les familles qui voulaient maitriser leur
fécondité durent saisir trés vite l'intérét des produits rendant
momentanément les femmes stériles. Selon Juvénal, les
produits abortifs ou rendant stériles étaient tres usités et tres
efficaces. Cependant, il ajoute que les femmes pauvres
étaient obligées de subir les grossesses. Il est possible que
la cause de cette inégalité entre femmes riches et femmes
pauvres fat d’ordre pécuniaire. Les produits
anticonceptionnels et abortifs ne devaient pas tous étre bon
marché, ni efficaces, ni sans effets secondaires. Il n'est pas
inconcevable d’'imaginer que les produits les plus slrs aient
été les plus onéreux.

La limitation des naissances présentait le double intérét
de protéger le patrimoine familial de la dispersion et la vie
des femmes en les préservant des dangers inhérents a la
grossesse et a lI'accouchement. Comme ce double intérét
était favorable aux maris, certains auraient pu autoriser leur

épouse a maitriser sa fécondité ou auraient pratiqué le coit

interrompu. Toutefois, cette pratique n’est pas attestée™,

méme si le médecin Rufus d’Ephése semble y faire

allusion™™. A cela s’ajoute une autre raison pour le contréle
des naissances que certains qualifieraient d’égoiste et
d’autres d’esthétique : la maternité enlaidissait les corps. Les
Romaines de [|'époque impériale étaient manifestement
soucieuses de leur apparence. Certaines femmes pouvaient
craindre les stigmates laissés sur leur corps par
'enfantement et la pate de farine de féve étalée sur les

vergetures d’un ventre trop souvent fécondé n’en cachait pas

les vilaines rides*®. Pour Favorinus d’Arles, le souci de

conserver sa beauté en refusant les taches maternelles de la

grossesse et de I'allaitement était inexcusable®®.

La conjugaison de ces facteurs en faveur d’'un contréle
assez strict des naissances a nécessairement conduit les



meédecins a fournir a leurs riches patientes des remedes
anticonceptionnels et abortifs. Comment ne pas s’étonner du
fait qu'une femme comme Agrippine la Jeune n’ait eu qu’un
seul enfant alors qu’elle est connue pour avoir eu beaucoup
d’amants. Pourquoi la jeune Octavie, en presque dix ans de
mariage, ne donna-t-elle pas d’enfant a Néron ? Soit ces
deux femmes maitrisaient leur fécondité a 'aide de différents
produits, soit elles étaient ou devinrent stériles pour des
raisons meédicales, soit elles étaient abstinentes ou se
limitaient aux pratiques sexuelles non fécondantes. Si la
bonne réponse, concernant chacune d’elles, est assurément
parmi ces propositions, aucun argument tangible ne permet
d’en favoriser une par rapport a 'autre.

Quantifier la part des femmes ayant eu recours a des
produits anticonceptionnels ou abortifs est rigoureusement
impossible. Le climat de tolérance qui autorisait les femmes a
maitriser leur fécondité, peut-étre parfois méme avec 'accord
de leur époux, s’étiola progressivement pour aller vers une

interdiction de ces pratiques a la fin du monde romain avant

méme que I'Empire ne f(t officiellement chrétien*™.

Les méthodes anticonceptionnelles

On peut imaginer qu’un certain nombre de Romains, a

I'instar de Juvénal, distinguaient les drogues qui rendaient

stériles et celles qui expulsaient 'embryon de la matrice®".

Evidemment, pour ne pas concevoir, il y avait toujours
I'abstinence, mais il est impossible de savoir dans quelle
mesure elle était pratiguée. On évoque parfois I'hypothése
d’'une sexualité tournée vers les pratiques anales, orales ou
homosexuelles pour éviter la conception. Cette idée semble
assez pertinente dans le monde de la prostitution. Les murs
de Pompéi gardent les publicités des prostituées proposant
des fellations a des prix dérisoires. Cependant, il est difficile



de dire si une plébéienne ou une patricienne honnéte se
soumettaient a ces pratiques réputées avilissantes.

Il existait une variété d’anticonceptionnels plus ou moins
efficaces, plus ou moins dangereux. Soranos en fournit une

liste, car, pour lui, il est moins dangereux et moins grave

moralement d’empécher la conception que d’avorter*?. ||

propose d’éviter les rapports pendant les périodes qu'il juge
les plus fécondes. Les adeptes de la méthode Ogino avant la
lettre ont dG se retrouver embarrassées plus d’une fois. I
propose aussi de retenir sa respiration et de se retirer
légerement au moment de la jouissance de I'homme. Cette
meéthode ne devait pas étre appliquée tres facilement quand
'homme n’était pas d’accord pour coopérer. Ensuite, le
meédecin prescrit d’éternuer, de s’accroupir et de se laver
soigneusement le vagin. L’iconographie et la littérature
antiques laissent imaginer qu’'un certain nombre de
prostituées devaient pratiquer la douche vaginale a linstar

des femmes de petite vertu des xvii° et xix° siecles ou méme
des meéres de famille qui ne voulaient pas tomber enceintes

dans la premiére moitié du xx° siecle. Martial se moque d’'une
Lesbie de sa connaissance qui buvait de I'eau apres avoir fait
une fellation : « Ta bouche s’offre aux males, Lesbie ! Et tu
bois de I'eau. Tu n’as pas tort : tu emploies I'eau du cété qu'il
faut*®. » Cette épigramme, en plus de [liconographie
abondante sur le théeme du lavement apres I'amour, tend a
démontrer que cette pratique était largement connue et peut-
étre largement utilisée.

En évoquant la conception divine d’Auguste, Suétone dit
gque aprés avoir été féecondée par un serpent envoyé par

Apollon, Atia se purifia comme aprés avoir couché avec son

mari*™. Il est possible que ce soit une allusion aux lavements

vaginaux. L'art a illustré sur divers supports cette pratique
dans les scenes érotiques. On trouve le broc, la bassine et
I'’éponge au pied du lit d’'une riche courtisane sur le revers



d’un miroir découvert 8 Rome*™®. De méme, sur une peinture
de la villa de la Farnésine a Rome, un petit esclave nu veille
sur les amours de sa maitresse un broc a la main. A ses
pieds se trouve une grande vasque d’airain qui n’avait
manifestement d’autre utilité que les ablutions post-coitales.
C’est également sans surprise qu’on découvre deux bassines
au pied des lits de deux fresques du lupanar de Pompéi
conservées in situ. Cette liste iconographique est loin d’'étre
exhaustive, mais la fréquence avec laquelle est représenté ce
matériel de toilette sur les scénes d’amour naturalistes
prouve que le lavement vaginal était courant. On ne peut pas
nier que cette pratique ait été liee a une purification qui devait
amoindrir ou nettoyer la souillure sexuelle. Toutefois, dans le
cas des prostituées, la souillure et l'infamie étaient
indélébiles et le bain n'aurait été d’aucune utilité si ce n’est
symbolique. Il est donc plus que probable que ces
purifications aient été employées, au moins par les femmes

de meeurs légéres, comme un anticonceptionnel*®.
L'efficacité de cette méthode est cependant a mettre en
doute. La médecine contemporaine a prouvé que le lavement
vaginal est un moyen de contraception peu efficace. Quand
bien méme il serait effectué tout de suite apres le rapport, les
spermatozoides auraient tout de méme eu le temps
d’atteindre le canal cervical et de passer dans l'utérus. Deés
lors, aucun liquide injecté dans le vagin ne peut les rattraper,
fat-ce méme du Coca-Cola, comme le faisaient Iles
Américaines dans les années 1950-1960 ! En outre, les
douches vaginales fréquentes engendrent des risques élevés
d’inflammation et d’infection du vagin.

La conception pouvait eégalement étre empéchée grace a
divers produits présents dans la pharmacopée romaine.
Toute une variété d’anticonceptionnels pouvait se présenter
sous la forme de pessaires ou d’applications locales
composées de produits aussi divers que variés tels que le



miel, I'huile d’olive vieille, la résine de cédre, le suc de
baumier, le blanc de céruse ou l'alun liquide. La liste n’est
pas exhaustive, loin de Ia, et ces produits n’avaient pas tous
la méme efficacité, certains étant méme cruellement nocifs,
comme les dérives de plomb. D’autres anticonceptionnels
revétaient la forme de décoctions ou de solutions buvables
qui pouvaient deéclencher les regles, mais elles étaient

percues comme relativement agressives par Soranos*. Pline
cite plusieurs plantes dont le poireau ou [I'élatérium qui
passaient pour provoquer les regles, entrainant par
conséquent la mort de I'embryon pour les femmes

enceintes™®. Lefficacité et I'innocuité de ces produits restent
a prouver. Il semble évident aujourd’hui que le poireau n’a
pas d’incidence sur les menstrues, en revanche l'intromission
dans le vagin de pessaires a base de miel était reconnue
comme efficace depuis 'Egypte pharaonique.

La derniére facon d’éviter la conception passait par la
pratique de manceuvres mécaniques. Pour Lucréce, les
déhanchements féminins pendant I'amour empéchaient de

tomber enceinte. lls étaient donc déconseillés aux honnétes

épouses mais recommandés aux prostituées*®. Ce reméde

est bien sar totalement inefficace et n‘oppose, dans I'esprit
du poete, qu'une sexualité grave et procréative dans le
couple a une sexualité plus récréative et dédiée au plaisir
avec les professionnelles. Quant a Julie, la fille d’Auguste,
elle aurait appliqué, selon Macrobe, le moyen le plus sar
pour ne pas tomber enceinte de ses amants : elle aurait

attendu d’étre enceinte de son époux avant d’avoir des

relations extraconjugales*°.

Les méthodes abortives

Les médecins, et ce depuis Hippocrate, répugnaient a
donner des remedes abortifs a leurs patientes qui, dans un
certain nombre de cas, cherchaient a cacher le fruit d’un



adultere ou a préserver leur corps des stigmates de la
grossesse. Soranos, quant a lui, approuvait la prescription de

contraceptifs et d’abortifs pour des raisons thérapeutiques

lorsque la santé ou la vie de la mére étaient en jeu*. Il

devait cependant exister d’autres causes d’avortement telles
que la volonté d’une tierce personne, I'époux notamment, et
tres souvent pour des raisons d’héritage ou encore parce
gu’'un homme avait engrossé une prostituée. La vengeance
ou la jalousie pouvaient également pousser les femmes a
avorter, pour priver un homme d’une descendance par
exemple. Les raisons qui amenaient a I'avortement, a une
époque ou le risque létal inhérent a cette pratique était
connu, ne pouvaient étre que complexes et allaient bien
souvent au-dela du fait de wvouloir conserver une jolie
silhouette.

Le statut social de la Corinne des poémes d’Ovide
demeure incertain. Cependant, sa vie est sans doute
représentative de l'existence d’'une courtisane ou d’une
affranchie, c’est-a-dire d’'une femme qui n’était pas mariée et
qui subvenait a ses besoins grace aux cadeaux de ses

amants. L'avortement de Corinne présente de nombreux

intéréts historiques, anthropologiques et psychologiques*=.

Ovide pense étre le pere de I'enfant de Corinne mais il laisse
une place au doute. Le produit abortif qu’elle prend n’est pas
cité. Le lecteur apprend seulement qu'en voulant avorter,
Corinne s’est rendue malade et risque la mort. Ovide est
décu par le comportement de son amante qui le prive d’'un
enfant dont il voulait étre le pére, qui était déja son objet :
« Car tu [Apis] donneras, toi, la vie a ma maitresse, et elle me
la donnera. » Corinne a pris seule la décision d’avorter et
cela contrarie Ovide : « Pour s’étre a mon insu, exposée a un
tel danger, elle mérite ma colére. » Difficile d’'imaginer que
seule la vanité a poussé Corinne a avorter. D’autres facteurs
sont intervenus dans son choix comme cela a da arriver a



des courtisanes ou a des femmes sans ressources et sans
mari. Une courtisane grosse devait voir le hombre de ses
clients et ses revenus décroitre. Ensuite, si la femme survivait
a I'accouchement, il fallait exposer ou élever I'enfant, peut-
étre dans des conditions précaires, ou le céder a un amant
qui aurait pu des lors se comporter en patron avec la mére
de son enfant illégitime. Il s’agit la de plusieurs scénarios qui
ont pu faire que certaines femmes choisissaient seules, et en
tout état de cause, I'avortement.

Une fois que le choix était fait, plusieurs procédés
pouvaient étre suivis. Les superstitieux avaient leurs propres
abortifs, plutét fantaisistes, répertoriés par Pline, comme
I'odeur d’'une lampe soufflée ou le sang des regles frotté sur

le corps d’'une femme enceinte®*®. Du point de vue médical,
les manoeuvres abortives mécaniques extragénitales avaient
pour mission de décoller 'embryon ou le fcetus par des
exercices violents et des massages toniques. Selon Soranos,
cette méthode ne produit les effets escomptés que dans les
trente jours apres la conception si elle est accompagnée de

la prise simultanée de vin et de diurétiques**. Les méthodes
mecaniques  intragénitales  étaient autrement  plus
dangereuses puisqu’elles visaient a deécoller I'ceuf ou a
percer la poche des eaux par l'intromission d’'un objet pointu

dans l'utérus. L'aiguille a tricoter du xx° siécle a eu pour
ancétres divers types de batonnets en métal ou en matiere
végetale ou animale. Cette technique faisait courir a la
patiente de lourds risques de septicémie, d’hémorragie,
d’accident obstétrique ou de stérilité. En Belgique, a Tongres,
les archéologues ont découvert la sépulture d’'une femme qui
serait vraisemblablement morte des suites d’'un avortement.
Dans sa cavité pelvienne, une pointe en os qui aurait perforé
'utérus a été mise au jour. Une méthode aussi peu slre
n’'était pas encouragée par Soranos, qui préférait des abortifs
plus doux a l'instar des pessaires, des ovules et des potions.



Certaines plantes sont aujourd’hui reconnues pour leur
pouvoir abortif comme le cyclamen aux propriétés

nettoyantes et dissolvantes, I'armoise, |'absinthe ou la

coloquinte*®. La plupart de ces plantes provoquaient les

regles, ce qui entrainait lI'avortement pour les femmes

enceintes et méme [I'expulsion du placenta chez les

parturientes*®.

Petit a petit, I'avortement fut percu avec sévérité. Les
Romains étaient encore loin de la conception chrétienne de
'avortement qui est condamnable parce qu’l O&te
prématurément la vie a une créature humaine. Pour eux, et
notamment dans la vision des philosophes stoiciens, le
foetus était une partie du corps de la mére qui ne prenait
réellement vie qu’a la naissance. L’avortement n’était donc
pas un crime contre la vie du feetus. Pourtant, méme s’il était
toléré et pratiqué déja a I'époque augustéenne, Ovide n’était
pas trés clément envers cette pratique qu’il condamnait. S'l
n'y a pas meurtre, il y a bien crime, mais un crime perpétré

contre la famille et la cité en privant I'une et l'autre de sa

descendance naturelle**:. Sur le ton de I'ironie, Juvénal

condamne également I'avortement auquel il reconnait tout de
méme l'avantage de faire disparaitre les enfants des
adultéres*®. De maniére générale, I'avortement nuisait avant
tout au pére. Le philosophe Musonius Rufus s’opposait

également a l'avortement car il contrevenait aux politiques

natalistes de 'Empire*®. A partir de la fin du I° siécle ou du

début du ° siécle, si la femme qui voulait avorter mourait des
suites du produit abortif employé, le vendeur du produit |étal
s'’exposait a une condamnation pour meurtre ou
empoisonnement™®. Le Digeste répertorie pour cette période
des lois selon lesquelles les femmes ayant avorté devaient
endurer des sanctions pénales pour avoir attenté aux biens
de leur époux®'. En effet, la femme étant d’une certaine



maniere le bien de son mairi, il était naturel de considérer les
fruits tirés de ce bien comme les revenus de celui-ci.



LA SEXUALITE APRES LA MENOPAUSE
Selon Pline I'Ancien, les femmes vieillissent plus vite que

les hommes*2. Si les jolies jeunes filles étaient des objets de
désir pour les hommes, dans les satires, toutes les vieilles
femmes étaient des objets de répulsion. Evidemment, les
jeunes veuves ou divorcées encore fécondes étaient
appelées par la loi et par leur famille a se remarier. Mais la
perception que les Romains avaient de la vieillesse était
quelque peu différente de la nétre. Macrobe nous apprend a

propos de Julie, la fille d’Auguste, que trente-huit ans est un

age qui tend vers la vieillesse pour une femme*®. La

coquetterie et la compagnie des jeunes femmes étaient
fortement réprouvées chez les femmes vieillissantes. Pour

Horace, seul le travail de la laine convenait a des doigts ridés

par les ans™*.

Les femmes agées devaient représenter, plus encore que
les femmes jeunes, les valeurs du statut matronal telles que
la gravité, la dignité et la chasteté. Aprés la ménopause, les
envies sexuelles d’'une femme étaient ressenties comme des
perversions. Martial est sans doute le poéete qui a montré le
plus de sévérité envers les amoureuses du méme age que

Hécube. Il fustige vertement Ligeia qui continue a s’épiler le

sexe quand son age ne se préte plus aux jeux de I'amour®®.

Il explique également dans ses épigrammes son degout pour

les femmes mares*® et 'incompréhension qui I'envahit face a

un homme qui aime sans arriére-pensee le fruit déja tombé



de l'arbre®’. Ce dégolt pour la libido des femmes mares
était sans doute largement partagé par les hommes, comme
en témoigne une épigramme qui devait accompagner un
Priape champétre : « C'est une femme encore plus vieille que
la mére d’Hector. Elle est la sceur, je crois, de la Sibylle de
Cumes. [...] Cette vieille vient souvent ici en clopinant, c’est
son allure habituelle, elle |Iéve ses mains usées vers le ciel
pour me supplier de la baiser sans débander. Hier, elle m’'a
fait cette priére et en ouvrant la bouche elle a craché une des
trois dents qui lui restaient. Tire-toi, j'ai dit, fiche le camp !
Cache ton truc sous ta tunique fendue et mets ta robe rouge
par-dessus, comme tout le monde, au lieu d’exhiber ce trou

béant, cette chose maigrichonne avec un nez proéminent et

une moustache, on dirait Epicure qui baille*®. » Ce petit

poéme trés cru offre au lecteur I'image d’Epinal de la
vieillesse féminine. Le corps est flétri, la vision du sexe
féminin poilu, ridé et rendu lache par les accouchements et
les ans s’oppose au sexe jeune, lisse, aux contours délicats
des Vénus de marbre ou peintes a fresque. Méme Priape
refusait ses faveurs a la femme dont le corps n’avait plus
I'age d’enfanter et qui avait perdu cette perfection esthétique
du corps qui n‘appartient qu’a la jeunesse.

L'age d’or des femmes couguars était encore bien loin,
mais les jeunes gigolos couraient déja les rues de Rome.
Horace et Martial partageaient la méme répulsion pour les
femmes ageées, ils y voyaient cependant un avantage. Les
vieilles femmes n’étaient pas avares avec leurs amants.
Certes, leur corps ridé et flasque, leurs dents noires, leur
sexe hors d’'age, et leurs odeurs peu flatteuses pour les
narines n’étaient pas prompts a charmer les hommes. Mais la

promesse de somptueux cadeaux pouvait stimuler les plus

vénaux*>. Les plaisanteries sur les vieilles femmes prodigues

étaient bien ancrées dans l'univers populaire, comme en



témoigne une priapée des plus cyniques qui se termine
ainsi : « Si elle a des sous, elle est jeune et belle*®. »
L’homme qui se ruinait pour une jolie catin était montré du

doigt, celle qui se ruinait pour un amant était une

criminelle*. Les gigolos et les coureurs d’héritage pullulaient

dans l'ceuvre de Martial. Amants, ils dépouillaient de leurs
biens leur vieille maitresse ; jeunes époux, ils guettaient avec

hate le trépas de la vieille belle*. Juvénal porte un regard
non moins courroucé sur les vieilles femmes qui dilapidaient

leur patrimoine contre les faveurs d’un jeune amant*. Au

I° siecle, le fait de se marier avec une femme riche qui
approchait la soixantaine valut quelques soucis au poete
Apulée. Ce dernier se défendit d’avoir épousé Prudentilla par
intérét. Parmi ses nombreux arguments, il parla de la santé
de sa femme. Celle-ci avait été une chaste veuve pendant
pres de quinze ans mais I'absence de sexualité dérangeait sa
matrice qui lui déclenchait de violentes douleurs. Aussi

décida-t-elle de se remarier « pendant que son age le lui

permettait encore*™ » pour rétablir sa santé. Apulée nous

explique que Prudentilla souffrait d’hystérie et que le meilleur
reméde a cela était 'activité sexuelle. En femme chaste, elle
se remaria donc pour avoir une activité sexuelle légale et non
déshonorante. Le fait que le poéte précise que sa femme
était encore en age de se marier pose la question de sa
menopause. Elle approchait les soixante ans, mais elle avait
probablement toujours ses régles, sans quoi elle n'aurait pas
été en age de se remarier puisque le devoir d’'une épouse
était au moins de laisser espérer la naissance d’'un enfant.

Il apparait que la sexualité des vieilles femmes était
énergiquement réprouvée par la société en général et par les
hommes en particulier. A cela, deux raisons : d’une part,
I'esthétique gréco-romaine véneérait, idolatrait et fantasmait la
jeunesse. Les Romains, comme les Grecs, firent de la beauté
I'apanage de la jeune femme, qui, a I'image de Vénus, était



une invitation a lI'amour charnel. D’autre part, la femme
meénopausée devait s’exclure de toute forme de sexualité car
elle n’était plus désirable ni féconde.

Les femmes plus ou moins agées qui s’offraient des
jeunes hommes semblaient avoir un peu de biens, condition
sine qua non pour appater les don Juan gérontophiles. La
|égislation du début de [I'Empire favorisa ['autonomie
financiére des veuves. Par le jeu des successions, sans
tuteur ou avec un tuteur complaisant, un certain nombre de
femmes, plus forcément trés jeunes, pouvaient vivre sans
étre soumises a un homme. Dés lors, elles avaient la
possibilité d’entretenir a leur guise un amant. La sexualité
pouvait étre un moyen d’enrichissement certain. Le travailleur
du sexe était un prestataire de services qui recevait une
rétribution pour le travail accompli. La femme riche et encore

jeune était toujours une proie pour les coureurs de dot ;

vieille, la femme riche intéressait les coureurs d’héritageﬂ.

Cette facon de s’enrichir était tout aussi réprouvée que la
libido des vieilles femmes.

La fonction érotique et la fonction reproductrice étaient les
deux versants d’'un méme objet, le corps féminin. Deées le
moment de sa naissance, le corps de la fillette était modelé,
formaté, pour étre désirable et apte a la procréation. Le corps
érotique et le corps reproducteur avaient les mémes
caractéristiques physiques. Une femme d’allure masculine
passait pour une mauvaise reproductrice et était peu

désirable*®. A l'intérieur du couple, la sexualité devait étre
tournée vers la procréation. Une fois enceinte, la femme
n'éveillait plus vraiment le désir. Les encouragements a
I'allaitement avaient pour objectif perfide de maintenir les
femmes captives de la sphére domestique tout en
nourrissant le bébé avec le meilleur des laits. L'utérus,
organe incompris aux saignements périodiques aussi



inquiétants que redoutables, angoissait les hommes, qui ne
pouvaient pas toujours étre slrs de bien étre le pére de leur
enfant. Si I'enfant désiré et |égitime ne venait pas, c'était
généralement la femme qui était accusée de stérilité. La
maternité etait dangereuse et mettait en danger la vie des
futures meéres, qui, bien vite, comprirent l'intérét de ne pas
multiplier les grossesses. Cet intérét était partagé par
beaucoup d’hommes, qui refusaient de morceler leur
héritage entre de trop nombreux enfants. Méme si les
pratiques contraceptives et abortives étaient apparemment
courantes, elles étaient mal percues par la société et finirent
par étre interdites. Qu’elle fit matrone ou putain, la femme
devait mettre fin a son activité sexuelle lorsque son corps I'y
engageait. Les signes physiques de Ila Vvieillesse
symbolisaient théoriquement la fin de la vie sexuelle.



CHAPITRE V

Corps FEMININ, CORPS EROTIQUE



LA CHEVELURE

Dans quasiment toutes les civilisations, la féminité est
symbolisée par une longue et abondante chevelure. Les
cheveux sont percus comme un objet de séduction et méme
de fascination, ce qui justifie parfois le fait de les cacher aux
yeux des autres.

Critéres de beauté

Depuis les origines de Rome, les cheveux des femmes
étaient lies au deésir et a la magie amoureuse. Vénus étant la
déesse de I'amour charnel, il était naturel qu’elle veillat sur la

chevelure®’. Ce qui était plus étonnant, c’était que la Vénus
qui veillait sur les cheveux des Romaines se nommait la
Vénus chauve, Venus Calua. Son culte était archaique et

célébré dés le n° siécle av. J.-C. Il puiserait son origine dans
un épisode de I'histoire de Rome ; or de cet épisode il existe
deux versions passablement différentes. Dans |la premiére,
alors que Rome était assiégée par les Gaulois, les femmes
auraient coupé leurs cheveux pour fabriquer les cordes
nécessaires au fonctionnement des machines de guerre.
Apres le conflit, les Romains auraient dédié une statue a la
Vénus chauve pour les remercier de ce sacrifice pour la
patrie et leur montrer qu’elles restaient toujours charmantes.
L’anecdote semble anachronique et imaginaire, car il ne
devait pas y avoir de machines de guerre dans la citadelle

avant le V° siécle*®. Dans la deuxiéme version, sous le regne
d’Ancus Marcius, la reine et les autres femmes avaient été



rendues chauves par une mysterieuse maladie. Pour
consoler son épouse, le roi fit ériger une statue la
représentant sous les traits d’'une Vénus chauve. Deés lors,
les cheveux des femmes repoussérent. Ces deux récits
étiologiques sont si fantaisistes que I'existence de la Venus
Calua a parfois été remise en cause. Cependant, Pierre
Grimal n’'est pas aussi sévére et propose une hypothese qui
n'est pas dénuée d’intérét : « Il est possible [I’hnypothese est,
il est vrai, invérifiable] que les Romains, désireux d’honorer
Vénus, mais soucieux en méme temps de la dépouiller d'une
part de son pouvoir magique, aient imaginé de la représenter

dépourvue de chevelure, c'est-a-dire un des attributs les plus

caractéristiques de la féminité**®. » Que Venus Calua ait

existé ou non, la simple invention de son mythe prouve
indéniablement que la chevelure était le symbole privilégié de
la féminité et que celle-ci participait a la magie amoureuse.

La puissance magique de la chevelure est également
illustrée dans le mythe de Méduse. Dans sa jeunesse, la
Gorgone était réeputée pour sa beauté. Cette beauté excita le
désir de Neptune, qui viola la jeune femme dans le temple de

la chaste Pallas. Cette derniere, outragée, changea Ila

chevelure de Méduse en serpents™. Cette transformation

monstrueuse privait la Gorgone de sa chevelure, cette parure
naturelle qui possédait un pouvoir érotique majeur. Les
serpents, quant a eux, suscitaient I'horreur et pétrifiaient ceux
qui voyaient son visage. L'aspect terrifiant de sa nouvelle
physionomie la prémunissait contre un autre viol tout en la
condamnant a la solitude pour avoir été la complice
involontaire de Neptune. Sa métamorphose, tout en Ia
protégeant, la punissait d'avoir été souillée par un dieu et
d’avoir participé a la souillure du temple d’'une déesse vierge.

Les poétes antiques ont loué la chevelure féminine sans
parcimonie. Apulée choisit méme la chevelure de Photis pour
se livrer a un véritable exercice de sophisme : I'éloge. On y



apprend qu’une femme, si belle soit-elle, est privée de toute
séduction si elle est dépourvue de chevelure*. Mais & quoi
ressemblait la chevelure féminine parfaite aux yeux des
Romains ? Chez les poétes, I'abondance, la longueur, la
finesse et la souplesse étaient les premiers critéres de

beauté d’'une chevelure féminine digne de ce nom*-.
Manquer de cheveux était un motif de honte qui devait
conduire les femmes a la chevelure imparfaite a se faire
coiffer dans le temple de la Bonne Déesse interdit aux
hommes alors qu’'une femme a la belle chevelure pouvait

offrir le charmant spectacle de sa coiffure & son amant*?. Si
Ligeia était moquée par Martial pour n’avoir que trois
cheveux®™, les perruquiers faisaient le bonheur des femmes
que la nature n'avait pas gatées. Il semblerait que les rajouts
et les perruques étaient faits de cheveux naturels, butin
recolté notamment sur la téte des captives germaines dont
les nuances, allant du blond au roux, faisaient les délices

des coquettes™. Toutefois, si certaines Romaines

vieillissantes arrachaient leurs cheveux blancs*® ou les

teignaient pour retrouver les tons bruns de leur jeunesse*”,
les élegantes repandaient sur leur chevelure des produits
plus ou moins agressifs pour en changer la couleur naturelle.
Properce trouve inadmissible de vouloir copier les tons
jaunes des Barbares®™. Ovide, quant a Iui, sermonne
Corinne, qui, pour avoir voulu en changer la couleur, a perdu
ses beaux cheveux®™. La perruque n’était finalement qu’un
cache-misere et OV|de était sincerement navré d’avoir surpris
un jour une de ses maitresses avec sa perrugue de
travers®®.

La blondeur, a linstar de la chevelure d’Apollon, était
préférée par les élégiaques®’. Cependant, il faut nuancer ce
jugement, car Ovide appréciait tout autant les brunes®?

Apulée faisait I'éloge de toutes les couleurs de cheveux®, et



Properce ne trouvait pas le blond seyant sur la téte des

belles ltaliennes*. La teinte n’était finalement qu’une affaire
de golt personnel. Si la chevelure était belle et abondante,
la magie pouvait opérer.

En dépit de la fascination qu’exercait la chevelure sur les
poétes, force est de constater que I'art romain offre trés peu
d’'images de chevelure féminine totalement libre. Les
tableautins érotiques proposent tous des femmes dont les
cheveux sont noués en chignon d'ou s’échappent parfois
quelques méches. Lorsque la chevelure était dénouée, elle
était domestiquée par les mains d’une coiffeuse comme dans
les scenes de toilette, a I'instar de celle de la fiancée de la
villa des Mysteres, ou bien c’est la femme elle-méme qui
tenait ses cheveux comme dans les représentations de
Vénus anadyoméne. Dans le cas de la fresque de la villa des
Mysteres, la domestication de la chevelure de la jeune
mariée en six tresses symbolisait le passage de I'état de
vierge a celui d’épouse. Ensuite, celle-ci devait rompre le
charme de sa chevelure en en faisant un chignon. Il n’y a
dans la représentation de la toilette nuptiale aucun érotisme,
mais, au contraire, la promesse de la morale et de la vertu
que la jeune fille observera dans sa vie d'épouse.

Vénus anadyoméne, quant a elle, était souvent
repréesentée dans les intailles magiques relatives aux
sortileges amoureux. Selon l'interprétation de Gaélle Ficheux,
la porteuse des intailles ou était figurée la Vénus tenant ses
cheveux souhaitait « subjuguer celui qu’elle aime » de la
méme fagon qu’Aphrodite exaltait son charme et sa grace

féminine par « la splendeur de ses cheveux qu’elle expose a

la contemplation par son geste*® ».

Si la chevelure était un symbole de séduction aussi
puissant, pourquoi les artistes n’ont-ils pas représenté de
chevelures tombant librement en cascade dans le dos des
effigies féminines comme dans les réecits élégiaques ? Une



chevelure domestiquée par les peignes était-elle plus
attrayante pour le peintre et le sculpteur que pour le poete ?
La réponse a notre question ne releve peut-étre pas de
I’érotisme. Une chevelure dénouée n’était pas seulement un
symbole sensuel. Les femmes cessaient de coiffer leurs

cheveux lorsqu’elles étaient en deuil*®. La monstration de la
chevelure indomptée, qu’'on arrachait méme parfois par
poignées lors de funérailles, passait pour un témoignage
d’affliction. La chevelure, belle et soignée, passait pour avoir
un puissant pouvoir érotique et magique. Neégligée ou
malmeneée, elle symbolisait le chagrin et la mort.

L’art de se coiffer

La coiffure avait pour intérét originel de diminuer le pouvoir
érotique de la chevelure féminine. Les matrones coiffaient
leurs cheveux en chignon maintenu par des bandelettes de
pourpre, les uittae, qui servaient de signe distinctif de leur
statut social. C’est précisément ces bandelettes qui

n'ornaient pas la chevelure de Délie selon la description du

poéte Tibulle®™. Toutefois, & I'époque impériale, bien rare

devaient étre les matrones traditionalistes qui arboraient
encore l'ancestrale chignon conique (tutulus) et la coiffure,
qui devait annihiler le pouvoir magique des cheveux, était
devenue une arme de séduction. La numismatique et la
statuaire témoignent de l'infinie variété des modes capillaires.
Modes qui changeaient si vite que quelques boucles en plus
ou en moins permettent de dater avec précision les statues et
les monnaies aux effigies féminines. La coiffure était alors

élevée au rang d’art majeur, car « les mains de la coiffeuse

donnent la beauté ou la refuse*® » selon Ovide. La reine de

cet art était I'ornatrix, une femme de chambre en charge de
I’habillement et de la coiffure. Esclave, affranchie ou méme
artisan, elle était la seule dont les Romaines ne savaient se
passer, surtout a une époque ou les édifices capillaires



faisaient plusieurs étages de boucles comme sous les

Flaviens. Certaines ornatrices étaient reconnues pour leur

talent & linstar de celle de Corinne*®. Cependant, si la

coiffeuse était maladroite et la maitresse colérique, elle

risquait de se voir assommée a coups de miroir*” ou ses bras

piqués par des épingles a cheveux”. Cette petite vendetta
domestique était d’ailleurs jugée avec seévérité par les
hommes.

La mission de l'ornatrix était capitale, car la coiffure était
un gage d’élégance. Ovide consacre plusieurs vers de son
Art d’aimer a la coiffure qui devait convenir a la forme du
visage et a l'occasion. Le vaste éventail des coiffures qu'il
propose est assez impressionnant. Cheveux lachés sans

ornements, bouclés au fer, volumineux ou plaqués, chignons

plus ou moins complexes, tout était possible*”. L'ultime

élégance, pour les hommes aussi bien que pour les femmes,

était d’oindre sa chevelure d’huiles parfumées*=.

La chevelure, objet de séduction s’il en est, était la parure
naturelle du visage, qui, lui aussi, devait correspondre a
certains critéres de beauté.



LE VISAGE

Dans la poésie latine, un joli visage ne suffisait pas a
rendre une femme séduisante. Si la belle était idiote ou
gu’une autre tare physique ou morale lui nuisait, son visage,

aussi beau f(t-il, ne pouvait pas lui servir de recours pour

conserver ses amants**.

Critéres de beauté

Les femmes ont toujours cherché a se plier aux critéres de
beauté de leur époque. Dans quel moule devaient se glisser
les Romaines pour étre considérées comme belles par leurs
contemporains ? La majeure partie des soins devait se
concentrer sur le visage. Un beau visage se caractérisait
notamment par un teint blanc, frais, brillant et sans
imperfections. Les recettes laissées par Ovide s’appliquaient
a donner aux femmes un teint blanc et brillant en rendant la

peau lisse et en la débarrassant d’éventuelles rougeurs™®. Le
teint blanc, souvent comparé a la neige, au lys ou au marbre,

était I'expression de la pureté et de la fragilité qui devaient

définir la femme*®. Outre cette symbolique liée a la

délicatesse féminine, la couleur du teint reposait sur une
opposition sexuelle stricte. L'homme en bonne santé pouvait
profiter du soleil dans I'exercice de sa citoyenneté au forum
ou en faisant de la gymnastique a la palestre. Sa peau
pouvait, sans lui nuire, porter les traces des caresses de
I'astre du jour. La femme, en revanche, n’avait pas a subir le
soleil, vivant a 'ombre des péristyles et des salons. Seule la



servante flirtait innocemment avec Apollon. Il résultait de ces

conventions sociales que la femme soucieuse de son

apparence se devait d’étre blanche (candida)*“. Cette

convention sociale devint une convention artistique. Les
graffitis de Pompéi nous ont aussi appris que certaines
jeunes filles au teint blanc, orgueilleuses de leur beauté,

estimaient que les noiraudes étaient indignes d’étre

aimées®”®. Mais le teint d’albatre des jolies femmes devait étre

nuancé par des touches de rose et de rouge judicieusement
placées sur les joues et les levres, car ces couleurs
symbolisaient la vie et la bonne santé.

Dans la littéerature latine, les visages étaient rarement
décrits avec force précisions. En glanant ca et la divers
détails, I'historien parvient, non sans grandes difficultés, a
recomposer la liste des critéres de beauté romains. Chez
Pétrone, un tout petit front était apprécié. Le front devait étre
délimité sur le dessus par la naissance d’'une chevelure
abondante et, en dessous, par les sourcils. Mais, pour une
raison inconnue qui préte maintenant a sourire, les Romains

aimaient que ces deux sourcils se rejoignent*”. Si aucune
Julio-Claudienne n’est affublée d’'un mono-sourcil dans la
statuaire, cela est moins vrai pour les représentations

féminines du 1I° et du I° siecle. Ainsi, plusieurs portraits de
I'impératrice Julia Domna présentent un long sourcil unique
qui surligne son regard. Sous la barre des sourcils se

trouvaient les yeux que les femmes dignes de ce nom

savaient faire pleurer sur commande*®. Cependant, sur la

couleur de ces yeux larmoyants, il n’'y a guére de précisions.

Ceux de Circé scintillent comme les étoiles*®!, ceux de Lesbie

sont noirs et plus beaux que ceux de la maitresse du

banqueroutier de Formies, laquelle les a probablement

moins noirs®®. Il semblerait donc que la couleur des yeux

n‘avait pas grande importance pourvu qu’ils eussent de
I’éclat. Toutefois, les traités de physiognomonie gréco-



romains conseillaient de se méfier des personnes aux yeux
trop clairs ou trop foncés pour leur faiblesse et leur caractere

trop mou ou trop emporté*®. Le nez devait &tre petit ; chez

Circé, il est légérement aquilin, ce qui ne gache rien**”. Il

existe peu d’indications sur la bouche™. Mais I'art qui a mis
en image l'idéal féminin des poétes représente des femmes
avec des bouches petites aux levres pleines et délicatement
ourlées. Sur la forme idéale du visage, on ne trouve pas plus
de précisions. Toutefois, l'iconographie ne montre que de
belles représentations féminines au visage ovale et bien
équilibré. La nature n’offrait que trés rarement I'ensemble de
ces caractéristiques. Les femmes que les divinités avaient
comblées avaient a leur charge d’entretenir cette beauté, et

les autres pouvaient profiter de l'art du maquillage pour

pallier petits et grands défauts™®.

L’art de se maquiller

Les belles femmes n’étaient pas les plus naturelles. Le
soin de soi pour atteindre la beauté reléeve d’'une certaine
sophistication. Paradoxalement, la sophistication et le naturel
sont antagoniques, méme si l'un cherche a imiter l'autre,
mais en mieux. Il est vrai que les femmes ovidiennes, a
I'instar de beaucoup de coquettes, étaient un pur produit de
la culture romaine et des canons de beauté vantés par celle-
ci. Tout commencait par le soin quotidien apporté au visage.
Méme les matrones vertueuses s’y pliaient, car c'était la
seule chose qu’elles donnaient a voir. Le premier d’entre tous
les soins était bien évidemment un nettoyage quotidien qui
commencgait par un débarbouillage matinal — on en profitait
pour se laver les dents — avant la toilette plus compléte
assortie de soins corporels faite aux thermes. Toutefois, selon
Juvénal et Ovide, une bonne partie des soins pour le visage
s’effectuaient a la maison, a I'abri des regards.



La majorité des soins avaient pour but de conserver ou de
donner un visage blanc et lumineux. Pour cela, un ensemble
de produits abrasifs, astringents ou émollients étaient utilisés
en émulsion ou en masque. Dans les flacons du cabinet de
toilette, les femmes pouvaient collectionner des produits
aussi variés que des mélanges d’encens et de nitre pour
exfolier la peau, des potions a base de fleurs de pavot ou
encore de la lie de vin, de la mie de pain ou, plus surprenant,

un suc extrait de la toison des brebis dont I'odeur révulsait

les narines les plus téméraires®™’. Une fois que la peau du

visage avait été nettoyée, elle était préte a étre maquillée si le
résultat n’était pas encore satisfaisant. Un fard, ancétre du
fond de teint, était appliqué. Celui-ci pouvait étre a base de

craie, de céruse (carbonate de plomb) et de divers types de

calcaire blanc*®. Inutile de préciser que ces cosmétiques a

base de minéraux utilisés en abondance pouvaient causer de
graves lésions cutanées ou méme des intoxications mortelles
au plomb aprés un usage trop fréquent de la célébrissime
céruse qui était encore utilisée a la cour d’Henri Il et par les

geishas du xixX siécle.
Les rouges et les roses aux nuances variées eétaient
utilisés pour les joues et les levres. lls se composaient de

produits végetaux ou minéraux tels que l'algue rouge, l'ocre

rouge ou la mdre*®. On pouvait également tirer une poudre

rose tendre de l'orcanéte. Les blancs et les rouges servaient

a renforcer le « chromatisme naturel® » pour atteindre un

idéal de perfection*”. Toutefois, ces divers produits formaient

parfois des croltes épaisses et disgracieuses que Juvénal et
Martial n’ont eu de cesse de moquer*=.

Lorsque le teint paraissait enfin pétri de lys et de rose, on
pouvait combler I'espace entre les sourcils avec un fard
sombre®®. Les yeux étaient soulignés de poudres ou de fards
foncés qui les faisaient paraitre plus grands et plus brillants.
On pouvait utiliser pour cela du noir de fumée, de I'antimoine



et divers produits minéraux qui donnaient une coloration

noire*®. A cela, les femmes pouvaient ajouter sur leurs

paupiéres d’autres poudres colorées. Ovide évoque ainsi la

cendre et le safran*®. La bouche recevait également des

fards a base de tons rouges additionnés d'un corps gras
pour en rehausser la couleur et le dessin.

L'ensemble de ces produits permettait au visage
d’atteindre une beauté somme toute assez stéréotypée. Mais
il arrivait que le travail de la cosmétique ait été si important
que les fards fabriquaient un nouveau visage. Aussi la
pauvre Galla était-elle raillée par Martial parce que son

visage ne dormait pas avec elle™ !

D’une certaine maniére, la cosmeétique était un art de la
dissimulation dont on se servait pour masquer ses défauts.
L'usage des cosmeétiques venait d'Orient et passa par la
Gréce avant d’atteindre Rome. Dans la Grece classique, ils
étaient I'apanage des courtisanes. Quand bien méme cela
était réprouve, les femmes honnétes en faisaient un usage
plus ou moins parcimonieux pour embellir leur visage et
gommer les signes de I'age. A Rome, le maquillage était

avant tout utilisé par les femmes. Les hommes qui l'utilisaient

étaient fustigés et percus comme des invertis™’.

Une fois soigneusement coiffée et maquillée, la femme
romaine pouvait espérer plaire et séduire. Cependant, 'objet
du fantasme de chaque homme n’était pas le beau visage
d’'une matrone ou d’une putain, mais son corps.



LE CORPS

Pour étre désirable, 'ensemble du corps était soumis a

des soins variés qui le débarrassaient des poils superflus et

en rendaient la peau parfumée, lisse et douce*®. Cependant,

toutes les parties du corps n’avaient pas le méme potentiel
erotique.

La nudité

Dans l'art grec et romain, la nudité est en premier lieu
I'apanage des dieux et des héros. Les figures féminines de la
mythologie apparaissent souvent nues ou dévétues
jusqu’aux hanches. Par ailleurs, la nudité est le vétement de
Vénus. Elle est également le costume privilégié des nymphes
et autres ménades. Elle n'était cependant pas naturelle a
Rome. Plutarque rapporte que I'habitude de se baigner nus
entre hommes d'une méme famille venait de Gréce.

Toutefois, méme dans les thermes mixtes, qui, selon le méme

Plutarque, étaient une création romaine™ et qui ont existé

jusqu’a une décision d’Hadrien les interdisent, certaines
femmes se livraient a quelque pudibonderie ridicule, a I'instar
de Caelia qui dissimulait le sexe de [I'esclave qui
I'accompagnait alors qu’elle pouvait voir les autres usagers
des bains nus®®. Hors des thermes, la nudité était liée a une
certaine dépravation des moeurs, a une transgression
sociale. Suétone souligne la dépravation de Caesonia et de
Caligula quand ce dernier la montrait nue a ses amis pour



qu’ils puissent en admirer le corps®®. Que cette anecdote
soit vraie ou pure invention, elle avalt pour but de decrier
'empereur en mettant en cause son comportement sexuel
indécent qui allait a 'encontre des bonnes moeurs.

Cependant, I'art romain, sous l'influence de l'art grecS—”,
regorgeait de nus plus ou moins lascifs sans que cela
malmenat la morale, encore qu’on ait reproché a Tibére
d’avoir préféré un tableau grivois de Parrhasius a la somme

d’'un million de sesterces®®. Les récits mythologiques
faisaient du spectacle de la nudité divine un interdit pour les
mortels. Dans ses Métamorphoses, Ovide rappelle comment
Actéon, surprenant Diane au bain, fut changé en cerf et tué

par ses propres chiens®®.

Les divinités mythologiques dessinées sur des tableaux
ou peintes a fresque n’étaient pas vindicatives, et nombreux
étaient les Romains qui collectionnaient les objets d’art
érotique. Ces tableaux assez communs assumaient les
fonctions de modéle et d’aphrodisiaque. Dans ces images
explicitement érotiques, les femmes étaient congues comme
des objets de désir. A ce titre, leur corps était représenté
partiellement dénudé ou totalement nu. Cette seconde
solution était plus rare. Pourtant, les poetes comme les
satiristes n‘ont eu de cesse de désirer leurs jeunes amantes
dans le plus simple appareil. Properce menace Cynthie de lui

arracher sa tunique qu’elle ne veut pas enlever™®, Ovide se

pame devant le corps nu de Corinne®®, et Martial s’insurge
contre cette manie toute féminine de vouloir garder des

vétements pendant 'amour®®. Selon Pierre Cordier, « la

nudité de la puella (jeune fille) est la tenue de la disponibilité

érotique®® ». Cependant, se livrer a I'amour totalement nu

pouvait aussi paraitre trés impudique et l'on ne pouvait

espérer cela que d’'une femme aux moeurs légéres®®, « car

une matrone ne saurait se livrer qu'a une dénudation
controlée et sélective™™ ». Seules les femmes réduites a I'état



d’objet sexuel, par choix ou par soumission, auraient accepté
de se livrer totalement nues. Cela ne pouvait étre le cas que
d’esclaves, d’affranchies ou de prostituées. En ce qui
concernait les femmes libres, il se serait agi d’'un acte
d’émancipation certain.

Certaines femmes augmentaient encore I'attrait sexuel de
leur corps nu en s’épilant le pubis pour le rendre plus visible.
Cette pratique était largement répandue chez Iles
Athéniennes. Pour les Romains, I'érotisme accru d’'un pubis
glabre convenait plus aux prostituées qu'aux matrones
pudiques. Dans la peinture et dans la sculpture, le sexe
féminin, lorsqu’il est représenté, est souvent lisse et dénué
de fente. Cela est particulierement prégnant dans les
représentations de Vénus. Le sexe fermé de la déesse la
replace dans un contexte divin certes érotique mais pas
sexuel. Au contraire, I'iconographie érotique, qui avait pour
vocation de stimuler sexuellement le spectateur, offre des
sexes ouverts, préts a recevoir les assauts masculins. lls sont
toujours dénués de pilosité pour les laisser plus nus et pour
des raisons esthétiques évidentes. Néanmoins, certains
hommes devaient préférer les sexes poilus a linstar d'un

Pompéien anonyme qui exprima sa préférence sur le mur de

la basilique®. Pour Martial, le raffinement d’un sexe glabre

ne convenait qu’aux jeunes femmes>“.

Chez bien des poetes, la contemplation d’'un corps nu

bien fait amenait le sentiment amoureux. Cela est constaté

chez Catulle, Properce, Tibulle, Ovide®” et cela est toujours

vrai un siécle plus tard chez Apulée dont le héros, Lucius, est

fasciné par le corps de Photis dont il donne une longue et

élégante description®. Néanmoins, tous ces poétes

evoquent le corps féminin dans un langage assez chatié et
classique, dénué d’obscénité. Méme Circé, dans le Satiricon

de Pétrone, est décrite a la maniere des héroines

élégiaques™™.



Chez les poétes, cette beauté physique révélée par la
nudité agit comme un philtre magique. Esclaves de leurs
désirs, les hommes deviennent les prisonniers de leur
amante. Dans leurs passions effrénées, les hommes fascinés

par leur maitresse ne mangent plus et ne dorment plus®>®.
Ce poncif est si connu qu’on le retrouve jusque dans un

graffiti du Palatin®".

La fascination qu’engendrait le corps de la femme et les
consequences qui en deécoulaient avaient tout de la magie
aux yeux des hommes romains. En latin, le verbe fascinare
signifie jeter un sort ou utiliser des pratiques magiques. Si,
pour guérir de cette fascination amoureuse qui dégrade la
virilité en asservissant ’homme a une femme, Ovide prescrit
dans ses Remédes a I'amour d’observer les défauts

physiques de son amante®®, la passion que suscitait le corps
féminin chez I'nomme fut fortement décriée par les

philosophes a partir du I*' siécle avant notre ére. L'épicurien
Lucrece s’insurge contre le besoin de l'autre provoque par
I'amour. La fréquentation des prostituées, sans chercher a se
rapprocher sentimentalement de |'une d’elles, apparait
comme une solution, car on consomme alors les plaisirs de
Vénus sans en subir les conséquences néfastes®™™. Pour
Plutarque, l'union charnelle sans amour n’est que
I'assouvissement d’'un besoin physique et c’est I'amour qui
permet de pérenniser le désir pour l'autre®*. Cependant,
pour que cette affection soit juste, elle ne doit pas étre

motivée par la beauté de la femme®. Ainsi, le stoicien

Sénéque invite a ne pas céder a la volupté®* et a ne surtout
pas se laisser dominer par la passion amoureuse et par la
fascination du corps féminin. Le désir d'un homme devait
donc se porter sur son épouse gqu’il devait bien se garder de
traiter en prostituée. Pour les philosophes, le corps de la
femme ne devait pas étre désiré comme un objet purement
érotique, surtout lorsqu’il s’agissait de I'épouse. Or il est



remarquable de constater que les seins et les hanches des
femmes, fragments de leur corps les plus chargés en
erotisme, participaient egalement a la procréation et a ses
conséquences.

Les seins

Les peintres de I'époque impériale représentérent souvent
des nymphes et des ménades accompagnées de
personnages masculins qui les poursuivaient de leurs
ardeurs ou a qui elles se donnaient volontiers. Dans la
maison de Lucius Caecilius lucundus a Pompéi, les
archéologues ont découvert un tableautin représentant une
menade et un satyre. La ménade souléve un voile diaphane
dans un geste d’abandon amoureux alors que la main
gauche du satyre s’empare d'un sein avec gourmandise. Le
contexte érotique de I'ceuvre fait de la poitrine un objet de
désir. Les représentations a caractéere érotiqgue de femmes
aux seins nus évoquent une sexualité sans volonté ou devoir
de procréation, car lorsque le sein ne remplissait pas sa
fonction galactogéne, il était éminemment érotique.

En tant qu’attribut érotique, le sein pouvait étre paré pour
accroitre sa sensualité. La parure la plus récurrente dans
I'iconographie romaine est un sautoir qui se croise entre les
seins et qui passe derriére les reins. |l s’agit d'un tres ancien

attribut d’Aphrodite connu depuis le vV siécle av. J.-C. I
existe de nombreuses représentations picturales de ce type
de bijou, qui était utilisé dans la réalité. Une chaine d’or
longue de 243 centimetres a été découverte dans le pécule
d’'une femme morte prés de Pompéi lors de I'éruption du
Vésuve. Ce bijou servait a orner le corps nu afin de I'érotiser
davantage. On pourrait supposer qu’un tel objet ne pouvait
appartenir qu’a une prostituée, mais Pline ’Ancien évoque
des colliers qui couraient dans les corsages des femmes



riches®® qui ne sont pas sans rappeler le sautoir vénusien de
la femme découverte prés de Pompéi.

Les résilles dorées étaient une autre maniére sophistiquée
d’érotiser la poitrine. La Vénus en bikini du Musée
archéologique national de Naples en est la meilleure
illustration. Ces résilles se composaient d'une brassiére
tissée d’un réseau de fils qui laissaient entrevoir la poitrine
par de nombreux interstices. Dans le cas de la Vénus en
bikini, la brassiere est reliee a une piéce de tissu couvrant le
pubis par deux chainettes se croisant sur le nombril dans un
motif étoilé. Messaline aurait porté un vétement de ce genre
lorsqu’elle se serait prostituée dans un lupanar du quartier

de Subure, selon les dires de Juvénal®®* — qui sont loin d’étre
dignes de foi.

Couvrir la poitrine d’'un voile diaphane était la facon la plus
délicate de I'érotiser. Dans un salon de la maison de
Méléagre a Pompéi, une fresque représente lo dont le buste
est couvert d’'un péplos rose tendre qui laisse |'épaule
gauche nue, détail des plus seduisants dans la mise d'une

femme selon Ovide®®. Le peintre, sous son pinceau virtuose,
fit naitre un tissu si délicat qu’il laissait voir la rondeur de la
poitrine et la pointe plus sombre du sein gauche. lo est
représentée esquissant un geste de pudeur : elle rabat un
pan de sa tunique sur son sein droit, mais pas assez pour le
cacher. Cette ceuvre est néanmoins d’'un érotisme subtil. En
effet, il fallut représenter I'attrayant corps d’lo dont Jupiter
s’éprit et rester suffisamment décent pour que I'ceuvre fit
exposée dans un salon ou des matrones et des jeunes filles
étaient susceptibles de le voir. Cette représentation a pu
constituer un idéal d’érotisme pour les méres de famille, la

poitrine étant apergue mais pas nue, et érotique sans

déroger aux régles de la pudeur®®.

La derniere fagon de représenter la poitrine féminine dans
les ceuvres érotiques était de la couvrir d’'un strophium, c’est-



a-dire d'une brassiére formée par une bande de tissu dont la
vocation était de soutenir les seins. Ce vétement a été peint
dans des fresques du lupanar, dans les thermes suburbains
de Pompéi ainsi que dans des maisons privées. Cependant,
cet objet tres trivial n’a jamais été représenté sur une divinité.

Il devait étre porté quotidiennement par presque toutes les

femmes, a I'image de Photis dans le roman d’Apulée®’. Les

figures féminines peintes avec des soutiens-gorge devaient
étre, le plus souvent, des prostituées. Dans certains cas, le
strophium est porté avec une jupe longue qui cache les
jambes du sujet. Plus souvent, cette brassiere est le dernier
rempart protégeant la nudité de la femme dans des ceuvres
explicitement érotiques. Le strophium ne pouvait pas étre
percu comme un vétement potentiellement aussi érotique
que les colliers et les résilles, car il cachait completement la
poitrine. Il ne faut pas non plus y voir une marque de pudeur,
car les représentations des femmes portant une brassiere
cotoient souvent dans une méme piece des tableaux de
femmes aux seins nus. De fait, le port du strophium traduisait
une réalité de la vie quotidienne. Certaines femmes, vy
compris des prostituées, le gardaient dans les jeux de
Vénus. Ovide a consacré un chapitre entier de son ceuvre a

I'art de dissimuler les imperfections physiques. Et voila ce

qu’il prescrit : « Qu’un corset ceigne une poitrine plate®®. »

Au contraire, dans Les Remeédes a I'amour, il recommande
d’observer les défauts de I'amante dont on est las : « Ses
seins lui couvrent toute la poitrine ; qu’aucun corset ne cache

ce défaut®®. » Cette phrase sous-entend que les femmes a
la poitrine forte ou tombante utilisaient un strophium pour
masquer des défauts apparents, fait confirmé par Martial>*.

Quant aux prostituées, il n’était pas inhabituel qu’elles errent

nues dans les lupanars®®. Garder un vétement équivalait a

cacher la marchandise a moins qu’il ne f(t souhaitable d’en
soustraire une partie aux yeux du client®*,



Ces diverses représentations du sein nu ou érotisé par
des accessoires permettent de dégager les criteres de
beauté des seins pour les Romains. Il apparait qu’ils sont
toujours petits mais non pas plats, blancs et portés haut sur
la poitrine. En d’autres termes, il s’agit des attributs que la
jeunesse confere aux gorges des jeunes filles. Ces critéres
de beauté, mis en évidence par l'art, sont corroborés par la
littérature. La petitesse du sein était recherchée et Martial
allait jusqu’a envoyer des bandes de tissu pour comprimer la

poitrine d’'une de ses jeunes maitresses afin que le sein reste

assez petit pour tenir dans sa main®®. Chez les peintres

comme chez les poétes élégiaques, la blancheur du sein

était comme la blancheur du teint®*, l'unique couleur qui
convenait. Les femmes qui ne jouissaient pas d'un sein ferme

et qui prétendaient un tant soit peu a la séduction étaient la

cible des quolibets de tous les poétes>®.

Les hanches et les fesses

Si les poétes donnent rarement des descriptions précises
et détaillées de leurs amantes, les sources iconographiques
montrent de nombreux corps féminins. Les femmes
représentées dans les ceuvres érotiques sont souvent des
prostituées ou des personnages mythologiques. Si les
élégiaques ont usé les pointes de leurs calames dans de
longs discours sur la chevelure féminine, il faut constater que
la peinture et la sculpture mettent en valeur une autre partie
du corps féminin : le bassin, c’est-a-dire la partie du corps
commencgant sous la taille et allant jusqu’en haut des
cuisses. Cela englobe le ventre, les hanches, le sexe et les

fesses. Quoi de plus provocant que la représentation de la

Vénus callipyge®® qui souléve sa robe pour dévoiler sans

aucune pudeur la partie la plus charnue de son anatomie ?
Elle montre ainsi sa perfection plastique et son potentiel
reproducteur, car la nudité divine n'est pas purement



érotique mais symbolise la fécondité du corps féminin. Ainsi,
ce sont les médecins qui parlent le mieux des hanches des
femmes, a linstar de Soranos d’Ephése. Selon lui, une
femme est apte a concevoir si elle a notamment des hanches

assez larges®. C'est pour cette raison que 'on emmaillotait
les petites filles en serrant bien les bandes au niveau de la
poitrine et en les relachant autour des reins. Outre le fait
gu'un bassin large donnait a croire qu’'une femme était
féconde, des recherches récentes en neurobiologie ont
prouvé que plus le rapport taille-hanches est important, plus
la vision du corps féminin provoque une stimulation érotique
intense chez I'homme. Selon ces mémes recherches, le
rapport taille-hanches idéal pour une femme occidentale

serait de 0,7°°. Plus les hanches sont pleines et plus la taille
est fine, plus on préte inconsciemment au corps féminin une
idée de bonne santé et de facilité a se reproduire. En

conséquence, le corps est jugé attractif>*.

L'observation de la représentation du corps féminin dans
I'art permet une assez bonne appréciation de la vision
antique du rapport taille-hanches. Lorsque I'on mesure les
tours de taille et de hanches de la Vénus de Milo, on

constate que son rapport taille-hanches est de 0,7**. Il ne
faut pas y voir le fruit du hasard mais la représentation de
proportions féminines idéales. D’un point de wvue
anthropologique, le corps des femmes a beaucoup changé
en deux mille ans. Bien que ce corps ait été ligoté dans des
corsets pendant quatre siécles puis masculinisé par une
adaptation a la vie active au xx° siécle, l'idéal féminin de
I’homme occidental ne varie pas beaucoup dans le temps. La
Vénus de Milo et Marilyn Monroe ont cette méme silhouette
qui éveille linstinct de reproduction chez I'homme en
déclenchant une pulsion sexuelle !

Dans l'art romain, le corps féminin est mince, le buste
petit et menu, et la taille fine contraste avec des hanches



larges, car, comme le souligne Horace, I'absence de croupe

est dommageable a toute femme®. Parfois, un peintre un

peu maladroit n’hésitait pas a dessiner des hanches
totalement surdimensionnées a ses modeles. Plutét que
d’interpréter cela comme la représentation d’'une dystrophie
sexuelle, on peut imaginer que, peut-étre, le peintre pensait
ainsi accroitre le caractere érotique de son ceuvre. Le
potentiel érotique des hanches est particulierement souligné

dans un tableau du Cabinet secret du musée de Naples, le

baiser de Polyphéme et de Galatée>?. Ici, Galatée tourne le

dos au public et Polypheme, qui I'étreint, caresse sa hanche
nue de la main gauche. Par ailleurs, on remarque que tres
souvent les femmes des tableaux ou des sculptures
érotiques sont représentées de trois quarts dos ou de profil
pour mettre en valeur I'étroitesse de leur taille et la rondeur
de leurs hanches. Dans les tableaux représentant des
positions sexuelles, la femme est souvent sur 'homme ou

bien elle se tient a genoux devant 'homme, combattant

comme le Parthe, en tournant le dos®:. Dans ces deux

postures, la femme était a méme d’exécuter des mouvements
voluptueux qui, selon Lucrece, prodiguaient a 'homme des
plaisirs plus raffinés. Les mouvements de hanches étudiés
dans le cadre de la danse passaient aussi pour éveiller les
sens. Juvenal et Martial évoquent dans leurs ceuvres les
danseuses de Gadés dont les ondulations lascives étaient

aussi appréciées par les hommes que par les femmes>*.
Dans l'iconographie érotique, lorsque les hanches et les
fesses féminines sont mises en avant comme objet stimulant
le désir, on constate que la femme est assez rarement nue.
Elle porte souvent un tissu qui s’enroule autour de ses
jambes ou un soutien-gorge. L'érotisme induit par la nudité
du bassin est augmente par cette piece de tissu restante qui
invite a poursuivre la dénudation. C’est cette envie qui

augmentait I'érotisme de la scéne®®. Dans un tableau de la



maison des Dioscures de Pompéi, Pan est attiré par les
courbes féminines d'une nymphe qu’l voit de dos.
Souhaitant en voir plus, il tire sur le voile qui entoure ses
hanches pour procéder a la dénudation compléte du corps. I
s’apercoit alors, avec un certain déplaisir, que la nymphe en
question est un hermaphrodite. Il faut voir dans ce tableau,

qui se trouvait dans un atrium>® et non dans une chambre,
certes de I'humour, une fonction prophylactique, mais aussi
une sorte de legcon morale qui invite a respecter ce qui se
dissimule sous les voiles sous peine d'étre puni. Les
Romains pouvaient y voir une invitation a respecter les
matrones chastement voilées dont le corps était réservé au
mari.

La représentation plastiqgue de la femme dans un cadre
érotique prouve que les hanches et les fesses étaient un
objet de désir pour 'homme romain. Une anecdote tirée de
I'Histoire Auguste tend a démontrer que le bassin était
également le siége du désir chez les femmes. Le biographe
de Marc Auréle raconte que Faustine la Jeune, I'épouse de
ce dernier, s’était amourachée d’'un gladiateur. En matrone a
peu prés honnéte, elle en avertit son mari qui demanda a des
astrologues chaldéens comment la guérir de cette tocade. Le
remede consistait a tuer le gladiateur en recueillant son sang
dans une bassine dans laquelle Faustine prendrait un bain
de siege, puis, toujours couverte du sang du gladiateur, elle
coucherait avec son mari. Sur un plan médical, les
symptdmes amoureux ressentis par Faustine ne sont pas
sans évoquer I’hystérie. Le sang du gladiateur était donc
appliqué comme un reméde sous forme d’ablutions
gynecologiques. Toujours couverte du sang du gladiateur,
Faustine devait éteindre sa passion pour lui en lui substituant
son époux. Le bruit courut que de ce rapport a trois, Marc
Auréle, sa femme et le gladiateur — uniqguement présent par
le sang mais jusque dans la matrice de Faustine — naquit
Commode, fils adultérin et indigne de la sagesse de son



pere. Outre le fait que cette anecdote, sans doute fausse,
sert de contexte a la conception de Commode et expliquerait
de maniére fantaisiste pourquoi ce dernier était plus
gladiateur qu’empereur®’, cette histoire met en évidence la
region du bassin comme origine du désir et de la conception

chez la femme.



LA PARURE

Les femmes romaines considéraient certainement la
parure comme un moyen de se mettre en beauté pour plaire
et séduire. Cependant, la richesse n’était pas la seule a
déterminer la parure que pouvait porter une femme. La
fonction sociale de chacune impliquait le port ou l'interdiction
de certains vétements dans le but de la distinguer.

A Rome, les femmes étaient séparées en deux catégories
fondamentales : celles que I'on épousait et celles que I'on
n'épousait pas. Les femmes qui composaient la premiére
categorie eétaient majoritairement nées libres et devaient
devenir des meres de famille. Les femmes mariées couvraient
leur corps d’'une longue tunique symbolisant leur dignité, la
stola. Lorsqu’elles sortaient, elles se couvraient d'un
manteau, la palla, et ne laissaient a nu que leur visage.
Cacher le corps des femmes indisponibles sexuellement, en
gommer les formes et les attraits par des tissus longs et
flottants est symptomatique des « sociétés a honneur » selon
I'expression des ethnologues. Cela signifie que la vertu des
femmes est le gage de I'honorabilité de tout le groupe
familial et qu’elle est préservée par la dissimulation du corps
féminin dans I'espace public. Grace a ces vétements qui la
cachaient, la femme vertueuse était censée ne pas provoquer
le désir masculin®®. Elle était ainsi protégée du déshonneur
provoqué par la perte de la virginité hors du mariage ou par
des relations extraconjugales. Julie, la fille d’Auguste, passait
pour ne pas se plier totalement a ce code vestimentaire,



brouillant ainsi son identification au groupe des femmes
dignes. Son pére lui ayant fait remarquer qu’elle n’était pas
toujours habillée convenablement, Julie aurait eu ce bon
mot : « C’est qu'aujourd’hui, je me suis parée pour les yeux
de mon pére, hier, pour ceux de mon mari>2. » Cette phrase
est assez étonnante de par la liberté de moeurs qu’elle préte
a une Julie dont la réputation n'est qu’'une suite de
débauches. Toutefois, il est impossible de savoir si le
vétement de Julie avait déplu a son pere parce qu'on voyait
trop un bras ou parce quelle était vétue de tissus
translucides.

La seconde catégorie de femmes, composée largement
d’esclaves et de prostituées, n’avait guére de dignité a
défendre et était souvent frappée d’infamie. Ces femmes,
privées juridiqguement du port de la stola dans le but d’étre
reconnues aisément, pouvaient se livrer a toutes les
excentricités vestimentaires. Les prostituées avaient méme
intérét a faire étalage de leurs appas pour attirer les
clients. Pour autant, le désir sexuel des hommes ne se
portaient pas exclusivement sur des prostituées et, gu'ils
fussent maris ou amants, ils pouvaient éprouver du deésir

pour une matrone®®. Dans les deux cas, ’'homme cherchait a

assouvir une pulsion scopique, si bien décrite par

Properce®!. C’était la vue du corps nu qui éveillait le désir.

Matrones et courtisanes ne partageaient pas le méme
code vestimentaire, mais le golt des bijoux pouvait leur étre
commun. Les perles semblent avoir été particulierement

prisées au I© siecle. Des colliers aux boucles d’oreilles en
passant par I'ornementation des chaussures, elles étaient

partout®®. Les femmes qui s’en chargeaient les doigts et les
oreilles passaient pour des précieuses ridicules qui pensaient

s’embellir en déformant les lobes de leurs oreilles par la

pesanteur de leurs perles®. A celles-ci s’ajoutaient les

parures composées de pierres précieuses et semi-



précieuses, d'or et d’argent. Aussi Lollia Paulina entre-t-elle

dans I'Histoire naturelle de Pline pour avoir été vue parée de

bijoux pour la somme de quarante millions de sesterces®.

Les Romains aimaient a jouir de tous les plaisirs mais
condamnaient I'exces en tout. Méme si les poetes savaient
apprécier une belle parure sur une femme, ils n’eurent de
cesse de réclamer plus de simplicité a leurs amantes trop
eprises de bijoux. Pétrone a écrit un poeme sur l'inutilité de
la parure, Properce est exaspéré par le goit immodéré de |'or
de Cynthie et Ovide confesse que cette débauche de faste

censée servir a la séduction effraie les hommes>®. Outre le
fait que la beauté et le luxe rendaient les femmes
orgueilleuses, le faste déployé dans la parure d’'une femme
donnait a voir de maniére un peu trop ostentatoire qu’elle
était riche. Or Juvénal et Martial ont laissé entendre dans

plusieurs de leurs écrits qu’'une femme plus riche que son

mari était en mesure de prendre le pouvoir dans le couple>®.

La richesse émancipe et les Romains n’aimaient pas les
femmes émancipées, a moins d’aimer encore plus I'argent de
ces dernieres. Julie, qui passait pour une femme libérée,
mettait un faste particulier dans sa toilette en dépit de la

simplicité que cherchait a maintenir Auguste dans sa propre

apparence®’.

Cependant, le faste de la parure ne se limitait pas aux
bijoux, I'habillement pouvait également étre enrichi de
passementeries précieuses ou de pierreries. Les vétements
de la garde-robe des impératrices devaient étre
particulierement ouvragés. Tacite relate une anecdote selon
laquelle Néron aurait offert une robe et des bijoux parmi les
plus beaux de la garde-robe des épouses et des meéres
d’empereur a Agrippine. Celle-ci se serait écriée que « ce

n’'était pas I'enrichir d'une parure nouvelle mais la priver de

toutes les autres®® ». Evidemment, la cause de cette

remarque n’était pas due a la coquetterie de I'impératrice, car



les motifs de son sarcasme étaient bel et bien d’ordre
politique.

Dans le corps féminin, tout pouvait participer a I'érotisme.
Si le visage n’était pas beau, il pouvait étre amélioré par le
maquillage et les soins. La chevelure, longue et abondante,
symbole de féminité par excellence, ensorcelait, sauf si elle
était domestiquée par un sévere chignon. Les vétements et la
parure mettaient en valeur le corps quand une longue
tunique austére n’en dissimulait pas jalousement les formes
évanescentes. Mais, au-dela de ce que chacun pouvait voir,
la poitrine, les hanches et les fesses étaient de loin les
parties les plus érotiques du corps féminin. Avant d’en jouir
physiqguement, les Romains recherchaient la jouissance
visuelle, et les nus lascifs des tableaux érotiques n’étaient
qu'un moyen d’assouvir leurs pulsions scopiques. Sous la
pression du christianisme, le corps érotique allait étre de plus
en plus dissimulé et denigré pour se limiter a une dimension

reproductrice. Ainsi, au début du 1° siécle, le chrétien de
Carthage Tertullien écrivait un traité, La Toilette des femmes,
qui s’efforgait « de faire prendre conscience a la femme de sa

condition de pécheresse et de l'origine satanique de tout ce

qui est bijoux, fards et teintures®® ».



CHAPITRE VI

LES PRATIQUES SEXUELLES



LES PRATIQUES NORMALES

Les relations sexuelles et amoureuses entre les individus
étaient profondément asymétriques selon le sexe, I'age et la
classe sociale. Dans l'esprit des Romains, la sexualité
opposait 'homme libre dominant socialement et pénétrant
physiquement a tous les autres, qui, par nature, devaient lui
étre soumis et pénétres.

Le citoyen dominant-pénétrant et les autres

Si d’'une époque a l'autre les pratiques sexuelles restent
intrinséquement identiques, leur perception est le fruit d’'une
construction culturelle qui varie dans le temps et dans
I'espace. Ainsi, il est impossible de faire entrer la sexualité
d’'un Romain dans la typologie actuelle qui répartit lI'identité
sexuelle en trois catégories : hétérosexuelle, homosexuelle et

bisexuelle®®. Sans doute Géraldine Puccini-Delbey est celle
qui a défini avec le plus de simplicité et de justesse la
sexualité romaine a travers une typologie binaire rudimentaire
mais efficace : « L'homme romain trouve son identité sexuelle

dans le fait d’étre un homme (uir) ou de ne pas I'étre®>. »
L'opposition entre ’'hnomme viril et les autres reposait sur la
dichotomie entre ceux qui dominaient en pénétrant et ceux
qui étaient soumis et qui étaient pénétrés. Le réle de chacun
devait étre défini par sa nature, sa place dans la société.
L'homme libre, le citoyen, se devait d’étre fututor (celui qui
pénetre le vagin), pedicator (celui qui pénétre lI'anus) par
opposition au cinaedus (celui qui est pénétré par I'anus), ou



irrumator (celui qui pénétre la bouche) par opposition au
fellator (celui dont la bouche est pénétrée) s’il ne voulait pas
étre soumis a une flétrissure morale. Ces trois facons de
dominer son partenaire sont résumeées dans la Priapee 13 :
« Petit mec, je t'enculerai, telle est ma loi. Toi la fille, je te
baiserai. Au voleur barbu, je réserve les outrages du
troisieme type. »

Cependant, pratiquer la sodomie ou se faire donner une
fellation étaient des options alors que futuere (baiser) était
une condition sine qua non a l'exercice de la virilité. Dans
chacune de ces situations, 'homme était incontestablement
le dominateur, celui qui se sert du corps de l'autre pour
prendre son plaisir, celui qui pénetre. Cependant, celui qui
pénétre n'est pas nécessairement actif au sens strict. Dans la
position de I'equus eroticus (le cheval érotique), la femme est

sur ’homme, qui, lui, demeure inactif bien que pénétrant, en

attendant que la pénétrée lui prodigue du plaisir’®. Ajoutons

a cela que le cunnilinctor (celui qui pratique le cunnilingus)
pourrait étre défini comme actif alors qu’il se met en position
d’infériorité en prodiguant du plaisir a une femme par une
caresse qui ne mene pas a son propre plaisir physique. Aussi
le concept d’homme dominant-actif est-il approximatif.
L’homme véritable est un homme de condition libre qui
pratique la pénétration a sa guise sur un étre, homme ou
femme, socialement inférieur. L'expression la plus juste pour
définir la sexualité du citoyen est donc dominant-pénétrant.
Néanmoins, si I'homme viril possédait |la prérogative
d’utiliser son partenaire afin d’assouvir égoistement son désir,
il ne pouvait pas jeter pour autant son dévolu sur n'importe
qui et de n'importe quelle facon. Les matrones et les vierges,
en dehors de [|'épouse Ilégitime, eétaient sexuellement
intouchables. Il était absolument inconvenant d’obliger une
matrone a des pratiques sexuelles infamantes telles que la
fellation. Cependant, I'homme pouvait imposer tous ses
caprices aux femmes socialement inférieures ou



dépendantes de lui comme des prostituées, des esclaves ou
des affranchies. Dans le cas d'une relation avec un
partenaire masculin, le citoyen n’avait en aucun cas le droit
d’étre le pénétré ou de pénétrer un homme de méme statut
social que lui, quel que fat son age. Un tel rapport était jugé
contre nature, car il brouillait la frontiere entre la masculinité
et la féminité. Les cinaedi, les hommes pénétrés, étaient des
efféminés a l'instar des gitons, les pueri delicati, ou bien, s’ils
ne |'étaient pas en apparence, ils I'étaient dans leur chair.
Cette vision de la virilité toute romaine s’exprime sans détour
dans une épigramme de Martial : « Tu vois, Decianus, cet
homme a la chevelure négligée dont tu redoutes toi-méme
I'air austére, qui ne parle que des Curius et des Camille, ces

champions de la liberté de Rome ? Ne te fie pas a sa mine : |l

fut femme hier™. » Cette transgression des genres est

condamnée par la satire de Juvénal contre les invertis®*. Le
satiriste accuse ceux-ci d’impudicitia (impudeur) ou de
mollitia (féminisation), ce qui était un opprobre bien pire
comparé a une accusation de stupre ou d’adultere, car ces

deux dernieres conduites, si répréhensibles fussent-elles,

étaient dues a un « excés de masculinité®™ ».

Une fois le cadre de la morale sexuelle posée, certaines
pratiques passaient pour normales. Elles n’attiraient Ia
désapprobation publique ni pour les uns ni pour les autres.
Ces pratiques sont notamment celles qui pouvaient avoir lieu
dans l'intimité du lit conjugal.

Le baiser

Les Romains utilisaient trois mots pour évoquer le baiser :
osculum, sauium et basium. Les historiens ont cherché a
donner une définition propre a chacun d’entre eux. Osculum
est considére comme le mot le plus ancien. Il dérive du mot
0s, qui signifie petite bouche. |l évoque un baiser sur la
bouche ou avec la bouche. Il rappelle immédiatement



I'ancestral ius osculi qui autorisait les parents jusqu’au
sixieme degré a saluer les femmes de leur parentéle par un
baiser sur la bouche. Il semblerait donc qu'au départ
'osculum ait été un baiser protocolaire employé pour saluer
principalement les membres de sa parentéle. Dans 'une de
ses épigrammes, Martial propose a une femme qu’il n’aime
pas un mariage de convenance mais jure de ne lui concéder
que de rares baisers, comme ceux que lui ferait une grand-

mere. Pour cela, il utilise le mot osculum qu’il oppose au

baiser lascif (basium) qu'il échangera avec son mignon®®.

Néanmoins, il est impossible de réduire I'osculum a une
dimension purement protocolaire. Les poetes €légiaques ont
tous employé ce mot dans un contexte érotique. Chez Ovide,
I'amante désirable recoit 'osculum. Ce baiser n’a rien de

chaste, car il éveille le désir érotique et les langues des

amants peuvent se méler pour plus de sensualité®’. Dans

les Métamorphoses, méme Pygmalion dépose des oscula sur

la bouche de marbre de sa statue dont il est amoureux>2.

Chez Properce et Tibulle, I'osculum seul exprime le baiser
érotique, celui qui prélude a l'union charnelle, celui ou les
langues se touchent et aussi celui que I'on donne a un joli

garcon®. Ainsi, 'osculum pouvait recouvrir deux réalités, le
baiser protocolaire ou de parentéle et le baiser érotique dans
un langage chatié et élegant.

Le sauium, quant a lui, est plus rare dans la littérature.
dérive de suauitas (suavité) et implique une idée de douceur.
Il est utilisé dans le théatre de Térence pour nommer le
baiser érotique échangé avec des prostituées. Mais Cicéron
I'utilisait pour qualifier des baisers affectueux donnés a des
proches. Le sauium et l'osculum avaient donc un sens
proche.

Chez les auteurs latins utilisant un langage plus
populaire, le basium régne en roi incontesté. Il est alors
souvent chargé d’érotisme. Chez Catulle, les basia amoureux



et sensuels échangés avec Lesbie se comptent par

milliers®™. Il en va de méme chez le truculent Martial, qui

préte a l'osculum une chasteté mise en opposition avec la
sensualité inhérente au basium.

Il semble que sous le Haut-Empire, les trois facons de dire
« baiser » aient pu appartenir a des registres de langage
différents pour définir une méme réalité. Le seul baiser qui,
d’un point de vue social, intéresse cette étude est le baiser
erotique. Aussi étonnant que cela puisse paraitre, celui-cCi
n'est pas une invention ou une découverte universelle. Il était
ignoré des Esquimaux, des Mongols, des Polynésiens et des
habitants du Japon ancien. Les Romains, eux, connaissaient
les voluptés du baiser. Dans l'iconographie érotique, le baiser
apparait réellement comme un préliminaire amoureux. Tendre

ou passionné, Ovide atteste de son existence au sein du

couple légitime®™. La pratique du baiser dans le couple n’a

rien d'étonnant puisqu’il symbolise l'union des deux
personnes qui s’embrassent, union dans laquelle
s’échangent les souffles vitaux, I'esprit, 'ame, avec plus ou
moins de passion. Il semblerait qu’il n'y ait rien eu de
particulierement inconvenant dans le fait d’embrasser sa

femme ou son amie en public lors d’un banquet®?, lieu
privilégié ou se rencontraient 'amour et le vin. A livresse du
vin se mélait l'ivresse de l'autre a travers I'érotisme du baiser

et la sensualité de son souffle®™. Les poétes élégiaques ont
souvent fait des allusions aux baisers échangés a la fin d’un
diner avec des convives grisés par le vin et I'ambiance
festive.

Le baiser érotique était également pratiqué dans le cadre
des amours vénales®™. Dans le lupanar de Pompéi, un client
réclame un baiser & I'une des filles dans un graffiti®®. Le
baiser était également présent dans les décors figuratifs de
la maison close. La encore, il semble appartenir au registre
des préliminaires amoureux. Le baiser érotique, quel que fat



le nom qu’on lui donnait, était la marque de I'amour porté a
son partenaire mais aussi un geste purement sensuel visant
a éveiller ou intensifier le désir avant ou pendant l'union
charnelle.

Le coit vaginal

Le citoyen exprimait sa virilité au travers de la pénétration
et de la soumission sexuelle d’autrui. Néanmoins, ’homme
qui ne s’adonnait qu’a une sexualité récréative entierement
tournée vers la sodomie ou la fellation, quand bien méme
était-il toujours le pénétrant, n'était pas un homme normal.
Le centre de la sexualité masculine devait étre le coit vaginal,
pratiqué avec une femme.

Pour la femme mariée, outre le baiser, seul le coit vaginal
relevait d’'une sexualité normale. Si quelques sources laissent
entendre que certaines épouses légitimes pouvaient étre
prises comme des garcons le soir de leur nuit de noces, |l
s'agit la d'une mesure exceptionnelle visant a retarder le
traumatisme de la perte de la virginité. Le but du mariage
était la procréation et cela passait par une sexualité
classique. Rien n’empéchait un couple légitime de faire

I'amour autant de fois qu’il le souhaitait pourvu qu’il n'usat

d’aucun subterfuge pour empécher la conception®”.

Pour les autres femmes, notamment celles qui faisaient
commerce de leur corps, se livrer au coit vaginal relevait de
la base de leur métier. Dans la majorité des graffitis de
Pompéi, 'homme est un fututor (baiseur) et la femme est
baisée (fututa), comme le démontre un graffiti du lupanar de
Pompéi : Fututa sum hic (jai été baisée ici)*”. Cette
prostituée a subi (de bon gré) les assauts de ’'homme viril.

Dans le coit vaginal, 'homme utilisait traditionnellement la
femme pour prendre son plaisir et/ou procréer. Néanmoins,
sauf dans le cas d’'une épouse prude et chaste, les hommes
attendaient des femmes qu’elles participassent activement au



coit, notamment dans certaines positions sexuelles. Aussi
étonnant que cela puisse paraitre, pour Ovide, la posture
amoureuse ne devait pas faire I'objet d’'une improvisation. Les
femmes galantes devaient étre conscientes de leurs qualités
et de leurs défauts pour prendre la position qui les
avantageait le plus. Celle qui avait un beau visage pouvait
s'étendre sur le dos et s’'abandonner a son partenaire. Celle
dont le ventre avait été ridé par les grossesses devait tourner
le dos. Celle qui avait de belles jambes pouvait les appuyer
sur les épaules de son ami. La femme qui était grande ne
devait jamais chevaucher son amant mais se mettre a genoux

sur le lit*”®. Toutes les positions décrites par Ovide, et qui
faisaient certainement déja I'objet d’autres traités amoureux
plus anciens, se retrouvent dans la peinture érotique et sur
tous les supports susceptibles de présenter des images
erotiques tels que les lampes ou les spintriennes.

L'étage inférieur du lupanar de Pompéi était décoré de
sept tableaux représentant des positions sexuelles. lls
avaient probablement pour rble essentiel de créer une
ambiance chargée d’érotisme. Cette fonction érotique est
évoquée dans le seul tableau du lupanar qui ne met pas en
scene un coit mais un couple qui regarde un tableau
érotique avant de passer a l'acte. En aucun cas, il ne faut
voir dans ces représentations la spécialité de chaque fille
travaillant dans ce lieu, ce qui serait tres réducteur. En outre,
plusieurs filles différentes pouvaient occuper successivement
une méme cellule. Toutes les peintures du lupanar
représentent une forme différente du coit vaginal, cependant
les graffitis attestent la pratigue de formes de sexualité
jugées infamantes comme la sodomie, la fellation et méme le
cunnilingus. Ces peintures d’ambiance, qui, bien
gu’explicites, n’étaient pas dénuées d’élégance, reflétaient
une sexualité passablement conventionnelle loin d’étre en
adéquation avec les fantasmes des clients.



Ainsi, le coit vaginal passait pour étre la forme de la
sexualité féminine la plus naturelle. Cependant, I'étude des
écrits de Pline 'Ancien et des textes médicaux tend a prouver
que les hommes évitaient d’avoir des rapports sexuels avec
les femmes pendant leurs regles. Si I'épouse pouvait plus ou
moins facilement se refuser a son époux a ce moment, qu’en
était-il des prostituées ? Les courtisanes a leur compte
pouvaient laisser leur porte close si elles le souhaitaient. Mais
les prostituées qui travaillaient pour un souteneur avaient-
elles le loisir de prendre quelques jours de repos le temps
que le sang menstruel ait fini de s’écouler ? Aucune source
antique ne permet de répondre a cette question. Dans les
maisons closes francaises, avant que celles-ci ne ferment, il
était courant que les filles prennent quelques jours de congé
durant cette période. Les prostituées de ['Antiquité
partageaient-elles cette coutume avec leurs homologues du

XX siécle ? Etant donné la répugnance que suscitait le sang
menstruel chez les Romains, ce n’est pas impossible.
Toutefois, on ne peut pas écarter 'hypothése selon laquelle
les prostituées se seraient adonnées a une sexualité buccale
ou anale pendant leurs menstrues.

Quoi qu’il en fat, toutes les pratiques sexuelles, exception
faite du baiser ou du coit vaginal, étaient infamantes pour au
moins l'un des deux partenaires.



LES PRATIQUES JUGEES INFAMANTES

Dans la perception romaine de la sexualité, un certain
nombre de pratiques étaient réputées dégradantes pour celui
ou celle qui les subissait ou s’y soumettait. Il s’agissait
notamment de celles qui souillaient la pureté de la bouche
ou allaient contre la nature en bafouant la morale ou le
caractere sacré d’'une chose.

Le cunnilingus

La pratigue sexuelle la plus ignominieuse était le

cunnilingus®®. Les représentations picturales de cette

pratique sont excessivement rares. On en trouve deux dans
le vestiaire des thermes suburbains de Pompéi. Les scénes
de ce vestiaire illustrent des perversions sexuelles et non des

scénes galantes®®. En revanche, les allusions & cette
pratique abondent dans l'ceuvre de Martial et dans les
graffitis de Pompéi. Dés lors, deux conclusions s’imposent.
D’'une part, les allusions ou les accusations relatives a cette
pratique se trouvent principalement dans l'univers populaire
et relevent d'un registre de langage assez vulgaire. D’autre
part, toutes les allusions au cunnilingus expriment sans
détour le deégodt, la honte inhérente a cette pratique et
I'opprobre qui rejaillissait sur celui qui la pratiquait.

Une inscription de Pompéi, particulierement violente, met
en évidence la stigmatisation de cette pratique : Popilus ut
canis cunnum lingis (Popilus, tu léches le vagin comme un

chien)®!. Dans ce graffiti, Popilus, en se soumettant au



plaisir sexuel d’autrui, perdait tant et si bien sa dignité qu’il
ne valait guére plus qu’un chien. Il était moins qu’'un homme,
il était un animal soumis. Le cunnilingus était infamant parce
gu’il imposait d’'unir sa bouche a une partie du corps réservée
a I’évacuation des déchets corporels. Cette pratique réduisait

'homme a un comportement avilissant que l'on pouvait

observer chez les chiens®2.

Une dizaine d’épigrammes de Martial traduisent le dégout
de ce dernier pour cette pratique. Ce dégout est tellement
intense qu’on ne peut pas douter qu’il ait été partagé par au
moins une partie significative des Romains, comme tendent a
le prouver les graffitis de Pompéi. On pouvait parfois

considérer que celui qui pratiquait le cunnilingus était la

victime d’une punition de Vénus®®*. Cela souligne la

dimension avilissante de cette pratique a laquelle un homme
normal ne pouvait se soumettre de son plein gré.

Le prix de la survie était pire encore pour le client dont la
riche patronne exigeait le cunnilingus en échange de
quelques bons offices. Le pauvre Caius en vomissait tous les

matins®®*. L'obligation de s’avilir de la pire facon possible face
a une patronne est probablement une figure de style utilisée
par Martial pour démontrer que la condition de l'esclave
n’'était pas toujours pire que celle du pauvre hére qui devait
faire les quatre volontés de ses patrons pour vivre. Ainsi, peu
importe la veracité de cette épigramme puisqu’elle avait
seulement vocation a mettre en scéne la soumission
dégradante d'un homme. Outre la honte engendrée par la
soumission, le lécheur de vagin pouvait s’exposer a

d’étranges maladies ou méme avoir mauvaise haleine®® |
Une priapée laisse entendre qu'une jeune fille

s’abandonnant trop a la langue de son amant avait du mal a

marcher & cause de ses parties génitales irritées®®,

conséquence facheuse d’'une habitude néfaste a I'honneur
des hommes et a la santé des femmes.



Or le véritable probléme aux yeux des Romains était
ailleurs. Comme la tribade Philénis, le leche-vagin brouillait
les codes de la virilité en utilisant sa langue, organe non
sexuel, en guise de pénis. Deux épigrammes de Martial
soulignent un paradoxe : le léche-vagin s’adonne a un acte

sexuel préjudiciable a sa virilité. C’est le cas de Lattara et de

Gargilius®’. Lintelligence de l'auteur se confronte & une

aberration : une sexualité sans pénis. Cela était incompatible
avec la vision phallocentrique de la sexualité chez les
Romains. Cette aberration sexuelle est plus perceptible
encore dans I'épigramme dédiée au galle Baeticus : « Qu’as-
tu a faire, 6 galle Baeticus, avec une caverne de femme ?
C’est au bas-ventre des hommes que cette langue doit s’en
prendre. Pourquoi t'a-t-on privé de ta virilité avec un fragment
de vaisselle de Samos du moment qu’'un vagin te donnait
tant de joie ? Il faut te chatrer la téte : car, bien que ta
mutilation fasse de toi un galle, tu es pourtant en fraude avec

les régles du culte de Cybéle : tu es un male par ta

bouche®®. » Cette épigramme raméne encore a l'idée de la

virilité exprimée a travers I'usage sexuel du pénis. Privé de
son organe sexuel pour des raisons religieuses, Baeticus lui
substitue sa langue. Si encore cette langue se mettait au
service d'un homme, il n'y aurait la rien de bien grave. Le
cunnilingus était donc au sommet de la hiérarchie des
pratiques sexuelles honteuses, car il offrait du plaisir a une
femme sans le secours du viril pénis.

Pis encore, si l'on tolérait a la langue d'un étre
socialement inférieur de pratiquer la fellation, 'homme qui
pratiquait le coit buccal, qui plus est pour une femme,
s’infligeait une terrible souillure. La bouche était, pour les
Romains, l'organe qui permettait de s’alimenter mais
eégalement celui par lequel I'étre humain s’exprimait, I'organe
qui permettait au citoyen d’assurer ses devoirs civiques, de
prendre la parole en public. La sexualité était porteuse d’'une



souillure inhérente. Celui qui utilisait sa bouche comme un
outil sexuel imprimait a cette derniére une souillure, la
rendant impure, ce qui était incompatible avec son devoir
civique.

Parce que le cunnilingus était lI'acte sexuel le plus
infamant, les Pompéiens [I'utilisaient abondamment pour
injurier leurs ennemis. Sur les murs de la cité vésuvienne, les
manes d’une vingtaine d’hommes doivent encore rougir de
honte ou de colére de voir leurs noms associés au terrible
cunnilingus. Qu’a bien pu faire Isidore de Pouzzoles pour

étre accusé & Pompéi d’étre un Iéche-vagin®® ? Il est assez
évident que la majorité de ces inscriptions releve de la
calomnie. En revanche, les mentions de lécheurs de vagin a
I'intérieur méme du Ilupanar se prétent a d’autres
interprétations. Dans I'atrium du lupanar, I'inscription Fronto
Plani filius linguit cunnum (Fronton, fils de Planus, léche le
vagin)>® a été découverte. S’agirait-il d’'un client venant
assouvir ses sombres fantasmes au lupanar ? Méme a
I'intérieur de cette maison de plaisir, la chose était-elle si
prétexte a plaisanterie salace que cela valait la peine de le
graver sur le mur de l'atrium a la vue de tous ? Et que dire de
ce graffiti sur une colonne de la palestre, lieu de rendez-vous

nocturne des amants : Vetius cunnum liguit optatus (Vétius

léche trés bien le vagin)®, injure d'un ennemi ou

compliment d’'une femme comblée ? Bien malin celui qui
pourra le dire.

Les graffitis évoquant le nom d’un léche-vagin présumé
assortis d’'un tarif ont éveillé I'intérét de certains historiens.

Que dire des inscriptions Glyco cunnum linguit A Il (Glyco

l&che le vagin pour deux as)** ou Maritimus cunnum linget A

Il uirgines admittit (Maritimus leche le vagin pour quatre as.

I admet les vierges)*® ? Certaines historiennes se sont

prises a réver d'une prostitution masculine a l'usage des

femmes®®. Cela allait profondément a I'encontre de la morale



sociale et des lois romaines ; cette hypothése est
invraisemblable. L'accusation de pratiquer le cunnilingus était
généralement diffamatoire. Le faire pour deux ou quatre as
était un tarif ridiculement bas qui classait Maritimus et Glyco
dans la catégorie la plus pauvre des prostitué(e)s. Pratiquer
le cunnilingus sur des vierges relevait d'une perversion
encore plus grande que ce vice ne |'était déja, car les vierges
ne devaient pas avoir acces a la sexualité. Il se serait agi d'un
cas évident de stupre condamné par la loi. Enfin, I'inscription
de Glyco a été découverte a I'intérieur d’'un moulin et celle de
Maritimus a l'entrée d'un batiment. Peut-on seulement
imaginer une femme une matrone, une esclave ou une
paysanne allant chercher un sac de farine chez le meunier,
voir la publicité de Glyco et se dire : « J'ai justement deux
as ! » ? Il convient de garder le sens commun et de
comprendre ces deux graffitis comme ils sont, de cruelles
injures ou des plaisanteries obscénes quand bien méme
elles auraient un fond de vérité, ce qui reste a prouver.

Un autre graffiti de Pompéi évoque les méfaits d’'un certain
Satur qui se cachait pour pratiquer le cunnilingus. L'auteur

ajoute a sa délation qu’un certain Arpocras voudrait lui aussi

profiter de la langue de Satur™®. Plus qu’une activité de

prostitution, ce graffiti évoque encore l'opprobre qui touchait
les hommes pratiquant le cunnilingus. Satur devait en étre
conscient puisqu’il se serait caché pour recevoir des filles. La
demande de fellation d’Arpocras n’est que I'expression de la
virilité de ce dernier, qui humilie Satur en voulant le
soumettre a son caprice.

Que le cunnilingus ait été pratiqué dans le secret des
alcbves romaines, il ne faut pas en douter, mais qui acceptait
de s’y soumettre ? Peut-étre des esclaves ou des clients ont-
ils accepté de le faire dans une forme de prostitution
différente de celle de la rue ou du lupanar. Peut-étre des
hommes ont-ils payé des prostituées pour s’adonner a leur
vice. Quoi qu’il en soit, l'univers populaire a fait du léche-



vagin I'étre le plus inférieur et le plus souillé sur I'échelle
sociale. Accuser quelqu’un de I'étre était donc devenu l'injure
la plus infamante, plus encore que de l'accuser d’étre un
fellator (pratiquer la fellation).

La fellation

Comme le cunnilingus, la fellation passait pour un acte de
soumission de la part de celui ou celle qui la pratiquait. Le
fellator ou la fellatrix (celui ou celle qui pratique la fellation)
rendait également sa bouche impure et devenait ainsi porteur
d’'une souillure. La fellation fait 'objet d’'une plaisanterie dans
une épigramme de Martial qui accompagnait manifestement
un gateau en forme de Priape : « Si tu veux te rassasier, tu

peux manger ce Priape : lui rongerais-tu méme les testicules,

tu n’en resteras pas moins pure®®. » La notion de pureté est

textuellement évoquée ici et le contact de la bouche avec les
parties génitales d’'un homme engendrait nécessairement
une souillure. Si un homme, de bon gré ou non, pratiquait
une fellation, il était automatiguement féminisé puisqu’il se
laissait pénétrer par un pénis, niant ainsi sa propre virilité.
Menacer quelqu’un de le forcer a sucer (irrumare) était une
injure qui s’attaquait directement a l'intégrité de la personne
que I'on voulait soumettre.

Le dieu Priape, gardien des jardins et des vergers,

lorsqu’il ne menacait pas les voleurs de les sodomiser,

laissait entendre qu’il leur forcerait la bouche®’. Nous

ignorons dans quelle mesure ces menaces rhétoriques
empéchaient les voleurs de chaparder quelque nourriture
dans les champs. Cependant, la menace existait aussi en
ville et, sous le stylet de Catulle, elle avait réellement

vocation & humilier ses ennemis®®. Accuser quelqu’un d’étre
un fellator était une terrible diffamation dont les politiciens
usaient volontiers pour dénigrer leurs adversaires. En
revanche, lirrumator (celui qui recoit le plaisir) était en



position de dominant-pénétrant et ne pouvait en aucun cas
étre raillé pour cela. Il existe pourtant une petite exception.
Suétone raconte que Tibére, lors de sa retraite a Capri, aurait
donné a téter ses parties intimes a de jeunes enfants non
encore sevrés pour en retirer un plaisir sexuel. Ici, il y a
atteinte aux bonnes moeurs d’une part parce que ces enfants
étaient trop jeunes pour remplir le rbéle de giton (puer
delicatus), ensuite rien n’indique qu’ils n’étaient pas des
ingénus et il se serait alors agi de stupre. Cependant, comme
le disait lui-méme Suétone, cette histoire est trop infame pour

lui accorder un réel créditY®. En effet, I’accusation
d’hypersexualité transgressive était chose courante pour
décrier ceux qui étaient considérés comme de mauvais
empereurs.

Les sources littéraires qui évoquent la fellation sont
sensiblement identiques a celles qui font mention du
cunnilingus. Outre quelques occurrences sporadiques chez
les historiens ou les poétes, les références a cette pratique
sont particulierement nombreuses chez Martial et dans les
graffitis de Pompéi. L'univers populaire plaisantait volontiers
sur ce sujet. Bien que le fellator ou la fellatrix aient été I'objet

du mépris collectif, bien des hommes ne devaient pas bouder

leur plaisir®®.

Les scenes de fellation étaient moins rares dans l'art que
celles représentant le cunnilingus. Les poteries attiques aux
décors érotiques étaient parfois illustrées de femmes utilisant
leur bouche pour le plaisir des hommes, qui marquaient leur
domination sur la femme soumise en posant une main sur la
téte ou le dos de celle-ci. A Rome, il existait des tableaux et
tout un éventail d’artefacts a l'iconographie érotique que l'on
trouvait notamment dans les maisons aristocratiques.
Certains de ces objets divers, parmi ceux qui devaient étre
les plus osés, représentaient des scénes de fellation. Tibére
aurait hérité d’'un tableau du grand peintre Parrhasius dans



lequel Atalante prétait sa bouche a Méléagre®™. Si I'on
considére que I'ceuvre de Martial, bien qu’étant une fiction,
est représentative de I'opinion publique d’au moins une partie
des Romains, on retrouve cette idée selon laquelle une
epouse légitime et née libre n'avait pas a pratiquer la
fellation. Cela semble cohérent avec I'examen de I'ensemble
des sources puisque l'érotisme de la matrone devait se
cantonner aux pratiques sexuelles fécondantes, qui sont
évidemment les moins infamantes. Dans une de ses
épigrammes, le poéte raconte I'histoire d'une épouse qui
aurait promis une fellation a son mari si celui-ci rentrait sain
et sauf d'un voyage en mer. Cette simple idée fait dire a

Martial que si sa maitresse avait fait ce voeu pour lui, il serait

vite rentré®®.

En croisant les informations tirées de I'ceuvre de Martial et
les graffitis de Pompéi, on constate que tout homme qui
souhaitait une fellation pouvait trouver trés facilement une
prostituée ou méme une de ses esclaves pour satisfaire son
désir. A I'extérieur ou & l'intérieur des maisons pompéiennes,
les épigraphistes ont souvent trouvé les mentions de filles
aux noms exotiques tels que Meéthé, Pyris, Amarillis ou

Nymphé, probablement des esclaves, qui étaient décrites

comme des fellatrices®. Une partie de ces graffitis est

certainement orduriere et une autre partie relayait
vraisemblablement des faits réels, néanmoins il est trés
difficile de les classer dans I'une ou l'autre de ces catégories.
Ainsi, lorsqu’on se proméne dans le grand atrium de la villa
des Mysteres, on peut remarquer plusieurs graffitis sur les
murs. Ce grand atrium était un lieu de passage tant pour les
gens de la maison que pour les invités ou les clients. L'un de

ces graffitis disait : Secundilla fellatrix (Secundilla, la

suceuse)®™. Que cela fOt vrai ou non, et a fortiori si

Secundilla était une femme libre, cette inscription devait étre
bien humiliante.



Dans le péristyle de la maison des Noces d’argent, une
certaine Sabina a di hurler de rage en voyant l'inscription :
Sabina fellas non belle faces (Sabina, tu suces et tu ne le

fais pas bien)*. Lusage de la seconde personne du
singulier laisse imaginer que l'auteur du graffiti connaissait
bien sa victime et cherchait a l'insulter, a la blesser ou a la
diffamer.

Quoi qu’il en fat, si 'on voulait une prestation de meilleure

qualité que celle proposée par Sabina, on pouvait trouver

une prostituée fellatrix au lupanar pour deux ou trois as®®,

dans une petite rue discréte pour un tarif similaire®”, entre

les colonnes de la basilique@, ou dans une taverne. Les

nombreuses publicités pour des fellations a bas prix
pourraient témoigner du fait que certaines prostituées ne
pratiquaient la fellation que pour ne pas risquer de tomber

enceintes®®. Martial dénonce sous son cruel stylet la vierge
Chioné, qui, loin d’étre si pudique que cela, pratiquait la
fellation. La jeune fille pouvait ainsi avoir une sexualité sans

perdre sa virginité et sans courir le risque d’'une grossesse

non désirée®™. Le risque de la grossesse était peut-&tre ce

qui poussait le couple formé par Lupercus et sa concubine

Glycéra a se limiter & une sexualité orale®™.

Bien qu’infamante pour celui ou celle qui la pratiquait, la
fellation était, semble-t-il, recherchée par les hommes qui
assouvissaient ce fantasme auprés de personnes
socialement inférieures. La fellation n’était cependant pas
aussi infamante que I'était le cunnilingus, car le phallus viril y
jouait le premier réle bien qu’il s'agisse d’'un cas de sexualité
ludigue incompatible avec la procréation, ce qui empéchait
d’emblée, d’'un point de vue moral et social, une matrone
honnéte de s’y adonner.

La sodomie



La sodomie était la pratique sexuelle privilégiée dans les
relations entre hommes. L'homme qui jouait le rble de
dominant-pénétrant ne faisait l'objet d’aucun opprobre
puisqu’il exprimait sa virilité a travers la pénétration d’'une
tierce personne socialement inférieure et n’ayant pas le statut
de citoyen. En revanche, 'homme qui jouait le réle passif

perdait sa masculinité sociale et devenait impudique et

efféminé®2.

Cependant, aimer pénétrer un autre homme ne devait pas
exclure une sexualité avec des femmes, car le véritable
homme romain n’était pas un pédéraste, il devait
nécessairement étre un fututor et accomplir par la son devoir
social. Cette idée opposant le pedicator (celui qui sodomise)
au fututor (celui qui baise) est tres visible dans une
épigramme de Martial consacrée a Charidémus. Lorsque ce
dernier était riche, il était pédéraste (pedicator). Sa fortune

perdue, il fut obligé de se marier pour se renflouer grace a

une dot. Lindigence fit enfin de lui un fututor®™.

La tolérance romaine envers les amours masculines
prenait fin des lors que le partenaire soumis ou passif était
un citoyen. Lhomme de naissance libre qui se laissait traiter
en femme par un autre homme contractait une souillure
sexuelle qui le faisait déchoir de sa condition d’homme (uir)
en trahissant ses valeurs romaines. L'armée romaine veillait a
reprimer avec une grande seéverité les amours entre soldats.
Si un cas de pédérastie était découvert, les coupables étaient

généralement condamnés a mort>™.

En raison du caractere extrémement infamant de
I’hnomophilie passive, menacer un homme de le sodomiser ou
bien dire qu’il était la femme d’un autre homme étaient des

injures tres violentes et humiliantes®®. Dans les Priapées, il

s'agit de la menace préférée du dieu ithyphallique pour

dissuader les voleurs des jardins®™®. L’homme qui était

notoirement passif dans des relations homophiles était la



cible de tous les quolibets. Juvénal marque nettement son
dégodt pour les invertis dans sa satire Il. Martial, quant a lui,

se moque ouvertement des hommes qui s’épilaient le derriere

pour plaire & un autre homme®™. Dans la Priapée 64, méme

Priape préfére ne pas punir par son chatiment habituel le

voleur efféminé qui y prendrait sans doute trop de plaisir®™.

Toujours est-il que tous les Romains n’éprouvaient pas
systématiquement le besoin de soumettre a leur plaisir un
jeune homme payé ou non pour cela. Dans sa biographie de
Claude, Suétone remarque que I'empereur avait une grande
passion pour les femmes mais qu’il s’était toujours abstenu

d’avoir un quelconque commerce avec des hommes®™®. Cette
précision souligne plutdét une qualité morale de I'empereur.
Les Romains, exclusivement hétérophiles ou non,
pratiquaient-ils la sodomie avec des femmes ? Nous avons vu
precédemment que certains usaient exceptionnellement de
cette pratique le soir de leur nuit de noces pour éviter a leur
jeune epouse, déja bien éprouvée, le traumatisme de la
défloration. Martial relate une anecdote dans laquelle il aurait
été surpris par sa femme alors qu’il était au lit avec son
mignon. Son épouse, probablement imaginaire, aurait
protesté en avancant l'argument qu’elle aussi avait un
derriere. La réponse de Martial est des plus intéressantes :

« Evite donc de donner des noms masculins a tes affaires, et

dis-toi bien, ma femme, que tu possedes deux vagins@. »

Cette étrange réplique donne le sentiment qu’aux yeux de
Martial la sodomie n’avait de sens que pratiguée avec un
homme. Avec une femme, quel que fat lorifice choisi,
I'homme était fututor et la femme ne pouvait pas étre autre
chose que fututa ou accessoirement fellatrix. Il ne faut pas
interpréter cette épigramme comme une meéconnaissance du
corps féminin dont patirait Martial. Le poéte séparait plutét de
maniére claire la sexualité entre hommes et la sexualité avec
une femme. Cependant, dans une autre épigramme, Martial



demande a sa maitresse s'il peut la traiter en jeune gargon

(puer) mais décide finalement d’y renoncer®®. Selon le poéte,

traiter sexuellement une femme en garcgon était possible mais
relativement marginal puisque ce n’était pas la fonction d’'une
femme.

Toutefois, les graffitis et les Priapées laissent entendre
que certaines prostituées acceptaient la sodomie. Dans la
cellule f du lupanar de Pompéi, un graffiti mentionne
clairement le fait qu’Apollonia pratiquait le coit aussi bien
anal que vaginal. Lauteur emploie le verbe pedicare

(sodomiser) pour désigner la fagon dont il a possédé la

prostituée®=.

Une priapée qui devait accompagner une couronne offerte
au dieu Priape expligue comment Télésine, prostituée dans

la Subure, a pu acheter sa liberté grace a son travail®®. Cette
femme faisait manifestement partie d'un groupe de filles qui
pratiquaient le coit anal avec leurs clients. L'épigramme parle
des pathicae, or pathicus était le nom donné au pédeéraste
passif. D’apres ce petit poeme et le graffiti d’Apollonia, il est
indubitable que des hommes payaient des femmes pour
pratiquer la sodomie, outrage que l'on réservait d'ordinaire a
de jeunes garcons socialement inférieurs. Une autre priapée
évoque l'excitation particuliere d’'un Priape au souvenir d’'une
fille ayant accepté le coit anal®®. Peut-étre certaines femmes
se soumettaient-elles volontiers a cette pratique par godt ou
pour éviter une grossesse non désiree.

La scopophilie et I’exhibitionnisme

La pudeur exigeait que l'on se soustraie a la vue des
autres pour s’adonner & une activité sexuelle. A ce titre, la
scopophilie et [I'exhibitionnisme étaient jugés avec une
grande séverité. Aujourd’hui, ces pratiques sont considérées
comme des pathologies mentales qui se caractérisent par
des dérives ou des perversions sexuelles. L'exhibitionnisme



pousse le sujet a exhiber ses parties intimes et a en retirer
une excitation sexuelle. Selon Freud, la scopophilie se définit
comme le plaisir de regarder. Elle s’exprime au travers d’'une
pulsion sexuelle indépendante des zones érogénes ou
I'individu s’empare de l'autre comme objet de plaisir qu'il
soumet & la satisfaction de son désir scopique®®. Il existe
quelques cas de scopophilie décrits dans les sources
antigues. L'un des plus connus concerne les débauches
secretes de Tibere lors de ses séjours a Capri : « Dans sa
retraite de Capri, il imagina méme d’installer un local garni de
bancs pour des obscénités secretes ; la, des troupes de
jeunes filles et de jeunes gens débauchés rassemblés de
toutes parts et ces inventeurs d’accouplements monstrueux,
gu’ils appelaient spintries, formant une triple chaine, se
prostituaient entre eux en sa présence, pour ranimer par ce
spectacle ses deésirs éteints. Il orna des chambres placées en
différents endroits d'images et de statuettes reproduisant les
tableaux et les sculptures les plus lascifs, auxquels il joignit
les livres d’Eléphantis pour que chaque figurant trouvat
toujours le modele des postures qu’il ordonnait de prendre. |l
eut aussi I'idée de faire disposer ca et la dans les bois et les
bosquets des retraites consacrées a Vénus et placer dans les
cavernes et dans les grottes des jeunes gens de l'un et de
I'autre sexe qui s’offraient au plaisir en costumes de sylvains

et de nymphes®°. »

Ce passage décrit le voyeurisme pathologique dont aurait
souffert Tibere et qu’il aurait néanmoins suffisamment
maitrisé pour ne réaliser ses fantasmes que coupé du monde
sur son ile. Tibére aurait exercé ses pulsions de plusieurs
facons. Il collectionnait les oeuvres d’art érotique.
'assouvissement de ses pulsions dépassait les limites de la
décence lorsqu’il observait des jeunes gens s’accoupler.
Toutes ces débauches horrifiantes n’avaient qu'une seule
raison : relancer sa vigueur sexuelle éteinte. Si Tibére



ressentait le besoin de s’exciter par le regard, c’est parce
gu’il était devenu impuissant. Privé d’érection, il avait perdu
sa virilité, sa masculinité sociale.

Il y a assez peu de raisons de croire a la véracité de cette
anecdote bien que Suétone raconte que le pauvre Vitellius,
pour avoir passé son enfance a Capri, aurait subi toute sa vie

I'infamant surnom de spintrie®’. La légende noire de Tibére a
Capri a di commencer a courir pendant la retraite de ce
dernier. Avait-elle un fondement ou participait-elle d’'une
entreprise de diffamation d’'un prince peu apprécié ? Le tyran
antique se caractérisait toujours par une hypersexualité, de
préférence transgressive et passant par 'hnumiliation d’autrui
pour le conforter dans son statut d’infériorité par rapport au
tyran. Tibére a été le premier empereur a incarner ce tyran

sensuel et violent®®. Son monde érotique résidait
essentiellement dans la mise en scéne d'une sexualité
découlant de la mythologie avec des nymphes, des satyres,
des Pans qui épuisaient leurs journées en des courses sans
fin vers de nouveaux ébats sexuels et sauvages. Ces mises
en scene nourrissaient son voyeurisme dans l'espoir de
réveiller sa virilité. La scopophilie était percue comme un
moyen artificiel de pallier I'impuissance. Séneque dénoncait
lui-méme le voyeurisme comme le seul moyen de compenser
des troubles de I'érection et de satisfaire ses propres
pulsions sexuelles par le spectacle des voluptés vecues par

d’autres®®. La fable des débauches de Tibére & Capri a été
finement élaborée dans le but de faire de lui un impuissant
au sens sexuel et donc un impuissant au sens social. Celui
qui n'était pas un homme véritable était nécessairement
inapte a gouverner I'Empire.

Le Satiricon de Pétrone propose également une scéne de
voyeurisme. Quartilla organisa un simulacre de mariage entre
sa petite esclave, Pannychis, et Giton pour pouvoir épier leur
nuit de noces. Le contexte de cette scéne outrepassait les



regles de la pudeur et de la morale romaine. L'auteur décrit
cette union factice comme incesta, c’est-a-dire impure,
souillée. Quartilla observait les deux enfants a travers une
fente pratiquée dans la porte de la chambre. Ce spectacle,
gu’elle contemplait avec une attention lubrique (libidinosa
diligentia), échauffait manifestement ses sens puisqu’elle
profitait de pauses dans le spectacle pour embrasser

avidement le héros du roman®2, Evidemment, cette scéne du
livre est scandaleuse a dessein. Quartilla cumulait en effet de
nombreux vices déshonorants pour une femme tels que
I’alcoolisme et de nombreuses déviances sexuelles dont fait
partie la scopophilie.

Un citoyen qui s’adonnait a la fois a I'exhibitionnisme et a
la scopophilie en usant de miroirs pour optimiser son plaisir
sexuel en regardant indirectement ses ébats était un
impudique a linstar d’Hostius Quadra. Pour Sénéque,

regarder autrui ou soi-méme pendant 'acte sexuel relevait de

la souillure des yeux, car il s'agissait d’une perversion®®.

L'exhibitionniste n’était pas traité avec plus d’indulgence
que le voyeur. Les parties intimes n’avaient nulle vocation a
étre exhibées sauf dans le contexte bien particulier des

thermes. L'acte d’amour devait étre pratigué dans lintimité

d’'une alcdve, méme chez les prostituées®:. Lorsque les

ébats sexuels se passaient durant la journée, Ovide
préconisait de fermer les volets pour recevoir les jeunes filles,

car I'obscurité permettait de préserver une certaine forme de

pudeur®. L'amour avec la complicité du soleil ne devait

convenir qu'a I'homme qui voulait se désengager de sa

maitresse. La complicité de Phoebus permettait alors a celui-

ci de constater les imperfections du corps de son amante®*.

Le mythe de Psyché dans Les Métamorphoses d’Apulée
relaie lui aussi lidée d'un amour conjugal chaste qui
s’épanouit, avec douceur mais sans raffinement, dans
I'obscurité complice de la chambre a coucher. Psyché fut



mariée a Eros en secret alors que ce dernier était envoyé par
sa meére pour chatier une mortelle plus belle qu’elle. La jeune
fille retrouvait chaque nuit son époux inconnu dans
I'obscurité de leur chambre. Pour conserver leur bonheur
intact, elle n’avait pas le droit de voir son mari ou de
connaitre son identité. Sur les mauvais conseils de ses
sceurs jalouses, Psyché nourrit la « curiosité sacrilege » de

voir le visage de ’'homme dont elle partageait les nuits®®. Un
soir, elle alluma une lampe dans la chambre nuptiale et
découvrit qu’Eros dormait dans sa couche. Puis Psyché joua
un instant avec les fleches de I'amour et, se piquant le doigt,
elle éveilla en elle-méme un désir sexuel ardent qu’elle devait
assouvir en embrassant fiévreusement son époux. Ces
pulsions la rendirent imprudente. Dans sa passion, elle laissa
tomber une goutte d’huile brilante échappée de la lampe sur

le corps de son amant. Ce dernier, éveillé par la douleur,

s’enfuit, abandonnant Psyché a ses lamentations®®. Ce

passage du mythe peut étre interprété comme une invitation
a pratiquer la sexualité au sein du couple dans l'obscurité
pour préserver la pudeur. Jusqu’a I'épisode de la lampe,
Psyché s’adonnait a ses devoirs conjugaux de maniere pure
et, puisque son désir n’était pas stimulé par la vue, elle
maitrisait pleinement sa libido. Le dieu Eros est une
incarnation du désir sexuel. Des lors que Psyché le découvrit
et qu’elle se piqua a la fleche de I'amour, elle n’était plus
capable de maitriser ses sens, ce qui la conduisit a blesser
son amant. Psyché fut abandonnée par son époux pour avoir
transgressé les regles de la chambre. Se priver de I'excitation
sexuelle induite par le regard conduisait nécessairement a
une sexualité pudique et contrblée qui était la norme a
I’époque ou Apulée écrivait.

Méme les filles publiques les plus viles devaient garder
une once de pudeur en tirant le rideau de leurs alcbves pour
dissimuler aux voyeurs leurs passes bon marché. La



littérature latine ne recense qu’un seul cas d’exhibitionnisme
féminin. Martial en est 'auteur. Il donne une sévere lecon de
morale a une Lesbie qui jouissait plus de s’exhiber que des
caresses de son amant : « C’est toujours la porte non gardée
et méme librement ouverte, Lesbie, que tu fais I'amour, et tu
ne songes pas a cacher tes nombreux ébats : un spectateur
te procure plus de plaisir qu’un amant, et il n'est pas pour toi
de joie d’amour si elles restent secretes. Pourtant, la
courtisane écarte les témoins a l'aide d’un rideau ou d’un
verrou, et les cloisons des bouges du Submemmium ne
laissent guére filtrer le jour. Que Chioné du moins ou las
t'apprennent la pudeur : les derniéres des dévergondées et
des prostituées se cachent, fat-ce a lintérieur des
monuments funebres. Mon blame te parait trop sévere ? Je

ne veux pas, Lesbie, que tu te laisses surprendre, mais je ne

te défends pas de te faire besogner®”’. »

Dans cette épigramme, Martial, qui n’était pourtant pas
vraiment habité par la pudibonderie, explique clairement que
tout rapport sexuel doit se pratiquer dans l'intimité et a I'abri
du regard d’un tiers. Cela était vrai tant au sein du couple
|égitime que dans n’importe quelle relation vénale. Si
quelques baisers et caresses pouvaient étre échangeés en
public, le coit, sous toutes ses formes, devait étre caché au
nom de la pudeur et de la morale.

Le viol

Les Romains considéraient le viol comme un acte de
violence reconnu pour troubler I'ordre public et qui, de fait,
devait étre puni par la société. La loi lulia de ui publica,
promulguée vers 45 av. J.-C., définissait le viol comme un

rapport sexuel obtenu sous la contrainte avec un garcon ou

une femme, vraisemblablement de naissance libre®®. Le

jeune garcon et la jeune fille violés perdaient tous les deux
leur honneur, I'un pour avoir été passif dans un rapport



sexuel, I'autre pour avoir prématurément perdu sa virginité, et
n'avaient plus leur place dans les échanges matrimoniaux.
La femme mariée, quant a elle, était souillée par le viol et
jetait potentiellement le doute sur les futures paternités de
son mari. La personne violée n’était pas une victime mais le
porteur d’'une souillure infligée par un acte de violence.

Les mythes sociaux fondateurs de la moralité des
Romains ont démontré que la souillure du viol ne pouvait étre
lavée que par le sang, comme dans le cas de Lucréce. Les
Romains pouvaient envisager de réparer |la faute du violeur et
I’honneur de la vierge souillée en les mariant. Toutefois, cette
solution ne pouvait que minimiser en facade le déshonneur
qui touchait toute la famille de la jeune fille. Cela est
clairement perceptible dans la célebre controverse a propos
de I'hnomme qui avait violé deux vierges. La premiere
outragée réclamait la mort du seducteur. La seconde
réclamait le mariage. Les orateurs reprocherent alors a la
seconde d’étre trop clémente pour avoir été réellement violée.
Elle était donc consentante. Finalement, les orateurs se
montrérent favorables a la mort du jeune homme et la jeune
fille qui demandait le mariage fut elle-méme jugée avec

séverité pour avoir eté, au regard de ses proches, la complice

de son violeur®®.

S'il était possible de chercher a réparer les dégats dans le
cas du viol d’'une vierge, une matrone violée contractait
I'ineffacable souillure du sang qui condamnait la victime du
viol et sa famille & un déshonneur irréparable. A travers la
fable d’Antiope, Hygin voulut sans doute montrer que la
souillure du viol ne pouvait pas étre lavée. Dans sa version,
Antiope, fille de Nyctée, était I'épouse de Lycus. Elle fut
violée par Epopée et lorsque son mari I'apprit, il la chassa.
Ce fut alors qu’elle fut a nouveau forcée par Jupiter de qui
elle eut finalement deux enfants. Dans la fable d’Hygin,
Lycus chassa Antiope parce qu’elle était devenue impure. Sa
solitude la rendait inapte a se défendre face a un autre



assaillant, et son corps violé la ravalait a I'état de prostituée
malgré elle, autorisant chacun a prendre son plaisir en usant

de son corps, ce qui permit a Jupiter de la violenter a son

touré®,

Le cas de la Romaine retenue en captivité par des
ennemis et qui aurait subi un viol est particulier. Lorsqu’une
femme ayant vécu pareille situation réintégrait enfin ses
pénates, son époux pouvait I'accuser d’adultére sur la base
de la loi lulia de adulteriis. Toutefois, si I'ancienne captive
arrivait a prouver qu’elle avait été violée contre son gré, elle

ne pouvait pas tomber sous le coup de la loi®. Ces
dispositions juridiqgues montrent que les Romains étaient
toujours préts a considérer que la femme violée était la
complice de son violeur. Celle qui n’était pas complice ne
pouvait pas vivre sans réclamer la mort de celui qui l'avait
outragée et sans se supprimer elle-méme pour montrer sa
bonne foi, a I'instar de Lucrece. Si la femme violée tombait
enceinte de son violeur, son état était la preuve irréfutable
gu’elle avait trouvé du plaisir dans la perte de son honneur,

elle était alors presque plus coupable que le violeur lui-

méme®%.

La femme violée était donc I'éternelle coupable, coupable
d’étre belle, coupable d’avoir suscité le désir d'un homme,
coupable d’avoir pu étre violée. Néanmoins, l'offre sexuelle
était tellement présente que celui qui assouvissait son désir
dans le viol était pergu comme un homme indigne. A Pompéi,
un graffiti aborde ce theme. Un homme menace quiconque

oserait violer son amie d’aller brller d’amour dans les

montagnes désertes®™®. Pour I'auteur, le mobile d’un viol

devait nécessairement étre le désir amoureux. Or les histoires
de viol dans la Rome antique, réelles ou imaginaires,
montrent que le mobile du violeur était la domination, voire
I’humiliation de la personne violée et parfois méme de sa
famille.



Ovide est 'auteur qui a compilé le plus d’histoires de viols
dans la mythologie. Les jeunes filles remarquables par leur
beauté apparaissaient comme des proies idéales pour leur
violeur. La peur ressentie par celles qui cherchaient a lui
eéchapper accroissait davantage leur beauté, ce qui excitait

plus encore leur assaillant®®. Dans ses récits, Ovide fait
rarement état de I'horreur de la situation méme s’il évoque

les sentiments de ses héroines. Mis a part dans l'histoire de

Philoméne®®, qui, en plus d’étre violée, fut torturée et

séquestrée, le viol est raconté d'une maniere assez
charmante. Par exemple, lo, violée par Jupiter, est
transformée en génisse pour échapper a la jalousie de
Junon. Aprés quelques épreuves, elle est finalement
recompensée pour avoir subi les désagrements inhérents a
I’'amour de Jupiter et est transformée en déesse.

Parfois, aprés une longue fuite, I'héroine, souvent
admiratrice de Diane, était autorisée a conserver sa virginité
par une transformation qui, en lui O6tant sa beauté, la
soustrayait au désir de son assaillant. Cest le cas de
Daphné qui fut finalement transformée en laurier, symbole de

victoire et, dans le cas présent, de victoire sur l'ardeur

d’Apollon®®. De maniére générale, I'art et la littérature niaient

la violence qui accompagne en réalité les viols en en faisant
des scénes a connotation érotique.

Il existe un cas de violence sexuelle commise par une
femme. L'auteure du forfait était la nailade Salmacis. Pour
souligner son tempérament a I'opposé de celui des autres
nalades, Ovide ajoute a la description de la jeune fille qu’elle

était la seule parmi ses semblables a ne jamais pratiquer la

chasse et a étre inconnue de la chaste Diane®. La

philosophie de la naiade était donc antagoniste a celle de la
déesse et a l'idée de préservation de la virginité. La pauvre
Salmacis était dotée de tous les vices féminins ; oisive par
nature, elle n‘occupait son temps qu’a sa toilette et a sa



parure. Un jour, elle rencontra Hermaphrodite, un charmant
jeune homme né d’Aphrodite et d’Hermés. A peine les yeux
de la naiade s’étaient-ils posés sur le jeune homme qu’elle
en tomba amoureuse et se mit a lui faire des avances
appuyeées. Le jeune homme les repoussa. Alors qu’il se
baignait, Salmacis s’élanca, nue, vers sa proie, I'enlaca et
I'’embrassa tant et si bien qu’Hermaphrodite ne parvint pas a
repousser ses baisers. Ovide compare alors la naiade au
serpent ou au polype qui ne laisse aucune chance a sa
proie, faisant ainsi de Salmacis un véritable prédateur sexuel.
Celle-ci fit alors le voeu de ne plus étre séparée de son
amant, ce que lui accorderent les dieux en fondant son corps
avec celui d’Hermaphrodite. En mélant leurs deux sexes, ils
n'étaient plus ni homme ni femme. Affligé par sa
meétamorphose, Hermaphrodite demanda a ses parents de
faire en sorte que tout homme qui se baignerait dans les
eaux de Salmacis verrait sa virilité disparaitre de moitié. Cette
triste histoire rendit les eaux de la source impure avec pour

effet d’amollir les hommes qui s’y baignaient®®.

La confusion des sexes synthétisée dans I'hermaphrodite
s’expliqgue par l'union d’un personnage féminin qui se mit a
agir comme un homme vis-a-vis d’'un homme qui, face a cette
agression, emprunta les codes du comportement féminin.
Cela a fait écrire a Géraldine Puccini-Delbey : « Quand une

fille se comporte comme un male, il en résulte une

dangereuse confusion des sexes®®. » Or la confusion des

sexes n’était guere appréciée dans le monde romain ou
'hermaphrodite  était percu comme une créature
monstrueuse. L'androgynie était incompatible avec Ia
masculinité sociale. Tout ce qui n’était pas viril en apparence
ou en fait était considéré comme féminin. Le viol était un acte
viril par définition. Si une femme cherchait a commettre un
viol, elle transgressait les régles sociales correspondant a



son sexe qui la plagait toujours dans la position de celle qui
assurait le plaisir de 'homme et non l'inverse.

La bestialité et quelques autres perversions

Aux yeux des Romains, la bestialité était sans aucun
doute une des transgressions sexuelles parmi les plus
violentes et les plus obscénes aprés linterdit majeur de
I'inceste. Cette idée est notamment exprimée dans une
tragédie de Sénéque ou la nourrice dit a Phedre que son
amour incestueux dépasse en horreur I'amour monstrueux de

sa mere, Pasiphaé, pour un taureau, car un tel amour est le

fruit d’'un destin inéluctable®®, du mauvais sort d’'un dieu

cruel. Dans I'ensemble de la littérature romaine, le mythe de
Pasiphaé, traité avec récurrence, est I'exemple type d'un cas
de bestialité.

Traditionnellement, la passion de Pasiphaé pour le
taureau était un chatiment divin, représailles de Vénus ou de
Neptune pour quelque offense commise par Pasiphaé elle-
méme ou par son époux, Minos. C'est notamment le cas

dans I'ceuvre d’'Hygin ou Pasiphaé est victime de la rancceur

de Vénus pour avoir délaissé son culte®. Ovide et Properce,

quant a eux, imputent a la dépravation typiquement féminine
de Pasiphaé son amour monstrueux pour le taureau. Plut6t
que de la soumettre a un chatiment divin qui vise a

I’lhumiliation et au déshonneur, les élégiaques ont préféré

faire d’elle le symbole de I'incontinence sexuelle féminine®=.

Ovide insiste sur '’humanité de Pasiphaé dans ses méthodes
de seéduction. Elle continue a se parer comme pour un

homme et en vient a immoler des génisses pour faire

disparaitre ses rivales — Pasiphaé est jalouse des vaches®.

Ainsi, selon Ovide, I'épouse de Minos n’était pas en proie a
un chatiment divin mais laissait libre cours a sa fureur
sensuelle qui la réduisait a I'état d’'un animal. Pasiphaé était
en proie a une confusion profonde entre le genre humain et



le genre animal puisqu’elle ressentait des sentiments que
I'on ne devait avoir que pour ses semblables. Cette confusion
troublait profondément la perception que les Romains avaient
de la sexualitée. De fait, Pasiphaé était un symbole de
perversion.

La littérature du I siécle offre un autre exemple de
bestialité comme étant le fruit des désirs sexuels dépraveés
d’une riche matrone qui, comme de nombreuses femmes, se
révéle impuissante a réfréner sa libido quand bien méme
celle-ci la pousse a commettre des actes contre nature. Dans
Les Métamorphoses d’Apulée, Lucius transformé en ane
devint I'objet du désir d'une femme qui payait le maitre de

I'animal pour passer la nuit avec [ui®*. Bien sar, le narrateur
compare sa maitresse avec Pasiphaé. Comme dans le récit
ovidien, la matrone utilise les armes de la séduction humaine
pour plaire a Lucius. Elle lui susurre notamment des mots
d’amour. Cette scéne est traitée sur un ton humoristique et le
fait que la matrone traite Lucius-dane en humain en lui
exprimant ses sentiments amoureux anéantit une grande
partie de l'obscénité de cette union. En revanche, celle-ci
apparait des lors que les maitres de Lucius se rendent
compte qu’ils peuvent transformer les ébats de leur ane en

spectacle public trés lucratif®®. Evidemment, aucune femme
ne voulait devenir la partenaire de I'ane méme pour une forte
somme d’argent. Cela accentue [l'opposition entre les
femmes aux moeurs normales, tous statuts sociaux
confondus, et la dépravation de la matrone corinthienne.
Finalement, le maitre de Lucius trouve une criminelle
condamnée a étre livrée en pature aux bétes. Lucius lui-
méme est paniqué a lidée de devoir participer a un tel
spectacle, de s’adonner pour le plaisir du public a une

sexualité perverse qui I'exclut autant que sa fausse épouse

de la communauté des hommes®®.

e



Les scenes de  Dbestialité decrites dans Les
Métamorphoses d’Apulée appartiennent a une oceuvre
romanesque. Cependant, une épigramme tirée du livre des
Spectacles de Martial laisse imaginer que de tels spectacles
ont réellement eu lieu : « Que Pasiphaé se soit unie d’amour
au taureau de Créte, n’en doutez pas ; nous avons vu le fait,
I'antigue mythologie a recu confirmation. Que I'Antiquitée,

César, cesse de s’émerveiller d’elle-méme : tout ce que la

renommée célébre, l'aréne le réalise pour toi™. » I

semblerait que lors d’'une pantomime obscéne ou de la mise
a mort d’'une femme, les Romains aient accepté de mettre en
scéne, dans les limites d’'un établissement de spectacles,
une sexualité transgressive et violente que I'on ne pouvait
appréhender qu’avec un sentiment d’horreur puisqu’il
s’'agissait de la monstration d’'une des plus grandes
perversions sexuelles. Dans un premier temps, la raison
d’étre d’un tel spectacle échappe a notre compréhension,
mais sans doute Georges Bataille en éclaire le sens dans
son étude sur la transgression. La mise en scéne de la
transgression, avec sa violence intrinseque, invitait le

spectateur a obéir a l'interdit®®. Le spectacle choquant de la
bestialité, mimée ou réelle, jouait en quelque sorte le rble
d’une catharsis pour les spectateurs en purifiant leur esprit
par la terreur éprouvée devant un tel spectacle et ce
sentiment les raffermissait dans leur respect de l'interdit.

La recherche d'une sexualité avec le divin relevait
également de la perversion. La seule fagon pour un étre
humain d’accéder a une relation avec I'émanation d’'un étre
divin était de s’enticher d’une statue. Cette perversion se
nomme l'agalmatophilie. L'agalmatophile le plus célebre de

la mythologie est sans conteste Pygmalion. Le mythe du

sculpteur connait plusieurs versions dont celle d’Ovide®®.

Dans celle-ci, Pygmalion a renoncé aux femmes car il ne
peut plus souffrir les dépravations de ce sexe. Pourtant, il



sculpte dans l'ivoire une vierge si réaliste qu’elle a I'air vivant
et il en tombe bientdét amoureux. Ce qui provoque I'amour et
le désir du sculpteur, ce sont les formes parfaites et
désirables qu’il a créées. Pour lui, sa statue est vierge et
donc vierge de toutes souillures sexuelles. La chair a été
modelée dans [livoire, matériau auquel les élégiaques

aimaient & comparer la peau des jeunes filles®™. La pureté de
la statue, a limage des fantasmes du sculpteur, la rend
digne d’étre aimée. L'amour de Pygmalion se traduit par des
caresses, des baisers et de riches présents. Il agit avec sa
statue comme avec une femme, mais celle-ci ne peut pas le
décevoir, car, de son corps, la vie comme le vice sont

absents. La statue joue ici un role de substitut sexuel a

I'instar d’'une poupée gonflable@. Finalement, Vénus, témoin

de l'irrationnel amour de Pygmalion, insuffle la vie a la statue.
Le sculpteur se rend compte que son ceuvre est vivante en
'embrassant, fait qui a certainement inspiré le baiser
magique qui reveille les Blanche-Neige et autres Belle au
Bois dormant dans les contes modernes. Le mythe de
Pygmalion est la mise en scéne d’une perversion d’objet ou
celui-ci symbolise la femme idéale, c’est-a-dire pure dans sa
chair et soumise a son mari. Dans la version du mythe
d’Ovide, la statue ne porte pas de nom. Le poete utilise
divers substantifs pour la nommer tels que vierge (uirgo,
v. 250) ou vierge d’ivoire (eburnea uirgo, v. 275), puis,
finalement, elle devient une jeune fille (puella, v. 280). Le fait
que la statue devenue femme n’ait pas de nom la réduit a
rester a I'état d’'objet, méme vivante. C’est par sa condition
d’objet que la statue/femme demeure pure et chaste, a
I'inverse des habitantes de Chypre, comme si la négation de
la statue en tant que sujet la préservait des vices.
L'agalmatophilie, de perversion, devenait profanation
lorsque I'objet du désir était la statue d’'un dieu. On constate
dans plusieurs textes que la perfection plastique du corps de



Vénus pouvait susciter [l'intérét. Les amateurs d’art
n'hésitaient pas a traverser la moitié de I'Empire pour

contempler les plus belles statues de Vénus et notamment

celle de Cnide®™®. Chez certains, trop grisés, les belles Vénus

marmoréennes déclenchaient des transports bien au-dela de
I’'admiration. Pline I’Ancien évoque plusieurs anecdotes selon
lesquelles des personnages amoureux de statues de Vénus
ou d’Eros seraient parvenus a rester seuls avec elles. Hélas,

a chaque fois, une tache sur le marbre dénoncait I'outrage

subi par les divinités®. Les agalmatophiles amateurs de

statues de dieux étaient des fétichistes qui cherchaient a

réaliser des fantasmes sacriléges puisque chaque divinité

était censée s’incarner dans sa statue®®. Dans le monde

romain, le divin et le profane ne se situaient pas sur le méme
plan. Si un dieu ou une déesse décidait d’honorer de son
amour un étre humain, comme ce fut le cas pour Rhéa
Sylvia, I'étre humain devait accepter la volonté divine.
L'inverse relevait de la profanation puisque les étres humains
ne pouvaient pas prétendre contraindre les dieux a se
soumettre a leurs volontes.

Le réve érotique était également percu comme une
perversion qui pouvait toucher tant les hommes que les
femmes. Dans une de ses satires, Horace raconte comment
un songe impur I'a conduit & souiller sa tunique®®. Dans le
récit du poete, le réve érotique trouve son origine dans un
désir sexuel inassouvi®®. En effet, Horace a attendu en vain
une fille d’auberge qui avait promis de le rejoindre dans sa
chambre. Bien que les réves ne dépendent pas de la volonté,
les émissions de seécréetions que ces réves genéraient
passaient pour nuire a la santé, aussi fallait-il les éviter en
détournant I'esprit de tout ce qui pouvait stimuler les pulsions
sexuelles. Selon les croyances populaires relayées par Pline
I’Ancien, une décoction a base de graines de laitue pilées

pouvait aider & les réfréner®™’. La présence de lactocine dans



la laitue a des propriétés soporifiques et apaisantes. Le fait
que Pline fasse allusion a ces réves et y donne un remede
prouve que ceux-ci etaient redoutés par au moins une partie
des Romains.

Parmi les perversions, la masturbation était sans doute la
plus tolérée. Toutefois, tolérance ne signifie pas approbation.
Les meédecins n’ignoraient pas que les adolescents,
notamment durant la puberté, s’adonnaient a cette pratique
solitaire sur laquelle ils émettaient des réserves. Comme
I'indique I'’étymologie de ce mot formée sur mas (male) et
turbare (troubler, agiter), il semblerait que la masturbation ait
été vue comme une petite perversion plutét masculine. Par
ailleurs, Martial dénonce Ponticus pour toute la semence qu'il
gache dans ses amours solitaires. L'auteur est conscient que
cette semence sert a la conception des enfants, aussi
conclut-il son épigramme sur lidée de faire prendre

conscience de cela a Ponticus : « Ce que tu gaspilles avec

tes doigts, Ponticus, c’est un homme®™®. » Cette méme

épigramme ajoute que la masturbation s’effectue a l'aide de
la main gauche, la sinistra, consacrée aux travaux impurs.
L'évocation de la masturbation féminine est relativement rare
dans l'ensemble des sources antiques, et encore ces
évocations refléteraient plus des fantasmes masculins que la
réalité. Quelques priapées mentionnent en effet des femmes
utilisant le phallus de bois de Priape pour prendre du plaisir.
Dans le poeme 26, Priape se plaint de perdre toute sa
vigueur a cause des femmes du voisinage qui se servent de
lui toutes les nuits. Plus que la masturbation féminine, le
poéme évoque la perte d’énergie vitale générée par une
activité sexuelle trop importante chez un homme. Dans la
Priapée 32, une jeune fille réputée pour sa laideur et son
teint maladif utilise le dieu de bois pour apaiser ses désirs.
Encore une fois, I'accent est mis sur le pauvre Priape qui
subit les assauts d’une fille dont personne ne veut. Les
quelques sources parlant de la masturbation font apparaitre



le fait que 'homme pouvait se satisfaire seul alors que la
femme avait toujours besoin du secours d’un objet phallique.
La masturbation, comme le voulait la norme sexuelle, était
indubitablement une activité phallocentrique.



LE PLAISIR FEMININ

Si les auteurs antiques ont tous reconnu la libido des
femmes, le sujet du plaisir n’a été que trés rarement abordé.

L’homme et le plaisir féminin

Le poéte Lucréce fait une distinction trés stricte entre les
femmes honnétes et les autres. La recherche du plaisir

sexuel ne convenait qu’aux femmes de mauvaise vie®. Cela
ne signifie pas pour autant que les matrones étaient privées
de plaisir. Certains médecins pensaient que le plaisir féminin
était favorable a la conception. On peut donc imaginer
gu’'une partie des hommes certes impossible a quantifier se

préoccupaient du plaisir féminin. Le médecin du I° siécle
Galien admettait I'existence du plaisir féminin qui se
manifestait par une humeur coulant dans les parties
génitales au moment du point culminant du plaisir de la
femme lors d'un rapport sexuel. Le médecin reconnaissait
également que ce plaisir féminin pouvait accroitre le plaisir
masculin mais, comme Lucréce, il pensait que les femmes

honnétes n'avaient pas a rechercher spécifiguement le plaisir

sexuel comme pouvaient le faire les prostituées®™. Il n’y a

guere qu'Ovide, dans son Art d’aimer, qui aborde le plaisir
féminin sans grand tabou et [I'encourage. Cette
déculpabilisation du plaisir féminin viendrait du fait que cet
ouvrage serait en réalité une parodie de poésie elegiaque qui
se voudrait didactique a la fagon des manuels de sexualité.
Ovide est le seul poete qui prébne I'égalité face au plaisir :



« Pour que [le plaisir] soit vraiment agréable, il faut que la
femme et 'hnomme y prennent part également. Je hais les
étreintes qui ne comblent pas les deux amants (voila
pourquoi je trouve moins d’attraits a aimer les gargons). Je
hais la femme qui se livre parce qu’elle doit se livrer et qui,
n'éprouvant rien, songe a son tricot. Le plaisir qu’on
m’accorde par devoir ne m’est pas agréable ; je ne veux pas
de devoir chez une femme. Je veux entendre des paroles
avouant la joie qu’elle éprouve ; qu’elle me demande d’aller
moins vite et de me retenir. Que je voie les yeux vaincus

d’'une maitresse qui se pame et qui, abattue, ne veut plus, de

longtemps, qu’on la touche®™. » Ce discours parait

revolutionnaire. Il est tellement en contradiction avec les
autres auteurs antiques qui tolerent a peine le plaisir et le
désir féminins qu’il peut étre interprété comme relativement
marginal dans la pensée romaine ou la sexualité visait en
premier lieu a la satisfaction des désirs masculins. Ce
fragment du livre |l prétendait donner une legon aux
hommes. Pour Ovide, et cela était peut-étre fondé sur son
expeérience personnelle, donner du plaisir a une femme
n‘avait rien d’avilissant car cela augmentait le plaisir
masculin. Il autorisait méme les femmes a imposer une
cadence au coit afin qu’elles puissent elles aussi atteindre
I'orgasme. Mais cette femme qui doit se pamer de bonheur,
est-ce I'épouse et/ou l'autre, I'infame, la servile ? La question
des destinataires des ceuvres d’Ovide a souvent été posée.
Le poete a précisé plusieurs fois dans son livre qu’il ne

s’adressait qu'aux femmes qui pouvaient légalement se livrer

aux amours libres®”. Ce n’était probablement qu’une

précaution oratoire, car l'ceuvre était si connue qu'on en
trouve des citations jusque sur les murs de Pompéi. Il est
impossible de douter qu’une partie non neégligeable des
femmes cultivées de la haute société aient tenu en main le
manuel de séduction ovidien.



Evidemment, les prostituées, les esclaves et les
affranchies, a cause de leur condition indigne, pouvaient
s’autoriser le plaisir dans les jeux de Vénus. Mais I'épouse
devait-elle y renoncer définitivement, méme chez Ovide ? Le
poéte se plaint des épouses qui se donnent a leur époux par
devoir conjugal®®, car il n’y a guére que I'épouse légitime qui
pourrait penser aux travaux de la laine dans le lit — c’est
précisément la tdche matronale par excellence. Toutefois, le
poéte ne défend pas a I'’époux de prendre du plaisir avec sa
propre femme. |l aime a voir sa maitresse se pamer, mais il
emploie aussi le mot domina®® qui, en poésie, signifie
souvent amie, maitresse, mais ce terme désigne aussi la
maitresse de maison et I'épouse. Il est donc assez probable
gu’il ait invité ses lecteurs a rechercher un plaisir partagé tant
dans le lit conjugal que dans le lit de la maitresse. Il apparait
comme tout a fait possible qu’Ovide, qui utilise a I'envi le
substantif puella (jeune fille, nom qui désigne I'amante dans
la poésie élégiaque), ait employe ici le mot domina a dessein,
pour sa polysémie. Ovide préche encore I'égalité face a
'orgasme dans le troisieme livre réservé a linstruction
amoureuse des femmes. Il ajoute néanmoins que la femme
qui, malheureusement, ne parvient pas jusqu’au plaisir devait
le feindre. Cela signifie assez clairement que, pour le poéte,
le plaisir féminin était un vecteur de I'accroissement du plaisir

masculin. Toutefois, il plaint les femmes qui ne connaissent

jamais I'orgasme®™. Il s’agit l1a d’'une allusion a la frigidité et

I'organe désigné, qui donne du plaisir tant a 'homme qu’a la
femme, est manifestement le vagin.

Dans un autre passage de son manuel érotique, Ovide
décrit 'orgasme féminin avec une précision unique : les yeux
deviennent brillants, puis suivent des murmures et de doux
gémissements. Mais, encore une fois, le poéte conseille

'orgasme simultané des deux amants®®. Pour que la femme
puisse atteindre l'orgasme, le poéte invite les amants a



chercher les endroits (loca) ou les femmes aiment étre
caressées. Sans nommer ces fameux endroits, le pluriel
indigue qu’Ovide marquait peut-étre une différence entre le
vagin et le clitoris ('usage du verbe tangere, traduit par
« caresser », signifie « toucher du doigt », « mettre la main
a »). Il semblerait qu'Ovide sous-entende que I'on pouvait

mener les femmes a [lorgasme par des caresses

manuelles®’.

Dans sa satire contre les femmes, Juvénal évoque deux
fois le plaisir féminin. A chaque fois, le satiriste misogyne
parle de riches matrones débauchées qui s’autorisaient et
recherchaient le plaisir sexuel. Certaines s’offriraient ainsi de

beaux eunuques au sexe rivalisant avec celui de Priape pour

avoir avec eux un plaisir sexuel qui resterait stérile®®.

L'eunuque devient alors pour la matrone dépravée un jouet
sexuel consacré tout entier a son plaisir au détriment du sien.
Il s’agit d’'un renversement des codes de la sexualité puisque
I’'homme, diminué dans sa virilité par la castration, se met au
service d’'une femme dans le but de lui procurer un plaisir
sexuel sans volonté de procréation. La matrone riche et
sportive, quant a elle, se livrait a des activités masculines
mais préférait sa condition de femme, car, selon Juvénal, les
orgasmes féminins seraient plus intenses que ceux des

hommes®?. Cette croyance s’était répandue dans la pensée
romaine a travers le mythe de Tirésias. Dans la version
ovidienne du mythe, Junon veut laisser croire a Jupiter que le
plaisir féminin n’a rien d’extraordinaire par rapport a celui des
hommes. Tirésias, qui, a été tour a tour homme et femme
puis homme a nouveau, fut appelé pour trancher la question.
Il confirma que le plaisir féminin était supérieur au plaisir
masculin. Junon, en chaste matrone, fut vexée ou génée par
cette révélation et punit Tirésias en lui 6tant la vue, a la suite

de quoi Jupiter fit de lui un devin®®. Cette légende démontre
que les matrones qui se voulaient chastes, a l'instar de



Junon, pouvaient ressentir du désir et du plaisir mais
n'avaient pas a le montrer et encore moins a s’en vanter. La
pudeur de la matrone devait idealement inhiber son plaisir ou
I'expression de celui-ci.

Dans la littérature latine, le plaisir féminin n’a été traité
que par des hommes. Les points de vue divergents entre
ceux qui autorisaient les plaisirs sexuels a I'épouse et ceux
qui ne les toléraient que chez les prostituées traduisaient une
mauvaise compréhension de I'érotisme féminin. Les hommes
qui toléraient ou encourageaient le plaisir féminin le faisaient
pour servir 'homme : le médecin prescrivait le plaisir pour
assurer la conception d’'un descendant a un époux ; Ovide le
conseillait pour augmenter le plaisir masculin. Cela se
confirme dans les graffitis pompéiens lorsque les prostituées
griffonnaient sur les murs qu’'un de leurs clients était un bon
amant. L'homme qui savait donner du plaisir était magnifié
dans sa condition de fututor.

L'opinion des femmes elles-mémes sur leurs désirs
sexuels et sur le plaisir qu'elles espéraient en tirer est
perdue. Il y a fort a parier cependant que I'’éducation et la
morale devaient pousser bien des épouses qui se voulaient
honnétes a ne faire 'amour que par devoir. Quant aux autres,
tout devait dépendre de leurs rapports a leur corps et de
leurs amants. Néanmoins, il est impossible de dégager une
véritable tendance, car les alcbves des maisons romaines
garderont toujours secretes les amours qu’elles ont abritées.

L’homme impuissant et la femme en colére

Dans la littérature populaire, 'homme impuissant, en plus
d’étre en proie aux railleries d’autrui, faisait toujours le
malheur de sa femme qu’il ne parvenait pas a féconder.
Certains hommes impuissants auraient sauve la face en
confiant leur femme aux soins d’'un client ou d’'un ami a la

virilité éprouvée. C'est |a I'objet de la satire IX de Juvénal®®.



Avoir des enfants était la premiere mission du couple romain.
Ne pas y parvenir remettait en doute la virilité de 'homme.
L'homme impuissant était d’autant plus pénalisé qu’il ne
pouvait pas voir lever les restrictions sur les possibilités
d’héritage que la loi imposait aux citoyens qui n’étaient pas
parents de trois enfants. Selon la satire, la personne la plus
affectée par I'impuissance du mari était I'épouse. Juvénal
décrit peu les sentiments de I'’épouse de la satire IX mais elle
était assez décue pour étre sur le point de lancer une
procédure de divorce pour se séparer d'un homme qui
s’avérait ne pas en étre un. De quoi I'épouse était-elle décue
au juste ? De ne pas connaitre I'amour charnel, de ne pas
susciter le désir chez son mari ou de ne pas étre mere ?
Pour Martial aussi, 'homme impuissant était I'objet de
meéchantes moqueries, du moins lorsque cette impuissance

était pérenne et qu’elle laissait la matrice de |'épouse

désespérément vide®®®. A moins d’avoir un age avancé —

selon Pline, les hommes étaient féconds jusqu’a soixante-

quinze ans en moyenne®”, ’homme souffrant d’impuissance

devait lutter contre une terrible tare, car la virilité s’exprimait
par 'action de pénétrer autrui et la capacité a féconder les
femmes.

Lorsque [I'impuissance touchait un homme jeune de
maniére sporadique, la faute en était rejetée sur une
partenaire inapte a provoquer son désir. Lorsque Martial
confesse avoir eu des « pannes », ces derniéres étaient

neécessairement provoquees par une maitresse trop

autoritaire®® ou une amante trop vieille et maladroite pour

étre excitante®®. Horace, ne parvenant pas a dresser sa

virilité face a une amante « que flétrit la longueur d’un
sieécle », rejette la faute de son impuissance passageére sur la
vieillesse de sa maitresse. Celle-ci, bien trop agée pour

exciter le désir, ne pouvait espérer stimuler le poéte qu’en lui

faisant miroiter des cadeaux®®. Pour aider leur virilit¢ a



s’exprimer, les hommes pouvaient manger quelque nourriture
réputée aphrodisiaque. Le plus célebre de ces aliments dans

I’Antiquité était sans doute la roquette, riche en vitamine C,

conseillée entre autres par Pline®®, mais Martial évoque

également les oignons qui passaient pour stimuler les

organes reproducteurs®,

Contrairement aux satiristes, Ovide a I'élégance de ne pas
rejeter la faute d’une impuissance ponctuelle sur son
amante, car celle-ci avait tout pour stimuler le désir du poete.
La jolie jeune fille qu’il visitait était aussi douce que
caressante et belle. Le poéte a honte de sa défaillance, lui
qui satisfaisait tant de fois en une nuit ses autres maitresses
dont Corinne. Ovide décrit sa virilité et sa jeunesse qui I'ont
trahi, car I'absence d’érection remettait inéluctablement en
doute sa capacité a étre un homme : « J'avais la chance de

pouvoir la posséder, elle n'a pas eu la chance de trouver un

homme®®. » Il craint méme qu’un mauvais sortilége ne soit a

I'origine de linertie de son pénis®. Dans ce poéme, le

sentiment qui 'emporte chez Ovide est la déception de ne
pas avoir pu profiter d’étre dans le lit d’'une belle femme. En
revanche, I'amante, elle, se sent outragée par l'absence
d’excitation sexuelle de son amant : « Pourquoi me bafouer ?
Qui te forcait, insensé, a venir, malgré toi, t'‘étendre sur ma
couche ? Ou bien I'empoisonneuse d’Eea t'a ensorcelé au

moyen de grenouilles transpercées, ou tu t'es épuisé a en

aimer une autre avant de venir ici®®. » Cette réaction assez

violente va de pair avec le fait que les hommes devaient avoir
pris I’nabitude de rendre leurs amantes responsables de leur
impuissance passagere. Les femmes devaient considérer
I'impuissance de leur partenaire comme la manifestation
physique et sincere de leur propre laideur ou de leur
maladresse. Dans les yeux des femmes, la défaillance
masculine se transformait en une défaillance de leur féminite.
L'amante d'Ovide était trop orgueilleuse pour admettre un



manque de sex appeal venant d’elle, aussi l'accusait-elle
d’avoir été ensorcelée ou d’avoir visité le lit d'une autre
femme avant de la rejoindre. Néanmoins, son orgueil Ila
poussa a sauver les apparences et, comme les maris
impuissants qui faisaient engrosser leur épouse par des
amis, I'amante d’Ovide observa les rituels de lavement post-
coitaux devant ses servantes pour leur dissimuler le fait

gqu'elle avait été incapable d’exciter sexuellement un

homme®*%,

La colére féminine face a lI'impuissance masculine fait
I'objet de toute une partie du Satiricon de Pétrone. Encolpe,
toujours prompt a se précipiter dans des situations
ubuesques, fit la connaissance d’'une superbe jeune femme,
Circé, qui s’offrit a lui sans ambages. Hélas, sa virilité resta
en berne. Dans un premier temps, Circé entra dans une
colére noire, car elle était profondément vexée de ne pas
emouvoir les sens de son amant. Elle remit instantanément
sa féminité et son pouvoir de séduction en question
« “Qu’est-ce que cest ? Mes baisers te degoltent ? Jai
I'haleine gatée comme si jétais a la diéte ? Ou alors les
aisselles qui puent la sueur ? A moins que tu aies peur de
Giton peut-étre ? [...] Chrysis, réponds-moi, dis-moi la vérité,
je suis moche ? Mal peignée ? J'ai une tare cachée ? Ne
mens pas a ta maitresse. Je ne sais pas ce que j'ai fait de
mal.” Comme ['autre se taisait, elle lui arracha son miroir, s’y

regarda en mimant toutes les expressions qu’on peut avoir

en faisant 'amour®®. » La réaction de Circé met en évidence

les doutes que celle-ci ressentit soudain sur sa féminité.
Encolpe se défendit de son absence de virilité en prétextant
étre victime d’un sortilege. La jeune fille s’enfuit.

Le lendemain, Circé, qui avait manifestement retrouvé foi
en sa féminité, se mit a accabler Encolpe du fait de son
manque de virilité. Dans une tablette des plus cyniques, elle
fit dabord mine de craindre pour sa santé puis finit par



accuser Giton d’étre a l'origine de la dévirilisation de son
amant comme si la mollesse et I'absence de virilité du jeune
inverti se répercutaient sur Encolpe en dépit de son rble de
dominant-pénétrant. Espérant un second rendez-vous,
Encolpe prit des précautions pour ne pas renouveler son
échec, il mangea légérement et préféra des frictions a un

bain®®. Ces traitements avaient pour but de le tonifier. Enfin,
il renonca a Giton pour la nuit afin d’économiser ses forces
sexuelles. Le lendemain, Chrysis, la servante de Circé, fit

rencontrer a notre héros une sorciére qui pratiqua un étrange

rituel grace auquel il retrouva sa virilité®®. Hélas, une fois

dans le lit de Circé, il faillit une seconde fois. Manquant
cruellement de respect a Circé en se montrant incapable par
deux fois de I’honorer, Encolpe fut chassé de la maison de

son hétesse a coups de fouet et sous les crachats des

esclaves®™. || était traité en criminel domestique, indigne du

respect de quiconque.

Un peu plus tard, notre héros se retrouva en proie aux
tourments que lui infligérent la prétresse de Priape,
CEnothée, et une hideuse vieille nommée Prosélénos. Les
deux femmes connaissaient le fiasco amoureux dont s’était
rendu responsable Encolpe auprés de Circé. CEnothée, parce

gu’elle était prétresse de Priape auquel on s’adressait pour

guérir les pénis moribonds®”, pensait étre la seule en

mesure de soigner I'impuissance®®. Aprés I'épisode cocasse

du meurtre de l'oie de Priape6—99, le récit lacunaire a

néanmoins conserve un paragraphe relatant le remeéde
contre l'impuissance infligé par les deux vieilles a Encolpe.
Le héros du Satiricon fut sodomisé par un phallus de cuir
enduit de poivre, d’huile et de graines d’ortie. Puis son bas-
ventre et ses cuisses furent badigeonnés d’'une décoction de
plantes avant qu’il ne soit battu avec des bottes d’ortie™. Si
le reméde ne parait pas trés efficace, il est en revanche
remarquablement punitif, car, dans la douleur gu'il inflige, il



confine au sadisme. Pour ne pas avoir été viril, Encolpe a
eébranlé le schéma de la sexualité romaine. S'’il n’est plus un
dominant-pénétrant, il est nécessairement un pénétre-
soumis. Ce nouvel état est marqué par I'’humiliation de la
sodomie. Humiliation d’autant plus grande qu’elle est infligée
par des femmes qui, grace a un phallus de cuir, sortent de
leur réle féminin en revétant les codes de la sexualité
masculine. Les genres sont inversés et accentuent ainsi la
dépravation des deux servantes de Priape et la déchéance
d’Encolpe, devenu un jouet sexuel efféminé aux mains de
sorcieres masculinisées. Pour les lecteurs de cette histoire,
I'hypersexualité des sorcieres tournée vers la domination et la
dévirilisation des hommes rendaient plus grotesque et donc
plus comique limpuissance d’Encolpe tout en le rendant
irresponsable de son état.

Dans la littérature latine, a moins d’étre vieux ou tout a fait
impuissant, 'homme n’était jamais le responsable de sa
défaillance physique. Si I'on considéere que ces fictions
refletent d’'une certaine fagon les moeurs de la société
romaine, la responsable de l'impuissance masculine était
presque toujours la femme, ce qui se traduisait par une
remise en question de sa propre féminité. De fait, le corollaire
de I'impuissance masculine était toujours la colére féminine.

Georges Bataille a écrit a propos de ['érotisme

« L’nomme est défini par une conduite sexuelle soumise a

des regles, a des restrictions définies™. » Evidemment, les

Romains ne dérogaient pas a cette regle généraliste. Leur
civilisation encadra la sexualité de maniére trés stricte pour
garantir la pérennité de leur société patrilinéaire. L'homme,
ou plus exactement le citoyen, y apparait tout-puissant. La
sexualité du citoyen ne pouvait s’exprimer qu’a travers l'action
de pénétration qui exaltait sa virilité. Placé au sommet de la
hiérarchie sociale, il se devait d’étre dominant et pénétrant
dans ses rapports sexuels avec les autres, qui endossaient



necessairement le rble sexuel opposé de pénétrée et de
soumis. A I'opposé du citoyen, la matrone appartenait a la
categorie sociale qui voyait sa sexualité limitée aux pratiques
fécondantes. La sexualité récréative, tournée vers Ila
recherche du plaisir et passant par des pratiques infamantes
pour le partenaire soumis, était le fonds de commerce des
travailleurs du sexe et des esclaves. Ces codes
prémunissaient les citoyens de toutes formes de souillure qui
les auraient rendus indignes de tenir leur rang dans la
société. Le sexe n’était culpabilisant pour personne dans la
mesure ou chacun jouait sa partition sans fausse note.



TROISIEME PARTIE

MERE OU PUTAIN



CHAPITRE VII

LES MATRONES



MARIEE, TROIS ENFANTS

Selon le philosophe Musonius Rufus, le mariage était le
fondement de la société car il permettait d’engendrer des

citoyens™. Nombreux ont été les hommes d’Etat & partager
ce point de vue a travers toute I'histoire de Rome. La famille
primitive était l'unité économique, sociale et culturelle du

monde romain™. Toutefois, cette famille n’était pas encore le
modéle occidental de la famille nucléaire qui allait réellement
émerger avec le développement du christianisme. Il s’agissait
plutét d’une famille patriarcale mixte dans laquelle les
parents et leurs enfants formaient une unité familiale. Les
enfants, en se mariant et en vivant dans leur propre maison,
formaient une nouvelle famille. Néanmoins, ils appartenaient
toujours au groupe familial d’origine auquel s’ajoutait un
réeseau forme par les cognats et les agnats.

Dans les couches sociales les plus élevées, le mariage
était précédé par des fiancailles, les sponsalia. A cette
occasion, la fiancée recevait un simple anneau de fer porté a
I'annulaire gauche en souvenir de l'antique austérité des

Romains. A partir du 1° siécle, 'anneau de fer fut remplacé

par un anneau d’or™. Depuis la fin de la République, le

consentement mutuel était devenu la base du mariage,
contrat moral qui unissait deux familles en créant entre elles
des liens patrimoniaux, de sang et de solidarité.

Le mariage était également pergu comme une source de
bonheur pour les époux, qui devaient trouver en son sein la
concorde, l'affection et méme l'amour. La femme mariée



accédait au statut de matrone ou de mere de famille (mater
familias) lorsque son époux était pere de famille (pater
familias), c’est-a-dire le patriarche de sa lignée. Seul I'époux
exercait un réel pouvoir légal sur les membres de sa famille ;
il s’agissait de la patria potestas. L'épouse n’était au mieux
gu'une sorte d’adjoint. Malgré cette belle vision du mariage,
le taux de nuptialité, en baisse depuis longtemps, amena
Auguste a promulguer des lois en faveur du mariage.

La politiqgue familiale d'Auguste avait des visées
démographiques. L'empereur |égiféra une premiere fois en
18 avant notre ére avec la promulgation de la loi lulia de
maritandis ordinibus. Le premier volet de cette loi édictait des
prohibitions matrimoniales pour I'ordre sénatorial. Le second
volet encourageait les mariages par un systeme de
récompenses et de pénalités essentiellement d’ordre fiscal.
Les célibataires, les veufs et les divorcés en age de procréer
(vingt-cinq a soixante ans pour les hommes, vingt a
cinquante ans pour les femmes) qui persistaient a ne pas
vouloir se marier, ou se remarier, et a devenir parents
voyaient leur capacité a hériter passablement réduite au

profit de I'Etat™®. Pour faciliter les unions, Auguste permit
méme aux citoyens qui n’étaient pas issus de [lordre

sénatorial d’épouser en toute légitimité des affranchies™. En
méme temps, il diminua la durée légale des fiancailles a

deux années afin d’éviter que les hommes, en se fiancant a

des enfants, gardent en pratique une vie de célibataire™.

Vingt-six ans aprés la promulgation de la loi lulia, Auguste
constatait I'échec de sa politique. Aussi décida-t-il de durcir
celle-ci en 'amendant avec la loi Papia Poppaea en 9 apr. J.-
C. Se marier ou se remarier n’était plus suffisant pour voir
lever les pénalités fiscales de la loi lulia. Le mariage ou le
remariage devait étre fécond, et chacun des époux devait
avoir au moins trois enfants pour accéder a des droits et des
privileges fiscaux et sociaux : le ius trium liberorum,



littéralement le droit des trois enfants. La loi favorisait méme
les possibilités de divorce pour les couples stériles afin de
trouver un partenaire plus compatible. Dion Cassius s’amuse
de voir que les consuls qui laissérent leurs noms a la loi,
M. Papius Mutilus et Q. Poppaeus Secundus, n’avaient, ni

I'un ni I'autre, ni femme ni enfants™ |

Ce droit des trois enfants, le ius trium liberorum, était
particulierement intéressant pour les femmes. Les méres de
trois enfants cessaient de dépendre légalement de leur mari,
de leur pere ou de leur tuteur selon le mode de mariage
qu’elles avaient contracté. Elles étaient juridiqguement
émancipées. Les esclaves bénéficiaient également d’un
encouragement a la procréation. Les meres de cing enfants
gagnaient ainsi leur affranchissement. Paradoxalement, le
prix de [I'émancipation était l'attachement a la sphére
domestique. Les femmes demeuraient prisonniéres de leur
mariage et de leurs maternités grace a l'espoir de s’en
affranchir. Cependant, ce sacrifice en valait la peine, car les
meres de trois enfants gagnaient une véritable indépendance
assortie de l'illustre honneur d’étre une bonne citoyenne et
une bonne épouse. Cependant, toute loi admet des
exceptions. Auguste, comme d’autres empereurs apres lui,
se reéserva le droit d'accorder le ius trium liberorum a

certaines personnes sans qu’elles aient eu trois enfants. |l

concéda ce privilége aux vierges vestales™ mais aussi a son

épouse, Livie, qui n'avait eu que deux enfants de son premier

mari. Ce précieux cadeau devait la consoler de la perte de

son fils, Drusus™. Auguste n’obéissait pas lui-méme a ses

propres lois. Il n'avait eu qu’une fille, la troublante Julie.
L'empereur dut donc mettre en place une stratégie
dynastique savante afin d’asseoir son pouvoir et celui de ses
successeurs.



LA STRATEGIE DYNASTIQUE D’AUGUSTE

La famille impériale au sens large ou Maison Auguste
(Domus Augusta) commenca a exister dées lors que
I'empereur mit en place une politique matrimoniale familiale
destinée a pérenniser sa lignée. Les membres de la famille
étaient un réservoir d’héritiers éventuels et de ventres
potentiellement féconds. Cela commenca avec le mariage de
Julie et de son neveu Marcellus en 25 av. J.-C. Par le jeu des
alliances, Auguste et ses successeurs rapprochérent ou
éloignérent les uns et les autres du pouvoir afin de
peérenniser la dynastie. Cette politique matrimoniale interne
était en réalité une forme d’endogamie qui donnait les regles,
sur le long terme, de la succession d’Auguste. Or les pivots
de la dynastie julio-claudienne furent les femmes non par la
volonté d’Auguste, mais par la nécessité causée par
I'insuffisance du nombre de males dans la famille. A défaut
de fils, Auguste allait puiser ses héritiers dans sa Domus
Augusta. Celle-ci était composée des membres de la famille
d’Auguste au sens large sur lesquels I'empereur exercait son
autorité légale (auctoritas) qui s’étendait jusqu’a ses neveux
et ses beaux-fils. Il chercha naturellement a limiter les
prétendants aux lauriers aux fils des familles Julienne et
Claudienne. Cette technique fut efficace dans la mesure ou
tous les empereurs julio-claudiens descendaient d’Auguste,
de Livie, d'Octavie ou de ses deux maris, C. Claudius
Marcellus et Marc Antoine. Les successeurs d'Auguste
suivirent ces méthodes matrimoniales trés endogamiques.



Dés la troisieme génération, chague membre de la Domus
Augusta avait des liens de parenté multiples avec les autres
membres de la famille. Cependant, quand les héritiers
potentiels atteignaient un nombre suffisant, les empereurs
organisaient les mariages des membres de |la famille encore
disponibles avec des personnes extérieures mais souvent
issues de la haute noblesse ou des familles plébéiennes les
plus illustres. Claude fut notamment écarté de toutes
possibilités de succession par ses mariages avec Urgulanilla,
/Elia Paetina et méme Messaline. Son accession a la pourpre
est un étonnant concours de circonstances. Les trois filles de
Germanicus et d’Agrippine I'Ancienne furent également

mariées de maniére a ce que leurs enfants ne pussent pas

faire ombrage aux descendants directs de Tibére™. Quant a

Agrippine I'’Ancienne, Tibére lui refusa méme un second
époux de peur de voir cette femme féconde et ambitieuse
mettre au monde de nouveaux fils ou tenter un coup

d’Etat™. Lexclusion de certains membres de la Domus
Augusta du parcours balisé de la succession avait en
quelque sorte l'effet pervers de créer des alliances avec les
grandes familles romaines, qui finirent toutes par avoir un
lien avec la famille impériale. Cependant, le jeu des alliances
pouvait aussi rapprocher certaines personnes du pouvoir.
Pour cela, Néron épousa la jeune Octavie, fille de Claude, et,
sous Auguste, Tibére fut contraint d’épouser a son corps
défendant Julie, divorgcant pour cela d’'une femme aimée et
enceinte.

Si les mariages dans la Domus Augusta finissaient par
organiser une hiérarchie entre les héritiers potentiels, les
femmes, conscientes du don de légitimité qu’elles faisaient a
leurs fils, firent bientét en sorte de placer le mieux possible
leurs rejetons sur le chemin de la succession, accedant ainsi
elles-mémes aux positions féminines les plus prestigieuses.
Jamais un empereur julio-claudien n’a vu son fils biologique



lui succéder. Les impératrices les plus puissantes ont été
celles qui se sont retrouvées dans la position de mére de
I’'empereur.



LES JULIO-CLAUDIENNES, DES MATRONES COMMES LES AUTRES ?

Avant de devenir empereur, le futur Auguste, qui
s’appelait alors Octave, avait appris a utiliser les femmes de
sa famille dans ses stratégies politiques. |l offrit sa sceur
Octavie a Marc Antoine afin de sceller leur nouvelle amitié

lors du pacte de Brindes™. Ce fut le premier mariage d’une
longue liste d'unions arrangées par Auguste qui
contribuérent a asseoir son pouvoir.

Livie : le modéle matronal

Selon Suétone, Auguste mourut a I'age de soixante-seize
ans dans les bras de Livie pour laquelle il avait conservé

intactes son estime et son affection aprés cinquante-deux

ans de mariage™. Cependant, leur idylle ne semblait pas

évidente car tout opposait leurs familles. Le pére de Livie
mourut lors de la bataille de Philippes dans le camp de
Cassius et de Brutus. Son premier mari, Tibérius Claudius
Nero, était un opposant fervent a Jules César, favorable au
tyrannicide. Aprés la victoire d'Octave a Pérouse, Tibérius
Claudius Nero fut proscrit pendant le triumvirat et contraint
de quitter Rome avec sa jeune épouse et leur fils, le futur
empereur Tibére. La famille de Livie ne put rentrer a Rome

qu’aprés la paix de Brindes™. Cette méme année, en 39 av.
J.-C., Octave rencontra Livie, agée d’'une vingtaine d’années.
Intérét politique ou coup de foudre, il fut subjugué par la
beauté de la jeune femme, pourtant issue d’une famille
ennemie, et l'enleva littéralement a son mari. Livie était



cependant enceinte de prés de six mois. Scribonia, la
seconde épouse d’Octave, était enceinte, elle aussi, de Julie.
Tacite ignore si Livie partageait alors les sentiments de
I’héritier de Jules César. Elle s’installa néanmoins, avec

I'accord de son mari, chez le jeune homme ou elle mit au

monde Drusus™. Une fois Scribonia répudiée aprés la

naissance de Julie et Drusus, Octave épousa Livie le
17 janvier 38. La précipitation avec laquelle eut lieu ce
mariage ne laisse pas d’étonner. Certains historiens se sont
méme demandé s’il n'était pas possible qu’Auguste fat le

pere naturel de Drusus. Cette hypothése, si séduisante soit-

elle, se fonde sur des médisances colportées par Suétone””.

Or cette rumeur n’a aucun fondement pour la simple et
bonne raison qu'au moment de la conception de Drusus,
Livie et Octave ne se connaissaient pas encore. |l apparait
alors que ce qui motiva Auguste a épouser aussi
précipitamment Livie était bien I'amour, ou du moins de
tendres sentiments sans lesquels leur union, bien que
stérile, n’aurait pas duré un demi-siécle. Toutefois, I'aspect
politigue de ce mariage n’'est pas inexistant. En épousant
Livie en 38, Octave ramenait dans son camp, de maniére
symbolique, I’'héritiere d’'une famille longuement opposée a la
sienne et qui s’attachait a présent a sa cause, contre Marc
Antoine et Pompée.

Par la suite, personne ne peut nier que Livie se révéla une
femme ambitieuse et qu’elle dut trouver bien vite son compte
en épousant ’'homme qui allait rapidement devenir le maitre
de I'Empire. Apres qu’Auguste eut affirmé son pouvoir, Livie
et sa belle-sceur, Octavie, partagérent le réle de premiere
dame de I'Empire. Toutes deux furent couvertes d’honneurs,
méme si Livie devint petit a petit le symbole de I'épouse
parfaite dans l'idéologie augustéenne.

Il est légitime de se demander pourquoi le mariage
d’Auguste et de Livie est demeuré stérile. lls avaient eu tous



les deux des enfants d’un premier lit. Agés respectivement
de vingt-cinqg et de vingt et un ans au moment de leur
mariage, ils étaient dans la force de l'age et Auguste
souhaitait ardemment un héritier male pour fonder sa

dynastie. Seul Suétone mentionne le fait qu’a un moment de

ce long mariage Livie fit une fausse couche™. Lindice est

mince mais non dénué d’'importance. Livie aurait-elle pris des
produits contraceptifs et/ou abortifs dans le but de ne pas
avoir d’enfant d’Auguste ? Rien ne permet de faire de cette
hypothese un fait avéré, néanmoins la question mérite d’étre
posée. On ne peut cependant pas écarter I'hypothese que
l'un ou l'autre soit devenu stérile a la suite d’'un probléme
meédical. Méme si aucune source ne l'indique, le second
accouchement de Livie fut peut-étre délicat et il aurait
eventuellement pu entrainer une incapacité a procréer.
Cependant, pourquoi une jeune femme qui avait deux fils en
pleine santé aurait-elle voulu un autre fils d’Auguste ? Sans

parler des dangers inhérents a la procréation, un fils né de

'empereur jetait dans l'ombre Tibére et Drusus™, qui

n‘auraient pu espérer aucune forme d’héritage. En outre,

méme si Livie était absolument étrangere a la mort des

héritiers de son époux, Marcellus, Caius et Lucius Césars’™,

il est indéniable que limpératrice avait cherché a placer
Tibéere comme successeur d’Auguste. En effet, elle insista
pour qu’il adoptat Tibere quand il imaginait déja Germanicus
comme successeur, et elle ne I'aida vraisemblablement pas a

se réconcilier avec Agrippa Postumus, son dernier petit-fils

alors en disgrace™".

Lorsque Néron devint empereur en 54, il surnomma
Agrippine, a qui il devait cette ascension, la meilleure des
meres (optima mater). Et si celle qui méritait ce surnom était
Livie ? Cette derniere a habilement manipulé Auguste pour
faire de Tibére son successeur aprés la mort d’'une partie des
males de la maison impériale. Comme Agrippine la Jeune



plus tard, Livie aurait été soupgonnée d’avoir abrége les jours
de son mairi, puis elle aurait différé 'annonce de la mort de

I'empereur pour laisser le temps a son fils de se poser en

tant qu’unique successeur®. Cependant, il est hautement

improbable que Livie ait tué son cher Auguste, surtout s'il
fallait attendre que Tibére rentre des confins de la Dalmatie
alors qu’il était déja le successeur légitime de I'empereur.

Livie, devenue Julia Augusta par wune décision
testamentaire d’Auguste, partagea le pouvoir avec son fils,
qui lui en fut grandement redevable, méme si, a l'instar de
Néron, Tibéere se révéla étre un enfant quelque peu ingrat.

La vie de Livie ne fut qu'une lente mais trés slre
ascension vers le pouvoir. Les auteurs antiques ne lui prétent
guére de gros défauts et pas méme un seul amant. Erigée
en symbole des vertus matronales, elle fut I'épouse du
maitre de Rome, recut tous les honneurs qu’une femme

pouvait espérer, devint la premiere impératrice a porter le titre

d’Augusta’™, la premiére prétresse d’'un empereur divinisé et

fut elle aussi divinisée aprés sa mort”*. Cependant, la chose
essentielle que retint la postérité fut combien elle était une
bonne épouse. Dion Cassius rappelle ce qui fit la longeévité et
la réussite de son mariage : « On lui demandait comment et
par quel moyen elle s’était si bien rendue maitresse
d’Auguste : elle répondit que c’était en restant elle-méme,
dans les bornes de la plus stricte honnéteté, en se montrant
empressee a executer ses intentions, sans s’ingérer en rien
dans ses affaires, et en faisant semblant de ne pas

s’'apercevoir de ses badinages amoureux, loin de les

poursuivre™. » Chaste, pudique, honnéte, discréte, attentive

et ne souffrant d’aucune jalousie, l'idéologie augustéenne
avait fait de Livie un modele matronal en dépit de sa stérilité
et de ses discretes ingérences en matiere politique.

Julie : le « ventre » d’Auguste



« Nous ne connaitrions Julie que par ses portraits que
nous devrions croire qu’elle a eté la digne fille de son pére

par la volonté de puissance dont elle fut animée. Mais c’est

une réputation tout autre qu’elle s’est acquise™. » Non sans

finesse, Jérdbme Carcopino a su mettre en exergue le fait que
la jeune princesse assujettie a sa soif de volupté devait avoir
un sens de la politique plus aigu qu’il n’y parait de prime
abord.

Elle naquit en 39 av. J.-C. alors que son pére, encore
jeune, luttait pour s’imposer comme seul maitre de Rome
face & Marc Antoine. A peine était-elle sortie du ventre de sa
mere que cette derniere fut répudiée. Elle grandit aux coétés
de sa maratre, Livie. Leurs rapports sont mal connus. Julie a
peut-étre dU supporter durant toute son enfance la jalousie
de sa maratre, jalousie qui crat apres la naissance de ses
fils, Caius et Lucius. Si la jalousie était au coeur des relations
entre les deux femmes, c'est parce que chacune d’elles
espérait étre la femme la plus puissante de 'Empire.

Julie recut une éducation trés stricte. Son pére mettait un

point d’honneur a voir les femmes de sa maison tisser la

laine™. Néanmoins, elle recut I'éducation inhérente a son

rang. Ses nombreuses qualités, telles que sa douceur et son

affabilité, Iui valurent I'affection du peuple romain™®. En

outre, elle aurait eu un sens de la repartie si développé que
Macrobe immortalisa quelques-uns des bons mots qu'on lui
prétait. Par son bel esprit, elle sut sortir du modéle matronal

représenté par Livie et symbolisa la jeunesse dorée

romaine’®,

Or son pere avait choisi son destin. Si la Fortune ne lui
avait pas donné de fils, il avait une fille dont la main et le
ventre allaient lui étre utiles pour batir sa dynastie. A peine

nubile, elle fut mariée a son cousin Marcellus en qui Auguste

placait ses espoirs”. Julie était I'outil qui Iégitimait son

eépoux en tant que successeur potentiel. Le gendre se voyait



offrir les priviléges du fils inexistant, mais Marcellus mourut
jeune. Il fallait a Auguste un nouveau gendre, et son dévolu
se porta sur son fidéle ami Marcus Agrippa, le vainqueur de
la bataille d’Actium. Agrippa était alors marié a la niéce
d’Auguste, Marcella, sceur de Marcellus. Octavie, qui ne
pouvait rien refuser a son frére, lui céda son gendre. Le choix
d’Agrippa était stratégique, Auguste n’avait alors plus de
neveu. Cela faisait longtemps que |'empereur comblait
d’honneurs mérités son ancien bras droit militaire. Toutefois,
il semblerait que leur amitié ait connu des heurts qui valurent

a Agrippa de passer quelque temps hors de Rome pour

éviter des rivalités avec Marcellus™. Lui donner la main de

Julie était une facon de le reconnaitre a nouveau comme un
parent et un allié. En outre, les descendants d’Auguste
proviendraient également du sang d’Agrippa, maniére

délicate de faire entrer son provincial lieutenant dans la

succession™2,

Le mariage de Julie et d’Agrippa dut remplir Auguste de
joie en le rendant grand-pére de trois gargons et de deux

filles. Alors qu’ils étaient encore enfants, Auguste adopta ses

deux petits-fils ainés, Caius et Lucius™. Il avait fait de sa fille

le ventre qui lui donnerait des fils. Le rbéle de Julie est
particulierement visible dans |a numismatique ou elle

apparait sur le revers des deniers de son pére tantbt

entourée par ses deux fils™®, tantdt sous les traits de

Diane™. Sur le premier denier, Julie est clairement

représentée comme le trait d’'union entre Auguste et ses
futurs successeurs, elle est devenue la matrice impériale. Sur
le deuxiéme denier, Julie, seule Julio-Claudienne assimilée a
Diane, est replacée dans le contexte religieux apollinien créé
par Auguste. Le pére et la fille sont représentés tous les deux
comme ayant une dimension surhumaine.

L'apport de la numismatique prouve qu’Auguste a fondé
sa dynastie sur le couple qu’il formait avec sa fille. Certes, ce



binbme est né de la nécessité puisque Auguste n’avait pas
de fils, mais, surtout, ce couple ne correspondait pas au
schéma traditionnel monarchique du souverain qui
transmettait le pouvoir a son fils né de la souveraine. La
propagande véhiculée par liconographie était ainsi faite
gu’Auguste ne pouvait pas étre confondu avec un tyran tout
en préparant sa succession pour éviter de nouvelles guerres
civiles.

Ce serait pendant son mariage avec Agrippa que Julie
aurait commencé a avoir des amants. Toutefois, personne
n'osa jamais mettre en doute sa paternité tant il était vrai que
ses enfants lui ressemblaient. Selon Macrobe, Julie se serait
vanté de connaitre le moyen de ne jamais tomber enceinte
de ses amants : elle ne se serait livrée que lorsqu’elle était

slre d’étre enceinte de son mari”®. Le fait que Julie se soit
arrangée pour qu'on ne puisse jamais mettre en doute la
paternité de ses enfants montre qu’elle avait une haute
opinion de l'importance de sa tache de matrice impériale dont
elle devait avoir pleinement conscience.

Néanmoins, Julie n’avait pas encore fini de servir les
desseins de son pére. Agrippa mourut alors que Caius et
Lucius étaient encore enfants. Il lui fallait un nouveau mari.
Selon Suétone, Auguste hésita longtemps avant de choisir
Tibére. Pour Dion Cassius, I'empereur avait besoin de

quelgu’un qui lui servit de bras droit sans éprouver de

jalousie envers les autres membres de la famille™. |l

apparait alors que le nouveau mari de Julie devait déja faire
partie de la Domus Augusta et Auguste n’avait le choix
gu’entre les deux fils de Livie. Il choisit I'ainé, bien que celui-
ci fit déja marié a la fille d’Agrippa et de Marcella. |l
semblerait que ce divorce fut un déchirement pour Tibere, qui
eprouva bien vite une certaine inimiti€é pour Julie. La
mesentente des jeunes époux serait née des débauches de

celle-ci dont Tibére avait eu vent™. Peu aprés le mariage,



pour des raisons assez obscures, Tibere se retira a

Rhodes™. Il se pourrait que son départ ait plongé Julie dans
le désarroi d’étre I'épouse d’'un homme qui avait fui sans lui

laisser le moyen de se remarier, I'abaissant « au niveau de

matrone sans emploi”® ». Cependant, elle n’allait plus avoir

d’enfants™, et, s’affranchissant enfin des contraintes

familiales, elle allait consolider son cercle d’amis qui n’avait
que peu d’affinités avec Tibére. Que faisait Julie dans son
cercle de jeunes gens bien nés ? Se livrait-elle a la volupté
ou envisageait-elle de prendre une part active a la politique.
Jusqu’ici, Julie n’avait été qu'un bon petit soldat pour son
pere, faisant son devoir de maternité, offerte a différents
maris comme une marchandise, selon les besoins politiques
d’Auguste.

La rébellion de Julie commenca avec le départ de Tibére
pour Rhodes. Avec l'aide d'un de ses amants de longue
date, Sempronius Gracchus, elle aurait écrit une lettre
violente destinée a déprecier Tibere aux yeux de son pere.
Qutre ce geste un peu malhabile, les auteurs anciens lui
imputent des orgies et des beuveries avec de nombreux

amants dont Velléius Paterculus ne donne qu'une liste

partielle™. Or la liste des amants de Julie est composée de

jeunes gens issus de familles ennemies de celle d’Auguste

au temps des luttes fratricides qui avaient troublé Rome™.

Entre jeunesse dorée et idées révolutionnaires, le lit de
Julie a pu devenir le nid de quelque complot politique dirigé
contre son propre pére. L'un de ses principaux amants de
cceur, lullus, pouvait méme espérer succeder a Auguste en

épousant sa fille™. Selon Pline I’Ancien, Julie et son amant

lullus Antonius, fils de Marc Antoine, envisageaient de tuer

Auguste pour s’emparer du pouvoir™. Cette union entre les

enfants des anciens ennemis aurait été un symbole de
concorde retrouvée entre les héritiers politiques de Jules
César. Les débauches de la jeune femme n’auraient alors été



que le paravent d’'un complot parricide décidé dans une

alcove™®. Julie aurait voulu renverser son pére et Livie pour

devenir la premiére dame de I'Empire et participer a son

gouvernement aux cotés de son nouveau mari“*.

La sanction exemplaire que prit Auguste contre sa fille
adultere achéve de donner du crédit a la thése de Pline. |l
aurait pu la punir en restant dans le cadre familial. Pourtant,
i communiqua ses débauches au Sénat avant d’exiler son
seul enfant pour motif d’adultere en application des lois

Juliennes™. Les complices de Julie furent également punis.
lullus Antonius fut condamné a mort ainsi que quelques

autres et Tibére obtint la téte de Sempronius Gracchus aprés

qu’il eut été exilé™.

Le peuple, qui aimait Julie, ne comprit pas la sévérité de
I'empereur et réclama son retour. Auguste ne se laissa pas
flechir et la transféra seulement de l'ile de Pandataria vers

Rhégium en ltalie™. Le temps ne diminua pas la déception

d’Auguste vis-a-vis de la trahison de sa fille. Il interdit que

celle-ci fit inhumée dans son tombeau™'. L'expiation de Julie

ne cessa pas avec la mort de son pére. Lorsque Tibere devint
empereur, il exerca a nouveau sa rancoeur sur la fille

d’Auguste en durcissant les conditions de son exil™.

Julie a été animée, comme de nombreuses femmes de sa
famille, par une soif de pouvoir qui, en lui faisant commettre
des faux pas, I'a menée a une mort ignominieuse. Sa trés
grande faute fut de faire de ses amants ses alliés, méme si
elle ne mit jamais au monde d’enfants illégitimes. Alors
gu’Auguste avait choisi sa fille pour batir sa dynastie, ce fut
I'’épouse et la maratre qui sortit grandie d'un tel scandale.
’austére Livie devint a jamais la figure matronale, faisant de

son enfant, fils d'un ennemi d’Octave, le successeur

d’Auguste au détriment des descendants par le sang”™.

Messaline : la putain de ’Empire



S’il est une impératrice a la réputation sulfureuse, c’est
bien Messaline. Elle naquit vers 25 de notre ére dans la
haute aristocratie romaine. Octavie était deux fois son arriere-
grand-mere, car son pere était le fils de Marcella la Jeune et

sa meére, la fille d’Antonia 'Ancienne. La jeune fille épousa

son cousin Claude en 39 sous le principat de Caligula™.

L’adolescente, mariée a un homme déja ageé, mit rapidement
au monde une fille, Octavie, puis un fils, Britannicus, qui
naquit quelques semaines aprés l'accession de Claude au
pOUVOIr.

Sans doute sa jeunesse, son oisiveté et la vanité d’étre
devenue la femme d'un empereur pousserent-elles
Messaline a se jeter dans les intrigues de la Cour. Son
orgueil 'amena notamment a s’en prendre a des femmes
gu’elle considérait comme ses rivales parce qu’elles étaient

trop belles ou trop riches. Elle parvint a faire bannir Julia

Livilla™, et, selon Tacite, elle s’en serait prise a Agrippine et a

Néron si son attention n’avait pas été détournée par C.

Silius™®. L'agressivité de Messaline a I'encontre des filles de
Germanicus s’expliquerait par une rivalité entre ces deux
branches de la famille Julio-Claudienne, d’une part les
descendants d’Antoine, dont Messaline faisait partie, et

d’autre part les descendants directs d’Auguste et de

Germanicus™‘.

Outre ses petits méfaits, entre maladresses politiques et
jalousie toute féminine, les débauches sensuelles de
Messaline commencerent aprés son installation au Palatin.
Elle n'avait pas vingt ans qu'on lui prétait déja les pires
perversions. Elle aurait réussi a faire condamner a mort le

noble C. Appius Silanus pour avoir refusé ses avances alors

qu’il était marié avec sa propre mére™®. Manipulatrice, elle

aurait réussi a faire en sorte que Claude oblige le célébre
mime Mnester & devenir son amant™. L'impératrice eut aussi
une aventure avec Sabinus, gouverneur des Gaules sous



Caligula™®. Messaline était une épouse notoirement adultére.

Toutefois, non contente de [I'étre, elle aurait forcé des
matrones a suivre son exemple. Elle aurait ainsi organisé de
terribles orgies au Palatin ou elle invitait de nobles matrones
a se lancer dans le libertinage devant leur mari. Celles qui
acceptaient étaient appréciées de Messaline, celles qui
refusaient s’attiraient son courroux. Et bien sir le bon Claude
ne s’‘apercevait pas de ce qui se passait chez lui. A sa
décharge, personne n’aurait osé I'informer et il passait le plus
clair de ses nuits avec deux esclaves qu'il affectionnait tout

particuliérement™. Méme si Messaline a d( avoir des amants

et a d0 s’adonner a des plaisirs charnels qui devaient en faire

rougir plus d’un®, I'épisode des matrones parait exagéré

dans la fagon dont il est raconté. Il aurait fallu que Claude ft
aveugle et sourd pour ignorer ce qui se tramait sous son
propre toit. En outre, Messaline apparait comme une femme
qui entrainait les autres dans son ignominie, ce qui accroit sa
dimension monstrueuse tout en la confinant dans une
dimension romanesque. On pourrait croire qu’elle cherchait a
faire de sa perte d’honneur une norme. C'est donner trop
d’'importance a la débauche de Messaline que de croire une
telle chose.

Il ne faut pas douter, du moins par le nombre de ses
amants, que Messaline se comporta comme une putain. Elle
aurait méme voulu se mesurer a une véritable prostituée
dans une joute amoureuse. Cette fois, c’est Pline ’Ancien qui
rapporte I'anecdote de maniere journalistique. On apprend
que Messaline soutint vingt-cing assauts en vingt-quatre

heures, plus qu’une prostituée réputée ne pouvait en

supporter™. Cela va profondément a I’encontre de la morale

romaine qui bridait la sexualité féminine et prénait Ila
domination des passions au travers de la philosophie.

Le sens aigu de la volupté de Messaline était si étonnant
gu’elle est devenue l'une des plus grandes nymphomanes



de I'Histoire dans l'imaginaire collectif, car un tel appétit
sexuel ne saurait se manifester chez une femme
psychiquement normale.

Mais les rumeurs sur les débauches de Messaline ne
devaient pas sarréter en si bon chemin. A quoi bon se
prostituer dans le luxe du palais impérial quand elle pouvait
le faire dans la cellule crasseuse d'un lupanar ? C'est la
satire VI de Juvénal qui ancre Messaline dans sa légende de
femme pathologiquement assoiffée de sensualité. Le satiriste
est le seul auteur romain a affirmer que Messaline s’évadait
nuitamment du Palatin, coiffée d’'une perruque blonde, pour
aller se prostituer dans un lupanar du quartier de la Subure
sous le pseudonyme de Lysisca. Lhistoire est si

extraordinaire que I'on voudrait la croire aveuglément™. En

outre, les symptomes de Messaline decrits par Juvenal tels

que la vulve raidie ou le fait qu’elle fat insatiable de volupté™

laissent entendre que l'impératrice souffrait d’'une pathologie
qui la poussait a agir plus que déraisonnablement. Pour
certains historiens, Messaline, du moins dans l'ceuvre de
Juvénal, aurait pu souffrir de satyriasis : « Ce mal, qui
n‘aboutit jamais a la satisfaction sexuelle, se manifeste par
douleur, démangeaison extréme, impudeur, dérangement

mental™®. »

Pour d’autres historiens, la fable de Juvénal est tout
bonnement une invention, fruit des nombreuses rumeurs
auxquelles une Messaline incontestablement trop légere
avait donneé naissance malgré elle. Le nom de Lysisca préte a
sourire. |l signifie petite louve en grec ; or la louve est le nom
par lequel on appelait communément les prostituées. Ce
choix est donc hautement symbolique puisque Messaline
devient une incarnation de la prostitution. Il est plus que
probable que cette histoire ne soit qu'une pure calomnie
lancée par des ennemis de l'impératrice. Raoul Verdiére
donne lI'estocade qui 6te toute crédibilité a cette histoire dans



son brillant article sur Messaline. Lhistorien pointe déja
I'incohérence des sources. Ni Suétone ni Tacite n’évoquent
cette sombre affaire alors que les pamphlets les plus
orduriers circulaient déja depuis longtemps sur le compte de
la meretrix Augusta (la putain impératrice). En outre, si cette
histoire avait été vraie, trois personnes auraient eu intérét a la
diffuser : Séneque, qui devait son exil a Messaline ; Néron,
pour fragiliser Britannicus ; Agrippine, qui était sa rivale.
Tacite a lu les Mémoires d’Agrippine. Il est toujours possible
d’imaginer que la féroce politicienne ait préféré garder le

silence sur Messaline par crainte qu’on ne lui reproche ses

propres amants™. Le silence des contemporains de

Messaline n’est qu’'une preuve supplémentaire qui abonde
dans le sens de la fiction littéraire. Comme I'a si bien écrit
Raoul Verdiere, « que Messaline ait été une devergondee,
c'est indéniable parce que avéré. Elle faisait I'objet de
[rumeurs] qui ont pu alimenter un “bobard” dont Pline et

Juvénal, par la suite, devaient faire leurs choux grasLGS ».

Les aventures sexuelles de Messaline étaient surtout une
menace contre le pouvoir en place. Faire d’elle une putain la
reléguait hors de la sphére des matrones. Ainsi, aucun des
hommes qu’elle avait fréquentés ne pouvait se prévaloir de
ses relations avec limpératrice pour se rapprocher du

pouvoir, a moins de devenir son époux a l'instar du « plus

beau des Romains », Caius Silius™.

L’histoire commence comme un adultére relativement
banal si ce n’est que I'impétueuse Messaline, qui ne cachait
pas sa passion pour C. Silius, prodiguait a ce dernier
« richesses, honneurs enfin, comme si déja I'Empire et
changé de mains, les esclaves, les affranchis, le mobilier du

prince étaient wvus publiguement chez [I'amant de

[Messaline]”™™ ». Selon Dion Cassius, c'est elle qui le fit

consul™. La situation était néanmoins assez dangereuse
pour C. Silius, qui pouvait craindre a tout moment 'auguste



colére d’'un époux empereur et trompé. Selon Tacite, C. Silius
aurait profité des faveurs de Messaline pour tenter un coup
d’Etat. Il était son amant, appartenait aux hautes sphéres
romaines et était consul. Fort de cette triple position, il aurait
proposé a limpératrice le mariage et l'adoption de ses
enfants a la suite du meurtre de Claude. Dans ce perfide
dessein, Messaline aurait conservé sa position d’'impératrice.
Toujours selon le méme auteur, Messaline aurait hésité non
pas par scrupule envers son mari, mais par crainte que C.
Silius ne la chassat aprés avoir assouvi ses ambitions,

comme dans la triste histoire de Tarpéia. Elle accepta

finalement et le complot prit forme™. Pour le satiriste

Juvénal, toujours prompt a faire des procés a charge,

Messaline aurait forcé son amant a I'épouser pour assouvir

ses caprices™™. Selon Suétone, qui est le seul & raconter

cela, Messaline aurait fait croire a Claude qu’un mauvais
présage etait destiné a son mari. Elle imagina alors d’en
épouser momentanément un autre pour que le funeste

présage s’abatte sur ce second mari. Suétone ajoute que

Claude signa le contrat qui officialisait le vrai-faux mariage™.

Si cette assertion est vraie, le mariage de C. Silius et de
Messaline aurait été tout a fait Iégal puisque le divorce d’avec
Claude aurait été prononcé pour autoriser un nouveau
contrat de mariage.

Que Claude ait été au courant ou non, Messaline attendit
qu’il fat a Ostie pour célébrer son mariage selon les réegles

les plus traditionnelles. La cérémonie fut suivie d’'une nuit de

noces en bonne et due forme™. Selon Tacite et Dion

Cassius, ce fut lorsque Claude se trouva a Ostie qu’il fut mis
au courant du forfait de son épouse par deux courtisanes

qu’il fréequentait. Celles-ci agissaient sur les ordres de

Narcisse, qui s’échinait & obtenir la chute de Messaline™.

Claude se mit & redouter le coup d’Etat d’'un C. Silius qui
avait objectivement des chances de parvenir a ses fins. |l



reprit alors le chemin de Rome le lendemain du mariage. Ce
méme jour, date d'ouverture des vendanges, Messaline
célébrait une bacchanale ou elle jouait Ariane face a son
nouvel époux grimé en Dionysos. Lorsqu’elle apprit que son
mari rentrait et qu’elle était menacée de son courroux, elle
voulut aller au-devant de lui pour tenter de fléchir sa colére.
Narcisse prit soin de ne pas laisser Claude seul avec elle.
Messaline aurait demandé le soutien de la vestale Vibidia
pour que Claude lui accordat une audience. Ne parvenant
pas a approcher I'empereur, Messaline finit par se réfugier

dans les jardins de Lucullus qu’elle avait acquis au prix de la

mort de Decimus Valerius Asiaticus™. Avant qu’elle ne

parvint a se décider a se donner la mort pour sauver ce qui
lui restait de dignité, Narcisse envoya des hommes la tuer
sans que Claude en et donné l'ordre. On annonga a ce
dernier la mort de I'impératrice alors gqu’il se trouvait a table.

Par la suite, il fit punir tous ceux qui avaient eu connaissance

des noces de Messaline sans distinction de classe’.

Méme en reconstituant le puzzle avec les différents
témoignages antiques, le mariage de Messaline et de C.
Silius reste truffé d’incohérences. Pour beaucoup
d’historiens, ce remariage était en fait la célébration d'une
bacchanale comme semblent l'attester plusieurs symboles
dionysiaques lors des cérémonies. Toutefois, il est
inconcevable que ce mariage, officiel ou non, ait été dénué
d’ambitions politiques. Les jeunes époux pouvaient se
présenter a Rome comme un couple divin a linstar de
Bacchus et Ariane, préts a fonder une nouvelle dynastie
dans laquelle le tout jeune Britannicus aurait pu retrouver sa
place de prince.

La vraie question est relative a Claude. Savait-il ou non
que Messaline se remariait ? Il est évident qu’elle ne cacha
en rien la cérémonie et on ne peut imaginer un Claude naif
au point de tout ignorer jusqu’au dernier moment. Si vraiment



c’était le cas, il se trouvait étre répudié par sa propre femme
au méme titre que Junia Silana, épouse de C. Silius dont
celui-ci s’était séparé a la demande de Messaline. Narcisse,
en dévoilant le pot aux roses, serait parvenu a donner
I'impression que Messaline était le pivot du pouvoir politique
et que c’était son mari officiel qui deviendrait empereur.
Claude répudié devrait naturellement céder sa place a C.
Silius s'il ne chatiait pas trés vite le crime de I'impératrice.
Pour Dion Cassius, qui relate les faits bien plus
tardivement, Messaline ne répudia pas Claude mais voulut se
livrer a la polyandrie et a la bigamie en étant mariée deux fois

en méme temps™. Elle fut donc punie pour avoir pratiqué la
polygamie, fait scandaleux s'’il en est, qui dénaturait le but du
mariage, la perpétuation de la famille et qui de toute fagon
proposait un rival politique a Claude.

Qu’elle ait répudié Claude ou qu’elle ait voulu étre
bigame, l'acte était grave et Messaline essaya de s’en
expliguer devant son mari empereur. La chose qui apparait
comme la plus étonnante dans cette histoire est lI'intervention
de la vestale Vibidia. Une vestale ne pouvait en aucun cas
cautionner les dérives sexuelles d'une femme, flt-elle
I'impératrice. Si Messaline avait vraiment dérogé a la loi en
pratiquant la bigamie, pourquoi Vibidia aurait-elle intercédé
auprés de Claude en sa faveur ? Si vraiment elle était

officiellement séparée de Claude, pourquoi Vibidia aurait-elle

demandé a celui-ci une audience pour son épouse™ ?

L'intervention de la grande vestale demeure
incompréhensible, a moins que les noces ne fussent
réellement qu’un rite bachique auquel auraient participé un
certain nombre de prétres romains. Dans ce cas, Claude
aurait été manipulé par Narcisse, qui aurait largement
contribué a souiller la réputation de la jeune impératrice.
Adultere, bigame, conspiratrice et putain, Messaline
cumule sans aucun doute tous les opprobres, méme si la



rumeur noircit a dessein ses turpitudes. Coupable d’avoir
donné un rival a I'empereur, elle s’est condamnée elle-méme,
a l'instar de Tarpéia, a une mort infamante.

Agrippine la Jeune : la nouvelle Olympias

Ascendance de la plus haute noblesse, ambition
dévorante, ne reculant devant aucun complot pour placer
son fils au pouvoir, Agrippine était assurément de la méme
espece qu’Olympias, la meére d’Alexandre le Grand. Si le
nom de I'Epirote est aujourd’hui associé a celui d’'un des plus
illustres conquérants de I'Histoire, le nom de la Romaine, lui,
restera attacheé a celui d’un tyran dans la suite des temps.

Agrippine la Jeune nait le 6 novembre 15 ou 16 apr. J.-C.
a Cologne (Ara Vbiorum). Elle est la fille d'’Agrippine
I’Ancienne et de Germanicus. Par sa meére, elle descend en
droite ligne d’Auguste dont elle est l'arriere-petite-fille. Par
son peére, elle est l'arriere-petite-fille de Livie, d’'Octavie et de
Marc Antoine. Elle procéde des hommes et des femmes les
plus puissants de la fin de la République et du début de
I'Empire. Tibére était son grand-oncle du c6té de Germanicus

avant de devenir son grand-pére adoptif”. Agrippine
concentre en elle le sang des Jules et celui des Claude. En
tant que femme, elle n'avait pas acces au pouvoir, mais tout
enfant né d’elle pouvait prétendre un jour a la pourpre. De
fait, Tibere la maria, en 28 de notre ere, avec Cn. Domitius

Ahenobarbus, petit-fils d’Octavie et de Marc Antoine par sa

mére et de la famille Domitia, patricienne et consulaire™?, par

son pére. De ce mariage naquit le 15 décembre 37 Néron™,

qui, bien que né dans les hautes sphéres du patriciat, n’était
déja plus sur le chemin balisé de la succession directe
d’Auguste.

En 37, Caligula devint le troisieme César de I'Empire.
Avant que ne lui échoie la pourpre, il avait passé une partie
de son adolescence, apres la mort de son pere, entourée de



femmes. Il avait habité chez Livie, puis chez Antonia la Jeune
avec ses sceurs. Tout au long de son principat, il rendit de
nombreux hommages aux femmes qui I’entourérent. En
multipliant les honneurs dont bénéficiaient ses aieules, sa

mere et ses sceurs, il augmentait considérablement son

propre prestige et sa légitimité™. C'est ainsi qu’Agrippine

apparut pour la premiere fois, accompagnée de ses sceurs,

sur des monnaies frappées & Rome™. Elle était alors

reconnue comme une princesse du sang et un des
personnages féminins les plus importants de la Domus
Augusta. Apres l'avénement de Caligula, Agrippine vivait
manifestement au Palatin, ou, comme ses deux sceurs, elle
aurait été forcée de subir les déreglements psychologiques

de son frere avec qui elle aurait eu des rapports

incestueux™. Elle aurait également été contrainte par lui a

avoir des rapports sexuels avec des hommes que ce dernier
lui aurait imposés. Parmi ces hommes, il y avait A£milius

Lepidus, époux de Drusilla et mignon de Caligula®™. Que
cela fat vrai ou non, Agrippine vécut son adolescence et les
premiéres années de sa vie d’adulte dans un climat
dangereux ou sa famille était simultanément un soutien
indispensable et un ennemi hostile.

Intelligente, finement lettrée et avide de pouvoir, Agrippine
décida vite de ne plus étre un pion aux mains des
empereurs. Méme si les faits ne sont pas avérés de maniére
indiscutable, elle a probablement trempé dans un premier
complot dirigé contre son frére. Le 27 octobre 39, la
conjuration menée par Gaius Lenticulus Getulicus et £milius
Lepidus fut démasquée et les coupables chatiés. Or, sur le
banc des accuseés, figuraient Agrippine et sa jeune sceur,

Julia Livila. Condamnées pour adultéere, elles furent

reléguées sur Ille de Ponza™. La punition clémente de

Caligula envers ses sceurs témoigne du fait qu’il ne les voyait
pas comme des ennemies. Lepidus était le successeur



désigné de Caligula. Si Lepidus et Agrippine étaient
notoirement amants, ils avaient intérét a précipiter la mort

d’'un tyran versatile pour s’installer eux-mémes au pouvoir,

comme le laisse entendre Tacite”. Dans un tel contexte, ce

qui aurait pu pousser Agrippine a participer a ce complot était
la perspective d’'un mariage avec Lepidus. Si Caligula ne fit
gue reléguer ses sceurs en dépit de leur trahison, c’est parce
gu’il ne pouvait probablement pas se résoudre a faire tuer les
derniers membres de sa famille. Néanmoins, il déchaina sa
colére et exorcisa ses craintes en punissant tous ceux qui, de
pres ou de loin, avaient pu participer au complot ou avaient
eu de proches relations avec ses sceurs. Tigellin fut exilé

pour avoir été lui aussi 'amant d’Agrippine™. Il allait rester
dans l'entourage de la jeune femme et devenir plus tard
préfet du prétoire de Néron.

Alors gqu’elle n’avait pas encore vingt-cing ans, Agrippine
avait de grandes ambitions. Elle voulait gouverner. On la

disait méme jalouse d’égaler le prestige de son arriere-grand-

mére Livie™. Mais I'ambition de la jeune femme était-elle

uniquement imputable a son caractere ou a son ascendance
noble ? Le tort causé a sa famille par Tibéere et Caligula I'a-t-il
poussee a prendre son destin en main en assumant les plus
hautes charges politiques ? Les motivations d’Agrippine
resteront, hélas, mystérieuses, bien qu’elles aient di étre
consignées dans ses Mémoires perdus.

Lors de son avénement en 41, Claude, soucieux de
réparer les injustices de Caligula, rappela ses niéces de leur

relégation™. Alors que Julia Livilla excitait, peut-&tre malgré
elle, la jalousie de Messaline, Agrippine, cherchant a
reconstituer son patrimoine et son prestige, cherchait un

nouveau mari. Apres avoir jeté en vain son dévolu sur le futur

empereur Galba™, elle se remaria avec le riche Crispus

Passienus, divorcé de sa belle-sceur Lépida. Le consul
protégea sans doute sa jeune épouse de la malveillance de



Messaline. Le prestige d’Agrippine fut vite rétabli, a tel point
que, selon Suétone, Messaline aurait envoyé ses sbires
assassiner le petit Néron qu’elle voyait déja comme un rival

de Britannicus, mais son projet échoua™. Quelques années
plus tard, Crispus Passienus mourait en laissant un héritage

colossal a son beau-fils™.
Le destin d’Agrippine, et par conséquent celui de Néron,
prit un tournant décisif en 48. Claude et sa niéce étaient tous

deux veufs. Soutenue par Pallas, son amant™, Agrippine

épousa son oncle le 1% janvier 49 par décision du Sénat.
Epouse de l'empereur, elle accédait enfin a la condition
gu’elle convoitait tant. Elle recut bien vite dimmenses

priviléges comme le surnom d’Augusta™ et le droit de se
déplacer en char (carpentum), sans compter son effigie sur

les monnaies impériales en guise de consécration™.
Profitant des faiblesses de son époux, elle devint Ia
maitresse du Palatin, soignant I'éducation de Néron comme
celle d’un futur empereur au détriment de celle de

Britannicus™. Agrippine créa autour d’elle une cour d’esprits
brillants qui devaient appuyer ses desseins. Parmi eux,
Séneque, qu’elle fit rappeler d’exil, devint le précepteur de

son fils®®. Dion Cassius et Tacite pensent qu’Agrippine eut

également une aventure avec Sénéque®”. Si cette aventure a
bien existé, en dehors du fait que Sénéque ait pu avoir des
raisons de vouloir se venger de Claude pour ne pas |'avoir
rappelé lui-méme d’exil, Agrippine se serait servie de ses
charmes pour tenter de rallier toujours plus le philosophe a
sa cause en l'enchainant a elle par le désir. Agrippine était
loin d’étre une libidineuse esclave de ses sens. Jeune et
belle, elle a di comprendre tres vite que la sensualité était
un atout pour s’attirer les faveurs d’hommes puissants sur
lesquels elle pouvait s’appuyer pour atteindre ses objectifs.
Reine au Palatin, Agrippine continuait son entreprise de
disqualification de Britannicus. Pour rapprocher encore son



unique fils de la premiere place a la succession, elle le fit
adopter par Claude et lui fit épouser Octavie. Elle s’assura

également la pérennité de son statut par I'’élimination de ses

ennemis, tels que Lollia Paulina®®, qui avait concouru contre

elle pour épouser Claude, et son ex-belle-sceur, Domitia

Lépida, qui lui vouait une haine sans nom et cherchait a avoir

I'ascendant sur Néron&%,

Le temps passant, il semblerait que Claude ait commencé
a s’‘apercevoir que Neéron avait manifestement supplanté
Britannicus dans l'ordre de la succession. L'empereur aurait
montre des signes de repentance qui n'auraient pas eéchappé
a Agrippine. Ce serait la le mobile qui l'aurait poussée a

abréger la vie de son oncle-époux®*. Elle aurait commandé
un poison que, seule ou avec l'aide d’'un complice, elle aurait
fait absorber a Claude dans un plat de champignons dont il
était friand. L'impératrice fit bientét porter I'empereur mourant
dans une chambre a I'écart, gardant auprés d’elle Octavie et
Britannicus et n‘annoncgant le décés de Claude gqu’une fois
que Burrus et Sénéque eurent organisé |'avenement de

Néron par I'acclamation des soldats puis du Sénat®®.

Le 13 octobre 54, Agrippine avait les mains rouges du
sang d’'une bonne partie de la douzaine de victimes qu’on lui
impute. Elle était cependant la femme la plus puissante de
son temps, la régente d’'un adolescent manipulable qui était

prét a laisser les rénes du pouvoir a « la meilleure des

méres®® ». Et Agrippine prit sa tdche a coeur. Des monnaies

furent frappées, probablement a son initiative, la présentant
comme la régente de son fils®”. Elle s’entoura d’hommes de
confiance dont faisait partie Pallas et elle demanda a Néron
de faire réunir le Sénat au Palatin pour en écouter
discrétement les séances derriére un rideau®®. Force est de
constater qu’elle régnait et cela déplaisait a Séneque et
Burrus, qui voyaient ’'Empire comme un jouet entre les mains
d’'une femme. Ces derniers ne trouverent rien de mieux pour



lutter contre une femme qu’une autre femme. Aussi
favorisérent-ils 'amour de Néron pour la douce affranchie
Acté, espérant ainsi diminuer I'ascendant d’Agrippine sur son
fils®®.

Enfin stimulé par 'amour sincere d’'une femme, Néron,
aidé de Séneque et de Burrus, éloigna sa mére du pouvaoir.
Le regne de la régente dura moins de six mois. Ses ennemis
en profiterent alors pour continuer a la fragiliser. Néron 6ta sa

charge a Pallas®®, Britannicus mourut. Agrippine ne pouvait
plus se servir de lui pour faire chanter Néron s'il était indocile.
Elle fut officieusement reléguée dans l'ancienne maison

d’Antonia®". Peu aprés, elle fut accusée par Junia Silana et

Domitia Lépida de comploter contre son propre fils®%. Elle
dut déployer des trésors d’arguments pour prouver que ses
ennemis menaient une cabale contre elle. Elle fut disculpée
et obtint leurs tétes, retrouvant un peu d’emprise sur son fils.

Pour regagner les faveurs de Néron, Agrippine dut tenter

de lui donner un peu de I'amour maternel dont il avait tant

manqué®”. Cela alimenta les rumeurs d’inceste dont nous

avons deéja vu qu’elles étaient infondées. Outre les efforts
incessants de Sénéque et de Burrus pour 'éloigner des
affaires politiques, l'impératrice dut faire face a une autre
ennemie. La belle Poppée gagnait chaque jour un peu plus
le coeur de Néron, qui, grace a elle, coupait enfin le cordon
maternel qui commencait a le faire suffoquer. C’est a n’en
pas douter avec le soutien de Poppée, et sans doute contre
'avis de Séneque et de Burrus, que Néron orchestra le
meurtre de sa mere. Le bateau saboté ayant manqué sa
funeste mission, on envoya Anicetus percer le sein de
I'impératrice mére. Dans un supréme €lan de courage et de
dignité, elle demanda a son sicaire de frapper le ventre qui

avait porté I'enfant ingrat®™. Une prophétie, sans doute
inventée a posteriori, raconte qu’Agrippine savait depuis lI'age



le plus tendre de Néron qu’elle mourrait de ses mains apres

I'avoir mené jusqu’a la pourpre®™.

Si Agrippine était loin d’étre appréciée a la Cour, le
matricide fut trés mal percu dans l'opinion publique. Rien ne
justifiait un tel crime et le peuple manifesta son
mecontentement. Néron s’en sortit grace a I'éloquence de
Sénéque, qui peignit la Iégende noire d’Agrippine®®. Enfin, le

jour de la naissance de la fille ainée de Germanicus fut placé

au nombre des jours néfastes®™.

Agrippine est morte pour avoir été trop ambitieuse. Sa vie
et celle de Livie sont troublantes par leurs nombreuses
ressemblances. Toutefois, Livie s’est toujours souvenue
gu’elle était une femme. Elle ne franchit jamais la limite que
son sexe lui imposait, du moins en donnait-elle I"'apparence.
Elle misa également sur limage d'une femme chaste et
dévouée qui la fit tenir longtemps en odeur de sainteté.
Agrippine, en femme trop moderne pour son €poque, a voulu
regner comme un homme. Elle a utilisé le mariage pour se
créer des alliances, acquerir du prestige et du patrimoine. Le
choix de ses amants n’était pas guidé par des caprices
amoureux mais par le profit qu’elle pouvait en tirer. Il n’en
demeure pas moins que, pour étre quelques mois la femme
la plus puissante de 'Empire, elle commit des adulteres, des
meurtres, des complots. Sans avoir été plus portée sur le
crime qu’un autre membre de sa famille, elle fut stigmatisée
pour étre entrée, en dépit de sa condition de femme, dans la
sphére publique. Elle était donc une mauvaise femme, a
I'instar de Tullia. Toutefois, il n’est rien a dire contre le
« gouvernement d’Agrippine », qui fut bon. Elle était la digne
héritiere de sa famille, a la fois noble et abominable. Elle
possédait un fort sentiment dynastique et sans doute devait-
elle étre mue par la frustration engendrée par sa condition de
femme. Entre un contexte culturel ou les femmes étaient les
jouets des empereurs et une famille décimée par ses luttes



intestines, I'ambition d’Agrippine, si elle lui a colté la vie, I'a
peut-étre également sauvée a d’autres moments de son
existence.

Poppée : la Belle de jour

Poppée Sabine n’était pas une femme de la méme trempe
qu’Agrippine. Elle était également ambitieuse, mais elle ne
voulait pas le pouvoir pour gouverner mais tout simplement
pour étre la premiere dame.

Poppée, a la beauté sans égale, appartenait a la
noblesse. Son pére, Titus Ollius, avait suivi Séjan dans sa

chute pour en avoir été trop proche. Sa meére avait été

acculée au suicide par Messaline®™. Sa famille était

néanmoins treés riche. Poppée passe pour avoir été la
propriétaire de la villa d’'Oplontis, en Campanie. Elle offrit des

pierres précieuses a la Vénus de Pompéi®™. Elle fut mariée
en premieres noces au chevalier Rufus Crispinus dont elle
eut un fils. En 57, elle fit la connaissance d’Othon, qui la
séduisit. Ce dernier étant proche du jeune empereur — peut-
étre était-ce la ce qu’il y avait de plus séduisant chez
Othon -, elle rencontra bientét Néron. Tacite dresse un
etonnant portrait de Poppée. La jeune aristocrate était belle,
riche, spirituelle, d’'apparence modeste, ne sortant qu'a demi
voilée, mais ses meeurs étaient dissolues et elle collectionnait

les amants en fonction de son intérét®<.
Néron s’éprit tres vite de cette femme et I'arracha a son
mari pour lui faire épouser Othon. Ce dernier était complice

et, profitant lui-méme des faveurs de sa nouvelle femme, il la

cédait complaisamment & son ami empereur®®. Ce ménage a

trois présentait 'immense intérét pour Poppée de continuer a
vivre selon les maniéres d’'une matrone alors qu’il n'en était
rien. Mariée selon les regles, elle prostituait son corps en
échange de son ascension sociale. Cependant, lorsque



Othon devint trop génant parce qu’il se montrait jaloux,

Néron I'envoya gouverner la Lusitanie®=.

L'innocente Acté fut délaissée au profit de l'intransigeante
Poppée. Evidemment, cette derniére ne pouvait que détester
Agrippine, qui, tant bien que mal, exercait toujours son
emprise sur son fils. Par ailleurs, comme le remarque Tacite,
Poppée ne pouvait pas devenir I'épouse de Néron tant que
celui-ci était marié avec Octavie. Or Agrippine ne tolérerait
jamais la dissolution de ce mariage qui contribuait a Iégitimer
Néron®®. Aussi Poppée est-elle considérée comme le
détonateur qui donna le courage a I'empereur de passer a

'acte et de fomenter enfin le meurtre de sa mere®*.
Une fois Agrippine morte, Néron se défit de son épouse

en l'accusant de stérilité et d’adultére®®. Les quelques
partisans d’Octavie eurent beau protester, Poppée, déja reine

dans le lit de Néron, était maintenant reine au Palatin®®.
Débarrassé de sa mere, Néron ne laissa plus de place aux
femmes dans sa politique. Poppée brillait a la Cour par sa
beauté et son esprit, se souciant fort peu des affaires de
'Empire. Elle ne s’ingéra qu’'une fois dans la politique
extérieure en intercédant en faveur des Juifs auprés de
Néron. Pour ce geste, elle gagna les bonnes gréaces de

Flavius Joséphe®’. Cependant, elle préférait cultiver sa
beaute. Elle aurait créé un onguent pour conserver la
fraicheur de son teint auquel elle aurait donné son nom®®.
On racontait qu’elle prenait des bains de lait d’anesse pour

garder la blancheur et la souplesse de sa peau®®.

Néron couvrait sa belle épouse d’honneurs. Elle recut le
titre d’Augusta en mettant au monde leur premier enfant,
Claudia Augusta®®, et Néron invita les matrones a lui dédier
un temple ou elle était assimilée a Vénus®'. Mais leur
bonheur ne dura pas. La fille de Néron mourut alors qu’elle
n'avait que quatre mois. On raconte également que, dans un
acces de colere alors qu’elle était enceinte pour la seconde



fois, Néron frappa Poppée si fort qu’elle en perdit la vie. Si
cela est vrai, Néron dut se reprocher la mort de cette femme
qu’il avait réellement aimée. Il lui offrit des funérailles

grandioses et la fit momifier afin que sa beauté ne fit pas

dévorée par les flammes du blcher®®,

Les femmes qui suivirent Poppée dans le lit de Néron ne
furent que des figurantes. Il fit tuer Antonia, la premiére fille
de Claude, qui avait refusé de I'épouser. Statilia Messalina

consentit a s’'unir a Néron mais s’enfuit bien vite quand la fin

du tyran devint imminente®®. Acté revint alors veiller sur le

cadavre de son ancien amant et lui assurer une sépulture

décente®*.

Comme beaucoup de femmes nobles, Poppée voulut
prendre en main son destin et, comme Agrippine, elle se
servit de ses charmes pour faire de ses amants des
marchepieds vers le pouvoir. Hélas, sa quéte sensuelle et
imprudente de prestige I'envoya bien vite au royaume des

manes. Cependant, une chose pouvait la consoler parmi les

ombres : Néron avait fait d’elle une déesse®>.

Le mariage est le fondement de la société romaine.
Auguste, en sa qualité de restaurateur des bonnes mceurs, a
mis en place une politique nataliste favorisant les mariages.
ldéalement, les femmes devaient se marier et avoir au moins
trois enfants. L'adhésion a ce modéle était récompensée par
une émancipation juridique. Les classes sociales aisées
pratiquaient une politique matrimoniale tres stratégique
élevée au rang d’art dans la maison d’Auguste. L'empereur
privé de fils neut de cesse de commander des unions et des
divorces selon ses besoins politiques. Néanmoins, les
femmes de la Domus Augusta, éduquées et riches, établirent
bien vite les regles de leur propre jeu matrimonial pour
devenir impératrices ou mener leurs fils a la place enviée de
successeur. Elles déjouaient ainsi I'autorité du pater familias.



Ce jeu dangereux, qui releve d’'une véritable émancipation
tant psychologique que pécuniaire, se solda par de
nombreuses relégations, définitives ou non. Chaque alliance,
chaque adultere pouvaient bouleverser l'ordre des
successions. Rares sont celles qui surent prendre part aux
affaires publiques et dynastiques sans se brdler les ailes.



CHAPITRE VIl

LES PROSTITUEES



LA PROSTITUTION, UN SERVICE PUBLIC

L’homme libre vivait sa sexualité au travers de l'acte
phallique de la pénétration, flt-elle orale, vaginale ou anale.
La majorité des graffitis érotigues pompéiens faisaient
allusion a la virilité masculine et a son accomplissement a
travers une activité sexuelle soutenue. Ainsi, Caius Valerius
Venustus, soldat dans la premiére cohorte prétorienne sous
un empereur indéterminé, exaltait doublement sa virilité par
I'indication de son prestigieux statut et par le titre qu’il se

décernait lui-méme, fututor maximum (le tres grand

baiseur)*®.

Dans le lupanar de Pompéi, la glorification du male
sexuellement actif occupait toute la place sur les murs des
petites cellules. Ces inscriptions étaient majoritairement
tracées au graphium, stylet de métal aiguisé pour écrire sur
les tablettes de cire que tout le monde pouvait posséder. Les
plus répandus étaient les graffitis de passage, nominatifs ou
non, tels que Hic, ego multas puellas futui (lci, jai baisé
beaucoup de filles)®*’. D’autres graffitis glorifiaient le client en
tant que bon amant : Felix bene futuis (Félix, tu baises
bien)8—38. A Rome, l'urbanisation incessante a fait disparaitre
d’'innombrables graffitis, mais la littérature évoque souvent la
prostitution. Pour le poéte Lucréce, la sexualité au lupanar

était un moyen d’éviter les souffrances causées par I'amour

sans se priver de sexe®®. Cependant, des hommes

s’éprenaient aussi de courtisanes et maudissaient leurs
rivaux.



La prostitution était acceptée comme un phénomene
ayant sa place dans la société, mais il ne s’agissait pas pour
autant d’une invitation au libertinage. Au travers d’une
anecdote bien connue racontée par Horace, le célebre Caton
permet aujourd’hui de comprendre l'intérét de la prostitution
dans le monde romain : « Comme un homme de bonne
famille sortait du lupanar : “Bravo, courage ! lui cria la divine
sagesse de Caton ; oui, lorsqu’un désir furieux veut gonfler

leurs veines, c’est la que les jeunes gens doivent descendre,

plutét que de pilonner les femmes d’autrui®®.” » L'adultére et

le stupre étant des crimes, les hommes pouvaient se tourner
en toute légalité vers les prostituées avec lesquelles aucune

infraction aux moeurs ne pouvait étre commise. Par ailleurs,

c’était bien ainsi que le Digeste définissait les prostituées®.

La prostitution était percue comme l'achat ou la vente d’'un
plaisir avec une prostituée par opposition a I'épouse dont la
fonction était procréatrice. Les prostituées se distinguaient
physiquement des matrones par le port de la toge ou de
robes aux formes exotiques et diaphanes.

Ces amours vénales, si elles n’étaient pas sanctionnées
par la loi, I'étaient par la morale dés lors qu’elles tombaient
dans l'excés. Rien n’était plus prétexte a raillerie qu'un
homme éperdu d’amour pour une belle de nuit®™*. Le poéte
Perse invitait ses lecteurs a quitter leurs amantes vénales
avant de perdre toute dignité en dilapidant, pour leurs jolis

yeux humides, tout le patrimoine familial, ou en passant la

nuit & geindre devant une porte close®™. Pour garder son

intégrité, '’homme ne devait pas devenir I'esclave de ses
sentiments amoureux. La femme aimeée pouvait alors dominer
’homme psychologiquement affaibli par son désir et cela
était un motif de honte.

En reconnaissant les bienfaits de la prostitution pour la
sauvegarde des bonnes mceurs, le gouvernement se mit
également a réclamer sa part d’intérét dans ce commerce



florissant. Caligula mit en place un imp6t qui devait toucher

le monde de la prostitution®“. Cette taxe aurait été une
veéritable manne financiére et aurait dissuadé les femmes de
pratiquer la prostitution occasionnelle. Elle rendait cette
profession profitable, légitime, tout en la mettant sous
contréle, car, en dehors de Rome, I'impdt était récolté par
I'armée qui devait surveiller la régularité des paiements. Si le
dissolu Caligula faisait verser I'imp6t de la prostitution au
Trésor impérial, le doux et mesuré Alexandre Sévere I'affecta,
quant a lui, aux dépenses publigues pour entretenir les

édifices de spectacles®®. L'argent de la luxure était ainsi
utilisé pour la bonne cause, mais I'imp6t ne fut pas aboli.
D’ailleurs, le Digeste reconnut aux prostituées le droit de
toucher le salaire de leur travail®®.

En général, on imagine que le lieu priviléegié de Ia
prostitution était le bordel. Des que I'on pense a un lupanar,
I'imagination, avec l'aide de Pétrone, s’empresse de mettre

en scene « un groupe de chalands furtifs lorgnant un étalage

de putains nues sous une rangée d’écriteaux®’ ». En effet, la

littérature antique faisait du lupanar un « bouge®® », un

endroit « empesté®® », composé de cellules étroites et

crasseuses®™. L’archéologie corrobore cette vision. Le

lupanar de Pompéi (VII, 12, 18-20), composé lui-méme de
cellules étroites et aveugles agencées autour d’'un atrium qui
tient plus du couloir, contribue a donner du bordel romain
une image plutét négative. Cependant, ce lupanar est le seul
a avoir été identifié avec certitude dans le monde romain

comme un lieu uniquement consacré a la prostitution®'. Ce
type d’établissement sans faste, dont les lits étaient
maconneés, était décoré de peintures érotiques qui devaient
sans doute stimuler les clients en créant une ambiance
propice aux jeux de Vénus. Ces derniers pouvaient y trouver
des filles, et peut-étre méme des garcons, pour des prix plus
gu’'abordables. Les filles aux noms exotiques étaient



probablement, pour une majorité d’entre elles, de condition
servile. Ces établissements bas de gamme étaient frequentés
par les couches sociales les plus humbles.

Rome possédait son quartier des plaisirs a bas prix autour
de la Subure. On vy trouvait des filles faméliques qui

attendaient, assises devant leurs cellules®?, d’étre sollicitées
pour quelques piécettes. Ces quartiers chauds faisaient
I'objet de descentes de groupes de jeunes gens bien nés qui

venaient s’y encanailler a I'instar de Néron®®. Selon Suétone,
Caligula aurait fait installer, dans le palais impérial méme, un
lupanar également composé de petites cellules meublées
selon la majesté du lieu et ou se prostituaient des matrones
et des jeunes gens. Des hérauts invitaient les gens du
peuple a se rendre dans ce luxueux lupanar afin que

Caligula pat prélever I'impdt de la prostitution directement

chez Iui®. Anecdote aussi croustilante que peu

vraisemblable puisqu’elle visait a ruiner la réputation déja
bien fragile du jeune empereur.

Néanmoins, les lupanars étaient loin d’étre les uniques
lieux ou I'on pouvait trouver des filles vénales. Cette activité
lucrative ne se limitait pas aux petites cellules sombres du
bordel. Il semblerait qu’environ les trois quarts des

prostituées pompeéiennes travaillaient en dehors de la maison

close du Vicolo del lupanare®™®. Il existait, parallélement aux

maisons closes, des cellae meretriciae, petites cellules
comprenant souvent un lit maconné, attenantes a des
maisons ou a des tavernes, dont |la seule issue donnait
directement sur la rue. On en recense neuf dans la petite
ville campanienne. En plus de ces lieux exclusivement
réserveés a la prostitution, tous les auberges et les deébits de
boissons comprenaient du personnel féminin qui, en plus du
service et de divertissements tels que la danse ou la
musique, vendait son corps. Une inscription aussi explicite

que futui coponam (j'ai baisé la cabaretiére)*™® dans une



gargote de Pompéi permet d’affirmer I'existence de ce

phénoméne. Pour Catulle, |la taverne est un lieu lubrique®’ et

un poeme attribué a Virgile vante les danses lascives d’une

fille d’'auberge nommée Syrisque®™®. Néanmoins, si I'on en

croit les mésaventures d'Horace, ces prostituées
occasionnelles étaient moins dociles que les filles du
lupanar. Lors d’'un voyage vers Brindes, le poéte attendit en

vain la venue d’une jeune fille dans son lit d’hotel®>.

Il semblerait que les thermes, en plus des bains et des
soins variés qu’ils proposaient a leur clientéle, aient parfois
eu une branche de leur activité dédiée a la prostitution.
Plusieurs graffitis des thermes marins d’Herculanum,
émanant probablement de clients, font mention d'un
paiement contre de Ila nourriture et des prestations

sexuelles®. La question de la prostitution dans les thermes
suburbains de Pompéi a souvent été posée eu e€gard aux
peintures trées suggestives decouvertes dans le vestiaire. |
est plus que probable que le personnel servile de ces

thermes offrait ces services aux clients et ce, certainement

dans les étages supérieurs de I'édifice®.

Néanmoins, les prostituées n’avaient pas toujours la
chance de s’allonger sur un lit magonné ou sur un grabat,
nombreuses devaient étre celles qui travaillaient au détour de
ruelles sombres, entre les colonnes des édifices de
spectacles, aux portes des villes ou entre les tombeaux qui
jouxtaient les voies. Ces femmes, parmi les plus miséreuses
de leur profession, portaient les noms évocateurs de
ambulatrices, circulatrices (celles qui déambulent), fornices
(celles qui travaillent sous les ponts), noctilucae (les lucioles)
ou busturiae (celles qui opérent entre les tombeaux)®*®. Ces
dernieres semblent particulierement étre la lie des belles de
nuit®,

Certains hommes avaient néanmoins les moyens
financiers d’échapper aux étreintes des filles a bas prix par la



fréquentation de courtisanes que l'on visitait chez elles ou
que l'on introduisait chez soi. Le souteneur pouvait
également vendre sa marchandise de chair au domicile

méme de I'acheteur comme chez le riche Nomentanus®:.
L’abondance des formes et des lieux de prostitution témoigne
qu’il s’agissait d'un commerce particulierement lucratif en
dépit du fait que ses retombées économiques étaient trés
inégalement réparties. A part leur infamie partagée, tout
opposait la louve a deux as et I'élégante courtisane payée a
prix d’or.



LA PASSE A DEUX AS OU LA PROSTITUEE INDIGENTE
En Gréce, la prostitution a été organisée juridiquement

par le législateur Solon entre le viF et le vI° siécle av. J.-C. Les
prostituées étaient hierarchisées en catégories, de la plus
basse a la plus élevée. Les plus miséreuses, les dictériades,
étaient de condition servile. Choisies en fonction de leur
beauté, elles commencaient a travailler tres jeunes, dans des
établissements publics ou prives, pour des prix dérisoires et

dans des conditions difficiles tant en termes d’hygiene qu’en

nombre de passes quotidiennes®®.

Le marché du sexe dans l'ltalie antique devait fortement
ressembler a celui de la Gréce, méme si les professionnelles
n’étaient pas hiérarchisées de maniére aussi stricte. Il existait
vraisemblablement une offre a tres bon marché accessible
aux bourses les plus minces. Les femmes aux prix les plus
compétitifs appartenaient aux classes sociales les plus
basses. Elles étaient généralement esclaves, affranchies,

peregrines (libres sans droits juridiques) ou plus rarement

ingénues®® (libres). Une partie d’entre elles, et probablement

la majorité de celles qui étaient esclaves, étaient acquises
par des souteneurs sur les circuits classiques du commerce
servile. Il pouvait s’agir de fillettes abandonnées et recuceillies
par des marchands d’esclaves, de filles achetées a des
pirates ou venant de contrées plus ou moins lointaines sous
domination romaine et servant de réservoir servile, aprés une
guerre par exemple. Ces prostituées, probablement assez
jeunes, devaient exercer dans des lupanars. Celles qu'on



nommait péjorativement scorta (prostituées, putains)®’

représentaient la lie de leur meétier. Méprisées, travaillant
nues toute la journée, accumulant les passes derriere un
rideau et vivant misérablement, la presque totalité du revenu
de leur travail était récoltée par leur souteneur. Ces femmes
étaient corvéables a merci. Elles ne pouvaient rien espérer de
plus que de se mettre un jour a leur compte apres avoir été
affranchies pour pouvoir choisir leurs clients. Leur réalité était

si sordide que ces prostituées indigentes n'avaient méme pas

leur place dans les ceuvres théatrales®™®. Il est vrai qu’elles

travaillaient pour presque rien. Par exemple, lanuaria et

Bérénice, du lupanar de Pompéi, se faisaient payer deux as

la passe®®. |l s’agissait d’'une somme insuffisante pour s’offrir

une ration de nourriture quotidienne dans la petite ville

campanienne et juste assez pour une demi-livre d’huile®™.

Ces femmes étaient a la portée d’'un modeste fantassin de
I'armée romaine qui gagnait en moyenne 9,86 as par jour.
Toutefois, dans le méme lupanar, certaines filles se vendaient
un peu plus cher. Victoria, peut-étre parce qu’elle était plus

belle, plus jeune ou plus experte que lanuaria ou Bérénice,

se faisait rétribuer cinq as la passe®”.

On trouvait également ces prostituées indigentes dans les
tavernes. A I'entrée d’un débit de boissons pompéien, une
inscription publicitaire invitait le chaland a rencontrer Félicla
pour deux as. La mention indiquait que la fille était uerna

(native de la région) pour les amateurs de produits locaux®’.
Cependant, ceux qui préféraient I'exotisme n’étaient pas en
reste. Dans la maison des Vettii, un graffiti du vestibule, peut-
étre destiné a la clientéle du maitre de la maison, indique
gu’Eutychis était une Grecque aux belles maniéres qui
s’offrait pour deux as®®. Ce graffiti reléve soit d’'une insulte
dirigée contre une femme de la maison, soit d'une activité de
prostitution domestique réservée aux familiers au bénéfice du
maitre.



Dans la capitale, les prostituées a bas prix travaillaient
manifestement dans les lupanars de la Subure ou du
Submemmium. Ces établissements n’ouvraient pas avant la
neuvieme heure pour ne pas détourner les jeunes gens de
leurs activités civiques. Il n'existe que peu d’informations sur
les tarifs a Rome, mais certaines prostituées travaillaient bien
pour deux as, comme tend a le prouver une épigramme de
Martial. Cette méme épigramme laisse entendre que ces

filles & bas prix avaient une clientéle trés populaire®™. Elles

étaient manifestement aussi peu chéres que soumises et

consommeées comme une vulgaire marchandise®™.

Les prostituées des rues, tout aussi indigentes,
travaillaient également pour des tarifs tres bas. Le fait
gu’elles fussent dans la rue permet d'imaginer qu’elles ne
dépendaient pas nécessairement d’'un souteneur et qu'une
situation économique plus que précaire en corrélation avec
leur statut social inférieur les avait poussées a se vendre
dans la rue. Certaines de ces prostituées mercenaires
graffitaient leur publicité avec leurs tarifs sur les murs de la
ville. A Pompéi, Lahis offrait ainsi une caresse buccale rapide
entre les colonnes du portique de la basilique pour deux as
et Libianis, elle, offrait la méme prestation dans l'allée des

squelettes pour trois as®®. Les filles qui se vendaient dans
les rues et dans les lupanars pour des sommes dérisoires
n’'étaient pas rares. Elles travaillaient et vivaient dans des
conditions précaires. Souvent, sous des pseudonymes
exotiques, elles s’offraient aux esclaves en goguette, aux
hommes de passage dans leur cité ou a la plebicula (le petit

peuple), dans la promiscuité des bordels ou cachées derriére

une colonne®”.



UNE « CLASSE MOYENNE » DE PROSTITUEES

Le terme de « classe moyenne » est tout a fait
anachronique lorsque I'on se penche sur I'Antiquité. A travers
cette terminologie contemporaine, nous essayerons de
traduire une reéalité, I'existence d’'une catégorie de prostituées
dont les tarifs n’étaient ni spécialement bon marché ni
particulierement exorbitants. Ces femmes pouvaient étre
payees en numeéraire ou en cadeaux plus ou moins précieux.
D'un point de vue social, elles venaient d’horizons tres
différents. Elles pouvaient étre le fleuron de leur lupanar,
travailler dans des établissements qui n’étaient pas
fréequentés par les couches sociales les plus basses, ou
encore pratiquer la prostitution de maniere mercenaire et
plus ou moins occasionnelle. Elles pouvaient étre esclaves,
affranchies, libres et méme mariées. Dans ce dernier cas,
lorsque le mari connaissait les aventures de sa femme, il était
considéeré comme un souteneur qui prenait alors le nom
évocateur de leno-maritus (mari-maquereau). Les adultéres-
prostituées recevaient des cadeaux et enrichissaient le
meénage en monnayant leurs faveurs. En jouant sur la crainte
de l'adultere, les épouses-prostituées pouvaient encourager

leurs amants a étre tres prodigues avant de céder a leurs

avances®®. |l s’agissait d’'un véritable jeu de dupes ou

adultere et prostitution se mélaient avec une grande
hypocrisie®”™. S'il n’y avait pas de mari, une nourrice ou une
mere pouvait se faire la complice d’'une belle pour dépouiller



plus vite un innocent amoureux en prétextant mille raisons

pour recevoir des cadeaux®”.

Si la femme assumait pleinement sa condition de
prostituée, elle devait pouvoir justifier ses tarifs par
différentes compétences. La premiere consistait a savoir se
préparer et se mettre en valeur par les soins du corps, la
coiffure, le maquillage, la parure®®. Les prostituées étaient
en effet réputées pour les tissus translucides qu’elles
utilisaient pour se vétir tel le diaphane tissu de Cos®®. Avoir
une expérience de I'amour n’était pas negligeable. Elle devait
étre acquise tres tot, car beaucoup de prostituées devaient
étre au faite de leur carriére a seize ans®*. Maitriser les arts
pouvait également servir a justifier un prix un peu élevé. Les
aultréides grecques, qui pratiquaient la danse, le chant et la
musique en plus de la vente de leur corps, pouvaient se
monnayer jusqu’a deux drachmes la soirée®®. Comme leurs
ancétres grecques, beaucoup de prostituées romaines d'un
rang supérieur a celles des lupanars pratiquaient des arts.
Chanter et danser, notamment, étaient |'apanage des

prostituées®®. Les danseuses de Gadés aux déhanchements
lascifs étaient particulierement prisées®®. Savoir jouer d’un

instrument était également apprécié®’. Une priapée évoque
une prostituée dediant ses instruments de musique au dieu

ithyphallique dans I’espoir que le public lui reste favorable®®.
Si les riches courtisanes pouvaient exceller dans ces
domaines, les prostituées de « classe moyenne » Sy
adonnaient également comme certaines serveuses dans les
tavernes®®.

Pour ces femmes qui assumaient leur métier, tout pouvait
étre monnaye si I'on en croit Martial, y compris un baiser, ce
qu’il déplore®™. Les tarifs proposés étaient extrémement
variables. A Pompéi, a partir d’'un sesterce, le client pouvait
espérer avoir une prestation plus raffinée que celles



proposeées par les femmes a moins de quatre as. Dans la

region | de la cité vésuvienne, le passant pouvait s’offrir les

services de Maria pour quatre as®®. Prés de la porte marine,

Attice se vendait pour seize as, c’est-a-dire un denier. Cette

derniére faisait peut-étre ses passes a I'étage supérieur des

thermes suburbains®. Quoi qu’il en f(t, pour une piéce

d’argent, la prostituée devait avoir certains atouts. Au sein

méme du lupanar, on pouvait obtenir un moment avec

Drauca pour un denier®™. |l est assez étonnant de constater

que dans la méme maison cohabitaient des femmes a deux
as et des femmes a seize as. Toutefois, celui qui était prét a
donner vingt-trois as, soit a peine moins de deux deniers,
pouvait espérer passer un moment agréable auprés de

Fortunata dans une taverne de la région I°*. La somme
commence a devenir importante et cest I'une des plus
hautes relevées a Pompéi. Méme s’il parait assez évident de
trouver des tarifs plus bas dans une ville provinciale que
dans la capitale, ce qui apparait comme un tarif élevé a
Pompéi serait de I'ordre du premier prix a Rome, selon les
dires de Martial. Pour une couple de deniers, il prétendait
trouver une fille vétue simplement et besogneuse, ne

dédaignant pas a servir et le maitre et son esclave®. Ce
parallele tend a prouver que, selon les zones géographiques,
un budget allant de un sesterce a deux deniers permettait de
s’offrir une fille plus ou moins milieu de gamme.

Cependant, le faste des maisons pompéiennes invite a
croire qu’un certain nombre de leurs habitants avaient les
moyens de s’offrir des filles a des tarifs moins dérisoires.
Aussi une prostitution de meilleure qualité devait-elle
necessairement exister a c6té du marche du sexe a bas prix.
Le nom d’'une des filles passablement onéreuses de Pompéi
est peut-&tre parvenu jusqu’a nous. A I'angle d’une taverne

(V, 1, 13) se prostituaient trois personnes. Félicla et

Ménandre valaient deux as®*. Mais la troisitme inscription



attire l'attention de I'épigraphiste. Elle traite d’'une femme
nommeée Successa, celle-ci était uerna, c’est-a-dire née a
Pompéi, et dotée de belles manieres. Sous son nom, les
dessins d’'une couronne et d’'une palme encadrent les lettres

A P S’agit-il d’un tarif ? Le A est I'abréviation bien connue
du mot as. Dans la numération alphabétique grecque, P
signifie  100. Faut-il comprendre que les faveurs de
Successa, dont le nom était encadré par la couronne et la
palme, symbole de victoire et certainement gage de qualite,
se monnayaient cent as, soit vingt-cinq sesterces ou un peu
plus de six deniers ? Le prix de Successa peut paraitre élevé
a coOté de celui de ses consceurs du lupanar, certes, mais ce
tarif est encore loin des sommes que pouvaient exiger les
courtisanes les mieux cotées. Pour cent as, Successa était
chere mais pas inaccessible. Si l'on considere
traditionnellement que les tarifs de I|a prostitution
pompéienne s’échelonnent entre un et vingt-trois as, on fait fi
des tarifs de la prostitution haut de gamme qui ne racolait
pas chez les hommes modestes. Les courtisanes qui visaient
des clients fortunés n’auraient eu aucun intérét a laisser leur
nom et leur tarif sur le mur d’'un boui-boui fréquenté par le
petit peuple ou les paysans. Il ne faut donc guére s’étonner
de ne voir que les reliques d’'une prostitution a bon marché
sur les murs de Pompéi, car le prix des services ou artefacts
de luxe ne s’affichait jamais ostensiblement dans I'espace
public.



LES COURTISANES, HERITIERES DES HETAIRES

Il est impossible de nier que deux raisons majeures
pouvaient pousser les femmes a vendre leur corps : le maitre
qui obligait une femme de condition inférieure a se prostituer
ou bien le besoin d’argent ou la survie. Néanmoins, de tout
temps, a c6té du monde sordide de la prostitution de survie,
il a toujours existé un monde de la prostitution fastueux, du

moins en apparence. Au XxixX° siecle, la belle, jeune et
spirituelle Marie Duplessis, qui inspira le personnage de la
Dame aux Camélias, faisait chavirer les coeurs du Tout-Paris
et vecut dans le luxe jusqu’a ce que la phtisie I'ait consumeée.

L’Antiquité a dG avoir ses Marie Duplessis. Les conditions

dans lesquelles sont mortes Cythéris®® et Pyrallis®™®

demeurent inconnues. Leurs idylles au sommet de I'Etat avec
Marc Antoine et Caligula leur permirent, un temps au moins,
de profiter d’'un certain luxe. Ces courtisanes, qui offraient
leurs nuits a prix d’or, étaient les héritieres des hétaires
grecques. Ces derniéres étaient des demi-mondaines aux
services particulierement onéreux qui choisissaient leurs
amants parmi les hommes les plus riches et les plus
puissants. Outre leurs talents sexuels, elles devaient étre
belles, intelligentes et raffinées. Ce sont ces courtisanes
issues des hétaires que le théatre romain met le plus souvent
en scene. Elles étaient en quelque sorte le symbole d’un art
de vivre a la grecque et égayaient les festins par leurs
discussions, leurs danses, Ileurs chants ou leurs
minauderies. Pour vivre, les courtisanes devaient savoir tirer



avantageusement profit de leurs amants, n’hésitant pas a les
rendre jaloux en leur fermant leur porte de temps en temps
ou en favorisant un rival. Elles acquirent ainsi une réputation
de rapaces. Espéces sonnantes et trébuchantes ou cadeaux
précieux, rien n’était assez beau pour s'offrir leur
disponibilité. Martial s’interroge sur ce qu’il pouvait offrir a
Phyllis pour une belle nuit d'amour : « La jolie Phyllis s’était
donnée a moi pendant toute la nuit avec une geénérosité
parfaite a tous égards. Je songeais, le matin venu, au
cadeau que je pouvais lui faire : serait-ce une livre de parfum
de Cosmus ou de Niceros, un bon point de laine de Bétique
ou dix blondins de la frappe de César ? Mais elle m’entoura
le cou de ses bras et, dans un baiser aussi long que les

épousailles des colombes, Phyllis se mit a me demander une

jarre de vin®™®. » Dans ce cas, Phyllis fit un geste commercial

appréciable. Martial était pourtant prés a lui offrir dix piéces
d’or, soit le salaire annuel d’'un cavalier d’aile des troupes
auxiliaires mais cing fois moins qu’'un mois de salaire pour un
centurion primipile. Les tarifs de Galla étaient loin d’étre aussi
accessibles pour Martial, tout du moins lorsque celle-ci était
au sommet de sa célébrité : « Vingt mille sesterces, voila ce
que me demanda jadis Galla, et, je le reconnais, elle ne
mettait pas ses faveurs a trop haut prix. Une année vint a
s’écouler. “Tu me donneras dix mille sesterces”, me dit-elle.

Elle me parut alors plus exigeante que la premiére fois®™. »
Les tarifs de la prostitution évoqués ici par Martial
paraissent extravagants et gonflés par des besoins
rhétoriques. Pourtant, dans l'ccuvre de Catulle, Ameana
demande elle aussi dix mille sesterces au poéte. Catulle est

outré non pas de payer cette somme, mais parce qu’elle était

exigée par une fille qui ne la valait pas®. Payer plusieurs

centaines de piéces d'or pour les courtisanes les plus
reputées de Rome était vraisemblablement une lubie qui
avait ses riches adeptes. Aussi, lorsqu’'une autre Galla (ou



est-ce la méme ?) se vend entre deux et quatre piéces d’or’®
dans une épigramme de Martial, elle apparait comme une
prostituée bon marché. Dans le cas ou [l'historien
contemporain douterait qu’'un Romain ait pu payer une pleine
bourse d’or pour quelques nuits d’amour, Ovide et Juvénal
finissent par dissiper ses doutes. Dans un poéme de
I’élégiaque, la sorciere et entremetteuse Dipsas explique a sa

jeune protégée comment tirer des milliers de sesterces de

I'amant qu’elle va lui faire rencontrer™. Quant au satiriste, il

s’indigne de voir des hommes riches payer « la solde d’'un

chef de légion a Calvina ou a Caetina pour décharger sur elle

une fois ou deux? ». Il faut cependant admettre que

I'entremetteuse, dans I'élégie, est un personnage archétypal
aussi laid que perfide et que les satiristes ont un goult
immodeére pour I'exagération.

Méme si I'élégie et la satire sont un miroir déformant de la
réalité, I'ensemble des sources littéraires prouve malgré tout
'existence d’un groupe minoritaire de prostituées qui
menaient grand train grace aux fortunes qu’elles soutiraient a
leurs amants en leur vendant du réve, le réve d’'une amante
experte, cultivée, raffinée et méme, au besoin, amoureuse.
Certains des clients de ces femmes devaient pallier, grace a
elles, I'absence de sentiments amoureux au sein d’'un couple
résultant d’'un mariage de raison. Néanmoins,
I’enrichissement de ces courtisanes avait tét fait de leur créer
une réputation de parasite enjoleur vivant au détriment de
leurs amants.



LA PROSTITUEE, OBJET DE MEPRIS

Il semblerait que depuis une date indéterminée, les édiles
de Rome tenaient un registre dans lequel était consigné le
nom de toutes les prostituées frappées d’infamie a jamais.
Toute femme qui vivait du commerce de son corps était
obligée de se déclarer au bureau de I'édile. Selon Tacite,
cette mesure visait a empécher les femmes de naissance
libre de vivre de la prostitution, car I’horreur provoquée par la

perte publique de leur dignité devait les en dissuader™™. Le
probleme de la déclaration de la prostitution devint méme
une histoire de mceurs a grande échelle quand les filles et
les fils des classes dirigeantes renoncaient sans scrupule a
leur dignité pour avoir une vie sexuelle libre ou faire un métier
artistique alors réputé infamant. Selon Tacite, on interdit la
profession de courtisane aux filles ayant pour aieul, pére ou

mari un chevalier romain®’. Lempereur Tibére exila ceux qui

avaient accepté de perdre leur dignité par choix d'un tel

mode de vie™. De surcroit, Suétone ajoute que Tibére

encouragea les Romains a revenir au vieil usage qui

autorisait les proches d’une matrone prostituée a la punir’.

Cette vague d’intolérance avait pour but de marquer
profondément la différence de statut social entre les femmes
respectables et les prostituees.

L'ame de la prostituée était souillée par la tache indélébile
de linfamie. Par définition, elle ne pouvait pas étre une
personne vertueuse. Selon Ovide, celle qui se prostituait a
cause d’'un maitre tyrannique qui lui imposait ce triste métier



était excusable. En revanche, celle qui choisissait librement
de vendre ses nuits dans l'unique dessein de s’enrichir était
condamnable et son avidité finirait bien un jour par faire
rejaillir sa laideur sur son joli visage™. Selon I'élégiaque, la
prostituée indigente était une malheureuse victime des
circonstances alors que la courtisane prenait plaisir a ruiner
ses innocents clients.

Cette vision quelque peu caricaturale de la courtisanerie
est en réalité bien plus ancienne que les poémes d’Ovide.
Dans le théatre comique latin, notamment chez Plaute et
Térence, les courtisanes étaient dépeintes comme des
profiteuses expérimentées ne manquant jamais d’inventivité

pour soutirer de I'argent et mille cadeaux a leurs amants sur

les conseils de leur duégne®™. On y voit aussi des péres

soucieux pour leurs fils amoureux de courtisanes qui les
envoyaient se changer les idées a la campagne avant de les
marier. Fréquenter les prostituées n’'était aucunement
honteux pour un jeune homme, mais y aller trop souvent était
vivement réprouveé. Les moeurs romaines toléraient bien des
plaisirs pourvu que leur recherche ne flt jamais excessive,
et, comme le disait si bien Horace « Je ne rougis pas de

m’étre amusé, mais je rougirais de ne pas couper court au

jeu™. » Ce dernier est le premier a jeter la pierre & Marseus,

un jeune homme fier de ne fréquenter que des mimes et des
courtisanes, s’enorgueillissant ainsi de ne jamais toucher a la

femme d’autrui. Mais son gout des filles publiques étant trop

prononcé, il perdit son patrimoine et sa réputation®.

L'intraitable Martial fustige également les hommes qui se
ruinaient pour plaire a leur maitresse. Macer dilapida tant et
si bien son patrimoine chez les courtisanes qu'il fut déchu de
I'ordre équestre auquel il appartenait™. Si la courtisane ne
communiquait pas son infamie a son client comme une
maladie contagieuse, celui-ci pouvait perdre son honneur par
un comportement indigne d'un citoyen. La déchéance sociale



de Macer devint la punition publique d’'un vice, d'une
dépendance auxquels I'ancien chevalier avait succombé.
Que pensait-on de Lupus qui, pour passer quelques
heures avec sa maitresse, la couvrait de cadeaux hors de
prix 7 Comme Macer, Lupus renia ses devoirs de citoyen au
profit d'une femme vénale. Il en oubliait de soutenir ses amis
dans le besoin, faisait fi de ses obligations de patron envers
son client et vendait les domaines hérités de son pere pour
sa perfide amie. L'épigramme se termine sur ces mots : « Va

donc, Cybéle, émascule les misérables invertis : voici une

verge qui était autrement digne de ton couteau®™ . » L'homme

romain exaltait sa virilité au travers des rapports sexuels et
des conquétes amoureuses, mais il devait continuer a
honorer ses obligations civiques et familiales. Lupus
s’installait dans la dénégation de ses devoirs au profit de sa
libido, corrompant ainsi sa virilité en limitant son existence a
la satisfaction de ses besoins sexuels hors de prix.

Si les auteurs latins étaient toujours affligés de voir un
homme transférer son bien dans les maisons des courtisanes
pour quelques heures d’amour, ils ne décoléraient pas face a
une courtisane qui les escroquait en prenant les cadeaux et
en ne cédant jamais ses caresses, a l'instar de la Phyllis de

Martial2*®. Catulle subit les mémes déconvenues avec

Aufélina, vilipendée dans tout un poéme™.

En plus de les dépouiller, les prostituées pouvaient faire
courir des risques sanitaires a leurs clients. || semblerait
cependant que la médecine antique ne connaissait pas les
maladies sexuellement transmissibles. Toutefois, de maniére
plus ou moins intuitive ou empirique, les Romains avaient
associé une activité sexuelle importante avec un certain
nombre de maladies. Les prostituées bas de gamme

n’étaient pas réputées pour leur bonne santé. Ainsi, Flavius,

un ami de Catulle, s’est entiché d’une « catin fiévreuse™® »,

une fille qu’il a honte de montrer a ses amis. A Pompéi, le



client d’'une prostituée tres sollicitée se plaint d’avoir trouve
de la fange ou de la boue (lutum) dans la jeune fille en

question®®. Ce graffiti vengeur signifierait-il que la belle avait
fort mauvais caractére ou que ses parties intimes portaient
les marques d’'une maladie indéfinie ? En l'absence de
contexte, il est assez délicat d’interpréter cette inscription.
Par ailleurs, il existe tres peu d’informations sur
d’éventuelles maladies dont la contagion passerait par des
rapports sexuels. Aussi en est-on souvent réduit a sur-
interpréter des symptémes trouvés ca et la dans la littérature
latine. Cependant, il a été établi que rien ne permettait
d’affirmer de maniere indiscutable I'existence de la syphilis et

de la blennorragie dans I'’Antiquité®™®. Celle de la gonococcie

semble attestée par Celse, Arétée et Galien®®. Cette

pathologie, qui pouvait étre transmise par contact sexuel, se
caractérisait par des écoulements purulents des parties
génitales. Sans qu’il soit possible d’identifier une maladie
sexuellement transmissible, les Priapées comportent un
poéme dans lequel un homme remerciait le dieu
ithyphallique pour avoir guéri son pénis mal en point®™=.

Si 'on en croit Martial, les adeptes du cunnilingus
payaient parfois chérement leur plaisir coupable. Nanneius,
souillé par cette pratique, fut bien obligé de mettre fin a son

vice, car, a force d’embrasser des vulves, une étrange

maladie infecta sa bouche®. Difficle de dire ce qui a

engourdi la langue de Nanneius ; outre le courroux de la
Pudeur outragée, il pourrait s’agir d'une maladie causée par
un virus, un champignon ou une bactérie. En effet, la

gonorrhée, maladie infectieuse d’origine bactérienne et

sexuellement transmissible, est attestée dans I'Antiquité®.

De méme, la langue de Zoilus fut frappée de paralysie alors

quelle remplacait son pénis & l'ouvrage®. Maladie ou

légende urbaine visant a deétourner de cette pratique
infamante ? Qui peut le dire ?



Objets de désir et de mépris tout a la fois, les prostituées
avaient un véritable réle social. Sur le plan économique, la
prostitution était taxée au profit des caisses de I'Etat. Sur le
plan social, les prostituées détournaient les hommes des
amours adultéres, du moins en théorie. Fréquenter les filles
publiques n’avait rien de honteux a condition de ne pas y
laisser son patrimoine. La preuve de la reconnaissance de la
prostitution réside principalement dans le fait que trouver une
prostituée était une chose aisée. De la rue aux maisons
privées les plus riches, en passant par le lupanar ou les
thermes, chaque homme pouvait se procurer une fille en
fonction de son gout et de ses moyens. Mais, quels que
fussent leurs tarifs, les prostituées vivaient trés
majoritairement dans des conditions misérables. Elles
n'étaient que des objets de plaisir passager pour leurs
clients, comme I'explique un usager du lupanar de Pompéi a
travers un graffiti : « Je suis venu ici, jai baisé, puis je suis

rentré a la maison » (Hic ego cum ueni, futui, deinde redei

domi)®®.



CHAPITRE IX

ENTRE LA MATRONE ET LA PROSTITUEE : LA FEMME ADULTERE ET LA
CONCUBINE



LA FEMME ADULTERE

Le discours de Caton rapporté par Aulu-Gelle ne laisse
aucun doute sur la différence de traitement entre hommes et
femmes : « Si tu surprenais ta femme en adultére, tu pourrais
impunément la tuer sans jugement. Si tu commettais un

adultere, elle n'oserait pas te toucher du bout du doigt. Ainsi

le veut la |02, »

Les rivaux légaux de I’épouse

Pétrone écrit dans une épigramme : « On doit aimer son

épouse comme un revenu légitime ; et je ne voudrais pas

&tre condamné a n’aimer que mon revenu®®. » Contrairement

au mari trompé, la matrone ne pouvait guére opposer plus

qu’une crise de jalousie & son mari notoirement infidéle®=.

Jupiter lui-méme collectionnait les amantes que la vindicative

Junon cherchait toujours a punir a défaut de pouvoir s’en

prendre & son mari. Bien que Cicéron®® ou Sénéque®™' aient

pu compatir a la douleur de I'épouse trompée, celle-ci ne
pouvait pas protester tant que ses rivaux étaient |égaux.
Parmi les amants légaux du citoyen romain se trouvaient
les prostituées, les esclaves, les affranchies, les hommes de
condition inférieure ou encore les pueri delicati, de jeunes
garcons esclaves qui servaient aux plaisirs sensuels de leur
maitre. Il était normal pour un homme de fréquenter
occasionnellement des prostituées. Un maitre pouvait
également demander a l'une de ses esclaves ou de ses



affranchies des services sexuels en dépit du fait que

Musonius Rufus et d’autres philosophes condamnent cette

pratique®™. Seules les femmes beaucoup plus riches que

leur époux avaient la possibilité de brider leur libido, si 'on en
croit Martial. Mais alors quelle source d’opprobre pour I'époux

qui se voyait limiter dans sa virilité par sa propre femme®* |
Cette épigramme est une critique de l'uxor dotata, la femme
bien dotée, et du mari intéresse. La premiere, grace a sa
richesse personnelle, pouvait exercer une véritable pression
sur le second en le menacant de lui couper les vivres.

Le mari volage pouvait également préférer des hommes a
son épouse. Dans ses Dialogues sur I'amour, Plutarque
explique a travers I'un des protagonistes du banquet une
vieille conception grecque de I'amour selon laquelle ce noble
sentiment ne pouvait réellement exister qu’entre deux

hommes®*. Néanmoins, cette vision de I'Eros grec avait subi
quelques transformations en arrivant a Rome. L'homme qui
se soumettait au plaisir sexuel d'un autre était dévirilisé,
ravalé au rang de femme. L'amant pénétré ne pouvait donc
pas étre citoyen. On tolérait qu’un citoyen puisse avoir
occasionnellement quelques amants masculins piochés dans
ses esclaves, chez les prostitués ou éventuellement ses
clients.

Parmi les plaisirs homophiles se trouvait I'attrait pour les
pueri delicati, les enfants ou les jeunes adolescents souvent

esclaves, prostitués ou affranchis, dévolus au plaisir de leur

maitre (et parfois de leur maitresse®®). Ces jeunes éphébes

étaient choisis pour leur beauté et leur délicatesse, qu’ils
cultivaient autant que les femmes. Ces délicats enfants
avaient de longs cheveux, a I'instar des filles, qu’ils coupaient
au moment ou leur maitre cessait de les traiter en objet
sexuel. Ces petits esclaves du sexe, en tant qu’objets de

luxe, valaient fort cher, mais on pouvait aussi trouver des

hommes prostitués pour deux as>®. Par ailleurs, les petits



garcons de naissance libre étaient protégés de Ia
concupiscence des hommes par le port ostensible de la
bulla, bijou prophylactique en forme de bulle, et de la toge
prétexte. Les relations entre un homme et un enfant libre
étaient juridiguement répréhensibles car il s’agissait de
stupre.

L’adultere et la Iégislation

La société romaine était patrilinéaire : le patrimoine se
transmettait par les hommes de pére en fils. Il était donc
essentiel pour un pére de savoir si I'enfant que lui avait
donné sa femme était bien le sien. La répression de
I'adultére agissait comme un agent protecteur de Ia
patrilinéarité. Aux origines et jusque sous la République,
I'adultére était jugé au sein de la famille et la coupable

pouvait &tre condamnée a mort>’.
Les lois augustéennes contre I'adultére s’inscrivaient dans
un ensemble législatif plus large qui prbnait le retour aux

valeurs d’antan dont Auguste Ilui-méme était le

restaurateur®. Il convient d’abord de tenter de définir ce

gu’était I'adultere a I'époque d’Auguste. Géraldine Puccini-
Delbey prend pour référence un extrait de Quintilien disant
que « l'adultére consiste a avoir des relations sexuelles chez
soi avec la femme d’'un autre ». Elle poursuit en expliquant

que « l'adulterium ne concerne que la femme de condition

libre et mariée™ ». Hans Ankum propose une définition

similaire selon laquelle I'adultére a lieu entre une femme
mariée libre et honorable et un homme, libre ou non, marié
ou non. L’ensemble de ces définitions corroborent celle de

Papinien, juriste du I° siécle de notre ere, dans le Digeste :
« La loi Julia n’est applicable qu’aux personnes libres qui ont

souffert l'adultéere ou la débauche. Quant aux femmes

esclaves, on aura facilement I'action de la loi Aquilia®®. » Les

rapports sexuels illicites avec une vierge ou avec une veuve



libre et honorable étaient considérés comme un cas de

stupre®™. Uamant de la femme adultére n’était pas lui-méme

adultére mais en était complice™. Les lois augustéennes

firent sortir le stupre et I'adultére du cadre de la justice
domestique en les changeant en crimes publics. Les femmes
n’'étaient dés lors plus les dépositaires de I'lhonneur familial
mais de I'honneur de la société entiere et devaient étre
jugées par un tribunal®.

La loi prévoyait plusieurs types de répression. Toutefois,
une simple allégation ne suffisait pas a accuser une épouse
présumée infidéle. Avant toute sanction, les criminels
devaient étre pris en flagrant délit, ce que corrobore la
littérature. Ovide relate I'aventure d’un esclave qui avait voulu
ouvrir les yeux de son maitre sur les infidélités de sa femme.
Il n’y avait pas de flagrant délit et le maitre punit I'esclave

trop zélé et non sa femme®. Evidemment, en littérature, le
flagrant délit et I'adultére sont des ressorts de la comédie ou
I'on rit aux dépens du mari incapable de se faire respecter.
Mais la littérature se fonde sur la réalité et Ovide utilise la
|égislation de son époque pour ancrer ses fictions dans la vie
réelle.

Si une femme était découverte dans les bras d'un autre
homme, le mari trompé n’avait plus le droit de I'assassiner
depuis l'entrée en vigueur de la loi augustéenne. En
revanche, il était toujours autorisé a manifester sa colere sur
un amant de condition inférieure a la sienne de maniére plus
ou moins violente et si le crime avait eu lieu sous son toit.
Cela pouvait aller des coups au meurtre en passant par la
mutilation. Ces brutalités, dont l'intensité dépendait du bon
vouloir du mari trompé, étaient toléerées par la société
romaine, qui n’y voyait la que justice. La littérature propose
quelques exemples de chatiments tels qu’'un nez ou un pénis

coupés, ce qui amuse Martial car ces deux sanctions

n’empéchent pas I'éaculation®®. Un certain Villius se fait



rouer de coups dans une satire d’Horace, sans parler de tous

ceux qui ont di s’enfuir & moitié nus par une fenétre™.

Encore une fois, la menace de ces chatiments accentue le
comique des scenes d’adultére. Dans la réalité, ces menaces
ne pouvaient pas s’appliquer selon le bon vouloir des époux
trompés envers les citoyens complices d’adultére. Depuis
'époque augustéenne, ces derniers s’exposaient a des
sanctions prévues par la loi telles que I'exil. Les esclaves
complices d’adultere étaient passibles de peines plus dures
que celles réservées aux citoyens pouvant aller jusqu’a la
condamnation a mort.

A partir de la loi promulguée par Auguste, le ius occidendi
(le droit de tuer) devint la prérogative du pére de la femme
infidele quand celle-ci était restée sous l'autorité paternelle
aprés son mariage. |l pouvait laver le crime d’honneur de sa
fille dans le sang si celle-ci était surprise en flagrant délit
chez son mari ou chez son pere. Néanmoins, celui-ci ne
pouvait exercer son droit que s'il tuait conjointement sa fille et

son amant®™’. Le double meurtre proposé au pére par la loi
était en réalité une invitation a la clémence, car il devait étre
plus dur pour un pére de tuer sa fille que pour un mari de
tuer sa femme, surtout dans un mariage arrangé ou
'absence d’amour pouvait étre a l'origine d’'une aventure
extraconjugale.

La loi prévoyait d’autres types de sanctions pour la femme
qui n’était pas tuée aprés son flagrant délit d’adultére. Elle
devait étre répudiée ou divorcer de son eépoux et un magistrat
devait étre instruit du crime dans un délai de soixante

jours®. Ces peines étaient assorties de la perte partielle ou
compléte de la dot, ce qui équivalait a une sanction
pécuniaire. Si le mari refusait d’appliquer I'une de ces peines
dans le délai imparti, il pouvait étre accusé de complicité

d’adultére et voyait sa réputation se flétrir du qualificatif de

souteneur, comme s'il prostituait sa femme®®.



Si ni le péere ni I'’époux de la matrone notoirement adultére
n'avaient appliqué l'une ou l'autre des sanctions prévues par

la loi, une tierce personne pouvait dénoncer ces crimes a la

justice dans un délai de quatre mois®?. Au-dela, le crime

devait étre considéeré comme prescrit.
La femme reconnue adultére par la loi, répudiée ou

divorcée, se voyait en outre contrainte de porter la toge

infamante des adultéres et des prostituées®™'. Ayant perdu le

statut de femme honnéte, elle ne pouvait plus accéder au

mariage en justes noces, car 'hnomme qui I’épouserait

mettrait & mal sa propre réputation®:. A ces peines déja

lourdes pouvait s’ajouter pour I'adultere et son complice une
peine de relégation ou d’exil avec la perte totale ou partielle
de leurs biens. Les exemples en sont assez nombreux dans
les plus hautes couches sociales. Ainsi, sous le principat de
Tibére, qui semble avoir voulu suivre la politique de

redressement des meceurs de son prédécesseur™, Vistilia,
fille d’'une famille prétorienne, pensait s’étre affranchie d’'une
accusation de stupre ou d’adultére en s’inscrivant chez I'édile
comme prostituée. Malgre cela, et apres de lourds reproches

faits & son mari, elle fut exilée a Sériphos™*. Toujours sous
Tibere, Lépida, descendante de Sylla et de Pompée, fut

séverement chatiée pour adultere et pour d’autres crimes tout

aussi graves®™. Tibére délivra également un homme du

serment qu’il avait fait de ne pas répudier sa femme parce

que celle-ci était adultére®™. La Domus Augusta elle-méme

ne fut pas épargnée. Les deux Julie, la fille et la petite-fille
d’Auguste, furent reléguées par leur propre parent et leurs

amants mis a mort®’. Claude, suivant la politique d’Auguste

et de Tibére, condamna a son tour des adultéres chez des

particuliers et dans son propre foyer™®.

La condamnation pour adultéere fut aussi un motif invoqué
par Caligula et Messaline pour éliminer leurs ennemis. Ainsi,
ils envoyerent dans des iles pour crime d’adultere Sénéque,



Agrippine la Jeune et Livilla (cette derniére fut reléguée deux

fois pour ce motif)*>*. Tibére s’était aussi servi de ce motif
pour faire périr Claudia Pulchra, cousine et soutien

d’Agrippine I’Ancienne®™”. Le méme crime fut un prétexte pour

Néron pour exiler I'innocente Octavie™. Accuser la jeune

femme de se livrer a I'adultere avec un esclave avait pour but
de l'avilir et de la rendre criminelle dans I'opinion publique.
Domitien jouait lui aussi avec ces lois. Il répudia Domitia pour
adultere et sanctionna un chevalier qui aurait eépousé pour la
seconde fois son ancienne femme adultére. Pourtant,

quelque temps plus tard, Domitien réintégra Domitia dans sa

maison%.

Ces mesures punitives et dissuasives ne suffirent pas a
mettre fin a tous les adultéres de Rome. Certaines personnes
enchainaient les mariages et les divorces pour changer
d’amant sans étre adultére. Horace raille les hommes qui ne
couraient qu’aprés les matrones et Juvénal persifle sur le

compte de Crispinus « si cocufieur que les veuves le font

fuir® y,

Dans une proportion qu’il est impossible d’évaluer,
I'adultere existait a Rome. La prévention et la répression de
ce crime domestique et public nécessitaient un cadre
juridigue que fournit la législation augustéenne. Mais
lorsqu’une relation adultére était féconde, qu’advenait-il ?
Soranos d’Ephése s'oppose fermement & [I'avortement
d’agrément qui aurait parfois pour objectif de faire disparaitre

le fruit d’'un adultére®™. Juvénal, avec sa gouaille inimitable,

attire l'attention sur le risque de voir des femmes mariées

mettre au monde les enfants de leurs exotiques esclaves™.

Cependant, lorsque le débonnaire Claude s’apercut qu’il
élevait depuis quatre ans comme sa fille I'enfant de sa
premiére femme et de son affranchi Boter, il fit jeter la petite

file a la rue sans ménagement@. Ainsi, I'exposition des



enfants illégitimes était une solution Iégale et méme
considérée comme normale.

La seule prévention efficace contre I'adultére consistait a
donner des gardiens a son épouse ou a l'enfermer a la
maison. Satiristes et élégiaques proposent plusieurs

exemples de femmes auxquelles un mari jaloux imposait un

gardien™’. Dans la littérature, en plus de surveiller une

épouse, le gardien devenait un nouvel obstacle duquel
I'amant téméraire et I'épouse volage devaient triompher. La
fiction s’inspirant toujours de la réalité, il se peut que certains
maris particulierement jaloux aient imposé des gardiens a
leur épouse mais il est rigoureusement impossible de savoir
si ce phénomeéne était fréequent ou marginal.

Au-dela de la flétrissure de 'lhonneur familial, c’est bien la
crainte terrible de I'’enfant adultérin qui était combattue. La
femme adultére risquait d’introduire des éléments étrangers
dans son groupe familial en mélangeant les sangs de son
époux et de ses amants (commixtio sanguinis). C’est
précisément ce que Tacite reprocha a Livilla lorsqu’elle se

rendit adultére avec Séjan, amant dont la noblesse était bien

inférieure a la sienne®®,



LES AMANTS DES FEMMES DANS LA LITTERATURE
Les récits d’adultéres et d’amours illicites en tous genres
sont innombrables dans la littérature du *" siecle et du début

du I siécle. Les ceuvres des poétes étaient représentatives
des histoires de coeur des Romains ou, tout du moins, des
histoires de coeur qui les faisaient réver, fantasmer ou
s’offusquer. Il est indéniable qu’elles nous renseignent sur la
vie galante de cette époque et bien des citoyens devaient
reconnaitre leurs histoires de coeur dans ces tablettes, méme
si elles y étaient plus rocambolesques que dans la réalité.
S’il fut reproché a Ovide de pousser les Romaines a la
|égereté, les satiristes ont préféré montrer le grotesque de
ces relations dangereuses et immorales en les raillant et en
les condamnant dans une optique qui se voulait dissuasive.
Nous ne ferons pas ici un relevé exhaustif de tous les amants
des femmes de la littérature sous le Haut-Empire, mais nous
tacherons d’établir les catégories sociales dont émanaient
ceux qui, aux yeux des Romains, étaient les plus licencieux
ou les plus choquants.

L’artiste de scéne

Les acteurs et les mimes, comme toutes les personnes
qui exercaient les métiers de la scene, étaient frappés
d’infamie. Juridiguement, ils n’avaient aucune dignité,
aucune forme d’honneur. lls étaient de condition inférieure
aux citoyens, pour lesquels ils pouvaient étre des objets de
mepris. || semblerait pourtant que la scéne ait également été



un geéneérateur de celebrité pour les artistes les plus

talentueux. Au v siecle, selon Procope de Césarée, la mime
et courtisane Théodora, bien que souillée de tous les
opprobres, réussit a troquer les oripeaux de son infamie pour
des vétements de pourpre en épousant Justinien, qui avait

obtenu de son oncle l'abrogation de la loi augustéenne

interdisant & un sénateur d’épouser une courtisane™.

Loin de Constantinople et de la future ascension de
Théodora, Auguste, dans sa politique familiale, avait bel et
bien voulu interdire ce type de mariage. En effet, les mimes
pratiquaient souvent la prostitution quand leur art ne suffisait
pas a les nourrir ou a leur assurer une protection. I
semblerait que les hommes de scene se soient offerts a des
femmes plus ou moins riches, qui, agissant en midinettes, se
pamaient devant les acteurs. Cette attitude fanatique
choquait Juvénal au plus haut point : « Quand Bathylle le
danseur se met a mimer en souplesse la possession de
Léda, Tuccia lache sa vessie, Apula pousse un rale
interminable comme si on la pénétrait d’'un coup, Thymélée
ne perd pas une miette de la lecon, elle se redéniaise,
Thymeélée ! D'autres, a chaque morte saison, entre les jeux
plébéiens et les fétes de Cybele, quand on plie les rideaux
pour les ranger, lorsque les théatres se vident et font relache,
qgqu’on n’entend plus faire d’effets de voix qu’au tribunal, s’en
vont tripoter mélancoliquement le masque d’Accius, son
thyrse et sa culotte. Urbicus fait rire en fin de spectacle dans
une saynete ou il mime une Autonoé clownesque, c'est lui
I'élu d’Aelia qui n'a pas le sou, d’aucunes paient pour
déverrouiller la fibule d’'un comédien, on en voit qui ne
veulent pas laisser chanter Chrysogonus, Hispalla fait sa joie
d’'un tragédien : tu ne voudrais tout de méme pas qu’elles
tombent amoureuses de Quintilien ! Tu te maries pour que ta
femme fasse un enfant & Echion le cithariste ? A Glaphyrus ?

A Ambrosius le fltiste®® ? »



S’il est impossible de quantifier le phénomene, il est
indéniable que des femmes mariées en justes noces eurent
des relations adulteres avec des acteurs. |l était de notoriété
publique que Domitia avait été répudiée par Domitien a cause

de sa liaison avec I'histrion Paris. Ce dernier fut d’ailleurs mis

a mort par I'empereur’™. Dans le passage de Juvénal

consacré aux amants des tréteaux, on reléve cing noms de
femmes : Tuccia, Apula, Thymélée, Aelia et Hispalla. Ces
noms, s’ils ne désignent vraisemblablement pas des femmes
ayant existé, n'ont certainement pas été choisis au hasard
par Juvénal. Le nom, dans la littérature latine, était toujours
un indicateur de classe sociale. Ces femmes étaient
probablement des plébéiennes, voire des affranchies. Les
noms proposés par Juvénal ne devaient pas faire écho a
ceux de femmes de laristocratie, pour éviter d’éventuels
problémes avec une partie de son lectorat.

Dans les plus hautes spheres de l'aristocratie, on prétait a
Messaline une relation adultére avec le danseur Mnester.
Celui-ci avait déja connu un tres vif succés aupres de
Caligula, qui I'adulait et avec qui il aurait eu des relations

homosexuelles™. Mnester survécut a la mort de Caligula et
devint 'amant de Messaline. Toutefois, cette relation adultére
avec un personnage infame est présentée comme plus
dommageable a Mnester lui-méme qu’a Messaline, tant chez
Dion Cassius que chez Tacite. Mnester aurait refusé les
avances de l'impératrice et celle-ci l'aurait contraint en

demandant a Claude de l'obliger a assouvir le moindre de

ses désirs®®. Ce procédé malhonnéte jette encore une fois

I'anathéme sur Messaline, qui parvint a avoir un amant avec
I'accord de son mari. Cette relation fut fatale au danseur, qui
fut condamné a mort pour avoir été I'un des complices du
remariage de Messaline. Tacite attire I'attention sur le fait qu'il
ne fut son amant que par la contrainte, parce que son statut
social ne lui permettait aucune résistance, et ce fut ce méme



statut social qui le conduisit a la mort, car on n’épargnait pas
un histrion aprés avoir condamné plusieurs hommes de
bonne naissance.

Les amours avec les histrions s’inscrivaient toujours dans
le cadre d’une relation vénale, bien que tous les échanges
entre les femmes et les artistes ne soient pas exclusivement
sexuels. Méme s'il n'était pas question d’adultere, lorsqu’une
femme payait pour 6ter les fibules du costume d’un artiste, la
dimension érotique d’un tel geste n’était pas inexistante. Si
I'exemple de la fibule donné par Juvénal est un fait véridique,
nous serions en présence d’'une forme de prostitution non
adultere a l'usage des femmes. Ces relations ambigués avec
les artistes ont potentiellement pu se multiplier a la faveur
d’'une loi de Domitien qui interdisait la scéne aux acteurs et

les réduisait a pratiquer leur art dans les maisons des

particuliers®®. La fascination des femmes, et en particulier

des matrones, pour les acteurs dérangeait les hommes. Si
'une d’elles s’autorisait une liaison avec un artiste de scéne,
elle se souillait doublement en recueillant en elle la semence
de son amant qui lui-méme était déja souillé par son
caractére infame.

Le gladiateur

Le gladiateur, ’'hnomme héroique de I'aréne, apparait dans
les sources comme 'un des amants favoris des femmes de
bonne condition alors méme que les femmes esclaves les

méprisaient”™™. La condition sociale du gladiateur, son
infamie, la possibilité de mourir a chaque combat pour le bon
plaisir du public faisaient de cet étre inférieur un amant
redouté des hommes mariés. Cependant, les amateurs de
gladiateurs et de leurs combats sanglants se comptaient
dans toutes les familles romaines, chez les hommes comme
chez les femmes. Si I'engouement pour les spectacles de
gladiature était geénéral au Haut-Empire, Auguste, qui



souhaitait mettre bon ordre jusque dans les amphithéatres,

n‘autorisa les femmes qu’a occuper les gradins les plus

hauts sans qu'il leur fat permis de se méler aux hommes®®.

En dépit de cette mesure, les rencontres avec les
gladiateurs restaient toujours possibles et Juvénal dresse un
portrait au vitriol d’Eppia, femme de sénateur, qui s’enfuit

avec un gladiateur, le beau Serge a I'ceil purulent, en

abandonnant sa famille et sa dignité®™. Il ne faut pas croire

qu’Eppia fit beaucoup d’émules chez les femmes de l'ordre
sénatorial. Juvénal s’attarde sur cette anecdote car elle est
scandaleuse, or le scandale nait d'une situation aussi
choquante qu’inhabituelle et revét wune dimension
moralisatrice.

Les gladiateurs de Pompéi ont également fait passer leur
pouvoir d’attraction sexuel a la postérité. Plusieurs graffitis,
dans la caserne et dans une caupona, évoquent les succes

amoureux de Crescens le rétiaire et de Celadus le Thrace.

Toutefois, aucun nom de femme n’est mentionné®Z,

Les fouilles de |la caserne des gladiateurs a Pompéi ont
révélé deux corps enchevétrés, ceux d’'un homme et d’une
femme morts enlacés sous la lave du Veésuve. Il est tres
tentant de voir la deux amants, un gladiateur et une riche

matrone énamourée®™. La légende de la matrone rejoignant
son amant gladiateur s’appuie sur le fait que la femme était
parée de nombreux bijoux de valeur. Toutefois, les deux
supposés amants n’étaient pas seuls, car la salle ou les
archéologues les ont découverts contenait trente-deux autres
squelettes. Le couple appartenait plus sirement a un groupe
de Pompéiens qui aurait tenté de fuir puis aurait trouvé
refuge dans une des salles du quadriportique des théatres.
Comme l'artiste de scéne, le gladiateur était un amant
potentiel qui effrayait le citoyen romain. Il était un étre
humain inférieur, souillé d’'infamie par son statut et par la
mort avec laquelle il était souvent en contact. Toutes ces



flétrissures ne pouvaient que contaminer une matrone qui se
laisserait aller a commettre un adultére avec un tel individu,
risquant ainsi de donner une descendance porteuse de ces
souillures a son époux.

L’eunuque

Le verbe euirare signifie 6ter la virilité, faire eunuque. Les
eunuques étaient désignés par le mot euiratus qui, lui,
signifie efféminé. lls n'étaient pergcus ni comme des hommes,
gu’ils n’étaient plus, ni comme des femmes, qu’ils n’étaient
pas non plus®™. L'absence physique de leur virilité les
rapprochait socialement du genre féminin, comme le laisse
entendre une épigramme de Martial ou Numa se serait

moqué d’un eunuque en toge en le confondant avec une

matrone inculpée d’adultére®'. Juvénal, lui aussi, s'offusque

d’apprendre qu’un eunuque ait pu épouser une femme.

L'absence de parties génitales interdisait aux eunuques
'accés a une citoyenneté compléete méme apres
I'affranchissement puisqu’ils ne pourraient jamais étre de
vrais hommes. A moins d’étre des galles au service de la
déesse Cybéle, ils étaient généralement des esclaves rares

et de grande valeur, car le taux de mortalité di aux suites de

I’émasculation devait étre élevé®®.

Mais quels étaient les avantages de tels esclaves ni
homme ni femme ? Dans 'lEmpire ottoman, les eunuques, en
raison de leur castration qui les rendait inutiles aux choses
de l'amour, surveillaient les harems des personnages
puissants, comme dans le cas du sérail de Soliman le
Magnifique. Les sources littéraires du début de I'Empire,
contre toute attente, font de l'eunuque un esclave aux
fonctions essentiellement sexuelles alors que celui-ci était

jugé sexuellement inoffensif deux siecles plus tét dans une

piece de Térence™. Il s’agit manifestement d’un fantasme

populaire sans fondements avérés. Les castrats avaient une



reputation d’amants infatigables par leur absence
d’éjaculation. Leur caractere physiquement efféminé faisait
d’eux des partenaires préférentiellement passifs dans les
relations homosexuelles. Martial trouve qu’il est normal pour
le galle Baeticus d’avoir des relations avec des hommes et lui

reproche de rester malgré tout un homme par la bouche en

satisfaisant les femmes avec sa langue®™. Une autre

épigramme fait mention d'une femme ayant offert un
eunuque a son mari. L'épigramme finit pourtant par ces

mots : « Il n'est rien au monde de plus fin et de plus

malicieux qu’elle®®. » Faut-il comprendre que I'aimable

épouse tirait, comme son époux, des bénéfices sexuels de
cet eunuque ?

Selon toute vraisemblance, certains eunuques étaient
chatrés trées jeunes et, comme au sérail de Soliman,
pouvaient servir de gardiens a des matrones. Toutefois,

comme l|'avait bien compris Baeticus, d’autres types de

plaisirs que le coit restaient possibles®. En revanche, de

riches dames choisissaient de faire émasculer de jeunes
garcons qu’elles avaient soigneusement sélectionnés juste
apres la puberté. Cette mutilation ne concernait alors que les

testicules et 'eunuque, pourvu d’'un pénis en état de marche,

devenait un jouet sexuel pour sa maitresse™. Le jeune

eunuque ainsi obtenu avait I'avantage de ne pas pouvoir
engrosser sa maitresse. Martial raille encore une certaine

Aeglé qui ne parvient pas a avoir d’enfants, mais elle n’aurait

que deux amants, un vieillard et un eunuque®®.

Les eunuques ont pu étre les amants privilégiés des
matrones intelligemment adultéres. Le fait quils ne
souillaient pas la matrice de leur maitresse par leur semence
évitait I'introduction d’éléments serviles dans le sang de leur
amante. Ainsi, ce qui choquait les Romains dans le cas des
eunuques était qu’ils n’étaient ni homme ni femme et que
pourtant ils étaient les amants de matrones sans les souiller,



ce qui confinait a I'aberration. lls ne pouvaient entrer dans
aucune définition de l'adultére a leurs yeux. Cependant, ils
en étaient complices. Néanmoins, il ne faut pas croire que
chaque matrone cachait un eunuque dans sa chambre. Sans

doute déja rares a Rome au début du * siécle de notre ére,
iIs le devinrent encore davantage lorsque Domitien interdit la

pratique de I'émasculation et limita le prix de ceux qui se

trouvaient encore en vente chez les marchands d’esclaves®®,

Une autre femme

Le mot tribade (tribas), qui désigne les femmes au
comportement homosexuel, provient d’'un mot grec que l'on
pourrait traduire par « frotteuse ». Aucune loi ne condamnait
’homosexualité féminine probablement parce que cette

forme de sexualité n’avait aucun risque d’étre fécond®'. Dans
la Gréce antique déja, les rapports sexuels entre deux
femmes n’avaient aucune valeur sociale dans les cercles
pédagogiques féminins de Lesbos. Lorsque les jeunes filles
quittaient les thiases, comme celui que dirigeait Sapho, elles

se mariaient normalement®=.

Cependant, I'épigramme de Martial inspirée par Bassa ne
laisse pas de doute sur la facon dont les Romains
percevaient les rapports sexuels entre femmes. Bassa, que
I'on comparait a Lucrece, se révéla une tribade, mais ce n’est
pas par ce vocable que Martial la désigne. Il utilise I'adjectif
fututor (baiseur) et non pas fututrix (baiseuse). Bassa
commettait une véritable transgression sociale et sexuelle
puisqu’elle se conduisait en homme avec les femmes. Martial

poursuit en décrivant le prodige dont Bassa était I'objet :

commettre un adultére sans homme®®. Elle qui vivait en

apparence selon les regles de la pudeur lui portait en realité

atteinte bien plus gravement que si elle avait été adultéere.
Martial n'est pas plus clement envers la tribade Philénis,

sujet de deux épigrammes. Cette derniére poussait le vice,



au-dela de ses rapports avec les femmes, jusqu’a se
comporter en homme avec de jeunes garcons, sans parler de

ses incursions dans les gymnases ordinairement réserves

aux entrainements physiques masculins®™. Philaenis

incarnait la « tribade des tribades™ » parce qu’elle avait

troqué tous les codes de la féminité contre ceux de la
masculinité. Elle symbolisait une confusion des genres
inadmissible puisqu’il ne pouvait pas y avoir de réel acte
sexuel sans pénis.

Chez Juvénal, I'homosexualité féminine n’est qu’une
composante d’'une volonté de transgression sociale et d'un
meépris de la religion plus général. Selon le satiriste, le vice
de I'hnomophilie était frequent chez les hommes mais pas
chez les femmes. Il exprime ce point de vue dans la satire |l
contre les invertis lorsqu’il fait dire a une Laronia excédée :
« Impossible de trouver dans notre sexe d’aussi répugnantes
pratiques : Mevia ne suce pas plus Cluvia que Flora,

Catulla®®. » Pourtant, dans la satire VI, Maura et Tullia se

chevauchent 'une l'autre devant 'autel de la Pudeur aprés

avoir uriné sous le nez de la déesse™. Le plaisir saphique

n’'était pas une fin pour Maura et Tullia mais un moyen de
malmener la Pudeur. Ces effusions n’étaient que I'expression
de leur mépris généralisé pour la société, qui s'illustrait par
un manquement total aux regles régissant le comportement
féminin. |l ne faut pas douter du fait que, si 'homosexualité
féminine avait été admise par les Romains, les deux rebelles
se seraient adonnées a d’autres agissements devant cette
Pudeur qu’elles voulaient bafouer d’'une maniére ou d’une
autre.

Ovide a évoqué a maintes reprises dans son ceuvre des
formes interdites de sexualité dont 'homosexualité féminine.
A chaque fois, cette expérience apparait comme le fruit d’'un
accident. La lecture de I'Héroide XV est particulierement
complexe. On considére souvent que, a travers Sapho, Ovide



parle de sa propre pratique poétique, ce qui n’est peut-étre
pas faux, mais on ne peut pas occulter pour autant le fait que
ce poeme refléte I'opinion d’Ovide vis-a-vis de I'homophilie.
Le poete a déja exprimé dans L'Art d’aimer le peu d’intérét

gu’il  ressentait personnellement pour les amours

masculines®™, il est donc naturel qu’il ne cautionne pas plus

les amours féminines, qui, elles, contrairement aux relations
entre hommes, n’étaient pas tolérées par la société. Lorsque
Ovide préte sa voix a Sapho, celle-ci évoque son gout des
femmes comme un voyage duquel elle est définitivement
revenue. Ovide parle méme d’amour criminel pour souligner

le caractére licencieux des amours féminines®. La poétesse
de Lesbos ne trouve plus aucun attrait aux jeunes filles apres

avoir golté aux baisers virils de Phaon, bien qu’il soit encore

un jeune homme'®™ et, méme quand celui-ci I'abandonne,

Sapho n’est plus capable de retourner dans les bras de ses
tendres amantes. Pour Ovide, Phaon a lavé Sapho du
déshonneur causé par ses amours féminines contre nature

qui ne se justifiaient que par I'absence du male et I'ignorance

de la sexualité entre un homme et une femme™. Sapho

considére son golt des femmes comme une erreur de

jeunesse dont elle a désormais honte. Sa maturité I'engage a

rejeter une sexualité transgressive'™.

Dans les Métamorphoses, Ovide évoque une histoire
d’amour entre femmes. Encore une fois, cet amour contre
nature est né d’'un accident, d'une duperie. Le poéte relate
I’histoire d’lphis nom qui convenait aux deux sexes, petite fille
née dans une modeste famille crétoise. Or le pére d’Iphis
avait prévenu son épouse que si elle mettait au monde une
fille, le bébé serait abandonné car il serait une charge
financiére trop lourde. La petite Iphis naquit et, sur les

conseils d’'une déesse, sa mére la fit passer pour un garcon

et I'éleva comme tel pour lui sauver la vie™™. Iphis, qui se

conduisait en garcon, tomba naturellement amoureuse d'une



autre jeune fille. lanthé, a lI'inverse d’Iphis, était I'incarnation
de la jeune fille parfaite selon les critéres élégiaques, elle
était aussi belle que blonde. lanthé aimait naivement et

sincérement Iphis qu’elle croyait étre un homme : « Vierge,

elle brile pour une vierge™. » Il s’agit pour Ovide d’'un

« amour monstrueux'®® ». Ce dernier insiste sur la dimension

honteuse de cet amour en le jugeant plus horrible encore

que I'amour de Pasiphaé pour un taureau™®. Néanmoins,

'issue du conte est heureuse. Iphis était victime du
mensonge de sa mere dont le dessein était de lui sauver la
vie. En outre, elle avait pleinement conscience de la
monstruosité de cet amour qu’elle jugeait elle-méme avec
séveérité. Ces deux paramétres qui l'innocentaient de son
amour coupable attirerent la clémence d’lsis, qui la
transforma en garcon afin que son amour puisse étre vécu
de maniére légitime et normale.

Méme si I'on peut donner d’autres significations plus
spirituelles a ces récits, Ovide a voulu montrer au travers des
histoires d’lphis et de Sapho que I'amour entre femmes ne
pouvait naitre que dans un contexte biaisé par I'absence des
hommes ou par la confusion entre le genre féminin et le
genre masculin. Dans les deux cas, la nature devait
reprendre ses droits, et I'égarement des amours féminines
prenait fin dans un retour raisonné ou magique a une
sexualité conventionnelle. Pour Géraldine Puccini-Delbey, le
dénouement de la fable « affirme la primauté du modéle

ancestral du couple conjugal formé par deux individus de

sexe opposé™ ».

L’homosexualité féminine était pour les Romains une
relation contre nature, car elle ignorait ’'homme et le modéle
de sexualité phallocentrique. Il s’agissait donc d’'une sexualité
considérée comme aberrante. Celle-ci ne souillait pas le
corps, contrairement a un rapport sexuel avec un homme de



statut social inférieur, mais elle était percue comme une
perversion qui menait a la confusion des genres.



LES CONCUBINES

Une concubine était une femme qui avait une relation
suivie et souvent monogame avec un homme qui ne voulait
pas ou ne pouvait pas I'épouser pour des raisons juridiques
ou sociales. Une relation sexuelle hors mariage excluait
systématiquement la concubine du groupe des matrones, a
moins que sa situation ne fGt régularisée quand la loi le
permettait.

L’esclave et le maitre

Comme il a souvent été dit, les femmes esclaves devaient
parfois satisfaire les désirs sexuels de leur maitre. |l n’y avait
rien d’'inconvenant a cela, comme le souligne Horace dans
'une de ses satires en évoquant la facilité avec laquelle une

esclave pouvait soulager son maitre™®. Selon Dion Cassius,

Messaline jetait elle-méme des servantes dans les bras de

Claude afin de le distraire’™®®. Certaines de ces jeunes

femmes, devenues trés proches de I'empereur, auraient

participé a la dénonciation du remariage de Messaline™"™.

De véritables sentiments d’amour ou d’affection pouvaient
unir la concubine esclave et le maitre. Si leur relation sous le
méme toit était durable, celle-ci prenait alors le nom de
contubernium (liaison intime). Cette situation, assez courante
et banale, était dépourvue de tout effet légal. Sauf
interdiction juridique comme pour les sénateurs, un homme
de la plébe ou un affranchi pouvait parfaitement affranchir sa
concubine et I'épouser sans que cela ternisse sa réputation.



Dans une de ses odes, Horace encourage les amours
ancillaires pourvu que la servante en question soit loyale et

fidele™ . Si I'esclave profitait de l'affection de son maitre
pour lui soutirer argent et cadeaux, le rapport de domination
du maitre sur I'esclave se modifiait au profit de ce dernier, ce
qui perturbait l'ordre social établi. Néanmoins, les cas de
concubines esclaves devaient étre si communs que la
littérature en fournit assez peu d’exemples. A Pompéi,
quelques graffitis évoquent les sentiments amoureux
d’hommes vraisemblablement libres pour des filles d’origine
servile. Les murs de la cité vésuvienne témoignent depuis

deux mille ans de I'amour de Rigulus pour Idaia™? ou de

Marcus pour Spendusa™®.

L'historien ne doit jamais oublier que les destins
individuels lui échapperont toujours, a l'instar de celui de la
femme de Murégine. Dans le port de Pompéi, le cadavre
d’'une femme possédant, entre autres bijoux, un bracelet
serpentiforme a été découvert. Ce bracelet était gravé de
I'inscription DOMNVS ANCILLAE SVAE (le maitre, pour son
esclave). La question s’est naturellement posée de savoir si
I’homme qui avait offert le bijou était un maitre amoureux de
son esclave ou s'il s’agissait seulement d’'une esclave parée
d’un bijou pour se prostituer au bénéfice de son maitre. Le
probleme, longuement débattu, demeure sans réponse.

D'autres hommes encore, a [linstar du chevalier
Quirinalis™", avaient plusieurs esclaves pour concubines. ||
avait d’elles des enfants qui grossissaient sa familia, mot qu’il
faut comprendre dans son acception la plus large et qui
incluait les esclaves de la maison. Mais les esclaves étaient
plus souvent des distractions sexuelles que des concubines.
Ainsi, Ovide se vante des relations clandestines qu’il noue

avec les servantes de ses amantes'’®®. D’autres, comme
Martial, préferent une femme libre ou une affranchie a une

esclave, @ moins que cette derniére ne soit la plus jolie'™™.



D’autres, encore n'ont de golt que pour les amours

ancillaires™™. Il n’est pas impossible que certaines de ces

esclaves aient pu prendre plaisir a collectionner de nobles
amants, a l'instar de Chrysis, dans le Satiricon de Pétrone,

qui se vantait de n’avoir eu pour amants que des

chevaliers'®.

Si les services sexuels pouvaient faire partie intégrante
des devoirs de I'esclave, ils pouvaient devenir un moyen de
promotion sociale et d’affranchissement, notamment dans le
cas des concubinages, qui pouvaient devenir de véritables
mariages.

La maitresse et I’esclave

Les femmes de naissance libre n’avaient pas les mémes
libertés sexuelles que les hommes vis-a-vis des esclaves. Les
sources littéraires eévoquent plusieurs cas de relations d’ordre
sexuel entre une femme née libre et un esclave. Dans la
mesure ou un plébéien pouvait affranchir son esclave pour
I'’épouser, il n'est pas absolument improbable que les
plébéiennes aient eu le méme droit.

Les relations entre une femme libre et un esclave
appartenant a un autre maitre étaient en revanche tout a fait
prohibées, mais cela ne signifie pas qu’elles n’aient pas
existé. Ce genre de relation, probablement rare, était assez
choquant pour inspirer nombre d’auteurs'®®. Dans la majorité
des cas, la femme était mariée en justes noces et la relation
avec un esclave de sa propre maison devenait un adultére. Il
est possible d’imaginer que certains époux fermaient plus ou
moins les yeux sur ce type de relations dans la mesure ou
leur épouse ne tombait pas enceinte des oeuvres de leur
serviteur. Martial se moque de ces époux complaisants dans
une épigramme caustique™®. Chez lui comme chez Juvénal
ou Ovide, il est dit que, souvent, les maris chercherent a
empécher leurs épouses d’étre infidéles en leur imposant



des gardiens qui, bien sdr, étaient esclaves. Cette méthode
semble avoir été peu efficace et Juvénal n’hésite pas a

attribuer ce manque d’efficience au fait que la domina

couchait avec ses gardiens'®®. En revanche, si la maitresse

de maison en question était une affranchie non mariée ou
frappée d’infamie, aucune loi ne lui interdisait de se livrer a
un amant esclave, a linstar d'une maitresse de Martial
malheureuse d’avoir perdu I'un de ses esclaves aux attributs

virils dignes d’admiration’®?. En réalité, cette épigramme est

un pastiche du moineau de Lesbie™ et I'objet que lui

substitue Martial n’est pas le fruit du hasard puisque le mot
« moineau » désigne poétiguement un phallus.

Le probléme qui se posait a l'ingénue était le risque de
mettre au monde l'enfant d’'un esclave, de corrompre son
sang avec celui d’un étre inférieur et de donner a son époux
pour tout héritier un petit « négrillon » pour reprendre les

termes de Juvénal'®®. Les lois sur la répression de 'adultére
étaient alors mises en ceuvre. Mais, dans le cas ou lI'ingénue
était veuve, divorcée ou tout simplement non mariée et avait
une liaison avec un esclave extérieur a sa maison, que se
passait-il ? Tacite apporte une réponse claire dans les
Annales de 52 : « Pallas fait un rapport au Sénat sur le
chatiment des femmes qui auraient commerce avec des
esclaves ; et on décide que si c’est a I'insu du maitre qu’elles
s’avilissaient ainsi, elles seraient tenues en esclavage, si c’est

avec son agrément, elles seraient traitées en

affranchies’®™®. » Dans les deux cas de figure, I'ingénue était

déchue de son rang. Une clause du sénatus-consulte
claudien de 52 pouvait néanmoins permettre a la femme de
conserver sa liberté. Le maitre de l'esclave, quand il se
rendait compte du concubinage de ce dernier et qu’il voulait
y mettre fin, était tenu de faire une sommation a l'ingénue-
concubine. Si elle refusait par trois fois de mettre fin a sa
liaison, elle tombait en servitude. Il semblerait, selon le méme



sénatus-consulte, que l'ingénue-concubine pouvait conserver
sa liberté si elle passait un pacte (pactio) avec le maitre de

I'esclave selon lequel les enfants nés de ce concubinage

seraient les esclaves de celui-ci'®®. Ce dédommagement en

nature allait a I'encontre des lois sur le statut social des

enfants a naitre. En effet, la loi voulait que I'enfant né hors

mariage suive le statut social de sa mére'™. En revanche,

I'enfant né d’une union légitime entre deux citoyens héritait

du statut de son pére, comme le prévoyait la coutume™. La
relative permissivité du sénatus-consulte claudien engendrait
un désordre certain auquel Hadrien mit fin en abrogeant la
loi. Des lors, la régle du statut social de la mére non mariée
en justes noces redevint la régle absolue dans le cas d'un
concubinage entre une femme libre et un esclave. Mais, déja
avant Hadrien, Vespasien avait réprouveé cette permissivité en
durcissant le sénatus-consulte de Claude. Le premier des
Flaviens aurait fait décréter une loi par le Sénat selon

laquelle « toute femme qui aurait commerce avec un esclave

étranger [a sa maison] serait tenue pour servante™ ». Le fait

de perdre son statut d’ingénue pour celui d’affranchie
(liberta) ou d’esclave devait étre, du moins dans I'esprit des
juristes, une telle infamie qu’il devait suffire a empécher les
honnétes femmes de se lancer dans un concubinage aussi
infamant. Si ces lois ont été créées, elles devaient répondre a
une nécessité, mais il est difficle de croire que de
nombreuses matrones aient cédé aux amours ancillaires
durables au prix de leur dignite.

L’affranchie et le patron

La société romaine était une société d’ordres mais pas de
castes. Un esclave pouvait devenir libre et prendre alors le
statut d’affranchi. Bien que libre, il restait soumis a son
patron et inférieur aux citoyens de naissance libre, y compris
dans le domaine sexuel. |l semblerait que certains patrons



trop soucieux de leur domination sur leurs affranchis,

hommes ou femmes, exigeaient parfois d’eux des faveurs

sexuellesi®?,

'affranchissement pouvait étre obtenu par décision
1031

testamentaire du maitre——. Il était également possible de
procéder au rachat de sa liberté pour les esclaves possedant
un peécule suffisant. Il semblerait que ce mode

d’affranchissement ait été un phénoméne touchant
davantage les hommes que les femmes. A l'inverse, il n’était
pas rare que les femmes soient affranchies par leur maitre a
la suite d’'un concubinage en vue d'un mariage et de la
|égitimation de |la descendance a venir. Il arrivait souvent
gqu’'un maitre, lui-méme affranchi, affranchisse son esclave
pour I'épouser sans que ce soit le moins du monde
choquant. La littérature offre un exemple fameux de ce type
d’affranchissement au travers du couple formé par Trimalcion
et Fortunata. Linimitable personnage de Pétrone raconte
comment il a acheté son épouse chez un marchand

d’esclaves pour faire d’elle une femme libre'®*. Cette liberté
acquise grace a I'époux devait faire [l'objet d'une
reconnaissance sans bornes de la part de la femme, comme
I'exprime crment Trimalcion.

A partir de I'époque augustéenne, le mariage entre une
affranchie et un plébéien fut permis. Mais toutes les
affranchies n’étaient pas contraintes a se marier avec leur
patron. Cependant, si elles voulaient épouser un homme de
leur choix, elles devaient avoir I'accord préalable de celui-

ci'®. Si I'on en croit les sources littéraires, les affranchies
avaient une vie sentimentale passablement libre, surtout

aprés la mort de leur patron'®*. Horace confie avoir eu une

relation avec I'affranchie Myrtale sans que cela débouche sur

un mariage'®®. A moins d’étre mariées en justes noces ou de

bénéficier des largesses de leur patron, les affranchies
étaient souvent obligées de se prostituer pour vivre. Sans



étre réduites a offrir leur corps dans la crasse d’une cellule
de lupanar, elles échangeaient volontiers cadeaux et argent
contre des faveurs sexuelles. Horace expose comment un

certain Salluste s'offrait des amours extraconjugales

autorisées en courant les affranchies!®®.

Qu’elles aient été motivées par I'amour, la tendresse, le
lien du mariage ou le désir sexuel, les relations de toute
nature étaient permises entre un plébéien ou un affranchi et
une affranchie, qu’il fGt ou ne fat pas son patron. En
revanche, les lois augustéennes interdisaient le mariage
entre un homme de haut rang et une affranchie. Si une telle
relation devenait durable, elle ne pouvait que demeurer dans
le cadre du concubinage sous peine de meésalliance.

Les relations d’affection sincéres entre un patron et une
affranchie sont illustrées par deux exemples significatifs sous
les Julio-Claudiens et les Flaviens. Il semblerait que Néron et
I'affranchie Acté aient eu une véritable relation amoureuse

qui se mua en une tendresse durable'®’. Suétone lui donne
méme le nom de concubine pour préciser la nature exacte de
leur relation. Selon Tacite, la liaison d’Acté et de Néron était

bénéfiqgue a ce dernier car elle I'éloignait de sa meére,

Agrippine™®. Cette relation patron-affranchie teintée de

sentiments et de sexe n’était pas percue comme choquante,
car Acté n’avait pas d’ascendant politique sur Néron. La
jeune femme remplissait pleinement les devoirs d’une
concubine. Vespasien eut une relation assez similaire avec
Cénis, affranchie et femme de confiance d’Antonia la Jeune.

Elle était sa concubine et l'aurait aidé a s’enrichir par ses

conseils avisés™®2,

Il apparait que [l'affranchie, qu’elle ait été maitresse,
concubine ou épouse, était tolérée et méme acceptée par les
Romains a condition qu’elle n’envahisse pas la sphére
sénatoriale. Celle qui appauvrissait, pervertissait ou poussait



son amant a la mésalliance jetait 'opprobre sur elle-méme et
sur ’'homme qu’elle fréequentait.

La femme frappée d’infamie et le citoyen

Infamia signifie honte, déshonneur. L'infamis est celui qui
a mauvaise réputation, qui a attenté aux pratigues
ancestrales et qui déroge au mos maiorum, la coutume des
anciens. L'infamis ne sait pas contenir ses passions, ses
moeurs sont vicieuses, il est indigne du groupe humain au
sein duquel il vit. En d’autres termes, l'individu infamis
perdait sa dignité par un comportement honteux. Cette perte
devenait une flétrissure, une souillure qui faisait de cet

individu un étre socialement inférieur quel que fat son statut

de naissance™®.

Les métiers liés au spectacle et a la prostitution frappaient
ceux qui les pratiquaient d’infamie. lls étaient strictement
interdits a l'ordre sénatorial sous peine de déchoir de son
rang, comme le précisait le sénatus-consulte de Larinum.
Parmi la liste des activités prohibées pour I'élite sociale, on

trouve celles d’histrion, de gladiateur, de laniste, de

souteneur et méme d’arbitre™!. La souillure des étres

infames était contagieuse, et exercer un meétier honteux
souillait la pureté de I'élite qu’Auguste avait déja cherché a
protéger par ses lois sur le mariage.

Néanmoins, les Romains fréquentaient presque
quotidiennement ces étres inférieurs en se rendant au
spectacle ou en sollicitant une prostituée. Avoir des relations
sexuelles ponctuelles avec eux n’était pas génant a condition
de ne pas se ruiner en échange de leurs caresses. Marc
Antoine a été critigué pour les marques d’affection
démesurées qu’il donnait a la célébre mime et courtisane

Cythéris. Il lui aurait permis de se déplacer en litiere avec

autant de serviteurs qu’il en concédait a sa propre mére'®=.

Donner les mémes prérogatives a une femme noble et a une



mime était une situation des plus choquantes. Cela brouillait
la perception du statut social de Cythéris. En outre, elle
usurpait, grace a Antoine, les privileges des matrones
pourvues de dignité. La transgression de Cythéris était
imputée a Antoine et ternissait sa réeputation de citoyen.

Les relations avec les femmes frappées d’infamie ne
pouvaient jamais se solder par un mariage sous peine de
meésalliance et de contamination. Un homme marié avec une
prostituée serait accusé de proxénétisme et deviendrait le
souteneur de son épouse, ce qui était un métier infamant. Le

concubinage avec des prostituées ou d’anciennes prostituées

existait, comme en attestent la loi'®** et une controverse de

Séneque le Rhéteur. L'objet de la controverse était de savoir
si un homme pouvait recueillir un petit-fils né de l'union de
son fils et d’une prostituée. L'un des personnages de

I'histoire met I'accent sur les qualités de la prostituée, qui se

comporte en parfaite concubine™*. On retrouve alors le

topique de la courtisane vertueuse, comme Hispala Faecenia
dans l'affaire des Bacchanales. Si, dans le cas relaté par
Sénéque le Rhéteur, la vertu de la prostituée ne fut pas
rachetée, on posait tout de méme la question de savoir ce
qu’il allait advenir de l'enfant né d'un citoyen et d'une
prostituée.

Ainsi, les relations sexuelles et sentimentales entre un
citoyen et une femme infamis étaient monnaie courante dans
la Rome impériale. Elles n’avaient rien de dégradant pour le
citoyen, a moins qu’il ne traitdt sa compagne comme une
matrone ou qu’il ne lui cédat sa fortune.

Les unions entre esclaves

La sexualité des esclaves est assez mal connue. On en
trouve néanmoins quelques évocations dans la littérature,
I’épigraphie et les textes juridiques. Il apparait qu’'en Gréce
comme a Rome les familles d’esclaves étaient reconnues par



la coutume mais non par le droit et que des esclaves
établissaient des concubinages durables (contubernium) au
sein desquels naissaient des enfants qui suivaient le statut
juridique de la mére.

Les auteurs latins ayant traité de I’économie rurale entre le

" siécle av. J.-C. et le " siécle de notre ere étaient tous
favorables aux unions de leurs esclaves et notamment en ce
qui concernait l'intendant des fermes (uilicus). Ce dernier
avait pour mission de gérer I'administration des domaines
agricoles de son maitre et occupait en cela une fonction de
premier ordre. Sa compagne, l'intendante (uilica), exergait
ainsi des fonctions tout aussi importantes et spécifiques a sa
condition. Selon Columelle et Caton I’Ancien, le choix de
I'intendante appartenait plus au maitre qu’a l'intendant.

Caton est relativement explicite : « Si le maitre te I'a donnée

pour épouse, n’en cherche point d’autres’®®. » Columelle

abonde dans ce sens en déconseillant d’avoir un intendant
coureur qui aurait un goat immodeéré pour les autres femmes

ou méme pour la sienne'®®. Les deux auteurs se montrent
favorables a une union unique et durable qui soit un véritable
mariage de fait. Caton désigne la compagne de l'intendant
par le mot uxor, qui qualifie bel et bien la femme mariée. Le
choix de ce terme « traduit I'hnomologie entre le contubernium

(concubinage) dans la familia (famille) et le conubium

(mariage) dans la ciuitas (cité)™ ». Lintendante, bien

gu’esclave, jouissait du privilege d’étre percue dans la famille
au sens large comme une domina, maitresse en sa maison et
maitresse en son domaine, secondant le véritable maitre et
I'intendant. Il ne s’agit pas d’'une remise en cause de son
statut servile mais de la reconnaissance de I'importance de
son rbéle au sein du groupe des esclaves des domaines
agricoles.

En raison de ses responsabilités, l'intendante devait
répondre a certains critéres fixés par les deux agronomes.

er



Elle devait étre bonne ménagere, propre, geérer les réserves
de nourriture avec sagesse et étre en bonne forme physique

pour é&tre résistante au labeur™®®. Columelle insiste sur deux
autres aspects : I'intendante ne devait étre ni trop jeune, ni
trop vieille, ni trop belle, ni trop laide. Ces critéres physiques
se justifient par le fait que l'intendant devait éprouver une
certaine attirance pour sa compagne sans que le désir
engendré par une femme trop belle ne I'écarte de son

travail™®*2. Varron donne les mémes critéres de santé et de

beauté moyenne en ce qui concerne la compagne du

patre’®™. Il explique clairement pourquoi la compagne d’un

esclave rural ne devait étre ni trop jeune ni trop vieille. La
bergere, trés certainement comme les autres femmes
esclaves a la campagne, devait, en plus de son travail, avoir
des enfants : « En ce qui concerne la reproduction humaine,
pour les patres qui résident continuellement au domaine, la

chose est facile, car ils ont une compagne d’esclavage a la

ferme et la Vénus pastorale n’en demande pas plus™. » Le

critere donné par Varron et Columelle se verifie dans une
étude sur I'age des femmes esclaves a la vente. Il apparait
gu’elles étaient majoritairement vendues dans les tranches
d’age ou elles étaient les plus fertiles et les plus a méme
d’enfanter a moindre risque, c’est-a-dire a partir de treize a

quatorze ans mais surtout autour de vingt-deux a vingt-cing

ansi®2,

Ainsi, si les unions durables entre esclaves étaient
encouragées par les maitres, c’était en partie dans le but
d’augmenter le cheptel servile par la procréation. Les
esclaves nés a la maison, qui portaient le nom de uernae,
étaient une source d’esclaves de qualité a moindres frais. La
natalité servile fut encouragée par des mesures
augustéennes qui affranchissaient toute esclave ayant mis
au monde cinq enfants. Columelle proposait d’alléger la
charge de travail des méres de trois enfants et de les



affranchir si elles en avaient plus™®®. Outre 'augmentation de
la main-d’ceuvre, les esclaves qui vivaient en famille étaient
mieux attachés a leur terre et pouvaient plus difficilement
envisager la fuite.

Si les maitres veillaient tout particulierement sur les
couples serviles dans le milieu rural, on peut supposer que
les esclaves avaient un peu plus de liberté sentimentale en
milieu urbain ou certains exercaient de hautes fonctions
administratives. Au moins une partie d’entre eux pouvaient
choisir leur compagne en fonction de leurs sentiments,
comme en témoigne un graffiti de Pompéi : « Méthé, esclave
de Cominia, [comédienne d’]Atellane, aime Chrestus. Que la
Vénus de Pompéi leur soit du fond du cceur propice et qu’ils

vivent toujours en bonne entente'®*. »

Néanmoins, les couples monogames et durables ne
constituaient pas un modéle unique. Certains esclaves, qu’ils
eussent d’importantes fonctions ou non, fréquentaient les
prostituées, a linstar d’Appelles qui, dans un graffiti des

thermes marins d’Herculanum, se disait cubicularius (valet de

chambre) de César'®®.

La compagne du soldat

Dés la fin de I'époque républicaine, on se représentait le
citoyen romain d’autrefois comme un soldat, un époux, un
pere et parfois méme un héros. Cette image provient
certainement d’'une reconstruction idéologique du passé
dans un contexte de crise politique. Spurius Ligustinus
incarnait le soldat idéal sous le stylet de Tite-Live. Apres avoir
commencé dans I'armée comme simple soldat, il recut pour
recompense de sa bravoure six couronnes civiques. Ces
longues années passées au service de I'armée ne nuisirent

pas a son mariage, et ses huit enfants étaient tous

l&égitimes™®.



er

Toutefois, au cours du I© siécle av. J.-C., le métier de
soldat se professionnalisa. Dans le cadre de cette
professionnalisation, de nouvelles regles s'imposerent aux
contingents de soldats, parmi lesquelles figurait I'interdiction
du mariage durant les années de service. Méme si cette
interdiction est connue par différentes sources, son auteur

n'‘est pas identifié avec certitude, mais il semblerait qu'il

s’agisse de 'empereur Auguste™”’.

De prime abord, cela semble assez étonnant dans la
mesure ou Auguste milita toujours en faveur du mariage et
de la procréation. Pourquoi aurait-il interdit a ses soldats
d’avoir épouse et enfants légitimes ? En outre, Claude donna

aux soldats les privilekges des hommes mariés'®®. Auguste
aurait interdit le mariage aux soldats dans le but de les

rendre plus mobiles et plus disciplinés™®. Certes, mais en
quoi une épouse rend-elle son mari indiscipliné et
sédentaire ? Spurius Ligustinus n’hésita jamais a
abandonner femme et enfants pour briller sur les champs de
bataille. La harangue aux hommes de Scipion imaginée par

Tite-Live exhortait les Romains a se battre en pensant a leur

femme et & leurs enfants pour stimuler leur courage'™.

Depuis la loi interdisant le mariage aux soldats, si un
militaire était déja marié avant de s’engager, son union était
tout bonnement suspendue'®. L'épouse de I'engagé passait
alors du statut d’'uxor (épouse) a celui de divorcée. Pis, elle
devenait concubine si elle persistait dans sa relation avec son
eX-€pOoux.

Alors, qui étaient les compagnes des soldats si I'épouse
|égitime n’avait pas sa place dans la vie du militaire romain ?
Evidemment, apres les batailles, le viol faisait partie de la vie
sexuelle du soldat, mais on ne pouvait décemment pas
considérer une femme violée a l'occasion comme une

compagne !



La prostitution semblerait la réponse la plus appropriée
pour assouvir les besoins charnels des soldats. Rappelons
que les camps étaient souvent suivis par des cohortes de

marchands™* de toute sorte qui s’enrichissaient sur le
compte des soldats qui venaient dilapider leur solde. Parmi
eux devaient se trouver, a n’en pas douter, des prostituées.
Dans l'imaginaire collectif, les militaires romains étaient des
« ivrognes et des obsédés sexuels », image d’Epinal que

dénonce Yann Le Bohec™:. Les soldats n’étaient pas plus
portés sur le sexe et le vin que les civils.
En revanche, l'épigraphie semble prouver que les

militaires romains pratiquaient bien souvent, pendant leurs

longues années de service, le concubinage@‘. De ces

unions sans fondement juridique naissaient bien souvent des
enfants qui suivaient naturellement le statut juridique de leur
mere. Mais ou ces concubines et ces enfants vivaient-ils ?
Les sources antiques portent a croire que les femmes étaient
interdites dans les camps. Du moins, méme si Auguste était
parfois accompagné de Livie dans ses campagnes, ce
dernier n’autorisait que trés rarement ses lieutenants a aller
voir leur femme. Dans un poeme de Properce, une jeune

femme se plaint de ne pas pouvoir rejoindre son mari parti en

campagne militaire™®®. Elle l'attend, fidéle aux régles qui

regissent la vie d’'une matrone. D’autres sources font allusion
a la présence de femmes dans les camps. Tite-Live relate
I'exemple d’'une princesse celtibére retenue en captivité dans

les camps de Scipion. Son statut social élevé lui aurait méme

valu d’étre traitée avec les égards dus a son rang™™®, mais

I’historien ne précise pas dans quelle partie du camp la
princesse était gardée.

D’autres sources évoquent le cas de femmes ayant suivi
leur mari dans les camps. Or celles qui jouissaient d'un tel
privilege étaient les épouses des officiers, sénateurs ou
chevaliers, a lI'instar d’Agrippine I’Ancienne. Par ailleurs, cette



derniere semble avoir joué un réle important dans les camps
de son époux. Si I'on en croit Tacite, elle n’était pas
seulement la femme de Germanicus, mais elle le secondait
aussi aupres des armées. |l lui arrivait de soigner des soldats
blessés et elle mit méme fin a une sédition, au grand dam de

Tibére'®’. En s’autorisant & haranguer les soldats en raison
de son rang et en dépit de sa condition de femme, Agrippine
pratiquait une transgression majeure du mos maiorum. A
cette occasion, elle joua un rdle public et militaire purement
masculin et domina des cohortes entieres d’hommes grace a
sa noblesse et a sa respectabilité. Parallelement, il semble
gu’elle ait mené une vie de famille a peu pres normale. Au

moins un de ses enfants serait né dans les camps™®. Qui
ignore les anecdotes sur le petit Caligula devenu mascotte
des légionnaires lorsqu’il accompagnait ses parents dans les
campsw ? Mais cette vie familiale n’était réservée qu’a I'élite,
et on imagine mal une princesse julio-claudienne dormir sur
un grabat dans une tente ouverte aux quatre vents. Les
femmes des commandants devaient étre logées dans les
praetoria (résidence du général) lorsque les camps
s’installaient a un endroit précis pour un certain temps. Les
fouilles menées sur le site de Vindonissa (Windisch, Suisse)

attestent la présence des épouses et des enfants des chefs

militaires dans les praetoria™™.

Les femmes des soldats, rabaissées par la loi au rang de
concubines, n’avaient pas les privileges des épouses des
chefs. Si, en principe, elles n’avaient pas le droit de suivre
leurs compagnons en déplacement, les sources
archéologiques prouvent I'existence de maisonnettes
construites prés des camps ou pouvaient s’établir les
concubines et les enfants. A chaque fois qu’'un nouveau
camp était construit, une agglomeération sortait de terre

autour de celui-ci. Les soldats y retrouvaient leur concubine,

qui avait parfois le statut d’esclave ou d’affranchie’®”, et



nouaient avec elle des relations durables équivalentes au

contubernium (concubinage) des civils'®®. Les sources sont
tres parcimonieuses a ce sujet, mais Dion Cassius évoque la
présence de femmes et d’enfants suivant les soldats lors de

'embuscade des Germains a la bataille de Teutoburg, sous

le principat d’Auguste™”. De son c6té, Tacite rappelle, par

I’évocation d’'un projet de loi de Severus Caecina daté de 21
apr. J.-C., que la présence des épouses avait été interdite car
elles s’effrayaient de tout, leurs déplacements ressemblaient
a des migrations barbares et les plus hardies d’entre elles

cherchaient & commander aux légions™™. Le croisement de
ces deux sources semble indiquer que l'interdiction pour les
femmes de soldats de suivre les Iégions a été formulée sous
Auguste entre 9 et 14 de notre ere.

A partir du début du I° siécle de notre ére, les fouilles de
certains camps en Germanie attestent de la présence des
concubines. Ces épouses illégitimes y auraient joué un role
économique en pratiquant I'artisanat, en tenant des tavernes
ou en cuisinant des plats qu’elles revendaient. C'est a la fin

du I° siécle que l'autorisation de se marier fut restituée aux
soldats. Il est évident que la Iégislation ne faisait que donner
une existence juridique a une situation de fait déja bien
établie. Cela ne signifie pas, en I'absence d’autres preuves,
que des femmes circulaient plus ou moins librement dans les
camps sous le principat d’Auguste.

Au I siecle, les concubines n’étaient que rarement
romaines. Les soldats liaient souvent des relations de couple
avec des pérégrines rencontrées dans les régions ou ils se
déplacaient. Durant le temps du service, ces femmes
n'avaient aucun statut juridiqgue pour la société romaine. Au
terme de leur service, les soldats issus du prétoire ou des
cohortes urbaines recevaient, dans le cadre de leur retraite
(honesta missio), des gratifications et des droits parmi
lesquels le ius conubii (droit de se marier) que l'on trouve sur



des diplébmes militaires. |l s’agissait de la possibilité
d’épouser une femme, méme si cette derniére n’était pas
romaine. Les couples de citoyens dont le mariage avait été
suspendu redevenaient des justes noces. Quant aux
|légionnaires, ils pouvaient contracter des unions legitimes
avec les concubines gu’ils avaient au moment de leur service
a condition que ces dernieres aient légalement acces au
mariage. Les soldats des troupes auxiliaires recevaient la
possibilité juridigue de contracter un mariage valide, assorti
de la citoyenneté pour eux-mémes et leurs enfants légitimes.
Par ailleurs, ces soldats d’origine étrangére pouvaient en
toute legalité contracter un mariage dans leur propre patrie
durant leur service puisqu’l n’était pas reconnu par
I'administration romaine.

L'interdiction du mariage des soldats fut levée par Septime

Sévere, probablement dans le cadre de nouvelles

gratifications qui leur furent accordées™®. La compagne du

soldat, bien souvent considérée comme une épouse, comme

tend & le montrer I'’épigraphie funéraire™™, prit enfin le titre

|légitime d’épouse. Dans le cas de femmes romaines ou
italiennes de naissance libre, étre la concubine d’un soldat et
le suivre en mission devait étre assez dégradant. Ces
femmes ne devaient pas étre reconnues comme des
matrones alors qu’elles devaient en exercer les fonctions, y
compris sexuellement.

Selon la coutume et |la loi romaines, seule la femme
mariée en justes noces pouvait étre adultere, car elle risquait
symboliquement de souiller son sang en le mélangeant au
fluide séminal d’'un autre homme que son époux. C'est cette
méme crainte qui interdisait certains types de relation ou de
mariage avec des personnes socialement inférieures ou
infames. La crainte de la souillure du corps reproducteur de
la femme était le corollaire du systéme patrilinéaire romain.



Dans la littérature, cette peur est conjurée par le rire. Les
poétes et les satiristes ont prété aux matrones les amants les
plus effroyables car ils communiquaient a leur maitresse les
miasmes de la servilité et de I'infamie. L'eunuque et I'amante
féminine étaient également effrayants car ils dérogeaient a la
norme sexuelle de la phallocentricité.

Le concubinage découlait généralement de l'interdiction
de contracter un mariage, souvent pour des raisons sociales.
La part des concubinats italiens entre deux personnes de

statuts sociaux différents est estimée a 89 %Y. Si les
soldats n’avaient pas le droit de se marier depuis I'époque
augustéenne, c'était en partie pour éviter d’'abandonner des
epouses qui pourraient potentiellement devenir adulteres et
pour empécher la naissance d’enfants prétendument
|égitimes dont les meres auraient été des pérégrines ou des
femmes de mauvaise vie. Finalement, la politique familiale
augustéenne avait une dimension eugénique.



Conclusion

La sexualité et I’émancipation féminine

« L'érotisme est par excellence le probleme personnel.
Cest en méme temps, par excellence, le probleme

universel™®®. » Cette citation de Georges Bataille synthétise
toute la difficulté de mener des recherches sur I'érotisme. Les
investigations historiques en matiere de sexualité doivent
s'immiscer dans le domaine le plus intime de la vie de
I'individu, domaine qui est largement influencé par le
contexte socioculturel. L’historien qui travaille sur I'érotisme
passe sans cesse d'une observation au microscope de la
société a une observation générale et distanciée. En passant
du microcosme au macrocosme érotique d’'une civilisation, il
devient possible de saisir ce qu’était la sexualité des femmes
romaines, ce qu’était la norme et ce qu’était la pratique.

La sexualité féminine était structurée selon un classement
binaire : étre une matrone (ou bien une matrone en devenir),
ou pas. Il a souvent été dit que le citoyen romain devait
nécessairement étre actif dans une relation sexuelle avec un
tiers. En realité, le citoyen, pour étre un homme au sens
social et culturel du terme, devait étre celui qui pénétrait, le
peénétré étant toujours socialement inférieur. Par opposition
au citoyen dominant-pénétrant, les femmes étaient forcément
des partenaires pénétrées-soumises, soumises dans la
hiérarchie sociale et soumises aux plaisirs de ’'hnomme. Mais
étre une femme a Rome recouvrait plusieurs réalités. Le



statut social de chaque femme déterminait son degré de
soumission sexuelle. La sexualité était exclusivement
phallocentrique. Sans phallus pénétrant, la sexualité n’était
gqu'une aberration, d'ou l'absence de loi condamnant le
tribadisme — on ne punit pas ce qui releve du prodige.

Georges Bataille a montré que toute forme de sexualité

est porteuse d’une souillure™®. Les vestales étaient les

femmes les plus chastes (castae), c’est-a-dire les plus pures,
car elles étaient exemptes de toute forme de souillure tant
sociale que physique ou sexuelle. Evidemment, si toutes les
femmes étaient demeurées vierges, Rome n’aurait connu
gu’'une seule génération de citoyens. Aussi le statut matronal
fut-il créé. La matrone devait étre casta (chaste et pure) tout
en mettant au monde les citoyens des générations suivantes.
La matrone avait un acces limité a la sexualité tant dans le
nombre de partenaires que dans les pratiques. Cela ne
voulait pas dire pour autant que le désir et le plaisir étaient
absents. Les médecins pensaient que le désir favorisait la
conception. Le poéte Ovide a aussi évoqué le plaisir féminin,
cet ultime raffinement de la sexualité romaine™®®.

La mythologie politique et la religion romaines ont
contribué a distinguer les deux catégories sociales de
femmes. L'histoire politique, qui encourageait les citoyens a
se battre contre toute forme de tyrannie, a également fait
émerger des modeles matronaux spécifiques aux patriciens
et aux plébéiens dans les figures de Lucréce et de Virginie.
La mythologie politique de Rome fournit aussi des contre-
exemples aux matrones avec les personnages de Tullia ou
de Tarpéia. La religion romaine confortait les matrones dans
leur réle sexuel en leur proposant des cultes qui leur étaient
réserves alors que les non-matrones honoraient des déesses
qui favorisaient I'amour charnel.

Celles qui n’étaient pas des matrones n’avaient pas pour
mission sociale de mettre au monde des enfants légitimes.



Ces femmes pouvaient appartenir a différents statuts
sociaux. Elles pouvaient étre affranchies et avoir des relations
sexuelles en dehors d’'un mariage légal, ou bien elles étaient
esclaves ou exercaient un métier infamant tel qu’artiste,
souteneuse ou prostituée. Soit ces femmes portaient le
stigmate de la servitude, soit elles étaient infames du fait de
leur metier. Dans une certaine mesure, elles pouvaient étre
utilisées sexuellement pour le plaisir des hommes. Toutefois,
veiller a l'assouvissement des besoins sexuels masculins
était avant tout la tadche des prostituées. Ces derniéres
pratiquaient une sexualité récréative qui n’avait pas pour but
la procréation. Mais, dans le lit d'une louve comme dans celui
d’'une épouse, tous les fantasmes sexuels n’étaient pas
admis. Toutes les pratiques qui mettaient a mal le modéle du
citoyen dominant-pénétrant et le phallocentrisme n’avaient
pas lieu d’étre. Les louves romaines avaient elles aussi un
modele dans la mythologie politique sous les traits de la
putain vertueuse, Acca Larentia.

Pour préserver la pureté de leur lignage, les Romains ont
pratigué une forte endogamie sociale. Celle-ci était limitée
par les frontiéres de I'inceste. Les stratégies maritales étaient
particulierement méditées au sein des familles impériales et
en particulier chez les Julio-Claudiens. Les citoyens, et
encore plus les membres des classes dirigeantes, se
considéraient comme des étres supérieurs par leur
ascendance dénuée des marques de la servitude ou de
I'infamie. Cette supériorité était rendue pérenne par la non-
intromission de personnes inférieures dans les lignées
familiales. Les lois augustéennes maintenaient les
interdictions d’'union entre un membre de 'ordre sénatorial et
une affranchie, une esclave ou toute personne frappée
d’infamie. Cette loi avait pour but de maintenir la pureté des
élites. Néanmoins, la loi n’interdisait pas les relations
sexuelles entre un homme de la noblesse et des femmes de
statut social inférieur dans la mesure ou ces relations



n’‘allaient jamais au-dela du concubinage. Les matrones
n'avaient évidemment pas le droit d'avoir des relations
extraconjugales afin de ne pas mettre en doute la paternité
de leurs enfants. En plus d’étre condamnées par la morale et
la coutume, ces relations extraconjugales étaient punies par
la loi. Les anecdotes relatives a des maris trompés sont
|égion dans la littérature latine. Le plus souvent, les histoires
d’adultere étaient traitées sur un ton comique. Les amants
des dignes matrones étaient les hommes qui pouvaient
susciter le plus d’effroi dans la vie réelle parce qu’ils les
contaminaient avec les miasmes de la servitude ou de
I'infamie. Les histoires d’adultére dans la littérature latine
sont toujours teintées de scandale. Leur morale sous-jacente
encourageait les matrones a rester fideles et les époux a
surveiller leur femme.

Future matrone ou future putain, le corps des petites filles
était modelé selon les mémes critéres de beauté. Adulte, on
distinguait I'une ou l'autre par ses vétements et sa coiffure. Si
les matrones et les autres femmes avaient en commun leur
corps aux caractéristiques physiques identiques, elles
pouvaient également partager l'envie ou la nécessité de
maitriser leur fécondité. Sur un plan moral, les matrones ne
pouvaient pas s’autoriser de telles pratiques. Cependant, le
taux de natalité apparemment bas au Haut-Empire prouve
gu’elles cherchaient, peut-étre massivement, a maitriser leur
fécondité pour des raisons essentiellement vitales,
patrimoniales et esthétiques. Les femmes qui exercaient le
metier de prostituée devaient également maitriser leur
fécondité pour continuer a travailler. Certaines se limitaient
peut-étre a une sexualité non procreéatrice (fellation, sodomie)
gu'une matrone n’aurait pas pu se permettre. Ce souci
commun a de nombreuses femmes pourrait relever d’'une
forme d’émancipation. Le ius trium liberorum, apparu sous
Auguste, maintenait les matrones au foyer en leur faisant
courir les dangers inhérents a au moins trois grossesses



avant de les récompenser en les affranchissant de toute
tutelle masculine. Les esclaves qui mettaient au monde cing
enfants gagnaient, quant a elles, la liberté. L'enfantement
était devenu a la fois une servitude et une promesse
d’émancipation. D’autres femmes s’@émanciperent en
pénétrant la sphére publique, parfois avec fracas, a linstar
des Julio-Claudiennes. Livie écrivait aux ambassadeurs,
Agrippine I'’Ancienne haranguait les soldats et Agrippine la
Jeune dirigea I'Empire pendant quelques mois. Celles qui
surent rester discrétes, méme en outrepassant les limites
que leur fixait leur sexe, passérent a la postérité comme des
femmes exemplaires. Celles dont les transgressions furent
manifestes devinrent des parangons du vice. Cet amalgame
démontre que I'érotisme et la sexualité étaient, aux yeux des
Romains, le barométre symbolique de la vertu, de la
chasteté, de la pudeur, de I'honnéteté et de l'intégrité des
femmes.

Le Haut-Empire a connu une courte période qu’on pourrait
qualifier, de maniere anachronique, d’émancipation féminine,
mais cette émancipation ne fut jamais revendiquée comme
telle et ne toucha finalement qu’un petit pourcentage de
femmes. Cette émancipation naquit accidentellement et
mourut prématurément.



NOTES

AVANT-PROPOS
. BaTaILLE G., L’Erotisme, Paris, éditions de Minuit, 1957, p. 35.

N 1=

. BArRDON H., « Rome et I'impudeur », Latomus, 24, 1965, p. 517.

(oY)

. Puccin-DELBEY G., La Vie sexuelle a Rome, Paris, Tallandier, 2007, p. 11.

I~

. CLARKE J. R., Le Sexe a Rome, traduit de 'américain par D.-A. Canal, Paris, La Martiniere, 2004,
p. 11-12.

5. Marcape J., Roma Amor, essai sur les représentations érotiques dans l'art étrusque et romain,
Genéve, Nagel, 1961, p. 11-28.

6. DumonT J.-C., Servus, Rome et I'esclavage sous la république, Rome, Ecole frangaise de Rome,
1987, p. 31-32.

LECTURE FEMININE DES MYTHES POLITIQUES
7. GRIMAL P., LAmour a Rome, Paris, Editions Payot & Rivages, 1995, p. 21.

co

. PLutArRQUE, Romulus, Il

<)

. PLutarauE, Romulus, I, 1 et 2.

—

0. TiTte-Live, Histoire romaine, |, 3, 10-11.

—_—
—_—

. OvipEg, Fastes, lll, 1-26.

—
N

. TiTe-Live, Histoire romaine, |, 4.

—
w

. PLutArQuE, Romulus, IV, 3. DeENys D'HALICARNASSE, Antiquités romaines, |, 77, 1.

|A
1N

. DENYs D'HALICARNASSE, Antiquités romaines, |, 78, 5.

-
(&)

. Ovipg, Fastes, Ill, 49-52. Tite-Live, Histoire romaine, |, 4, 4. PLutaraue, Romulus, lll, 5.

-
[&)]

. OviDEg, Fastes, Ill, 66-70. TiTe-LIvE, Histoire romaine, |, 5, 7 ; |, 7, 1-3. PLutArRQuE, Romulus, VI, 8
et IX

17. Ovipg, Fastes, lll, 21.

18. ArRETI J. A,, « Rape and Livy’s view of roman history », Rape in antiquity, sexual violence in the
greek and roman world, Deacy S., Pierce K. F. (dir.), Chippenham, Classical Press of Wales, 1997,
p. 210.

19. Ovipe, Fastes, lll, 45-48.



20. Denys pHaLIcARNASSE, Antiquités romaines, |, 79, 1-2 : selon les différentes versions, Rhéa
Sylvia aurait été mise a mort apres la naissance des jumeaux, ou elle aurait été gardée prisonniére dans
un lieu secret et libérée apres la mort d’Amulius.

21. TiTe-Live, Histoire romaine, |, 4. Voir aussi : Ovipg, Fastes, lll, 55-56. PLutarRaue, Romulus, VI ;
DENYS D'HALICARNASSE, Antiquités romaines, |, 79, 6.

22. TiTte-Live, Histoire romaine, |, 4, 7.

23. JUVENAL, Satires, VI, 1-10.

24. Ovipe, Fastes, lll, 57-58.

25. AuLu-GELLE, Nuits attiques, VII, 7, 5.

26. TiTe-Live, Histoire romaine, |, 4, 7.

27. PLutArRQUE, Romulus, IV, 4. Voir aussi DEnys D'HALICARNASSE, Antiquités romaines, |, 84, 4.

28. PLutarauE, Romulus, IV, 3 : « D’autres prétendent que c’est une ambiguité sur le nom de la
nourrice qui permit a I'histoire de dégénérer en fable. »

29. PLutArRQUE, Romulus, IV, 5.

30. AuLu-GeLLE, Nuits attiques, VII, 7, 6-7. PLutArRQuE, Romulus, V, 1-4.
31. AuLu-GELLE, Nuits attiques, VI, 7, 8.

32. Ovipg, Fastes, Ill, 196.

33. TiTe-Live, Histoire romaine, |, 9.

|w
ESN

. PLutArRaQuUE, Romulus, XIV, 2.

35. Ovipg, Fastes, lll, 199-200. TiTe-Live, Histoire romaine, I, 9. PLutARQUE, Romulus, XVI, 3.
EutroPE, Abrégé de I'histoire romaine, I, 2, 2.

36. CHARPIN F., Le Féminin exclu, essai sur le désir des hommes et des femmes dans la littérature
grecque et latine, Paris, Michel de Maule, 2001, p. 28 : dans le cas des Sabines, « les femmes sont
utiles, éventuellement ornementales mais toutes équivalentes, puisqu’apparemment il ne s’agit pas de
combler un désir, mais simplement de répondre a une fonction de survie ».

37. PLutAarQuE, Romulus, XV, 1-2. TiTe-Live, Histoire romaine, |, 9.

38. PLutArRQUE, Romulus, X1V, 7.

|00
©

. Ibid.

|-¥>~
o

. TiTe-Live, Histoire romaine, |, 9.

|-l>
—_—

. Ovipg, Fastes, Ill, 203-228. TiTe-Live, Histoire romaine, |, 13.

|-l>
N

. Ovipg, Les Amours, II, 4, 15-16 ; I, 8, 61-64.

|-I>~
o

. MaRTIAL, Epigrammes, |, 62.

|-¥>
ESN

. JUVENAL, Satires, VI, 163-164.

&

. CoLumELLE, De I'Agriculture, préface, 9-10.

&

. Ovipg, Les Amours, |, 8, 39-40.

N
~

. OviDE, Les Fards, 11-18 : « Peut-étre, il y a longtemps, sous le roi Tatius, les Sabines auraient
mieux aimé, elles, cultiver les champs paternels que leur beauté. C’est 'époque ou la matrone épaisse,



au teint coloré, assise sur un siege élevé, de son pouce filait sans relache sa dure tache ; elle-méme
enfermait au bercail les troupeaux que sa fille avait fait paitre ; elle-méme entretenait le feu en y jetant
des brindilles et du bois cassé. Mais vos meres ont enfanté des filles délicates. »

59-6

48.
49.

oo RBERERERBRRBERBEBRRIEBIEEREBIIRRIBERRIB

O~
N

TiTe-Live, Histoire romaine, |, 11.

PLutArRQuUE, Romulus, XVI, 2.

50. PROPERCE, Elégies, IV, 4, 43-44. Tite-Live, Histoire romaine, I, 11.
. TiTe-Live, Histoire romaine, I, 11.

. TiTe-Live, Histoire romaine, I, 11, 8.

. PLutarauE, Romulus, XVII, 2.

. TiTe-Live, Histoire romaine, I, 11, 7.

. Ovipg, Fastes, |, 260-262 ; Métamorphoses, XIV, 775-777.

. TiTe-Live, Histoire romaine, I, 11, 9.

. DumeziL G., Tarpéia, Paris, Gallimard, 1947, p. 280.

. DENys D'HALICARNASSE, Antiquités romaines, Il, 40, fin.

. DumeziL G., Tarpéia, op. cit., p. 280.

. PLutarauE, Romulus, XVII, 7.

. ProPERCE, Elégies, IV, 4, 19-22.

. ProPERCE, Elégies, IV, 4, 54-56.

. DumeziL G., Tarpéia, op. cit., p. 282.

. OviDE, Les Métamorphoses, VI, 1-150.

. PLutArRQuUE, Romulus, XVIII, 1.

. TaciTg, Annales, X, 19, 1.

. SENEQUE LE RHETEUR, Controverses, |, 3.

. TiTe-Live, Histoire romaine, |, 46.

. Ibid.

. TiTe-Live, Histoire romaine, |, 47.

. TiTe-Live, Histoire romaine, |, 48.

. EutrOPE, Abrégé d’histoire romaine, I, 7, 2.

. TiTe-Live, Histoire romaine, |, 46.

. Pseubo-SeneauE, Octavie, |, 304-312 : le crime de Tullia est comparé au matricide de Néron.
. Ovipg, Fastes, Il, 725-740. TiTe-Live, Histoire romaine, |, 57.
. Ovipg, Fastes, Il, 261-785. TiTe-Live, Histoire romaine, I, 57.

. OviDE, Fastes, Il, 262-264. La blondeur de Lucrece est aussi évoquée dans les Héroides, XX,



78. LaigNEAu S., La Femme et 'Amour chez Catulle et les élégiaques augustéens, Bruxelles,
Latomus, 1999, p. 37 et 41.

79. CurraN L. C., « Rape and Rape Victims in the Metamorphoses », Arethusa, 11, 1978, p. 236.

80. JorLiN P. K., « Ritual work on human flesh : Livy’s Lucretia and the rape of the body politic »,
Heélios, 17-1, 1990, p. 61.

81. Ovipg, Fastes, Il, 785-810. TiTe-Live, Histoire romaine, |, 58.

82. Tite-Live, Histoire romaine, |, 58.

83. OvipEg, Fastes, Il, 830-834. TiTe-Live, Histoire romaine, |, 58.

84. Ovipg, Fastes, Il, 835-852. TiTe-Live, Histoire romaine, I, 59. Ovipg, Fastes, Il, 685-687.
85. HyaiN, Fables, 256.

86. OviDE, Fastes, Il, 847 : « Cette matrone a 'ame virile » ; VALERE MaxiME, Faits et dits
mémorables, VI, 1, 1 : « Celle qui a guidé Rome vers la Pudeur, Lucréce, avait une dme virile que le sort
s’est plu a tromper en lui attribuant le corps d’une femme. »

87. TiTe-Live, Histoire romaine, |, 59.
88. MARTIAL, Epigrammes, 1,90 ; X, 16 ; XI, 104.
89. JuVvENAL, Satires, X, 289-295.

90. Cicéron y fit quelques références approximatives : De la République, Il, 63 ; De finibus, II, 66.

91. TiTe-Live, Histoire romaine, lll, 43. Denys D'HALICARNASSE, Antiquités romaines, X, 36-39 ; 44-47.

92. TiTe-Live, Histoire romaine, lll, 48 : « La fatale beauté de la victime. »

93. Tite-Live, Histoire romaine, lll, 46. L'abréviateur Diodore de Sicile fait d’elle une patricienne
pauvre : Bibliothéque historique, Xll, 24, 2-5.

|©
K

. TiTe-Live, Histoire romaine, lll, 44.

95. DeNvys D'HALICARNASSE, Antiquités romaines, X, 5.

96. TiTe-Live, Histoire romaine, lll, 44.

|®
\I

. TiTe-Live, Histoire romaine, lll, 46.

. TiTe-Live, Histoire romaine, lll, 47.

8 I8
[(e] o

. TiTe-Live, Histoire romaine, I, 48.

100. Tite-Live, Histoire romaine, lll, 49.

—

1. Tite-Live, Histoire romaine, lll, 50.

—

2. TiTe-Live, Histoire romaine, lll, 54.

103. Dans sa version trés courte des faits, Eutrope ne mentionne méme pas le nom de Virginie. |l
n’est question que de Virginius et de sa fille : Abrégé de I'Histoire romaine, I, 18, 2.

104. Tite-Live, Histoire romaine, lll, 45.
105. Tite-Live, Histoire romaine, lll, 47.
106. JorLIN P. K., article cité, p. 67.

107. ArRieTI J. A, article cité, p. 219.



—
o
o

. Musonius Rurus, Entretiens et fragments, |l

-
o
[(e]

. Musonius Rurus, Entretiens, V.

-
—_
o

. Eloge funébre d’une matrone, |, 30.

—
—
—_

. Horace, Epodes, Il, 37-55.

-
N
N

. VARRON, Economie rurale, I, 10, 7.

-
N
w

. Eloge funébre d’une matrone, |, 30-31.

—
—
ESN

. DURRY M., « Les Femmes et le vin », REL, 33, 1955, p. 109-110.

—
[6)]

15. Lucreck, De la nature, 1780-1783 : « C’est souvent par sa conduite, sa complaisance, par le
soin de sa personne qu’une femme réussit d’elle-méme a plaire a un homme, a partager son existence.
Au reste I'habitude engendre 'amour. »

116. PrutArQUE, Dialogues sur 'Amour, 9.

—
~l

17. 111. SENEQUE, Lettres a Lucillius, 94.

—
—
[o¢]

. MARTIAL, Epigrammes, X 47.

-
N
[(e]

. AuLu-GELLE, Nuits attiques, |, 17, 4.

-
N
o

. AuLu-GELLE, Nuits attiques, |, 23, 2-10.

—
N
—

. Ovipe, Métamorphoses, VII, 690-865.

-
N
N

. Ovipg, Héroides, IX, 27-31.

-
N
w

. CoLumMELLE, De l'agriculture, préface, 1-9.

—
N
~

. JUVENAL, Satires, VI, 149-160 ; 510-515.

—
N
[6)]

. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, IX, 56-58.

-
N
[0)]

. JuVENAL, Satires, VI, 136-137 : « Mais pourquoi le mari de Censennia la proclame-t-il la
re des femmes ? Elle lui a donné un million. C’est son tarif pour décerner un prix de vertu. »

meille

c

CULTES FEMININS, CARCANS SOCIAUX

127. Ovipg, Fastes, VI, 285-290 : « On dit que Saturne rendit d’'abord Ops mére de Junon et de
Céres ; Vesta naquit la troisieme ; les deux premiéeres devinrent épouses, et enfantérent a leur tour ; une
des trois refusa seule de se livrer aux embrassements d’un époux. Faut-il s’étonner si, vierge elle-méme,
elle veut des vierges pour prétresses, ne confiant qu’a de chastes mains le soin de son sanctuaire ? »

128. AuLu-GELLE, Nuits attiques, |, 12, 1- 14.
129. SueTonE, Auguste, 31.
130. DioN Cassius, Histoire romaine, LV, 22.

131. SueTonE, Auguste, 44 ; Néron, 11.

—
N

3

. DioN Cassius, Histoire romaine, LVI, 10. SueToNE, Auguste, 31.

133. StarLES A., From Good Goddess to Vestal Virgin, Sex and Category in Roman Religion,
Londres, Routledge, 1998, p. 150-151.

134. Moreau PH., Incestus et prohibitae nuptiae, l'inceste a Rome, Paris, Les Belles Lettres, 2002,
p. 139-143.



—

35. PLutARQUE, Numa, 14.

6. SuEToNE, Domitien, 8.

13
137. DumeziL G., La Religion romaine archaique, Paris, Payot, 1974, p. 578.
3

—

8. ScHeID J., « D’indispensables “étrangéres” : les réles religieux des femmes a Rome », Histoire

des femmes en occident, t. 1, L'Antiquité, Duby G., Perrot M. (dir.), Paris, Plon, 1991, p. 42.

) 139. BoeLs-sansseN N., La Vie religieuse des matrones dans la Rome archaique, Collection de
I'Ecole francaise de Rome, 176, Rome, 1993, p. 105.

140. DumeziL G., La Religion romaine archaique, op. cit., p. 163-164.
141. BoeLs-JANsSEN N., « La prétresse aux trois voiles », REL, 67, 1989, p. 117.

142. PLutArRQUE, Questions romaines, 50. Plutarque fait cependant mention d’une exception ou le
couple de flamines avait eu l'autorisation de se séparer, mais le divorce fut accompagné de cérémonies
religieuses particuliéres.

143. AuLu-GELLE, Nuits attiques, X, 15.

144. Festus, De la signification des mots, p. 484 L.

145. BoeLs-JansseN N., « La Prétresse... », article cité, p. 120.
146. Ovipg, Fastes, lll, 393-398 ; VI, 219-234.

147. OvipE, Fastes, Il, 267-452.

—

48. BoeLs-JansseN N., La Vie religieuse, op. cit., p. 304.

—
EEN
[(o]

. SUETONE, Auguste, 31.

N
(&)
o

. BoeLs-JansseN N., La Vie religieuse, op. cit., p. 283.

-
(&)
—

. OviDE, Fastes, |, 617- 627 ; PLuTARQUE, Questions romaines, 56.

—
()]
N

. OviDE, Fastes, |, 628-629.

-
(&3]
W

. AuLu-GELLE, Nuits attiques, XVI, 16, 4.

—
(@]
~

. TiTe-Live, Histoire romaine, IV, 2.

-
a0
[6)]

. TiTe-Live, Histoire romaine, X, 23.

156. Oviog, Fastes, V, 185-330. Lactance, auteur chrétien de la fin du 1 et du début du v° siécle,
donne pour origine aux ludi florales une prostituée nommée Flora qui aurait Iégué ses richesses au
peuple et institué un fonds pour donner des jeux. Son explication s’inscrit dans la tradition de la putain
généreuse dont Acca Larentia est le meilleur exemple. LACTANCE, Institutions divines, 20, 6-8.

157. CeLs SaINT-HILAIRE J., « Le fonctionnement des Floralia sous la République », Dialogues
d’Histoire ancienne, 3, 1977, p. 262.

158. Ovipg, Fastes, V, 331-378.
159. TERTULLIEN, Les spectacles, 17, 3.

160. VALERE MaxIME, Faits et dits mémorables, I, 10, 8. MARTIAL, Epigrammes, |, préf. SENEQUE,
Lettres a Lucilius, 97, 8.

161. Corbier P., Nudités romaines, un probléme d’histoire et d’anthropologie, Paris, Les Belles
Lettres, 2005, p. 218-222.



Paris,

162. GRimAL P., L'Amour a Rome, op. cit., p. 65.

w

. STRABON, Géographie, VI, 2, 5.

164. ScHiLLING R., La Religion romaine de Vénus, depuis les origines jusqu’au temps d’Auguste,

Ed. de Boccard 1982 p. 254-262.

165. Voir les Fastes de Préneste, CIL, P, p. 236.

166. Ovipg, Fastes, IV, 863-900.

167. BokLs-Janssen N., « Matrona/Meretrix : duel ou duo ? A propos du rdle social et religieux des

grandes catégories féminines dans l'imaginaire romain », Hommage a J. Champeaux, Varietates
Fortunae, religion et mythologie a Rome, Paris, Presse de l'université Paris-Sorbonne, 2010, p. 103 sq.

168. Ovipg, Fastes, lll, 523-696.

169. BoeLs-JansseN N., « Amator Elusus, 'amoureux mystifié : topos littéraire ou mythe ? », REL, 80,

2002, p. 59.

Rome

170. MARTIAL, Epigrammes, IV, 64.
171. 45. MacrosBe, Saturnales, I, 12. BogLs-JansseN N., La Vie religieuse..., op. cit., p. 28-35.
172. Ovipg, Fastes, IV, 133.

173. BoeLs-JansseN N., La Vie religiguse..., op. cit., p. 324. CHamPEAUX J., Le Culte de la Fortune a
et dans le monde romain, Rome, Ecole francaise de Rome, 1982, p. 377.

174. PLutAarRQUE, Questions romaines, 74, 281e.

-
~
[6)]

. GRIMAL P., LAmour a Rome, op. cit., p. 67.

—
~
)

. ScHiLLING R., op. cit., p. 229.

—
~l
~

. CorniErR P, op. cit., p. 237.

—
~
o0

. OviDE, Fastes, IV, 134.

—
~
©

. JEANLE LybiEN, De mensibus, 4, 64.

-
Qo
o

. OviDg, Fastes, IV, 148-149.

—
(00]
—

. ScHiLLING R, op. cit., p. 231-232, 395.

—
o
N

. ScHEID J., article cité, p. 416.

—
(0]
w

. CHamPEAUX J., Le Culte de la Fortune..., op. cit., p. 388-389. BoéLs-JansseN N., La Vie

religieuse..., op. cit., p. 333.

184. PLutARQUE, Vie de Romulus, 29, 2-9.

185. VARRON, De la langue latine, VI, 18.

186. BoeLs-JansseN N., « Matrona/meretrices... », article cité, p. 109 sq.
187. MaRcaDE J., op. cit., p. 26.

188. Horack, Satires, |, 8.

189. PLutARQUE, Vie de Camiille, 33.

190. PLutArQUE, Vie de Romulus, 29, 10.

191. OvipE, Fastes, V, 154. ProPeRcE, Elégies, IV, 9, 21-36.



—
[<e]
N

. MacroBEg, Saturnales, I, 12.

-
(o]
W

. Ovipg, Fastes, V, 147-158.

—
©
~

. PLutARQUE, César, X

-
(]
[6)]

. BRouwer H. H. J., Bona Dea, The Sources and a Description of the Cult, Leyde, Brill, 1989,

—_ |

p. 361.

—
(o]
[0)]

. PLutArRQUE, César, X-XI.

-
©
\'

. MacroBE, Saturnales, |, 12.

-
(o]
[o¢]

. PLutARQUE, Questions romaines, 20.

—
(o]
[(o]

. JUVENAL, Satires, VI, 310-334.

N
o
o

. OviDg, Fastes, I, 394. TurcaN R, Les Cultes orientaux dans le monde romain, Paris, Les Belles
Lettres, 1981, p. 289.

201

N
—

. TiTe-Live, Histoire romaine, XXXIX, 15, 6-8.
202

N
N

. Ovipg, Fastes, |, 395-415.

N
o
[¢%)

. OviDg, Fastes, 403-435.

N
=~

. Tite-Live, Histoire romaine, XXXIX, 8, 3 ; 7-8.

N
(92}

. TiTre-Live, Histoire romaine, XXXIX, 13, 8-14.

N
[e2]

. CIL, 17, 581.

N
~

. TiTe-Live, Histoire romaine, XXXIX, 16-17.

N
co

. GRIMAL P., LAmour a Rome, op. cit., p. 56.

N
<]

. TiTe-Live, Histoire romaine, XXXIX, 15.

I\)
O

210. PaiLLER J.-M., Bacchanalia, la répression de 186 av. J.-C. a Rome et en ltalie, Berar 270,
Rome, Ecole francaise de Rome, 1988, p. 528-536.

211. Tite-Live, Histoire romaine, XXXIX, 9, 5-7.

21

N

TurcaN R., op. cit., p. 289-290.

—
w

TiTe-LvE, Histoire romaine, XXXIX, 18, 8-9.

—_—
B

GRrivAL P., LAmour a Rome, op. cit., p. 56.
1

(&)}

. ETiIENNE R., La Vie quotidienne a Pompéi, Paris, Hachette, 1998, p. 216-217.

216. Hevos S. K., The Cult of Isis among Women in the Graeco-Roman World, Etude préliminaire
aux religions orlentales dans 'Empire romain n° 51, Leyde, Brill, 1975, p. 48-49.

217. DioN Cassius, Histoire romaine, LI, 2.

218. GrRimAL P, L'Amour a Rome, op. cit., p. 312. TurcaN R, op. cit., p. 90.
219. Hevos S. K., op. cit., p. 15.

220. Ibid., p. 80.

221. JuvENAL, Satires, VI, 489.

N

22. Ovibe, Les Amours, I, 13.



223. Ovipg, L'Art d’aimer, |, 77-78 ; lll, 393, 635-636.

224. Hevos S. K., op. cit., p. 58. TurcaN R., op. cit., p. 113 et 118. JuvenaL, Satires, VI, 535-541 :
« Chaque fois qu’elle a fait 'amour avec son mari pendant la période tabou, [...], c’est [le mari] qui
demande gréace pour [la femme], c’est par ses larmes et ses marmottages préfabriqués qu’Osiris se
laisse fléchir et pardonne — a condition bien entendu d’avoir recu I'offrande corruptrice d’une oie grasse
et d’'une péatisserie fine. »

225. ProPERCE, Elégies, IV, 5, 33-34.

226. FLavius JosepPHE, Antiquités judaiques, XVIII, 65-80.
227. FLavius JosePHE, Antiquités judaiques, XVIII, 81-84.
228. TurcaN R., op. cit., p. 117.

229. Hevos S. K., op. cit., p. 80 et 127.

LES INTERDITS
230. Gaius in Digeste, 24, 2, 2, 1. Paul in Digeste, 24, 2, 9. Ulpien in Digeste, 38, 11, 1, 1.

231. RAEPSAET-CHARLIER M.-Th., « Ordre sénatorial et divorce sous le Haut-Empire : un chapitre de
'histoire des mentalités », Acta Classica universitatis scientiarum Debreceniensis, XVII-XVIIl, 1981-1982,
p. 169.

232. Fau G, L’Emancipation féminine a Rome, Paris, Les Belles Lettres, 1978, p. 3

233. CiceroNn, Pro Caelio, 1-31. Cicéron nous a légué un pamphlet enflammé contre cette femme
qui aurait eu une sexualité dépravée. Selon Apulée, Clodia aurait été la Lesbie de Catulle (Apologie, 10).
Si tel est bien le cas, elle a vraiment eu une relation adultére avec le célebre poéte qui I'adule et la hait
tour a tour (Poemes, 5, 7, 37, 43, 72, 75, 79, 83, 86, 87, 92).

234. DioN Cassius, Histoire romaine, LIV, 16.
235. DioN Casslus, Histoire romaine, LVI, 1 ; SueTonNg, Auguste, 34.

236. DioN Cassius, Histoire romaine, LV, 2 : pour consoler Livie aprés la mort de Drusus, Auguste la
fit compter au nombre des femmes qui avaient eu trois enfants alors qu’elle n’en eut que deux en réalité.
De méme, Martial, par la faveur de Titus, avait obtenu le ius trium liberum (Epigrammes, Il, 92).

237. Gaius in Digeste, 2, 111 ; 2, 144 ; 2, 286 ; Ulpien in Digeste, 22, 3. La loi ayant généré un fort
mécontentement, elle a été amendée sur le plan fiscal par la Lex Papia Poppaea.

238. Ulpien in Digeste, 23, 2, 43 pr.-5. ; 23, 2, 43, 6-9 ; 23, 2,43, 12-13 ; 23, 2, 43, 12.
239. TiTe-LIvE, Histoire romaine, IV, 4, 5.

240. RAEPSAET-CHARLIER M.-Th., « La vie familiale des élites dans la Rome impérial : le droit et la
pratique », Cahier du centre G. Glotz, V, 1994, p. 179-191.

241. Dumonrt J.-C., Servus..., op. cit., p. 96 sq.
242. CorbIER P, op. cit., p. 148-151.

243. PETRONE, Satiricon, LXXV : « Jai quand méme été quatorze ans le petit ami de Monsieur, il n’'y
a pas de honte si c’est le maitre qui commande. »

244 . HorACE, Epodes, I, 18, 72-75 : « Que tes sens ne prennent point feu pour une servante ou
pour un jeune esclave quand tu as franchi le seuil d’'un ami qu'il te faut respecter : crains que le maitre
de ce beau gargon ou de cette fille de prix, ne croie te combler par un présent qui lui colite peu ou, s’il
refuse, ne te fasse de la peine. »



245. Marcien in Digeste, 23, 2, 28 : « Le patron ne peut point épouser son affranchie malgré elle. »
Ulpien in Digeste, 23, 2, 29.

246. Celse in Digeste, 23, 2, 23. DioN Cassius, Histoire romaine, LIV, 16. Ulpien in Digeste, 23, 2,
31.

247. Paul in Digeste, 23, 2, 47.
248. Ulpien in Digeste, 20, 1, 8.
249. PETRONE, Satiricon, 75. JuvENAL, Satires, VI.

250. MorasiTo M., « Droit romain et réalités sociales de la sexualité servile », Droit, histoire et
sexualité, Poumaréede J., Royer J.-P. (dir.), Toulouse, Publications de I'Espace juridique, 1987, p. 9.

251. Moreau PH., Incestus..., op. cit., p. 18-19.

252. Hvain, Fables, 253.

253. Ovipe, Métamorphoses, X, 300-304.

254. Ovipe, Métamorphoses, X, 360-518.

255. Ovipe, Métamorphoses, X, 345-348.

256. DuronT F., Le Plaisir et la loi, Paris, Maspéro, 1977, p. 162.

257. FABRE-SERRIS J., Mythes et poésie dans les Métamorphoses d’Ovide, fonctions et significations
de la mythologie dans la Rome augustéenne, Lille, Klincksieck 1995, p. 196-197.

258. SuETONE, Caligula, 23.

259. SUETONE, Caligula, 52. Moreau PH., Incestus..., op. cit., p. 93. SueTong, Caligula, 23.
260. Moreau PH., Incestus..., op. cit., p. 34.

261. TaciTe, Annales, VI, 19. Dion Cassius, Histoire romaine, LVII, 22.

262. Ovipe, Métamorphoses, X, 455-665.

263. Ovipe, Héroides, Xl, 1-60.

264. Ovipg, Héroides, X, 61-66.

265. Ovipe, Héroides, Xl, 80-106.

266. PLutAarQuUE, César, X, 11. Ciceron, Pro Caelio, I, 2 ; Xlll, 32.

267. CATULLE, Poémes, 79.

268. QUINTILIEN, Institution oratoire, IX, 2, 99.

269. CiceroNn, Pro Caelio, Xlll, 32.

270. SueTtoNng, Claude, 27. DioN Cassius, Histoire romaine, LX, 33.

271. SueTone, Claude, 29.

272. SUETONE, Néron, 7.

273. DioN Cassius, Histoire romaine, LX, 33.

274. Cizek E., Néron, Paris, Fayard, 1982, p. 176.

275. Pseubo-SENEQUE, Octavie, 219-221. Voir aussi Moreau PH., Incestus..., op. cit., p. 261.



276. Bauman R., Women and Politics in ancient Rome, Londres, Routledge, 1992, p. 161. MoReAu
PH., Incestus..., op. cit., p. 93.

N
~

7

. SUETONE, Caligula, 24. Dion Cassius, Histoire romaine, LIX, 3 ; LIX, 11.

N
co

7

. SUETONE, Caligula, 24.

N
[<e}

7

8

. SUETONE, Caligula, 15.

N
o

. SUETONE, Caligula, 25.

281. MarTIAL, Epigrammes, I, 4.

N
N

8

283. TaciTg, Annales, Xlll, 18-21 : la fausse accusation de complot fut finalement révélée et les

coupables, chatiés.

. CATULLE, Poémes, 90.

N
[O8]

284. TaciTE, Annales, XIV, 2.

285. SueToNE, Néron, 28.

286. DioN Cassius, Histoire romaine, LXI, 11.

287. AureLIus VicTor, Des Césars, V, 8-11.

288. SUETONE, Néron, 28.

289. Cizek E., op. cit., p. 40.

290. TaciTg, Annales, XIV, 2, 1. Moreau PH., Incestus..., op. cit., p. 35-36.

291. DioN Cassius, Histoire romaine, LXI, 14. Suetone, Néron, 34. TaciTeE, Annales, XIV, 9, 1.
292. MoreAu PH., Incestus..., op. cit., p. 179-187 et tableau p. 363.

293. CATULLE, Poémes, 74.

294. Un autre poéme de Catulle concernant une femme et son oncle insiste encore sur la

dimension incestueuse de ce type de relation (Poémes, 111 : « Aufilena, se contenter toute sa vie d’'un
seul homme est pour une épouse une gloire sans €gale ; mais il vaut mieux pour une femme se donner a
n’'importe qui que d’avoir de son oncle des cousins pour enfants »).

295. SueToneg, Claude, 26. TaciTE, Annales, X, 1-2.
296. SueTtonE, Claude, 39.
297. DioN Cassius, Histoire romaine, LX, 31 ; Suetong, Claude, 26 ; TaciTE, Annales, XlI, 3.
298. TaciTE, Annales, XlI, 2.
299. TaciTE, Annales, XlI, 5.
300. TaciTE, Annales, Xll, 5-6.
301. SueTong, Claude, 26.
302. Moreau PH., Incestus..., op. cit., p. 200.
303. SueTonEg, Claude, 26. TaciTe, Annales, XlI, 7, 2.
04. SuetonEe, Claude, 29. TaciTe, Annales, XlI, 8.

o
(&)}

. Pseubo-SeENEaquE, Octavie, 141-142.



W
o
(o2}

. SUETONE, Domitien, 22.

307. DioN Cassius, Histoire romaine, LXVII, 3.

308. JuvenaL, Satires, Il, 29-33. SueTone, Domitien, 22.

309. Moreau PH., Incestus..., op. cit., p. 203.

310. SeEneauE, Phédre, 143-144.

311. Ovipe, Héroides, IV.

312. MarTIAL, Epigrammes, IV, 16.

313. CATULLE, Poémes, 67.

314. Ibid. Le crime du pére est rendu par la notion du viol de la couche : « Mais on raconte que le
pére de ce mari a violé sa couche (uiolasse cubicule) et souillé par un crime cette maison infortunée. »

(o8}

15. SENEQUE LE RHETEUR, Controverses, VI, 6.

w

16. Ovibe, Métamorphoses, VI, 447-674.

w

17. Moreau PH., Incestus..., op. cit., p. 21-30.

318. Moreau PH., « Rome : the Invisible Children of Incest », Children, Memory, and Family Identity
in Roman Culture, V. Dasen, Th. Spath (éd.), Oxford, Oxford University Press, 2010, p. 319. Gaius,
Institutes, 1, 64.

319. Moreau PH., « Rome : the Invisible Children of Incest », article cité, p. 329 : « Whatever the
reasons, it remains that in Rome the children of incest, without arousing horror, which in any case would
have led to keeping their existence secret, remain largely invisible to us. »

320. HeriTIER F., « Symbolique de l'inceste et de sa prohibition », La Fonction symbolique, lzard M.,
Smith P. (éd.), Paris, Gallimard, 1979, p. 209-243. BataiLLE G., op. cit., p. 230.

321. Levi-STrAuUss C., Les Structures élémentaires de la parenté, Paris, 1967, p. 565 : la théorie
lévi-straussienne de I'échange a été reprise plus récemment dans : HErITIER F., L'Exercice de la parenté,
Paris, Seuil, 1981.

322. Moreau PH., « Le mariage dans les degrés rapprochés, le dossier romain (|er siécle av. J.-C.-

n° siécle apr. J.-C.) », Epouser au plus proche, inceste, prohibition et stratégies matrimoniales autour de
la méditerranée, Bonte P. (dir.), Paris, Editions de 'EHESS, 1994, p. 71.

CORPS FEMININ, CORPS REPRODUCTEUR
323. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, VII, 4, 37.

324. PETRONE, Satiricon, 25.
325. Ibid.
326. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, Xl, 94.

327. GoureviTcH D., RAEPSAET-CI’-IARLIER M.-TH., La Femme dans la Rome antique, Paris, Hachette
Littératures, 2001, p. 127. Soranos DEPHESE, Maladies de femmes, |, 6 ; Macrobe, Commentaire au
songe de Scipion, 1, 6, 70-71 ; GALIEN, De sanitate tuenda, 6, 2 (= Kiinh, VI, p. 387).

328. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, VI, 14, 61 : « Passé la cinquanti€éme année, la femme
n’enfante plus ; le plus souvent, elle voit cesser, a la quarantaine, le flux menstruel » ; VII, 15, 66 : « Ce
flux si curieux et si pernicieux apparait tous les trente jours chez la femme, et, a plus larges flots tous les



trois mois ; chez quelques femmes, plus souvent que tous les mois et chez certaines, jamais. Dans ce
dernier cas, la procréation n’est pas possible. »

329. Soranos DEPHESE, Maladies de femmes, |, 8 : « Quant au fait que certaines femmes concoivent
sans étre réglées du tout, c’est un mensonge. »

330. SoraNos DEPHESE, Maladies de femmes, |, 7 : « Il faut, avant que I'écoulement menstruel
n‘apparaisse, essayer de le favoriser a partir de la treiziéme année d’age, afin qu'il ait lieu lui-méme et
avant défloration » ; I, 10 : « Il est bon de maintenir une fille vierge jusqu’a ce que la menstruation
s’installe d’elle-méme. On aura alors la preuve que sa matrice est capable de remplir la fonction qui lui
est propre, la conception. »

331. SoraNos DEPHESE, Maladies de femmes, |, 9. On retrouve la méme idée chez Ovide (L'Art
d’aimer, lll, 80).

332. MacroBE, Saturnales, VI, 6. Code Justinien, 5, 4, 24. Selon Pline, cette différence entre les
filles et les garcons s’explique par le fait que ces derniers étaient pubéres plus tard (Histoire naturelle,
VI, 4, 37).

333. RoussELLE A., « La politique des corps, entre procréation et continence a Rome », Histoire des
femmes en occident, t. 1, op. cit., p. 325 : 'auteur ajoute 'exemple de la femme de Quintilien qui fut mére
a 13 ans.

334. Ulpien in Digeste, 24, 1, 32, 27.

335. PLutAarauE, Numa, 26, 1, 2 : « Les Romains, au contraire, mariaient leurs filles a douze ans, ou
méme plus tét ; car, de cette facon, elles apporteraient sGrement a leurs époux un corps et un cceur purs
et intacts. »

336. Dion Cassius, Histoire romaine, LIV, 16. SuETonE, Auguste, 34.

337. 15. GourevITcH D., RAEPSAET-CHARLIER M.-TH., op. cit., p. 100 : « Alors la jeune mariée est
censée découvrir les mots qu’on apprend dans le mariage, ou nupta uerba, les mots du sexe masculin et
féminin. » Voir aussi CATuLLE, Poémes, 61, 181-235.

338. StACE, Silves, |, Il, 34-277.

339. PETRONE, Fragments, 26 : « Déliez, jeunes épouses, ces voiles de lin qui tiennent vos appéats
captifs, et confiez-vous sans crainte a votre maitre. N'allez pas déchirer de vos ongles ce visage
d’albatre ; ne repoussez pas les caresses. Cette nuit qui vous effraye n’offre pourtant aucun danger.
Pourquoi vous défendre ? Lorsqu’il aura vaincu, votre triomphe est certain. »

340. MARTIAL, Epigrammes, Xl, 78. Voir aussi : SENEQUE LE RHETEUR, Controverses, |, 2, 22.

341. Priapées, 3 : « [...] Donne-moi ce que la jeune mariée la nuit de ses noces donne au désir de
son mari car innocente elle craint qu’ailleurs il ne la blesse. Jaurais pu... mais il est bien plus clair de
parler comme tout le monde et de dire donne-moi ton cul (da pedicare). »

342. Soranos DEPHESE, Maladies de femmes, |, 7.
343. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, XX, 4, 21, 52 ; XXXV, 34.
344. Soranos DEPHESE, Maladies de femmes, |, 6.

345. Ibid. : « Dans les cas de grossesse, le sang est consacré a la nourriture du foetus. »

346. GoureviTcH D., Le Mal d’étre femme, la femme et la médecine dans la Rome antique, Paris,
Les Belles Lettres, 1984, p. 117. Martial, Epigramme, XI, 71 : « Aprés s’étre dite hystérique a son vieille
époux, Léda déplore d’étre dans la nécessité de se faire besogner ; cependant, avec des pleurs et des
gémissements, elle assure que sa santé ne vaut pas ce sacrifice et elle déclare qu’elle aimerait mieux se
donner la mort. Son mari la supplie de vivre, de ne pas renoncer ainsi a la fleur de ses années, et il
autorise ce qu’il n'est déja plus en état de faire lui-méme. Aussitot arrivent les médecins, et les femmes
de l'art se retirent. Voila Léda les pieds en l'air... Ah ! le pénible reméde. »



347. SoraNos DEPHESE, Maladies de femmes, |, 16-17.

348. Soranos DEPHESE, Maladies de femmes, |, 5.

349. MarTIAL, Epigrammes, |, 90.

350. CIL, IV, 10004.

351. Soranos DEPHESE, Maladies de femmes, Pinax 139, Mustio, |, 76.

352. SoraNos DEPHESE, Maladies de femmes, Pinax 139, Caelius, II, 112.

353. PauL DEGINE, La chirurgie, 70.

354. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, X, 109.

355. Soranos DEPHESE, Maladies de femmes, |, 11.

356. SoraNos DEPHESE, Maladies de femmes, |, 10.

357. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, XXVIII, 23.

358. BataiLLE G., op. cit., p. 61.

359. SoraNos DEPHESE, Maladies de femmes, |, 12. PLINE LANCEEN, Histoire naturelle, VII, 16, 67.
360. SoraNos DEPHESE, Maladies de femmes, |, 12.

361. GoureviTcH D., Le Mal d’étre femme..., op. cit., p. 140. Lucrecg, De la nature, 1263-1267.
362. Soranos DEPHESE, Maladies de femmes, |, 12.

363. HELIODORE, Les Ethiopiques, IV, 8.

364. GoureviTcH D., « Se mettre a trois pour faire un bel enfant ou I'imprégnation par le regard »,

L'Evolution psychiatrique, 52-2, 1987, p. 559-563.

365. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, VII, 11, 49.

366. ArRISTOTE, Traité de la génération des animaux, IV, 5, 1-3.

367. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, XX, 3 et 49.

368. GoureviTcH D., RAEPSAET-CHARLIER M.-Th., op. cit., p. 130-131.

369. SoraNos D’EPHESE, Maladies de femmes, |, 14.

370. SoraNos D’ErHESE, Maladies de femmes, |, 16.

371. AuLu-GELLE, Nuits attiques, lll, 16, 1-23. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, VII, 5, 38.

372. Soranos DEPHESE, Maladies de femmes, |, 3.

373. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, VII, 8, 45-46 : « Naitre les pieds en avant est contraire a la

nature : pour cette raison on a donné a ces enfants le nom d’Agrippa qui veut dire “enfanté
difficilement”, c’est ainsi dit-on que naquit M. Agrippa [...]. Toute sa descendance a été néfaste a monde,
en particulier les deux Agrippine, qui donnérent respectivement naissance aux empereurs Caligula et
Domitius Néron, tous deux des fléaux du genre humain. [...] Néron lui aussi, qui a régné naguére et s’est
conduit pendant tout son regne en ennemi de 'humanité, naquit les pieds les premiers, comme I'écrit sa
mere Agrippine. »

374. GoureviTcH D., « La chirurgie obstétricale dans le monde romain : césarienne et
embryotomie », Naissance et petite enfance dans I'antiquité, Actes du colloque de Fribourg, 28

nov.-1°" dec. 2001, Fribourg, 2004, p. 244. BonneT-CapiLHAC C., « Les accouchements difficiles »,



Maternité et petite enfance dans 'antiquité romaine, Bourges, exposition au Muséum d’histoire naturelle,
6 novembre 2003-28 mars 2004, GoureviTcH D., MolrRiN A., RouaueT N. (dir.), p. 71.

375. RoussELLE A., « La politique des corps, entre procréation et continence a Rome », Histoire des
femmes en Occident, t. 1, op. cit., p. 322.

376. GoureviTcH D., « La mort de la femme en couches et dans les suites de couches », La Mort,
les morts et 'au-dela dans le monde romain, Actes du colloque de Caen (nov. 1985), université de Caen,
HINARD F. (éd.), Caen, Presses universitaires de Caen, 1987, p. 192.

377. GoureviTcH D., RAEPSAET-CHARLIER M.-TH., op. cit., p. 141.

378. Eloge funébre d’une matrone romaine, |, 27-30 ; I, 31-48.

379. SENEQUE LE RHETEUR, Controverses, II, 5.

380. Soranos DEPHESE, Maladies de femmes, ll, 18.

381. Lucrece, De la nature, 1238-1240.

382. Soranos DEPHESE, Maladies de femmes, ll, 18.

383. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, VII, 13, 57. Lucrecg, De la nature, 1245-1255.

384. 62. MARTIAL, Epigrammes, X, 102 : « Tu me demandes, Avitius, par quel moyen Philétus est

devenu pere, lui qui jamais ne fit rien pour cela ? Gladitanus te le dira, mon cher Avitius, lui qui n’écrit
rien et pourtant est poéte. »

385. JuvenaL, Satires, IX, 70-86 : « D’aprés toi, ¢ca se paie combien un client qui pousse le
dévouement jusqu’au sacrifice au point que sans lui ta femme serait encore pucelle ? Tu sais trés bien
comme tu m’as supplié, harcelé, avec quels accents et quelles promesses [...]. Le lit conjugal peut
témoigner, et toi aussi qui as entendu la musique du plumard et la chanson de Madame ! Il y a bien des
familles ou un mariage boiteux, au bord du divorce, a été sauvé par 'amant. [...]. Ca ne mérite donc pas
de salaire, ingrat, escroc, ¢a ne vaut rien de t'avoir fabriqué un petit gargon et une petite fille ? Tu les
reconnais, trop content de faire consigner a I'état civil les preuves de ta virilité, suspends des couronnes
a ta porte, te voila papa, je t'ai donné les moyens de clouer le bec a la calomnie, tu as les priviléges des
péres de famille. »

386. MarTIAL, Epigrammes, IX, 66 : « Quand tu as une femme jolie, honnéte, jeune, quel besoin as-
tu, Fabullus, des droits du pére de trois enfants ? Ce que tu demandes en suppliant a notre maitre et
dieu, tu peux aisément te le donner toi-méme, pour peu que tu aies de la virilité. » ; X 91 : « Almo n’a
autour de lui que des eunuques, et lui-méme est impuissant ; il se plaint aprés cela que Polla ne lui
donne jamais d’enfant ! »

387. BoeLs-JansseN N, op. cit., p. 5-6.

388. SAuroN G., Dans l'intimité des maitres du monde, les décors privés des Romains, Paris,
Picard, 2010, p. 253-254.

389. VaLerRe Maxime, Faits et dits mémorables, V, 4, ext. 1 et V, 4, 7. PLINE L’ANCIEN, Histoire
naturelle, VII, 36.

390. Musonius Rurus, Entretien, lll.
391. PLutarauE, Vie de Caton I'Ancien, XX, 5.

392. Dasen V., « L'allaitement maternel », Maternité et petite enfance dans I'antiquité romaine, op.
cit., p. 164.

393. AuLu-GELLE, Nuits attiques, XiII, 1.
394. Soranos DEPHESE, Maladies de femmes, Il, 7, 92-110.

395. SoraNos DEPHESE, Maladies de femmes, |I, 8.



396.

JUVENAL, Satires, VI, 595-597 : « Du moins ces femmes-la, accablées par leur condition [...] —

supportent de faire les nourrices. »

397.

SoraNos DEPHESE, Maladies de femmes, II, 13, 73-76 : le médecin recommande toutefois de ne

pas porter 'enfant au sein a tout moment et de le laisser pleurer un peu pour fortifier ses organes
respiratoires.

398.
399.

PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, X, 94.

Gaipe F., « Quelques “plantes des femmes” dans les textes médicaux latins », Maternité et

petite enfance dans I'antiquité romaine, op. cit., p. 56.

400.

SoraNos D’ErHESE, Maladies de femmes, I, 8.

401. PuiNne LANCIEN, Histoire naturelle, VII, 16, 67.

p. 26.

. GourevITcH D., RAEPSAET-CHARLIER M.-TH., op. cit., p. 122.

. VEYNE P., « LEmpire romain », Histoire de la vie privée, t. 1, Duby G. (dir.), Paris, Seuil, 1985,

404. Musonius Rurus, Entretiens, XV B.

. SUETONE, Auguste, 34.

. RoussELLE A., article cité, p. 331.

. Rufus conservé par OriBasg, Collection médicale, 6, 38 = Daremberg, |, 541.
. MarTIAL, Epigrammes, Ill, 42.

. AuLu-GELLE, Nuits attiques, XlI, 1, 7-8.

. Marcien in Digeste, 47, 11, 4.

. JUVENAL, Satires, VI, 595-597 : « Mais les trucs et les drogues des professionnelles sont si

efficaces pour rendre inféconde ou tuer un bébé dans un ventre qu’on n’accouche guere dans les lits

dorés ! »

412.

413.

N
—_—
~

-I>|-l>-
—
n

13694.

~
—
(0]

N
—_—
~

I
—
(0]

S
N
<]

ESN
N
o

I
N
—_—

ESN
N
N

ESN
N
w

1N
N
IS

SoraNos DEPHESE, Maladies de femmes, |, 20.

MaRTIAL, Epigrammes, I, 50.

. SUETONE, Auguste, 94.

. Revers d’un miroir de bronze daté de 70-90 apr. J.-C. Antiquarium Communal de Rome, inv.

. VEYNE P, Les Mystéres du gynécée, Paris, Gallimard, 1998, n. 134 p. 59.
. SoraNOs DEPHESE, Maladies de femmes, |, 20.

. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, XX, 4 et 21.

. Lucreck, De la nature, 1268-1277.

. MacroBEg, Saturnales, Il, 5, 3.

. SoraNos DEPHESE, Maladies de femmes, |, 20.

. Ovipg, Les Amours, I, 13.

. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, VI, 7, 43 ; XVIII, 23.

. SoraNOs DEPHESE, Maladies de femmes, |, 20.



425. GourevicHT D., Le Mal d’étre femme..., op. cit., p. 216.
26. Gaioe F., article cité, p. 53-55.
27. Ovipe, Les Amours, I, 14.
28. JuVvENAL, Satires, VI, 592-600.
29. Musonius Rurus, Entretiens, XV A.
430. Ulpien in Digeste, 9, 2, 9.

431. Tryphonius in Digeste, 48, 19, 39 ; Paul in Digeste, 48, 19, 38, 5 ; Ulpien in Digeste, 48, 8, 8 ;
Marcien in Digeste, 47, 11, 4.

432. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, VII, 4, 37.
433. MacroBE, Saturnales, I, 5, 2.
434. Horack, Odes, lll, 15.

435. MarTIAL, Epigrammes, X, 90 : « Pourquoi, Ligeia, épiles-tu ton vagin hors d’age ? Pourquoi
remuer les cendres de ton propre corps ? De telles recherches d’élégance conviennent aux jeunes
femmes (car pour toi, tu ne peux déja plus passer pour une vieille) : Ce que tu fais la, crois-m’en, Ligeia,
ne convient guére a la mere d’Hector, mais a sa femme. Tu te trompes bien si tu figures encore porter un
vagin quand les désirs de I’'homme ont cessé d’y préter attention. Si donc tu as quelque pudeur, Ligeia,
n’arrache pas sa barbe au lion mort. »

436. MARTIAL, Epigrammes, Ill, 32 : « Si je puis besogner une vieille ? Tu me le demandes, Matrinia :
je le pourrais certainement ; mais toi, tu es un cadavre, tu n’es pas une vieille. Je pourrais besogner
aussi Hécube et Niobé, Matrinia, mais pourvu que la premiére ne soit pas encore une chienne et la
seconde une pierre. »

437. MARTIAL, Epigrammes, lll, 76 : « Tu tenflammes pour les vieilles, tandis que tu n’as, Bassus,
aucun go(t pour les jeunes : ce n'est pas une jolie femme qu’il te faut, c’est une moribonde. N'est-ce pas

la, dis-moi, pure folie, et ta verge n’est-elle point détraquée ? Tu peux besogner Hécube mais non
Andromaque. »

438. Priapées, 12.

439. Horack, Epodes, 8 et 12. MarTIAL, Epigrammes, X, 29.

440. Priapées, 57.

441. MARTIAL, Epigrammes, Il, 34.

442. MARTIAL, Epigrammes, I, 10 ; II, 26 ; lll, 76 ; IV, 28 ; IV, 61 ; IX, 80 ; X, 8 ; XI, 29.
443. JuvenaL, Satires, |, 37-39.

444. ApuLeE, Apologie, 69.

BN
AN
[$)]

445. GarrIDO-HoRY M., « Enrichissements et affranchis privés chez Martial : pratiques et portraits »,
Index, 13, 1985, p. 223-272.

446. SoraNos DEPHESE, Maladies de femmes, |, 11.



CORPS FEMININ, CORPS EROTIQUE
447. GRiMAL P, L'Amour a Rome, op. cit., p. 62.

448. ScHiLLING R., op. cit., p. 65.

449. GrivAL P., LAmour a Rome, op. cit., p. 63.
450. Ovipe, Métamorphoses, IV, 790-805.

451. ArPuULEE, Les Métamorphoses, II, 8.

452. APUIrEE, Les Métamorphoses, Il, 9. Ovibg, Les Amours, |, 14, 1-18 ; lll, 1-5. PETRONE, Satiricon,
126. TiBULLE, Elégies, |, 8, 10.

453. Ovipg, L'Art d’aimer, lll, 234-247.
454. MARTIAL, Epigrammes, XII, 7.

455. MARTIAL, Epigrammes, V, 68 ; VI, 12 ; IX 37 ; XIV, 26. Ovipe, Les Amours, |, 14, 45 ; L’Art
d’aimer, lll, 164-166.

456. MacroBE, Saturnales, I, 5, 7.

457. PLINE L’ANCIEN, Histoire naturelle, XX, 22. GALIEN, La composition des médicaments, |, 2, 3.

458. PropPERCE, Elégies, Il, 17D, 1-29.

459. Ovipg, Les Amours, |, 14.

460. Ovipg, L'Art d’aimer, lll, 234-247.

461. LAIGNEAU S., op. cit., p. 36-37.

462. Ovipe, Les Amours, I, 4, 41-43.

463. AruLEE, Les Métamorphoses, II, 9.

464. PropPERCE, Elégies, Il, 18D, 1-29.

465. FicHeux G., « La chevelure d’Aphrodite et la magie amoureuse », L'Expression des corps :

gestes attitudes, regards dans l'iconographie antique, L. Bodiou, D. Frere, V. Mehl (dir.), Cahier
d’histoire du corps antique, 2, 2006, p. 187.

466. Pseupo-SENEQUE, Octavie, IV, 744-745. TIBULLE, Elégies, I, 1, 65-69.

467. TisuLLE, Elégies, |, 6, 65-70.

468. Ovipg, L'Art d’aimer, lll, 134.

469. Ovipe, Les Amours, Il, 8, 1-2.

470. MARTIAL, Epigrammes, |I, 66.

471. Ovipg, L'Art d’aimer, lll, 239-242.

472. Ovipg, L’Art d’aimer, Ill, 132-166.

473. Horack, Epitres, |, 14, 32-37. Properce, Elégies, |, II, 1-8.

474. OvipE, Les produits de beauté pour le visage de la femme, 43-50. MaRTIAL, Epigrammes, VI,

23; VI, 18 ; IX 102.



KN

75. Ovipg, Les produits de beauté pour le visage de la femme, 51-100.

1N

76. LAIGNEAU S., op. cit., p. 41-43.

I

77. DuBourpieU A., LEMIRRE E., « Le maquillage a Rome », Corps romains, Moreau PH. (dir.),
Grenoble, Jéréme Million, 2002, p. 90. Ovipg, Les Amours, lll, 3, 5-6 : « Auparavant son teint était d’une
blancheur éclatante et cet éclat était coloré de rose ; sur son visage de neige brille le rose. »

478. CIL, IV, 1520.
479. PETRONE, Satiricon, 126.

480. Il s’agit la d’'un poncif que 'on retrouve plusieurs fois chez Ovide (Les Amours, |, 8, 83 ; L'Art
d’aimer, lll, 290-291 ; Les Remédes a I'amour, 687-689).

481. PETRONE, Satiricon, 126.

482. CATULLE, Poémes, 43.

483. PArRDON-LABONNELIE M., « La dépréciation des yeux clairs dans les traités de physiognomonie
gréco-romains », Langages et métaphores du corps dans le monde antique, Dasen V., Wilgaux J., (dir.),
Rennes, PUR, 2008, p. 197-206.

484. PETRONE, Satiricon, 126. CATULLE, Poémes, 43.

485. CaTuLLE, Poémes, 43 : ce poéme comparant Lesbie a 'amante du banqueroutier de Formies
évoque la bouche sans donner de détails précis sur sa forme.

486. Ovipg, L’Art d’aimer, lll, 103-106.

487. OvipE, Les produits de beauté pour le visage de la femme, 51-100 ; L'Art d’aimer, lll, 210-214.
JUVENAL, Satires, VI, 461-462.

488. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, XXXV, 194.

489. GRrILLET B., Les Femmes et les fards dans I'antiquité grecque, Lyon, CNRS, 1975, p. 29.
490. Dusourpieu A., LEMIRRE E., article cité, p. 98.

491. Ovipg, L'Art d’aimer, lll, 199-204.

492. JuveNAL, Satires, VI, 471-473 : « Mais une surface qu'il faut enduire et baigner de tant de
substances renouvelées, sur laquelle on applique tant de cataplasmes de farine cuite délayée, faut-il
appeler cela un visage ou un chancre ? » MarTIAL, Epigrammes, VI, 33.

493. 47. Ovipe, L'Art d’aimer, lll, 201.
494. GriLLET B., op. cit., p. 48-55.
495. Ovipg, L’Art d’aimer, Ill, 203-204.

496. MARTIAL, Epigrammes, IX, 37 : « Bien que, tout en restant chez toi, tu te fasses attifer en pleine
rue de Subure et qu’on te fabrique, Galla, la chevelure qui te manque ; bien que chaque soir tu 6tes tes
dents tout comme ta robe de soie, que tu reposes emmagasinée dans une centaine de boites et que ton
visage ne dorme pas avec toi-méme, tu me provoques avec le sourcil que pour toi, on a sorti de sa boite
a ton réveil, sans aucun respect pour ton bas-ventre blanchi par 'dge, et que tu pourrais déja mettre au
nombre de tes aieux. Tu me promets pourtant des joies infinies : mais ma verge fait la sourde oreille, et,
toute borgne qu’elle est, elle te voit bien malgré tout. »

497. Dans sa satire contre les invertis, Juvénal montre du doigt les hommes qui imitaient les rituels
de beauté féminins tels que le maquillage, les masques ou I'épilation (Satires, II).

498. Ovipg, L'Art d’aimer, lll, 193-194 : « Jai été sur le point de vous avertir qu’un bouc farouche ne
devait pas loger sous vos aisselles et que vos jambes ne devaient pas étre hérissées de poils rudes. »



Voir aussi les recettes dépilatoires chez Pline (Histoire naturelle, VI, 93 ; X, 15 ; XXVIIl, 46).

499. PLutARQUE, Vie de Caton 'Ancien, XX 8. Les beaux-péres évitaient de se baigner et de se
montrer nus devant leurs gendres : « Par suite cependant, quand ils eurent appris des Grecs a se
montrer nus, a leur tour ils corrompirent les Grecs en leur donnant 'exemple de se baigner avec des
femmes. »

500. MarTIAL, Epigrammes, X, 75. Histoire Auguste, Hadrien, XVIIl-10.
501. SueTonE, Caligula, 25.

502. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, XXXV, 17-18 : le golt des Romains pour la peinture
remonterait aux origines de Rome ; XXXV, 72. Le premier peintre a avoir produit des petits formats
érotiques aurait été le grec Parrhasius.

503. SUETONE, Tibere, 44 : « Aussi quelqu’un lui ayant légué un tableau de Parrhasius, ou Atalante
prétait complaisamment sa bouche a Méléagre, et ayant stipulé que, si la scéne le choquait, il recevrait a

la place un million de sesterces, non seulement il préféra le tableau, mais encore, il lui donna une place
d’honneur dans sa chambre. »

504. Ovipe, Métamorphoses, lll, 177-193.

505. PropPERCE, Elégies, II, 15, 17-18.

506. Ovipg, Les Amours, |, 5, 13-16.

507. MarTIAL, Epigrammes, XI, 104, 7-8.

508. Corbpier P, op. cit., p. 290.

509. Sauf Martial qui reproche amérement sa pudeur a son épouse, Epigrammes, X, 104, 7-8.
510. CorbpIER P, 0p. cit., p. 294.

511. CIL, IV, 1830.

[&)]
N
N

. MARTIAL, Epigrammes, x, 90.

(@)
—
[6V)

. CaTULLE, Poémes, 43. ProPERCE, Elégies, |, 7 ; II, 1. TiBULLE, Elégies, |, 8. Ovipg, Les Amours, |,

[6)]
—
~

. ApuLEE, Métamorphoses, II, 7 ; 17.

()]
—
[6)]

. PETRONE, Satiricon, CXXXVI.

(&)
-
[0)]

. OviDg, Les Amours, |, 6, 5-6. ProPERCE, Elégies, II, 25, 45-48.

(@,
~l

17. CasTrEN P, LiLius H., Graffiti del Palatino, Il Domus Tiberiana, Acta Instituti Romani Finlandiae,
4, raccolti ed editi sotto la direzione di V. Vaananen, Helsinki, 1970, n° 289.

51

oo}

. Ovipg, Les Remédes a I'amour, 300-301.

519. Lucrecke, De la nature, 1058-1075.

(o
N
o

. PLutArQuE, Dialogues sur 'amour, 13.

(@]
N
—

. PLutAarauE, Dialogues sur I'amour, 9.

()]
N
N

. SENEQUE, De la vie heureuse, 7.

o
N
(o8}

. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, XXXIIl, 12, 40.

[
N
IS

. JUVENAL, Satires, VI, 115-132.



[

25. Ovipe, L'Art d’aimer, lll, 307-310.

(62

26. CoroiER P, Op. cit., p. 298.

527. ApuLEE, Les Métamorphoses, Il, 7 : « Elle-méme [Photis] était coquettement habillée d’une
tunique de lin fin ; un soutien-gorge d’'un rouge vif lui serrait le buste a la hauteur des seins. »

528. Ovipe, L'Art d’aimer, lll, 274.

529. Ovipe, Les Remédes a 'amour, 335-338.

530. MarRTIAL, Epigrammes, XIV, 66 : I'auteur fit cadeau d’une grande brassiére a une femme a forte
poitrine.

531. PETRONE, Satiricon, 7.

532. Horack, Satires, |, I, 82-85.

533. MARTIAL, Epigrammes, XIV, 134.

534. PETRONE, Fragments, | : « [...] et 'azur des veines qui sillonnent ton sein en reléve la

blancheur » ; PROPERCE, Elégies, Il, 22 A, 8-14 : « [...] soit qu’'une femme se tienne assise avec sa
poitrine blanche non couverte [...]. » LAIGNEAU S., op. cit., p. 41.

535. HoRrACE, Epodes, VIIl, a une vieille courtisane : « Mais sans doute, j'ai pour m'exciter, ta
poitrine, tes seins flasques comme les mamelles d’une jument [...] » ; MarTIAL, Epigrammes, lll, 72 : « Tu
veux bien que je te besogne, mais tu refuses, Sauféia, a te baigner avec moi. Je soupgonne qu’il y a la-
dessous quelque tare monstrueuse : ou bien tes seins retombent flasques et plissés [...]. »

536. Selon Athénée, cette Vénus callipyge serait née d’une anecdote assez triviale selon laquelle
deux sceurs auraient montré leurs fesses a un jeune homme pour savoir laquelle des deux avait les plus
jolies. Le jeune homme tomba sous le charme. Lui et son frére épousérent les deux sceurs, qui, pour
remercier Aphrodite de cette bonne fortune, firent ériger une statue d’Aphrodite aux belles fesses (Les
deipnosophistes, XlI, 554).

537. SoraNOs DEPHESE, Maladies de femmes, |, 11.

538. PLATEK S. M., SingH D., « Optimal waist-to-hip ratios in women activate neural Reward
Centers », Plos One, 5(2), 2010 ; D. Singh, « Adaptive significance of femal physical attractiveness : role
of waist-to-hip ratio », J. Pers. Soc. Psychol, 65, 1993, p. 293-307.

539. 93. SinGH D., « Waist-to-hip ratio and judgment of attractiveness and healthiness of female
figure by male and female physicians », Int J. Obes Relat Metab Disord, 18, 1994, p. 731-737.

540. Le tour de taille de la Vénus de Milo est de 99 cm ; tour de hanches, 128 cm. Cela nous donne
le rapport suivant : 99/128 = 0,7.

541. Horacke, Satires, |, 2, 92-93.

542. Polyphéme et Galatée, fresque de la maison de la chasse antique, Pompéi, musée
archéologique de Naples, inv. 27687.

543. Ovipg, L'Art d’aimer, lll, 774-776.
544. JuveNnaL, Satires, XlI, 162-171. MARTIAL, Epigrammes, V, 78 ; XIV, 203.
545. CorbIER P, 0Op. cit., p. 284.

546. SAurRON G., Dans l'intimité des maitres du monde, les décors privés des Romains, Paris, 2009,
Picard, p. 227 : ce tableau fait partie d’'un ensemble qui semble proner « la nécessité de dominer les
instincts érotiques ».

547. Histoire Auguste, Marc Auréle, XIX, 1-4.



548. Ulpien in Digeste, 47, 10, 15, 15 : « Si quelqu’'un s’adresse a des jeunes filles (uirgines), mais
vétues d’habits d’esclaves, il parait faire une moindre faute ; et beaucoup moins grande si elles sont
habillées comme des femmes prostituées et pas comme des femmes honnétes (matrumfamiliarum). Si
donc une femme n’est pas vétue en femme de bonnes meceurs (matronali), celui qui se sera adressé a
elle, ou aura emmené sa suivante, n’est pas tenu de I'accusation d’injure. »

549. MacroBEg, Saturnales, I, 5, 5.

550. HoracE, Satires, |, 2, 28-32 : « Nul ne sait garder la mesure. Il est des gens qui ne veulent
toucher qu’aux femmes dont les talons sont couverts par la bordure cousue a leur robe ; mais a un
autre, il faut celle-la seulement qui attend dans un lupanar empesté. »

551. PROPERCE, Elégies, Il, XV, 11-12 et 23 : « C’est profaner Vénus que de se livrer a ses
transports dans les ténébres : en amour, sache-le, il N’y a de vrais guide que les yeux », « tant que le
destin nous le permet, que nos yeux se rassasient d’amour ».

552. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, IX, 56. Horacg, Satires, |, Il, 80-82.
553. Ovipg, L'Art d’aimer, lll, 129-30.

554. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, IX, 58.

555. PeTroNE, Fragments, 29. Ovipg, L'Art d’aimer, lll, 131-132.

556. JuveNAL, Satires, VI, 140-141 : « Elle peut lancer ouvertement ceillade et billet doux, elle est
veuve la femme riche qui a épousé un rapace. » MarTIAL, Epigrammes, VIII, 12 : « Je ne veux pas d’une
femme riche. Vous voulez savoir pourquoi ? C’est que je ne veux pas étre épousé par ma femme. Que la
femme, Priscus, soit inférieure a son mari : sans cela, pas d’égalité possible entre eux. »

557. MacroBe, Saturnales, Il, 5, 8 : « Alors qu’un ami la pressait de se régler sur la simplicité de son
pere, elle répondit : C’est qu'il oublie qu’il est César, moi je me souviens que je suis la fille de César. »

558. TaciTE, Annales, Xlll, 13.

559. TerTULLIEN, La Toilette des femmes, introduction par M. Turcan, p. 21.

LES PRATIQUES SEXUELLES

560. CLARKE J. R., Looking at Lovemaking, Constructions of Sexuality in Roman Art, 100 BC-AD
250, Berkeley, University of California Press, 1998, p. 7-16.

(o

561. Puccin-DeLBeY G., op. cit., p. 287.

562. VEYNE P, La Société romaine, Paris, Seuil, 1991, p. 117.
563. MARTIAL, Epigrammes, |, 24.

564. JuvenaL, Satires, Il.

565. Puccin-DeLBey G., op. cit., p. 288.

566. MARTIAL, Epigrammes, X, 23.

567. Ovipg, Les Amours, II, 5, 23-24 ; 1, 18, 10.

568. Ovipg, Les Métamorphoses, X, 243 sq.

569. ProPERCE, Elégies, |, 3, 13-18. TiBuLLE, Elégies, |, 8, 20-35.
570. CATULLE, Poémes, 5 et 7.

571. Ovipg, Pontiques, |, 4, 45-52 ; Les Amouirs, I, 5, 23-24.



572. ELol TH., « Horreur et délice de la bouche a Rome », Le Corps dans les cultures

méditerranéennes : actes du colloque des 30-31 mars et 1°" avril 2006 a I'université de Perpignan-Via
Domitia, Carmignani P., Courrent M., Eloi Th., Thomas J. (éd.), Perpignan, PUP, 2007, p. 181.

573. DuronTt F., L'Invention de la littérature, de l'ivresse grecque au livre latin, Paris, La Découverte,
1994, p. 156 sq.

574. MARTIAL, Epigrammes, X, 61 ; XII, 55 ; XII, 65.

575. CIL, IV, 2256.

576. MacroBg, Saturnales, I, 5, 10.

577. CIL, IV, 2217.

578. Ovipg, L'Art d’aimer, lll, 770-788.

579. VEYNE P, La Société romaine, op. cit., p. 116.

580. JacosEeLLl L., Le Pitture erotiche delle terme suburbane di Pompei, Rome, L'Erma di

Bretschneider, 1995, p. 45.
581. CIL, IV, 8898.

582. Apams J. N., « Four notes on the latin sexual language », Liverpool Classical Monthly, 7.6,
1982, p. 86.

583. MaRTIAL, Epigrammes, II, 84.

584. MARTIAL, Epigrammes, IX, 93 et n. 10 p. 272 : « Toi qui gémis de ton long esclavage, Condylus,
tu ignores quels sont les ennuis du maitre et les avantages de I'esclave. Une natte vile t'assure le
sommeil et vois : couché sur la plume, Caius ne ferme pas I'ceil. Caius, dés le point du jour, va saluer en
tremblant des maitres tant et plus. Toi, Condylus, tu ne salues méme pas le tien. “Caius”, crient d’un cété
Phébus et de l'autre Cinnamus, “paie-moi ce que tu me dois”. Personne, Condylus, ne te dit cela. Tu
crains les corrections, Caius a pieds et mains tenaillés par la goutte ; il aimerait mieux subir mille coups
de verge. Ne pas vomir le matin, Condylus, ne pas lécher le vagin d’'une femme, voila pour toi qui vaut
mieux que de vouloir étre trois fois Caius. »

585. MaRTIAL, Epigrammes, X, 61, 85 ; XII, 85.
586. Priapées, 78.

587. MARTIAL, Epigrammes, lll, 96 : « Tu leches ma maitresse — tu ne la besognes pas — et tu
bavardes, te donnant pour adultére et grand besogneur. Si je t'attrape, Gargilius, je te ferai bien taire » ;
Xl, 47 : « Pourquoi Lattara fuit-il tous les bains recherchés par des troupes de femmes ? Pour ne pas
besogner. [...] Du moment que Lattara évite a ce point le contact du sexe féminin, pourquoi sa langue
recherche-t-elle une vulve ? Pour ne pas besogner. »

588. MaRTIAL, Epigrammes, IIl, 81.
589. CIL, IV, 4699.

)]

()]

90. CIL, IV, 2257.

(&)
[<e)
-

. CIL, IV, 8698.

(o
©
N

. CIL, IV, 3999.

()]
©
w

. CIL, IV, 8940.

(&)
IS

594. JoHnsoN M., Ryan T., Sexuality in Greek and Roman Society and Litterature, New York,
Routledge, 2005, p. 104 sq.

595. CIL, IV, 2400.



596. MARTIAL, Epigrammes, XV, 69.

597. Priapées, 30 : « “Toi la, avec ta faucille menacante et tes parties énormes, montre-moi donc le
chemin de la source”.

“Passe par les vignes qui sont |a ; mais si d’aventure tu en cueilles une grappe, étranger, tu auras
d’autres raisons de te rincer la bouche”. »

598. CaTuLLE, Poemes, 16 : « Je vous enculerai et je me ferai sucer, Aurelius le Giton et toi, Furius
'enculé. »

599. SueTonE, Tibére, 44.

600. MARTIAL, Epigrammes, IV, 50 : « Personne n’est trop vieux, Thais, pour profiter d’'une bouche
complaisante. »

601. SUETONE, Tibére, 44.

602. MARTIAL, Epigrammes, IX, 40.

603. CIL, IV, 1389, 1510, 4158, 4434.

604. CIL, IV, 9228.

605. CIL, IV, 4185.

606. CIL, IV, 2259, 2278-2279, 2292.

607. CIL, IV, 1651, 1669.

608. CIL, IV, 1669.

609. Mc GINN T. A. J., The Economy of Prostitution in the Roman World : A Study of a Social History

and the Brothel, University of Michigan Press, 2004, p. 43-47.

[e2)

10. MaRTIAL, Epigrammes, IV, 84.

611. MaRTIAL, Epigrammes, Xl, 40 : « La belle Glycéra est aimée de Lupercus : seul il la posséde ;
seul il lui commande en maitre. Il se plaignait tristement de ne pas I'avoir besognée de tout un mois, et
comme il voulait en donner la raison a Aelianus qui la lui demandait, il répondit que Glycéra avait mal aux
dents. »

(o)

12. Puccin-DeLBey G., op. cit., p. 140.

613. MARTIAL, Epigrammes, X, 87 : « Tu étais r\iche autrefois : mais alors, tu étais pégéraste, et
pendant longtemps, tu n’as connu aucune femme. A présent, tu cours apres les vieilles. O pouvoir
irrésistible de l'indigence ! Elle a fait de toi, Charidémus, un homme normal. »

614. GrRimAL P, L'Amour a Rome, op. cit., p. 140.

615. CATULLE, Poémes, 16.

616. Priapées, 5,6, 7, 11, 13, 15, 17, 22, 24, 38, 41, 51, 52, 54, 59, 67,69, 71, 72, 74, 77.

)
—_—
~

. JuVENAL, Satires, Il ; MarTIAL, Epigrammes, II, 62.

(o)
-
Co

. Priapées, 64.

(o]
—
(o]

. SueToNE, Claude, 33.

[*2
N
o

. MaRTIAL, Epigrammes, XI, 43.

[©2]
N
—

. MaRTIAL, Epigrammes, IX, 67.

[©2]
N
N

. CIL, IV, 2197.



623. Priapées, 40 : « Télésine est bien connue parmi les filles de Subure. Elle a gagné de quoi
racheter sa liberté et te dédie, Priape, une couronne dorée qu’elle accroche a ton membre sacré. Les
filles spécialistes du cété pile (pathicae) le vénérent comme leur saint patron. »

624. Priapées, 48 ; 73.

625. FReup S., Trois essais sur la théorie de la sexualité, traduit de I'allemand par B. Reverchon-
Jouve, Paris, 1962, 189 p.

626. SUETONE, Tibére, 4.

627. SUETONE, Vitellius, 3.

628. Puccin-DELBEY G., op. cit., p. 327.

629. SENEQUE, Lettres a Lucilius, 114, 25 : « L'image des plaisirs auxquels ses excés I'ont rendu
inhabile fait la derniére joie de 'homme : en guise de volupté qui lui soient propres, il a le spectacle de
celles des autres, pourvoyeur et témoin de débauches dont I'abus lui a interdit 'usage. »

630. PETRONE, Satiricon, 26.

631. SENEQUE, Questions naturelles, |, 16, 1.

632. SENEQUE, Questions naturelles, |, 16, 6 : « Les prostituées ont encore une certaine retenue ;
leur corps est livré a la débauche publique, mais on tend un rideau qui cache leur misérable soumission,
tellement il est vrai que méme les lieux de débauches montrent certaines timidités. »

633. Ovipe, Les Amours, |, 5, 1-7.

(o2}

34. Ovibe, Les Remédes a I'amour, 411-412.

(o2

35. ApuLEE, Les Métamorphoses, V, 6 sq.

(o2}

36. ApuLEE, Les Métamorphoses, V, 22-24.

(o]
~

37. MaRTIAL, Epigrammes, |, 34.

(o2

38. Marcien in Digeste, 48, 6, 3, 4 : « Outre cela sera puni de la peine de cette loi celui qui aura
abusé de force d’'un enfant, d’'une femme ou de qui que ce soit » ; Ulpien in Digeste, 48, 5, 29, 9 : « Mais
celui qui par la force a violé un homme ou une femme peut sans aucun doute étre accusé méme hors
des cinqg ans car il est évident qu’il a commis une violence publique. »

639. SENEQUE LE RHETEUR, Controverses, |, 5.
640. HvaiN, Fables, VII, 1.
641. Ulpien in Digeste, 48, 5, 14 (13), 7.

642. GoureviTcH D., Le Mal d’étre femme..., op. cit., p. 136 : 'auteur démontre que ce jugement
était partagé par le médecin Soranos d’Ephése.

643. CIL, IV, 1645.

644. Puccini-DELBEY G., op. cit., p. 234.

645. Ovipg, Les Métamorphoses, VI, 447 sq.
646. Ovipg, Les Métamorphoses, |, 452-454.

D
~
~

. Ovipe, Les Métamorphoses, IV, 303-305.

(@}
~
oo

. Ovipg, Les Métamorphoses, IV, 285-415.

(o)
©

. Puccin-DeLBEY G., op. cit., p. 235.



(o2}

50. SENEQUE, Phédre, 140-144.

(0]
(&)
-

. Hvain, Fables, 40, 1.

(o2
[
N

. ProPERCE, Elégies, Ill, 19.

o
)]
[oN)

. Ovipg, L'Art d’aimer, |, 289-326.

(o2}
an
ESN

. ApuLEE, Les Métamorphoses, 10, 19-22.

(o2}
()]
[$)

. ApuLEE, Les Métamorphoses, 10, 23-35.

(o2
(o)}

56. Puccini-DELBEY G., « La femme dans les Métamorphoses d’Apulée : une descente dans
lité¢ ? », Anthropozoologica, 33-34, 2001, p. 90.

'anim

[

(o2}

57. MarTIAL, Des Spectacles, V.

(o2}
[$)]
[oo]

. BataiLLE G., op. cit., p. 72.

(o2
(o2
©

. Ovipbg, Les Métamorphoses, X, 240-300.

[e2}
(o2}
o

. LaieNEAU S, op. cit., p. 38.

(&)
-

6
gréco-r

. GoureviTcH D., « Quelques fantasmes érotiques et perversions d’objet dans la littérature
maine », MEFRA, 94-2, 1982, p. 834.

o

(o2}
[*2
N

. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, XXXVI, 20.

o
o
(oM

. PLINE L’ANCIEN, Histoire naturelle, XXXVI, 4, 10-11.

(o2}
(e}
ESN

. Puccini-DEeLBEY G., op. cit., p. 239.

[e2}
(o2}
[$)

. HorAcE, Satires, V, 82-85.

(o2}
(o2}
(o)}

. GoureviTcH D., « Quelques fantasmes... », article cité, p. 823.

o)
»
~

. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, XX, 26.

[e2}
(o2}
o

. MaRTIAL, Epigrammes, IX, 41.

(o2}
(o2}
©

. Lucrece, De la nature, 1268-1277.

(e2]
~
o

. GoureviTcH D., Le Mal d’étre femme..., op. cit., p. 121. GaLIEN, De l'usage des parties, XV, 11.

(0]
N
—

. Ovipg, L'Art d’aimer, I, 681-692.

(0]
\‘
N

. Ovipg, L'Art d’aimer, lll, 611-617. Le poéte réitére ces justifications dans Les Tristes, Il, 243-

244,

673. Ovipg, L'Art d’aimer, lll, 585-588 : selon le poeéte, il n’y a que I'épouse légitime qui n’avait pas le
droit de se refuser a son mari.

674. Ovipg, L'Art d’aimer, Il, 691-692.
675. Ovipe, L’Art d’aimer, Ill, 793-803.
676. Ovipg, L'Art d’aimer, Il, 721-733.

677. Ovipg, L'Art d’aimer, Il, 719-720 : « Quand tu auras trouvé les endroits que la femme aime a
sentir caressés, la pudeur ne doit pas t'empécher de les caresser. »

678. JuvENAL, Satires, VI, 366-376.

679. JuvENAL, Satires, VI, 251-254.



(o2}

80

o
oo
-

(o2}

82

o

83

684.
Crois-moi,

Ovipg, Les Métamorphoses, lll, 316-338.

. JUVENAL, Satires, X, 70-89.

MarTIAL, Epigrammes, X, 91.
PLiNE LANCIEN, Histoire naturelle, VII, 14, 61.

MARTIAL, Epigrammes, VI, 23 : « Tu exiges, Lesbie, que ma virilité soit toujours a ta disposition :
on ne commande pas a cet organe comme a son doigt. Tu as beau appeler a la rescousse les

caresses de tes mains et de tes paroles : ton visage impérieux prend parti contre toi. »

685.

MaRTIAL, Epigrammes, X, 29 : « Quand tu te mets & manier mes organes languissants de ta

vieille main, ton pouce, Phyllis, m'assassine. »

686

o
(o))

o)
1o
~

(o2}
[os}
[oo]

(o2}
o
©

(o2}
©
o

[®)]
(<o)
-

(o2}
©
N

o
©
[N

(o2}
©
KN

. Horace, Epodes, VIII.

. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, XX, 49.
. MaRTIAL, Epigrammes, Xlll, 34.

. Ovipbg, Les Amours, lll, 7, 43.

. Ovipg, Les Amours, lll, 7, 27-38.

. Ovipg, Les Amours, lll, 7, 77-80.

. Ovipbg, Les Amours, lll, 83-84.

. PETRONE, Satiricon, 128.

. I est amusant de constater que I'on retrouve une partie de ces conseils chez Soranos pour les

femmes qui souhaitaient concevoir (Maladies des Femmes, |, 12).

695

[e2}
[6)

(o2}
©
(o)}

o)
©
~

(o2}
©
[03)

(o2}
©
©

~
o
o

~
(@)
—

. PETRONE, Satiricon, 131.

. PETRONE, Satiricon, 132.

. Priapées, 36.

. PETRONE, Satiricon, 134.

. PETRONE, Satiricon, 136-137.
. PETRONE, Satiricon, 138.

. BataiLLE G., op. cit., p. 57.

LES MATRONES

702.

Musonius Rurus, Entretiens, XIV : « Aussi, quiconque supprime le mariage chez les hommes,

supprime la maison, supprime la cité, supprime la race humaine tout entiére. En effet, pour subsister, elle
a besoin que des enfants naissent, et pour qu'il y ait des naissances, il y a besoin du mariage, si 'on
veut du moins que ces naissances soient justes et Iégales. Qu’une maison ou une cité n’est pas
constituée par des femmes seules ou par des hommes seuls, mais par leur réunion, c’est évident. »

703.

p. 15.

704.

ALFOLDY G., Histoire sociale de Rome, traduit de 'allemand par E. Evrard, Paris, Picard, 1991,

PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, 33, 12. TERTULLIEN, Apologétique, 6, 4. Cet anneau était porté

au quatrieme doigt de la main gauche car on croyait alors qu’un fin nerf remontait de ce doigt jusqu’au
coeur (AuLu-GELLE, Nuits attiques, X, 10, 1-2).



05. Galus, Institutions, 2, 111 ; 114 ; 286.
706. DioN Cassius, Histoire romaine, LIV, 16.
707. Ibid. SueTonE, Auguste, 34.

708. DioN Cassius, Histoire romaine, LVI, 10.

09. Ibid.

N
o

. DioN Cassius, Histoire romaine, LV, 2.

711. TaciTg, Annales, VI, 15 : par exemple, Tibére sélectionna les époux des filles de Germanicus
de maniére a ce que leurs enfants ne puissent prétendre a la pourpre. Elles furent néanmoins bien
mariées. Agrippine avec C. Domitius Ahenobarbus, d’'une famille de I'ordre sénatorial, Drusilla avec L.
Cassius, descendant d’une grande famille plébéienne et Livilla avec M. Vinicius, d’'une famille équestre.

712. TaciTE, Annales, IV, 53.

~
w

13. DioN Cassius, Histoire romaine, XLVIII, 31, 4.

\I
—
~

. SUETONE, Auguste, 62-99.

~
—
[6)]

. TaciTg, Annales, V, 1. SueTone, Tibére, V.

~
N
[0)]

. SUETONE, Tibére, 4. VELLEIUS PATERCULUS, Histoire romaine, Il, 95.

~l
—
~l

. SUETONE, Claude, 1.

~
N
[o¢]

. SUETONE, Auguste, 63.

~J
[(e]

19. Selon Tacite, Tibére, bien qu’honorable dans sa jeunesse, est décrit comme le mal-aimé
d’Auguste (Annales, VI, 51). Auguste se serait méme plaint dans des lettres a Livie du mauvais caractére
de son ainé (Suétone, Tibére, 51). Drusus était notoirement plus apprécié de 'empereur (Pseudo-Ovide,
Consolation a Livie, 39). Or Livie aurait eu le présage alors qu’elle était enceinte de Tibére que son fils
aurait un destin exceptionnel (Suétone, Tibére, 14).

720

~J
o

. DioN Cassius, Histoire romaine, LIII, 33 ; LV, 10.

~
N
—

. SUETONE, Tibére, 12-15. SueTonE, Auguste, 65.

\‘
N
N

. DioN Cassius, Histoire romaine, LVI, 30 ; LVI, 31.

~
N
w

. SUETONE, Auguste, CI.

\I
N
~

. DioN Cassius, Histoire romaine, LVI, 46 ; LX, 5.

\‘
N
[6)]

. DioN Cassius, Histoire romaine, LVIII, 2.

\‘
N
[0)]

. CarcopriNo J., Passion et politique chez les Césars, Paris, Hachette, 1958, p. 85.

~l
N
~l

. SUETONE, Auguste, 64.

~
N
[o¢]

. MAcroBE, Saturnales, I, 5, 2.

\‘
N
[(e]

. MacroBEg, Saturnales, Il, 5, 6.

~
w
o

. DioN Cassius, Histoire romaine, LI, 27.

~
(€M)
—

. SUETONE, Auguste, 66. Dion Cassius, Histoire romaine, LIII, 32.

~
)
N

. DioN Cassius, Histoire romaine, LIV, 6.

~
w

. DioN Cassius, Histoire romaine, LIV, 18. SueTong, Auguste, 64.



34. RIC, P, 404.
735. RIC, P, 403.
736. Macroge, Saturnales, II, 5, 3 ; II, 5, 9.
737. SueTtong, Auguste, LXIIl. DioN Casslius, Histoire romaine, LIV, 31.
38. SueToNE, Tibere, 7.
739. DioN Casslus, Histoire romaine, LV, 9. SueTong, Tibere, 10. TaciTE, Annales, |, 53.
740. CarcoriNo J., Passion et politique..., op. cit., p. 124.
741. SueETONE, Tibére, 7 : Julie et Tibére aurait tout de méme eu un enfant mort en trés bas age.
742. VELLEIUS PATERCULUS, Histoire romaine, II, 100.
743. CarcorINo J., Passion et politique..., op. cit., p. 126.
744. DioN Cassius, Histoire romaine, LV, 10.
745. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, VII, 46.
746. CarcoprINo J., Passion et politique..., op. cit., p. 129 sq.
747. GrRivAL P, LAmour a Rome, op. cit., p. 327.

748. En application de la méme loi, Julie, petite-fille d’Auguste, fut également reléguée. Dans son
exil, elle accoucha d’un enfant qu’on lui interdit d’élever (Suétone, Auguste, 65).

749. DioN Cassius, Histoire romaine, LV, 10. TaciTg, Annales, |, 53 ; lll, 24.
750. Dion Cassius, Histoire romaine, LV, 13. SueToNE, Auguste, 65.
51. SueTonE, Auguste, 101.
752. SUETONE, Tibére, 50.
753. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, VII, 46.
754. SueTong, Claude, 26.
55. DioN Cassius, Histoire romaine, LX, 8 ; LX, 4.
756. TaciTE, Annales, X, 12.
757. GrRivAL P, LAmour a Rome, op. cit., p. 339.
58. DioN Cassius, Histoire romaine, LX, 14.
759. DioN Cassius, Histoire romaine, LX, 22.
760. Dion Casslus, Histoire romaine, LX, 28.
761. DioN Cassius, Histoire romaine, LX, 18, 31.
62. GrRiMAL P., LAmour a Rome, op. cit., p. 336.
763. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, X, 83.

764. Néanmoins, une petite phrase dans la satire | de Juvénal fait comprendre aux lecteurs que
'auteur ne se risquera pas a dire du mal de ses puissants contemporains car cela est bien trop
dangereux. La satire se conclut sur ces mots : « On va bien voir ce qu’'on a le droit de dire de ceux dont
les cendres pavent la Flaminia et la Latina ! » (Satire I, 170-171). Le lecteur doit donc garder sa



capacité a douter de la véracité des faits racontés par Juvénal a propos des morts, car, quoi qu’il dise,
jamais ces derniers ne pourront venir se venger.

765. 64. JuveENAL, Satires, VI, 129-130.

766. GOUREVI‘I"CH D., RAEPSAET-CHARLIER M.-TH., op. cit., p. 12. Voir aussi Puccini-DELBEY G., op. cit.,
p. 313. SoraNos DEPHESE, Maladies de femmes, llI, 3.

767. VERDIERE R., « Plaidoyer pour Messaline », Paideia, XLIV, 1989, p. 8-11.
68. Ibid., p. 11.
769. TaciTe, Annales, X, 12.
770. Ibid.
71. DioN Cassius, Histoire romaine, LX, 31.
72. TaciTE, Annales, Xl, 26.
73. JuveNnAL, Satires, X, 329-345.
74. SueTonEg, Claude, 29.
75. DioN Cassius, Histoire romaine, LXI, 31.
76. TaciTE, Annales, Xl, 29.
77. TaciTE, Annales, X, 1-3.
78. TaciTE, Annales, Xl, 34-38.
79. DioN Casslus, Histoire romaine, LX, 31.
780. TaciTE, Annales, X, 34.
781. DioN Cassius, Histoire romaine, LV, 12.
782. DioN Cassius, LVIII, 21. SueTtone, Néron, 1. TaciTe, Annales, IV, 75.
783. SueTonE, Néron, 4. PLINE LANCIEN, Histoire naturelle, VII, 8, 46.
784. DioN Casslus, Histoire romaine, LIX, 3.
85. RIC, I, 33.
786. SueTonEg, Caligula, 36.
787. DioN Cassius, Histoire romaine, LIX, 11. SuéTong, Caligula, 24.
88. SueTonEg, Caligula, 24.

789. TaciTE, Annales, XIV, 2 : « Une femme qui, toute jeune encore, s’était donnée a Lepidus, par
ambition de dominer. »

790. Dion Cassius, Histoire romaine, LIX, 23.

\I

91. TaciTE, Annales, Xll, 69.

9

~J
N

. DioN Cassius, Histoire romaine, LX 4.

793. SUETONE, Galba, 5 : « [Veuf de Lépida, Galba] resta dans le célibat et ne se laissa plus tenter
par aucun parti, pas méme celui d’Agrippine, qui, rendue veuve par la mort de Domitius, lui avait, alors
qu'il était encore marié et non pas veuf, prodigué tant d’avances de toutes sortes, que, dans une

réunion de matrones, la mere de Lépida 'accabla de reproches et s’emporta jusqu’a la frapper. »



~

94.

795.

~l

96.

SuUETONE, Néron, 6.
Ibid.

TaciTE, Annales, XlI, 25 et 65 ; XIV, 2. DioN Cassius, Histoire romaine, LXI, 3. Il semblerait que

leur liaison ait continué depuis le mariage avec Claude jusqu’au principat de Néron.

197.

Seule Livie, avant elle, avait porté ce surnom de son vivant, mais aprées la mort d’Auguste. Elle

pouvait d’autant plus s’enorgueillir de le porter si vite que Messaline ne I'avait jamais obtenu (Dion
Cassius, Histoire romaine, LX 12).

~

798.
799.

o N
o
o

(]
(@]
—

]
o
N

(0]
o
W

(09}
o
ESN

(0]
o
[6))

(0]
o
(o)}

0
=)
~

(09}
o
[08)

(0]
o
©

Co
—
o

o
—
—

o
-
N

Co
—
[6¥]

(0e]
I

1

RIC, P, 75, 80, 81, 103.

Dion Cassius, Histoire romaine, LX, 32.

. TaciTg, Annales, Xll, 8.

. DioN Cassius, Histoire romaine, LXI, 10. TaciTe, Annales, X, 42.

. DioN Cassius, Histoire romaine, LX, 32. TaciTe, Annales, Xll, 22.

. TaciTg, Annales, Xll, 64-65.

. DioN Cassius, Histoire romaine, LX, 34. SueTtone, Claude, 43. TaciTE, Annales, Xll, 64.
. SUETONE, Claude, 44-45. TaciTe, Annales, Xll, 67-68-69.

. SUETONE, Néron, 9. Pseupo-Seneaue, Octavie, lll, 601-602.

.RIC, P, 1,2,4,5,6,7.

. TaciTg, Annales, X, 5.

. TaciTg, Annales, Xll, 12.

. TaciTg, Annales, Xlll, 14.

TaciTe, Annales, X, 18.

. TaciTg, Annales, Xlll, 19-21.
. TaciTg, Annales, Xlll, 13.

. DioN Cassius, Histoire romaine, LXI, 13. SueTonge, Néron, 34. Néron, ne supportant plus sa

mere et la craignant trop pour lui tenir téte, se résolut a la tuer. Selon Suétone, il aurait tenté trois fois de
'empoisonner, il y eut ensuite le naufrage de Baies puis I'envoi d’Anicétus. Pseupo-Seneque, Octavie, Il

598-612.
815.

TaciTgE, Annales, XIV, 9 : « Cette fin, bien des années auparavant, elle en avait cru et méprisé

'annonce. Un jour qu’elle consultait sur les destins de Néron, les Chaldéens lui répondirent qu’il
régnerait et qu'il tuerait sa mére : “Qu’il me tue, dit-elle, pourvu qu’il regne.” »

816.

817.

oo
—
o

oo
-
©

[os}
N
o

o
N
—

]
N
N

Dion Cassius, Histoire romaine, LXI, 15-16. SueTonE, Néron, 39. TaciTe, Annales, XV, 10-11.

TaciTE, Annales, XIV, 12.

. TaciTg, Annales, X, 2 ; X, 45.

. Année épigraphique, 1977, p. 217.

. TaciTg, Annales, Xlll, 45.

. DioN Cassius, Histoire romaine, LXI, 11. Suetong, Othon, 3.

. PLutarauE, Othon, XIX, 6. SueTong, Othon, lll. TAciTE, Annales, X, 46.



[0s}

23. TaciTE, Annales, XIV, 1.

oo

24. DioN Cassius, Histoire romaine, LXI, 12.

(00

25. Voir l'intégralité de I'Octavie du Pseudo-Sénéque qui narre avec précision la fin de la

princesse éponyme. DioN Cassius, Histoire romaine, LXIl, 13. SueTtong, Néron, 35.

826. TaciTE, Annales, XIV, 61.

oo

827. FLavius JosePHE, Antiquités judaiques, XX, 8, 11.

Co
N
co

. JUVENAL, Satires, VI, 461-463.

00
N
©

. DioN Cassius, Histoire romaine, LXII, 28.

(00}
w
o

. TaciTg, Annales, XV, 23.

(0]
(O8]
RN

. DioN Cassius, Histoire romaine, LXIII, 26.

(0]
[€Y)
N

. SUETONE, Néron, 35. TaciTE, Annales, XVI, 6.

(00}
w
w

. 132. SueToNE, Néron, 35.

oo
w
IS

. SUETONE, Néron, 50.

(0]
(o8
(&)}

. TaciTe, Annales, XVI, 6.

LES PROSTITUEES
836. CIL, IV, 2145.

co |0
(@)
~

. CIL, IV, 2175.

(00}
w
o

. CIL, IV, 2176.

oo
W
[(e]

. Lucrece, De la nature, 1073-1075.

840. Horack, Satires, |, 2, 32-36.

841. Ulpien in Digeste, 25,7, 1, 1.

842. Horack, Satires, Il, 3, 250-253.

843. PeRsE, Satires, V, 161-175.
44. SueToNE, Caligula, 40.

845. Histoire Auguste, Alexandre Sévere, XXIV, 3.

846. Ulpien in Digeste, 12, 5, 4, 3.
47. PETRONE, Satiricon, 7.

848. Ibid.

849. HorAcE, Satires, |, 2, 30.

50. Horack, Epitres, |, 14, 22-23.

851. Guzzo P. G., ScaraNo Ussani V., « Corpora quaestuaria e locus inhonestus, sulla prostituzione
a Pompei nel I secolo D.C. », Rivista di Antlchlta XV, 1, Gennaio-Giugno 2006, p. 47-74, p. 64.

852. MARTIAL, Epigrammes, I, 17 ; X, 61, 78.



00

53. TaciTE, Annales, Xlll, 25.

|OO

4. SueTong, Caligula, 41.

co
- lon

55. Guzzo P. G., Scarano Ussani V., Ex corpore lucrum facere. La prostituzione nell’'antica Pompei,
Rome, L’erma Di Bretschnelder 2009, p. 113.

6. CIL, IV, 8442.

B -

7. CATULLE, Poémes, 37.

co
0o

58. VIrGILE, Poémes, Copa, 1-5.

00
©

59. Horacke, Satires, |, 5, 82-85.

(09}
o

60. CIL, IV, 10675 ; 10677 ; 10678.

oo

61. Guzzo P.G., ScaraNo Ussani V., « Corpora Quaestuaria... », article cité, p. 65.

(0o
N

6 CaNnTARELLA E., Pompéi, Les Visages de I'amour, traduit de l'italien par D. Blanchard, Paris,

Albin Michel, 2000, p. 73 74.

2 z|
<

. MARTIAL, Epigrammes, |, 34.

oo
(@]
.b

. HorAcE, Satires, I, 3, 228-230.

(0]
(o2}
(&)}

. CHARBONNIER C., « Les Courtisanes de Plaute a Ovide », BAGB, 4, 1969, p. 452.

0
o
(o))

. Guzzo P. G., ScaraNo UssaNi V., Ex corpore lucrum facere..., op. cit., p. 116.

o)
>
~

. Apams J. N., « Words for prostitute in latin », Rheinisches Museum fir Philologie, 126, 1983,

©
w
N
© O
I
o

. CHARBONNIER C., article cité, p. 473-475.

oo
(o2}
©

. CIL, IV, 2201a, 2878, 2879.

o
\‘
o

. CIL, IV, 4000.

(0]
~
—_

. CIL, IV, 2228.

(0¢]
~
N

. CIL, IV, 4023.

[e¢]
~
w

. CIL, IV, 4592.

o
~
N

. MaRTIAL, Epigrammes, I, 53.

[o¢]
~
[&)]

. HorAcE, Satires, I, 2, 120-133.

o
\l
(o)}

. CIL, IV, 1969, 2028.

(o]
~
~

. Guzzo P. G., Scarano Ussani V., Ex corpore lucrum facere..., op. cit., p. 116.

o
~
oo

. Ovipg, Les Amours, lll, 8, 61-64.

(I)
(o]

79. Ulpien in Digeste, 48, 5, 2, 2. « Le crime lenocinii, de favoriser la prostitution, est compris dans
la loi Julia sur les adultéres, qui a statué des peines contre le mari qui aura retiré quelque profit de
'adultere de sa femme ; aussi contre celui qui aura gardé sa femme surprise en adultere. »

880. Ovipbe, Les Amours, |, 8, 87-93.
881. CHARBONNIER C., article cité, p. 479-480.
882. HorAck, Satires, |, 2, 101-105.



[0}
[0}
w

. CHARBONNIER C., article cité, p. 478.

884. Ibid., p. 455.

885. MacroBE, Saturnales, lll, 14, 5; 1ll, 14, 6-7.

886. JuvENAL, Satires, XlI, 162-171.

887. Horack, Epitres, |, 14, 24-25.

888. Priapées, 27.

889. VIrGILE, Poémes, Copa, 1-5.

890. MARTIAL, Epigrammes, Xll, 55 : « Qui vous invite, jeunes filles, a vous donner gratis est le plus

sot et le plus impertinent des hommes. Ne vous donnez pas gratis, mais embrassez gratis. Eglé ne veut
point, elle est cupide et vend cette faveur [...] et le butin qu’elle en retire n’est pas léger. »

891

(0]
-

. CIL, IV, 8224.

[ee]
©
N

. CIL, IV, 1751.

(09}
©
w

. CIL, IV, 2193.

oo
©
IS

. CIL, IV, 8034.

(0]
©
(&)}

. MarTIAL, Epigrammes, X, 32.

[09)
©
(o))

. CIL, IV, 4023, 4024.

00
©
~

. CIL, IV, 4025.

(0]
(e}
[o8)

. PLutArRQUE, Antoine, IX, 7.

(0]
©
©

. SUETONE, Caligula, 36.

©
o
o

. MARTIAL, Epigrammes, X, 65.

<o)
(@)
-

. 66. MARTIAL, Epigrammes, X, 75 ; voir aussi lll, 54.

©
o
N

. CATULLE, Poémes, 41 ; voir aussi 43.

©
[oN)

03. MaRTIAL, Epigrammes, IX, 4 : « Bien qu’on puisse besogner Galla pour deux piéces d’or et faire
plus encore en doublant la somme, pourquoi, Aeschylus, en recoit-elle dix de ta main ? Galla n’en
demande pas tant pour préter sa bouche. Que lui paies-tu donc ? Son silence. »

904. Ovibg, Les Amours, |, 8, 57-58 : « Dis-moi, que te donne ton poéte, sinon des vers nouveaux ?
De cet amant que je te propose, tu récolteras des milliers de sesterces » ; 69-70 : « Ne sois pas trop
exigeante pour le prix, tandis que tu tends les filets, de peur que la proie ne t'‘échappe ; une fois prise,
pressure-la au gré de ton caprice. »

905. JuvenaL, Satires, lll, 132-133.

906. TaciTE, Annales, I, 85 : « Vistilia, née d’une famille prétorienne, venait en effet de déclarer sa
prostitution chez les édiles, d’aprés un usage de nos ancétres, qui croyait la femme impudique assez
punie par I'aveu public de sa honte. »

907. Ibid.

908. SueTone, Tibére, 35.

909. Ibid.

910. Ovipg, Les Amours, |, 10, 10-48.



©

11. CHARBONNIER C., article cité, p. 486. Ovipg, Les Amours, |, 8.

©
-
N

. Horack, Epitres, |, 14, 36-37.

(<o)
—
(V)

. HorAcE, Satires, |, 2, 55-63.

(o]
—
~

. MARTIAL, Epigrammes, VI, 5.

©
[6)]

15. MaRTIAL, Epigrammes, IX, 2.

916. MARTIAL, Epigrammes, Xl, 49 : « Il n’est point d’heure Phyllis, ou tu ne profites de ma folle
passion pour me dépouiller [...]. Aie donc vergogne, et considére enfin 'honnéteté et la justice : Je ne
refuse rien, Phyllis : Ne me refuse rien, Phyllis, a ton tour. »

917. CaTuLLE, Poémes, 110.

918. CATULLE, Poémes, 6.

919. CIL, IV, 1516.

920. Puccini-DeLBey G., op. cit., p. 261-263.

921. CeLsg, De la médecine, VI, 18. AReTEE DE CAPPADOCE, Sur les maladies chroniques, Il, 5. GALIEN,
Des lieux affectés, VI.

922. Priapées, 37.

923. MARTIAL, Epigrammes, X, 61.
924. Puccin-DeLey G., op. cit., p. 263.
925. MARTIAL, Epigrammes, X, 85.
926. CIL, IV, 2246.



ENTRE LA MATRONE ET LA PROSTITUEE : LA FEMME ADULTERE ET LA
CONCUBINE

927. AuLu-GELLE, Nuits attiques, X, 23, 3.

928. PETRONE, Fragments, VII.

929. Pomponius in Digeste, 48, 2, 1. TisuLLE, Elégies, |, 6, 70. Ovipg, Les Amours, |, 8.
930. Ciceron, Plaidoyer pour A. Cluentius, V, 13.

931. SENEQUE, Lettres a Lucilius, 95, 37 : « Le genre d’injustice le plus grave envers une épouse est
d’avoir une maitresse. »

932. Musonius Rurus, Entretien, XIl.

933. MaRTIAL, Epigrammes, X, 69 : « Tu donnes, Polla, des surveillants a ton mari sans en admettre
toi-méme. Cela s’appelle, Polla, prendre pour femme son mari. »

934. PLutAarQUE, Dialogues sur 'amour, 4.
935. MARTIAL, Epigrammes, II, 49.

936. CIL, IV, 4024.

937. AuLu-GELLE, Nuits attiques, X, 23, 1-3.
938. SueToNE, Auguste, 34.

939. Puccin-DeLBey G., op. cit., p. 83 et 85. QuUINTILIEN, Institution oratoire, VII, 3, 10.

<o)

40. Papinien in Digeste, 48, 5, 6 : la loi Aquilia, quant a elle, réglemente la réparation du tort fait a

autrui ou a ses biens (Digeste, 9, 2, 1).

[<e}

1. SENEQUE LE RHETEUR, Controverses, |, 5. Papinien in Digeste, 48, 5, 6, 1.

[<e}

42. Papinien in Digeste, 48, 5, 6, 1.

943. Ankum H., « La captiua adultera, problémes concernant I'accusatio adulterii en droit romain
classique », Revue internationale des droits de I'Antiquité, 32, 1985, p. 155.

944. Ovipe, Les Amours, ll, 2.

945. MARTIAL, Epigrammes, ll, 85; I, 60 et 83.

946. Horack, Satires, |, Il, 64-68 ; 130-133.

947. ParPINEN in Digeste, 48, 5, 21 (20). QuINTILIEN, Institution oratoire, 7, 1, 7.
948. ParPINEN in Digeste, 48, 5, 11, 6.

949. ULrieN in Digeste, 48, 5, 2, 5.

950. ULpieN in Digeste, 48, 5, 4, 1.

©

51. MaRTIAL, Epigrammes, I, 39.

[<e}

52. PapINEEN in Digeste, 48, 5, 12 (11), 13.

©

53. SUETONE, Tibére, 35.



©
o
E5N

. TaciTe, Annales, Il, 85.

[<e}
[$)]
[$))

. TaciTg, Annales, lll, 22, 23.

©
(o
(o)}

. SUETONE, Tibére, 35.

©
o
~

. 31. DioN Cassilus, Histoire romaine, LV, 10. SueTong, Auguste, 65 ; Tibére, 11.

©
[$)]
[o8)

. SuEToNE, Claude, 43.

[<e}
[$)]
©

. DioN Cassius, Histoire romaine, LIX, 22, 23 ; LX, 8. SueTonE, Caligula, 24.

©
o

. TaciTg, Annales, IV, 52.

(o]
—

61. SueTonE, Néron, 35 ; TAaciITE, Annales, XIV, 62 : Anicétus, I'assassin d’Agrippine, se déclara
I'amant d’Octavie pour que celle-ci soit exilée.

962. DioN Cassius, Histoire romaine, LXVII, 3. Suetone, Domitien, 3 et 8.
963. Horack, Satire, |, 2. JuvenaL, Satires, IV, 4.

964. SoraNOS DEPHESE, Maladies de femmes, |, 20.

965. JuveNnaL, Satires, VI, 598-601.

966. SueTong, Claude, 27, 3.

. 967. JUVENAL, Satires, V[, 346-350. Ovipg, L'Art d’aimer, lll, 617-658 ; Les Amours, I, 3. TIBULLE,
Elégies, |, 2, 15-20. VIrRGILE, Epigrammes, |, 1-4.

968. TaciTE, Annales, IV, 3 : « Ainsi la niéce d’Auguste, la bru de Tibére, la mére des enfants de
Drusus sans respect ni d’elle-méme, ni de ses aieux, ni de ses descendants, se prostituait a un vil
étranger. »

969. Procopre DE CESAREE, Histoire secréte de Justinien, X, 3.
970. JuvENaL, Satires, VI, 63-77.

971. Suetone, Domitien, 3. DioN Cassius, Histoire romaine, LXVII, 3.

©
\‘
N

. SUETONE, Caligula, 36, 55.

©
N
w0

. TaciTe, Annales, Xl, 36. Dion Cassius, Histoire romaine, LX, 22.

<]
~
N

. SueToNE, Domitien, 7.

©
\‘
[6)]

. JUVENAL, Satires, VI, 345, 12-16. PETRONE, Satiricon, 126.

©
\'
(o)}

. SUETONE, Auguste, 44.

<o}
~
~

. JUVENAL, Satires, VI, 98-112.

©
\‘
oo}

. CIL, IV, 4345, 4353, 4356, 4397, 8916.

©
\‘
©

. ETiENNE R., La Vie quotidienne & Pompéi, Paris, Hachette, 1998, p. 389.

©
0
o

. OviDE, Les Amours, I, 3, 1-2.

(o]
o
—

. MARTIAL, Epigrammes, X, 52.

©
(03}
N

. JUVENAL, Satires, |, 22-23.

©
(0]
(0N}

. Sur les méthodes de I'émasculation, voir : PauL DEGINE, La Chirurgie, 48.

©
0
E5N

. TERENCE, L'eunuque, 604-606.



©

85. MARTIAL, Epigrammes, I, 81.

©

86. MaRTIAL, Epigrammes, I, 54.

©

87. JuVENAL, Satires, VI, 373a-373b : « Les petits esclaves opérés par un maquignon, tout honteux
du sac vide et du pois chiche qu’on leur a laissés, sont d’authentiques et pitoyables infirmes. »

988. JuvenAaL, Satires, VI, 366-378 : « D’aucunes raffolent de pacifiques eunuques aux baisers
toujours doux, imberbes définitifs qui les libérent de 'avortement. Pour qu'ils les fassent quand méme
jouir a fond, elles attendent qu’ils aient leurs premieres chaleurs et du poil bien noir au bas-ventre, et ne
les amenent au médecin qu’une fois leurs organes mars [...]. Mais quand il entre aux bains, on le voit de
loin, tout le monde le regarde, il peut défier sans hésiter le dieu des vignes et des jardins, celui que sa
maitresse a fait castrat. »

989. MARTIAL, Epigrammes, X, 81.
990. SueTtone, Domitien, 7.

991. BoEHRINGER S., L'Homosexualité féminine dans I'antiquité grecque et romaine, Paris, Les Belles
Lettres, 2007, p. 261-270.

992. CanTARELLA E., Selon la nature, 'usage et la loi, la bisexualité dans le monde antique, traduit
de litalien par M.-D. Porcheron, Paris, La Découverte, 1991, p. 121-129.

993. MaRTIAL, Epigrammes, |, 90.

©

994. MARTIAL, Epigrammes, VI, 67.

©

95. MaRTIAL, Epigrammes, VII, 70.

©

96. JuVENAL, Satires, Il, 47- 49.

©

97. JuveENAL, Satires, VI, 306-312.

©

98. Ovipg, L'Art d’aimer, I, 683-684 : « Je hais les étreintes qui ne comblent pas les deux amants
(voila pourquoi je trouve moins d’attraits a aimer les gargons). »

©

99. Ovibe, Héroides, XV, 15-20.

o

1000. Ovipg, Héroides, XV, 129-134.

1001. Ovipg, Héroides, 201-206 : « Lesbiennes, de qui 'amour a fait mon déshonneur, troupes de
mes compagnes, cessez d’accourir a mes chants. Phaon a tout emporté de ce qui naguére vous
charmait. »

1002. Puccini-DeLBey G., op. cit., p. 316.
1003. Ovipe, Métamorphoses, IX, 666-713.
1004. Ovipe, Métamorphoses, IX, 726.
1005. Ovipe, Métamorphoses, IX, 727.
1006. Ovipe, Métamorphoses, IX, 735-740.
1007. Puccini-DeLBey G., op. cit., p. 315.

—

008. HorAck, Satires, I, 2, 116-119 : « Quand ton membre se gonfle, si tu as une servante a ta
disposition ou un petit esclave domestique, sur qui te jeter sans retard, tu aimerais mieux rester tendu a
en crever ? Non, pas moi : jaime une Vénus toute préte et facile. »

1009. DioN Cassius, Histoire romaine, LX, 18.

1010. DioN Cassius, Histoire romaine, LX, 31.



1011.

1012.
101

(o8}

—

014.

Horace, Odes, I, 4.
CIL, IV, 3131.
CIL, IV, 7086.

MaRTIAL, Epigrammes, |, 84 : « Quirinalis ne croit pas devoir prendre femme, bien qu'il

souhaite des enfants, et il a su se résoudre a la difficulté : il besogne ses servantes, et remplit ainsi sa
maison et ses champs de petits esclaves-chevaliers. Quirinalis est un vrai pater familiae. »

1015.
1016.

1017.

Ovipe, Les Amours, I, 8 ; L'Art d’aimer, lll, 665-666.
MaRTIAL, Epigrammes, lll, 33.

MarTiAL, Epigrammes, XlI, 58 : « Ta femme t'appelle coureur de servantes, et elle-méme court

apres les porteurs de litiéres : vous vous valez tous deux, Alauda. »

1018.

PeTRONE, Satiricon, 126 : « Je n’ai jamais couché avec un esclave. Aux dieux ne plaisent que

jouvre les bras a un futur crucifié. C’est bon pour les Dames de bécoter les cicatrices des flagellés. Moi

qui ne suis
1019.
1020.

—
o
N
—

-
o
N
N

-
o
N
(V)

-
o
N
~

—
o
N
[6)]

-
o
N
(o))

—
o
N
~

—
o
N
o

-
o
N
O

—
o
o

3
homme li

o

1031.
d’Auguste,

1032.
103

—
o
(oY)
AW

—
o
w
[$)]

N
o
W
[0)]

—
o
I
~

—
o
w
[oo)

-
o
[¢%)
[e]

gu’une servante, je ne chevauche que des chevaliers. »
JUVENAL, Satires, VI, 279. MARTIAL, Epigrammes, X, 58.

MarTIAL, Epigrammes, II, 49.

. JUVENAL, Satires, VI, 346-350.
. MaRTIAL, Epigrammes, VII, 14.
. CATULLE, Poémes, I

. JUVENAL, Satires, VI, 599-601.
. TaciTg, Annales, Xll, 53, 1.

. Gawus, Institutes, |, 84.

. JUSTINIEN, Institutes, 1, 3, 4.

. Gauus, Institutes, 1, 56.

. SUETONE, Vespasien, 11.

. SENEQUE LE RHETEUR, Controverses, Praef. 10 : 'un des orateurs dit : « L'impudicité pour un
re est un crime, pour I'esclave une nécessité, pour un affranchi un devoir moral. »

PeTRONE, Satiricon, 71. L'affranchissement par testament était strictement encadré par une loi
la lex Fufia Caninia de 2 av. J.-C. Galus, Institutes, 42, 43, 44.

PETRONE, Satiricon, 74.

. Ulpien in Digeste, 38, 11,1, 1; 25,7, 1.

. Ciceron, Pro Caelio, XVI, 38.

. HoracE, Odes, |, 33.

. Horack, Satires, |, 2, 47-49.

. SUETONE, Néron, 28. TaciTg, Annales, Xlll, 12, 1-2.
. TaciTg, Annales, Xlll, 13 1 ; XV, 2, 1.

. DioN Cassius, Histoire romaine, LXVI, 14.



de Vindon

. Puccini-DeLBey G., op. cit., p. 115.

. MoreAu PH., « A propos du sénatus-consulte épigraphique de Larinum », REL, 61, 1983,

. PLutArRQUE, Antoine, IX, 7.

. Marcien in Digeste, 25, 7, 3 pr.

. SENEQUE LE RHETEUR, Controverses, Il, 4.

. Caton, De I'Agriculture, 143.

. CoLuMELLE, De I'Agriculture, 1, 2.

. Dumonrt J.-C., Servus..., op. cit., p. 109.

. CatoN, De I'Agriculture, 143 ; CoLumELLE, De I'Agriculture, |, 1.

. CoLuMELLE, De I'Agriculture, 1, 1.

. VARRON, Economie rurale, II, 10, 7.

. VARRON, Economie rurale, I, 10, 6.

. BrabLEY K. R., « The age at time of sale of female slaves », Arethusa, 11, 1978, p. 243.
. CoLuMELLE, De I'Agriculture, 1, 8, 19.

. CIL, IV, 2457.

. CIL, IV, 10667.

. TiTe-Live, Histoire romaine, XLII, 34.

. LE BoHEC Y., LArmée romaine sous le Haut Empire, Paris, 1990, p. 244.
. DioN Cassius, Histoire romaine, LX, 24.

. PuanG S. E., Marriage of Roman Soldiers (13 BC-AD 235), Leyde, Brill, 2001, p. 345-347.
. TiTre-Live, Histoire romaine, XXI, 41.

. Gaius in Digeste, 24, 1, 61.

. FRoNTIN, Stratageme, IV, 1, 1.

. LE BoHEC Y., 0op. cit., p. 241-242.

. Ibid., p. 244. TramunTO M., 0Op. cit., p. 109 sq.

. ProPERCE, Elégies, IV, 3, 45 : « Oh ! si les femmes romaines pouvaient paraitre dans les

. Tite-Live, Histoire romaine, XXVI, 50.
. TaciTg, Annales, |, 69.

. SUETONE, Caligula, 8.

. SUETONE, Caligula, 9.

. VaN DRIEL-MuRrrAY C., « Women in forts ? », Pro Vindonissa, 1997, p. 56 : dans le praetorium
issa, il semblerait que les archéologues aient découvert des chaussures ayant appartenu a

I'épouse du commandant de la Cohors IX Batauorum, Flavius Cerialis.



—
o
-
—

. TRAMUNTO M., oOp. cit., p. 116-117.

-
(@]
\‘
N

. PHAaNG S. E., op. cit., p. 231-232.

-
(@)
N
(V)

. DioN Cassius, Histoire romaine, LVI, 20 ; 22.

-
o
-
N

. TaciTg, Annales, lll, 33.

—
(@]
\‘
[6)]

. Histoire Auguste, Sévere, 12.

N
(@)
\'
[0)]

. PHaNG S. E., op. cit., p. 168. TRamunTO M., Op. cit., p. 117.

-
(@)
N
N

. TRamMuNTO M., 0p. cit., p. 151-154.

Conclusion
1078. BataiLLE G., op. cit., p. 303.

1079. Ibid., p. 57-61.
1080. Ovipg, L’Art d’aimer, Il, 681-692 ; lll, 793-803.



GLOSSAIRE

As : voir systéme monétaire.

Augustus (fém. Augusta) : Surnom donné a Octave par
le sénat en 27 av. J.-C. Devient ensuite le surnom porté par
tous les empereurs. Progressivement, les impératrices, mere
ou femme d’empereur, prirent le surnom d’Augusta.

Aureus : voir systéme monétaire.

Cella meretriciae : piéce unique donnant directement sur
la rue qui abritait une activité prostitutionnelle.

Centurion : officier commandant une centurie au sein
d’'une légion.

César : surnom porté par les premiers empereurs romains
en référence a Jules César qui avait adopté son neveu
Octave, le futur empereur Auguste.

Chaldéens : nom générique des magiciens considérés
comme des charlatans.

Consualia : féte religieuse en I’'hnonneur du dieu Consus
pendant laquelle les Romains s’emparérent des Sabines.

Consul : magistrat élu chaque année. Les deux consuls
ordinaires donnaient leurs noms a lI'année et exécutaient leur
fonction de maniére collégiale avec les consuls suffects.

Contubernium : concubinage, liaison intime et durable
entre un homme et une femme qui n’avait pas valeur de
mariage.

Couronne civique : gratification militaire récompensant
les actions valeureuses d’un soldat.



Denier : voir systeme monétaire.

Décemvirat : régime politique formé de dix législateurs qui
remplacéerent les consuls en 451 et 450 av. J.-C.

Digeste (Corpus luris Civilis de Justinien) : compilation
des textes de loi romains executée a la demande de
I’'empereur Justinien |I* entre 527 et 534.

Dominus (fém. domina) : maitre de maison.

Domus Augusta : maison de I'empereur composée des
membres de la famille au sens large. Réservoir d’héritiers
potentiels.

Elégie : poéme généralement consacré a I'expression des
souffrances amoureuses.

Familia : famille romaine au sens élargi évoquant autant
la famille nucléaire que la maisonnée des esclaves attachée
a cette famille.

Galle : prétre eunuque attaché au service de la déesse
Cybéle, la Grande Mére des dieux.

Giton : nom générique donné a un jeune gargon aux
caractéristiques féminines soumis aux plaisirs d’'un homme
généralement plus ageé et de statut social supérieur.

Hiérodule : prostituée sacrée agissant généralement dans
un temple.

Ingénue : jeune fille ou femme de naissance libre.

Intaille : pierre précieuse ou semi-précieuse gravée en
Creux.

lus occidendi : littéralement, droit de tuer. Droit concédé
dans certaines conditions au pére ou au mari de tuer une
femme surprise en flagrant délit d’adultére.

lus trium liberorum : littéralement, droit des trois enfants.
Les meres de trois enfants étaient émancipées de toute
tutelle masculine et pouvaient geérer librement leurs biens
propres.

Laniste : dirigeant d’'une école de gladiature.



Loi Aquilia : loi de 286 av. J.-C. fixant les modalités de
réparation du tort fait a autrui ou a ses biens.

Loi Canuleia : loi de 445 av. J.-C. autorisant le mariage
entre les membres du Sénat et ceux de la plébe.

Loi lulia de adulteriis : loi de 18 av. J.-C. réprimant
I'adultére et durcissant les conditions de divorce.

Loi lulia de maritandis ordinibus : loi de 18 av. J.-C.
encourageant le mariage et la procréation en frappant
d’incapacité les célibataires. Cette loi prévoit aussi la
préservation de la pureté des élites en interdisant le mariage
des sénateurs avec des affranchies ou des femmes frappées
d’infamie.

Loi Papia Poppaea : loi de 9 apr. J.-C. sanctionnant les
célibataires et les couples mariés sans enfants par des
incapacités testamentaires.

Mancipation (mariage par) : forme de mariage déja
désuéte sous 'Empire qui consistait a faire passer la jeune
mariée sous l'‘autorité de son époux en la lui vendant
symboliquement devant six témoins.

Mariage cum manu : mariage dans lequel la femme était
sous la tutelle de son époux.

Mariage sine manu : mariage dans lequel la femme
restait sous l'autorité de son pere ou d’un tuteur légal autre
que son mari.

Matrone : femme mariée en justes noces pouvant mettre
au monde des enfants légitimes.

Mos maiorum : littéralement, la coutume des anciens.
Désignait un mode de vie et un systeme de valeurs
traditionnelles.

Patricien : membre de |la noblesse ayant acces a
certaines charges sacerdotales et aux plus prestigieuses
magistratures.

Patron : citoyen assurant la sécurité quotidienne et la
défense juridique de ses clients en échange de leur respect



et de leur soutien.

Pérégrino™ : personne libre sans droits juridiques.

Pietas : sentiment qui fait reconnaitre et accomplir tous
les devoirs envers les dieux, les parents et la partrie.

Plebe : classe hétéroclite formée de citoyens
n'appartenant pas a la noblesse.

Pomerium : enceinte sacrée de Rome établie par
Romulus.

Praetorium (pl. praetoria) : tente du général dans un
camp ou résidence du préteur dans une province.

Préteur : magistrat issu de lI'ordre sénatorial administrant
une province.

Principat : régime politique dans lequel le princeps (le
premier citoyen) c'est-a-dire I'empereur est a la téte de
I'Empire romain. |l s’agit d'une sorte de fiction politique qui
donne a I’'Empire une apparence proche de celle de la
République.

Probuba : femme mariée, uniuira et dont le mari était
obligatoirement vivant, qui guidait la fiancée le jour de son
mariage.

Pudeur (Pudicitia) : abstraction divinisée dont le culte
était réservé aux matrones uniuirae. Ensemble des qualités
matronales.

Puer delicatus (pl. pueri delicati) : esclave enfant ou
adolescent male cultivant des qualités féminines, dédié aux
plaisirs sensuels de son maitre.

Regifugium : féte célébrée le 24 février en I'nonneur de la
fin de la royauté.

Sénat . assemblée de 600 magistrats ayant un réle plus
ou moins important, selon les époques, dans Ile
gouvernement de I'Empire.

Sénatus-consulte : décision du Sénat ayant valeur de loi.

Sénatus-consulte de Larinum : loi dressant notamment
la liste des unions et métiers prohibés pour les membres de



I'ordre sénatorial.

Sesterce : voir systeme monétaire.

Spintrie : personne débauchée frappée d’infamie.

Spintrienne : jeton monétiforme frappé au I siécle dans
les officines impériales portant un nombre allant de 1 a 16 au
droit et une scéne érotique au revers dont l'usage est
aujourd’hui mal compris.

Stola : longue tunique masquant les formes du corps
traditionnellement portée par les matrones.

Strophium (pl. strophia) : bande de tissu servant de
soutien-gorge.

Systéme monétaire : le systtme monétaire augustéen
était trimétallique. La monnaie de compte en bronze était le
sesterce. Un as de bronze équivalait a un quart de sesterce.
Un dernier d’argent équivalait a quatre sesterces. Un aureus
en or équivalait a cent sesterces. Il existait d’autres monnaies
divisionnaires de valeur inférieure et supérieure au sesterce.

Thiase : groupe formé par les créatures de la suite de
Dionysos. En Grece antique, le thiase deésignait également
un cercle de jeunes filles a visée pédagogique comme celui
que dirigeait la poétesse Sapho.

Tribun de la plébe : membre d'un college de dix
magistrats chargés de la protection de la plébe.

Triumvirat : alliance politique dans laquelle trois hommes
se partageaient le gouvernement de Rome et de ses
provinces. Le second triumvirat (de 43 a 32 av. J.-C.) était
formé d’'Octave, de Marc Antoine et de Lépide.

Verna (pl. uernae) : esclave né dans la maison du maitre.

Vestales : college de six prétresses chargées de veiller
sur le feu sacré de Vesta, gage de la puissance de Rome.
Les vestales sont tenues d’étre exemptes de toute forme de
souillure et doivent rester vierges.

Vniuira (pl. uniuirae) : femme n’ayant été mariée qu’a un
seul homme. Sorte d’idéal matronal dans [l'esprit des



Romains.



BIBLIOGRAPHIE SELECTIVE



TEXTES D’AUTEURS ANCIENS

Les références aux textes anciens d’auteurs paiens ainsi que
leur traduction citées dans cet ouvrage appartiennent a la
Collection des universités de France, Paris, Les Belles
Lettres, sauf mention contraire précisée en note.

Les références aux textes anciens d’auteurs chrétiens ainsi
que leur traduction citées dans cet ouvrage appartiennent
a la Collection des Sources chrétiennes, Paris, éditions du
Cerf.

Les références aux priapées sont extraites de Les Jeux de
Priape, anthologie d’épigrammes érotiques, textes choisis
et traduits du latin par F. Dupont et Th. Eloi, Paris,
Gallimard, coll. « Le Promeneur », 1994.

Les références aux inscriptions et aux graffitis appartiennent
au Corpus des inscriptions latines (C.I.L.) ou a l'ouvrage
de Castren P. et Lilius H., Graffiti del Palatino, || Domus
Tiberiana, Acta Instituti Romani Finlandiae, 4, raccolti ed
editi sotto la direzione di V. Vaananen, Helsinki, 1970. Les
traductions des graffitis nous sont personnelles.

Les références juridiques au Digeste proviennent des
Cinquante livres du Digeste de 'Empereur Justinien, texte
édité par H. Hulot et J.-Fr. Berthelot, Aalen, Scientia
Verlag, 1979 (réimpression de I'édition de 1803-1805).



OUVRAGES GENERAUX

Abams J. N., « Four notes on latin sexual language », LCM, 7,
1982, p. 86-88.

—, The Latin Sexual Vocabulary, Baltimore, The Johns
Hopkins University Press, 1982, 272 p.

—, « Words for prostitute in latin », Rheinisches Museum fur
Philologie, 126, 1983, p. 321-358.

ALFOLDY G., Histoire sociale de Rome, tr. de I'allemand par E.

Evrard, Paris, Picard, 1991 (Wiesbaden, 1984°), 219 p.

ANDREAU J., BRUHNS H. (éd.), Parentés et stratégies familiales
dans I’Antiquité romaine, Actes de la table ronde des 2-
4 octobre 1986, Collection de I'Ecole francaise de Rome,
129, Rome, 1990, 663 p.

ANKUM H., « La captiua adultera, problemes concernant
I'accusatio adulterii en droit romain classique », Revue
internationale des droits de I'’Antiquité, 32, 1985, p. 153-
205.

ARENDS OLSEN L., La Femme et I'Enfant dans les unions
illégitimes a Rome. L'évolution du droit jusqu’au début de
I'Empire, Berlin, Peter Lang Publishing, 1999, 247 p.

ARETI J. A., « Rape and Livy’s view of roman history », Rape
in antiquity, sexual violence in the greek and roman world,
Deacy S., Pierce K. F. (dir.), Chippenham, Classical Press
of Wales, 1997, p. 210.

BARDON H., « Rome et I'Ilmpudeur », Latomus, 24, 1965,
p. 495-518.



BARRET A., Agrippina : mother of Nero, Londres, Batsford,
1996, 330 p.

—, Livia, first lady in the imperial Rome, Yale University Press,
2002, 425 p.

BATAILLE G., L'Erotisme, Paris, éditions de Minuit, 1957, 307 p.

BAaumMAN R., Women and Politics in ancient Rome, Londres,
Routledge, 1992, 294 p.

BOEHRINGER S., L’'Homosexualité féminine dans l'antiquité
grecque et romaine, Paris, Les Belles Lettres, 2007, 405 p.

BoELs-JANSSEN N., « La prétresse aux trois voiles », Revue
des Etudes latines, 67, 1989, p. 117-133.

-, La Vie religieuse des matrones dans la Rome archaique,
Collection de I'Ecole francaise de Rome 176, Rome, 1993,
512 p.

—, « Amator Elusus, I'amoureux mystifié : topos littéraire ou
mythe ? », Revue des Etudes latines, 84, 2006, p. 37-61.

—, « Matona/meretrix : duel ou duo ? A propos du rdle social
et religieux des grandes catégories féminines dans
I'imaginaire romain », Hommage a J. Champeaux,
Varietates Fortunae, religion et mythologie a Rome, Paris,
Presses de l'université Paris-Sorbonne, 2010, p. 89-129.

BouLverRT G., MorABITO M., « Le droit de I'esclavage sous le
Haut-Empire », Aufstieg und Niedergang der Romischen
Welt, Il, 14, Berlin, 1982, p. 98-182.

BrRADLEY K.R., « The age at time of sale of female slaves »,
Arethusa, 11, 1978, p. 243-252.

BrRouweRr H. H. J., Bona Dea. The Sources and a Description
of the Cult, Leyde, Brill, 1989, 507 p.

CANTARELLA E., Selon la nature, I'usage et la loi, tr. de l'italien
par M.-D. Porcheron, Paris, La Découverte, 1991, 342 p.

—, Pompei, | volti dell’'amore, Milan, Mondadori, 1998, 159 p.

CarcopPiNO J., La Vie quotidienne a Rome a l'apogée de
I’'Empire, Paris, Hachette, 1936, 345 p.

—, Passion et politique chez les Césars, Paris, Hachette,
1958, 222 p.



CeBE J.-P., La Caricature et la parodie dans le monde romain
antique des origines a Juvénal, BEFAR, 206, Rome, 1966,
408 p.

CELs SANT-HILARE J., « Le fonctionnement des Floralia sous
la République », Dialogues d’Histoire ancienne, 3, 1977,
p. 253-286.

CHAMPEAUX J., Le Culte de la Fortune a Rome et dans le
monde romain, Rome, Ecole francaise de Rome, 1982,
526 p.

CHARBONNIER C., « La courtisane de Plaute a Ovide », Bulletin
de I'’Association Guillaume Budé, 4, 1969, p. 451-550.

CHARPIN F., Le Féminin exclu, essai sur le désir des hommes
et des femmes dans la littérature grecque et latine, Paris,
Michel de Maule, 2001, 128 p.

Cizek E., Néron, Paris, Fayard, 1982, 474 p.

CLARKE J. R., Looking at Lovemaking : Constructions of
Sexuality in Roman Art, 100 BC- AD 250, Berkeley,
University of California Press, 1998, 372 p.

—, Le Sexe a Rome, 100 av. J.-C.-250 apr. J.-C., tr. de
I’anglais par D.-A. Canal, Paris, La Martiniére, 2004, 168 p.

CoLN J., « Les vendanges dionysiaques et la Iégende de
Messaline », Les Etudes classiques, 24, 1956, p. 25-309.

CorDIER P., Nudités romaines, un probléme d’histoire et
d’anthropologie, Paris, Les Belles Lettres, 2005, 430 p.

CuRRAN L. C., « Rape and rape victims in the
Metamorphoses », Arethusa, 11, 1978, p. 213-241.

DAseN V., WiLcaux J. (dir.), Langages et métaphores du corps
dans le monde antique, Rennes, PUR, 2008, 258 p.

DixoN S., The Roman Family, The Johns Hopkins University
Press, 1992, 280 p.

Dusy G., PERROT M. (dir.), Histoire des femmes en Occident,
t. 1, L'Antiquité, Paris, Plon, 1991, 585 p.

Dusy G. (dir.), Histoire de la vie privée, de 'Empire Romain a
I’'an mil, t. 1, Paris, Seuil, 1999, 636 p.

DumeziL G., Tarpéia, Paris, Gallimard, 1947, 294 p.



—, La Religion romaine archaique, Paris, Payot, 1974, 700 p.

DumonT J.-C., Servus, Rome et l'esclavage sous la
République, Rome, Ecole francaise de Rome, 1987,
834 p.

DURRY M., « Les femmes et le vin », Revue des Etudes
Latines, 33, 1955, p. 108-113.

DupPoNT F., « Rome : des enfants pour le plaisir », Raison
présente, 59, 1981, p. 63-76.

—, Le Plaisir et la loi, Paris, Maspéro, 1977, 202 p.

—, L'Invention de la littérature, de l'ivresse grecque au livre
latin, Paris, La Découverte, 1994, 299 p.

ELol TH., « Horreur et délice de la bouche & Rome », Le
Corps dans les cultures méditerranéennes : actes du

colloque des 30-31 mars et 1°" avril 2006 a l'université de
Perpignan-Via Domitia, Carmignani P., Courrent M., Eloi
Th., Thomas J. (éd.), Perpignan, PUP, 2007, p. 173-183.

ETENNE R., La Vie quotidienne a Pompéi, Paris, Hachette,
1998, 490 p.

FABRE-SERRIS J., Mythes et poésie dans les Métamorphoses
d’Ovide, fonctions et significations de la mythologie dans
la Rome augustéenne, Lille, Klincksieck, 1995, 425 p.

Fau G., L’Emancipation féminine dans la Rome antique,
Paris, Les Belles Lettres, 1978, 218 p.

FicHeEux G., « La chevelure d’Aphrodite et la magie
amoureuse », L'Expression des corps : gestes, attitudes,
regards dans l'iconographie antique, Bodiou L., Frére D.,
Mehl V. (dir.), Cahier d’histoire du corps antique, 2,
Rennes, 2006, p. 181-194.

FLORY M., « The Meaning of Augusta in the Julio-Claudian
Period », AJHA, XIlI, 2, 1998, p. 113-138.

FoucauLt M., Histoire de la sexualité, Paris, Gallimard, 1976-
1984, 3 vol.

GARRIDO-HORY M., Martial et I'esclavage, Paris, Les Belles
Lettres, Annales littéraires de l'université de Besancon,
1981, 246 p.



—, « Enrichissement et affranchis privés chez Martial
pratiques et portraits », Index, 13, 1985, p. 223-272.

GourReviTcH D., « Quelques fantasmes érotiques et
perversions d'objets dans la littérature gréco-romaine »,
Mélanges de I'Ecole francaise de Rome Antiquité, 94, 2,
1982, p. 823-842.

—, Le Mal d’étre femme. La femme et la médecine dans la
Rome antique, Paris, Les Belles Lettres, 1984, 276 p.

—, « La mort de la femme en couches et dans les suites de
couches », La Mort, les morts et I'au-dela dans le monde
romain, Actes du colloque de Caen (nov. 1985), université
de Caen, Hinard F. (éd.), Caen, Presses universitaires de
Caen, 1987, p. 187-193.

GoOUREVITCH D., RAPSAET-CHARLIER M.-T., La Femme dans la
Rome antique, Paris, Hachette Littératures, 2001, 301 p.
GOUREVITCH D., MoRIN A., RouQuEeT N. (dir.), Maternité et
petite enfance dans l'antiquité romaine, catalogue de
I'exposition du Muséum d’histoire naturelle de Bourges,

6 novembre 2003-28 mars 2004, Bourges, 2003, 230 p.

GRILLET B., Les Femmes et les fards dans I'antiquité grecque,
Lyon, CNRS, 1975, 204 p.

GrRIMAL P., Amour a Rome, Paris, Les Belles Lettres, 1979,
386 p.

Guzzo P. G., ScArRANO Ussanl V., « Corpora quaestuaria e
locus inhonestus, sulla prostituzione a Pompei nel | secolo
D.C. », Rivista di Antichita, XV, 1, Gennaio-Giugno 2006,
p. 47-74.

—, Ex corpore lucrum facere, la prostituzione nell’antica
Pompei, Studi della soprintendenza archeologica di
Pompei 27, Rome, L'erma Di Bretschneider, 2009, 184 p.

HaLLET J. P., SKINNER M. B., Roman Sexualities, Princeton
University Press, 1984, 343 p.

HERITIER F., « Symbolique de l'inceste et de sa prohibition »,
La Fonction symbolique. Essais d’anthropologie, Izard M.,
Smith P. (éd.), Paris, Gallimard, 1979, p. 209-243.



—, L'Exercice de la parenté, Paris, Seuil, 1981, 199 p.

Hevyos S. K., The Cult of Isis among Women in the Graeco-
Roman World (Etudes preliminaires aux religions
orientales dans I'Empire romain, 51), Leyde, Brill, 1975,
140 p.

HumBerT M., Le Remariage & Rome. Etude d’histoire
juridique et sociale, Milan, 1972, 503 p.

JACOBELLI L., Le pitture erotiche delle terme suburbane di
Pompei, Rome, L'Erma di Bretschneider, 1995, 133 p.

JOHNSON M., RyaN T., Sexuality in Greek and Roman Society
and Litterature, New York, Routledge, 2005, 280 p.

JopLIN P. K., « Ritual work on human flesh : Livy’s Lucretia
and the rape of the body politic », Hélios, 17-1, 1990,
p. 51-70.

LE BoHEC Y., LArmée romaine sous le Haut-Empire, Paris,
Picard, 1990, 288 p.

LAGNEAU S., La Femme et l'amour chez Catulle et les
Elégiaques, Bruxelles, Latomus, 1999, 420 p.

Mc GINN T., Prostitution, Sexuality and the Law in Ancient
Rome, New York, Oxford University Press, 1998, 416 p.

—, The Economy of Prostitution in the Roman World : A Study
of a Social History and the Brothel, University of Michigan
Press, 2004, 359 p.

MARCADE J., Roma Amor. Essais sur les représentations
érotiques dans l'art étrusque et romain, Genéve, Nagel,
1961, 131 p.

MARTIN R.-F., Les Douze Césars, du mythe a la réalité, Paris,
Les Belles Lettres, 1991, 441 p.

MoraABITO M., « Droit Romain et réalité sociale de la sexualité
servile », Poumarede J., Royer J.-P. (dir.), Droit, histoire et
sexualité, Toulouse, Publications de I'Espace juridique,
1987, p. 3-20.

MoREAU PH., « A propos du sénatus-consulte épigraphique
de Larinum », Revue des Etudes latines, 61, 1983, p. 36-
48.



—, « Le mariage dans les degrés rapprochés, le dossier
romain (" siécle av. J.-C.- ° siécle apr. J.-C.) », Epouser
au plus proche, inceste, prohibition et stratégies
matrimoniales autour de la méditerranée, Bonte P. (dir.),
Paris, Editions de 'EHESS, 1994, p. 59-78.

—, Incestus et prohibitae nuptiae, I'inceste a Rome, Paris, Les
Belles Lettres, 2002, 452 p.

MoREAU PH. (dir.), Corps Romains, Grenoble, Jérbme Millon,
2002, 330 p.

Moreau PH., « Rome : the Invisible Children of Incest »,
Children, Memory, and Family Identity in Roman Culture,
V. Dasen, Th. Spath (éd.), Oxford, Oxford University
Press, 2010, p. 311-329.

NERAUDAU J.-P., Etre enfant 8 Rome, Paris, Les Belles Lettres,
1984, 412 p.

PalLLER J.-M., Bacchanalia, la répression de 186 av. J.-C. a
Rome et en ltalie, Bibliotheque des Ecoles francaises
d’Athénes et de Rome vol. 270, Rome, 1988, 868 p.

PARDON-LABONNELIE M., « La dépréciation des yeux clairs dans
les traités de physiognomonie gréco-romains », Langages
et métaphores du corps dans le monde antique, Dasen V.,
Wilgaux J., (dir.), Rennes, PUR, 2008, p. 197-206.

PHANG S. E., Marriage of Roman Soldiers (13 B.C.-A.D. 235),
Leyde, Brill, 2001, 472 p.

Poveroy S. B., Godesses, Whores, Wives and Slaves.
Women in Classical Antiquity, Londres, Schocken, 1975,
265 p.

Puccin-DELBEY G., « La femme dans les Métamorphoses
d’Apulée : une descente dans [l'animalité 7?7 »,
Anthropozoologica, 33-34, 2001, p. 90.

—, Amour et désir dans les Meétamorphoses d'Apulée,
Bruxelles, Latomus, 2003, 317 p.

—, La Vie sexuelle a Rome, Paris, Tallandier, 2007, 383 p.

RAEPSAET-CHARLIER M.-Th., « Ordre sénatorial et divorce sous
le Haut-Empire : un chapitre de I'histoire des mentalités »,



Acta Classica Universitatis Scientiarum Debreceniensis,
1981-1982, p. 161-173.

RoBerT J.-N., Eros romain, sexe et morale dans I'ancienne
Rome, Paris, Les Belles Lettres, 1997, 392 p.

SAURON G., Dans l'intimité des maitres du monde, les décors
privés des Romains, Paris, Picard, 2009, 303 p.

ScHEID J., « D’indispensables “étrangeres” : les rbles religieux
des femmes a Rome », Histoire des femmes en occident,
t. 1, L'Antiquité, Duby G., Perrot M. (dir.), Paris, Plon,
1991, p. 42.

ScHILLNG R., La Religion romaine de Vénus, Paris, De
Boccard, 1982, 442 p.

SINGH D., « Waist-to-hip ratio and judgment of attractiveness
and healthiness of female figure by male and female
physicians », Int. J. Obes Relat Metab Disord, 18, 1994,
p. 731-737.

SKINNER M. B., Sexuality in Greek and Roman Culture,
Malden, Wiley-Blackwell, 2005, 343 p.

StapLES A., From Good Goddess to Vestal Virgin, Sex and
Category in Roman Religion, Londres, Routledge, 1998,
207 p.

TRAMUNTO M., Concubini e concubine nell Italia Romana,
Fabriano edizioni, 2009, 399 p.

TurcaN R., Les Cultes orientaux dans le monde romain,
Paris, Les Belles Lettres, 1989, 397 p.

VAN DRIEL-MuURRAY C., « Women in forts ? », Pro Vindonissa,
1997, p. 55-61.

VERDEERE R., « Plaidoyer pour Messaline », Paideia, XLIV,
1989, p. 3-15.

VEYNE P., « La famille et I'amour sous le Haut-Empire
romain », La Société Romaine, Veyne P., Paris, Seulil,
1991, p. 88-130.

—, L'Elégie érotique romaine, Paris, Seuil, 1983, 247 p.

—, Les Mysteres du gynécée, Paris, Gallimard, 1998, 323 p.



Remerciements

Je souhaite remercier toutes les personnes qui m’ont
aidée et m'ont conseillée pendant I'écriture de cet ouvrage,
notamment Yann Le Bohec pour sa bienveillance et ses
encouragements constants ainsi que Gilles Sauron pour
m’avoir initiee aux mysteres de I'art antique.

Je souhaite témoigner toute ma gratitude a Denis Maraval
et a Christine de Grandmaison pour avoir cru en ce livre et
fait en sorte qu’il existe.

Je remercie ma famille et mon époux pour m’avoir
soutenue tout au long de mes recherches.



Index des homs de personnes

A

Accius 1

Acté 1234567809
Actéon 1

Adonis 1

Aebutius 1

Aeglé 1

Aelia 1 2

/Elia Paetina 1 2
AEmilius Lepidus 1234
Agrippa Postumus 1

Alexandre le Grand 1
Alexandre Séveére 1
Allédius Sévérus 1
Amarillis 1
Ambrosius 1
Ameana 1
Ammianus 1

Amulius 12345867
Ancus Marcius 1
Anicetus 1

Ankum 1

Antigonus 1

Antiope 1 2

Antonia (fille de Claude) 1 2



Antonia I’Ancienne 1
Antonia la Jeune 123 4
Anubis 123

Aphrodite 1234

Apis 1
Apollon 1 2
Apollonia 1
Appelles 1

34
2

Appius Silanus 1
Apula 12

Arétée 1

Ariane 1 2

Arieti 1
Aristophane 1
Aristote 1
Arpocras 1 2
Arruns Tarquin 1 2
Atalante 1
Athénée 1

Atia 1

Attice 1

87 88 89 90
(voir aussi Octave) 1

Aulu-Gelle 1234567
Aurélia 1

Aurelius Victor 1
Aurore 1
Autonoé 1

IN

B



Bardon, Henry 1

Bassa 1234

Bathylle 1

Bérénice 1 2

Boter 1

Britannicus 123456789

Brutus (assassin de César) 1

Brutus (neveu de Tarquin I’Ancien) 12 3

Burrus 123456

Caelia 1

Caelius 1 2

Caesonia 1

Caetina 1

Caius Claudius Marcellus 123 4

Caius et Julius Césars (fils de Julie et d’Agrippa) 123 4
Caius Silius 12345

29 30
Callistus 1

Calvina 1

Camille 1

Canacé 12345
Carcopino, Jérébme 1
Carmenta 1 2

Caton d’Utique 1 2 3



Caton 'Ancien 12345

Caunus 12
Celadus le Thrace 1
Celse 1

Ceénis 1
Céphale 123
Charidémus 1
Chioné 1 2
Chrestus 1
Chrysis 123
Chrysogonus 1
Cicéron 123456

Cizek, Eugen 1

CIaUde1234567891011 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25 26 27 28

Claudia Augusta 1
Claudia Pulchra 1
Cléopatre 1 2
Clodia12345
Clodius Pulcher 1 2
Cluvia 1

Cluvius 1 2
Columelle 1234567
Cominia 1

Commode 1 2
Constance Il 1
Consus 1

Cordier, Pierre 1
Corinne 123456789
Cornélia (Vestale) 1
Cornélie mere des Gracques 1
Crescens le rétiaire 1

Crispinus 1



Crispus Passienus 1 2
Curius 1

Cybele
Cymon
Cynthie 12
Cythéris 123 4

1234
1

D

Daphné 1

Decianus 1

Decimus Valerius Asiaticus 1
Décius Mundus 1 2 3
Déjanire 1

Délie 1

Denys d’Halicarnasse 12 3 4
Diane 123455

Domitia 123 4

Domitia Lépida 123 4

Domitius Aﬁéﬁéb_e;rt_)ﬂs_l_ -
Drauca 1

Drusilla 1 2 3

Drusus (fils de Germanicus) 1
Dumézil, Georges 1
Dumont, Jean-Christian 1
Duronia 1

E

Echion 1
Eea 1



Enée 1 2
Eole 1
Epicure 1
Epopée 1
Eppia 12
Eros 1234
Euplia 1
Eutrope 1
Eutychis 1

F

Fabius Rusticus 1
Faunus 123

Faustine la Jeune 12 3
Faustulus 1 2
Favorinus d’Arles 1 2
Félicla 1 2

Ficheux, Gaélle 1
Flavius 1

Flavius Joséphe 123 4
Flora 1

Flore 12345

Fortunata 1 2
Freud, Sigmund 1
Fronton 1

G

Gaius Lenticulus Getulicus 1
Galatée 1 2

Galba 1

Galien 123



Galla1234
Gallus 1
Gargilius 1
Gellius 1234

Glaphyrus 1

Glycéra 1

Glyco 1234
Gourevitch, Danielle 1
Grimal, Pierre 123 4

H

Hadrien 123 4
Hathor 1
Hécate 1
Hector 1
Hécube 1
Héliodore 1
Henri Il 1
Hercule 1
Hermaphrodite 1 2 3 4
Hermeés 1
Hersilia 1
Hippocrate 1
Hippolyte 1



lanthé 1 2
lanuaria 1 2
las 1
|catidas 1
Icilius 123
|daia 1

ldé 123
012345

lullus Antonius 12 3
J

JulesCésari123456

Julia Domna 1
Julia Livilla123456

Julie (petite-fille d’Auguste) 1
Junia Silana 123

Junon 12345678

Junon Caprotina 1

Junon Lucine 1

Justinien 1 2
Juvénal 1234567891011 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25 26 27 28



Laevina 1

Lahis 1

Laronia 1

Lattara 1

Lavinie 1

Le Bohec, Yann i1
Léda 1

Lépida 1

Lesbie 1234567809
Levi-Strauss, Claude 1
Libianis 1

Ligeia 1 2
LiVie12345678910 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25 26 27 28 29

Lollia Paulina 123

Lucius 1234567

Lucius Caecilius lucundus 1
Lucius Siccius 1
Lucius Silanus 1
Lucius Tarquin 1

Lucius Virginius 12345678

Lucréce 12345678910 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25 26 27 28

Lupercus 1
Luperques (Les) 1
Lupus 123

Lycus 1 2

Lysisca 1
Lysistrata 1

M

Macarée 123 4
Macer 12 3
Macrobe 123456



Marc Aureéle 1 2
Marcella 1 2 3
Marcellus 123455

Marcus 1

Marcus Claudius 1

Maria 1

Marie Duplessis 1 2

Maritimus 1 2

Marseus 1

Martia|12345678910 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25 26 27 28

Maura 1 2
Médée 1 2
Meéeduse 123
Méléagre 1 2
Ménandre 1

Messaline 1 234567891011 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25 26 27

|—

234
1

57 58

Méthé 12

Mevia 1

Minerve (Athéna-Pallas) 123
Minos 1 2

Mnester 1234

Monroe, Marilyn 1

Musonius Rufus 1234567

Mustio 1 2 3
Myrrha 123456
Myrtale 1

N



Nanneius 1 2
Narcisse 12345

Neptune 123
Nér0n1234567891011 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25 26 27 28 29

Néron (fils de Germanicus) 1
Nigidius Figulus 1

Nisus 1

Nomentanus 1

Numa 1 2

Numitor 1 2 3

Nyctée 1

Nymphé 1

O

Oenothée 1
Olympias 1
Osiris 1

o
~
-
)
>
|—
N
[O%]
I~

Paculla Annia 1
Pailler, Jean-Marie 1
Pallas 12345



Pan 1

Pannychis 12
Papinien 1
Papirius Praetextus 1
Papius Mutilus 1
Paris 1
Parrhasius 1 2
Paul d’Egine 1
Paulina1234567
Pénélope 1

Péro 1

Perse 1

Phaon 12

Phédre 1234
Philénis 123 4

Philoméne 12345
Phoebus 1

Photis 12 3

Pietas 1

Planus 1

Plaute 1

Pline 'ANCien 1234567891011 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25
26 27

Polyphéme 1 2
Pompée 123

Pompéia 1 2

Ponticus 123

Popilus 1 2

Poppaeus Secundus 1

Postuerta 1



Postumius 1 2

Procas 1 2

Procope de Césarée 1
Procris 1 2 3

Progneé 12

Prosa 1

Prosélénos 1
Proserpine 1
Prudentilla 1 2
Puccini-Delbey, Géraldine 123 4
Pudicitia123456

Pyrallis 1

Pyris 1

Q

Quartilla1 2345
Quintilien 1 2 3
Quirinalis 1

R

Rémus 12345

Rigulus 1

Romulus 1234567891011 12 13 14 15 16 17 18 19 20
Romulus, Augustule 1

Rufus Crispinus 1

Rufus d’Ephése 1

S



Sabinai1234

Sabinus 1
Saint-Augustin 1
Salluste 1
Salmacis 12345

Satur1234
Saturne 1
Sauvy, Alfred 1
Scipion 1 2
Scribonia 1 2
Scylla 1
Secundilla 12 3
Séjan 12

Sempronius Gracchus 1 2

Septime Seéveére 1

Sérapis 1

Serge 1

Servius Tullius 123 4

Severus Caecina
2

1
Sextus Marius 12 3

Sibylle de Cumes 1
Simulus 1

Soliman le Magnifique 1 2
Solon 1

Spendusa 1

Spurius Ligustinus 1 2
Spurius Tarpeius 1

Stace 1



Staples, Ariadne 1
Statilia Messalina 1
Successa 12 3 4

Suétone 12345678910 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25 26 27
28

Sulpicia 1
Sylla 1
Syrisque 1

T

Tacite 12345678910 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25 26 27

Tarquin 'Ancien 1
Télésine 1

Térée 123456
Térence 123
Tertullien 1 2
Théodora 1
Thymeélée 12 3

Tib&re 12345678910 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25 26 27 28 29

(o8}

2
2

Tibérius Claudius Nero 1 2

Tibulle 123 4

Tigellin 1

Tirésias 1 2 3

Tite-Live 12345678910 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25 26 27
Titus 1 2

Titus Ollius 1

Titus Tatius 123456

Trajan 1

Trimalcion 1 2
Tuccia 1
Tullia 1 2

=

(o8}

2



Tullia (fille de Cicéron) 1

Turia 3

U

Urbicus 1
Urgulanilla 1

Vv

Valére Maxime 1

Varron 12 3

Velléius Paterculus 1 2
VEéNUS 1234567891011 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23
Vénus anadyomene 1 2
Vénus callipyge 1

Vénus chauve 12345
Vénus de Milo 1 2

Vénus en bikini 1 2
Vénus Erycine 12 3
Vénus Verticordia 12345
Verdiére, Raoul 1
Vespasien 1 2
Vestai123456

Vétius 1

Veyne, Paul 12

Vibidia 1234

Victoria 1

Villius 1

Virgile 1 2

[N

N

Vistilia 1
Vitellius 1 2



Z

Zoilus 1



Retrouvez tous nos ouvrages
sur www.tallandier.com



http://www.tallandier.com

	Couverture
	Titre
	Copyright
	Dédicace
	AVANT-PROPOS - LA SEXUALITÉ FÉMININE, UN ENJEU SOCIAL
	PREMIÈRE PARTIE - LA MORALE SEXUELLE FÉMININE
	CHAPITRE PREMIER - LECTURE FÉMININE DES MYTHES POLITIQUES
	RHÉA SYLVIA : LA VESTALE FÉCONDE
	ACCA LARENTIA : LA LOUVE ET LE LAIT
	LES SABINES : DU RAPT AU MARIAGE
	TARPÉIA : L’OR ET LE STUPRE
	TULLIA : L’ÉPOUSE AMBITIEUSE
	LUCRÈCE : LA VERTU PATRICIENNE
	VIRGINIE : LA VERTU PLÉBÉIENNE
	LA ROMAINE IDÉALE

	CHAPITRE II - CULTES FÉMININS, CARCANS SOCIAUX
	LE CAS PARTICULIER DES VESTALES
	LES CULTES DES MATRONES
	LES CULTES DES PROSTITUÉES
	LES CULTES COMMUNS
	LES CULTES EXOTIQUES

	CHAPITRE III - LES INTERDITS
	LES MÉSALLIANCES
	L’INCESTE


	DEUXIÈME PARTIE - CORPS FÉMININ ET SEXUALITÉ
	CHAPITRE IV - CORPS FÉMININ, CORPS REPRODUCTEUR
	DE LA NAISSANCE À LA PUBERTÉ
	LA PROCRÉATION
	L’ALLAITEMENT
	LE REFUS D’ENFANTER
	LA SEXUALITÉ APRÈS LA MÉNOPAUSE

	CHAPITRE V - CORPS FÉMININ, CORPS ÉROTIQUE
	LA CHEVELURE
	LE VISAGE
	LE CORPS
	LA PARURE

	CHAPITRE VI - LES PRATIQUES SEXUELLES
	LES PRATIQUES NORMALES
	LES PRATIQUES JUGÉES INFAMANTES
	LE PLAISIR FÉMININ


	TROISIÈME PARTIE - MÈRE OU PUTAIN
	CHAPITRE VII - LES MATRONES
	MARIÉE, TROIS ENFANTS
	LA STRATÉGIE DYNASTIQUE D’AUGUSTE
	LES JULIO-CLAUDIENNES, DES MATRONES COMMES LES AUTRES ?

	CHAPITRE VIII - LES PROSTITUÉES
	LA PROSTITUTION, UN SERVICE PUBLIC
	LA PASSE À DEUX AS OU LA PROSTITUÉE INDIGENTE
	UNE « CLASSE MOYENNE » DE PROSTITUÉES
	LES COURTISANES, HÉRITIÈRES DES HÉTAÏRES
	LA PROSTITUÉE, OBJET DE MÉPRIS

	CHAPITRE IX - ENTRE LA MATRONE ET LA PROSTITUÉE : LA FEMME ADULTÈRE ET LA CONCUBINE
	LA FEMME ADULTÈRE
	LES AMANTS DES FEMMES DANS LA LITTÉRATURE
	LES CONCUBINES


	Conclusion - La sexualité et l’émancipation féminine
	Notes
	Glossaire
	Bibliographie sélective
	Remerciements
	Index des noms de personnes



