

## خڪي

فَيْ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللل

تَأليفك

فضيلة الشيخ منبية الميان بزجبفية الميان الميان

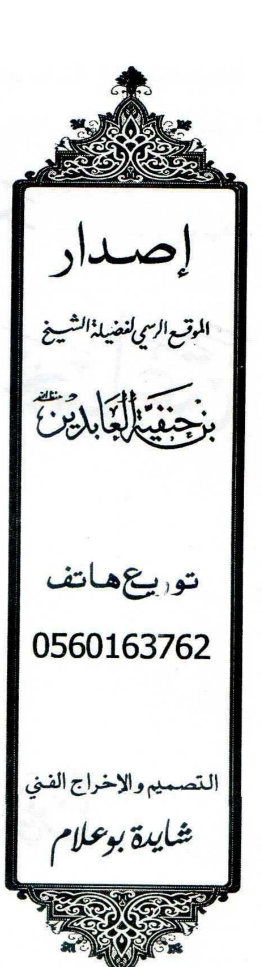
# بنيم السّم السّحة السّحم أ

جُقوق الطبع مَحفوظة للمؤلف

الطبعة الثالثة (مزيدة ومنقحة)

1432 هـ 2011 م

www.Elabidine.net .info



#### مقدمة الطبعة الثالثة

## بسم الله الرَّحْمٰن الرَّحِيم

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد فقد طلب مني بعض الإخوة إعادة طبع رسالتي في قراءة القرآن جماعة، فأجبت رغبتهم مع أني أعلم أن ما كتبه غيري في هذه المسألة يغنى عما كتبته، ويفوقه توسعا واستدلالا، وقد طبعت هذه الرسالة مرتين: مستقلة بمطبعة الرشاد بمدينة بلعباس سنة 1426 (2005)، ومع كتابي عن منهجية ابن أبي جمعة الهبطي في أوقاف القرآن الكريم، بدار الإمام مالك سنة 1427 (2006)، وقد ظهر لي أن أذكر في هذا التقديم بعض الأمور التي رأيت ذكرها مفيدا مع تزايد اهتهام الأمة بحفظ القرآن الكريم وتجويده وترتيله، لكن مع بعض الغلو والتكلف في ذلك، إما في طريقة أدائه لما فيها من تجاوز المشروع كما سيتضح لك، وإما في وسائل تحفيظه التي دخلها من الأمور ما لا يرتضي، بابتكار أساليب يزعم أنها تعين على اختصار الزمن الذي يحفظ فيه القرآن، ولنترك هذه لمناسبة أخرى ونقتصر هنا على الأمر الأول. إن قراءة القرآن من خير ما يتقرب به العبد إلى ربه، أمر الله بذلك نبيه في قوله: ﴿ أَتُلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنْبِ وَأُقِمِ ٱلصَّكَانَةُ ﴿ إِنْ اللَّهُ الْكُهُ فَا الْكُهُ فَا الْكُهُ فَا الْكُهُ فَا الْكُهُ فَا اللَّهُ الْكُهُ الْكُهُ فَا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكَ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَتِهِ، وَلَن تَجِدَمِن دُونِهِ، مُلْتَحَدًا ﴿ إِلَّهُ لَهُ وَالْكُهُفَ: 27)، وأخبر عن أمر الله له في قوله تعالى: ﴿ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَأَنْ أَتْلُواْ ٱلْقُرْءَانَ ﴿ ﴿ وَأُمِرْتُ أَنَّا لَا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا [(﴿ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا تُؤْجَرُونَ عَلَيْهِ، أَمَا إِنِّي لاَ أَقُولُ (آلم) حَرْفٌ، وَلَكِنْ أَلِفٌ عَشْرٌ، وَلاَمّ عَشْرٌ، وَمِيمٌ عَشْرٌ، فَتِلْكَ ثَلاَثُونَ"، رواه أبو جعفر النحاس في كتابه الوقف والابتداء، وهو في صحيح الجامع للألباني، وقال: "اقْرَؤُوا القُرْآنَ فَإِنَّهُ يَأْتِي يَوْمَ القِيَامَةِ شَفِيعًا لِصَاحِبِهِ،، "، الحديث، رواه أحمد ومسلم عن أبي أمامة، وقال: "إِنَّ الله تَعَالَى أَهْلِينَ مِنَ النَّاسِ، أَهْلُ القُرْآنِ هُمْ أَهْلُ اللهِ وَخَاصَّتُهُ"، رواه أحمد والنسائي والبيهقي والحاكم عن أنس، خص حفظة القرآن العاملين به بنسبتهم لله تعالى كاختصاص الإنسان بأهله، فهم أولياؤه على الحقيقة، وقال: الْخَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ القُرْآنَ وَعَلَّمَهُ"، رواه البخاري والترمذي عن عثمان نظيمة.

لكن هذا إنها ينطبق على من التزم الشرع والسنة في تلاوة القرآن، فإن الله تعالى أمر بترتيله في قوله: ﴿ وَرَتِّلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلًا ١٠٠٠ ﴾ [شُؤَكُو الْمِنْكَوْ الْمِنْكَوْلِكَ : 04]، وأخبر أنه أنزله مرتلا في قوله: ﴿ وَرَتَّلُنَّكُ تَرْبِيلًا ﴿ إِن اللَّهُ اللّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللّ لِنَقْرَأَهُ. عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَىٰ مُكُمِّتٍ وَنَزَّلْنَهُ نَنزِيلًا ١٠٠٠ ﴾ [شِخَلَةُ الانْتِلَةِ: 106]، وكذلك كان يقرؤه رسول الله على، فعن أم المؤمنين أم سلمة والله النبي الله كان يقطع قراءته آية، آية: ﴿ بِنَهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الله ٱلرَّعْنَنِ ٱلرَّحِيمِ اللهُ ٱلْحَدَدُ لِلَّهِ رَبِ ٱلْعَسَلَمِينَ الرَّحْمَنِ ٱلرَّحِمِنِ ٱلرَّحِمِ الله يَوْمِ ٱلدِينِ اللهِ الله المرمذي والحاكم، وتقطيع القراءة عند أبي داود أيضا، وروى البخاري عن قتادة قال: "سألت أنسا عن قراءة رسول الله على فقال: "كَانَ يَمُدُّ مَدًّا، إِذَا قَــرَأَ ﴿ بِنَــهِ آللَهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيدِ ١٠ ﴾ ، يَمُدُّ بِنــهِ آللَهِ، وَ يَمُدُّ بِالرَّحْمَٰنِ، وَ يَمُدُّ بِالرَّحِيمْ"، انتهى، والمرغوب شرعا أن يحسن القارئ صوته في القراءة من غير تكلف كما قال رسول الله على: "لَيْسَ مِنَّا مَنْ لَمْ يَتَغَنَّ بِالقُرْآنِ"، رواه البخاري عن أبي هريرة، وقد اختلف في المراد بالتغني، فقيل إنه على ظاهره، يحسن به صوته، قالوا لأن التطريب به أوقع في النفوس، وأدعى للاستهاع والإصغاء، وهو كالحلاوة التي تجعل في الدواء لتنفيذه إلى أمكنة الداء، وكالأفاويه التي يطيب

الدواء لتنفيذه إلى أمكنة الداء، وكالأفاويه التي يطيب بها الطعام ليكون الطبع أدعى قبولا له، لكن شرطه أن لا يغير اللفظ، ولا يخل بالنظم، ولا يخفي حرفا، ولا يزيد حرفا، وإلا حرم إجماعا"، قاله المناوي على في فيض القدير (5/ 387)، وبهذا تعلم تحريم طريقة قراءة القرآن التي تسمى في جهتنا بالشرقي متى كان ثقيلا كما يسميه أصحابه، فإن كان خفيفا فهو خلاف السنة لما فيه من ترك الوقف البتة مع المخالفات الأخرى.

وقيل إن معنى حديث لَيْسَ مِنّا مَنْ لَمْ يَتَغَنَّ بِالقُرْآنِ ليس منا من لم يحسن صوته به، كما دل على ذلك حديث "زَيِّنُوا القُرْآنَ لِيس بِأَصْوَاتِكُمْ"، وقد تأوله على هذا المعنى عبد الله بن أبي مليكة، قال عبد الله بن الورد سمعت ابن أبي مليكة يقول: قال عبد الله بن أبي يزيد مر بنا أبو لبابة فاتبعناه حتى دخل بيته، فإذا رجل رث الهيئة، فسمعته يقول: سمعت رسول الله يُلِي يقول: "لَيْسَ مِنّا مَنْ لَمْ يَتَغَنَّ بِالقُرْآنِ "، قال: فقلت لابن أبي مليكة: يا أبا محمد، أرأيت إذا لم يكن حسن الصوت؟، قال: "يحسنه ما استطاع"، رواه أبو داود، لم يكن حسن الصوت؟، قال: "يحسنه ما استطاع"، رواه أبو داود، قال القرطبي: "وإليه يرجع قول أبي موسى للنبي اليُ إني لو علمت أنك تستمع لقراءي لحسنت صوتي بالقرآن وزينته ورتلته"،

ومما قيل في معنى يتغنى به أنه يستغني به، من الاستغناء الذي هو ضد الافتقار، قال في النهاية: "أي لم يستغن به عن غيره، يقال تغنيت وتغانيت واستغنيت، كما قيل:

كلانا غني عن أخيه بنفسه ﴿ ونحن إذا متنا اشد تغانيا وقيل المراد أن من لم يجهر بالقرآن فليس منا، وقد جاء مفسرا في حديث: "ما أذِنَ الله لِشَيءٍ كَإذنِهِ لِنَبِيٍّ يَتَغَنَّى بِالقُرْآنِ يَجْهَرُ بِهِ"، فإن قوله: يجهر به تفسير لقوله يتغنى به، وقال ابن الأثير عن معنى أذن: "أي ما استمع الله لشيء كاستهاعه لنبي يتغنى بالقرآن أي يتلوه يجهر به، يقال منه أذن بأذن أذنا بالتحريك"، انتهى، ونُقل عن الشافعي في معنى التغني أنه تحسين القراءة وترقيقها، ونقل عنه عن الشافعي في معنى التغني أنه تحسين القراءة وترقيقها، ونقل عنه

كراهة القراءة بالألحان، وجمع بين قوليه بأن الكراهة فيها إذا مطط وأخرج الكلام عن موضعه بزيادة مد أو نقص، وأن الجواز في حال الخلو من ذلك، ويدل على هذا حديث: "زَيِّنُوا القُرْآنَ بِأَصْوَاتِكُمْ"، وكل من رفع صوته ووالاه فصوته عند العرب غناء، وقيل معناه يستغني به عما سواه من الأحاديث، وقد ذكر صاحب الصحاح أن تغنى الرجل يكون بمعنى استغنى، وهو الذي مال إليه البخاري إذ ترجم على الحديث المتقدم بقول الله تعالى: ﴿ أُوَلَمْ يَكُفِهِمْ أُنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنِ يُتَلَى عَلَيْهِمْ ۚ أَنْ لَكَ الْجَهَا الْجَهَا الْجَهَا الْجَهَا الْجَهَا الْجَالَا الْجَهَا الْجَلَاقُ الْجَهَا الْجَاعِلَى الْجَلَاقُ الْجَلَاقُ الْجَلَاقُ الْجَلَاقُ الْجَلَاقُ الْجَلَاقُ الْجَلْعُلُولُ الْجَلَاقُ الْجَلَاقُ الْجَلَاقُ الْجَلَاقُ الْجَلْعُ الْجَلْعُلْفُ الْعَلَى الْحَلْمُ الْعَلَى الْعَلَى الْعُلَاقِ الْجَلْعِلَاقُ الْعَلَى الْعَلَاقُ الْعَلَى الْعِلَى الْعَلَى وقال النبي على: " زَيِّنُوا القُرْآنَ بِأَصْوَاتِكُمْ "، رواه أحمد وأبو داود والنسائي عن البراء ضي البراء وقد علمت ما قاله القرطبي ريخ الله من استنكار ظاهره، وهو ما ذهب إليه الخطابي في معالم السنن (1/290)، وذكر من أهل العلم من كان ينهى عن التحديث باللفظ المتقدم، ورواه الخطابي بسنده بلفظ "زَيِّنُوا القُرْآنَ بِأَصْوَاتِكُمْ " ، أي اشغلوا أصواتكم بالقرآن، والهجوا بقراءته، واتخذوه شعارا وزينة"، انتهى، لكن قيل إن المراد بالقرآن القراءة، كما قال الله تعالى: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِكَانَ مَشْهُودًا ﴿ ﴾ [شَوْنَا اللَّهِ اللَّهُ اللّ

ومهما يكن فكلام الله تعالى وكلام رسوله على ينبغي أن يضم بعضه إلى بعض، وأن يؤخذ الحكم من مجموعه، لا أن يضرب بعضه ببعض، فإنه لا اختلاف فيه، ومن ثم فلا يسوغ بحال أن يستدل بهذه الأحاديث على ما أحدث في هذا الزمان من التكلف في الأداء، والغلو فيه بالتفيهق والتنطع في إخراج الحروف، حتى بلغ الأمر أنك ترى القارئ يتشوه وجهه، وتعوج شفتاه، وقد يضع يديه قريبا من أذنيه يتقوى بذلك على مد الصوت والتنغيم والترجيع، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ مَا أَسْئُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَمَا أَنَا مِنَ عن النبي على ويقطع صلته بالمتكلفين، "والتكلف ما يشق على المرء عمله والتزامه لكونه يحرجه"، كما لا يصح أن يبني على القول بجواز التطريب الذي قال به بعض أهل العلم هذا الذي ذهب إليه فريق من الناس في هذا العصر، من قولهم بالمقامات التي ينبغي أن يتعلمها قارئ القرآن، ثم سموها بأسماء يعرفها محدثوها، وأصبح القارئون يمتحنون فيها، وتجرى المسابقات على أساسها، بل غدونا نسمع من يترنم لتكون القراءة على وقع ترنمه، ويذكرون وهم يجرون في حلبة التكلف هذه دليلا على مشروعية ما يذهبون

إليه قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَا دَاوُرِدَ مِنَّا فَضَلًّا يَاجِبَالُ أَوِّبِي مَعَهُ وَٱلطَّيْرَ ۚ إِنَّ ﴾ [الْمُؤَكُّو لَلْبَكُّما : 10]، وقد رأيت القوم لا يقرؤون الآية من أولها، بل يقتصرون على موضع الدليل منها كما يظنون، وقد أنصت إلى أحدهم يرددها أزيد من عشر مرات يقرؤها كل مرة بطبقة من صوته، والمستمعون إليه يتعجبون من ذلك، بل ويضحك بعضهم، ولا يخفى عنك أن تأويب الجبال مع داود عليه السلام هو فضل خصه الله به، وقد اختلف العلماء في تحديده كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا سَخَّرْنَا ٱلْجِبَالَ مَعَهُ، يُسَبِّحْنَ بِٱلْعَشِيِّ وَٱلْإِشْرَاقِ اللَّا وَالطَّيْرَ عَمْشُورَةً كُلُّ لَهُ وَأَبُّ إِنَّ اللَّهُ أَوَّابٌ إِنْ ﴾ [شَوْلَةُ ضَانَ :18و1]، قال القرطبي ﷺ: "وكان داود عليه السلام ذا صوت حسن ووجه حسن، وحسن الصوت هبة من الله تعالى وتفضل منه، وهو المراد بقوله تبارك وتعالى: ﴿ يَزِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَا يَشَآءُ ۗ ۞ ﴾ [شُؤُكُو فَاطْر: 01]، انتهى، قلت: يدخل ذلك في الآية، لكنه ليس خاصا به لأنه وارد في سياق ما خلق الله عليه الملائكة، قال الزمخشري: "والآية مطلقة تتناول كل زيادة في الخلق من طول قامة، واعتدال صورة، وتمام في الأعضاء، وقوة في البطش، وحصافة في العقل، وجزالة في الرأي، وجرأة في القلب، وسماحة

في النفس، وذلاقة في اللسان، ولباقة في التكلم، وحسن تأت في مزاولة الأمور، وما أشبه ذلك مما لا يحيط به وصف"، انتهى.

ومما ذكروه قول النبي على الأبي موسى: "لَقَدْ أُوتِيتَ مِزْمَارًا مِنْ مَزَامِير آلِ دَاؤُدَ"، رواه البخاري ومسلم، والمراد بالمزمار الصوت الحسن، وأصله الآلة المعروفة المذمومة شرعا، ونحن لا ننكر كلمة جاءت على لسان نبينا على المقام الذي ذكرت فيه، لكن لا يصح الترويج لها بهذا الحجم اعتمادا على ذلك الوصف، فإن أبا موسى ضَيِّهُ كان على سجيته يقرأ القرآن، فلا يستقيم أن يطلق هذا الوصف على من يحسنون أصواتهم فيقال مزامير القرآن، فإن هذا لا داعي له غير الترويج وجلب الأنظار، واستهواء الناس بهذه الأمور الغريبة، فكيف إذا كانت هذه المزامير صناعية متكلفة، وكيف إذا صحب ذلك أن يقرأ القرآن في جلسات يلتقى فيها الرجال بالنساء، ويجري التصفيق بعد انتهاء المتكلم من كلمته، والقارئ من قراءته؟، وقد قيل لمالك بن أنس ليس في موطئك غريب، فقال: سررتني، وقال: من الغريب نفر، إن جلب الناس للحق ينبغي أن يكون بالحق، فإن الإسلام صبغة الله ومن أحسن من الله صبغة؟، ومن الشعارات التي ترفعها بعض القنوات

الفضائية التي تبذل جهدا مشكورا في الحض على حفظ القرآن الكريم بإجراء المسابقات، واكتشاف الكفاءات مع هذا التكلف الذي نتحدث عنه: "اطرب تؤجر"، وهذا موهم أن مجرد الطرب يؤجر عليه المرء، وخير لهم ولمن يستمع إليهم أن يقولوا "تدبر تؤجر"، أو "رتل تؤجر"، والأولى ترك ذلك كله، فهل علينا كلما دعونا إلى طاعة الله أن نقول للناس صلوا تؤجروا، وصوموا تؤجروا، وحجوا تؤجروا؟، ومما يقولونه "اجمع تسد"، ولا يصح أن نربط في أذهان الناس بين طلب العلم وابتغاء السيادة به، بل ينبغي أن نجتهد في دعوتهم إلى أن يطلبوا العلم ابتغاء مرضاة الله، فإن هم طلبوه لغيره فما الحيلة؟، على أن العلم كثيرا ما يرد طالبه إلى الله، وقد قال رسول الله على الله على: "مَنْ طَلَبَ العِلْمَ لِيُجَارِيَ بِهِ العُلَمَاءَ، أَوْ لِيُمَارِيَ بِهِ السُّفَهَاءَ، أَوْ يَصْرِفَ بِهِ وَجَوهَ النَّاسِ إِلَيْهِ أَدْخَلَهُ اللهُ النَّارَ"، رواه الترمذي عن كعب بن مالك، وجاء نحوه عن عبد الله بن عمر عند البيهقي، وقال النبي على الله على الله علم علماً مِمَّا يَبْتَغِي بِهِ وَجْهَ اللهِ لَا يَتَعَلَّمُهُ إِلاَ لِيُصِيبَ بِهِ عِوَضًا مِنَ الدُنْيَا لَمْ يَجِدْ عَرْفَ الجَنَّةُ يَوْمَ القِيَامَةِ"، روا ه أحمد وأبو داود وغيرهما، فكيف ندفعهم إلى هذا

وطالب الدنيا بعلم الدين أي بائس ١٥٠ كمن غدا لنعله يمسح بالقلانس ومن ضاق ذرعا بهذا الذي التبس واختلط فيه الحق بشائبة من الباطل فلا ضير عليه إن شاء الله، فقد ضاق به من أئمة المسلمين أمثال مالك، بل كره التطريب جمهور العلماء، وقال القرطبي وهالله بعد أن حكى خلاف أهل العلم في مشروعية التطريب: "وهذا الخلاف إنها هو ما لم يفهم معنى القرآن بترديد الأصوات وكثرة الترجيعات، فإذا زاد الأمر على ذلك حتى لا يفهم معناه فذلك حرام باتفاق كما يفعل القراء بالديار المصرية الذين يقرءون أمام الملوك والجنائز، ويأخذون على ذلك الأجور والجوائز، ضل سعيهم، وخاب عملهم، فيستحلون بذلك تغيير كتاب الله، ويهونون على أنفسهم الاجتراء على الله، بأن يزيدوا في تنزيله ما ليس فيه، جهلا بدينهم ومروقا عن سنة نبيهم، ورفضا لسير الصالحين فيه من سلفهم، ونزوعا إلى ما يزين لهم الشيطان من أعمالهم، وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا، فهم في غيهم يترددون، وبكتاب الله يتلاعبون، فإنا لله وإنا إليه راجعون، لكن قد أخبر الصادق أن ذلك يكون، فكان كما أخبر صلى الله عليه وسلم"، انتهى.

ومن الأخبار التي يعتمد عليها في رد هذا الذي أحدث قول النبي على: "اقْرَؤُوا القُرْآنَ وَابْتَغُوا بِهِ اللّه تَعَالَى، مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِي قَوْمٌ يُقِيمُونَهُ إِقامَةَ القِدْحِ، يَتَعَجَّلُونَهُ وَلاَ يَتَأَجَّلُونَهُ"، رواه أحمد وأبو داود، والقدح بكسر القاف هو السهم، وهو كناية عن العناية الشديدة بألفاظه وأدائه، وهذا أمر محمود إذا كان من غير تكلف، وأريد به وجه الله، أما الجمع بين المبالغة في العناية بألفاظه وبين ابتغاء مصلحة الدنيا فهذا أوغل في الذم، قال المناوي: "فمن أراد به الدنيا فهو متعجل، وإن ترسل في قراءته، ومن أراد به الآخرة فهو متأجل وإن أسرع في قراءته بعد إعطاء الحروف حقها"، انتهى، وقال النبي عَلِي القُرَؤُوا القُرْآنَ وَاعْمَلُوا بِهِ، وَلَا تَجْفُوا عَنهُ، وَلاَ تَغْلُوا فِيهِ، وَلاَ تَأْكُلُوا بِهِ، وَلا تَسْتَكْثِرُوا بِهِ"، رواه أحمد والطبراني عن عبد الرحمن بن شبل، قال في النهاية: "أي تعاهدوه، ولا تبتعدوا عن تلاوته"، انتهى، والغلو التشدد ومجاوزة الحد، والنهى عن الغلو فيه يشمل التقعر في أداء ألفاظه كما نراه اليوم، وكذا تحميل لفظه ما لا يحتمله من المعاني ولو كانت صحيحة في نفسها،

وجاء في هذا المعنى قول رسول الله عَلِيِّ: "إِنَّ اللَّه يُبْغِضُ البَلِيغَ مِنَ الرِّجَالِ الذِي يَتَخَلَّلُ بِلِسَانِهِ تَخَلَّلَ البَاقِرَةِ بِلِسَانِهَا"، رواه أحمد وأبو داود والترمذي عن ابن عمرو، والباقرة هي البقرة، ومعناه كما قال في النهاية: "هو الذي يتشدق بالكلام ويفخم به لسانه، ويلفه كما تلف البقرة الكلأ بلسانها لفا"، انتهى، ومن الغلو فيه ختمه في غير المدة التي شرعها رسول الله على كما جاء في حديث ابن عمر من قول النبي على: "لَا يَفْقَهُ مَنْ قَرَأَ القُرْآنَ فِي أَقَلَ مِنْ ثَلاَثٍ"، رواه أبو داود والترمذي والبيهقي، وقد روى عبد الله بن الإمام أحمد في كتابه السنة (النص:88) عن أبيه عن ابن عباس قال: قدم على عمر بن الخطاب رجل، فجعل عمر يسأله عن الناس، فقال: "يا أمير المؤمنين قد قرأ منهم القرآن كذا وكذا"، قال ابن عباس، فقلت: "والله ما أحب أن يتسارعوا يومهم هذا هذه المسارعة"، قال: فزبرني عمر، ثم قال: مه، فانطلقت إلى منزلي كئيبا حزينا، فبينا أنا كذلك إذ أتاني رجل فقال: أجب أمير المؤمنين، فخرجت فإذا هو بالباب ينتظرني، فأخذ بيدي فخلابي، فقال: "ما الذي كرهت مما قال الرجل آنفا"؟، فقلت: "يا أمير المؤمنين متى تسارعوا هذه المسارعة يحتقوا، ومتى ما يحتقوا يختصموا، ومتى ما يختصموا

غتلفوا، ومتى ما غتلفوا يقتتلوا"، قال: "لله أبوك، إن كنت لأكاتمها الناس حتى جئت بها"، انتهى، ومعنى الاحتقاق ادعاء كل منهم أن الحق معه، وقد لا يكون هذا الذي خشيه ابن عباس و عمر في من المسارعة في حفظ القرآن الكريم متوقعا اليوم، لكن العبرة منه بينة لمن وفقه الله، وهي أن كثيرا من الأمور الظاهرة الصلاح لا تكون كذلك في حقيقة الحال، فكيف إذا صحبتها المخالفات المغمورة بالمظاهر التي تغطي عليها؟، وقد كان الواحد من الصحابة كابن عمر يعكف على حفظ سورة البقرة سنين، وعن عمران بن حصين قال، قال رسول الله على القُرْقُوا القُرْآنَ وَسَلُوا الله بهِ، قَبْلَ أَنْ يَأْتِي قَوْمٌ يَقْرَقُونَ القُرْآنَ فَيَسْأَلُونَ بِهِ النَّاسَ"، رواه أحمد والطبراني.

وفي صحيح البخاري عن أبي سعيد الحدري وليه قال: سمعت رسول الله لله يقول: "يَخْرُجُ فِيكُمْ قَوْمٌ تَحْقِرُونَ صَلاَتكُمْ مَعَ صَلاَقِمْ، وَصِيامَكُمْ مَعَ صِيامِهِمْ، وَعَمَلَكُمْ مَعَ عَمَلِهِمْ، وَيَقْرَؤُونَ اللّهِمْ، وَيَقْرَؤُونَ اللّهِمْ، وَعَمَلَكُمْ مَعَ عَمَلِهِمْ، وَيَقْرَؤُونَ اللّهُمْ مِنَ اللّهِمْ مِنَ اللّهُمْ مِنَ اللّهِمِةِمْ، وَفِي الصحيح أيضا عن علي ولله قال، سمعت الرّمِيةِ،،،"، الحديث، وفي الصحيح أيضا عن علي وله قال، سمعت النبي قال يقول: "يَأْتِي فِي آخِرِ الزّمَانِ قَوْمٌ حُدَثَاءُ الأَسْنَانِ، سُفَهَاءُ النّبي قَلْ يَعْوَلُ المَانِيْ، سُفَهَاءُ

الأَحْلَامِ، يَقُولُونَ مِنْ خَيْر قَوْلِ البَرِيَّةِ، يَمْرُقُونَ مِنَ الإِسْلَامِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَةِ، لاَ يَجُاوِزُ إِيمَانُهُمْ حَنَاجِرَهُمْ،، الحديث، فانظر كيف جمع النبي على في وصفه لهؤلاء بين سفه العقل، وهو طيشه وخفته، وبين إحكام صورة الطاعة وإتقانها، والإتقان مطلوب على كل حال، لكنه ليس دليلا كما نرى على استقامة الحال، وإذا كان الخروج من الدين والمروق منه متوقعا بل واقعا كما أخبر الصادق المصدوق مع ذلك الحرص، فكيف بها دونه من سوء الخلق وظلم العباد ونشر الفساد تحت ستار خادع تعمد الفاعل ذلك أو جهله؟، فالتزام الطاعات عموما والعبادات خصوصا في الصورة لا يغني وحده إذا لم يترتب عليه أثره، وإن كنا ندعو إليه، ونحرص عليه، وهذا إذا كانت الصورة صحيحة لقوله على: "يحقر أحدكم،،، الخ، فإن المخاطبين خير من عرف صورة العبادة وجمع إليها مقصد الشارع منها، وهو لبها وروحها، فكيف إذا كانت الصورة فيها ما رأيت؟، وقد روى أحمد والبزار وابن حبان والحاكم عن أبي هريرة عليه قال: "جاء رجل إلى النبي على فقال: "يا رسول الله إن فلانة تكثر من صلاتها وصدقتها وصيامها غير أنها تؤذي جيرانها بلسانها"، قال: "هي في النار"، قال: "يا رسول الله فإن فلانة يُذكر من قلة صيامها وصلاتها وأنها تتصدق بالأثوار من الأقط، ولا تؤذي جيرانها"، قال: "هي في الجنة"، وهو في صحيح الترغيب للألباني والأثوار هي قطع الأقط جمع ثور، والأقط بفتح الهمزة وكسر القاف هو اللبن المجفف، ولا ريب أن هذا في الصلاة والصيام والصدقة المتطوع بها، لا في المفروض منها، والمكثر من النوافل غالبا يحافظ على الفرائض، ومع ذلك ما أغنت عنه الكثرة في النجاة من العذاب.

وروى مالك عن يحي بن سعيد أن عبد الله ابن مسعود ها قال لإنسان: "إنك في زمان كثير فقهاؤه قليل ابن مسعود ها قال لإنسان: "إنك في زمان كثير فقهاؤه قليل من يسأل كثير من يعطي، يطيلون فيه الصلاة، ويقصرون الخطبة، يبدون أعماله من يعطي، يطيلون فيه الصلاة، ويقصرون الخطبة، يبدون أعماله قبل أهوائهم، وسيأتي على الناس زمان قليل فقهاؤه، كثير من يسأل، قليل من تحفظ فيه حروف القرآن وتضيع حدوده، كثير من يسأل، قليل من يعطي، يطيلون فيه الخطبة، ويقصرون الصلاة، يبدون فيه أهواءهم قبل أعمالهم"، قال ابن عبد البر في الاستذكار (2/ 363): "قد روي عن ابن مسعود من وجوه متصلة حسان متواترة"، انتهى، وفيه كما ترى أن كثرة قارئي للقرآن دليل على تغير الزمان، لكن لا ينبغي أن

ندعو إلى خلاف ذلك، لأن هناك فرقا بين كون الشيء علامة على التغير وبين حكمه، ولكن الذي ينبغي الدعوة إليه هو الاهتام بتدبر القرآن وإقامة معانيه وأحكامه، وفيه دليل على أن العناية ينبغي أن تنصرف أكثر إلى التفقه فيه، أما ما أخذه ابن عبد البر على أن تنصرف أكثر وهو أن تضييع حروف القرآن ليس به بأس، فلا أحسبه مرادا لابن مسعود إن كان الأثر قد نقل بلفظه، بل المقصود أن عنايتهم كانت مصروفة إلى التفقه والعمل بالقرآن أكثر من صرفها إلى مجرد الحفظ كها عليه الأمر في هذا الزمان، قال ابن عبد البر: "قال مالك: قد يقرأ القرآن من لا خير فيه، والعيان على صحة هذا الحديث كالبرهان"، انتهى .

وقال ابن حبيب: "كره مالك النبر والتحقيق في القراءة وغيرها، وقال: "ليس ذلك من شأن الفقهاء والفصحاء"، وفي المدونة (1/194): سئل مالك عن الألحان، فقال: لا يعجبني، وأعظم القول فيه، وقال: إنها هو غناء يتغنون به، ليأخذوا عليه الدراهم"، انتهى، وفي المدونة أيضا (1/194): "سئل مالك عن القراءة في رمضان يقرأ كل رجل من موضع سوى موضع صاحبه فأنكر ذلك وقال: "لا يعجبني، لم يكن ذلك من عمل الناس، وإنها

اتبع فيه هؤلاء ما خف عليهم ليوافق ذلك ألحان ما يريدون، وأصواتهم"، انتهى، وقد تطور هذا الأمر فأصبحت لا تكادترى من يقرأ سورة بتهامها في الصلاة، بل الغالب أن يقرأ سياقا لا يراعي فيه من أين يبدأ ولا إلى أين ينتهي، وأئمة الهدى يبصرهم الله تعالى ويهديهم إلى إنكار المخالفات ولما تـزل في بـداياتها بحيث لا يتفطن لها إلا أولو الأبصار، وما أقلهم في هذه الأعصار، وكثيرة هي الكبائر التي ابتدأت خفيفة يسيرة مقاربة للحق، ثم انتهت إلى ما انتهت إليه، لكن أهل العلم والإيمان يتفطنون لها في بداية ظهورها بها أعطاهم الله من الفراسة، فانظر كيف بدأ التشيع، وإلى أين انتهي، وانظر إلى التواجد والرقص عنـد المتـصوفة فقـد ابتـدأ بالتغبير، وقد قال الشافعي عن فاعليه إنهم زنادقة يصرفون الناس عن الاستماع للقرآن، وما رأينا من أهل الأهواء من يدعو إلى الباطل المحض، واذكر قول النبي الله لعثمان بن مضعون وقد فعل ما ظن أنه سنة: "أرغبت عن سنتى"؟، فقال: لا، والله يا رسول الله، ولكن سنتك أطلب".

ما زلت أعتقد أن مذهب مالك في القراءة الجماعية هو الحق، لكونها ليست من عمل السلف، وما زلت أقول إن أئمة

الهدى قد تبدو مواقفهم للمتعجلين فيها شيء من التشدد لكن بمرور الزمن نقف على ما وهبهم الله من النصح لدينه، وما أكرمهم به من بعد النظر والفراسة التي تجاوزوا بها اللحظة التي كانوا فيها إلى ما يمكن أن تؤول إليه تلك الأمور التي تبتدئ سهلة مقاربة، ثم تنتهي مجافية للحق مباعدة، والحمد لله رب العالمين.

معسكر في 05 صفر 1432 الموافق لـ 09 جانفي2011 وكتب بن حنفية العابدين بن محي الدين

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

ولما كانت عادة الناس قد جرت في بلادنا وغيرها من بعض بلدان المغرب الإسلامي على القراءة جماعة منذ قرون، ومن جملة ذلك قراءة الحزب الراتب في المساجد، وقد جعله الحاكم من جملة وظائف معلمي القرآن والأئمة، وكذا قراءة القرآن في الجنائز وغيرها من المناسبات، وقراءة سورة الفاتحة وآية الكرسي في بعض المساجد أدبار الصلوات، وحيث إن بعض الناس انبرى للكتابة في المساجد أدبار الصلوات، وحيث إن بعض الناس انبرى للكتابة في

هذا الموضوع، يلتمسون له الأدلة، ويؤصلون له المشروعية، ويبعثون ما قال أهل العلم فيه منذ القدم بعثا جديدا، ويعتبرون المنكر لذلك قد أتى إفكا، وقال زورا، وهم لا يعلمون أن إنكار القراءة جماعة هو مذهب مالك، مع أنهم يزعمون أنهم يتبعون مذهبه، ويلومون من خرج عنه، ويصفون ما خالفه بالوافد، ويجعلونه ثالث ثلاثة هي مرجعية البلد عقيدة الأشعري وفقه مالك وسلوك الجنيد، ورأيت في الطرف الآخر أناسا ينكرون هذا العمل، لكنهم لا يعرفون كيف يتصرفون، وربها ارتكبوا من الحمافات ما يربو على ما ينقمون، ويثمر غير ما يريدون، رأيت كتابة هذه الكلمة بيانا للحق، ونصرة له، ودفاعا عن السنة التي ظنها بعض الناس بدعة، ذاكرا ما تيسر لي من الأدلة على كون هذه القراءة ليست من عمل السلف، كما هو المنقول عن إمام دار الهجرة مالك بن أنس رَعْاللَّهُ.

1 - دلالة السنة الفعلية على عدم مشروعية القراءة
جماعة

وقد دلت سنة رسول الله على الفعلية على أن القراءة إنها

تكون من واحد، فإذا كان معه غيره واحدا كان أو أكثر استمع إليه، ومن ذلك أنه عَلِي أَمَر عبدَ الله بنَ مسعود أن يقرأ عليه، فقال له: "أقرأُ عَلَيْكَ و عَلَيْكَ نَزَل؟، فقال: "إني أحبُّ أَنْ أَسْمَعَهُ مِنْ غَيْرِي"، فَقَرأَ عليه حتى إذا بلغ قوله تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هَنَؤُلآءِ شَهِيدًا ١٠٠٠ ﴾ [لَمُؤَلَّوُ النِّلَكِيِّا : 41]، قال حَسْبُكَ، فالْتَفْتُ فإذا عيناه تذرفان"، دل قوله: إني أحبُّ أَنْ أَسْمَعَهُ مِنْ غَيْرِي"، على فضيلة الاستماع للقرآن، ودل قوله أقرأ عليك وعليك نزل، على أن الحاضر يستمع ولو كان حافظا أو أقرأ من التالي، لا كما عليه الأمر عندنا، فإنه يعاب الساكت الحافظ، كما دل الحديث على اختيار من يقرأ على الناس، بحيث يكون من الحفاظ المتقنين، فإن عبد الله بن مسعود كان من كبار حفاظ القرآن الكريم، وقد قال أخذت من في رسول الله على سبعين سورةً، وهو في صحيح البخاري، وقال فيه رسولُ الله: "مَنْ أَحَبَّ أَنْ يَقْرَأَ القرآنَ غَضًا كَمَا أُنْزِلَ، فَلْيَقْرَأْهُ عَلَى قِرَاءةِ ابْنِ أَم عَبْد"، رواه ابن ماجة في المقدمة، كما دل الحديث على أن الأصل استهاع ما عدا الواحد، إذ القراءة متوفرة به .

كما استمع النبي الله الله الله الله الله القرآن، وقد قال له: "يَا أَبَا مُوسى أُوتِيتَ مِزْمَاراً مِنْ مَزَامِير آلِ دَاودَ"، وهو في صحيح البخاري عنه، وفي صحيح مسلم أن النبي الله قال له: "لَوْ رَأَيْتَنِي وأَنا أَسْتَمِعُ قِرَاءَتَكَ الْبَارِحَةَ"، وفي سنن أبي يعلى أن النبي الله وعائشة مرا بأبي موسى وهو يقرأ في بيته، فقاما يستمعان لقراءته،،،"، الحديث.

وفي صحيح البخاري أن النبي الله قال الأبي بن كعب: " إنّ الله أَمَرِنِي أَنْ أَقْراً عَلَيْكَ لَمْ يَكُنِ اللّهِينَ كَفَرُوا، قال: وسمّانِي؟، قال: نعم، فَبكى"، والغرض من قراءته على عليه أن يتعلم منه كيفية الترتيل، وأحكام القراءة، فهو من باب قراءة الشيخ على تلميذه، والمزية فيه أنه خصه بذلك دون غيره، وبعض ما علل به الحافظ على النه هذا الفعل ليس كها ينبغي، فقد قال: "وفي تخصيص أبي بن كعب التنويه به، في أنه أقرأ الصحابة، فإذا قرأ عليه النبي المعمن مع عظيم منزلته كان غيره بطريق التبع له"، فإنه موهم ما لا يحسن اعتقاده، وإن ذكر على في موضع آخر التعليل الذي أشرت إليه، والحديث يدل على ما قلنا من كون الأصل إنصات ما عدا القارئ،

وأنه فضيلة عظمى لا ينبغي أن تفوت المسلم حافظا كان أو غيره إذا قرئ القرآن بحضرته.

وقد أمر الله تعالى نبيه الإاذا قرأ جبريل القرآن أن يستمع حتى ينتهي من التلاوة، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ، وَقُرْءَانَهُۥ ﴿ فَانَّهُ عَلَيْنَا بَيَانَهُۥ وَقُرْءَانَهُۥ ﴿ فَانَّهُ فَانَّيْعَ قُرْءَانَهُۥ ﴿ فَانَّيْعَ قُرْءَانَهُۥ ﴿ فَالَّا عَلَيْنَا بَيَانَهُۥ ﴿ فَالَّا يَعْنَا بَيَانَهُۥ ﴿ فَالَّا بَيْنَا بَيَانَهُۥ وَقُل رَّبِ رِدِينِ عِلْمَا ﴿ فَا لَيْنَ عَلَمَا الله فَي الله وَعَلَيْ الله وَقُل رَبِ رِدِينِ عِلْمَا ﴿ الله وَقُلْ الله وَلَا الله وَقُلْ الله وَالله الله وَلَا الله وَالله وَقُلْ الله وَقُلْ الله وَقُلْ الله وَقُلْ الله وَقُلْ الله وَقُلْ الله وَالله وَالله الله وَالله وَقُلْ الله وَالله وَقُلْ الله وَالله وَقُلْ الله وَالله وَالله وَقُلْ الله وَالله وَله وَالله وَله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله

2 - دلالة السنة التركية على عدم تلك المشروعية وكها دل فعله على على قراءة الواحد وإنصات ما عداه، فإنه لم يرد عنه أنه قرأ مع جماعة، أو قرأ جماعة بمحضره فأقرهم، فاجتمع على ترك القراءة جماعة سنته الفعلية وسنته التركية وهي حجة، فإن الأمر إذا قام مقتضيه وانتفى مانعه ولم يفعله النبي

كان تركه له حجة، ومن فعله دخل في جملة المخالفين عن أمره، وقد قال الله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِي فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا إِلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ و

وقراءة الفرد مع إنصات غيره هو ما كان عليه الصحابة الكرام، ومن أتى بعدهم في الزمان الأول، كانوا يجتمعون فيقرأ أحدهم، ويستمع الآخرون وينصتون، وكان عمر يقول لأبي موسى: ذكرنا ربنا، وربها قال له: شوقنا إلى ربنا، فيقرأ عنده، وما علمنا أنهم فعلوا شيئا مما نفعله نحن اليوم، فليسعنا ما وسعهم.

## 3 - إشارة القرآن الكريم إلى قراءة الواحد وإنصات غيره

 تتحقق بقراءة الواحد، والآخرون ينصتون، وقد استعمل "استمعوا"، وهو أبلغ في الدلالة على المطلوب، لأن الاستماع يكون بقصد ونية، والسمع قد يحصل دون قصد، والإنصات هو السكوت لأجل الاستماع، فجمع بين الأمر بالقصد إلى الاستماع، مع تحصيل ما يمنع من كمال الانتفاع به، ورتب على ذلك إطماع الفاعل في رحمة الله، أو أنه جعل الاستماع سببا للرحمة، فإن لعل تدل على التعليل عند فريق من أهل العربية.

فإن قيل: إنها يكون هذا في الصلاة حيث يجب الإنصات فيها لقراءة الإمام حين يجهر، كها جاء في الحديث الذي رواه مسلم عن أبي موسى عليه قال قال رسول الله عليه: "إِنمًا جُعِلَ الإِمَامُ لِيُؤْمَّمُ لِيُؤُمَّمُ اللهُ عَلِيهُ فَإذا كَبَّرَ فَكَبِّرُوا وإذا قَرَأَ فَأَنْصِتُوا".

قيل: إن هذا أمر من الله تعالى بالاستماع للقرآن مع الإنصات، فهو على الوجوب بالنسبة لمن لم يمنعه مانع، أو يقال إنه واجب في الصلاة وفي خطبة الجمعة، فالإنصات فيها على الوجوب، وكون الإنصات يتأكد فيها لا يمنع من الاستدلال بها في الآية من عموم على الإنصات خارجها، وقد قال الحافظ العسقلاني عن الأمر بالقراءة في آية الأعراف إن لم يكن للوجوب

فهو للندب، وبهذا يتبين لك عدم مشروعية إذاعة القرآن الكريم بمكبرات الصوت في المساجد والشوارع والجنائز فإن فيه أكثر من مفسدة .

والمقصود أن الآية قد دلت على مطلوبية الاستماع كما تقدم، وهو لا يتأتى إلا إذا قرأ بعض الناس واستمع الباقون، ولما كانت القراءة تتم بواحد كان المطلوب الاقتصار عليه، وتوجه الطلب بالاستماع إلى غيره.

 ومن ذلك أن أسيد بن حضير قرأ سورة البقرة من الليل، فجالت فرسه، فلما أخبر النبي الله بذلك تمنى أن لو استمر على القراءة، إذ قال له: "اقْرَأْ يا ابْنَ حُضَيْرٍ، اقْرَأْ يا ابْنَ حُضَيْرٍ "، ثم قال له: " تِلْكَ المَلائكةُ دَنَتْ لِصَوْتِكَ، وَلَوْ قَرَأْتَ لاَصْبَحَتْ يَنْظُرُ النَّاسُ إليها لا تَتَوَارَى مِنْهُمْ"، فلم لا يتشبه المسلم بالملائكة في هذا الأمر، فيكتفي بالاستماع إذا تلي القرآن، وقد قال رسول الله الله الله تَصُفُوفَنَا تَصُفُو المَلائكة عِنْدَ رَجِا"، وقال: "وَجُعِلَتْ صَفُوفَنَا كُصُفُوفِ المَلائكةِ".

فإن قيل: إذا قرأ بعض الحاضرين وهم جماعة وأنصت غيرهم امتثل هذا الأمر، وخرج بذلك عن عهدة الطلب، فالجواب أن الأمر بالاستماع واجب أو مستحب على الأعيان لا على الكفاية، ولذلك لا ينبغي أن يقال إن البعض قد قام به فيسقط الطلب عن الباقين، وحيث إن القراءة وجدت بقراءة الواحد توجه الطلب إلى من عداه، وهذا ولله الحمد في غاية البيان والوضوح.

ثم ما القول إذا كان الجميع يحفظون ما يقرأ، فقرأوا جميعا، وهو الواقع في الكثير من الأحيان، فإن بعض الناس يرون ختم مجالسهم، والخطب التي يلقونها عقب الدفن، ويجعلونها من

السنن ونحو ذلك بقراءة سورة الفاتحة، فيقرأ جميع الحاضرين، لكونهم يحفظون الفاتحة، فهذا العمل الذي في أصل مشروعيته كلام تضاف إليه هذه المخالفة، وهي خلو قراءة القرآن من المنصت المستمع له غير المعذور، مع كونه موجودا في المجلس، ومن ذلك أن المصلين في بعض المساجد يقرءون آية الكرسي في أدبار الصلوات بصوت واحد، فهذا العمل من البدع الإضافية، لأن قراءة آية الكرسي والمعوذات مشروعة في أدبار الصلوات، لكن قراءة آية الكرسي والمعوذات مشروعة في أدبار الصلوات، لكن قراءتها جماعة خلاف الصواب، ثم هي قراءة خالية من الطرف المستمع بالكلية.

### 4- الأصل استماع ما عدا القارئ الواحد

وقد اتفق أهل العلم على أن المصلي يجب عليه أن ينصت لإمامه إذا جهر بالقراءة، مع أن الأصل في أقوال الصلاة وأفعالها أن يأتي بها المأموم، فجاءت القراءة على خلاف هذا الأصل، وهو ما يدعم كون الأصل قراءة الواحد، فإن ما يكون عليه المرء في الصلاة من الأحوال هو أكملها، فاصطحاب ذلك إلى خارج الصلاة مرغوب مطلوب إن أمكن، كالطهارة، وستر ما زاد على الصلاة مرغوب مطلوب إن أمكن، كالطهارة، وستر ما زاد على

العورة، وتغطية الرأس، وذكر الله، وقراءة القرآن، والصمت إلا عن الخير، ومنه استهاع ما عدا الواحد في القراءة، وإنها اختلفوا هل يقرأ الفاتحة في حال جهر الإمام أو ينصت، لما في ذلك من النصوص الدالة على مطلوبية الفاتحة من المصلي عموما، فبعضهم خص الأمر بالاستهاع في الآية والحديث الصحيح المتقدم بها عدا قراءة الفاتحة، وبعضهم حفظ العموم في جهر الإمام، واعتبرقراءته قراءة للمأموم.

وَبُكِيًا اللهِ اللهُ اللهِ ال ذُكِّرُواْ بِنَايَنتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُّواْ عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمْيَانًا الله ﴾ [﴿ لَيُوْكُو الْمُرْفَكَانِ عَنْ : 73] ، ففي كل هذه السياقات الكريمة ذكرت التلاوة من غير تحديد بعدد، لأن المقصود وجودها، وذكر الاستماع إليها، وما يثمره الاستهاع والتدبر لما يتلي، وهو وجل القلوب، وزيادة الإيهان، والسجود، والبكاء من خشية الله، وحسبك أن الرسل والأنبياء والصديقين والصالحين لم يستثنوا من الاستماع، وهذا بخلاف ما حكاه عن الكفار في آيات عدة منها قوله تعالى: ﴿ أَفِينَ هَٰذَا ٱلْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ۗ أَنْ وَتَضْحَكُونَ وَلَا نَبْكُونَ ۖ وَأَنتُمْ سَلِمِدُونَ ۗ ﴿ [الْمُؤَلِّةُ الْمِخْتُنِ :61،59]، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

هذا هو الأصل الذي دل عليه النقل والأثر، وقواه العقل والنظر، وهو قراءة الواحد وإنصات الباقين، فمن خرج عن هذا الأصل بتجويز القراءة جماعة فضلا عن قوله باستحبابها فعليه الدليل، وعليه الإجابة عن عدم فعل النبي لله هذا المستحب، بل فعل خلافه، كما أن عليه الإجابة عن ترك الصحابة لهذا الأمر الذي يرى جوازه.

#### 5 - القراءة جماعة من المحدثات

وليعلم أن القراءة عبادة، والأصل في العبادة المنع إلا ما دل الدليل على جوازه، بخلاف غير العبادة فإن الأصل فيها الجواز، إلا ما دل الدليل على منعه، والقراءة الجماعية التقى فيها المشروع، وهو أصل القراءة، وهي كما تقدم من أعظم القربات، وغير المشروع وهو الوصف الذي ألحق بها، أعنى قراءة الجهاعة بصوت واحد، فهذا الزائد الذي ألحق بها محتاج إلى دليل، ولا دليل، والذي أراه أنه من البدع الإضافية، وكثير من الأمور التي هي مشروعة في الأصل ألحق بها وصف دون حجة من كتاب أو سنة، وهذا الضرب من المخالفات يخفى على معظم الناس، ويتساهل فيه بعضهم، وكثيرا ما يستحسنونه، بل ربها أدخله بعض أهل العلم فيما سموه بالبدعة الحسنة، وما هو بها، ولا هي موجودة.

#### 6 - هل القول بعدم المشروعية وافد على الجزائر؟

وإذا كان الأمر كذلك فإن من ذهب إلى تجويز هذا الضرب من القراءة هو المخالف لهذا الأصل في اشتراع العبادات

أولا، والمخالف لماكان عليه السلف ثانيا، فها قال به هو (الوافد) المطالب ببيان الدليل عليه، وبهذا يتبين لك عدم صواب ما ذهب إليه أخونا الدكتور محمد عيسى وفقه الله في قوله في أحد أعداد مجلة المسجد التي تصدرها وزارة الشؤون الدينية والأوقاف: "وإن الأصل في المناظرة والنقاش أن يورد الوافد أدلة رأيه، ذلك أنه لا يتصور أن تتمالاً الأمة على مدى أعصار متعاقبة وتجتمع على الضلالة ومخالفة أمر الله تعالى،،،".

أقول أما أن الأمة لا تجتمع على ضلالة فنعم، فإن ذلك هو قول المعصوم والمناة والجماعة عندنا نحن أهل السنة والجماعة لمجموع أمة الإجابة ممثلة في علمائها، لكن هل تحقق إجماع الأمة على هذا الأمر؟، لا والله، إلا أن يكون المراد إجماع الجزائريين أو المغاربة أو التونسيين، وحتى هؤلاء لم يجمعوا والله.

أما غير العلماء فقد كلفهم ربهم عز وجل أن يسألوا أهل الذكر فيا أجيبوا به عملوا به، وهم معذورون إذا لم يتعصبوا لهم، ولم يختاروهم لكونهم من المتساهلين، أو ممن يوافقونهم على أهوائهم، وأما العلماء فإن كانوا من أهل الاجتهاد فهم مأجورون على الإفتاء والعمل بمبلغ اجتهادهم، فلا يصح نسبة الضلال لهم،

وإن صح نسبة الخطإ إليهم، كها جاء جاء ذلك في الحديث الصحيح، أما من ظهر له خطأهم وتعصب لهم، أو جرى في حلبة البحث عن متشابه النصوص لينصر ما ذهبوا إليه، ويتمسك ببنيات الطريق، ويترك المحجة البيضاء، والسنة الغراء، فهذا لا يسلك مع العوام ولا مع المجتهدين، فليبحث لنفسه عن موقع، وما أراه إلا من الآثمين.

أما الاحتجاج بطول العهد ومضي القرون على هذا العمل، فالجواب عنه أن يقال: متى كانت الأعمال تكتسب المشروعية بالتقادم في دين الإسلام؟، فإن الواجب على المسلمين الرجوع إلى الحق متى تبين، فإن الرجوع إليه فريضة، والناس مطالبون في كل آن بعرض أقوالهم وأعمالهم ومعتقداتهم على ما في الكتاب والسنة، كما قال تعالى: ﴿ فَإِن نَنزَعُنُم فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنهُم تُومِنُونَ بِاللهِ وَالْمَوْمِ الْآخِرِ ذَالِكَ خَيرٌ وَاحَسُنُ تَأُوبِلاً وَالرَّسُولِ إِن كُنهُم تَوَمِنُونَ بِاللهِ وَالْمَوْمِ الْآخِرِ ذَالِكَ خَيرٌ وَاحَسَنُ تَأُوبِلاً اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَالْمَوْمِ اللهِ وَالْمَوْمِ اللهِ وَالْمَوْمِ اللهِ وَالْمَامِ وَاعْمَامُ فَي شَيْءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنهُم تُومِنُونَ بِاللهِ وَالْمَوْمِ الْآخِرِ ذَالِكَ خَيرٌ وَاحَسَنُ تَأُوبِلاً اللهِ وَالْمَامِ وَاعْمَامُ وَاللهِ وَاللهِ وَالْمَوْمِ اللهِ وَاللهِ وَالْمَامِ وَاعْمَامُ وَاعْمَامُ وَاعْمَامُ وَاعْمَامُ وَاعْمَامُ وَاعْمَامُ وَاعْمَامُ وَاعْمَامُ وَالْمَامِ وَاعْمَامُ وَالْمَامِ وَاعْمَامُ وَاعْمَامُ وَاعْمَامُ وَالْمَامُ وَاعْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَاعْمَامُ وَالْمَامُ وَاعْمَامُ وَاعْمَامُ وَاعْمَامُ وَاعْمَامُ وَاعْمَامُ واعْمَامُ وَاعْمَامُ وَاعْمُ وَاعْمَامُ وَاعْمَامُ وَاعْمَامُ وَاعْمَامُ وَاعْمِامُ وَاعْمُ وَاعْمُ وَاعْمَامُ وَاعْمَامُ وَاعْمُ وَاعْمِامُ وَاعْمُ وَاعْمُ وَاعْمُ وَاعْمُ وَاعْمُ وَاعْمُ وَاعْمُ وَاعْمُ وَاعْمِ وَاعْمُ وَاعْمُ وَاعْمِ وَاعْمُ وَاعْ

أما أن القول بعدم مشروعية القراءة الجماعية وافد فمن أغرب ما سمعت في ياب الاستدلال، إذ يقال هو وافد على ما ذا؟، أعلى تشريع من رب العالمين تلقته الأمة عن رسول الله على أعلى تشريع من رب العالمين تلقته الأمة عن رسول الله على

فعل من أفعال الناس أقره قوم وخالفهم آخرون؟، أم المراد أنه وافد من أرض أخرى، هذا هو الذي يظهر أن الكاتب يقصده، وهي شنشنة تذرع كثير من الناس بها، تحت زعم الوفاء للسلف بالمعنى اللغوي، والتشبث بها عليه الأجداد ليتمسكوا بها هم عليه، فيقولون هذا لم يكن عليه آباؤنا ولا علهاؤنا، وإنها وفد علينا، وأنت تعلم نسب هذا القول وصهره.

### 7 - قول الجمهور بالجواز ليس حجة

فإن قيل: إن القراءة الجماعية جائزة عند الجمهور، بل قال النووي في التبيان إنها مستحبة "بالدلائل الظاهرة، وأفعال السلف والخلف المتظاهرة"، قيل نعم، قد قيل ذلك، لكن قول الجمهور بمجرده ليس بحجة، بل إن كثيرا من أهل العلم المحققين اشترطوا حتى في القول بالإجماع وجود مستند من كتاب أو سنة على وفقه، فكيف إذا كان الدليل وهو السنة فعلا وتركا على خلاف القول المنسوب للجمهور، لا على وفقه؟، والنووي على الأثر المنسوب بذلك من السلف من خير القرون، وسيأتي ما في الأثر المنسوب لأبي الدرداء من القول، وحسبك من ذلك مخالفة مالك

ابن أنس هيء، وقوله بعدم وجود ذلك عند السلف كها سيأي، فلئن أثبت النووي، فقد نفى قبله مالك، على أن القراءة الجهاعية التي نراها لا يمكن أن تكون مندرجة تحت القول الذي ذهب إليه الجمهور بالتجويز، فإن فيها من المخالفات ما لا يمكن معه ذلك، قال خليل، وقوله ممزوج بشرح الدردير مشبها في الكراهة: "ككراهة قراءة جماعة، يجتمعون فيقرأون معا، إن لم يؤد إلى تقطيع الكلهات، وإلا حرم"، وسيأتي بيان أن التقطيع لا يمكن تلافيه في القراءة جماعة، أو في بعض أنواعها كها نراها، وقال صاحب التاج والإكليل بالنقل عن ابن الحاج في المدخل: "لم يختلف قول مالك أن القراءة جماعة والذكر جماعة من البدع المكروهة".

# 8 - لا دليل في حديث "ما اجتمع قوم ،،،"

فإن قيل: إن الدليل هو قوله ﷺ فيها رواه مسلم عن أبي هريرة: "مَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللهِ تعالى يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ، إِلاَّ نَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكينةُ، وَغَشِيتُهُمُ الرَّحمةُ، وَحَقَّتُهُمُ المَّكينةُ، وَغَشِيتُهُمُ الرَّحمةُ، وَحَقَّتُهُمُ المَلائكةُ، وَذَكرَهَمُ اللهُ فِيمَن عِنْدَهُ "، وقد اعتمده الجمهور وحَقَّتُهُمُ المَلائكةُ، وَذَكرَهُمُ اللهُ فِيمَن عِنْدَهُ "، وقد اعتمده الجمهور القائلون بجواز ذلك كها ذكره النووي، والمازري وغيرهما.

فالجواب هو أن هذا الحديث وغيره كثير مفسر لما دلت عليه آية سورة الأعراف من الاهتداء والاستبصار بالقرآن، وما يحصل للمنصت له من الرحمة، لكنه لا دليل فيه على الدعوى، أعني مشروعية القراءة جماعة، فإن الحديث إنها دل على فضيلة الاجتماع على ذكر الله تعالى وعظم أجر فاعليه، ومنه بل أعظمه الاجتماع على تلاوة القرآن ومدارسته، فإن ذلك أعظم أنواع الذكر، أما أنه يدل على القراءة جماعة فمن أين أخذ ذلك؟.

فإن قيل: دل على ذلك بظاهره، فقد أسند الفعل إلى الجاعة مع كونهم في بيت من بيوت الله، إذ قال ما "اجتمع قوم"، وقال "يتلون"، ولم يقل يتلو بعضهم على بعض، فالجواب أن هذا لا دليل فيه، لأن تلاوة أحدهم مع إنصات الباقين يصدق عليها أنهم مجتمعون على تلاوة القرآن، وتلاوة كل منهم لنفسه يصدق عليها أنهم مجتمعون عليه، وتلاوتهم بصوت واحد يصدق عليها ذلك، وقد تكون دلالة الحديث على بعض هذه الاحتالات أقوى، فمن أين لكم الجزم بواحد منها؟، لذاك كان أسعد الناس بالعمل منا الحديث من نظر إلى فعل النبي وصحبه فأعمله في ظاهر الحديث، ووقف عنده، وهذا منهج مالك على وهل يطرد

المعتمد على هذا الظاهر دليله، فيأخذ من إسناد الفعل إلى الجماعة في قوله على: "تُسَبِّحُونَ وَتُحَمِّرُونَ دُبُر كُلِ صَلاَةٍ ثَلاَثا وَثَلاَثِينَ "، استحباب فعل ذلك في جماعة؟، ومن قوله على لعلى وفاطمة على: " إذا آوَيْتُمَا إلى فِرَاشِكُمَا فَسَبِّحا ثَلاَثا وَثَلاَثِينَ، وَاحْمَدَا ثَلاَثا وَثَلاَثِينَ فَذَلِكُمَا خَيْرٌ لَكُمَا مِنْ خَادِمٍ"، مشروعية فعل وَكَبِّرا أَرْبِعا وَثَلاَثِينَ فَذَلِكُمَا خَيْرٌ لَكُمَا مِنْ خَادِمٍ"، مشروعية فعل ذلك معا بصوت واحد، ومن قوله على: " أَذِنا وَأَقِيمَا وَلْيَوُمَّكُمَا أَكْبَرُكُمَا "، مطلوبية أن يؤذنا معا وأن يقيما معا، فهل يكون الأمر عند هؤلاء أنه كلما أسند الفعل إلى جماعة يتعين أن يقوم الجميع بهذا الفعل، وإلا ما صح إسناده إلى الجمع؟، لا ريب أنهم لا يطردون قاعدتهم، وإلا دخلوا في محال من القول.

انظروا إلى قول النبي على الله عن من قوم يقومون من مجلس لا يَذْكُرُونَ الله تعَالى فِيهِ إِلا قامُوا عَنْ مِثْلِ جِيفَةِ حِمَارٍ، وَكَانَ ذَلِكَ المَجْلِسُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً يَوْمَ القِيَامَةِ "، رواه أبو داود عن أبي هريرة، فهل تقولون في هؤلاء أيضا إنهم لا ينجون من هذا الوعيد إلا بأن يذكروا جميعا؟، أم أنهم إذا تلي عليهم القرآن فاستمعوا له، أو وعظهم بعضهم وذكرهم خرجوا عن العهدة، وحصل لهم ذلك الفضل، ثم ما قولكم في المنصتين لخطبة الجمعة والكلام محرم

عليهم، بل ويمنعون من الذكر جهرا، وعند بعضهم من رد السلام وتشميت العاطس ونحو ذلك، فهل تخرجونهم مما دل عليه الحديث الذي احتجتم به؟ .

وأذكر أنني كنت في اجتماع عقده المجلس الإسلامي الأعلى الموسع إلى لجانه الولائية، منذ خمس وعشرين سنة، فأثير هذا الأمر، فكان أن استدل الشيخ أحمد حماني والله على مشروعية القراءة جماعة بالحديث المتقدم، فثار الشيخ مبروك العوادي وقال: لا تكذبوا على رسول الله، فسكت الجميع، ويظهر لي أن ما ذهب إليه الشيخ أحمد حماني حمله عليه مكانه في الفتوى، وما جرى عليه العمل في بلادنا، مع وجود من قال بذلك من علماء المذهب، مع أمر الحاكم بقراءة الحزب في المساجد، وسيأتي الحديث عن التفريق بين الأمرين، اعتقاد الحكم، وتغيير الواقع.

ثم يقال لهم إذا كان معتمدكم في مشروعية القراءة جماعة هو إسناد الفعل للجماعة فلم اقتصرتم في الاستدلال على السنة مع أن في الكتاب العزيز نظائر للذي استدللتم به، ومعلوم أن الاستدلال بالكتاب متى أمكن مقدم على الاستدلال بالسنة، وهذا يدل على أن المستدلين إنها يقلدون من تقدم كالنووي وغيره،

وهمهم إيجاد مستند لما رأوه ورغبوا في نـصرته، فهم فيها يظهر يعتقدون ثم يحتجون، لا يفحصون أقوال الناس، والمطلوب البحث عن الحق والتزامه لا اعتقاد الشيء ثم التهاس الدليل له، وقد قال ربنا تبارك وتعالى ﴿ وَلَا نُقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ أُولَئِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا ﴿ اللَّهُ ﴾ [﴿ لِلْحَلَةُ اللَّهِ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ تَعَالَى اللَّهِ تَعَالَى أن يجنبني وإياكم الاعتهاد على المتشابه، وأن يوفقنا جميعا إلى اتباع المحكم من كتابه وسنة نبيه على، فاستدلوا على ما ذهبتم إليه إذا بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتَلُونَ كِنَبَ ٱللَّهِ ﴾ [ اللَّهُ عَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتَلُونَ كِنَبَ ٱللَّهِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئَبَ يَتْلُونَهُۥ حَتَّى تِلاَوَتِهِ ۗ ﴾ [الْمِحْكَةُ النِّمَةُ : 121] الآية، وقوله تعالى: ﴿ فَأَقْرَءُواْ مَا تَيْسَرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِّ المُعَوَّا الْمُنَقِّالِ :20]، وإذا كان ما في هذه الآيات وغيرها محتملا للقراءة الجماعية، فكيف لم يفعله الصحابة ولا التابعون، وهم أولى الناس بمعرفة معاني القرآن، والاهتداء بهديه مع حاجتهم إليه على حد ما يعلل به المؤيدون للقراءة جماعة ؟.

# 9 - ما نسب لأبي الدرداء وظيطه من التلقين الجماعي فإن قيل إن القراءة جماعة قد ظهرت في عهد الصحابة والتابعين، بل قد فعلها بعضهم، فقد روى ابن أبي داود أن أبا الدرداء وهيه كان يدرس القرآن مع نفر يقرؤون جميعا"، ذكره النووي في التبيان، فالجواب وبالله التوفيق هو أن هذا الأثر مختصر،

الأول: ينبغي أن ينظر في سنده، هل هو مما ثبت عن أبي الدرداء أو لا؟، إذ لولا الإسناد لقال من شاء ما شاء، وقد خص الله تعالى هذا الأمة بالإسناد، وجعله من جملة وسائل حفظ دينها عليها، ولست من المؤهلين لهذا الأمر.

وفي الكلام عليه أمور:

والثاني: ينبغي أن يعلم أن هذا ليس إجماعا لازم الاتباع، إذ أكبر ما فيه أن يكون فعل صحابي، وقد اختلف في قوله إذا لم يكن ثمة ما يخالفه من السنة، ولا من قول غيره من الصحابة، فكيف بفعله الذي خالفه غيره فيه، وسيأتي ذكر ما يدل على معارضته.

والثالث: أنه ليس بلازم أخذ ذلك المعنى من هذا النص، فإن قوله يقرؤون جميعا محتمل لقراءتهم جميعا بصوت واحد،

ومحتمل لقراءة بعضهم وإنصات الآخرين، ومحتمل لقراءة كل منهم لنفسه، ومحتمل لتلقينهم مجتمعين، فمن أين للمستدل بذلك تعيين واحد من هذا الاحتمالات التي يصدق عليها جميعا قراءتهم جميعا؟، كالداعي والمؤمن يصدق عليهما أنهما يدعوان، وإنما يدعو أحدهما، وقد كان موسى وهارون عَلَيْهَا السِّئلان يدعو الأول على ظاهر السياق، ويؤمن الثاني، ومع ذلك قال الله تعالى لهما: ﴿ قَالَ قَدُ أُجِيبَت دَّعُوتُكُمَا فَأُسْتَقِيمًا وَلَا نَتَبِعَآنِ سَبِيلَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ المُنَا ﴾ [شِحَلَا يُعَانِنَنَا :89]، وإنها يتعين المعنى الذي قصدتموه بالقرائن اللفظية أو الحالية كما في قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحُ أَن تَأْكُلُوا جَمِيعًا أَوْ أَشْتَاتًا ﴾ [ ﴿ لَا لَالنَّانَةِ: 61]، فالمقابل أعني قوله تعالى: ﴿ أَوَ أَشْتَاتًا ﴿ إِنَّ ﴾ هو الذي عين المراد من ﴿ جَمِيعًا ﴾، وإلا لكان ممكنا أن يقال أكل الناس جميعا، وإن أكل كل منهم وحده، وقد يقابل الجميع بغير الواحد كما في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ خُذُواْ حِذْرَكُمْ فَٱنفِرُواْ ثُبَاتٍ أَوِ أَنفِرُواْ جَمِيعًا اللهِ } [ الْمِكَةُ النِّكَا إِنْ 17].

والرابع: أن أبا الدرداء على من قراء الصحابة، معدود فيمن قرأ على النبي على وهو أحد الأربعة الذين جمعوا القرآن في

حياته، كما في صحيح البخاري، وهذا إنها صدر عنه في الفترة التي كان فيها بالشام، فيقال كيف لم يظهر هذا العمل في مكة ولا في المدينة، ثم ظهر في أرض الإسلام عليها طارئ جديد، فيكون أقصى ما يحمل عليه هذا الأثر التلقين الجهاعي للتحفيظ، نظرا لكثرة الراغبين في الحفظ، وقد كانوا يبلغون ألفا، وأزيد، وليس هو التلاوة الجهاعية من الحافظين التي علمت ما فيها من سنة النبي التلاوة الجهاعية من الحافظين التي علمت ما فيها من سنة النبي التحويدي أصحابه.

وإنها قلت ذلك لأن هذا الأثر جرت أحداثه بدمشق، فإن أبا الدرداء قد انتقل إلى الشام صحبة عدد من الصحابة بأمر من عمر في من بعد أن طلب منه ذلك يزيد بن أبي سفيان، وذكر له من كثرة الناس وحاجتهم إلى من يعلمهم القرآن ويفقههم، مما جعل عمر يستجيب له، فكان أبو الدرداء بدمشق قاضيا بها، وهو شيخ القراء فيها.

والخامس: أن تتبع تفاصيل هذا الأثر عن أبي الدرداء لا يساعد على ما فهمه المحتجون به على مشروعية القراءة جماعة، قال مسلم بن مشكم كما في السير للذهبي، ترجمة أبي الدرداء: "قال لي أبو الدرداء: اعدد من في مجلسنا"، قال: "فجاءوا ألفا وستمائة

ونيفا، فكانوا يقرؤون ويتسابقون عشرة عشرة، فإذا صلى الصبح انفتل وقرأجزءا، فيحدقون به يسمعون ألفاظه"، فقد قال: "يتسابقون عشرة عشرة"، وهل تتم المسابقة بالقراءة الجاعية؟، فهذا يحمل على أنهم كانوا في مستويات مختلفة من الحفظ، مما استدعى تشكيل مجموعات منهم بحسب ذلك، يقع بينهم التنافس في حفظ جزء من القرآن، بإشراف بعض من مهر في الحفظ، وأن كلا منهم كان يقرأ لنفسه، أو أن المشرفين كانوا يلقنونهم جماعة، ثم إن أبا الدرداء كان يعقد حلقة عامة يستمع فيها الجميع إليه.

لكن القول بالتلقين إنها أورده الذهبي بصيغة التمريض، لا رواية، قال: "وقيل إن الذين في حلقة أبي الدرداء كانوا أزيد من ألف رجل، ولكل عشرة منهم ملقن، وكان أبو الدرداء يطوف عليهم قائها، فإن أحكم الرجل منهم تحول إلى أبي الدرداء يعني يعرض عليه"، انتهى، وهذا إذا ثبت لا يدل على التلقين الجهاعي كما هو واضح، بل هو مجرد احتمال فيه كالسابق، وفيه كما ترى عرض كل منهم على أبي الدرداء منفردا مع كثرتهم، ولو ثبت عن عرض كل منهم على أبي الدرداء منفردا مع كثرتهم، ولو ثبت عن أبي الدرداء التلقين الجهاعي فإنه يكون اجتهادا منه في طريقة التعليم لهذا العدد الكبير الذي يعسر تلقين كل أفراده على حدة، ويتجه أن

يستبعد ذلك فيقال: كيف يعرض كل فرد منهم على حدة، على أبي الدررداء وحده، وهم ألف وأزيد، ويكون التلقين جماعيا، وعدد التلاميذ أقل، فإنه كان لكل عشرة ملقن؟، وقد قيد المالكية جواز قراءة الناس جماعة على الشيخ بحصول المشقة في قراءة كل منهم عليه على حدة، وأي مشقة أعظم من أن يعرض الألف على الواحد؟، فكيف يسوغ الاحتجاج بهذا الأثر على القراءة الجاعية كما نراها اليوم؟.

نعم إن مفاسد العرض الجماعي أكبر من مفاسد التلقين الجماعي، من حيث إن العرض مرحلة تسبق الإجازة بالحفظ، لكن للتلقين الجماعي مفاسد من جهة أخرى، فكثيرا ما لا يتفطن الملقن للجماعة للخطإ واللحن، فيتعود عليه لسان التلميذ، فيصعب تصحيحه إذا عرف، كما يتعود التلميذ في التلقين الجماعي على القراءة الجماعية، فيغدو مفضلا للتلاوة الجماعية على غيرها كما نشاهد ذلك.

والسادس: أن هذا الأثر على افتراض صلاحيته لما ساقه له القائلون بالقراءة جماعة؛ معارض بها نقل عن السلف، فقد ذكر النووي نفسه في التبيان، عن حسان بن عطية والأوزاعي أنها قالا:

أول من أحدث الدراسة في مسجد دمشق هسام بن إساعيل في مقدمته على عبد الملك"، فقوله الدراسة محتمل له ذا الأمر، أعني لقراءة القرآن ولغيره، وقوله أول من أحدث ظاهر في كون هذا الأمر جديدا، وهذا يدل على كون هذا الإحداث متأخرا بلا ريب على نسب لأبي الدرداء، فإن هشاما قد توفي سنة إحدى وثلاثين، وهو وقيل اثنين وثلاثين، بل قيل إنه مات في خلافة عثمان، وهو الصحيح عند المحدثين كما ذكره الحافظ في الإصابة، وقد يقال إن فعل أبي الدرداء الذي بينا ملابساته لم يشتهر عند الأوزاعي ومن قبله عند حسان كما اشتهر فعل من تلاه، لكن هذا قد يستبعد، فإن حسانا من أهل بيروت، والأوزاعي ابن المنطقة فها أدرى بتأريخها.

فانظر كيف اجتمع على هذا الأثر الذي اتخذه بعض أهل العلم دليلا لما رأوه من القراءة جماعة، أمور: كونه خلاف السنة الفعلية، ثم عمل الصحابة الذي كانوا عليه في القراءة، ثم ما تقدم من مطلوبية الاستاع إذا قرئ القرآن، ثم الاحتمال الذي في ألفاظه، ثم ما جاء في الروايات الأخرى من التفصيل الذي يقضى به على الإجمال الموهم، وهو الذي في رواية ابن أبي داود التي احتج بها

النووي، ثم معارضته بها هو أوضح منه، وأقوى كها رأيت، فالله المستعان.

10- - مناقشة رد النووي قول مالك بعدم المشروعية

ومما يدل على نفى ذلك أن ابن أبي داود روى عن الضحاك بن عبد الرحمن بن عزرب المتوفى سنة خمس ومائة أنه أنكر هذه الدراسة، وقال ما رأيت ولا سمعت، وقد أدركت أصحاب رسول الله ﷺ "، انتهى، ومن العجب أن يقول النووي ﷺ عن هذا الأثر مع قول مالك الذي سيأتي ذكره: "فهذا الإنكار منهما مخالف لما عليه السلف والخلف، ولما يقتضيه الدليل، فهومتروك". قلت: أما الدليل فقد عرفت ما فيه، وأما أن قول ابن عزرب مخالف لما عليه السلف، فكيف يستقيم هذا الكلام، والرجل يقول: ما رأيت ولا سمعت؟، فهذا ليس إنكارا مجردا، ولا رأيا له حتى يرد بهذه الطريقة، بل هو يحتج بعدم فعل السلف، وما أحقه من احتجاج، فكان ينبغى أن تكون الإجابة بإثبات فعلهم، وهكذا قول مالك، إذ قال له ابن وهب: أرأيت القوم يجتمعون فيقرؤن جميعا سورة واحدة حتى يختموها، فأنكر ذلك

وعابه، وقال ليس هكذا تصنع الناس، إنها كان يقرأ الرجل على الآخر يعرضه، فهذا من مالك على المتجاج بها كان عليه العمل عند السلف، وليس رأيا له حتى يقال عنه إنه مجرد إنكار!!.

قال في المعيار المعرب (1/ 154): "أما قراءة الحزب في المجاعة فلم يكرهه أحد إلا مالكا على عادته في إيثار الاتباع، وجمهور العلماء على جوازه واستحبابه، وقد تمسكوا في ذلك بالحديث الصحيح،،،"، قلت: نعم العادة عادة مالك في إيثاره الاتباع، وما ذا بعد الاتباع غير الابتداع؟، ولا ينبغي تأويل قوله بأن مراده أن الطريقة محدثة، لتستقبل بعد ذلك الأحكام التي تناسبها على رأي من قسموا البدعة أقساما خمسة، فإن الرجل إنها صدر عنه ذلك القول جوابا عن سؤال؛ فلا يصح حمل كلامه على هذا التأويل، لأنه ليس بجواب، بل مراده كراهة هذا الأمر المخالف لطريقة السلف.

وقال في المعيار أيضا (8/ 249)،،: "وهذا بعد تسليم جواز الاجتماع على القراءة، وهو مذهب الجمهور، وتعضده الآثار الصحيحة، وكرهه مالك خشية تقطيع كلامه، وبالأول العمل"، انتهى، وقد علمت أن الحديث الصحيح لا حجة فيه، أما الآثار

الأخرى فقد علمت ما فيها، أما تعليله بخشية تقطيع القرآن فعلة قائمة بلا ريب كما سيأتي، ولو افترضنا زوالها ما ساغ لنا القول بمشروعية هذه القراءة، وإنها يقال إن المخالفة قد خفت.

## 11 - لا مناص من الخلل في القراءة جماعة

ثم إني لا أرى إمكان قراءة الناس جماعة مع ما هو معلوم بالضرورة من تفاوت سعة أنفاس القارئين، واختلافهم في تطويل المدود وتقصيرها، و في مواضع الوقف، مما لا يمكن معه القراءة جماعة إلا بأحد أمرين: فإما أن يقرأ الواحد منهم مع غيره حتى إذا انقطع نفسه وقف، ثم أدرك غيره فيها هو فيه من التلاوة، فيفوته بعض القرآن: كلمة أو بعضها، أو كلمات، وفي هذا الحال قد يقف وقفا قبيحا، ويبتدئ ابتداء قبيحا، وهذا هو الذي راعاه مالك فيها نقل عنه من كراهته للقراءة جماعة خشية تقطيع الكلام، فهذا الذي ذكرته من تعذر التوافق في القراءة الجهاعية بين القارئين يكفى للتزهيد فيها، فكيف إذا كانت غير مشروعة في نفسها لكونها عبادة لم تفعل على هذا النحو المخترع. والصورة الثانية أن يتفقوا على طريقة موحدة في التلاوة، بحيث يشار إلى المدود والوقوف وغيرها مما فيه اختلاف، فيلتزمه القارئون، وهذا فيه من الأمور غير الحسنة ما لا يسع المقام ذكره، على أنه لا يقضي على كل ما تقدم، وكل هذا لو كانوا يقرؤون قراءة واحدة، فكيف لو تعددت قراءاتهم، فاختلاف التالين في مواضع الوقف مثلا مما لا تستقيم معه القراءة دون أن يقطعها الواحد منهم بين الفينة والفينة، فيقرأ بعض الكلمة، أو بعض الآية، ومن المعلوم أن الآخرين لا ينتظرونه، وإلا فإنهم إن كثروا تعين على كل منهم إذا أراد أن يتوقف لسبب ما أن يطلب منهم ذلك، وهذا غير متأت البتة، لأنه مها كثرت الجاعة تعدد طالبو التوقف، فلا تكاد القراءة تمضي .

فإن قيل إن القراءة ليست واجبة، فلا بأس أن يقرأ القارئ بعض آية ثم يدرك التالين حيث أدركهم، وهكذا غيره، فالجواب أن القراءة ليست واجبة، لكن من قرأ وجب عليه أن يقرأ القراءة الصحيحة وإلا أثم، والأمر قد لا يكون واجبا، لكن يجب اتباع المشروع فيه، وهذا كنوافل الصلاة والصيام والحج والدعاء

وغيرها، فإن من دخلها تعين عليه مراعاة شروطها، بحيث لا يبطلها، فإن زاد فيها ما ليس منها فقد ابتدع.

ثم إن الذين قالوا بجواز القراءة جماعة يذكرون شرطا لذلك، وهو أن تكون القراءة صحيحة خالية من اللحن، وما ذكرنا بعضه فيها تقدم يتعذر معه تلك الشروط، فمن تحدث عن الشروط التي ينبغي أن تتوفر في القراءة الجهاعية حتى تجوز فعليه أن يستحضر هذا الذي قلت، فإنه لا يمكن التفصى منه.

والعجب من الإمام النووي برايس كيف ذكر أن قراءة الجهاعة جميعا مستحبة، ونسبها إلى السلف والخلف، وأنكر قول مالك ومن نحا نحوه في عيبها، ثم ذكر عن القراءة بالدارة، وهي قراءة المجتمعين واحدا بعد واحد، إما من حيث انتهى من تقدمه، أو من غير ذلك، ووصفها بأنها جائزة حسنة، واستصوب رأي مالك فيها، مع أنها قراءة مشروعة، أو قل إنها تقع في المرتبة الوسطى، فإن قراءة الواحد وإنصات الباقين هي المتفق على مشروعيتها، وقراءة الدارة في معناها، والقراءة الجهاعية هي التي الكلام فيها، بل إن مالكا بالكلام فيها، بل إن مالكا بالكراهة، والثاني بالجواز، وقد نقل الشيخ الواحد قولان: الأول بالكراهة، والثاني بالجواز، وقد نقل الشيخ

الدسوقي عن بعض شيوخه قوله: والظاهر من الروايتين الكراهة، لأن كلام الله ينبغي مزيد الاحتياط فيه، ومحل الخلاف إذا كان في إفراد كل قارئ بالقراءة مشقة، فإن انتفت المشقة فالكراهة اتفاقا"، انتهى، فتأمل كلام أهل المذهب في القراءة جماعة على وجه التعليم وهو محتاج إليه، فكيف بغير التعليم مما نراه؟ .

#### 12 - عمارة المساجد بالقراءة جماعة

 نتبع المعاني لقلنا إن التشجيع والتنافس يكون أكبر إذا ما قرأ الواحد وأنصت الباقون، أو تداولوا على القراءة، وما ذا يقال عن الدول التي لا يقرأ فيها جماعة كموريتانيا مثلا، وحفاظها أكثر من حفاظنا نسبة ؟.

أما أن قراءة القرآن على هذا النحو هي مما تعمر به المساجد، فالجواب أن المساجد إنها تعمر بها يشرع فيها من الأعمال، من الصلاة، والذكر، والمدارسة، والاعتكاف، ومن جملتها قراءة القرآن على النحو المشروع، وليس من جملة ذلك القراءة جماعة، نعم إنها عمارة مظهرية شكلية، وما أشد عناية الناس بالمظاهر !!، ولا سيها مع استعمال مكبر الصوت خارج المسجد أو داخله، فإن فيها تشويشا على المصلين، وفيها ما يشبه الابتذال لكلام الله تعالى، إذ يسمع في كل مكان، ولا يستمع إليه، فتزول هيبته من النفوس بسبب ذلك، ويعتاد التهاون في الاستماع إليه، وفي مختصر خليل رخالته في فصل سجود التلاوة: "وأقيم القارئ في المسجد يوم خميس أو غيره"، وقد نقل ذلك عن مالك، ومعنى إقامته منعه من القراءة جهرا إن قصد المداومة عليها، وذكروا للمنع شروطا أخرى، وسبب منعه أنهم يرون كراهة الجهر بالقراءة في المسجد، فكون القراءة جماعة مما تعمر به المساجد غير مسلم، فإن العبرة بالعمارة المشرروعة.

#### 13 - التكرير وتلقين الجاعة

فإن قيل: فالتلقين والتكرير جماعة؟، قيل: ما الحاجة إليه؟، وأي فرق بين التكرير وغيره؟، ثم إن التلقين للمجموع بصوت واحد إن كانوا صغارا مبتدئين فقد علمت بالتجربة طوال سنوات عملي في الإشراف على التعليم القرآني أنهم يرتكبون من الأخطاء ما لا يمكن للمعلم أن يتفطن له بسبب اختلاط الأصوات، ويعسر عليه أن يصلحه بعد أن يتعود عليه القارئ المبتدئ ويتمرن عليه لسانه إن اطلع عليه، لذلك كنت أوجه المعلمين إلى التلقين الفردي، حتى إذا استقامت ألسنة الصغار على كلام الله تعالى لقنوهم جماعة، أما الكبار في الحاجة إلى ذلك معهم غير العناية بالمظاهر كما يفعل في بعض القنوات الفضائية التي تعني بتعليم ترتيل القرآن الكريم؟، ولا ننسى أن من تعود التكرير الجماعي وألفه فإنه يعسر عليه تركه، فضلا عن كونه لا حاجة إليه، فلم لا يقرأ كل واحد لنفسه؟. فإن قيل: إن التلقين والتكرير لا يقصد بها التعبد، بل الغرض الحفظ والإتقان والتشجيع، فالجواب أن الإتقان لا يحصل بالقراءة الجهاعية، والتشجيع يكون بغيرها كها تقدم، أما أنه لا يقصد به التعبد فغير جائز، إذ لا يصح للمسلم أن يفعل عبادة ويقول أنا لا أقصد التعبد بها، إلا على وجه التعليم، والأمر في القراءة جماعة وفي التلقين والتكرير ليس كذلك، لأن القول بأنها من باب التعليم مصادرة على المطلوب، على أن الجمع بين التعليم وبين التعليم ألى التعليم على أن الجمع بين التعليم وبين التعليم وبين التعليم عن الصلاة وعن الحج وعن الوضوء.

# 14 - تفاوت المخالفات في القراءة جماعة

من المعلوم أن تقليل المخالفة من مقاصد الشرع، متى لم يمكن إزالتها بالكلية، فليسع كل منا في تقليلها، لذلك أنبه هنا إلى أن المخالفة في القراءة ليست في منزلة واحدة، فقد تكون أقل مخالفة، لأنها من جهة القراءة جماعة فقط، وهذه نادرة لا تكاد توجد، وأذكر أني حضرت قراءة بعض سورة الفرقان منذ سنوات في مسجد النور بوادي التاغية، قرأها الطلاب المقيمون في المسجد

للدراسة، وكان إمامه هو الأخ البودالي موزيان، فلم أسجل من المخالفات شيئا، أعني من حيث مراعاة الأحكام، والوقف، وتقطيع التالين للكلمات، لكن هذا نادر، وقد تكون المخالفة مركبة، فمن قرأ جماعة مع المحافظة على أحكام الترتيل، فمخالفته من وجه واحد، ومن لم يلتزم أحكام الأداء مع اتحاد وقف القارئين وعدم تقطيع الكلمة، فمخالفته من وجهين، إذا أمكنه تعلم الأحكام وقصر في ذلك، ومن قرأ القرآن على الأموات عند أهل الميت في جماعة، وارتكب ما يخل بالقراءة من حيث هي، ومن ذلك تقطيع الكلمات فمخالفته من ثلاثة أوجه، فضلا عن مخالفة أخرى، وهي الاجتماع عند أهل الميت، وصناعة الطعام لغير الضيوف، ومن أخذ أجرة على تلك القراءة ازدادت مخالفته استفحالا، فتغدو ظلمات بعضها فوق بعض، نسأل الله السلامة.

# 15 - قراءة ما يسمى عندنا بـ"الشرقي"

ويشار هنا إلى نوع من القراءة شائع عندنا في الجهة الغربية من بلدنا يعرف بالشرقي، نسبة إلى المناطق الشرقية في بلادنا مما وراء ولاية عين الدفلى، تلك المناطق التي لم تتأثر بوقف الهبطي را

ابتداء من القرن العاشر، والمراد بالشرقي القراءة بلا وقف، والذي أراه أن الوقف مطلوب، بل واجب، لأنه من جملة لغة العرب التي جاء القرآن بها، وفيها قاله بعض أهل العلم من عدم وجوبه نظر، وقد بينته في رسالتي عن منهجية وقف الهبطي رفيالله .

والشرقى هذا ضربان: ضرب ثقيل بطيء يزيد فيه القارئون في حروف المد، ويمططون الكلمة، ويقطعونها، ويقف القارئون على حروف المد في المدود المتصلة والمنفصلة على أن يكمل أحدهم ممن يقوى نفسه ما بعد حرف المد من همز أو ساكن، نحو جاء، والطامة، أو مد البدل طويلا عند ورش، وهذا الضرب لا ينبغي أن يختلف في تحريمه، لما فيه من زيادة الحروف، وتقطيع الكلمات، وقد ذكرت في المقدمة كلاما للقرطبي في هذا المعنى، والمشهور في المذهب أن القراءة جماعة مكروهة، بشرط أن لا يؤدي ذلك إلى تقطيع الكلمات، وإلا كانت حراما كما ذكره الدردير شارح المختصر وقد تقدم، وضرب آخر خفيف ينطبق عليه ما ينطبق على القراءة جماعة، مع زيادة ما يترتب على عدم الوقف من الاجتزاء ببعض الآية بل ببعض الكلمة، وما قيد به القول بالكراهة متجاوز هنا، مما يعني أن هذا الذي يدعى بالشرقى الخفيف الذي يسميه

بعض المارسين له بالـ(سبيحي)، لما فيه من الإسراع من السبح يسلك في حيز الحرمة على ما يظهر لي .

قال العلامة أحمد بن محمد بن عبد الكريم الأشموني في منار الهدى وهو بصدد بيان الوقف القبيح: "ويقع هذا كثيرا يعني الوقف القبيح - لمن يقرأ تلاوة لحرصه على النفس، فيقف على بعض الكلمة دون بعض، ثم يبني على صوت غيره ويترك ما فاته، ومثل ذلك ما لو بنى كل أحد على قراءة نفسه، إذ لا بد أن يفوته ما قرأه بعضهم، والسنة المدارسة، وهو أن يقرأ شخص حزبا وأن يقرأ الآخر عين ما قرأ الأول، وهكذا، فهذه هي السنة التي كان يدارس جبريل النبي بها في رمضان،،،"، انتهى .

### 16 - الموقف من قراءة الحزب

فإن قيل: إن الحاكم قد جعل هذه القراءة جزءا من مهام بعض الموظفين في المساجد، واعتبر من خالف ذلك منابذا للعقد الذي عاقده عليه، والأمر قديم جرت عليه الأمة منذ قرون، بل قيل إن أول من رتب القراءة إثر صلاة الصبح في المسجد هو

الحجاج بن يوسف، وقد رتب المهدي بن تومرت قراءة الحزب في القرن السادس، وجرى العمل عليه.

فالجواب أن على الناس جميعا أن يرجعوا إلى كتاب الله وسنة رسوله على متى حصل بينهم نزاع، كما أمر الله بذلك، ولا يشفع لهم في مخالفة الحق جريان العمل بالشيء ولو تقادم العهد، فإن الأحكام الشرعية لا تثبت بالتقادم، وما جرى به العمل يمكن اعتماده فيما ليس مخالفا للسنة، والأمر هنا مخالف لها كما علمت، وقد تبين لك الحق فالتزمه، مع كونه مذهب مالك الذي يزعم الناس عندنا أنهم عليه، فإن لم يفعلوا فنحن لا نعارض الحكام في مثل هذه الأمور، فإن المنكرات ولو كانت متفقا على كونها منكرات لها درجات ترعى في التغيير، وضوابط تتبع في الإزالة، فكيف بهذا الأمر المختلف فيه؟(!!)، ونحن نفرق بين اعتقاد الحكم، وتغيير الواقع، ولهذا نرى السكوت على مثل هذه الأمور، فإن سئلنا عنها أجبنا للخروج من عهدة الكتمان، ولسنا من الذين إذا قرئ الحزب في المسجد لغوا حتى لا يستمعوا لهذه القراءة، لأنهم يرونها غير مشروعة، إني أنهى عن هذا الفعل الباطل وأحذر منه، وأرى أن على من كان بالمسجد إذا قرأ الناس جماعة أن يسكت أو يخرج، وإذا

سجد القارئون نرى أن يسجد خوفا من أن يصدق عليه قول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ﴿ [﴿ يُتَكِنُّو الْانْشِقَاتِكِ : 21] ، أو يتهمه الناس في دينه إذا واظب على ترك السجود، ثم ندعو إلى عقد حلقات لتحفيظ القرآن مع مراعاة الأحكام، وتعويد الناس على القراءة المشروعة بالاتفاق، ونقول لهم إن ما لم يختلف في مشروعيته أحق أن يتبع، وأن الورع يقتضيهم ترك الشبهات ليستبرئوا لدينهم، وبهذا تحيى هذه السنة التي أميتت، فإذا فشت في الناس حلت محل سابقتها، والحمد لله الذي جعل لنا بدلا من كل ما لم يشرعه، وهذه نظرتنا إلى كل المسائل التي تدخل فيها الحاكم مناصرا قولا من الأقوال، وقد ذكرت لها أمثلة في غير هذا الموضع، فالمطلوب أن نعلم إن احتاج الأمر إلى التعليم، ونجيب السائل بها نعلم من الحق، ولا نشارك الناس العمل الذي نرى عدم مشروعيته، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

\* \* \*

#### الفهرس

| 03 | مقدمة الطبعة الثالثة                              |
|----|---------------------------------------------------|
| 22 | قراءة القرآن من أفضل الأعمال                      |
| 22 | تجدد الكلام على القراءة جماعة                     |
| 23 | دلالة السنة الفعلية على عدم مشروعية القراءة جماعة |
| 26 | دلالة السنة التركية على عدم تلك المشروعية         |
| 27 | إشارة القرآن الكريم إلى قراءة الواحد وإنصات غيره  |
| 31 | الأصل استماع ما عدا القارئ الواحد                 |
| 34 | القراءة جماعة من المحدثات                         |
| 34 | هل القول بعدم المشروعية وافد على الجزائر؟         |
| 37 | قول الجمهور ليس حجة                               |
| 38 | لا دليل في حديث ما اجتمع قوم                      |
| 43 | ما نسب لأبي الدرداء من التلقين الجماعي            |
|    | منا قشة رد النووي قول مالك بعدم المشروعية         |
| 51 | لا مناص من الخلل في القراءة جماعة                 |
| 54 | عهارة المساجد بالقراءة جماعة                      |
| 56 | التكرير وتلقين الجهاعة                            |

| 57 | تفاوت المخالفة في القراءة جماعة |
|----|---------------------------------|
| 58 | قراءة ما يسمى عندنا بـ"الشرقي"  |
| 60 | الموقف من قراءة الحزب           |
| 63 | الفهرسالفهرساللهرس              |

ف والحاريقان وري

# تم الطبع بمطبعة الإمام مالك - البليدة

# صَ كَرُ لِلْوَلِفِ إِنْ الْمُؤْلِفِ إِنْ الْمُؤْلِفِكُ الْمُؤْلِفِكُ الْمُؤْلِفِكُ الْمُؤْلِفِكُ الْمُؤْلِفِكُ



توزيع هاتف: 37 62 16 0560

WWW.ABIDINE.INFO

WWW.ELABIDINE.NET