# ائے میں الربا المنفقین الربا

« ... ومع اعترافنا النام بالامكانيات التي تقدمها اعدادة تمثيل الثفافة العسربية السكلاسيكية ، لاشعاع الاتجاهات النظرية المعاصرة ، مع تهليلنا للجهود العديدة التي تبذل في ذلك ومع احساسنا بالفخار بقدر أي من المثقفين العرب ، يبدو لي مع ذلك من الضروري ان نحفظ في مركز تفكيرنا مشكلة الـ « تأخر الثقافي » . فبالانطلاق من هذاالواقع التجريبي الذي يعيشه ملايين العرب احاول وصف الروابط المنطقية التي يرعاها مع النار يخانية رمع العقلانية . وأصل ان اكون قد النار يخانية رمع العقلانية . وأصل ان اكون قد اظهرت ما يكفي من الفهم لوجهات نظر غريبة الخي غيمة على عني قاماً لكي اخذ الحق في عرض وجهة نظري بلهجة جازمة في بعض الاماكن ... »

المؤسسة العشربيشة للدوامشات والمنشر جنباية صنعدي مصالعية -ص.ب: ١/٥٤١ جنايية بري شهباب - شاة الخياط -ص.ب: ١٩٥١٩ ضرفينا (موكيساني جيروت

د. عبدالله العروي

ترجمة: د. ذوقان فترفتوط

「成」を即で一つで

الثمن ٧ ليرات لبنانية او ما يذادلها .

### د. عَبد الله العروي

# أزمة المثقفين العرب تقتليدية أم تناديخانية ؟

ترجَمة: د. ذوقان فرقوط

فؤسسندة العشرسيدة للدوامسات والبنشسر بسنانية مشعدي وصناصة . صرب: ١٦٥٥/١٠ بشانية بسرج شهباب - شاة النياط . صرب: ١٩٥١٥ شرقينا : موكيساني - سروت



La Crise des intellectuels arabes traditionalisme ou historieisme ?

عن دار النشر : Français Maspero

### مقت زمته

إن محتوى هذا الكتاب ، على ما أدرك ذلك جيداً ، قليل الارتباط بالحالة الحاضرة ؛ فالواقع الذي يحاول إيضاحه سوف يمكن دحضه دائماً ؛ حتى أن المعنى المجرد للتأخر الثقافي الذي يبرره سوف يمكن بسهولة دفعه لأنه من جانب واحد وليس ديالكتيكياً . ذلك ان التاريخيوية أو التاريخانية من حيث هي فلسفة وطريقة في التفكير قد انخفضت قيمتها كما نقصت قيمة العلموية والوضعية ومادية القرن التاسع عشر الميتافيزيقية . فجري انتقاد المفاهيم التي تستخدمها : زمن ، تاريخ ، عقلانية ، من كل جانب وأسقطت عن عروشها من حيث هي معان عروة جوهرية .

فضلاً عن أن الوضع الذي ندافع عنه هنا لا يفتح للمثقف العربي ، الثوري والمسؤول إلا آفاق مهنة حرب ، دون إمكانية محسوسة من إبداع أدي أو فلسفي ، دون عوض من فعل مباشر في الحوادث التي يعني بها إلى حد بعيد . وقد أجلت الإبداعية الثقافية والسياسية على حد سواء إلى وقت آخر ، في نوع من الحتمية التاريخية ، لن تكون مقبولة من قبل الذين لا يفتأون بالضبط ينتظرون منذ عشرات السنين « ربيعاً عربياً » ، هو اليوم غير مؤكد أكثر من أي يوم مضى . فإن الانتقادات الكلاسيكية الموجهة إلى السلفية ، إلى الرومانسية ، إلى الفوضوية ، إلى الطوباوية ، الموصومة بأنها ايدبولوجيات البورجوازيين الصعار ، لا يمكنها بحد ذاتها مهما كانت علمية ، ومهما كانت دقيقة ، انطلاقاً من وضع عقلاني تاريخوي ، التغلب على اقتناع أولئك الذين لا الحاضر ولا المستقبل المتوقع يمكن احتمالهما للديهم .



الطبعة الاولى كانون الأول ــ يناير (١٩٧٨)

ومع ذلك يبدو هذا الوضع للوهلة الأولى مرتبكاً . فالتأخر التاريخي الذي أصفه في مختلف النصوص المجمعة هنا يتعيّن أساساً ، بالنسبة للوقت الليبرالي على النحو الذي أعد به في منتصف القرن الثامن عشر الثاني وعلى الحال الذي ازدَهُر فيه في القرن التاسع عشر ؛ وأمثلة استدراك التأخُّر التاريخي التي غالباً ما ينوَّه بها في الفصول التآلية (ألمانيا وروسيا ) هي تلك الني تأخذ "ثقافة أوروبا الليبرالية تلك كأفق لهدفها الثقافي والسياسي ؛ والماركسية نفسها من حيث كونها المديولوجية وممارسة سياسية هي في التحليل الأخير عقلنة ( مع وعد بسيط بالتجاوز ) فهذه الثقافة الليبرالية نفسها ، وهذا هو ما يبدو بكل وضوح في مؤلفات لوكاش ( Lukacs ) وغرامشي ( Gramsci ) التي استخدمها عــــلي نطـــاق واسع . فإن الثقافة العربية ، في دلائلها الكلاسيكية وفي أكثر دلائلها الحديثة المعاصرة تأثيراً تكاد أن تكون معارضة نقطة نقطة للثقافة الليبرالية . نتكلم عن التأخر فقط لأننا ننطلق من مبدأ أن كل ثقافة هي التعبير عن مجتمع ، محدد ، هو نفسه ، بأساس مادي ، وكذلك عن إثبات وآقع وهو ظاهرة الآستعمار . هذه الظاهرة ، المنظور إليها كرمز لفشل المجتمع المغلوب الشامل . تدفعنا إلى « إثارة » تأخُّر ثقافي ؛ فليس المقصود على هذا آلمستوى للرحكماً قيمياً (ولا تحليلا فلسفياً نظرياً. بالمعني الحقيقي للكلمية. فإن ذلك يكون بالطبع قد أصبح قياماً بفعل تاريخوي . دون أن يكون قد بُرُر البتة ، وحتى مع رفض تبريره . مَا دام ان القبول بضرورة تبريوه هو إبداء الإخلاص للفلسفة . أ

والحال ان القرن العشرين ، وهذا ما أصبح مؤكداً جبداً اليوم ، هو بأكمله رد فعل على هذه الثقافة الليبرالية ، عا فيها ماركسية كلاسيكية معينة . فقد اعتبرت الثقافة الليبرالية ، ويصورة عامة الثقافة الحديثة الزمن التاريخي قيمة عليا ، متعارضاً مع التصورات الاخرى (كوني ، اسطوري ، طبيعي ، بسيكولوجي ) للزمن ، وبالتالي فإنها أنقصت من قيمة رؤى العالم ، المبني أما على هدة التصورات الاخرى ، وإما على نظرة نسبية . وضع بدين قوسين ، للزمن التاريخي . إن الميثولوجيات ، الفسفات المستوحاكم من الافلاطونية والايديولوجيات والنظريات الميثولوجيات المستوحاكم من الافلاطونية والايديولوجيات والنظريات اللاهوتية والنظريات المورية ، والطوباويات الرومنطيقية وفلسفات الفن ، الخ ، التي تخضع جميعها الزمن التاريخي لقيمة أعلى ، قد نُحميت على مستوى الكلام اللاشعوري .

مع احتمال التقصي عن سبب هذا اللاشعور في البيئة الاقتصادية - الاجتماعية ومحاولة عزل « العنصر العقلاني » في كل منها . ولكن بدءاً من اللحظة التي توجد فيها ردة فعل ضد أولوية الزمن ، فإن النظرات الآنفة الذكر جميعها تسترجع عقلانيتها الداخلية . تعود إلى السطح بكليتها أو بجزء منها ، وراء أفنعة بالغة الدقة وبأوجه ظاهرية لإعداد علمي دقيق . ولقد شاركت الثقافة العربية بكاملها وعلى جميع المستويات في كل من هذه النظرات للعالم . وعليه ليس من العجب أن يتصور المرء أن وجوها عديدة من هذه الثقافة يمكنها أن تعوض اليوم . وبدلاً من أن تظهر متأخرة ، تبدو على العكس انها متقدمة أو على الأقل في مستوى الانجاهات الحديثة . لنقدم باختصار بعض الأمثلة لنظهر إلى أي حد يسهل دعم التأكيد السابق :

- فلسفة دينية: إن الاتجاهات السائدة حالياً والتي تتميز بالفينيمونولوجيا (علم الظاهرات Phenomenologie) وبالتالي وبمضاددة الإنسانية، ولا سيما في الأوساط البروتستانتية، ترجع كامل قيمتها إلى المعطيات الأساسية في علم الكلام السني. ويدرك المرء أن الفلسفة الجامعية العربية قد أسلست قيادها تدريجياً لتضع فيها الفلسفة الدينية ثقتها(١).

- تصوّف ومعرفة روحية: يكفي ذكر مؤلفات ه. كوربان (H. Corbin) ومريديه ، وبخاصة الايرانيين ، لإدراك كيف أن ما كان يعتبر طيلة قرن سفسطة غامضة لدى ابن عربي والسهروردي والدعاة الاسماعيليين والمير داماد ومللة سادرا وآخرين ممن لم يعرفوا في العالم العربي إلا بصورة غير مباشرة وبالتأثير الذي كان لهم على الأفغاني ومحمد إقبال ، يصبح من جديد التعبير عن حقيقة خفية أبدية يكتشفها أفراد بإشراق مفاجىء عبر القرون في إيطاليا وفي ألمانيا وحتى في ذروة القرن العشرين في باريس .

فلسفة سياسية: بدءاً من اللحظة التي نرفض فيها مطابقة وعي سياسي ،
 بوعى مدني ووعى تاريخي ، التي نرجع فيها من ماركس أو حتى من مونتسكيو

<sup>(</sup>١) هذا هو الحال لدى محمد عزيز ( Mohammad Aziz Lahbabi )، ويحي هويدي، وكثيرين غيرهما. ونشير هنا كذلك إلى أنحاث جاك واردنبورغ ( Jacques Wardenbourg )، الأستاذ في جامعة (اوترخت)، الذي مراده الوصول بدراسة الإسلام إلى إدراك فينيمينولوجي للواقع الديني،

التمييز عن تقنيات البحث والعرض اللغوية ) (٤) .

- نقد أدبي: انطلاقاً من اللحظة التي نضع فيها بين قوسين ، أو حتى ننكر موضوع الخلق الأدبي والذات الفردية في آن واحد ، حيث تصادر وحدة الموضوع والذات في ما هو فوق الموضوع ألا وهو النص ، في الحقيقة اللغة نفسها ، فإننا نضع نفسنا على صعيد النقد الأدبي الكلاسيكي الخاص ، ابن النقد القرآني . فكما تتجسد الحقيقة الإلهية وتتضح في مادية القرآن الذي هو العقل الأول ، كلمة الله ، كذلك تعبر اللغة والثقافة العربيتان عن نفسيهما ولا شيء غير نفسيهما . في الشعر أو النثر الأدبي .

- إبداع شعري: إذا اتحادنا مثلاً على الروائع الشعرية الحديثة منظومات س. س. إيليوت ، عزرا باوند ، وسان - جون بيرس وجميعهم شعراء من طراز واحد ، تقليدي ، يتخدون على وجه الدقة كنماذج وكأسس لله « عنصر الشعري » مواقف وآثار العصور الكلاسيكية أو التي تقتد بها ، أي تلك الحقب التي هي نفسها تتخذ نماذج عصور أعيد بناؤها فافترضت انها كلاسيكية ، فإننا نعير بالطبع على إبداع شعري عربي ثابت . فكيف ندهش من أن يحس الشعراء العرب دفعة واحدة انهم في وحدة شعور مع موقف هؤلاء الشعراء (حتى إذا كان الفهم الدقيق والشامل ينقصهم غالباً ، بما أنه سوف ينبغي على القارىء أن يحظى بثقافة يونانية ومسيحية وبيزنطية وغربية وعلى وجه الدقة في تفاصيلها ، الأمر الذي ليس شائعاً لدى غير العربي ) ؟ إن عصرية هؤلاء الشعراء ، في الحقيقة هي إعادة تهيئة الثقافة المنقولة وفقاً لاصطلاح واع وثابت (الفن الشعري ) ، فامان الموضوعية ضد الذاتية الرومنطيقية التي قلت قيمتها حيثما كان . والحال ماذا فعل جميع « المحدثين » في الشعر العربي غير هذا من أبو نواس إلى ماذا فعل جميع « المحدثين » في الشعر العربي غير هذا من أبو نواس إلى أدونيس (ه) .

إلى أفلاطون ، أي من الوضعي إلى المعياري ، فإن البحث السياسي العربي كله ، المعتبر ، في القرن التاسع عشر ، كأمر لا أهمية له ، سواء في اتجاهه الشرعي (ابن تيمية ) أو الفلسفي (الفاراني) أو الفرداني (ابن باجة ) ، هو الذي يجد ثانية رواجاً أكيداً ؛ وندرك أن مشروع محسن مهدي(٢) وكثيرين آخرين يبدو مبشراً بخسير عميم .

-- تاريخ بنيوي: إذا كان التاريخ يفسّر بمنطق داخلي في بنية ما ، في أي مستوى يضع نفسه فيه ، أكثر منه بمنطق تطور وراثي ، فإن ابن خلدون يكون حقاً واحداً من أعظم المنظّرين للتاريخ ويمكن أن يبدو محاولاً تقديمه على أنه مثل بارز للأسبقية المعطاة للتوضيح النظري عسلى حساب التوضيح التطريخي (٣).

منطق صوري: إذا كانت الفلسفة الحقيقية تقتصر من جديد على الإيضاح غير المحدود للمقولات الأرسطاطاليسية كما تتجسد وتتنوع في قضايا اللغات الطبيعية والتلازمات المباشرة للمحاكمة الرياضية ، فإن جميع التعليقات والتعليق على التعليقات مهما كانت ضخمة ومهما كانت عديدة ، منذ نهضة القرن الماضي ، المقصاة في غياهب النسيان ، هي التي تسترعي من جديد انتباه الباحثين . فلماذا في الحقيقة ، لا ينصار إلى نبش الحجج الدقيقة التي يعتقد انها ربما تكون قد اكتشفت في فيهنا أو اكسفورد ؟

علم اللغة ، قواعد اللغة وبلاغة : لم تطرح أية حضارة من الحضارات ، عثل هذا القدر من الثبات والوعي ، ضمانة حقيقتها المنطقية الميتافيزيكية في بني لغتها كالحضارة العربية . فما قام به البروفيسور ارنالديز (Arnaldez) بالنسبة لابن حزم يمكن أن يعمم بالنسبة لكبار علماء اللاهوت والمفكرين العرب من العصور الوسطى جميعهم ، ومن السهل التأكيد بأن جميع المستعربين يحسون بدهياً انهم قرأوا على الأقل عناصر الفلسفات اللغوية الحديثة (المطلوب بالطبع

<sup>(</sup>٤) يبدر محمد أركون ( Mohammad Arkoun ) أنه يتجه نحو هذه الأبحاث في حلقة محاضراته العامة في جامعة الرباط ( أيار – مايو ١٩٧٢ ) .

<sup>(</sup>٥) حول النقطتين الأخيرتين (نقد أدبي وشعري) نشير إلى ملاحظات جاك بيرك الهامة في دراسته : مدخل إلى مختارات من الأدب العربي (طبعة السوى) ، وكذلك أعمال زغلول مرسي وبعظمها غير منشور ، صاحب قصيدة : ( D'undoleil reticent ) (طبعة غراسيه ١٩٦٩ ، الذي أشاد به وصفق له ( R. Caillais ) و ( R. Barthes ) . والذي يعتبر شعره نتيجة تأمل دقيق ومنهجي في شعر ما قبل الإسلام دانتي ومالارمين .

 <sup>(</sup>٢) ( Muhsin Mahdi ) مدير معهد الدراسات الشرقية في هارفارد ومختص بالفكر السياسي
 الإسلامي.

 <sup>(</sup>٣) هذه هي النظرة التي يعطيها عنه ج. لابيكا (G. Labica) في عرضه للمقدمة (الجزائر ١٩٦٥).

لنلفت النظر أخيراً إلى أن علوم: السلالات والتحليل النفساني وعلم تطور الاقتصاد البشري ، إذا لم يكن في وسعها مباشرة وبوضوح كاف التمفصل بالتقليد الثقافي العربي (القادر مع ذلك على تقديم مادة غنية للتقصيات الخاضعة لتقنيات تلك العلوم المختلفة) ، فإنها تنتقد جميعها مفهوم العقلانية التاريخية وتتبح وضع جميع المجتمعات وبالتالي الثقافات على مسافة واحدة من الله ، حاضراً أو غائباً .

ويمكننا أن نتساءل ما الفائدة التي تنالني من ذكر هذه العناصِر التقديرية التي تشكّل بجملتها ، نقداً استباقياً مؤشراً من وجهة النظر التي أدافع عنها . لوا مَعَالَىٰ الله الله المحافيات المتاحة من قبل هذه المدارس المختلفة ، ماذا تستطيع أن تطرح في الحقيقة ، الواقعية التاريخية ، التاريخانية ؟ كان الهدف ، على وجه 77 لمدَا رَبِينَا مَنْهِ } الدقة ، إظهار بأن اختيار الواقعية التاريخية ، التاريخانية ، لم يصر إليه هنا في نطاق نفي ما تستطيع تقديمه الأبحاث المعاصرة ولكن مع الأخذ بعين الاعتبار لما فيها منَّ معسول الكلام وربما من أمور خادعة كذلك . فليس المقصود إنكار حق المثقف العربي في أن يحسُّ بتعزية ما وحتى بفخر مشروع بغني وبحيوية دائمة وقيمة قابلة للتعميم في ثقافة يقل دعم البني الاجتماعية ـــ الاقتصادية لها إلى هذا الحد حتى إذا وجب الأمر أنَّ نضيفُ في الحال بأن هذه الأوجه الملائمة لا تضمن في شيء المستقبل، إذ سوف تكون مشروعة على حد سواء إذا كان الشعب العربي قد اختفي منذ حمسة قرون خلت. وفوق ذلك ليس المقصود يتاتاً أن نحول ، بأيّ نوع من الإرهاب الفكري ، دون أن يشارك الباحثون العرب من الشباب في هذه التقصيات بانتظار تدارك التأخر التاريخي للمجتمع العربي ، في الحالة التي سيكون مسلماً به . فالتاريخانية لم تقدم هنا كدراسة تمهيدية لاً مندوحة عنَّها لكل مثقف عربي من أجل كل بحث مقبل. إنها تفيد بصفة أساسية ، في طرح مسائل معينة تبدو لنا هامة في حالة المجتمّع العربي الحاضرة .

لنلاحظ بادىء ذى بدء أننا لا نجد أنفسنا أمام حالة وحيدة ، فكون الفلسفة التحليلية نفسها تستدعي أفلاطون وتوسيديد ( Thucydide ) أكثر من ماكيافيللي وهيجل وان النقد الحديث يعطى الصدارة لبلاغة العصر الكلاسيكي ، الزاخرة نفسها بخواطر من بلاغة

اللاتين واليونان وإن الشعر الحديث يستخدم هذا القدر من المواضيع السزنطية واللاتينية المتأخرة ، الخ . يثبت اننا بصدد وضع عام يتطلب تماماً حكماً عاماً. فمن الحلي أن مفهوم التأخر التاريخي لا معني محدداً له، مطبقاً على ثقافات اليونان القدماء وْبَيزنطة والغربُ المسيحي أو أيضاً أوروبا الكلاسيكية ، وإنما فقط لانه أغرق في مفهوم الموت التاريخي (٦) . إن تلك الثقافات جميعها تستطيع أن تتزود بعناصر إلهام جمَّالي ، وبمسأليات لإعادة إعدادها في إطار جديد أو أيضاً بنماذج أخلاقية ؛ فِهي في هذه الحالات المعينة ، وإن كانت ميتة ، تخدم في التخلص من شبح نهاية للتاريخ تكون متجسدة في العقل الليبرالي ؛ المقصود إذن إنعاش مراد ، لا بعث تلقائي أبدأ فإذا كان مجتمع ما ، على عكس ما قيل ، يريد تنظيم اقتصاده ، إدارته السياسية ، نظامه القانوني ، أخلاقه الفردية والعائلية والاجتماعية ، جهاره الربوي ، الخ . على صورة إحدى تلك الثقافات ، سوف نستطيع عندئذ الكلام بحق عن تأخر ثقافي سواء أكان المجتمع كله يشترك في وجهة النظر التسنينوية هذه أم معظم نحبته المثقفة فحسب. فالتقافة العربية كان سيمكن إعلانها مقفلة (لو أن الأمبراطورية العثمانية نجحت مثلاً منذ القرن السادس عشر ، في فرض اللغة التركية كلغة تخاطب يومي في الولايات العربية ، بما في ذلك تلك التي لم تستطع فتحها مثل مراكش وأطراف الصحراء الشمالية ) وفي الاستمرار مع ذلك بإلهام أناس الخريين وثقافات أحرى بمثل ما فعلت في نهاية العصور الوسطى الأوروبية وفي أنساء جزء من العصر الرومنطيقي ، وعلى الأخص في البلدان الجرمانية . فما من إنهان كان سيتكلم في تلك الفترة . عن تأخر ثقافي ؛ إنما نتكلم عنه لأن الثقافة العربية هي على وجه ا<del>لدقة</del> ، في وضع معارض تماماً للثقافات الاخرى المشار إليها فيما تقدم الَّتي تطالب بعض الجماعاتُ المعزولة وحدها ولا تأثير لها اليوم ببنوتها المباشرة: فلا يراد استلهامها فحسب وإنما تجديد نشاطها حقيقة ، وإعادة فعاليتها في الوقائع اليومية ، إن لم يكن في كافة وجوهها فعلى الأقل في منطقها الداخلي . ولنضف إلى هذا أنه ، حتى على المستوي الذي تقع فيه الثقافة العربية ، نجدً لها معادلات . فوفقاً لما يقول فيهــــا المتخصِّصون ، يبدُّو أن الإنسان يستطيع أن يجد وانه وجد بالفعل في الثقافتين

 <sup>(</sup>٦) هذا المفهوم يرتبط ارتباطاً وثبقاً بمفهوم آخر تكسيلي أو نظامي . انظر حول هذه النقطة الفصل المتعلق بأعمال غرونبوم .

الهندية والصينية الكلاسيكيتين نفس القدر ، إن لم يكن أكثر من موضوع للأبحاث الحديثة . ولنلاحظ بشكل عابر أن الهنود ، الذين ذهب مثقفوهم قلماً أيضاً في قوميتهم وكبريائهم الثقافيين ، أكثر من قرنائهم العرب ، لم ينجحوا في جعل أي من طموحاتهم محتملاً ، على حين أن الصينيين الذين يلوحون أن لديهم أكثر من ضروب الفخار والتي كانوا يبرزونها كذلك منذ أمد ليس بطويل ، يكشفون في الساعدة التي يراكمون فيها النجاحات ، عن تواضع غير منتظر .

إن واحدة من محصلات ما تقدم هي أن الـ « عصرية » التي يزعم استخلاصها من إمكانيات الأبحاث التي سبق إيرادها هي في حقيقة الأمر عصرية «ساذجة » بلغني الهيجلي. فإن الثقافة الغربية بعد الليبرائية هي التي تهب عصريتها للثقافة العربية التي تتلقاها دون عناء كأنها عطاء. ولقد استبطن المثقف العربي اليوم تقريباً الذي ينطلق في هذه الأبحاث، الثقافة الليبرائية بصورة أو بأخرى وسلم إذن من قبل في حساسيته وفي عقله، بصورة وضعية بما ندعوه بالـ « تأخر الثقافي ». ولكنه لا يريد أن يتباطأ في هذا « التدرب » لأنه لا يرى فيه أية فائدة. فإذا أنكره هكذا صراحة أصبح موضوعياً، إنساناً عالمياً ( Cosmopolite )؛ وإذا ، هكذا صراحة أصبح موضوعياً، إنساناً عالمياً ( Cosmopolite )؛ وإذا ، على العكس ، لم يكن واعياً بذلك ، يحكم عليه بأن يكون فافلاً مزخرفاً. وفي الحالتين تحتفظ أبحائه بكل قيمتها التجريبية ، إلا أن هذا لا يمنعنا من أن غكم عليها من أفقنا ، من الأفق الذي ننظر منه .

لنضف أن هذه العصرية المصادرة ، المسلم بها ، تنطبق على المثقفين وحدهم . إنما المقصود هو الثقافة العربية ، وليس المجتمع العربي ، وعندما سيدحض اله وتأخر الثقافي عن علم بالنسبة إلى المثقفين ، سوف يجب أيضاً التمكن من دحضه فيما يتعلق بالمجتمع العربي ، وهنا يواجهنا نظام إنتاج في تنافس مع انظمة أخرى (لا المعارضة النظرية بين عقليات اقتصادية نوعيسة) ، وبنية المجتماعية يحكم عليها كل لحظة في ساحات المعركة (لا على منطقها الداخلي الشامل ، نظرياً ، الأنيق ، المستساغ بمقدار أي منطق آخر) ، وسياسة تطبيقية في عدم توازن أبدي (وليس نظريات معدة جيداً في المحكومة الأفضل) ولغة طبيعية عليها أن تثبت كل يوم قدرتها الإبداعية وطاقتها في الاقتباس في مواجهة طبيعية عليها أن تثبت كل يوم قدرتها الإبداعية وطاقتها في الاقتباس في مواجهة

لغات أخرى في تطور متسارع (لا نظرية في اللغة كما كان قد أعيد بناؤها في لحظة معينة). عندما نتذكر بأن الانفصام بين ثقافة ومجتمع، بين مثقفين وشعب، قد كان إحدى ثوابت ماضينا وربما أحد الأسباب الرئيسية في التطور الخاص لتاريخنا يمكن اعتبار العصرية كأنها في غير محلها، وإن كانت غير مهملة من المثقفين. لقد ملكت إيطاليا طيلة قرون خط إمداد أوروبا بالمثقفين الد «عصريين» بل وأصحاب رؤى ومستقبليين (الأمر الذي لا ينطبق، على كل الاعصريين » بل وأصحاب رؤى ومستقبليين (الأمر الذي لا ينطبق، على كل الخال على الغالبية العظمى من المثقفين العرب)، وهذا لم يمنعها من أن تجرجر تأخراً سياسياً واقتصادياً وأن تبقى في نهاية مسيرة التأخر الثقافي حتى منتصف قرنسا.

لنختتم هذه الكلمة بملاحظة ترتبط بفكرة ما بعد الليبرالية في الغرب نفسه . لقد راجت الاتجاهات المضادة للتاريخانية والمضادة للانسانية والمضادة للعقلانية والمضادة للموضوعية ، في صفوف الانتليجنسيا الغربية ، فماذا من أمر المجتمع الغربي بإزاء ذلك ؟ ما هي الرؤية الملازمة للتنظيم الاقتصادي ، للسياسة الداخلية والخارجية ، للأحب الهرشعي » في الغرب ؟ ما هو المنطق الذي يشكل أساس تحليلات الصحف الغربية ، خطب الغرب ؟ ما هو المنطق الذي يشكل أساس تحليلات الصحف الغربية ، خطب التاريخ — تقدم ( أمرة م المتحدة وفي اليونسكو ؟ أليس دائماً هو منطق التاريخ — تقدم ( أمرة وفي اليونسكو ؟ أليس دائماً هو منطق التاريخ — تقدم ( أمرة وفي الفن ؟ هل تجري المطابقة الواقعية بين مجتمعات في نطاق التاريخ — تقدم ( أمرة ) في الفن ؟ هل تجري المطابقة الواقعية بين مجتمعات في نطاق المنظمات التي يقال عنها دولية ، أو بين مثقفين في حلقات البحث ؟ وهذه الملاحظة نفسها تنطبق من جانب آخر على الشرق الاجتماع والواقعية في السياسة الشعبية في الأدب ، الخ . لم يتم تجاوزها على الرغم من التجارب الطليعية للثورة . وليسائم .

ومع اعترافنا التام بالإمكانيات التي تُنقدمها إعادة تمثيل الثقافة العربيسة الكلاسيكية ، لإشعاع الاتجاهات النظرية المعاصرة ، مع تهليلنا للجهود العديدة التي تبذل في ذلك، ومع إحساسنا بالفخار بقدر أي من المثقفين العرب، يبدو لي مع ذلك من الضروري أن تحفظ في مركز تفكيرنا مشكلة الـ « تأخر الثقافي » .

فبالانطلاق من هذا الواقع التجريبي الذي يعيشه ملايين العرب، أحاول وصف الروابط المنطقية التي يرعاها مع التاريخانية ومع العقلانية. وآمل أن أكون قد أظهرت ما يكفي من الفهم لوجهات نظر غريبة عني تماماً لكي آخذ الحق في عرض وجهة نظري بلهجة جازمة في بعض الأماكن.

أولا:

سنة وتسنين

### العرب والتاريخ

العنوان يحاكي عنوان كتاب ألّفه قسطنطين زريق(۱) ، « نحن والتاريخ» ، كثيراً ما نستشهد به وأحياناً نعارضه . ومن الضروري ، بادىء ذى بدء أن نسوق بعض التوضيحات في المعنى الذي يعطيه المؤلف للكلمتين المستخدمتين .

فكلمة نحن هي بالتأكيد العرب مسيحيون ومسلمون لا المسلمون فحسب، لأن الخطأ واسع الانتشار للأسف. ذلك أن للأتراك وللإيرانيين وللباكستانيين ولآخرين غيرهم أيضاً، وإن كانوا مسلمين، لهم الآن وكانت لهم في الماضي رؤية تاريخية محتلفة تمام الاختلاف عن رؤية العرب، ولتحليل هذه الرؤية كانت ستنطلب مقدمات منطقية محتلفة.

أما كلمة « تاريخ » فمن المألوف التذكير بأنه منذ قرن ونصف على الأقل ، ريشار بها ، عندما تستخدم هذه الكلمة ، في أية لغة حديثة ، إلى مفهومين المختلفين اختلافاً تاماً : إلى التاريخ من حيث هو سلسلة متوالية من الحوادث و الماضية ، إلى الحاصل الموضوعي للوقائع الجارية ، وفي نفس الوقت إلى طريقة وايتها أي إلى الغرض نفسه . ولي نفس الوقت إلى طريقة روايتها أي إلى الغرض نفسه .

ومن الممكن أن تتأتى جميع الصعوبات التي نعانيها عندما نمعن الفكر في كالتاريخ من هذه الثنائية ذات الدلالة الشهيرة ، الجلية والتي لا مفر منها مع ذلك ، مُكَّ ذلك أنه عند التروي ، لا يوجد حوادث إلاّ في السرد ومن خلاله . وينتج عن

.

**(7**)

in the latter of the latter of

<sup>(</sup>١) قسطنطين زريق : ﴿ نحن والتاريخ ﴾ ( بالعربية ) بيروت ١٩٥٩ .

ذلك أننا دائماً ، وربما أكثر فأكثر ، نخلط السرد الذي يقوم به الإنسان للحوادث، المنطق الذي يوستخه فيها إن لم يكن إلا بتسلسل الكلمات في جملة ما ، بالحبكة الموضوعية للوقائع التاريخية نفسها(٢) .

غير انه ليس هــذا هو مع ذلك ، التمييز الجوهري والمألوف لدى أولئك الذين قرأوا بعض كتب علم المنهج مثل كتــاب ريمون ارون: الذين قرأوا بعض كتب علم المنهج مثل كتــاب ريمون ارون: L'Essai sur les limites de l'obgecitvité historique « Man his Post » ولسوف أستخدم تفريقاً آخر أكثر تواضعاً ، إلا أنه أكثر نجاحاً في رأيبي ، الواقع بين دراسة الحوادث (تحرّي الوقائع ، تقنية السرد) والموقف الإجمالي الذي يقفه مجتمع ما بالنسبة لمجموع الوقائع المعاشق ، وبعبارات أخرى ، المكان الذي يحتفظ به هــذا المجتمع للماضي في رؤية حاضره ومستقبله وبالتالي في عمله . فليس المقصود فلسفة للتاريخ كما فرى لدى هيجل أو شبنجلر وإنما فهم للتاريخ ، تكامل في فلسفة للتاريخ ، تكامل في الحياة الجياة الجماعية . وسأحاول دراسة هاتين التقطين فيما يتعاتى بالمجتمع العربي ، في حقبته الكلاسيكية وفي الحقبة المعاصرة وأن أرى أيّ المسائل الفكرية والاجتماعية والسياسية التي يتضمنها هذا الأمر .

#### أـــ الوضع العربي الكلاسيكي

كيف مارس المجتمع العربي الكلاسيكي ( في القرنين الثاني والثالث الهجريين ) البحث والسرد التاريخيين ؟ لا توجد ، للأسف ، دراسة وافية ، مرضية في هذا الموضوع .

تبقى دراستـــا مارغوليوث ( Margoliouth ) وروزنتال ( Rosenthal ) في الاسطوغرافية الإسلامية ، وهما مترجمتان بكاملهما إلى العربية ودراسة الدوري ر

(٢) إن رواية ج. دورميسون ( J. D'ormesson ): « مجمل الامبراطورية » ، غاليمار > ١٩٧١ هي أفضل إشهار لهذا التمييز الضروري. فلا شيء يستطيع إظهار أن التاريخ اليوم لا يعمل في ٥ الوقائم » ، أفضل من هذا الكتاب .

(٢)

الأقرب عهداً ؛ في مستوى الوجيز ، رغم كل شيء ، دون المخاطرة أبداً ، إلى تحليل للمحتوى . غير أن المستشرقين ذوي اللغة الانجليزية قد نجحوا في فرض نتائج معينة تبدو مقبولة في الوقت الحالي .

قبل كل شيء، فإن المقصود إبداع عربي ولو أنه جرت المحاولة للعثور فيه على مؤثرات أجنبية ، يونانية أو فارسية ، كما جرى السعي إلى ذلك بنجاح بالنسبة للفلدفة والمنطق ، لكن هذه الأبحاث لم تعط أية نتيجة ؛ فالتاريخ العربي ليس التدوين المجرد لكلمة والنقل عن نموذج شأن العلمين السابقين . إن كلمة تاريخ هي عربية ، والكلمة اليونانية هستوريا ( Historia ) ، التي كان يمكن أن تقتبس لهذا الغرض ، كانت كذلك إلا أنها تماماً كانت بالمعني المعكسي للرواية الخرافية (اسطورة وجمع اساطير) معارضة لكلمة تاريخ التي هي المعرفة المسندة ، المحصة من الوقائع الماضية أو الحاضرة ولهذا السبب راح العرب زمناً طويلاً كسبون أنهم وحدهم بملكون تاريخاً حقيقياً ، ولا تملك الشعوب الاخرى إلا يحسون أنهم وحدهم بملكون تاريخاً حقيقياً ، ولا تملك الشعوب الاخرى إلا ركاماً من الأساطير يتعذر التثبت من صحتها .

يبدو إذن واضحاً انه يجب اعتبار التاريخ مثل النحو ، كميدان حيث أظهر عرب العصور الأولى أصالة أكيدة .

#### لمسادا ؟

بالجواب على هذا السؤال نجد أنفسنا . دفعة واحدة ، في صلب مشكلتنا : لأن التاريخ شأن النحو كانا معاً علمين مساعدين للعلم الحقيقي ألا وهو المعرفة الدينيسة .

لنتناول بعض الأمثلة :

أ) عبادة: ان الوحي القرآني قد حدث في الزمن ومن المعلوم أن هناك أنظمة تتابعت سواء في اتجاه التقييد أو في اتجاه التحرير ؛ إذ كان ينبغي إذن أن نعرف وبدقة ، ترتيب التعاقب .

ب) حق خاص: عندما أسس الخليفة الثاني عمر ديواناً. أي الأنحة بالأشخاص الذين يستحقون معاشاً من الدولة (بصفة أساسية جزءاً من غنائم

الفتوحات ، حتى عندما كانوا لا يشاركون في الغزوات البعيدة) ، فإن هذه اللائحة قد وضعت وفقاً لنسق في حق التقدم و بمعدل متناقص وكان هذا اللائحة قد وضعت وفقاً لنسق في حق التقدم و بمعدل بنبغي إذن معرفة تاريخ النسق هو الترتيب بحسب اعتناق الدين الجديد. فكان ينبغي إذن معرفة تاريخ الاعتناقات الفردية للدين .

ج) حق عام: كان حق الجماعات المحتلة وبصفة خاصة نظام الأراضي وقضايا الضرائب، محدداً بالنظر إلى اشتراطات الفتح. حسما يكون الأهالي قد استسلموا بدون قتال أو انهم قاتلوا قبل أن جرى احتلالهم، فإن هذا الحق كان مختلفاً، وفرى بسهولة أهمية المصالح موضوع البحث ؛ ولهذا السبب كان ينبغي بعناية تحري شروط الفتوحات الإسلامية الكبرى، مملكة فمملكة وأحياناً ناحة فناحة.

كان هذا التقصّي للأولويات ، في مطلع الدولة العربية نفسها ، فعالية لا غنى عنها تزايدت أهميتها بتنامي هذه الدولة ثم تنوعت فيما بعد وفقاً لأغراض التحرّي .

لكننا نستطيع منذئذ أن نرى بوضوح ارتسام مميزات ١٥ سوف تكون عليه الرواية التاريخية.

فإن لحذه الرواية هدفاً آخر غير مجرد معرفة الماضي : هو تحديد حالة قانونية لفرد أو لجماعة ؛ إن السبب في أن معظم المؤرّخين العرب الأوائل شيكوف من الفقهاء يرجع في جزء كبير منه إلى ذلك . ولما كان المقصود هو الوقائع قريبة العهد ، فإن هذه الرواية ستكون مؤسسة بصفة جوهرية على الشهادة ؛ ولسوف تكون الكتب الأولى أخباراً ، أي رواية وقائع من قبل شهود . ومن هنا ذاته سيكون النقد التاريخي هو ، أساساً ، نقد الشهادات .

هذه النقطة تستحق التوسع ، إذ كتب فيها كثيراً ، بإظهار أنهـــا مركز الضعف الرئيسي في الاسطوغرافية العربية .

ولا بد من التذكير بأن اللجوء إلى الشهادة هو أحد الأسس، إن لم يكن الأساس الوحيد للدين الإسلامي : ذلك أن كلمة الله قد بلَّغت بواسطة شاهد هو الرسول الأمين ، وبمعنى ما لا يمكنها أن تكون غير ذلك ما دام ان الإسلام يرفض اله شهادة الصامتة » أعني المعجزة ؛ فالمعجزة الوحيدة التي يقبلها وهي

القرآن ، لها شكل الشهادة تماماً(٤) . إن المسلمين لا يتخيلون دليلاً ، كتابياً أو شفاهياً ، لا يؤول في نهاية المطاف إلى رواية الشهود . بالإضافة إلى ذلك فإننا ، في مسائل متصلة بالدين اتصالاً وثبقاً ، ننطلق من مبدأ أن الشاهد لا يمكن إلا أن يكون صادقاً ، إذ أن نجاته الأبدية تكون في خطر .

هكذا تجد الرواية التاريخية حافزها في الايمان الديني وهي تدعم بهذا الايمان نفسه : انه لمنهج منطقي قطعاً إذا تعهدنا دواماً بإرجاعة إلى مصدره .

ها نحن إذن مزودون بمضمون وبشكل يبرر أحدهما الآخر ؛ فالروايات التي تتعلق بحياة النبي وظروف اهتداء هذه الشخصية الهامة أو تلك والغزوات العسكرية وكل ما كان يهم الرجال الأوائل الذين سيصنعون التاريخ العربي قد نجم إذن عن هذا الطراز المعين من الرواية ، الأخبار التي سجلت شيئاً فشيئاً خطياً في تاريخ غير محدود ولكنه بالتأكيد يقترب من نهاية الثلث الثاني من القرن الأول(٥).

هذه هي المكوّنة الأولى الدينية ؛ وتوجد مكوّنة ثانيــة يمكن أن نسميها المكوّنة السياسية المشتركة .

فمن المعلوم ان الامبراطورية الأموية ستعرف صراعات ومنافسات بين مختلف قطاعات المجتمع العربي وان الامبراظورية العباسية سوف تشهد ما يكاد يكون عداءات قومية سوف تهيجها الانقسامات الدينية .

وسوف تتوصّل الدولة العباسية إلى ضبط تعايش ( modus vivendi ) بين مختلف الجماعات ولا سيما ابتداء من خلافة المتوكل ، وذلك بإدماجها قليلاً ؟ وسوف تكون لهذا الاندماج الاجتماعي البطيء دلائله في الرواية التاريخية : فإلى النواة التي تشكّلت بحركة النبي سوف تضاف ألقاب المجد والأقدمية لكل من الجماعات المعنية ، فيقدم عرب ما قبل الإسلام ، الشماليون والجنوبيون

 <sup>(</sup>٤) كقد أظهر المفسرون أن استحالة تقليد القرآن تتطلب منطقياً التحدي ، وبائتالي يدخل في ذلك نصر الشهادة .

<sup>(</sup>ه) انظر تاریخ بلیسار ( Plessner ) ص ۲۳۱ وما یلیها ؛ کذلك ر. بلاشیر ( Blachère ) تاریخ الآداب العربیة میزون نوف ۱۹۵۱ ، ج ۱ ص ۹۹ وما یلیها .

أساطيرهم (وهب بن منابة ، ابن الكلبي ، الخ .. ) والفرس مجموعتهم الطويلة من ملوك الملوك (ابن مقفع ، ديناواري ، الخ .. ) ، والروم مآثر بيزنطة ...

في هذه الشروط سوف يكون هدف هذا التقميش خدمة الجماعة من حيث هي كذلك وبصفة أساسية عمل الخلفاء التوحيدي ، أي العثور على وسيلة لإعطاء كل جماعة إمكانية بعث مجد أجدادها من دون الإنكار من أجل ذلك على الجماعات الاخرى ، هذا السرور نفسه.

يجب أن تكون الرواية شاملة وحيادية ما أمكن بحيث لا يمكن استخدامها تماماً من قبل أية جماعة ؛ هكذا سوف تلعب دوراً أساسياً في تكوين هذه الايديولوجية التي سوف تستميل إليها تدريجياً إخلاص غالبية العقول وبهذا نفسه سوف تسمي المعتقد الصحيح (السنة). وسيجد حلم الوصول إلى تاريخ شامل، تعبيره الكامل في الطبري الذي يقوم في نهاية القرن الثالث الهجري بتركيب جميع التيارات السابقة فيتوج ملكاً للمؤرخين.

ولسوف يحافظ على نقد الشهادة ولكن سوف يضاف إليه معيار جديد هو معيار الاعتدال والتسامح في قبول الشهادات بسبب هدف التوحيد المشترك الذي يواصل القيام به.

ثمة مكوّنة ثالثة ، أخيراً يمكن إضافتها إلى المكوّنتين السابقتين ، هي سياسية كذلك لكنها مقتصرة على جماعة : سلالة ، أسرة ارستقراطية ، مدرسة فقهية ، جمعية صوفية ... ذلك ان اسطوغرافية الجماعة هذه ، التي سوف تنمو في ظل الاسطوغرافية المشتركة ، سوف ترث منها نفس الهدف ونفس المنهج ، بفروقات معينة محسوسة مع ذلك . وفي الحقيقة ان الاهتمام بمراكمة ألقاب التفوق لصالح جماعة معينة باستثناء الجماعات الاخرى يقود ، فيما بعد الاستخدام البارع لإغفال الغير ، الانتفاع بعناصر نقد عقلاني ، يستعين بأبسط معطيات المنطق الصورى . لماذا ؟

لأننا ، في حالات معينة ، لسنا على يقين أبداً من أن الآخر سيبالي بهذا الـ « واجب في الصدق » الذي يتعلق به كل شيء في الرواية لا سيما عندما تكون المشاكل الخطيرة التي تفصل الشيعة والسنة موضع الحلاف ؛ فإن تشتت الوحدة

هنا شأنها في موضع آخر هو الذي يفتح الطريق إلى النقد العقلاني ؛ لكننا نشاهد ال المعيار العقلاني غالباً ما يكون صحيحاً فحسب بالنسبة للآخر في حين أنه يكتفى فيما بينهم بالمعيار الأول ، معيار نقد الشهادة . إن شيعياً كالمسعودي الذي كثيراً ما يستشهد به ابن خلدون مع أعظم المديح ، يستخدم النقد العقلاني ليسخر من مزاعم الأمويين ، لكنه يطبق فحسب سلسلة النقل (العنعنة) عندما يعني المذهب الشيعي نفسه ، لأنه يكون واثقاً في هذه الحالة الأخيرة من أن المشايع للإمام سيكون ملزماً بإيمانه بقول الحقيقة . فضرورة نقد عقلاني سوف تظهر الحاجة إليها أكثر فأكثر في القرن الرابع الهجري عندما تنشر في المجتمع فكرة الحقيقة المنازوجة إحداهما للاستخدام الداخلي والاخرى للدفاع خارج الجماعة ؛ ولن المنود النقد القديم كافياً بما انه يصبح معلوماً أن الشاهد يمكن أن يكذب لكن هذا يكون صحيحاً بالنسبة للحقبة الإولى ، حقبة يكون صحيحاً بالنسبة للحقب اللاحقة وليس أبداً بالنسبة للحقبة الإولى ، حقبة النبي . فإن الشهادة رغم كل شيء ، تبقى المصدر الأساسي (٦) .

### رؤية كلاسيكية للتاريخ :

إن المجتمع العربي على النحو الذي تطوّر إليه طيلة القرون الثلاثة الاولى ، أكسب الرواية هكذا محتواها وشكلها . فما هي مدلولات هذا المحترى وهذا الشكل ؟ بالإجابة على هذا السؤال يمكننا الأمل في الوصول إلى تحديد الصورة التي كانت لدى العرب في الماضي عن التاريخ من حبث هو سرد .

لنتناول الرواية التاريخية النموذجية ، الكامل لابن الأثير مثلاً . ولنلاحظ بادىء ذى بدء وقبل كل شيء بأن هـذه الرواية ليست متجانسة على عكس ما يعتقده كثير من القراء الذين غالباً ما تحدعهم رتابة الأسلوب ؛ يميز المرء فيه مركزاً (هو والحالة هذه حياة الرسول) ، ثم ما كان سابقاً لها وما يليها .

فالتاريخ السابق للسيرة هو مجموع الحكايات المتعلقة بكل شعب قبل نزول الحقيقة . ان موقف المؤرخ بإزاء هذا الجزء غريب جداً. هو يستخدم بالتأكيد الروايات لكنه يدع مسؤولية ما قيل على الشعوب المعنية ، فيقدم ، عن كل

<sup>(</sup>٦) تختلط أسباب عدم تطور النقد التاريخي في الحقيقة بأسباب خصوصيات الدولة والمجتمع الإسلامين.

شعب بدون إبداء أي حكم ، الصورة التي يريد هذا الشعب إعطاءها عن نفسه . ويعتبر المؤرخ بأن كل شيء محتمل وليس له أية مصلحة في الاختيار بين مختلف الروايات . بل يرى المصلحة في أن لا يخفي شيئاً وأن يدع الناس يرون إلى العالم كيف كان سفها ، أخرق وانه لا إنساني نهائياً قبل نزول الوحي .

وقد تكونت النواة طبعاً بالحقبة النبوية : الوحي ، التبشير بالدين ، الفتوحات ... المقصود تلك الفصول المتعددة المعروفة جيداً باسمائها والتي عوجلت منفردة ، وهي الطبقات ، المغازي ، الفتوحات .. إنها مركز الثقل في الرواية ، وفيها ، ما في تاريخه كله ، من تطابق مطلق بين الشكل والمضمون والمنهج والمنطق في الرواية . ولكن لا ينبغي الاعتقاد بأن هذه النواة مقتصرة على حياة الرسول نفسه ، إذ أنها على العكس سوف تفيد كنموذج فيما بعد وتقاس عليه ، تصاغ على منواله الروايات التي ستضعها عن نفسها كافة الجماعات . وأسطع الأمثلة على ذلك نجدها في الفاطميين والموحدين ، لكن الزوايا وحتى الاسر التي في وسعها الادعاء ببعض شرف النسب سوف لا يمكنها فهم ماضيها وبناءه على وجه آخر ، ولهذا السبب فإن على المؤرخ الحديث الذي يستخدم هذه الروايات عن الجماعات أن ينتبه فلا يخلط ما بين بنية نموذجية في الرواية والسلسلة الواقعية للحوادث .

أما التاريخ اللاحق ، أخيراً فهو أساساً تاريخ الورثة ؛ فالشهادة هي دائماً المرجع الوحيد ولكن في رؤية مختلفة .

إذا كان المؤرخ سنياً ، وهي الحالة الأكثر شيوعاً ، فإن نقده لسلسلة النقلة من الرواة يكون أقل قسوة كثيراً ؛ فموقفه العام يكون متسماً بالتساهل المعتدل ؛ يلجأ إلى الوقوف بين بين ؛ فلا يقبل كل شيء شأنه بالنسبة لحقبة ما قبل النبوة ، الحاهلية ، ( لأنها باطلة ) ، ولا يكون متمسكاً بموقفه ومستيقناً من عمله شأنه بالنسبة لحقبة النبوة ( لأنها الأساس لكل حقيقة ) ، بل يكون متفتحاً يقبل بكل ما يمكنه أن يوحد الجماعة ، وقلما يقبل كل ما من شأنه أن يستخدم من قبل فئة ضد فئة أخرى . يجري كل شيء كأن الأمر كان يتعلق بفصل ختامي بطها.

بادىء ذى بدء مسألة الموضوعية : إن جسيع الذين درسوا التأليف التاريخي العربي اعترفوا له بهذه الصفة, فقد كتب فون غروباوم في كتابه السلام القرون

الوسطى » يقول: «على الرغم من التحييز والتملق في الموالاة للأمراء فإن الموضوعية العامة في الاسطوغرافية العربية هي مثار الإعجاب » ؛ وسبق لمارغوليوث أن أبدى ملاحظات مماثلة ، لكن أيا منهما لم يوضح تمام التوضيح خصوصية هذه الموضوعية ؛ والحقيقة انها تمتزج إما بواجب الحقيقة ، وإما باستحالة معرفة الموضوعية التالية : موضوعية بدافع الواجب ، موضوعية بدافع النقص . وهذا يعني ، في التحليل الأخير أن الضامن الحقيقي لكل رواية تاريخية ، مهما بدا في هذا من التناقض ، هو حضور الله طيلة الحقبة النبوية وغيابه قبل وبعد هذه الحقبة . فلموضوعية المؤرخ العربي معنيان وكلاهما محتلفان عن المعنى الذي قد تكفله موضوعية الخاريخية .

وثمة وجه آخر يضلُّل القراء غير العرب : لا انفعالية المؤرخ الذي يستخدم الأسلوب نفسه ليروي أبشع جوانب التاريخ العسكري للعرب وليصف أعظم مظاهر الاحتفـــالات، فإن ا. ف. غوتيه ( E. F. Gautier ) في كتابه «العصور المظلمة» (٧) وهو يحلل حالة ابن أبي الزرع يعترف بأنه لا يفقه شيئاً من هذه البرودة ، لا شك لأنه كان له ، هو ۚ ، هوى لا يعرف ماذا يفعل به . لقد وصفت الكوارث الطبيعية من هزات أرضية وتلاطم أمواج البحر واجتياحات الجراد، بنفس الاستفاضة في إيراد التفاصيل كما في الاحتفالات الرسمية حتى انها أحيانًا كانت ترد بعدها . ويمكننا بالتأكيد ، لتفسير هذا التنسيق العجيب ، استعادة القدرية القديمة ؛ حقيقة أن لهذا التجرد المشخص معنيين يتناسقان مع الموضوعية التي سبق تحليلها . فطيلة الحقبة النبوية لم تكن النحوس إلا وقتية إذ أن المؤرخ يكونَ واثقاً سلفاً من النتيجة النهائية ؛ وطَّيلة الحقبة اللاحقة لفترة النبوة يلاحظَ المؤرخ موقفاً سلبياً بإزاء الوقائع، إذ أن الحقيقة ليست معطاة، لم تعد مكفولة من قبل إله حاضر ، فإن الفارق بين نجاح ونحس يصبح نسبياً . وإذا تأمُّلنا فترة بني أُمية فإن الفتوحات كانت انتصارات بلا ريب على المستوى الدنيوي لكنها قد جَرَت تحت إدارة أمراء كان معظم المؤمنين يعتبرونهم بغـــاة. وإذن ما الرأي ؟ من الواضح أن العلوبين على حق ومع ذلك فإنهم يكلسون فشلا ً فوق

 <sup>(</sup>٧) ا. ف. غوتيه ( E. F. Goutier ): «ماضي افريقيا الشمائية ، العصور المظلمة » ،
 بايو ١٩٣٧ ، ص ٧٣ ؛ ونفس الملاحظة من جانب حسين فوزي في «سندباد مصري » ، القاهرة ،
 ١٩٩٢ ، ص ٣٠٠ .

فشل. أيقال بأن النجاحات تشير إلى رضى الله والانكسارات إلى غضبه ؟ كلا ! إنها مجرد وقائع يجب روايتها دون زيادة ، إذ ليس لها معنى .

بعد ذلك وفي شروط سياسية مختلفة غالباً ، بقيت غالبية المؤرخين أمينة على هذا الموقف السلبي : كان هناك قليل من المؤرخين الرسميين الحقيقيين ، أعني اللدين يخدمون دعاية سيدهم . إذ أنهم جميعهم حافظوا على هذه المسافة الأقرب إلى الشكوكية بإبراء ما يروون .

لذلك لم يكن الأمراء المسلمون راضين أبداً عن التواريخ التي أرَّخت لهم وآخر من تعرَّض منهم لتجربة مرة كان أحمد ناصري مع العلوي حسن الأول(٨). ويمكن فهم ذلك خصوصاً ان اولئك المؤرخين، كانوا في أغلبيتهم العظمى من الفقهاء، غير واثقين أبدأ من الشرعية القرآنية لسلطة الذين يعيشون في ظل حكمهم.

في هذه الشروط، وعلى هذا النحو فصل إلى نهاية هذا الجزء الأول، ما هو وضع الحدث التاريخي بالنسبة للمؤرخ العربي ؟ يبدو جيداً انه يوشك على الاستنتاج أن الحدث ، بالنسبة له ، ليس له موضوعية ، لا يتماسك بذاته . فالتاريخ إذن ، من حيث هو مجموعة من الأحداث ، لا يشكل مستوى من الحقيقة الواقعة التي تكون لها قوتها الخاصة ، حيث يمكن للأفعال أن تتناسق وبتناسقها نفسه ، العمل على إظهار أفعال أخرى . في إحدى الحالات ، هذه القوة تأتيها من نسق إلحي : حياة الرسول ، بداية الموحدين ، ظهور المهدي الفاطمي ... باختصار كل رواية تتطابق مع سيرة الرسول ولا تطرح بذلك نفسه الفاطمي ... باختصار كل رواية تتطابق مع ميرة الرسول ولا تطرح بذلك نفسه مسلمة إلها حاضراً . في الحالة الاخرى تنعدم الموضوعية تماماً : فإن جميع الوقائع تتساوى ويمكنها الظهور في أي نسق كان . ويصبح التاريخ ميداناً حيث كل شيء يكون ممكنا ( وثمة ملاحظة بالغة الأهمية ، عندما يقارن هذا الموقف بمواقف شيء يكون ممكنا ( وثمة ملاحظة بالغة الأهمية ، عندما يقارن هذا الموقف بمواقف أخرى تحدد التاريخ على وجه الدقة كأنه مملكة الضرورة ) . ففي رؤية المؤرخ العربي الكلاسيكي ، يبدو التاريخ لا كسلسلة متوالية وإنما كتجميع تكرارات العربي الكلاسيكي ، يبدو التاريخ لا كسلسلة متوالية وإنما كتجميع تكرارات أو إعادات : بالنسبة للموحد ان الحقبة التي مرت منذ وفاة الرسول حتى ولادة

المهدي لم تكن إلى ذلك الحد حقبة انحطاط ولا وجود واحتجاب على حد سواء ، حيث لم يحدث أي شيء هام ؛ فالله قد انسحب وفجأة تقلّب عمل الناس في الترّهات .

ويمكن القول نفسه في الشيعة الفاطمية أو الزيديين على حد سواء .

إلا أنه لا بد من أن فلاحظ أن الكلام هنا لم يتطرق لا إلى التاريخ الفلسفي (ابن مسكويه مثلاً) ولا إلى فلسفة التاريخ (ابن خلدون) التي كان القارىء على الأرجح ينتظرها لأن هذين التيارين لا يبدو أنهما قمينان بإعطائنا وجهة النظر العامة لمجتمع ما بأكله . فالأسهل استخلاص وجهة النظر هذه من ممارسة الرواية على النحو الذي اعدت ووصلت به من قبل الجميع ، عندما نتجاوز المقدمات والتوطئات . فالرواية التاريخية الكلاسيكية لم يكن ينبغي تسميتها لا «وقائع والتوطئات . فالرواية التاريخية الكلاسيكية لم يكن ينبغي تسميتها لا «وقائع التوطئات أو في الغرب المسيحي ؛ بل يجب على العكس إرجاع صفاتها التسميات في آسيا أو في الغرب المسيحي ؛ بل يجب على العكس إرجاع صفاتها المميزة إليها بتوضيح مضامينها .

بالمقارنة مع هذا الماضي ، ما هو الوضع الحالي ؟

### ب – الوضع الحالي

١ ــ لنأخذ الوصف الذي يسوقه قسطنطين زريق للوضع الحالي كنقطة الطلاق. فإنه يميز في التطبيق التاريخي المعاصر أربعة اتجاهات:

— التيار التقليدوي قبل كل شيء ، الذي بقي ، في رأيه ، مخلصاً للماضي ؛ وهو يعيب عليه انه يعتبر التاريخ كأنه: أساساً، تاريخ الجماعة الإسلامية أي أنه عرقي ويلجأ إلى التفسير بالفعل الإلهي وبأنه لا ينتقد قط شهادات الأجداد العظام ويختتم قوله باتهامه بنزعة « العصور الوسطى الجديدة » بالرجوع إلى تيارات مماثلة ظهرت حديثاً في أوروبا ؛

التيار القومي الذي يحدّده سواء في نظرة عربية شاملة أو في إطار إقليمي
 صرف ؛ ويأخذ عليه د. زريق أنه يغرق في الماضي ، وموقفه الرومنطيقي وأنه
 يضم التاريخ لفكرة سياسية وأحياناً للسلطة السياسية وحدها وأنه يبالغ في تقدير

 <sup>(</sup>٨) السبب في ذلك على ما يبدر كان الحكم المحابي الذي أيداه المؤرخ في موهبة عبد القادر ،
 العسكرية عندما تكلم على المختصامه مع الجيش المراكشي بعد عام ١٨٤٤.

الماضي القومي على حساب ماضي الإنسانية إذا ما أخذ جملة ، وباستخدامه المنهج النقدي فحسب عندما يسير في اتجاه رغباته الجماعية وأنه يرفضه عندما يتناقض معها وأخيراً بأنه يغذي غموضاً بين التفسير الصوفي والتفسير الوصفي للحوادث. فإن النقد الأساسي في رأيه على هذا التيار هو انه وهو القومي يرفض أساس القومية. الحديثة نفسه ، أي العلمانية .

 أخيراً يذكر تيارين: الأول مادي ماركسي ، ويأخذ عليه طبعًا ، انه احادي الجانب في التحليل والتفسير ؛ الثاني وضَّعي وهو يتمثل أساساً في الكليات الحديثة . ثم يحشد د. زريق فصاحته كلها لإظهار الفائدة التي سوف يجنيها المجتمع العربي في تشجيع هذا النيار الأخير حتى يصبح هو المهيمن .

Carolina 1

5,0 - 4-4

عهر أنجيت

1943700

10 /10 30 - L مثل هذه التحليلات لم تعد نادرة بأقلام مِثقفين عرب من المشرق أو من الأرائحيج صندته المغرب. فقد سبق لنبيه أمين فارس ، وهو أستاذ آخر في الجامعة الأميركية ببيروت ، أن نشر كتاباً عام ١٩٥٤ بعنوان «العرب وتاريخهم »(٩) درس فيه الكيفية التي أُلَّفت بها كتب المدارس الثانوية والابتدائية ، ويضيف إلى المآخذ السابقة مأخَّذاً آخر على جانب من الأهمية ، يتصل ببخس قيمة عصور الانحطاط ( على سبيل المثال عصور السيطرة التركية الأربعة ، التي لم يُدرس في أي مكان ) ، الأمر الذي يشوُّه كل رؤية يمكن تكوينها لماضي آلشعوب/العربية .

في النتيجة يمكن القول أن الوضع الحالي يتميز أساساً بواقع انه إلى النظرة الكلاسيكية التي تقدم وصفها ، أضيف بتشويه ايديولوجي ناجم عن نمو المشاعر القومية وان الموقفين يدعم أحدهما الآخر لجعل الانتشار البطيء لمناهج البحث التاريخي الوضعية ، عسيراً فيما وراء بل وفي داخل الكليات الحديثة . فالتاريخ يظل ركيزة ؛ وعلى عكس ما يمكن أن نرى في تركيا مثلاً حيث فازت هذه المناهج بالأمر على الأقل داخل الجامعة .

ولكن هل يكفى أن نقول هذا ؟ لأنه سوف يمكن عكس السؤال: ما هي ميزة هذا المنهج الذي ندعوه وضعياً ؟ فالعيب الكبير في كتاب قسطنطين زريقً الذي هو مؤرَّخ عريق ، هو انه يصف ممارسته الخاصة دون أن يبرَّرها مع ذلك .

فهو يستشهد بكلمة ليوبولد فون رانكه بأن هدف المؤرخ هو وصف الحدث كما جرى في الواقع ، ولكن بحق لماذا يكيون هذا واجباً ، لماذا تكون لوصف الحدث كما جرى قيمَّة وضعية؟ ألم يكن المؤرخ العربي ، بعد كل شِيء ، يقول هو كذلك الواقعة كما كان يفكر انها حدثت ولو أن ذلك من أجل أسباب أخرى ؟

ويستشهد كذلك بكلمة ف. مينكه التي يرى فيها أن أعظم ثورة عرفها الفكر الإنساني كانت الثورة التاريخوية ( historieiste ) ، دون أن يشرح المدى الحقيقي لهذا القول . والحاصل أن كتاب زريق الذي هو تأليف عالم ووطني على الرغم من جميع صفاته التي لا تنكر ، لن يكون له ، وعلى الأرجح، التأثير الذي ينبغي لأن المؤلف لم بين أختياراته الخاصة على العقل.

لنبادر إلى التأكيد بأنه لا يكفي القول بأن المجتمع العربي اليوم يبقى في مجمله مخلصاً للنظر إلى التاريخ كما خلفه له الماضي وإنَّمَا كذلكٌ يجد في مواجهته مجتمعاً آخر له نظرة أخرى ويفرض نفسه عليه . فالمسألة إذن بالنسبة للمجتمع العربيي هي أنه لم يعد يستطيع الاعتصام بالعزلة والاكتفاء بنظرته الخاصة بل وأقل من هذا أيضاً فرضها على الآخرين. وما تجب مناقشته ليست القيم الباطنة لهذه النظرة ولكن تلاؤمها أو عدم تلاؤمها العلاقات الواقعية التي تحكم العالم في الوقت الحالي. ذلك المجتمع الآخر 😽 كما تعلم جيداً 🤕 المجتمع الصناعي ، ممثلاً على السواء ، في هذه النقطة المحددة بالشرق وبالغرب. فمآ هي على وجه الدقة نظرة المجتمع الصناعي للتاريخ ؟

ليس في نيتنا أن نقدم ، بالنسبة لهذا المجتمع م<mark>ا قدمناه بالنس</mark>بة للمجتمع العربي الكلاسيكي من نظرة إجمالية ، ولا أن نفسر تكوين ولا تتبع نمو هذه النظرة . لنكتف ببعض الملاحظات المقتضبة :

تمة نظرة للتاريخ ، وراء ممارسة المؤرخين المحدثين ، ليست بالضرورة فلسفية ، هي نفس النظرة التي نظن أنها وراء أفعال سياسية معينة وفي العلاقات الدولية . فَهَذَا هُو نَفْسُهُ مَا نَكَشُفُ عَنْهُ مَنْ خَلَالُ هَذَا التَّأْكِيدُ لِمَاكِيافِيلِلِّي : ﴿ الزَّمْنِ . . أب لكل حقيقة » ؛ وهذا التعريف لهيجل : « العنصر التاريخي هو ملكنا فحسب انطلاقاً من اللحظة حيث نستطيع النظر إلى الحاضر على وجَّه العموم كمحصلة

<sup>(</sup>٩) جريدة الشرق الأوسط ١٩٥٤ ، عدد ٢ ، ص ١٥٥ – ١٦٢ .

لتلك الأحداث في السلسلة التي تشكل فيها الصفات أو الأفعال المجسدة ، حلقة أساسية » ؛ أو في هذا البيت من شعر غوته :

التقليد ، أيها الأخرق هو كذلك ، فكرة خادعة .

فأية صورة نستطيع الحصول عليها من هذه النظرة ؟ وأية مميزات نستطيع الكشف عنها فيها ؟

- بادىء ذى بدء ، مسألة موضوعية التاريخ : الحدث التاريخي هو واقعة أو فعل يحدد وآائع أخرى ، أفعالاً أخرى ؛ إذن فالحاضر يفسر بالماضي ، لكن الماضي يكون خاضعاً للحاضر . فإن حاضراً مجيداً يغرق في حاضر مثير للشفقة يفقد بهذا نفسه كثيراً من سنائه ، ليس فحسب بالنسبة لنا وإنما بحد ذاته هو .

إن الحكم على العوامل التاريخية يكون ممكناً لأن جميع أفعالها لا تكون متساوية.

التاريخ هو استمرارية حيث ، في كل لحظة ، تعطي معرفة الماضي
 للحاضر معناه ويعيد هذا الحاضر تمثيل الماضي .

فالموضوعية تكون هكذا مكفولة بالتاريخ نفسه لأنه إذا لم تصفوا الواقع كما حدث بالفعل، فإنكم لا تمحونه بذلك ويثأر لنفسه تماماً بإعطائه معنى لحاضركم رغماً عنكم ؛ إنه يسرقكم من أنفسكم على حين انكم تعتقدون دائماً انكم أصحاب الأمر في قراراتكم . وبالمناسبة نفسها لا تبقى بالنسبة للمؤرخ ثمة مسألة لا انفعائية ، انفصال ، تجرد ، لأنه وهو يتكلم عن آخرين في الماضي فإنه يكون دائماً يتكلم عن نفسه ، عن مصيره الحاص : حيث ينضم التاريخ والسياسة أحدهما إلى الآخر ولا يعود الوعي التاريخي والوعي المدني يشكلان إلا وعياً واحداً .

لم تعد المسألة كذلك ، مسألة تغاير التاريخ (حقبة مفضلة وحقبة تافهة) ، ولا عرقية (عدم الكلام إلا على النفس وعدم قبول رأي الآخرين على النفس إذا ما نظر إليها من الخارج) ، لأن واجب الموضوعية يفرض من نفسه على

الجميع كواقعه من التاريخ. من المؤكد أن التشويه الايديولوجي قد ادخل من جديد بواسطة الوعي المدني الذي يمكن أن يفسد لكن هذا التشويه هو كذلك خاضع للتاريخ. فقد رفض مؤرخو الحقبة الاستعمارية أن يذكروا الواقعة كما حدثت فأخذتهم حركة نزع الاستعمار من الخلف فسقطت خطتهم مرة أخرى في ميدان الترثرة المختصة.

هذه النظرة التي أصبحت نظرة الغرب انطلاقاً من القرن الثامن عشر إن لم يكن قبل ذلك ، يمكن وصفها عـــلى مدى صفحات طويلة . يكفي أن نلاحظ فحسب :

37.

انها على طرفي نقيض مع النظرة التي وصفنا فيما تقدم ؛

 وانها لم تكن دائماً نظرة الغرب وكذلك ليست اليوم هي وحدها الموجودة في الحقل الثقافي الغربي ؛ فهناك نظرات كثيرة غيرها ، لكنها هي التي تدعم فعالية الناس الماثلين في قلب المجتمع الصناعي الحديث ؛

- انها تبنى ، في التحليل الأخير ، على فكرة فلسفية قبلية . ويجب أن يُعترَف بها إذا شاء المرء أن يتخلص من عيب انه غير واع لافتراضاته الخاصة . فالمبدأ الذي يتضمن هذه النظرة هو ان الله ليس في العالم ، لا حاضراً دفعة واحدة ، ولا غائباً ، أو بعبارات أقل لاهوتية أن الحقيقة المطلقة ليست لا معطاة مسبقاً ولا مرفوضة إلى الأبد ، لأن التاريخ ، في الحالتين حيث تكون الحقيقة معطاة سلفاً أو مفقودة إلى الأبد ، لا تبقى له موضوعية .

فمن أجل أن يكون التاريخ ميدان الفكر المحدد والجدي يطلب اعتبار المطلق صير ورة . عندما تروون واقعة يجب ، لكي يكون لها وزن حقيقة ، ألا تكونوا البتة واثقين من قيمتها ، لا أن يكون لها معنى مطلق ولا أن تكون مجردة منه إلى الأبد وإنما أن يكون معناها ماضياً ببطء في التكوّن يوماً بعد يوم ، عملا بعد عمل ، فون أن يبلغ أبداً دلالته الشاملة . فكل عمل تاريخي يكون دائماً معلقاً ، غير مبتوت فيه ، كل حكم باق في التداول . وهذا المبدأ هو في آن واحد أساس مبتوت فيه ، كل حكم باق في التداول . وهذا المبدأ هو في آن واحد أساس التاريخانية والديموقراطية والعلم الحديث . إن مبدأ الديموقراطية يعني أن ما من شخص في المجتمع لا يملك الحقيقة السياسية ، وان هذه الحقيقة يمكنها فحسب أن تتكون

تدريجياً بالمناقشة وبالانتخابات المتتالية ، التي رويداً رويداً يجب بطريقة مثالية أن تصل إلى إبراز حقيقة سوف يمكن الهيئة السياسية أن تتفق مؤقتاً عليها . وعلى نفس المنوال ، لكي تكون هناك فعالية علمية ، يجب أن لا تكون الطبيعة غير قابلة للمعرفة بالكامل ولا قابلة لأن تعرف دفعة واحدة ، بإشراق صوفي . فو أساس التطبيق التاريخي الحديث ومن الجلي ، انه ، على صعيب الافتراضات الفلسفية ، ما من شخص لا يستطيع التأكيد على الفور تفوق نظرة على الاخرى .

يكفي لبرهنتنا أن نضع وجهاً لوجه تطبيقي التاريخ والنظرتين اللتين تتضمنانهما. إذن لماذا الواحدة دون الاخرى ؟ هذا هو السؤال الذي يمكن طرحه على قسطنطين زريق.

إذا أردنا التخلص من ضرورة تبرير التاريخ بالتاريخ ، لا بد من الإجابة : السبب الوحيد، هو أن المجتمع الذي يملك النظرة التاريخانية هو مهيمن اليوم . فإن كلامه هو الذي يفرض نفسه على العالم ، ومشيئته الاحتفاظ بنظرته الحاصة هي في نهاية المطاف الاعتراف باللجوء إلى الصمت .

لدى التحليل يتضح أن زريق قد لجأ إلى هذا السبب وحده. وستتبح لنا هذه النقطة الأخيرة إعطاء أمثلة محسوسة فيما يمكن أن يلوح حتى الآن مناقشة مجسردة.

7 — واضح أن القضية الفلسطينية تغشّي على ذهن زريق. فوراء كل ما يكتب ترتسم الرغبة في فهم لماذا أقرت المصيبة التي مني بها عرب فلسطين من قبل العالم بأكمله. لذلك فإنه يلح في مطلع كتابه على أهمية الكوارث في تكوين الفكر التاريخي. ويذكر بأن عدم فهم الكوارث يكون أقتل بالنسبة لشعب من مادية تلك الكوارث نفسها (١٠). والحال لا بد، من أجل فهمها، من دراسة أسبابها (إذن الاعتقاد بسلسلة الحوادث قبل ذلك)، وإبداء الرأي في المسؤولين (إذن الاعتقاد بحرية الفاعلين)، وأخيراً أن نجعل من هذا الفهم أساساً لعمل (إذن الاعتقاد مسبقاً بإمكانية إعادة تشكيل الماضي دائماً). فمن أجل العمل،

للأسف ان زريق حتى في هذه النقطة لا يتعمق تعمقاً كافياً. فهو على حق من وجوه عديدة إذ من الذي تحدث طيلة عشرين عاماً من المسؤولية ؟ مسؤوليات الهاشميين مثلاً ، مسؤولية أعيان الفلسطينيين الذين كافوا يتعاونون مع الانجليز ومع المهاجرين اليهود ، مسؤولية اللمول العربية ، التي ساومت أحياناً ، على ما يبدو ، سراً مع هؤلاء وأولئك . لقد بدأ القيام بذلك الآن فحسب وربما كان لا يجري في الانجاه الصحيح لأنه يمكن أن نسجل انتقالاً مفاجئاً من إيمان من يحس انه واثق بفعله بإيمان أعمى إلى يأس فجائي لدى من ربح معظم الأوساط الحاكمة في الشرق الأوسط ، وهو انتقال يعكس تماماً سقوط التاريخ المكفول من الله في تاريخ أخرق وكريه شأن ما سبق أن كشفناه لدى المؤرخين العرب الكلاسيكيين .

لا يكفي أن نذكر المسؤوليات ونقف عند هذا الحد ؛ بل يجب آن نفسر لماذا لم يقبل وضعنا ، في نهاية الأمر ، في هذه المشكلة التي تبدو لنا واضحة إلى هذا الحد ، إلا من أقلية ولأسباب تكتيكية أيضاً (وهذه هي الحالة مع الكتلة الشرقية والبلدان الحيادية) ولماذا قبلت بأكلها حجج خصومنا التي تبدو لنا إلى هذا الحد قليلة الشأن ، من قبل العالم بأكمله . فإن التذرع بدور الطابور الخامس في بلدان العالم سوف لا يفيد شيئاً . في حقيقة الأمر ان ملامح التناقض بين المنظرتين للتاريخ ، اللتين وصفناهما نفسهما ، ترتسم هنا بين قضيتينا المتجابهتين . للتناول بعض الأمثلة :

- عندما نقول أن هناك في فلسطين حقين تاريخيين هما في تعارض وأن أحدثهما ، في المنطق السليم وأقلهما انقطاعاً في الحيازة يجب أن يتغلب فإن هذا الزعم ليس صحيحاً تمام الصحة لأن يهود فلسطين كانوا يستغلون الحق الماضي بحق حاضر هو الشغل في الأرض والعمل السياسي في حين كان العرب بصفة أساسية يعتمدون على الحق النظري الذي تهه حيازة مستمرة ؛ صحيح انهم ثاروا في عام ١٩٣٦ ؛ وانهم أداروا كفاحاً بطولياً ، لكنهم وقد جرى التخلي عنهم

<sup>(</sup>١٠) المصدر السابق، ص ١٩٩.

واهملوا ، قنطوا فحصلت حرب عام ١٩٤٨ عملياً من دونهم . وهذه الواقعة نجد التعبير عنها في خطاب ممثل الاتحاد السوفياتي عام ١٩٤٧ ، الذي أنكر صراحة الحق التاريخي واعترف فقط بالإرادة الحاضرة للجماعة ، وعلى هذا الصعيد لم يكن عرب فلسطين في وضع قوة . وبين السياستين نستشف التعارض بين نظرة للتاريخ تعتبر الحق كأمر مطلق أعطي إلى الأبد ولا يجوز التصرف فيه ، وأخرى ترى الحق كأقرار عمل في كافة اللحظات يمكن الرجوع فيه دائماً . فلم تعزز عشرون عاماً من البؤس في المعسكرات ، شيئاً في موقع العرب ولم تدفع الاخرين البتة إلى الاعتراف بهذا الحق الذي يزداد كل يوم ، وهو التاريخي اضمحلالاً في التاريخ . وبالمقابل فإن عاماً من العمل الحقيقي قد أعاد إلى الفلسطينيين الحق بإبداء الرأي ؛ وذلك لم يكن تغيراً سياسياً مفاجئاً وإنما كان ثورة كو بيرنيكية .

- طيلة خمسين عاماً ورؤساء العرب يتخذون قرارات: فيصل بن الحسين يفاوض وايزمن عام ١٩٤٩. كنهم لا يريدون البتة الاعتراف بوزن أفعالهم وبالتأثير الذي يمكن أن يكون لحذه القرارات على مجرى الحوادث اللاحق: هذا الموقف هو محصلة النظرة القديمة التي تنكر استمرارية التاريخ، على حين أن معظم العالم الحالي يعتبر أن الأفعال يجب أن يكون لها مسؤولون ولهذا فإن الروس والأميركيين يقدرون اليوم أن العرب يجب أن يدفعوا ثمن أفعالهم التي لم تكن في صالحهم وعلى عكس موقف الرؤساء أخذ الفلسطينيون يعرفون اليوم أنهم وهم سادة أفعالهم وحدهم والمسؤولون وحدهم عنها ، يقبلون نتائج هذه الأفعال ، أياً ما كانت ، ومن أجل هذا على وجه الدقة العالم يصغى إليهم .

- كانت النظرة القديمة للتاريخ تنطوي على إمكانية إطالة أو تقصير السياق التاريخي بالإرادة . رأوا أنه كان في وسعهم أن يدعوا الزمان يمر لأنهم كانوا يعلمون انه في يوم معين كل شيء يمكن أن يمحي، كل شيء كان يمكن في الحال أن يبنى من جديد . فخطاب الشقيري الذي روجته الصحافة العالمية لم يكن يعني أنه سوف يقتل سكان وطنه الجدد ، لكنهم هم من أنفسهم سوف يغادرون يسرعة ، الأرض التي اغتصبوها لكي يعود الاعتراف مباشرة بحق المنكوبين في اليوم الذي يجري فيه من جديد الاعتراف بوجود الله .

ثمة أمثلة أخرى بمكن أن تساق؛ إلا أنها لا تضيف شيئاً إلى البرهان. لقد كفانا في كل حجة أن نقدم مثلاً واحداً يدل على النظرة القديمة للتاريخ وعلى نتائجها السلبية ومثلاً آخر يعبر عن النظرة المشتركة الآن بين الشرق والغرب ونتائجها الإيجابية.

بتلك الأمثلة آمل أن أكون قد برهنت لماذا يتحتم على العرب ، في الظروف الحاضرة ، بغير مساس بقيمسة المبادىء الفلسفية الجوهرية موضوع الخلاف، أن يتبنّوا إحدى النظرتين ويطلقوا الاخرى إذا كانوا يحرصون على البقاء لأنه من أجل الموت تُسترك لليائسين حرية الاختيار .

فضلاً عن تجربة الصراعات القومية المختلفة فإن المسألة الفلسطينية ، بسبب تعقيداتها وتناقضاتها الموضوعية تتبح للعرب ، وهي إذ تستوجب منهم ، أن يولدوا حقيقة في التاريخ . كل واحد يجب أن يرحب بهذه الولادة ويعمل بحيث لا تجهض لأن مستقبل العرب معرض للخطر بالتأكيد ولكن مصلحة الشعوب الاخرى هي كذلك (11) .

<sup>(11)</sup> يحمل النص طابع حالة المسألة الفلسطينية في عام ١٩٣٨. للا أن هذه المسألة قد تطورت بطبيعة الحال لكن المسائل التي تطرحها بعلاقتها مع التحديث السياسي – الثقافي للمجتمع العربسي تبقى هي نفسها بصفة أساسية .

۲

### سنة وتسنين

#### أ\_ المشكلة:

غالباً ما يكون هناك التباس في كتب علم الاجتماع بين التقليد من حيث هو واقعة اجتماعية ، والتقليد من حيث هو قيمة بحجة أن هذه على وجه الدقة هي المميزة لمجتمع تقليدي .

#### لكن ذلك يستتبع :

ان جميع التحليلات الاجتماعية للتقليد تكون في حقيقة الأمر «سلبية» .
 فعندما يعرف التقليد بحركة الإصلاح الزراعي ، النزعة الريفية ، الانفعالية ، اللاتاريخية ( a-historieité ) . الخ ، فلا نفعـــل إلا أن نترجم إلى سلبي ميزات المجتمع المسمى بالمجتمع الحديث ، أي مجتمع ما بعد القرن الثامن عشر ؛

-- انه ، بعدم تحديد البؤرة الاجتماعية لهذا التقليد ، لا يمكن كذلك تحديد النقطة الستراتيجية من أجل سياسية تغيير ولا يُتَصَوَّر بالتالي إلا تدخلا خارجيا ، يستتبع من جانب الـ « تقليديين » فقدان الأصالة واللا – مشاركة .

بالمقابل إذا فصلنا بعناية التقليد - البنية والتقليد - الايديولوجية أمكننا أن نطرح السؤالين التاليين:

بإزاء الأولى يمكننا التساؤل إذا كان منطقياً أن نفرض عليه إشكاليات العلوم الاجتماعية التي نمت في إطار مجتمع حديث ؛



فيما يتعلق بالثاني يمكن البحث إلى أية طائفة اجتماعية يكون مسموحاً ربطه بها. فإن هذا السؤال هو ما آخذ على نفسي طرحه ، متخذاً ، كمثل ، حالة مراكش (المغرب).

#### ب ـ حالة المغرب:

لقد استخدم الرسم دائماً لتشكيل البنية في المغرب في مختلف عصور تاريخه هو رسم المنصّف .

ففي العهد السابق للعصر الاستعماري ، كانت الحكومة السلطانية ، المنصف الاجتماعي ــ السياسي بين جماعتين ، سكان مدن وقبائل وإن كل شيء كان يتميز على المستويات الاقتصادي والاجتماعي والثقافي والديني .

وطيلة عهد الحماية حالت القوة الفرنسية محل السلطان ولعبت نفس الدور بين قومية المدن وتقليدية الأرياف.

بعد الاستقلال ان السلطة الملكية الحالية هي في نفس الموقع بين يسارية الأحزاب والنقابات وطلاب المدن وبين محافظة جماهير الريف.

في الحالات الثلاث ، يلوح الانطباع ، بظل أثر من التطورية ، بأن شطراً من سكان المدن على الأقل حاو على التقدم في حين أن طبقة الفلاحين هي بؤرة التمسك بالقديم ، بالمحافظة وهي على وجه الدقة الإطار الذي يحدد السلفية . وبالانتقال من التحليل إلى نطاق العمل ، نبصر جيداً إلى من يعمل على تحسيله المسؤوليات . ولكن عندما نستنطق التاريخ نجد صورة أخرى تماماً . فإحدى المقدمات المنطقية في المحاكمة السابقة هي أن النموذج ما قبل الاستعمار يكون صحيحاً للحقبة السابقة بأكلها بما أن مجتمعاً تقليدياً بالتعريف لا يتخيل التغيير . في حقيقة الأمر ان المسألة غير ذلك تماماً .

#### ١ – على صعيد التنظيم السياسي :

إن سلطــة المخزن ( makhzanien ) ، كما توصف هي نفسهــا شيء مستحدث ؛ إنها نتيجة سلسلة من التطورات المتنوعة جداً ؛ ولم تصبح سلطة

المخزن تقليدية إلاّ في القرن الثامن عشر ، أي انها وجدت شرعيتها في الإخلاص للماضي . لقد جرت بالتأكيد تجارب في هذا الاتجاه فيما سبق ، لكنها جميعها فشلت .

بل إن كون المجتمع بأكمله أو في جزء منه ، قد أقر لأول مرة في القرن الثامن عشر في ظل محمد الثالث ، الإخلاص لنموذج زعم انه من الماضي كسب كاف للشرعية في حين انه رفضه فيما مضى دائماً ، يجب أن يُفسَر وهو كذلك على كل حال ، عكس تعريف التقليد بمجرد الإخلاص للماضي (م. ويبر على كل حال ، عكس تعريف التقليد بمجرد الإخلاص للماضي ( م. ويبر M. Weher ) . ومن الممكن القول على هذا النحو أن التقليد لا يوجد إلا عندما يقبل التجديد تحت ستار إخلاص للماضي ، لكن التقليد عندئذ لا يبقى قبولاً بلا سؤال بل يكون قبولاً يطرح على المؤرخين مشاكل عديدة جداً .

#### ٢ – على صعيد الثقافة:

إننا ندع جانباً الفولكلور ، والتقاليد الشفهية ، الخ .. التي تطرح مشاكل أخرى . لكننا إذا تناولنا الثقافة العربية المكتوبة التي سوف يطلق عليها صفة والثقافة التقليدية في القرنين التاسع عشر والعشرين والتي سوف تحدد بمحتوى معين وبطريقة نقل واستعمال خاصين لأمكننا أن نلاحظ بأن تلك المميزات لا تنشأ قح عن الثقافة نفسها وإنما عن وضع جديد نما في القرنين الخامس عشر والسادس عشر فقبل هذا التاريخ كان هناك تضامن «أفقي » كما قد يقال ، يربط مدن العالم الإسلامي الكبرى بعضها إلى بعض أكثر مما يربطها إلى أرباضها المباشرة ؛ كانت فاس ثقافياً أقرب إلى تونس ومدن الأندلس منها إلى القرى والأرياف كانت فاس ثقافياً أقرب إلى تونس ومدن الأندلس منها إلى العصر الدنيوي ، التي كانت تحيط بها . وفي هذا الإطار من الثقافة المدينية كان العصر الدنيوي ، العلمي أو الأدني سائداً على الرغم مما يقال في ذلك في الكتب المدرسية . وعلى العلمي أو الأونع الاقتصادي وضعف الروابط التجارية حل محل هذا التضامن الافقي تضامن عامودي أي مع الريف والجبل المجاورين .

وبسبب من هذه الأزمة الاقتصادية رأت النخبة المثقفة لزاماً عليها أن تتحول إلى هيئة تعليمية . ولكن لما كان أولئك السكان الريفيون المقصود « تثقيفهم » قد منوا بالانعزال طيلة عهود طويلة فإن الثقافة المدينية لم يكن في الوسع تمثلها

بشكل كامل. فالعنصر الوحيد المقبول بأكمله بالنسبة للمجتمع الريفي كان ذلك الذي يدعم الطائفة ، ومن هنا كان التركيز على الجانب الشرعي – الاجتماعي وانحطاط كل ثقافة دنبوية .

سوف يصبح مضمون التقليد الذي سينمو ويتسع القاسم المشترك بين نخبة المدن التي كانت روابطها بالخارج قد انقطعت وهيئة اجتماعية لم تكن قد واصلت جميع مراحل التطور الثقافي العربي.

### ٣ \_ على صعيد التديُّن :

كثيراً ما يقارن إسلام المدن الشرعي – اللاهوتي ، التعقلي بإسلام الأرياف التصوفي – الطبيعي برغبة أن يُرى في هذا الإسلام الأخير العوض عن الأديان الريفية القديمة . ولكن نرانا مضطرين إلى اكتشاف أن الجهر بالعقيدة الدينية الأكثر تعقيد الموحدين ، كان صنيعة عوامل جبلية وانها رفضت من قبل سكان المدن ، كما وان الجمعيات الدينية كانت ظاهرة مدينية على الأقل كانت ظاهرة ريفية .

فالانتقال من نمط تدين إلى آخر يكون هو كذلك مرتبطاً بالتغير الاقتصادي وبنتائجه الاجتماعية في القرن الخامس عشر ، وهذه النتائج هي الفرورات السياسية للسلطة المركزية وللنخبة المدينية في مجتمع مفتقر ومفكك الأوصال التي تعرض استبدال تدين مبني على الشريعة المجردة بتدين آخر حيث يقدم ويبرز دور الفرد الموجه. ولم يعد المجتمع موحداً توحيداً كافياً حتى تستطيع الأنظمة القانونية البسيطة كفالة تلاحمه ودوامه ؛ كان ينبغي أن نضيف إلى ذلك الأثر المباشر لوسيط ظاهر هو نفسه مرتبط بوسطاء آخرين ، ماضين وحاضرين جميعهم ضامنون للاستمرارية الجماعية .

فحركة المرابطة ليست إذن البتة الترياق لشرعية مدينية ، إنما هي تديَّن جديد فرضتها حالة أزمة على الجميع .

ما هي الخلاصات التي نستنتجها على عجل من هذه الوقائع المثارة ؟ في الحدود التي يتضح فيها التقليد أي يفرض نفسه على الجماعة كنموذج

للسلوك فإن مثل المغرب يتيح لنا أن نحده فيما يتعلق بصياغة هذا التقليد :

الظروف: ضغط خارجي محتدم ينتهي إلى اختناق اقتصادي وإلى تفكيك أوصال المجتمع (غارات آيبيرية في القرنين الخامس عشر والسادس عشر)؛

- العاملون: النخبة الموجودة بالعناصر المكونة لها الثلاثة: السياسي العسكري الثقافي ، الديني ؛ وهذه الجماعات الثلاث يمكنها تماماً أن تكون متميزة في حالة المغرب ؛

\_ الوسائل الفكرية: هي وسائل الحقبة السابقة، ولكن أُعيدت صياغتها تربوياً وعقائدياً على مستوى معلم إلى التلامية ؟

- النتائج الاجتماعية: تلاحم أكبر ولكن في إطار كأن يكون هذا التلاحم فيه هو بذاته هدف وقيمة ؛ كل الحياة الاجتماعية تكون موجهة نحو الذاخل ؛ في جميع المستويات، فالمقصود إذن استعادة الماضي .

إذا تكلمنا على التقليل كنفي للتحايث، كعقبة في وجه التغيير والتقام فإنه يكون بالضرورة واعياً ؛ إن تقليداً لا شعورياً ، غير موضح ، لا يتعارض مع شيء أو أن تعارضه سيكون صامتاً ، عنيداً ، يجري خارج التاريخ ولا يمكنه منطقياً أن يكون موضوعاً لأي علم « حميث » في السياسة أو علم الاجتماع .

في هذه الظروف سوف يعني التقليد تشيئاً بواسطة نحبة نجل نفسها في حالة دفاع عن النفس وتتكيف عندئذ مع وضعها النابق. ويدرك المرء منذئذ لماذا يظهر غالباً هذا التقليد كقوة لا تقهر لأنه يرسخ المجتمع كله في وجه الأجنبي وفي نفس الوقت سريع التغير جداً بمجرد أن يعرض بصورة محسوسة انفتاح للنخبة التي تصوغه وتدعمه.

يمكن تعزيز هذه النتائج ، إذا دعت الحاجة بتحليل ظاهرتين أُخريين برزَتا في تاريخ المغرب :

الأولى - القومية: يصعب تحليل الحركة القومية في المغرب خصوصاً وانها صورت آنذاك كحركة متخلفة، كارهة للأجانب، ثيوقراطية، الخ.. (بسبب إخلاصها للملك محمد الخامس) على حين كانت الإدارة الاستعمارية

التي تعتمد على الجمعيات الدينية والمشائخ وكبار القادة (les Caids) في الجنوب تقدم نفسها حاملة لواء العصرية . بيد أن علماء الاجتماع يعرفون ، بوجه عام القوميين كعصريين منخرطين في صراع حتى الموت ضد مواطنيهم التقليدويين .

في حقيقة الأمر ، إذا تناولنا المجتمع المغربي تحت الحماية ، في مجمله ، والحركة القومية في نفس المدة ، نجد أنه كانت هناك على جميع المستويات (ايديولوجية ، تنظيم ، تكتيك) قوميتان : قومية رفض ، متجهة نحو الماضي وداخل البلاد ، وأخرى انفتاح أو تسوية ، ضاربة على وتر العقلانية الاستعمارية . كانت الأولى قوية في فترات الأزمة كما كانت المحرك الحقيقي على الاستقلال ، أما الثانية فكانت المهيمنة في عهود الحوار ، ونهاية القول انها المستفيدة من الاستقلال .

في عهود القمع ( ١٩٣٦ - ١٩٣١ - ١٩٥١ - ١٩٥٥) جرى تعميق ، «تسنين » للحركة القومية ؛ لم ترفض التسويات السياسية فحسب بل والتنظيم الاقتصادي الحديث كذلك في حين أعيد اعتبار الماضي وعُزز التلاحم الاجتماعي . بالطبع نجد حالة معاكسة في غضون عهود المفاوضات والتسويات . ولكن في الحالتين ، المقصود اجتماعياً الزعامة نفسها .

أما الليبرالية من حيث هي فلسفة سياسية فلم تعتنق وتوسع إلا عندما كان القوميون يرون آفاق عريضة للمستقبل تفتح أمامهم ؛ وإلا فإنهم كانوا يفضلون تلاحم شعبهم حول عقيدة منبثقة من الماضي على تصدع مجتمعهم باسم مستقبل غير أكيد.

الثانية — سياسة ما بعد الاستقلال: يمكن استخلاص النتيجة نفسها من تحليل السياسة المتبعة في غضون الحقبة الممتدة من ١٩٦٠ إلى ١٩٧٠ ولو أن معظم الذين كتبوا في الموضوع يبررون هذه السياسة بوعي صحيح للحالة المراكشية.

كذلك يقال غالباً بأن النظام الحالي هو عودة إلى نظام ما قبل الحماية ، تماماً لأن المجتمع المغربي لم يتطورً تطوراً كافياً ، على عكس ما يزعم أو يريد السياسيون والطلاب الذين لا ينظرون بعين الاعتبار إلا إلى تطور سكان المدن . فالسياسة المتبعة حتى الآن ستكون هكذا التعبير التام عن البنية الاجتماعية المغربية .

لنلاحظ بادىء ذى بدء أن ثمة اختيار جوهري وهو ما حدد بلا شك كل شيء ، كان ذلك الاختيار بعدم تغيير البُنى الاقتصادية ؛ ونجم عن ذلك ان إدارة الامور استمرت في أن تكون في نطاق الأجانب ؛ ولم يبق للسكان الأصليين إلا حكومة الناس أي تحريك الأفراد في اتجاه أو في آخر ؛ ومن هنا بالذات وجد المجتمع نفسه والنخبة منه بوجه خاص ، غارقاً من جديد في وسط قديم ولكن لم يكن ما يتضح في هذه السياسة هو التقليد وإنما هذه السياسة هي التي تبعث التقليد من جديد وتكره الناس جميعاً على أن يسلكوا وفقاً للتقليد .

ليس أسلوب الحكم الحالي انبثاقاً من نظام استعماري سابق ، ولكنه استمرار لنظام الحماية . وعليه فإن نظام الحماية كان قد « قرأ » القرن التاسع عشر المغربي واستخلص منه سياسة التزم بالإبقاء على مطابقتها مع الواقع ؛ فأصلاً ، لا طول مدة ممكنة ، المجتمع المغربي عن المجتمع الحديد الذي كانت الرأسمالية الاستعمارية تخلقه (ثنائية في جميع المستويات) . وإذا ، لدى التجربة ، بدت هذه السياسة المستمرة ، فعالة ، فذلك لأن نظام الحكم الجديد حافظ على الثنائية الاجتماعية - الاقتصادية التي كانت تفيد كأساس وليس لأنه عثر على ركيزة مزعومة في استعمار سابق .

إذا كان هناك تقليد محدد ، لم يكن على نظام الحكم الحالي إلا أن يعمل على إماطة اللثام عنه ، فلسوف تكون لدينا بالتأكيد ثلاثة صياغات مختلفة لهذا التقليد (صياغة القرن التاسع عشر ، صياغة القومية تحت الحماية ، والصياغة الحالية ) ، سوف ينبغى أيضاً اختيار التقليد الذي سيكون أكثر أمانة للتقليد .

إذا كان التقليد معطى مسلماً به ، استعيد ، فسوف لا نشاهد التموُّج نفسه الذي سبقت الإشارة إليه فيما يتعلق بالقومية : فإن التقليد مؤكد أكثر مما هي آفاق المستقبل مظلمة .

الواقع اننا عندما نتابع هذه الحركة في إعادة التوكيد ، في البعث أو في إعادة أهلية التقليد ، بعد فاصل زمني تنسى فيه القومية المنتصرة نزعتها التقليدوية وعندما

نربطها بتطورات مختلفة على الصعيد الاقتصادي والاجتماعي والثقافي ، ليس في وسعنا الامتناع عن التحقق من أن نفس الجماعات ، كما في الماضي ، تلعب نفس الأدوار ؛ المقصود نخبة سياسية – عسكرية (محنون في المدن) ( Makhzen ) نخبة اقتصادية (طبقات وسطى في المدن) نخبة ثقافية (بورجوازية صغيرة في المدن). ففي وضع جديد وبوسائل جديدة ، نعتر من جديد ، مع ذلك على ظروف الضغط الخارجي نفسها وعلى نفس الفشل من جانب تلك الصفوة بمختلف أنواعها ، وظاهرة التكيف مع الوضع السابق نفسها ، العودة إلى الذات ، نحو الداخل ، نحو الماضي . لكل وضع جديد تقليد جديد ؛ كل شيء تعاد صياغته ، كل شيء نحو الماضي . لكل وضع جديد تقليد جديد ؛ كل شيء تعاد صياغته ، كل شيء نفسر من جديد ، لكن النقطة الجوهرية هي أن النخبة تفضل على عمل متجه يُغو الخارج والمستقبل وهو غير مؤكد ، عملاً متجهاً نحو الماضي يكون هدفه وما ينتج عنه كسلطة سياسية واقتصادية مؤمنين . ولنلاحظ كذلك بأن اولئك الذين نقدم لهم مرآة التقليد من أجل أن يهتدوا فيه إلى طريقهم لا يلعبون أبداً في هذه الحركة دوراً نشيطاً .

يمكن أن نستخلص من هذه المناقشة المقتضبة:

أن التقليد ، لكي يستقر ويدوم يتطلّب من الفعالية ما يتطلبه الـ «تقدم» : اتجاه العمل وحده هو المختلف في الحالتين . فإن معنى تقليد أبدي يتماسك من نفسه هو وهم الليبرالية وتعريفاتها السلبية ؟

إن الإبقاء على تقليد هو صنع نحبة سياسية – ثقافية يمكن لفعاليتها أن تظهر للآخرين كأنها منحرفة لكنها بالنسبة لهذه النخبة تجلب من الرضى والسرور مقدار ما لو كان يقصد بها عملاً عصرياً ؛

— فالقول بأن قوة التقليد هي في القصور الذاتي يبدو أنه مجرد لعب على الألفاظ ، لأن التقليد الموضح بدقة لا يعبر عن الحقيقة الواقعة لاولئك الذين يصورون كتقليدويين ولا يمكن أن يستخلص منهم أية قوة في التلاحم ؛ ان قوته تتأتى من فقدان البديل الملموس في نظر النخبة التي تعمل عندئذ بصورة معينة للاستمرار في القيام بدور .

حالمًا يظهر هذا البديلي في الأفق لا يبقى التقليد مدعماً من أحد ونكتشف

انه كان بحد ذاته ضعيفاً جداً ( ان حالة الدوام بعد حقبة من التحديث المتسارع ، لأن السلطة المركزية هي غير قادرة أحياناً على الوفاء بوعودها ، تكون مختلفة جداً وتطرح مسائل خاصة . )

#### ج \_ خلاصات منهجية:

إذا لم يكن عدد من الأمثلة المستخلصة من التاريخ المغربي خاصة أكثر مما ينبغي ، إذا كان من الممكن أن نجد حالات مماثلة على الأقل في نطاق الإسلام الفسيح وفي مناطق نفوذه لأمكننا عندئذ أن نسوق كنقاط للمناقشة الملاحظات التسالية :

ا" - في الحالات التي تكون هناك مطابقة بين تقليد - بنية وتقليد - قيمة وحيث نواجه مجتمعاً متجانساً (تكاد هاتان المسلمتان أن تكونا دائماً مضمرتين لدى علماء الاجتماع)، فالأمر يتعلق بالتأكيد بمجتمعات تنكر التاريخ واستخدامها في بناء نماذج علوم اجتماعية ذات استعمال عام هو ايديولوجي بالضرورة؛ والمقارنات هي توضيحات محضة والتعريفات التي نصل إليها تكون محجردة إلى حد أن الحلاصات تكون في معظمها معطاة في المقدمات.

٢ – في الحالات التي يكون هناك تقليد مصاغ ، وهي حالات عديدة ، حيث يمكن إذن للتقليد المعاش أن يكون متميزاً من تقليد – قيمة فإن التقليد – قيمة هو ما يمكن دراسته مباشرة .

نجد أنفسنا هنا في مواجهة مجتمعات متبنينة ، تاريخية ، تكون قضايا العلوم الإنسانية بالنسبة لها ، شرعية ، لكن التقليد في هذه الحالة يظهر قبل كل شيء كتسنين تم إجراؤه ، من قبل نخبة ، في مراحل مختلفة من تاريخها . فالتقليد من حيث هو بنية هو دائماً مستنتج كأساس نظري مما هو مصاغ . ولم يجر تحليل هذا التقليد في أي مكان بتصورات دقيقة ؛ فذلك الذي يساق بهذا الاسم في مؤلفات علم الاجتماع هو فقط الشكل السلبي للمجتمع الصناعي الحديث ؛ وفي واقع الأمر عندما ينظر المرء من زاوية كل من المجتمعات التي يقال انها تقليدية ويتابع تطورها التاريخي فإنه يتأكد بأن لكل منها كذلك بنية متبقية يمكن تسميتها تقليداً على نفس المنوال الذي يتم به تحديد مجموع تلك المجتمعات

كمجتمعات تقليدية من قبل اولئك الذين ينظرون إليها من زاوية الغرب الصناعي .

" النجانس ، الخ .. التي تعرف بها تلك المجتمعات هي محصلات هـنا الفهم التجانس ، الخ .. التي تعرف بها تلك المجتمعات هي محصلات هـنا الفهم السلبي ، المتخلف ؛ انها نتيجة منهج لا حقيقة واقعة ، مفهومة مباشرة . وينشأ عن ذلك أن ينكر الجانب الإرادي ، الايديولوجي وكذلك فارق الموقف ، في داخل المجتمع التقليدي نفسه بالنسبة للتقليد المصاغ . فالعلاقة السوسيولوجية الكاذبة ( pseudo-sociologique ) التي يؤكدها بعضهم بين التقليدية وطبقات الفلاحين أو القبائلية هي أيضاً فكرة قبلية منهجية . إذ بمجرد أن يضع المرء نفسه في رؤية ديناميكية فإن تقليداً وتجديداً ، تقليدية وتقدمية يكونان ، كلاهما ، من صنع نخبة تكاد أن تكون دائماً من أهل المدن ، تعمل بانجاه أو بآخر وفقاً للوضع التي توجد عليه .

\$ " — ان توضيح هذه الأوضاع يطرح مسألة حرية اختيار النخبة . فعلماء الاجتماع ينكرونها من حيث المبدأ : إذ يقودهم تعريفهم السلبي إلى التأكيد بأن التقليد هو قدر وان التقدم هو بالضرورة تدخل خارجي . وفي واقع الأمر يمكن القول على وجه الدقة العكس : التقليد هو اختيار على أثر تدخل أجنبي . وعدم رؤية هذا الأمر هو إنكار أوضاع السيطرة . ذلك أن تسنين مجتمع ما يكون غالباً ، وربما دائماً ، مزامناً لتهديد بسيطرة خارجية ؛ ليس سبباً في ذلك ولا يمكن أن يكون العذر في ذلك .

٥ – هذا التحليل يقدم عنصر تطور ديالكتيكي. فإن عقبة التقدم في مجتمع تقليدي ليست فقط داخلية ؛ هي النتيجة المركبة من تأثير حارجي ، ماثل دائماً كتهديد ومن رد فعل خاص بالمجتمع موضوع البحث. وإذا العقبة الخارجية استمرت أو توطدت ، توطد التسنين كذلك ، ولهذا السبب فإن كل نموذج توازني مقترح من قبل علماء الاجتماع يضع الضغط الخارجي بين قوسين (وهذه هي الحالة غالباً) يقدم إذن بالضرورة التقليد كعقبة لا يمكن تذليلها ، ومن هنا بالذات ، يوطده ، ذلك انه يغذي ارتيابية النخبة فيما يخص مستقبلها في عالم سبق إخضاعه من قبل الآخرين. فالنقيض الوحيد للتقليد هو الأمل ،

يتيح هذا التحليل كذلك فهم الوضع العكسي : وضع تطور سريع يدهش دائماً علماء الاجتماع . فإن النماذج التوازنية الساكنة التي يستخدمونها والتي تعطي للتقليد وزناً هائلاً تجعل جميع التطورات غير مفهومة . ولكن إذا كان التقليد هو ايديولوجية النخبة بالنسبة للمهود ذات الأفق المغلق ، فاننا نفهم تماماً عندئذ أن النخبة ، لمجرد أن ينفرج الأفق ، تستعيد مكانها في التاريخ أي انها تغير اتجاه عملها(١) .

<sup>(</sup>۱) إِن نَتَاتُج المُؤلِفَاتِ المُنتقَدِّة ضَمَنياً في هذا الفَصل هي بصورة رئيسية لدافيد ا. آبتر ( ) إِن نَتَاتُج المُؤلِفَاتِ المُنتقِدة ضمنياً في « The politics of Modernization ، جامعة شيكاغو « ١٩٦٥ ؛ وغلاس اشفورد ( Douglas Ashford ) في : Political Change in Morocco جامعة برنستون ( ) ٢٩٥٨ ؛ د. ليرنر ( D. Lerner ) في : ( D. Lerner ) في المحالة ا

# ٣

## العرب وعلم الأصول الثقافي

ملاحظات على منهج جوستاف فون جرونبوم

-- ١ -

ليس من اليسير حقاً أن نقرر ما إذا كان للمسلمين والعرب بصفة خاصة مصلحة أم لا في أن يتخذوا كنطلق لتحليل ثقافتهم أعمال المستشرقين ، الغربيين ، المحددين والحالة هذه في عداد الأجانب ، الذين يتناولون الإسلام كموضوع لمحديم .

تكاد المساوى، أن تكون مباشرة واضحة للعيان: فغي غالب الأحيان يفضى الأمر إلى نقد ايديولوجي بالمعنى السطحي للعبارة. ذلك أن نتيجة الجهود الفكرية الكبرى تكون معظم الوقت ذات قيمة معلومة. إذ أن الاستشراق الغربي ليس هو: «العلم» الغربي، على موضوع خاص؛ فاننا نلاحظ فيه تضييقاً لحقل المناهج المستخدمة في مكان آخر، وهو أمر يعزى لأسباب شتى: نظام الدراسات، المستخدمة في مكان آخر، وهو أمر يعزى لأسباب شتى: نظام الدراسات، اختيار المسلمات، الأهداف المتابعة، الخ. فإن طائفة المستشرقين التي تشكل جزءاً من البيروقراطية، تخضع، بهذا نفسه، لتحديدات كبيرة تقيد على نحو فريد إمكانيات ابتكار مناهج جديدة للمعالجة أو حتى تطبيق المناهج الموجودة من قبل المسلمين يكاد أن

<sup>(</sup>۱) ما يقوله ك. رايت ميلز ( C. Wright Mills ) في كتابه Sociological Imagination ، 9 ، 9 ، 1 ، الفصل الخامس ( مترجم إلى الفرنسية ، إصدار ماسير و لعام ١٩٣٧ ) عن علماء الاجتماع يمكن تطبيقه على وجه أخص على المستشرقين من حيث هم جماعة متخصصة .

لا يصل أبداً إلى عزل الأسس المنهجية لوجهات النظر الخاصة من أجل استبعادها أو تبنيها أو استخدامها لغايات أخرى ؛ فإنه يتعلق بتحليلات وبمحاكمات وبأوصاف في خصوصيتها ، من أجل إعادة ربطها مباشرة إما بالمعارك السياسية الكبرى التي تفصل اليوم الغرب عن الإسلام وإما بالمحاولات الدينية الغابرة ، ومن هنا يتورط فيما ينقده بصورة سطحية ، بتبني مبادىء مبحث العلوم المقيدة التي غالباً ما تكون متخلفة عن التطور العام للعلم الغربي . وكما أن المستشرقين هم مستقلون عن الكنيسة وعن الجامعات الحديثة على السواء ، كذلك فإن ناقديهم من المسلمين ، محدثين كانوا أم تقريظيين ، يشكلون طائفة خاصة ليست طبقة العلماء وأقل من ذلك انتاليجنسيا البلدان الإسلامية .

هناك مزية مع ذلك في الفحص النقدي لنتاج المستشرقين إذا ما تناولناه في مستوى معين ؟ ذلك ان هذا الفحص يقود بالضرورة إلى شكل جديد في المناظرة ، إلى الوعي بشروط الحصول على حقيقة قابلة للتعميم . وبدون الشروع هنا بمناقشة طويلة حول وجود أو عدم وجود هذه الحقيقة ، إلا أنه يمكننا التأكيد على انه لا يوجد في هذا الميدان إلا حالتان فقط : إما تعريف هذه الحقيقة أو تنويع إلى ما لا نهاية في وجهات النظر . لسوف يعزل بالتأكيب . بكل سهولة ، المستشرقون غير المسلمين من ذوي المقاصد الامبريالية . ولكن ما العمل بأولئك الذين يظهرون بقلة في كل بلد فيتعاظم عددهم الدولي عاماً بعد آخر في أوروبا الشرقية ، في الصين ، في اليابان ، في أميركا اللاتينية ؟ وفي داخل الإسلام نفسه ، كيف التوفيق بين وجهات النظر الشيعية وغير الشيعية ووجهة النظر التركية في الإسلام العربي ووجهة نظر العرب في الخلافة العثمانية ؟ ثم ، داخل المعسكر العرب ، فإن نفس الحدث الثقافي يمكن أن يكون . بل وسبق أن كان موضوع تقديرات مختلفة (٢) . وإذا لم نشأ أن يفضي تجزئة البحث إلى حمائية ثقافية حيث تقديرات محتلفة (٢) . وإذا لم نشأ أن يفضي تجزئة البحث إلى حمائية ثقافية حيث

#### -- ¥ --

أما وقد تحدد إطار النقد على هذا النحو فلماذا اخترنا جوستاف فون جرونبوم ؟ لأنه بصفة أساسية تلتقي فيه عدة تقاليد استشراقية . فهو إذ تَكُوَّن في فيينا يرث في فقه اللغة وفي التاريخانية تقليد المدرسة الالمانيـــة التي كانت خصماً خطيراً للمصلحين المسلمين . وبفضل تقليد العاصمة النمساوية الجامع استفاد كذلك من مكتسبات المدارس الاوروبية الاخرى : الفرنسية ، الانجليزية ، الايطالية ، الروسية . ومن ثم إذ هاجر إلى الولايات المتحدة ، اللمج بجامعة شيكاغو ، شديدة التأثر بعلم الاجتماع الالماني والتي . تعمل في حقيقة الأمر ، في هذا الميدان بمثابة مركز تنشئة للهيئة التدريسية في الجامعات الاخرى. وهي معروفة بأبحاثها في المبحث النقدي لمبادىء العلوم وأصولها وفي منهجية العلوم الاجتماعية ، وفي علم الاجتماع بصفحة عامة وفي علم الاعراق وفي علم الاجتماع الديني أي في جميع الفروع التي برع فيها الالمان في عصر ويلهيلم . في هذا الوسط تحوَّل فون جَرونبوم من فقيه في اللغة . متخصص في الشعر الكلاسيكي إلى عالم بعلم الأجناس في الإسلام. وكما يحدث ذلك غالباً في الولايات المتحدة فإن عالم الأجناس سرعان ما يدعي إلى تولي مركز المسؤولية . عندثذ غادر شيكاغو إلى لوس انجيلوس ليدير مركزاً لدراسات الشرق الأوسط فشجع إذن على تطبيق تمييزاته العامة في الإسلام على العالم المعاصر . وعلى الرغم من أنه خضع في هذا الإطار الحديد لتأثير العلوم السياسية إلا أنه حافظ على استقلال معين في المنهج سوف نتولى الإشارة إليه .

<sup>(</sup>۲) أمثلة على تختلف هذه النظرات ، راجع : فضلو رحمان ( Fazlu Rahman ) «أسلام ٥ ، السلام ٥ ، المثلة على تختلف هذه النظرات ، راجع : فضلو رحمان ( Henri Corbin ) : « تاريخ الفلسفة الاسلامية » ، غائيمار ١٩٦٦ ؛ هوما باكدامان ( Homa Pakdaman ) : « الأفضافي ٧ ، ، باريس ١٩٦٦ ؛ نورالدين زين : « في العلاقات التركية – العربية » ؛ أنيس صابغ : « الهاشميون » ١٩٦٦ ومحمد الغزالي «حكايا القومية العربية » ١٩٦٦ ومحمد الغزالي «حكايا القومية العربية » ١٩٦٩ .

الاجتماع الثقافي ، علم الأجناس ، علوم سياسية . فضلاً عن أن فون جرونبوم ، وقد انتقل من إطار الماني إلى إطار أميركي ، وتثبّت مما كان يجري إلى جانبه في ميادين أخرى (البلدان السلافية ، الصين ، أميركا اللاتينية ) كان واعيًا جداً لضرورة إعادة تعريف مناهج الإسلاميات .

بسبب هذه الصلاحية لاتخاذه مثلاً ، التي لا ترجع ، مرة أخرى ، إلى التنائج بل إلى مصادر التأثير ، لا يفيد شيئاً أن ننتقد مؤلفاته بصورة سطحية ، أن نفكر ملياً في أحكامه المسبقة الفردية أو الجماعية ؛ لسوف ينبغي أن نتناول مباشرة أسس نظرته ، التحديات التي يطلقها في وجه الإسلام . ولنلاحظ بأنه على الرغم من أن تعاطفه الشخصي يتجه إلى أوجه عديدة من الحياة الإسلامية ، إلى تموذج المسلم التقليدي الذي كان يرى فيه التجسيد الكامل لإنسانية معينة ، والانسانية ، لن يدع نفسه أبداً تمضي إلى تملق سمج . فكلما يمضي الزمن كلما تظهر يقظة الإسلام المادية والسياسية وكلما تصبح محاكمات فون جرونبوم سلية وتحدياته أكثر بروزاً . ويمكن بحق تفضيل هذا الموقف على موقف آخر عبداً دوافع نفعية .

#### - r -

عندما فريد تحديد الأسس المنهجية لدى هذا الكاتب نجد أنه ، في مستوى معين ، يكون واعياً جداً لافتراضاته ، لكنه ، في مستوى أعمق ، يكون بعيداً عن ان يكون واضحاً ، معتقداً بلا شك ان تعريفات معينة هي بديهية . ان هذه الضمنية هي تماماً ما فريد في نقطة معينة من التحليل ، توضيحه (٣) .

فهو منذ البداية ، في دراساته في الشعر ، يرفض تصور الشعر الكلاسيكمي العربي كموضوع متعة جمالية صرف وأن يرى فيه مجرد مصدر للمعلومات التاريخية على حد سواءً. ويستبعد في آن واحد فكرتي إمكانية الاتصال المباشر واستحالة القياس المطلقة بين الحساسيتين العربية والاوروبية. فهو على الأصح يتناول هذا الشعر على انه التعبير عن فكر أساسي هو فكر الحضارة الإسلامية في جملتها . إنه هو نفسه الذي يربط هذه الرؤية بما يدعوه بالانسانية - الجديدة فيما بين الحربين . ونحن نعرف فضلاً عن ذلك انها آتية عن أبعد من ذلك وانها توجد في ملتقى الكانتية – الجديدة والواقعية التاريخية المتأثرة بهيجل، هناك حيث ولد معظم المدارس ذات المكانة الرفيعة في ميدان العلوم الاجتماعية. ولنلاحظ بأن واقعة بدء دراساته بالشعر هي بالغة الإيحاء لأن هذا الميدان هو الوحيد الذي درس فيه فون جرونبوم دراسة ملموَّسة : إذ أنه سينتقل فيما بعد إلى النظرية العامة ويبقى ـ فيها ؛ ويمكننا أن نتصوّر إذن أن مميزات الشعر العربي الممعنة في خصوصيتها سوف تؤثر بعمق على فكره. ذلك أن الانتقال إلى النزعــة الثقافية ، التراثية ( Culturalisme ) يكون حينئذ أسهل على الفهم . ذلك أن النزعة التراثيــة ، التي تتمثل بـ أ. ل. كروبر ( A. L. Kroeber ) هي في حقيقة الأمر من وحَي الزمن كلما سيوضح منهجه ، لكنه كان قد تمثل منَّ قبل بأكمله في دراساته حولَ علم الحمال العربي(٤) فما هي المعاني الأساسية المستخدَّمة ؟

1 — الأول ، وفي الواقع الوحيد ، هو معنى الثقافة الذي يفيد في تحديد موضوع الدراسة نفسه . ولا نحاول هنا تحليل مضمون هذا المعنى ، لأن ذلك سيكون على وجه الدقة كتابة تاريخ ونقد النزعة الثقافية — الجرمانية الأميركية بكاملها . ولنكتف بالتحقق من أن فون جرونبوم يتناوله على نحو ما أعده كروبر بعد أن كان قد تخلص من جميع الإشكالات الصوفية — الرومنسية التي حافظ عليها لدى دلني ( Dilthey ) والهيجليين الجدد (٥) . فمعنى الثقافة قد اقتطع من مصدره

<sup>(</sup>٣) هـذه الدراسات المستخدمة :

Islam, Essays in the nature and Growth of a cultural Tradition, London 1955 ;
Medieval Islam, a study in cultural Orientation, Chicago 1947 : Modern Islam, the Search
for Cultural identity, Vintage Books, New York 1954 ; "Islamic Litterature, Arabic",
Near Eastern Culture and Society, T. Cuyler Young ed. p. 48-65 ;

(۱۹۹۲ مشكلة التبادلات ؟ الثقافة ، دراسات مهداة إلى ليفي بروفنسال ، باريس ، ميزون نوف ١٩٩٢ ،

Islam, Experience of the Holy and concept of Man, U. C. L. A. , (۱۹۱-۱۶۱ و ۱۹۵۶ : "The Sources of Islamic Civilization" Der Islam, Berlin, Mars 1970, p. 7-54 ;

(۱۹۷۱ من المتلاسيكي و ، الحلم في المجتمعات الإنسانية ، طبعة فون غرونيوم و در كايوا ،

المتلاسات التقاليد الثقافية في البحر الأبيض المتوسط ، ديوجين ، عدد ۷۱ لعام ۱۹۷۰ م

<sup>(</sup>٤) انظر يصفة أساسية :

<sup>&</sup>quot;An Analysis of Islamic Civilization and Cultural Anthropology", Mod. isl., p. 40-97.

<sup>(</sup>٥) يبقى من ذلك رغم كل شيء أمر ما كما تؤكد هذه الجملة في ( Med. isi. ) ص ٦٢ : « ان طريق الحضارة يذهب من الشرق إلى الغرب ... لقد أدركت أوروبا بغموض أنه لم يعد لديها أي شيء جوهري يجب أن تتعلمه من خصمها القديم [ الإسلام ] . » .

ألا وهو مفهوم الفكر الموضوع الذي كان لدى هيجل لحظة من تطور العقل . إذ لم يعد المقصود تعريف موضوع نقسدي في مبادىء العلوم ( Epistemologie ) لكي يكون علم ما في الثقافة ممكناً ، مستقلاً بين العلوم الاخرى : تاريخ ، فلسفة للتاريخ ، علم اجتماع ، اقتصاد سياسي . ونحن نرى على الفور أن مسائل خطيرة آخذة في طرح نفسها على وجه الدقة عندما يقصد تمييز الثقافة بصفات خاصة ، بالنسبة إلى مواضيع أخرى من الدراسات : مجتمع ، حضارة ، بصفات خاصة ، ناخلاقية ، فن . وعلى هذا فإن فون جرونبوم ، إذ يضع نفسة في نطاق تأثير كروبر ، يجعل الجانب الإشكالي لعلم الثقافة هذا ، على الأقل فيما نظاق تأثير كروبر ، يجعل الجانب الإشكالي لعلم الثقافة هذا ، على الأقل فيما

يكتب ، ثانوياً ، على الرغم من اننا نعثر عليه بالطبغ في نتائج تحليلاته الخاصة .

إن ما يتيح لهذا الموضوع النقدي في مبادىء العلوم أن يتميز بصفات خاصة هو طرح شيء ثابت كمسلمة ، بينما لا يعمل إلى حد كبير كعنصر للتحديد بقدر ما يعمل كبدأ للوحدة (٦) ، أو بالاحرى كبدأ للحذف (٧) . ويستخدم فون جرونبوم هذا المعنى مرات عديدة في دراساته حول التبادل الثقافي . فالتأثير والتبادل يتمان تحت إشراف هذا العنصر الثابث في حين أن التطور يكون المحصلة المتراكمة من تلك الاختيارات المتجهة جميعها في نفس الاتجاه (٨) . إذن ينظر إلى الثقافة بصفة أساسية كبدأ للحذف أو للإسقاط ، ولحقبته التي تتشكل فيها ، أي تظهر بوضوح ، تلك الوجهة التي ستتجلى في جميع الاختيارات المتتالية ، تكون رحم الثقافة موضوع البحث . هذا الرحم لا يتكشف موضوعياً (بالنسبة تلمجتمع موضع الدراسة نفسه) وذاتياً (بالنسبة للباحث) إلا في نهاية السياق التاريخي . فهو في نقطة الانطلاق مجرد فرضية محتملة موضوعياً وذاتياً في آن واحد ، التريخي . فهو في نقطة الانطلاق مجرد فرضية محتملة موضوعياً وذاتياً في آن واحد ، التريخي . فهو في نقطة الانطلاق مجرد فرضية محتملة موضوعياً وذاتياً في آن واحد ، التريخي . فهو في نقطة الانطلاق مجرد فرضية محتملة موضوعياً وذاتياً في آن واحد ، التريخي . فهو في نقطة الانطلاق مجرد فرضية محتملة موضوعياً وذاتياً في آن واحد ، التريخي . فهو في نقطة الانطلاق محرد فرضية محتملة موضوعياً وذاتياً في آن واحد ، التريخي . فهو في نقطة الانطلاق محرد فرضية محتملة موضوعياً وذاتياً في آن واحد ، التريخ . في التريخ . وكما تظهر في النهاية فإن الثقافة هي جملة التريخ .

ويمكننا أن نتوقع منذئذ جميع المسائل التي تطرحها تلك المصادرة لمبدأ موحد كـ «معطى» يكشف عنه التاريخ وحده .

٢ — ان نتيجة المسلمة السابقة ، التي تكون كذلك طريقة للتحقق منها ، هي ان الثقافة تشكل منظومة مغلقة ، ما دام أن مبدأ الإسقاط أو الحذف يعمل على جميع المستويات . فإذا كانت المحاولات من أجل تنهيج ثقافة معينة انطلاقاً من مبدأ يعمل على النبنين فإنها تخفق ، وهو ان الثقافة موضوع الدراسة ليست تقافة واحدة بالمعنى الحقيقي او ان المبدأ المطلوب مستعصى على التقصي لفرط الدقة . ولكن في إطار التثقيف لا يمكن النظر في رفض معنى المنظومة نفسه .

لنلاحظ هنا أن هذا المعنى يكون مبهماً ، بما ان جميع مدارس العلوم الانسانية تستخدمه وإن كل شيء يتعلق بما تغطيه في حقيقة الأمر . وتحت تأثير كروبر يستعمله فون غرونبوم بمعنى نموذج مبسط للبنية ( pattern ) متكرّر للحلّ نفسه معطى في مختلف الميادين لمسائل متماثلة قطعاً (على سبيل المثال الحوهر الفرد، ( atamisme ) في الشعر ، في نظرية الطبيعـــة ، في علم السياسة ) . وبمجرد أن يطرح مبدأ الاندماج والإسقاط كمسلّمة في مركز الثقافة فإن عواقبه تظهر من حيثُ هي وقائع اجتماعية ، اخلاقية ، جمالية ، سياسية ، بيئوية ، الخ .. متناهية التناحر لكنَّها من جانب آخر قادرة على التقلُّص إلى مدلولات منعكسة مباشرة في المبدأ المنوَّه به . والمنظومة تشكيّل بصفة أساسية مخطط الوجود القوى ، أعنى لمعنى ، حيث تتقلُّص قليلاً قليلاً في التاريخ وفي ذهن الباحث . الوقائم الاجتماعية – التاريخية لثقافة ما . وهذه المنظومة أو هذا المخطط يبقى مثالياً دائماً ما دام أن البحث لن يصل إلى جعل جميع الوقائع التي يقويها التاريخ تنعكس فيه ؛ لكنه في كل مرة يستطيع أن يشد إحدى هذه الوقائع إلى المبدأ الأول ، أي أن يجعلها ذات معنى فإنه يسجِّلها في سماء ا**لأفكار** هذا الذي ، إذ يكون في بادىء الأمر فارغاً يأخذ بالامتلاء شيئاً فشيئاً بالنجوم . وهذا النظام ، كما نرى ، تناسخ بعيد الشبه عن الكلية الهيجلية ، وإكن على نحو ما تنعكس في معرفة الفيلسوف ، وقد استقرت أبدياً والتي فقدت ضرورتها الداخلية . وهي تشكل هنا إمكانية بين إمكانيات أخرى عديدة تلازمها في التاريخ ، والتي ليست سوى المجال المتخذ حيِّزاً في الدَّهن البشري .

و تنجفي إلا بالماريخ وفي التاريخ. وما نظهر في النهايه فإن التفاقة هي جمله المهرية النهاية فإن التفاقة هي جمله المهرية (٦) هذه الفكرة عممها على نحو خاص ر. بينيدكت في: « Patterns of Culture » نفطر مقدمة روبير ريدفيلد وميلتين سبنجر في إسلام فون غرونبوم حيث ترد أهم الأفكار إلى مسدرها الكروبيري ، وتقرأ فيها ما يلي: « مهذا المني ».

<sup>(</sup>٧) كل عنصر اختاره الاسلام هو مؤشر لعنصر رفض ( Exp. Hol., p. 6 ) .

<sup>(</sup>٨) تجمله «النف ليلة وليلة » الى حد ما ، روح الحضارة الاسلامية في مجموعها وهي روح توقيفية كلياً. وتظهر هذه الحضارة حيويتها عندما تطبع كلا من اقتباماتها بطابعها الذي لا يقلد ( Mcd Al. p. 519 ) .

التي يمكنها من جانب المؤلف ، أن تدل على كراهية أساسية (٩) .

يسمح فون جرونبوم لنفسه منذ البداية اعتبار الإسلام كثقافة ولا بد بالتأكيد أن نرى بأن هذه هي النقطة الجوهرية المطلوب الإشارة إليها ومناقشتها . وقد قلنا أن مفهوم الثقافة هو إشكالية وان هذا الإسلام المجهول المقصود على وجه الدقة وصف فكره ، مبدأه الموحد ، وطموحه ، يصار إلى مطابقته بثقافة . ولسوف يضغط عدم الدقة هذا على الجهد كله .

هذه الروح المطروحة كمسلمة ، هذه البؤرة من الإسلام لا يمكن أن تدرك مباشرة ولا يمكن أن تدرك المباشرة ولا يمكن أن تدرك إلا بتجربة متجددة نظرياً مرات شتى ، للعثور على المنطق الداخلي لتاريخ الإسلام . فالطريق الوحيه المفتوح هو طريق المقارنة المزدوجة : إحداهما تهدف إلى المطابقة والتشابه في الوضع بين ميادين مختلفة في داخل الإسلام والاخرى إلى الفارق والتعارض في الخارج . والتحليل له دائماً أربعة متغيرات :

| تعارض             | تطابق         |  |  |
|-------------------|---------------|--|--|
| مدينة كلاسيكية    | مدنية إسلامية |  |  |
| · <u>-</u>        | _             |  |  |
| حضارة يونانية(١٠) | أمة إسلامية   |  |  |

عندما يحلّل المؤلّف ولا يكتفي بالإيجاز ، تكون هناك لعبة مستمرة بين العنصر الداخلي في الإسلام والمقارنة المتبادلة وانه بهذه التكييفات المتتالية ، المطابقات

(٩) «إن الإسلام هو في غاية الرفق بالإنسانية جذا المعنى انه يتناول الإنسان كا هو ولكنه ليس أنسياً جذا المعنى انه لإنسان » ( Med. isl., p. 230 ) أنسياً جذا المعنى انه لا يهم بالاكتشاف و بمظهر الثروات الكامنة في الإنسان » ( يتحقق [...] الإسلام ، الذي توقف في ممو في القرن الحادي عشر ، ظل وعداً لم يتحقق [...] الإسلام ، عدث النعمة ؛ انه لن يستدرك أبداً تأخره [ بالنسبة للأديان الاخرى ] . » ( الصدر السابق ص٣٢٣). «إن الإسلام يمكن أن يعتبر بصعوبة كمدع بالمننى الذي كانه اليونان انكلاسيكي والغرب بعد عام م ١٥٠٠ » ( المصدر السابق ص ٣٢٤).

(١٠) انظــر : « "The Structure of the Muslim Town", isl. p. 141 – 155 " : انظــر : « المدينة الإسلامية هي وظيفية ، وليست مدنية » ( المصدر السابق ص ١٤٧ ) .

وإذا نحن لم نحدد بدقة ، كما يظهر في نتائج التحليل مضمون هذا المعنى للنظام ، فإننا نجازف بخلطه مع معاني أخرى ، تشبهه شكلياً كبنية ، نموذج ، كلية ، مجموع ، حقل لا سيما وان جميع العلوم الاجتماعية ، عملياً ، تجري بمعنيين : أحدهما يعطي وحدة لموضوع الدراسة والآخر يدخل مبدأ للتطور ، وتكون المسألة من أجل النقد ، هي على وجه الدقة أن نذهب إلى ما وراء هذه المماثلات الشكلية .

٣ — ان محصلة ما تقدم هي تقليص ذو مغزى لجميع الوقائع الاجتماعية . المقصود ، أكثر كثيراً من التوافق ، إعادة تكوين سياق الاستبعاد وبالتالي تحقيق المبدأ الأول لجميع مستويات الحقيقة الواقعة . فالتطور الإجمالي للاهوت أي للسياق الذي تنتمي جميع المعاني المستخدمة فيه لنفس المخطط الدلالي يجب أن يعاد تكوينه في تطوير المجتمع والدلالة ، في الأخلاقية العامة وتكوين الأنماط البشرية المثالية ، في التعبير الأدني ، في البنية المدينية ، الخ .. وخلاصة الأمر فإن المدينية يجب أن تعيد في المكان أحداث ، الأثر المدون في الكلمات ، السياسة في الزمن ، يجب أن تعيد في الأزل ، «مخطط » الثقافة الجوهري نفسه المطلوب دراسته فجميع أنظمة الروابط يجب إذن أن يرتد بعضها إلى بعض باعتبارها في واقع الامر متماثلة في الشكل .

إن المسألة الكبرى سوف تكون في تبرير هذا الإنقاص بدوره. ولكي لا يبدو انه اختيار كيفي من جانب المحلل ، يجعل منه نتيجة الانتشار التاريخي نفسه. ولا يفعل التحليل إذن إلا أنه يهتدي إلى الحركة التاريخية. فالمصدر الهيجلي واضح تمام الوضوح ولكن ما هو مبرّر لدى هيجل لم يعد مبرّراً هنا إلا كإمكانية وجود لعلم مستقل.

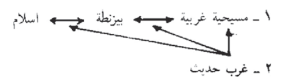
– ₺ –

انطلاقاً من هذه الافتراضات يندفع فون جرونبوم في دراسة الإسلام. وكل حكم على النتائج التي يحصل عليها يجب أن يشمل تقييماً للافتراضات التي أجملناها تواً. فإنه لهذا السبب ينبغي أن ندع جانباً جميع الإثباتات، وهي عديدة،

المباشرة أو التوسطية يصل بنفس السياق الوحيد إلى تحديد واقعه وإلى فهمها ؛ لهذا السبب في المنهج تكون تقديراته أحكاماً على حد سواء .

١ – مقارنة داخليةً : إن مخطط دراسات فون جرونبوم ، طويلة كانت هذه الدراسات أم قصيرة ، يكاد أن يكون دائماً ثابتاً : نظرية في الله يليها تديُّن تليه هو نفسه نظرية سياسية ، هي التي تشكُّل الترنيمة الأساسية ، رحم الإسلام . لماذا ؟ فإن النظرية في الله تصدر عن قراءة حرفية يجري التثبيُّت منها بصورة إيجابية بالتجربة المعاشة فردياً وبصورة سلبية بمصير الجماعة المسلمة . وان ما يُحكم به فيما بعد على التطورات القطاعية ( Sectorielles ) هو الطلاقاً من هذا الرحم : لاهوت فقه (سياسة ، حق مدني ، بنية اجتماعية ) ، أنماط من النمنمة ، الزخرفة ( شعر ، أدب ) فهناك مسلك ينقسم منطقياً إلى زمنين . في الزمن الأول(١١) استخدم تاريخ سرد الوقائع على نطاق واسع ويتضح لنا أمر ذلك جيداً . لو انه كان يربط مباشرة بين جميع الوقائع المعروفة لا نفجر الإسلاممن حيث هو وحدة معطاة تاريخياً لكي لا يبقى إلا البنية النظرية لمجتمعات نمكنة . ولكان الأمر قد أفضى على هذا النحو إلى نوع من الوظائفية مطبقة على الماضي . وللتخلص من ذلك يطلب من التاريخ أن يقدم الكنفا Canavas الأولية أي أن يحدد معنى واتجاه المبدأ العامل على التبنين . وهذا هو ما يفصل النزعة التثقيفية ( Culturalisme ) المطبقة على المجتمعات « البدائيـــة » عن تراثية ( Culturalisme ) فون جرونبوم التي تنفض على مجتمع كتابي من مستوى رفيع . وسوف يكون المقصود والحالة هذه أنَّ نرى مَا إِذَا كَانَ هَذَا الْحَدْرِ كَافِ لَتَحَاشِي أَيَّةُ نَرْعَـةً عَنْدَيَّةً ، ذَاتَانِيـة . (Subjectivisme )

٢ – مقارنة متبادلة: هنا كذلك يمكن تمييز مستويين. فالمغرب المسيحي وبيزنطة قد قوبلا بالإسلام ولكن في الواقعية التاريخية نفسها باعتبار أن الفوارق بين الوحدات الثلاث من مستوى خطوط مستقيمة، والغرب الحديث يكون معارضاً للثلاث معاً ولكن في آفاق آخذة في الاستطالة أكثر فأكثر.



يعتبر فون جرونبوم بالطبع مفاهيم المراجع كأنها معروفة من قبل ويقتبس ما ينفعه حيثما يجده. ولما كانت كل مطابقة للإسلام سوف تتعلق بمطابقة ثقافات المرجع ، فإن المرء يكون مضطراً إلى التأكيد من أنه بقدر ما يكون المحركون الأول الثلاثة في العصور الوسطى ، متميزين عن الآخرين تميزاً كافياً بقدر ما يكون هناك تموج كبير فيما يتعلق بأصلهم المشترك ، الثقافة القديمة وبصورة خاصة إزاء المرجع الأهم وهو الغرب الحديث. فالعالم القديم يبدو انه جرى تصوره هو أيضاً كسلسلة متتالية يشكل فيها اليونان المرحلة الكلاسيكية وروما مرحنة الانحطاط. وهذا العالم القديم يغذي على حد سواء الإسلام وبيزنطة ، اللذين يشكل حالة وحيدة تقريباً في التوازي الثقافي (١٢) . إذ تبقى العلاقة بين عالم كلاسيكي وغرب مسيحي وسيط في الظل.

عالم قديم



ويمكن تصوير سير الاتجاهين على هذا النحو:

|   |     | (1)   |             |         |                 |  |
|---|-----|-------|-------------|---------|-----------------|--|
|   | علم | تعبير | مجتمع       | الإنسان | الله            |  |
| - |     | ئف    | تعبيُّد طوا | قرآن    | الرحم أو القالب |  |

<sup>(</sup>١٢) لقد أبرز فون غرونبوم في إسهاماته في « Cambridge Medieval History » وأمكنة اخرى المماثلة بين تطور البنى الزراعية الاقطاعية في بيزنطة وفي ظل الخلافة العباسية ، بين أشكال التدين ، بين بنى التعابير الفنية ، الخ . . دون أن يكون هناك تأثير متبادل ؛ المقصود بالاحرى تقتح نفس المفاهيم الأساسية . انظر : . Med. Isl ، ص ٣٠ .

<sup>(</sup>۱۱) انظر بخاصــة فصل : « The Mood of the Times, Med. isl. » وكــــذلك « Profile of Muslim Civilization, Isl. »

إسلام الحيات نماذج من الأبطال فقه شعر أدب السلام علم البيئة فن العمارة الزخرفة (المدنية) (زخرفة)

(٢)

| إسلام | غرب حديث | غرب مسيحي | بيزنطة | عالم كلاسيكي     |
|-------|----------|-----------|--------|------------------|
| + +   |          |           |        | انلّه            |
| _     |          | /         |        | الإنسان          |
| _     |          |           |        | المجتمع - الدولة |
| ×     |          |           |        | التعبير          |
| _     |          |           |        | العلم            |

هذا الرسم البياني هو بالطبع رسم نظري ، لم يُملاً بدقة بما أن المقصود قبل كل شيء إملاء خانات عمود واحد ؛ الحاصل ، إذا اعتبرنا تعريفات فون غرونبوم كأحكام ، أمكننا فعلياً ، تصور نتائج بحثه ، كما فعلنا ، انطلاقاً من القالب ، الرحم : كلمة الله القرآنية ، المتجليه بصورة وصفية في حياة الأفراد وبصورة سلبية في الصراع بين الطوائف .

ليس لدينا هنا ، بالطبع ، سوى النتيجة المكثفة لأبحاث لا بد انها كانت قد سلكت نظرياً طريقاً ملتوياً جداً . فإن المبدأ الموحد ما كان ليستوجب انعزاله (ليجعل العرض واضحاً وعقلانياً) إلا بعد تجارب عديدة غير مثمرة . لا تهم نقطة الانطلاق قط بشرط إجراء ذلك بعبارات ذات حدين : تاريخ ولاهوت مثلاً ، شعر ونماذج من السير ، نثر وفن معماري ، سياسة ونماذج من الأبطال ؛ الخ . ومن ثم كان ينبغي بالمقابلات المتتالية وبالتصغيرات التفاضلية ، الوصول الخ الإحاطة ، بنظرة واحدة ، بالمقاطع المتوازية لمختلف المظاهر المحسوسة في الم الاحاطة ، بنظرة واحدة ، والملطبع ، لا نملك أية وسيلة لنحقق فيما نفس طموح أساسي في الإسلام . وبالطبع ، لا نملك أية وسيلة لنحقق فيما

إذا البحث الحقيقي في مستوى دقة المنهجية . فالنزعة الذاتية تترصّد في كل خطوة التقصي وتظل في نهاية الأمر ، نتائج هذا التقصي مرتبطة بما يعتقده كل واحد بالمنهج نفسه .

\_ \$ -

قبل أن ننطلق في أحكامنا الانتقادية للنتائج التي توصَّل إليها فون غرونبوم ، فلا بد لنا من توضيح بعض الخلاصات التي تنتج بالضرورة من المنهج نفسه . وعلمه نواصل على هذا النحو تحليل هذا المنهج :

1 — بما أن الطموح الأساسي هو مبدأ تكامل وبصورة خاصة حذف أو إسقاط فإن كل شيء لا يكون في ثقافة ما ممكناً بصورة قبلية ((apriarci) أو على نحو أدق محتملاً . فعندما نشرع في البحث عن جانب مستتر أو محفق ، فإننا كثيراً ما نخاطر بالسعي وراء براهين كاذبة ، عندما نكون خارج النظرة المعينة . إذ أن هناك مسائل لا ينبغي طرحها ، أبحاثاً لا ينبغي القيام بها إلا بهدف توضيح الاختيار الأول بالتضاد ( a contrario ) الذي حكم عليها بالضبط لأن تكون بلا موضوع . فبالحركة نفسها التي تتبح لنا أن نعزل رحم الإسلام ، فإننا نحدد على جميع المستويات مناطق انتشاره . حيث يمكن اكتشاف ، في فترة أو في أخرى ، نجارب فردية ، إسهامات أو استعارات مجزأة بل افتتانات معممة إلا أنها عابرة ، لكنها يحدث أن تكون ، عاجلاً أم آجلاً ، مجهولة ، منسية ، الجوهري . وفي الحال يرى المرء أية تأثيرات يمكن أن تكون لهذا الموقف على الجوهري . وفي الحال يرى المرء أية تأثيرات يمكن أن تكون لهذا الموقف على توجيه الأبحاث وتقييم النتائج فلا يمكن أن يوجد في الإسلام (١٣) حقيقة لا الحق

<sup>(</sup>١٣) فيما يتعلق باخق المدني يخفض فون غرونبوم إلى أدنى حد أبحسات د. برونشويخ (١٣) فيما يتعلق باخق المدني يخفض فون غرونبوم إلى أدنى حد أبحسات د. برونشويخ (R. Brunchwig ) في أحكام القضاء ذات المحتوى المدني . «إن الطبيعة الذرائميسة لجزء كبير من الرضوح البارز العيان بقدر رفضه الموافقة على استغلال ذاتي أيا كان لسلطات قضائية خاصة . » (إسلام ، ص ١٥٤) . وبالنسبة الممأساة : «إذا لم ينجح الإسلام السني في خلق تعبير مأساوي ولو أنه عرف الآراث اليونافي وكان يمكنه أن يعرف تراث الهند ، فليس مرد هذا إلى مجود حادث تاريخي بل الأحرى إلى تصور الإنسان الذي لم يكن في وسع النزاع الخاص الممأساوي أن يرى فيه النهار ( Exp. Hol., p. [12 ) . وهذه الفكرة تناوغا محمد عزيز في أطروحته «الإسلام والمسرح» . بالنسبة المدولة : «لقد أتاحت بدايات المسيحية وثنائية الإدارة للغرب الإفلات من الفوضي التي كانت في الإسلام ، نتيجة الأمل الطوباوي الذي وضمه في التنظيم المرتبط بالملولة » . ( Isl., p. 135 ) .

المدني ، ولا المأساة ولا الشعر المسرحي ولا نظرية اللولة ولا الفن التشكيلي . بالطبع لم تثبط عزيمة البحث ، بصورة قبلية ، ما دام أن الـ «رحم » لم يكشف إلا بمقاربات متتابعة ؛ فكثير من التجارب وفي جميع الميادين ، هي ضرورية في كل طور ؛ فالعملية هي نظرياً ، لا نهاية لها والتفكير فيما يكون مخلوقاً أو مسقطاً تكون له من الأهمية قدر ما للتفكير فيما يكون متحققاً فعلياً . إلا أن الإنسان لا يستطيع إنكار الجانب السلبي لكثير من أحكام فون غرونبوم إزاء عدد من المبادى و الحق المدني ، السيرة الذاتية ، المنهجية العلمية ) التي أوضحناها والتي تطرح على وجه الدقة مشاكل خطيرة على مسلكه الخاص . فإذا اتضح انه كانت تطرح على وجه الدقة مشاكل خطيرة على مسلكه الخاص . فإذا اتضح انه كانت مناك تجارب عديدة ، ما ثرة مليئة بالمخاطرة متعددة ، فماذا تصبح في الحقيقة قوة تكامل المبدأ الأساسي ؟ ثمة رد فعل سليم الدى فون غرونبوم ضد الأحكام السطحية والقاطعة التي تخلص من اللا – تطوير إلى العجز العرقي . ولنتذكر ما قيل في نقص التخييل ، والحس المدني والصحة التاريخية والروح العلمية لدى الجنس العربي . إننا نواجه هنا اعتدالا في التقدير ولكنه ليس سوى الوجه الآخر ، القفا لضيق حقل الانتشار المعترف به في الأصل للاسلام .

٧ - إن البحث في الطموح الأساسي في « قالب » الإسلام ، رحمه الأصلي يكون إلزامياً هو وصف نزعة كلاسيكية وسنة : فالمعاني الثلاثة لا تشكل في الأساس إلا معنى واحداً . إن « القالب » ، الرحم الأصلي قد طرح كمسلمة في بداية السياق على أنه مجرد إمكانية لإعادة تنظيم ميدان المدلولات لكنه لا يتحقق إلا في الزمن ، كما ان التكامل وحذف المعاني ، المؤسسات ، الموضوعات من أجل بلوغ نظام للقيمة ، لا يجري بصورة آلية وإنما بواسطة أناس منظمين في جماعة فالد « قالب » ، النموذج ، لا يتحول إلى حقيقة موضوعية إلا عندما يكون قد تثبت في ذهنية جماعة أعني عندما يشكل لنفسه سنة ؛ فهو ليس بنية موضوعية تشبت في ذهنية جماعة أعني عندما يشكل لنفسه سنة ؛ فهو ليس بنية موضوعية حاضرة دائماً ، لكنه نتيجة لفعالية الناس الذين يظهرونه في ضوء التاريخ العقلي حاضرة دائماً ، لكنه نتيجة لفعالية الناس الذين يظهرونه في ضوء التاريخ العقلي يكون مفيداً ، بل ولا يمكن تصوره في هذه الرؤية ؛ فالنزعة الكلاسيكية لا توجد يكون مفيداً ، بل ولا يمكن تصوره في هذه الرؤية ؛ فالنزعة الكلاسيكية لا توجد حقية إلا في الفترة حيث تكون قد أعيد بناؤها بسنة بصدد حقبة ماضية وغداة وعي بانحطاط سبق أن بدأ , ليس ثمة تطابق بين تعبيرات و « نموذج » إلا انطلاقاً وعي بانحطاط سبق أن بدأ , ليس ثمة تطابق بين تعبيرات و « نموذج » إلا انطلاقاً وعي بانحطاط سبق أن بدأ , ليس ثمة تطابق بين تعبيرات و « نموذج » إلا انطلاقاً

من فترة تجري فيها ثقافة ما ، دون نجاح مع ذلك . ان تديم توازناً لا يبدو كما هي الحال عندما يكون مفقوداً (١٤) . فإن الإسلام قد وجد « قالبه » ، اندمج بنموذجيته الأصلية بعد القرن الحادي عشر (الانكسار الكبير الذي تشكَّله الحروب الصليبية الأولى) ، في حين أن الحقبة السالفة ، أي فترة القرنين التاسع والعاشر التي يعتبرها المؤرخ الذروة لا يمكن أن تشكل بالنسبة للباحث في النرآث الحقبة المركزية ، لأن آلوضع فيها هو ، هلي وجه الدقة ، مهتز جداً ؛ فما من شيء فيها حقيقة مندمجاً بصورة نهائية وما من شيء مطروحاً نهائياً . وفي هذا المعنى أن النعوت التي يلصقها فون غرونبوم بكامة اسلام (وسيط ، كلاسيكِ ، حديث) هي نعوت حيادية لا تعبر عن واقع الإسلام ، بل هي من قبيل حشو الكلام : إذ لَّيس ثمة فرق بين إسلام كلاسيكي وإسلام وسيط أو إسلام فقط. وأي فحص سريع لمحتوى الكتب الثلاث سوّف يقنع القارىء بسهولة في ذلك الأمر . أما ما يتعلّق بالإسلام الحديث فإننا سنرى فيما بعد انه إشكالية تماماً كما يدل على ذلك العنوان الفرعي المطلق على الكتاب وهو: البحث عن هوية . إذن ليس هناك إلا إسلام واحد يتغير داخل ذاته عندما تتخذ السنة شكلاً على قاعدة حقبة أعيد بناؤها، ويفترض انها كالاسيكية . والطلاقاً من هنا يصبح تعاقب الوقائع الفعلي وهمياً ، ومن الممكن تناول الأمثلة من أي عصر ولدى أي كان ؛ إذ أن منطق الـ ﴿ قَالَبِ ۗ ، الرحم المعطى أخيراً يقوده وحده زخرفة النص. فعلى الرغم من جميع التحفظات التي نستطيع وضعها قبلياً ( a priori ) في حساب باحث جدي ، ليس في وسعنا مرةً أخرى ، استبعاد الشك في النزعة الذاتية التي ترافق هذا المشروع كله .

٣ ــ بالنظر إلى أن الانحطـــاط محتوى في تعريف السنة(١٥) نفسه ،

<sup>(1)</sup> انظـر : « The Concept of Cultural Classicism Kod. Isi., p. 98 – 128 : « كلاسيكية وانحطاط في تاريخ الإسلام » ، باريس ، ميزون نوف ١٩٥٧ ص ١ - ٢٢ . اذا أرجعنا ما قيل إلى الإسلام على نحو خاص فإن الأمر يفضي منطقياً إلى أن : كلاسيكية = تقليد أو سنة . وعلى المدكس فإن الملاحظات حول الكلاسيكية بمعناها الضيق المستخدم في الأدب لا تلقي ضوءاً عنى الموضوع .

<sup>(</sup>١٥) ننتهي إلى ما يلي : إسلام – مبدأ موحد – كلاسيكية – تقليد – انحطاط ، إن حقبة التكوين ( ١٥) ننتهي إلى ما يلي : إسلام – مبدأ موحد – كلاسيكية – تقليد الحديث هو حقبة مبهمة ولى نفس الوقت مبدعة . كذلك فإن الإسلام الحديث هو حقبة مبهمة ولكن سلبية أذنها تكتفي بالرفض . فالتخصص ، التميز عندما نحصل عليه يعني بالفرورة الركود . وهذا هو معنى مقال « تقارب في البحر الأبيض المتوسط » الذي مجتوي على كثير من الأحكام القاسية على القومية العربية التي تسعى وفقاً لمرأيه ، إلى التمايز على أساس ما هو معطى من قبل وليس على ما سوف يمكن أن يكون كما كان حال الإسلام في حقبة تكوينه .

فإن مشكلات الانحطاط من حيث هي كذلك ، تتلاشى . يمكن الكلام بالتأكيد عن ظروف مخفَّفة أو مفاقمة تسارع أو تؤخَّر الانحطاط ، لكن السبب الحقيقي هو في المره قالب » الرحم ، المثل الأعلى ، في مبدأ الحذف ، مبدأ الإسقاطّ الذي هو في نفس الوقت مبدأ الهوية . فكل ثقافة ، بالنظر إلى انها نظام معلق مبنية باختيار ، محكوم عليها ، بعد وقت ، ان توطأ بالأقدام ، محكوم عليها بأن تَصِيحِ اجْتِرَارًا (١٦) . وبمجرد أن تصاغ سنة ما يحكم عليها بأن توضح نفسها في إطار يَضيقُ أكثر فأكثر وينزايد عقمه. اننا نعثر هنا على محصلة بعيدة لفكرة نهاية للتاريخ. فليس هناك إذن، بحصر المعنى ، لا إسلام انحطاط ولا إسلام حَدَيثُ(١٧) . ففي هذه الحالة أو تلك أن المَسْأَلَة المطلوبُ طرحها هي التالية: ' حفظ المبدأ الأساسي أو التخلي عنه ، استمرار أو نهاية ثقافة تنبيء ببداية أخرى . إن الإسلام الحديث هو تعبير جغرافي هو : العالم الذي كان ميداناً للإسلام وحده فقط والذي عرف منذ قرن خللاً فكريًّا شاملاً. فالدراسات العديدة التي كرَّسها فون غرونبوم للقومية. للتركيز الثقافي ، للاستغراب ، للتفسير الذاتي لدى المسلمين ترجع في نهاية الأمر إلى التدليل على أن إسلام اليوم يرفض الغرب لأنه يبقى مخلصاً لطموحه الأساسي : إلا أنه لا يمكنه أن يتحدث إلا بإعادة تفسيره أنطلاقاً من وجهة نظر الغّرب الحديث ، أعني من فكرة الإنسان ومن تعريف الحقيقة الغربية . ومن هنا الأهمية التي يعطيها لدراسة نتاج المؤرخين(١٨).

٤ – مبدئياً ، إن ثقافة كالإسلام ، الذي تجسم في سنة لم يعد يمكنه أن

يعرف حداثة بحصر المعنى . يمكن السعي إلى الحداثة ، يمكن التماسها ، ولكن لم يعد من الممكن إعطاءها طابع الحال ، لا من جانب أهال السنة الذين لا ينشدونها ، ولا من جانب الأحرار الذين هم اقتباسيون ، ولا من جانب العصريين الذين يقبلون المحتم دون اعتراض وعندما يكون قد تم تجاوزه . فالأواثل لا يرون بأن الإسلام قد حل من قبل جميع المشكلات التي كان يستطيع حلها ، والأحرار هم في غاية الاحترام ، وأما الأخيرون فإنهم لا يدركون بأن التقاليد الثقافية لا تندمج من دون منطق . وثمة استشهادات مسهبة من التجربة الالمانية أو الروسية (١٩) يراد بها إثبات أن الإسلام حتى في مواقف الرفض وتناقضاته وغموضه وتعقيداته لا يجدد في شيء .

ليست الثورة تعالر قة ولا الانفتاح أيضاً. لذلك فإن فون غرونبوم يعارض نظرة توينبي (٢٠) التوفيقية ، بيد أنه يترك ماباً للخروج ، لكنه يحمل إلى حد زائله طابع عالمية تقليدية معينة لدى مفكري أوروبا الوسطى والتي لا تتناسق تماماً مع المنهج التراثي . فالمثل الوحيد الناجح للاستغراب الذي يسوقه لنا ، وهو مثل الهند ، ليس مقنعاً (٢١) كثيراً ، وبصعوبة يتخلص المرء من الانطباع في هذه النقطة ، بأن من يتكلم ليس هو العالم في الإسلاميات ، وإنها ذواق الفن المعجب بتوماس مان ( Musi ) .

رصدت الملاحظات السابقة للدلالة على أن المنهج الذي اختاره فون غرونبوم كان ينطوي كنتائج ضرورية ، هي نفسها عاملة على توليد أوصاف لها صفة الأحكام . فهي لا تهدف إلى النقد ، إذ من الممكن ، باتباع مدا المنحدر ،

<sup>(</sup>١٦) فيما يتعلق بالغرب الحديث ( والمقصود هنا نقطة جوهرية ) يلوح أن فون غرونبوم يحسب أنه يمتلك امتياز عظيم لكون ان ثقافة ما تتخذ لأول مرة كتقليد تقليداً مضاداً ( الركود هو الموت ) . فالغرب لا يستطيع إذن الموت إلا بحادث أو استعفاء ( Med. Isl., p. 96 ) .

<sup>(</sup>١٧) في كتابه « Classical Islam » يتوقف فون غرونبوم عند تدمير بغداد ؛ وفي : « Islamic Litterature » (مرجع سبق ذكره ) يلفت النظر إلى أهمية حملة نابليون إلى مصر ، لكن هذا لم يكن له أي تأثير على احكامه . فإن الأمثلة قد أخذت دون تمييز في جميع العصور .

<sup>(</sup>١٨) أنظر: «إسلام » ، ص ١٨٤ – ١٨٥. إنه يتبنى زعم جيب انه لا يوجد كتاب واحد كتب مسلم يقدم للآخرين والمسلمين أنفسهم فكرة دقيقة عما هو الإسلام . ويضيف فون غرونبوم أن هذا العجز سوف يدوم كذلك طويلا لأن المسلم التقليدي لا يفكر بحضارته على أنها حضارة بين حضارات تنجم الفوارق البنيوية بينها من تنوع الامكانيات والقيم . ولدينا هنا ضمنياً تعريفاً المنهج الترافي المنظور إليها على أنه العذمي وحده .

<sup>(</sup>١٩) انظر : «إسلام حديث »، ص ٣٤٧ ملاحظة ١٦ ؛ ص ٣٣٦ ملاحظة ٢٤. مقارنة مفيدة بين السلافية والقوبين العرب الذين يشتركون في الرومنسية والطوباوية لا غموض موففهم بإزاء أوروبا الغربية وكذلك بكونهم يناجون أنفسهم أكثر من محاورتهم للغير .

<sup>(</sup>٢٠) ومن المستبعد أن يتلاشى الإسلام في الحضارة الغربية إلى حد نسيان شخصيته وإن كان يستطيع استخدام التحريض الخارجي كمحرك قوي من أجهل تأمين إحيائه الخاص ». «إسلام ، ص. ٢٤٤).

<sup>(</sup> Nirad Chaudhuri ) ه إسلام حديث » ص ٣٨٩ ، يذكر كمثل ناجح : نيراد شودوري ( Nirad Chaudhuri ) و المدور و ( ٢١) ه إسلام حديث » ص ٩٨٥ ، يذكر كمثل على المثور على المثور على المثاب هذه الكتاب كمثل على أكل وجه من الاستلاب الفكري .

التخلص بسهولة من كل محاولة علمية . إلا أننا الآن واعون ، الوعي الكافي ، بالافتراضات المتعلقة بمباحث العلوم الاجتماعية بل وبمباحث علوم الطبيعة ، لكي ندرك أن الانتقادات الشكلية من هذا النوع هي غير وافية بالغرض مطلقاً . والأمر نفسه ينطبق على نقد مبني على أساس نفعي ، قد يصاغ على هذا النحو : هل من الممكن ، انطلاقاً من هذه التحليلات ، إيجاد سياسة فعالة في البلاد هل من الممكن ، انطلاقاً من هذه التحليلات ، إيجاد سياسة فعالة في البلاد الإسلامية ؟ الأمر الذي سيكون كذلك مرفوضاً بما أن فون غرونبوم يؤكد بوضوح أن محاولته ترمي قبل كل شيء إلى أن تكون استبطاناً ثقافياً للغرب (٢٢) .

- 7 -

لا بد لأي نقد جدي من أن يُبنى على اختيار منهجي ، واضح ، ولكن في إطار قواعد مباحث العلوم المسلم بصحتها ، ولنفحص افتراضات فون غرونبوم التراثية في عموميتها ثم في نتائجها المطبقة على الإسلام ، على أن يُباشر كل هذا في نطاق الخضوع لقوانين نتاج التاريخ الحديث . بل قبل أن نعترض على استخلاصاته يجب تحديد ما ينبغي إعطائه لفون غرونبوم منذ الانطلاق . وإلا ، فإنه يحافظ بحق على ادعائه بانفراده بميزة الموضوعية . وعلى هذا المستوى من النقد سوف يضطر المرء إلى القبول بتقسيم معين للعمل(٢٣) : إن عالم الاجتماع يجب أن يرد على عالم الاجتماع وفقاً لقواعد اللعب والمؤرخ على المؤرخ وسوف نرى بعد قليل انه سيبقى هناك مكان خاص لعالم اللاهوت ولعالم الأخلاق . ولكن لا يمكن الاستمرار في الحلط بين الميادين وفي استخدام ميزانين ومقياسين (٢٤) ، الأمر الذي كان في رأيي يشكل نقطة الضعف الأساسية في الحركة السلفية ، في جميع الذي كان في رأيي يشكل نقطة الضعف الأساسية في الحركة السلفية ، في جميع المغروري للموضوعي ضد الذاتي ، وللاستدلائي بدلاً من الحدسي ولما هو قابل المغميم مقابل المتفرد .

بعد هذا الوضوح في القول ماذا يمكننا الاعتراض عليه في رؤية فون غرونبوم؟

إن ملاحظات الأجزاء السابقة قد عنت من قبل أن التحليل التراثي ، حتى عندما يتحدد – كما هو من حقه – من حيث هو ميدان خاص للبحث ، الذي يضيق باختياره حقل تحرياته للسعي إلى نتائج محددة إلا أنها ذات دلالات ، يفضي ، كما استشعر ذلك ، إلى كثير من الالتواءات ومن الاختصارات ومن الانتباسات الذاتوية ، باختصار إلى مأزق أبرز من أن يصار إلى الإيقاء عليه وسط العلوم الإنسانية كما يرجوه فون غرونيوم (٢٥) . ويمكن إرجاع الإخفاق إلى سبب وحيد : إفقار مفهوم التاريخ .

لا جرم ان المذهب الترائي ينبثق من النزعة التاريخية ، لكنه يحتفظ بجميع عيوبها المعزوة إلى إلهامها الرومنطيقي ، حيث ينكجاً كل لحظة إلى التاريخ ؛ وفي حقيقة الأمر ينستبدل في أكثر الأحيان بنظرية التاريخ إلا أنها لا تكون إلا مخططاً إجمالياً هزيلا جداً . فكثير من المشكلات ينظر إليها على أنها باطلة منذ البداية ، وكثير من الختاميات تنقص قيمتها وكثير من النتائج تعطى في المقدمات ، بحيث يصعب على المرء أن يرى كيف يمكن المرؤية التراثية تشجيع المحث المتماساك .

لنتغاضى بسرعة عن الرأي القبلي المثاني الذي يتخذ كمبدأ للتبنين في ثقافة ما اختياراً بين احتمالات ففي الحدود التي لا يكون فيها أي عنصر ملموس مرجحاً ، حيث يستدل على التبنين في نهاية السياق من اختيار يكون الفضل فيه للتاريخ وحده كما يفسر ، فإن المقصود حقاً ، في هذه الحالة ، حتمية مثالية ، إذا ما قطعت عن أصولها الهيجلية ، تكون في نهاية الأمر بلا قيمة تفسيرية ، ولو انها تتيح فهماً معيناً . ومن الممكن ، لا شك ، اللجوء ، ولن نمتنع عن ذلك ، إلى مثال علوم الطبيعة لكي ندعم القول بأن سيرها ليس مختلفاً بصفة أساسية وان النتائج ليست متباينة إلا في الحدود التي تختلف فيها اله «مواضيع » المبينة في فئتي العلم . وفي هذه الحالة قد يلزم كذلك اتباع مثال علوم الطبيعة التي تقلع عن الفرضية التي ،

 <sup>(</sup>۲۲) « ليس ممة أفضل لنفسنا الخاصة من طريق الحضارة التي دعاها أحد كبار العلماء الافرنسيين
 « حضارة الغرب الآتية من الشرق » أي العام الإسلامي . » ( Exp. Hol. p. 27. ) .

<sup>(</sup>٢٣) هذا التقسيم يترجم بنفسه عن تحول عميق في الدولة وفي المجتمع .

<sup>(</sup>٢٤) انظر الحكم على أبو الحسن الندوي ( Abul-Hasan Nadwi ) : « انه يقارن إسلاماً هو بصفة جوهرية خارج وفوق التاريخ مع الغرب ( أو المسيحية ) التي بالنسبة له لا وجود لها إلا في التاريخ . » ( Mod. Jsl., p. 252 ) .

<sup>(</sup>٢٥) ﴾ أصر على الانتروبولوجيا الثقافيسة، بالنسبة لعصرنا، وهي تدرك كاستبطان انساني بواسطة تحليل للثقافة، تحتل الموقع المركزي في منظومة العلوم ». ( Mod. Isl., p. 50 ).

في سبيل تثبيتها ، تضيّق أكثر فأكثر ميدان البحث أو انها تحرّف الوقائع الملاحظة . والحال ان مذهب فون غرونبوم التراثي يفضي إلى مثل هذه التقييدات والتحريفات .

أولاً - يُرى هذا بوضوح في حالة العلوم الإسلامية بصفة خاصة التي تضايق المؤلِّف(٢٦) على نحو جلَّى "، في آن واحد لأنها موجودة ولا تتناسق مع المبدَّأُ التوحيدي الظاهر للإسلام وكذلَّك بسبب المشكلة الشهيرة لتأثيرها على أوروبا . ولقد لوحظ من قبل أن تُطور هذا العلم لم يكن يتطابق البتة مع تطور المجتمع أو الدولة ؛ فإن المكتشفات العلمية العظيمة قد حدثت في أثناء عصور الانحطاط السياسي . إلاَّ أن هذا التطور لم ينل ، على وجه الدقة من الدراسة إلاَّ قليلاً جداً ـ وقد يمكَّن في المستقبل بالتأكيد توضيح كثير من الوقائع ، الغامضة حتى الآن ، في موضوع المجتمع والثقافة الإسلاميين. والحال ان فون غرونبوم ينقص من قيمة العلم ومن الأبحاث التي تعني بموضوعه بالاستعانة بنظرية الحقيقة التي يعتبرها مركزية وتعطي الإسلام بنيته ويخلص من ذلك إلى أن هذا العلم على أي حال لم يكُن في وسُّعه إلا أن يكون هامشيًّا ولم يكن يستطيع إلاّ الإُخفاق ، بالنظر إلى أنه أسس عــــلى دراسة للعلوم ( Epistémologie ) غير وافيــــة . لكن الوضع في أوروبا الغربية حتى القرن السابع عشر بل وربما إلى ما بعد ذلك لم يكنُّ مختلفاً (٢٧) . وأكثر من ذلك أيضاً لا يؤخذ بعين الاعتبار استقلال طائفة العلماء . ومن ذا الذي يقول لنا ان الايديولوجية السائدة ( نظرية الحقيقة ) كانت ايديولوجية جماعة العلماء (٢٨) ؟ فإن ربط « حقيقة » علماء اللاهوت بصورة مباشرة بتطبيق العلماء ليس من شأنه إلا أن يجعلنا عمياً عن التعاقبات الواقعية ، عما أتاح التطور ،

بقاء وركود هذا العلم الإسلامي ، فالإنسان يرى هنا بوضوح كيف تُفقر نظرية في التاريخ الحقيقي وتحاصر ؛ بمعنى ما ، البحث . فالقول بأن العلم الإسلامي مهما يكن من أمر ، كان محكوماً عليه بالإخفاق لا يفسر لنا البئة لماذا عمل ابن النفيس في تلك الظروف من الحرية حيث عمل فكان منسياً كما كان في حين أن غاليايه ( Galilée ) قد تعرض للإزعاج ومع ذلك لم ينس . والقول كذلك ان في الأمر تطعيماً خارجياً لا يرضي أيضاً ، بما ان هناك مسافة طوياة بين العصر الذي حدث فيه هذا التطعيم وعصر ابن النفيس مثلا ...

ثانياً – وكذلك تتعرض لنفس الاختصار دراسة الانحطاطات العديدة الخاصة في نطاق الإسلام وهي جميعها فريدة . انحطاط المماليك ، انحطاط المغول ، الانحطاط العثماني ، الانحطاط العاوي ، الح .. فمن ذا الذي يكون راضياً عن تقليصها جميعها إلى نموذج بجرد هو نموذج العباسيين أو السلاجقة؟ ذلك ان المشكلة ، في هذه الرؤية التراثية تغير اتجاهها ، ومعناها : فبدلاً من لماذا الانحطاط ننتقل إنى لماذا الاستمرار ، ونرى فون غرونبوم يعبر عن ذلك مرة(٢٩) على الأقل ولا يستطيع أن يجيب بشيء مقنع إلا "بالفردانية الحتمية . ثم تبقى مشكلة الإسلام المعاصر . فإن تعريفه فحسب بطَّابعه المركَّب هو تعريف وصفي أكثر من اللازم . إذ يوافق فيون غرونبوم تمام الموافقة على حكم و. كانتويل سميث ( W. Cantwell Smith ) بأن الأتراك هم وحدهم ، بين المسلمين جميعاً ، الذين تبنُّوا نهائياً وجهة فظر المؤرخين الغربيين ، ولكن لماذا هم بالذات ولماذا لا يكون اولئك هم العرب؟ بما أن الأمر يتعلق باختيار ما فإنه يُلوح أن المؤلُّف يويد أن يقول : انه يحدَّث عاجلاً أم آجلاً انه سيتعذر دائمًا تفسير هذا الاختيار بالمعنى الحتمى، فمن الممكن إذن أن نقدر من دون فائدة الزمن الذي ينقضي قبل الاختيار (٣٠). وهذا هو إعطاء وزن كبير ، بصورة مسبقة ( a priori ) لحمله لواء المذهب السنى البيِّن ، لكن هناك شيئاً آخر في إسلام اليوم غير هيئة العلمساء والمدافعين المحترفين ، حتى إذا وجب علينا حقاً أن نعترف بأن

<sup>(</sup>٢٦) «تميل إلى الإعجاب بعلماء القرون البرسطى الذين حطموا الحواجز التي أقامتها ملكة العلوم ، الاطيات في وجه النقص العقلاني للعالم . فعلى الرغم من الاحترام الذي يعزى إلى جسارتهم الفكرية ليس من الممكن دائماً التخلص بسهولة من مسألة معرفة ما إذا كان لديهم الحق أم في الانفصال عن النظام القائم . » ( Ned. Isl., p. 331 ) .

<sup>(</sup>٢٧) لنذكر بالمناقشات التي حدثت مؤخراً حول « فلسفة » النهضة التي كانت أقل علمية من العصر الوسيط المتأخر . يكفي أن نتذكر بأن ج. برونو ( G. Bruno ) و باراسيلس ( Paracelse ) و باراسيلس ( و بالعودة بالقوة من نمارسات السحر ، الخ

Remarques on the theologus انظر : م. مهدي ( M. Mahdi ) في ( ۲۸) Autodidactus of ibn al-Nafis, St. Isl., XXXI 1970

<sup>(</sup>۲۹) و إن حيوية هذه الحضارة انصلية (الإسلامية) ، التي ما زالت أجوبتها على مشكلات الروح الإنسانية الكبرى ترضى ثمن البشرية ، هي حيوية مذهلة حقيقة .  $_8$  ( Med. Isl., p. 546 ) .

 <sup>(</sup>٣٠) انظر : «السلام» ص ٣٣٠ : «ان تفسيراً ذاتياً جديداً للإسلام يتطلب تقبل الروح العلمية والنقد . » .

الـ ( aggiornamento des Ulamas ) هو وسوف يكون عسلي جانب عظيم جداً من الأهمية . فإن فون غرونبوم يحصر منطقه التناقضات ، إلا أنه لا يذهب إلى أبعد من ذلك ، في أي شيء يوجد إنقاص في التاريخ الحقيقي ولا سيما إقرار بأن الثقافة لا يمكنها أن تفسر الثقافة ، لا أزماتها ولا تجاوزاتها (٣١) .

ثالثاً — لنبين أخيراً انطباع الذاتانية القصوى في بناء «قالب» أو رحم ، الإسلام . أقول انطباع ، إذ يمكن دائماً الرد بأنه ليس ظاهراً إلا في المرحلة النهائية من العرض ، وإنه كان نظامياً أكثر في مرحلة البحث . ومع الاحتفاظ بهذا في المذهن ، فإن المرء لينتابه الضيق من تباين الأمثلة والاستشهادات التي تبرهن ، بالتأكيد ، على سعة في الأفق نادرة ، إلا أنها لا تساعد ، بعكس ذلك ، على بالتأكيد ، على سعة في الأفق نادرة ، إلا أنها لا تساعد ، بعكس ذلك ، على زعزعة الاعتقاد الراسخ . ذلك أن التحليل الثقافي كان يبتغي أن يمنهج الوقائع للتخلص من تنقيطية تقليدية ، وها هو ذا نفسه يكاد أن يكون انتخابية جديدة . فهل يرجع الاختيار الأساسي لثقافة ما ، بعد كل شيء للاختيار الشخصي للتحليل ؟

مرة أخرى ، سوف تسقط هذه الملاحظات جميعها إذا كنا ، على الرغم من هذه التضييقات والاختصارات والمقارنات ، أو بسببها ، فصل إلى عزل هذا الد مبدأ المبنين » الشهير . فخلال تحليلات فون غرونبوم العديدة والثاقبة في الغالب يتأثر المرء بكمية من الاتفاقات ، والاستمرارات والنشازات والمفارقات من شأنها جميعها توجيه الانتباه نحو بؤرة هي أساسها المشترك وعندئذ بالذات تبدأ خيبة الأمل. وإذا نحن تناولنا أوضح النصوص في هذا الموضوع : خاتمة الإسلام الوسيط ، فصل والمظهر العام للحضارة الإسلامية » في الإسلام ، وفصل فصل ه المظهر العام للحضارة الإسلامية » في الإسلام ، وفصل في الإسلام الحديث نصل إلى الكشف عن أربعة مميزات رئيسية : اللاإنسانية ،

(٣١) انظر : «اسلام» ص ٢٤٤ : «إن القومية هي سبب للتأخر في نتاج المؤرخين، في الموقف العقلي ، الغ . » ولكن كيف تحليل القومية نفسها ؟

<sup>(</sup>٣٣) «إنه لأمر جوهري أن ندرك بأن الحضارة الإسلامية هي كيان ثقافي لا يشاركنا أمانينا العميقة. فهي غير مهتمة بصورة حيوية بالاستبطان العقلافي وأقل من ذلك أيضاً بدراسة بني الثقافات الاخرى لا كنهاية في ذاتها ولا كرسيلة للوصول إلى إدراك أفضل لخاصياتها الخاصة و لماضيها العاص ... و يمكن أن نحاول ربط هذا محقفها المضاد للانسانية الأساسي ، أي رفضها المتعمد لقبول الإنسان ، في أي درجة كانت ، كعيار أو كقياس للأشياء وإلى الاتجاه بالرضي [...] بالحقيقة البسيكولوجية ٥ في أي درجة كانت ، كعيار أو كقياس للأشياء وإلى الاتجاه بالرضي [...] بالحقيقة البسيكولوجية ٥ في أي درجة كانت ، كعيار أو كقياس الأشياء والى الاتجاه بالرضي [...] بالحقيقة أساسية نظام (هي) بصفة أساسية نظام من الحقائق ثابت ، شكلية بقدر ما هي محسوسة ، عهد بها للانسان في مدة زمن سحيق . ٥ (المصدر السابق ، ص ٢٢٨) . البسلام طعم خاص به لا يخطئه أحد . » (العدد السابق ، ص ٢٢٤) . وحلم ... ص ٨ وص ٩ «قبل ديكارت جميع الحضارات هي وسيطية وقبل حديثة . » .

ينفرد بها بين سائر الثقافات(٣٤). بل هناك إمكانية أن يأخذ الإسلام هذه الفلسفة على حسابه كما استرجع أُموراً أخرى كثيرة بمقدار ما تشمل أجزاء عديدة تتعلق حقيقة بالعلم والتي تقدم كشفآ تماماً بتأشيرها المستمر.

فدورنا هو عزل هذه العناصر العلمية وإظهارها في إطار منهجي أكثر اتساعاً يمكنها أن تندمج .

#### ... V ..

قلنا ان النقد السابق ، بل كل نقد آخر ، سوف لا يكون مقبولاً إلاّ إذا كنا نقبل مبدأ التأرخة ( نتاج المؤرخين ) الحديث لذاته ، أعني الحقيقة من حيث هي سير ورة غير محدودة . ولسوف تكون هناك بالضرورة ، في هذه الشروط نقاط التقاء بل ومساع مماثلة ، انطلاقاً من مقاهيم تحليلية مشتركة ، مع فوارق والحالة هذه ، في الرؤية التي قد ينبغي تماماً توضيحها .

تتعلق نقطة الاختلاف الجوهرية بمفهوم التاريخ ؛ نحن نصر على عدم إخضاع التاريخ الواقعي (غزارة من الحوادث ذات المستويات المختلفة ، ومدلولات مختلفة في زمن معاش وحيد) للثقافة ؛ كما أن الثقافة لا تتقلص إلى الايديولوجية أي إلى النظرية التي تكون مطروحة منها في كل لحظة ، إذ أن الايديولوجية بدورها تتجاوز في كل لحظة اللاهوت الذي هو نفسه نظرية محددة لعلاقة الإنسان بالله . وهذا مقبول بالنسبة للإسلام مثلما هو مقبول لكل منطقة أخرى تاريخية — جغرافية (٣٥). ومن المشروع بالطبع عزل دراسة الثقافة بوصفها ميداناً مستقلاً ذا ايقاع زمني خاص ولكن ما ليس مشروعاً هو أن نزعم أن هذه الزمنية هي وحدها معيارية .

<sup>(</sup>٣٤) «كُلَّ مَا نَسْتَطِيع فعله حقيقة أو أن ندع لخلفائنا أمثلة مقنعة عن نوع فهمنا ونوع الحقيقة التي أفضينا إليها . إن منهجنا سوف لا يضيع ولكن كثيراً من نتائجنا سوف تصبح شيئاً فشيئاً حتماً بالنسبة للذين سيأتون بعدنا وثانق خام تخدمهم في العثور على أقبياننا . » ( Mod. Isl., p. 96 ) .

<sup>(</sup>٣٥) يمكن أن نزعم حقيقة أن هذه الإمكانية في الإنقاص هي التي تميز الإسلام بالفردية . لا يقول فون غرونبوم ذلك صراحة ولكن يمكن استنتاجه من كثير من أحكامه . ومع ذلك يمكن ادعاء هذا عن أي مجتمع في حقبة ماضية ويبدو من المستحيل تأكيده كتكذيبه . وتبقى بناءات علماء السلالة جذا المعنى في إطار نزعة الاعتزاز بالعرقية .

<sup>(</sup>٣٦) على نحو ما يعرض ذلك اليوم م. فوكو ( M. Foucault ) يذكر د. أرون ( R. Aron ) في وقت جد مناسب النسب المنهجي بين فوكو وديلثاي ( Dilthy ) في : « من أسرة مقدسة إلى أخرى» غاليمار ، ١٩٦٩ ، ص ٢٥٩ .

موضع اهتمام وعناية ، إذ منه يأتي في النهاية كل تقدم . لكن كل شيء لا يمكن أن يوقف إلى ذلك اليوم البعيد الذي يستطيع فيه أن يجيب على جميع أسئلتنا(٣٧) . ولا بد من أن تدرس الميادين الاخرى وفقاً لمنطقها الخاص .

بطبيعة الحال لن يشار أبدأ إشارة كافية ، إلا بهذه المناسبة ، إلى أن تاريخ الإسلام هو جداب وخطر . جداب لأنه يطلب النظام والبناء ؛ كل شيء يقدم لنا دفعة واحدة في إطار الثقافة والايديولوجية : لدينا نظرية للدين وقليل من الشهادات عن الدين المعاش ، نظرية في السياسة وقليل من الوثائق السياسية المحددة ، نظرية في التاريخ وقليل من الحوادث المؤرخة ، نظرية في البنية الاجتماعية وقليل من الـ « أفعال » المتميزة بصفات فردية ، نظرية في الاقتصاد وقابل من السلسلات المرموزة ، الخ(٣٨). والخطر هو في أن توشك كل لحظة على خلط النظرية بالعمل، ما دام ان أُحدهما جاهز ، مهيأ ، في حين أن الآخر يتطلب في آن واحد بحثًا وإعداداً. وهذا الوضع هو ما يقدم للتحليلات الثقافية مظهرها من الحقيقة ، إذ أن الزمنية التي تطرحها كمسلَّمة تتطابقٍ مع الزمنية التي فرضتها السنة الإسلامية . فنحن أنفسنا محكوم علينا ، في فترة أو أُخرى ، بأن نَكون أو نظهر كتراثيين ، لكن دورنا هو تماماً أن لا ننسى أبداً بأن هذه الزمنية ، زمنية السنة وزمنية التحليل الترائي التي تبدو إلى حد بعيد ملائمة لها ليست إلا إعداداً ، ليست هي الحقيقة الواقعة العارية . إن المطابقة القطعية بين عدة أمور وإنقاصه إلى حس مشترك ، هذا يكفي من أجل فهم الترائي ولكنه ليس التفسير ؛ إلا أن العامل الذي يحدد هذه المطابقة نفسها هو خارج الثقافة. ويجب البرهان عليه ، عندما يكون ذلك مستطاعاً والتذكير بأنه مطلب ملح عندما لا نملك في ذلك بعد الوسائل(٣٩) .

(٣٨) يحلل كتاب روبن ليفي ( Reuben Levy ) : « Reuben Social structure of Islam » : كامبردج ١٩٦٦ ، فعلا بنية اجتماعية معيارية ونظرية أكثر من أن تكون بنية فعلية واقعية .

هذا الرفض في تقليص التاريخ إلى نظريتين ، مع الإقرار بمشروعية المنهجات الجزئية يفضي إلى تباين في التصور : ان البنية ليست قبليًّا ( a priori ) انعكاساً تقابلياً ؛ والثَّقافة ليست الاختيار الأصلي بين تطورات ممكنة ، وإنما هي جملة الآثار الثقافية سواء أكانت في الحاضر قابلة للتمنهج جميعها أم لا ؛ والمطابقة أو التقليص الرمزي ليس تحديداً وإنما الحصر بعنصر محدّد غريب عن الثقافة يعرض هذه المطابقة . بالطبع ان هذا الاختلاف في استخدام المفاهيم ليس بيَّناً رأساً ؛ ففي بعض التطورات بصورة خاصة تلك التي تتعلق بايديولوجية الثقافة ( نظرية الشُّعر ، نظرية الله ، نظرية النحو) ان استخدام الوسائل التحليلية نفسها (مقارنات متطابقة أو متباينة ، مماثلة مقطع وإعادة تركيب المجمل التصوري ، متابعة سلسلة من التعابير الممكنة لمبدأ واحــد في ميادين مختلفة ، الخ...) يمكن أن يجعل هذا الاختلاف غير ملاحَظ تقريباً . وهذا المستوى هو مآ يمكن عليه تناول كثير من تحليلات فون غرونبوم حيث تؤثر ثقافته الغزيرة تأثيراً بالغاً . ذلك أن هذه المحاولة وحدها تتبح تجنب أخطائنا المستوطنة : الانتقائية والمماثلة المباشرة لذاتية الماضي . وهذه هي الوسيلة الوحيدة كذلك للوصول إلى موضوعية معيّنة التي لا تكون بالتأكيد هي الحقيقة المطلقة ولكنها هي أساس اللاإدراك بما أن السَّنة التي كانت بالنسبة أنا هي هذه الموضوعية لا يمكِّن أن تفرض على الآخرين(٤٠) .

#### — A –

انطلاقاً من هذه المقدمات المنطقية لا بد من أن يكون هناك تقسيم للعمل بين أولئك الذين يدرسون البلدان السائرة على التقليد الإسلامي . ومن الممكن بصفة تخطيط إجمالي تمييز الميادين الأربعة التالية :

 ١ – الإسلام من حيث هو تاريخ: في هذا المستوى، ليس للإسلام سوى معنى واحد جغرافي – تاريخي, ويجب أن تؤخذ جميع التنوعات بعين

<sup>(</sup>٣٧) هذا ما يعترض عليه كثير من الانتقادات في البحث عن الحركات الايديولوجية العربية المعاصرة . بما أنكم تعترفون بأولوية العامل الاقتصادي ، اهتموا بالتاريخ الاقتصادي ، اهتموا الايديولوجية كما يحلو لهم القول . هكذا يعارضون بصورة لا محدودة ما يجب أن يكون بالكائن ، إذ هم أيضاً لا مهتمون بالتاريخ الاقتصادي .

<sup>(</sup>٣٩) تشبه تحليلات «الايديولوجية ...» (مصدر سابق) تحليلات التراثيين فعلا ولكن الذين عبرون فيها مثالية هيجلية أساؤوا قراءة الكتاب إذ لم يروا أن يعرض إلا فترة من التحليل وأنه يضع نقسه من زاوية الايديولوجيين أنفسهم. إنني لم أؤكد أبداً أن التطور الايديولوجي هو في أساس التطور الاجتماعي . قلت أنه في فترة محدودة (الأسباب تتجاوز إطار الكتاب) أن التناقضات الايديولوجية تصبح هامة إن لم تكن قاطعة .

<sup>(</sup>٤٠) يمكن أن نقدم مثلا على الذائانية المفرطة في التطرف دراسات أبو زهرة العديدة في الفقه وشوقي ضيف في الأدب. فإذا لم نتوصل إلى الكشف عن الفوارق وتنهيجها فسوف نكون دائماً فريسة الحاضر الأبدى.

الاعتبار (٤١) ، والتصور الرئيسي الذي يقود البحث في هذا الميدان هو مفهوم النوعية ؛ والمقصود استبانة أدق العلامات الفارقة وعدم إغراق الحالات المحسوسة في حالة نموذجية ، وبالتالي الارتياب في جميع الآراء القبلية سواء أكانت آراء السنة في الماضي أو آراء أصحاب نظريات اليوم. وكما يتطلب عمل المؤرخين الحديث فإننا سندخل إيقاعات مختلفة من التطور من السياسة إلى الاقتصاد وإلى الأثر الثقافي .

٧ — الإسلام من حيث هو «ثقافة»: الهدف هنا هو البحث عن مبدأ إعادة تنظيم المنتجات الثقافية عبر سيرورة من التسنين المستمر. ولكن على عكس التراثيين ، لسنا ملزمين بأن نعتبر كمسلمة أن مبدأ التقليدين هو المبدأ المبحوث عنه. يمكن رفض هذا النوع من التأرخة وتقدير انه من الممكن أن يظل المبدأ المبنين في منجى على الرغم من جهود السنيين. وبما أن إعادة التنظيم هذه ليست قاطعة على كل حال بل ترمي فحسب إلى إعادة بناء صورة أمينة أكثر ما يستطاع لمجموع مركب من الوقائع يمكننا تماماً أن نتصور أنه في مقدورنا الآن إعادة تنظيم سنة التقليديين الخاصة أفضل مما فعلوا. غير أننا لا نستخلص من ذلك أية نتيجة ، لا بأن تلك البنية الباقية ضمنية كانت المحرك الحقيقي لتطور الإسلام ، ولا بأن هدف البحث النهائي هو هناك(٤٢). ان القبول بغزارة التاريخ المحسوس يعيد لأعداد النظام الثقافي للإسلام جميع إمكانياته في التطور. فعدم الخلط بين التاريخ ونظرية التاريخ تنقذ التاريخ وتحرر النظرية .

٣ - الإسلام من حيث هو سلوك ، أو على نحو أدق من حيث هو اخلاقية:

من الصعب أن ننكر بأن هناك أساساً مشتركاً للتربية، أسرياً بصفة أساسية ، في جميع البلدان الإسلامية يسهم في إبراز شخصية ذات أساس تقليدي ما تزال حتى الآن هي الغالبة في نطاق واسع . فهناك تربة غنية من أجل تنقيبات علماء النفس الاجتماعيين والمحللين النفسيين . إن تحليل الفرديات التاريخية والسير الذاتية والنماذج الأدبية وبسيكولوجية الأطفال وفلسفة التربية التقليدية والأخلاق العائلية ، الخ .. يتيح لنا أن نستشفّ من الآن وسيتيح كذلك أكثر في المستقبل بنية أساسية وأضحة للـ « شخصية المسلمة » وان الأولى للتحليل التفاضلي هو أن يوجّه إلى المجتمعات التعددية وبدقة متناهية إذا كنا نرغب في الوصول إلى نتائج قاطعة(٤٣) . ولكن هنا كذلك ، إذا كنا مجبرين على أن نحصر نظرياً الذي يكون فيه التحليل النفسي وعلم النفس التاريخي مطابقين لموضوعهما ، فلا نؤكد شيئاً قبلياً ؛ اننا لا نستنبط هذا السلوك ، هذه البسيكولوجية ، هذه الشخصية من نظرية الاهوتية ؟ نستنبط منها إمكانية الاستقلال الذاتي للاسرة بالنسبة للمجتمع وبالتالي زمنيتها الخاصة . وهذه الشخصية لا تكون موضوع دراسة إلا " في الحدود التي أتاح التاريخ نفسه بعزلها . ولا يمكنها أن تعتبر ، في هذَّه الظروف لا كهدف ( اتجاه ) للتطور ، ولا مصدره (علته). ومن الضرورة الحذر دائمًا من الميل لتفسير تطور الوقائع انطلاقاً من هذه الشخصية . ومن الممكن ، في ظروف معينة ، أن يكون لهذا « التوازن المجمد » ألا وهو النموذج الثابت للشخصية دائماً ، تأثير قاطع على التطور السياسي أو الاجتماعي أو حتى الاقتصادي ، لكن التاريخ أيضاً بكل تعقيده هو الذي يعرض تحقيق هذه الامكانية .

٤ - الإسلام من حيث هو اعتقاد : هو الميدان الأصعب في العزل في نطاق الأبحاث الحالية . بما ان كل ما هو معياري (فقه) ، ونظري (لاهوت) ، اخلاقي (شخصية) ينتمي إلى ميادين أخرى ، فالمقصود أن نرى ما يظل غير محلل لكي نعطيه وضعاً مفرداً . وهنا أيضاً يلتقي المستشرق والتقليدوي في التأكيد على أن الإسلام ، على وجه التدقيق يستنفد نفسه فيما يتقدم ، بالنسبة للأول لا يبقى على

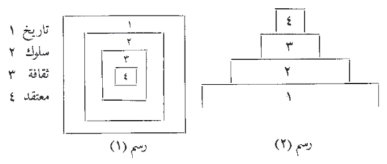
<sup>(</sup>٤١) راجع : « إسلام » ص ٢٠٣ . إن ملاحظة محمد كرد علي التي ترفض اعتبار الإسلام جملة هي مبرر تماماً ولا يحق لفون غرونبوم رفضهـــا حتى وإن كانت مؤكدة في أثر آخر يتولى الدفاع عن الدين .

<sup>(</sup>٢٤) إن تاريخانية « الايديولوجية ... » ( المصدر المذكور سابقاً ) تختلف عن تاريخانية التراثيين لأنها مستنتجة وقطاعية . فالبنى الايديولوجية التي ألقى عليها الأضواء تستند إلى التاريخ الغربي ، لأن بحتمعنا واقع تحت السيطرة . فإذا كان تحديد الايديولوجيات هو ايديولوجية بالنسبة لنا فانني لم أقل بأن ذلك كان كذلك بالنسبة للغرب : والتحديد الاجتماعي – الاقتصادي يحال إلى جانب الغرب بسبب السيطرة الاميريائية . وليس النمو = هيجلياً إلا في الظاهر لأنه جزئي. وما هو منكر أو منفي في الكتاب هو الوهم بأن جميع المجتمعات تكون متساوية ، مستقلة ذاتياً في نظر المنهجية « العلمية » ؛ والمقصود هو الوهم بأن جميع المجتمعات تكون متساوية ، مستقلة ذاتياً في نظر المنهجية « العلمية » ؛ والمقصود هنا وصفية علمية لا ترى الوحدة النسبية للمالم التي نتجت عن الاميريائية الحديثة .

<sup>(</sup>٤٣) قارن هنا شيخ حميد قان ( Hamidou Kane ) في « المغامرة الغامضة »، جوليار ١٩٦١ وطه حسين في « كتاب الأيام ». فن الواضح البديهي أن الدراسات التي تجري في بلاد كالهند، لبنان ، نيجيريا حول سيكولوجية الإسلام هي التي يمكنها أن تبشر بخير عميم لأن حقل البنيات ضيق وجمها نفسه يكون ذا دلالة.

وجه الدقة شيئاً (٤٤) ؛ وندخل بالنسبة للثاني إلى ما لا يمكن وصفه . فالموقف الذائع جداً لدى الايديولوجيين ، الذي يرتكز على التطابق مباشرة مع وجه من السنة وانطلاقاً منه إعادة تنظيم ماضي وحاضر ومستقبل كل أو جزء من العالم الإسلامي ، هذا الموقف لا يدخل في إطار ما نحاول تحديده هنا . هذا يشكل شطراً من ايديولوجية العالم الحاضر المطلوب تحليله في عداد مظاهر الإسلام من حيث هو سياق تاريخي . يمكن القول بصراحة اننا نرى في الوقت الحالي قليلاً من المحاولات الحادفة إلى توضيح الإسلام من حيث هو إيمان . فالشروح حول هذا الحديث يمكن أن تكون عديدة ، إلا اننا نلفت النظر فحسب إلى دور الغموض المنهجي الذي لا ينكر ، والذي حاولنا إزالته .

إن تقسيم العمل على النحو الذي أجملت فيه خطوطه قد أملته الضرورة العلمية وحرص على الفعالية في آن واحد. وهو سيكفل لكل إنسان حرية كبيرة في ميدان الدراسة الذي يختاره وهذا بالنسبة للمسلمين ولغير المسلمين على حد سواء. وكل واحد سيعرف عن خبرة ماذا يمكنه أن يفعل وماذا لا يمكنه. ومن الممكن رسم الاختيارات المنهجية السابقة بالخطوط التالية:



فالرسم الأول يمثل الاختيار المنهجي لدى المستشرق ورجل الدين ؛ والرابع وهو مجال المقدس الذي يُرد إلى العقيدة ، إلى الفقه وإلى السلوك، هو لب المنظومة كلها ، هو المحرك والعامل الحاسم . ويحدد الرسم (٢) ميادين البحث كمستويات

لزمنيات خصوصية لكن كل مستوى يتحدد بالمستوى الذي يسبقه. الأمر الذي لا يعني ان ليس ثمة تشكل مستوى بالمستوى التالي إلا أن هناك فرقاً من التشكل إلى التحديد ؛ ان الانعطافات الموقتة لمعنى التحديد يمكنها أن تقع ، لكن العمل على إظهارها وعلى تبريرها إنما يتعلق بالبحث المحسوس.

لنذكر ختاماً لهذا البحث بعض الكلمات الإضافية في المجال الرابع الذي يعتبر أصعب مجال في الإحاطة به . و يمكن أن نمائل نقطة انطلاق ممكنة تكون انعكاساً جديداً في مفهوم منهج السنة : المقصود إعادة فحص الأسس المنطقية للسنة «أو للشيعة ، والعبادية إو لشبه الشيعية المنتشرة في بلدان معينة »(٥٤) ، وليس المراد إعادة بناء تاريخ العقيدة السنية ، فهذا من دائرة اختصاص المجال الأول وعلى مستوى آخر من المجال الثاني ؛ بل الأصح العمل على أن يقال للسنة ما كانوا يحاولون قوله دون أن يقال تماماً (٢٤) . فقد كان السنيون يفكرون بعبارات وسائل عاماً الايضاح والبرهان تتبدل ولكن جميع الأمور كانت في غليات ؛ كانت وسائل الايضاح والبرهان تتبدل ولكن جميع الأمور كانت في خدمة غاية بعينها . والمراد الآن أن نرى ما إذا كان في هذه الغاية لا يوجد كذلك الصيغة والمعنى . وما سوف ينبغي مطابقته هو هذا المعنى . فالذي سوف يعد ما يدعوه نظرية لاهوتية جديدة ، أو تحليلا جديداً ، أو تفسيراً جديداً للإيمان ، عسب التصورات التي سيستخدمها ، لن يفكر بالطبع بصيغ اليوم وإنما بصيغ بحسب التصورات التي سيستخدمها ، لن يفكر بالطبع بصيغ اليوم وإنما بصيغ جميع الأزمان ؛ انه سيسعى إلى ما كان يقال من خلال وعسلى الرغم من المذاهب اللاهوتية (٧٤) .

<sup>(</sup>٤٤) يلفت النظر فون غرونبوم إلى أهمية الممارسات الخارجية (صلاه ، صوم ، تصدق ، حج ) في تعريف الإسلام الذي يقدّرب هكذا من دين الشرق .

<sup>(</sup>ه؛) إن سنية مراكش ، على سبيل المثال، هي خاصة جداً حتى إذا ما قورنت مع سنية البلاد المجـــارزة .

<sup>(</sup>٤٦) هذا التفسير ممكن بإزاء كل حديث ، حتى خطاب من يضع نفسه في أعلى مستوى الوعي . وهذا هو انتقال الزمن الذي ينسحب من الوعي إلى اللارعي ، ومن المشروع الكلام عن حديث أو عن منطق الثورة دون أن يعني ذلك أن هذا المنطق كان جوهره أو حقيقته الخفية . فتلك هي بالاحرى حقيقتنا المقصودة التي تتعلق بالتأكيد بشيء آخر غير ذاتانيتنا .

<sup>(</sup>٤٧) انظر محاولة حسن حنفي المفيدة: «مناهج التفسير»، القاهرة ١٩٦٥؛ و «لاهوت وعلم الأجناس»، يقظة العالم العربي، بروكسل، طبعة دوكولوت ١٩٧٢، ص٣٣٠ – ٢٦٤ حيث يؤكد أن اللاهوت ليس هو الدين ويضيف (ص ٢٤٦) «ان أحكام القضاء يمكن أن تفيد كنموذج شجاع لتحول الدين ليس إلى علم اللاهوت وإنما إلى علم الأجناس».

على هذا المستوى كذلك سوف يكون التاريخ حاضراً ، ولكن مفرّغاً بشكل صعوبات ، مشاكل ، تناقضات مذهبية ، حيث سيتجمد تحت نظر من يعيش في ظل الخلود . فإن الايديولوجي الذي يتطابق مباشرة مع التقليد ينقض تلك الصعوبات بالموافقة الآنية ؛ فيستنير وكل شيء شيء تتحول قيمته في حين أن رجل الإيمان على المستوى الذي نحاول المحافظة على بقائنا فيه ، يبرر المسائل من حيث هي كذلك . وها هي بعضها :

من المطلوب إعادة تأويل عقائد الماضي . والمقصود بالتأكيد هو فصم ما . يرى فيه المؤرخ والتراثي قطيعة شاملة ؛ لكن رجل الاعتقاد لا يرى فيه من منظوره أي فارق نوعي عن التوجيهات التي قام بها أمثال الأشعري أو الغزالي أو ابن تيمية . . بل أكثر من ذلك فانه سيقول ان هذه القطيعة متضمنة في تعبيد كل مسلم(٤٨) .

- مطلوب إعداد الاعتقاد بصفة عامة ، مفهوم الاعتقاد نفسه . فإن إيجاد نظرية في مجموع ظواهر الإيمان ودرجاته وفتراته ، الخ . هو موضع الاهتمام لأن مقاومة الآخرين ، صممهم داخل المجال الإسلامي وخارجه ، حادث فعلاً . وإنكاره لا يؤثر في الغير إلا يقدار ما لا يكون إيمانه معقلناً ، الأمر الذي يغدو نادراً أكثر فأكثر ؛ عندئد يسقط المرء نفسه في مباشر الوعي « المزيف » أي انه يصبح مقولة أو لحظة في نظرية إيمان الآخرين (٤٩) .

يجب تناول المجتمع بكل تعقيده وعلى جميع مستوياته كحادث معطى يفرض نفسه على رجل الإيمان فلاتخريه الضوابط التي يفرضها عليه . وطرح العكس كمسلمة هو الوقوع من جديد في الايديولوجية التي تشكل جزءاً في الميدان رقم ١ . وعلى المستوى الذي نحن فيه ينبغي على رجل الايمان أن ينطلق من المبدأ الذي لم يعد يؤثر بصورة حاسمة على مشكلات السلطة : فهذا هو الشرط نفسه لمشروعه وإلا فإنه سينتظر عودة اليوطوبيا ولا يقول شيئاً . وليس ذلك لأنه ضعيف وإنما لأن مفهوم الإيمان اليوم يتضمن هذا المبدأ المطروح . فالإعداد أو التوضيح المقصود سيكون بالضرورة من شأن أقلية بطولية ذلك ان إمكان نشوء إسلام ما بالنسبة للوقت الحاضر سيكون في هذا الاطار فحسب .

إن تحقيق الشروط الشكلية السابقة لا يتعلق ، كما يمكن استخلاص ذلك بسهولة من التطورات التي سبقت هذا الإسلام ، بصياغة الإيمان نفسه ولا بالمسلك ولا بالثقافة ، وإنما بتطور التاريخ في جميع تعرجاته . أما أن تكون صياغة الإيمان محصلة فهذا يستحق بالكاد أن يشار إليه ؛ وهذا ليس صحيحاً مع ذلك إلا في نهاية السياق . وإلا كان يجب أن نفضي إلى نوع من الابتذال : طالما ان حادثاً لم يتحقق فذلك ان شروطه لم تتوفر . فالمشروع في حقيقة الأمر يتعلق بشروط ذاتية لا تكون دائماً خاضعة لمجتمع واحد ؛ فالأثر الحاسم الاجتماعي ، الانتشار يكون متعلقاً دائماً بالتأكيد بشروط موضوعية . ومن الممكن ، أن تكون صياغة هذا الايمان في الساعة الحاضرة الشغل الشاغل لاحدهم ممن تنتظره الشهرة . عندئذ ، هذا الايمان في الساعة الحاضرة الشغل الشاغل لاحدهم ممن تنتظره الشهرة . عندئذ ، عندقد موجه الدقة لأن ذلك لا يقصد به نفس الإسلام ؛ فالكلمة تعني بكل بساطة حقيقة واقعة تكون جديدة في كل مرة (٠٠) . على هذا المستوى لا يبقى للمؤرخ

(7)

<sup>(18) «</sup> الكتابة هي تجديد شباب التاريخ ( المصدر السابق ، ص ٢٥٥) » « إن الفكر الديني في بوهره هو فكر دون شكل . إن شكله يأتي من التاريخ [...] فائقصد ، المشروع بحدث في روح راديكالية . يريد أن يقفل التقليد إلى الأبد بصورة أن يصنع الدين جزءاً من الواقع آخذاً في النمو. » ( س ٢٦١ ) « فالمتصوفة بهذا المعنى هم المفسرون الحقيقيون وعلمهاء اللاهوت هم المخطئون . » ( ٢٦٢ ) .

<sup>(</sup>٩٩) يستأنف فون غرونبوم فكرة ا. ل. كروبر ( A. L. Kroeber ) ان الإسلام هو إنقاص ، تبسيط لعقيدة العصر ، المسيحي بصفة جوهرية . ( Mod. Isl., p. 7 ) ويضيف انه لن يستدرك أبدأ تأخره التصوري ( Med. Isl., p. 322 ). إن اللاهوت المسيحي ، إذا أخذ في جملته ، يشمل الإسلام على الأقل كإمكانية ، دون أن يستطيع الإسلام أبداً أن يشمل جميع احتمالات اللاهوت المسيحي الموجودة بالقوة ؛ ومن هنا حكمه غير الملائم على محاولة ابن حزم الذي كان يمكن الاستناد إليه ضده . ويجب علينا مع ذلك القول افنا لا نستطيع الإجابة على هذا في إطار الامتوت الإسلامي كان في القرن العاشر أطار الامتاث التاسيحي ) . فالجواب الوحيد الصحيح يقع في إطار هذه الإعادة لتفسير الإسلام من حيث هو عقيدة ، وإلا فإن الحاضر سوف يعطيه الحق دائماً .

<sup>(</sup>٠٠) ها هنا تظهر ضرورة دراسة تخليلية للغة العربية من حيث هي مرآة الخلود . لكن هذه الدراسة يجب أن تكون قد جرى تجاوزها في الخطئة تفسها التي تمارس فيها . والمقصود أن نشرح لماذا تساعد اللغة على وهم الخلود ، وليس أن نبحث فيها حقيقة عن الخالد ، عن المفارق كما يبدر أن « فلاسفة » اللغة يفعلون . فنحن نعلم جيداً جداً أن فواعد النحو ، اللاهوت ، التقليد مرتبطة ارتباطاً وثيقاً بعضاً ببعض في الإسلام وندرك الإغراء الذي يعانيه بعضهم بالنسبة لأبعد الاتجاهات المبنية عسن الدقة العلمية ؛ ولكن من حنا يعترون على التقليد وما من أحد بحاجة للقيام بالدورة الكبرى ، للمرور بالدقة اللغوية المعاصرة . ومع تمام الاعتراف للدراسة اللغوية باستقلاط الذاتي فإن المقصود على وجه الدقة هو إماطة الثنام عن الوهم الكامن في اتخاذ اللغة كرآة الخلود ، وهذا هو أساس جميع المشكلات الجمائية ، اللاهوتيسة والمباحث العلوبية في ثقافتنا التقليدية . فإن إعادة التفسير موضوع البحث في الملاحظة السابقة لا يجب أن تنطلق على وجه الدقة من اللغة وإلا فإنها تلتقى بصورة حتمية بالتصوف التقليدي .



ولعالم الاجتماع التراثي ، ولمحلل السلوك ما يقولونه ؛ فعلى رجل الإيمان أن يتكلم في حين عليهم أن يصغوا وأن يسجّلوا .



٤

# الانتليجنسيا العربية والواقعية التاريخية

واننا المعاصرون الفلسفيون للزمن الحاضر دون أن نكون معاصرين له و ماركس: ومساهمة أي النقد الفلسفي اللحق لدى هيجل ، اثار فلسفية و عبد ١ ، طبعة كوست ص ٩ .

تنشأ الفلسفة وتنطور وتنبعث في الجدل ؛ فهي لا تستطيع بإعادة النظر في مسائل قديمة بنفس العبارات ، أن تنقذ نفسها من المفارقة التاريخية التي تتربيص بها دائماً . ولا تتجدد إلا باتخاذها على عاتقها ما تطرحه الممارسة الاجتماعية اليومية من مسائل تظهر بادىء ذى بدء في شكل نقد — جدلي . فقد مضى علينا وقت طويل حتى أدركنا أن لينين قد أثار مشاكل خطيرة ، اخلاقية وعلومية في كتاباته القصيرة التي كان يكتبها في المناسبات ضد رفاق حزبه الاشتراكي — الديموقراطي الروسي طيلة السنوات الممتدة من ١٩٠٠ – ١٩١٠ ؛ كذلك لم نتوقف عن نقد خصب المجادلات التي مزقت الماركسية الغربية في برلين ، فيينا أو بودابست في عصر الثورة الالمانية ( ١٩٢٠ – ١٩٢٠ ) . من النادر ، بالطبع أن بكون مثير و في عصر اليوم على النويه بأن إسكاليات شخص كماكس ويبر ( Max Weber ) ؛ يحرص اليوم على التنويه بأن إشكاليات شخص كماكس ويبر ( Max Weber ) ، من ذوي التأثير البالغ في ميدان العلوم الاجتماعيسة ، تتولد ، وهي لا تكاد من ذوي التأثير البالغ في ميدان العلوم الاجتماعيسة ، تتولد ، وهي لا تكاد

#### منطق النهضة الأولى :

إن حقبة الكفاح الطويلة من أجل التحرر السياسي ، التي شهدت معارضة عنيفة وأحياناً متقلبة بين التجديديين والمحافظين ، المتدينين والعلمانيين ، الراديكاليين والمعتدلين ، حيث كانت الظاهرة الثابتة الوحيدة هو لحن الغناء الثنائي الجاري أمام عين الأجنبي المسيطر : اليقظة ، الساخرة ، تلك الحقبة قد ورثت لنا أدباً جدلياً غنياً تكاد دراسته تبدأ بصورة منهجية . ولا شك في أن المشكلات المطروحة – لماذا انحطاط هؤلاء وهيمنة اولئك ، كيف حدثت النهضة ، معنى الغرب – مأخوذة كما هي ، كما كانت تبدو في ذلك العصر ، وتبدو كذلك أكثر اليوم مصابة بالإهمال . وكما قد تبدو رواية ذات نزعة طبيعية من القاهرة لكثير من القراء الغربين نسخة باهتة عن زولا أعدد كتابتها بيوباروجا لكثير من القراء الغربين نسخة باهتة عن زولا أعدد كتابتها بيوباروجا المرء بذاتها ، كذلك فإن تلك المباحث المسهبة إذا مسا تناوطسا المرء بذاتها ، قد تأخذ شكل مختصرات جافة لكتاب النهضة أو كتاب القرن الثاهن عشر ، في الفكر ومع ذلك لا نحصر نفسنا في حدود هذا المعنى الأولي ولنقرأ بلا انقطاع دراسات في الفكر العربي المعاصر ، في الفلسفة الروسية في القرن الناسع عشر ، في الفكر الصيني اللاحق لعام ، ١٨٤ (٣) : فإننا نجد البنية نفسها ، دون أدنى إشارة من التفاهم السابق أو التأثير المتبادل . أين توجد البؤرة العاملة على التوحيد ؟ التفاهم السابق أو التأثير المتبادل . أين توجد البؤرة العاملة على التوحيد ؟

قد يقال انها في الغرب. ولكن ما هو هذا الغرب عندما تبدأ تلك الدراسات على وجه الدقة بهذا السؤال وعندما يختبىء داخل الغرب – الموضوع، غرب ضد يصاحبه كظله؟ فإن الغرب يسائل نفسه في نفس اللحظة التي يسائله فيها الآخر, ون.

إن محاكاة تقدم ( تعاقب ) الأفكار ( بدلاً من المفكرين) (٤) سوف تقدم

تعدل ، من التساؤل الماركسي في تلك السنين أو في حقبة سابقة لها مباشرة ؟ وثمة مدارس أخرى ذات إلهام صوري ليست سوى أبنائها الطبيعيين ، كما قد يمكن القول . أفليس الانفلات من التاريخ ، من الديالكتيك ، من الحدث ، في الواقع ، منذ افلاطون هو وسواس الفلسفة الدائم . والحال انه أقيم الدليل كذلك ، منذ زمن طويل وفي المجالات الثقافية المختلفة أن تجديد الفلسفة نادراً ما يأتي ، مع ذلك إلا من تأمل في السياسة المعاصرة(١)

لو اننا بحثنا اليوم عن المكان الذي يحتمي فيه التأمل الفلسفي في البلدان العربية لما عثرنا عليه بالتأكيد في الأماكن الهادئة التي يتردد عليها أساتدة الفلسفة . كما يندر أن يعشر المرء على نظرية في الله عند العلماء الفقهاء أو الخطباء المتعددين الذين تمد هم الدولة الحديثة بالعون ، ولا إشهاراً لليبرالية لدى المحامين والصحفيين . لسوف يجد بالتأكيد طبعات جديدة لنصوص كلاسيكية من الفلسفة أو من اللاهوت ، دروساً مشروحة ، جهوداً جديرة بالتقدير من أجل توفير المصطلحات الملاهوت ، دروساً مشروحة ، جهوداً جديرة بالتغراف بثقلهم إلى هاوية اللحظة أو كابن خلدون ، ذلك الدليل المنتظر بفارغ الصبر لمعرفة استخدام شخص كالفاراي أو كابن خلدون ، ذلك الدليل الذي يمنعنا من الانجراف بثقلهم إلى هاوية اللحظة الجامدة . وأقل من ذلك ما يعثر عليه من الترياق لجراح القلب والفكر اللذين تتركهما غريبين أحدهما عن الآخر المكونات الثلاث للثقافة العربية المعاصرة : التركة اليونانية الكلاسيكية ، كما فسترها المفكرون المسلمون ، الفكر الإسلامي في العصر الوسيط والفلسفة الغربية الحديثة بكافة تنوع مدلولاتها المتتالية .

فليس يوجد اليوم منهج حي لإجراء التكامل ، قادر على استئصال المرض المستوطن في كل ثقافة شائحة ، الانتقائية التي هي موت الفكر ، إلا في طائفة واحدة من الكتابات ، الدراسات ، ولا سيما تلك التي تعالج مجريات السياسة . فإن الكتاب العرب المعاصرين ، المتكلمين الجدد يكادون لا يمسون الفلسفة أبداً إلا في حلبة الجدل(٢) .

Hans Kohn: Panslavisme; Arabic Thought in the : كأمثلة: ألبر حوراني في المحلوب المدالة (٣) للمحلوب المجارك المدالة المحلوب ال

 <sup>(1)</sup> في الفلسفة العربية الكلاسيكية والدور الذي يلعبه فيها الانشغال السياسي انظر المقال الموثق والدقيق الذي كتبه محسن مهدي ( Islamic Philosophy ) في الانسيكلوبيدي البريطانية بطبعتها الجديدة.

 <sup>(</sup>۲) إن ناصيف نصار هو حقاً فيلسوف في محاولته : «نحو مجتمع جديد»، حيث ينتقد البنى
 الطائفية في لبنان الحالي أكثر منه في دراسته عن الفكر الواقعى عند ابن خلدون .

بذاتها مادة واسعة للمقاونات. أكثر من ذلك، ان جميع تلك المتناليات إذا ما أخذت في مجالات ثقافات، غير غربية، مختلفة، وإذا ما ردت إلى إشكاليتها المشتركة، سوف تعطى من جديد، كامل مضائها لمشكلات عتيقة، معلقة دائماً، طرحت صراحة في الماضي وربما تكون اليوم أفضل حظاً في أن تتحقق .

مسائل خاصة بادىء ذى بدء ، ومحيرة جداً إذا لم ندخل في الحساب فرضية العبقرية الفردية . لماذا كان بيلنسكي ( Biclinski ) قادراً عسلى فهم هيجل وليس ف. كوزان ( V. Cousin ) أو أي انجليزي من القرن التاسيع عشر؟ لماذا كان ليسينغ ( Lessing ) يستطيع تحديد شروط مسرح جديد وليس ديدرو ( Diderot ) وهيردر ( Herder ) قادراً على خلق فلسفة حقيقية للتاريخ لا فولتير ؟ بل لنذهب إلى أبعد من هذا : لماذا كان في وسع روسو أن يدرك منطق هوبس ( Locke ) الفريد وليس لوك ( Locke ) ؟(٥) .

ثم هذه المسائل العامة التي تتضمن السابقة: ما هي العلاقات الليالكتيكية للمفاهيم التالية: هيمنة، تقليد، واقعية تاريخية، ثورة ؟ عندما فتكلم، بحسب الظروف والبلدان، عن العمل الأجنبي، عن التأثير، الضغوط الخارجية، السيطرة، التحدي، الخ.. فهل يكون المقصود درجات في ازدهار ظاهرة واحدة أو تطابق ظواهر مختلفة؟ ففي حال ما تكون الفرضية الأولى هي الأصح، ماذا ينتج عن اختيار الوسائل المستخدمة: أسلحة، بضائع أو أفكار؟ يقال ان الاقتصاد هو أحد أشكال الحرب، وان حرية التجارة هي شكل من أشكال العدوان. وقد لفت بعضهم الانتباه إلى أن هيجل درس درس الاقتصاد السياسي الانجليزي قبل أن يفكر في نزعة التوسع النابليونية، وصحيح أن الديكابرست أو العلماء الذين كانوا يرافقون حملة بونابرت هم الذين قوضوا المجتمعات الروسية أو المصرية بل بالتأكيد المنقولات الانجليزية. عندئذ يمكننا القول أن الإدارة تتبع أو المصرية بل بالتأكيد المنقولات الانجليزية. عندئذ يمكننا القول أن الإدارة تتبع الأسلحة، والأفكار تتسلل بالطرق المرسومة: اعتقدنا ذلك زمناً طويلاً والآن يقل اعتقادنا فيه شيئاً فشيئاً. وبمواجهة العدوان العسكري أو التجاري ينشأ التقليد اعتقادنا فيه شيئاً فشيئاً.

إن التقليد بينشأ من المعارضة لشيء ما ، للأفكار التي ترافق البضائع الأجنبية ، للنزعة الليرالية التي تحقر حيثما كان . فالليبرالي غير الأوروبي قد وصم دائمًا بالسطحية (٢) ، والصخة ضد « الايديولوجيات المستوردة » التي كثيراً جداً ما تسمع في أرجاء الوطن العربي ليست بجديدة البعة : فقد سمعناها في المانيا ضد ج. فورستر ( G. Forster ) وفي روسيا في روايات عديدة (٧) . ففي هذه المعارضة الطبيعية ، يمكن أن يقال ، يعثر دائماً على نسخ ، على طاقة الواقعية التاريخية ، التاريخانية . والسلبية بالخضوع للوقائع ، إما العمل والتغير ؛ ومنذ البداية كذلك سوف تمتزج التاريخانية ذات النزعة المحافظة بسرعة مع التقليد على مستوى من الإفراط في اللباقة الفكرية أكثر سمواً مع ذلك ، في حين أن تاريخانية العمل ، أو اليسارية كل يقال ، سوف تستهدف ، فيما وراء استبطان الموضوعية السيطرة الكلاسيكية على الطبيعة بالخضوع لقوانينها – القفزة نحو الحربة . فناريخانية العمل سوف تبرر على النزعة اللبرائية (وهو ما كانت هذه الليبرائية عاجزة عن فعله من أجل نفسها ) وبهذه الوسيلة سوف نتجاوز حقيقة ، ما كانت تاريخانية المحافظة تؤكده ولكنها فلما تحققه . ولسوف يختار ماركس حرية التجارة ضد القومية الاقتصادية ولكنه فلسما تحققه . ولسوف يختار ماركس حرية التجارة ضد القومية الاقتصادية ولكنه فلسما تحققه . ولسوف يختار ماركس حرية التجارة ضد القومية الاقتصادية ولكنه فلسما تحققه . ولسوف يختار ماركس حرية التجارة ضد القومية الاقتصادية ولكنه فلسما تحققه . ولسوف بختار ماركس حرية التجارة ضد القومية الاقتصادية ولكنه ولكنها

 <sup>(</sup>٥) وهي مسألة أخرجها بدقة متناهية ١. كاسير ( E. Cassirez ) في كتابه « فلسفة الأنوار »
 ترجمة فايار ١٩٦٦ ، ولكن في إطار التحليل الشكلي أي التعميم الذاتي للأفكار .

<sup>(</sup>٢) كتب أ. غرامسي : « اننا نفهم مدلول كلمة « قومي » ر إن كانت عميقة في تيارات المحافظين والرجعين بالنسبة للتيارات الديمقراطية ؟ هؤلاء أو هذه التيارات الأعيرة كانت عاطفة سريعة الزوال ، منشرة إلى حد بعيد في السطح بينما تلك قليلة الانساع لكنها قوية وعميقة الجذور » .

 <sup>(</sup>٧) كان دوستويوفكي هو الذي قدم نظرية في ذلك عناسبة الكتابة عن بوشكين في : «يوبيات كائب»، غاليمار ١٩٥١، ص ٦٣٢ ؛ وحول فورستير انظر لوكاش : «مختصر تاريخ الآداب الالمانية»، ناجيل ١٩٦٤.

استطرادات:

كان الايديولوجيون العرب قبل الحرب العامة الثانية يعتقدون ببداهة فكرهم ولا يشغلون بالهم إلا قليلا في إدراك انهم يفكرون . ولم تدر في خلدهم فكرة أن يكونوا حافزين على تعميمات متنالية في موضوع سياق توحيد العالم بسلسلة من المعارضات المقررة . هذه المقارنة لم تفرض نفسها على الذهن إلا عندما وجد مركز مهمته دراسة كل ما لم يكن ذات نفسه ؛ ولم يكن هو مع ذلك ، الذي خلق الشروط الموضوعية للمقارنة بما أنه كان موجوداً كذلك في عام ١٨٨٠ أو عام ١٩٠٠ : كثيراً ما كانت نفس الدائرة هي التي تحلل في لندن الرسائل الرسمية الواردة من روسيا ومن تركيا ومن الفرس ومن مصر ومن مراكش حوالي عام ١٩٠٤ - ١٩٠٠ ؛ فهل كانت ترتفع إلى مستوى معين من التعميم (١٠) .

ذلك انه بعد الحصول على الاستقلال السياسي ، وصول بورجوازية ريفية صغيرة إلى السلطة ، وظهور انتاليجنسيا عربية « دون رابطة » ذات أصل فلسطيني وعاملة على نشر آثارها في بيروت التي كانت توزعها في سائر انعالم العربي ، قد وجدت الشروط مجتمعة من أجل أن يرى العرب فكرهم الحاص في الدرجة الثانية ، أي من حيث هو ايديولوجية . حدثت هناك نقطة استناد عامة ، وجهت في الحال ضربة قاتلة للنزعة الريفية ، القاعدة الموضوعية للفكر من الدرجة الأولى .

في كل تعريف من هذه التعريفات سواء كانت صادرة من الخصوم أو من الأنصار فإن المرء يضع نفسه على الغور في منظور غريب عنه عندسا يرد إلى نظرية فلسفية والانتقسادات تترك سليمة عملياً التاريخانية مؤرخة . وما يسميه الثومر ، جوهراً ، يتمثل في الزمن قبسل كل شيء كحدث لا أكثر ولكن ما هو حدث بالنسبة للواحد يصبح فيما بعد ضرورة بالنسبة للاخر ويتعول إلى جوهر عندما يكون مستبطئاً . وهذه الآلية من التقيم ، التي تشكل جزءاً من النظرية السياسية يكون غائباً من تحليل التاريخانية من حيث هي فلسفة بجردة ؛ وهكذا يفقد النقد فعاليته .

(١٠) إحدى النتائج السلبية لتغيير المنظور الحادث في التاريخ الاستعماري في الزمن الأخير هي النا لم نعد نرى جيداً المركز الموجه . وهذا ما يفضي بنا إلى تنقيطية مبينة . ويستطيع القارى، أن يجد أمثلة مع روبنسن وغالشير (R. Robinson et J. Gall Cher) في: « New york, Doubleday, 1968 » .

ايديولوجياً سوف يدخر أشرس هجماته لجون ستيوارت ميسل (٨) ( John Stewart Mill ). وقد وجد لينين نفسه دائماً ، وإن أمكن لاختياره في ابريل – نيسان ١٩١٧ أن يجعلنا نعتقد العكس ، إلى جانب اولئك الذين كانوا يعطون التاريخ وزنه الواقعي ضد فرسان الجمل المنمقة ودلل على ذلك بوضوح صارخ طيلة الـ ( NEP ).

حاصل القول أن ما يبرز من تفكير الايديولوجيين العرب المعاصرين الثوريين في ماضيهم هو إعادة تحيين التاريخانية في نفس الشروط التي كانت قد وجدت فيها . فطيلة القرن التاسع عشر فقدت هذه التاريخانية تعريفها المحدد ؛ أصبحت مرادفة للنسبوية التاريخية ، للنشوئية ، للاهوت التاريخ أو حتى قضايا الضمير العدمي ؛ ولكن ما كانت إياه وما يمكن ان تكونه دائماً في الظروف المعطاة ، المنطق اللماخلي للعمل السياسي فقد فقدنا في ذلك معناها الصحيع ، حتى عندما المنطق الداخلي للعمل السياسي فقد فقدنا في ذلك معناها الصحيع ، حتى عندما يعيد صياغتها مفكر واسع الاطلاع مثل غرامسي ( Gramsci ) . فإن المؤرخين الرسميين والباحثين في العلوم والشكلاويين من كل لون ومن كل وزن وقد غشي على أبصارهم من فرط البحث عن « بني ثابتة » ، يستطيعون أن يتخذوا قراراً بفقر التاريخانية أو بأنها تحصيل حاصل ؛ فإنهم لا يحسنون التسديد إلى المرمى أي إلى ممارسة الأمير الحديث(٩) .

<sup>(</sup>٨) تحتار بين عاد كبير من الاستشهادات الممكنة أوضعها عن أساس التاريخانية كا نفهمها هنا : «حتى ولو كان مجتمع ما قد توصل إلى كشف طريق الشريعة الطبيعية التي تشرف على حركته [...] فلا يستطيع لا أن يتجاوز بقفزة ولا أن يحطم عراسيم مراحل نموه الطبيعي ؛ لكنه يستطيع أن يختصر حقبة محاضه وأن يلطف آ لام الولادة » ، مقامة «رأس المال » ١٨٦٧ ، طبعة اجتماعية ص ١٩٣٠ ، ان الايبرالية تعتقد بالمراسيم والتاريخانية التقليدوية تنكر أن تكون هناك ضرورة لإرادة المحتصار حقبة الخساض .

<sup>(</sup>٩) يعرف ل. غولدمان ، وهو بعيد عن أن يكون معادياً للتاريخانية ، هذه التاريخانية مع ذلك بصورة اصطلاحية : «جملة مواقف مفهومة تقر بأنه يجب فهم الوقائع البشرية في المفسون التاريخي الشامل لعصر ما أو لحضارة – ومفسون ينطوي على غايات وقع – لكنها ترفض أن تجمع إلى التحليلات النظرية تخططاً موضوعياً .» وبإرجاعها هكذا إلى ايديولوجية المؤرخين المبتذلة فإنه يفرغها من كل معنى الغظرية تخططاً موضوعياً . « البنية الأساسية لكل ويجعلها فعلا فقيرة . لكن ل. الثوسر لن يكون بعيداً عن ذلك عندما يقول : « البنية الأساسية لكل تاريخانية : المماصرة التي تتبح قراءة مقطوعة من الجوهر .» (إفرأ « رأس المال » ج ١ ص ١٧٩ ، عمر شروح صفحة ١٩٥٠) . وكتب ج . تكسيبه ( J. Texier ) وهو يتكلم عن غرامسي : « إن الفلسفة التي تكون بالنسبة لها كل حقيقة واقعة هي تاريخ ستتخذ اسم تاريخانية » ( المسدر ص ٩٤) . ويعرفها كارل بروبر ( Karl Proper ) بصفة جوهرية بطموحها إلى التنبؤ بمستقبل السابق ص ٩٤) . ويعرفها كارل بروبر ( Karl Proper ) بصفة جوهرية بطموحها إلى التنبؤ بمستقبل السابق ص ٩٤) . ويعرفها كارل بروبر ( Karl Proper ) بصفة جوهرية بطموحها إلى التنبؤ بمستقبل السابق ص ٤٤) . ويعرفها كارل بروبر ( Proverty of Historicisism, Torchbooks ed. 1964, p.160 )

بتعميمات متنائية وبإرجاع جميع المسائل المطروحة إلى نقطة وحيدة : إخفاق جميع العرب في محاولة التحرير الوحيدة نفسها ، نكون قد وصلنا إلى صياغة جديدة الإشكالية المجددين الأوائل .

ما هو تعريف الامبريالية الأكثر قابلية للفهم؟ هل هو أحد العناصر التالية: سيطرة سياسية ، استغلال اقتصادي ، ضغط دبلوماسي ، هل هو التقاؤها أم يجب الذهاب إلى أبعد من ذلك فنطرح بأن وضعاً متسلطاً هو ذلك الوضع الذي يختار فيه فاعل واحد للجميع وعلى جميع المستويات ، من السياسة إلى الساوك؟

ما هو محتوى الثورة ؟ إعادة تسوية توزيع السلطة ، بناء اقتصاد قومي ، تعميم الثقافة التقنية ؟ أم هل هي تحرير المجتمع والفرد من كل تحديد مسبق ، ماض أو مقبل ، إلى حد أن المجتمع المثور يستطيع أن يتوقع العمل من الآخر وأن يحرمه على هذا النحو مسبقاً من فعاليته ؟

- ما هو مفتاح مجتمع نام ، متخلف ؟ ففيما وراء تقنية غاثبة وماض ماثل في الحاضر ومستقبل متباعد ، ماذا يجعل الكلمة في مجتمع كهذا فارغة أو غوغائية ؟ أليس التناقض الأساسي كائناً بين بنية غير مستقرة (تغيير بحركتها نفسها معنى الكلمات والأفعال) وايديولوجية للمطلق (الله، الديموقراطية، الاستقلال) ؟ أفلا يكون مفتاح مجتمع فام ، بالتحليل الأخير ، هو الإرادة اللاشعورية لدى النخبة بإنقاذ واجب وجودها بالرغم من الأفراد الأحياء ، أكثر من إنقاذها للأحياء إذا كان لا بد لواجب الوجود من أن ينحل (١١).

من السهل أن نرى ، أن ثمة تفكيراً في التاريخ ، وراء هذه المساءلة ، يرتسم كحقيقة واقعه وحده . فإن معاني العلمنة ، تحرير الفكر ، تطبيق الديموقراطية ، التنمية ، جميعها والاختيارات السياسية التي يمكن أن تنجم عنها توجد مندمجة . في واقعية تاريخية شاملة . ولم يكن هذا الارتكاس مقتصراً على بعض الأفراد فحسب . فالتأمل في النهضة العربية ، تلك التي تدعى النهضة(١٢) الثانية ،

ربما يكون البداية الحقيقية لفكرة راشدة ، غير هيابة بإزاء مسبباتها الخاصة ، جارية لأول مرة خارج السنة ، بهذا المعنى انها لا تفتخر بتأخرها . وما يمكن أن يجعلها مفيدة في نظر الغير هو انها تعثر على المسائل المثارة في القسم السابق ، في مستوى أعلى وفي إطار الماركسية . فإنها تكشف عن فقر الماركسية العربية ، مأخوذة بوصفها ايديولوجية ، لكنها تغني علم الكلام الماركسي وبتجربتها نفسها توضع بصورة كافية سياق انتشار الايديولوجيات .

#### نهضة ثانية:

لقد بدأ هذا التفكير والحق يقال في حواني ١٩٦٣ – ١٩٦٥ إنطلاقاً من تساؤل حول بنية البلدان العربية التي تدعى تقدمية حيث تعيش معاداة الرأسمالية ومعاداة الامبريالية على وفاق مع ايديولوجية إسلامية . وغذته كذلك مناقشات حول تكوين تلك الطبقة الزاهرة وبسيكولوجيتها واختياراتها ، التي لم تكف أبداً عن إقلاق المفكرين الاجتماعيين ، ألا وهي : البورجوازية الصغيرة(١٣) . كان لا بد لعدد غير قليل من الماركسيين ، الذين يجدون أنفسهم على وفاق مع الاختيارات السياسية لتلك الأنظمة وعلى قطيعة تامة مع انتساباتهم الايديولوجية ، من أن يواجهوا المسألة المعقدة لإمكانيات التغيير الداخلي في تلك الأنظمة . كان موقع عقدة التناقضات يبدو على الصعيد الايديولوجي : فكيف حلمها ؟ لم ير البعض فيها سوى انعكاس سياسة طبقية ، هي نفسها خاضعة لمصاعب لا يمكن التغلب عقدة التناقضات بالتعوض المناتق بالتعوض المعلين من قيمة المظهر القومي للكفاح المعادي للامبريالية ، ومن هنا تعرضهم مقللين من قيمة المظهر القومي للكفاح المعادي للامبريالية ، ومن هنا تعرضهم للاتهاء الالايديولوجي ، مصرين على أن التقليل السالف ، في الظروف لإلحاحية المطلب الايديولوجي ، مصرين على أن التقليل السالف ، في الظروف الواقعية للعالم العربي ، كان فراراً من المعركة الايديولوجية ، لم يكن في وسعه أن التقليل المالية في وسعه أن

<sup>(</sup>١١) من أجل الاستزادة من التفاصيل انظر مقدمة الطبعة العربية للايديولوجية العربية المعاصرة ، بعروت ، دار الحقيقة ١٩٧٠ .

<sup>(</sup>١٢) تأخذ هـذه الصيغة عنوان كتــاب جون كيمشه ( John Kimché ) وهــو : ( The Second Arab Awakening New York 1970 ) فقد استخدمه كثيرون من المثاركين في ندوة الجامعة الكاثوليكية في لوؤان ( Louvain ) عن العالم العربي المعاصر ( تشرين الثاني – نوفمبر ( العربي المعاصر ) وقد نشرت أعمالها دار دو كولوت ( Duculot ) في بلجيكا .

<sup>(</sup>١٣) انظر النصوص المحتارة من قبل أنور عبد الملك : « الفكر السياسي العربي المعاصر » ، لوسي ١٩٧٠ ؟ كذلك الياس مرقص في « الماركسية والمسألة القومية » و « الماركسية والشرق » ، بيروت ١٩٦٧ ؟ ومحمد كشلي : « حول النظام الرأسمالي في لبنان » بيروت ١٩٦٧ ؟ وأنور عبد الملك « مصر – مجتمع يبنيه المسكريون » لوسي ١٩٦٦ ( مقدمة هامة للطبعة الانجليزية ) ؛ محمود حسين : « صراع الطبقات في مصر من ١٩٤٥ إلى ١٩٧٠ » ماسيرو ١٩٦٩.

يؤدي ، كما في الماضي ، إلا إلى تأبيد الوهم التقليدوي وثهيئة الطريق إلى تراجعات أشد فتكاً كذلك . الأولون يظهرون ، بالأرقام ، أن الطبقة الحاكمة ، بمساعدة الندرة الاقتصادية ، أياً كان تحديدنا لها اجتماعياً ، سوف تستبسل كالبورجوازية الكلاسيكية في القرن التاسع عشر في الدفاع عن مكتسباتها ، حتى ضد المصلحة القومية . أما الآخرون ، فإنهم انطلاقاً من مكانة البلدان العربية في السوق العالمية ، يشددون على أن البورجوازية الصغيرة محكوم عليها بتعميق مواقفها المضادة للامبريالية ، اختياراتها الاشتراكية ، بشرط أن يجري الكفاح من أجل التوضيح الايديولوجي بعنف . إذ طالما ان حقبة البورجوازية الصغيرة ما زالت بعيدة عن الإيديولوجي بعنف . إذ طالما ان حقبة البورجوازية الصغيرة ما زالت بعيدة عن تبالغ في تقدير حرية عمل البير وقراطية المحلية ، في حين كان ضغط الامبريالية تبعل مستحيلاً عملياً على هذه البير وقراطية أن تتأرجح في المحسكر المضاد للقومية وعلى الطبقات الاخرى الحصول على استقلالها السياسي أو التنظيمي . انه لحدل وعلى الطبقات الاخرى الحصول على استقلالها السياسي أو التنظيمي . انه لحدل قديم بلا شك لكنه هنا يطبق على وضع واقعي .

ازداد احتداماً بعد عام ١٩٦٧. إذ تخصّصت مجلات جديدة ، ودور نشر في ما كان في وسعه أن يغذيه على الصعيد النظري أو بتحليل حالات خاصة(١٤). وليس يهمنا هنا الجانب الحوادثي لهذا الجدل وإنما الكيفية التي تعمق بها على صعيد المنهج ، مسائل التاريخانية المثارة آنفاً.

لقد تأثر العرب ، شأن جميع المراقبين بالجانب السياسي من نكسة عام ١٩٦٧ (١٥) بصفة أساسية وبالتالي بجانبها الاجتماعي . وفي الحال انصب الجدل على أسباب التأخر الايديولوجي واشتراطاته بالنسبة للبنية الاجتماعية ، وأكثر من

ذلك أيضاً ، بالنسبة للأساس التقني – الاقتصادي . وإذا كان الحدل قد جرى في جوهره بين الماركسيين العرب فذلك لأن المسألة المطروحة ، كانت خطيرة بالنسبة لهم ، هم الذين تقاعبُموا عنها طبلة تلك السنين ووصموا اولئك الذين كانوا ينشغلون بها بالمثاليين الساهِرين في غيَّهم. فالقائلون بالتطور والليبراليون الغربيون حسبوا دائماً أن التغريب كان يبدأ في المدرسة الأجنبية وأن التقليد أو السنة كانت المقياس الصحيح للتأخر في انتشار الايديولوجية الديموقراطية - الليبرالية(١٦). إن الإدانة الموجهة من المشاركين في الجدل ، إنى المجتمع العربي ، إلى الطبقة الحاكمة كانت في نفس الوقت إدانة للماركسية العربية ، نتيجة لتشويه المنهج الماركسي . ومن هنا اللجوء الطبيعي إلى الاتجاه الأساسي للينين الذي كان أول من أقدم على تمييز الماركسية من حيث هي منهج للتحليل من الماركسية كظاهرة اجتماعية ، والذي رفض أن يعمل كما لو انه كان على جميع المجتمعات أن تعيش منذ ماركس في حاضر أبدي ، ثابت . ذلك أن تكرار ماركس بلا ملل يعني أن يصير المرء مادة للتاريخ ومادة فحسب، لم يعد يسيطر على ممارسته .. المقصود إذن استبطان النهج الضمني الذي كان ينطلق منه ماركس لنقد عصره. فهل يمكن مع ذلك تحقيق هذا المطلب الملح أم يكون محكوماً علينا الإبقاء عليه في حالة الحقيقة المقررة الصورية إذا امتنعنا عن الانطلاق في المشروع الخطر الذي لن يكلل بالنجاح أبدأ للعثور على **لوغوس** في حالته الطبيعية ؟

الحق يقال ان الايديولوجيين العرب قد عثروا بذلك على طريق التاريخانية: وكما أن ماركس خدمهم كموجز قياسي للبورجوازية فإن لينين قد اختصر لهم حقبة الهيمنة الامبريالية وماوتسي بتونغ الثورة الديموقراطية القومية؛ فالاعتقاد انه في مقدورنا استئناف التاريخ من النقطة التي وجده عليها هؤلاء الممارسون قبل أن يعطوه اتجاها واحداً، هو وهم قاتل يفضي على المدى الطويل إلى الاستسلام أمام السيطرة وأمام عكسها الديالكتيكي: السنة. وباستعراض جميع الأعمال الخاطئة في الماضي اضطر الأمر إلى الإفضاء إلى تفاهة جميع الأوهام (الرواقية) المتعلقة في الماضي اضطر الأمر إلى الإفضاء إلى تفاهة جميع الأوهام (الرواقية) المتعلقة

<sup>(12)</sup> نذكر في بيروت « دراسات عربية » (تحليلات للعائم العربي ) ، منشورات دار الطليعة ، التي كانت توجد قبل عام ١٩٦٧ ؛ كذلك مجلة « مواقف » ودار نشر دار الحقيقة اللتين ظهرتا بعد هذا التاريخ .

<sup>(</sup>١٥) انظر كتاب ندم البيطار: «من النكسة إلى الثورة » ١٩٦٨ الذي يجمل معظم الحبيج المستخدمة في مجلة « دراسات عربية » ، وكذلك بيرنارد لويس في « Foreign Affairs » ج ٣ لعام ١٩٩٨ الذي يعتقد أنه يستطيع الإشارة إلى عفونة اللاواقعية في أمر تسمية انكسار عام ١٩٩٨ « نكبة » والأعظم منها كثيراً انكسار عام ١٩٩٧ بـ « النكسة » وان هذا يظهر على انه لم يدرك واقع « النهضة » الثانية .

<sup>(</sup>١٦) في هذه التنقطة المحددة أن الدراسات عن الاستغراب تنقل مكان المشكلة وتجملها غامضة بآحادية منهجية ؛ وهناك مثل كثير الإيحاء هو كتاب ناداف سافران ( Nadav Safran ) وهو : Egypt in Scarch of a political Community, Harvard U.P 1961 حيث تضيع ملاحظات عديدة صحيحة في خاتمة سطحية تجيب على أحكام مسبقة خطيرة .

بحرية الانسان الخاضع للسيطرة . كل شيء يجري بيسر في هذه المدة من الزمن المستعصية التي تفصل ما يقال عما يجري ؛ والاعتقاد من حيث المبدأ بحرية العاملين هو القبول بالانتقائية والبقاء في مؤخرة الأحداث التي لا تنتظرنا ، الاعتقاد بحتمية طريق معطى من قبل (الإشارة بهذه المناسبة إلى تنويع نماذج التطبيق تخدم بخاصة تغذية وهم الحرية) ، هو الحصول على فرصة للعمل في التطور الاجتماعي وهو كذلك التاريخانية بالفعل . ليس لدينا الخيار إلا بين ترك التاريخ لمغامرة التجارة والحرب ، أو توحيده بعمومية مقصودة (١٧) .

#### معاودات التقليد:

يرمي نقد الايديولوجيين العرب التقدميين للمفكرين الذين سبقوهم إلى نقاط أساسية ثلاث: استمرار التقليد، مفهوم السياسة، مذهبة أبدية للفكر وعلى مستويات عديدة.

كيف جرى ان التقليد ، السنة التي يعاد تفسيرها على الدوام وتقييم ، لم تفقد شيئاً من تأثيرها مروراً بعصر الارستقراطية ذات الأصول الأجنبية إلى سيطرة البورجوازية الصغيرة عبر العصر الاستعماري؟ إن الماركسية المبسطة كالتطورية الاستعمارية ، شجعت الاعتقاد بالمسلمة التالية : لنقوض الأساس وكل شيء يتبع في الاعصار ؛ وقد تكشف ذلك عن انه وهم حيثما كان ، ولا شك انه ليس هناك تقليد واحد (إسلام واحد) ، ويقتضي الأمر ، لإدخال التفريقات اللازمة ، تحقيقات واسعة النطاق في علم الاجتماع الديني تنبئنا ما إذا كان إسلام تلك الجماعة الاجتماعية في تلك الفترة المحددة هو دين ، أو أخلاق اجتماعية أو مجرد دلالة مميزة . وليس من شك في أن التحليل الفلسفي أو البنيوي للإسلام المعياري يظل صامتاً حول آليات فعاليته الاجتماعية . لكن الزمن يضغط للإسلام المعياري يظل صامتاً حول آليات فعاليته الاجتماعية . لكن الزمن يضغط

ولا بد من اتخاذ موقف. فبماذا تحتص الايديولوجية الإسلامية الحالية ؟ يمكن إفراد السمات التالية :

- اتجاه قومي ، أي اتجاه يقدم الماضي القريب كانحطاط غير مستحق والمستقبل كوعد سوف يوفي به عاجلاً أم آجلاً.
- ـ مضادة للرأسمالية تصاغ بصورة خاصة كمؤشر تفريق بإزاء العالم الغربي .
- ـ تدخَّل حكومي في القطاع الاقتصادي ينزع إلى المساواة ويوطد الوحدة . المشتركة التي لا غني عنها هي نفسها للنهضة الموعودة .
  - طوباویة ضمنیة لا یمکن الانتقاص منها .

هذا الإسلام هو الذي يغذي معظم الانتلليجنسيا العربية ، صراحة أو ضمناً ، وتتشبّع به أروع تصريحات رجال السياسة . والحال ان فيما وراء هذه النقاط الخاصة ، التي ينبغي بلا ريب توضيحها ، يبقى الجانب الأساسي الذي كثيراً ما لا يفطن به أحد بحكم البداهـة : ذلك هو الايمان بالغيب ، بالمجهول . وهذه النقطة لم يعد من الواجب أن تعالج بالتعريض .

يفي صادق جلال العظم بهذا الوعد ويقبل التحدي. فقد رضخ رضوخاً كاملاً ، للمطلب العقلاني (١٨) بتناوله في كتاب نصوص محاضرات ألقيت قبل عام ١٩٦٧ لكنها اكتسبت مبذ ذلك الحين قوة في الاشكال أكثر وضوحاً كذلك . كيف قام بذلك ؟ لقد اكتفى بأن قابل ما يجب أن يعتقده مسلم منقف اليوم وما يتعلمه منذ السنوات الأولى في المدرسة الثانوية عن فيزياء نيوتن ، وذلك للعمل على تفجير فضيحة الثنائية الحالة في القلوب والعقول . ويصف بدقة وبتفصيل البؤس الفكري الناجم عن ذلك ، فراغ تطابقية معممة تغطى المجتمع بأكمله وتمتد من الميدان النظري للعلاقات بين الإسلام والعلم الحديث إلى التفاهم الطائفي في لبنان . ويبرهن ، وهو يمضي في التحليل بعيداً ، في أدهش جزء من كتابه في لبنان . ويبرهن ، وهو يمضي في التحليل بعيداً ، في أدهش جزء من كتابه (دراسة رائعة عن مكانة إبليس في الاخرويات الإسلامية ) على أن الوعى الديني

(Y)

<sup>(</sup>١٧) سوف يقال ان هناك مكاناً بين الانتقائية دون منطق داخلي والتاريخانية دون حرية ظاهرة للانفتاح المنهجي للملموية كما يدعم ذلك لى ألئوسر . وإذا كان يصيب في مناسبات عديدة ( إقرأ «رأس المال » ج ١ فصل ٤ وه) عندما يريد إنقاذ الاستقلال الذاتي للتطبيق العلمي – تلك النقطة التي ما زالت نظرية في جزئها الأكبر بالنسبة لمنقف العالم الثالث – فإنه جمل الاستقلال الذاتي للممارسة السياسية التي تعتبر جوهرية بالنسبة لهذا العالم الثالث . هذه المجارسة ، هذا التعلميق يفرض التاريخانية كفروة وأقم ، ك « الديولوجية طبيعية » .

<sup>(</sup>١٨) هذا الكتاب هو : نقد الفكر الديني « « ، بيروت ، دار الطليعة ١٩٧٠ أنطبعة الثانية مع دقائق الدعوى المقامة عني المؤلف من النائب العام على أثر شكوى الجسميات الإسلامية اللبنانية .

نفسه لدى مسلم اليوم الذي قرأ المأساة اليونانية وكتابات كيركيجارد لم يعد يمكن . أن ينعكس دون انفصام(١٩) .

اليوم ، سيكون الايمان بطولياً أو لا يكون . وأياً ما كان اختياره الشخصي فمن الجلي أن المؤلف يفكر بأن تجديد الايمان يشكل جزءاً من الاحياء الشامل للمجتمع بينما ليست نزعة التقيد بالأعراف إلا رمز الركود العام .

موقف صار قديماً (٢٠) بالتأكيد ، لكن التربة لم تكن قط ملائمة إلى هذا الحد لاستبطان هذه النزاعات الديالكتيكية . فإن المؤلف يتهم جميع الاشتراكيين ماركسيين وغير ماركسيين وحتى الليبراليين ، انهم نسوا أن ثمة حركة فاجرة ، ملحدة ، مؤمنة بإله واحد قد سبقت في أوروبا الحرب الصليبية الاشتراكية ، وان تحرير الفكر ، تحرير الفرد يكون منطقياً ، مقدماً على تحرير المجتمع . والتغاضي عن هذا الجانب أو التظاهر كما لو كان مقرراً من قبل في الماضي ، يكلف في النهاية تمناً غالياً جداً ولجميع الناس (٢١) .

بيد أن صادق العظم لا يتجاوز الإطار الليبرالي . ان وصف تناقضات الوعي الإسلامي اليوم لا يذكر لنا شيئاً عن المشكلة التاريخية الواقعية : آليات معاودة الاسلامية .

involution sectarielle (۲۲) يغشر هنا على مسألة الانغماد ، الانطواء القطاعي

ان الدراسات المنهجية عن الحقبة الاستعمارية في البلدان العربية ما تزال بعد قليلة العدد ، لكن العلاقة الديالكتيكية بين التراجع والهيمنة الامبريالية تفرض نفسها أكثر فأكثر على البحث . فعلى سبيل المثال يتناول أنور عبد الملك(٢٣) تحليل السلفية لدى محمد عبده (أو النزعة إلى الأصالة بحسب اصطلاحه) ، وإذ يرفض كل رأي قبلي بنيوي ، واضعاً نفسه في منظور مؤرخ فقط ، يؤلف كتابه بأسلوب يبدو محمد عبده فيه وكأنه النتيجة للسياسة الثقافية للورد كرومر . سوف يقدر بعضهم ان المونتاج متسرع بعض الشيء وان البرهنة مقتضبة قليلاً ، لكن عبد الملك لا يهتم بأفكار محمد عبده وبتنسيقها الداخلي بقدر اهتمامه بانتشارها في المجتمع و في هٰذه النقطة المحددة كثير من الوقائع تثبت حدسه . بادىء ذى بدء المثل الهندي حيث تدرب كرومر : لماذا هدا التدفق من التقليدوية في هذا الفرع من القارة . في حين لا نعتُر على شيء مماثل في الصين ذات الماضي الأكثر تألُّقاً أيضاً ؟ في المجال العربي بعد ذلك : لماذا تألق الوهابية السريُّع ، المهدية . السنوسية كلما اشتد الضغط الأجنبي ؟ فما هي والحق يقال ، سُوى فرضية ، لكن يبدو من المقرر أنه لم يعد يمكننا تجاهل العلاقات الديالكتيكية لضعضعة القاعدة وللرد الـ « إنكفائي » على الصعيد الايديولوجي ، الذي يصاحبه . كانت الماركسية ، على النحو الذي مورست فيه منذ زمن جدَّ طويل في البلدان العربية ، ضحية التطورية التخطيطية المتحرّرة ، ولم تستطع أن تلعب أي دور في توضيح الماضي العربي ، الذي يمكن أن يكون في جزء منه ليس بالقليل سلسلة من الردود الانكَّفائية . وهذا القصور يفسر ، بلا شك كثيراً من إخفاقاتها ومراوحتها في مكانها . لهذا السبب يتحدد تجديد الماركسية اليوم أساساً بإقلاعها عن هذه العادات في التفكير .

إن الآفاق التي تفتحها بحث التقليد من جديد لا تتوقَّف هنا .

على صعيد الممارسة السياسية كانت الحقبة الاستعمارية هي حقبة تحررية مطبقة ، وقف في وجهها التقايد ؛ فالتحررية القومية لم يكن في وسعها إذن أن تكون بطبيعتها إلا التبرير والمحافظة على الوضع الراهن ( Stalu quo ) .

<sup>(</sup>١٩) مستشهداً بنصوص جميلة الهلاج ولعز الدين المقدسي «تفليس ابليس» ، القاهرة ١٩٠٦ فإنه يظهر أن إبليساً بكل بساطة لعب الدور الذي كأن قد اعطي له منذ الأزل في المأساة الكونية ؛ فيجب إذن أن يرد اعتباره إليه ما دام انه أطاع شريعة العالم بدلا من أن يخضع لنظام ظرفي . إن المقيدة التفليدية تصبح هكذا إشكالية .

<sup>( (</sup>۲۰) راجع ملاحظات م. مهدي : (۲۰) راجع ملاحظات م. مهدي : (۲۰) واجع ملاحظات م. مهدي : al-Nafis Si XXXI, p. 197-209 حول العلريقة غير المباشرة التي كان علماء المسلمين الكلاسيكيين يبرهنون بها على إفلاس علم اللاهوت .

<sup>(</sup>٢١) في هذا المنظور لم يعد ينظر إلى التسامح الإسلامي الذي يرتكز على التطابق الاجتماعي وحرفية القضاء كأفضلية إيجابية . فالتقية ، الحقيقة المزوجة تصبح عناصر سلبية في ماضينا . ولا شك أن المؤلف أراد أن يكون لقضيته قيمه المثل .

<sup>(</sup>٢٢) إن مفهوم الإنغماد ، الانطواء ( Involution ) قد استخدم بكثير من التوفيق من قبل كليفورد جيرتز ( Cliford Geertz ) في أعماله عن اندونيسيا . وإذ بقي على الصعيد الاجتماعي الانتصادي فإنه نم يفعل مع ذلك أكثر من إشهار اطروحات انجلترا عن ايرلندا .

<sup>(</sup>۲۳) « ایدیولوجیة ویقظة قومیة : مصر الحدیثة » ، منشورات انتروبوس ۱۹۶۹ ، فصل او ۱۱ .

وهكذا يرجع العمل الثوري نظرياً إلى تصويب التأخر الايديولوجي بتبرير نسبي للثقايد وللتحررية في نفس الوقت .

هذا التصويب يتقلص في حاصل الأمر إلى المصادرة التالية: الانتقال من بنية اجتماعية ما إلى بنية أخرى أمر إجباري ، كل إعادة تحيين للماضي في الحاضر هو وهم . ذلك أن قيمته العلاجية تنشأ من انها فقط قد جرى تقبيلها بوعي . فإن فرضية التاريخ الواحد هي مشتركة للمتحرر وللثوري إلا أن الثوري وحده يحسده وبالحاصل يحققه . والتاريخانية التي ننتهي إليها ، والتي تكون أداة من وجوه عديدة ، ليست هي القبول السلبي لأي ماضي ولا سيما الماضي القومي الخاص (هذا هو النزوع العضواني إلى المحافظة الذي لا يكون أبداً حسن النية تماماً ) ، إنها أقرب إلى الاختيار الإرادي لتحقيق وحدة الاتجاه التاريخي بالعودة إلى تحمل أعباء ماض انتقائي . لماذا هذا الاختيار ؟ اقتصاداً للوسائل ولعله من قبيل التواضع ، وخاصة بدافع القومية بمعني الكلمة الطبيعي : إرادة فرض النفس على الآخرين بأقصر الطرق . في هذا الأفق يرى المرء أن المتحرر المعتدل ليس هو الواقعي : يتوخي الاعتقاد بالمساواة بين الأمم بعيدة الاحتمال ؛ إن القومي الراديكاني هو يتوخي الاعتقاد بالمساواة بين الأمم بعيدة الاحتمال ؛ إن القومي الراديكاني هو الذي قلما يهتم بتبديد جوهره (أصالته) شريطة أن يؤكد وجوده .

فالتطبيق العملي لتغيير ملكية وسائل الإنتاج ( praseis) هو إذن تاريخانيسة بالفعل . هل ثمة ما يدعو للعجب إذا نحن استخلصنا ، في حالة كهذه ، أن كل ما يضاد التاريخانية يأخذ قيمة المضادة للتطبيق العملي لتغيير وسائل الإنتاج ، فضاد التاريخانية يأخذ قيمة المضادة للتطبيق العملي لتغيير وسائل الإنتاج ، ذلك أن الخلاصية ( Universalisme ) المجردة ، موضحة في النزعة الاقتصادية ، أو في علم الأصول أو في البنيوية ، تجهل الانغماد ، الانطواء ، وبالتالي فهي تعتبر الهيمنة ثانوية ؛ فعلى مستوى التاريخ نفسه يمكن الوصول إلى نتيجة مماثلة إذا نحن تعاملنا في ذلك مع مجتمعات مغلقة على نفسها، كجواهر فرد ، موضوعة على نفس الصعيد في نقاط غير متساوية البعد عن خط انطلاق أو وصول واحد ، وهذا هو ما كانت تفعله التطورية . ثمة منافذ باتجاه ما تحت التاريخ وما فوقه توجد داخل الماركسية نفسها وتنزع إلى تأبيد التأخر الايديولوجي بنفيه صراحة . توجد داخل الماركسية نفسها وتنزع إلى تأبيد التأخر الايديولوجي بنفيه صراحة . من هنا دعوى الامبريالية الثقافية . ويعجب المرء أحياناً لرؤية الإساءة إلى الأبوية التحررية ، المركزية الاوروبية الماركسية ، المضادة للعرقية البنيومة ، لأنه لا يريد التحررية ، المركزية الاوروبية الماركسية ، المضادة للعرقية البنيومة ، لأنه لا يريد

إدراك من أين تستطيع هذه النزعات أن تشكل جزءاً من نظام السيطرة نفسه .

مرة أخرى ننتهي إلى التحديد المتبادل للمفاهيم الأربعة : هيمند ( hogemanie ) ، انغماد ، انطواء ، تطبيق عملي لتغيير ملكية وسائل الإنتاج ، وتاريخانية (٢٤) ، وهذا التفكير ليس بحصر المعنى إعادة لقراءة ماركس، وهي عملية لم يعد لها معنى بعد كل ما حدث فعلياً في العالم منذ تأليف رأس المال ، إنها تطرح من جديد للمناقشة وتغني وتعمق معاني تشكيل جزءاً هاماً من الثقافة المغاصرة .

#### مفهوم النزعة السياسية:

في غياب الترابط (الوعي التاريخاني) كل شيء يصبح موضوعاً للتطور ، وبالتالي ضحية للتأخر . فالانتقائية تؤبد التأخر الايديولوجي رمز سيطرة آخذة في التوطد : وبانجاه عكسي ان الهيمنة التي تخلق التأخر تؤبد الانتقائية . ولا تنجو الماركسية البتة من هذا القانون : قانون جبر في الثورة يصبح حسابياً في الركود .

وعلى سؤال ؛ ما هو سبب الانتقائية في مجتمع خاضع للسيطرة ، نميل إلى الرد المألوف أكثر فأكثر : السبب لا تجانس النخبة في هذا المجتمع . وفي هذه النقطة كذلك وللوصول إلى هذه النتيجة ، اضطررنا إلى تجنب تحليل تقليدي معين ، كان قد استجاب لتحدي مدارس « نخبوية » ، منكراً بكل بساطة الاستقلال

<sup>(</sup>٢٤) نرى في الحال أن المفاهيم الأربعة والبنية التي تشكلها في وسعها أن تتنقل في لغة التحليل النفسي ؛ وهذا يفسر الإغراء الذي تمارسه هذا التحليل النفسي على مثقفي العالم الثالث ذلك أن التحليل النفسي يبدو وهو يخاطبهم فردياً أكثر ملاممة للاستلهام الأدبي . إن النصوص المنشورة في «مواقف ه النفات وضية في هذا المجال . ففي قصة عبد الكبير خاطبي ( Abdelkcbir Khatibi ) يهدب المؤلف بوعي على الوترين: و الذاكرة المؤشة و ( 1971 Denoel 1971 ) يلعب المؤلف بوعي على الوترين: النفلوبي والجماعي ، وهو يصمف محاولته الشخصية بمنزع الاستعمار . كل نقد تصوري بإزاء التحليل اللغمي يكون إذاً قليل القيم لأنه يترجم مباشرة إلى لغة هذا التحليل الخاصة . إن التطبيق العمل ، وحده يريد أن يعمل على أن بداهة التجربة هي وهمية وأن إنقاص البنية الاجتماعية – التاريخية إلى البنية المعاشة يريد أن يعمل على أن بداهة التجربة هي وهمية وأن إنقاص البنية المعاشة بديدة ) . وهو لا يمكن أن يكون الشعر ليس سوى غنائي حمامي ؛ الماسة رئاء مزدوجة الحن ؛ القصة جديدة ) . وهو لا يمكن أن يكون النشر والتأريخية .

الذاتي للسياسة. إذ لم ير هذا التحليل المستوحى من منزع اقتصادي ، الظاهرة الاستعمارية والامبريالية تماماً في مدلولها العميق . أما وقد وضع جميع المجتمعات على نفس الصعيد وإن كانت في مواقع مختلفة ، نافياً الفعالية الدائمة للماضي القومي ، للتقليد ، للسياسة كفن إدارة النّاس ، ناسيًّا أن تعريف الإنسان السياسيّ ( homo politicus ) كإنسان عقـــلاني هو فتح قريب العهـــد نسبياً ، فإنَّن هذا التحليل كان يفترض أن التحديدات بين اقتصاد ومجتمع وسياسَة هي دائمًا في المعيار ، غير مباشرة ومباشرة (٢٥) . وانطلاقاً من العام كانّ ينتهي إلى /آلمجرد . وثمة تحررية أوروبية معينة من القرن العشرين ، في ساعة صعود الأخطار ، قد آلت إلى غيرية مطلقة ذات استيحاء عرقي ؛ فاستأنفت هذه الماركسية المبسطة ضدها ، تفاؤلية القرن التاسع عشر الوضعي السهلة . كانت كل جماعة في السلطة ترى نفسها متمتعة كايسة بخاصيات البورجوازية الكلاسيكية ، إذن في وسع سياستها أن تكون متوقعة بدقة ، على منوال ما كان يُنتَظر أن تستجيب طبقة عاملة ، حيثما كانت ، وفقاً للضوابط والمعايير ، لتحريض قيادتها السياسية(٢٦) . والحال تثبت التجربة ان أي حكومة عسكرية لا تتصرّف كما لو كانت البورجوازية الصغيرة المجسدة ، بل ان هذه البورجوازية الصغيرة لا تظهر نفس ما تتسم به البورجوازية الانجليزية من بسط الأفق. ومن ثم ، بالرغبة في استئناف الانتقادات اللاذعة نفسها بلا كلل ضد نظام سياسي لا يتوقف عن التغير بصورة ظاهرة ، لكن تغيره لا يجري في الاتجاه المتوقع ، قدَّ تركت مزية كشف مشاكل حقيقية ، استبانة أعناق حقيقية من الاختناق ، لعلم السياسة الانجليزي ــ الساكسوني .

وقد توصَّل ، بوسائل متنوعة جداً وبتركيز تحرياته على النقاط الثلاث التالية :

بنية وتكوين النخبة السياسية ، آلية الممارسة السياسية ، « ثقافة » سياسية ، إلى إدخال قليل من العقلانية إلى ما كان يعتبر حتى ذلك الحين من ميدان الانطباعية البسيكولوجية الدقيق : السلبية الشعبية ، الفسساد ، القحة (٢٧) ( Cynisme ) وسواء بينا نقصاً في المنهج في مزج من التجريبية السهلة والإفراط في وضع القواعد والاستنباطات النظرية التي تميزها ، أو اننا لفتنا النظر إلى ذرائعية النتائج الموجهة دائماً نحو إمكانية انبثاق قومية إيجابية وبنية ثابتة ، فإن الأمر يبقى مع ذلك صحيحاً بأن هذا البحث يعيد لأول مرة ، بصورة غير مباشرة طرح مفهوم السياسة نفسه للمناقشة . فإن العقلانية السياسية بدأت بأن تكون منفصلة عن المنفعية الاقتصادية واتسعت تحديدات النخبة بالثقافة والتاريخ فيما وراء الحتمية الطبقية الضيقة . واتسعت تحديدات النخبة بالثقافة والتاريخ فيما وراء الحتمية الطبقية الضيقة . المتحدة ، للعودة ، على نطاق واسع إلى المنهجية التاريخانية من خلال ماكس ويبر المتحدة ، للعودة ، على نطاق واسع إلى المنهجية التاريخانية من خلال ماكس ويبر العربية اليسارية نفسها ، وهي تتناول التاريخانية على طريقتها ، مساقة إلى طرح المسارية نفسها وإن كان في إطار نظري أكثر .

في هجومه الجدني على جماعة من الثوريين الفلسطينيين (٢٨) يسوق الياس مرقص ثلاث قضايا ضد خصومه . ينبغي بقوة التحديد المباشر للسياسة بالاقتصاد ، ويستخدم ضد تلك الـ « نزعة الاقتصادية » ، لينين في كتابه « ما العمل » بالطبع . وينفي في المقام الثاني وبطريق الاستنتاج معادلة الفريق القائد من البورجوازية الصغيرة وبهذه المناسبة يتناول بالتمحيص مرات عديدة الخطأ المنطقي الذي يقوم على استخلاص نتيجة خاصة مجردة ، مباشرة من قانون عام ، فتقدم بعد ذلك كحقيقة واقعة بالملاحظة . ثم يدحض في المقام الثالث قدرة الاشكالية الطبقية على اكتساح (على أن تتجاوز) في الحاضر المباشر ، الاشكالية القومية . وهذه

<sup>(</sup>٢٥) هذا التحليل ينتج بمنطق ظاهر من أولية ماركس بإزاء الرأسمالية ، جميع مجتمعات ما قبل الرأسمالية تكون مجردة على حد سواه . وهنا نرى الخطأ الذي لا يغتفر ، عندما تحاول تشخيص مشكلات العالم الثالث ، وهو اننا تمر من فوق لينين ؛ وهكذا نسقط حتماً في الليبرالية .

<sup>(</sup>٣٦) يمكن أن تسول لنا نفسنا تعييم هذا النقد والقول بأن التجريد يشكل جزءاً متهماً لكل تاريخانية مطبقة . ولنلاحظ بأن الحالة المذكورة في النص هي حالة قياسية لا يعثر عليها من جديد في وقت مبكر . في المقام الثاني ان الانتقائية وهي نتيجة الإفراط في الموضوعية ، لا تفلت هي الاخرى من التجريد . حاصل القول هذا الخطر يترصد بكل «سياسة» ؛ حتى عندما تتحول وهي تحمل في جيوبها ، آخر أرقام صبر الرأي العام .

<sup>(</sup>٢٨) «عفوية النظرية في العمل الفدائي» ج ١ ، دار الحقيقة .

النقطة هي أهمها وتنصب بصفة أساسية على مشكلة من الواقع ؛ إذ يتعلق بها كل عمل سياسي فعال . فمرقص يؤكد أن موقفه يؤول إلى أنه يقيم وزناً للحقيقة الواقعة ألا وهي حقيقة الهيمنة الامبريالية . ولا بد لكل جماعة ، إذا أرادت أن تحظى بفرصة من النجاح ، من أن تدرك وتضع موضع الممارسة «رداً » ينشأ من تحليل للوضع العالمي الشامل ، وهذا الرد لا يمكن أن يكون إلا المشروع التاريخي للتحرر القومي . ووراء اللجوء إلى لينين ، وهو ما نعثر عليه عنده ، فإن ذلك هو ثأر العمق التاريخي من تحليل العلاقات المتزامنة بين الزمر الاجتماعية . ليس تطور الصادرات في البلدان العربية ، على حد قوله هو ما يتيح ، بانعكاسه على زمرة أو عدة زمر ، فهم السياسة الحالية لهذه البلدان وتحديد سياسة أخرى فيها ، بطريق انقلاب شكلي بسيط ، تكون أكثر ثورية ؛ إن السبب لأقرب أن يكون بي القرار الأوروبي لعام ١٨٤٠ (٢٩) وعواقبه التي لم تتوقف . ويستعيد مرقص بلعمق التاريخي كعنصر للممارسة السياسية اليومية باحثاً عن أسانيد له لدى لينين ، وإذ يعثر عليها فإنه لا يرى إلى أبعد منها ، ولكن يمكن مواصلة تفكيره بالاقتران مع نتائج البحث الانجاو – سكسوني المشار إليه .

لقد صار من المفيد أن الـ « إقتصادية » العربية تنمو في شروط دقيقة بردود فعل ضد الماركسية التطورية ( ماركسية الأحزاب الشيوعية التقليدية ) ، وان نفياً للتاريخ وللسياسة يجيب على اقتصادية أخرى وان اكتشاف لينين يجري حقيقة عندما يكون المقصود هو نقد الاثنتين معاً . قراءة أولى حقيقة لمؤلف (لينين في هذه الحالة ) عندما تتطلبها الشروط لا تبعاً للرغبات الفردية . وإذ يتجسد المنطق اللينيني مرة أخرى فإن النزاعات المذهبية تصبح مسائل حياة أو موت .

انطلاقاً من اكتشاف الاستقلال الذاتي للسياسة من جديد من خلال لينين ، أفلا نجد أنفسنا في الحال في مواجهة قضايا خطيرة (٣٠)؟ هل هي صدفة إذا كان

هذا الاستقلال الذاتي قد تأكد بادىء ذى بدء في بلدان ذات تقليد تاريخافي قوي ، أياً كان الاستخدام الذي يجري لذلك فيما بعد ؟ وهل هي صدفة إذا كان قد تناوله أ. غرامسي ( A. Gramsei ) من جديد وحلله ، متأملاً في ماكيافيللي الذي كان يعود إليه ، بعد دورة كبيرة ، من أيدي المدرسة التاريخية الالمانية ، من بسمارك ( Bismarck ) وكروتشي ( Croce ) ؟ ألا يستطيع العرب اليوم ، بسلوكهم الدورة الكبيرة نفسها ، العثور عليه ، معبراً عنه أو مرموزاً إليه في ثلاثي ابن باجة – ابن خلدون – ابن تيمية ؟ ففوق جميع أراضي الدنيا حيث أحلت معالجة البشر طيلة عصور إدارة الأشياء لم تدع السياسة في حقيقة الأم, للاقتصاد أن يتمثلها بسهولة .

إذا كان لا بد من أن يوجد هناك حقيقة مثقف ما كان ليتوجّب عليه أبداً لن يدع نفسه حبيس النزاع الديالكتيكي الخاطيء للطبقة – النخبة ، هذا المثقف كان هو المثقف العربي الذي كان يعيش يومياً تحت وطأة الماضي ويعرف بالتجربة التحديد المزدوج الاجتماعي والتاريخي . وعليه فإن طرح التحديد المباشر النخبة كمسلمة من قبل الطبقة هو وهم ، وتأكيد تجانس النخبة واستقلالها المطلق هو تعميم مفرط في مغايرته الواقع . فئمة نموذج محسوس أكثر وأكبر تعقيداً يتبح إنقاذ استقلال السياسي الذاتي ولكن في نطاق بنية شاملة ، وسيظهر التجريدية والتطورية التحررية التي ليست الاقتصادية الماركسية إلا صورة مختلفة عنها ، والجوهرية المحافظة التي يخشي أن تبعث من جديد إذا مضينا إلى أبعد من ذلك بطرح الاستقلال الذاتي للنخبة . فالانتلاب بيا العربية الثورية تستطيع الانتفاع كثيراً المحافظة عرامسي إذا ما هي اعتنت بإعادة تفسيرها في اتجاه التقليد السياسي العربي (٣١) .

سوف يتيح هذا الجدل ، على المدى الطويل ، إلقاء بعض الضوء على الشروط التاريخية التي أفسحت المجال لميلاد لنزعة النخبة نفسها . ففي أي الظروف تكون منهجيتها مطابقة لموضوعها وتستطيع الإفلات من وظيفتها الايديولوجية بأن تكون آلة حرب ضد التحليل الطبقي كما كانت بصورة ظاهرة حتى الآن في الولايات المتحدة ؟

<sup>(</sup>٢٩) كان ذلك هو القرار الانجليزي لإيقاف هجوم محمد على ضد الباب العالي .

<sup>(</sup>٠٠) هذا الاستقلال الذاتي اكتشفه لينين بمناسبة وضع وصفه لوكاش على النحو التالي : «كلما يكون مجتمع مقلوب الأوضاع كلما كانت بنيته «العادية » قد كفت عن السير ، عن العمل بدقة ، كلما كان توازنه الاجتماعي – الاقتصادي مختلا ، باختصار كلما يكون وضع ما ثورياً كلما كان (أضاله العلمية ، العفوية أو الموجهة بوعي) دوره حاسماً . » (لينين . دواسات ووثائق دولية ، باريس ع١٩٠ ، ص ٥٥) . ومع ذلك لا يبقى حادثاً تجريبياً فحسب ، وإنما يرتفع بسرعة إلى مستوى المنهوم وهنا يلتقى وقد تجاوز النفية بالتاريخانية .

<sup>(</sup>٣١) إنه لأمر بالغ الدلالة أن تظهر أول ترجمة لحله المؤلف في عام ١٩٦٩ : « الأمير الحديث »، ترجمة زاهي شرفان / وأنيس شامي ، دار الطليمة ، بيروت ١٩٦٩ .

### ازدواجية العمل على الايديولوجيين :

اندغام ، تراجع قطاعي ، استقلال ذاتي للنخبة : إنهما وجهان لنفس الظاهرة من السيطرة ، تُستكمل بوجه ثالث هو ازدواجية مذهبة الايديولوجيات . فإن المماحكة ، الجدال اللفظي (أو الكلامولوجيا كما يقول مرقص) هما قبل كل شيء حدث اجتماعي .

إن الايديولوجية ، بالمعنى الأول ، ناشئة مباشرة من البنية ، هي بالطبيعة غير متطابقة وستبقى كذلك دائماً . فتلك التي تأتي من الخارج تتجسم ببطء بعمل الذين يتبنونها ، بأية آليات ؟ لقد كان أ. غرامسي يفكر في دور المثقفين بإزاء طبقة عمالية ما يزال بعض أعضائها عند التصور البطليموسي للعالم (٣٧) . وقد أخذ الايديولوجيون العرب بهذه المشكلة في حالة أكثر تعقيداً للغاية .

ان الاستقلال الذاتي للنخبة يعطيها قدرة على التفريع إلى ما لانهاية ويخلق حاجة متعاظمة لعلامات مميزة: تلك هي الايديولوجيات بالمعنى المبتدل التي تستورد كأزياء الثياب. والماركسية بجميع فروقاتها لا تشكل استثناء من القاعدة. يمكن إذن القيام بدراسة لإدخال ولانتشار الماركسية من حيث هي دلالة واولئك الذين تولوا القيام بهذا العبء بعد تجربة الأحزاب المعترف بها التي كانت تتمتع باستقلالها الذاتي بالنسبة للمجتمع كسائر النجنسة السياسية بأكملها ، كانوا ماركسيين .

إن الظاهرة البيَّنة في تاريخ الماركسية العربية القصير هي انها مرت بالمراحل الثلاث المعروفة : مرحلة الماركسية الشعبية ، التي رأت آثارها تتلطفُ في تيار الطوباوية الإسلامية العريض ، الماركسية الشرعية التي تحولت فيها ايديولوجية الأحزاب الناشئة مع ذلك تحت تأثير اللينينية والماركسية الاقتصادية التي تحولت سريعاً إلى تلقائية . فلماذا جرى المرور بنفس التجربة من التباين الايديولوجي ؟ حتى إذا كانت مستجلبة ما كان ينبغي للماركسية بالضرورة أن تتكرر بجميع فروقاتها لذلك يعبّر بعض المثقفين العربّ ، وهم يتحققون من الفرضيات اللينينية ، على التاريخانية في المستوى الايديولوجي نفسه ، انطلاقاً ،ن أي شيء في حقيقة الأمر ، يهاجم الياس مرقص الذي يعلن عن نفسه انه ماركسي لينيني ، النزعة الاقتصادية أو الماركسية التحررية الغربية ؛ لقد سبق لنا القول أن تحلَّيله للعفوية يفضي إلى ضرورة إعداد مشروع تاريخي قومي. والحال ان هذا المشروع بالنسبة له هو مشروع الوحدة العربية . وواقع الأمر ان الماركسيين سواء أكانوا اقتصاديين (تلقائيين) أم ماركسيين شرعيين (تحرريين) ينكرون هذا المشروع لأنهم ، وهم لا ينطلقون من تحليل تاريخي ، لا يرونه مدوناً في الواقع ، لا يتوجسون حدوثُه في نَهاية الهيمنة الامبريالية(٣٤). إن الوعي بهدف الامبريالية التاريخي منذ عام ١٨٤٠ يعني بفعل الواقع ( ipsoferets ) استئناف حمل عبء الوحدة كمطلب ملح للحقيقة الواقعة . فبمجرد أن يدخل البعد التاريخي في التحليل

<sup>(</sup>٣٢) « تستطيع طبقة ما ، تكون شرائح معينة منها ما تزال عند تصور عالم بطليموس ، أن تكون مع ذلك الممثلة لوضع متقدم جداً ؛ تلك الشرائح المتأخرة ايديولوجياً [...] تكون مع ذلك متقدمة جداً من وجهة النظر العملية ، أي من وجهة نظر الوظيفة الاقتصادية والسياسية . و إذا كانت مهمة المثقفين أن يحدوا و ينظموا الإصلاح الاخلاقي والفكري أعني أن يطابقوا الثقافة مع الوظيفة التطبيقية فن البديمي أن يكون المثقفون المتبلورون محافظين و رجعيين . » ( « مؤلفات محتارة » ، طبعة اجتماعية ، ١٩٥٩ ، ص مص ١٥٨ – ١٥٩ ) . ونرى جيداً في أي شيء يكون التطبيق العملي لامتلاك وسائل الانتاج ، « تصويباً ».

<sup>(</sup>٣٣) ساده المناسبة ، قد يكون من الفرور أن نميز نوعين من العقائدين : قبل وبعد الثورية إذ توجد بين المرحلتين حقبة من الد «مراجعة » الإيجابية عندما يكون المجتمع مفوراً . هنا فتكلم عن عقائدية انجلز لا عقائدية ستالين . وفي الحالتين مع ذلك يكون مفهوم الكلية ، الشمولية مركزياً كما يكون شأنه في كل فكر تاريخانية ، وان ما يتجه إليه نقد ل . الثوسر هو ضد هذا المفهوم كنقد لا . بوير قبله ؛ وعل صميد نظري صرف فإن الجدل يكون بلا محرج و ربما يلا موضوع ؛ إن المستوى الذي يجب أن يبت فيه هو مستوى التطبيق السياسي . ومن جانب آخر يعترف بويبر أن الربط بين تاريخانية وفعائية لا تفصم عراه . وإذا لم نضع في مركز تفكيرنا التمييز بين مجتمع مسيطر و بجتمع واقع تحت السيطرة لأمكننا فعلياً أن نخلص إلى أن مفهوم الشمولية هو عدو العلم والحرية في آن واحد .

<sup>(</sup>٢٤) أنظر الملاحظات المبعثرة عن السياسة الاستعمارية للدولية الثانية في كتابه « الماركسية والشرق» دار الطليعة ١٩٦٨.

يرتسم الهدف الوحدوي في الأفق (٣٥). ولا يتأكد المستقبل لايديولوجية معينة الآ إذا أتاحت تحقيق أمل ماض متصل تحقيقاً ملموساً. إذا كان التفكير في تأخر المجتمع الروسي المتراكم – النمو غير المتساوي في إطار الرأسمالية العالمية حد أتاح إزاحة النقاب عن سر ثورة لا تتوقف فإن أخذ جميع العقبات المتراكمة على طريق الوحدة بعين الاعتبار هو ما يعطي للتاريخ العربي الحديث وزنه وللهيمنة الامبريالية دلالتها الحقيقية ولد «رد» الثوري آفاقه من النجاح. وإذ نجد في نهاية التحليل الوحدة العربية ، نستطيع الصعود مع السياق : وحدة ، نخبة ذات استقلال ذاتي ، مجتمع متصدع ، هيمنة ؛ فإن النسق التصوري نفسه هو الذي يظهر ثانية في مستويات عديدة ويرتسم خلفه دائماً شكل الإطار التاريخاني .

إن المقصود بالتحليل الأخير هو تطويع الماركسية لنظامية التاريخ ويبدو أن هذه الماركسية التاريخانية هي وحدها القادرة على ضبط الحقيقة الواقعة المعاشة بأكملها وبالتالي على التأثير فيها . وظهورها ، في حالة الاقتضاء العقلاني ، هو المؤشر بلا شك ، على تغير عميق : إن المجتمع العربي يستبطن لأول مرة التاريخية وبطريقة وضعية وليس على نحو سلبي كما فعل ذلك مرات عديدة في الماضي تحت ستار التصوف . ومع ذلك فإنها إذا بقيت على شكل نظري ، لن تحسن في شيء من الوضع الانتقائي الذي أظهرنا مدلوله الاجتماعي . وإذا كان لا بد من أن تحصل على نهضة ثانية «حقيقية» - توصف أحيانا على انها تطويو - من أن تحصل على نهضة ثانية «حقيقية» وراسات متعمقة في آلية التحول من حيث هو عنصر في النظام العالمي وفي كل مرحلة يجب أن يكون تحليل الاجلاقات المتزامنة خاضعاً للتسلسل التكويني ، ذلك ان ثمة بنيوية بلا عمق ، التجسيد الحديد للتطورية التحررية هي التي أتاحت ميلاد معاني مجردة بالكامل التجسيد الحديد للتطورية التوريوزية القومية والديموقراطية القومية وتجسيد كمعاني الرأسمالية القومية والبورجوازية القومية والديموقراطية القومية وتجسيد

بهذا العمل يتعصر ، يتحدث المجتمع ، تندمج النخبة بالمجتمع ، تتجسد الايديولوجية : وعلى هذا النحو يكون الطريق إلى الشرعية السياسية قاد رسم . وبنفس المناسبة نعثر على معنى للتطبيق العملي لتغيير ملكية وسائل الانتاج ، المنسي إلى حدما ، والذي هو «تحقيق» نظام دلالاتي بالعمل السياسي ، والذي يدعم بدوره ، المقصد السياسي . وعندما تصبح هذه الماركسية هي المنطق الداخلي لما يقوله المجتمع العربي عن نفسه يكون هذا المجتمع قد تمثل من خلال الكفاح الايديولوجي المكتسبات النهائية للمنفعية وللتحررية وللتاريخانية(٣٦) ؛ وثمية «عقل أول Logas سياسي » يكون قد نشأ ، سوف يتبح وحده عندئذ التطبيق الحقيقي للبرنامج السياسي الذي يجري الكلام عليه منذ زمن طويل : إصلاح زراعي ، ديموقواطية ، استقلال قومي .

ولكن إذا كان المقصود إخضاع الفكر للتاريخ ، تأريخانية الفكر ، فحسب فإنه سوف يستطيع أن يتم في أي مذهب حتى لاهوتي . وقد سبق لـ (جيب وله سوف يستطيع أن يتم في أي مذهب حتى لاهوتي . وقد سبق لـ (جيب وفي حقيقة الأمر لا المشايخ ولا التحرريون يستطيعون إخضاع فكرهم للتاريخ(٣٧) لأن الأولين ينكرون التأخر وينكر الأخيرون التفاوت المحتم لنمو الأمم . وهم لن يفعلوا ذلك إلا عندما يكون المجتمع قد تمثل التاريخانية بكفاح الماركسيين الايديولوجي المستبسل . وبعد كل شيء ربما كان صادق العظم يعمل ، دون أن يومي إلى ذلك تماماً ، على تجديد الفكر الديني .

<sup>(</sup>٣٥) وإن كان أنور عبد الملك يشاركه نفس الاهتمام بالتاريخانية وهو الذي يبقى أميناً على إلهام الوفد فإنه لا يفضي إلى نفس النتيجة. لا بد من مباشرة تحليل أكثر تنقيباً من هذا الذي تبدو معلم هنا ولكن يبدو مع ذلك الدقة في هذه النقطة هي بجانب الياس مرقص.

<sup>(</sup>٣٦) كتب أ. غرامسي : « ان فلسفة التطبيق العملي لملكية وسائل الإنتاج هي « التاريخانية المطلقة » إنها الفكر الذي يصبح عالمياً وأرضياً ، دنيوياً ، بصورة ،طلقة ، إنسانية مطلقة للتاريخ » . ( مصدر سابق ص ١٧١ ) . ولقد أظهر فيما سبق دور المثقفين في الإصلاح الأخلاقي والفكري للطبقة المتقدمة من وجهة النظر العملية . وكل التجربة المؤخرة للانتاليجنسيا العربية تبدو انها إشهاراً لهذا التحليل .

<sup>(</sup>٣٧) الأمثلة على هذا العجز بالنسبة للشيخ نجدها في كتاب محمد الباهي : «الفكر الإسلامي الحديث وصلاته بالاستعمار الغربي» ، بيروت ، دار الفكر ، طبعـة خامسة ، عام ١٩٧٠. وبالنسبة اليبرالي عند حسن صعب : «تحديث الفكر العربي» ، بيروت ١٩٧٠. والكتابان مفيدان مهدان .

#### تار بخانية وواقعية :

هل لهذه التاريخانية الفعاية التي تكتشفها الانتلايجنسيا العربية الثورية من جديد، بأن دلالة غير دلالتها المحلية ؟

إن التاريخانية ، على نحو ما برزت من خلال التحليلات السابقة ، هي ، على عكس المعتقد غالباً ، الشكل الأكثر وضعية للعمومية ( Universalisme ) . فجميع فروقات الفكر الوضعي ، ذى الصبغة التحررية أو الماركسية ، تتصف بالعمومية بالتكنيك والتجارة العالمية ولا ترى التراجعات (التفاوت في النمو بين المجتمعات وبداخل المجتمع الواحد نفسه ) : من هنا وجود عجز في أن تدمج رد الفعل بمقصدها سواء ادعت نفسها رومنطيقية أم قومية (٣٨) . في هذا الإطار تتقلص التاريخانية إلى فلسفة ممارسة التاريخ وربما ينبغي تسميتها نهائياً بالتأريخية ( historisme ) ؛ وكنظر للسلبية الانفعالية ، فإنها تبرر الفوارق الفوارية لطرق التنمية وتهييء الميدان للغيرية الشاملة التي ترجع الوحدة إلى عالم ما تحت التاريخ ( طفولة المجتمعات ، الفرد أو الفكر ) أو يلقى بها نحو أحلام عليا ، فوق الأرضية ( سباق إلى الكواكب أو موت كوني ) .

أما التاريخانية الاخرى فتكشف عن نفسها على مستوى الممارسة السياسية ، عندما تقوم النخبة باختيار ايديولوجي محدد: اختيار تصويب التفرغ الثنائي ايديولوجية — بنية . ذلك ان الهدف يكون محدداً بالتأمل في الإخفاق التحرري ، المطالب به أو المعاني سلبياً من التاريخية وغالباً ما يرمز إليه بكوارث قومية كبرى (يينا ، نوفارا ، ميناء ارثور ، الخ ..) فنموذج ما كان فعالاً في مكان آخر ، مجرداً من قبل الايديولوجي يجري تناوله من جديد ويعاد تجسيده . تلك هي اللحظة التي يقول فيها رجل التطبيق العملي لتغيير ملكية وسائل الإنتاج : ليس لي سوى

اختيار واحد هو اختيار إعادة عمل ما وقع ، بغض النظر عن أسبابه الخاصة . ولا شك في أن الفوارق الفولكاورية تبقى على حالتها (لغة ، تقليد ، طباخة ، موسيقى ، غناء ، الخ .. ) : لكنها قلما تؤثر في المشروع القومي . وبتقمصه للنموذج من جديد يجعل رجل التطبيق العملي لتغيير ملكية وسائل الإنتاج من التأريخانية موضوعية : الطريق الموحد للنمو التاريخي ، الحقيقة العامة المعطاة في التاريخ وحده و به . فأياً كانت الأهمية التي يقررها فيلسوف التاريخ أو مؤرخ الفلسفة ، في المجرد ، بعيداً عن الواقع : ليس للتاريخ من معنى . ان رجل التطبيق العملي لتغيير ملكية وسائل الأنتاج ، في مكان آخر غير مكان مجتمع هذا الثالب ، هو الذي ، بتبنيه ايديولوجية ترمي إلى الشمولية ، يقطع في المسألة ولا يدع للفلاسفة إلا مهمة تفسير أفعاله (٣٩) .

ليست التاريخانية على هذا النحو إلا الوجه الآخر الواقعية ؛ الوجه الذي يميل إلى التوازن الدائم بين الأفراد والجماعات والأمم . أو ليست الـ «حقيقة الواقعة » ، فعلا فترة من مخطط التحليل الإجمالي ومن برنامج العمل التي يجب أن نمر منها (٤٠) .

إلا أن كثيرين يعتقدون أن الأساس الوحيد للشمولية هو المنطق المجرد، منطق العلم. لنذكر بأن أسماء عظيمة في التاريخانية قد انتهوا إلى اتجاه معاكس تماماً وانه لم يرد أبداً على ملاحظاتهم إلا بعلامات تعجنب(٤١). قد يقال بأن كل هذا المنطق المستوحى من هيجل، وهو أيضاً عدو لميكانيكية نيوتن، ليس إلا تلاعباً في الألفاظ. لكل واحد الخيار في الاعتقاد بذلك على شرط ألا ينسى أن تمة تلاعب آخر في الألفاظ يرد عليه لا يكون بريئاً كل البراءة، هو جناس المحافظين عرباً كانوا أم غير عرب، الذين يعارضون الماركسية التاريخانية ببداهة المحافظين عرباً كانوا أم غير عرب، الذين يعارضون الماركسية التاريخانية ببداهة

<sup>(</sup>٣٨) يربط التحليل الثقافي الانجلو – سكسوني تقليدياً ، الرومنطيقية والتاريخانية والقومية تحت تأثير التجربة الألمانية . وليس هذا هو الشأن في التحليل الفرنسي التقليدي (باستثناء دراسات قصيرة جداً للأسف لايريك ويل – Eric Weil ) ، الأمر الذي ينتج عنه تقليص لمعنى التاريخانية والرومنطيقية معماً . انظر : ر. جيرارديه ( R. Girardet ) : «حول الايديولوجية القومية » ، منشورات ( R. F. S. P ) ، ص ٢٤٠ عندي الأول – اكتوبر ١٩٥٧ ، ص ٢٤٠ – ٢٤٠

<sup>(</sup>٣٩) لقد سبق أن كان هذا حقيقة بالنسبة لانتشار الأديان.

 <sup>(</sup>٠٤) نجد أمثلة عديدة في حياة الثوريين العظام. وهذا يكون صحيحاً كذلك فيما يتعلق بالياس مرقص والنزاع على فلسطين .

<sup>(13)</sup> انظر حول ج. لوكاش ( G. Lukaes ) ملاحظات ( C. Lichtheim ) في كتابه ؛ Studies in the Philosophy of History, Harper, Torch Books , 1965, p. 174 كذلك حول غرامشي ومواقفه ، المذهلة » انظر : ج. تكسيه ( J. Texier ) ، مجموعة : فلاسفة جميع العصور ، سيغر ١٩٦٦ ، ص ٧٧ .

## اوروبا ولا ـ اوروبا

لقد خرجت اوروبا ، انطلاقاً من تاريخ معين ، من اوروبا : بفتح إثر فتح انتهت إلى السيطرة على الكرة الأرضية بأكملها ؛ ولم يكن ذلك حدثاً جديداً .

فبماذا تختلف هيمنة القرنين الأخيرين عن هيمنات الماضي ؟ من المستحيل في الساعة الحاضرة الإجابة على هذا السؤال ؛ ثمة خطوة إعدادية قد عملت والحال هذه ، في محاولة للوصول إلى إشكالية عامة متعلقة بالعلاقات بجميع أنواعها ، التي عقدتها أوروبا مع الشعوب الخارجة عن أوروبا ، بعد دراسة جميع الحالات ومقارنتها بعضها إلى بعض .

لقد بدأت أوروبا بأن فرضت على الشعوب غير الأوروبية أسلحتها، وإلهها وقوانينها وتجارتها ولغاتها ؛ وهذا الشكل الأول من الهيمنة ، الذي كان يتطابق مع شعور بالضعف والعزلة (بقاء الترك زمناً طويلاً على أبواب فيينا) ، لا يسجل أي انقطاع مع الماضي ، حنى القريب. في نفس الوقت كان المبشرون ، الموفدون إلى آسيا (ولكن لا إلى الإسلام) يحاولون العمل على القبول بإلههم بوسائل ملتوية ، دالين بذلك على الاعتراف بقوة الغير . هذا الاعتراف من اللا – أوروبي الذا ما نظر إليه مباشرة لأول مرة ، إلا أنه غير مندمج بعد ، يتضح على الصعيد الايديولوجي ، في نسبوية شخص مثل مونتيني ( Montaigne ) وتسامح شخص كفولتير وتاريخانية واحد كهردر ( Herder ) .

أما الشكل الثاني للهيمنة فإنه إذ يتطابق مع نمو الثورة الصناعية البطيء، يبلغ ذروته في منتصف القرن التاسع عشر. العالم على وشك أن يصبح منهياً وقد قسم بين بلدان أوروبا الرئيسية. عندئذ يدور الكلام على آسيا النائمة وعن الشرق المنحط وتركيا المريضة... فيشيد نمط معين من العلاقات حيث يتناوب

المنطق الرياضي ، رافضين أن يروا بأن اتفاقاً عاماً في هذا المستوى لن يظهر المنطق الرياضي ، رافضين أن يروا بأن اتفاقاً عاماً في هذا المستوى لن يظهر التفاوتات ولن يكفل شيئاً ضد المرارة والتمرد . فهو تلاعب بمقدار ما هو ذلك الذي يقوم على التفتيش عن الإنسان فيما وراء الإنسان في قوانين الحلم وفن البلاغة . إن العالم هو حلم إلحي وهذا الحلم هو في الكلمة . فجميع الجوامع وجميع المغاور ، وجميع خانات القوافل في عالم الإسلام الفسيح قد رددت أصداء هذا الاشهاد المحموم وكل علمنا طيلة عصور لم يكن قط إلا جهداً مبذولاً باتجاه توضيح الاسم الإلحي(٤٢) .

إن الترياق الوحيد حتى الآن الذي عثر عليه ، الشافي من الشيطان الداخلي لكل مثقفٌ عربي هو التاريخانية . فإنقاص قيمتها هو في نظرنا شكل من أشكال العدوان الثقافي .



<sup>:</sup> يا الإيماني الإيماني الإيماني الإيماني الإيماني والريح العرب الثقافي مقال عسن مهدي الإيماني "Language and Logic in Classical Islam, Logic in Classical Islamic Culture, G. Von Grunebaum ed., Wiesbaden 1970, p. 51 - 83.

فيه العنف والإقناع والتهديدات. ويأخذ العالم بنهج أوروبا، وهذا هو عصر الإصلاحات، عصر الأوربانية، عصر تركيا الفتاة، الصين الفتاة... عندئذ أخذ رد الفعل يتراءى. كانت أوروبا تقول للجميع: «إعملوا مثلي»، فيجيب الآخرون: «ولكن من أنت؟» وبدءاً من ذلك الحين لم يعد يتوقف الحوار. تتغير أوروبا بتغييرها للآخرين؛ ويضطرها هؤلاء وهم يسائلونها إلى أن تطرح نفسها للمناقشة. فتوسع الحرب العامة الأولى هذا الديالكتيك ثم تضعها الحرب الثانية في الدرجة الأولى من مجريات الساعة.

هذه العلاقات يمكن أن تدرس في مستويات مختلفة : مستوى التعلق بالأمور الغربية ( esectisme ) (الشرق في الآداب الفرنسية أو الانجاليزية) ، مستوى السياسة (تاريخ الحركات الدستورية في الصين أو في تركيا) ، مستوى الاقتصاد (انها مشكلة التنمية أو التخلف التي طال نقاشها) ؛ ومع ذلك فإن الاتجاه هو إلى تفضيل المستوى النفسي – الايديولوجي . ومن أهم الدوافع إليه أن المعنيين يشكلون الآن طرفاً من الجدل الذي لم يعد يمكن وصفه من الخارج . وفائدة هذه الدراسة جلية : إنها تتبح فهم ديناميكية نصف القرن المنصرم . فليس موضوع الخلاف فحسب أوروبا التي تنحني على ماضيها وإنما حقيقة الصلات الواقعة بين شعوب وأمم وإمكانية نموها وتطويرها .

### ١ – طرح المشكلة

تجد الدولة « التقليدوية » نفسها ، بعد هزيمة عسكرية في مواجهة سلسلة من المتطلبات : عليها أن تفتح أبوابها للتجارة الأوروبية ؛ ولتشجيع هذه التجارة لا بد لها من إدخال تشريع « موضوعي » أي نظام قضائي مطابق للقانون الأوروبي وضمان سلامة التجار بإعادة تنظيم جيشها وشرطتها ؛ باعتبار النظر إلى هذه السلسلات الثلاث من الأصلاحات كشروط ضرورية للحضارة . ثم يتبع الجندي والتاجر والدبلوماسي الأوروبي ، المدرب العسكري والمستشار القانوني والماني . فقد وجدت نفسها الصين واليابان وتركيا ومصر وتونس ومراكش ، بدرجات مختلفة ، أمام هذه الحالة . وفي هذه المرحلة تكون حكومة البلاد المعنية وحدها هي صاحبة أمام هذه الحالة . وفي وسعها إلا الخضوع ؛ ويكون دفاعها الوحيد هو التأجيل .

ومع ذلك يجب عليها أن تبرّر ، أمام الرأي العام في بلادها ، إدخال تجديدات تحت ضغط الأجانب الواضح. غالباً ما تطرح نوعاً من الاستفتاء ، مع الإشارة بجلاء إلى النتيجة التي تنتظرها من وراء ذلك ﴿ اليابان عام ١٨٥٣ . مراكش عام ١٨٨٦ ). وتكون التبريرات جميعها من نوع عملي ؛ وينظر إلى المشاكل في إطار العلاقات القديمـــة للقوى ؛ إلاّ أن تلك الإصلاحات المفروضة تتطلب تدريباً جديداً ؛ وهكذا يفتح المبشر ، بالاستفادة من حالة جديدة ، مدارس لا تلبث فائدتها أن تفرض نفسها . فإن رد الفعل الذي برز كان على هذه العواقب إذ أن أساس المجتمع التقليدي سرعان ما تعرض للخطر . فمن قاد المعارضة ؟ الارستقراطية القديمة . التي كثيراً ما كانت متفوقة في الحكومة . إلا أن الحالة لم تكن هي نفسها في كُلُّ مكان ، إذ أن أعنف رد فعل وأكثره دوامًا سيكون حيثما تصف نفسها الارستقراطية بعبارات الثقافة (الأدباء في الصين ، العلماء في الإسلام). حيث أحست هذه الطبقة في الحال ، كحامية للقيم الدينية والثقافية أنها في خطر ؛ وهي ترى بوضوح أن مصالحها ومصالح الدولة قد بدأت بالتباعد . فتنطلق بهجوم منظم ضد الثقافة الجديدة . ولسوف يكون المقصود هو قومية ثقافية التي تعاني التحليلات اليوم عناء في إعطائها عنواناً يفرقها عن أشكال القومية اللاحقة ( ألحالة تطرح نفسها بالنسبة لايديولوجية الأفغاني ) ؛ ذلك انها لا تضع أمتين ، الواحدة في معارضة الاخرى ، عرقين أو حتى دينين وإنما تقليدين ثقافيين أساساً . ولما كانت المناقضة نفسها هي المعتبرة ، فلم يجرّب أحد تعريف الطرفين المتعارضين تعريفاً مُلموساً : أوروبا والصين ، أوروبا والإسلام ، أو بصورة عامة الغرب والشرق. إلا أن ثمة أفكاراً مشتركة قد صارت آخذة بالتميز.

### إصلاح تقليدوي :

الفكرة هي استخلاص حجة من قدم الثقافات التقليدية والنظر إلى أوروبا كحديثة عهد ما تزال بعيدة عن بلوغ الرشد، النضج. فيقال ان قوتها الحاضرة هي محصلة اقتباس (الأولوية للعلوم الصينية، الهندية، العربية)، جرى اكتسابه حديثاً، في حين أن الثقافات القديمة قد سبقتها بالقيام بهذه التجربة وتجاوزتها إلى مشروعات روحية أغنى. ولهذا السبب، على حد ما يقال، ليس مرد ضعف هذه المجتمعات الحالي إلى تأخر تكنولوجي، وإنما إلى ضلال بعيد عن أهدافها

الروحية ، على أثر كوارث حلّت بها (اجتياحات وفتوحات في الأساس: المنشورية في الصين ، التركية في الإسلام العربي ، الخ..) . فالإصلاح الذي ثجب مباشرته والأخذ به ليس إذن إصلاحاً عسكرياً أو سياسياً ، ولكنه إصلاح أخلاقي : المقصود العودة إلى صفات الأجداد العظيمة ، (ومن هنا عبارة الاصالة المطبقة أحياناً على هذا التيار) . ومع ذلك ، فيما عدا بعض الاستثناءات ، لم ترفض التقنية الأوروبية ؛ إذ اعتبر تبنيها ضرورياً على شرط تجريدها من كل تطبيق ثقافي . وهكذا نُمني تصور آلي صرف للعلم : ولتعريف الدور الذي يجب أن يقوم به ، يُلجأ في الصين إلى التعارض القديم جوهر – وظيفة ، وفي الإسلام إلى غاية – واسطة . هكذا في إطار هذا التفرغ الثنائي ، بين عودة إلى المنابع على الصعيد الأخلاقي والسياسي وتجديد في ميدان الآلات المادية ، يجب موضعة الدوي العالمي للتجربة اليابانية التي تبدو وقد وفقت بين الضرورتين المتناقضيين .

#### ٢ - ميالاد المثقف

كانت لهذا التساهل من جانب القائلين بالأصالة عاقبة إتاحة المجال للتأثير الأوروبي في أن يتعمّق. وإن كانت هناك حالات أغلقت فيها مؤسسات حديثة (تركيا عام ١٨٧١) فإن التربية الجديدة بصورة عامة استمرّت في الانتشار ؟ وقد أرسل الطلبة إلى أوروبا (لم تدرس بعد ملاحظاتهم أو يومياتهم الخاصة بصورة منظمة). هذه الثقافة الأوروبية الكبتية في جوهرها ، أتاحت المجال لنشوء تمط خاص يتحلى بها المثقف اللا – أوروبي ، كثيراً ما جرى وصفه في الآداب (دوستويوفسكي ، كونراد ، مالرو ...) وفي العلم السياسي (تحت اسم المنخبة المحديدة). ويبدو انه يكاد يميز نوعين : النوع الذي ينال مباشرة الثقافة الأوروبية وذلك الذي يلجأ إذ لا يمتلك ناصية لغة أوروبية ، إلى الاقتباسات . وفي هذه المرحلة التي تعنينا ، إن ذلك الذي ما يزال متما لفاً مع ثقافه التقليدية ، هو الأشد فعالية إن لم يكن أكثر مطابقة . وعليه رأى العصر الذي يدعى عصراً تحررياً ، غوفاً في التعاون ثم قطيعة متعاظمة بين هذين النوعين من المثقفين المحدثين . يمكن أن يفيدنا الزوجان ليانغ شي – شاو ( Liang chi-chao ) وهو شيه ( Hu shih ) وهو شيه ( Liang chi-chao ) في الصين كمثل في ذلك : الأول حاول جلب عناصر منفردة من الثقافة الأوروبية في الصين كمثل في ذلك : الأول حاول جلب عناصر منفردة من الثقافة الأوروبية في الصين كمثل في ذلك : الأول حاول جلب عناصر منفردة من الثقافة الأوروبية في الصين كمثل في ذلك : الأول حاول جلب عناصر منفردة من الثقافة الأوروبية

إلى منظومة التقليد. والثاني أبدى رأيه في جوانب من ثقافته بالنسبة للمنهج الايديولوجي لأوروبا ؛ فالثاني يظهر منطقياً أكثر لأن منهجه في استخدام المراجع أكثر فعالية ؛ إلا أن الأول يمارس تأثيراً أكبر لأنه يهيء العقول للقبول ببعض القيم الخربية التي يرى أنها لازمة .

#### انتقال إلى الليبرالية:

هناك دلالة لهذا الانتقال تكون عندما يقتنع الطالب اللآأوروبي بأن هدف الثقافة الأوروبية ليس فقط الاغتناء المادي . فالتعارض بين روحانية ومادية . وهو أمر جوهري عند المتمسَّك بالأصالة لن يعود مكبوتاً ، بل يصار إلى الاعتراف بأنْ في إرادة أُورُوبا قيمة ما ألا وهي العمل على إشراك الشعب في الإدارة العامة . ولما كان تفوق النظام السياسي – الإداري الغربي ليس موضع شك فإن المشكلة ترجع إلى العثور على أفضل وسيلة لجعله سهل المنال. لذلك تأخذ سلسلة من الاقتراحات طريقها لتبرير التحول الديموقراطي (محدودة جداً مع ذلك). وفكرة الإصلاح نفسها لا بد من أن يجري تقييمها في مجتمع كان يقدر حتى ذلك الحين الاستمرارية . وسوف يقول المصلح الصيني أن تاريخ الصين بأكمله كان تجديداً مستمرآ نحت ستار العودة إلى التقليد ، بمناسبة التغييرات في السلالات الحاكمة ؛ وسوف يلجأ المسلم إلى القرآن الذي ينكر على المشركين الحق في الانتفاع من وفاء لدين آبائهم ؛ وكل واحد منهما سوف يعيد تفسير التقليد. فليانغ شي ــ شاو يعطى معنى سياسياً واقتصادياً لمذهب المراحل الثلاث الكلاسيكي : مرحلة السديم والسلام والانسجام العظيم التي سوف تعني على التوالي في رأيه العصر الذي تسود فيه الديموقراطية ، وعصر الأزدهار ثم عصر العلم والسلام الشامل . وسوف يجعل على عبد الرازق من معنى الشورى والإجماع مرادفين للديموقراطية . والمهم في الحالتين ليس إثبات أن النظام الديموقراطي قد وجَّد بالفعل بقدر جعله أمراً ممكناً في المستقبل. ومع ذلك لا يكفي إثبات أنَّ الإصلاح ضروري وممكن بل يجب البرهان ، فَضَلاً عن ذلك ، أن أوروبا قد اضطرَت على حد سواء أن تقطع في فترة معيّنة مع تقليدها الحاص ؛ ومن هنا الأهمية التي تعطى للإصلاح ، الذي يعتبر كقطيعة وأحياناً محاكاة للاسلام. وقد بررت هذه القضايا جميع الحركات الدستورية في بلدان الشرق.

#### مأساة المثقف الليبرالي:

يبدو هذا التدليل للناقدين المعاصرين ضعيفاً إلى حد بعيدٌ ؛ ويتراءى كذلك لعيني مثقَّف النموذج الثاني المشار إليه فيما تقدم . فهو كمتحرر متطابق مع تحرره لا يعتبر انه يجب عليه اللجوء إلى هذا التبرير . على العكس ، انه يحكم وبقسوة على ماضي مجتمعه . ويتُعزي إخفاق هذا المجتمع إلى « الاستبدادية الشَّرقية » . وعلى الفكرة المنتشرة على نطاق واسع ، القائلة بأن الحضارة الأوروبية هي حضارة ماديَّة يرد بأن حضارة تستبدل العمل البشري بالآلة تكون أكثر روحية من تلك التي تخشَّى من ان تزاحم الآلة الإنسان . وخارج نطاق التحررية السياسية وإيمان لا تشوبه شائبة في منافع التربية ، يتميز هذا الاتجاه بنفعية معادية عمداً لأوجه اللطافة والدقة في الثقافة القديمة الكلاسيكية : من هنا معركة تبسيط الأسلوب التي نشبت والقواعد بل وأحرف الكتابة التقليدية ( مثال تركيا ). ان هدف هذا الإصلاح ليس فحسب إشاعة الثقافة (ديموقراطية الثقافة) ولكن كذلك تعزيز الشعور القومي ، ذلك أن القومية الثقافية للمرحلة السابقة تفسح المكان لقومية سياسية ـــ عرقية قريبة من قومية القرن التاسع عشر الأوروبية . ولكي تتمكن الأمة الصينية (أو المصرية) – على حد قولهم – سوف يجب إزالة الشمولية من الثقافة الصينية (أو العربية). وسيطالب لطفي السيد في عام ١٩١٢ بسياسة الحياد الدقيق في الحرب التركية – الايطالية ، لصَّالِح الأمَّة المصريَّة بالطُّبع. ويتكلم ضياء غوكالب ( Ziya Gokalp ) عن إنشاء ثقافة تركية - إسلامية تتمثل العقلية العلمية في الحضارة الحديثة.

إن ما يمكننا الكلام فيه عن إغراء من الغرب بهذه المناسبة هو عن هذا الاتجاه ، إذ أنه بريق أوروبا المتحررة الخالص ، في الفترة التي كانت أوروبا قد صارت فيها هدفاً للهجوم من كل جانب . ويتبين المرء في مجرى حياة هؤلاء الليبراليين ، بعض الثوابت . فبعد انتقال قصير إلى السياسة الفعالة ، يكرسون أنفسهم لمهمات تربوية في العزالية تزداد وضوحاً أكثر فأكثر . وعليه فإن هذا النمط الليبرالي من المثقفين ، وقد خانته الظروف هو الوحيد الذي يعيش في الجدل بين أوروبا والعالم خارج نطاق أوروبا ، حالة قريبة من المأساة ؛ وسبب ذلك هو عدم الملاءمة الأساسية للنظام الليبرالي مع مجتمع لم يولده . لذلك نجد بعض الليبراليين

وقد يشوا ، يعودون إن السنة ؛ هذا التطور كان قد صار مرئياً في الصين لدى ليانغ شي — شاو ، وأصبح أكر منهجية عند شانغ تونغ — سون ؛ وفي مصر نراه واضحاً لدى توفيق الحكيم . فأولئك الذين يحافظون الآن على قناعة ليبرالية يبنون سلماً من القيم الفردانية ، عاملين أكثر فأكثر ، على المطابقة بين القيمة والموضوعية . في حقيقة الأمر ، المقصود عدم الاهتمام . لقد حلل جوزيف ر لفينسون هذا الموقف تحليلاً رائعاً في قوله : «في حين يمكن اتهام التقليدوي بالرياء ، يؤكد الناقد الصاحي غير ذى الهوى ، قبل كل شيء ، ليس إخفاق الصين وإنما استقلاله هو نفسه ، ليس عبودية الصين وإنما حريته الحاصة . (...) فالصيني يستطيع استرجاع احترام نفسه بتبني مذهب مشكوك فيه ، الصيني الذي يرفضه لا يكون محكوماً عليه مع ذلك بازدراء نفسه ، إذ أن النزاهة الفكرية هي بحد ذاتها وسيلة لاستعادة المرء احترام نفسه (١) . « ربما انقذ هؤلاء الليبراليون العنيدون أنفسهم ولكن في انعزالية آخذة بالتعاظم (هذه هي القضية الرئيسية في ثلاثيسة غيب

#### ٣ – ألاهتداء إلى الثورة

إن الأساس الاجتماعي لهذا الاهتداء هو الإخفاق في تحرير النظام السياسي ، وأكثر من ذلك أيضاً ، تأخر التصنيع . فقد تشكّلت بورجوازية حديثة جنينية وأخذت تنمو ؛ ووقعت الطبقات الاخرى ولا سيما البورجوازية الصغيرة في المدن المتزايدة على الدوام ، في خيبة أمل برجوعها إلى الصواب بالقياس إلى الآمال العظيمة التي غذتها فيما مضى . وفي هذه الحالة كانت الظاهرة ذات المغزى البليغ هي ظهور البطالة الفكرية . وفي الزمن الذي برزت فيه هذه الظاهرة لم يعد الد «رد» الفكري على أوروبا واحداً : إذ كانت الثقافة الأوروبية قد صارت مندمجة بالحياة الجامعية والسياسية بل والاجتماعية إلى حد بات معه من الأصح أن يكون المقصود ديالكتيكياً داخلياً بين منظومات من القيم تعكس وتحرك التنافسات بين الزمر الاجتماعية . فقبول أو رفض واحدة من الثقافتين : التقليدية أو الأوروبية ، لم يعد إلا جزئياً : إذ صارت الغربية المعادية للاستعمار والتقليدية المعادية للتقليدوي عملة دارجة .

Liang Chi-Chao and the Mind of Modern China, U. Ofc. Press, 1967, p. 216. (1)

#### قومية جديدة:

بلى: يدَّعي رجل الاصالة ، في مواجهة أوروبا ثقافة (صينية ، هندية ، إسلامية ) والليبرالي أمة (صينية ، تركية ، مصرية ، إيرائية ) ، ويقدم الثوري طبقة ، غالباً ما تكون متسعة للبشرية المستغلة بأكلها من قبل البورجوازية الاوروبية ولسوف يمكننا الكلام عن قومية طبقة تحفظ مع ذلك كثيراً من عناصر القوميتين السياسية والثقافية ؛ من هنا الصعوبة التي تواجه المحللين في مماثلتها . فالقومية الثورية تكون حقاً على مستويات ثلاث : مستوى الطبقة المستغلة ، مستوى الشعب الخاضع للسيطرة ، مستوى الثقافة المكبوتة . كذلك تتخذ المعارضة لأوروبا ثلاثة وجهه .

ينبش الباحثون الغربيون الجانب الغامض في تلك الأوروبانية المضادة لاوروبا، سواء لمجرد تسجيل صفته المأساوية ، أم من أجل اللجوء إلى موازنته بالتحليل النفسي ، مع الظن بأن المقصود بهلوانية فكرية ربما كانت غير مفيدة . فهل يكفي مع ذلك التذكير بأن الماركسية قد نشأت في أوروبا ؟ ولأنها بنت أوروبا كانت كذلك الانعكاس الحطر لمجتمع في أوج معامرته الامبريائية . والواقع هو أن هذا المجتمع لا يعرف نفسه فيها بل ولم يقبلها أحياناً إلا شرط تفسيرها على نحو معين . فشعور الرجل الثوري اللا أوروبي في أن يتناول لحسابه حقيقة ، ناشئة في أوروبا ولكنها مرفوضة منها قد لا يكون خداعاً إلى هذا الحد الذي يوصف به . وعلى كل حال لا تبرأ ذمتنا من ذلك لمجرد أن نذكر بأوروباوية ماركس .

#### ٤ – إعادة تعريف أوروبا

كانت دراسة الانتقال من الليبرالية إلى الماركسية في الميدان الايديولوجي تتبح تعريف ديالكتيك بين قيمة وتاريخ ، تخصيصية وعمومية ، أصالة وغيرية ، آخذ في الاتضاح أكثر فأكثر كلما كانت الأطراف أنفسها تعي ذلك . كان ذلك عندما تأكدنا أن المشكلة إذا ما نظمت على هذا النحو لم تكن جديدة بالنسبة لأوروبا بمعناها الجغرافي .

#### المَارَكسية الضرورية :

جرى تحليل هذا الانتقال الجاري إنجازه بالفعل أو بالقوة وفقاً للحالات، في مستويات مختلفة ؛ اجتماعي – اقتصادي(٢) – بسيكولوجي(٣) ، وأخيراً ايديولوجي . إلا أنه لهذا الجانب الأخير إشكالات سياسية هامة . فقد حسبنا لمدة طويلة أنَّ تبني الاشتراكية كبرنامج سياسي كان نتيجة دعاية اتقنت إدارتها. وما نراه في ذلك أكثر فأكثر اليوم إنه نتيجـة تطور داخلي. كانت النظرتان الاصالتية والليبرالية متعارضتين ومع ذلك فهما متنامتان : كانت الليبرالية ضرورية . ولكن لم يكن يتوجّب عليها أنّ تنطوي على قطيعة مع الماضي ، وكانت التقليدية علاجاً مغرياً ولكنها لم تكن تحل المشكلات الملحة . كانت القيمة والتاريخ على على هذا النحو متضادين ولا بد من جديد من التركيب بينهما ، ولكن ليس وفقاً للمحصلات القديمة في النزعات إلى الأصالة ، إذ كانت للمجتمع وقد أخذ في التطور ، متطلبات أخرى . ﴿ فِي وسعنا الآن أن نجد مدلولاً جديداً للإغراء الشيوعي لقولبة التاريخ الصيني في دورية ماركسية افترضت انها دورية البشرية كافة . في حين أن ذلك هو النظير الصحيح للجهد المركب الكونفوشيوساني على ذلك النحو الذي نجده في مؤلفات ليانغ شي ــ شاو ، في حماية الصين من شعور خاص بإخفاق إذ تفسر تاريخها كعنصر لنموذج شامل « هكذا اختتم قوله ج. ر. ليفنسن(٤) . فالماركسية تزود بايديولوجية قادرة على رفض التقليد دون أن تَبَلُو خاضعة لاوروبا ، على رفض شكل خاص من المجتمع الاوروبي دون أن يكون مضطراً للرجوع إلى التقليد , فضلا ً عن أن الفرد الَّذي يتبنَّاها ۚ لا يكون مدعواً كالمفكر الليبرالي إلى وجوب الاختيار بين حقيقة ذاتية واعتقاد شعبي ، وإنما تكون له إمكانية العمل على مطابقة الاثنين بوسيلة التطبيق العملي لملكية وسأئل الإنتاج .

Political Change in Underdeveloped : في ( John Kautsky ) انظر جوهن كاوتسكي ( ) Countries, New York, John Willy and Sons, 1962.

The Unfinished Revolution, New : في ( Adam B. Ulam ) انظر آدم ب. اولام ( ) York, Randon Hausse, 1960.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ص ١٦٩.

#### مسألية روسية :

طوال القرن التاسع عشر عرفت الروسيا جدلاً مماثلاً أفاد وربما يكون قد أثرّر في أوروبا الغربية . وَلَمْ يَكُن ذَلْكُ مِن قَبِيلِ الصَّدَفَةُ إِذَا كَانَ هَذَا الاعتراف بهذه المماثلة متأخراً ؛ كان قد وجب أن تكون حركة المثاقفية ( acculturation ) متقدمة تقدماً كافياً حتى تكون الصين ، على سبيل المثال ، قريبة ثقافياً من أوروبا بقدر ما كانت الروسيا جغرافياً. فالميثولوجيا السلافوفية تلتقي لدى جميع القوميين الثقافيين في البلدان الخارجة عن نطاق أوروبا : الفردانية ، الكبرياء ، المادية العلموية ، وفي نهاية المطاف لا استقرارية الغربويين النفسية ، التي تعرّف جميع الليبراليين في العالم اللاّ أوروني . ان خاصية المعارضة والتكاملية في الانجاهين يرمز إليها بكون هذين الاتجاهين قد تقاسما الوسط الثقافي بل وأحياناً الفرد نفسه ، حتى نهاية القيصرية تقريباً. وقد جعل دوستويوفسكي ، وكان أعمق الواعين به من هذا الأمر المحرك لأعظم رواياته الايديولوجية. وفي خطبته عن بوشكين يعبر هكذا عن اقتضاء تركيب مثالي سوف تلتزم به الماركسية : « ما هي في حقيقة الأمر قدرة الروح القومية الروسية إن لم يكن نزوعها ، عبر الأهداف المحددة التي ترشح نفسها لها ، إلى الشمولية وإلى الكمال البشريين ؟ »(٥) . وعندما بدأت المَاركسيةَ في كسب الانتلليجنسيا الروسية ، كانت أوروبا الامبريالية قد شرعت بإعادة تفسيرها ولم تغد عندئذ، تحت شكل الماركسية الشرعية ، الرسمية ، إلا صورة مختلفة للغربوية ( occidentalisme )، وهي الصورة التي عارضتها بانتصار الاشتراكية الثورية. فهل كان في وسع هذه التغلُّب على تلك لو لم تكن الماركسية ، باسم الشكل اللينيني تفي بمطلبي التخصيصية والشمولية، محاكاة أوروبا وتجاوزهاا؟

#### مسألية المانية:

لا يتوقَّف التعميم عند هذا الحد، لأن هذه الطريقة في تصور مشكلة التحديث، العصرية، كان الروس يدينون بها للألمان من العصر الرومنطيقي. فتلك كانت قد صارت مسألية فيخته وهيجل في مواجهة الثورة الفرنسية التي كانت تعني بالنسبة لألمانيا إصلاحاً مفروضاً وإدانة ضمنية للاستنارة الالمانية. فحلّ

فيخته المعضلة بقومية ضد القومية الفرنسية وذات نزعة شمولية(٢). حتى الآن لم يمنهج هذا التعميم لديالكتيك للمثاقفة أو ببساطة للإصلاح ، لأن الدراسات الاحادية ما تزال نادرة بعد ولكنها متضمنة في كثير من التحليلات. ولكن له الفضل في جعل ملاءمة الماركسية في مواضع معينة ، مفهومة ، إذ أنها في الأصل ، كانت التعبير التام لظروف مماثلة ولم يكن في وسعها إلا أن تفيد فيما بعد كنموذج .

### أوروبا ، مفهوم تاريخي :

ينتج عن ذلك انه لم يعد يمكن لأوروبا أن تحظى بمحاباة جغرافية أو حتى تاريخية سطحية : إذ أن الاستمرارية التي يلتمسها التاريخ القائم على نظامية ذاتية تصبح موضع شك . فالوعي الحاصل لدى الأوروبيين بصورة عامة بخط مستقيم ينطلق من سالامين إلى العهد المعاصر يظهر كايديولوجية بحتة . عندئذ يخفي معنى أوروبا تكويناً اقتصادياً اجتماعياً – ثقافياً لم يكن ما لقيه من صعوبات في فتح أوروبا الجغرافية أقل مما صادفه لفتح باقي العالم . هذه الفكرة صارت تقود أبحاث الاقتصاديين ومنظري علم السياسة(٧) . هكذا يكون ليانغ شي – شاو والأفغاني على حق في مأخذهما في زمنهما على الوعي الساذج بأوروبا .

#### ٥ -- إيضاحـات

إن التأثير المباشر الذي حصل لانعكاس أوروبا في مرآة العالم خارج نطاق أوروبا لم يتجاوز حتى الآن إطار الاقتصاد وعلم الاجتماع ؛ وما يزال التاريخ ولا سيما الفلسفة فالتين منها بعد . لعل ذلك ليس إلا تأجيلاً .

#### الأنظمة موضوع البحث :

إذا كان صحيحاً أن الديالكتيك الالماني قد استعيد في عصور متتالية ، في روسيا ، في الصين ، في الشرق الأوسط ، الخ .. على أثر ذلك «السير نحو

<sup>(</sup>٥) يوميات كاتب ، باريس ، غاليمار ١٩٥١ ، ص ٦٣٢ .

 <sup>(</sup>٦) راجع: خطب إلى الأمة الألمانية، الترجمة الفرنسية، كوست، باريس ١٩٢٣؛
 هـ كوهن ( H. Kohn ): « فكرة القومية »، نيويورك، ماك ميلان، ١٩٤٤.

<sup>( )</sup> في : ج. ألمسوند ( G. Almon ) و : ب. بويسل ( B. Powell ) في : ( ) Comparative Politics : A Developmental Approach, Boston, Little Brown, 1966.

الشرق » للثورة السياسية التي كنا نتوقعها في مطلع القرن العشرين ، فما هي دلالة هذه الحركة من التعميم الناجمة عن توسيع السوق العالمي ( الانفتاح على حضارة القرن التاسع عشر ) ؟ في أية لحظة يظهر الديالكتيك ، ذو النزعة إلى التعميم ، في الأفق الفكري لدى جماعة محددة . وأي معنى يملكه استعادة أوروبا ساذجة ومسيطرة إلى أوروبا حرجة ؟ إذا كانت هذه الأسئلة وثيقة الصلة بالموضوع فإن المغزى العميق للتاريخانية ، للوضعية وللديالكتيكية هو ما يجب طرحه على بساط المبحث من جديد . إن هذه المذاهب ترجح بانجاه الايديولوجية ، النسبوية وفيما وراء مكتسبات القرن التاسع عشر تلك . إن فلسفة الأنوار ، الديكارتية وفي نهاية المطاف جوهر الثقافة الغربية نفسه هو ما يجب إعادة تقييمه . ولسوف تكون إعادة تقييم الغرب هذه بنفسه عصالة تفكير اللا أوروبيين في أوروبا ولكن سوف يكون المقصود هو إغناء الرؤية وليس قلبها . ألا يمكننا مع ذلك المضي إلى أبعد من هذا ومواجهة إمكانية هذا القلب نفسه ؟

#### العقلانية في خطر:

لا بد من التذكير بأن المنطق المرسوم هنا يتجلى بأكمله في الايديولوجية : ان اللا أوروبي يعثر عليه في ذاته وهو يحلل الثقافة التي تشبّع بها والتي ليست ثقافته ، ويعثر عليها المحلل الأوروبي في الدرجة الثانية . من هنا الخاصية التي لا يوانيها خطأ أو عيب لهذا المنطق الذي قد لا يكون سوى منطق التداولية فهو لا يعمل إلا أن يعكس حدثاً مقرراً من قبل : القبول بالغرب كنموذج موجه ، حتى إذا كان هذا الغرب هو بالفعل رسماً منجزاً للماضي لم يعد يتطابق منذ زمن طويل خلا مع أوروبا الحقيقية . ومن المستساغ أن يرفض هذا الرسم المنجز ، هذا المصور ، بدوره بعد أن يكون قد أفاد في إقامة توازن حقيقي القوى في العالم (لأن محاولة القيام بذلك قبل أن يكون هذا التوازن مقرراً ، محاولة صاحب نزعة الأصالة ، يعتبرها المعنيون أنفسهم كأنما هي إخفاق ) . إن فرانز فانون يحث العالم الأصالة على ألا يقلد أوروبا : « لنحاول إبداع الإنسان الكامل الذي كانت أوروبا غير قادرة على العمل على انتصاره » (٨) ، لكنه يتحدث بعد ذلك مباشرة أوروبا غير قادرة على العمل على انتصاره » (٨) ، لكنه يتحدث بعد ذلك مباشرة أوروبا غير قادرة على العمل على انتصاره » (٨) ، لكنه يتحدث بعد ذلك مباشرة

<sup>(</sup>٨) «المعذبون في الأرض»، باريس، ماسيرو ١٩٦١، ص ٢٤٠

<sup>(</sup>٩) المصدر السابق، ص ٢٤١.

# مثقف العالم الثالث والماركسية

من هو ماركس بالنسبة لمثقف من العالم الثالث؟ هل هو كاتب بعض الصفحات عن مجتمعات ما قبل الرأسمالية أو ناقد المجتمع الغربي أو انه بكل بساطة اسم يحسن في ظروف معينة أن يستظل المرء بنفوذه؟ يمكن بالطبع أن نذكر حالات يكون فيها الاهتمام بالتكتيك أو بالتبحر بالعلوم، واضحاً ليست هذه الحالات ما سوف نعني بتحليله هنا بل على الأصح تلك التي يجد نفسه المثقف من العالم الثالث ذات يوم، وقد صار واعياً بخصوصيته، بثقافته، عاضيه، مساقاً ، طوعاً أو إكراهاً ، إلى النظر إلى ماركس بجدية، وإلى تحديد موقفه بالنسبة له ، ولا مفر من مجيء هذا اليوم نظرياً ، إذا لم يكن المفكر المقصود الديولوجياً بمعنى العبارة السيء.

فمن هو ماركس بالنسبة لهذا المفكر وأي ماركس ؟ لأن المقصود سيكون ماركساً معيناً ، وقد تمت قراءته وطرحت عليه الأسئلة وفستر وفهم بطريقة معينة ولا بد من أن يتساءل كذلك ما إذا لم يكن ماركس هذا تسلية ، على الأقل ، لفترة ، عن ماركس التاريخي . وقبل الإجابة على هذا السؤال من الضروري أن نشرح باقتضاب معنى تعبير « العالم الثالث » على النحو الذي سوف نستعمله فيه فيما يلي . وسوف لا يكون بكل بساطة ذلك الجزء من العالم الذي تغرقه المجاعة ، فيما يلي . وسوف لا يكون بكل بساطة ذلك الجزء من العالم الذي تغرقه المجاعة ، الأمية ، السلبية ؛ وهي الأمور التي تميز بلا ريب ، من بين أمور أخرى ، العالم الثالث اليوم . المقصود بصورة أدق عالم ثاني ، واعي متمسك بتباينه ، فخور بثقافته التقليدية والذي يجد نفسه في مواجهة عالم أول ( لا يهم كثيراً الاسم



الذي يحمله) ، لا يستطيع رفضه جملة ولا قبوله برمته . وهذا العالم هو في جوهره متحرك: بالأمس كانت حركته تبدأ في الدانوب إن لم يكن على الراين ، اليوم مسرحها شرق البحر الأبيض المتوسط وجنوبه ، غدأ سيكون وسط افريقيا . وإذا كان هناك جزء من هذا العالم المقصود غير واع بتباينه وفخور بماضيه وإذا كان لا تطلب له ، بدون كبرياء ، بدون «شقاءً » فكري ، إذا كان بالصدفة أم بالضرورة متساهلاً وبدون مشاكسة فإن هذا الجزء لا شأن له هنا . وهكذا يبيت من الواضح أن هذا التعريف نفسه يتضمن أن تكون المشكلات المطروحة على المستوى النظري ، وانها تتعلق بصفة خاصة بالانتلليجنسيا ، وانها سوف تدور حول مفهومين : تاريخ وثقافة . فإن هذا الإطار المحدد بعناية هو الذي سوف توصف في نطاقه الصلات بين المفكر من العالم الثانث وماركس .

— 1 —

إن أشد " نقطة إثارة للاهتمام ، حيثما كان ، بالنسبة لماركسي ، هي لماذا يصبح ماركسياً ، ما هو الوضع الذي يكون عليه أن يواجهه وما الذيُّ حفزه بتمهل نحو ماركس؟ من خلال سير بعص الماركسيين البارزين ( للأسف ليست كلها هكذا ) نصل إلى إعادة تكوين بعض الحالات النموذجية في العالم الغربي وفي العالم . الثالث، ففي الحالة الأولى ان الجوانب الاجتماعية هي التي تتبح في الغالب الانتقال من ما قبل الماركسية إلى الماركسية ﴿ أَيَّا كَانَتِ البَّوَاعِثُ الْأُولَى الَّتِي تَكُونَ ا مختلفة أحياناً)، وسوف يكون التشديد دائمــاً على الضرورات الموضوعية، «العلمية»، العملية التطبيقية، التي تناضل لصالح تبني المذهب الماركسي. أما في العالم الثالث فإن الباعث الأولُّ ، على العكس ، لن يكون أبدآ هو السعادة . الفردية ، العدالة الاجتماعية ، او الانتاجية الاقتصادية (وان كانت هذه العناصر) تستطيع أن تلعب دوراً مساعداً ) ، فهو ليس اخلاقياً صرفاً ولا اقتصادياً فحسب ؛ إنه قبل كل شيء قومي وثقافي وتاريخي . فلو أن الماركسية كانت لا تجد نفسها منطقياً أو بالضرُّورة في هذا الرؤية أو آنه كان من المستحيل تطويعها لكي تتمكن ـ من أن تكون ملائمة لهذا النوع من الأبحاث لكانت تصبح مجهولة بكلُّ بساطة كما هي بوضوح اليوم مذاهب أخرى من الفكر مؤثرة في الغرب. مثل التحليل النفسيُّ ، ولا تُلهم إلاٌّ بعض أفراد لا رابطة تربطهم بوسطهم الأصلي. واولئك الذين يعطون لمؤثرات الدعاية أهمية أكثر مما يجب يمرون بكل بساطة خارج المسألة .

إن المفهوم المركزي الذي سيلعب دوراً كبيراً في اللقاء بين مفكري العالم الثالث وماركس سيكون مفهوم التأخر التاريخي الذي يكاد أن يكون في حقيقةً الأمر ، حصيلة تجربة ولا يحتاج البتة لأن يُعدُّ أو ينتقد . وبذاته يُدخل هذا المفهوم أموراً قبلية ( a priori ): باديء ذي بدء أنه توجد مرحلة عليا من التطور ؛ وانه توجد وحدة للتاريخ وان المشكلة الوحيدة ، أخيراً ، التي يجب تحليلها . هي كيف ضغط الزمن التاريخي الذي يكون، بالمصادرة، قابلاً للضغط. أماً الغيرية ، النسبوية التاريخية ، إعادة بحث التاريخ كجريان موجة للزمن فهي أُمور لا تأتي إلاَّ بعد ذلك : ان التجربة اليومية تناضل في اتجاه معاكس ومن أجل ذلك يمكننا التأكيد على أن التاريخانية(١) من حيث هي التماس لاتجاه التاريخ هي المعطى الأول بالنسبة لمفكر العالم الثالث. وهذه النقطة التي لا ضرورة هنا للإسهاب فيها طويلاً ، هي جوهرية لأنها هي التي حددت في الماضي الصلات ومن المحتمل أن تواصل تحديدها في المستقبل بين المفكر من العالم الثالث والماركسية ـ ويمكن القول كذلك أن هذه التاريخانية مرتبطة ارتباطآ لا انفصام له بالوعى وبالفعالية وإنها هي التي تتضمُّنها نظرياً عندما يظهران في مجتمع مغلوب ، مسيطرً عليه أو بكل بساطة مزدري ومجهول ؛ بدونها يؤول شأننا إلى السلبية . إلى الموت المسلَّم به أو المقيَّم . ويجب ، والحال هذه ، أن يكون مفهوم التأخر هذا موضوع ـ أوصاف معينة سوف تصف في نفس الوقت التاريخانية موضوع البحث : فالتأخر\_ يجب أن يدرك ويتصوّر كأمر حديث ( لا قريب العهد جداً لأنه سيكون غير ممكن إدراكه ، ولا بعيد جداً لأن المفهوم سيتسع إلى مفهوم الفارق) وكأمر ثانوي (أي انه لا يمس الح<u>وهر الذي بحدد الإنسان والحياة) ، وأحيراً</u> كأمر نسبي متعلق بميدان واحد . هذه الشروط تغير كذلك اتجاه ما هو قبلي ( a priori ) نسبي متعلق بميدان واحد . هده اسهر وسر سير متعلق بميدان والتأخر لأنه "العربي التأخر الأنه "العربي التأريخاني : فالتاريخاني : فالتاريخ واحد ولكنه على أعماق محتلفة ، ويمكن تلاقي التأخر لأنه "العربيخ التأريخاني التأريخ التربيخ التربيخانية التأريخ التربيخانية التأريخانية التأرخانية التأريخانية الت ليس عامًا وإنما نسبي على صعيد واحد لا ينتقص في شيء من قيم الإنسان ؛ وَمُمْنُونَ

<sup>(</sup>١) لقد استخدمت عبارة التناريخائية ( historicisme ) غالباً بمفهوم واسع إلى حد يصبح من الصعب استعماله . إلا أنها هنا تستخدم بمعنى محلود يرتبط بالحركة الفكرية التي تمت في المانيا في نهاية و القرن الثامن عشر و بداية التاسع عشر ، في معارضة صفهوم التاريخ الذي دافعت عنه فلسفة الانوار . تلك التاريخائية ، المحدودة تاريخياً ، يجب أن يجري تحليلها بذاتها دون خلطها مع حركات اخرى ، في الإطار العام للنزعة الرومانطيقية والبحث التاريخي الوضعي اللذين انفصلا عنها فيما بعد .

سمات المذهب الليبراني ، المشتق من فلسفة الأنوار : مادية ، تاريخ عقلاني(٤) ووضعية . تلك النموذجية للتجربة الالمانية ليست بحاجة للبرهان ؛ وما هو بحاجة للتحديد هو صلة ماركس بمسألية الايديولوجية الالمانية وبنظريتها ليبراليسة فلسفة الأنوار .

بطبيعة الحال نستطيع تماماً كذلك التأكيد بأن ماركس قد حافظ على هذه المسألية كما هي وانه عند نقطة معينة انفصل عنها انفصالاً تاماً ب لكن ما لا نستطيع إنكاره هو أن ماركس نما في وضع تاريخي معين يمكن بل ويجب أن يعاد إنشاؤه مرات عديدة وإن شأنه كان هكذا على وجه الدقة في بلدان العالم الثالث . إلا آن إعادة إحياء ماركس هذه واقع يتغاضى عنه ماركسيو الغرب بصورة عامة لأنهم من فكرون فقط بصيغ التأثير ، لكنهم من هذا الباب نفسه بحردون أففسهم من كل إمكانية لتوضيح الاورثوذكسية الماركسية التي طالما كانت مثاراً للجدل . فإن ماركس جديداً لا يعرف ماركس الأول هو استحالة ، ولكن ذلك الذي لا يعيش من جديد الشروط الفكرية التي أتاحت ظهور ماركس ذلك التاريخي يكون بالتأكيد الوحيد الذي يمكنه أن يستحق اسم ماركس الصحيح ، التاريخي يكون بالتأكيد الوحيد الذي يمكنه أن يستحق اسم ماركس الصحيح ، التوروذكسي (٥) وعندما يكتشف ماركس ، ولا يستطيع أن يملك إلا أن يكتشفه المحرفية ، في المذهب كله . وهذا ما يفسر لماذا يتقدم ماركس لمفكر العالم الثالث المحرفية ، في المذهب كله . وهذا ما يفسر لماذا يتقدم ماركس لمفكر العالم الثالث المحرفية ، في المذهب كله . وهذا ما يفسر لماذا يتقدم ماركس لمفكر العالم الثالث بواسطة التاريخانية وفيها .

لم يبق ماركس ، بالطبع ، على مسألية الايديولوجية الالمانية كما هي ،

وثمة تفوق معين يعترف به عن طيب خاطر للمجتمع الذي يقاسي التأخر بالنسبة له ، لأنه يعتقد كمسلمة أن المجتمع المتقدم نال ثمناً معيناً لفقده قيماً معينة يرى المجتمع المتأخر انه قد صانها . كلما نشرنا نصوصاً من القرن التاسع عشر اكتسبت قيمة تاريخية ، بعد أن كانت مجرد كتابات مناسبات ؛ كلما تأكدنا بأن هذه المسألية هي عامة قطعاً ، في جميع المجالات الثقافية حيث جرى الإحساس بمشكلة التأخر التاريخي هذه وعبر عنها(٢) . وإذا طرحت كل قضية للتأثير المباشر جانباً ، فإن هذه المطابقة تستحق جدياً التحليل .

في الحال وجدت مطروحة مشكلة نموذجية التجربة الالمانية التي ستقدم، وهي الأولى من هذا النوع، تعبيراً شاملاً. فواقعه التأخر ونسبيته ووعي المفكرين القاطع به ستوجد جميعها مجتمعة في أفضل الشروط وسوف تتوضح كذلك جميع المواقف الممكنة التي يمكنها أن تنشأ من وضع مشابه. إن تفاقم داء بؤس المفكر الذي سيجعل منه في آن واحد ضحية ومنفذاً، البخس الدائم لقيمـة التأخر (وإن كان محسوساً به ومعترفاً به)، وما يلازمه من مبالغة في تقدير القيم المحافظة عليها، وأخيراً الرفض العنيد بأن العالم يمكن أن ينقسم إلى مكان للتاريخ وآخر للاتاريخ، وعلى العكس التأكيد على أن الثاني هو الذي يحمل جميع فرص الشمول. إن هذه الأمور جميعها ستفسح المجال لنشوء مميزات الابديولوجية اللمانية: مثالية، تاريخانية (٣) وديالكتيك التي سوف تعارض نقطة، نقطة،

<sup>(</sup>٤) من الطبيعي أن يسجل شخص ليبراني مثل 1. كاسيرير ( E. Cassirer ) لحساب القرن الثاني عشر اكتشاف العالم التاريخي . لكن هناك مسافة بعيدة بين هذا الاكتشاف واكتشاف الوعي التاريخي ؛ الذي يفترض انتجربة المباشرة (أياً كان الاستخدام الذي يجري له بعد ذلك ) لـ «موضوعية» التاريخ . فقد كان فلاسفة القرن الثامن عشر متفائلين أكثر من اللازم ، أي انتظار التغييرات الوشيكة . الوقوع ، للاحساس بهذه الـ «موضوعية» .

<sup>(</sup>٥) كثيراً ما نقرأ بأن لينين اختار من ماركس تبريرات لأفعال تخضع في الواقع الآسباب اخرى أم يكن من المناسب أكثر الافترافس بأن لينين كان قد عثر وسجل واحتفظ بتلك الجمل التبريرية السياسة معينة كان يعرف حيئة أنها يجب أن تكون سياسته إذا حدث ذات يوم واستم السلطة ؟ إن ما سوف يكون لنا شأن معه هي قراءة ماركس ، قراءة شاملة ، إجمالية يجب أن يحكم عليها كتحبين للنظريات الماركسية .

H. Kohn, Panslavism, 1953; Nationalism, 1955; Tenget Fairbank, : انظر (۲) China's Response to the West, 1954.

<sup>(</sup>٣) لا تأخذ التاريخانية معناها الكامل ، النام إلا بمقابلة التاريخ العقلاني في القرن الثامن عشر والليبرائي للقرن التاسع عشر . إلا أن الأخير ، إذ هو تاريخ – تقدم يتخلص من جزء كامل من التاريخ البشري . فالتاريخانية تعبر على وجه الدقة عن رد الفعل ( reaction ) الذي يريد إنقاذ كل شيء لأن لكل شيء معنى . لكنها لمدى رائكيه ( Ranké ) حيث تبلغ أقصى معانيها ، سوف تفترض معنى إلهياً خفياً ، إلا أن ماركس يفصل التاريخانية عن الصوفية وفي نفس الوقت ينتقسد التاريخ – تقدم ( histoire – progrés ) من سطحيته . أمسا أعداء اتجاه التاريخ العديدون فإنهم يعارضون التيارين داخل لكن نقدهم يبدو أقرب العناية بالتاريخ العقلاني منه بالتاريخانية ، حتى إذا اعتبرنا التيارين داخل المذهب الماركسي .

مع ذلك ، يظهر جيداً انه قد وضح بالفعل هذه المسألية ورفعها إلى مستوى جدير بأن يتناولها فيه من جديد آخرون . لم تكن الايديولوجية الالمانية تطرح بصورة واضحة القضايا الثلاث الرئيسية المتعلقة بالمستوى المتفوق الذي كان التأخر الالماني يقاس به (الـ « بؤس » الالماني الشهير ) . إمكانية استدراك هذا التأخر وعامل هذا الاستدراك؛ لكنها كانت تجيب عليها على كل حال. فالمستوى الأعلى كان قد حددته النزعة اليعقوبية من حيث هو تعميم مجرد بواسطة الإرهاب، وكانت إمكانية الاستدراك قد بُيِّنت بالوعي وبالتالي بالْتأكيد على انه في الأساس كان المقصود قد صار أمراً مقرّراً ، وأخيراً ان العامل لم يكن في الوسع أن يكون إلا المفكر نفيه. هذا الوضع كان يطرح كمسلّمة ان التاريخ الحقيقي كان هو التاريخ المتخالِّف لأن هذا التخلُّف وحده يتيح الوعي الذي يجعل التاريخ معقولاً" ـ - أن يَسْ الحَمْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الطَّرِيقُ الذِّي قطعته فرنسا ومن قبلَها انجلترا ولكن بقيادة الفلاسفة وليس بقيادة المحامين وأصحاب الحوانيت العمياء. ولسوف تكون أشكال هذا الفكر متنوعة جداً: تزويق رومنطيقي للعصور الوسطى ، تمجيد باللغة الالمانية ، تبرير للدولة البروسية ... لكن المبادىء نفسها سوف تحكم جميع تلك المواقف ، وبيساطة سوف يقيم ماركس الدليل على أن هذا الأسلوب في الطرح أو بالأحرى في تعتيم المشكلة هو نفسه محصلة التأخر الذي يعطي المفكر - الناقد الوهم بأنه بحمل عبء التاريخ وبأنه يستطيع حل التناقضات بمجرد أن يطرحها , وسيعثر ماركس ، في التماسه للحقيقة الواقعة ، فيما وراء اليعقوبية ؛ على التكوين الاقتصادي ــ الاجتماعي ؛ وفي مكان التأخر التاريخي يضع تأخر علاقات الإنتاج وفي مكان المفكر أو الفيلسوف يضع البروليتاريا الحديثة. فليس من الممكن أن ننكر، في هذا الإطار، بأن المفاهيم الأساسية للتاريخ ، وللثورة وللديالكتيك تبقى بصورة ظاهرة ، سليمة ، وانه ، مع ذلك

الأسعن

الخاعكون

المركوفي

12/91

بل وأكثر من ذلك لم يقبل الردود التي كانت متضمنة فيها . وبعد قرن من الزمان ،

بالنسبة للايديولوجية الالمانية لم يكن أي مفهوم من المفاهيم الثلاثة المذكورة يشكُّل مشكلة : فالتاريخ كان الوعي المتزامن بالمستويين التاريخيين اللذين ، على الرغم من هذا الفارق. كانت لهما القيمة نفسها (عصور – وسطى – أزمنة حديثة ، المانيا – فرنسا . . ) . والثورة لم تكن الانتقال من الواحد إلى الآخر ، وإنما حماية الجوهر في الاثنين ( بهذا المعنى لم تكن المرحلة الأولى من الثورة الفرنسية ـ ثورة حقيقية لأنها كانت ساذجة وتعتقد باستطاعتها أن تضرب صفحاً عن الماضي ؛ الشطر الثاني منها ، الامبراطورية بصفة أساسية ، كان يستحق اسُم الثورة ) . وأخيراً كان الديالكتيك الحركة نفسها التي بواسطتها كان يتم الانتقال من مستوى إلى الآخر . إن التاريخ كان الوعي ؛ وَالثورة التحقيق والديَّالكِتبيكِ الوسياة . وفي النطاق الذي كان المقصود أن تعاد كتابة التاريخ الوضعي على مستوى أعلى من الوعى كان التناقض والتجاوز الديالكتيكي بمعتى ما وقائع تجربة تجري معقوليتها بسهولة ؛ بعد كل شيء كان الديالكتيك بكل بساطة المانيا عاملة على تعميم التجربة الفرنسية . ولكَّننا إذا اعتبرنا أن هذه المعطيات جميعها هي أمور سابقةً للتجربة ( a priori ) من التخصيصية المتخلفة الالمانيــة واننا نحاول العثور على التاريخ والثورة والديالكتيك في أرفع مستوى من التطور التاريخي أي على مستوى الوضع الفرنسي والانجايزي، آذا فإن هذه المفاهيم تصبح إشكالية. لقد كان اهتمام ماركس بالتخلص بأي ثمن من التخصيصية ، وفي هذا كان يظل فيلسوفاً كلاسيكياً ، سبباً في تعرضه لصعوبات تصورية ، من المجازفة أن بدعم بأنه تغلب عليها جميعها .

يتوقّف ماركس عند التكوين الاقتصادي ــ الاجتماعي ويعمّر فيه على التناقض بين مستويين من الحقيقة الواقعة ، ظاهرة تأخر أحدهما بالنسبة إلى الآخر ؛ فالتاريخ هو هكذا دائمًا تاريخ التأخر وتعويض التأخر(٦) . وبصورة أساسية وبدون أنَّ يذهب إلى أبعد من التَّكوين ، يحافظ ماركس على بنية المسألية الالمانية : المقصود دائماً زمرتان من الوقائع على علاقات متضادة : الزمرة التي تكون

لأن مفكّر العالم الثالث سوفٌ لا يتعرَّض لها بالاتهام إذّ سيّحكم بأنها طبيعية تماماً .

يمكن النشكيك في هذا النقل. بل وأغلب الظن أن معنى الكلمات يتغير تماماً

بالانتقال من الايديولوجية الالمانية إلى مذهب ماركس، وإن كنا في الظاهر نواجه نفس البنية في الفكر ولا شك ، في أن الفوارق في قراءة ماركس تنجم عن هذه المشابهة الخادعة ؛ لكن المشابهة موجودة وانها هي التي سمنا في هذه اللحظة

<sup>(</sup>٦) أبي هذه النقطة الهامة ، انظر مناقشة م. غودلييه ( M. Godelier ) ؛ عقلانية ولا عقلانية ، ماسبير و ١٩٦٩ ، ج ٢ ص ٧٨ - ٩٤ ؛ و ن. بولانتزاس ( N. Poulantzas ) : سلطــة سياسية وطبقات اجتماعية، ماسبيرو ١٩٦٨ ، ص ١٣٢ – ١٣٨ .

متقدمة في مستوى تكون متخلَّفة في الآخر ويتضح الديالكتيك والثورة بتناقض وتوحيد الاثنين . ونرى الآن أنه إذا يمكن إنزال امم أو وحدات ثقافية (تلك المجموعات الحزئية الشهيرة) ، على النحو الذي كان قد تصورها عليه الايديولوجيون الالمان ، إلى طبقات مروراً بالتكوينات الاقتصادية – الاجتماعية ، كما فعل ذلك ماركس ، لأمكن تماماً كذلك سلوك الطريق المعاكس ، وهذا هو ما يفعله بالضبط على وجه العموم مفكرو العالم الثالث(٧) .

المعناصر هي على وجه الدقة نتيجة التأخر الألماني، وان نحاول أكثر فأكثر موضعة التناقضات الأساسية على مستوى قوى الانتاج، باعتبار ان الاخرى لم تعد التناقضات الأساسية على مستوى قوى الانتاج، باعتبار ان الاخرى لم تعد الا وجوها أو مستتبعات. ولمدة زمن طويلة كانت هذه الحركة مكبوتة بالخوف من الآلية ولكن يبدو جيداً أن الوضع الحاضر ملائم لهذا النوع من النمو؛ وفي اقتصاد يأخذ الانتاج في السيطرة عليه أكثر فأكثر، يبدو جيداً أن التناقضات المحركة، إذ تفلت من ميسدان التوزيع والعلاقات بين الفئات الاجتماعية، تحتمي بالإنتاج نفسه. وفي هذه الشروط من الطبيعي تماماً كذلك أن يصار إلى قطع ماركس عن تاريخه الخاص أكثر من أن يراد إلى إعادة تحديد مفاهيمه الأساسية، وبصورة جوهرية مفاهيم التاريخ والثورة والديالكتيك(٨). ولكن أياً كانت فائدة هذه الأبحاث وتوسيعها في المستقبل، فإن ماركس ذلك المقطوع بأكمله عما قبل تاريخه ليس أكثر صحة من ماركس الذي يعيد تشكيله المقطوع بأكمله عما قبل تاريخه ليس أكثر صحة من ماركس الذي يعيد تشكيله المقطوع بأكمله عما قبل تاريخه ليس أكثر صحة من ماركس الذي يعيد تشكيله المقطوع بأكمله عما قبل تاريخه ليس أكثر صحة من ماركس الذي يعيد تشكيله المقطوع بأكمله عما قبل تاريخه ليس أكثر صحة من ماركس الذي يعيد تشكيله المقطوع بأكمله عما قبل تاريخه ليس أكثر صحة من ماركس الذي يعيد تشكيله المنظوم مفكر العالم الثالث والذي يبدو غائصاً في الايديولوجية الالمانية.

سوف يكون من العبث، بالارتكاز إلى النصوص، الدفاع عن ماركس ضد الآخر، النقطة الوحيدة المثيرة للاهتمام هي أن الاختلاف موجود وإنَّه على نحو ما ضروري : إن ماركس الذي يستطيع أن يلعب دوراً في حياة العالم الثالث هو ماركس المخلص لمسألية الايديولوجية الآلمانية. ويمكن القول: إذاً، لماذا ماركس وليس بكل بساطة هيجل أو فيخته ؛ السبب الأول هو مجرد سبب تربوي إذ أن الايديولوجية الالمانية لِيست مقروءة عملياً إلا من خلال ماركس نفسه ؛ والسبب الآخر وهو الأعمق هو أنه ينقد هذه الايديولوجية من التخصيصية. فبالنسبة للفلاسفة الألمان لم يكن في الوسع أن يكتشف الديالكتيك إلا " الماني والتاريخ الشامل لا يمكن أن يكونُ إلا تاريخ الروح الجرمانية ( معتقدات سوف يستأنف الآخذ بها السلافيون فيما بعد باستبدال الحرمائية بالسلافية قبل أن يشفيهم ماركس من تلك السذاجات) (٩) داخل هذه المسألية يجلب ماركس توضيحاً على جانب رئيسي من الأهمية ؛ المستوى الأعلى الذي يقاس التخلف به هو نظام إنتاج ، لا يختلط ، أيًّا كان مصدره وتكوَّنه ، بأمة أو بعرق؛ ومشكلة الاستدراك لا تتعلق بمجرد الوعي ، إنها مشكلة سلطة عملية ؛ وعامل هذا الاستدراك ايسل عنصراً خارجاً عن نَّظام الإنتاج ، وإنما ينتجه هذا النظام نفسه . مرة واحدة يصبح الرفض الشامل سخريًّا ، إذ يمكننا أن نعارض جيشاً ولكن لا نعارض تظاماً للإنتاج إذا كنا فريد الاستمرار في أن تكون لنا علاقات مع العالم الخارجي والخضوع الشامل أعني اختيار ترك المسؤولية لآخرين وعدم المالآة بعالم يتغير ضد هوانا لهمو مسام للموت التاريخي . ولا جرم أن الوعي ضروري كذلك لكنه لم يعد كافياً . وعَليه أبقيت جملة " مسألية العالم الثالث من حيث هي معطى أولَ بالنسبة لكل مفكر يعيش فيه ، مع إفضائهاً في نفس الوقت إلى قضية محددة : هي قضية العمل ، ونرى جيداً لمَاذَا سوف تتجلى للعيان إيضاحات هذه المسألية نفسهًا في اتجاه واحد نفسه : اتجاه تعريف ذرائعي أكثر فأكثر لهذا العامل من التطور .

سوف يمكن القول مع ذلك : ماذا تفعلون بالتطور ، الذي هو حادث متدخل في فكر ماركس ؟ فإذا كان حقاً قد بدأ بطرح مشاكله في الإطار الذي أجملت محطوطه الآن ، سرعان ما تقدم بصورة خاصــة كمحلل للمجتمع الرأسمالي ؛

<sup>(</sup>٧) ليست المشكلات المطروحة إذن من قبل علاقات الماركسية والقومية تاريخية - جغرافية قحسب: ماركسية اوسترالية وقومية سلاقية ، لينين وجمهوريات اوكرافيسا وتركستان ، مركسة كوبا ، من الدونيسيا إلى عام ١٩٩٥ ، الخ .. تبدو نظرية وانها تتأتى عن الدور الذي يلعبه مفهوم الجملة الجزئية في مذهب ماركس ، وبحسب ما نطابقه على طبقة أو على ثقافة فاننا ننتهي إلى نظرتين محتلفتين لماركس ، إحداهما ليبرالية والاخرى ذات نزعة تاريخانية . فالمشكلة هي في أن تحدد كيف يكون محكاً الانتقال من الواحدة إلى الاخرى أحياناً دون حتى أن نتأكد من ذلك تمام التأكيد .

<sup>(</sup>٨) تأتي أهمية أبحاث ل. ألشوسر ( L. Althusser ) من كونها تستخلص بمشقة جميع نتائجها من الموقف الأولي الذي يتخذه ( قطيعة ابييستيمولوجية لدى ماركس ) ؛ لكن مضادته المبدئية للتاريخانية تتبع له الإجابة على السؤال التالي : ما هو التحديد التاريخي لمضادته الخاصة للتاريخانية ؟ وإذا كان ليس للسؤال أي معنى داخل مسلكه ، كيف يستطيع النقاش مع الغير ؟

 <sup>(</sup>٩) هـ. كوهن ( H. Kohn ) : « قومية » ، المصدر السابق ، المقدمة .

ولم تعد المشكلات القومية ، أياً كان مستواها ، اقتصادياً : ثقافياً ، سياسياً ، تشكل بالنسبة له مشكلات مستقلة ، بالأحرى مركزية . وبدلاً من أن يرى في الثقافات أو الأمم أو العروق الخاضعة للسيطرة ، المستغلَّة أو بكل بساطة متخلفة ، محركات للتاريخ ، فإنه نحاها إلى مرتبة موضوعات تاريخ كانت نقطته المحرقية توجد دائماً حيث كانت الرأسمالية أكثر تقدماً. فالرجوع إلى مسأليته الأولى ، تلك المتضمنة في أعماله التحضيرية ، التي كان يحاول بها علَى وجه الدقة ، الإفلات منها ؛ هو مجرد عودة إلى الوراء ، هو نكُّوص العلم إلى الايديولوجية . لقد استخدم هذا الاعتراض دائماً بأشكال محتلفة ضد الماركسية غير الأوروبية ؛ منذ ذلك الحين كانت الحجة الرئيسية ضد الباشفية التي اعتبرت كانتصار للريفية يؤسف له. هذا الاعتراض ، الذي واجه صعوبات ويوجد سببه العميق في البنية الاجتماعية للغرب نفسه ، يبدو جيداً انه يتولُّد من خطأ في الرؤية نادراً ما يمرَّ دون أن يُـرى عندما يكون الأمر متعلقاً بمنظّر آخر غير ماركس : خطأ قراءة الآثار فقط بحسب ترتيب العرض التربوي ناسياً انه يجب أن نقرأ بالفعل ، بالعكس ، صعوداً من النتائج إلى المقدمات. فالمادية التاريخية كما تعرض عادة(١٠)، هي نتيجة لهذا الخطأ ، ذلك أن تحليل النظام الرأسمالي ، المعتبر كنظام إنتاج أكثر تطوراً ، ليس سوى مرحلة ؛ المرحلة التالية التي تتناول القضية الأولية هي على وجه الدقة : كيف تستطيع البلدان ، التي ليست فيها بعد ، الوصول إليها ؟ مباشرة قلبت العلاقات بين البنية الاقتصادية والعمل السياسي ومن أجل ذلك لم يشأ لينين الحكم على ماركس على أساس ما كتب في العرض النظري للمجتمع الرَّاسمالي . وإنما كَذَلك وبصورة خاصة وفقاً للاختيارات السياسية الني لم يَكَفَّ ماركس عن إجرائها ، قبل كل شيء على المسرح الالماني . وتدل النصوص التي سيستخدمها لبنين للدفاع عن موقفه والتي رأى وحده أهميتها ، على أن ماركس ، حتى وإن لم يعد صراحة إلى مسأليته الأولية ، لأنه كان تجاوزها قد تم فعلياً فيما يتعلق بألمانيا

المعاصرة له ، لم يتخل عنها تمام التخلي . ففي هذا المعنى ، رغماً عما أمكن أن يقال بأن تلك هي سياسة ماركس على النحو الذي مارسها هو نفسه ، هي التي تتبح وضع دراساته الاقتصادية والتاريخية في منظورها الحقيقي ، وليست السياسة النظرية التي تقتبس عادة من كتاباته الاقتصادية . إن تطور ماركس من الايديولوجية إلى العلم لم ينكر حتى من أجل ذلك ؛ وما ينكر هو إعادة بناء ماركس مثالي باسترجاع الماضي على ضوء ماركس الأخير محلل رأس المال . يجب أن يدافظ على الاثنين في حقيقة واقعهما التاريخي ، وهذا هو بالتأكيد ما يحافظ على المفكر من العالم الثالث بفضل حالته التي تضطر إلى إعادة خلق ماركس الأول القريب من التاريخانية الالمانية .

ألا يخشى من هذا الانغماس الشامل لماركس في الوسط الذي أتاح له ميلاده، أن يحول منطقياً ، مع ذلك ، ماركس إلى نسبي ، الذي سيصبح فحسب المنظّر للتأخر التاريخي ، وَأَن يضعف بذلك التاريخُ نفسه الذي يكون هكذا خاضعاً لإعادة خلق نفَّس الحالة التاريخية الوحيدة ؟ ويمكن التدليل ، وقد حصل ذلك ، على أن ماركس، إذ يصبح طليقاً من التاريخانية وينظر إليه فحسب كمحلل لتناقضات النظام الرأسمالي ، يعني ليس فحسب تحرير البحث في جميع الميادين وإنما يؤمن كذلك للتاريخ اليومي إمكانية الاغتناء والتجدد. أيضاً مرة أخرى ان الاعتراض المقام من جانب «العلم» على الـ «ايديولوجية»، من جانب الاقتصاديين والمؤرُّخين الاجتماعيين وحتى من بعض الفلاسفة ، لا سيما في الغرب، على الايديولوجيين في معظمهم في العالم الثالث، على الرغم من الغموض الذي أدخلته تعددية النعوت المستخدمة لتعريف هؤلاء واولئك لا يمكننا التخلص من الشعور بأن الفارق الأساسي يتأتى من تعارض عالمين : عالم الرأسمالية المتقدم وعالم غير مصنع . فإذا عارض ماركس التاريخاني هذا الذي يرجع إليه دائمًا مفكرً العالم الثالث ، ماركس آخر ، الذي يكون ، تحت أوجه مختلفة هو الذي يطابق مع ذلك ، دائماً للعالم المتقدم ، فماذا تكون عندئذ العلاقات بين الاثنين ، ما هو معنى اختلافهما وأي تأثير يكون لهذا الاختلاف في النهاية على دور الماركسية تفسه في العالم ؟

هذه الأسئلة نفسها تصبح أكثر وضوحاً عندما ينظر إليها على مستوى

<sup>(</sup>١٠) ج. بلاميناتز ( J. Plamenatz ): ماركسية جرمانية وشيوعية روسية ، نيويورك ، هاربر ١٩٥٥ ، ص ٢٩٦ - ٣٨٩ . «يادن » المؤلف لما لا يتناسق مع تفسيره المحافظ المادية التاريخية تناقض بصفة أساسية العمل الثوري في العالم الثالث ؟ وها هنا هو على الأرجح الضعف الرئيسي للأحزاب الشيوعية الاورثوذكسية التي لا ترى بأن لين نبذها في خطة معينة . هذه القطيعة ، المسلم بها فعلا بما اننا نتكلم عن الماركسية – اللينينيسة ، ليست متكونة في مفاهيم بما اننا لا نرفض مؤلفات لهين بما قبل لينين .

الدينامية الاجتماعية في اللحظة التي تبدأ فيها التاريخانية الناشئة عن وضع معين بتغييرها.

**- ₹** -

إن مشكلات الحياة الاجتماعية اليومية هي التي تتراخى مباشرة ، في ذهن المفكر العائش في مجتمع متخلفٌ ، تحت شكلَ التعارضات بين ثقافتين ؛ ولمـــا كانت كل ثقافة تتضح في مستويات مختلفة فإن التعارض بين جوانب مختلفة لكل من الثقافتين يكون بادىء ذى بدء عمل تجربة. فثمـة كثرة من التجارب والانطباعات والبيتنات ترى النور ، حيث تواجه جزئيات ثقافية جزئيات ثقافة أُخرى ؛ فتكون هذه التجارب دائمًا برَّاقة ، دائمًا صحيحة ، وغير مقنعة أبدأ ؛ وعندما تتضح هذه الطريقة لإدراك الواقع في عمل ، عندما يكون المقصود هو « إصلاح » المجتمع المتخلف ، فإن عيب هذا المنهج يكرّسه فشل جميع تلك الإصلاحات الجزئية الذي يكاد أن يكون ضرورياً. ولمدة حقبة طويلة تبقى مشكلة التحديث ، الـ « تمدين » أو التنمية ، مطروحة ولأنها تبقى كذلك طيلة عصر كامل ، فإن الثقافة المقصود تمثلها ، اقتباسها ، تظهر على التوالي في جميع أوجهها : فردانية ، علمانية ، إنسانية ، ديموقراطية ، عقلانية ، علمية ، مادية ، تقنية ، صناعية ، رأسمالية ، الخ . . إلى أن تظهر أخيراً مرتبطة بطبقة اجتماعية وقد نشأت البورجوازية ونمت في شروط محددة . فالمفكر من العالم الثالث الذي يكون الأول والوحيد قبل كل شيء في مجتمعه المؤهل لطرح مثل هذه الأسئلة على نفسه ، لا يقضى عليه البتة بالعثور على ماركس في طريقه ، بل يجد أفكاره مبسّطة ، مختصرة أو مقنعة في جميع كتب التاريخ ، علم الاجتماع أو السياسة التي تهميَّه على وجه العموم . بشيء من الفرص المواتية والروح الناقدة ، وقد بلغ عتبة معينة من الوعي ، يتأكُّ جيداً من أن شطراً كبيراً من العلوم الاجتماعية الحديثة هو مجرد تعميم أو إشهار لأفكار ماركس(١١) الأساسية. بل وبدقة أكثر كذلك ، فإن علم الاجتماع الحديث هذا هو الذي يقذف به نحو ماركس

لأنه يرفض بعناد أن يطرح المشكلة الوحيدة التي تبدو له جوهوية . إن تعريفات هذه الثقافة البورجوازية ، وأوصافها وتحليلاتها ، ومشكلات درجة منهجتها وعلاقاتها مع الماضي ، الخ .. هي ثانوية بالنسبة لمسألة قابليتها للانتقال الأصلية ؛ فيما وراء ذلك أن الميدان يكون في الحال ميدان الاستجلاب . ففي حين بتجنب علم الاجتماع الثقافي اتخاذ موقف يميز ماركس على الفور الثقافة ودعامتها الاجتماعية ، بل وعلى نحو أعمق يفصل الثقافة أبورجوازية من حيث هي قيمة شاملة ونزاعه إلى التشميل ، عما تحت الثقافة في الطبقة البورجوازية التي هي بقية رصيدها من الماضي الوسيط والتي هي شاذة فريدة كبقايا الطبقات الاخرى على حد سواء . هذا التمييز لم يتم فحسب ولكنه أكد بوضوح كذلك تحت شكل مقتضى تاريخي ، الضرورة بأن آخرين ينهضون بهذه الثقافة البورجوازية الشاملة من أجل إنقاذها من الثقافة التحتية ( Sub-Culture ) . بالنسبة لهدف الآونة فإن قابلية الفصل هذه هي الهامة وليس التحديد الدقيق للطبقة أو للجماعة التي غيب أن تحمل أعباءها ؛ لأن المسألة الأساسية التي تواجه مفكر العالم الثالث هي بالضبط : كيف البرجزة (١٢) دون اللجوء بادىء ذى بدء إلى البورجوازية ؟ ون مذهب ماركس يجعل المسألة عمكنة على الأقل .

في مواجهة ماركس نجد جميع فوارق ، جميع تجسيدات الليبرالية المتتالية : الأول والأصح هو فارق فلسفة الأنوار والليبرالية الجديدة التي بتغريفها بالنسبة إلى ماركس ، أصبحت واعية بافتراضاته الخاصة . والرد العام لحميع هذه التيارات هو التأكيد على أنه ليست هناك ثقافة بورجوازية دون بورجوازية (١٣) . وتعميم

<sup>(11)</sup> نجب المثل لدى ج. ألموند ( G.Almond ) وب. بوبل ( B. Powell ) في : Comparative Politics A Developemental Approach, Boston, Little Brown, 1966 ص ٥٠ - ٧٢ وص ٢١٤ - ٣٣٢ على التوالي . حيث نجد مفاهيم عديدة مستخدمة لليهما غامضة غموضاً شديداً إذا لم ترجعها إلى أصلها الماركسي .

<sup>(</sup>١٢) استخدم كلمة «برجز» لتسمية واقع تبني والعمل على أن يبني مجتمع ما العناصر الأساسية للثقافة البورجوازية الشاملة. فاصطلحات «هذب» » « مما » » «غرب: أي اتسم بالسمات الغربية » ، « اتسم بالسمات الأوروبية » . لا تبدو انها تلائم هنا بسبب مضامينها خارج الثقافة التي تنطوي عليها وبصورة خاصة لأنها تفيد أحياناً في تبرير تبني جوانب من قلك الثقافة التحتية الورجوازية التي يوفضها كثيرون في العالم الثالث في حقيقة الأمر.

Essays on Marx and Russia, New: ي كتابه: (B. Croce) الي كتابه: York, F. Ungar, 1966 ولا سيما: « في مفهوم ثاريخي غير قاطع ، مبهم ، البورجوازية » حيث يوجد حيثما كان غموض بين ثقافة بورجوازية شاملة ، ثقافة خاصة للبورجوازية وطبقة بورجوازية . وفي النهاية لا يرى أي فارق بين المفهومين ؛ بورجوازية وأزمنة حديثة, الأمر الذي يكون من جهة اخرى موقفاً جدلياً ضد التقليدويين .

الثقافة البورجوازية ليس ممكناً إلا يتعميم نموذج البورجوازي(١٤) ، ولما كانت الحياة تكذب هذا التأكيد فإن نوعاً من التخصيصية الأخلاقية ينتج عن ذلك : من الآن فصاعداً بريد الليبرالي الجديد أن ينجو وحده ، إذ لم يَعد العالم يهمه وهذا هو بالتأكيد معنى المراجعة الديموقراطية ــ الاحتماعية التي هي تحريـــر للماركسية ، تفسير محافظ لماركس . وهذا التفسير يكون ممكناً في النطاق الصحيح الذي تكون فيه الليبرالية التاريخية على نحو ما يفهمها الليبرالي ، مجرد مرحلة في الواقع في مسعى ماركس الفكري ، المسعى الذي يمنهج فيه افتراضات فلسفة الأنوار المنهجية وهذا هو ما يسمح للبعض بالعثور على ماركس في مونتسكيو وبالكلام عن الواحد كما قــــد يمكن أن نتكلم عن الآخر(١٥). فإن جميع الليبراليين والديراليين الجادد ، إذ هم يبترون ماركس عن شروطه التاريخية ، يربطون على الدوام البورجوازية بالبروليتاريا . فالبروليتاريا هي حقيقة الوريثة المسماة للثقافة البورجوازية ، لكن تدربها تحت وصاية البورجوازية لا ينتهي في الواقع أبدأ لأن البورجوازية لا تموت إلا" إذا كان في موتها ضمانة بأن بحثاً من جديد في البروليتاريا. وعليه أن قاباية انتقال الثقافة البورجوازية من مجتمع إلى آخر يكون إذاً مجرداً من المعنى لأن العالم بأكمله يكون منقسماً بين عالم الثقافة وعالم اللاثقافة ، عالم الأمية ، بين عالم بورجوازي وعالم بروليتاري. ونرى أن هذا التفسير يتطلب إما تاريخًا واحداً وإما أن تتابع المجتمعات الواحد بعد الآخر على طول الطريق نفسه وفقاً للإيقاع نفسه ؛ ولمَّا كانت الأحداث قد كذبت هذه الرؤية فإننا ننحوف إلى أنانية وكبرياء مطلقين . ولكبي يكون هذا التفسير مقبولاً ألا يكون من الضروري والحالة هذه أن ننسى أن المشكلة الأولى لماركس كانت: كيف استبدال الايديولوجية الـ « ألمانية » بالعلم الـ « بورجوازي » ؟ ألا ينبغي أن ننسي بأن ماركس عاش ما يكفي من الزمن لكي يرى أن المانيا قد تبرجزت َّفي ظل قيادة طبقة غيرًا طبقةً البورجوازّية لأنهذه البورجوازية لم تكن تملك لا الشجاعة ولا الإرادة لأن تكون

الايديولوجية الـ «ألمانية » بالعلم الـ « بورجوازي » ؟ ألا ينبغي أن ننسى بأن ماركس عاش ما يكفي من الزمن لكي يرى أن المانيا قد تبرجزت في ظل قيادة طبقة غير طبقة البورجوازية لأنهذه البورجوازية لم تكن تملك لا الشجاعة ولا الإرادة لأن تكون حقيقة بورجوازية ؛ وهو حل لم يقبله ، بحلاف اشتراكيين آخرين ؟ إن التفسير (١٤) هناك اتفاق بين الليبرالية الجديدة ومعاداة النزعة الغربية (anti-occidentalisme) للبلدان غير البورجوازية حول لا انتقالية (man-transmissibilité) الثقافة البورجوازية كما ندرك جيداً أن ثمة تجاذباً بين الاثنين . من جانب آخر ان نموهما متزامن . (١٥) إن ماركس المفسر وفقاً لليبرالية مقبول على نطاق واسع ومستخدم في الدراسات المتعلقة بالعالم (١٥) إن ماركس التساؤل عما إذا كان لا يستأنف الدور الذي لعبته الماركسية الشرعية في روسيا .

الليبراني للمادية التاريخية الذي هو نتيجة التشبثية الغربية لم يكن تفسير ماركس نفسه حتى وإن بدا مستساغاً. ذلك أن حالة المانيا كفّت بعد عام ١٨٤٨ عن أن تكون نموذجية لأن جميع الوحدات الاجتماعية تبرجزت في نفس الفترة تحت راية الصناعة والعلم التطبيقي . وسيتُبت نصف قرن من التطور أن مركز التناقضات قد انتقل بكل بساطة . إذا كان لا يزال في وسع الماركسيين الالمان الاعتقاد بإمكانية التبرجز بواسطة البورجوازية (غاضين الطرف عن كثير من الحوادث المكروهة) فإن الثوريين الروس لم يعودوا يستطيعون ذلك وأقل منهم أيضاً الآسيويون .

ستظهر الدراسات المتعلقة بالبورجوازية الغربية في الماضي بالتأكيد تكاملاً شاملاً أكثر فأكثر بين جميع عناصر الثقافة البورجوازية وآرتباطاً متبادلاً وثيقاً أكثر فأكثر بين ثقافة وطبقة بورجوازية ، لكن تحليل الحاضر سيدل بصورة خاصة على تخلخل هذه الثقافة . إذا كانت البرجزة بالنسبة للماضي ، وهي تعني عقلنة الحياة الاجتماعية ، ستجد دلائلها في جميع مستويات العلاقات الاجتماعية إذا كان التنظيم الصناعي ، الأخلاق الفردية ، الديموقراطية ، العلمانية ستبرز أكثر فأكثر في تاريخ البورجوازية الغربية الماضي كجوانب لذات النظرة الوحيدة للعالم فاننا سوف نشهد في الحياة بجميع أجوائها ظهور بورجوازيات ، تكون ، ثقافياً ، أقل فأقل برجزة ، سوف تنفصل بالنسبة لها العقلانية الاقتصادية عن الأخلاق الخاصة ؛ والديموقراطية عن العلمانية ؛ والعلم عن الإيمان. فكلما تحلُّف يلد من البلدان ، كلما انحرفت بورجوازيته إلى ثقافة نحتية ، تحصيصية أكثر فأكثر. ولسوف يكون التفرع الثنائي والتقسيم من سماتها المميزة ؛ يمثل البورجوازي العقل-في المصنع ، لكنه يكون عبد الاحكام المسبقة والخرافات في أسرته وفي الدولة ، وعندما سيأتي عصر التخصص ، سوف لن تبقى لديه القدرة حتى على الإحساس بأنه على صلة وثيقة بالعالم اللاعقلاني الذي يحيط به . وسوف تخلف لديه رؤية مستهلكة للحياة الرؤية المنتجة وفي بلدان معينة ذات التقليد الأوسطى (نسبة إلى البحر الأبيض المتوسط ) سوف تستثمر هذه البورجوازية الجديدة بكُلُّ بساطة في أن تقوم بدور البورجوازية القديمة الوسيطة في العصور الوسطى . وكلما مرّ الزمن كلما تفاقم هذا الرجوع؛ عندئذ لن يبقى للهيبرالية من حيث هي برنامج، من مرتكز في المجتمع ، ومن حيث هي منهج ستصبح أقل فأقل وفاء بالغرض .

<sup>111</sup> 

بل أسوأ ، سوف لا ترى المشكلة بوضوح ، من فرط التخصيصية (١٦) . وبتعلقها بمسلمتها : لا تبرجز من دون بورجوازية سوف تبرر الاستعمار في النطاق الذي لا تعني فيه الامبريالية شيئاً آخر سوى منح طبقة بورجوازية إلى مجتمع لم يستجها ولن ترى الاشتراكية الديموقراطية التي تمثل التفسير الليبرائي لماركس أي مانع في أن «تمدن » العالم وهي تستعمره ، غير مدركة البتة أن ظاهرة الانفصال نفسها بين ثقافة بورجوازية وما تحت ثقافة الطبقة البورجوازية قد حدثت في الغرب وان البورجوازية الغربية سوف تكون عاجزة عن عقلنة العالم الذي تستعمره ، وانها على العكس سوف تعمق فيه تأثير اللامعقول(١٧) ، ولسوف يصبح اللامعقول المستخدم منها وضدها في آن واحد ، قيمة متعارضة مع العقل الذي يوحد العالم بلون واحد ؛ لكن الليبرائي حرّر نفسه من قدر الآخرين .

اللجوء إلى ماركس هو إذن أمر لا مفر منه ؛ ولكن ليس إلى ماركس كما يفهمه الليبراليون ، حتى وإن انتسبوا إلى اورثوذكسية خادعة . لم يكن ماركس حينئذ يولي أية ثقة للبورجوازية الالمانية من أجل أن تعقلن حياة المانيا الاجتماعية فظلت «اللا استنارة Philistinisme » مزدهرة دائماً حتى عندما فرضت الثقافة الامبراطورية الالمانية القوة الصناعية الأولى في أوروبا ، حتى عندما فرضت الثقافة الالمانية والعلم الالماني نفسيهما على سائر العالم (۱۸) . فقد وضع ثقته كلها في البروليتاريا وريثة الفلسفة الالمانية وكان يبدو هكذا انه يقطع كل رابطة مع البروليتاريا وريثة الفلسفة الالمانية وكان يبدو هكذا انه يقطع كل رابطة مع الوئك الذين يعتقدون أن عامل العقلنة في وسعه أن يكون هو المفكر الناقد . هل يمكن الاعتقاد مع ذلك انه لم يكن يرى ، مع ما كان هناك من خصوص ، حداً في علاقاته اليومية بالعمال الالمان ؟ بالموافقة على أن ماركس لم يكن يتصور أن ثورة علاقاته اليومية بالعمال الالمان ؟ بالموافقة على أن ماركس لم يكن يتصور أن ثورة

يعقوبية جديدة احتجت عليها ، على وجه الدُّقة ، الايديولوجية الالمانية والتاريخانية

التي انطلقنا منها . عملياً ، انطلاقاً من هنا ، تكون جميع الأدوار معكوسة وجميع

كان هدفها أن تعقلن الحياة الاجتماعية ، أمكنها أن تكون من فعل المفكرين

وحدهم ، فإننا لا يمكن أن يفوتنا التأكد من الدور البارز الذي كان يعترف لهم به

في يقظة الطبقة العاملة لأن المفكر وحده يستطيع حقيقة تمييز العام من الخاص في

الثقافة البورجوازية ، متيحاً للبروليتاريين الاضطلاع بالأول ونقد ورفض الثاني .

إن الانشقاق في وسط الثورة بين المفكر والبروليتاري كان حينئذ قد طرح كأمر

ممكن . لن يفعل لينين شيئاً آخر ، إن لم يكن التأكيد على أن الإمكانية قد أصبحت

حقيقة واقعة في الشروط الخاصة بروسيا ؛ وهي شروط كانت تقتضي تكوين جماعة

منفصلة عن المجتمع ومنظمة تنظيماً جدياً ، بهدف التماثل بجميع أوجهها مع

العقلانية البورجوازيةً . وفيما بعد ، في البلدان الأكثر تخلفاً أيضاً سَوف لن تبقَّى

هذه الجماعة من الثوريين حزباً فحسب وإنما مفرزة مستحة ؛ وسوف يكون انفصال المجتمع المحيط الآخذة عقلانيته بالتناقص ، أكثر تفاقماً أيضاً ؛

وللإفلات من الثقافة البورجوازية التحتية التي تنقص، حيثماكان، من قيمة العقل،

سيكون أحياناً من الضروري مغادرة المدينة نفسها التي كانت دائماً مع ذلك موئل

هذه العقلانية(١٩) . إذ كلما ضاق ميدان العام في مجتمع ما كلما وجب استثناف

الأخذ بهذا العام الذي لم يعد في وسعه أن يعمُّم بمجرد التأثير المتبادل ، من قبل

جماعة تتزايد عزلتها ؛ حيث تعيد هذه الجماعة بادىء الأمر بناء الموئل العقلاني

لكننا عندئذ نجد أنفسنا أمام عقد اجتماعي جديد ، سياسة جديدة من الفهم،

داخلها الذي سوف يمتد فيما بعد إلى كافة المجتمع المقصود تثويره(٢٠).

<sup>(</sup>١٩) هذه النقطة الأساسية ، المشتركة بين جميع الثوريين في العالم الثالث وصفها فرانز فانون باقتضاب ونظر لها روجيه ديبريه ( R. Debray ) الذي لا يريد الماركسيون الليبراليون أو العقائديون اتخاذه على محمل الجد ...

<sup>(</sup>٠٠) كلما أمعن مجتمع في التخلف كلما تعمقت وتعممت الثورة المطلوب إنجازها . بالنسبة للمجتمع العربي يأخذ هذا التعمق شكل «تسنين » متواصل ، يحافظ على الفكر السلفي ، يضعف الثقافة الليبرالية ويسارع التخلف الثقافي في جميع المستويات ؛ هذا ما يفقر بالتائي الماركسية التي تلعب هذه اللعبة ، التي تنتظر تغييراً أوتوه التيكياً في البنى بإيلائها الثقة للأثر التحضيري الحاسم للسوق العالمي ، وبذلك يصبح موقف المفكر – الناقد أكثر صعوبة ، أكثر طوباوية . كل هذا وقد بات معروفاً بالفعل ، ينتظر أن يوضح نظرياً .

 <sup>(</sup>١٦) إذا كانت المشكلة مدركة ، رغماً عن كل شيء فإن الليبرالية قد انفجرت كما هو واضح للميان في كتابه : غيرة السلطة ، ماسيرو
 للميان في كتابات ك. رايت ميلز ( C. Wright Mills ) في كتابه : غيرة السلطة ، ماسيرو
 ١٩٦٩ ؟ الماركسيون ١٩٦٢ ، يبليكان بوكس ١٩٦٣ .

 <sup>(</sup>١٧) إن تحليلا موضوعياً للقومية يكون هنا وفي هذا الإطار على وجه الدقة عكناً لا سيما للقوميات الكبرى السياسية – الثقافية في الهند وفي البلدان العربية .

<sup>(</sup>١٨) تدين الثقافة الالمانية بحظوتها طيلة الحقبة من ١٨٧٠ – ١٩١٤ ، على الأرجح لعناصرها اللاممقولة التي أتاحت لها أن تكون مقبولة في آن واحد من بلدان أوروبا المتطورة ومن البلدان المتخلفة . ألم يكن يرى فيها توماس مان ، من جهة اخرى ، ما يشبه التعبير عن الكفاح بين العقلانية الإيطالية واللاعقلانية السلافية ؟

الالتباسات تتأتى من هذا العكس في الأدوار. ومع ذلك لا بد من التوقفُ لأن مفكر العالم الثالث يجد نفسه هنا أمام مجرد وجود بالقوة ، إمكانيات. ولا شك في انه يجب عليه اتخاذ موقف حتى بإزاء هذه الإمكانيات: إلا أنه ليس من الضروري الدخول في تفاصيل حالة لم تتحقق بعد.

#### **- ₩** -

إذا كان ماركس التاريخاني موضع اهتمام دائمًا ، إلا أنه ليس ثابتاً : فما أن تحلُّ الثورة وتبدأ في التحقق حتى يغير معناًه وخاصيته ، يصبح «عقائديًّا» ؛ هذا الماركس كثيراً ما وصف من الخارج، من وجهة نظر ليبرالية من جانب آخر(٢١) ، وغالباً ما ينظر إليه خطأ على أنه من فعل إنسان أو ظروف عابرة . كانت الظروف عابرة بالتأكيد ولكنها لم تكن عرضية ذلك أنها ، اما وقد ظهرت في مجتمعات مختلفة ، واقعية بقدر تلك الراجحة في الغرب وتستحق أن تدرس مثلها على حد سواء. فالنقطة الأساسية التي يجب التذكير بها هي ، بمجرد أن تبدأ تأخذ على عاتقها في المجتمع تثوير العقلانية ، ان مشكلة التأخر التاريخي لم تعد موضع اهتمام وبالتالي فإن التاريخانية التي كانت تطوقها تثلاشي ؛ دفعة واحدة ، إِنْ رَوْيَةَ التَّارِيخِ – تَقَدَمُ ، رَوْيَةَ فَلَسْفَيَةُ الْأَنُوارِ عَلَى وَجُهُ الدَّقَةَ هِي التي تتغلب ؛ وهذا يعني أن الديالكتيك من حيث هو تجربة معاشة ، يختفي في النطاق نفسه الذي يعوَّد فيه التاريخ ليصبح جريان الزمن ، المتواصل وبدون عمق ، بيد أن هذه الماركسية العقائديَّة ، حتَّى مع اختفاء الديالكتيك والتاريخانية لا تتلاقى بكل بساطة مع الماركسية الليبرالية و إن كَانت تلقى عدة جوانب منها : وضعية ، مادية ، التاريخ – تقدم ، لكن كل هذا تحت علامة الماضي ، المعاش من قبل . انها تلاقي بالفعل النموذج ــ المثالي للثقافة البورجوازية الشَّاملة ؛ ولكن من أجل أن يتجسَّد النموذج ـــ آلمثالي ، لا بد له من وقت ، طالما انه مفروض من الأعلى . فهذا هو اكتشَّاف بالمقلوب. وهذا هو ما يعطيها خاصيتها العقائدية، لأن المقصود هو التحقق ، العثور من جديد على ما كان معروفاً من قبل. في نفس

الوقت تكون هذه العقيدة مبدأ منظماً ومرشداً ، ذلك ان على هديه يعيد المجتمع بأكمله بناء نفسه : عندئذ نواجه اكتشافات علمية جديدة ، في أفضل الأحوال اكتشافات موازية ، مختزلة ، أكثر اقتصادية لكنها ليست اكتشافات حقيقية .

تكون المحصلة استقطاباً جديداً: في مواجهة هذه الماركسية العقائدية تُبني ثانية، ليبرالية جديدة ونزعة إنسانية جديدة تستأنفان الأخذ بالتاريخانية وبالدمالكتيك اللذين تركتهما هذه الماركسية يتلفان(٢٢) ؛ وفي اللحظة نفسها ، في نهاية هذه الماركسية العقائدية ، نعثر من جديد على وضعية ماركس مشرح النظام الرأسمالي . ومن الطبيعي أن توقظ هذه الاتجاهات اتجاهات أخرى ، تمت إليها بصلة ، وهي دارجةً في الغرب ، وكثيراً ما يفيد المزج الناتج عنها بدرجات مختلفة من المقادير ، في زيادة الغموض العام . فقد أعادت التروتسكية ، بنظريتها في البيروقراطية ، بناء الزوج المزعوم انه غير قابل للذوبان بورجوازية ــ بروليتاريا وجددت نشاط التفسير الليبرالي لماركس ؛ وأعادت الانسية الديالكتيكية بتناولها من جديد النقد التاريخاني للتجريد الثوري ، مركز التاريخ إلى الغرب ؛ كذلك فإن محاولة المباحث العلوميــة لتعريف مُــا هو سابق للتجربة ( a priori ) في منهجية ماركس ، محلَّل الرَّاسمالية ، إذ جعلتها ضرورية مقتضيات السياسة الاقتصادية ، قد بعثت الرغبة في وضع قواعد للاستنباط في نظريات ماركس (٢٣). وبإعادة اكتشاف الموضوعية التاريخية التي كانت الماركسية الغربية عثرت عليها أبكر من ذلك ، سوف يبدو انه لم يعد هناك من فارق بين هذه الماركسية الغربية . الماركسية العقائدية وإن ماركساً وأحداً يستطيع الآن أن يتصوّر اجتماع الجميع . إلا أن فارقاً كبيراً ما زال قائماً : الاثنتان تتكلّمان باسم عقلانية معينة ، لكن هذه العقلانية تكون ، في حالة ، مفروضة من الأعلى وتضطرُ الدولة إلى التدخل لحمايتها من موجات اللامعقول التي ، على جميع المستويات (أسرة ، أخلاق ، مواقف إزاء العمل) توشك أن تغرقها ، في حين إن هذه العقلانية ، في الحالة الثانية تكون

ر (۲۱) يغلل أفضل وصف هو وصف ه. ماركوز ، لكنه خارج موضوعه وينكر عليه بالفعل كل معنى موضوعي .

 <sup>(</sup>۲۲) على الرغم من ثراء الكتابات الله وتسكية العظيم يبدو جيداً أن النقطة الجوهرية هي رغم كل شيء تبرير استدلالي ، بعدى ، ( a pasterlari ) لليبوالية .

Marxism in the Mid twentieth : يَ يَر وفيك في ج. يَر وفيك الله مثيراً للاهتمام في ج. يَر وفيك الله الله الله الله الله الله والعلومية وإنما أن نقد الستالينية يفضي إلى الانسية والعلومية وإنما فعسب من حيث هما برنامجين .

مستبطنة وتسود بلا جدال في ميدان مخصص لها ؛ وعندما يتجاور اللامعقول الحدود المسلّم له بها ، حتى وفي غياب التدخّل من جانب الدولة ، فإن المجتمع يقاوم . ففي حالة تبقى الماركسية ايديولوجية ؛ وفي الثانية ، بالنظر إلى حالة واقع معين ، تِكُونَ أَكُثُرُ انفتاحاً . أَكْثُرُ مَنَ الفارقِ بِينهِما ، مَعَ ذَلِكَ، إِنْ دَيِنَامِيكُيتِهِما هي التي تستحق استرعاء الانتباه . لا يبدو مما يمكن الإنكار انه كلمً<u>ا تقدمت الثوَّرة</u> كلما اقتربت الماركسية العقائدية من الماركسية الـ « علمية » أو الوضعية : نسمى هذا تحريراً : فقدان الديموقراطية ، تأنياً ، فقدان البير وقراطية ، الخ .. بهذا المعنى تكون العقائدية التي هي تقنين لماركسية مؤقة ، مرحلة بين اله الديولوجية » والـ « علم ». لكن كذلك هذه الماركسية المنفتحة أو الـ « علمية » للغرب ، ماركسية أرأس المال غير المستكمل، لا تتماسك في حالتها، على الأرجح، إلاَّ بفضل وجود تلك الماركسية العقائدية نفسها ، إذ من ذا الذي يمكنه أن يكفل انها بانفتاحها على جميع معطيات التجربة ، لا تغمرها الانتقائية المعممة التي يغذيها في كل لحظة عمل الثقافات التحتية الخاصة في الغرب؟ هذا التطور السريع تقريباً ، الإلزامي تقريباً لا يثير اهتمام مفكر العالم الثالث في المقام الأول ، لكنه لا يملك أن تفوته مواجهته ؛ انه مضطر إلى إدخاله في حسابه عندما يحدد علاقاته الخاصة بماركس.

-- 1 --

هكذا يمكننا أن نموضع من جديد المسألة المطروحة في نهاية القسم الأول في سياقها الحقيقي : وإهي العلاقات بين ماركس التاريخاني الذي يعيد خلقه مفكر العالم الثالث وماركس البيرالي أو السراعلي وعلى نحو ما يظهر بصورة خاصة في العالم المتقدم ؟ يبدو جيدا أنه قد حدث في حياته تطور منطقي من الواحد إلى الآخر هو نفسه تطور سيرة حياة ماركس ، لكنه كذلك تلقاه في تطور المجتمعات . فالماركس قليد هي ، من زاوية ما ، في أصلها ، إعادة المجتمعات . فالماركس الابديولوجي الإلماني ؛ أما الثورة الموطدة فانها تشير إلى انتصار انجلز من التقنين الموقت إلى أن يذوب هذا المذهب العقائدي نفسه ويتلاقي على أسس جديدة مع التيارات : الليرالي والمنهجي - العلمي التي لم يكف الغرب أيداً على أسس جديدة مع التيارات : الليرالي والمنهجي - العلمي التي لم يكف الغرب أيداً على أس حمايتها . على أن مفكر العالم الثالث لا يستطيع أن يفعل كما لو كانت

هذه التطورات لم تحدث أبداً ، فلم يعد في وسعه قراءة ماركس « بسداجة » . فلو أنه انسلخ عن وضعه وأصبح ماركسياً عالمياً ( Cosmopolite ) لاستطاع بالتأكيد الدخول في جميع المجالات واختيار الدفاع عن ماركس الذي يروق له ، بلكن انتقائيته الاعتباطية ، المنفتحة ، البراقة كانتقائية آخرين كثيرين سوف لكن انتقائيته الاعتباطية ، المنفتحة ، البراقة كانتقائية آخرين كثيرين سوف لا توضح شيئاً في نهاية الأمر وستكون ذاتية صرفة . وعلى العكس ، إذا بقي مشدوداً في وضعه ، والمسؤولية السياسية وحدها هي التي يمكنها أن تقتضي منه هذا الوفاء ، فإنه سوف يجد نفسه مفتقراً إلى إعادة خلق ذلك الماركسي التاريخاني ، المرتبط بالايديولوجية الالمانية ارتباطاً لا ينفصم ؛ إنه سوف يعرض التاريخ متقهقراً إلى الوراء ، الأمر الذي سيجعله مباشرة مألوفاً مع ديالكتيك الزمن المعاش من جديد ، مقولة المستقبل السابق . إلا أنه في نفس الفترة لا يمكن أن يفوته التأكد من أن يكون الثالث أو الرابع الذي يسير ثانية في هذا الطريق المعكوس الذي بات يعرف يكون الثالث أو الرابع الذي يسير ثانية في هذا الطريق المعكوس الذي بات يعرف وجهته وغايته . ويمكن أن يبدو حوله ، حتى لنفسه ، محدداً عملياً ؛ فهو يدافع عن ماركس معين ، هو بحاجة إليه ويظهر له أنه احادي الجانب كماركس عين ، هو بحاجة إليه ويظهر له أنه احادي الجانب كماركس عين ، هو بحاجة إليه ويظهر له أنه احادي الجانب كماركس الأخيرين إن لم يكن أكثر . هكذا يجري كل شيء تماماً في عالم اليوم .

ماذا في ذلك من مشترك بين ماركس الاقتصاديين والمؤرخين الاجتماعيين الليوالي وماركس ألئوس المنهجي أو العلمي وماركس المطبوعات الصينية الايديواوجي العقائدي وماركس الانساني الذي كان ماركس غرامسي ( Gramsei ) والذي يعيد اكتشافه على منوال معين اليوم كثير من الفلاسفة الغربيين ، باستثناء ماركس المنقبين ، والباحثين والانتقائيين ؟ فإذا لم نشأ أن نحسب حساباً للنظامية الذاتية للتأريخ لدى ماركس ولتحيين النظريات الماركسية الذي سبق أن حدث في التاريخ ، إذا لم نشأ أن نرى أي منطق في تعاقب هذه الماركسيات المختلفة ، في التاريخ ، إذا لم نشأ أن نرى أي منطق في تعاقب هذه الماركسيات المختلفة ، فإننا نبقى في مستوى فوارق التفسير وسوف يمكننا بحق أن نتكلم عن انحلال مذهب ماركس ولسوف يكون هناك ماركس والماركسية كما كان هناك ديكارت والديكارتية مع إمكانية لا محدودة من إعادة التفسيرات .

إلا أنه يمكننا ، من وجهة نظر العالم الثالث أن نكشف عن منطق في هذا التعاقب ويمكن أن فرى في كل مذهب الانتصار الموقت للتخصيصية . فكل قراءة لماركس تمضي بكل تأكيد من الإيديولوجية إلى العلم ، كما يؤكد ذلك غالباً .

ولكن يمكننا أن نتساءل: أي علم ؟ حتى الآن كان المقصود دائماً اما علم الماضي (تاريخ التطورات الاجتماعية) (٢٤) ، وأما تحليل شروط علم ما يزال يطلب وضعه (ميحث العلوم الماركسية) ، ولكن ليس علماً استنباطياً أبداً ، وبانتظار ذلك فإن اله علم » الوحيد الذي ينفق على موضوعه الناس جميعاً ، علم الطبيعة ، يستمر في أن يعد لنا على جميع مستويات الحياة مستقبلاً كابوساً . وإذا كان هذا اله «علم » التطبيقي على المجتمع والذي دافع عنه الماركسيون الليبراليون في الغرب يغنينا ويزيد في فرص بقائنا ويعمل من أجل تعميم حقيقي ، لسوف يمكننا الموافقة على أن ماركس العالم لا بد من أن يحل منذ هذه اللحظة محل ماركس الايديولوجي وان يتناوله الجميع في الحال . ولكن ما من شرط واحد من تلك الشروط قد تحقق .

يجب إذاً أن ننقاد لرؤية الدور الذي تلعبه الماركسية الايديولوجية ، الأخلاقية والانسية كما تبرز من التاريخانية في العالم الثالث . وقد قدم لها ايضاحاً نظرياً ذات مرة ولحقبة قصيرة ، ج. لوكاش ( G. Luckas ) الذي أصر على أن الثقافة الشاءلة الوحيدة كانت من صنع البورجوازية الغربية(٢٥) ، وان جميع الثقافات الاخرى هي بالنسبة لها ثقافات تحتية ، وانها تُنسب إلى جماعات اجتماعية أو إلى هيئات قومية ، ولكن هذه الثقافة تكون كذلك منفصلة إلى الأبد عن الطبقة التي كانت دعامتها لأنها لم تمنهجها أبداً وانها لم تنغمر فيها أبداً تماماً ؛ وانه يرجع إلى آخرين أن يتحملوا أعباءها لإنقاذها . وبالتفكير دائماً استناداً إلى النموذج الألماني ، كايديولوجية توفيق ، تعادل لجميع الطبقات في الدين الذي رد إلى المجرد العام للعلم ، حيث تعمل كل طبقة مع ذلك على إنقاذ ثقافتها الخاصة . ولم تكن عصلة ذلك هي فحسب النسبوية ، التخصيصية ، وإنما كذلك الانانية ، وعدم الاستنارة والحرب على نحو لم تكف التجربة عن البرهان عليه . وقد قام لوكاش الاستنارة والحرب على نحو لم تكف التجربة عن البرهان عليه . وقد قام لوكاش

بتعميق علمه الاجتماعي عن الثقافة ، لكنه سرعان ما كفّ عن تدعيم وجهة نظره التشاؤمية ، الكوارثية ، كما قبل ، ليس فحسب بسبب الشروط الخارجية وأنما لأن مرحلة التطور اللوكاشية هي مرحلة خاصة في الحركة الثورية بين المرحلة الليبرالية من الاشتراكية الديموقراطية والعقائدية . واعترف المؤلف بأنه جرى تجاوزه وقد حصل ذلك حقيقة لأنه وضع نظرية اللينينية قبل استلام السلطة وانه لم يكن في وسع هذه النظرية فعلا أن تتأقلم لا في الشرق ولا في الغرب . لكن هذه المرحلة تستطيع العودة وسوف تعود أكثر من مرة ، حتى وإن لم تتضح نظرياً وأفضل المرحلة تستطيع العودة وسوف تعود أكثر من المرة ، حتى وإن لم تتضح نظرياً وأفضل تقديم لماركسية العالم الثالث التاريخانية وإبداء الرأي فيها هو على ضوء هذه المرحلة ويمكن أن تبدو هذه الماركسية رؤية إقليمية لماركس . ولكنها في أساسها هي التعبير السلبي عن خطر الموت الذي يخفيه انحلال مذهب ماركس باسم اله «علم» .

هناك ماركس يكاد أن يكون من المستحيل على مفكر العالم الثالث التصالح معه منذ الآن: ذلك هو ماركس وفقاً للفهم، ماركس الذي يظهر له بعظهر اللبرالية في ميدان التطور الاجتماعي أو بحظهر اله علم اللي في الميدان النظري. إنه ماركس منتصف الطريق قبل أن يعتر على قضيته الأولى. في أساس ماركس هذا توجد المصادرة على المطاوب وهي أن تجديد التاريخ يكون هناك حيث كان يبحث عنه مؤلف رأس المال غير المستكمل ، وكل ما يجري في مكان آخر ليس يبحث عنه مؤلف رأس المال غير المستكمل ، وكل ما يجري في مكان آخر ليس ولسوف يكون رد فعل العالم الثالث دائماً بإزاء ماركس هذا كرد فعل أوروبا ازاء ولسوف يكون رد فعل العالم الثالث دائماً بإزاء ماركس هذا كرد فعل أوروبا ازاء الامبريالية هو قتل مقنع . لكن هناك ماركس آخر وفقاً للعقل الذي يكون التاريخ بالنسبة له هو على وجه الدقة تاريخ الانسانية المتخلفة ولكن عندما تقبل اقتفاء الأثر حيث يقود التقدم . فما من أحد يمكنه التنبؤ بالنتيجة النهائية لهذا القبول ، ومع ذلك ففيه وحده يستقر الأمل في تعميم حقيقي .

إذن لكل ماركسه! ليس هذا تماماً، إذ أن هناك حركة من هذا الماركس الايديولوجي إلى ماركس العالم. هذه الحركة تتهيئاً دائماً في جهة ما في العالم، وهذه اليقظة والانبعاث هما اللذان يبقيان الماركسية موضع الاهتمام والعناية. فإذا كانت الماركسية الـ « علمية » تستطيع أن تفرض نفسها اليوم على العالم لسوف يعني هذا أن ماركس قد صار الآن مفكراً من الماضي. ان تعدد المراكز الماركسية

<sup>(</sup>٢٤) إن كثيراً من النتائج التي يقدمها مؤرخون معينون كتحقيق لنظريات ماركس تبدو وكأنها عبرد أمثال موضحة ويسهل انتقادها من جانب أعداء الـ « حس التاريخي » الذين لا تلاقيهم صعوبة في إظهار دائرتيها .

 <sup>(</sup>٢٥) لا يعطي لوكاش في أي مكان من كتاباته نعتاً تاريخياً دقيقاً للثقافة الشاملة البورجوازية
 التي تخدمه كرجع في دراساته النقدية . لذلك تتخذ هذه الدراسات غالباً صفة الـ «تجارب» .

## خاتمة

# أزمة المثقفين وأزمة المجتمع

وصفنا في الصفحات السابقة علاقات المثقف العربي بالماضي ، باللغة ، بالثقافة . وباختصار بكل ما يصنع التقليد في مجتمع . ووصفنا الحالة الحاضرة لهذه العلاقات وما كانت عليه منذ عشرات السنين وما سوف يجب أن تكون إذا شاء المثقف أن يكون لكلمته وزن ولعمله قوة .

هذا الكتاب لا يبحث في الثقافة بذاتها ولكنه يعالج من خلال الثقافة مشكلات المجتمع العربي ، فقد حدد لنفسه هدف كشف النقاب عن أهم العقبات التي تعيق تطور هذا المجتمع . ولا مفر الآن من وصف روابط المثقف بالسياسة بالمعنى العام لهذه العبارة . وأياً ما كانت الأهمية التي نعطيها لأزمة الانتلليجنسيا العربية فلن تستحق ما أوليته من اهتمام إذا لم تكن ترمز إلى أزمة المجتمع في جملته وتميط اللثام عنها .

لماذا وكيف تسجل وتبدل مواضعها سلبية المثقف العربي في سياسات الدول التي تصل في ذلك إلى تعريض مستقبل الأمة نفسه للخطر ؟ كيف تتركب في أزمة الانتلايجنسيا جميع تناقضات المجتمع ؟ كيف تشهد بلبلة المثقفين على لا فعالية المجتمع وركوده ؟

### ١ -- الوضع الثقافي :

يفكّر المثقفون العرب وفقاً لمنطقين : الغالبية العظمى منهم بحسب المنطق

حقيقة واقعة لا يفيد إنكاره في شيء ، ولكن العالم الثالث هو الذي يمثل نقطة التكامل التي سوف يكون تعدد المراكز بدونها نسبية ليبرالية صرفة.

يتجنب مفكر العالم الثالث رفص الماركسيات الاخرى ؛ انه يعببر عن ماركسية ، تلك التي تنشأ من وضع العالم الذي يعيش فيه وبالنسبة لهذه الماركسية تتموضع الماركسيات الاخرى في ترتيب يجعله التطور التاريخي قريب العهد معقولاً الآن ومفهوماً ؛ هو يعلم أن الماركسة العقائدية أو الماركسية الليبرالية أو الماركسية الدرعليم الدرعليم أن الماركسة والماركسة الليبرالية أو الماركسية الميبرالية الميبرال



(٢٦) تقبل النسوية المنهجية بل وتدافع بحرارة مشبوهة عن تعدد طرق المستقبل ونماذج الحضارة ، كلكنها من حيث هي سياسة لا تهم بمشكلات العالم الثالث وتعتمد بصورة خاصة على توازن الرعب للدفاع من مكتسبات وتعط حياة العالم المصنع .

يشعرال: يستبعير ا نبرَعًا يُ (men)

التقليدوي (السلفي) والباقي بحسب منطق انتقائي ؛ إلا أن الاتجاهين يعملان على لَعْمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال الواقعة ؟ بكل تأكيد لا : إن التاريخ من حيث هو بنية ماضية – حاضرة يشكل - مَعْدروي مثل الشرط الحالي للعرب تماماً بمقدار ما يشكل شرط خصومهم. ذلك أن الفكر بعبارات سياسية لقلنا انه يوطد في جميع المستويات التبعية. وهذا أمر طبيعي بالنسبة للفكر الانتقائي الذي ينفتح بأكمله على جميع المؤثرات الخارجية ؛ لكن أَلْفَكُرُ التَّقَلَيْدُويُ (التَّسْنَيْنِي) ليس أَقُل تَبْعِيةً على الرغم من مزاعمه . فعلاً ، كيف يستطيع أن يقاوم التكنولوجيا الحديثة بأنظمتها الاقتصادية والاجتماعية ومدارسها الفكريَّة المعاصرة في حين انه لا يفهمها وليست للديه أية إمكانية لاختراع أنظمة منافسة ! فالتبعية ، ظاهرة كانت أم خفية لا تعني فحسب فقدان الحرية والاستقلال وهي لا تتعدى فحسب على كرامة الأمة ومصَّالحها المادية ، وإنما تعني كذلك وبصورة خاصة استمرار التأخر التاريخي وتعميقة .

﴿ ﴿ إِنَّهَا نَهَايَةً أَقْرَهَا كَثَيْرِ مَنْ مَؤْرِخِي الاستعمارِ وعززُوا بِهَا الدراسات الاقتصادية لمحول البلدان التي أرادت الخروج من التخلُّف في إطار الاستعمار الجديد : فأرقام الانتاج قد زادت فعلاً وجرت توظيفات عديدة ولكن التخلُّف من حيث هو ظَاهرة إنسانية واجتماعية وفكرية لم ينتقص في شيء .

مع ذلك وعلى الرغم من هذه الحقيقة المرة ، تستمر الغالبية العظمي من المثقفين العرب في ميلهم إلى السَّلفية والانتقائية وما هو أغرب من ذلك أيضاً اعتقاد هؤلاء المثقفين في المهم يتمتعون بحرية كاملة تسمح لهم بحيازة أفضل منتجات الآخرين الثقافية . فيا لها من حرية أشبه بحرية العبد الرواقي ! إن الوسيلة الوحيدة للتغلب على هذين النمطين من الفكر نجدها في الانقياد الدقيق لنظام الفكر التاريخي ، مـــع تقبيَّل جميع افتراضاته . وقد سبق لنا أن عرفنا أهمها . فيعضها يحدد التاريخية : الحقيقة من حيث هي سيرورة وموضوعية الحديث ، والتحديد المتبادل للوقائع ومسؤولية الفاعلين. وتحلد التاريخانية آخرون: وجود قوانين النطور التاريخي، وحدانية انجاه التاريخ ، قايلية نقل المكتسبات ، فعالية دور المثقف والسياسي . وقد حللت هذه النقاط المختلفة باقتضاب تقريبًا في الصفحات السابقة وانتهينا في

دْلك إلى أن أفضل مدرسة للفكر التاريخي يجدها العرب اليوم هي في الماركسية مِقروءة بطريقة معينة . إلا أن هذه الحلاصة لا تقبل بسهولة ؛ إذ أن المتقفين العرب، في معظمهم ، يحسون في الانقباد لانتظام التاريخ كفقدان للحرية والمسؤولية في النطاق الذي يكونون قد عرفوا فيه أن الحدف الذي تسعى إليه فعاليتهم هُو فَمِمَا وَرَاءَ مُطَامِحِهُمُ الْحَاصِةِ . كَذَلك يرون فيه الحكم بإشغال دور التلميذ إلى الأبد، من دون أن يستطيع عملهم أبداً أن يكون مبدعاً طالما أن المقصود، في جِميع الافتراضات ، ليس إلا تأخراً مستدركاً .

3375

الذي يعتقد ، هو ، بالعناية الالهية ويذوب في كل لحظة في بسيكولوجية أبطَّال الماضي ، ومن الانتقائي الذي يسعى دائماً في ركاب جميع الأمور الدارجة. فهل يجب التذكير بأن الفكر التاريخي وحده هو الذي يسبغ على العمل منطقاً وكثافة وانه يحرّر السياسة من تكتيك بلا أفق ويتبيح للفرد تصور محططات طويلة الأجل والتخلص من أشد الأوهام تشبثاً ؟ لا جرم أننا لا نستطيع أن ننكر وجود مقدار من التبعية كذلك في هذه الطريقة للنظر للأمور ، لكنها تبعية عابرة ، وفضلاً عن ذلك تُدرك بأنها تبعية ، في حين اننا في الايديولوجيات الاخرى نغرق فيها حتى ولو كنا نعتقد اننا نبذناها .

#### ٧ \_ اغتراب في المكان ، اغتراب في الزمان :

إذا كانت الأشياء على هذا القدر من الوضوح الذي سردناه فما سبب هذا التردد ، فيما وراء علم النفس ، لدى المثقَّف العربي ، الذي طال عقوداً من

يتكوَّن المثقَّف من ثقافة ؛ وهذه الثقافة تنشأ من وعي ومن سياسة . ولنقل هنا كلمة في نموذجين من الاغتراب ( alienation ): أحدهمما ظاهر للعيان وينتقد صراحة ، أما الآخر فبقدر ما هو حادع ينكر من حيث المبدأ . فالتغريب أو النزعة إلى الغرب تعني بالتأكيد اغترابًا ، استلابًا ، أي نوعاً من أن المرء يصير غيره ، ان يزدوج ويفقد وحدته النفسية (ولو أن الحكم الصادر على هذا التحول يمكن أن يكون [يجابياً أو سلبياً وفقاً للايديولوجية المتبناة ) ؛ لكن هناك شكلاً آخر

من الاغتراب، دارجاً وإن كان مقنعاً ، في الثقافة العربية المعاصرة : ذلك هو التعميم الضاري للعصور الوسطى الذي نحصل عليه بما يشبه المماثلة السحرية بعصر الثقافة العربية الكلاسيكية (١) العظيم . في الواقع أن السياسة الثقافية لجميع الدول العربية تحارب الاغتراب النزاع إلى الغرب بوسيلتين : تقديس اللغة انعربية في شكلها الجاهلي وتعميم آثار الماضي بجعلها في متناول الجميع (بعث إرث الماضي). والحال ، من ذا الذي لا يرى أن تحجر اللغة وانتقاء الثقافة التقليدية التقليدية كعلامة فارقة للقومية هما أقوى وسيلة قاطعة للإبقاء على فكر العصر الوسيط حياً ؛ كحيلة فعالة من أجل أن تمحو من الوعي تجربة موضوعية التاريخ نفسها لا فالسلفي يحسب انه متحلل من أفكاره ؛ وهو في حقيقة الأمر لا يفكر اللغة في إطار تقليد ما فإن التقليد هو الذي باللغة ينبعث و «ينعكس» فيه . باللغة في إطار تقليد ما فإن التقليد هو الذي باللغة ينبعث و «ينعكس» فيه . عالم انترو بولوجي لا يؤيدان ذلك؟ أما الانتقائي فإنه يفكر بكل بساطة في ثقافته عالم انترو بولوجي لا يؤيدان ذلك؟ أما الانتقائي فإنه يفكر بكل بساطة في ثقافته علم انترو بولوجي لا يغة الأصل ؛ انه في مكان غير ملائم لإدراك المشكلات التي يطرحها استخدام اللغة ذات القواعد الاستنباطية الموضوعة والثقافة الكلاسيكية ، يطرحها استخدام اللغة ذات القواعد الاستنباطية الموضوعة والثقافة الكلاسيكية ، والتالي يترك هذا الميدان الرئيسي لاستبعادات السلفي وحدها .

إن الاغتراب الحقيقي ، في نظر كل ملاحظ هو ذلك الفقد للذات في المطلقات ألا وهي : اللغة ، الثقافة ، أساطير الماضي . التي يندفع فيها المثقف العربي بكل بساطة ، ظاناً انه هكذا يقيم الدليل في أعلى مستوى على حريته ويفصح عن شخصيته العميقة . بيد ها هنا توجد القيود الداخلية التي تشده إلى حاضر يدعي مع ذلك رفضه ؛ فالروح التاريخية وحدها هي التي سوف تتيح له التخلص منها . ولسوف يستطبع أن يرى عندئذ ، ربما لأول مرة الحقيقة الواقعة : ان تلك المطلقات التي يعبدها هي غريبة عنه . وإنه لا يستبطنها ، أياً كان تفكيره فيها ، إلا التحليل وبالتركيب الفكريين ، أي بجهد إرادي وليس بالفهم الخاص والحدس أبدا .

الحاصل اننا قد نعجب من أن هذا المفهوم للاغتراب ، الذي يرمي إلى تحرير

يركب مفهوم الاغتراب ، كما هو معروف ، أربعة مضامين مختلفة قبل كل شيء، التموضع الذي يتبح للمثاليين الموضوعيين كشيللينغ وهيجل الانتقال من المنطق إلى فلسفة الطبيعة ويعين الفعل الذي يتجسد فيه الروح المطلق في الطبيعة . وقد لفت النظر ماركس في مناسبات عديدة إلى أن المقصود هنا ، بالفعل ، هي نظرية دينية معلمنة . وينتسب المضمون الثاني ذو الدلالة ، وهو مضمون هيجل وفيورباخ ، إلى فلسفة التاريخ : انه ينتج عن تحول الفلسفة الحديثة التي شهدت علم تطور الأجناس وهو يأخذ شيئاً فشيئاً محل علم اللاهوت ويضع حداً نهائياً لعصر الأنظمة الدينية – الميتافيزيكية ، الغيبية . عندئذ يُرجع الإنسآن نحو العلم الوضعي أو نحو العدم : وهي قطبية جديدة سوف تتبح للفلسَّفة التالية لهيجل أنْ تحافظ على مفهوم الاغتراب ، بما ان كلا من الاتجاهين ( الوضعي والعدمي ) سوف ينتقد الالهة الباطلة التي يعبدها الآخر . غير أن علم الأجناس الفلسفي ، في منتصف القرن التاسع عشر ، قبل هذا الاستقطاب سوف يرد إلى الانسان حريته ؛ وبهذا المعنى سوف يعني الاغتراب على وجه الدقة انخذال قدرة الخلق اللامحدودة من جانب الإنسان المعاصر ، لصالح الأجيال الماضية، ذوبان الانسانية العائشة في الإنسانية الميتة . وقد اعتبر ماركس هذا الاكتشاف كفخ رئيسي في اتجاه واحد ، لا ينعكس ، كان ينبغي كشف القناع عن قواعده المادية قبل إعادة صياغته بلا كلل.

أما المضمون الثالث الدلالي ، مضمون التشيؤ ، فهو ، على وجه الدقة ، التوضيح العلمي لشكل خاص من الاغتراب في نظام إنتاج خاص . فرأس المال يحلل شكلاً من ظهور الاغتراب في إطار اجتماعي محدد : تقهقر مذل ومع ذلك ضروري بما أنه يجعل ممكناً فهم ودراسة وتجاوز هذا الشكل وربما جميع الأشكال الاخرى من الاغتراب . إن الشغل البشري يتشيأ في رأس المال التجاري أو الصناعي وهذا الرأس مال يفرض قانونه كألوهية مفارقة للمجتمع بأكله ، كما يرى هذا بصورة مأساوية في الأزمات الدورية . بل وعلى نحو أعمق فإن العلاقات بين الناس

 <sup>(</sup>١) نجد هنا نوعاً من الجناس أو التلاعب بالألفاظ بين التعبيرين ، اغتراب ، أي النزعة إلى الغربية ، غربة ، واعتراب ، أي التعرب والتعريب .

والعواطف نفسها تتشيأ وجميع أوجه المجتمع حتى التعبير الجمالي تتخذ قوام الأشياء الجامدة . إلا أن هذا الشكل من الاغتراب يكون خاصاً تماماً بالمجتمع الرأسمالي الذي يشمل فيه الشكل السلفي جميع المنتجات المادية والفكرية للانسان حيث تغلب قيمه التبادل على قيمة الاستعمال ، على أن سير ورة التشيبيء، على نحو ما وصفها ماركس ليست ملازمة لكل مجتمع ، سواء أكانت مؤسسة على الاقتصاد التجاري أم لا ، وبصورة خاصة لا يجعل أشكالا أخرى وأكثر عمومية وأكثر عمقاً لاغية ، وغير حالية . كذلك ليس التشيبيء الرأسمالي جوهر الاغتراب ، عمقاً لاغية ، وغير حالية . كذلك كل اغتراب ؛ انه في ذلك فحسب شكل محدد تاريخاً .

إن مضمون الدلالة الرابع هو مضمون الايديولوجية أو الوعي الخاطيء الذي ينتج من السابق بما انه يفترض انقسام المجتمع إلى طبقات ، حيث ينظر إلى رأس المال ويحلل ويدرس كقوة إبداع ذاتية . فالقصد العلمي نفسه ، إذ يجد نفسه ضالاً منذ انطلاقه ، فإن الهرب إلى خارج الوعي الخاطيء لا يكون ممكناً ، لدى ماركس ، إلا بوسيلة النقد الايديولوجي للتشيؤ ؛ ولا يمكن أن تتم هذه التعرية للفعالية الساترة للإنسان الرأسمالي إلا بالصعود إلى أساس الرأسمالية أي على الشكل السلعي وباستخدام المنطق المؤثر وحده ، المنطق الذي يطرح الإنسان من الشكل السلعي وباستخدام المنطق المؤثر وحده ، المنطق الذي يطرح الإنسان من واقع حيث هو كائن تاريخي . ذلك أن رأس المال يستمد قوته في الإقناع من واقع انه ليس سوى إخضاع الاقتصاد السياسي البورجوازي لنظامية التاريخ وللدينامية الكاملة . وقد اتخذ ماركس احتياطاته لئلا يدع أية فكرة من الأفكار المموهة التي كشف القناع عنها فيور باخ تدخل خلسة في نظامه في الوقت الذي كان يفسد فيه على الوعي البورجوازي حبائله .

وعليه نستطيع أن نرى كيف يعكس المثقف العربي سلفياً كان أم انتقائياً حدود المشكلة . فهو يلح على شكل من الاغتراب يقل تمرسه فيه في حياته العامة ويضرب صفحاً عن الأشكال التي ينغمر فيها على الدوام(٢) . ويشرح بروح

التأييد تحليلات ماركس ثم ينقلب منها مباشرة إلى التدله بماض سحيق. ينتقد المثقف الغربي المستلب برأس المال وبايديولوجية الطبقة المسيطرة ويقبل هو في أن ينحل في حقائق العالم الوسيط المطلقة: لغة الجاحظ، مدرسية الأشعري، صوفية الغزالي... إذا استمرينا في ربط مستقبل الأمة العربية والإخلاص لمطلقاتها، كما نفعل دائماً تقريباً فلا يسعنا إلا أن نستخلص بأن: الاستلاب المستعرب وعصور وسطوية) هو أسوأها جميعاً وان الحملة التي اديرت ولا بد من الاعتراف بنجاحها، ضد الاستلاب المستغرب لا تفيد إلا في التمويه على تأخر ثقافي لا يكف عن التضخم. فمن يستطيع الإنكار بأن ثمن هذه الحملة كان دوماً باهظاً أكثر من اللازم: وقت ضائع، تأخر متراكم، إخفاقات متتالية وأخيراً الحراف إلى اللاتاريخ.

#### ٣ ـ دور البورجوازية الصغيرة:

وها نحن نقدم بعض الملاحظات المقتضبة دون ادعاء المضي إلى أعماق المسألة. فالأحوال في ميدان العروبة الواسع هي متنوعة ولسوف تستطيع وحدها دراسات دقيقة موضعية (ليس بالضرورة في إطار الدول) الإفضاء إلى نتائج ذات دلالة. المقصود فحسب تعليقات مستقاة من تجربة مغربية يمكن للقارىء تعميمها على الحالة التي قد يراها قابلة لذلك.

لقد وصفت في مكان آخر أهم سمات الدولة القومية الخاضعة للبورجوازية الصغيرة التي تكون الدولوجيتها هي التقنية ، وأهم قوة استناد لها هي اليير وقراطية المغلقة ، مراقبة بإحكام من قبل الحيش ، الذي هو نفسه وسيلة تركيز ومعقل دفاعي للقوى البورجوازية الصغيرة (٣) . وقد أفادت مصر الناصرية وجزائر بن بيللا نموذجاً لهذا الوصف . ومنادئذ وصلت دول عربية أخرى كثيرة إلى هذه المرحلة ، وبخاصة سوريا والعراق . وثمة دول احرى مثل ليبيا والسودان واليمن الجنوبية التي كانت تطمع بالارتفاع إلى هذه الأهلية لا تستحق ذلك تماماً بسبب ضعف

<sup>(</sup>٢) نرى هنا حالة محددة للتأثير الايديولوجي السلبي للفلسفة من حيث هي مذهب صوري للتعليم لأن ان هذا الغموض قد يسر له كون الفكر السارةري قد كان ذا أثر بعيد في الحلفات الجامعية العربية . وقد فسر الاغتراب الماركسي دواماً من خلال المعطيات الوجودية .

<sup>(</sup>٣) انظر : الايديولوجية العربيــة المعاصرة ، المصدر السابق ، ص ٥١ ووا يليها .

بير وقراطيتها وبالتالي الدولة أو أيضاً لضعف اقتصادها وقلة عدد سكانها ، إذ ليست السياسة الأجنبية والايديولوجية الواضحة معيارين لتعريف الدولة القومية . ومن جهة أخرى يمكن القول بأن العراق آخذ في التميز عن النموذج الموصوف : وليس مع ذلك إلا في بداية تجربته وليس من الممكن الحكم مسبقاً منذ الآن على نوع التنظيم السياسي الذي ينتهي إلى تبنيه في الحالة التي سوف تنجع فيها التجربة الحالية لجبهة القوى التقدمية. يمكننا القول إذن على الرغم من بعض التجارب الحسورة ولكنها هامشية في شبه الحزيرة العربية ، ان الدولة القومية كما وصفناها تستمر في أن تكون شكل التنظيم السياسي الأكثر تقدماً في البلاد العربية .

المرافع المنادر إلى توضيح هذه النقطة : ان البورجوازية الصغيرة التي تسيطر سياسياً المرافع على الدولة القومية ، تحتل المكان الأول في جميع الكيانات السياسية العربية ، المحرر حتى عندما لا تملك فيها لا السلطة ولا الرجحان الاقتصادي ولا القوة العسكرية . ففي بلدان مثل مراكش ، السعودية ، الأردن ، امارات الخليج ، ان الإدارة العامة ، العامة ، التعليم ، الثقافة ، هي جميعها في أيدي البورجوازية الصغيرة ، بحيث المها سواء أكانت في السلطة أم لا ، هي التي تحدد المفق المثقفين وتعرف الساسة الثقافية .

نجد هكذا علاقة وثيقة بين البورجوازية الصغيرة والوضع الثقافي، على النحو الذي سبق أن وصفناه . إذاً فلنطرح سؤالاً مربكاً : ما هي البورجوازية الصغيرة ؟ وهذا السؤال هو من جهة أُخرى في مركز تساؤلات التقدميين العرب منذ عشرين سنة وبالأخص منذ أن تضاعفت إخفاقات الناصرية .

إن البورجوازية الصغيرة في التحليل الماركسي الكلاسيكي لا تستحق اسم طبقة ؛ بل يمكننا القول ان الموضوعية الماركسية ( بالتعارض مع طوباوية الاشتراكيات الاخرى ) تكون مبنية على وجه الدقة على إنكار البورجوازية الصغيرة من حيث هي طبقة ؛ فهي ينظر إليها كبقايا خليطة من طبقات منحطة ، أو أنها تعرف سلبياً كذلك الذي يبقى غير محدد في المجتمع عندما نعرف إبجابياً الثلاثية الكلاسكية في الاستقراطية العقارية عمل البورجوازية على البروليتارية على وسعها ألى تتنوع وتنقسم بكل تأكيد مقولات منطقية أكثر كثيراً منها طبقات في وسعها ألى تتنوع وتنقسم تحت المقولة الاقتصادية نفسها ؛ لكن البورجوازية الصغيرة من حيث هي جماعة

محددة تاريخياً واجتماعياً ليست لها حتى مقولة يمكننا أن نعلقها بها . صحيح انها إذا كانت غائبة من رأس المال ، ولم يرد ذكرها ، فإنها قد شرّحت كثيراً وبوفرة في كتب ماركس التاريخية والسياسية . هنا ، <u>إنها تتميز</u> بصفة جوهرية بموقع وسيطى : ليست بروليتاريا ، بما انها ما زالت تملك وسائلها الانتاجية ، وليست بورجوازيَّة بما انه ليس لديها رأس مال نقدي كاف لاستخدام يد عاملة مأجورة بانتظام. انها تتكون بصفة أساسية من الحرفيين وصغار الفلاحين ذوي الاستثمار\_ الاسرى(٤)، ومن أصحاب الدكاكين ومن فقراء المثقفين. والسمة المشتركة بين هَذَّهُ الجماعات هي الاستقلال الذي يتضح بصفة أساسية بامتلاك وسائل الانتاج ؛ لكمنا إذا قبلنا هام السمة كمعيار مميز للشرط البورجوازي الصغير ، فسيكون لدينا معيار شكلي يجمع نحت المفهوم نفسه حقائق واقعة مختلفة جداً كاختلاف قطعة من الأرض، وأدوات وقطيع ورأس مال نقدي وتربية . فمن أجل ذلك اعتبر الماركسيون البورجوازية الصغيرة كجملة متغايرة من الجماعات والفرق الصغيرة ، وأشاروا على الدوام إلى ميلها نحو الطوباوية ، والمغامرية : فليس لها ، طالمًا هي غريبة عن الإنتاج ، أية وسيلة للنـآ لف مع العقلانية العلمية الصناعية ؛ ولما كان النظام الرأسمالي آلذي تدركه من الخارج كقدر ، قد سحقها فإنها تريد تدميره بدورها من الخارج بالعنف الطوعي ؛ وإذ لا تملك أي مستقبل في النظام السائد(٥) فإنها تلتفت إلى ماض مزخرف حيث ترى نفسها سيدة نفسها ؟ حتى إذا كانت اشتراكية فإنها تكون كذلك على أساس ذعتها الطاغية إلى الماضي كما لوحظ هذا من قبل الاشتراكية الاوروبية في بداياتها . على أن ماركس يربط ـ الاشتراكية الحديثة بنمو البروليتاريا لأن هذه البروليتاري تكون موضوعياً موحدة ، منظمة ، مبتورة عن الماضي وعندما تظهر اتجاهات فردانية ا<mark>نتها</mark>زية فإن <mark>مار</mark>كس يرى في ذلك تأثير البورجوازية الصغيرة الذي يجب محاربته بدون تحفظ.

ها هنا هي تحليلات معروفة جيداً ، لكنها لا تجيب تماماً على سؤالنا . هل

 <sup>(</sup>٤) ثمة غموض يندر توضيحه في الفكر السياسي العربي المعاصر هو ذلك الذي يدفعنا دائماً إلى
 الكلام على طبقة فلاحين. فالنتائج يمكن تحيلها بسهولة.

 <sup>(</sup>٥) على الأفل في بداية النمو الرأسماني. بعد ذلك فإن طرقاً بارعـــة للعودة إلى الأوضاع السابقة والتكيف معها تجعل النظام محتملا بالنسبة لها وهذا هو تطور الاشتراكية الديموقراطية كله نحو ليبرالية صريحة أكثر فأكثر.

نستطيع في الواقع اتخاذها وتطبيقها على المجتمع العربي ؟ كلا لأنها تنطيق في الواقع على مجتمعات ضعضعتها الرأسمالية إلى حد معين . إذا لم تكن البورجوازية الصغيرة طبقة ذات حدود بينة في المجتمعات الرأسمالية المتقدمة فإنها تكون دون ذلك كذلك في مجتمع مجزأ ومتنافر . من الضروري إذن وصف كل بورجوازية صغيرة في إطارها التاريخي والاقتصادي الخاص . ففي المجتمع العربي ان الطبقات الثلاث ذات الحدود البيئة هي ضعيفة عددياً واجتماعياً ؛ والبورجوازية الصغيرة ايست من البقايا ، انها أغلبية في قطاعات ستراتيجية معينة وأمامها مستقبل قابل للتمييز موضوعياً : في التجارة على اثر اتساع المدن وتكاثر عددها المتسارع ، في الأرياف على أثر التوسع في الملكية الخاصة ، سواء بواسطة الاستعمار والري أم توزيع الأراضي في إطار إصلاح زراعي .

﴿ َ فَفِي البلدان العربية في العصر الحديث يمكن أن تتميز البورجوازية الصغيرة ﴾ على النحو التالي :

انها تمثل معظم سكان المدن بصورة ان الحياة المدنية فيها تكون مرادفة لحياة البورجوازية الصغيرة ، لا سيما عندما تكون الطبقة العليا (اقتصادياً أو سياسياً) أجنبية .

- انها تمثل بالتأكيد أقلية بالنسبة لكتلة الفلاحين ، غير ان هؤلاء الفلاحين كلما خرجوا من إطار الحياة المشتركة للدخول في اقتصاد سلعي ، يتحولون إلى مالكين صغار مستقلين قبل أن يعزز التفريق الاجتماعي الملكية الكبرى والوسطى ، ويزيد عدد العمال الزراعيين والفلاحين الذين لا يملكون أرضاً . فهم يوطدون سلطة البورجوازية الصغيرة المدينية بما انهم يشتركون معها بنفس التعلق بالاستقلال و بالملكية الحاصة ؛

صَعُونَاءَ مُعَلَّمِ أَوْ الحديثة . صحيح أن هناك فارقاً يفصل أصحاب هذه أو تلك ولكنهم جميعاً وصفعا رسولي يستفيدون من نفس الموقع في المجتمع .

الكربي صفولات مار ألحمير عنه الخاصيات وأخرى غيرها تسير في نفس الانجاه وان كانت أقل وضوحاً للعيان ، لماذا تصل البورجوازية الصغيرة بالضرورة إلى السلطة ولماذا تؤبّد

ممارستها للسلطة ثنائية عامة : اقتصادية ، اجتماعية ، ثقافية ولغوية . وهي تصر بسهولة إلى السلطة بما ان الطبقات الثلاث الارستقراطية ، البورجوازية ، البروليتارية – تكون إما أجنبية أو قليلة العدد ، ولأن أغلبية الفلاحين تنقسم إلى زمرتين : إحداهما تشاركها قيمها الأخلاقية قليلة التهيئة للمشاركة في الحياة السياسية . أما الثانية فإنها تجعل منه مبدأ عمل ، أو على نحو أكثر دقة ، لا تكون إلا الافصاح الايديولوجي والسياسي عن وضعها الاجتماعي . وهي تفيد حقيقة من الثقافة الحديثة التي تتشبه بها في لغتها الأصلية لتدعم سلطتها اقتصادياً وعسكرياً وتفيد من تعلقها بالثقافة التقليدية لإسباغ الشرعية على انفرادها بالنفوذ . ويجب ألا ننسي مع ذلك ان البورجوازية الصغيرة ليست مقولة منطقية – اقتصادية وإنما مقولة تاريخية ؛ ليست طبقة وإنما ركام خليط من جماعات موحدة بجملة من القيم المشتركة ؛ من هنا لا استقرارية تنجم عن صراعات داخلية ولكن تبقى في اطار نفس البنية من السلطة (٢) .

لم يكن هذا التحليل المقتضب يرمي إلى تفسير القفزات في الحياة السياسية وإنما مجرد إلقاء بعض الأضواء على العلاقات بين الحالة الاجتماعية والحالة الغوية بأمل العثور على عناصر للإجابة على السؤال المطروح منذ بداية هذا البحث: لماذا يواصل الفكر التقليدوي البقاء على حاله منذ ذلك الزمن الطويل وفي أي إطار سوف يمكن أن يكون تجاوزه؟ لقد قابلنا ، بل أحيانا ماثلنا ، في فصل سابق ، الوعي التاريخي ، عقلنة الحياة الاجتماعية ، كفاية سياسية . لنظرح الآن السؤال على شكل مختلف: كيف يمكن أن ينتشر الوعي التاريخي ، وكيف يمكن أن ينتشر الوعي التاريخي ، وكيف يمكن أن تتعقلن الحياة الاجتماعية في إطار سيطرة البورجوازية الصغيرة السياسية ؟ للبادر إلى الإشارة بأن الأمر الجوهري هنا هو الثنائية ، في الميدان الثقافي على للبادر إلى الإشارة بأن الأمر الجوهري هنا هو الثنائية ، في الميدان الثقافي على للبادر إلى الإشارة بأن الأمر الجوهري هنا هو المثقف التقليدوي والمثقف الانتقائي ، فإن فيهما كليهما تتضح وتستنفد ثنائية تكون في آن واحد واقعاً ملاحظاً وسياسة .

يتشبّث جميع عملاء التحديث في الصناعة ، الإدارة ، الجيش ، التعليم ، بجزء من البورجوازية الصغيرة ويكونون متأثرين بمدارس الفكر الأجنبية بل وغالباً

171

العورية

July,

٦.

(11)

 <sup>(</sup>٦) بهذا المعنى يبدو تحليل تناقضات النظام الناصري بعبارات الصراع الطبقي القابل التمييز مباشرة ، قليل الإقناع . كان سينبغي إيجاد نظرية كاملة في الوساطة تجعل من الجماعة الحاكمة مرآة التناقضات في المجتمع بأكله ؛ الأمر الذي لم يتم بما يكفي من الدقة .

ما تكون لغتهم الثقافية أجنبية ؛ إلا انهم يمثلون أقلية بالنسبة للبورجوازية الصغيرة وأقلية بالنسبة لعدد السكان الإجمالي. المذلك لا يؤثرون فيهم في شيء وفادراً ما يحاولون التأثير فيهم ، يعيشون منعزلين عيشة مستهلكين راضين .

يتبع الجزء من البورجوازية الصغيرة ، وهو في السلطة سياسة تعليمية ترمي بصورة واعبة إلى تعميق هذه الثنائية أر فالمعاهد العلمية ؛ التكنولوجية ، التجارية ، النخ ... التي تعد تلاملتها للخلمة في القطاع الحديث تطبق أحدث البرامج والمناهج ، مستخدمة في الغالب الأعم لغة أجنية للتعليم وهكذا تتكون على غرار موذج مختلف عن النموذج القومي نخبة بير وقراطية مبتورة عن السكان ، في خدمة اللاولة ، كيان مجرد يحفي سلطة جزء من البورجوازية الصغيرة التي تنبقي عنها هذه النخة نفسها . أما فيما يتعلق بالمؤسسات التعليمية الاخرى (أداب ، حقوق ، النخة نفسها بصورة حديثة بعض الشيء؛ فحيثما كان يسود إذن الفكر عن القيم نفسها بصورة حديثة بعض الشيء؛ فحيثما كان يسود إذن الفكر تخرج النخبة المثقفة (أساتذة . كتباب ، صحفيون ، دعاة مبشرون ، الخ .. ) التقليدوي سواء بخاصية (أعضاء البر لمانات والحزب ، والمجالس تحرج النخبة العظمي من النخبة السياسية (أعضاء البر لمانات والحزب ، والمجالس التقليدوي لأنها تحافظ بتبصر على رجحان القطاع التقليدي وتتبح للبورجوازية الصغيرة الاستمرار في القيام بدور القيادة في الميدان السياسي والثقافي .

والآن لنلخص الوضع في النقاط التالية:

محرا

الصمير،

لىمتوندة

الحكوا

الرحوارير

وإذ تملك النفوذ السياسي وعلى أقل تقدير الأرجحية الثقافية ، فإنها تفرض
 مميزاتها من حيث هي قيم على المجتمع في جملته ؛

و لما كانت أقلية ، يحكم جزء منها لأنه يملك الثقافة الحديثة ، فإنها تؤبد هذا الوضع بالواقع الوحيد وهو انها تحافظ على نفسها في السلطة ، مانحة ً هذه الثقافة لأقلية ضئيلة سرعان ما تصبح مبتورة عن سائر السكان . فالثقافة الحديثة

تكون على هذا النحو وسيلة : أداة ، ايديولوجية تابعة للثقافة التقليدية التي تطرح ، هي كقيمة لا يمكن المساس بها .

هذه النقاط الثلاث تتبح لنا الآن أن نتبين أسباب دوام الفكر التقليدوي. وعليه يمكن التساؤل: هل من الممكن الخروج من هـذه الحلقة المسحورة؟ هل يستطيع المثقف العربي الذي يكون مضطراً أو الذي اختار أن يبقى مرتبطاً بمجتمعه، أن يتجاوز مع ذلك الحدود التي تفرضها السياسة عليه؟ إذا كان هذا التجاوز ممكناً فكيف ومن قبل من يمكن أن يتم؟

#### \$ \_ فرص العقلانية:

ما من جماعة من تلك الجماعات التي ترتبط جميعها بالبورجوازية الصغيرة ، ﴿ النخبة المنتفة التقليدية أو الحديثة ، ﴿ النخبة المنتفة التقليدية أو الحديثة ، ﴿ البير وقراطية المدنية أو العسكرية ، الشريحة التكنوقراطية ، الخ ... لا تريد ، ﴿ الله تتمنى ، لا تتخيل جدياً إمكانية انتصار الفكر الحديث على الفكر التقليدوي . ﴿ الله وما من أحد لا يود أن يرى العقلانية الحديثة تتجاوز حدود المصنع ، المكتب ، أو الإدارة لتصل إلى الميدان الاجتماعي – السياسي (٧) . فلكل واحدة من هذه الجماعات أسبابها الخاصة للاستمرار في موقفها العدائي ، لكن السبب العميق يوجد في موقف البورجوازية الصغيرة العام من حيث هي ككل .

هذه الملاحظات التي تساق هنا هي ملاحظات مجردة لن تكون لها القوة التوضيحية إلا إذا تجسدت في دراسات تفصيلية . لكننا إذا اتفقنا مؤقتاً على انها تكاد تصف بأمانة الوضع الغالب في جميع البلدان العربية . فإننا نضطر إلى الاعتراف بأن فرص العقلنة العامة للمجتمع العربي قد أنقصت للغاية . تكاد أن تكون غير محتملة ، بما أن النظام يحمل في طياته السبب الفعال لتأييده .

وعليه فلا بد من العثور على إجابات سريعة على الأسئلة التالية :

and the second

 <sup>(</sup>٧) أبرزنا في الايديولوجية العربيسة المعاصرة دور البورجوازية الصغيرة في العقلنة بالنسبة تجماعات التي سبقتها في السلطة . أما هنا فالأحكام أقدى الأننا فأخذ بعين الاعتبار متطلبات الوضع العالمي .

عَطْكُرُ الْمُرِرِ الْمُرُرِدِ \_ هل الجيش ، وهو القوة الضاربة للبورجوازية الصغيرة المدينية والريفية ، يكون قادراً على عقلنة المجتمع بدقة وبروح المثابرة ؟ , يكون قادراً على عقلنة المجتمع بدقة وبروح المثابرة ؟ , كن نسط عمل

البرجوازية البورجوازية الموريخ للموريخ المورجوازية المورجوازية المورجوازية المورجوازية المورجوازية المورجوازية المورجون الصغيرة يكون قادراً على عقلنة الحياة العامة بعمق ؟

هل يستطيع الجزء البيروقواطي الذي يعيش كالبورجوازية ولكنه يحتفظ
 بعقلية البورجوازية الصغيرة ، أن يعقلن المجتمع ؟

على الطبقة العاملة التي تكبر وتنمو في ظل البورجوازية الصغيرة المسيطرة سياسياً ، تستطيع أن تتعقلن هي نفسها لكي تعقلن فيما بعد المجتمع بالارتشاح ؟

 هل تستطيع النخبة المثقفة التي تكوّنها دولة البورجوازية الصغيرة ،
 أن تتجاوز أفق مصالحها المباشرة الضيقة ومصالح النخبة في السلطة لتريد مجتمعاً أفضل مهيئاً لتطور سريع ؟

في الساعة الحاضرة ، لا نستطيع الإجابة على أي سؤال من هذه الأسئلة بالإيجاب التام دون فارق أو دون إنقاص ، والسؤال الرابع بالطبع هو السؤال الذي يطرح أكثر المشكلات بما أن التقدميين في جميع البلدان ، عادة يضعون أملهم في الحركة العمالية ، لكن الحقيقة الواقعة أقوى دائماً من الرومنطيقية الثورية . فلا بد من أن نأخذ بعين الاعتبار جدياً الشروط التي تنشأ فيها وتنمو الطبقة العاملة الصناعية في كل بلد من البلدان العربية والانطلاق من المسلمة القائلة أن البروليتاريا التي تنشأ في دولة قومية تسيطر عليها بورجوازية قومية حديثة لا يمكن أن تكون شبيهة ببروليتاريا تكبر في مجتمع تابع تقوده بورجوازية أجنبية أو في دولة تسيطر عليها بورجوازية أجنبية أو في دولة تسيطر عليها بورجوازية العنية عمالية طرح أسئلة عليها بورجوازية العنية عن البورجوازية الصغيرة ولا سيما الحرفية منها ؛ عددة : في أي حد تكون مستقلة عن البورجوازية الصغيرة ولا سيما الحرفية منها ؛ الى أي حد تكون واعية بنوعيتها من حيث هي طبقة ؛ ففي أي نطاق تملك اتجاهاً مستفلاً ؛ ما هي علاقاتها بالشريحة التكنوقراطية ؛ ما هي بنية المصنع ، اللغة التي مستخدم فيه ، طرائق التكوين المهني التي تمارس فيه ، الخ . . . ولا يمكنتا البت تستخدم فيه ، طرائق التكوين المهني التي تمارس فيه ، الخ . . . ولا يمكنتا البت تستخدم فيه ، طرائق التكوين المهني التي تمارس فيه ، الخ . . . ولا يمكنتا البت قدرة أو عدم قدرة هذه الطبقة في استبطان العقلائية بادىء الأمر ثم في لصالح قدرة أو عدم قدرة هذه الطبقة في استبطان العقلائية بادىء الأمر ثم في

فرضها على المجتمع المحيط بها إلا بعد أن نكون قد أجبنا على هذه الأسئلة وعلى أسئلة كثيرة غيرها بأكثر ما يمكن من الموضوعية . إذا كنا لا نحسب حساباً إلا للملاحظة الخارجية ، فلسوف يسول لنا ان نجيب بالسلب على الأسئلة السابقة فيما يتعلق بالطبقة العمالية في بلدان الغرب . فهي هامة من حيث العدد ، منظمة بصورة عامة في إطار نقابات قوية إلا أنها بحاجة هي نفسها لأن تكون مدربة في الطرق العقلانية في النطاق الذي ما زال ينتظر المصنع فيه أن يكون ديموقراطياً ، معرباً ، مستقلاً استقلالاً ذاتياً وهذا يفترض ثورة سياسية بدلاً من التحكم بها .

ماذا نقول إذا في الانتلليجنسيا بمعناها الدقيق ؟ إنها تُعرَّف اجتماعياً على النحو التالي : بورجوازية صغيرة بير وقراطية مع مختلف الجماعات التي تكوّنها مثقفون – مثقفون ثوريون . فالمثقف الثوري وهو بالضرورة من أصل بورجوازي صغير ، يشكّل جزءاً من أقلية صغيرة بين النخبة المثقفة غير الملتزمة التي تكتفي بتوضيح الوضع الذي تعيشه ، دون أن تحاول تجاوزه حتى في الفكر . فإلى هذا المثقف الثوري يؤول الدور . وهذا الدور الذي يعرفه التاريخ على نحو ما هو محد بممارسة الآخرين ، هو إمكانية وليس واجباً صورياً ( transcendantal ) بمكن أن لا يقام ، تماماً كما يمكن للمجتمع العربي أن يتعصر ذات يوم أو يتباطأ في احتضاره في عصر وسيط معتدل . وهذا الدور يرتكز على تقديم البرنامج العام لتحديث الفكر والمجتمع العربيين .

في الحال يهجس الذهن بأسئلة سابقة : هل يمكن أن يظهر هذا النموذج للمثقف فعلاً ؟ لماذا سوف يستشعر بضرورة تجاوز الوضع الحاضر ؟ كيف سوف يؤدى الدور المشار إليه ؟

الحق يمكن الظن بأن الاستطرادات السابقة تجعل غير محتمل بروز مثقف حليق بنشر فكر موضوعي وتاريخي . وفي واقع الأمر ان هذا النموذج لا يمكن أن يظهر بفضل الوضع المهيمن الذي يميز عالم اليوم . لو كان في وسع الدولة القومية أن تقطع كل صلة بالأجنبي لصار بالفعل مستحيلاً على هذا المثقف أن يرى النور . فقط ، المنافسة الدولية ، وأكثر منها أيضاً ، الخطر الخارجي يضطران الدولة القومية للمحافظة على علاقات معينة . ولو ان هذه العلاقات تكون خاضعة للمراقبة الدقيقة ومحصورة بخدمات محددة (جيش ، صناعة ، بحث علمي ) ،

The same of the same

فإن أفكاراً معينة ، ومعلومات معينة ومعارف معينة تتسرَّب رغماً عن كل شيء ؛ فبالمقارنة مع ما يوجد في مكان آخر من العالم ، يستطيع مثقفون معينون أن يتجاوزوا الفكر الرومنطيقي نحو فكر وضعي .

فيما يتعلق بالمصلحة التي سوف يمكن أن تدفعهم نحو هذا التجاوز فإننا نجدها فيالشعور القومي الذي هو الأساس نفسه للايديولوجية الرسمية للدولة القومية: فالمثقف يصبح ثورياً عندما يحل لديه شعور قومي واع بحقيقة العالم الخارجي محل شعور لا شعوري أو غير متبصر طواعية. والمقصود هنا إمكانية طبيعية إلى حد لا يمكن إنكارها قبلياً ( a priori ) من دون براهين كافية.

كيف يستطيع تأدية دوره؟ بإنكار النزعة الرومنطيقية نهائياً ، والطوباوية وتشبثية البورجوازية الصغيرة . باتخاذ مواقع واضحة وقاطعة بإزاء اللغة والتاريخ والتقليد . بالاضطلاع بالفكر التاريخي كما أشير إلى ذلك في مناسبات عديدة في الصفحات السابقة ، المكرسة في المقام الأول للمثقفين العرب الذين ساعدتهم شروط معينة على الخروج من حلقة الوعي المسحوره للبورجوازية الصغيرة . مثل هؤلاء المثقفين سوف يكونون بالضرورة قليلي العدد ولن يستطيعوا بداهة وحدهم تحديث المجتمع العربي . لكن البورجوازية الصغيرة هي كما قلنا في نهاية المطاف أقلية . وإلى جانبها توجد جماعات من فلاحين غير ملاكين ، وعمال وحتى ـ أقليات فيها عرقية أو ثقافية ليست لها أية مصلحة في أن ترى تأبد الوضع الحاضر ولا سيما عندما تتراكم الاخفاقات في الداخل والخارج. هذه الجمآعات في مكنتها أن تتجاوز موضَّوعياً حدود الدولة القومية ، ولكنها كانت دائماً تفتقر إلى التنظيم والإرادة والتكوين الفكري لتصور نظام آخر غير هذا الذي تعيش فيه . وثمة عدد معين من أعضائها هم مستعدون علي الأرجح لقبول كل برنامج سوف يظهر لهم صورة مقَنعة لنظام مختلف ومنفتحاً أكثر على المستقبل . ولو ان التعليم والاعلام يكونان مراقبين والثقافة موجهة فإن النظام لا يكون مغلقاً تماماً ولا يمكن ْ أن يكونَ كذلك؛ فالأمر يعود إذن للمثقفين الثوريين مهما كانوا قليلي العدد أن يبقوا معداً هذا البرنامج القادر على قيادة العقول نحو طرق المستقبل .

لنقل ذلك صراحة ان هذا البرنامج لا يوجد اليوم. فليس يعني الأمر بداهة البرنامج الاقتصادي الذي يقدمه التقدميون «المحليون» في كل بلد من البلدان

العربية ، ولا البرنامج الطافح بالبلاغة ، برنامج اولئك الذين يعتقدون ان الوحدة العربية هي واقع ثابت الآن وليست احتمالاً متوقعاً أو فرصة مواتية . الأول ينقصه العمق التاريخي ، والثاني العقلانية . أما نحن فنود الكلام على برنامج شامل يتخذ موقعه بصورة واضحة ومطابقة بإزاء مطلقات الفكر التقليدوي ، ومشكلات الأقليات والديموقراطية بصفة عامة على مستوى الدولة والطوائف الاجتماعية المحلية ، والوحدة في إطارها التاريخي الواقعي ... باختصار ، برنامج يقدم تحليلاً عقلانياً لماضي وحاضر ومستقبل العرب المتوقع . وهكذا أخيراً يمكن حقيقة أن يتم قهر وتجاوز التقليدية والانتقائية .

#### العقبات الخارجية في وجه العقلانية :

إن الخروج من السلفية ، تجاوز حدود القومية المبرّرة هو بالنسبة للمثقف العربي مهمة ، بحد ذاتها شائكة جداً . بل تصبح أكثر صعوبة بسبب عقبة خارجية تخلق مركباً كابحاً حقيقياً يمنعه من أن يسلس قياده للروح التاريخي أو أن تحضه على الرجوع إلى الخلف على خط القومية التقليدية ، حتى ولو كان يحدث له أن يتجاوزها . هذه العقبة ترتبط ، وقد يكون ذلك موضع شك بالمشكلة العربية الأولى ألا وهي مشكلة فلسطين .

إنها وقائع لا يمكن إنكارها ولكنها لا تقدم إلا وجهاً من الحقيقة الواقعة ؛ فالأعمال المذكورة كانت كلها ردود فعل على إخفاقات سياسية أو عسكرية ، مرتجلة إلى حد معين (ليس من حيث هي حركات تكتيكية ، ولكن لأنها لم تكن تترك توقع ستراتيجية مجملة). ولما كانت أفعال قمع دون أساس ايديولوجي فإنه لم يكن لها على المدى الطويل إلا أثر هزيل في التربية السياسية .

في حقيقة الأمر يمكن المضيّ إلى أبعد من ذلك والدفاع عن أن المسألة الفلسطينية قد عززت الاتجاه التقايدوي ، بادىء ذى بدء ايديولوجياً ، ثم سياسياً . ذلك ان الإصلاحات المنوّه عنها بحق لم يجر تصوّرها وتقديمها في إطار معارض للفكر التقليدوي ؛ بل تماماً على العكس غالباً ما استمدت منه أشد تبريرها إقناعاً . وهذا مكسب ايديولوجي لصالح أشرس الدول محافظة(٨) .

كيف حدث بوضوح هذا التعزيز للتقليد؟

بداءة الأمر في الاستخدام السياسي لوجود الدولة الصهيونية نفسه من حيث هو برهان محسوس على إمكانية العمل معايشة علم حديث وقومية دينية . فالمفكر التسنيني قد تمكن من استخدام فشل العرب نفسه لصالحه . وعلى من يصر كما فعلنا في هذه الصفحات ، على أن العلم الحديث مرتبط ارتباطاً وثيقاً بالديموقراطية ، بالعلمانية ، بالفكر التاريخي ، الخ ... كان يُنجاب : « ولكن انظروا إلى جواركم ألا ترون أن الصهاينة قد أقاموا نظاماً حيث توطد التكنولوجيا والعسكرية والقومية الدينية والثقافية بعضها بعضاً؟ بما انكم تحتكمون دائماً في ذلك إلى الحقيقة الواقعة وتجعلونها مرجعكم ، حسناً ان هذه الحقيقة الواقعة تناضل ضدكم . » ان السلفي يخلط غالباً الظاهر والحقيقة الواقعة وهو ما يعتقد الصهيونيون انهم يكونونه وإنهم كذلك ؛ لكن تدليله يكون مؤثراً على نحو مرعب بما أنه يلجأ إلى مجرد الحس السليم . فالواقع العادي ، الذي يستحيل إنكاره ، هو أن إسرائيل بوجودها وحده ، قد كُتَّلَّت العَرَّبِ وانها كانت أحد الأسباب الموجبة في سيرورة التسنين المتواصلة . فكل فكر ليبرالي ، ينزع إلى العلمانية ، تقدمي قد ظهر كخدعة من جانب الدعاية الصهيونية والامبريالية ؛ فلا شيء يدل أفضل على هذا التراجع الثقافي من الحملة الموجهة مؤخراً ضد مؤسسي الحركة السلفية المعتدلة نفسها : الأفعّاني وعبده ، من قبل الأوساط الأكثر اندماجاً (٩) .

لنلاحظ كذلك أن وجود اسرائيل قد أضعف الحركات الليبرالية والتقدمية العربية ، الأمر الذي ألقى شيئاً فشيئاً ظلاً من قلة الثقة بكل فكرة ليبرالية ديموقراطية وعمل على انكفاء المثقفين أعداء الحالة الراهنة ( Status quo ) نحو الايديولوجيات الرومنطيقية والفوضوية . إنه لمنعطف مشؤوم في الفكر العربي المعاصر . فهو يشكل أقلية في الانتلاجنسيا العربية ذلك المثقف التقدمي الذي ، بمصادفة سعيدة ، يتجاوز وجهة نظر البورجوازي الصغير فيحافظ على نفسه بالبقاء حيث هو يصعوبة ، بسبب الضغط المعاكس لانجاهه الذي تمارسه عليه المسألة الفلسطينية .

هنا نجدنا مضطرين إلى تسجيل تأثير خارجي واقعي . إن الأسباب التي تغلّب الدفاع الصهيوني على الدفاع الفلسطيني قد سبق تبيان خطوطها في فصل آنف ؟ إلا أن الأمر يبقى مع ذلك صحيحاً ، بأن الموقف العربي ، حتى عندما يعرض في إطار تاريخاني صرف و لم يعد مبنياً على حق ثابت ، مفارق ، لا يجد لدى الغير حكماً عادلاً . وصحيح كذلك أن قلة هي التي تقدم حالتها على هذا النحو ه يمكن بحق اعتبارها هامشية ولكن بعد أن يقال هذا فلا بد في الحال من أن نضيف بأن العالم الحارجي الغربي والشرقي ، الرأسمالي والاشتراكي لا يحكم وفقاً للمنطق نفسه ولا يقيس بنفس القياس القديم مواقف العرب ومواقف خصومهم. فعندما يدعو المثقف العربي مواطنيه إلى العقلانية ، إلى تبني الفكر التاريخي ، فإنه يستند فحسب على كونه يتكلم باسم منطق شامل كامن بالقوق : ومن ثم ما أن يصل في ذلك إلى طرح المشكلة الأهم لديه ، حتى يلاحظ في الحال أن العالم يسقى دائماً مخلصاً لهذا المنطق ؟ انه يبرزه عندما يناضل ضد مصالح العرب ويوفضه أو يتجاهله عندما يعمل لصالحهم . إن المثقف المعادي للعقلانية يكون محضوعاً للأمر الواقع ثم يحتمي ويوفضه أو يتجاهله عندما يعمل لصالحهم . إن المثقف المعادي للعقلانية يكون بالرومنطيقية وبالإرادية اللاتاريخية .

لنعترف انه ليس للغرب ولا للشرق بإزاء المسألة اليهودية ، موقع قابل للاخضاع إلى منطق عقلاني . ففيما وراء التبريرات الجزئية التي نسمعها عالمياً ( دور اقتصادي وانتخابي لليهود في الولايات المتحدة الأمريكية، موقع اسرائيل الإسترائيجي، دور اليهود السوفييت في ميدان الثقافة والعلم ، شعور يهود أوروبا الشرقية القومي ...)

<sup>(</sup>٨) هنا ، بحب أن تأخذ بعين الاعتبار «حدثاً » صرفاً ؛ اكتشاف النروات البترولية في أقل أراضي العالم العربي سكاناً وأقلها تمواً . وهذا التوزيع غير المتساوي بين ثروات مادية وثروات فكرية ، في إطار توحيدي هو الذي يلعب دوره ضد البلدان التقدمية .

 <sup>(</sup>٩) مهما أمكن لذلك أن يبدو غريباً فإن هذه الحملة قد تغذت بأعمال إيلي خدوري وسيليڤيان حاييم الخطرة جداً التي لخصها ألبير حوراني في مؤلفه « الفكر العربي في العصر الليبرالي » المترجم مؤخراً إلى العربية .

### كلمة اغيرة

لم يعرف العالم العربي إلا ثورة واحدة ، الثورة القومية ، التي تركزت فيها الموري : فكرية ( تفتح على الفردية وعلى الشخصية ) ، اجتماعية المربية والمنتقلة على الديوقراطية ) ؛ اقتصادية ( تفتح على التدبير الاجتماعي والاهتمام مربي المنتقلة على الانتاجي ) ؛ ولكن يسبب هذا الغموض نفسه في الأهداف والأماني ، فما من المربية والحدة منها قد تحققت حقيقة ، فالمحتمع العربي اليوم مجتمع غير متجانس ؛ المحتمد تتجاور فيه عصور وزمنيات وبشريات محتلفة . يجلا أنصار الثورة المستمرة في عدم التربي المربية التمييز هذا أسباباً لتبرير إرادتهم في ضغط الزمن ، إلا أن هذا الضغط يتضمن المربية في التاريخ الحديث مستبطنة المربية و المحتمد المورة المتمرة بعني في نفس الوقت حصية المراحل على الصعيد المربية الموردي الموردي و إمكانية القفز عن أطوار معينة في التطبيق ؛ والحاصل انها تفترض الموت فعالية دور الأقليات الفكرية ؛ وإلا فليس لها أي معنى .

فكلما كان مجتمع ما في تخلف كلما وجب على تختم النورية أن تكون منفقة ، تقلمية ، وإعية لحميع القفزات النوعية الحادثة في حياة البشرية ، وقد عرفت هذه البشرية في العصر الحديث إصلاحاً دينياً ، ثورة ديموقراطية ، ثورة صناعية ، وكل ثورة من هذه الثورات قد أفصحت في ميدان خاص ، عن تطور المجتمع من حيث هو جملة ، وقد نجم عنها شروخ في الفكر (سميت كذلك ثورات) : علمية ، عقلانية ، تاريخانية ، أتاحت المجال لميلاد ايديولوجيات كانت أشمل التعبيرات عنها هي الليبرالية والاشتراكية والماركسية .

<u>وكلما تأخر مجتمع ما بالنسبة للمجتمعات الاخرى كلما تنوعت أهداف</u> الثورة وتعمقت ؛ وكلما كان المثقف واعياً لهذا التأخر كلما أصبحت مسؤولياته كل واحد يستشعر بسهولة أسباباً أعمق ، ربما مكبونة . وحتى هذه الأسباب المعقولة تكون ، في نظر العرب ، لا عقلانية بما انه ليست لهم أية مسؤولية في تكوينها ولا يملكون أية سلطة اليوم في تغييرها . ماذا يستطيعون حقيقة إذا كان اليهود الأمريكيون قد تمركزوا في المدن الكبرى وكسبوا هكذا وزناً سياسياً متفاوتاً مع عددهم ؟ وما حولهم إذا كان عدد اليهود كبيراً بين العلماء والمثقفين السوفييت ؟ على افتراض ، بالتأكيد ان هذه الوقائع تؤثر حقيقة في سياسة الدولتين العظميين . فكون الغرب العلمافي والشرق الاشتراكي يستطيعان تدعيم المرامي الصهيونية المضادة لايديولوجيتهما ، يضعف هذا الانطلاق نداء المثقف العربي التقدمي (١٠)

إنها لحقيقة ينبغي استرعاء الانتباه إليها ؛ ومن ثم بعد الإشارة إليها مرات عديدة بدلاً من مرة واحدة نثبت الضرورة الملحة إلى العقلانية ، إذ أن الالتجاء إلى الرومنطيقية والقوضوية ، إلى الشعر الشتائمي ، إلى الثوروية اللفظية ، ليس له إلا عاقبة واحدة : تعزيز الفكر التسنيني الذي كان وسوف يكون دائماً أصل تأخر مضاعف . فعلى المثقف العربي التقدمي أن يتناول المأساة الفلسطينية كفعل ، وموقف الغير (عقلانياً كان أو لاعقلانياً) كفعل ويحدد موقعه بالنسبة لمشكلة العرب الأولى : مشكلة تأخرهم التاريخي ؛ يجب ألا يعكس الحدود ويحدد موقعه بإزاء المشكلة الأخيرة آخذاً بعين الاعتبارقبل كل شيء موقف الغير تجاه فلسطين . إنه لموقع صعب حقيقة ، بل بطولي في الظروف الحاضرة ، لكن خارجه يقى قليل من الأمل في أن يلاقي العرب ذات يوم مكانهم في العالم المعاصر .

<sup>(</sup>١٠) لنلاحظ أن هذا الاستطراد كله ينطوي من الجهتين عل تناقض بين قيمة وتاريخ .

أنقل وكلما تضاعفت مناسبات وفرص الهروب في الأوهام والأساطير ؛ وكلما فرضت الثورة نفسها ككل ، كلما ظهرت بعيدة المنال وغير محتملة الوقوع . تلك هي حقاً وضعية المثقف العربي الثوري . إنه يرث من جميع معارك الحرية : الفردية ، الجماعية ، القومية ، التي لم تصل بها البورجوازية في الدولة القومية ، في أي مكان ، إلى خارتها المطلوبة فإذا يقبت الأمور على حالها كما هي البوم ، فإن مكان ، إلى خارتها المطلوبة فإذا يقبت الأمور على حالها كما هي البوم ، فإن تأخر العرب سوف يتزايد ، لغوياً وثقافياً وابديولوجياً ، على الرغم من زيادة الإنتاج القومي الإجمالي وسوف يحسب الماركسيون الأجانب أكثر فأكثر أن الثورة العربية هي بعيدة المنسال ؛ وعندما ستكون هنا سوف يرى فيها جميعهم ثمرة المغامرة .

يجب على المثقف العربي في مواجهة هذا الوضع غير المشجع أن يبدي رأيه موضوعياً بما سماه حتى الآن التزامه السياسي، هذا الالتزام الذي غالباً ما دفعه إلى أن يلعب لعبة الاستغماية مع قناعاته بحجة الفعالية ؛ فإن دوره الوحيد الايجابي حقيقة هو في أن يكون راديكالياً بالمعنى الدقيق للعبارة أياً كان ثمن هذه الراديكالية المباشر. لقد كانت الجبهة الايديولوجية والثقافية هادئة دائماً في البلدان العربية لأنها كانت المبدان الذي تعايشت فيه جميع الشرائع الاجتماعية في تقديس مشترك للمطلقات. وإذا كان لا بد لهذا من أن يدوم فإنه من المحتمل أن يكون العرب آخر من يستيقظ على التاريخ ، ربما مشتركين في هذا المصير مع الهنود الذين ، هم أيضاً ، منذ غاندي ، قد اتحذوا ايديولوجية قومية دينهم التقليدي .

إن التغلب على الفكر التسنيني يتطلب كثيراً من الاعتدالي ؛ بالأخص القبول بألا يتميز المرء عن الغير إلا بهارق على أساس من الأفكار المشتركة فستكون ثقافتنا الحديثة مشتقة ؛ ولنتقبل ذلك إذا كان ذلك هو طريق الحلاص و بما انه يجب على أي وجه دفع ثمن انحطاط طويل . فقد دفعنا من قبل ضريبة باهظة للقومية الثقافية الفارغة ، علامة محزنة لا سيما عندما نفكر بالاعتدال البالغ – قد يكون تصنعاً – لدى الصينيين عندما حققوا أخيراً أحلام أجيال عديدة من المثقفين الذين قضوا نحبهم قبل أن يروا الفجر . ولكم هي غريبة تلك المناداة المعينة حول التخصص المزعوم في فن صناعة الدر حضارة (١١) .

(١١) المقصود هنا قومية حسين فوزي الفرعونية : في « السندباد المصري » . إلا أن الكتاب مثل جميل للتجربة البسيكولوجية للتاريخ .

إن وحدة مبنية على المشاعر يوقع عليها جميع الناس ؛ ووحدة قائمة على الاقتصاد تكون مدانة لانها تكون بطيئة أكثر من اللازم. فبعضهم يفضلون التغني بالوحدة العربية بدلاً من صنعها. إنها لإغراءات يستطيع النقد التاريخي وحده التغلب عليها.

هذا النقد يجب أن يتم على مستويين: بادىء الأمر نقد الدول ، داخل المنظمات الاقليمية التي ينتمي إليها المثقف العربي ؛ بعد ذلك مستوى حركة الوحدة العربية التي يجب على وجه الدقة أن تتبنين ، تتحرر من كل اعتبار ، تبعية ، بإزاء المصالح المحلية ، أن تتجاوز حدود التطبيق السياسي الجاري ، أن يكون لها دور رئيسي في النقد ، في الحكم على الحركات ، التنظيمات أن يكون لها دور رئيسي في النقد ، في الحكم على الحركات ، التنظيمات الدول من حيث أنها تقار على مستقبل جميع العرب ، حركة رامية إلى إنقاذ حقوق المستقبل على نحو ما يكشف عنها التحليل الموضوعي ، وداعية الجميع الى مصالح الجماعة المشتركة عندما يجنح الفرد إلى ألا يأخذ بعين اعتباره إلا المصالح المحلية ، القطاعية والعابرة .

هذا العمل الذي سوف تكون له بالضرورة أشكاله المتعددة ، سوف يكون من جراء تأثيره على كل حال ، وأياً كانت النتيجة النهائية للحركة الوحدوية التي لا يوعد مع ذلك بانتصارها أو بإخفاقها أحد ، تحديث المجتمع العربي .

يعيش المثقف العربي الثوري اليوم حياة بائسة ، فيما وراء تجاحاته المدنية

# فهركيك

| 10 | أولاً – سنـــة وتسذين                                         |
|----|---------------------------------------------------------------|
| 17 | ١ً – العرب والتاريخ                                           |
| ۱۸ | أ ــ وضع آلعرب الكلاسيكي                                      |
| 44 | رؤية كلاسيكية للتاريخ                                         |
| 44 | ب — الوضع الحالي                                              |
| ٣٧ | ٧ ً ــ سنة وتسني <i>ن</i>                                     |
| ٣٧ | أ _ المشكلة                                                   |
| ۴۸ | ب ــ حالة المغرب                                              |
| ۴۸ | ١ — على صعيد التنظيم السياسي                                  |
| 44 | ٢ على صعيد الثقافة ٰ                                          |
| ٤٠ | ٣ — على صعيد النديُّن                                         |
| ٥٤ | ج ــ نتائج ، أو خلاصات منهجية                                 |
| ٤٩ | ٣ - العرب وعلم الأجناس الثقافي ، ملاحظات على منهج فون غرونبوم |
| ۸۳ | ثانياً — تاريخانية وتحديث                                     |
| ۸٥ | \$ ً ـــ الانتليجنسيا العربية والتاريخانية                    |
| ۸٧ | منطق النهضة الأولى                                            |
| ٩١ | استطرادات                                                     |
| 94 | تهضة ثانية                                                    |
| ٩٦ | معاودات التقليد                                               |
| ٠, | مفهوم النزعة السياسية                                         |
| ٠٦ | ازدواجية العمل على الايديولوجية                               |
| ١. | تار بخانية ، واقعية                                           |

لأن مجتمعه يعيش برتابة ما تحت التاريخ . ولن يتغلب على بؤسه إلاّ إذا عبر بوضوح عن متطلباته من التجديد الجذري وإلاّ إذا دافع عنها بعد ذلك بجميع قواه لكي ينتهي أخيراً شتاء العرب الطويل .





| 114 | ملحق: أوروبا ولا أوروبا                               |
|-----|-------------------------------------------------------|
| 115 | ۱ – طرح المشكلة                                       |
| 110 | إصلاح تقليدي                                          |
| 117 | ۲ — میلاد المثقف                                      |
| 117 | انتقال إلى الليبرالية                                 |
| 114 | مأساة المثقف الليبرالي                                |
| 119 | ٣ — الاهتداء إلى الثورة                               |
| 14. | الماركسية الضرورية                                    |
| 171 | قومية جدربدة                                          |
| 171 | ٤ — إعادة تعريف أوروبا                                |
| 177 | مسألية روسية                                          |
| 177 | مِسألية المانية                                       |
| 144 | أوروبا ، معنى تاريخي                                  |
| 174 | ه _ ایضاحات                                           |
| 175 | الأنظمة موضوع البحث                                   |
| 175 | العقلانية في خطر                                      |
| 177 | أ – مثقف العالم الثالث والماركسية                     |
| 101 | حاتمة : أزمة المثقفين وأزمة المجتمع                   |
| 101 | ١ — الوضع الثقافي                                     |
| 104 | ٢ – اغتراب في المكان واغتراب في الزمان                |
| 104 | ٣ – دور البورجوازية الصغيرة                           |
| 174 | ٤ – فرص العقلانية                                     |
| 177 | <ul> <li>العقبات الخارجية في وجه العقلانية</li> </ul> |
| 171 | ً – كلمة أحسيرة                                       |