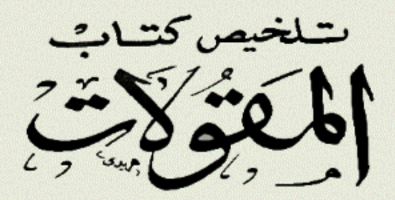
## ابن ریشد



حققه المسرجوم الدكتور محمود فتاسم

راجعه وأكمله وقدم له وعنق عليه

کتور **أحمدعَبد**المجيدهوييدی د*کنور* نشارلس بترورث



## ابن رشد

## 

حققهالمرجوم

الدكتور محمود فتاسم

مُرُرِّمِّيَ تَكَيِّيِّ رُضِيِ سِوى راجعه وأكمله وقدم له وعلق عليه

كتويد أحدعبد المجيد هريدى کتور نشادلس بترورث



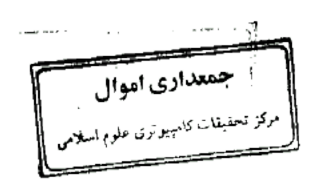
جمعداری اموال مرکز



جمعداری شد در اموال: ۲۲۲۸

> الهسيئة المضرية العامة للكناب بالتفاون منع مركمزالبحوث الأمريكي بمصر

1991



مجموعة المؤلفات الفلسفية في القرف الوسطى

## شروح ابن رشدنكت أرسطى

الأصول العربية تلخيص كتب أرسطو في المنطق

المجازع المثنان تلخيص كمتباب المقولات

مركزالبحوث الأمريكي بمصر ۱۹۸۰

## الإهداء

إلى اسم المرحوم الدكتور محمد قاسم ( ١٩٧٣ – ١٩٧٣ )

مرز تقية ترويز والوي إسدادي



# محتوبايت الكثاب المقدمة

| 441_7     |                                                             |
|-----------|-------------------------------------------------------------|
| 10        | تصب لحر ہے ۔۔۔ ہے ہے ۔۔۔ مد دد دد دد در ہے ۔۔۔ ہے ۔۔۔       |
| 41        | شروح ابن رشد وأهميتها                                       |
| ۳.        | منهج التحقيق منهج التحقيق                                   |
| ٤٩        | نسخ مخطوطات الكتاب                                          |
| ٧١        | رموز الكتاب                                                 |
|           | النـــص                                                     |
| ٧o        | الغيرض من الكتاب (١) الغيرمن                                |
| <b>YY</b> | الجزء الأول ( ٢ – ٢٦)                                       |
|           | فمـــوله (۲) ۰                                              |
| ٧٧        | الفصل الأول الفصل الأول                                     |
|           | المتفقة أسماؤها (٣)، المتواطئة أسماؤها (٤)، المشتقة أسماؤها |
|           | (ه) ، المعــانى المفردة والمركبة (٦) .                      |
| ٧٩        | الفصل الثاني                                                |
|           | الجوهر العبام (٧) ، شخص العسرض (٨) ، العرض العبام           |
|           | (٩) ، شخص الجوهر (١٠) ، الجوهر والعرض ( ١١) ٠               |

| ۔ نے |                                                                       |
|------|-----------------------------------------------------------------------|
| ۸٠   | الفصل الثالث الفصل الثالث                                             |
|      | حمل الحوهم على شيئين ( ١٢ ) ٠                                         |
| ۸۱   | الفصل الرابع الفصل الرابع                                             |
|      | الأجناس وفصولهــــا ( ١٣ ) ٠                                          |
| ۸Y   | الفضل الخامس الفضل الخامس                                             |
|      | المقولات العشر ( ١٤ ) ، أمثلتها ( ١٥ ) ، المقولات المفــردة           |
|      | والمركبة (١٦) .                                                       |
| ٨ŧ   | الجزء الشانى (١٧ – ٨٧ )                                               |
|      | أقسامه (۱۷) ٠                                                         |
| ٨٤   | القسم الأول ــ مقولة الجوهر                                           |
|      | فصوله ( ١٨ ) يَ الْفَعِنْ كَ الْأُولُ كَ الْجُواهِمِ الأُولُ ( ١٩ ) ، |
|      | الفصل الشانى ـــ الجواهر الثوانى ( ٢٠ ) ، الفصل الثالث ــ حمل         |
|      | الاسم والحد (٢١)، الفصل الرابع ــ اضطرار ماسوى الجواهر الأول          |
|      | إلى الجواهر الأول ( ٢٢ ) ، الفصل الخامس - الأنواع أولى بأن تسمى       |
|      | جوهرا من الأجناس (٢٣)، الفصل السادس ــ الأنواع ليس بعضها              |
|      | أحق باسم الجوهر من بعض ( ٢٤ ) ، الفصل السابع ــ ما يفارق الأنواع      |
|      | والأجناس من الأشخاص ( ٢٥ )، الفصل الثامن ــــ الجوهـر ليس يوجد        |
|      | في موضوع ( ٢٦ ) ، الفصل التاسع – مشاركة الفصول للجواهم النواني        |
|      | ( ۲۷ ) ، الفصل العاشر _ حمل الجواهر الثواني والفصول كحمل              |
|      |                                                                       |

صدفيعة

الأشياء المتواطئة أسماؤها ( ٢٨ ) ، الفصل الحادى عشر – ماتدل عليه الجواهر الأول والجواهر الثوانى ( ٢٩ ) ، الفصل الشانى عشر – خاصة مقولة الجوهر أنها لا مضاد لها ( ٣٠ ) ، الفصل الثالث عشر – خاصة الجوهر أنه لا يقبل الأقل والأكثر ( ٣١ ) ، الفصل الرابع عشر – خاصة الجوهر أنه لا يقبل الأقل والأكثر ( ٣١ ) ، الفصل الرابع عشر – خاصة الجوهر أن الواحد بالعدد منه قابل للتضادات ( ٣٧ ) ، خاتمة القسم الأول ( ٣٧ ) ، خاتمة القسم الأول ( ٣٧ ) ،

فصوله ( ٣٤ ) ، الفصل الأول – أصناف الكم ( ٣٥ ) ، الفصل الفالى – الكم المنفصل والكم المتصل ( ٣٩ ) ، أمثلة الكم المنفصل ( ٣٧ ) ، أمثلة الكم المتصل ( ٣٨ ) ، الفصل الثالث – أجناس الكم الداخلة تحت الوضع ( ٣٩ ) ، الفصل الرابع – الكم بالعرض ( ٤٠ ) ، الفصل الفصل الخامس – من حواص الكم أنه لامضاد له أصلا ( ٤١ ) ، الفصل القليل والكثير والحبير والصغير فن المضاف ( ٤٢ ) ، الكبير والصغير ليسا بضدين ( ٣٤ ) ، الكبير والصغير ليسا بضدين ( ٣٤ ) ، التضاد يلحق الكم عاهو أين ( ٤١ ) ، الفصل السادس – ( ٤٤ ) ، التضاد يلحق الكم عاهو أين ( ٢٤ ) ، الفصل السادس – التساوى من خواص الكم ( ٤٤ ) ، الفصل السابع – التساوى ولا تساوى من خواص الكم ( ٤٤ ) ، الفصل السابع – التساوى من خواص الكم ( ٤٤ ) ، الفصل السابع – التساوى من خواص الكم ( ٤٤ ) ، الفصل السابع – التساوى من خواص الكم ( ٤٤ ) ، الفصل السابع – التساوى

القسم الشالث \_ مقولة الإضافة ... ... ... ... ١٠٧

فصوله ( ٤٩ ) ، الفصل الأول — رسم الأشياء المضافة وأمثلتها ( . ه ) ، الفصل الثاني — قد توجد المضادة في المضاف ( ١٥ ) ، الفصل مسفعة

الثالث - بعض المضاف يقبل الأقل والأكثر (٢٥) ، الفصل الرابع - خاصة كل واحد من المضافين أن يرجع على صاحبه بالتكافؤ (٣٥) ، الإضافة المعادلة وغير المعادلة (٤٥) ، طريق المضيف فيا ليس له اسم من المضاف (٥٥) ، الفصل الخامس - قانون تمييز الصفة التي لها النسبة المعادلة (٢٥) ، الفصل المناط الإضافة المعادلة (٧٥) ، الفصل الساحس - شك في أن من خواص المضافين أنهما يوجدان معا بالطبع (٨٥) ، حل المفسرين لهذا الشك (٩٥) ، الفصل السابع بالطبع (٨٥) ، حل المفسرين لهذا الشك (٢٠) ، حل أرسطو لهذا الشك - شك في أن الجواهر شيء مضاف (٣٠) ، حل أرسطو لهذا الشك خاصة المضافين أنه متى عرف أحدهما على التحصيل عرف الآخو ضرورة (٣٣) ، الحكم على ما هو من المضاف والتشكك فيه (٣٤) ، ضرورة (٣٣) ، الحكم على ما هو من المضاف والتشكك فيه (٣٤) .

القسم الرابع - القول في الكيفية ... ... ... ... ١٢٠

فصوله ( ٢٥ ) ، الفصل الأول - حد الكيفية ( ٢٦ ) ، الفصل النانى - الجنس الأول ، الملكة والحال ( ٢٧ ) ، دلالة اسم الملكة في اللسان البوناني ( ٦٨ ) ، الفصل الناك - الجنس النانى ، ماله قوة طبيعية أو لاقوة له طبيعية ( ٢٩ ) ، الفصل الرابع - الجنس الثالث ، الكيفيات الانفعالية والانفعالات ( ٧٠ ) ، الحاذا يقال في بعضها إنها كيفيات انفعاليات ( ٧١ ) ، لماذا يقال في ألاوان إنها كيفيات انفعاليات ( ٧١ ) ، الكيفيات في الألوان إنها كيفيات انفعاليات وانفعالات ( ٧٧ ) ، الكيفيات الانفعالية والانفعالات في عوارض النفس ( ٧٧ ) ، الكيفيات

الجنس الرابع ، الشكل والحلقة والاستقامة والانحناء (٧٤) ، الفصل السادس – المتخلفل والمتكانف والحشن والأملس هل هما داخلان تحت الجنس الرابع أم تحت مقولة الوضع (٧٧) ، نفى أرسطو وجود كيفيات أخر غير ما عدد (٧٧) ، تأويل ابن رشد لهذا (٧٧) ، الفصل السابع – الأشياء المتصفة بالكيفية يدل عليها بأسماء مشتقة (٧٨) ، الفصل الثامن – وجود التضاد في بعض الكيفيات (٧٧) ، الفصل الفامن – بعض الكيف يقبل الأكثر والأقل (٨٠) ، الفصل العاشر – الشبيه وغير الشهيه هي خاصة مقولة الكيف الحقيقية (٨١) ، الفصل الفصل الحادي عشر – التشكك في أن أشياء من المضاف عددت الفصل الحادي عشر – التشكك في أن أشياء من المضاف عددت ها هنا (٨٢) ، تأويل أبي نصر وابن رشد لهذا الشك (٨٢) .

القسم الخامس - القول في يفعل وينفعل ... ... ... ١٣٢ من القسم الخامس الخامس القول في يفعل وينفعل ... ... ١٣٢ مناتمـــة يفعل وينفعل يُقبّلان القصاد والأكثر والأقل ( ٨٤ ) ، خاتمـــة ( ٨٥ ) .

الجزء الثالث ( ۸۸ – ۱۱۳ ) ... ... ... ... ۱۳۴

القسم الأول – القول في المتقابلات ... ... ... ... ... ١٣٤

فصوله ( ۸۸ ) ، الفصل الأول – أصناف المتقابلات ( ۸۸ ) ، الفصل الفصل الشاني - الفسرق بين المضافين والمتضادين ( ۹۰ ) ، الفصل

مسفحة

الناك - نوعا المتضادات (٩١) ، القصل الراسع - العدم والملكة ( ٩٢ )، جهــة التقابل فيهما (٩٣ )، الفصل الحامس ـــ تقابل الأشياء الموجبة والمسلونة كتقابل الموجبة والسالبة ( ٩٤ ) ، الفصل السيادس — الفسرق بين الملكة والعسدم والمضافين ( ٩٥ ) ، الفصل الســابع — الفــوق بين العــدم والملكة والضدين ( ٩٦) ، تغير العدم والملكة ( ٩٧ ) ، الفصل الشامن – الفرق بين الموجيسة والسالبة والمتقابلات الأخر (٩٨) ، شـك في أن المتقابلات على جهـة النضاد والعدم والملكة تشارك الموجبة والسالبة وحل ابن وشــد لهذا الشك ( ٩٩ ) ، الفصل النياسع – قد يضاد واحد لواحد كما أنه قد يضاد واحد لاثناني (١٠٠) ، الفصل العاشر ــ ليس يلزم في المتضادين متى وجد أحدهما أن يكونِ الآخر موجودا ( ١٠١ )، من شأن المتضادين أنَّ يَكُونا في مُوضَّوع واحد (١٠٢) ، الفصل الحادي عشر ــ كل متضادين إما أن يكونا في جنس واحد و إما في جنسين متضادين و إما أن يكونا أنفسهما جنسين متضادين ( ١٠٣ ) .

القسم الثانى – القول فى المتقدم والمتأخر ... ... ... القول فى المتقدم بأنه سبب للشيء (١٠٥). أنحاء التقدم الأربعة (١٠٥) ، المتقدم بأنه سبب للشيء (١٠٥). القسم الثالث – القول فى معنى معا ... ... ... ... ... ... ...

معاً يقال على وجهين ( ١٠٦ ) ، موجز ما سبق ( ١٠٧ ) .

| مسنعة |                                                                                                                          |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 10.   | القسم الرابع - القول فى الحركة                                                                                           |
|       | أنواع الحركة الستة (١٠٨)، تفسير ابن رشد لما قصد أرسطو بالنمو                                                             |
|       | والاستحالة (١٠٩) ، الحركة على الإطلاق والحركات الجزئية (١١٠) .                                                           |
| 107   | القسم الخامس – القول في له                                                                                               |
|       | الأنحاء التي يقـــال عليها له ( ١١١ ) ، النحو الأخير أبعد الوجوء التي                                                    |
|       | يقال عليها له (١١٢) ، استيفاء معانى له (١١٣) .                                                                           |
|       | فهارس الكتاب                                                                                                             |
| 100   | الأعـــلام<br>أرســطو المعــال |
|       | ا ـــ المواكمينية التي قريح فيها ارسكانو .                                                                               |
|       | ب ـــ المواضع التي أشير فيها إلى أرسطو .                                                                                 |
| 741   | مسائر الأعسلام                                                                                                           |
| 104   | الكتب الواردة بالنص س به الواردة بالنص                                                                                   |
|       | فهــرس مقابلة فقرات تلخيص كتاب المقولات لابن رشــــد                                                                     |
| ۸۰۱   | بنصوص كتاب المقولات لأرسطو                                                                                               |



#### تصلير

هذا الكتاب الذي تقدمه – وهو تلخيص كتاب المفولات – يعد أول الكتب في النشرة العلمية لكتاب تلخيص كتب أرسطو في المنطق لأبي الوليد ابن رشد . وأما الكتب التالية له فهي تقدم تلاخيص ابن رشد للكتب الباقية لأرسطو في المنطق ، وهي كتاب العبارة وكتاب القياس وكتاب البرهان وكتاب الجدل وكتاب السفسطة وكتاب العبارة وكتاب الشعر . ومع أن هذا الكتاب الجدل وكتاب السفسطة وكتاب الخطابة وكتاب الشعر . ومع أن هذا الكتاب أول تلاخيص ابن رشد لكتب أرسطو في المنطق ، فهو يعد الكتاب الشاني حيث يسبقه تلخيض ابن رشد لإيساغوجي – الذي لا نعرف له مخطوطة عربية إلى الآن – وهو كالمدخل لمنطق أرسطو ، قلدلك عددناه الجزء الأول في هذه السلسلة ، وقد وصل إلينا في ترجمة عبرية له نشرت كمزه أول للسلسلة .

والغرض من هذه النشرة هو إكمال وتوسيع دائرة العمل الطموح الذي بدأه الأستاذ الموحوم الدكتور مجمود قاسم قبل وفاته بغرض نشر تراث ابن رشد . فقد كان الدكتور قاسم في كهولته كما كان في شبابه متعلقا بابن رشد ولذلك اعتزم في ١٩٦٨ م أو ١٩٦٩ م تحقيق تلخيص كتب أرسطو في المنطق لابن رشد ، فبدأ بتحقيق الكتب الأربعة الأولى منه وهي المقولات والعبارة والقياس والبرهان، وانتهى من عمله فيها في ينساير ١٩٧٣ م ، ثم توفى في أغسطس ١٩٧٣ م قبل أن يتمكن من نشرها .

ولقد كان المرحوم الدكتسور قاسم باحثا لا يكل وأستاذا ذا تأثير بأرز فى مجـالاتكثيرة من الفلسفة الإسلامية وعلم الكلام ، بالإضافة إلى اهتمامه أيضا يالفلسفة الغربية. ولد المرحوم في كفر داوهيا التابع لمركز الزقازيق، ومنه أتى إلى القاهرة ليلتحق دارسا بكلية دار العــلوم بجامعة القاهرة . وتخرج على رأس دفعته سنة ١٩٣٧ م وفي ألعام التالي أوفدته الحكومة المصرية إلى فرنسا لإكمال دراسته العالية . وهناك حصل على الليسانس من كلية الآداب بجامعة السربون ١٩٤١ م قبل انتهاء مدة بعثته، وتم تجديد مدة بعثته ليحصل على درجة الدكتوراه ١٩٤٥ م من جامعة السربون ، وقــد كانت أطروحته الأساسية للدكتوراه عن نظــرية المعرفة لدى ابن رشد وتأوييلها لدى القديس توماس الأكويني. أما رسالته الثانوية فقد خصصها الرجمة كتاب الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة لابن رشد إلى اللغة الفرنسية ، وقدم لترجمته بجث عن آراء ابن رشد الدينية ، و بعد عودته إلى وطنــه ١٩٤٥ م عين مدرسًا بكلية دار العلوم . وقــد أعير خلال حيــاته إلى جامعات بنغازى والخوطوم والكويت والجزائر للتدريس بها كأستاذ دائم وأستاذ زائر . وقد تدرج في مناصب الجامعة أستاذا فعميدا لكاية دار العلوم فرتيسا لقسم الفلسفة بالكلية . وأعمال الدكتور قاسم عديدة ومتنوعة ما بين دراسات التالية خير دليل على ذلك فقد ألف الكتب التالية :

- ١ في النفس والعقل لفلاسفة الإغريق والإسلام .
- ٢ نظرية المعرفة عند ابن رشد وتأويلها لدى توماس الأكويني .
  - ٣ -- ابن رشد وفلسفته الدبنية .

- ع \_ حال الدين الأفغاني حياثه وفلسفته .
  - الإنتلام بين أدسه وغاه .
  - ٣ ــ دراسات في الفلسفة الإسلامية .
- ٧ ـــ الإمام عبد الحميد بن باديس الزعيم الروحي لحزب التحرير الجزائرى.
  - ٨ ــ المنطق الحديث ومناهج البحث .
  - الفیلسوف المفتری علیه این زشد .
    - وقام بتحقيق النصوص التالية :
- ١ \_ مناهج الأدلة في عقائد الملة ، مع مقدمة في نقد مدارس علم العكلام .
  - ب نصوص مختارة من الفلسفة الإسلامية .
- والطبيعيات ( الفن الشائل والتالث والرابع ) من كتاب الشفاء
   لابن مينا .
  - كما ترجم أيضاً :
  - ١ قواعد المنهج في علم الاجتماع، تأليف إميل دوركايم .
  - ٣ \_ مبادئ علم الاجتماع الديني ، تأليف روجيه باستيد .
  - ٣ \_ الأخلاق وعلم العادات الاجتماعية تأليف ليفي بريل ٠
    - ع ـــ هنری برجسون ، تألیف اندو په کرسون .
      - ه ـــ التطور الخالق ، تأليف هنرى برجسون .

- ٦ تاریخ الأدب الفرنسی ، تالیف جوستاف لانسون .
- ٧ -- الموضوعات الأساسية في الفلسفة تأليف إميل بربيه .
  - ٨ -- التربية الوظيفية ، تأليف إدوار كالاباريد .
- به الحب والمصادفة (مسرحية)، تأليف ماريفو.
   كما شارك في ترجمة:
- ١ مقدمة في علم النفس الاجتماعي ، تأليف شارل بلوندل .
  - ٢ فلسفة أوجست كونت .

وفى رأين أن ذكرى الدكتور قاسم — التى من أجل تخليدها نقدم هـذا الكتاب — لا يمكن أن يفوح عبيرها بسرد مؤلف ته و إنجازاته ولا بمناقشة مقصلة لأفكاره التى ناضل من أجلها خلال فترة عمله كأستاذ وباحث فحسب ، وقد يكون من زائد القول أن تتحدث عن ذلك الآن ، فقد سبقنا إلى ذلك زملاء له قاموا بتيين كلك النواحي من شخصيته ، أما نحن فإنا نقدم هـذا العمل تخليدا لذكرى رجل عالم دعث الأخلاق دأئب البحث عن المعرفة ، وجل ظل عقسله وقلبه مغنوحين لمشاركة قرنائه طالبي المعرفة ، ولقد امتاز الدكتور قاسم برغبته في المعرفة ومقدرته على مناقشة آرائه وشكوكه يتجلى ذلك في الأثر الذي تركه لدى كل من التق به ، ولقد اهتم بإثارة القضايا ومناقشتها أكثر من اهتمامه بإثبات كل من التق به ، ولقد اهتم بإثارة القضايا ومناقشتها أكثر من اهتمامه بإثبات رائه ، تلك كانت أبرز سمات شخصيته ، وهي أيضا الفضائل التي يذكرها له زملاؤه وطلابه .

ولاعتقادنا أن المهتمين بالفلسفة الإسلامية يودون أن يخرج إلى النور نص تحقيق الدكتور قاسم فقد بدأنا في إعداده للنشر . ولقد ظهرت أثناء العمل مخطوطات جديدة لنص ابن رشد استلزمت إعادة مراجعة التحقيق لإكاله على ضوئها . وفي كل ماقدمنا فإنا نعتقد أن لو امتد الأجل بالدكتور قاسم لصنع نفس صنيعنا وكلنا أمل في أن يكون همذا العمل قد صدر بالعمورة التي كان يودها غارسه .

مؤسسات علمية وأفراد علمبين ، وأخص بالذكر أسرة المرحوم الدكتور مجمود قاسم التي قدمت لي مشكورة صورة من مسودات عمــله في تحقيق الكتب الأربعــة الأولى . وأضيف أيضا تقديري للأستاذ الدكتور السعيد بدوي لمعاونتــه حين بدأت في إكمال مشروع الدكتور قاسم . وكذلك أود أن أذكر المساعدات التي قدمت لى من إدارة مؤسسة توليرايت للأبحـاث بالولايات المتحدة الأمريكية ، وسماح تلك الإدارة لما أن أغير خطة بحث سابق وأترك مشروعه كى أبدأ في هذا التحقيق . ومع أن الإدارة ألحكيمة توابها الخاص ، فإنى أرجو أن يروا في هذا العمل قدرا من التشجيع حين يرون ثمرة غرسهم في هذا المشروع الجديد • وأود أيضًا أن أقدم تقديري وشكري لكل من شارك في هذا المشروع من موكز البحوث الأمريكي بمصر ومعهد سميثسونيان وهما راعيا هذا المشروع وهو برنامج دراسسة المنطق الإسلامي في القرون الوسطى . وأضيف تقديري وشكري لمساعدات الجمعية الفلسفية الأمريكية في إكمال هذا المشروع . ولقد عاون في العمل في تحقيق هذا الكتاب في مرحلة مبكرة الذكتور مجمد الجليند المسدرس بكلية دار العلوم وكان يعاون الدكتور قاسم من بداية عمله . كما أن السيد / همام فوزى حسن الباحث بمركز تحقيق النراث قد قدم عونا مثمراً في مرحلة تالية • وفي ا' لتام أود أن أعبر

غن شكرى وتقديرى الخاص لزميلى وصديق الدكتور أحمد عبد المجيد خريدى المدرس بكلية الآداب بجامعة المنيا لكل ما يقدمه من غون ومساعدة لهذا المشروع منذ بدايته . وأخيرا أود أن أنوه بالتشجيع الأدبى والعون والتوجيه الحسن الذى يقدمه الأستاذ الدكتور محسن مهدى لهذا المشروع .

تشارلس بترورث

القاغرة في ١٨ أكتوير ١٩٧٩



### شروح ابن رشد وأهميتها

يصل ـــ من حين لآخر ــ إلى طم دارس الفلسفة العربية في القرون الوسطى كيف أن أبا الوليد بن رشد قد أخذ على عائقه مهمة تفسير مؤلفات أرسطو وشرح مذهبه بتكليف من الأميرأبي يعقوب يوسف ( ١١٥٣ هـ/١١٥٣ م ). والمغزى الأساسي لقصة التكليف هذه هو أن ابن رشد قسد طاب منه بواسطة أميره --الذي أظهر رغبة واضحة في دفع الشك الذي كان يحوم حول الفلسفة - أن يغسر نصوص أرسطو بسارة مستقيمة . وقد كان الدافع إلى هـــذا التكليف إحساس الأمير أبي يعقوب أنا شروح أرسطو العربية السابقة غير وافية ، بالإضافة إلى أن الترجمات العربية الأنول كانت مربكة يصورة تجعل من المستحيل على أي إنسان أن يصل إلى إدراك واضح لفكر أرسطو . وتوعز هذه القصة أيضا بالاحترام الكبير الذي يكنه الأمير لابن رشد باختياره دون غيره من العلماء المعاصرين للاضطلاع بهذه المهمة ، على أن هناك قصدا آخر تتضمنه القصــة لا يمكن إهماله — أعنى بذلك الانتفاد الضمني لأسلاف ابن رشد وعلى الأخص لاثنين من أعلامهم ، وهما أبو نصر الفارابي وأبو على بن سينا . وقسد كتب كلاهما بصورة شاملة في الموضوعات التي تناولتها كتب أرسطو ، و بصرف النظر عما إذا كانت كتاباتهما ينبغي أن توصف كنفسيرات لأرسطو أم لا ، فلا شك في أنها شروح لكتابات وأفكار أرسطو .

فقد كتب أبو نصر الفارابي مثلا عددا من الرسائل في صناعة المنطق بالإضافة إلى رسالة طمويلة عن الصمناعة كلها ، وتشمل همذه الرسالة قسما عن كتاب المقولات لأرسطو . ويستشهد أبو نصر كثيرًا في مؤلفه هذا بأرسطو ، ويحاول في بعض المواضع أن يشرح نص الكتاب أو يفرق بين ما يفهم على أنه المعــني اللائق لقول أرسطو وما يقول به المفسرون الآخرون عن معناه المناسب "، ومن هذه الناحية فإن نص أبي نصر يبدو كانه تفسير غير مترابط أو شرح إجمالي لكتاب المقولات لأرسطو . إلا أنه عند النظر لرسالة الفارابي ككل يصبح واضحا اختلافها عن نص كتاب المقولات لأرسطو بدرجة تبدو أنهــا لا تقدم مفهوما صحيحا لمن يريد أن يحصل على فكرة سليمة عما كان أرسطو يريد أن يقدمه من أفكار في كتاب المقولات . وهــذا الحكم يصدق على المستوى الظاهري بالإضافــة إلى المستوى الخاص للقول ذاته وعلى سبيل المثال فبالرغم من أن كتاب المقولات بحتــل مكان الصدر لصناعة المنطق عند أرسطو ، فإن الفارابي جعــل كتاب المقولات هو القسم الرَّابع من رسائلة في الصناعة . وقد قدم الفارابي لذلك بالقول في الأقاويل التي بها يسهل الشروع في صناعة المنطق وهي متضمنه في رسالتين ، الأولى رسالة في صناعة المنطق وعلاقتها بالصنائع الأخرى ، والثانية فحص عن معانى الألفاظ والاصطلاحات المستعملة في المنطق ، وأيضًا مختصر في كتابه

 <sup>(</sup>۱) انظر: أبو نصر الفارابی « كتاب قاطاغور باس أی المقولات » تشره دفلوب مع ترجمة
 إنى اللغة الانجليزية:

D. M. Dunlop "Al-Fărābī's Paraphrase of the 'Categories' of Aristotle," *The Islamic Quarterly*, *IV* (1957), pp. 168-183 and V (1959), pp. 21 - 37.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ، فقرأت ٢ ، ١٣ ، ١٩ ، ١٩ ، ١٨ ، ٢٢ ، ٢٩ .

(٣)

إيساغوجى أى المدخل . ويبدو حيفئذ جليا أن أبا نصر مع هؤلاء الذين يرون أن هذا هو المقدمة الملائمة لدراسة منطق أرسطو وأن إصلاحه يعد من الضروريات . ولسوء الحظ فإن سكوت الفارابي عن ذكر ما دفعه لجعل كتاب إيساغوجي مقدمة لكتاب المقولات يمنع الفارئ من معرفة أي شيء عن المسائل الأساسية في هذه المناقشة ، و بالتالي لا يمكنه من الوصول إلى فهم أفضل لفيمة نص أرسطو .

وتثور مشاكل أخرى مماثلة عندما شرع أبو نصر في دراسة كتاب المقولات لأرسطو ، فإننا نراه يغير في ترتيب نص أرسطو و يعدل في نصوصه و يخرج كثيرا عن مذهب أرسطو المحدد ، كل ذلك على حد سواء ، وعلى سبيل المثال فإن الفارابي في كتاب المقولات – كما في مواضع أخرى من رسالته – يحذف بالكلية القول في الأسماء المتنقة وفي الأسماء المشتقة ، وهي الأقوال التي بدأ بها أرسطو كتابه . ورغم أن هذا النوع من الحذف قد يوحى بأن الفارابي يتابع المدرسة الفكرية التي تتسامل عن صحة الرواية النقلية لكتاب المقولات لأرسطو، يتابع المدرسة الفكرية التي تتسامل عن صحة الرواية النقلية لكتاب المقولات لأرسطو، فهو لا يفسر سبب هذا الحذف ولا يلق أي ضوء على تلك المشكلة ، ومن ناحية أخرى فإنا نجد الفارابي يضيف إلى نص أرسطو ، كأنه يريد بذلك أن يوازن

 <sup>(</sup>٣) انظر أعمال الفارابي التي نشرها دنلوب وهي :
 دسالة صدر بها الكتاب :

<sup>&</sup>quot;Al-Fārābī's Introductory Risālah on Logic," in *The Islamic Quarterly*, III (1957), pp. 224 - 235.

الفصول في التوطئـــة :

<sup>&</sup>quot;Al-Fārābī's Introductory Sections on Logic" in *The Islamic Quarterly*, II (1955), pp. 264 - 282.

كناب ايساغو يعي أي المدخل ۽

<sup>&</sup>quot;Al-Fārābī's 'Eisagoge' in The Islamic Quarterly, III (1956), pp. 117-138.

ذلك الحذف . و يتكلم الفارابي بصورة مطولة عن الفرق بين الجوهر والعرض ، وعن الأسباب الضرورية ، وعن الفرق بين المعقول و بين المقول طبقا لقواعد صناعة المنطق ، وعن النباين بين المحمول على الطريق الطبيعي والمحمول على الطريق الطبيعي (ئ) . وفي الوقت الذي نرى فيه أرسطو يفصل القول في المقولات الخاصة بالجوهم والكم والإضافة والكيفية فقط ، نرى الفارابي يفصل القول في الخاصة بالجوهم والكم والإضافة والكيفية فقط ، نرى الفارابي يفصل القول في المقولات العشر دون إشارة إلى سكوت أرسطو عن القول في المقولات الستة الباقية ، وفي النهاية فإن الفارابي يخالف أرسطو بتغييره انرتيب أفواله في المقولات الأربعة دون أن يوضح علة وقيعة ما صنع .

ولا نقصد بهذه التعليقات إذكار الوضوح الشامل والصفة التعليمية الواضحة في نص الفارابي ، و إن قراءة رسالة الفارابي يمكن أن تفيد دارس المنطق قائدة كبرى لأنه يعرض بوضوح شديد للفاهيم الأساسية المستعملة في المناقشات المنقدمة للنطق ، وأيضاً لأن الفارابي يعطى أمضلة كثيرة لتبيين كيف ينبغي أن يتكلم بحسب قواعد المنطق ، ولكن المقصود هاهنا إظهار كيف أن رسالة الفارابي محسدودة القيمة لمن ينشد فهسم كتاب المقولات لأرسطو ، ففي أسيان كثيرة عسدودة القيمة لمن ينشد فهسم كتاب المقولات لأرسطو ، ففي أسيان كثيرة عسدت الرسالة إلى البحث في المقولات ونواحي أخرى من معانى المنطق تتعلق بالفول في كناب ما بعدد الطبيعة إكثر مما تتعلق بالأقوال الواردة في كتاب

<sup>(4)</sup> انظر: الفاراي، المقولات، فقرة ٢٠١٥، ٣٠، ٢٥، ٢٥، ٢٠، ٢٠، ٢٠، ١٠ وانظر أيضا: ابن رشد تلخيص إبداغوجي ص ١٨ من المقدمة، هامش ٣٣ في نشرة دافيدسون:

H. A. Davidson, Averroes Middle Commentary on Porphyry's Isagoge and on Aristotle's Categoriae, (Cambridge, Mass. and Berkeley - Los Angeles: The Mediaeval Academy of America and The University of California Press, 1969).

المقولات . وهذا الحكم يجد نفس الصدى في كتابات الفارابي الأخرى في المنطق، بصرف النظر عن مدى جدواها لفهم قواعد صناعة المنطق .

أما كتابات ابن سينا في المنطق فإنها أيضا غير وافية لإيضاح فكر أرسطو و فقد كتب حد مثل الفارابي حددا من الرسائل القصديرة ، ورسالة واحدة مطولة في صناعة المنطق ، و يضاف إلى هذا أنه خصص قسما كاملا من كتابه الكبير والشفاء المنطق المنطق ، وخصص أحد أجزاء هذا القسم التسع لمقولات أرسطو أن ، وهو مع ذلك لم ينظر إلى كتاب المقولات على أنه المدخل المدلام الصناعة المنطق وشانه في ذلك شأن الفارابي ، فهو يسبق فحصه لكناب المقولات لأرسطو بفحص كتاب الإيساغوجي ، وعندما ينتقل منه إلى كتاب المقولات مجده يبدؤه بتبيين لم كانت معرفة هذه المقولات لاتمين - على الإطلاق - في تعده يبدؤه بتبيين لم كانت معرفة هذه المقولات الاتمين - على الإطلاق - في تعلم صناعة المنطق ، وأيضا يبين لماذا كانت قليلة الأهمية في تحديد دقيق لعدد المقولات أن و برغم عا يقوله ابن سينا فإنه يستمر دون عاولة منه لإ بطالحا ، فهو يذكر أن هسذه الأشياء سوف لا نعوقه عن منافشة المفرلات ، ثم يشرع في ذلك .

وكتاب المقولات لابن سينا عمال مطول ، فهو يذهب إلى أبعد من نص أرسطو لينظر في الآراء المختلفة التي قدمها عديد من مفسرى أرسطو أو ليكشف عن المسائل الناتجة عن مناقشة المقولات المختلفة ، ويسير ابن سينا على نسق نص أرسطو لا يخرج عن ترتيبه إلا في مواضع قليلة ، مشل القول في ه له » ، ومع أرسطو المناز : ابن سينا ، المقولات (قدم من الممان من كتاب الشفاء) ، نشرة الأب مج فنواتي وآخرين (الغامرة : الهيئة العامة المنتون المغالج الأميرية ، ١٩٥٩) ،

<sup>(</sup>٦) انظرالممدرالسابق: ١٠ ٠٠٠ - ١٨٠٠

ذلك فإن الانتزام النسبي بترتيب أقاويل أرسطو لا يتعادل مع تناوله لتلك الأقاويل، وهذا هو ما يحول دون الاعتماد على كتاب المقولات من الشفاء لا بن سينا كصدر مناسب لتعرف صورة دقيقة لفكر أرسطو ، فهو يسمب الحديث عن قول أرسطو في الجواهر الأول والتواني ليصل إلى نوع نالث من الجواهر يطلق عليه الجواهر الثوالث ، ونجده في موضع واحد يطلق العنان لحواره في مواجهة هـؤلاء الذين يقدمون تأويلات خاطئة لمفولة الإضافة مما يجره إلى منافشة لموضوع الوحي الملائكة وخلق العالم ، في حين أن أرسطو أوضح مرارا أن مستوى حديثه في والملائكة وخلق العالم ، في حين أن أرسطو أوضح مرارا أن مستوى حديثه في كتابه كان بعيدا عن كل ذلك ، وتبعا لذلك فإن دارس كتاب المقولات كتابه كان بعيدا عن كل ذلك ، وتبعا لذلك فإن دارس كتاب المقولات حول دراسة المقولات كأسلوب في المنطق ، أو كبعض الأشياء التي كتب أرسطو عنها بصدورة عارضة أكثر عمل بشعرف قول أرسطو فعدلا فيا يتعلق بالمقولات أو بفائدة ما قاله .

ومرة أخرى ، فليس المقصود بهذه النعليقات أن تكون تقييما يحط من قدر كتابات الفارابي أو ابن سينا ، ولقد بينت الدراسات الحديثة عن الفارابي كيف أنه يجب علينا أن لانستخف بكتاباته ، وأما ابن سينا – فرغم النقد الذي وجهه إليه ابن رشد – فيجب علينا أيضا أن لانستخف بكتاباته أو نقلل من قيمتها ، اليه ابن رشد – فيجب علينا أيضا أن لانستخف بكتاباته أو نقلل من قيمتها ، وما أوردناه هاهنا من تعليقات وملاحظات إنما القصد منه توضيح أساس النقد الضمني الذي وجهه أبو بعقوب لأبي نصر وأبي على كمفسرين لأرسطو ، وأنه النفي على أساس حقيق ، وأبضا للإشارة إلى طبيعة ،همة ابن رشد التي قصد إليها انبني على أساس حقيق ، وأبضا للإشارة إلى طبيعة ،همة ابن رشد التي قصد إليها

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدرالسابق: ٩١ - ٢٠٢ ر ١٥٤: ١٨ - ١٥٠ : ٢٧ .

هندما شرع في شرح كتابات أرسطو ، فهو يوضح قصده بصورة أوضح في السطور الأولى من الكتاب الذي نقدمه هنا بقوله :

الغرض في هذا القول المخيص المعانى التي تضمنتها كتب أرسطو في صناعة المنطق وتحصيلها مجسب طاقتنا وذلك على عادتنا في سائر كتبه ، وأنبدأ بأول كتاب من كتبه في هذه الصناعة وهو كتاب المقولات (٨)

وفي إيضاح ابن رشد لفرضه هـذا تنبين ثلاثة أشياء ذات مغزى مباشر ، أوله التعبير الذي يستعمله ابن رشد لوصف كتابه هـذا وهو « تلخبص » ، وثانيها تصريحه بأنه فعل مثل ذلك في كتب أخرى لأرسطو ، وثالثها قوله إنه سيبدأ بأول كتاب من كتب أرسطو في صناعة المنطق وهو كتاب المقولات ، وشروح ابن رشد لمؤلفات أرسطو يمكن أن تقسم بوجه عام إلى « جوامع » أى شروح متوسطة ، و « شروح » أى شروح متوسطة ، و « شروح » أو « تفسيرات » أى شروح مطولة ، ومع إدراك اضطراب استمال الباحثين أو « تفسيرات » أى شروح مطولة ، ومع اكتشاف أن النشرات الحديثة لبعض الشروح قسد حددت بصورة خاطئة تعريف النص المنشور بالإضافة إلى الاعتراف قسد مددت بصورة خاطئة تعريف النص المنشور بالإضافة إلى الاعتراف بعدم وجود أمثلة لحذه الأنواع الثلاثة من شروح ابن رشد في نصوصها العربية ، وقد أدى ذلك ببعض الباحثين المعاصرين إلى النساؤل عن دقة التقسيم ، إلا أنه من الواضع أن ابن رشد قد كتب نوعين مختلف بن من الشروح للأورجانون

 <sup>(</sup>A) انظر : ابن رشد ، تلخیص کناب المقولات ... من هذه النشرة فقرة ۱ .

كله بالإضافة إلى نوع آخر مر... الشرح لكنتاب البرهان (م) وعند مقارنة هذه الأنواع الثلاثة المختلفة من الشروح ، فإنه يصبح ظاهرا بجلاء أنه بينها لا يفسر هذا التلخيص لكتاب المقولات والتلاخيص الأخرى في المنطق الذي هو جزء منها نص أرسبطو مثلما يفسره شرح كناب البرهان ، إلا أنها جميما تقدم إلى حد بعيد معلومات عن النص أكثر من مجموعة شروحه الأخرى للأورجانون . وهكذا يبدو من الملائم أن نصاف هذا النصاعلي أنه تلخيص لكتاب المقولات.

يبدأ ابن رشد هذا النلخيص بمرض نص أرسطو في تقسيم ثلاثي ، فهو يدرك أن النص يتخدن جزءا تمهيديا وآخر تبحث فيه المقولات ذاتها ، وجزءا خناميا تبحث فيه المقولات ، وحين ببدأ خناميا تبحث فيه الأمور النسامة أو الثانوية التي تتعلق بالمقولات ، وحين ببدأ كل جزء من هذه الأحزاء فإنه يقسمه إلى فصول أو إلى أقسام وفصول أو إلى أقسام وأقوال وفصول أو إلى أقسام وأقوال وفصول ، وفي بداية كل جزء أو قدم أو قدول يجل بعناية المواضع

 <sup>(</sup>٩) عن الجوامع أو الشروح العفرى ، انظر : ابن رشيد ، جوامع لكتب أوسطو طاليس في
 الجدل والخطاية والشعر ، تحقيق وترجة تشاولس بترووث :

Averroes' Three Short Commentaries on Aristotle's "Topics," "Rhetoric," and "Poetics," ed. and trans. Charles E. Butterworth, (Albany: State University of New York Press, 1977).

أما الشرح الأكبر لابن رشد لكتاب البرهان فلم بصل إلينا نصبه العربي، ولكن وصلت إلينا ترجمته من العربية الى اللاتينية رقسه طبعه آل جواننا بالبندنية سدنة ١٠٦٦ م ضن مجموعة كبيرة من الشروح الرشدية مع النصوص الأرسطية المترجمة إلى اللغة الملاتينية نشرت في احد عشر مجلداً :

ARISTOTELIS OMNIA QUAE EXTANT OPERA ... AVERROIS CORDVBENSIS IN EA OPERA OMNES ... COMMENTARII (VENETIIS APVD IVNCTAS, MDLXII) vol. 1, pars secunda.

العامة الني تره فيها يل ذلك ، وأيضا فإنه يهني عناية خاصة بتنبية القارى الله المساحة التي تمارك بهنا المساحة التي تمارك بهنا هذه المقولة المقولات الأخرى ، ويبدو تقسيم النص إلى أجراء وفصول وأقسام وأقوال شيئا من إبداع ابن وشد نفسه ، وهو إبداع مفيد إلى حد بعيده ، وعلى الرغم من أنه لايقدم إضافة إلى نص أرسطو ولا يعدل في آواء أرسطو على نحو هام ، إلا أنه يوضح ما حاول أرسطو أن يقوله ، وأيضا برتبه — بحق — أقوال أرسطو الترتيب الدقيدي الذي لم يكن واضحا بصورة مباشرة ، وبالإضافة إلى ما تقدم فإن إن رشد بتعديد الملامح البارزة لبحث أرسطو في كل مقولة و إبراز الشكوك أو القضايا المتعلقة بكل مقولة وأيضا بافتراحه وسائل على هذه الشكوك والفضايا إنصا يمين القارئ على فهم أوضح لنص أرسطو .

وطوال هذا التلخيص ثبين مقدرة ابن رشد على أن يكون دليسلا خبيرا إلى فكر ارسطو ، وهو يميز بدقة بين رأيه الشخصي ورأي أرسطو ، قاراه في أحيان كثيرة يبرز عبارة أرسطو عيزة في شكل واضح مسبوقة بكلمة « قال » وفي أحيان أخرى ثراه يقدم عبارة أرسطو مع بمضالتغير في لغة الثرجمة العربية للأورجانون، وهو في هذه الحالة يتصرف بفكر وتدبر دون متابعة عياء لأرسطو كما يزعم بعض الباحثين الذين كتبوا عن ابن رشد ، و بينما وردت كلمة ه قال » في بداية كل فصل من فصول الجزء الأول فإنها لم ترد إلا ستا وعشرين مرة في أقسام وفصول الجزء الثاني سوهي أشين وأربعين قسما وفصلا للإ المادي عشرة أو انتفاى عشرة مرة في أقسام وفصول وأقوال الجزء الثالث وهي خمسة عشرة قسما وفصلا وقولا، و بعبارة أخرى فإن استمال ابن رشد لكلمة وقال» أو عدم استماله وفصلا وقولا، و بعبارة أخرى فإن استمال ابن رشد لكلمة وقال» أو عدم استماله لها لايشكل سمة مطردة في تعريف تلاخيص ابن رشد . فقد استخدم بالفعل

كامة « قال » خمس مرات فقط فى تلخيص العبارة مرة منها فى الفصل الأول ومرتين فى كل من الفصلين الرابع والخامس.

وتبدو الفاعدة على الأصح في مايقدمه ابن رشد في تأليف ما . فهنا كما في التلاخيص الأخرى في المنطق يهتم ابن وشــد بتوضيح ما كان يحاول أوسطو إن يقوله في كتابه . ولذلك فابن رشد يحترم ترتيب النص والأهمية المتناسبة التي أعطاها أرسطو لكل من القضايا المختلفة . ونرى ابن رشــد ينفصل عن نص أرسطو لحل المسائل التي يرى أنها مثيرة للبحث بوجه خاص،أو لتصحيح مايعتبره تأو يلا خاطئا للفارابي أو لهؤلاء الذين يطلق عليهم «المفسرون» أو لإيضاح مافهمه على أنه الغسرض العام لأرسطو في الكتاب . وبنساء على ذلك فهو يقبل ماقدمه أرسطو من تفسير لكل مقولة ، ويتابعه في الحديث المفصل عن أربع منها فقط . وعلى كل حال فإن ملاح تاويلات أو تلاخيص ابن رشـــد تبدو متشابكة بالقدر الذي يجعل بحثها لجديًا يحتاج إلى بحوث تفصيلية متشابكة . ومن المهم هنا الآن تفهم القصد العام لأوسطو كاعبر عنه ابن رشد، وهو لا يرى ان كتاب المقولات كتاب علمي ، رغم أنه يسلم بأن كتاب المقولات يقدم الأصول لصناعة هامةجدا هي صناعة البرهان . وبالأحرى فإن ابن رشد يرى أن أرسطو قد أسس أقواله على مشهورات ، وأيضا حاول أن ينقل القارىء من مافي بادىء الرأى الذي هو جزء من الحياة اليومية إلى استخدام أدق للكلام ، أو ينقله إلى إدراك أكبر لما تنطوى عليه أنواع مختلفة من الأقاو بل . وهذا الحبكم من أبن رشد على أرسطو باعتماده على المشهورات في أحــوال كثيرة أو باعتماده على مافي بادئ الرأي سمح له أن يوضح قضايا في النص كانت تحير الآخرين .

والجانب الناني الذي أوضه ابن رشد لفرضه من هذا الكتاب والذي يبدو ذا قيمة هو اعترافه أنه قد سلك طريقة التلخيص هذه في كتب أخرى لأرسطو و بعبارة أخرى فإن عاولته ببان ترتيب قول أرسطو وقيامه بتحديد المطالب التي قد تحدث ابسا وحلها ، وكذلك اهتمامه المستمر بما يقصده أرسطو ، كل هذه تمثل معالم بارزة لنوع من شروحه ، وبكل تأكيد فإنها لا تظهر في المجموعة الأخرى من الشروح التي ألفها ابن رشد في صناعة المنطق ، وفي هذه الشروح الأخرى ونعفي بها « الجوامع » بينير تنظيم كتب أرسطو المختلفة في الأورجانون و يعطيها عناو بن أخرى ، و يقدم صناعة المنطق بطريقة تبدو للوهلة الأولى متلائمة مع طريقة أرسطو في الأورجانون ، و بمقارنة هذين النوعين من شروح ابن رشد يتبين أنه لم يكن نادما على تصرفه في نص أرسطو، مما يوحى بأن إخلاصه المنص يتبين أنه لم يكن نادما على تصرفه في نص أرسطو، مما يوحى بأن إخلاصه المنص يقرع الشرح المقدم هنا يرجم إلى الغرض الخاص الذي استهدفه ، ولا يمكن أن يرد إلى أي عجز فطرى يقطع العلاقة بطنه و بين أرسطو .

وأما الملاحظة أنه قد المحتوى كتاب الأورجانون، ويبدو في النصوص الأخرى التائية تبين أنه لم يبدأ تلاخيصه بكتاب الأورجانون، ويبدو في النصوص الأخرى التائية لنص المقولات بوضوح اطلاع ابن وشد على مؤلفات أرسطو الأخرى حيث يشير إلى مؤلفاته الأخرى في المنطق و يذكر أيضا كتابيه «النفس» و «مابعد الطبيعة» وهذه الملاحظة ذات دلالة هامة لأن المخطوطة المأخوذة أصلا للتحقيق لهذه النشرة تشير إلى بعض التواريخ التي يستفاد منها موعد انتهاء ابن رشد من تلخيصه لبعض كتب أرسطو فقد ذكر انتهاءه من تلخيص الجزء الثاني من كتاب الجدل في ١٩ من رجب عام ٢٥ ه / أبريل ١٩٦٨ م ، بينها ذكر انتهاءه من تلخيص كتاب الحطابة في ٥ من المحسرم عام ٢٥ ه / يوليدو ١١٧٥ م ، فإذا لاحظنا

فارقا زمنيا قدره قرابة الثمان سنوات بين تأليفه لتلخيص ألجزء الأخير من كتاب الجدل وتلخيص كتاب السفسطة وكتاب الخطابة فإنه يبدو من المناسب النصور أنه ما كان يمكن له أن يؤلف تلاخيصه لكتب المقولات والعبارة والقياس والبرهان والجزئين الأول والثانى من كتاب الجدل فى وقت أقل من نصف هذه المدة ، وتأسيسا على الاستلتاج السابق فإن تلخيص كتاب المقولات لم يتم تأليفه متأخؤا كثيرا عن ١١٩٣م أو ١١٩٤م بل يحتمل أن يكون قبل ذلك .

والنقطة الثالثة الهامة في تقديم ابن رشد لتاخيصة لكتب أرسطو في المنطق، هي ما ذكره من أنه سيبدأ هذا التلخيص بأول كتاب من كتب أرسطو في صناعة المنطق وهو كتاب المقولات، ويعبارة أخرى فهو لا يرى ما يدعو لأن يتقدم عمله تلخيص كتاب الإيساغوجي لفرفوريوس، وإذا ما عرفنا أن ابن رشد بدأ جوامعه في المنطق (الشرح المختصر) بجوامع كتاب إيساغوجي، وأنه ابن رشد يوجد فعلا، فإن عبارة ابن رشد تبدو خادعة ، ومع ذلك فإن هذا هو المظهر المارجي فقط، فإن ابن رشد بدأ جوامعه بكتاب إيساغوجي، لأنه كان مهتما بتقديم تأويل فإن ابن رشد بدأ جوامعه بكتاب إيساغوجي، لأنه كان مهتما بتقديم تأويل خاص لصناعة المنطق في هذه ألجوامع ولم يكن يقصد شرح نص أرسطو خاص لصناعة المنطق في هذه ألجوامع ولم يكن يقصد شرح نص أرسطو للقاريء، وهو يبدى ذلك بوضوح في بداية عمله حين يذكر أنه سيقدم آراءه

 <sup>(</sup>۱۱) نشر هربرت ۱۰ دافیه سون النص العبری لکتابی ابن رشد تلخیص کتاب إیساغوجی
 وقاخیص کتاب المقولات :

H. A. Davidson, Averrols Cordubensis Commentarium Medium in Porphyris Isagogen et Aristotelis Categorias (Cambridge, Mass. and Berkeley - Los Angeles. The Mediaeval Academy of America and The University of California Press, 1969).

في المنطق بطريقة ليس لهما إلا صملة قليلة بطريقة أرسطو في عرض آرائه •

ووجود تلخيص لكتاب الإيساغوجي من تأليف ابن رشد بعد أمرا أكثر شذوذًا، وذلك لأنه لا يوجد له نص باللغة العربية ، و إن وجد في ترجمات عبرية ولاتينية ، إلا أن هذا لا ينهض دليلا على أن أبن رشد يعتبر كتاب الإيساغوجي مقدمة حقيقية لأرسطو ، وعلى العكس من ذلك فإن ابن رشد في نهاية تلخيصه لكتاب الإيساغوجي يوضح أنه لا يعده جزءا من صناعة المنطق وأنه في غير حاجة إلى شرح. و يصرح ابن رشد أن كتاب الإيساغوجي بعيد جدا من أن يكون مدخلا مناسبا لصناعة المنطق، ويصرح أيضا أنه إذا كان منالضروري أن تحتويه مجموعة المنطق فإنه ينتمي إما إلى كتاب البرهان أو إلى كتاب الحدل. وفي نفس القول يعترف ابن رشد بمخالفته للفاراي حول أهمية كتاب الإيساغوجي ، ويوضح أنه كتب تلخيص كتاب الإيساغونجي بناء على رغبة بعض الأصدقاء الذين طلبوا منه أن يشرحه . وملاحظاته في يدآية الكتاب تبين أيضًا أنه لم يعــد كتاب الإيساغوجي مقدمة مناسبة لدراسة المنطق ، ففي بداية تلخيصه يذكر أنه كتب هذا التلخيص لأن العادة جرت أن يبدأ المجموع المنطقي بكتاب الإيساغو جي · · و بذلك يحافظ ابن رشد على هدفه الأساسي ــ وذلك يتضح أيضًا في كتابته لتلخيص كتاب الإيساغو جي ـــوهو أنه يريد أن يشرح أفكار أرسطو في المنطق •

<sup>(</sup>۱۲) انظر : ابن رشد ، تلخیص کتاب إساغو جی ، الصدر السابق ، ص ۲۷ و ص ۲ .



### منهيج التحقيق

عندما بدأ الأب م. بو يج في تحقيق كتاب المقولات كانت هناك مخطوطات ثلاثة هي المعروفة لتلخيص كتب أرسطو في المنطق وهي مخطوطات فلورنزا وليدن والقاهرة . وقد نشر تحقيقه لتلخيص كتاب المقولات ١٩٣٢ م وعندما بدأ الدكتور مجود قاسم عمله لا بدأنه كان بعرف أن هناك مخطوطة وابعة وهي التي أشار إليها د . حسين محقوظ في مقالته يجلة معهد المخطوطات بجامعة الدول العربية المجلد الناليث ١٩٥٧ م .

ولما تسلمنا أصول أعمال الدكتور قاسم سنة ١٩٧٤ م و بدأنا فى مواجعتها تعرفنا عدة مخطوطات التي كانت معروفة وكان ذلك نتيجة البحث الدائب فى الفهارس القديمة التي سبت فيها بعض مؤلفات ابن رشد لغيره، وأيضا فيما ينشر من فهارس جديدة وما يصدو من بحوث ومقالات وأيضا نتيجة لتعاون بعض الزملاء .

وقد كانت المخطوطات غير الملسو به لابن رشد ثلاث مخطوطات ، تأكد لنا أنها لابن رشد بفضل العين البصيرة والذاكرة الواعية فلصدية ين عبد القادر بن شهيدة وهمام فوزى حسن ، وقد أشار الأستاذ ابن شهيدة بفحص المخطوطة رقم ٢٢٣٧ المحفوظة بالمكتبة الشرقية العامة ببانكيبور ، وقد فهوست على أنها التلخيص وذكر بالفهوس أن اسم المؤلف غير موجود وأنه يحتمل أن يكون مؤلف أبو نصر

الفارابي . و بفحص البيانات المدرجة بالفهرس والمعلومات المقدمة عن وصف أفسام المخطوطة تأكد أنها تلخيص ابن رشد لكتب أرسطو في المنطق ، إلا أنها تحوى فقط تلخيص الكتب الأربعة الأولى وهي المقولات والعبارة والقياس والبرهان وذلك ما تأكد من مصورة المخطوطة . وأشار الأسـتاذ ابن شهيدة مرة أخرى بفحص المخطوطة رقم ٢٠١ عُكتبة بوهر بكلكتا . ويفحص البيانات المدرجة بالفهرس والمعلومات المقدمة عن وصف المخطوطة تأكد أنها نسخة من تلخيص ابن رشد لكتب أرسطو في المنطق تحوى مثل مخطوطة بالكيبور الكتب الأربعة الأولى فقط ، وهاتان المخطوطتان مثل مخطوطة القاهوة المعروفة للائب بو يج والدكتور قاسم يعود تاريخ كتابتهما إلى القرن الثامن عشر الميلادي، وكتبتا بخـط نستعليق شرق ، وقـ الخيرنا السيد / همام فوزى حسن أن المحطوطة رقم ٣٧٦٩ بمكتبة شستر يتي بدبان قد فهرست بصورة خاطئة ، وأن بياناتهـــا بفهارس المكتبة تشير إلى أنها كتاب القياس لأرسطو ترجمة تيودورس في حين أن بدايتها ونهايتها تطابق نص تلخيص كتب أرسطو في المنطق ، و بفحص مصورة المخطوطة التي حصلنا عليهما انضح أنها — مثمل مخطوطتي بانكيبور وبوهو — تحتوى نفس النلاخيص وهي مكتو بة بخط نستعليق واضح و يرجح أنها كتبت في القرن السادس عشر الميلادي .

وفى ايران استطعنا تعرف تسع مخطوطات للنص العربى ثمان منها فى طهران والتاسعة فى مشهد ، وذلك بفضل التنقيب ومتابعة البحث فى فهارس المخطوطات التى تنشر حديثا بواسطة صديق وزميلي الدكتور أحمد عبد المجيد هريدى ، وهو على صلة حميمة ودراية طيبة بالمحطوطات وفهارسها . ورغم الجهود غير المحدودة للمحصول على مصورات لهذه المخطوطات سالفة الذكر ، فإننا لم نتمكن من الحصول إلا على مصورات مخطوطتين فقط - الأولى مخطوطة مشكوة رقسم ٣٧٥ المحفوظة بالمكتبة المركزية لجامعة طهران والشانية مخطوطة شوراى مل رقسم ١٩٤٥ ، وهذه الأخيرة أمكن الحصول عليها بمعاونة الدكتور مهدى محقق -

وقسد انضح لنا بفحص بيانات المخطوطات السابقة وما أمكن الحصول عليه منها أنها تنتمي كلها وأيضا نسخة القاهرة ـــورقمها ٩ منطق بدار الكتب المصرية \_ إلى فصيلة أو أسرة واحدة وأنها تشترك في عدة خصائص هي حداثة نسخها واحتوائها على تلخيص ابن وشد للكتب الأربعة الأولى في المنطق فقط 🔃 التي هي تلخيص كتاب المذولات وللخيص كتاب العبارة وتلخيص كتاب القياس وتلخيص كتاب البرهان ، وكناجها بخطوط نستعليق ونسخ مشرقيين . بالإضافة إلى أن مقارنة مخطوطات القاهرة ومشكوة و شستر بيتي وشو راى ملي تبين أنه • لا توجد اختلافات كبيرة بينها ، اللهم إلا ما نتج عن أخطاء النساخ وعدم العناية في الكنابة يضاف إلى ما سبق أن هذه المخطوطات لم تقدم قراءات أفضل ممسا في مخطوطتي فلورنزا وليدن ــ اللتان هما أقدم المخطوطات ــ إلا في حالات نادرة جداً . و يبدو أن هذه المحطوطات تنتمي في أصولها إلى أصل مخطوط ينتمي بصلة ما إلى مخطوطة ليدن ـــ وقد لوحظ في هذا الكتاب على سبيل المثال أن قراءات مخطوطات الفاهرة ومشكوة وشستربيتي وشوراى ملى تتفق مع قراءات مخطوطة ليدن ضمف موافقتها لقراءة مخطوطة فلورنزا .

ومع أنا لم نتمكن من الحصول على صور كل المخطوطات الحديدة ، إلا أنا رأينا من المناسب أن نقدم تحقيقا جديدا لكتاب المقولات للاعتبارات التالية . فأول هذه الاعتبارات أنه رغـم استحقاق نشرة الأمب بويج للثناء فإنها لم تخل من أخطاء ، وثانيها أن الأب بو يج لم يضف إلى النص أكثر من علامات النرقيم مع تردده في تحسديد خطوات حوار ابن رشد المختلفة في فقرات بصورة تجعل النص صبير الفهم بطريقة لافتة للنظر ، يضاف إلى ذلك أن الأب بو يج رغم اهتمامه الشديد بالتفاصيل الدقيقة لم يحساول كثيرا أن يعين القارئ على فهم إشارات ابن رشد المتشابكة . وأخيرا فإنه يبدو أن منهجا نقديا أكثر تبسيطا يتمثل في جمله من الملاحظات تحدد أساس قِراءة معينة للنص تفيد في إبراز الأفكار الأساسية بد سيكون أكثر فائدة لدارسي أن رشه من المنهج النقدى المعقد \_ الذي يسهب اختلاطًا للقارئ ــــ الذي لتبعد الأب بوجج. فليس هناك فائدة كبيرة في الحقيقة لإثبات الأخطاء الهجائية في كل مخطوطة أو الأمدلة الكثيرة التي أغفل فيها الكاتب أن ينقط بعض الحروف ، وأيضا فـلا داعي لإثبات العبارات الخاطئة التي صوبها ناسخ المخطوطة وأشار إلى ذلك بالعـــلامات الاصطلاحية المعروفة ، أو ما كتبه يعض من قرأ المخطوطة ودون تعليقاته على هامشها .

و باختصار فإن هذا العمل يختلف عن عمــل الأب بو يح بأنه يحاول جاهدا أن يعرف القارى، بشكل ومضمون ما يقوله ابن رشد و يوفر الأدوات الجيــدة للحكم على الاختلافات الجوهرية ذات المعنى بين المخطوطات، ولعل ذلك قـــد تحقق باستخدام منهج نقدى أكثر تبسيطا وأسهل استخداما، أما عمل ابن رشد

في التلخيص فتظهره جليا تلك الفقرات المقسمة مع الإشارة إلى ما يناظرها في نص أرسطو ، وأيضا تقسيم النص إلى فقرات مرقمة لكى تتضح خطوات ابن رشد بعمورة أوضح ، وحتى يتحاشى الشعور بفرض النفس على النص فقد التزمنا تقسيم النص إلى فقرات ، وكانت كل فقرة تبدأ عندما يغير ابن رشد موضوع المناقشة ، أو عندما يستخدم ضمير المتكلم كما في قوله « نقول » ، أو حين يذكر فقرة من نص أرسطو بقوله « قال » ، وهناك اختلاف أكبر بين هذه النشرة ونشرة الأب بو يم ألا وهو اعتمادها أساسا على مخطوطة فلورنزا وليس على مخطوطة ليدن ، وهناك ألا وهو اعتمادها أساسا على مخطوطة فلورنزا وليس على مخطوطة ليدن ، وهناك ثلاثة أسباب دعت إلى هذا النغيير .

فاول هذه الأسباب هو أن مخطوطة فلورنزا تبدو أقدم من مخطوطة ليدن . و برغم أن الاثانين في حالة عبدة تماما ومكتو بتين بخط مغربي واضح ، إلا أنهما تخلوان من تاريخ نسخهما و وينا يمكن إرجاع تاريخ مخطوطة ليدن إلى النصف الشاني من القرن السادس عشر الميلادي ، إلا أنا اعتبادا على ما ورد في الصفحة الأولى من مخطوطة فلورنزا من تملكات استطعنا بعد الرجوع إلى كتب التراجم أن نحدد تاريخ نسخها بما قبل القرن الثامن الهجري أي الرابع عشر الميلادي وهي الفترة الزمنية التي كان يعيش فيها بعض من تملكوا المخطوطة وقد كانوا من المشتغلين بالفلسفة الإسلامية في شمال افريقيسة حيث توفى الن رشيد .

وثانى هذه الأسباب هو أن تواريخ التأليف المثهتة في داخل النص توحى بأن الهنطوطة التي نقلت عنها مخطوطة فلورنزا كانت إصدارة منقحة للخطوطة التي نقلت عنها مخطوطة ايدن ، فقد ورد في خاتمة تلخيص الخطابة بمخطوطة فلورنزا « وكان الفراغ من تلخيص بقية هـذه المقالة يوم الجمعة الخامس من المحرم عام أحد وسبعين وخمسهائة » أى في شهر يوليو ١١٧٥ ميلادية ، ولكن الفقرة المقابلة لما في مخطوطة ليدن هي «وكان الفراغ من تلخيص هذه المقالة يوم الجمعة الثالث من شعبان من عام سبعين وخمسهائة » ، أى في شهر فبراير ١١٧٥ ميلادية ، مما يدل مل شعبان من عام سبعين وخمسهائة » ، أى في شهر فبراير ١١٧٥ ميلادية ، مما يدل مل أن أصل مخطوطة فلورنزا ألف بعد أصل مخطوطة ليدن بقرابة نصف العام . وفي أكثر من موضع فإن فهم العلاقة بين المخطوطة بين مشد يحاول أن يجمل حواره واستنتاجه المنطق أكثر إحكاما ، كما أن هذا الفهم يفسر أيضا لماذا توفرت عناصر أسلوبية أفضل في النمير لمخطوطة فلورنزا ليطريقة عامة .

وعلى كل حال أون السبب الرئيسي في تفضيل مخطوطة فلورنزا على مخطوطة ليسدن واعتبادها أصلا المتحقيق في هذه النشرة هو الاقتناع بأنها توفر عناصر موضوعية أفضل، وإن كان هذا الحكم ينبغي أن يحص من قبل الفارئ. ورغم ذلك فلعله من المناسب أن يوضع في الاعتبار أنه من بين ٢٦٤ ملاحظة في النص هنا — بعد إغفال الملاحظات الخاصة بالعناوين — فإن أربعا وتمانين منها تتعلق بقضايا موضوعية في النص، ومن بين هذه الاختلافات الأربع والثمانين بين المخطوطة فلورنزا أو ما يقرب من الثلثين بينها لم يفضل الربعا وجم إلا ما يقرب من الثلث فقد فضل ٣٠ قراءة من الثلث بينا لم يفضل الأب بو يج إلا ما يقرب من الثلث فقد فضل ٣٠ قراءة من من الثلث بالم ميل الأب بو يج الله ما يقرب من الثلث فقد فضل ٣٠ قراءة من الثلث بو يج إلى من الثلث فقد فلورنزا و م يكن القول حيل وجه التحديد حيان ميل الأب بو يج إلى

تفضيل مخطوطة ليدن في الأربع والعشرين موضعا الباقية كفيل بأن يحرف حوار ابن رشمد .

كما أن مناقشــة السهات البارزة لكل من المخطوطتين المستخدمتين أصــلا للتحقيق في هذه النشرة سوف تعين على توضيح المنهج المتبع في التحقيق .

لفد صنفت مخطوطة فلورنزا تحت رقم CLXXX, 54 من فهوس مكتبة ميدتشي بفلورنزا بإيطاليا ، وانتهى ترقيم أورافها بالرقسم ٢٠٨ أى أنها تقع في ٢٠٨ ورقة ، وعدد كراساتها ٢١ كراسة كل كراسة في عشر ورقات عدا الأخيرة ففي ٨ ورقات فقط ، وقد بدأ القائم بترقيم المخطوطة بترقيمها على أساس المصفحات فرقم الورقتين الأوليين بالصفحات ١٠٣،١، ٤ ثم بدأ في الورقة الثالثة بالرقم ه فالرقم ٦ في الورقة الرابعة إلى آخر المخطوطة ، إلا أنه قد تكرر منه ترقيم الورقة ١١ والورقة ١٩٠٧ أنها ثير المخطوطة ، إلا أنه قد تكرر منه ترقيم الورقة ١١ والورقة ١٩٠٧ أنها ثيرة مي أن عدد أوراق المخطوطة ١٠٠٧ ورقة ، وقد أشرنا بهامش النص المطبوع إلى بدايات أوراق المخطوطة وأشرنا إلى الأرقام المكررة هكذا ١١٦ ، ١١ ب ، ومقاس ورقة المخطوط ٥٨٠٠ × ٥٠٠٠ سم ، وتشغل الكتابة ٥٠١٠ × ١١٠ ب ، ومقاس ورقة المخطوط مهد من الورقة ، وعدد سطور صفحتها ٣٥ معطرا ،

وتعتبوى المخطوطة على تلخيص لكتب أرسطو في المنطق وهي الكتب الشمان النالية : المقولات ، العبارة ، القياس ، البرهان ، الجدل ، السفسطة ، الخطابة ، الشعر. و يشغل تلخيص المقولات الأوراق العشر الأولى من المخطوطة ،

أما مخطوطة ليدن فقد صنفت بفهرس مكتبة جامعة ليدن تحت رقيم٧٠.٧، وهي تقع في ٢٣ كراسة كل كراسة من عشر ورقات . وأضيف إلى المخطوطة ووقة إضافية حديثا لتسجيل بعض بياناتها ، وترقم المخطوطة بالأرقام الأوربية يدل على أنها تقع في ٣٢٨ ورقة وقد نتج ذلك عن تكرار الرقم ٧٠ والرقم ١٠٧ وعلى ذلك فالمخطوطة تقسع في ٣٣٠ ورقة ، ويؤكد ذلك أن ناسخ المخطوطة دون العبارة التالية « أوراقه رل » الذي يساوي بحساب الجمــل ٢٣٠ حيث أن الراء ترمز إلى المسانتين واللام ترمن إلى الثلاثين . وقد حدث خطأ في تجليد المخطوطة في مرحلة سابقة فجلدت الكراسة الثالثـة عشر وهي تحوى الأوراق من ١١٨ الى ١٢٧ مقلوبة فجاء الترقيم في رأس نهاية صفحة المخطوطة. وأيضا فقد أشرنا بهامش النص المطبسوع إلى بدايات صسفحات المخطوطة . ومقاس ورقة المخطوطة ٥ره٢×١٨ سم ، وتشغل الكتابة ٥ ٢١×٣ر١٣ سم منها ، وعدد سطور صفحتها ٣١ سطراً . وعلى الصفحة الأولى من المخطوطة عدة كتابات تشير إلى وجودها ضمن أديرة الآباء اليسوعيين في باريس وأيضا إلى تملك المستشرق جوليوم بوستل لهـــا إلى جانب بعض الدارسين اليهود . وفي المخطوطة عناوين وتعليقات كثيرة باللغة اليونانيــة ، كما يوجد في الصفحةين الأوليــين من تلخيص المقولات تعليقات هامشية كثيرة باللغة العوبية بخط مغربي يختلف عن خط كاتب المخطوطة .

و مخطوطة ليدن مثل مخطوطة فلورنزا تشتمل على تلخيص كتب ارسطو في المنطق بأقسامه الثمانية ، وتلخيص المقولات يشغل الإحدى عشرة ورقة الأولى . أما مخطوطة الفاهم، فقد صنفت بفهرس دار الكتب المصرية تحت رقم ٩ منطق ، وهي تحتوى على ١٣٣ ورقة ، وعدد كراساتها ٢٣ كراسة من منطق ، وهي تحتوى على ١٣٣ ورقة ، وعدد كراساتها ٢٣ كراسة من

عشر ورقات بالإضافة إلى كراســة أخيرة في ٤ ورقات ومقاس ورقة المخطوطة ۱۸٫۷×۱۸٫۷ سم وتشغل الكتابة ۱ر۱۶ × ۱٫۶ سم منها . وعدد سطور صفحتها ١٩ سطرا. وهيمكتو بة بخط مشرق. وفيحواشي بعضصفحاتها أبيات منالشعر الفارسي، وقد تعرضت المخطوطة لبتر حوافها عند التجليد يظهر ذلك من ضياع بعض أجزاء الأبيات الشعرية في أعلى حواشي الصفحة. وعلى الصفحة الأولى من المخطوطة تملك لأحد سكان أصفهان لها بالشراء، بالإضافة إلى بعض المصطلحات المنطفية باللغة الفارسية ، ومخطوطة القاهرة لا تحتوى إلا على تلخيص الكتب الأربعة الأولى من تلخيص كتب أرسطو الثمانية في المنطق، وهـــذه الكتب الأربعة هي تلخيص كتاب المقولات والعيارة والفياس والبرهان ، ويقع تلخيص المقولات في السبع والعشرين و رقمة الأولى؛ وفي آخر المخطوطة كتب ناسخها مجمد مؤمن ابن مجمد محمد حسين الزارى أنه انتهى من كتابتها في شهر عرم الحرام سنة ١١٧٧ هـ أى في يوليو ١٧٦٣ ميلادية .

و بالإضافة إلى ضآلة أهمية مخطوطة الفاهرة بسبب حداثها ، فإن الأخطاء اللغو بة الكثيرة بها تزيد من ضآلتها ، فالمخطوطة مليئة بالأخطاء الكتابية مثل نقص بعض الكلمات والجمل ، وقلب تركيب بعض الكلمات والجمل ، وأيضا تكرار كتابتها ، وعدم تمييز وإعجام حروف الكلمات والحلط بين حالتي التمذكير والتأنيث للأفعال وزيادة نقط بعض الحروف ، ورغم ذلك الها في سمنة مواضع (فقرة ١/١/١ ، فقرة ١/٢٨ ) نقرة ١/١/١ ، فقرة ١/٢٨ ) نقدم قراءة أفضل من مخطوطتي فلورنزا وليدن ، ولذلك فإنا قد أهملنا أخطاه مخطوطة

القاهرة ولم نشر إليها في الهوامش . وأشرنا إلى الفروق بينها وبين المخطوطتين السابقتين في حالة الاختلاف الموضوعي في القراءات عندما كان ذلك مفيدا .

وقد أمكن — حتى تقديم كتاب المفولات للطبع — الحصول على صور ثلاث من المخطوطات الجديدة ، وهي مخطوطتا مشكوة وشدوراى ملى بطهران ومخطوطة شمتر بيتى بدبلن ، وبعد فحصها ومراجعتها ومقابلة نصوصها وإثبات فروق رواياتها نستطيع أن نقرر أنها أفادت في إيضاح النص في مواضع قليلة منه .

أما مخطوطة مشكوة ، فهي محفوظة بالمكتبة المركزية بجامعــة طهران تحت رقم ٣٧٥ ضمن مجموعة مخطوطات السيد محمد مشكوة المهداة إلى المكتبة . وقد رقمت الأوراق الخاصة بالخطوطة إلى الرقم ١٦٧ وسقط ترقيم ورقة بعد كل من الأرقام ٣٣ ، ٧٢ ، ١٤٨ ، فيكون مجموع أوراق المخطوطة . ١٧ ورقة . ومقاس الورقسة ٥ر٣٢ × ١٥ سم ، وتشخل الكتابة ٢ ر١٨ × ٥ ر١٠ سم ، وعدد سطور صفحتها ٢١ سـطرا . وخطها نستعليق واضح . ولم يبذكر بها اسم الناسخ أو تاريخ النسـخ ، ويبدو من الفحص الظاهري أنها حديثة الكتابة ، ونرجح أنهــا كتبت في القرن الشـاني عشر الهجري ، أي القون النــامن عشر الميــلادى . وهي مثــل مخطوطة الفــاهرة في احتوائها على تلخيص الكتب الأربعة الأولى فقط ، و يقــع تلخيص كتاب المقولات في الســبع عشرة ورقة الأولى . وناسخ المخطوطة شأنه شأن الكتاب الإيرانيسين لا يميز بين حالتي التذكير والنَّا نَيْتُ فِي الْفَعْلِ ، وأيضا أهمسل نقط بعض الحروف , والخطوطة بها خرم في أورافها في أكثر من موضعين . وغطوطة مشكوة تقدم في مواضع ثلاثة من النص قراءة أفضل بما في غطوطتي فلورنزا وليدن في نفس المواضع المشار إليها في غطوطة القاهرة . أما المواضع الأخرى وهي فقرة ١/١٦، ١/٣٨ ، ١/٤٣ فإنا لانستطيع الجزم بأنها توافقي مخطوطة القاهرة نظرا لوجود خرم في مخطوطة مشكوة في هذا الموضع، ولتشابه المخطوطتين فقد عومات مخطوطة مشكوة معاملة مخطوطة القاهرة من حيث فروق الروايات مع إهمال الأخطاء الكتابية والنقص وعدم إعجام الحروف .

والمخطوطة الشانية هي مخطوطة شوراى ملى وهي محفوظة بمكتبة مجاس شوراى ملى بطهران تحت رقم ٢٩٥، وتقع في ٢٧٥ ورقة ، وعدد سطور صفحتها ٢١ سـطرا ، وخطها نستعليق واضح . ولم يذكر بنهاية المخطوطة اسم ضفحتها ولكنه كتب « قـد قرع من تسويد هدذه النسخة الشريفة في ١٤ شهر رمضان سـنة ٢٠٠٧ عرب أي مايو ٢٦٦١ ميلادية ، وهي مشل مخطوطتي الفاهرة ومشكوة في ١٠٠١ عرب أي مايو ٢٦٦١ ميلادية ، وهي مشل مخطوطتي الفاهرة ومشكوة في احتوائهما على تلخيص الكتب الأربعة الأولى ، ويقع تلخيص كتاب المقولات في الخمس والعشرين و رقة الأولى ، وناسخها يهمل في أظب الأحيان إعجام حروف الكلمات ، ولذلك فقد عوملت مثل مخطوطة مشكوة في فروق الروايات والملاحظات ،

أما المخطوطة الثالث وهي مخطوطة دبان فهي محفوظة بمكتبة شستربيتي بمدينة دبلن بايرلندا تحت رقم ٣٧٦٩ عربي . وعدد أوراقها ٢٧٥ ورقسة ، ومقاس الورقة ١٩٦٣ × ١٠٠٨ سم ، وتشغل الكتابة ١٤٫٢ × ١٠٨٧ منها ، وعدد سطور صفحتها يتراوح بين ٢٢ و ٢٨ سطرا في كل صفحة ، وذلك لأن

ثلاثة ناسخين قد تناوبوا كتابتها . ويبدو على الكتابة طابع العجلة ممما ترتب عليه نقص بعض كلماتها و جملها ، يضاف إلى ذلك وفرة الأخطاء الإملائية . وخـط المخطوطة نستعليق فارسي . وهي مثــل مخطوطات القاهرة ومشكوة وشوراًى ملى تحتوي على تلخيص الكتب الأربعة الأولى فقط ولا يوجد بالمخطوطة تاريخ للنسخ أو اسم الناسخ ، ولكن وجد على غلافها تملك مؤرخ ١٣٦٣ هجرية ، أى ١٨٤٧ ميلادية ، ولعل تاريخ نسيخها يعود إلى القرن الثالث عشر الهجري أى الناسع عشر الميلادي . ويقع تلخيص كتاب المقولات في الأوراق الثمانية والعشرين الأولى ، ولقد صححت بعض الأخطاء الإملائية بهامش المخطوطة بيد كاتب آخر غير ناسخها الإصلى . ورغم انفاقها مع مخطوطات القاهرة ومشكوة وشوراى ملى من حيث وفرة الأخطاء والنقص وعــدم الإعجــام ، إلا أنهــا في مواضع سستة قدمت قراءات أفضيل من مخطوطتي فلورنزا وليدن ووافقت مخطوطة القاهرة في خمسة مواضع وانفردت عن المخطوطات الأخرى في موضع واحد . ولذلك عوملت مثل مخطوطة مشكوة في فروق الروايات والملاحظات .

وكما سبق أن قدمنا ، فإن الأصل الأول المستخدم في هذا التحقيق هو مخطوطة فلورنزا لأننا فضلنا النص الوارد بها لوضوح نصها وعبارتها اللغوية ، وقد قسمنا النص إلى فقرات مرقمة أشير إلى جانب كل فقرة بما يقابلها في نص أرسطو في طبعة بيكر للأو رجانون في برلين ١٨٣١م ، وكذلك أشير بالهامش الخاص بكل فقرة إلى فروق الروايات بين المخطوطات وأيضا إلى المصادر التي اعتمد عليها ابن رشد في تأليفه ، وأعددنا للنص فهارس للاعلام والكتب

ومقابلة فقرات تلخيص كتاب المقولات لابن رشد بنصوص كتاب المقولات لأرسطو . وقد قصدنا بذلك أن يتبين القارئ مدى جهد ابن رشد في فهم نص أرسطو و إبداعه . أما الفهارس المتخصصة فستكون بإذن الله مجمة في مجلد خاص بها بعد اكتمال صدور كل تلاخيص ابن رشد .





وهيوأته أوسيبها وحويلي فهانان معنوم معنور أنظوها فالإطام الأساهم الأأالعظم الأأالع والوالع والوادع الله النهبو والقواب فور الأخر الأحار إلى معاولا المعامد الدرشاء بالإسمة أأشم إراعا دفراندي العالم فنوارمقام العاهد تقاصيها والرريدة استعادته والالح والالحاج أبدة والنااذ أناسا متعاريغونهم وخزيدا مبره أنجس وبالقيرم مره لتعييران منسرصه بعدالكاتي أأأته والمغطور للعسالة تعلون بالموازعة والملو ففدته الالراري اشتهمه والانحلد بالإلة الغل البريخرك أبجا والمشر ينجيها والجوفاريم والمعلقة وإسفره والدجو والجنوانعوا بزاء والمستدوم إصل الأعطالة واعتاد الفائز إلغا دووجا عليها المواء الاسميا عدياهم وعرضه والوار مهاو المايلا ولودود إمراء الما المعالية مترهن والاأن وصلحائه بلدا والعنداس دواره أأوراج الهرجيعة سيام الهلدوا مبيية ساأيمية الساويسة بسيعا والمصهرو سامر سالعيدا فلأنور وفاء المتعاطاته وقواد وأماشه أترضرانه ومسافها والليمة أفأوطها ويعطافها بداها أسلوكم سيبوسهم ويتنافق وأكثاء الصدودة فتلهم ومعا يتلقم صوبرطانهم وفائعا الؤاكم المراجياتها أراويتكم ومريض للطاي بوالعالم والمادين والمستولي والمراج والمستوال والمستوال والمستوال المستوال الزار للجثم وبندر أنتمار أنشأ والباب عوره الحذاق شراه المصادات والمشاعلة كالمعام سوالجمان المساجلة ه مرينيها المحتسر وبنا دينوم عنية بناو سلمه ، شخيل بدياء بر غلم الاختيرة تحسير عن و ودرا فسفرهم الله ال وسراء عاسان يعين ومعر رسنع أأسر برجره أداسه والاستعوام بالرافع والوعزاة أأنيم أأمراك بتلوينون ويرانه فيداغوا فأنتم يراندر هبيده برف وريافيل ولا و الرائع المحاصية و المحاصية المحاصية في و وور من في عدر العسير المسيد عير معيد و المثا عَدَانَ اللَّهُ مِن مَعَ أَلْدِه مُوقِعُونِهِ مَنْ أَعْجِم وَسَاعِمِهِ مَا الْأَقْلُ أَلِيدِهِ لِمَا مَعَالَ ال والمدايات أوعوه والعرسه تصبقان أتابعا ألفاله أوجالت والدو والمصقل أعيديه والمفاقاتها والمستند المستور فأكارو المجاهد إعس والوالدة والمحام للسيآ إعلى والكفاؤهوا والتوافريق أتجا سؤادا . فحدة سدة عصرورا و سعودد سه و وحقه ما مراه فع و معالم المعاهد و عالم سلعاها فالموالي المعاملي بثوا إشاروهيما العرافان والمعالاورون وما وعاها الماما ما ما شارًا الرائد أن من المعاليات على المعاليات المنبع المناس والمرافق تعمل الت ما داء وشراعل الجوا محدومة أيلع واعراءات عراعه السربرونان والعج فالمتواه محرسلون مرو دروي ساعينه دراه إلى موم المواد در الراع تماع ماليم مطامع د واتم معاملاً ألد م را مدر وط يونه والم وعاليهم المرابع الماري المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المدالا المسابع عديمه م الإدارة والأسوال والرفيد سفار و في المفاح أم العقال ها يد المعال ما في والمدارة الموزالمداهما عالمطماح المحدا المداء الدائم والانفسرفووهام إساعد



**حزا مواحن**ۇ سادىخەق ھانىد بولغىنىزاغۇپ ئاھەتى ئەتالاكا رېخىرىنى ئاشىنىدىنغا ئۆللىنىدۇ سايەگۇچلىن ئېچىر و<u>ئانوم</u>يد ميتحقيمه وسنستينج فتنأيده مؤع كتنا للأساسف رعلها النعيد والفعاطاة مست ساؤوا مغله الاروياع بعالمؤيع وياشا غلالاتكالية وتناوي والمستنداعية والمسارة المرافعة والمتران والمتراج والماس والمساوية مَوْ وَيُعْدُ وَيَعِيمُهُ وَلَمُنْهُمُ لِهِ مَعْلُوهُمُ مِنَ الْمُعَمَّ الْمُؤَالُومُ عَنِينَ وَعِر المُعَلِّ متناكن فأفتنع وإشما التحمية لشابنان الطائمه واعزاج بنجه بدخه واضع مسابه مالغ منازعا طبيء عاصطه بينوه الوجيج المرمه والمارية والزاجة والمنافزة المنافزة والمنساري والمراج والمراج المارا المان المتملي والمتعلل وعلى التفاوع والمعتراني مؤالو يترب عوالبغ العمان المفات المطابع والمسومها الانسان هُولِهُ المُعْلِينِ إِلَيْهِ الْمُعْلِقُ وَمُنْ لِمُعْلِقِهِمُ لِلْمُصُولِ إِلَيْهِ مِنْ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِينَ اللَّهِ الْمُعْلِقِينَ اللَّهِ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ اللَّهِ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِيلِ الْمُعْلِقِيلِ الْمُعِلِيلِي الْمُعْلِقِيلِ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِيلِ الْمُعْلِيلِ الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِ مد المراسان المروسة والمرابع والداران المرابع عدام المرابع والمرابع والمرابع والمرابع المرابع والمرابع والمرابع جَعَيْهُ الله وَمِنْ وَمُعَلِّمُ وَمُعَلِّمُ وَمُعَلِّمُ مُعَدِّدُ وَمُونَ وَمُونَ وَمُونِ وَمُعَالِم وَمُعَال م والوحل وزنيما وفرنما الله موس الوالمناميرج الاروغي والمريخ الظالة أن بما حجالته والرفظية الم عنهر علف فع بالت البياء ويواوح النواع و ذراها والمهار و المارة أخاها و و والمارة معين المان والمعلمة والمان والمراجة المعتم وعد المان عن على عدر المور والمعرف والمانة كالمستقلة المراه اللهامة ويطوقن فيرما الرصار والكامل والمرالونط والمسونيع الزانع زوزه الدناسي بعطبير خرج البينهير تنييس مدلك عورته النقروب ... ومجرون المجلولي الجدارة المناصر وطير منداولغ المارا المالية المالية

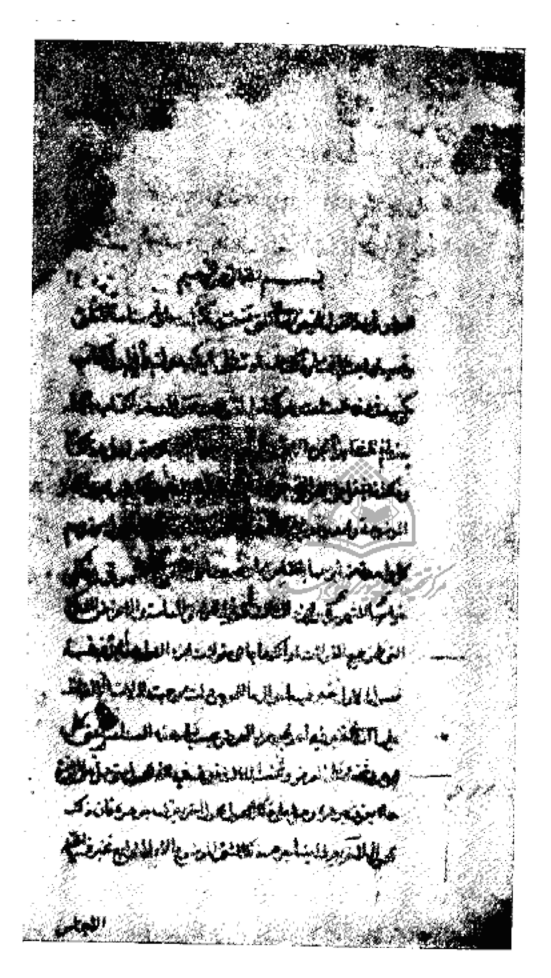
ويمزو و مدنوا ومدنو تحاله ومدة العيان برا الديمار الهد سبتما والريمز وخليا من المسلم المسلم

ويعاج الأشار فيها وأا يطونوا تتبانا مرتا فلهنها دؤج بجيعار بالمسترا وفر عسريها العالم

؞؞ۺڟٳۼۼٵؠ؞ۯ؞ڟڔ؞ڟؚ؞ڟۺڵ؈ٛڮۮٷڝۺڕ؞ٷڵۼڗڵڎ ٳڎۿۺڂڝۼٳؿؙڵڞۼڟڶۼۣ؞؞؞ۼؠٷٳ؈ۺ؋ٲڟۼڔ؞ڗۺۻۼ ڔڝؙڝؙڹٵۼٳڗٵڟۼۯؿٳۅؿٳؙٵۺڗۼ۫ۼؿٷڝؿؿۼۼڝ؊ڰڰ

مهر را عنه والدخر بهره مسئل بعا بايد مد يرسون المان من معالم المان من معالم المان ا





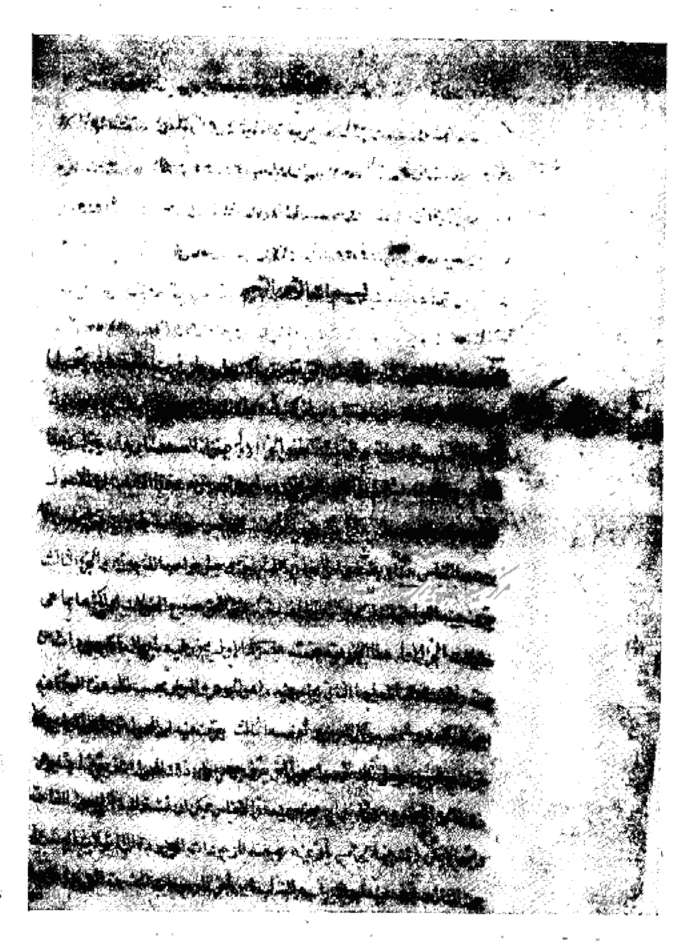
النسخة الخطية رقم به منطق دار الكتب بالقاهرة



والمالي المالي المالة والقريد المالية ليتعمين فيداولها بالذاله ركيدان سيالل لمدر الماسية المساهدة الماشية المنتقلة والاشاراليات المسالية والالاستناداد والسراما المنهود يستطيع لمطرف كاللم المقرك فمنالة بالغراد فالعرب والم المناه التوله اللواحات الدفيط اللانان النافق كالمتعققة المتلفان والتتلع ادارتها لمرواب كالأعلى المقطاع فالمغمامياك والانتاءالواساف والمكافرة المنا المناولة المناولة والمناورين كالمتلاف في والا المرب والمائد كالمائد المتاسيد مناز كالأس لميث العراجا العنا والعامورة والمرادة المعادية المارة ويدويها والمارة بالمستناف المستناف المستناف المستناف المستناف الم الفرن بالمرسلي في المائدة المائدة الاسرة الالمساية الدين أيت المعنى المالمان الما والماسية المواج الماسية والمناع كالموالنساحة والماله والمال المالا والمال المالا المفاول المنافية والمتعادية والمنافئة والمتعادية والمنافئة

النسخة الخطية رقم 4 منطق دار الكتب بالقاهرة





النسخة الخطية رقم ٣٧٥ مشكوة



CHARLES TO A SECURE OF THE Contact the state of the sand in Ast Channels والما والمعتب والماس وا الملاموش النبان ورس والكوشل والمناوين فالمعاوية والمعاملة والمنا بالمناف الاستعادة والمنافقة و فالتنام فدواسها أفن الكوم الموالي المعالم المالية المعالمة المارة المراسية المراد في المراجعة المحادثة المح بالمالية المالية والمالية والمنافقة المدرية لوس بالمان المدرة والكرنب منافح والمعلقة فالمعافية والمواقعة نتيلاندان استرخاله شعيك ان كويستالنا سلطانه بالديان برعالة النواجة مورث الإمل ومدا ومعالمواب والعالم والمتعاقب المجالك ومحالك بغنم المستناف القل استعارفه معول المعر الان معلم الراج متولاللمنان الماح متولة الكيف الماس متولالت فيطلان وتسلالتانه بعقاءاليت ومقعال ولدالاتم الاول ومغاللته ميسلس فيعلمه الألا وزراد المراوسفان اولو فانزوج ويعال استعاب ووالماحية المالك و يود بنداد العالم الوات و داي يدل و من المالية و المساوية العالمة سيدون وأندلس ويطلعن فاشي بأرة لوشيع ومواللواش والمؤرد بالأراب موعالما والفلالة مضطرة وجدوان فهاه الادام ومعنوندان الواللا الله العلمان يكون و ما من المرام العرام العلم العالم العالم العالم العالم العالم العالم العالم العالم العالم ا وإواله أشد ذلك متشاهد الحر وادكان المنها حياتها ومعاد المعالم



.

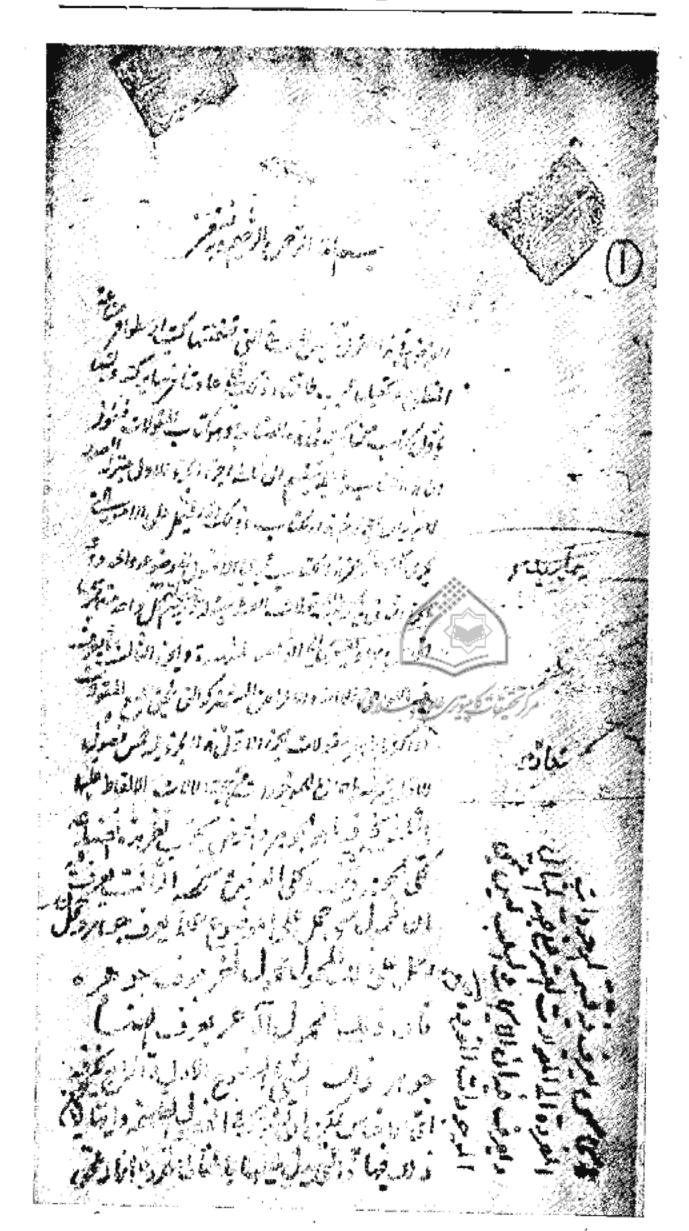
النسخة الخطية رقم ٣٧٦٩ شستربيتي دبلن



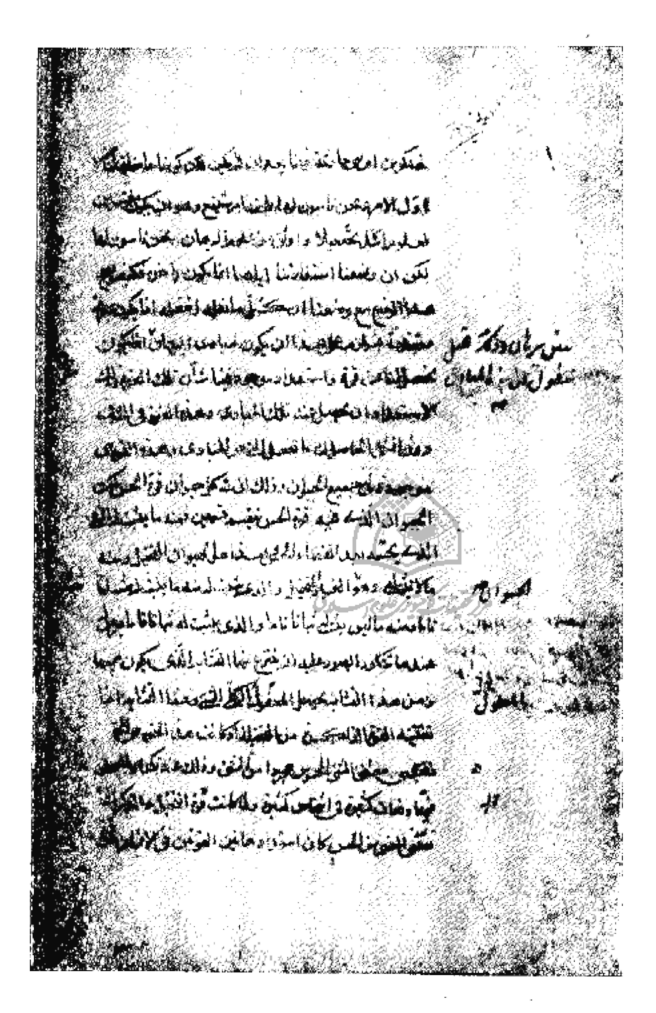
المرتها

النسخة الخطية رقم ٣٧٦٩ شستر بدتى دبلن









النسخة الخطية رقم ٣٧٩ [ ٣٤٧ ] چوڻ ريلاند



المقدمة لما نريد أن نقوله فى ذلك ، وهو أنرى كل شى، يُعلم بالبرهان فهو بعينه يُعلم بالبرهان فهو بعينه يُعلم بالحد ، حتى يكون معلوما بهما معا من جهة واحدة ، وإن لم يكن كل شى، بهذه الصفة ، فهل يمكن أن يوجد شى، يُعلم بالبرهان والحد معا من جهة واحدة أم ليس يوجد شى، بهذه الصفة ،

قاما أنه ليس يمكن أن يُعلم كل شيء بالبرهان وبالحد من جهة واحدة فذلك 5 . بين من أنه ليس كل ما عليه برهان فله حد ، ولا كل ما له حدّ فله برهان .

فأما أن ليس كل ما له برهان فله حد فذلك يظهر من أن البراهين قد تنتج موجبات وسوالب ، والحدّ لا يعرف شيئا سائبا ، وإنما يعرف الذوات، وأيضا البراهين / قد تفيد العلم الجزئى ، وذلك فيما يأتلف منها في الشكل الثالث ، والحدّ هو كلى ، وأما أن كل ما له عد فليس له برهان فذلك يتبين من أن مبادئ البراهين قد تبين من قبل البرهان، فإنه لو احتاجت البراهين قد تبين من قبل البرهان، فإنه لو احتاجت مبادىء البرهان إلى فرهان المباكل يوجد البرهان أصلا ، على ما تقدم ، فقد تبين من هذا أنه ليس كل ما له برهان فله حدّ ، ولا كل ما له حد فله برهان . فإذن ليس كل شيء يمكن أن يصرف بالبرهان عكن أن يُدرف بالحد من جهة واحدة ،

1/5414

10

نموذج من منهج تحقيق الدكتور مجمود قاسم



## رموزالكتاب

ف : مخطوطة رقم 6 CLXXX, 54 ف مكتبة لورنزيانا بمدينة فلورنزا بإيطاليا .

ل : مخطوطة رقم ٢٠٧٣ في مكتبة جامعة ليدن بهولندا .

ق : مخطوطة رقم ٩ منطق في دار الكتب والوثائق القومية بمصر ٠

م : مخطوطة رقم ٣٧٥ مشكوة في المكتبة المركزية بجامعة طهران

بايران .

د : مخطوطة رقم ٣٧٦٩ في مكتبة شستربيتي بدبلن بايرلندا .

ش بَرَ تَعْظُونِهُ وَمُونِهُ ﴿ وَمُونَاهُ فَى مَكْتَبَةً شُورَاى مِلَى بَطْهُرَانَ بَايْرَانَ ﴿

· 6 11 11 11 11 2

بع : نشرة الأب موريس بويج المنشورة ببيروت ١٩٣٢ م ٠

هال في النقط .

ح : في الحاشية .

يدًا : ماكتبته يد غيريد ناسخ المخطوطة .

+ : زيادة ٠

ــ : نقص ۰



### تلخيــــص ڪتاب المقـــــولات





# لبسسانندا *لرحمن الرحب*يم

''صلى الله على سيدنا مجد وعلى آله وسلم تسليما''

( ) "قال الفقيه الأجل العالم المحصل أبو الوليد بن رشد رضى اقد عنه ":
الغرض في هذا القول تلخيص المعانى التي تضمنتها كتب أرسطو في صناعة
المنطق وتحصيلها بحسب طاقتنا ، وذلك على عادتنا في سائر كتبه ، ولنبدأ بأول
كتاب " من كتبه في هذه الصناعة ، وهو كتاب المقولات ، فنقول إن هذا
الكتاب بالجملة ينقسم إلى ثلاثة أجزاء "".

الجزء الأول بمنزلة الصدرك يريد أن يقوله في هذا الكتاب ، وذلك أنه يستمل على الأمور التي تحري بمب بريد أن يقوله في هذا الكتاب مجرى الأصول الموضوعة والحدود .

والجزء الثانى يذكر فيه المفولات العشر 'مقولة مقولة' ، ويرسم كل واحدة منها برسمها الخاص بها ، ويقسمها إلى أنواعها المشهورة ، ويعطى خواصها المشهورة ،

عنوان (١) ملى ٠٠٠ تسليما ف: صلى الله على سيدنا بجد الذي الكريم وعلى آله وسلم تسليما ل ؟ - يج ، ق ، م ، د ، ش .

<sup>(</sup>١) (١) قال... عه ف : - ل ، ق ، م ، د ، ش ،

<sup>(</sup>٢) كتاب ل ، ق ، م ، د ، ش : كتب ف ٠

<sup>(</sup>٣) ابزاء ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش ؛ + ارات ف ،

 <sup>(</sup>٤) مقولة مقولة ف ، ق ، م ، ه ، ش ؛ ، قولات مقولة ل .

والجزء الثالث يعرف فيه اللواحق العامة والأصراض المشتركة (°) التي تلحق جميع المقولات أو أكثرها بما هي مقولات .

(ه) المشتركة ف ، ق ، م ، د ، ش ؛ المشركة ل ،



## الجـنءالأولت

( ۲ ) هذا الجزء قيه <sup>(۱</sup> قصول خمسة <sup>(۱</sup> -

ا لأول يخبر فيه بأحوال ما للوجودات من جهة دلالات الألفاظ عليها .

الشالث يعرف فيه أن المحمول متى حمل على الموضوع حملا يعرف جوهره وحمل على ذلك المحمول الآخر يعزف وحمل على ذلك المحمول مجمول آخر يعزف أيضا جوهر ذلك الموضوع الأولى .

الرابع يخبر في الأجناس بمكن إن تشترك فى الفصول القاسمة وأيها لا يمكن ذلك فيها .

الخامس يأتى فيمه بقسمة الموجودات المفردة إلى المقولات العشر على جهة المثال و يعرف فيه أن الإيجاب والسلب ليس يلحق الموجودات المفردة التي يدل عليها بألفاظ مفردة و إنما يلحق المركبة من جهة ما يدل عليها بألفاظ مركبة .

#### 'الفصــــل **الأول**''

(٣) قال: إن الأشياء التي أسماؤها متفقة – أى مشتركة – هي الأشياء
 التي ليس يوجد لها شيء واحد عام ومشترك إلا الاسم فقط، فأما حد كل واحد

<sup>(</sup>٢) (١) فصول خمية ف: خمسة فصول ل، ق، م؛ خمس فصول د، ش.

عنوان (۱) الفصل الاول ق ، ش : الجز الاول ف ؛ آ ل ، د .

منها المفهم جوهره بحسب ما يدل عليه ذلك الاسم المشترك ، فمغالف لحد الآخر وخاص بمحدوده . ومثال ذلك اسم الحيوان المقول على الإنسان المصور والإنسان الناطق ، فإن حديهما مختلفان وايس يلغى لها شيء عام ومشترك إلا الاسم فقط وهو قولنا فيهما جميعا حيوان .

1¤6-12

(ع) وأما الأشياء التي أسماؤها متواطئة ، فهى التي الاسم لهى أيضا واحد بعينه ومشترك والحد المعطى جوهرها بحسب دلالة ذلك الاسم واحد أيضا بعينه . ومثال ذلك اسم الحيوان المقول على الإنسان وعلى الفرس ، فإن اسم الحيوان عام لهما ويدل منهما على جوهر واحد ، وهو قولنا جسم متفذ حساس الذي هو حد الحيسوان .

1 13-15

( ه ) وأما المشتقة المتماؤها ، فهن التي سميت باسم معنى ( موجود فيها ، موجود فيها ، موجود فيها ، موجود فيها مورد فيها عاد أسماء ما الحالف للمرد ذلك المعنى في التصريف ( التضمنها لموضوع ذلك المعنى مع المعنى من اسم الشجاع من اسم الشجاعة والفصيح من اسم الفصاحة ،

1416-19

( ٦ ) والمعانى المدلول عليها بالألفاظ ، منها مفردة يدل عليها بألفاظ مفردة — مثل إنسان وفرس — ومنها مركبة يدل عليها بألفاظ مركبــة — مثـــل قولنا ه الإنسان حيوان والفرس يجرى .

<sup>(</sup>٣) (١) رمثال ف ، د ، ش ؛ مثال ل ، ق .

<sup>(</sup> ہ ) (۱) موجود فیہا ہے: ۔۔ ل، ق، ہ، ش،

<sup>(</sup>٢) لنضمتها ... مع المعنى ف ، ق ، د ، ش : ـــ ل .

### الفصــل الشاني

(٧) قال : والموجودات منها ما يحمل على موضوع وليست فى موضوع 20-20هـ 

ـ أى منهـا ما يعرف من جميع ما يحــل عليه جوهره وماهيته ولا يعرف من 
موضوع أصلا شيئا خارجا عن جوهره ـ وهــذا هو الجوهر العام مثل الحيوان 
والإنسان ، فإنهما إذا حمــلا على شيء عرفا منــه جوهره وذاته لا شيئا خارجا 
عن ذاته ،

( A ) ومنها ما هو فى موضوع -- أى ليس جرءا منه -- ولا أن يمكن أن الم 23-23 وكان الله من غير الموضوع وليس يحمل على موضوع ألبتة -- أى من طريق ما هو . وهذا هو شخص العرض المشار إليه -- مثل هذا السواد المشار إليه وهذا البياض المشار إليه ألم المشار إليه ، إذ كل لون فى جسم .

( p ) ومنها ما يحل على موضوع وهو أيضا في موضوع — أى يجمل على 129-12 شيئين يصرف من أحدهما ماهيته ولا يعرف من الآخر ماهيته ، من جهة أنه جزء جو هر من الذي يعرف / ماهيته وليس بجزء جوهر من الذي لا يعرف ماهيته بل ناسخ قوامه بالموضوع ، وهذا هو العرض العام — مثل حملنا العلم على النفس وعلى الكتابة فإنا نقول إن الكتابة علم ، والعلم في النفس ، فإذا حملت على الكتابة علم ، والعلم في النفس ، فإذا حملت على الكتابة ، عرف جوهرها ، إذ كان جنسا لها يليق أن يمطى في جواب ما هي الكتابة ، وإذا حمل على النفس فقيل ( في النفس / علم ا ) عرف ( شيئا خارجا عن ذاتها ، لا و و إذا حمل على النفس فقيل ( في النفس / علم ا ) عرف ( شيئا خارجا عن ذاتها ، لا و و إذا حمل على النفس فقيل ( في النفس / علم ا ) عرف ( شيئا خارجا عن ذاتها ،

عنوان (١) الفصل الثالي ق ، ش ؛ الناني ف ؛ ب ل ، د ،

<sup>(</sup>٨) (١) رلا ف، ق، ش: --ل، د،

<sup>(</sup>٩) (١) ف التقيس متم قت والتقيس عالمة أن تن ، د ، ش •

<sup>(</sup>۲) مرف ف ، ل ، ق ، د ، ش ؛ + منَّا ل ، ق ، د ، ش ،

1<sup>b</sup>2-5

(۱۰) ومنها ما ليس يحمل على موضوع أصلا — أى حملا يعرف جوهره — ولا هو فى موضوع — أى ليس عمل على موضوع يعرف منه شيئا خارجا عن جوهره ، وهذا هو شخص الجوهر المشار إليه — مشل زيد وعمرو — فإنه ليس بحمل على شيء على المجرى الطبيعى لاحملا معرفا جوهر الموضوع ولا حملا غير معرف له ،

1<sup>6</sup>6-9

(11) فالجوهر بالجملة سواء كان عاما أو شخصا هو الذي ايس في موضوع والعام أصلا و أو العرض بالجملة سواء كان عاما أو شخصا هو الذي في موضوع والعام بالجملة سواء كان جوهرا أو عرضا هو الذي يقال على موضوع و والمشخص بالجملة سواء كان عرضا أو جوهرا هو الذي لا (٢) يقال على موضوع و ثم ينفصل بالجملة سواء كان عرضا أو جوهرا هو الذي لا كلى الحوهر من شخصه بان كليه يقال على موضوع وشخصه لا يقال على موضوع و ينفصل و ينفصل العرض من كليه يأن الكلى يقال على موضوع والشيخص لا يقال على موضوع على موضو

' الفصيل الثالث'

1<sup>b</sup>10-15

(۱۲) قال : ومتى حمل شى على موضوع حملا يعرف جوهره ثم حمل على ذلك المحمول مجملون جوهر ذلك المحمول مجملون آخر يعرف أيضا جوهره ، فإنه أيضا يعسرف جوهر ذلك الموضوع الذى عرفه المحمول الأول ، مشال ذلك أن الإنسان إذا حمل على زيد أو عمرو عرف جوهرهما ، وإذا حمل على الإنسان مجمول ثان يعرف جوهره سو

<sup>(</sup>۱۰) (۱) لیس ف، ق، د، ش: ولیس ل.

<sup>(</sup>١١) (١) والعرض ... موضوع ق، د، ش: ـــ ف، ل. .

<sup>(</sup>٢) لا ف ع ق ع د ع ش : ليس ل ب

عنوان (١) الفصل النالث ق، ش: التالث ف، ب ل، د .

1b16-24

مثل الحيوان ــ لزم ضرورة أن يعرف هو جوهر زيد وعمــرو الذي يعرفهما الإنســان .

### ۱۱ الفصــل الرابــع

(١٣) قال : والأجناس المختلفة التي ليس بعضها مرتبا تحت بعض – أى ليس بمضها داخلا تحت بعض ــ فإن فصولها مختلفة في النوع . مثال ذلك أن الفصول التي بها ينقسم الحيوان ــ مثل المشاء والطائر والسابح ــ غير الفصول التي ينقسم بها العلم ، إذ كان الحيوان داخلا تحت جنس الجموهر والعلم داخلا تحت جنس الكيفية ، والكيفية والجوهر جنسان عاليان ليس بعضهما داخــلا تحت بعض . وأما الأجناس التي بعضها داخل " تحت بعض ، فليس يمتنــع أن يظن أنه قد تكون " فصولها من نوع واحد . مثال ذلك أن الحيوان قد ينقسم بالمائي والبري و ينقسم بها المتعذي ، والحيوان مرتب تحت المتعذي ، ' والسبب في ذلك أن الفصول التي يتقدم بها الجنس الأعلى هي محمولة ولا بد على الأجناس التي تحت الجنس الأعلى ، لأنه يحمل على كل واحد من تلك الأجناس التي تحته . فإذا كانت تلك الفصول التي انقسم بها الجلس الأعلى غير مقومة للا جناس التي تحتمه ، انقسمت بها تلك الأجناس كما ينقسم الجنس الأعلى لأنها إذا حملت ولم تكن مقومة كانت مقسمة `` •

عنوان (۱) الفصل الرابع ق،ش: الرابع ف ؛ د ل ؛ د د ٠

<sup>(</sup>۱) (۱) واخل ل ، ق ، د ، ش ؛ داخلا ف ،

<sup>(</sup>۲) تکون ل : یکون ف ، ق ، د ، ش ،

السبب ، مقسمة ف ، (خط صغیر) بج ، ق ، د ، ش : ال .

1<sup>5</sup>25-28

2 4-10

### ''الفصــل الخــامس''

(ع) قال : ''والألفاظ المفردة التي تدل على معان مفردة ''هي ضرورة دالة على واحد من عشرة أشياء \_ إما على جوهر ، و إما على كم، و إما على كيف، و إما على إما على أين، و إما على متى، و إما على وضع ، و إما على له ، و إما على أن ينفعل ،

1629-283 فالجمود على طريق المثال هو مثل إنسان وفرس . والكم مثل قولك دراعان وثلاثة أذرع . والكم مثل قولك أبيض وكاتب . والإضافة مشل الضعف والنصف . وأين مثل قولك زيد في البيت . ومتى مثل قولك عام أول

وأمس • والوضع مثل متكي وجالس • وله مثل قولك منتعل ومتسلح • ويفعل كقولك يتحرق ويتقطع (١).

(۱) وكل واحدة من هذه العشر اذا أخذت مفردة لم يدل عليها بإيجاب ولاسلب . . فإذا ركبت بعضها إلى بعض، حينئذ تحدث الموجبة والسالبة . . . وإذا حدثت الموجبة والسالبة ، دخلها الصدق والكذب . فإن المعانى المفردة ليس يدخلها الصدق والكذب . مشل

16

عنوان (١) الفصل الخامس ق ، ش : الخامس ف ؛ هُ ل ، د ؛ هم ،

 <sup>(</sup>۱) والالفاظ ٠٠٠ مفردة ف: والمعاتى المفردة التي يدل عليها بالفاظ مفردة ل ،
 ق ، د ؛ والمعاتى المفردة التي تدل عليها بالفاظ مفردة م ، ش ، م }

<sup>(</sup>١٥) (١) يتقطع ف : ينقطع ل ، ق ، م ، د ، ش .

<sup>(</sup>١٦) (١) المشرف: المشرة ل، ق، م، د، ش،

<sup>(</sup>٢) لم ف: فليس ل، ق، م، د، ش.

<sup>(</sup>٣) سلب ف ، ق : بسلب ل ، م ، د ، ش .

<sup>(</sup>٤) كفولتا ٠٠٠ بكم ل ، ق ، م ، د ، ش : ـــ ف .

قولنا إنسان على حدة وأبيض على حدة \_ إلا إذا ركبت فقيل إنسان أبيض ، فإنه قد يمكن أن يكون هذا القول صادقا وقد يمكن أن يكون كاذبا ، فعند النركيب يحدث الأمران جميعا \_ أعنى الإيجاب والسلب والصدق والكذب .



## الجهزءالشاني

(١٧) وهذا الجزء ينقسم إلى ستة أفسام .

القسم / الأول علاكر فيه مقولة الجوهر .

العانى : مقولة الـكم .

الشالث: مقولة المضاف .

الرابع : مقولة الكيف .

الخامس : مقولة أن يفعل وأن ينفعل .

السادس : مقولة الوضع ومتى وابن وله .

## مرات القسيب مالأول

(١٨) وهذا القسم فيه أربعة عشر فصلاً (١).

الأول يعرف فيه أن الجواهر" صنفان ــ أول وثوان ــ ويخبر عن كل واحد منهما .

الشانى يعرف فيه ما هي الجواهر الثواني .

(٣) نبدق، م، ش: - ف، ل، د.

نع

<sup>(</sup>۱۷) (۱) الارك نب ال ، ق ، م ، ش : + معد ل ، ق ، م ، د ، ش .

<sup>(</sup>١٨) (١) فصلاف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + الفصل ل .

<sup>(</sup>٢) المواهرل، ق،م: الموهر ف، د، ش.

الشالث يعرف فيه أن الجواهر النوانى – وهى الى تقال (ع) موضوع – يخصها أنه يحمل اسمها وحدها على موضوعها وأنه ليس يوجد ذلك في التي تقال (ع) في موضوعها وأنه ليس يوجد ذلك في التي تقال (ع) في موضوع – وهي الاعراض ،

الرابع يعرف قيه أن كل ما سوى الجواهر الأول فإنه / مضطر في وجوده ل ٢ ظ الحواهر الأول .

الخامس يعرف فيه أن النوع من الجواهر الثواني أولى بأن يكون جوهرا من الجنس، والجواهر الأول – وهي أشخاص الجوهر – أولى بذلك من النوع، وأن العلمة في ذلك متشابهة – أعنى في أن كان الشخص أحق باسم الجوهر من النوع والنوع من الجنس.

السادس بعرف فيه أن الجواهر الثوانى التي في مرتبــة واحدة ليس بعضها أولى بأن يكون جوهرا من بعض وكذلك الأول .

السابع يعرف فيه بالجهة التي بها استحقت الأنواع الموجودة في هذه المقولة والأجناس أن تسمى جواهر ثواني — وهي المحمولة على موضوع دون المحمولة في موضوع وهي الأعراض — والجهة التي بها استحقت الأشخاص أن تسمى جواهر أول .

الثنامن يرسم فيسه الجوهر على الإطلاق سواء كان شخصا أوكليا ، وياتى (ه) فيه (ه) المفرقة بين الجواهر الثوانى وبين العرض بإطلاق .

الناسع يعرف فيه أن هــذه الخــواص التي تفارق بها الجواهر الثوانى الأعراض تشاركها فيها الفصول.

<sup>(؛)</sup> ثقال ل: يقال ف ، ق ، م ، د ، ش .

<sup>(</sup>ه) فيه ل ، ق ، م ، د ، ش : - ف ،

العباشر: يعرف فيه أن جميع ألجواهر الثوانى والفصول هي من المتواطئة أسماؤها .

الحادى عشر: يزيل فيه الشبهة التي توهـم التباس الجواهر الثواني بالأول وأنها من نوع واحد .

التانى عشر يعرف فيه أن من خواص هــذه المقولة أنه لامضاد لها ، وأنها . ناصة قد " يشاركها فيها غيرها من المقولات .

الثالث عشر يعرف فيسه أن من خواص هـذه المقولة أنها لاتقبل الأقــل والأكثر وأن سائر المقولات تقبلها .

الرابع عشر يعوف فيمه أن أولى الخواص بمقولة الجوهر أنهما القابلة للتضادات و يحتج لذلك ، وتجل شبهة تعرض في ذلك .

الفصال الأول (''

مُرَاتِّمَةِ تَكُوِّ ٱلْقُسُولِ فِي الجسوهو

(٩٩) قال: وألجواهر صنفان ــ أول وثوان ، فأما الجوهر الموصوف بأنه أول ــ وهو المقول جوهراً بالتحقيق والتقديم ــ فهو شخص الجمهورالذي تقدم (۱) تقدم رسمه ــ أعنى الذي لايقال على موضوع ولا هو في موضوع ، مثل هذا ما الإنسان المشار إليه والفرس المشار إليه \*.

241-13

<sup>(</sup>٦) قدق، م، د، ش؛ ليس ف، ل ٠

<sup>(</sup>٧) اولى ل ، ق ، م ، د ، ش : اول في ،

عنوأن (۱) الاول ف، ق، د، ش: آل.

<sup>(</sup>۱۹) تقدم ل، ق، م، د بيقدم ف ، ش ،

<sup>(\*)</sup> انظرالفقرة ١٣٠

2\*19-33

#### '' الفصيل الشاني''

( • ٧ ) وأما التي يقال فيها إنها جواهر ثوان ، فهني الأنواع التي توجد فيها 14-18 الأشخاص على جهة شبيهة يوجود الجسزء في الكل وأجناس هذه الأنواع أيضا . وثال ذلك أن زيدا المشار إليه هو في نوعه — أي في الانسان — والإنسان في جنسه الذي هو الحيوان " ، فزيد المشار إليه هو الجدوهر الأول والإنسان المحمول عليه والحيوان هما الجلواهر الثواني .

#### "الفصل الشالث"

وهى الجواهر التوانى - فقد يجب ضرورة أن يحل اسمها و حدها على ذلك الموضوع في الجواهر التوانى - فقد يجب ضرورة أن يحل اسمها و حدها على ذلك الموضوع . مثال ذلك أن المرالإنسان يصدق على زيد المشار إليه وكذلك حده، فإنا نقول فى زيد إنه إنسان ونقول فيه إنه حيوان ناطق الذى هو حد الإنسان . فأما التى نقال فى موضَّوع - وهى الأعراض - "فنى أكثرها لا يحل على الموضوع المشار إليه لا اسمها ولا حدها - مثل البياض، فإنه لا يحمل على الجسم فيقال المجلسم بياض ، ولاحده أيضا فيقال إن الجسم لون يقرق البصر ، وقد يتفق فى بعض المواضع أن يحمل الاسم دون الحد - مثل قولنا فى اللسان العربى يتفق فى بعض المواضع أن يحمل الاسم دون الحد - مثل قولنا فى اللسان العربى درهم ضرب الأمير فإن حد الضرب لا يحمل على الدرهم مرب الأمير فإن حد الضرب لا يحمل على الدرهم مرب الأمير فإن حد الضرب لا يحمل على الدرهم مرب الأمير فإن حد الضرب لا يحمل على الدرهم مرب الأمير فإن حد الضرب لا يحمل على الدرهم مرب وأما إذا دل عليها

عنوان (١) الفصل الثاني ق: الثاني ف، م، د، ش؛ بَ ل.

<sup>(</sup>۲۰) (۱) الحيوان ل ، ق ، م ، د ، ش ، الحي ف ،

عنوان (١) الفصل الثالث ق : الثالث ف ، م ، د ، ش ، ج ك .

<sup>(</sup>۲۱) (۱) نفن ... بغوهره ل ، ق ، م ، (ح) ش : — ف ، د ه

 <sup>(</sup>٠) انظر الفقرة ٧ وأيضا الفقرة ٢١٠

بالأسماء المشتقة فإنه قد يصدق على الموضوع اسمها و حدها ، لكن الحد ليس يحمل على الموضوع حملا معرفا بلوهره كما تحمل حدود الجواهر على الجواهر ، مثال ذلك أن الأبيض هو في موضوع — أى في الجدم ، والجسم قد يوصف به ويحل عليه فيقال إنه أبيض ، فأما حد الأبيض فليس يحل أصلا على الجسم من جهة ما هو معرف بلوهره ، `` ففي `` الأكثر ` لا يمطى '` الموضوع لا اسمه و لا حده — مثل قولنا زيد أبيض ، إذا دللنا بقولنا أبيض على الكفية التي في زيد وهي الدلالة الغالبة فإن الأبيض ليس باسم لزيد ` ولا حدله ، فأما إذا دللنا بالاسم المشتق على موضوع الكيفية على جهة التعريف له فإنه قد يكون اسما له ، وحينئذ نقول إن المحمول يعطى اسم الموضوع ، فأما الحد فلا يمكن في حال من الأحوال ، فإنه لا يمكن أن يكون حد البياض حد ` زيد ` . ` هذا هو من الأحوال ، فإنه لا يمكن أن يكون حد البياض حد ` زيد ` . ` هذا هو حقيقة تفسير هذا الفصل وليس كا ظن أبونصر مما أظنه حكاه عن المفسرين .

مرزمة ترويز الفصيل الرابع

(۲۲) وكل ما سـوى ألجواهر الأول التي هي / الأشخاص (۲۲)، فإما أن تكون مما يقال على موضوع و إما إن تكون مما يقال في موضوع، وذلك ظاهر

(٢) ﴿ فَمَى ... رَّ يَادُ فَ عُ مَ مَ مَ مَ مَ مُ شُرَّ ﴿ خَطَ صَمَيْرٍ ﴾ بج : ــــ ل ه

2،34-2،6 ٽ ۾ ر

11001 5111200

<sup>(</sup>٣) فني ف ، م ، د ، ش ؛ الى ففي ق ، ـ ل .

<sup>(</sup>٤) لا يعطى ف ، ق ، د ، ش : + لا يحل (ح) ف ؛ لا تنظى م ؛ - ل .

<sup>(</sup>ه) لزيدق ؛ زيدف ، م ، د ، ش ، ـ ل .

<sup>(</sup>٦) حد ف ؛ چزق ، م ، د ، ش ؛ من حد بج ؛ سد ل .

 <sup>(</sup>٧) هذا ... المفسر بن ف ، (خط صغیر) یج : - ل ، ق ، م ، ه ، ش .

عنوأن ' (١) الفصل الرابع ق ، م : الرابع ف ، ش ؛ د ل ، د .

<sup>(</sup>٢٧) (١) الاشخاص ف ؛ ل ؛ ق ، م د ، ش : + الارل ت .

بالتصفح والاستقراء – أعنى حاجتهما إلى الموضوع ، مثال ذلك أن الى إنما يصدق حمله على الإنسان من أجل صدقه على إنسان ما مشار إليه ، فإنه لو لم يصدق على واحد ' من أشخاص الناس لما صدق حمله على الإنسان الذي هو النوع ، وكذلك اللون إنما يصدق حمله على الجسم من أجل وجوده في جسم / ما مشار إليه ، فيجب إذن أن يكون ما سوى الجواهر الأول إما أن يكون يقال عليها أو فيها – أى على الجواهر الأول أو فيها ، وإذا كان ذلك كذلك ، فلو لم توجد الجواهر الأول لم يكن سبيل إلى وجود شيء من الجواهر الثوائي ولا من الإعراض .

#### '' الفصـــــل الخـــامس

2<sup>5</sup>7-22

ل۳و

(٣٣) والأنواع من الحواهر الثواني أولى بأن سعى جوهرا من الأجناس الأنها أقرب إلى الجواهر الأول من الأجناس وذلك أنه مني أجيب بكل واحد منهما في جدواب ما عن الشخص - الذي هو الحدوهر الأول - كان جوابا ملائما من جهة السؤال بما هو اللا أن الحواب بالنوع عند السؤال بما هو أكمل تعريفا للشخص المشار إليه وأشد ملاءمة من الحواب بجلسه ، مثال ذلك إن أجاب مجيب عند السؤال ما هو سقراط بأنه إنسان كان أكمل تعريفا لسقراط من أن يجيب فيه بأنه حيوان ، لأن الإنسانية بسقراط "أخص من الحيوانية وكذلك عال الأعم مع الآخص ، فهدذا أحد ما يظهر منه أن الأنواع "أحق

<sup>(</sup>۲) واحدل، ق، م، د، ش: حدف ٠

عنوان (١) الفصل الخاس ق : الخامس ف ، ش ، ه ل ، د ؛ ه م -

<sup>(</sup>٣٣) (١) ملامة ف يملائمة له ل ، م ، ش ؛ ملائمة ق ؛ ملائمة ق ،

<sup>(</sup>٢) بسقراطف ، م ، ش : لسفراطل ، ق ، د ،

<sup>(</sup>٣) الانواعل، ق،م، د، ش: النوع ف.

باسم الجدوهرية من الأجناس ، ودليـل آخر أيضا ، وذلك أنه لما كانت الجواهر الأول إنما صارت باسم الجوهر و باسم الموجود أحق من الجواهر الثوانى والأعراض لكون سائر الأشياء إما مجولة عليها أو فيها ، وكانت حال الأجناس عند الأنواع هي حال جميع الأشـياء عند الجواهر الأول ــ أعنى أن الجـواهر الأول موضوعة للا جناس فإن الأجناس تحل الأول موضوعة للسائر الأمور كما الأنواع موضوعة للا جناس فإن الأجناس تحل على الأنواع كما تحمـل سائر الأمور على الجـواهر ، وليس ينعكس الأمر فتحمل الأنواع على الأجناس كما ليس ينعكس الأمر في سائر الأشياء في الحمل مع الجواهر الأول ــ أعنى أنه لا يحمل الجوهر عليها ، " فلما كان الأمركذلك " ، وجب ضرورة أن تذكون الأنواع إحق باسم الجوهر من الأجناس .

ا) الفصل السادس

(٢٤) وأما أنواع الحـواهر ألى ليست أجناسا ، فليس بعضها أحق باسم الحـوهر من بعض إذ كان ليس جوابك فى زيد أنه إنسان أشد تعـريفا من جوابك فى هذا الفرس المشار إليـه أنه فرس ، وكذلك الجواهر الأول ليس (١) بعضها أحق باسم الجوهرية من بعض ، فإنه ليس هــذا الإنسان المشار إليه أحق باسم الجوهرية من بعض ، فإنه ليس هــذا الإنسان المشار إليه أحق باسم الجوهرية من هذا الفرس المشار إليه .

2ь23-29

10

<sup>(</sup>٤) الما . . كذلك ف ، ق ، م ، د ، ش : ــــ ل .

عنوان ۱۲ (۱) الفصل السادس : السادس ف ؛ ق ، ش ؛ ول ؛ رم ؛ ـــ د .

<sup>(</sup>۲٤) 🤫 (۱) ليس ف کاٺ ، ق ، م ، د ، ش ؛ ليست يج ،

### ''الفصــل الســابع'

2b30-3a6

(٧٥) وإنما صارت أنواع الجواهر الأول وأجناسها يقال لها جواهر ثوان من بين سائر الأشياء التي تحمل عليها من جهة أنه متى أجيب بواحد منها في جواب ماهو الحـوهر الأول كان معـرفا له ، و إن كان الحواب بالنوع أشد تعريفًا . وأما متى أجيب في ذلك بما مدا هذه كان جوابًا غير لائق ولا مناسب للسؤال . مثمال ذلك أنه إن أجاب إنسان في جواب ما هو زيد أنه إنسان كان أشد تمريفًا من أنه حي ، و إن كان كلاهما معرفًا لمساهيته ، فأما إن أجاب أنه أبيض أو أنه دو ذراعين ، فقد أجاب بشيء غريب عنه وشيء خارج عن طبيعته ، فبالواجب قبل لهــذه جواهر ثوان دون غيرها من سائر المقولات ، فهذا أحد ما يظهر منمه لم خصت أنواع الحمواهر الأول وأجناسها باسم الجوهر دون سائر الأشياء'''المحمولة علمًا . وقد يظهر بهذه الحهة أيضًا ، وذلك أن قياس الجواهر إلى سائر الأمور هو قباض أنوائع الجواهر وألجناسها إلى ما عداها من سائر كليات المقولات . وذلك أنه كما أن سائرالأمور كلها إما مجسولة على الجواهر الأول أو موجودة فيها على ما قلنا ، كذلك سائر كليات المقولات كلها مي موجودة في الجـواهر الثواني ــ أعنى أن كلياتها موجودة في كلياتها – كما أن أشخاصها موجودة في أشخاص الجواهر الأول (\*\* . مثال ذلك أن النحو موجود في الإنسان وذا الذراءين في الحبسم •

عتوال (١) الفصل السابع: السابع ف، ق، ش، ذَل، د؛ زم.

<sup>(</sup>١٥) (١) الأشيان ف ، ق ، م ، د ، ش : -- لد ٠

<sup>(+)</sup> انظرالفقرة ٢٣ رالفقرة ٣٣٠

315-32

ل ۳ ظ

### '' الفصـــل الثــامن'

9-787 (۲۲) والذي يعـم كل جوهر شخصا كان أو كليا أنه ليس يوجد في موضوع. وذلك أن الجواهر صنفان — أول و ثوان . فأما الأول — / كما قبل — فليس في موضوع ولا على موضوع \*\* . وأما النـواني ، فهي على موضوع وليس في موضوع .

### 'الفصل التاسع''

(۲۷) وقد كنا قلنا إن الذي يخص الجواهر الثواني أن تقال على موضوع ولا (۱٬ في موضوع ولذلك قد يحمل اسمها وحدها على الموضوع من جهة ما هي مقولة على موضوع ، وأن التي في موضوع قد يتفق في بعضها أن يقال اسمها على الموضوع فأما حدها فلا الله أن هذا الذي يوجد من ذلك للجواهر الثواني ايس الموضوع فأما حدها فلا أيضا هو مما يقال على موضوع وايس في موضوع . مثال وخاصا بها ، فإن الفصل أيضا هو مما يقال على الإنسان لا فيه إذ كان ليس موجودا فيه على جهدة ما يوجد البياض في الجدم ، ولذلك قد يوجد للفصل أيضا أن يصدق اسمه وحده على الموضوع كما يوجد البياض في الجدم ، ولذلك قد يوجد للفصل أيضا أن يصدق اسمه وحده على الموضوع كما يوجد البياض في الجدم ، ولذلك قد يوجد للفصل أيضا أن يصدق اسمه وحده على الموضوع كما يوجد البياض في الجدم ، ولذلك قد يوجد للفصل أيضا أن يصدق اسمه وحده على الموضوع كما يوجد البياض في الحدم ، ولذلك المواهر الثواني ، فإن الناطق (۲)

هنوان (۱) الفصل الثامن ؛ الثامن ف ۽ ق ۽ ش ۽ ح ل ۽ د ۽ ح م .

عنوان (١) الفصل الناسع: الناسع ف ، ق ، ش؛ ط ٓ ل ، د ؛ ط م .

<sup>(</sup>۲۷) (۱) ولاف: لال، ق،م،د،ش،

<sup>(</sup>٢) الناطق ل ، ق ، م ، د ، ش ؛ النعلق ف .

<sup>(\*)</sup> أظرالفقرة ١٩ وأيضًا الفقرة ٧ .

<sup>(</sup>٠٠) انظرالفقره ٢١ .

مدرك بفكر وروية يحملان على الإنسان من طريق ما هو . وليس لفائل أن يخلطنا فيقول إن النطق و بالجملة الفصول موجودات في موضوع – وهي الأشياء التي هي فصول قما ، مشل وجود النطق في الإنسان ب كما أن الأعراض موجودات في موضوع – مثل وجود البياض في الجمس ، فإن النطق إنما يوجد في موضوع – أعنى في الإنسان – على أنه جزء منه ولبس الأمركذلك في موضوع – أعنى في الإنسان – على أنه جزء منه ولبس الأمركذلك في البياض مع الجسم ، ولذلك ليس ينبغي أن يقهم من قولنا في وسم الأعراض أنها التي تقال في موضوع أنها فيه كمزء منه ، بل على أن الموضوع موجود دونها (\*

#### '' الفصـــل العــاشر''

(٧٨) وممنا يخص الجواهر الثواني والفصول أن جميع ما بجمل منها فإنمنا

يحمل على نحو حمل الأشياء المتواطئة أشماؤها ، وذلك أن كل شيء بحمل منها فإما أن يحمل على الأشخاص و إما على الأنواع ، إذ كان ليس تحمل الجواهر الأول

على شيء ألبتة ، فأما النوع ، فيحمل على الشخص --- مثل الإنسان على زيد ، وأما الأجناس ، فتحمل على الأنواع والأشخاص ، والجواهر الأول فقد يجب أن تحمل عليها حدود أنواعها وأجناسها كما تحمل عليها أسماؤها ، أما أنواعها ، فذلك ظاهر " فيها ، وأما أجناسها ، فن ما تقدم ، وذلك أن الجنس يقال على فذلك ظاهر " فيها ، وأما أجناسها ، فن ما تقدم ، وذلك أن الجنس يقال على

النوع والنوع على الجوهر الأول الذي هو الشخص . وقد قيل إن كل ما يقال

على المحمول ألمقول على موضوع فهو مقول أيضا على ذلك الموضوع ، وهذه حال

3n33-3b9

. .

عنوان (۱) الفصل العاشر: العاشرف ، ق ، ش ؛ ی ل ، د ؛ ی م .

<sup>(</sup>١) نذلك ظاهرف، ق، م، د، ش، فظاهرذلك له -

<sup>(\*)</sup> الظرالفقره ١١ ٠

3510-24

الحنس مع النموع والشخص . وكذلك تحمل حدود الفصدول على الأشخاص والأنواع كما تحمل الأسماء . وإذا كان هذا هكذا وكان قد قبل إن الأشياء التي أسماؤها متواطئة هي التي الاسم لها و الحد عام وواحد بعينه ، فواجب أن يكون عما بخص الفصول والأشياء التي في هذه المقولة أن حملها على جميع ما تحمل عليه هو على طريق حمل الأشياء المتواطئة أسماؤها .

#### 'الفصل **ا**لحاد*ي عشر*''

( ٢٩ ) وقد يظن أن كل جوهر فإنه إنما يدل على الجوهر المشار إليه ، وهوالشخص ، فأما الجواهر الأول فالأمر فيها بين أنها إنما تدل على الأشخاص المشار إليها لأن ما يستدل من أسمائها عليها هو شيء واحد بالعدد ، وأما الجواهر الثوانى ، فقد توهم الأسماء الدالة عليها لاشتباهها بأسماء الأشخاص أو لاستعالها مواضع أسماء الأشخاص أنها تدل على المشار إليه ، وليس الأمر كذلك ، بل إنما تدل على أي مشار اتفق إذ كان الموضوع لذلك الاسم ليس واحدا بعينه كالاسم الدال بشكله على الجوهر الأول ، وذلك أن زيدا وعمرا إنما يدل على مشار إليه فقط ، وأما الإنسان والحيوان وبالجملة النوع والجنس، فإنما يدل به على مشار إليه فقط ، وأما الإنسان والحيوان وبالجملة النوع والجنس، فإنما يدل به على كثيرين ، وهي مع هذا تميز أولئك الكثيرين من غيرهم لا تمييزا يكون علامة

 <sup>(</sup>۲) اسمارها ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش ؛ + لا على طريق المشتقة اسمارها ل ؛ بـ
 لا على طريق المتفقة اسمارها ق ، م ، ش ؛ + على طريق المتفقة اسمارها د .

عنوان (١) الفصل الحادي عشر : الحادي مشرف ، ق ، ش ؛ يا آل، د ؛ يا م .

<sup>(</sup>۲۹) (۱) تدأن ف ، م ، د ، ش : يدأن ك ، ق ،

<sup>(</sup>١) يدل د ن ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + به ل ، ش ؛ + به اتمايدل يد د ،

<sup>(</sup>٠) انظر الفقره ١٢٠

<sup>(\*\*)</sup> اثظر الفقرة ٤ -

فقط بمنزلة ما يميز الأبيض الشيء المتصف به ، بل تمييزا في جوهر الشيء . والنوع والحنس إنما وضعا ليفرزا الشيء في جوهره عن غيره إلا أن الجنس أكثر حصرا من النوع . وذلك أن اسم الحيسوان يحصر ما يدل عليسه اسم الإنسان ، إذ كان الحيوان جنس الإنسان .

#### ''الفصــل الثـانى عشر''

(٣٠) وبما يخص مقولة الجواهر (١) أنه لا مضاد لها ، فإنه ليس يوجد لانسان ولا للحيــوان مضاد . لكن هــذه الخاصة قــد يشاركها (٢) فيها غيرها من المقولات . مثال ذلك في الكم ، فإنه ليس / يوجد لذى الذواهين ولا للمشرة ن هو ولا لشيء بما يجرى هــذا الحجرى مضاد إلا أن تقول (٢) إن القليل في الكم ضــد الكثير والكبير ضــد الصغير . لكن أنواع الكم المنفصل بين من أمرها أنها غير متضادة ـــ مثل الخمسة والثلاثة والأربعة .

### مراسية الفصيل العالث تعشر

(٣١) ومما يخص الجوهر أنه لا يقبل الأقل والأكثر ، ولست أعنى أنه 9 4-84ها ليس يكون جوهر أحق باسم الجسوهر من جوهر ، فإن ذلك شيء قد وضعناه حين قلنا إن أشخاص الجمواهر (١) أولى بالجموهرية من كلياتها ، بل إنما أعنى أنه

عنوان (١) الفصل الثاني عشرق، د: الثاني عشرف، ش؛ يب ل ؛ يب م ٠

<sup>(</sup>۳۰) (۱) الجواهر ف : الجوهرل ، ق ، م ، د ، ش ،

<sup>(</sup>٧) يشاركها ف ، ق ، م ، د ، ش : شاركها ل ٠

<sup>(</sup>٣) تقول ف : نقول ل ؛ يقول ق ، م ؛ يقول قائل د ، ش .

عنوان (١) الفصل النالث عشري ، د : النالث عشرف ، ش ؛ يَج ل ؛ يج م .

 <sup>(</sup>۱۳۱) (۱) الجواهرف ، ش : الجوهرل ، ق ، م ، د ،

ل 🕻 و

4¤10-4½20

لا يحمل النوع منها / ولا الجنس على شخص أكثر من حمله على شخص ولا يحمل عليه في وقت أكثر منه في وقت فإن زيدا ليس أكثر حيوانا من عمرو ولا زيد اليوم أكثر حيوانا من غد (\*) وأما هذا الشيء الأبيض ، فقد يكون أشد بياضا من هذا الشيء الأبيض وقد يكون اليوم أشد بياضا منه أمس .

### 'الفصل الرابع عش**ر**''

هو بعينه القابل للتضادات . وذلك بين من قبل الاستقراء ، فإنه ليس يمكن أن يوجد شيء مشار إليه بالعدد مما عدا الجوهر هو قابل للنضادات فإنه لا اللون الواحد بشيء مشار إليه بالعدد مما عدا الجوهر هو قابل للنضادات فإنه لا اللون الواحد بالعدد يوجد قابلا للا بيض والأسود ولا الفعل الواحد بعينه يقبل الحد والذم ، وكذلك يجرى الأمر في سائر المقولات مما ليس يجوهر ، فأما في الجواهر فإن الواحد بعينه يوجد فابلا لا مضادات ، مثال ذلك أن زيدا المشار إليه يكون عينا صالحا وحينا طالحا ، وحينا حارا وحينا باردا ، وقد يلحق في هذا الاستقراء شك ما من قبسل القول والفلن ، وذلك أنه فد يظن أنهما يقبلان الأضداد ، وذلك أن القول أو الفلن بأن زيدا قائم إذا كان زيد قامًا هو صدق ، وإذا كان قاعدا هو كذب ، فقد يوجد القول الواحد بعينه يقبل الصدق والكذب وهما أضداد ، وهذا ، إن سلم أنه قبول "لا ضداد ، فين القبولين "" اختلاف .

عنوان (۱) الفصل الرابع عشر ق، د: الرابع عشر ف، ش؛ يدّ ل، يد م.

<sup>(</sup>۲۲) (۱) أولى ل، ق، م، د، ش: أول ف.

<sup>(</sup>٢) قبرل ف ، ق ، م ، د ، ش : قابل ل ٠

<sup>(</sup>٣) القولين ف : القبولين ل ، م ، د ، ش ؛ المقبولين ق .

<sup>(\*)</sup> انظرالفقرة ١٨ وأيضا الفقرة ٣٣ -

١,

وذلك أن القابل للا صداد في الجواهر (؛) إنمها يقبلها بأن يتغير هو في (ففسه " فيخلع أحد الضدين و يقبل الآخر . وأما القول والظن، فليس إنما يقبلان الصدق والكذب بأن يتغيرا في أنفسهما لكن بأن يتغير الشيء الذي تعلق به الظن خارج الغمن في نفسه . مثال ذلك أن الغلن بأن زيدا جالس إنما يقبل الصدق إذا جلس زيد والكذب إذا قام زيد . فتكون خاصة الجوهر ، إن سلمنا أن هذا قبول للمتضادات ، أنه الذي يقبل المتضادات بأن يتغير في نفسه ، والأولى أن نقول إن هذا ليس هو قبولا للا صداد، وذلك أن القول والظن إذا أتصفا بالصدق حينا والكذب حينا فليس يتصفان بذلك على أن الصدق شيء حدث فيهما بذاته في وقت والكذب في وقت T خركما يحدث البياض في زيد في وقت بذاته والسواد في وقت ، و إنما الصدق والكذب في القول إضافة ما ونسبة تابعة لنغير الشيء الذي فيه الظن والقول لا حدوث شيء بذاته . وإذا كان ذلك كذلك ، فقد وجب أن تكون (٢٠ خاصة الحوهر أن الواحد بالعدد منه قابل للتضادات . (٣٣) فهذا مبلغ ما قاله في الموهر .

<sup>(</sup>٤) الجواهرف ، د : الجوهرل ، ق ، م ، ش .

<sup>(</sup>ه) فانتسه ف وينفسه ل ، ق ، م ، د ، ش ،

<sup>(</sup>٦) ٹکونٹ ، م بیکونل ، ق ، ش ؛ ( ۵ ) د ۰

#### القرول في السكم

(٣٤) وما يقوله في هذه المقولة متحصر في فصول سبعة .

الأول يعرف فيسه فصول الكم العظمى وأنهما الانفصال والاتصال والوضع . وعدم الوضع .

الشانى يعرف فيسه أى أجناس الكم المشهورة هي داخلة تحت الانفصال وأيها داخلة تحت الاتصال.

الشالث يعرف وقية الموضع وأيها الشالث يعرف وقية الوضع وأيها ليس بداخل تحت الوضع وأيها ليس بداخل تحته .

الرابع يعرف فيسه ' أن السبعة التي عددت من أجناس الكم هي الأجناس . و المشهورة الموجودة كما بذاتها وأن سائر ما يظن به أنه كم فذلك أمر لاحق له من جهة '' وجوده ف '' هذه الأجناس ــ ' مشــل الحركة والخفة والثقل'' .

عنوان (۱) القسم الشاني ف، ل، ق، م، د، ش: + من الجزء الثالي ل، ق، م، ش.

<sup>(</sup>٣٤) (١) نيەش: -- ف، ل، ق، م، د ٠

<sup>(</sup>۲) نيال ، ق ، م ، د ، ش يسن .

<sup>(</sup>٣) رجوده في ف ، ق ، م ، د ، ش ؛ وجود ل .

<sup>(</sup>٤) مثل ... الثقل ف : أنه ل ؛ مثل الحركة والثقل والخفة ق ، م ، د ، ش مَ

الخامس يعرف فيمه أن من خواص الكم أيضًا أنه ليس له ضد ، و يحل الشكوك التي يظن من أجلها أنه توجد فيه الأضداد .

السادس يعرف فيه أن من خواص الكم أيضا أن لا يقبسل الأقل والأكثر كالحال في الجوهر .

السابع يعرف فيسه أن خاصة الكم الحقيقية التي لا يشركه فيها غيره هي التساوي ولا تساوي .

### ''الفصـــل الأول''

(ه ٣) قال : وأما الكم ، فمنــه منفصل (أومنــه متصل) ومنه ما أجزاؤه 22-20% لهــا وضع بعضها عند بعض ومنه ما ليس لهـــا وضع .

"الفصيل الثاني"

(٣٦) والمنفصل اثنان ، العدد والقول ، والمنصل خمسة ، الخط والهسيط والد 24-23 المحمد وما يشتمل على الأجسام ويطيف بها — وهو الزمان والمكان ،

عنوان (١) الفصل الاول ف ، ق ، م ، د ، ش : الفصل آ ل

<sup>(</sup>۲۵) (۱) رمنه متصل ش : — ف ، ل ، ق ، م ، د ٠

عنوان (۱) الفصل الشاني ق: الشائي ف ، د ، ش ؛ ب ل ؛ بم ٠

<sup>(</sup>۲۷) (۱) تاخذ ف : ناخذ ل ، ق ، م ، يوجد د ، ش .

 <sup>(</sup>۲) تتصل ... ببعض ل: يتصل جزءاء احدهما بالاخر ف؟ يتصل هنده اجزاء احدهما
 پالاخر يعضها ببعض ق ٤ م ، د ٤ ش .

جزؤها الآخر بحد "مشترك، ولا الثلاثة / التي فيها بالسبعة . لكن جميع أجزائها متفصلة بعضها عن بعض . وأما القول ، فظاهم (أث) من أمره أنه كم لأنه يقدد بجزء منه وهو أقل ما يمكن أن ينطق به ، وذلك إما مقطع ممدود \_ مشل لا \_ وإما مقصور \_ مثل آل . وهو أيضا من المنفصل ، إذ ليس يوجد لأجزائه حد مشترك يصل بعضها ببعض . وذلك أن المقاطع منفصلة بعضها عن بعض .

(٣٨) وأما الحط البسيط والجسم والزمان والمكان ، فمن المتصل لأن كل واحد منها (٢٠ يمكن أن بوجد له حد مشترك أو حدود مشترك يصل بعض أجزائه ببعض ، وهذا الحد ، أما في الحط فهو النقطة وأما في البسيط فالحط ، وأما في البسيط ، وأما في الزمان فالآن ، وذلك أن بالنقط تنصل أجزاء الحط ، وبالله وبالحط تنصل أجزاء البسيط (٢٠) وبالسطح تتصل أجزاء الجسم ، وبالآن يتصل جزءا الزمان حلاقي هو الماضي والمستقبل ، وأما المكان فلم كانت أجزاء الجسم تشغله وكانت تنصل بحد مشترك ، فواجب أن تكون أجزاء المكان تنصل ، وأما المكان فلم المنان علم المنان علم المنان علم المنان المكان المنان علم المنان علم المنان المكان المنان علم المنان المنان المنان المنان المنان علم المنان المنان المنان المنان المنان علم المنان المنان المنان المنان علم المنان المنا

الفصــل الشالث

(٣٩) وأما الكم الذى هو متقوم من أجزاء لها وضع بعضها عنــد بعض، فهو الخط والسطح والجسم والمكان . ومعنى أن يكون للاجزاء بعضها وضع عند

- (۲) بعدل ، م ، د ، ش : بجزوف ، بعليه ق .
- (؛) نظاهر ف، ڏ، پڄ، قهد، شي⊹ ايضا ٺ، ڏن، دي، ش.
  - (۳۸) (۱) منهاقته ده شنستهاف که ا
  - (۲) او حدود مشرکة ف ، ق ، د ، ش ۽ 🗕 ل .
  - (٣) البسيط ف، (ح) ل، السطح ل، ق، د، ش.
    - عنوان (١) الفصل الثالث ق : الثالث ف ، د ، ش ؛ ج ل .

ن ۲ ظ

5ª 1-14

5º15-37

بعض أن تكون جميع أجزائه موجودة معالأتها إذا لم تكن معا لم يكن لحزء منها وضع بعضها عند بعض وأن يكون أى جزء منها أخذته وجدته في جهسة محدودة من ذلك الكم ــــ إما فوق و إما أسفل ـــ ويتصل جمزه محدود منــه . مثال ذلك أن أجزاء الخط موجودة معا وكل واحد منها في جهة محدودة و يتصل بجزء عمدود وهو الجزء الذي يليه، وكذلك الحال في أجزاء السطح وأجزاء الجمع وأجزاء المكان ، لأن أجزاء المكان موجودة على مثال ماهي عليه أجزاء الحسم الذي يشغل المكان سواء كان المكان هو الخلاء أو السطح المحيط بالجسم من خارج على مايراه أرسطو . وأما العــدد ، فليس نجــد في أجزائه وأحدا من هــذه الأحوال الثلاثة فضلا عن أن تجتمع فيــه " ـــ أعنى أن تكون "ممــا وأن يكون كل واحد منها في جهة محدودة و يتصل مجزء محدود . وكذلك الحال في الزمان والقول -أعنى أنه ليس يوجد أجزاؤها معا، إذ كانت أجزاء الزمان وأجزاء القول ليس لها ثبات ﴿ وَلا يَلْحَقُّ الْمُتَأْخُرُ مُنَّهَا الْمُتَقَدِّم بِلَّ إِنَّمَا يُوجِدُ لاَّجْزَاءُ العدد وأجزاء الزمان ترتيب ما . أإن بعض الزمان متقدم و بعضه متأخر . وكذلك في العدد ، إن الإثنين قبل الثلاثة . قاما أن فيه وضعا ، فلا .

<sup>(</sup>۱۹) يتصل ف ؛ متصل ل ، ق ، د ، ش ،

<sup>(</sup>۲) فضلا ۲۰۰۰ ئيە دف، ق، د، ش: -- ك٠

<sup>(</sup>٣) تکون بیج ؛ (ھ) ف ، د ؛ پکون ل ، ق ، ش ،

<sup>(</sup>٤) يتصل ف : متصل ل ، ق ، د ، ش .

<sup>(</sup>ه) يوجد ف ، د ؛ ش ؛ توجد ل ، ق .

<sup>(</sup>٦) ثبات ف ۽ ثبوت ل ، ق ، د ، ش .

١.

30

### '' الفصـــل الــــرابع '

1\*38-5b10

(ع ع) وهذه الأجناس الأول من أجناس الكم هي الني هي بالحقيقة و أولاكم. وما عداها مما تلحقه الكية فإنما يقال فيه إنه كم بالعرض ونانيا \_ أعنى بوساطة واحد من هذه التي قلنا إنها كم بالحقيقة ، مثال ذلك أنا نقول في هذا البياض المشار إليه إنه كبير من أجل أنه في بسيط كبير ، وكذلك إنما نقول في العمل إنه طويل من أجل أنه بكون في زمان طويل ، وذلك يظهر من أنه لو سأل أحد كم هذا العمل ، لكان الجواب في ذلك أنه عمل سنة ، ولو سأل كم هذا الأبيض ، لقيل ثلاثة أذرع أو أربعة ، فيكون العمل إنما حد وقدر بالزمان ، والأبيض ، لقيل ثلاثة أذرع أو أربعة ، فيكون العمل إنما حد وقدر بالزمان ، والأبيض إنما قدر بمبلغ السطح الذي هو ثلاثة أذرع او أربعة ، ولو كانت كما بذاتها لقدرت بأنفسها

القصل الخامس () القصل الخامس ()

5611-15

(13) ومن خواص الكم أنه لا مضادله أصلا وسواء كان متصلا أو منفصلا، فإن الخمسة والثلاثة ليس لها ضد وكذلك الحط والسطح، وليس لقائل أن يقول إن الكثير والقليسل من الكم المنفصل وهما ضدان، وكذلك الكبير والصغير من الكم المنفصل والصغير من الكم المتصل وهما ضدان، لأموين اثنين.

5b16**-2**2

(٢ ٤) أحدهما أنه ليس القليل والكثير ولا الكبير والصغير من الكم ، بل هما من المضاف ، وذلك أن الكم موجود بذاته ، والكبير والصغير والقليل والكثير

عنوأن (١) الفصل الرابع ت : الرابع ف ، د ، ش ؛ و ل .

عنوأن (١) الفصل الخاس ق : الخاس ف ، د ، ش ، ه ل .

إنما يقالان بالقياس ، ولذلك أمكن في الشيء الواحد بعينه أن يكون كبيرا وصغيرا وقليلا وكثيرا ، كبيرا بالإضافة إلى شيء وصغيرا بالإضافة إلى شيء حتى أنا قد (۱) نقول في الجبل إنه صغير وفي السمكة إنها كبيرة مع صغر السمكة وعظم الجبل ، فلو كان الشيء صغيرا أو كبيرا بنفسه وعلى أنها صفة قامة فيسه بذاتها مثل البياض الذي يقوم بالجمم - لما وصف الجبل في حال من الأحوال بالعبغر والسمكة بالكبر ، فهذا أحد ما يظهر منه أن الكم ليس له ضد - أعنى من جهة أن هذين من مقولة غير مقولة الكم .

55-27-33 ت ۷ ر ل ور (٣) وقد يظهر أن الكبير والصغير ليسا بضدين وسواء وضعناهما من مقولة الكم أو لم نضعهما وذلك أن الشيء الذي ليس يعقل بداته وإنما يعقل بالقياس إلى غيره ليس يمكن أن يكون له مضاد ، / وذلك أن المتضادين هما اللذان الوجود لكل واحد منهما من صاحبه في غاية البعد ، والذي يقال بالقياس إلى غيره ليس وحد له نشيء معو منه في عاية البعد إذ كان يقال بالقياس إلى أشياء غيره ليس وحد له نشيء مناهية .

5<del>34-64</del>

(ع ع) ودليل ثالث أيضا ، وذلك أنه لو كان الكبير ضد الصغير لوجد الشي الواحد بعينه قا يوصف بأنه الشيء الواحد بعينه قد يوصف بأنه كبير وصغير لكن بالإضافة إلى شيئين اثنين ، فلو وصف بذلك على طريق التضاد الني بذاته دوعل جهدة ما يوصف الجميم بأنه أبيض وأسدود ، لوجد

<sup>(</sup>۲) لد ن: ـ ل، ق، د، ش.

<sup>(</sup>۱۳) (۱) نتسبهای ، د تنسبهاف ، ل ، ش ،

<sup>(</sup>۲) لیس نت، م · ظیس ل، ق، د، ش ·

١.

الضدان معا في موضوع واحد ، فكان يمكن أن يكون الشيء أبيض وأسود معا وذلك محال ، ''ولذلك ليس يمكن في الضدين أن يجتمعا معا في موضوع واحد ولا من جهتين كما يمكن ذلك في سائر المتقابلات ''

6ª5-10

(٥٤) وأيضا لوكان الكبير ضد الصغير لكان الشيء يضاد نفسه ، لأن الشيء يوصف بأنه (الله كبير وصغير المما ، و إذا الله وضعنا أنها أضداد ، نزم أن تكون هاتان الصفتان صدفة بن قائمتين بذات الشيء الواحد بمينه فيكون الشيء الواحد بعينه كبيرا وصغيرا معا فيجب أن يكون الشيء يضاد نفسه ، وذلك في غاية الاستحالة ، فقد تبين من هذا أنه ليس الكبير ولا الصغير ولا القليل ولا الكثير من المضاد وسواء سلمنا أنها كم أولم نسلم ذلك ،

6a11-19

(٣٤) قال : وأكثر سايطن أن التضاد يلحق الكم في الجنس منسه الذي هو المكان ، لأن المنكان الأعلى الفي هو مقعسر الفلك يظن به أنه مضاد للكان الأسفل الذي هو مقعر الماء ومقعر الأسفل الذي هو مقعر الماء ومقعر بعض الهواء ، و إنما ذهبوا إلى أن هذين المكانين متضادان لما كان كل واحد منهما في غاية البعد عن صاحبه حتى لا يوجد بعد أبعد منه ، ولظهور هذا المعنى فيهما اجتلبوا الحد لسائر المتضادات من هذا الاسم ، فقالوا في حدهما إنهما اللذان

<sup>(15) (</sup>١) ولذلك ... المتقابلات ل، ق، م، د، ش : ـــ ف .

<sup>(40) (</sup>۱) کبر وصنیرف ، م : صنیر رکیرل ، ق ، د ، ش .

<sup>(</sup>٢) واذا ف ، ق ، م ، د ، ش : فاذال .

البعد بينهما في الوجود غاية البعد وهما في جنس واحد 'الا أنهم يعنون هاهنا البعد في الوجود ، لا البعد في المسافة ، قلت : ويشبه أن يكون النضاد هاهنا إنما لحق الكم بما هو أين لا بما هو كم ولا أيضا بما هو مضاف — أعنى فوق وأسفل — بل ذلك " شيء عرض المضاف كما عرض اللكم ''' والذلك ليس بذبني من هذا أن يستقد أنه يلحق المضاف تضاد ''

#### ''الفص<sup>ا</sup>لل السادس''

(٤٧) قال : ومن خـواص الكم أنه ليس يقبـل الأقـل ولا الأكثر ، 20-20% فإنه ليس هـذا الكم المشار إليه ذا ذراعين أكثر من هـذا الآخر الذى هو أيضا ذو ذراعين ولا ثلاثة أكثر من ثلاثة . ولا يقـال أيضا فى زمان ما إنه زمان أكثر من زمان آخر ، إلا أن هاتين الحاصتين "كثر" ، ن زمان آخر ، إلا أن هاتين الحاصتين " يشارك الكم فيهما الجوهر — أعنى فى أنه ليس له ضد وفى أنه لا يقبل الأنل والأكثر ،

<sup>(</sup>٢٦) (١) الا الهم ... تضاد (ح) ف ، ل، ق ، م ، د، ش : + صح من المرمن عط الهود (ح) ف .

<sup>(</sup>٢) ذاك ل ك ق ، م ، د ، ش : اذاك (ح) ف ،

<sup>(</sup>٣) للكمل، ق،م،د،ش: الكماح) ف.

عنوان (١) الفصل السادس ق، د ۽ السادس ف ۽ وَ ل ؛ و م ۽ الفصل الثالث ش .

<sup>(</sup>۱) اکثرف، ق،م، د، ش داکبرل.

<sup>(</sup>۲) اظامتین ل ، ق ، م ، د ، ش : اظامیتین ف .

### 'القصــــــل الســـابع''

6\*27-35

( ٨ ٤ ) والشيء الذي هـو أخص الحـواص بالكم هو المساوي وغير المساوي ، فإن ما عدا الكم لا يوصف بهـذا . مثال ذلك أن الكيف لا يقال فيه مساو ولا غير مساو ، بل يقال شبيه وغير شبيه . وذلك أنا نقول إن هذا البياض شهيه بهذا البياض أو غير شبيه ولا نقول مساو أو غير مساو إلا بالعرض ، فيكون على هذا أخص الحواص بالكم أنه ( مساو أو أن غير مساو .

<sup>(</sup>١٨) (١) مساو اوف: اما مساو واما ل ، ق ، م ، ش ؛ اما مساو او د .



عنوان (١) الفعل السابع ق ، د ، ش ، السابع ف ؛ وَلَ ؛ زم .

### القسمالثالث

#### في مقـــولة الإضافة

(٩٤) والذي يتكلم فيه في هذه المقولة منحصر في فصول ثمانية .
 الأول في رسم الأشياء المضافة وتعديدها على جهة التمثيل .

الشانى في أنه قد توجد المضادة في المضاف .

الشالث في أن بعض المضاف يقبل الأقل والأكثر.

الرابع في أن من خواص المضافين أن كل واحد منهما يرجع بالتكافؤ على الآخر أن أن على من حيث هما مضافان إن كان لهما الآخر أذا أخذا باسميهما الدالين عليهما من حيث هما مضافان إن كان لهما المم (٢) أو اخترع لهما المم عنى لم يكن لهما المم .

الحامس في أن المضافين إذا أخذا باسميهما الدالين عليهما من حيث هما مضافان ومتكافئان ، فإن الصفة التي بها صار كل واحد مهما مضافا لصاحبه تتميز من سائر الصفات الموجودة في المضافين بأنه (٢) متى ارتفعت سائر الصفات و بقيت تلك الصفة لم ترتفع تلك النسبة التي بين المضافين ، ومتى ارتفعت تلك الصفة ارتفعت النسبة ، وأما إذا أخذا لا من حيث هما متكافئان ، لم يلزم إذا

<sup>(44) (</sup>١) مل الاخرل: -- ف، ق،م، د، ش،

<sup>(</sup>٧) اسم ل ، م: اسماف ، ق ، و ؛ اسم لمماش ،

<sup>(</sup>٣) بانه ت ، م ، فانه ل ، وانه تي ، د ، ش ٠

ارتفعت سائر الأشياء التي في المضافين و بقيت تلك الصفة التي ينسب بها إلى قرينه (٤) أن تبقى النسبة .

السادس في أن من خواص المضافين أنهما يوجدان معا بالطبع ومتى / ارتفع أحدهما أن يرتفع الآخر، ويحل ما يعرض في ذلك من شك .

السابع في تقرير ما يمكن أن يشك فيسه من أمر الجواهر هل يوجد فيها شيء من المضاف، وحل ذلك الشك بتعقب الرسم المتقدم للمضاف وإصلاحه باشتراط الشيء الذي يتناول المضافين بالحقيقة، إذ كان إنما رسمه أولا بحسب بادىء الرأى والمشهور قصدا منه للأسهل في التعليم . فإن نقل المتعلم من المشهور (أو إلى الأمر اليقيسني أسهسل من أن يهجم به أولا على الأمر اليقيسني "وقيسل إنه رسم الوقيسني أسهسل من أن يهجم به أولا على الأمر اليقيسني (أوقيسل إنه رسم الوقيسني)

الشامن فى أنه متى اشعط فى رسم المضافين الشرط / الذى به يكون رسما خاصا بهما "ومعرف للحرور بهما" ، وجد أن من خواصها أنه متى عرف أحدهما عرف الآخر ضرورة وأن بذلك يتبسبن "أنه ليس من الجوهر شىء يعد من المضاف ، و يعرف مع هذا صعوبة حل هذه الشكوك فى هذا الموضع مع سهولة التشكك فيها فى هذا الموضع ، والسهب فى ذلك أن نظره هاهنا فيها إنما هو بحسب المشهور .

فγظ

ل ہ ظ

إ (٤) تريته ف ءم: تريتة ل ٤ ق ؛ تريته د، ش ،

ا (ه) إلى الامريل؛ ق، م، د، ش: الامرف،

<sup>(</sup>١) وقبل ... افلاماون ف ؛ → ل، ق، م، د، ش ه

 <sup>(</sup>٧) ومعسرة بخرهويهما ف : ومفهما بالسوهرهما ل ، م ، د ، ش ؛ وثيقتهما بلوهر ق -

<sup>🤈 (</sup>۸) ياتين ف : يبين ل ، م ، تبين ق ، ( هـ) د ، ش .

6437-6414

### '' القصــــل الأول''

(• 0) قال: والأشياء (المضافة هي التي تقال ماهيانها وذواتها بالفياس إلى شيء آخر إما بذاتها — (المشافة الله والكثير السيد شيء آخر إما بذاتها — (المشبه مثال ذلك أن الأكبر ماهيت الله القياس إلى غيره ، فإنه إنها هو أكبر من شيء ، وكذلك الضعف هو ضعف لشيء ، والملكة والحال والحس والعلم من المضاف ، فإن جميع هذه ماهياتها تقال بالقياس الم شيء آخر (المجرف من حروف النسبة ا، وذلك أن الملكة هي ملكة لشيء ، والعلم لمعلوم ، والحس لحسوس ، وكذلك الكبير والصغير فإنهما إنها يقالان (المهم المعلوم ، والحس لحسوس ، وكذلك الكبير والصغير فإنهما إنها يقالان المهم من الوضع ، والوضع من المضاف بجهة ما ، فأما يضطجع ويقوم ويجلس ، فليست هي من الوضع ، والوضع من الأشياء المشتق لها الاسم من الوضع — يعنى التي مقولة الوضع .

عنوان (١) الغصل الأول ق: الأول ف، ش ؛ الفصل آل، الفصل أم ؛ - د -

<sup>(</sup>٥٠) (١) الاشيادف ، ق ، د ، ش يالاهماد ل ،

<sup>(</sup>٧) مثل ... والكثير ف: - ل ، ق ، م ، د ، ش ،

<sup>(</sup>٣) يحرف ٠٠٠ النسبة ف : ـ ل ، ق ، م ، د ، ش ، ٠

<sup>( )</sup> يقالان ل ، ق ، م ، د ، ش ، بقولان ف ،

<sup>(</sup>a) التي دف، ق ، م ، ده ش: الذي ل ·

 <sup>(</sup>٦) الوضع ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش ؛ + وهي بالحقيقة من مقولة بفعسل و ينفمل
 (ح) ل ؛ وهي في الحقيقة من مقولة أن يفعسل وأن ينفعل ق ، م ؛ وهي أمن
 مقولة أن يفعل وأن ينفعل د ؛ وهي في حقيقة من مقولة أن يفعل وأن ينفعل ش .

# الفصل الثاني

(۱ ) وقد يلحق الأمور المضافة أن تكون متضادة . ومثال ذلك الفضيلة والرذيلة من المضاف ، وكلاهما متضادان ، وكذلك العلم والجهل كل واحد منهما من المضاف وهما متضادان ، إلا أنه ليس يوجد هذا لكل الإشياء المضافة ، فإن الضعف ليس له ضد ولا لثلاثة الإضعاف ضد .

# 'الفصـــل **الث**الث''

(٧٥) وكذلك قد تقبل المصناطة الأقل والأكثر، فإن الشهيه وغير الشهيه والمساوى وغير المساوى ، كل واحد منهما من المضاف ، وقد يكون شبيه أقسل من شبيه وأكثر وكذلك غير المساوى ، وبعضها ليس يقبسل ذلك ، فإنه ليس ضعف أقل ولا أكثر من ضعف "ولا مساو أكثر من مساو ."

(۵۳) ومن خواص المُضَافين أن كلّ واحد منهما يرجع على صاحبه في النسبة بالتكافؤ ، مثال ذلك العبد هو عبد للــولى والمولى مولى للعبد والضعف

6<sup>1</sup>20–27

6b15-19

662**8-37** 

عنوان (١) الفصل النائي ق : الثاني ف ، د ، ش ؛ بُ ل ؛ ب م .

عنوان (١) الفصل التالث ق : الثالث ف ، د ، ش ۽ ج ل ۽ ج م .

<sup>(</sup>۱۱) تقبل ف ییقبل له ی م ، د ، ش .

<sup>(</sup>٢) المشافات ف، ق، د، ش: المضاف ل، م.

<sup>(</sup>٣) اقل ف: اكثر ل، ق،م، د، ش،

<sup>(</sup>٤) اكثر ف ؛ الل ل ، ق ، م ، د ۽ ش .

 <sup>(</sup>۵) ولا ... مساوف ، ق ، م ، د : ولا مساوی واکثر من مساوی ش ؛ ـــــ ل .

حنوان (۱) الفصل الرابع ق 1 الرابع ف ، د ، ش ؛ د ّ ل ؛ د م .

ضعف للنصف (۱) والنصف نصف للضعف وكذلك في سائرها ، وسواء كان اسم المضافين متغايرين — مثل الضعف والنصف — أو كان أحدهما مشتقا من الثاني — مثل العلم والمعلوم والحس والمحسوس — فإن كل واحد من هذه يقال بالقياس إلى قرينه ،

(ع ه) وقد يظن أن هـذه الحاصة فير موجودة لكثير من الأشياء المضافة 7-80 متى لم يضف الشيء إلى قرينه إضافة معادلة – أى لا يوجد (١) كل واحد منهما مضافا إلى صاحبه من طريق ما هو مضاف (٢) – بل تكون إضافة أحدهما إلى الآخر من طريق ما هو مضاف (٦) والآخر بالعرض أو يكون كل واحد منهما (قد الأخر من طريق ما هو مضاف (٦) مثال ذلك إن أضيف الجناح إلى ذى الريش (١) فقيل (الجناح جناح لذى الريش (١) مثال ذلك إن أضيف الجناح إلى ذى الريش فقيل (الجناح جناح لذى الريش أم يصدق وجوع هذا بالتكافؤ (١) ، فإنه ليس

<sup>(</sup>١) (١) النصف فَ ، ق ، م ، د : النصف ل ؛ – ش .

<sup>(</sup>١٤) (١) يوجد ف، د، ش : يرخذ ل، ق، م ٠

<sup>(</sup>۲) مناف ف: - له قهم ، د، ش .

<sup>(</sup>٣) قداخذف: ــ ل ، ق ، م ، د ، ش ،

<sup>(</sup>٤) مشاف ف : - له ، ق ، م ، د ، ش .

 <sup>(</sup>a) الجناح ... الریش ف : إن الجناح جناح لذی الریش ش ؛ ذی الریش له جناح له ،
 م ؛ ذی الریش له جناح والجمناح جناح الجنا لذی الریش ق ؛ ذو الریش له الجمناح والجمناح جناح لذی الریش د .

 <sup>(</sup>۲) بالتكافر ف كال ، ق ، م ، د ، ش : + وهوان الجناح جناح لذى الريش ل ،
 ق ، م ، د ، ش ،

نسبة الجناح إلى ذي الريش من طريق ما هو ذو ريش إذ كان قد يوجد ما له جناح ولیس له ریش . فنسبة الجناح لیست له من جهة ما هو ذو ریش ، <sup>۷۷</sup> ونسبة ذى `` الريش إلى الجناح هي له من جهة ما هو ذو ريش ، ولذلك لم تكن هـــذه الإضافة معادلة . فإذا غير هــذا وأخذت النسبة معادلة فقيل ذو الحتاح هو ذو جناح بالجناح، رجع ﴿ بالتكافؤ — وهو أن الجناح جناح لذى الجناح — أو نقول ذو الريش هو ذو جنساح بريش والجناح بالريش هو جناح لذي الريش . ولذلك إذا لم تكن الإضافة المعادلة لها اسم يدل عليها من حيث هي معادلة – وذلك إما لكلا المضافين أولأحدهما \_ فقد يضطر المضيف أن يضع / لكليهما اسما أو لأحدهما من حيث يستعملها مضافين . مشال ذلك أن السكان إن أضيف إلى الزورق ، لم تكن إضافته معادلة لأنه ليس من جهة أن الزورق زورق أضيف إليه السكان إذ كان قد توجد زوارق لاسكان لها كما أن السكان إنما أضيف إلى الزورق من جهة ما هو سكان ، ولذلك لا يرجع بالتكافؤ فيقال إن الزو رق زورق للسكان كما يقال إن السكان سكان للزورق . ولكن إذا أريد في مثل هــذا أن تكون الإضافة معادلة من الطرفين ومأخوذة بحال واحدة منهما ، فينبغي أن يقال السكان سكان للزورق ذي السكان . وحينئذ يصدق أن الزورق ذا السكان زورق بالسكان ، فإنه كما أن السكان إنما هو سكان بالزورق ، كذلك الزورق الذي من شأنه أن / يكون له سكان هو زورق بالسكان . ومثال ذلك أيضا أنه إذا أضيف الرأس إلى ذي الرأس ، كانت إضافة معمادلة . ومتى أضيف إلى الحي لم تكن

ل ۲ و

<sup>(</sup>٧) رئسبة ذی ف ؛ ق ، م ؛ د ، ش ؛ ولا نسبة ذو ل ،

<sup>(</sup>A) ريم ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش : + مذا ل ، ق ، م ، ډ ، ش .

معادلة ، فإن الحي ليس له رأس من طريق ما هو حي إذ كان قد يوجد من الحيوان ما لا رأس له .

7a18-30

(٥٥) فهــذا هو الطريق الذي ينبغي الضيف أن يسلكها فيا ليس له اسم من المضاف ... أعنى أن يضع لها اسما يدل على المضافين من حيث تكون إضافتهما معادلة ، مثل ما قلنا في الجناح و السكان. و إذا كان هذا هكذا، فكل المضافات إذا أخذت على التعادل \_ أي من طريق ما هي مضافات لا من طريق ما هي تحت مقولة أخرى ــ وجدت لها هذه الخاصة دائمًا ، وهو أن كل واحد منهما يرجع على صاحبه بالنكافؤ . وأما إذا أضيف أحدهما إلى الآخر وأخذ كل واحد منهما جزافا و باي بيجيفة اتفقت من الصفات الموجودة في المضافين اللازمة للإضافة ولم يؤخذا بالصفة التي هما بها مضافان ومنسوب كل واحد منهما إلى الآخر ، فليس يرجِّعان بالشكافل و إن كان لهما أسماء موضوعة من حيث هما مضافان فضلا عما ليسطما أجماء تدل عليهما من حيث هما مضافان ، مثال ذلك إن العبد إن لم يضف إلى المولى الذي هو اسم الإضافة لكن أضيف إلى الإنسان أو إلى ذي الرجلين و ما أشبه ذلك من الأشياء الموجودة فيه ، لم يرجع بالشكافؤ . لأن الإنسان ليس هو إنسان بمـــا له عبد ، وإنما هو مولى بما له عبد . فإن أخذ المولى بدل الإنسان رجعا بالتكافق.

<sup>(</sup>۵۵) (۱) ربای ن ، ق ، د : اریای له ، م ؛ بای ش .

<sup>(</sup>٧) تدل أن عق مم ييد أن ف عش ٢ -- ه ٠

# الفصر\_ل الخامس

7831-7 b10

(٣٥) ويخص هده الصفة التي من قبلها لحقت النسبة المضافين أنه إذا رفعنا سائو الصفات العارضة المضافين التي بها تكون الإضافة غير معادلة لم ترتفع النسبة بين المضافين ، و إن رفعنا تلك الصفة ارتفعت النسبة ، مثال ذلك أن العبد إذا قبل بالإضافة إلى المولى و رفعنا من المولى سائر الصفات التي يمكن أن ينسب العبد إليها سسمئل أنه إنسان أو ذو رجلين أو غير ذلك و لم يرفع منه المولى فإن تسبة العبد إليه لا ترتفع ، و متى أضفنا العبد إلى الإنسان أو إلى ذى الرجلين ورفعنا أنه مولى ارتفعت هذه النسبة فإنه لا يكون عبد ليس له مولى . فإذن النسبة المعادلة هى الصفة التي ترتفع النسبة بارتفاعها و لا ترتفع بارتفاع غيرها . وهذا الذى ذكره هو كالقانون لتميز (الصفة التي تركون لحس النسبة المعادلة ،

7<sup>b</sup>11-14

(٧٥) قال : و وَجُودُ هَذُهُ النسبة التي بها تكون الإضافة معادلة متى كان المضافين اسم يدل عليهما من حيث لهما هذه النسبة هو سهل . و أما متى لم يكن لهما اسم فقد يصعب ذلك ، لكن حينئذ ينبغي أن تستنبط تلك الصغة بهذا القانون و يخترع المضافين اسم يدل عليهما من حيث توجد لهما تلك النسبة .

"القصيل السادس

7615-8 12

(۵۸) قال : و قــد يظن أن من خواص المضافين أنهما يوجدان معــا بالطبع . و ذلك ظاهر في أكثرها ، فإن الضعف والنصف موجودان معا لأنه متى

- عنوان (١) الفصل الخامس ق: الخامس ف ، د ، ش ؛ ه ل ؛ ه م .
  - (٥٦) (١) لتميزف، م، د، ش؛ لتمييزل؛ ليتميزق.
  - عنوان (١) الفعل السادس ق: السادس ف ، د ، ش ، و ل ، و م .

۱۰

وجد أحدهما وجد الآخر و متى ارتفع أحدهما ارتفع الآخر . إلا أنه قد يلحق في ذلك شك من قبل بعض الأشياء المضافة ، فإنه قد يظن أن المعلوم أقدم من العلم لأن العلم إنمــا يقع بالشيء في أكثر الأشياء بعــد تقدم وجوده. و أما مع وجوده فأقلذلك . و إن كان ذلك كذلك، فلا معلوم واحد ألبتة يكون وجوده و العلم به مما بالطبع . وأيضا فإن المعلوم يظهر أنه متقدم بالطبع على العلم ، و ذلك أنه إذا ارتفع المعلوم ارتفع العلم و ليس إذا ارتفع العلم ارتفع المعلوم . و هذا هو /رسم المتقدم بالطبع على ماسيقال بعد . و مثال ذلك تربيع الدائرة الذي فحص عنه من تقدم من المهندسين فلم يلفوه بعد ، فإنه إن كان معلوما لعلمه لم يوجد ًبعـــد و إن كان غير معلوم فليس يمكن أن يوجد علمه بعد. و أيضا فإن الإنسان إذا ارتفع ارتفع العلم، و قــد يوجد المعلوم والإنسان غير موجود . و هذا الشك بعينه يلحق في ألحس والمحسوس ، فإنه قد يظن أن أنحسوس أقدم من الحس لأن المحسوس إذا فقد فقد معه الحس ، فأما الحس فليس يفقد معــه المحسوس . و إنمــا يلزم إذا فقد المحسوس أن يفقد الحسّمن جهة أن المحسوس و الحس لا يوجدان إلا في جسم، فإذا ارتفع المحسوس ارتفع الحسم وإذا ارتفع الحسم ارتفع الحاس والحس . فأما الحس ، فليس بارتفاعه يرتفع المحسوس لأنه قد يمكن أن / يفقده " الحيوان و يكون الجدم المحسوس موجودا ـــ مثل الجدم الحار والبارد . وأيضا فإن الحس يوجد مع وجود الحي ، فأما المحسوس فموجود قبسل وجوده . فإن المساء والنار وسائر الاسطقسات منها قوام الحيوان و هي موجودة من قبل أن يوجد الحيوان . فلهذا كله قد يظن أن المحسوس أقدم من وجود الحس •

نبرط

<sup>(</sup>۱) يفقده ف:يفقد ل، ق،م پرتفع ش ۽ -- د،

<sup>(\*)</sup> انظرالفقرة ١٠٤٠

10

( ٩ ٥ ) والمفسرون مجلون ( الشك بأنه إذا أخذ الحس والمحسوس و العلم و المعلوم إما بالقوة و إما بالفعل وجدا معا وصدقت فيها تلك الحاصة ، و إنما يلحق هذا الشك إذا أخذ أحدهما بالقوة والآخر بالفعل ، لكن لما كان الوجود الذي بالفوة غير مشهور ، أرجا حل (٢) هذا الشك إلى موضع آخر لأنه إنما يتكلم هنا في هذه الأشياء من جهة الشهرة ، ( و الحق أن هسذا الجنس من المضاف ليس هما معا بالطبع ، فإن أحدهما من المضاف بذاته و الآخر من المضاف بالعرض على ما يقول أرسطو فيا بعد الطبيعة ، ( )

# 'الفصل السابع'

( ، ) قال : و مما فيه موضع شك هل في الجواهر شيء مضاف من جهة ما هو جوهر ، و هذا الشك إنما يعرض في بعض الجواهر الثواني ، فأما في الأول ، فليس يعرض ، و ذلك أنه يظهر أنه ليس يقال في شيء منها إنه من المضاف لا الكل و لا الجزء ، فإنه ليس يقال في هذا الإنسان المشار إليه إنه إنسان لشيء ما ، و كذلك الحال في أجزاء المشار إليه . فإنه ليس يقال في يد ما مشار إليها إنها يد إنسان ما أو فرس ما ، لكن يقال يد إنسان أو فرس و بالجملة إنما يضاف إلى النوع لا إلى الشخص ، و كذلك يظهر الأمر في أكثر الجواهر الثواني ، فإنه ليس يقال

8¤13-28

<sup>(</sup>٩٥) (١) يحلون ف ٢ م ، د ، ش ؛ يحلون ل ؛ عجلون ق .

<sup>(</sup>٢) حلف،ق،م،د:احلش؛ ـ له

<sup>(</sup>٣) هذال ، د ، ش : -- ف ، ق ، م ،

<sup>(</sup>٤) والحق ... الطبيعة (يد٢ ح ) ف : +طرة (يد٢ ح )ف ؛ —ل ، ق ، م ، د ، ش .

عثوان (١) الغمل السابع ق : السابع ف ، د ، ش ؛ زَّ ل ؛ ز م .

<sup>(\*)</sup> انظر ما بعد الطبيعة لأرسطو ص ٢١ - ١ آ ص ٢٦ إلى ٣٣ وانظر أيضا تفسير ما بعد الطبيعة لابن رشد الذي تشره الأب بو يج في بيروت الجزء الثاني ص١٧ ، وص ٢١٨ .

**(**\)

إن الإنسان إنسان لشيء و لا النور نور لشيء بما هو نور — أعنى جوهرا — بل إن كان فمن جهة ما هو ملك لمالك . وأما في بعضها فقد يلحق في ذلك هذا الشك . و ذلك أن الرأس يقال فيه إنه رأس لشيء و اليد يد لشيء وكذلك ما أشبه هذا . و اليد و الرأس إنما تدل على الجوهر، فيكون على هذا قد يظن أن كثيرا من الجواهر داخلة في المضاف .

8 29-36

( ٩ ٩) قال : إلا أنه إن كان قد وفي تحديد الأشياء التي من المضاف حين قلنا إن المضافات هي الأشياء التي ماهياتها تفال بالقياس إلى غيرها ، فقد يصعب حل هذا الشك أو يكون حله ممتنعا ، و ذلك أنه قد ظهر من أمر هذه الجواهر أن ماهياتها تقال بالقياس . وإن كان الرسم الحقيق للانسياء التي من المضاف أنهما الشيئان اللذان ماهية كل واحد منهما تقال بالقياس إلى صاحبه من حيث الوجود لنلك الماهية أنها مضافة إلى قرينتها بأى نوع انفق من أنواع الإضافة ، قل الشك مما يمهل . فإن التحديد الأول يلحق كل (١) ما عد (٢) ما عد (١) ما عد (١) الرأى المراحد على المرا

<sup>(</sup>۹۰) (۱) ثورف،م: ثوراش؛ سل،ق،د،

<sup>(</sup>٢) واليد والراس ف : والراس واليد ل ، ق ، م ، د ، ش .

<sup>(</sup>٣) كدل ف يدل ل ، ق ، م ، ه ، ش ،

<sup>(</sup>۱) ما عد ... مضافا (ید۲ ح) ف به ل : امافة وشی لا اضافة محضة فقط وهو الذي ربحا عد فی بادی الرای مضافا وانجا الاضافة احد ما تقومت به ذاته (مثن) ف با ماهو اضافة وشی لا اضافة محضة وهو الذی ربحا عد فی بادی الرای مضافا وانجا الاضافة احد ما تقومت به ذاته ق ، م ، ش ؛ مهیة اضافة شی الا ضافة محضة وهو الذي و بما عد فی بادی الرأی مضافا واندا الاضافة احد ما تقدمت بدواته و و بما عد فی بادی الرأی مضافا واندا الاضافة احد ما تقدمت بدواته و و

<sup>(</sup>٢) عدف، ق، م، د، ش: جدلي،

<sup>(</sup>٠) اظرالفقرة ٠٠٠

١.

مضافاً ، (و أما هذا التحديد فإنه ) يلحق ما هو مضاف بالحقيقة لا في بادئ الرأى . (٣) الرأى .

(۲۲) (و إنما أراد (۲) بهدا (۱) فيما أحسب أن الرأس إن كان يدل على الجوهر (۱) فيما أراد (۲) هو مضاف إلى الإنسان لا من قبل الإضافة الحقيقية بل من قبل الإضافة العرضية – أعنى التي ليست (۱) في جوهر الشيء المضاف وهي التي تضمنها الرسم الأول – أعنى العرضي (۱۹) سو أما الذي الإضافة في جوهر كل واحد منهما في مشل القليل والكثير ، فإن كل واحد منهما في جوهر صاحبه وهي التي تضمنها الرسم الثاني – أعنى الحقيق (۱) والمناف الرسم الثاني – أعنى الحقيق (۱) والمناف الرسم الثاني المنافي المنافية المنافي المنافية المنافي

'**ال**فصــل الثــامن''

(٦٣) قال : وبين من هــذا الحد الحقيق اللضافين أن من خاصتهما أنه
 متى عرف الإنسان أحدهما على التحصيل عرف الآخر ضرورة . فإن الإنسان

(۴) واما السائرای (یانهٔ ح) ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش ؛ واما هذا التحدید قاتما یَنْفُرِمَنْ الْکِمَاتِ بما هو مضاف فقط ( اتن ) ف .

- (ع) فاقه (يد ٢ ح) ف ، ل ، ق ، م : فاتما ه ، ش .
- (٦٣) (١) رانما... اعنى الحقيق ( يد٢ ح ) ف ، ل، ق ، م ، د ، ش : ــــ (متن) ف .
  - (۲) اراد ل ، ق ، م ، د ، ش ؛ ار يد ف ،
  - (٣) بهذا ل،م: هذا ف، د؛ يذا ق، بهذش.
    - (٤) احسب ل ، ق ، م ، د ، ش ؛ حسب ف ،
      - (ه) ان ل ، ق ، م ، د ، ش : سف .
  - (٢) الجوهر ل ، م ، ش : جوهرف ، ق ؛ الجواهرد .
    - (٧) فأغا ل، ق،م، د، شيرايا ف.
    - (٨) ليست ل، ق، م، د، ش، ليس ف ١
  - (٩) المرضى ل ، م ، د ، ش : اللامر ش ف ؛ المرض ق .
    - (۱۰) الذي ل : لذي ف ؛ التي ق ؛ م ؛ د ، ش .
      - (١١) التي ل، ق،م، د،ش ؛ الذي ف،
  - عنوان (١) الغيمل التامن: النامن ف ، د ، ش ؛ ح ل ؛ ح م ؛ السامن ق .

8ª37-8b21

ل ۷ ر

متى علم أن هذا الشيء من المضاف و كانت ماهية أحد المضافين إنما الوجود لها في النسبة إلى المضاف التاني ، / فبسين أنه إذا عرف ماهية أحد المضافين فقسد عرف ماهية الآخر ، و إلا كانت معرفته بماهية أحد المضافين لا على ما هى عليه بل ظنا أو غلطا ، و ذلك أيضا بين من قبل الاستقراء ، مثال ذلك أن من علم أن هذا ضعف على التحصيل ، وكذلك من عرف أن هدذا أحسن فقد عرف الشيء الذي هو أحسن منه ، إلا أن تكون من عرف أن هدذا أحسن فقد عرف الشيء الذي هو أحسن منه ، إلا أن تكون المعرفة توهما لا يقينا ، فإنه إن لم يعسرف الله ، الذي به قيسل فيه إنه أحسن كذبا ، فقد أن لا يكون شيء دونه في الحسن فيكون قوله فيه إنه أحسن كذبا ، فقد أن لا يكون شيء دونه في الحسن فيكون قوله فيه إنه أحسن كذبا ، ومن هذا يظهر أن الرأس و اليد ليست من المضاف الحقيق ، فإنه قد تعرف (٢) ماهيسة كل واحدة (٢) منهما من حيث هما في الجوهر على التحصيل من غير أن يسرف الشيء الذي هو له يد .

(ع) قال: الا أن بالحمداة الحكم بالحقيقة على ما هو من المضاف من 22.24 هو المقداف من 22.24 هو المؤولات و ما ليس من المضاف هو مما يصعب ما لم يتدبر مرارا كثيرة ، فأما التشكك فيها ، فليس فيه صعوبة .

<sup>(</sup>۱۳) (۱) فقد ف يقد أن ، ش ؛ وق ؛ وقد د ،

<sup>(</sup>۲) تعرف ف ، م ، يعرف ل ، ق ، د ، ش ،

<sup>(</sup>٣) واحدة ف : واحد ل ، ق ، م ، د ، ش ،

# القسمالرابع

#### القدول في الكيفية

(٣٥) و ما يقوله في هذا الباب منحصر في أحد عشر فصلا .

الأول يحدد فيه هذه المقولة و يعرف أنها تنقسم إلى أجناس أول .

الثانى يعرف فيه الجنس المسمى من هذه الأجناس باسم الملكة و الحال . ويعرف ما منها يختص باسم الملكة ـ و هو الذى يقال عليه الكيف في المشهور ـ و ما منها يختص باسم الحال وأنه إن قيسل عليها (١) كيف فلكونها من طبيعة واحسدة .

الثمالث يعرف فيه أجلس الثمانى من أجناس هـذه / المقولة \_ وهو الذى بقال بقوة طبيعية و لا قوة طبيعية .

الرابع بعرف فيه الجنس النالث من أجناس هذه المقولة و هي الكيفية الانفعالية و الانفعالات ، و يعرف لم سميت كيفية انفعالية ، و يعطى الفرق بين التي تسمى منها انفعالية و التي تسمى انفعالات ، وأن اسم الكيف في المشهور إنما ينطلق على الانفعالية للعنى الذي من قبله ينطلق على الملكة أكثر ذلك من انظلافه على الحال .

10

<sup>(</sup>٦٥) (١) طيبا ل ، د ؛ طيما ف ، تن ، م ، ش ،

<sup>(</sup>٣) ظَكُونَهَا لَ : ظُكُونَهِمَا فَ ، قَ ، م ، د ، ش .

<sup>(</sup>٣) نهد ي - ن ي ان ، ان ، م ، ش .

<sup>(</sup>٤) سائق ل، ق: يمائق ف، م، د، ش،

الخامس يعرف فيه الجنس الرابع من أجناس هذه المقولة ، وهي الكيفية الموجودة في الكم بمسا هوكم .

السادس يتشكك فيه في المتخلخل والمتكاثف و الخشن و الأملس، هل هما داخلان تحت هذه المقولة أم تحت مقولة الوضع ؟

السابع يعرف فيه أن الأشسياء المتصفة بالكيفية هي التي يدل عليها بأسماء مشتقة من المثل الأول الدالة على تلك الكيفية .

الشامن يعرف فيه أنه قد يوجد التضاد في الكيف لكن في بعضها ، وأنه إذا كان أحد المتضادين في الكيف لزم أن يكون الضد الآخر في الكيف.

التــاسع يعرف فيه أن الكيف قـــد يقبل الأقل والأكثر و أن ذلك ليس في كله .

الحادى عشر يتشكك فيه فى أشياء كثيرة ذكرت فى هـذا الباب و ذكرت أيضا فى الإضافة ، و يسطى من أين يعرض ذلك لها و أن ذلك لها مجهنتين .

''القصـــل الأول''

(٣٦) قال : وأسمى الكيفية الهيئات التي بها يجاب (١) في الأشخاص كيف 26-25<sup>68</sup> هي . وهذه الكيفيات تقال على أجناس أول مختلفة .

صنوان (١) الفصل الاول ف ، م ، د : الفصل آل ؛ الاول ق ، ش .

<sup>(</sup>٦٦) (١) يجاب ف ، پسل ل ؛ پسئل ق ، م ، د ، ش .

# الفصل الثاني"

(٧٧) فأحدها الجنس من الكيفية التي تسمى (١) ملكة و حالا، و الملكة منها تخالف الحال في أن الملكة تقال من هذا الجنس على ماهو أبني وأطول زمانا، و الحال على ماهو وشيك الزوال ، و مثال ذلك العلوم والفضائل، فإن العلم بالشيء إذا حصل صناعة كان (٢) من الأشياء الثابتة العسيرة الزوال ، و ذلك مالم يطسرأ على الإنسان تغيير (٣) فادح من مرض أو غير ذلك من الاشتغال بالأمور الطارئة التي تكون سببا مع طول الزمان لذهول الإنسان عن العسلم ونسيانه ، فأما الحال ، فإنها تقال من هذا الجلس على الأشياء السريعة الحركة الدجلة التغير مثل الصحة والمرض، والحرارة والبرودة التي هي أسباب الصحة (١) و المرض ، فإن الصحيح والمرض، والحرارة والبرودة التي هي أسباب الصحة (١) هذه فيعسر زوالها ، يوسود بسرعة مريضا و المربض صحيحا ما لم تتمكن (٥) هذه فيعسر زوالها ، وأنه إذا كان الأمر كذلك عكان الإنسان أن يسميها ملكة .

(٦٨) قال: ومن ألبين أن أسم الملسكة إنما يدل به فى اللسان اليونانى على الأشياء التي هى أطول رمانا فى الثبوت وأعسر حركة ، / فإنهم لايقولون فيمن كان غير متمسك بالعلم تمسكا يعتد به أن له ملكة ، على أن من كان جهده الصفة على حال فى العلم إما شريفة و إما خسيسة ، والملكات هى أيضا بجهة من الجهات

9a4-13

8<sup>6</sup>27-9<sup>a</sup>3

ل ٧ ظ

عنوان (١) الفصل الثانى ؛ الثانى ف ، ق ، د ، ش ؟ ب ل ؟ ب م .

<sup>(</sup>۱۷) (۱) تسمى ل ، ق ، م ، ش : يسبى ف ، ( a ) د ،

<sup>(</sup>٢) كان ف : يغلن به انه ل ، ق ، م ، د ، ش .

<sup>(</sup>٤) العجة ف ، ق ، م ، ه ، ش : الصحة ل .

 <sup>(</sup>ه) تشكن ل ، م ، پتمكن ف ، ق ، ش ، (ه) د .

حالات، وليست الحالات ملكات، وأيضا فإن الملكات إنما هي أولا حالات ثم تصمير بآخرة ملكات، وهذا الجنس، كما قبل، هو الهيئات الموجودة في النفس و في المتنفس من جهة ما هو متنفس.

#### "الفصل الشالث

9×14-27

(٩٩) قال : و جنس ثان من الكيفية ، و هو الذي به تقول (١٠) في الشيء إن له قسوة طبيعية أو لا قوة (١ له طبيعية سلما قولنا مصحح وممواض . و ذلك أنه ليس يقال في الشيء إنه مصحح أو ممراض أو (١٠) ما أشبه ذلك من قبل أن له حالا ما في التفس أو في المتنفس بها هو متنفس ، بل من قيسل ما له قوة طبيعية أو لا قوة طبيعية أن يفعل بسمولة و بقوة طبيعية أن يفعل بسمولة ولا ينفعل إلا بعسر ، مثال ذلك أنه يقال مصحح طبيعية أن يفعل (١٠) بسمولة ولا ينفعل إلا بعسر ، مثال ذلك أنه يقال مصحح من قبل أن له قوة على أن لا ينفعل عن الأمراض والآفات ، ونقول ممراض و مصارع من جهة أن له قوة يفعل بها بسمولة و ينفعل بعسر ، ونقول ممراض من قبل أن لا قوة أم طبيعية على أن لا ينفعل بعسر ، وكذلك الأمر في العملب و اللين ، فإنه يقال صلب منجهة أن له قوة على أن لا ينفعل بسمولة و يقال لين من قبل أنه لا قوة له على أن لا ينفعل بسمولة ،

<sup>(</sup>٦٨) (١) باخرة ف ، د ۽ باغر ل ؛ باغرون ؛ بالاغرة م ، ش .

عنوان (١) الفصل الثالث د ؛ الثالث ف ، ش ، ج ل ؛ ج م ·

<sup>(</sup>٦٩) (١) تغول ف، ق، م بتقول ل بيقول د، ش ٠

<sup>﴿ (</sup>٣) له طبيعية ف ، ل ، ن، د : طبيعية م ، ش ؛ طبيعية له بج .

<sup>(</sup>۲) او ف ، م ؛ ول ، ق ، د ، ش ،

<sup>(</sup>٤) يفعل ف ، ل ، تى ، م ، د ، ش : + شيتا ف ،

<sup>(</sup>ه) محاضرت ، ق ، م ؛ پخاصرل ؛ مجامیر د ، ش ،

١.

# (القصــل الرابع

9ª27-35

ن به تا

(٧٠) قال : وجنس ثالث من الكيفية ، وهي التي يقال لها كيفيات انفعالية وانفعالات ، وأنواع ذلك الطعوم - مثل الحلاوة / والمرارة - والألوان - مثل السواد و البياض - و الملموسات - مثل الحرارة و البرودة و الرطوبة و البيوسة ، فإن هذه كلها ظاهر من أمرها أنها كيفيات ، إذ كان كل ما اتصف بشيء من هذه يسأل عنده بحرف كيف ، مثال ذلك أنا نقول كيف هذا العسل في حلاوته و كيف هذا النوب في بياضه ، فيجاب بأنه شديد الحلاوة و البياض أو غر شديدهما .

9a36-9b8

(٧١) وإنما قبل في أمثال هـذه كيفيات انفعاليات لا من قبـل أنها حدثت في الأشياء المتصفة بها عن انفعال ، بل من قبـل أنها تحدث في حواسنا انفعالا ، مثال ذلك أن الحسلامة في العسل والمسرارة في الصبر إنما قبل فيها (١) كيفيات انفعالية لا لمن قبل أنفعال (١) حدث عن العسل عنه (٣) الحلاوة ولا (أعن انفعال أن في الصبر (محدث عنه ألمرارة ، بل من قبـل أنهما يحدثان انفعالا في اللسان ، وكذلك الأمر في الحرارة و البرودة مع حس اللس .

عنوان (١) الفصل الرابع د : الرابع ف ، ق ، ش ؛ د ل ؛ دم .

<sup>(</sup>٧١) (١) فيهاف، ق، د، ش، فيهمال، م،

<sup>(</sup>٢) انفعال ف : ال الفعالا ل ، م ، د ، ش ؛ اللا تفعالا ق .

<sup>(</sup>٣) مته ف اق ام اد اش اعن ل ا

<sup>(</sup>٤) عن انفعال ف ، ق ، م : - ل ؛ من قيسل انفعال د ؛ قبل انفعال ش .

<sup>(</sup>٥) حدث منه ف، م ، ر، ش : من ل ، ميه جدرت تي ،

919-33

(٧٢) وأما النوع الثالث ــ الذي هو الألوان ــ فليس يقال فيها كيفيات انفعالية بهذه الجمهة إذ كانت الألوان لا تحدث انفعالاً في البصر ، وإنما يقال في هذه كيفية انفعالية من قبل أن وجودها في الشيء المتصف بها إنميها حدث عن انفعال . وذلك أنه لمساكان من البين أن حمسرة الخجل وصفرة الفزع " إنميا يحدثان من انفعال نال الدم والروح ، `` وجب من ذلك أن نعتقد '` أن من فطر من أول أمره و بالطبع محمرا أو مصفرا أن السبب في ذلك أن مزاجه في أول الخلقة قد انفعل هـــذا النحو من الانفعال الذي تتبعه الحمرة في الخجل والصفرة في الفزع . و ما كأن من هذه العوارض ثابتا عسير الزوال ، فهو الذي يسمى كيفية انفعالية و هو الذي يسأل عنه بحرف كيف في المعتاد . و ما كان سريع الحركة من هــذه ، فليس يسمى انفعاليا و لا جرت العادة أن يسال عنه بحرف كيف . ولذلك يجب أن يخص عنا الحاس باسم الانفعال فقط لا باسم الكيفية الانفعالية . و مثال ذلك أن الصفرة و الحرة إذا كانت لنا بالطبع و الجبلة ، قبل فينا بها في الشخص كَيْفَ هُوَّ . وَ إَنْ كَانْتُ الْجُرَةُ عَرْضَتُ مِنْ خَجِلُ وَالصَّفَرَةُ من فزع `` ، لم يقل في الشخص بها كيف هو . و ذلك أنه ليس يقال فيمن هذه حاله أنجمر ولا مصفر ، و إنما يقال أحر وأصفر فقط و بالجملة انفعل فقط . فيجب أن يسمى مثل هــذا انفعالا فقط ، و إن كانت إنمــا تختلف بطول البقاء وقميره .

<sup>(</sup>٧٢) (١) الغزع ف ، م ، د : الوجل ل ، ش ؛ (يد٢ ) م ؛ العرمن ق ؛ الفرع ش . .

<sup>(</sup>٢) وجب ... نعتقد ف: كذلك يجب أن يعتقدل ؛ وجب أن يعتقدق، م ، ه ، ش .

<sup>(</sup>٣) الجنس ف ، ق ، م ، د ، ش : ـ ل .

<sup>(1)</sup> فرَح ف ، م ، د ؛ ﴿ لَ ، فرح ق ، ش ،

 <sup>(</sup>a) محرولا معفر ف ، ق ، م ، د ، ش ، معفر والا محر ل .

9634-10a10

ل ۸ د

10°11-16

10a17-25

(۷۴) وعلى هذا المثال يقال في عوارض النفس كيفيات انفعالية لما كان منها بالطبع و المزاج منها بالطبع و ثابتا و انفعالات لما كان عارضا و لم يكن للإنسان بالطبع و المزاج مثال ذلك تيه العقل والغضب ، فإنه من كان له هـذان الأمران بالطبع قبل فيه إنه غضب و إنه تائه العقل ، ولذلك تسمى أمثال هـذه كيفيات انفعائية ، ومن عرض له الغضب عن أمر محرج طوأ عليه لم يقل فيه غضب ولا تائه العقهل ، وإنما يقال فيه يأنه عنه المثال هذه انفعالا و إنما يقال فيه أمثال هذه انفعالا و إنما يقال في أمثال هذه انفعالا و ذلك أن صيغة هذه اللفظة تليق أبدا بالشيء الثابت .

#### ''الفصــل الخــامس''

(٧٤) قال : وجنس رابع، وهو الشكل والخلقة الموجودان في واحد واحد من الأشياء و الاستقامة والانتخاء وما يشبه هذا . فإنه يقال في الشيء إذا اتصف بواحد من هذه كيف هو حو ذلك آنه قد يقال في الشيء إنه مثلث أو مربع في جواب كيف هو و آنه مشتقيم و منحن المواكذاك الخلقة .

#### 'القصـل السـادس''

(٧٥) فأما المتخلفل و المتكائف و الخشن و الأملس ، فقد يظن أن هذين داخلان تحت هدذا الجنس ، إلا أن الأشبه أن يعتقد في هدذين الجنسين أنهما أرادان عن هدذا الجنس ، وذلك أنه يظهر أن كل واحد منهما هو أحرى أن يكون داخلا في مقولة الوضع منه في هذه المقولة ، و ذلك أن المتخلفل و المتكائف إنما يدلان على وضع ما للأجزاء، فإنه إنما يقال كثيف لما أجزاؤه متقاربة بعضها

عنوان ١ (١) الفصل الخامس د : الخامس ف ، ق ، ش ، هل ؛ م م

عنوأن ٢ (١) الفصل السادس د ، ش : العادس ف ؛ و ل ؛ وم ؛ الفصل ق .

من بعض ، و متخلخل لما أجزاؤه متباعدة بعضها عن بعض ، وكذلك الأملس إنما يقال فيما أجزاؤه مستوية في سطحه ليس يفضل بعضها على بعض ، ويقال خشن فيما أجزاؤه غير مستوية ، بل يفضل بعضها على بعض .

(٧٦) قال : ولعله قد يظهر هاهنا كيفيات أخر ، لكن هــذه التي عددنا هاهنا من هذا الجنس مبلغ عددها هو هذا العدد .

(۷۷) يريد أن تلك الكيفيات هي الكيفيات التي يسأل عنها بحرف كيف في الأنواع / وهي الأشياء التي هي صور نوعية أو تابعة للصور النوعية . وهذه الكيفيات هي التي يسأل بها أن الأشخاص، وهي الأحوال اللاحقة للصور من قبل الهيوني و الأشياء الهيولانية ، و ذلك بين من الفرق بين هذين النوعين من الكيفيات .

ر القصيل السابع

(٧٨) قال : و ذوات الكيفيات هي المدلول عليها بالأسماء الدالة على الكيفيات أنفسها ، وهي المثل الأول ، و ذلك على طريق الاشتقاق في أكثرها يحسب اللسان اليوناني – مثل الأبيض المشتق من اسم البياض والبليغ المشتق من اسم البلاغة والعادل المشتق من اسم العدالة ، وأما الشاذ منها ، فإنه ليس يوجد في اللسان اليوناني للكيفيات المأخوذة مجردة من الموضوع أسماء فيشتق منها أسماء لتلك الكيفيات من حيث هي في موضوع ، مشال ذلك أن الأسماء الموضيومة لتلك الكيفيات من حيث هي في موضوع ، مشال ذلك أن الأسماء الموضيومة

**▶**25-27

ت ۱۹ اد

10₅28-10₅12

<sup>(</sup>۷۷) (۱) باف: عنال ، ق ، م ، د ، ش ،

عنوان (١) الفعل السابع د ، ش ، السابع ف ؛ زَّل ؛ زم ؛ الفعل ق .

عندهم الأشياء الداخلة فيا يقال بقوة طبيعية و لا قوة طبيعية لم ثكن مشتقة من شيء مشل المحاضر والملاكر ، فإن الأسماء الدالة على هذه المعانى عندهم لم تكن مشتقة لا من الحضر ولا من اللكز كما هي في كلام العرب ، وليس يبعد أن يوجد في اللسان العربي أفعال ليس لها مصادر ، وربما اتفق في اللسان اليوناتي أن يكون للكيفية من حيث هي مجسودة عن الموضوع اسم ، و يكون اسم تلك الكيفية من حيث هي في موضوع مشتقا من اسم آخر ، مثال ذلك أنهم كانوا يقولون من الفضيلة مجتهد لا فاصل .

# "القصيل الشامن<sup>11</sup>

والبياض ضد السواد . وكذاك يوجد أيضا في الأشياء ذوات الكيفية - مثال . والبياض ضد السواد . وكذاك يوجد أيضا في الأشياء ذوات الكيفية - مثال ذلك أن العادل ضد للجائر في والأبيض ضد للأسود . ولكن ليس يوجد التضاد في جميع الكيفيات ولا في حميع ذوات الكيفيات ، فإنه ليس للأشقو ولا للأصفر ضد وبالجملة المكيفيات المتوسطة . وأيضا فتي كان أحد المتضادين كيفا فإن الغسد التاني يكون كيفا ، وذلك ظاهر بالاستقراء ، مثال ذلك أن العادل لما كان ضد الحائر وكان العادل في الكيفية ، كان الجائر في الكيفية ، إذ لا يصح أن نقول إن الجائر في الكيف ولا في المضاف ولا في مقولة أخرى . وكذلك يظهر الأمر في سائر التضاد الموجود في الكيف .

10b13-2

عنوان (١) الفصل الثامن د ، ش : الناءن ف ؛ ح ل ؛ ح م ؛ (مكانه بياض ) ق .

<sup>(</sup>٧٩) ٧ (١٧) لجارُف: الحارُل، ق، م، د، ش،

<sup>🥎 (</sup>۲) الاسود ف : الاسودل ، ق ، م ، د ، ش .

٤ (٣) ولكن ف : لكن ل ، ق ، م ، د ، ش .

<sup>🛪 (</sup>١) الكيفيات ف : الكيفيات ل ، ق ، م ، د ، ش .

# (الفصـــل التـــاســع

10<sup>b</sup>26-11<sup>a</sup>14

ل ۸ ظ

(٨٠) قال : وقد يقبل الكيف الأقــل و الأكثر، فإنه قد يكون عادل أكثر من عادل و أبيض أشد من أبيض إذ موضوعات هذه الأشياء تقبل الأقل و الأكثر لكن / ليس هذا في حميمها ، بل في بعضها . و مما يشك فيه إذا أخذت هذه الكيفيات مجردة عن '' موضوعاتها هل تقبل ' الأكثر والأقل '' . فإن قوما يمارون في هذا و يرون أنه `` ليست تكون عدالة أكثر من عدالة ولا صحة أكثر من صحمة ، و إنما الذي يمكن أن يكون عادل أكثر من عادل وصحيح أكثر من صحيح، وكذلك في سائر هذا الجنس الذي هو الحال . و أما المثلث والمربع و سائر الأشكال ، فليس يقبلان ' الأكثر و الأقل ' ' . فإنه ليس مثلث أكثر من مثلث، ولا مربع باكثر"من مربع خان ما دخل تحت حد المثلث، فهو مثلث على حد مسواء . وكذلك ما دخل تحت جد المربع و قبله ، فهو مربع على شرع سواء . و ما لم يدخل تحت حد الشيء، فليس يقال بالمقايسة إليه . فإنه ليس لأحد أن يقول إن المربع أكثر دآئرة من المستطيل . وبالحملة إنما تصمح المقايسة في الأشياء الداخلة تحت حد واحد . و إذا كان هــذا هكذا ، فليس كل الكيفية يقبــل الأكثر والأقل و لا شيء من هذه التي ذكرنا بخاصة حقيقية للكيفية .

عنوان (١) الفصل التاسع د ، ش ؛ التاسع ف ؛ مَلَ لَه ؛ طرم ؛ (مكانه بياض) ق ،

<sup>(</sup>۸۰) (۱) من ف پاق پام د د ش: من ل ۰

 <sup>(</sup>۲) الاكثر والاقل ف : الاقل والاكثر ل ، ق، م ، د، ش .

<sup>(</sup>٣) الله ف عقم، د، ش ؛ انها له .

<sup>( ۽ )</sup> الاکثروالاقل ف ، ق ، م : الاقل والاکثرل ، د ، ش .

<sup>(</sup>ه) باكثرف : أكثرك ، ق ، م ، د ، ش ه

# ''الفصيل العاشر''

11º15 (٨١) وأما خاصتها <sup>(۱)</sup> الحقيقــة التي لا تقال على غيرها ، فهي الشهيه و غير الشهيه و غير الشهيه .

# '' الف**ص**ـــل الحادي عشر''

(۲۲) قال : وليس ينبغى أن يتشكك على هـذا القول فيقال إنه قد (۲٪ مند هاهنا إلى تعديد الكيفيات فمددت أشياء كثيرة من المضاف - مثل الملكة و الحال الذي عدد في الجنس الأول من هذه المقولة (آوهو داخل في المضاف ، فإن الملكة إنما هي ملكة للشيء وكذلك الحال - فإنه إنما يمكن أن تعد هذه من المضاف بأجناسها لا بأنواعها ، فإن العلم - وهو جنس للنحو (۱) والفقه - يقال بالإضافة إلى المعلوم، وأبه النحو فليس يقال بالإضافة إلى شيء وكذلك الفقه الا أن يقال بالإضافة من طريق جنسه - أعنى أن النحو هو علم للعلوم الذي هو علم أواخر الكانم و واذل كانت هيذه الأنواع ليست من المضاف وإنما هي من الكيفية و هي إنما / صارت أنواع "كيفية من قبل جنسها ، فهو بين أن جنسها هو من الكيف ، وذلك أن النحو و الفقة إنما صار كل واحد منهما أن جنسها هو من الكيف ، وذلك أن النحو و الفقة إنما صار كل واحد منهما

L . . . . .

11a20-**38** 

عنوان (١) الفصل العاشرق، د، ش؛ العاشرف؛ ي ل؛ ي م ٠

<sup>(</sup>٨١) (١) خاصتهاف، ق، م، د، ش : خاصيتها ل ٠

عنوان (١) الغصل الحادي عشرق ، د ،ش ؛ الحادي عشرف ؛ يَّا ل ؛ يام .

<sup>(</sup>۱) الدف: - ل، ق،م، د، ش،

<sup>(</sup>۲) وهوف ، د، ش : هول ، ق ، م ه

<sup>(</sup>٣) للنحوف : النحول، تى ، م ، د ، ش .

<sup>( ۽ )</sup> انواع ف ۽ انواعا ل ۽ تي، م ، د ، ش ،

موجودا من حيث العلم كيفية ، لكن عرض لجنسها -- الذي هو العلم -- أن كان له اسم من حيث هو كيفية بضد كان له اسم من حيث هو كيفية بضد ما عرض للا نواع التي تحت -- أعنى أن لها أسماء من حيث هي كيفيات مشل النحو والفقه ، و ليس لها أسماء من حيث هي مضافة ، وليس يبعد أن يكون الشيء الواحد معدودا في مقولتين وجنسين ، لكن بجهتين لا بجهة واحدة ، فإن ذلك هو المستحيل .

(۱۳ مناهر معنى ما تأول هذا الموضع عليه أبو نصر ، و ظاهر كلام أرسطو أنها ليست من المضاف إلا بجنمها فقط ، إذ ليس يفهم من النحو والموسيق إضافة خاصة بها إلا من قبل جنسها ، و لذلك ما يقول أرسطو في هذه الأشياء إنها ليست من المضافة بذاتها و إنها إنما صارت من المضاف من قيسل أنه أضيف إليها ما هو مضاف بداته ، فهى مضافة بالعرض ، ولا يبعد أن يكون شيء واحد تحت جنسين ، أحدهما بالذات و الآخر بالعرض ، و إنما الذي يبعد من يعد ، واحد تحت جنسين ، أحدهما بالذات و الآخر بالعرض ، و إنما الذي يبعد ، كا يقول أرسطو، أن يكون شيء واحد موجودا في جنسين مختلفين بالذات ،

<sup>(</sup>٨٣) (١) هذا هو ... بالمذات ف ، (خط صدير) بيج : ﴿ لَـٰ هُ نَامَ، دَ، شُ ٠

<sup>(</sup>۲) وأحدث ، بج : + هو بج ·

 <sup>(\*)</sup> اظار : آبو نصرالفارابی « کتاب قاطاغوریاس أی المقولات] » فلسرة ۲۷ ،
 الذی حققه ونشره د ، م دنلوب :

D. M. Dunlop "Al-Fārābī's Paraphrase of the 'Categories' of Aristotle," The Islamic Quarterly, IV (1957), pp. 168-183, and V (1959), pp. 21-37, para. 27.

# القسمالخامس

#### القول في يفعل وينفعل

(۱۸ کرروالا قال : و قد يقبل بفعل و ينفعل النضاد و الأكثروالا قل ، فأن (۱) يسخن مضاد لل يبرد مضاد ليسخن ويلت ذمضاد لان يتاذى . فيكون هذا الجنس يقبل التضاد و يقبل الأقل و الأكثر ، قإن قولت في الشيء يسخن فد يكون أكثر و أقل ، وكذلك يسخن فد يكون أكثر و أقل ، وكذلك

قد يتأذى أكثرو أقل .

(٥٥) قال : فهذا مبلغ ما نقوله في هذه المقولة في هذا الموضع .

( ٨٤) ( 1 ) قان ف : - ل ؛ بان ق ، م ، د ، ش .

(٢) لان پردف: ليردل ، ق ، م ، د ، ش ،

1161-8

11b8

# القسم السادس

،، في مقـــو**لة** الوضـــع

(٨٩) قال : و قد ذكرت الأشياء ذوات الوضع في باب المضاف و قبل 10-8-10 إنها الأشياء التي أسماؤها مشتقة من مقولة الإضافة (٢) مثل المضطجع والمتكئ ، فإن الاضطجاع والاتكاء من مقولة المضاف والمضطجع والمتكئ هو من هذه المقدولة .

(۸۷) قال: وأما سائر المفولات التي عددنا — وهي مقولة متى و مقولة و الما المائر المفولات التي عددنا — وهي مقولة متى و مقولة و الكتاب أن و مقولة له — فليس يقال فيها هاهنا شيء أكثر مما تمثلنا به في هذا الكتاب في أوله إذ كانت واضحة — مثل قولنا إن له يدل على المتنعل والمتسلح ، وأين (۱) مثل قولنا فلان في السوق ، و سائر ما تمثلنا به فيها (۵) فإن هذا القول في هذه الأجناس كاف بحسب المقصود هاهنا ،

منواڻ (١) الوضع ش: المومنوع ف: له : ق ، م ، د ·

<sup>(</sup>٨٦) (١) باب ف، ل، ق، م، د، ش: +مقولة ل،

<sup>(</sup>٢) الامنافة ف: المضاف ل، ق، م، د، ش،

<sup>(</sup>٨٧) (١) اين ف، ق،م، د؛ الاين ل-

<sup>(</sup>٢) تمثلنا ف ؛ تمثل ل ، م ، د ؛ يمثل تى ، ش ،

<sup>(</sup>٠) انظر الفقرة ١٠٠٠

# الجسزءالثالث

( هذا الجـزء ينقسم إلى خمسة أقسام

القسم الأول

القـــول في المتقــابلات

(٨٨) / وما يتكلم فيه في هذا الباب منحصر " في أحد عشر فصلا .

الأول يعدد فيه أصناف المنقابلات و يعرف واحدا واحدا منها على طريق المنــال .

الشانى يعطى فيه (٢) الفرق بين المتغابلة على جهة المضاف و المتقابلة (٣) على طريق المضادة .

الشالث يعرف فيه أن الأشياء المتضادة نوعان .

١٠

عنوأن (١) وهذا ,,, أقسام ، - ف ، ل ؛ وهذا الجزء ينقسم إلى أقسام خسة ق ، د ، ش.

<sup>(</sup>٧) القسم الاول ق ، م ، د ، ش ؛ ــ ف ، ل .

<sup>(</sup>۸۸) (۱) متحصرف: يتحصرك، ى ، د ، ش ،

<sup>(</sup>٢) نبه ف: -- ان ، ق ، م ، د ، ش ،

<sup>(</sup>٣) المتقابلة ل ، ق ، م ، د ، ش : المقابلة ف .

الرابع يعرف فيه طبيعة الأشياء التي تنقابل على جهة العدم و الملكة ، و يعرف فيه أن الأشياء ذوات العدم و الملكة ليست هي العدم نفسه و الملكة ، و أن هذه تتقابل أيضا كما يتقابل العدم والملكة .

الخامس يعرف فيسه أن الأشياء الموجبة و المسلوبة ليست هي القضية الموجبة و السالبة و أن هذه أيضا تتقابل كما تتقابل الموجبة و السالبة .

السادس يعرف فيه الفرق بين الملكة والعدم و المضافين .

السابع يعرف فيه الفرق بين العدم و الملكة و الضدين .

الشامن يعرف فيه الفرق بين الموجبة والسالبة و الثلاثة البافية – أعنى العدم و الملكة و المضافين و المتضادين – و يحل في ذلك شكا يعرض في المتضادات في الفرق الذي أعطى في ذلك .

التساسع يعرف فيد أنه قد يضاها واحد لواحد ، و قد يضاد واحد لإثنين ، العساشر يعرف فيد أنه لبس يكرم في المنضادين متى وجد أحدهما أن يكون الآخر موجودا ، و هي الخاصة التي وجدت في المضاف ،

الحادى عشر يعرف فيه أن كل متضادين إما أن يكونا في جنس واحد ، و إما أن يكونا في جنسين متضادين ، و إما أن يكونا أنفسهما جنسن متضادين لا داخاين تحت جنس .

<sup>(</sup>٤) المتضادين ق ، م ، د ، ش ؛ المضادين ف ؛ الضدين ل ،

<sup>(</sup>ه) المتضادين ل ، ق ، م ، د ، ش ؛ المضادين ف ٠

<sup>(</sup>١) الخامة ل، ق، م، د، ش: الخاصية ف،

<sup>(</sup>٧) يکوناف ۽ ق ۽ م ۽ د ۽ ش ۽ يکون ل ٠

11525-38

11հ38-

12ª25

# '' الفصـــل الأول''

(٨٩) قال : والمتقابلات أربعة أصناف ـــ المضافان ، والمتضادان ، 11b16.24 و العدم و الملكة ، و الموجبة و السالبة . فمثال المضاف الضعف و النصف ، و مثال المتضادين الخير و الشر، و مثال / العدم و الملكة العمى و البصر، و مثال ف ۱۱ د الموجبة والسالبة فولك زيد جالس زيد ليس بجالس .

#### 'الفصل الثاني'

( • ٩ ) و الفرق بين المضافين و المتضادين أن أحد المضافين ، أي انفق منهما ، تقال ماهيتــه بالقياس إلى صاحبــه إما بذاته و إما بأى حرف اتفق من حروف النسب -- مثل الضعف الذي يقال بالقياس إلى النصف. و أما المتضادان ، فليس تقال ماهية أحدهما بالقياس إلى الثال ، بل إنما يقال إن ماهية أحدهما تضاد ماهية الثاني ، فإنه ليس بقال إنّا الخير خي للشر بل مضاد له ، و لا الأبيض أبيض للا سود بل مُعَمَّلَة لَهُ مِنْ وَهِذَانِ الصَّنْفانِ مِنَ المتقابلات مختلفان ضرورة .

### '' الفصل الشالث''

(٩١) وما كان من المتضادات ليس يخلو الموضوع المتصف بهما من أحدهما ، فهما المتضادان اللذان ليس بينهما متوسط ــ مشــل الصحة والمرض الذي لا يخلوجسم المتنفس من أحدهما ، و مثل الزوج والفرد الذي لا يخلوعدد من أن يتصف بأحدهما ، فإن أمثال هذه من المتضادات هي التي ليس بينهما عنوان (١) الفصل الأول من الأول ف ، ق ؛ الفصل آل ؛ الفصل ام .

- - عنوان ٢ (١) الفصل الثاني ق ، د ، ش : الثاني ف ؟ بال ؟ ب م .
- عنوان " (١) الفصل الثالث ق ، ش ؛ النالث ف ؛ ج ل ؛ ج م ؛ (مكانه بياض) د .

متوسط . و أما ما ليس واجبا أن يوجد أحد المتضادين في الموضوع لهما ، فهيي المتضادات التي بينهما متوسط — مثال ذلك السدواد و البياض الموجودان في الجسم . فإنه لما كان ليس واجبا أن يكون كل جسم ملون إما أبيض و إما أسود ، بل قد يخلو الجسم من كليهما إذ كان بينهما متوسطات – و هي الأصفر والأدكن وسائر الألوان التي بين الأبيض والأسود، وكذلك المحمود والمذموم لما كان ليس واجبا أن يكون كل شيء إما محمودا و إما مذموما ، وجدت بينهما أيضا متوسطات ـــ و هو ماليس تحمود و لا مذموم. فإن المتوسطات في بعض الأمور لها أسماء ـــ مشــل الأدكن والأصفر ـــ و في يعضها ايس لهـــا أسماء فيعبر عن الأوساط لهملب الطرفين ـــ مثل قولنا لا جيد و لا ردى، و لا عدل و لا جور ،

''الفصيك السرايع''

(٧ ٩) فأما العدم والملكة فإنما يوجدان في شيء واحد بعينه ــ مثال ذلك البصر والعمى '' إنما يُوجَّدُاكُ في الدين ﴿ وَعَذَا الْجَنْسُ مِنَ العَدَمُ بِالْجَلَّةُ هُو أن يفقد الموضوع الملكة التي شأنها أن تكون فيــه في الوقت الذي (""شأنها أن تكون فيه من غير أن يمكن وجودها / له في المستقبل . فإنه إنما يقال أدرد لمن ل به ظ

لم تكن له أسنان في الوقت الذي من شأنه أن تكون (٢٠)له أسنان ، و أعمى لمن لم يكن له يصر في الوقت الذي من شأنه أن يكون له بصر . ولذلك لا يقال

12-26-35

عنوان (١) الفصل الرابع ق، ش: الرابع ف ؛ دَل ؛ دم ؛ ( مكانه بياض ) د .

<sup>(</sup>٩٢) (١) البصر والعلى ف ، م ، د ، ش : العلى والبصر ل ؛ البصر بعيث والعلى ق ٠ (٧) الذي ل ، ق ، د ، ش ؛ التي ف ، م ،

<sup>(</sup>٣) ټکون ل ، م : پکون ټ ، ق ، ش ؛ توجد پکون د -

فيها يولد من الحيوان لا بأسنان و لا ببصر من أجراء الكلب ــ إنه أدرد و أعمى .

12 36-12b5

12b6-16

(۳ هم) قال : و ليس الذي يعدم الملكة و توجد فيه الملكة هو العدم والملكة . مثال ذلك أن البصر ملكة و العمى عدمها ، و ليس ذو البصر هو البصر والمبدى هو العمى هو العمى ، و لو كان الموضوع للبصر و البصر شيئا واحدا و الموضوع للعمى و العمى شيئا واحدا، لصدق أن يحل البصر على المبصر (۱) والعمى على الأعمى فيقال الأعمى عمى والمبصر (۱) بصر ، و لكن كما أن العدم و الملكة متقابلان كذلك المتصف بهما أيضا متقابلان ، فإنه إن كان العمى يقابل البصر فالأعمى يقابل المبصر (۱) . وذلك أن جهة التقابل فيهما واحدة .

القصل الحامس

(ع ) قال : و كَذَلَّ لِيسَ اللّهي الذي يسلب ويوجب هو (الموجبة و السالبة ، فإن الموجبة قول موجب و السالبة الذي الموجبة قول موجب و السالبة الذي الموجبة قول موجب أو يسلب قولا (٢٠) بل هو معنى يدل عليمه لفظ مفرد أو ماقوة دلالتمه قوة (١٤) المفرد، والشيء الذي يوجب و يسلب هو أيضا متقابل (٥) كتقابل الموجبة

1 .

<sup>(؛)</sup> بېمىر ف : بىمىر ل، ق، م، د، يىمىرش .

<sup>(</sup>٩٢٠) (١) المبصرف، ق، م، ش: البصير ل؛ البصر د -

عنوان (١) الفصل الخامس ق ، ش: الخامس ف ؛ هم ؛ (مكانه بياض) د .

<sup>(</sup>٩٤) (١) هو ل،ق،م،د،ش دمي ف ٠

<sup>(</sup>٢) السالبة ف ، ق ، م ، د ، ش : السالب ل ،

<sup>(</sup>٣) قولا ل: ټول ف ، ق ، م ، د ، ش .

<sup>(؛)</sup> نوة ل: دلالة ف ، ق ، م ، د ، ش ،

<sup>(</sup>٥) متقابل ف ، م : يتقابل ل ؛ مقابل ق ، د ، ش .

و السالبة ، مشال ذلك أنه كما يقابل فولنا زيد جالس زيد ليس بجالس ، كذلك يقابل الجلوس .

# 'الفصيل السادس''

(ه ) و يظهر أن تقابل العدم و الملكة ليس على نحو تقابل المضاف من أن الأشياء التي تنقابل على طريق الملكة و العدم ليس تقال ماهية أحدهما بالقياس إلى الثاني، كما تقال ماهية الأشياء التي تنقابل على طريق الإضافة ، فإنه ليس يقال إن البصر بصر للعمى و لا العمى عمى للبصر، فيقال "عمى البصر"، و فرق آخر أيضا و ذلك أن كل مضافين – كما قيل – يرجع كل واحد منهما على صاحب الشكافؤ ، و الأشياء التي تنقابل على جهة العدم و الملكة ليس يرجع كل واحد منهما على صاحب منهما على صاحب الشكافؤ ، و الأشياء التي تنقابل على جهة العدم و الملكة ليس يرجع كل واحد المهما على صاحبه بالشكافؤ ، و ذلك أنه ليس البصر بصراً للعمى و لا العمى عمى البصر الذي هو الملكة .

# "الفصل السابع"

-20°26 المستحى -20°26 المتقابلة على طريق العدم والملكة ليست هى -20°26 المتقابلة على طريق التضاد من هذه الأشياء ، و ذلك أن كل متقابلين على طريق التضاد من هذه الأشياء ، و ذلك أن كل متقابلين على طريق التضاد ، و التضاد ، فإما أن / يكونا من المتضادين اللذين ليس بينهما متوسط ، وهذا الصنف ف ١٩٤ من المتضادات يخصه أنه لا يخلو الموضوع المنعوت بهما من أحدهما كما قيل —

<sup>(</sup>٦) يقابل ف ، ق ، م ، ش بيتقابل ل ، د ،

عنوان (١) الفصل السادس ق ، ش : السادس ف ؛ و ل ؛ و م ؛ ( مكانه بياض ) د .

<sup>(</sup>٩٥) (١) عمى البصرف ، ل ، ق ، م ، د ، ش ، عدم البصر ( الترجة القديمة ) -

<sup>(</sup>۲) کل ف: — ان، ق، م، د، ش،

عنوان (١) الفصل السابع ق ، ش : السابع ف ؛ زَّل ؛ زم ؛ (مكانه بياض) ه .

<sup>(﴿ )</sup> انظر الفقرة ٣٠ والفقرة ٤ ه والفقرة ٥٠ -

مثل الصحة والمرض الذي (١) لايخلو من أحدهما بدن الحيوان ـــ و إما أن يكونا من المتضادات التي بينهما متوسط " ، ويخص هذا الصنف من المتضادات أنه قد يخلو الموضوع من كليهما مالم يكن أحدهما موجوداً له بالطبع ــ مثل الحرارة الموجودة في النمار و البرودة الموجودة " في الثاج ، فإن النار لا تخلو عن الحرارة و لا الثلج عن البرودة ''. و إذا كان ذلك كذلك فلا تخلو المتضادات التي بينهما ''' وسط من أحد أمرين ، إما أن يوجد أحدهما للوضوع محصلا أي لا يفارقه أصلا، و إما أنه قد يخلو الموضوع من كليهما . فأما العدم والملكة ، فليس يوجد فيهما شيء من هــذه الحواص التي وجدت لأصناف المتضادات . و ذلك أن المتقابلة على طريق العدم و الملكة ليس يجب دائمًا أن يوجد أحدهما في القابل ، و إنما يجب ذلك في الوقت الذي من شأن القيابل أن يقبسل أحدهما ، مثال ذلك أن الذي من شأنه أن يبصر قد يحُدُلُومَن كُلَّهُمُكُ مَثَّلُ الحرو ، فإنه ليس يقبال فيه إنه أعمى ولابصير . والمتضادات التي ليس بينهماوسط ، فليس يخلو الموضوع من أحدهما ولا في وقت من الأوقات . فإذن ليس العدم و الملكة من المتضادات ألتى ليس بينهما وسط و لا هما أيضا من المتضادات التي بينهما وسط ، وذلك أنه يجب أن يكون أحد المتقابلين على طريق الملكة والعدم في موضوعهما في الوقت الذي من شأنه أن توجد له الملكة ، و ليس يوجد هذا في الصنف من المتوسطات التي ليس أحد الضدين فيها موجودا للوضوع دائمًا ، إذ كان قد يخلو الموضوع

<sup>(</sup>١) (١) الذي ف ، د : التي ل ، ق ، م ؛ -- ش ،

<sup>(</sup>٢) متوسط ف : وسط ل ، ق ،م ، ش ؛ ـــ د .

 <sup>(</sup>٣) الموجودة ل ، م: من ق ، د ، ش .

<sup>(</sup>١) بينهاك، ق، م، د، ش: بينهاف.

<sup>(</sup>٠) اظرالفقرة ١٩٠

من كليهما . ولا أيضا يمكن أن يقول في العدم والملكة إنهما من التي بينهما متوسط (٥) متوسط (أصدهما موجود الموضوع دائما . فإنه ليس يوجد في العدم والملكة ما أحدهما دائما الموضوع . وإذا كان ذلك كذلك ، فقد تبين أن المتقابلات على جهة العدم والملكة ليست واحدة من أصناف المتقابلات على جهة المعدم والملكة ليست واحدة من أصناف المتقابلات على جهة المفادة .

13418-37

ل ۱۰ ز

المتقابلات على جهة التضاد ، فإن المتضادين يمكن أن يقع من كل واحد منهما المتقابلات على جهة التضاد ، فإن المتضادين يمكن أن يقع من كل واحد منهما تغير إلى صاحبه ما لم يكن أحدهما الموضوع بالطبع ودائما ... مثل الحرارة المنار (\*) و ذلك أن الأبيض قد يصير أسود و الأسود قد يصير أبيض ، و المرء الصالح قد يمكن أن يكون طالحا والطالح قد يمكن أن يكون (۱) صالحا ... و ذلك إذا نقل كما يقول أرسطو إلى معاشرة من هو على مذاهب فاضلة وسيرة جميلة ، فإن معاشرة الفضلاء قد تأخذ بالمرء في طريق الفضيلة و لو أخذا يسيرا ، و إذا أخذ في الحركة المفضيلة إلى القضيلة ، فكاما طال به الزمان سهلت عليه الحركة ، فهو إما أن يصل من الفضيلة إلى حد كبير و إما أن يصل منها إلى التمام ، إن لم يعقه الزمان ، و أما الفضيلة إلى حد كبير و إما أن يصل منها إلى التمام ، إن لم يعقه الزمان ، و أما هذا الصنف من العدم و الملكة ، فالملكة هي التي تتغير إلى العدم و ليس يمكن أن يتغير العدم إلى الملكة ، إذ قد قلنا في تحديده من غير أن يمكن وجوده له في المستقبل . و ينها الأعلى لا يمكن أن يصود بصيرا و لا الأصلع ذا جمة .

<sup>(</sup>ه) متوسط ف ؛ وسط ل ، قري م ، د ، ش .

<sup>(</sup>٦) المتقابلات ف ، ق : المتقابلة ل ، م ، د ، ش .

<sup>(</sup>٩٧) (۱) يکون ف ، د بيمو د ل ، ق ، م ، ش ؛ (ح) د ،

 <sup>(</sup>٠) أظر الفقرة ٥٥ وكذلك الفقرتين ٢ ٩ و ٩٣ .

<sup>. (\*\*)</sup> انظرالفقرة ۲۳.

# '' القصيل الشامن''

السب واحدة من أصناف المتفابلات الثلاث ، فإن الموجبة والسالبة يخصهما من اليست واحدة من أصناف المتفابلات الثلاث ، فإن الموجبة والسالبة يخصهما من بين سائرها أنه يجب ضرورة أن يكون أحدهما صادقا والآخركاذبا ، وليس يلزم هذا في واحد منها حمنال ذلك في المتضادات الصحة والمرض ، وليس يقال في واحد منهما إنه صادق و لاكاذب ، وكذلك الحال في المتفابلات على طريق المضاف ح مثل الضعف والنصف ح والتي على طريق الملكة والعدم ح مثل المصى و البصر ، و بالجملة لما كانت هذه الثلاث إنما يدل عليها بالفاظ مفردة أو المعمى و البصر ، و بالجملة لما كانت هذه الثلاث إنما يدل عليها بالفاظ مفردة أو ما قوة دلالتها قوة اللفظ المفرد ، لم يتصف شيء منها بالصدق ولا بالكذب ، فإن قولنا حيوان ليس يصدق ولا يكذب حتى تركبه مع ثان فنقول الإنسان حيوان وليس عيوان ،

(۹۹) وقد يظن بالمتقابلات على جهة النضاد والعدم والملكة أنها تشارك الموجبة و السالبة إذا قبلت على غيرها حد أعنى إذا دل عليها بلفظ مركب تركيبا خبريا، مثل قولنا في المتضادات سقراط / مريض سقراط صحيح فإن هذين قولان متضادان، و مثل قولنا زيد أعمى زيد بصير. لكن الفرق بين هذين القواين و بين الموجبة والسالبة أن الأشياء التي تتقابل بهذه الجهة على طريق المتضادة اليس

13512-35

13b1-11

ف ۱۱ آر

عنوان (١) الفصل الثامن ق ، ش : الثامن ف ؛ ح ل ؛ ح م ؛ ( مكانه بياض ) ه .

<sup>(</sup>٩٨) (١) السلب والايجاب ف ؛ الايجاب والسلب ل ، ق ، م ، د ، ش ،

<sup>(</sup>٢) وليس ف ؛ ليس ل ، ق ، م ، د ؛ -- ش ،

<sup>(</sup>٣) الكذب ف : بالكذب ل ، ق ، م ، د ؛ – ش .

<sup>(</sup>٤) رايس ف: او ليس ل ، ق ، م ، د ؛ -- ش ،

 <sup>(</sup>١) لكن ف ، ق ، م ، د : ولكن ل ؛ - ش .

<sup>(</sup>٢) المتضادة ف ، ق ، م ؛ المضادة ل ، د ؛ — ش .

يكون أحدهما أبدا صادقا أو كاذبا إلا متى كان الموضوع المتصف باحدهما موجودا ، مثال ذلك أن قولنا سقراط مريض سقراط صحيح إنما يكون أحد هذين القولين صادقا والآخر كاذبا متى كان سقراط موجودا ، وأما متى لم يكن موجودا كان القولان جميعا كاذبين ، والأشياء التى تتقابل على طريق العدم والملكة حمثل قولنا زيد بصير — إنما يكون أحدهما صادقا أبدا و الآخر كاذبا بشرطين ، أحدهما أن يكون في الوقت الذي من شأنه أن يوجد له البصر ، فإن زيد موجودا و الثاني أن يكون في الوقت الذي من شأنه أن يوجد له البصر ، فإن زيدا إن لم يكن موجودا كذب فيه أنه أعمى و أنه بصير ، وكذلك يكذب عليمه الأمران في الوقت الذي يوجد في الرحم ، فإما الموجبة والسالبة ، فإن أحدهما يكون أبدا صادقا و الآخر كاذبا كان الموضوع موجودا أو لم يكن ، فإن أولنا سقراط مريض سقراط ليس بمريض أحدهما صادق ضرورة والآخر كاذب كان سقراط موجودا أو معدوما ، فهذه الخاصة تفارق ضرورة والآخر كاذب كان سقراط موجودا أو معدوما ، فهذه الخاصة تفارق المنقابلة على طريق الإيجاب والعلب سائر القضايا المركبة من المنقابلات الأخر ،

كامِتِيرُ مُنْ يُرِيرُ مِنْ يُرِيرُ مِنْ يُرِيرُ مِنْ يُرِيرُ مِنْ يُرِيرُ مِنْ يُرِيرُ مِنْ يُرِيرُ الفصل التاسع

( • • • ) قال : والشر ضرورة مضاد للخير • وذلك بين المستقراء بعزئيات الشرو الحير " الشرو الحير " فإن الصحة تضاد المرض و الجور يضاد العدل و الحبن يضاد الشراء قريما كان شيئين " أحدهما الشجاعة وكذلك / في سائرها • فأما المضاد للشر ، فريما كان شيئين " أحدهما

13<sup>b</sup>36-14<sup>a</sup>6

ل ۱۱۰ خ

<sup>(</sup>٣) النان ان: - ف ، ل ، ق ، إم ، د ، ش ،

عنوان (١) الفصل الناسع ق ، د ، ش : الناسع ف ؛ مَلَال ؛ ط م .

<sup>(</sup>۱) (۱) يين ف ، د : يبين ل ، م ؛ يدين ق ؛ (م) ش -

 <sup>(</sup>٢) الشروالخيرف: الخيروالشرل، ق، م، د، ش.

<sup>(</sup>٣) شيئين ف: شيئان ل ، ق ، م ، د ، ش .

٠,٠

14\*7-13

14-14-18

14a19-25

الخير و الآخر الشر . فإن الحبن – وهو شر – يضاد التهور – وهو شر – وهاد التهور – وهو شر – و الشجاعة – وهى خير – تضاد الأمرين جميعا . وهذه هى حال الحيرات المتوسطة بين الأطراف التي هي شر . إلا أن هذا إنما يوجد في هذا الجنس في اليسر من الأمور . وأما في الأكثر ، فإن الخير هو المضاد للشر .

## (الفصيل العاشير)

(۱۰۱) قال: ومما يلزم المتضادين أنه ليس واجب ضرورة متى كان احدهما موجودا أن يكون الآخر موجودا ، و ذلك أنه إن كان الحيسوان كله صحيحا فإن المرض ليس يكون موجودا ، و إن كانت الأشياء كلها بيضاء فإن السواد يكون غير موجود ، و أيضا متى كان سقراط مريضا فليس يلزم أن يكون أفلاطون صحيحا ، و لا يمكن أن يكون سقراط "صحيحا و مريضاً" معا .

(۱۰۲) قال: وكل متضادين فن شانهما أن يكونا في موضوع واحد ــ مشل الصحة و المرض الموجودين في جسم الحيى ، و البياض و السواد الموجودين في الجسم على الإطلاق ، و العدل و الجور الموجودين في نفس الإنسان .

#### ۱۱ الفصــل الحا**د**ى عشر

(۱۰۳) وكل متضادين ، فإما أن يكونا فى جنس واحد بعينــه ــــ مثل الأبيض و الأســود اللذين جنسهما القريب اللون ــــ و إما أن يكونا فى جنسين

عنوان (١) الفصل العاشرة ، د ، ش : العاشرف ؛ ي ل ؛ ي م .

<sup>(</sup>۱۰۱) (۱) بلزم ف، ق، م، د، ش يغمس ل٠

<sup>(</sup>٢) مجميحا ومريشا ف ، د ، ش ۽ مريشا ومجميحا ل ، ق ، م .

هنوان (۱) النصل الحادي عشرق، د، ش: عشر (ح) ف ؛ يَبَال ؛ يام ·

متضادين – مثل العدل والجسور ، فإن جنس العدل الفضيلة و جنس الجور الرذيلة وهما متضادان – وإما أن يكونا هما بانفسهما "جنسين متضادين" ليس فوقهما جنس – مثل الجير و الشر – يريد (٢) إذا كان أحدهما في مقولة و الآخر في مقولة أخرى لأنهما متى كانا في مقولة واحدة كانت المقولة جنسا لها .



<sup>(</sup>۱۰۳) (۱) جنسین متضادین ف : جنسان متضادان ل ، ق ، م ، د ، ش .

<sup>(</sup>٢) يريد (يد ٢ح) ف، ل، م: + انه (يد ٢ ح) ف ؟ - ق، د، ش،

# القسمالثاني

### القول فى المتقدم والمتأخر

14a26-14b9

(٤٠٤) قال : و يقال إن شيئا يتقدم شيئا على أربعة أنحاء.أولها و أشهرها المتقدم بالزمان بمنزلة ما نقول إن هذا أسن من غيره و أعتق من غيره . و الثاني المتقدم بالطبع، وهو الذي إذا وجد المتأخر وجد هو و إذا ارتفع هو ارتفع المتأخر. و ليس بمكافء له في الوجود — أعني أنه إذا وجد المتقدم وجد المتأخر ـــ بل متى ارتفع المتقدم ارتفع المتأخر و ليس متى ارتفع المتأخر يرتفع المتقدم ـــ مثل تقدم الواحد على الإثنيين لم فإنه متى وجد الإثنان وجد الواحد ، وإذا كان الواحد موجودا فليس يجب ويعود الإشين وكل ماكان يوجد بوجود شيء آخر و لا يوجد دُّلك الشيء الآخر بوجوده ، فعروف أنه يقال فيسه إنه متقدم عليه ، و الشالث المتقدم بالمرتبة كما يقال في العلوم والصنائع ، فإن الحدود و الرســوم التي يضعهــــا المهندسون للاُشكال متقدمة في مرتبة العلم (١٠ لمـــا يريدون أن يبرهنوا عليه ، وفي الكتابة معرفة حروف المعجم متقدمة لتعلم الكتابة، وكذلك صدور الأقاويل في الخطب متقدمة للغرض المقصود في الخطبة . والرابع المتقدم بالشرف و الكمال ، 

۱٥

ن ۱۲ آظ

<sup>(</sup>١٠٤) (١) العلم ف: التعليم ل ، ي ، م ، د ، ش .

<sup>(</sup>٢) تجدف انجدل، ق، م، د؛ جه ش ٠

الاعتقاد مشتركا للجميع مع أن هذا الوجه من التقدم شديد المباينة للوجوه التي تقدمت ، و ذلك أن هذا النحو من التقدم أشرف من سائر أنحاء التقدم .

14<sup>6</sup>10-23

ل ۱۱ د

(ه . ١) قال : و يكاد أن يكون مبلغ الوجوه التي يقال عليها المتقدم بحسب بادئ الرأى هي هذه الأربعة . لكن هاهنا نحو آخر من أنحاء التقدم، وهو المتقدم بأنه سبب للشيء و هو الذي يكافئه في لزوم الوجود ... أعنى أنه متى وجد المتقدم الذي هو سببه (١) وجد المتأخر ومتى وجد المتأخر ومتى وجد المتقدم . مثال ذلك أن وجود الإنسان متقدم للاعتقاد الصادق فيه أنه موجود ، و متى وجد الإنسان وجد / فيه هذا الاعتقاد و متى وجد هذا الاعتقاد و متى وجد الإنسان ، والإنسان هو السبب في وجود هذا الاعتقاد ، لا الاعتقاد في وجود الإنسان ، وذلك أن سبب الصدق و وجود هذا الاعتقاد ، لا الاعتقاد في وجود الإنسان ، وذلك أن سبب الصدق و الكذب في القول إنما هو وجود الشيء موصوفا بأحد المتقابلين خارج النفس ، وإذا كان هذا نحوا آخر من التقدم .

 <sup>(</sup>٣) التقدم في الديمة التي الإسم و من شيء بدول ، م ، د ، ش .

<sup>(</sup>١٠٥) (١) سپه ف : سبب ل ، م ، ش ؛ سبب رجود د ؛ - ق ٠

<sup>(</sup>٧) التقدم ف، ق، م، د، ش: المتقدم ل.

### القــول في معــني معــا

(۲۰۹) و معايقال على وجهين ما عرفها و المقول فيها بإطلاق هما الشيئان اللذان يكون تكونهما فى زمان واحد ، فإنهما لما لم يكن أحدهما متقدما للثانى بالزمان قبل إنهما معا بالزمان و الثانى ما يقال فيهما إنهما معا بالطبع ، و هذا على ضربين ، أحدهما الشيئان اللذان يتكافآن فى لزوم الوجود ، أى متى وجد أحدهما وجد الثانى من غير أن يكون أحدهما سببا لوجود صاحبه مثل الضعف و النصف ، فإنه متى وجد الضعف و بحد النصف و متى وجد النصف و جد الضعف و ليس واحد منهما سببا للآخو ، و الضرب الثانى الأنواع القسيمة لجنس واحد منهما سببا للآخو ، و الضرب الثانى الأنواع القسيمة لجنس واحد منهما المحنس قسمة أولى من مثل الطائر و السابح و المشاء، فإن هذه هى (١) أنواع قسيمة للحيوان الذى هو جلسها و ليس واحد منها (١) متقدما على هذه هى (١)

14b24-15a8

**عنوان** (۱) القسم الثالثم: - ف، ل، ق، ش؛ (مكانه يياض) د

<sup>(</sup>۱) يقال ف ، ق ، م ، د ، ش يتقال ل .

<sup>(</sup>۲) وجهين ف : وجوه ل ، ق ، م ، د ، ش .

<sup>(</sup>٣) اولى ل ، ق ، م : اولية ف ، د ؛ الاولى ش .

<sup>(1)</sup> السابح ف ، م . ش : السبلح ل ؛ السابخ ق ، السابح د .

<sup>(</sup>ه) می ف: --- ل پق ، م ، د ، ش ،

<sup>(</sup>٦) سَهَال ، م ، د ؛ سَهما ف ، ق ، ش .

صاحبه و لا متأخرا. ولذلك قد يقال في أمثال (٧) هذه إنها معا بالطبع. و قد يمكن في كل واحد من هذه الأنواع القسيمة أن تقسم أيضا إلى أنواع أخر فتكون أيضا لك معا بالطبع — مثل قسمتنا المشاء إلى ما له رجلان و إلى ما له أربعة أرجل و إلى ما له أرجل كثيرة و إلى ما لا رجل له ، فأما أجناس هـذه الأنواع فهى متقدمة عليها التقدم الذي بالطبع، و ذلك أنها لا تكافئها في الوجود ، فإنه متى وجد السامح وجد الحي ، وإذا كان الحي موجودا فليس يلزم أن يكون السامح موجودا .

(۱۰۷) فالتي يقال (۱) إنها معا بالطبع هما كما قلنا صنفان . أحدهما الشيئان 12-8-15 اللذان يتكافآن في لزوم وجود أحدهما عن الثاني من غير أن يكون أحدهما الشيئان بنبا للذان يتكافآن في لزوم وجود أحدهما عن الثاني من غير أن يكون أحدهما (۲) مبيا للثاني . و الثاني الأنواع التي هي فسيمة ،أي كل واحد منها (۳) قسيم لصاحبه . والتي يقال إنها معا بإطلاق هي التي تكونها (۵) في زمان احد .

٠ (٧) اطال ف ، له ، ق ، م ، د ، ش ; طال بيج ،

<sup>(</sup>٨) قستزاف : قسة ل ، ق ، م ، د ، ش ،

<sup>(</sup>١٩٠٧) (١) يقال ف ، قلم ، د : تقال أن ؛ (م) ش .

<sup>(</sup>٢) احدهما ف : براحد منهما ل ، ق ، م ، د ، ش .

<sup>(</sup>٣) منهال ، م ، لم ، ش : منهما ف ؛ ـــ ق .

<sup>(</sup>٤) تكونها ل ، قراء م : تكونهما ف ، د ؛ بكونهما ش ،

### القرول في الحركة

(۱۰۸) وأنواع الحركة سنة — الكون، ومقابله الفساد، والنمو، ومقابلة النقص، والاستحالة، والتغير في المكان وهو المسمى في لساننا أنقلة، وجميع هذه الأنواع السنة ظاهر من أمرها مخالفة بعضها لبعض ما عدا الاستحالة، فإنه لبس يظن أحد أن الذكون أضاد، ولا النمو نقص، ولا النقلة واحدة أن هذه، فأما الاستحالة، فقسد يظن بها أنها وسائر الحركات التي عددنا شيء واحد، وأغما الاحتمالة موجودة في جميع أجناس الكيفيات الأربع التي عددناها أو في أكثرها و لبس يشركها شيء من سائر الحركات و لا يلزمها وأن المتحرك بأحد الكيفيات ليس يجب فيه أن يمي ولا أن ينقص، وكذلك في سائرها، فيجب أن تكون حركة الاستحالة غير واحدة من سائر الحركات، فإنها لوكانت هي و إحدى الحركات شيئا واحدا أو كانت تلزمها إحدى الحركات، فإنها لقد كان يجب أن يكون ما استحال فقد نمي أو نقص أو تغير بضرب آخر من لقد كان يجب أن يكون ما استحال فقد نمي أو نقص أو تغير بضرب آخر من

15a13-33

عنوان (۱) القسم الرابع م : - ف ، ل ، ق ، د ، ش .

<sup>(</sup>١٠٨) (١) في اسائنا ل ، م ، ش : - ف ؛ في اسائها ك ، د ٠

<sup>(</sup>٢) التكون ف : الكون ل ، ق ، م ، د ، ش .

<sup>(</sup>٣) وأحدة ف، ق، م، د، ش: واحد ل .

<sup>(</sup>٤) وددنا ف : مددناها له ، ق ، م ، د ، ش ،

ضروب (٥) التغير . و ليس يوجد الأمر هكذا . وكان يلزم أيضا عكس هـــــذا ، و هو "أن يكون" مانمي أو تحرك حركة أخرى فقـــد استحال ، و ليس الأمر كذلك، فإن المربع إذا أصيف إليه في صناعة الهندسة / الشيء الذي فيه عدت ت ۱۲ ب ر السطع المسمى علما ، فقد تزيد إلا أنه لم يحدث فيــه استحالة . وكذلك في سائر ما يجرى هذا المجرى . فيجب من ذلك أن تكون هــذه الحركات التي مددت هاهنا مخالفة بعضها لبعض .

> (١٠٩) وهذه الحجة التي استعملها هاهنا مقنعة ، فإن اسم النمو ليس يقال على هذا المعنى إلا باستعارة ، و على الحقيقة فكل ما ينمي فقد استحال . وكذلك كل ما يتكون، و إنما الذي ليس يلزم أن يستحيل فهو المتحرك في المكان. لكن هذا كله غير بين في مثل " هذا الموضيع ، فلذلك عدل للإقناع في ذلك إذ لم يكن قصده أن يبين شيئا إلا أن الإستمالة فير منائر الحركات .

(١١٠) قال : والحَرَكَةُ عَلَى الإطلاق -- التي هي الحنس -- يضادها 15<sup>b</sup>1~16 السكون على الإطلاق / — الذَّي هو ألحنس أيضاً للأشياء الساكنة والحركات ل ۱۱ ظ الجزئية يضادها السكون الجزئي والحركات الجزئية \_ مشبل النغير في المكان يضاده السكون في المكان ، و مثل أن التكون يضاده الفساد ، و النمــو يضاده النقص، فكذلك "كيشبه أن تكون الحركة في المكان يضادها الحركة في المكان من جهة تضاد الوضيع `` الذي إليه تكون الحسركة . مثال ذلك أن الحركة إلى فوق

<sup>(</sup>ه) ضروب ف ، ق ، م ، د ، ش ؛ ـــ ل ،

<sup>(</sup>٦) ان يكون ف ء ق ، م ، د ، ش ي ـ ل .

<sup>(∀)</sup> ذیه ف: به ل، تن، م، ش، بـــد،

<sup>(</sup>۱،۹) (۱) شل ف: -- ل ، ق ، م ، د ، ش .

<sup>(</sup>١) فكذلك أن : وكذلك ف ، ق ، م ، د ، ش . (11.)

<sup>(</sup>۲) الرضع ف : الموضع ل ، ق ، م ، د ، ش ،

مضادة الهركة إلى أسفل ، إذ كان الفوق يضاد الأسفل ، فأما الحركة الباقية من الحركات التى عددناها — وهى الاستحالة — فليس يسهل أن يوجد لها ضد لا من جهة السكون ولا من جهة الحركة ، وقد يشبه أن يعتقد أنها (٢) يس لها ضد ، إلا أن يجعل جاءل فى هذه أيضا السكون المقابل لها هو السكون فى الكيف و الحركة المقابلة لها الحركة التى تتكون فى الكيفية المضادة للكيفية أن الكيف و الحركة المقابل الهركة فى المكان السكون فى المكان المكان الماكن فى المكان الماكن فى المكان السكون فى المكان الماكن فى المكان الماكن فى المكان الماكن النائم منال ذلك المكان النائم الماكن ألماكن الماكن الماكن ألماكن الماكن ألماكن ألماكن الماكن ألماكن ألماكن الماكن الماكن ألماكن ألماكن الماكن ألماكن الماكن ألماكن ألم

(۳) انها ف: انه له و ق ، م ، د ، ش .

# " القسم الخامس "

القــــول في لــــه

15b17-29

فإنا نقول إن لنا علما و إن لنا فضيلة . و الناني على طريق المذكة والحال ، فإنا نقول إن لنا علما و إن لنا فضيلة . و الناني على طريق الكم، فإنه يقال إن له مقدارا طوله كذا وكذا . و النالث على ما يشتمل على البدن، إما على كله سمثل الثوب والطيلسان — و إما على جزء منه — مثل الخاتم في الإصبع و العمل في الرجل . و هذا المعنى النالث هو المفصوص ، قولة له عند المفسرين ، و الرابع على نسبة الجدزه إلى الكل — مثل قولت له يد و له رجل ، و الخامس جرت عادة اليونانيين باستعاله ، وهو نسبة الشيء إلى الوعاء الذي هو فيه — مثل الحنطة في الكيل و الشراب في الدن . فإنهم كانت جرت عادتهم أن يقولوا الدن له شراب الكيل و الشراب في الدن . فإنهم كانت جرت عادتهم أن يقولوا الدن له شراب و الكيل له حنطة . و السادس على طريق الملك — مثل قولنا له مال و له زوجة وله بيت .

عنوان (۱) القسم الخاسر ق،م، د، ش: - ف، ك ٠

<sup>(</sup>٧) القول ؛ ــ ف يال ياق ، م يو ياش .

<sup>(</sup>۱۱) (۱) يقال ف، ئى، م، د، ش، تقال ك،

<sup>(</sup>٢) احدها ف ، ق ، م ، د ، ش : احدهما ل ،

15b31-33

(۱۹۳) قال : و لعله قد يظهر لقولنا له معنى آخر غير هذه التي عددناها ، الا أن المعانى المشهورة من ذلك هي هذه التي عددناها ، وهي بحسب هذه الجهة مستوفاة .

## ''انقضى تلخيص كتاب المقولات''

انتهاء (۱) انقضى ... المقولات ف ، ل ، ق ، م ، د ، ش ؛ + بحد الله يتلوه كناب بارى ارسيناس اى المهارة ف ؛ ولواهب العقل الحمد بلا تهاية كما هو اهله وصلى الله على السهد النبي الكرم وآله وسلم تسليل ل ؛ والحمد الوهاب العقل وتتلوه انشا الله تلخيص كتاب بار ارسيناس اى العبارة وصلى على عد وآله عد والحمد لله رب العالمين تمت ق ، والحمد لواهب العقل و يتلوه إن شاء الله تعالى تفخيص كتاب بارادميناس اى العبارة ت وكمل م ؛ والحسد لله الواهب العقسل و يتلوه إنشاء الله تلخيص كتاب بارادميناس اى العبارة ت وكمل م ؛ والحسد لله الواهب العقسل و يتلوه إنشاء الله تلخيص كتاب بارادميناس اى العبارة وصلى الله على عد وآله والحمد لله رب العالمين د ؛ والحمد لواهب العقل وتتلوه إنشاء الله تلخيص بارادميناس اى العبارة وصلى الله على عد وآله ش .

# فهارس الكتاب'<sup>(ه)</sup> الأعسلام ١ ــ أرسطو

· (ه) الإحالات في هذه الفهارس إلى أرقام فقرات كتاب المفولات ، والرقسم الذي بين القوسين يحدد عدد مرات الورود في الفقرة .

### ٧ - سائر الأعسلام

أبو نصر: ۲۱ ۰ ۸۳ ۴

أفلاطون: ١٠١٠٠

سقراط : ۲۳ (۳)، ۹۹ (۸)، ۱۰۹ (۲)

العرب: ٧٨

كلام العرب : ٧٨ .

اللسان العربي : ۲۱ ۷۸، ۰

قوم ۸۰ ۰

الْمُفسرون : ۲۱ ، ۹۹ ، ۱۱۱ .

المهندسون : ١٠٤٠٥٨ .

اليونانيون : ۲۸، ۲۸ ( ٤ ) ، ۱۱۱

·(t)

اللسان اليوناني : ٧٨،٦٨ (٣)٠



# الكتب الواردة بالنص

إرســـطو
 المقولات : ۱ : ۸۷ ،
 ما بعد الطبيعة : ۹۹ .

# فهرس مقابلة فقرات تلخيص كتاب المقولات لابن رشد بنصوص كتاب المقولات لأرسطو

|                        |               | 1                                       |                |
|------------------------|---------------|-----------------------------------------|----------------|
| آرســطو                | ابن رشـــد    | ارســــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ابن دشسیه      |
| 2°34-2°6               | (۲۲)          |                                         | (1)            |
| 2b7-22                 | (**)          |                                         | (٢)            |
| 2b23-29                | (71)          | 1+1-5                                   | (٣)            |
| 2b30-3a6               | (٢0)          | 1=6-12                                  | (t)            |
| <b>3</b> a7-9          | (۲۲)          | 1*13-15                                 | (•)            |
| 3415-32                | (YV)          | 1*16-19                                 | (1)            |
| 3e33-3b9               | (TA)          | 1*20-22                                 | (v)            |
| 3b10-24                | (۲4)          | 1=23-28                                 | (A)            |
| 3 <b>525-3</b> 3       | (r·)          | 1a29-1b2                                | (4)            |
| 3634-489               | (r1) Usa      | 162-5                                   | (1.)           |
| 4*10-4b20              | (٣٢)          | 1 <sup>6</sup> 6-9                      | (11)           |
|                        | (٣٣)          | 1 <sup>h</sup> 10-15                    | (17)           |
|                        | (٣٤)          | 1 <sup>b</sup> 16-24                    | (14)           |
| 4 <sup>b</sup> 20-22   | (40)          | 1525-28                                 | (14)           |
| 4 <sup>b</sup> 23-24   | (٣٦)          | 1529-2×3                                | (10)           |
| 4 <sup>5</sup> 25-38   | ( <b>Y</b> V) | 2ª4-10                                  | (17)           |
| 5º1-14                 | (٣٨)          |                                         | (١٧)           |
| 5a15-37                | (٣٩)          |                                         | (14)           |
| 5•38-5 <sup>b</sup> 10 | ( <b>i</b> ·) | 2*11-13                                 | (14)           |
| 5b11-15                | (٤١)          | 2*14-18                                 | ( <b>Y</b> • ) |
| 5 <sup>b</sup> 16-22   | (11)          | 2*19-33                                 | (٢١)           |
|                        |               |                                         |                |

| أرسيطو                | ابن رشـــد    | أرســـطو                                   | ابن دشــد     |
|-----------------------|---------------|--------------------------------------------|---------------|
| 9=14-27               | (11)          | 5 <sup>b</sup> 27 <b>-3</b> 3              | (17)          |
| 9°27-35               | (v·)          | 5b34-6a4                                   | (££)          |
| 9436-9 <sup>5</sup> 8 | (v1)          | 645-10                                     | (£•)          |
| 9 <sup>5</sup> 9-33   | (٧٢)          | 6*11-19                                    | (٤٦)          |
| 9b34-10a10            | (٧٣)          | 6^20-26                                    | (£v)          |
| 10411-16              | (٧٤)          | 6×27-35                                    | (£A)          |
| 10°17-25              | (٧٠)          |                                            | (٤٩)          |
| 10-25-27              | (rv)          | 6×37-6 <sup>b</sup> 14                     | (0.)          |
|                       | (٧٧)          | 6 <sup>6</sup> 15-19                       | (01)          |
| 10a28-10b12           | (Ay)          | 6 <sup>6</sup> 20-27                       | (07)          |
| 10b13 <b>-2</b> 5     | (v4)          | 6 <sup>b</sup> 28-37                       | (or)          |
| 10b26-11e14           | ( <b>v</b> ·) | 6538-7518                                  | (o £)         |
| 11ª15                 | (٨١)          | 7a18-30                                    | (00)          |
| 11-20-38              | (۸۲)          | 7×31-7×10                                  | (۲۵)          |
|                       | (AY)          | -//                                        | (ov)          |
| 11 <sup>5</sup> 1-8   | (٨٤)          | 7515-8°12                                  | (an)          |
| 1158                  | (Ao)          | , .50                                      | (04)          |
| 1158–10               | (rA)          | 8a13-28                                    | (1.)          |
| 11610-15              | (AV)          | 8=29-36                                    | (11)          |
|                       | (٨٨)          | 0-29-00                                    | (77)          |
| 11 <sup>b</sup> 16-24 | (44)          | 0-27 6501                                  | (٦٣)          |
| 11 <b>-25-3</b> 8     | (1.)          | 8=37-8=21                                  | (nt)          |
| 11b38-12 <b>2</b> 5   | (11)          | 8b22-24                                    | (٦ <b>٠</b> ) |
| 1 <b>2*26-3</b> 5     | (44)          |                                            | (٦٦)          |
| 12-36-12-5            | (17)          | 8b25-26                                    |               |
| 12 <sup>b</sup> 6-16  | (4٤)          | 8 <sup>6</sup> 2 <b>7-9</b> <sup>6</sup> 3 | (٦V)<br>(٣٨)  |
| 12 <sup>5</sup> 17-25 | (40)          | 9•4-13                                     | (٦٨)          |
|                       | '             | •                                          |               |

|                               |            | 1                     | -             |
|-------------------------------|------------|-----------------------|---------------|
| ارســطو                       | ابن رشـــد | ارســطو               | ابن رشسد      |
| 14b10-23                      | (1·•)      | 125 <b>26-</b> 13417  | (11)          |
| 14h24-15a8                    | (1.1)      | 13-18-37              | (4v)          |
| 1548-12                       | (۱۰۷)      | 1361-11               | (44)          |
| 15¤1 <b>3</b> -33             | (۱۰۸)      | 13 <sup>b</sup> 12-35 | (11)          |
|                               | (1.4)      | 13b <b>36-</b> 14*6   | (1)           |
| 15 <sup>b</sup> 1-16          | (11.)      | 14¤7-13               | $(1 \cdot 1)$ |
| 1 <b>5</b> <sup>b</sup> 17-29 | (111)      | 1 <b>4×14</b> -18     | (۱.۲)         |
| 15 <sup>b</sup> 29-31         | (111)      | 14a19-25              | (1.4)         |
| <b>15</b> <sup>6</sup> 31-33  | (117)      | 14a <b>2</b> 6-14b9   | (1-4)         |
|                               |            |                       |               |



### تصـــويبات

| سيطو                        | مسفحة                      |
|-----------------------------|----------------------------|
| 77                          | 77                         |
| 41                          | ٣٢                         |
| 11                          | ٨٢                         |
| 14                          | ٨٨                         |
| 4                           | ۸4                         |
| ١٨                          | 4 £                        |
| 14                          | 40                         |
| ١                           | 4٧                         |
| ۲                           | 1.7                        |
| V                           | 11.                        |
|                             | 111                        |
| 117                         | 112                        |
| مركز تحقیقات کامینی است دوگ | 170                        |
| ٣                           | ١٢٨                        |
| 17                          | 10.                        |
| V                           | 108                        |
|                             | 71<br>17<br>17<br>17<br>17 |

| الكتب ٤٨١٧ لسنة ١٩٨٠ | رقم الإيداع بدار |
|----------------------|------------------|
| 977/201/940/x        | الترقسيم الدولى  |

مطيعة دار الكتب ٧٧١ / ١٩٨٠ / ٢٠٠٠

|         | Averroes' explanation of what Aristotle meant<br>by increase and alteration (para. 109)<br>Absolute motion and particular motions (para.<br>110) |     |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Section | Five - Discussion of To Have:                                                                                                                    | 153 |
|         | The ways in which something is said to have (para. 111)                                                                                          |     |
|         | The last of these is the most far - fetched mean-<br>ing of to have ( para. 112 )                                                                |     |
|         | These meanings are sufficient ( para. 113 )                                                                                                      |     |
| INDEX - |                                                                                                                                                  | 155 |



#### Chapter Eight -

The 'difference between negation and affirmation and the other kinds of opposition (para. 98)

A doubt about whether opposition along the lines of contrary, privation, or habit is like affirmation and negation and Averroes' solution of this doubt (para. 99)

Chapter Nine — One thing can be contrary to another, just as one thing can be contrary to two things ( para. 100 ).

#### Chapter Ten -

When one of two contraries exists, the other does not exist necessarily ( para. 101 )

It is characteristic of contraries that both exist in a single subject ( para. 102 )

- Chapter Eleven That every pair of contraries exists either in one genus, or in two contrary genera, or are themselves contrary genera (para. 103)
- Section Two Discussion of prior and posterior: . . . 146.

  The four types of prior ( para, 104 )

  Prior as a cause of something ( para, 105 )
- Section Three Discussion of Together: . . . . . 148-Together is said of something in two ways (para, 106)

Summary ( para. 107 )

| Section Five — The Discussion of Action and Affection                                                           | 132 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Action and affection admit of contrary and of<br>the greater and the lesser (para. 84)                          | 104 |
| Summary of the Section ( para. 85)                                                                              |     |
| Section Six - About the Category of Position:                                                                   | 133 |
| Things having position (para. 86)                                                                               |     |
| About the rest of the categories (para. 87)                                                                     |     |
| PART THREE ( paras. 88-113 )                                                                                    |     |
| Section One:                                                                                                    | 134 |
| The Chapters of Section One ( para. 88 )                                                                        |     |
| Chapter One — The kinds of opposites ( para. 89 )                                                               |     |
| Chapter Two — The difference between relatives and contraries (para. 90)                                        |     |
| Chapter Three — Two species of contraries ( para. 91 )                                                          |     |
| Chapter Four                                                                                                    |     |
| Privation and habit (para. 92)<br>How they are opposed (para. 93)                                               |     |
| Chapter Five — What is affirmed and negated is opposed, just as are affirmation and negation (para. 94)         |     |
| Chapter Six — The difference between habit and privation and relatives (para. 95)                               |     |
| Chapter Seven —                                                                                                 |     |
| The difference between habit and privation and contrarles (para. 96)  How privation and habit change (para, 97) |     |

Why colors are said to be affective qualities or affections (para. 72)
Affective qualities and affections taken from the accidents of the soul (para. 73)

Chapter Five — The fourth kind: figure and make-up and straightness and crook-edness ( para. 74 )

#### Chapter Six —

Whether rare, dense, rough, and smooth fall under the fourth kind or under position (para. 75)

Aristotle's denial that qualities other than those enumerated exist ( para. 76 )

Averroes' interpretation of this (para. 77)

Chapter Seven — Derived names are used to designate things described as qualities ( para. 78 )

Chapter Eight - Some qualities admit of contraries ( para. 79 )

Chapter Nine — Some qualities admit of the greater and the lesser ( para. 80 )

Chapter Ten — The true property of quality is the similar and dissimilar (para. 81)

#### Chapter Eleven —

A doubt about whether relative things have been enumerated here ( para. 82 )

al-Fārābī's and Averroes' interpretation of this doubt (para. 83) 1

How the commentators resolved this doubt (para. 59)

#### Chapter Seven --

A doubt about whether relation can exist in substances (para. 60)

How Aristotle resolves this doubt (para. 61)

Averroes' interpretation of Aristotle's

#### Chapter Eight —

One particular property of relative terms is that when one of them is thoroughly known, the other is necessarily known (para. 63)

The difficulty of judging what is relative (para. 64)

Section Four -- The Discussion of Quality: . . . . . 120

solution ( para, 62 )

The Chapters of Section Four (para. 65)

Chapter One — Definition of quality (para. 66)

#### Chapter Two ---

The first kind: habit and state (para. 67)

What the name habit means in Greek (para. 68)

Chapter Three — The second kind: what has or does not have a natural faculty (para. 69)

#### Chapter Four -

The third kind: affective qualities and affections (para. 70)
Why some of these are said to be affective qualities (para. 71)

Chapter Six — Quantity does not admit of the lesser and the greater (para. 47)

Chapter Seven — Equal and Unequal are particular to quantity (para. 48)

Section Three - The Category of Relation: . . . . . 107

The Chapters of Section Three (para. 49)

Chapter One — A general description of relative things and examples of them (para. 50)

Chapter Two - Relative things admit of contraries (para. 51)

Chapter Three — Some relatives admit of the lesser and the greater (para. 52)

#### Chapter Four ---

The particular property of each relative is that it reciprocates with the other (para. 53)

The relation of correlatives and noncorrelatives ( para. 54 )

How to make a relation for things which do not have a name indicating a relation (para. 55)

#### Chapter Five -

The rule for selecting the attribute which has the correlative aspect (para, 56)

How to infer the correlative aspect (para. 57)

#### Chapter Six —

A doubt about whether it is a property of relative things that they exist together by nature (para. 58)

|         | Chapter 1 | perty is that it does not admit of the lesser and the greater (para. 31)                                             |    |
|---------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| -       | Chapter F | ourteen — A particular property of substance is that what is numerically one does admit contraries (para. 32)        |    |
|         | Summary   | of the Section (para. 33)                                                                                            |    |
| Section | Two —     | Category of Quantity:                                                                                                | 98 |
|         | The Chapt | ers of Section Two (para. 34)                                                                                        |    |
|         | Chapter O | ne — The kinds of quantity (para. 35)                                                                                |    |
|         | Chapter T | wo —                                                                                                                 |    |
|         |           | Discrete and continuous quantity (para. 36) Examples of discrete quantity (para. 37) Examples of continuous quantity |    |
|         | Chapter T | (para. 38)  hree — The sorts of quantity that have position (para. 39)                                               |    |
|         | Chapter F | our — Anything else is only acci-<br>dentally quantity ( para. 40 )                                                  |    |
|         | Chapter F | ive —                                                                                                                |    |
|         |           | Quantity has no contrary at all (para. 41)  Few and many, big and small are relations (para. 42)                     |    |
|         |           | Big and small are not contraries (para. 43)                                                                          |    |
|         |           | Contraries cannot come together in one subject (para. 44)                                                            |    |
|         |           | Big and small, few and many are not contraries (para. 45)                                                            |    |
|         |           | Quantity is a contrary only insofar as it is place ( para. 46 )                                                      |    |

#### PART TWO (paras. 17 - 87)

- The Sections of Part Two (para. 17) . . . . . 84
- Section One The Category of Substance: . 84

The Chapters of Section One (para. 18)

- Chapter One Primary substances (para. 19)
- Chapter Two Secondary substances (para. 20)
- Chapter Three --- Predicating the noun and the definition (para. 21)
- Chapter Four Everything other than primary substances needs primary substances (para. 22)
- Chapter Five Species are more deserving of being called primary substances than genera (para. 23)
- Chapter Six No species is more deserving of the name substance than another (para. 24)
- Chapter Seven What distinguishes species and genera from individuals (para. 25)
- Chapter Eight Substance is not present in a subject (para. 26)
- Chapter Nine In what way secondary substances and differentiae are alike (para. 27)
- Chapter Ten Secondary substances and differentiae are predicated univocally (para. 28)
- Chapter Eleven What primary and secondary substances designate (para. 29)
- Chapter Twelve A particular property of substance is that it has no contrary (para, 30)

#### TABLE OF CONTENTS

| INTRODUCTION                                                                                                                                            | Page       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Averroes' Commentary and its Importance                                                                                                                 | 21         |
| The Edition                                                                                                                                             | 35         |
| THE TEXT                                                                                                                                                |            |
| THE PURPOSE OF THE BOOK (para. 1)                                                                                                                       | 75         |
| PART ONE ( paras. 2-16 )                                                                                                                                |            |
| Chapter One:                                                                                                                                            | 77         |
| The Chapters of Part One (para. 2) Equivocal names (para. 3)  Univocal names (para. 4)  Derived names (para. 5)  Single and combined concepts (para. 6) | 77         |
| Chapter Two:                                                                                                                                            | 79         |
| Chapter Three:                                                                                                                                          | <b>8</b> 0 |
| Substance predicated of two things ( para. 12)                                                                                                          |            |
| Chapter Four:                                                                                                                                           | 81         |
| Genera and their differentiae ( para. 13)                                                                                                               |            |
| Chapter Five:                                                                                                                                           | 82         |

American Research Center in Egypt and the Smithsonian Institution. While all persons connected with these institutions have been most encouraging, extremely generous, and [generally helpful, I would like to address a special word of appreciation to Dr. Paul E. Walker of the American Research Center in Egypt. The American Philosophical Society has also sponsored part of the research connected with this project. Dr. Muhammad al-Galiend of Dār al-Ulūm worked on the edition at an early stage, and Hammam Fauzi Hassan of the Dār al-Kutub helped significantly at a later stage. But the individual who has been of extraordinary help, whose ingenuity was invaluable on a number of occasions, and whose general expertise in the editing of manuscripts has been indispensable is Ahmad Abd al- Magid Haridi of al-Minia University. Finally, I should like to acknowledge the assistance, encouragement, and excellent advice that Professor Muhsin Mahdi offered throughout this endeavor.

C. E. B.

CAIRO

October, 1979

As captivated by the subtle charm of Averroes in his mature age as he was in his youth, Mahmoud Kassem decided sometime in 1968 or 1969 to edit the manuscripts of these Middle Commentaries on Aristotle's Organon. It was his intention to edit the first four treatises in the collection, i. e., the Middle Commentaries on the Categories, De Interpretatione, Prior Analytics, and Posterior Analytics. But during the eventful years of 1970 and 1971, his duties as Dean of Dar al - 'Ulum became more pressing and frequently forced him to interrupt his editing tasks. When a period of calm finally returned to the college and he was able to return to the less demanding activities of department chairman, his remaining days were not numerous enough to permit him to attain his goal. It seems only fitting and proper that the fruit of those last years of effort should now come to light, hopefully at a level of competence that would have met with Professor Kassem's approval.

It is also appropriate to acknowledge explicitly the number of persons and institutions who have contributed to the appearance of this volume. Above all, I am grateful for the generous assistance offered by the family of Professor Kassem and for their willingness to allow me to go through his papers in order to find materials relevant to the edition. I am likewise very appreciative of the assistance offered by Professor Sa'id Badawi of the American University in Cairo, a former student of Professor Kassem's, when I first began to assemble the materials to complete this project. The administrators of the Fulbright-Hays Faculty Research Fellowship program were gracious enough to let me completely after my research plans and thus to abandon one project in order to begin this one. While intelligent administration surely has its own reward, I trust that they will derive some degree of encouragement from seeing the results of those altered plans. The primary sponsors of this project, otherwise known as the Project in Medieval Islamic Logic, have been the

essay on the religious ideas of Averroes. On his return to Egypt in 1945, he joined the faculty of Dār al-'Ulūm. Apart from an extended sojourn at the University of Benghazi and brief interludes as a visiting professor in Khartoum, Kuwait, and Algiers, he remained at Dār al 'Ulūm, distinguishing himself as a teacher, dean, and department chairman. Professor Kassem's writings are extensive and varied. They range from editions of works by Averroes and studies of his thought to essays on Ibn 'Arabī, Mu'tazilite thinkers, Leibnitz, al-Afghānī, and even to modern logic. Moreover, Professor Kassem's work includes a series of translations of important works in the history of philosophy and in sociology by such diverse French authors as Levy-Bruhl, Durkheim, Blondel, and Bastide.

However, the memory of Mahmoud Kassem which this book seeks to perpetuate cannot be evoked by an enumeration of his writings and accomplishments or even by a detailed discussion of the problems with which he wrestled during his career as a teacher and scholar. And it would be redundant to write in that vein now, for others have already celebrated those aspects of his person. Rather, it is the memory of the gentle and warm seeker after knowledge whose mind and heart were always open to fellow inquirers that is evoked here. Mahmoud Kassem stands apart from others because of the mark that his desire for learning and willingness to discuss his opinions or doubts made upon those with whom he came into contact. He was more interested in raising questions than in asserting his views and more anxious to expand his own horizon by helping a colleague make progress than to push narrowly ahead on his own research. These are the qualities which truly distinguish Mahmoud Kassem. They are the qualities which live on in the memory his younger colleagues and students continue to preserve of him. And, ironically, they are the qualities which kept him from publishing these editions.

#### PREFACE

This is the first in a series of volumes containing critical editions of the Arabic text of Averroes' Middle Commentaries on Aristotle's logical works. The other volumes present Averroes' Middle Commentaries on Aristotle's De Interpretatione, Prior Analytics, Posterior Analytics, Topics, Sophistics, Rhetoric, and Poetics. Although the first of Averroes' Middle Commentaries on Aristotle's logical works, this volume is numbered the second lecause Averroes' Middle Commentary on Porphyry's Isagoge, which to our knowledge has not survived in the Arabic original, represents the introduction to these works and is designated as the first volume of the series. The Hebrew version of that work has survived, however, and has been edited as the first volume. Publication of these works has been undertaken in order to complete and extend the ambitious project begun by Professor Mahmoud Kassem a few years before his death. Thus their publication is meant to stand as a scholarly testimonial to the esteem and affection with which he is remembered by students and colleagues throughout the world.

An indefatigable scholar and captivating teacher, Mahmoud Kassem toiled in many areas of Islamic philosophy and theology as well as in the history of Western philosophy. He was born in Kafr Dunuhya near Zagazig and came to Cairo to study at Dar al-'Ulum. After graduating at the head of his class in 1937, he was sent to France for graduate study. He decided to study at the Sorbonne and completed his doctorate in 1945, writing his principal thesis on the theories of knowledge of Averroes and St. Thomas Aquinas; his secondary thesis consisted of a French translation of Averroes' Kashf 'an Manāhij al-Adillah, accompanied by an introductory



#### Dedicated to the Memory

of

Professor Mahmoud Muhammad Kassem

(July 5, 1913 - August 29, 1973)

ISBN 0-936770-04-X



### AVERROIS CORDUBENSIS

# COMMENTARIUM MEDIUM IN ARISTOTELIS CATEGORIAS

#### RECENSUM TEXTIS ARABICIS INITIAVIT

Mahmoud M. Kassem

COMPLEVIT, REVIDIT, ET ADNOTATIONIBUS
ILLUSTRAVIT

Charles E. Butterworth

adjuvante

Ahmad Abd al-Magid Haridi

The General Egyptian Book Organization Cairo 1980

# CORPVS COMMENTARIORVM AVERROIS IN ARISTOTELEM

Versionum Arabicarum VOLVMEN 1, a (2)

COMMENTARIUM MEDIUM
IN ARISTOTELIS CATEGORIAS

12/23/2017

# THE AMERICAN RESEARCH CENTER IN EGYPT PUBLICATION NO. 6

### CORPVS PHILOSOPHORUM MEDII AEVI CORPVS COMMENTARIORUM AVERROIS IN ARISTOTELEM

جمعداری اموال مرکز تعلیتات کامپیوتری ملوم اسلامی

جمعداري اموال مركز

# AVERROES

### MEDIEL COMMENSURY ON ARISTOTLE'S CATEGORIES

Completed, Revised, and Amounted by

Charles E. Butterworth and Ahmad Abd al- Magid Haridi



The General Egyptian Book Organization مركز تعقيقات ك

مركز تحقيقات كامهيوتري علوم اسلامي



171-+1-779 49

