



خققه وَعَنْدَمَلَهُ

(لركنور **عبر (لرحمن بَرَر**دى

تعلن الدار الإسلامية للطباعة والنشر والتوزيع أن حقـوق الـطبـع والنشر والاقتبـاس لهــذا الكتـاب محفوظة لها. وقد حصلت على هذه الحقوق من أصحابها. لذا فالدار الإسلامية تحدر من أي تجاوز لهذه الحقوق تحت طائلة المسؤولية الدار الإسلامية مك



المركز الرئيسي : يبروت -كورنيش المزرعة ـ الحسن سنتر حاتف ٨١٦٦٢٧ ص. ب . ١٤/٥٦٨٠ فرع حارة حريك . مقرق الحلياوي.



044A

بثم الله التحر التجر









بصيدير

هذا كتاب و التعليقات ، لابن سينا ، أملاه وعلقه عنه تلميله بهمنيار . وكما يدل عليه اسمه إن هو إلاجُسَلَ وأقوال شتى تشمل معظم موضوعات الفلسفة ، وعلى الأخص المنطق وما بعد الطبيعة والطبيعة وعلم النفس . ومذهب ابن سينا فيها هو بعينه ذلك الذى نجده فى سائر كتبه . ولعل أقرب كتبه نسباً إلى هذا الكتاب من ناحية طريق التأليف هو كتاب والمباحثات ، الذى نشرناه فى كتابنا وأرسطو عند العرب ، ( الفاهرة سنة ١٩٤٧ ، ص ١٢٢ – ص ٢٢٩ ) .

وبعض هذه التعليقات يبدأ بقوله : ( قوله ... » . وأغلب الظن أن المقصود هاهنا هو أرسطو ، وإن كان من العسير ، لقصر العبارة وعدم تمامها ، أن تحدد فى أى كتاب من كتب أرسطو ورد هذا القول . لكن هذا النوع قليل فى ثنايا الكتاب ، مما يدل على أنه ليس المقصود من هذه التعليقات أن تكون شروحاً على مو اضع فى النص الأصلى لأرسطو ، و أو التعليم الأول ، على حد تعبير ابن سينا فى كتاب والشفاء ، حين يشير إلى نص أرسطو الأصلى .

وينسب إلى ابن سينا كنب أخرى توصف ( بالتعاليق) و ( التعليقات ) مما علقه تلاميذه عنه , منها :

١ – ٤ كتاب تعاليق علقه عنه تلميذه أبومنصور بن زيلا ٤ (أو زيله) (١)
 ٢ – ٤ تعليقات استفادها أبو الفرج الطبيب الهمذاتي من مجلسه وجو ابات له ٢ (٢)

(1) ابن أبي أصيبية : وعيون الأنباء أي طبقات الأطباء 4 مع 14 ص 14 م. نشرة 'علر ٤ القادرة سنة ١٨٨٢ م .

(٢) ابن أبي أسيبة : ٩ حيوث الأنباء ٩ - ٢ من ٢١ من ١١ ، تغرق ملر ، القاهرة منة ١٨٨٢ م.

## تاريخ تأليفه

ولما كان هذا الكتاب - كتاب ، التعليقات ، - تعليقات علقها بهمنيار بن المرزبان عن أستاذه ابن سينا ، فلابد أن يكون تعليقه إياها في الفترة التي كان فيها بهمنيار يلازم ابن سينا . وقد كان ذلك فيها بين سنة ٤٠٤ ه وسنة ٤١٢ ه ، ١١ أن كان ابن سينا وزيراً لأبى طاهر شمس الدولة بن فخر الدولة بن بويه الديلمي في همذان . وكان شمس الدولة قد قرب ابن سينا إليه بعد أن عابخه من قولنج ٢ كان قد أصابه ، وعالجه ( ابن سينا ) حتى شفاه الله تعالى . وفاز من ذلك المجلس ( أي مجلس شمس الدولة في همذان ) بخلع كثيرة ... وصار من ندماء الأمير . ثم اتفق لمهوض الأمير إلى قرميسين لحرب عناز . وخرج الشيخ ( = ابن سينا ) في خدمته . ثم توجه نحو همذان مُهزماً راجعاً . ثم سألوه تقلدالوزارة . فتقلدها . ثم اتفق تشويش العسكر عليه ، وإشفاقهم منه على أنفسهم ، فتكتَّبسوا دار. وأخذوه إلى الحبس ، وأغاروا على أسبابه (= أمواله) وأخذوا جميع ما كان مجلكه . وسألوا الأمير (شمسالدولة ) قتله . فامتنع منه ، وعدل إلى نفيه عن الدولة طلبًا لمرضائهم . فتوارى ( ابن سيتا ) في دار الشيخ أبي سعد ﴿ أو أبي سعيد ﴾ بن دخدوك أربعين يوماً . فعاود الأمير شمس الدولة علة القولنج . وطلب الشيخ ( = ابن سينا ) فحضر مجلسه ، واعتذر الأمير إليه بكل الاعتذار . فاشتغل بمعالجته ، وأقام عنده مكرماً مبجلا . وأعيدت الوزارة إليه ثانيةً ۽ . وفي أثناء توليه الوزارة لشمس الدولة بن فخر الدولة كان . عجمع كل ليلة فى داره طلبة العلم ... وكان التدريس بالليل لعدم الفراغ بالنهار خدمة للأمير ، (٢) .

ولابد أن هذه « التعليقات » التي علقها بهمنيار عن أستاذه ابن سينا كانت في أثناء مجلس العلم هذا الذي كان يعقده ابن سينا في دار ه لطلبة العلم أثناء الليل .

ويحسن بنا أن نورد ترجمة البهمنيار الذي علق هذا الكتاب عن أستاذه ابن سينا .

· (·) التشطى : • إغي<sup>ار</sup> الطساء بأغيار الحكماء ٤ من ٤١٩ . تشرّة الإرت ، ليهتسك ، منة ١٩٠٣ . (٢) النفطى : الكتاب نفسه ، من ٢٢٤ .

هو أبو الحسن بهمنيار بن المرزبان وأصله من أذربيجان وكان مجوسياً قايل العلم بالعربية .. وأسلم .

توفی:حوالی سنة ۲۳۰: ۵ (۱۰۳۸ م) کما ذکر بروکلمن ، وفی سنة ٤٥٨ هـ. کما ذکر الحضیری(۱) .

راجع عنه : البيهقي : « تتمة صوان الحكمة » ٩١ ؟ محمد باقى الخونسارى: « روضات الجنات » ص ١٤٠ ، « جهار مقالة » ٢٥٢ .

وله من الكتب : ١ – رسالة فى مراتب الموجودات – مخطوطة فى ليدن برقم ١٤٨٢ (٣) . ٢ – رسالة فى موضوع العلم المعروف عا بعد الطبيعة ، ومنها مخطوط فى ليدن برقم ١٤٨٤ . وطبعت فى القاهرة سنة ١٣٢٩ ه فى مطبعة كردستان العلمية . وقد نشر پوپر S. Poper هاتين الرسالةين تحت عنوان :

Bahmanyår ben El-Marzuban, der persiche Aristoteliker aus Avicennas Schule, zwei metaphysische Abhandlungen von ihm, arabisch und deutsch mit Anmerkungen. Leipzig, 1851.

٤ -- ٤ التحصيلات » ، وهو عرض لمذهب ابن سينا كما عرضه هذا فى كتابه دانش نامه علائي ، فى ثلاث مقالات :

- (١) المنطق .
- (ب) ما بعد الطبيعة :
- (ح) في الموجودات ۽

ومنه نسخة فی لیدن برقم ۱٤۸۲ (٤) والمتحف البریطانی برقم ۹۷۸ ، والفاتیکان فاتیکانی برقم ۱٤۱۰ ، وبیروت برقم ۳۸۰ ، وطهران ۱ : ۲۸ ، ۲ : ۱۱۱ ،

(1) محمد محمود الخصيرى : < ماجلة متصلة من تلاميا إين مينا ، بحث الى فى المهرجان الألفى لذكرى</li>
 أبن مينا و نشر فى و الكتاب الذهبى للمهرجان الألنى الذكرى ابن مينا ، > ص ٥٥ . القاهرة منة ١٩٥٣م .

۷

وآصفية ٣ : ٨٨٨ ( ٣٧٢ – ٣٧٣ ) ، ورأمفور : ٣٧٩ (١١٧) ، وبنكيبور ٢١ : ٢٢٢٠ يتنا . وطبع في القاهرة سنة ١٣٢٩ ، يتنا ١ : ٢٠٩ (١٠٦٢) . وقد طبع في القاهرة سنة ١٣٢٩ ه .

أبو العباس اللوكرى

أما واضم فهرمن ﴿ التعليقات ﴾ الوارد في أواثل بعض النسخ فهو أبو العباس الفضل بن محمد اللوكوي ، الذي ذكره ظهير الدين البيبي في تتمة وصو إن الحكمة ، فقال عنه إنه (كان تلميذ بهمنيار ، وبهمنيا اللميذ أبي على ( بن سينا ) . ومن الأديب أبي العباس انتشرت علوم الحكمة بخراسان . وكان عالماً بأجزاء علوم الحكمة دقيقها وجليلها ... وله تصانيف كثيرة ، منها دبيان الحق بضمان الصدق ، وقصيدة مع شرحها بالفارسية ، ورسائل أخرى وتعليقات ومختصرات وديوان شعر » (١) .

وكتاب وبيان الحق وضيان الصدق ، هذا موجود منه نسخة بهذا العنوان(٢) تفسه في المكتبة الأهاية بباريس تحت رقم ٩٠٠ عَنْهُمُ ، بخط نسخي من القرن العاشر الهجرى ، في ١٢٩ ورقة ، مقاس ٢٥ ٢٧ سم . وهو في الطبيعيات ، وينقسم إلى خمسة قصول ، ويعتمد فيها اللوكري على كتاب السماع الطبيعي ، لأرسطو کما لحصه وعرضه این سینا . وله شعر بالعربیة وبالغارسیة . روله شعر بالعربیة وبالغارسیة .

واللوكري نسبة إلى لمَوْكَبَر ( بالفتح ثم السكون وفتح الكافوالراء ) : ﴿ قُرِيَّةً كانت كبيرة على نهر مرو قرب بنج ده مقابلة لقرية يقال لها بتر كدز لوكر على شرق الهر ، وبركدز على غربيه ، ولم يبق من لوكر غير منارة قائمة وخراب كثير يدل على أنها كانت مدينة . رأيتُها في سنة ٦١٦ وقد خربت بطرق العساكر لها ، فانها على طريق هراة وينج ده من مرو ٤ ـــ كما قال ياقوت (٣) ،

ويذكر بروكلمن ( GAL,, 1 P. 602 ) عنه أنه كان معاصرًا لعمر الحيام ، وأنه توفى سنة ١٧٥ هـ ( = ١١٢٣ م ) ، ولسنا ندرى من أين استقى هذا الناريخ . وعمر الحيام أغلب الظن أنه توفى سنة ٢٢ ه < ١١٣٢ م ) :

 (1) تلهير الدين اليمقى : ( ثلثة صوان المكنة \* ) من ١٣٠ - من ١٢١ . نشرة محمد شفيم کی لاہور .

(٢) وليس يستوان ٩ بيان الحق بميز ان العملق ٩ كما قرأ الخضيرى خطأ . (٢) معجم البلدان - ٢ من ٢٧٠ ، تشرة فستنقله .

## نسخ « التعليقات <sub>»</sub>

## (1)

أحمد الثالث فی استانبول برقم ۳۲۰۶ العاشر منها ، ویقع فی ۱۷۹ ورقة ، مقاس ۱۹ × ۲۰ سم ، مسطرته ۱۹ سطرآ بخط نسخی :

وفى أوله : ٥ فهر ست كتاب التعليقات عن الشيخ الحكيم أبى نصر الفارابى والشيخ الرئيس أبى على بن سينا رواية بهمنيار : (٢) فى علم البارى ، ويقدمه الكلام فى معنى إضافة العالم إلى المعلوم ... (ب) فى إرادة البارى ... »

وفى نهاية الفهرست ورد ( ص ١٩ ب ) . تولى عمل هذا الفهرست الشيخ الإمام الرئيس الحكيم الأديب وحيد الزمان برهان الحق أبو العباس الفضل بن محمد اللوكرى ، رحمه الله ورضى عنه ، فى شهور سنة ثلاث وخمسائة . .

وفي ص ١٩ ب: كتاب التعايقات في الحكميات . الحمد لله .... إنما العالم إنما يصير مضافاً ... ٢ .

(ب)

أيا صوفيا برقم ٢٣٩٠ . وتاريخ نسخه سنة ٢١٥ هـ . وفي أوله فهرس للموضوعات. وضعه أبوالعباس الفضل بن محمد اللوكري .

ويقع فى ١٣٢ ورقة ، مقاس ١٥ × لـ١٩ سم ، والمكتوب لـ١٩ × لـ١٩ ومسطرته ٢٠ سطراً .

ويقع الفهرست من ١ إلى ١٥ ب . والنص من ١٦ ب إلى ١٢٢ أ. وقد كتبه المظفر الحسين على أبو الفرج القلاس .

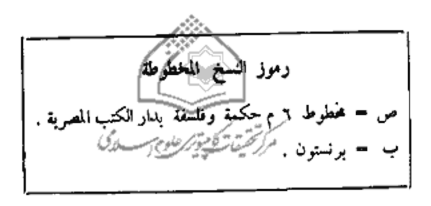
( रू )

فيض الله في استانيول برقم ۲۱۸۸ . ومقاسه ۲۵ × ١٣٦ سم . ومسطرته ۱۹ سطراً . ويقع من ورقة ۷۲ أ إلى ۲۱۰ .

وعنوانه فى المخطوط: تعليقات فى الحكميات للشيخ الرئيس ... رواية بهمنيار

(2) كوبرولى برقم ٨٦٩ من ورقة ٦٣ ب إلى ٢٠٢ أ (\*) أحمد الثالث برقم ٣٤٤٧ ، من ورقة ٣٢٨ ب إلى ٣٧١ . مقاس ٢٢ × ٣٣ س ومسطرته ۱۷ سطراً × ۱۰ کلمه . ()) أيا صوفيا برقم ٢٣٨٩ في ٧٩ ورقة (j) نورى عيانية برقم ٤٨٩٤ (こ) المتحف البريطانى برقم ٩٧٨ . من ورقة ١٤١ إلى ٢٠١ . (৮) دار الكتب المصرية بالقاهرة ، برقم ٦ م حكمة وفلسفة . من ورقة ١ ب إلى ١٦٨ . وقد وصفنا هذا المجموع – رقم ٦ م حكمة وفلسفة ـ وصفاً شاملا في مقدمة كتابنا : • أرسطو عند العرب ، [ ص (12) إلى ص (١٠) ]. فنكنى بالإحالة إليه . وعلى هذا المخطوط اعتمدنا – أساساً -- في تحقيق هذا الكتاب . ( ى) مخطوط يرنستون في الولايات المتحدة الأمريكية . وممن أشار إلى كتاب والتعليقات و فخر الدين الرازي في كتابه و المباحث المشرقية ، جا ص١٥ ٥ في الفصل السابع ، في نسبة الحركة إلى المقولات ۽ . ور مما أيضاً في موضعين آخرين هما ج ٢ ص ٢٦١ ، ج ٢ ص ٣٢٤ ( طبعة حيدر أباد ) . و نرجو أن يجد فيه الباحثون خلاصة مركزة لمذهب ابن سينا كله . عبد الرحمن بدوي

ینغازی فی سیتمبر سنة ۱۹۷۲ م



يسترابذه أابتجز ألتحهم با

ثقى بالله وحده :

الحمد فله رب العالمين وصلواته على سيدنا محمد وآله أجمعين وحسبنا الله ونعم الوكيل :

إنَّ العالم إنما يما يعسر مضافاً إلى الشيء المعلوم مهيأة تحصل في ذاته ، وليس الحال في العالمية كالحال في النيامن والتياسر الذي إذا تغير الأمر الذي (٢١ كان متيامناً لم يتغيرً هيأة فيمن كانت له هذه الإضافة إلا نفى هذه الإضافة ، أعلى النيامن ، فإن الإضافة قد تكون مهيأة في المضاف والمضاف إليه ، كالحال في العاشق والمعشوق والعالم والمعلوم ، وقد لا تكون مهيأة كالحال في النيامن . فإن العالم يتعل علمه ببطلان هيأة كانت الإضافة بينه وين المعلوم بسببها ، والمتيامن . فإن العالم يعلل علمه ببطلان هيأة كانت الإضافة بينه وين المعلوم بسببها ، والمتيامن . فإن العالم يعلل علمه ببطلان هيأة كانت الإضافة بينه وين المعلوم بسببها ، والمتيامن لا تعطل منه هيأة في ال بيطلاما التامن ، فالإضافة والعلم هيأة تحصل في العالم توجد مع وجود المعلوم وتبطل مع عدمه ، فبطلان العلم مع عدم ذات الذي ما لعلوم يعني الأمر الذي له المعلوم صفة ، وهو الذي من والعلم مع عدم ذات الذي معكل معلوم يعني الأمر الذي له المعلوم صفة ، وهو الذي من فوالعلم مع أنه من العالم توجد مع وجود المعلوم وتبطل مع عدمه ، فبطلان والعلم مع أذ تعصل في العالم توجد مع وجود المعلوم وتبطل مع مده ، فبطلان العام مع عدم ذات الذي ولي المعلوم يعني الأمر الذي له المعلوم صفة ، وهو الذي من فرا منه مع مد ذات الذي معكل معلوم هيأة خاصة ، في أن المعدوم أيضاً معلوم نعارج ، بل العالمي أمر زائد على التضايف الذي بينهما . ألا ترى أن المعدوم أيضاً معلوم في أنارج ، إلى العالمي أمر زائد على التضايف الذي بينهما . ألا ترى أن المعدوم أيضاً معلوم نعارج ، ولافات له من خارج ؟ فللعالم مع كل معلوم هيأة خاصة ، فالعلم ليس هووجود المعلوم في قاته ، إذ ليس وجود الذي ه في ذاته سبباً لحصول العلم ، وإلا لم يكن علم بالمدوم ، في قاته ، إذ ليس وجود الذي في ذاته سبباً لحصول العلم ، وإلا لم يكن علم بالمدوم ، في قالم ، لا النفي في ذات العالم : قالشي ، إذا كان معلوماً ثم يصر لا معلوماً في في العالم ، لم النفس الإضافة معلقة .

فواجب الوجود لوكان علمه زمانياً أعلى زماناً مشاراً إليه حيى يعلم أن الشيء الفلاتي في هذا الوقت غير موجود وغداً يكون موجوداً كان علمه متغيراً فإنه كما أن هذا الشيء غير موجود الآن ويصبر أموجوداً غداً . كذلك العلم به إما أن يعلمه كذلك فيكون متغيراً، وإما أن يكون علمه غذاً كعلمه في هذا اليوم فلا يكون علماً ، فإنه يكون

(۱) ب : زرائش

۱۳

محالاً أن يكون علمه غداً كعلمه في هذا اليوم ، بلقد تغير . وأما أنه كيف يكون علمه فهو أن يكون بسبب ، أعنى أن يكون يعرف الموجودات كلها علىوجه كلي، وإذا كانت الأشياء كلها واجبة عنده إلى أقصى الوجود فإنه يعرفها كلها ، إذ كلها من لوازمه ولوازم لوازمه . وإذا علم أنه كلما كان كذا كان كذا ، أعنى جزئيًّا ، وكلما كان كذا كان كذا ، أعلى جزئيًّا آخر ، وتكون هذه الجزئيات،طابقة لهذا الحكم – يكون قد عرف الجزئيات على الوجه الكالي الذي لايتغير، الذي مكن أن يتناول أي جزئي كان لا هذا المشار إليه . إلا أن هذا الجزئي لما تخصص فلأسباب مخصصة جزئية أيضاً . والجزئيات قد تعرف على وجه كلى ما لم يكن مشاراً إليها أومستندة إلى مشار إليه . مثال ذلك أنلك إذا قلت : مَنْ سقراط ، فتقول : هو الذي ادعى النبوة وقتل ظلماً وابن ملك – فإن هذا كله ممكن حمله على كثيرين مالم تسنده إلى شخصي ، فتقول هو ابن هذا الإنسان المشار إليه ، فإن سقراط حينتذ مشار إليه إذ أسندته إلى مشار إليه . فواجب الوجود لابجوز أن يكون علمه بالحزثي محيث يكون مشارأ إليه كالكسوف مثلا : فنقول هذا الكسوف المشار إليه أوالكسوف الذي يكون في هذا اليوم أو غداً فإنه يعرف غداً أيضاً على وجه كلى ، فإنه يعرفه بعد زمان كذا وحركة كذا فلا يعرفه مشاراً إليه . وواجب الوجود مع إحاطة علمه بالجز ثبات ونظام الموجو دات على وجه كلى فلذلك يعلم أن نظام العالم هونظام واجد ، أى هذا النظام المعقول ، فيكون قد أحاط علمه به على وجه كلى . فإنه إن لم يُحْطِّ علمه بو حدانية النظام المعقول له لايكون قد عرف العالم على حقيقته . ومثال هذا أن منجماً إذا قال المقارنة في هذا الوقت تقارن ً القمركذا ، يكون العلم بهمتغيراً لأن هذه المقارنة بعينها لاتفع على غيرها فلهذا يبطل العلم مع بطلان هذه المقارنة . فهذه المقارنة متشخصة بزمان متشخص و هو هذا الوقت لأنها كانت في هذا الوقت، فلا بمكن حملها على غير ها . فالأول إذاكان يعرف من ذاته لوازمه ولوازم لوازمه على ترتيب السّببي والمُسَبِّبي ويعلم أنه كلما كان كذا كان كذا أى مُسَبَّب عن ذلك السببإذهو مُسَبِّبه المطابق له فإنه يكون عارفاً بالأشياء كلها على وجه كلى . ونحن لا نعرف الأسباب كلها وإلاكان علمنا علماً كلياً لايتغير لو أدركنا الشيء بأسبابه ، ومع ذلك فإننا لاننفك ُّ عن التصور والتعقل؛ ومعارضة الوهم تنقضه . وبعض الأسباب متوهمة لامعقولة : ومثال هذا أن منجماً يعلم أن الكوكب الفلاني كان أولا في الدرجة الفلانية فصار إلى الدرجة الفلانية ، ثم بعد كمَّه ساعة قابل الكوكب الفلاني وقد دخل بعد كذا ساعة في الكسوف، ثم يبتى بعد كذا كذا ساعة في ذلك الكسوف ، ثم فارق الشمس وانجلي . ويكون قد عرف كل ذلك بأسبابه ولايكون

قد عرف أن هذا التركيب في هذه الساعة في الدرجة الفلانية حتى تكون الساعة التي بعدها مستندة إلى هذه الساعة المشار إلبها فيتغبر علمه بحسب تغير الأحوال وتجدُّدها . فإذا عرف على الوجه الذي ذكرناه ، أعنى بالسبب ، كان حكمه في اليوم وأمسه وغداً حكماً واحداً ، والعلم لايتغير : فإنه صحيح دائما في هذا الوقت وفيا قبله وفيا بعده أن الكوكب الفلاني في كذا كذا ساعة يقار ن الكوكب الفلاني . فأما إن قال : إن الكوكب الفلاني في هذا الوقت المشار إليه المستفاد علمه من خارج مقاربٌ للكوكب الفلاني ، وغداً مقارن لكوكب آخر ، فإنه إذا جاء غد ٌ بطل الحكم الوقي والعلم الوقي ، فإن الفرق بين العلمين ظاهر . فواجب الوجود علمه على الوجه الكلي علم لا يتعزُّبُ عنه مثقال ذرة . وهذا الكسوف الشخصي – وإن كان معقولًا على وجِه كلي إذ قد علم بأسبابه والمعقول منه بحيث نجوز حمله على كسوفات كثيرة كل واحد منها حاله حال هذا الكسوف ، فإن الأول بعلم أنه شخصي في الوجود إذعلمه محيط بوحدانيته . فإنه إن لم يعرف وحدانيته لم يعرفه حق المعرفة . وكذلك نظام الموجودات عنه وإن عرفه على وجه كلى محيث يكون معقوله بجوز حمله على تشعرين فإنه يعلم أنه واحد ، وكذلك يعلم أن العقل الفعال.واحد وإن كمان عقله على وجم كلي . وعلمه بأن هذا الكسوف شخصي لايدفع المعقول الكلى . والعلم مايكون بأسباب ، والمعرفة ما تكون بمشاهدة . والعلم لايتغير ألبنة ولوكان جزئياً برعان علمنا بأن الكسوف غداً بكون مركباً عن علم ومشاهدة ، ولو كان غداً لم يكن مشاراً إليه ، بل كَانُ معلوماً بأسبابه لم يكن إلا علماً كلياً ، ولم يكن مجوز أن يتغير ولم يكن زمانياً ، فإن كل علم لابعرف بالإشارة و بالاستناد إلى شيء مشار إليه كان بسبب، ، والعلم بالسبب لا يتغبر ما دام السبب موجوداً : لكن العلم الذي يتغير هو أن يكون مستفاداً من وجود الشيء ومشاهدته . فواجب الوجود منزه عن ذلك ، إذ لا يعرف الشيء من وجوده فيكون علمه زمانياً ومستحيلا متغيراً ولوكنا نعرف حقيقة واجب الوجود وما توجبه ذاته من صدور اللوازم كلها عنه لازماً بعد لازم إلى أقصى الوجود ، لَكَنُّنا نحن أيضاً نعلمالأشياء بأسبابها ولوازمها ، فكان علمنا أيضاً لا يتغبر. وإذاكان هو يعقل ذاته وما توجبه ذاته فيجب أن يكون علمه كلياً بأسباب الشيء ولوازمه ، فلايتغير . وكذلك لوكنا نعلم أوقات مقابلة القمر للشمس ولائر صد له ، لكنا نعلم كل كسوف يكو ن يعلله وأسبابه ولوازمه . وكان علمنا ، قبلالكسوف وعنده وبعده، علماً واحداً لايتغير لأنه كان بسبب. وما دام العلم بالسبب حاصلاً، فالعلم بالمعلوم بذلك السبب لايتغبر .

العناية : هو أن يوجدكل شيء على أبلغ ما يمكن فيه من النظام .

بيان إرادته : هذه الموجودات كلها صادرة عن ذاته ، وهي مقتضي ذاته ، فهي غر منافية له ، وأنه يعشق ذاته ، فهذه الأشياء كلها مرادة لأجل ذاته . فكونها مراداً له ليس هو لأجل غرض بل لأجل ذاته ، لأنها مقتضى ذاته ، فليس بريد هذه الموجودات لأنها هي ، ابل لأجل ذاته ولأنها مقنضي ذاته . مثلا لو كنت انعشق شيئاً لكان جميع ما يصدر عنه معشوقاً للنه لأجل ذات ذلك الشيء ، ونحن إنما نريد الشيء لأجل شهوة أو للذة ، لالأجل ذات الشيء المراد . وأو كانت الشهوة واللذة أوغيرهما من الأشياء شاعرة بذاتها وكان مصدر الأفعال عنها ذاتها ، لكانت مربدة لتلك الأشياء لذاتها لأنها صادرة عن ذاتها ، والإرادة لاتكون إلا لشاعر بذاته . فكل ما يصدر عن فاعل فإنه إما أن يكون بالذات أوبالعرَّض . وما يكون بالذات يكون إما طبيعياً وإما إرادياً . وكل فعل بصدر عن علم فإنه لا يكون بالطبع ولا بالمرَّض، فإذن يكون بالإرادة . وكل فعل يصدر عن فاعل والفاعل يعرف صدوره عنه ويعرف أنه فاعله ، فإن ذلك الفعل صدر عن علمه ، وكلُّ فعل صدر عن إرادة فإما أن يكون مبدأ تلك الإرادة علماً أوظناً أوتخيلا . مثال مايصدر عن العلم فعل المهندس أوالطبيب . ومثال مايصدر عن الظن : التحرز مما فيه خطر. ومثال ما يصدر عن التخيل : إمَّا أن يكون طلبًا لشيء بشبه شيئًا عاليًا لم أو طلياً لشيء يشبه شيئًا حسنًا ، لبحصله لمشامهته للأمر العالى أو الأمر الحسن . ولا يُصَعِّ أَنْ يَكُونَ فَعَلْ وَاجْبُ الوجود بحسب الظن أو بحسب التخيل ، فإن كل ذلك يكون لغرض ويكون معه انفعال ، فإن الغرض يؤثر في ذي الغرض ، فإذن ينفعل عنه . وواجب الوجود بذاته واجب من جميع جهاته ، فإن حدث منه غرض فلايكون من جهة انفعاله غن الغرض واجب الوجود بذاته . فإذن بجب أن تكون إرادته علمية .

والأولى بنا أن نفصل هاهنا أمر الإرادة : نحن إذا أر دنا شيئاً فإننا نتصور ذلك الشيء – إما ظنياً أو تخيلياً أو علمياً – أن ذلك الشيء المتصور موافق ، والموافق هو أن يكون حسناً أو نافعاً . ثم يتبع هذا التصور والاعتقاد شوق إليه وإلى تحصيله . فإذا قوى الشوق والإجماع حركت القوة التي تى العصلات الآلة إلى تحصيله ، ولهذا السبب تكون أفعالنا تابعة للغرض . وقد بينا أن واجب الوجود تام بل فوق التمام ، فلا يصح أن يكون فعله لغرض ، ولا يصبح أن يعلم أن شيئاً هو موافق له فيشناقه ثم يحصله . فإذن إرادته من جهة العلم أن يعلم أن ذلك الشيء في نفسه خبر وحس ،

17

ووجود ذلك مجب أن يكون على الوجه الفلانى حتى يكون وجوداً فاضلاً، وكون ذلك الشيء خبر من لاكونه . و لامحتاج بعد هذا العلم إلى إرادة أخرى ليكون الشيء موجوداً ، بل تعيين علمه بنظام الأشياء المكنة على الترتيب الفاضل هو سبب موجب لوجود تلك الأشياء على النظام الموجود والترتيب الفاضل وبالجملة وبلوازم ذاته أعلى المعلومات لم يعلمها . ثم رضى به : بل لمماً كان صدور ها عن مقتضى ذاته كان تعين صدور ها عنه نفس رضاه بها . فإذاً لم يكن صدور ها عنه منافياً لذاته بل مناسباً لذات الفاعل . وكل ماكان غير مناف ، وكان مع ذلك بعلم الفاعل أنه فاعله فهو مراده لأنه مناسب له ، فنقول : هذه المعلومات صدور عن مقتضى ذاته واجب الوجود بذاته المعشوقة له مع علم منه بأنه فاعلها وعلتها .

وكل ماصدر عن شيء على هذه الصفة فهوغير مناف لذلك الفاعل .

وكل فعل يصدر عن قاعل وهو غير مناف له فهو مراده .

فإذن الأشياء كلها مرادة لواجب الوجود ، وهذا المراد هو المراد الحالى من الغرض في رضاه .

فصدور تلك الأشياء عنه أنه مقتضى فاته المعشوفة له ، فيكون رضاه يتلك الأشياء لأجل ذاته ، وتكون الغاية في فعله فاتع م

ومثال هذا :،إذا أحببت شيئاً لأجل إنسان كان المحبوب بالحقيقة ذلك الإنسان ، فللملك المعشوقُ المطلقُ هو ذاته .

ومثال الإرادة فينا نحن أندًا نريد شيئا فنشتاقه لأنا محتاجون إليه ، وواجب الوجود يريده على الوجه الذى ذكرناه ، ولكنه لايشتاق إليه لأنه غنى عنه ، والغرض لايكون إلا مع الشوق .

فإنه يقال : نَسِمَ طَلَبَبِ هذا ؟ فيقال لأنه اشتهاه ، وحيث لايكون الشوق لايكون الغرض ، فليس هناك غرض فى تحصيل المتصوّر ولا غرض فيما يتبع تحصيله ، إذ تحصيل الشيء غرض ، وما يتبع ذلك التحصيل من النفع غرض أيضا .

والغاية قد تكون نفس الفعل ، وقد تكون نفعا تابعا للفعل مثلا :كالمشي قد يكون غاية وقد يكون الإرتياض غاية ، وكذلك البيناءُ قد يكون غرضا وقد يكون الاستكنان به غرضا .

تعليقات ابن سينا \_ ١٧

ولو أن إنسانا عرف الكمال الذى هو حقيقة واجب الوجود ثم كان ينظم الأمور التى بعده على مثاله حتى كانت الأمور على غاية النظام ، لكان الغرض بالحقيقة واجب الوجود بذاته ، الذى هو الكمال .

فإن كان واجب الوجود بذائه هو الفاعل ، فهو أيضاً الغاية والغرض .

كذلك لو عرفنا مثلا الكمال فى بسناء تبنيه ثم رتبنا أمور ذلك البناء على مقتضى ذلك الكمال ، كان الغرض ذلك الكمالَ .

فإذا كمان ذلك الكمالُ هو الفاعلَ ، كان الفاعلُ والغرض واحداً .

ومثال هذه الإرادة فينا أنّنا إذا تصورنا شيئاً وعرفنا أنه نافع أوجَدَّاب، حَرَّكُ هذا الاعتقادُ والنصورُ القوة الشهوانية ، ما لم يكن هناك ترجح ولم يكن هناك مانع ، فلا يكون بين التصور والاعتقاد المذكور وبين حركة القوة الشوقية إرادة أخرى إلا نقس هذا الاعتقاد .

فكذلك إرادة واجب الوجود ، فإن نفس معقولية الأشياء له على الوجه الذى أومانا إليه هي علة وجو د الأشياء، إذ ليس محتاج إلى شوق إلى مايعقله و طلب حصوله . وتحن إنما نحتاج إلى القوة الشوقية ونحتاج في الإرادة إلى الشوق لنطلب بالآلات ماهو موافق لنا ، فإن فعل الآلات يتبع شوقا يتقدمه ، و هناك ليس محتاج إلى هذا الشوق واستعمال الآلات ، فليس هناك إلا العلم المطلق بنظام الموجو دات ، و علمه بأفضل الوجوه التي يجب أن يكون عليها الموجو دات ، و علمه بخير التر تيبات .

وهذا هوالعناية بعينها، فإنا لورتبناأمراً موجو داً لكنا نعقل أولا: النظام الفاضل تم نرتب الموجو دات التي كنا نريد إمجادها محسب ذلك النظام الأفضل وممقتضاه . فإذا كان النظام والكمال نفس الفاعل ثم كان تصدر الوجو دات عن مقتضاه ، كانت العناية حاصلة هناك ، وهي نفس الإرادة ، والإرادة نفس العلم . والسبب في ذلك أن الفاعل والغاية شيء واحد .

والعناية هى أن يعقل واجبالوجود بذاته أن الإنسان كيف تجب أن تكون أعضاؤه والساء كيف تجب أن تكون حركتها ، لكونا فاضلين ويكون نظام الحبر فيهما موجو دا من دون أن يتبع هذا العلم شوق أو طلب أو غرض آخر سوى علمه مما ذكرنا وموافقة معلومه لذاته المعشوقة له . فإن الغرض ، وبالحملة النظر إلى أسفل ، أعلى لو خلق الحلق طلبا لغرض ، أعلى أن يكون الغرض الحلق والكمالات الموجودة فى الحلق ، أعلى ما يتبع الحلق طلب كما ل لم يكن لو لم يخلق . و هذا لا يليق مما هو واجب الوجو دمن جميع جهاته ، فإن قال قائل : إنا قد نعقل أفعالا بلا غرض ولا يكون لنا فيه نفع كالإحسان إلى الناس من دون أن يكون لنا فيه فائدة ، فكذلك يصح أن يكون واجب الوجو د يخاق الحلق لأجل الحلق لالغرض آخريتيع الحلق كما تحسن إلى إنسان قلنا إن مثل هذا الفعل لانخلو عن غرض ، فإنا نريد الحبر بالغبر ليكون لنا اسم حسن أو ثواب أو يشى هو أو لى بأن يكون لنا من أن لا يكون تحسن يطلبه اختيارنا ، أو نكون قد فعللا أمراً واجباً . و فعل الواجب فضيلة أو منقبة أو تحمدة ، إن لم نفعل ذلك الواجب لم يكن لنا ما يتبعه من هذه الأشياء . و على كل حال فالغرض فائدة . و قد بينا أن الغرض لم يكن لنا ما يتبعه من هذه الأشياء . و على كل حال فالغرض فائدة . وقد بينا أن الغرض الوجو د بذاته الذى هو تام ، أمر تجعله على صفة لم يكن . ولا بحوز أن يكون لواجب الوجو د بذاته الذى هو تام ، أمر تجعله على صفة لم يكن . ولم يحيو ان يكون ناقصاً من تلك الوجو د بذاته الذى هو تام ، أمر تجعله على صفة لم يكن . و لم يحيو أن يكون ناقصاً من تلك الوجو د بذاته الذى هو تام ، أمر تجعله على صفة لم يكن . و لم بحوز أن يكون ناقصاً من تلك الوجو د بذاته الذى هو تام ، أمر تجعله على صفة لم يكن . و لا جوز أن يكون ناقصاً من تلك الموجو د بذاته الذى هو تام ، أمر تجعله على صفة لم يكن عليها ، فكنه يكون ناقصاً من تلك منهم ، و ملك الصفة إما أن تكون فضيلة أو نقصاناً . و على جميع الأحوال فإن ذلك لا يليق به : لا النقصان ولا التكميل . فقد عُرف إرادة واجب الوجو د بذاته وأنها بعينها علمه ، و هى بعينها عناية ، وأن هذه الإرادة غير حادثة ، و تبينا أن لنا أيضاً إرادة علمه م عليه الوجه .

بيان قلوله: كما أن البارى، الأول إذا تمثل تبع ذلك التمثيل الوجود، كذلك تحن إذا تمثلنا تبعه الشوق، وإذا اشتقنا تبعه لتحصيل الذي محرقة الأعضاء . واعلم أن القدرة هى أن يكون الفعل متعلقاً عشيئة من غير أن يعتبر معها شىء آخر . والقدوة فيه عن علمه فإنه إذا علم وتمثل فقد وجب وجود الذىء . والقدرة فينا عند المبدأ المحرك ، وهى القوة المحركة لا القوة العالمة – والقدرة فيه خالية عن الإمكان ، وهو صدور الفعل عنه بإرادة فحسب . من غير أن يعتبر معها شىء آحد الجزءين ، لا أنه أراد ولا أنه لم يرد . وليس هو مثل القدرة فيه خالية عن الإمكان ، وهو صدور الفعل عنه فإنه إذا لم يعتبر على هذا الوجه كنان يعتبر معها القوة ، وهى فيه العقل فقط . ولا أنه لم يعتبر على هذا الوجه كنان فيه إمكان ، وواجب الوجود منزه عن ذلك . وكذلك فإنه إن لم يعتبر أن قدرته هى بعينها إرادته وعلمه كان في صفاته تمكثر . فيجب أن يكون فإنه إن لم يعتبر أن قدرته هى بعينها إرادته وعلمه كان في صفاته تمكثر . فيجب أن يكون فإنه لم يعتبر أن قدرته هى بعينها إرادته وعلمه كان في صفاته تمكثر . فيجب أن يكون مرجعها إلى العلم كماكان مرجع إرادته إلى علمه . والإرادة فينا تابعة لغرض ، ولم يكون فيه لغرض ألبته غير ذاته . والإرادة فينا محمله الأخراض فينا تختلف . ولى يكون موالكوا كب لا تختلف الأخراض . فلا تختلف الأن الأغراض فينا تعلما المادرة عنه مادرة عن عليم أنهما المارة . والإرادة فينا تختلف الأن الأغراض فينا تعلما ، وم يكن والكوا كب لا تختلف الأغراض . فلا تختلف الإرادات ، فكان أفعالها الصادرة عنه عبه إمكران وفينا بإمكان ، وإرادة الذي م غير تحصيله . فإن إدادة الشيء بالحقيقة بغير إمكان وفينا بإمكان ، وإرادة الشيء غير تحصيله . فإن إدادة الشيء بالحقيقة

تصوره مع موافقته لمتصوره . وإذا تصورانا معنى ثم أردنا تحصيله كان تصوره لنا نغس إرادتنا له ، لكنا بعد ذلك نريد تحصيله (١) . والجمهور غافلون عن ذلك ، والمشهور عندهم أن القادرهو من إذا شاء فعل ، وإذا لم يشأ لم يفعل ، لامن يريد فيفعل أولا يريد فلا يفعل دائماً . فإن ها هنا أشياء مُقرآ مها ، صحتها أن الخالق لا يريده قط و لا يفعله ، و هو مع ذلك قادرعلى فعله، مثل الظلم . فإذن الشرط في القدرة قضية شرطية، و هو أنه إذا شاء فعله وإذا لم يشألم يفعل. والشرطية لاينعلق بصحتها أن يكون جزآهاصادقين، فإنه يصبع أن يكون جزآها كاذبين . ومثال هذا لوكان الإنسان طياراً لكمان يتحرك في الهواء … و هذه القضية صحيحة مع كذب مقدمها وتاليها . ويصبع أيضاً أن يكون المقدم كاذباً والتالى صادقاً مع صحة القضبة ، كما يقال : لموكان الإنسان طياراً لكان حيواناً . فإذن ليس يلزم من قولنا إن شاء فعل أنه يشاء حتى تصبح هذه القضية : و هوإن شاء فعل، والم تصبح بهذه القضية القدرة وإنخلت عن الاستثناء . وحق أنه لوكان جائزاً أن يشاء والقدرة لا محالة تنعلق بالمشيئة إلا أن مشيئة الأول تستحيل أن تكون بالإمكان ، إذ ليس هناك دواع مختلفة ولا قسر ولاقهر ، بل هناك وجوب فقط ، فهو يفعل إذا شاء . وأما المشيئة فينا فبالإحكان ، والقدرة فينا هيالقوة ، والقوة مالم يُرْجَعُ أحد الطرفين لم يكن أولى من الطرف الآخر. ولابد في قدرتنا من وارد علينا منخارج، ويكون ذلك الوارد هو المعَمِّين للفعل . ويكون بالنقدير من الله ، فيكون ذلك التقدير يسوق ذلك المعنى . والوارد عليها من خارج هو كالدواعي والإرادة من القسر وغيره . ولا تخلوقدرتنا من إمكان فتكونأفعالناكلها بتقدير ، وتكون أفعالناكلها بالخير . فإنه مالم يرجح قوتنا واردٌ من خارج ولم يصح الفعل ويكون بتقدير الله فإن التقدير من الله هو يسوق ذلك المعين والمخصَّص . وصدور الأشياء عن ذاته لغرض فهو رضاه لأنها تصدر (٢) عنه ثم ترضى بصدور ها عنه . والقدرة فيه يستحيل أن تكون بالإمكان ، فهو إذا فعل فقد شاء ، وإذا لم يفعل فإنه لم يشأ ليُّم الفعل والقدرة .

العكمة : معرفة الوجود الواجب وهوالأول، ولايمرفه عقل كما يعرف هوذاته . فالحكيم بالحقيقة هو الأول . والحكمة عند الحكماء تقع على العلم التام . والعلم التام فى باب التصورات أن يكو التسمور بالحد ،وفى باب التصديق أن يعلم الشىء بأسبابه إنكانله سبب. فأمامالا- بباله فإنه يتصور بذاته ويعرف بذاته، كواجبالوجود: فإنه

- (۱) ب خصله.
- (۲) ب: لا أنها تصدر.

لاحدَّلهُ، ويُتُصَوَّربلناته، لانحتاج في تصوره إلىشيء، إذهو أولى التصور، ويعرف بلماته إذ لاسبب له . ويقع على الفعل المحكم ، والفعل المحكم هو أن يكون قد أعطى الشيء جميع ما محتاج إليه ضرورة في وجوده و في حفظ وجوده بحسب الإمكان: إن كان ذلك الإمكان في مادة فبحسب الاستعداد الذي فيها، وإن لم يكن في مادة فبحسب إمكان الأمر في نفسه كالعقول الفعالة . وبالتفاوت في الإمكانات/نتلف درجات الموجو دات في الكمالات والنقصانات . فإن كان تفاوت الإمكانات في النوع كان الاختلاف فى النوع ، وإن كمان ذلك النفاوت في إمكانات الأشخاص فاختلاف الكمال والنقصان يكون في الأشخاص ، فالكمال المطلق يكون حيث الوجوب بلا إمكان والوجود بلا عدم والفعل بلا قوة والحق بلا باطل . ثم كل تال فإنه يكون أنقص من الأول وكل ما سواه فإنه ممكن في ذانه . ثم الاختلاف من التوالي والأشخاص والأنواع يكون بحسب الاستعداد والإمكان ، فكل واحد من العقول الفعالة أشرف مما يله . وجميع العقول الفعالة أشرف من الأمور المادية ، ثم السهاويات من جملة الماديات أشرف من عالم الطبيعة . ويريد بالأشرف ههنا ما هو أقدم في ذاته ولايصح وجود تاليه إلا بعد وجود منقدمه . وهذا أعلى الإمكانات هي أسباب الشر . فلهذا لانخلو أمر من الأمور الممكنة من مخالطة الشر ؛ إذ الشر هو العدم كما أن الحبر هو الوجود . وحيث يكون الإمكان أكثر كان الشر أكثر مرحكما أنه يعطى كلُّ شيء ما يحتاج إليه في وجوده ويقانه فكذلك يعطبه ما فوق المحتاج إليه في ذلك : مثلا أن يعطي الإنسان الحكمة والعلم بالهيئة إذ ليس الإنسان محتاجاً في بقائه ووجوده إلىعلم الهيئة. فمالابد منه في وجوده هو الكمال الأول ، وذلك الآخر هو الكمال الثاني . فواجب الوجود يعلم كل شيء كماهو بأسبابه، إذ يعلم كل شيء من ذاته التي هي سبب كل شيء لامن الأشياء التي هي من خارج . فهو بهذا المعنى حكيم وحكمته علمه بذاته ، فهو حكيم فى علمه، محكم فى فعله . فهو الحكيم المطلق . وواجبَّ الوجود أيضًا هو علة كلُّ موجود ، قد أعطى كل موجودكمال وجوده وهو ما بحتاج إليه في وجوده ويقانه ، وزاده أيضاً مالا محتاج إليه في هذين . وقد دل القرآن على هذا المعنى حيث يقول : و رَبُّنا اللَّتِي أَعْنُطْتَى كُلَّ شيءٍ خَلَنْمَنَّه ثُمَّ هُـدَى(١) ﴿ فَالْهُدَايَة هِي الْكُمَال اللَّي لانحتاج إليه في وجوده ويقانه ، والحلق هوالكمال الذي بحتاج إليه في وجوده ويقانه .

(۱) سورة وطه، آية . ه

وأيضا حيث يقول: « الذي خلَمَةَ في فهو يُتَهَدّين (١) » . فالحكماء يسمون ما محتاج إليه الشيء في وجوده وبقائه الكمال الأول ، ومالا يحتاج إليه في بقائه هو الكمال الثاني.

وأما الجود فهو إفادة الخير بلاغرض . والإفادة على وجهين : أحدهما معاملة والآخر جود، فالمعاملة أن يعطى شيئاً يأخذ بدله إما عيناً وإما ذكراً حسّناً وإما فرحاً، وإما دعاء، وبالجملة ما يكون للمعطى برغبة أو غرض فإنه المعاملة بالحقيقة . وإن كان الجمهور يعرفون المعاملة حيث تكون معاوضة ، ولا يعدون سواه عوضاً ، ولكن العقلاء وذلك يكون لمريد وفاعل لاغرض له، وواجب الوجود فعله وإرادته كذلك . فإذن قعله هو الجود المحض .

الإرادة فينا لا تكون لذاتنا بل خارجة عنا واردَة علينا منخارج . وإذا كان كذلك فجميع ما يكون لنا من إرادة ومشيئة وفعل وإدراك عقلى وحركة تكون بالقوة لابالفعل ، ومحتاج إلى سبب معين مُخَصَص مخرج أحد الطرقين إلى الفعل ، ويكون سوق ذلك المعين المخصص بالتقديرات ، فتكون جميع أفعالنا بقدر .

نحن إذا أردنا شيئاً فإنما تكون لنا تلك الإرادة بعد أن نتصور الشيء الملائم لنا فننفعل عنه أى نلتذ به ، فننبعث منا إرادة له أو شهوة ، ثم تنبعث منا إرادة أخرى لتحصله فتكون الإرادة واردة علينا من تعلوج ، ويكون له سبب . وإرادة البارى لا تكون له بسبب لأنه لا ينفعل عن شيء ولا يكون له غرض فى شيء بل يكون السبب فى إرادته ذاته ، ولايكون فيه إمكان إرادة أو إمكان مشيئة .

الإنسان فنُطر على أن يستفيد العلم ويدرك الأشياء طبعا منجهة الحواس ثم منجهة الوهم الذى هو تسختها . فأما ما يدركه عقلا فإنه يكون باكتساب لا طبعا . والذى يدركه من جهة الفعل إذا ساعد عليه الوهم فإنه يثقبه . فإن عارض فيه لم يكد مخلص له اليقين به وربما يقع له فيه الحبرة والشلك لاسيا إذا لم يكن إلفاً للعقليات ، وهذه تكون حاله ما دام ممنوناً بالوهم . وأما الأوائل التي تحصل له فإنها تكون من الاستقرار وهو تجربة ومن الشهادة . والنفس تعتقد أن كل ماتوجه الشهادة والاستقراء حق فلا تكون لها الوهميات بنة .

 <sup>(</sup>i) سورة و الشمرا، و آية ۲۸

الإدراك : إنَّما هو للنفس ، وليس إلاَّ الإحساس بانشيء المحسوس والانفعال عنه، والدليل على ذلك أن الحاسة قد تنفعل عن المحسوس ، وتكون النفس لاهية فيكون الشيء غبر محسوس ولا مدرك ، فالنفس تدرك الصور المحسوسة بالجواص وتدرك صورها المعقولة بتوسط صورها المحسوسة ، إذ تستفيد معقولية تلك الصور من محسوسيتها ، ويكون معقول تلك الصور لها مطابقاً لمحسوسها وإلا لم يكن معقولها . وليس للإنسان أن يدرك معقولية الأشياء من دون وساطة محسوسيتها، وذلك لنقصان نفسه واحتياجه في إدراك الصور المعقولة إلى توسط الصور المحسوسة . فأما الأول والعقول المفارقة لما كانت عاقلة بذوائها لم تحتج في إدراك صورة الشيء المعقولة إلى توسط صورته المحسوسة ولم تستفدها من إحساسها ، بل أدركت الصورة المعقولة من أسبامها وعللها التي لا تنغير ، فيكون معقولها منه لا يتغير لهذا التأن . ولكل شخص جزئي معقول مطابق لمحسوسه ، والنفس الإنسانية تدرك منه المعقول بتوسط محسوسه . والأوَّل والعقولُ المفارقة تدرك المعقول من علله وأسبابه ، وحصول المعارف للإنسان تكون من جهة الحواس، وإدراكه للكليات من جهة إحساسه بالجزئيات . ونفسه عالمة بالقوة ، فالطفل نفسه مستعدة لأن تحصل لها الأوائل والمبادىء، و هي تحصل له من غير استعانة عليها بالحواس ، لا محصل له عن غير قصل ومن حيث لايشعر به . والسبب في حصولها له استعداده لها . فإذا فارقت النفس البدن] ، ولها الاستعداد لإدراك المعقولات ، فلعلها يحصل لها من تحر حاجة لها إلى القوى الجسمية التي فاتته ، بل محصل لها من غير قصد ومن حيث لا يشعر مهاكالحال في حصول الأوائل للطفل . والحواس هى الطرق التي تستغيد منها النفس الإنسانية المعارف .

المحسوس إذا لم تدركه النغس فلأن النفسمشغولة عنه بفكره أو عقله ،ويكون قد حصل فى الحس المشترك فلا بمكنه تأديته إليها ، ولأن الحس المشترك قد شغلته ً النفس بماهى مقبلة عليه فلا ينطبع المحسوس فيه .

النفس مادامت ملابسة للهيونى لاتعرف مجرد ذاتها ، ولاشيئا من صفائها التى تكون لها وهى مجردة ، ولاشيئاً من أحوالها عند النجرد لأنها لا يمكنها الرجوع إلى خاص ذاتها والنجرد عما يلابسها وهذا يكون عائقا لها عن التحقق بذاتها وعن مطالعة شيء من أحوالها . فإذا تجردت وزال عنهاهذا العوق قحينة تعرف ذاتها وأحوالها وصفاتها الحاصة بها ، وأنها تدرك الأشياء بلاآلة بدنية وإنها مستغنية عنها ، وأن ما يتخيل لها الآن من أن لاحقيقة إلانلجسم المحسوس وأن لاوجود لشيء سواه – كله باطل ً . القوى البدنية تمنع النفسعن التفرد بذائها وخاص إدراكاتها : فهى تدرك الأشياء مُتَحَفِيَّلة لامعقولة الانجذابها إليها واستيلانها عليها ، ولأنها لم تألف العقليات ولم تعرفها ، بل نشأت على الحسيات فهى تطمئن إليها وتنق بها وتتوهم أن لاوجود للعقليات وإنما هى أوهام مرسلة .

المعقولُ من الشخصوالمحسوس منه يتطابقان ، كما ذكر- إلا أن المعقول منالشخصي اللمي نوعه مجموع في شخصه وإن كان يطابق محسوسه في الوجو د فلايمتنع في العقل أن يكون كليا بأن يتصوره كليا، ولوكان في الوجود غير جالز وعمله على كثيرين . وفي الأول كان هذا التصور ممتنعا . والمعقول من هذا الكسوف الجزئي وإن كتان يلزم أن يطابق محسوسه فيكون جزئيا فاسداً فإن الأول لم تستفد معقوليته من حسبته ، بل علسه من الأسباب الموجبة له والصفات الكلية التي تخصصت بها فيكون معقوله منه كليا لأن الأسباب والصفات كلية بحيث يصح حمله على كثيرين . فلما تخصصت بهذا الكسوف الشخصي صاركل واحدمن تلك الأسباب والصفات نوعاً مجموعاً في شخصه ، فصار بحيث لامحمل عليه وحده . و تلك الأسبابوالصفات هي أن يقال في هذا الكسوف إنه عن حركات للسماويات تأدت[لي اجتماع هذه الصفة ، وأنه كان بعد حركة كذا وفي الدورة الفلانية من كذا ، وأنه على وضع كلمًا وفي ناجية المشرق هو أو في الخرب، وأله في ناحية الشمال أو الجنوب ، وأنه على مقدار النصف منه أو الثلث ، وأنه على هذا اللون - فهذه صفات يمكن أن تعتبر كليك فتخصص مهذا الشخص فصار كل واحد منها نوعا مجموعاً في شخصه ، والأشياء التي شخصت هذا الكسوف...و هو النهار الجزئي الذي حدث فيه والحالة الجزئية التي كانت له ــ لكلواحد منها صفات كلية إذا تخصصت به شخصا كان عنزلة الكسوف وأسبابه وصفاته ، فيكون كلُّ واحد من تلك الصفات نوعاً مجموعاً في شخصه ، والنوع المجموع في شخصه يكون له معقول كلي فلايفسدالعلم به ولا يتغير ، فمعقو ل الأول من هذا الكسوف على هذا الوجهلايتغير . قوله(`) : ( لكنك تعلم محجة أن ذلك الكسوف يكون واحداً ،-معناد أنه لا يمكن أن يكون

قوله ( ) ( بالمان عدم عجه الالان المسوف يحون والحد المسمعنادانه لا يمكن الايكون في زمان و الحد إلا كسوف و الحد، لأن الشمس التي هي موضوع الكسوف والحد ".

ذلك الكسوف الشخصى إذا عُليم من جهة أسبابه وصفاته الكلية التي يكون كلّ واحد منها نوعاً مجموعاً في شخصه، كان العلم به كلياً ؛والكسوف وإن كان شخصياً فإنه عند ذلك يصبر كلياً ، ويكون نوعاً مجموعاً في شخص ، والنوع المجموع في شخص له معقول كلي لا يتغير . ومايسند إليه من صفاته وأحواله يكون مدركاً بالعقل (1) لايتفع من النا:ل فلا يتغر . وتلك الأسباب والصفات هي مثل أنيقول : إن هذا الكسوف كان عن حركات من الشمس والقمر وإحدى العقدتين كل واحد من تلك الحركات على صفات كذا وبعد حركة كذا وفى الدورة الفلانية من دورات كذا وفى ناحية كذا وفى جهة كذا وغر ذلك من الأسباب والعوارض الكلية التي يمكن أن تكون لكل كسوف أولكوفات كثيرة . وكل واحد من تلك الأشياء والصفات نوع مجموع فى شخص يصح الاستناد إليه ، ويصر الكسوف الشخصى أيضاً بتلك الأسباب والصفات التي تخصصت به نوعاً مجموعاً فى شخص ، فيكون له معقول كما يكون للنوع المجموع فى شخصه إليه من والأشياء التي أيضاً بتلك الأسباب والصفات التي تخصصت به فلا يتغير ، والأشياء التي شخصة أيضاً كالزمان الجزئي الذى حصل فيه ، والحالة أبلزئية التي شخصت لكل واحد منها صفات وأسباب كلية ، كل واحد منها نوع مجموع في شخص له ، معقول كلى ، لا يتغير فيصح الاستناد إليه . فيمكن فى هذه الأحوال في شخص له ، معقول كلى ، لا يتغير فيصح الاستناد إليه . فيمكن فى هذه الأحوال

هذا الكسوف الذى يكون بهذه الأسباب وإن كان شخصياً فإنه حدٌ مُتَبَصوَّرٌ كلياً من جهة أسبابه ، فيكون نوعاً مجموعاً في شخصه ، فالعلم المستند إليه لا يتغير .

هذا الكسوف الشخصى ـــ إذا كان معلوماً من جهة أسبابه وعلله وصفاته الكلية على أن تلك الأسباب والصفات وإن كانت كليه فى ذوامها بحيث تحمل على كثيرين فقد تخصصت به ــكان معقولُه كلياً، وكان العقول الشخصي الذي توعه مجموع فى شخصه الذي لايتغير ولا يتغير العلم به وتكون صفاته وأسبابه متخصصة به محمولة عليه وحده ، وكل ما نسب إليه ويسند إليه بمكن أن يدرك ، بالعقل فلايتغير - ومعنى انتخصص به أن يكون له وحده كما أن صفات الشخص الذي نوعه مجموع فى شخصه مقصورة عليه ،

المشخص للشيء يجب أن يكون شخصا ، لاكليا .

نحن نعلم المعانى الكلية من جهة ما يستدعى علمها إلى جزئياتها ، والجزء لا يحصل لنا العلم به إلا بعد وجوده ،ووجوده يكون جزئياً لاعالة ، فنحن إنما نعلم الكسوف من جهة وجوده ، فيكون هذا الكسوف الشخصى والأول لا نعلمه من جهة وجوده بل من جهة أسبابه ، فيكون له معقول كلى ، كما يكون للشيء الذى نوعه مجموع فى شخصه .

المشار إليه لايكون له معقول إلا أن يكون شخصا محدوده معقوله ككرة الشمس . والشيء الذي معقوله محدوده هو ما يكون الذاتيات التي تُقَبَّوُم مها ، والصفات التي تخصّص ما تكون مقصورة عليه ، وتلك الصفات هىما محدده العقل فيعقلها : الشىء الذى معقوله محدوده هو ما تكون ماهيته متقومة من الأشياء الذاتية التى توجد كلها فى حده . ومالا يكون محدوده معقوله فهو ماتكون ماهيته متقومة لامن الأشياء الكلية الذاتية المأخوذة فى حده فحسب بل منها ومن غير ها كالأشخاص التى تدخل تحت نوع فإنها متقومة من معنى النوع ومن أعراض لازمة لا توجد معه فى حده .

المعنى البسيط هو الذى لا تمكن العقل أن يعتبر فيه التآلف والتركب من عدة معان ، فلا تمكنه تحديده - و ذلك كالعقل والنفس.وما أمكن أن يعتبر قيه ذلك فهو غبر يسيط كالإنسانية والحيوانية فإنها تنقسم بالحد إلى معان مختلفة .

كل شخصى فله معقول ، أى ماهية عبر دة جزئية فاسدة من حيث تكون مقيسة إليه ويكون حصل فى الذهن من جهة الإحساس به، وإلالم يكن له حصول فيه فيكون مستفاداً من الحس ، وهذا المحسوس هو فاسد ، فمعقوله من حيث يكون مقيساً إليه فاسد " ، فإذا علم ذلك المعتول من جهة علله وأسبابه لم يكن معقولا من جهة جزئية بل منجهة كلية، فلا يكون حينئذ فاسداً المثال فات هذا الكوف الشخصى له معقول بل منجهة كلية، فلا يكون حينئذ فاسداً المثال فات هذا الكوف الشخصى له معقول منحصى وهو ذلك الاجتماع المعن الشخصي الذي حصل بين الشدس والقمر وإحدى شخصى وهو ذلك الاجتماع المعن الشخصي الذي حصل بين الشدس والقمر وإحدى وحان لكل واحد منهما صورة غير صورة الآخر . وهذا المعى المعقول على هذا الوجه هوجزئي . فإذا عام منجهة أسبابه وعاله الموجبة له – وهو الحركات السهاوية التى تأدت فلاين هذا الاجتماع حمل بوجوده الآخر . وهذا المعى المعقول على هذا الوجه موجزئي . فإذا عام منجهة أسبابه وعاله الموجبة له – وهو الحركات السهاوية التى تأدت إلى هذا الاجتماع – كان ذلك معقولا من جهة كلية وكان العام به بقال وجوده ، فلا العلم بعن علم واحد منهما صورة غير صورة الآخر . وهذا المعى المعقول على هذا الوجه فوجزئي . فإذا عام منجهة أسبابه وعاله الموجبة له – وهو الحركات السهاوية التي تأدت في هذا الاجتماع – كان ذلك معقولا منجهة كلية وكان العام به تبل حدوثه وعند حدوثه فلا ينغير علمه إذ لايتغير معلومه : فإنه كلما تحركت السهاوية التي تأدت فلاينغير علمه إذ لايتغير معلومه : فإنه كلما تحركت السهاوية بحركاتها وتأدت إلى مثل هذا الاجتماع حصل لأعالة كسوف .

المعقول من كل شيء هومجرد ماهيته المنسوبة إليه مع سائر لوازمه . فإن كان شخصيا نوعه مجموع في شخصه ، فمعقوله كلي أي محيث يصح حمله على كثيرين إلاأته عرض لهذا الشخص أن كان واحداً . وإن كان شخصاً فاسداً فمعقوله جزئي فاسد فلا يصح حمله إلاعليه ولاعكن أن بحد ، والشخص الآخر عكن أن بحد لأن معقوله محدوده . ومعقول الأول من هذا الشخص هو نفس الصورة المعقولة وهو الإنسانية المطلقة لا إنسانية ما منشخصة بعوارض ولوازم مشان إليها محسوسة . المعقول من كل شى، مجرد ماهيته التى له والتى عليها وجوده ، والمعقول من هذا الشخص ماهيته مع عوارضه وخواصه التى تتقوَّم بها وتشخص ، وليس هو الصورة المحددة وحدها.فإن هذا الإنسان ليس هو ما هو بالإنسانية المحددة بل بمجموع الصورة والمادة والأعراض التى تشخص بها من كميته وكيفيته ووضعه وغير ذلك . فمعقول الشخصى ومحسوسه متطابقان ، لأنه لو لم يتطابقا لم يكن معقوله .

والمعقول من الشمس هو ماهينه<sup>(1)</sup>مع عوارضه ولوازمه ومقداره الذى كان يمكن أن يكون أكبر منه أو أصغر ، وحرارته التي كان يمكن أن تكون أشد منه أو أنقص ، وشعاعه الذي كان يمكن أن يكون أشد منه أو أنقص فكونه في الفلك الرابع ، وقد كان يمكن أن يكون في الفلك الأعلى ، فمعقوله يطابق محسوسه في الوجود .

قوله : « أرَّبعتها » الاواحداً منها الذي لا يكن القول به فإن المبدأ الفاعلي و هوالباري لا يجوز أن يكون موضوعاً لهذا العلم .

الشيء من حيث يصدر عنه فعل ما – هوغيره من حيث يصدر عنه فعل آخر ؛ فيكون الحيثان مختلفين والحهتان محتفذين ، فإذا كان الشيء البسيط من حيث يصدر عنه هذا الفعل يصدر عنه غيره ويكون من حيث يصدر عنه هذا الفعل إذ هوغيره من حيث يصدر عنه ذلك الفعل الغير ، فإذن يصدر عن البسيط فعل واحد ، ولهذا يقول في الأول إنهلا يصدر عنه إلافعل واحد بسيطو هو اللازم اللاول إذلا تركيب هناك ولاحيثان غناغان.

الأوائل تحصل في العقل الإنساني. من غير اكتساب، ولايدرى من أين تحصل فيه وكيف تحصل فيه .

العقول إذا اعتبرت تكون على ثلاثة أنعاء : منها ما يكون بالقوة من كل وجه كالعقول الإنسانية ، فإن المعقولات فيها بالقوة ، إلا الأواتل فإنها خصل فيها بعد ترعرعه<sup>(٢)</sup>وإذا قلنا : إنه كل شىء أى أن كل شىء فيه بالقوة وفى قوته أن يعقلها كلها . ومنها مايكون بالفعل من كل وجه وليس فيه ألبتة ما بالقوة كالبارى فإن علمه لذاته ولا تعلق له بغيره ، ولذلك يقول إنه كل شىء أى أن يعرفها بالعقل ومنها ماهو بالقوة من وجه وبالفعل من وجه . ثم إنها تترتب فى ذلك بالأقل والأكثر والأزيد والأنقص فبعض العقول يكون ٩ بالقوة ٩ فيه يسبر أ ويعضها كثيراً ، وإنما قبل إنه والأزيد والأنقص وبالفعل عن وجه : لأنه بالقوة ٩ فيه يسبر أ ويعضها كثيراً ، وإنما قبل إنه والموة من وجه فبعض العقول يكون ٩ بالقوة ٩ فيه يسبر أ ويعضها كثيراً ، وإنما قبل إنه والقوة ٩ من وجه فيفض العقول يكون ٩ بالقوة ٩ فيه يسبر أ ويعضها كثيراً ، وإنما قبل إنه والمواه من وجه وبالفعل ٢ من وجه القوة ٩ فيه يسبر أ ويعضها كثيراً ، وإنما قبل إنه والقوة ٩ من وجه وبالفعل ١ من وجه القوام إلى الأول عاقله لأن الأول يفيدها العقل والمام كما أنه يفيدها الوجود بتعلق علمها به فهى بالفعل من هذا الوجه ؟ ويوجه اعتبار ذواتها يكون

- الحظ أنه تجعل ، الشمس > مذكرا داعاً .
  - (٢) أي و هرع الانهان .

فيه بالقوة ؛ لأن علمها ليس لها بذائها كما أن وجودها ليس لها من ذواتها : وهى بالاعتبار إلى ذواتها غير واجبة الوجود بل ممكنة كذلك ، باعتبار ذواتها عقولها وعلمها بالقوة . وإذا صح فى العقل الذى بالقوة أن يقال إنه كل شى موانه يعقل المعقولات بالفعل بلا نهاية فهو يعقل الأشياء غير المتناهية لأنه سبب كلّ معقول ، والمعقولات صادرة عنه على مراتبها واختلاف أحوالها من الأبدية والحادثة والقارة وغير القارة ، فهى كنها حاصلة له بالفعل، وهذا كمانقول إن الأشياء الموجودة دائماً والموجودة فى وقت بعد وقت حاصلة له بالفعل، وهذا كمانقول إن الأشياء الموجودة دائماً والموجودة فى وقت بعد وقت والشى المتقضى شيئاً فشيئاً كالزمان والحركة التى هى غير موجودة أي موالة والقارة بالحمة والمدومة فى الماضى والمعدومة فى الستقبل...كنها بالإضافة إليه موجودة وحاصلة بالفعل لأنه سبب وجودها ومبدأ الأسباب التى توجد عنها ، وهو يعقل ذاته والوازم بالفعل لأنه سبب وجودها ومبدأ الأسباب التى توجد عنها ، وهو يعقل ذاته والوازم بالسواء فى كل حال ، أعنى قبل وجودها وعند وجودها ومع وجودها لا يتغير بوجودها معقول آخر على أن على المالية الموجود ، وكل المعقولات حاصلة له حاضرة عنده . وحاطة عده بالسواء فى كل حال ، أعنى قبل وجودها وعند وجودها ومع وجودها لا يتغير بوجودها معقول آخر ونان عقله بالفعل : فهو يعقل الأشياء مع ودائماً ودائماً ويتسبب (١) به إلى معقول آخر ونان عقله بالفعل : فهو يعقل الأشياء معا ودائماً ويعقلها إلى مالاماية ، والعقول البشرية لأنها بالقوة ليس بالفعل لا تعقل الأشياء معاً ولا الأمياة إلى مالاماية ، والعقول البشرية لأنها بالقوة ليس بالفعل لا تعقل الأشياء معاً ولا دائماً ولا إلى مالاماية ،

الموجودات ، ماخلا واجب الوجود الذي وجوده لمعن ذاته ، هي ممكنة الوجود . إلاأن منها ماإمكان وجود ، في غيره ، ومثل ذلك يتقدم وجود ، بالفعل وجود ، بالقوة وهي المكنة الوجود على الإطلاق والكائنة ، ومنها ما إمكان وجوده في ذاته وهو الذي لا إمكان وجوده معه ولم يتقدم وجود ، بالفعل وجود ، بالقوة وهي العقول وسائر المبدعات . وإنما يقال فيها إنها ممكنة الوجود بمعنى أن تعلق وجودها لابذاتها بل بموجدها ، فهى بالإضافة إليه موجودة ، وباعتبارها في ذواتها غير موجودة .

علم البارى بالأشياء الجزئية هو أن يعرف الأشياء من ذاته وذاته مبدأ لها ، فيعرف أوائل الوجودات ولوازمها ولوازم لوازمها إلى أقصى الوجود . وكل شيء فإنه بالإضافة إليه واجب الوجود وبسببه فهوموجود بالإضافة إليه : مماوجد ومما يوجد. فإذا كانت الأشياء الجزئية أسباباً يلزم عنها تلك الجزئيات ولمتلك الأسباب أسباب حتى تنتهى إلى ذوات الأول ? وهو يعرف ذاته ويعرفه سبباً للموجودات ويعرف ما يلزم عن ذاته وما يلزم عن لازمه وكذلك هلم جرا حتى ينتهى إلى الجزئي ، فإنه يعرفه لكنه يعرفه بعلله وأسبابه . وهذا العلم لا يتغير بتغير الشخصى العاوم فإن أسبابه لاتتغير لكنه يعرفه بعلله وأسبابه . وهذا العلم لا يتغير بتغير الشخصى الماوم فإن أسبابه لاتتغير

<sup>(</sup>۱) تسبب به إليه : توسل .

وتكون كلية وإن كانت للشخصى أسباب جزئية مشخصة له فإن لكل سبب جزئي مشخص مبدءاكلياً يستند إليه، فهو يعرف ذلك الجزئي أيضاً بأسبابه ، وبعرف الأشياء الغير المتناهية على ما هي عليه من اللاتناهي بأسبامها ، ويعلم الزمان الغير الثابت الذي ينقضي شيئاً فشيئاً بعلله وأسبابه ، فإند يعرف الفلك وحركته ويعلم أن ماله حركة فله عدد ومقدار ، وكل ماله عدد ومقدار فله دورات مقدرة .

كل شخص بكون له معقول شخصي . فإذا علم ذلك بأسبايه وعلله تكون هذه الحملة كليا . فإنه كلما حصلت تلك العلل والأسباب وجب أن يكون ذلك الجزء فيقال إن هذا الشخص أسبابه كذا . وكلما حصلت هذه الأسباب كان هذا الشخصى أو مثله فيكون كليا بعلله . ومعقولات الأول كذلك : فإنه يعقل هذا الشخص يعلله وأسبابه ويعرف الأسباب السابقة لهذه الأسباب وإلى أن ينتهى إلى ذاته فيكون علىه محيطاً بجميع الأشياء فلايكون لعلمه تغير ، فإن معلومه لايتغير ولايزول بزوال ذلك الشخصى . الكلى الذى يلزم عنه الحزئى لايفسد . فإنه يعلم أنه كلما كان كذا إزم عنه كذا ،

و هذا الجزئى لازم عنه الجركي لا يفسن . فإنه يعلم الله كلما كان كذا لزم عنه كذا . و هذا الجزئى لازم عنه ذلك الكلى الذي في معلومه فلا يخنى عليه خافية .

سبب وجود كل موجود علمه به وارتسامه في ذاته . وهو يعلم الأشياء الغير المتناهية فعلمه غير متناه . وقد يتشكل فيقال إن تللك الأشياء غير موجودة بالفعل بل بالقوة فبعض علمه يكون بالقوة أو يكون لا يعلمها فيقال إن كل شيء فإنه واجب بسببه وبالإضافة إليه ؛ فيكون موجوداً بالفعل بالإضافة إليه .

سبب وجود كل موجود هو أنه يعلمه ، فإذا علمه فقد حصل وجوده وهو يعلم الأشياء دائماً .

الأشياء كلها عند الأوائل واجبات وليس هناك إمكان ألبتة . وإذا كان شيء لم يكن في وقت فإنما يكون ذلك من جهة القابل لا من جهة الفاعل ، فإنه كلما حدث استعداد من المادة حدث فيها صورة من هناك ليس هناك منع ولا تخل . فالأشياء كلها واجبات هناك لا تحدث وقتا وتمتنع وقتا : ولا يكون هناك كما يكون عندنا . وقد يُتَشَكَمُك فيقال : إذن الأفعال كلها طبيعية لاإرادية ؟ فابلحواب إن إرادتهاعلى هذا الوجه ، إذ هو الدائم الفيض ، فالامتناع من جهة القابل .

كلما حدث مزاج صلح لنفس فأحدث لا محالة نفساً ، أو استعدت مادة لقبول صورة نارية أو هوائية أو مائية أو أرضية حدثت فيها تلك الصورة من المبادىء المفارقة ، فالقول بالتناسخ يبطل من هذا الوجه . لا يصبح فى الأول أن يعلم الأشياء من وجودها فإنه يلزم أن يكون قبل وجودها لا يعلمها ، وإذا علمها بعد أنلا يعلمها يكون قد تغير منه شىء ويكون حصل فيه شىء لم يكن له .وكذلك إذا بطل ذلك الشىء بطل علمه فيكون قد تغير منه شىء .فهو يعلم الأشياء على الإطلاق ودائماً . لا يعلمها بعد أن لم يكن يعلمها ، فيحدث فيه تغير .

المقول على كثيرين مختلفين بالنوع هو محمول على الجنس دحمل على «فيقال الجنس : هو المقول على كثيرين مختلفين بالنوع وليس حمل الجنس على، المقول على كثيرين مختلفين «حمل على» ، فيقال : المقول على كثيرين مختلفين هو جنس بل الجنسية عارضة له ، وهذا كما يقال الإنسان نوع فإن النوعية عارضة للإنسان ، والإنسان من حيث هو إنسان ليس نوعاً .

الذي يدل دلالة التضمن هو أن يكون جزءاً من الشيء كما يدل النوع على الجنس إذكان الجنس جزءاً من النوع .

كلية الأجزاء وحدة تحدث مها الأجزاء ، فهي مها وحدة وجملة ، وذلك كالعشرية مثلا فإمها وحدة .

العدم يقال على وجهين : عدم له نحومن الوجود ، وهو ما يكون بالفوة فيخرج إلى الفعل ، وعدم لاصورة له ألبتة وهو ما يكون بالطبع ، وهو خلاف الأول فإنه ليس من شأنه أن يكون ألبتة كما يقال : الإنسان صلح الفرس .

النفس الإنسانية مطبوعة على أن تشعر بالوجوعات ، فبعضها يشعر نها بالطبع وبعضها تقوى على أن تشعر بها بالاكتساب. فالذى بالطبع ؛ فهوحاصل لها بالفعل دائماً ، فشعورها بذاتها بالطبع ، فهومن مقوماتها فهو لها بالفعل لم يزل . فأما شعورها بأنها تشعر بذاتها فهو لها بالاكتساب ، ولذلك قد لا يعلم أنها شعرت بذاتها ، وكذلك سائر مايقوى على أن يشعر بها ، وذلك ما هو غير حاصل له ومحتاج إلى استحصاله . ويشبه أن يكون تصريفها للحد العملى وللقوى البدنيةبالطبع ، ولاحد النظرى بالقوة . وتصريفها للقوى وإن كان طبيعياً لها فإن تصريفها لها على جهة السداد يكون باكتسامها كحالها في القياس واستعماله .

النفس الإنسانية مُفتة إلى قوتين : انظرية وعملية ، والعملية تسمى قوة شوقية وهي تفتت إلى قوى كثيرة هي المصرفة لحميعها في البدن . وهذه القوة هي التي أمر بتركيتها ومهيئتها لأن تكون لها ملكة فاضلة لئلا تجذب النفس عند المفارقة إلى مقتضى ما اكتسبته من الحيثات الردينة .

نفس الإنسان هي في الحياة البدنية ممنوة بالبدن ودواعيه فلا يتحقق إلا مارآه عيانا

أو أدركه بحواسه ، ويعتقد أن ما لايدركه مها لاحقيقة له ولا وجود لشدة إلف نفسه بحواسه وذهولها عما سوى ذلك وانغماسها في البدن وقواه .

وكل ذلك لأنها غير متحققة بذاتها بل مأخوذة عن ذانها . فإذا فارقت وتحققت ذاتها أدركت حينئذ ما يراه الإنسان العلام الاحقيقة له . وأدركت الموجودات الماتها لابآلة بدنية . فنعلم أن الآلات كانت عائقة له عن خاص ً فعلها .

المقول على كثيرين ليس هو نفس معنى الجنس حتى يكون مرادفاً لاسمه: فليس يقال على الجنس كقول الجنس نفسه . فإنه إذا قيل: ٥ المقول على كثيرين جنس ، فليس يحمل عليه إلا أنه عارض له كما محمل الجنس على الحيوان فإنه عرض للحيوان أن صار جنساً ، والحيوان ليس هو نفس معنى الجنس. وكذلك المقول على كثيرين وهو مع ذلك أعم من الجنس فإن النوعية أيضاً تعرض لهذا اللفظ .

الجنس مقول على كمال ماهية "مشتركة بالعموم ، والفصل يُحسَّمَل من طريق ماهو على أنه جزء مقوم لماهية الشيء ، والنوع مقول على ماهية خاصة . فقوله : • والفصلحكمه حكم الماهية »، أى في معنى أنه يقوم الماهية إلاأنه مقول على كمال الماهية ، بل طريقته ومذهبه مذهب الماهية

الجنسية من حيث هى جنسية إذا اعتبرت غير محصصة بجسم أو حيوان أو غير هما من المعانى التى يعرض لها هى الجنس الملطى، وهى المعنى المقول على كثيرين محتافين بالنوع . والمبحوث عنه منها فى المنطق هو هذه الجنسية غير مخصصة . وأما الحيوان معتبراً فيه الجنسية فهو الجنس الطبيعى ، وهو مما هو حيوان أعم من سحيوان جنسى فإنه قد يكون شخصياً . وهو من حيث هو حيوان معنى عقلى . وهو فى ذاته ليس بكلى ولا جزئى بل هو موضوع لأن يعرض له الكلية والجزئية . وكذلك الكلى من حيث هو كلى ليس حيواناً ولا شيئاً من الأشياء ، بل هو معنى مقول يعرض له أن يكون حيواناً أو جوهراً أو شيئاً آخر . وهو إما أن يعرض له الحيوان أو غيرهما ويعرض للحيوان أو الجوهر أو غيرهما تحسب الاعتبارات .

ما قبل الكثرة هو أن يعقل الحيوان فيحمله على كثيرين ، وما بعد الكثرة هو أن ينتزعه عن الأشخاص .

قوله: «ليس فىالأشخاص تقدم ولا تأخر » أى ليس شخص أولى بأن يكون متكوناً من شخص . فلا يكون واحد أوّلى بأن يحمل عليه النوع من آخر ، وإن كان بعض الأشخاص متقدماً فى الوجود على الآخر . الإنسان لما اعتاد أن يدرك الأشياء بالحس صار يعتقد أن مالا يدركه حساً لا حقيقة له . ولا يصدق بوجود النفس والعقل وكل صورة مجردة ، لأنه اعتاد أن يرى الصور الجسهانية ويراها محمولة فى شىء غير محدود هذا مع ما يراه من فعل الطبيعة وفعلالنفس والعقل اعتباراً . لكنه بوجود الطبيعة أوثق منه بوجود النفس .

والعقل لأنه يشاهد الأجسام الطبيعية ويرى أفعال الطبيعة فيها ظاهرة وفعل النفس أخفى مز الطبيعة لأنها أشد تجرداً من الطبيعة وكذلك فعل العقل أشدتجر داً منهما – فكل ماهو أظهر فعلا في الأجسام فإنه بوجوده أو ثق ، وبالجملة فإنه يعتقد أن لا وجود لجوهر مجر د ولاحقيقة له، وأن الحقبقة إنما هي للجسم المحسوس لأن الحس بدركه . ولعمري : إن الحس لا يدرك العقول لأنه محدود ولا يدركه إلا محددًا، وأما الغير محدد فلا يدركه إلاالغير المحدد . ويكاد يعتقد في الجسم أنه واجب الوجود غير معلُّول لا سيا الفلك الأعلى لبساطته . ولا يجوز أن لا يكون معلولا لأنه مركب من هيولى وصورة . وهناك ثلاثة أشياء : هيونى وطبيعتها العدم ، وصورة تقيم الهيولى بالفعل وتظهر في الهيولي وتكون محمولة فيها ، وتأليف. ولا جوزأن يكون الجسم علة ً فاعايمةً لنفسه. وأيضاً فإنه مجب أن تقترن به صورة أخرى حتى يظهر وجوده على ما عرفت . والجسم لافعل له بذاته بل بقواه التي تكون فيه. وهو محدودًا متناه ، والمحدود بجب أن يكون محدود القوة والقدرة متناهى الفجل ، ويكون فعله زمانيا وشيئا بعد شيء لا إبداعباً ، ويكون متغيراً لامحالة لأنه متحرك والحركة تغير وقالت ولاحق ... والجسماني محاط به وتدرك أحواله وممكن معرفتها لأنها تكون متناهية ، والمتناهى محاط به فلا بوصف بالعلو الغبر المتناهى وبالمحد والقدرة والعظمة الغبر المتناهية وبالعلم البسيط المحيط بجميع الأشياء وبالفعل المطلق لأن فيه ما بالقوة . ويكون لا محالة له قوى إما طبيعية وإما نفسانية ويكون له تخبل وتوهم.وبعض القوى يصده عن استعمال بعض القوى وعلى الجملة فإنه لا يكون متحققاً بذاته ولوازم ذاته . ويوصف بالانبعاث اللفعل بعد أن لم يكن ، وبالتغير ، وبإدراك الجزئي ، وفعل الجزئي ، وبو صف باكتناف الأعراض له وأنه يفعل أفعاله بمجموع مادته وصورته وطبيعته ونفسه . ولايعقل إلابعد أن يستشرك المادة في فعله ويفعل بمباشرة ووضع. والجسم الفلكي وإن كان يفعل في كل جسم افلأن الكلّ جسم عنده وضعاً ، فلذلك يؤثر فيه لأنه محيط. والجسماني لاقدرة له إذاً قيس بالمجرد فإنه لا يكون له تلك الكبرياء والعظمة والقدرة والجلالة الغبر المحدودة ، والأفعال الإبداعية – تعالى الله عنأن يوصف يصفة طبيعية أونفسانية أوعقلية وبأن تكون ذاته ذاتيًّا يؤثر فيه شيء أو يلحقه لاحق من خارج أو يوصف بانفعال ألبتة ! بل هو فعل

محض فلا يوصف إلا بالحيرية ، لا على أنها شيء يلحق ذائه بل هي نفس ذاته ، فهي سبب إنجاده لكل موجود . والأجسام الفلكية يعمها جميعاً الجسمية والشكل المستدير والحركة على الاستدارة ، وإن فعالها بالطبيعة لابالقصد ، فإن ما يقال عنها إنما يقع من طبيعية حركانها وقواها ، إلا أنها عالمة مما يقع من حركانها وتشكلها بأشكالها المختلفة وممازجانها .

المتحرك محتاج إلى مسافة لأنه إما أن يتحرك فى مكان فتكون الحركة المستقيمة أو يتحرك على شىء فتكون مستديرة فلا غنى لها عن مسافة :فالحركة المستديرة مالم يكن شىء يتحرك عليه المتحرك بالاستدارة لم يصح وجودها ، كما أن الحركة المستقيمة مالم تكن مسافة لم يصح وجودها .

صورة الشيء كماله الأول ، وكيفيته كماله الثانى ، والكيفية تشتد وتضعف ، والصورة لانشتد ولاتضعف وإذا اشتدت الكيفية حتى تستعد لقبول صورة أخرى فإنها تكون محركة وسلوك من طرف إلى طرف والصورة لانتحرك هكذا بل تنسلخ دفعة .

المعقول نجب أن يكون كليا حى تمكن حمله على أشياء كثيرة . والمعقول من الشخص الغير المنتشر ، والمحسوس المشار إليه محال فإنه لايكون له معقول من حيث هو محسوس مشار إليه لأن الإشارة لاتجوز أن تتناول أشياء عنلفة فى الوضع الملهم إلا أن تكون الإشارة إشارات كثيرة فإن لإشارة إلى شىء واحد لاتجوز أن تكون إلى غيره معه فإن وضعيهما يكونان مختلفين ، وكذلك جهناهما وأمكنتهما فيلزم أن يتناول شيئاً واحداً . والمعقول من الشخص الواحد المحسوس المشار إليه محال على أنه معقول شيئاً واحداً . والمعقول من الشخص الواحد المحسوس المشار إليه عال على أنه معقول فلك الشخص ، فإنه يتناول أى شخص كان من أشخاص نوعه ، إلا أن يكون شخصاً نوعتُه مجموع فيه فإن معقوله جسد لا يقع عليه ولا يتناول غيره ، ويكون معقوله عدوده، فإن حده خاص له لايتُحمد به غيره . وإذا لم يكن كذلك لم يكن حده مقصوراً عليه بل على كل شخص من نوعه . والحزق وإن كان له معقول فإنه يكون له بالمترض لا بالذات ، وإتما يكون معقول الشخص المنتشر قلا يكون معقوله وحده بل أى شخص كان من أشخاص توعه . وكذلك عدود معقول فانه يكون له بالمترض الا بالذات ، وإتما يكون معقول الشخص المنتشر قلا يكون معقوله عليه بل على كل شخص من نوعه . والحزف معقوله عليه من على كل شخص من نوعه . والحزق وإن كان له معقول فإنه يكون له بالمترض الا بالذات ، وإتما يكون معقول الشخص المنتشر قلا يكون معقول في علونه يكون له بالمترض الن شخص كان من أسخاص نوعه . وكذلك عدوده يكون معمول فإنه يكون له بالمترض إلى شيء وحده من أله عسوسه فإنه مقصور عليه وحده للإشارة الواقعة عليه ويكون إلى شيء وحده .

الأول بسيط في غاية البساطة والتحدد ، متزه اللمات عن أن تتلجقها هيئة أو حلية أوصفة جسيانية أو عقلية ، بل هو صريح ثبات على وحدة وتحدد ، وكذلك الوحدة تعليقات ابن سينا – ٣٣٠ التي يوصف بها ليست هي شيئاً يلحق ذاته بل هو .علي سلبي الوجود ، وكذلك اللوازم التي توصف بها فيقال : هي من لوازمه هي خارجة عن تلك الذات، وكل ما مواه فلا يمكن أن يتوهم أنه بذلك النحدد لأنه معلول ، وكل معلول فلو ماهية وبكون له صفة أو حلية ، فيكون هناك كثرة بوجه ما .كل ماكان أقل ً بساطة فإنه في باب المعلولية أبلغ . والجسم ذوكرية وكيفية ووضع وعوار ضرولواحق كثيرة . فالمعلولية فيه ظاهرة ، وكذلك الصور الجسمانية تلحقها عوارض ً وهيئات وأحوال لاتنفك منها . والنفس أبضاً ناحقها هيئات وعوارض . والعقل أبعد عن ذلك ، فلذلك تنقسم النفس إلى : أبضاً ناحقها هيئات وعوارض . والعقل أبعد عن ذلك ، فلذلك تنقسم النفس إلى : أوعال ، وقوى ، والعقل لا ينقسم .

لماكان الإنسان لا يمكنه أن يدرك حقيقة الأشياء لاسيا البسائط منها بل إتما يدرك لازما من لوازمه أوخاصة من خواصه،وكان الأول أبسط الأشياء، كان غاية ما يمكنه أن يدرك من حقيقة هذا اللازم ، هو وجوب الوجود إذ هو أخص لوازمه .

القدرة هى أن يصدر عن الشىء فعل يشيئته ، وأنت قد عرفت أن الفعل الصادر عن الأول صادر عنه بإرادة ، فيكون قد فعل لأنه شاء ولو لم يشأ لم يفعل وكذلك لا يلزم أنه لا يشاء لأن الشرطى لا تتعلق صحته بصدق جزلينه فإذ قد فعل فقد شاء ، وما لم يفعل فلأنه لم يشأ . ولا يتغير الحكم في أن الشىء قادر ، إذا القدرة تتعلق بالمشيئة سواء كانت المشيئة يصح عليها التغير أو لا يصح عليها النغير .

الوقوف على حقائق الأشياء ليس فى قدرة البشر . ونحن لا نعرف من الأشياء إلا الحواص واللوازم والأغراض ، ولا نعرف الفصول المقومة لكل واحد منها ، الدالة على حقيقته ، بل نعرف أنها أشياء لها خواص وأعراض ، فإنباً لا نعوف حقيقة الأول ولا العقل ولا النفس ولا الفلك والنار والهواء والماء والأرض ، ولا نعرف أيضاً حقائق الأعراض . ومثال ذلك أناً لا نعرف حقيقة الجوهر ، بل إنما عرفنا شيئاً له هذه الخاصية وهو أنه الموجود لا فى موضوع . وهذا ليس حقيقته ، ولا نعرف حقيقة الجسم بل نعرف سبباً له هذه الخواص وهى : الطول والعرض والعمق، ولا نعرف حقيقة الجيوان ، بل إنما نعرف سبباً له خاصية الإدراك والفعل ، فإن المدرك والفعال تقيقة الحيوان ، بل إنما نعرف سبباً له خاصية الإدراك والفعل ، فإن المدرك والفعال يقع الخلاف فى ماهيات الأشياء ، لأن كل واحد أدرك لازماً غر ما أدركه الآخر فحكم يقع الخلاف فى ماهيات الأشياء ، لأن كل واحد أدرك لازماً غر ما أدركه الآخر فحكم يقع الخلاف فى ماهيات الأشياء ، لأن كل واحد أدرك لازماً غر ما أدركه الآخر فحكم يقع الخلاف فى ماهيات الأشياء ، لأن كل واحد أدرك لازماً غر ما أدركه الآخر فحكم يقع الخلاف فى ماهيات الأشياء ، لأن كل واحد أدرك لازماً غر ما أدركه الآخر فوالغاك آ يقع الخلاف فى ماهيات الأشياء ، لأن كل واحد أدرك لازماً غر ما أدركه الآخر فاصة له أو خواص ، شم عرفنا لذلك الذي عراص أنه موصوطاً عرفنا أنه عصوص من خاصة له أو خواص ، شم عرفنا لذلك الذي عراص أخرى بواسطة ما عرفنا أنه عرفنا وطنا إلى معرفة آنيتها : كالأمر فى النفس والمكان وغير هما مما أثبتنا آنياتها لا من ذواتها يل من نيسَبٍ لها إلى أشياء عرفناها ، أو من عارض لها أو لازم .

ومثاله فى النفس : أنّا رأينا جسماً يتحرك ، فأثبتنا لتلك الحركة محركاً . ورأينا حركة مخالفة لحركات سائر الأجسام فعرفنا أن له محركاً خاصاً أوله صفة خاصة ليست لسائر المحركين ، ثم تتبعنا خاصة خاصة ، ولازماً لازماً ، فتوصلنا بها إلى آنيتها ، وكذلك لا تعرف حقيقة الأول ، إنما نعرف منه أنه بجب له الوجود أو ما بجب له الوجود . وهذا هو لازم من لوازمه لاحقيقة وتعرف بواسطة هذا اللاز ملوازم أخرى كالوحدانية وسائر الصفات. وحقيقته إن كان يتكن إدراكها هو الموجود بذاته أى الذى له الوجود بذانه . ومعلى قولنا الذى له الوجود إشارة إلى شىء لا نعرف حقيقته ، وليس حقيقته بنانه . ومعلى قولنا الذى له الوجود إشارة إلى شىء لا نعرف حقيقته ، وليس حقيقته نفس الوجود ولا ماهية من الماهيات فإن الماهيات يكون بها الوجود خارجاً عن حقائقها . وهو فى ذاته علة الوجود ، وهو إما أن يدخل الوجود فى تحديده. و دخول الجنس والفعل قى تحديد البسائط على حسب ما يفرضهما لها العقل ، فيكون الوجود الجنس والفعل لامن حقيقته ، كما أن المحنس والفعل أجزاء هدود السائط لا لذواتها ؛ وإنما يكون له حقيقة فوق الوجود يكون الوجود من لوازمها العقل ، فيكون الوجود أم حدوا المون ل

أجزاء حدائبسيط تكون أجزاء لحده لا لقوامه ، وهو شي ۽ يفرضه العقل : فأما هو في ذاته فلا جزء له ، ونحن نعرف في الأول أنه واجب الوجود بذاته معرفة أولية من غير اكتساب فإنا نقسم الوجود إلى الواجب والممكن ، ثم نعرف أن واجب الوجود بذاته يجب أن يكون واحداً حتى يكون نوع وجوده مخالفاً لنوع وجود آخر ونعرف وحدانيته يواسطة لازم يلزمه أولا وهو أنه واجب الوجود .

الأنواع التي تحت جنس واحد لا تقدم فيها ولا تأخر ، والجنس محمل عليها بالسواء . والشيء الذي يتقدم على الآخر في معنى ما إما أن يكون يتقدم عليه في ذلك المعنى بعينه كتقدم الجوهر على العرض في معنى الوجود ، وإما أن يتقدم عليه لا في ذلك المعنى بل في شيء آخر كتقدم الأب على الابن في الزمان والوجود لا في الإنسانية فإنهما فيهما بالسواء فإنهما لهما لا لعلة بل لماهيتهما . وتقدم الهيولي والصورة على الحسم ليس هو كتقدم الجوهر على العرض فإنهما ليسا بعلة لكون الجسم جوهراً بل هو لذاته جوهر، وجوهرية شيء لا تصبر علة بلوهرية شيء آخر .

المحالف يخالف بشىء خارج ، والغيرُ يغاير بالذات ، والمغايرة بالجنس الأعلى تجتمع في مادة كالكمية والكيفية والوضع والأين المجتمعة في شيء واحدكالنفاحة . العدم محمل عليه السلب ولاينعكس ؛ فاللابصر محمل على الأعمى، والأعمى لايحمل إلاَّ على اللا بصر .

قوله : ٥ سائر الأقسام غير مقصودة ٢ يعنى الحكم بأن لها مهاية .

إذا قيل إن هذا الشخص مضاف إلى هذا الشيء فللاضافة التي بينهما إضافة بتلك الإضافة والعلاقة تكون تلك الإضافة : كالأب والابن فإنه يالأبوة التي في الأب يضاف الأب إلى الابن ، وكذلك الابن . فأما الأبوة فإنها انضاف إلى الأب بلا إضافة أخرى .

أحوال المادة على وجهين : منها مالايصع وجود الصورة إلا مع تلك الحال ، ومنها ما يصح وجوده من دون تلك الحال بل مع ضد تلك الحال ، ومنها ما يكون صادقاً عن وجود الصورة والصورة هي الغاية الطبيعية . وإذا كانت تلك الأحوال للمادة موجبة لوجود دالصورة دخلت تلك الأحوال في حد النوع ، وإذا لم تكن كذلك لم يدخل موجود القطعة في الدائرة بسببه حال مناسبة للوجه الثاني ، وكذلك الإصبع في الإنسان والحادة في القائمة – فإنها أجزاء لماهيتها . فإذا حداً ت بالكليات لم يلزم ما ذكر من تأخر أجزاء المحدود عن الحد .

كل ما يكون لوجوده سببب فهو محن الوجود ، والممكن الوجود هو أن يكون جائزاً أن يكون وأن لا يكون . فأما وجوده بعد العدم فهو ضرورى ، فإنه ليس بجائز وجوده إلا بعد العدم .

الحس جنس" الممس ، فلذلك محمل عليه ، لكنه فصل لشيء آخر ، ومثل هذا الفصل لا يحمل على ما هو فصل له .

الحدّ له أجزاء ، والمحدود قد لا يكون له أجزاء وذلك إذا كان يسيطاً ، وحينئذ تخترع العقل شيئاً يقوم مقام الجنس وشيئاً يقوم مقام الفصل . وأما في المركب فإن الجنس يناسب المادة ، والفصل يناسب الصورة .

الوجود من لوازم الماهيات لامن مقوماتها ، لكن الحكم في الأول الذي لاماهية له غير الآنية يشبه أن يكون الوجود حقيقته إذا كان على صفة، وتلك الصفة هي تأكد الوجود،وليس تأكد الوجود وجوداً نخصص بالتأكد ، بل هومعنى لا اسم له يعبّر عنه بتأكد الوجود . وبشبه أن يكون أولى مايقال فيه أن حقيقت الواجبية على الإطلاق ، لا الواجبية بالمعنى العام . ومعناه أنه نجب له الوجود . وقد يُعبّر عن القوى بالاوازم إذ ليس يعرف حقيقة كل قوة ، ولو كان يعرف حقيقة الأول الكان وجوب الوجود شرح اسم تلك الحقيقة . قوم من أصحاب النظر سلكوا الطريق إلى معرفة الأول من المعلومات فقالوا: إن الأجسام لا تنفلك عن الأعراض ،والأعراض محدثة فهى إذن محدثة وقالوا : كل جسم محدث ولا يصح أن يكون الأول جسما و هذه الحجة مع اختلالها وفساد مقدماتها غير مرتضاة فى معرفة الحقيقة فى ذلك من حيث الساوك . ألا ترى أن الهقتين سلكوا إلى معرفة واجبالوجود بذاته وأنه ليس يجسم مسلكاً آخر وهو أنهم قالوا: إن واجب الوجود بذاته لاماهية له ، وكل جسم فله ماهية ، والوجود خارج عنه . فواجب الوجود ليس بجسم . وقالت الفرقة المتقدمة فى بيان التوحيد عسألة التماني أن واجب وإنما الطريق الحق هو أن يقال : إن واجب الوجود بذاته لا علم مؤدية إلى حقيقة الطاوب كما نجب ، وإنما الطريق الحق هو أن يقال : إن واجب الوجود بذاته لا يصح أن يكون له علة ، وكل معى تتكثر أشخاصه فإنه يتكثر بعلة ، وسائر ما قيل فى بيان ذلك من أنه لا يصح أن تكثر أنواعه . وكل هذه البيان تبى على مقدمات أولية عقلية غير مائه لا يصح إلى المحسوس وإلى هعلومات الأول .

لا يصح فى وأجب الوجود الإثنينية فإنه لا ينقسم، لأن المعنى الأحمدى المات لا ينقسم بذاته فإن انقسم هذا المعنى وهو وجوب الوجود فإما أن يكون واجباً فيه أو ممكناً أن ينقسم ، وكلا الوجهين محال فى واجب الوجود فإنه غير واجب فيه أن ينقسم اثنين لأنه بذاته واجب ولا علة له فى وجوده فهو أحمدي الذات والإمكان منه أبعد .

المعنى فى الأعيان غير وجوده في الذهن ، ومثال ذلك الفرح مثلا فإن وجوده فى الإنسان غيروجود صورته فى الذهن وإذا وجد الفرح وعمّام أنه قد فرح: يكون قد حصل صورة الفرح فى ذهنه ، وقد يكون الإنسان فرحاً ولا يعلم أنه قد فرح كمن يبصرشيئاً ولا يعلم أنه يبصر، فإذا علم أنه أبصره يكون قد علم ذاته أولاً ، وإذا لم يعلم أنه أبصره لم يحصل صورته فى ذهنه فلم يكن له وجود فى ذهنه .

نسبة الأفعال الجميلة إلى وجود الملكة الفاضلة كنسبة التأملات والأفكار إلى وجود البقين. فكما أن التأملات والأفكار لاتوجد اليفين بلتُعيد النفس لقبول النفس فكذلك الأفعال الحسنة تُعيد النفس لقبول الملكة الفاضلة من عند واهب الصور .

قولنا : و تغير في سوادينه ، أى تغير في الفعل لا في عارض ، والكيفية نبطل عند التغير وتجيء كيفية أخرى إما أن تكون مثليا في النوع أو غالفها لا محالة بشيء وإلا فلم تنغير بحسب المشامة ، بل تكون الأحوال متشامة. وإن كانت الكيفية تخالف

(١) سورة الأنبيا، آية ٢٢ .

الأخرىفإما بمعنى فصلىوإما بمعنى عترضى فيكون قد قارن تلك الكيفية عارضكان مجوز أن يقارن الأول وهو بحالة فى كيفيته. وربما تغير مقارنة ما ليس هو فيكون السواد المتغير لم يتغير فى سواديته بل فى عارض لا يجعل نفس السواد متغيراً ، وهذا لا ممنعه فإن كان يجعل نفس السواد متبدلا فىسواديته فهو إذن فى الفصل. وكذلك الحال فى المراج .

كل شيء له فى ذاته ترتيب فلايجوز أن يكون غير متناه ، والعدد الذى يكون له ترتيب لايصح أن يكون غير متناه ، والعدد لانهاية له لكن ليس بالفعل ، والترتيب هو أن يكون موجودا بالفعل . وقولنا : ( الكل ليس بموجود ؛ هو غير قولنا؛ كل واحد موجود، فإن هذا صادق ، وقولنا : ( الكل فى الأشياء الغير المتناهية موجود ؛ –كاذب .

النظر في العدد إما أن ينظر في أنه عدد أوفى أنه عارض لطبيعة أو لأمور مقارقة . والنظر في أنه عدد وفي أنه عارض للمفارقات يتعلق مما لا لخالط الحركة ، والنظر في أنه عارض لطبيعة فيتعلمق بمما يخمالط الحركمة ، والنظر في الجمع والتفريق فيتعاق تما نخالط الحركة إذ الحمع والتفريق لايتمان إلاخركة والشيء الذي لايقبل الحركة لاتكن جمعه وتفريقه بل لايصلح فيه معنى الحمع والتفريق . والعدد العددي جعلوه مثلا للعدد وجعلوه مفارقا . والعدد التعليمي هو المقارن للمادة الكنه قد جرد عنها ، والعدد بالكوار هو أن يكون وحدة سارية في جميع الأعداد فيكون تارة والجنالوتارة اثنين وتارة ثلاثة وتكون الوحدة الشخصية باقية بعينها ويكون كل عدد بفعله التكرير للوحدة بغدر عدد ذلك العدد ومراته وتكون تلك الوحدة ثانية بشخصينها لا بنوعيتها ؛ وهذا محال فإن الوحدة في الناني هي غير الوحدة في الأول بالشخص هي تلك في النوع ؛ وتكرار الوحدة بجب أن يكون في الوسط عدم حتى يصح التكرار . فإنها إن لم تعدم الوحدة أولا ثم توجد ثانيا لم يكن تكرار،وإذا تكورت الوحدة موارا فإنه لايكون إلا بأن بكون هناك مرة بعد مرة وهذه المرة إما زمانية وإما ذانية . وإن كانتزمانية ولم يعدم أوسط فان ألوحدة هي كما كانت فإنها كررت ، وإن عدمت ثم أوجدت فالموجدة موجدة أخرى بالشخص. وإن كانت ذاتية لاز مانية تكون تلك الذات بعينها باقية وإن كررتمانة مرة ويلزم أن تكون الوحدة غيرها . وهذا محال فإن الشيُّ لايكون غير ذاته . والقائلون بالعدد العددي بجعلون الوحدة الأولى غير كل وحدة من اللتين في الثنائية واتفاقها ، وكذلك السبيل في الثنائية . والثلاثية وسائر الأعداد . ويقولون إن النثاثية يلحقها من حيث هي ثنائية وحدة " غير وحدة " الثلاثية فيازم من ذلك أن لايكون عدد مركبا من عدد ، وحيى تكون العشارية مركبة لامن خماسيتين فإن آحادها غير آحاد الحماسية

وليست هي مندرجة في العشارية وهي مخالفة لآحاد العشارية فيلزم أن تكون الخماسية ُ إذا أضيفت إلى العشارية الاتصر خمسة عشر إلا أن تستحيل آحادها ، أي تكون آحادها مغايرة لآحاد العشارية بل مشاكلة .

الحيولى : معنى قائم بنفسه وليسموجودا بالفعل ، وإنما بوجد بالفعل بالصورة ، فإن جاز أن يكون هيولى لاماية لها إما طبيعية وإما أشخاصها صبّح وجود جسم لامهاية له أو أجسام لاماية لها فى العدد . وقد أبطل ذَلَكَ فى الطبيعيات .

. الهيولى : هى مُبْندَعة ،وهى متناهية ، ولا يجوز أن تكون الأشخاص من جهة الهيولى غير متناهية ، والهيولى باعتبار ذائها لايصح عليها معنى التناهى واللاتناهى ، إذ هى غير متحيزة ولامتميزة .

الشيء الموجود بالفعل لايكون لد أبْعمَاض (١) غير متناهية . إذا كان للأبعاض ترتيب كانت تلك الأبعاض مقدارية أو معنوية : فالمقدارية ظاهر أمرها أنها تكون متناهية ، وأما المعنوية فإذا كان لها ترتيب أى يكون هذا البعض أولا وذاك ثانيا وذاك ثالثا فإن الترتيب ينتهى عند حد ، إذ لا يجوز أن تكون الوسائط بن الطرفين المرتين غير متناهية وإلا لم يكن الذي موجودا بالفعل ، وإنما يصبح في الشيء الترتيب إذا كان بالفعل ، وإذا لم يكن للذي ترتيب بحوز أن يكون غير متناه فإنه يكون حبتذ بالقوة .

إذا كان معلول أخبر مطلقاً أى لايكون علة ألبتة وعلة لذلك المعلول ، لكن لابد لها من علة أخرى ، تكون هذه العلة في حكم الواسطة سواء كانت متناهية أو غبر متناهية فلا يصح وجودها ما لم يعرض طرف غبر معلول ألبتة . والعلة بجب أن توجد موجودة مع المعلول ، فإن العلل التي لاتوجد مع المعلولات ليست عللا بالحقيقة بل هي مُعبدات أو مُعبِنات وهي كالحركة .

وجوب ثبات العلة يكون من جهة أن المعلول بجب أن يكون مع العلة ، وهذه الصور والأجسام كلها غير واجبة الوجود وبذوائها بل هي معلولة وثابتة فتحتاج إلى علة خارجة ثابتة ولا يجوز أن يكون نوع منها علة لنوع ولا شخص علة لشخص فعلتها إذن غيرها وهو واهب الصور . والحركات ليست هي عللا بالحقيقة ، بل هي مُعدة وسُهيَّيَة .

العلة ليس من شأنها أن تتقدم المعلول بالزمان ، بل في الوجود والذات .

<sup>(</sup>۱) گى ھامش ب : الأيماد .

اذا كان شخص مامن الأشخاص – قاراً كانت أوغر ها – علة لوجود نار لم يكن ذلك الشخص بالعلية أولى من شخص آخر من نوعه فى أن يكون علة . والشخص المدى هو المعلول سبيله سبيل سائر الأشخاص تى أن الشخص الذى هو العلة ليس هو أولى بالعلية من الشخص الذى هو معلول.وما يستغى عنه بغيره لايكون علة بالذات، وأما تقدمه فى الزمان فبأسباب خارجة كأن بجرز أن يعرض للشخص المعلول. فيجب أن تكون العلة متقدمة بالذات لابسبب عارض حتى تستحق أن تكون علة . فعلة النار

إن قال قائل إن الصبيّ في استمراره إلى بلوغ الكمال ليس بجبأن يقال إن الوسائط متناهية الآن هذا الاستمرارينقسم إلى مالانهاية له فإن الاستحالات غير متناهية والأحوال غير متناهية كالحال في سائر الحركات في أنها لاتتناهي–كان الحواب في ذلك : اللانهاية في مثل ذلك تكون موجودة بالقوة لابالفعل .

الأشخاص الغير المناهية لاتكون علة للأنواع إلاّ بالعَّرَض فلا عجب أن تكون الأنواع غير منناهية أو هي تكون لها عللا بالعرض أي تكون علة للشخصية دون النوعية .

شخص من الماء إذا كان علة لشخص من الماء أو الهواء لايصح أن يكون علة ذاتية أى علة لوجوده وإلا وجب أن تكون أشخاص لانهاية لها موجودة معا لأن العلل الذاتية تكون مع المعلولات ، فإذن هو علة بالعتر ض أعلى أنها محمدة ومعيطة للعائق لاعلة لوجود ذلك انشخص . والحال فيه كالحال فى الحركة فى أنها مُعمدة ونى كونها غير متناهية وأنها إذا بطلت حركة وحصلت حركة أخرى أوجب ذلك شيئا يكون علة الشيء معلول آخر .

ليس كون إلماء علة مادية للهواء أولى من كون الهواء علة مادية للماء،وإن كان شخص من الماء يصبر بالضرورة منقدما على شخص من الهواء فإنه علة لد بالعرض لأن الشخص لايصبر علة لوجود النوع الابالعرض على ما عَرَفَتَ حيثكان الكلام في العلل – فايس ذلك الشخصعلة بالضرورة للشخص الآخرفي الوجود، بل هومعدود وإلا وجب وجود علل لانهاية لها معاً لأن الأشخاص غير متناهية ويلزم أن تكون موجودة معا ونجب أن تكون مع المعلولات إذا كانت ذاتية . فإدن هي علل بالعرض لأن العلل الذاتية ليست غير مناهية .

كل ما لا نهاية له لا بداية له ، والأشخاص لا يداية لها ، والحركات لا بداية لها ، والحركة لابجوز أن تكون عللة لأشياء قارة لأنها غير قارتم،وحركات العلل علل مُعَيِّدةً لاموجبة للكاثنات وهيأيضا علل لحركاتها، وإنما أسبابُها الموجدة ُ الذاتية العقول ُ الفعالة :

لوكانت الغاية موجودة فى علم مخصص كما ظنّ، لم يكن النظر فيها إلا لصاحب العلم الكلى ، فإنه ينظر فيها ألهاكيف كانت لوكانت عامة وكان النظر فيها نظراً عاماً لامخصصا ولم يكن فى مُنَّة(١) صاحب العلم الجزئ أن يثبتها ويتكلم فيها وفيا يعرض لها المهندس مثلا لا ينظر فى المقادير والأشكال ألها هل هى لغاية أو لغير غاية ، وهل خلق الفلك لغاية أو لغير غاية .

المقادير من حيث هي غير مُشتَكَنَّلَة هيوليات قريبة للأشكال المقدارية والحواصها . والوحدات أيضاً هيوليات قريبة للعدد والحواص العدد .

خواص المقادير والعدد هي غايات انتأدى إليها هيثانها ، ولولا أنها غايات لماكان الطالب يطلبها فإن الغاية في الاستدارة شيء من خواصها ، لا نفس الاستدارة ، وتلك الخواص غاية لشكل الاستدارة .

الغاية توجد في كل العلوم .

وإذا بطل السواد فقد بطل معه فعله المتوع له، وبطلت حصة من طبيعة الجنس فإن اللون معنى عام يعم السواد وسائر الألوان، وبكون لكل واحد فصل محصل حصة من اللون ومخصصه كالنطقية مثلا التي تفرز حصة الإنسان من الحيوان ومحصلها أوخصصها ، فإن فرضنا أن فصله المنوع له باق بكون السواد أيضاً ياقياً ، وإن فرضنا أن حصته من طبيعة الجنس باقية كان ذلك الفصل – الذي فرضناه فصلا منوعاً – عرضا لاقصلاً ، فإن الفصل هو الذي يتعلق به قبواًم الشيء والعترض لا يتعلق به .

الجوهرية في النار إذا فسدت النار لا يصح أن تبقى مع حدوث الهواء حتى تبقى حصة الجنس مع فساد الفصل ، وكذلك الحيوانية التي في الإنسان : فإنها ليست هي الحيوانية التي في الفرس حتى يكون فيهما معنى واحد بالتغيير .

البياض إذا استحال سوادا كان له استحالات لانهاية لها لكنها ليست بالفعل ولا تكون تلك الاستحالات موجودة معاً بل تكون على سبيل التحددكالحال في الحركة .

ولا يمكن أن تكون فيآن واحد ثابتة على حالة واحدة بعينها ويكون مشاراً إليها ولايكون تغيره ايالأشخاص بل بالأنواع . وأما الصور الجوهرية مثل الماء والنار فإما تستحيل دفعة واحدة بغير وسائط ، فيجب لوكانت بينها وسائط غير متناهية أن تكون

(۱) سنة ، قرة .

تلك الوسائط بالفعل ،وهذا محال لما عُرف وهو أن ما يكون بالفعل بجب أن يبقى آنا ويفسد فى آن ، وبين كل آنين زمان،وإما أن توجد تلك الصور فى زمان غير متناه ومثل هذا لايصح أن يكون بين متقابلين على ما تعرفه ، وإما أن توجد صور غير متناهية بالفعل فى زمان متناه – وهذا أيضاً محال

البخار ماء متصعد ، ونسبته إلى الماء نسبة الغبار إلى الأرض .

ليس للألوان فصل جوهرى نسبته إلى البياض والسواد كنسبة النطق إلى الإنسان ٤ ولاللبسائط فصل جوهرى أيضاً بل يكون ذلك للمركب الجوهرى .

إن الحيوان ليس بحناج فى أن يكون حيواناً إلى أن يكون ناطقاً أو غير ناطق ، بل يصح أن يكون هذا أو ذاك ، ولكن لابد من أن يحمل ، لكن إذا حمل فقد تخصص، فصار إما ناطقاً وإما غير ناطق .

الذي يعرض للمادة المطابقة كالذكورة والأنوثة لا تؤخذ المادة والنوع الذي عرض له في حدوده , والذي يعرض للمادة المنخصصة كالإصبع فإنه جزء للجسم لامطلقاً بل للجسم الذي صار حيواناً أو إنساناً , والحادة والفطعة ليسجزءاً لنسطح مطلقاً بل لسطح صار قائمة أو دائرة فإنه تؤخذ تلك الصورة والنوع في حدوده .

انكميات لها أجزاء ، والكيفيات لا أجزاء ها ، وليس لكل نوع إلا للجوهر المركب والكمية .

الحط ليس صورة الجسم ولافاعله ولاغايته ولاهيولاه ، بل الجسم التام فى الأبعاد هو غاية الحط أى غاية اوجواد الحط الجسم فإنه يحتاج إليه للجسم ، اوهو فاعله لأن الجسم مالم يتناه فى الأيعاد إلى أبعد غاية لم تحدث خط .

القائمة هي معنى واحد ، وإذا تغير بطل معناها فلا تكون قائمة أكبر من قائمة ومنفرجة أكبر من منفرجة وحادة أكبر من حادة ، فليس كل منهما شيئاً واحداً بل له أنواع . والقائمة هي كالواسطة والاعتدال الذي لاأعراض له ، فهي كالمعنى الوجودي ، والحادة والمنفرجة إتما يعرفان بالقياس إليها كما تُعْرف الأعدام بالوجوديات وهي كالاعتدال ونانك هما كالحروج عن الاعتدال .

ما يكون منه الشيء إما أن يكون ذلك الشيء فيه وذلك كالنار إذا كانت علة للحرارة واليبوسة فإن علتهما في جملة النار صورة ، وكذلك الحكم في سائر اللوازم فإن الشيء إذا لزم عنه شيء إما أن يلزم عنه في نفسه أو يلزم عنه في غيره ، وإما أن يكون منه الشيء لا بأن يكون فيه ، وذلك كالإله للعالم . الصورة ليست علة صورية للمادة بل صورة للمادة ، وهي علة صورية للمركب وليست علة للمركب . وسبب الخضرة في السياء اختلاط المرتى بغير المرتى والهواء غير مرتى ، والهياء المنبث فيه مرتى ، فنهذه الزرقة هي خيلنط مما هو مرتى وغير مرتى ، والهواء مُشفٌ والسُمشفٌ غير مرتى .

الكرة التاسعة ليس لها إلى الحاوى نسبة بل إلى المتحدوين .

**الوضع ه**و نسبة أجزاء جملة الشيء بعضها إلى بعض مأخوذة مع نسبتها إلى الجهات الخارجة عنها : كانت تلك الجهات حاوية أو محوية .

الاختلاف في الوضع مع وحدانية الطبيعة اختلاف في الشخص والعدد . فأما إن اختلفت الطبيعة كالرأس والساق في الفوق والأسفل فحينتذ مختلف الوضع اختلاف التضاد . وبجبأن يتضاد هذا الذي كان أسفلُّم صارفوق والذي كان فوق ثم صار أسفل.

المحاذاة تابعة للوضع . وإذا تغير الوضع تغيرت المحاذاة والموازاة وجميع النسب التي تكون لذي الوضع ، وراما تغيرالوضع والميتغير المكان الذي يكون فيه ذو الوضع .

قولنا متى وأين ليس يعنى به كون الشي مق للكان أو الزمان مركباً ويعنى بالتركيب الموضوع مع نسبة ، بل يعنى به نفس النسبتين فنفس النسبة دو الأين لا المنسوب ولا المنسوب إليه ولامجموع النسبة والمنسوبين ، وكذلك الحال في الإضافة والأخُوة .

متى هو الكون فى الزمان ، والزمان الواحد يصّح أن يكون زماناً لعدة كثيرة بالتحقيق . فأما منىكل واحد منها فهو خلاف متى الآخر ، فإن كون كل واحد منها فى فلك الزمان غير كون الآخر . والأين هو كون الشى ء فى المكان ، ومعناه وجوده فيه ، وهو وجود نسبى لا وجوداً على الإطلاق ، وهو مختلف فيه فإن كون زيد فى السوق غير كون عمرو فيه ، والكون فى الزمان غير نفس الزمان . وإذا بطل كون الواحد فى زمان لم يبطل كون الآخر ، والزمان ليس وجوده فى زمان فكذلك ليس بعدم فى زمان .

نسبة الأول إلى العقل الفعال أو إلى الفلك نسبة غير متقدرة زمانية ، بل نسبة الأبديات، ونسبة الأبديات إلى الأبديات تسمى السرمد والدهر .

الزمان يدخل فيه ماهومتغير . ونسبة الأبديات إلى الزمان هو الدهر فإن الزمان منغير والأبديات غير متغيرة .

كل آما يقع فى الزمان فإنه ينقسم كالحركة ، وذوالحركة المماسة يقع وطرف الزمان ، والطرف لاينقسم، واللامماسة لا تقع إلا فى الزمان لأنه مفارقة المماسة ، والمفارقة حركة. ِ ِ **مَتَى** الشيء هو كون الشيء في زمانه ِ وقد يكون الزمان موجوداً ، ولا يكون ذو الزمان فيه ولا يكون مثى . وكذلك الأين .

إذا قبل هذا أشد سواداً من ذلك فليس يعلى السواد المطلق فإنهما فى حد السواد واحد ، لأنه تحمل على كليهما بالسواء بل معناه أن هذا فى سواده المخصص أشد من ذلك فى سوداه المخصص ، وإنما يكون ذاك بالإضافة إلى البياض بأن يكون هذا أقرب إلى البياض من ذاك .

معى اشتداد السواد هو أن يشتد الموضوع فى سواديته لا أن يشتد سواد فى مواديته على أنه بنى منه أصل وانضاف إليه فرع . بل يكون الأول قد بطل وحدث نوع آخر وعلى هذا بجب أن يكون كل سواد موجود عنه الاسوداد غير الأول بالنوع و هوف حد ذاته لا يقبل الاشتداد والتنقص . بل إنما يعرضان السواد المعين بحسب قربه من الغابة وبعده . وكذلك الحال فى المزاج فإن النوع الأول من المزاج يبطل ومحدث نوع آخر من المراج عُالف للأول ومعنى قولنا اشتد الشىء فى سواديته أنه تغير الشىء فى حقيقته السوادية لا فى عارض من عوارض السوادية . وإذا كان كذلك يكون تغير فى الفصل ، وإذا تغير فى الفصل يكون قد تغير فى النوع .

من الإضافة ما لاتنفك عن إضافتها إلى المضاف إليه كمهيئة العلم فإنه لا ينفك عن إضافته إلى العالم والمعلوم ، ومنه مالا يلزم فيه ذلك دائماً كالإضافة التي هي أبوه أو بنوه فإن الأب من حيث هو إنسان قد ينفك عن إضافته إلى الاين .

المخالفان هما معاً في الوجود من حيث الإضافة ، كما أن المتشاسين هما معاً في الوجود ، من حيث الإضافة .

المتضادان يلزمهما التضايف بسبب التنازع ويكون كلُّ واحد منهما معقول الماهية بالقياس إلى الآخر بسبب التنازع ، وصحيح أن يقال إمهما حيث هما متضادان متضايفان ، وليس صحيحاً أن يقال من حيث هما متضايفان متضادان .

إذا قلنا : ٥ لا خفيف ولا ثقيل ٥ ليس يعنى به أنه متوسط بينهما بل يعنى أنه خارج عن جنس الحفة والثقل ، وهو سلب على الإطلاق كما يقال إن الصوت لا يرى فهو سلب على الإطلاق ، وليس كما يقال لا حار ولا باردويعنى به الفاتر .

الإيجاب والسلب يوجدان فى العلوم محصصين ، والعدم والملكة هما الإنجاب والسلب مخصصين فى الموضوع فإن الإنسان إما أن يكون أعمى أو يكون بصيراً ، ومعناه أن الإنسان إما بصير وإما ليس بصيراً . قد یکون اللفظ محصلا ومعناه غیر محصل ، وقد یکون المعی محصلا واللفظ غیر محصل ، وذلك كما یقال : •ملول؛ فإنا نعتی به عدم الثبات و هذا كما یكون سلب لغظی وإمجاب معنوی و بالعكس.

الحبر والشر ليسا جنسين بالحقيقة فإنهما مختلفان و ذواتهما محسب اعتبارات مختلفة ومحسب إضافات ، فإنه يشبه أن يكون ما يظنه أحد محبراً يظنه أحد لاخبراً ، وكذلك الموافق والمحالف هما من اللوازم التى تازم الأشياء ، والراحة والألم من الموافق والمحالف والموافق والمحالف لا يدخلان فى تقويم الموضوع لهما ، وهما من مقولات كثيرة.وإذا كان شىء مركباً من مقولتين فلا ينسب إلى أحدهما إذا تساويا فيه بل مجب أن محترع له معتوله .

كل حادث فقد حدث بعد مالم يكن ؛ فيجب أن يكون لحدوثه علة هي أيضاً حادثة ، ولتلك العلة علة أخرى ، ولتلك أخرى فيتسلسل إلى مالامهاية . والكلام في كل واحد منها كالكلام فيها قبله ولا يقف فيها سؤال ولم ، فإما أن تكون كل علة في آن فتتشافع الآنات ؛ وإما أن تجتمع معاً في زمان، وكلاهما محال أعلى تشافع الآنات واجتماع العلل كلها في زمان واحد ، فيلزم حينتك أن تكون هله العلل إما حركة وإما ذوات حركة ، لأن الحركة بذاتها تبطل ، لا بسبب مبطل فيكون يطلانها إعلة لحدوث حركة أخرى فلا تكون الأسباب مجتمعة في زمان ، ولولا الحركة لما معلى واحد عليه أخرى من وجود تشافع الآنات أو اجتماع العلم في زمان واحد ، وقد عرف بطلانها أعلم وجود مادث لما ذكر من تكون العلل الحركة الذي المات أو احتماع العلم فيكون يطلانها أعلم حدوثة أخرى من تكون الأسباب مجتمعة في زمان واحد أن وتكون معلون الحركة من موكة أخرى من وجود تشافع الآنات أو اجتماع العلم في زمان واحد ، وقد عرف بطلانها ، فيجب أن

إذا سلوفقيل : لم حصل هذا الشخص ؟ فقيل : لأندكان كذا ، فيقال : و لِم كان كذا ؟ فقيل : الأنه كان كذا الا – فيجب أن تكون هذه الأشياء كلها فى آنات . وتشافع الآنات محال ، فيجب أن يكون ههنا حركة فانتة ولاحقة .

العلل الحقيقية بجب أن تكون متناهية . فإنها إن لم تكن متناهية وجب وجود أشياء غير متناهية في زمان واحد . وهذا محال.والعلل المُعيدَّة وهيائتي تعد المعلول لقبول الصورة أو الهيئة نجوز أن لا تكون متناهية ، وكذلك أنعال المُعيينة يكون بعضها قبل بعض وتتعلق بالحركة .

عدم علة الحركة هو علة عدم الحركة .

البانى علة لمتحريك اللَّسِن ، ثم إمساكه عن الحريك علة للسكون ، فإن عدم علة الحركة علة عدم الحوكة . ثم ثبات اللَّسِن من-مقتضى طبيعة الأرض ، ومستحفظ طبيعة الأرض واهب الصور ، والنار علة لاستعداد تام فى المادة المسخنة ، والأب علة لحركة الملىّ، وحركة الملىّ إذا انتهت إلى القرار علة لحصول الملىّ فى القرار ، ثم حصوله فيه علة لأمرما ، وأما تصويره حيواناً وبقاؤه فعلنه واهب الصور .

علة بقاء الفلك على نظامه وترتيبه طبيعته المقتضية لحفظ نظامه ؛ وعلة طبيعته البارى.

الأب علة بالعَرض لوجود الابنفانة علة لتحريك المي إلى القرار. ثم انحفاظ المي في القرار إما بطبعه وإما بانضام فم الرحم ، وهو المانع الذي يمنعه عن السيلان ، ثم قبوله بصورة الإنسان لذاته . وأما مفيد الصورة فهو واهب الصور . والبناء ليس هو علة لوجود البيت ، بل هو سبب لتحريك أجزاء البيت إلى أوضاع مختلفة تحصل من تلك الأوضاع صورة البيت ، وانتهاء تلك الحركة علة لاجماع تلك الأجزاء .

لو كانت الحرارة محددة كانت تسمى فاعلا بذائها . ولما كانت آلة لشىء آخرهو النار ، وهى فاعلة بقوة ، فإن النار فاعلة بها أعنى بالحرارة التى هى قوتها . ومثاله تى النفس ولو كانت النفس فاعلة محددة كانت فاعلة بذائها ، ولما صارت آلة لشىء صار بها فاعلا بالقوة ، ولو كان البدن فاعلا محدداً من دونها كان فاعلا بذائه ولما صار آلة لها وكان الفعل به آلياً .

العدم سبب للعدم : كعدم الحوارة ، يكون سبباً لعدم ما يكون منه الحرارة ، يعنى \* لعدم اللطافة .

السؤال إذا لم يُسجَب عنه بالغاية التي ينقطع عندها السؤال يكون لازماً وعائداً مثلا يقال : لم كانكذا ؟ فيقال : إنهكانكذا أو لايكون ذلك الغاية التي بنقطع عندها السؤال ، بل يلزم أن يعاد السؤال .

سبب هذه التغيرات شيء متغير لا محالة وهو الحركة ، وهذه التغيرات تتأدى إلى ثابت واحد ، وهذه المختلفات تتأدّى إلى نظام واتفاق واتحاد .

الاختلافات فى الأجناس وفى الأنواع وفى الأشخاص وفى الأحوال كلها الموجودة أعلى الاختلافات مقتضى معنى واحد وهو نظام الكل وحفظه ، فإن أجناس الموجودات كالحيوان مثلا وأنواعها كالإنسان مثلا وأشخاصها كأشخاص الإنسان وأحوالها المختلفة عليها كلها يقتضيها نظام الحرفى الكل وهو يؤدى إلى نظام عقلى . ولوصح أيضاً وجود الأدوار لكان أيضاً من مقتضى ذلك النظام والضرورات التابعة للغايات فى الموجودات وإن لم تكن مقصودة فى حفظ نظام الكل فإنها صرفت إلى أشياء نافعة يالتدبير الإلمى ليحفظ مها نظام الكل . والشيء الواحد الجزئي الذي تتوافى إليه الأسباب وإن كان مستنكراً في العقل كسرقة السارق وزنا الزاني لو لم يكن نظام العالم محفوظاً فإن الأسباب المؤدية إليه هي الأسباب في حفظ نظام العالم وهو كالضروري التابع لها . والعقوبة التي تلحق الزاني والظالم إنما تقع عليهما لحفظ نظام الكل ، فإنه إن لم يتوقع المكافأة أو لم عنف المكافأة على ظلمه وفعله الشر والقبيح لم يقلع عن فعله ولم يتزجر فلم يوقنظام الكل محفوظاً . ودخول الشر في القضاء الإلى هو أن ذلك الشر تابع للضروري الذي هو من القعم التاني . وهذا الضروري قد صرف بالتدبير الإلى حفظاً نظام الكل على أم ما عكن أن يكون كالشيخوخة والموت ، فإن الشيخوخة أمر ضروري تابع وقد جعلت علة لطهارة النفس وكسر قواها الحيوانية ، والموت جعل علة لوجود أشخاص ونفوس لا مهاية لما كانت تستحق الوجود .

حصول الضوء في القابل له هو من جهة واهب الصور ، ويكون حصوله فيه هو زوال العائق عنه الذي هو الظلمة وتمام استعداده لقبوله .

الضوء هو انفعال في القابل من المضي وأو حضول أثر فيه من واهب الصور .

الألوان إنما تحدث في السطوح من حصول المضيء ، وليست في ذوائها موجودة : وهيأعراض تحصل بواسطة المضيء . وسبب كونها مختلفة وأن بعضها أبيض وبعضها أسود وبعضها في كذا ، اختلاف الاستعدادات في المواد .

لا يجوز أن يكون المضىء موجوداً والضوء غير موجود وبجب أن يكونا معاً من غير زمان ، وذلك كالهيولى والصورة فإن وجو دهما معاً بلا زمان . فإنه كما توجد الصورة من واهب الصور توجد الهيولى بالفعل .

سبب إجابة الدعاء توافى الأسباب معاً لحكمة إلهية ، وهو أن يتوافى دعاء رجل مثلافيا يدعو فيه وسبب وجود ذلك الذىء معاً عن البارى . فإن قيل: فهل كان يصب وجود ذلك الشىء من دون الدعاء وموافاته لذلك الدعاء ؟ قلنا: لا، لأن علتهما واحدة وهو البارى ، وهو الذى جعل سبب وجود ذلك الذىء الدعاء كما جعل سبب صحة هذا المريض شرب الدواء ، وما لم يشرب الدواء لم يصح. وكلمات الحال فى الدعاء وموافاة ذلك الشىء فلحكمة ما توافيا معاً على حسب ما قدر وقضى . فالدعاء واجب ، وتوقع الإجابة واجب . فإن البعائنا للدعاء يكون سببه من هناك ، ويصبر دعاؤنا سبباً للإجابة وموافاة الشىء فلحكوث الذي المعامي على حسب ما قدر وقضى . فالدعاء واجب ، وتوقع الإجابة واجب . فإن البعائنا للدعاء يكون سببه من هناك ، ويصبر دعاؤنا سبباً للإجابة وموافاة الدعاء لحدوث الأمر المدعو لأجله هما معلولا علة واحدة، وربما يكون أحدهما بواسطة الدعاء لحدوث الأمر المدعو لأجله هما معلولا علة واحدة ، وذلك أن ندعوها بلائيل وتحن معلولها وهي علتنا ، والمعلول لا يفعل في العلة ألبتة . وإنما سبب الدعاء من هناك أيضاً لأنها تبعثنا على الدعاء ، وهما معلولا علة واحدة . وإذا لم يستجب الدعاء لذلك الرجل ، وإن كان يرى الغاية التي يدعو لأجلها نافعة ، فالسب فيه أن الغاية النافعة إنما تكون عسب نظام الكل لا محسب مراد ذلك الرجل ، فر مما لا تكون الغاية هسب مراده نافعة فلذلك لا تصح استجابة دعائه . والنفس الزكية عند الدعاء قد تفيض عليها من ذلك إجابة للدعاء ، فإن العناصر فتطاوعها العناصر متصرفة "على إرادتها ، فيكون فلك إجابة للدعاء ، فإن العناصر موضوعة لفعل النفس عنها . واعتبار ذلك في أبدانها صحيح فإنا رتما تحيل المناصر موضوعة لفعل النفس عنها . واعتبار ذلك في أبدانها وقد عكن أن تؤثر النفس في غير بدنها ، كما تؤثر في بدنها ، وقد تؤثر النفس في نفس غير ها ، كما نحكي عن الأوهام التي تكون لأهل الهند إن صحت الحكاية . وقد تكون المادىء والأول تستجيب لتلك النفس إذا دعت في تدعيا ، وقد تؤثر النفس في نفس المادىء والأول تستجيب لتلك النفس إذا دعت في تدعيا ، قلما المنو المادىء والأول تستجيب لتلك النفس إذا دعت فيا تدعو فيها إذا كانت الغاية الى الماتي المادى في نفس

كل ما يصدر عن واجب الوجود فاعا يصدر يواسطة عقليته له . وهذه الصورة المعقولة له يكون نفس وجودها نفس عقله لها . لا مايز بين الحالين ولا ترتيب لأحدهما على الآخر ، فيكون عقله لها ممايز ألوجودها عنه . فليس معقوليته لها غير نفس وجودها عنه . فإذن من حيث هي موجودة مي معقولة ومن حيث مي معقولة هي موجودة ، كما أن وجود البارى ليس إلا نفس معقوليته للماته . فالصور المعقولة له بجب أن يكون نقس وجودها عنه نفس عقليته لها ، وإلا إن كانت مقولات أخرى علة لوجود تلك الصور كان إلكلام في تلك المعقولات كالكلام في تلك الصور ويتسلسل إلى غير النهاية . فإنه بجب أيضاً أن تكون قد عقلت أولا حتى وجدت وذلك إلى مالا نهاية ، فإنه بجب لأنها وجدت فيكون علم معقوليتها وجودها ، وعلة وجودها معقولة الم ترى النهاية والمور كان تكون علم معقوليتها وجدت وذلك إلى مالا نهاية ، فإنه بحب أيضاً أن تكون قد عقلت أولا حتى وجدت وذلك إلى مالا نهاية ، أو تكون إنما عقلت يقلن معقوليتها ، في تلك الصور ويتسلسل إلى غير النهاية ، فإنه بحب

الصور المعقولة إما أن توجد عنه بعد أن تكون معقولة فتكون قبل وجودها عنه موجودة لأنها إن لم تكن موجودة لم نكن معقولة ، فإن ما هو غير موجود لا يعقل ، فيلزم إذا كانت موجودة أن تتقدمها عقايته لها ، وذلك إلى غير تهاية . والكملام فى ذلك كالكلام فى هذا ، لأنها كانت معقولة له . وهى أيضاً من لوازمه ، فتكون قد عقلت هذه أيضاً بواسطة صور معقولة أخرى الكلام فيها كالكلام فى هذه ويتساسل الأمر .

إن قيل : إنما وجدت هذه اناوازم لأنها عقابت ، وعقليته لها التي هي سبب وجودها

هى من اللوازم ، لزم السؤال فيقال : لم وجدت ، وبواسطة أيَّ شيء؟ فيقال إنما وجدت لأنها عقلت فيتسلسل الأمر .

هذه الصور المعقولة من لوازم ذاته . وإذا تبع وجودها عقليته لهاكانت عقايته لها من لوازم ذاته أيضاً ، فتكون وجود العقلية من تعقله لها ، فيكون تعقُّلٌ بعد تعقل إلى مالانهاية .

إن صدروجو دهاعنه بعدعقليته لها فيلز مأن تكونموجو دة عندعقليته لها . فإن المعقول خِب أن يكون موجوداً، وإذا كانت موجودة بجب أن يتقدم وجودها أيضاً عقليته لها فيتسلسل ذلك إلى غير نهاية فيجب إذن أن تكون نقس عقليتها لها نفس وجودها .

ان جعل بواسطة شيء عقليته لها بلزم أن يكون الشيء موجوداً وتنقدمه عقليته لد ويلزم أن يعود آخر الأمر إلى شيء تكون انفس عقايته له نفس وجوده حتى لا يتسلسل .

الموجودات الصادرة عن الأول ليس انتظامها لأن المقصود فيها هو النظام ، بل إنما لها النظام لأنها مراد الأول وهو نفس النظام بيجيم

الأول لا يتكثر لأجل تكثر صفاته ، لأن كل واحد من صفاته إذا حقق تكون الصفة الأخرى بالقياس إليه، فتكون قلىرته حياته وحياته قدرته وتكونان واحدة فهو حى من حيث هو قادر ، وقادر من حيث هو حى ، وكذلك سائر صفاته .

الأفعال الصادرة عن الأوائل لا تصدر عنها لأغراض لها كما تصدر عنّاً أفعالنا لأغراضنا ، بل تصدر عنها لوجودها ، ولأن وجودها وجود تقتضى أن تكون عنها هذه الموجودات فهذه الموجودات موجودة عن وجودها ، لأنه ذلك الوجود لا لشيء آخر .

فرق بن أن تفيض عن الشيء صورة معقولة ، وبن أن تفيض عنه صورة من شأسا أن تعقل : فإن معنى الأول أنها صدرت وهي معقولة بالفعل فتكون عقليتها مع صدورها أوسبب صدورها ، ومعنى الناني أنها صدرت وهي بالقوة معقولة وأنها تعقل بعد صورها .

الحد إنما يكون للطبيعة الكلية بالذات ، وأما للطبيعة الشخصية فإنه بالعرض: فإنه لوكان حدّ الإنسان حداً لزيد بالقصد الأول لم يكن إلا لزيد وكان يبطل مع بطلان زيد ، ولم يكن يقع على غيره . وكذلك العلم الكلى يتناول الجزئيات بالعرض إلا أن تكون شخصية نوعه مجموعة فى شخصه ، فإن الحد له وحده . فإن علمك بأنه كلما كانت الشمس فى مقابلة القمر وكانت الأرض ببنهما ولم يكن للقمر عرض وانفق ليل ً وجب الكسوف . ليس يتناول هذا الكسوف بعينه بالذات بل بالعرض ، فلهذا يقع على جميع الكسوفات .

المعقول من هذا الشخص المشار إليه هو أن تجرد ماهيته يصفاته وأحواله كلها وأعراضه حتى يكون مطابقا لمحسوسه ، وتجرده عن وضعه المشار إليه لاعن الوضع المطلق ،وعن مادته المشار إليها لاعن المادة المطلقة ، وعن صفاته المتخصصة به لاعن الصفات مطلقة ، بل تأخذ جميع صفاته وأحواله وإن تخصصت به مطلقة كلية رُحيت يصح حملها على كثيرين ، فيكون المعقول منه غير مشار إليه وإن كان معقولا كما هو لجميع أحواله من وضعه وأينه وصفاته ، والفرق بين محسوسه ومعقوله ، وإن كان مطلقه أو محسوسه مشار آليه ومعقوله غير مشار إليه فإنه قد أحدث كل أحواله كلية .

المعقول من الشخص مالم يكن مقيسا إليه علىأنه معقول هذا الشخص المشار إليه المحسوس ، أو على أنه هو بعينه ، بل على أنه بجوز حمله عليه وعلى غيره من أشخاص النوع –كان كليا، وذلك بأن تؤخذ صفاته وأحواله كلها كلية فلا يوجد معها ماتشخص به ، وهو الوضع والأين .

التحديد بكون بالمقومات. والذى نوعه فى شخصه فمعقوله ومحسومه محدوده لأنه لايشركه فيه غيره فما يُمعقل منه هو ماينجد به وهو مقوماته . وما يسند إليه يكون محدودا والعقل يثق به . والمتغير معقوله عبر محلوده ، بل محسومه فقط ، ومحسومه تكون صفاته بحيث محكن وقوع الشركة فيها . وإذا أسندت إليه لاتكون محدودة ولايثق بها العقل ، لتغير ها . والمعقول هو المعنى المشترك فيه لا المعنى المخصص ويكون لامحالة كليا . والحزمى بهذا يكون له معقول إذا علم منجهة أسبابه وعلله لامن جهة الإشارة إليه بالحس كالكسوف الجزئى والشخص الإنسانى مثلا ما لم يُشتر إليه حيسيناً ، بل علم من جهة أسبابه وعلله .

معنى واجب الوجو دبذاته أنه نفس الواجبية ، وأن وجوده بالذات، وأن كل صفة من صفاته بالفعل ليس فيها قوة ولا إمكان ولا استعداد , فاذا قلنا : إنه مختار وإنه قادر فإنه نعى يه أنه بالفعل كذلك لم يزل ولايزال ، ولانعنى به مايتعارفه الناس منهما : فإن المختار فى العرف نهو مايكون بالقوة ومحتاج إلى مُرَجَع ، يُخْرِج اختيارَه إلى الفعل إما داع يدعوه إلى ذلك من ذاته أو من حارج . فيكون المختار منا محتارا فى حكم مضطر ، والأول فى اختياره لم يَدَعُه داع إلى فلك غير ذاته وخبريته ، ولم يكن معتارا يالفوة ثم صار مختارا بالفعل ، يل لم يزل كان مختارا بالفعل .

غير ما فعله وإنما فعله لذاته وخبريته ذاته لا لداع آخر ، ولم يكن هناك قوتان متنازعتان كما فينا فطاوع إحداهماً ثم صار اختياره إلى الفعل بها . وكذلك معنى قولنا إنه قادر أنه بالفعل كذلك لم يزل ولايزال ولايعنى به مايتعارفه الجمهور فى القادر عنا فإن القدرة فينا قوة فإنه لاتمكن أن يصدر عنقدرتنا شيء مالم يرجح مرجح ، فإن لنا قدرة على الضدين . فلوكان يصبح صدور الفعل عن قدرة لصبٍّ صدور فعلمن معا عن إنسان واحد في حالة واحدة . فالقدرة فينا بالقوة، والأول برئ من القوة . وإذا وصف بالقدرة فإنه يوصف بالفعل دائمًا . ونحن إذا حققنا معنى القدرة كان معناه أنَّا متى شئنا ولم يكن مانع ، فعلنا . لكن قولنا متى شئنا ليس هو أيضا بالفعل فإنا أيضا قادرون على المشيئة على الوجه الذي ذكرناه ، فتكون المشيئة فينا أيضاً بالقوة . فكأن القدرة فينا تارة "تكون فى النفس ، وتارة فى الأعضاء . والقدرة في النفس هي على المشيئة ، وفى الأعضاء على النحريك ، قلو وصف الأول بالقدرة على الوجه المتعارف لوجب أن يكون فعله ُ بالقوة ، ولكان بني هنا شيء لم بخرج إلى الفعل فلا يكون نامًا . وعلى الجملة فإنالقوة والإمكان فىالماديات . والأول هو فعل على الإطلاق، فكيف يكون قوة ا والعقول الفعالة هي مثل الأول في الاختيار والفنزية وذلك لأنها ليست تطلب خبراً مظنوناً بل خيراً حقيقياً ، ولا ينازع هذا الطلب فيها الطبِّ آخر كما فينا إذ ليس فيها قوتان ويكون من وجه التنازع من قبلهما . فعلو الأول ومجده أنه محيث يصدر عنه هذه الأفعال وتجد هذه العفول في أن تتوخى أُفَارَتَكُونَ أَعْطَلْنَا عَبْلَ فِعَلْ الأُول . وقد قيل : ٥ الإنسان مصطرٌّ في صورة مختار ، ، ومعناه أن المختار منا لا يخلو في اختياره من داع يدعوه إلى فعل ذلك . فإن كان الداعي الذي هو الغاية موافقاً لأقوى القوى فينا ، قيل : فلان مختار فما يفعله ؛ وربما يكون ذلك الداعي من جهة إنسان آخر .

وقى حالة أخرى لا يوافقنا فيها ذلك الداعى ، فيكون صدور الفعل منا محسبه على سبيل الإكراه . وإذاكان الداعى ذاتناكان مختاراً محسبه . فالمختار بالحقيقة هو الذى لايدعوه داع إلىفعل مايفعله. ونحن إذا قلنا فلان يفعل كذًا محتاراً كان معناه أن داعيه ذاته . وإذا قلنا إنه فعله مكر هاكان داعيه غيره . والداعى إذا لم يكن غيره كان الفاعل فيا يفعله مختاراً ويكون عنده أن ذلك الداعى غاية أو خبر إماعسب الوهم أو محسب العقل . وإذا كان الداعى غيره كان فعله ، وإن كان فيه صلاح للفاعل : صادراً عنه على سبيل الكره . فالأول لماكان هو الحبركان صدور الأشياء عنه صدور مالو صدر عن غيره كان طلبه فالأول لماكان هو الحبركان صدور الأشياء عنه صدور مالو صدر عن غيره كان طلبه خارجة عن ذاته ، كان بالحقيقة هو المختار . وإنما لا يصح فينا الاختيار الحقيق لأن فينا قوتين : قوة تطلب شيئاً خلاف ما نجير عليه ، وقوة تحاول ضد ذلك . والأول ليس فيه هذا لأن صدور الأشياء عن ذاته هو خسب خيريته ، وتلك الأشياء غير منافية لذاته ذلا يكون هناك تنازع في الإرادة .

يجب أن يكون تى الوجود وجود بالذات ، وفى الاختيار اختيار بالذات وفى الإرادة. إرادة بالذات ، وفى القدرة قدرة بالذات حتى يصح أن تكون هذه الأشياء لابالذات قى شىء . ومعناه أن يكون عجب أن يكون واجب الوجود وجوداً بالذات ومختاراً بالذات وقادراً بالذات ومريداً بالذات حتى تصح هذه الأشياء لابالذات فى غيره .

العقول الفعالة لم يسبق وجودها إمكان ، فليست هي مادية ، فإمكان وجودها في ذواتها .

كمالات الإنسان فى العلم والعمل محدودة ، وهى غير متُعتَّد بها بالقياس إلى كمالات العنايات ، والناس فيها متفاوتون ، وقلما يوجد منهم من يحيط بها مع نزارة مقدارها بل الجمهور فيهم نقص ، وكل إنسان يعرف من نفسه نقصانه ويشهد عليها به ولذلك يدهش فلا بهندى إلى سَمَّت رشده ، ولأجل هذا الدهش يذهب عن طلبها ياماً منها فيحبد عنها إلى أمور دنياوية ، أو يعول فى علمه على أوهام مضلة .

قد نُكْرَه على فعل شيء ويكون فيه صلاحنا فلا يكون فعلنا تبعاً للوهم .

المعتزلة يظنون أنهم قد أثبتوا هأولاه ليسب بحسم، وليس الأمر على ذلك فإن براهينهم خسيَّلَت لهم أنه ليس بجسم . ثم لما جاء وإلى تفصيل أحواله شبهوا أحواله وأفعاله بأحوال الإنسان . والسبب فى ذلك أنهم لم يعرفوا خواص ما ليس بجسم فكانوا يثبتونها له بل ثبتوا له أحوالانبعوا فيها الوهم بواسطة المحسوسات، ثم قاسوا إليه أحوال المحسوسات قلم يقدروا على أن يُوفقوه حقه فى المجد والعلو ، و حسبوا أنه إذا بترىء من الأفعال الإنسانية والقدرة الإنسانية والإرادة الإنسانية والاختيار الإنساني كان نقصا له ، ولم يعلموا أن هذه الأحوال التي لنا هي نقصانات ، ولم يعرفوا أيضاً الكمال الحقيق. الإنسانية والقدرة الإنسانية والإرادة الإنسانية والاختيار الإنساني كان نقصا له ، ولم يعلموا أن هذه الأحوال التي لنا هي نقصانات ، ولم يعرفوا أيضاً الكمال الحقيقي. الجسمانية والأفعال التي تصدر عن الجسماني لا تخلو من نقصانات كثيرة بالقياس إلى الكمال الحسانية والأفعال التي تصدر عن الجسماني لا تخلو من نقصانات كثيرة بالقياس إلى الكمال الجسمانية والثول التي معاد عن الجسماني لا تخلو من نقصانات كثيرة والأحوال المعانية والثول التي معدر عن الجسماني لا تخلو من نقصانات كثيرة بالقياس إلى الكمال الجسمانية والثوال التي تصدر عن الجسماني لا تخلو من نقصانات كثيرة بالقياس إلى الكمال الجسمانية والأنعال التي تصدر عن الجسماني لا تخلو من نقصانات كثيرة ما المي ال المعانية والأنوال التي معدر عن الحسماني لا تخلو من نقصانات كثيرة بالقياس إلى الكمال المعانية والموال أحوال الأول بأحوال الإنسان لأنهم لم يعرفوا العقليات وذات المعلق . وهم قاسوا أحوال الأول بأحوال الإنسان وكانيم لم يعرفوا العقليات وذات العلق . والمان من المان فضائل وكانيم ما المعليات والسما والبصر ، وإنما ألمان معانة هي في الإنسان فضائل وكانيم م يعرفوا المقليات وذات ناقصاً وهي له من خارج ومكتسبة قالوا هي له من ذاته وأنها صفات له ،ولم بعلموا أن ذاته فعالة للأشياء بآنية ٍ وأنه أرفع مما ذهبوا إليه .

من خواص ممكن الوجود بذاته أنه محتاج إلى شى، واجب وجوده حتى يوجده وإذا وصف الأول بأنه قادر على ما يقولونه وهو أنه ما يصح أن يصدر عنه الفعل أو أنه إذا شاء فعل ، فقد شبهوه فى هذه القدرة والمشيئة بالإنسان ، إذ هو قادر على أن يفعل إذا شاء ومعناه أنه يفعل بسبب داع يدعوه إليه ، وأنه يفعل إذاكان سبب مرَّجيَّح ولا نظو ألبتة عن القوة فلا يكون بالفعل قادراً . ولا يغنى عنهم قولهم : إنه قاد مرَّجيَّح ولا القدرة . فليس معنى القادر عندهم إلا ما ذكر . وإذا كان الأول واجباً بذاته لذاته لا بقدرة . فليس معنى القادر عندهم إلا ما ذكر . وإذا كان الأول واجباً بذاته وجعل القدرة له بالامكان فقد صار شيئاً واحداً واجباً وممكناً ، أو يكون الإمكان صفة لواجب الوجود بذاته ، وهذا عال . فيجب أن يكون كل شىء فيه واجباً وبالفعل ، لأنه واجب الوجود بذاته ، ونحن إنما نعنى بقولنا أنه قادر بالفعل أن قدرته علمه ، فهو إلى من حيثهو قادر عالم أى علمه سبب لصدور الفعل عنه ، وليستقدرته بسبب داع يدعوه إليه ، فقدرته بقدرة .

معنى القادر عندهم هو ما بجوز أن يصدر عنه الفعل .

كل ماكان ممكن الوجود بذاته فإند يوجد بخر فلا محالة ، ولا يصح وجوده بذاته وما دام ممكن الوجود بغيره لا يكون موجوداً ويكون ممكن الوجود بغيره فإذا زال إمكان وجوده بغيره صار موجوداً ، إلا أن إمكان وجوده بذاته لايزول عنه ألبتة لأن ذلك له بذاته وإمكان وجوده بغير هو بعلة ، ولا يكون له من ذاته ، فيصح أن يزول هذا الإمكان عنه إذ ليس له ذلك من ذاته .

النفس مضطرة فى صورة مختارة ، وحركاتها تسخيرية أيضاً كالحركة الطبيعية فإنها تكون بحسب أعراض ودواع فهى مسخرة لها . إلا أن الفرق بينها وبين الطبيعية أنها تشعر بأغراضها ، والطبيعة ُلا تشعر بأغراضها ، والأفعال الاختيارية فى الحقيقة لاتصح إلا فى الأول وحده ، وحركة الأفلاك تسخيرية إلا أنها ليست بطبيعية فإن الحركات الطبيعية تكون على سبيل اللزوم ، وما يلزم سبباً ليس يلزم نقيضه أيضاً فى حالة واحدة والمحرك فى الفلك يُحتَرُك من نقطة إلى تلك النقطة بعينها، فهى ترك موضع وقصده معاً.

عند المعتزلة أن" الاختيار يكون بداع أو سببه، عــوالاختيار بالداعي يكون اضطراراً ، واختيار الباري وفعله ليس لداع . البارى أحدَى الذات ، وفعلُه أحدَى الذات ليس لداع ولا قصد ، فلا شى ، محصل فيه يوجب اثنينية أو كثرة . وصدور الفعل عنه على سبيل اللزوم . ولا يصح أن يصدر عنه شىء على سبيل اللزوم إلا واحداً . فإن لازم الواحد واحد . ولابد من أن تكون ههنا كثرة ، فيجب بالضرورة أن تكون الكثرة فى اللازم عنه . ولاكثرة فى العقل الأول اللازم عنه إلاّ على وجه التثليث المذكور ، وهو أنه بما يعتمل الأول يازم عنه عقل، وبما يعقل من ذاته يلزم عنه فلك .

كل معنى لا تعلق له بعادة بوجه فليس يصح أن يسبقه عدم ". برهان ذلك أنه لا محالة يسبقه إمكان الوجود ويكون ممكن الوجود بذاته ، فيكون إمكان وجوده إما أن يكون فى موضوع – وقد فرضنا أنه لا تعلق له بالموضوع – وإما أن يكون جوهراً قائماً بذاته . وإمكان الوجود معنى مضاف . فإذن هناك معنى زائد على إمكان الوجود وهو قيامه بنفسه ، ووجود جوهريته ، فيكون إمكان الوجود عارضاً لذلك المعنى القائم ينفسه فيكون موضوعاً ، وقد قلنا : لا تعلق لذلك ألشىء بالموضوع – هذا خُمُلُفٌ . وإنما يكون الإمكان موضوعاً ، وقد قلنا : لا تعلق لذلك ألشىء بالموضوع – وجود ذلك المعنى . وإنما يتقدم لا معال

لكل جسم مبدأ حركة خاصية ، ولنلك الحاصية وَسَمَّ المحرك بالتحريك كالنار مثلا فإن فيها قوة قبول الإحراق من واهب الصور ، ولولا تلك القوة لم يكن فىقبولها للإحراق أولى من الماء مثلا فى قبوله لهذا الفعل وهو الإحواق من واهب الصور .

المعقول من الشيء يكون كلياً ، والأمر الكلى لايصح أن يصدر عنه فعل فإنه ليس بأن يصدر عنه هذا الفعل بأولى منه بأن يصدر عنه ذلك الفعل . فإذا صدر عنه فعل ما فلسبب مُخصَصًص ختصصًمه . فالمادة الأولى مطلقة . والمعطى للصور على الإطلاق ليس واحد منهما بأن يكون منه هذا الشخص أولى منه بأن يكون منه ذلك الشخص إلا إذا حصل سبب محتصصُمذا الشخص ، وكذلك المعقول من الحركة الدورية لايصح أن تصدر عنه هذه الدورة المعينة إلا بسبب جزئى ، فإذن كل دورة تتخصص بسبب وهو الإرادة المتجددة .

كل فلك فله محرك مفارق ، وإنما خركه بواسطة محرك قريب . الجسم لا يتقوم جسياً بأن تكون فيه هذه الأبعاد الثلاثة بالفعل ، وأن تكون فى سياء أو تحت سياء ، حتى تكون لها جهات من أجل جهات العالم ، بل الجسمية متقومة من دون هذه الأشياء . وهذه أمور تعرض لها من خارج . الكمالات الأولى للجسم هي الصورة الجسمية ، والكمالات الثانية هي الأشكال وصورها الخافظة لطبائعها .

التخلخل والتكاثف إما بالذات ، وإما بالعترض . فإن كانا بالذات فإن الصورة الجسمية تنغير معها كالماء إذا استحال هواء فإن الصورة الجسمية فى الماء تبطل وتحدث صورة تجسمية أخرى . وإذا كانا بالعرض فإنها لا تنغير فإن المواء يتخاط نهاراً بالشمس ، ويتكاثف بالليل ، ولاتنغير صورة الجسمية فى الهواء ألبتة بذلك سعند ديموقراطيس أن الجسم فيه أجزاء بالفعل وتحدانيات<sup>(1)</sup> لانقبل الانفصال إلافترضاً وتوهماً ، لافعلا ، والجسم مؤلف منتها، وهى مياسة غير متصلة وطبائعها متشاكلة واعترض عليه بأن قيل : إن كانت طبائعها واحدة فما بال كتل واحد من تلك الأجزاء تقرار عليه بأن قيل : إن كانت طبائعها واحدة فما بال كمل واحد من تلك الأجزاء مياسة غير متصلة وطبائع الكل والجزء واحدة حتى إن الجزئين فى أنتهما لا يلتحمان واجزء فى أنه لاينفصل ولايفترق اثنين أمر بطبيعتها ، فإذا هو عال . والجسم من حيث مياسة غير متصلة وطبائع الكل والجزء واحدة حتى إن الجزئين فى أنتهما لا يلتحمان والجزء فى أنه لاينفصل ولايفترق اثنين أمر بطبيعتها ، فإذا هو عال. والحسم من حيث متاسة يقبل الاتصال والانفصال ، وليس فيه أجزاء بالفلك

قالوا : إن الهيولى من حيث هي هيولى شيء ، ومن حيث هي مستعدة شيء ، فالاستعداد صورتها ، وليس كذلك فإن الاستعداد هو نفس الهيولى و هذا التحديد الذى حدت به و هو أنه أمر مستعد لا يكثرها فان البسائط تُحدّ بحدّ يشتمل على الجنسين والفصل. وليس الجنس والفصل موجودين فى المحدود حتى يكون المحدود له جزءان ، بل هما جزءا الحد. وقولنا أمر مستعد ليس بجب منه أن يكون مركباً كما نقول فى أشياء بسيطة إنها أمر بصفة كذا ، ونقول فى الوحدة إنه عدد غير منقسم ، وليس هناك تركيب والا لم تكن وحدة ، وكما نقول فى الأول إنه واجب الوجود وليس هناك تركيب .

الحيوانيةواللمونية والعددية والمقدارية معان غير مُحصَّلة (؟) مالمتنوع فالعددلامعنى له إلا أن يكون اثنين أو ثلاثة ، والحيوانية معنى مُشَرَك مُخْرَعه العقل بين الإنسان والفرس وغير هما عند المقايسة ، والعددية يقع فيها الاشتراك من حيث إن لهذه الأنواع العددية معنى مشتركاً فيه كالحيوانية لأنواعها . وأما الحسم فله وجود محصل ليس تسبته إلى النارية مثلا نسبة العدد إلى الاثنينية ، والمقدار إلى الحط ، والسطح والحسماني . وكذلك اللون ، فإن السواد إذا استحال بياضاً وكان كل واحد منهما محسوساً ولكن هذا المعنى هو اللون ي فإن السواد إذا استحال بياضاً وكان كل واحد منهما محسوساً ولكن هذا المعنى هو اللونية فليست محسوسية البياض هي بعينها محسوسية السواد بل مثلها ، بل اللون في البياضية

(١) يقصد والفرات (٢) محصلة ؛ إنجابية Positifia . (٢)

والسوادية واحد "بالعدد . وأما الحسمية فهى معنى محصل له وجود مشار إليه يتحقق فى نفسه يصح أن تترادف عليها صُور محتلفة ، والسواد والبياض هما نفسا اللون ، والحط والسطح هما نفسا المقدار ، والإنسان والفرس هما نفسا الحيوان وليس كذلك النارية والحوائية فليستا هما نفسا الحسمية . وبجب أن تعلم أنا إذا قلنا ناطق معناه قوة لها نطق ، وتلك القوة يصدر عنها مع النطق أفعال الحياة . ولما كانت أفعال الحياة منبعثة من قوة الفرس صارا مشتركين فى هذا المعنى وهو الحيوانية ، لأن الحيوان معنى يلزمه النطق أوغيره ، بل الحيوانية من لوازم الناطق . وأما فى الحسمية معنى يلزمه النطق أوغيره ، بل الحيوانية من لوازم الناطق . وأما فى الحسم فإن الجسمية معنى وهو الاتصال العارض للهيولى خارجاً عن الهيولى . ولا يصح أن يوجد جسم معنى وهو الاتصال العارض للهيولى خارجاً عن الهيولى . ولايصح أن يوجد جسم معنى الوازم الناطق . بل وجود المقدار للجسمية من لوازم المقدارية كما كانت الحيوانية منهما خارج عن الموجود منه ، والحسمية معنى محصل والصورة الحسمية فى أن كل واحد لما ما درج عن الموجود منه ، والحسمية معنى محصل والصورة المعمية فى أن كل واحد لما مادة لأنها قائمة ما والمود منه ، والحسمية معن لوازم المقدارية كما كانت الحيوانية من لوازم الناطق . بل وجود المقدار للجسمية ما لمواد لصورة الحسمية فى أن كل واحد لما مادة لأنها قائمة مها .

الاتصال هو الصورة الجسمية . وليس نخالف جسم جسماً في الصورة الجسمية ، وقد يتخانفان في المقدار وغيرها .

سياقة البرهان على هذا أن المعانى التي تنضاف إلى الجسمية ووجودها غير ذاتية ذا ، فليس تختلف بها الجسمية في معانيها الذاتية. فليمل مخالف جسم جسها فيها في أنه جسم وفي أحواله من حيث الجسمية .فليس يجب إذن أن يكون جسم محتاجاً إلى مادة وجسم غنياً عن المادة .

طبيعة الإنسان مما هى تلك الطبيعة ؛ غيركاننة ولافاسدة ، بل سُبُدَعة ، وهى مستقاة بأشخاصها الكاننة الفاسدة . وأما طبيعة هذا الإنسان فإنها كائنة فاسدة ، وكذلك طبيعة كل واحد من العناصر مبدعة غير كائنة ولا فاسدة وهى مستقلة بأشخاصها . وأما طبيعة هذه الأرض من حيث هى هذه الأرض فإنها كائنة فاسدة .

الهواء إذا استحال مثلا أرضاً فإنه إما أن يستحيل وهو فىحيزه أو فىحيز الأرض. فإذا كان فى حيز الحواء انحدر على استقامة حركة مسامنة إلى الموضع الذى يسامنه من الأرض، وهذه الحال هى المناسبة الوضعية. وكذلك الماء إذا تصعد مخاراً فإنه يرتفع على استقامة حركة إلى ما يسامنه من الحواء إلا أن يكون معوقاً عن ذلك بعائق وهذه هى المناسبة الوضعية . وإنما اختص كل واحد منهما الملك الموضع الذى حصل فيه للنسبة بينه وابن ذلك المكان ، وهى النسبة الوضعية : المعنى العام لا وجود له إلا بأشخاصه ، والواحد بالعدد لا يستحفظ بالمعنى العام ، والمادة واحدة بالعدد ولا نجوز استحفاظها بأى صورة كانت . والواحد بالمعنى العام بالحقيقة هو أن تكون أجزاؤه أيضاً بالمعنى العام . فلوكانت الصورة وعلة الصورة كلناهما بالمعنى العام لكان لايصح استحفاظ المادة بهما . لكن لماكان أحدهما ، وهو العلة ، واحدة بالعدد صح استحفاظ المادة مجموعها. وإنما المختلف بالمعنى العام هو واحد منهما وهو الصورة والعلة ، وهي واهب الصور ، تستحفظ المادة بواحد من المختلف العام .

العلة العامة لا بجوز أن تكون لمعاول خاص ، فإن البناء على الإطلاق لا يصح أن يكون علة لبناء بيت معن ، وإنما تكون العلة بناء خاصًا معيناً ، والنجار مطلقاً لا يكون علة لهذا الباب بل هذا النجار علة له . وعلى هذا القياس أورد الشلق ، فإن الصورة أخذت بالمعلى العام والهيولى خاصة

الهيولى ليست علة للصورة في تقويمها ، ولكن الصورة لا تفارقها ، وليس كل مالا يفارق شيئاً بجب أن يكون ذلك الشيء مقتوماً له .

لوكانت المادة علة للصورة لكانت الصورة واحدة غير مختلفة ، والصور في ذواتها مختلفة . إن قيل : إن اختلاف أحوال المواد علة لوجود صور مختلفة ، قلنا : وهل تختلف أحوال المادة إلا بقبول هيئات يكون الكلام فيها كالكلام في الصور ؟ فليس السبب في اختلاف قبول المادة للصور المختلفة هو اختلاف أحوال المادة ، والعلة في اختلاف الصور تلك الأحوال . فبني للمادة القبول فحسب .

المادة ليست بذات أمرين : بأحدهما توجد وبالآخر تستعد كالطبيعة والحركة في المادة ، فإن الطبيعة هي المحركة والمادة هي القابلة .

كل حادث مفتقر إلى مادة .

لما كان الشيء إنما يصبر هو ماهو يصورته ، وكانت الهيولى إنما هي ماهى بالاستعداد المشار إليه ، كان هذا الاستعداد للهيولى رسما وظلا للصورة لانقس الصورة ، فإن الهيولى يجب أن تكون مُعمَّراًة عن الصور ، وإلالم تكن هيولى . فهذا الاستعداد لها ليس هو صورتها بل هو شبيه بالصورة .

قوله : ﴿ مجتمعة ومتعاقبة ﴾ ــــ يشير إلى الصور الفلكية لأن صورها مجتمعة فيه : والحركات فيه متعاقبة ، وفي الكائنة الفاسدة متعاقبة لا مجتمعة . لا تتخصص صورة معقولة محال ، وصورة أخرى محال ، وتلك الصورة بتلك الحال مثلها فى النوع . ومثال ذلك المعقول من الإنسان فإنه يشترك فيه زيد وعمرو . والمتخيل من زيد وعمرو نخالف كل منهما فيه صاحبه إما ممقدار أو حال أو صفة أوعرض من الأعراض الجسمانية ، وبالجملة كل صورة تحصل فى مادة فهى محسوسة لامعقولة فالمتخيلات والموهومات كلها محسوسة ، وكل صورة لاتختلف إذا حصلت فى شىء فلالث الشىء ليس عادة .

كل صورة حاصلة فى جسم أوجسمانى فذاتها مخالفة لذاتها ، أعلى أن أجزاءها غير جملتها فإن الجزء غيرالكل ، وكذلك أعدادها وأشخاصها متخالفة . والصورة فى ذاتها غير مختلفة فإنها معلى واحد ، والذى يعرض لها من الاختلاف إنما يعرض لشيء مختلف فى ذاته وهو الجسم وعلائقه . وذذا إذا حصلت الإنسانية فى قابل مختلف كالجسم الواحد اختلف أى الكل والجزء . وإذا كان المعقول غير مختلف ، كان القابل غير مختلف.

كل معنى فإنه واحد من كلّ جهة فى ذاته غير كثير كالإنسانية مثلا ، وإنما تتكثر يشىء آخر وهو المادة . وتلك الوحدة هى الإنسانية . وكل معنى فإنه متحقق بصورته ولواز مصورته. وقد قيل: كل حقافإنه فى ذاته متفق غير مختلف ولاء تغير . فما يعطى الحقيقة أولى بأن يكون بهذه الصفة .

كل شيء يقبل صورة واحدة ولا تختلف تلك الصورة مقبولة ، والقابل غير مختلف في ذاته فليس بجسم ، وذلك القابل هو النفس .

قد يتخصص كلى بكلى ، وقد يتخصص كلى بجزئى ؛ وذلك كما تتخصص صفة كلية من الصفات الكلية بشخص جزئى ، وتلك الصفة بجوز أن تكون له ولغيره .

الصورة بجب أن تكون بالفعل أو فعلا إذا كانت المادة بالقوة على الإطلاق. وإذا كانت كذلك كانت الصورة جوهراً لازماً، وجوده فيما ليس بالفعل لا يصح أن يكون عرضاً . فالصورة إذن تخالف العرض بهذا المعنى ، لأن المادة والقابل هناك بالفعل. وليس بجب أن يكون العرض جوهراً ومشابه العرض في شيء وهو أنه لا بد من أن يكون وجودها مقارناً لشيء آخر ، إذ ليس يصح لها القوام بذاتها وفي شيء آخر وهو أن تنخصص بحاملها ، ومعنى هذا أن الصورة من لواز مها الذاتية أن يكون وجودها مقارناً للمادة بحاملها ، والمعنى هذا أن الصورة من لواز مها اللذاتية أن يكون وجودها مقارناً للمادة ، لكنها مقارنة لمادة بصفة كذا إذ ليس يصح وجود هذه الصورة إلا في هذه المادة ، لكنها مقارنة لمادة بصفة كذا إذ ليس يصح وجود هذه الصورة إلا في هذه المادة ، فليس يصح أن تتشخص بشيء آخر : فالواسطة العلية بين واهب الصور وبين الأعراض : الموضوع ، والواسطة بين واهب الصور وبين الهيولى : الصورة ، ولما كان من لواز م كل نوع أن لا يوجد إلا شخصاً ، وكانت شخصية المفارقات فى ذواتها وكانت شخصية المخالطات بالمادة ، وجب أن لايصح شىء من الماديات إلا فى المادة . فالمادة كأنها علة لوجود لازم للصورة وهو الشخصية ، ووجود الصورة فى الهيولى هو وجودها فى ذاتها ومعنى ذلك أن وجودها (١٩) (١) مقارن لوجو دالهيولى، فليستالصور ولا الأعراض يصح عليها الانتقال .

هذه المادة جزءٌ من شخصية الصورة، إذ هي مقومة لشخصيتها ، ولماكان إمكان وجود الصورة في الهيوني على أن يكون وجودها في نفسها هو وجودها في الهيولي صارت الهيولي ضرورية في وجود الصورة ومقوَّمة لمشخصيتها ، ومعينة لها . وههنا نكتة أخرى وهي أن الموضوع كما أنه بالفعل فيصير واسطة على ما ذكرنا ، فهو أيضاً قابل ، والصور واسطة ، لكن القابل غيرها وهو الهيولي .

هذا النوع من الصور تشخصه مهذا النوع من الهيو لي .

التشخص هو أن يتخصص الشيء بصفة لاتقع فيها شركة مثله في الوجود . فأى نوع صح وجوده محيث لا تقع فيه الشركة كان نوعه في تسخصه ، وأى نوع لا يصح وجوده كذلك اختلفت أشخاصه وتكثرت .

المعانى التي لا تتناهى يصح أن تلديكها عقولنا شيئاً بعد شيء، وليس يلزم النفس إذا عقلت شيئاً أن تكون تعقل معه الأمور التي قلزمها لزوماً قريباً وإن كانت موجودة أيضاً، كالحال في مناسبات الجذور الصَّمَّ وفي إضافات الأعداد وما أشبهها فإن هذه كلها موجودة مع الأعداد، وليس يلزم النفس أن تعقلها مع الأعداد بالفعل بل بالقوة القريبة . فإن كان ههنا فاعل للمعقولات، وهو يالفعل من جميع الوجوه، فيجب أن تدركها معاً، إذ لايصح فيه القوة . ومن شأن تلك المعاني أن تحصل له أو منه ، فليس يتوقف إدراكه لها إلى وجود شيء آخر ، وكذلك المعاني أن تحصل له أو منه ، والإضافات التي لا تتناهي . ولكن يجب أن تكون المعاني عصورة من وغير متناهية من وجه ، وعلى ما ذكر في مواضع .

لوكانت الصورة العقلية فانضة عن الأول ، لا معاً ولا دفعة واحدة بلا زمان . بل شيئاً بعد شىء – لم تكن معقولة بالحقيقة بل كانتمادية إذكانت تكون بعد مالم تكن. وكانتحادثة . ولوكان هو لا يدركها بالفعل معاً يل شيئاً بعد شىء لكان فيه أيضاً قوة تقبل الأشياء بعد مالم تقبلها وكان مادياً .

(١) هذه أرقام أوراق المخطوط رقم ٢٩ حكمة وفلسفة بدار الكتب المصرية .

الشيء قد يدركه الإنسان فيكون ملائماً له فيصبر مُراداً ومُشتاقاً إليه. وقد يصدر عن الشيء فعل فيكون ذلك الصادر من مقتضى ذاته أى لايكون صادراً عنه عن قسّس ثم يكون ذلك الصادر محبوباً لأن ذلك الشيء محبوب ، وذلك كمن محب إنساناً فيكون جميع أفعاله محبوباً أيضاً ، وكما محب كل إنسان فيعثل نفسه لان كل واحد يعشقذاته فلا تكون محبته لأفعاله لأنه ملائم له بل لأنه فيعتله ولأنه صادر عن ذاته، ولعل كون أفعاله محبوباً إليه هو نفس صدورها عنه .

فعل كل واحد يكون محبوباً إليه لذيذاً لديه وإن لم يكن بالحقيقة لذيذاً .

وجود البارى وجود معقول أى وجود مجرد ، وكل موجود مجرد فإنه يعقل ذاته والصور الموجودة عنه هى مجردة وهى معقولة المواتها . وأنا إذا عقلتُ البارى فإنما أعتله بلوازمه . ومن لوازمه وجود هذه الصورعنه فأنا أعقله مبدءاً لهذه الصوروأعقله على ما عليه الأمر فى الوجود ، فتكون هذه المعقولية نفس الوجود . وإذا علمت أنه مبدأ لها فتحصيل ذلك أنه حصَّل فى ذهنى صورتُه صورة مجردة ووجدت فى ذهنى لوازمه مجردة : فنفس وجودها فى ذهنى نفس معقوليتها . فاوكانت موجودة فى الأعيان هذا الوجود لكان وجودها فى ذهنى نفس معقوليتها . فاوكانت موجودة فى الأعيان

المعقول من الشيء (١٩ ب) هو وجود مجرد من ذلك الشيء ، فإن كان وجود ذلك الشيء لك ، وذلك إذا كان مادياً كان معقولاً لك ، وإن كان وجوده لذاته كان معقولاً لذانه وذلك إذا كان مجرداً . وإن كان وجوده في الأعيان بهذه الصفة أي مجرداً فهو معقول لذاته . فمعقولية الشيء هي بعينها وجوده المحرد عن المادة وعلائقها . فإذا وجد الشيء هذا النحو من الوجود في الأعيان كان معقولاً لذانه . وإن كان موجوداً في ذهنك

إذا كان الشيء موجوداً في الذهن ، ولم يكن في الأعيان مجرداً، كان معقولًا لي لالذاته .

كون الأول مهدأ وعلمه بأنه مبدأ هو نفس وجود هذه الصور عنه . فوجود هذه الصور عنه هو علمه بأنه مبدؤها .

كونه موجوداً وموجوداً عنه هذه الصور هو علمه بأنه مبدأ لوجودها عنه ، وليس يحتاج إلى علم آخر يعلم به أنه مبدأ لوجودها عنه .

تحن تعقل الأول وتعقل أنه مبدأ اللأشياء على وجه آخز ، اوليس هو الأول بعينه كما أن تعقله لذاته وتعقله لأنه مبدأ لوجود الصور عنه هو بعينه وجودها . فإذن معلومنا من الأول مخالف لمعلومه ، قليسلملومنا منه وجود إلافىالذهن ، ومعلومه من ذاته ومن الصور هو نفس وجودها .

عندهم أن الله لا تصح عليه الأعراض ، وهو مع ذلك موصوف بالإرادة ، والإرادة عرّض "، إلا أنهم يقولون : إن إرادته لا تحتاج إلى موضوع ؛ وكذلك الفناء عندهم عرض لا بحتاج إلى موضوع .

السبب فى وجوب أن يكون واجب الوجود واحداً هو أن الذى يتشخص إما أن تكون ذاته علته ، وإما أن تكون غير ذاته علته . فإن كان ذاته علته لم يصبع أن تتكثر أشخاصه لأنا إذا قلنا ذاته علة تشخصه كأنا نقول : شخصيته فى ذاته ، فتكون ذاته وشخصيته شيئاً واحداً . وإما أن تتكثر بصفات مختلفة فتكون تلك الصفات علة لوجود تلك الأشخاص فيكون وجوده الشخصى متعلقاً بعلة . وواجب الوجود بذاته لايصّح أن يكون واجب الوجود بغيره .

إن ماينشخص بذاته تكونذاته علته فتكون علة كونه واحداً هوأنه هو هو. فلوكان الإنسان علة تشخصهذاته لكانذاتياً له أن يكون إنساناً لأنه لا علة فى كونه إنساناً غير ذاته. إن قبل : ما علة الإنسان فى أنه إنسان؟ قلنا: لاعلة لكونهذاتاً فإن العلة لوجو دمااهيته وكونه إنساناً وواجب الوجود بذاته لا علة له فى أنه واجب الوجود بذاته. فإذا دخلت علة سواء أفادت وجوداً شخصياً أو غير شخصى كان الوجود معاولا فيكون واجب الوجود بذاته واجب الوجود بغيره . فكونه واجب الوجود معاولا فيكون واجب الوجود بذاته واجب الوجود بغيره . فكونه واجب الوجود وكونه هو نفس ذاته ونفس حقيقته لأنه لم يصر بشىء آخر هذا ، فلما كان كذلك وكان عاة شخصيته ذاته كان كونه هو وكونه واجب الوجود بذاته شيئاً واحداً فلم يصح أن يتكثر هذا المعنى فى حقيقته .

كل معنى فى ذاته وحقيقته يكون واحداً فلا يتكثر فى حقيقته ، وإنما يتكثر بأعراض . وصفات واجب الوجود لا يصح أن تتكثر ابصفات وأعراض ، الا بجوز أن يدخل عليه شىء يكون علة لوجوده ، فإنه نفس الوجود .

لا يصح فى واجب الوجود أن يتكثر لا فى معناه ولا فى تشخصه ، والشىء إذا تكثر فإما أن يتكثر فى معناه . وكل معنى فإنه فى ذاته واحد فلا يتكثر فى حقيقته ؟ وإما فى تشخصه فإن تشخص واجب الوجو دهو أنه هو، فتشخصه وأنه هو واحد ، وهو نفس ذاته وحقيقته .

الحكمة معرفة الوجود الحق ، والوجو د الحق واجب الوجود بذاته ، فالحكم هو مَنْ عنده علم واجبالوجود ( ١٢٠ ) بالكمال وكل ما سوى واجب الوجود بذاته فنى وجوده نقصان عن درجة الأول بحسبه يكون ناقص الإدراك. فلا حكم إلا الأول إذ هو كامل المعرفة بذاته .

كل غاية فيمى خير . وواجب الوجود لماكانت الغاية فيا يصدر عنه كمال الحير المطاق كان هو الغاية في الحلق ، إذ كل شيء ينتهى إليه كما قال « وأن إلى ريان المنتهى(١) \* .

الأول نام القدرة والحكمة والعلم، كامل فى جميع أفعاله لايدخل أفعاله خال ألبتة ولايلحقه عجز ولاقصور. ولو توهممتو همأن العالم يدخله خال أويتعقب النلافه ونظامه انتقاض لوجب من ذلك أن يكون غير تام القدرة والحكمة والعلم – تعالى عن ذلك ا – إذ قدرته سبب العالم وسبب بقائه ونظامه . وهذه الآقات والعاهات التى تدخل على الأشياء الأشياء الطبيعية إنما هى تابعة للضرورات ، ولعجز المادة عن قبول النظام التام .

إنما يُتوهمَّم كَمالٌ فوق كمال باعتبار ذوىالكمالو تفاوت بعضهم من بعض ف إضافة الكمالات إلى الكمال التام ، فيكون التفاوت محمي ذلك. وإذاكان الأول غاية في الكمال وليس وراءه كمال يقاس به كماله . فلا يتوخم كمال فوق كماله .

الطبيعيون توصلوا إلى إثبات المحرك الأول عاجبوا به من وجوب قوة غير جسهانية غير متناهية تحرك الفلك وارتقوا المع من الطبيعة ، والالهيون ساكوا غير هذا المسلك وتوصلوا إلى إثباته من وجوب الوجود وأنه تجب أن يكون واحداً لا يتكثر ويتينوا أن الموجودات صادرة " عنه وأنها من لوازم ذانه ، وأن الحركة الفلكية تتحرك شوقاً إليه وطلباً للتشبه به في الكمال ، ولانجوز أن يكون كماله لا يكون متخصصاً به ، ولاأن يكون فوق كماله كمال ". فإنه لو أمكن ذلك لكان ذلك الذي له ذلك الكمال الأعلى أولاً.

عقول الكواكب بالقوة لا بالفعل ، قليس لها أن تعقل الأشياء دفعة بل شيئاً بعد شيءولا أن تتخيل الحركات دفعة بل حركة بعد حركة ، وإلا لكانت تتحرك الحركات كلها معاً وهذا محال . وحيث تكون الكثرة يكون ثم نقصان ، ولما كانت الكواكب في ذواتها كثرة أذ كان فيها تركيب من مادة وصورة هي النفس، كان في عقولها نقصان وإنما الكسال حيث تكون البساطة وهي الأول والعقول الفعالة .

إن لم يكن سبق للإمكان . أو لم يكن الإمكان . لم يكن موجود سوى واجب

<sup>(</sup>١) سورة النجم آية ٢

الوجود . فإنه إن رفعت طبيعة الإمكنان كانت طبيعية الامتناع أوطبيعية وجوب الوجود ، ووجوب الوجود لا يصح إلا لذات واحدة ، فلا يكون إذن موجود غيره .

النفس تحرك هذه المادة كما تحرك نفوس الأفلاك أجسامتها . فكما أن تلك النفوس لاتحوك لتحصيل ما تحتها ، فكذلك هذه النفوس الأرضية لاتحرك لتحصيل المزاج أو غير المزاج من أحوال البدن ، يل لتكون على أفضل ما يمكن أن تكون عليه فيكون هذا من توابع فلك الطلب ، فلذلك قيل : إن النفس هي الغاية . فالنفس تحرك لذاتها لأنها هو لا لشيء آخر ، وغايتها الشخصية هي أن تكون على أفضل ما يمكن أن تكون عليه.

النفس إذا أدركت شيئاً فإنها تطلب الاستكمال لا لتدرك ذات الذيء المدرك بل يكون ذلك من توابع ذاك .

النفس النباتية من الإنسان هي في البدن فلا يصح أن محصل فيها شيء لا يكون في البدن . والمزاج وترتيبالأعضاء والأشكال والهيئات إنما تحصل في انباتية مع حصولها في البدن ، وهذه تحصل في البدن بعد الحركة . فلهذا لا يصحُّ أن تكون هذه الأشياء غايات بل هي من توابع الغايات ، والغاية التي يصبح أن تكون في النفس طلب الكمال الذي هذه من توابعه .

(٢٠ ب) كل حالة من الأحوال الجسمانية فهي تابعة لكمال وذلك الكمال هوالنفس.

النفس تحرك إلى غاية لها فى فلمها وغايتها أن تكون على أفضل ما بمكن أن تكون عليه ، وغايتها التى لها فى ذاتها هى مطلومها . والغاية إما أن تكون فى الأعيان أو فى نفس المحرك . و مجب أن يكون لكل حركة غاية متعينة إليها يتحرك الشىء تكون إما حاصلة فى الأعيان أو فى نفس المتحرك .

برهان في إلبات النفس مأخوذ من جهةغاية جركة العناصر إلى الاجتماع المؤدى إلى وجود النفس :

لماكانت الحركة تحصل بعد وجود الغايات فى الأعيان كالجهات أو فى نفس المحرك ، كما يكون فى نفس البناء ، وكان واجباً أن تكون الغاية الجزئية موجودة حى يصح وجود حركة جزئية ، وجب أن تكون حركة العناصر إلى الاجماع لغاية أخرى غير الاجماع ، فإن الاجماع محصل بعد الحركة ، وتلك انغاية هيئة يصح وجودها وتكمل بالبدن ويكون الاجماع والمزاج والتركيب والأشكال وغير ذلك من الأحوال إلى تحصل للبدن بعد الحركة من توابع تلك الغاية ، وتلك الغاية هي بعينها المحركة - فتكون فاعلة للحركة وغاية لها ، والفاعل والغاية هما واحد فى الإنسان وهو النفس . كل حالة من الأحوال الجسمانية تعرض بعد الحركة فلا يصح أن تجعل غاية للحركة فانحرك هو بعينه الغاية ، وهو النفس .

او كان المتراج هوالنفس لكان بجب أن يكون المتراج موجوداً قبل المتراج ، إذكان هو الغاية المحركة للعناصر إلى الامتراج .

كل إدراك جسمانى فإنما يتم بذعل وانفعال ، والانفعال هو حصول حال مع روال حال ولا يصع أن يكون المدرك هو الخاصل أو الزائل . فالجسم وأحواله آلات لأن المدرك بجب أن يكون شيئا ثابتاً ، فالحرارة الطارئة مثلا تحيل الحرارة المزاجية ولا تجتمع معها إذ لا تجتمع كيفيتان فى جسم فحينة: يقع الإحساس بالحار . وكذلك تفرق الاتصال مدركه غير الاتصال المتفرق وغير الاتصال الحادث ، وإنما يدركه شىء ثالث. وكذلك الحال فى المتحلل من البدن إنما يطلب بدل المتحلل شىء غير الباق بعد النحال فإن الباقى الحال فى المتحلل من البدن إنما يطلب بدل المتحلل شىء غير الباق بعد النحال فإن الباقى م يتحلل منه شىء . فإذا إنما تحلل من شىء هو ثابت باق ، وذلك هو غير البدن بل الحافظ لمزاج البدن ، وهو الذى تسميه كماله . وكذلك الحال فى ترتب الأعضاء ، فهو غير المزاج . وكذلك النحو إنما الفاعل له غير المزاج ؛ وهو المدبس للبدن الم من جانب ويزيد فى جانب حى تتم الأعضاء . وكذلك الحال فى ترتب الأعضاء ، عاكان علمه لأجل انحفاظ معلي، انه أن الموة الحافظة . والقوة الحافظة كانت معوقة ما كان علمه لأجل الموض لأجل ما كان غشى المكان المانى بنا معوقة عن فعلها فى حال المرض لأجل ماكان خال غير المكان المو الموافظة كانت معوقة من المون عليها في حال المو إنها الفاعال له غير الموافظة . والقوة الحافظة كانت معوقة من جانب ويزيد فى جانب حى تتم الأعضاء . وكذلك الحال فى ترتب الأعضاء ، من جانب ويزيد فى جانب حى تتم الأعضاء . والمويض إذا صع فائما يثبت له العلم من جانب ويزيد فى جانب حى تتم الأعضاء . والمويض إذا صع فائما يثبت له العلم من جانب ويزيد فى جانب حى تتم الأعضاء . والمولي المان الماني يأخذ من جانب ويزيد فى جانب حى تتم الأعضاء . والمولي المان المان من معوقة كانت معوقة من جانب ويزيد فى جانب حى تتم الأعضاء . والمولي الماني يأخذ

المعنى الكلى لا وجود له إلانى الذهن ، ولا يجوز أن يتخصص شخصاً واحداً ، ويكون موجوداً عاماً فإنه حينئذ لايكون عاماً ، وإذا وجد عيناً فإنه يكون قد تخصص وجوده بأحد ما تحته ، وذلك كالحيوان فإنه معنى عام ولا يكون موجوداً عينا واحدا فيكون حيواناً مطلقاً بل إذا صار موجوداً فإنما يكون إذا تخصص وجوده بأحد الأنواع التي تحته ، ويكون إما إنساناً وإماً فرساً أوغير هما . والتخصص لامحالة يكون بفصل مقوم للنوع كالنطق أو الصَّهال .

الجسم ليسمستقلا ينفسه فإن وجوده لغيره . قالصور الجسمية موجودة للهيولى قائمة بها ، والهيولى وجودها بغيرها فانوجودها ( ٢١ ا ) بالصورة الجسمية وهى الاتصال أو الأقلطار .

الوحدة من الأسماء المشككة كالوجود،وهي مناللوازم . والمعنى الجامع لوحدتي الجوهر والعرض هو أنه وجود غير منقسم ، فهذا هو المعنى العام الواقع على الوحدة وإذا قلنا وحدة الجوهر معنى يفارق موضوعاتها وأنوحدة العرض معنى لايفارق موضوعاتها كنا قد خصصنا ذلك العام . وهذا التخصيص ليس يفصل أى ليس هوتخصيصا بفصل كما يخصص المعنى الكلى إذا وقع فى الوجود بفصل، فيكون عينا موجودا فإن مايعرض له الوحدة من الجوهر والحرض لايقومها .

الوحدة-حقيقتها أنها وجود ٌ غير منقسم، ووحدة الأعراضووحدة الجوهر منحيث حقيقة الوحدة لاتفارق موضوعاتها ، فليس من شأنها أن تقارق .

ليس سبيل الوحدة فى موضوعاتها سبيل الاونية فى البياض، فالوحدة من اللوازم وهى كالوجود لايقوم مايطرأ عليه ولايكون غير مفارق .

إن قبل : ليس امتناع مفارقة الوحدة لموضوعاتها كامتناع مفارقة البياض لوضوعه بل كامتناع مفارقة الجنس للفصل – أحيب إن موضوعات الوحدة لاتقومها وليس سبيل تلك الموضوعات مع الوحدة كسبيل الفصول مع الأجناس .

الأعراض والصور المادية وجودها فىذواتها هووجودها فىموضوعاتها فلايصح عليها الانتقال عن موضوعاتها بل يبطل عنها ، والتقوس الحيوانية هى صور مادية ، والنفس الإنسانية ليست هىصورةمادية ، إذهى غير منطبعة فى المادة. والشبهة إتماهى فى قواها الحيوانية والنباتية و هل هى قواها وأنها إن كانت قواها كيف تبطل يبطلان المادة و هى قواها ال

النفس الإنسانية وإن كانت قائمة بدائها فإنها لاتنتقل عن هذا البدن إلى غبره ، لأن كل نفس لها مخصص ببدئها ، ومخصص هذه النفس غير مخصص تلك النفس . فلنسبة ما تخصصت بذلك البدن لا نعرفها .

الحدود لايصح أن تسند إلى أشخاصالنوع الفاسدة ، فإنه حينئذ يبطل ذلك الحد مع فساد المحدود ، لكن الحد لايفسد . وأما إذا كان التشخص هو نفس النوع كالشمس مثلا صح إسناد الحد إليه ولم يقع إشفاق من فساده .

معقول الأول من أشخاص الأنواع الكائنة الفاسدة ليس يصح أن يكون محمولا على هذا الشخص ، على أن ذلك المعقول هو معقول هذا الشخص من حيث هو مقيس إليه فإنه يلزم حينئذ أن يكون استفاد عقليته له من وجوده ، ووجوده محسوس ويدرك بالإشارة من الحسّ إليه ويكون هذا المحسوس فاسداً ، ولا يجوز على عامه الفساد لكن المعقول له من الأشخاص ومن هذا الشخص أيضاً هو نفس الصورة الحاصلة معقولة له لاأن يفايسه إلى هذا الشخص الموجود . فإنه إن قايسه إليه لزم حينانذ أن يكون عفل هذا الموجود لامن أسبابه وعلله بل من إشارة حسه إليه أومن وجه آخر مشابه لمايدرك عليه الشخص الجزئي

تعليقات ابن سينا \_ ٢٥

المشار إليه ، فلا مجب ألبتة أن يقايس بين هذا الشخص الموجود المشار إليه وبين معقوله بِل بجبٍ أن يكون معقوله كايا ايصح حمله عليه وعلى سائر أشخاص نوعه . وأما معقولنا فقد يكون على هذا الوجه مالم يقس إلى هذا الشخص الموجود حتى نقول : إن هذا المعقول هو هذا الموجود ( ٢١ ب ) فإذا قسناه إليه على أنه هو بعينه يكون محسوسا لامعقولا فإن المعقول من الشيء هو أن نعرف الشيء بأسبابه وعلله وصفاته ؛ على أن تلك الصفات مجوز حملها علىهذا الشخص بعينه وعلى سائر أشخاص النوع. فإن قيست إلى هذا الشخص بعينه لاعلى أنهاهو بعينه، بل علىأنها يصح مقايستها إلى أى شخص كان من أشخاص نوعه . – ومعقولنا أولايكون من وجود الشيء ومن ادراك حبسَّنا له أولا ، وبهذا الوجه يكونجزانيا وفاسدا ومبعثرا إذا قسناه إليه ثم نعقلمنه صفاته وأسبابه فيصبر المعقول كليا لا يتغبر ، ويكون حينئذ متناولا لأى شخص كان من أشخاص النوع ، والمثال في معقولنا هوأنًا لعقل أنه كلما اتصلت ثلاثة خطوط على استقامة بعضها ببعض حصل مثلث تكون زواباه الثلاث مساوية لقائمتين وهذا الحكم بكون كليا غبر متغير يصح حمله على كل مثلث، أو أنه كلما اجتمع الفجر والشمس ولم يكن للقمر عرض كان كسوف ، وكل ذلك يكون لمنا من قياس وتظر وبأن تحكم فنقول : كلما كان كذا كان كذا ويكون في علمنا تكرار وانتقال من معقول إلى معقول . ومعقول الأول لايصح فيه التكرار والانتقال من معقول إلى معقول محد ولا استفادة معقولية الشيء من وجوده بل بكون بسيطاً يعقل من ذاته فيكونَ بعقله له على ماعليه وجوده على ترتيب السُّبَّيي والمسبي وعلمه ، فيعمليُّ لأنه من ذاته ، لاانفعالي ، فلا يتغبر ، وعلمنا انفعالي مستغلِّهر من خارج فيتغبر بتغبر المنفعل عنه . ولوكان فينا علم فعلى كان بسيطاً ولم يكن بقياس ونظر ، وكان مثاله أن تقول مثلا : فلانٌ يخرج إلى الموضع الفلاني ويلقاه فلان وبجرى بينهما ألبتة كذا فإن هذا حكم بسيط ليس فيه تعلق بشريطة . ومثال العلم الانفعالى أن تستفيد علم شيء من خارج ، أويقال لك : إن فلاتاً خرج إلى الموضع الفلانى ولقيه فلان وجرى بينهما كذا ، فيكون بالضد من الأول .

علم الأول هومن ذاته ، وذاته سبب للأشياءكلها على مراتبها . فعلمه بالأشياء هو نفس وجودها . فهو يعلم الأشياء التي لم توجد يعد على أنها لم توجد بعد ويعرف أوقاتها وأزمنتها . وإذا وجدت تلك الأشياء لم يتجدد علمه مها فيستفيد من وجودها علما مستأنفا ، وهو يعرف كل شخص على وجه كلى معرفة بسيطة ويعرف وقته الذي محدث فيه على الوجه الكلى . فإنه يعرف أشخاص الزمان كما يعرف أشخاص كل شيء على الوجه الكلى ، وكما يعرف هذا الكسوف على الوجه الكلى ، ويعرف المدة التي تكون بين الكسوفين على الوجه الكلى، ويعرف أحوال كل شخص وأفعاله وتغير اته واختلافات الأحوال به وعدمه وأسباب عدمه على الوجه الكلى الذى لايتغير ألبتة ولايزول بزواله ولانجوز أن يدخل علمه الماضى والحاضر والمستقبل من الزمان كقواك: كان وسيكون وهوكانن من حيث هو كذلك فإنه إذاعلم كان أو يكون كان عامه بالإضافة إلى زمان مشار إليه والإشارة لاتصح إلا بالحس

المثل لا يكون شبيها بالمِشْل من كل وجه ، بل يكون بينهما اختلاف في أشياء وإلاكان هو ذاك بعينه . الثمر بين متراب

الأشخاص كلها متميزة في علم الله .

الحد مجب أن يكون لموجود ، فإن الفَتَعَلْ هوالذى عققه وهو المُقَتَّوَم لوجوده . كلمادة إذاحصلت مستعدة للصورة فإنها تستحق بذائها من واهب الصور أن يفيض (٢٢أ) عليها صورة بلازمان من غير توقف فيه ومثاله المشف إذا قابلت به الشمس قإنه يقبل ضوءها بلازمان ومن غير توقف فيه ولانجوز أن يكون لها صورتان : صورة تفيض عليها من واهب الصور عند استعدادها ، وصورة تنتقل إليها فلا نجوز إذن أن يكون للبدن نفسان . فإذن لاتناسخ . والنفوس حالها في التناهي واللاتناهي حال الأيدان فهما غير متناهيين .

الهيولىالأولى مبدّ عة والصورة الأولى مدّعة أبدّعهما البارى معا، لكن الصورة سبب لها فى تقومها بالفعل وعلة لها . والهيو لى لاتفسد البتة لأنها لاضد لها، والصورة تبطل عنها وتفسد لتضادها ، وهى الصورالثوانى التى هى النارية مثلا أوالهوائية والمائية والأرضية لا الحسمية التى تتقوم يها الهيولى . ولوكانت هيولى ماتحدث لكان محتاج فى حدوثها إلى حيولى تتقدمها ، فكان يتسلسل الأمر فيها إلى غير النهاية .

الصورة سببٌ للهيولى فى تقوّمها ووجودها بالفعل ، والهيولى سبب لاصورة فى تشخصها وإن لم تكن سبباً لوجودها وإذا فارقت الصورة الهيولى بطل تشخصها فبطلت إذ تعن وجودها فى تلك المادة .

الهيولى متناهية والصور متناهية، والأجسام متناهية . ولولم تكن الهيولى متناهية لزم منها أن يكون شىء منها غبر متنفس بصورة، إذ الصورة متناهية والأجسام متناهية، والهيولى مستعدة لأن تقبل كل صورة ، لكن بعضها يعوقها عن قبول بعض ، وبعضها يحصل لها أولا وبعضها ثانياً ويكون سبباً لها في استعدادها للبعض .

الكيفيات التى تتبع الصور إذا بطلت بطلمعها الصّورنفسها كالبرودة فىالمادة إذا بعللت بطل معها المائية ، وسببها مجهول ، فانه لايلزم من بطلان كيفية تابعة أن تبطل صورة منبوعة ، فإناالصورة سبب لمتلك الكيفية و كذلك الكيفيات تبطل للتضاد بينها ، والصورلا تضاد بينها كالحرارة فىالنار يبطلها البرودة فى الماء ، لكنها إذا بطلت البرودة عن المادة بطل معها صورة الماء، وهذه الكيفية ، أعلى الحرارة تعد المادة لأن تخلع تلك الصورة ، أى صورة الماء . كل شىء يكون بالفعل سمى صورة. ولملك سميت الصور الجسمانية صوراً لأنها تقيم الأجسام بالفعل .

الهیولی لاخصل لها کل ماهی مستعدة له معاً ، لأن بعض ذلك یعوقها عن بعض ، وبعضها سبب له فی أن يستعد لبعض .

الأشياء المركبة لما كانت علتها هذه الكيفيات، أعلى الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة، فإن المزاج محدث من تفاعلها فواجب فيه أن يبطل وينتقض المزاج من بطلان الكيفيات، إذ هي علة لها. وأماالأشياء البسيطة فلا علة لها وتلك الكيفية التي فيها كالنار مثلا ليس علنها الحرارة التي فيها لأمها كيفية تابعة لصورتها، وإذا بطلت الحرارة بطل معها صورة النار ولا تعرف علنها

حصول المحسوسات في الحواس إتما يكون السبب فيه استعداد الحواس له فإنأيدينا مثلا إنما تحس بالحرارة وتتأثر عنها للاستعداد الذي هو فيها ، واليصر إنما مجعل فيه صور المبصر اللاسة عداد الذي هو فيه ، والسبيع إنما جدت فيه الصوت للاستعداد الذي هو فيه ، وليس للحواس إلا الإحساس فقط ، وهو حصول صورة المحسوس فيها فأما أن نعلم أن (٢٢ ب) للمحسوس وجوداً منخارج قهو للعقل أوالوهم. والدليل على ذلك أن المجنون مثلا لامحصل في حسبُه المشتر كصورٌ يراها فيه ، ولا يكون لها وجو د من خارج ويقول ماهذه المبصرات التي أراها، لكن لما لم يكن له عقل نمرها ويعلم أن لاوجود لها من خارج توهم أنها بالحقيقة مرئية ، وكذلك النائم برى عند منامه في حسه المشترك أشياء لاحقيقة لها وسبب ذلك حصول تلك الصور في حسه المشترك ، فيتخبل له أنه براها بالحقيقة ، وذلك لغيبة العقل عن تدبرها ومعرفتها . وكذلك إذا تأثرت أيدينا مثلاعن حرارة فأحست بها لايكون لها إلاالإحساس بها . فأما أن نعلم أن هذه الجرارة لابد من أن تكون في جسم حارفاتما ذلك للعقل ، وكذلك إذا حملت شيئا ثقيلا فإنما تحس بالثقل وتنفعل عن الثقل، والنفس أو الوهم يحكم بأن هذا الثقل لايد من أن يكون في جسم الشيء لايتأثر عن شبيهه ، كالحار لايتأثر عن حار مثله ، فكذلك الجسم لايتأثر عن الجسم ، بل إنما ينفعل الشيء عن مضادًه كالبارد ينفعل عن الحار. وإذا أحسَّتأيدينا مثلا بحرارة مجاورة لحرارتها زائدة عليها أحسَّتو تأثرت عنها

فإن كانت الحرارة حرارتها ، لم تحس بها لأن الشيء لانحصل في الشيء مرتين ؛ فالحرارة الحاصلة فيها شبيهة بالطارثة عليها . فإذا زادت عليها تأثرت اليد منها فلا يكون الحاصل فيها مثلها .

الأشياء إما أن يكون وجودها لها أو وجودها لغيرها . فالمفارقة وجودها لها، فلذلك تدرك ذوائها ، والنفس وجودها لها فلذلك تشعر بذائها وتدركها . والآلات الجسدانية لا لذوائها كالعين مثلا بل لغيرها وهى القوة الباصرة فلذلك لاتدرك ذائها وليس كذلك النفس :

المحسوسات توافى الحواس وتنطيع فيها، والشك فى إلحاسة المبصرة هل ينطيع فيها المبصر أم مخرج منها شعاع إلى المبصر . ولو كان غرج منها الشعاع لكان بجب أن يكون مايبصر أكثر من قدره فى الحقيقة لأن الشعاع الواقع عليه ينتشر فيه . - المبصر إما أن يكون المؤدى له الهواء أوالماء . فإن كان المؤدى له الهواء لا يكون الهواء مرئيا معه فيجب أن يكون قدر ماعصل منه فى البصر لا يكون زائدا عن حقيقته . وذلك مختلف بحسب القرب والبعد فإن القرب بجعله أكبر والبعد أصغر لأن القاعدة تكون المبصير ، والزاوية تكون فى قدر الحاصل منه فى البصر تكون زائدا عن حقيقته . وذلك مختلف بحسب القرب والبعد إلى القرب جعله أكبر والبعد أصغر لأن القاعدة تكون المبصير ، والزاوية تكون فى قدر الحاصل منه فى البصر تكون الزاوية أحلة وإن كان المؤدى له الماء فيجب أن يكون البصر ، وإذا بعد المبصير تكون الزاوية أحلة وإن كان المؤدى له الماء فيجب أن يكون من من منه بينة جزءاً من الماء الذى المبصر ينتشر فى الماء ويكون الماء مرئياً فتكون القاعدة حينة جزءاً من الماء الذى المبصر ينتشر فى الماء ويكون الماء مرئياً فتكون من من جرم الماء فيكون الزاوية أعظم . والمرقى فى الموايا إلى المعر على خطين من جرم الماء فيها صورة المعلم . والمرقى فى الموايا أنما عصل فيها صورة المعر بقدر جرم الماء فيها منه إلى المور في فنون المور على زوايا عليها مرئياً فتكون من جرم الماء فيها منه إلى المورة في فنون المور على زوايا عنائة .

الإدراك هو حصول صورة المدرك في ذات المدرك . وفي الإدراك بالحواس يكون هناك فعل وانفعال لامحالة . فنحن إذا أدركنا ذواتنا فإتما يكون المدرك لها نفوسنا التي لاتنفعل ألبتة لاأمز جتنا وأبداننا فلا تكون مدركة لها بآلة بل تدركها بذاتها فإنها إن كان المدرك لها مزاجاً فالمزاج قد انفعل عند إدراكها وتغير ، فيكون غير ثابت ولاباق على حالته التي كانت له قبل الإدراك فيجب أن يكون المدرك لها شيئاً ثابتاً وهو النفس الذي هو كماله :

النفس ليس بمزاج فإنه إذا تغير عن صحته واعتداله فإنه لامحس يتغيره وهوغيرياق علىصحته بل قد تغير ؟ فيجب أن يكون المدرك لتغيره شيء ثابت (١٢٢) هو النفس الذى هو كماله . وكذلك إذا تفرق الانصال لامحس به المزاج وهو قد تفرق اتصاله وتغيريل يكون المدرك له شيئاً ثابتاً غيره وهو النفس ، وكذلك القوى التي في أجسامنا إذا تحركت إلى خلاف ميولها فإنما يحركها شيءٌ غيرها وهو النفسُ وكذلك إذا أحست حاسة بشيء كان المدرك لها النفس ، فإن الحاسة قد انفعات عند الإحساس فلم تبق على حالتها .

الوجود في **واجب الوجود** من لوازم ذاته وهو الموجب له ، وذاته هو الواجبية وإبجاب الوجود فهو علة الوجود ، والوجود في كل ماسواه غير داخل في ماهيته ، بل طارىء عليه من خارج ولايكون من لوازمه ، وذاته هو الواجبية أو الوجود بالفعل لاالوجود مطلقا بل ذلك من لوازمه .

الحق ماوجوده له من ذاته . فلذلك البارى هو الحق وماسواه باطل . كما أن واجب الوجود لابر هان عليه ولايعرف [لامن ذاته، فهوكما قال « شهد الله أنه لاإله إلاهو ،(۱) كل ماوجوده لذاته فيجب أن يكون واحداً، وواجب الوجود وجوده لذاته فهوواحد فإن وجوده لأنه واجب الوجود ، فيقتضى ذلك أن يكون هذا بعينه، ويكون غير معلول لأنه لاماهية له بل له الآنية ، إذ كل ذى ماهية معاول لأن وجوده لالذاته بل من غيره .

واجب الوجود يكون الوجود أبالفعل داخلا في حقيقته ، إذ هو وجوب الوجود لا لازمالحقيقته ، والوجود إذا أخذ في حلة الجوهر وقبل إنه الموجود لا في موضوع فإنما يدل على حقيقة الماهية ومعناه أنه الشيع والندى من شأنه أن يكون وجوده لا في موضوع فإن هذا مقسوم لكل جوهروإن كان شيء يكون الوجود أبالفعل داخلا في حقيقته ولم يكن لازماً له لم يكن ذلك الشيء جوهرا ، وهذا هو واجب الوجود ، فواجب الوجود لا يطلق عليه معنى الجوهر ، إذ ليس هو بجوهر ، وهو منزًه عن أن يقال : إنه جوهر .

الوجود ، إذا أخذمطلقا ، غير مقيد بالوجوب الصرف وإذا أخرذ لاحقاً لماهيته ومقارناً لها فلا تكون تلك الماهية واجبة الوجود مطلقاً ولا عارضا لها وجوب الوجود مطلقا لألم لانجب ألبتة فى وقت من الأوقات. وواجب الوجود مطلقا نجب فى كل وقت. ونجوز أن يكون ذلك الوجود معلول الماهية أومعلول شيء فى الماهية . والوجود المطلق آلذى بالذات لايكون معلولا ألبتة . فإن كان يقترن ماهية بواجب الوجود إن كان تمكن ذلك فنكون تلك الماهية عارضة له ، وواجب الوجود مشار إليه بالفعل فى ذاته متحقق فى نفسه وإن لم تكن تلك الماهية وهذه هى الآنية ، فوجوب الوجود لاماهية له غير ألآية . كل عرّض وكل صورة مادية ليس بصحوبة ، فوجوب الوجود لاماهية له غير ألآية .

وتشخيصه إما بذاته أولا يكون بذاته . فإن كان تشخيصه بذاته كان شخصا واحداً مثل

<sup>(</sup>۱) سور تر آل صر ان آیة ۱۸

ضورة كل كوكب ، ولم يصح وجود أشخاص كثيرة منه . وإن كان تشخصه بشي آخر فإما أن يكون ذلك الشيء موضوعه أوشيئا آخر . فإن كان شيئا آخر كان متقوما بشخصيته قائما بلماته مستغنيا عن موضوعه . وإن كان موضوعه فيجب أن يترجح موضوعه . فصلوحه له عن سائر الموضوعات التي مجوز أن تكون له بسبب لم يعرض لسائرها الذي كان جائزاً أن يكون موضوعا له من أشخاص موضوعاته فاذن موضوعه هوالذي عن وجوده وشخصيته . فلا يصح وجوده من دون ذلك الموضوع . فلا يصح عليه الانتقال ( ٢٣ ب ) .

النوعية كالإنسانية مثلا أو النارية كالها وإحدة ، والمادة كذلك واحدة لا اختلاف فيها ، وهي مستعدة لكل صورة من حيث هي مادة وإذا تعينت مادة مالصورة ما فإنما يكون ذلك يسبب، وذلك السبب حادث بعد مالم يكن ، وكل حادث بعد مالم يكن فحدوثه في مادة . فيجب أن يكون ذلك السبب المعين لتشخص تلك الصورة في تلك المادة شيئاً حادثاً في المادة لا في تلك للصورة ، وكذلك النفوس كلها واحدة في طبيعتها وجوهريتها واختلافها في الذكاء والبلادة والخبرية والشرارة لأحوال تلحق المادة فتوجب في النفس تلك الميئة . وأما اختلافها في الأحوال التي لها من خارج ، كالسعادة والنحوسة ، فلأحوال تو افيها من خارج ، كحركة الفلك أو تقدير الله أو غيره مما يجرى هذا المجرى .

صورة الجسمية التي هي الاتصال تبطل مع بطلان الصورة المقترنة ما المقيمة إياها موجودة بالفعل: كالنار مثلا صورة الجسمية التي في هيولاها المقترنة بالصورة النارية إذا يطلت صورة النار وحدثت صورة الهواء تبطل صورة الجسمية معها وتحدث صورة محسمية أخرى مع حلوث الصور الهوائية . والدليل على ذلك أن الأيعاد التي هي الاتصالات نفسها أو أشياء تعرض للاتصالات تتغير وتبطل بالتكاثف والتخلخل . فإنها إذا تخلخلت بالصورة النارية تلك الهوائية وتزايدت في الاتصال كان الاتصال فير الاتصال إذا تخلخلت بالصورة النارية تلك الميولي القابلة للاتصال كان الاتصال فير الاتصال الذي كان عندما كانت قابلة للهوائية فإنها امتدت وتزايدت في الاقطار . وإذا تكاثف الذي منا معلما كان التورة النارية تلك الميولي القابلة الاتصال كان الاتصال فير الاتصال الذي كان عندما كانت قابلة للهوائية فإنها امتدت وتزايدت في الأقطار . وإذا تكاثف الذي منا الذي منا النورة النارية وصورة الاتصال معها وحدثت صورة المائية منلا المي كان عندما كانت قابلة للهوائية وصورة الاتصال معها وحدثت صورة المائية منا الميولي بطلت تلك الصورة النارية وصورة الاتصال معها وحدثت صورة المائية منا الميولي بطلت الك الصورة النارية وصورة الاتصال معها وحدثت صورة المائية منا الميولي بطلت دليل على بطلان الاتصال الذي هو صورة الاتصال معها وحدثت صورة المائية منا الأيعاد دليل على بطلان الاتصال الذي هو صورة العسمية وعلى حدوث اتصال آخر .

الله تعالى كانخلق.هذا العالم غناراً . فإنه إن لم نَشَرُلُ إنه كان مختاراً، كان ذلك منه عن غير رضى به - - وليس المحتار إذا اختار الصلاح ففعله يلزمه أن يختار مقابله أيضاً

١

فيفعله ، وإذا لم يفعل مقابله لم يكن مختاراً بل بالاختيار يكون بحسب الدواعي وذاته دعا إلى الصلاح و اختاره .

هو عاشق لذاته وذاته مهدأ كل نظام الخير، فيكون نظام الخير معشوقاً له بالقصد الثاني .

الخير بالحقيقة هو كمال الوجود ، وهو واجب الوجود بالحقيقة ، والشرعدم ذلك الكمال .

الأشياء النافعة الناقد تسميها خبرات وليست هي بالحقيقة خبرات .

النظام الحقيقى والحبر المحض هو ذات البارى ، ونظام العالم وخبره صادران عن ذاته ، وكل ما يصدر عن ذاته ، إذ هو نظام وخبر ، يوجد مقتر نا بنظام يليق به ، إذ الغاية فى الحلق هو ذاته . وهذا النظام والحبر فى كلّ شىء ظاهر ، إذ كل شىء صادر ، عنه لكنه فى كل واحد من الأشياء غير ماقى الآخر : فالخبر الذى فى الصلاة غير الذى فى الصوم .

التشبه بالبارى فى مجرى الحبر أن يوجد عن الذيء شىء يكون الحبر والفائدة من لوازم قصد أعالى منهما .

نحن إذا فعلنا فعلا وتوخينا به الحبر الذي في ذاتنا ففلك الفطريكون فيه خبر لأنه تابع الحبرية ذاتنا، ويكون الحبر فيه محسب ذلك الشيء والمفعول وعلى ما يليق به ، فيكون هذا الحبر المقصد الثاني. وبالقصد الأول إنما (١٢٤) يكون الحبر الذي في ذواتنا .

هذه الكيفيات الأربع هى أصول الأسطقس ، والأسطقس هو الموضوع للمزاج وكذلك تكون المركبات إذا بطلت عنها هذه الكيفيات التى هى فصول الأسطقس الموضوع للمزاج بطلت بأسرها ، لأنها نبطلما قدّوَّم مزاجها. وليست هى فصولاللعناصر التى هى غير الأسطقس باعتبار ، بل هى صور النار والهواء والماء والأرض. ومع ذلك إذا بطلت بطل معها الصور .

الإدراك اللمسى لا يتم إلا باستحالة في المزاج . وحال أن تبقى الكيفية المستحيلة مع المستحال إليه . وممال أيضاً أن تدوك ما ليس بباق . والمدرك غير المزاج . والتركيب الصحيح ما دام صحيحاً لا يدرك تفرُق الاتصال ، إنما بدرك إذاحصل تفرق . والمتغرق من حيث هو متفرق غير باق على صحته ، إنما الباتى على صحته مالم يلحقه التفرق ، فالمدرك للآلام الحاصلة من جهة تفرق الاتصال شيء ثابت غير التركيب الذي يفصل . معنى قوله : ٤ ماهية الجوهر جوهر ٥ هو عمنى أنه الموجود فى الأعبان لا فى موضوع ، وهذه الصفة موجودة له . وإذا عقلت النفس منه هذه الصفة فإنما محصل منه فى النفس معقول ماهيته ومعناها لاذائها . وسواء كانت ماهيته فى الأعيان أوقى النفس فإن النفس تعقل منها أنها الموجودة فى الأعيان ، لا فى موضوع ، وليس إذا كانت فى النفس أو فى العقل فى موضوع بطل هذا الحكم عنها ، ولم يكن ماهية لا تكون فى الأعيان ليس فى موضوع ، وهو مال حجر المغناطيس والكف.

هذه الماهية– وهي أنها ماهية من شأنها أن تكون موجودة في الأعيان لافي موضوع– إذا عقلت وحصلت في العقل لم تتغير عن حقيقتها ، فإنها أنكون أيضاً في الأعيان لا في موضوع ، والمعقول منه في النفس هو عرض فيها وهو أنه إذا وجد كان وجوده لافي موضوع ويكون ذلك لازماً من لوازمه لا حده .

قولهم: إن العقل ينتزع صور الموجودات ويستثبتها في ذاته فليس معناء أنه ينتزع تلك الصور والذوات كما هي ، بل يعقل معناها ، ويستثبت ذلك المعنى في ذاته. وتلك الوجودات – جواهر كافت أو أعراضاً – فإن المعقول منها في النفس عرض إذ هي في النفس لاكجزء منها . ولا تصبر تلك الذوات صوراً للنفس أو العقل كما فعب إليه قوم بل معانيها تكون صوراً لها .

معقولية الشيء هي من لوازم الشيء وهي انتزاع معناه واستثباته في الذهن .

ليس من شرط الموجود فى شىء أن يطابق ذاته كالقدار فى الجسم أوالنقطة فىالخط فإنه إن كان المقداريطابق الجسم يكون مثله جسماً فيكون جسم فى جسم. والنقطة فى الحط إن كان تطابق جزءاً منه فسيكون من نقطة خط .

النقطة كيفية فى الحط، وهومثل التربيع لأنها حالة للخط المتناهى ولما كانت نهاية الجط الذى له بُعد واحد ومقدار واحد لم يكن له مقدار ، كما أن الخط نهاية السطح الذى هو فو بعدين وصارله بُعثد واحد، وكذلاثالسطح لماكان نهاية لذى الثلاثة الأبعاد وهو الجسم ، صار له بعدان .

كل ذى مقدار فله وضع خاص . والنقطة وإن لم تكن مقداراً فلها وضع وإليها (٢٤ ب ) إشارة . والنقطة لاتنقسم . وكل ذى وضع فإنه ينقسم ، فإن الموجبة الكلية لاتنعكس . والوضع للنقطة من جهة أنها تكون فى خط وأما فى ذاتها فإنها لا وجود لها منفردة بل هى كيفية فى موضوع ، وكذلك البياض له وضع من جهة موضوعه والوحدة والنقطة والخط والسطح كلها تحد من دون الموضوع وإن لم تكن نوجد إلافى موضوع .

الفرق بين الكمية والمقدار . أن المقداركية محدودة ، والكمية مقدارٌ غير محدود ، والكمية في ألحقيقة هي معنى يمكن أن يقدر به الشيء أو يقدر بالشيء .

الجسم الواحد قد يكون موضوعاً لأبعاد مختلفة ترادف عليه بالفعل فيزول عنه بعد بعد بُعد ، ويكون الجسم باقياً على حاله موضوعاً للبعد والحادث المتجدد وتكون المادة لحسبع الصور واحدة فلا يكون للاتصال غير ما للانفصال . وليس السطح كذلك : إذا بطلما يشخص به فى موضوعه بطل ذلك السطح المتشخص وصار سطحاً تخر لأنه عترض لا يكون تشخصه بذاته بل قوامه بموضوعه . وإذا تعين بموضوعه شخصاً واحدا فإنه يبطل بالاتصال والانفصال واختلاف الأشكال والتقاطيع لأنه يبطل تشخصه مده الأسباب . المثال في ذلك : إذا كان سطح ما فقطع بنصفين فقد بطل فلك السطح وحدث سطحان آخران ولم يكن هناك شى م باق عرض له القطع ، كالهيونى إذا انفصل بنصفين .

السطح يعتبر فيه أنه نهاية ، ويعتبر فيه أنه مقدار ، وليس هو مقداراً بالجهة التي هو . بها نهاية . ونسبة ذلك المعنى وهو أنه يمكن أن يعرض فيه بعدان إلى المقدارية فيه نسبة فصل إلى جنس، لا كنسبة المقدارية إلى الصورة الجسمية—فإن هذه النسبة نسبة عارض إلى صورة .

الوحدة فاعلة للعدد ، فلذلك هي جزء له ؛ والنقطة ليست فاعلة للخط ، فلذلك ليست هي بجزء له .

بين المماستين لا محالة حركة ، فلا يصح تتالى المماسات و بعب أن يتيسطهما حركة فإنها بالحركة تتنتمل إلى المماسة الثانية، وكذلك بين الآنين زمان ٌ لا محالة .

النقطة بجوز أن يعرض لها مماسة متنقلة ، والمماسة تكون في آن والحركة تكون في زمان لا محالة . وكما أن الزمان لا يكون من تنالى الآنات كذلك الحط لا يكون من تنالى النقط . وإذا ماس الجسم جسماً بنقطة ثم ماسة بنقطة أخرى ، تكون النقطة الأولى قد بطلت بالحركة التي يينهما إذ المماسة لا تثبت. والجسم يكون بعد المماسة . كما كان قبل المماسة لا يكون فيه نقطة ثابتة تكون مبدأ خط بعد المماسة ، ولايبتي امتداد بينها وبين آخر الماسة ، فإن النقطة إنما هي نقطة مبدأ له . النقطة كيفية كالتربيع مثلا ، ولها وضع من جهة أنها في الخط لأنها نهايته .

نسبة الآن إلى الزمان كنسبة النقطة إلى الخط ، لكن الآن لا وجود له بالفعل إلابالفترض ، وإلاعرض للزمان قاطنع بالفعل .

العدد يُعتى به مافيه انفصال ويوجد فيه واحد . ويُعتى بالأول أنه غير مركب من عدد وأنه لا نصف له عدد [لا نصفا مطلقاً . ولكلّ واحد من الأعداد صورة تخصه كالعشرة وله حقيقة هى وحدته التي لا تنقسم ، فإن العشرة لا تنقسم إلى عشرتين يكون كُلّ واحد منهما عشرة وله خواص العشرة . فأما انفصاله إلى خمسة وخمسة فإن ذلك من لوازمه لامن ماهيته، فماهيته هىالعشرية ومركبة من الآحاد التي فيها (١٢٥)

لكل واحد من المضافين معنى في نفسه ، ولكنه بالقياس إلى لآخر ، وليس هو ذلك المعنى الذي للآخر ، وهو بذلك المعنى مضاف كالأب مثلا فإن إضافته للأبوة التى قيه ، والاين فإن إضافته للبنوة التى فيه ، وليس هناك شيء واحد هو تى كليهما ولا حالة موضوعة للمعنيين اللذين هما بهما مضافان ، وإن كانت تلك الحال كون كل واحد من المضافين شعال بالقياس إلى الآخر ككون كل واحد من القفنس<sup>(1)</sup> والثلج أبيض ، فهو ممال، فإن كون كل واحد منهما غير كون كل واحد من القفنس<sup>(1)</sup> والثلج البيض ، فهو ممال، فإن كون كل واحد منهما غير كون الآخر فلاحالة ألبتة موضوعة ينفس ، فهو ممال، فإن كون كل واحد منهما غير كون الآخر فلاحالة ألبتة موضوعة يوحده . قولهم : إن الإضافة لاتتناهى فإن لكل واحد من الإضافة أخرى كالأبوة منها فلها علاقة مع الأب دون العلاقة ألى لما بالقياس إلى الإضافة إلى الإضافة أخرى كالأبوة منهى الإضافة :

كل واحد من المضافين معقول بالقياس إلى الآخريسبب معنى الإضافة التى فيه ، وهذا المعنى ليس معقولا بالقياس إلى غيره بسبب شىء غير نفسه بل هو مضاف لذاته . فليس هناك ذات ويبق هو الإضافة ، قبل هناك مضاف لذاته لابإضافة أخرى :

ماهية الأبوة مضاف معقول بالقياس إلى الابن، وكون هذا المعنى في الأب مضاف بنفسه معقول بسبب نفسه لابسبب شئ آخر. وهذه إضافة مخترعها العقل وهو عارض من المضاف لمزم المضاف ، وكل واحد منهما مضاف لذاته إلى ماهو ،ضاف إليه بلا إضافة أخرى فكون هذا المعنى محمولا مضاف لذاته وكونه وأبوه مضاف لذاته، فإن نفس هذا الكون مضاف لذاته بلا إضافة أخرى. فإنه في الأعيان إذاكان مضافا إليها موجوداً ومع وشي آخر يكون لذاته لالمعة أخرى تتبعه ، بل نفسه نفس وألم ، أو و المعة و الخصصة بنوع تلك الإضافة كما كانت ماهية الأبوة مضافة بذائها لا بإضافة أخرى .

<sup>(</sup>١) التقنس ؛ البلشرن Cygne .

ف الوجود هو أنه أمر بحيث يكون إذا عقل كان معقول الماهية بالفياس وحقيقته فى العقل أن يعقل بالفياس إلى غيره ، فكونه فى العقل غير كونه إضافة فى الوجود . وليس كل ما يعقل مضافا يكون له إضافة فى الوجود ، فإن المتقدم والمتأخر هما متضايفان فى العقل وليسا متضايفين فى الوجود فإن أحدهما معدوم بالإضافة العقلية غير الإضافة الوجودية . وكون الشيء بحيث إذا عقل كان مضافا أى معقول الماهية بالفياس إلى غيره لايلزم أن يكون له إضافة أخرى فى الوجود لا فى العقل ويكون معقولا بسب شيء غير ذاته حتى تكون إضافات فى إضافات كثيرة لاتناهى .

المضاف هو كون الشيء بحيث إذا عقل كان معقول الماهية بالقياس إلى غيره : فإذا لم يعقل ام يكن مضافا .

اعتبار الذات شيء ؛ واعتبار كونه بحال شيء آخر .

الأبوة معنى موجود فى الأب محقول بالتمياس إلى الابن، وهو معقول بذاته وكون هذا المعنى فى الأب ليس معقولا بالقياس إلى غيره بسب شىء غير نفسه .

الإضافة الوجودية هي كون المعنى خيف إذا عقل كان معقول الماهية بالقياس إلى غيره وليس ذلك وجوده .

ماهية الشيء ليست وجوده ، وكون الشيء معقول الماهية بالقياس إلى غيره ليس كونه موجوداً بالقياس إلى غيره كالبياض مثلاً فإنه موجود بالقياس إلى موضوعه ، وليست ماهيته معقولة بالقياس إلى الوضوع .

المتضايفان متكافئان فى اللزوم لا فى الوجود ، فقد يكون الشيئان متضايفين (٢٥) وأحدهما معدوم .

الشيء لابحصل في الشيء مرتين كبياض في موضوع فإنه لا محصل فيه مرتين بل يكون فيه مرة واحدة .

الأبيض إذا استحال إلى الحضرة فإنما يستحيل إلى مانى الحضرة من خلطالسواد لأن الشيمه لايتأثر عن مثله ، فإن الحرارة لاتتسخن عن الحرارة .

معنى قوله : ﴿ إِنَّهُ عَا خَالَفٌ يَشَابِهُ ﴾ ـــ أَنْ فَى الْحَضَرَةُ خَلَطًا مَنَ السواد والبِياضُ فلايكون ضداً لهما .

الضرب بذاته لايؤلم ، بل إتما يؤلم بسبب مامحدث عنه من تغير المزاج وانفعاله

٧٦,

عنه ، فإذا لم ينفعل عنه لم محس بالألم . فكثير من الناس يضربون وتكون نفوسهم مشغولة ابشىء فلايحسون بالألم .

قوله : «النفس ذائيا لها » أى هي مجردة ، وقوامها بذائيا ، والعقول ذوائيا لها فهى معقولة لذوائيا . والمعقولات التي تجرد عن المواد ليست لها ذوات فهى معقولة لالذوائيا بل قوامها يغيرها .

إن عرفنا الأشياء بأسبابها ولوازمها عرفنا حقائقها ولوازمها . لكنا لا نعرفها بأسبابها ، بل من حيث هى موجودة محسوسة لنا ، كما إذا أدركنا شيئاً جزئياً فإنا ندركه حساً والإحساس بالحقيقة هو أن ندرك شيئاً حادثاً لم ندركه قبله ، وهو إدراك بعد أن لم ندرك ، والإحساس بالاعتبار إلى الإله من حيث إنه زال شىء وحصل شىء آخر هو انفعال ، وبالاعتبار إلى القوة المدركة ليس بانفعال ، فلهذا لا يصح أن ينفعل المدوك من حيث هو مدوك فإن المنعل بجب أن يكون آلة ، والمدرك لا نجب أن تتغير ذاته من حيث هو يدوك وإن تغيرت أحواله وأحوال آلته . ولما العقل انفعال، فاته من حيث هو يدوك وإن تغيرت أحواله وأحوال آلته . ولولا هذه القوة المدنية فينا في كن لنا سبيل إلى إدراك شىء . والفرق بن الانفعال والاستكمال أن الانفعال، فيه زوال شىء مع حدوث شىء . والفرق بن الانفعال والاستكمال أن الانفعال يعتبر فيه ضده فزال عنه وحدث هو في على عرفي والاستكمال يعتبر فيه حدوث شىء في على في عنه منه الم يعتبر فيه فيده فرال عنه وحدث هو في على في حيث الانفعال والاستكمال أن الانفعال يعتبر

الخبر ما يتشوقه كثّل شىء فى حده ، ويتم به وجوده ، أى فى رتبته وطبقته من الوجود كالإنسان مثلا والفلك مثلا فإن كل واحد منهما يتشوق من الخبر ما ينبغى له وما ينتهى إليه حدّد ثم سائر الأشياء على ذلك .

معنى توله اد ذاته له ، أى لم توجد لغيره ، والا أن ممتلكه غيره وأن يكون آلة الغيره أو صفة له أو عرضاً يعرض له كما نقول : إن القوى وجودها للنفس أى آلة لها .

الواجب الوجود نجب أن يكون للماته مُقيداً لكل وجود ولكل كمال وجود لا لشيء آخر أو سبب ، فإن ذلك يوجب له نقصاً .

الشيء الذي يعقل بتجريد المادة لا يكون معقولا لذاته .

المائع للشيء أن يكون معقولا هو المادة وعلائقها ، لأن الشيء إذا لم يكن متحققاً مخلص وجوده منفرداً به كان مقترناً به شيء غريب فلأجل أن هناك قابلا للملك الغريب ويكون ذلك الهيولى لم يكن معقولا إذا لم يكن متجرداً . فالبرىء عن الهيولى وعلائقها معقول المائه : معقولیة الشیء هی مجریده عن المادة وعلائقها ، والشیء إذا کان مخالطه شیء غریب لا یکون متجردآ فلا یکون عقلا ولا یکون معقولا لذاته

الهيولى وإنكان وجودها بالصورة فوجودها لذائها لاللصورة وهي حاملة للصورة وليست هي كالعرض الذي هو محمول .

الذي الذي وجوده وجود عقلى أى مجرد ، هو عقل ؛ والذي هوله ذاته هو عقل ، بذاته . والعرض وجوده للجوهر أى قوامه (٢٦ ) هو إتما وجد ليكون نعناً له أوحاية كما البياض للجسم لأنه صفة للجسم موجودة له لا لذاته . وكل شي ، ذاته لشى ، فذلك الشى ، يدركه وهو لا يدرك ذاته . فالأجسام والقوى الجسمانية ذواتها لا لها بل لغر ها أى للأنفس ، فهى لا تدرك ذواتها . كالقوة الباصرة مثلا فإنها لا تدرك ذاتها وألقوة الحاسة لا تدرك ذاتها ، وكذلك كل ما له ذاته فهو يدرك بذاته، والمفارقات لها ذواتها فهى مدركة ذواتها ، وكذلك كل ما له ذاته فهو يدرك بذاته، والمفارقات لها ذواتها وهو معقول لأن هويته المجردة لذاته . وكون ذات الباري عاقلا ومعقولا لا توجب أن يكون فهى الاعتبار تقدم وتأخير في الاعتبار الالذات واحدة والاعتبار واحد ، لكن كما نعام النينية في الذات ولا في الاعتبار الالذات واحدة والاعتبار واحد ، لكن في الاعتبار تقدم وتأخير في توتيب المعاني ، ولا يجوز أن تحصل حقيفة الشي ، مرتين ما عناك منينية في الذات ولا في الاعتبار الالذات واحدة والاعتبار واحد ، لكن

البارى يعقل ذاته لأن وجود ذاته له ، وكل ذات تعقل ذاتا فتلك الذات حاصلة لها فى ذاتها . فالحاصل فى ذاته هو ذاته لاغيرها ، وليس هناك اثنينية فإن حقيقة الشى م تكون مرة واحدة لا تحصل مرتين . وليس قولنا: إن ذاته موجودة له وقولنا: إن ذاته معقولة له تجعل الذات اثنين، فإن حقيقته لايعرض لها مرة شى موجودة ليس ذلك الشى م وهو حقيقة واحدة دائماً . فليس لكونها معقولة زيادة على شرط كونها موجودة يل زيادة شرط على الوجود مطلقاً وهو أن وجود ذاته التى به هى معقولة حاصل له فى ذاته لا بغيره .

إذا قلت إلى أعقل الشيء فالمعلى أن أثراً منه موجود في ذاتى فيكون للملك الأثر وجود ولذاتى وجود . فلو كان وجود ذلك الأثر لا في غيره بل فيه لكان أيضاً يدرك ذاته ، كما أنه لما كان وجوده لغيره أدركه الغير . فالأول لما كان وجوده لذاته علىالوجه الذى قلنا كان مدركاً لذاته. فلا يظن أنه إذا قلنا : إن كل صورةمعقولة فوجودها لذاته ذلك المعقول فتكرر الوجودان والذاتان ، فتكون الثينية . إِن وجد أثر من ذاتي في ذاتي كنت أدرك ذاتي كما أدرك شيئًا آخر بأن يوجد منه أثر في ذاتي ، ولكن ليس لوجود الأثر الذي أدركت منه ذاتي تأثير في إدراكي لذاتي إلابسبب وجوده لى وإذكان وجودى لى لم محتج في إدراكي لذاتي إلى أن يوجدأثر آخر في سوى ذاتي ، أى لا أنفعل عن ذاتي وشيء آخر . وهو إني إذا أدركت ذاتي فكان إدراكي لذاتي من أثر محصل في فكيف أدرك أن ذلك الأثر هو أثر ذاتي لولا ألى علمت قبل ذلك ذاتى فكنت أعرف من ذلك الأثر بعلامة من العلامات أنه أثر ذاتى . وإذا أحضرت أثراً من ذاتي في ذاتي أو في آلة لذاتي ثم أحكم بأن ذلك الأثر هو من ذاتي أحتاج أن أجمع بين ذلك الأثر وبين ذاتى فأحكم وأقول : هذا الأثر هو أثر ذاتى يكون قد سبق إدراكي لذاتي لامن ذلك الأثر . فإن قبل : فمن أثر آخر ؟ كان حكمه حكم هذا الأثر فيتسلسل إلى مالاتهاية فبالضرورة يكون إدراكي لذاتي لالأثر بل لوجود صورة ذاتي في الأعيان لي ولالوجود صورة أخرى أثرلذاتي . وإذ أدركت شيئًا من أثر منه بسبب أنه يوجد فيه أثر فيَّ ، قلو وجد هو فيَّ لكان إدراكي له أتم . فإذا أدركت ذاتى من أثر يوجد لى فيَّ وليس إلاالوجود ثم وجودي في الأعيان لالغبري . فإدراكي الذاتي من ذاتي يتم أتم مما لو صبح أن أدركها من ألم . وأما إذا أدركت ذاتي واعلم أني أنا الملولة كان (٢٦ ب) المُدرك والمُدرك شيئًا واحدًا. وهذه الخاصية هي للإنسان وحده من دون سائر الحيوانات ، فإن تلك ليس لها شعور بانواتها .

كل صورة أدركها فإنما أدركها إذا وجد مثالها في فإنه لوكان لوجوده في ذاته في الأعيان لكنت أدرك كل شيء موجود وكنت لا أدرك المعدومات إذ فرضنا أن إدراكيله لوجوده فيذاته , وهذان محالان لأنا ندرك المعدومات في الأعيان , وقد لاندرك الموجودات في الأعيان. فإذن الشرط في الإدراك أن يكون وجوده في ذهبي .

إذا حصلت الذاتجعل معها الشعور مها فهومقوم لها وتشعر مها يذاتها لا بآلة . وشعورها بذاتها شعور على الإطلاق أى لا شرط فيها بوجه، فإنها دائمة الشعور مها لا ق وقت دون وقت .

اليقين هو أن تعلم أنك علمته ، وتعلم أنك تعلم أنك جلمته ، إلى ما لا ماية والإدراك للذات هذه سبيله ، فإنك تدرك ذاتك ، وتعلم أنك أدركته ، وتعلم أنك تعلم أتك أدركته – إلى ما لا لماية .

شعور النفس الإنسانية بذاتها هو أو ليَّ لها ، فلا محصل لها بكسب فيكون حاصلا لها بعدما لم يكن . وسبباه سبيل الأوائل التي تكون حاصلة لها . إلاأن النفس قد تكون

ł

ذاهلة عنها فتحتاج إلى أن تنبه كما تكون ذاهلة عن الأوليات فتنبه عليها . ولا يجوز أن يتوصل إلى إدراكها بغير ذاتها لأنه يكون بينها وبين ذاتها غير ، وهذا محال والنفس(1) إذا لم يعرف ذاتها كيف يعرفه إياها الغير؟ فيلزم من هذا أنه لا يكون له سيبل إلى معرفتها وأما الشعور بالشعور فمن جهة العقل .

إدراك الجسم يكون من جهة الحس إما بالبصر أو باللمس فمن جوز أن تكون المعرفة بالذات منطريق الحس لزمه أن يكون لم يعرف ذاته علىالإطلاق، بل عرفها حين أحس جسمه :

النفس الإنسانيسة إنما تعقل ذامها لأنها مجردة ، والنفوس الحيوانية غير مجردة فلا تعقل ذوامها ، لأن عقلية الشيء هي تجريده عن المادة ، وإذا لم يكن مجردا لم يكن معقولا بل متخيلا . وهذا مما يستدل به على بقاء النفس ، لأنها مجردة عن المادة وليس قوامها بها كنفوس الحيوانات. والنفس إمما تدرك يوساطة الآلة الأشياء المحسوسة والمتخيلة. والأشياء المجردة لا تدركها بآلة يل بذائها لأنه لاآلة لها تعرف بها المعقولات. والآلة إنما جعلت لها لتدرك بها الجزئيات والمحسوسات. وأما الكليات والعقليات فإنها تدركها بذائها. وتفسها وإن كانت جزئية فإنها عقلية . وقد قيل إن المعنى العقلي لا يكون جزئيا بل يكون كليا – وهذا مجب أن محقق . ولو كانت لها آلة جسمانية تدرك بها المعقولات لم تكن المعقولات إلا محقق . ولو كانت لها آلة جسمانية تدرك بها المعقولات لم تكن المعقولات إلا محقق . ولو كانت لها آلة جسمانية تدرك بها

ليس كل عقلي يكون معنى كليا كالعقل والنفس .

البارى لايوصف يأنه جنس ، ولا بأنه نوع إذ لا مجموع فى شخصه ولا متكثر الأشخاص بل يوصف بأنه شخص . ولا نعلى به أنه شخص من نوع أو شخص جسمائى كشخص الشمس مثلا . بل إنه شىء متميز بذاته عن سائر الموجودات . وكذلك كل واحد من العقول . ولذاك لا يوصف بأنه كلى ، ولا بأنه جزئى ، ويوصف بأنه عقلى أى مجرد لاأنه كلى .

لا كمية لفعل البارى ، لأن فعله لذاته لا لداع ٍ دعاه إلى ذلك .

هو الأول والآخر لأنه هو الفاعل وهو الغاية ، فغايته ذاته ولأن مصدر كل شيء عنه ومرجعه إليه .

الإرادة هي علمه بما عليه الوجود وكونه غيرُ مناف لذاته .

(۱) أي النسختين ; والشي. .

الفيض فعل فاعل دامم الفعل، ولا يكون فعاء يسبب دعاه إلى ذلك ولا لغرض إلانفس الفعل .

علم البارى لذاته لايعلم كما يعلمالأشياء بعلم، والعلم هو عَمَرَضٌ محلَّ النفسَّ، وعلمه غير مستفاد من خارج بل يعلم الأشياء من ذاته .

علم البارى لذاته فهو يعلم الأشياء جزئيمًها وكذليّها على ما هو عليه من جزئيته وكليته وثباته و تغيره وكونه وحدوثه وعدمه وأسباب عدمه ، ويعرف الأبديات على ماهى عليه من أبدية والحادثات على ماهى عليه من حدوث . ويعرفها قبل حدوثها ومع حدوثها وبعد حدوثها بعللها وأسبابها الكلية ، ولايفيده حدوثها علماً لم يكن كما نحن لا نعلم الأشياء قبل حدوثها . فكلها حاضرة له فإن ذاته سببها . وهولا يذهل عن ذاته . ويعرف الجزئيات والشخصيات بأسبابها وعللها على الوجه الذى لا يتغير يه عن ذاته . ويعرف الجزئيات والشخصيات بأسبابها وعللها على الوجه الذى لا يتغير يه علمه ولايبطل . وإن تغير الجزئيات والشخصيات بأسبابها وعللها على الوجه الذى لا يتغير يه علمه ولايبطل . وإن تغير الجزئيات والشخصيات فإنه لا يعرفه كما نعرفه نحن بإدراك علمه ولايبطل . وإن تغير الجزئيات والشخصيات فإنه لا يعرفه كما نعرفه نحن بإدراك هذا الجرثي وهذا الشخص بعينه من حيث يكون مشاراً إليه متخيلا ، فهو يعرف هذا الجزئي وهذا الشخص وعينه من حيث يكون مشاراً إليه متخيلا ، فهو يعرف هذا المزئي وهذا الشخص وأنه شخصى مثار إليه وإنه فاصله ومتغير ولا يفعل علم ولا يتغير بفساده وتغيره ، ويعرف جيئون علمه لا يتغير وإن تغير الشخص وبطل ، ويعرف هذا الشخص وأنه شخصى مثار إليه وأنه فاصله ومتغير ولا يفسد علمه ولا يتغير بفساده وتغيره ، ويعرف حيئ أحواله الحادثة له ويعلم أمها تكون حادثة له، ولا يتغير علمه بها لأنه يعرفها بأسبابها ويعرف علمه بأسبابه المومة له،

النفس تدرك ذاتها عند تفردها بذاتها وتجردها عما يلابسها من المادة التي تعوقها عن إدراك ذاتها . ومادامت ملابسة للمادة ممنَّوة بها فإنها بما يغشاها من ذلك المُلابِس الغريب لا يمكنها الرجوع إلى ذاتها والإدراك لها . والنفس لا تكون عاقلة بالحقيقة إلابعد التفرد والنجرد عن المادة فإن معنى عقلية الشيء هو أن يتجرد العاقل عن المادة وينجرد المعقول عن المادة .

إن كان الجسم شرطاً فى بقاء النفس فلابقاء لها من دونه، وهو أشرف منها لحاجتها إليه واستغنائه عنها . وإن كان معاداً فى المعاد مع النفس لم تنفلُّتُ النغس من الأفعال البدنية والقوى الحيوانية التى هى عوائق لها عن نيل الكمال .

الجسم شرطً فى وجود النفس لامحالة ، فأما فى بقائها فلا حاجة لها إليه ، ولعلها إذا فارقته ولم تكن كاملة كانت لها تكميلات من دونه إذ لم يكن شرطاً فى تكميلها كما هو شرط فى وجودها .

تعليقات ابن سينا -- ٨١

النفس إذا طالعت شيئاً من الملكوت فإنها لا محالة تكون مجردة غير مستصحبة لقوة خياليه أو وهمية أو غير هما ويُفيض عليها العقلالفعال ذلك المعنى كليا غير مفصل ولا منظم دفعة واحدة ثم يفيض عن النفس إلى القوة الحيالية فتتخيله مفصلاً منظماً بعبارة مسموعة منظومة- ويشبه أن يكونالوحى على هذا الوجه: فإنالعقل الفعال لا يكون محتاجا إلى قوة تخيلية فيه إفاضة الوحى على النفس فيخاطب بألفاظ مسموعة مفصلة .

الفرق بين ا**لإرادة والغرض ،** وبين الغرض والدواعى أن الغرض هو الغاية التى توجب الفعل وكذلك الدواعى والإرادة لاتوجب ذلك . فالغرض هو إرادة جازمة .

الإنسان لا يعرف حقيقة الشيء ألبتة (٢٧ ب) لأن مبدأ معرفته للأشياء هوالحس. ثم مميز بالعقل بين المتشابهات والمتباينات ويعرف حينئذ بالعقل بعض لوازمه وأفعاله وتأثيراته وخواصة فيندرج من ذلك إلى معرفته معرفة مجملة غير محققة بما لم يعرف من لوازمه إلااليسير ، وربما عرف أكثرها إلا أنه ليس يلزم أن يعرف لوازمه كلها . ولوكان يعرف حقيقة الشيء وكان ينحدر من معرفة حقيقية إلى لوازمه وخواصه ، لكان يجب أن يعرف لوازمه وخواصه أجمع ، لكن معرفته بالعكس مما يجب أن تكون عليه .

النفوس كلها محتاجة فى ذواتها إلى أن تستكمل بالعقل ، وهى مستعدة لذلك استعداد: قريبا وبعيدا .

نفوس الحيوانات غير الإنسان ليست بمجردة ، فهىلاتعقل ذواتها، وإذا أدركت ذواتها فإنما تدركها بقوتها الوهمية، فلاتكون معقولة . والوهم لها بمنزلة العقلللإنسان .

العلم هو حصول صور المعلومات فی النفس ، ولیس نعلی به أن تلك الدوات تحصل فیالنفس ، بل آثار منها ورسوم . وصور الموجودات مرتسمة فی ذات الباری إذ هی معلومات له وعلمه لها سبب وجودها .

الشعور بالذات يكون بأن نعقلها ، والتعقل يكون لشىء مجرد ، والحيوانات نفوسها غير مجردة فلا تعقل ذواتها بل تدركها بقوة الوهم :

الشعور بالذات يكون بالفعل فيكون دائما على الإطلاق ولايكون باعتبار شىء آخر . والشعور بالشعور يكون بالفوة وحاصلا قى وقت دون وقت .

النفس وإن لم تكن في البدن فإن قواها ، التي تتَصَبَّرُفه بها ، في البدن ؛ وهي متشبثة بها ، وهذه القوى مشتر كة بينها وبينه، وهي منبعثة عن القوة العملية : غاية الحركة إما أن تكون بحسبالعقل أو بحسب التخيل. فإن كانت بحسب العقل كان الواجب المقصود يسمى الغاية الحقيقية . وإن كانت بحسب التخيل كان إماً مطابقاً لما يتخيل ، فيسمى عبثا وإما مخالفا فيسمى جزافا .

كل ما وجوده لغيره افذلك الغير يعقله إذا لم يكن ذلك مؤثراً فيه .

الممكن وجوده فى الشىء لا يجب وجوده فيه . فإن وجوده فيه ليس بأولى من وجوده فى شىء آخر ، فليس تجب وجوده ، فهو غير واجب وجوده لا فى هذا ولا فى ذاك .

الممكن غير موجود مالم يجب ، فإنه ما دام على حد إمكانه فهو غير موجود . هذا الفرض أو هذه الصورة إن كان واجباً وجوده فى هذه المادة فلا يجبوجوده فى غيرها ، وإن كان ممكنا وجوده فيها فلا يكون أولى من وجوده فى غير ها فلا يكون موجودا فى هذا ولا فى ذاك .

(انحن إذا رأينا شيئاً فى المنام فإنما نعقله أوّلا منتخيله، وسببه أن العقل الفعاليفيض على عقولنا ذلك المعقول ثم يفيض عنه إلى تعيلنا. وإذا تعلمنا شيئا فإنما نتخيله أولا ثم نعقله فيكون بالعكس<sup>(1)</sup> من ذلك الأول . وتحن إذا أر دنا أن نعلم شيئا تستعد النفس لقبول معرفة ذلك من العقل الفعال بإزالة المانع العائق لها عن هذا الطلب فيتخصص استعدادها ، لذلك احتلنا عند ذلك كثيراً فى شغل القوة الحيالية عن المعارضة والمعاوقة عنه ، مثل ما إذا أر دنا أن نعلم مسألة هندسية شغلنا القوة الحيالية عن المعارضة والمعاوقة لنلا نذهب إلى شىء آخر فيانع . والنفوس الإنسانية إذا أحذت من القوة الحيالية بالذ نذهب إلى شىء آخر فيانع . والنفوس الإنسانية إذا أحذت من القوة الحيالية مبادىء علومها حتى لا تحتاج فى شىء مما تحاول معرفتها إلى أخذ مبادئه من الفوة الجيالية تكون قد استكملت . وإذا فارقت كانت متخصصة الاستعداد لقبول فيض المقل الفعال ، فإن العقل الفعال فمال بالفعل أبداً لايتوقف فعله على شىء وإذا كانت المقل الفعال ، فإن العقل الفعال فمال بالفعل أبداً لايتوقف فعله على شىء وإذا كانت المقل الفعال ، فإن العقل الفعال فمال بالفعل أبداً لايتوقف فعله على شيء وإذا كانت المقل الفعال ، فإن العقل الفعال فعال بالفعل أبداً لايتوقف فعله على شيء عنه الفوق المقل الفعال ، فإن العقل الفعال فعال بالفعل أبداً لايتوقف فعله على شيء وإذا كانت المحار الفعال ، فإن العقل الفعال فعال بالفعل أبداً لايتوقف فعله على شيء وإذا كانت المادة القابلة متخصصة الاستعداد لقبول فيضه ، وهذا من إنسان ما ، فيجب أن يجتهد الإنسان حتى يبلغ هذا المبلغ فى هذه الدنيا .

هذه المنامات والإنذارات دليل ً على اتصال النفس الإنسانية بالأول طيعا بلاكسب .

العلوم التي إذا أدركت أمكن استثبانها على الذهن بالتخيل والحسَّ ، كالأشكال

(۱–۱) ما بين التوسين ورد بنصه تى \* المباحثات \* برقم ٤٧٦ . راجع تشرتنا تى \* أرسطو هنه العرب ومن ١٣٣ . الناهرة ، سنة ١٩٤٧ . الهندسية والأمور التي تتعلق بوجه ما بالتخيل ، فالتخيل مُوات فيساعد في إدراكه وتصوره ، والعلوم العقلية لما كانت بخلاف ذلك وكانت الحياليةُ تمانع وتعاوق عنها قهرت القوة الحيالية على ترك المعاوقة عنها .

إنما احتيج إلى أن تكون أشكال الهندسة مُصورة في لموح عند تعلم البراهين ليشتغل بها الخيال فلا يتشوش على العقل استيفاء البرهان ، ويكون الخيال مشغولا بشيء من جنس الشيء الذي يطلب برهانه فلا يعاوق ولا يمانع .

التعلم يتم بأن يشغل الحيال والحواس بشيء من مذهب ما فيه الرؤية ، حتى لايعوق النفس عن مطلبها .

الرؤية هي أن تشغل النفس قواها بشيء من مذهب ما تطلبه ليثم استعدادها لقبول الصورة المطلوبة من عند واهب الصور .

الوجود من حيث هو وجود يتعلق بالفاعل لامن حيث هو حدوث. فلذلك كلما عدم الفاعل عدم معه الوجود ، ومعنى الحدوث هو وجود بتعد مالم يكن. وبتعد مالم يكن هو صفة لهذا الوجو د الحادث الكنها ليست بصفة له عن الفاعل ، بل هذه الصفة له بسبب سبق العدم . وليس لسبق العدم علة . فالفاعل إذن هو علة للوجود لاعلة الحدوث فلو أن الفاعل كان حادثا كانا يقال هو فاعل حادث وكان حدوثه بسبب سبق العدم . مفيد الوجود يفيد الوجود المطلق . فاما وجوداً يعد ما لم يكن فلا اعتبار له من جهة مفيد الوجود ، فإن يعد مالم يكن من لوازم الشئ أعلى من لوازم الماهية الموجودة ، كما أن المثلث كونه بحيث يمكن أن يخرج أحد أضلاعه إلى كذا هو من لوازمه لا مما يقوم به المثلث ونه بحيث مكن أن يخرج أحد أضلاعه إلى كذا هو من لوازمه لا مما يقوم به المثلث وكذلك الضحك للإنسان

الفاعل من حيث هو فاعل لامحتاج إلى حدوث حالة له فإنه حينئذ يكون منفعلا لأن ذالة يَر دُ عليه من خارج ، والشيء لذاته محتاج إلى العلة ، وإمكان الوجود يدوم لطبيعة هذا الموجود الحادث وداخل في شرطه ، فوجوده ممكن ووجوده بعد العدم قهو ضروري أنه بعد العدم . فأما مالايكونموجودا ثم يوجد فيكون ضروريا أنه يكون بعد العدم . فأما الوجود في نفسه واعتبار ذاته فهو ممكن .

لا يجوز أن يكون الفاعل من حيث هو فاعل يوجد قايلا للفعل أو للوجود لأن الفبول هو انفعال فيه أواستكمال له ، فيكون لم يستكمل بعد . ويجب أن يكون ذات الفاعل مباينا لذات المفعول وإن كان يوجد المفعول حيث هو ملاقيا له . والطبيب إذا عالج نفسه فإنه يُعاليج يجزء منه ويتعالج بجزء آخر .

النفس الزكية إذا فارقت ، أفاض عليها العقول كمالًا تكون من لوازمه

المعقولاتُ ، فتستجلى لها الأشياء دفعة ولا تحتاج إلى غصصات .

الوجود بعدما لم يكن .هوضرورى لأن الشيء إذا وجد بعد ما لم يكن يكونضرورياً أنه (٢٨ب) بعد ما لم يكن . وحق أن يقال إن وجوده جائز أن يكون وأن لايكون بعد العدم . وليس حقاً أن يقال إنوجوده بعد العدم من حيث هو بعد العدم جائز لأن هذه الحال تكون ضرورياً لاجائزاً .

المحدث إن عشرى به كل ماله أيس " بتعبد ليس ( ') مطلقاً أى بعد أن كان معدو مالذات لا معدوماً فى حال وجود من أحواله . وإن لم يكن فى الزمان كان كل معلول محدثاً . وإن عشى به كل مايوجد فى زمان ووقت قبله لمحينه بعده أو تكون بعديته لا تكون مع القبلية موجودة بل ممايزة له سه فالعالم وُجد يعد أن لم يكن موجوداً بعدية حدثت مع بطلان معى هو القبلية ، ووجد وجوداً زمانيا متقدرا يكون فيه القبل متقدماً على البعد ، ويكون القبل باطلا لمحيء البعد .

الفاعل علة للوجود لاللحدوث ، والوجود إذا كان محتاجاً إلى علة فسواء بيحيد ّث أو قيد م فإنه محتاج في الفاعل إلى علة لكون الشيء بعد ما لم يكن أو لوجود بعد ما لم يكن ، فإن قولنا : بعد ما لم يكن ليس نجعل الوجود خال وإنما يطرأ على وجود في ذاته محتاج إلى سبب قدسبتي ذلك الوجود وعدم سبقاً : مانياً ، والوجود إذا كان في ذاته محتاجاً كان دائماً محتاجاً ، لأن كونه شتاجاً مقوم لحقيقة ذلك الوجود ، فلا يستغنى في وقت من الأوقات في حال وجوده وعدمه عن سبب .

الحدوث وجود محتاج قد سبقه عـَدَمٌ سبقا زمانياً .

الحدوث هو نفس الحركة أو مقتضى الحركة .

الحادثات ليس السبب فى تعلقها بالفاعل التقدم الزمانى فى ذلك لأن حادثاً إذا حدت فى وقت ما صح حدوثه فى وقت ما قبل ذلك ممائة سنة ، وكذلك إلى مالا نهاية أو بعد ذلك الوقت ممائة سنة وكذلك إلى ما لأنهاية . فإذن إنما يتعلق بالفاعل من حيث هو مستفيد الوجود من ذلك الفاعل من حيث ذلك الفاعل مفيد الوجود ، فالعلاقة من المخلوق بالحالق هذه العلاقة . فإن فرضنا أن ذلك الفاعل لم يزل كان فاعلا كان لا يصح انفكاك المفعول منه . والتقدم والتأخر فى مثل هذا المكان هو الحاجة والاستغناء، فإن أشياء كثيرة تتقدم على أشياء كثيرة بالزمان ، وما لم يكن بينهما هذا المعلى لا يصح أن يكون أحدهما فاعلا والآخر مفعولا . فإذا ما حصلت الحاجة والاستغناء، فإن أشياء حاصلتان . إن فرضنا وجوداً غير البارى وغير العالم ، وكان الإله به متقدماً على العالم حتى لو لم يكن ذلك المعلى ماكان الإله متقدماً ، فذلك المعلى بجب أن يكون موجوداً قبل وجود العالم . فإما أن يكون ذلك المعلى واجب الوجود بذاته ، أو واجب الوجود بغيره فإن كانواجب الوجود بذاته كان اثنين ، وهذا محال . فإن كان سبب فلك الشىء الإله فالكلام فى ذلك كالكلام فى العالم أنه هل الإله يتقدمه أو لا يتقدمه ؟ فالتقدم والتأخر هو الحاجة والاستغناء وطبيعة الوجوب قبل الإمكان . ونحن عرفنا حقيقة واجب الوجود قبل معرفتنا بإمكان الوجود ، وعرفنا خواص كل واحد من الحقيقة واجب أن واجب الوجود بذاته ما خواصه والمكن بذاته ما خواصه ، وعلمنا أن المكن لا يصح وجوده إلا بواجب الوجود بالاته – ثم اعتبرنا .

لوكان وقوع اسم الحيدَث على هذا الشخص مثلاً بسبب تقدم الحالقعليه بالزمان فالزمان غير محدث لأنه لايصح أن الخالق يتقدم على الزمان بزمان آخر ، فإن لم يكن الحدوث بسبب تقدم الزمان بل بسبب تقدمه بشيء آخر فهو شيء لا نعرفه .

الأحوال والذوات معان (١٢٩) مشترك قيها ، والنسب إما أن تكون نسبة معقولة أو نسبة محسوسة . والنسب المعقولة مشترك فيها ، والنسب المحسوسة مشترك فيها ، والنسب المحسوسة تحيزية وإلا لم تكن محسوسة . وهي إما أن تكون مكانية أو وضعية. والمكانية مشترك فيها لأن مكاناً لاتخالف مكاناً آخر من حيث إنه مكان ، بل إنما مخالفه في معنى آخر رائد على المكان ، وذلك المعنى هو الوضع ، والوضع مخالف لوضع أخر بذاته لا معنى آخر . فالوضع هو المنشخص بذاته لكن كل ما يتشخص بالوضع يتشخص به لمعنى زايد على الوضعية لأن وضعاً واحداً يصح أن يعرض لأمور كثيرة . لا توجد له أشخاص كثيرون كالعقول المفارقة .

إن قال قائل : إنه كما إذا تخصص الهيولى وجب أن توجد فيها الصورة من واهب الصور ، فكذلك يصح أن توجد للفلك بتخصصه بوضع وحركة حركة أخرى من المفارق فالحواب أن الحركة لا تتم إلا بعرض مبدأ ومنتهى متعينين لمحصصين . وهذا لا يكون في المعقول . فإذن نجب أن يتصور المبدأ والمنتهى في شيء جزئي ليصح حينيد أن تفيض الحركة من المفارق على جزء الفلك .

وضع المكان نسبته إلى جزء من الفلك . التجريد العقلي ، أعنى المهيىء لأن يصير الشيء معقولاً ، إنما هو تجريد عن المقارنات المؤثرة ، والمقارنات المؤثرة كمقارنة الأعراض للكم فإن الأعراض إذا اقترنت بالكميات تميز بعضها عن بعض ، وصارت ذاكتم . وأما المقارنات الى لا تؤثر في ذات المقارن شيئاً فغير مُضِرَّة في أن يكون الشيء معقولا .

اللامس مالم يستحل مزاجه لم يدرك: كاليد إذا لم يستحل فى مزاجه لم يدرك الملموس. والمستحيل غير ثابت فكيف يدرك معدوم! فإذن المدرك شى ، موجود وهو غير المزاج. وقد كان المزاج الأصلى لا يدرك ذاته . فلما صار الطارى ، يدرك ذاته فإن حركة الارتعاش تقتضى محركين إذ قد عرفنا أن الحركة الطبيعية على سبيل المزوم والارتعاش حركتان ممانعتان ، فلهما محركان أحدهما صورة المزاج والثانى معنى آخر وهو النفس لامحالة . وأيضاً فإن حركة الأرواح مختلفة ولاختلافها أسباب تختلفة فهى غير المزاج فاذن هى النفس . و أيضاً لوكان المحرك فى الحيو انات المزاج لما وجب الإعياء لأنه لا يوجب شىء واحد حركة و ممنع عنها . فالإعياء إحساس بألم تابع لتغير مزاج تابع لتحريك إلى خلاف مايقتضيه الزاج . والمزاج الحاصل مع الإعياء هو زاج تابع لتحريك يالإعياء وهو نفس مزاج العضو لولا تمانع الحركين بسبب اختلاف الحركن وهما النفس والطبيعة والحركة المزاج . والمزاج الحاصل مع الإعياء هو مزاج المضو. فما الذى يشعر والطبيعة والحركة المزاجية ب ا

الألم إحساس بشىء غير ملائم . وليس يصح أن يفسد مزاج شىء من مقتضى ذاته ، فإن سوء المزاج هو تغير مزاج كان يقتضيه مثال يتوجه إليه المزاج فيقال هو صحيح محسبه . وذلك المثال هوالنفس الذى يعتر عنه بأنه الكمال فى المزاج . إذ الجسم الفاسد لا يصح أن يكون علة لإعادة المزاج الأصلى . ثم ما معنى المزاج الأصلى إن لم يكن هناك مثال يتوجه إليه المزاج فيقال هو صحيح محسبه ؟! فإن كل مزاج هو صحيح فى ذاته إن لم يعتبر قياسه إلى ما يقتضيه ذلك المثال ، وكذلك الحال فى الاغتذاء فإن طلب الغذاء هو طلب بدل ما قد تحال من البدن (٢٩ب) ولا يتحلل من النامى شىء . فإذن هو فعل اغير المزاج بل كما له . وكذلك الحال فى المادى عنى . في فا بل هو الكمال للمزاج الأصلى .

الإعياء إنما يحدث من مقتضى تجاذب النغس والطبيعة وكذلك الارتعاش .

لا برهان على أن النفوس الغير المستكملة إذا فارقت يكون لها مكملات ، كما يعتقد يعضهم أن نفوس الكواكب مكملة لها وأن تلك النفوس المتمارنة مكملة لها ، وكذلك لابرهان على أن النفوس الغير المستكملة إذا فارقت لا يكون لها بعد المفارقة مكملات .

إن كانت رؤيا النامم فيضاً من العقل الفعال على النفس أولا ثم تفيض عنها إلى

القوة الحيالية ثانياً فعلى هذه الصفة بجوز أن تكون تلك الأنفس تفيض عليها من العقل ما يكملها . إذاً النفس مستعدة فى كلتا الحالدين لقبول ما يفيض عنه . ولا تحتاج فى قبول ذلك الفيض إلى قوة من قوى البدن ، إذ هى تقبل ما تقبله عن العقل من غير حاجة إلى وساطة متوسطة . فإذا كان ذلك كذلك فيشبه أن تكون بعد المفارقة تقبل عن العقل فيضه من غير حاجة إلى قوة من القوى . ثم إن كانت إنما تزكو وتطهر وتكمل من أجل مقارنتها للبدن فيجب أن يكون لها عند مفارقتها وهى غير مستكملة مواد تتخيل مها لتعلم من التخيل المعلومات فتستكمل ويكون لها حال بعدحال متجددة وتكون فى الحركة إذ هى من صفائها .

الحكمة الإلهية تقتضى أن يبلغ كل شىء كماله الموجود فى حده ، لا كمالا يتجاوزه حده فإن هذا محال . فإنا لو توهمنا أنه يبلغ بالجسم كمالاً ليس فى حده وهو أن يصبر عاقلا لكان ذلك غلطاً من الوهم ، والحال فى النفوس الغير المستكملة مشتبهة هل تبلغ بها عند المفارقة درجة النفوس المستكماة أم هذا مجاوزة به حده .

رأى القدماء فى النفس الباقية أن تتولك بين هذه النفس الإنسانية وبين العقول الفعالة نفس تكون تلك الباقية ، وهي غير النفس الإنسانية ، والنفس الإنسانية فانية .

ليس للحس سبيل إلى إثبات ولجوت ألحسم . والدليل على ذلك أن العقل يكون بإزائه جسم يبصره لكن لايثبته مام يقبل عليه بالفكر فحينتذ يثبت وجوده فإذن المثبت غير القوة الباصرة .

فرق بين ما يصبر به الجسم جسما فإنه جزء من الجسم من حيث هو جسم ، وبين ما يصبر به الجسم مقداراً : فليس شىء من المقادير يقوم الجسم بما هو جسم ، وإلا كان يكون ذلك المقدار مقوَّماً لطبيعة الجسمية . فكأن كل جسم له ذلك المقدار .

الجزء بما هو جزء ليس يعرض للجسم مما هو جسم ، وإنما يعرض للجسم بسبب المقدار .

نفس الكمية مجردة ٌ عن الجسم . فلكل جسم مقدارٌ عارض ٌ يتعبّر ض له من خارج يعد تقوم الجسم جسها .

المتصل يفال على وجهين : فتارة يقال لشىء متصل بغيره فيكون بالقياس إلى غيره متصلا ، وتارة لايقال بالقياس إلى غيره وهو ما ممكن فرض جزئين فيه مجمعهما حد مشترك يكون تهاية لهما . والذى يقال بالقياس بغيره فتارة بلحق الأعظام بماهى أعظام فإن الجسم الذى نصفه أسود ونصفه أبيض هو شيء واحد من حيث عنظمه . صفة الكمية التى ليست من باب العرض هى أنه ما ممكن أن يقدر أو يكون محيث ممكن أن يقدر لا تقديراً متعيناً ـ فإنه لوكان من شرط الكمية أن تكون مقداراً متعيناً لكانت مقصورة على ذلك المقدار ، وماكان يشرك ذلك المقدار فى الكمية . والكمية التى هى من العرض وهى التى يقدر مها الجسم هى نفس المقدارية ـ فالسطح هو نفس المقدار فإن له طولاً وعرضاً وليس هو شيئاً يعرض له المقدارية .

الــطح ليس مقداراً لأنه مكان بل لأنه حاو أو نهاية أو طرف، وهذه كلها عوارض تعرض للمقدارية . فإن عرضڨالكان تضاد فلا يكون قد عرض التضاد للمقدار وإنما عرض لعوارض تعرض للمقدار .

المكان ليس يصح أن يكون نوعاً آخر من الكميات فإنه تعتبر فيه الكمية من حيث السطح. وكونه حاوياً لمحوىٌ إضافة ٌ عارضة لذلك السطح، والإضافة ليس منالكمية . فللكان إما سطح مأخوذ مع عارض غير ممنوع ، وإماً نوع من السطح وليس بعد نوع الأنواع وأنواع الأجناس ، ولا الأنواع مأخوذة بأحوال .

الزمان كونه من الكمية بذاته أنه مقدار للحركة ، وكون المقدارية عارضة له هو لما يعرض له من مقدار المسافة . والدليل على [هذا] أن معنى المقدارين فيهما مختلف هو أن مقدار المسافة غير مقدار الحركة ، فإن مقدار حركة الفلك لا نهاية لها ، ومقدار الفلك متناه .

مقدار المسافة مقدارٌ عارضٌ للزمان الذي هو في نفسه مقدار آخر .

المادة نقبل أشياء ، لكن بتوسط صورة . وتلك الصورة كالمهيئة لها ، والقبول يكون للمادة ، مثال ذلك : أن الإنسان يقبل الغضب . لكن إتما يقبله بسبب قوة مخالطة للمادة . فلولا المادة ماكان يغضب ، ولولا القوة الحاصلة فى المادة ما كانت المادة يعرض ذا الغضب .

لانقسام الذي بالعَرَض عارضٌ للصورة وبالقطع للمادة لأنه لولاالمادة لكان يبقى القابل مع المقبول ، فكان يبقى الاتصال مع الانفصال . لكن المادة تقبل الانفصال والتجزيء يسبب المقدار وهو الصورة الجسمية .

الانفصال في المقدار من جهة الهيو لي لا من جهة الصورة التي هي الاتصال . فلهذا لا يبقي الاتصال مع الانفصال .

المتصل لاعكن فرض شىء مشترك بين جزئيه ، ذلك الشىء لايصح أن يكون جزءاً منأحدهما . والمنفصل ملم يكن فيه ذلك . فإن الوحدة فىالسبعة مثلاً كما أنها نهاية فكالملك جزء من السبعة . فإن كانت وحدة فى السبعة مشتركة وجب أن تكون السبعة ستة . وإن كان الاشتراك فى وحدة خار جة عن السبعة كانت السبعة ثمانية .

إذا قلنا : جزء من جسم فمعناه جزء من مقدار الجسم، فإن الجسم مما هو جسم ليس هو جزءاً ولا كلاً . ومثاله فى المنفصل إذا قلنا جسان من جملة خمسة أجسام فمعناه اثنان منجملة خمسة أعداد عرضت للجسم ، لا أن الجسم بما هوجسم واحد أوكثير.

الانقسام بالذات للمقدار ثم يعرض لغيره بسبب ما عرض له .

المقدار فضله ومقومه أنه شىء ممكنالذهن[ذا تعرض له أن يفرض فيه أجزاء يجمع بينها حدود مشتركة يصبركل حد تهاية للجزئين . فغرض الانقـــام إنما يمكن في الجسم بسبب إمكان فرض فى المقدار . فهذا المعنى للمقدار ذاتى له أولا ويسببه للجسم ثانياً .

إن العد والمساحة منهما ما يؤخذ في النفس وهو العاد والماسح ، ومنهما ما في الشي، وهو المعدود والممسوح . وبيان هذا أن الوضوعات كالإنسان مثلا يوجد كل واحد منه وحده لاأن تفيد الوحدة حقيقتها ، بل أن يوجد معنى ذلك المعنى في ذاته وحده ثم تعصل من تلك الموضوعات في النفس محمس وحدات ، فتكون الموضوعات في خمسيتها معدودة مما في النفس فتكون الموضوعات موحدة للخمسة ومعدودة بالحمسة المرتسمة في النفس. ومثال ذلك الحركة فإنها توجد بسبب وجودها في مسافة معنى ، ذلك المرتسمة في ذاته مقدار ، وهو الزمان ، فتكون الحركة موحدة لما في مافة معنى ، ذلك مقداراً ، لكن الزمان يقدر الحركة .

الموضوعات توجد الأعداد ولكن لا نفيد الأعداد كمية ؛ وتعد بالأعداد ، كما أن الحركة توجد الزمان والزمان فى ذانه كم ، لا أن الحركة تفيده الكمية ثم الحركة تقدر بالزمان .

إن قال قائل : إنَّ الزمان معنى يوجده الله في الحركة وإنَّ لم يشأً لم يوجده قيل له : هل يصبح أن توجد حركة في مسافة "م لا يكون لتلك الحركة مقدار؟

المقادير بما يعرض لها من الكثرة لا تكون من الكمية المنفصلة ، بل تكون الكمية المنفصلة عارضة للكمية المتصلة . وكذلك الحال فى الزمان : إن فرضنا أن الآنات فيه فاصلة فإن كثرة الزمان من حيث العدد لكثرة السطوح ، فلا تلحق عروض العددية للزمان إياه بالكمية المنفصلة .

الانقسام بالذات للمقدار ثم يعرض لغيره بسبب المقدار الذى فيه وليس من جهة

الهيولى . فأما الانفصال والانفصام فإنما هو له منحيثهو في الهيولى لا من قبل الهيولى . والتحيز له من جهة الهيولى،والتحيز هو أن يكون الشيء بحيث تكون إليه إشارة.. فهو يعرض أولاً للهيولى،والمتحيز بالحقيقة هو الجسم وليسالصورة هي التي تفيده التحبز .

المكان من حيث هو مقدار لا تضاد فيه، ومن حيث هو فوق وأرغل لا تصاد فيه أيضا ، لأن معنى فوق وأسقل إما أن يكون على سبيل الإضافة ، أو على الإطلاق . فإن كان على سبيل الإضافة فلا تضاد فيه، وإن كان على الإطلاق فالفوق على الإطلاق وهو سطح فلك القمر ولا ضد للفلك . وإن اعتبرنا المكان من حيث هو حاو كان عروض التضاد للفوق وللأسفل بسبب المتمكن فيهما ، فيكون عروض التضاد للمكان بسبب المتمكن لا فى ذاتها فيجتمع من ذلك أن لا تضاد فيه .

إن قال قائل : إن الصغير والكبر بينهما تضاد إذ الكبر ضد للصغير الذي هو صغير عنده وفي نوعه لألكل مايفرض صغيراً – قيل : التضاد حيننذ إنما يعرض للصغير والكبير بسبب موضوعهما أعنى الطبيعة المنسوب إليها الصغير والكبير والأزيد والأنقص من حيث هما لاتضاد فيهما . وإن عرض تضاد فيسبب عروضهما لمعنين متضادين كسواد قوى وسواد ضعيف فإنهما لذاتهما لابجتمعان في موضوع واحد فيعرض لهما حينتًد هذا التضايف الذي هو التضاد .

المتضايفان من حيث هما متضايفان متكافئان في اللزوم لا في الوجود وأما الأشياء التي تعرض لها الإضافة فقد لا تكون حالها هذه الحال ، وذلك إذا كان الشيء موجوداً والعلم به مفقوداً وكان العلم موجودا والشيء مفقودا وفي الثاني يكون حكم الأكبر هذا الحكم .

إن فرضنا زمانين فى الذهن ولا تحكم على أحدهما بأنه موجود أو معدوم لكن تحكم لأحدهما بالنقدم وللآخر بالتأخر صَعّ حكّم التقدم والتأخر وإن كان يوما من الأيام حاضراً فى الوجود فى الذهن أيضا فيضيف الذهن إليه زماناً يعقله مستقبلا وحكم بينهما بالتقدم والتأخر بأن يحضر الزمانين معاً فى الذهن ولا يعتبر فيهما الوجود ولا العدم أو محصر الذهن زماناً موجوداً ويفرضه موجوداً ، ومحضر الذهن زماناً مستقبلا غير موجود فيقايس بينهما أو يكون زمان موجوداً وموجوداً معه أيضا إمكان وجود زمان آخر مع عدم هذا الوجود ثم يوجد ذلك الزمان ويفقد هذا ، ويعلم جميع ذلك ، فيكون هذا من حيث هو مفقود متقدماً فرجع كله إلى الذهن : التقدم فى المكان أن نضع رتبة مثل رتبة المملك فيكون كل من هو أقرب إليه يكون أشد تقدماً ، وفى الفضائل غايات يكون كل من كان أقرب إليها يكون أشد تقدما ، وفى الزمان آن نفرضه فكل زمان أبعد من ذلك يكون أشد تقدما ، وتقدم البارى على العالم هو تقدم بالوجود بالقياس إليه لا أن الوجود شى م ثالث بل هو نفسه ، وإنما تفرضه فى ذهنك ثالثا .

العدد إما أن ينظرفيه مجرداً فيكون نظراً مفرقا للمادة، وإما أن ينظر فيه منحيث يكون موضوعا للأحوال التي تعرض له كالجمع والتفريق وغير ذلك مما يكون في علم الحساب.

إثبات العدد هو أن الإنسانية مثلا يشترك فيها الإنسان الواحد والعشرة من الناس ، ولكن الواحد والعشرة يختلفان بشىء آخر غير الإنسانية وهو العدد : مثلا ثلاثة أشخاص وعشرة أشخاص إنما يختلفان بالوحدات التي في كل واحدة منها، والوحدات أعداد إذ الوحدة هي ما يعد به الشيء .

لماكان الجسم مقداراً ذا ثلاثة أبعاد كانتشهايته فات بعدين وهو السطح . وكذلك السطح مقدار ذو بعدين ونهايته ذات بعد واحد وهو الخط ، والخط مقدار ذو بعد ونهايته غير مقدار - ولا نهاية لما ليس تتقدار .

نحن إنما توصلنا إلى إثبات ماهية المثلث من وضَّع الدائرة .

المتضادان إذا وافاهما الصدق والكذب فبسبب التناقض ، لامن ذاتيهما .

الإنسان يما هو إنسان ليس كذا حكمه حكم التضاد ، والإنسان ليس بما هو إنسان حكمه حكم التنافض .

الحرارة والبرودة موضوعات لتضاد ، والتضاد موضوع للإضافة لأن التضاد يعرض لهما ، ثم يصبران يسببالتضاد موضوعين للمضاف فلا الحرارة ولا البرودة يعقل ما بينهما بالقياس إلى الأخرى ما لم يعتبر فيهما التضاد .

نفس التقابل ليس هو من المضاف بل تعرض له الإضافة فإن الشيتين من حيث هما متقابلان نوعاً من التقابل متضايفان ، وكل تقابل من حيث هو تقابل مضاف . وليس كل تقابل مضافاً ، فإن النضاد مقابل وليس هو مضافاً من حيث هو تضاد ، ولكنه مضاف من حيث هو تقابل ، فالتقابل أعم<sup>2</sup> من المضاف . التقابل من حيث هو تقابل مضاف ، أى لا نعرض له الإضافة وليس هو نفس الإضافة .

الحيوان لاعمل على الإنسان من حيث هو حيوان فإنه بكون حينئذ جزءا . المُشيفُ لا لون له .

الإنسان حيوان مُخَصَّص ، والحبوان يحمل عليه بالشركة لابالانفراد .

الهيوني الأونى لا توصف بالاتصال والانقصال من حيث هي هيونى ، وإنما تتعاقب عليها الصفتان . فالهبونى ليست في ذائها متصلة ولا منفصلة .

الكمية تقبل الزيادة والنقصان ، ولا تقبل الأشد والأضعف . فالقائل يقول في الأربعة: إنها أزيد من ثلاثة ولا يقول : إنها أشد في العددية من ثلاثة والمساواة في الإضافة لا تقبل الشدة والضعف ، ولكنها تقبل القرب والبعد من المماثلة ، لأنك تقول الستة أقرب إلى الثلاثة من التسعة ، ولا يقال : إنها أشد وأضعف في المساواة والمماثلة في العددية .

الكمية التي تقبل الزيادة والنقصان هي من باب المضاف ، فإن العدد يقال مثلا للعشرة أكثر من خمسة ، ولا يقبل الكمية التي هي القولة للزيادة والنقصان لأنك تعلم أن كل واحد من الأعداد كثير ، ولا يقال العشرة أشد في العددية من خمسة كما يقال أكثر من خمسة .

فرق بين الموضوع للإضافة كالإنسان مثلا وبت نفس المضاف كلبى اليد .

إن كان العدد لم يكن إلا فى النفس فليس له خواص العددية . وله خواص فهو إذاً فى المعدودات أيضا ، فله وجود بذاته .

الحدود المختلفة لا تدل على ماهية واحدة ابل تكون تلك رسوما ولا حدودا .

العدد مجردا من دون الموضوع أى المعدود لا وجود له في ذاته ، فإنه عرض ، والعرض من دون حلمله لايوجد .

العدد كثرة مركبة من وحدات، والوحدة فإنها تصير الواحد واحداً ، والوحدة ليست عدداً بل هي علة العدد ، إذ هي علة الكثرة التي هي العدد فإنه لولا تركب الوحدات لما وجد العدد . والعدد ضربان أحدهما في العاد وهو النفس ، وآخر في المعدود وهو أعيان الموجودات . وكلاهما غير معدود وإنما المعدود هو الأعيان والفرق بينهما أن الذي في الأعيان محدود لازيادة عليه ولانقصان منه إلا لآفة وبالعرض كما فى الأشخاص . والذى فى العقل غير محدود أى يقبل الزيادة والنقصان يالذات . والأعيان كما أنها معدودة لا عدد، كذلك هى كثيرة لاكبرة . والعدد كما أنه عدد لامعدود هو كثرة لاكثيرة . والإثنينية هى علة العدد وليست عدداً وهى كالوحدة إلا أن الإثنينية كالعلة المادية ، والوحدة كالعلة الصورية . ويتقوم من مجموعهما الثلاثية الى هى العدد الأول . فانشد ما قوامه من تركيب، ولايد فيه مما مجرى مجرى المادة وما مجرى مجرى الصورة .

الم**قولات** هي كالأجناس العالية لأنها تكون محمولة على أنواعها ولا محمل عليها جنس آخر .

الإضافة ماهية تعقل بالقياس إلى غيرها ، ولا يصح تى مثل هذه الماهية إلا أن توجد مع غيرها . وقد يكون الشيء بحيث لايصح وجوده إلا مع وجود غيره ، ولكن لا تكون ماهية معقولة بالقياس إلى غيرها فإن السواد لايصح وجوده إلا مع جسم ولكن ليس تعقل ماهية السواد بالقياس إلى الجسم

الأمور المضافة إما أن تكون مضافة بذوامًا كالأخُوّة والبنوَّة، وإما أن تلحقها الإضافة بنسبة ماعارضة لها، فإن السواد والبياض غير مضافين ولكنهما من حيث هما محمولان في حامل مضاف وكان لهما بهانة النسبة ماهية أخرى .

النسبة أن يكون الشيء منسوبا إلى شيء بلاً زيادة . مثاله أن يكون السواد موجودا . ونسبة الإضافة أن تعقل. مع نسبة المنسوب، تسبة المنسوب إليه ، كما تعقل مع نسبةالسواد من حيث هو محمول نسبة الجسم من حيث هو حامل .

حد الأسود حد شيء عرض!ه الإضافة ، لاحد الإضافة مطلقا ولاحدالسوادمطلقا . المضاف كما أن ماهيته بالتياس إلى غيره من حيث هو مضاف ، فكذلك حاله فى الوجود أى وجوده بالقياس إلى غيره فإن حكم الماهية غير حكم الوجود .

كما أن الرأس مقول الماهية بالقياس إلى ذى الرأس بسبب النسبة التى لحقته ووجوده في أنه رأس ، فكذلك لتلك النسبة أيضا وجود آخر بالقياس إلى غيره .

المضاف هو الذي الوجود له هو أنه مضاف أي معقول الماهية بالقياس إلى غيره وذلك وجود ماهيته أنها معقولة بالقياس إلى غيرها .

المضاف معقول غيرمتخيل ولامحسوس ويكون جواهر ثوانيا . وهذا الرأسمن حيث هو هذا الرأس محسوس فلا محكم الحس يأنه مضاف ، بل إنما تعرض له الإضافة إذا أضيفت إليه مقدمة أخرى وهي أن الرأس من حيث هو رأس مضاف فيكون هذا مضافاً بضرب من القياس .

المضاف بذاته هو مثل الأبوة والبنوة ، والمضاف بغيره هو كالرأس الذي يصبر بنسبة ما عارضة له مضافاً

قوله : «الماهية معقول بالقياس[لى غيرها» – يقول: إن هذا الحد إن كان حداً بحسب المقولة لكانت الجواهر وأشياء أخر تعرض لها الإضافة وإتما هو حد بحسب اسم يعم المقولة وما هو مضاف لا بذاته أى معروض له الإضافة حتى يكون ذلك الشيء المحدود معنى يعم الوجهين جميعا ومثاله حد الأبيض لاحد البياض .

قبل إن المتضايفين مجب أن يكونا موجودين مماً فنقض ذلك بالعلم والمعلوم : فالشيء قد يكون موجوداً ولا يكون معلوماً فلا يكون مضافاً ، والمعلوم النسبة يكون مضافاً . فقد لاح أنه ليست هذه الحاصة مستمرة فى جميع المضافات ، وهذا يستمر فى معنى المضاف من حيث هو مضاف لانى شيء يعرض له المضاف .

يقول المنشكك : لم نتَعَمُلٌ : إنه لاشى من المتضايفات يكون معاً إذ لاشىء من العلم والمعلوم يكون معاً بل نقول : إنه قد يكون علم موجود والمعلوم غير موجود . وقديكون الشىء موجودا ولا يكون معلوماً ، والموجودات معلومة قابارى فقد يكون علمو احدها غير موجود ، فالشلك لاينحل بما ذكر ، فالعالم حينتا لايكون مضافاً إلى ذلك العلم .

يعنى أن هذه الأمثلة التى أوردتموها لتكن مسلمة فليست تقدح في أنْبعض المتضايفات غير متكافئ الوجود، فإنا لم نقل: إن جميع المتضايفات لايتكافأ في الوجود، وإنما قلنا: إنْ يعض المتضايفات غير متكافئ الوجود .

المعلوم هو نفسالعلم فإنه تصور نفس العالم بصورة المعلوم، فهما واحد والمضاف إليه شيئان النان. فالمعلوم وحده لا يكفى في حصول الإضافة إذا لم يكن الشيء المعلوم موجوداً.

الصور الحاصلة فى المدهن لا تنفك من الإضافة إلى الذهن ، و لا تنفك من أن تكون مضافة بالقوة أو الفعل إلى شىء خارج . أما بالقوة فإذا كان الشيم من خارج غير موجود ؛ وأما بالفعل فإذا كان الشيء من خارج موجوداً . مايبتى مع عدم الإضافة كان عارضاً رصنف الإضافة كالرجل العادل إذا كان أبا فإنه إن عدم منه العدل لم تعدّم الأيوة . .وما يعدم مع عدم الإضافة كان ذاتيا ، ونوع الإضافة كالأب إذا عدم فعدمت معه الإضافة . فالكمية إذا علمت عدم معها المساواة ، فالمساواة تنوعها، وفى الكيفية المشابهة . التنويع يكون بالفصول : فما يرفع عن الشيء ويبقى معه الشيء لايكون فصلا منوعا له ، وما لايبقي ذلك فصلاً . والتصنيف هو كما تصنيف الكتابة نوع الإنسان .

الحدود في الأشياء المضافة بجب أن يقال: إنها لها من حيث معنى الحدود لها أي من حيث هي مضافة ، لا من حيث هي ذوات .

السبب فى الأبوة البنوة ، والسبب فى البنوة الأبوة ، وليس السبب فى الملكة العدم، ولا فى العدم الملكة .

كيفية اجتماع الصور الكثيرة التي تحصل من جملتها صورة واحدة كالإنسانية مثلا التي تحصل من اجتماع صوركثيرة على هذا النحو : الصورة الواحدة تكون من اجتماع قوى على وجهين : أحدهما أن تحتفظ القوى فتتعاون على فعل واحد ، مثل تعاون التحليل والجذب في بعض المسهلات على الإسهال، أو على صورة وهيئة واحدة في المادة، مثل تعاون الجذبة والاستقامة على الشكل القطاع فإنهما هيئتان مختلفتان وحصلت منهما صورة واحدة . والوجه الثاني أن تنكس الأطراف إلى الوسط فتحدث هيئة كاللز وجة بين الرطوبة والمشاشة . وكيفية حصول الصورة الإنسانية من الأول ، فإن القوى فيها تتعاون على فعل واحد ، والقوى الجاذبة تم يواسطة الحرارة، والماسكة ترم بواسطة البوسة ، وهما يتعاونان على فعل واحد .

كل شيء معلول في نوعه أو في جنسة قلة علة خارجة على نوعة وعن جنسه : فالنار والماء والنفس والأفلاك وجميع الأجسام وكل ماله تعلق بالأجسام فهو في حيز ذاته ممكن الوجود بغيره رهو خارج عنه واجب الوجود . فإذا حصل في مادة من المواد استعلماد تام لقبول صورة وجب أن توجب عن العلة الخارجة عن نوعه صورته . مثال ذلك في النار إذا ظن أنها حدثت عن نار أخرى فإن المادة إذا استعدت استعداداً تاماً لقبول صورة النارية وجب أن توجد الصورة من واهب الصور أعلى العلة الخارجة من نوع النار فتكون النار التي تظن أنها علة النار أخرى مستغلي عنه في عنه في عنه في العلية فليس بعلة . علة الحرارة المطلقة واهب الصور ، وعلة الإحراق هو واهب العلية فليس بعلة . علة الحرارة المطلقة واهب الصور ، وعلة الإحراق هو واهب الصور ، وعلة النار هو واهب الصور ، ولايجوز أن يكون الشخص منها عاة لشخص .

المضاف حقيقته هو أن وجوده هو أنه مضاف كالأبوة والبنوة لاكالأب فإن له وجوداً غبر أنه مضاف ، والأبوة ليس وجودها إلا أنها مضاف كالحامل والمحمول ; كالسقف والحائط . وقد يكون المضاف موجوداً في الأعيان ، وقد يكون في المحن» وذلك مما يفرضه العقل . كل فلك فإتما يصح وجود الفعل عنه بعد وجوده بعدية باللذت ، أوكيفا كانت . ووجوده يتم إما على جسم أوعلى خلام . ويستحيل أن يكون وجوده على جسم يكون معلولا له ، إذ قد ذكر أن وجود المعلول لا يصح إلا بعد وجود العلة بكيلها . ومحال أن يتم وجوده على خلاء لاستحالة وجود الحلاء . فهو إنما يتم وجوده على وجود جسم يصدران معا الحاوى والمحوى عن علة أخرى . وكذلك الحال فى النقطة المحركة للفلك وهى مذكورة فى غير هذا الموضع . لا يصح أن تكون الكثرة الحاصلة فى العقول الفعالة علة اكثرة شخصيته تحت نوع واحد حتى يصح أن تصدر جميع الأفلاك عن عقل واحد على أن تكون الأفلاك أشخاص نوع واحد ، أن تصدر جميع الأفلاك عن عقل واحد على أن تكون الأفلاك أشخاص نوع واحد ، وكثرة الحاصلة فى العقول الفعالة علة اكثرة شخصيته تحت نوع واحد محى يصح بالكثرة الحاصلة فى العقول الفعالة علة الكثرة شخصيته تحت نوع واحد محى يصح بان تصدر جميع الأفلاك عن عقل واحد على أن تكون الأفلاك أشخاص نوع واحد ، أن تصدر جميع الأفلاك عن عقل واحد على أن تكون الأفلاك أشخاص نوع واحد ، يوكثرة غنافة لا فى الحقائق ولى في خبرة أشياء مختلفة الحقائق والأنواع ، أوكثرة غنافة لا فى الحقائق بل فى الأغراض ، ولا يصح ذلك إلا فى مادى ولامادة بعب أن يكون ما تختلفة الحقائق وتتبعها أشياء مختلفة الحقائق والأنواع ، وكثرة غنافة لا فى الحقائق بي الكثرة اختلاقاً فى المعائق والأنواع ، وكثرة فنالك الكثرة الحاصلة فى العقول يجبأن تكون كثرة فى الحقائق والأنواع ، وكثرة فالكثرة الحاصلة فى العقول يجبأن تكون كثرة فى الحقائق لا فى الأعراض . فإذن يجب أن يكون ما تختلفة الحقائق واحد . فإذن أشخاص الفلك أنواع كثيرة يجب أن يكون لكل واحد منها علة كعلة الفلك الأتوى ، فتحري المقول على هذا الوجه .

الأنفس بجب أن تكون علتها مع الموحد أشياء تعن وتخصص، وتلك هي الحركات. كل ماوجوده له فهو (٣٣ أ) مدرك قائم : وكل ماوجوده لغر، فذاك الغبر يدركه . ولاينعكس هذا فيكون كل ما يدركه غيره يكون وجوده لذلك الغبر . وأيضا فإن الإدراك بالحس يوجب أن يكون هناك شيء علم أنه قد أدرك المحسوس بالحس ويكون غير الحس ، وهذا هو النفس لامحالة .

البارى يعقل كل شىء من ذاته لامن ذلك الشىء ولامن ذاته ولامن وجوده ولاحال من أحواله . فإنه إن كان يعقله لامن ذاته ، بل من خارج عن ذاته لكان فيه انفعال ، وكان هناك قابل لذلك المعقول لأنه يكون له بعد مالم يكن، ويكون على لحملة له حال لاتلزم عن ذاته ، بل عن غيره . وإذ هو مبدأ كل شىء فهو يعقل ذاته ويعقل ماهو مبدأ وهو العقل الفعال ، ويعقل أنه مبدأ له ويعقل مايعده ولوازمه ومابعد ذلك إلى مالا يتناهى، ويعقل الأشياء الأبلية أنها أبدية والأشياء الفاصدة أنها فاسدة إذ يعقل أسبابها وعللها ولوازمها ، ويعقل الأشياء الزمانية والزمان إذ هو من لوازمها ، ويعقل المتحرك والحركة وأنها زمانية ومتحركة ، ويعقل الشخصيات من الفاسدات من جهة عللها و أسبابها كما لوتعقلها أنت من جهة عللها وأسبابها . مثلا إذا عقلت أن كلما

تعليقات ابن سينا \_ ٩٧

جمعداری اموال مرکز تعقیلات کا بیرارت بارم اسلامی

تعفنت مادة فى عرق تتبعه حمى ، وتعلم مع ذلك من الأسباب والعلل أن شخصا مايوجد محدث فيه هذه فتحكم أن ذلك الشخص يُحمّ ، فهذا الحكم لايفسد وإن فسد الموضوع ، ويعرف كل شىءكما هو موجود بعلله وأسبابه ويعرف المعلومات بعلل إعدامها وأسبابها ويكون علمه بهاسبب وجودها لاوجودها مبب علمه ، وذلك بخلاف أحوالنا فإنا نعلمها من وجودها ونعرف الجزئيات من جهة كلية .

الأجسام الأسطقسية كائنة فاسدة وهيولاها فيها آثار جميع الصور بالعموم وآثارها بالحصوص، ولا يصح أن يكون وجو دها على هذه الصورة أعنى أن يكون فيها آثار صُور كثيرة مختلفة عن معنى أحدَى الذات كما كان الأمر فى هيولى كل فلك . فوجب أن يكون تابعاً لشى وفيه كثرة عامة وتغير . ولكن لما كان المعنى المشترك من الفلك الذى كان مُعيناً فى وجود الهيولى معنى نوعياً أوجنسياً لم يصح وجو دشىء أحدَى الذات عنه ، وكان ذلك العام معينا فى وجو ده أن فيه صورا مختلفة لكن وجب أن يكون علة وجوده الواحد المعن واحد معن ، وذلك الشيء لا يصح أن يكون جب أن يكون علة وجوده الواحد المعن واحد معن ، وذلك الشيء لا يصح أن يكون جب أن يكون علة وجوده يكون عقلاً والسب المخصص للصور الحاصة تجب أن يكون متغير اكثيرا بالفعل وذلك السب جزئيات الحركات الفلكية . الأول يتشخص بداته لابلوازم ذاته ، لأنه لو لم يتشخص بذاته ما كان واجب الوجود بذاته بل بغير ما وهذا عال. والعقول المفارقة تتشخص بلوازمها ، فلذلك لم يتكثر أشخاص كل عقل منها ولوازمها هو عقله للأول وعقله لذاته وعقله لما بعد ذاته مما هو صببه وإمكان وجوده من ذاته ما يروب أن يكون عالم وذلك السب جزئيات الحركات الفلكية . ولا قال يتشخص بدانه لابلوازم ذاته ، لأنه لو لم يتشخص بلوازمها ، فلذلك لم يتكثر أشخاص كل عقل منها ولواز مها هو عقله للأول تشخص بلوازمها معن هذاته مما هو صببه وإمكان وجوده من ذاته ووجوب وجوده العمول المار قلمي الما مع منها له معر الخلاك لم يتكثر أشخاص كل عقل منها ولوازمها هو عقله للأول السب الموازمها ، فلذلك لم يتكثر أشخاص كل عقل منها ولوازمها هو عقله للأول

معنى التشخص مالايصح وقوع الشركة فيه، ومعنى النسبة حالة وجودها بالقياس إلى وجود آخر أو مع وجود آخر ، ومعنى الحالات أعم من معنى النسبة . والحالات إمدان يكون وجودها بنفسها وإن كان مع غيرها وجودها لا منسوبا إليها كالسواد والبياض مع (٣٣ ب) الجسم ، وإما أن يكون وجودها وجود منسوب كمنى وأين فإنهما نسبتان وهما الكون فى الزمان والمكان .

الأمور العامة مشترك فيها ، وكلمك الحالات والصفات إنكانت الحالات والصفات معقولة بذوائها . فإن كانت الحالات والصفات منسوبة فالأمر يختلف فيهما فأنها إن كانت معقولة وجب وقوع الشركة فيها ، وإن كانت محسوسة لم يصبح وقوع الشركة فيها ، والأحوال المنسوبة المحسوسة هي تحيزية ، والنسب النحيزية إما أن تكون مكانا أو وضعاً . والمكان في أنه مكان لايتخصص بذاته، بل بشيء آخر وهو أن يكون بصفة لاتكونعائها المكان الآخرالذى هونظيره . فالمتشخص بذاته إذن هوالوضع . فالزمان أيضا متشخص بالوضع ، وكذلك كل أمر عام . والوضع أيضا غير متشخص مالم تشرط فيه وحدة الزمان ، وكل شئ متشخص فهو مما وضعه وأحد أعلى زمانه واحد . وما ليس بزمانى ولاجسمانى فلا تتكثر أشخاصه .

العقل الفعال إذا استكمل بتعقل الأول لزم عنه عقل آخر .

هذه الموجو دت اللازمة عن الأول كثيرة ولاعجب أن يكون عن الأحدى الذات إلا واحد ، فيجب أن يكون عنه يتوسط العقل الفعال . وسبب الكثرة يكون كُثرة ولاكثرة في العقل إلا التثليث المذكور فيه وهو إمكانه بذاته ووجوبه بالأول وأنه يعقل الأول فهذه هي علة الكثرة ، وهي علة لإمكان وجود الكثرة فيها ، إذ لاكثرة هناك غير هذه اللوازم المذكورة .

هذه العقول تعقُّلها لذوائُّها هو وجودها .

« إمكان الوجود فيها غرج إلى الفعل بالفعل الذي هو محاذى صورة الفلك» : معناهأن صورة الفلك تخرج مادتها إلى الفعل وتقوم وجودها فكذلك فعل البارى بخرج إمكان وجود المقول إلى الفعل ، والصورة فى جميع الأشياء هى المحاذية للفعل ، ولذلك يسمى كل شىء يوجد بالفعل صورة .

قوله : « و بما نختص بذاته على جهة الكثرية الأولى في يريد به الإمكان الذى له بذاته ووجوب وجوده من الأول فهما السبب فى وجود مادة الفلك وصورته . والإمكان سبب لوجود مادة الفلك ، لأن المادة هى مايالقوة ، ووجوب الوجود سبب الصورة لأنه بالفعل ، ويكون ما بالفعل سبباً لما بالفعل .

قوله: « إن وضع لكل فلك شيء "يصدر عنه في فلكه شيء وأثر من غير أن تستغرق ذاته في شغل ذلك الجرم به » أى إن فتر ض سله شيمسيتصدر عنه في انماك أثر من غير أن يكون منطبعا فيه ولكن يكون مبايناً له في القوام والفعل فهو العقل المجرد . فلكل فلك عقل مجرد هو يعقل الأول ، وهو السبب في تشويق الفلك أى أنه لا يصبح إذا صدر فعل عن جسمأن يصدر عن جرم ذلك الجسم من دون أن يكون لحميع أجزاء الجسم فيه أثر .

ليس العلة فى صدور الفعل عن شخص إنسان دون الآخر ماهية الإنسان ، وإلاماكان يصح صدور هذا النعل . إذ ليس تتعين علته سفإذن النسب فيه الشخصية والشخصية – بالوضع . ومثاله أن الفعل الصادر عن زيد إتما يصبح أن ينسب إليه من دون عمرو لشخصيته . والتشخص بالوضع . فالوضع بالحقيقة هو العلة فى تعين هذا الفعل . الشيء العام لايفعل كالجسم العام والصورة العامة ، بل لا وجود للشيء العام ، وإنما يفعل الجسم بواسطة الشخص .

كل جسم يفعل فإنه يفعل بشخصيته وبوضعه فإن ماهية أشخاص كثيرة لونسب إليها فعل واحد لم يتعين من ( ١٣٤) جهة الماهية . والفاعل ما لم يتعين لم يصبح صدور فعل عنه . فالأجسام الفلكية تشخصها بلوازمها ، فلذلك أشخاصكل واحدمتها موقوف عليه مخصوص به .

المعلول الأول عن العلة الأولى هو واحد، وفيه كثرة من وجهة أنه وحدة ووجود . والعلة الأولى كان وجوداً فحسب ، وهذا المعلول هو أحدي ُ الذات يسيط لأنه لازم عن الأول الأحدى . ويجب أن يكون عقلا محضاً بسيطاً ، ولا يجوز أن يكون صورة مادة ولامادة ، وأن تكون اللوازم بعده توجد بوساطته . وهذا هو البرهان على أن اللازم عنه يكون على هذه الصفة . فأما البر هان على أنه لم يلزم عن الأول هذه الموجودات فلا سيل لنا إليه . ومعنى اللزوم للذات هو أن يصدر عن الذات شيء بلاسبب متوسط بينهما . فجميع لوازم الأول مجب أن تكون لذاته لا لعاد من عار مع الأول هذه الموجودات فلا ميل لنا إليه . ومعنى اللزوم للذات هو أن يصدر عن الذات شيء بلاسبب متوسط بينهما . تكون عن سبب متوسط فإلها لا تلزم ذواتنا على تلزمها مأخوذة مع عارض آخر من إرادة متحدة أو عرض حاصل أو شوق إلى شيء أو عزيمة صادقة .

من اللوازم ما يلزم الشيء بسب عارض له، ومنها ما يلزم لازما قبله ، واللازم الذي يكون بواسطة عارض لايصح في الأول .

الفيض إنما يستعمل فى البارى والعقول لاغير ، لأنه لما كان صدور الموجودات عنه على سبيل اللزوم لا لإرادة نابعة لعرض بل لذاته ، وكان صدورها عنه دائما بلا منع ولاكلنة تاحقه فى ذلك ، كان الأولى به أن يسمى فيضا .

المعلول الأوّل و هو العقل الفعال إمكان وجوده له من ذاته لامن خارج ؛ فإنه لوكان من خارج لزم أن يكون له إمكان فقبل به هذا الإمكان فتسلسل .

قد تبين بالضرورة أن واجب الوجود بذانه واحد من جميع جهانه . وأن الموجودات تصدرعنه على سبيل اللزوم، وأن الواحد من حيث هو واحد يلز معنه واحد، وأن الهيولى لا يصح أن تكون موجودة من دون الصُور يل بجب أن يكون وجو دها بو اسطة الصورة، وأن الصورة الجسمانية لا يصح أن تكون علة لوجود الهيولى أولوجو دنفس أوجسم وأن الأحدى الذات بجب أن يكون صورة معقولة غير مخالطة للمادة وأن هذا العقل الأول ليس يصح أن تحصل فيه كثرة إلا من الوجوه المذكورة م حمى أنه مجكن بذاته واجب بالأول عاقل للأول وأن الأجسام فيها كثرة ، وبجب وجودها عن كثرة، ولاكثرة إلا ما ذكرنا فيجب أن يكون وجودها تابعا لوجود الكثرة المذكورة ، والكثرة فى الأجسام ليست كالكثرة التى فى العقول التى هى سبب لوازمها وهى الإمكان منذاتها والوجوب بالأول والتعقل للأول فإن الإمكان فى العقل الأول مثلا ليس هو مستقاداً من غيره ، وليس كذلك الإمكان للهيو لى والصورة فى الجسم فكل واحد منهما له حقيقة تستغيد الوجود من غيره .

خبرية الأفلاك والكواكب علة تخبرية الموجودات عنها وللزومها وليست هى قاصدة للاستكمال بتلك الحبرية التى عنها . فإنها لاتخلو من أن تكون موجودة قبل القصد تامة ، ولامدخل للقصد فى وجودها فلا تكون الخبرية المقصودة توجبها . وليس حال أن تلزم عنها هذه الموجودات لاعتن قصد هو قصد هذه الحال ، فإنها إن قصدت أن تلزم عنها هذه الموجودات تكون خبريتها لازمة لهذا القصد ولازمة لخبرية الموجودات ( ٣٤ ب) عنها ومعاومة لها وأما أن تكون غبر كاملة وبهذا القصد تستكمل فيكون القصد علة عنها ومعاومة لها وأما أن تكون غبر كاملة وبهذا القصد تستكمل فيكون القصد علة المستكماليا لامعلولا لها ، وبالجملة قصدها لأن تحصل عنها خبرية الموجودات ( ٣٤ ب) عنها ومعاومة الم وأما أن تكون غبر كاملة وبهذا القصد تستكمل فيكون القصد علة عنها ومعاومة الم وأما أن تكون خبريتها غبرتامة ولازمة الحبرية الموجودات ( ٣٤ ب) عنها وطلب الاستكمال بها فتكون خبريتها غبرتامة ولازمة لقصدها . وفرق بين أن تلزم عن الحيرية خبرية، وبين أن تقصد لأن يلزم عنها خبرية فإنها حيئة تكون لازمة للقصد عن المعيرية خبرية، وبين أن تقصد لأن يلزم عنها خبرية فإنها حيئة ولو ضع المعد . طبيعة الفلك من حيث هي طبيعة الحسم تطلب الاين الطبيعي والوضع الطبيعي لا أبناً

طبيعة الفلك من حيث هي طبيعة الحسم للفاتب أدين الطبيعي وأنو صلع الطبيعي و أب مخصوصا فيكون النقل عنه قسرا *(يكمي المحسور) طبي العلي المح*لي

> هذه الأوضاع والأيون كلها طبيعية له . التشبه بالشيء هو أن يكون على مثال المؤتم ً به .

الفلك لوكان على أين مخصوص ووضع مخصوص لكان مقسوراً علىهذه الحركة . كل شيء لم يكن متصوراً المصورة مخصوصة فإنه قابل الجميع الصور من غير قسر

وقبوله لكل الصور كالشيء الطبيعي فيه . ومثاله القوة الباصرة : لمّا لم يكن لها صورة مخصوصة كانت قابلة لجميع الصور .

الحركاتالمختلفة فىالفلك :كلّ واحدة منها تابعة لعرض عقلى ولتشبه بجوهر عقلى مفارق يخصه شوقا إليه . ولكل فلك عقل مفارق يعقل الحير الأول ، فليس يعقل الا شيء مفارق الذات بأن بحصل فيه صورة معقولة بالفعل يصير بها عقلاً بالفعل . وهذا لايمكن فى مخالط للجسم .

الباری والعقول لایجوز آن یکون متوهما أو متخیلا بل معقولاً لأنه لا یدرك بآله ۱۰.۱ والمعقول إذا حصل فى شيء صار للشيء به عقل ؛ والبارى والعقول لما كان دائم الوجو د كان كل شيء يعقله ادائم الوجود لأنه يصير صورة لعقله .

المعقولات إنما تحصل فينا من خارج لامن ذاتنا .

قصد الكواكب والأفلاك أن تكون على كماله الأفضل ليكون متشبها بالبارى ، فتبع ذلك حركته ولزمته ، ثم لزم عن حركته وجود هذه الكاننات فهى إذن بالقصد الثانى.

الأول لما كان كامل الذّات عالماً بكماله ومجده وأنه يفيض عنه وجود مابعده كان : وجوده عنه على سبيل اللزوم .

الكواكب لماكانت كاملة فىكل شىء إلا فى وضعها وأينها وأرادت الاستكمال ليكون لها التشبئُه بالأول لزمتها ضرورة الحركة أ. فالحركة هى استكمال لها ، وهذه الحركة شبيهة يانشات فى أنها نفس الكمال المطلوب لا أنها توصلها إلى ثبات كما فى الأمور الطبيعية .

تشبه الأفلاك بالأول هوأن تحصل على كمل يليق بها فتستتبع مابعدها لا أن مابعدها يفيدها كمالا. فإن الأول ليس يستفيد كمالاً تما يعد. إنما هو فى ذاته كامل تام معشوق عاقل للذاته . إن له المجد والعلو ، وإن مابعده تابع لمجده وعلوه ، وإنه خبر ، وأن مابعده تابع لخبريته ، لا أن الخبرية شيء غير فاته . وفيا بعده يحصل له الكمال من الأول حتى يكون متشبها به على هذه الصفة وهي أن يلزم عنها ما بعده . والخبر يفيد الخبر لاعلى سبيل قصد ، بل على أنه لازم عنه لأن ذاته خبر ، فما يلزم عنه يجب أن يكون خبراً وإن كان على سبيل قصد كما تقصد نحن فعل خبر لنستكمل به يكون خبراً الذي تقصد الاستكمال به لازما لخبرية فعلنا ومعلولاً له .

اختلاف الأفعال يكون باختلاف الأغراض، والغَرَّرَض فى النفوسالسماوية واحد فلذلك لاتختلف حركاتها والغرض هو التشبه بالأول فيكون أيداً على نظام واحد ونهج واحد(١٣٩) .

كل ممكن الوجود إما أن يمكن وجوده فى غيره أو يكون ممكن الوجود فى ذاته ، والذى يمكن بجوده فى غيره يكون إمكان وجوده فى ذلك الغير عند تخصصه ، والذى هو ممكن الوجود فى ذاته لا يصح أن يكون إمكان وجوده فى غيره لأنه ليس أن يعرض إمكان وجوده لشىء أولى من أن يعرض لشىء آخر ، فإذن هو قائم بذاته . فهو جوهر لكن معنى إمكان الوجود معنى مضاف فيكون إمكان الوجود له وجود آخر وهو أنه ١٠٢ جوهو، فيكون هذا المعنى الذي هو الإضافة عارضا لذلك الجوهر ، وقد قلنا: إنه قائم بذاته غير عارض لشيه ـــ هذا خُلُف .

العقول الفعالة هي في ذواتها ممكنة، ومعناه أنه لم تتقدم إمكاناتُها وجودَّها ، وكل ماله إمكان سابق فإنه يكون في مادة .

ذات البارى خير محض وهو يعقل ذاته ويعقل أنه يصدر عنه هذه الأشياء فيعرف خيريتها ووجه الحكمة فيها .

إرادته ليس لها داع كإرادننا ، فإن إرادته عامه ولكن باعتبار واعتبار .

الإرادة إذا كانت تابعة لقصد منخارج تغيرت بحسب المقصود : فيصحّ أن تصدر عن مريد واحد بحسب اختلاف الدواعي أفعال ٌ مختلفة . وأما إذا لم تكن الإرادة تابعة لداع كانت الأفعال الصادرة عن ذلك المريد على سبيل اللزوم .

اللزوم على وجهين : أحدهما أن يكون الشي لارماً عن الشيء لطبيعته وجوهره ، كلزوم الضوء عن المضيء والإسخان عن الحار ، والآخر أن يكون لازماً عنه وهو أن يكون تابعاً لعلمه بذاته وأنه يعلم أنه يصدر عنه خلك اللازم ؟ وهو اللزوم الذي يلزم عن الباري فإنه في ذاته كامل تام معشوق عالم لذاته ، إن له المجد والعلو ، وإن هذه الموجودات عنه لازمة عن علمه باناته وعن مجده وعلوه وعن خبريته ، لا أن الخبرية شيء غير ذاته .

الفلك يعقل هذه الأشياء ثم يتخيلها ، ونحن نتخيل الشيء أولاً ثم نعقله .

التخيل يكونجزئياً ويكون لامحالة لذى جسم. والفلك يعقلالأشياء بعقله ثم يتخيلها بنفسه .

الفلك والكواكب تعقل الأول فيسنفز ها الالتذاذ بهذا التعقل فنتبعه الحركة ، كمانتخيل نحن شيئا فيستفز نا ذلك ، فتحدث فينا حركات كالتواجد والنشاط ، إلا أن الفلك يتصور الغاية مع تلك الحركات ولا نتصور نحن الغاية .

الذي بحدث في الفلك عندما يعقل من الأول هو كالوجد الذي يلحقنا عند تحيلنا. شيئا .

النفوسالفلكية تتصور أحوالا تعرف وجه الحكمة فيهافيستفزها ويعرض لهاكالنشاط فتتبعها الحركة ، فتكون عن حركاتها هذه الكائنات وتلك الأحوال لو أدركناًها كما ندركها الآن ، ولسنا نعرف وجه الحكمة فيها فنتعجب منها فيكون التغيرالذي يعرضلنا

۱.۳

بالضد مما يعرض لها ، فإن تلك النفوس تعرف وجه الحكمة فيها ولنعن لنجهله ، فكما أن هذه الأحيال الدنياوية يتعجب منها الناسفاليها تستفز من يعرفوجه الحكمة فيها أكثر. هذه الكائنات وأحوالها تحدث عن هذه الحركة بالقصد الثاني .

الفلك له عقل مفارق يعقلالأشياء ويستمد تعقلها من عقل فعال . فإذا عقلها على هذا الوجه أفاضها على نفس الفلك الحيوانية فيتخيلها .

لماكانت النفس الفلكية متحركة نحو الكمال الأول وهوالمفارق ولم(٣٥ب) يكن ذلك الكمال مما يبلغ بالحركة،صاركل حدينتهى إليه فى الحركة علة لأن يطلب حدًّا آخر وكذلك إلى مالا نهاية .

تجدَّدُ الحَركات الطبيعية تابع لتجدد الحال الغير الطبيعية، وتجَّددُ نِسَبَ البعد عن الغاية فإنه لايزال على نيسبَه إلى أن يبلغ الغاية وذلك كالحجر فى هُويَّه إلى القرار . ما نتوهمه يتحدد فى الوهم فتكون علة المجِدود محدودا .

المحرك للفلك المخيل له الحافظ لاتصال حركاته هوالمفارق الذى حدده فيه النوهم الأول الثابت الذى اهتاج عنه سائر التوهمات. ونحن إذا توهمنا شيئا البعثنا لعمل شىء ، ثم إذا توهمنا آخر مما شئنا البعثنا ثانياً لعمل شىء آخر ، ثم كذلك يستمر توهمنا فيستمر البعائنا فيكون التوهم الأول واسخا ثانياً فينا.

الجسم الفلكى إذا كانت له مناسبة مع ما فى حشوه تحرك نحوها وانبعث لها ولم يقف عندها ، ابل طلب مناسبة أخرى وكانت المناسبة الأولى علة للثانية فلا يزال يطلب نسبة ويطلب وضعا ثانيا .

اتصال الحركات المستديرة سببه الإرادات المتصلة،ويكفيفيها محرك واحد على سبيل العشق ، وذلك المحرك هو طلب الكمال . وإذا كان الكمال لايحصل للنفوس الفلكية موجودا فكل حد ينتهى إليه لا يقف عنده بل يطلب حدا آخر يقدره كمالا، وكذلك إلى مالا لهاية فتتصل الحركات .

الوهم إذا لمريكن مؤثراً يكون سبيله سبيلالمحاذيات : فإنالمحاذيات في الفلك لاتقسم الفلك ولاتفرض فيه وضعا ، بل يكون الوهم أضعف من المحاذيات إذا لم يكن مؤثراً فيجب أن يكون الوهم مؤثرا حتى تتم الاستحالة .

إن` قائيل` قال : إن كل وضع فى الفلك يعد الفلك لأن يطلبوضعا آخر. فنقول: هذا الوضع الآخر إما أن يكون بالقوة أو بالفعل . والوضع بالقوة غير مطلوب والذى بالفعل وبحسب الوجود بجب أن يتعين فيجب أن تتعين أوضاع لالهاية لها إلا أن يكون هناك مرَّجَّع - والمرجع يكون بالحركة فيجب أن تكون الحركة وجدت حي عُسِّنَتَ لكن فرضنا ههنا علة الحركة الوضع المعين، فيكون قد تعين قبل الحركة – هذا خطُّفٌ فاذن معين الحركة غيرالوضع، فيكون إما طبيعيا وإما إراديا - والطبيعي قد بطل ، فبي أن يكون إراديا وهو الوهم المؤثر .

الاستحالة التى تعرض للقوى فى الأجسام الطبيعية سببها الأمكنة والأوضاع وذلك أن الحركة على الاستقامة تصدر عن الطبيعة والمتحرك على غير حالته الطبيعية. والعلة فى تحدد حركاته وتكررها واستحالة طبيعته إلى بطلان قوة وتجدد أخرى وجود أيون وأوضاع متحددة بالفعل من ابتداء الحركة وإلى حيث يكون القرار فلا تزال الطبيعة فى كل آن تكون فى حال متجددة غير الأولى وهذه أحوال للميول المتبدلة . وكذلك الاستحالة فى تكون فى حال متجددة غير الأولى وهذه أحوال للميول المتبدلة . وكذلك الاستحالة فى ويفية ما مثلا كالحرارة الغريبة فى الماء فإنه لايزال له فى كل آن استحالة و تغير وزيادة أو نقصان إلى أن يعود إلى حالته الطبيعية . والعلة المتجددة له فى ذلك وجود الأيون والأوضاع المتحددة بالفعل . وليس كذلك الطائ فى الأجسام الفلكية : فليس كل وضع وإرادته المتحددة تو هما بعد توهم . وحب أن يكون التوهم توهما مؤثرا فى الاستحالة وورادته المتحددة تو هما بعد توهم . وحب أن يكون التوهم توهما مؤثرا فى الاستحالة عنه . ولايز ال يتحدد بتوهم بعد توهم على سبب استحالته أوضاعه بل توهمه عنه . ولايز ال يتحدد بتوهم بعد توهم على سببل المتحالة الحالة فى مؤلمان وهو توهم تنغر به أحوال الفلك ( تعال) فى طليعة لافى ولك ويناه ويناو هم الخر ينتج وهو توهم تعدر به أحوال الفلك ( تعال) فى طليعة لافى فائه ويناوه توهم الخر ينتج وهو توهم تعدر به أحوال الفلك ( تعال) فى طليعة لافى فائه ويناوه توهما المولية عنه . ولايز ال يتحدد بتوهم بعد توهم على سببل البطلان والتجدد و تكون هذه التو دمات له منتنجة عن التوهم الثابت الأول الذى حصل فيه عن توهم الأول .

سبب الحركة للفلك تصور النفس التي له تصور أ بعد تصور . وهذا التصور والتخيل الذي له مع وضع ما سبب التخيل الآخر أي يستعد بالأول للثاني مما تجب أن يعلم هذا وهو أنه هل يصح أن يستعد موضوع واحد بحركة لقبول حركة أخرى كما يصح في أن يستعد بتخيل حال خيال لقبول خيال آخر أو يصح أن تكون التصورات المتكررة تصوراً واحداً في النوع كثيرة بالشخص أو تصورات مختلفة ؟

الجواب : هذا التصورالثانى هومثل ً التصور الأول نوعاً لاشخصا ، فيجوز أن تصدر عنه حركة مثل حركته نوعا لا شخصا . فلو كانا مثلين شخصا لكان واحداً وصدر عنهما حركة واحدة بالعدد .

التصور المطلق ليس بأن يقع عنه حركة أولى من حركة أخرى وإنما تقع عنه حركة واحدة، وإن لم يكن التصوران همتلفين لم تكن حركة ، فإنه لاوضع أولى بأن يخرج إلى الوجود من وضع إلا بسبب لمحصص ، وذلك المخصص وهم مؤثر. يصح أن تختلف التصورات الجزئية إذا كانالغرض واحداً مثل من يقصد بغدادقان المقصود واحد ، ويعرض في كل منزل تخيل خاص تتبعه حركة إلى المرل الآخر .

الوضع المطلوب في الحركة لاوجو دله إلاّ متوهماً ، والشيء بجب أن يتحرك إلىشيء موجود بالفعل أو في وهم مؤثر فيه ، فإنه إن لم يكن الوهم مؤثراً في تلك الحركة كان سواء وجوده وعدمه . وهذا الوهم إن كان له تأثير فهوالذي نعني به أنه محرك الكرات ، فيكون الوهم هو الفاعل للحركة وهو الغاية المحركة فإنه ليس يطلب الحركة لذات الحركة بل لأجل ماعتقله من المبدأ الأول أي توهمه .

كل وضع فى الفلك يقتضى وضعاً ، وسببه توهم تجدد نوهم بعد توهم آخر .

المشخصات تنتهى إلى شيء متشخص بذانه وهذا هوالأين والوضع فإنهما متشخصان بذاتهما ، والمخصصات تنتهى إلى متخصص بذانه وذلك الحركة الإرادية ، وكما أن فى الإضافة شيئاً مضافاً لذاته وهو النسبة الإضافية ، كذلك بجب أن يكون شيء يتشخص بذاته . فالوضع يتشخص بذاته ، والمكان متشخص بذاته ، وكل دورة فلها وضع مخصوص .

الأسباب المشخصة للإنسان مثلاً تكاد أن لاتتنامي ولاتوجد معاً بالفعل فلابد من أن تدخلها الحركة ، وإلاكانت أسباب بلا نهاية معا والحركة فانتة ولاحقة ، فلا بد هاهنا من مبدأ كونه عنصراً وإلى أن يصبر مثلا غداً ثم يصبر ميتا ثم يصبر كذا ثم كذا إلى أن تتخصص مادته بقبول صورته ، فيتشخص عند ذلك وضعه وأينه . وهذه الأشياء كانها مشخص جزئي يشخص آخر جزئياً لا يتشخص واحد منها بذاته ، وإنما المنشخص منها بذاته هو الوضع والأين الذي ينتهى إليه أخيراً .

ماذكر من حركة الفلك أنه إنما تحرك هذه الحركات المختلفة لحبرية فيه يقصد بها إلى إيجاد هذه الكائنات ... محال ، فإنه إنكان يقصد تلك الحبرية تكون تلك الحبرية على التحقيق استكمالا له عن نقصان كان فيه، ويعود آخر الأمر إليه في تحليل العالى والأسباب. وإن قيل إنه فعل الأولى به والأجمل فإن معناه إذا حقق أنه استفاد بذلك فائدة فإن الفاعل إذا فعل فعلا ( ٣٦ ب) على هذه الجهة فإنه يقعل ما لو لم يفعله كان يلحقه بذلك نتيصة وسبَّة ، فيكون قد انتنى عن النقائص بفعله ، وفي ذلك طلب كمال .

الجود هو أن يفيد الجائد غيره كمالا لا لغرض خارج غير الجود .

الشفقة والرحمة وغيرهما من العطف والفرح بالإحسان انفعالات . وإذا نسبت إلى الفاعل فهى من الأعراض الخاصية بالقاعل ، وذلك لئلا يذم بضده أوبحط به عن كماله . المتشخص هوالذى لايوجدمثله معه : والإنسان يوجد مثله معهمن حيث هو إنسان لامن حيث هو متشخص ، لأن ماتشخص به زيد وهو وضعه وأينه لا يتشخص به عمرو . المخصص مايتعين بالوجو دللشىء وينفر د به عن شبتهه والمُخَصَص يدخل فى وجو د الشىء ، والمشخص يدخل فى تقويمه وتكوينه بالفعل شخصا .

التشخص هو أن يكون للمتشخّص معان لا يشركه فيها غيره . وتلك المعانى هى الوضع والزمان . فأما سائر الصفات واللوازم ففيها شركة كالسواد والبياض . النُّسَبُ التحيزية هي الوضع ، والوضع للمنحيز لاغير .

الوضع نسبة الشيء في حيّز ه الذي هو فيه إلى مايسامته أو خاور ه أويكون منه بحال . الأجزاء التي لها وضع نجب أن يكون لها وجود قارَّ بالنعل ليكون لبعضها عند بعض وضع ، وأيضا اتصال ، وأيضا ترتيب .

لا وضع حقيقيا إلا للمتحتيز . وهو الحسم . والعقليات لاوضع لها إذ لاتنعيز لها . وضع المكان نسبته إلى جرم الفلك . النفس الإنساني العقلي لاتنعيز لها إذ ليست هي منطبعة في مادة . وأما النفس الحبواني

النفس الإنساني العقلي لاتحيز لها إذ ليست هي منطبعة في مادة ، وأما النفس الحبواني والنفس النباتي فكلها متحيزة ومنطبعة في البدن وهي قوة البدن .

النفس لا تعقل ذاتها مادامت مدّار نة للمادة ، ولو عقلتها لخانت كاملة كالعقول التي تعقل ذواتها أو لعلها تعقل ذاتها فإنها تعلم ذلك بالاكتساب والتنبيه عليه .

الجسم في ذاته شيء متصل واحد ، ولايلز م أن يتعين فيه بعد فيكون بالفعل . بل إنما يكون ذلك بالعرض ، - فإن الطول مثلا لاسيا في المكعب لا يمايز العرض إلابالعرض .

الهيوني في ذائبها ليست بلمات وضع ، بل الوضع إنما صار لها يسبب البعد العارض لها . فالوضع عارض إذن لها .

الفلك كامل فى كل شىء إلا فىوضعه وأينه فتُدُورك هذا النقصان فيه بالحركة.ولم يمكن أن يُذون فى كل جزء من أجزائه مجموع أجزاء الحركة ، ولم يمكن أن يكون لكل جزء من أجزائه نسبة إلى جميع مانى حشوه إلا على سبيل التعاقب .

حركة الفلك كماله ، لامايطلب به كماله . ولوكان كماله غير حركته لكان يقف عند

وصوله إليه . فالحركة فيه كالثبات في المكان الطبيعي للأجسام المتحركة على الاستقامة فلهذا يتحرك دائما .

الحركة استكمال الفلك وينبعه كمال آخر وهو وجود مايكون عن حركتها من هذه الأشياء الكائنة . وهذه الحركة تابعة لطلبها الكمال ، والنشبه بالبارى ، ونفس ذلك النصور وذلك الشوق هو الموجب لها وليس هى مقصودة بذاتها، بل المقصود بذائها طلب الكمال فنتبعه الحركة كاللازم له .

حركات الفلككالاتَّله، ويلز معنها كمالاتأخرَ، وهو وجود سائر الأشياء الموجودة الكائنة : افتلك الأول وهي ثوان .

إرادة الفلك والكواكب أن تستكملوتنشبه بالأول فتتبع إرادتهاهذهالحركة ويلزم عن حركتها وجود هذه الكائنات كمالات ثوان .

فإن قال قائل لم لا يصح أن تكون (٣٧) طبيعة الفلك تقتضى الحركة كما تقتضى طبيعة الحشو السكون فى أمكنته ؟ فالجواب : أن الطبيعة إنما يصدر عنها مايصدر على سبيل النزوم . فلا يصح أن يصدر عنها على مبيل النزوم حركة إلى جهة ثم يصدر عنها على سبيل النزوم حركة إلى ضد تلك الجهة . اللهم الا أن تتغير . وحركة الفلك ليست إلى جهة واحدة فإنها تتحرك من المشرق إلى المغرب ثم تتحرك منه إلى المشرق . فلو كانت طبيعية لكانت إلى جهة واحدة ، كما أن طبيعة الأرض تقتضى السكون فى مكان على سبيل النزوم واحدة من المركز إذا لم تكن فى موضعه على سبيل النزوم . وكذلك طبيعة كل والحركة إلى المركز إذا لم تكن فى موضعه على سبيل النزوم . وكذلك طبيعة كل عام الحركة الفلكية هي النفس الن يصدر عن الشيء في يزول ، وأيضا فإن الطبيعة علم الحركة الفلكية هي النفس الى يصدر عن الشيء شيء يزول ، والعلة ثابتة . فإذن

الغرض فى الحركة الفلكية ليس هو نفس الحركة بما هى هذه الحركة بل حفظ طبيعة الحركة إلا أنها لم يمكن حفظها ، فاستبنيت بالنوع ، أى بالحركات الجزئية . وذلك كما استبقى نوع الإنسان بالأشخاص لأنه لم يمكن حفظه بشخص واحد لأنه كائن ، وكل كانن فاسد بالضرورة ، والحركة الفلكية وإن كانت متجددة فإنها واحدة بالانصال والدوام ، ومن هذه الجهة وعلى هذا الاعتبار تكون كالثابتة .

الأشخاص التي لأنهاية لها ، إنما الغرض فيها أن توجد طبيعة نوعها لكن كان من الضروري أن يكون استبقاء ذلك النوع بأشخاص لأنهاية لها ، وهذا الضروري هو بمعنى القسم الأول من الضروري . وفرق بين أن نقول : أشخاص لأنهاية لها ، وبين ١٠٨ أن نقول: لاتناه لأنهاية له . فقديقال شخص بعد شخص ولايقال لاتناه بعد لاتناه، وذلك لأن شخصا واحداً يصع أن يكون غاية لطبيعة جزئية، وأما لاتناه فلايصح أن يكون غاية لطبيعة جزئية فإن اللاتناهى يصبح أن يكون غاية لفاعل على الوجه الذى ذكرناه وهو استبقاء النوع بالأشخاص الغير المتناهية . فأما أن يوجد لاتناه بعد لاتناه لتستحفظ بإنجاده طبيعة اللاتناهى فهو محال .

غاية الطبيعة الجزئية شخص جزئى فالشخص الذى يكون بعده يكون غاية لطبيعة أخرى ، فأما الأشخاص التى لامهاية لها فهى غاية للقوة السارية فى جواهر السماويات التى تنبعها الحركات التى لامهاية لها ، التى تتبعها الأكوان التى لامها ية لها .

المعقول من الشيء وإذا لم يكن الشيء بذاته مجرداً بل تكتنفه أعراض ولواحق ولواز م تكون مجرد ذلك الشيء الذي يدركه التخيل والتوهم , فإن المعقولات لا يمكن تخيلها بل تعقل عقلا ، والعقل المحض الغير المشوب بالتخيل إذا عقل حركة دائرة الفلك التاسع وعقل حركة حد منها إلى حد ، ثم من ذلك الحد إلى حد آخر حتى تفنى الدائرة فإن الحركة الأولى والثانية والثالثة إلى آخرها في العقل سواء لايتعين منها واحدة فإن التعين يلحقها من خارج ، فيمكن تخيله لا ممجرد الحركة العقولة والانتقال الذي فرض فيه سواء كان عن كلى أوجزئي .

العقليات المحضة باقية لانجوز عليها الانتقال والتغير ، ومعقولاً مها تكون حاضرة معها دائرة لانحتاج فيها إلى انتقال من معقول إلى معقول آخر . والنفس وإن كانت عقلا فإن تعقلاً ما مشوبة بتخيل ، فلذاك يصبح عليها الانتقال من معقول إلى معقول و تستعد بهذا المعقول لمعقول آخر

إنما لايصح أن تقبلالنفس المعقولات دفعة ومعا لأن ماتعقاه يكون( ٣٧ ب).شوبا يتخيل إذ لابد أن تلخيله وإنكان معقولاً والتخيل يكونجز ثيا. وسَبِ عقليتها له هو أنه إتما تتخيله أولاً ، ثم تستعد بلياك التخيل لأن يفيض عليه المفارق معقوليته .

المعقول من كل شيء لايتخصص بشخص معين ، بل يكون كلياً ويشترك فيه كثيرون وجوداً أوذهناً .

قد يصح أن تستحفظ قوة مفارقة فعلها غير متناه بواسطة شيء .

التخيل يكون لنفس مخالطة للمادة ويكون بالقوة المتخيلة . والمجرد لاآلة له يتخيل بها لاستغنائه عنها .

كلّ ماتعقلة النفس مشوب بتخيل .

إمكان وجود الشيء يكون له من نفسه ، ووجوبه يكون له من غره . وكل ماله إمكان وجود تخصص . فإن كان ذلك الشيء مما يجتمع نوعه في شخصه فقد تخصص إمكان وجوده بذاته ، ولا يصح وجود غير ذلك الشخص ولا محتاج إلى سبب مرجع يرجحه على غيره : إذ لا يصح وجود غيره . فإن لم يكن على هذا الوجه بل كان مما لا يجتمع نوعه في شخصه وكان بحيث يصح وجود أى شخص كان من أشخاصه كانت المادة مستعدة لقبول أى شخصه وكان بحيث يصح وجود أى شخص كان من أشخاصه كانت المادة مستعدة مثلا المادة الإنسانية مستعدة لقبول النفس الإنسانية ، ونسبتها إلى كل واحدة منها بالسوية . فإذا خصصها يقبول النفس الإنسانية ، ونسبتها إلى كل واحدة منها عليها واهب الصور تلك النفس التي تبيئ مصح من خارج وجيات لذلك، أفاض ولا إمكان ، بل إفاضته بالفعل دائما . وأفعال الناس بخلاف ذلك، فنحن إذا أر دنا مثلا أن نجعل ماء في مكان فيجب أن تهيء ذلك المكان لنستنقع فيه الماء . فإذا تميا وتخصص استعداده لذلك لم نكن على مليه عنه بالفعل دائما . وأفعال الناس بخلاف ذلك، فنحن إذا أر دنا مثلا المتحداد لذلك لم نكن غير عانه بليء ذلك المكان لنستنقع فيه الماء . فإذا أر دنا مثلا المتحداد لذلك لم نكن نحن معن عليه بالفعل ماقد ميا أنه بل من عن الماد استعداده لذلك لم نكن غير مكان فيمية يا للمكان لنستنقع فيه الماء . فو فعصص

هيوليات الفلك ليس لها إمكان بعيد فلا تحتاج إلى مُخَصَصًصات وإنما لها الإمكان القريب، فتوجد دائما متخصصة من ذائمها لامن خارج . وهيوليات الأجسام الكائنة الفاسدة بخلاف ذلك ، فإن الهيولى لها إمكان أن تقبل الماء وهى فى حال ما هى قابلة فيها الصورة النار ، لكن ليس ذلك الإمكان كإيكانه لقبول صورة الماء وقد انسلخت عنها صورة النار فإنها عند ذلك متخصصة الاستعداد والإمكان لقبولها . ويشبه أن تكون النفس عند المفارقة تكون متخصصة الاستعداد لقبول الكمال ولاسيا إذا كانت زكية، ولم يكن لهاهيئة إلى البلان ومقتضياته من اللذات والشهوات الحسيسة والحيثات الردينة .

كل ٌ نفس فانها إمكان مخصصلقبول الفيض إلاأن منها ماله إمكان يعيد فيحتاج إلى مخصص من خارج ، ومنها مايكون له إمكان قريب فتتخصص من ذائها لقبول الفيض .

النفس المفارقة لانتشخص بوضع . ولايدن. فلا محالة أن لكل واحدة منها اختصاصاً بحال استفادتها منانشخص الذي كان لهاقبل المفارقة ، إلاأنا لانعرف ذلك الاختصاص.

المعنى الكلى لايصدر عنه جزئى فإنه ليس بأن يتناول هذا الجزئى أولى منه بأن يتناول ذلك الجزئى ، فيكون ذلك سببه شىء مخصص لوجو د هذا الجزئى مرجح له علىغير ه من الجزئيات ، فالعلة المفارقة المبدعة للنفوس وإن كانت ذاتا واحدة فكأنه عام لعموم فعله فليس بأن تصدر عنه نفس أولى بأن تصدر عنه نفس (٣٨ أ) أخرى ، وكذلك المادة المطلقة الغير المخصصة ليس بأن تحصل فيها أوثل منها بأن تحصل فيها نفس أخرى ، فيكون حصول هذه النقس فيها دون غير دا بسبب مخصص جزئى ، وكذلك حركة الفلك مطلقة ليست بأن تكون هذه الحركة أولى بأن تكون تلك الأخرى إلا بسبب مخصص لهذه الحركة مرجح لها وهو تصور النفس المتجدد فى كل وقت تصوراً بعد تصور . والأصل فى هذا كله أن الكلى لا محصل بالفعل كليا فلا يصدر عنه جزئى إلا يسبب مُخَصِّص .

العلة المفارقة المبدعة للنفوس نسبتها إلى كل واحدة منها نسبة واحدة ، وكذلك المادة .فإذن حصول نفس منها فىمادة مخصصة يكون بسببمخصص يرجح وجود هذه النفس على النفوس الأخرى .

معقول العقول الفعالة من كل شيء سبب لوجوده . ومجب أن يكون بإزاء كل معقول إمكان وجود ، فإن كان ذلك الشيء الذي له إمكان وجود مما يجتمع نوعه في شخصه لم محتج ذلك الشيء إلى مخصص له وكان لاز ما لذلك المعقول. وإن كان ذلك الشيء ليس مما مجتمع نوعه في شخصه بل في أشخاص كثيرة المحتاج في كل شخص إلى مخصص يخصصه به .

المخصص للنوع المجتمع فى شخص واحد ليس هو من خارج ، لأنه إنما لشخص فى ذلك الشخص الواحد لأبحل فلك الشخص ولأخ ذلك انشخص ويقتضيه ذلك الشخص . مثلا لوكان البياض كله مما تجتمع فى موضوع واحد حتى يتخصص بلنلك الموضوع من دون سائر موضوعاته لكان مخصصه به لأجل ذلك الموضوع ولأنه يقتضيه ذلك الموضوع . والحركة هيئة غير قارة ، بل هى متجددة جزءاً بعد جزء ولاتجتمع كلها فى موضوع واحد . فلكل حركة مخصص وهو إرادة جزئية . والكلام فى الإرادة كالكلام فى الحركة ، فإن هذه الإرادة تحتاج إلى مخصص .

الحركة مطلقا لا تتخصص ألبتة . ولاتحصل دفعة واحدة ، ولايكون جزء منها أولى بالحصول من جزء إلابسبب مخصص . وهذا كما قيل : الذاتمطلقا غير موضوعة لتخصص . فإذا تخصص فإتما يتخصص يجزئي .

المخصص لطبيعة فلك فلك وكوكب كوكب هو ذاته : أو شيء من خارج أولائه لازم لمعقول واحد .

حكم الحركة فى الوجود كمحكم سائر الأعراض التى لاتكون موجودة كلية نوعها فى شخصها الما الحركة مطلقا هو بحيث يصبح حمله على كثيرين ، وكذلك من حركة مايصح حمله على كثيرين .

دورة من دورات الفلك لا تتحرك بحركة واحدة حتى يكون ما تتحرك منه ق المشرق هو ما تتحرك منه فى المغرب ، فإن هذه لاحقة وتلك فائتة .

لاسكون ألبتة فى شيء من الأجرام السماوية . فإنها جميعا متحركة والكواكب لى" ذائها أيضا متحركة فى أفلاك تداويرها غير مركوزة فيها .

المعنى الكلى لا يصدر عنه شيء جزئى ألبتة كالرأى الكلى منا والإرادة الكملية التى تحصل فى نفوسنا كلية لايصدر عنه فعل لنا ألبتة ، فإنا إذا أر دنا مثلا أن نعمل بينا على الإطلاق لابيتاً مخصصاً ، فإنه من ذلك لا تذكن عماله بل مجب أن يتخصص جزئيا فى تخيلنا ووهمنا ، وأن يعمل فى مكان مخصص ومباشرة مخصصة .

العلل المفارقة المحدثة للنفوس الإنسانية ليس بأن تحدث عنها نفس أولى من أنتحدث نفس أخرى ، والموضوع للنفس وهي المادة المطلقة كالمك ليس بأن تحصل فيها نفس أولى من أن تحصل نفس أخرى إلا بأن تتخصص المادة بشيء يكون قبولها لهذه النفس (٣٣٠) دون تلك النفس ، وذلك الشيء الذي هو مزاج تتخصص به المادة فتكون المادة بذلك ترجع وجود هذه النفس على غيرها ، وكذلك الصور في المواد والأعراض في الموضوع لا ترجع المادة هذه الصور على غيرها ، وكذلك الصور في المواد والأعراض الموضوع ذلك البياض مثلا على غيرها ، وكذلك الصور في المواد والأعراض في الموضوع ذلك البياض مثلا على أن المخصص في المواد والأعراض الموضوع ذلك البياض مثلا على غيرها ، وفي النفوس تحصص المود والأعراض الموضوع ذلك البياض مثلا على غيرها يوفي النفوس تحصص في الصور والأعراض الموضوع فلك البياض مثلا على غيرها يوفي النفوس تحصصها بالأجسام الموضوعة الموضوع الموضوع ويوجدها فيها ، وفي النفوس تحصصها بالأجسام الموضوعة

الشيئ الكلى كحركة الفالك مطاقة كلية لا تحصل كلية يالفعل بل تحصل جزئية دورة بعد دورة وأن يحصل عنها و هى معقولة كلية دورة أولكى من أن يصدر عنها دورة أخرى. ولأن الحركة طبيعية واحدة . فالتحرك واحد فإذا ليس من جهة الفلك ولا من جهة الحركة الذالية أو دن جهة الإرادة الكلية المحركة بل بسبب غصص وهو إرادة مخصصة و هو تصور النفس التي له تصوراً منجدداً . وكما أن الأسباب المشخصات في الأجسام الكائنة الفاسدة الحركات التي هي هيئة غير قارة . كذلك الأسباب المشخصات في الأجسام الفاكية هيئة غير قارة و هي إرادات المشرب

المشخص للشخص الجزئى منشخص جزئى ، و ذلك يتمادى إلى مالانهاية.و سببها الحركة التى تفوت و تلحق . لا يحصل كل<sup>ان</sup> غير متناه إلى أن ينتهى إلى حركة الفلك ويكون سبب حركة الفلك إرادة النفس التى له . الحركات في الأجسام الكائنة الفاسدة انقرب وتبعد ، أي تقرب العلة من المعلول كذلك الإرادات في الفلك تقرب وتبعد .

الحركة معنى متجدد النسب ، أى غير ثابت فلانز التتجدد نسبها. ولا بجوز أن يكون شىء غير ثابت عن معنى ثابت، والحركة فى المتحرك لاتكون مقتضى طبيعة المتحرك فإن الحركات تتجد دشيئاً بعد شىء، ونفوت الأولى وتاحق الثانية والطبيعة باقية ثابتة، فيجب أن تكون عن حالة غير طبيعية وبسبب تجددها تحد ، والحالة الغير الطبيعية والطبيعة الا تحرك بالاختيار والإرادة ، بل بالنسخير فنكون حركتها إلى جهة واحدة ، والحركة المستديرة غير طبيعية وإذا كانت فى الشىء حركتان مختلفتان فإحداهما لغير الطبيعية كالحركتين اللذين فينا عاواً وسفلا فإن إحداهما للنفس بقهر الجسم ، والأخرى للطبيعة . والحركة المستديرة في المعنوري التي تحركها إلى الحمة ، والأخرى موجودة مع انقضاء الحركة والميل ، وحركة النماك إلى السفل ، والقوة المحركة ياقية موجودة مع انقضاء الحركة والميل ، وحركة النماك إنما تتجدد بحسب تصورات النفس :

الحركة تتبع شيئا مستحيلا متغيرا ، والعقل غير مستحيل ، فلا تكون عنه حركة .

لوكانت الطبيعة علة الحركة لكان كل جزء من أجزاء الحركة ثابتاً مع ثبات الطبيعة لكنها تبطل. وإذاكان الجسم خارجا عن مكانه الطبيعي في حال حركته إليه يكون على نسب مختلفة فيه فيكون في أحوال محتلفة لاني حالة واحدة فلهذا تبطل نسب الحركات.

إن قال قائل : لا يصلح فى الله أنه لم يقدر فى وقت على الحلق لأنه أبدا كان قادراً بل إنما وجب فى المخلوق أن مخلقه فى حال دون حال (٣٩ ا) . فنقول إنما يكون هذا الصلوح عند الفاعل أو عند المنفعل ، ولا يصح أن يكون بسبب الفاعل ، فإذن هو عند المنفعل . وهذا الصلوح هو الاستعداد التام والاستعداد التام يكون بتغير فيه. والمعدوم على للإطلاق لا يتغير حاله . فإذن نجب أن بسبقه وجود آخر غير الفاعل قد تغير ، وهذا هو صفة الحركة . وكل حادث نجب أن تسبقه حركة ، فالحركة سرمدية ، فيجب أن يكون ههنا متحرك سرمدى وهو الفلك .

مفروضهم أنه يصبح أن يكون قبل وجود الزمان معنى نتودم كأنه مدة لا تكون زمانا ، وهذا هو معنى وهمى فى الحقيقة ، إلا أن ذلك المعنى تمكن أن تخلق فيه حركات تطابق البعض منه وحركات تطابق أكثر منه وهو فى نفسه غير ثابت . فيكون بعينه هو الزمان ، إذ يحصل فيه الأول والأكثر والتقضى . وهذا كانه من صفات الزمان .

يمكن أن يفرض فى العدم المطلق حركتان : عظمى وصغرى ، ومحال أن يبتدئا معا

وينتهيا معا . فلا بد من أن تخلو الصغرى عن الكبرى بشيَّ مما تخلو به عنها هو مقدار ويحصل تقدم وتأخر ، وهذا هو صفة الزمان لاغير.

لما كانت الأشخاص حادثة وكانت غناغة ولم يكن ذلك بمستنكر، وجبأن تختلف أيضا فى صحة المزاج وفساده وفى اعتدال البنية وتفاوتها ، ولم يكن ذلك ظلما، ولذلك بجب أن تختلف ثى سائر أحوالها من الحيرية والشرارة والذكاء والنمطنة والجهل والغباوة .

حقيقة الثواب والعقاب :

الثواب هو حصول استكمال النفس كمالها الذى تتشوقه ، والعقاب تعريض النفس الغير المستكملة لأن تستكمل ويلحقها فى ذلك أذى من قبل جهلها ونقصائها . والحال فى ذلك شبيهة بالحال فى المريض إذا عولج بنا يكرهه ليُعقّبه ذلك صحة ً .

البقاء فى الأجسام غير مقدور عايه وهو محال ،والعدم فى النفس غير مقدور عليه وهو محال ، وكما أن البقاء فى الأجسام محال . والإعادة فيها محال ، كذلك العدم فى النفس وإن كانت حادثة لاسرمدية .

المعنى العدمي هو الذى فى قوته أن يصبر شيئا آخر ، أو أن يصبر له شىء ليس له فى الحال .

العدم عدمان : عدم على الإطلاق ودو عدم القناء في النفوس ، وَعَدَّمُ مَلكَة وهو عدم شيء فيا من شأنه أن يكون لموضوعه عن موضوعه أو لنوعه أوجنسه . وقد يقال لما من شأنه أن يكون لأمر ما وليس من شأنه أن يكون لأمر آخر ، فيكون مساويا عنه كائرؤية في الصوت فإنها تسلب عنه .

السؤال الذي قال في الأشياء السرمدية وهو : هل كان وقت لم تكن موجودة فيه؟ فهو كما يقال : هل كان زمان لم يكن فيه زمان ؟ والجواب هل المعلى الذي تسأل عنه موجود أم غير موجود ؟ وهذا المعلى إما أن يكون حالة لنلك الأشياء في ذواتها وإما حالة لها منخارج . فإن كانت في ذواتها فإنها في أي وقت مرضية على حالة واحدة وهي لا وجود لها من ذاتها لاقبل ولابعد . وإنما الوجود لها من باريها . وإن كانت حالة من خارج ويصح أن تكون موجودة فالكلام فيها كالكلام في الأول : فإن صبح أن تكون موجودة فلم لا يصبح أن تكون الأشياء موجودة ؟ !

الفرق بين الهيولى والمعدوم أن الهيولى معدوم بالعرض موجود بالذات ، والمعدوم

معدوم بالذات.موجود بالعرض إذ يكون ، ( ٣٩ب) وجوده في العقل على الوجه الذي يقال : إنه متصور في العقل .

قولهم : « يلزم أن يكون في الماضي أشياء بلانهاية « : لا يستنكر أن تكون في المعدومات أشياء بلانهاية ؛ إنما المستنكر أن تكون أشياء غير متناهية موجودة معا . فأما أن يوجد شيء بعد شيء من الغير المتناهي فهو مطابق لما عليه الأمر في الوجود، فإن الحركات الماضية التي تمادت إلى هذه الحركة الموجودة في الوقت غير متناهية وقد انتهت إلى هذه الحركة وهذه الحركة موجودة ولم تكن موقوفة الوجود على مالا يتناهي . ولم يلزم الشك الذي أتي به يحيي (1) وهوإن أوضعت هذه الحركة سرمادية وكانت كل حركة موقوفة على حركة ، لم تكن هذه الحركة الموجودة في هذا الوقت مي مناهية وكانت كل حركة موقوفة على

قولهم «كان ولا خلق» : إن على به مجرد مفهو منا لوجو دالبارى مع عدما لجلق يتناول حينند يكون ولاخلق حين يعدم الحلق ويبقى هو . فإن دل : «كان «على معنى ثالث غير الحلق وغير الخالق ، ويكون يدل علىغير هماكان الكون معنى غير هما ويصبع فى هذا الكون الفرّوت واللحاق . فهذا الكون غير البارى ، وهو شى غير ثابت هو صفة الزمان أو الحركة ، وكلاهما متعلق بالحس

القابل يعتبر فيه وجهان : أحدهما أن يكون يقبل شيئا من خارج فيكون ثم انفعال وهيولى يقبل ذلك الشيء الحارج ، وقابل من ذاته لماهو في ذاته لامن خارج فلا يكون ثم انفعال . وإن كان هذا الوجه الثانى صحيحا ، فجائز أن يقال على البارى .

سبب علمنا بالأشياء قد يكون وجودها كما يكون تصادف بحواسنا صورة بيت فتحدث منها صورة فى أذهاننا . وقد يكون علمنا بها سبب إيجادها، كما يكون علمنا بصورة بيت بأن حدثت صورته فى أنفسنا سببا لأن نوجدها .

الأشياء التي نسميها انفاقات هي واجبات عند الله فإنه بعرف أسبابها وعلالها . أنا إذا علمتُ جزئياًماككسوف ثم علمت لاكسوفا فليس علمي بالأول هو علمي

بالثاني لأن ذلكُ قد تغير ، لأني أعلم كل واحد منها في آن مفروض وأكون قد أدخلت الزمان فيما بينهما فتغير علي .

لو أدركنا هذا الجزئى منجهةعلله وأسبابه الكلية وعلمنا صفاته المشخصة له بأسبابها

(١) المتصدد مريحي النحدي أن رده على برقلس قيا ذهب إليه هذا من أزلية وأبدية العالم Johannes Philoponus : De Acternitate mundi contra Proclam. Editor Hugo Rabe. Lipsiae, B.G. Teubner, 1899, XIV -- 699 pp. وعللها الكلية لكان عامنا هذا كاياً لايتغير بتغير المعاوم فى ذاته فإن أسبابه وعلله الكلية لامشخصاته الانتغير ولاتفسد .

مشخصاته وإنّ كانت جزئية فإنّ لها عالا وأسبابا كلية لاتتغير ، فالبارى يعرفها كلهاكلية وهو يعرف أوائلها من ذاته لأن وجودها عنه. وهو يعرف ذاته ويعرفها علة وأولا لصدور الموجودات عنه فعلمه غير مستفاد من خارج يلزم ذاته وذاته لاتتغير:

الأول يعرف الشخصى وأحواله الشخصية ووقته الشخصى ومكانه الشخصى من أسبابه ولوازمه الموجبة له المؤدية اليه . وهو يعرف كل ذلك من ذاته إذ ذاته هو سبب الأسباب ، فلا يخفى عليه شيء ولايعزب عنه مثقال ذرة .

ينبغى أن تجتهد فى أن لاتجعل علمه عُرْضَة للتغير والفساد ألبتة بأن نجعله زمانيا أو مستفاداً من الحس ومن وجود الموجودات فيلزم ذاته أن أدخل فى علمه الزمان فيكونمتغيراً وفاسداً ، لأن الشيء بكون فى وقت بحال ، ويكون فى وقت آخر بحال آخر.

الأول يعرف هذا الكسوف الجزئى بأسبابه المؤدية إليه ووقته الشخصى الذى يكون فيه بأسبابه الموجبة له ، ويعرف مقدار لُسِنَّه بسببه ، ويعرف انجلاءه بالسبب الموجب له ، وكل ذلك يعرفه كلياً بأسبابه المؤدية إليه الموجبة له ، ويعرف المدة التى بين الكسوفين وجميع أحواله وأسبابه الشخصية ، فلايتغار عالمه بتغير هذه الأشياء وتشخصها إذ ليس يعرفها مشاراً إليها .

الشيء المشار إليه لا يعرف معقولاً إغاريتي محسوساً، والمعلوم من الأشياء الجزئية لايكون معقولاً بحيث يصح حمله على كثيرين فإن المعقول من هذا الشخص من جهة ما هو جزئى معقول عبر محدد فلا يصح حمله إلا عليه . ويكون ذلك متخيلا بالحقيقة لامعقولا . وإذا كان المعقول معقول شيء من نوعه فى شخصه كان معقوله محدوداً . فصح حمله على كثيرين وصح الاستناد إليه إذ هو لايتغير ، وتكون جميع عوارضه وصفاته المستندة إليه معقولة كالحال فى الشمس وعوارضه وصفاته كالشعاع .

العلم فى الأول غير مستفاد من الموجودات . بل من ذاته . فعلمه سبب لوجود الموجودات ، فلا بجوز على علمه التغير . وعلمنا مستفاد منخارج فيكون سببه وجود الشيء . وإذكنا لاندرك إلا الجزئيات المتغيرة فعامنا يتغير ولأنها تبطل فيبطل علمنا بها . والمثال فى كون علمه سببا لوجود الموجودات هو كما لو عام إنسان صورة بناء فينى على تلك الصورة بناء ، لاكن يعلم صورة بناء حاصل بالفعل قائم .

لما كان علمه سبباً لوجود الموجودات عنه من دون آ له وإرادة متجددة ، بل كانت الموجودات تابعة لمعلوماته ــ صبح معنى : قوله : «كُنْ فيكون» . الحمى هو الدرَّاك الفعيّال. ولماكان عامه سبباً لوجو د الأشياء وكان عالما بذاته كان من حيث هو عالم فاعلاً ، فكان من حيث هو عالم حياً إذ لامحتاج إلى شيء آخر به يفعل كما لوكان علمنا يكفى فى أن نفعل شيئا لم نحتج معه إلى قوة أخرى بها نفعل ، بل كنا من حيث نحن عالمون – فاعاين ولكنيّا أحياءً من حيث نحن عالمون .

العلم في الأول هو نفس الإرادة لأن هذه المعلومات مقتضى ذاته ، وهذا المعلى هو معلى الإرادة .

هذه الموجودات علىماهي موجودة عليه مقتضى ذاتهو ذاته تقتضى الصلاحو نظام الخبر في الكل ، فهي غير منافية لذاته .فهذه الأشياء مرادة . ولوكانت منافية لذاته لما أوجدها وإذا لم تكن منافيةً له فهي على مقتضي ذاته، فهي مرادة والإرادة فينا في مثال البناء هو أنا لانريد إلابعد أن يشوقنا شيء إلى عمل ذلك البناء . وفي الأول لايصح أن يشوقه شيء إلى إيجاد ماهو معلوم له ، فمعاومه مراده وكثير مما نعامه لانريده، إذ" لايكون لإرادتنا لذلك المعلوم داع أو شوق . والإرادة فينا تحصل من تخيل يتبعه جماع أو حركة نحوه ، والإرادة بعينها فيه القدرة، لأنه لوكان يصبح فينا أن تكون الصورة المعلومة علة لوجود البناء لكان نفس وجودها قدرة فينا ، لأن معنى القدرة فينا هو أن نقدر على إبجاد ماعلمناه وذلك فينا يتعلق بالقوة المحركة وبالآلات المحركة . وإذكان ذلك غبر جائز في الأول ، أعنى أن محرك شيئا أو يستعمل آلة كان المعلوم كافيافيه أن يوجد منه ماهو معلوم له إذ هو سبب الفعل لابتوة أخرى تفعل. وذلك بعينه هو الحياة لأن معنى الحي هو الدَّرَّاك الفعال.ولماكان معلومه قدرته ،وكان ذلك بذاته صبح أن يقع عليه اسم الحياة. الا أن اعتبار هذه الأشياء فيه مختلفة فإن كونه عالما يكون بسلب المادة عنه فحسب ، وكونه حيًّا يكون بالسلب وبإضافته إلى الموجودات فإنه بإضافته إلى الكل يكون حيا ففي العلم تسلب عنه المادة ، وفي الحياة تسلب عنه المادة ، ويضاف إلى الموجودات حتى تصح الحياة .

فى بعض صفاته اتسلب عنه أشياء ، وفى بعضها إنضاف ( ٤٠ ب ) إلى أشياء ، وفى يعضها يساب عنه ويضاف جميعا .

إن وَرَد على ذات البارى شيء من خارج يكون ثمَّ انفعال ۽ ويكون هناك قابل له لانه يكون آبعد ما لم يكن . وكل مايعرض أن يكون له بعد مالم يكن فإنه يكون ممكنا فيه ، فيبطل أن يكون واجب الوجود بذاته فيؤدى ذلك إلى تغير فى ذاته أو تأثير شيء من خارج فيه ، فإذن يفعل كل شيء من ذاته .

الرحمة انفعال يعرض للإنسان إذا رأى شيئا نخالفاً لماجرت به عادته ولما اقتضاه طبعه.

ولايصح هذا في الله فإنه يقعل كلَّ شيء بالحكمة المتقنة، فلا مدخل للانفعال في الحكمة : مايوجد عن العلة فيجب أن يوجد عنها بوجوب. فإنه مادام لانچب عنها وكان ممكنا فإنه لا يوجد عنها .

العلة للماتها تكون موجبة المعلول ، وإلالم تتم عيليتها ، وتحتاج إلى ماتتم به فيكون ذلك الشيء هو العلة القريبة ،

العلة التي تحدث فيها أمر به تتم عليتها من شأنها أن تنفعل والتغير ويدخل عليها الحركة وكل ما ينفعل ويتغير ، فإنه مادة أو مادى . فتلك العلة تكون إذن جسما ومحتاجا إلى الحركة .

المادة الأولى المطلقة يتعلق كونها بالإبداع ، ومادة ماتنخصص بصفة أو بحالة حتى تصبر مادة لهذا الشيء دون ذلك الشيء يحتاج إلى سبب حادث ، وذاك السبب إلى سبب آخر حادث ، ويتمادى حتى تنتهى آخر الأمر إلى حادث بذاته وهو الحركة ، وكل ذلك يكون لا محالة بحركة . فإن ذلك السبب يوصل العلة إلى المعلول بحركة وذاك إلى هذا بحركة ، فتكون الحركة متصلة من هذه الحجة .

الأشخاص من حيث هى أشخاص لها منقول كلى : وإنما تتكثر بسبب الأعراض والصُور ، فالأشخاص متناهية والصور والأعراض عند الأول متناهية ؛ والنسب بينها أى بين الأشخاص وبين الصور والأعراض وإن لم تكن متناهية فإنها عنده متناهية ، لأنه إذاكانت الأشخاص والأعراض والصُور عنده محصورة كانت النسب بينها أيضا ، عنده محصورة معلومة ، وهو يعرف كل واحد من الأشخاص والأعراض والصور مرة واحدة ، وتكون كلها متميزة عنده بأعراضها وصورها . فأنا وأنت متميزان عنده بصورنا وأعراضنا ولواحقنا ، وكذلك الكسوفات الجزئية كلها متميزة عنده بأعراض كل واحد منها ، والأزمنة أيضا متميزة عنده بصورها وأعراضها ، فإنه يعرف كل شيء على ماهو عليه فى الوجود : كليا كان أوجزئيا أوسر مديا أوزمانيا ، فإنه إذا كان يعرف الشيء بلوازمه والزمان من اللوازم ، فإنه يعرف الأشياء مع أزمنتها . إذا كان يعرف الشيء بلوازمه والزمان من اللوازم ، فإنه يعرف الأشياء مع أزمانيا .

الأشياء المتضادة من شرطها أن تكون في مادة وعلائقها، وأن تغسد صورة وتحدث صورة فتتعاقب علىالمادةالصيرر.والأولُ برىءٌ عن المادة وعلائقها وعنالفساد فلاضد له.

المتضادان موضوعهما واحد ، وهما يتعاقبان عليه ، ولا يجتمعان معاً فيه أومحلهما واحد ، فتكون الصورتان أيضا منضادتين كصورة الماء والنار فاسما منضادان بجوهرسما ولا يجتمعان في محل وليسا يتضادان بكيفيتهما بل بالصورتين اللتين يصدر عنهما الكيفيتان. والمتحالفانوالمنعاديان غيرالمتضادين كالتحالف بإن الحيواناتوالعداوة والمنافرة بينهما .

الفاسدات إذا عقلت بماهياتها المجردة عن المواد وبما يتبعها مما لا تنشخص به أى مما لانتشخص به الماهيات المجردة فتصير جزئية فتكون فاسدة و لم تعقل من حيث هى فاسدة . فإن ماتتشخص به الفاسدات تكون متشخصة جزئية وقاسدة أى بالأسياب والصفات الكاية التى يجوز (1 \$ أ) وقوع الشركة فيه التى لاتتغير ، فإن الكليات لا تتغير .

الشخصى وإن كانت له أسباب غير متغيرة بل كلية ثابتة على حال يحيث تحمل عليه وعلى غيره ، فإنه من حيث هو شخصى له معقول شخصى متغير وهو يعقل يشخصينه فيتغير العلم يه . والأول نعرفه شخصيا معرفة كلية بعللها وأسبابها لامعرفة شخصية متغيرة بل كلية إذ لم تستفد المعرفة يه من جهة شخصيته ومن وجوده وقت تشخصه ووجوده فإنه يكون حينتذ مدركا من حيث هو عسوس أو متخيل لا معقول .

إذا عقلت الأشياء بما هي مقارنة لمادة وتركيب وتشخيص كان معقولها الحاصل في الذهن مستفاداً من الحس بها وقت الإحساس بها .

إذا كان هذا الكسوف الشخصي معقولاً لا من الأماباب الموجبة له ، بل وجوده وقت كونه ، كان معقوله مستفاداً من الحس به. وهذا لايصبح في البارى لأنه نقص فيه لأنه يلزم أن يكون وجود هذا الكسوف أفاده علماً لم يكن له .

الجزئى المنتشر يكون له معقول مستفاد من الحس وهو ماهيته المجردة الجزئية المقصورة عليه ، إلا أن معقوله غير محدوده فلا تمكن أن يحدَّه الجزئى الذى هو شخصى . ونوعه مجموع فى شخصه فإن معقوله محدوده ، فإن ماهيته المجردة كلية ثابتة والأول ماهيته المجردة غير كلية ولاثابتة فلا تمكن أن تحد ، إذ الحد هو تعريف الماهية وماهية الجزئى المنتشر تكون مقصورة عليه فيفسد بفساده .

البارى يعرف ذاته ويعرف لوازم ذاته ويعلم الموجودات عنها وأنه مبدأ لها ويعرف ما بعدها وما يعدها إلى مالايتناهى . فإذا يعرف الأشياء الحزيثات من جهة كلية فإنه يعرف أسبابها وأسباب أسبابها إلى أن تتأدى إلى ذاته فيعرف كل ذلك من ذاته لامن خارج فيكون لغيره فيه تأثير . وهذه العللوالأسباب لايدركها عقل فإنها متتالية مترتبة بعضها على بعض فتكاد أن لا تتناهى .

أ هذه الموجودات من لوازم ذانه، ولوازمه فيه يمعنى أنها تصدر عنه لا أن تصدر عن غيره فيه فيكون ثم قابل وانفعال . فقولنا فيه يعتبر على وجهين : أحدهما أن يكون عن مد غيره فيه : والآخر أن يكون فيه لاعن غيره ، بل فيه من حيث يصدر عنه .

البارى يعرف كل شخصى يعلله وأسبابه . وتلك العلل والأسباب وإن تخصصت بذلك الشخص شخصاً فبالإضافة إلى زمان متشخص وحال منشخصة قد اكتنفته. ومعناه بالإضافة إلى ماشخصه من الزمان الحزتى المتشخص والوضع الجزئى المتشخص أو حالة أخرى تشخصه . وتلك الأحوال التى شخصته هى أيضا متشخصة ولها علل وأسباب جزئية إذا أخذت بتلك العلل والأسباب التى كانت أيضا بمرّلة ذلك الشخص . فكونها تستند إلى مبادىء كل واحد من تلك المبادىء نوع لتلك الحال فى شخصها فإن لهذا الزمان الشخصى ولذلك الوضع الشخصي ولتلك الحالة انشخصية نوعاً يتُحميل عليها وعلى أشخاصه الشخصى ولذلك الوضع الشخصي ولتلك الحالة انشخصية نوعاً يتُحميل عليها وعلى أشخاصه والشخصي ولذلك النوع هو كالز مان المطاق والوضع المطاق أو الكيفية المطاقة . وقال التي هي تطرأ له ، وذلك النوع هو كالز مان المطاق والوضع المطاق أو الكيفية المطاقة . فالبارى يعرف تلك الأحوال بعلنها وأسبابها ، ومن جهة كليتها التي لانفسد . فإن كان فالبارى يعرف تلك الأحوال بعلنها وأسبابها ، ومن جهة كليتها التي لانفسد . فإن كان فالبارى يعرف تلك الأحوال بعلنها وأسبابها ، ومن جهة كليتها التي لا في الم

البارى يعلم أن فىالأشخاص شخصاً جرئياً صفيته كذا وعيلمَه كذا، ويعرف علل علله ، ويعرف مشخصاته وأحواله وعلل مشخصاته وعلل أحواله وكليات مشخصاته التي هى كالأنواع لنلك الأحوال الجرئية . فهو يعرف تلك الأحوال من جهة كلياتها .

قد يكون لشيء واحد مبادى، كثيرة كل واحد منها نوع فى شخصه ، وقد يكون له منها مُشْتَخَلُص له صفات كثيرة كلّ واحد من تلك الصفات يكون أشخاصا لها أنواع كالزمان الواحد الذى الزمان المطلق نوع له والوضع الواحد .

العقل البسيط هو أن يعقل المعقولات على ماهى عليه من تراتيبها وعلماها وأسبابها دفعة واحدة بلا انتقال فى المعقولات من بعضها إلى بعض كالحال فى النفس بأن يكتسب علم بعضها من بعض فإنه يعقل كل شىء ويعقل أسبابه حاضرة معه . فاذا قيل للأول عقل قيل على هذا المعنى البسيط أنه يعقل الأشياء بعللها وأسبابها حاضرة معها من ذاته بأن يكون صدور هذه الأشياء عنه، اذ له إلبها إضافة المبدأ لابأن تكون تلك فيه صورة الأشياء التى يعقلها متصورة فى ذاته وكأنها أجزاء ذاته ، بل تفيض عنه صورها معقولة وهو أولى بأن يكون عقلا من تلك الصور الفائضة عن عقليته. والمعقولات البسيطة هى أن تكون كلها على ماهى عليه من ترتب بعضها على بعض . وعلية بعضها لبعض حاصرة الميار واحدة على أنها صادرة عنه إذ هو مبدأ لها . والمثال فى ذلك هو أن تقرأ كتابا فتسأل عن علم مصمونه ، فيقال: هل تعرف مانى الكتاب؟ فتقول : نعم ، إذكنت تتيقن أنك تعلمه و مكنك تأديته على تفصيله . والعقل البسيط هو المصور بهذه الصورة . وليس فى العقول الإنسانية عقل على هللا المثال ويكون متصوراً يصور المعقولات جملة واحدة و دفعة واحدة . فكما يسمع القصة مثلاً يتمثل له الحد الأوسط من غير اكتساب وفكر فيه وانتقال من معلوم إلى مجهول اللهم إلا أن يكون نبياً . والعلم العقلى هو بلا تفصيل ، والنفسانى هو بالتفصيل .

كل معقول للأول بسيط ، أى معلوماله بماله من اللوازم والملز ومات إلى أقضى الوجود .

الأول يعقل الأشياء والصور على أنه مبدأ لتلك الصور الموجودة المعقولة وأنها فانضة عنه مجردة غاية التجريد ليس فيه اختلاف صور مرتبة متخالفة بل يعقلها بسيطاً ومعاً باختلاف ترتيب وليس يعقلها من خارج .

كما أن وجود الأول مباين لوجود الموجودات بأسرها فكذلك ترّعقتُله مباين لتعقل . الموجودات ، وكذلك جميع أحواله فلا تقاس حالة من أحواله إلى ماسواه . فهكذا يجب أن يعقل حتى يسلم من التشبيه ، تعالى عن ذلك .

الموجودات كلها من لوازم ذاته ، ولولا أنها من لوازمه لم يكن لها وجود . وكذلك هى منتقشة الصور فى العقول ، وهى قيها كالهيثات الموجودة فيها إذ هى معلولة للهيئات الموجودة فيها ، ولولا ذلك لم تكن موجودة . وكذلك الكائنات والحادثات منتقشة فى نفوس الكواكب والأفلاك ، ولولاها لم تكن كائنة ، فلو كانت نفوسنا تتخيل بقوة خيال الكواكب والأفلاك لكانت مطالعة بلحميع مايحدث ويكون .

يجوز أن يكون للشخص الواحد (٤٢ ) صفات وأحوال تكتنفه من جهات تكون كلها مشخصة له ، وتكون أيضا شخصبات لا محالة لأن ما يشخص الشخصى شخصى وتلك الشخصيات أيضا لها مشخصات جزئية فتتسلسلوسيبها الحركة التي تقرب وتبعد، وهي غير متناهية إلا أنها لاتوجد معاً بل يفوت شيء ويلحق آخر .

قوله : • « فيستند إلى أمور شخصيته ، أي من حيث وجود ذلك النوع في شخصه .

الأشياء الفاسدة تدرك من وجهن: إما أن تدرك بشخصيتها وجزئيتها وذلك إما بالحس أو التخيل ، وإما أن تدرك بأسبابها وعللها . والعلم مها من الوجه الأول يتغير بتغيرها ، وبالوجه الثانى لايتغير لأن ذلك السبب كلى لايتغير وهو نوع فى شخصه وهو مقول عليها وعلى غيرها منأشخاص ذلك النوع ، وذلك كإنسانية زيد ، فإن العلم يها من جهة شخصيتها يبطل ببطلانها، فأما الماهية المجردة التي هي الإنسانية التي هي نوعها المحمول عليها وعلى غيرها فإمها لانفسد ولايفسد العلم بها .

الصور والهيئات متناهية، والنسب بينها غرمتناهية. فلايصح أن توجدصورة واحدة مراراً كثيرة معاومة للأول ، بل توجد الته ور والهيئات عنه وهي متناهية معلومة أى موجودة عنه ، وإذ هذه الصور توجد عنه فيوجد مع وجودها النسب التي بينها وإن كانت غير متناهية لأن تلك النسب ليست هيئات توجد فلا يصح وجودها غير متناهية ، بل يكون وجود هذه النسب له مع وجود هذه المتناسبات من غير أن بحتاج إلى اعتبار ها بل تكون معتبرة له . فإذاً النسب الغير المتناهية موجودة في ذاته . وإذا كانت موجودة في معلولة له ، إذ نفس وجودها هي نفس معاوميتها له . وعلى هذا الوجه يكون عام الأول فيسقط إذاً أنه يعلم الأشياء الغير المتناهية ، والغير المتناهية لاخيط عام .

الأبديات وسائر الموجودات فى حالة واحدة لها أحوال ونيسب لبعضها إلى بعض، وتلك النسب كلها موجودة معاً للأول فهى معلولة له . مثال تلك النسب هو أن تكون إما نسبة إضافية أو نسبة تضادية أو نسبة علية ومعلولية وكل واحد من هذه النسب لايتناهى ، ولها اعتبارات غير متناهية فكل واحد من تلك الموجودات من الهيئات والصور يكون علة للآخر ويكون معلولا للآخر ويكون مضاداً التى، ويكون مضايناً لشيء ويكون له إضافة فى إضافة وتر حيب إضافة مع إضافة او أحوال غير متناهية . إلا أنه لما كانت الصور والحيئات متناهية وهو يعرفها متناهية وجب أن يعرف النسب التى أنه لما كانت الصور والحيئات متناهية وهو يعرفها متناهية وجب أن يعرف النسب التى بينها متناهية وإن كانت غير متناهية وهو يعرفها متناهية وجب أن يعرف النسب التى بينها متناهية وإن كانت غير متناهية لأن تلك الصور والحيئات المناهية ، وضوعة نعتاج لي اعتبارها : فإنها إما أن تكون ، أعلى الصور والحيئات المناهية ، وضوعة نحتاج إلى اعتبارها : فإنها إما أن تكون ، أعلى الصور والحيئات ، غير حاضرة لنا فنحتاج إلى تطلبها والبحث عنهاء أو تكون كل واحدة منها حاضرة له لاختاج إلى اعتبارها كم والنسب التى بينها ، ولانعلم أنها لازم أيس (1) ، وملزوم أيس، وعله أيس ومعاول الم

العلم الزماني هو أن ندرك ذلك المعلوم في زمان أدرك كما أدرك الشيء المنسوب إنيه كما يقول هذا الشيء في هذا الزمان من حيث هومتخيل أو محسوس أومعقول (٤٢ب) من حيث تأدّى إلى العقل منهما ، لامن حيث حكم به العقل من أسبابه وموجباته . الأول يعقل ذانه ، ويعقل لوازمه، وهي المعقولات الموجودة عنه، ووجودهامعلول

أيس : مرجود. ، وجود. ومتابلها هو : ليم : عدم وجود.

وعقله لها، ويعقل لواز متلك للوجو دا متامن لوازمها مثل الزمان والحركة . وأما الفاسدات فإنه يعقلها فاسدة منجهة أسبابها وعللهاكما تعقل أنت فاسدآ إذا عقلتهمنجهة أسبابه ، مثال ذلك أنك إذا عقلت أنه كلما تعفنت مادة في عرق تبعها حمىوتعلم مع ذلك من الأسباب والعلل وأن شخصا ما يوجد تحدث فيه هذه فتحكم أن ذلك الشخص يُحمَّمُ فهذا الحكم لايفسند ، وإن فسد الموضوع وشيء آخر وهو أن المعقولات التابعة للمحسوسات مما لم تدرك بعلة فإن كل ما تحسه تعتمله من وجه . وإن لم يكن معقولا من جهة العلل والأسباب فإنه زمانى متغبر وبالحقيقة المدرك الزماني يكون بالحس والتخيل ، إذ نحن ليس مكننا أن نصادف شيئاً جزئياً إلا في زمان . والأول حكمه بخلاف حكمنا ، فإن الزمان هو معقول له امن كل وجه ، او هو محسوس لنا من وجه ، او معقول من وجه . والمشخصات أيضا المعقولة من وجه ما ، فإن وضعاً ما أوجبه سبب امن الأسباب بمكن أن يعقل ذلك السبب كلياً والوضع كليا . والأول لما عقل هذه الأشياء على نراتيب وجودها أدركها كلها على تراتيبها . والشخص وإن كان في الوجود شخصيا فإن ذلك الشخص عقلي عنده من حيث أدرك من أسبابه. و عندنا أيضا لو أنا أدركنا علل شخص ما ، كنا تحكم بأنه كلما وجدت تلك العلة وجد شخص تلك العلل علل شخصيته : لكنا لانعلم أىسبب يتأدّى إلى وجود هذه ألأساب فإن الأسباب السابقة غير متناهية ، وعند الأول تلك الأسباب على تظاميها وتواقيتها، معقولة له فلايتعزُّبٌ عن علمه شيءٌ من الموجودات .

تحزياذا أدركنا شخصاً ما . حكم العقل بأنه لاتقع الشركة فيه . ولا يحمل على كثير بن . فندرك من هذا أنه شخص . فلو عرفنا هذا من حيث هذا الشخص لكمان وجب أن تمرف شخصيته من علمه وأسبابه ولواز مه حتى يتأدى إلى ذات البارى . وليس هذا فى قدرة البتشر . وكان علمنا بشخصيته يصح اذ ذاك لاحين استفانا شخصيته ووجوده من الحس .

لايصح أن تكون صورة واحدة معقولة مرارا كثيرة ، كما نعقل مخنصورة النفس منأشخاص الناس فإناً نعقلها مرة واحدة ، ولكن تارة مع لوازم هذا الشخص وتارة مع لوازم ذلك الشخص ، أو كالصورة الحسمية التي تشترك فيها أشياء جسمية كنيرة ويكون كل واحد من تلك الأشياء له لوازم غير لوازم الآخو

لوكانت الصور والحيثات محصورة مجموعة حاضرة لنا ، وكنّا نعرف النسب بينها من غير تكلف اعتبار تلك النسب ، وإنكانت تلك النسب فى ذواتها غير متناهية لكنّا نعرف تلك الهيئات والصور التي هي متناهية مع النسب التي بينها التي هي غير متناهية ، وكان يسقط إدراك العلم بغير المتناهي . فهكذا مجب أن نتصور علم الباري وأنه يعلم الأشياء الغير متناهية لأن الصور لامحالة متناهية ، والنسب التي بينها موجودة له معلومة وإنكانت في ذوالها غير متناهية فهو يعلمها كلها متناهية .

لوازم البارى غير متناهية إلا اللازم الأول ، وهو ماعقله من ذاته من العقل الأول . فأما اللوازم التى (٤٣١) بعده فهى بوساطنه وتترتب لازما بعد لازم ، وهى غير متناهية. واللازم الأول هوااللازم بالحقيقة وهذه الأُخرَ هىلوازم لازمه . لاتتقوم الذات باللازم ، بل انذات توجب االلازم وتقنضيه ، فهى علته وما وجوده .

قوله : 6 علة بذاته للخبر والكمال بحسب الإمكان» معناه أن إمكان الحبر والكمال في الموجودات عنه مختلف . فإن إمكان الخبر والكمال فيالعقول والأبديات هوبخلاف إمكانه في الكانية الفاسدة وكل شيء يقبل الحبر والكمال بحسب مافي حده .

الصور المادية من حيث هي صورٌ فعلٌ، وإمكان وجود هذه الصور في أشياء أخر، فإذن هي ممكنة الوجود . والصور المفارقة هي فعل، وليس فيها قوة ولم تكن وقتا بالقوة بل كانت لم تزل فعلا، ولايصح أن تلايس المادة بوجه . فإذن إمكان وجودها في ذاتها ، ومعلى إمكان وجودها حاجتها إلى موجدها إلا أن إمكان وجودها في أشياء أخر كالحال في تلك الصور الأخرى .

كيف يكون إمكان الوجو د فى الأشياء القائمة بذاتها التى ليست فى موضوع ولامن موضوع ٢- والقوة فى الأبديات ٢

إمكان الوجود قد يكون مخالطاً للعدم ، وهو المقارن للمادة ، وماهو باعتبار الشيء في نفسه وموضوعه . وماهية الشيء التي لها بذاتها أن تكون ممكنة لاواجبة ولاممتنعة ، ولها من جهة العلة : الوجود ، ومن جهة أن لاعلة : الامتناع .

إن قيل : ما يكون فعلا كيف يكون قوة ؟ قلنا : إن الإمكان بإزاء الوجوب . إضافة عقلية البارى إلى الموجودات إضافة مخصصة : وهي إضافة أنها معقولة له ، فإنها تفيض عنه معقولة لاتفيض عنه فيعقلها بعد فإنها لامحالة معلولة ذاته ، وهو يعقل ذاته ولوازم ذاته . ثم إن كان يعقلها من حيث هي موجودة لامنذاته فلا يخلو إما أن يكون مبدءاً لها فلا يعقل ذاته ولالوازمه ، فيكون إدراكه لها عند وجودها وهذا محال. أو لايكون مبدءاً لها ، وهذا أيضا أشد إحالة . البارى يعقل نظام الحير فى الكل فيتبع مايعقله من ذلك نظام الخير ، ولان ذاته خير تتبع ما تعقله من ذاته خيرية ذاته ، وخيرية ذاته هذا المعنى ، وذاته لاتشرف بذلك بل ذلك يشرف بذاته ، وذاته عقل محض وخير محض . فسبب نظام الحير فى الموجو دات خيرية ذاته ، وليس يتبعه اتباع الضوء للمضىء لأن الضوء ليس هو معقول المضىء .

المعقول العقلي هو البسيط ، والنفساني هو الذي فيه الانتقال من شيء إلى شيء ، أي من المقدمات إلى النتبجة .

الإضافة العقلية إليها ليست إضافة كيف وجدت ، أو إضافة البارى إلى هذه المعقولات إضافة مخصصة معقولة ، لا إضافة المادة إلى الصورة أى القابل أو وجود الصورة في المادة إلى الإضافة اليها وهي معقولة لامن حيث هي موجودة لأنه يعقلها من ذاته لامن خارج . ويعقل من ذاته أنه مبدأ لها ، فإن كان يعقلها من حيث هي موجودة يكون إما أن لا يعقل ذاته ويكون يدرك الشيء عند وجوده أو لا يكون مبدأ له ، و هذا محال فإنه يعقل ذاته وإدراكه لها من حيث من شأنها أن يفيض عنها كل وجود ، و هذا الإدراك للذات يوجب إدراك الأمر اللازم لذاته ، وهو صدور المعقولات عنه .

إضافة البارى إلى هذه المعقولات إضافة فاعل لها قابل ، لأن وجودها من عامه بها فهو (٤٣ب) يعقلها من ذاته ثم يتبع وجودها عقابته لها ، وهي إضافة الفاعل للشيء ولوكان يتبع عقليته لها وجودها كانت الإضافة إضافة قابل لأنها تحصل فيه من خارج .

إضافته إلبها إضافة المبدأ لها ، وهي أنها فالضة عنه لا أنها فيه ، فيكون إضافة قابل كإضافة المادة إلى الصورة .

لايستنكر أن تكون أشياء محصورة موضوعة لاعتبارات مختلفة ويعتبر فيها نسبغير متناهية ، وهذه الصوركلها لاشك أنها محصورة للأول موجودة له فإنه يعتملها من ذاته والنسب التي بينها وإن كانت في نفسها غير متناهية فإنه يعلمها متناهية . فإن الصور موجودة له وتكونالنَّسب التي بينها لامحالة موجودة . فهو يعلم جميع الأشياء وجميع نسبها وأحوالها : فالأشياء الغير المتناهية يعلمها متناهية .

عندهم أن الغبر المتناهى لانحيط به علم وأن الأوّل بحفى عليه بعض حركات أهلى الجنة , وحل ذلك أنه بعلم الأشياء الغبر متناهية ، و ذلك أن الجواهرو الأعراض هى متناهية لكن النسب التى بينها غبر متناهية أى بن الجواهر والجواهر ؟ و بن الجواهر والأعراض ؟ و بن الأعراض والأعراض . و هذه المناسيات يمكن أن تعتبرها تحن غير متناهية . قاماً عنده فهى متناهية إذ قد يصبح أن توجد الجواهر والأعراض المتناهية . وإذا وجدت هذه الأشياء المتناهية فلا يتوقف وجود النسب التي بينها إلى وقت فإنه لايصح أن يوجد شيء ولاتوجد لوازمه ، وهذه النسب التي بين الجواهر والأعراض لوازم لها ، فما دامت الجواهر والأعراض بالقوة كانت اللوازم بالفوة . وإذاصارت إلى الفعل صارت تلك المناسبات موجودة بالفعل .

وإذا كانت الجواهر والأعراض صادرة عنه فائضة عنه فيضاناً عقلياً فالنَّسب بينها أيضا موجودة . فكما أن وجود الجواهر والأعراض معقوليتها له . كذلك وجود المناسبات معقوليتها له .

تلك المناسبات الغير المتناهية هي موجودة بين موضوعات متناهية . فالأشياء المتناهية موضوعة لمناسبات غير متناهية ، وأنت إذا نظرت إلى أشياء منناهية تحتاج إلى أن تحصل المناسبات بينها فى ذهنك لانى ذات الأشياء ، فإن مائى ذات الأشياء يكون المناسبات التى هى بينها بالفعل خافية عنك بالفعل . ولوكانت تلك المناسبات بالفعل فى ذات الأشياء فى ذهنك لاتكون موجودة بالفعل إلا شيئاً بعد شيء ، والأول ليس محتاج إلى أن محصل تلك المناسبات حتى تكون فى وقت عنده بالقوة إذ وجود تلك المناسبات هى نفس معقوليتها له .

المعقول من كل شىء لاينشخص بشخص معن : بل يصبر كليا مُشتَركاً فيه، يصع حمله على كثيرين . فالمعقول من حركة من إلى أن إن كان يصبح حمله على كل حركة من ب إلى أ ، وهو الصحيح لا يتعين بسببه وجود حركة . وإن لم يتناول كل حركة من ب إلى أ ، لم يكن معقولا بل متخيلا أو محسوسا .

قولنا : كلما وجدت مادة بالصفة الفلاتية توجد لها نفس مديرة هذه المادة المخصصة(١) يصح أن توجد فى طبيعة المادة الكلية . فالمعقول من هذا التشخص لالخصص وجوده إذ محتمل طبيعة المادة من حيث هى طبيعة المادة أن تكون تلك المادة المخصصة لاغبر فيجب أن يكون لها مُخَصَصً جزئى متخيل أو (١٤٤) محسوس .

كل معقول من شيء . وإن كان يصح حمله على كثيرين . فيجب أن يكون بإزائه إمكان وجود لأو لنك(!) الكثيرين حتى يصح حمله عليها . فإن كان ذلكالمعقول لايكون بإزائه إمكان وجود لكثيرين . بل طبيعة واحدة متشخصة . لم تعتج تلك الطبيعة إلى مخصص لها إذ تكون من ذاتها متخصصة ، كالفلك التاسع مثلا فإنه لما كان واحداً

قوقها أي ص + المشخصة , وأي ب : المحدعة الشخصية , (٢) ص + ب : أنتك .

لم يكن له أشباه ونظائر ، وكان المخصص له ذاته أو من ذاته كان لازما لمعقول واحد ، وليس كون المعقول بحيث يصح حمله على كثيرين يازم أن يوجد عنه كثيرون فليس يكنى المعقول فى وجود الكثيرين ما لم تكن طبيعة عكن فيها وجود الكثيرين . فليس مايصح حمله على كثيرين يوجب أن يوجد كثيرون. فالفلك التاسع لوكان له أشباه لكان المعقول يصح حمله عليها ، ولكان هذا الفلك ختاج حينئذ إلى محصص مخصصه و ممره عن أشباهه ، والمشخصات للشيء تكون أمورا تخصص ذلك الشيء الواحد من مشاركته فى نوعه . فإن لم يكن من خارج بل كان من ذاته شخص ذلك الله .

طبيعة **الفلك** طبيعة واحدة، وهى لازمة لمعقول واحد . والمعقول من كل دورة من الحركة معقول واحد ؛ فلو كان كل واحدة من الدورات لازماً لذلك المعقول لكان يجب أن توجد كلها معاً أو توجد واحدة بعينها ، كوجود طبيعة الفلك التاسع . فكل واحدة من الدورات لايصح أن تكون لازمة لطبيعة واحدة سواء أخذنا تلك الطبيعة المعقول منها أى من الحركة أوطبيعة الفلك الناسع كان اللازم الواحد واحداً بالعدد .

قد توجب حرکة بعض الکواکب شيئاً و حرکة غيره المنع مه (۱) فيتصادم موجاهما فيحدث شيء آخر

المعقول من نوع مجموع في شخص لا يصبح حسله الآعلى ذلك الواحد: كالفلك التاسع وكرة الشمس وكرة المشترى وغير عما لأنه في الوجود كذلك لكن الذهن لا ممنع حمله على كثيرين . والمعقول من العالم ، وإن كان الذهن لا ممنع من حمله على عوالم كثيرة فإنه مقصور الحمل على هذا العالم لأنه في الوجود وحده ، والمخصص لهذا النوع المجموع في شخص هو ذاته أو في ذاته لا من خارج . والمعقول من بيت أبنيه مثلا ، وإن كان يجوز حمله على كثيرين ، فإنه محمول على ذلك البيت الواحد لأنه يعتمد بذلك المعقول تميل ، فالتخيل مخصه .

المعقول من الشيء بنجب أن يكون كلياً ، والعقل الصرف لايخالط معقوله تخيل ، فالأشياء الجزئية بجب أن يخصص كل واحد يخصص حتى بحصل بالفعلموجوداً إلا أن يكون نوعها مجموعاً فى شخص واحد .

المعقول منالشيه إذاكان ذلك الشيء نوعه فى شخصه صع وجوده عن المعقول من دون سبب مخصص إذ قد الخصص مكان وجوده بذاته فلم ايصح وجود غير ذلك الشخص حقى كان يحتاج إلى سبب مرجبًج والمعقول من أشخاص نوع واحد سواء كان عقلا

(١) قوقهائی من زنیه , وق ب لازوجد ,

متنقلا أو غير متنقل لم يكذف في وجود تلك الأشخاص إذ كان كل واحد من تلك الأشخاص لامخالف صاحبه في شيء ولايتميز عن الآخر بوجه . فليس تناول المعقول لأحد تلك الأشخاص أولى من تناوله للآخر الذي هو قرينه وإن تدرّت الأشخاص واختلفت حينة يكون اختلافها بشيء خارج عن النوعين لاحق من خارج . والكلام في ذلك اللاحق كالكلام في الملحوق . فيتسلسل ان لم تكن حركة . ثم الكلام في كل مورة من دورات الفلك الناسع ( ٤٤ب ) إن لم عصصه شيء آخر كالكلام في كل واحد من تلك الأشخاص . فبالضرورة بجب أن تكون العلة القريبة لناك الحركة شيئا متخصصا بذاته وبتي أن نبين أن ذلك المتخصص هو الإرادة الحزئية .

كل دورة لها وضع مخصوص .

العقل المخض لا يكون فيه شيءٌ بالقوة ، بل تكون معقولاته حاضرة معه دائما والنفس إذا انتقلت من معلوم إلى مجهولفقيها مابالقوة لأن مجهولها كان بالقوة ثم صار بالفعل ، والنفسدائما مستعدة فلا محالة أن المستعد لايكون حاضرا لها دائما إذ المستعد له لايصح أن يكون مستعداً له وهو حاضره ، فإنه يزول حينئذ الاستعداد إذا حصل له .

العقل الصرف لايطلب شيئا . وكل حركة قائما يطلب جا فى شىء تستكمل به . ومثل هذا الطلب يكون لشىء مادى . فإذن لابد من إرادة جزئية ، والنفس إنما تطلب لتعلقها بالمادة . وإذا تجردت لم تُسْمَرْ تَفْسَلَ مَرْسَمُ مُ

الغاية متقدمة في شيئيتها على جميع الأسباب ومتأخرة في وجودها عنها .

الغاية المعدومة على الإطلاقلاتكون عاة بل نجب أن تكون موجودة فىنفسالفاعل، حمى يفعلالفعل ، والفاعل علة لوجود الغاية لا لشيئيتها ، والغاية علة لأن يصبر الفاعل فاعلا فإن علة الثلاثية فى شيئيتها هى ثلاث وحدات ، وأما علة وجودها فشي آخر هو علة وجود الوّحدات .

العلة في أن تصبرالغاية غاية ليست هيالفاعل ولا الصورة ولا المادة بل شيء آخر . وقد تكون الصورة نفس الغاية ، كالصحة : فإنها صورة وهي نفس الغاية .

الغايات في الأمورالطبيعية على نفس وجود الصورة في المادة لأن طبيعة ماشخصية إنما تحرك لتحصل صورة مافي مادة ما .

الغايات التي تكون صوراً وأعراضاً في المنفعل هي من جهة أن الذي تكون منه بالقوة يصبر بها بالفعل خبر. والغايات التي لاتكون صورا في المنفعل كالاستكنان مثلا من جهة أن الفاعل يفعل لأجانها هي غاية ومن جهة أن الفاعل يصبر بسببه بالفعل فاعلاً يعد أن كان بالقوة فاعلا ـــ خيرٌ لأن الحير هو الوجود ، والفعل والشر هو مابالقوة الذي هو مقدّرت للعدم .

الاعتراض الواقع فى الغاية هو أنهم قالوا: إن الغاية من الأعراض اللازمة لطبيعة الأجسام، وكان مجب أن يكون البحث عنها فى العلم الطبيعى لا فى العلم الكلى ، وحيث يكون البحث عن أعراض الأجسام المتحركة والساكنة أو المبحوث عنه فى العلوم هو الأعراض اللازمة لذلك العلم الموضوع . والعلوم الكلية والتعليميات ليس فيها حركة . والغاية إنما هى للحركة ، و نعى بها ما يتحرك إليه الشىء. - والحواب أن النظر ههنا فى الغاية ليس غو أنها غاية حركة كما ليس النظر ههنا فى الفاعل على أنه مبدأ حركة ، إذ ليس كل غاية غاية حركة ، و لاكل فاعل مبدأ حركة . ولو كانت الغاية موجودة فى علم مخصص أيضا فليس النظر فيها نظر أعصام العلم الخلي . عامة فيجب أن يكون النظر فيها فى العلم الكلي .

الكواكب تتخيل الأشياء فيصبر تخبلها سببياً لحدوث أشياء ، كما أن حركاتها تكون سبباً لحدوث أشياء . وقد يصبر تحيلها سبباً لإبقاع تخيلات فى نفوسنا فيبعثنا على فعل أشياء وقد يتخيل الأشياء فيصبر سببا لأمور طبيعية ، مثل أن يتخيل حرارة الهواء فيحدث فى الهواء حرارة وقد بتخيل فيحدث شيئا لا يتوسط حركة ، أو مع توسط حركة . والكواكب تتصور الحركة الجزئية وما يتأدى ( ٤٥ أ) إليها الحركة وتقنضيها تلك الحركة فيعقل ما عدث عن تلك الحركة فلا يعتر ما عدث عن غير تلك الحركة , ولوكانت تصور غير تلك الحركة الجزئية وما يتأدى ( ٤٥ أ) إليها الحركة وتقنضيها ولوكانت تصور غير تلك الحركة العزئية وما يتأدى ( ٥٠ أ) إليها الحركة وتقنضيها وهذا محال . وتلك الأجرام والنفوس لا تتخيل المحال ، ولا تكون كاذبة ألبتة وهذا محال . وتلك الأجرام والنفوس لا تتخيل المحال ، ولا تكون كاذبة ألبتة والسب فى الاخلاف الواقع فى التخيل ، وكذب بعضه وصدق بعضه ، إنما يكون يعضها على بعض وتشويش الفكر وخاوة من القوة العقلية كما يكون حالنا فى المنام عند استيلاء القوة الحيالية . وليس فى الفلك شىء من هذا لان ها وقاب المحال ، ولا تكون كاذبة ألبتة بعضها على بعض وتشويش الفكر وخاوته من القوة العقلية كما يكون حالنا فى المنام عند استيلاء القوة الحيالية . وليس فى الفلك شيء من هذا لان ها في مناه وقاب المحلاط عند استيلاء القوة الحيالية . وليس فى الناك شيء من هذا لان هناك صفاء القابل وقاب عليه التعقل ، أى التخيل ، فهو واحد فلا يكون من قبلي عليه مع مع منا المعال الميض

التأثيرات من نفوس الكواكب في نفوسنا لايكون بفعل وانفعال كما يكون بالحركات فإناً التصور شيئا فيكون لنا ذلك الشيء دفعة كما تتصور النا صحة أو غثى فيكرن لنا ذلك الشيءُ وقد نتصور شيئا فيصبر ذلك سببا لتصورنا لذلك الشيء فيبعثنا على فعله إذ تصورنا تابع لتصور ها وذلك يأن تتصور اتلك النفوس أنا ندعو ، فتعام أنه ليس هناك مانع فتتبع دعاءنا الإجابة .

تلك النفوس تتصورنا وتتصور لوازمنا ، ومن لوازمنا أنا نكَّعو قيتبع دعاءنا الإجابة إذا لم يكن مانع ، والملك أمرنا بالدعاء وتوقع الاجابة .

ليس للأوائل إلاالعقليات الصرفة ، فإن المعقولات تكون حاضرة لها فلاتحتاج إلى فكرة . ولايكون لها الوهميات فلاتتوهم الأشياء .

مصادمات الأسباب هو تلاقيها وتوافى بعضها مع بعض ومعارضة بعضها لبعض وتأدية بعضها إلى بعض واستمرارها على التتالى والنظام وانجرارها تحت حركة الأفلاك وتخيلات نفوس الكواكب. وقد يكون الشيء سببا لشيء بالذات ولغره يالعرض. وقد تكون أسباب كثيرة تتوافى فتصير سببا لشيء. ومثال الذاتي والعرضى في الأسباب أن تكون مثلا رطوبة الهواء سببا لاعتدال مزاج رجل يابس المزاج بالذات لكته يكون سببا لفساد مزاج رجل رطب المزاج بالذات، ثم يكون ذلل الرطب المزاج سببا لحادث آخر أو لموته فيغتم قريب له أو برت ماله حميم له .

الأسباب السابقة واللاحقة غير متناهية ولاءكن الإنسان أن يقف عليها فإنها تابعة لحركات الفلك الغير المتناهية ، إذ كل حادث فسبه حركة فإن حركة ما أوقعت فى نفس الإنسان أن يزرع ، وحركة أخرى كانت سيبا للزراعة ، وحركة أخرى كانت سببا لاستعداد البذر للنبات ، فإن البذر لما حصل فى الارض حصل على نسبة أخرىصاربها مستعدا لقبول صورة النباتية من مفيد الصور . ثم كذلك وهلم جرا، لأن البلر يتجدد له بسبب بتجدد حركات إلى أن يحصد ويؤكل ويستحيل مثلا منيا ويصير إلى رحم ويتكون منه حيوان . وهذه الأسباب هى معدات وهى تتجدد وتعدم ت

الأسباب قد تكون سابقة وقد تكون واصلة ، كالحادث فى الهواء يكونسببا سابقا ثم تغير مزاج إنسان واصلا .

السب الواصل مثلا موت إنسان ، وسببه الواصل احتراق مزاجه . وسبب احتراق (24ب)مزاحه تناوله لشيء حار ، وسبب ذلك إرادته ، وسبب إرادته شيء آخر إلى ان ينتهى إلى حركة الفلك . فهذه هي أسباب سابقة ولا تحطمها علماليشر . والمنجم الذي يدعى علم الكائنات لمعرفته محركة الفلك وممازجة الكوكب والقوى المستيكنة في الأفلاك فإنه لايعرف الأسباب التي يعدها على النوالى حتى ينتهى إلى الحادث ، ولا يعرف الأسباب المنفعلة الأرضية تابعة للحركات . ولما كانت الحركات غير متناهية كانت الأسباب غير متناهية . وأسباب حادث جزئى تتركب تركيبا منتظما علىترتب المعلولى والعيلى حتى ينتهى إلى حركة الفلك ، ومنها إلى تقدير البارى وإرادته . وكل فعل لنا وكل ارادة وكل تدبير ، لما كان حادثا كان سببه الحركة ، ولنلك الحركة حركة إلى أن ينتهى إلى الحركة الأولى . فإذن كل أفعالنا وإراداننا وتدبير اتنا بقدر ونحن مخرون عليه .

قوله : كل ماتكون بعديته بعدية لاتكون مع القبلية موجودة بل بمانراه فىالوجود معناه أن العالم وُجد بعد أن لم يكن موجودا بعدية حدثت بعد بطلان معنى هو القبلية .

مصادمات الأمباب تعلَّق يعضها ببعض وتسلسلها وتأدى يعضها إلى بعض واستمرارها على نظام من غير أن يتخلله انقطاع أو انخرام شيء. ومطابقاتها مسبباتها التي تنطبقعليها نهايات الشيء على الشيء، فلا يفضل عنها ومعناه مسبباتها التي تكونالها وتختص بها ولاتزيد عليها ولاتنقص عنها .

وجوب الوجود لاعلة له ، ومن خو إص الوجود الذي لا علة له أن لاينقسم ولايكون ثنين وإلاكانت له علة ". والمعنى الأحمدي الفات لاينقسم بذاته . وإذا انقسم إلى اثنينيته فلعلة من خارج غير ذاته . ووجوب الوجود معنّى أحدى فإن انقسم لم يتقسم لذاته وكان له سبب ، ولم يكن حينةذ وجوب الوجود يذاته .

المعنى الواحد إذا تكثَّر فإنما يتكثر بأسباب لاحقة كالإنسان مثلا ، ويكون ذلك المعنى لا محالة معلولا .

وجوب الوجود ممتنع عليه النكثر . فإنه إن تكثر لم يكن وجوب الوجود .

المعتزله يفرضون علة الوجو دعلة حالة من حالات الوجود، وهو الحدوث، لاعلةالوجود نفسه . وعلة الوجود تكون مع المعلول. وعلة الحدوث لا تكون معه.وكل من يقول بعلة الحدوث فإنه يعتقد أن الوجودات تحتاج في أن تكون لها هذه الصفة وهو سبق العدم إلى علة ، والوجودات في أن يسبقها عدم لانحتاج إلى علة بل تحتاج في أنفسها إلى علة . مندهم أن الإرادة شيء خارج عن ذات البارى لابد من أن محدث لذاته أوفي ذاته يعنى : يؤدى آخره إلى ارادة لأنه لم يُرد ثم أراد فإن كان يوجد شيء يعدما لم يوجد بجب أن نبحث عنه كيف بوجد . وعلىذاك يكون لإرادته داع ،ويكون كإرادتنا ، وإرادتنا يكون سببها الحركة لأنها حادثة . فكل حادث فسببه الحركة .

عندهم أن ههنا ذاتاً عامة موجودة آبالفعل ، وإنها إذا تخصصت بأحوال وصفات صارت تال الذات متميزة عن نفسها إذا تخصصت بصفات وأحوال أخرى : مثلا إذا تخصصت بصفات صارت إنساناً ، وإذا تخصصت بصفات وأحوال أخرى صارت حيراناً آخر أوجماداً ، وهي عندهم موضوعة لأشياء كثيرة ، وكولها ذاتا غير كولها إنساناً . ويعنون بذلك ما نعنيه بالكلى الذي هو لازم للحقائق في أذهاننا .

عندهمأن علمه لذاته، وأنهإذا قابليه هذا المعلومصار عالمابذاك، وإذا قابليهمعلوماً آخر (١٤٦) صار عالما الذلك الآخر. ومثلوه يلمرآة التي تقابل بها الشيءفتنطيع فيهصورته.

إذا كان معلول أخبر وعلة لذلك المعلول، لكن هذه العلة أيضاً معلولة ، ولم تكن هذه الواسطة منتهية إلى طرف غير معلول لم يصبح وجودها لأن حكم الواسطة قى أنها تحتاج إلى عاة أخرى واحد سواء كانت الواسطة واحدة أو غير متناهية . ثم العلة بجب أن تكون مع المعلول . ومثال ذلك إذا كان ح معلولاً أخيرا وب علته لكنه نحتاج أيضاً إلى علة لم يصبح وجود ب سواء كان واحداً أو غير واحد لاأن يكون هناك طرف ينتهى إليه فإن منه وما نجرى مجراه حكمه حكم الواسطة في أنها تحتاج إلى علة من خارج .

لايجوز أن يكون فيالوجودات أشياء : علل ومعلولات ولاينتهى إلى علة غيرمعلولة . لايصح أن يكون في الوجودات شيء لاينتهي إلى طرق .

الموجو دالمتعلق بالغير إنما صار متعلقاً بالغير فى ذاته ممكن الوجود و هذا الممكن الوجود قد يصح أن يكون دائمًا مع العلة ، وقد يصبح أن لايكون كذلك ، بل يكون مسبوق العدم . فكونه مسبوق العدم أخص من كونه محتاجا إلى علة ، لأن الحاجة إلىالعلة بسبب الإمكان الذى يعم عايسبقه العدم ومالايسبقه . فإذن تعلق هذا الوجود بالفاعل أولاً بسبب المعلى العام ، وهو الإمكان ، لابسبب المعلى الخاص وهو سبق العدم .

العلة علة لوجو دالمعلول ، وإذ<sup>ن</sup>وجد المعلول صار علة لوجو د العلاقة بينهما. والمعية إماأن تكون واجية ذاتية من حيث وجو د كل واحد منهما . فالمتضايفان هما معا فى الوجو د . وليس يصحُّ فى الوجو د الواجب بذاته المعية لأنه إن كان يقتضى ذلك الوجو د أن يكون مع فقد تعلق بشرط ، وواجب الوجو د لايتعلق بشرط. فإذن التكافؤ فى المعية يصحُّ فى وجودين غير واجبين بذاتيهما . وإما أن يكون احداهما علة والآخر معلولا فنكون العلة علة لوجود المعلول ، ووجود العلاقة بينهما . فلا يكونان متكافئي الوجود . وإما أن يكون وجود كل واحد منهما عن ثالث فيكونان من حيث التكافؤ معلولين ، وقديكون ذلك الثالث سبباً لوجودهما وسببا للملاقة . فيكونالتكافؤ بالعرض كالأخوين اللذين علتهما الأب وهو علة علاقة المعية .

المقدمات الطبية ممكنة على التساوى فنكون نتائجها ممكنة على التساوى ، فلايترجح أحدالطرفين على الآخر ، فلأجل ذلك صار يقع فيه الغلط . وقد تكون نجربية ، وكذلك المقدمات النجومية . ولهذا مايتعذر على الطبيب الحكم إذا كانت المقدمات ممكنة ، فإن التتيجة تكون ممكنة ويصح الطرفان عنده ولا مكنه الحكم بأحدهما . ولذلك قد يشق عليه معرفة كمية الأخلاط التي في البدن ومعرفة كمية مازاد أحدهما عن مقداره حتى يرده إلى حال اعتداله بعلاجه . فإنه إن زاد في العلاج الذي يريد ردة به إلى حاله ، أوقعه في مرض آخر ، وإن نقص نقص عن المقدار المحتاج إليه .

مُشتَخصات الشخص غير مقومات الماهية . فإن المشخصات أعراض ولوازم لأسباب فى مادة الحيوان. والإنسان لايسطل ببطلام الإنسانية كما تسطل الحيوانية ببطلان لإنسانية فإن الحيوان الذى كان يتكون إنسانا إنما جعله حيوانا ماينعدم فيجعله إنساناً. وإذا يطل ماكان مجعله إنسانا بطل أن يكون حيوانا. وليس كفاك الحال فيا كان تشخص به أو تغير وبطل ، فإنه لو تغير ماكان تشخص وعرض أضداد تلك اللوازم والأعراض ( ٢٤ ب ) لكان الإنسان هو هو بعينه . وليس حقا مايفال إنه لو لم يكن تاحقه ماجعلته إنسانا ، بل لحقته أضدادها لكان يكون حيوانا غير إنسان . وهو ذلك الوازم والأعراض حصته من الحيوانية بطلت ببطلان الإنسانية .

الفصل بجب أن يلحق لحوقاً أولياً ، ولايكون لاحقالما نوقه ، حتى يكون فصلا الحسه ، كالبياض والسواد لابجوز أن مجملا فصاين للحيوان لأنهما لايلحقانه لكونه حيوانا بل لكونه جسما فهما للجسم أولا .

معلى قولنا : إنالفصللا يفيدحقيقته الجنس (اهو أن الناطق به يصح وجو دالحيوانية ، وليس يصح به حقيقة الحيوانية ١) ، فإن الحيوان على الإطلاق ليس له قوام ولاوجود يذاته فالناطق يصحح وجو د الحيوانية .

 <sup>(1 - 1)</sup> ما بين الرقمين ناقص في ب

كون الحيوان حيوانا لايصح أن يختلف : فالحيوانية لا تختلف منحيث هي حيوانية لأن هذا المعنى يحصل بذانه .

القوة السارية من فلك الأفلاك إلى جميع الأجسام الموجودة فىالعالم بها بهندى كلُّ واحد منها إلى خاص مصالحه ، وتحتها القوة السّارية من فلك البروج فإنّ بها يقوى كلُّ واحد من أجسام العالم على إيراد فعل مايليق به .

الشي قد يتقدم على الشيء في معنى ، ويكون معه في معنى آخر كما يتقدم زيد على عمرو في العلم مثلاً ويكونان معا في الزمان . والعلة والمعلول من حيث هما علة ومعلول لايجوز أن يكونا معا بل تتقدم العلة على المعلول بالذات التقدم الوجودي وهو تقدم الحاجة والاستغناء ، ولا بجوز أن يستويا في ذلك المعلى حتى يكونا معا .

الشخص لاتجوز أن يكون علة لشخص لأنهما بجوز أن يتساويا فى الوجود وفى الحقيقة والمعنى . والعلة والمعلول لايصح ذلك فيهما فإنهما إن تساويا فى الوجود أو فى الحقيقة كان المعلول علة والعلة معلولا وبجب أن يتمايزا فى ذلك وتكون العلة أبداً علة ، والمعلول أبداً معلولا . وهذا الفصل بنى أمره على ظاهر الحال وكان حقيقة ما يعتقده الفيلسوف بحلاف ذلك . وهذا الفصل بنى أمره على ظاهر الحال وكان حقيقة ما يعتقده الفيلسوف بحلاف ذلك . ولهذا أشار فى القسم الثانى إلى أنه غير واجب . والذى مجب أن يُصتف فى هذا أن العلة تتقدم المعلول بالذت ، والشخصان إذا كانا من نوع واحد فليس يصح فى أحدهما التقدم المعلول بالذت ، والشخصان إذا كانا من نوع المعلول لأنه منقوم لها ، والتقدم بالزمان يبطل مع وجود المعلول لأنهما إذا اجتمعا فى زمان واحد فقد بطل تقدم مافرض عليه .

العلة مجب عنها نوعٌ من غير نوعها ، كالنار مثلاً التي هيمخالفة لنوع المعلولات لها التي هي الأشياء الذاتية .

الماء والنار هما متكافئان فى أنه ليسالنار أولى بأن تكون علة للماء من الماء بأن يكون علة للنار. والمتكافئان لايصح أن يكون أحدهما علة للآخر .

نوع المعلول لامحالة يكون نخالفا لنوع العلة .

لايصح أن يكون شخص مامن النار علة لوجود شخص آخر منها فإنااعلة متقدمة بالذات علىالمعلول، وههنا لايصح ُذلك لأنهما في هذا الوجود قد استويا فلا يتميزان، ولايدرى أنهما العلة وأنهما المعلول ، وما يكون بالذات علة، وما يكون بالذات معلولا لايصح أن يستويا حتى يكونا معا فإن العلة الذاتية لاتصير مثل المعلول ولاالمعاول يصبر مثل العلة . فإن المعلول لا تستحيل طبيعته حي تصبر علة . وأيضا فإن النار ممكنة الوجود ولايد لها من علة ثانية واجة فهى بذاتها معاولة ، ولها ى الموجودات علة متقدمة عليها بالذات . وأيضا فإن شخصامن الناريند رض علة قد يعدم، والمعلول باق والمعلول لا يبقى مع بطلان ( ٤٧ ا ) العلة . وأيضا فإن الأجام تستحيل لادفعة بل بحركة .ووجود النارية يكون دفعة فالجسم لا يكون علة لمايوجد دفعة . وأيضا فإن واجب الوجود يذاته واحد ، وهو علة لما بعده والنار من الموجودات التى بعده . وأيضا الوجود يذاته علة لها. وأما فى حدث الأعداد فكلما وجد شخص مالناركان علة بالذات لحركة أو تغير أو إزالة لماكان عائماً. فالنار بطبيعتها علة " نذلك النغير وللأعداد مع وجودها وكل شخص وتجيد بان عن الآخر . فما لم توجد الأعداد على الجملة لا توجد حركة ولا يوجد مثل المعد " . فالنار بإعدادها توجب حركة ، ولاتوجد مركنا علم الذار يصح فان تكون طبيعتها علة الخار ياعدادها توجب حركة ، ولاتوجد المالي علم علما مناور عليه المالي عليه الن تكون طبيعتها علة الخار عليا توجب حركة م الم توجد الأعداد على الجملة لا توجد حركة فان تكون طبيعتها علم النار ياعدادها توجب حركة ، ولاتوجد التار عليه النار عليم النار يصح فركة النار بعد عليه الم توجد الأعداد على الحملة لا توجد حركة ولا يوجد مثل المعد " . فالنار باعيتها علة الذلك النغير وللأعداد ع واجب وكل شخص وتجد بان عن الآخر . فما لم توجد الأعداد على الحملة لا توجد حركة ولا يوجد مثل المعد " . فالنار بإعدادها توجب حركة ، ولا توجد ناراً مثلها . والنار يصح فذه الحركة رواما أن تكون طبيعتها علة لوجود طبيعة النار حتى تكون هذه النار علة لوجود تلك النار – فلا يصح .

هذا التشخص من النار لابجوز أن يكون عله لذلك الشخص على أنه موجد له.. فإن الفاعل الشيء بجب أن يكون واحداً . وإذا كان الفاعل واهب الصور فقد وقع الاستغناء عن غيره .

يجوز أن يكون لاشىء أحوال مختلفة ، ويستحق عليها أسبابا مختلفة . فأما الفاعل للشىء فلاتجوز أن يكون إلاواحداً . فإذا كان الموجد للشخص الأول من النار واهب الصور ، أفذاك هو للوجد للشخص الثانى ، ولاحاجة معه إلى غيره يل يكون الأول ُ مُعيداً الثانى لاموجداً له.

المعلى العام كالجنس مثلا إذا انقسم إلى قسميه انقسم بالفصول المنوعة لكل واحد من النوعين ، كاللون إذا انقسم إلى السواد والبياض ، والجسم إذا انقسم إلى المتحرك وغير المتحرك , ومحال أن تنقلب القسمة وذلك المشار إليه باقى الجوهر ، أى محال أن يكون الأبيض قد انقلب أسود ، والجوهر الذي كان عرض له البياض هو باق بعينه، وقد زال البياض عنه ، وعرض له ثانياً السواد لأن البياض لايبطل فصاله وتبقى حصنه من طبيعة اللون التي كانت مقارنة له بعينها وإلا فليس بفصل منوع بل عارض لامنوع.

البياض إذا استحال سواداً فإنه يبطل فصله المنوع له وتبطل حصنه منطبيعة اللون

الذي هو جنسه ، فلا يصبر في السواد تلك الحصة إلا على معنى الحد ، أي لايبطل وتبقى حصته من طبيعة الجنس ، إلا على معنى الحد لابمعنى القوام .

لكل واحد منالقسمن حصة من طبيعة الجنس. قلابجوز أن تبطل وتبقى حصتمن تلك الطبيعة ، فإنه حيننذ لم تقع التمسمة بالفصول المنوعة ولاالقسمة تكون ذاتية بل تكون بالعوارض ، ولم يكن القسمان اقتسما طبيعة الجنس بالقسمة الذاتية فلا يكونان قسمين بالذات بل إذا كانت القسمة ذاتية وواقعة بالفصول لابالأعراض بجب أن يكون كل واحد منهما لاتفاق حصته الخاصة من طبيعة الجنس فيكون السواد ملازما لحصته من طبيعة الأون والبياض لازما لحصته من تاك الطبيعة . وكذاك الحال في الناطق وغير الناطق .

الجنس لايكون له قوام بالفعل وإنما يقومه الفصل بالفعل . وإذا بطل الفصل بطل معه حصته من الجنس الذي كان الفصل يقومها ، وحدث جنس آخر غير ذاك الجنس ، رليس هو شيئا قائماً بذاته بالفعل فيصبر موضوعا لمقصلين يتعاقبان عليه . فإذا يطلت الإنسانية أو النطقية لانجوز أن تكون الحصة من الحيوانية باقية ، بل تبطل تلك الحصة لأنها كانت تقوم بالفعل لابالفصل الذي كان يقومه ، فكذلك السواد والبياض ، وليس سبيله سبيل الحيولي الوضوعة لمصورتين .

الجنس والفصل حقيقتهما أن تتعقل معان محتافة تكون لها أوازم يشهرك الجميع فى (22) بعض تلك اللوازم ويختلف فى البعض . فاللوازم المشترك فيها تسمى جنسا ، والمختلف فيها تسمى فصلاً أو لوازم أوأعراضا . ولسائل أن يسأل فيقول : فإذن هى لوازم . لاستماوي، تفقول : إنها لوازم بالإضافة إلى المعانى التي التقط منهاهذه اللوازم ، وهى مقومات للمعنى العامى من حيث المهوم . وذلك أن المعانى العامية لا وجود لها فى الأعيان كالحبوان مثلا وإنما وجودها فى الذهن . فهى مقومة لنعط وجود ها فى الذهن . واللوازم المذكورة فى الكتب هى اللوازم بحسب المهوم ، لا بحسب الوجود ، فالحس والحركة و لإرادة هى لوازم الفس . ولكنها مقومات للحيوان ، أى من فالحس والحركة و لإرادة هى لوازم الفس .

الشيء لايعدمبذاته وإلاّ لم يصح وجودُه . والذيبتوهم في الحركة أنها تعدم بذاتها محال ، فإنها يعدمها سبب. فإذا بطلت الحركة الأولى تبع بطلانها وجود حركة أخرى .

الانقباض والانبساط في النبض هو بحسب الانقباض والانبساط في النغس وهما

معلولاهما ، لكن الآلة التي للنفس أظهرُ فعلاً وأقوى وذلك أخلى . وإنما يكون التنفس أقوى بحسب الحاجة وشدة الحرارة وسعة المكان أعلى الصدر .

حركة الانقباض غير محسوسة ولكنها معلومة ، فإنها لامحالة ترجع إلى مكانها . البسائط لافصل لها فلا فصل للون ولا لغيره من الكيفيات ولالغيره من البسائط ، وإنما الفصل للمركبات . وإنما نحاذى بالفصل الصورة كما نحاذى بالحنس المادة . والناطق ليس هو فصل الإنسان ، بل لازم من لوازم الفصل ، وهو النفس الإنسانى مثلا .

الفصول المتوعة لاسبيل ألبتة إلى معرفتهاو إدراكها . وإنما يُدرّك لازم من لوازمها ، فلا سبيل إلى معرفة ما تنفصل به النفس النباتية عن النفس الحيوانية وعن الناطقة ، ولا إلى معرفة ما تنفصل به الحيوانية عن الناطقة ولا شاك أن ذلك واحدة منهما فصلا أوفصولا يحصر جنسها ثم يحصر أنواعها .

الفصل المقوم للنوع لا يُعمر ف ولا يدرك علمه ومعرفته ، والأشياء التي يؤتى بهاعلى أنها فصول فانها تدل على الفصول وهي لوازمها وذلك كالناطق فإنه شيء يدل على الفصل المقوم للإنسان ، وهو معنى أوجب له أن يكون ناطقا . والتحديد بمثل هذه الأشياء يكون رسوماً لاحدوداً حقيقية وكذلك ما يتصر به الأخطص وما تشميز به الأمزجة . الميت محمل عليه الإنسان باشتراك الاسم فيقال : هو إنسان ، وحمله عليه غير واجب فإن الإنسانية تتضمن الحيوانية ولايصح أن محمل على اليت أنه حيوان .

غذاء الروح هو النسيم فهى تحيله إلى جو هر هو تغندى به وتخرج ماقد سخن وتستخلف بدله . فأما الرطوبة فهى غذاء مستقرها وهو القلب ولهذا إذا لم بجد متنفسا بطلت . وذلك كالسراج إذا(1) غُسَتَ ولم تجد متنفسا فإنها تطفأ ولايغنى عنها الدُّهن .

كل متحرك فيجب أن يكون له ثابت لا يتغير ولايتبدل ، علي**ه تكون الحركة** كالفلك والمركز ، أوغيرهما كالنفس والمزاج أو الأجزاء المنوية والمزاج .

مركز الفلك موضوع لأن يعرض له أوضاع لانهاية لها ، وتختلف نسبه بحسب تغير نلك الأوضاع ، والأوضاع التي لانهاية لها لايصح وجودها بالفعل لأنها غير متخصصة ، وكل وضع من الأوضاع التي يتحرك عليها الفلك بجب أن يتعبن ويتخصص حتى يصح وجود الحركة لابتخصص وجودها في الأعيان . فيجب أن تكون في نفس المحرك . وأيضا فإن هذه الأوضاع تندين بعد الحركة . فإذن نجب أن يكون تعينها ( 18 ا ) في نفس المحرك في الأعيان .

(1) غم الثير، قائم : غطاء فتقطى .

مياقة البرهان على ذلك : كل متحرك فيجبأن تنعين الغاية التي يتحوك إليها . فكل واحدة من حركات الفلك بجب أن تنعين الغاية التي تتومّها . ولا شيء من الأوضاع مما يصح وجودها أو يُعَيَّنها في الأعيان قبل الحركة . فإذن لا شيء من الأوضاع التي تنعين ويؤمها الفلك بالحركة مما يتعين في الأعيان . وكل متعين من الحركات فإما أن يتعين في الأعيان أو في نفس المحرك . وإذا يطل القسم الأول فقد يصح القسم الثاني .

الحركاتالفلكية علىأرضاع متخصصة ، و تخصيصها يجب أن يكون فى نفس محركها . كل حركة فيجبأن يتعين بازائها وضع حتى يصح وجو دها أىكل دورة تعد وضعا. المعقولات لايتشخص بها شىء ، ولايتشخص ؛ والشىء إنما يتخصص بالوضع ، والوضع إنما يكون فى الأجسام .

تخصص أشخاص الأنواع لايكون إلابمادة ولايكون بمعقول ، فإنه لاينخصص به شخص واحد من أشخاص الإنسان ، بل يكون الإنسان فيه معنى أحدياً ، وكذلك كل معنى .

المعنى المعقول لايتكثر ، بل هو معنى أحدى الذات ويشترط فيه أن يقبل التكثر. وإذا حصل فى مادة قتبيل الانقسام \_ويكثر أيضا من حيث بحصل فى مواد مختلفة . وإذا تكثر فإنه يكون متخيلا لامعقولا ، ويكون حينئذ متخصصاً بالتخيل .

يصعب معرفة الفصول التي تتميز بها الأنواع وكذلك ما تتميز به الأشخاص ، وماتتميز به الأمزجة . والذي يؤتى به على أنه فصول كما يؤتى بالحساس فانه خاصة من خواصه أو لازم أو دليل أو شرح ذلك المعنى ، كما يقال في واجب الوجو د إنه شرح ذلك . فتنوع المعنى الجنسى في كل واحدة منها، فإن مايتنوع به لايعرف حقيقته ، وإنما يعرف لازم له ، لا الفصل بعينه .

الزمان لايمكن رفعه عن الوهم ، فإنه لوتوهممرفوعاً لأوجب الوهم وجود زمان يكون فيه الزمان مرفوعاً . وذذا أثبت المعتزلة ههنا امتداداً ثابتاً بين الأول وبين خلق العالم وسموه لا اللا وجود ١ . وهذا مثل ما أثبتت خلاء يكون فيه وجود العالم ، وأنه إذا توهم العالم مرفوعا وجب وجود الأبعاد فإنه يتوهم دائما فضاء غير متناء ، ولذاك يتوهم امتدادا ثابتا . وكلاهما محال . وفي امتناع ارتفاعهما عن الوهم دليل على أن الزمان سرمدي والعالم سرمدي وأن الأول يتقدم عليهما بذاته لاغير . ولا يمكن أن يتوهم الوهم الزمان إلا شيئاً منقضياً سيّالاً لايثبت على حال ، وعندهم أن هذا الامتداد الثابت هو وعاء الزمان ، وهو عال ، إذ هو نفس الزمان ، فإنه منقض متجد " سيال" فإن ذلك الجزء من الامتداد الذي كان فيه مثلا زمان الطوفان هو غير الجزء الذي فيه هذا الوقت لامحالة .

كل ما يكون له أول وآخر قبينهما اختلاف مقدارى ، أوعددى ، أومعنوى . فالمقداري ، كالوقت والوقت ، أو الطرف والطرف . والعددي كالواحد والعشرة . والمعنوى كالجنس والنوع ؛ والوجو دلا أول له ولا آخر بذاته .

إن فرضنا مبدءاً لخلق العالم على مانقوله المعتولة لزم منه محال فإنهم يفرضون شيئا قبله ، وذلك الشيء يمكن فيه فرض وجود حركات مختلفة والحركات المختلفة إنما نصح مع إمكان وقوع التقدير فيها يكون مع وجود الزمان . ففرض إمكان وجود الحركات المختلفة يكون مع وجود الزمان . فيكون قبل الزمان زمان .

لو لم يكن زمان ، لما أمكن فرض وجود حركات مختلفة . لكن ً فَرَض َ وجود حركات مختلفة ممكن ٌ . فالمقدَّم باطل .

إذا كان الزمان ( ٤٨ ب ) موجودا كانت الأجسام موجودة ،

إذا أمكن فرض الحركات المختلفة وجب مع إمكان هذا الفرض وجود الزمان ، ومع وجود الزمانوجود الحركة ، ومع وجود الحركة وجود الأجسام.فالأجسام لامحالة موجودة مع هذا الفرض ، وعلى هذه الجملة قلابلدمن اعتبار الزمان فإن التقدم والتأخر في الحركات يقتضي وجود الزمان .

قوله : لا في حال دون حال ووقع ذلك منقدما ومتأخرا » يشير به إلى الزمان . جوهر الفلك لاندخل عليه الحركة وإنما الحركة حال له طارئة عليه بعد تحقق جوهره ، فلا تؤدى به الحركة إلى الفساد كما يؤدى بالأشياء التي هي في الحركة وهي الأشياء الكائنة الفاسدة فإنها من مبتدأ كونها إلى منتهاها تكون في الحركة والتغير ، وتؤثر فيها الحركة. ولذلك قيل : إن الفلك ليس في الحركة بل مع الحركة، ومع الزمان لافي الزمان.

الشيء الماضي بذاته هو الزمان ، والماضي بالزمان هو الحركة ، وما في الحركة ومعها ، أي ماتكون سيالة متغيرة .

الزمان عدد الحركة فى المتقدم والمتأخر ، أى حركة سيالة مختلفة يحدث فيها تقدم وتأخر فى المسافة .

متى فرضت الحركةحادثة كان الذى سبقها ليسلاشىء مطلقا ، وذلك لأنه لايمنع أن يكون فى قدرة الله تعالى إيجاد حركات فىذلك العدم الذى يقولونه. فإن فرضنا وجود

عشرين حركة اننتهى مع بداية الأول ، اووجود عشر حركات تنتهى أيضا مع بداية الأول ، لم يصح أن يقال : إن مطابق الحركتين من ذلك العدم واحد ، بل مجب أنَّ يكون مطابق الحركات العشرين مخالفاً لمطابق الحركات العشر . واللا شيء المطابق ليس فيه اختلاف، وليس الاختلاف بينهما إلا اختلافاً مقداريا سيالا وهو الزمان. فيكون قد سبق الحركة الحادثة زمان، والزمان مقدار الحركة فيكون قدسبق الحركة حركة ،ولايد من متحرك مع وجود الحركة . وقد منعنا أن يكون المفارق الذي لاعلاقة له مع المادة. فيجبأن يكون المتحرك جسماً أوجسمانياً .وإن مُسَمّع أن يكون في قدرة الله تعالى إيجاد حركات قبل بداية الحركة الأولى التي تفرض حادثة كان حُكْميًا عجيبًا . وتقدير الحركات بالملك العدم دو مساو لنقدير الخلاء في باب إنه لا شيء مطلقا . والعجب من **مؤلاء فإنهم يثبتون الصائع بأن يقولوا : إنالأجسام لاتنفائ من حوادث كحركة وسكون** وكل مالابنفك منحوادت فإنهحادث . والكبرى تحتاج إلى تصحيح ، وهم يقولون: إنها أولية . وهذا البيان على سخافته يُلُّز مهم أن الصانع حادث وذلك لأنه عندهم أنه لاتخلو من إرادات حادثة وكراهيات حادثة ، اللهم إلاأن بقولوا إن إرادة الله عز وجل وكواهيته من الأعراض التي لانكون في موضوع ﴿ وَهَذَا كُمَّا تَرَاهُ سَخَيْفٍ أَوْ يَقُولُوا إِنَّ إرادته حدثية ، ويلزم حدوث إرادته محالات منها أنه يكون لها سبب عند ذات البارى تعالى من قصد أو طلب شي ، بالجملة مو منها وجود التغير لذات الأول ، ومنها أن كل حادث فإنه يسبقه حادث إلى ما لا تهاية .

محندهم أنه قد تكون أعراضلا في مادة، فإنه عندهم أن الله تعالى يخاق فناء يفني به الأشياء .

الحد ليس عليه برهان ، إذ هو أوّليُّ التصوّرِ ، فإنه يكون بالذاتيات، والذاتيات يكون بيَّناً وجودها للشيء .

المحمد الأولية للفياس ماتبين بسرعة ، وهي المقدمات الفطرية .

التصور مبدأ المتصديق ، فإن كل مصدق به فهو متصور أولا ، ولا ينعكس ، وق التصديق تحتاج إلى أن تعلم أن النسبة بين المحمول والموضوع ــ وهو تصور أولى محصل منه النسبة ــ هل هي صحيحة ، وفي التصور لانحتاج إلى هذه النسبة وهي أنها هل النسبة بين المحمول والموضوع صحيحة .

لهاية (١٤٩) التصور في التصديق وهو كماله لأنه إنما بحتاج اليه للتصديق ، والغرض من الحدود أيضا التصديق . إذا أخذ الحيوان فى الحد فقد استغنى عن جميع ما يدل عليه الحيوان من الحس والحركة إذ قد أورد فيهذنك بالقوة القريبة ، وكذلك الحال فى الفصل إذا أخذ فيه الفصل الحاص بالمحدود ، والحد يجب أن يكون فيه جميع الذاتيات لها بالفعل أويالقوة القريبة من الفعل .

نسبة القياس المطلق إنى البر هانى نسبة عام مقوم . ونسبة القياس الجدلى إلى البر هانى نسبة عارض . فإنه وإن كان أعم ٌ منه فهو غير مقومٌ له . فالقياس المطلق تقدم على البر هانى بالضرورة . لأنه مقدم له . وهذا تقدم عليه بالأواكىوالأحركى .

معقولات المقدمات مؤدية إلى معقولات النتائج، فهى متقدمة عليها تصوراً وتصديقا. الحدّش بالوسط لايكون بفكر، فإنه يستنح للذهن دفعة واحدة . وأما طلبالوسط فيكون بفكر وقياس . والفكرة هى استعمال النفس القوة التى فى وسط الدماغ واستعراض ما عندها من الصور . ويكون بحركة . واستفادة النتيجة يكون بفكر وقياس . والمقدمات يكون العالم بها عاماً بالنتيجة بالقوة لأنها مؤدية إليها .

النذكر قد يكون سببا سانحا ، وقد يكون روية. غايات الجزاف والعبث لاتكون بخسب الروية .

إذا لم يكن اللازم على سبيل الحسّمل والوضع لم يكن الأصغر مضمنيًا في الأكبر ، وذلك كما نقول : إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود . فإن لزوم وجود النهار لطاوع الشمس غير مُضَمَّن في طاوع الشمس . بل ذلك لازم ، وهو تدل عليه دلالة اللزوم لادلالة النضمن .

قوله : «إليه توجه الطلبُ » أى أن الأكبر هو المطاوب أولا، وهوالذى يجبأن يعلم هل هو موجود للأوسط ، فأما الأوسط للأصغر فإنه قد كان معاوما . الحركة لا أول لها فإنها تنقسم بانقسام المسافة .

تركيب الحد تركيب تقييد لاتركيب قول جازم: فلا يتعالى به الصدق والكذب كما تحد النقطة بأنها شيء لاجزاء له فإناث لست تخبر بأنها شيء لاحد له بل تحدّها. وكما تحد الإنسان بأنه حي ناطق ، فإن معناه أنه حيوان . ذلك الحيوان الذي هو ناطق ، فليس ههنا حمال ووضع كما في تركيب القول الجازم إذ ههنا حمال ووضع .

العقل يفرض ثلاثة أكوان؛ أحدها ؛ الكون فىالزمان وهو « مَى # الأشياء المتغيرة التى يكون لهامبدأ ومنتهى، ويكون مبدؤه غير منتهاه ، بل يكون متقضيا ويكون دامما فىالسيلان وفى تقضىحال وتجد دحال . والثانى : كونه مع الزمان ويسمى الدّهر . وهذا الكون محيط بالزمان وهو كون الفلك مع الزمان ، والزمان فى ذلك الكون لأنه ينشأ من حركة الفلك وهو نسبة الثابت إلى المتغير إلاّ أنّ الوهم لا يمكنه إدراكه لأنه رأى كل شىء فى زمان ، ورأى كل شىء يدخله كان ويكون والماضى والحاضر والمستقبل ، ورأى لكل شىء لا منى لا إما ماضيا أوحاضرا ومستقبلا . والثالث : كون الثابت مع الثابت ويسمى السرمدى وهو محيط بالدهر .

الشيء الزماني يكون له أول" وآخر ، ويكون أوله غير آخره . الوهم يثبت لكل شيء « متى » ، ومحال أن يكون للزمان نفسه « متى » . الفلك لاتغير في ذاته ، والحركة حالة طارئة عليه .

مايكون فىالشىء قديكون تخالطاً بذلك الشىء ، فهومتغير بتغير ذلك الشىء . فالشىء الذى يكون فى الزمان يتغير بتغير الزمان ويلحقه جميع أعراض الزمان ويتغير عليه أوقاته ، فيكون هذا الوقت الذى يكون مثلا مبدأ كونه أومبدأ فعله غير ذلك الوقت الذى يكون الخره لأن زمانه ( ٤٩ ب ) يفوت ويلحق وما يكون مع الشيء فلا يتغير بتغيره ولا تتناوله أعراضه

> الدهو وعاء الزمان لأنه محاط ب*مركز من كويز على وكل الدهو* الزهان ضعيف الوجود لكونه سيتالا غير ثابت . الفلك حامل الزمان ، والقوة المحركة فيه فاعل الزمان .

المقدر قد لأيكون قائماً بالمقدر، بل مباينًا له كمسطرة بقدر بها ما يباينها .

الإضافة معية بالحقيقة وهى معنى عام . وإذا تخصص تخصص بنوع مامن الإضافة : ولدأنواع مختلفة فإن الإضافة تدخل فىمقولات كثيرة ، وفىالإضافة أيضا مثاله: الأبوة والنصفية والحامل والحمول والأكثرية والأقلية وكل واحد منها معية مخصصة النوع .

إذا قيل هما معاً في الزمان فهما متضايفان ، وموضوعهما الزمان ، والمعية إضافة مخصصة .

الإضافة معية وهي أن يوجد شيء مع شيء . فإن كان الشيء نفس المعية لم يحتج إلى شيء آخر يصبر به معه : كالأبوة مضافة بذائها وتعقل ماهيتها بالقياس إلى غيرها لابإضافة أخرى لأنها نفس الإضافة والمعية . لما لم يصح أن محل عَرَضٌ واحدٌ محلين ، وجب أن تكون الإضافة التي في أحد الأخوين بالدد غير ماني الأخ الآخر .

لايصح أنيكونغرضانڨموضوعواحدكبياضين ڨ موضوع واحد ، ولاعرض واحد ڨ موضوعين

قد تكون العلة أقدم في الوجود من المعلول كالأب .

امعاً » : إما أن يكون الشيئان معاً فى الوجود أو فى الزمان أو فى شىء ثالث ينسبان إليه . والعلّة والمعلول هما معا ، وهما متلازمان ، ولا يجوز أن يكونا فى الوجود لأن العلة أقدم من المعلول فيه ، ولا فى الزمان إن كان غير زمانين فهما معاً فى التضايف ، وهو معية اللزوم لا الوجود .

التقدم علىالشي بالطبع هومايكون علة للشيء في ماهيته، مثلاالواحدعلة الإثنين في التينيته ، وخطوط المثلث علة له في كونه مثلثا ، وآخر الحد علة للحد في أنه هو ، وأما المتقدم بالعلية فهو أن يكون علة لوجوده ، لا لماهيته . فماهية الشيء غير آنيته . فالإنسان كونه إنسانا غير كونه موجوداً . والتقدم قد يكون تقدما في الوجود كتقدم الواحد على الاثنين ، وقد بكون في الفهوم كتقدم الجوهر على العرض في حمل الموجود عليهما .

التضاد بين الماء والنار تضاد جوهرى ، وليس إنما يتضادان بالكيفية بل بما تصدر عنه الكيفية ، وهو الجوهرية . فالجواهر متضادة بصورها إذ لاتجتمع في موضوع .

العلة تتقدم المعلول بالذات ، والتقدم هو نفس العلية ، وكون العلة علة هوأمها متقدمة على المعلول بالذات ، ووجودها غير مستفاد من المعلول. والشخصان إذا كانا من نوع واحد فليس يصح فى أحدهما التقدم الذاتى لأن التقدم الذاتى هو ماييتى للعلة مع وجود المعلول، لأنه مقومً له، والتقدم بالزمان يبطل مع وجود المعلول لأمهما إذا اجتمعا فى زمان واحد فقد بطل تقدم مافكر ض علة ً. فالنار علة لشخص نار أخرى ، وهى عله ً لنارَيتها بالعرض أعنى بوساطة الشخص

المعية المخصصة تنوع تلك الإضافة كالأخوة . ١٠:٢٨ - أوالمشاكِل أو المماثلة؛ إذ كل إضافة انوع .

تتصور اللا مهاية لللإضافات على وجهين : أحدهما أن يقال هذه الأخوة مضافة إلى الرجلين بإضافة أخرى حتى لاتتناهى . وليس يلزم أن لاتتناهى فإن الإضافة ههنا هى 181. نفس الأخوة ، والأخوة معنى يُعقل بالقياس إلى غيره لذاته ، والثانى أن تعتبر الإضافة إلى موضوعها كالبياض . فإن (١٥٠) البياض له إضافة إلى موضوعه من وجه واحد، وهى كونه محمولا . وكون موضوعه حاملا . وهذا الكون مضاف لذاته لابإضافة أخرى . أى لابد ذلك المعنى يعقل بالقياس إلى غيره كما يعقل الرجل إلى الرجل بسبب الاخوة . والأخوة معتولة بالقياس إلى غيره بالكون فيه ، وهذا الكون هو نفس وهذا الإضافة ، والكون الوضوع هو إضافة عارضة . وكل شئ عارض لشىء فهو مضاف إلى موضوعه ، ونسبته إلى ذلك المحل نسبة إضافة كالبياض مضاف إلى الرجل بسبب وهذا النوع من الإضافة أعنى كونه فى شىء إضافة عارضة عارضة عاد إلى الرجل ب الإضافة في هذا الموضوع هو إضافة عارضة . وكل شئ عارض لشىء فهو مضاف إلى موضوعه ، ونسبته إلى ذلك المحل نسبة إضافة كالبياض مضاف إلى الحسم الابيض ، وهذا النوع من الإضافة أعنى كونه فى شىء إضافة عارضة عارضة للإضافة ، فيكون تقدير الإضافة في هذا الموضوع ليس هو بإضافة أخرى ، فإن ههنا حاملاً ومحمولاً ، وكونه عمولا ليس بإضافة أخرى .

الأبوة والبنوة هما نفس الإضافة . وليستا مضافين بإضافة أخرى، وتُعَقَّقُل ماهية كل واحد منهما بالقياس إلى غيرها كما لايعقل الرجل إلى الرجل بواسطة الأبوة والبنوة . وهيئة العلم عارضة للعالم كإضافة الرأس إلى فتى الرأس التي هي إضافة باضافة أخرى .

الإضافة هي معنى إذا عقل كانت ماهيته معقولة بالقياس إلى غيره بذاته ، لا بإضافة أخرى ، فتصبر الإضافات بذاك متناهية ، وهو فى ذاته غير معقول بالقياس إلى غيره إذا لم يعقل .

الجوهرمن حيث هو جوهرمعنَّى إذا وجد كان وجود لا فىموضوع ، والمعقول منه هذا ، وهو لازم من لوازمه وهو أنه إذا وجد كان وجوده لافى موضوع وهذا المعقول منه هو عرّض فى النفس .

الشيء المفارق لايصح أن تتكثرأشخاص ُ نوعه . فإن التكثر إما بالفصولوهذا نوع واحد ، أو بالمواد فلا مادة هناك ، أو بالأعراض . واللازم منها يشترك الجميع فيه فلا يتكثر وما يكون عنه لازم فيكون عروضه بسبب . وذلك السبب بجب أن يكون قابلا ، وهو المادة ، وقد فرض أنه غير مادى ـــ هذا خلف .

الاشتراك لايقع في عينالشيء، بل في حدّة . فإن عين الحيوانية والإنسانية لابمعنى الحد لاتقع فيها الشركة ، وما يعرض لطبيعة الحيوانية والإنسانية فلا تختلف فيه الموضوعات والأشخاص كالبياض والسواد ، والعلم—فان ذلك كله معان مستقرة في حقيقة الإنسانية وطبيعتها ، فيجب أن تقع فيه الشركة ، وسبيله سبيل الإضافات التي مجوز أن يقع بها التمايز ، فإذن لانجوز أن يكون معنى واحد موجوداً في كثيرين لابمعنى آلحد . أشخاص الناس إنما تختلف في الإضافات .

هوية الشيء وعين الشيء ووحدته وتشخصه وخصوصيته وجوده المنفرد لهكلهواحد وقولنا: إنه «هو » إشارة إلى هويته، وخصوصيتهوجوده المنفرد لهالذي لايقع فيه اشتراك.

« الهوهو ، معناه الوحدة والوجود . وإذا قلنا: زيد هو كاتب فلأن معناه زيدموجود كاتب فلان ، وهو مساوق لزيد ، ولكاتب فلان ، وهما واحد . والغيرية تساوق الكثرة واللاوجود . وإذا فلنا « غير » فمعناه أن وجوده غير وجوده .

همو «تسمیر ابطة ومعناه بالحقیقة الوجود . وإنما سمیر ابطة لأنه بربط بین المعنیین . كمانقول : زید هو كاتب . وإذا قیل : ۴ زید كاتب ۴ : فه ۴ هو ۴ مضمر فیه .

إذا كان الموضوع اسما مشتركا تغيرت الرابطة بحسب تغير الموضوع فلا يكون واحداً كما تقول ( ٥٠ ب ) العين هو كذا . فهو فى هذا المكان لايدل على واحد لأن الموضوع اسم مشترك .

الصفات كلها تقع فيها الشركة ، إلاالوضع والزمان؟ 1 والتشخص إنما يكون بهما فقط . والوضع ينتقل ، فكيف يدوم به التشخص ولايبطل؟

معنى **التشخص ه**و أن لايكون للمتشخص شركة الغيرة فيما تشخص به . وعلى هذا الوجه فالبارى يتشخص بذاته لأنه غير وتشاولت في حقيقته . والعقل يتشخص بلوازمه . الوضع يتشخص بذاته وبالزمان .

انزمان يتشخص بالوضع ، وكل زمان له وضع غصوصلانه تابع لوضع منالفلك مخصوص . والمكان ينشخص أيضا بالوضع . فإن لهذا المكان نسبة ً إلى ما يحويه اتغاير نسبة المكان الآخر إلى مايحويه .

قولنا : هذا الوضع وهذا الزمان هو الذي شبَخُص هذا الشخص بالذات . ولولا تشخصه لما شخص غيره .

المتقدم بالطبع كتقدم الواحد على الاثنين ، و لايجوز أى هذا التقدم أن يكون المتقدم متأخرا . والمتأخر متقدما ألبتة . كمّا يجوز ذلك في النقدم بالمرتبة .

قال: ليس امتناع مفارقة الوحدة لموضوعاتها كامتناع مفارقة البياضللموضوع بل كامتناع الجنس للفصل ــ والجواب: أن موضوعات الوحدة لاتقومها الوحدة . وليس سبيل تلك للوضوعات مع الوحدة كسبيل الفصول مع الأجناس .

تعليقات ابن سبينا \_ ١٤٩

حقيقة الشيء ووجود تلك الحقيقة غير معقولية تلك الحقيقة ، ففرق بين الوجود والمعقولية .

الإضافة معنى إذا عُقرِل كان بالقياس إلى غيره ، وإذا وجد كان على هذه الصفة .

الإضافة معنى إذا عُمَلَ كانت ماهيته بالقياس إلى غيره ، وإذا لم يعقل لم يلزم هذا . وإذا وجد كان بحيث إذا عُمَل كان معقول الماهية بالقياس إلى غيره، ولايلزم أن يكون موجودا بالقياس إلى غيره . فقد تبين الفرق العقلى والوجودى فى الإضافة . وعلى هذا الاعتبار مايقال : إن الجوهر هو ما وجوده إذا وُجد وجد لا فى موضوع . لا لوجوده .

حد الجوهر أنه الموجود فى الأعيان لا فى موضوع . والحاصل فى النفس من هذا المعلوم المعقول هو عمَرَضٌ فيها ، وهو غير ماهية الجوهر ، فلاينتقض بذلك حدّه وهو أنه الموجود فى الأعيان لا فى موضوع . فقولنا : إذا وجد فى الأعيان كان بصفة كذا سجزء من الصورة المعقولة والمعنى المعقول . ووجود هذه المعقولية تابع لوجود تلك الماهية ، كما يكون وجود معقولية الجركة تابعا لوجود الحركة .

من لوازم الجوهر أن يكون وجودة في الأعيان ، لا في موضوع . وعجب إذا عقل أن يعقل بلوازمه ، فيكون معقوله أنه إذا وجد في الأعيان لم يكن في موضوع وكذلك الحركة هذه صورتها : فإن معناها أنها كمال لما بالقوة بما هو كذلك ، وليس في النفس حركة بهذه الصفة ، بل يحصل في النفس من هذا المعلوم أنه صورة إذا وجدت في الأعيان كان كمالا لما بالقوة بما هو كذلك . والحاصل من المعلوم في الذهن هو غير الموجود من ماهيته . وكذلك الصورة المحسوسة من حيث هي محسوسة هي غير الصورة الموجودة من حيث هي موجودة .

علمى بالجوهر ، وهو أنه فى الأعيان لا فى موضوع ، هو عرض وهو (٥١ ا) الموجود فى ذهنى ، وليس هو فى الأعيان بل يكون من خارج إذا كان فى الأعيان ونحن نعلم أن فى الأعيان وجوداً صفته كذا فى الأعيان . فوجود هذا المعيى فى الذهن ليس هولا فى موضوع ، يل هو عرض . وههنا شىء مناسب لهذا وهو أن وجود الأول وصدور الموجودات عنه هو بعينه علة بأنه مبدأ لتلك الأشياء . ونحن نعقل الأول ونعقل أنه مبدأ للأشياء على وجه آخر ، وليس هو الأول بعينه . الموجود في الذهن هو أن الجسم المثلا في الأعيان جوهو ، ووجوده في الذهن غير وجوده في الأعيان . فوجود هذا المعنى في الذهن ليس بجوهر .

المعقول من ماهية الحوهر هو أثر منها لا نفس الماهية . فوجود هذا المعنى فى العقل هو غير وجود نفس الماهية ، بل هما متباينان . وهذا الوجود هو عرض . وهو وجود ذلك الوجود الذى هو صورة الجوهر. فهو وجود وجود أى وجودان . وجود الجوهر ليس فى موضوع إذا كان فى الأعيان . وليس ينتقل هذا المعنى بأن يكون لوجوده وجود فى الذهن مخالف له . فإن هذا المعنى هو حقيقة لاتتغير ، وهو أنه إذا كان فى الأعيان لم يكن فى موضوع سواء كان فى الأعيان أو لم يكن . فوجوده فى الذهن هو وجود هذا المعنى منه لا نفس الجوهر .

قد يكون الإنسان في غفلة عن الشعور بذاته فينبه على ذلك ، فلا يشعر يذاته مرتين . وأما الشعور بالشعور فقًد يكون بكسب لا بالطبع .

إدراك أنه أدرك يكون بالعقل أو بالوهم . فإن سائر الحيوان تدرك أنها أدركت وذلك بالوهم :

المتصور من الذوات يكون مرة واحدة والعوارض التي تلحق بكل ذات لا تجعل تصور تلك الذات مرتين ، بل مرة واحدة ، وإنما اختلفت يأنك أخذتها مرة مع عارض ، وأخرى مع عارض آخر ، وهي متصورة مرة واحدة ، وإذا تصورت نفسي لم أتصور غير نفسي ، ولم أتصورها مرتين . وإذا تصورت نفس زيد مثلا أكون تصورت مع نفسي شيئا آخر .

كل ما أصفه وأقول إلى قد أدركته فيلجب أن يسبقه إدراكى لذاتى . فإن قلت: إلى عرفتُ ذاتى بهذا الشىء يكون قد سبق جلهلى بذاتى ، فلم يتسحَ قولى : إلى قدعرفت ذاتى . فإن ماقد عرفت به ذاتى هو ما أعبر عله بقولى : عرفت . وإذا قالمتَ : «عرفتُ ذاتى» ـــ فيجب أن يكون قد سبق ذلك معرفتُك بذاتك .

إذا شعرت بذاتك بجب أن يكون هناك هوية بين انشاعر والمشعور به كما إدا شعرت بزيد مثلا ، وكنت قد عرفت صفاته وأحواله فتجمع بين الاسم والأحوال فتقول هذا الاسم لمن له هذه الصفات والأحوال ، وهذا لا يمكن إدراكه بالحس" البَصَرِي ، ومثال ذلك : العسل إذا رأيت لونه أدركت أنه هو ما طعمه كذا . فقد حَصَلَتَ هناك هوية بين الدُرَك وبين الذي سبق معرفته ومعرفة أحواله . وإذا شعرت بغيرك ، كان يكون هناك غيرية بين الشاعر والمشعور به ، ويجوز أن تكون قد شعرت بذاتك أولا وشعرت بذلك الغير أولاً حتى يصبع لك الشعور به فتعرف الغيرية بين نفسك وبين ذلك الغير . والغيرية أيضا قد تكون على هذا الوجه وهو أن تعرف أسباباً وأحوالاً وأسماء ثم تطابقها مما شاهدت أوسمعت به ، فتحكم بالغيرية كما كانت الحوية مطابقة لما كنت عرفت من الأحوال والأسباب .

وأما الشعور بالذات فإن الشاعر (٥١ ب) بما هو ( هو) نفس الذات ، فهناك هوية ولا غيرية يوجه من الوجوه . فإنك ما لم تعرف ذاتك لم تعرف أن هذا الشعوريه من ذاتك هو ذاتك .

إذا لم تعرف زيداً لم تعلم أنه هو الفيلسوف . وفى الشعور بالغيريكون هناك غيرية لامحالة . فالشعور بالذات يكون بقوة واحدة . وإن كان الاعتبار من الشاعر والمشعور به محالفاً ، وفى الشعور بالغير يكون هناك شيئان : شاعر ومشعور به .

إدراكى لذاتى هو مقوّم لى لاحاصل له من اعتبار شىء آخر . فإنى إذا قلت : • فعلتُ كذا • فقد عَبَثَرْتُ عن إدراكى لذاتى . وإلافمن أين أعلم أنى فعلت كذا ، لولا أنى اعتبرت ذاتى أولاً ثم اعتبرتُ فعلها ولم اعتبر شبئا أدركت به ذاتى ؟ ! .

الذات تكون فى كل حال حاضرة للذات لايكون هناك ذهول عنها . ونفس وجودها هو نفس إدراكها لذاتها ، فلا تحتاج إلى أن تدركها إذ هى مدركة وحاضرة له ولا افتراق هناك ، كما يكون من المدرك والمدرك . فيلزم إذا كان الذات موجودا أن يكون مدركا لذاتها ، وأن يكون عاقلا لذاتها ، وشاعرا بذاتها وإلا احتاج إلى شىء يدرك به ذاتها من آلة أوقوة . فالقوة العقلية بجب أن تعفل ذاتها دائما فلاتكون ذاهلة عنها فتحتاج إلى أن تعقلها . بل نفس وجودها هو نفس إدراكها لذاتها ، وهما معنيان متلازمان .

الحسّ طريق إلى معرفة الشيء لا علمه . وإنما نعلم الشيء بالفكرة والقوة العقلية ،وبها نقتنص المجهولات بالاستعانة عليها بالأوائل .

الخاصة «على الإطلاق» «و أن يكون من جميع الوجوه ودائما ولجميع أشخاص النوع كالضحك - – « وبالفياس إلى شيء» «وأن لايكون علىالإطلاق . كذريالرُّجل فإنه يعم الإنسان والطير . أو كالكاتب فإنه يعم صنفا من الناس .

المعقول من هذا الشخص والمحسوس منه خِب أن يكونا متطابقين و**إلا لم يكن** معقول هذا الشخص . فقولنا : المعقول منه هو الحاصل في العقل ، وهو معنى كلى والمحسوس منه هو غير ذاك فكيف يكونان متطابقين ؟ إلاأن يعنى به أنه فىالوجود فى الأعيان ، أى معنى أمر موجود فى الأعيان لا معنى أمر معدوم فيه .

إذا كان المعقول من الشخص يكونكلياً ، فكيف يطابقهوكيف يحمل علىغيره ؟ إلا أن يكون له حقيقتان : حقيقة فى عقلنا ، وحقيقة ذاته .

إذا سلم المخاطب التمياس يكون القياس ُ قياساً بحسبه . فأما فى نفسه فإنه إذا صح التأليف والمقدمات كان قياسا .

قوله : «قياس يلزم مقتضاه» – أى مقتضاه وهو النتيجة لازم ً إذا صحت المقدمات والتأليف وقياس بالقياس إلى المخاطب . وإتما يلزم مقتضاه وهو النتيجة أى تحت مقتضاه إذا تسلمه المخاطب سواء كان صدقا أوكذبا .

كون القياس قياسا أعم ً من كونه قياساً يلزم مقتضاه ، أى القياس على الإطلاق أعم ، والقياس الذى يلزم مقتضاه – على ضَرَّ بين كما ذكر .

إعادة المعدوم لا يصح ً فإنه لا يكون للمعدوم عَمَيْنَ ثابت مشار إليه في حال العدم حتى يمكن إعادته بعينه بل إن كان فالذي يقال : إنه أعيد هو ميشلُ المعدوم ، لاعينه .

إن كان وجود الفلك الأقصى علة لتاليه لزم أن يكون هو علة لامتناع وجود الحلاء . ووجود الخلاء ممتنع بذاته . وإنما لزم ذلك لأن قولنا هذا يوجب أن يكون إمكان وجود التالى معلولاً بوجوب وجود الأول . فإذا كان هذا الإمكان معلوله كان امتناع وجود الخلاء أيضا معلوله (١٥٢) .

إن فرض أن الأوّل نخى عليه شىء من الجزئيات الكالنة عرض منه محال ، وهو أن قى علم، ما هو بعد ُبالقوة فلم يخرج إلى الفعل وإنما يخرج إلى الفعل عند إدراكه لوجوده . وأيضا فإن كان كل ما محدث ويكون لا مخلو من أن يكون بقدرة الله ، فإن كان لا يعلمه فلا يكون من قدرة الله فيكون ههنا اله غير الله يكون ذلك الكائن من قدره – تعالى الله عن ذلك أ .

سبب وجود الأشياء عيلمه <sup>م</sup>بها وعقليته لها . فهو يعقل الأشياء على وجه الحكمة وعلى النظام الواجب لاكما يتفق ، أى لايتمثل الأشياء ويتصوركما تتفق، بل على الوجه الحكمي الواجب في النظام ، وتمثل الأشياء كما يتفق إنما يصح فينا إذ كان أكثر أحوالنا على غير نظام . فأما الأول فلا يصح ذلك فيه لأن جميع أفعاله تكون على نظام فلا تحتاج إلى توخى النظام فيه . هذا الجزء من الجسم مخالف لذلك الجزء منه بسبب المقدار الذي يكون لهما لابسبب الجسمية ، فإنهما ـــ من حيث هما جسم ومتفقان في الجسمية ــ واحد . لا يصبح أن يكون البارى ينفعل عن الدعاء . بل إن كان الأمر المدعو له هو في معلومه كان الدعاء مستجاباً ، وإن لم يكن لم يكن مستجاباً . لكنه ربما كان في معلومه أن يكون سبب ذلك الأمر الدعاء .

الواجب الوجود يكون ضرورى الوجود. فإن جُوَّز عليه العدم لم يكن ضرورى . الوجود ، وذلك محال .

الأول كله فعل محض ، وهو واجب الوجود بذاته أى فى وجوده فلا تعلق له بشىء ، وليس فيه قوة ألبتة يقبل بها تأثيرًا عن شىء ، فلا انفعال له عن شىء ولا يؤثر فيه شىء وكل ما سواه ففيه قوة قبول لشى ، عنه ، فهو منفعل لا فعل محض ؛ فهو وحده من بين الموجو دات فعل محض يلا قوة . فلاسب له فى وجوده . وهو سبب وجود كل ما سواه ، فحقيقته هو وجوب الوجود ، وكل ما هذا حقيقته فإنه لا يبطل ، فإذن لا يعدم ألبتة . فإن قيل إنه يدخل عليه شى ، فيعدمه كان فيه قوة قبول للعدم ، فلا تكون حقيقته واجب الوجود ، وكل ما هذا حقيقته وكان وجوده متعلقا بشىء لا يناته . وكان وجوده متعلقا بعدم مسبب عدمه . فإنه توة وكان وجوده متعلقا بشىء لا يذاته ، وكان وجوده متعلقا بعدم مسبب عدمه . فإنه لا يعلم وكان وجوده متعلقا بشىء لا يذاته ، وكان وجوده متعلقا بعدم مسبب عدمه . وإن فيه الفعال ، وكان وجوده متعلقا بشىء لا يذاته ، وكان وجوده متعلقا بعدم مسبب عدمه . وإن وكان وجوده متعلقا بشىء لا يذاته ، وكان وجوده متعلقا بعدم مسبب عدمه . وإن كان لولم يكن ذلك السب معدوماً لم يكن عذا موجوداً ، وعلى الجملة فإن مالا تعلق له ألبتة بشىء وليس فيه قوة ألبتة لا يعدم ولا يدخل عليه شىء فيعدمه . وإن كان موجده فلا يجوز أن يكون ما هو موجده سببا لعدم ، أو يكون وان كان

واجب(١) الوجود حقيقته وجوب الوجود . والحقائق لاتبطل ألبتة فإن الإنسانية مثلا لا تبطل فتصبر شيئا آخر ، والحق لايبطل فيصبر شيئا آخر ، والوجوب لا يبطل فيصبر إمكاناً ، والإمكان لايبطل بذاته فيصبر وجوبا بل يكون أبدا إمكانا فى ذاته فما يكون واجبا يذاته ويكون ذلك حقيقته فإنه لا يدخل عليه شىء فيخرجه عن حقيقته. فواجب الوجود هو حق ، والحق لا يصبر ماطلا ، ولا يعدم ألبتة .

ليس فى الأول انفعال ألبتة . إذن ليس فيه قوة بل هو فعل محض.و هذه الانفعالات التى تنسب إليه كله باطل فإنه لاينفعل عن شى فيغضب أو يكرمشيئا ، ولاتتجدد له حال لم تكن له قبل . فإن كان يغضب فيجب أن يكون أبدا غضبان لأنه يكون أبدا

 <sup>(1)</sup> عد، صورة من صور الحية الوجودية argument ontolugiqve لإثبات وجود اقد .

علما لا عند ما حل الذي الذي أغضبه أو يكون حصل له العلم يه عند حدوثه (٥٢ ب) فيكون علمه لا من ذاته بل من خارج ومستفيد/ العلم بعدما لم يكن له . وهو لا يتجدد له حال لم تكن له قبل فإنه يكون فيه قوة ثم خرجت إلى الفعل ويكون سبب أخرُجها إلى الفعل .

حقائق الأشياء لا تبطل فتصير حقائق أخرى ، وواجب الوجود حقيقته وجوب الوجود فلاتبطل حقيقته فيصير غير واجب الوجود فإذن لايجوز عليه العدم ، وهو فعل محض . وإن جُوَّز عليه العدم ففيه قبول للعلام . فإنه لولم يكن فيه قبول له لم يلحقه ففيه قوة إذن فيكون فيه انفعال أيضا، فيكون ما هو فعل محض قد انقلب حقيقته فصار انفعالا .

كل ما فيه قبول الشىء ففيه توة . فواجب الوجودَ فعثلٌ محض . فإن كان بقبل العدم ففيه قوة وهو محال .

إن كان بجوز أن يعدم فليس هو واجب الوجود بذاته، بل وجوده معلول . وإن جوز أن يدخل عليه شيء فيعدمه فيكون فيه قبول العدم فإنه لو لم يكن فيه قبول له لم يعدم ففيه قوة إذن . فواجب الوجود بذائه هو فعل محض ، ففيه فعمل ُ أن ُ يكون دائما وقوة أن يبطل .

الهيئة والصورة قد تحدثان حدوثًا أوليًا ثم عدت عنهما وعن المادة مجموعُ الصورة والمادة ، وهذا المجموع لا مجدث حدوثًا أوليًا .

الصورة توجد في المادة ، والمركب يُوجد في الصورة والمادة .

الزمان هيئة: فلا مخلو إما أن يكون بتمام مقدارها فى المادة أو لا يكون بتمام مقدارها ز فى المادة . فلوكان بتمام مقدارها فى المادة لكان تزيد المادة التى فيها الزمان كما تزيد المواد بزيادة الهيئات التى فيها. وذلك كالبياض، إذا كان فى جسم ، فإنه إذا زاد البياض فإنما يزيد بزيادة المادة التى فيها فتكون زيادته تابعا لزيادة المادة ، أو لا يكون بتمام مقدارها فى المادة بل تكون الزيادة خارجة ، وذلك محال . فلا شىء من الهيئات كذلك فإذن هو هيئة لشىء غير قارً وهو الحركة .

كل دعاء فإنه لا يمتنع أن يستجاب . ووجه لا امتناعيته أنه يكون معلولا للأول وإنكان بوساطة الداعي، وكل ما يكون معلولاً (١) له فإنه كاتن إذا لم يكن هناك معلوم

<sup>(1)</sup> من : مطوماً .

آخر ممانعه , ومعنى ممانعة المعلوم الآخر الذي عانعه هو مثلا أن يكون داع يدعو على إنسان بالبوار ، وبواره يتم فساد مزاجه , ويكون معلوما له أيضا من جانب آخر أن ذلك المزاج بجب أن يكون صحيحا. فلا يصح أن يكون الدعاء مستجابا , وقوله : ومن جانب آخر ، أى من أسباب ذلك المزاج ، وإن عام من أسبابه أنه لانجب أن يكون محيحا كان الدعاء مستجابا فلا يكون هناك ممانعة معلوم آخر . وللملك نجب أن لا يدعو أحد على أحد فإنه لا محالة قد علم في سابق علمه أن هذا الداعى يدعو فإذا دعا دل على أنه كان معلوما له ، وكل ما كان معلوما له فلا يمتنع وجوده .

الأول هو السبب فى لزوم المعلومات له ووجوبها عنه ، لمكن على ترتيب وهو ترتيب السبب والمُستَبَّب فإنه مُسبَّب لأسباب، وهو سبب معلوماته، فيكون بعض الشى ء متقدما علميته له على بعض ، فيكون بوجه ما علة لأن عرف الأول معلولها وبالحقيقة فإنه علة كل معلوم وسبب لأنته علم كل شىء . ومثال ذلك أنه علة لأن عرف العقل الأول ، ثم إن العقل الأول هو علة لأن عرف لازم العقل الأول فهو وإن كان سببا لأن عرف العقل الأول ولوازمه فبوجه ما عبار العقل الأول فهو وإن كان سببا لوازم ذلك العقل الأول. والأمر فى التعامر عمار العقل الأول علة لأن عرف الأول في دعاء الداعى وسبب للذاعي ثم إن التاعي هو سبب لأن عرف دعاءه فإنه بو ساطته يكون الدعاء معلوما له ، فيكون الذاعي بوجه ما سببا لأن عرف دعاءه فإنه بو ماطته وليس يؤثر الداعى بالحقيقة فى الأول بل هو يالحقيقة المؤثر لا الداعى .

العقل البسيط هو أن يعقل الشيء ولوازمه إلى أقصى الوجو د معاً ، لا يقياس وفكر و تنقل في المعقولات و معرفة الشيء أولا واللوازم ثانيا بلكما يحضر الذهن فيك أنت معنى مامعقولا : حضر الذهن معه لوازمه و أسبابه و علله من غير أن عتاج إلى مقايسة و فكر بل يكون نفس عقلك للمعنى نفس عقلك لأسبابها و عللها و لوازمها ، وذلك بأن تكون قد حصلت أولا معرفة المعنى ومعرفة اللوازم و الأسباب و الملل و حصلت كلها حاضرة في ذهنك فلا تحتاج فيها إلى تنقل صور من شيء إلى شي م. فهذا النحو من التعقل بسبب و فاسدها و كليتها وجزئيها ، فإنه يعقلها كلها معا على الرتيب السبي و كائنها و فاسدها و كليتها وجزئيها ، فإنه يعقلها كلها معا على الرتيب السبي و المسبب و م معقلها من ذائها لأمها فائضة عنه وذاته مجردة . فهو عاقل ذاته و ذاته معقولة فهو عاقل و معقول ، و الموجودات كلها معا له الرتيب السبي و المسبب و عاقل و معقول ، و الموجودات كلها معا على الرتيب السبي و المسبب ي عالم نتَغَسُّ تَتَعَقَّلُه لذاته هووجودٌ هذه الأشياء عنه ، وتتَغَسُّ وجودٍ هذه الأشياء نفسُ معقوليتها له على أنها عنه .

وجود هذه الموجودات عنه وجود معقول ، لاوجود موجود من شأنه أن يعقل أو يختاج إلى أن بعقل .

هو يعقل الأشياء لا على أنها تحصل في ذاته كما تعقلها نحن . بل على أنها تصدر عن ذاته وأن ذاته سببٌ لها .

إضافة هذه المعقولات اليه إضافة محضة عقلية أى إضافة المعقول إلى العاقل فقط لا إضافة كيفما وجدت ، أى ليس من حيث وجو دها فى الأعبان أو من حيث هى موجودة فى عقل أو نفس أو إضافة صورة إلى مادة أو عترض إلى موضوع بل إضافة معقولة مجر دة بلازيادة وهو أنه يعقلها فحسب. فإنه إن لم يكن على هذه السبيل لكان كل مبدأ صورة فى مادة الذى له إليها إضافة ما وهى أن وبدأها عقلا بالفعل كما أن الأول عقل بالفعل ، أى إن لم تكن على هذه السبيل حتى تكون معقولة بالفعل لكان

أنت إذا عقلت ذات الأول وقيسته إلى ماصدر عنه تتصوّر اك بعد هذه المقايسة أنه مبدأ ذذه الأشياء .

نحن إذا قايسنا بين شى، هو علة وشى، هو معلول نحتاج أن نعرف من المعلول لوازمه ومن العلة لوازمها ، فنقايس بتلك اللوازم بين العلة والمعلول . فحينتذ نحكم بأن أحدهما علة ، والآخر معلول . فإن قلنا إن الأول يعرف لكن مبدأ لمعلولاته على هذه السبيل . لزم أن يعرف العلة من معلولها ، وذلك محال ، ووجب أن يستفيد لوازم معلوله من معلومه . وقد أبطل ذلك على ذلك ، فإن الكلام فى اللوازم كالكلام فى المعلول ، فإن تلك اللوازم فائضة عنه معقولة .

أنت إذا عرفت شيئا مبدءاً لشىء . عرفته بلوازم العلة والمعلول . فإذا كان ذلك الشىء في ذاته وجوده هذا الوجود ، أعلى وجوداً عقليا ، لم تحتج إلى أن تستفيد كون الأول علة واللوازم معلولة . إلى النمط الأول من الإدراك ، بل نفس الوجود نفس الإدراك .

الأول ليس محتاج في أن يعرف لوازمه إلى أن تصدر عنه ، بل نفس صدور هذه اللوازم عنه نفس عقليته لها . فإنه كما أنك تعلم أنه أول ، وتلك ثوان ، فكذلك وجود الأول والثوانى . فنفس وجود الجميع ، أعنى الأول والثوانى ، نفس العقلية .

أنت إذا عرفت صفة لموصوف فإنما عرفته يعلة . فإذا كان ليس للصفة والموصوف والعلة ابينهما وجود من خارج على ما هو موجود فى ذاته ، لم يحتج ذلك الموصوف إلى أن يعرف الصفة العلتها .

الأول بعقل ذاته على ما هو عليه الذاتية مبدأ الموجودات وأنها لازمة له عقلاً بسيطاً . فليس يعقل ذاته أولاً ، ويعقل أنه مبدأ للموجودات ثانياً ، فيكون عقبل ذاته مرتين ، بل نتقش عنقد له له هو تقش وجو دهاعته . وليس اعتبار تعقل الأول كاعتبار تعقلنا نحن : فإنا يعرف العلة والمعلول من لوازم كل واحد منهما وبقياس واعتبار ، فنعقل أولاً أنه موجود ، وتعقل أيضا أنه مبدأ للموجودات بقياس ونظر ، وتعقل أيضاً أنا عقلنا ذلك بعقل أنه قد عقل ذاته مبدأ للموجودات بقياس ونظر ، وتعقل ليس محتاج إلى أن يعقل أنه قد عقل ذاته مبدأ للموجودات ، لأنه عقل ا في في ليس محتاج إلى أن يعقل أنه قد عقل ذاته مبدءاً للموجودات ، لأنه عقل ذاك بسيطا فاته مبدءاً ، وعقل أنه عقب أنه عقل أنه مبدءاً للموجودات ، لأنه عقل ذاك بسيطا فاته مبدءاً ، وعقل أنه عقب أنه عقب الأمر في الموجودات ، لأنه عقل ذاك بسيطا فاته مبدءاً ، وعقل أنه عقب أنه عقب الأله مبدءاً الموجودات ، لأنه على ذاك بسيطا

لوكان يعقل ذاته أولاً، ثم يعقلهامبدماً للموجودات، لكان عقل ذاته مرتين، ولم يكن عقله عقلا بسيطاً ، بل كان عقله الثاني غير عقله الأولى ، فيكون عقل ذاته مبدأ تعقل غير ماعقل به ذاته ، أو لأنه يعقل ذاته أولاً لأنه يعقل ذاته أولا باعنبار ونظر .فإذن هو تعقل ذاته على أنه مبدأ لها ، على ماهي عليه ، وتعقل جميع الأشياء على ماهي عليه عقلا بسيطاً من غير حاجة إلى اعتبار ونظر .

كون هذه الصورة موجودة عنه هو نفسعلمه بها ، وعلمه بأنه بلز معنها وجود ماهو مبدأ لوجودها عنه ، وليس المحتاج إلى علم آخر يعلم به أنه مبدأ لوجودها عنه .

وجود هذه الصور التي عنده عنه هو نفس علمه بأنه مبدأ لها . فهذه المعقولية هي نفس هذا الوجود ، وهذا الوجود هو نفس هذه المعقولية .

المعقولات إذاكانت غير يجردة قائمة بذائها بل تكون مثل الصورة في المادة ، فيحتاج في تعقلها إلى أن تجرد عن المادة بتدبيرها ، مالم تكن معقولة بالحقيقة . وليست معقولية المعقولات للأول هي على هذا ، حتى يكون تعقله لها من حيث أنها موجودة ومن حيث لوجودها تأثير في عقليته لها ، حتى إنها تفيده عقلا ، بل هذه المعقولات من لوازم ذاته ، فهو يعقل ذاته على ماهو عليه من لزوم هذه الأشياء لها فلا يستفيد حقله لها من وجودها ، فيكون قوله إذا عقل الأول هذه الصور ارتسمت في أمها كان في نفس أو عقل ، فليس يعنى به أنه إذا عقلها عقلها على أنها مرتسمة في أمهاكان ، أو أمها يرتسم في أمها كان ، فإن ذلك محال، بل الأول يعقل ذاته مبدءاً لها على ماهو عليه الأمر، فيكون نفس عقليته لها نفس وجودها وارتسامها فيا هي مرتسمة فيه ، فيكون كما قال: إمها تدخل في جملة ما الأول يعقل ذاته مبدءاً لها ، فيكون صدورها عنه ليس على ماقلنا من أنه إذا عقلها وجدت ، لأنها نفس عقله لها، أو يتسلسل .

إن فرضنا أن الأول يعقل ذاته مبدءاً لها ، ثم تكون تلك الموجودات موجودة فيه : فإما أن يكون وجودها فيه مؤثراً فى تعقله لها ، أولا يكون مؤثراً . فإن كان مؤثراً ، كان علة لأن يعقلها الأول . لكن علة وجودها هى أن الأول عقلها ، فيكون لأنها عقلها الأول عقلها ، أو لأنها وجدت عنه وجدت عنه .

الأول إذا كان يعقل ذاته مبدماً للأشياء ، ثم تكون تلك الأشياء حاصلة فيه ، فإما أن يكون يعقلها مرة أخرى ، أولا يعقلها . فإن لم يعقلها مرة أخرى ، بلكان تعقله لها من حيث حصولها فيه هو بعينه تعقاه لها من حيث إنه مبدأ لها – كان إن كان وجود تلك المعقولات علة لأن يعقلها الأول . ثم نقول إن عقل الأول لها هو علة وجودها كان كأنه يقال لأمها وجدت عنه وجدت . وإن كان يعقل الأول علة لوجودها ، ثم يصبر وجودها علة لأن يعقلها كان كأنه لما عقلها عقلها ، وكلا الوجهين له محال . وحقيقة الأمر أن نفس معقوليتها له هو نفس وجودها عنه .

قوله : «إنما وجدت هذه الأشياء لأنه عقلها ، وإنما عقلها لأنها وجدت عنه ، ويُنْزَرِم أنها وجدت لأنها وجدت ، أو عُقلت لأنها عقلت .

التسلسل هو أن نقول : الأول يعقل ذاته مبدءاً لهذه الأشياء ، ثم يعقل ذاته مبدءاً لهذا اللازم ، وهو أنه مبدأ للأشياء . واعتبر فى ذلك عقلنا للأول فى أنه مبدأ لها ، وفى وجود الأول مبدءاً لها وجوداً . عقلياً فإنا نعقل للأول صفة ، وهو أنه مبدأ ، ونعقل أنا عقلنا أن له هذه الصفة وهو أنه مبدأ فلانحتاج فى ذلك إلى قياس ونظر. فالأول لايحتاج إلى هذا القياس ، لأن وجوده هو على هذا ، وهو أنه مبدأ للأشياء

الموجودات معلولة له لا محالة . وإذا قلنا إنه يستغيد علم الأشياء من وجودها ، يلزم أن يستفيد معقولية الأشياء من وجوداتها التي هي معلولة ، فتكون معقولية الشيء بعد وجوده وذلك محال ، فإن المعقولية سبب الوجود ، ويلزم من ذلك أن يكون علة تعرف من المعلول . الأول لايستفيد علم الموجودات من وجودها ، فإنه يفيدها الوجود ، فهو يعقلها فانضة عنه . فني عقله لذاته عـَقَبْلُهُ لها ، إذ هي لازمة له .

هو يوجدها معقولة ؛ لايوجدها من شأنها أن تعقل .

فإن قال قائل إنه هل يعلمها قبل وجودها حتى يلزم من ذلك إما أن يعلمها وهى في حال عدمها، أو يلزم إماأن يكون يعلمهاعند وجودها حتى يكون يعلمها من وجودها؟-كان قوله ذلك محالا ، لأن علمه بها هو نفس وجودها ، ونفس كون هذه الموجودات معتوله له هو نفس كولها موجودة . وهو يعلم الأشياء ، لابأن تحصل فيه فيعلمها كما نعلم نحن الأشياء من حصولها ووجودها ، بل حصولها هو علمه يها . ويعلمها بسيطة ، لابأن يعلم الأسباب ونجمعها فيستنتج منها الغلم ، كما نحكم نحن بأن هذا كذا . وكل ماكان كذا فهو كذا ، فيكون في علمنا به تكرار واستنتاج للآخر من الأول ، بل يعلم هذه الأشياء من ذاته ولازمه ولازم لازمه ، فيكون يعلمها علما . وكل وعلى مانكون موجودة عليه علماً على ترتب السبين والمسبّين .

إن قبل : إذا كان الأول يعلم الأشياء من فاته، فهل يعلم أن بإزاء علمه وجوداً من خارج ؟ - فالجواب : أنه يعلم الأشياء ولوازمها ولوازم لوازمها إلى أقصى الوجود على ترتيب السببي والمسبي . ومن لولازم الأشياء أنا لها وجوداً من خارج ، فهو يعرفها على ماهي موجودة عليه ، فيعرف أن هذا سبب لذاك ، وأن ذاك سبب لذاك – معرفة بسيطة . لأنه يعرف السبب أولا ، ثم يعرف بتياس أن ذلك السبب هو سبب لذلك المسبب كما نعرفه نحن ، فتنكرر معرفته بأن يعرف ذاك أولا ، ثم يعرفه ثانياً يأنه سبب .

الأول يعلم الأشياء كلها على ماهى موجودة عليه ، لأن سبب وجودها هو علمه ، فلا يصبح فى علمه التكرار ، فإنه مثلا يعرف الإنسانية التى هى ذات ما وهى موجودة ، أىهى معلولة مرة واحدة ، لكنها متكثرة النسب . فالذوات محصورة متناهية ، والنسب غير متناهية . فإنه لواجتمعت ألفا ذات ، ولكل واحدة منها نسبة إلى الأخرى فالنسب أيضاً موجودة معها ، لأنها لايتوقف وجود لوازمها على وجود شىء آخر ليس وجود تلك اللوازم فى شىء ، فإذن تلك النسب موجودة له ، أى معلومة له ، لأن تلك الموجودات مجردة . وعلم الله يتناول كل ذات توجد مرة واحدة فإنه يعرفها ويعرف الموجودات مجردة . وعلم الله يتناول كل ذات توجد مرة واحدة فإنه يعرفها ويعرف الموجودات مجردة . وعلم الله يتناول كل ذات توجد مرة واحدة فإنه يعرفها ويعرف الموجودات بحردة . وعلم الله يتناول كل ذات توجد مرة واحدة فإنه يعرفها ويعرف الموجودات محردة . وعلم الله يتناول كل ذات توجد مرة واحدة فإنه يعرفها ويعرف قد نعرف الأشياء على الوجه ، فإنا نعرف زيداً ، ونعرف أنه ابن فلان ، ونعرف أنه طويل أو قصير ، أو أنه بصفة من الصفات ؛ وإن كان علمنا يانتقال لايسيطاً فلا تتكرر معرفتنا يزيد ، بل يكون علمنا به مرة واحدة . إلا أن نسبته تكثرت عندنا ، فعرفناها أولى وأخيرة ، والأول لايكون في علمه انتقال ، فلا يعرف لازماً ، فيعرف لازماً آخر بواسطة الأول ، بل يعرف الذات على ما هي موجودة عليه .

العناية هي أنالأول خير عاقل لذاته ، عاشق لذاته، مبدأ لغيره فهو مطلوب ذاته . وكل مايصدر عنه يكون المطلوب فيه الحبر الذي هو ذاته . وكل هذه الصفات ما لم تعتبر فيها هذه الاعتبارات واحدة . وكل من يعني بشيء فهو يطلب الحبر له . فالأول إذا كان عاشقاً لذاته لأنه خير ، وذاته المعشوق مبدأ الموجو دات ، فإنها تصدر عنه منتظمة على أحسن نظام .

العناية صدور الحرعته لذاته، لالغرض خارج عن ذاته . فالإرادة تكون لهمتجددة . فلماته عنايته . وإذا كان ذاتَه عنايته ، وذاته ميذا الموجودات ، فعنايته مها تابعة لعنايته بذاته . وأيضاً إذا كان مطلوبه الحر، والخبر كاته وهو عنايته وهو مبدأ لما سواه ، فعلمه بذاته أنه خبر مبدأ لهذه الأشياء وعناية له مها . ولو لم يكن عاقلاً لذاته ، وعاقلاً لأن ذاته مبدأ لما سواه ، لما كان يصدر عن ذاته التدبير والنظام . وكذلك لو لم يكن عاشقاً لذاته لكان ما يصدر عنه غير منتظم لأنه يكون كارها له غير مريد له ، وليست الإرادة إلا أن الموجودات غير منافية لذاته .

و لما كان عاشقاً لذاته ، وكانت الأشياءصادرة عن ذات هذه صفتها ، أى معشوقة ، فإنه بلز م أن يكون مايصدر عنه معنياً به ، لأنه عاشق ذاته ومريد الحير له .

يكنى فى عنايته بالأشياء وجودها عنه . فعنايته بالأشياء هى حقيقة إذ هى عنايته بذاته، وعناية الكواكب والأفلاك بالكائنات هى من طلبها الخبر لذواتها بالتشبه بالأول ، ولأن ذواتها خير وطالبة للخبر فجميع مايصدر عنها بجب أن يكون خيراً ، ويكون فيه نظام الحير .

كما أن وجوده يظهر في كل شيء فوجوده على صفة وجوده وهو أنه خير .

وجوده مباين لسائر الموجودات، وتعقله مباين لسائرالتعقلات، فإن تعقله على أنه عنه ، أى على أنه مبدأ فاعلى له . وتعقل غيره على أنه فيه ، أى على أنه ميدأ قابلي ً اه . وجودكل موجود هو للأول ، لأنه فائض عنه، ووجوده هوله ، فوجوده مباين لوجود سائر الموجودات . ولاشئ من جنس وجوده . وهو المعنى المشار إليه خارجاً عن وجوده لغيره ، فهو غير مُشارك فى وجوده الذى يخصه . فوجوده وكمال وجوده هما معنى واحد . فكمال وجوده هو أنه غير مشارك فى وجوده ، وهو أن كل شئ له فإنما هوله من ذاته ، لامن غيره ، وأن صفاته التى يوصف بها هى له على وجه أعلى وأشرف من المفهوم من تلك الصفات . فالحياة له على وجه أعلى وأشرف من مفهوم معنى الحياة ؛ وكذلك العلم : فإنه له على وجه أعلى وأشرف من معنى العلم . فإن العلم هذا عبرضى ، وهو له من صفات ذاته ، بل هو ذاته ، فلماك يوصف بأنه العالم .

الفاعل قد يكون بالقوة فاعلاً ، ثم يصبر بالفعل فاعلاً ، ككاتب لم يكتب ثم صار يكتب ، وكان خروجه إلى الفعل بسبب . فلو كان الفاعل الأول فاعلاً على هذه الصورة لم يكن لذاته فاعلاً ، وكان خروجه إلى الفعل بسبب ، فلا يتغير الحكم فى الإرادة وغير الإرادة . فإنه إن كان علة الإرادة لغرض لذاته . وجب أن يكون أبداً مربداً . وإن كانت إرادة محصول غرض حصل بعد أن لم يكن ، كان ذلك الغرض صيره فاعلا ، فإن الغاية تجعل الفاعل فاعلاً بعد أن لم يكن ، كان ذلك الغرض وخالق لذاته .

الخلق من لوازم واجب الوجوير الذاتيم ، كالوحدانية والعلم.

المعلومات كانت له ولاشك أنها قديمة ، ولم يصح القدم فى المعلومات ولم يصح فى الموجودات ، ولم يصبح أن تكون صور الأشياء معلومات له قديمة ، ولايصح وجود العالم والأبديات . ولاخلاف أن صور الأشياء معلومة له ، وكلها متميزة عناءه . أى يعلم كل واحد منها متميز آ عن الآخر .

واجب الوجود بجب أن تكون لوازمه ، وهي معلوماته ، معه، لاتتأخر عنه تأخرا زمانيا ، بل تتأخر المعلول عن العلم ، فلا تكون متوقفة في وجودها عنه على شي ، ، فلا بجب أن تكون غير موجودة ثم وجدت، أو يكون هو غير مريد ثم أراد ، بل مجب أن تكون معه ، ويعلم أنها تكون على ماهو عليه في الوجود ، إذ هي مطابقة لعلمه . و هي معلولة لعلمه ، والمسبَّب مطابق لاسبب .

لايصح أن يكون المطلوب فىالعلوم جنسالشىء أو فصله .. فإن قيل : فكيف يطلب جنس النفس فى الطبيعيات ؟ قيل : إنه يطلب فيه بهذا الطلب معنى الجوهرية لشىء مجهول ، على أنه عارض لذلك المجهول ، لاعلى أنه مقوّم له . فالجوهرية إثبات عارض نشيء مجهول هو محرك البلدن ، "م علمك بأن هذا الجوهو جنس لذلك الشيء هو علم لغارض لذلك الجوهر ، وهو جنس ، فإن الجنسية لاتقوم الجوهر .

قولك : «النفس جوهر، والجوهرجنس لها » ـــلايكون حمل الجنس على الجوهر حمل الجوهر على النفس ، فإن الجنسية عارضة للجوهر ، لا مقوّمة له ، والجوهرية مقوّمة للنفس ذاتية لها .

لا محالة أنه يعقل ذاته ، ويعقلها مبدأ للموجودات ، والموجودات معقولات هى غير خارجة عن ذاته ، لأن ذاته مبدأ لها ، فهو العاقل والمعقول . ويصح هذا الحكم فيه ، فلا يصح فيها سواه . فإن ما سواه يعقل ما هو خارج عن ذاته .

كل ما يعقل ذاته فإنه هوالعقلو العاقلو المعقول . وهذا الحكم لا يصبح إلا في الأول، فان ذاته في الأعيان له وذاته مجرد ، فهو يعقله دائماً ، فان ذاته حاصل له دائماً .

عقله لذاته لسنا نعنى به أن ذاته غير حاصلة له ، فهو بروم أن يعقله ، كالحال فينا إذا لم يكن شىء لنا حاصلاً معقولاً ، فنعت بعقلنا لاكتسابه ، بل ذاته حاصل له دائماً ، وهو معقول له دائماً ، فذاته عقله لذاته ، فهو معقولة . وأما مايقال ۽ إنها إذا عقلنا شيئاً فانما تصير ذلك المعقول – فهو محال ، فإنه يلزم أن يكون إذا عقلنا البارى أن نتحد به ونكون هو . وهذا الحكم له يصبح إله في الأول ، فإنه يعقل ذاته ، وذاته مبدأ المعقولين ، فهو يعقل الأشياء من ذاته ، وكل شيء حاصل له حاضر عنده ، معقول له بالفعل .

عناية البارى ليس هو مبب عارض من خارج ، مثل إرادة من خارج أو عرض أو داع أوسبب ، بل هو عناية وهو ذاته . فإن صدور الأشياء عنه هو بسبب ذاته ، لا بسبب شىء خارج ، وذاتُه سبب النظام والخير . وكل ما يصدر عنه يجب أن يكون مناسباً لذاته ، ويكون خيراً لخيرية ذاته ، ولا يجوز أن يكون منافياً لذاته ، فيجب أن يكون كل شىء منتظا خيراً لأنه غير مناف لذاته . وليس معنى الخير والنظام في للوجودات إلا أنه غير مناف لذاته . وهذا كما نقول فى حرارة النار إنّه لا يجوز أن يصدر عنه إلا الحرارة إن لم تُقسَرَعلى ضدها . وليس هناك قسر ولامانع غير ذاته . فعنايته هو عقله ، وعقله لذاته مبدأ وخير . وعقله لذاته على هذه العبقة هو وجودها ، أى العناية . وقولك (١) يعقلها نظاماً وخيراً ، أى توجد

(۱) ب : وقومًا .

عنه هذه الأشياء وجودا ملائماً له ، وذاته خير وتظام فهذه الأشياء ذوات خيرية وهى كما أنها موجودة هى منتظمة ، كما أنها معقولة هى موجودة . ومعناه أن نفس وجودها منتظمة هو نفس معقوليتها على هذه الصفه ، و هو من حيث هو خبر : غاية ، و من حيث هو مبدأ : فاعل ، و هما شىء واحد ، إلا أنه يختلف بالإضافات وبالاعتبارات ، فيجب أن يعقل أنه واجب الوجود ، وأنه مبدأ ، وأنه خبر ، وأنه غاية ، وأنه فاعل ، و أنه قادر ، وأنه كذا يعنى أنه معى واحد ، لأنه ليس هناك كثرة ، وإنه فاعل ، و أنه قادر ، وأنه كذا يعنى أنه معى واحد ، لأنه ليس هناك كثرة ، وإنه فاعل ، و أنه كذا وكذا فعمون أنه معى واحد ، لأنه ليس هناك كثرة ، وإنه فاعل ، و أنه كذا وكذا فعرف نقد متكثرة ، بل هذه المعانى هى واحدة ، و فقام ، الوجود، أى نفس الوجوب والنظام والخيرية وسائر الصفات التي له بحسب الاعتبارات التي يعرفها له من أدركه وعرفه . وليس هو بحسب هذه الاعتبارات ، بل هو فى نفسه خبر ونظام واحد . وليس يحتاج إلى أن يعتبر فى ذاته أنه خير ونظام ، التي يعرفها له من أدركه وعرفه . وليس هو بحسب هذه الاعتبارات ، بل هو فى نفسه خبر ونظام واحد . وليس يحتاج إلى أن يعتبر فى ذاته أنه خير ونظام ، التي يعرفها له من أدركه وعرفه . وليس هو بحسب هذه الاعتبارات ، بل هو فى نفسه خبر ونظام واحد . وليس يحتاج إلى أن يجتهد فى أن يكون على أفضل ما يمكن كما يعتاج إليه الفلك وما سواه ، بل هو موجود على أفضل ما يمكن أن يكون .

لوأن صورة حلت فى ذهنك كان نفس وجودها نفس عقليتك لها ، وما كان يجب أن توجد فى ذهنك أولا ثم تعقلها ثانيا، بل نفس وجودها فى ذهنك نفس معقوليتها لك . نحن إذا رأينا شيئاً ارتسمت فى حيالنا صورته ، فانتزع العقل منها معناه ، فيكون المعقول فيه هو الذى إذا سمعنا ياسعه كان حاضرا لنا . والمثال فى ذلك واضح .

الآلة إنما جعلت للشىء ليكتسب بها ما هو له بالقوة ، لابالفعل . وشعور الذات بالذات لم يكن فقط بالقوة ، بل هى مفطورة عليه . وذات الإنسان ذاتً شاعرة ، فشعور ها بذائها بالطبع لها . وإذا كان كذلك لم يكن باكتساب . وإذا لم يكن باكتساب لم يكن بآلة .

الشعور بالذات ذاتى للنفس ، لايكتسب من خارج ، وكأنه إذا حصل الذات حصل معها الشعور . ولانشعر بها بآلة ، بل نشعر بها بذاتها ومن ذاتها . وشعورنا شعور على الإطلاق ، أعنى لا شرط فيه بوجه . وأنها دائمة الشعور لا فى وقت دون وقت . وإدراك الجسد هو من طريق الحس،وذلك إما بالبصر . وإما باللمس . فمن جوز أن تكون المعرفة بالذات من طريق الاستدلال عليه بالحس ، يلزمه أن يكون لم يعرف ذاته على الإطلاق ، بل عرفه حين أحس جسمه . وأيضاً قإن الإدراك بالحس يوجب أن يكون هناك شيم عُلُم أنه قد أدرك المحسوس بالحس،ويكون غير الحس ، فيكون هو النفس لا محالة . فإن ما أن نشعر بأنا قد شعرنا بلواتنا فهو من فعل العقل .

الشعور بالذات يكون للنفس بالفعل فإنها تكون دائمة الشعور بذاتها . وأما الشعور بالشعور فإنه يكون بالقوة . ولوكان الشعور بالشعور بالفعل ، لكان دائماً ولم يحتج إلى اعتبار العقل .

إدراكى لذاتى هو أمر يقوم لى . لاحاصلا " لى من اعتبار شىء آخر ، فإنى إذا قلت : فعلت كذا ، فانى أعبر عن إدراكى لذاتى وإن كنت فى غفلة عن شعورى بها . وإلا فمن أين يكون ( أن ) أعلم أنى فعلت كذا لولا أنى اعتبرت أولا "ذاتى ؟ ! فإذن قد اعتبرت أولا ذاتى لم فعلها ، ولم أعتبر شيئاً أدركت به ذاتى .

شعورنا بذاتنا هو نفس وجودنا .

إذا علمنا شيئاً فنى علمنا بادراكنا له شعور بذاتنا لانعلم أن ذاتنا أدركته ، فشعرنا أولا بذاتنا . وإلا ، فمن أين نعلم أنا أدركناه لولا أنا شعرنا أولا بذاتنا ؟ ! ومثل ذلك بَيَّنة ٌ ، لابرهان ، على أن النفس شاعرة بذاتها .

الأوليات ليست بالفعل وإلالم بحتج متها اليراعنيان

الشعور بالذات هو غريزى للذات . وهو نفس وجودها فلا نحتاج إلى شيء من خارج ندرك به الذات ، بل الذات هى التى ندرك بها ذاتها ، فلايصح أن تكون موجودة غير مشعور بها ، على أن يكون الشاعر بها هو نفهم ذاتها ، لاشىء آخر . وليس هذا خاصاً للإنسان ، بل جميع الحيوانات تشعر بذواتها على هذا الوجه . والشعور بالغير يحتاج إلى معرفة سابقة بأحواله وصفاته ، فإنك لولم تعرف زيداً بأحواله وصفاته لم تعلم إذا أدركته حساً أنه هو ذاك الذى تعرفه ، ولم تعلم أنه هو الفيلسوف مثلا ، فإن هذا المشاهد ما لم يسبق علمك به لم يمكنك أن تقول : إنه هو ذلك الشيء الذي أعرفه .

إن قال قائل : إن الأسماء لا تعرف منها حقائق الأشياء : فإناً إذا سمعنا باسم رجل لم نشاهده ، أو باسم شيء لم نعرفه ، لم يمكنا أن نستدل من الإسم على صورته ، بل تجب أن تكون قد وردت علينا صورته من طريق الحس مقرونة باسمه ، فإذا سمعنا باسمه تصورناه ، كما إذا تصورناه مثلاً تذكرنا اسمه – فكيف الحكم فىواجب الوجود بذاته ، ومن أين حصل لذا هذا المعنى حتى نقول إن واجب الوجود بذاته هو اسم الأول ؟ - فالجواب : أنا ندرك الأمور التي تتعلق في الوجود بغير ها من طريق الحس أو من وجه آخر ، فنكون دلالة واجب الوجود بذاته على الضد من المعنى الذي حصل في أذهاننا من الموجود يغيره . ومثل ذلك تصور نا الأشياء العدمية من الوجودية . ولذلك قد نرى أشياء كثيرة من غير أن نرى معها علتها أو سببها كالفلك ، فنتصور من ذلك في أذهاننا الوجود الذي لا سبب له .

دلالة اللفظ على المعنى دلالة العسل المشاهد على حلاوته . وكما أن العسل أدرك حلاوته من أكله بحس الذوق ، ولونه محس البصر ، ثم لما شاهده علم أنه حلو ، إلا أن الحلاوة تأدّت إليه من حس البصر ، بل لما ارتسم فى نفسه حلاوته ؛ فكذلك الألفاظ إذا سمعت أدرك مع سماعها معنى ، فارتسم فى النفس المعنى . واللفظ معاً . فكلما خطر بالبال ذلك المعنى أدرك اللفظ ، وكلما سمع ذلك اللفظ أدرك المعنى ، لاأن اللفظ هو ذلك المعنى ، بل هو مؤدً إلى إدراكه .

الوجود الصورى هوالوجود العقلى. ومعنى الوجود العقلى أنه إذا وجدت تلك الصورة لشىء صار ذلك الشىء عقلة بهاء وإذا وجدت الصورة بشىء صار عاقلة لها . فالأول أولى بأن يكون عقلة وعاقلة ومعقولا .

الواجبات والأوليات واجبة ْ بِلَرَائُهَا، والاعتباريات ليست واجبة بلواتها ، بل مجب الشعور بها والننبيَه عليها .

الشعور بالذات لا يصح بآلة جسمانية ، فيجب أن يكون الساعر مها والمشعور واحداً ، ويكون سبباً أحدياً مجرداً ، ومجب أن يكون الشعور بالذات يدرك بالذات ، لا غيرها ، بل كلما فرضت أنك قد علمت ذاتك ، وأنه حصل لك علمك بذاتك ما له من الآلات ، وجب أن يكون قد سبق علمك بذاتك ، فإنك ما لم تعرف ذاتك لم تعلم أن هذا الذى أدركته ذاتك ، كما أنك إذا لم تعرف شخصاً ما بأحواله وصفاته وعلاماته فإذا شاهدته جمعت بينه وبين تلك الأحوال والصفات ـ لم عكنك أن تقول : قد أدركته .

الطريق المسلوك إلى معرفة البارى هو أنا جننا فقسمنا الوجود إلى الواجب وغير الواجب ، ثم قسمنا الواجب إلى ما هو بذاته ، وإلى ما هو ليس بذاته، وقسمنا غير الواجب إلى ما هو غير واجب بذاته الذى هو المعتنع ، وإلى ماهو غيرواجب لا بذاته ، وهو المكن . وعرفنا خواص كل واحد من هذه الأقسام : يعضها يواسطة يعض ؛ مثلا : عرفنا علم واجب الوجود بذاته بواسطة سلب المقدارى عنه ، أى أن ما ليس بجسم بجب أن يعقل ذاته ، وعرفنا قدرته بواسطة شىء آخر ، ثم هام جرًا ، حتى عرفنا جميع خواصه ، وعرفنا بعد ذلك خواص كلّ قسم من الأقسام الباقية ، حتى وجب عندنا من ذلك أن ما خلا واجب الوجود بذاته الذى هو واحد ، متعاق الوجود بواجب الوجود .

الفكر إنما جعل لتعيين غاية الفعل ، ولكون الفعل يتوخى فيه النظام . ولتخصص الفعل والقوة المتخيلة إذا خليت رسوم طباعها لم يكن فعلها على النظام ، فأعينت بالفكرة ليكون فعلها على نظام .

إذا وجدنا شيئين ، وأحدهما علة ، والآخر معلول ، وكانا معاً في الوجود ، إلا أن أحدهما في ذائه واجب الوجود ، والآخر في ذاته ممكن الوجود ، وعرفنا حقيقة كل واحد منهما من خواصه ، علمنا أن ما يتعلق به طبيعة الإمكان هو معلول ، وأن الآخر هو علة . فإنا إذا عرفنا آئية واجب الوجود بذاته وحقيقته على ما عرفناه في الإلحيات ، وعلمنا أنه واحد ضرورة ، علمنا أن ما سواه من الموجودات واجب به وممكن في ذاته ، ويكون تقدم واجب الوجود عليه تقدم الاستغناء ، وتأخر ذاك عنه تأخر الحاجة . فالعلية والمعلولية بينهما الاستغناء والحاجة .

لو كان البارى يتوخى فى فعله النظام حى كان النظام مقصوداً ، لكان نجوز عليه أن يصدر عنه فعل على غير النظام ، كما نجوز ذلك على البشر . فإذا تم جز أن يصدر عنه فعل على غير النظام ، فيجب أن لا يكون النظام مُتوخىً .فإذن كل أفعاله تصدر عنه منتظماً .

الأول يتخصص بذاته . والعقول المفارقة كل عقل منها يتخصص بلوازمه التي له فلاتقع فيها الشركة . فلذلك لم تتكثّر أشخاص كل عقل .

بجب أن تكون التصورات الفلكية أول تصور . ويكون ما سواه فنتيجة عنه تابعة له ، وهو التصور الأول الثابت المتصل الدائم الذي سائر التصورات تابعة له ولازمة . والمثال في ذلك هو أن نحصل تصور لأمر ما ، فيستمر ذلك التصور دائما ، ومحدث عن ذلك التصور حركة ، فتستمر تلك الحركة ، لكن لايزال يتجدد تصور بعد تصور نحدث عنه حركة بعد حركة ، إلى أن يُنتهي إلى الغاية المقصودة بالتصور ، فيكون التصور بالاتصال تصوراً واحداً ، والحركة حركة واحدة ، ويكون كل تصور متقدم علة لوجود التصور الذي بعده ، على الترتيب السبّسي المسبّي ، وذلك آتصور

<u>.</u>

مثلا بغداد فيكون المقصود واحداً ، ومحدث هذا القصد عن النصور الأول الذى يتصوره ، فيتحدد له فى كل منزل ينزله تصور خاص ، فتنبعه حركة إلى المنزل الآخر ، ويكون الأول علة لوجود ما بعده ، حتى يوافى الغاية , وهذا النصور الثانى هو مثل النصور الأول ، نوعا لا شخصا ، فتصدر عنه حركة مثل الحركة الأولى توعا لا شخصا . فلوكانا مثلين شخصا ، لكانا واحداً ، وصدر عنهما حركة واحدة بالعدد . وكذلك الأمر فى التشخص ، فإن ما يشخص به الإنسان مثلا ، وهو الاستحالة الأولى التي وافاه فيها الوجود ، هو واحد متصل ، إلى أن ينتهى ويفنى . ولايز ال تتجدد عليه استحالة بعد استحالة ، ومما ، وتكون بالعرض أو بالقوة ، ويكون الأول بالفعل وبالذات ، وتلك كالوازم عنه .

تعقل واجب الوجود لذاته سبب لصدور الموجودات عنه ، وهو أحدى الذات والموجودات كثيرة ، فيجب أن تتكثر لوازمه . ويكون أول ما يتكثر بالذات تلك اللوازم ، كما أنه نجب أن يكون هاهنا أول شيء يتخصص بذاته ويتشخص بذاته ، وهو الإرادة الجزئية التي تكون للجسم الفاكمي

الإرادات علة للكائنات. وكل كانن فخطئته إرادة ما . والإرادة تتخصص بذائها ، فلاتحتاج إلى مخصص كما بحتاج سائر الحادثات إلى مخصصات ، تخصص كل واحد من تلك المخصصات واحدة من تلك الحادثات دون ما يشاركها فى نوعها . والإرادة ، وإن كانت حادثة ، فلا تحتاج إلى مخصص ، فإن كل ما يعرض مخصصاً بجب أن يسبق وجود إرادة ، فيؤدى ذلك إلى أن الإرادة تتخصص بذائها .

كل ما لم يكن فى الزمان فلا يتغير . إذ التغير يلحق أولاً الزمان ثم ما يكون فيه . الآلة إنما جعلت للنفس لتدرك بها . أو تفعل ماليس تدركه ، أو تفعله بذاتها ه فلوكانت تدرك الأشياء بذاتها لم تعمل هذه الآلة . وإنما أعين بالآلة لأنها فى كل شى ه هى بالقوة لابالفعل ، فبالآلة تخرج إلى الفعل .

كل موجود إنما يصح وجوده بعد أن يسبقه تصور عقلى أو خيالى . قد بانذلك فى العلوم الإلهية ، وأنه لو لم يكن تصور لم يصح وجود شى ، ، إذ الموجودات كلها تابعة للتصورات العقلية ، وهى الإرادات بالحقيقة . وبان فيها أيضاً أن التصور العقلى لايصدر عته أمر شخصى يكون له نظر من نوعه ، بل إن صلر عنه أمر كان كلياً ، وذلك مثل النوع الكلى الذى يكون محموعاً فى شخص واحد . فيجب أن يكون ها هنا تصور خيالى أو قى حكم الحيالى ، يسببه توجد حركات كثيرة . وبالحملة أشخاص من نوع واحد . ولا يصح أن يسبق تلك التصورات المتخيلات أمور مخصصة ، فإن كل ما يُعُرض من تلك الأمور مخصصاً للتصور عجب أن يكون وجوده بعد أن يسبقه التصور . فيجتمع من هذا أن المتخصص أولا وبذاته ، والمتشخص أولا وبذاته ، التصورات الى هى الإرادات . وإذكان الجسم المتقدم بالطبع هو الفلك ، وكان التخيل أو ما بجرى مجراه يصح مجسم ، وجب أن تكون تلك الإرادات لذلك الجسم الفلكى ، فتكون الحركات وسائر الأنواع . التى تتكثر أشخاصها ، بعد تلك الإرادات .

التصور العقلى . وهو الإرادة الكلية ، لا يكون منه شىء جزئى ، إذ يكون كلياً ، والحيالى يكون منه الجزئى والحركات – وهى متجددة ، وطباعها أن تكون وتيطل – فلا يصع أن تتخصص بذاتها ، ونجب أن يسبق كل حركة تصور حتى يصع وجودها . فالتصور نجب أن يتخصص بذاته ، ولا شىء يسبقه يكون سبباً لتخصصه أو يكون غصصاً له . والأشياء الحادثة بينها الحركات لا محالة .

تعقل واجب الوجود لذاته سبب لصدور الموجودات عنه . وهو أحد ي الذات ، فيلز مه شي ، واحدى الذات ، وهو العقل الفعال . وكما علمنا أنه نيجب أن يكون اللازم عنه لذاته يلزم عنه لا ممتوسط . كذلك نجب أن يكون في المحصصات شي ، بذاته يتخصص بلا محصص ، وهو الإرادة الجزئية التي للنفس الفلكية . ونجب أن تكون يتخصص بلا متقدمة علة لوجود ما بعدها من الإرادات على الموتيب السببي والمسبق . وهذا أيضاً مما يدل على أن الإرادات تتخصص بذواتها لا بغير ها، إذ كل إرادة متقدمة علة لما بعدها .

هذه الإرادة هي الغاية المحركة ، وهي الموجدة لها ، والفاعلة على مثال ما تكون الغايات قاعلة .

تخصيص الإرادة هو تميز ها والفرادها عن الإرادة الكلية المطلقة . وليس محصل فعل إلا من إرادة متخصصة : فإنا نقول مثلا إنه كاما حصات بصفة كذا وكذا ، حصلت حركة مذه الصفة ، فتسبر إلى إرادة ما متخصصة جزئية ، وهي بذائها تتخصص لامحتاج إلى مخصص . وتجب أن يكون في المخصصات ما يتخصص بذائه ، وإلا تمادي إلى غير النهاية ، ولا يتخصص شيء . وكذلك في كل شي مجب أن يكون فيه ما يتحقق عملي ذلك الشيء بذائه وأولا ، حتى يصح وجود ذلك الشيء . وكذلك في ما يتحقق على يوجد أن يكون عليه ما توالا ، حتى يصح وجود ذلك الشيء . وكذلك صفات الأول سلبية وإضافية ، وتلك السلوب يلزمها فى العقل وجود . فالوحدة فى صفاته ليست هى معنى وجودياً –كما يكون فى سائر الموجودات –بل يكون سلبياً ، وهى أنه غير مشارك فى وجوده الذى نخصه . وهو سلب إلا أنه يلزمه وجود فى العقل ، وهو أنه واحد . فتلك الوحدة لا تلحق ذاته فيكون واحداً بتلك الوحدة ، بإبر سلب الشريك عنه .

العالم لذاته والكامل لذاته والفاعل لذاته ، مالا حاجة به إلىغير ذاته فى ذلك الشى ،، فيكون ذلك الشىء له دائماً ، ولم يكن فيه قط بالقوة . فقولنا إنه عالم لذاته ، أى لامحتاج إلى علم يعلم به الأشياء ، إذ ليس العلم إلا صور المعلومات ، فلا محتاج إلى المعلومات فى حصول علمه بها .

العلم هو صور المعلومات ، كما أن الحس صور المحسوسات . وهى آثار ترد على النفس منخارج ، ويفيدها إياها واهبُ الصور إذا تم استعدادها لها ، كما أنه يفيد ( ١٥٨ ) سائر الآثار . فالمعلومات تحصل للإنسان من خارج .

الإنسان يدرك المتخيل والمحسوس بواسطة ألحارجات . والكو أكب لا تحتاج في إدراك ذلك إلى الحارجات، بل تحصل في تخيلاتها من عند العقول بأن يفضلها على عقولها ، ثم تحصل عنها في خيالاتها ، كالحال في المنام. وأما نحن فإنما يحصل الشيء أولا في حواسنا ، ثم يرتفع عنها إلى خيالاتنا ثم إلى عقولنا .

الحاس والمتخيل يشتركان فى أن مدركهما يكون واحدا معينا لا غيره والعقل ليس كذلك ، فإنه أى شخص كان من أشخاص النوع ، جائز ، فإنه يدرك الشخص المنتشر ، إذ يكون كايا نجوز حماله على الأشخاص كلها – إلا أن يكون شخصا معقوله محسوسه . والشخصى عكن أن يوجد معقولا بوجه .

الكواكب لها قوة التخيل ، وهذه القوة لها تامة ، فلهذا تؤثر فينا . ونحن لما كانت قوانا كثيرة ، عارض بعضها يعضاً فى فعلها ، فلم يتم فعلها .

إذا قلنا: إنَّ لهذا الجسم المتحرك محركًا ، فإنَّا نطلب عارضًا من عوارض الحركة ، ثم الجوهرية عارض من عوارض هذا المحرك .

لا يمكن إثبات المبدأ المشترك فى العلوم الطبيعية ، كالهيونى والصورة ، والقاعل والغاية ، بل إتما يثبت فيها مبدأ يعض أنواع موضوعها ، أو مبدأ بعض أعراض موضوعها ، كمبدأ الحركة ، أو مبدأ النمو والتغذية ، أو مبدأ الصوت . لايصح صدور فعل إلا عن متصور ، فما لم يكن تصور لم يصح فعل : والمعل الذي بالقوة لايصدر عنه فعل ، إذ لا تصور له يالفعل . والمعقول الفعالة إنما تصح تأثيراتها وصدور الأفعال منها لتصوراتها التي لها يالفعلى ، وكلما كان أشد تصورا ، يكون أتم فعلا ، لى أن ينتهى إلى الأول الذي ليس قيه شي م يالقوة . فلذلك يلزم أن يكون صدور كل موجود عنه ، ولا يجوز أن يكون الأول جسما ، لأن الجسم تدبره نفس ، والنفس يكون تصورها بالقوة ، وتحتاج إلى معمور يصور لها الأشيام ، وعرجها من القوة إلى الفعل ، فإمها تؤثر تى نفوسنا ، ولا تؤثر نفوسنا فيها ، لأنها غير منشعة القوى . وتحن فقوانا منشعبة ، يصد يعض القوة بعض القوة عن فعلها بالتمام ، كما تشغل الفوة الحاسة القوة الحياية عن فعلها بالتمام ، فإذا لم تشغلها تم فعلها ، كالحال في المنام . والكواكب لا تصد بعض كلوة فيضح صدور الفعل عنها بالتمام ، كا تشغل القوة الحاسة القوة الحياية عن فعلها بالتمام ، فإذا لم تشغلها تم فعلها ، كالحال في المنام . والكواكب لا تصد بعض تواها يعضا ، فإذا لم تشغلها تم فعلها ، كالحال في المنام . والكواكب لا تصد بعض تواها يعضا ، فإذا لم تشغلها تم فعلها ، كالحال في المنام . والكواكب لا تصد بعض قواها معضا ، فإذا لم تشغلها تم فعلها ، كالحال في المام . والكواكب لا تصد بعض قواها يعضا ، فإذا لم تشغلها تم فعلها ، كالحال في المام . والكواكب لا تصد بعض أورها يعضا ، فيضع صدور الفعل عنها بالتمام ، وقواها غير متشعبة ، بل كأما قوة واحدة . في قوة واحدة ، فلهذا تؤثر فينا ولا نؤتر فيها

موضوع المنطق هو المعقولات الثانية المستندة إلى المعقولات الأول ، من حيث يتوصل بها من معلوم إلى مجهول ، وشر فلك أن للشيء معقولات أول ، كالجسم والحيوان وما أشبههما ، ومعقولات ثانية تستند إلى هذه ، وهى كون هذه الأشياء كلية وجزئية وشخصية . والنظر فى إثبات هاه المعقولات الثانية يتعلق بعلم ما يعد الطبيعة . وهى موضوعة لعلم المنطق لا على نحو وجودها مطلقا ، فإن نحو وجودها مطلقا يثبت هناك ، وهو أنها هل لها وجود فى الأعيان أو فى النفس س بل بشرط آخر ، وهو أن يتوصل منها من معلوم إلى مجهول . وإثبات هذه الشريطة يتعلق بعلم ما يعد وهو أن يتوصل منها من معلوم إلى مجهول . وإثبات هذه الشريطة يتعلق بعلم ما بعد الطبيعة ، وهو أن تعلم أن الكلى قد يكون جنسا ، وقد يكون فصلا ، وقد يكون نوعا ، وقد يكون خاصة ، وقد يكون عرضا عاما . فإذا أثبت فى علم ما بعد ألكلى الجنسى والكلى النوعى ، صار الكل حينئذ بهذا الشرط موضوعا لعلم المنطق ، والجهات أيضا شرائط تصر بها المعقولات الثانية موضوعا لعلم المنطق ، والجهات أيضا شرائط تصر بها المعقولات الثانية موضوعا لعلم المنطق ، والجهات أيضا شرائط تصر بها المعقولات الثانية موضوعة لعلم المنطق ، والجهات أيضا شرائط تصر بها المعولات الثانية موضوعة لعلم المنطق ، والجهات أيضا شرائط تصر بها المعولات الثانية موضوعة لعلم المنطق ، ما ما يعرض الكلى موضوعا أو مطلقا أو ممكنا ، فقد يصر بلمك الكلى موضوعا لعلم ما ما موضوعا لعلم المنطق ، وأما تعليد هذه الأشياء وتحقيق ماهياتها ، فقد يصر بلملك الكلى موضوعا لعلم ما ما يعرف أن الكلى موضوعة مايتهم ، وغر المائية موضوعة لعلم المنطق ، موضوعا لعلم أن الكلى موضوعا مائم ، فقد يصر بلمك الكلى موضوعا لعلم ما بعد الطبيعة ، كاخال فى تحديد موضوعات مائر العلوم . ومثال المعقولات الثانية ما بعد الطبيعة ، كاخال فى تحديد موضوعات مائر العلوم . ومثال المقولات الثانية مام موضوعا لعلم ما بعد الطبيعة ، كاخال فى تحديد موضوعات مائر العلوم . ومثال المعولات الثانية مالم ما ما معوليه ، ما معليان ، فقد يصر بلمك الكلى موضوعا لعلم ما موسوعا لعلم ما بعد الطبيعة ، كاخال فى تحديد موضوعات مائر العلوم . ومثال المعولات الثانية مائم ما بعد الطبيعة ، كان المقولات الثانية ما معان ما مومثولات الثانية ما موسوا الما مولات ما موضوعات مائر المول . مومثول ما موسوات ما ما موضوا الما مولات ما موضو ما ما م

في علم الطبيعة الجسم ، فإن إثباته يكون في الفلسفة الأولى ، فكذلك إثبات الخواص التي يصبر بها الجسم موضوعا العلم الطبيعة ، وهي الحركة والتغير ، يكون فيها . وأما الأعراض التي تلزم بعد الحركة والتغير ، فإثباتها في علم الطبيعة . فنسبة الجسم المطلق إلى علم الطبيعة كنسبة المعقولات الثانية إلى علم المنطق . ونسبة الحركة والتغير إلى علم الطبيعة كنسبة الجمهات والجنسية والنوعية إلى علم المنطق . وأما تحديد الجسم والحركة وتحقيق ماهيتها ، فيصح أن يكون في علم الطبيعة ، إذ تحديد المبادىء والجواص التي تصبر بها المبادىء موضوعة لعلم ما ، يكون إلى صاحب ذلك العلم إن كمان موضوع ذلك العام مركبا . وأما إثبات المبادىء والخواص التي بها تصبر المبادىء موضوعة لذلك العلم ، فيكون إلى علم آخر ، على ما شرح في «البر هان» . فإثبات الجهات في علم ما بعد الطبيعة ، وتحديدها في المنطق ، كما أن إثبات الحركة في الفلسفة الأولى ، وتحديدها في علم ما بعد الطبيعة . وخواص الجسم قد تتبت في علم الطبيعة ، وقد تثبت في علم ما بعد الطبيعة . والموجب والسالب يثبت في علم ما بعد الطبيعة في باب الهوهو والغيرية ، فإنه يؤخذ فيه كليا ، ويصبر موضوعاً لعلم المنطق . وأما أنه أيُّ مقدمة تناقض أيَّ مقدمة ، وغير ذلك مما هذا سبيله ، فبي المنطق . فالمعقولات الثانية ، أعنى الكليات الجنسية والنوعية والفرَّصْلية والعرضية والخاصية ، ينتفع بها في التصور . والواجبة والمبكنة وغيرها ، ينتفع بها في التصديق . فهذه الكليات لا على الإطلاق بل على هذه الصفة ، وهو من حيث يتوصل بها من معلوم إلى مجهول ، هي موضوع المنطق . وأما على الإطلاق ، فلا ينتفع بها في علم . ومثال ذلك الصوت المطلق لاينتفع به في علم الموسيِّي ، بل الصوت من حيث يقبل التأليف هو موضوع الموسيقي . فالمعقولات الثانية على نوعين : مطلقة ، ومشروط فيها بشرط ما ، وتصبر بذلك الشرط موضوعا لعلم المنطق .

إذا صار الكلى مقدمة فقد صار موضوعا ، ويكون النظر فيه منطقيا لا كليا . إثبات نحو وجود الشيء هو أن يُسَمَّين أى وجود يخصه .

تبيين ماهية الكلى والجزئى والشخصى وتبرين بعض لوازم هذه الأشياء كالجنسية والفصلية والنوعية ، وجهاتها ، في المنطق . وإثبات وجودها في الفلسفة الأولى .

أنحاء التعليم فى كل فن ، وأنحاء كل فن ما يبحث عنه فى ذلك الفن . وليس فى المنطق أنها تعليم الموجودات بما هى موجودات ، وإنما ذلك فى العلم الكلى والجنسى والفصل والنوع والحاصة والعرض ، من أنحاء تعليم الكلى ، لا من المنطق . للألفاظ المفردة أحوال تعرض لها من حيث هي موجودة ، كدلالتها على معانيها ، مثل دلالة لفظ الجوهر على ما يدل عليه ، والكمية على ما تدل عليه . ولها أحوال تعرض لها من حيث هي متصورة ، كالكلى والجزئي واللماتي والعرضي ، وأمثال ذلك مما يعرض لها من حيث هي معقولة متصورة ، لا من حيث هي موجودة . ودلك أن الإنسان من حيث هو إنسان لا تعرض له الكلية ولا الجزئية ولا الذاتية ولا العرضية ولامن حيث هو موجود في الأعيان ، بل إنما تتعرض له من حيث هو موجود معقول ، ويعرض العقل فيه هذه الاعتبارات – فيكون موضوع المنطق على هذا الوجه .

موضوعات العلوم إما بسبطة وإما مركبة . والبسيط منها عامة كالموجود الذى هو موضوع العلم الكلى . ثم الموجود ينقسم إلى قسمين : مفارق وغير مفارق . فالمفارق هو المحصوص باسم العلم الإلهى . وهو النظر فى الموجودات البريئة عن المواد . وغير المفارق ما سواه من العلوم المركبة . مما يكون من علمين ، وبعضها يكون عاما تحت علم . وبعضها لا يكون كذلك . فإن الطب موضوعه نوع من الأجسام الطبيعية ، وهو تحت العلم الطبيعى . وعام الحيثة نظر فى مقادير محصوصة . وتلك فى الأجسام الفلكية ، وهو داخل فى علم المنتسة . ومالا يكون تحت علم . كالموسيق،

موضوع العلم الكلى لا بجب أن تخصص بعلم دوّن علم ، فهو إذن يشارك جميع العاوم . وموضوع العلم الجزئي مخصص ، وللملك لا تقع فيه الشركة . وإذا تخصص موضوع العلم الكلى يأن يفصل لك أنواعه ، كان ذلك النوع المفصل إليه مهدماً لعلم جزئى : مثاله الموجود الذى هو موضوع العلمالكلى، إذا انفصل إلى الجوهر والعرض ، ثم إذا انفصل الجوهر إلى الحسم ، ثم إذا انفصل الجسم إلى المتحرك والساكن – كان ذلك موضوع العلم الطبيعي .

وكملك الحكم فى الغاية والفاعل ، فإنهما فى العلم الكلى . وإذا انفصل كل واحد منهما إلى الغاية التى هى غاية الحركة ، أى ما يتحرك إليه الشىء ، وإلى الفاعل الذى هو مبدأ الحركة – كان مبدأ العلم الطبيعى .

والعلم الغانى (١) وقعت فيه شبهة نى كيفية دخولها فى العلم الكلى ، إذ قد يُظن أنها لا توجد فى جميع العلوم الجزئية ، حتى يجب أنه ينظر فيها صاحب العلم

(۱) پ ۽ النال ۽

الكلي ، بأن ينظر في المعنى المشترك فيها ، فإن الغاية تظن آلها لا تتعلق إلا بالحركة ، ﴿ فتكون من الأعراض اللازمة لطبيعة الأجسام المتحركة والساكنة . فقيل كان يجب أن يكون البحث عنها حيث يكون البحث عن أعراض الأجسام المتحركة والسَّكنة وليس الأمر كذلك ، فإنها توجد في جميع العلوم متفرقة . لكنها قدْ تظن أنها لا توجد في العدد والهندسة والموسيقي ، إذ ليس فيها حركة ، فقد توجد الغاية في هذه أيضا ، فإن هذه قد يوجد لها مبدأ فاعلى ومبدأ قابلي ، إذ لا يوجد إلا فاعلى وقابل للفعل وهو الهيونى ، وحيث كان ذلك كان الممام . والممام هو الاعتدال والترتيب والتحديد ، التي بها يكون ما يكون لها من الخواص . وإنما هي لأجل أن تكون على ما هي عليه من الترتيب والاعتدال والتحديد فيكون ذلك غاية أي خبرية ، وعلة للغاية ، أي علة لأنبا خبر ، وقد كانت الغاية في سائر العاوم إنما كانت غاية لأنه خبر ، ثم اتفق لذلك الخبر أن كان غاية الحركة ، إذا كان السبيل إليه بحركة . والتعليميَّات هي مسوقة إليها ، فإنه يلز مها، بسبب وجود تلك الغاية لها ، خواص . وكذلك سبيل كل علم . وتلك الخواص في التعليميات هي المثاني والمربع وسائر الأشكال في الهندسة . وفي العدد خواصها المذكورة . وفي علم الهيئة خواصها التي لها لأجل أنها أجسام فلكية موجودة على ترتيب ما معن ، لو لم تكن على ذلك الترتيب لم يكن لها تلك الخواص . والترتيب في العلوم الفعالة هو الجبر ، وكذلك الترتيب في كل شيء هو الغاية ، وهو الحبر . وخواص المثلث غير مخواص المربع ، وخواص الستة في العدد غير خواص الأربعة ، فلكل شكل خاصة أو خواص ، وكذلك لكل عدد ولكل وأحد من الأشكال والأعداد ترتيب هوالغاية والخبر .

أعراض الأعراض اللازمة إما أن تعرض لذلك العرض لذاته وأولا . ومعنى قو لنا هذا ، أن ذلك عارض له لا يسبب وجود العترض المعروض له موضوعات بعض العاوم الجزئية، فيكون قد تخصص ، أى يكون حينة قد اختص بذلك الموضوع ، بل عروضه لذلك العارض لأنه موجود . فيكون النظر فى ذلك من عام ما يعد الطبيعة . وإما أن يعرض العرض المذكور يسبب عروضه أولا لموضوع ما ، فيكون النظر فى ذلك محتصاً بذلك الموضوع . ومثال الثانى إذا محتنا عن عارض من عوارض الحركة فى أما هل هى سرمدية أم ليست سرمدية ، محتنا عن ذلك فى علم الطبيعيات . وذلك لأنا نأخذ فى بيان ذلك موضوع الحركة ، فليس عروض السرمدية للحركة بسبب وجود الحركة فى غير معتبر فى أمرها الموضوع ، أى موضوع العلم . ومثال الأول أنا إذا عثنا عن انتقالالأعراض أو لا إنتقالها ، بحثنا عنه في العلم الكلي، لأنه ليس متناع وجود الانتقال في الأعراض إلا لنفس الأعراض ، لا لسبب تخصص الأعراض بيعض الموضوعات، سواء أكان ذلك الموضوع جسها ، أم عقلا فعالا ، أم غير هما .

النظر في هذه العلل لصاحب العلم الكلى ، وليس إنما ينظر فيها منجهة اشتراكها ، بل فيا مخص علماً علماً على أنه مبدأ له ، وعارض للمشترك . كما أن النظر في النمو لأمثلا عارض في العلم الطبيعي ومبدأ للطب ، وكما أن الأعراض لا يصح عليها الانتقال . مسألة في العلم الكلى ومبدأ العلم الطبيعي :

العلم الطبيعي له موضوع يشتمل علىجميع الطبيعيات ، ونسبته إلى ما تحته نسبة العلوم الكلية إلى العاوم الجزئية . وذلك الموضوع هوالجسم بما هو متحرك وساكن ، والمبحوث فيه عنه هو الأعر ض اللاحقة من حيث هو كَلْمَكْ لا من حيث هو جسم مخصوص ، ثم النظر في الأجسام الفلكية والأجسام الأسطقسية نظرًا أخص من ذلك . فإن النظر هو في موضوع هذا الجسم ، وهو جسم مخصوص ، لاالجسم المطلق . ثم يتبع ذلك النظر فيما هو أخص منه ، وهو النظر في الأجسام الأسطقسية ، مأخوذة مع المزاج ، وما يعرض لها من حيث هي كالملك أم يتبع ذلك النظر فيا هو أخص منه ، وهو النظر في الحيوان والنظر في النبات ، وحتك عنم العلم الطبيعي . وأما الأجسام الفلكية، فإنها لماكانت بسيطة ولم يُعَرِّضْ لها للواج ، وكانت صورها موقوفة علىموادها، لم يكن يتعلق به نظر أخص منه ، ويَشَبه أن تكون تلك الأعراض اللاحقة للموضوعات التي هي أعم أجناسا للأعراض اللاحقة للأجسام المحسوسة . ويصح أن يكون المبحوث عنه في علم واحد ; الأعراض ، وأعراض الأعراض ، وأجنام الأعراض ، وفصول الأعراض ، وأجناس الفصول ، وفصول الفصول ، على ما شرح في ( البر هان . . ومثال ذلك في « السهاع الطبيمي » أنه يبحث عن المكان أولا ، فإنه من عوارض الجسم يما هومتحرك وساكن ، ثم يبحث عنه أنه هل هو خلاء أوليس بحلاء، وهو من أعراض أعراضه ، وكذلك اننظر في الزمان ، هل يتناهى أم ليس يتناهى ، وهل له قطع أم لا ، أى ابتلاء وانتهاء ، هو من أعراض أعراضه ، ويبحث عن أعراض الحركة وقصولها : وهوالوحدانية والتضاد ، فإنه من قصولها ، والقسرية والطبع والسرمدية وغير السرمدية ، فهى أعراض لها ، ويبحث عن أنواع الجركة . وأما النظر في أنه هل ألجسم مؤلف من أجزاء لاتتجزاً ، وهل هو منتاه أو غير متناه ، وهل بجب أن يكون لكُل جسم حيز وشكل وقوام أم لا ، فإنه يتعلق بعلم ما بعد الطبيعة ، فإنها من أحوال الجسم من حيث هو موجود ، لامن حَيث هو واقع في التغير ، وهو البحث عن تحو وجوده

الذي يحصه ، وهو أنه أى وجود نخصه ، وأنه هل هو جوهر أم عرض ، وأنه إن كان جوهرا فهل هو متناه أم غير متناء ، لامن حيث أن أفعاله وتأثيراته هل هى متناهية أم غير متناهية – هو أيضاً من علم بعد الطبيعة . وأما النظر في أن الجسم من حيث هو متحرك هل هو متناه أم ليس بمتناه ، فإنه يتعلق بالطبيعي . وكذلك من حيث أفعاله وتأثيراته ، وهل هي متناهية أم غير متناهية ، من العلم الطبيعي . وقد يبحث في عام النفس عن حال الحركة والإرادة ، وفي بعض المواضع عن حركة النمو ، وكلناهما حركة متخصصة . وكون الشيء أخص من الآخر هو من الأعراض اللاحقة ، فإن النظر في «السياع الطبيعي» هو في الأموز العامة للطبيعيات .

العاوم التي لاتشترك في مبادىء واحدة ، كالعلم الطبيعي، لا يمتنع أن يثبت مبادىء ما هو فيها أخص في مباحث ما هو أعم . مثلا كإثبات الجسم الفلكي في و السماع الطبيعي . ثم البحث يكون عن أحوال هذا الجسم حيث يتكلم في الأجسام البسيطة لأمها بسيطة ، فإن الجسم الفلكي يثبت من حيث ينظر في الجسم على الإطلاق من حيث هو متحرك أو ساكن ، ثم يكون البحث عن أحواله حيث يكون البحث عن أحوال الجسم المحصوص .

الكلام فى أن الجسم هل هو مؤلف من أجزاء لانتجزا ، هو الكلام فى نحو وجوده . وكذلك الكلام فى أنه هل هو مؤلف من هو لى وحورة ، وليس يتعلق ذلك بالطبيعيات . فأما مايتعلق مها . فهو الكلام فيما يُستدل به على وجوده من جهة حركاته وقواه وأفعاله . والكلام فى التناهى واللاتناهى من وجهين : أحدهما من جهة المقدار والجسم من حيث هو جسم ، والثانى من جهة أحوال الجسم من حيث هو متحرك وساكن ، وهذا هو المتعلق بالطبيعيات . ولم يقصد بالقصد الأول إلى الكلام فى التناهى واللاتناهى من الوجه في جملة الكلام فى الثاني من أوجه من مؤلف من حيث هو متحرك وساكن ، وهذا هو ولام من من الوجه الثاني من الوجه الثاني . لكنه لما تكلم فيها أدرج الكلام فى الأول فى جملة الكلام فى الثاني ، فأخذ فيه مقدمات غير طبيعية .

الحركة من أعراض موضوع العلم الطبيعى ، وهو الجسم بما هو متحرك أو ساكن، فيجب أن يكون إثباتها فيه ، وليست هى أجزاء من أجزاء الجسم بما هو مؤلف من هيولى وصورة فيكون إثبانها فيما بعد الطبيعة .

الصورة الجسمية ، وهو البعد المقوم للجسم الطبيعى ، ليس قوامها بالمحسوسات فتكون محسوسة ، بل هى مبدأ للمحسوسات، فهى عارضة للموجود يما هو موجود . وكل ما يكون واحداً فى علوم كثيرة ، كالوحدة والكثرة وغيرهما ، فإنهما يدخلان

. . . . . . . . . . . .

والمشرق المترقى

موکر میں اس با ترج طور تہ ایک تا

فى الطبيعيات والتعليميّات وغيرهما . فيجب أن تكون من العوارض الحاصة لعام فوق تلك العلوم ، فإنهما من عوارض العلم الإلهي .

كون الموجود موجوداً غركونه مبدأ : فإن كونه مبدهاً عارض من عوارض الموجود ، ومحن نثبت فى الطبيعيات مبدأ الحركة . والحركة من عوارض موضوع العلم الطبيعى . ثم نبحث عن ذلك المبدأ وأنه هل هو جوهر أم عرض . فيكون هذان المعنيان عارضين لعارض من عوارض العلم الطبيعى . كذلك يثبت فى الإلحيات مبدأ . الوجود . ثم يُبحث عنه : ماذلك المبدأ . وهل هو جوهر أم ليس بجوهر . وإنما يثبت مبدأ الموجود فى هذا العلم لما له مبدأ . وهو الموجود المعاول . وإذا كان كذلك إثبات المبدأ لموجود فى هذا العلم لما له مبدأ . وهو الموجود المعاول . وإذا كان كذلك إثبات

تحديد المبادىء يكون فى العلم الذى هى له مبادىء . وإثبات وجو دها يكون فى عام آخر فوقه . وقد ينفق أن يكون دونه . وكذلك فى الهندسة كالنقطة إذا حددتها . وتقول : إنها شىء لا جزء له .

الجنس المنطقي هو الجنسية ، وهي المعنى الهمول على كل جنس ، والموضوع في الجنس هو ذو الجنسية ، وهو الطبيعة التي عرض لها الجنسية ، وهي الطبيعة المقولة على كثرين مختلفين بالنوع . وكذلك النوع المنطقي هو النوعية . وهو المعنى المحمول على كل نوع . والموضوع في اللوع محو ذو النوعية . وهي الطبيعة التي عرض لها النوعية ، وهي الطبيعة المقولة على كثيرين مختلفين بالعدد .

الصورة الجسمية فى كل شىء متقدمة للصورة التى للطبيعيات أجناسها وأنواعها ، كجسمية النار مثلا . فإنها متقدمة على صورتها النوعية . وهى النارية . التى بها صارت النار انارا وهى مقارنة لها .

الطبيعة بالحقيقة ليس لها إلا التحريك ، والإعداد لأن تقبل ما تحركه من المواد الصورة التي تحركه إليها ، وليس هي فاعلا ، ولا مفيد الوجود ، بل مفيد الوجود هو واهب الصور ، وإتما هي محركة للشيء تحو الذي يغيده إياه واهب الصور ، فلا فعل لها إلا تحريك الشيء تحو الغاية التي يؤمها به الفاعل الأول ، وكأنها مستأخرة مسخرة لذلك .

اللخاص والغاية ماخوذان على كوين : أحدهما الفاعل المشترك والغاية المشتركة ، وكل واحد منهما غير واحد بالعدد ، وهو أن يعرف فاعل هذا الأمر الطبيعى وغاية هذا الأمر الطبيعى ، وتميز الغايات والفاعلات بعصها عن يعض لكل واحد من تلك الأمور الطبيعية ، فيكون كل واحد من هذا الفاعل وهذه الغاية ذاتا واحدة بالعدد ، بل أمرا معقولا يشترك عند العقل من أنها فاعلات وغايات، ويكون ذلك الأمر المعقول مقولا عليها .

إذا قيل للأول عقل فإنما يعنى به العقل بالمعنى البسيط ، لا بالمعنى المفصل ، حتى تكون المعقولات خارجة عن ذاته ، لازمة له على ما ذكرنا ، فلا تكون ذاته متكثرة بتلك اللوازم التى هى المعقولات إلا تكثرا إضافيا ، الذى لايتكثر به الشىء فى حقيقته وماهيته .

ليس علو الأول ومجده هو تعقل الأشياء ، بل علوه ومجده بأن تفيض عنه الأشياء معقولة ، فيكون بالحقيقة علوه ومجده بذاته لابلوازمه التي هي المعقولات . وكذلك الأمر في الخالق ، فإن علوه ومجده بأنه حيث بخلق ، لا بأن الأشياء خلقه ، فعلوه ومجده إذن بذاته .

تحليل القياس : مثاله أن النظر فى أمر الزمان من الأمور التى تلزم كل حوكة . وكل نظر من أمر يلزم كل حركة ، فهو مناسب للنظر فى أمر المكان . لأنه : • من الأمور التى تلزم كل حركة » هى الصغرى ، فكأنه قال : النظر فى أمر الزمان من الأمور التى تلزم كل حركة ، وكل نظر فى أمر يلزم كل حركة ، فهو مناسب للنظر فى أمر المكان ، فالنظر فى الزمان مناسب للنظر فى المكان .

العترض نوعان : أحدهما هو الذي إذا تصورته لم تحتج أن تنظر إلى ما هو خارج عن ذاته . والثانى هو الذي لا بد لك في تصوره أن تنظر إلى ما هو خارج عن ذاته . والقسم الأول نوعان : أحدهما هو الذي سبه يقع على الجوهر : المقدار والقسمة والأقل والأكثر . وهو الكمية . الثانى أن لا يكون كذلك . وهو حالة في الجوهر لم محتج في تصورك إياها إلى ما هو خارج عن ذاته ، وهو الكيفية . مثال الكمية : العدد والطول والعرض والعمق والزمان ، ومثال الكيفية : الصحة والسقم والعفة والتعقل والعلم والقوة والضعف والكام ، ومثال الكيفية : الصحة والسقم والعفة والتعقل والعلم والقوة والضعف والكلام والطعم وما شاكلها . وكذلك التدوير محالة للشيء يكون كونه بسببه ، وبه يعلم أن آخر مقابله ، مثل الأبوة للأب من جهة أن الإين موجود مقابل له ، وكذلك الصداقة والأخوة والقرابة ، وهو أن الإين موجود مقابل له ، وكذلك الصداقة والأخوة والقرابة ، وهو كرن الثي ه أن الإين موجود مقابل له ، وكذلك الصداقة والأخوة والقرابة ، وهو كان عنه م في الزمان ، مثل كونه أمس وغدا ، وه الوضع ، وهو حال وضع أبراه من معهم أن الذي هو أن المي م كون الشي ه في مكانه ، مثل أن يكون أعلى أوأسقل ؛ وه الذي ه موهو أن مثل المي ه في الم ما موهو في الزمان ، مثل كونه أسببه ، وه الوضع ، وه الوضع ، مثل الأبوة الأب من جهة أن الإن من م الأول الذي من معهم أن الإين موجود مقابل له ، مثل الأبوة الأب من معهم أن الإين موجود مقابل له ، مثل أن يكون أيل من منهم أن الإين موجود مقابل له ، مثل أن يكون أيل الهو ، وهو حال وضع أبراه الموهم في أن أن الإين ، مين كونه أيل المون الذي من أن أن الإين موجود مقابل له ، مثل أن يكون أعلى أوأسقل ، وه مالي ، مثل كونه أسم من موله أن أن الإين مو مالي م مثل أن يكون أعلى أوأسقل ، وه مالم ، مثل مائوس م الجهات المختلفة ، كالقيام والقعود ، ومثل اليد والرجل والرأس وسائر الأعضاء ، وأوضاعها عند الجهات ، مثل اليمين والشيال ، والسفل والعلو ، والقدام والحلف ، فإنه إذا كان بحال: يقال له قائم ، وإذاكان بحال أخرى: يقال له قاعد . والفرق بين الإضافة وبين النسب الأخرى هو أن معنى الإضافة يكون من حصول نفس كون ذلك الشيء بنسبته إليه ، فإن الأبوة من نفس وجود البوة ، وتحصل من نفس كونها . وحصول الأين لايكون من نفس حصول الزمان .- وو أن يفعل والشيء ، و فان ينفعل م، وهما المقولتان ، فأن يفعل وينفعل جز ان لهما . فأما و يفعل به فهو نسبة الشيء إلى ما يؤثر فيه تأثيراً على سبيل تخريجه إلى الفعل من القوة لا دفعة بل بالتلويج . وكلك و أن ينفعل به هو نسبة المأثر عن هذا التأثير المذكور

المعدوم الذات ، الممتنع الوجود ، لا يكون شيئا ، فلا محكم عليه بحكم وجودي أو بحكم على الإطلاق . إلا أن هذا القول ، وهو أنه معدوم الذات ، كان فيه إشارة إلى موجود ، وهذا هو بحسب اللفظ . فأما بالحقيقة ، فلا إشارة إليه بوجه . فالموجودات إذاً : إما أن تكون واجبة الوجود ، وإما ممكنة الوجود . والواجب الوجود إما بذاته وإمابغره ، والذي هو بذائة فالإله ، والذي هو بغره فعلَّتُه واجب الوجود بذاته ، وهو أى ذاته تمكن الويجود ويغيره واجب الوجود . وقد يكون بغيره أيضا ممكن الوجود إذا لم توجده علته . فإذا أوجدته صار به واجب الوجود وقد زال إمكان وجوده بغره ، إلا أن إمكان وجوده بذاته لم يَزَلُ عنه إذ ذاك حقيقته وجوهره ، والحوهريَّة لا تبطل ألبنة ، إذ لايتغبر الشيء عن جوهره وحقيقته . والممتنع الوجود لا ذات له ، فلا حكم عليه . ولا يصح أن يوصف بأن له علة ألـتة ، إلا أن يكون معدوماً لا على الإطلاق بل معدوماً في قوته أن يوجد ، وهذا هوالممكن ، فيكون حيننذ علة عدمه عدم علة وجوده . وبالجملة فالضروري لا علة له ، وهو إما أن يكون واجب الوجود فلا علة لوجوده ، أو واجب العدم قلا علة لعدمه . وكما أن الضرورى العدم لا يوجد ألبتة . كذلك الضرورى الوجود لايصح أن يعدم ألبتة ، لأن الشيء الايتغير عن حقائقه وجوهريته . وإذا قيل إنه يعدم لا من ذاته بل من خارج ، كان هناك قبول لذلك التأثير لامحالة . وواجب الوجود كله فعل ، ولاقوة فيه ألبنة ، فواجب الوجود معنى بسيط . لايصح عليه الانقسام فى معناه ولائى موضوعه ، ولا يصح أن يكون من وجه واجبَّ الوجود ، ومن وجه غير واجب أى أن يكون فيه فعل وقوة معاً ، إذ لاحد هناك ولاانقسام . والمقارقات وإن كان

منها قوة بها تقبل الوجود من الأول ، فإمكان وجودها فى ذوائها لا فى شىء آخر ، وهى غير مادية بل هى معان بسيطة .

الأشياء التي لا يسبق وجودها عدم هي المبدعات ، والتي يسبق وجودها عدم هي المُحدَّثات ، وكل شيءَ لا تعلق له بمادة فلايصح أن يسبقه عدم ، ومثل ذلك يكون إمكان وجوده في ذاته لا في غيره .

المعدوم على الإطلاق لا قوة فيه يقبل بها الوجود من موجده ، فلا يوجد ألبتة . وليس كذلك الممكن . فإن فيه قوة ، فلذلك يوجد ، ولولاها لما كان يوجد .

النفس الإنسانية جوهرة قائمة بقائها ، لا تنطبع فى مادة ، بل هى مفارقة . وإنما احتاجت إلى هذا البدن لأن إمكان وجودها لم يكن فى ذاتها ، بل مع هذا البدن ، واحتاجت أيضا إلى البدن لتنال به بعض استكمالها .

لو لم تكن النفس حادثة لما احتاجت إلى البدن .

البحث عن حال الممكن : كل ما هو عكن الوجود في ذاته فإنه بجب وجوده بغيره . والمفهوم من هذا القول . وهو أنه عب وجوده بغيره ، معنيان : أحدهما أن يوجد شيء صببا . كما يوجد إنسان بيتا ، والثاني أن يتعلق وجوده بالموجود ويبقى وجوده به . مثل الضوء الذي يبقى في الأرض مع قيام الشمس . وعند الجمهور أن الموجد هو الذي يوجد سببا . فإنَّ حصل وجوده ، استغنى عن الموجد . ومحتجون بأن ما حصل وجوده . استغنى عن الموجد . فإن الموجد لايوجد ثانيا . وتمثلون للملك مثالا بأن البانى إذا بني بيتا لم يحتج البيت إلى الباني ثانيا . وتبطل حجتهم بأنه لا يقول أحدان الموجد يحتاج إلى موجد يوجده ثانيا ، لكن محتاج إلى مستبقيه ، وأما مثلل البيت ففيه غلط ، فإن البناء ليس هو علة لوجود البيت ، بل هو سبب لتحريك أجزاء البيت إلى أوضاع مختلفة بحصل منها صورة البيت ، وانتهاء تلك الحركة علة لاجباع تلك الأجزاء . والاجباع عاة لشكل ما . وحافظ تلك الأجزاء على ذلك الشكل هو طبائعها التي تحفظ بها تلك الأجسام أمكنتها . وأيضا المواقع التي تمتع بعض الأجزاء منالحركة إلى أماكنها الطبيعية ، كالأعمدة والأساطين والحيطان الممسكة للسقوف ، فإن كل علة مع معاولها ، لأن البناء علة للحركة . فإذا فقد البناء من حيث هو بناء ومحرك ، فنقدت الحركة ، وفقدان الحركة نفس انتهائها ، وانتهاؤها علة لاجباع الأجزاء ، واجتماعها على وضع ما علة لأن يخفظ بعض تلك الأجزاء أماكنها الطبيعية ، وبعضها تمتع عن زوال بعضها عن أماكنها ، كالنَّبِين الأول في مكانه الطبيعي الذي يمنع اللَّسِين الآخر أن يزول عن موضعه ، يتعاون كله على الثبات. فإذن البناء علة بالعرض للبيت ، وكذلك الأب علة بالعرض للابن ، فإنه علة لتحريك الذي إلى القرار ، ثم ينحفظ الذي في القرار بطبعه ، أو بمانع آخر يمنعه السيلان ، وهو انضمام فم الرحم ، ثم قبوله للصورة الإنسانية لذاته . وأما مفيد الصورة فهو واهب الصور ، فهذا بعض حججهم .

وأما إثبات المذهب فيا نقوله: فيجب أن تعلم أن كل معلول فله صفتان ، وكل علة فلها صفتان ، أما ما للمعلول ، فإحداهما أن وجوده مستفاد من العلة ، والثانى أن العدم يسبق ذلك الوجود ، فيكون تعلق المعلول بالعلة إما من جهة وجوده أو من جهة سبق العدم . ومحال أن تكون العلة علة لسبق العدم ، فإن عدم الشيء لاعلة له إلا عدم علة الوجود ، فليس للعلة تأثير في سبق العدم . ثم إن لم يكن للمعلول تعلق بالعلة من جهة الوجود، لم يكن له تعلق يالعلة أصلا . فإذن قد نجب أن يكون تعلق المعلول بالعلة من جهة الوجود لاغير وأما كون ذلك الوجود بعد العدم فإنه لم يصر بعلة ، فإنه لاتمكن أن يكون وجود فاك المعلول إلابعد عدم ، ومالا تمكن فلا علة له ، فإن الممتنع لا علة له ، قليس لوجوده من بعد عدم سبب من حيث هو وجود بعد عدم . فإن هذا الوجود لاعكن أن يكون إلا بعد عدم . فإن الوجود الذي سبقه العدم لا يصح أن يكونَ إلا بعد سبق العدم ، لأنه يسبقه العدم بذاته ، فلا علة له . فلا إمكان لوجوده بعد عدم من حيث هو بعد العدم ، وإتما الإمكان للوجود من حيث هو وجود فحسب . وأما كونه يعد العدم فهو ضرورى لا ممكن . فللعلول محتاج إذن إلى العلة في وجوده ، وهو ممكن ، إذ إمكانه في وجوده فقط ، ولا حاجة له إلى العلة في أن يكون بعد العدم ، فإن هذا المعنى هو واجب الذلك الوجود، وما كان واجباً لم محتج إلى علة من خارج . والشيء لايتغير جوهوه . ولما كان المعلول محتاجا إلى العلة ومتعلمًا بها من هذه الجهة ، وجب أن يكون مثل هذا الوجود دائمًا محتاجا إلى العلة . وهذه الصفة مقومة لمثل هذا الوجود ، أعنى الحاجة إلى العلة . فإذن المعلول في أنه محتاج في وجوده إلى العلة مقوم ذلك ، وإلا كان واجبا بذاته ، ولم يكن واجبا بغيره ، فإذن العلة علة الوجود . وأما سبق العدم فعلته أن تلك العلة لم تكن موجودة ؛ لا شيء آخر . فتكون العلة لها حالتان : إحداهما : أن لم يكن سبب الوجود ، والأخرى أن صار في ذلك الوقت سببا للوجود . فإذن علَّيتها لسبق العدم هو لاكونها علة للوجود ، ولا عليتها ليست هي علة ، ولا يدخل في حكم كونها تعليقات ابن سينا ــ ١٧٧

Ì

عله . وعليتها للوجود هي العلة بالحقيقة ، أو هي كونُّها علة بالحقيقة . ومثال هذا أن يكون واحد من الناس لا يربد شيئا أولا من جملة الأشياء التي تكون بإرادته ، ولايكون ذلك الشيء . فإذا أراد ، كان . فحق أن يقال عند كونه إن ذلك الشيء وجد عن علته ، فأما أن يقال إن ذلك المراد حصل ، يعد أن لم يكن حاصلا ، فلاأثر للعلة في وجوده بعد أن لم يكن ، فلا تأثير لإرادته في سبق العدم لذلك المراد : وعلى عبارة أخرى ، إذا وجد شيء عن إرادة حاصلة ، فحق أن يقال إن ذلك الشيء موجود ، فعلته علة ذلك الشيء المراد من جهة حصول إرادته وحصول مراده . فأما حصول الإرادة والمراد بعد أن لم يكونا ، فلا تأثير للعلة فيه ، فإن مثل هذا الحصول واجب على ما ذكرنا ، فإن حصول الوجود هو متعلق بحصول العلة ، وكون العلة علة وجود الشيء من علته ، وكون العلة علة غير معنى العليَّة من حيث هي علية . فكون العلة علة هو أن تصبر علة ، والعلية غير ذلك ، وهو أنه علة . كما أن كون الوجود هو غير نفس الوجود ، فكون العلة علة هو مقابل لكون المعلول موجودا ، لالمصبر المعلول موجودا . فوجود العلة مقابل لوجود المعلول ، وصبرورة العلة علة مقابلة الصبرورة المعلول موجودا . ثم إيادة الفاعل ما يصبر به الشيء موجودا ، لامايتعلق به وجود الشيء ، كأنَّ الفاعل هو ما يصبر فاعلا ، فتكون العلة هي ما تصير علة ، لا ماهو علة . فإن معنى قولهم : العلة ما يصبر به الشيء موجودا ، هو ما يصبر علة بعد أن لم يكن علة ، لا مايتعلق به وجود المعلول . فوجود المعلول متعلق بعلية العلة مطلقا . وأما صبرورة وجود المعلول فمتعلق بصيرورة العلة علة . ثم إن أريد بالفاعل ما يصبر به الشيء موجوداً بالفعل ، فإفادة الوجود غير العلية ، بل هو صرورة العلة علة . فإن أرَّدْتَ بكل واحد من قولنا العلية ، ومن قولنا صرورة العلة علة ، غير ما أريد بالآخر ، وهو الحق – كانت العلية لا نسبة لها إلى ما صار موجودا بعد أن لم يكن موجودا ، بل العلية مقابلة لوجود الشيء . وكل موجود متعلق الوجود بالغير ، ذلك الغير مباين له ، فذلك الغير هو فاعل ذلك الوجود ، سواء كان صدور ذلك الموجود عنه دائما أو وقتا ما .

الغاية أيضا علة مباينة للمعلول ، لكن الغاية والفاعل فى واجب الوجود هما واحد ، فهو الفاعل والغاية .

الوجود المستفاد من الغير : كونه متعلقا بالغير ، هو مقوم له ، كما أن الاستغناء عن الغير مقوم لواجب الوجود بذاته . والمقوم للشيء لابجوز أن يفارقه ، إذ هو ذاتى له . الوجود إما أن يكون محتاجا إلى الغير ، فتكون حاجته إلى الغير مقومة له ، وإما أن يكون مستغنيا عنه ، فيكون ذلك مقوما له . ولا يصح أن يوجد الوجود المحتاج غير محتاج ، كما أنه لايصح أن يوجد الوجود المستغنى محتاجا ، وإلا قد تغير وتبدل حقيقتهما .

عند الجمهور العلية هى هى صيرورة العلة علة ، إذ لم مجدوا فاعلا إلا بعد أن لم يكن فاعلا ، ولم يعرفوا فاعلا يفعل دائما ، فظنوا أن العلة هى ما يصبر علة بعد م لا يكون ، إذ الفاعل الذى يعرفونه لا يخلو من أن يكون فاعلا بعد أن لم يكن . ثم لا يكون عندهم هذا التفصيل الذى ذكرناه ، أى حقيقة ما ذكرناه ، إذ لا يعرفون الفرق بين ما هو علة على الإطلاق ، وبين ما يصبر علة . فقد بان أن ذات المعلول لا تفلك عن ذات العلة ، وأنه لا يصع أن تبقى مع عدم العلة . اللهم إلا أن تكون العلة لشىء آخر لا لوجود المعلول ، كما ذكرنا من حال البناء والأب . ويتبين من هذا أن علة الشىء آخر لا لوجود المعلول ، كما ذكرنا من حال البناء والأب . ويتبين من هذا أن علة الوجود بحب أن تكون مباينة لذات المعلول ، لأنه لو كانت مفيدة لوجود ذاتها ، لكانت قابلة لا فاعلة ، لكن العلة المفروضة هى علة الوجود فقط ، وإن العلة ذاتها ، لكانت قابلة لا فاعلة ، لكن العلة المفروضة هى علة الوجود فقط ، وإن العلة قابها ، لكانت قابلة لا فاعلة ، لكن العلة المفروضة هى علم الو الزب . ويتبين من هذا الأولى المطلقة واجبة بلماتها ، ولو كانت مغيلية الوجود للذاتها ، الزم أن تكون موجود قابل الملة الذي الملة ، فلا يحوز أن يكون شىء بسبط فاعلا وقابلا معا ، فإنه يكون هناك الأولى المطلقة واجبة بلماتها ، ولو كانت مغيلية الوجود للذاتها ، الذه موكانت مفيدة لوجود الأولى الملقة واجبة بلماتها ، ولو كانت من عليه الفروضة هى علة الوجود موجود موجود قابل ، الأولى الملة موجود موجود النه والأنها ، الذه والانه موجود موجود قابل الماته الأولى الملية الولي والمات من يكون شىء بسبط فاعلا وقابلا معا ، فإنه يكون

إن لج لاج وقال: إن العقل لايصح إلابعد أن يكون المعقول معدوما ، وقد سمع أن عدم المعقول ليس من الفاعل ، بل الوجود منه . والوجود الذى منه فى آن ، فليفرض ذلك متصلا إلى مالا لماية ، حى لا يكون آن أولى من آن فيه يفيد الوجود ، فلا يكون الآن متخصصا متعينا . وإذا كان هذا الآن متصلا ، فغر واجب أن يسبقه العدم ، لأنه ليس يلزم أن يكون قبله آن ، فإنه آن مطلق غير متعين . فإن أزاغه عن هذا الحق قوله بأن الشىء الذى يكون موجودا لا يوجده موجد ، فليعلم أن المعالمات وقعت فى لفظة ويوجده ، : فإن على أن الموجود لا يستأنف له وجود بعد مالم يكن ، فهذا صحيح ، فإنه مستحيل أن يقال الموجود استزنف له وجود بعد مالم يكن ، فهذا صحيح ، فإنه مستحيل أن يقال الموجود استزنف له وجود أوجود له ، يما هو هو ، بل شىء آخر هو الذى منه الوجود . وتحرير هذا المعى توجود له ، يما هو هو ، بل شىء آخر هو الذى منه الوجود . وتحرير هذا المعى أوجود له ، يما هو هو ، بل شىء آخر هو الذى منه الوجود . وتحرير هذا المعى من هذه له يكن . فإن هو من الموجود لا يكون ألبتة ، بحيث ذاته وماهيته لا نقتضى منه منه الفظة و يوجد ، أنه لا يكون ألبته على أن الموجود . وتحرير هذا المعى من معيد له الوجود ، فإن ذاته لا يقبل من معني أن الموجود . منه من منها من من معيد له الوجود ، فإن ها من منه منه منه منه الوجود . وتحرير هذا المعى من مفيد له الوجود ، فإن ذاته لا يفيد لذلك ، أى أنه عنى أن الموجود هما يقتضى عن مفيد له الوجود ، فإن ذاته لا تكون ألبتة غير مقتضية لوجوده ، إلما يقتضى وجوده شيئاً يفيده الوجود – فإنّا نبن ما فيه من الحطا ، ونقول : إن المعقول الذى نقول إن موجدا يوجده ، لا يخلو إما أن يفيده الوجود فى حالة العدم ، أو فى حال الوجود ، أوفيهما جميعا . ومعلوم أنه ليس مُوجداً له فى حال العدم ، فيبطل أن يكون مُوجيداً فى الحالين جميعا ، فيبقى أن يكون موجداً له فى الحالة التى هى موجودة . فيكون الموجد إنما هو موجد الموجود وهو الذى يوصف بأنه موجد لشى ء لايوصف بأنه يوجد ، لأن لفظة «يوجد » توهم وجوداً مستقبلا ليس فى الحال . فإن أزيل هذا الإيبام ، صح أن يقال إن الموجد موجد ، أى يوصف بأنه يوجد . فكما أنه فى حال ماهو موجود يوصف أنه موجد – ولفظة ٩ يوصف بانه يوجد . إلى موجد ، بل نقول : إنه يعتاج إلى مستبق و مستحفظ .

اللازم ما يلزم الشي لأنه هو ، ولا يقوم الشيء واللوازم كلها على هذا » أى يلزم ملزومها لأنه هو .

لوازم الأول تكون صادرة عنه ، لاحاصلة فيه ، فلذاك لا تتكثر بها ، لأنه مبدؤها ، فلا يرد عليه من خارج . ومعنى اللازم أن يلزم شى ء عن شى ء بلا واسطة شى م ، أو يلزم شى ء شيئا بلا واسطة شى م ، أو يلزم شى ء شيئا بلا واسطة . ولوازم الأول لما كان هو مبدؤها كانت لازمة عنه ، صادرة لا لازمة له من غيره ، حاصلة فيه . وصفاته هى لازمة لذاته على أنها صادرة عنه ، لا على أنها حاصلة فيه ، فلذلك لا يتكثر بها وهوموجبها . فتلك اللوازم وتلك الصفات تلزم ذاته لأنه هو ، أى هو سببها لاشى م آخر . واللوازم التى تلزم غيره لا تلزمه ذاته لأنه هو ، أى هو شى م آخر ولازم آخر . وإذا لم يكن بوساطة شى ، كان لازما له لأنه هو . واللوازم شى م آخر ولازم التى على م فير ه لا تلزمه لأنه هو ، يل قد يكون بوساطة مى م آخر ولازم التى على م فيره لا تلزمه في م كان لازما له لأنه هو . واللوازم

لازم الأول لا بحوز أن يكون إلا واحدا بسيطا ، فإنه لا يلزم عن الواحد إلاواحد . ثم اللازم الآخر يكون لازم لازمه . وكذلك اللازم الثالث يكون لازم لازمه ، ثم يكون الأمرعلى ذلك ، وتكون كثرة اللوازم للأول على هذا الوجه . وهذا كما نقول : إن الموجود شيء ، ثم يلزم عنه أنه نقطة ، ثم يلزم عن النقطة أنه شيء آخر . اللوازم لاتدخل فى الحقائق بل تلزم بعد تقوُّم الحقائق .

الأول ذاته البسيط لاكثرة فيه ألبنة . والعقل الفعال اللازم عنه أولا فيه كثرة ، لأنه ماهية وجود وارد عليه من الأول . ثم اللازم الثانى فيه كثرة زائدة على ما فى الأول ، وكذلك الحال فى اللازم بعد اللازم .

بيان أن واجب الوجود بذانه لاكثرة فيه : واجب الوجود لايصح أن تكون فيه كثرة حتى تكون فاته مجتمعة منأجزاء ، مثل بدن الإنسان ، أومن أجزاءكل واحد منها قائم بذاته ، كأجزاء البيت والحشب والطن ، ولامن أجزاءكل واحد منها غير قائم بذاته ، كالمادة والصورة للأجسام الطبيعية فإنه لوكانت ذاته تتعلق بالأجزاء لكان وجوب وجوده لابذاته ، ولا يصح أيضاً أن تكون فيها صفات مختلفة : فإنه لوكانت تلك الصفات أجزاء للاته كان الحكم فيها ما ذكر وإنكانت تلك الصفات عارضة لذانه كان وجود تلك الصفات إما عن سبب من خارج ، ويكون واجب الوجود قابلا له ، ولا يصح أن يكون واجب الوجود بشابة قابلا لشيء ، فإن القبول تما فيه معنى ما بالقوة . وإما أن تكون العوارض توجد فيه عن قاته ، فيكون إذن قابلا كما هو فاعل : اللهم إلا أن تكون تلك الصفات والعوارض لوازم ذاته ، فإنها حينتذ لا تكون ذاته موضوعة لنلك الصفات ، لأن تلك الصفات موجودة فيه ، بل لأنه هو . وفرق بين أن يوصف الجسم بأنه أبيض لأن البياض يوجد فيه من خارج ، وبين أن يوصف بأنه أبيض لأن البياض من لوازمه وإنما وجد فيه لأنه هو ، لو كان جوز ذلك في الجسم . وإذا أخذت حقيقة الأول على هذا الوجه ، ولوازمه على هذا الوجه ، استمر هذا المعنى فيه ، وهو أنه لاكثرة فيه ، وليس هناك قابل وفاعل ، بل من حيث هو قابل فاعل . وهذا الحكم مطرد في جميع البسائط ، فإن حقائقها هي أنها تلزم عنها اللوازم وفي ذائمًا تلك اللوازم على أنها من حيث هي قابلة فاعلة ، فإن البسيط عنه وفيه شيء واحد، إذ لاكثرة فيه ، ولا يصح فيه غير ذلك . والمركب يكون ما عنه غير مافيه ، إذ هناك كثرة . وثم وجود هو حقيقته أنه يلزمه ذاك ، فيكون عنه وقيه شيُّ واحد . وكل اللوازم هذا حكمها ، فإن الوحدة في الأول هي هنه وفيه لأنها من لوازمها ، والوحدة في غيرها واردة عليه من خارج ، فهي فيه لاعنه ، وهناك قابل . وفي الأول القابل والفاعل شي ، واحد :

البسائط ليس فيها استعداد ، فإن الاستعداد هو أن يوجد في الشيء شيء هن شيء لم يكن ، وأظن استعداده لقبول ذلك الشيء مقدماً على قبوله يالطيع .

النفس الإنسانية لايصبح أن تكون فاعلة المعقولات قابلة لها ، بعد أن لم تكن ، فإن مثل ذلك بجب أن يسبقه معنى ما بالقوة ، وفيها استعلماد . فأما الشيء الذى حقيقته أن تازمه المعقولات دائماً ، فلا بجب أن يكون فيه معنى ما بالقوة .

لوكانت النفس الإنسانية تفعل المعقولات بعد أن لم تفعل لكان فيها معنى مايالقوة . الذى لايقبل المعقولات لايصح أن يكون فاعلا للمعقولات، إذ لايصع أن يكون شيء واحد فاعلا وقابلا بعد أن لم يكن فاعلا وقابلا ، فإنه يسبقه معنى ما بالقوة .

أقول إنه لا يصح أن يصدر عن شي ، واحد بسيط من جميع الجهات إلا شي ، واحد، فقد عرفت أن الشيء لا يوجد عن الشيء مالم بجب عنه ذلك الشيء . فإذا وجب أن يصدر عن شيء شيء ثم صدر عنه ، من حيث وجب أن يصدر عنه الشيء ، الأ**ول ،** ومن جهة ذلك الوجوب شيء آخر غير الأول ؟ لم يكن واجباً أن يصدر عنه الأول ، وإذا لم يكن بسيطاً يصح أن يصدر عنف فإن صدر عنه من جهة طبعه شيء ومن جهة إرادته شيء آخر ، كان الكلام في الثينية الطبع والإرادة ووجوبهما عن شيء بسيط وصدورهما عنه ، كالكلام في الأول : فيقال : لم وَجَب عنه من حيث الطبع كلا ؟ فإذن لايصح أن يكون فى واجب الوجود كثرة أصلا وفى وحلة واجب الوجود أن كان واجب الوجود اثنين . ولاشك أن كل واحد منهما ينميز عن الآخر بفصل أو خاصة . ولو كانت الخاصة أو الفصل واحداً على حقيقته لكانا يفيدان ماهية الجنس فإن كل واحد منهما يفيد وجوب الجنس . وتغبر الجنس والوجود ها هنا هو تغس الجنس ، وذلك محال ، فإن الفعل والحاصة لايفيدان حقيقة الجنس ولايقومانه ، وإلا كان الجنس لا يكون جنساً من دونها ، وكان مثل الحيوان الناطق يكون الناطق تمام الحيوانية ، فلا يكون ما ليس بناطق حيواناً . فإذن هما مفيدان وجود الجنس لاماهيته . فلوكانا يدخلان على واجب الوجود وكانا يغيدان وجوده ، وكان الوجود حقيقة وأجب الوجود ، لكانا يفيدان حقيقة الجنسية , فلأن واجب الوجود من دون الفصل والخاصة له وجوب الوجود ، فإن رفعت الفصل والحاصة من كل واحد من واجى الوجود ، فإما أن تبتى الاثنينية ، أو لاتبتى . فإن يقيا النين كان المعنى الواحد النين ، وهذا محال . وإن يطل معنى وجوب الوجود مع رفعيهما ، كان الفصل والحاصة شرطاً فى حقيقة المعنى العام ، أعنى وجوب الوجود . وهذا محال . نعم إن كانت الماهية غير الآنية صح أن يصبر المعنى الواحد النين بالفصل أو الحاصة ، فإذن لا يصح أن يصبر واجب الوجود بذاته صفة لشيئين . على أنك قد عرفت أن المعنى الكلى لا يتعين شيئاً واحداً من جعلة ما هو كلية إلا بعد تخصص . ولو كان واجب الوجود بذاته يتخصص بعلة ، لكان ممكن الوجود لا واجه . فإذن معنى واجب الوجود ليس للأمور العامة .

المعنى العام لا وجود له فى الأعيان ، بل وجوده فى الذهن ، كالحيوان مثلا فإذا تخصص وجوده ، كان إما إنساناً أو حيواناً آخر ، أو واحداً من قسميه ، وتخصصه يكون يعلة لا بذاته . وواجب الوجود لو كان معنى عاماً لكان يتخصص وجوده لا يذاته ، فيكون ممكناً . فإذن معنى واجب الوجود ليس بعام ، لأن واجب الوجود شخصه بذاته ، لا بسبب من خارج ، وهو معنى لا ينفسم ، إذ هو يتشخص بتأحد .

وجوب الوجود بذاته ، وإن كالت صيغته صيغة المركب ، فليس هو مركباً ، بل هو شرح معنى لااسم له عندنا ، وهو أنه تجب وجوده ، لأن ما تجب وجوده فحقيقته أنه تجبوجوده بذاته ، لا شيء عرض له وجوب الوجود .

إن كان واجباً فى وجوب الوجود أن يكون صفة متعينة لشى ، ، فإنه ممتنع أن لا تكون صفة له متعينة ، و بمنتع أن تكون لغره . وهذا كما يقال إن كان واجباً ى واجب الوجود أن يكون مقارناً للبياض فهذا إذا كان لذاته يقتضى أن يكون مقارناً له . وإن كان يسبب ما صار مقارناً له ، كان ممكن الوجود قد تغر عن هذا . يعارة أخرى أن كون الواحد من المفروضين واجب الوجود، وكونه هو يعينه من حيث هو ، أى من حيث هو ذلك الواحد المتعين لا من حيث هو واجب الوجود : إما أن يكون واحداً ، فيكون كل ما هو واجب الوجود فهو هو ، أى ذلك الواحد المتعين وليس غيره . وإما أن لا يكونا واحداً . بل معى قولنا واجب الوجود غير معى قولنا وليس غيره . وإما أن لا يكونا واحداً . بل معى قولنا واجب الوجود غير معى قولنا يكون واحداً ، فيكون أمراً لذلك مع واجب الوجود فهو هو ، أى ذلك الواحد المتعين يكون واحداً ، فيكون كل ما هو واجب الوجود فهو هو ، أى ذلك الواحد المتعين يكون واحداً ، فيكون أن لا يكونا واحداً . بل معى قولنا واجب الوجود خبر معى قولنا وليس غيره . وإما أن لا يكونا واحداً . بل معى قولنا واجب الوجود في معى قولنا وليس غيره . وإما أن لا يكونا واحداً . بل معى قولنا واجب الوجود في معى قولنا يكونا أمراً ذلاته أولسب ، فإن كان كونه هو بعينه ، هو بعينه كونه واجب الوجود ، لم يعمع أن يكونا إلا واحداً . فيكون أمراً ذلاته أولسب ، فإن كان كونه هو بعينه ، هو بعينه كونه واجب الوجود ، لم يعمع أن يكونا إلا واحداً . فإن كان ذلك الاختصاص ، أى كونه هو بعينه واجب الوجود ألموا ذلاته يكونا إلاه واحداً . فإن كان ذلك الاختصاص ، أى كونه هو بعينه واجب الوجود الوجود للماته ، ولأنه واجب الوجود ، فيكون كل ماهو واجب الوجود هو بعينه ، وإن كان لعلة وسبب غيره ، فلكونه هو يعينه ، أى لكون واجب الوجود هو سبب ، فهو معلول . وهذا كما يَقال : إن كان كون الإنسان بذاته إنساناً وكونه هذا الشخص المعن ، واحد ، فمحال أن يكون غيره .

إن المعنى الواحد ، أى معنى كان ، لايتكثر بذاته ، وإلا لم يوجد واحد منه ، لأن ذلك الواحد منه كان على طباع ذلك المتكثر ، فيكون هو أيضا متكبرا بذاته ، ويقتضى التكثر بذاته ، فهو مشارك للمعنى أيضا فى طباعه ، بل هو ذلك المعى . مثلا البياض لوكان يتكثر بذاته فكل شخص من أشخاصه يقتضى النكثر ، إذ كل واحد يكون على طباع البياض ، ومشاركه فى معناه ، فلا سبب لنكثره غير معنى البياض ، فحقيقة كل شخص منها لا يخالف البياض الطلق ، وهو يقتضى التكثر بذاته ، فذلك الشخص أيضا الكثر . وإذا لم يكن واحدا لم يكن كثرة أيضا . بذاته ، فذلك الشخص أيضا التكثر . وإذا لم يكن واحدا لم يكن كثرة أيضا . بذاته ، فذلك الشخص أيضا يقتضى التكثر . وإذا لم يكن واحدا لم يكن كثرة أيضا . بذاته ، فذلك المعنى الواحد يتكثر بذاته ، أبطانا الكثرة ، لأنه واحد منه ، والكثرة تتركب من الواحد .

المعنى العام يقتضى التكثر بذاته من حيث فو عام ، والمعنى الواحد يقتضى التأحد بذاته ، ويكون تكثره بسبب . فإن كان تكثره بذاته كان له أشخاص ، وحقينة كل شخص منها لا تخالف المعنى المتكثر بذاته ، فإن تكثر واجب الوجود ، وكان تكثره بذاته ، لم يكن واحد أصلاء ولم تكن كثرة أيضا ، فنبطل أن يوجد الواحد من واجب الوجود ، فإذن لا يتكثر معنى واجب الوجود . وواجب الوجود شخصه فى ذاته لا يتشخص بغير ذاته .

واجب الوجود بذاته يقتضى يذاته أن يكون واحدا ، فلايكون قابلا لكثرة أصلا ، إذ لاسبب له قى وجوده ولا قى صفاته ولا فى لوازمه ، فهو واجب من جميع جهاته .

تكثُّر المعنى الواحد يكون بسبب من خارج لامن ذاته .

إن كان واجب الوجود اثنين ، فكل واحد منهما إما أن يكون وجوب الوجود وهوينه شيئا واحداً ، فيكون كل ما هو واجب الوجود هو بعينه ، وإن كان وجوب الوجود غير هويته ، لكنه يختص به ويقارنه ، فاختصاصه به إما لذاته أو لعلة . فإن كان للمانه ولأنه واجب الوجود ، كان كل ما هو واجب الوجود هو بعينه . وإن كان لسبب ، كان معلولا .

حقيقة الأول آنيته .

كل ذى ماهية فهو معلول ، والآنية معنى طلوىء عليه من خارج ، فهى لاتقوَّم حقيقته ، فإما أن تكون تلك الماهية علة لآنيتها ، وإما أن تكون علتها أمرا من خارج ، أعنى علة الآنية . فإن كانت الماهية علة لوجود ذائها ، فإما أن تكون علة وهى موجودة له ، أو علة وهى معدومة . ومحال أن تكون معدومة وهى علة لوجود ذاته . وإن كانت موجودة كان لها وجودان . والكلام فى الوجود الأول الذى به صارت الماهية علة للوجود الثانى ، كالكلام فى الوجود الثانى ، ويتساسل إلى مالا نهاية . وهى تستغيى بالوجود الأول عن الوجود الثانى إن كان خارج .

الذي بجب أن آيبينَ من أمرها هو أنها هلهي وجدت بوجود متقدم ، أم وجدت وهي معدومة ؟

إن كانت موجودة وهى علة ، فإنها تستغنى بالوجود الأول عن النالى . فإذ كان علة واجب الوجود أمرا عن خارج كان متعلقا بسبب ، وهو محال ، فإذن حقيقة الأول معنى شرح اسمه أو لازمه أنه واجب وجوده بذاته ، أو أنه مجب وجوده ، لا ما نحب وجوده فتثبت ماهية غير الآلية . وهذا كما غير عن القوى بلوازم ، كما يقال : إن النفس ما يصدر عنه كلا وكذا ، وهذا كما غير عن القوى لاحقيقتها . وهذه الحقيقة التي قلنا إن واجب الوجود بذاته لازم لها ، هى الحقيقة المطلقة ، فإن حقيقة التي قلنا إن واجب الوجود بذاته لازم لها ، هى الحقيقة بل يكون إما وجود مطلق ، أو وجوده . وحيث لا يكون معنى ما بالقوة أصلا ، بل يكون إما وجود مطلق ، أو وجود يكون وجوب الوجود من لوازمه ، تكون الحقيقة المطلقة البرينة عن معنى ما بالقوة والأعدام ، فلهذا صار أخص الصفات به الوحدة والحقية . إذا شاركه في هذين المنيين شي ، فالواحد الحق أخص الصفات به فالوحدة مساوية للحقية المطلقة ، إذ لا واحد مطلقا سواه ، والوجود المطلق هو الوحدة والحقية . إذا شاركه في هذين المنيين شي ، فالواحد الحق أحص الصفات به الحقيقة ، وهو البراءة عن جميع ما بالقوة والأعدام ، فالواحد الحق أحص الصفات به الوحدة والحقية . إذا شاركه في هذين المنيين شي ، فالواحد الحق أحص الصفات به . الحقيقة ، وهو البراءة عن جميع ما بالقوة والأعدام ، فراد ما ، والوجود المطلق هو الوحدة مساوية للحقية المطلقة ، إذ له واحد مطلقا سواه ، والوجود المطلق هو

كل ما يقبل النغير فإنه بكون لما قبله سبب من خارج ، ومحال أن يكون واجب الوجود بذاته قابلا أن يكون له تعلق بسبب .

الوجود لا فى موضوع بحمل علىوجود الأول على أنه هو، لاعلى حمل الجنسية ، وكذلك الحال فى حمل واجب الوجود عليه .

الأول لايدرك كنهه وحقيقته العقولُ البشرية ، وله حقيقة لا اسم لها عندنا . ووجوب الوجود إما شرح اسم تلك الحقيقة أو لازم من لوازمها ، وهو أخص لوازمها وأولها ، إذ هو لها بلا واسطة ِلازم آخر . وسائر اللوازم فإن بعضها يكون بوساطة البص . ومكلمات الوحدة هي أخص لوازمها إذ الوحدة الحقيقية هي لها ، وما سواها فإنه لا يخلو عن ماهية وآنية ، فهي من أخص الصفات بها ، إذ لا يشاركها في الوجود والحقية شيء ، والوجود والحقية هما متساوقان .

الماهيات كلها وجودها من خارج ، والوجود<sub>ه</sub>عرض فيها ، إذ لاتقوم **حقيقة** واحدة منها ، فإذن كلها معلولة .

ما حقيقته آنيته ، فلا ماهية له . يعنى بالماهية في سائر المواضع : الحقيقة ، وواجب الوجود حقيقته الآنية .

الجوهر هو ما وجوده ليس فى موضوع ، وليس يعنى بالوجود هاهنا الحصول بالفعل ، فلهذا تشك ، مع معرفتك بأن الجواهر جسم ، فى وجوده أو عدمه . فإذن الجواهر ماهية ، مثل الجسمية والنفسية والإنسانية ، إذا وجدت كان وجودها لا فى موضوع .

الجوهر حقيقته ماهية . وما لا ماهية له قليس بجوهر . فواجب الوجود ليس بجوهر .

وأما العرض ، فظاهر أن واجب الوجود بناته لايصح أن يكون عارضا لشيء حتى يكون متعلقا في وجوده به *براتي تكوير بيني روي* 

کل عَرض فہوجود ٹی شیء ، وواجب الوجود لایکون وجودہ تی شیء فلیس بعرض .

لما كان حمل الوجود لا فى موضوع على وجود واجب الوجود ، ووجود سائر الموجودات لم يكن بالتواطؤ ولا بالتشكيك ، كان حمل الوجود لا فى موضوع عليهما ليس حملا جنسيا ، ولا بالتشكيك . وقد بطل ها هنا أيضا اعتبار التشكيك الذى يكون فى وجود الأعراض ووجود الجواهر .

الوجود لا فى موضوع لا محمل على ما تحته بالتواطق ، وكل جتس فإنه محمل على ماتحته بالتواطق ، فالوجود لا فى موضوع ليس بجنس . فإذن حمله على وجود واجب الوجود ووجود الجوهر لا على سبيل الجنسية ، بل يكون الوجود لا فى موضوع جنسيا إذا عُنيى به أنه محمول على وجود ماهية إذا وجلعت كان وجودها لا فى موضوع . وليس يُحتَى بقولنا الموجود لا فى موضوع ها هنا ما يُحي به فى رسم الجوهو ، فإنه يُعتَى به هناك وجود شىء إذا وجد كان وجوده لا فى موضوع . ويُعتَى به هناك وجود شي هناك وجود دائم أبدا ، ووجود حقيقة يكون الوجوب من لوازمها ، وهو دائم الوجود لم يزل ولا يزال لا ماهية من شأنها أن توجد إذا وجدت لا في موضوع .

الوجود لا في موضوع هو غير الموجود لا في موضوع .

الجوهر حقيقته ماهية ، وواجب الوجود حقيقته آئية لا ماهية . ومالا ماهية له فليس يجوهر ، فواجب الوجود ليس بجوهر ، ولا داخل فى مقولة من المقولات ، فإن كان مقولة ، فوجودها خارج عن ماهيتها ، وزائد عليها . وواجب الوجود ماهيته آئيته ، ليس آئيته زائدة على ماهيته ، بل لا ماهية له غير الآئية – ويعنى بالماهية الحقيقة : فما يعنى به الماهية فى سائر الأشياء ، فإنه يعنى به فى واجب الوجود الآئية . فقد بان أن واجب الوجود لاجنس له ، فلا فصل له ، إذ لا شريك له فى الحنس . وإذ لافصل له ، فلا حد له ، ولا على له ، فلا موضوع له . وإذ لاسب له ، فلا جزء له ، غان الأجزاء سبب الكل . ولا تغير فيه ، فإنه غير قابل ، والتغير يكون بسبب من خارج .

المعنى العام لا وجود له فى الأعيان ، فيكون شخصا ، فإنه لا يكون حينئذ عاما ، وإذا تخصص وجوده ، تخصص بأحد ما يكون من أنواعه ومن أشخاصه فوجد فى الأعيان حينئذ .

ووجد في الاعبان حينتد . صفات الأشياء على أربعة أصناف : أحدها كما يوصف الإنسان بأنه حيوان أو جسم ، وهذه الصفة ذاتية له ، وشرط في ماهيته . وليس هذه المصفة له بجعل جاعل ، بل هى ذاتية له ، فلا سبب لكونه صفة له ، وذلك مُعلر د في جميع الذاتيات . والثانى كما يوصف الشيء بأنه أبيض ، فإنه صفة عرّضية ، ويوصف الشيء بالبياض لوجوده فيه ، وهو غير ذاتى له . والثالث كما يوصف بأنه علم ، فإن العلم هيئة موجودة في ، وهو غير ذاتى له . والثالث كما يوصف بأنه علم ، فإن العلم هيئة موجودة في ، وهو غير ذاتى له . والثالث كما يوصف بأنه علم ، المعلوم . فالعلم أمر من خارج ، كالبياض في الجسم ، إلا أنه يخالف البياض ، فإن مضافا إلى أمر من خارج ، وهو المعلوم . والرابع مثل الأب واليمين ، فإن الأبوة الأبيض لا يصبر بالبياض مضافاً إلى شيء من خارج . والعالم يصبر بهيئة العلم مضافا إلى أمر من خارج ، وهو المعلوم . والرابع مثل الأب واليمين ، فإن الأبوة ليست هي هيئة توجد في الإنسان ثم تعرض لها الإضافة ، كما كان في هيأة العلم . وكذلك الأمر في التيامي ، بل هما نفس الإضافة ، كما كان في هيأة العلم . وكذلك الأمر في التيامي ، بل هما نفس الإضافة ، كما كان في هيأة العلم . وكذلك الأمر في التيامي ، في هذه الأربع مثل الأب واليمين ، فإن الأبوة الم عنه العام ، فإن أنه منه الإضافة ، كما كان ألى هيأة العلم . وكذلك الأمر في التيامي ، بل هما نفس الإضافة ، كما كان ألى هياه العلم . وكذلك الأمر في التيامي ، بل هما نفس الإضافة ، لا هيئة تعرض لما الإضافة ، وكذلك الأمر في التيامي ، بل هما نفس الإضافة ، لا هيئة تعرض لما الإضافة ، كما كان ألى هيأه العلم . وكذلك الأمر في التيامي ، بل هما نفس الإضافة ، لا هيئة تعرض لما الإضافة ، كما كان ألى هيأة العلم . ليس له صفات ذاتية ، حتى تكون الصفات موجودة فيه ، إلا على الوجه اللي ذكرنا ، وهو أن تكون تلك الصقات من لوازم ذاته ، ولا صفات عرضية ، كالبياض . وأما الصفات الإضافية ، فلابد من أن تكون موجودة له ، إذ الوجودات كلها عنه ، وهو معها ، أو متقدم عليها ، على اعتبارين مختلفين ، فإن المعية هي نفس الإضافة ، والثقدم نفس العلية ، وهذه الوجودات إضافات . وأيضا له صفات عدمية ، أعلى لاصفتية ، مثل الوحدة ، فإن معناها أنه موجود لا شريك له ، أولاجزء له . وإذا قيل: (أزلى)، أي أنه لاأول لوجوده، فإنَّا نسلب عنه الحدوث أو وجوداً متعلقا بالزمان ، فهذه السلوب والإضافات لا تتكثَّر بها الذات ، فإن الإضافة معلى عقلي لاوجود له في ذات الشيء . ولكن لما كان لمثل هذه السلوب ألفاظ محصلة ، مثل الوحدة والأزلية ، ظُسُتْ أنَّها صفات محصَّلة . وقد تكون ألفاظ محصلة ومعانيها غير محصلة ، ووجودية ، بل سلبية . وقد تكون ألفاظ محصلة ومعانبها محصلة وجودية . فالأول كالوحدة والزوج والفرد . والثاني كاللا أعمى ، أى البصير . أومثال آخر، وهذا كما يقال الغين والفقير ، فإن الغنى ليس إلا إضافة ذي المال إلى ماله ، لا صفة موجودة في ذات ذي المال . والفقر معنى عدمي ، ومعناه أنه ليس بذي المال . وليس لهاتين الصفتين وجود في ذات صاحبيهما . فصفات واجب الوجود بذاته إما أن تكون لوازم له ، فلا يتكثر بها على ما ذكر . وإما أن تكون عارضة له من خارج ، وقالت إما معنى إضافى ، وإما معنى عدمى . فلايتكبر بها .

لا يصح أن يكون واجب الوجود بذاته له سبب ، فإنه إن كان لا سبب لوجوده ، فليس لوجوده سبب ، فإذن لاتعلق له بسبب . وإن لم يكن له وجود إلابسبب ، فليس هو واجب الوجود بذاته . ولا يصع أن يكون مستفيد الوجود من شيء آخر ، وذلك الشيء يستفيد وجوده من هذا الأول ، فإنه يكون كل واحد منهما أقدم من الآخر ، وأشد تأخراً من الآخر ، فلا يصح وجود أحدهما إلا بوجود الآخر الذي لا يوجد إلابالأول ، فلا يكون له وجود أصلا . ولا يصح أن يكو نا متكافئ الذي لا يوجد د الأخوة ، فإنه لا مخلو إما أن يكون كل واحد منهما يجب وجوده بالآخر ، أو يجب وجوده بذاته . فإن كان يجب وجوده بذاته ، كان يجب وجوده بالآخر ، أو يجب وجوده بذاته . فإن كان يجب وجوده بذاته ، كان يجب وجوده بالآخر ، أو يجب وجوده بذاته . فإن كان يجب وجوده بذاته ، كان أو من لا تأثير للآخر في وجوده ، فلا يكون لأحدهما تعلق يالآخر في الوجود . وإن كان أو لى من لا وجوده . وكل ممكن الوجود فإنه يمح مكن الوجود ، فلا يكون أو لى من لا وجوده . وكل ممكن الوجود فإنه بحب وجوده بسبب متقدم يالذات فإذن كل واحد منهما محتاج فى وجوده إلى أمر من خارج متقدم عليهما ، إذ لاتقدم لأحدهما على الآخر ، إذ فرضناهما متكافئين . والعلة بجب أن تكون متقدمة . وإن كان أحدهما علة والآخر معلولا فإنه يكون أحدهما واجبا بذاته ، والآخر وجوده مستفاد منه . وبهذا نعلم أن واجب الوجود بذاته لا أجزاء له ، فإن الأجزاء سبب للجملة ، فإذن لا تعلق لواجب الوجود بشىء .

وجود الأجسام وأعراضها ، وبالجماة وجود العالم المحسوس ، ظاهر . وجميع هذه الموجودات وجودها خارج عن ماهيته ، إذ جميع هذه ماهيات في المعقولات العشر ، وكلها ممكنة الوجود في ذوائها . قوام الأعراض بالأجسام ، والأجسام قابلة للتغيرات . وأيضا فإنها مركبة من مادة وصورة ، وكل واحد منها جزء للجسم . والمادة لا قوام لها بالفعل ، وكملنك الصورة وكل ما كانت هذه صفاته - أعنى التغير والتجزؤ . واجتماع جملتها من الأجزاء وحصول معنى ما بالقوة – فهو ممكن الوجود . فكل ما هو ممكن الوجود فإنه بخرج إلى الفعل بأمر من خارج ، ويكون تعلق وجوده بذلك الأمر ، وهذا هو معنى الحدوث ، أعنى أن يصبر الشيء أيسس ، بعد أن كان ليس ، بعدية بالذات ، أى أنه متأخر الوجود عن وجود علته . وقد بينا أن جميع العلل تنتهى إلى واجب الوجود بذاته أن واجب الوجود بذاته واحد ، فيجب أن يكون للعالم مبتدأ لا يشبهه ، فوجود العالم منه . ووجود ذلك المبدأ يكون واجبا بذاته ، بل تكون حقيقته الوجود المحض ، أى لا خالطه معنى ما بالقوة وما سواه يكون وجوده منه ، مثل الشمس التي هيمضيتة بذائها ، وما سواها مضيء بها ، والضوء عارض منها . وهذا المثال يصح لو كانت الشمس نفس الضوء ، ولم يكن للضوء موضوع . ولكن الأمر بخلاف ذلك ، فإن ضوء الشمس له موضوع، وواجب الوجود بذاته لا موضوع له، بل هو قائم بذاته .

المعلوم بالحقيقة هو نفس السورة المنتقشة في ذهنك . وأما الشيء الذي تلك الصورة صورته ، فهو بالعترض معلوم . فالمعلوم هو العلم ، وإلاكان يتسلسل إلى مالا لمهاية .

إن السبب في أن يكون الشيء معقولا ، هو بأن ينجرد عن المادة ، وكذلك السبب في أن يصير الشيء عاقلا هو أن يتجرد عن المادة ، أعنى العقل ، فإذا حصلت صورة مجردة عن المادة ، لصورة مجردة عن المادة ، كان ذلك النحو من الحصول عقلا ، والصورة الإنسانية إذا تجردت عن المادة ، واستحضرتها نفسك ، كانت نفسك، على ما ذكر في «كتاب النفس » ، عاقلة للمعقول من تلك الصورة الإنسانية . وبالجملة

فالصورة المجردة عن المادة وجودها معقوليتها ، أي وجودها هو أنها عقلت ، فإنها إن لم تعقل لم توجد . كما أن الصور ة المحسوسة وجودها محسوسيتها ، وهو أنها أحست . وكما أنك لوأحضرت في ذهنك صوراً تجردها عن موادها ، لكان وجودها في ذهنك هو أنك عقلتها - كذلك إذا كانت مجردة بذوانها لم يكن وجودها إلا أنها عُقلت ، فالوجود لها هو أنها معقولة ، فإنها إنما توجد عندما تعقل . ووجود الأول هو عقليته الذاته ، أى أنه تعقل ذاته ، فإن ذاته مجردة ، فموجوديتها له هو أنه تعقلها ـ فوجود ذاته دائم ، فعقليته لها داممة.ولماكانت النفس الإنسانية مجردة عن المادة ، وكان وجودها المائما ، كانت عاقلة المائما ، ومعقولة المائما ، إذ كانت ذائما مجردة عن المادة ، على ما تبن ، ولم تكن ذاتها المجردة مباينة لذاتها المجردة، كمباينة البياض مثلا، أو الجسمية لذاتيهما ، فإن البياض والجسمية وجودهما لغبرهما ، أعنى للمادة والموضوع . ووجود ذات كل واحد منهما مباين لذاته ، فالنفس هي عالمة لذائها ، ومعلومة لذائها . وواجب الوجود مجرد عن المواد غاية التجريد ، فذاته غير محجوبة عن ذاتها ، أي واصلة إليها ، وغير مباينة لها ، إذ البياض محجوب عن فاته ، أعنى أن وجوده في غيره . والمحجوب عن الشيء هو أن لا يكون ذلك الشيء موجوداً في المحجوب عنه ، فإن البياض المجوب عن البصر هو أن لا يكون حصلا في البصر ، فلا يدركه البصر . وأما الحاجز بينك وبيته ، فهو الذي يمنع من حصوله في حس البصر ، وهو السبب في عدم حصول ذلك الشيء المحسوس في حسف ، أو عدم سبب الحصول . فواجب الرجود بذاته عاقل لذاته ومعقول لذاته، فإنا إذا قلنا : ( علم مجود لشي م مجرد ، -معناه أن ذلك المجرد إذا انصل تمجرد ، عقله ذلك المجرد المتصل به ، ولما كَانت أذات واجب الوجود مجردة ، ولم تكن مباينة لذاتها ، بل كانت متصلة مها ، أى وجوده له كان عاقلا لذاته ، ومعقو لالذاته ، وهو بالحقيقة وجوده شيئا ، ومعقو ليته شيئا آخر ، كالحال في الصورة المادية ، التي وجودها شيء ومعقوليتها تكون بعد وجودها ، فلا تكون معقولة وهي موجودة ، بل من شأنها أن تعقل . والصور الفائضة عن الأول فإن نفس صدورها عنه هو معقوليتها له ، لا أنَّها تصدر ، ثم تعقل بعد صدورها . والأول عقليته لذاته ومعقوليتها له شيء واحد ، فهو عاقل ومعقول وعقل ، والعقل بالحقيقة هو المعقول ، فإن المعقول هو الشيء الحاصل في الذهن . فأما الأمر من خارج ، فهو بالعرض معلوم ومعقول ، لابالذات ، وإلا لاحتيج إلى علم آخر به يعلم ذلك العلم ، وكذلك المحسوس بالذات هو الأثر الحاصل في الحس ، فأما الشيَّء اللَّى ذكر الأثر أثره ، فهو محسوس بالعرض ، وذلك الأثر المحسوس بالحقيقة هو بعينه

الحس ، وإلا كان يتسلسل ، لأنه لوكان يجب أن يتكرر ذلك الأثر في الحس حتى يصبر حساً ، لكان الكلام في الأثر الثاني كالكلام في الأثر الأول ، وكذلك يستمر الكلام إلى مالالهاية . فإذن واجب الوجود عقله ما هو معقول ، وكذلك كل مجرد عن المادة ، وكل ذلك هو الوجود المجرد عن المادة .

کل ماکان وجوده لذاته ، فوجوده مع**قولیته. کل ماکان وجوده لغیره فوجود** معقولیته لغیره .

ولما كان واجب الوجود مبدءاً لجميع الموجودات على ترتيب الموجودات، وكان عاقلا لحقيقة ذاته ، كان أيضاً للوازمه ، لأن ما يعقل شيئاً بالحقيقة فإنه يعقل (لاغير) لوازمه . ووجود لوازمه أيضاً هو معقوليتها ، فلا يجوز أن يقال إنه عقلها فوجدت، ولاأنها وجدت فعقلها ، وإلا كان يلزم محالان : أحدهما أنه يتسلسل إلى مالانهاية ، فإنه كان يسبق كل وجود لازم ، عقل واجب الوجود له ، وكل عقل واجب الوجود لتلك اللوازم ، وجودها .

علة وجود لوازمه عقليته لها ، فيجب أن تكون معقولة له قبل وجودها ، فيجب أن تكون موجودة حتى يعقلها براتر تكويز معقولة له قبل وجودها ، فيجب

إن فرضنا أن تلك اللوازم بجب أن يكون وجو دها غير معقوليتها ، فيجب أن يسبق كل وجو د معقولية ، وكل معقولية وجو د ، فيتسلسل ، فيقال : إنما صلرت موجو دة لأنه يسبقها التعقل، وإنما عقلها لأنه سبق عقليتها الوجو د ، إذ كان ما ليس مموجود ليس معقول . إذ كان يلزم أيضاً محال آخر ، وهو أنه إنما صارت تلك اللوازم معقولة لأنها موجو دة وإنما صارت موجو دة لأنها معقوله ، فيلزم أن يكون عقلا ، لأنه عقل . فكان يلزم أن يكون علة وجو دها وجو دها ، وعلة معقوليتها معقوليتها ، فكانت تصير معقولة لأنها معقولة وموجودة لأنها موجو دة . فاذن عب أن تكون نفس وجود هذه اللوازم نفس معقولة وموجودة النها موجو دة . فاذن عب أن تكون نفس وجود

تلك اللوازم معلوميتها هىنفس وجودها لازمة للأول، ويعنى باللوازم معلوماته. الوجود وجودان : عقلى وحسَّى، والعقلياتنفس معقوليتها وجودها ، والحسيات نفس محسوسيتها وجودها . اللوازم هى الهيئات العلمية . ولو أنها كانت موجودة فى ذهنك لم يكن وجودها فى غير ذهنك غير معقوليتها . فإذ قد صدرت عن واجب الوجود بذاته مجردة فوجودها معقوليتها . لو أنها حصلت فى ذهنك كان نفس وجودها عقليتك لها ، وماكان يجب أن توجد أولا ثم تعقلها ، بل نفس وجودها فى ذهنك نفس معقوليتها .

الحسّ يعنى به الإدراك الحسّى، والعقل يعنى به الإدراك العقلى ، أى انتقاش الصورة المعقولة فىالعقل ، وهو نفس الإدراك ، كما أن انتقاش المحسوس فى الحسهو نفس الإدراك الحسى ـ فإذا تصور الشيء فى العقل فنفس حصوله فى العقل هو نفس العقل .

الإدراك ليس هو بانفعال ما الدرك ، لأن المدرك لاتتغير ذاته من حيث هومدرك بل تتغير أحواله وأحوال آلته .

الأول يعرف كل شيء من ذاته لا على أن تكون الموجودات علم لعلمه بل علمه علة لها مثل أن يكون البيساء يبدع فى الدهن صورة بيت فيبنيه على ما فى الذهن فلولا تلك الصورة المتصورة من البيت فى الذهن لم يكن للبيت وجود، فلم نكن صورة البيت علمة العلم البناء به . وما يكون محلاف ذلك فإنه كالساء التي هى علمة لعلمنا بها ، فإن وجو دها علمة لعلمنا مها . وقياس الموجو دات إلى علمه كفياس الموجو دات التي نستنبطها بأفكارنا ثم نوجدها فإن الصورة الموجو دات إلى علمه كفياس الموجو دات التي نستنبطها ولكن البارى لم يكن يحتاج معه إلى استعمال آ فة وإصلاح مادة بل كما نتصور نحن وجود الشيء محسب التصور . وأما نحن فنحتاج مع التصور إلى استعمال آلات ونحتاج إلى شوق ولكن البارى لم يكن يحتاج معه إلى استعمال آ فة وإصلاح مادة بل كما نتصور نحن وجود الشيء محسب التصور . وأما نحن فنحتاج مع التصور إلى استعمال آلات ونحتاج إلى شوق والوجو دات لتصور ه ماعة ألي يتصور شيئاً إ فإذا حصل منا الإجماع لطلبه انبعنت الشيء محسب المعرود – ميحانه بأن يتصور شيئاً إ فإذا حصل منا الإجماع لطلبه انبعنت الموجو دات التصور ه مناحز يكن يحتاج مع التصور شيئاً ا فإذا محمل منا الإجماع لمائو الموا والموجو دات التصور ه معمله الألات من دون استعمال آلة أو الموجو يكن وجود الموجو دات التصور ه مناحز فن فنحتاج مع التصور إلى استعمال آلات ونحتاج إلى شوق الموجو دات لنصور ه من عن فنحتاج مع التصور شيئاً المائة أو مائون ألي ألواد الموجو دات لنصور ه معمله ألمائي يتصور شيئاً المائة أو محمل منا الإجماع لمائواد القوة التي في المغلات إلى تحريك الآلات من دون استعمال آلة أخرى في تحريك مورك

الله يُوجدُ الشيءَ علىمايتمثله . فمايوجند فيه زمان بكون قد تصوره علىأنه بكون فى زمان بعد زمان كذا ، مثال فلك : أنه إذا علم أن الشمس كلما كانت فى الخمل فى درجة فإنها تنتهى إلى آخرها فىمدة كذا، أى فى زمان قَدَرُهُ كذا فتصوُّر وللأشياء يكون على ما يكون الأشياء علته فى الوجو د إلاأنه لايكون حساً مشاراً إليه فإنه يعلم الكسوف الذى يكون فى غد لاحساً مشاراً إليه فإنه يحدث ويتغير ولا يحدث علمه ويتغير بل يعرف كليا بأسبابه وعلله . فإنه يعلم أنه يكون يعد زمان كلما وعند اجتماع كذا وكذا وعلى وجه كلى بأسبابه وعلله فنفس وجود الأشياء هو معلوميتها له .

علم الأول ليس هو مثل علمنا ، فإن العلم فينا من لونين : علم يوجب التكثر ، وعلم لا يوجب النكثر . فالذى يوجب التكثر يسمى علماً نفسانياً والذى لا يوجبه يسمى عقلياً ، على مايجىء شرحه ، ومثال ذلك هو أنه إذا كان رجل عاقل يكون بينه وبين غيره مناظرة فيورد صاحبه كلاماً طويلا فيأخذ العاقل فى جواب تلك الكلمات ، فيعرض لنفسه أولاً خاطر يتيقن بللك الخاطر أنه يورد جواب جميع ما قاله من دون أن يخطر بياله تلك الأجوبة مفصلة ، ثم يأخذ بعد ذلك فى ترتيب صورة صورة وكلمة كلمة ويعبر عن ذلك التفصيل بعبادات كثيرة . وكلا العلمين علم بالفعل ، فإنه بالخاطر الأول يتيقنأن عنده أجوبة جميع ما قاله صاحبه و ذلك التيقن هو بالفعل . وكلنا ثالثانى الأول يتيقنأن عنده أجوبة جميع ما قاله صاحبه و ذلك التيقن هو بالفعل . وكلنا ثالثانى الأول يتيقنأن عنده أجوبة جميع ما قاله صاحبه و ذلك التيقن هو بالفعل . وكلما الثانى الأول يتيقنأن عنده أجوبة جميع ما قاله صاحبه و ذلك التيقن هو بالفعل . وكلما الثانى الأول يتيقن أن علم الموجب الكثرة ، إذ العالم الثانى والثانى علم انفعالى . والثانى يوجب الكثرة ، والأول علم هومبدأ لما يعده فاعل للعلم الثانى والثانى علم انفعالى . والثانى التفاصيل . ثم الإضافة لا توجب الكثرة ، إذ العالم الأول إضافة إلى كل واحد من على الوجه الأول أحى معقولا كلياً بنصب إلى تفاصيل أخرى كثيرة ومقايس كثيرة على الوجه الأول أحى معقولا كلياً بنصب إلى تفاصيل أخرى كثيرة ومقايس كثيرة بالما هو لاحلة معقول كلى يصدر عنه تفصحيح مقداماته بأقيسة كثيرة أخرى ولكل واحدة من هذه الجملة معقول كلى يصدر عنه تفصيح مقدماته بأقيسة كثيرة أخرى ولكل واحدة من هذه بالملة معقول كلى يصدر عنه تفصيح مقدماته بأنيسة كثيرة أخرى ولكل واحدة من هذه الجملة معقول كلى يصدر عنه تفصيح مقدماته بأن عنهم واجب الوجود يكون على الوجه الأول باره الأول

التصور الذي يكون للنفس يكون له تفصيل ونظم وترتيب للألفاظ و المعانى . ومثاله : كل إنسان حيوان ، فإن النفس تفصّل فى ذائها معانى هذه الألفاظ . وكل معنى منها يكون كلياً ، ويجوز أن يُغير الترتيب حتى يكون هذا الحيوان محمولاً على كل إنسان . والمعنى المعقول من هذا القول : «كل إنسان حيوان» – غير مختلف باختلاف الترتيبين .

ليس في وسع أنفسنا وهي مع من البدن أن تعقل الأشياء مماً دفعة واحدة .

التصور البسيط العقلى هو أن لا يكون هناك تفصيل ، لكن يكون مبدأ للتفصيل والترتيب : مثلًا إذا عرفت أن الله ليس بجسم قبل أن تأخذ في تفصيل البرهان عليه

التعليقات لابن سينا ــ ١٩٣

فما لم يكن عندك النفس فإنه ليس نجسم لم يستعمل تفصيل البرحان عليه . ورمما برهن على هذا بالشكل الأول أو بالثاني أو بالقياس الشرطي . لكن ما لم يكن عندك ميداً تصبر به النفس خلاقة للبراهين المفصلة ، لم يمكن لنفس أن تأتى بالبرهان عليه ، وذلك المبدأ هو النصور البسيط العقلي . وهذا هو الملكة المستفادة من واهب الصور ، وتخرج به عقولنا من القوة إلى الفعل . آخر الموجود من هذه التعليقات ولله الحمد والمنة (١) .

تم كناب التعليقات



<sup>(</sup>۱) ب : و وهذا آخر الموجود من كتاب • التعليقات • الشيخ الرئيس أبى على عبد 'ند بن الحسين بن سينا رحمه الله . وقد المئة والحجيد \* .

## فهرس أبجدي بالمعانى الرئيسية

الإيجاب والسلب ٣٨ (1)أيس ٢٩ ، ١١٦ ، ١٨٣ -الأنية ٣٠ ، ٤٧ ، ٢٤ ، ٢٢ ، ١٣٧ ، ١٠٧ الاين ۳۷ -· 174 (ب) الابديات ١١٦ • انباری ۲۸ ، ( وجوده ) ۲۶ ( عقله لذاته ) الإيصال ٥٠ ، ٨٣ الاتفاق ( = الصدفة ) ۱۰۹ · ۷۲، ۷۶، ۹۱، ۹۱، ۱۹۹، ۱۹۹، (علمه) انبات المحرك الأول ٥٦ ٠ ۱۱۰ ، ۱۱۳ تعقله للاشياء ۱٤۸ -البات واجب الوجود ۳۱ -البخار ۳۲ . الاختيار ٤٥ (الانسان مضطر في صورة مختار) البرى، عن الهيولى ٧٢ . ۶۷∢ البرهان على وجود الله يفكرة الواجب ١٥٦ -الادراك ١٧ ، ٦٣ ٢٨١ . · 10V الإرادة ١٠ ، ٢١ ، ٩٧ ، ١٩٨ ، ١٩٩ -المسائيل ١٣١ ، ١٧٥ ، ١٧٦ . الارادة الالهية ١٠ ، ٥٥ ، ١١١ • البينيط ٢٧ ، ٢٩ ارادة واجب الوجود هي علمه ١٣ . البصر والانصار ٢٣ . الاستحالة ۹۹ . البياض ٢٥ ، ١٢٩ -لاستدارة ۳۵ . (ٽ) الأسبود ۸۸ ۰ التجريد المقل ۸۰ ۰ الاشرف ١٥ • التعديد بريد فريج س الإضباقة ٦٩ ، ٧٠ ، ٨٨ ، ٢٦١ ، ١٢٧ ، ٨٨٨ التخصيص ١٠١ ١٣٢ . ۰ ۱٤۰ التخلخل والتكاثف ٤٩ • الاضافة الوجودية ٧٠ • التخيل ٩٧ ، ١٠٤ ، ١٦٠ . الاعياد ٨١ -التذكر ١٣٥ -الالم **١**٨٠ • ترتيب العالم ١٥ ٠ الالهيات ١٦٧ التسلسل ٢٩ ، ٢٢ ، ٢٩ ، ١٤٩ • الالهيون ٥٦ ٠ التشافع ٣٩ • الامور العامة ٩٢ -التشبية ٩٥ -الامكان ١٥، ٢٢، ٢٢، ٣٠، ٨٤، ٥٦ ؛ التشخص 30 · \\A . \-£ 1 189 الإنسان ٨٦ • الانقصال ۸۳ -التصديق ١٣٤ • التصبور ١٣٤ ، ١٨٧ • الإنقمال ۷۱ • الانقسام ۸۲ ، ۸۶ • التصور المطلق ٩٩ ٠ ان يفعل ١٦٩ ٠ التضاد ۲۸ ، ۲۸ ، ۱۱۲ • ان ينفعل ١٦٩ ٠ التضايف 28 • تعقل الله للاشياء ١١٥ . الأوائل : ٢١ • لاول ۲۱ ، ۲۷ ، ۲۳ ، ( هو الخار ) ۲۵ ۲۰ ۶۰ التغير ۳۱ -· \ \ \ / \ \ 11 · \ 11 · \ 17 · 07 · 01 التقابل ٨٦ • · 114 التقدم والتأخر ٨٥ ، ١٢٨ ، ١٣٧ • • ٥٢ التكثر الاوليات ١٥٦ •

الحير المحض هو ذات الباري ٦٦ ، ٩٧ ، ١١٩ \* الثناسخ ۲۳ • خبرية الأفلاك ٩٥ (ث) ()) الثوآب ١٠٨ ٠ الدائرة ٨٦ -(<del>,</del>) الدعاء ( وسبب اجابته ) ٤١ ، ١٢٤ ، ١٤٤ ، الجذر الأصم ٥٣ ۰ ۱٤٥ الجزء ۸۲ ا الدهر ١٣٦ -الجزئيات ( علم الباري بها ) ٢٢ . النواعي ٧٦ • جزاف ۷۷ ۰ الجسم ٢٦ ، ٨٨ ، ٨٠ ، ٢٨ ، ٢٨ ، ٨٠ (3) الرحبة ١٠١ ، ١١٣ • الرؤيا في المنام ٧٧ / ٨١ . الجسم شرط في وجود النفس ٧٦ -الرؤية ٧٨ . الجسم الأسطقسي ٩٢ • (j) الجسم الغلكي ٩٨ • الجسمية ٢٥ . زاوية ( حادة ومنفرجة وقائمة ) ٣٦ الزمان ۲۸ ، ۸۲ ، ۸۲ ، ۱۳۲ ، ۱۳۲ ، ۱۳۲ ، ۱۳۲ الجنس ٢٥ ، ١٣٠ ، ١٦٧ -الجنة ( حركات أعل • • ) • ١١٩ (س) الجوهر ٦٧ ، ١٣٨ ، ١٤٠ ، ١٤٠ ، ١٨١ ، ١٨١ -التعيب ١٢٤ • الجواهر الثواني ۸۸ · الجود ۱٦ · ١٠٠ السبب الواصل ١٣٤ -• 178 السرمدى ١٣٦ الجود المحض ١٦ . آنسطم ۸۲ ۰ · To Ilmele · Ć الحادث ۲۹ ، ۷۹ · ولوج سراوی (ش) الحد ٣٠ ، ٢٢ ، ٢٤ ، ٢٤ ، ٥٩ ، ١٣٤ الشخص ١٩ ، ٢٢ ، ٣٩ ، ٣٩ ، ١١٥ ، ١٢٩ ٠ الحدس ١٣٥ • الشخصي ۲۰ ، ۲۳ ، ۱۱۳ . الحدرث ۸۰ ، ۸۰ الشر ۳۹ ، ۲۳ ۰ الحرارة ٤٠ ٨٦ ٠ الشرارة ( ضد الخيرية ) ١٠٨ الحركة ٢٧ ، ٣٩ ، ١٠٢ ، ١٠٩ ، ١٠٤ • شعور النفس بذاتها ۷۲ ، ۷۲ ، ۱۵۲ ، ۱۹۶ ، الحركة المستدنية واتصالها ٩٨ ، ١٠٧ -- 100 حركة الفلك ١٠٢ ۱۰۱ أشفعة ۱۰۱ . الحس ( والمعرفة الحسية ) ٣٠ ، ٣٠ - ١٤٢ ، الشىوق ١٠ ، ١١ • • \٨٦ / \٦• (س ) الحق ١٤ . الصلور ۱۱ ، ۲۳ . المحكمة ١٤ ، ٥٥ ٠ صفات الله ٥٦ ، ٩٦ . الحكية الإلهية ٨٢ الصبورة ۳۷ . ٥١ ، ٥٢ ، ٥٣ . ٨٩ ، ١١٧ . الحق ١١١ ٠ الصورة الأولى ٦١ • (Ċ) الصورة الجسمية ١٦٧ . الخاصة ١٤٢ . الخط ٣٦ ، ٢٧ . (غرر) الغرب ٧٦ -الخلاء ٩١ -خلق الله للعالم ٦٦ ، ١٣٢ • الضروري الوجود ( = واجب الوجود ) ١٤٤ ٠ الخير ٢٩ ، ٦٦ ١٧ ، ١١٩ . الفثوء ٤١ • 144

الطب ١٦٣ ، ١٦٩ • الطبيب ١٢٧ • الطبيعة ١٢٧ • طبيعة الانسبان • • طبائع مختلفة • • • الطبيعيون ٦• •

## ψ

(->)

عاشق لذاته (أتم) ٦٦ • عالم ۷ ، ۱۹۰۰ ۰ عبيتُ ٧٧ ، ١٣٠ • العد ٨٤ . العدد ۲۲ ، ۲۹ ، ۸۹ ، ۸۷ ، ۸۷ ۰ العدد الأول ٨٨ -المددية 11 • المسلم ٢٤ ، ٣٠ ، ٨٧ ، ٣٩ ، ١٠٨ ، ٢٦ ؛ · \11 المدم والملكة 38 ، 30 ، 104 • العرض ٩٩ ، ١٦٨ • العشق ۹۸ ، المقاب ١٠٨ • المقل ٢٦ ، ١٦٨ ، ١٨٣ ، ١٨٦ العقل الأول ٤٨ . ١٤٦ . العقل البسيط ١١٤ ، ١٤٦ • العقل الغمال ١٩ ، ١٦ ، ٣٤ ، ٤٩ ، ٤٩ ، ٢٤ ، ٥٦ ؛ العقل المحض ٩٤ ، ١٣٣ • المقرل ۲۱ -عقول الكواكب ٥٦ • المقليات المعضبة ١٠٣ . المسلة ٣٩ ، ٤٠ ، ١٢ ، ٩٠ ، ٢٦ ، ٢٨ ، ١٢٦ ، • 187 / 181 / 188 / 188 / 188 العلل الحقيقية ٣٩ . الملم ۷ ، ۳۷ ، ۱۱۱ ، ۱۱۰ • العلية ١٧٢ ، ١٧٣ • عام الباري ۲۲ ، ۲۳ ، ۲۲ ، ۲۰ ، ۷۰ ، ۷۷ ؛ , 10+ + 1EV + 1ET + 11E + 11T + 11+ · 144 + 143 علم الطبيعة ١٦١ ــ ١٦٧ . العلم الغالي ١٦٣ العلم الكل ١٦٣ ٠ علم ما يعد الطبيعة 121 ــ 172 • علم المنطق ١٣١ \_ ١٦٣ .

علم الوسيقي ١٦٢ ، ١٦٤ . علم الهندسة ١٦٣ ـ ١٦٤ \* હ الغاية ٢٥، ١٩٣، ١٢٢، ١٢٢، ١٩٧ الغرض ١٣ ، ١٦ ، ٩٦ ، ٩٦ ، ١٠٢ (J) الغاعل ٧٨ • الفصيل ( التوعي ) ١٢٧ ، ١٣٠ ، ١٣١ \* ( صدور ) الغعل عن الغاعل ٩٣ . (الأول) فعل محضى ١٤٤ ، ١٤٥ -الفكر ١٥٧ ٠ الفلسفة الأولى ١٦٢ . الفلك ٤٠ ، ٢٧ ، ٤٨ ، ٨٠ ، ٩١ ، ٣٩ ، ٩٣ ، ÷ ነγι · ነ·ι · ι·ι · ι·ι · «Α · «Υ · 1۳1 الفلك التاسع ١٢٠ . ١٢١ . ١٢٢ الفلك الاقصى ١٤٢ • الفيض ٢٣ ، ٢٣ ، ٥٩ ، ٤٤ ، ٢٠ ، ٢٠ ، ٢٠ فيضى المقل الغعال ٧٧ ، ٧٨ • رق) إلتابل ١٠٩ ٠ ٤٧ القادر ٤٧ قدم العالم ( اثباته ) ١٣٣ -القدر والأختيار ١٣٥ . التشبة الطقية ١٣٠ • القـــدرة ( قادرة واجب الوجود ) ١٣ ، ٢٨ ، • £¥ القوام ۲۹ ۰ القوى (لبدنية ١٨ ٠ القياس ( بأتراعة ) ١٣٥ ، ١٤٣ ، ١٦٨ • (**b**) ( وجود ) الكثرة ( عن الأول ) ۹۳ · الكرة التاسعة ٣٧ ′ الكل ۳۲ ۰ الكلي ( المعاني الكلية ) ١٩ ، ٥٨ ، ١٠٤ . الكمال ٥٦ • الكيالات ٤٦ ، ٤٩ ، ٥٦ الكمال الأول والثاني ٢٦ -الكمية ٣٦ ، ٨٢ ، ٨٤ ، ٨٧ ، الكواكب ٩٦ ، ٩٧ ، ٩٦، ١٢٣ ، ١٢٠ • الكيفية ٣٦ ، ٢١ • ŝ اللانهاية ٣٤ ، ١٠٩ -

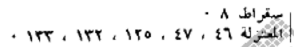
اللزوم ۹۷ ۰ اللوازم ٩٤ ، ١٨٨ ، ١٨٥ ، ١٨٦ • لوارم آباری ۲۱۸ ، ۱۷۶ . لمس ۳۰ ، ۸۱ . لون ۳۱ ، ٤١ . النونية ٤٩ ٠ ليس ٧٩ ، ١٨٣ • (ዋ) • 45 .UI · ۸۳ ، ۳۰ ، ۳۸ • ۱۰ هیه انشی، غیر انیته ۱۳۷ المیادی، ۱۱۷ ۰ التحرث ٢٥ ٠ اختصاس ۸۴ المتضادان ٨٦ • المتغلم يالطيع ١٣٩ -اغتی ۱۰۸ ۰ امتل ۲۱ • المتدث ٨٦ -مجد الاول ۱۹۸ • المحدث ۷۹ · المحرك الاول ٥٦ • المحسوس ٦٢ ، ٦٣ • محصل ۳۹ ۰ المخانف والمغاير ۲۹ . مختار ٤٤ ٠ المخصص ١٠١ ، ١٠٥ • المزاج ۸ ۵، ۲۲ ، ۳۳ ، ۲۳ ، ۸۱ · AE init المسافة ٨٣ • مصادمات الأسباب ١٢٤ ، ١٢٥ -المضاف ٦٩ ، ٢٠ ، ٥٨ ، ٨٨ ، ٩٠ • 184 Les المدوم ١٤٣ ، ١٧٠ • المعرفه الانسانية ٧٦ . المقول ١٨ ، ٢٠ ، ٤٤ ، ٣٦ ، ١٠٣ ، ١٤٨ . المعقولية ٧٢ ، ١٤٠ . المعقولات الأول ١٦١ -المعقولات الثانية ١٦١ • الملول الأول ٤٢ • المعلول ۸۹ ۰ المعنى العام ١٧٧ ، ١٧٨ ، ١٨١ -المعنى الكلى ١٠٤ • المعية ٦٩ . المفارق ۱۳۸ ، ۱۳۳ ·

المقدار ٣٥ ، ٨٤ ٠ المتدارية ٤٩ • المقدمات الطيبة ١٢٧ . المقدمات الأولية ١٣٤ -المقول على كثيرين ٢٥ ٠ المقولات ۸۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۹ • المكان ۸۳ ، ۸۵ ۰ المماسة ٦٨ . المنام ۷۷ ۰ الموت ٤١ الممكن الوجود ۲۲ ، ۳۰ ، ٤٧ ، ۷۷ ، ۹۳ ، 14. موضوع العلم ١٦٢ ، ١٦٣ • ( Ù ) النار ۳۵ ، ۳۵ ، ۱۲۹ ۰ النسب التحيزية ١٠١ • انتسبة ۸۸ • النظام ١٥٣ ، ١٥٤ · النفش ١٧ ، ٢٤ ، ٥٧ ، ٥٩ ، ٦٣ ، ١٠١ ، · 1¥+ التقسى ( أثبات وجودها ) ٥٧ -النفس والبدن ٧٦ . (لنفس تعقل ذاتها ٧٤ ، ٧٥ التفس الجيوانية (١٠٨ التغيق الذكية ٧٨ - ١٠٤ النفس النباتية ٥٧ ، ١٠١ -النغوس السماوية ٩٦ ، ٩٩ • (\*) الهداية ١٥ -الهواء ٣٤ ، ٥٠ ٠ الهيولى ٢٣ ، ٤٩ ، ٥٣ ، ١٦ ، ٢٢ ، ١٠٨ . الهيولي الاولى ٦١ ، ٢٧ . (1) واجب الوجود : ( علمه ) ۷ ، ۸ ، ( ارادته ) ۱۲ ، ( واحد ) ۳۱ ، ۵۰ ، ( يعقل تفسه والاشياء ) ٤٢ ، ( بذاته ) ٤٤ ، ( وجوده ) ٦٤ ، ( ليس بجوهر ) ٦٤ ، ٩٤ ، ١٤٤ ،

٦٤ ، ( ليس بجوهر ) ٢٤ ، ٩٤ ، ٦٤ ، ٢٤٤ ،
( لاكثرة فيه ) ١٧٥ ، ١٧٧ ، ( حقيقية الانية ) ١٨٠ ، ( ليس بجوهر ) ١٨٠ ،
( ما هيته آنيته ) ١٨١ ، ١٨١ ، ١٨٢ .
( ما هيته آنيته ) ١٨١ ، ١٨١ ، ٢٩ .
( الواجب والمكن ٢٩ .
واجبية الوجود ٢٤ ، ١٣٥ .
١٤ ما ٢٩ .
١٤ ما ٢٩ .

فهرس الأعلام

بغداد ۱۰۰ ، ۱۵۸ · دیموقراطیس ۴۹ ·





,