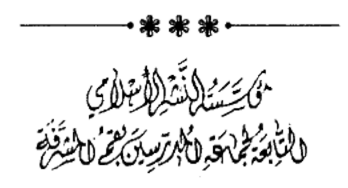




# بداية الحكمة



## صحّحه وعلّق عليه الشيخ عبّاس علي الزارعي السبزواري





لتمتاز هذه الطبعة عن سابقتها بتصحيح متن الكتاب، وضبط انصوصه، وتخريج أقواله، وتوضيح مبهماته، والتعليق على إبعض عباراته، وتنظيم فهارسه، كلَّ ذلك بجهو د بذلها سماحةالمحقِّق حجّة الإسلام الحاج الشيخ عبّاس عليّ الزارعيّ السبزواريّ. نسأل الله تعالى لفضيلته المزيد من التوفيق والسداد مع شكر جزيل وثناء جميل. مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرّسين بقم المشرّفة



الحمدلله ربّ العالمين والصلاة والسلام عـلى سـيّد الأنـبياء مـحمّد وآله الطاهرين.

وبعدُ، فإنَّ علم الفلسفة من أُمَّهات العلوم العقليّة، بل أقواها برهاناً وأعـلاها منزلةً وأشرفها غايةً، فإنَّه متكفَّلٌ لمعرفة الحقّ عزَّوجلّ وصفاته العـليا وأسـمائه الحسنيٰ، ولهذا صرف كثيرٌ من المحقّقين هممهم في تـحصيله وتـحقيقه، وألّـفوا مؤلّفات قيّمة.

والعلاّمة الكبير والمفسّر الخبير السيّد محمّد حسين الطباطبائي للله أحدٌ من أولئك المحقّقين، فإنّه بذل جهد، في تحصيل الفلسفة وتحقيق المعارف الإلهـيّة، فألّف كتباً قيّمةً وآثاراً نفيسة. ومنها كتاب «بداية الحكمة» في الحكمة المتعالية، الذي ألفه في نهاية من الدقّة والإتقان وحُسن الأسلوب وقوّة البيان، متجنّباً عن الإطناب المملّ والإيجاز المخلّ.

وبما أنَّ هذا الكتاب من الكُتب الفلسفيَّة المـتداولة للـدراسـة عـند طـلبة الحوزات العلميَّة وغيرها، بل محطَّ أنظار الأساتيذ وأهل العلم والتحقيق، قـمتُ بتصحيح وتحقيق متنه وضبط نصوصه. وكذا علّقت عليه بتعليقات لازمة لإزاحة التشويشات وإيضاح المبهمات.

وفي الختام أرجو من الله تعالى أن يزيد في علوّ درجات المؤلّف الكبير وأن يحشره مع أجداده الطيّبين. والحمدلله ربّ العالمين.



في تعريف هذا الفن وموضوعه وغايته

الحمد لله، وله التَّناء بحقيقته، والصَّلاة والسَّلام على رسوله محمَّد خير خليقته وآله الطاهرين من أهل بيته وعترته.

الحكمة الإلهيّة علْمٌ يُبحَث فـيه عـن أحـوال المـوجود بـما هـو مـوجود؛ وموضوعها \_الذي يبحث فيه عن أعراضه الذاتـيّة<sup>(١)</sup> \_ هـو المـوجود بـما هـو

(١) المشهور أنَّ موضوع كلَّ علم ما يبحث فيه عن عوارضه الذاتيّة. واختلفت كـلماتهم فـي تفسير العوارض الذاتيّة. فذهب القدماء منهم إلى أنَّ العرض الذاتي ما يعرض للشيء بحيث يكون هو كافياً في العَرْض أو تكون الواسطة مساويةً له في الصدق. وذهب الآخرون إلى أنَّ العرض الذاتي ما يكون صفة للشيء بحال نفسه لا بحال متعلّقه، كما ذهب إليـه الحكـيم السبزواريّ في تعليقة الأسفار ٣٢:١.

وقد ذكر المصنّف الله للعرض الذاتي خواصّاً، وحاصلها: «أنَّ العرض الذاتي ما يؤخذ في حدّه الموضوع أو يؤخذ هو في حدّ الموضوع، ولا يعرض موضوعه بواسطة أصلاً سواء كانت موجود<sup>(١)</sup> وغايتها معرفة الموجودات على وجه كلِّيَّ وتمييزها ممّا ليس بموجود حقيقيّ.

توضيع ذلك: أنّ الإنسان يجد من نفسه أنّ لنفسه حقيقةً وواقعيّةً، وأنّ هناك حقيقةً وواقعيّةً وراء نفسه، وأنّ له أن يصيبها، فلا يطلب شيئاً من الأشياء ولا يقصده إلّا من جهة أنته هو ذلك الشيء في الواقع، ولا يهرب من شيء ولا يندفع عنه إلّا لكونه هو ذلك الشيء في الحقيقة؛ فالطفل الذي يطلب الضرع \_مثلاً \_إنّما يطلب ما هو بحسب الواقع لَبَنّ، لا ما هو بحسب التـوهّم والحسبان كـذلك؛ والإنسان الذي يهرب من سَبُع، إنّما يهرب ممّا هو بحسب التـوهّم والحسبان كـذلك؛ التوهّم والخرافة؛ لكنّه ربّما أخطأ في نظره، فرأى ما ليس بحقٍّ حقاً واقعاً في الخارج، كالبخت والغول، أو اعتقد ما هو حقّ واقع في الخارج باطلاً خرافياً، كالنفس المجرّدة والعقل المجرّد؛ فعسَت الحاجة بادِي بدءٍ إلى معرفة أحوال الموجود بما هو موجود، الخاصّة به المحرّد؛ الحكمة الإلهيّة.

فالحكمة الإلهيّة هي العَلَمَ البَّحْثُ عَنَ آحوال المـوجود بـما هـو مـوجود. ويسمّى أيضاً: «الفلسفة الأولى»<sup>(٤)</sup>، و«العلم الأعلى». وموضوعه: «الموجود بما

- وقد ذكر المصنّف الله للعرض الذاتي خواصّاً، وحاصلها: «أنّ العرض الذاتي ما يؤخذ في حدّه الموضوع أو يؤخذ هو في حدّ الموضوع، ولا يعرض موضوعه بواسطة أصلاً سواء كانت متساوية أو أعمّ أو أخصّ، ويجب أن يكون مساوياً لموضوعه لا أعمّ منه» راجع تعليقته على الأسفار ٢١:١.
- (١) قال الشيخ الرئيس ــ بعد التعرّض لقول من قال بأنّ موضوع هذا العلم هو المــبدأ الأوّل. ومن قال بأنّ موضوعه هو الأسباب القصوى، والردّ عليهما ــ: «انّ موضوع هذا العلم هــو الموجود بما هو موجود» راجع الفصل الأوّل والفصل الثاني من المقالة الأولى من إلهيّات الشفاء.
  - (٢) أي الأحوال الخاصّة بالموجود بما هو موجود.
    - (٣) أي بالأحوال.
- (٤) وأوَّل من سمّاه بـ «الفلسفة الأولى» هو الشيخ الرئيس حيث قال: «وهو الفسلسفة الأوَّلى،

هو موجود». وغايته: «تمييز الموجودات الحقيقيّة من غيرها، ومعرفة العلل العالية للوجود \_وبالأخصّ العلّة الأولى التي إليها تنتهي سلسلة الموجودات، وأسمائها الحسني، وصفاتها العليا، وهو<sup>(۱)</sup>الله عزّ اسمه\_».

\*\*\*



لأت العلم بأوّل الأمور في الوجود، وهو العلّة الأولى وأوّل الأمور في العموم». وقال صدر المتألتهين في وجه تسمية هذا العلم بالفلسفة الأولى - تعليقاً على كلام الشيخ الرئيس -: «إنّ المعلوم به ممّا له الأوّليّة على كلّ شيء لوجهين. وهما الوجود والمعنى. فالأوّل كواجب الوجود، فإنّ وجوده أوّل الوجودات. والثاني كالوجود فإنّ معناه أوّل المعاني، أقدم خطوراً بالبال من معنى الوجود، بل معناه أسبق من كلّ معنى». راجع الفصل الثاني من المقالة الأولى من إلهيّات الشفاء وتعليقات صدر المتألتهين عليه.







#### الفصل الأؤل في بداهة مفهوم الوجود مفهوم الوجود بديهيٌّ معقولٌ بنفس ذاته، لايحتاج فيه<sup>(١)</sup> إلى تـوسيط شـيءٍ آخر؛ فلا معرِّفٍ له مِن حدٍّ أو رسم، لوجوب كون المعرِّف أجملي وأظهر من المعرَّف<sup>(٣)</sup>. فما أورد في تعريفه<sup>(٣)</sup> ـ من أنَّ: «الوجود، أو الموجود بما هو موجود، هو التابت العين»<sup>(4)</sup> أو «الذي يمكن أن يخبر عنه»<sup>(0)</sup> من قبيل شرح الإسم، دون 64-104/100 - 20 S (٢) ولا شيء أظهر وأعرف من الوجود. (١) أي في كونه معقولاً. (٣) أي تعريف الوجود. إن قلت: ما أورد في المقام من التعريفات لم يكن للوجود والعدم كما زعمه المسحقَّق الطوسيّ والفخر الرازيّ، بل هذه التعريفات في كلام القدماء تعريفات للموجود والمعدوم. اجيب: لمّا كان الوجود والعدم مساوياً للموجود والمعدوم في المعرفة والجهالة عند من عرف معنى صيغة المفعول كان بطلان تعريف الموجود بما ذكر دالاً على بسطلان تسعريف الوجود والعدم بثوب العين ونفي العين. أقول: ولعلَّه قال المصنِّف الله في مقام بيان التعريفات: «الوجود أو الموجود...». والانصاف أنَّ مسألة بداهة مفهوم الوجود من البديهيَّات التي لا تقبل الإنكار، ولا يليق ذكرها في علم الفلسفة الذي يبحث فيه عن المسائل الدقّيَّة العقلية التي تقع معركة الآراء. ولعلَّه لم يذكرها المصنِّف ﷺ في كتاب نهاية الحكمة. (٤) هذا التعريف منسوب إلى المتكلِّمين، راجع كشف المراد: ٢٢. (٥) وهذا التعريف منسوب إلى الحكماء، راجع كشف المراد: ٢٢.

. بداية الحكمة

المعرِّف الحقيقي. على أنـّـه سيجيء<sup>(١)</sup> أنَّ الوجود لا جــنس له ولا فــصل له ولا خاصّة له بمعنى إحدى الكلّيّات الخمس، والمعرِّف يــتركِّب مــنها، فــلا مـعرِّف للوجود.

الفصل الثاني في أنّ مفهوم الوجود مشترك معنويٌّ<sup>(٢)</sup> يُحمّل الوجود على موضوعاته<sup>(٣)</sup> بمعنى واحد<sup>(٤)</sup> اشتراكاً معنويّاً. ومن الدليل عليه<sup>(٥)</sup>: أنتّا نقسّم الوجود إلى أقسامه المسختلفة، كمتقسيمه إلى وجود الواجب ووجود الممكن؛وتقسيم وجود الممكن إلى وجود الجوهر ووجود العرض؛ ثمّ وجود الجوهر إلى أقسامه<sup>(٢)</sup>، ووجود العرض إلى أقسامه<sup>(٣)</sup>؛ ومين

(١) في الفصل السابع من هذه المرحلة. (٢) إعلم أنَّ البحث عن اشتراك الوجود إنَّا لَغَظِيٍّ وإِمَّا عقليٍّ. أمَّا الأوَّل وهو البحث عن أنَّ لفظ «الوجود» هل هو موضوع لمعنى واحد فلا اشتراك لفظيًّا أو موضوع لمعانٍ متعدّدة فيكون اللغظ مشتركاً؟ وهذا البحث من مُباحث علم اللغة. وأمَّا الثاني وهو البحث عن أنَّ الوجود هل هو معنى واحد في جميع ما يحمل عليه أم معانٍ متعدّدة بحسب تعدّد المـوضوعات، وهذا هو محلَّ النزاع هاهنا، فذهب بعضُ إلى الأوَّل، ويعبِّر عنه بالاشتراك المعنويَّ، وبعضُ آخر إلى الثاني. ويعبّر عنه بالاشتراك اللفظيّ. (٣) كقولنا: «الواجب موجودٌ» و «الممكن موجودٌ» و «الجوهر موجودٌ» وغيرها. (٤) قوله «بمعنى واحد» احتراز عن الاشتراك اللفظيّ. (٥) ولا يخفى أنَّ هذا الوجه والوجهين الآتيين تنبيهات عليه كما صرَّح به المصنَّف في نهاية الحكمة: ١٢. وإلَّا كون مفهوم الوجود مشتركاً معنويّاً أمرُ بديهيّ لا يحتّاج اثباته إلى دلَّيل كما صرّح به كثير من المحقِّقين. فراجع تعليقة صدر المتألِّقين على شرح حكمة الإشراق: ١٨٢، والأسفار ٢٥:١، والمباحث المشرقيَّة ١٨:١ ـ ٢٢، وشرح المقاصد ٦١:١ ـ ٦٣، وشرح المواقف: ٩٠ ــ ٩١. فقوله «من الدليل عليه» أي من التنبيه عليه. (٦) وهي المادّة والصورة والجسم والعقل والنفس. (٧) وهي المقولات التسع كما يأتي. المرحَّلة الأولىٰ / في كلِّيَّات مياحث الوجود .....

۱۳

المعلوم أنَّ التقسيم يتوقَّف في صحَّته على وحدة المقسَم ووجوده في الأقسام. ومن الدليل عليه: أنَّا ربما أثبتنا وجود شيء ثمّ تردّدنا في خصوصيّة ذاته، كما لو أثبتنا للعالم صانعاً ثمّ تردّدنا في كونه واجباً أو ممكناً، وفي كونه ذا ماهيّة أو غير ذي ماهيّة؛ وكما لو أثبتنا للإنسان نفساً ثمّ شككنا في كونها مجرّدة أو مادّيّةً، وجوهراً أو عرضاً، مع بقاء العلم بوجوده على ماكان؛ فلو لم يكن للوجود معنى واحد، بل كان مشتركاً لفظياً متعدّداً معناه بتعدّد موضوعاته، لتـغيّرَ معناه بـتغيرُ

ومن الدليل عليه: أنّ العدّمَ يناقض الوجودَ، وله<sup>(١)</sup> معنى واحد، إذ لا تما يُزَ في العدم<sup>(٢)</sup>، فللوجود الذي هو نقيضه معنى واحد، وإلّا ارتفع النقيضان، وهو محال.

والقائلون باشتراكه اللفظتي بين الأشياء<sup>(٣)</sup>، أو بين الواجب والممكن<sup>(٤)</sup>، إنّما ذهبوا إليه حذراً من لزوم السنخيّة بين العلّة والمعلول مـطلقاً<sup>(٥)</sup> أو بـين الواجب والممكن<sup>(١)</sup>.

ورُدَّ<sup>(٧)</sup> بأنته يستلزم تعطيل العقول عن المعرفة، فـإنّا إذا قــلنا: «الواجب موجود» فإن كان المفهوم منه المعنى الذي يفهم من وجود الممكن، لزم الإشتراك

(١) أي للعدم.
(٢) راجع الأسفار ٢٤٨:١، وشرح المنظومة: ٤٧. خلافاً للمحقّق الطبوسيّ حيث ذهب إلى تمايز الأعدام، فراجع كشف المراد: ٤٣.
(٣) هذا القول منسوب إلى أبي الحسن الأشعريّ وأبي الحسين البصريّ كما في شرح المواقف: (٣) هذا القول منسوب إلى أبي الحسن الأشعريّ وأبي الحسين البصريّ كما في شرح المواقف: (٤) هذا القول منسوب إلى أبي الحسن الأشعريّ وأبي الحسين البصريّ كما في شرح المواقف: (٤) هذا القول منسوب إلى أبي الحسن الأشعريّ وأبي الحسين البصريّ كما في شرح المواقف: (٤) هذا القول منسوب إلى أبي الحسن الأشعريّ وأبي الحسين البصريّ كما في شرح المواقف: (٤) هذا القول منسوب إلى الكشي وأتباعه. قال شارح المواقف: «وهاهنا مذهب ثالث نُقِل (٤) وهذا القول منسوبُ إلى الكشي وأتباعه. قال شارح المواقف: «وهاهنا مذهب ثالث نُقِل عن الكشّي وأتباعه، وهو: أنّ الوجود مشترك لفظاً بين الواجب والممكن، ومشترك معنىً بين الممكنات كلّها...». راجع شرح المواقف: ٢٩.
(٥) هذا على القول باشتراكه اللفظي بين الأشياء – (منه) للهُ الـ
(٢) هذا على القول باشتراكه اللفظي بين الواجب والممكن منه الله المراح.

المعنويّ؛ وإن كان المفهوم منه ما يقابله، وهو مصداق نقيضه، كان نفياً لوجـوده، تعالى عن ذلك؛ وإن لم يفهم منه شيء، كان تعطيلاً للعقل عنالمعرفة، وهو خلاف ما نجده من أنفسنا بالضرورة.

## الفصل الثالث في أنَّ الوجود زائدٌ على الماهيّة عارضٌ لها (بمعنى أنَّ المفهوم من أحدهما غير المفهوم من الآخر)

فللعقل أن يجرّد الماهيّة \_وهي ما يقال في جواب ما هو<sup>(۱)</sup> \_عن الوجـود فيعتبرها وحدها فيعقلها، ثمّ يصفها بالوجود، وهو معنى العَرْض<sup>(۲)</sup>؛ فليس الوجود عيناً للماهيّة ولا جزءاً لها.

والدليل عليه: أنّ الوجود يصحّ سلبه عن الماهيّة؛ ولو كان عيناً أو جزءاً لها لم يصحّ ذلك؛ لاستحالة سلب عين الشيء وجزئه عنه.

وأيضاً، حَمْلُ الوجود على الماهية يحتاج إلى دليل، فليس عيناً ولا جزءاً لها؛ لأنَّ ذات الشيء وذاتيّاته بيّنة الثبوت له لاتحتاج فيه إلى دليل. وأيضاً، الماهيّة متساوية النسبة في نفسها إلى الوجـود والعـدم، ولو كـان

الوجود عيناً أو جزءاً لها، استحالت نسبتها إلى العدم الذي هو نقيضه.

## الفصل الرابع في أصالة الوجود واعتباريّة الماهيّة لان تاب في أنّ هناك أمد أ ماقعتة ذاتَ آثار ماقعتها ستسم ال

(١) اعلم أنَّ الحكماء قالوا بزيادة الوجود على الماهيَّة، ومرادهم من الماهيَّة معناها الأخص، وهو ما يقال في جواب ما هو، فلم يشمل الواجب، ولذا قالوا بعينيَّة الوجود في الواجب. والمتكلَّمون أيضاً قالوا بزيادة الوجود على الماهيَّة، ومرادهم من الماهيَّة معناها الأعم، وهو ما به الشيء هو هو، فيشمل الواجب، ولذا قالوا بزيادة الوجود على الماهيَّة في جميع الموجودات، سواء كان واجباً أو ممكناً. (٢) في المطبوع سابقاً «العروض» والصحيح ما أثبتناه. المرحلة الأولىٰ / في كلِّيَّات مباحث الوجود \_\_\_\_\_\_

ثمّ ننتزع من كلّ من هذه الأمور المشهودة لنا \_في عين أنته واحد في الخارج \_ مفهومَين إثنيْن، كلُّ منهما غير الآخر مفهوماً وإن اتّحدا مصداقاً، وهـما الوجـود والماهيّة، كالإنسان الذي في الخارج، المنتزع عنه أنته إنسان وأنته موجود. وقد اختلف الحكماء في الأصـيل مـنهما، فـذهب المشـاؤون إلى أصـالة الوجود<sup>(۱)</sup>، ونُسِبَ إلى الإشراقيِّين القول بأصالة الماهيّة<sup>(۲)</sup>.

وأمّا القول بأصالتهما معاً، فلم يذهب إليه أحد منهم، لاستلزام ذلك كون كلَّ شيء شيئين إثنين، وهو خلاف الضرورة.

والحقِّ ما ذهب إليه المشاؤون، من أصالة الوجود.

والبرهان عليه: أنَّ الماهيَّة من حيث هي ليست إلَّا هي، متساوية النسبة إلى الوجود والعدم، فلو لم يكن خروجها من حـدَّ الإسـتواءِ إلى مسـتوى الوجـود ـبحيث تترتَّب عليها الآثار ـبواسطة الوجود، كان ذلك منها إنقلاباً؛ وهو محال بالضرورة؛ فالوجود هو المُخرج لها عن حدّ الإستواء، فهو الأصيل.

وما قيل: «إنّ الماهيّة بنسبة مكتسبة من الحاجل تخرج من حدّ الإستواء إلى مرحلة الأصالة، فتترتّب عليها الآثار»<sup>(٣)</sup>، مندفعُ بأنتها إن تـفاوتَتْ حـالها بـعد الإنتساب، فما به التفاوت هو الوجود الأصيل وإن سُمّيَ نسبةً إلى الجاعل؛ وإن لم تتفاوت ومع ذلك حُمِلَ عليها أنتها موجودةً وترتّبت عـليها الآثـار، كـان مـن الإنقلاب<sup>(1)</sup> ـكما تقدّم<sup>(٥)</sup> ـ.

(١) ومنهم بهمنيار في التحصيل: ٢٨٤، والسيد الداماد في القبسات: ٣٨. وتبعهم صدر المتألئهين في الأسفار ٤٩:١، والحكيم السبزواريّ في شرح المنظومة: ١٠. وتبعهم صدر وقيل في وجه تسميتهم بالمشانين: «انّما لقبوا بهذا الاسم لأنتهم كانوا يمشون في ركاب ارسطو كذا».
 (٣) والقائل المحقّق الدوانيّ على ما في شرح المنظومة: ٢٥.
 (٣) والقائل المحقّق الدوانيّ على ما في شرح المنظومة: ٢٥.
 (٥) تقدّم قبل أسفار ٤٩:١٠ (١٢ (٢٠ ٥) أسب المن المنظومة: ٢٥.
 (٣) والقائل المحقّق الدوانيّ على ما في شرح المنظومة: ٢٥.
 (٣) والقائل المحقّق الدوانيّ على ما في شرح المنظومة: ٢٥.
 (٣) والقائل المحقّق الدوانيّ على ما في شرح المنظومة: ٢٥.

. بداية الحكمة

برهانُ آخر: العاهيّات مثار الكثرة والاختلاف بالذات؛ فلو لم يكن الوجود أصيلاً لم تتحقّق وحدة حقيقيّة ولا اتّحادٌ بين ماهيّتَين، فلم يتحقّق الحمل \_الذي هو الإتّحاد في الوجود \_والضرورة تقضي بخلافه، فالوجود هو الأصيل الموجود بالذات، والماهيّة موجودة به.

برهانُ آخر: الماهيّة توجَد بوجود خارجيٍّ، فتترتَّب عليها آثارها، وتـوجد بعينها بوجود ذهنيّ ـكما سيأتي<sup>(١)</sup>ــ، فلا يترتِّب عليها شيءٌ من تلك الآثار؛ فلو لم يكن الوجود هو الأصيل، وكانت الأصالة للماهيّة ـوهي محفوظة في الوجودين ـ لم يكن فرق بينهما؛ والتالي باطل، فالمقدّم مثله.

برهانُ آخر: الماهيّة من حيث هي تستوي نسبتها إلى التقدّم والتأخّر، والشدّة والضعف، والقوّة والفعل؛ لكنّ الأمور الموجودة في الخمارج مختلفةً في هـذه الأوصاف، فبعضها متقدّم أو قويّ، كالعلّة؛ وبعضها بخلاف ذلك، كالمعلول؛ وبعضها بالقوّة وبعضها بالفعل؛ فلو لم يكن الوجود هو الأصيل، كان اختلاف هذه الصفات مستنداً إليها، وهي متساوية النسبة إلى الجميع؛ هذا خلف. وهناك حُجَجُ أخرى مذكورة في المطوّلات<sup>(۲)</sup>.

وللقائلين بأصالة الماهيّة واعتباريّة الوجود حُجَجٌ مدخولة؛ كقولهم: لو كان الوجود أصيلاً كان موجوداً في الخارج؛ فله وجود، ولوجوده وجود، فيتسلسل؛ وهو محال<sup>(٣)</sup>.

وأجيب عنه<sup>(ع)</sup>: بأنّ الوجود موجود، لكن بنفس ذاته، لا بوجود آخـر، فـلا يذهب الأمر إلى غير النهاية.

(١) سيأتي في المرحلة الثانية.
 (٢) راجع شرح المنظومة: ١١ ـ ١٤.
 (٣) أورده الشيخ الإشراقي في حكمة الإشراق، فراجع كلامه في متن شرح حكمة الإشراق:
 ١٨٣ ـ ١٨٤، وكذا أورده في التلويحات: ٢٢ ـ ٣٢.
 (٤) هذا ما أجاب به صدر المتألئهين في تعليقته على شرح حكمة الإشراق: ١٨٥ ـ ١٨٥،

- 17

المرحلة الأولىٰ / في كلِّيَّات مباحث الوجود .....

ويظهر ممّا تقدّم: ضعف قول آخر في المسألة منسوب إلى المحقّق الدوانيّ<sup>(۱)</sup>، وهو أصالة الوجود في الواجب (تعالى) وأصالة الماهيّة في الممكنات؛ وعليه فاطلاق الموجود على الواجب بمعنى: أنّه نفس الوجود، وعلى الماهيّات بمعنى: أنتها منتسبة إلى الوجود، كـ«اللابن» و «التامر» بمعنى المنتسب إلى اللبن والتمر؛ هذا. وأمّا على المذهب المختار فالوجود موجود بذاته، والماهيّة موجودة بالعرض<sup>(۲)</sup>.

## الفصل الخامس

في أنَّ الوجود حقيقة واحدة مشكَّكة

اختلف القائلون بأصالة الوجود، فذهب بعضهم إلى أنّ الوجود حقيقة واحدة مشكّكة، وهو المنسوب إلى الفهلوتين<sup>(٣)</sup> من حكماء الفرس<sup>(٤)</sup> فالوجود عندهم، لكونه ظاهراً بذاته مُظهِراً لغيره من الماهيّات، كالنور الحسّيّ الذي هو ظاهرٌ بذاته مُظهِرٌ لغيره من الأجسام الكثيفة للأبصار.

فكما أنَّ النور الحسّيِّ نوعٌ واحد، حقيقتُهُ أنته ظاهرٌ بذاته مُظهرٌ لغيره، وهذا المعنى متحقّق في جميع مراتب الأشعَّة والأظلَّة على كثرتها واختلافها، فالنور الشديد شديد في نوريّته التي يشارك فيها النور الضعيف، والنور الضعيف ضعيف في نوريّته التي يشارك فيها النور الشديد، فليست شدّة الشديد منه جزءاً مقوَّماً للنوريّة حتّى يخرج الضعيف منه، ولا عَرَضاً خارجاً عن الحقيقة، وليس ضَعْفُ الضعيف قادحاً في نوريّته، ولا أنته مركّب من النور والظلمة لكونها<sup>(ه)</sup> أمراً عدمياً، بل شدَّةُ الشديد في أصل النوريّة، وكذا ضعفُ الضعيف، فللنور عـرْضٌ عريض باعتبار مراتبه المختلفة بالشدّة والضعف، ولكلّ مرتبة عـرْضٌ عـريض

(١) تُسب إليه في شرح المنظومة: ٢٥.
 (٢) أي بعَرْض الوجود عليها.
 (٣) الفهلوي معرّب «يهلوي» في الفارسيّة.
 (٤) تُسب إليهم في الأسفار ٤٣٢١ ـ ٤٣٣، وشرح المنظومة: ٢٢ ـ ٢٣ و ٤٣ ـ ٤٤.
 (٥) أي الظلمة .

\_ بداية الحكمة

القوابل المختلفة من الأجسام الكثيفة؛ كذلك الوجود حقيقةً واحدةً ذاتُ مراتب مختلفة متمايزةً بالشدّة والضعف، والتقدّم والتأخّر، وغير ذلك، فسيرجع ما بـه الإمتياز فيها إلى ما به الإشتراك، وما به الإختلاف إلى ما به الإتّـحاد؛ فمليست خصوصيّة شيءٍ من المراتب جزءاً مقوِّماً للوجود، لبساطته ـكما سيجيء<sup>(۱)</sup> ـ. ولا أمراً خارجاً عنه، لأنّ أصالة الوجود تبطل ما هو غيره الخارج عنه؛ بل الخصوصيّة في كلّ مرتبةٍ مقوّمةً لنفس المرتبة<sup>(۲)</sup> ـ بمعنى ما ليس بخارج منها \_.

ولها<sup>(٣)</sup> كثرة طوليّة باعتبار المراتب المختلفة الآخذة من أضعف المراتب، وهي التي لا فعليّة لها إلّا عدم الفعليّة، وهي المادّة الأولى الواقعة في أفق العدم، ثمّ تتصاعد<sup>(٤)</sup> المراتب إلى أن تنتهي إلى المرتبة الواجبة لذاتها، وهي التي لاحدَّ لها إلّا عدم الحدّ. ولها<sup>(٥)</sup> كثرة عرضيّة باعتبار تخصّصها بالماهيّات المختلفة التي هي مثار الكثرة.

(١) في الفصل السابع من هذه المرحلة.
 (٢) أي ولا تكون تلك الخصوصية عارضة. فالتقدّم للوجود المتقدّم ليس جزءاً مقوّماً للوجود (٢) أي ولا تكون تلك الخصوصية عارضة. فالتقدّم للوجود المتقدّم ليس جزءاً مقوّماً للوجود وإلا لتركّب والوجود بسيط، ولا عارضاً وإلا لكان جائز التأخّر ولزم الانقلاب وهو محال.
 (٣) أي لحقيقة الوجود.
 (٤) توضحه: أنا إذا اعتبرنا مرات رهذه الحقيقة آخذة أوزة أوزة من أو من أو من المراحة.

(٤) توضيحه: أنّا إذا اعتبرنا مراتب هذه الحقيقة آخذةً من أضعف المسراتب، كمانت المسرتبة الثانية التي فوقها أشدّ منها وأقوى، وكانت الثالثة التي فوق الثانية أشدّ ممّا تحتها وأقسوى، وهكذا حتّى تنتهي إلى المرتبة العليا التي فوق الجميع.

ثمّ إذا أخذنا بعض المراتب المتوسطة وقسناها إلى مافوقها، كانت التي فوقها مشتملة على ما فيها من الكمال وزيادة، بخلاف التي تحتها، فإذن التي تحتها محدودةً بالنسبة إلى ما فوقها فاقدةً لتمام كمالها، ثمّ إذا قسنا التي فوق إلى التي فوقها كانت أيضاً محدودةً بالنسبة إلى ما فوقها.

وعلى هذا القياس، حتّى تنتهي إلى المرتبة التي هي فوق الجميع، فما دونها محدودة بالنسبة إليها، وهي مطلقة غير محدودة بحدّ عدمي؛ وإن شئت فقل: «حدها أنّه لا حدّ لها». وأمّا المرتبة التي تحت الجميع، ففيها كلّ حدّ عدميّ؛ وليس لها من الكمال إلّا أنتها تقبل الكمال، وهي الهيولي الأولى \_منه رحمه الله. (٥) أي لحقيقة الوجود. المرحلة الأولى / في كلّيتات مباحث الوجود ـــــــ

وذهب قوم من المشّائين إلى كون الوجود حقائق متباينة بتمام ذواتها<sup>(١)</sup> أمّا كونه حقائق متباينة، فـلاختلاف آثـارها؛ وأمّـا كـونها مـتباينة بـتمام الذوات، فلبساطتها. وعلى هذا يكون مفهوم الوجود المحمول عليها عرضيّاً خارجاً عنها<sup>(١)</sup> لازماً لها.

والحقّ أنته حقيقة واحدة مشكّكة؛ أمّاكونه حقيقةً واحدةً، فلأنته لو لم يكن كذلك، لكان حقائق مختلفة متباينة بتمام الذوات؛ ولازمُهُ كون مفهوم الوجود – وهو مفهوم واحدكما تقدّم<sup>(٣)</sup> – منتزعاً من مصاديق متباينة بما هي متباينة؛ وهو محال؛ بيان الاستحالة: أنّ المفهوم والمصداق واحد ذاتاً، وإنّها الفارق كون الوجود ذهنيّاً أو خارجيّاً، فلو انتزع الواحد بما هو واحد من الكثير بما هو كثير، كان الواحد بما هو واحدكثيراً بما هو كثير؛ وهو محال.

وأيضاً، لو انتزع المفهوم الواحد بما هو واحد من المصاديق الكثيرة بما هي كثيرة، فإن اعتبر<sup>(٤)</sup> في صدقه خصوصيّة هذا المصداق لم يصدق على ذلك المصداق؛ وإن اعتبر فيه خصوصيّة ذلك لم يصدق على هذا؛ وإن اعتبر فيه الخصوصيّتان معاً لم يصدق على شيء منهما<sup>(٥)</sup>؛ وإن لم يعتبر شيء من الخصوصيّتين -بل انتزع من القدر المشترك بينهما -لم يكن منتزعاً من الكثير بما هو كثير، بل بما هو واحد، كالكلّيّ المنتزع من الجهة المشتركة بين الأفراد الصادق على الجميع، هذا خلف.

وأمّا أنّ حقيقته مشكّكة، فلما يظهر من الكمالات الحقيقيّة المختلفة التي هي صفات متفاضلة غير خارجة<sup>(١)</sup> من الحقيقة الواحدة، كالشدّة والضعف، والتـقدّم

(١) كما في شرح المنظومة: ٢٤.
 (٢) إذ لو كان داخلاً، كان جزءاً وينافي ذلك البساطة \_منه (٤ –.
 (٣) في الفصل الثاني من هذه المرحلة.
 (٤) في المطبوع: «فإمّا أن تعتبر» وما أثبتناه أولى منه كما لا يخفى.
 (٥) أي وإن اعتبر فيه الخصوصيّتان معاً فلم يصدق على أحدهما بعينه.
 (٦) إذ لو كانت خارجة من حقيقة الوجود كانت باطلة؛ لإنحصار الأصالة في الوجود \_منه (٤ –.

بداية الحكمة

والتأخّر، والقوّة والفعل، وغير ذلك، فهي حقيقة واحدة متكثّرة في ذاتها، يرجع فيها كلّ ما به الإمتياز إلى ما به الإشتراك، وبالعكس، وهذا هو التشكيك<sup>(۱)</sup>.

(١) هذا. وفي المقام أقوال أخر، لا بأس بذكرها إجمالاً.

الأوَّلِّ: ما ذهب إليه الأشاعرة من أنَّ الوجود مشترك لفظيٌّ مطلقاً أي في جميع مايطلق عليه لفظ الوجود من الواجب والممكن بأقسامه. الثاني: ما ذهب إليه الكشِّي وأتباعه من أنَّ الوجود مشتركُ لفظيٌّ بين الواجب والممكن ومشترك معنويٌّ بين الممكنات. الثالث: ما ذهب إليه جماعة من المتكلِّمين من أنَّ الوجود مشتركٌ معنويٌّ في كلَّ ما يطلق عليه وليس له فردٌ أصلاً، وتكثَّرُه انَّما هو بالوجودات المضافة إلى الماهيَّات المعبَّرة عنها بالحصص. الرابع: ما ذهب إليه السيّد الشريف وتبعه المحقّق اللاهيجيّ مـن أنَّ الوجــود مشــترك معنويٌّ في كلَّ ما يطلق عليه وله أفرادٍ متعدَّدة، غاية الأمر واحد منها موجود خارجيٌّ وهو الواجب (تعالى) وما سواه أمور خارجية غير قائمة بذاتها لا موجودات خارجيّة. الخامس: أنَّ الوجود له فردٌ وأحد في الخارج وراء الحصص، وهذا الفرد هــو الواجب (تعالى)، وليس للممكنات وجودات أخر وراء الحصص، فالوجود واحد والموجود كـثير. وهذا ما ذهب إليه المحقّق الدواني وتشبع إلى ذوق المتألتهين. السادس: أنَّ الوجودات بل الموجودات ليست متكثِّرة في الحقيقة بل هنا موجود واحد هو الله (تعالى) قد تعدّدت شؤونه وتكثّرت أطواره. وهذا ما ذهب إليه الصوفيّة. فالأقوال في حقيقة الوجود ثمانية. وهي ما ذكرناه وما ذكره المصنّف في الكتاب من قول المضَّائين وقول الفهلويّين الذي اختاره صدر المتألِّهين اللهُ وتبعد المصنّف اللهُ في المقام. وأمَّا البحث عن الأقوال تفصيلاً يحتاج إلى رسالة خاصَّة، فتدبَّر. وقوله: «فهي حقيقة واحدة متكثّرة في ذاتها...» أي حقيقة الوجود حقيقة واحدة في عين أنتها كثيرة كالنور الحسّيّ الذي يرجع فيه كلَّ ما به الإمتياز ــ وهو النور الشديد والضعيف والمتقدِّم والمتأخَّر و... ـ إلى ما به الاشتراك ـ وهوالنور ـ، أو كالواحد لا بشرط وهو الوحدة الجمعيَّة والسِّعية التي للعدد. بيان ذلك: أنَّ الإثنين واحدُ وواحدُ والشـلاثة واحـدُ وواحـدُ وواحدٌ، ولم يغترقا إلَّا بالواحد كما لم يتقوَّما ولم يشتركا إلَّا بالواحد. فالأعداد بجميع مراتبها الغير المتناهية منازل الواحد لابشرط بل هو أصلها وأساسها وعادّها ومبديها ومنفيها. فما في السماوات والأرضين أعداد اعتباريَّة قوامها بالواحد لا بشرط الذي هو الوجود المفيض منَّ الفيَّاض المطلق. أو نقول: أنَّ السماوات والأرضين مـر تبة مـن مـراتب الوجـود الذي

المرحلة الأولى / في كلّيتات مباحث الوجود

### القصل السادس

۲١

في ما يتخصّص به الوجود

تخصَّص الوجود بوجوه ثلاثة: أحدها: تخصُّص حقيقته الواحدة الأصيلة بنفس ذاتها القائمة بذاتها<sup>(۱)</sup>. وثانيها: تخصُّصها بخصوصيّات مراتبها، غير الخارجة عن المراتب<sup>(۲)</sup>. وثالثها: تخصُّص الوجود بإضافته إلى الماهيّات المختلفة الذوات وعـرْضُهُ لها، فيختلف باختلافها بالعَرَض.

وعَرْضُ الوجود للماهيّة وثبوته لها ليس من قسبيل العُـرْضِ المـقوليّ الذي يتوقّف فيه ثبوت العارض على ثبوت المعروض قبلَه، فإنّ حقيقة ثبوت الوجود للماهيّة هي ثبوت الماهيّة به، لأنّ ذلك هو مقتضى أصالته وإعتباريّتها، وإنّما العقل لمكان أنسه بالماهيّات يفترض الماهيّة موضوعةً، ويحمل الوجود عليها، وهو في الحقيقة من عكس الحمل.

وبذلك يندفع الإشكال المعروف في حمل الوجود على الماهيّة، من أنّ قاعدة

آشرِقَتْ به، فالوجود نورٌ تختلف المراتب به كما تشترك به.
(١) أي التمايز بين مراتب الوجود إنّما هو بنفس ذاتها البسيطة التي ما به الإشتراك فيها عين ما به الإمتياز.

ومراتب الوجود ثلاثة: الوجود الحق: وهو الوجود المجرّد عن جميع الألقاب والأوصاف حتّى عن هذا الوصف. وهو أعلى درجة الوجود التي لا يمكن وصفها إلّا بأنتها أعلى الدرجات ولا حدّ لها إلّا أنتها لا حدّ لها.

الوجود المطلق: وهو الوجود الذي صُنْع الحق ولا يحتاج إلى الحيثيّة التقييديّة بل هو بذاته عارٍ عن أحكام الماهيّات والأعيان. بنا من من المام الماهيّات الأعيان.

الوجود المقيّد: وهو وجود الأعيان والماهيّات الإمكانيّة التي احـتاجت إلى الحـيثيّة التقييديَّة والواسطة في العَرْض كما احتاجت إلى الحيثيّة التعليليّة في حمل الوجود عليها. ولا تمايز بين تلك المراتب إلّا بالوجود كما لا اشتراك بينها إلّا في الوجود. (٢) إذ لو كانت خارجة عنها، كانت باطلة، لانحصار الأصالة في الوجود. بداية الحكمة

الفرعيّة ــ أعني أنّ «ثبوت شيءٍ لشيءٍ فرعُ ثبوت المُــثبَت له» ــتــوجب ثــبوتاً للمثبّت له قبلَ ثبوت الثابت؛ فثبوت الوجود للماهيّة يتوقّف على ثبوت المــاهيّة قبلَه؛ فإن كان ثبوتها عين ثبوته لها لزم تقدُّمُ الشيء على نفسه؛ وإن كــان غــيره توقّف ثبوته لها على ثبوت آخر لها، وهلمّ جرّاً، فيتسلسل<sup>(١)</sup>.

وقد اضطرّ هذا الإشكال بعضهم إلى القـول بأنّ القـاعدة مـخصَّصة بـثبوت الوجود للماهيّة<sup>(٣)</sup>.

وبعضهم إلى تبديل الفرعيّة بالإستلزام. فقال: «الحقّ أنّ ثبوت شيءٍ لشـيءٍ مستلزم لثبوت المثبت له ولو بهذا الثابت، وثبوت الوجود للماهيّة مستلزم لثبوت الماهيّة بنفس هذا الوجود. فلا إشكال»<sup>(٣)</sup>.

وبعضهم إلى القول بأنّ الوجود لا تحقَّقَ له ولا ثبوت في ذهن ولا في خارج، وللموجود معنى بسيط يعبّر عنه بالفارسية بـ«هست» والاشتقاق صوريٌ، فـلا ثبوت له حتّى يتوقّف على ثبوت الماهيّة<sup>(٤</sup>).

وبعضهم إلى القول بأن الوجود ليس له إلا المعنى المطلق \_وهو معنى الوجود العامّ \_والحصص \_وهو المعنى العامّ مضافاً إلى ماهيّةٍ ماهيّةٍ بحيث يكون التقييد داخلاً والقيد خارجاً \_. وأمّا الفرد \_وهو مجموع المقيّد والتقييد والقيد \_ فليس له ثبوت<sup>(6)</sup>.

- (١) راجع شرح التجريد للقوشجيّ : ١١.
   (٢) وهذا قول فخر الدين الرازيّ كما نسب إليه الحكيم السبزواريّ في تعليقته على الأسفار:
   ٢٠) وهذا قول المحقّق الدوانيّ. راجع حاشية شرح التجريد للقوشجيّ : ٥٩. ونسبه إليه الحكيم
   (٣) وهذا قول المحقّق الدوانيّ. راجع حاشية شرح التجريد للقوشجيّ : ٥٩. ونسبه إليه الحكيم
   (٣) وهذا قول المحقق الدوانيّ. راجع حاشية شرح التجريد للقوشجيّ : ٥٩. ونسبه إليه الحكيم السبزواريّ في تعليقته على الأسفار:
   (٣) وهذا قول المحقق الدوانيّ. راجع حاشية شرح التجريد للقوشجيّ : ٥٩. ونسبه إليه الحكيم
   (٣) وهذا قول المحقق الدوانيّ. راجع حاشية شرح التجريد القوشجيّ : ٥٩. ونسبه إليه الحكيم
   (٣) وهذا قول المحقق الدوانيّ. راجع حاشية شرح التجريد (٢) وهذا قول المحقق الدوانيّ . ٢٠٩
   (٣) وهذا قول المحقق الدوانيّ . راجع حاشية شرح التجريد (٢) وهذا قول المحقق الدوانيّ . ٢٠٩
  - (٥) هذا قول الحكيم السبزواريّ في شرح المنظومة: ٢٠.

24

المرحلة الأولىٰ / في كلَّيتَات مباحث الوجود ــــــ

وشيءٌ من هذه الأجوبة<sup>(١)</sup> على فسادها لا يغني طائلاً. والحقّ في الجواب ما تقدّم من أنّ القاعدة إنّما تجري في «ثبوت شيءٍ لشيءٍ» لا في «ثبوت الشيء»، وبعبارة أخرى: مجرى القاعدة هو الهليّة المركّبة، دون الهليّة البسيطة، كما في ما نحن فيه.

## الفصل السابع في أحكام الوجود السلبيّة<sup>(٢)</sup> منها: أنّ الوجود لا غير له؛ وذلك لأنّ انحصار الأصالة في حقيقته يستلزم بطلانَ كلِّ ما يُفرض غيراً له أجنبيّاً عنه بطلاناً ذاتيّاً.

ومنها: أنته لا ثاني له؛ لأنّ أصالة حقيقته الواحدة، وبطلانَ كلَّ ما يفرض غيراً له، ينفي عنه كلَّ خليطٍ داخلٍ فيه أو منضمٌّ إليه، فهو صِرْفٌ في نـفسه؛ وصـرْفُ الشيء لا يتثنّىٰ ولا يتكرّر، فكلَّ ما فرض له ثانياً عاد أوّلاً، وإلّا امتاز عنه بشيءٍ غيره داخلٍ فيه أو خارجٍ منه، والمفروض انتفاؤه، هذا خلف.

ومنها: أنته ليس جوَّهراً ولا عرضاً؛ أمّا أنته ليس جوهراً فلأنّ الجوهر ماهيّة إذا وجدَتْ في الخارج وجدَتْ لا في العوصوع، والوجود ليس من سنخ الماهيّة؛ وأمّا أنته ليس بعَرَض فلأنّ العَرَض متقوّم الوجود بالموضوع والوجود مستقوّمٌ بنفس ذاته وكلُّ شيءٍ متقوّمٌ به.

ومنها: أنته ليس جزءاً لشيءٍ؛ لأنَّ الجزءَ الآخر المفروضَ غيرُهُ، والوجود لا غير له.

وما قيل: «إنَّ كلَّ ممكن ِزوجٌ تركيبيٌّ من ماهيّة ووجود»<sup>(٣)</sup> فاعتبارٌ عقليٌّ ناظرٌ إلى الملازمة بين الوجود الإمكانيّ والماهيّة، لا أنّه تسركيبٌ مسن جسزئيْن أصيلَيْن.

بداية العكمة

ومنها: أنته لا جزء له؛ لأنّ الجزء إمّا جزءٌ عقليٌّ كالجنس والفصل، وإمّا جزءٌ خارجيٌّ كالمادّة والصورة، وإمّا جزءٌ مقداريٌّ كأجزاء الخطّ والسطح والجسم التعليميّ، وليس للوجود شيءٌ من هذه الأجزاء.

أمّا الجزء العقليّ، فلأنته لوكان للوجود جنس وفصل، فجنسه إمّا الوجـود، فيكون فصلُهُ المقسَّمُ مقوّماً، لأنّ الفصل بالنسبة إلى الجنس يفيد تحصُّلَ ذاتــه لا أصل ذاته،وتحصُّلُ الوجود هو ذاته،هذا خلف؛وإمّا غير الوجود، ولا غيرَ للوجود. وأمّا الجزء الخارجيّ ــوهو المادّة والصورة ــفلأنّ المـادّة والصـورة هـما

الجنس والفصل مأخوذَيْن بشرط لا، فانتفاء الجنس والفصل يوجب انتفائهما.

وأمّا الجزء المقداريّ فلأنّ المقدار من عوارض الجسم، والجسم مركّب من المادّة والصورة، وإذ لا مادّة ولا صورة للوجود فلا جسم له، وإذ لا جسم له فلا مقدار له.

وممّا تقدّم يظهر أنته ليس نوعاً، لأنَّ تحصُّلَ النـوع بـالتشخّص الفـرديّ. والوجود متحصَّل بنفس ذاته. Ge-الفصل الثامن

في معنىٰ نفس الأمر

قد ظهر ممّا تقدّم<sup>(١)</sup> أنّ لحقيقة الوجود ثبوتاً وتحقّقاً بنفسه، بل الوجود عين الثبوت والتحقّق؛ وأنّ للماهيّات \_وهي التي تقال في جواب ما هو، وتوجد تارةً بوجود خارجيّ فنظهر آثارها، وتارةً بوجود ذهنيّ فلا تترتّب عليها الآثار \_ثبوتاً وتحقّقاً بالوجود، لا بنفس ذاتها، وإن كانا متّحدين في الخارج؛ وأنّ المفاهيم الإعتباريّة العقليّة \_وهي التي لم تنتزع من الخارج، وإنّما اعتبرها العقل بنوع من التعمّل لضرورة تضطرّه إلى ذلك، كمفاهيم الوجود والوحدة والعليّة ونحو ذلك \_ أيضاً لها نحو ثبوت مصاديقها المحكيّة بها، وإن لم تكن هـذه المفاهيم

الفصل الرابع من هذه المرحلة .

المربعلة الأولىٰ / في كلّيتات مبّاحث الوجود

مأخوذة في مصاديقها أخْذَ الماهيّة في أفرادها وفي حدود مصاديقها. وهذا الثبوت العام، الشامل لثبوت الوجود والماهيّة والمـفاهيم الإعـتباريّة العقليّة، هو المسمّى بـ«نفس الأمر» التي يعتبر صدق القضايا بمطابقتها، فيقال: إنّ

توضيع ذلك: أنَّ من القضايا ما موضوعها خارجيٍّ بحكم خارجيٍّ؛ كمقولنا: «الواجب (تعالى) موجود» وقولنا: «خرج مَنْ في البلد» وقولنا: «الإنسان ضاحك بالقوَّة» وصدْق الحكم فيها بمطابقته للوجود العينيّ؛ ومنها ما موضوعها ذهنيٌّ بحكم ذهنيٍّ، أو خارجيٌّ مأخوذ بحكم ذهنيٌّ؛ كقولنا: «الكلّيّ إمّا ذاتيّ أو عرضيّ» و «الإنسان نوع» وصدق الحكم فيها بمطابقته للذهن، لكون موطن شبوتها هو الذهن؛ وكلا القسمين صادقان بمطابقتهما لنفس الأمر، ف «الثبوت النفس الأمريّ». أعمّ مطلقاً من كلّ من «الثبوت الذهنيّ» و «الخارجيّ».

وقيل: إنَّ نفس الأمر عقلُ مجرَّدٌ فيد صور المعقولات عــامَّةً، والتـصديقات الصادقة في القضايا الذهنيّة والخَارَجيَّة تُطَابِقُ مَا عندُه من الصور المعقولة<sup>(١)</sup>. وفيه: أنتا ننقل الكلام إلى ما عنده من الصور العلميّة، فهي تصديقات تحتاج

في صدقها إلى ثبوتٍ لمضامينها خارجٍ عنها تُطابِقه.

## الفصل التاسع

#### [الشيئيّة تساوق الوجود ]

الشيئيّة تُساوِقُ الوجود، والعدم لا شيئيّةَ له<sup>(٢)</sup>، إذ هو بطلانٌ محض لا ثبوت له، فالثبوت والنفي في معنى الوجود والعدم.

(١) والقائل هو المحقّق الطوسيّ على ما في كشف المراد: ٧٠. (٢) هذا مذهب الحكماء وأكثر المتكلّمين. راجع المسألة التاسعة من الفصل الأوّل من شوارق الإلهام. وعن المعتزلة: «أنَّ الثبوت أعمَّ مطلقاً من الوجود»<sup>(١)</sup>، فبعض المعدوم ثابت عندهم، وهو المعدوم الممكن؛ ويكون حينئذٍ النفي أخصّ من العدم، ولا يشمل إلَّا المعدوم الممتنع.

وعن بعضهم: «أنّ بين الوجود والعدم واسطةً»<sup>(٢)</sup>، ويسمّونها الحال، وهي صفة الموجود، التي ليست بموجودة ولا معدومة، كالعالميّة والقادريّة والوالديّـة مـن الصفات الإنتزاعيّة التي لا وجود منحازاً لها، فلا يقال: «إنّها مـوجودة»، والذات الموجودة تتّصف بها، فلا يقال: «إنّها معدومة» وأمّا الثبوت والنفي فهما متناقضان، لا واسطةَ بينهما. وهذه كلُّها أوهام يكفي في بطلانها قضاءُ الفطرة بأنّ العدَمَ بطلانً لا شيئيّةَ له.

الفصل العاشر في أنته لا تمايَّزُ ولا علَّيَّةَ في العدم أمّا عدَمُ التمايز<sup>(٣)</sup>، فلأن**تَّه فَرْعُ الثبو**ت والشيئيَّة، ولا ثبوتَ ولا شـيئيَّةَ فـي العدم. نعم ربما يتميّز عدمٌ من عدمٍ بإضافة الوهـم إيّـاه إلى المـلكات وأقسـام (١) هذا ما ذهب إليه أكثر المعتزلة كأبي يعقوب وأبي علي وابنه وأبي الحسن الخياط والبلخي وأبي عبدالله وابن عيَّاش وعبدالجبار، هكذا في أنوار الملكوت في شـرح اليـاقوت: ٤٩. وخالفهم أبو الحسين البصريٍّ وأبو الهذيل العلَّاف والكعبيِّ ومن تبعُّهم من البغداديين . (٢) هذا ما نُسب إلى بعض المعتزلة. راجع شرح المنظومة: ٤٤. ونسبه العلَّامة في كشف المراد: ٣٥ إلى أبي هاشم واتباعه من المعتزلة والقاضي والجوينيّ من الأشاعرة. (٣) كما في الأسفار ٣٤٨:١، وشرح المسنظومة: ٤٧. والظماهر من المـحقّق الطـوسيّ تــمايز الأعدام، فراجع كشف المراد: ٤٣. والتحقيق أنبّه لم يقل أحدٌ من العقلاء بتمايز الأعدام مطلقاً كما لم يقل أحدٌ منهم بعدم تمايزها مطلقاً. بل المتَّفق عليه أنَّ الأعدام قد يتمايز وقد لا يتمايز. فإن أُخذت مضافةً إلى الوجودات فتكون متمايزةً. وإن أخذت بما هـي أعـدام مـن غـير أن تكـون مـضافةً إلى الوجودات فلا تكون متمايزةً. فهذا مذهب الحكماء والمحقّق الطوسي. فالأولى أن يقال في عنوان الفصل: «الأعدام قد يتمايز وقد لا يتمايز».

المرحلة الأولىٰ / في كلَّيتات مباحث الوجود .....

الوجود فيتميّز بذلك عدمٌ من عدمٍ. كعدم البَصَر. وعدم السَمْع، وعدم زيد. وعدم عمرو؛ وأمّا العدم المطلق فلا تميَّزَ فيه.

وأمّا عدم العلّيّة في العدم، فلبطلانه وانتفاء شيئيّته. وقولهم: «عدم العلّة عـلّة لعدم المعلول» قولٌ على سبيل التقريب والمجاز<sup>(١)</sup>؛ فقولهم مثلاً: «لم يكن غيمٌ فلم يكن مَطَرٌ» معناه بالحقيقة: أنّته لم تتحقّق العلّيّة التي بين وجود الغـيم ووجود المطر؛ وهذا \_كما قيل<sup>(١)</sup> \_نظير إجراء أحكام القضايا الموجبة في السالبة، فيقال: «سالبة حمليّة» و «سالبة شرطيّة» ونحو ذلك، وإنّما فيها سَـلْبُ الحـمل وسَـلْبُ الشرط.

الفصل الحادي عشر في أنَّ المعدوم المطلق لا خَبَرَ عنه ويتبيّن ذلك بما تقدّم<sup>(٣)</sup> أنته بطلان محض، لا شيئيّة له بوجهٍ. وإنّما يخبر عن شيءٍ بشيءٍ، وأمّا الشبهة ...بأنّ قولهم: «المعدّوم المطلق لا يخبر عنه» (٤) يُناقِض نفسَهُ، فإنّه بعينه إخبارٌ عنه بعدم الإخبار<sup>(٥)</sup> ـ فهي مندفعةُ بما سيجيء في مباحث الوحــدة (١) فإن قلت: فعلى هذا. ما ذكرتم مثالاً للقضيَّة التي موضوعها المفهوم الاعتباريِّ العقليُّ أيضاً يكون على سبيل التقريب والمجاز. قلت: إنَّما مثَّلنا بها للقضيَّة النفس الأمريَّة، وكون الحمل في القضيَّة على التقريب والمجاز لا يخرجها عن الصدق ولا يلحقها بالكواذب؛ وحقيقتها التي هي قولنا: «لم تتحقّق العلّيّة التي بينهما» قضيَّةً نفس الأمريَّة أيضاً. - منه الله -. (٢) والقائل هو الحكيم السبزواريَّ في شرح المنظومة: ٤٨. (٣) راجع الفصل التاسع من هذه المرحلة. (٤) كذاقال الشيخ الرئيس في الفصل الخامس من المقالة الأولى من الفنّ الخامس من منطق الشفاء. (٥) هذه الشبهة للكاتبيَّ في حكمة العين، فراجع ايضاح المقاصد في شرح حكمة العين: ٢٧. وتعرَّض لها صدر المتألِّنهين في الأسفار ٢٣٩:١ و ٣٤٧ ـ ٣٤٨. والسبزواريَّ في شسرح المنظومة: ٥١، والعلَّامة في كشف المراد: ٦٨.

والكثرة<sup>(١)</sup>، من أنَّ من الحمل ما هو أوَّليَّ ذاتيَّ يتَّحد فيه الموضوع والمحمول مفهوماً ويختلفان إعتباراً، كقولنا: «الإنسان إنسان»، ومنه ما هو شائعٌ صناعيَّ يتَّحدان فيه وجوداً ويختلفان مفهوماً، كـقولنا: «الإنسان ضاحك»، والمعدوم المطلق معدومٌ مطلقٌ بالحمل الأوّليّ ولا يخبر عنه، وليس بمعدوم مطلق بـل موجودٌ من الموجودات الذهنيّة بالحمل الشائع، ولذا يخبر عنه بعدم الإخبار عنه، فلا تَناقُضَ.

وبهذا التقريب تندفع الشبهة<sup>(٢)</sup> عن عـدّة قـضايا تُـوهِم التـناقضَ، كـقولنا: «الجزئيّ جزئيٌّ» وهو بعينه «كلّيٌّ» يصدق على كثيرين، وقولنا: «شريك البارئ ممتنعٌ» مع أنته معقول في الذهن فيكون موجوداً فيه ممكناً، وقولنا: «الشيء إمّا ثابت في الذهن أو لا ثابت فيه» واللاثابت في الذهن ثابتٌ فيه، لأنته معقول.

وجه الإندفاع: أنّ الجزئتي جزئتي بالحمل الأوّلي، كـلّيّ بـالشائع؛ وشـريك البارئ شريك البارئ بالحمل الأوّلي، وممكنٌ مخلوقٌ للبارئ بالشائع؛ واللاثابت في الذهن كذلك بالحمل الأوّليّ، وتَابتٌ فيه بالشائع.

## الفصل الثاني عشر

#### في امتناع إعادة المعدوم بعينه<sup>(٣)</sup> حماء: «انّ اعادة المعدوم معينه مستنعة»<sup>(٤)</sup> مت

قالت الحكماء: «إنَّ إعادة المـعدوم بـعينه مـمتنعة»<sup>(٤)</sup> وتـبعهم فـيه بـعض

(١) في الفصل الثالث من المرحلة الثامنة.
 (٢) تعرّض لها صدر المتألئهين في الأسفار ٢٩٢١ ـ ٢٩٢ ، والحكيم السبزواريّ في شرح المنظومة: ٥٢ ـ ٥٣.
 (٣) وقال في نهاية الحكمة: ٣٠: «الفصل الخامس في أنئة لا تكرّرَ في الوجود» وهو المراد (٣) وقال في نهاية الحكمة: ٣٠: والفصل الخامس في أنئة الا تكرّرَ في الوجود» وهو المراد (٣) وقال في نهاية الحكمة: ٣٠: والفصل الخامس في أنئة الا تكرّرَ في الوجود» وهو المراد (٣) وقال في نهاية الحكمة السبزواريّ في شرح (٣) وقال في نهاية الحكمة: ٣٠: والفصل الخامس في أنئة الا تكرّرَ في الوجود» وهو المراد (٣) وقال في نهاية الحكمة: ٣٠: والفصل الخامس في أنئة الا تكرّرَ في الوجود» وهو المراد (٣) وقال في نهاية الحكمة: ٣٠: والفصل الخامس في أنئة الا تكرّرَ في الوجود» وهو المراد (٣) وقال في نهاية الحكمة: ٣٠: والفصل الخامس في أنئة الا تكرّرَ في الوجود» وهو المراد (٣) وقال في نهاية الحكمة: ٣٠: والفصل الخامس في أنئة الا تكرّرَ في الوجود» وهو المراد (٣) وقال في نهاية الحكمة: ٣٠: والفصل الخامس في أنئة الا تكرّرَ في الوجود» وهو المراد (٣) وقال في نهاية الحكمة: ٣٠: والفصل الخامس في أنئة الا تكرّرَ في الوجود» وهو المراد (٣) وقال في في صورة مرّتين».

راجع العصل المحامس من المعالم الأولى من إنهيات السعاء، والمحصيل: ١٩٠ والمباحد المشرقيّة ٤٧١١، والأسفار ٣٥٣١٠، وشرح المنظومة: ٤٨، وكشف المراد: ٧٥. المرحلة الأولىٰ / في كلّيتات مباحث الوجود ــــــــ

المتكلَّمين<sup>(۱)</sup>، وأكثرهم على الجواز<sup>(۲)</sup>. وقد عدّ الشيخ «امتناع إعادة المعدوم» ضروريّاً، وهـو مـن الفـطريّات<sup>(۳)</sup>، لقضاء الفطرة ببطلان شيئيّة المعدوم، فلا يتّصف بالإعادة. والقائلون بنظريّة المسألة<sup>(٤)</sup> احتجّوا عليه بوجوه:

29.

منها: أنـّـه لو جاز للمعدوم في زمانٍ أن يعاد في زمانٍ آخر بعينه لزم تــخلُّل العدم بين الشيء ونفسه، وهو محال، لأنـّـه حينتذٍ يكون موجوداً بعينه في زمانَيْن بينهما عدمٌ متخلّلٌ<sup>(٥)</sup>.

حجَّة أخرى: لو جازَت إعادة الشيء بعينه بعد انعدامه، جاز إيجاد ما يمائله من جميع الوجوه إبتداءً واستئنافاً، وهو محال؛ أمّا الملازمة فلأنّ حكمَ الأمـثال فيما يجوز وفيما لا يجوز واحدٌ، ومثلُ الشيء إبتداءً ومعادُهُ ثانياً لا فرق بسينهما بوجه، لأنتهما يساويان الشيء المبتدأ من جميع الوجوه؛ وأمّـا استحالة اللازم فلاستلزام اجتماع المثلَين في الوجود عدم التميز بينهما، وهو وحدة الكثير من حيث هو كثير، وهو محال<sup>(٢)</sup>.

حجَّةُ أخرى: إنَّ إعادة المعدوم توجب كون المعاد هو المبتدأ، وهـو مـحال،

- (١) ومنهم بعض الكراميّة، وأبوالحسين البصريّ ومحمود الخـوارزمـيّ مـن المـعتزلة. راجـع قواعد المرام: ١٤٧.
- (٢) لزعمهم أنَّ القول بحشر الأجساد ممَّا يتوقَّف عليه؛ راجع شرح المواقف: ٥٧٩، وشـرح
   المقاصد ٢٠٧٠٢ ـ ٢٠١٠.
- (٣) راجع الفصل الخامس من المقالة الأولى من إلهيّات الشفاء. واستحسنه الفخر الرازيّ في المباحث المشرقيّة ٤٨:١ حيث قال: «ونعُمَ ما قال الشيخ من أنّ كلّ من رجع إلى فسطرته السليمة ورفض عن نفسه الميل والعصبيّة شهد عقله الصريح بأنّ إعادة المعدوم ممتنع».
   (٤) كما هو الظاهر من المحقّق الطوسيّ وصدر المتألّهين. فراجع كشف المراد: ٧٤ ٧٥، وشوارق الإلهام: ٢٢٢، وشرح التجريد للقوشجيّ: ٢٠ ٥٢، والأسفار ١٢٠ ٢٥٤
   (٥) هذا ثاني الوجوه التي ذكرها المحقق الطوسيّ.
   (٢) هذا ثاني الوجوه التي ذكرها المحقق الطوسيّ.

بداية الحكمة

لاستلزامه الانقلاب أو الخلف؛ بيان الملازمة: أنّ إعادة المعدوم بعينه تستلزم كون المعاد هو المبتدأ ذاتاً وفي جميع الخصوصيّات المشخّصة حتّى الزمــان، فـيعود المُعاد عين المبتدأ، وهو الانقلاب أو الخلف<sup>(۱)</sup>.

۳.

حجّة أخرى<sup>(٣)</sup>: لو جازَتْ الإعادة لم يكن عدَدُ العود بالغاً حدّاً معيّناً يـقف عليه، إذ لا فرق بين العودة الأولى والثانية وهكذا إلى ما لا نهاية له، كما لم يكن فرق بين المُعاد والمبتدأ، وتعيَّنُ العدد من لوازم وجود الشيء المتشخّص<sup>(٣)</sup>.

احتبعٌ المجوّزون<sup>(٤)</sup> بأنته لو امتنعَتْ إعادة المعدوم لكان ذلك إمّا لماهيّته وإمّا للازم ماهيّته ولو كان كذلك لم يوجد ابتداءً، وهو ظاهر، وإمّا لعـارضٍ مـفارقٍ، فيزول الإمتناع بزواله.

ورُدَّ بأنَّ الإمتناع لأمرٍ لازمٍ لكن لوجوده وهويَّته، لا لماهيَّته<sup>(٥)</sup>، كما هو ظاهر

- (١) وهذا رابع الوجوه التي ذكرها المحقق الطوسيّ. (٢) وهذا خامسها التي ذكرها المحقق الطوسيّ. (٣) ولا مرجّح لبعض تلك الأعداد. فالحاصل حينهز: أنّ التعيّن؛ أي التشخّص، ممّا لا بدّ منه في الوجود، لأنّ الشيء ما لمّ يتشخّص لمّ يوجد؛ مع أنّه لا مرجّح لتعيّن عدد خاصّ منها. \_منه للهُ \_.
- (٤) وهم الأشاعرة وبعض المعتزلة. ومن الأشاعرة صاحب المواقف وشبارحه في شبرح المواقف: ٥٧٩، والعلّامة التفتازاني في شرح المقاصد ٢٠٧:٢ ـ ٢١٠.

وقال ابن ميثم في قواعد المرام: ١٤٧: «واتَّــفقت مشــائخ المـعتزلة عــلى أنَّ إعــادته ممكنة...».

وقال صدر المتألئهين في الأسفار ٣٦١:١ «والقائلون بجواز إعادة المعدومات جمهور أهل الكلام المخالفين لكافّة الحكماء في ذلك...».

(٥) قال الحكيم السبزواريّ في تقرير الجواب؛ «إنّ الامتناع لأمر لازم لاللماهيّة، بل للهويّة أو لماهيّة الموجود بعد العدم» راجع شرح المنظومة: ٥١. وقال العلّامة في كشف المراد:٧٥؛ «الامتناع لازم للماهيّة الموصوفة بالعدم بعد الوجود» والظاهر أنّه سهوً من قلم النـاسخ، والصحيح: «الامتناع لأمرٍ لازم للماهيّة الموصوفة بالعدم بعد الوجود».

وقال اللاهيجيّ في شُوارق الإلهام: ١٣٠ ــ ١٣١: «إنّ حكمنا بامتناع العود انّما هو لأمرٍ لازم للماهيّة أي لماهيّة المعدوم بعد الوجود». وحاصل ما في المتن: انّ الامتناع غير لازمّ المرحلة الأولىٰ / في كلَّيْتَات مباحث الوجود \_\_\_\_\_\_

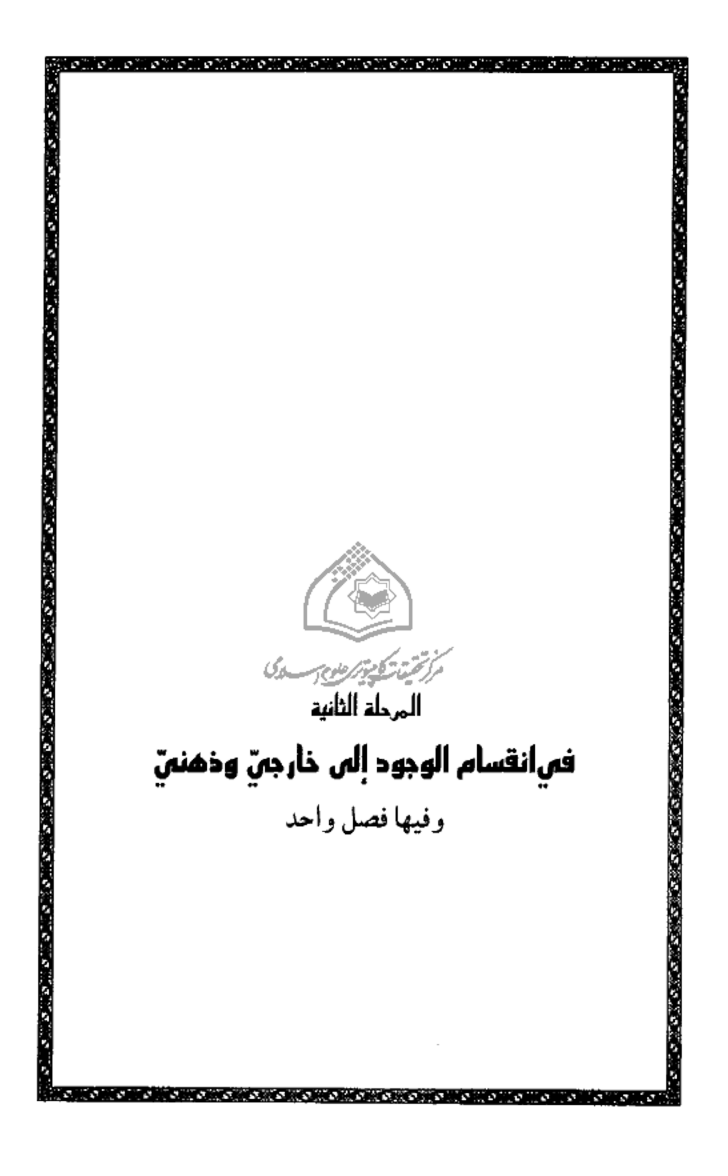
من الحجج المتقدّمة. وعمدةُ ما دعاهم إلى القول بجواز الإعادة زعمُهم أنّ المعاد \_وهو ممّا نطقَتْ به الشرائع الحقّة \_من قبيل إعادة المعدوم. ويردُّه: أنّ الموت نوعُ استكمالٍ، لا انعدام وزوال<sup>(١)</sup>.

\*\*\*

 لماهيّة المعدوم نفسها -كما في شرح المنظومة وكشف المراد والشوارق -، بل الإمتناع لأمر لازم لوجود المعدوم -كما في شرح المنظومة «بل للهويّة»-، وذلك الأمر هو فرض الوجود المماثل للوجود الأوّل، فما ذكر المصنّك هو الجواب الأوّل الذي ذكر الحكيم السبز واريّ. وهنا جواب آخر أشار إليه المحقق الطوسيّ بقوله: «والحكم بامتناع العود لأمر لازم للماهيّة أي لأمر لازم لماهيّة الموجود بعد العدم -كما في شرح المنظومة -، أو لأمر لازم لماهيّة المعدوم بعد الوجود -كما في الشوارق وكشف المراد -والمراد واحد. وذلك الأمر هو وصف الوجود معد العدم أو وصف العدم معد الوجود، فإنّ الشيء بعد الوجود معتنع العدم المقيّد ببعديّة الوجود، كما أنه بعد العدم معتنع الوجود، فإنّ الشيء بعد الوجود معتنع العدم المقيّد ببعديّة الوجود، كما أنه بعد العدم معتنع الوجود، فإنّ الشيء بعد الوجود معتنع العدم المقيّد ببعديّة الوجود، كما أنه بعد العدم معتنع الوجود المقيّد ببعديّة العدم.
 (١) فإن قيل: هذا إنّما يتم لو كان الموت استكمالاً للروح والبدن جميعاً وهو غير مسلّم؛ وأمّا لو كان استكمالاً للروح فقط، فالإشكال على حاله؛ لأنّ إعادة المعدوم.
 (١) فإن قيل: هذا إنّم الذي تنه الموت استكمالاً للروح والبدن حيناً من إعادة المعدوم.
 (١) فإن قيل: هذا إنّم إن كان الموت استكمالاً للروح والبدن جميعاً وهو غير مسلّم؛ وأمّا لو ولن استكمالاً للروح فقط، فالإشكال على حاله؛ لأنّ إعادة البدن حيناذ من إعادة المعدوم.
 (١) فإن قيل: شخصيّة الإنسان الموت استكمالاً للروح والبدن ويناذ من المائد في المنفس والبدن عين الإنسان الذي كان في الدنيا، سواء كان الموت استكمالاً للروح فيقط، وكان والبدن العائد معها بإيجاد جديد؛ أو كان الموت استكمالاً للروح والبدن، وكان البدن العائد مع والبدن العائد معها بإيجاد جديد؛ أو كان الموت استكمالاً للروح والبدن، وكان الدوح في المائد مع والبدن المائد مع والبدن الدنيويّ المستكمل؛ فالإنسان بنفسه وبدنه هو الذي كان في الدنيا بعينه.

، راجع الأسفار ؟: ١٨٥ - ١٩٨ .







## الفصل الأوّل

[في الوجود الخارجيّ والوجود الذهنيّ (١)

المشهور بين الحكماء أنّ للماهيّات وراءَ الوجود الخارجيّ ــوهو الوجود الذي تترتّب عليها فيه<sup>(٢)</sup> الآثار<sup>(٣)</sup> المطلوبة فنها ــوجوداً آخر لاتترتّب عليها فيه الآثار؛ ويسمّى: «وجوداً ذهنيّاً»<sup>(عل</sup>قالإنسان الموجود في الخارج قائمً لا في موضوع، بما أنته جوهر؛ ويصحّ أن يفرض فيه أبعاد ثلاثة بما أنته جسم، وبما أنته

- (١) وإن أردتَ تفصيل البحث عن الوجود الذهنيّ فراجع الأسفار ٢٦٣٠١ ٣٢٦٠، وشرح المقاصد المنظومة: ٢٧ ـ ٢٩، والمباحث المشرقيّة ١٠١٤ ـ ٤٣، وكشف المراد: ٢٨، وشرح المقاصد ١٢٠٤ ٢٧٠ وشرح المقاصد ١٢٠٢ ٢٢٠ وشرح المواقف: ١٠٠ ١٠٢ وغيرها من الكتُب الفلسفيّة والكلاميّة. والبحث عن الوجود الذهنيّ وإن كان شائعاً بين المتأخّرين بحيث اختصّوا باباً أو فصلاً من كُتبهم عن الوجود الذهنيّ وإن كان شائعاً بين المتأخّرين بحيث اختصّوا باباً أو فصلاً من كُتبهم المراد: ٢٨ من الكتُب الفلسفية والكلاميّة. والبحث عن الوجود الذهنيّ وإن كان شائعاً بين المتأخّرين بحيث اختصّوا باباً أو فصلاً من كُتبهم بعن البحث عنه، لكن في كلام القدماء أيضاً إشارة إليه، فراجع الفصل الخامس من المقالة الأولى من إلهيّات الشفاء، والتحصيل: ٢٨٩ و ٢٨٩ والمطارحات: ٢٠٣.
- رجم بالطراد بالذكر على عند المنتام علو تسلى السيمين علوا على الله الشيء بعد تمام ذاته، كالتعجّب كالحيوانية والنطق في الإنسان. أو كمالاً ثانياً مترتّباً على الشيء بعد تمام ذاته، كالتعجّب والضحك للإنسان. \_منه لله \_.
- (٤) ويسمّى أيضاً: «الوجود في الذهن» قبالَ «الوجود في الخارج»، و «الوجود الظلّيّ» قـبالَ «الوجود العينيّ»، و «الوجود غير الأصيل» قبالَ «الوجود الأصيل».

\_ بداية الحكمة

نباتٌ وحيوانٌ وإنسانٌ ذو نفسٍ نباتيَّةٍ وحيوانيَّةٍ وناطقةٍ، ويظهر معد آشار هـذه الأجناس والفصول وخواصّها. والإنسان الموجود في الذهن المعلوم لنا إنسـان ذاتاً واجدٌ لحدّه، غير أنته لا يترتّب عليه شيءٌ من تلك الآثار الخارجيّة.

وذهب بعضهم إلى أنَّ المعلوم لنا المسمّى بالموجود الذهنيِّ شَبَعُ الماهيّة لا نفسها<sup>(۱)</sup>؛ والمراد به عَرَضٌ وكيفٌ قائم بالنفس، يباين المعلومَ الخارجيّ في ذاته، ويشابهه ويحكيه في بعض خصوصيّاته، كصورة الفرس المنقوشة عـلى الجـدار الحاكية للفرس الخارجيّ. وهذا في الحقيقة سفسطة<sup>(۲)</sup> يـنسدّ مـعها بـاب العـلم بالخارج من أصله.

وذهب بعضِهم إلى إنكار الوجود الذهنيّ مطلقاً، وأنّ علْمَ النفس بشيءٍ إضافةً خاصّةٌ منها إليه<sup>(٣)</sup>.

> ويردّه: العلم بالمعدوم، إذ لا معنى محصَّلاً للإضافة إلى المعدوم. واحتجّ المشهور على ما ذهبوا إليه من الوجود الذهنيّ بوجوه: الأتا مأنتا ذهك حاك الساب لمن أن كاما ساتته كن الماسية

ا**لأوّل: أن**تّا نحكم على المعدومات بأحكام إيجابيّة؛ كقولنا: «بحرّ من زيـبق كذا» وقـولنا: «اجـتماع النـقيضَيْن غـير اجـتماع الضـدَّيْن»<sup>(٤)</sup>، إلى غـير ذلك؛

- (١) هذا قول جماعة من المتأخّرين على ما في الأسفار ٣١٤:١. وقال الحكيم السبزواريّ في شرح المنظومة: ٣١: «والقائل جماعة من الحكماء».
   ونُسب إلى القدماء كما نَسبه إليهم المحقّق اللاهيجيّ، ثمّ أراد توجيه مذهبهم وارجاعه إلى مذهب المتأخّرين، فقال: «فالحقّ أنّ ماهيّات الأشياء في الذهن لمّا لم يظهر عنها آثارها ولم يصدر عنها أحكامها أطلق القدماء عليها لفظ الأشباع، لأن شبح الشيء لايصدر عنه أثارها ولم يصدر عنها أحكامية المعتقق اللاهيجيّ، ثمّ أراد توجيه مذهبهم وارجاعه إلى مذهب المتأخّرين، فقال: «فالحقّ أنّ ماهيّات الأشياء في الذهن لمّا لم يظهر عنها آثارها ولم يصدر عنها أحكامها أطلق القدماء عليها لفظ الأشباع، لأنّ شبح الشيء لايصدر عنه أثر ذلك يصدر عنها أحكامها أطلق القدماء عليها لفظ الأشباع، لأنّ شبح الشيء لايصدر عنه أثر ذلك الشيء، لاأنتهم قائلون بحصول أشباح الأشياء في الذهن». راجع شوارق الإلهام ١٠١٥ ٥٢.
   (٢) لمغايرة الصور الحاصلة عند الإنسان لما في الخارج مغايرةً مطلقةً، فلا علم بشيءٍ مطلقاً وهو السفسطة. حمنه الله إلى إلى الما حداري في الخارج مغايرة مطلقةً منا ما ١٥٤ ٥٢.
- (٤) فإن قيل: إنَّ أدلَّة الوجود الذهنيِّ مَصبُّها إثبات الوجود الذهنيِّ للماهيَّات، والممتنعات باطلة الذوات ليست لها ماهيّات، وإنَّما يختلق العقل مفهوماً لأمر باطل الذات، كشريك البـارئ

۳٦

المرحلة الثانية / في الوجود الذهنيّ

والإيجاب إثباتٌ، وإثباتُ شيءٍ لشيءٍ فرعُ ثبوت المُثبّت له؛ فلهذه الموضوعات المعدومة وجودٌ، وإذ ليس في الخارج ففي موطن آخر، ونسمّيه: «الذهن». الثاني: أنّا نتصوّر أموراً تتّصف بالكلّيّة والعموم، كالإنسان الكلّيّ والحيوان الكلّيّ، والتصوّر إشارةٌ عقليّةٌ لا تتحقّق إلّا بمشار إليه موجودٍ، وإذ لا وجودَ للكلّيّ بما هو كلّيّ في الخارج، فهي موجودة في موطن آخر، ونسمّيه: «الذهن». الثالث: أنّا نتصوّر الصرْفَ مِنْ كلِّ حقيقةٍ، وهو الحقيقة محذوفاً عـنها ما

يكثرها بالخَلْط والانضمام، كالبياض المتصوَّر بحذف جميع الشوائب الأجـنبيّة، وصِرْفُ الشيء لا يتثنَّىٰ ولا يتكرّر، فهو واحدٌ وحدةً جامعةً لكلٍّ ما هو من سنخه؛ والحقيقة بهذا الوصف غير موجودة في الخارج، فهي موجودة في موطن آخـر، نسعّيه: «الذهن».

تتمَّـة :

قد استشكل على وجود الماهيّات في الذهن ـ بمعنى حصولها بأنفسها فيه<sup>(١)</sup>ــ إشكالات:

الإشكال الأوّل<sup>(٢)</sup>: أنّ القول بحصّول الماهيّات بأنفسها في الذهن يستلزم كون الشيء الواحد جوهراً وعرضاً معاً، وهو محال. بيان الملازمة: أنّ الجوهر المعقول في الذهن جوهرٌ، بناءً على انحفاظ الذاتيّات، وهو بعينه عَرَضٌ، لقيامه بالنفس قيامَ العَرَضِ بمعروضه. وأمّا بطلان اللازم، فللزوم كونه قائماً بالموضوع وغير قائم به.

الإشكال الثاني: أنَّ الماهيَّة الذهنيَّة مندرجةٌ تحت مقولة الكيف<sup>(٣)</sup> بناءً على ما

واجتماع النقيضين وغيرهما.
 قلنا: إنَّ لهذا الذي يختلقه العقل ثبوتاً مَّا، لمكان الحمل، وإذ ليس في الخارج ففي موطن
 آخر، نسمية الذهن. \_منه الله \_.
 (١) لا بمعنى حصول أشباحها في الذهن.
 (٢) كما يظهر من الشارح القوشجيّ في شرح التجريد: ١٤.
 (٣) وهو عرض لا يقبل قسمةً ولا نسبةً لذاته. \_منه الله \_.

بداية الحكمة

ذهبوا إليه من كون الصور العلميّة كيفيّات نفسانيّة، ثمّ إنّا إذا تصوّرنا جوهراً، كان مندرجاً تحت مقولة الجوهر \_لإنحفاظ الذاتيّات \_وتحت مقولة الكيف، كما تقدّم، والمقولات متباينة بتمام الذوات<sup>(۱)</sup>، فيلزم التناقض في الذات؛ وكذا إذا تـصوّرنا مقولةً أُخرى غير الجوهر، كانت الماهيّة المتصوّرة مندرجةً تحت مقولتين؛ وكذا لو تصوّرنا كيفاً محسوساً، كان مندرجاً تحت الكيف المحسوس والكيف النفسانيّ، وهو اندراج شيءٍ واحد تحت نوعَيْن متباينَيْن من مقولة، واستحالته ضروريّة.

قالوا: «وهذا الإشكال أصعب من الأوّل، إذ لاكثير إشكال في كون شيء واحد جوهراً وعرضاً، لأنّ التباين الذاتيّ الذي بين المقولات إنّما هو بين الجوهر والكيف والكمّ وغيرها؛ وأمّا مفهوم العَرَض ــبمعنى القائم بالموضوع ــفهو عَرَضً عامٌّ صادقٌ على تسع من المقولات، ومن الجائز أن يعمّ الجوهر الذهـنيّ أيـضاً ويصدق عليه، لأنّ المأخوذ في رسم الجوهر أنته «ماهيّة إذا وجدت في الخارج وجدت لا في موضوع»، فمن الجائز أن يقوم في الذهن في موضوع، وهو إذا وجد في الخارج كان لا في موضوع، هذا: وأما دخول الماهيّة الواحدة تحت مقولتَيْن، كالجوهر والكيف، وكالكُمّ والكيف، والحقولات متباينات بستمام الذوات، في الخارج كان لا في موضوع، هذا: وأما دخول الماهيّة الواحدة تحت مقولتَيْن،

وبالتوجّه إلى ما تقدّم من الإشكال ونحوه، ذهب بعضهم إلى إنكار الوجـود الذهنيّ من أصله، بالقول بأنّ العلم إضافة من النفس إلى الخارج، فالمعلوم مندرج تحت مقولته الخارجيّة فقط<sup>(٣)</sup>؛ وقد عرفت ما فيه<sup>(٤)</sup>.

وبعضهم إلى أنَّ الماهيَّات الخارجيَّة موجودة في الذهن بأشباحها لا بأنفسها،

- (١) إذ لو لم تكن متباينةً بتمام الذات، كانت مشتركة في بعض الذات؛ فكان لها جنسٌ فوقَها،
   والمفروض أنتها أجناسٌ عاليةً ليس فوقَها جنس، هذا خلف؛ فهي بسبائط مستباينة بستمام
   الذات. حمنه الله ح.
  - (٢) انتهى ما قال الحكيم السيزواريّ في وجه أصعبيّته من الأوّل. فراجع شرح المنظومة: ٣٠. (٣) والقائل به هو فخر الدين الرازيّ، فراجع المباحث المشرقيّة ٣٢١:١. (٤) راجع ما ذُكر في السطور السابقة.

المرحلة الثانية / في الوجود الذهنيّ \_

وشبح الشيء يغاير الشيءَ ويباينه، فالصورة الذهنيّة كيفيّة نفسانيّة، وأمّا المقولة الخارجيّة فغير باقية فيها، فلا إشكال<sup>(١)</sup>. وقد عرفت ما فيه<sup>(٢)</sup>. وقد أجيب عن الإشكال بوجوه:

منها: ما عن بعضهم: «أنّ العلم غير المعلوم، فعند حصول ماهيّة من الماهيّات الخارجيّة في الذهن أمران: أحدهما: الماهيّة الحاصلة نفسها على ما كانت عليه في الخارج، وهو المعلوم وهو غير قائم بالنفس، بل قائمٌ بنفسه حاصلٌ فيه حصولَ الشيء في الزمان والمكان. والآخر: صفةٌ حاصلةٌ للنفس قائمةٌ بها، يطرد بها عنها الجهلُ، وهو العلم؛ وعلى هذا فالمعلوم مندرج تحت مقولته الخارجيّة، من جوهر أو كم أو غير ذلك، والعلم كيف نفسانيّ؛ فلا اجتماع أصلاً لا لمقولتين ولا لنوعَيْن من مقولة»<sup>(٣)</sup>.

وفيد: أنته خلاف ما نجده من أنفسنا عند العلم، فإنَّ الصورة الحــاصلة فــي نفوسنا عند العلم بشيءٍ هي بعينها التي تطرد عنَّا الجهلَ و تصير وصفاً لنا نتّصف به.

ومنها: ما عن بعض القائلين بأصالة الماهية! «أنّ الصورة الحاصلة في الذهن منسلخة عن ماهيّتها الخارجيّة، ومنقلية إلى الكيف. بيان ذلك: أنّ موجوديّة الماهيّة متقدّمةٌ على نفسها، فمع قطع النظر عن الوجود لا ماهيّة أصلاً؛ والوجود الذهنيّ والخارجيّ مختلفان بالحقيقة، فإذا تبدّل الوجود بصيرورة الوجود الخارجيّ ذهنيّاً، جاز أن تنقلب الماهيّة، بأن يتبدّل الوجور أو الكم أو غير ذلك كيفاً؛ فليس للشيء بالنظر إلى ذاته حقيقةٌ معيّنةٌ، بل الكيفيّة الذهنيّة إذا وجدت في الخارجيّ إذا تبقلب الماهيّة، بأن يتبدّل الوجود أو الكم أو غير ذلك نفاً؛ فليس للشيء بالنظر إلى ذاته حقيقةٌ معيّنةٌ، بل الكيفيّة الذهنيّة إذا وجدت في الخارج كانت جوهراً أو غيره؛ والجوهر الخارجيّ إذا وجد في الذهن كان كيفاً نفسانيّاً؛ وأمّا مباينة الماهيّة الذهنيّة للخارجيّة، مع أنّ المدّعى حصول الأشياء

- (١) هذا ما ذهب إليه القدماء، كما في شوارق الإلهام ١٠١٥، وتعليقة الحكيم السبزواريّ على الأسفار ٣١٤:١. ونسبه إلى جماعة من الحكماء في شرح المنظومة: ٣١.
  - (٢) راجع ما ذكر في بدء هذا الفصل .
- (٣) هذا ما أجاب به المحقّق القـوشجيّ فـي شـرح التـجريد: ١٤ ــ ١٥. وتـعرّض له صـدر المتأليّهين في الأسفار ٢٨٢٠١.

. بداية الحكمة

بأنفسها في الذهن \_وهو يستدعي أصلاً مشتركاً بينهما \_ فيكفي في تصويره أن يصوّر العقل أمراً مبهماً مشتركاً بينهما، يصحّح به أنّ ما في الذهن هو الذي فـي الخارج؛ كما يصوّر المادة المشتركة بين الكائن والفاسد المادّيَّيْن»<sup>(۱)</sup>

وفيه: أوّلاً: أنته لا محصّل لما ذكره من تبدَّل الماهيّة واختلاف الوجودَيْن في الحقيقة، بناءً على ما ذهب إليه من أصالة الماهيّة واعتباريّة الوجود<sup>(٢)</sup>.

وثانياً: أن**ته في معنى القول بالشبح، بناءً على ما التزم به من المغايرة الذاتيّة** بين الصورة الذهنيّة والمعلوم الخارجيّ؛ فيلحقه ما لحقه من محذور السفسطة<sup>(٣)</sup>.

ومنها: ما عن بعضهم: «أنّ العلم لمّا كان متّحداً بالذّات مع المعلوم بـالذّات، كان من مقولة المعلوم؛ إن جوهراً فجوهر، وإن كمّاً فكمٌّ، وهكذا. وأمّا تسـميتهم العلْمَ كيفاً، فمبنيٌّ على المسامحة في التعبير؛ كما يسمّى كلُّ وصفٍ نـاعتٌ للـغير «كيفاً» في العرف العامّ، وإن كان جوهراً.

وبهذا يندفع إشكال اندراج المقولات الأخر تحت الكيف.

وأمّا إشكال كون شيء واحد جوهراً وعرضاً معاً، فالجواب عند ما تقدّم: أنّ مفهوم العرض عَرَضٌ عامً شامل للمقولات التسع العرضيّة وللجوهر الذهنيّ؛ ولا إشكال فيه»<sup>(٤)</sup>.

وفيه: أنَّ مجرَّد صدْقِ مفهوم مقولة مـن المـقولات عـلى شـيءٍ لا يـوجب اندراجه تحتها، كما ستجيء الإِشارة إليه<sup>(٥)</sup>؛ على أنَّ كلامهم صريح في كون العلم

- (١)انتهى ما نَقَله الحكيم السبزواريّ عن السيّد السند صدرالدين. فـراجـع شـرح المـنظومة: ٣٢\_٣١.
  - (٢) هكذا أجاب عنه الحكيم السبزواريّ في شرح المنظومة: ٣٢.

(٣) هذا الإشكال أورده السيّد السند على نفسه ثمّ أجاب عنه. كما في شرح المنظومة: ٣٢. (٢) انتسبكار السبرة ترالسانية من المحمد المناسبة المانية عنه. كما في شرح المنظومة: ٣٢.

(٤) انتهى كلام المحققّ الدوانيّ تفصيلاً. والتفصيل من الحكيم السبزواريّ في شرح المنظومة: ٣٣. وإن أردت نصّ كلام المحقّق الدوانيّ فراجع حاشيته على شرح التجريد للقوشجيّ: ١٤. (٥) بعد أسطر.

المرحلة الثانية / في الوجود الذهنيّ

الحصوليّ كيفاً نفسانيّاً داخلاً تحت مقولة الكيف حقيقةً، من غير مسامحة. ومنها: ما ذكر، صدر المتألّهين للله في كُتُبِه<sup>(١)</sup>، وهو الفرق في إيجاب الإندراج بين الحمل الأوّليّ وبين الحمل الشائع<sup>(٢)</sup>، فالثاني يوجبه دون الأوّل. بيان ذلك: أنّ مجرَّدَ أخذٍ مفهوم جنسيّ أو نوعيّ في حدّ شيءٍ وصدقِهِ عليه لا يوجب اندراجَ ذلك الشيء تحت ذلك الجنس أو النوع، بل يتوقّف الإندارج تحته على ترتُّب آثار ذلك الجنس أو النوع الخارجيّة على ذلك الشيء.

فمجرّد أخذِ الجوهر والجسم \_مثلاً \_في حدّ الإنسان \_حيث يقال: «الإنسان جوهرٌ جسمٌ نام حسّاسٌ متحرّكٌ بالإرادة ناطقٌ» \_لا يوجب اندراجَه تحت مقولة الجوهر أو جنسٌ الجسم، حتّى يكون موجوداً لافي موضوع باعتبار كونه جوهراً، ويكون بحيث يصعّ أن يفرض فيه الأبعاد الثلاثة باعتبار كونه جسماً، وهكذا.

وكذا مجرّد أخذ الكمّ والاتّصال في حدّ السطح \_ حيث يقال: «السطح كمَّ متّصلُ قارُّ منقسمٌ في جهتين» ـ لا يوجب اندراجَه تحت الكمّ والمتّصل مثلاً، حتّى يكون قابلاً للانقسام بذاته من جهة أنته كمّ، ومشتملاً على الفصل المشترك من جهة أنته متّصل، وهكذا.

ولو كان مجرّدُ صدْقِ مفهومٍ على شيءٍ موجباً للاندراج لكان كلَّ مفهومٍ كلَّيِّ فرداً لنفسه، لصدقِدِ بالحمل الأوَّلي على نفسه، فالاندراج يـتوقّف عـلى تـرتُّب الآثار، ومعلومٌ أنَّ ترتُّبَ الآثار إنَّما يكون في الوجود الخارجيّ دون الذهنيّ.

فتبيّــن: أنّ الصورة الذهنيّة غير مندرجة تحت ما يصدق عليها من المقولات، لعدم ترتُّب آثارها عليها؛ لكن الصورة الذهنيّة إنّما لا تترتَّب عليها آثار المعلوم الخارجيّ من حيث هي وجود مقيس إلى ما بحذائها من الوجود الخارجيّ؛ وأمّا

(١) راجع الأسفار ١: ٢٩٢ ـ ٢٩٨. (٢) الحمل الأولي ما هو مفاده الاتّحاد بين الموضوع والمحمول سحسب المفهوم والوجود، بمعنى أنّ الموضوع هو بعينه نفس ماهيّة المحمول ومفهومه بعد أن يلاحظ بينهما مغايرةً مّا. والحمل الشائع ما هو مفاده مجرّد الاتّحاد بين الموضوع والمحمول بحسب الوجود. الأوّل كقولنا: «الإنسان حيوان ناطق»، والثاني كقولنا: «الإنسان ضاحك». \_ بداية الحكمة

من حيث إنّها حاصلة للنفس حالاً أو ملكة تطرد عنها الجهل، فهي وجودٌ خارجيٌّ موجودٌ للنفس ناعتٌ لها، يصدق عليه حدّ الكيف بالحمل الشائع، وهو أنّه: «عرض لا يقبل قسمةٌ ولانسبةٌ لذاته»، فهو مندرج بالذات تحت مقولة الكيف وإن لم يكن \_من جهة كونه وجوداً ذهنيّاً مقيساً إلى الخارج\_ داخلاً تحت شيءٍ من المقولات، لعدم ترتُّب الآثار؛ اللهمَّ إلاّ تحت مقولة الكيف بالعَرَض<sup>(۱)</sup>.

وبهذا البيان يتّضح: اندفاع ما أورده بعض المحقّقين على كون العـلم كـيفاً بالذات وكون الصورة الذهنيّة كيفاً بالعرض من: «أنَّ وجود تلك الصور في نفسها ووجودها للنفس واحد، وليس ذلك الوجود والظهور للنفس ضميمةً تزيد عـلى وجودها تكون هي كيفاً في النفس، لأنّ وجودها الخـارجيّ لم يـبق بكـليّته، وماهيّاتها في أنفسها كلّ من مقولة خاصّة، وباعتبار وجودها الذهنيّ لا جوهر ولا عرض؛ وظهورها لدى النفس ليس سوى تلك الماهيّة وذلك الوجود، إذ ظهور الشيء ليس أمراً ينضمّ إليه وإلا لكان ظهور نفسه، وليس هناك أمر آخر، والكيف من المحمولات بالضميمة؛ والظهور والوجود للنفس لو كان نسبة مقوليّة، كـانت ماهيّة العلم إضافةً لا كيفاً؛ وإذا كان إضافة إشراقيّة [من النفس] كان<sup>(٢)</sup> وجوداً؛ فالعلم نور وظهور، وهما وجود، والوجود ليس ماهيّة»<sup>(٣)</sup>

وجه الاندفاع: أنّ الصورة العلميّة هي الموجودة للنفس الظاهرة لها، لكن لا من حيث كونها موجوداً ذهنيّاً مقيساً إلى خارج لا تترتّب عليها آثاره، بل مس حيث كونها حالاً أو ملكة للنفس تطرد عنها عدماً، وهي كمالٌ للنفس زائدٌ عليها ناعتٌ لها؛ وهذا أثر خارجيّ مترتّب عليها؛ وإذا كانت النفس موضوعةً لها مستغنيةً

- (١) والحاصل أنـّا نمنع كون الشيء الواحد جوهراً وعرضاً في الأعيان، ولا نمنع كونه عرضاً باعتبار وجوده الذهنيّ وجوهراً باعتبار وجوده الخارجيّ. (٢) أى العلم .
- (٣) انتهى ما أورده الحكيم السبزواريّ على كون العلم كيفاً بالذات وكون الصورة الذهنيّة كيفاً بالعرض. راجع شرح المنظومة: ٣٦ ـ ٣٧.

المرحلة الثانية / في الوجود الذهنيّ .

عنها في نفسها، فهي عَرَضٌ لها، ويصدق عليها حدَّ الكيف<sup>(١)</sup>. ودعوى: «أنّ ليس هناك أمر زائد على النفس منضمَّ إليها»<sup>(٢)</sup> ممنوعةً. فظهر أنّ الصورة العلميَّة من حيث كونها حالاً أو ملكة للنفس كيفٌ حقيقةً وبالذات، ومن حيث كونها موجوداً ذهنيًّا كيفٌ بالعَرَض؛ وهو المطلوب.

الإشكال الثالث: أنَّ لازِمَ القول بالوجود الذهنيّ وحصول الأشياء بأنفسها في الأذهان كون النفس حارّة باردة، عريضة طويلة، متحيّزة متحرّكة، مربّعة مثلّثة، مؤمنة كافرة، وهكذا، عند تصوّر الحرارة والبرودة، إلى غير ذلك، وهمو باطل بالضرورة؛ بيان الملازمة: أنتها لا نعني بالحارّ والبارد والعريض والطويل ونحو ذلك، إلّا ما حصلَتْ له هذه المعاني وقامت به.

والجواب عنه: أنّ المعاني الخارجيّة، كـالحرارة والبرودة ونحوهما، إنّـما تحصل في الأذهان بماهيّاتها لا بوجوداتها العينيّة، وتصدق عليها بالحمل الأوّلي دون الشائع؛ والذي يوجب الاتّصاف حصولُ هذه المعاني بوجوداتها الخارجيّة وقيامها بموضوعاتها، دون حصول ماهيّاتها لها وقيام ماهي هي بالحمل الأوّليّ.

الإشكال الرابع: أنّا نتصوّر المحالات الذاتيّة، كشريك البارئ، واجـتماع النقيضَيْن وارتفاعهما، وسلب الشيء عن نفسه؛ فلو كانت الأشياء حاصلةً بأنفسها في الأذهان، استلزم ذلك ثبوت المحالات الذاتيّة.

والجواب عنه: أنّ الحاصل من المحالات الذاتييّة فسي الأذهسان مـفاهيمها بالحمل الأوّليّ، دون الحمل الشائع. فشريك البارئ في الذهن شسريك البسارئ بالحمل الأوّليّ، وأمّا بالحمل الشائع فهو كيفيّة نفسانيّة ممكنة مسخلوقة للسبارئ، وهكذا في سائر المحالات.

الإشكال الخامس: أنتا نتصوّر الأرض بما رحبت بسهولها وجبالها وبراريها

(١) أي يكون وجود الصورة العلميّة في النفس بحيث تستغني النفس عنه، فتكون مموضوعةً لها. لأنّ معنى المستغنى عن الحال هو الموضوع، فتكون الصورة العمليّة مموجودة فمي الموضوع، وما وُجد في الموضوع عرض، فالصورة العلميّة عرضُ ويصدق عليها حدّ الكيف. (٢) هذا ما ادّعاه الحكيم السبزواريّ في شرح المنظومة: ٣٦. بدأية الحكمة

وبحارها، ومافوقها .. من السماء .. بأرجائها البعيدة، والنجوم والكواكب بأبعادها الشاسعة؛ وحصول هذه المقادير العظيمة في الذهن ـ. بمعنى انـطباعها فــي جـزء عصبيّ أو قوّة دماغيّة، كما قالوا به ـ. من انطباع الكبير في الصغير، وهو محال<sup>(۱)</sup>. ودفْعُ الإشكال بأنّ المنطبّع فيه منقسمٌ إلى غير النهاية<sup>(۲)</sup> لا يُجدي شيئاً، فإنّ الكفّ لا تَسَع الجبل وإن كانت منقسمة إلى غير النهاية<sup>(۳)</sup>.

والجواب عنه: أنّ الحقّ \_كما سيأتي<sup>(٤)</sup> \_ أنّ الصور الإدراكيّة الجزئيّة غيير مادّية، بل مجرّدة تجرّداً مثاليّاً، فيها آثار المادّة من مقدار وشكل وغيرهما دون نفس المادّة، فهي حاصلةً للنفس في مرتبة تجرّدها المثاليّ من غير أن تنطبع في جزء بدنيٍّ أو قوّةٍ متعلّقةٍ بجزء بدنيٍّ؛ وأمّا الأفعال والانفعالات الحاصلة في مرحلة المادّة عند الاحساس بشيءٍ أو عند تخيُّلِه فإنّما هي معدّات تـتهيّاً بـها النفسُ لحصول الصور العلميّة الجزئيّة المثاليّة عندها.

الإشكال السادس: أنَّ علماء الطبيعة بيّنوا: أنَّ الإحساس والتخيّل بـحصول صور الأجسام المادّيّة بما لها من النِسَبِ والخصوصيّات الخارجيّة في الأعضاء

- (١) إنّ هذا الإشكال مستفادً ممّا أورده أصحاب الشعاع ـ وهم الرياضيّون ـ عـلى أصحاب الانطباع ـ يعني المعلّم الأوّل ومن تبعه ـ في كيفيّة الإبصار، فإنّهم أوردوا عليهم بأنّ الجبل إذا رأيناه مع عظمه، والرؤية إنّما هي بالصورة المنطبعة في الجليديّة، فإن كان هذا المقدار العظيم للصورة المنطبعة فكيف حصل المقدار الكبير في حدقةٍ صغيرة، فإذن الصور الخياليّة لا تكون موجودةً في الأذهان، لامتناع انطباع الكبير في الصغير. راجمع شرح حكمة الإشراق: ٢٦٩.
- (٢) هذا ما قاله بعض من أصحاب الانطباع دفعاً لما أورده أصحاب الشعاع عليهم. قال الشيخ الإشراقيّ ـ بعد ذكر ما أورده أصحاب الشعاع على أصحاب الانطباع ـ ما حاصله: «أجاب بعضٌ من أصحاب الانطباع عن هذا الايراد بأنّ الرطوبة الجليديّة تقبل القسمة إلى غسير النهاية، والجبل أيضاً صورته قابلةً للقسمة إلى غير النهاية، وإذا اشتركا في لانهاية القسمة فيجوز أن يحصل المقدار الكبير فيها» إنتهى. راجع شرح حكمة الإشراق: ٢٦٩. (٣) كذا قال صدر المتألّهين في الأسفار ٢٩٩٠١. وصرّح أيضاً الشيخ الإشراقيّ بـبطلان ذلك
  - الجواب في شرح حكمة الإشراق: ٢٦٩. (٤) في الفصل الأوّل والفصل الثاني من المرحلة الحادية عشرة.

المرحلة الثانية / في الوجود الذهنيّ \_

الحائيّة وانتقالها إلى الدماغ، مع مالها من التصرّف فيها بحسب طبائعها الخاصّة، والإنسان ينتقل إلى خصوصيّة مقاديرها وأبعادها وأشكالها بنوع من المقايسة بين أجزاء الصورة الحاصلة عنده على ما فصّلوه في محلّه، ومع ذلك لا مجال للقول بحضور الماهيّات الخارجيّة بأنفسها في الأذهان.

والجواب عنه: أنَّ ما ذكروه \_ من الفعل والإنفعال المادّيّ عند حصول العلم بالجزئيّات \_ في محلّه، لكن هذه الصّور المنطبعة المغايرة للمعلومات الخارجيّة ليست هي المعلومة بالذات، بل هي معدّات تـ هيّئ النـفس لحـضور المـاهيّات الخارجيّة عندها بوجود مثاليّ غير مادّيّ، وإلّا لزمت السفسطة لمكان المـغايرة بين الصور الحاصلة في أعضاء الحس والتخيّل وبين ذوات الصور.

بل هذا من أقوى الحجج على حصول الماهيّات بأنفسها عند الإنسان بوجود غير مادّيّ، فإنّ الوجود المادّيّ لها كيفما فُرِض لم يخلُ عن مغايرة مابين الصور الحاصلة وبين الأمور الخارجيّة ذوات الصور؛ ولازِمُ ذلك السفسطة ضرورةً.

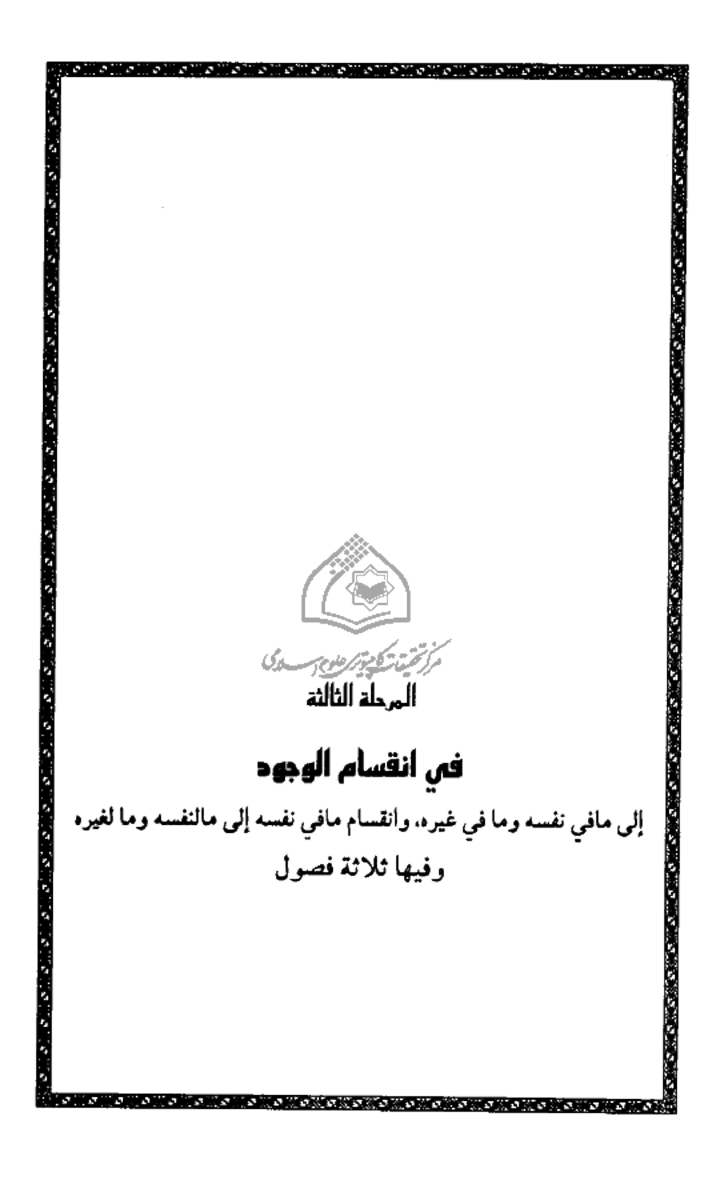
الإشكال السابع: أنَّ لازِمَ القولَ بالوجود الذهنيّ كون الشيء الواحد كـلَّيَّا وجزئيًا معاً، وبطلانه ظاهرٌ؛ بيان الملازمة: أنَّ ماهيّة الإنسان المعقولة \_مثلاً \_من حيث تجويز العقل صدْقَها على كثيرين كليّةٌ، ومن حيث حصولها لنـفس عـاقلةٍ شخصيّةٍ<sup>(١)</sup> وقيامها بها جزئيّةٌ متشخّصّةٌ بتشخُّصِها مـتميّزةٌ مـن مـاهيّة الإنسـان المعقولة لغير تلك النفس من النفوس، فهي كليّةٌ وجزئيّةٌ معاً.

والجواب عنه: أنّ الجهةَ مختلفةٌ، فهي من حيث إنّها وجودٌ ذهنيٌّ مقيسٌ إلى الخارج كلّيّةٌ تقبل الصدْقَ على كثيرين، ومن حيث إنّها كيفيّةٌ نـفسانيّةٌ مـن غـير مقايسة إلى الخارج جزئيّةٌ.

\*\*\*

(١) وفي المطبوع سابقاً: «عاقلها الشخصيَّة». والأصحِّ ما أثَّبتناه في المتن.







#### الفصل الأوّل

[الوجود في نفسه والوجود في غيره]. من الوجود ما هو في غيره، ومنه خلافه؛ وذلك أنسا إذا اعتبرنا القضايا الصادقة كقولنا؛ «الإنسان ضاحك» وجدنا فيها وراء الموضوع والمحمول أمراً آخر، به يرتبط ويتصل بعضهما إلى يعض ليس يوجد إذا اعتبر الموضوع وحده ولا المحمول وحده، ولا إذا اعتبر كلّ منهما مع غير الآخر، فله وجودٌ؛ تسمّ إنّ وجوده ليس ثالثاً لهما واقعاً بينهما مستقلاً عنهما، وإلاّ احتاج إلى رابطَيْن آخَرَيْن يربطانه بالطرفَيْن، فكان المفروض ثلاثةٌ خمسةً، ثمّ الخمسة تسعةً<sup>(1)</sup> وهلمّ جَراً؛ وهو باطل<sup>(۲)</sup>؛ فوجوده قائمٌ بالطرفَيْن موجودٌ فيهما غيرُ خارج منهما ولا مستقلاً

بخلافه، كوجود الموضوع والمحمول، وهـو الذي له مـعنى مسـتقلّ بـالمفهوميّة نسمّيه: «الوجود المحموليّ»<sup>(۱)</sup> و «الوجود المستقلّ»<sup>(۲)</sup> فإذن الوجود منقسمٌ إلى «مستقلّ» و «رابط»، وهو المطلوب.

ويظهر ممّا تقدّم: أوّلاً: أنّ الوجودات الرابطة لا ماهيّة لها؛ لأنّ الماهيّة ما يقال في جواب ما هو، فلها<sup>(٣)</sup> لا محالة وجودٌ محموليٍّ ذومعنى مستقلٍّ بـالمفهوميّة، والرابط ليس كذلك<sup>(٤)</sup>.

وثانياً: أنّ تحقُّقَ الوجود الرابط بين أمرَيْن يستلزم إتّحاداً مّا بينهما، لكـونه واحداً غيرَ خارج من وجودهما.

وثالثاً: أنّ الرابط إنّما يتحقّق في مطابق الهليّات المركّبة التي تتضمّن ثـبوت شيء لشيءٍ؛ وأمّا الهليّات البسيطة التي لا تتضمّن إلّا ثبوت الشيء، وهو ثبوت موضوعها، فلا رابط في مطابقها، إذ لا معنى لار تباط الشيء بنفسه ونسبته إليها. الفصل الثاني

# [كيفية اختلاف الرابط والمستقل]

اختلفوا في أنّ الإختلاف بين الوجود الرابط والمستقلّ هل هو اختلافٌ نوعيُ ـبمعنى أنّ الوجود الرابط ذو مسعنى تـعلّقيٍّ لا يـمكن تـعقُّله عـلى الاسـتقلال، ويستحيل أن يسلخ عنه ذلك الشأن فيعود معنى إسميّاً بتوجيه الإلتفات إليه بعدما كان معنيً حرفيّاً ـأو لا اختلاف نوعيّاً بينهما؟

والحقّ هو الثاني<sup>(ه)</sup> لما سيأتي في مرحلة العـلّة والمـعلول<sup>(٢)</sup> أنّ وجـودات المعاليل رابطة بالنسبة إلى علَلِها، ومن المعلوم أنّ منها ما وجودُهُ جوهريُّ ومنها

(١) لأتته يقع محمولاً في الهليّات البسيطة كقولنا: «الإنسان موجود».
 (٢) ويسمّى أيضاً: «الوجود النفسيّ» لأنته وجود في نفسه.
 (٣) أي للماهيّة.
 (٥) كما في الأسفار ٨٢:١، وشرح المنظومة: ٦٢.
 (٢) راجع الفصل الثالث من المرحلة السابعة.

٥.

المرحلة الثالثة / في أنقسام الوجود

إلى عللها وأُخْذِها في نفسها، فهي بالنظر إلى عللها وجودات رابطةً، وبالنظر إلى أنفسها وجودات مستقلّةً؛ فإذن المطلوب ثابت. ويظهر ممّا تقدّم<sup>(۱)</sup>، أنّ المفهوم تابعٌ ـفي استقلاله بالمفهوميّة وعدمه لوجوده الذي ينتزع منه، وليس له من نفسه إلّا الإبهام.

الفصل الثالث

من الوجود في نفسه ما هو لغيره ومنه ما هو لنفسه

والمراد بكون وجود الشيء لغيره أن يكون الوجود الذي له في نفسه \_وهو الذي يطرد عن ماهيّتِهِ العدمَ \_هو بعينه يطرد عدماً عن شيء آخر، لا عدمَ ذاتِهِ وماهيّتِهِ<sup>(٢)</sup>، وإلّاكان لوجودٍ واحدٍ ماهيّتان، وهو كثرة الواحد؛ بل عدماً زائداً على ذاته وماهيّته، له<sup>(٣)</sup> نوعُ مقارنةٍ له<sup>(٤)</sup>، كالعلم الذي يطرد بوجوده العدمَ عن ماهيّته الكيفيّة، ويطرد به بعينه عن موضوعه الجهل الذي هو نوع من العدم عن ماهيّته وكالقدرة فإنّها كما تطرد عن ماهيّة نفسها العدم، تطرد بعينها عن موضوعها العجز. والدليل على تحقُّق هذا القسم<sup>(٥)</sup> وجودات الأعراض، فإنّ كلاً منها كما يطرد

والدليل على تحقق هذا الفسم " وجودات الاعراض، فإن ذكر منها لما يطرد عن ماهيّة نفسه العدمَ، يطرد بعينه عن موضوعه نوعاً من العدم؛ وكـذلك الصـور النوعيّة الجوهريّة، فإنّ لها نوعُ حصولٍ لموادّها تكملها وتطرد عنها نقصاً جوهريّاً؛ وهذا النوع من الطرد هو المراد بكون الوجود «لغيره» وكونه ناعتاً.

ويقابله ما كان طارداً لعدم نفسه فسحسب<sup>(٢)</sup>، كـالأنواع التـامّة الجـوهريّة، كالإنسان والفرس؛ ويسمّى هذا النوع مـن الوجـود: «وجـوداً لنـفسه»؛ فـإذن المطلوب ثابت، وذلك ما أردناه.

(١) في الفصل السابق. (٢) أي لا عدم ذاتِ ذلك الشيء الآخر وماهيّته. (٣) أي لذلك العدم. (٥) أي الوجود لغيره. (٦) أي ويقابله ماكان وجوده طارداً للعدم عن ماهيّة نفسه فحسب.

وربما يقسم الوجود لذاته إلى الوجود بذاته والوجود بغيره، وهو بـالحقيقة راجعٌ إلى العلّيّة والمعلوليّة، وسيأتي البحث عنهما(^).

\*\*



(١) في المرحلة السابعة.





## الفصل الأوّل

في تعريف الموادّ الثلاث وانحصارها فيها

كلُّ مفهوم إذا قيس إلى الوجود، فإمّا أن يجب له فهو الواجب، أو يمتنع وهو الممتنع، أو لا يجب له ولا يمتنع وهو الممكن، فـإنّه إمّـا أن يكون الوجـود له ضرورياً وهو الأوّل، أو يكون العدم له ضرورياً وهو الثاني، وإمّا أن لا يكون شيءً منهما له ضرورياً وهو الثالث<sup>(١)</sup> رُحَيَّ مُعَمَّ منهما له ضروريَّيْن، فمر تفعٌ بأدني التفاتِ<sup>(٢)</sup>. وأمّا احتمال كون الوجود والعدم كليهما ضروريَّيْن، فمر تفعٌ بأدني التفاتِ<sup>(٢)</sup>.

وهي بيّنة المعاني. لكونها من المعاني العامّة التي لا يخلو عن أحدها مفهوم من المفاهيم؛ ولذا كانت لا تُعرَّف إلّا بتعريفات دوريّة<sup>(٣)</sup>؛ كتعريف الواجب بـ«ما

(١) وقد يقال: «الواجب ما يجب وجوده، والممتنع ما يجب عدمه، والممكن ما ليس يجب وجوده ولا عدمه». فني تعريف الجميع أخذ الوجوب. وقال الفخر الرازيّ: «ولسّا كان الوجوب أقرب إليه [أي إلى العقل] لا جرم كان أعرف عند العقل، فلهذا يكون تسعريف الإمكان والإمتناع بالوجوب أولى من العكس»، المباحث المشرقيّة ١٠٣١١.
 وفيه: أوّلاً: لا وجه لكون الوجوب أقرّب إلى العقل. وثانياً: لو سلّم فكان تعريف أوليمان الإمكان والإمتناع بالوجوب أولى من العكس»، المباحث المشرقيّة ١٠٣١٠.
 وفيه: أوّلاً: لا وجه لكون الوجوب أقرّب إلى العقل. وثانياً: لو سلّم فكان تعريف الإمكان والإمتناع بالوجوب أولى من العكس»، المباحث المشرقيّة ١٠٣٠١.
 وفيه: أوّلاً: لا وجه لكون الوجوب أقرّب إلى العقل. وثانياً: لو سلّم فكان تعريف الإمكان والإمتناع بالوجوب أولى من العكس، وأمّا تعريف الواجب بالوجوب تعريف الإمكان والإمتناع بالوجوب أولى من العكس، وأمّا تعريف الواجب بالوجوب تعريف الإمكان والإمتناع بالوجوب أولى من العكس، وأمّا تعريف الواجب بالوجوب تعريف الإمكان والإمتناع بالوجوب أولى من العكس، وأمّا تعريف الواجب بالوجوب تعريف الإمكان والإمتناع بالوجوب أولى من العكس، وأمّا تعريف الواجب بالوجوب تعريف الإمكان وبطلائه واضح.
 وبطلائه واضح.
 (٢) وهو للزوم اجتماع النقيضين.
 (٣) ونبّه عليه أكثر المحقّتين، فراجع الفصل الخامس من المقالة الأولى من إلهـيّات الشفاء،

يلزم من فرض عدمه محال»<sup>(۱)</sup>، ثمّ تعريف المحال وهو الممتنع بـ«ما يجب أن لا يكون» أو «ما ليس بممكن ولا واجب»، وتعريف الممكن بـ«ما لا يمتنع وجوده وعدمه»<sup>(۲)</sup>.

الفصل الثاني

[انقسام كلّ من الموادّ إلى ما بالذات وما بالغير وما بالقياس ] كلُّ واحدةٍ من الموادّ ثلاثة أقسام: ما بالذات وما بالغير وما بـالقياس إلى الغير؛ إلاّ الإمكان، فلا إمكان بالغير.

والمراد بما بالذات أن يكون وضُعُ الذات كافياً في تحقُّقه وإن قطع النظر عن كلَّ ما سواه؛ وبما بالغير ما يتعلَّق بالغير<sup>(٣)</sup>؛ وبما بالقياس إلى الغير أنته إذا قيس إلى الغير كان من الواجب أن يتّصف به

المير عن عن عن الراجب ال يستعدمه . فالوجوب بالذات، كما في الواجب الوجود (تعالى)، فإنّ ذاته بذاته تكفي في ضرورة الوجود له من غير كتاجة إلى شيءٍ غيرها.

والوجوب بالغير، كما في الممكن الوجود الواجب وجودُهُ بعلَّتِهِ.

والوجوب بالقياس إلى الغير، كما فـي وجـود أحـد المـتضائفَيْن إذا قـيس إلى وجود الآخـر، فـإنّ وجـود العُـلُوّ إذا قـيس إليـه وجـود السِـفْل يأبـى إلّا أن يكون للسُفْل وجودٌ، فلوجود السُفل وجوبٌ بالقياس إلى وجـود العـلوّ وراء

- والمباحث المشرقيّة ١١٣:١، والتحصيل: ٢١٩، والأسفار ٨٣:١، وشرح المواقف: ١٢٨، وشرح المقاصد ١١٤:١، وشوارق الإلهام: ١١٤، وشرح المنظومة: ٦٣، وكشف المراد: ٤٢.
   (١) هكذا عرّفه الشيخ الرئيس في النجاة: ٢٢٤.
- (٢) فيعرّف كلّ من التّلاث بسلب الآخرين. وأخذ كلّ واحد منها في تعريف الآخر. وهذا معنى كون التعريفات دوريّةً.
- (٣) أي ما لا يكفي في تحقّقه واتّصافه بالوجود وضع الذات. بل يتوقّف عــلى اعـطاء الغـير واقتضائه.

المرحلة الرابعة / في الموادّ الثلاث: الوجوب والإمكان والإمتناع \_\_\_\_\_\_ ٥٧

وجوبه بعلَّته.

والامتناع بالذات، كما في المحالات الذاتيّة، كشـريك البـارئ واجـتماع النقيضَيْن.

والامتناع بالغير، كما في وجود المعلول الممتنع لعدم علّته، وعدمه المـمتنع لوجود علّته.

والامتناع بالقياس إلى الغير، كما في وجود أحد المـتضائفَيْن إذا قـيس إلى عدم الآخر، وفي عدمه إذا قيس إلى وجود الآخر.

والإمكان بالذات، كما في الماهيّات الإمكانيّة، فإنّها فـي ذاتــها لا تــقتضي ضرورة الوجود ولا ضرورةَ العدم.

والإمكان بالقياس إلى الغير، كما في الواجبَيْن بالذات المفروضَيْن، فـفَرْضُ وجود أحدهما لا يأبىٰ وجودَ الآخر ولا عدمَة، إذ ليست بينهما علَّيَّةً ومعلوليَّةً ولا هما معلولا علَّةٍ ثالثة.

وأمّا الإمكان بالغير فمستخي*ل <sup>(11</sup> لأشال*ة المرضّا ممكناً بالغير فهو في ذاته إمّا واجب بالذات أو ممتنع بالذات أو ممكن بـالذات، إذ المـوادّ مـنحصرةً فـي الثلاث<sup>(٢)</sup>؛ والأوّلان يوجبان الإنقلاب<sup>(٣)</sup>، والثالث يوجب كون اعتبار الإمكـان بالغير لغواً<sup>(4)</sup>.

(١) ولا يخفى أنَّ الإمكان بالغير غير الإمكان الغيري، فإنَّ المراد من الإمكان في الإمكان بالغير هو الإمكان العرضي، وفي الإمكان الغيري هو الإمكان الذاتي. بيان ذلك: أنَّ الإمكان قسمان: (أحدهما) الإمكان بالعرض بمعنى أن يكون الشيء غير ممكن ثمَّ يسهير ممكناً يسبب الغير، وهذا هو الإمكان بالغرض بمعنى أن يكون الشيء غير ممكن ثمَّ يسهير ممكناً بسبب الغير، وهذا هو الإمكان بالغرض بمعنى أن يكون الشيء غير ممكن ثمَّ يسهير ممكناً وسبب الغير، وهذا هو الإمكان بالغير الذي تبتت استحالته. (ثانيهما) الإمكان بالذات، وهو أن يكون الشيء غير ممكن ثمَّ يسهير ممكناً بسبب الغير، وهذا هو الإمكان بالغير الذي ثبتت استحالته. (ثانيهما) الإمكان بالذات، وهو أن يكون الشيء غير ممكن ثمَّ يسهير ممكناً أن يكون الشيء في مكان بالذات، وهو أن يكون الشيء في ممكناً في حدً ذاته، وهذا هو الإمكان الغيري الذي ثبتت استحالته. (ثانيهما) الإمكان بالذات، وهو أن يكون الشيء ممكناً في حدً ذاته، وهذا هو الإمكان الغيري الذي ثبتت استحالته. (ثانيهما) الإمكان بالذات، وهو أن يكون الشيء ممكناً في حدً ذاته، وهذا هو الإمكان الغيري الذي أن يكون الغيري الذي أن يكون الغيري أن يكون الشيء ممكناً في حدً ذاته، وهذا هو الإمكان الغيري الذي أمي ما أن يكون الشيء ممكناً في حدً ذاته، وهذا هو الإمكان الغيري الذي اتصف به الممكنات.
(٢) لما ذكر في أوَّل الفصل.
(٣) بلزوم الإمكان له من خارج.
(٤) لأنته لا يخلو إمَّا أن يكون بحيث لو فرضنا ارتفاع العلَّة الخارجة بقى الشسيء على

#### الفصل الثالث

[واجب الوجود() ماهيّته إنّيّته]

واجب الوجود ماهيّته إنّيّته ـ بمعنى أن لا ماهيّة له وراء وجوده الخاصّ به<sup>(٢)</sup> ـ. وذلك أنته لو كانت له ماهيّةٌ وذاتٌ وراء وجوده الخاصّ به لكان وجودُهُ زائداً على ذاته عرضيّاً له، وكلُّ عرضيًّ معلَّلٌ بالضرورة، فوجوده معلَّلٌ؛ وعلّته إمّا ماهيّته أو غيرها، فإن كانت علّته ماهيّته ـوالعلّة متقدّمةٌ على معلولها بالوجود بالضرورة ـ كانت الماهيّة متقدّمةً عليه بالوجود؛ وتقدُّمُها عليه إمّا بهذا الوجود، ولازمُهُ تقدُّمُ الشيء على نفسه، وهو محال؛ وإمّا بوجود آخر، وننقل الكلام إليه ويتسلسل؛ وإن كانت علّته غير ماهيّته، فيكون معلولاً لغيره، وذلك ينافي وجوبَ الوجود بالذات<sup>(٣)</sup>.

- د ما كان عليه من الإمكان، فبلا تأثير للبغير فيه لاستواء وجوده وعدمه وقبد فحرض مؤثراً، هذا خلف؛ وإن لم يبق على إمكانه لم يكن ممكناً بمالذات وقبد فحرض كبذلك، وهذا خلف.
- (١) أي واجب الوجود بالذات. وأمّا واجب الوجود بالغير وهو الممكنات فلا شكّ في أنّ ماهيّته غير إنّيّته.
- (٢) اعلم أنَّ في قولهم: «واجب الوجود بالذات ماهيَّته إنَّيَته» وجهين: أحدهما: أن يكون المراد أنَّ واجب الوجود ليس له حقيقة ووجود خاصَّ قائم به، بل حقيقته هو الوجود الخاصّ به. وثانيهما: أن ليس له ماهيَّة وحقيقة وراء وجوده الخاصّ به، بل ماهيته عبارة عن وجود خاصٌ قائم بذاته.

وهذا الوجه الثاني هو مراد الحكماء، كما أشار إليه المصنِّف ﷺ.

(٣) والمسألة بيئة لا تحتاج إلى دليل، ومع ذلك قد أقاموا عليه حججاً. وأمتنها ما ذكر. فراجع الفصل الرابع من المقالة الثامنة من إلهيّات الشفاء، والتحصيل: ٥٧١، والتلويحات: ٣٤\_ ٣٥. والمقاومات: ١٧٥، والمطارحات: ٣٩٨\_ ٣٩٩، وشرح الإشارات ٣: ٣٥، ٣٩، ٥٨، وشوارق الإلهام ١: ٩٩ ـ ١٠٨، ومصباح الأنس: ٦٧ ـ ٦٩، والرسالة العرشيّة للشيخ الرئيس: ٤، والأسفار ١: ٣٩ ـ ١٠٨، ومصباح الأنس: ٦٧ ـ ٢٩، والرسالة العرشيّة للشيخ الرئيس: ٤.

٥٨

وقد تبيّن بذلك: أنّ الوجوب بذاته وصفٌ منْتَزَعٌ من حاقٌ وجود الواجب<sup>(١)</sup> كاشفٌ عن كون وجوده بَحْتاً في غاية الشدّة غيرُ مشتمل على جهة عدميّة، إذ لو اشتمل على شيءٍ من الأعدام حرم الكمال الوجوديّ الذي في مقابله، فكانت ذاته مقيّدةً بعدمه، فلم يكن واجباً بالذات صرفاً له كلُّ كمالٍ.

## الفصل الرابع

واجب الوجود بالذات واجب الوجود من جميع الجهات<sup>(٢)</sup> إذ لوكان غير واجببالنسبة إلى شيءٍ من الكمالات التي تمكّن لهبالإمكان العام، كان ذا جهةٍ إمكانيّةٍ بالنسبة إليه، فكان خالياً في ذاته عنه متساويةً نسبتُهُ إلى وجوده وعدمه، ومعناه تقيُّدُ ذاته بجهةٍ عدميّةٍ، وقد عرفت في الفصل السابق استحالته<sup>(٣)</sup>.

## الفصل الخامس

في أنّ الشيء مالم يجب لم يوجد (") ويطلان القول بالأولويّة (") لا ريب أنّ الممكن -الذي يتساوي نسبتُهُ إلى الوجود والعدم عقلاً - يتوقّف

- (١) بمعنى أنّ منشأ انتزاعه عين وجود الواجب، فالمنشأ منشأً بعينه ونفسه، بخلاف الماهيّات الممكنة، فإنّ منشأ انتزاعها غيرها.
- (٢) قال فخر الدين الرازيّ في شرح عيون الحكمة ١١٥،٣؛ «معناه أنَّه ممتنع التغيَّر في صفَّةٍ من صفاته».

وقال الميبديّ في شرح الهداية الأثيريّة: ٧٢: «أي ليست له حالةً منتظرةً غير حاصلة». وقال صدر المتأليّهين: «المقصود من هذا أنّ الواجب الوجود ليس فيه جهةً إمكانيّة، فإنّ كلّ ما يمكن له بالإمكان العام فهو واجبٌ له». ثمّ عدّ ما ذكره الميبديّ من فروع الخاصّة المذكورة. راجع الأسفار ١٢٢:١.

(٣) حيث قال: «إذ لو اشتمل على شيءٍ من الأعدام...». (٤) لا يخفى أنته لا وجه لتخصيص الوجود بالذكر، لأنته كما ليس ترجيح جانب الوجود بالعلّة إلّا بإيجاب الوجود، كذلك ليس ترجيح جانب العدم بالعلّة إلّا إذا كانت العلّة بحيث تسفيد امتناع معلولها. فالأصحّ أن يقال: «في أنّ الشيء ما لم يجب لم يوجد وما لم يمتنع لم يعدم». (٥) قال صدر المتألّهين في عنوان الفصل: «في إبطال كون الشيء أولى له الوجود أو العسدم، وجودُهُ على شيءٍ يسمّى علّةً، وعدمُهُ على عدمها. وهل يتوقّف وجود الممكن على أن توجب العلّةُ وجودهَ \_ وهـو الوجـوب؟ بالغير \_ أو أنته يوجَد بالخروج عن حدّ الاستواء وإن لم يصل إلى حدّ الوجوب؟ وكذا القول في جانب العدم، وهو المسمّى بـ «الأولويّة»؛ وقد قسّموها إلى الأولويّة الذاتيّة وهي التي تقتضيها ذاتُ الممكن وماهيّتُهُ، وغير الذاتيّة وهـي خـلافها؛ وقسّموا كلاً منهما إلى كافيةٍ في تحقُّقِ الممكن وغير كافية<sup>(١)</sup>. والأولويّة بأقسامها باطلة: أمّا الأولويّة الذاتية، فلأنّ الماهيّة قبل الوجود باطلةُ الذات لاشيئيّةَ لها حتّى

أولويَّةً غير بالغة حدَّ الوجوب». والأصحَّ ما قال المصنَّف فيُّ: «بطلان القول بالأولويَّة» أو يقال، «في إبطال كون الشيء أولى له الوجود أو العدم، أولويَّة غير بالغة حدَّ الوجوب أو الإمتناع». والوجه في ذلك ما ذكرنا من عدم الوجه لتخصيص الوجود بالذكر.
 وإنَّما يرد على المصنَّف في أن مسألة «الشيء ما لم يجب لم يوجد» فرعُ مسألة «بطلان القول بالأولويَّة» أو القول بالأولويَّة غير بالغة حدًّ الوجوب أو العدم، أولويَّة غير بالغة حدًّ الوجوب أو الإمتناع». والوجه في ذلك ما ذكرنا من عدم الوجه لتخصيص الوجود بالذكر.

كافية أو لا عسلى الصواب لابد في الترجيح من إيجاب راجع شرح المنظومة: ٢٥. وراجع أيضاً تعليقاته على الأسفار ٢٠٠١ الرقم (١). وأقول: أمّا الأولويّة الذاتيّة فلا قائل بها، لأنتها توجب انسداد باب إثبات الصانع كما قال به الحكيم السبزواريّ في تعليقته على شرح المنظومة: ٢٥. وقال صدر المتألّهين في الأسفار ١ - ٢٠١ - ٢٠١ «فأمّا تجويز كون نفس الشيء مكوّن نفسه ومقرّر ذاته مع بطلانه الذاتيّ فلا يتصوّر من البشر تجشّم في ذلك ما لم يكن مريض النفس». والوجه في ذلك أنته يلزم أن لا الكافية هو بعض المتكلّمين، كما لم يكن مريض النفس». والوجه في ذلك أنته يلزم أن لا مرح المنظومة: ٢٥ لوليّة، بل تكون وجوباً ويلزم الإنقلاب. وأمّا القائل بالأولويّة الذاتيّة غير الكافية هو بعض المتكلّمين، كما نسبه إليهم الحكيم السبزواريّ في تعليقته على شرح المنظومة: ٢٥ وأمّا القائل بالأولويّة الغيريّة هو أكثر المتكلّمين على مافي الأسفار ٢٢٢؟ ومنهم المحقّق الشريف حيثقال: «قد يمنع الاحتياج إلى مرجّح، لِمَ لا يكفي في وقوع الطرف الراجح رجحانه الحاصل من تلك العلّة الخارجيّة؟ وليس هذا بممتنع بديهةً، إنّسا الممتنع بديهة وقوع أحد المتساويين أو المرجوح»انتهى كلامه على مائيّل ينه عار المعتنع بديهة وقوع أحد المتساويين أو المرجوح»انتهى كلامه على مائيّل عنه في الأسفار ٢٢٢٢؟ بديهة ولويّة المنوارق الانها الما الما الميتانية وليس هذا بممتنع بديهة، إنّسا الممتنع

٦.

تقتضي أولويّةَ الوجود، كافيةً أو غير كافية؛ وبعبارة أخرى: الماهيّة من جيث هي ليست إلّا هي، لا موجودة ولا معدومة ولا أيّ شيءٍ آخر<sup>(١)</sup>. وأمّا الأولويّة الغيريّة، وهي التي تأتي من ناحية العلّة، فلأنتها لمّا لم تصل إلى حدّ الوجوب لا يخرج بها الممكنُ من حدّ الاستواء، ولا يتعيّن بها له الوجود أو

العدم<sup>(٣)</sup>، ولا ينقطع بها السؤال: إنّه لِمَ وقع هذا دون ذاك؟ وهو الدليل على أن**ته لم** تتمّ بعدُ للعلّة علّيّتها<sup>(٣)</sup>.

فتحصّل: أنَّ الترجيح إنَّما هو بايجاب العلَّة وجودّ المعلول، بحيث يستعيَّن له الوجود ويستحيل عليه العدم، أو إيجابها عدمَهُ؛ فالشيء ــ أعني الممكن ــ ما لم يجب لم يوجد.

#### خاتمـة :

ما تقدَّم من الوجوب هو الذي يأتي المعكن من ناحية علَّته؛ وله وجوب آخر يلحقه بعدَ تحقُّقِ الوجود أو العدم، وهو المستّى بـ«الضرورة بشرط المحمول»<sup>(٤)</sup>

(١) وبعبارة أخرى: أنَّ الأولويَّة الذاتيَّة إِنَّمَا يَتَصَوَّرَ إِذَا كَانَ الوَّجُودِ اعتباريًّا وغير أصيل، وأمّا إذا كان الوجود أصيلاً والماهيَّة اعتباريَّة فلا يتصوَّر أولويَّة، إذ ليست الماهيَّة مع قطع النظر عن الوجود شيئاً حتى تكون كافيةً في الأولويَّة أو لم تكن كافيةً في الأولويَّة. (٢) وليس بين استواء الطرفين وتعيِّن أحدهما واسطة \_منه اللهُ \_.

(٣) توضيح ذلك: أنَّ الممكن مادام ممكناً حيثيَّته حيثيَّة عدم الاقتضاء إلى حدَّ أحد الطرفين، والخارج إذا لم يرجَّح أحد طرفَيَّه إلى حدَّ الوجوب بل مع رجحانه ذلك الطرف يكون طرفه الآخر المرجوح ممكناً. فلم يكن معيَّناً لوجوده ولا لعدمه، ويكون باقياً على امكانه مع أولويَّة ذلك الطرف من الخارج، فمع فرض ذلك المرجَّح الخارجيَّ بقى علَّة الاحتياج إلى المرجَّح من الخارج بحالها، فيحتاج إلى ضمَّ شيءٍ آخر من الخارج إلى ذلك المسرجَّح

(٤) وقد ذهب الحكيم المؤسّس آقا علي المدرّس ﴾ إلى أنّ الوجوب بشرط المحمول أخصّ من الوجوب اللاحق. وإليك نصّ كلامه في ما علّق على شوارق الإلهام: «أقول: الوجموب السابق هو تعيّن المعلول بهويّته الخاصّة في مرتبة اقتضاء العلّة المقتضية الجامعة لجميع جهات اقتضاء تلك الهويّة الذي هو عين وجودها. والوجوب اللاحق هو تعيّن المعلول في فالممكن الموجود محفوف بالضرورتَيْن: السابقة، واللاحقة. الفصل السادس في معاني الإمكان الإمكان المبحوث عنه هاهنا هو لا ضرورة الوجود والعدم بالنسبة إلى الماهيّة المأخوذة من حيث هي، وهو المسمّى بـ«الإمكان الخـاصّ» و «الخاصّى».

وقد يُستعمل الإمكان بمعنى سلب الضرورة عن الجانب المخالف، سواء كان الجانب الموافق ضروريّاً أو غير ضروريّ؛ فيقال: «الشيء الفـلاني مـمكنّ» أي ليس بممتنع: وهو المستعمل في لسان العامّة، أعم مـن الإمكـان الخـاصّ؛ ولذا يسمّى: «إمكاناً عاميّاً» و «عامّاً».

وقد يُستعمل في معنى أخصَ حين ذلك، وهمو سلب الضرورات الذاتيّة والوصفيّة والوقتيّة، كقولنا: «الإنسان كماتب بالإمكان» حيث إنّ الإنسانيّة لا تقتضي ضرورة الكتابة، ولم يؤخذ في الموضوع وصفّ يـوجب الضـرورة، ولا وقتٌ كذلك؛ وتحقُّقُ الإمكان بهذا المعنى في القـضيّة بـحسب الإعـتبار العـقليّ بمقايسة المحمول إلى الموضوع لاينافي ثبوتَ الضرورة بحسب الخارج بثبوت العلّة، ويسمّى: «الإمكان الأخصّ».

وقد يُستعمل بمعنى سلب الضرورة من الجهات الثلاث والضـرورة بشـرط المحمول أيضاً، كقولنا: «زيد كاتب غداً بالإمكان»، ويختصّ بالأمور المستقبلة التي لم تتحقّق بعدُ حتّى يثبت فيها الضرورة بشرط المحمول، وهذا الإمكان إنّما

ح مرتبة وجوده وهويته، بل وجوبُ اعتبر في مرتبة ذات الشيء هو وجوبُ لاحقُ له وإن كان سابقاً بالنسبة إلى وجوب معلوله منه. ووجه تسميته باللاحق هو كونه لاحقاً بالوجوب السابق في أكثر أفراده، وهي الوجوبات الحاصلة في مرتبة الوجودات الممكنات. والوجوب بشرط المحمول وجوبُ آخر أخصٌ منه، ولا يحصل إلاّ باعتبار الاشتراط واعتبار المحمول مع الموضوع الخالي عنه بحسب ذاته...».

يثبت بحسب الظنّ والغفلة عن أنّ كلَّ حادثٍ مستقبلٍ إمّا واجبٌ أو ممتنعٌ لانتهائه إلى علَلٍ موجبةٍ مفروغٍ عنها، ويسمّى: «الإمكان الإستقباليّ». وقد يُستعمل الإمكان بمعنيين آخرين:

أحدهما: ما يستمى: «الإمكان الوقوعيّ»، وهو كون الشيء بحيث لا يلزم من فرض وقوعه محال، أي ليس ممتنعاً بالذات أو بالغير؛ وهو سلب الإمتناع عـن الجانب الموافق، كما أنّ الإمكان العام سلب الضرورة عن الجانب المخالف.

وثانيهما: الإمكان الاستعداديّ، وهو \_كما ذكروه<sup>(١)</sup> \_نفس الاستعداد ذاتاً، وغيره إعتباراً، فإنّ تهيُّؤ الشيء لأن يصير شيئاً آخر، له نسبةٌ إلى الشيء المستعدّ، ونسبةٌ إلى الشيء المستعدّ له؛ فبالاعتبار الأوّل يسمّى: «استعداداً» فيقال مـثلاً: «النطفة لها استعداد أن تـصير إنسـاناً»؛ وبـالاعتبار الثـاني يسـمّى: «الإمكـان الاستعداديّ» فيقال: «الإنسان يمكن أن يوجد في النطفة».

والفرق بينه وبين الإمكان الذاتي أن الإمكان الذاتي ـكما سيجيء<sup>(٢)</sup> ـاعتبارُ تحليليُّ عقليٌّ يلحق الماهيّة المأخوذة من حيث هي والإمكان الاستعداديّ صفةٌ وجوديَّةُ تلحق الماهيّة الموجودة؛ فالإمكان الذاتيّ يـلحق المـاهيّة الإنسانيّة المأخوذة من حيث هي، والإمكان الاستعداديّ يلحق النطفة الواقعة في مـجرى تكوُّنِ الإنسان.

ولذاكان الإمكان الاستعداديّ قابلاً للشدّة والضعف، فإمكان تحقّق الإنسانيّة في العَلَقَة أقوى منه في النطفة؛ بخلاف الإمكان الذاتيّ. فلا شدّة ولا ضعف فيه.

ولذا أيضاً، كان الإمكان الاستعداديّ يقبل الزوال عن الممكن، فإنَّ الإستعداد يزول بعدَ تحقُّقِ المستعدّ له بالفعل؛ بخلاف الإمكان الذاتيّ، فإنّه لازِمُ الماهيّة، هو معها حيثما تحقّقت.

> (١) راجع المسألة الخامسة والعشرون من الفصل الأوّل من شوارق الإلهام. (٢) في الفصل الآتي.

ولذا أيضاً، كان الإمكان الاستعداديّ \_ومحلَّه المادّة بالمعنى الأعمّ<sup>(۱)</sup> \_يتعيّن معه الممكن المستعدّ له، كالإنسانيَّة التي تستعدّ لها المادّة؛ بخلاف الإمكان الذاتيّ الذي في الماهيّة، فإنّه لا يتعيّن معه لها الوجود أو العدم<sup>(۲)</sup>. والفرق بين الإمكان الاستعداديّ والوقوعيّ أنّ الاستعداديّ إنّما يكون في

المادّيّات، والوقوعيّ أعمّ مورداً<sup>(٣)</sup>.

أمّا أنته اعتبار عقليّ، فلأنته يلحق الماهيّة المأخوذة عقلاً مع قطع النظر عن الوجود والعدم، والماهيّة المأخوذة كذلك اعتباريّةٌ بلا ريب، فما يلحق بها بـهذا الاعتبار كذلك بلا ريب؛ وهذا الاعتبار العقليّ لا ينافي كونَها بحسب نفس الأمر إمّا موجودةً أو معدومةً، ولا زِمُهُ كونها محفوفةً بوجوبَيْن أو امتناعَيْن.

وأمّا كونُهُ لازماً للماهيّة، فلأنـّا إذا تصوّرنا الماهيّة من حيث هي، مع قـطع النظر عن كلّ ما سواها، لم نجد معها ضرورةَ وجودٍ أو عدم، وليس الإمكان إلّا سلب الضرورتَيْن، فهي بذاتها ممكنة. وأصل الإمكان وإن كَّان هذَيْن السـلبَيْن، لكنّ العقل يضع لازِمَ هذَيْن السلبَيْن ــوهـو اسـتواء النسـبة ــمكـانَهما، فـيعود الإمكان معنىً ثبوتيّاً وإن كان مجموع السلبَيْن منفيّاً.

# الفصل الثامن

في حاجة الممكن إلى العلّة، وماهي علّة احتياجه إليها؟ حاجة الممكن إلى العلّة<sup>(١)</sup> من الضروريّات الأوّليّة، التي مجرّد تـصوّر موضوعها ومحمولها كافٍ في التصديق بها<sup>(٢)</sup>؛ فإنّ مَنْ تـصوَّرَ المـاهيّةَ المـمكنة المتساوية النسبة إلى الوجود والعدم وتصوَّر توقُّفَ خروجها من حدّ الإستواء إلى أحد الجانبَيْن على أمر آخر يخرجها منه إليه لم يلبث أن يصدّق به.

وهل علَّة حاجة الممكن إلى العلَّة هي الإمكان، أو الحدوث<sup>(٣</sup>)؟ الحـقّ هـو الأوّل، وبه قالت الحكماء. *مَرَزَّمَّيْتَ كَيْتِرَمِنْ سَ*ىمَى

واستُدِلَّ عليه بأنَّ الماهيَّة باعتبار وجودها ضروريَّةُ الوجود، وباعتبار عدمها ضروريَّة العدم، وهاتان الضرورتان بشرط المحمول، وليس الحدوث إلَّا ترتُّب إحدى الضرورتَيْن على الأخرى، فإنَّه كون وجود الشيء بعد عدمه، ومعلومٌ أنَّ الضرورة مناط الغنى عن السبب وارتفاع الحاجة، فما لم تعتبر الماهيَّة بإمكانها لم

(١) أي توقُفُه في تلبّسه بالوجود أو العدم إلى أمر وراء ماهيّتد...
 (٢) كما في المطالب العالية ٨٣:١ ـ ٨٤، والأسفّار ٢٠٧:١، وشرح المواقف: ١٣٤، وشرح المنظومة: ٧٠.
 المنظومة: ٧٠.
 (٣) اعلم أنَّ في المسألة أقوال أربعة ذهب إلى كلَّ منها طائفة. قال ابن ميثم البحرانيّ في قواعد
 (٣) اعلم أنَّ في علم الكلام: ٤٨: «علَّة حاجة الممكن إلى المؤثّر هي إمكانه، وعند أبي هاشم الحدوث المرام
 المرام في علم الكلام: ٤٨: «علَّة حاجة الممكن إلى المؤثّر هي إمكانه، وعند أبي هاشم الحدوث، وعند أبي الحسين البصريّ هي المرام

يرتفع الوجوب، ولم تحصل الحاجة إلى العلّة<sup>(١)</sup>. برهانُ آخر: إنَّ الماهيّة لا توجَد إلَّا عن إيجادٍ من العلّة، وإيجاد العلّة لها متوقّف على وجوبِ الماهيّة المتوقّفِ على إيجاب العلّة، وقد تبيّن ممّا تـقدَّم أنّ إيجاب العلّة متوقّف على حـاجة المـاهيّة إليـها، وحـاجة المـاهيّة إليـهامتوقّفة على إمكانها، إذ لو لم تمكن ـبأن وجبَتْ أو امتنعَتْ ـاستغنّتْ عن العلّة بالضرورة، فلحاجتها توقّف مّا على الإمكان بالضرورة؛ ولو توقّفت مع ذلك على حـدوثها وهو وجودها بعد العدم ـ، سواء كان الحدوث علّةً والإمكان شـرطاً أو عـدمه مانعاً أو كان الحدوث جزء علّة والجزء الآخر هو الإمكان أو كان الحدوث شرطاً أو عدمه الواقع في مرتبته مانعاً، فعلى أيّ حالٍ يلزم تـقدُّمَ الشـيء عـلى نفسه بعراتب؛ وكذا لو كان وجوبها أو إيجاب العلّة لهاً هو علّة الحاجة بوجه.

فلم يبق إلّا أن يكون الإمكان وحده علّة للحاجة، إذ ليس في هذه السلسلة المتّصلة المترتّبة عقلاً قبل الحاجة إلّا الماهيّة وإمكانها.

وبذلك يندفع ما احتجّ به بعض العائلين بأنّ علّة الحاجة إلى العلّة هو الحدوث دون الإمكان<sup>(٢)</sup>، مِن أنته لوكان الإمكان هو العلّة دون الحدوث جاز أن يوجد القديم الزمانيّ، وهو الذي لا أوّلَ لوجوده ولا آخر له، ومعلومٌ أنّ فَمرْضَ دوامِ وجوده يغنيه عن العلّة، إذ لا سبيلَ للعدم إليه حتّى يحتاج إلى ارتفاعه.

**وجه الإندفاع: أنَّ المفروض أنَّ ذاته ه**ي المنشأ لحاجته، والذات محفوظة مع

(١) راجع شرح المنظومة: ٧٢.

(٢) مراده من «بعض القائلين» جمعٌ من المتكلّمين كما صرّح به في نهاية الحكمة: ٧٩. ونسبه إليهم العلّامة التفتازانيّ في شرح المقاصد ١٢٧١١. ونسبه الشيخ الرئيس إلى ضعفاء المتكلّمين في النجاة: ٢١٣. ونسبه المحقّق اللاهيجيّ إلى قدماء المتكلّمين في شوارق الإلهام ١٩٠١هـ ٩٠. وكذا العلّامة في أنوار الملكوت: ٥٨. ونسبه صدر المتألّهين إلى قوم من العتّسمين بأهل النظر وأولياء التميّز في الأسفار ٢٠٦١. ونسبه ابن ميثم إلى أبي هاشم من المتكلّمين في قواعد المرام: ٨٩.

المرحلة الرابعة / في الموادَّ الثلاث: الوجوب والإمكان والإمتناع ٦٧. الوجود الدائم، فله على فرض دوام الوجود حاجةٌ دائمةٌ في ذاته، وإن كان مع شرط الوجود له بنحو الضرورة بشرط المحمول مستغنياً عن العلَّة، بمعنى ارتفاع حاجته بها. وأيضاً سيجيء<sup>(١)</sup> أنَّ وجود المعلول ــ سواء كان حادثاً أو قــديماً ــ وجــودٌ رابطٌ متعلَّقُ الذات بعلَّته غيرُ مستقلٌ دونها، فالحاجة إلى العلَّة ذاتيَّةٌ ملازمةٌ له. الفصل التاسع الممكن محتاج إلى علّته بقاءً كما أنته محتاج إليها حدو ثأت وذلك لأنَّ علَّة حاجته إلى العلَّة إمكانه اللازم لماهيَّته، وهي محفوظة معه في حال البقاء. كما أنتها محفوظة معه في حال الحدوث، فهو محتاجٌ إلى العلَّة حدوثاً وبقاءً، مستفيضٌ في الحالَيْن جميعاً<sup>(٣)</sup>. برهانُ آخر: إنَّ وجود المعلول كما تكرَّرت الإشارة إليه (٤) وسيجيء (٥) بيانه\_وجودٌ رابطٌ متعلَّقُ الذاتِ بِالعِلَّة متقومٌ بِهَا غيرُ مستقلٍّ دونـها، فـحاله فسي (١) في الفصل الثالث من المرحلة السابعة. (٢) خَلَافاً لجمهور المتكلِّمين حيث ذهبوا إلى أنَّ الفعل يستغنى عن الفاعل فسي بـقائه. هـذا منسوبٌ إليهم في شرحي الإشارات ٣١٥:١، وشرح الاشارات للمحقِّق الطوسيَّ ٦٨:٣ ـ ٦٩, (٣) لا ريب في أنَّ كُلَّ ممكنٌ فقيرٌ ومحتاجٌ إلى الغنيِّ، كما قال الله تعالى: «أنتم الفقراء إلى الله»، وعلَّة فقره واحتياجه هو إمكانه الذي محفوظ معه حال البقاء والحدوث، فهو محتاج إلى الغنيَّ حدوثاً وبقاءً بمعنى أنَّه يحتاج إلى الفيض الأقدس الإلهيَّ حال البقاء والحدوث. ونغمَ ما قيل: اگر نازی کند از هم فرو ریـزد قـالبها باندک التفاتی زنده دارد آفرینش را وأيضأه ای ظلّ وجود تو وجود همه کس ای وجنود تنو سبرمایهٔ هنمه کس معلوم شود بنود و تنبود هنمه کس گر فیض تو یک لحظه بعالم نرسد (٤) في القصل الثاني من المرحلة الثالثة، والفصل السابق من هذه المرحلة. (٥) في الفصل الثالث من المرحلة السابعة.

الحاجة إلى العلّة حدوثاً وبقاءً واحدٌ، والحاجة ملازمة. تدا بيراً إما با بينا السكورية المالي

وقد استدلّوا على استغناء الممكن عن العلّة في حال البـقاء بأمـثلة عـاميّة. كمثال البناء والبنّاء، حيث إنّ البناء يحتاج في وجوده إلى البنّاء، حـتّى إذا بـناه استغنى عنه في بقائه.

ورُدَّ: بأن البنّاء ليس علّةً موجِدةً للبناء، بل حركات يده عِلَلٌ مُعِدّةٌ لحدوث الاجتماع بين أجزاء البناء؛ واجتماع الأجزاء علّة لحدوث شكل البناء، ثمّ اليبوسة علّة لبقائه مدّةً يعتدّ بها<sup>(۱)</sup>.

#### خاتمة:

قد تبيّن من الأبحاث السابقة أنّ الوجوب والإمكان والامتناع كيفيّات ثلاث لنِسَبِ القضايا<sup>(٣)</sup>؛ وأنّ الوجوب والإمكان أمران وجوديّان<sup>(٣)</sup>، لمطابقة القـضايا الموجّهة بهما للخارج مطابقةً تامّةً بما لها من الجهة؛ فهما موجودان لكن بوجود موضوعهما لا بوجود منحاز مستقل، فهما كسائر المعاني الفلسفيّة \_ من الوحدة والكثرة، والقدم والحدوث، والقوّة والفعل، وغيرها \_ [التي ] أوصاف وجوديّة موجودةُ للموجود المطلق، بمعنّى كون الإتّصاف بها في الخارج وعَرْضُها في الذهن؛ وهي المسمّاة بـ«المعقولات الثانية» باصطلاح الفلسفة<sup>(٤)</sup>.

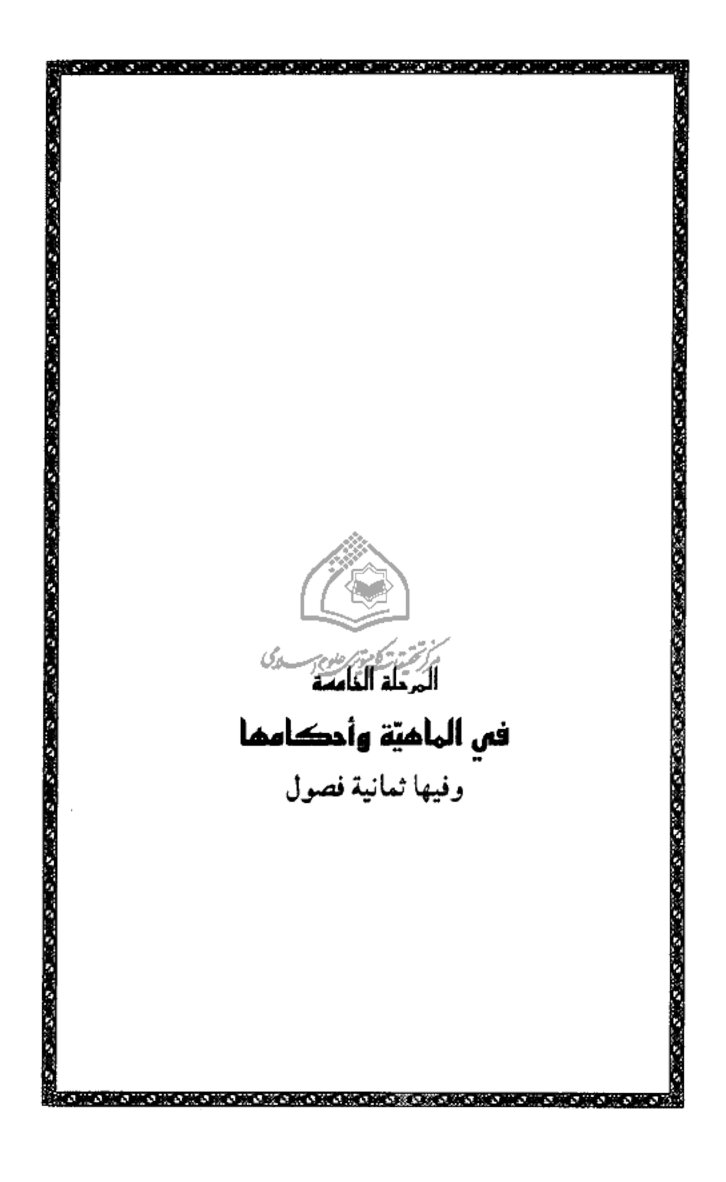
- (١) كما في الأسفار ٢٢١:١. والحاصل أنتهم لم يغرّقوا بين المعدّ والموجد. ولهذا وقـعوا فـي ذلك.
- (٢) خلافاً لصاحب المواقف حيث ذهب إلى أنّ الوجوب والإمكان والإمتناع فـي الأبـحاث السابقة غيرُ الوجوب والإمكان والإمتناع التي هي جهات القضايا وموادّها. فراجع شـرح المواقف: ١٣١.
- (٣) خلافاً للشبيخ الإشراقيّ، فإنّه قد وضع قاعدةً لكونهما وأشباههما أوصافاً عقليّةً لاصورة لها في الأعيان. راجع حكمة الإشراق. ٧١ ـ ٧٢. ()) إنه أرّ السعيد المانسان أنه
- (٤) اعلم أنَّ للمعقول الثاني اصطلاحين: الأوَّل: اصطلاح المنطقي: وهوكون الإتَّصاف بالشيء وعَرْضه علىالمعروض في الذهن. الثاني: اصطلاح الفلسفي: وهو كون الإتَّـصاف بـالشيء فـي الخـارج وعَـرْضه عـلى

وذهب بعضهم إلى كون الوجوب والإمكان موجودَيْن في الخارج بـوجودٍ منحاذٍ مستقلّ<sup>(۱)</sup>. ولا يعبأ به. هذا في الوجوب والإمكان، وأمّا الامتناع فهو أمرّ عدميٍّ بلا ريب. هذا كلّه بالنظر إلى اعتبار العقل الماهيّات والمفاهيم موضوعات للأحكام؛ وأمّا بالنظر إلى كون الوجود هو الموضوع لها حقيقةً لأصالته، فـالوجوب كَـوْنُ الوجود في نهاية الشدّة قائماً بنفسه مستقلاً في ذاته على الإطلاق، كما تـقدّمت الإشارة إليه<sup>(۲)</sup> والإمكان كَوْنُهُ متعلّق النفس بغيره متقوّم الذات بسـواه، كـوجود الماهيّات؛ فالوجوب والإمكان وصفان قائمان بالوجود غير خارجين من ذات موضوعهما.



ج. المعروض في الذهن.
 (۱) هذا ما زعمه الحكماء المشاؤون من أتباع المعلَّم الأوّل، كما في الأسفار ١٣٩:١ ـ ١٤٠.
 (٢) في الفصل الثالث من هذه المرحلة.







الفصل الأول [الماهيّة من حيث هي ليست إلّا هي ] الماهيَّة ـ وهي ما يقال في جواب ما هو<sup>(١)</sup> ـ لمَّا كانت تقبل الإتِّصاف بأنَّها موجودة أو معدومة، أو واحدة أو كثيرة، أو كلَّيَّة أو فرد، وكـذا سـائر الصـفات المتقابلة (٢)، كانت في حدٍّ ذاتها مسلوبةٌ عنها الصفَّات المتقابلة. فالماهيّة من حيث هي ليسَبِّ إلاّ هي لا موجودة ولا لا موجودة ولا شيئاً آخر، وهذا معنى قولهم: «إنَّ النقيضين يرتفعان عن مرتبة الماهيَّة»<sup>(٣)</sup> يريدون به (١) الماهيَّة: مشتقَّة عن (ما هُوَ)، والياء فيها للنسبة، فالماهيَّة أي: ما نُسبت إلى ما هو، لأنسُّها تقع في جواب (ما هو؟). والماهيَّة قد تطلق ويراد بها معناها الأعمَّ، وهو: ما به الشيء هو هو. فتشمل الواجب. وقد تطلق ويراد بها معناها الأخص، وهو: ما يقال في جواب ما هـو. والمـاهيَّة بـهذا المـعني لا تشمل الواجب. وهذا هو المراد من الماهيَّة هنا كما صرَّح به المصنَّف ﷺ. (٢) كالذاتي والعرضي. (٣) راجع القبسات: ٢١ ـ ٢٢، والأسفار ٤:٢ ـ ٥. وقال الحكيم السبزواريّ في شرح المنظومة: «وارتفاع النقيضَين عن المرتبة جائز، لأنَّ معناه أنَّ كلَّ واحد منهما ليس عيناً للماهيَّة ولا جزءاً منها، وإن لم يخلُّ عن أحدهما في الواقع»، راجع شرح المنظومة: ٩٣. وهذا جواب عن شبهة مقدَّرة. وهي: أنَّ الماهيَّة لا يمكن أن تخلو عن الوجود والعدم، لأنئد ارتفاع النقيضين وهو محال.

أنّ شيئاً من النقيضَيْن غيرُ مأخوذ في الماهيّة وإن كانت في الواقع غيرَ خاليةٍ عن أحدهما بالضرورة.

فماهيّة الإنسان \_وهي الحيوان الناطق \_ مثلاً وإن كانت إمّا موجودة وإمّـا معدومة، لا يجتمعان ولا يرتفعان، لكن شيئاً من الوجود والعدم غيرُ مأخوذٍ فيها؛ فللإنسان معنى ولكلٍّ من الوجود والعدم معنى آخر؛ وكذا الصفات العارضة، حتّى عوارض الماهيّة؛ فلماهيّة الإنسان مثلاً معنى وللإمكان العارض لها معنى آخر؛ وللأربعة مثلاً معنى وللزوجيّة العارضة لها معنى آخر.

ومحصّل القول: «أنّ الماهيّة يُحمل عليها بالحمل الأوّلي نفسها، ويسلب عنها بحسب هذا الحمل ما وراء ذلك».

الفصل الثاني في اعتبارات الماهية وما يلحق بها من المسائل للماهيّة بالإضافة إلى ما عداها - ممّا يتصوّر لحوقُهُ بها - ثلاث اعتبارات: إمّا أن تعتبر بشرط شيءٍ، أو بشرط لا، أو لا بشرط شيءٍ؛ والقسمة حاصرة<sup>(1)</sup>. أمّا الأوّل: فأن تؤخذ بما هي مقارنة لما يلحق بها من الخصوصيّات، فتصدق على المجموع: كالإنسان المأخوذ مع خصوصيّات زيد، فيصدق عليه. وأمّا الثاني: فأن يشترط معها أن لا يكون معها غيرها<sup>(٢)</sup>؛ وهذا يتصوّر على

وأجابوا عنه بأنّ ارتفاع النقيضين عن مرتبة الماهيّة غير محال، وإنّما المحال ارتفاعهما عن جميع مراتبها.
جميع مراتبها.
(١) وذلك لأنّ للماهيّة بالقياس إلى ما يعرض لها ثلاث اعتبارات:
الأوّل: أن يعتبر الماهيّة بشرط أن لا يكون معها شيءٌ من تلك العوارض. وهي الماهيّة بشرط لا.
بشرط لا.
الثاني: أن يعتبر الماهيّة بشرط أن يكون معها شيءٌ من مالك العوارض. وهي الماهيّة بشرط شيء.
منها لا.

المرحلة الخامسة / في الماهيّة وأحكامها

قسمين<sup>(۱)</sup>: (أحدهما): أن يقصر النظر في ذاتها، وأنتها ليست إلاّ هي، وهو المراد من كون الماهيّة بشرط لا في مباحث الماهيّة، كما تقدّم<sup>(۲)</sup>. و (ثانيهما): أن تؤخذ الماهيّة وحدها، بحيث لو قارنها أيّ مفهومٍ مفروضٍ كان زائداً عليها، غيرَ داخلٍ فيها؛ فتكون إذا قارنها جزء من المجموعَ «مادّة» له، غير محمولة عليه.

**وأمًا الثالث: فأن لا ي**شترط معها شيءٌ، بل تؤخذ مطلقةً، مع تجويز أن يقارنها شيءٌ أو لا يقارنها.

فالقسم الأوّل هو الماهيّة بشرط شيء، وتسمّى: «المخلوطة»؛ والقسم الثاني هو الماهيّة بشرط لا، وتسمّى: «المجرّدة»؛ والقسم الثالث هو الماهيّة لا بشرط، وتسمّى: «المطلقة».

والماهيّة التي هي المَقْسَم للأقسام الثلاثة هي الكلّيّ الطبيعيّ، وهـي التـي تعرضها الكلّيّة في الذهن فتقبل الإنطباق على كثيرين؛ وهي موجودة في الخارج لوجود قستيْن من أقسامها \_أعنيّ المخلوطة والمطلقة \_فيه<sup>(٣)</sup>، والمَقْسَم محفوظٌ في أقسامه موجودٌ بوجودها<sup>(٤)</sup>.

(١) يريد أنَّ الماهيّة بشرط لا، يستعمل عندهم في معنيين: (أحدهما): أن يعتبر تجرّد الماهيّة عن جميع الأمور الزائدة عليها، عارضةً كانت أو لازمة إيّاها، وهذا هو المستعمل في مقابل الماهيّة المخلوطة والمطلقة في مباحث الماهيّة. و (ثانيهما): أن يعتبر انضمام شيء آخر إليها من حيث هو أمرً زائدً عليها وقد حصل منهما مجموعُ لا تصدق هي عليها بهذا الإعـتبار، وهذا هو المستعمل في مقابل المنعية. و من حيث هو أمرً زائدً عليها وقد حصل منهما مجموعُ لا تصدق هي عليها بهذا الإعـتبار، وهذا هو المستعمل في مقابل من حيث هو أمرً زائدً عليها وقد حصل منهما مجموعُ لا تصدق هي عليها بهذا الإعـتبار، وهذا هو المستعمل في مورد المادّة في مقابل الجنس.
 وهذا هو المستعمل في مورد المادّة في مقابل الجنس.
 الثاني هو الذي ذكره الشيخ الرئيس في الفرق بين الجنس والمادّة في الشـفاء، ولخّصه الثاني هو الذي ذكره الشيخ الرئيس في الفرق بين الجنس والمادّة في الشـفاء، ولخّصه المحقق الطوسيّ في شرح الميارات، فراجع الفصل الثالث من المقالة الخامسة من إلهيّات المحقق الطوسيّ في شرح الرات، فراجع الفصل الثالث من المقالة الخامسة من إلهيّات.
 (٣) أي في الخارج.

بداية الحكمة

والموجود منها في كلِّ فردٍ غيرُ الموجود منها في فردٍ آخر بالعدد<sup>(١)</sup>؛ ولو كان واحداً موجوداً بوحدته في جميع الأفراد، لكان الواحد كثيراً بعينه، وهو محال، وكان الواحد بالعدد متّصفاً بصفاتٍ متقابلةٍ، وهو محال.

# الفصل الثالث في معنى الذاتيّ والعرضيّ

المعاني المعتبرة في الماهيّات المأخودة في حدودها \_وهـي التـي تـرتفع الماهيّة بارتفاعها \_ تسمّى: «الذاتيّات»؛ وما وراء ذلك عرضيّات محمولة؛ فـإن توقّف انتزاعُها وحمْلُها على انضمام، سُمّيت: «محمولات بـالضميمة» كـانتزاع الحارّ وحَمْلِها على الجسم من انضمام الحرارة إليه، وإلّا فـ«الخارج المحمول» كالعالى والسافل.

> والذاتيّ يميّز من غيره بوجوه من خواصّه: منها: أنّ الذاتيّات بيّنةٌ لا تحتاج في ثبوتها لذي الذاتيّ إلى وسط.

ولا يخفى أنَّ المَقْسَم لابدً من أن يكون محفوظاً في جسميع الأقسام، بسمعنى أنَّ المَـقْسَم لا يكون مقسماً إلاّ أن يكون محفوظاً في جسميع الاقسام. والأقسام إمّا أن تكون محوودة كلها، وهذا يدلّ على وجود المَقْسَم مطلقاً وإمّا أن يكون بعضها موجوداً وبعضها معدوماً أو بعضها موجوداً وبعضها معدوماً أو بعضها موجوداً وبعضها لا موجوداً ولا معدوماً، وحينئذ لم يدلّ وجود بعض الأقسام على وجود المَقْسَم مطلقاً وإمّا أن يكون بعضها موجوداً وبعضها معدوماً أو بعضها موجوداً وبعضها معدوماً أو بعضها موجوداً وبعضها لا موجوداً ولا معدوماً، وحينئذ لم يدلّ وجود بعض الأقسام على وجود المَقْسَم مطلقاً ولا معدوماً، وحينئذ لم يدلّ وجود بعض الأقسام على وجود المَقْسَم في الأقسام الموجودة. ومن هنا يظهر أنّ وجود بعض أقسام الماهيّة لا يدلّ على وجود المقيّة مطلقاً بل يـدلّ على وجودها الخارجي في أنّ وجود بعض أقسام الموجودة في الخارج، ولا يدلّ على وجودها الخارجي في الخصام الماهيّة بشرط لا. مع أنّ الماهيّة المطلقة بما أنتها مطلقة لا وجود لها في الخارجي في مراد من قال بأن لا وجود في الخارج، ولا يدلّ على وجودها الخارجي في مراد من قال بأن لا وحود في الخارج، ولا يدلّ على وجودها الخارجي في مراد من قال بأن لا وجود في الخارج إلا للأشخاص، والطبائع الكليّة منتزعة عنها.

«ليس الطبيعيّ مع الأفـراد كالأب بل آباء مع الأولاد» خلافاً لمن قال بأنّ نسبة الماهيّة إلى أفرادها نسبة الأب الواحد إلى أولاده الكسثيرين. والقائل به هو الرجل الهمدانيّ كما في شرح المنظومة: ٩٩. المرحلة الخامسة / في الماهيّة وأحكامها \_\_\_\_\_

ومنها: أنتها غنيّة عن السبب، بمعنى أنتها لا تحتاج إلى سبب وراء سبب ذي الذاتتي، فعلّةُ وجودِ الماهيّة بعينها علّةُ أجزائها الذاتيّة. ومنها: أنّ الأجزاء الذاتيّة متقدّمةٌ على ذي الذاتتيّ. والإشكال في تقدّم الأجزاء على الكلّ، بـ«أنّ الأجزاء هي الكلّ بعينه فكيف تتقدّم على نفسها؟»<sup>(۱)</sup>، مندفع بأنّ الاعتبار مختلف، فالأجزاء بالأسر متقدّمة على الأجزاء بوصف الاجتماع والكلّيّة<sup>(۲)</sup>؛ على أنتها إنّـما سـمّيت: «أجـزاء» لكـون

الواحد منها جزءاً من الحدّ، وإلّا فالواحد منها عين الكلّ \_أعني ذي الذاتيّ<sup>(٣)</sup>\_.

#### الفصل الرابع

في الجنس والفصل والنوع وبعض ما يلحق بذلك

الماهيّة التامّة التي لها آثار خاصّة حقيقيّة ـ من حيث تمامها ـ تسمّى: «نوعاً» كالإنسان والفرس.

ثمّ إنّا نجد بعض المعاني الذائيّة التي في الأنواع يشترك فيه أكثر من نـوعٍ واحدٍ كالحيوان المشترك بين الإنسان والفريس وظيرهما، كما أنّ فيها ما يختصّ بنوعٍ كالناطق المختصّ بالإنسان؛ ويسمّى المشترك فيه: «جـنساً»، والمـختصّ؛ «فصُلًا».

وينقسم الجنس والفصل إلى قريبٍ وبعيدٍ؛ وأيضاً ينقسم الجنس والنوع إلى عالٍ ومتوسّطٍ وسافلٍ، وقد فُصِّل ذلك في المنطق<sup>(٤)</sup>. ثمّ إنّا إذا أخذناً ماهيّة الحيوان \_مثلاً \_وهي مشتركً فيها أكـثر مـن نـوع،

(١) فإنَّه تقدَّم الشيء على نفسه وهو محال. (٢) هكذا أجاب عنه الحكيم السبزواريّ في شرح المنظومة: ١٠٤. (٣) وللحكماء عبارات مختلفة في التفصّي عن هذا الإشكال. وتعرّض لها المحقّق اللاهيجيّ في الشوارق، فراجع المسألة الخامسة من الفصل الثاني من شوارق الإلهام. (٤) راجع شرح المنظومة (قسم المنطق): ٢٣ ـ ٢٦، وشرح المطالع: ٨٢، وشسرح الشسمسيّة: ١٣ ـ ٢٦، والجوهر النضيد: ١٢ ـ ١٧، وشرح الإشارات ٢٤٠٨، والبصائر النصيريّة: ١٣ــ ١٤. بداية الحكمة

وعقلناها بأنتها «جسم نام حسّاسٌ متحرّكٌ بالإرادة»، جاز أن نعقلها وحدها حبحيث يكون كلّ ما يقارنها من المفاهيم زائداً عليها خارجاً من ذاتها، وتكون هي مباينةً للمجموع غيرَ محمولة عليه، كما أنتها غيرُ محمولة على المقارن الزائد كانت الماهيّة المفروضة «مادّةً» بالنسبة إلى ما يقارنها، و «علَّةً مادّيةً» للمجموع؛ وجاز أن نعقلها مقيسةً إلى عدّةٍ من الأنواع، كأن نعقل ماهيّة الحيوان بأنتها الحيوان الذي هو إمّا إنسان وإمّا فرس وإمّا بقر وإمّا غنم، فتكون ماهيّة ناقصةً غيرَ محصّلة حتّى ينضمّ إليها فصلُ أحدِ تلك الأنواع فيحصّلها نوعاً تامّاً، فتكون هي ذلك النوع بعينه، وتسمّى الماهيّة المأخوذة بهذا الاعتبار: «جنساً»، والذي يحصّله: «فصلاً».

والاعتباران في الجزء المشترك جاريان بعينهما في الجزء المختصّ، ويسمّى بالاعتبار الأوّل:«صورةً»،ويكون جزءاً لايحمل علىالكلَّ ولا على الجزء الآخر؛ وبالاعتبار الثاني: «فصلاً» يحصِّل الجنسَ ويتمّم النوعَ ويحمل عليه حملاً أوّليّاً. ويظهر ممّا تقدّم:

**أوّلاً:** أنّ الجنس هو النوع مبهماً، وأنّ الفصل هو النوع محصَّلاً، والنـوع هـو الماهيّة التامّة من غير نظر إلى إبهام أو تحصيل.<sup>2</sup>

وثانياً: أنّ كلاً من الجنس والفصل محمولٌ على النوع حملاً أوّليّاً؛ وأمّا النسبة بينهما أنفسهما فالجنس عَرَضٌ عامٌّ بالنسبة إلى الفصل، والفصل خاصّةٌ بـالنسبة إليه.

وثالثاً: أنّ من الممتنع أن يتحقّق جنسان في مرتبة واحدة، وكذا فصلان في مرتبة واحدة، لنوع، لاستلزام ذلك كَوْنَ نوع واحد نوعَيْن.

ورابعاً: أنّ الجنس والمادّة متّحدان ذاتاً، مختلفان اعتباراً، فالمادّة إذا أُخِذَتْ لا بشرط كانت جنساً، كما أنّ الجنس إذا أُخِذَ بشرط لا كان مادّةً، وكذا الصورة فصلٌ إذا أُخِذَت لا بشرط، كما أنّ الفصل صورةٌ إذا أُخِذَ بشرط لا. واعلم أنّ المادّة في الجواهر المادّيّة موجودة في الخارج، على ما سيأتي<sup>(1)</sup>

(١) في الفصل الرابع من المرحلة السادسة.

المرحلة الخامسة / في الماهيّة وأحكامها

وأمّا الأعراض فهي بسيطة غير مركّبة في الخارج، ما به الإشتراك فيها عين ما به الإمتياز، وإنّما العقل يجد فيها مشتركات ومختصّات فيعتبرها أجناساً وفصولاً، تمّ يعتبرها بشرط لا، فتصير موادّ وصوراً عقليّةً.

الفصل الخامس في بعض أحكام الفصل ينقسم الفصل، نوع انقسام، إلى المنطقيّ والاشتقاقيّ<sup>(۱)</sup>. فالفصل المنطقيّ هو أخصُّ اللوازم التي تعرض النوعَ وأعرفُها، وهو إنّ ما يؤخذ ويُوضع في الحدود مكان الفصول الحقيقيّة، لصعوبة الحصول غالباً على الفصل الحقيقيّ الذي يقوّم النوعَ، كالناطق للإنسان، والصاهل للفرس، فإنّ المراد بالنطق \_مثلاً \_إمّا النطق بمعنى التكلّم وهو من الكيفيّات المسموعة<sup>(۲)</sup>، وإمّا النطق بمعنى إدراك الكليّات وهو عندهم من الكيفيّات المسموعة<sup>(۲)</sup>، وإمّا النطق من الأعراض، والفرّضُ لا يقوّم الجوهرَ، وكذا الصهيل؛ ولذا ربـما كـان أخصّ اللوازم أكثر من واحد، فتُوضَع جميعاً صوضعَ الفصل الحقيقيّ، كـما يُـوْخذ «الحسّاس» و «المتحرّك بالإرادة» جميعاً فصلاً للحيوان، ولو كان فصلاً حقيقيًا لم يكن إلاً واحداً، كما تقدّم<sup>(۲)</sup>.

والفصل الاشتقاقيّ مبدأ الفصل المنطقيّ، وهو الفصل الحقيقيّ المقوّم للنوع، ككون الإنسان ذا نفس ناطقة في الإنسان، وكون الفرس ذا نـفس صـاهلة فـي الفرس.

ثمَّ إنَّ حقيقة النوع هي فصله الأخير<sup>(٤)</sup>، وذلك لأنَّ الفصلَ المقوِّمَ هو محصِّلُ

(١) وللشيخ الرئيس كلامً في المقام، راجع الفصل الثالث عشر من المقالة الأولى من الفن الأوّل من منطق الشفاء، والفصل الرابع من المقالة الخامسة من إلهيّات الشفاء. (٢) كما في التعليقات للفارابيّ: ٢٠، والتعليقات للشيخ الرئيس: ١٣٧. (٣) في الفصل السابق. (٤) وهو الفصل القريب، كالناطق للإنسان. وراجع الأسفار ٣٥:٢ ـ ٣٦، وشرح المنظومة: ١٠٠. نوعِهِ، فما أخذ في أجناسه وفصوله الأخر على نحو الإبهام مأخوذٌ فيه على وجه التحصّل.

ويتفرّع عليه: أنّ هٰذيّة النوع به، فنوعيّة النوع محفوظةٌ به، ولو تبدّل بـعض أجناسه؛ وكذا لو تجرّدَتْ صورته التي هي الفصل بشرط لا عن المادّة التي هـي الجنس بشرط لا، بقى النوع على حقيقة نوعيّته، كما لو تجرّدَتْ النفس الناطقة عن البدن.

ثمّ إنّ الفصل غير مندرج تحت جنسه<sup>(١)</sup> بمعنى أنّ الجنس غير مأخوذ فـي حدّه، وإلّا احتاج إلى فصل يقوّمه، وننقل الكلام إليه ويتسلسل بترتّبِ فصول غير متناهية<sup>(١)</sup>.

الفصل السادس في النوع<sup>(1)</sup> وبعض أحكامه الماهيّة النوعيّة توجَد أجزاؤها في الخارج بوجود واحد، لأنّ الحمل بين كلّ منها وبين النوع أوّليٍّ، والنوع بوجود بوجود واحد؛ وأمّا في الذهن فهي متغايرة بالإبهام والتحصّل، ولذلك كان كلّ من الجنس والفصل عرضيّاً للآخر، زائداً عليه \_كما تقدّم<sup>(٤)</sup>\_.

ومن هنا ما ذكروا: أنته لابدّ في المركّبات الحـقيقيّة \_ أي الأنـواع المـادّيّة المؤلَّفة من مادّة وصورة<sup>(ه)</sup> \_ أن يكون بين أجزائها فقر وحاجة مـن بـعضها إلى

(١) كما في الأسفار ٣٩:٢ ـ ٤٠، و ٢٥٣:٤ ـ ٢٦٣. (٢) وقد ناقش فيه الشيخ الإشراقيّ والفخر الرازيّ بوجوه عديدة، فراجع حكمة الإشراق: ٨٦ ـ ٨٧، والمطارحات: ٢٢٨ و ٣٣٣ و ٢٩٠، والمباحث المشرقيّة ١٦:١٦. ثمّ أجاب عنها صدر المتألّهين في الأسفار ٢٥٣:٤ ـ ٢٦٣. (٣) وهو الماهيّة التي تصدق على أفراد متّفقة الحقيقة عند سؤال ماهو. (٤) في الفصل الرابع من هذه المرحلة. (٥) كالإنسان، فإنّه مركّب حقيقيَّ له وحدة حقيقيّة، بخلاف العشرة والعسكر، فإنَّ كـلًا مستهما

المرحلة الخامسة / في الماهيّة وأحكامها .

بعض حتّى تر تبط و تتّحد حقيقة واحدة<sup>(١)</sup>؛ وقد عدّوا المسألة ضروريّة لا تفتقر إلى برهان<sup>(٢)</sup>.

ويمتاز المركّب الحقيقيّ من غيره بالوحدة الحقيقيّة، وذلك بأن يحصل مـن تألّف الجزئين مثلاً أمرٌ ثالث غيرُ كلّ واحد منهما، له آثار خاصّة غير آثـارهما الخاصّة؛ كالأمور المعدنيّة التي لها آثار خاصّة غير آثار عناصرها، لا كالعسكر المركّب من أفراد، والبيت المؤلّف من اللبن والجصّ وغيرهما.

ومن هنا أيضاً. يترجّح القول بأنّ التركيب بين المادّة والصورة إتـحاديٌّ لا انضماميّ<sup>(٣)</sup>\_كما سيأتي<sup>(٤)</sup>\_

ثمّ إنّ من الماهيّات النوعيّة ما هي كثيرة الأفراد كالأنواع التي لها تعلّق مّـا بالمادّة، مثل الإنسان؛ ومنها ما هو منحصرٌ في فردٍ كالأنواع المحرّدة ـ تـجرّداً تامّاً ـ من العقول؛ وذلك لأنّ كثرة أفراد النوع إمّا أن تكون تمام ماهيّة النـوع أو بعضها أو لازمة لها، وعلى جميع هذه التقادير لا يتحقّق لها فرد، لوجوب الكثرة في كلّ ما صدقَتْ عليه، ولاكثرة إلّا مع الآحاد، هذا خلف؛ وإمّا أن تكون لعَرَضٍ مفارقٍ يتحقّق بانضمامه وعدم انضمامه الكثرة، ومن الواجب حينئذٍ أن يكون في النوع إمكان العَرْض والانضمام، ولا يتحقّق ذلك إلّا بمادّة، كما سيأتي أن يكون لعَرَضٍ

- حقيقة واحدة وحدة اعتباريّة.
   (۱) راجع كشف العراد: ۹۱.
   (۲) راجع شرح المنظومة: ۱۰٤، وشرح المقاصد ۱۰٤، وشرح المواقف: ۱۱۹، والمباحث
- المشرقيّة ٢٠١٦. (٣) والقول بكون التركيب إتحاديّاً قولُ السيّد السند (صدر الديس الشـيرازيّ) وتـبعه صـدر المتأليّهين.

قال الحكيم السبزواريّ في شرح المنظومة: ١٠٥: «إنّ بقول السيّد السناد، أي القوي، وهو صدر الدين الشيرازيّ المشهور بالسيّد السند، وقد تبعه في ذلك صدر المتألتهين، تركيبُ أجزاء عينيّة اتحاديّ» ثمّ قال: «لكنّ قسول الحكماء العظام من قَسبّله التسركيب الإنضماميّ». وراجعٌ الأسفار ٢٨٢٥. (٤) في الفصل السادس من المرحلة السادسة. (٥) في الفصل الرابع من المرحلة السادسة. ـ بداية الحكمة

نوع كثير الأفراد فهو مادّيّ»، وينعكس إلى أنَّ ما لا مادَّة له \_وهو النوع المجرَّد \_ ليس بكثير الأفراد، وهو المطلوب. الفصل السابع في الكلّيّ والجزئيّ ونحو وجودهما ربما ظنّ: «أنّ الكلّيّة والجزئيّة إنّما هما في نحو الإدراك، فالإدراك الحسّسيّ لقوّته يدرك الشيءَ بنحوٍ يمتاز من غيره مطلقاً، والإدراك العقليّ لضَعْفِهِ يـدركه بنحوٍ لا يمتاز مطلقاً ويقبل الإنطباق على أكثر من واحد، كالشبح المرئي من بعيد، المحتمل أن يكون هو زيداً أو عمراً أو خشبة منصوبة أو غير ذلك، وهو أحـدها قطعاً، وكالدرهم الممسوح القابل للانطباق على دراهم مختلفة»(١). ويدفعه: أنَّ لازِمَه أن لا تصدق المفاهيم الكلَّيَّة كالإنسان \_مثلاً \_على أزيد من واحد من أفرادها حقيقةً، وأن يكذب القوانين الكلّيّة المنطبقة على مواردها اللامتناهية إلَّا في واحد منها كقولنا: «الأربعة زوجٌ»، و «كلَّ مـمكن فـلوجوده علَّة» وصريح الوجدان يبطله؛ فالحقُّ أنَّ الكُـلِّيَّة والجـزئيَّة نـحوان مـن وجـود الماهيّات.

الفصل الثامن في تميّز الماهيّات و تشخّصها تميَّزُ ماهيّة من ماهيّة أخرى بينونتُها منها ومغايرتُها لها، بحيث لا تتصادقان، كتميُّزِ الإنسان من الفرس باشتماله على الناطق. والتشخُّصُ كون الماهيّة بحيث يمتنع صدقها على كثيرين، كتشخّص الإنسان الذي هو زيد.

(١) هذا ما ظنّ المحقّق الدوانيّ وسيّد المدقّقين على ما في شـوارق الإلهـام: ١٦٤، وتـعليقة الهيدجيّ على شرح المنظومة: ٢٧٠، ودرر الفوائد: ٣٣٢. قال المحقّق الدوانيّ في حاشية شرح التجريد للقوشجيّ: ٦٦: «فالاختلاف بالكلّيّة والجزئيّة لاختلاف نحو الإدراك...». ومن هنا يظهر: أوّلاً: أنّ التميَّز وَصْفٌ إِضافيٍّ للماهيّة؛ بخلاف التشخّص، فإنّه نفسيٌّ غيرُ إضافيٍّ.

وثانياً: أنّ التميُّز لا ينافي الكلّيّة، فإنّ انضمام كلّيٍّ إلى كلّيٍّ لا يوجب الجزئيّة، ولا ينتهي إليها وإن تكرّر؛ بخلاف التشخّص.

ثمّ إنّ التميّز بين ماهيّتين: إمّا بتمام ذاتيهما كالأجناس العاليّة البسيطة، إذ لو كان بين جنسَيْن عاليَّيْن مشتركٌ ذاتيٌّ، كان جنساً لهما واقعاً فوقهما، وقد فُرِضا جنسَيْن عاليّيْن، هذا خلف؛ وإمّا ببعض الذات، وهذا فـيما كـان بـينهما جـنس مشترك، فتتمايزان بفصلَيْن، كالإنسان والفرس؛ وإمّا بالخارج من الذات، وهـذا فيما إذا اشتركتا في الماهيّة النوعيّة، فتتمايزان بالأعراض المفارقة، كـالإنسان الطويل المتميَّز بطوله من الإنسان القصير.

وهاهنا قسمٌ رابع، أثبته مَنْ جوّز التشكيك في الماهيّة<sup>(١)</sup>، وهو اختلاف نوعٍ واحدٍ بالشدّة والضعف والتقدّم والتأخّر وغيرها، في عـين رجـوعها إلى مـا بــه الإشتراك؛ والحقّ أن لا تشكيك إلّا في حقيقة الوجود<sup>(٢)</sup>، وفيها يجري هذا القسم من الاختلاف والتمايز.

وأمًا التشخّص: فهو في الأنواع المجرّدة من لوازم نوعيّتها، لما عـرفت أنّ النوع المجرّد منحصر في فرد<sup>(٣</sup>)، وهذا مرادهم بقولهم: «إنّها مكتفية بالفاعل توجد بمجرّد إمكانها الذاتيّ»، وفي الأنواع المادّيّة كالعنصريّات، بالأعراض اللاحسقة، وعمدتها: الأين، ومتى، والوضع؛ وهي تشخُّصُ النوع بـلحوقها بـه فسي عَـرْضٍ عريض بين مبدأ تكوَّنه إلى منتهاه،كالفرد من الإنسان الواقع بين حجم كذا وحجم كذا، ومبدأ زمانيّ كذا إلى مبدأ زمانيٌّ كذا، وعلى هذا القياس. هذا هو المشهور

- (١) وهو الشيخ الإشراقيّ، فراجع كلام الماتن في شرح حكمة الإشراق: ٢٣٤.
- (٢) هكذا في تعليقات شرح حكمة الإشراق لصدر المتألئهين، فراجع شرح حكمة الإشراق: ٢٣٤ و ٢٣٧.
  - (٣) راجع الفصل السادس من هذه المرحلة.

عندهم<sup>(١)</sup>. والحقّ \_كما ذهب إليه المعلّم الثاني وتبعه صدر المتألتهين<sup>(٣)</sup> \_أنّ التشخّص بالوجود، لأنّ انضمام الكلّيّ إلى الكلّيّ لا يفيد الجـزئيّة؛ فـما سـمّوها أعـراضاً مشخّصةً هي من لوازم التشخّص وأماراته<sup>(٣)</sup>.

\*\*\*

(١) إعلم أنتهم اختلفوا في الأعراض المشخّصة التي أسندوا التشخّص إليها. وفي المقام أقوال: الأوّل: أنَّ الأعراض المشخّصة عامّة الأعراض. وهذا مذهب الشيخ الرئيس في الشفاء حيث قال: «إنّما تكون حقيقة وجوده بالإنسانيّة، فتكون ماهيّة كلَّ شخص هي بانسانيّته، لكن إنّيّته الشخصيّة تتحصّل من كيفيّة وكميّة وغير ذلك»، راجع الفصل الخامس من المقالة الأولى من الفنّ الأوّل من منطق الشفاء وقال أيضاً: «والشخص إنّما يصير شخصاً بأن تقترن بالنوع خواصَّ عرضيّة لازمة وغير لازمة»، راجع الفصل الثاني عشر عن المقالة الأولى من الفنّ الأوّل من منطق الشفاء. والثاني: أنّ الأعراض المشخصة خصوص الوضع ومتى وأين. وهذا مذهب الفارابيّ والشيخ الرئيس في تعليقاتهما، حيث قالاً: «التشخص هو أن يكون للمتشخّص معاني لا يشاركه فيها غيره؛ وتلك المعاني هي الوضع والأين والزمان...». راجع التعليقات للفارابيّ يشاركه فيها غيره؛ وتلك المعاني هي الوضع والأين والزمان...». راجع التعليقات للفارابيّ يشاركه فيها غيره؛ وتلك المعاني هي الوضع والأين والزمان...». راجع التعليقات للفارابيّ

الثالث: أنَّ المشخِّص خُصوص الزمان، كما قال به الشيخ الإشراقيّ في المطارحــات: ٣٣٤\_٣٣٥.

الرابع: أنَّ المشخِّص هوالمادَّة كـما قــال بــه الفـخر الرازيِّ فــي المــباحث المشــرقيَّة ٧٧-٧٦:١.

الخامس: أنَّ المشخَّص هو فاعل الكلَّ وهو الواجب (تعالى) الفيّاض لكلَّ وجود. وهذا ما ذهب إليه التفتازانيّ في شرح المقاصد ١١٣٠١.

السادس: أنَّ المشخَّص هو الوجود. كما ذهب إليـه المـصنَّف تـبعاً للـفارابـيَّ وصـدر المتألئهين. يُنُ

(٢) نُسِب إليهما في شرح المنظومة: ١٠٦، ونُسِبَ إلى الفارابيّ وغيره في حاشية شرح التجريد القوشجيّ للمحقّق الدوانيّ: ٩٦. وراجع الأسفار: ٢:١٠. (٣) كذا قال في شرح المنظومة: ١٠٦.





.

### الفصل الأوّل

[ تعريف الجوهر والعرض \_عدد المقولات ] تنقسم الماهيّة \_إنقساماً أوّليّاً \_إلى جوهر وعرض، فإنّها إمّا أن تكون بحيث «إذا وجدَتْ في الخارج وجدَتْ لا في موضوع مستغن عنها في وجوده»، سواء وجدت لا في موضوع أصلاً كالجواهر العقليّة القائمة بنفسها، أو وجدت في موضوع لا يستغني عنها في وجوده كالصور العنصريّة المنطبعة في المادّة المتقوّمة بها؛ وإمّا أن تكون بحيث «إذا وجدّتْ في الخارج وجدَتْ في موضوع مستغن عنها» كماهيّة القُرْبِ والبُغدِ بين الأجسام وكالقيام والقعود والاستقبال والاستدبار من الإنسان.

ووجود القسميّن في الجملة ضروريٌّ، فمن أنكر وجود الجوهر لزمه جوهريّة الأعراض؛ فقال بوجوده من حيث لا يشعر.

والأعراض تسعة، هي المقولات والأجناس العاليّة، ومفهوم العَرَض عرضٌ عامٌّ لها<sup>(۱)</sup>، لا جنس فوقها؛ كما أنّ المفهوم من المــاهيّة<sup>(۲)</sup> عــرضٌ عــامٌّ لجــميع المقولات العشر، وليس بجنس لها.

(١) وإلًا انحصرت المقولات في مقولتين، والعَرْض قيام وجود شيءٍ بشيءٍ آخر يستغني عنه في وجوده، فهو نحو الوجود. ــمنه ﷺ ــ. (٢) وهو ما يقال في جواب ما هو ــمنه ﷺ ـ. والمقولات التسع العرضيّة هي: الكم، والكيف، والأين، ومتى، والوضع، والجدة، والاضافة، وأن يفعل، وأن ينفعل. هذا ما عليه المشّاؤون من عدد المقولات<sup>(۱)</sup>، ومستندهم فيه الاستقراء<sup>(۲)</sup>. وذهب بعضهم<sup>(۳)</sup> إلى أنتها أربع، بجعل المقولات النسبيّة – وهي المقولات السبع الأخيرة – واحدةً. وذهب شيخ الإشراق إلى أنتها خمس، وزاد على هذه الأربعة الحركة<sup>(٤)</sup>. والأبحاث في هذه المقولات وانقساماتها إلى الأنواع المندرجة تحتها طويلة الذيل جداً؛ ونحن نلخّص القول على ما هو المشهور من مذهب المشّائين، مع إشارات إلى غيره.

الأوّل من منطق أرسطو: ٣٥؛ وكذا في كتابه الموسوم بـ«طوبيقا» أي الجدل، فراجع الجزء الثاني من منطق أرسطو: ٥٠٢. وذهب إليه أيضاً الشيئ الرئيس في قاطيغورياس من منطق الشفاء. وتبعهم صدر المتآلئهين في الأسفار ٢:٤، والشواهد الرَّبوبيَّة: ٢٢، والفخر الرازيِّ في المباحث المشـرقيَّة ١٦٤،١ وشرح عيون الحكمة ٩٧:١ ـ ٩٨، والحكيم السبزواريّ في شرح المنظومة: ١٣٧ ـ ١٣٧. (٢) أي: لم يقم برهانٌ على عدم وجود مقولة أخرى هي أعمّ من الجميع أو أعمّ من البعض. قال المحقِّق اللاهيجيَّ في مقدَّمة الفصل الخامس من المقصد الثاني من شوارق الإلهام: «وبالجملة فالذي استقرّ عليه رأي المتأخّرين أنّ هذا الحصر استقرائيّ. ولا يخفي أنّ هذا الإستقراء أيضاً ضعيف جداً». (٣) قيل: «هو عمر بن سهلان الساوجيّ (الساويّ) صاحب البصائر النصيريّة»، فراجع شـرح الهداية الأثيريَّة لصدر المتألِّقين: ٢٦٤، وشرح المنظومة: ١٣٧. وقال العلامة الأيجيّ: «وقد احتجّ ابن سينا على الحصر بما خلاصته أنته ينقسم إلى كمّ وكيف ونسبة كما مرّ، وغيرها الجوهر» إنتهى كلامه على ما في شرح المواقف: ١٩٥. (٤) فالمقولات عنده هي: الجوهر والكم والكيف والنسبة والحركة. ...منه الله ... هذا ما ذهب إليه شيخ الإشراق في التلويحات: ١١. وقـال فـي المـطارحـات: ٢٨٤: «ويكفي تقسيم الماهيّات إلى جوهرٍ وهيئةٍ». كما قال السيّد الداماد في القبسات: ٤٠ «فإذن المقولات الجائزات جنسان أقصيان...».

الفصل الثاني [في اقسام الجوهر<sup>(١)</sup>] قسّموا الجوهر ـ تقسيماً أوّليّاً ـ إلى خمسة أقسام: المادّة والصورة والجسم والنفس والعقل<sup>(٢)</sup>. ومستند هذا التقسيم في الحقيقة استقراء ما قام على وجـوده البرهانُ من الجواهر.

فالعقل هو: «الجوهر المجرّد عن المادّة ذاتاً وفعلاً»؛ والنفس هي: «الجوهر المجرّد عن المادّة ذاتاً المتعلّق بها فعلاً»؛ والمادّة هي: «الجوهر الحامل للقوّة»؛ والصورة الجسميّة هي: «الجوهر المفيد لفعليّة المادّة من حيث الإمـتدادات الثلاثة»؛ والجسم هو: «الجوهر الممتدّ في جهاته الثلاث».

ودخول الصورة الجسميّة في التقسيم دخولٌ بـالعَرَض، لأنَّ الصـورة هـي الفصل مأخوذاً بشرط لا، وفصولُ الجواهر غيرُ مندرجةٍ تحتَ مقولةِ الجوهر، وإن صدق عليها الجوهر كما عرفت في بحث الماهيّة<sup>(٣)</sup>؛ ويجري نـظير الكـلام فـي النفس<sup>(٤)</sup>.

- (١) قدّم البحث عن الجوهر على البحث عن الغرض تبعاً للمحقّق الطوسيّ. والوجه في ذلك \_ كما قال القوشجيّ في شرحه للتجريد: ١٣٧ ـ أنّ وجود العرض متوقّف على وجود الجوهر، فالجوهر مقدّم بالطبع على العرض، فتقدّمه بالذكر مناسب لتقدّمه بالطبع. ومنهم مَنْ قدّم البحث عن العرض على البحث عن الجوهر، كفخرالدين الرازيّ في المباحث المشرقيّة ١٣٦١. وتبعه صدر المتألّهين في الأسفار وقال: «إنّ الترتيب الطبيعيّ وإن استدعى تقديم مباحث الجواهر وأقسامها على مباحث الأعراض، لكن أخّرنا البحث عن الجواهر لوجهين: (أحدهما) أنّ أكثر أحوالها لا يبرهن إلّا بأصول مقرّرة في احكام الأعراض. و (ثانيهما) أنّ معرفتها شديدة المناسبة لأن يقع في العلم الإلهيّ وعلم المفارقات والمفهومات العامة وأقسامها المن يقع في العلم الإلهيّ وعلم المفارقات الماراحث عن ذوات الأشياء وأعيانها دون أن يقع في الفلسفة الباحثة عس الكليّات
- (٢) راجع الفصل الأوّل من المقالة الثانية من إلهيّات الشفاء، وتعليقة صدر المتألئهين عمليه:
   ٤٧، وشرح الهداية الأثيريّة لصدر الممتألئهين: ٢٦١، والأسفار ٤: ٢٣٤، وشمرح حكمة العين:٢١٢.
   ١٩ العين:٢١٢.
   (٣) الفصل الخامس من المرحلة الخامسة.
   ٤٧ لأنّ النفس، فيما له نفس، صورة للنوع الجوهريّ، وفصول الجواهر ليست مندرجةً تحت

في الجسم لاريب أنَّ هناك أجساماً مختلفة تشترك في أصل الجسميَّة التي هي الجوهر الممتدِّ في الجهات الثلاث، فالجسم بما هو جسمٌ قابلٌ للانقسام في جمهاته المفروضة، وله وحدةٌ اتّصاليَّةٌ عند الحسّ. فهل هو متّصلٌ واحدٌ في الحقيقة كما هو عند الحسّ أو مجموعةُ أجزاءٍ ذات فواصل على خلاف ما عند الحسّ؟

الفصل الثالث

وعلى الأوّل، فهل الأقسام التي له بالقوّة متناهية، أو غير متناهية؟ وعلى الثاني، فهل الأقسام التي هي بالفعل ـ وهي التي انتهى التجزّي إليـها ـ لا تـقبل الانقسام خارجاً، لكن تقبله وهماً وعقلاً، لكونها أجساماً صِغاراً ذوات حجم، أو أنتها لا تقبل الإنقسام لا خارجاً ولا وهماً ولا عقلاً، لعدم اشتمالها على حسجم، وإنّما تقبل الإشارة الحسيّة، وهي متناهية أو غير متناهية؟ ولكـلٍّ من الشـقوق المذكورة قائل.

فالأقوال خمسة(١) ر

الأوّل: أنّ الجسمَ متّصلُ وَاحدٌ بحسبُ الحقيقة، كما هو عند الحسّ، وله أجزاءً بالقوّة متناهيةٌ؛ ونُسِبَ إلى الشهرستانيّ<sup>(٢)</sup>.

الثاني: أنته متّصلٌ حقيقةً كما هو متّصلٌ حسّاً، وهو منقسمٌ انتقسامات غير متناهية ـ بمعنى لا يقف ـ، أي إنّه يقبل الانقسام الخارجيّ بتقطع أو بـ اختلاف عرضين ونحوه، حتّى إذا لم يعمل الآلات القطّاعة في تتقسيمه لصُغْره، قَسَمَه الوهم، حتّى إذا عجز عن تصوّره لصُغْره البالغ، حَكَمَ العقلُ كلّيّاً بأنته كلّما قُشّم إلى أجزاء كان الجزء الحاصل ـ لكونه ذا حجم، له طرف غير طرفٍ ـ يقبل القسمة من

مقولة الجوهر. \_ منه لله \_ \_.
 (۱) بل سبعة كما في نهاية الحكمة : ۱۱۹ \_ ۱۲۱. أو ثمانية كما يأتي.
 (۲) نُسِبَ إليه في إيضاح المقاصد: ۲٤٩، والأسفار ١٧:٥، وشرح المنظومة: ۲۰۹، وشرح التجريد للقوشجيّ: ۱٤٣. ونُسِبَ إليه وإلى فخر الدين الرازيّ في شرح حكمة العين: ۲۱٥.

المرحلة السادسة / في المقولات العشر

غير وقوف، فإنّ ورودَ القسمة لا يعدم الحجمَ؛ ونُسِب إلى الحكماء<sup>(۱)</sup>. الشالث: أنته مجموعة أجزاء صِغارٍ صلبةٍ لا تخلو من حجمٍ، تـقبل القسمة الوهميّة والعقليّة، دونَ الخارجيّة<sup>(۲)</sup>؛ ونُسب إلى ذي مقراطيس<sup>(۳)</sup>. الرابع: أنته مؤلَّف من أجزاء لاتتجزّاً، لا خارجاً ولا وهماً ولا عـقلاً، وإنّـما تقبل الإشارة الحسيّة، وهي متناهية ذوات فواصل في الجسم، تمرّ الآلة القطّاعة من مواضع الفصل؛ ونُسب إلى جمهور المتكلّمين<sup>(٤)</sup>. الخامس: تأليف الجسم منها ـكما في القول الرابع ـ إلاّ أنتها غير متناهية<sup>(٥)</sup>. (١) هذا قول أرسطو وأصحابه ومن يحذو حذوهم من حكماء الإسلام كـالشيخين أبي نصر الفارابيّ وأبي علي ابن سينا. كذا في الأسغار ١٥. ١٥، وشوارق الإلهام ٢٨٦.

- (٣) نُسِبَ إليه في شرح المقاصد ٢٩٢:١ والمباحث المشرقيّة ٢٠:٢، والأسفار ١٧:٥، وشرح المنظومة: ٢٠٩. ونُسِبَ إليه وإلى أصحابه في شرح حكمة العين: ٢١٥، وايضاح المقاصد: ٢٤٦.
- (٤) ومنهم أبو الهذيل العلّاف والجلّائي ومعترين عباد وهشام الفوطيّ، كما في مقالات الإسلاميّين ١٣:٢ ـــ ١٤، ومذاهب الإسلاميّين ١٨٢٠٢. ونُسِبَ إلى جمهور المتكلّمين في شرح حكمة العين: ٢١٥، وايضاح المقاصد: ٢٤٦، والمباحث المشرقيّة ٢٤٨، والأربسعين ٣:٢، والأسفار ١٦:٥، وشرح المنظومة: ٢٠٩. وذهب إليه أيضاً ابن ميثم البحرانيّ في قواعد المرام: ٥١ ــ٥٦.

(٥) هذا القول منسوب إلى النظّام، كما في مقالات الإسلاميّين ١٦:٢، والتبصير في الدين: ٧١ ومذاهب الإسلاميّين ٢٢٢٦، والإنتصار: ٣٣. ونُسِبَ إليه وإلى القدماء من متكلّمي المعتزلة في شرح حكمة العين: ٢١٥. وقال العـلّامة فـي ايسضاح المـقاصد: ٢٤٩: «هـو مـذهب المتكلّمين ومذهب جماعة من الأوائل». وقال الفخر الرازيّ في المباحث المشرقيّة ٢٠٢ «فهو مذهب النظّام ومن الأوائل انكسافراطيس». وفي المقام ثلاثة أقوال أخر:

الأوَّل: أنتدُ جوهرٌ بسيط هو الإتّصال والامتداد الجوهريّ الذي يقبل القسمة خــارجاً ووهماً وعقلاً.

وهذا القول منسوبٌ إلى أفلاطون. قال صدر المتألِّهين: «وهو رأي أفـلاطون الإلهـيّ ومذهب شيعته المشهورين بالرواقيّين ومن يحذو حذوهم وسلك مناهجهم كالشيخ الشهيد

ويدفع القولَيْن الرابع والخامس: أنَّ ما ادَّعي من الأجزاء التي لا تتجزَّآ، إن لم تكن ذواتَ حجم، امتنع أن يتحقّق من اجتماعها جسم ذو حجم بالضرورة، وإن و الحكيم السعيد شهاب الدين يحيى السهرورديّ في كتاب حكمة الإشراق»، راجع الأسفار . YV :0 وذهب إليه الشيخ الإشراقيّ في حكمة الإشراق: ٨٠ و ٨٨. ونسبه أيضاً الحكّيم المؤسّس آقا على المدرّس إلى أفلاطون والشيخ الإشراقيّ. راجع ما علَّقد على شرح الهداية الأثيرية لصدر المتألمهين: ٢٤. وذهب إليد أيضاً المحقّق الطوسيّ وأبو البركات البغداديّ، راجع كشف المراد: ١٥٠، والمعتبر ٢:١٩٥. الثاني: أنتُه مركَّبٌ من جوهر وعرض، وهما الجوهر والجسميَّة التعليميَّة التي هي امتدادً كميٌّ في الجهات الثلاث. هذا ما ذهب إليه الشيخ الإشراقي في كتاب التلويحات: ١٤. لا يقال: الظاهر أنَّ بين كلامَيْه تناقضاً، حيث حَكمَ ببساطة الجسم وجوهريَّة المقدار في حكمة الإشراق: ٨٠ و ٨٨، وحَكَمَ بِتَرَكْبِ الجسم وعرضيَّة المقدار في التلويحات: ١٤. لأنبًا نقول: قال صدر المتألِّقين: «لكنَّ الشارحين لكلامه مـثل مـحمَّد الشـهرزوريّ صاحب تاريخ الحكماء وأبن كمونة شارخي التلويحات والعلّامة الشيرازي شارح حكمة الإشراق كلُّهم اتَّفقوا على عدم المنافاة بين ما في الكتابين في المقصود، قائلين أنَّ الفرق يرجع إلى تفاوت اصطلاحَيْه فيهما، ويتحقّق ذلكَ بأنَّ فسي الشّمعة حسين تسبدًل أشكساله مقدارين: ١ ـ ثابتٌ: وهو جوهر لا يزيد ولا ينقص بتوارد الأشكال عليه. ٢ ـ متغيَّرٌ: وهو ذهاب المقادير في الجوانب، وهو عرضٌ في المقدار الذي هو جموهرٌ، ومجموعهما هـو الجسم، والجوهر منهما هو الهيولي على مصطلح التلويحات، وذلك الإمتداد الجوهريَّ هو الجسم على مصطلح حكمة الإشراق، وهو الَّذي يسمَّى ــ بالنسبة إلى الهــيئات والأنـواع المحصّلة ـ الهيولي. فلا مناقضة بين حكمِهِ ببساطة الجسم وجـوهريّة المـقدار فـي أحـد الكتابين و حكمِهِ بتركّب الجسم وعرضيّة المقدار في الآخر، فإنَّ ذلك الجسم والإمتداد غير هذا الجسم والإمتداد، فتوهَّم المناقضة انَّما طرأ من اشتراك اللفظ» انتهى كلامه في الأسفار . \A\_ \V:0

الثالث: أنَّ الجسم مؤلَّف من محض الأعراض من الألوان والطعوم والروائح وغير ذلك. وهذا القول منسوبٌ إلى الحسين النجّار وضرار بن عمر من المعتزلة. راجع الفَرْق بين الفِرَق: ١٥٦ و ١٦٠، ومقالات الإسلاميّين ٦:٢ ـ ٧ و ١٥ ـ ١٦.

المرحلة السادسة / في المقولات العشر

كانت ذوات حجم، لزمها الانقسام الوهميّ والعقليّ بالضرورة، وإن فرض عــدم انقسامها الخارجيّ لنهاية صُغْرها.

على أنتها لو كانت غير متناهية كان الجسمُ المـتكوَّن مـن اجــتماعها غــير متناهي الحجم بالضرورة. وقد أقيمت على بطلان الجزء الذي لا يتجزّأ وجوه من البراهين مذكورة في المطوّلات<sup>(۱)</sup>.

ويدفع القولَ الثاني وَهْنُ الوجو، التي أُقيمَتْ على كون الجسم البسيط<sup>(٢)</sup> ذا اتَّصَالِ واحدٍ جوهريُّ من غير فواصل كما هو عند الحسّ؛ وقـد تسـلَّم عـلماء الطبيعة أخيراً بعد تجربات علميّة ممتدّة أنّ الأجسام مؤلَّفةً من أجزاء صِغارٍ ذرّيّةٍ مؤلَّفةٍ مِن أجزاء أخرى، لا تخلو من نواة مركزيّة ذات جرم؛ وليكن أصلاً موضوعاً لنا.

ويدفع القول الأوّل: أنته يرد عليه ما يرد على القول الثاني والرابع والخامس. لجنيمِهِ بين القول باتّصال الجسم بالفعل، وبين القسامه بالقوّة إلى أجزاء مـتناهية تقف القسمة دونها على الإطلاق *راميت بير من ر*ي

فالجسم الذي هو جوهرٌ ذو اتّصالٍ يمكن أن يفرض فيه الإمتدادات الثلاثة. ثابتٌ لا ريب فيه، لكن مصداقه الأجزاء الأوّليّة الّتي يحدث فيها الإمتداد الجرميّ وإليها تتجزّأ الأجسام النوعيّة، دون غيرها على ما تقدّمت الإشارة إليه؛ وهو قول ذي مقراطيس مع إصلاح مّا.

(١) راجع الفصل الثالث والرابع والخامس والسادس من المقالة الثمالثة من الفنّ الأوّل من طبيعيّات الشفاء، والتحصيل: ٣٢٢ ـ ٣٢٢، وشرح حكمة الإشراق: ٣٣٨ ـ ٢٤٢، والمباحث المشرقيّة ١١٢٢ ـ ٢٢٢، والمباحث وشرح المشرقيّة ١١٢٢ ـ ٢٢٢، والمباحث المشرقيّة ١١٢٢ ـ ٢٢٢، والمباحث المشرقيّة ١١٢٢ ـ ٢٢٢، والمباحث المشرقيّة ١١٢٢ ـ ٢٢٢، والمطالب العاليّة ١٩٣٦ ـ ١٦٢، وشرح حكمة الإشراق: ٣٣٨ ـ ٢٤٢ ـ ٢٢٤، والمباحث المشرقيّة ١١٢٢ ـ ٢٢٢، والمطالب العاليّة ١٩٣٦ ـ ١٦٢، وشرح المقاصد ١٢٣٢ ـ ٢٢٣، وشرح المشرقيّة ١١٢٢ ـ ٢٢٢، وشرح المشرقيّة ١١٢٢ ـ ٢٢٢، وأنوار الملكوت: ١٩، وشرح الإشارات ١٩٢٢ ـ ٢٢٢، وشرح عيون الحكمة ١٩٢٢ ـ ٢٢٢، وأنوار الملكوت: ١٩، وشرح المنظومة: ٢٢٢ ـ ٢٢٢، وشرح المنظومة: ٢٢٢ ـ ٢٢٢، وشرح إلى اثباته بعضُ من المتكلّمين، فراجع نهاية الأقدام: ٥٠٥ ـ ٥٠٥، والأربعين ٢٤٤ ـ ٢٢٢. وذهب إلى اثباته بعضُ من المتكلّمين، فراجع نهاية الأقدام: ٥٠٥ ـ ٥٠٥، والأربعين ٢٤٤ ـ ٢٢٢.

الفصل الرابع في إثبات المادة الأولى والصورة الجسميّة إنّ الجسم من حيث هو جسم \_و نعني به ما يحدث فيه الامتداد الجرميّ أوّلاً وبالذات \_أمرّ «بالفعل»، ومن حيث ما يمكن أن يلحق به شيّة من الصور النوعيّة ولواحِقِها أمرّ «بالفوّة»، وحيثيّة الفعل غير حيثيّة القوّة، لأنّ الفعل متقوّمٌ بالوجدان، والقوّة متقوّمةٌ بالفقدان. ففيه جوهر هو قوّة الصور الجسمانيّة، بحيث إنّه ليس له من الفعليّة إلاّ فعليّة أنته قوّة محضةٌ، وهذا نحو وجودها، والجسميّة، التي بها الفعليّة صورةٌ مقوّمةٌ لها؛ فتبيّن أنّ الجسم مؤلّف من مادّة وصورة جسميّة، والمجموع المركّب منهما هو الجسم<sup>(۱)</sup>.

سمعة. فهذه هي المادّة الشائعة في الموجودات الجسمانيّة جميعاً، وتسمّى: «المادّة الأولى» و «الهيولى الأولى» ثمّ هي مع الصورة الجسميّة مادّة قابلة للصور النـوعيّة اللاحـقة، وتسمّى: «المادّة الثانية».

الفصل الخامس في إثبات الصور النوعيّة<sup>(٢)</sup> الأجسامالموجودة في الخارج تـختلف اخـتلافاً بـيّناً مـن حـيث الأفـعال

(١) قال صدر المتألئهين في تعليقته على شرح حكمة الإشراق: «وهـذه الحـجّة مـمّا ذكره المصنّف إلله ـ أي شيخ الإشراق ـ في المطارحات»، فراجع شرح حكمة الإشراق: ٢١٨. ولكنيّ لمأجدها في المطارحات. ونسبها الرازيّ إلى الشيخ الرئيس في المطالب العاليّة ٢٠٦.
(٢) هذا مذهب الحكماء المشّائين كما في الأسفار ٥: ١٥٧. وخالفَهم في ذلك الشيخ الإشراقيّ (٢) هذا مذهب الحكماء المشّائين كما في الأسفار ٥: ١٥٨. وخالفَهم في ذلك الشيخ الإشراقيي المارحية (٢) هذا مذهب الحكماء المشيخ الرئيس في المطالب العاليّة ٢٠٢.

المرحلة السادسة / في المقولات العشر

والآثار، وهذه الأفعال لها مبدأ جوهريٍّ لا محالة؛ وليس هو المادّة الأولى، لأنّ شأنها القبول والانفعال دون الفعل؛ ولا الجسميّة المشتركة، لأنتها واحدة مشتركة وهذه الأفعال كثيرة مختلفة؛ فلها مبادٍ مختلفةٍ؛ ولو كانت هذه المبادئ أعـراضاً مختلفة وجب انتهاؤها إلى جواهر مختلفة، وليست هي الجسميّة، لِما سمعْتَ من اشتراكها بين الجميع؛ فهي جواهر منوِّعة تتنوّع بها الأجسام، تسمّى: «الصـور النوعيّة».

٩0

تتمّية :

أوّل ما تتنوّع الجواهر المادّية \_ بعد الجسميّة المشتركة \_ إنّما هـو بـ الصور النوعيّة التي تتكوّن بها العناصر؛ ثمّ العناصر موادُ لصور أخرى تلحق بها؛ وكان القدماء من علماء الطبيعة يعدّون العناصر أربـعاً، وأخـذ الإلـهيّون ذلك أصلاً موضوعاً؛ وقد أنهاها الباحثون أخيراً إلى ما يقرب من مائة وبضع عنصر. الفصل السادس المادّة الأولى والصورة متلازمتان، لا تنفكّ إحداهما عن الأخرى. أما أنّ المادّة لا تتعرّى عن الصورة،فلانّ المادّة الأولى حقيقتها أنتها بالقوّة من جميع الجهات، فلا توجد إلا متقوّمة بفعليّةٍ جوهريّةٍ متّحدةٍ بها،إذ لا تحقُّق لموجود إلا بفعليّة، والجوهر الفعليّ الذي هذا شأنه هو الصورة بها،إذ لا تحقُّق لموجود وأمّا أنّ المادة التي من شأنها أن تقارن المادّة لا تتجرّد عنها"، فلأنّ شيئاً

وقال صدر المتألئهين ـ بعد تحرير محل النزاع ـ: «فيه خلاف بين أتباع المعلم الأول من المشّانين ومنهم الشيخ الرئيس ومَن في طبقته وبين الأقدمين مـن اليـونانيّين كـهرمس وفيثاغورس وأفلاطون وحكماء الفرس والرواقيّين ومن تابعهم كصاحب حكمة الإشراق».
 انتهى كلامه في شرحه للهداية الأثيريّة: ٦٥.
 (١) أي أنّ المادة لا تفارق الصورة الجسميّة، والصورة الجسميّة لا تفارق المادة.

من الأنواع التي ينالها الحسّ والتجربة لا يخلو من قوّة التغيّر وإمكان الانـفعال، وهذا أصل موضوع مأخوذ من العلوم الطبيعيّة، وما فيه القوّة والإمكان لا يخلو من مادّة؛ فإذن المطلوب ثابت.

## الفصل السابع

في أنَّ كلًّا من المادّة والصورة محتاجة إلى الأخرى

بيان ذلك أمّا إجمالاً: فإنّ التركيب بين المـادّة والصـورة تـركيبٌ حـقيقيٌّ إتّحاديُّ، ذو وحدة حقيقيّة، وقد تقدّم أنّ بعض أجزاء المركّب الحقيقيّ محتاج إلى بعض<sup>(۱)</sup>.

وأمّا تفصيلاً: فالصورة محتاجة إلى المادّة في تعيَّنها، فإنّ الصورة إنّما يتعيّن نوعها باستعدادٍ سابقٍ تحمله المادّة، وهي تُقارِنُ صورةً سابقةً، وهكذا. أحداً مناً

وأيضاً: هي محتاجة إلى العادة في تشخّصها، أي في وجودها الخاصّ بها، من حيث ملازمتها للعوارض المسمّاة بـ«العـوارض المشخّصة» مـن الشكـل والوضع والأين ومتى وغيرها.

وأمّا المادّة، فهي متوقّفةُ الوجود حدوثاً وبقاءً على صورةٍ مّـا مـن الصـور الواردة عليها، تتقوّم بها؛ وليست الصورة علّةً تامّةً ولا علّةً فاعليّةً لها، لحاجتها في تعيَّنها وفي تشخُّصها إلى المادّة، والعلّة الفاعليّة إنّــما تـفعل بـوجودها الفـعليّ؛ فالفاعل لوجود المادّة جوهر مفارق للمادّة من جميع الجهات، فهو عقل مـجرّد أوجد المادّة، وهو يستحفظها بالصورة بعد الصورة التي يوجدها في المادّة.

فالصورة جزء للعلّة التامّة، وشريكة العلّة للمادّة، وشرط لفعليّة وجودها. وقد شبّهوا استبقاء العقلِ المجرّدِ المادّة بصورةٍ مّا بمن يستحفظ سقفَ بـيتٍ بأعـمدة متبدّلة فلا يزال يزيل عموداً وينصب مكانه آخر.

(١) راجع الفصل السادس من المرحلة الخامسة.

المرحلة السادسة / في المقولات العشر .\_\_\_\_

واعتُرِض عليه<sup>(۱</sup>): بأنتهم ذهبوا إلى كون هيولى عالم العناصر واحدة بالعدد<sup>(۲)</sup>، فكون صورة مّا ــ وهي واحدة بالعموم ــ شريكةَ العلّة لها يوجب كــون الواحــد بالعموم علّةً للواحد بالعدد وهو أقوى وجوداً من الواحد بالعموم، مـع أنّ العـلّة يجب أن تكون أقوىٰ من معلولها.

ولو أغمضنا عن ذلك، فلا ريب أنَّ تبدُّلَ الصوَرِ يستوجب بطلان الصورة السابقة وتحقُّقَ اللاحقة في محلّها، وإذ فُرِضَ أنَّ الصورة جزء العلّة التامّة للمادّة، فبطلانها يوجب بطلان الكلّ \_أعني العلّة التامّة \_ويبطل بذلك المادّة؛ فأخذ صورة مّا شريكة العلّة لوجود المادّة يؤدّي إلى نفي المادّة.

والجواب<sup>(٣)</sup>: أنته سيأتي في مرحلة القوّة والفعل<sup>(٤)</sup> أنّ تـبدُّلَ الصوّرِ في الجواهر الماديّة ليس بالكون والفساد وبطلان صورةٍ وحدوثِ أخرى؛ بل الصور المتبدَّلة موجودةً بوجودٍ واحدٍ سيّالٍ يتحرّك الجوهرُ المادّيّ فيه، وكلّ واحد منها حدٌّ من حدود هذه الحركة الجوهريّة؛ فهي موجودة متصلة واحدة بالخصوص وإن كانت وحدة مبهمةً<sup>(٥)</sup> تناسب إيهامَ ذات المادّة التي هي قوّة محضة؛ وقولنا: «إنّ صورة مّا واحدة بالعموم شريكةُ العلّة للمادّة» إنّما هو باعتبار ما يطرأ عليها من الكثرة بالانقسام.

(١) هذا الإشكال تعرّض له الشيخ الرئيس في الفصل الرابع من المقالة الثانية من إلهسيّات الشفاء.
 (٢) كما في التعليقات للشيخ الرئيس: ٥٧.
 (٣) كما في الفصل الرابع من المقالة الثانية من إلهيّات الشفاء.
 (٣) كما في الفصل الرابع من المقالة الثانية من إلهيّات الشفاء.
 (٤) في الفصل الحادي عشر من المرحلة العاشرة.
 (٥) أي المادة وإن كانت واحدةً بالعدد، ولكن لم يكن كلّ واحدٍ بالعدد أقوى من الواحد بالعموم، بل وحدة المادة مبهمة ضعيفة كما أنّ المادة نفسها مبهمة وجوداً، لأنته محض القوّة.

### الغصل الثامن

النفس والعقل موجودان

أمّا النفس ...وهي الجوهر المجرّد من المادّة ذاتاً المتعلّق بها فعلاً .. فلِما نجد في النفوس الإنسانيّة من خاصّة العلم، وسيأتي في مرحلة العاقل والمعقول<sup>(١)</sup> أنّ الصور العلميّة مجرّدةً من المادّة موجودةً للعالِم حاضرةً عنده، ولولا تجرُّد العالِم بتنزُّهِهِ عن القوّة ومحوضتِهِ في الفعليّة، لم يكن معنى لحضور شيءٍ عنده، فالنفس الإنسانيّة العاقلة مجرّدةً من المادّة. وهي جوهرٌ لكونها صورةً لنـوع جـوهرّيٍّ، وصورةُ الجوهر جوهرٌ على ما تقدّم<sup>(١)</sup>.

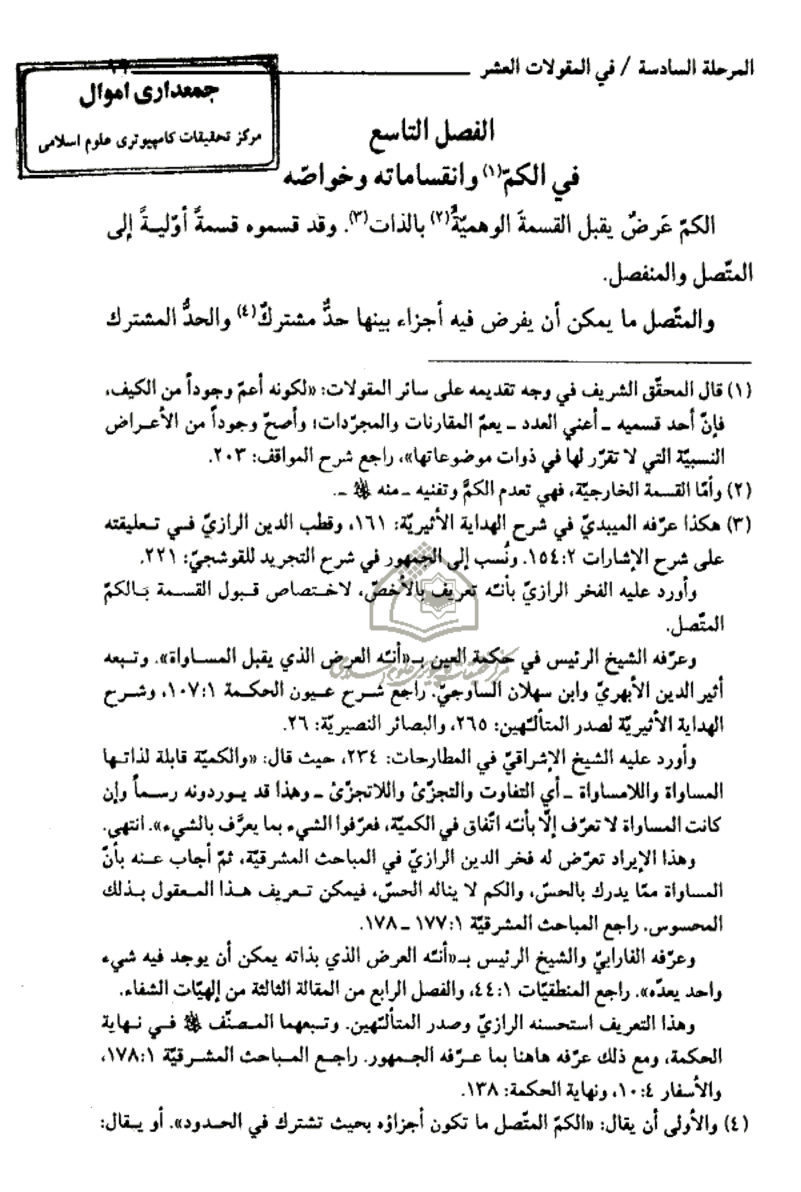
وأمّا العقل، فلِما سيأتي<sup>(٣)</sup> أنّ النفس في مرتبة العقل الهيولانيّ أمـرٌ بـالقوّة بالنسبة إلى الصور المعقولة لها، فالذي يفيض عليها الفعليّة فيها يمتنع أن يكـون نفسها وهي بالقوّة، ولا أيُّ أمرٍ ماذي مغروضٍ، فمفيضها جوهرٌ مجرّدٌ منزّهٌ عـن القوّة والإمكان، وهو العقل.

وأيضاً، تقدَّم أنَّ مفيضَ الفعليّة للأنواع العادّية بـجَعْلِ المـادّة والصورة واستحفاظ المادّة بالصورة، عقَلٌ مجرّدٌ<sup>(1)</sup>؛ فالمطلوب ثابت. ما حما المادية بالصورة، عقَلٌ مجرّدٌ<sup>(1)</sup>؛ فالمطلوب ثابت.

وعلى وجودهما براهين كثيرة أخر، ستأتي الإشارة إلى بعضها<sup>(٥)</sup>. خاتمـةٌ :

من خواصّ الجوهر أنته لا تضادَّ فيه، لأنَّ من شرط التضادّ تحقُّقَ موضوع يعتوره الضدّان<sup>(1)</sup>، ولا موضوع للجوهر.

(١) في الفصل الأوّل والثاني من المرحلة الحادية عشرة.
 (٢) في الفصل الثاني من هذه المرحلة.
 (٣) في الفصل الخامس من المرحلة الحادية عشرة.
 (٣) في الفصل الخامس من المرحلة الحادية عشرة.
 (٤) راجع الفصل السابق، حيث قال: «فالفاعل لوجود المادّة جوهر مفارق للمادّة من جميع الجهات...».
 (٢) أي يتداوله الضدّان.



. بداية الحكمة

ما إن اعتُبِرَ بدايةً لأحد الجزئيْن أمكن أن يُعتبر بدايةً للآخـر، وإن اعـتُبِرَ نـهايةً لأحدهما أمكن أن يُعتبر نهايةً للآخر، كالنقطة بين جزئي الخطّ، والخطّ بين جزئي السطح، والسطح بين جزئي الجسم التعليميّ، والآن بين جزئي الزمان.

والمنفصل ما كان بخلافه<sup>(۱)</sup>، كالخمسة مثلاً، فإنَّها إن قُسِمَتْ إلى ثلاثة واثنين لم يوجد فيها حدُّ مشتركٌ، وإلَّا فإن كان واحداً منها عادَتْ الخمسة أربعةً، وإن كان واحداً من خارج عادت ستَّةً، هذا خلف.

الثاني \_أعني المنفصل \_هو العدد الحاصل من تكرُّر الواحــد<sup>(٣)</sup>، وإن كـــان الواحد نفسه ليس بعدد، لعدم صدْقِ حدّ الكمّ عليه؛ وقد عدّوا كــلَّ واحــدةٍ مــن مراتب العدد نوعاً على حدة، لاختلاف الخواصّ.

والأوّل \_أعني المتّصل\_ ينقسم إلى: قارّ وغير قارّ. والقـارّ: «مـا لأجـزائـه المفروضة اجتماع في الوجود» كالخط متلاً.وغير القارّ بخلافه،وهو الزمان،فإنّ كلَّ جزءٍ منه مفروضٍ لا يوجد إلّا وقد أنصرم السابق عليه ولمّا يوجد الجزء اللاحق.

والمتّصل القارّ على ثلاثة أقسام، حسمٌ تعليميٌّ، وهو الكميّة السارية فـي الجهات الثلاث من الجسم الطبيعيّ المنقسمة فيها؛ وسطحٌ، وهـو نـهاية الجسـم التعليميّ المنقسمة في جهتَيْن؛ وخطٌ، وهو نهاية السطح المنقسمة في جهة واحدة. وللقائلين بالخلاء<sup>(٣)</sup>-بمعنى الفضاء الخالي من كلّ موجودٍ شاغلٍ يملؤه ـ شكٌّ

- «الكمّ المتّصل ما يمكن أن يفرض في أجزائه حدًّ مشترك». فإنّ الكم مشتملٌ على الأجزاء ذاتاً ولا يحتاج فرضها فيه.
- (١) أي ما لم تكنَّ أجزاؤه مشتركةً في الحدود بحيث يكون بين كلِّ جزئين أمرٌ تكون نسبته إليهما على السواء.
- (٢) مثّلوا للكمّ المنفصل بالعدد قطّ، وهو لأنّ الكمّ المنفصل منحصرٌ في العدد ولا يسمكن أن يكون غير العدد، فإنّ الكمّ المنفصل مشتملٌ على الأجزاء المتفرّقة، والمتفرّقات قسوامسها بالآحاد التي امّا نفس العدد أو شيءٌ فيه العدد.
- (٣) وهم المتكلّمون. ومنهم فـخرالديـن الرازيّ فـي المـحصل (تـلخيص المـحصّل: ٢١٤)، وأبواسحاق إبراهيم بن نوبخت في الياقوت في علم الكلام: ٢٣١، وأبو البركات في المعتبر

> في الكمّ المتّصل القارّ؛ لكن الشأن في إثبات الخلاء بهذا المعنى. تتمّـة :

يختصّ الكمّ بخواصّ: الأولى: أنـّـه لا تضادَّ بين شيءٍ من أنواعه، لعدم اشتراكـها فــي المـوضوع، والاشتراك في الموضوع من شرط التضادّ.

الثانية: قبول القسمة الوهميّة بالفعل(١) كما تقدّم(٢).

الثالثة: وجود ما يعدّه \_أي يفنيه بإسقاطه منه مرّةً بعد مرّةٍ ـ؛ فالكمّ المنفصل \_وهو العدد \_ مبدؤه الواحد، وهو عادٌّ لجميع أنواعه، مع أنّ بعض أنـواعـه عـادٌ لبعض؛ كالإثنين للأربعة، والثلاثة للتسعة؛ والكمّ المتّصل منقسمٌ ذو أجزاء، فالجزء منه يعدّ الكلّ<sup>(٣)</sup>.

الرابعة: المساواة واللامساواة وهما خاطتان للكمّ<sup>(٤)</sup>، وتـعرضان غـيرَهُ بعرضه<sup>(٥)</sup>. الخامسة: النهاية واللانهاية، وهما كسابقتَيْهما.

\*\*

- (٢) حيث عرّف الكمّ.
- (٣) والكمّ المتّصل كالسنة التي تعدّ بالشهور، والشهر بـالأيّام، واليـوم بـالساعات، والسـاعة بالدقائق. (٥) أي بواسطة الكمّ. وفي المطبوع سابقاً «بعروضه» والصحيح ما اثبتناه.

الفصل العاشر في الكيف وهو «عَرَضٌ لا يقبل القسمة ولا النسبة لذاته»<sup>(١)</sup>. وقد قسّموه بالقسمة الأوّليّة إلى أربعة أقسام<sup>(٢)</sup>: أحدها: الكيفيّات النفسانيّة، كـالعِلْم والإرادة والجُــبْن والشـجاعة واليأس والرجاء. وثانيها: الكيفيّات المختصّة بالكمتّات، كالاستقامة والانحناء والشكـل مـمّا

(١) هكذا عرّفه الفخر الرازيّ في المحصّل: ١٢٦. وتسبعه الحكسيم السسبزواريّ فسي شسرح المنظومة:١٣٩.

والمشهور أنَّ الكيفيَّة هيئةً قارَّةً لا يوجب تصوُّرُها تصوُّرَ شيءٍ خارج عنها وعن حاملها، ولا يقتضي قسمة ولا نسبة. راجع تعليقة صدر المتأليّهين على إلهيّات الشفاء: ١٢١. وزاد في الأسفار ٤٠١٤. كما فسي السياحث المتسرقيَّة ١٤٧٦، وشسرح المقاصد ٢٠٠٤. والتحصيل:٣٩٣ـقوله: «في أجزاء حاملها».

والفخر الرازيّ أورد على هذا التعريف ثمّ قال: «ولعلّ الأقرب أن يقال: الكــيف هــو العرض الذي لا يتوقّف تصوُّرُه على تصوّر غيره، ولا يقتضي القسمة واللاقسمة في محلّه اقتضاءً أوّليّاً»، راجع المباحث المشرقيّة ٢٦١:١.

وفي التعريف المذكور في المتن خرج بقيد «العرض» الجوهر، وأمّا الواجب لذاته خارجً تخصّصاً لأنّ العرض قسمٌ من الماهيّة وماهيّة الواجب إنيّته، ومن هنا يظهر ما في كلام المصنّف في نهاية الحكمة: ١٤٤ ـ ١٤٥ من قوله: «فيخرج بـ(العـرض) الواجب لذاتـه والجوهر». وبقيد «عدم قبول القسمة» خرج الكـمّ. وبـقيد «عـدم قـبول النسـبة» خـرج الأعراض النسبيّة. وبقيد «لذاته» خرج ما يقبل القسمة والنسبة بالعَرَض.

(٢) وتعويلهم في حصرها في الأربعة على الإستقراء. كما في شرح المقاصد ٢٠١،١، وشـرح المواقف: ٢٣٤، والأسفار ٦١:٤.

وقد ذُكِرَ في بيان وجه الحصر في الأربعة وجوهً: الأوّل ما ذكره الرازيّ في المباحث المشرقيّة ٢٦٢١٦ ـ ٢٦٣؛ والثاني والثالث والرابع ما ذكره الشيخ الرئيس في الفصل الأوّل من المقالة الخامسة من الفنّ الثاني من منطق الشفاء. وتعرّض لها صدر المتألّهين فسي الأسفار ٢٢٤٤ ـ ٢٤، ثمّ قال: «والكلّ ضعيفةٌ». وإن شئت تفصيل الأقسام الأربعة. فراجع نهاية الحكمة: ١٤٥ ـ ١٦١.

المرحلة السادسة / في المقولات العشر 🗕

يختص بالكمّ المتّصل، وكالزوجيّة والفرديّة فسي الأعـداد مـمّا يـختصّ بــالكمّ المنفصل.

وثالثها: الكيفيّات الاستعداديّة؛ وتسمّى أيضاً: «القوّة واللاقوّة» كالاستعداد الشديد نحو الانفعال كاللين، والاستعداد الشديد نحو اللاانفعال كالصلابة. وينبغي أن يعدّ منها مطلقُ الاستعداد القائم بالمادّة. ونسبة الاستعداد إلى القوّة الجوهريّة التي هي المادّة نسبة الجسم التعليميّ الذي هو فعليّةُ الإمتداد في الجهات الثلاث إلى الجسم الطبيعيّ الذي فيه إمكانه<sup>(۱)</sup>.

ورابعها: الكيفيّات المحسوسة بالحواس الخمسّ الظاهرة<sup>(٣)</sup>، وهي إن كـانت سريعة الزوال كحُثرة الخَجّل وصُفْرة الوَجَل، سُـمّيت: «انـفعالات»؛ وإن كـانت راسخةً، كصُفْرة الذهب وحلاوة العسل، سُمّيت: «انفعاليّات».

ولعلماء الطبيعة اليوم تشكيكٌ في كون الكيفيّات المحسوسة مـوجودةً فـي الخارج على ما هي عليه في الحسّل، مشروحٌ في كتبهم.

## الغُصِّل **الحِادي عشري** في المقولات النسبيّة

وهي: الأين، ومتى، والوضع، والجدة، والإضافة، والفعل، والانفعال. **أمّا الأين: فهو هيأةٌ حاصلةٌ من نسبة الشيء إلى المكان<sup>(٣)</sup>.** 

(١) واجع أيضاً: الفصل الأوّل والفصل الثالث عشر، من المرحلة العاشرة.
(٢) وهي المبصرات والمسموعات والمذوقات والمشمومات والملموسات.
(٣) اعلم أنتهم اختلفوا في حقيقة المكان على أقوال:
(٣) اعلم أنتهم اختلفوا في حقيقة المكان على أقوال:
١٢: «مذهب إليه المتكلمون من إنكار المكان. قال الميبديّ في شرح الهداية الأثيريّة:
١٦: «مذهب الإشراقيّين أنّ المكان موجود في الخارج. ومذهب المتكلمين أنته لا شيء، المعنى أنتهم اختلفوا في حقيقة المكان من إنكار المكان. قال الميبديّ في شرح الهداية الأثيريّة:
١٦: «مذهب الإشراقيّين أنّ المكان موجود في الخارج. ومذهب المتكلّمين أنته لا شيء، المعنى أنته معدوم في الخارج». وذكر الشيخ الرئيس حججهم، ثمّ أجاب عنها في الفصل الخامس من المقالة الثانية من الفنّ الأوّل من طبيعيّات الشفاء.
الخامس من المقالة الثانية من الفنّ الأوائل في شوارق الإلهام ٢٠٠٢. وهو أنّ المكان هيولى الجسم.

. بداية الحكمة

وأمّا متىٰ: فهو هيأةٌ حاصلةٌ من نسبة الشيء إلى الزمان؛ وكونه فيه أعمّ من كونه في نفس الزمان، كالحركات؛ أو في طرفه، وهو الآن، كالموجودات الآنـيّة الوجود، من الاتّصال والانفصال والمماسّة ونحوها؛ وأعمّ أيضاً من كمونه عملى وجه الانطباق، كالحركة القطعيّة<sup>(۱)</sup>، أو لا على وجهه، كالحركة التوسّطيّة<sup>(۳)</sup>

وأمًا الوضع: فهو هيأةٌ حاصلةٌ من نسبة أجـزاء الشـيء بـعضها إلى بـعض، والمجموع إلى الخارج<sup>(٣)</sup>؛ كالقيام الذي هو هيأةٌ حاصلةٌ للإنسان من نسبةٍ خاصّةٍ

الثالث: أنته الصورة. وَهذا القول أيضاً منسوبٌ إلى جماعةٍ من الأوائل، فسراجـع شـوارق الإلهام ٢٠٠٢.

الرابع: أنته سطح من جسم يلاقي المتمكن، سواء كان حاوياً أو محوياً له. وهذا القول تعرّض له أرسطو في كتاب «الطبيعيّات»، راجع كتاب «طبيعيّات أرسطو» بالفارسيّة: ١٢٧. الخامس: أنته السطح الباطن من الحاوي المماسّ للسطح الظاهر من المحوي. وهذا قول المعلّم الأوّل والشيخ الرئيس، راجع «طبيعيّات أرسطو»: ١٣٩، والفصل السادس والتاسع من المقالة الثانية من الفنّ الأوّل من طبيعيّات الشفاء، ونُسب إلى الفارابيّ في الأسفار ٢٢٤. السادس: أنّ المكان بعد يساوي أقطار الجسم المتمكن، فيكون بُعداً جوهريّاً مجرّداً عن المادة. وهذا قول أفلاطون كما في شرح المواقف: ٢٢٤. وقال السيّد الداماد: «إنّ البعد المادة. وهذا قول أفلاطون كما في شرح المواقف: ٢٢٤. وقال السيّد الداماد: «إنّ البعد المغطور المكاني المجرّد قد أبطله أفلاطون بالبراهين، والشيخ الرئيس نقل ذلك عنه في المفطور المكاني المجرّد قد أبطله أفلاطون بالبراهين، والشيخ الرئيس نقل ذلك عنه في هولاء المغاء، وشارحا الإسارات إمام المتشكّكين وخاتم المحقّقين نقلا عنه. ثمّ ينسب فريقُ من هولاء المغلور المكاني أثباته إليه، انتهى كلامه في الفيسات.

وهذا القول نُسب إلى الرواقيّين في الأسفار ٢٠٤٤، وبدائع الحكمة: ١١.

واختاره المحقّق الطوسيّ وصدر المتألّهين ﷺ. فراجع كشف المراد: ١٥٢، وشـوارق الإلهام: ٣٠١، وشرح التجريد للقوشجيّ:١٥٦، والأسفار ٤٣:٤ .

- (١) الحركة القطعيّة كون الشيء بين المـبدأ والمـنتهىٰ بـحيث له نسـبةً إلى حـدود المسـافة المفروضة التي كلُّ واحدٍ منها فعليّةً للقوّة السابقة وقوّةً للفعليّة اللاحقة من حدًّ يتركه ومن حدًّ يستقبله.
- (٢) وهي كون الشيء بين المبدأ والمنتهى بحيث كلُّ حدٍّ من حدود المسافة فُرِضَ، فهو ليس قبله وبعده فيه.
- (٣) هكذا عرّفه الشيخ الرئيس في الفصل السادس من المقالة السادسة من الفنّ الثماني مسن منطق الشفاء، والتعليقات: ٤٣. وقال الفخرالرازيّ في شرح عيون الحكمة ١١٣:١؛ «لفـظ

- 1+E

المرحلة السادسة / في المقولات العشر \_\_\_\_\_\_

بين أعضائه نفسها، وبينها وبين الخارج، من كون رأسه إلى فوق وقدمَيْه إلى تحت. وأمّا الجدة ــويقال لها: «الملك»<sup>(١)</sup>ــ: فهي هيأةٌ حاصلةٌ من إحــاطة شـيءٍ بشيءٍ، بحيث ينتقل المحيط بانتقال المحاط<sup>(٢)</sup>؛ سواء كانت الإحاطة إحاطةً تامّةً، كالتجَلْبُبْ؛ أو إحاطةً ناقصةً، كالتقلُّص والتنعُّل.

وأمًا الإضافة: فهي هيأةٌ حاصلة من تكرُّر النسبة بين شيئيْن، فإنَّ مجرَّدَ النسبة لا يوجب إضافةً مقوليّةً، وإنَّما تفيدها نسبةُ الشيء الملحوظ من حيث إنَّه منتسب إلى شيءٍ هو منتسبٌ إليه لهذا المنتسب، كالأب المنسوب ــ من حيث إنَّه أب لهذا الإبن ــ إليه من حيث إنَّه إبن له.

وتـنقسم الإضـافة إلى مـتشابهة الأطـراف كــالأخوّة والأخـوّة، ومـختلفة الأطراف كالأبوّة والبنوّة، والفوقيّة والتحتيّة.

ومن خواصّ الإضافة: أنّ المضافَيْن متكافئان وجوداً وعدماً، وفعلاً وقوّةً، لا يختلفان من حيث الوجود والعدم، والفعل والقوّة<sup>(٣)</sup>.

واعلم أنَّ المضاف قد يطلق على نفس الإضافة كالأبوّة والبـنوّة، ويسـمّى: «المضاف الحقيقيّ»؛ وقد يطلق على معرّو ضها كالأب والإبن، ويسمّى: «المضاف المشهوريّ».

\_\_ ه۱۰

وأمّا الفعل: فهو الهيئة الحاصلة من تأثير المؤثّر مادام يؤثّر، كالهيأة الحاصلة من تسخين المسخّن مادام يسخّن. وأمّا الانفعال: فهو الهيئة الحاصلة مِنْ تأثّرِ المـتأثّر مـادام يـتأثّر، كـالهيئة الحاصلة مِنْ تسخُّنِ المتسخّن مادام يتسخّن. واعتبار التدرّج في تعريف الفعل والانفعال<sup>(۱)</sup> لاخراج الفـعل والانـفعال إلّا بداغيين<sup>(۲)</sup>، كفعل الواجب (تعالى) باخراج العقل المجرّد من العدم إلى الوجود، وانفعال العقل بخروجه من العدم إلى الوجود بمجرّد إمكانه الذاتيّ.

\*\*



(١) الذي يظهر من لفظ «أن يفعل» و «أن ينفعل». (٢) أي لإخراج الفعل والانفعال الدفعيّ.





الفصل الأوّل في إثبات العلّيّة والمعلوليّة وأنتهما في الوجود قد تقدّم أنّ الماهيّة في ذاتها ممكنة تستوي نسبتها إلى الوجود والعدم، وأنتها في رجحان أحد الجانبَيْن محتاجة إلى غيرها<sup>(١)</sup>، وعرفت أنّ القول بحاجتها في رجحان عدمها إلى غيرها نوعُ تجوَّزٍ وإنّما الحاجة في الوجود، فلوجودها توقّف على غيرها<sup>(٢)</sup>.

وهذا التوقّف لا محالة على وجود الغير، فإنّ المعدومَ من حيث هو معدومٌ لا شيئيّةَ له، فهذا الموجود المتوقّف عليه في الجملة هو الذي نسمّيه: «علّةُ»، والماهيّة المتوقّفة عليه في وجودها: «معلولتها»<sup>(٣)</sup>.

(١) في الفصل السابع والثامن من المرحلة الرابعة.
(٢) في الفصل العاشر من المرحلة الأولى.
(٣) اعلم أنتهم اختلفوا في تعريف العلّة والمعلول.
(٣) اعلم أنتهم اختلفوا في تعريف العلّة والمعلول.
قال الشيخ الرئيس في رسالة الحدود: «إنّ العلّة هي كلّ ذات يلزم منه أن يكون وجود ذات أخرى إنّما هو بالفعل من وجود هذا الفعل، ووجود هذا بالفعل من وجود ذلك بالفعل».
واجع رسائل ابن سينا: ١١٧. وقال في عيون الحكمة: «السبب هو كلّ ما يتعلّق به وجود الشيء من غير أن يكون وجود ذات أخرى إنّما هو بالفعل من وجود هذا الفعل، ووجود هذا بالفعل من وجود ذلك بالفعل».
واجع رسائل ابن سينا: ١١٧. وقال في عيون الحكمة: «السبب هو كلّ ما يتعلّق به وجود الشيء من غير أن يكون ذلك الشيء داخلاً في وجوده أو محقّقاً به وجوده». وناقش فيه فيه فخر الدين الرازيّ في شرح عيون الحكمة ٢٥٢.

. بداية الحكمة

ثمَّ إنَّ المجعول للعلَّة، والأثر الذي تضعه في المعلول، إمَّا أن يكون هو وجوده أو ماهيّته أو صيرورة ماهيّته موجودة<sup>٢</sup>٢؛ لكن يستحيل أن يكون المجعول هـو الماهيَّة لما تقدَّم أنتها اعتباريَّة <sup>(٢)</sup>، والذي للمعلول من علَّته أمر أصيل؛ عـلى أنَّ الذي تستقرّ فيه حاجة الماهيّة المعلولة ويرتبط بالعلّة هو وجودها لا ذاتهاً (٣). ويستحيل أن يكون المجعول هو الصيرورة، لأنتها معنى نسبيٌّ قائمٌ بطرفَيْه، ومن المحال أن يقوم أمرٌ أصيلٌ خـارجـتٌ بـطرفَيْن اعـتباريَّيْن غـير أصـيلَيْن، و. لذلك الأمر، والأمر معلول له»، راجع كشف المراد: ١١٤. وأورد عليه القوشجيّ في شرح التجريد: ،١١٢، ثمَّ قال: «فالصواب أن يقال: العلَّة ما يحتاج إليه أمرُّ في وجوده». ولهم في كتبهم عبارات شتَّى غير ما ذكر في تعريف العلَّة والمعلول. ويمكن القول بأنَّ: العلَّة هي ما يؤثِّر في الشيء في الوجود، والمعلُّول ما يتأثَّر منه في الوجود، وبتعبير آخر: العلَّة ذاتٌ تؤثَّر في الشيء وجوداً من جيث هي مؤثَّرة بالفعل، والمعلول ذلك الشيء المتأثَّر من حيث هو متأثَّر بالفعل. فإن كان المؤثَّر مؤثَّراً غير متأثَّر فهو العلَّة التامَّة وإن كان مؤثَّراً هو متأثرٌ عن المؤثِّر الآخر فهو العلَّة النَّاقِصَةُ. ومن هنا يظهر أنَّ العلَّة التامَّة منحصرة في الله عزَّوجلَّ. (۱) فالأقوال في مجعول العلَّة تَلاتَتُمَ عَلَيْهِ (۱) الأوّل: أنَّ مجعولها ماهيَّة المعلول. الثاني: أنَّ مجعولها وجود المعلول. الثالث: أنَّ مجعولها صيرورة ماهيَّة المعلول موجودةً. أمَّا الأوَّل، فذهب إليه الإشراقيُّون، راجع شـرح حكـمة الإشـراق: ٤١٦. ونُسب إلى المحقّق الدوانيّ، فراجع الأسفار ٤٠٧:١\_٤٠٨. وأمَّا الثاني والثالث: فذهب إليهما الحكماء المشَّاء. قال الحكيم السبزواريَّ في شمرح المنظومة: ٥٨: «لكن محقِّقوهم مشوا إلى جانب مجعوليَّة الوجود، وغيرهم إلى مُجعوليَّة الاتَّصاف وصيرورة الماهيَّة موجودةً». وقال صدر المتألِّهين: «فجمهور المشَّائين ذهبوا \_ كما هو المشهور \_ إلى أنَّ الأثر الأوَّل للجاعل هو الوجود المعلول. وفسَّره المتأخِّرُون بالموجوديَّة، أي اتَّصاف ماهيَّة المعلول بالوجود بالمعنى الذي ذكرناه، لا أنَّ الأثر الأوَّل هو ماهيَّة الاتِّصاف أو ذات المعلول أو نفس الوجود، لاستغناء الماهيَّات بحقائقها التـصوريَّة عندهم من الجاعل». (٢) في الفصل الرابع من المرحلة الاولى.

(٣) لأنَّ الماهيَّة في حدَّ نفسها هي هي، من غير أن ترتبط بشيءٍ وراء نفسها. \_منه الله \_.

المرحلة السابعة / في العلَّة والمعلول \_\_\_\_\_\_

فالمجعول من المعلول والأثر الذي تفيده العلَّة هو وجوده، لا ماهيّته، ولا صيرورة ماهيّته موجودةً، وهو المطلوب.

| الفصل الثاني        |    |
|---------------------|----|
| انقسامات العلّة (1) | ني |

تنقسم العلّة إلى تامّةٍ وناقصةٍ، فإنّها إمّا أن تشتمل على جميع ما يتوقّف عليه وجود المعلول، بحيث لا يبقى للمعلول معها إلّا أن يوجد، وهي: «العلّة التـامّة»؛ وإمّا أن تشتمل على البعض دون الجميع، وهي: «العلّة الناقصة»؛ وتفترقان من حيث إنّ العلّة التامّة يلزم من وجودها وجودُ المعلول ومن عدمها عدمُهُ، والعلّة الناقصة لا يلزم من وجودها وجودُ المعلول، ولكن يلزم من عدمها عدمُهُ. وتنقسم أيضاً إلى الواحدة والكثيرة.

وتنقسم أيضاً إلى البسيطة، وهي ما لا جزء لها، والمسركّبة، وهسي بـخلافها. والبسيطة: إمّا بسيطة بحسب الخارج كالعقل المجرّد والأعراض، وإمّــا بـحسب العقل، وهي ما لا تركيب فيه خارجاً من مادة وصورة، ولا عقلاً من جنس وفصل؛ وأبسَطُ البسائط ما لم يتركّب من وجود وماهيّة، وهو الواجب (عزّ اسمه).

وتنقسم أيضاً إلى قريبةٍ وبعيدةٍ، والقريبة ما لا واسطةَ بينها وبــين مـعلولها، والبعيدة بخلافها كعلّة العلّة.

وتنقسم العلّة إلى داخليّةٍ وخارجيّةٍ، والعلل الداخليّة ـ وتسمّى أيضاً: «علل القوام» ـ هي المادّة والصورة المقوّمتان للمعلول، والعِلَل الخـ ارجـيّة ـ وتسـمّى أيضاً: «علل الوجود» ـ هي الفاعل والغاية، وربّما سمّي الفاعل: «ما به الوجود»، والغاية: «ما لأجله الوجود».

وتنقسم العلَّة إلى العِلَل الحقيقية والمعدَّات؛ وفي تسـمية المـعدَّات «عــللأ»

(١) مطلقاً، سواء كانت فاعليَّة أو مادّيَّة أو صوريَّة أو غائيَّة. وقد ذكر المحقّق اللاهيجيّ لكـلّ قسم مثالاً، فراجع شوارق الإلهام: ٢٥١ ـ ٢٥٢. تجوُّزُ. فليست عِلَلاً حقيقيّةً. وإنّما هي مقرّبات تقرّب المادّة إلى إفاضة الفـاعل؛ كورود المتحرّك في كلّ حدّ من حدود المسافة، فإنّه يقرّبه إلى الورود فـي حــدّ يتلوه؛ وكانصرام القطعات الزمانيَّة، فإنَّه يقرَّب موضوعَ الحادث إلى فعليَّةِ الوجود.

الفصل الثالث فى وجوب وجود المعلول عند وجود العلّة التامّة ووجوب وجود العلَّة عند وجود المعلول() إذا كانت العلَّة التامَّة موجودةً. وجب وجودُ معلولها، وإلَّا جــاز عـدمه مـع وجودها، ولازمُه تحقَّق عدم المعلول لعدم العلَّة من دون علَّة.

وإذا كان المعلول موجوداً، وجب وجودُ علَّته؛ وإلَّا جاز عدمُها(٢) مع وجود المعلول، وقد تقدّم أنَّ العلَّة \_سواء كانت تامَّةً أو ناقصةً \_ يلزم من عـدمها عـدم المعلول(٣).

ومن هنا يظهر: أنَّ المعلول لا يُنفكُ وجوده عن وجود علَّته، كـما أنَّ العـلَّة

التامّة لا تنفكّ عن معلولها. فلو كان المعلول زمانيّاً موجوداً في زمانٍ بعينه، كانت علّتُهُ موجودةً واجبةً في ذلك الزمان بعينه، لأنَّ توقَّفَ وجوده على العلَّة في ذلك الزمان، فترجيح العلَّة لوجوده وإفاضتها له في ذلك الزمان؛ ولو كانت العلَّةُ موجودةً فـي زمــانٍ آخــر

(١) اعلم أنَّ العلَّة ــكما سبق ــذاتُ تؤثَّر في الشيء وجوداً من حيث هي مؤثَّرة بالفعل، فإن كانت الذات تؤثَّر في الشيء من دون أن تتأثَّر من غيرٍ، فهي العلَّة التامَّة وإلَّا فهي العلَّة الناقصة. ومن هنا يظهر أنَّ الذات لا تصبر علَّةً ولا تتَّصف بالعلَّيَّة ما لم يؤثَّر في غيره، فالذات من حيث هي، لا من حيث هي مؤثَّرة، وقبل أن تؤثَّر تخلُّفت عن وجود المعلُّول لأنته حينئذٍ لم تصر علَّةً ولم تتَّصف بالعلَّيَّة، ومن حيث هي مؤثَّرة وبعد أن تؤثَّر يمتنع تخلُّفها عن وجود المعلول. فالأولى أن يقال: إذا صارت الذات علَّةً تامَّةً فيمتنع تخلُّف المعلول عنها، لأنَّ الذات لم تصر علَّةً إلَّا أن تؤثَّر في الشيء وجوداً، والتأثير غير منفكٌ عن الأثر، فإنَّ نسبة الأثر إلى المؤثَّر كنسبة الظلَّ إلى الشاخص. (٢) أي عدم علّته. (٣) في الفصل السابق.

المرحلة السابعة / في العلَّة والمعلول \_\_\_\_\_\_

معدومةً في زمان وجود المعلول والإفاضة قائمةً بوجودها<sup>(١)</sup>، كـانت<sup>(٢)</sup> مـفيضةً للمعلول وهي<sup>(٣)</sup> معدومة، هذا محال<sup>(٤)</sup>. برهانُ آخر:

حاجة الماهيّة المعلولة إلى العلّة ليست إلّا حاجة وجودها إلى العلّة، وليست الحاجة خارجةً من وجودها \_بمعنى أن يكون هناك «وجود» و «حاجةً» \_، بل هي مستقرّةٌ في حدّ ذات وجودها، فوجودها عـين الحـاجة والارتسباط، فـهو «وجودٌ رابطٌ» بالنسبة إلى علّته لا استقلال له دونها، وهي مقوّمة له، وما كان هذا شأنه استحال أن يوجد إلّا متقوّماً بعلّته معتمداً عليها، فعند وجود المعلول يجب وجود علّته؛ وهو المطلوب.

## الفصل الرابع [قاعدة «الواحد» ]

الواحد لا يصدر عنه إلّا الواحد<sup>(1)</sup> وذلك: أنّ من الواجب أن تكون بين العلّة

- (۱) أي العلّة.
   (۱) أي العلّة.
- (٣) أي العلّة. (٤) الفرق بين هذه المسألة ومسألة: «أنّ الشيء ما لم يجب لم يـوجد» أنّ المـراد بـالوجوب هاهنا، الوجوب بالقياس إلى الغير، وفي تلك المسألة، الوجوب بالغير. ـمنه للله ـ. (٥) أي الفاعل المستقلّ إذا كان واحداً من جميع الجهات فلا يصدر منه إلّا المعلول الواحد.

و هذا مذهب الحكماء والمعتزلة من المتكلّمين على ما في نقد المحصّل: ٢٢٧، وشوارق الإلهام: ٢٠٦.

وأممًا الأشاعرة فذهبوا إلى خلاف ذلك. قـال العـلامة الإيـجيّّ: «يـجوز عـندنا ـ أي الأشاعرة ـ استناد آثار متعدّدة إلى مؤثّر واحد بسيط، وكيف لا ونـحن نـقول بأنّ جـميع الممكنات مستندً إلى الله تعالى»، راجع كلام الماتن في شرح المواقف: ١٧٢. وتبعهم الفخر الرازيّ، فإنّه نقل أربعة براهين على رأي الحكماء ثمّ ناقش في الجميع، فراجع المـباحث المشرقيّة ٢٠١١ ـ ٤٦٨.

وقال صدر المتألّيين في شرح الهداية الأثيريّة: ٢٥٤ ـ بعد التعرّض لشبهات الرازيّ ــ: «والإشتغال بجواب أمثال هذه الشبهات تضييع للأوقات مـن دون فــائدة...». وإن شــئت بداية الحكمة

ومعلولها سنخيّة ذاتيّة ليست بين الواحد منهما وغير الآخر، وإلّا جاز كون كـلُ شيءٍ علّةً لكلِّ شيءٍ وكلِّ شيءٍ معلولاً لكلِّ شيءٍ، ففي العلّة جهةُ مسانِخَةٍ لمعلولها، هي المخصّصة لصدوره عنها؛ فلو صدرت عن العلّة الواحدة ـوهي التي ليست لها في ذاتها إلّا جهة واحدة ـمعاليلٌ كثيرةٌ بما هي كثيرةُ متباينةٌ غير راجعة إلى جهة واحدة بوجهٍ من الوجوه، لِزمَه تقرُّرُ جهاتٍ كثيرةٍ في ذاتها وهي ذاتُ جهةٍ واحدةٍ. وهذا محال<sup>(۱)</sup>.

ويتبيَّن بذلك: أنَّ ما يصدر عنه الكثير من حيث هو كثيرً، فإنَّ في ذاته جهةُ كثرةٍ<sup>(٢)</sup>.

ويتبيّن أيضاً: أنَّ العِلَل الكثيرة لا تتوارد على معلول واحد<sup>(٣)</sup>.

#### الفصل الخامس

في استحالة الدور والتسلسل في العلل

أمّا استحالة الدور ـ وهو توقّفُ وجود الشيء على ما يتوقّفُ عليه وجودُهُ؛ إمّا بلا واسطة، وهـو «الدور المحرّج» وإلمّـا بـواسطة أو أكـثر، وهـو «الدور المضمر»ـ. فلأنّـه يستلزم توقُفَ وجود الشيء على نفسه، ولازِمُهُ تقدُّمُ الشـيء

◄ تسفصيل ما قبالوا أسباطين الحكمة فني الردّ عبلى شببهات الرازيّ، فبراجع الأسفار
♦ تسفصيل ما قبالوا أسباطين الحكمة فني الردّ عبلى شببهات الرازيّ، فبراجع الأسفار

(١) هذا البيان جامعُ لأكثر البراهين. وادّعى بعض المحقّقين بداهة المسألة، كما قال المحقّق اللاهيجيّ في شوارق الإلهام: ٢١٠: «فالحقّ ما ذكره الشارح القـديم مـن أنّ الحكـم بأنّ الواحد لا يصدر عنه إلّا الواحد بديهيَّ لا يتوقّف إلّا على تصوّر طرفيه». وقـال المحقّق الطوسيّ في شرح الإشارات ١٢٢:٣: «وكان هذا الحكم قريباً من الوضوح».

- (٢) لأنَّ الكثيرَ من حيث هو كثيرٌ لا يناسب الواحد من حيث هو واحدٌ. فالكثير من حيث هو كثيرٌ لا يكون إثراً للواحد بما هو واحدٌ. والّا لزم أن يكون الواحد من حيث هو واحد كثيراً. وهذا ضروريّ البطلان.
- (٣) والوجه في ذلك أنّه لو كان كلّ واحدةٍ من العِلَل علّةً مستقّلّة لذلك المعلول الواحـد. لزم احتياج المعلول الواحد إلى كلّ واحدةٍ منها. لكونها علّةً له. ولزم استغناء ذلك المعلول عن كلّ واحدة منها لكون الأخرى مستقلّة في علّيّته. وهو محال للزوم اجتماع النقيضين.

المرحلة السابعة / في العلَّة والمعلول \_\_\_\_\_\_

على نفسه بالوجود<sup>(۱)</sup>، لتقدُّم وجود العلَّة على وجود المعلول بالضرورة. وأمّا استحالة التسلسل وهو ترتُّبُ العِلَل لا إلى نها ية (٢) \_، فمن أسدّ البراهين عليها ما أقامه الشيخ في **إلهيّات الشفاء<sup>(٣)</sup>؛ ومحصّله: أنّا إذا فرضنا معلولاً وعلَّتَهُ** وعلَّةَ علَّتِهِ وأخذنا هذه الجملة، وجدنا كلَّا من الثلاثة ذا حُكْم ضروريٍّ يختصّ به، فالمعلول المفروض معلولٌ فقط، وعلَّتُهُ علَّةٌ لما بعدها معلولةٌ لما قبلها. وعلَّةُ العلَّة علَّةٌ فقط غيرُ معلولة. فكانَ ما هو معلول فقط طرفاً وما هو علَّة فقط طرفاً آخر، وكان ما هو علَّة ومعلول معاً وسطأ بين طرفَيْن؛ ثمَّ إذا فرضا الجملة أربعةً مترتبةً، كان للطرفين ما تقدُّم مِنْ حكم الطرفين، وكان الإثنان الواقسعان بسين الطسرفين مشتركَيْن في حكم الوسط \_وهو أنَّ لهما العلَّيَّة والمخلوليَّة معاً بـالتوسُّط بـين طرفين ــ ثمّ كلّما زِدْنا في عدد الجملة إلى ما لا نهاية له كان الأمر جارياً عـلى مجرى واحد، وكان مجموع مابين الطرفين حوهي العدّة التمي كـلُّ واحـدٍ من آحادها علَّةٌ ومعلولٌ معاً \_وسطاً له حكمة فلو فرضنا سلسلة من العلل مترتَّبةً إلى غير النهاية. كان ما وراء المعلول الأخير من الجملة غير المتناهية وسطأً لا طَرَفَ له، وهو محال.

وهذا البرهان يجري في كلِّ سلسلة مترتَّبة من العلل التي لا تفارق وجودُها وجودَ المعلول، سواء كانت تامّةً أو ناقصةً، دون العلل المعدّة.

ويدلّ على وجوب تناهي العلل التامّة خاصّة ما تـقدّم أنّ وجـود المـعلول وجودٌ رابطٌ بالنسبة إلى علّته<sup>(٤)</sup>، فإنّه لو ترتّبَتِ العلّيّة والمعلوليّة في سلسلة غـير متناهية من غير أن تنتهي إلى علّة غير معلولة، كانت وجودات رابطة متحقّقةً من

- (١) وتقدَّم الشيء على نفسه مستلزم لتخلَّل العدم بين الشيء ونفسه، وهو ضروريِّ الاستحالة. (٢) أي ترتُّبُ شيءٍ موجودٍ على شيءٍ آخر موجودٍ معه بالفعل، وتسرتُّب الشاني عملى تسالث كذلك، والثالث على رابع، وهكذا إلى غير النهاية.
- (٣) وهذا البرهان معروفٌ ببرهان الوسط والطرف. راجع الفصل الأوّل من المقالة الثامنة من إلهيّات الشفاء.

غير وجودٍ نفسيٍّ مستقلٍّ تقوم به، وهو محال. ولهم على استحالة التسلسل حُجَجٌ أُخرى مذكورة في المطوّلات<sup>(۱)</sup>. الفصل السادس [العلّة الفاعليّة وأقسامها]

العلّة الفاعليّة \_وهي التي تفيض وجود المعلول وتفعله .. على أقسام<sup>(٢)</sup>. وقد ذكروا في وجه ضبطها: أنّ الفاعل إمّا أن يكون له عِلْمُ بفعله أو لا، والثاني إمّا أن يلائم فِعْلَه طبْعَه، وهو «الفاعل بالطبع» أو لا يلائم وهو «الفاعل بالقسر»؛ والأوّل \_ وهو الذي له عِلْمٌ بفعله \_إن لم يكن فعله بإرادته، فهو «الفاعل بالجبر»، وإن كان بها، فإمّا أن يكون عِلْمُه بفعله في مرتبة فعله، بل عين فعله وهو «الفاعل بالرضا»، وإمّا أن يكون علْمُه بفعله في مرتبة فعله، بل عين فعله وهو «الفاعل بالرضا»، وهو «الفاعل بالقصد» وإمّا أن لا يكون علْمُه مقروناً بداع زائد وهو «الفاعل بالقصد» وإمّا أن لا يكون علْمُه مقروناً بداع زائد، بل يكون نفس وهو «الفاعل بالقصد» وإمّا أن لا يكون علْمُه مقروناً بداع زائد، بل يكون نفس توهو «الفاعل بالقصد» وإمّا أن لا يكون علْمُه مقروناً بداع زائد، بل يكون نفس توهو «الفاعل بالقصد» وإمّا أن لا يكون علْمُه مقروناً بداع زائد، بل يكون نفس توهو «الفاعل بالقصد» وإمّا أن لا يكون علْمُه مقروناً بداع زائد، بل يكون نفس توهو إلفاعل بالعالية فعله، وإمّا أن يكون علْمُه مقروناً بداع زائد، بل يكون نفس تقدم إذا نسب إلى فعله من جهة أنت وضعله فعله فعله فعله فعله فعله إلما على بالتجلّي»؛ والفاعل في ما بالتسخير»<sup>(٣)</sup>.

(١) راجع الأسفار ١٤١٢ - ١٦٩، وشوارق الإلهام: ٢١٥ - ٢١٦، والمباحث المشرقيّة ١: (١) راجع الأسفار يا ٤٧٠ - ٤٧٩. وشرح المنظومة: ١٣٤ - ١٣٦. وصنّف محمَّد عبدالحي اللكهنويّ الأنصاريّ كتاباً موسوماً بـ«الكلام المتين في تحرير البراهين»، وهو مشتمل على اثنين وخـمسين برهاناً على إيطال التسلسل، وهاهنا نكتفي بذكر بعضها إجمالاً: ١ - برهان العروة الوثقى. ٢ - برهان العرشيّ. ٣ - برهان العروة الوثقى. ٢ - برهان العرشيّ. ٣ - برهان العروة الوثقى. ٢ - برهان العرقة الوثقى. ٢ - برهان العرقة الوثقى. ٢ - برهان العرشيّ. ٣ - برهان الزوج والفرد. ٤ - برهان الزيادة. ٥ - برهان الغرقة. ١٠ - برهان العروة الوثقى. ٢ - برهان العرشيّ. ٣ - برهان الزوج والفرد. ٤ - برهان الزيادة. ٥ - برهان الطفرة. ١٠ - برهان المنسبة. ٦ - برهان النسبة. ٦ - برهان النسبة. ٦ - برهان الغرق. ١٢ - برهان الطفرة. ١٠ - برهان المنسبة. ٦ - برهان المنسبة. ٢ - برهان الغرقية. ١٢ - برهان العروة الوثقى. السلّمي. ١١ - برهان الموتية. ٢ - برهان التحرّك. ٨ - برهان خلوّ الحيّز. ٩ - برهان الطفرة. ١٠ - برهان السلّمي. ١١ - برهان المقاطعة. ١٢ - برهان كثرة الأنصاف. ٣٢ - برهان حصر ما لا ينحصر. السلّمي. ١١ - برهان المقاطعة. ١٢ - برهان كثرة الأنصاف. ١٣ - برهان حصر ما لا ينحصر.
 (٢) قد ذكر صدر المتألهين للفاعل ستّة أقسام. راجع الأسفار ٢٠٠٢ - ٢٢٥، والمبدأ والمعاد: (٢) قد ذكر صدر المتألهين للفاعل ستّة أقسام. راجع الأسفار ٢٠٠٢ - ٢٢٠، والمبدأ والمعاد: (٢) قد ذكر صدر المتألهين المدكورة فيه. فراجع الكتاب المذكور.

٣) انتهى ما ذكره الحكيم السبرواريّ من وجه الضبط لها. راجع شرح المنظومة: ١١٧ ـ ١١٩،

المرحلة السابعة / في العلَّة والمعلول \_\_\_\_\_\_

فللفاعل أقسام ثمانية:

أحدها: الفاعل بالطبع، وهو الذي لا عِلْمَ له بفعله، مع كون الفعل ملائماً لطَبْعِهِ؛ كالنفس في مرتبة القوى البدنيّة الطبيعيّة، تفعل أفعالها بالطبع.

الثاني: الغاعل بالقسر، وهو الذي لا عِلْمَ له بـفعله، ولا فـعلُهُ مـلائمٌ لطـبعه، كالنفس في مرتبة القوى عند المرض، فإنّ الأفعال تنحرف فيه عن مجرى الصحّة لعوامل قاسرة.

الثالث: الفاعل بالجبر، وهو ما له عِلْمٌ بفعله وليس بإرادته، كالإنسان يكـره على فعل ما لا يريده.

الرابع: الفاعل بالرضا، وهو الذي له إرادةً وعلَّمُهُ التفصيليّ بالفعل عين الفعل وليس له قَبْلَ الفعل إلَّا علمٌ إجماليٌّ به بعلمه بذاته، كالإنسان يفعل الصور الخياليّة وعلمُهُ التفصيليّ بها عينها وله قبْلَها علمٌ إجماليٌّ بها بعلمه بذاته، وكفاعليّة الواجب للأشياء عند الإشراقيّين<sup>(۱)</sup>.

الخامس: الفاعل بالقصد، وهو الذي له إرادة وعلم بفغلِهِ قبلَ الفعل، بداعٍ زائد، كالإنسان في أفعاله الإختيارية <sup>(٢)</sup>.

السادس: الفاعل بالعناية، وهو الذي له إرادة وعلم سابق على الفعل زائدً على ذات الفاعل، نفش الصورة العلميّة منشأ لصدور الفعل من غير داع زائد، كالإنسان الواقع على جذع عالٍ، فإنّه بمجرّد توهم السقوط يسقط على الأرض، وكالواجب في إيجاده على قول المشّائين".

- 👟 وتعليقة الأسفار ٢٢٢٢:٢.
- (١) نُسب إليهم في الأسفار ٢٢٤:٢، والشواهد الربوبيَّة: ٥٥، وشوارق الإلهـام: ٥٥٢، وشـرح المنظومة: ١٢١. وراجع شرح حِكمة الإشراق: ٣٦٢ ـ ٣٦٥.

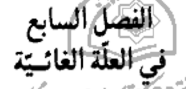
(٢) وكالواجب عند جمهور المتكلمين على ما في الأسفار ٢٢٤:٢، والشواهد الربوبية: ٥٥، وشرح المنظومة: ١٢١. وقال المحقّق اللاهيجيّ في شوارق الإلهام: ٥٥٢: «فاعلم أنَّ الأشبه أنَّ مراد محقّقي المعتزلة من كون الإرادة عين الداعي الذي هو العلم بالأصلح انّما هو الذي ذهب إليه الفلاسفة على ما ذكرنا، فيكون الواجب (تعالى) عندهم أيضًا للأشبة ذهب إليه الفلاسفة على ما ذكرنا، فيكون الواجب (تعالى) عندهم أيضًا في الذي (٣) راجع اليه المعتزلة من كون الإرادة مين الداعي الذي هو العلم بالأصلح انّما هو الذي أن مراد محقّقي المعتزلة من كون الإرادة عين الداعي الذي هو العلم بالأصلح انّما هو الذي ذهب إليه الفلاسفة على ما ذكرنا، فيكون الواجب (تعالى) عندهم أيضاً فاعلاً بالعناية».

بداية العكمة

السابع: الفاعل بالتجلّي، وهو الذي يفعل الفعلَ وله علُمٌ سابقٌ تفصيليٌّ به هو عين علْمِهِ الإجماليّ بذاته، كالنفس الإنسانيَّة المجرّدة، فإنَّها لمّا كانت الصورة الأخيرة لنوعها، كانت على بساطتها هي المبدأ لجميع كمالاتها وآثارها الواجدة لها في ذاتها، وعلمها الحضوريّ بذاتها علْمٌ بتفاصيل كمالاتها، وإن لم يتميّز بعضها من بعض، وكالواجب (تعالى) بناءً على ما سيجيء من أنّ له (تعالى) علماً إجماليّاً في عين الكشف التفصيليّ<sup>(۱)</sup>.

الثامن: الفاعل بالتسخير، وهو الفاعل إذا نُسِبَ إليه فِعْلُه من جهة أنَّ لنـفس الفاعل فاعلاً آخر، إليه يستند هو وفعْلُه، فهو فاعلٌ مسخَّرٌ فـي فـعله، كـالقوى الطبيعيَّة والنِّباتيَّة والحيوانيَّة المسخَّرة في أفعالها للنّفس الإنسانيَّة، وكـالفواعـل الكونيَّة المسخَّرة للواجب (تعالى) في أفعالها.

وفي كون الفاعل بالجبر والفاعل بالعناية مباينَيْن للفاعل بالقصد مبانيةً نوعيَّةً \_على ما يقتضيه التقسيم\_كلامٌ<sup>(٢)</sup>



وهي الكمال الأخير الذي يتوجَّه إليه القاعل في فِعْلِهِ.

فإن كان لعلم الفاعل دَخْلٌ في فاعليّته كانت الغاّية مرادةً للفاعل في فعله؛ وإن شئت فقل: كان الفعل مراداً له لأجلها<sup>(٣</sup>)، ولهذا قيل: «إنّ الغاية متقدّمةً على الفعل تصوّراً، ومتأخّرةً عنه وجوداً»<sup>(٤)</sup>.

. 118

المرحلة السابعة / في العلَّة والمعلول \_\_\_\_\_\_

وإن لم يكن للعلم دَخْلٌ في فاعليّة الفاعل كانت الغاية ما ينتهي إليه الفعل؛ وذلك: أنَّ لكمال الشيء نسبةً ثابتةً إليه، فهو مقتض لكماله. ومَنْعُهُ من مقتضاه دائماً أو في أكثر أوقات وجوده قَسْرٌ دائميٌّ أو أكثريٌّ ينافي العناية الإلهيّة بايصال كلَّ ممكن إلى كماله الذي أودع فيه استدعاؤه؛ فلكلّ شيءٍ غاية هي كماله الأخير الذي يقتضيه؛ وأمّا القَسْر الأقلّيّ، فهو شرٌّ قليلٌ، يتداركه ما بحذائـه من الخير الكثير، وإنّما يقع فيما يقع في نشأة المادة بمزاحمة الأسباب المختلفة.

العصر الماية فيما يعد لعباً أو جزافاً أو باطلاً والحركات الطبيعيّة وغير ذلك

ربّما يظنّ: أنَّ الفواعل الطبيعيّة لاغاية لها في أفعالها، ظنّاً: أنَّ الغاية يجب أن تكون معلومةً مرادةً للفاعل<sup>(١)</sup>؛ لكـنّك عـرفت أنَّ الغـاية أعـمّ مـن ذلك<sup>(٢)</sup>، وأنّ للفواعل الطبيعيّة غاية في أفعالها، هي ما تنتهي إليه حركاتها<sup>(٣)</sup>.

وربما يظنّ: أنّ كثيراً من الأقعال الاختياريّة لا غاية لها، كملاعب الصبيان بحركات لا غاية لهم فيها، وكاللعب باللحية، وكالتنفّس، وكانتقال المريض النائم من جانب إلى جانب، وكوقوف المتحرّك إلى غاية عن غايته، بعَرْض مانعٍ يمنعه عن ذلك، إلى غير ذلك من الأمثلة<sup>(٤)</sup>.

والحقّ: أنّ شيئاً من هذه الأفاعيل لا يخلو عن غاية؛ توضيح ذلك<sup>(0)</sup>: أنّ في الأفعال الإراديّة مبدأ قريباً للفعل، هو القوّة العاملة المنبئّة في العىضلات؛ ومـبدأ

د والتعليقات: ١٢٨، والنجاة: ٢١٢.

- (١) هذا الإشكال تعرّض له الشيخ الرئيس في الفصل الخامس من المقالة السادسة من إلهيّات الشفاء.
- (٣) هكذا أجاب عنه الشيخ الرئيس في الفصل الخامس من المقالة السادسة من إلهيّات الشفاء.
- (٤) هذا الإشكال أيضاً تعرّض له الشيخ الرئيس في الفصل الخامس من المقالة السادسة من إلهيّات الشفاء.
  - ٥) كما في الفصل الخامس من المقالة السادسة من إلهيّات الشفاء.

متوسطاً قَبْلَه، وهو الشوق المستتبع للإرادة والإجماع؛ ومبدأ بعيداً قبلَه هو العلم، وهو تصوُّرُ الفعل على وجدٍ جزئيٍّ الذي ربما قــارن التــصديق بأنّ الفــعل خــيرٌ للفاعل.

ولكلٍّ من هذه المبادئ الثلاثة غايةٌ؛ وربما تطابق أكثر من واحد منها<sup>(١)</sup> في الغاية، وربما لم يتطابق.

فإذا كان المبدأ الأوّل \_ وهو العلم \_ فكريّاً، كان للفعل الإراديّ غايةٌ فكريَّةً؛ وإذا كان تخيّلاً من غير فكر، فربما كان تخيُّلاً فقط ثمّ تعلّق به الشوق ثمّ حرّكت العاملة نحوَهُ العضلات، ويسمّى الفعل عندئذ؛ «جزافاً»، كما ربما تصوّر الصبيّ حركةً من الحركات فيشتاق إليها فيأتي بها، وما انتهت إليه الحركة حينئذ غاية مركةً من الحركات فيشتاق إليها فيأتي بها، وما انتهت إليه الحركة حينئذ غاية المبادئ كلّها؛ وربما كان تخيُّلاً مع خُلْقٍ وعادة كالعبث باللحية، ويسمّى: «عادةً»؛ وربما كان تخيُّلاً مع طبيعة كالتنفّس، أو تخيُّلاً مع مزاج، كحركات المريض، ويسمّى: «قصداً ضروريّاً»، وفي كلّ من هذه الأفعال لمبادئها غاياتها، وقد تطابقت في أنتها: «ما انتهت إليه الحركة»؛ وأمّا الغاية الفكريّة فليس لها مبدأ فكريُّ، حتّى تكون له غايته.

وكلّ مبدأ من هذه المبادئ إذا لم يوجد غايته، لانقطاع الفعل دون البلوغ إلى الغاية بعرْضِ مانع من الموانع، سُمِّي الفعل بالنسبة إليه؛ «باطلاً» وانـقطاع الفـعل بسبب مانع يحول بينه وبين الوصول إلى الغاية غير كون الفاعل لا غاية له في فعله.

> الفصل التاسع في نفي القول بالاتّفاق، وهو انتفاء الرابطة بين ما يعدّ غايةً للأفعال وبين العلل الفاعليّة

ربما يظنّ: أنّ من الغايات المترتّبة على الأفعال ما هو غير مقصود لفاعله، ولا مرتبط به؛ ومثّلوا له بمن يحفر بئراً ليصل إلى الماء فيعثر على كُنْزٍ؛ والعثور عـلى الكنز ليس غايةً لحفر البئر مرتبطاً به، ويسمّى هذا النـوع مـن الْإِتّـفاق: «بـختاً

(١) أي من المبادئ الثلاثة.

المرحلة السابعة / في العلَّة والمعلول \_\_\_\_\_\_\_

سعيداً» وبمن يأوى إلى بيت ليستظلّ، فينهدم عليه فيموت ويسمّى هذا النوع من الإتّفاق: «بختاً شقيّاً»<sup>(۱)</sup>.

وعلى ذلك بنى بعض علماء الطبيعة كينونة العالم، فقال: «إنّ عالَم الأجسام مركّبة من أجزاء صِغار ذَرّيّةٍ مبثوثةٍ في خلاء غير متناه، وهـي دائـمة الحـركة. فاتّفقأن تصادمت جملة منها فاجتمعت فكانت الأجسام، فما صلح للبقاء بقى وما لم يصلح لذلك فنى سريعاً أو بطيئاً»<sup>(٢)</sup>.

والحقّ: أن لا اتّفاق في الوجود. ولنقدّم لتوضيح ذلك مقدّمة، هي: أنّ الأمور الكائنة يمكن أن تتصوّر على وجوه أربعة<sup>(٣)</sup>: منها ما هودائميُّ الوجود، ومنها ما هو أكثريُّ الوجود، ومنها ما يحصل بالتساوي كقيام زيد وقعوده مثلاً، ومنها ما يحصل نادراً وعلى الأقلّ كوجود الإصبع الزائد في الإنسان.

والأمر الأكثريُّ الوجود يفارق الدائميَّ الوجود بوجود معارض يعارضه في بعض الأحيان، كعدد أصابع اليد، فإنها خمسة على الأغلب، وربما أصابت القوّة المصوِّرة للاصبع مادّةً زائدةً صالحةً لصورة الإصبع، فصوّرَتْها اصبعاً؛ ومن هنا يعلم: أنّ كون الأصابع خمسةً مشروطٌ بعدم مادّة زائدة، وأنّ الأمر بهذا الشرط دائميُّ الوجود لا أكثريّه، وأنّ الأقليّ الوجود مع اشتراط المعارض المذكور أيضاً دائميُّ الوجود لا أقليّه؛ وإذا كان الأكثريّ والأقليّ دائميّين بالحقيقة فالأمر في المساوي ظاهرٌ؛ فالأمور كلّها دائميّةُ الوجود جاريةُ على نظام ثابت لايختلف ولا يتخلّف.

- (١) هذا ما توهّمه ذيمقراطيس كما في الفصل الرابع عشر من المقالة الأولى من الغنّ الأوّل من طبيعيّات الشفاء.
- (٢) انتهى ما قال بعض علماء الطبيعة، وهو أنباذقلس كما في الفصل الرابع عشر من المقالة الأولى من الفنّ الأوّل من طبيعيّات الشفاء.
- (٣) هكذا أجاب عن الإشكال الشيخ الرئيس في الفصل الثالث عشر من المقالة الأولى مسن الفنّ الأوّل من طبيعيّات الشفاء.

. بداية الحكمة

وإذا كان كذلك، فلو فرض أمرٌ كماليٌّ مترتَّبٌ على فعْلِ فاعل ترتُّباً دائميّاً لا يختلف ولا يتخلّف، حَكَمَ العقلُ حكماً ضروريّاً فطرياً بوجود رابطة وجوديّة بين الأمر الكماليّ المذكور وبين فعل الفاعل، رابطةً تقضي بنوع من الإتّحاد الوجوديّ بينهما ينتهي إليه قصد الفاعل لفعله، وهذا هو الغاية.

ولو جاز لنا أن نرتاب في ارتباط غايات الأفعال بفواعلها مع ما ذكر من دوام الترتّب، جاز لنا أن نرتاب في ارتباط الأفعال بفواعلها وتوقّف الحوادث والأمور على علّة فاعليّة، إذ ليس هناك إلّا ملازمة وجوديّة وترتّب دائميّ؛ ومن هنا ما أنكر كثير من القائلين بالإتّفاق العلّةَ الفاعليّةَ، كما أنكر العلّة الغائيّةَ وحَصَرَ العلّيّة في العلّة المادّيّة<sup>(۱)</sup> وستجيء الإشارة إليه<sup>(۲)</sup>

فقد تبيّن من جميع ما تقدّم: أنّ الغايات النادرة الوجود المعدودة من الإتّفاق غاياتٌ دائميّةٌ ذاتيّةٌ لعللها، وإنّما تنسب إلى غيرها بالعَرَض؛ فالحافر لأرضِ تحتها كَنْزُ يعثر على الكَنْزِ دائماً، وهو غلية له بالذات، وإنّما تنسب إلى الحافر للوصول إلى الماء بالعَرَض؟ وكذا اليت الذي المجتمعتُ عليه أسباب الإنهدام ينهدم على مَنْ فيه دائماً، وهو غاية للمتوقّف فيه بالذات، وإنّما عُدَّتْ غاية للمستظلّ بالعَرَض؛ فالقول بالإتّفاق من الجهل بالسبب.

### الفصل العاشر في العلّة الصوريّة والماديّة

أمّا العلّة الصوريّة: فهي الصورة \_بمعنى ما به الشيء هو هو بالفعل \_بالنسبة إلى النوع المركّب منها ومن المادّة، فإنّ لوجود النوع توقّفاً عليها بالضرورة، وأمّا بالنسبة إلى المادّة، فهي صورةٌ وشريكةُ العلّة الفاعليّة على ما تقدّم<sup>(٣)</sup>، وقد تطلق الصورة على معانٍ أخر خارجةٍ من غرضنا.

(١) وهم الماديّون المنكرون لما وراء الطبيعة. (٢) في الفصل الآتي. (٣) في الفصل السابع من المرحلة السادسة.

المرحلة السابعة / في العلَّة والمعلول

وأمّا العلّة المادّيّة. فهي المادّة بالنسبة إلى النوع المركّب منها ومن الصورة، فإنّ لوجود النوع توقّفاً عليها بالضرورة؛ وأمّا بالنسبة إلى الصورة فهي مادّةً قابلةً معلولةً لها على ما تقدّم<sup>(۱)</sup>.

وقد حصر قوم من الطبيعيّين العلّة في المادّة؛ والأصول المتقدّمة تردُّه، فإنّ المادّة ـ سواء كانت الأولى أو الثانية<sup>(٢)</sup> ـ حيثيّتُها القوّة، ولازمها الفـقدان، ومـن الضروريّ أنـّه لا يكفي لإعطاء فعليّة النوع وإيجادها، فلا يـبقى للـفعليّة إلّا أن توجد من غير علّة، وهو محال.

وأيضاً، قد تقدّم أنّ الشيء ما لم يجب لم يوجد<sup>(٣)</sup>، والوجوب الذي هو الضرورة واللزوم لا مجال لاستناده إلى المادّة التي حيثيّتها القبول والإمكان، فوراء المادّة أمرّ يوجب الشيء ويوجده، ولو انتفَتْ رابطه التلازم التي إنّما تتحقّق بين العلّة والمعلول أو بين معلولَي علَّةٍ ثالثةٍ وار تفعَتْ من بين الأشياء بَطَل الحكم باستتباع أيُّ شيءٍ لأيّ شيءٍ، ولَم يجز الاستناد إلى حكم ثـابت، وهمو خـلاف الضرورة العقليّة، وللمادّة معانٍ أخرَ غيرَ ما تقدّم خارجة من غرضنا.

> الفصل الحادي عشر في العلّة الجسمانيّة

العلل الجسمانيَّة متناهيةٌ أثراً، من حيث العِدَّة والمُدَّة والشِـدَّة، قــالوا: «لأنَّ

(١) في الفصل السابع من المرحلة السادسة.
(٢) إنَّ الأنواع التي لها كمالٌ بالقوّة لا تخلو في جوهر ذاتها من جوهر يقبل فسعليّة كسمالاتها الأولى والثانية من الصور والأعراض. فإن كانت حيثيّته حيثيّة القوّة من جهةٍ وحيثيّة الفعليّة من جهةٍ وحيثيّة الفعليّة الأولى والثانية من الصور والأعراض. فإن كانت حيثيّته حيثيّة القوّة من جهةٍ وحيثيّة الفعليّة من جهةٍ وحيثيّة الفعليّة من جهةٍ ، كالجسم الذي هو بالفعل من جهة جسميّته وبالقوّة من جهة الصور والأعسراض من جهة من جهة وحيثيّة الفعليّة من جهةٍ ، كالجسم الذي هو بالفعل من جهة جسميّته وبالقوّة من جهة الصور والأعسراض اللاحقة لجسميّته، سُمّي: «مادّة ثانيةً». وإن كانت حيثيّته حيثيّة القوّة من جهة وهسو الذي اللاحقة لجسميّته، شمّي: «مادّة ثانيةً». وإن كانت حيثيّته حيثيّة القوّة محضاً، وهمو الذي تنتهي إليه المادّة الثانية بالتحليل، وهو الذي بالقوّة من كلَّ جهة إلاّ جهة كونه بالقوّة من كلّ جهة إلا جهة كونه بالقوّة من كلّ جهة إلا جهة كونه بالقوّة من كلّ جهة إلى ركلّ حيثيّة القوّة من كلّ محفاً، وهمو الذي تنتهي إليه المادّة الثانية بالتحليل، وهو الذي بالقوّة من كلَّ جهة إلا جهة كونه بالقوّة من كلّ جهة إلا جهة كونه بالقوّة من كلّ جهة إلا جهة كونه بالقوّة من كلّ جهة إلى معهة من كلّ جهة إلا جهة كونه بالقوّة من كلّ جهة إلى راحل ألى عليثيّة من كلّ جهة إلا جهة كونه بالقوّة من كلّ جهة إلى راحل ألى علي من كلّ جهة إلى ما ما ألم حلة الرابعة.

الأنواع الجسمانيّة متحرّكة بالحركة الجوهريّة، فالطبائع والقوى التي لها مـنحلّةً منقسمةُ إلى حدود وأبعاض، كلُّ [واحدة ] منها محفوفٌ بـالعدمَيْن مـحدودٌ ذاتاً وأثراً»<sup>(۱)</sup>.

وأيضاً، العلل الجسمانيّة لا تفعل إلّا مع وضع خاصّ بينها وبين المادّة، قالوا: «لأنتها لمّا احتاجت في وجـودها إلى المـادّة، احـتاجت فـي إيـجادها إليـها، والحاجة إليها في الإيجاد هي بأن يحصل لها بسببها وضع خاصٌّ مـع المـعلول، ولذلك كان للقرب والبعد والأوضاع الخاصّة دخلٌ في تأثير العلل الجسمانيّة»<sup>(٢)</sup>.

\*\*







# الفصل الأوّل في معنى الواحد والكثير

ζ.

الحقّ أنَّ مفهومَي الوحدة والكثرة من المفاهيم العامّة التي تنتقش في النفس إنتقاشاً أوّليّاً كمفهوم الوجود ومفهوم الإمكان ونظائر هما<sup>(١)</sup>، ولذا كان تـعريفهما بأنَّ: «الواحد ما لا ينقسم من حيث لنّه لا ينقسم، والكثير ما ينقسم من حيث إنّه ينقسم»<sup>(٢)</sup> تعريفاً لفظيّاً<sup>(٣)</sup>؛ ولو كاناً تعويفين حقيقيّين لم يخلوا من فساد، لتوقُّف تصوُّر مفهوم الواحد على تصوُّر مفهوم «ما ينقسم» وهو مفهوم الكثير<sup>(٤)</sup>، وتوقُّف تصوُّر مفهوم الكثير على تصوّر مفهوم «المنقسم» الذي هو عينه<sup>(٥)</sup>؛ وبالجملة:

- (۱) صرّح بذلك كثيرً من الحكماء والمتكلّمين. فراجع المباحث المشرقيّة ۸۳:۱، والأسفار
   ۸۲:۲ ـ ۸۳، وكشف المراد: ۱۰۰، والمطارحات: ۳۰۸، وشرح المقاصد ۱۳٦:۱، وايضاح المقاصد: ٥٤.
- (٢) وقد يقال: «الواحد هو مبدأ العدد»، راجع المطارحات: ٢٤٦. وقد يـقال: «الوحــدة عــدم الانقسام إلى أمور متشابهة، والكثرة هي الانقسام إليها»، راجع شرح المقاصد ١٣٦:١
- (٣) قال الشيخ الرئيس في الفصل الثالث من المقالة الثالثة من إلهيمات الشفاء: «ثمم يكون تعريفنا الكثرة بالوحدة تعريفاً عقلياً، وهناك نأخذ الوحدة متصوّرة بذاتها ومن أوائل التصوّر، ويكون تعريفنا الوحدة بالكثرة تنبيهاً». وتبعه الفخر الرازي في المباحث المشرقيّة: ٨٢٠١ التصوّر، ويكون تعريفنا الوحدة بالكثرة تنبيهاً». وتبعه الفخر الرازي في المباحث المشرقيّة: ٨٤٠١ وهذاك من أوائل التصوّر، ويكون تعريفنا الوحدة بالكثرة تنبيهاً». وتبعه الفخر الوحدة متصوّرة بذاتها ومن أوائل التعريفنا الكثرة بالوحدة تعريفاً عقلياً، وهناك نأخذ الوحدة متصوّرة بذاتها ومن أوائل التعريفيا التصوّر، ويكون تعريفنا الوحدة بالكثرة تنبيهاً». وتبعه الفخر الرازي في المباحث المشرقيّة: ٢٤٠١ ومدر التقليل من أوائل من التعريف التعريفات الكثرة تنبيهاً». وتبعه الفخر الرازي في المباحث المشرقيّة: ٢٤٠١

الوحدة هي حيثيّة عدم الانقسام، والكثرة حيثيّة الانقسام. تنبيه :

الوحدةُ تساوق الوجودَ مصداقاً كما أنتها تُباينه مفهوماً<sup>(١)</sup>، فكلُّ موجودٍ \_فهو من حيث إنّه موجود \_واحدٌ، كما أنَّ كلَّ واحدٍ \_فهو من حيث إنّه واحد \_موجودٌ.

فإن قلت<sup>(٢)</sup>: انقسام الموجود المطلق إلى الواحد والكثير يوجب كون الكثير موجوداً كالواحد، لأنته من أقسام الموجود، ويوجب أيضاً كون الكشير غيرَ الواحد مبايناً له، لأنتهما قسيمان، والقسيمان متباينان بالضرورة؛ فـ«بـعض الموجود ـوهو الكثير من حيث هو كثير ـليس بواحد»، وهو يناقض القول بأنًّ: «كلَّ موجود فهو واحد».

**قلت<sup>(٣)</sup>: للواحد اعتباران:** 

[١ \_] اعتباره في نفسه من دون قياس الكثير إليه، فيشمل الكثير، فإنّ الكثير من حيث هو موجود فهو واحدٌ له وجودٌ واحدٌ، ولذا يعرض له العدد، فيقال مثلاً: «عشرة واحدة وعشرات، وكثرة واحدة وكثرات».

[۲ \_] واعتباره من حيث يقابل الكثير، فيباينه.

توضيح ذلك: أنـّا كما نأخذ الوجود تارةً من حيث نفسه ووقوعه قبالَ مطلق العدم، فيصير عينَ الخارجيّة وحيثيّةَ ترتُّب الآثار، ونأخذه تارةً أخرى فنجده في حالٍ تترتّب عليه آثاره وفي حالٍ أخرى لاتترتّب عليه تلك الآثار، وإن ترتّبت

- (١) والمراد أنَّ أحدهما غير منفكً عن الآخر في الواقع بمعنى أنَّ كلَّ موجود واحدً من جهة أنته موجودٌ وبالعكس، وإن كان المفهوم من الواحد من حيث إنَّه واحدٌ غير المفهوم من الوجود من حيث أنته موجودٌ.
  (٢) هذا التوهم تعرَّض له صدر المتألتهين في الأسفار ٢٠: ٩ - ٩ ، وتعليقاته على شرح حكمة الإشراق: ١٩٢ – ١٩٣، ثمّ أجاب عنه.
- (٣) كذا دَفَعه المصنَّف الله في تعليقته على الأسفار ٩٠:٢. ثمّ قال في آخر كلامه: «وإلى هــذا يرجع آخر كلام المصنَّف».

عليه آثار أخرى، فنعد وجوده المقيس وجوداً ذهنيًاً لا تـترتّب عـليه الآثـار، ووجوده المقيس عليه وجوداً خارجيّاً تترتّب عليه الآثار، ولا ينافي ذلك قولنا: «إنّ الوجود يساوق العينيّة والخارجيّة وأنته عين ترتّب الآثار»؛ كذلك ربما نأخذ مفهوم الواحد باطلاقه من غير قياس، فنجده يساوق الوجود مصداقاً، فكلّ ما هو موجود فهو من حيث وجوده واحد؛ ونجده تارةً أخرى وهو متّصف بالوحدة في حالٍ وغير متّصف بها في حالٍ أخرى، كالإنسان الواحد بالعدد والإنسان الكثير بالعدد المقيس إلى الواحد بالعدد، فنعدّ المقيس كثيراً مقابلاً للـواحـد الذي هـو الواحد بمعناه الأعمّ المطلق من غير قياسٍ.



الواحد إمّا حقيقتي، وإمّا غير لحقيقتي والحقيقتي: ما اتّصف بالوحدة بنفسه من غير واسطة في العَرْض، كالإنسان الواجد، وغير الحقيقتي بـخلافه، كـالإنسان والفرس المتّحدَيْن في الحيوانيّة.

والواحد الحقيقيّ إمّا ذاتٌ متّصفةٌ بالوحدة، وإمّا ذاتٌ هي نفسُ الوحدة؛ الثاني هي «الوحدة الحقّة» كوحدة الصرف من كلّ شيء، وإذا كانت عين الذات فالواحد والوحدة فيه شيءٌ واحد؛ والأوّل هو «الواحد غير الحقّ» كالإنسان الواحد.

والواحد بالوحدة غير الحقّة إمّا واحدٌ بـالخصوص، وإمّـا واحـدٌ بـالعموم؛ والأوّل هو «الواحد بالعدد» وهو الذي يفعل بتكرّره العدد؛ والثاني كالنوع الواحد والجنس الواحد.

والواحد بالخصوص إمّا أن لا ينقسم من حيث الطبيعة المـعروضة للـوحدة أيضاً كما لا ينقسم من حيث وصف وحدته، وإمّا أن ينقسم؛ والأوّل: إمّـا نـفس مفهوم الوحدة وعدم الانقسام، وإمّا غيره، وغيره: إمّا وضعيٌّ كـالنقطة الواحـدة، وإمّا غيرُ وضعيٍّ كالمفارق، وهو: إمّا متعلّقٌ بالمادّة بوجهٍ كالنفس؛ وإمّا غير متعلّق كالعقل.

والثاني ــوهو الذي يقبل الانقسام بحسب طبيعته المعروضة ــإمّا أن يــقبله بالذات كالمقدار الواحد؛ وإمّا أن يقبله بالعَرَض كالجسم الطبيعيّ الواحد من جهة مقداره.

والواحد بالعموم إمّا واحد بالعموم المفهوميّ، وإمّا واحد بالعموم بمعنى السعة الوجوديّة؛ والأوّل إمّا واحدٌ نوعيٌّ كوحدة الإنسان، وإمّا واحدٌ جنسيٌّ كـوحدة الحيوان، وإمّا واحدٌ عَرَضيٌّ كوحدة الماشي والضاحك.

والواحد بالعموم \_بمعنى السعة الوجوديَّة \_كالوجود المنبسط.

والواحد غير الحقيقيّ ما اتّصف بالوحدة بعَرْضِ غيره، بأن يتّحد نوعَ اتّحادٍ مع واحدٍ حقيقيٍّ، كزيد وعمرو، فإنّهما واحد في الإنسان، والإنسان والفرس، فإنّهما واحد في الحيوان. وتختلف أسماء الواحد غير الحقيقيّ بـاختلاف جـهة الوحدة بالعرض؛ فالوحدة في معنى النوع، تسمّى: «تماثلاً»، وفي معنى الجنس: «تجانساً»، وفي الكيف: «تشابهاً» وفي الكم: «تساوياً»، وفي الوضع: «توازياً»، وفي النسبة: «تناسباً».

(١) راجع كشف المراد: ١٠٢ ـ ١٠٣، وشرح التـجريد للـقوشجيّي: ١٠٠ ـ ١٠٣، والمـباحث المشرقيّة ٨٨١ ـ ٨٩، والأسفار ٨٣:٢ ـ ٨٧، وشرح المنظومة: ١٠٨ ـ ١١١، وغيرها من المطوّلات.

أمّا التماثل كوحدة أفراد الإنسان في النوع. والتجانس كالإنسان والبقر والحمار، فانّهم واحد في الجنس. والتشابه كالثلج والعاج والقطن المتّحدة فـي الكـيف وهـو البـياض. والتساوي كوحدة ثلاثة أخشاب يكون كلّ منها ذراعين. والتوازيّ كخطي القطار، فـانّهما متوازيان ولهما وحدة في الوضع. والتـناسب كأربـعة أولاد بـالاضافة إلى آبـانهم، فـإنهم متناسبون أي واحدة في إضافةٍ هي البنوّة. المرحلة الثامنة / في انقسام الموجود إلى الواحد والكثير .

#### الفصل الثالث

[الهوهويّة وهو الحمل]

من عوارض الوحدةِ الهوهويّةُ؛ كما أنّ من عوارض الكثرةِ الغيريّةُ. ثمّ الهوهويّة هي الاتّحاد في جهةٍ مّا، مع الاختلاف من جهةٍ مّا، وهــذا هــو

الحمل، ولازمُهُ صحّةُ الحمل في كلَّ مُختلفَيْن بينهما اتّحادٌ مّا<sup>(١)</sup> لكـن التـعارف خصّ إطلاق الحمل على موردَيْن من الاتّحاد بعد الاختلاف:

أحدهما: أن يتّحد الموضوع والمحمول مفهوماً وماهيّةً، ويختلفا بنوع من الاعتبار، كالاختلاف بالاجمال والتفصيل في قولنا: «الإنسان حيوان ناطق»، فإنّ الحدّ عينُ المحدود مفهوماً، وإنّما يختلفان بالإجمال والتفصيل، وكالاختلاف بفرض انسلاب الشيء عن نفسه، فتغاير نفسُهُ نفسَهُ، ثمّ يحمل على نفسه لدفع توهُّم المغايرة، فيقال: «الإنسان إنسان»، ويسمّى هذا الحمل بـ«الحمل الذاتيّ الأوّليّ»<sup>(۲)</sup>.

وثانيهما: أن يختلف أمران مفهوماً ويتجدا وجوداً، كقولنا: «الإنسان ضاحك»

و «زيد قائم»، ويسمّى هذا الحمل بـ «الحمل الشائع الصّناعيّ»<sup>(۱)</sup>. الفصل الرابع وينقسم الحمل الشائع إلى «حمل هو هو»، وهو أن يحمل المحمول على الموضوع بلا اعتبار أمر زائد، نحو «الإنسان ضاحك» ويسمّى أيضاً: «حمل المواطاة»؛ و «حمل ذي هو» وهو أن يتوقّف اتّحاد المحمول مع الموضوع على اعتبار زائد، كتقدير ذي أو الإشتقاق؛ كـ «زيد عدل»، أي ذو عدل أو عادل. وينقسم أيضاً إلى «بتّيّ» و «غير بتّيّ»؛ والبتّيّ: ما كـانت لمـوضوعه أفـراد

محقّقة يصدق عليها عنوانُهُ كـ«الإنسان ضاحك» و «الكاتب متحرّك الأصابع»؛ وغير البتّيّ: ما كانت لموضوعه أفرادٌ مقدّرةٌ غيرُ محقّقةٍ، كقولنا: «كلّ معدوم مطلق فإنّه لا يخبر عنه» و «كلّ اجتماع النقيضيّين محال».

وينقسم أيضاً إلى «بسيط» و «مركّب»؛ ويسمّيان: «الهليّة البسيطة» و «الهليّة المركّبة»؛ والهليّة البسيطة ماكان المحمول فيها وجود الموضوع كقولنا: «الإنسان موجود» والمركّبة ماكان المحمول فيها أثراً من آثار وجوده كقولنا: «الإنسان ضاحك».

وبذلك يندفع ما استشكل على قاعدة الفرعيّة ـوهي أنّ «ثبوت شيءٍ لشيءٍ فرعُ ثبوتِ المثبت له» ـ بأنّ ثبوت الوجود للإنسان ـ مثلاً ـ في قولنا: «الإنسان موجود»، فرعُ ثبوت الإنسان قَبْلَه، فله وجودٌ قبلَ ثبوت الوجود له، وتجري فيه قاعدة الفرعيّة، وهلمّ جراً، فيتسلسل.

وجه الإندفاع: أنَّ قاعدة الفرعيَّة إنَّما تجري في ثبوت شيءٍ لشيءٍ، ومـفاد

(١) سُمّي شائعاً لأنّه الشائع في المحاورات، وصـناعيّاً لأنّــه المـعروف والمسـتعمل فـي الصناعات والعلوم. ــمنه لله ــ.

الهليَّة البسيطة ثبوتُ الشيء، لا ثبوت شيءٍ لشيءٍ، فلا تجري فيها القاعدة(''). الفصل الخامس فى الغيريّة والتقابل قد تقدّم أنّ من عوارض الكثرة، الغيريّةَ<sup>(٣)</sup>؛ وهي تنقسم إلى غـيريّة ذاتـيّة. وغير ذاتيَّة<sup>(٣)</sup>؛ والغيريَّة الذاتيَّة هي كـون المـغايرة بـين الشـيء وغـيره لذاتـه، كالمغايرة بين الوجود والعدم، وتسمّى: «تقابلاً»؛ والغيريّة غير الذاتيّة هي كـون المغايرة لأسباب أخر، غير ذات الشيء، كافتراق الحلاوة والسواد فسي السكس والفحم، وتسمّى: «خلافاً». وينقسم التقابل، وهو الغيريَّة الذاتيَّة ـ وقد عرَّفوه بامتناع اجتماع شيئيْن في محلٍّ واحد، من جهة واحدة، في زمان واحد<sup>(٤)</sup>-. إلى أربعة أقسام، فإنَّ المتقابلَيْن (١) هذا الجواب لصدر المتألتهين الله •. وقد تخلُّص الدوانيَّ •• عن الإشكال بتبديل الفرعيَّة بالاستلزام. فقال: «ثبوت شيءٍ لشيء مستلزم لثبوت العثبت له. فبلا إشكال في الهمليَّة البسيطة، لأنَّ ثبوت الوجود للماهيَّة مستلزم لثبوت الماهيَّة بهذا الوجود». وفيه: أنَّه تسليم لورود الإشكال على القاعدة. وعن الإمام الرازيَّ ••• أنَّ القاعدة مخصَّصة بالهليَّة البسيطة. وفيه: أنَّه تخصيص في القواعد العقليَّة. \_ منه الله -.. (٢) راجع الفصل الثالث من هذه المرحلة.
 (٣) أي غيرية غير ذاتية. (٤) هكذاً عرّفه صدر المتألّتهين في الأسفار ١٠٢:٢، وتبعه الحكيم السبزواريّ فسي شـرح المنظومة: ١١٥. وقال بعضهم في تعريف المتقابلين: «إنَّ المتقابلين هما اللذان لا يجتمعان فسي شريءٍ واحد في زمان واحد من جهة واحدة». راجع المباحث المشرقيَّة ٩٩:١، وشرح المقاصد ١٤٥:١، والمطارحات: ٣١٣. وقال صدر المتألِّهين: «وإنَّما عدلنا عن التعريف المشهور في الكُتُب لمفهوم المتقابلين • راجع الأسفار ٤٣:١.

•• راجع حاشية شرح التجريد للقوشجيَّ: ٥٩. ••• كما نقل عنه الحكيم السبزواريّ في تعليقته على الأسفار ٤٣:١. إمّا أن يكونا وجوديّين، أو لا، وعلى الأوّل إمّا أن يكون كلّ منهما معقولاً بالقياس إلى الآخر، كالعلو والسفل، فهما «مستضائفان» والتسقابل تسقابل التسضايف، أو لا يكونان كذلك، كالسواد والبياض، فهما «متضادّان» والتقابل تقابل التضادّ؛ وعلى الثاني يكون أحدهما وجوديّاً والآخر عدميّاً، إذ لا تقابلَ بين عدميَّيْن؛ وحينئذٍ، إمّا أن يكون هناك موضوعٌ قابلُ لكلٍّ منهما، كالعمى والبصر، ويسمّى تسقابلهما: «تقابل العدم والملكة»، وإمّا أن لا يكون كذلك، كالنفي والاثبات، ويسمّيان: «متناقضين» وتقابلهما تقابل التناقض؛ كذا قرّروا<sup>(۱)</sup>.

ومن أحكام مطلق التقابل أنـّـه يتحقّق بين طرفَيْن، لأنتــه نــوعُ نســبةٍ بــين المتقابلَيْن، والنسبة تتحقّق بين طرفَيْنِ<sup>(٢)</sup>.

إلى تعريف مفهوم التقابل، لأنَّ صيغة (اللذان) في قولهم: (المتقابلان هما اللذان...) يشعر بما لهما ذاتٌ، والعدم والملكة، والإيجاب والسلب لا ذات لهما». راجع الأسفار ١٠٣:٢. وقال القوشجيّ في شرح تجريد العقائد: ٢٠٤ ـ تبعاً للمحقّق الشريف في شرح المواقف: ١٦٤ \_: «وأمّا التقييد بوحدة الزمان فمستدرك، لأنَّ الإجتماع لا يكون إلَّا في زمان واحدٍ». واعترض عليه المحقّق اللاهيجيّ في شوارق الإلهام: ١٩٢ ـ تبعاً للمحقّق الدوانيّ في حاشية شرح القوشجيِّ: ١٠٤ - بأنَّ قيد الاجتماع غير مغنٍ عن الزمان، لصدقه على المقارنة في الرتبة أو وصف آخر اصطلاحاً. والعجب من صدر المتألُّهين في شرح الهداية الأثيريَّة: ٢٢٧، حيث قـال: «وقـيد» الاجتماع مغنِ عن ذكر (في زمان واحد)، كما وقع في كلام بعضهم». فإنَّ كلامه هذا ينافي كلامه في الأسفار ٢:٢ ما ١٠٣ معيث قال: «فما قيل من أنَّ التقييد بوحدة الزمان مستدرك لأنَّ الاجتماع لا يكون إلَّا في زمانٍ واحدٍ، غيرُ صحيح». ويمكن أن يكون ما وقع في شرح الهداية سهواً من قلم الناسخ بحدْف كلمة (غير) من العبارة، والصواب هو هذه العبارة: «وقيد الإجتماع غير مغن...» (١) راجع شرح المقاصد ١٤٦:١، وشرح تجريد العقائد للقوشجيِّ: ١٠٤ ـ ١٠٥، وشهوارق الإلهام: ١٩٢ ـ ١٩٣، والأسفار ١٠٣:٢. (٢) أي: إنَّ مفهوم التقابل بما هو وإن كان يعمَّ التضائف وغيره، ولكن مصداقه مندرج تــحت خصوص التضائف. \_منه للله \_.

المرحلة الثامنة / في انقسام الموجود إلى الواحد والكثير ـ

الفصل السادس في تقابل التضايف<sup>(١)</sup> من أحكام التضايف: أنّ المتضايفَيْن متكافئان وجوداً وعدماً، وقوّةً وفعلاً؛ فإذا كان أحدهما موجوداً كان الآخر موجوداً بـالضرورة، وإذا كـان أحـدهما معدوماً كان الآخر معدوماً بالضرورة، وإذا كان أحدهما بـالفعل أو بـالقوّة كـان الآخر كذلك بالضرورة؛ ولازِمُ ذلك أنتهما معان، لا يتقدّم أحدهما على الآخر، لا ذهناً ولا خارجاً.

....

## الفصل السابع في تقابل التضادّ

التضاد**ّ ـ** على ما تحصّل من التقسيم السابق ـ كَوْنُ أمرَيْن وجـوديَّيْن غـير متضائفَيْن متغايرَيْن بالذات، أي غير مجتعقين بالذات<sup>(٢)</sup>.

ومن أحكامه أن لاتضادَّ بينالأجناس العالية ـ منالمقولات العشـر ـ. فــإنّ الأكثر من واحد منها تجتمع في مُحَلِّ واحْـدٍ، كــالكم والكـيف وغـيرهما فـي الأجسام؛ وكذا أنواع كلّ منها مع أنواع غيره؛ وكذا بعض الأجــناس المـندرجــة

(١) وهو كون الشيئين بحيث يكون تعقّل كلّ منهما بالقياس إلى الآخر، كالأبوّة والبنوّة. (٢) اعلم أنّ للتضادّ اصطلاحين:

الأوّل: اصطلاح قدماء الفلاسفة: وهو أنّ المتضادّين أمران وجوديّان غير متضائفين، لا يجتمعان في محلّ واحدٍ، في زمانٍ واحدٍ، من جهةٍ واحدة. هذا ما نقله التفتازانيّ عن قدماء الفلاسفة في شرح المقاصد ١٤٧٠١.

الثاني: أصطلاح المشّائين: وهو أنّ المتضادّين أمران وجوديّان غير متضائفين متعاقبان على موضوع واحدٍ، داخلان تحت جنس قريب، بـينهما غـاية الخـلاف. راجـع الأسـفار ٢: ١١٢ ـ ١١٣.

وعلى الاصطلاح الأوّل وقوع التضادّ بين الجواهر ممكنٌ، كما جاز أن يسزيد أطسراف التضادّ على إثنين. وعلى الاصطلاح الثاني لا تضادّ بين الجواهر، ويمتنع وقوع التضادّ بين أزيد من طرفين. بداية الحكمة

تحت الواحد منها مع بعض آخر، كاللون مع الطعم مثلاً؛ فالتضادّ بالاستقراء إنّما يتحقّق بين نوعَيْن أخيرَيْن مندرجَيْن تحت جــنسٍ قــريبٍ، كــالسواد والبــياض المندرجَيْن تحت اللون؛ كذا قرّروا<sup>(۱)</sup>.

ومن أحكامه أنته يجب أن يكون هناك موضوع يـتواردان عـليه، إذ لو لا موضوع شخصيّ مشترك لم يمتنع تحقّقهما في الوجود، كوجود السواد في جسم والبياض في آخر؛ ولازِمُ ذلك أن لا تضادَّ بين الجواهر، إذ لا موضوع لها توجد فيه، فالتضادّ إنّما يتحقّق في الأعراض؛ وقدبدّل بعضهم<sup>(٢)</sup> الموضوع بالمحلّ حتّى يشمل مادّة الجواهر، وعلى هذا يتحقّق التضادّ بين الصوّرِ الجوهريّة الحالّة في المادّة.

ومن أحكامه أن تكون بينهما غاية الخلاف؛ فلو كان هناك أمور وجوديّة متغايرة، بعضها أقرب إلى بعضها من بعض، فالمتضادّان هما الطرفان اللذان بينهما غاية البُعْد والخلاف، كالسواد والساض الواقع بينهما ألوان أخرى متوسطة، بعضها أقرب إلى أحد الطرفَيْن من بعض، كالصفرة التي هي أقرب إلى البياض من الحمرة مثلاً.

وممّا تقدّم يظهر معنى تـعريفهم المـتضادَّيْن بأنتــهما: «أمـران وجـوديّان، متواردان على مـوضوعٍ واحـدٍ، داخـلان تـحت جــنس قـريب، بــينهما غـاية الخلاف»<sup>(٣)</sup>.

### الفصل الثامن في تقابل العدم والملكة

ويسمّى أيضاً: «تقابل العدّم والقنية»<sup>(٤)</sup>، وهما: أمرٌ وجوديٌّ لموضوع من شأنه أن يتّصف به؛ وعدمُ، ذلك الأمر الوجوديّ في ذلك الموضوع، كالبَصَر والعمى الذي

(۱) راجع الأسفار ۱۱۳:۲.
 (۲) راجع شرح المقاصد ۱٤٥:۱.
 (۳) راجع الأسفار ۱۱۲:۲\_۱۱۳.
 (۵) التُنْيَةُ: أصل المال وما يقتني.

هو فَقُدُ البَصَرِ للموضوع الذي من شأنه أن يكون ذا بَصَر. فإن أُخِذَ موضوع الملكة هو الطبيعة الشّخصيّة أو النوعيّة أو الجنسيّة التي من شأنها أن تتّصف بالملكة في الجملة من غير تقييد بوقت خاصّ، سُمّيا: «ملكةً وعدماً حقيقيَّيْن»؛ فعدم البصر في العقرب عمى وعدَمُ ملكة، لكون جنسه ـ وهو الحيوان ـ موضوعاً قابلاً للبصر، وإن كان نوعُهُ غيرَ قابلٍ له، كما قـيل<sup>(۱)</sup>؛ وكـذا مرودة الإنسان قبل أوان التحائه من عدم الملكة، وإن كانً صنفه غير قابل للالتحاء قبل أوان البلوغ.

وإن أُخِذَ الموضوع هو الطبيعة الشخصيّة، وقُيَّد بوقت الإتّصاف، سمّيا: «عدماً وملكةً مشهوريَّيْن»؛ وعليه فَقْدُ الأكمه \_وهو الممسوح العين<sup>(٢)</sup> \_للبصر، وكـذا المرودة، ليسا من العدم والملكة في شيءٍ.

# الفصل التاسع في تقابل التناقض

وهو تقابل الإيجاب والسلب، بأن يرد السلب على نـفس مـا ورد عـليه الإيجاب، فهو بحسب الأصل في القضايا، وقد يحول مضمون القضيّة إلى المفرد، فيقال: «التناقض بين وجود الشيء وعدمه»، كما قد يـقال: «نـقيضُ كـلُّ شـيءٍ رفْعُهُ»<sup>(٣)</sup>.

(١) راجع شوارق الإلهام: ١٩٣، وشرح التجريد للقوشجيّ: ١٠٤، وشرح المنظومة: ١١٧.
 (٢) الأكمة بالفارسيّة «نابينائي مادرزائي».
 (٣) راجع شرح المطالع: ١٧٠.
 (٣) راجع شرح المطالع: ١٩٣.
 (٣) راجع شرح المطالع: ١٧٠.
 (٣) راجع شرح الموالع: ١٧٢.
 (٣) راجع شرح الموالع: ١٧٢.
 (٣) راجع شرح الموالع: ١٧٢.
 (٣) راجع الشيء مورد الموالع: ١٧٢.
 (٣) راجع المورد برَقْع الشيء طرد المورد المورد

• هذا ما توهّمه الشيخ الاشراقيّ، وتبعه قطبَ الدين الشيرازيّ. راجـع شــرح حكــمة الإشراق: ٨٨. بداية الحكمة

وحكم النقيضَيْن \_ أعني الإيجاب والسلب \_ أنت هما لا يـجتمعان مـعاً، ولا يرتفعان معاً، على سبيل القضيّة المنفصلة الحقيقيّة<sup>(١)</sup>؛ وهي من البديهيّات الأوّليّة التي عليها يتوقّف صدْقُ كلِّ قضيّةٍ مفروضةٍ، ضروريّةً كانت أو نظريّةً؛ إذ لا يتعلّق العلم بقضيةٍ إلّا بعد العلم بامتناع نقيضها، فقولنا؛ «الأربعة زوج»، إنّما يتمّ تصديقه إذا علم كذُب قولنا؛ «ليست الأربعة زوجاً»؛ ولذا سمّيت قضيّة امـتناع اجـتماع النقيضَيْن وارتفاعِهما؛ «أولى الأوائل».

ومن أحكام التناقض أنته لا يخرج عن حكم النقيضَيْن شيءٌ البتّة، فكلّ شيءٍ مفروضٍ إمّا أن يصدق عليه زيدٌ أو اللازيد، وكلُّ شيءٍ مفروضٍ إمّا أن يـصدق عليه البياض أو اللابياض، وهكذا.

وأمّا ما تقدّم في مرحلة الماهيّة<sup>(٢)</sup> \_أنّ النقيضَيْن مرتفعان عن مرتبة الذات، كقولنا: «الإنسان من حيث إنّه إنسان ليس بموجود ولالا موجود» \_فقد عرفت أنّ ذلك ليس بحسب الحقيقة من ارتفاع النقيضيّن في شيءٍ، بـل مآله إلى خروج النقيضَيْن معاً عن مرتبة ذات الشيء. فليس يحدّ الإنسان بأنه «حيوان نـاطق موجود»؛ ولا يحدّ بأنته «حيوان ناطق معدوم».

ومن أحكامه أنّ تحقَّقَه في القضايا مشروطٌ بثمان وحدات معروفة، مذكورة في كُتُبِ المنطق<sup>(٣)</sup>؛ وزاد عليها صدر المتألتهين لللهُ وحدَّةَ الحمل<sup>(٤)</sup> بأن يكون الحمل فيهما جميعاً حملاً أوّليًّا، أو فيهما معاً حملاً شائعاً، من غير اختلاف، فـلا تناقض بين قولنا: «الجزئيّ جزئيّ» أي مفهوماً، وقولنا: «ليس الجزئيّ بجزئيًّ» أي مصداقاً.

(١) وهي قولنا: إمّا أن يصدق الإيجاب أو يصدق السلب. \_ مند الله \_.
 (٢) في الفصل الأوّل من المرحلة الخامسة.
 (٣) وهي وحدة الموضوع، والمحمول، والشرط، والإضافة، والكلّ والجـزء، والقـوّة والفـعل، والمتى، والأين.
 (٣) وهي شرح المنظومة (قسم المنطق): ٦١، وشرح حكمة الإشراق: ٨٦.
 (٤) راجع الأسفار ٢٠١٢.

### الفصل العاشر في تقابل الواحد والكثير

اختلفوا في تقابُلِ الواحد والكثير، هل هو تـقابُلٌ بـالذات، أو لا<sup>(۱)</sup>؟ وعـلى الأوّل، ذهب بعضهم إلى أنتهما متضائفان<sup>(۲)</sup>، وبـعضهم إلى أنتـهما مـتضادّان<sup>(۳)</sup>، وبعضهم إلى أنّ تقابُلَهما نوعٌ خامسٌ غير الأنواع الأربعة المذكورة<sup>(٤)</sup>.

والحقّ أنَّ ما بين الواحد والكثير من الإختلاف ليس من التقابل المصطلح في شيءٍ، لأنَّ اختلاف الموجود المطلق \_بانقسامه إلى الواحد والكثير \_اختلافً تشكيكيُّ يرجع فيه ما به الاختلاف إلى ما به الاتّفاق، نظير انقسامه إلى الوجود الخارجيّ والذهنيّ، وانقسامه إلى ما بالفعل وما بالقوّة؛ والاختلاف والمغايرة التي في كلِّ من أقسام التقابل الأربع يمتنع أن يرجع إلى ما به الاتّحاد، فلا تقابل بين الواحد والكثير بشيءٍ من أقسام التقابل الأربعة.

تتمّة:

التقابل بين الإيجاب والسلب ليس تقابلاً حقيقيّاً خارجيّاً، بل عقليٌّ بنوع من الاعتبار؛ لأنّ التقابل نسبةٌ خاصّةٌ بين المتقابلَيْن، والنسب وجوداتٌ رابطةٌ قَائمةٌ بطرفَيْن موجودَيْن محقّقَيْن. وأحد الطرفَيْن في التناقض هو السلب الذي هو عدم

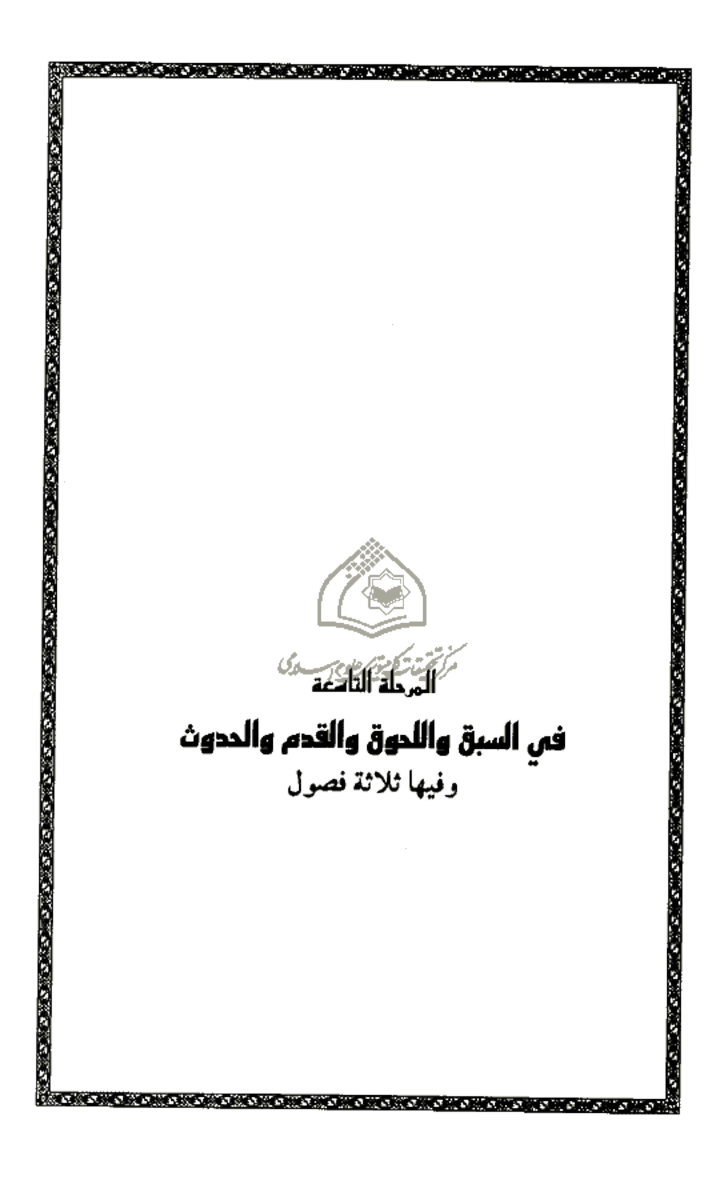
- (١) هذا مذهب الشيخ الرئيس في الفصل السادس من المقالة الثالثة من إلهيّات الشفاء. وتبعه بهمنيار في التحصيل: ٣٦٩، والفخر الرازيّ في المباحث المشرقيّة ٩٨:١، والمحقّق الطوسيّ والعلّامة في كشف المراد: ١٠١.
- (٢) لم أجد من ذهب إلى كونهما متضائفين بالذات، بل ذهب الشيخ الرئيس إلى أنتهما متضائفان بالعَرَض، وتبعد بهمنيار. فراجع الفصل السادس من المقالة الثالثة من إلهيات الشفاء، والتحصيل: ٢٦٩.
  - (٣) هذا ما ذهب إليه المحقّق القوشجيّ في شرح تجريد العقائد: ١٠٠.
- (٤) هذا ما ذهب إليه الشيخ الإشراقيّ في المطارحــات: ٣١٨. وتــبعه صــدر المــتألّـهين فــي الأسفار ١٢٦:٢.

وبطلان، لكن العقل يعتبر السلب طرفاً للإيجاب فيرى عــدم جــواز اجــتماعهما لذاتيهما.

وأمّا تقابل العدم والملكة، فللعدم فيه حظَّ من التحقّق، لكونه عدمَ صفةٍ من شأن الموضوع أن يتّصف بها، فينتزع عدمها مـنه، وهـذا المـقدار مـن الوجـود الانتزاعيّ كافٍ في تحقّق النسبة.

\*\*







# الفصل الأول في معنى السبق واللحوق وأقسامهما والمعيّة إنَّ من عوارض الموجود بما هو موجود «السبق» و «اللحوق»؛ وذلك أنّه ربما كان لشيئين \_ بما هما موجودان نسبة مشتركة إلى مبدأ وجوديًّ، لكن لأحدهما منها ما ليس للآخر، كنسبة الإثنين والثلاثة إلى الواحد، لكن الإثنين أقرب إليه، فيسمّى: «سابقاً» و «متقدماً»، وتسمّى الثلاثة: «لاحقةً» و«متأخّرة». وربما كانت النسبة المشتركة من غير تفاوت بين المنتسبّين، فتسمّى حالهما بالنسبة إليه: «معيّةً» وهما معان. وقد عدّوا للسبق واللحوق أقساماً (<sup>1)</sup> عشروا عليها را) اعلم أنَّ الشيخ الرئيس ذكر للتقدّم والتأخّر خمسة أقسام، وتبعه غيره من الحكماء. راجع الفصل الأول من المقالة الرابعة من إلهيّات الشاء، والنجاة: ٢٢٢. والتحصيل: ٣٥ ـ ٢٦.

ثمّ المتكلّمون زادوا قسما آخر، وسمّوه: «التقدّم والتأخّر الذاتيّ». راجع كشف المراد: ٥٧\_٨٥.

ثمّ السيّد الداماد زاد قسماً آخر،وسمّاه:«التقدّم والتأخّر بالدهر».راجع القبسات:٣-١٨. ثمّ زاد صدر المتألّهين قسمين آخرين: (أحدهما): التقدّم والتأخّر بالحقيقة والمجاز. و (ثانيهما): التقدّم والتأخّر بالحقّ. راجع الأسفار ٣:٢٥٧، والشواهد الربوبيّة:٦١. فللتقدّم والتأخّر تسعة أقسام: ذكرها المصنّف هاهنا إلّا القسم الأخير وهـو التـقدّم بالإستقراء<sup>(١)</sup>. ١ ـ منها: السبق الزماني، وهو السبق الذي لا يجامع فيه السـابقُ اللاحـقَ، كتقدُّمِ أجزاء الزمان بعضها على بعض، كالأمس على اليوم<sup>(٢)</sup>، وتقدُّم الحـوادث الواقعة في الزمان السابق على الواقعة في الزمان اللاحـق<sup>(٣)</sup>؛ ويـقابله اللِـحوق الزمانيّ.

٢ ـ ومنها: السبق بالطبع، وهو تقدُّمُ العلَّة الناقصة على المعلول، كتقدَّم الإثنين على الثلاثة<sup>(٤)</sup>.

٣ ــومنها: السبق بالعلَّيَّة، وهو تقدُّمُ العلَّة التامَّة على المعلول<sup>(٥)</sup>.

٤ ـومنها، السبق بالماهيّة، ويسمّى أيضاً: «التقدّم بالتجوهر»، وهو تقدُّمُ عِلَلِ القوام على معلولها، كتقدُّمِ أجزاء الماهيّة النوعيّة على النوع؛ وعُدَّ منه تقدّم الماهيّة على لوازمها، كتقدُّمِ الأربعة على الزوجيّة؛ ويقابله اللحوق والتأخّر بـالماهيّة والتجوهر.

وتسمّى هذه الأقسام الثلاثة ـ أعني: ما بالطبع، وما بالعلّيّة، وما بالتجوهر ــ: «سبقاً ولحوقاً بالذات».

٥ ـومنها: السبق بالحقيقة، وهو أن يتلبّس السابق بمعنى من المعاني بالذات. ويتلبّس به اللاحق بالعَرَض؛ كتلبُّسِ الماء بالجريان حـقيقةً وبـالذات، وتـلبُّسِ الميزاب به بالعَرَض؛ ويقابله اللحوق بذاك المعنى، وهذا القسم مـمّا زاده صـدر

والتأخّر بالحقّ.
 (١) كما قال العلّامة في كشف المراد: ٥٨: «وهذا الحصر إستقرائيٍّ لا برهانيٍّ، إذ لم يقم برهان على انحصار التقدّم في هذه الأنواع».
 (٢) هذا مثالُ لما كان عدم اجتماع السابق مع اللاحق لذاتي السابق واللاحق.
 (٣) وهذا مثالُ لما كان عدم اجتماع السابق مع اللاحق لذاتي السابق واللاحق.
 (٣) وهذا مثالُ لما كان عدم اجتماع معه لأمر آخر غير ذاتيهما.
 (٤) فإنَّ العقل يحكم بأنته لا تحقُّقَ للثلاثة إلا والإثنين متحقّق، ويتحقّق الإثنين ولا تحقَّقَ للثلاثة.
 (٥) كتقدَّم حركة اليد على حركة المفتام.

المتألتهين (10%.

٦ ...ومنها: السبق والتقدّم بالدهر، وهو تقدُّمُ العلّة الموجبة<sup>(٢)</sup> على معلولها، لكن لا من حيث إيجابها لوجود المعلول وإفاضتها له ــكما في التقدُّمِ بالعلّيّة ــ، بل من حيث انفكاك وجودها وانفصاله عن وجود المعلول، وتقرُّرِ عَدم المعلول في مرتبة وجودها، كتقدُّمِ نشأة التجرّد العقليّ على نشأة المـادّة؛ ويـقابله اللـحوق والتأخّر الدهريّ.

وهذا القسم قد زاده السيّد الداماد ﷺ<sup>(٣)</sup>، بناءً على ما صوّره من الحـدوث والقدم الدهريَّيْن، وسيجيء بيانه<sup>(٤)</sup>.

٧\_ومنها: السبق والتقدّم بالرتبة، أعمّ من أن يكون الترتيب بحسب الطبع، أو بحسب الوضع والاعتبار.

فالأول: كالأجناس والأنواع المترقية، فإنّك إن ابتدأت آخِــذاً مــن جــنس الأجناس كان سابقاً متقدّماً على ما دونه، ثمّ الذي يليه وهكذا حتّى يــنتهى إلى النوع الأخير؛ وإن ابتدأت آخِذاً من النوع الأخير كان الأمر في التقدّم والتأخّر بالعكس.

والثاني: كالإمام والمأموم، فإنَّك إن اعتبرتَ المبدأ هو المحراب كان الإمام هو السابق على من يليه من المأمومين، ثمّ من يليه على من يليه؛ وإن اعـتبرتَ

(١) راجع الأسفار ٢:٧٥٧.
 (٢) أي العلَّة التامَة التي يجب بوجودها المعلول.
 (٣) راجع القبسات: ٢ ـ ١٨.
 وأورد عليه المحقَّق اللاهيجيّ بارجاعه إلى التقدَّم بالعلَيّة. راجع شوارق الإلهام: ١٠٤.
 وقال الحكيم السبزواريّ ـ بعد تفسير كلام السيَّد في القبسات ـ: «أنَّ قَـدُحَ المحقَّق اللاهيجيّ للهُ فيه مقدوح بشرط الرجوع إلى ما ذكرتُه في بيان الحدوث الدهريّ». راجع شرح المنظومة: ١٨.
 اللاهيجيّ للهُ فيه مقدوح بشرط الرجوع إلى ما ذكرتُه في بيان الحدوث الدهريّ». راجع شوارق الإلهام: ١٠٤.
 اللاهيجيّ للهُ فيه مقدوح بشرط الرجوع إلى ما ذكرتُه في بيان الحدوث الدهريّ». راجع شرح المنظومة: ٨٧.
 وقد تصدّى الشيخ محمد تقيّ الآملي لبيان عدم ورود هذا الايراه عليه على ما فسّره الحكيم السبزواريّ. راجع درر الفوائد: ٢٨٠ و ٢٨٢.
 (٤) في الفصل الثالث من هذه المرحلة.

المبدأ هو الباب كان أمر السبق واللحوق بالعكس. ويقابل السبق والتقدّم بالرتبة، اللحوق والتأخّر بالرتبة. ٨ ـ ومنها: السبق بالشرف، وهو السبق في الصفات الكماليّة، كـتقدّم العـالم على الجاهل والشجاع على الجبان.

الفصل الثاني في ملاك السبق في أقسامه وهو الأمر المشترك فيه بين المتقدّم والمتأخّر، الذي فيه التقدّم. ملاك السبق في السبق الزمانيّ هو النسبة إلى الزمان، سواء في ذلك نـفس الزمان والأمر الزمانيّ؛ وفي السبق بالطبع هو النسبة إلى الوجود؛ وفي السبق بالعلّيّة هو الوجوب؛ وفي السبق بالماهيّة والتجوهر هو تقرُّرُ الماهيّة؛ وفي السبق بالحقيقة هو مطلق التحقّق، الأعمّ من الحقيقيّ والمجازيّ؛ وفي السبق الدهريّ هو الكون بمتن الواقع؛ وفي السبق بالرتبة النسبة إلى مبدأ محدود، كـالمحراب أو الباب في الرتبة الحسّيّة، وكالجنس العالي أو النوع الأخير في الرتبة العقليّة؛ وفي السبق بالشرف هو الفضل والمزيّة.

> الفصل الثالث في القدم والحدوث وأقسامهما

كانت العامّة تطلق اللفظتين: «القديم» و «الحادث» على أمرين يشتركان في الإنطباق على زمان واحد، إذا كان زمانُ وجودِ أحدهما أكثر من زمانِ وجودِ الآخر، فكان الأكثر زماناً هو القديم والأقلّ زماناً هو الحادث والحديث. وهما وصفان إضافيّان، أي إنّ الشيء الواحد يكون حادثاً بالنسبة إلى شيءٍ، وقديماً بالنسبة إلى آخر؛ فكان المحصّل من مفهوم الحدوث هو مسبوقيّة الشيء بالعدم في زمان، ومن مفهوم القدم عدم كونه مسبوقاً بذلك.

ثمّ عمّموا مفهومَي اللفظَيْن بأخْذِ العدم مطلقاً يعمّ العدم المقابل، وهو العــدم الزمانيّ الذي لا يجامع الوجود، والعدم المجامع الذي هو عدم الشيء في حدّ ذاته

المجامع لوجوده بعد استناده إلى العلّة. فكان مفهوم الحدوث مسبوقيّةَ الوجود بالعدم، ومفهوم القدم عدم مسبوقيّتِهِ بالعدم. والمعنيان من الأعراض الذاتيّة لمطلق الوجود، فــإنّ المـوجود بــما هـو موجودٌ، إمّا مسبوقٌ بالعدم، وإمّا ليس بمسبوق به؛ وعند ذلك صحّ البحث عنهما في الفلسفة.

فمن الحدوثِ الحدوثُ الزمانيّ، وهو مسبوقيّةُ وجودِ الشيء بالعدم الزمانيّ كمسبوقيّةِ اليوم بالعدم في أمس، ومسبوقيّة حوادث اليوم بالعدم في أمس؛ ويقابله القدم الزمانيّ، وهو عدم مسبوقيّة الشيء بالعدم الزمانيّ، كمطلق الزمان الذي لا يتقدّمه زمانٌ ولا زمانيٌّ، وإلّا ثبت الزمان من حيث انتفى، هذا خلف.

ومَن الحدوث الحدوث الذاتيّ، وهو مسبوقيّة وجودِ الشيء بالعدم في ذاته، كجميع الموجودات الممكنة التي لها الوجود بعلّةٍ خارجةٍ من ذاتها، وليس لها في ماهيّتها وحدّ ذاتها إلّا العدم.

فإن قلت: الماهيّة ليس لها في حدّ ذاتها إلا الإمكان، ولازمُهُ تساوي نسبتها إلى الوجود والعدم وخلوّ الذات عن الوجود والعدم جميعاً دون التلبُّس بالعدم، كما قيل<sup>(۱)</sup>.

قلت: الماهيّة وإن كانت في [حدّ] ذاتها خاليةً عن الوجود والعدم، مفتقرةً في تلبَّسها بأحدهما إلى مرجّح، لكن عدم مرجّح الوجود وعـلّتِهِ كـافٍ فـي كـونها معدومةً؛ وبعبارة أخرى: خلوُّها في حدٌّ ذاتها عن الوجود والعدم وسَلْبُهما عـنها إنّما هو بحسب الحمل الأوّليّ، وهو لاينافي اتّصافها بالعدم حينتذٍ بحسب الحمل الشائع.

ويقابل الحدوث بهذا المعنى القدمَ الذاتيّ، وهو عدم مسبوقيّةِ الشيء بالعدم في حدّ ذاته؛ وإنّما يكون فيما كانت الذات عين حقيقة الوجود الطارد للعدم بذاته، وهو الوجود الواجبيّ الذي ماهيّته إنّيّته.

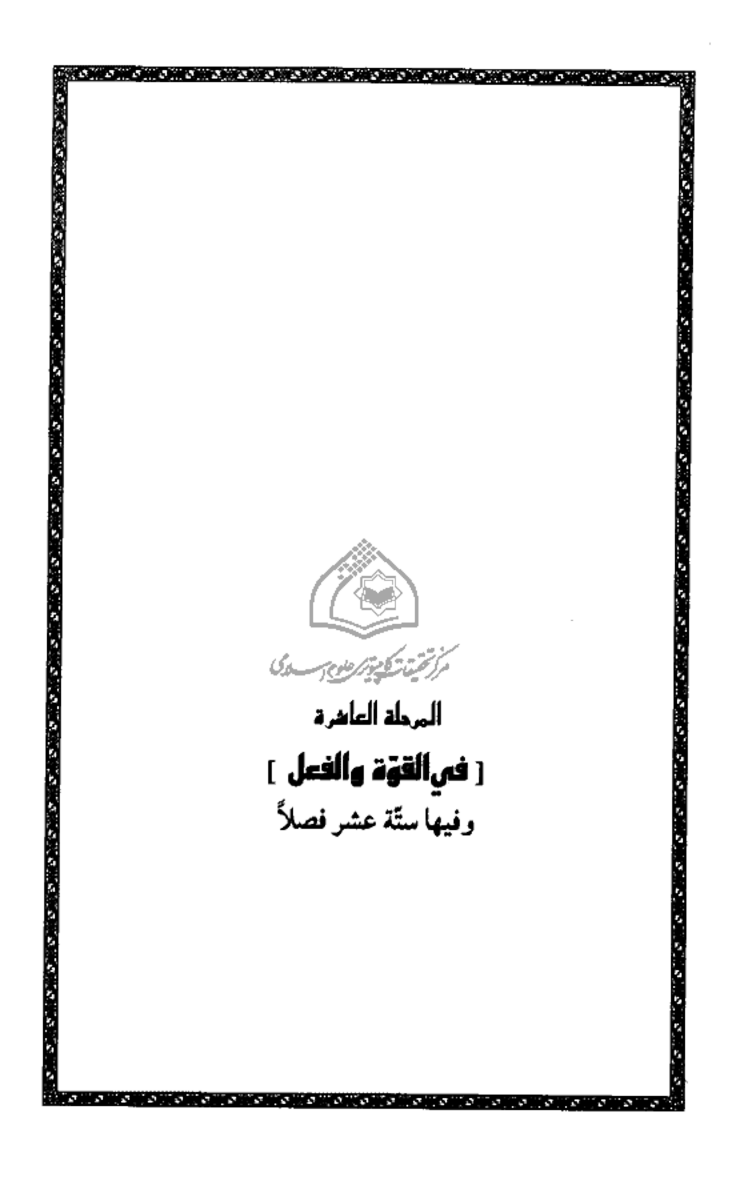
راجع المباحث المشرقيّة ١٣٤:١

ومن الحدوث الحدوث الدهريّ، الذي ذكره السيّد المحقّق الدام الملاة <sup>(۱)</sup>، وهو مسبوقيّةُ وجودٍ مرتبةٍ من مراتب الوجود بعدمه المتقرّر في مرتبةٍ هي فوقها في السلسلة الطوليّة، وهو عدم غير مجامع، لكنّه غير زمانيّ؛ كمسبوقيّةِ عالَمِ المادّة بعدمه المتقرّر في عالم المثال، ويقابله القدَمُ الدهريّ، وهو ظاهر.

\*\*



(١) راجع القبسات: ١١٧.





الفصل الأوّل كلّ حادث زمانيٍّ مسبوقٌ بقوّة الوجود كلَّ حادثٍ زمانيٍّ فإنّه مسبوقٌ بقوّة الوجود، لأنته قبلَ تحقُّق وجوده يجب أن يكون ممكنَ الوجود، يجوز أن يتّصف بالوجود كما يجوز أن لا يوجد، إذ لو كان ممتنع الوجود استحال تحقُّقُه؛ كما أنته لو كان واجباً لم يتخلّف عن الوجود، لكنّه ربما لم يوجد؛ وإمكانه هذا، غير قدرة الفاعل عليه، لأنّ إمكان وجوده وصف له بالقياس إلى وجوده، لا بالقياس إلى شيءٍ آخر كالفاعل. وهذا الإمكان أمرٌ خارجيٌّ، لا معنى عقليٌّ اعتباريٌّ لاحقٌ بماهيّة الشيء،

لأنته يتّصف بالشدّة والضعف، والقُرب والبُعد، فالنطفة التي فيها إمكان أن يصير

. بدأية الحكمة

إنساناً أقرب إلى الإنسانيّة من الغذاء الذي يتبدّل نطفةً، والإمكان فيها أشدّ منه فيه. وإذ كان هذا الإمكان أمراً موجوداً في الخارج فليس جوهراً قائماً بذات. وهو ظاهرٌ؛ بل هو عَرَضٌ قائمٌ بشيءٍ آخر؛ فلنسمّه: «قوّةً»، ولنسمّ موضوعَهُ: «مادّةً» فإذن لكلٍّ حادثٍ زمانيٍّ مادّةٌ سابقةٌ عليه تَحْمِل قوّة وجوده.

ويجب أن تكون المادة غير آبيةٍ عن الفعليّة التي تحمل إمكانَها، فهي في ذاتها قوّة الفعليّة التي فيها إمكانها، إذ لو كانت ذاتٌ فعليّةٌ في نفسها لأبت عن قبول فعليّة أخرى، بل هي جوهرٌ فعليّةُ وجوده أنته قوّة الأشياء؛ وهي لكونها جوهراً بالقوّة قائمةٌ بفعليّةٍ أخرى، إذا حدثَتْ الفعليّةُ التي فيها قوّتها، بطلَتْ الفعليّةُ الأولى وقامَتْ مقامَها الفعليّة، الحديثة؛ كالماء إذا صار هواءً بطلَتْ الصورة المائيّة التي كانت تقوّم المادّةَ الحاملةَ لصورة الهواء، وقامَتْ الصورة الهوائيّة مقامَها، فتقوّمت بها المادّةُ

ومادَّةُ الفعليَّةِ الجديدة الحادثة والفعليَّةِ السابقة الزائلة واحدةٌ، وإلَّا كـانت حادثةً بحدوث الفعليَّة الحادثة، فاستلزمَتْ إمكاناً آخر ومادَّةً أُخـرى، وهكـذا، فكانت لحادث واحد موادٌّ وإمكاناتٌ غير متناهية، وهو محال؛ ونظير الإشكـال لازمٌ فيما لو فرض للمادة حدوثٌ زمانيٌّ.

وقد تبيّن بما مرّ أيضاً. أوّلاً: أنّ كلَّ حادثٍ زمانيٍّ فله مادّةٌ تَخْمِل قوَّةَ وجودِهِ. وثانياً: أنّ مادّة الحوادث الزمانيّة واحدة مشتركة بينها.

وثالثاً: أنّ النسبة بين المادّة وقوّة الشيء التي تَحْمِلها نسبة الجسم الطبيعيّ والجسم التعليميّ؛ فقوّة الشيء الخاصّ تُعيِّنُ قوّةَ المادّةِ المبهمة، كما أنّ الجسم التعليميّ تُعيِّنُ الإمتدادات الثلاثة المبهمة في الجسم الطبيعيّ. ورابعاً: أنّ وجود الحوادث الزمانيّة لا ينفكّ عن تغيُّرٍ في صورها إن كـانت

جواهر أو في أجوالها إن كانت أعراضاً. وخامساً: أنَّ القوّة تقوّم دائماً بفعليّة، والمادّة تقوّم دائماً بصورة تحفظها؛ فإذا

المرحلة العاشرة / في القوّة والفعل

حدثَتْ صورةٌ بعدَ صورةٍ، قامَت الصورة الحديثة مقامَ القديمة وقوّمت المادّة. وسادساً: يتبيّن بما تقدّم أن القوّة تتقدّم على الفعل الخاصّ تقدُّماً زمانيّاً، وأنَّ مطلق الفعل يتقدّم على القوّة بجميع أنحاء التقدّم \_من عـلّيٍّ وطبعيٍّ وزمانيٍّ وغيرها \_.

الفصل الثاني

في تقسيم التغيّر قد عرفت أنّ من لوازم خروج الشيء من القوّة إلى الفعل حصول التغيّر إمّا في ذاته أو في أحوال ذاته<sup>(١)</sup>؛ فاعلم أنّ حصول التغيّر إمّـا دفـعيَّ وإمّـا تـدريجيٌّ، والثاني: هو الحركة، وهي نحوُ وجودٍ تدريجيًّ للشيء ينبغي أن يُبحث عنها من هذه الجهة في الفلسفة الأولى.



قد تبيّن في الفصل السابق أن الحركة خروج الشيء من القوة إلى الفعل تدريجاً؛ وإن شئت فقل: «هي تغيَّر الشيء تدريجاً»، ..والتدريج معنى بديهيُّ التصوّر بإعانة الحسّ عليه ... وعرّفها المعلّم الأوّل بأنتها: «كمالً أوّلُ لما بالقوّة من حيث إنَّه بالقوّة»<sup>(٢)</sup>؛ وتوضيحه: أنّ حصول ما يمكن أن يحصل للشيء كمالٌ له، والشيء الذي يقصد الحركة حالاً من الأحوال، كالجسم .. مثلاً .. يقصد مكانًا ليتمكن فيه فيسلك إليه، كان كلٌّ من السلوك والتمكّن في المكان الذي يسلك إليه

(١) راجع الفصل السابق. (٢) هذا التعريف نسبه إليه الفخر الرازيّ فـي المـباحث المشـرقيّة، وصـدر المـتألّهين فـي الأسفار. ونسبه العلّامة إلى الحكماء، ثمّ نسب القول بــ«أنّ الحركة هي حصول الجسم في مكانٍ بعد آخر» إلى المتكلّمين، فراجع كشف المراد: ٢٦١ ـ ٢٦٢. وفي المقام أقوال أخر مذكورة في المطوّلات، فراجع الأسفار ٢٤:٢ ـ ٣٦، والمباحث المشرقيّة ١٠٥٤٩، وشـرح المنظومة: ٢٣٨ ـ ٢٣٩. \_ بداية الحكمة

كمالاً لذلك الجسم؛ غير أنّ السلوكَ كمالٌ أوّلُ لتقدُّمه، والتمكّن كمالٌ ثانٍ؛ فـإذا شرع في السلوك فقد تحقّق له كمالٌ، لكن لا مطلقاً، بل من حيث إنّه بعدُ بـالقوّة بالنسبة إلى كماله الثاني، وهو التمكّن في المكان الذي يريده؛ فالحركة كمالٌ أوّلُ لما هو بالقوّة بالنسبة إلى الكمالَيْن من حيث إنّه بالقوّة بالنسبة إلى الكمال الثاني.

وقد تبيّن بذلك أنّ الحركة تتوقّف في تحقّقها على أمور ستّة: المبدأ الذي منه الحركة؛ والمنتهى الذي إليه الحركة؛ والموضوع الذي له الحركة، وهو المـتحرّك؛ والفاعل الذي يُوجد الحركة، وهو المحرِّك؛ والمسافة التي فيها الحركة؛ والزمـان الذي ينطبق عليه الحركة نوعاً من الانطباق؛ وسيجيء توضيح ذلك<sup>(۱)</sup>.

## الفصل الرابع في انقسام الحركة إلى توسطيّة وقطعيّة

تعتبر الحركة بمعنيّيْن: أحدهما: كونُ الجسم بين المبدأ والمنتهى، بحيث كلُّ حدٍّ فُرِضَ في الوسط فهو ليس قبلَه ولا بعدَه فيه، وهو حالة بسيطة ثابتة لا انقسام فيها، وتسمّى: «الحركة التوسّطيّة».

وثانيهما: الحالة المذكورة، من حيث لها نسبةٌ إلى حدود المسافة، مـن حـدٌ تركها ومن حدٌّ لم يبلغها، أي إلى قوّةٍ تبدّلَتْ فعلاً وإلى قوّةٍ باقية على حالها بعد يريد المتحرّك أن يبدّلها فعلاً، ولازمُهُ الانقسام إلى الأجزاء والإنصرام والتقضيّ تدريجاً، كما أنّه خروجٌ من القوّة إلى الفعل تدريجاً، وتسمّى: «الحركة القطعيّة». والمعنيان جميعاً موجودان في الخارج، لانطباقهما عليه بجميع خصوصيّاتهما.

وأمّا الصورة التي يأخذها الخيال من الحركة \_بأخْذِ الحدّ بعد الحدّ من الحركة وجَمْعها فيه صورةً متّصلةً مجتمعةً منقسمةً إلى الأجزاء \_فهي ذهنيّة لا وجودَ لها في الخارج، لعدم جواز اجتماع الأجزاء في الحركة، وإلّا كان ثباتاً لا تغيَّراً.

(١) في الفصل الثالث عشر من هذه المرحلة.

وقد تبيّن بذلك أنّ الحركة \_ونعني بها القطعيّة \_نحوُ وجودٍ سيّالٍ منقسمٍ إلى أجزاء تمتزج فيه القوّة والفعل، بحيث يكون كلّ جزءٍ مفروضٍ فيه فعلاً لما قبلهً من الأجزاء وقوّةً لما بعده، وينتهي من الجانبَيْن إلى قوّةٍ لا فعلَ معها وإلى فعلٍ لا قوّةَ معه.

الفصل الخامس في مبدأ الحركة ومنتهاها قد عرفت أنّ في الحركة انقساماً لذاتها<sup>(١)</sup>؛ فاعلم أنّ هذا الانقسام لا يقف على حدٍّ، نظير الانقسام الذي في الكميّات المتّصلة القارّة ـ من الخطّ والسطح والجسم ـ، إذ لو وقف على حدٍّ كان «جزءاً لا يتجزّاُ»، وقد تقدّم بطلانه<sup>(٢)</sup>.

وأيضاً هو انقسام بالقوّة لا بالفعل، إذ لو كان بالفعل بطلّتْ الحـركة، لانــتهاء القسمة إلى أجزاء دفعيّةِ الوقوع.

وبذلك يتبيّن إنّه لامبدأ للحركة ولامنتهى لها بمعنى الجزء الأوّل الذي لاينقسم من جهة الحركة والجزء الآخر الذي كذلك لما عرفت آنفاً أنّ الجزء بهذا المعنى دفعيُّ الوقوع غيرُ تدريجيّه، فلا ينطبق عليه حدّ الحركة، لأنتها تدريجيّة الذات. وأمّا ما تقدّم أنّ الحركة تنتهي من الجانبَيْن إلى قوّةٍ لا فعلَ معها وفعلٍ لا قوّةَ معه<sup>(٣)</sup>، فهو تحديدٌ لها بالخارج من ذاتها.

## الفصل السادس

**في موضوع الحركة وهو المتحرّك الذي يتلبّس بها** قد عرفت أنّ الحركة خروجُ الشيء من القوّة إلى الفعل تدريجاً<sup>(٤)</sup>، وأنّ هذه القوّة يجب أن تكون محمولةً في أمرٍ جوهريٍّ قائمةً به<sup>(٥)</sup>، وهذا الذي بالقوّة كمالٌ

(١) راجع الفصل السابق.
 (٢) راجع الفصل الثالث من المرحلة السادسة.
 (٣) في الفصل السابق.
 (٥) راجع الفصل الثالث من هذه المرحلة.

بالقوّة للمادّة متّحدٌ معها؛ فإذا تبدَّلَت القوّة فعلاً، كان الفعل متّحداً مع المادّة مكان القوّة؛ فمادّة الماء \_مثلاً \_هواءً بالقوّة، وكذا الجسم الحامض حلُوَّ بالقوّة، فإذا تبدَّل الماء هواءً والحموضةُ حلاوةً، كانت المادّة التي في الماء هي المتلبّسة بالهوائيّة، والجسم الحامض هو المتلبّس بالحلاوة؛ ففي كلّ حركة موضوعٌ تـنعته الحـركة وتجري عليه.

ويجب أن يكون موضوع الحركة أمراً ثابتاً تجري وتتجدّد عليه الحركة، وإلّا كان ما بالقوّة غير ما يخرج إلى الفعل، فلم تتحقّق الحركة التي هي خروج الشيء من القوّة إلى الفعل تدريجاً.

ويجب أن لا يكون موضوع الحركة أمراً بالفعل من كلَّ جهةٍ كالعقل المجرّد، إذ لا حركة إلّا مع قوّةٍ مّا، فما لاقوّة فيه فلا حركة له؛ ولا أن يكون بالقوّة من جميع الجهات، إذ لا وجود لما هو كذلك؛ بل أمراً بالقوّة من جهةٍ وبالفعل من جهةٍ، كالمادّة الأولى التي لها قوّةُ الأشياء وفعليّةُ أنتها بالقوّة، وكالجسم الذي هو مادّة ثانية لها قوّةُ الصور النوعيّة والأعراض المختلفة وفعليّةُ الجسميّة وبعض الصور النوعيّة.

الفصل السابع في فاعل الحركة وهو المحرّك يجب أن يكون المحرّك غير المتحرّك، إذ لو كان المتحرّك هو الذي يوجِد الحركة في نفسه، لزم أن يكون شيءٌ واحدٌ فاعلاً وقابلاً من جهة واحدة، وهو محالٌ، فإنَّ حيثيّة الفعلِ هي حيثيّةُ الوجدان وحيثيّةُ القبول هي حيثيّةُ الفقدان، ولا معنى لكون شيءٍ واحدٍ واجداً وفاقداً منجهةٍ واحدةٍ. وأيضاً المتحرّك هو بالقوّة بالنسبة إلى الفعل الذي يحصل له بالحركة وفاقد له، وما هو بالقوّة لا يفيد فعلاً.

المرحلة العاشرة / في القوّة والفعل

أمراً ثابِتَ الذات من غير تغيُّرٍ وسيلانٍ، كان الصادر منه أمراً ثابتاً في نفسه، فلم يتغيّر جزءٌ من الحركة إلى غيره من الأجزاء، لثبات علّتِهِ من غير تغيُّرٍ في حالها، فلم تكن الحركةُ حركةً، هذا خلف.

> الفصل الثامن في ار تباط المتغيّر بالثابت

ربما قيل: إنّ وجوب استناد المتغيّر المتجدّد إلى علّةٍ متغيّرةٍ متجدّدةٍ مـثلِهِ، يوجب استناد علّته المتغيّرة المتجدّدة أيضاً إلى مثلها في التغيّر والتجدّد، وهـلّم جرّاً، ويستلزم ذلك إمّا التسلسل أو الدور أو التغيّر في المبدأ الأوّل (تعالى عـن ذلك).

**وأجيب<sup>(۱)</sup>: بأنّ التجدّد والتغيّر ينتهي إلى جوهر مـتحرّك بـجوهره، فـيكون** التجدّد ذاتيّاً له، فيصحّ استناده إلى علّة ثابتة توجد ذاته، لأنّ ايجاد ذاتــه عــين إيجاد تجدّده.

> القِصَيل التِاسِيم مرى في المسافة التي يقطعها المتحرّك بالحركة

مسافة الحركة هي: «الوجود المتّصل السيّال الذي يجري على الموضوع المتحرّك» وينتزع منه لامحالة مقولة من المقولات، لكن لا من حيث إنّه متّصل واحد متغيّر، فإنّ لازمَهُ وقوعُ التشكيك في الماهيّة، وهو محال؛ بل من حيث إنّه منقسم إلى أقسام آنيّة الوجود، كلّ قسم منه نوعٌ من أنواع المقولة مبائنً لغيره؛ كنمو الجسم مثلاً، فإنّه حركة مُنه في الكمّ، يرد عليه في كلّ آنٍ من آنات الحركة نوعٌ من أنواع الكمّ المتّصل مبائِنٌ للنوع الذي ورد عليه في الآن السابق والنوع الذي سيرد عليه في اللاحق. فمعنى حركة الشيء في المقولة أن يرد على الموضوع في كلّ آنٍ نوعٌ من

(١) راجع الأسفار ٢٥:٣. وشرح المنظومة: ٢٥٠.

أنواع المقولة مبائن للنوع الذي يرد عليه في آنٍ غيره. الفصل العاشر في المقولات التي تقع فيها الحركة المشهور بين قدماء الفلاسفة<sup>(١)</sup> أنّ المقولات التي تـقع فيها الحـركة أربـع مقولات: الأين، والكيف، والكم، والوضع.

أمًا الأيسن: فوقوع الحركة فيه ظاهرٌ، كالحركات المكانيّة التي في الأجسام؛ لكن في كون الأين مقولةً برأسها كلامٌ وإن كان مشهوراً بينهم، بل الأين ضَرْبٌ من الوضع، وعليه فالحركة الأينيّة ضَرْبٌ من الحركة الوضعيّة.

وأمّا الكيف: فوقوع الحركة فيه وخاصّة في الكيفيّات غير الفعليّة، كالكيفيّات المختصّة بالكميّات، كــالإستواء والاعــوجاج ونـحوهما، ظــاهرّ، فــإنّ الجســم المتحرّك في كمّ، يتحرّك في الكيفيّات القائمة بكمّه.

وأمًا الكمّ: فالحركة فيه تغيُّر الجسم في كمّه تىغيّراً متّصلاً بـنسبةٍ مـنتظمةٍ تدريجاً، كالنموّ الذي هو نزيادة الجسم في حجمه زيادةً متّصلةً منتظمةً تدريجاً.

وقد أورد عليه<sup>(٢)</sup>: أنَّ النَّموَ إِنَّمَا يَتَحَقَّق بانضمام أجزاء من خارج إلى أجزاء الجسم، فالكمّ الكبير اللاحق هـو الكـمّ العـارض لمـجموع الأجـزاء الأصـليّة والمنضمّة، والكمّ الصغير السابق هو الكـمّ العـارض لنـفس الأجـزاء الأصـليّة؛ والكمّان متباينان غير متّصلَيْن، لتبايُنِ موضوعَيْهما، فلا حركة في كمٍّ، بل هو زوالُ كمٍّ وحدوث آخر.

**وأجيب عنه<sup>(٣)</sup>: أنَّ انضمام الضمائم لا ريب فيه، لكن الطبيعة تُبَدَّلُ الأجـزاء** 

(١) راجع الفصل الثالث من المقالة الثانية من الفنّ الأوّل من طبيعيّات الشفاء، والنجاة: ١٠٧، والمباحث المشرقيّة ١٩:١ ٥- ٥٨٨، وشرح المقاصد ٢٦١١ ـ ٢٦٤، وكشف المراد: ٢٦٥. (٢) هذا الإيراد أورده الشيخ الإشراقيّ ومتابعوه، كما في الأسفار ٨٩:٣. وتعرّض لد وللإجابة عليه أيضاً المحقّق الآمليّ في دررالفوائد: ٢١١ ـ ٢١٢. (٣) راجع الأسفار ٢٠٨٣ ـ ٩٣، ودررالفوائد: ٢١٢.

المرحلة العاشرة / في القوّة والفعل

المنضمّة بعد الضمّ إلى صورة الأجزاء الأصليّة، ولا تـزال تـبدّل؛ وتـزيد كـميّة الأجزاء الأصليّة تدريجاً بانضمام الأجزاء وتغيّرها إلى الإجزاء الأصليّة، فيزداد الكمّ العارض للأجزاء الأصليّة زيادةً متّصلةً تدريجيّةً، وهي الحركة.

**وأمًا الوضع: فالحركة فيه أيضاً ظاهرٌ، كحركة الكرّ على محورها، فإنّه تتبدّل** بها نسبةُ النقاط المفروضة عليها إلى الخارج عنها، وهو تغيّرٌ تدريجيٌّ في وضعها.

قالوا: «ولا تقع حركة في باقي المقولات»<sup>(١)</sup>، وهي الفعل والإنــفعال ومــتى والاضافة والجدة والجوهر.

أمًا الفعل والانفعال: فإنّه قد أُخِذَ في مفهومَيْهما التدريج، فلا فردَ آنيُّ الوجود لهما، ووقوع الحركة فيهما يقتضي الانقسام إلى أقسامٍ آنيَّةِ الوجود، وليس لهـما ذلك.

وكذا الكلام في متى، فإنّه: «الهيأة الحاصلة من نسبةِ الشيء إلى الزمان»، فهي تدريجيّةُ تنافي وقوعَ الحركة فيها المقتضية للائقسام إلى أقسام آنيّة الوجود.

وأمًا الإضافة: فإنّها انتزاعيّةٌ تابعةٌ لطرفيْها، فلا تستقلّ بشيءٍ، كالحركة؛ وكذا الجدة، فإنّ التغيّر فيها تابعٌ لتغيّرِ مَوْضَوعَها، كَتَغَيَّرُ النعلُ أو القدم عمّا كانتا عليه.

وأمًا الجوهر: فوقوع الحركة فيه يستلزم تحقَّقَ الحركة من غير موضوع ثابت، وقد تقدّم أنّ تحقُّقَ الحركة موقوفٌ على موضوعٍ ثابتٍ باقٍ مادامت الحركة<sup>(٢)</sup>

الفصل الحادي عشر في تعقيب ما مرّ في الفصل السابق ذهب صدر المتألسّهين اللهُ إلى وقوع الحركة في مقولة الجوهر<sup>(٣)</sup>؛ واسـتدلّ

- (١) والقائل أكثر من تقدّم على صدر المتألئهين، فراجع الفصل الثالث من المقالة الثانية من
   الفن الأوّل من طبيعيّات الشفاء، والمباحث المشرقيّة ١٠٦ ـ ٥٩٣٠ ـ ٥٩٤، والنجاة: ١٠٦ ـ ١٠٧،
   وكشف المراد: ٢٦٥ ـ ٢٦٦.
   (٢) راجع الفصل السادس من هذه المرحلة.
   (٣) لا يخفى أنّ صدر المتألئهين أوّل من ذهب إليه صريحاً وأشبع الكلام فـي اشباته. وفـي
- كلمات القدماء \_ وإن كان المعروف المنقول عنهم انحصار الحركة في المقولات الأربع

عليه بأمور<sup>(١)</sup> أوْضَحُها<sup>(٢)</sup>: أنّ وقوع الحركة في المقولات الأربع العرضيّة يقضي بوقوعها في مقولة الجوهر، لأنّ الأعراض تابعة للجواهر مستندة إليها استنادَ الفعل إلى فاعِلِهِ،فالأفعال الجسمانيّة مستندة إلى الطبائع والصور النوعيّة، وهي الأسباب القريبة لها، وقد تقدّم أنّ السبب القريب للحركة أمرّ تدريجيٍّ كمثلها<sup>(٣)</sup>، فالطبائع والصور النوعيّة في الأجسام المتحرّكة في الكمّ والكيف والأين والوضع متغيّرة سيّالةُ الوجود كأعراضها، ولولا ذلك لم يتحقّق سبب لشيءٍ من هذه الحركات.

**وأورد عليه<sup>(٤)</sup>: أنَّا ننقل الكلام إلى الطبيعة المتجدَّدة، كيف صدرت عن المبدأ** الثابت وهي متجدّدة؟!

وأُجيب عنه<sup>(ه)</sup>: فالتغيّر والتجدّد ذاتيَّ لها، والذاتيّ لا يعلّل؛ فالجاعل إنّما جعل المتجدّدَ، لا أنّه جعل المتجدّدَ متجدّداً.

وأورد عليه<sup>(١)</sup>: أنتا نوجّه استنادَ الأعراض المتجدّدة إلى الطبيعة بهذا الوجه بعينه، من غير حاجة إلى جعل الطبيعة متجدّدةً؛ فالتجدّد ذاتتيّ للعَرَضِ المتجدّد، والطبيعة جعلَتْ العَرَضَ المتجدّد، ولم تجعل المتجدّد متجدّداً. وأجيب عنه<sup>(٧)</sup>: بأنّ الأعراض مستندة في وجودها إلى الجـوهر وتـابعةً له،

العرضيّة - عبارات لا تخلو عن الإشارة إلى وقوع الحركة في مقولة الجوهر. منها ما حكى الشيخ الرئيس عن بعض الحكماء - من أنّ الجوهر أيضاً منه قارٌ ومنه سيّالٌ -، راجع الفصل الثاني من المقالة الثانية من الفنّ الأوّل من طبيعيّات الشفاء. ومنها كلمات الشيخ الرئيس في الثاني من المقالة الثانية من الفنّ الأوّل من طبيعيّات الشفاء. ومنها كلمات الشيخ الرئيس في التعليقات على ما حكى عنه صدرالمتألئهين في الأسفار ١١٨٣ - ١٢٠.
 (١) راجع الأسفار ١٢٣ - ٢٧ و ١٠١ - ١٠٥.
 (١) راجع الأسفار ١٣٠٣ - ٢٧ و ١٠١ - ١٠٥.
 (١) مذا أوّل البراهين التي أقامها على وجود الحركة في الجوهر، راجع الأسفار ١٢٠٣ - ٢٢.
 (٢) هذا أوّل البراهين التي أقامها على وجود الحركة في الجوهر، راجع الأسفار ١٢٣ - ٢٢.
 (٢) هذا ألار البراهين التي أقامها على وجود الحركة في الجوهر، راجع الأسفار ١٢٣ - ٢٢.
 (٢) هذا الإيراد تعرّض له صدر المتألئهين في الأسفار ٢٠٦، والحكيم السبزواريّ في شرح المنظومة: ٢٥٠.
 (٥) هذا الجواب للحكيم السبزواريّ في شرح المنظومة: ٢٥٠.
 (٥) هذا الايراد تعرّض له الحراريّ في شرح المنظومة: ٢٥٠.
 (٥) هذا الجواب للحكيم السبزواريّ في شرح المنظومة: ٢٥٠.
 (٦) هذا الايراد تعرّض له المبزواريّ في شرح المنظومة: ٢٥٠.

المرحلة العاشرة / في القوّة والفعل

فالذاتيَّة لابدَّ أن تتمّ في الجواهر. وأورد عليه أيضاً<sup>(١)</sup>: أنَّ القوم<sup>(٢)</sup> صحّحوا ارتباط هذه الأعراض المتجدّدة إلى المبدأ الثابت ــمن طبيعة وغيرها ــبنحو آخر، وهو: أنَّ التغيّر لاحقٌّ لها من خارج، كتجدُّد مراتب قُرْب وبُعْد من الغاية المطلوبة في الحركات الطبيعيّة، وكـتجدُّدِ أحوال أخرى في الحركات القسريّة التي على خلاف الطبيعة، وكـتجدُّد إرادات جزئيّة منبعثة من النفس في كلِّ حدٌ من حدود الحركات النفسانيّة التي مـبدؤها النفس.

وأجيب عنه<sup>(٣)</sup>: بأنتها ننقل الكلام إلى هذه الأحوال والإرادات المتجدّدة، من أين تجدّدت؟ فإنّها لا محالة تنتهي في الحركات الطبيعيّة إلى الطبيعة، وكذا فسي القسريّة، فإنّ القسر ينتهي إلى الطبيعة، وكذا في النفسانيّة، فإنّ الفـاعل المـباشر للتحريك فيها أيضاً الطبيعة، كما سيجيء<sup>(8)</sup>

ويمكن أن يستدلّ على الحركة في الجوهر بما تقدّم<sup>(٥)</sup> أنّ وجودَ العَرَضِ من مراتب وجود الجوهر، من حيث كون وجوده في نفسه عـين وجـوده للـجوهر، فتغيُّرُه وتجدُّدُه تغيُّرُ للجوهر وتجدُّدُ لغ يُرَضِ

ويتفرّع على ما تقدّم:

أوّلاً: أنّ الصور الطبيعيّة المتبدّلة صورةُ بعدَ صورةٍ عـلى المـادّة، بـالحقيقة صورة جوهريّة واحدةٌ سيّالةٌ تجري على المادّة، وينتزع من كلّ حدّ من حدودها مفهومٌ مغايرٌ لما ينتزع من غيره.

هذا في تبدّلِ الصور الطبيعيّة بعضها من بـعض؛ وهــناك حــركةُ اشــتداديّــة جوهريّة أخرى، هي حركة المادّة الأولى إلى الطبيعيّة، ثمّ النباتيّة، ثمّ الحيوانيّة، ثمّ

(١) هذا الايراد تعرَّض له الحكيم السبزواريَّ في شرح المنظومة: ٢٥٠. (٢) وهو الشيخ الرئيس ومتابعوه على ما في الأسفار ٢٥:٣. (٣) راجع الأسفار ٦٥،٣، وشرح المنظومة: ٢٥٠. (٤) في الفصل السادس عشر من هذه المرحلة. (٥) في الفصل الثالث من المرحلة الثالثة.

الإنسانيَّة. وثانياً: أنَّ الجوهر المتحرَّك في جوهره متحرَّكٌ بجميع أعراضه، لما سمعت من حديث كون وجود الأعراض من مراتب وجود الجوهر الموضوع لها. ولازمُ ذلك كونُ حركة الجوهر في المقولات الأربع<sup>(١)</sup> أو الثلاث<sup>(١)</sup> من قبيل الحركة في الحركة؛ وعلى هذا ينبغي أن تسمّى هذه الحركات الأربع أو الثـلاث: «حركات ثانية»، وما لمطلق الأعـراض مـن الحـركة بـتبع الجـوهر لا بـعرضه:

«حركات أولىٰ». وثالثاً: أنّ العالم الجسمانيّ بمادّته الواحدة حقيقةٌ واحدةٌ سيّالةٌ مـتحرّكـةٌ بجميع جواهرها وأعراضها قافلة واحدة إلى غايةٍ ثابتةٍ لها الفعليّة المحضة.

## الفصل الثاني عشر في موضوع الحركة الجوهريّة وفاعلها

قالوا: «إنّ موضوع هذه الحركة هو العادّة المتحصّلة بصورة مّا مـن الصـور المتعاقبة المتّحدة بالاتّصال والسيلان، فوحدة المادّة وشخصيّتها محفوظةً بصورةٍ مّا من الصور المتبدّلة؛ وصورة مّا وإن كانت مبهمةً، لكن وحدتها محفوظةً بجوهرٍ مفارقٍ هو الفاعل للمادّة الحافظ لها ولوحدتها وشخصيّتها بصورةٍ مّا، فصورةٌ مّاً شريكةُ العلّة للمادّة؛ والمادّة المتحصّلة بها هي موضوع الحركة»<sup>(٣)</sup>.

وهذا، كما أنّ القائلين بالكون والفساد النافين للحركة الجوهريّة قـالوا: «إنّ فاعل المادّة هو صورة مّا، محفوظة وحدتها بجوهرٍ مفارقٍ يفعلها ويفعل المـادّة بواسطتها، فصورة مّا شريكة العلّة بالنسبة إلى المادّة، حافظة لتحصّلها ووحدتها». والتحقيق أنّ حاجة الحركة إلى موضوع ثابت باقٍ ما دامت الحركة، إن كانت لأجل أن تنحفظ به وحدة الحركة ولا تنثلم بطروّ الانقسام عليها وعدم اجـتماع

> (١) أي الأين والكيف والكمّ والوضع. (٢) والتثليث باعتبار رجوع الأين إلى الوضع ــمنه ﷺ ــ. (٣) راجع شرح المنظومة: ٢٥١.

المرحلة العاشرة / في القوّة والفعل

أجزائها في الوجود، فاتّصال الحركة في نفسها وكون الانقسام وهميّاً غير فكّميٍّ كافٍ في ذلك؛ وإن كانت لأجل أنتها معنى ناعتيّ يحتاج إلى أمر موجود لنفسه، حتّى يوجد له وينعته، كما أنّ الأعراض والصور الجوهريّة المنطبعة في المادّة تحتاج إلى موضوع كذلك، توجد له وتنعته، فموضوع الحركات العرضيّة أمرّ جوهريٌّ غيرها، وموضوع الحركة الجوهريّة نفس الحركة، إذ لا نعني بموضوع الحركة إلّا ذاتاً تقوم به الحركة وتوجد له؛ والحركة الجوهريّة لمّا كانت ذاتاً بوهريَّةً سيّالةً، كانت قائمةٌ بذاتها موجودةً لنفسها، فهي حركة ومستحرّكة في نفسها.

وإسناد الموضوعيّة إلى المادّة التي تجري عليها الصور الجوهريّة على نحو الاتّصال والسيلان لمكان اتّحادها معها، وإلّا فهي في نفسها عاريةٌ عن كلِّ فعليّةٍ.

الفصل الثالث عشر في الزمان

إنّا نجد الحوادث الواقعة تحت الحركة منقسمةً إلى قطعاتٍ لاتجامع قطعةً منها القطعةَ الأخرى في فعليّة الوجود، لما أنَّ فعليَّةَ وجودِ القطعة المفروضة ثـانياً متوقّفةٌ على زوال الوجود الفعليّ للقطعة الأولى؛ ثمّ نجد القطعة الأولى المتوقّفة عليها منقسمةً في نفسها إلى قطعتَيْن كذلك، لاتجامع إحداهما الأخرى، وهكذا كلّما حصلنا قطعةً قبلَتْ القسمة إلى قطعتَيْن كذلك. من دون أن تقف القسمة على حدّ.

ولا يتأتّى هذا إلّا بَعرْضِ امتدادٍ كمّيٍّ على الحركة، تتقدّر به وتقبل الانقسام؛ وليس هذا الامتداد نفس حقيقة الحركة، لأنته امتدادٌ متعيّنُ، وما في الحركة في نفسها امتداد مبهمٌ، نظير الامتدادُ المبهم الذي في الجسم الطبيعيّ وتعيّنُه الذي هو الجسم التعليميّ.

فهذا الامتداد \_الذي به تَعَيِّنَ امتدادُ الحركة \_كمَّ متَّصلٌ عارضٌ للحركه؛ نظير الجسم التعليميّ \_الذي به تَعَيَّنَ امتدادُ الجسم الطبيعيّ \_للجسم الطبيعيّ؛ إلَّا أنَّ هذا الكمّ العارض للحركة غير قارَّ ولا يجامع بعض أجزائه المفروضة بعضاً، بخلاف كمِّية الجسم التعليميِّ فإنَّها قارَّةً مجتمعةُ الأجزاء. وهذا هو الزمان العارض للحركة ومقدارها<sup>(١)</sup> وكلَّ جزءٍ منه من حيث إنَّـه متوقِّفٌ عليه الآخر متقدَّمٌ بالنسبة إليه، ومن حيث إنّه متوقفٌ، متأخَّرٌ بالنسبة إلى ما توقِّف عليه. والطرف منه الحاصل بالقسمة هو «الآن». وقد تبيّن بما تقدّم:

أوّلاً: أنّ لكلّ حركةٍ زماناً خاصًا بها، هو مقدارُ تلك الحركة؛ وقد أطبق الناس على تقدير عامّة الحركات وتعيين النسب بينها بالزمان العـامّ الذي هـو مـقدار الحركة اليوميّة، لكونه معروفاً عندهم مشهوداً لهم كافّة؛ وقد قسّموه إلى القـرون والسنين والشهور والأسابيع والأيّام والساعات والدقـائق والثـوانـي وغـيرها، لتقدير الحركات بالتطبيق عليها.

والزمان الذي له دخلٌ في الحوادث الزمانيّة، عند المثبتين للحركة الجوهريّة، هو زمان الحركة الجوهريّة.

وثانياً: أنَّ التقدَّم والتأخَرِ ذاتيان بين أجزاء الزمان، بمعنى أنَّ كون وجود الزمان سيَّالاً غير قارً، يقتضي أن ينقسم لو انقسم الي جزءٍ يتوقَف على زواله وجودُ جزء آخر بالفعل، والمتوقَف عليه هو المتقدَّم والمتوقَف هو المتأخّر. وثالثاً: أنَّ الآن وهو طَرَفُ الزمان والحدَّ الفاصل بين الجزئين لو انقسم هو أمرَّ عدميًّ؛ لكون الانقسام وهميّاً غير فكَيٍّ.

ورابعاً: أنَّ تتالي الآنات \_وهو اجتماع حدَّيْن عدميَّيْن أو أكثر من غير تخلُّلِ

المرحلة العاشرة / في القوّة والفعل

جزءٍ من الزمان فاصلٌ بينهما \_محالٌ، وهو ظاهر؛ ومثله الكلام في تتالي الآنيَّات المنطبقة على طرف الزمان، كالوصول والإفتراق. وخامساً: أنَّ الزمان لا أوَّلَ له ولا آخر له، بمعنى الجزء الذي لا ينقسم مـن

مبتدئه أو منتهاه، لأنَّ قبول القسمة ذاتيٌّ له.

الفصل الرابع عشر في السرعة والبطء

إذا فرضنا حركتَيْن واعتبرنا النسبةَ بينهما، فإن تساوتا زماناً فأكثرهما قطعاً للمسافة أسرعهما، وإن تساوتا مسافةً فأقلُّهما زماناً أسرعهما؛ فبالسرعة قبطعُ مسافةٍ كثيرةٍ في زمان قليل، والبطء خلافُهُ.

قالوا: «إنَّ البطء ليس بتخلُّل السكون، بأن تكون الحركة كـلَّما كـان تـخلُّلُ السكون فيها أكثر كانت أبطأ، وكلَّما كان أقلَّ كانت أسرع؛ وذلك لاتِّصال الحركة بامتزاج القوّة والفعل فيها، فلا سبيل إلى تخلّل السكون فيها»<sup>(١)</sup>.

وقالوا: «إنَّ السرعة والبطء متقابلان تقابَلُ التضادُ؛ وذلك لأنتهما وجوديَّان، فليس تقابُلُهما تقابُلَ التناقض، أو العدم والملكة؛ وليسا بـالمتضائفَيْن، وإلَّا كـانا كلَّما ثبت أحدهما ثبت الآخر، وليس كذلك؛ فلم يبق إلَّا أن يكونا متضادًين، وهو المطلوب»<sup>(۲)</sup>.

وفيه (٣): أنَّ من شرط المتضادَّيْن أن تكون بسينهما غماية الخملاف، وليست

- (١) هذا ما قال به الحكماء. خلافاً للمتكلِّمين القائلين بأنَّ البطء في الحركة بتخلُّل السكون، كما نُقل عنهم في شرح المقاصد ٢٧٥:١، وكشف المراد: ٢٧٠، وشـوارق الإلهـ آم: ٤٨٣، وشرح التجريد للقوشجيَّ: ٣٠٤.
- (٢) هذا ما قال به المتكلَّمون، كما ذهب إليه الفخر الرازيِّ فـي المـباحث المشـرقيَّة ٢٠٥،١، وتبعهم صدر المتألمهين في الأسفار ١٩٨:٣. بخلاف المشهور من الحكماء حيث ذهبوا إلى أنَّ التقابل بينهما تقابل العدم والملكة. (٣) كذا أجاب عنه المصنِّف ﷺ في تعليقته على الأسفار ٢٠.١٩٢ ـ ١٩٩.

۱۳۵.

بمتحقّقة بين السرعة والبطء، إذ ما من سريع إلّا ويمكن أن يفرض ما هو أسـرع منه، وكذا ما من بطءٍ إلّا ويمكن أن يفرض ما هو أبطأ منه.

والحقّ: أنّ السرعة والبطء وصفان إضافيّان، فسرعة حركةٍ بالنسبة إلى أخرى بُطءٌ بعينها بالنسبة إلى ثالثة، وكذلك الأمر في البطء والسسرعة بـمعنى الجـريان والسيلان خاصّة لمطلق الحركة، ثمّ تشتدّ وتضعف، فيحدث بـاضافة بـعضها إلى بعض السرعة والبطء الإضافيّان.

الفصل الخامس عشر في السكون

يطلق السكون على خلوّ الجسم من الحركة قبلها أو بحدها، وعملى ثبات الجسم على حاله التي هو عليها؛ والذي يقابل الحركة هو المعنى الأوّل، والثاني لازِمُهُ، وهو معنى عدميَّ ـ بمعنى العدام الصفة عن موضوعٍ قابلٍ هـو الجسـم. فيكون هو عدم الحركة عمّا من شأنه أن يتحرّك؛ فالتقابل بينه وبين الحركة تقابُل العدم والملكة<sup>(۱)</sup>. ولا يكاد يخلو عن الحركة جسم أو أمرٌ جسمانيَّ، إلّا ماكان آنيُّ الهندسيّة، ونحو ذلك.

الفصل السادس عشر في انقسامات الحركة تنقسم الحركة بانقسام الأمور الستّة التي تتعلّق بها ذاتها. فانقسامها بانقسام المبدأ والمنتهى كالحركة من مكانٍ كـذا إلى مكـانٍ كـذا

(١) هذا رأي الحكماء، كالشيخ الرئيس في الفصل السابع من المقالة الرابعة والفصل الرابع من المقالة الثانية من الفنّ الأوّل من طبيعيّات الشفاء، والنجاة: ١١٤ ـــ ١١٥، وصدر المتألّتهين في شرح الهداية الأثيريّة: ٨٩. خلافاً للمتكلّمين القائلين بأنّ بينهما تقابل التضادّ، وتبعهم المحقق الطوسيّ كما في كشف المراد: ٢٧١.

والحركة من لونٍ كذاإلى لونٍ كذا وحركة النبات من قدرٍ كذا إلى قدرٍ كذا. وانقسامها بانقسام الموضوع كحركة النبات وحركة الحيوان وحركة الإنسان. وانقسامها بانقسام المقولة كالحركة في الكيف والحركة في الكمّ والحركة في الوضع<sup>(۱)</sup>.

وانقسامها بانقسام الزمان كالحركة الليليّة والحركة النهاريّة والحركة الصيفيّة والحركة الشتويّة.

وانقسامها بانقسام الفاعل كالحركة الطبيعيّة والحركة القسريّة والحركة الإراديّة؛ ويلحق بها بوجه الحركة بالعَرَضِ، فإنّ الفاعل إمّا أن يكون ذا شسعور وإرادة بالنسبة إلى فعله، أم لا؛ والأوّل هو الفاعل النفسانيّ، والحركة «نفسانيّة» كالحركات الإراديّة التي للإنسان والحيوان؛ والثاني إمّا أن تكون الحركة منبعثةً عن نفسه لو خُلِّيَ ونفسَه، وإمّا أن تكون منبعثةً عنه لقَهْرِ فاعلٍ آخر إيّاه على الحركة؛ والأوّل هو الفاعل الطبيعيّ والحركة «طبيعيّة»؛ والثاني هو الفاعل القاسر والحركة «قسريّة» كالحجر المرحى إلى فوق.

قالوا: «إنّ الفاعل القريب للحركة في جميع هذه الحركات هو طبيعة المتحرّك، عن تسخير نفساني، أو اقتضاء طبيعيٍّ، أو قهر الطبيعة القاسرة لطبيعة المقسور على الحركة»<sup>(٢)</sup> و «المبدأ المباشر المتوسّط بين الفاعل وبين الحركة هو مبدأ الميل الذي يوجده الفاعل في طبيعة المتحرّك»<sup>(٣)</sup> و تفصيل الكلام فيه في الطبيعيّات<sup>(٤)</sup>. خاتمة :

ليعلم أنّ «القوّة» أو «ما بالقوّة» كما تطلق على حيثيّة القبول، كذلك تطلق على حيثيّة الفعل إذا كانت شديدةً؛ وكما تطلق على مبدأ القبول القائم به ذلك، كـذلك

(١) والحركة في الأين. (٢) راجع الأسفار ٢٤.٣ ـ ٢٥ و ٢٣١ ـ ٢٣٢. (٣) راجع تعليقة الحكيم السبزواريّ على الأسفار ٢٥:٣. (٤) راجع شرح الإشارات ٢٠٨:٢ ـ ٢٢٦. تطلق على مبدأ الفعل، كما تطلق «القوى النفسانيَّة» ويـراد بــها مـبادئ الآثــار النفسانيَّة، من إبصار وسمع وتخيَّل وغير ذلك؛ وكذلك القــوى الطــبيعيَّة لمــبادئ الآثار الطبيعيَّة.

وهذه القوّة الفاعلة إذا قارنت العلم والمشيّة، سُمّيت: «قدرة الحيوان»؛ وهي علّةٌ فاعلةٌ تحتاج في تمام علّيّتها ووجوب الفعل بها إلى أمور خارجة كـحضور المادّة القابلة وصلاحيّة أدوات الفعل وغيرها، تصير باجتماعها علّةً تامّةً يـجب معها الفعل.

ومن هنا يظهر:

أوّلاً: عدم استقامة تحديد بعضهم<sup>(١)</sup> للمقدرة بأنسّها «ما يمصح معه الفعل والترك»، فإنّ نسبة الفعل والترك إلى الفاعل إنّما تكون بالصحّة والإمكان إذا كان جزءاً من العلّة التامّة، لا يجب الفعل به وحده، بل به وببقيّة الأجزاء التي تتمّ بها العلّة التامّة؛ وأمّا الفاعل التامّ الفاعليّة، الذي هو وحده علّة تامّة كالواجب (تعالى) فلا معنى لكون نسبة الفعل والترك إليه بالإمكان.

ولا يوجب كون فعله واجباً أن يكون موجباً مجبراً على الفعل غير قادر عليه، إذ هذا الوجوب لاحقٌ بالفعل من قبله، وهو أثره؛ فلا يضطرّه إلى الفـعل، ولا أنّ هناك فاعلاً آخر يؤثّر فيه بجعله مضطرّاً إلى الفعل.

وثانياً: بطلان ما قال به قوم: «إنّ صحّة الفعل متوقّفةٌ على كونه مسبوقاً بالعدم الزمانيّ، فالفعل الذي لا يسبقه عدمٌ زمانيٌّ ممتنع»<sup>(٢)</sup>؛ وهو مبنيٌّ على القول بأنّ علّة الاحتياج إلى العلّة هي الحدوث دون الإمكان، وقد تقدّم<sup>(٣)</sup> إيطاله وإثبات أنّ

(١) وهو المتكلّمون كما في شرح المواقف: ٤٨١، والأسفار ٣٠٧:٦. (٢) هذا ما قال به بعض المتكلّمين كما نُقل عنهم في رسالة الحدوث لصدر المــتألّـهين: ١٥. وفي الأسفار نسبه بطائفةٍ من الجدليّين، راجع الأسفار ٣٨٤:٢. (٣) في الفصل الثامن من المرحلة الرابعة. المرحلة العاشرة / في القوّة والفعل \_\_\_\_\_\_

علَّة الحاجة إلى العلَّة هو الإمكان دون الحدوث؛ على أنَّه منقوضٌ بنفس الزمان. وثالثاً: بطلان قول من قال: «إنَّ القدرة إنَّما تحدث مع الفعل، ولا قدرة على فعل قبله». وفيه: أنتهم يرون أنَّ القدرة هي كون الشيء بحيث يصحّ منه الفعل والترك، فلو ترك الفعل زماناً ثمّ فَعَلَ، صَدَقَ عليه قبل الفعل أنّه يصحّ منه الفعل والترك، وهي القدرة<sup>(۱)</sup>.

\*\*



(١) ولمزيد التوضيح راجع المباحث المشرقيّة ٣٨٢:١٠ والأسفار ٨:٣ - ١٠.







-

المرحلة الحادية عشرة في العلم والعالم والمعلوم قد تحصّل ممّا تقدّم أنَّ الموجود ينقسم إلى ما بالقوّة وما بالفعل<sup>(١)</sup>، والأوّل هو المادّة والمادّيّات، والثاني غيرهما وهو المجرّد؛ وممّا يعرض المجرّد عَرْضاً أوّليّاً أن يكون علماً وعالماً ومعلوماً، لأنَّ العلم \_كما سيجيء بيانه(٢) \_ حضورُ وجودٍ مجرّدٍ لوجودٍ مجرّدٍ، فمن الحري أن نبحث عن ذلك في الفلسفة الأولى. وفيها اتناعشر فصلأ الفصل الأوّل في تعريف العلم وانقسامه الأوّليّ حصول العلم لنا ضرّوريٌّ، وكذلك مفهومه عندنا<sup>(٣)</sup>؛ وإنَّما نريد في هذا الفصل معرفة ماهو أظهر خواصّه، لنميّز بها مصاديقَهُ وخصوصيّاتُها (٤). فنقول: قد تقدّم في بحث الوجود الذهنيّ أنَّ لنا علْماً بالأمور الخارجة عنَّا في الجملة<sup>(٥)</sup>، بمعنى أنتها تحصل لنا وتحضر عندنا بماهيّاتها، لا بوجوداتها الخارجيّة

(١) راجع المرحلة السابقة. (٢) في الفصل الآتي. (٣) كما في الأسفار ٢٧٨.٣ ـ ٢٧٩، والمباحث المشرقيّة ٣٢١:١ ٣٣ ـ ٣٢٢، وشـرح الإشـارات ٣١٤:٢. (٤) راجع المرحلة الثانية. (٥) راجع المرحلة الثانية. التي تترتّب عليها الآثار، فهذا قسمٌ من العلم، ويسمّى: «علماً حصوليّاً». ومن العلم علمُ الواحد منّا بذاته التي يشير إليها بـ«أنا»، فإنّه لا يغفل عن نفسه في حالٍ من الأحوال؛ سواء في ذلك الخلاء والملاء، والنوم واليقظة، وأيّة حــالٍ أخرى.

وليس ذلك بحضور ماهيّة ذاتنا عندنا حضوراً مفهوميّاً وعلْماً حصوليّاً؛ لأنّ المفهوم الحاضر في الذهن كيفما فُسِضَ لا يأبـى الصـدق عـلى كـثيرين وإنّـما يتشخّص بالوجود الخارجيّ، وهذا الذي نشاهده من أنفسنا ونعبّر عنه بـ«أنا» أمرً شخصيٌّ لذاته لا يقبل الشركة، والتشخّص شأنُ الوجود، فعلْمُنا بذواتنا إنّـما هـو بحضورها لنا بوجودها الخارجيّ الذي هو ملاك الشخصيّة وترتّب الآثار؛ وهذا قسمٌ آخر من العلم، ويسمّى: «العلم الحضوريّ».

وهذان قسمان ينقسم إليهما العلم قسمةً حاصرةً، فإنَّ حصول المعلوم للعالم إمّا بماهيّته، أو بوجوده؛ والأوّل هو العلم الحصوليّ، والثاني هو العلم الحضوريّ.

ثمّ إنّ كونَ العلّم حاصلاً لنا، معناه: حصول المعلوم لنا، لأنّ العلّمَ عينُ المعلوم بالذات، إذ لا نعني بالعلم إلاّ حصول المعلوم لنا، وحصول الشيء وحضوره ليس إلّا وجوده، ووجودُهُ نفسُهُ.

ولا معنى لحصول المعلوم للعالم إلاّ اتّحاد العالم معه، سواء كمان معلوماً حضوريّاً أو حصوليّاً، فإنّ المعلوم الحضوريّ إن كان جوهراً قائماً بنفسه، كمان وجوده لنفسه، وهو مع ذلك للعالم، فقد اتّحد العالم مع نفسه؛ وإن كان أمراً وجوده لموضوعه، والمفروض أنّ وجوده للعالم، فقد اتّحد العالم مع موضوعه، والعَرَضُ أيضاً من مراتب وجود موضوعه غير خارج منه، فكذلك مع ما اتّحد مع موضوعه، وكذا المعلوم الحصوليّ موجودٌ للعالم، سواء كان جوهراً موجوداً لنفسه أو أمراً موجوداً لغيره، ولازٍمُ كونه موجوداً للعالم اتّحاد العالم معه. على أنته سيجيء أنّ العلم الحصوليّ علْمٌ حضوريٌّ في الحقيقة<sup>(۱)</sup>.

(١) في الفصل العاشر من هذه المرحلة.

المرحلة الحادية عشرة / في العلم والعالم والمعلوم مسمسم مسمسه

فحصول العلم للعالم من خواصّ العلم، لكن لاكلّ حصولٍ كـيف كـان، بـل حصولُ أمرٍ بالفعل فعليّةً محضةً لا قوّة فيه لشيءٍ مطلقاً، فإنّا نشاهد بالوجدان أنّ المعلوم من حيث هو معلومٌ لا يقوى على شيءٍ آخر، ولا يقبل التغيّر عمّا هو عليه؛ فهو حصولُ أمرٍ مجرّدٍ عن المادّة خال من غواشي القوّة، ونسمّى ذلك: «حضوراً». فحضور المعلوم يستدعي كونه أمراً تامّاً في فعليّته من غسير تسعلّقٍ بـالمادّة

والقوّة [الذي] يوجب نقصه وعدم تمامه من حيث كمالاته التي بالقوّة. من حيث كما لاته التي بالقوّة.

ومقتضى حضور المعلوم أن يكون العالم الذي يحصل له العلم أمراً فعليّاً تامَّ الفعليّة، غيرَ ناقصٍ من جهة التعلّق بالقوّة، وهو كون العالم مجرّداً عن المادّة خالياً عن القوّة.

فقد بان أنّ العلم حضورٌ موجودٍ مجرّدٍ لموجودٍ مجرّدٍ<sup>(١)</sup>، سواءٌ كان الحاصل عينَ ما حصل له كما في عِلْمِ الشيء بنفسه، أو غيرَه بوجهٍ، كما في عِلْمِ الشيء بالماهيّات الخارجة عنه. وتبيّن أيضاً: أوّلاً: أنّ المعلوم الذي هو متعلّق العلم يـجب أن يكون أمراً مجرّداً عن المادّة؛ وسيجيء معنى تعلّق العلم بالأمور المادّية<sup>(٢)</sup>.

(١) اعلم أنَّ في تعريف العلم مذاهب مختلفة:
 الأوَّل: ما ذهب إليه الشيخ الإشراقيّ، وهو أنَّ العلم عبارة عن الظهور، راجع حكمة الإشراق: ١٢٤ – ١١٥.
 الثاني: ما ذهب إليه أبو الحسين البصريّ وأصحابه، وتبعهم الفخر الرازيّ، وهو أنَّ العلم الثاني: ما ذهب إليه أبو الحسين البصريّ وأصحابه، وتبعهم الفخر الرازيّ، وهو أنَّ العلم حالة أضافيّة بين العالم والمعلوم. راجع شرح مسألة العلم: ٢٩، وشرحي الإشرارات حالة إضافيّة بين العالم والمعلوم. راجع شرح مسألة العلم: ٢٩، وشرحي الإشرارات حالة أضافيّة بين العالم والمعلوم. راجع شرح مسألة العلم: ٢٩، وشرحي الإشارات ١٣٤٠ ـ ١٣٤٠، والمباحث المشرقيّة ٢٢١٠٦.
 ١٣٤ ـ ١٣٢٠، والمباحث المشرقيّة ٢١٠١٦.
 عن كيفيّة ذات إضافة.
 عن كيفيّة ذات تعلّق. راجع شرح المواقف: ٢٧٢.
 وعرّفوه أيضابتداريف أخر، ذكرها المحقّق الطوسيّ في شرح مسألة العلم؛ ٣٢ ـ ٢٢٢.
 وعرّفوه أيضابي أن الما المحقق الطوسيّ في شرح مسألة العلم؛ ٣٢ ـ ٢٢.
 عن كيفي الغصل الآتي.

وثانياً: أنّ العالم الذي يقوم به العلم يجب أن يكون مجرّداً عن المادّة أيضاً. الفصل الثاني ينقسم العلم الحصوليّ إلى كلّيّ وجزئيّ والكلّيّ: ما لا يمتنع فَرْضُ صدقِهِ على كثيرين كالعلم بماهيّة الإنسان، ويسمّى: «عقلاً» و «تعقّلاً». والجزئيّ: ما يمتنع فَرْضُ صدقه على كثيرين كالعلم بهذا الإنسان بنوع من الاتّصال بمادّته الحاضرة، ويسمّى: «علماً إحساسيّاً»، وكالعلم بالإنسان الفرد من غير حضور مادّته، ويسمّى: «علماً خياليّاً». وعَدُّ هذين القسمَيْن ممتنعُ الصدق على كثيرين إنّما هو من جهة اتّصال أدوات الاحساس بالمعلوم الخارجيّ في العلم الإحساسيّ، وتوقُّفِ العلْم الخياليّ على العلم الاحساسيّ؛ وإلّا فالصورة الذهنيّة حكيفما فُرضَتْ ـلا تأبى أن تصدق على كثيرين.

والقسمان جميعاً مجرّدان عن العادّة، لما تقدّم<sup>(١)</sup> من فعليّة الصورة العلميّة في ذاتها وعدم قبولها للتغيّر. م*زرّميّت يورّسي م*ي

وأيضاً الصورة العلميّة ـكَيْفَما فُرَّضَتْ ـ لا تمتنع عن الصدق على كـثيرين. وكلُّ أمرٍ مادّيٍّ متشخّصٌ ممتنعُ الصدق على أزيد من شخص واحد. أَجَّن أَن كان ما السبق السبقية أسلان التقديمة مُتَّب المتَّ

وأيَّضاً لو كانت الصورة الحسيّة أو الخياليّة ماديّةً منطبعةً بنوع من الانطباع في جزء بدنيّ، لكانت منقسمةً بانقسام محلّها، ولكان في مكان وزمـان، وليس كذلك، فالعلم لا يقبل القسمةَ ولا يشار إليه إشارةً وضعيّةً مكانيّةً. ولا أنته مقيّد بزمانٍ لصحّة تصوّرنا الصورة المحسوسة في وقت بعدَ أمدٍ بعيدٍ على ما كانت عليه من غير تغيُّرٍ فيها؛ ولو كانت مقيّدةً بالزمان لتغيَّرَتْ بتقضّيه.

وما يتوهّم: من مقارنة حصول العلم للزمان إنّما هو مقارنة شرائط حـصول الاستعداد له، لا نفس العلم؛ وأمّــا تــوسّط أدوات الحسّ فــي حـصول الصــورة

| \YY | دية عشرة / في العلم والعالم والمعلوم | المرحلة الحاه |
|-----|--------------------------------------|---------------|
|-----|--------------------------------------|---------------|

المحسوسة، وتوقّف الصورة الخياليّة على ذلك، فــإنّما هــو لحـصول الإسـتعداد الخاصّ للنفس لتقوى به على تمثيل الصورة العلميّة؛ وتفصيل القــول فــي عــلم النفس.

ومممّا تقدّم يظهر أنّ قولهم: «إنّ التعقّل إنّما هو بتقشير المعلوم عن المادّة والأعراض المشخّصة له حتّى لا يبقى إلّا الماهيّة المعرّاة عن القشور، كالإنسان المجرّد عن المادّة الجسميّة والمشخّصات الزمانيّة والمكانيّة والوضعيّة وغيرها، بخلاف الإحساس المشروط بحضور المادّة واكتناف الأعراض والهيئات الشخصيّة، والخيال المشروط بحضور المادّة واكتناف الأعراض والهيئات محضور المادّة»<sup>(1)</sup>، قولٌ على سبيل التمثيل للتقريب، وإلآ ف المحسوس صورة مجرّدة علميّة، واشتراط حضور المادّة والاكتناف الأعراض والهيئات الاستعداد في النفس للاحساس، وكذا اشتراط الاكتناف بالأعراض المشخّصة لحصول وكذا اشتراط التقشير في التعقّل للدلالة على النتراط الاكتناف بالمشخّصات للتخيل، وكذا اشتراط التقشير في التعقّل للدلالة على النتراط تخيُّل أزيد من فرد واحد في وكذا اشتراط التقشير في التعقّل الماهيّة الكيّة المعبّر عنه بانتزاع الكلّيّ من الأفراد. وتبيّن ممّا تقدّم أيضاً أنّ الوجود ينقسم - من حيث التجرّد عن المادة وعدمه إلى ثلاثة عوالم كليّة:

أحدها: عالم المادّة والقوّة.

والثاني: عالم التجرّد عن المادّة دون آثارها ـ من الشكل والمقدار والوضع وغيرها ـ، ففيه الصور الجسمانيّة وأعراضها وهيثاتها الكماليّة من غير مادّة تحمل القوّة والانفعال، ويسمّى: «عالم المثال» و «البرزخ بين عالم العقل وعالم المادّة». والثالث: عالم التجرّد عن المادّة وآثارها، ويسمّى: «عالم العقل».

بداية العكمة

وقد قسموا عالم المثال إلى المثال الأعظم القائم بذاته، والمثال الأصغر القائم بالنفس، الذي تتصرّف فيه النفس كيف تشاء بحسب الدواعي المختلفة الحقّة والجزافيّة، فتأتي أحياناً بصور حقّة صالحة وأحياناً بصور جزافيّة تعبث بها. والعوالم الثلاثة المذكورة مترتّبةً طولاً؛ فأعلاها مرتبةً وأقواهما وأقـدمها وجوداً وأقربها من المبدأ الأوّل (تعالى) عالَمُ العقول المجرّدة، لتمام فعليّتها وتنزُّو ذواتها عن شوب المادة والقوّة؛ ويليه عالم المثال المتنزّ، عن المادة دون آثارها؛

ويليه عالم المادّة موطن كلِّ نقصٍ وشرٍّ، ولا يتعلّق بما فيه علم إلّا من جـهة مــا يحاذيه من المثال والعقل.

> الفصل الثالث ينقسم العلم انقساماً آخر إلى كلّيّ وجزئيّ

والمراد بالكلّيّ ما لا يتغيّر بنغيّر المعلوم بالعَرَض، كصّورة البناء التي يتصوّرها البنّاء في نفسه ليبني عليها، فالصورة عنده على حالها قبل البناء، ومع البناء، وبعد البناء، وإن خرب وانهدم؛ ويسمّى: «علم ما قبل الكثرة»، والعلوم الحاصلة من طريق العلل كلّيّةٌ من هذا القبيل دائماً، كعلم المنجّم بأنّ القمر منخسف يوم كذا ساعة كذا إلى مدّة كذا يعود فيه الوضع السماويّ بحيث يوجب حيلولة الأرض بينه وبين الشمس؛ فعِلْمُه ثابتٌ على حاله قبل الخسوف، ومعه، وبعده.

والمراد بالجزئيّ ما يتغيّر بتغيَّرِ المعلوم بالعَرَض، كما إذا علمنا مـن طـريق الإبصار بحركة زيد، ثمّ إذا وقف عن الحركة تغيّرَتْ الصورة العلميّة من الحركة إلى السكون؛ ويسمّى: «علم ما بعد الكثرة».

فإن قلت: التغيّر لا يكون إلّا بقوّة سابقة، وحاملها المادّة؛ ولازمُهُ كون العلوم الجزئيّة مادّيّةً، لا مجرّدة.

قلنا: العلم بالتغيّر غيرُ تغيُّرِ العلْم، والمتغيّر ثابتٌ في تغيّره، لا متغيّر؛ وتسعلُّقُ العلم به<sup>(۱)</sup> ـ أعني حضوره عند العالم ـ من حيث ثباته، لا تـغيُّره، وإلّا لم يكـن

(١) أي المتغيّر.

حاضراً. فلم يكن العلم حضور شيءٍ لشيءٍ، هذا خلفٌ. الفصل الرابع في أنواع التعقّل ذكروا أنَّ التعقُّل على ثلاثة أنَّواع<sup>(١)</sup>: أحدها: أن يكون «العقل بالقوّة»، أي لا يكون شيئاً من المعقولات بالفعل، ولا له شيءٌ من المعقولات بالفعل، لخلوَّ النفس عن عامَّة المعقولات. الثاني: أن يعقل معقولاً أو معقولات كثيرة بالفعل، مميّزاً لبعضها مـن بـعض، مر تّباً لها؛ وهو «العقل التفصيليّ». الثالث: أن يعقل معقولات كثيرة عقلاً بالفعل من غير أن يــتميّز بـعضها مــن بعض، وإنَّما هو عقلٌ بسيطٌ إجمالتٌ فيه كلَّ التفاصيل؛ ومتَّلوا له بما إذا سألك سائلٌ عن عدّة من المسائل التي لك عِلمٌ بها، فحضر ك الجواب في الوقت، فأنت في أوّل لحظةٍ تأخذ في الجواب تعلم بها جميعاً علماً بِقينيّاً بالفعل، لكن لا تيمُّزَ لبعضها من بعض، ولا تفصيل؛ وإنَّما يحصِلِ التعبَّرُ والتفصيل بالجواب، كأنَّ ما عندك(٢) منبعُ تنبع و تجرى منه التفاصيل؛ ويسُعُني « عَقَلاً إَجْمَالِيّاً». الفصل الخامس في مراتب العقل (") ذكروا أنَّ مراتب العقل أربع<sup>(٤)</sup>: إحداها: كونه بالقوّة بالنسبة إلى جميع المعقولات، وتسمّى: «عقلاً هيولانيّاً»، (١) راجع الفصل السادس من المقالة الخامسة من الفينَّ السيادس من طبيعيَّات الشيفاء،

- (١) راجع الفصل السادس من المقالة الخامسة من الفن السادس من طبيعيات الشفاء، والتحصيل: ٨١٢ ـ ٨١٤ ـ وتعرّض لها الفخر الرازيّ ثمّ ناقش في القسم الأخير، راجع المباحث المشرقيّة ٢:٣٣٥ ـ ٣٣٧.
- (٣) أي العقل النظريّ، وهو القوّة التي بها تستفيض النفس من مبادئها العالية ما يكمل جوهرها من المعقولات.
- (٤) راجع الفصل الخامس من المقالة الأولى من إلهيّات الشفاء، والنجاة: ١٦٥ ١٦٦، وشرح
   الإشارات ٣٥٣٠٢ ـ ٣٥٧، والأسفار ٤١٨:٣ ـ ٤٢٣.

و ثانيتها: «العقل بالملكة»، وهي المرتبة التي تعقل فيها الأمور البديهيّة مـن التصوّرات والتصديقات؛ فإنّ تعلَّقَ العلم بالبديهيّات أقدم من تعلُّقِهِ بالنظريّات. و ثالثتها: «العقل بالفعل»، وهو تعقُّلُه النظريّاتَ بتوسيط البديهيّات وإن كانت

مرتّبةً بعضُها على بعض.

ورابعتها: تعقّله لجميع ما استفاده من المعقولات البديهيّة والنظريّة المطابقة لحقائق العالم العلويّ والسفليّ، باستحضاره الجميع والتفاته إليها بالفعل، فيكون عالماً علميّاً مضاهياً للعالم العينيّ، ويسمّى: «العقل المستفاد».

## الفصل السادس

في مفيض هذه الصور العلميّة أمّا الصور العقليّة الكليّة، فإنّ مفيضها المُخْرِج للإنسان ـ مثلاً ـ من القوّة إلى الفعل، عقلّ مفارق للمادّة، عند، جميع الصور العقليّة الكليّة<sup>(٣</sup>)؛ وذلك: أنتك قـد عرفت أنّ هذه الصور ـ بما أنتّها علَمٌ ـ مجرّدةٌ عن المادّة<sup>(٤)</sup>؛ على أنتها كليّة تقبل الاشتراك بين كثيرين<sup>(٥)</sup>، وكلّ أمر حـالٍّ فـي المـادّة واحـدٌ شـخصيٌّ لا يـقبل الاشتراك، فالصورة العقليّة مجرّدةٌ عن المادّة، ففاعلها المفيض لها أمرّ مجرّدٌ عن المادّة، لأنّ الأمر المادّي ضعيفُ الوجود، فلا يصدر عنه ما هو أقوى منه وجوداً؛ على أنّ فِعْلَ المادّة مشروطٌ بالوضع الخاصّ، ولا وضع للمجرّد.

وليس هذا المفيض المجرّد هو النفس العاقلة لهذه الصور المجرّدة العــلميّة. لأنتها بعد بالقوّة بالنسبة إليها، وحيثيّتُها حيثيّة القبول دون الفعل، ومن المحال أن

(١) و (٢) الضمير راجع إلى العقل في هذه المرتبة. (٣) وهذا العقل المفارق للمادّة أوّلُ ما يصدر من الله تعالى. والمناهج المسذكورة فسي إثـباتها كثيرة، تعرّض لها صدر المتألـّهين في الأسفار ٢٦٢٠٧ ــ ٢٨١. (٤) في الفصل الأوّل من هذه المرحلة. (٥) في الفصل الثاني من هذه المرحلة. يخرج ما بالقوّة نفسه من القوّة إلى الفعل. فمفيض الصورة العقليّة جوهرٌ عقليٌّ مفارقٌ للمادّة، فيه جميع الصور العقليَّة الكلّيّة على نحو ما تقدّم من العلم الإجماليّ العقليّ، تتّحد معه النفس المستعدّة للتعقّل على قدر استعدادها الخاصّ، فيفيض عليها ما تستعدّ له من الصور العقليّة، وهو المطلوب.

وبنظير البيان السابق يتبيّن أنَّ مفيض الصور العلميَّة الجزئيَّة جــوهرٌ مــثاليُّ مفارقٌ، فيه جميع الصور المثاليَّة الجزئيَّة على نحو العلم الإجماليِّ، تــتَّحد مـعه النفس على قدر ما لها من الاستعداد.

الفصل السابع ينقسم العلم الحصولي إلى تصوّر وتصديق لأتد إمّا صورة حاصلة من معلوم واحد أو كثير من غير إيجاب أو سلب، ويسمّى: «تصوّراً» كتصوّر الإنسان والجسم والجوهر؛ وإمّا صورة حاصلة من معلوم معها إيجاب شيء لشيء أو تتلك شيء عن شيء، كقولنا: «الإنسان ضاحك»، وقولنا: «ليس الإنسان بحجر» ويسمّى: «تصديقاً»، وباعتبار حكمه: «قضيّة».

ثمّ إنّ القضيّة، بما تشتمل على إثبات شيءٍ لشيءٍ أو نَفْي شيءٍ عـن شـيءٍ، مركّبةٌ من أجزاء فوق الواحد.

والمشهور أنّ القضيّة الموجبة<sup>(١)</sup> مؤلَّفةٌ من الموضوع والمحمول والنسبة الحكميّة ــ وهي نسبة المحمول إلىالموضوع ــ والحكم بــ اتّحاد المـوضوع مـع المحمول، هذا في الهليّات المركّبة التي محمولاتها غير وجود المـوضوع؛ وأمّــا الهليّات البسيطة التي محمولها وجود المـوضوع، كـقولنا: «الإنســان مـوجود»، فأجزاؤها ثلاثة: الموضوع والمحمول والحكم، إذ لا معنى لتخلُّلِ النسبة ــوهـي

(١) أي القضيَّة الحمليَّة الموجبة.

الوجود الرابط ـبين الشيء ونفسه. وأنَّ القضية السالبة<sup>(١)</sup> مؤلَّفةٌ مـن المـوضوع والمـحمول والنسـبة الحكـميَّة الإيجابيَّة، ولا حكم فيها<sup>(١)</sup>، لا أنَّ فيها حكماً عدميّاً، لأنَّ الحكم جَعْلُ شيءٍ شيئاً، وسلْبُ الحكم عدمُ جَعْلِهِ، لا جَعْلُ عدمه.

والحقّ: أنّ الحاجة إلى تصوّر النسبة الحكميّة إنّما هي من جهة الحكم بما هو فعل النفس، لا بما هو جزء القضيّة، أي إنّ القضيّة إنّما هي الموضوع والمحمول والحكم، ولا حاجة في تحقُّقِ القضيّة بما هي قضيّة إلى تصوُّر النسبة الحكميّة، وإنّما الحاجة إلى تصوّرها لتحقُّق الحكم من النفس وجعلها الموضوع هو المحمول؛ ويدلّ على ذلك تحقُّقِ القضيّة في الهليّات البسيطة بدون النسبة الحكميّة التي تربط المحمول بالموضوع.

فقد تبيّن بهذا البيان:

أوًلاً: أنَّ القضيَّة الموجبة ذات أجزاء ثلاثة: الموضوع والمحمول والحكم. والسالبة ذات جزئين: الموضوع والمحمول؛ وأنَّ النسبة الحكسميَّة تـحتاج إليـها النفس في فعلها الحكم، لا القضيَّة بما هي قضيَّة في انعقادها.

وثانياً: أنَّ الحكم فعلُ من النفس فـي ظـرف الإدراك الذهـنيّ، وليس مـن الانفعال التصوّري في شيءٍ؛ وحقيقة الحكم في قولناً: «زيـد قــائم» \_مــثلاً \_ أنّ النفس تنال من طريق الحسّ موجوداً واحداً هو «زيد القائم»، ثــمّ تــجَزِّوه إلى مفهومَي: «زيد» و «القائم» وتخزنهما عندها، ثمّ إذا أرادَتْ حكاية ما وجدَتْه في الخارج، أخذَتْ صورتَي «زيد» و «القائم» من خزانتها وهما اثنتان، ثمّ جعلَتْهما واحداً ذا وجود واحد، وهذا هو الحكم الذي ذكرنا أنته فعلٌ للنفس تُـحكى بـه

- (١) أي القضيَّة الحمليَّة السالبة.
- (٢) وفيه: أنّ القضيّة لا تتحقّق إلّا بالحكم، ولو قلنا بنفي الحكم في القضايا السالبة وقلنا أيضاً بأنّ النسبة الحكميّة خارجة عن القضيّة. فيلزم أن تكون القضيّة السالبة مركّبةً من جزئين المحمول والموضوع، ولم يقل به أحد، بل هذا حكمٌ بنفي كون القضيّة السالبة قضيّةً.

المرحلة الحادية عشرة / في العلم والعالم والمعلوم المستسمينين المعلوم المعلوم المعلوم المعادية عشرة / في العلم والعالم والمعلوم المعلوم المعادية الحادية عشرة / في العلم والعالم والمعلوم المعلوم المعادية الحادية عشرة / في العلم والعالم والمعلوم المعلوم المعادية الحادية عشرة / في العلم والعالم والمعلوم المعلوم المعادية الحادية عشرة / في العلم والعالم والمعلوم المعلوم المعادية عشرة / في العلم والعالم والمعلوم المعلوم المعادية عشرة / في العلم والمعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعادية عشرة / في العلم والعالم والمعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعادية عشرة / في العلم والعالم والمعلوم المعلوم ا

الخارج على ماكان. فالحكم فعلَّ للنفس، وهو مع ذلك من الصور الذهنيّة الحاكية لما وراءها؛ ولو كان الحكم تصوّراً مأخوذاً من الخارج كانت القضيّة غير مفيدة لصحّة السكوت، كما في كلٍّ من المقدّم والتالي في القضيّة الشرطيّة؛ ولو كان تصوّراً أنشأته النفس من عندها من غير استعانة من الخارج لم يحك الخارج.

وثالثاً: أنّ التصديق يتوقّف على تصوّر الموضوع والمحمول، فلا تصديق إلّا عن تصوُرٍ.

الفصل الثامن وينقسم العلم الحصوليّ إلى بديهيّ ونظريّ والبديهيُّ منه<sup>(۱)</sup> ما لا يحتاج في تصوّره أو التصديق به إلى اكتساب ونظرٍ، كتصوّر مفهوم الشيء والوحدة ونحو هما، وكالتصديق بأنّ الكلّ أعظم من جزئه، وأنّ الأربعة زوجٌ. والنظريّ ما يتوقّف في تصوّره أو التصديق به على اكتسابٍ ونظرٍ، كتصوّر ماهيّة الإنسان والفرس، والتصديق بأنّ الزوايا الثلاث من المثلّث مساوية لقائمتَيْن، وأنّ الإنسان ذو نفس مجرّدة.

والعلوم النظريّة تنتهي إلى العلوم البديهيّة وتبيّن بها، وإلّا ذهب الأمر إلى غير النهاية، ثمّ لم يفد عِلْماً على ما بيّن في المنطق<sup>(٢)</sup>. النهاية ما التربية المُتَّام ما يتن في المنطق (٢) ما ما التربية ما الأتارية م

والبديهيّات كثيرةٌ مبيَّنةٌ في المنطق<sup>(٣)</sup> وأوْلاها بـالقبول: الأوّليّـات، وهــي

(١) ويسمّى أيضاً: «ضروريّاً». (٢) وإليه اشار الحكيم السبزواريّ بقوله: «كلَّ ضروريٌّ وكسبيٌّ وذا من الضروريّ بفكر أُخــذا» راجع شرح المنظومة (قسم المنطق): ٩. (٣) قد أنهوا البديهيّات إلى ستّة أقسام: ١ ـ المحسوسات. ٢ ـ المــتواتـرات. ٣ ـ التـجربات. ٤\_الفطريّات. ٥ ـ الوجدانيّات. ٦ ـ الأوّليّات. راجع الفصل الرابع من المقالة الأولى والفصل الخامس من المـقالة الثـالثة مـن الفـنّ بداية العكمة

القضايا التي يكفي في التصديق بها تصوّر الموضوع والمحمول كقولنا: «الكلّ أعظم من جزئه» وقولنا: «الشيء لا يسلب عن نفسه». وأولى الأوّليّات بالقبول قضيّةُ استحالة اجتماع النقيضين وارتفاعهما، وهي قضيّةٌ منفصلةٌ حقيقيّةٌ: «إمّا أن يصدق الإيجاب أو يصدق السلب»؛ ولا تستغني عنها في إفادة العلم قضيّةٌ نظريّةٌ ولا بديهيّةٌ، حتّى الأوّليّات، فإنّ قولنا: «الكلّ أعظم من جزئه» إنّما يفيد عِلْماً إذا كان نقيضه، وهو قولنا: «ليس الكلّ بأعظم من جزئه» كاذباً.

فهي أوّلُ قضيّةٍ مصدَّق بها، لا ير تاب فيها ذو شعور، و تبتني عليها العلوم؛ فلو وقع فيها شكّ، سرى ذلك في جميع العلوم والتصديقات.

تتمّـة:

السوفسطيّ المنكر لوجود العلم غيرُ مسلِّم لقضيّة «أولى الأوائل»<sup>(١)</sup>، إذ في تسليمها اعتراف بأنّ كلّ قضيَّتَيْن متناقضتَيْل فإنّ إحداهما حقّةٌ صادقةٌ.

ثمّ السوفسطيّ المدّعيّ لانتفاء العلم والشاكُ في كلّ شيءٍ إن اعترف بأنتـه يعلم أنته شاكٌ، فقد اعترف بعلم مّاً، وسلّم قضيّة «أولى الأوائل»، فأمكن أن يلزم بعلوم كثيرة تماثل علمه بأنته شَاكٌ، كعلمه بأنته يرى ويسمع ويـلمس ويـذوق ويشمّ، وأنته ربما جاع فقصد ما يشبعه، أو ظمأ فقصد ما يرويه؛ وإذا الزم بها الزم بما دونها من العلوم، لأنّ العلم ينتهي إلى الحسّ كما تقدّم<sup>(٢)</sup>.

وإن لم يعترف بأنته يعلم أنته شاكٌ، بل أظهر أنته شاكٌّ في كلَّ شيءٍ وشاكٌّ في شكّه لا يدري شيئاً، سقطَتْ معه المحاجّة، ولم ينجع فيه برهان؛ وهذا الإنسان إمّا

- الخامس من منطق الشفاء، والتحصيل: ١٩٣، وشرح المطالع: ٣٣٣ ـ ٣٣٤، وشرح المنارب ٢٣٤ وشرح المنطومة (قسم الإشارات ٢١٣٠ ـ ٢١٤، وشرح حكمة الإشراق: ١١٨ ـ ١٢٣، وشرح المنطومة (قسم الإشارات ٨٨ ـ ٩١، وأساس الإقتباس: ٣٤٥.
- (١) اعلم أن للسوفسطيتين شبهاتاً تعرّض لها وأجاب عنها الشيخ الرئيس في الفصل الثامن من المقالة الأولى من إلهيّات الشفاء.
   (٢) في الفصل الثاني من هذه المرحلة.

مبتلى بمرض أورثه اختلالاً في الإدراك، فليراجع الطبيب، وإمّا معاند للحقّ يظهر ما يظهر لدحضه، فليضرب وليؤلم، وليمنع ممّا يقصده ويريده، وليؤمر بما يبغضه ويكرهه، إذ لايرى حقيقةً لشيءٍ من ذلك.

نعم، ربما راجع بعضهم هذه العلوم العقليّة، وهو غير مسلّح بالأصول المنطقيّة ولا متدرّب في صناعة البرهان، فشاهد اختلاف البـاحثين فـي المسـائل ببين الاثبات والنفي والحجج التي أقاموها على كلّ من طرفي النقيض، ولم يقدر لقلّة بضاعته على تمييز الحقّ من الباطل، فتسلّم طرفي النقيض في مسألةٍ بعدَ مسألةٍ، فأساء الظنّ بالمنطق، وزعم أنّ العلوم نسبيّةٌ غَيرُ ثابتة، والحقيقة بالنسبة إلى كـلّ باحثٍ ما دلّت عليه حجّته.

وليعالج أمثال هؤلاء بايضاح القوانين المنطقيّة وإراءة قضايا بديهيّة لا تقبل الترديد في حال من الأحوال، كضرورة تنوت الشيء لنفسه، واستحالة سلبه عن نفسه، وغير ذلك، وليبالغ في تفهيم معاني أجراء القضايا، وليـؤمروا أن يستعلّموا العلوم الرياضيّة.

العلوم الرياضيّة. وهاهنا طائفتان أخريان من الشكّاكيّن؛ فطائفة يتسلّمون الإنسان وإدراكاته، ويُظهِرون الشكّ في ماوراء ذلك، فيقولون: «نحن وإدراكاتنا، ونشكّ فيما وراء ذلك»؛ وطائفة أخرى تفطّنوا بما في قولهم: «نحن وإدراكاتنا» من الاعتراف بحقائق كثيرة، من أناسى وإدراكات لهم، وتلك حقائق خارجيّة، فـبدّلوا الكلام بقولهم: «أنا وإدراكاتي، وماوراء ذلك مشكوك».

ويدفعه: أنَّ الإنسان ربما يخطىء في إدراكاته، كما في موارد أخطاء الباصرة واللامسة وغيرها من أغلاط الفكر، ولولا أنَّ هناك حقائق خارجة من الانسان وإدراكاته تنطبق عليها إدراكاته أو لا تنطبق، لم يستقم ذلك بالضرورة.

وربما قيل: إنّ قول هؤلاء ليس من السفسطة في شيءٍ، بـل المـراد أنّ مـن المحتمل أن لا تنطبق الصور الظاهرة للحواسّ وبعينها على الأمور الخارجيّة، بما لها من الحقيقة، كما قيل: «إنّ الصوت بما له من الهويّة الظاهرة على السمع ليس له \_ بداية الحكمة

وجود في خارجه، بل السمع إذا اتّصل بالارتعاش بعدد كذا، ظهر في السمع في صورة الصوت؛ وإذا بلغ عدد الارتعاش كذا ارتعاشاً، ظهر في البصر في صورة الضوء واللون»، فالحواسّ، التي هي مبادئ الإدراك، لا تكشف عمّا وراءها من الحقائق، وسائر الإدراكات منتهية إلى الحواسّ.

وفيه: أنَّ الإدراكات إذا فرضت غير كاشفة عمّا وراءها، فمن أيسن عُسلِمَ أنَّ هناك حقائق وراء الإدراك لا يكشف عنها الإدراك؟! ثسمّ مَسنْ أدرك أنَّ حسقيقة الصوت في خارج السمع ارتعاش بعدد كذا؟! وحقيقة المبصرّ في خارج البـصر ارتعاش بعدد كذا؟! وهل يصل الإنسان إلى الصواب الذي يخطئ فيه الحواسّ، إلَّا من طريق الإدراك الإنسانيّ؟!

وبعد ذلك كلّه، تجويز أن لا ينطبق مطلق الإدراك على ما وراءه، لا يحتمل إلّا السفسطة، حتّى أنّ قولنا: «يجوز أن لا ينطبق شيء من إدراكاتنا على الخارج» لا يؤمن أن لا يكشف ــبحسب مفاهيم مفرداته والتصديق الذي فيه ــعن شيءٍ.

> مرتمية **الفصل التاسع** وينقسم العلم الحصولي إلى حقيقيّ واعتباريّ المناسبة

والحقيقيّ: هو المفهوم الذي يوجد تارةً بوجود خارجيّ فيترتّب عليه آثاره. وتارةً بوجود ذهنيّ لا تترتّب عليه آثاره. وهذا هو «الماهيّة».

والاعتباريّ: ما كان بخلاف ذلك، وهو إمّا من المفاهيم التي حيثيّة مصداقها حيثيّة أنته في الخارج، كالوجود وصفاته الحقيقيّة كالوحدة والفعليّة وغيرهما، فلا يدخل الذهن، وإلّا لانقلب<sup>(۱)</sup>؛ وإمّا من المفاهيم التي حيثيّة مصداقها حيثيّة أنته في الذهن، كمفهوم الكلّي والجنس والنوع، فلا يوجد في الخارج، وإلّا لانقلب. وهذه المفاهيم إنّما يعملها الذهن بنوع من التعمّل، ويوقعها على مصاديقها، لكن لاكوقوع الماهيّة وحملها على أفرادها، بحيث تؤخذ في حدّها<sup>(۱)</sup>.

181

المرحلة الحادية عشرة / في العلم والعالم والمعلوم \_\_\_\_\_\_\_

وممّا تقدّم يظهر: أوّلاً: أنّ ما كان من المفاهيم محمولاً على الواجب والممكن معاً كـالوجود والحياة فهو اعتباريًّ، وإلّا لكان الواجب ذا ماهيّة تعالى عن ذلك. وثانياً: أنّ ما كان منها محمولاً على أزيد من مقولة واحدة كـالحركة فـهو اعتباريٌّ، وإلّا كان مجنَّساً بجنسَيْن فأزيد، وهو محالٌ. وثالثاً: أنّ المفاهيم الاعتباريّة لا حدَّ لها<sup>(۱)</sup>، ولا تُؤخذ في حـدَ مـاهيّة من الماهيّات<sup>(۲)</sup>. وللاعتباريّ معان أخر خارجةٌ من بحثنا: منها: الاعتباريّ مقابلُ الأصيل، كالماهيّة مقابلُ الوجود. ومنها: الاعتباريّ بمعنى ما ليس له وجود منحاز، مقابلُ ما له وجود منحاز، كالإضافة الموجودة بوجود طرفَيْها، مقابلُ الجوهر الموجود بنفسه.

ومنها: ما يوقع ويحمل على الموضوعات بمنوع من التشبيه والمناسبة، للحصول على غاية عمليّة، كاطلاق الرأس على زيد، لكون نسبته إلى القوم كنسبة الرأس إلى البدن، حيث يدبّر أمرهم ويصلح شأنهم ويشير إلى كلٍّ بما يخصّه من واجب العمل.

الفصل العاشر في أحكام متفرّقة

منها: أنّ المعلوم بالعلم الحصوليّ يـنقسم إلى «مـعلوم بـالذات» و «مـعلوم بالعَرَض»؛ والمعلوم بالذات هو الصورة الحاصلة بنفسها عـند العـالم؛ والمـعلوم بالعرض هو الأمر الخارجيّ الذي يحكيه الصـورة العـلميّة؛ ويسـمّى: «مـعلوماً

- (١) لأنَّ المفاهيم الاعتباريَّة لا ماهيَّة لَها داخلة في شيءٍ من المقولات، فلا جنس لها ولا فصل لها حتّى يحدّ بهما.
- (٢) لأنَّ من أركان البرهان أن تكون المقدمات ضروريَّةً دائمةً كلَّيَّةً، والمـقدَّمات الاعـتباريَّة لاتتعدّى حدَّ الدعوى.

بالمَرَض والمجاز» لاتّحاد ما له مع المعلوم بالذات. ومنها: أنته تقدّم أنّ كلَّ معقولٍ فهو مجرّد، كما أن كلَّ عاقلٍ فهو مبجرّد<sup>(۱)</sup> فليعلم أنّ هذه المفاهيم الظاهرة للقوّة العاقلة، التي تكتسب بحصّولها لها الفعليّة حيث كانت مجرّدةً، فهي أقوى وجوداً من النفس العاقلة التي تستكمل بها و آثارها مترتّبة عليها، فهي في الحقيقة موجودات مجرّدة تظهر بوجوداتها الخارجيّة للنفس العالمة، فتتّحد النفس بها إن كانت صور جواهر، وبموضوعاتها المتّصفة بها إن كانت أعراضاً؛ لكنّا لاتّصالنا من طريق أدوات الإدراك بالمواد نتوهم أنتها نفس الصور القائمة بالمواد نزعناها من المواد من دون آثارها المترتّبة عليها في نشأة المادة، فصارت وجودات ذهنيّة للأشياء لاتترتّب عليها آثارها. فقد تبيّن بهذا البيان أنّ العلوم الحصوليّة في الحقيقة علومٌ حضوريّة.

وبان أيضاً أنَّ العقول المجرَّدَة عن المادَّة لا علم حصوليًّا عندها، لانقطاعها عن المادَّة ذاتاً وفعلاً.

# الفصل الحادي عشر كلّ مجرّد فهو عاقل [وعقل ومعقول ]

لأنَّ المجرَّد تامَّ ذاتاً، لا تعلَّقَ له بالقوَّة، فذاته التامّة حاضرةً لذاته موجودةً لها، ولا نعني بالعلم إلَّا حضورشيءٍ لشيءٍ بالمعنى الذي تقدَّم<sup>(٢)</sup>، هذا في عـلمه بنفسه؛ وأمَّا علمه بغيره، فإنّ له لتمام ذاته إمكانُ أن يعقل كلَّ ذاتٍ تامٍّ يمكن أن يعقل، وما للموجود المجرّد بالإمكان فهو له بالفعل، فهو عاقلٌ بالفعل لكلَّ مجرّدٍ تامِّ الوجود؛ كما أنّ كلَّ مجرّدٍ فهو معقول بالفعل وعقلٌ بالفعل.

فإن قلت<sup>(٣)</sup>: مقتضى ما ذكر كونُ النفس الإنسانيَّة عاقلةً لكلٍّ معقول، لتجرُّدها؛ وهو خلاف الضرورة.

(١) راجع الفصل الأول من هذه المرحلة.
 (٢) في الفصل الأول من هذه المرحلة.

(٣) هذا الإشكال أورده بعض مَنْ عاصر الشيخ الرئيس عليه كما نقل في المباحث المشرقيّة ٣٧٣:١، والأسفار ٤٥٨:٣. قسلت<sup>(١)</sup>: هو كذلك، لكن النفس مجرّدة ذاتاً لا فعلاً، فهي لتجرُّدِها ذاتاً تعقل ذاتَها بالفعل، لكن تعقُّلها فعلاً يوجب خروجَها من القوّة إلى الفعل تدريجاً بحسب الاستعدادات المختلفة؛ فإذا تجرّدت تجرّداً تامّاً ولم يشغلها تدبير البدن، حصلَتْ لها جميعُ العلوم حصولاً بالعقل الإجماليّ، وتصير عقلاً مستفاداً بالفعل. وغير خفيٌّ أنّ هذا البرهان إنّما يجري في الذوات المجرّدة الجوهريّة، التي وجودها لنفسها؛ وأمّا أعراضها التي وجودها لغيرها فلا، بل العاقل لها موضوعاتها.

> الفصل الثاني عشر في العلم الحضوريّ وأنته لا يختصّ بعلم الشيء بنفسه

قد تقدّم أنّ الجواهر المجرّدة لتمامها وفعليّتها حاضرةٌ في نفسها لنـفسها<sup>(٢)</sup>، فهي عالمةٌ بنفسها علْماً حضوريّاً؛ فهل يختص العلم الحضوريّ بعلم الشيء بنفسه، أو يعمّه وعلْمَ العلّةِ بمعلولها إذا كَانَا مَجرّ دَيْنَ وبالعكس؟ المشّاؤون على الأوّل<sup>(٣)</sup>؛ والإشراقيّون على الثاني<sup>(٤)</sup>، وهو الحقّ.

وذلك لأنَّ وجود المعلول \_كما تقدَّم<sup>(٥)</sup> \_رابطٌ لوجود العلَّة قــائمٌ بــه غــيرُ

- (١) كما أجاب عنه الشيخ الرئيس على ما في المباحث المشرقيّة ٢٧٣٣٠. والأسفار ٤٥٨٠٣ ـ ٤٥٩. وناقش فيه صدر المتألّتهين ثمّ أجاب عنه بوجهٍ آخر، راجع الأسفار ٤٥٩. ـ ٤٦٠. (٢) راجع الفصل الأوّل من هذه المرحلة.
- (٣) راجع التحصيل: ٥٧٤ ــ ٥٧٥، وشرح الإشارات ٣٠٤،٣ ونَسَبه إليهم صدرالمتآلهين فـي الأسفار ٦: ١٨٠، والشواهد الربوبيّة: ٣٩. ونَسَبه إليهم أيضاً الحكيم السبزواريّ في تعليقاته على الأسفار ٦: ١٦٤، وانحصر نفسُه العلمَ الحضوريّ في موردين: علم الشيء بنفسه وعلم الشيء بمعلوله، راجع تعليقاته على الأسفار ٦: ١٦٠ و ٢٣٠.
- وأمَّاانتساب هذاالقول إلىأفلاطون أمرٌ خلاف الواقع، كمافيالشواهد الربوبيَّة: ٥٥ ـ ٥٦. ( ٤) راجع المطارحات: ٤٨٨، والتلويحات: ٧٠ ـ ٧٤، وشرح حكمة الإشراق: ٣٥٨ ـ ٣٦٦. ( ٥) راجع الفصل الثالث من المرحلة السابعة.

مستقلٍٍّ عنه، فهو إذا كانا مجرّدَيْن حاضرٌ بتمام وجوده عند علّته، لاحائل بينهما، فهو بنفس وجوده معلوم لها علماً حضوريّاً. وكذلك العلّة حاضرةٌ بوجودها لمعلولها القائم بها المستقلّ باستقلالها، إذا كانا مجرّدَيْن، من غير حائل يحول بينهما، فهي معلومة لمعلولها علْماً حضوريّاً، وهو المطلوب.

\*\*\*







.

الفصل الأوّل في إثبات ذاته تعالى حقيقة الوجود \_ الّتي هي أصيلة لا أصيل دونها، وصرفة لا يخالطها غيرها، لبطلان الغير، فلا ثاني لها، كما تقدّم في المرحلة الأولى<sup>(۱)</sup> \_ واجبةُ الوجود، لضرورة ثبوت الشيء لنفسه، وامتناع صدق تقيضه \_وهو العدم \_ عليه؛ ووجوبها إمّا بالذات أو بالغير، لكن كون وجوبها بالغير خلف، إذ لا غير هناك، ولا ثاني لها؛ فهي واجبة الوجود بالذات<sup>(۱۲)</sup>.

(١) راجع الفصل الرابع والفصل السابع من المرحلة الأولى. (٢) اعلم أنَّ البراهين الدالَّة على وجوده (تعالى) كثيرةً، وإن أردتَ تـفصيلها فـراجـع المـبدأ والمعاد للشيخ الرئيس: ٢٢، وكشف المراد: ٢٨٠، والأسفار ٢:٢٢ ــ ٤٧، وشرح المقاصد ٢:٧٥ ــ ٦٠، وشرح المواقف: ٤٦٥ ــ ٤٧٠، ورسالة إثبات الواجب للمحقَّق الدوانيَّ، وغيرها من الكتب الكلاميَّة والفلسفيَّة.

وأوُثقها هذا البرهان المذكور في المتن المتضمّن للسلوك إليه من ناحية الوجود، كما ذهب إليه الحكماء الإلهيّين على ما نَسَبه إليهم الشيخ الرئيس في رسالة الفصول حيث قال -بعد التعرّض لمسلك الطبيعيّين -: «والإلهيّون سلكوا غير هذا المسلك وتوصّلوا إلى اثباته من وجوب الوجود». انتهى كلامه في رسالة الفصول على ما نُقل في شوارق الإلهام: ٤٥٩. ومن هنا يظهر ضَعفُ كلام مَنْ زعم أنَّ الشيخ أوّلُ من سلك هذا المنهج، فإنَّ كلامه في رسالة الفصول صريح في أنته تَبَع غيره من الإلهيّين. حجّة أخرى : الماهيّات الممكنة المعلولة موجودة، فهي واجبة الوجود، لأنَّ الشيء ما لم يجب لم يوجد؛ ووجوبها بالغير، إذ لو كان بالذات لم يحتج إلى علّة؛ والعلّة ـ التي بها يجب وجودها ـ موجودة واجبةً؛ ووجوبها إمّا بالذات، أو بالغير وينتهي إلى الواجب بالذات، لاستحالة الدور والتسلسل<sup>(۱)</sup>. حب برهان الصدّيتين»، حيث قال: «أقول: إنّ هذا حكم للصدّيتين الذين يستشهدون به لا عليه». راجع شرح الإشارات ٦:٦٢. الصدّيق وملازم الصدق»، راجع شرح الإشارات ٦:٧٩. فالبرهان المدقور هو برهان الصدّيتين. وقد قُرَّر بوجوه: منها: ما ذكره المصنّف لما هاهنا، دهو ما قرّره الحكيم السبزواريّ في حاشية شرح المنظومة: ١٦٢، وحاشية الأسفار ١:٦٢ - ٧٧. ومنها: ما ذكره المحقّق اللاهيجيّ في شوارق الإلهام: ٤٤٤ ـ ٤٤٩. ومنها: ما ذكره المحقّق اللاهيجيّ في أفسارار ١٤٢ ـ ١٢٢.

(١) وهذا البرهان أيضاً منسوبٌ إلى الإلهيّين. وهو نفس برهان الصدّيقين الذي ذكره الشبيخ الرئيس في الإشارات، وتمسّك به المحقّق الطوسيّ والعلّامة الحلّي، راجع كشف السراد: ٢٨٠، والنافع يوم الحشر: ٨ـ ٩، ومفتاح الباب: ٨٣ـ ٩٧، وشوارق الإلهام: ٤٩٤ ـ ٥٠٠. وفي المقام براهين أخر:

منها: برهانُ منسوب إلى الطبيعيّين، وهو من طريق الحركة والتغيّر. تقريره: أنّ المحرّك غير المتحرّك، فلكلّ متحرّكٍ محرّكٌ غيره، وذلك المحرّك لو كان متحرّكاً فلد محرّكُ آخر غيره، ولا محالة تنتهي سلسلة المحرّكات إلى محرّكٍ بالذات، وإلّا لزم الدور أو التسلسل. والمحرّك بالذات منزّه من التغيّر، بل ثابتٌ في وجوده، وهو واجب الوجود بالذات.

هذا البرهان نسب إلى الطبيعيّين في المباحث المشـرقيّة ٤٥١،٢ وشـرح الإشـارات ٦٦:٣، والأسفار ٤٢:٦.

ومنها: برهانُ آخر منسوبُ إلى الطبيعيَّين، وهو من طريق النفس الإنسانيَّة. بيان ذلك: أنَّ النفس الإنسانية بما هي نفس لمَّا كانت حادثةً بحدوث البدن، فهي ممكنة مفتقرة إلى علَّة، وعلَّتها إمَّا جسمٌ، فيلزم أن يكون كلَّ جسم ذا نفسٍ، وليس كذلك؛ وإمَّا جسمانيَّةً، فيلزم أن المرحلة الفانية عشرة / فيما يتعلّق بالواجب تعالى \_

الفصل الثاني في إثبات وحدانيّته تعالى كون واجب الوجود (تعالى) حقيقة الوجود الصرف التي لا ثاني لها، يثبت وحدانيّته (تعالى) بالوحدة الحقّة التي يستحيل معها فَرْضُ التكثّر فيها، إذ كلّ ما فرض ثانياً لها عادَ أوّلاً، لعدم الميز، بخلاف الوحدة العدديّة التي إذا فرض معها ثانٍ عادَ مع الأوّل إثنين، وهكذا<sup>(۱)</sup>. حجّة **أخ**رى :

۱۹٥.

لوكان هناك واجبان فصاعداً، امتاز أحدهما من الآخر بعد اشتراكهما فـي وجوب الوجود؛ وما به الامتياز غير ما به الاشتراك بالضرورة، ولازِمُـهُ تـركّب ذاتهما ممّا به الاشتراك وما به الامتياز، ولازِمُ التركّب الحاجةُ إلى الأجزاء، وهي تنافي الوجوب الذاتيّ الذي هو مناط الغني الصرف<sup>(٢)</sup>.

### تتبية :

.202-201:1

أورد ابن كمونة<sup>(٣)</sup> على هذه الحجّة: أنته لم لا يجوز أن يكون هناك هويّتان

- يكون تأثيرها بتوسّط الوضع، ولا وضع للنفس مع كونها مجرّدة عن المادّة ذاتاً، وإمّا أمر وراء عالم الطبيعة وهو الواجب (تعالى) فهو المطلوب.
   وهذا البرهان أيضاً نسب إليهم في الأسفار ٢: ٤٤، والمطارحات: ٢٠٢ ـ ٢٠٣.
   ومنها: برهان أقامه المتكلّمون من طريق الحدوث.
   تقريره: أنَّ الاجسام إمّا متحرّكة وأمّا ساكنة، والحركة والسكون حادثان، وما لا يخلو عن الحوادث فهو حادث، فالأجسام كلّها حادثة. وكلّ حادث مفتقر إلى محدث، ومحدثها أمر غير جسم ولا جسماني، وهو الواجب (تعالى)، دفعاً للدوث.
   الحوادث فهو حادث، فالأجسام كلّها حادثة. وكلّ حادث مفتقر إلى محدث، ومحدثها أمر غير جسم ولا جسماني، وهو الواجب (تعالى)، دفعاً للدور والتسلسل. راجع شرح المقاصد غير جسم ولا جسماني، وهو الواجب (تعالى)، دفعاً للدور والتسلسل. راجع شرح المقاصد (١) ولمل هذا البرهان هو مراد الشيخ في التعليقات، حيثقال:«وجود الواجب عين هويته، فكونه.
   (١) ولمل هذا البرهان هو مراد الشيخ في التعليقات، حيثقال: «وجود الواجب عين هويته، فكونه.
   موجوداً عين كونه هو، فلا يوجد وجود الواجب لذاته لغيره»، راجع التعليقات: ١٨٢.
   موجوداً عين كونه هو، فلا يوجد وجود الواجب لذاته لغيره»، راجع التعليقات: ١٨٢.
   موجوداً عين كونه هو، فلا يوجد وجود الواجب لذاته لغيره»، راجع التعليقات: ١٨٢.
   موجوداً عين كونه هو، فلا يوجد وجود الواجب لذاته لغيره»، راجع التعليقات: ١٨٢.
- (٣) والأولى أن يقال: «أورد عليه الشبهة المنسوبة إلى ابن كـمونة» ـكـما صـنعه فسي نـهاية

بسيطتان مجهولتا الكنه مختلفتان بتمام الماهيّة، يكون كلّ منهما واجب الوجود بذاته، ويكون مفهوم واجب الوجود منتزعاً منهما، مقولاً عليهما قولاً عرضيّاً؟ وأجيب عنه<sup>(۱)</sup>: بأنّ فيه انتزاع مفهوم واحد من مصاديق مختلفة بـما هـي مختلفة، وهو غير جائز.

علي أنّ فيه إثبات الماهيّة للواجب، وقد تقدّم إثـبات أنّ مـاهيّتَةُ (تـعالى) وجودُمُ<sup>(١)</sup>؛ وفيه أيضاً اقتضاء الماهيّة للوجود، وقد تقدّم أصالته واعتباريّتها<sup>(٣)</sup> ولا معنى لاقتضاء الاعتباريّ للأصيل.

ويتفرّع على وحدانيّته (تعالى) بهذا المعنى أنّ وجوده (تعالى) غير محدود بحدٍّ عدميٍّ يوجب انسلابه عمّا وراءه.

ويتفرّع أيضاً أنّ ذاته (تعالى) بسيطةٌ، منفيٌّ عنها التركيب، بأيٌّ وجدٍ فُرض؛ إذ التركيب، بأيٌّ وجدٍ فُرِضَ لا يتحقّق إلا بأجزاء يتألّف منها الكلّ ويتوقّف تـحقّقه على تحقّقِها، وهو الحاجة إليها. والحاجة تنافي الوجوب الذاتيّ.

و الحكمة: ٣٣٩\_. لأن ابن كمونة ليس أول من اعتراه هذه الشبهة، بل هو مقرّرها بأتم وجهٍ، فاشتهرت باسمه ونُسب إليه.

قال السيّد الداماد: «وهذا الإعضال معزيّ على ألسُن هؤلاء المحدثة إلى رجـل مـن المتفلسفين المحدثين يُعرف بابن كمونة. وليس أوّلُ من اعتراه هذا الشك، كيف؟ والأقدمون كالعاقبين قد وكّدوا الفصيّة عنه وبذلوا جهودهم في سبيل ذلك قروناً ودهوراً». إنتهى كلامه في التقديسات نقلاً عن بعض محشي شوارق الإلهام ١٢٥٠١ ط الفارابيّ، وشرح الأسـماء للحكيم السبزواريّ: ٢٧٣.

وقال صدر المتألئهين: «ما يُنسب إلى ابن كمونة وقد سمّاه بعضهم بافتخار الشـياطين لاشتهاره بابداء هذه الشبهة العويصة والعقدة العسيرة الحلّ، فإنّي قد وجدتُ هذه الشبهة في كلام غيره ممّن تقدّمه زماناً»، راجع الأسفار ١٣٢٠١. ومراده من قوله: «ممّن تقدّمه زماناً» هو الشيخ الإشراقيّ كما صرّح به في الأسفار ١٣٢٦. وراجع كلام الشـيخ الإشـراقـيّ فـي المطارحات: ٣٩٥. (١) هكذا أجاب عنه صدر المتألئهين في الأسفار ١٣٢٠ و العمل الرابع من المرحلة الأولى. (٢) في الفصل الثالث من المرحلة الرابعة. المرحلة الثانية عشرة / فيما يتعلّق بالواجب تعالى

الفصل الثالث في أنّ الواجب تعالىٰ هو المبدأ المفيض لكلّ وجود وكمال وجوديّ

كلَّ موجود غيره (تعالى) ممكن بالذات، لانحصار الوجوب بالذات فيه (تعالى)، وكلَّ ممكن فإنَّ له ماهيَّة هي التي تستوي نسبتها إلى الوجود والعـدم، وهي التي تحتاج في وجودها إلى علَّةٍ بها يجب وجودها فـتُوجَد<sup>(١)</sup>؛ والعـلَّة إن كانت واجبةً بـالذات فـهو، وإن كـانت واجـبةً بـالغير انـتهى ذلك إلى الواجب بالذات<sup>(٢)</sup>؛ فالواجب بالذات هو الذي يفيض عـنه وجـود كـلَّ ذي وجـودٍ من الماهيَّات.

ومن طريق آخر : ما سواه (تعالى) ــ من الوجودات الإمكانيّة ــ فُقَراءٌ في أنفسها، متعلّقات في حدود ذواتها، فهي وجودات رابطة لا استقلال لها حدوثاً ولا بقاءً وإنّــما تــتقوّم بغيرها، وينتهي ذلك إلى وجودٍ مستقلٍ في نفسه غنيٍّ في ذاته لا تعلَّقَ له بشــيء تعلَّقَ الفقر والحاجة، وهو الواجب الوجود (تعالى وتقدّس).

فتبيّن أنّ الواجب الوجود (تعالى) هو المفيض لوجود ما سواه. وكـما أنـّــه مفيضٌ له<sup>(٣)</sup> مفيضٌ لآثاره<sup>(٤)</sup> القائمة به<sup>(٥)</sup> والنسب والروابط التي بينه<sup>(٢)</sup>، فإنّ العلّة الموجبة للشيء المقوّمة لوجوده علّةٌ موجبةٌ لآثاره والنسب القائمة بــه ومــقوّمة

(١) لما تقدّم أنّ الشيء ما لم يجب لم يوجد.
(٢) لأنّ علّتها إن كانت واجبةً بالغير فتحتاج أيضاً في وجودها إلى علّةٍ أخرى، وهي إمّا نفس العلّة السابقة التي كانت علّةً للماهيّة وصارت معلولةً للعلّة اللاحقة وهو الدور ومحالٌ، وإمّا علّة للعلّة السابقة التي كانت علّةً للماهيّة وصارت معلولةً للعلّة اللاحقة وهو الدور ومحالٌ، وإمّا علّة لاحقة غيرها، وهذه اللاحقة إن كانت واجبةً بالذات فهو، وإن كانت واجبةً بالغير فتحتاج أيضاً في علّة اللاحقة وهو الدور ومحالٌ، وإمّا علّة لاعلّة السابقة التي كانت علّةً للماهيّة وصارت معلولةً للعلّة اللاحقة وهو الدور ومحالٌ، وإمّا علّة لاحقة غيرها، وهذه اللاحقة إن كانت واجبةً بالذات فهو، وإن كانت واجبةً بالغير فتحتاج إلى علّة أخرى وهكذا، وهو التسلسل، والتسلسل باطل.
(٣ و٤ و٥ و٦) الضمير في المطبوع مؤنّث، ولعلّه راجعً إلى «الوجودات الإمكانيّة». والأولى أن يأتي مذكراً كما أدرجناه في المتن، لأنّ الظاهر رجوعه إلى «ماسواه»، وإن كان المراد من يأتي مذكراً كما أدرجناه في المتن، لأنّ الظاهر رجوعه إلى «ماسواه»، وإن كان المراد من يأتي مانواد من المراد من إلى علّة أخرى وهكذا، وهو التسلسل.

لما(۱)

فهو (تعالى) وحده المبدأ الموجد لما سواه، المالك له، المدبّر لأمره؛ فهو ربّ العالمين، لا ربّ سواه.

### تتمّـة :

قالت الثنويّة: «إنّ في الوجود خيراً وشرّاً، وهما متضادّان، لا يسـتندان إلى مبدأ واحد؛ فهناك مبدئان: مبدأ الخيرات، ومبدأ الشرور»<sup>(٢)</sup>.

وعن أفلاطون في دفعه: «أنّ الشرّ عدمٌ، والعدم لا يحتاج إلى علّة فيّاضة، بل علّته عدمُ الوجود»<sup>(٣)</sup> وقد بُيِّن الصغرى بأمثلة جز ئيّة<sup>(٤)</sup>، كالقتل الذي هو شرُّ مثلاً،

(١) أي مقوّمة لآثاره. (٢) اعلم أنَّ البحث عن انتفاء الشريك عن الباري يقع في جهات: الجهة الأولى: انتفاء الشريك عن (الله) تعالى في الوجوب الذاتيّ، وهي ما مرّ في الفصل السابق.

الجهة الثانية: انتفاء الشريك عن الشرائية في استحقاق العبوديّة. وهي خارجة عمّا يبحث عنه في هذا الفصل.

الجهة الثالثة: انتفاء الشريك عنه في الربوبيَّة والمدبَّريَّة والخالقيَّة. وهي المبحوث عنها في هذا الفصل. وخالفنا في هذه الجهة الثنويَّة، لا الوثنيَّة كما زعـمه المـصنَّف فــي نــهاية الحكمة: ٣٤٢.

قال في شرح المواقف: «واعلم أنته لا مخالف في هذه المسألة إلاّ الثنويّة دون الوثنيّة، فإنّهم لا يقولون بوجود إلهين واجبي الوجود، ولا يصفون الأوثان بصفات الإلهيّة، وإن أطلقوا عليها إسم الآلهة، بل اتّخذوها على أنتها تماثيل الأنبياء أو الزهاد أو الملائكة أو الكواكب واستغلّوا بتعظيمها على وجه العبادة توصّلاً بها إلى ما هو إله حقيقةً. وأمّا الثنويّة فإنّهم قالوا: نجد في العالم خيراً كثيراً وشرّاً كثيراً، وأنّ الواحد لا يكون خيرا شريراً بالضرورة، فلكلّ منهما فاعل على حدة، فالمانويّة والديصانيّة من الثنويّة قالوا: فاعل الخير هو النور وفاعل الشرّ هو الظلمة... والمجوس منهم ذهبوا إلى أنّ فاعل الخير هو (يزدان) وفاعل الشرّ هـ (أهرمن) ويعنون به الشيطان». راجع شرح المواقف: ٧٩ . (أهرمن) ويعنون به الشيطان». راجع شرح المواقف: ١٥٩ . (عمر) إنتهى كلام أفلاطون على ما نُسب إليه في شرح المنظومة: ١٥٤ ـ ١٥٥. . (٢) انتهى كلام أفلاطون على ما نُسب إليه في شرح المنظومة: ١٥٤ ـ ١٥٥. المرحلة الثانية عشرة / فيما يتعلَّق بالواجب تعالى \_\_\_\_\_\_

فإنّ الشرّ ليس هو قدرة القاتل عليه، فإنّه كـمالٌ له، ولا حـدّة السـيف ـمـثلاًــ وصلاحيّته للقطع، فإنّه كمالٌ فيه، ولا انفعال رقبة المقتول من الضربة، فــإنّه مــن كمالُ البدن، فلا يبقى للشرّ إلّا بطلان حياة المقتول بذلك، وهو أمرّ عدميٌّ؛ وعلى هذا القياس في سائر الموارد.

وعن أرسطو: «أنّ الأقسام خمسة: ما هو خير محض، وما خير، كثير وشرّه قليل، وما خيره وشرّه متساويان، وما شرّه كثير وخيره قليل، وما هو شرَّ محض؛ وأوَّل الأقسام موجود كالعقول المجرّدة التي ليس فيها إلّا الخير، وكذا القسم الثاني كسائر الموجودات الماديّة التي فيها خيرٌ كثيرٌ بالنظر إلى النظام العامّ، فإنّ في ترك إيجاده شرّاً كثيراً؛ وأمّا الأقسام الثلاثة الباقية، فهي غير موجودة؛ أمّا ما خيره وشرّه متساويان، فإنّ في ايجاده ترجيحاً بلا مرجّح؛ وأمّا ما مسرّه كشير وخيره قليل، فإنّ في إيجاده ترجيح العرجوح على الراجح؛ وأمّا ما همو شرّ محض، فأمره واضح؛ وبالجملة لم يستند بالذات إلى العلّة إلّا الخير المحض والخير الكثير، وأمّا الشرّ القليل فيقد استند إليها بعرّض الخير المحض يلزمه»<sup>(1)</sup>.

### الفصل الرابع

في صفات الواجب الوجود تعالى ومعنى اتّصافه بها

تنقسم الصفات الواجبيّة ـ بالقسمة الأوّليَّة ـ إلى ما تكفي فـي ثـبوته الذات المتعالية، من غير حاجة إلى فرض أمر خارج، كحياته (تعالى) وعـلْمِهِ بـنفسه، وتسمّى: «الصفة الذاتيَّة»؛ وما لا يتمّ الاتّصاف به إلّا مع فَرْضِ أمرٍ خـارحٍ مـن الذات، كالخلق والرزق والاحياء، وتسمّى: «الصفة الفعليَّة».

والصفات الفعليّة كثيرة، وهي على كثرتها منتزعة من مقام الفعل، خارجةٌ عن

(١) راجع الفصل الثالث والسابع من المقالة الثانية والفصل التاسع من المقالة الأولى من كتاب الطبيعة لأرسطوطاليس ١٠٠٠١ و ١٣٧ و ٧٢. ونُقل عنه أيضاً في شرح المــنظومة: ١٥٥. والملل والنحل ١٢٧:٢ ــ ١٢٨. الذات، والكلام في هذه الفصول في الصفات الذاتيّة. فنقول: قد عرفت أنّه (تعالى) هو المبدأ المفيض لكلِّ وجودٍ وكمالٍ وجوديّ<sup>(١)</sup>، وقد ثبت في المباحث السابقة<sup>(٢)</sup> أنّ العلّة المفيضة لشيء واجدةً لحقيقة ذلك الشيء بنحو أعلى وأشرف، فمعطي الشيء غيرُ فاقدٍ له، فله (سبحانه) اتّصافٌ مّا بصفات الكمال كالعلم والقدرة والحياة، فلننظر في أقسام الصفات ونحو اتّصافه بها، فنقول:

تنقسم الصفة إلى «ثبوتيّة» كالعالم والقادر، و «سلبيّة» تفيد معنى سلبيّاً؛ لكنّك عرفت آنفاً أنته لا يجوز سلْبُ كمالٍ من الكمالات منه (تعالى) لكونه مبدأ كـلٌ كمالٍ، فصفاته السلبيّة ما دلّ على سلب النقص والحاجة، كمن ليس بجاهل، ومن ليس بعاجز، وما ليس بجوهر؛ ولمّا كان النقص والحاجة في معنى سلب الكمال، كانت الصفة السلبيّة المفيدة لسلب النقص راجعةً إلى سلْبِ سلْبِ الكـمال وهـو إيجاب الكمال، فمعنى «ليس بجاهل»؛ سلْبُ سلْبِ العلم، ومعناه: إيجاب العلم.

ثمّ الصفات الثبو تيّة تنقسم إلى «حقيقيّة» كـالعالم، و «إضـافيّة» كـالقادريّة والعالميّة. وتنقسم الحقيقيّة إلى «حقيقيّة محضة» كالحيّ، و «حقيقيّة ذات إضافة» كالعالم بالغير.

ولا ريب في زيادة الصفات الإضافيّة على الذات المـتعالية، لأنتـها مـعانِ اعتباريّة، وجلّت الذات أن تكون مصداقاً لها؛ والصفات السلبيّة ترجع إلى الثبوتيّة الحقيقيّة، فحُكْمُها حُكْمُها.

وأمّا الصفات الحقيقيّة \_أعمّ من الحقيقيّة المحضة والحقيقيّة ذات الإضافة\_ ففيها أقوال:

أحدها: أنتها عين الذات المتعاليّة، وكلُّ منها عينُ الأخرى(٣).

(١) راجع الفصل السابق . (٢) راجع الفصل الثالث والرابع من المرحلة الرابعة. (٣) وهو منسوبٌ إلى الحكماء كما نُسب إليهم في شرح المواقف: ٤٧٩، وشرح المقاصد ٧٢:٢. المرحلة الثانية عشرة / فيما يتعلَّق بالواجب تعالى \_\_\_\_\_\_

وثانيها: أنتها زائدةً على الذات لازمةٌ لها، فهي قديمة بقدمها<sup>(١)</sup> وثالثها: أنتها زائدةٌ على الذات حادثةٌ<sup>(٢)</sup>. ورايعها: أنّ معنى اتّصاف الذات بها كونُ الفعل الصادر منها فعْلُ مَنْ تلبّس بها، فمعنى كونها عالمةً أنتها تفعل فعْلَ العالم في إتقانه وإحكامه ودقّة جهاته، وهكذا، فالذات نائبة مناب الصفات<sup>(٣)</sup>.

والعقّ هو الأوّل المنسوب إلى الحكماء، لما عرفت<sup>(٤)</sup> أنّ ذاته المتعالية مبدأً لكلٌ كمالٍ وجوديٍّ. ومبدأ الكمال غيرُ فاقدٍ له، ففي ذاته حقيقة كلُّ كمالٍ يفيض عنه، وهو العينيّة.

ثمّ حيث كان كلٍّ من صفات كماله عين الذات الواجدة للجميع، فهي أيـضاً واجدةٌ للجميع وعينها، فصفاتُ كمالِهِ مختلفةٌ بـحسب المـفهوم واحـدةٌ بـحسب المصداق الذي هو الذات المتعالية.

وقول بعضهم: «إنّ علّة الايجاد مشيئته وإرادته (تعالى) دون ذاته»<sup>(ه)</sup>، كلامٌ

- و وتبعهم صدر المتألئهين في الأسكار ٢٠٣٢، والحكيم السبزواري في شرح المنظومة:
   ١٥٩ ١٥٩.
- (١) وهذا قول الأشاعرة كما في الملل والنحل ٩٥:١. ومنهم العـلّامة التـفتازانــيّ فــي شــرح المقاصد ٧٢:٢، والعلّامة الإيجيّ والمحقّق الشريف في شرح المواقف: ٤٧٩ ــ ٤٨٠.
- (٢) وهذا القول منسوبٌ إلى الكراميّة. راجع الملل والنحل ١٠٩٠١ ـ ١٠١، وشرح المـقاصد:
   ٩٥٠٢ وشرح المواقف: ٤٧٦.

(٣) وهذا القول منسوبٌ إلى المعتزلة، كما في الفَرْق بين الفِرَق: ٧٨. وفي المقام قولان آخران:

أحدَّهما: أنَّ معنى إثبات الصفات نفي ما يقابلها، فمعنى إثبات الحياة والعلم والقـدرة \_مثلاً\_نفي الموت والجهل والعجز. وهذا القول منسوب إلى ضرار بن عمرو. راجع مقالات الإسلاميين ٢٢٦:١ و ١٥٩:٢، والملل والنحل ٩٠:١.

وثانيهما: أنَّ الصفات الذاتيَّة عين الذات، لكنَّها جميعاً بمعنى واحد والألفاظ مترادفة. وهذا القول نَسَبه صدر المتألكهين إلى كثير من العقلاء المدقَّقين، راجع الأسفار ٦: ١٤٥. (٤) هي بدء الفصل. (٥) هذا ما يظهر من كلام الأشاعرة. لامحصّلَ له، فإنّ الإرادة عند هذا القائل إن كانت صفةً ذاتيّةً هـي عـينُ الذات، كانت نسبةُ الإيجاد إلى الإرادة عينَ نسبته إلى الذات، فلم يأت بطائل؛ وإن كانت من صفات الفعل المنتزعة من مقام الفعل، فللفعل تقدّمٌ عليها، واستناده في وجوده إليها تقدُّمُ المعلول على العلّة، وهو محال، على أنّ لازِمَ هذا القـول كـون نسبة الإيجاد والخلق إليه (تعالى) مجازاً.

وأمّا القول الثاني، وهو منسوب إلى الأشاعرة<sup>(١)</sup>، فغيه: أنّ هذه الصفات، \_وهي، على ما عدّوها<sup>(٢)</sup>: الحياة والقدرة والعلم والسمع والبصر والإرادة والكلام \_ إمّا أن تكون معلولةً أو غيرَ معلولة لشيءٍ فإن لم تكن معلولةً لشيء وكانت موجودةً في نفسها واجبةً في ذاتها، كانت هناك واجبات شمان، وهي الذات والصفات السبع، وأدلّة وحدانيّة الواجب تبطله؛ وإن كانت معلولةً، فإمّا أن تكون معلولةً لغير الذات المتّصفة بها أو معلولةً لها؛ وعلى الأوّل، كانت واجبة بالغير وينتهي وجوبُها بالغير إلى واجب بالذات غير الواجب بالذات الموصوف بها، وأدلّة وحدانيّة الواجب تبطله؛ وإن كانت معلولةً، فإمّا أن يها، وأدلّة وحدانيّة الواجب تبطله كانت غير الواجب بالذات الموصوف بوض معلولةً لغير الذات المتّصفة بها أو معلولةً لها؛ وعلى الأوّل، كانت واجبةً بوض معلولةً لغير الذات المتّصفة بها أو معلولةً لها، وعلى الأوّل، كانت واجبة بوض معلولة وحدانيّة الواجب تبطله كانت السابق؛ على أنّ فيه حاجة الواجب يون الذات المفيضة لها متقدّمةً عليها بالعلّيّة، وهو محال؛ وعلى الثاني يلزم وهو محال؛ على أنّ فيه فقدان الواجب في ذاته صفاتَ الكمال، وقد تقدّم أنت م وهو محال؛ على أنّ فيه فقدان الواجب في ذاته صفاتَ الكمال، وقد تقدّم أنت م وهو محال؛ على أنّ فيه فقدان الواجب في ذاته صفاتَ الكمال، وقد تقدّم أنت م مرف الوجود الذي لا يشذً عنه وجودً ولاكمالٌ وجوديّ<sup>(٣)</sup>، هذا خلف.

وأمّا القول الثالث، وهو منسوب إلى الكرّاميّة، فلازِمُ ما فيه من كوْنِ الصفات زائدةً حادثةً، كونُ الذات المتعالية ذاتَ مادّةٍ قابلةٍ للصفات التي تـحدث فـيها، ولازمُهُ تركُّبُ الذات، وهو محالٌ، وكونُ الذات خاليةً في نفسها عن الكمال، وهو محالٌ.

المرحلة الثانية عشرة / قيما يتعلَّق بالواجب تعالى \_\_\_\_\_

وأمّا القول الرابع، وهو منسوب إلى المعتزلة، فلازِمُ ما فيه من نيابة الذات عن الصفات، خلوّها عنها، وهو \_كما عرفت \_وجودٌ صِرْف، لا يشذّ عنه وجودٌ ولا كمال وجوديّ، هذا خلف<sup>(۱)</sup>.

الفصل الخامس

في علمه تعالى قد تقدّم أنَّ لكلَّ مجرّد عن المادّة علماً بذاته، لحضور ذاته عند ذاته، وهـو علمه بذاته<sup>(٢)</sup>.

وتقدّم أيضاً أنّ ذاته المتعالية صرف الوجود، الذي لا يحدّه حدٌّ ولا يشذّ عنه وجودٌ ولا كمالٌ وجوديٌّ<sup>(٣)</sup>، فما في تفاصيل الخلقة من وجود أو كمال وجوديّ بنظامها الوجوديّ، فهو موجود عنده بنحو أعلى وأشرف، غير متميّز بعضها مـن بعض، فهو معلوم عنده علماً إجماليّاً في عين الكشف التفصيليّ<sup>(٤)</sup>.

(۱) وممّا ذكر يظهر بطلان القولين الآخرين:

أمًا المنسوب إلى ضرار بن عمرو من أن معنى الصفات الذاتيّة الثبوتيّة سلب مقابلاتها، ففيد: سلب الشيء عن ذاته (تعالى) لا يلائم كونه وجودٌ صِرْف لا يشدّ عنه وجودٌ ولاكمال وجوديّ.

وأمَّا القول بكون الصفات عين الذات وهي مترادفة بمعنى واحد، ففيه \_كما قال الحكيم السبزواريّ \_: «انّه من باب اشتباه المفهوم بالمصداق»». ضرورة أنّ ذاته (تعالى) مجهولة الكنه لغيره، وهذه الصفات معلومات متغاثرة المعنى.

- (٢) راجع الفصل الحادي عشر من المرحلة الحادية عشرة.
   (٣) راجع الفصل السابق من هذه المرحلة، والفصل الثالث من المرحلة الرابعة.
- (٢) بيان ذلك: أنته (تعالى) ظاهر بذاته لكونه مجرّداً، وكلُّ مجرّد عالم بذاته، وذاتُه علَّةً لجميع ما سواه، والعلم بالعلَّة يستلزم العلم بالمعلول، فهو (تعالى) كما يوجد الموجودات بـوجود واحدٍ يعلمها بعلم واحد، فعلمه (تعالى) بالموجودات علمٌ إجماليٌّ باعتبار وحدة علمه تبعاً لوحدة ذلك الوجود، في عين الكشف التفصيليّ باعتبار الماهيّات اللازمة للموجودات .
  - (•) راجع تعليقاته على الأسفار ١٤٤:٦ الرقم (٢).

\_ بداية ال**ح**كمة

ثمَّ إنَّ الموجودات \_ بما هـي مـعاليل له \_قــائمةُ الذوات بــه قــيامَ الرابـط بالمستقلّ، حاضرةٌ بوجوداتها عنده، فهي معلومة له علماً حـضوريّاً فـي مـرتبة وجوداتها، المجرّدة منها بأنفسها والمادّيّة منها بصورها المجرّدة.

فقد تحقَّق أنَّ للواجب (تعالى) علماً حضوريًّا بذاته؛ وعلماً حضوريًّا تفصيليًّا بالأشياء في مرتبة ذاته قبل إيجادها، وهو عين ذاته؛ وعلماً حضوريّاً تفصيليّاً بها في مرتبتها، وهو خارج من ذاته. ومن المعلوم أنَّ علْمَه بمعلولاته يستوجب العلم بما عندها من العلم.

#### تتمّـة:

ولمّا كانت حقيقة السمع والبصر هي العلم بالمسموعات والمبصرات، كانا من مطلق العلم، وثبتا فيه (تعالى)، فهو (تعالى) سميع بصير، كما أنته عليم خبير.

- تنبيه وإشارة :
- للناس في علمه (تعالى) أقوال مختلفة ومسالك متشتَّتة أخر، نشير إلى ما هو مرز تحت تح ميز موجع مرجع المعروف منها:

أحدها: أنَّ لذاته (تعالى) علماً بذاته، دون معلولاته، لأنَّ الذات أزليَّـةٌ ولا معلول إلا حادثاً().

وفيه: أنَّ العلم بالمعلول في الأزل لا يستلزم وجـوده فـي الأزل بـوجوده الخاص به، كما عرفت (٢).

الثاني: ما نسب إلى المعتزلة(") : أنَّ للماهيَّـات ثبوتـاً عينيَّـاً فــى العــدم.

(١) هذا القول منسوبٌ إلى بعض الأقدمين من الفـلاسفة، كـما فـي الأسـفار ١٧٩:٦ ـ ١٨٠، وشرح المنظومة: ١٦٤. وبعض آخر من الأقدمين أنكر علمه (تعالى) من أصله، راجع المصدرين السابقين من الأسفار وشرح المنظومة، والمباحث المشرقيّة ٤٦٩:٢ ـ ٤٧٥. (٢) راجع قبلَ قوله: «تتمَّة». (٣) نُسب إليهم في الأسفار ١٨١:٦ ـ ١٨٢، وشرح المنظومة: ١٦٥.

المرحلة الثانية عشرة / فيما يتعلَّق بالواجب تعالى \_\_\_\_\_\_

وهي<sup>(١)</sup> التي تعلّق بها علمه (تعالى) قبل الإيجاد. وفيه: أنته تقدّم<sup>(٢)</sup>، بطلان القول بثبوت المعدومات. الثالث: ما نُسِبَ إلى الصوفيّة<sup>(٣)</sup>: أنّ للماهيّات المـمكنة ثـبوتاً عِـلْميّاً بـتَبَعِ الأسماء والصفات، هو المتعلّق لعِلْمه (تعالى) قبلَ الايجاد.

وفيه: أنَّ القول بأصالة الوجود واعتباريّة الماهيّات ينفي أيَّ ثبوت مفروضٍ للماهيّة قبلَ وجودها العينيّ الخاصّ بها.

الرابع: ما نُسِبَ إلى افلاطن<sup>(٤)</sup>: أنَّ عِـلْمَه (تـعالى) التـفصيليّ بـالأشياء **هـو** المفارقات النوريّة والمُثُل الإلهيّة التي تتجمّع فيها كمالات الأنواع.

وفيه: أنَّ ذلك على تقدير ثبوتها إنَّما يكفي لتصوير العلم التفصيليّ بالأشياء في مرتبتها، لا في مرتبة الذات، فتبقى الذات خاليةً من الكمال العلميّ وهو وجودٌ صِرْف لا يشذّ عنه كمالٌ وجوديٌّ، هذا خلف.

الخامس: ما نُسِبَ إلى شيخ الإشراق<sup>(٥)</sup>، وتسبعه جسم مـن المـحقّقين<sup>(٢)</sup>: أنّ الأشياء بأسرها ــمن المجرّدات والماديّات ــحاضرةُ بوجودها عنده (تعالى) غيرُ غائبة عنه، وهو علمه التفصيليّ بالأشياء.

- (١) أي الماهيّات.
   (٢) أي الماهيّات.
   (٣) نُسب إليهم في الأسفار ١٨١٠، وشرح المنظومة: ١٦٥.
   ومنهم الشيخ العارف محيي الدين العربيّ في الفستوحات المكّميّة ٢٠٢٠، فسنصوص الحكم: ٤٨ ـ ٥٨، وكذا الشيخ صدرالدين القونويّ في مفتاح غيب الجمع والوجود كما في مصباح الأنس: ٨٢ ـ ٣٨م.
   (٤) نُسب إليه في الملل والنحل ٢٠٢٨ ـ ٨٩، والجمع بين رأيي الحكميين: ١٠٥، والأسفار
   (٢) نُسب إليه في المنظومة: ١٥٥.
  - (٥) واستفادة برعيب في عمونة الناوعية على روت يه ارتب عايش، تسد علي المتوية م ٧٠\_٧٤. وراجع حكمة الإشراق: ١٥٠ ـ ١٥٣، والمطارحات: ٤٨٨.
- (٦) كالمحقّق الطوسيّ في شرح مسألة العلم: ٢٨ ــ ٢٩، والعلّامة الشيرازيّ في شرح حكمة الإشراق: ٣٥٨ ــ ٣٦٥، وابن كمونة ومحمَّد الشهرزوريّ ــ شارحي التلويحات ــ على ما في الأُسفار ١٨١٠٦.

\_ بداية الحكمة

وفيه: أنّ المادّيّة لا تجامع الحضورَ، كما تقدّم في مباحث العلم والمعلوم<sup>(١)</sup>؛ على أنـّه إنّما يكفي لتصوير العلم التفصيليّ في مرتبة الأشياء، فتبقى الذات خاليةً في نفسها عن الكمال العلميّ، كما في القول الرابع.

السادس: ما نُسِبَ إلى ثاليس الملطيَّ<sup>(٢)</sup>، وهو أنته (تعالى) يعلم العقل الأوّل، وهو المعلول الأوّل، بحضور داته عنده، ويعلم سائر الأشياء بارتسام صورها في العقل الأوّل.

وفيه: أنته يرد عليه ما ورد على سابقه.

السابع: قول بعضهم<sup>(٣)</sup> إنَّ ذاته (تعالى) علمٌ تفصيليُّ بالمعلول الأوَّل وإجماليُّ بما دونه، وذات المعلول الأوّل علمٌ تفصيليٌّ بالمعلول الثاني وإجـمالٌ بـمادونه، وهكذا.

وفيه: ما في سابقه. الثامن: ما نسب إلى فرفوريوس<sup>(4)</sup>: أنّ علْمَه (تعالى) باتّحاده مع العقول. وفيه: أنته إنّما يكفي لبيان نحو تحقّق العلم، وأنتــه بــالاتّحاد دون العَـرْض ونحوه، وأمّا كونه علماً تفصيليّاً بالأشياء قبل الإيجاد ــ مثلاً ــ فلا، ففيه مــا فــي سابقه.

التاسع: ما نسب إلى أكثر المتأخَّرين<sup>(٥)</sup>: أنَّ علْمَه بذاته علْمٌ إجماليٌّ بالأشياء،

(١) راجع الفصل الأرَّل والثامن من المرحلة الحادية عشرة.
 (٢) هذا رأى ثاليس (أوتاليس) الملطيَّ على ما في الملل والنحل ٢:٢٢، وشرح المنظومة:
 وأمًا أنكُسيمانيس الملطيَّ فقال: «إنَّ علمه تعالى بالأشياء إنَّما هو بصور زائدة على الأشياء وأمًا أنكُسيمانيس الملطيَّ فقال: «إنَّ علمه تعالى بالأشياء إنّما هو بصور زائدة على الأشياء مطابقة لها قائمة بذاته تعالى». كذا نُقل عنه في شوارق الإلهام: ٥١٥، وشرح المنظومة:
 (٣) أي بطي مطابقة لها قائمة بذاته تعالى». كذا نُقل عنه في شوارق الإلهام: ٥١٥، وشرح المنظومة:
 (٣) أي بعض الحكماء كما في شرح المنظومة: ١٦٨.
 (٣) أي بعض الحكماء كما في شرح المنظومة: ١٦٨.
 (٣) أي بعض الحكماء كما في شرح المنظومة: ١٦٨.
 (٣) أي بعض الحكماء كما في شرح المنظومة: ١٦٨.

فهو (تعالى) يعلم الأشياء كلّها إجمالاً بعلمه بذاته، وأمّا علْمُه بالأشياء تفصيلاً فبَعْدَ وجودها، لأنّ العلْمَ تابعٌ للمعلوم، ولا معلوم قبل وجود المعلوم.

**وفيه: ما في سابقه؛ على أنَّ كون علَّمِهِ (تعالى) على نحو الإرتسام والحصول** معنوع، كما سيأتي<sup>(١)</sup>.

العاشر: ما نسب إلى المشّائين<sup>(٣)</sup>: أنَّ علمه (تعالى) بالأشياء قـبل إيـجادها بحضور ماهيّاتها على النظام الموجود في الوجود لذاته (تعالى)، لا عـلى نـحو الدخول فيها والاتّحاد بها، بل على نحو قيامها بها بالثبوت الذهنيّ عـلى وجـه الكلّيّة ـ بمعنى عدم تغيُّر العلم بتغيُّر المعلوم ـ. فهو علْمٌ عنائيٌّ حصوله العـلميّ مستتبعٌ لحصوله العينيّ؛ وقد جرى على هذا القول أكثر المتكلّمين، وإن خـطئوه وطعنوا فيه من حيث إثبات الكلّيّة في العلم، فإنّهم جروا على كونه علماً حصولياً قبل الإيجاد، وأنته على حاله قبلَ وجود الأشياء وبعدَه.

وفيه: ما في سابقه؛ على أنَّ فلِم إِثَبَاتَ العلم الحصوليّ لموجود مجرّد ذاتاً وفعلاً، وقد تقدّم في مباحث العلم والعظوم أنّ الموجود المجرّد ذاتاً وفعلاً لا يتحقّق فيه علمٌ حصوليٌّ<sup>(٣)</sup> على أنَّ فيه إثبات وجودٍ ذهنيٍّ من غير وجودٍ عينيٌّ يقاس إليه، ولازمه أن يعود وجوداً عينيّاً آخر للموجود الخارجيّ قبل وجوده العينيّ الخاصّ به ومنفصلاً عنه (تعالى)، ويرجع لا محالة إلى القول الرابع<sup>(٤)</sup>.

\*\*

(١) سيأتي بعد أسطر.
 (٢) كانكُسيمانِس الملطيّ من القدماء، وأبي نصر الفارابيّ وأبي علي بن سينا وبسهمنيار وأبسي العباس اللوكريّ وغيرهم من المتأخّرين. راجع التعليقات للفارابيّ: ٢٤، والجمع بين رأيي العباس اللوكريّ وغيرهم من المتأخّرين. راجع التعليقات للفارابيّ: ٢٤، والجمع بين رأيي الحكيمين: ٢٠١، والتعليقات للشيخ الرئيس:٢١ – ٢٢، ٢١، ٢١ – ٢٨، ١١٦، ١٢٠ – ٢٢٠ والحكيمين: ٢٠١ والتعليقات للشيخ الرئيس:٢١ – ٢٢، ٢١، ١٦، ٢١، والجمع بين رأيي العباس اللوكريّ وغيرهم من المتأخّرين. راجع التعليقات الفارابيّ وأبي علي بن سينا وبسهمنيار وأبسي العباس اللوكريّ وغيرهم من المتأخّرين. راجع التعليقات للفارابيّ: ٢٤، والجمع بين رأيي الحكيمين: ٢٠١، والتعليقات للشيخ الرئيس:٢١ – ٢٢، ٢٦، ٢٦، ٢١٩، ١١٩ – ٢٢٠، ١٢٠ الحكيمين: ٢٠١٠ والتعليقات للشيخ الرئيس:٢٦ – ٢٢، ٢٦، ٢٦، ٢٦، ٢١٠، والتعليقات الشيخ الرئيس:٢٦ – ٢٢، ٢٦، ٢٦، ٢٦، ٢٦، ٢١٠ والجمع بين رأيي الحكيمين: ٢٠١٠ والتعليقات للشيخ الرئيس:٢٦ – ٢٢، ٢٦، ٢٦، ٢٦، ٢١٠ والجمع بين رأيي الحكيمين: ١٥ مارابي والتعليقات للشيخ الرئيس:٢٦ – ٢٢، ٢٦، ٢٦، ٢٦، ٢١، ١٩ – ٢٠٠، ١٩
 ١٤ - ١٩ - ٢٠ - ٢٠ - ١٩ - ٢٠ - ٢١، والتعليقات الفرابي وأبي في الأسفار ٢: ١٠٠، وشرح المنظومة: ٢١٦، وشوارق الإلهام: ١٥٥.
 (٢) راجع خاتمة المرحلة العاشرة.
 (٤) وهو القول المنسوب إلى أفلاطن.

**الفصل السادس في قدر ته تعالى** قد تقدّم<sup>(۱)</sup> أنَّ القدرة: «كونُ الشيء مصدراً للفعل عن علْمٍ»<sup>(۲)</sup>، ومن المعلوم أنّ الذي ينتهي إليه الموجودات الممكنة هو ذاته المتعالية، إذ لا يبقى وراء الوجود الممكن إلّا الوجود الواجبيّ من غير قيد وشرط، فهو المصدر للجميع، وعلْمُهُ عين ذاته التي هي المبدأ لصدور المعاليل الممكنة، فله القدرة، وهي عين ذاته.

فإن قلت: أفعال الإنسان الإختياريّة مخلوقةٌ لنفس الإنسان، لأنتها منوطةٌ باختياره، إن شاء فعل وإن لم يشأً لم يفعل؛ ولو كانت مخلوقةٌ لله (سبحانه) مقدورةً له، كان الإنسان مجبراً على الفعل لا مختاراً فيه، فأفعال الإنسان الإخستياريّة خارجةٌ عن تعلَّقِ القدرة، فالقدرة لا تعمّ كِلَّ شيءٍ.

قلت: ليس معنى كون الفعل اختياريّاً تساوي نسبته إلى الوجود والعدم حتّى حين الصدور، فمن المحال صدور الممكن من غير ترجُّح وتعيَّن لأحد جـانبي وجودِهِ وعدمِهِ، بل الفعل الإختياريّ لكونه ممكناً في ذاته يحتاج في وجوده إلى علّة تامّة لا يتخلّف عنها، نسبتُهُ إليها نسبة الوجوب، وأمّا نسبتُهُ إلى الإنسان الذي هو جزءٌ من أجزاء علّته التامّة فبالإمكان، كسائر الأجزاء التي لها، مـن المـادّة القابلة وسائر الشرائط الزمانيّة والمكانيّة وغيرها.

فالفعل الاختياريّ لا يقع إلّا واجباً بالغير، كسائر المعلولات؛ ومن المعلوم أنّ الوجوب بالغير لا يتحقّق إلّا بالانتهاء إلى واجب بالذات، ولا واجب بالذات إلّا هو (تعالى)، فقدرته (تعالى) عامّة حتّى للأفعال الاختياريّة<sup>(٣)</sup>.

(١) في الفصل العاشر من المرحلة الحادية عشرة. (٢) هذا تعريف القدرة عند الحكماء حيث قالوا: «القدرة كون الفاعل في ذاته بحيث إن شاء فعل وإن لم يشأ لم يفعل». وتعريفها عند المتكلّمين: «صحّة الفعل والترك». وفيه: أنّ الصحة هي الإمكان، وواجب الوجود بالذات واجب الوجود من جميع الجهات. ومن هـنا يـظهر بطلان ما ادّعاه المحقّق الخفريّ من التلازم بين التعريفين. (٣) هذه طريقة طائفةٍ من الحكماء وخواصّ أصحابنا الإماميّة كالمحقّق الطوسيّ فـي شـرح

2.4

المرحلة الثانية عشرة / فيما يتعلَّق بالواجب تعالى \_\_\_\_\_

ومن طريق آخر<sup>(۱)</sup>: الأفعال كغيرها من الممكنات معلولةً؛ وقـد تـقدّم فـي مرحلة العلّة والمعلول: أنّ وجود المعلول رابطٌ بالنسبة إلى عـلّته<sup>(۲)</sup>، ولا يـتحقّق وجودٌ رابطٌ إلّا بالقيام بمستقلٌ يقوّمه. ولا مستقلَّ بالذات إلّا الواجب بالذات، فهو مبدأ أوّلُ لصدور كلِّ معلولٍ متعلّقِ الوجود بعلّة، وهو على كلّ شيءٍ قدير.

فإن قلت: الالتزام بعموم القدرة للأفعال الإختياريّة التزامّ بكونها جبريّة، فإنّ لازمه القول بتعلّق الإرادة الإلهيّة بالفعل الإختياريّ، وهي لا تتخلّف عن المراد، فيكون ضروريَّ الوقوع، ويكون الإنسان مجبراً عليه، لا مختاراً فيه.

وبوجه آخر: ماوقع منالفعلمتعلّقٌ لعلْمه (تعالى)، فـوقوعه ضـروريٌّ، وإلّا عاد علْمُه جهلاً (تعالى عن ذلك)، فالفعل جبريٌّ لااختياريٌّ.

قلت: كلًا! فالإرادة الإلهيّة إنّما تعلّقت بالفعل على ما هو عليه في نفسه، والذى عليه الفعل هو أنته منسوبٌ إلى الإنسان الذي هو جزءُ علّتِهِ التامّة بالإمكان، ولا يتغيّر بتعلُّقِ الإرادة عمّا هو عليه، فقد تعلّقت الإرادة بالفعل من طريق اختيار الإنسان، ومراده (تعالى) أن يفعل الإنسان الفعل الفلانيّ باختياره، ومن المحال أن يتخلّف مراده (تعالى) عن إرادته.

والجواب عن الاحتجاج بتعلّقِ العلم الأزليّ بـالفعل كـالجواب عـن تـعلّق الإرادة به، فالعلم إنّما تعلّق بالفعل على ما هو عليه، وهو أنّه فعْلُ اختياريٌّ يتمكّن الإنسان منه ومِنْ تَرْكِهِ، ولا يخرج العلْمُ المعلومَ عن حقيقته، فلو لم يقع اختياريّاً كان علْمُهُ (تعالى) جهلاً.

فإن قلت: السلوك إلى بيان عموم القدرة(٣) من طريق توقُّفٍ وجود المعلول

. بداية الحكمة

الممكن على وجـوبه بـالغير وانـتهاء ذلك إلى الواجب بـالذات، يـنتج خـلاف المطلوب، فإنّ كوْنَ فعْلِهِ (تعالى) واجباً يستلزم كوْنَه (تعالى) موجَباً ـ بفتح الجيم ـ أي واجباً عليه الفعل ممتنعاً عليه الترك، ولا معنى لعموم القدرة حينئذٍ.

قلت: الوجوب ــكما تعلم ــ منتزَعٌ من الوجود، فكما أنّ وجود المعلول من ناحية العلّة كذلك وجوبه بالغير من ناحيتها، ومن المحال أن يعود الأثر المترتّب على وجود الشيء مؤثّراً في وجود مؤثّره، فالإيجاب الجائي من ناحيته (تعالى) إلى فعله يستحيل أن يرجع فيوجب عليه (تعالى) فعله، ويسلب عنه بذلك عموم القدرة، وهي عين ذاته.

ويتبيّن بما تقدّم: أنّه (تعالى) مختارٌ بالذات، إذ لا إجبار إلّا من أمرٍ وراء الفاعل، يحمله على خلاف ما يقتضيه أو على ما لا يقتضيه، وليس وراءه (تعالى) إلّا فعله، والفعل ملائمٌ لفاعله، فما فَعَلَه من فِعْلٍ هو الذي تقتضيه ذاته ويختاره بنفسه.



الحيّ عندنا هو: «الدرّاك الفِعّال»؛ فالحياة مبدأ الإدراك والفـعل \_ أي مـبدأ العلم والقدرة \_ أو أمرٌ بلازمه العلم والقدرة<sup>(١)</sup>.

وقالت الثنويّة: إنَّ فاعل الخير هو (يزدان) وفاعل الشرّ هو (أهرمن). وقال بعض آخر من الثنويّة: فاعل الخير هو النور وفاعل الشرّ هو الظلمة.
 وقال النظّام: إنّه (تعالى) لا يقدر على خلق القبيح، لأنّ فعل القبيح محال، والمحال غير مقدور.
 وقال البلخيّ: انّه تعالى لا يقدر على مثل فعل العبد، لأنّ مقدور العباد إمّا طاعة أو سَفَهُ أو عبتٌ، وذلك على الله محال.
 عبتٌ، وذلك على الله محال.
 هذا، ولنفصيل البحث عن بطلان هذه الأقوال راجع الكتب المطوّلة.
 هذا، ولتفصيل البحث عن بطلان هذه الأقوال راجع الكتب المطوّلة.
 هذا، ولتفصيل البحث عن بطلان هذه الأقوال راجع الكتب المطوّلة.
 هذا، ولتفصيل البحث عن بطلان هذه الأقوال راجع الكتب المطوّلة.
 مقدور العباد إنّه إنّها صفة تو منه.

. 21.

المرحلة الثانية عشرة / فيما يتعلَّق بالواجب تعالى ................................

وإذ كانت الحياة تحمل علينا، والعلم والقـدرة فـينا زائـدتان عـلى الذات، فحَمْلُها على ما كانتا فيه موجودتَيْن للذات على نحو العينيّة، كـالذات الواجـبة الوجود بالذات. أولى وأحقّ، فهو (تعالى) حياةٌ وحيُّ بالذات. على أنّه (تعالى) مفيضٌ لحياة كلِّ حيٍّ، ومعطي الشيء غيرُ فاقدٍ له<sup>(١)</sup>.

### الفصل الثامن في إرادته تعالى وكلامه

قالوا: «إرادته (تعالى) عَلْمُهُ بالنظام الأصلح»؛ وبعبارة أخرى: «عِلْمُه بكون الفعل خيراً». فهي وجهٌ من وجوه علْمه (تعالى)<sup>(٢)</sup>، كما أنَّ السمع ــبمعنى العـلم بالمسموعات ــوالبصر ــبمعنى العلم بالمبصرات ــوجهان من وجوه عِلْمه، فهو

عین ذاته (تعالی)<sup>(۱)</sup>.

(١) وبعبارة أخرى: إرادة الله علمُه بكون الفعل خيراً، والعلم مساوقُ للوجود، لأنَّ عــلمه هــو الحضور ــكما مرَّ ــ. فإرادته عين الوجود، فكيف لا تكون الإرادة في مرتبة ذات مَنْ هو عين الوجود؟ا

إن قلت: كون الإرادة صفة الذات ينافي ما في الروايات من جلاوث الإرادة وأنتها من صفات الفعل.

منها: ما في الصحيح عن صفوان بن يحيى، قال: قلت لأبي الحسن للظِّلا: أخْبرْني عَـنِ الإرادة من الله ومن الخَلق. فقال للظَلا: «الإرادةُ مِنَ الخَلقِ الضميرُ وما يبدُو بَعدَ ذلِكَ لَهُم مِنَ الفِعْل. وَ أَمَّا مِنَ الله فَإرادتُهُ إحداثُهُ لا غَير ذلِك، لأنَّه لا يروّي وَلايَـهمّ ولا يَـتَفَكَّرُ وَهـذهِ الصَّفاتُ مُنْتَفيَةٌ عَنْه، وَهِيَ صِفاتُ الْخَلْقِ، فَإرادةُ الله الْفِعْلُ لاغَير ذلِكَ...».

وكذا غيرها من الروايات التي دلت على حدوث الإرادة وانّها من صفات الفعل، فراجع الكافي ١٠٩٠١ ـ ١١٠، والتوحيد: ١٤٧ وعيون الأخبار ١٠٩٠٢ ـ ١١٠.

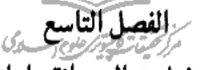
أجيب ـ كما أجاب عنه الحكيم السبزواريّ ـ: إنّ لإرادة الله مراتب ثلاث: ١ ـ الإرادة الحقّة الحقيقيّة بالنسبة إلى فسطه المتقدّس والوجود الاضافيّ الذي في كـلٌّ بحسبه. ٢ ـ الإرادة الحقيقيّة الظلّية في مقام فيضه. ٣ ـ الإرادة المصدريّة التي نفس المفهوم العنواني. فالأولى عين الذات الأحديّة؛ والثانية بالنسبة إلى الحقّ داخلة في صقعه ولا حكم لها مستقلًا، وبالنسبة إلى الأشياء حادثة بحدوثها، وهذه هي التي جعلها أئمتنا للميّلا من صفات الفعل؛ والثالثة هي الزائدة عـلى كـلَّ وجـود فـضلاً عـن الوجـود الواجب. راجع شرح الأسماء:١٤٦.

وأجاب عنه أيضاً السيد المحقّق الداماد في القبسات: ٣٢٦. وحاصله: انَّ الإرادة قـد يطلق ويراد به الأمر المصدريّ النسبيّ \_ أعني الإحداث والإيجاد \_، وقد يراد به الحاصل \_ أعني الفعل الحادث المتجدّد \_،ولإرادة الله مراتب كما لعلمه (تعالى)مراتب،واخيرة المراتب هي بعينها ذوات الموجودات المتقرّرة بالفعل، وانّما هي عين الإرادة بمعنى مراديّتها لد لا بمعنى مريديّته إيّاها، وما به فعليّة الإرادة ومبدئيّة التخصيص هو عين ذاته الحقّة، وهـذا أقوى في الاختيار ممّا أن يكون انبعات الرضا بالفعل من أمرٍ زائد على نفس ذات الفاعل.

وقال صدر المتألّتهين ـبعد نقل كلام السيّد ـ: «وأقول: وَهَاهنا سرَّ عظيم نشير إليه اشارةً مّا، وهي أنّه يمكن للعارف البصير أن يحكم بأنّ وجود الأشياء الخارجيّة من مراتب علمه (تعالى)، وإرادته بمعنى عالميّته ومريديّته، لا بمعنى معلوميّته ومراديّته فـقط. وهـذا مـمّا يمكن تحصيله للواقف على الأصول السالفة ذكرُها» راجع الأسفار ٢٥٤:٦. المرحلة الثانية عشرة / فيما يتعلَّق بالواجب تعالى \_\_\_\_\_\_

وقالوا: «الكلام فيما نتعارفه لفظ دالٌّ على ما في الضمير كاشفٌ عنه؛ فهناك موجودٌ اعتباريٌّ \_وهو اللفظ الموضوع \_ يدلّ دلالةً وضعيّةً اعتباريّةً على موجود آخر، وهو الذي في الذهن؛ ولو كان هناك موجودٌ حقيقيٌّ دالٌّ بالدلالة الطبعيّة على موجود آخر كذلك، كالأثر الدّالٌ على مؤثِّرِه، وصفة الكمال في المعلول الكاشفة عن الكمال الأتمّ في علّته، كان أولى وأحقّ بأن يسمّى: «كلاماً» لقوّة دلالته؛ ولو كان هناك موجودٌ أحديّ الذات ذو صفات كمال في ذاته، بحيث يكشف بتفاصيل كماله وما تترتّب عليه من الآثار عن وجوده الأحديّ، وهو الواجب (تعالى) كان أولى وأحقّ باسم الكلام؛ وهو متكلّم لوجود ذاته لذاته».

أقول: فيه إرجاعٌ تحليليٌّ لمعنيَي الإرادة والكلام إلى وجهٍ من وجوم للعـلم والقدرة. فلا ضرورة تدعو إلى إفرادهما عن العلم والقدرة، وما نسب إليه (تعالى) في الكتاب والسنة من الإرادة<sup>(٢)</sup> والكلام<sup>(٣)</sup> أريد به صفة الفـعل، بـالمعنى الذي سيأتي إن شاء الله<sup>(٤)</sup>.



## في فعله تعالى وانقساماته

لفعله (تعالى) ــبمعنى المفعول ــ، وهو الوجود الفائض منه انقسامات بحسب ما تحصّل من الأبحاث السابقة، كانقسامه إلى مجرّدٍ ومادّيٍّ، وانقسامه إلى ثابت وسيّال، وإلى غير ذلك.

والمراد في هذا الفصل الإشارة إلى ما تقدّم سابقاً<sup>(ه)</sup> أنّ العوالم الكلّيّة ثلاثة:

(١) انتهى حاصلُ ما قال الحكيم السبزواريّ في شرح المنظومة: ١٨٢. (٢) أمّا الكتاب: فراجع البقرة: ٢٥٣، والنساء: ٢٧، والمائدة: ٧، وهود: ١٠٨، والنسحل: ٤٠ وغيرها من الآيات الشريفة. وأمّا السنّة: فراجع أصول الكافي ١٤٨٠ و ٣٠٧. (٣) راجع النساء: ١٦٤، والأعراف: ١٤٣. (٤) يأتي في الفصل الآتي. (٥) في الفصل الثاني من المرحلة الحادية عشرة. عالم العقل وعالم المثال وعالم المادة. فعالم العقل مجرّدٌ عن المادة و آثارها. وعالم المثال مسجرّدٌ عن المادة دون آثارها \_ من الأبعاد والأشكال والأوضاع وغيرها \_. ففيه أشباحٌ جسمانيَّة متمثّلةٌ في صفة الأجسام التي في عالم المادّة على نظام يشبه نظامها في عالم المادّة، غير أنّ تعقُّبَ بعضِها لبعض بالترتّب الوجوديّ بينها، لا بتغيَّر صورة إلى صورة، أو حالٍ إلى حالٍ، بالخروج من القوّة إلى الفعل من طريق الحركة، على ما هو الشأن في عالم المادّة، فـحالُ الصّور المثاليّة في ترتُّبِ بعضها على بعض حالُ الصّور الخياليّة من الحركة والتغيّر، والعلم مجرّدُ لا قوّة فيه ولا تغيُّرَ، فهو عِلْمُ بالتغيّر لا تغيُّرُ في العلم. وعالم المادة بجواهرها وأعراضها مقارنٌ للمادّة.

والعوالم الثلاثة مترتّبة وجوداً، فعالم العقل قبلَ عالَم المثال، وعالم المثال قبلَ عالَم المادّة وجوداً، وذلك لأنّ الفعليّة المحضة التي لا تشويها قوّة أقوى وأشدّ وجوداً ممّا هو بالقوّة محضاً أو تشوبه قوّة، فالمفارق قبلَ المقارن للمادّة، ثمّ العقل المفارق أقلّ حدوداً وقيوداً وأوسّع وأبسط وجوداً من المثال المجرّد، وكلّما كان الوجود أقوى وأوسع كانت مرتبتُهُ في السلسلة المترتّبة من حقيقة الوجود المشكّكة أقدم، ومن المبدأ الأوّل \_الذي هو وجوداً من الجميع، ويليه عالم المثال ولاكمال يفقده ـ أقرب؛ فعالم العقل أقدم وجوداً من الجميع، ويليه عالم المثال ويليه عالم المادّة.

ويتبيّن بما ذكر: أنّ الترتيب المذكور ترتيبٌ في العلّيّة \_أي إنّ عالم العقل علّةٌ مفيضةٌ لعالم المثال، وعالم المثال علّةٌ مفيضةٌ لعالم المادّة \_.

ويتبيّن أيضاً بمعونة ما تقدّم ــ من أنّ العلّة مشتملةً على كمال المعلول بنحو أعلى وأشرف<sup>(١)</sup>ــ: أنّ العوالم الثلاثة متطابقةٌ متوافقةٌ، ففي عالم المثال نظامٌ مثاليُّ

(١) راجع الفصل الثالث والرابع من المرحلة الرابعة، والفصل الرابع من هذه المرحلة.

المرحلة الثانية عشرة / فيما يتعلَّق بالواجب تعالى

يضاهي النظام المادّيّ، وهو أشرف منه، وفي عالم العقل ما يطابقه، لكنّه موجود ُبنحو أبسط وأجمل، ويطابقه النظام الربوبيّ الموجود في علم الواجب (تعالى).

## الفصل العاشر في العقل المفارق وكيفيّة حصول الكثرة فيه، لو كانت فيه كثرة

وليعلم: أنّ الماهيّة لا تتكثّر تكثُّراً أفراديّاً إلّا بمقارنة المادّة؛ والبرهان عليه: أنّ الكثرة العدديّة إمّا أن تكون تمام ذات الماهيّة، أو بعض ذاتها، أو خارجة من ذاتها إمّا لازمة أو مفارقة؛ والأقسام الثلاثة الأول يستحيل أن يوجد لها فردٌ، إذ كلّما وجد لها فردٌ كان كثيراً، وكلُّ كثيرٍ مؤلَّف من آحاد، والواحد منها يجب أن يكون كثيراً، لكوند مصداقاً للماهيّة، وهذا الكثير أيضاً مؤلَّف من آحاد، فيتسلسل ولا ينتهي إلى واحد، فلا يتحقّق لها واحد، فلا يتحقّق كثير، هذا خلف؛ فلا تكون الكثرة إلا خارجة مفارقة، يحتاج لحوقها إلى مادة قابلة، فكلُّ ماهيّةٍ كثيرة الأفراد وجوداً، لا تتكثر تكثّراً أفرادياً؛ وهو المطلوب.

نعم، تمكن الكثرة الأفراديّة في العقل المفارق فيما لو استكملَتْ أفراد من نوع مادّيّ، كالإنسان، بالحركة الجوهريّة من مرحلة المادّيّة والإمكـان إلى مـرحـلة التجرّد والفعليّة، فتستصحب التميّز الفرديّ الذي كان لها عند كونها مادّيّة.

ثمّ إنّه، لمّا استحالَتْ الكثرة الأفراديّة في العقل المفارق، فلو كانت فيه كثرةً في الكثرة النوعيّة، بأن توجد منه أنواع متباينة كلُّ نوع منها مـنحصرٌ فـي فـرد، ويتصوّر ذلك على أحد وجهَيْن: إمّا طولاً، وإمّا عرضاً؛ والكثرة طولاً، أن يوجد هناك عقلٌ ثمّ عقلٍ إلى عددٍ معيّن، كلُّ سابقٍ منها علّةٌ فـاعلةٌ للاحـقه مـباينٌ له نوعاً<sup>(1)</sup>؛ والكثرة عرضاً: أن يوجد هناك أنواع كثيرة مـتباينة، ليس بـعضها عـلّة

<sup>(</sup>١) وهذا الوجه هو الذي يميل إليه المشاؤون فيما صوّروه من العقول العشرة. فراجع الفصل

بداية الحكمة

لبعض ولا معلولاً، وهي جميعاً معلولاتُ عقلٍ واحدٍ فوقها<sup>(۱)</sup>. الفصل الحادي عشر في العقول الطوليّة وأوّل ما يصدر منها لمّاكان الواجب (تعالى) واحداً بسيطاً من جميع الجهات امتنع أن يصدر منه الكثير، سواء كان الصادر مجرّداً كالعقول العرضيّة أو ماديّاً كالأنواع الماديّة، لأنّ الواحد لا يصدر عنه إلّا الواحد، فأوّلُ صادرٍ منه (تعالى) عقلٌ واحدٌ، يحاكى بوجوده الواحد الظلّيّ وجود الواجب (تعالى) في وحدته.

ولمما كان معنى أوّليّته هو تقدَّمُه في الوجود على غير، من الوجودات الممكنة، وهو العلّيّة، كان علّةً متوسّطةً بينه (تعالى) وبين سائر الصوادر منه، فهو الواسطة في صدور مادونه، وليس في ذلك تحديد القدرة المطلقة الواجبيّة التسي هي عين الذات المتعالية على ما تقدَّم البرهان عليها<sup>(٢)</sup>، وذلك: لأنّ صدور الكثير من حيث هو كثيرٌ من الواحد من حيث هو واحدٌ ممتنعٌ على ما تقدّم<sup>(٣)</sup>، والقدرة لا تتعلّق إلّا بالممكن، وأمّا المحالات الذاتيّة الباطلة الذوات كسلْبِ الشيء عن نفسه والجمع بين النقيضين ورفعهما مثلاً مغلا ذات لها حتّى تتعلّق بها الشيء عن نفسه والجمع بين النقيضين ورفعهما مثلاً مؤلا ذات لها حتّى تتعلّق بها القدرة، فحرمانها من الوجود ليس تحديداً للقدرة وتقييداً لاطلاقها.

ثمّ إنّ العقل الأوّل وإن كان واحداً في وجوده بسيطاً في صدوره، لكنّه لمكان إمكانه تلزمه ماهيّة اعتباريّة غير أصيلة، لأنّ موضوع الإمكان هي الماهيّة؛ ومن

- الرابع والفصل الخامس من المقالة التاسعة من إلهيّات الشفاء، والنجاة: ٢٧٣ ـ ٢٧٨، والمبدأ والمعاد للشيخ الرئيس: ٧٥ ـ ٨٢، ورسائل ابن سينا: ٨٩.
- (١) وهذا الوجه هو الذي يميل إليه الإشراقيّون، وذهب إليه الشيخ الإشراقيّ، واختاره صدر المتألّهين. فراجع حكمة الإشراق: ١٤٣ ــ ١٤٤، وشرح حكمة الإشـراق: ٣٤٢ ــ ٣٥٦ و ٢٥١ ــ ٢٥٤، والمـــطارحــات: ٤٥٥ ــ ٤٥٩، والأســفار ٤٦:٢ ــ ٨١ و ١٦٩٢ ــ ١٧١ و٢٥٨ ــ ٢٨١. (٣) في الفصل الرابع من المرحلة السابعة.

المرحلة الثانية عشرة / فيما يتعلَّق بالواجب تعالى \_\_\_\_\_\_

وجه آخر، هو يعقل ذاتَهُ ويعقل الواجب (تعالى)، فيتعدَّد فيه الجهة، ويـمكن أن يكون لذلك مصدراً لأكثر من معلول واحد.

لكن الجهات الموجودة في عالم المثال الذي دون عالم العقل بالغةً مبلغاً لا تفي بصدورها الجهات القليلة التي في العقل الأوّل، فلا بدَّ من صدور عقل ثانٍ ثمّ ثالث وهكذا حتّى تبلغ جهات الكثرة عدداً يفي بصدور العالم الذي يـتلوه مـن المثال.

فتبيَّن: أنَّ هناك عقولاً طوليَّة كثيرةً وإن لم يكن لنا طريقٌ إلى إحصاء عددها.

الفصل الثاني عشر في العقول العرضيّة

أثبت الإشراقيّون في الوجود عقولاً عرضيّة، لا عليّة ولا معلوليّة بينها، هـي بحذاء الأنواع المادّيّة التي في هذا العالم المادّي، يدبّر كلّ منها ما يـحاذيه مـن النوع، وتسمّى: «أرباب الأنواع» و «العثُل الأفلاطونيّة»<sup>(١)</sup> لأتته<sup>(٢)</sup>كان يصرّ على القول بها؛ وأنكرها المشاؤون، ونسبّوا التدابير المنسوبة إليـها إلى آخـر العـقول الطوليّة والذي يسمّونه: «العقل الفعّال».

وقد اختلفت أقوال المثبتين في حقيقتها<sup>(٣)</sup> وأصحّ الأقوال فـيها ــ عـلى مــا قيل<sup>(4)</sup> ــ هو أنّ لكلّ نوع من هذه الأنواع المادّيّة فرداً مجرّداً في أوّل الوجــود، واجداً بالفعل جميعَ الكمالات الممكنة لذاك النوع، يعتني بأفراده المادّيّة، فيدبّرها

(١) قال صدر المتألئهين: «قد نُسب إلى أفلاطون الإلهيّ أنئه قال في كثير من أقاويله موافقاً لأستاذه شقراط: إنَّ للموجودات صوراً مجرّدة في عالم الإله، وربّما يسمّيها المُثُل الإلهيّة وإنّها لا تُدثَّر ولا تفسد ولكنها باقية، وانَّ الذي يُدثَّر ويفسد إنّما هي الموجودات التي هي كائنة» ثمّ قال: «وكان المعروف بأفلاطون ومعلّمه سقراط يفرّطان في هذا الرأي». راجع الأسفار ٢٠٢٢ ـ ٤٧. (٢) أي أفلاطون . بداية العكمة

منها: أنَّ القوى النباتيَّة ـ من الغاذية والنامية والمولَّدة ـ أعراضٌ حـ الَّةُ فـي جسم النبات متغيَّرةٌ بتغيُّرِهِ متحلَّلةٌ بتحلُّلِهِ، ليس لها شعور وإدراك، فـيستحيل أن تكون هي المبادئ الموجدة لهذه التـراكـيب والأفـاعيل المـختلفة والأشكـال والتخاطيط الحسنة الجميلة، على ما فيها من نظام دقيق متقن تتحيّر فيه العـقول والألباب، فليس إلَّا أنَّ هناك جوهراً مجرّداً عقليّاً يدبّر أمرها ويهديها إلى غايتها فتستكمل بذلك<sup>(۱)</sup>.

وفيه: أنّ من الجائز أن ينسب ما نسبوه إلى ربّ النوع إلى غيره. فإنّ أفعال كلّ نوع مستندة إلى صورته النوعيّة. وفوقها العقل الأخـير الذي يـثبته المشّـاؤون. ويسمّونه: «العقل الفعّال».

ومنها: أنَّ الأنواع الواقعة في عالمنا هذا \_ على النظام الجاري في كلَّ منها دائماً من غير تبدُّلٍ وتغيُّرٍ \_ليست واقعة بالإتَّفاق، فلها ولنظامها الدائميّ المستمرّ عِلَلٌ حقيقيَّةٌ، وليست إلَّا جواهر مجرّدة توجد هذه الأنواع وتعتني بتدبير أمرها، دون ما يتخرّصون به من نسبة الأفاعيل والآثار إلى الأمزجة ونحوها من غير دليل، بل لكلِّ نوع مثالٌ كليٌّ يدبّر أمرَهُ، وليس معنى كلّيّته جوازَ صدْقِهِ على كثيرين، بل إنّه لَتَجرُّدِهِ تستوي نسبتُهُ إلى جميع الأفراد<sup>(٢)</sup>.

وفيه: أنَّ الأفعال والآثار المترتّبة على كلَّ نوع مستندةً إلى صورته النوعيّة. ولولا ذلك لم تتحقّق نوعيّةٌ لنوع. فالأعراض المختصّة بكلّ نوعٍ هي الحجّة على

- (١) هذا الدليل هو الذي أقامه الشيخ الإشراقيّ في المطارحات: ٤٥٥ ــ ٤٥٩. وتعرّض له أيضاً صدر المتألّـهين في الأسفار ٥٣:٢ ــ ٥٥.
- (٢) وهذا الدليل أيضاً أقامه الشيخ الإشراقيّ في حكمة الإشراق: ١٤٣ ــ ١٤٤، وراجع شــرح حكمة الإشراق: ٣٤٩ ــ ٣٥١.

المرحلة الثانية عشرة / فيما يتعلَّق بالواجب تعالى \_\_\_\_\_\_

أنّ هناك صورةً جوهريّةً هي المبدأ القريب لها، كما أنّ الأعراض المشتركة دليلً على أنّ هناك موضوعاً مشتركاً.

ففاعل النظام الجاري في النوع هو صورته النوعيّة، وفاعلُ الصورة النوعيّة حكما تقدّم<sup>(۱)</sup> ـ جوهرٌ مجرّدٌ يفيضها عـلى الممادّة المستعدّة، فـتختلف الصور باختلاف الاستعدادات؛ وأمّا أنّ هذا الجوهر المجرّد عقلٌ عرضيٍّ يخصّ النـوع ويوجده ويدبّر أمرَهُ، أو أنته جوهرٌ عقليٌّ من العقول الطوليّة إليه ينتهي أمر عامّة الأنواع، فليست تكفي في إثباته هذه الحجّة.

ومنها: الإحتجاج على إثباتها بـقاعدة إمكـان الأشـرف<sup>(٢)</sup>، فـإنّ المـمكن

وقد نفعنا الله (سبحانه) به نفعاً كثيراً بحمد الله وحسن توفيقه. وقد استعمله معلم المشائين ومفيدهم صناعة الفلسفة في آثولوجيا كثيراً، وفي كتاب السماء والعالم حيث قال حكما هو المنقول عنه ... يجب أن يعتقد في العلويّات ما هو أكرم. وكذا الشيخ الرئيس في الشفاء والتعليقات، وعليه بنى في سائر كتبه ورسائله ترتيب نظام الوجود وبيان سلسلة البدء والعود. وأمعن في تأسيسه الشيخ الإشراقيّ إمعاناً شديداً في جميع كتبه، كالمطارحات والتلويحات، وكتابه المسمّى بحكمة الإشراقيّ إمعاناً شديداً في جميع كتبه، كالمطارحات والتلويحات، وكتابه المسمّى بحكمة الإشراق، حتّى في مختصراته كالألواح العماديّة كلامه في الأسفار في الفارسيّ المسمّى بيرتونامه، والآخر المسمّى بيزدان شناخت» المتهى كلامه في الأسفار 122 - 220

وراجع آثولوجيا: ٧٣\_٧٥، والتعليقات للشيخ الرئيس: ٢١،والمطارحات: ٤٣٤\_٤٣٥، وحكمة الإشراق: ١٥٤، والتلويحات: ٣١\_٣٢، والألواح العماديّة: ١٤٩، والهياكل النوريّة: ١٠١ ـ ١٠٤، وپرتونامه: ٤٥ ـ ٤٦، ويزدان شناخت: ١٣ ٤ ـ ٤١٨.

وهذه القاعدة حقَّقها السيّد الداماد في القبسات: ٣٧٢ ــ ٣٨٠، وصدر المتألّتهين فسي الأسفار ٧: ٢٤٤ ـ ٢٥٨. الأخسّ إذا وجد وَجَبَ أن يوجد الممكن الأشرف قبلَهُ، وهي قماعدة مُبَرْهَنٌ عليها؛ ولا ريب في أنَّ الإنسان المجرّد الذي هو بالفعل فسي جميع الكمالات الإنسانيّة مثلاً، أشرف وجوداً من الإنسان المادّيّ الذي هو بالقوّة فمي معظم كمالاته؛ فوجود الإنسان المادّيّ الذي في هذا العالم دليلٌ عملى وجمود مثاله العقليّ الذي هو ربُّ نوعه.

وفيه: أنَّ جريان قاعدة إمكان الأشرف مشروطٌ بكون الأشرف والأخس مشتركيْن في الماهيّة النوعيّة، حتّى يدلّ وجود الأخس في الخارج على إمكان الأشرف بحسب ماهيّته؛ ومجرّدُ صدْق مفهوم على شيءٍ لا يستلزم كون المصداق فرداً نوعيّاً له كما أنَّ صدْق مفهوم العلم على العلم الحضوريّ لا يستلزم كونَهُ كيفاً نفسانيّاً؛ فمن الجائز أن يكون مصداق مفهوم الإنسان الكلّيّ الذي نعقله \_ مثلاً \_ عقلاً كلّيّاً من العقول الطوليّة، عند جميع الكمالات الأوّليّة والثانويّة التي للأنواع الماديّة، فيصدق عليه مفهوم الإنسان \_ مثلاً \_ لوجدانه كماله الوجوديّ، لا لكونه فرداً من أفراد الإنسان.

وبالجملة: صدْقُ مفهومِ الإنسان ــ مثلاً ــ على الإنسان الكلّيّ المـجرّد الذي نعقله، لا يستلزم كونَ معقولنا فرداً للماهيّة النوعيّة الإنسانيّة، حتّى يكون مـثالاً عقليّاً للنوع الإنسانيّ.

الفصل الثالث عشر في المثال ويسمّى: «البرزخ» لتوسُّطِهِ بين العقل المجرّد والجوهر المـادّيّ، و«الخـيال المنفصل» لاستقلاله عن الخيال الحيوانيّ المتصل به. وهو كما تقدّم<sup>(۱)</sup> مرتبةٌ من الوجود مفارقٌ للمادّة دون آثارها، وفـيه صُـوَرٌ

(١) راجع الفصل التاسع من هذه المرحلة، والفصل الثاني من المرحلة الحادية عشرة.

المرحلة الثانية عشرة / فيما يتعلَّق بالواجب تعالى \_\_\_\_\_\_

جوهريّةٌ جزئيّةٌ صادرةٌ من آخر العقول الطوليّة، وهو العقل الفعّال عند المشّائين<sup>(۱)</sup> أو من العقول العرضيّة على قول الإشراقيّين<sup>(۲)</sup>، وهي متكثّرة حسب تكثُّر الجهات في العقل المفيض لها، متمثّلةٌ لغيرها بهيئات مختلفة، من غير أن ينثلم باختلاف الهيئات في كلّ واحد منها وحدته الشخصيّة.

الفصل الرابع عشر في العالم المادّيّ

وهو العالم المشهود، أنزل مراتب الوجود وأخسّها، ويتميّز من غيره بـتعلّق الصور الموجودة فيه بالمادّة وارتباطها بالقوّة والاستعداد؛ فما من موجود فيه إلّا وعامّة كمالاته في أوَّلِ وجوده بالقوّة، ثمّ يخرج إلى الفعليّة بنوع مـن التـدريج والحركة، وربما عاقه من ذلك عائق، فالعالَم عالَمُ التزاحم والتمانع.

وقد تبيّن بالأبحاث الطبيعيّة والرياضيّة إلى اليوم شيءٌ كثيرٌ من أجزاء هــذا العالم والأوضاع والنسب التي بينها والنظام الحاكم فيها. ولعلّ ما هو مجهول منها أكثر مما هو معلوم.

وهذا العالم، بما بين أجزائه من الإرتباط الوجوديّ، واحدٌ سيّال فـي ذاتــه متحرّك بجوهره، ويتبعه أعراضه، وعلى هذه الحركة العــامّة حــركاتٌ جــوهريّة خاصّة نباتيّة وحيوانيّة وإنسانيّة؛ والغاية التي تقف عندها هذه الحركة هي التجرُّد التامّ للمتحرّك، كما تقدّم في مرحلة القوّة والفعل<sup>(٣)</sup>.

ولمّا كان هذا العالم متحرّكاً بجوهره سيّالاً في ذاته، كانت ذاته عين التجدّد والتغيّر؛ وبذلك صحّ استناده إلى العلّة الثابتة، فالجاعل الثابت جَعَلَ المتجدّدَ، لا أنته جَعَل الشيء متجدّداً، حتّى يلزم محذور استناد المتغيّر إلى الثابت وارتباط الحادث بالقديم.

تمّ الكتاب والحمد لله. ووقع الفراغ من تأليفه في اليوم السابع من شهر رجب من شهور سنة ألف وثلاث مائة وتسعين قمريّة هجريّة في العتبة المقدّسة الرضويّة على صاحبها أفضل السلام والتحيّة.

\*\*\*



فهرس مصادر التحقيـق

۱ \_ آ ثولوجيا: ط طهران /۱۳۹۸ ه. ق. ٢ \_ الأربعين في أصول الدين: جامعة طهران/ ١٣٢٦ مكتبة الكلّيّات الأزهريّة. ٣ \_ أساس الإقتباس: جامعة طهران / ١٣٢٦. ٤ ـ الأسفار «الحكمة المتعالية في الأسفار الأربعة»: ط. مكتبة المصطفويّ بقم المشرّفة / ۱۳۷۸ ه. ق. ٥ ـ إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين: ط، بمبتى ٦ \_ الألواح العمادية: طُبع في «مجموعة مصنفات شليخ اشراق ج ٣» طهران، انجمن اسلامي حكمت وفلسفة ايران. ٧ ـ الإنتصار: ط، نشرة نيبرج، القاهرة 7 ٢٩٢٥ م. ٨ أصول الكافى: ط، دفتر نشر فرهنگ أهل البيت، طهران. ٩ \_ إيضاحالمقاصد في شرح حكمة عينالقواعد: ط. طهران، جامعة طهران / ١٣٧٨ ه. ق. ١٠ \_ أنوار الملكوت في شرح الياقوت: ط، طهران، جامعة طهران / ١٣٣٨ ه. ش. ١١ ـ أوائل المقالات في المذاهب والمختارات: ط، الطبعة الثـانية مكـتبة الداوريّ بـقم المشرّفة. ١٢ ــ البصائر النصيريَّة في المنطق: ط، مصر، المطبعة الكبرى الأمـيرية / ١٣١٦ ه. ق / ۱۸۹۸ م. ١٢ ـ پرتونامه: طبع في «مجموعة مصنفات شيخ اشراق ج ٣»، طهران، انـجمن اسـلامي حكمت وفلسفة ايران. ١٤ \_ التبصير في الدين: ط، عالم الكتاب، بيروت / ١٤٠٣ ه. ق / ١٩٨٣ م. ١٥ \_ تجريدالاعتقاد: ط. مكتبالأعلامالإسلامي في الحوزة العلمية بقم المشرّفة /١٤٠٧ ه. ق. ١٦ \_ التحصيل: ط مطبعة جامعة طهران / ١٣٤٩ ه. ش.

| ١٧ ـ التعليقات: (للحكيم أبونصر محمّد بنمحمّد بن طرخان الفارابي): ط، مـجلس دائـرة    |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|--|
| المعارف العثمانية بحيدر آباد الدكن/ ١٣٤٦ ه. ق.                                      |  |
| ١٨ ــ التعليقات: (للشيخ الرئيس): ط. مكتب الأعلام الإسلامي في الحـوزة العـلمية بــقم |  |
| المشرّفة.                                                                           |  |
| ١٩ ـ تعليقةالهيدجيٍّ علىشرحالمنظومة: ط، طهران،مؤسسةالأعلمي للمطبوعات/١٣٦٥ ش.        |  |
| ٢٠ ـ تعليقات صدّر المتألُّهين على شرح حكمة الإشراق: طبعتٌ تعليقاً على شرح حكمة      |  |
| الإشراق المطبوع في مكتبة بيدار بقم المشرّفة.                                        |  |
| ٢١ ـ تعليقات السبزواريُّ على الأسفار: طبعت تعليقاً على الأسفار المـطبوع فـي مكـتبة  |  |
| المصطفويّ بقم المشرّفة / ١٣٧٨ هـ. ق.                                                |  |
| ٢٢ ـ تعليقات السبزواريَّ على شرح المنظومة: طبعت تعليقاً على شرح المنظومة المطبوع في |  |
| مؤسسة النشر دار العلم بقم المشرّفة / ١٣٦٦ ش.                                        |  |
| ٢٣ ـ تعليقات المصنِّف على الأسفار: طبعت تعليقاً عـلى الأسـفار المـطبوع فـي مكـتبة   |  |
| المصطفويّ بقم المشرّفة / ١٣٧٨ هـ. ق.                                                |  |
| ٢٤ ـ التلويحات: طُبع في «مجموعة مصنفات شيخ اشراق ج ١»، طهران، انجمن اسلامي          |  |
| حكمت وفلسفة ايران.<br>٢٥ ــ الجوهر النضيد: ط حجري بلا تاريخ.                        |  |
| ٢٥ ـ الجوهر النضيد: ط حجري بلا تاريخ.                                               |  |
| ٢٦ ـ الجمع بين رأيي الحكيمين: ط، بيروت، المطبعة الكاثوليكية / ١٩٦٠ م.               |  |
| ٢٧ ــ حكمة الإشراق: طبع في «مجموعة مصنفات شيخ اشراق ج٢» طهران، انجمن حكمت           |  |
| و فلغسة ايران.                                                                      |  |
| ٢٨ ـ حكمة العين: طبع منضَّماً الى شرح حكمة العين، ط، طهران.                         |  |
| ٢٩ ـ درر الفوائد: ط، الطبعةالثانية، مؤسسة اسماعيليان بقمالمشرفة /١٣٧٧ ه. ق.         |  |
| ٣٠ ـ رسالة اثباتالواجب: مخطوط في المدرسة الفيضيَّة بقم المشرفة، الرقم ١٠٣٧.         |  |
| ٣١ ـ رسائل ابن سينا: ط، مطبعة بيدار بقم المشرّفة / ١٤٠٠ هـ. ق.                      |  |
| ٣٢ ــ الرسالة العرشية «مجموع رسائل الشيخ الرئيس»: ط، مطبعة دائرة المعارف العثمانية  |  |
| بحيدر آباد الدكن/ ١٣٥٤ هـ. ق.                                                       |  |
| ٣٣ ـ السماء والآثار العلوية: أرسطوطاليس بن نيقوماخس الفيثاغوريّ، المتوفى / ٣٢٢ ق م. |  |
| ط، القاهرة، مكتبة النهضة المصرية / ١٩٦١م.                                           |  |
| ٣٤ ـ شرح تجريد العقائد: للقوشجي، ط، مطبعة الرضي وبيدار والعزيزي بقم                 |  |

٣٥ ـ شرح الأسماء الحسني: ط، مكتبة بصبرتي بقم المشرّفة. ٣٦ - شرح الإشارات والتنبيهات: ط، مكتب نشر الكتاب / ١٤٠٣ ه. ق. ٣٧ - شرح حكمة الإشراق: ط، مطبعة بيدار بقم المشرقة. ٣٨ ـ شرح حكمة العين: ط، طهران. ٣٩ ـ شرح الشمسية: ط. طهران. المكتبة العلميّة الإسلاميّة. ٤٠ ـ شرح عيونالحكمة: ط، طهران، مؤسسةالصادق(ع) / ١٤١٥ه. ق / ١٣٧٣ هـ ش . ٤١ ـ شرح المنظومة: ط، مؤسسة دار العلم بقم المشرقة / ١٣٦٦ ه. ش. ٤٢ ــ شرح المواقف: ط، القسطنطنية، مطبعة الحاج محرم أفندي البوسنوي/ ١٢٨٦ ه. ق. ومتنه لعضد الدين عبدالرحمن الإيجي الشيرازيّ، المتوفي / ٧٥٦\_ ٧٦٠ ه. ق. ٤٣ \_ شرح المقاصد: ط، باكستان، لاهور، دار المعارف النعمانية / ١٤٠١ ه. ق/ ١٩٨١م. ٤٤ ـ شرح المطالع: ط، مطبعة كتبي النجفي بقم المشرفة. ٤٥ ـ شرح مسألة العلم: ط، مشهد المقدّسة / ١٣٨٥ ه. ق / ١٣٤٥ هـ ش. ٤٦ \_ شرح الهداية الأثيريّة لصدر المتألَّهين; ط، حجري، طهران / ١٣١٣ ه. ق. ٤٧ \_ شرح الهداية الأثيرية للميبديّ: ط، طهران / ١٣٢١ ه. ق. ٤٨ ـ شرحي الإشارات والتنبيهات: طبر مكتبة آية الله العظمي المرعشي النجفي بقم المشرفة / ٤٠٤ ه. ق. ٤٩ ـ الشفاء: ط، مكتبة آيةالله العظمي المرعشي النجفي بقم المقدسة / ١٤٠٥ ه. ق. ٥٠ ــ الشواهد الربوبيَّة: ط، مدينة مشهد المقدسة / ١٣٤٦ ه. ش. ٥١ ـ شوارق الإلهام: ط، اصفهان، مكتبة المهدوي. ٥٢ ـ طبيعيات أرسطو. ط، طهران. ٥٣ ـ الفرْق بين الفِرَق: ط، بيروت، دار الكتب العلمية. ٥٤ ـ الفتوحات المكيَّة: ط، مصر، القاهرة/ ١٣٩٢ ه. ق / ١٩٧٢ م. ٥٥ ـ فصوص الحكم: ط. مكتبة دار الثقافة العراق بنينوي. ٥٦ \_القبسات في الحكمة: ط، طهران. ٥٧ ـ قواعد المرام في علم الكلام: ط. مكتبة آية الله العنظمي المرعشي النجفي بـقم المشرفة /٤٠٦ ه. ق. ٥٨ ـ كشف المراد: ط، مؤسسة النشر الإسلامي بقم المشرفة/ ١٤٠٧ ه. ق. ٥٩ ـ الكلام المتين في تحرير البراهين: ط. الهند. دهليّ.

٦٠ \_ المحصّل: ط، القاهرة، مكتبة دار التراث/ ١٤١١ ه. ق/ ١٩٩١ م. ٦١ ـ المطالب العالية في العلم الإلهي: ط، بيروت، دار الكتاب العربيّ / ١٤٠٧ ه. ق / ١٩٨٧ م. ٦٢ - المباحث المشرقيّة: ط، مكتبة بيدار بقم المشرفة / ١٤١١ ه. ق. ٦٢ \_ المبدأ والمعاد للشيخ الرئيس: ط، طهران، مؤسسة المطالعات الإسلامية / ١٣٦٣ هـ. ش / ١٩٨٤ م. ٦٤ ـ المبدأ والمعاد لصدر المتألهين: ط، مكتبة المصطفويّ بقم المشرّفة. ٦٥ ـ المقاومات: طبع في «مجموعة مصنفات شيخ اشراق ج ٩»، طهران، انجمن اسـلامي حكمت وفلسفة ايران/ ١٩٧٦ م. ٦٦ ـ مذاهب الإسلاميين: ط. ببروت. دار العلم للملايين / ١٩٧١ م. ٦٧ \_ مفتاح الباب: ط مؤسسة الطبع والنشر في الآستانة الرضوية المقدسة بمشهد /١٣٧٢ ه. ش. ٦٨ و ٦٩ \_ مفتاح غيب الجمع والوجود، مصباح الانس: ط. حجري، طهران. ٧٠ \_ مقالات الإسلاميين: ط، الطبعة الثانية / ١٤٠٥ ه. ق \_ ١٩٨٥ م. ٧١ \_ منطق أرسطو: ط، بيروت، دار القلم / ١٩٨٠ م. ٧٢ ـ الملل والنحل: ط، بيروت، دار المعرفة ا ٧٢ \_ المنطقيات: ط، مكتبة آية المالعظمي المرعشي النجفي بقم المقدسة /٨ • ١٤ ه.ق. ٧٤ المعتبر : ط، الطبعة الأولى، دائرة المعارف العثمانية بحيد رآبا دالدكن /١٣٥٨ ه.ق. ٧٥ \_ نقد المحصل «تلخيص المحصل»: ط. جامعة طهران / ١٣٥٩ ه ش. ٧٦ \_ نهاية الأقدام في علم الكلام: ط. مكتبة المثنّى ببغداد. ٧٧ \_ النـافع يـومالحشـر: ط، مـۋسسة الطـبع والنشـر فـي الآسـتانة الرضـويّة المـقدسة بمشهد/١٣٧٢ ه. ش. ٧٨ \_ النجاة: ط، طهران، المكتبة المرتضويّة / ١٣٦٢ هـ. ش. ٧٩ ـ نهاية الحكمة: ط، قم، مؤسسة النشر الاسلامي / ١٤١٧ ه. ق. ٨٠ \_ الهياكل النورية: طبع في «مجموعة مصنّفات شيخ اشراق ج ٣»، طهران، انجمن إسلامي حكمت وفلفسة ايران. ٨١ ـ الياقوت في علم الكلام: ط. مكتبة آية الله العظمي المرعشي النجفي بـقم المـقدسة/ ١٤١٣ ه. ق. ۸۲ ـ يزدان شناخت: طُبع في «مجموعة مصنفات شيخ اشراق ج ۳»، طهران، انجمن حكمت وفلسفة ايران.

فهرس الأسماء والكنى

الآملي (محمد تقي): ١٤٥، ١٥٨. ابن سینا: ۸۸، ۹۱، ۲۰۷. ابن عياش: ٢٦. ابن کمونة: ۹۳. ۱۹۵، ۱۹۲، ۱۹۵، ۲۰۵، ۲۰۵ ابن ميثم: ٣٠، ٦٥، ٦٦، ٩١. أبو اسحاق (ابراهيم بن نوبخت): ١٠٠. أبو البركات البغدادي: ٩٢، ١٠٠. أبو الحسن الأشعريّ: ١٣، ٦٥. أبو الحسن الخيّاط: ٢٦. أبو الحسين البصريَّ: ١٣، ٢٩، ١٧٥، ٢١٠. أبو عبدالله: ٢٦. أبو هاشم: ٢٦، ٦٥. أبو الهذيل العلَّاف: ٢٦، ٩١. أبو القاسم البلخيّ (الكعبيّ): ٢٦، ٢١١.

أبو يعقوب: ٢٦. أثير الدين الابهريَّ: ٩٩. آرسطو: ۸۸، ۹۱، ۹۲، ۹۲، ۱۰٤، ۱۹۹، ۲۰۵. آفلاطون: ۹۱، ۹۲، ۹۵، ۱۰٤ ، ۱۸۹، ۱۸۹، ۲۰۷، ۲۱۷. أنباذ قلس: ١٢١. انكسافراطيس: ٩١ الايجيّ (العلّامة): ٨٨، ١١٣، ٢٠١. البلخي: ٢٦٠، ٢١٠. بهمنیار: ۱۵، ۱۰۵، ۱۳۹، ۲۰۷. التفتازانيّ (العلّامة): ٣٠، ٦٦، ٨٤، ٢٠٢. الجبّائيّ: ٩١، ١٠١. الحسين النجّار: ٢١١، ٢١١. الحكيم السبزواري: ٥، ٥٧، ٢٦، ٢٢، ٢٨، ٢٠، ٣٦، ٣٦، ٣٦، ٤٠، ٤٠، ٤٠، ٤٠، ٤٠، الحلّى (العلّامة): ٢٧، ٣٠، ٩١، ١٣٩، ١٣٤، ١٤٤، ١٥٣، ١٩٤. الدوانيّ (المحقّق): ١٥، ١٧، ٢٠، ٢٢، ٢٥، ٤٠، ٢٨، ٨٤، ٨٩، ١٩٠، ١٣٣، ١٩٣. ذيمقراطيس: ٩٣، ١٢١. الرجل الهمدانيّ: ٧٦. الرازيّ (فخر الدين): ١١، ٢٢، ٢٩، ٣٦، ٣٨، ٥٥، ٨٠، ٨٤، ٨٨، ٩٨، ٩٠، ٩٠، ٩٤، .1V9 .1V0 .170 .071. 371. 371. 371. PTI. 701. 071. 0V1. PVI. الرازي (قطب الدين): ٩٩. السهرورديّ: ۹۲. السيِّد الداماد: ١٥، ٤٩، ٨٨، ١٠٤، ١٤٣، ١٤٥، ١٤٥، ١٤٨، ٢١٦، ٢١٩٦.

السيّد الشريف (المحقّق الشريف): ٢٠، ٦٠، ٩٩، ٢٠١. سيّد المدقّقين: ٨٢. الشهرزوريّ (محمّد): ۹۲، ۲۰۵. الشهرستاني: ٩٠، ٢٠٢. الشيخ الإشراقيي: ٦٦، ٤٤، ٨٠، ٨٣. ٨٤، ٨٨، ٩٢، ٩٤، ٩٩، ١٣٧، ١٣٩، ١٤٣، ١٤٣، X01. 0Y1. FP1. 0.7. F17. X17. P17. الشيخ الرئيس (ابن سينا): ٦، ٧، ٢٧، ٥٦، ٥٨، ٦٦، ٧٧، ٧٩، ٤٨. ٨٨ ، ٩٤، ٥٩، ٧٩، ٩٩، ٢٠٢، ٤٠٢، ٥٠٢، ٩٠١، ٥١٢، ٧٢، ٨٢، ٩٢، ٢٢١، ٧٢، ٣٣، 131. • FIN IFIN FFIN YYIN 3AN AAN PAN 391. 091. 917. صاحب الملخّص: ١٧٥. صدر الدين القونويّ: ٢٠٥. صدر المتألِّهين: ٧، ١٢، ١٥، ٢٠، ٧٢، ٢٨، ٣٠، ٢٠، ٤٤، ٤٤، ٥٩، ٥٩، ٢٠، ٢٢، ۱۸. ۳۸. ٤٨. ۸۸. ۹۸. ۱۹. ۲۴ - ۲۴ - ۵۹. ۹۹ ه. ۱۱۰، ۱۱۰، ۲۱۱، ۲۱۱، ۱۲۱، ۸۲۸، ۳۳۲، ۱۳۵، ۸۳۸، ۳۳۹، ۳۵۱، ۱۵۳، ۱۵۵، ۵۰۱، ۵۲۱، ۲۳۱، ۸۶۸، ۸۶۸ ۵۷۱، ۰۸۱، ۴۸۱، <u>۱</u>۹۶، ۲۴۲، ۲۰۲، ۲۱۲، ۲۱۲، ۴۲۲. صدر الدين الشيرازيّ (السيّد السند): ٢٢، ٤٠، ٨١. ضرار بن عمرو: ۹۲، ۲۰۱، ۲۰۳، ۲۱۱. الطوسيّ (المحقّق): ١١، ١٣، ٢٦، ٢٩، ٣٠، ٣١، ٢٧، ٧٣، ٩٢، ١٠٤، ١٠٥، ١١٤، ۲۰۸ .۲۰۵ .۱۹٤ .۱۷۵ .۱٦٦ .۱۳۹ القاضي عبد الجبّار: ٢٦. عمر بن سُهلان الساوجيَّ: ٨٨، ٩٩. فرفوريوس: ۲۰٦. فشاغورس: ٩٥. قطب الدين الشيرازيّ: ٩٢، ١٣٧، ٢٠٥.

.

فهرس الفِرَق

الأشاعرة: ٢٠، ٢٦، ٣٠، ١١٣، ٢٠١، ٢٠٢، ٢١٢. الاشراقيون: ١٥، ١٠٣، ١١٠، ٢١٦، ٢١٢، ٢٢٠. أصحاب الشعاع: ٤٤. أصحاب الانطباع: ٤٤. مرز تحت تركيبوز اعلى مسلوكي أهل الجبر: ١٠١. الثنويّة: ٢١٠. الحكسماء: ١٦، ١٤، ١٥، ٢٥، ٢٦، ٣٠، ٨٥، ٥٦، ٧٧، ٨٨ ٩٨، ١٩، ١٠١، ١٠١، ۲۱۰ ، ۱۲۳ ، ۱۵۳ ، ۱۲۸ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ العشويّة: ١٠١. حكماء الفرس: ١٧، ٩٥. الجبائيّة: ٢١١. الرياضيّون: ٤٤. السوفسطيّ: ١٨٤. الصوفيّة: ٢٠٥، ٢٠٥. الطبيعيون: ١٢٣.

الفلاسفة: ١١٧، ١٥٨. الفهلويون: ١٧، ٢٠. الكرامية: ٢٩، ٢٠١، ٢٠٢، ٢٠٢، ٢١١. المستكلِّمون: ١١، ١٣، ٢٠، ٢٥، ٢٨، ٦٠، ٢٦، ٦٢، ٩٣، ٩٠، ١٠٠، ١٠١، ١٠٣، ١٠٠، YII. YII. XYI. 731. 701. 071. 771. AFI. 1Y الماديّون: ١٢٢. المشاؤون: ١٥، ١٧، ٢٠، ٦٩، ٨٨، ٩٥، ١١٠، ١١٧، ١٣٥، ٢٠٧، ٢١٥، ٢١٧، ٢١٢، 117. 171. المعتزلة: ٢٦، ٢٩، ٣٠، ٩١، ٩٢، ١١٣، ١١٢، ١١٧، ٢٠٢، ٢٠٤، ٢٠٤، ٢١١، ٢١١. الوثنيّة؛ ١٩٨. اليونانيّون: ٩٥.

Go.

فهرس الكتب

آثولوجيا: ۲۱۹. الأربعين: ۹۱، ۹۳. إرشاد الطالبين: ۱۳، ۲۵. أساس الاقتباس: ۱۸٤.



الأسفار: ٢٢، ٣٢، ٥٥، ٢٦، ٣٨، ٣٣، ٣٣، ٣٣، ٣٣، ٣٥، ٣٣، ٣٥، ٣٣، ٣٥، ٢٩، ٤٤ ٤٤، ٤٩، ٥٥، ٣٥، ٥٥، ٥- ٣، ٥٥، ٣٦، ٨٦، ٣٩، ٣٩، ٨٠، ٨١، ٢٢، ٨٢، ٢٠، ٣٩، ٩٩، ١٠١، ٢٠١، ٤٠، ١٠، ١٢، ١٢، ٢١، ٢١، ٢١، ٢١، ٢٢، ٢٢، ٢٠، ٣٦، ٣٣، ٣٦، ٢٢، ٢٢، ١٤، ١٥، ٢٥، ٢٥، ٨٥، ٢٠، ٢١، ٢٦، ٢٠، ٢٠، ٣٦- ٣٦، ٣٢، ١٥٠، ٢٢، ٢٥، ١٥٩، ١٥٠، ٨٥، ٢٠، ٢٦، ٢٦، ٢٠، ٤- ٣٦، ٣٢٠، ٢٢٠، ٢٢٠، ٢٢٠، ٢٠٠ الأفق المبين: ٤٩ الأول العاديّة: ٢١٩. أنوار العاكوت: ٢٦، ٣٦، ٣٦، أوائل العالات: ٢٠١.

إيضاح المقاصد: ٢٧، ٩٠، ٩١. إلهيّات الشفاء: ٢٣، ٢٨، ٢٩، ٥٥، ٥٥، ٨٨، ٣٧، ٧٩، ٩٩، ٩٩، ٥١، ١١٨، ١٨، ۱۲، ۷۲، ۳۳، ۳۵، ۳۵، ۹۷، ۵۸، ۲۲۲. ۲۲۰. بدائع الحكمة: ١٠٤. البصائر النصيريَّة: ٧٧، ٨٨، ٩٩. يرتونامه: ۲۱۹. التبصير في الدين: ٩١. التحصيل: ٢٨، ٣٥، ٥٦، ٩٣، ١٠١، ٢٠٢، ٥٠٠، ١٣٩، ١٧٧، ١٧٩، ١٨٤. التعليقات (للشيخ الرئيس): ٧٩، ٨٤، ٩٧، ١٠٤، ١١٧، ١١٩، ١٩٥، ٢٠٧، ٢١٩. التعليقات للفارابيّ: ٧٩، ٨٤، ٢٠٧. تعليقات السبزاوريّ على الأسفار: ٢٠٣، ٣٩، ٦٠، ١٩٤، ٢٠٣. تعليقات المصنّف على الأسفار ٢٠٠٠ تعليقات صدر المتألَّهين على إلهيَّات الشفاء: ٨٩، ١٢٨. تعليقات صدر المتألُّهين على شرح حكمة الإشراق: ٨٣، ٩٤، ١٢٨. تاريخ الحكماء: ٩٢. تعليقة الهيدجيّ على شرح المنظومة: ٨٢. تعليقة السبزواري على شرح المنظومة: ٦٠، ١٩٤. التقديسات: ١٩٦. تلخيص المحصّل (نقد المحصّل): ١١٢، ١٠٣. التلويحات: ١٦، ٥٨، ٨٨، ٢٢، ١٨٩، ٢٠٥ ٢١٩، ٢٠٥، ٢١٩. التوحيد: ٢١٢. حاشية الدوانيّ على شرح التجريد القوشجيّ: ٤٠، ١٣٤. الجوهر النضيد: ٧٧. الجمع بين رأيي الحكيمين: ٢٠٥، ٢٠٧. حكمة العين: ٢٧، ٩٩.

```
حكمة الإشراق: ٦٦، ٦٨، ٨٠، ٩٤، ٩٤، ٩٥، ١٧٧، ١٧٥، ٢٠٥، ٢١٦، ٢١٨، ٢١٩.
                                            درر القوائد: ۸۲، ۱۵۵، ۱۵۸.
                                             رسائل ابن سينا: ٢١٦، ٢٠٦.
                                                    الرسالة العرشيّة: ٥٨
                                                   رسالة الفصول: ١٩٣.
                                             رسالة إثبات الواجب: ١٩٣.
                                         شرح التجريد: ١٦٠، ١٣٤، ١٣٩.
                                       شرح الأسماء الحسني: ١٩٦، ٢١٢.
شرح المنظومة: ١٣، ١٥، ١٦، ١٧، ١٩، ٢٦، ٢٧، ٢٦، ٣٥، ٣٦، ٣٨، ٣٩، ٤٢، ٤٣، ٤٠
P3. +0. F0. A0. +F. 05. FF. WY. FY. W. PY. IA. 3A. AA. +P. IP. TP.
۲۰۰، ۰۱۰، ۲۱۱_۸۱۱_۸۱۰، ۲۲۱، ۳۳۰، ۳۳۰، ۲۳۷، ۸۳۸، ۵۱، ۳۵۱، ۷۵۲، ۰۲
        _YTV JYY JYV_Y_Y & X 3 341. APK. APF & X 3.7 _ Y 7. YYY. YYY.
                                                    شرح الشمسيَّة: ٧٧.
                        شرح المطالع: ٧٧، ١٣٧، ١٨٤، ١٨٤. برأتمية تشكية كرمني سدى
                                          شرح حكمة العين: ٨٩، ٩٠، ٩١.
شرح الهداية الأثيريّة (لصدر المتألّهين): ٥٨، ٨٨، ٢٩، ٩٢، ٩٩، ١٣٢، ١٣٤،
                                                                 .177
                       شرح الهداية الأثيريّة (للميبديّ): ٥٨، ٥٩، ٩٩، ١٠٢.
                                            شرحى الإشارات: ٦٧، ١٧٥.
شرح الإشارات: ٥٨، ٦٧، ٧٥، ٧٧، ٩٣، ٩٩، ١٠١، ١١٧، ٦٧، ١٧٧، ١٧٧،
                                           .198 .198 .189 .188 .189
                                     شرح مسألة العلم: ١٧٥، ٢٠٩، ٢٠٩.
              شرح عيون الحكمة: ٥٩، ٨٨، ٩٣، ٩٩، ١٠١، ١٠٤، ١٠٩، ١٦٤.
شرح حكمة الإشراق: ١٢، ١٢، ٤٤، ٨٣، ٩٤، ٩٤، ١١٠، ١٣٧، ١٣٨، ١٨٤، ١٨٩،
                                                     111 117 17 17 10
```

شرح التجريد للقوشجيّ: ٢٢، ٢٩، ٣٧، ٨٤، ٨٩، ٩٩، ٩٩، ١٠٤، ١٣٣، ١٣٤، ١٣٧، .170 شرح المقاصد: ١٢، ١٣، ٢٩، ٣٠، ٣٥، ٥٦، ٥٦، ٢٥، ٢٦، ٧٥. ٨١، ٨٤، ٩٣، ٩١، ٩٣، ١٠٢، TIN . TTN. AON. OFN. YVN. TPN. OPN. . . Y. I. . Y. IIY. شرح المواقسف: ١٢، ١٣، ٢٩، ٣٠، ٣٥، ٥٦، ٥٦، ٦٨، ٨٨، ٩٣، ٩٩، ١٠٢، 3.1. 711. 371. 171. 011. 791. 091. 198. 191. 1.17. 1.7. 117. شوارق الإلهام: ٢٥، ٢٩، ٣٠، ٣١، ٣٦، ٣٦، ٣٩، ٥٦، ٥٨، ٦٠، ٢٦، ٣٢، ٤٢، ٢٦، ٧٧، ٥١٢، ٥٦٦، ١٩٢، ١٩٤، ٢٠٢، ٢٠٦، ٧٠٢ الشواهد الربوبيّة: ٨٨، ١١٧، ١٨٩. طبيعيات ارسطو: ١٠٤. طبيعيّات الشفاء: ٩٣، ١٠١، ٢٠، ٨٠٠ م ١٠٠، ١٠٨، ١٢١، ١٢٨، ١٦٨ \_ ١٦٠، ١٦٤، 114.177 عيون الأخبار: ٢١٢. مرز تمية تكييز رطبي سرى عيون الحكمة: ١٠٩. الفَرْق بين الفِرَق: ٩٢. فصوص الحكم: ٢٠٥. الفتوحات المكيّة: ٢٠٥. القيسات: ١٥، ٧٣، ٨٨، ١٠٤، ١١٤، ١٤٥، ١٤٨، ٢١٢، ٢١٩. قواعد المرام: ٣٠، ٦٦، ٩١. كشف المراد: ١١، ١٣، ٢٥، ٢٦، ٢٨، ٢٩، ٣٠، ٣١، ٥٥، ٥٢، ١٠٤، ١٠٠، ١٢٧، •٣٠، ٣٣، ١٦٤، ٣٥٢، ٨٥٨، ٥٥٩، ٥٦٦، ٢٦٦، ٣٩٢، ١٩٤. الكلام المتين في تحرير البراهين: ١١٦. المحصّل: ١٠٢، ١٠٢.

المطالب العالية، ٦٥، ٩٣، ٩٤.

## فهرس موضوعات الكتاب

| ٤  | مقدّمة المحقّق                                                  |
|----|-----------------------------------------------------------------|
| ٥  | مقدَّمة في تعريف هذا الفن وموضوعه وغايته                        |
|    | المرحلة الاولى<br>في كليات مباحث الوجود<br>وفيها اثنا عشر فصلاً |
| ۱۱ | الفصل الأوّل: في بداهة مفهوم الوجود                             |
| ١٢ | الفصل الثاني: في أنَّ مفهوم الوجود مشترك معنويٍّ                |
| ١٤ | الفصل الثالث: في أنَّ الوجود زائد علي الماهية عارض لها          |
| ١٤ | الفصل الرابع: في أصالة الوجود واعتبارية الماهية                 |
| ۱۷ | الفصل الخامس: في أنَّ الوجود حقيقة واحدة مشكَّكة                |
| 21 | الفصل السادس: في ما يتخصّص به الوجود                            |
| ٢٣ | الفصل السابع: في أحكام الوجود السلبيَّة                         |
| ٢٤ | الفصل الثامن: في معنى نفس الأمر                                 |
| ۲٥ | الفصل التاسع: الشيئيَّة تساوق الوجود                            |
| 27 | الفصل العاشر: في أنَّه لا تما يز ولا علَّيَّة في العدم          |

الفصل الأوّل: في تعريف الموادّ الثلاث وانحصارها فيها الفصل الثاني: انقسام كلّ من الموادّ إلى ما بالذات وما بالغير وما بالقياس ٥٦

الفصل الثالث: واجب الوجوب ماهيَّته إنَّيَّته

المرحلة العاشرة في القوة والفعل وفيها ستة عشر فصلأ

ن عي

| 100 | الفصل السادس: في موضوع الحركة وهو المتحرّك الذي يتلبّس بها |
|-----|------------------------------------------------------------|
| ١٥٦ | الفصل السابع: في فاعل الحركة وهو المحرّك                   |
| 104 | الفصل الثامن: في أرتباط المتغيّر بالثابت                   |
| 104 | الفصل التاسع: في المسافة التي يقطعها المتحرّك بالحركة      |
| ۱٥٨ | الفصل العاشر: في المقولات التي تقع فيها الحركة             |
| 109 | الفصل الحادي عشر: في تعقيب ما مرّ في الفصل السابق          |
| 178 | الفصل الثاني عشر: في موضوع الحركة الجوهريَّة وفاعلها       |
| ٦٦٣ | الفصل الثالث عشر: في الزمان                                |
| 170 | الفصل الرابع عشر: في السرعة والبطء                         |
| ١٦٦ | الفصلُ الخامس عشر: في السكون                               |
| 171 | الفصل السادس عشر: في انقسامات الحركة                       |
|     | المرجلة الحادية عشرة                                       |
|     | في العلم والعالم والمعلوم                                  |
|     | وفيها اثنا عشر فصلاً                                       |
| ۱۷۳ | الفصل الأوّل: في تعريف العلم وانقسامه الأولى               |
| ۱۷٦ | الفصل الثاني: ينقسم العلم الحصوليّ إلى كلّيّ وجزئيّ        |
| ۱۷۸ | الفصل الثالث: ينقسم العلم انقساماً آخر الى كلِّيّ وجزئيّ   |
| ۱۷۹ | الفصل الرابع: في أنواع التعقِّل                            |
| ۱۷۹ | الفصل الخامس: في مراتب العقل                               |
| ۱۸۰ | الفصل السادس: في مفيض هذه الصور العلميَّة                  |
| ۱۸۱ | الفصل السابع: ينقسم العلم الحصوليّ إلى تصوّر وتصديق        |
| ۱۸۳ | الفصل الثامن: ينقسم العلم الحصوليَّ إلى بديهيٍّ ونظريٌّ    |
| ۱۸٦ | الفصل التاسع: ينقسم العلم الحصوليّ إلى حقيقيّ واعتباريّ    |