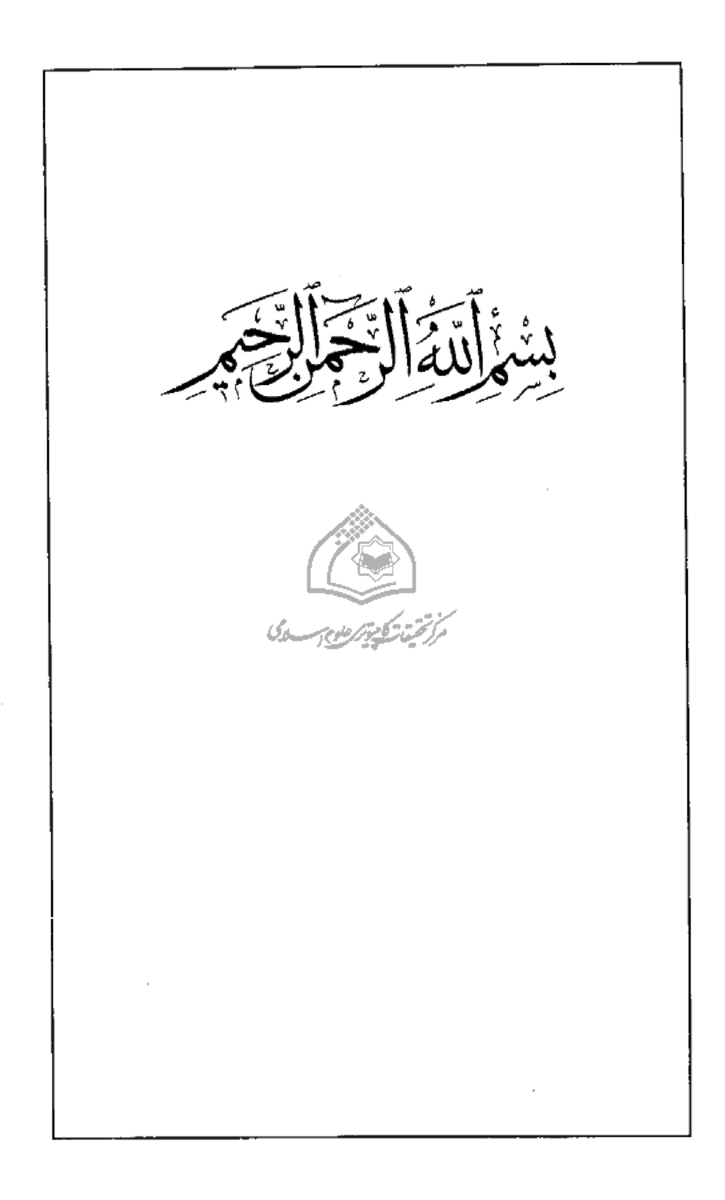


كتاسخانه ستأرامسة ادحن زا دوسهمی ر ۱۸ مرکز ان این كأجوترت علوم اسلام شماره ثبت. (۲ + + ۵ + • تارىخ ئېت : علىتجرّدالنفس بطقة مرز تحقق کو تراجع بر الله آيةاللهحسنحسنزادهالآملي بوليته كريب ÷ . . . . 1441

حسن زاد، آملی، حسن، ۱۳۰۷ -الحمجج البيالغة على تجبره النفس الناطقية / حسن حسن زاده الأملي . يرقم : "يوستيان كيتاب قم (انتشارات دفتر تبليغات اسلامي حوزاً علمية قم)، ١٣٨١ . ٢٨٠ صي . \_ (بوستان کتاب قم ٩ ٩١٦ . آتار استاد حسن زاده أملي ٩ ١٨ ) (SBN 964 - 371 - 146 - 3 : ريال , 176 - 158 ) فهرست نوبسي براساس اطلاعات فياء يُسْت جلد به انگليسي : Ayət Allāh Hasan Hasanzāde Al-Ámoli. Al-Höjaj Al-Bāleğa يُسْت جلد به انگليسي : [The strony arguments for the human soul] ٩ - انفس ـ تجرد. ٢ - نفس - ٣ - فلسقته اسلامي - الف ، دفتار تبليغات اسلامي حوزة علميَّة قم -يوستان كتاب قم . ب . عنوان . 149/1 ه ج Vن/OR BBR . 7- مسلسل انتشار : ۱۸۹۲ ISBN: 964 - 371 - 146 - 3 / 4コミニヤソニ 1ミコニキ : 出版のつ ومشرا الحجج البالغة على تجرد النفس الناطقة المؤلف: آية الله حسن حسن زاده الآملي الناشر : بوميتان كتاب قم (مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي) المطعة : مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي الطبعة: الأولى / ١٤٢٣ق، ١٣٨١ش الكمية: ٣٠٠٠ السعر : ۱۵۰۰ تومان جميع الحقوق محفوظة للناشر المتوان : فم ، شارع الشهداء (صفائية) ، بوستان كتاب قم ، ص ب ١٧٧ ، الهاتف : ٧ ، ١٥٩ ١٧٧٢ الفاكس : ٧٧٤ ١٥٤ العرض الوكزي، قم، شارع الشهدا، ليتعاون اكثر من ١٧٠ ناشر بعرض إلني عشر الف عنواناً من الكتب؟، الهاتف : ٧٧٤٣٤٢٦ الممرض القرحي (٦) : طهران، شارع القلاب، شارع فلسطين الجنوبي، الزقاق الثاني على اليمين (يشن)، الرقم ٣/٣٢ ، الهاتف ١٤٦٠٧٢ المرض الفرعي (٢) : المشهد المقدَّسة، شارع أية الله الشيرازي، الزقاق اجهار باغ؟ المعرض لمكتب الإعلام الإسلامي، فرع عواسان، الهادف ٢٣٥١١٣٩ العرض الفرعي (٢) : اصفهات، شاوع الحافظ، تقاطع الكرماني، للعرض اكلهتان كتاب الكتب الإعلام الإسلامي، لحرع اصفهات، الهاتف ٢٢٢٠٣٢ امرقت الإترنت : http://www.hawzah.net/M/M.htm امرقت الاترنت : ۱۰ http:// 2- http://www.balagh.org البريد الكتروني : E-mail: Bostan-e-Ketaly@noornel.net Printed in the Islamic Republic of Iran



•

.

### تقدير

نتقدم بجزيل الشكر والنقدير إلى الاخوة الذين ساهموا في إنجاز هذا الاش : تقويم النص : سيد ابوالحسن مطلبي. مراجعة تقويم النص : بوذر هيليني معتري برس تنضيد الحروف : سعيد حميدى . تنضيد الحروف : سعيد حميدى . تصويب الخطاء التنضيد : راضيه بذر افشان و مركان فرمانى . الإخراج الفتي : سيد رضا موسوى منش . مراجعة الإخراج الفتي : سيد رضا موسوى منش . القبابلة : احميد اسفنديار ، روح الله بيكى ، على ميسرى ، جليل حبيبي و محمد جواد مصطفوى . مراجعة النص القابلة : عبد الهادى اشرفى . مواجعة النص القابلة : عبد الهادى اشرفى . مواجعة النص القابلة : عبد الهادى اشرفى . مواول الإنتاج : حسين محمودى . متابع شؤون الطباعة : سيد رضا محمدى .

ነቸሉ

{ز الفهرس ز }

· ·

|      | مقدَّمة                                                                                                                   |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩    | المقدَّمة.                                                                                                                |
| \.   | تمهيدُ في البراهين على تجرد النفس الناطقة، وبيان أنَّ النفس ذات أطوار وشؤون                                               |
| ۱۳   | الباب الأول: من الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة على الإطلاق<br>مراسم من المالية على تجرّد النفس الناطقة على الإطلاق |
|      | الباب الثاني: من الحجج البالغة على تجرّد القوة الخياليّة أي المدرك للصور المتخيّلة لا دُ                                  |
| ١٧   | أنْ يكون مجرّداً                                                                                                          |
| ۱۹   | الف) الحجة الأُولى على تجرّد القوّة الخيّاليّة                                                                            |
| ۳١   | ب) الحجة الثانية على تجرّد الخيال                                                                                         |
| ٣۴   | ج) الحجة الثالثة على تجرّد الخيال هي:                                                                                     |
| ۴۵ . | د) الحجة الرابعة على تجرّد الخيال:                                                                                        |
| ۴٩   | الياب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القوّة الغاقلة                                                                   |
| ۵۱   | أ الف) و من الأدلَّة على تجرَّد النفس الناطقة تجرَّداً تامّاً عقلياً:                                                     |
| ۵۳   | أ ب) و من الأدلة على تجرّد النفس الناطقة تجرداً تاماً عقليّاً:                                                            |
| ۵۵   | ٢ ج) و من الأدلَّة على تجرَّد النفس الناطقة تجرَّداً تامَّاً عقليّاً:                                                     |
|      | نا د) و من الأدلة على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامّاً عقليّاً                                                          |

٦ / الحجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

| ۵γ    | ۵ ه) و من الأدلة على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامّاً عقلياً                    |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ۵۸.   | ر و) و من الأدلَّة على تجرَّد النفس النَّاطقة تجرَّداً تامّاً عقليّاً             |
| ۶۴    | ٧ ز) برهان آخر على تجرّد النفس الناطقة تجرداً تامّاً عقليّاً                      |
| Y٠    | ٨ ح) بر هان أخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تاماً عقليّاً                     |
| AT    | ٩ ط) برهان أخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامّاً عقليّاً.                    |
| 147 . | ١٠) برهان آخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامّاً عقليّاً.                     |
| ېت من | يا) برهان آخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامّاً عقلياً؛ هذا هو البرهان الثال |
| ۱۵۸   | نفس الشفاء في أنَّ قوام النفس الناطقة غير منطبعة في مادة جسمانية:                 |
| ١۶١   | يب) برهان آخر على تجرّد النفس الناطقة تجرداً تامّاً عقليّاً؛ و هو البرهان         |
| 188   | يج) برهان آخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامّاً عقليّاً، و هو البرهان        |
| ١٨١   | يد) برهان آخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامّاً عقليّاً، و هو البرهان        |
| من    | يه) برهان آخر على تجرّد الثقين الباطقة تجرّداً تامّاً عقلياً، و هو البرهان السابع |
| rrr   | نفس الشفاء في أنَّ قوام النفس الناطقة غير منطبعة في مادة جسمانية                  |
| من    | يو) برهان آخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامّاً عقليّاً، و هو البرهان الثامن |
| 7775  | نفس الشفاء في أنَّ قوام النفس الناطقة غير منطبعة في مادة جسمائيَّة                |
| ، من  | يز) برهان آخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامّاً عقليّاً، و هو البرهان التاسع |
| TAT   | نفس الشفاء في أنَّ قوام النفس الناطقة غير منطبعة في مادة جسمانية:                 |
| 758   | يح) برهان آخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامّاً عقليّاً:                     |
| TSF   | يط) برهان آخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامّاً عقليّاً،                     |
| 75Y   | الباب الرابع: من الحجج البالغة على أنَّ للنفس الناطقة مقام فوق التجرَّد العقلي    |
| طقة   | الباب الخامس: في التبرّك بالتمسّك بطائفة من آيات وروايات في تجرّد النفس النا      |

و فوق تجرّدها العقلي.....

.

#### مقدمة

قال سبحانه: «إليه يصعد الكلم الطيّب والعمل الصّالح يرفعه»؛ وقال رسولالله تَكْلَمُ : «من مات وميراثه الدَّفاتر والمحابر وجبت له الجنّة»؛ وقال الوصيّ الإمام علي المرتضى الله في الحثّ علىٰ معرفة النفس: «نال الفوز الاكبر من ظفر بمعرفة النفس». ثمّ قد وفّقنا الله سبحانه يتصنيف عدة كتب قيّمة و رسائل نفيسة بالغارسية والعربيّة في معرفة النفس منها هذا السفر العظيم المسمّىٰ ب

«الحجج البالغة علىٰ تجرد النفس الناطقة»

نهدى جزيل شكرنا المتواتر إلى ساحة أصدقائي العالمين المكرّمين في مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي الذين قد بذلوا سعيهم المشكور في طبع كثير من مصنّفاتي و نشرها بأحسن أسلوب مرغوب و أتمّ وجه مطلوب ـجزاهم الله عن الإسلام والمسلمين خير جزاء العلماء العالمين ـ قوله سبحانه: «إنا لانضيع أجر من أحسن عملاً».

قم ــحسن حسنزاده الآملي

۲۱ صفر ۱۵۲۲ هق = ۲۸/۲/۲۸۰هش

المقدّمة

بسمالله الرّحمن الرّحيم

الحمدلِلُه المتعالي عن التجريد والتنزيه، والمتنزه عن التخليط والتشبيه. والصلاة والسلام على سفرائه أولى النفوس المكتفية، الكاملين في القوتين النظرية والعملية، والمكمّلين عقول الخلائق و أخلاقهم بالمعارف العقلية والمحاسن الخُلقية. سيما على خاتمهم المخاطب بقوله (عز شأنه): (ألم نشرح لك صدرك) وقوله (علت كلمته): (إنّك لعلى خلق عظيم) و على عترته المعصومين الهادين، و على جميع عبادالله الصالحين.

و بعد، فيقول العبد الأمل ربَّه الغني المغني، الحسن بن عبدالله الطبرى الأملي ـ المدعق بحسن زاده آملي ـ: هذه بضاعتنا المزجاة في تحقيق طائفة من البراهين القاطعة على أنَ النفس الناطقة الإنسانية جوهر غير مخالط للمادة، بريء عن الأجسام، منفرد الذات بالقوام والعقل، روحاني النسج والسوس، لايفسد بفساد بدنه العنصرى، بل باقٍ بيقائه الأبدي، وسمِّيناها الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة.

و لايخفى على من لم يهمل نفسه و لم ينسها أنَّ أفضل المعارف هو معرفة الإنسان نفسه فإنَّ معرفتها هي إحدى الطرق بل كلها لإثبات الواجب بذاته على ما تحقّق فـي مـحله، وإنَّ الإيقان بالمعاد المفضي إلى تحصيل السعادة الأبدية معلّق باثباتها.

و مَنْ أخلد إلى الأرض يتوهم بفطانته البتراء أنَّ المادة هي الأصل، و أنَّ الإنسان هو هذه البنية المحسوسة و الجنَّة الملموسة فقط؛ فإذا تلاشت واضمحلُت لم يبق منه شيء، فينكر الأصل الأصيل الذي هو فوق الطبيعة و وراءَها، و لايعلم أنَّ جوهر الإنسان ليس من الجواهر المركبة الممنوّة بالكون و الفساد.

• \ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

ففي هذه الصحيفة المكرّمة حججٌ بالغة ناطقة على بقاء النفس من مآثر السلف الصالح. و قد بذلنا جهدنا بتصحيح عبارات الحجج أوّلاً، ثمّ التحقيق و التنقيب في بيان كلَّ واحدة منها ثانياً؛ لعلَّها توقظ مَنْ أخذت الفطانة بيدهِ فأراد أنَّ يفحص عن معرفة ذاته و تحصيل سعادته لبقائه الأبدى. والله سبحانه وليّ التوفيق وبيده أزمّة التحقيق.

و اعلم أنَّ هاهنا أدلَةً تدلَّ على أنَّ النفس غير الجسمية والمزاج، و أُخرى على أنَّها جوهر، و لمَّاكانت العينان: الخامسة و السادسة من كتابنا عيون مسائل النفس و شرحها سرح العيون في هذين الأمرين، فالصواب أن نكتفي بهما و لم نتعرض بهما في هذا الكتاب.

و قديمينا في سائر مسفوراتنا أن المباحث الأصيلة عن النفس بنظر ستة، وإنْ كنّا بنظر آخر أنهيناه إلى عشرين مبحثاً، بل في عبون مسائل النفس إلى ستّ وستين عيناً، على أنَّ بعض العيون يتضمن مسائل في معرفة النفس. و أمَّا الستة الأُولىٰ فأنَّ النفس ذات وحدةٍ شخصية؛ و أنها تغاير بدنها تغايراً لاتباين وحدتها الشنخصية؛ و أنَّ لها تجرّداً مثالياً برزخياً؛ و أنَّ لها تجرداً تاماً عقلياً؛ و أنَّ لها فوق مقام تجرّدها المقلي؛ و أنَّ هذا الشخص الواحد إنسانً طبيعي وإنسان مثالي و إنسان عقلي و إنسان لاهوتي. و هذه الصحيفة النورية المكرّمة ناظرة إلى تجرّدها الإطلاقي و إنسان عقلي و إنسان لاهوتي. و هذه الصحيفة النورية المكرّمة ناظرة إلى تجرّدها تبرّكاً في باب واحد و هو آخر الأبواب. و الله سبحانه مفتّح الأبواب و اليه المرجع و المان. تبرّكاً في باب واحد و هو آخر الأبواب. و الله سبحانه مفتّح الأبواب و اليه المرجع و المان.

تمهيدً في البراهين على تجرد النفس الناطقة، وبيان أنَّ النفس ذات أطوار وشؤون أدلَّة تجرّد النفس الناطقة الإنسانية على ما حصَّلناها من الصحف القيمة النورية بـعضها عقلية وبعضها نقلية.

أمًا النقلية فسيأتي نقل طائفة منها بعد الفراغ عن العقلية.

و أمَّا العقلية فبعضها ناظر إلى أنَّها جوهر غير جسم على الإطلاق.

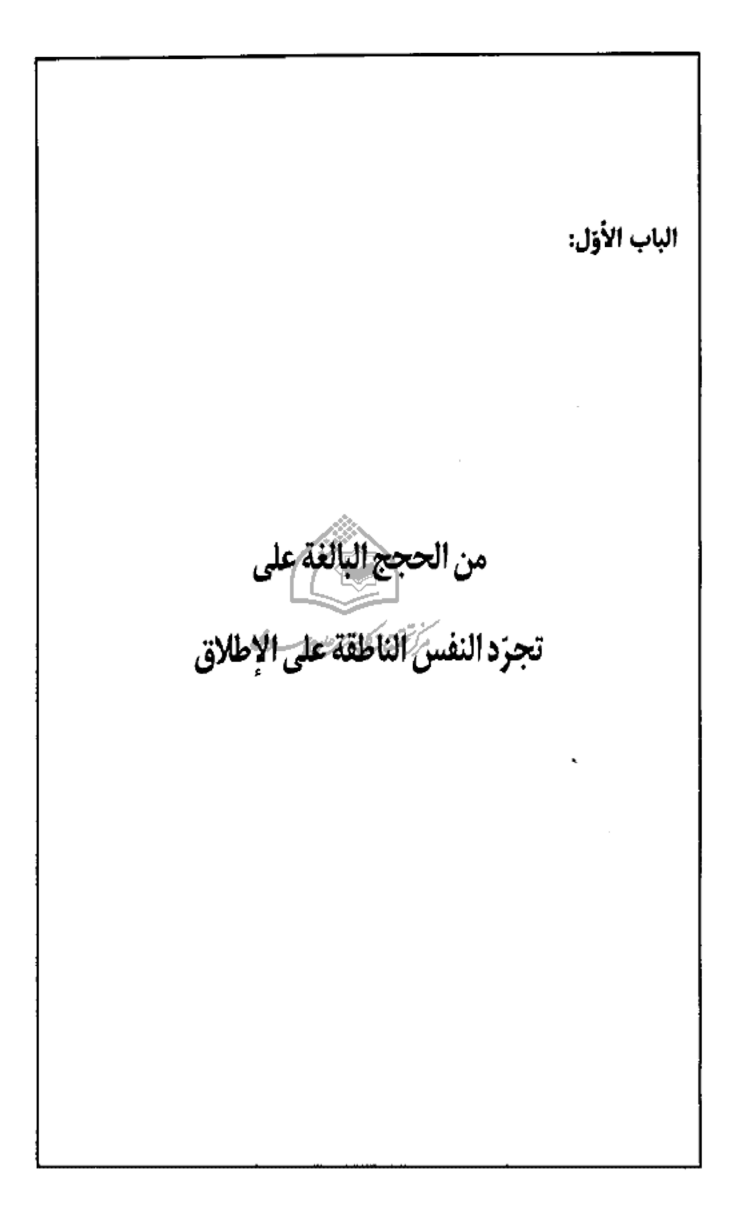
و بعضها ناظر إلى تجرّدها البرزخي. و هي أدلّة قد اعتبر فيها الأشكال و الأشباح و المقادير و نظائرها، لكن تلك الأشباح و الأشكـال و المـقادير و نـحوها عـارية عـن التـجدّد المـاديّ و التصرّم الطبيعي العيني الخارجي، و عالية عن الإمكان الاستعدادي و الجـهات العـنصرية؛ لأنها فوق هذه النشأة ووراءها. والأشباح المثالية هي من المجرّدات والمفارقات بالحكم البتيّ من ألسنة الحجج البالغة الآتية على ذلك؛ والمقارن هو الجسم والجسماني الطبيعيان، و هو قابل للإشارة فله الوضع. ولاتنافي بين كون تلك الأشباح البرزخيّة أي الأجسام المثالية ذات أشكال و مقادير، وبين كونها من المفارقات. وقد توصف المفارقات بالعقلية تمييزاً عن المفارقات المثالية. فتبصَّر.

و بعضها ناظر إلى تجرّدها التام العقلي. و هي أدلّة اعتبر فيها إدراك الحقائق البسيطة الكلّية. و إطلاق التامّ عليه أنّما هو بالنسبة إلى التجرّد الأوّل البرزخي.

و بعضها ناظر إلى فوق تجرّدها العقلي، بمعنى أنَّ ليس للنفس الإنسانية مقام معلوم في الهوّية، ولالها درجة معيّنة في الوجود. وبعبارة أُخرى ليس لها حدّ تقف إليه ومقام تنتهى إليه. ويعبِّرون عن هذا المعنى أيضاً بأنها ليس لها وحدة عدديّة، بل لها وحدة حقّة حقيقيّة ظلّية.

و ببيان آخر: أنّ النفس لمّا كانت ذات أطوار و شؤون فتارةً يبحث عنها في مقامها الطبيعي و أحكامها العنصرية من حيث إنّ البدن مرتبتها النازلة؛ و تارة يبحث عنها من حيث تجرّدها الإطلاقي أي أنّها غير جسم على الإطلاق؛ و تارة يبحث عنها في مقامها الخيالي و أحكامها البرزخية و المثالية أي يبحث عن تجرّدها البرزخي؛ و تارةً يبحث عنها في مقامها الذيالي و و من أحكامها في هذا المقام تجرّدها العقلي؛ و تارةً يبحث عنها في مقامها الذي هو فوق التجرّد العقلاني، و من أحكامها في هذا المقام أنّ النفس لاتقف في حدًا

و تلك الأدلّة قد يكون مفاد بعضها قريباً من الآخر كأنهما دليل واحد بتقريرين؛ أو أنَّ أحدهما مستفادٌ من الآخر ومستنبط منه يمكن جمعهما في تقرير واحد. ثم من تلك الأدلّة القريبة المضامين يفيد بعضها تجرّد النفس تجرّداً برزخياً مثالياً، وبعضها تجرّداً تاما عقلياً بإضافة بعض القيود والاعتبارات في دليل ذلك، وإضافة بعض آخر في دليل هذا؛ و سنشير إلى طائفة منها في تضاعيف نقل الأدلّة وبيانها. و أمّا الأدلّة على تجردها فهى ما نتلوها عليك على الترتيب المذكور أعنى ادلّة تجرّدها على الإطلاق، ثم تجرّدها البرزخي ثم تجرّدها التام العقلى، ثم فوق تجرّدها العقلى، ثم نقل الأدلّة النقلية:



أمّا الأدلّة على تجرّد النفس الناطقة على الإطلاق فخمسة منها هي ما نأتي بها أوّلاً من كتاب الفصل الآتي ذكره. و نعنى بذلك الإطلاق أنّ الدليل يثبت كونها جوهراً غير جسم فقط. و أما أنّ ذلك الجوهرله درجات من التجرّد: التجرّد البـرزخـى، و التـجرّد العقلي. و التجّرد الذي فوق التجرّد العقلى؛ فعلى عهدة البراهين الأخرى التي سـيأتي نقلها و بيانها.

و تلك الأدلّـة الخـمسة عـلى التـجرّد الإطـلاقى نـنقلها مـن كـتاب الفـصل بـين الروح و النفس تأليف الفيلسوف قسطابن لوقا. حيث قال بعد إثبات كون النفس جوهراً ما هذا لفظه:

و إذ قد بيّنًا أنّ النفس جوهر، فلنبيّن أنّ النفس لاجسم، فنقول: ١. إنّ كل جسم كيفياته محسوسة، وكيفيات النفس غير محسوسة، قـهي لاجسـم. وكيفيات النفس الفضائل والرذائل، والفضائل والرذائل غير محسوسة، فاذن النفس لاجسم.

٢. وأيضاً فإن كل جسم لا يخلو أن يقع تحت الحواس إما كلّها وإما بعضها، والنفس لاتقع تحت الحواس لاكلّها و لا بعضها، فإذن النفس لاجسم.
٣. وأيضاً كل جسم إمّا أن يكون متنفًساً أو غير متنفيس، فإن كانت النفس جسماً فهى

إمّا متنفسة وإمّا غير متنفسة؛ فلا يمكن أنْ تكون النفس غير متنفسة إن كانت جسماً إمّا متنفسة وإمّا غير متنفسة؛ فلا يمكن أنْ تكون النفس غير متنفسة إن كانت جسماً لأنه يقع محال، وذلك أنّ النفس تكون لانفس. وإنْ قلنا أنّها حيوان أي متنفسة رجع القول علينا في نفس النفس أجسم هي أم لاجسم؟ فيترقّى ذلك دائماً بلا نهاية، فإذن ليست النفس جسماً.

٤. و أيضاً إن كانت النفس جسماً لطيغاً فليس يخلو ذلك الجسم منْ أن يكون إمًا

١٦ / المجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

روحاً لطيفة تنتشر في البدن كلّه، وإما ناراً. فإنْ كانت كذلك فلا يخلو تلك النار والروح من أنْ يكون لهما نوع خاصى وقوة خاصيّة، وذلك أنه إن لم يكن لهما نوع خاصى وقوة خاصيّة لكان إذن كلّ نار روحاً، أو كلّ روح نفساً. وإنْ كان لهما نوع خاصى فذلك النوع هو النفس. ٥. وأيضاً إن كانت النفس جسماً لا يخلو جسم أن يكون إما بسيطاً وإما مركّباً: فإن كانت جسماً بسيطاً فهي لامحالة نار أو ماء أو أرض أو هواه. وإنْ كانت النفس أحد هذه الأركان مجرداً أعني بلاقوة و لانوع خاصي يفارق به ما شاركه في جنسه، فإن كل ما هو من جنسه نفس، فإنْ كانت النفس ناراً كان كل نار نفساً. وإنْ كانت هواة كل ما هو من جنسه نفس، فإنْ كانت النفس ناراً كان كل نار نفساً. وإنْ كانت الرية كان كل هواء نفساً، وكذلك في باقي الأركان؛ فإنْ كان كل نار نفساً. وإنْ كانت الرية والمروق الضوارب والزق المنفوح حيواناً. وإنْ كانت النفس ماء كانت الرية ميواناً، وهذا إن القول شنع قبيع. وإنْ كانت النفس جسماً مركباً فالبدن إذن نفس. والمروق الضوارب والزق المنفوح حيواناً. وإنْ كانت النفس ماء كانت الرية ميواناً، وهذا من القول شنع قبيع. وإنْ كانت النفس جسماً مركباً فالبدن إذن نفس.

تبصرة: كتاب الفصل بين الروح و النفس و قوى النفس و مائية النفس تأليف الفيلسوف قسطابن لوقا اليوناني معاصر الكندى و ثابت بن قرّة، قد صحّحناه وصدّرناه بمقدّمة، ثمّ ادرجناه في كتابنا سرح العيون في شرح عبون مسائل النفس تجده في آخر شسرح العين الحادية عشرة في الفرق بين الروح البخارى والروح الانسانى؛ والفيلسوف قسطا أراد أيضاً في ذلك الكتاب المستطاب الفصل أي الفرق بين الروح البخارى والنفس الناطقة الانسانيّة.

{ز الباب الثاني: 🛷 ر من الحجج البالغة على تجرّد القوة الخياليّة -اي المدرك للصور المُتَحْيَّلَةُ لابَدَ أَنْ يَكُون مجرّداً ﴿ }

# الف) الحجة الأولى على تجرّد القوّة الخيّاليّة

و أقول:

هذه الحجة أتى بها الفخر الرازى في الفصل الأوّل من الباب الخامس من المباحث المشرفية و هو الدليل العاشر فيه علىٰ تجرّد النفس و قال و هو الذي عوّل عليه أفلاطن و قرّره بعض أهل التحقيق من المتأخرين (ج٢، ص٣٧٣، ط حيدرآباد).

و نقلها كذلك أيضاً بعده صدر المتآلهين في الفصل السادس من الطرف الثانى مسن المسلك الخامس «المرحلة العاشرة» من الأسفار و هي الحجة الثانية فيه في أنّ المدرك

• ٢ / العجج البالغة على تجؤد النفس الناطقة

للصور المتخيلة ايضاً لابدٌ أنْ يكون مجرّداً عن هذا العالم. (ج١، ص٣١٧، ط١). و مراد صاحب الأسفار في هذا الفصل هو تجرّد النفس المثالى البرزخى الخيالى و هو التجرّد غير التام بالنسبة إلى تجرّدها التام العقلى.

و اعلم أنّ الخيال يطلق على الحسّ المشترك، وعلى خـزانــته وعـلى المــتصرفة والمراد هاهنا هو الأوسط والأخير منها كما نصّ به في نفس الأسفار حيث قال فــي الثانى من الباب العاشر:

اعلم أنّ سعادة كلّ قوة بنيل ما هو مقتضى ذاتها من غير عائق وحصول كمالها من غير آفة ولاشك أنّ كمال كلّ شيء ما هو من باب نوعه وجنسه فكمال الشهوة هو حصول مشتهاها، وكمال القوة الغضبيّة هو الغلبة والاستقام \_إلى قوله: وللخيال تصور المستحسنات وهي إما مثل المحسوسات المرتفعات إلى الخيال، أو حكايات المعقولة المتنزلة إليه ويمكن إرادة الحس المشترك أيضاً، لأنّ المتصرفة تصور مُثُل المحسوسات في لوح الحسّ المشترك أيضاً. على أنّ تلك القوى من شؤون النفس و النجرد الخيالي يوجب تجرّد المتصرفة والحس المشترك أيضاً فافهم و تبصّر.

و قال صدرالمتآلهين بعد نقل الحجة المذكورة بالتقرير المذكور ما هذا لفظه: و هي حجة برهانية قوية على ما نريده. لكن القوم زعموا أنّ هذه الحجة لبيان إثبات أنّ النفس من المفارقات العقلية، وذلك غير ثابت بمثل هذه الحجّة ونظائرها. ولم أر في شيء من زبر الفلاسفة ما يدلّ على تحقيق هذا المطلب، والقول بتجرّد الخيال والفرق بين تجرّدها عن هذا العالم وبين تجرّد العقل والمعقول عنها و عن هذا العالم جميعاً، و هذه من جملة ما آتاني الله وهداني ربّي إليه أشكره كثيراً على هذه النعمة العظيمة و نحمده عليها.

أقول: قوله:«: «و هي حجة برهانية قوية على ما نريد»، يعنى بقوله ما نريده تجرّد القوةالخيالية.

قوله: «و ذلك غير ثابت بمثل هذه الحجة»، إنّما قال بمثل هذه الحجة لأنّ الحجة مأخوذة فيها صور الأشياء، والمعقولات مجرّدة عن الصور بذلك المعنى، فـلا تـصلح البأب الثاني: من الحجج البالغة على تجرّد القوة الخياليّة ... / ٢١

أمثال هذه الحجة إلَّا لإثبات التجرَّد البرزخي المثالي للخيال فقط فتبصَّر.

قوله: «و لم أر في شيء من زير الفلاسفة» إلىخ. هذا كلام الناطق بالصواب كما أنّ زبر، النورية سيّما الحكمة المتعالية المشتهرة بـ الأسفار و هي بالنسبة إلى سائر كتبه أُمَّ الكتاب فاض من قلمه الشريف، أصدق شاهد على قوله ذلك. و أنتترى أنّ الفخر نقله في المباحث في عداد الأدلّة على تجرّد النفس من غير تفصيل في التجرّد بل زعم هو و غيره من الباحثين في الفلسفة الرائجة أنّ هذه الحجة لبيان إثبات أنّ النفس من المفارقات العقلية، ولذلك الزعم اعترض على هذه الحجة بما أتى به صاحب الأسفار ثم أجاب عنه بما هو مذكور في الأسفار بعد نقل الحجة و نحن أعرضنا عمن الإتيان بأكثر الاعتراضات الموردة على الحجج على تجرّد النفس لما كنّا بصدد نقل الأدلّة بأكثر الاعتراضات الموردة على الحجج على تجرّد النفس لما كنّا بصدد نقل الأدلّة ملى أنا نذكر مآخذ النقل مع جميع مشخصاتها وبذلك يسهل الخطب على الفاحص والايماء إلى حقائق لعلّ المتدبّر فيها يقدر على جواب الاعتراضات الواردة عليها؛ والايماء إلى حقائق لعلّ المتدبّر فيها يقدر على جواب الاعتراضات الواردة عليها؛ والايماء إلى حقائق لعلّ المتدبّر فيها يقدر على جواب الاعتراضات الواردة عليها؛ والايماء إلى حقائق لعلّ المتدبّر فيها يقدر على جواب الاعتراضات الواردة عليها؛ والايماء إلى حقائق لعلّ المتدبّر فيها يقدر على جواب الاعتراضات الواردة عليها؛ والايماء إلى حقائق لعلّ المتدبّر فيها يقدر على جواب الاعتراضات الواردة عليها؛ والايماء إلى حقائق لعلّ المتدبّر فيها يقدر على حلى جواب الاعتراضات الواردة عليها؛ والايماء إلى حقائق لعلّ المتدبّر فيها يقدر على جواب الاعتراضات الواردة عليها؛

و اعلم أن الفخر الرازى كان في العلم قائلاً بالإضافة ومنشأ القول بذلك اضطرابه في فهم الحجج على تجرّد النفس، وقصوره عن النـيل بـمسألة العـلم. وعـد بـعض الاعتراضات إشكالاً قوياً جدّاً حتى قال: ولم يظهر لى بعد عنه جواب يمكننى أذكره لزعمه أن الأعتراض مؤيد له في القول بالاضافة. فنذكر نموزجاً من ذلك و هو ما أتى به من اعتراض وبعده من اضطراب في الجواب بعد نقله الحجة المـذكورة بـالتقرير المتقدم في المباحث فقال:

هذه الصور الخياليه لابدٌ وأن يكون لها امتداد في الجهات وذهاب في الأقطار وإلَّا لم تكن صوراً خيالية، فإذا تخيلنا مربعاً فلابدٌ وأنْ يتميز جانب من ذلك المربع من جانب آخر وإلَّا لم يكن مربعاً وذلك أنَّما يكون إذا كان له شكل ووضع مخصوص فإذا حلّ هذاالشكل في النفس فإمّا أنْ تصير النفس مشكّلة بهذا الشكل حتى تصير

ΥΥ // الحجج البالغة على تجوّد النفس الناطقة

النفس مربعة، وإمّا أنّ لا تصير كذلك فإنّ صارت مربعة مثلاً فهى غير مجرّدة بل هي جسمانية، وإنّ لم تصرمربعة فصورة المربع غير موجودة فيها لأنّه لا فرق بين أنْ يقال إنها ليست مربعة وبين أنْ يقال صورة المربع غير موجودة فيها. فهذا الإشكال قوى جداً ولم يظهر لى بعد عنه جواب يمكننى أن أظهره في كتابي هذا.

أقول: لُعَل صاحب المباحث لمّا كان قائلاً في العلم بالإضافة وكان هذا القول أعنى الاعتراض المذكور مؤيداًله. قال: إنّه قوى كأنّه أخبر بذلك رصانة رأيه في العلم بأنّه إضافة، مع أنّه لايخفى على ذوى الألباب ركاكة رأي الإضافة في العلم.

قال المحقق الطوسى في شرح الفصل السابع من النمط الثالث من الإشارات فسي البحث عن ماهية الإدراك ما هذا لفظه:

و اعلم ان العلماء اختلفوا في ماهية الإدراك اختلافاً عظيماً و طوّلوا الكملام فيها لالخفائها بل لشدة وضوحها فعنهم من جعل الإضافة العارضة للمدرك إلى المدرّك نفس الإدراك ليندفع عنه بعض الشكوك العوردة على كون الإدراك صورة و غفل عن استدعاء الإضافة ثبوت المتضائقين قلزمه أن لايكون ما ليس بموجود في الخارج مدرَكاً، و أن لايكون إدراك ما جهلاً البتة لأنّ الجهل هو كون الصورة الذهنية للحقيقة الخارجية غير مطابقة إياها (ص٧٧، طشيخرضا).

يعنى المحقق في قوله: «فمنهم من جعل الإضافة نـفس الإدراك»، الفـخر الرازى و يعتبر عنه في شرح الإشارات بالفاضل الشارح. ثم نقل بعد نقل اختلاف الآراء في العلم أي الادراك بعض اعتراضات هذا الفاضل.

منها قوله: فمن اعتراضات الفاضل الشارح في هذا الموضع أنّ الصورة الذهنية إنْ لم تكن مطابقة للخارج كانت جهلاً، وإنْ كانت مطابقة فلابدٌ من أمر في الخارج وحينئذ لم لايجوز أنْ يكون الإدراك حالة نسبية بين المدرك وبينه. ثم نقل بعض اعتراضاته الأخرو أجاب عنها. وصدرالمتألهين في عدّة مواضع مس

الأسفار تصدّى لدفع وهم الفخر في كون العلم إضافياً.

یس عردوحرف

الباب الثاني: من الحجج البالغة على تجرّد القوة الغيالبَّة ... / ٣٣

منها في الفصل الحادى عشر من الطرف الأوّل من المسلك الخـامس «المـرحـلة العاشرة» فقال فيه.

و العجب من هذا المسمّى بالإمام كيف زلّت قدمه في باب العلم حتى صار الشىء الذي به كمال كل حيّ وفضيلة كل ذى فضل والنور الذي يهتدى بـه الإنسـان إلى ميدئه ومعاده عنده من أضعف الأعراض وأنقص الموجودات التي لااستقلال لها في الوجود، إلخ (ج ١، ط ١. ص٢٨٨).

و منها في الفصل الثالث من الطرف المذكور حيث قال: «و أما المذهب الثالث و هو كون العلم إضافة ما بين العالم و المعلوم من غير أن يكون هناك حالة أُخرى وراءها فهو أيضاً باطل» إلخ. ثم أتى بكلام المحقق الطوسى في شرحه على الموضع المذكور آنفا من الإشارات في الرّد على زعم الفخر في الإدراك فقال: «و اعلم انّ القائل بكون العلم إضافة» إلخ. (ج1. ط1. صَرَك).

و منها في الفصل الرابع من القسم الثالث من الجواهر والأعراض من الأسفار فـي البحث عن حقيقية الألم واللذة حيث قال: قال فخر المناظرين اللذّة والألم ..إلى قول صاحب الأسفار ــ:

و أما العلم والإدراك مطلقاً قليس كما زعمه هذا النحرير عبارة عن إضافة محضة بين العالم والمعلوم من غير حاجة إلى وجود صورة إلخ. (ج٢، ط١. ص٣٩). و منها في الحجة الخامسة في تجرّد النفس في الفصل الأوّل من الباب السادس من نـقس الأسفار (ج٤، ط١، ص٧١).

أقول: و ذهب الفخر في الفصل الأوّل من الباب الخامس من الفن الثانى من المباحث المشرفية في بيان تجرّد النفس الإنسانية إلى أنّ العلم ليس بإضافة بل صفة حـقيقية حيث قال:

و أماالعلم فقد بيّنا أنّ حقيقته ليست مجرّد إضافة فقط بل إنّما يتم بحصول صـورة مساوية لماهية المعلوم فيكون العلم صفة حقيقية. إلخ (ج٢، ص٣٥١، ط حيدرآباد الدكن هند). وكم له من نظير في مثل هذا التلوّن. و لنرجع إلى البحث عن حول الحجة المذكورة في التـجرّد البـرزخــى فـنقول: إنّ صدرالمتألهين بعد نقل اعتراض الفخر على الحجة وعدّه قوياً بلا جواب. أجابه على مبناه القويم الرصين في الحكمة المتعالية بقوله:

أقول في جوابه إنّ حضور الصورة العلمية للشيء العالم لا يلزم أنّ يكون بالحلول فيه بل بأحد أنحاء ثلاثة: إمّا بالعينية كما في علم النفس بذاتها، أو بالحلول فيه كما في علم النفس بصفاتها وكما هو المشهور في حصول المعقولات للـجوهر العـاقل، أو بالمعلولية كما في علم الله بالممكنات بصورها المفصّلة فعلم النفس بالصور الخيالية من قبيل القسم الثالث.

ثم أفادي، بقوله: 📲 جا

و بهذا يندفع إشكالات الوجود الذهني من لزوم كون النفس حارة باردة مستديرة مربعة و غير ذلك، فإنّهم ذكروا الإشكال بأنّ النفس إذا تصوّرت الكروية فإنْ وجدت الكروية فيها لزم أنْ تصير النفس كروية لآنه لا فرق في نظر العقل بين أنْ يقال إنّ هذا الشيء كرة، وبين أنْ يقال فيه صورة الكرة.

و وجه الاندفاع أن تمثل صورة الكرة وغيرها للنفس كتمثل الأشياء التي شاهدنا في المرآة فإنّ تمثل تلك الصور المشاهدة لأجل المرآة ليس بانطباعها فيه، ولا بوجودها في الهواء، وليست هي عين الصورة المادية لآنًا قد برهنًا على أنّ الصور المادية ليس من شأنها أنْ تكون مدركة لابالفعل ولابالقوة فهى إذن صور معلقة غير منطبعة لافي النفس ولافي شيء آخر من المواد الخارجيّة. إنتهى.

أقول: قد أطلق الصور المعلّقة هاهنا على الصور المثالية البرزخية المتصلة، وكثيراً تطلق على الصور المثالية البرزخية المنفصلة. والمعلّقة في قبال الصور الكلية النورية بالمثل الإلهية السائرة على الألسنة بالمثل الأفلاطونية لأنّ افلاطون الإلهي كان شديد العناية بإثباتها والحق معه، كما استوفينا البحث عن المثل الإلهية والمثل المعلقة في رسالتنا المصنفة في المثل. وَهْمُ ورَجْمُ: ثم اعلم أنّ دأب صدر المتألهين في الأسفار في كل مسألة حكمية هو أنّه يأتى أولاً بأقوال الحكماء فيها و على وتبرتهم يأخذ في البحث عنها، ثم يأتى برأيـه الشـريف السامى في أثناء المباحث و خلالها و تضاعيفها و هو العمدة في مصنفاتها النورية، سيما في أمّ الكتاب من مؤلفاته أعنى به الحكمة المنعالية المشتهرة بالأسفار. ولا يخفى على رجل البحث والتنقيب و فحل التدقيق و التحقيق أنّ الغرض الأهم من تصنيف الكتاب هو الإتيان بأمر جديد و تأسيس أصل قويم فيه إن كان صاحب الكتاب حرّياً بـذلك وإلّافايّ فائدة في نقل آراء و أقوال من أوراق إلى أُوراق ألى أخرى؟

و صاحب الأسفارة قد يذكر مصدر الأخذ وقائل الرأى وقديترك لأنّ ما هو الأهم عنده إيقاظ الطالب وإرشاده إلى ما هو الحق المحقق في ذلك وما أتى به من الحقائق لاتوجد في الصحف الحكمية الرائجة إلا في الزبر العرفانية الأصلية كالفتوحات المكّية و فصوص الحكم و مصباح الأنس على نحو الإشارات والواردات من غير إقامة البرهان عليه وكانوا يقولون إنّ هذه الواردات فوق طور العقل و هو صرّح في الأسفار بأنّ ماكان عندهم فوق طور العقل فقد أقمنا البراهين العقلية عليها.

و قد أفاد في طريقته المثلى هذه أنّ البرهان لايخالف الوجدان و الشهود و العرفان. كما أفاد في قوله الآخر أنّ البرهان و العرفان لايخالفان القرآن حـيث قــال فــي أوّل الفصل الثانى من الباب السادس من نفس الأسفار في مسألة تجرّد النفس:

إنَّ الشرع والعقل متطابقان في هذه المسألة كما فـي سـائر الحكـميات، وحـاشى الشريعة الحقة الآلهية البيضاء أنَّ تكون أحكامها مصادمة للمعارف اليقينية الضرورية. -

و تبَّأ لفلسفة تكون قوانينها غير مطابقة للكتاب والسنَّة (ج٤، ط١، ص٧٥). على أنَّ صاحب الرأى إذا كان معن يليق أنْ يصرّح باسمه يذكره و تأليفه مع تبجيل و تجليل كما هو الظاهر على المتدرب في الأسفار. مثلاً في الفصل الخامس من الفسن الخامس من الجواهر والأعراض في البحث عن الحركة في الجوهر قال:

٢٦ / الحجم البالغة على تجوّد النفس الناطقة

فصل في نبذ من كلام المعة الكشف والشهود من أهل هذه الملة البيضاء في تـجدّد الطبيعةالجرميّة الذي هو ملاك الأمر في دثور العالم وزواله، إلى قوله: وأمّــا كـلام أهل التصوف والمكاشفين فقد قال المحقق المكاشف محيى الدين العربى في بعض أبواب الفتوحات المكية. إلخ (ج٢، ط١، ص١٧٦). وكم له من نظير.

ثم عدم الإتيان باسم الشخص ومؤلفه في متن العبارة لايدلّ على عدم الإتيان به مطلقاً وذلك لأند يمكن أن أتى به في هامش الكتاب والناسخ لم يأت به في نسخته، أو أسقطوه في أثناء الطبع، والشاهد على ذلك انّ كتاب الوافي لتلميذه الفيض (رضوان الله تعالى عليه) قد طبع بدون ذكر انتقال الرواية من أيّ باب من الكتب الأربعة إلى ذلك الباب من الوافي وانّ ذكر مآخذ النقل على نحو الإجمال برموز كا، يه، يب، صاء أي الكافي وكتاب من لا يحضره الفقيه و التهديب و الاستبصار، وعندنا من بعض أقسام الوافي نسخة مخطوطة ذكر في هامتها أيضاً الأبواب التي نقل الحديث منها و الوافي الوافي نسخة مخطوطة ذكر في هامتها أيضاً الأبواب التي نقل الحديث منها و الوافي عدم ذكرهم مطلقاً. على أنّ صاحب الأسفار قد يوصف القائل بصفة يعلم الخواص من هو بذلك الوصف مثلاً في الحجة التاسعة من حجج تجرد النفس الناطقة تجرداً تـاماً

عقلياً من نفس الأسفار نقل كلام صاحب المباحث ولم يصرّح باسمه بل قال: و هذا مما أشكل الأمر على من لم يتفطن بتجرّد الخيال. يعنى به الفخر، وقال بعد أسطر: الإدراك لا يخلو إمّا أنْ يكون هو الصورة الحاصلة من الشيء. أو الإضافة التي بين المدرك والمدرك كما هو مذهب هذا القائل (ج٤. ط١. ص٢٤). والفخر كان في العلم قائلاً بالإضافة.

و بعد ذلك كلّه أن تحقيقاته النورية العرشية منقولة من أيّ كتاب؟ وليس ذلك إلا كما يقول هوﷺ في عدة مواضع من الأسفار يخبر على ما أفاضه الوهّاب على الإطلاق و أتى به في كتابه المستطاب كقوله في آخر الفصل الثانى من الباب العاشر من نفس الأسفار.

فإنَّى أعلم من المشتغلين بهذه الصناعة من كان رسوخه بحيث يـعلم مـن أحـوال

الباب الثاني: من العجج البالغة على تجرّد القوة الخياليّة ... / ٢٧

الوجود أموراً تقصر الأقهام الذكية عن دركها ولم يوجد مثلها فسي زبس المستقدمين والمتأخرين من الحكماء والعلماء لله الحمد وله الشكر. و قال المتأله السبزواري في تعليقته عليه: قوله: «فائى اعلم من المشتغلين\_اه\_» أراد نفسه الشريفة والحق مـعه و تـحقيقاته الأنيقة أعدل شاهد على ما أفاده (شكر الله مساعيه). انتهى. وأقول وجه أنّه أراد نفسه الشريفة ظاهر من قوله: «للـه الحــمد وله الشكـر» وإلّا فلامعنى للحمد والشكر (ج٤، ط١، ص ١٣٠). و كقوله بعد نقل تقرير الحجة المذكورة: «و لم أر في شيء من زبر الفلاسفة\_. إلى آخر ما نقلناه عنه آنفاً (ج ١، ص ٣١٧، ط ١). و كقوله في تعليقة منه على الفصل السابع من الطرف الأوّل من المسلك الخامس من الأسفار في اتحاد العقل والعاقل والمعقول ما هذا لفظه: كنت حين تسويدي هذا المقام بكهك من قرى قم فجئت زائراً لبـنت مـوسى بـن جعفر الله منها وكان يوم جمعة قانكشف لي هذا الأمر بعون الله تعالى. أقول: هذه الإفاضة والبارقة كانت ضحوة يوم الجمعة سابع جـمادي الأولى لعـام سبع و ثلاثين بعدالألف من الهجرة النسبوية وقلد منضى من عسمره المسبارك السلام ثمان و خمسون سنة قمرية. و هي تعليقة على قوله في الفصل المذكور: و بسط أنوار الإفاضة فأفاض علينا في ساعة تسويدي هذا الفصل من خزائن علمه علماً جديداً و فتح على قلوبنا من أبواب رحمته فتحاً مبيناً، إلخ. و قد حرّرنا تفصيل ذلك في الدرس الخامس من كتابنا دروس اتحاد العاقل بالمعقول (ط۱۰، ص۱۰۶\_۱۱۰).

و هكذا نظائر أقواله المذكورة في عدة مواضع أُخرى من الأسفار. و لو لم يتفوّه هوﷺ بها لكان أعلام العلماء و أساطين الحكماء الذين جاؤوا بعده قالوا بها في حقد كما قالوا. وكان معلّم العصر استاذنا العلم الآية العلامة الميرزه ابوالحسن الشعراني (قدّس سترّه الشريف وجزاه الله تعالى عنا خير جزاء المعلّمين) يصفه باللطف الآلهي. وكان يقول

۲۸ / الحجج البالغة على تجره النفس الناطفة

حينما أخذ الناس في التوغل في المادة و التعلّق بالطبيعة و الإخلاد إلى الأرض، جعل هذا اللطف الآلهى في قبالهم ليذكّرهم أيام الله و أحوالهم في الآخرة و الأُولى و يحتّهم إلى الاغتذاء من مأدبة الله القرآن الكريم و التأدب بآدابه.

و كذا كان استاذنا العلم الآية العلامة السيد محمد حسين الطباطبائي صاحب الميزان قدّس سرّه العزيز يقول: هذه الحقائق النورية مما علّمنا صدر المتألهين (رضوان اللـه تعالى عليه).

و كذلك استاذنا العلم الآية الميرزه السيد ابوالحسن الرفيعي القزويني قدّس الله سرّه الشريف يصف الأسفار بالسهل الممتنع. وكان يقول في مسألة أنّ الغذاء معدّ النفس لأن تصنع بدنها بإذن بارئها من كتاب نفس الأسفار. «أُنظر إلى عظمة هذا البطل العلمي في الدورة الإسلامية». و هو (رضوان الله تعالى عليه) ألّف وجيزة في تفسير كريمة (الرتلك آيات الكتاب الحكيم) من أوّل سورة يوتس من القرآن العظيم و جعلناها تبرّكاً النكتة الرابعة و العشرين و خمسمائة من كتابنا ألف نكتة و نكنة، و نقلنا كلامه الشريف في آخرها حيث قال:

و من أراد تفصيل تحقيق هذه المعانى و رام مخ الحكمة ولب المعرفة في مراتب كتابه سبحانه وكلامه فليرجع إلى السفر الثالث من الأسفار الأربعة في العـلم الآلـهى و مفاتيح الغيب لصدر أعاظم الحكماء والمتألهين العارف الشامخ المحقق الحكـيم الآلهى صدرالدين الشيرازى (قدّس الله عقله ونوّر روحه) بشرط الآخذ من أستاذ ماهر حاذق خبير، وإياك أنْ تغرّ بفهمك الساتر و تطالع كتاب الأسفار هيهات هيهات ففيه خبايا رموز كتوز قلّ من يهتدى إلى مغزاها ويدرك فحواها إلا الألمعي الناقد المستوقد المؤيد بنور الله العظيم. إنتهى كلامه الرفيع (ج۱، ط۱، ص٢٩٢).

و الأعلام الثلاثة المذكورة كانوا من أعاظم الحكماء المتألهين الراسخين في الحكمة و الأعلام الثلاثة المذكورة كانوا من أعاظم الحكماء المتألهين الراسخين في الحكمة المتعالية في عصرنا هذا (أفاض الله سبحانه من بركات أنفاسهم الشريفة علينا). ثم انَّ مثل صاحب الأسفار إذا أراد نقل قول من الحكمة الذائعة المشائية ينقله من مثل المباحث المشرقية لأنَّ المباحث تحرير شفاء الشيخ على تلخيص، و الغرض أيضاً الباب الثاني: من الحجج البالغة على تجرّد القوة الخياليّة ... / ٢٩

إراءة قول المشاء سواء كان من المباحث أو غيره لكنه ينقل منه كثيراً. وقد يذكر كتابه ويسميه وقد لايعتنى بذلك وليس هذا مما يوجب الإزراء والشين على مـــــل صــدر المتألهين. ومثل الفخر الرازي والغزالي يجب أنْ يباهى بفهم كلماته العـرشية وآرائــه الرصينة وقد رأيت بعض عباراته في صاحب المباحث. وكذا قــال فــي الأسـفار فـي الغزالى ما هذا لفظه:

و بعض من تصدّىٰ لخصومة أهل الحق بالمعارضة والجدال والتشبّه بأهــل الحــال بمجرّد القيل والقال كمن تصدّىٰ لمقابلة الأبطال و مقاتلة الرجال بمجرّد حمل الأثقال -

و آلات القتال، قال في تأليف سمّا، نهافت الفلاسفة إلخ (ج ١، ص ٥٥, ط ١). و أقول أيضاً قد وفّقنا الله سبحانه بالتحقيق في مسائل الأسفار و الخوض فيها و التعليقة عليها و تصحيح عباراتها بالعرض و المقابلة على عدّة نسخ مخطوطة بعضها كتبت بعد ثمانى عشرة سنة من رحلة صدوالمتألهين، وكذا على عدّة نسخ مطبوعة مصححة و محشاة من مشايخ العلوم العقلية، طول تدريسنا إياه في الحوزة العلمية مدينة قم، حيث كانت دورة واحدة من تدريسه في أربع عشرة سنة وقد كان بدء التدريس و يوم الشروع من تلك الدورة التاسع و العشرين من رجب الأصبّ من شهور إحدى و تسعين و ثلاثمائة سنة بعد الألف من الهجرة (١٣٥/٦/٢٩ ه. ش)، وكان نتم التدريس الليلة الثلاثاء السابعة من شهر الله المبارك من شهور خمس و أربعمائة سنة بعدالألف من الهجرة (١٣٦٤/٣/٧ ه. ش).

و في هذا الأمد من الدورة الأولى صحّحنا الأسفار من البدء إلى الخـتم وكـذلك أوضحنا مطالبها بتعليقات موضحة وحواشى مبيّنة من أوّله إلى آخره، وتفحّصنا عن ذكر المآخذ والمصادر التي ذكرت في الأسفار، أولم يذكرو ووجدنا أكثرها بطول اليحث والفحص، وشرعنا بتأليف كتاب في ذكر الاقوال المنقولة في الأسفار، وذكر مصادرها ومنابعها وقد طبع طائفة منها باسم العرفان و الحكمة المتعالية، ونسأل اللـه سـبحانه التوفيق في إتمامه. وكلّما غصنا و خضنا في الأسفار زدنا فيه تحيّراً.

• 3 / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

عاصرناه بمجرّد أنَّ رأي نقل طائفة من أقوال الأسفار من كتب و رسائل أَخرى، خرج عن زيّه و أساء الأدب بساحة صدر المتألهين بلسان بذيّ حيث أكثر ألفاظه الموهنة في تأدية رأيه الفائل قائلاً مع ترعّدٍ و تبرّقٍ ب: أنَّ الأسفار متخذ من كتب عديدة و صاحب الأسفار من عمله هذا قد اشتبه الأمر على الناس و أوقعهم في الشبهة و الالتباس في سنين كثيرة؛ و قال: ولم يلتفت إلى عمله هذا السبزوارى المحشي للأسفار و لااستاذه المولى إسماعيل الإصفهانى بىل ولا توجّه إليه الآخوند المولى على النوري و لاأحد ممن جاء بعد المولى الصدراء تم أهان هذا البعض بألفاظ ركيكة هؤلاء المشايخ الكبار، نعوذ بالله من طغيان القلم ثم أهان هذا البعض بألفاظ ركيكة هؤلاء المشايخ الكبار، نعوذ بالله من طغيان القلم

و هفوات اللسان وإساءة الأدب بأعاظم العلم والإيقان المرزوقين من مأدبـة القـرآن الفرقان.

مذكت تكييز رجلي بسوى

### ب) الحجة الثانية على تجرد الخيال

أنَّ الصورة الخيالية كصورة شكل مربع محيط بدائرة قـطرها يساوى قـطر الفـلك الأعظم، فهذه الصورة الشكلية إمّا أنْ تكون بالقياس إلى ماهي شكله في الموجودات الخارجية كأنّها شكل منزوع عن موجود خارجي وليس كذلك؛ أو يكون شكلاً في مادة دماغية حاملة لها والعادة الدماغية مشتغلة بشكل صغير المـقدار غـير هـذا الشكل. والمادة الواحدة لايجوز أنْ يشتغل في آن واحد بمقدار صغير في غاية الصغر وبمقدار عظيم في غاية الكبر، ولا يشكل أيضا بشكلين متبائنين دفعة واحدة. و أيضاً شكل الدماغ طبيعي، وكذا مقدار مقدار طبيعي له وهذا الشكل الذي كلامنا و أيضاً شكل الدماغ طبيعي، وكذا مقدار، مقدار طبيعي له وهذا الشكل الذي كلامنا و أيضاً شكل الدماغ طبيعي، وكذا مقدار، مقدار طبيعي له وهذا الشكل الذي كلامنا و أيضاً شكل الدماغ طبيعي.

و أيضاً ربما يزداد المقدار المشكل الحاضر في الخيال وينبسط في تماديه إلى حيث يشاء النفس وكل جسم طبيعى لايمكن أنْ ينمو ويزداد إلا بإضافة مادة من الخارج إليه فظهر أنه المقدار المشكل المتخيل ليس مقداراً لمادةٍ دماغيةٍ ولا لغميره من الأجسام الخارجية فبقى أنْ تكون نسبة القوّة الدرّاكة إليه غير نسبة القوّة الحاملة لما يحلّها ولانسبة ذى وضع بذى وضع آخر.

بل نقول من رأس إنّ تلك القوة لا محالة لهاعلاقة إلى ذلك الشكل فتلك العلاقة إمّا وضعية كالمجاورة والمحاذاة وما يجرى مجراها كما بين الأجسام الخارجية؛ وإمّا غير وضعيّة، والقسم الأوّل محال لأنّ ذلك الشكل غير واقع فوق الإنسان ولا تحته ولا في يمينه أو يساره ولاقدّامه أو خلفه فبقى القسم الثاني، وقد علمت أنّها ليست

٣٢ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

بالقابِلية بأنَّ يكون المتخيل المشكل صورةٌ لتلك القوة كما مـرّ. ولابـالمقبولية بأنَّ تكون القوَّة صورة له لاستحالة كون المدرك بالقوَّة صورة لما هو مدرك بالفعل فبقي أنُ تكون العلاقة بينهما بالفاعلية والمفعولية فكون المقدار المشكـل فـاعلاً للمقوَّة الدرّاكة غير صحيح لما ثبت أنَّ المقادير ليست عللاً فاعلية لأمر مبائن. و أيضاً هذه القوَّة باقية فينا و تلك الصورة وأشباهها قد تزال و تسترجع. فبقى أنَّ القوَّة الخيالية فاعلة إياها أو واسطة أو شريكة، فهي لو كانت قوة مادية لكان تأثيرها بمشاركة الوضع وكل ما تأثيره بمشاركته فلايؤثر إلا فيما له أو لمحلّه وضع بالقياس إليه فالنار لاتسخن إلا لما يجاورها في جهة منها، والشمس لاتنضيئ إلا لما يقابِلها في جهة منها، والصورة الخيالية غير واقعة في جهة من جهات هذا العالم. و أيضاً هي ممّا يحدث دفعة والقوّة الجسمانية لايمكن أنْ يكون لها نسبة إلى نفس صورة شي تحدث تلك الصورة بسببها قبل وجودها لأنَّ النسبة إلى مالم يوجد بعد غير ممكنة، وقد برهن على أنَّ المؤثر الجسماني لابدٌ وأنْ يكون له تـلك النسـبة حاصلة قبل وجود أثره قبلية زمانية أو ذاتية فلابدَ أنْ تكون تلك النسبة الوضعية بالقياس إلى مادة الأثر قبل حصول الأثر كمثال النار والشمس في تأثيرهما، فلو كان للقوّة الخيالية وضع لكان ذلك الوضع حاصلاً قبل حبصول تـلك الصـور الخـيالية الحادثة بالقياس إلى مادتها. وقد ثبت أنَّ تلك الصور لامادة لها فالمؤثر فـي تـلك الصور لايمكن أنْ يكون قوةً جسمانية مادية بوجه من وجوه التأثير فإذا لم تكس علاقة القوّة الخيالية إلى تلك الصورة وضعية جسمانية. ولاهي عديمة العلاقة إليها فهي لامحالة مبدة غير جسماني لها فتكون مجرّدة عن المادة وعلائقها هذا ما أردناه. و تلخيصه: أنَّ الصورة الخيالية غير ذات وضع وكل ما لا وضع له لا يمكن حصوله في ذي وضع فهي غير حاصلة في قوّة جسمانية لابوجه القبول ولابـوجه الفـعل ولابوجه المباينة الوضعية فالمدرك لها قوة مجرّدة وهي ليست القوّة العاقلة لأنّ مدركات العقل غير منقسمة لأنها كلية. و أيضاً العقل متحد بالمعقولات عند صيرورته عقلاً بالفعل، وما يدرك المعقول من

الباب الثاني: من الحجج البالغة على تجرّد القرة الخياليّة ... / ٣٣

حيث كونه مدركاً له غير مدرك للمتخيل فإذن القوّة المدركة للصور المتخيّلة قـوّة أخرى دون العقل فيثبت كون الخيال قوّة مجرّدة.

أقول: هذه الحجة هي الحجة الأولى من حجج تجرّد الخيال في الأسفار (ج١، ط١، ص٣١٦). وقد حررناها في الدرس الثانى والسبعين من كتابنا الفارسى دروس معرفت <sup>نفس</sup> تحرير إيضاح وتبيين بالفارسية (ص ٢١١\_٢١٢، ط١) فلانعيده هاهنا.

قوله: «و قد علمت أنّها ليست بالقابلية \_إلى قوله لتلك القوّة كـما مـرّ». يـعنى أنّ العلاقة ليست بالقابلية كما مرّ في صدر هذه الحجة من أنّ المادة الواحدة لايجوز أنْ يشتغل في آن واحد بمقدار صغير \_إلى قوله: «دفعة واحدة».

قوله: «و قد برهن على أنّ المؤثر الجسمانى إلخ». قد برهن ذلك في الفصل السادس والثلاثين من المرحلة السادسة من أنّ القوى الجسمانية لا تفعل ما تفعل إلّا بمشاركة الوضع إلخ (ج١، ط١، ص٢٠٤).

و الفرق بين هذه الحجة وبين الحجة الأولى أنّ محطّ النظر فـي الأولى الإمـتياز؛ وبعبارة أُخرى الملاك في الحجة الأولى هو التمييز بين الصور الخيالية المتعددة التي لا وجودلها في الخارج، بخلاف الثانية فإنّ ملاك البحث فـيها هـو الصـورة الخـيالية الواحدة التي لا تحقق لها في الخارج ثم إجراء البرهان على سبيل تشقيق السؤال فيها، وإنْ كانت الحجتان في كثير من الأحكام متشاركتين ومتشابهتين.

## ج) الحجة الثالثة على تجرّد الخيال هي:

أنًا حكمنا بأنّ السواد يضادّ البياض، والحاكم بين الشيئين لابـدٌ وأنْ يـحضراه، فقد برهنّا على أنّه لابدٌ من حصول السواد والبياض في الذهن أو للذهن، والبديهة حاكمة بامتناع اجتماعهما في الأجسام والموادّ، فإذن المحلّ الذي حضرا فيه وجبا أنْ لا يكون جسماً ولاجسمانياً، والمدرك لمثل هذه الصور الجزئية التي تمتنع عن الكلية والاشتراك بين الكثيرين لا يكون عقلاً بل خيالاً فثبت أنّ القوة الخيالية مجرّدة عن المواد كلّها. (الأسفار، ج ١، ط ١، ص ٣٦٨).

أقول: هذه الحجة هي الحجة الثالثة من الفصل المذكور من الأسفار أيضاً على تجرّد الخيال. وقد حرّرناها إجمالاً في الدرس السبعين من دروس معرفت نـفس بـالفارسية (ص٢٠٧، ط١)؛ وقد أتى بها الفخر في المباحث وهو الدليل الحادى عشر منه على تجرّد النفس الإنسانية على نحو الإطلاق (ج٢، ص٣٧٥). وأمـا التـفصيل والتـبيين بكونها من أدلة تجرّد الخيال على مبنى الحكمة المتعالية فمن مزايا الأسفار، ولذا كانت عبارة الأسفار ذات إضافات وإشارات عرشية و عبارة المباحث عارية عنها.

على أنَّ المباحث أتى بها على ما ذهب إليه الجمهور من كون الخيال محلاً للصور لآنهم ذهبوا إلى أنَّ التخيّل بقوّة جسمانية وقد استدلوا بها بأمور ثلاثة أتسى بـها فـي المباحث (ج٢، ص٣٣٩، ط١) و سنشير في المباحث الآتية إلى مآخذ البـحث عـنها وكلام القوم فيها. وحيث إنَّ صاحب الأسفار قائل بأنَّ الخيال ليس محلاً لها أضاف في الحجة بعد قوله في الذهن: قوله أو للذهن؛ وعبارة المباحث عارية عن الشق الشائى أعنى أو للذهن ووجهه ظاهر على العارف بمعارف الحكمة المتعالية حيث إنَّ الأول على القيام الحلولى، والثانى على القيام الصدورى. ثم انّ صاحب المباحث بعد نقل الدليل المذكور أتى ببعض الاعتراضات عليه على مذهب الجمهور، وصاحب الأسفار بعد الإتيان بها أتسى بـدقائق أُخـرى عـلى مـبنى الحكمة المتعالية، وقد أومأبتزييف ما عليه الجمهور على ما نحكى عـبارته الشـريفة وهي مايلى:

لايقال: التضاد بين السواد والبياض لذاتيهما فأين حصلا فلابدّ وأن يتضادّ. فنقول: أنّه من المحتمل أنْ يكون تضادّهما في المحالّ التي تنفعل عن كـل مـنهما وتتأثر فإنّ الجسم إذا حلّ فيه السواد يتغيّر وتترتّب عليه آثار مخصوصة كـقبض الإبصار ونحوه. وإذا حلّ فيه البياض يتغيّر وتترتب عليه آثار تخالف تلك الآثار؛ وأما المحل الإداركي فلا ينفعل عنهما مثل هذه الانفعالات والاستحالات وكل منهما يطرء ويزول ويجتمع معا ويفترق معاً وهو كما كان.

هذا إنْ كان الخيال محلاً لهما وأما على ما حققناه من أنّ حصول تلك الصور له هو بعينه حصولها عنه لأنّ نسبته إليهما بالفاعلية لا بالقبول الانفعالى، ولو كـان هـناك قابليّة هي عين الفاعلية كما في علوم المفارقات، وبالجملة شرط التضاد ينهما هو الموضوع الانفعالي الماذي لاغير قلااستحالة في اجتماعهما لمحلّ غير مـاذي أو لجوهر فاعلي.

و ليس لقائل أنْ يقول: إنّا إذا تصوّرنا السواد والبياض والحرارة والبرودة فلاتنطبع هي أنفسها بل تنطبع صور هذه الأُمور ومثلها فقط قلهذا لايلزم أنْ تكون حارّة باردة عند انطباع هذه الأُمور.

لآنًا نقول هذه الأمور التي ستيتموها بأنها صور السواد والبياض وغيرهما هل لهما حقيقة السواد والبياض أم لا؟ فإن كانت لها حقيقتهما وقد انطبع في النفس صور تلك الأُمور التي هي بالحقيقة سواد وبياض وحرارة وبرودة واستدارة واستقامة فيجب عند ذلك أن تصير النفس حارة وباردة، سوداء وبيضاء، مستقيمة ومستديرة فتكون جسماً؛ وإن لم تكن لتلك الصور التي تصوّرناها حقيقة السواد والبياض والعمرارة

٣٦ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

والبرودة لم يكن إدراك الأشياء عبارة عن انطباع ماهية المدرّك في المدرِك. و أيضاً نحن نعلم بالوجدان عند تخيّلنا و مشاهدتنا لتلك الأُمور أنا نشاهد السواد والبياض والحرارة بعينها كما أحسسناها في الخارج. فالتحقيق كما بيّنّاه أنّ نسبة النفس إليها نسبة الفاعلية و الإيجاد، وهذه النسبة أشد و آكد من نسبة المحل المنفعل لأنّ نسبة الفاعلية بالوجوب ونسبة القابلية بالإمكان، والوجوب آكد من الإمكان في باب النسبة. انتهى.

أقول: قوله «و أمّا على ما حققناه من أنّ حصول تلك الصور له إلخ» هذا هو جوابه التحقيقى في قبال الجواب الاحتمالى الذي أتى به الفخر في المباحث أولاً بقوله: «من المحتمل أنْ يكون تضادهما في المحالّ إلخ». وقد مضى تحقيقه في الوجود الذهـنى حيث قال في أوّل الفصل الأوّل من العنوب الثالث:

كل صورة صادرة عن الفاعل فلها حصول له. بل حصولها في نفسها نفس حصولها لفاعلها، وليس من شرط حصول شيء لشيء أن يكون حالاً فيه وصفاً له بل ربما يكون الشيء حاصلاً لشيء من ذون فيامه به بنحو الحلول والوصفية كما أنّ صور جميع الموجودات حاصلة للباري حصولاً أشدً من حصولها لنفسها أو لقابلها. (ج ۱، ط ۱، ص ٦٥).

مزيد فائدة: عبارة الأسفار في هذه الحجة هي عبارة الفخر في المباحث وقد دريت أنّها الدليل الحادى عشر منه في بيان أنّ النفس الإنسانية ليست بجسم ولامنطبعة في جسم. والفرق بين ما في المباحث وبين ما في الأسفار أنّ صاحب الأسفار أضاف إليها قيوداً حتى خصّصها بتجرّدها المثالى أعنى تجرّدها الخيالى البرزخي، وصاحب المباحث جعلها حجة على تجرّدها العقلى. وانما غرضنا الآن نقل ما في المباحث فإنّه يوجب للمحقق زيادة استبصار في تحقيق البحث.

قال: الدليل الحادى عشر و هو أنا إذا حكمنا بأنّ السواد يضاد البياض فقد برهنا على أنّه لابدّ من حصول السواد والبياض في الذهن، والبداهة حاكمة بامتناع اجتماعهما في الأجسام والجسمانيات. فإذاّ المحلّ الذي حضرا فيه وجب أنّ لا يكون جسـماً الباب الثاني: من الحجج البالغة على تجرّد القوة الغياليَّة ... / ٣٧

ولاجسمانياً.

فإنْ قيل: التضاد بين السواد والبياض لذاتيهما فأين حصلا فلابدَ وأن يتضادًا. فنقول: انّه من المحتمل أنْ يكون تضادّهما أنّما يتحقق في بعض المَحالَ دون البعض فيكون من شرط المحل الّذي يظهر عليه التضاد أنْ يكون جسماً، وعندما لايكون المحلّ جسماً لايتحقق شرط التضاد فلايتحقق التضاد.

و لقائل أن يقول: الشك المذكور متوجه هاهنا أيضاً، و هو أنّ النفس إذا تصورت الكريّة فان وجدت الكرّية فيها لزم أنْ تصير النفس كرة لآنه لا فرق في العقل بين أنْ يقال هذا الشيء كرة، وبين أنْ يقال صورة الكرة؛ وكذلك القول في السواد والبياض والحرارة والبرودة.

و ليس لأحد أنْ يقول إنّ الطباع صورة الكرة في النفس كانطباعها في المرآة حين ما تشاهد الكرة في المرآة لأنّا بيّنا أنّ الأشياء التي شاهدناها في العرآة ليس ذلك لأجل الطباع صورها فيها.

و ليس لأحد أنْ يقول: إنّا إذا تصورنا السواد والبياض والحرارة والبرودة فلاينطبع السواد والبياض والحرارة والبرودة في النفس بل تنطبع فيها صور هذه الأُمور ومثلها فقط فلهذا لايلزم أنْ تكون النفس حارة باردة عند انطباع هذه الأمور فيها.

لآنًا نقول: هذه الأمور التي سميتموها صور السواد والبياض ومثلها هل لها حقيقة السواد والبياض أم لا؟ فإن كانت لها حقيقة السواد والبياض فمثال السواد والبياض وصورتهما أيضاً سواد وبياض فقد انطبع في النفس سواد وبياض وحرارة وبرودة واستدارة واستقامة فيجب أن تكون النفس سوداء بيضاء حارة بارة مستديرة مستقيمة فتكون حينئذ جسماً؛ وإن لم تكن لصور السواد والبياض والإستدارة والاستقامة ومثلها حقيقة السواد والبياض والإستقامة والاستدارة م يكن إدراك الأشياء عبارة عن انطباع ماهية المدرك في المدرك. فهذا الشك لابدً وأن يحتال في حلّه إن فسر الإدراك بالانطباع، أو اعتبر فيه الانطباع كيف كان ولولاه لكانت هاتان الحجتان قويتين جدًاً. انتهى.

أقول: «قوله الشك المذكور متوجّه هاهنا أيضاً» يريد بذلك الشك ما تقدّم في تقرير الدليل الذي عوّل عليه أفلاطون في تجرّد النفس الناطقة، وهـو الدليـل العـاشر مـن المباحث، والحجة الثانية من الأسفار على تجرّد النفس تجرّداً مثالياً، والحجة الأولى في

٣٨ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

كتابنا هذا على هذا التجرّد، كما أنّهما المراد من قوله: «ولولاه لكان هاتان الحجتان قويتين جدّاً». وقد تقدّم ما يجب أنْ يقرر. وأنت بعد معرفة ما تقدّم هان عليك جواب الشكّ المذكور.

تبصرة: أصل هذه الحجة في الحقيقة هي الحجة الثالثة التي أتى بها الشيخ الأجل ابن سينا في الحجج العشر عل تجرّد النفس تجرّداً عقلياً لأنّ ما فرض من المتضادين فيهما هما الصورتان المعقولتان، فسياق الحجة فيهما واحد فإذا أخذ فيها المتقابلات على صورها الجزئية فتختص بتجرّد الخيال، وإذا أخذت على صورها الكلية فتختص بالتجرّد العقلي. قال الشيخ:

لو كانت الصورة المعقولة تحتل جسماً من الأجسام و تلابسه لامتنع إدارك المتضادّين بادارك واحد معاً لأن صورتى الضدين هكذا. وبالجملة المتقابلات لا تحلّ في جسم معاً ولكن الجسم في محلّ هذه الصورة مخالف لهذا فانه مهما حلّ فيه صورة أحد المتقابلين وجب ضرورة أن تحلّ معه صورة المقابل الثاني إذ علم المتقابلات يكون معاً فتبيّن أن هذا الجوهر أعنى القابل للعلم غير جسم بل هو جوهر غير جسمانى وذلك ما أردنا أن نبيّن (ص٨، ط حيدرآباد الدكن).

أقول: لفظة «هكذا» في العبارة المنقولة إمّا زيدت في النسخة المطبوعة، وكان الأصل غير مقروّة بإصابة خرم أو ماء أو آفة أُخرى فأضاف المصحّع تملك اللفظة وترك في تجاهها قريباً من نصف سطر بياض؛ ولعلّ عبارة الأصل كانت هكذا؛ لأنّ صورتى الضدّين المعقولين لاتحلّان جسماً معاً وبالجملة المتقابلات إلخ؛ أو أنّ العبارة لو تركت بصورتها لكانت تماماً و لاحاجة إلى ذلك التقدير فكانت العبارة هكذا؛ «لأنّ صورتى الضدين وبالجملة المتقابلات لاتحلّ في جسم معاً» ولا دغدغة فيها؛ أو أنّ لفظة «هكذا» من عبارة الشيخ بلا توهم سقط، فحينئذ كان معناها؛ لأنّ صورتى الضدّين لفظة «هكذا» من عبارة الشيخ بلا توهم سقط، فحينئذ كان معناها؛ لأنّ صورتى الضدّين هكذا أي امتنع إدراك المتضادين بإدراك واحد معاً ثم عمّم الحكم بأنّ ذلك الامتناع لايختص بالضدين، فقال: «و بالجملة المتقابلات سواء كانت ضدين أو غيرهما لاتحل في جسم معاً». والأخير هو الصواب. الباب الثاني: من الحجج البالغة على تجرّد القوة الخياليّة ... / ٣٩

بيان الحجة: أنّ الأضداد بل المتقابلات لاتحلّ جسماً ولا تلابسه معاً؛ وإن يحلّ متقابل في طرف من جسم ومتقابل آخر في طرف آخر منه صدق أيضاً أنّ المتقابلين لم يحلّا جسماً واحداً أي محلاً واحداً فان محلّ هذا مخالف لمحلّ هذا، وأما جوهر النفس الناطقة فاذا أدرك أي علم و تعقل الصورتين المعقولتين المتقابلتين أدركهما معاً فهو جوهر غير جسماني. فعلى هذا السياق نقول في تقرير الحجة: لو كانت الصورة المعقولة تحلّ جسماً و تلابسه أي لو كانت النفس جسماً لامتنع إدراك المتضادين معاً بإدراك واحدٍ لأنّ صورتي المعقولتين المتقابلتين، و بالجملة المتقابلات مطلقاً لا تحل في جسم معاً، ولكن حلولها في جسم يصحّ من حيث إنّه يقبل الانقسام وكل قسم مخالف لقسم آخر، فيصح أنْ يكون كل قسم من أقسامه محلّ صورة متقابلة لصورة أُخرى؛ وأمّا جوهر النفس فإنّه مهما حلّ فيه صورة إحدى المعقولتين المتقابلتين وجب ضرورة أنْ تحلّ معها صورة الأخري لأن جوهر النفس يقضى بأنّهما متقابلتين و القضاء فرع على حضور المقضى عليهما معاً، أي حكم منا المعقولتين المتقابلتين معالي القسم آخر، فيصح أنْ يكون كل قسم من أقسامه محلّ صورة متقابلة لصورة أُخرى؛ وأمّا جوهر النفس فإنّه مهما حلّ فيه صورة إحدى المعقولتين المتقابلتين و القضاء فرع على حضور المقضى عليهما معاً، أي حكم منه معلي معلم معلي معقولتين المتقابلتين معالي المعقولتين المتقابلين معاً أخرى؛ وأمّا جوهر النفس يقضى بأنّهما متقابلتين و القضاء فرع على حضور المقضى عليهما معاً، أي حكمه ذلك متفرع على علمه و القضاء فرع على حضور المقضى عليهما معاً، أي حكمه ذلك متفرع على علمه بالمتقابلات معاً فتبّين أنّ هذا الجوهر الحاكم القابل للعلم غير جسم بل هو جوهر غير جسماني.

الحجة المذكورة نقلها أبوالبركات في الفصل الثالث عشر من الجزء السادس مـن المعتبرقال:

احتجّوا بأنَّ النفس جوهر غير جسماني .... وبأنَّ النفس الناطقة التي هي محلَّ المعقولات لو كانت قوة جسمانية لحلَّت معقولاتها الجسم الذي هو محلَّها فـامتنع عليها إدراك المتضادين وجمعهما في التصوّر معاً، ونفس الإنسان تعقل المتضادين معاً و تقيس أحدهماإلى الآخر و تحكم عليهما وفيهما بمايلزمهما معاً من الإضافة والضدية والمناسبة والمباينة التي لاتلزم أحدهما دون الآخر لكن بـالآخر و مـعه و عنه فليست من القوى الجسمانية. (ج ٢، ص ٣٥٧، ط حيدرآباد الدكن). ثم اعترض عليها في الفصل التالي في تأمل حجج التجرّد و تتبّعها بقوله: و أما القائلة بأنَّ النفس العاقلة لو كانت قوّة جسمانية لحلّت معقولاتها الجسم الذي

٤ / الحجج البالغة على تجرد النفس الناطقة

هو محلّها فامتنع عليها إدراك المتقابلات والأضداد معا، فلابأس بها فإنّ الأجسام وما يحلّها من الأضداد والمتقابلات لا يجتمع في الموضوع الواحد منها الضدّان معاً والنفس تجمع صورتيهما فتحكم فيهما وعليهما وتقيس إحداهما إلى الأخرى فما حلّت عندها في اجتماعها معاً جسماً. فإن اعترض فيها معترض فقال: إنّ الخاصية في ذلك أنّما هي في الصور الحالة لا في المحلّ فإنّ هذه الصور غير تـلك بـالنوع والماهية بل هي غيرها وتلك موجودة طبيعية في موضوعها وعلى طباعها، وهذه موجودة في محلّها لاعلى طباع تلك وخواص أفعالها فإنّ تلك تحرق نارها و يجمد ثلجها وهذه لاتحرق ولا تجمد فكما ارتفع عنها خواص الأفعال ارتفع عـنها لوازم التضاد كان هذا الإعتراض مؤثراً فيها إلى ما يعضدها غيرها فـتكون الحجة تـلك لاهذه. (٣٦، ص٣٦٠).

ثم اعتمد عليها وصوّبها في الفصل التالي بقوله:

و الحجة القائلة بإدراك الضدّين معاً نعم الحجة لكنّها لاتبرئ تلك القوى الأخرى التي ذكروها، بل حكمها في ذلك لو كانت حكم النفس فيما ذكرنا فـمتصور الضـدين وحافظهما وذاكرهما ليس من عالم الطبيعة فما هو جسم و لاعرض في الجسم حتي تيميز لهم نفس هي جوهر غير جسمانى مع القـوى الجسـمانية الأخـرى. (ج٢، ص٣٦٧).

أقول: الاعتراض المذكور في المعتبر هو نحو ما في حكمة العين للكاتبى وسترئ بعض الإشارات منّا في ذلك و تذعن أنّ الحجة قوية جدّاً، و هي دالّة على تجرّد النفس بأنحائه الثلاثة من التجرّد الخيالى و العقلي و فوق التجرّد العقلي. ثم إنّ الحجة المذكورة هو الوجه الرابع من وجوء تجرّد النفس الناطقة في حكمة العين، قال الكاتبي:

«الرابع أنّ القوّة العاقلة تدرك السواد والبياض معاً فتكون مجرّدة والإلزم اجــتماع الضدين في جسم واحد» انتهى (ص١٤٣، ط١).

أقول: يعنى بالجسم الواحد النفس الناطقة التي هي محل السواد والبياض معاً، أي لو كان النفس جسماً للزم اجتماع الضدين في ذلك الجسم الواحد. قال العلامة الحلّي في الشرح (ايضاح المقاصد): أقول هذا برهان آخر يدلّ على تجرّد النفس. و تقريره أنّ القوّة العقلية تدرك الضدّين معاً كالسواد و البياض. فلو كانت جسمانية لزم اجتماع الضدّين في جسم واحد. وقدبيّنا أنّ التعقل يستدعى الحصول في العاقل، واجتماع الضدّين في جسم واحد محال. وإلا لم يكونا ضدّين فوجب القول بتجرّد العاقل و هو النفس. انتهى. ثم اعترض الكاتبي على الدليل بقوله:

و أمّا الرابع؛ فلانسلّم لزوم اجتماع الضدين في جسم واحد. وإنّسما يسلزم ذلك أنّ لوكانت صورة السواد و مثاله مضاداً لصورة البياض و مثاله. و هو ممنوع؛ بل المضادة بين السواد و البياض بعينهما لابين مثاليهما؛ سلّمناه لكن لا نسلّم استحالة اجتماعهما في جسم واحد فإنّه يجوز أنّ يجتمع الضدّان في جسم واحد. بسل المستحيل اجتماعهما في محل واحدٍ لا في جسم واحد فإنّه يجوز أنّ يجتمع الضدّان في جسم واحد بأنّ يكون أحدهما حاصلاً في بعض أجزاء الجسم والآخر حاصلاً في البعض الآخر وحينتذ يكون محل أحدهما غير معل الآخر.

وقال الشارح العلامة: تقرير الإعتراض على الوجه الرابع أنْ نقول: الصورة المعقولة من السواد والبياض الحاصلة في الذهن أنّها هي مثال السواد والبياض وشبحهما لانفسهما وإذا كان كذلك قيمتنع التضادّ بينهما، وإنْ كان التضادّ واقعاً في المنسوبين إليهما، وإذا كان كذلك جاز اجتماعهما في القوّة الجسمانية العاقلة: سلّمنا وقوع التضادّ بين الصورتين لكن نمنع اجتماعهما في محل واحد لوكانت القوّة العقلية جسمانية وإنّما يلزم ذلك لوحلاً محلاً واحداً ولايلزم من اجتماعهما في جسم واحد اجتماعهما في محل واحد قانّ الجسم منقسم فجاز أنْ محصل صورة السواد في جزء منه وصورة البياض في جزء آخر. انتهى.

و أقول: قد تحقق في الحكمة المتعالية أنّ الضدّين الخارجيين والذهنيين وإنّ كانا بحسب نحوى الوجود متفاوتين ولكن ماهيّتيهما محفوظتين فيهما ايفاءً لحق العلم فإنّه الصورة الحاصلة من الشيء عند العقل، ثم إذا انحلّت صورتا المتضادّين في محلين من

٤ ٢ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

جسم واحد فكأنهما حلّتا في الجسمين فإنّ ملاك امتناع الاجتماع هو اجتماعهما في محل واحد جسمانى. والنفس إذا استحضرت الصورتين بالانتزاع أو الانشا والإنتشا لتقضى عليهما بالتضاد و نحوه فهما حاضرتان معاً عندها بلا تفرقة وبينونة، والمنازع مكابر مقتضى عقله.

تبصرة: المحقق الطوسى في نجريد الإعتفاد ذكر سبعة أوجه في تجرّد النهس، وسابعها قوله «و هي جوهر مجرّد ... لحصول الضدّ» (ط٧، ص ٢٨١ بتصحيح الراقم و تعليقاته عليه) فما يخطر لنا في معنى قوله هذا هو أنّ المراد من حصول الضدّ هـو اجتماع الضدّين على هذا الوجه الذي كلامنا فيه في هذه الحجة؛ وأما الشارح العلّامه فحمل قوله هذا على وجه أخر حيث قال.

و تقرير، أنّ القوة الجسمانية مع تواود الأفعال عليها وكثرتها تضعف و تكلّ لأنّها تنفعل عنها، ولهذا فإنّ من نظر طويلاً إلى قرص الشمس لايدرك في الحال غيرها إدراكاً تاماً والقوى النفسانيّة بالضدّ من ذلك، فإنّ عند تكثر التعقّلات تقوى و تزداد. فالحاصل عند تكثرالتعقلات تقوى و تزداد، فالحاصل عند كثرة الأفعال هو ضدّما يحصل للقوّة الجسمانية عند كثرة الأفعال، فمهذا ساخطر لنا في سعنى قلوه: و لحصول الضدّ.

تبصرة أُخرى: قد أشرنا آنفاً إلى أنّ هذه الحجة التي نبحث عنها دالّة على تـجرّد النفس بأنحائه الثلاثة، أمّا على نـحوى تـجرّد الخـيال و العـاقلة فـقد أفـاد المـتأله السبزوارى في منظومته المسماة بـغرر الفوائد في فن الحكمة وقد جعل الحجة الدليل التاسع منها، بقوله:

و التاسع قولنا: لها أي للنفس حاصل بلا تزاحم و تمانع كل الصور. بيانه: أنّ النفس مجمع كلّ صور الموجودات ومزدحم المتقابلات ففي مقام العاقلة مجمع الصور الكليّة والمجرّدات. وفي مقام الخيال معترك صور السماوات والأرضين والجبال والبلدان والأشخاص وبالجملة صور جميع المحسوسات ومُثُل المتقدّرات. كل ذلك بهيئاتها و مقاديرها بلاتدافع بين متقابلاتها؛ بل مورد للصور الغير الإدراكية من الميول الباب الثاني: من الحجج البالغة على تجرّد القرة الخيائيَّة ... / ٤٣

المتضادة والأهواء المتخالفة، ولاشيء من الجسم والجسماني كذلك؛ وهذا الدليل يثبت تجرّد الخيال أيضاً فضلاً عن العاقلة. انتهى.

و أمّا دلالتها على تجرّد النفس فوق تجرّدها العقلى فلأنّ تلك الصور سواء كانت بإنشاء النفس إيّاها، أو بانتزاعها إيّاها لا تكون لها نفاد، قال عزّمن قائل: ﴿قل لو كان البحر مداداً لكلمات ربى﴾ الآية (الكهف، ١١٠). وقال: ﴿ولو أنمّا في الأرض من شجرة أقلام﴾ الآية (لقمان، ٢٨). ولا تأبي تلك الكلمات النورية الوجودية عـلى أنْ تكون صورها حاضرة لدى النفس قائمة بها، ولا النفس آبية على استحضارها، فهذا هـو مقامها اللايقفى الذي يعبّر عنه بتجرّدها فوق العقلاني. و ستأتى زيادة البحث عن ذلك في ذكر الأدلّة على فوق تجرّدها.

ثم انّ المتأله السبزوارى جعل هذه الحجة البرهان السابع من كتابه أسرار الحكم، وحرّره أتم وأوسع ممّا في غرر الفرائد حتى يشعل التجرّدات الثلاثة المذكورة حيت قال في أثناء التحرير «بل كلّما زاد النفس علماً زادت سعة» وهذا الكلام الكامل ناظر إلى ما أفاضه الوصى أميرالمؤمنين على لله من قوله المسطور في النهج: «كل وعاء يضيق بما جعل فيه إلا وعاء العلم فإنّه يتسع به» فإنّ ماأفاضه المرتضى يدلّ على تجرّد النفس فوق تجرّدها العقلى كما سيأتي التحقيق في ذلك على التفصيل.

و هذه الحجة نقلها بهمنيار في الفصل الثانى عشر من كتاب النفس مـن التـحصيل فقال:

و مما يبيّن بسرعة أنّ للنفس قوّة مفارقة وهي المسماة بالعقلية: أنها تدرك أشـيا. يمتنع وجودها في الجسم كالضدّين معاً، وكالنور والظلمة معاً، وكالعدم والملكة معاً؛ وأشياء كثيرة من هذا الجنس. ولوجود مثل هذه الأُمور في النسفس عسلى الوجـه المذكور يمكننا أنْ نحكم بإنّه لاوجود لشيء من هذه الأشياء في الأجسام. وبالجملة فالمعقول هو الموجود المجرّد عمّا سواه، ونحن نعقله على هذا الوجه ونحكم بأنّ كذا مجرّد عن المادة فيجب أنْ يكون هذا الموجود إمّا في الأعيان وإمّا في العقل، ولا يكفى وجوده في الأعيان عند إدراكه فيجب أنْ يكون له وجود مع المادة في النفس، فلو وجد في قوّة جسمانيّة لم يكن وجوده وجوداً عقلياً أو معقوليًا بل متخيلاً، و معلوم أنّ الوحدة المطلقة لا يمكن أنْ تدرك بجسم وإلّا لكانت أجزاء. فإنْ قيل إنّ الوحدة قد تعرض أو تحمل على الجسم؛ كان الجواب أنّ الوحدة المقدارية لها أقسام بالقوّة، و أمّا الوحدة المطلقة المشروطة فيها أنّه لا قسم لها لا بالقوّة ولا بالفعل فإنّها مجرّدة. بل نقول: إنّ كل معنى فهو واحد ليس فيه من حيث وحدته شيء غير شيء، و نحن ندرك تلك المعانى على هذه الصفة، فلو كانت تدركها بقوّة جسمانية لكان يعرض أنْ يكون فيها شيء غير شيء فما كنا ندركها. و أيضاً فانا ندرك أشياء غير مشاراليها و نحكم بأنّها غير مشاراليها، فلو أدركت بقوّة جسمانية ندرك أشياء غير مشاراليها و نحكم بأنّها غير مشاراليها، فلو أدركت بقوّة جسمانية ندرك أشياء مثاراً إليها. (ص ٨١٠ ط ايران).

و هذه الحجة هو الوجه الرابع من وجوه تجريد النفس في المواقف للقاضى عضد عبدالرحمن بن أحمد الإيجى، وقد أتى فيه بخمسة وجوه من وجوه التجريد فقط. عبارة المواقف مع شرح السيد الشريف على بن محمد الجرجانى عليه مزجاً هكذا: الرابع منها أنها تعقل الضدين إذ تحكم بينهما بالتضاد، فلوكان مدركهما جسما أو جسمانياً لزم اجتماع السواد والبياض مثلاً في جسم واحد وأنه محال بديهة. و الجواب أنّ صورتى الضدين لاتضاد بينهما لأنهما تخالفان الحقيقة الخارجية. فليس يلزم من ثبوت التضاد بين الحقيقتين ثبوته بين الصورتين ولولا ذلك لما جاز قيامهما بالمجرد أيضاً لأن الضدين لا يجتمعان في محل واحد مادياً كان أو مجرداً. و إنْ سلّمنا تضاد صورتى الضدين لا يجتمعان في محل واحد مادياً كان أو مجرداً. و إنْ سلّمنا تضاد صورتى الضدين فلم لا يجوز أنْ يقوم كل منهما بجزء من الجسم وان سلّمنا تضاد صورتى الضدين فلم لا يجوز أنْ يقوم كل منهما بجزء من الجسم واحد. (ص ٥٨ ٤، ط القسطنطنية).

و أنت بما قدّمنا حول هذه الحجة وغيرها تعلم أنّ كلّ واحد من قوله: انّ صورتى الضدّين لاتضادّ بينهما، و انّ الضدّين لايجتمعان في محل واحد مادياً كان أو مجرّداً، ولاسيما إنّ قوله فلم لا يجوز أنْ يقوم \_إلى آخره.. بمعزل عن التحقيق فلافائدة فسي إعادة لا عائدة فيها.

#### د) الحجة الرابعة على تجزد الخيال:

كل جسم وجسمانى يصع اجتماع المتضادين فيه من جهة قبوله للائتسام فيقوم ببعضه سواد و ببعضه بياض كالجسم الأبلق، أو ببعضه حرارة و ببعضه برودة كالانسان إذا تسخّن بعض يده بالنار و تبرّد بعض آخر بالماء، وكجسم يعضه محاف لشي. و بعضه ليس بمحاذله، فقد اجتمع فى حج واحد أمران متضادان و متناقضان لكون وحدة الموضوع في الجسمانيات متا جامع الكثرة بوجه، وليس كذلك حال النفس فإنها لا يمكن أن يكون عالماً بشى، خيالي جزئي و جاهلاً بذلك الشيء أيضاً كعلمنا فإنها لا يمكن أن يكون عالماً بشى، خيالي جزئي و جاهلاً بذلك الشيء أيضاً كعلمنا بكتابة زيد وجهلنا به، وكذلك الشهوة لشيء و الغضب عليه، و المحبة و العداوة فإن الإنسان الواحد لا يمكن أن يشتهى شيئاً و يغضب عليه، أو يشتاق إلى شيء و يتنغّر عنه، فعلم أنّ القوّة الإدراكية و الشوقية غير جسمانية و ليست أيضاً عقليّة فهى مجرّدة عن عالم الأجرام غير بالغة إلى عالم المعقولات. وأمّا تجويز كونها أمراً جسمانياً غير منقسم كالنقطة فقد مرّ بطلانها فإنّ النقطة نهاية و نهاية الشيء لايمكن أن يكون محلاً لأمر آخر غير حال في محل النهاية.

أقول: نظير هذه الحجة هو الدليل الثاني عشر كتاب المباحث المشرقية للفخر الرازى في تجرّد النفس تجرّداً تامّاً عقلياً فإنّه قال:

الدليل الثانى عشر لو كان محلّ الإدارك قوّة جسمانية لصحّ أنْ يـقوم بـبعض ذلك الجسم علمٌ وبالبعض الآخر جهلُ فيكون الشخص الواحد عالماً وجاهلاً بشىء واحد في حالة واحدة. (ج٢، ط حيدرآباد، ص٣٧٦). و صدر المتألهين في الفصل المذكور من الأسفار أتى يقيود نحو قوله: «عالماً بشيء

٤٦ / العجج البالغة على تجرّد النفس التاطئة

خيالى جزئى وجاهلاً بذلك الشيء أيضاً إلخ»، فخصّصها بالتجرّد الخيالى. (ج١، ط١، ص٣١٨ و ٣١٩). وعبارته في الأسفار هي ما نقلناها أوّلاً و هي متضمّنه لبعض عبارات المباحث في أثناء اعتراضات حول الدليل المذكور في التجرّد التام العقلى فتبصّر.

و هذه الحجة في تجرّد الخيال قد حررّناها تحرير إيضاح وبيان في الدرس الحادى والسبعين من كتابنا الفارسي: دروس معرفت نفس (ص٢٠٩، ط١).

و الفرق بين هذه الحجة والحجة الثالثة أن ملاك النظر هناك هو عدم صحة اجتماع الضدين في محل واحد جسمانى، وصحّته عند النفس؛ وملاك النظر هاهنا هو صحّة اقتران المتقابلين بل المتضادّين في جسم واحد وعدم صحّته عند النفس فـالاجتماع هاهنا في عبارة الحجة بمعنى الاقتران فافهم.

قال صدر المتألهين في الفصل المذكور من عاشرة العلم الكلّى مـن الأسفار بـعد الإتيان بالحجج الأربع المذكورة في أنّ المدرك للصور المتخيلة أيضاً لابدً أنْ يكون مجرّداً عن هذا العالم، ما هذا لفظه:

فهذ، حجج قوية بل براهين قطعية على هذا المطلب. ولهذا استبصارات أخرى أخرّنا ذكرها إلى مباحث علم النفس وعلم المعاد. وهذا الأصل عزيز جدًا كثير النفع في معرفة النشأة الثانية كما ستقف عليه انشاءالله؛ وبه تنحلّ إشكالات كثيرة: ما لأجله ذهب بعض الحكماء كالاسكندر إلى أنّ النفوس التي لم تبلغ مرتبة العقل بالفعل هالكة غير باقية. واستصعب الشيخ هذا الإشكال و تحيّر في دفعه في بعض رسائله كرسالة الحجج العشو. ولو لم تكن للنفس غير القوّة العقلية قوّة أخرى غير جسمانية خارجة في بابها عن القوّة إلى الفعل لكان القول بدثور العقول الهيولانية بعد دثور أبدانها حقاً لا شبهة فيه عندنا وذلك لأنّ ما بالقوة من حيث كونه بالفعل لا يمكن وجوده إلا بأحد أمرين إمّا بخروجه من القوّة إلى الفعل بحصول ما هو قوّة عليه، وإمّا

و بالجملة لابدّ من إحدى الصورتين الفعليتين إمّــا الســابقة أو اللاّحــقة فــإذا زالت الصورة الأُولىٰ ولم تحصل الآخرة فلاجرم تبطل تلك القوّة رأساً فإذاً لو لم تكن في الباب الثاني: من الحجج البالغة على تجرّد القوة الخيائيّة... / ٤٧

الإنسان إلا صورة طبيعيّة تقوم بها قوّة عقلية هيولانية فإذا فسد البدن تيفسد تـلك القوّة بفساده فلم يبق من الإنسان شيء يعتدّبه مع أنّ الشرائع الآلهية ناصّة على بقاء النفوس الإنسانية سعيدة كانت أو شقية كاملة أو ناقصة عالمة أو جاهلة. (ج١، ط١. ص٣١٩).

أقول: قد أشار صدر المتألّهين في كلامه المذكور إلى أمرين ينبغى للباحث المحقّق حتّالنظر إليهما: أحدهما مطويّ في قوله: «فهذه حجج قوية» حيث وصفها بـالقوّة. و ثانيهما قوله: «و به تنحلّ إشكالات كثيرة إلخ».

أمّا الأوّل فناظر إلى قول الفخر في المباحث فأنّه بعد ما نقل إثنى عشر دليلاً فسي تجرّد النفس منها بعض الحجج المذكورة كما أشرنا إليه قال:

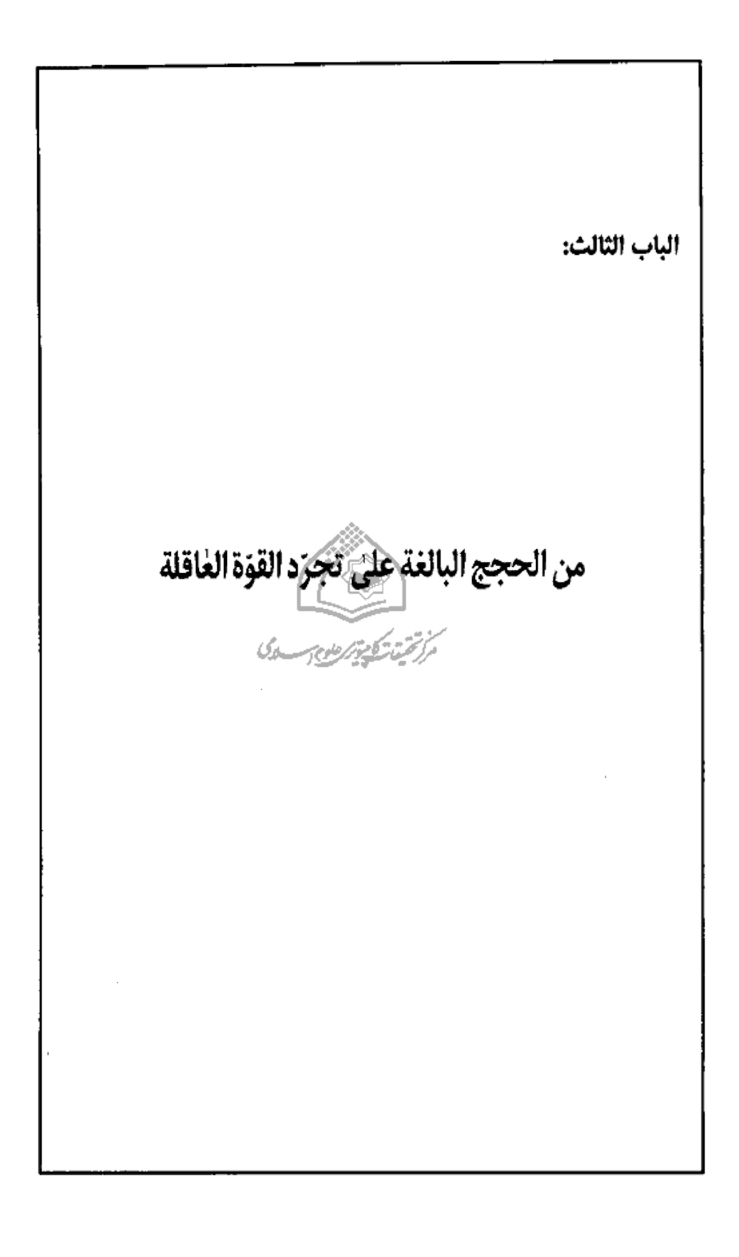
فهذه جملة ما وجدناه من الأدلّة على إثبات تجرّد النـفس ولم يـقنعنا شـيء مـنها للشكوك المذكورة فمن قدر على حلّها أمكنه أنْ يحتبعُ بها انتهى.

و حيث إنَّ تلك الشكوك عند صاحب الأسفار موهونة مدفوعة وأجاب عن بعضها بمادريت، قال: «هذه حجج قوّية».

و أممّا الأمر الثانى فهو ناظر إلى أصلين أصيلين أحدهما حشر النفوس التي لم تبلغ مرتبة العقل بالفعل؛ و ثانيهما أنّ الحشر بـالمعادين أي الجسـمانى و الروحـانى مـعاً. وقد نطق ببعض الإشارات إلى حشر تلك النفوس العين الثانية و العشرون مـن كـتابنا سرح العبون في شرح العيون، و بالكلام في المعادين العين التاسعة و الخمسون منه.

تبصرة: أدلة تجرّد الخيال تثبت حشر النفوس التي لم تبلغ مرتبة العقل بالفعل، وهذا كلام كامل رصين معاضدة بالنصوص الواردة على حشر النفوس مطلقاً. ونحن نـزيد ونقول انّ لها مع ذلك تكاملاً برزخياً أيضاً والتكامل البرزخى ينبّه عـليه فـي العـين الخامسة والخمسين من كتابنا عبون مسائل النفس وشرحها سرح العبون في شرح العبون، ثم إنّ النكته ٣٣٧ من كتابنا ألف نكتة و نكتة حائزة لمطالب أصيلة في ذلك.

تبصرة أُخرى: هاهنا أدلة أُخرىٰ تثبت تجرّد النفس عقلياً و خيالياً معاً. منها البراهين الثلاثة: السادسة و السابعة و الثامنة من نفس الشفاء كما ياًتي بيانها عن قريب.



### الف) ومن الأدلَة على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامَاً عقلياً:

أنَّ الرَّوح التي لك من جواهر عـالم الأمـر لاتـتشكل بـصورة ولاتـتخلَق بـخلقة ولاتتعين لإشارةٍ ولاتتردّد بين سكون وحركة فلذلك تدرك المـعدوم الذي فـات والمنتظر الذي هوآت؛ وتسبح في الملكوت وتتنفّس من عالم الجبروت.

أقول: ما نقلنا، هو من كلام الفارابى في النصوص. و هو يحتوى الدليلين على تجرّد النفس تجرّداً تاماً عقلانياً. أحدهما عدم تشكلها بصورة، وعدم تخلّقها بخلقة، وعدم تعيّنها لإشارة، وعدم تردّدها بسكون وحركة والجوهر الكذائمى ليس من الطبائع المادية المتصرّمة المقيّدة بالأحياز وسائر الأحكام الجسمانية. ثم قمال فملعدم كونه كذلك يدرك المعدوم الذي فات والمنتظر الذي هوآت في وقت واحد وحالة فماردة و الموجود الذي يجمع الماضى المعدوم والآتى المنتظر فهو فوق عمام الأجسام و محيط عليها حيث يدرك في أفقه الأعلىٰ السابق و اللاحق كليهما. وكفى بذلك شاهداً القرآن الكريم حيث يخبرك الكشف المحمّدى تشكر ما مضى وما يأتى كماتهما نصب عينك.

و ثانى الدليلين هو قوله: «و تسبح في الملكوت ثم تتنفّس من عالم الجبروت». وسباحة الروح التي للإنسان في الملكوت وتنفّسها من عالم الجبروت أمر وراء عدم تشكّلها بصورة و سائر أعدامها الراجعة إلى إطلاق جوهرها وبساطة ذاتـها وإرسـال حقيقتها.

و قريب من الدليل الثانى هو ما قاله الشيخ الإشراقى في الهيكل الثانى من هياكل النور: كيف تتوهّم هذه الماهية القدسية جسماً وإذا طربت طرباً روحانياً تكماد تسترك

٢ / العجج البالغة على تجرد النفس الناطقة

عالم الأجساد و تسترط عالم ما لايتناهى. و بالجملة أنّ بدن الإنسان مجاور للأرض و محشور مع الطبيعة، والإنسان في هذه الحال يدرك مافات و ما هوآت في الأعصار الخالية و القرون الآتية، ويسبح في بحار الملكوت ثم يتنفس من ماورائها عالم الجبروت فما هو وقع على الأرض غير ما هو أدرك وسبح و تتنفّس ثم المدرك و السابح الكذائي مجرّد عن المادة الطبيعية الجسمية و أحكامها. و شرحنا على فصوص الفارابي المسمّي به نصوص الحكم على فصوص الحكم في المقام لا يخلو عن بعض فوائد فإنْ شئت فراجعه (ص ١٧٩ ـ ١٨٢، ط١).



### ب) ومن الأدلة على تجرّد النفس الناطقة تجرذاً تاماً عقلياً:

أنك لاتغفل عن ذاتك أبداً وما من جزءٍ من أجراء بدنك إلاّ وتنساه أحياناً، ولايدرك الكلّ إلاّ بأجزائه، فلو كنت أنت هذه الجملة ما كان يستمر شعورك بذاتك مع نسيانها فأنت وراء هذا البدن أو أجزائه.

أقول: نقلنا هذه الحجة من هياكل النور للسهروردي من نسخة مخطوطة من شرح الدوانى عليه. وفي مطبوعة مصر كانت العبارة هكذا: أنت لاتغفل عن ذاتك وما مـن جزء... فلو كنت أنت هذه الجملة أو جزءاً من أجزائـها مـا كـان ... فأنت وراء هـذه الجملة.

و لكن قوله: «أوجزءاً من أجزائها»، من عبارة الدوانى في الشرح. وبالجملة هي تدلَّ بظاهرها على مغايرة جوهر النفس للبدن، وبعد الغور فيها يستفاد منها تجرّدها أيضاً لأنّه بعد ما ثبت أنّ النفس الناطقة من مقولة الجوهر \_كما حرّر تحقيقه في شرح العين السادسة من كتابنا سرح العيون في شرح العيون...وقد تحقق فيه أيضاً أنّ كل جوهر شاعر بذاته فهو مجرّد عن المادة و أحكامها سواء كان مجرّداً تاماً عقلياً كامل الجوهر بفضيلته الذاتية و هي الأمور الدائمة المتشابهة الأحوال أعنى بها المجردات المحضة التي هي المفارقات الكليّة. أو كان نفساً عاقلة مستكملة ببدنها كالنفوس الإنسانية التي هي مبدأ الإرادة الكلية و الجزئية و تتصور بالكلّيات، أو كان نفساً حيوانية لها تجرّد خيالى برزخى وكلها جوهر مجرّد قائم بذاته و شاعر بذاته.

تبصرة: قد تحقّق عند المشّاء أنّ كل عاقل فهو معقول؛ و أنّ كل معقول قائم بذاته فهو عاقل، و قد برهن في الفصل التاسع عشر من النمط الثالت من إشارات الشيخ و شرح المحقق الطوسى عليه. وقد تحقق في الحكمة المـتعالية أنّ كـل عـاقل فـهو مـعقول و أنّكل معقول فهو عاقل على التفصيل المستوفى بيانه في كتابنا الفارسى دروس انحاد عاقل به معقول.

ثم انّ النفوس الحيوانية مجرّدة دون التجرّد العقلى على التفصيل الذي تبيّن في العين الأحدى و العشرين من كتابنا المذكور سرح العيون في شرح العيون، فهى جواهر مجرّدة غير تامة التجريد، ولذا قلنا: كل جوهر شاعر بذاته فهو مجرّد ليعمّ الحكم الأقسام كلّها؛ ولو قلنا مكانه: انّ كل جوهر عاقل بذاته فهو مجرّد لم يشمل النفوس الحيوانية.

و حاصل هذا الاستدلال قياس من الشكل الثانى، مؤدّاه أنّ ذاتك معلومة لك دائماً. وبدنك أو كل جزء منه غير معلوم لك دائماً. وغير المعلوم دائماً غير المعلومة دائـماً فذاتك غير بدنك و غير أيّ جزء من أجزائه فتدبَّر.

ثم انّ ظاهر الاستدلال يفيد مغايرة النفس للبدن وأما كونها مجرّدة فـيتمّ بكـونها جوهراً غير غافل عن ذاته والجوهر الشاعر بذاته مجرّد إما تجرّداً غير تام، أو تجرّداً تأمّاً عقلياً، أو تجرّداً أتم من ذلك.

ثم يجب التعمّق في ما هو مأخوذ في هذا الدليل من أنّ النفس تغفل عن أجزاء بدنه أحياناً، وفي ما قاله ابن الفنارى في جواب السؤال الخامس من خاتمة مصباح الأُنس من أنّ الباطن غير غافل عن الظاهر حتى النائم في نومه والسكران في سكره ولذا يتنبّه بأدنى ما يصيبه لكنّ الظاهر قد يغفل عن الباطن مع حضوره بـالاشتغال بـغيره (ص٢٠٤، ط١).

و هذا الدليل من هياكل النور بالعربية مترجم في الهياكل النور بالفارسية: بدانكه تو غافل نباشى از خود هـرگز .... (مــجموعة مـصنفات الشـيخ الإشـراقـى، جـ٣، ص٨٥. طـ ايران).

## ج) ومن الأدلة على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامَاً عقليّاً:

أنَّ بدنك أبداً في التحلّل والسيلان، وإذا أتت الغاذية بما تأتى وإنَّ لم يتحلّل من بدنك العتيق عند ورود الجديد لعظم بدنك جداً، ولو كنت أنت هذا البدن أو جمزءاً مـنه لتبدّلت أنانيتك كلِّ حين ولما دام الجوهر المدرك منك فأنت أنت لابـبدنك كـيف و يتحلّل وليس عندك منه خبر فأنت وراء هذه الأشياء.

أقول: هذا الدليل نقلناه من هياكل النور للشهروردى من نسخة مخطوطة من شرح الدواني عليها. والعبارة نقلت في طبعة مصر هكذا:

بدنك أبداً في التحلل والسيلان ولو أنت الغاذية بما تأتى به ولم يتحلّل من العتيق قبل ورود الجديد شيءً لَعظم بدنك جدًاً، ولمّا كان الجوهر المدرك منك ثابتاً على حال واحدٍ فأنت أنت لاببدنك وكيف تكون أنت إيّاه وهو في التحلّل وليس عندك منه خبر فأنت وراء هذه الأشياء (ص١١).

ثم إنّ ما هو مستفاد من ظاهر هذا الدليل هو أنّ الإنسان وراء هذا البدن أي يفيد مغايرة النفس للبدن و أمّا انّ ذلك الأمر حقيقة مجرّدة عن المادة و أحكامها فيحتاج إلى ضميمة أُمور أُخرى و تضمينها في الدليل.

و الزيادات في المطبوع المذكور توجد في عبارات شرح الدوائي عليه. و خلاصة الدليل: أنّ البدن يتبدّل دائماً والنفس باقية مستمرّة فهي غيره.

و هذا الدليل مترجم بالفارسية في هياكل النور: «بدأن كه تن تو پيوسته در نقصانست إلخ (مجموعة مصنّفات الشيخ الإشرافی ج۳، ص٨٥، ط ايران).

## د) ومن الأدلة على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامَأ عقليّاً

أنّ الحواس لاتدرك إلّا المفردات أعنى أنّ مدركاتها مفردات، وليس فيها حكم والحكم معتبر فيه الإسناد ويتطرق فيه الصدق والكذب وفينا حاكم يصدّق بحض مدركات الحواس، ويردّ بعضها الآخر وهو العقل؛ فلو كان جميع قوى الإنسان مادّية لكان عارياً عن ذلك الحاكم العاقل والتالي باطل فالمقدّم مثله.

و لست أعني بقولي هذا أنّ الحكم مركّب وذلك لأنّ الحكم فعل من أفعال النفس وإنشائها و هو بسيط، ولكنّ ذلك الحكم البسيط لايصدر عن القوى الحسّية فافهم. و هذا الدليل قويم جدًا، وواجب تسرّيه في جميع الأحكام المتفرعة على المفردات المدركة فإنّها من حيث هي أحكام من المعانى الكلية لن تنالها أيدى الحواس قط، فالمدرك الذي يستنبط منها أو من غيرها أحكاماً ويحملها عليها غيرها بالضرورة وذلك الغير هو المدرك للكلّيات أي العقل فتبصّر.

## ﻫ) ومن الأدلَّة على تجزد النفس الناطقة تجرِّداً تامَاً عقلياً

أنَّ الإنسان يسمع الصوت ويميِّز بين القريب والبعيد منه وهما من المعانى فالسمع بمعزل عن إدراكها. وصاحب الأسفار في الفصل الثانى من الباب الرابع من الجـواهـر والأعراض منه بعد إثبات وجود الصوت في الخارج، أفاد بقوله الشريف:

أنّ المُدرَك والمحسوس لابدٌ وأنْ يكونا أمراً موجوداً عـند المُدرِك حـالة إدراكـه والموجود عند الجوهر الحاس لابدٌ وأن يكون ملاصقاً له، وهيأة الصوت وشكـل التموّج وإنْ كانا موجودين عند السامعة لكن صفتي القرب والبعد غير موجودتين عندها. والتحقيق أنْ يقال إنْ تعلق النفس بالبدن يوجب تعلقها بما اتصل به كالهواء المجاور بحيث كأنهما شيء واحد تعلقت به النفس تعلّقاً ولو بالعرض، فكلما حدث فيه شيء مما يمكن للنفس إدراكه بشيء من الحواس من الهيئات والمقادير والأبعاد بينها والجهة التي لها وغيرها فأدركت النفس له كما هو عليه. انتهى كـلام صدر المتألهين في المقام (ج٢، ص٣٢، ط١).

أقول: قوله «و التحقيق أنْ يقال إلخ»، هذا التحقيق الأنيق هوأحد البراهين عل**ي أنّ** النفس الناطقة تصير بتكاملها الجوهرى عارية عن المواد ومجرّدة عن الأحياز و سائر أوصاف المادة و هذا التحقيق كلام سام سامك يعقله من كان له قلب.

فالنفس الناطقة لمّا كانت غير منطبعة في البدن فبحكم تجرّدها النورى المـبسوط تتعلق بما ورائه فيدرك القرب والبعد في الأصوات من هذه الحيثية. و يمكن إدراج هذا الدليل في الرابع من هذا الباب، كما لا يخفى على المستبصر.

## و) ومن الأدلة على تجرّد النفس النّاطقة تجرّداً تامَاً عقليّاً

كما في رسائل الكندى الفلسفية (ص٢٧٣، ط مصر): أنَّ النفس بسيطة ذات شرف وكمال، عظيمة الشأن، جوهرها مـن جـوهر البـاري عزّوجل، كقياس ضياء الشعس من الشمس. و قد بيّن أنّ هذه النفس منفردة عن هذا الجسم مبائنة له، و أنَّ جوهرها جوهر إلَّهي روحاني، بما يرى من شرف طباعها ومضادتها لما يعرض للبدن من الشهوات و الغضب. والعصب. و ذلك أنّ القوّة الغضبيّة قدّ تتحرك على الإنسان في بعض الأوقات فستحمله عسلى ارتكاب الأمر العظيم فتضادُّها هذه النفس و تمنع الغضب من أنْ يفعل فـعله أو أنْ يرتكب الغيظ و تِرَتَهُ و تضبطه. كما يضبط الفارس الفرسَ إذا همَّ أنْ يجمح به أو يمدّه. و هذا دليل بيّن على أنَّ القوَّة التي يغضب بها الإنسان غير هذه النفس التسي تسمنع الغضب أنَّ يجرى إلى ما يهواه، لأنَّ المانع لامحالة غير الممنوع لأنَّه لايكون شيء واحد يضاد نفسه. فأمًا القوَّة الشهوانية فقد تتوق في بعض الأوقات إلى بعض الشهوات. فغكَّر النفس العقلية في ذلك أنَّه أخطأ، وأنَّه يؤدَّي إلى حال رديَّة فتمنعها عن ذلك و تضادَّهًا. وهذا أيضاً دليل على أنَّ كلِّ واحدة منهما غير الأُخرى. و هذه النفس التي هي من نور الباري عزّوجل إذا هي فارقت البدن علمت كلَّ ما في العالم، ولم يَخْفُ عنها خافية والدليل على ذلك قول أفلاطن حيث يقول: إنَّ كثيرًا من الفلاسفة الطاهرين القدماء لما يتجرّدوا من الدنيا و تـهاونوا بـالأشياء المحسوسة،

الياب الثالث: من الحجج البالغة على تجود القوَّة الفاقلة / ٥٩

و تفرّدوا بالنظر والبحث عن حقائق الأشياء، انكشف لهم عـلم الغيب، وعـلموا بما يخفيه الناس في نفوسهم، واطَلعوا على سرائر الخلق. فإذا كان هذا هكذا، والنفس بعد مرتبطة بهذا البدن في هذا العالم المظلم الذي لولا نور الشمس لكان في غاية الظلمة، فكيف إذا تجرّدت هذه النفس وفارقت البـدن، وصارت في عالم الحق الذي فيه نور البارى سبحانه فأمّا من كان غرضه في هذا العالم التلذذ بالمآكل والمشارب المستحيلة إلى الجيف، وكان أيضاً غرضه في لذة الجماع فلاسبيل لنفسه العقلية إلى معرفة هذه الأشياء الشريقة، ولا يمكنها الوصول إلى التشبّه بالبارى سبحانه. ولقد صدق أفلاطون في هذا القياس وأصاب به البرهان الصحيح.

أقول: صدر ما نقلناه من رسائل الكندى من أن النفس تمنع الغضب والشهوة عن فعلهما، دليل على أنّ المانع غير الممنوع فحسب ولا يدلّ على تجرّد المانع عن المادة والماديات الطبيعية. والوجه الأعم مأخذاً من ذلك ما قلنا في صدر العين الخامسة من كتابنا عبون مسائل النفس، وشرحه: سرح العبون في شرح العبون من أنّ الدليـل عـلى مغائرتها له أنّك لا تجعل طبيعتك حاكمة عقلك إلخ.

و أما ما نقله عن أفلاطن الإلهى فهو صريح على تجرّدها العقلاني. وكونها من صقع العالم الربوبي. والتمثيل بنور الشمس وما أفاد حوله كلام في غاية الكمال.

ثم ما أفاد الكندى من أنَّ جوهر النفس من جوهر البارى عزّوجلَّ كقياس ضياء الشمس من الشمس، فله شأن ينبغى أنْ ينظر فيه نظر دقّة و تحقيق و تفكير.

و المروى في روضة الجنان عن الإمام جعفر بن محمد الصادقﷺ أنَّه قال: «يفصل نورنا من نور ربنا كشعاع الشمس من الشمس».

و في الكافي بإسناده عن أبى بصير قال سمت أبا عبداللهﷺ يقول: المؤمن أغ المؤمن كالجسد الواحد، إن اشتكى شيناً منه وجـد الم ذلك فـي سـاتر جسده وأرواحهما من روح واحدة. وانّ روح المؤمن لأشد اتصالاً بروح الله مـن اتصال شعاع الشمس بها. (ج٢، من المعرب، ص١٣٣).

٦٠ / الحجج البالغة على تجرد النفس الناطقة

و غرضنا الأهم من نقل ما في رسائل الكندى في المقام هو كلام أفلاطن الدال على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامّاً عقلياً.

و خلاصة الدليل أنّ الإنسان بالتجرّد والتفرّد والإعراض عن الأحوال الدنيّة البهيمية والسبعية، والانصراف إلى البحث عن حقائق الأشياء، انكشف له علم الغيب، وعلم بما يخفيه الناس، واطلع على سرائر الخلق. وما هذا شأنه فليس إلا من وراء الطبيعة، وأين للطبيعة الخروج عن حيّزها، واطلاعها على العغيبات، وصيرورتها عيبةً للحقائق النورية، والأمور الغيبية المحيطة على الزمان والمكان وسائر الأوصاف المادية؟

ثم قال الكندى:

ان أفلاطن قاس القوة الشهوائية التي للإنسان بالخنزير. والقوة الغضبية بالكلب، والقوة العقلية بالملك. وقال: من غلب عليه الشهوانية وكانت هي غرضه وأكثر همته فقياسه قياس الخنزير، ومن غلبت عليه الفضيية فقياسه قياس الكلب؛ و من كان الأغلب عليه قوّة النفس العقلية وكان أكثر أدبه الفكر والتمييز و معرفة حقائق سبحانه؛ لأنّ الأشياء التي نجدها للبارى عزّ وجلّ هي الحكمة والقدرة والعدل والخير والجميل والحق. وقد يمكن للإنسان أنْ يدبّر نفسه بهذه الحيلة حسب ما في طاقة الإنسان فيكون حكيماً عدلاً جواداً خيراً يؤثر الحق والجميل، ويكون بذلك كلّه بنوع دخل النوع الذي للبارى سبحانه من قوّته وقد والمدل عليه قربها قدرة مشاكلة لقدرته.

فانَّ النفس على رأى أفلاطن وجلَّة الفلاسفة باقية بعد السوت. جموهرها كسجوهر البارى عزّوعلا في قوّتها إذا تجرّدت أنْ تعلم سائر الأشياء كما يعلم البسارى بسها. أو دون ذلك برتبة يسيرة. لأنّها أودعت من نور البارى جلّ و عزّ.

و اذا تجرّدت وفارقت هذا البدن وصارت في عالم العقل فوق الفلك صارت في نور الباري، ورأت الباري عزّ وجلّ، وطابقت نوره، وجلّت في ملكوته، فــانكشف لهــا حينئذ علم كل شيء، وصارت الأشياء كلّها بارزة لها كمثل ما هي بـارزة للـبارى عزّ وجلّ؛ لأنّا إذا كنّا ونحن في هذا العالم الدنس، قد نرى فيه أشياء كثيرة بـضوء الشمس، فكيف إذا تجرّدت نفوسنا وصارت مطابقة لعالم الديمومية، وصارت تنظر بنور البارى فهى لامحالةترى بنور البارى كلّ ظاهر وخفيّ، تـقف عـلى كـل سـرّ وعلانية.

أقول: وعلى هذا المنوال جاء في كتاب اخوان الصفاء: أنَّ النغوس السعيدة إذا فارقوا الأبدان صاروا ملائكة، والنفوس الشقية إذا فسارقوها صاروا شياطين و أجنّة، وكما إذا غلب عليه الغضب والشهوة صار سبعاً وبهيمة. وكذا قال الشيخ البهائي في الأربعين:

و العجب منك أنّك تنكر على عبّاد الأصنام عبادتهم لها، ولو كشف الفيطاء عنك، وكوشفت بحقيقة حالك، و مثل لك ما يمثل للمكاشفين إمّا في النوم أو اليقظة لرأيت نفسك قائماً بين يدى خنزير، مشمّراً ذيلك في خدمته، ساجداً له مرّة، و راكماً أخرى، منتظراً أشارته و أمره؛ فمهما طلب التخترير شيئاً من شهواته، توجّهت على الفور إلى تحصيل مطلوبه وإحضار مشتهياته، و لأبصرت نفسك جائياً بين يدى كلب عقور عابداً له مطيعاً لما يلتمسه، مدققاً للفكر في الحيل الموصلة إلى طاعته و أنت بذلك ساع فيما يرضى الشيطان و يسرّه فإنه هوالذي يهيّج الخنزير و الكلب و يبعنهما على استخدامك، فأنت عن هذا الوجه عابد للشيطان و جنوده، و مندرج في المحاطين استخدامك، فأنت عن هذا الوجه عابد للشيطان و جنوده، و مندرج في المحاطين المعاتبين يوم القيامة بقوله تعالى فرائم أعهد إليكم يا بني آدم أن لاتعبدوا الشيطان المعاتبين يوم القيامة بقوله تعالى فرائم أعهد إليكم يا بني آدم أن لاتعبدوا الشيطان

> و كذا قال ابن مسكويه في طهارة الأعراق: .

إن أصح مثل ضرب لكم من نفوسكم الثلاث (أي النفس الناطقة. والنفس السبعية. والنفس البهيمية) مثل ثلاثة حيوانات مختلفة جمعت في رباط (في مكان خ ل) واحد: ملك وسبع و خنزير فأيّها غلب بقوته قوة الباقيين كان الحكم له. (طهارة الأعراق في حاشية مكارم الأخلاق للطبرسي. ط1. ص٥١).

۲۲ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

و لك مزيد استبصار في ذلك في العـين الثـالثة والسـتّين و شـرحـها مـن كـتابنا سرح العيون في شرح العبون في تجسّم الأعمال أيضاً. و نظير ما تقدّم من كلام هؤُلاء الأكابر في القوى الحيوانية جاء في نــزهة الأرواح للشهرزوري في أخبار ديوجانس الناسك الكلبي من أنَّ: الإسكندر وقف عليه يوماً فلم يلتفت إليه، فقال: يا ديوجانس! ماهذا التهاون بي؟ أراك عنّى غنياً. فقال: وأيّ حاجة تكون لي إلى عبد عبدي؟ فقال له الإسكندر: و من عبد عبدك؟ فقال: أنت؛ قال له: وكيف ذلك؟ قال: لأنَّسي مبلكت الشـهوة فـقهرتها واستعبدتها، وملكتك الشهوة فقهرتك واستعبدتك، فأنت عبدلمن استعبدته أنا. (ج ١، ص ۲۰۸، ط حيدرآباد الدكن الهند). وكذا مثله منقول عن سقراط وملك باحيته كسما فسي طبقات الأطباء والحكماء لابن جلجل، حيث قال في أخبار سقراط ما هذا لفظه: و خطر عليه ملك ناحيته فنظر إليه. فوعظه سقراط \_إلى أن قال: قال له الملك: أنت عبد لي. قال له سقراط: وأنت عبد عبدي. قال له الملك: وكيف ذلك؟ قال له سقراط: لآني رجل أملك شهوتي الموذية، وأنت رجل تملكك شهوتك فأنت عـبد عـبدي. (ص ۳۰، ط مصر). و مما هو يناسب نقله في المقام ما أفاد هؤَلاء العظام، ما حكاه صاحب الفتوحات المكبة في الباب الثالث والسبعين منها بقوله: و كان بعض أخوالي منهم (يعني من الذين تركوا الدنيا عن قدرة)، كان قد ملك مدينة تلمسان يقال له يحيى بن يغان، وكان في زمنه رجل فقيه عابد منقطع من أهل تونس يقال له عبدالله التونسي عابد وقته، كان بموضع خارج تلمسان يقال له العباد، وكان قد انقطع بمسجد يعبدالله فيه وقبره مشهور يزار، بينما هذا الصالح يسمشي بسمدينة تلمسان بين المدينتين اقادبر والمدينة الوسطى، إذ لقيه خالنا يحيى بن يغان سلك المدينة في خوله وحشمه، فقيل له هذا أبو عبدالله التونسي (كذا) عابد وقته، فمسك

لجام فرسه و سلّم على الشيخ، فردّ عليه السلام. وكان على الملك تسياب فساخرة.

فقال له: يا شيخ هذه الثياب التي أنا لابسها تجوز لى الصلاة فيها؟ فضحك الشـيخ، فقال له الملك: ممَّ تضحك؟

قال: من سخف قولك، وجهك بنفسك وحالك. مالك تشبيه عندى إلاً بالكلب يتمرغ في دم الجيفة وأكلها وقذارتها، فإذا جاء يبول يرفع رجله حتى لا يصيبه البول؛ وأنت وعاء ملي، حراماً و تسأل عن التياب و مظالم العباد في عنقك. قال: فـبكى الملك ونزل عن دابته و خرج عن ملكه من حينه ولزم خدمة الشيخ. فمسكه الشيخ ثلاثة أيام. ثم جاءه بحبل. فقال له: أيّها الملك قد فرغت أيّام الضيافة قم فاحتطب. فكان ويأخذ قوته ويتصدق بالباقى ولم يزل في بلده ذلك حتى درج و دفن خارج تربة ويأخذ قوته ويتصدق بالباقى ولم يزل في بلده ذلك حتى درج و دفن خارج تربة الشيخ، وقبره اليوم بها يزار. فكان الشيخ إذا جاءه الناس يطلبون أن يدعو لهم يقول لهم: التمسوا الدعاء من يحيى بن يتان فإنه ملك وزهد ولو ابتليت بما ابتلى به من الملك ربما لم أزهد (ج ٢. ص٢٣). ط مصر).

# ز) برهان أخر على تجرّد النفس الناطقة تجرداً تامًا عقليّاً

هذا البرهان من أوثق البراهين على أنّ النفس الناطقة من سنخ المفارقات النورية ونشأتها غير عالم الأجسام الماديّة. وهذ البـرهان نـاطق بأنّ الحـواسّ لاتـعلم أنّ للمحسوس وجوداً في الخارج بل هذا شأن العقل، والعقل هو النفس الناطقة العـاقلة المجرّدة تجرّداً تاماً عقلياً. فنأتى بما حرّده صاحب الأسفاد في الفصل الثانى من الطرف الثالث من المسلك الخامس «المرحلة العاشرة» منه في العقل والمعقول، قال:

فصل في أنّ الحواس لا تعلم أنّ للمحسوس وجوداً في الخارج بل هذا شأن العقل؛ إنّ الإدراكات الحسّية يلزمها انفعال آلات الحواس، و حصول صور المحسوسات سواء كانت في آلات الحواس كما هو المشهور و عليه الجمهور، أو عند النفس بواسطة مظهريتها كما هوالحق؛ فهو أنما يكون بسبب استعداد مادة الحاسة له، فإنّ لامسة أيدينا مثلاً أنما تحس بالحرارة و تتأثر عنها للاستعداد الذي هو فيها؛ والبصر أنما يقع فيه الإحساس بصورة المبصر للاستعداد الذي هو فيه؛ والسمع أنّ المحصل فيه الصوت للاستعداد الذي هو فيه، وليس للحواس إلا الإحساس فقط و هو حصول صورة المحسوس فيها، أو في النفس بواسطة استعمالها، فالحواس أو النفس الحساسة بما هي حساسة ليس لها علم بأنّ للمحسوس وجوداً في الخارج، انّما ذلك ممّا يعرف بطريق التجربة فهو شأن العقل أو النفس المتفكرة، وليس شأن الحس والخيال.

والدليل على صحة ما ذكرناه أنّ المجنون مثلاً قد تحصل في حسّه المشترك صور يراها فيه، و لا يكون لها وجود من خارج، و يقول ما هذه المبصرات التسي أراهـا؟ ويقول: إنّي أرئ فلاناً وكذا وكذا؛ ويجزم بأنّ ما رآ، كما رآ، فهى بالحقيقة موجودة في حقه كما وجدت للإنسان سائر الصور الحسية، لكن لمّا لم يكن له عقل يميزَها ويعلم أن لا وجود لها من خارج توهم أنّ تلك الصورة موجودة في الخارج كما هي مرئية له.

و كذلك النائم يرى عند منامه بحسّه المشترك بل بخياله أشياء لاحقيقة لهما في الخارج من المبصرات والمسموعات وغيرهما فيرى ويسمع ويشم ويدفوق ويلمس، ويجزم بأنه يشاهدها بالحقيقة. وسبب ذلك وجود صور تلك الأشياء في قوّة خياله وحسّه المشترك وهي في النوم كما هى عند اليقظة، ولتعطّل القوّة العقلية عن التدبّر والفكر فيما يراه أنه من أيّ قبيل.

و كذلك إذا تأثرت أيدينا مثلاً عن حرارة وردت عليها من خــارج، أو حـصلت له بسبب داخلى لسوء مزاج حارً، فأحست بها لايكون لها إلا الإحساس فإما أنْ يعلم أنَّ هذه الحرارة لابدَ أنْ يكون في جسم حار خارجاً كان أو داخلاً فذلك للعقل بقوّته الفكريّة.

وكذلك إذا حملت شيئاً ثقيلاً فانّما تحسّ بالثقل. و تنفعل عن الثقل فقط. و أمّا أنّ هذه الكيفيّة قد حصلت بسبب جسم ثقيل فسي الخسارج فسذلك ليس إدراكـه بـالحس. و لا بالنفس في ذاتها بل بضرب من التجربة.

و من هذا المقام يتنبّه اللبيب بأنّ للنفس نشأة أخرى غير عالم الأجسام المادية يوجد فيها الأشياء الإدراكية الصورية من غير أن تكون لها مادة جسمانيّة حاملة لصورها وكيفياتها.

و نعم العون على إثبات ذلك العالم ما حققناء في مباحث الكيفيات المحسوسة أنّ الموجودة من تلك الكيفيات في القوى الحسيّة ليست إيّاها يل من جنس آخر من الكيفيّات هي الكيفيات النفسانيّة؛ فالمسموعات والمبصرات والملموسات وغيرها كلّها كيفيّات محسوسة حكاية، وهي نفسانية حقيقة؛ كـما أنّ الصـور العـقلية من الجواهر الماديّة كالإنسان والفرس والفلك و الكوكب والماء والنـار هـي إنسـان وقرس وفلك وكوكب وماء ونار حكايةً. وهي جواهر عقلية متحدة بالعقل بالفعل حقيقة. وهذه الأحكام وأشباهها من عجائب معرفة النفس الآدميّة وعلم المعاد كما نحن بصدد بيانه من ذى قبل انشاء الله. (الأسفار، ج ١، ص٣٢١. ط١).

أقول: العقل يحكم بأنَّ ما يدركه إنسان هو أيَّ نوع من الإدراكات، و هو الحاكم مثلاً بأنَّ ذلك المدرك مما فاض على صقع النفس مجرَّداً ثم تمثَّل بمثال صوري في لوح النفس أيضاً، وإنَّ هذا المدرك هو مما أنشأه النفس في صقع ذاتها بإعداد قواها الحسيَّة، وأنيّ للقوى الأخرى هذه الشأنية. والعين تنفعل من الشمس إذا قـابلتها مـفتوحة أو مضمومة، والمحسوس بالذات هو ما حصل للنفس عـند قـوتها البـاصرة، وأمَّـا أنَّ المحسوس بالعرض هو الشمس ولها وجود في الخارج فهو شأن العقل؛ وكذا في باقي المحسوسات. بل ربما يدرك الإنسان مثالاً نورياً في الأفق الأعلى وبين جثَّة المدرك و ذلك المثال مسافة مراحل، و هو يعلم أن ذلك المثال قائم بنفسه القدسية الكلية الإلهية المدركة وليس بخارج عنها وإنْ كان بظاهره خارجـاً عـنها بـتلك المسـافة، وأنَّــي للحواس ذلك العلم والحكم. قال سبحانة: ﴿عَلَّمَهُ شَدِيد القوى ذو مرة فاستوى يو هو بالأفق الأعلى ثم دني فتدلى فكان قاب قوسين أو أدنى فأوحى إلى عبده ما أوحى﴾ (النجم ٦ ـ ١١). فهذا الدليل حكم عدل و ناطق بالصواب على أنَّ القوَّة الحاكمة المميَّزة التي أختص بها الإنسان دون سائر الحيوانات، هي ليست من القوى المحسوسة، بل هي نور مجرّد من وراء عالم الطبيعة و فوقه و قبله وبعده و محيط عليه بل محيط به.

قوله: «و نعم العون إلخ». تحقيق البحث يطلب في عدة مواضع من الأسفار منها في مبحث الوجود الذهني. وقوله: حكاية، ناظر إلى ماهو التحقيق في الوجود الذهني فإنّ المدركات من حيث هي حكاية وجودات ذهنية، ومن حيث هي نـور النـفس عـلم حضورى و وجود بسيط اتسع بها النفس اتساعاً وجودياً. وزادت انكشافاً نورياً. ولمّا كان العلم والعمل جوهرين نورييّن وكان قوام النفس بهما، وكان العلم مشخصاً للنفس كما أنّ العمل كان مشخصاً للبدن، والبدن مرتبة نازلة للنفس في العوالم كلّها، و يتجسّم و يتحقق العلم و العمل كان للإنسان معادان، الجسماني و الروحاني معاً، و يطلب تفصيل الكلام في المعادين في العين التاسعة والخمسين من كتابنا سرح العيون في شرح عـبون مسائل النفس.

و خلاصة تحقيقه في المقام هي ما أتى به في آخر الإشراق التاسع من الشاهد الثاني من المشهد الأوّل من الشواهد الربوبية، حيث قال:

كشف وإنارة؛ النفس عند إدراكها للمعقولات الكليّة تشاهد ذواتٍ نورية مجرّدة لابتجريد النفس إيّاها وانتزاع معقولها من محسوسها كما عليه جمهور الحكماء بل بانتقال ومسافرة يقع لها من المحسوس إلى المتخيّل ثم منه إلى المعقول، وارتحال لها من الدنيا إلى الأخرى ثم إلى ماورائها. وفي قوله تعالى: ﴿و لقد علمتم النشأة الأولى فلولا تذكّرونَه إشارة إلى هذا المعنى. أي تقدّم النشأة الدنيا على النشأة الأخرى من جهة انتقال النفس من إدراك المحسوسات إلى ماورائها فإنّ معرفة أمور الآخرة على جهة انتقال النفس من إدراك المحسوسات إلى ماورائها فإنّ معرفة أمور الآخرة على الحقيقة في معرفة أمور الدنيا؛ على أنّ منهوميهما من جنس المضاف، وأحد المضافين لا يعرف إلاً مع الآخر؛ ولهذا قيل: الدنيا مرآة الآخرة. والعارف بمشاهدة أموال الإنسان هاهنا يحكم بأحواله في القيامة و منزلته عندالله يوم الآخرة. واعلم أنّ لهذه المسألة على هذا الوجه الذي أدركه الراسخون في الحكمة مدخلاً عظيماً في تحقيق المعادين الجسمانى والروحاني، وكثير من المقاصد الإيمانية ولهذا بسطنا القول فيها في الأسفار الأربعة بسطاً كثيراً، ثم في الحكمة المتعالية بسطاً متوسط،

واقتصرنا هاهنا على هذا القدر اذ فيه كفاية للمستبصر (ص٢٣، ط١).

أقول: ما قاله في آخر كلامه في الشواهد من الفرق بين الأسفار و الحكمة المتعالية. كان باتفاق عدة نسخ من المخطوطة التي عندنا و هي نسخ معتبرة مصححة بـعضها مزدانة بتعليقات بعض تلامذة المتأله السبزوارى حين كان يتعلم الشواهـد منه و تـلك التعليقات كلها من إفادات المتأله المذكور، و نسخة منها بخط الحكيم المولى إسماعيل أُستاذ المتأله السبزوارى.

و بالجملة النسخ كلها متفقة في نقل العبارة المذكورة أعنى قوله: «و لهـذا بسـطنا القول فيها إلخ» مع أنّ عباراته الأخرى ناصة على أنّ الأسفار و الحكمة المتعالبة كتاب

٨ / الحجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

واحد. كما قال في أوّل الأسفار: فرتبّت كتابى هذا طبق حركاتهم في الأنوار والآثار على أربـعة أسـفار و سـميته بـ الحكمة المتعالبة في المسائل الربويية (ص٤. ط١).

و قال في البحث عن كون الشيء موجوداً لاينافي تأثير العلّية من شـرحـه عـلى الهداية الأثيريّة: (ص٢٥٨، ط١): «و لنا بفضل الله ورحمته برهان حكمى على هذا المقصد الشريف أوردناه في كتابنا المسمّى بالحكمة المـتعالية» وأورده فـي الـهيات الأسفار.

و قال في تعليقته على الفصل الخامس من سادسة ألهيات الشفاء في إثبات الغاية ما هذا لفظه:

و نحن لما كرهنا رجوع الرجل الآلمي في شي. من مسائل علمه إلى صاحب علم جزئى طبيعياً كان أو غير. سيعا في العبعث الذي كان مذكوراً هناك على سبيل الوضع والتسليم. لهذا نرفع الحوالات في أكثر المواضع من شرح هذا الكتاب ونوردها بالفعل كما هو عادتنا في كتابنا الكبير المسمى بالأسفار وهو أربعة مجلدات كلها في الآلهيات بقسميها الفلسفة الأولى وفن المفارقات (ص٥٢، ط١). ففي شرح الهداية سماه بالحكمة المتعالية، وفي تعليقته على الشفاء بالأسفار الأربعة. والشواهد من كلماته وكلمات أرياب التراجم في أنَّ الأسفار الأربعة هو الحكمة المتعالية كثيرة. وقال أُستاذنا العلم الآية السيد ابوالحسن الرفيعى القزويني (رفع الله المتعالية درجاته) في وجه تسمية الكتاب تارة بالحكمة المتعالية، وأُخبرى يالأسفار الأربعة: «إنّ الأول بلحاظ الجمع، والثاني بلحاظ التفصيل؛ كما أنّ كتاب الله الكريم بالجمع قرآن وبالتفصيل فرقان».

و آما ما في الشواهد من الفرق والتعدد فلعلَّ الله يحدث بعد ذلك أمراً.

قوله: وفي قوله تعالى: ﴿لقد علمتم﴾ الخ. أفاد المتأله السبزوارى في تعليقته عـلى الشواهد في المقام بقوله:

أي قد علمتم انتقالكم في النشأة الأولى من المحسوسات إلى المثل المعلقة التي في

عالم مثالكم الأصغر الذي هو من سنخ عالم المثال الأكبر الذي هو من سنخ برازخكم وصور أعمالها في النشأة الأخروية الصورية والجسمانية فعلولا تذكرون لهما مع استغراقكم في أمثالكم وأسناخها. وكذا ععمتم انتقالكم من الأشياء الصورية الأخروية والمثل المعلقة إلى الذوات العقلية و المعانى الجامعة والمثل النورية فلولا تذكّرون لما وراء الآخرة الصورية وهو الحشر الروحانى، و تشاهدونها عن بعد مع انهماككم فيها كما بينا من رجاء الوصول. بل علمتم انتقالكم إلى معرفة نور الأنوار وحقيقة الحقائق الذي معرفة ذاته و صفاته جنّة الذات وجنة الصفات، سيما مرتبة مع انهماككم فيها كما بينا من رجاء الوصول. بل علمتم انتقالكم إلى معرفة نور الأنوار وحقيقة الحقائق الذي معرفة ذاته و صفاته جنّة الذات وجنة الصفات، سيما مرتبة حق اليتين من المعرفة فلولا تذكّرون لغاية الغايات و منتهى النهايات و مرجع الموجودات ألاترى آنه أنّ إدراك كل كلى عقلى مشاهدة ذات مجرّدة نورية كذلك إدراك الكلى الذي هو الوجود المثيرات فيه للمفارقات والمقارنات وهو ابده واعم من كل شيء مشاهدة عن بعد لنعيقة الوجود هي أظهر و أنور وأوسع من كل نور من كل شيء مشاهدة عن بعد لنعيقة الوجود هي أظهر و أنور وأوسع من كل نور وفيء، ونعم ما قيل:

زو قيامت را هـمى پـرسيدهانـد بـا زيـان حـال مـىگفتى بىسى كه ز محشر حشر را پرسد كسى و انّما لايلتفت و لايتنبه الإنسان الغافل بهذه الترقيات والعروجات مع و غوله فيها و اختلاسه و تبدّله و صعوده إليها لانزولها إليه، لآنه يظنّ ذاته و وجوده هـذا البـدن الطبيعى و هو منجمد بالجمود الزمهريرى ﴿نسو الله فأنسيْهم أنفسهم﴾.حشر (٥٩): ١٩.

## ح) برهان أخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامَاً عقليّاً

و هو أنّه يمكننا أنْ نعقل ذواتنا، وكل من عقل ذاتاً فله ماهية تلك الذات، فإذاً لنا ماهية ذاتنا، فلا يخلو إمّا أنْ يكون تعقّلنا لذاتنا لأنّ صورة أُخرى مساوية لذاتنا تحصل في ذاتنا، وإمّا أنْ يكون لأجل أنّ نفس ذاتنا حاضرة لذاتنا، والأوّل باطل لأنّه يُفضي إلى الجمع بين المثلين، فتعيّن الثاني؛ وكل ما كان ذاته حاصلة لذاته كان قائماً بذاته؛ فإذاً القوة العاقلة قائمة بنفسها، وكل جسم وجسماني فإنّه غير قائم بنفسه، فإذاً القوّة العاقلة ليست بجسم ولاجسماني.

العاقلة ليست بجسم ولاجسماني. أقول: أتى الفخر الرازى في المباحث المشرقية: بالدليل المذكور وقال:

هو دليل عوّل الشيخ عليه في كتاب المباحثات. وزعم أن أجل ما عنده في هـذا الباب هذا الدليل. ثم إنّ تلامذته أكثروا من الاعتراضات عليه والشيخ أجاب عنها. إلّا أنّ الأسئلة والأجوبة كانت متفرقة وانا رتبناها وأوردناها على الترتيب الجيد.

ثم نقل الفخر الدليل و تلك الأسئلة والأجوبة (ج٢، ص٣٥٢ـ٣٥٩، ط حـيدرآبـاد) و هـو الدليل الثاني من المباحث في بيان تجرّد النفس الانسانية.

ثمّ صاحب الأسفار جعله الحجة الثانية من الحجج التي أوردها في تـجرّد النـفس الناطقة تجرّداً تامّاً عقليّاً؛ إلّا أنّه حرّر ذيل الدليل هكذا:

و الأوّل محال لأنّه جمع بين المثلين فتعين الثاني. فكل ما ذاته حاصلة لذاته كـان قائماً بذاته فإذن النفس جوهر قائم بذاته، وكل جسم وجسمانى غير قـائم بـذاتـه فالنفس جوهر غير جسمانى. (ج٤. ص٦٦. ط١).

ثم انَّ الدليل المذكور على تجرَّد النفس جاء في تضاعيف الساحثات بانحاء عديدة

ولكن لم أجده بتلك العبارات المنقولة من المباحث و الأسفار؛ وكأنّه تحرير آخر لما في المباحثات كما سنأتى به. وصاحب الأسفار نقل العبارة من المباحث لا من المباحثات كما يعلم بعرض ما في الأسفار على المباحث. وعندنا نسخة مصورة من المباحثات في سفينة تحتوى ثمانى وتسعين رسالة و مقالة، أصلها محفوظ في خزانة مكتبة الآية الحبر المعظم المرعشى زيد عزّه في دار العلم قم المحمية، ونسخة أُخرى مطبوعة مع عدة رسائل أُخرى بعنوان أرسطو عند العرب دراسة و نصوص غير منشورة مما بذل الجهد فيها خدوم العلم المفضال عبدالرحمن بدوى دامت تأييداته.

و العجب أنّ النسختين لايوافق عبارات إحديهما الأُخرى كاملاً. بل كأنّ كل واحدة منهما تحرير محرّر منفرد، و تقرير جامع عليحدة. كيف كان، عبارة المباحثات في بيان الدليل المذكور على وزان ما في النسخة المطبوعة محررة هكذا:

من شأننا أن نعقل أنفسنا، سواء كان طبعاً أو كسباً، فبعض الأشياء يعقل ذاته وجوهره، وما يعقل شيئاً فجقيقة ذلك الشيء حاصلة له. فحقائق ذواتنا حاصلة لها (لناخ)؛ وليس مرّتين، فإنّ حقيقة الشيء، مرّة واحدة، وليست نفس الوجود، فهذا لكل شيء، وليس كل شيء يعقل ذاته، فهذا لِذاتِه ليست لغيره، ونحن نعقل جوهرنا، فجوهرنا ماهية لذاته ليست لغيره. فهذا إذن هو أنّ حقائق جوهرنا الأصلية ليست لغيرها. وهذا معنى قولهم: كل ما يرجع على ذاته فهو عقل، أي تكون ماهية ذاته التي بها هي بالفعل لذاته ليست لغيره، و نحن نعقل جوهرنا، فجوهرنا ماهيته ذاته ليست لغيره.

ليس يجوز أنْ يكون أصل حقيقتنا له بالقياس إلى نفسه أنّه موجود الوجود الذي له، ثم له بالقياس إلى نفسه أنّه معقول بزيادة أمر على أنّه موجود الوجود الذي له على أنّهما اثنان، فإنّ حقيقته لايعرض لها مرّة شيء ومرّة ليس ذلك الشيء، وهي واحدة في وقت واحد، فليس لكونها معقولة زيادة شرط على لونها موجودة وجودها الذي لها، بل زيادة شرط على الوجود مطلقاً، وهو أنّ وجود ماهيتها التي بها هي معقولة حاصلة لها في نفسها ليس لغيرها. وهذا أجلّ ما أعرفه في هذا الباب، و يحتاج إلى

٧٢ / العجج البالغة على تجرد النفس الناطقة

تصور. فإنَّ الأُمور التصديقية قد يخبر عنها فِتْدانُ التصور. وإذا تعكَّنت النفس من التصور سارع إليها التصديق (ص١٣٣. ط ٢. الكويت). ثم الفخر الرازى أورد الأسئلة والأجوبة حول الدليل المذكور مما دارت بين الشيخ و تلامذته. وكذا على رويته صاحب الأسفار مع إضافات نورية على ما في المباحث. كما قال على وزان الرازى وما زاد عليها. ما هذا لفظه:

الحجة الثانية و هيالتي عوّل عليها الشيخ في كتاب المباحثات واعتقد أنّها أجلّ ماعنده في هذا الباب. ثم إنّ تلامذته أكثروا من الإعتراضات عليها والشيخ أجاب عنها؛ و تلك الأسئلة والأجوبة رأيتها متفرقة في مجموعة مشتملة على مراسلات وقعت من الشيخ و تلامذته فنوردها هنا على الترتيب مع زوائد سانحة لنا في الاتمام....

و الطالب وإنْ كان يراجع فيهما إلى الصباحث و الأسفار لكنّا نأتي بهما مع زيادة بيان فيهما إنْ شاء الله تعالى. وليعلم أنى أرى أنَّ عبارات المجيب ليست من قلم الشيخ. بل إنَّ أحداً من تلامذته قرَّر و حرَّر ما دار بين الشيخ و بين تلامذته حول هذه الحجة على ما فهمه، وكانّما لذلك عبر بالمجيب لا بالشيخ، وهكذا الكلام في السائل، كيف لا وأنت ترى أنَّ بعض الأجوبة بمعزل عن التحقيق جداً، وبعضها ممّا يرى في المباحثات متفرقة. و نحن نأتى بهما زيادة للإستبصار في المقام وسنتلوهما عليك فإنَّه حوار يشخذ الذهن و يوجب الرياضة الفكرية فنقول أولاً:

اعلم انّ المجرّد يعقل ذاته، ولم يلزم من بيان ذلك لزوم عكسه و هو أنّ كل ما يعقل ذاته فهو مجرّد لأنّ الكلية الموجبة لا تنعكس كلية موجبة فبيّن بتلك الأُصول الرصينة في الدليل المذكور في المباحثات ذلك و هو أنّ كل ما يدرك ذاته فـماهيته له، وكـل ما ماهيته له فهو مجرّد فتبصّر.

و ثانياً عليك بتلك الأسئلة والأجوبة حول هذه الحجة على وفق ما في الأسفار مع بعض زيادات إيضاحية منّا نهديها إليك:

قال السائل: إنَّا لا نسلَّم أنَّ إدراكنا لذاتنا يقتضي أن تكون حقيقة ذاتنا حاصلة لنا.

لم لا يجوز أنْ يكون هو أثراً ما حصل لنا من ذاتنا، فلا يكون ذلك هو حقيقة ذاتنا. فعلى هذا يكون لنا حقيقة يحصل منها أثرُ فينا فنشعر بذلك الأثر، فلا يكون ذلك الأثر هو الحقيقة فلايكون قد حصل لنا ذاتنا مرّتين.

قال المجيب: قد سبق أنّ الإدراك ليس إلّا ثبوت حقيقة الشيء. فقوله: «انّه يحصل لنا أثر منه فنشعر بذلك الأثر» إمّا أن يجعل الشعور نفس الأثر، أو أمراً مغائراً لذلك الأثر تابعاً له؛ فإن كان نفس ذلك الأثر فقوله: «فنشعر بذلك الأثر» لامعنى له بل هو مرادف لقوله يحصل لنا أثر. وإن كان الشعور تبعه (وإن كان الشعور شيئاً يتبعه، (كما في المباحث)، فإمّا أن يكون ذلك الشعور هو حصول ماهية الشيء، أو حصول ماهية غيره: فإن كان غيره فيكون الشعور هو تحصيل ما ليس ماهية الشيء ومعناه. وإن كان هو فإن كان غيره فيكون الشعور هو تحصيل ما ليس ماهية الشيء ومعناه. وإن كان هو هو الدارات غير موجودة إلى أن حصلها ذلك الأثر فلا تكون تلك الماهية متأثرة بل متكونة هذا خلف. وإن كان ماهية الذات له كان ماهية الذات إلى ذلك الأثر فتكون ماهية الذات غير موجودة إلى أن حصلها ذلك الأثر فلا تكون تلك الماهية متأثرة بل متكونة هذا خلف. وإن كان ماهية الذات لنا بحال أخرى من التجريد والتجديد، ونزع بعض ما يقارنها من العوارض فيكون المعقول هو ذلك المتجدد المتجرد وكلامنا فيما إذا كان ما يقارنها من العوارض فيكون المعقول هو ذلك المتجدد المتجرد وكان الميا إذا كان ما يقارنها من العوارض فيكون المعقول هو ذلك المتجدد المتجرد وكان الما فيما إذا كان

أقول: الحق انّ حقيقة ذاتنا حاصلة لنا بنفس ذاتها بالوجدان والإدراك الشهودي. والتفوه بالأثر أثر من يكابر مقتضى عقله ووجدانه. نعم إنّ هذه الأســثلة والأجــوبة مفيدة للرياضة الفكرية ينتفع بها المتعلم الباحث.

قال السائل: سلمّنا أنّا نعقل ذواتنا ولكن لم قلتم بأنّ من عقل ذاتاً فله ماهية تـلك الذات وإلا لكنّا إذا عقلنا الإلّه و العقول الفعالة وجب أنْ يحصل لنا حقائقها.

قال المجيب: الحاصل فينا من العقل إنْ أمكننا أنْ نعقله هو العقل الفعّال من جـهة النوع والطبيعة لا من جهة الشخص لأنّ أحدهما بـحال ليس الآخـر بـتلك الحـال. والمعقول من حقيقتك لايفارق حقيقتك فـي النـوع والمـاهية ولابـالعوارض أصـلاً ولامفارقة بالشخص فيكون هو بالشخص كما هو هـو بـالنوع. وأمّـا العـقل الفـعّال وما يعقل منه فهو هو في المعنى وليس هو هو بالشخص.

٧٤ / العجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

ثم قال صاحب الأسفار بعد نقل المجيب عن السؤال الثانى ما هذا لفظه: أقول: الحقق أنّ الطبيعة النوعية التي للمقل الفعال لايمكن تـعدد أشـخاصها لا فـي الخارج و لا في الذهن إذ البرهان قائم على أنّ نوعاً واحداً من الجواهـر المـفارقة منحصر في شخصه، و تشخص العقول من لوازم نوعياتها، ولو تعددت أفراد مـاهية واحدة لكان امتياز كل من تلك الأفراد بعرض غير لازم للـطبيعة، و العـرض الغير اللازم للنوع يحتاج عروضه إلى فاعل منفصل الذات، وقابل ذى تـجدد وانـفعال فلم يكن المقارق مغارقاً هذا خلف. فالأولى في الجواب أنْ يقال: الحاصل في نفوسنا من تلك الحقائق البسيطة ليس كنه حقيقتها بل مـفهومات عـامة كـمفهوم الجـوهر المقارق و مفهوم العقل أو غير ذلك. انتهى.

و أقول: كلام الشيخ في الموضعين من الماحث هكذا (ص ١٣٥ و ١٩٣، ط مصر): الحاصل فيك من المقل الفعال هو حقيقة العقل الفعال من جهة النوع والطبيعة وإن كان ليس من جهة الشخص لأن أحدهما بحال ليس الآخر بتلك الحال والمعقول من حقيقتك لايفارق حقيقتك في النوع والطبيعة ولا يفارقه بالأشياء التي له وليست له فلايفارقه بالشخص أيضاً فيكون هو هو بالشخص كما كان هو هو بالنوع، وكان العقل الفعال وما يعقل منه هو هو في المعنى والنوع، وليس هو هو بالشخص لأن هذا يقارنه مالا يقارن ذلك ويفارقه مالا يفارقه ذلك. انتهى كلامد

و هذا تحقيق أنيق لايعتريه ريب ولا يشوبه عيب، وكلام صاحب الأسفار غير وارد عليه فتدبر. ثم انّ الشيخ لم يدع أنّ كنه الحقائق البسيطة المفارقة حـاصل للـمدرك؛ و جواب صاحب الأسفار حيث قال بأنّ مفهومات عامة منها حاصلة للمدرك ليس كما ينبغى، بل الأمر أشمخ من هذا و يجب الفرق بين الحصول الفكرى و بين الشـهودي و لكل واحد منهما مراتب من الإدراك.

قال السائل: فإذا ارتسم في عقلنا صورة مساوية لماهية الإله، فتكون ماهية الإلّـه تعالى مقولة على كثيرين.

قال المجيب: البرهان أنَّما قام على أنَّ تلك الماهية غير مقولة عـلى كـثيرين فـي

و أقول: الجناب الإلمهى وجود صمدي لا ماهية له بلاكلام. ولكن هذا الرأى القويم في التوحيد الذي هو في الحقيقة برهان الصديقين، أنّما يتأتى لمن تخلّص عن الآراء الكلامية والحكميّة الرائجة وأمّا من هو في أوائل سير، العلمي فهو يحتمل تكثّر واجب الوجود وإلا فلم أقام الحكماء أدلّةً على إثبات توحيده سبحانه بمعنى أنّه لا شريك له في وجوب الوجود أوّلاً، ثمّ على توحيده تعالى في الإلهية بمعنى أنّه لاشريك له في الإلهية وأن إله العالم واحد ثانياً؟.

قال السائل: سلّمنا أنّ من عقل ذاتاً فانّه يحصل له ماهية المعقول لكن لم لا يجوز أنْ يحصل ذاتي في قوّتي الوهمية فتشعر قوّتي الوهمية بها، كما أنّ القوّة العاقلة تشعر بالوهمية فعلى هذا لايكون القوّة العاقلة مقارنة لذاتها بل للقوّة الوهمية كما أنّكم تقولون القوّة الوهمية غير مقارنة لذاتها بل للقوّة العاقلة.

قال المجيب: شعورك بهويتك ليس بشيء من قواك وإلاّ لم يكن المشعور بها هـو الشاعر. و أنت مع شعورك بذاتك تشعر انّك أنّـما تشـعر بـنفسك وانك أنت الشـاعر و المشعوربه. و أيضاً فإن كان الشاعر بنفسك قوّة أُخرى فهي إمّا قائمة بنفسك، أو غير قائمة بنفسك؛ وإن كانت قائمة بنفسك فنفسك الثابتة للقوّة الثابتة لنفسك ثابتة لنفسك و هو المطلوب. وإنْ كانت غير قائمة بنفسك بل بجسم فنفسك إمّا أنْ تكون قائمة بذلك الجسم أو لا يكون؛ فإنْ لم يكن وجب أن لا يكون هناك شعور بذاتك بوجه ولا إدراك

٧ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

لذاتك بخصوصها بل يكون جسم ما يحسّ بشيء غيره كما تحسّ بيدك ورجلك. وإنْ كانت نفسك قائمة بذلك الجسم فذلك الجسم حصلت فيه نفسك وحصلت فيه تـلك القوّة الشاعرة بنفسك فتلك النفس وتلك القوّة وجودهما لغيرهما، ولا تكون النـفس بتلك القوّة تدرك ذاتها لأن ماهية القوّة والنفس معاً لغيرهما وهو ذلك الجسم.

قال السائل تقريراً لهذا البحث: لم لا يجوز أنْ يكون إدراكي لذاتي بحصول ذاتي في شيء نسبته إلى ذاتي كنسبته المرآة إلى البصر؟.

قال المجيب: الذي يتوسط فيه المرآة إنّ سلم أنّه مصور في المرآة فيحتاج مرةً ثانية أنْ يتصور في الحدقة فكذلك هاهنا لابدٌ و أن ينطبع صورة ذاتنا مرّة أُخرى في ذاتنا.

قال السائل: لم لا يجوز أنْ يكون إدراكي لذاتي بحصول صورة أَخرى في ذاتمي؟ بيانه أنّي حال ما أعقل نفس زيد، إمّا أنْ لاأعقل نفسي و هو محال لأنّ العاقل للشيء عاقل بالقوّة القريبة من الفعل بكونه عاقلاً و في ضمنه كونه عاقلا لذاته. وإمّا أن أعقل نفسى في ذلك الوقت وحيتئذ لا يخلو إمّا أنْ يكون الحاصل في نفسى من نفسى و من زيد صورتان أو صورة واحدة فإنْ كانت واحدة فحينئذ أنا غيري، و غيرى أنا، إذ الصورة الواحدة من النفس مرّة واحدة يكتنفها أعراضي، و مرّة أُخرى يكتنفها أعراض زيد؛ و أمّا إنْ كان الحاصل صورتين فهو العطلوب.

قال المجيب: أنت إذا عقلت النفس فقد عقلت جزء ذاتك، وإذا عقلت إنسانية زيد فقد أضفت إلى ذاتك شيئاً و قرنته به فلا يتكرر الإنسانية فيك مرّتين بل يتعدد بالإعتبار. واعلم أنّ الفرق حاصل بين الإنسانية المطلقة المعتبرة بذاتها، وبين الإنسانية من حيث إنّها كلية مشترك فيها بين كثيرين فإنّ الأوّل جزء ذاتي؛ وأمّا الإنسانية العامة فهى الإنسانية مع قيد العموم فلا يكون جزء ذاتي.

أقول: قوله «فإنّ الأوّل جزء ذاتي»، بإضافة الذات إلى ياء المتكلم، وفي المباحث المشرقية «فإنّ الأوّل جزء نفسي» (ج٢، ص٣٥٦).

قال السائل: إنّ القسم الذي أخرجتموه (الذى اخترتموه \_كما في المباحث) أيـضاً باطل. بيانه أنّا إذا قلنا: «موجود لذاته» يفهم منه معان ثلاثة:

أحدها: أنَّ ذاته لاتتعلق في وجوده بغيره؛

الثاني: أنّ ذاته ليست حالّة في غيره مثل البياض فـي الجسـم، و هــذان القســمان باطلان لآنهما سلبيان والمدركية أمر ثبوتى و هو عبارة عن حصول صـورة المـعلوم للعالم؛

و الثالث: أنّ ذاته مضافة إلى ذاته وذلك أيضاً محال لأنّ الإضافة تقتضى الإثنينية والوحدة تنافيها.

لا يقال: إنّ المضاف والمضاف إليه أعمّ ممّا إذا كان كل واحد هو الآخرأو غـيره ولايمكن نفي العام بنفي الخاص؛ فإنّ هذه مغالطة لفظية كما إذ قيل المؤثر يستدعي أثراً وذلك أعم من أنْ يكون المؤثر هو الأثر أو غيره فيلزم منه صحة أنْ يكون الشيء مؤثرا في نفسه، فكما أنّ ذلك باطل فكذا هاهنا.

أقول: قوله: «فإنَّ هذه مغالطة لفظية» جواب لقوله: «لايقال إنَّ المضاف إلخ».

قال المجيب: حقيقة الذات غير، وتعينها غير، والجملة التي هي الأصل والتعين شيء آخر، و هذا لايختلف سواء كان التعين من لوازم الماهية كما في الإله و العقول الفعالة. أو لا يكون كذلك كما في الأنواع المتكثرة بأشخاصها في الوجود. وهذا القدر من الغيرية يكفى في صحة الإضافة، ولهذا التحقيق صحّ منك أن تقول: ذاتي وذاتك. قال صاحب الأسفار:

أقول: هذا الجواب ضعيف فإنّ البسيط الحقيقي المتشخص بذاته ليس فيه اعتباران متغاثران الذات والتعين، وقد سبق حلّ هذا الشك الواقع في علم البسيط بذاته فـي مبحث تحقيق المضاف و تحقيق مسألة العلم. انتهى.

وأقول: إنّ صاحب الأسفار لاينكر اعتبار التغاير في عــلم البســيط بــذاتــه بــوجه. وتضعيفه ناظر إلى كون التغاير على أنّ حقيقة الذات غير، وتعينها غير.

قال السائل: هذه الحجة منقوضة بإدراك الحيوانات أنـفسها، مـع أنّ أنـفسها غـير مجرّدة، ولايلتفت إلى قول من ينكر إدراكها لذواتها لآنها تطلب الملائم وتهرب عن المنافر، وليس طلبها لمطلق الملائم وإلّا لكان طلبها لملائم غيرها كطلبها لمـلائمها.

٧٨ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطئة

و أيضاً لو كانت طالبة للملائم المطلق لكانت طالبة للملائم من حيث هو ملائم وذلك كلى فيكون البهيمة مدركة للكليّات وليست كذلك، فإذن البهيمة تطلب ما يلايم لنفسها وإدراكها له يستلزم إدراكها لنفسها المخصوصة فإنّ العلم بإضافة أمر إلى أمر يقتضى العلم بكلا المتضائفين.

أقول: هذا السؤال معنون في المباحثات هكذا: «سئل هل تشعر الحيوانات الأخرى سوى الإنسان بذواتها إلخ» (ص ٢٠٩، ط مصر).

قال المجيب: إنَّ نفس الإنسان تشعر ذاتها بذاتها، ونفوس الحيوانات الأخر لا تشعر ذواتها بذواتها بل بأوهامها في آلات أوهامها، كما تشعر بأشياء أُخر بحواسها وأوهامها في آلات تلك الحواس والأوهام؛ فالشيء الذي يدرك المعنى الجزئي الذي لايحس وله علاقة بالمحسوس هو الوهم في الحيوانات، و هو الذي يدرك به أنفس الحيوانات ذواتها لكن ذلك الإدراك لايكون بذواتها ولا في آلة ذواتها التي هي القلب بل في آلة الوهم بالوهم كما أنّها تدرك بالوهم وبآلته معان أُخر، فعلى هذا ذوات الحيوانات مرّة في آلة ذواتها و هي القلب ومرّة في آلة وهمهما و هي مدركة من حيث هي في آلة الوهم بالوهم كما أنّها تدرك بالوهم وبآلته معان أُخر.

قال السائل: فما البرهان على أنَّ شعورنا بذواتنا ليس كشعور الحيوانات؟

قال المجيب: لأنّ القوّة المدركة للكليات يمكنها أنْ تدرك ماهية ذاتها مجرّدة عن جميع اللواحق الغريبة، فإذا شعرنا بذاتنا الجزئية المخلوطة بغيرنا، شعرنا بواحد مركب من أُمور نحن شاعرون بكل واحد منها من حيث يتميز عن الآخر، و أعنى بتلك الأُمور حقيقة ذاتنا و الأمور المخالطة لها، و يجوز أنْ يتمثل لنا حقيقة ذاتنا وإنْ كانت سائر الأُمور غائبة عنّا، وإدراك الحيوانات لذواتها ليس على هذا الوجه فظهر الفرق. قال صاحب الأُسنار:

هذا في الحقيقة رجوع عـن هـذه العـجة إلى العـجة الأولى. والعـق أنّ نـفوس الحيوانات مدركة لذواتها بنفس ذواتها إدراكاً خـيالياً لابـآلة الخـيال بـل بـهوياتها الإدراكية. وذلك يقتضى تجردها عن أبدانها الطبيعيّة دون الصور الخيالية. وقد مرّمنا البرهان على تجرّد النفوس الخيالية عن هذا العالم. والفرق بسين نسفوسها ونسفوس خواص الإنسان أنّ هذه النفوس تدرك ذاتها مجرّدة عسن جسميع الأسعاد والصور والأشكال وغيرها. انتهى.

و أقول: قوله في الحقيقة رجوع عن هذه الحجة إلى الحجة الأولى» الحجة الأُولى في الأسفار على تجرّد النفس تجرّداً تاماً عقلياً، كانت من طريق إدراك النفس الكليات والطبايع الكلية من حيث عمومها وكليّتها، و هي بمعزل عن سؤال السائل وجواب المجيب في نفوس الحيوانات الأخر. وانّها نشأهذا الكلام الغريب منه (رضوان الله تعالى عليه) من كثرة إحاطته بالآراء والأفكار، وتراكم الحقائق العلمية فيتبادر بعضها مكان آخر ويسبقه ويظهر من القلم.

و أما قوله: «و قد مرّمنا البرهان على تجرّد النفوس الخيالية عن هذا العالم» قد مر في الموضعين من نفس الأسفار أحدهما في الفصل الثاني من الباب الأوّل (ج ٤، ص ٩ من الطبع الرحلي) المعنون بقوله: «فصل في بيان تجرّد النفس الحيوانية وعليه براهين كثيرة إلخ»؛ و ثانيهما في الفصل الخامس من الباب الخامس (ج ٤، ص ٥٦ ـ ٥٩، ط١) المعنون بقوله: «فصل في دفع ما قيل في أنّ النفس لاتدرك الجزئيات و هي وجوه عامّة و وجوه خاصة إلخ». و العينان الحادية و العشرون و الثانية و العشرون من كتابنا سرح العبون في شرح العيون، و غير واحدة من حجج تجرّد النفس في ذلك.

قال السائل: ليس إذا أمكننا أن نميّز ذاتنا عما يخالطها في الذهن وجب أن يصح ذلك في الخارج يعنى هذا التفصيل شيء نفعله و نفرضه في أذهاننا، وان ما عليه الوجود بخلاف ذلك و هذا غير مختص بما إذا أدركنا ذواتنا كلية أو جزئية مخلوطة. ثم التحقيق أنّ كل مايدرك شيئا فله ذلك المدرك كلّياً كان أوجزئياً، والحمار إذا أدرك ذاته المخلوطة فله ذاته المخلوطة، فإذن على كل الأحوال الحمار ذاته موجودة له، وليس ذلك القوّة واحدة فذاته مجرّدة له. و مما يبطل قولكم أنّ المدرك لذات الحمار قوّة غير ذاته، أن نقول: المدرك لذاته إنْ لم يكن هو ذاته بل قوّة أخرى، فإنْ كانت تلك القوّة في الحمار فذات المعار، وإنْ كانت في غيره لم يكن الشاعر هو المشعوربه

• ٨ / الحجج البالغة على تجرد النفس الناطقة

فلم يكن الحمار مدركاً لذاته وقد أبطلناه أوّلاً. وأيضاً لو سلّمنا أنّ الحمار يدرك ذاته لابذاته بل بجزء من ذاته فذلك الجزء له صورة ذاته فذلك الجزء مجرّد. وأيضاً فـإذا حصلت نفس الحمار في آلة قوّته الوهميّة مع كـونها مـخلوطة وجب أنْ يكـون آلة التوهّم حيّة بتلك النفس كما أنّ آلة النفس حيّة بها.

و أجابوا عن هذا الآخر بأن قالوا:

حصول تلك الصور في الوهم يشبه الخضرة الحاصلة من الإنعكاس، وحصولها في آلتها الخاصّة كحصول الخضرة الأصلية من الطبيعة. هذا تمام ما قيل في هذا المقام، والتحقيق ما لوّحناه اليك من الكلام. انتهى ما أردنا نقله من الأسفار.

قوله: «والتحقيق ما لوّحناه من الكلام»، ناظر إلى ما أفاد في الموضعين المذكورين من نفس الأسفار قد أشرنا إليهما آنفا. وقد علمت أنّ تلك الأسئلة و أجوبتها قد جمعهما ورتبهما الفخر في المباحث أوّلاً، وصاحب الأسفار نقلهما عنه مع بعض إفـاضات وإشارات منه. وما في المباحث لا يخلو من جودة تقرير حيث قال بعد تقرير الدليل المذكور على تجرّد النفس ما هذا لفظه:

و الاعتراض عليه من وجوه ستة:

الأوّل لا نسلّم أنّا نعقل ذواتنا ولم لا يجوز أنْ يكون إدراكنا لذواتنا نوعاً آخر من الإدراك مخالفاً للتعقل. بيانه أنّ التعقل هو أنْ يحصل للعاقل ماهية المعقول فلا يمكننا أنْ نعرف كوننا عاقلين لذواتنا إلّا إذا عرفنا أن ذواتناحاصلة لذواتنا، فإن أمكننا أنْ نبين أنّ لنا حقيقة ذواتنا من دون وساطة التعقل فما الحاجة إلى أنْ نقول إنا نمعقل ذواتنا و تتوصل منه إلى أنّ لنا حقيقة ذواتنا، وإنْ لم يمكن ذلك فحينئذ لا يمكن بيان كوننا عاقلين بذواتنا إلابيان حصول حقيقة ذواتنا لنا، ولا يمكن ذلك الا ببيان كوننا عاقلين لذواتنا و يلزم منه الدور.

فقال المجيب: ليس يتعلق الكلام بالتعقل والشعور بل بالإدراك فإنه ثبت أنّ الإدراك عبارة عن حصول ماهية المدرك للمدرك وهذا القدر يكفى في تصحيح هذه الحجة. قال السائل في تقرير سؤاله الأوّل: لم لا يجوز أنْ يكون إدراكنا لذاتنا لا يقتضى أنْ تكون حقيقة ذاتنا حاصلة لنابل هو أثر ما يحصل لنا من ذاتنا إلغ؟ الاعتراض الثانى سلّمنا أنّا نعقل ذواتنا ولكن لم قلتم بأنّ كل من عقل ذاتاً فلد ماهية تلك الذات إلغ؟ الإعتراض الثالث سلّمنا أنّ من عقل ذاتاً فـانّه يـحصل له مـاهية المـعقول لكـن لم لا يجوز أنّ تحصل ماهية ذاتى في قوّتى الوهمية إلغ؟ الاعتراض الرابع لم لايجوز ان يكون إدراكى لذاتى بحصول صورة أخرى في ذاتى؟ بيانه إلغ. الاعتراض الخامس قالوا: القسم الذي اخترتموه أيـضاً بـاطل. بـيانه أنـا إذا قـلنا: «موجود لذاته» إليخ. الاعتراض السادس المعارضة بإدراك منائر الحيوانات أنفسها مع أنّ أنفسها ليست مجرّدة، ولا يلتفت إلى قول إلغ.

## ط) برهان أخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامَاً عقليّاً

فاعلم أنّ في الثانى من خامسة نفس الشفاء عدة براهين تنتهى إلى ثمانية بـل إلى تسعة على تجرّد النفس الناطقة بالبيان الذي ستسمعه منّا، أطولها الأوّل منها، و أقصرها الرابع منها، و الأوّل و السادس منها من غرر تلك البراهين. ونحن نأتـى بـها و نـذكر حولها بعض ما لعلّها يوضع المراد و يفيد المستفيد. على أنّا نأتى بها مصححة من نسخنا المصحّحة المعروضة على عدة نسبة مخطوطة قد وفّقنا بـتصحيحها بـعرضها عليها في سنى تدريسنا الشفاء. قال الشيخ:

النصل الثانى في إثبات أنّ قوام النفس الناطقة غير منطبع في مادّة جسمانية: انّ ممّا لاشك فيه أنّ الإنسان فيه شيء و جوهرمًا يتلقّى المعقولات بالقبول. فنقول: إنّ الجوهر الذي هو محلّ المعقولات ليس بجسم و لاهو قائم بجسم على أنّه قوّة فيه أو صورة له بوجه فإنّه إنْ كان محلّ المعقولات جسماً أو مقداراً من المقادير فإمّا أنْ تكون الصورة المعقولة تحلّ منه شيئاً وحدانياً غير منقسم، أو تكون أنما تحلّ منه شيئا منقسماً؛ و الشيء الذي لاينقسم من الجسم هو طَرَفٌ نقطيًّ و لنسمتحن (و لنمعن ـخ) أوّلاً أنّه هل يمكن أنْ يكون محلّها طرف غير منقسم؟ أو عن المقدار محال، و ذلك لأنّ النقطة هي نهايةً مّا لا تميّز لها عن الخط في الوضع، أو عن المقدار الذي هو منذ إليها تميزاً يكون له النقطة شيئاً يستقرّ فيه شيء من غير أنْ يكون في الذي هو منذ إليها تميزاً يكون له النقطة شيئاً يستقرّ فيه شيء من غير أنْ يكون في الذي هو منذ إليها تميزاً يكون له النقطة شيئاً يستقرّ فيه شيء من غير أنْ يكون في الذي من ذلك المقدار، بل كما أنّ النقطة لا تنفرد بذاتها و أنّما هي طرف ذاتى لما هو شيء من ذلك المقدار، بل كما أنّ النقطة لا تنفرد بذاتها وأنّما هي طرف شي مار ف بالذت مقدار، كذلك أنّما يجوز أنْ يقال بوجه مّا أنّه يحل فيها طرف شي على أن يكون في الذي من من ذلك المقدار، بل كما أنّ النقطة لا تنفرد بذاتها وأنّما هي طرف شي ما ما هو بالذت مقدار، كذلك أنّما يجوز أنْ يقال بوجه مّا أنّه يحل فيها طرف شيء حال في الباب الثالث: من العجج البالغة على تجرد القوّة الغاقلة / ٨٣

المقدار الذي هي طرفه، فهو متقدر بذلك المقدار بالعرض؛ وكما أنه يتقدر به بالعرض كذلك يتناهى بالعرض مع النقطة فتكون نهاية بالعرض مع نهاية بالذات، كما يكون امتداد بالعرض مع امتداد بالذات؛ ولو كانت النقطة منفردة تقبل شيئاً من الأشياء لكان يتميز لهاذات فكانت النقطة اذن ذات جهتين: جهة منها تلى الخط الذي تميّزت عنه، وجهة منها مخالفة له مقابلة فتكون حينئذ منفصلة عن الخط بقوامها، وللخط المنفصل عنها نهاية و لامحالة غيرها تلاقيها فتكون تلك النقطة نهاية الخط لاهذه والكلام فيها وفي هذه النقطة واحدً، ويؤدّى هذا إلى أن تكون النقط متشافعة في الخطِّ إمّا متناهية وإممانية، وهذا أمر قد بان لنا في مواضع أخرى استحالته فقد بان أنّ النقطة لايتركب بتشافعها جسم، وبان أيضاً أنّ النقطة لايتميز لها وضع خاص ولابأس بأن نشير إلى طَرْفٍ منها فنتول؛

انَ النقطتين اللتين تليان نقطة واحدة من جنبتيها حينئذ إمّا أنَّ تكون النقطة المتوسلة تحجز بينهما فلاتتماسان فيلزم حينند أنَّ تنقسم الواسطة على الأصول التي علمت وهذا محال.

و إمّا أنّ تكون الوسطىٰ لاتحجز المتكتنفتين عن التبماس فحينئذ تكون الصور المعقولة حالة في جميع النقط وجميع النقط كنقطه واحدة وقد وضعنا هذه النبقطة الواحدة منفصلة عن الخط فللخط من جهة ما ينفصل عنها طرف غيرها به ينفصل عنها فتكون تلك النقطة مبائنة لهذه في الوضع وقد وضعت النقط كلها مشتركة وهذا محال (فهذا خلف خ).

فقد بطل إذن أنْ يكون محل المعقولات من الجسم شيئاً غير منقسم، فبقى أنْ يكون محلَها من الجسم إنْ كان محلَّها في الجسم منقسماً:

فلنفرض صورة معقولة في شيء منقسم فإذا فرضنا في الشيء المنقسم أقساماً عرض للصورة أنَّ تنقسم فحينئذ لايخلو إمّا أنَّ يكون الجزءان متشابهين أو غير متشابهين: فإنَّ كان متشابهين فكيف يجتمع منهماً ما ليس بهما إذ الكل من حيث هو كل ليس هو الجزء الا أنَّ يكون ذلك الكل شيئاً يحصل منهما من جهة الزيادة في المقدار، أو الزيادة في العدد لامن جهة الصورة، فحينئذ تكون الصورة المعقولة شكلاًمًا أو عدداًمًا و ليس كل صورة معقولة بشكلٍ أو عدد و تصير حينئذ الصورة الخيالية لامعقولة. و أنت تعلم انّه ليس يمكن أنْ يقال: إنّ كل واحد من الجزئين هو بعينه الكل، وكيف و الثاني داخل في معنى الكل، و خارج عن معنى الجزء الآخر؟ قمن البيّن الواضح أنّ الواحد منهما وَ حَدَّه ليس يدلّ على نفس معنى التمام.

و ان كانا غير متشابهين فلينظر كيف يمكن أن يكون ذلك، وكيف يمكن أن تكون للصورة المعقولة أجزاء غير متشابهة؟ فاته ليس يمكن أن تكون الأجزاء الغير المتشابهة إلا أجزاء الحدّ التي هي الأجناس والفصول و تلزم عنها (و تلزم من هذا-خ) محالات: منها أنّ كل جزء من الجسم يقبل القسمة أيضاً في القوّة قبولاً غير متناو فيجب أن تكون الأجناس والفصول في القوّة غير متناهية و هذا محال و قد صح أنّ الأجناس و الفصول في القوّة غير متناهية و هذا محال و قد صح يمكن أن يكون فيه توهم القسمة يفرز الجنس والفصل، بل ممّا لا نشك فيه أنّه إذ يمكن أن يكون فيه توهم القسمة يفرز الجنس والفصل، بل ممّا لا نشك فيه أنه إذ كان هناك جنس و فصل يستحقّان تعيراً في المحل أنّ ذلك التميز لايتوقف إلى توهم القسمة فيجب أن تكون الأجناس والفصول بالفعل أيضاً غير متناهية، وقد صح إذ الأجناس والفصول و أجزاء الحد للشيء الواحد متناهية من كل وجه، و لو كانت القسمة فيجب أن تكون الأجناس والفصول بالفعل أيضاً غير متناهية، وقد صح أن الأجناس والفصول و أجزاء الحد للشيء الواحد متناهية من كل وجه، و لو كانت القسمة ويجب أن تكون الأجناس والفصول بالفعل أيضاً غير متناهية، و قد صح أن الأجناس والفصول و أجزاء الحد للشيء الواحد متناهية من كل وجه، و لو كانت الأجناس والفصول و أجزاء الحد للشيء الواحد متناهية من كل وجه، و لو كانت التحيم الأجناس والفصول يجب أن تكون الأجناس والفعل أيضاً غير متناهية، وقد مح أن بارجناس والفصول و أجزاء الحد للشيء الواحد متناهية من كل وجه، و لو كانت الأجناس والفصول و أجزاء الحد للشيء الواحد متناهية من كل وجه، و لو كانت الأجناس والفصول يجوز لها أن تكون غير متناهية بالفعل لما كان يجوز أن تجتمع في الجسم اجتماعاً على هذه الصورة فإنّ ذلك يوجب أنْ يكون الجسم الواحد انفصل بأجزاء غير متناهية بالفعل.

و أيضاً ليس كل معقول يمكن أن ينقسم إلى معقولات أبسط منه فإنّ هاهنا معقولات هي أبسط المعقولات وهي مبادٍ للتركيب في سائر المعقولات وليس لهما أجناس و لافصول، و لاهي منقسمة في الكم، و لاهي منقسمة في المعنى؛ فاذن ليس يمكن أنْ تكون الأجزاء المفروضة متشابهة كل واحد منها في معنى الكل وأنسا يحصل الكل بالاجتماع فقط. و لا أيضاً يمكن أنْ تكون غير متشابهة فليس يجب أنْ تنقسم الصورة المعقولة، و اذا لم يمكن أن تنقسم الصورة المعقولة، و لا أن تحل طرفاً من المقادير غير منقسم، و لابدً لها من قابل فينا، فلابدً من أنْ نحكم أنّ محلّ المعقولات من الانقسام ثم يتبعه سائر المحالات، بل متلتًى الصورة المعقولة جوهر منّا غير من الانقسام ثم يتبعه سائر المحالات، بل متلتًى الصورة المعقولة جوهر منّا غير جسمانيّ. انتهى (كتاب النفس من النفاء بتصحيح الراقم و تعليقه عمليه. ص ٢٨٨،

بيان: قوله: «أو عن المقدار الذي هو منته إليها» أي سواء كان خطّاً أو غير الخطّ كالمخروط.

و قوله: «يستقّر فيه شيء» الشيء هو الصورة المعقولة في المقام. قوله: «فكانت النقطة إذن ذات جهتين» وبعبارة أُخرى إنْ كان لها تـميز عـن ذلك المقدار في الوجود فهو محال، وإلّا لكانت منقسمة كما بيّن في موضعه.

قوله: «لاتحجز المكتنفتين عن التماس» فتتداخل النقاط فـلايـحصل مـنهاخط إذ لا يحصل امتداد على هذا الفرض قطعاً، و أيضاً تكون الصورة المعقولة حالة في جميع النقط إلخ؛ ولقد أسقط اللازم من التشافع و أقام المطلوب مقامه فـإنّ ابـطال التشـافع مقصود بالعرض.

قوله: «و قد وضعت النقط كلُّها مشتركة في الوضع» لأنَّ المـفروض أنَّ الوسـطى لايحجز.

> قوله: «إمّا أنْ يكون الجزءان متشابهين» أي الجزءان من الصورة المعقولة. قوله: «إذا لكل من حيث هو كل» تعليل لقوله: ما ليس بهما.

٨٦ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

قوله: «و ليس كل صورة معقولة بشكل» الواو حالية. قوله: «أنّ الواحد منهما وحده» وحده بالواو العاطفة و تشديد الدال، ويمكن كونها كلمة واحدة اى موحداً.

> و قوله: «على نفس معنى التمام» أي معنى التمام من الكل. قوله: «و قد صح أنّ الأجناس» الواو حالية في الموضعين.

قوله: «و أجزاء الحد لشيء الواحد متناهية» لأنّها إنّ كانت غير متناهية لزم عــدم تعقل كنه ماهية من الماهيات.

و على هذا البيان قوله في الموضع الأوّل المقدم: «و قد صح أنّ الأجناس و الفصول الذاتية للشيء الواحد ليست في القوّة غير متناهية».

قوله: «اجتماعاً على هذه الصورة» أي على الصورة الغير المتناهية.

قوله: «فيكون فرضنا الوهمي» أي الجزئي. وقوله: «أو قسمتنا الفرضيّة» أي الكلي وقوله: «أن نوقع قسماً في قسم» فلامحالة في تنصيف كل منهما. وقوله: «فإن هاهنا معقولات هي أبسط المعقولات» كالأجناس العالية والفصول الأخيرة.

و أقول: خلاصة البرهان أنَّ محل المعقولات إنْ كان جسماً أو جسمانياً فـهو إمّــا شيء وحدانيُّ أو منقسم، والأوّل طرف نقطى والنقطة غير متميزة بذاتـها فـمحال أنْ تكون محلّ المعقولات.

و الثاني لزم منه انقسام الصورة المعقولة فأجزائها إمّا متشابهة أو غير متشابهة، فعلى التشابه كيف يجتمع منها ما ليس بها إذا لكل من حيت هو كل ليس هو الجزء إلّا أنْ يحصل ذلك الكل أي الصورة المعقولة من الأجزاء ولها الزيادة في المقدار أو العـدد فحينئذ خرجت عن كونها معقولة بل تصير صورة خيالية.

و إنْ كانت غير متشابهة فهى أجناس وفصول وهما متناهيتان لأنّها لوكانتا غـير متناهيتين لزم عدم تعقل كنه ماهية من الماهيات؛ على أنّ هاهنا معقولات هي أبسط المعقولات ليس لها أجناس ولافصول، ولاهي منقسمة في الكم، ولاهي منقسمة في المعنى لأنّ الحقيقة البسيطة لايمكن أنْ يطرأ عليه التجزى أصلاً، فلابدٌ من أنْ نحكم أنّ مُتلقِّى الصورة المعقولة جوهر منّا غير جسماني. وبعبارة أُخرى: إنّ الجوهر الذي تحلّ فيه الصورة العقلية الكلّية \_وإنْ شئت قلت: الجوهر الذي يدرك الصور العقليّة\_ جوهر روحاني غير موصوف بصفات الأجسام.

و عصارة البرهان: أنّ الصورة المعقولة بسيطة مـفارقة ووعـاء المـفارق مـفارق. و أخصر من هذه أن تقول: وعاء العلم مجرّد لآنه مجرّد. أو تقول: العلم بسيط فمُدرِكه بسيط.

هذا ما أردنا من تلخيص البرهان. ولا يخفى عليك أنّ قول الشيخ: «و تصير حيئنذ الصورة خيالية لامعقولة» صريح بأنّ البرهان يدلّ عـلى تـجرّد النـفس تـجرّدا تـاماً عقلانياً، ولايدلّ على تجرّدها الخيالي البرزخي الغير التام، ولذلك جعلناه فـي بـيان تجرّدها العقلي. فيسأل الشيخ والذين اقتفوا لآرائه وممشاه عن النفس التي لم تتجرّد تجرّداً عقلياً فإنْ أقاموا البرهان على تجرّدها البرزخي أيضاً فهو المراد وإلّا فـالإيراد وارد عليهم في بقاء النفوس التي لم يحصل لها تجرّد عقلي بعد. فتأمل.

تحقيق: اعلم أنّ هذا البرهان أعنى به البرهان الأوّل من نفس الشفاء هو عندهم من أقوى البراهين الدالّة على تجرّد النفوس الناطقة المدركة للمعانى الكلية. وغرضنا الآن في التّحقيق أنّ للشيخ عنايةً خاصةً به وأتى به في سائر تصانيفه بـتقريرات يـقرب بعضها من بعض، مع ذلك فيها فوائد في تقريب البـرهان و تشـحيذ الأذهـان. و دفـع اعتراضات قد تورد عليه. أوجبت نقل بعض ما في تلك المصنّفات من تقرير البرهان. وإنْ كان بظاهره يوهم الإسهاب ولكن عظم الأمر يجبره فعليك بما نتلوه منها و هـي مايلى:

١- قال في النجاة: فصل في تفصيل الكلام على تجرد الجوهر الذي هو محل المعقولات. ثم نقول: ان الجوهر الذي هو محل المعقولات ليس بجسم و لاقائم بجسم \_إلى آخر ما نقلناه من الشفاء. وقد علمت أنّ الشيخ (رضوان الله تعالى عليه) اقتطف النجاة من كتابه الكبير الشفاء. (النجاة. ١٧٤-١٧٧، ط مصر. الطبعة الثانية. ١٣٥٧ه. ق).

٨ / الحجج البالغة على تجاد النفس الناطقة

٢\_قد تصدّى الشيخ لبيان هذا البرهان في الفصل السادس عشر والفصلين بعده من النمط الثالث من كتاب الإشارات، وفي الفصل الأوّل من سابع الإشارات، كـما يأتـي استيفاء النقل والتحقيق والتنقيب في ذلك.

٣\_ اكتفى في الفصل السادس من المقالة الثالثة من رسالته في المبدء و المعاد بذلك البرهان الأول من الشفاء فقط على كون النفس جوهراً مفارقاً بتقرير آخر مع اختصار فقال ما هذا لفظه:

فصل في أنّ المعقولات لا تحل جسماً، ولا قوّة في جسم، بل جوهراً قائماً بــنفسه. و نحن الآن ملتمسون أنْ نعرف كيف تأخذ كلّ قوّة مُدرِكة صورةَ المدرك، فنقول: إنّ المُدرك إذا كان ذاتاً عقلية فلا يجوز أنْ يدركه قوّةٌ حسيّةٌ، و لاقوّةٌ في جسم بوجه من الوجوه.

و البرهان على ذلك أنّ كل قوّة في جسم فإنّ الصورة التي تـدركها تـحلّ جسماً لامحالة، و لو كان محلّه مجرّداً عن الجسم لكان لتلك القوّة قوامً دون الجسم. ثـم لايجوز أنّ يكون لصورةٍ عقليةٍ، كيف كانت، عقليةً بذاتها أو بتجريد العقل لها، تصوّرُ و حلولٌ في الجسم، وذلك لأنّ كل معنى و ذوات عقلية فهى بريئة عن المادة و عن عوارض المادة، و أنّما هو حدّ فقط.

ثم كل صورة تحل جسماً فقد يمكن فيها أن تنقسم؛ فإن تشابهت الأقسام فيكون الشيء لم يُدرَك مرّة، بل مراراً كثيرة، بل مراراً بغير نهاية بالقوّة. وإنّ لم تتشابه الأقسام وجب أن تختلف، فيجب أنْ يكون بعضها قائماً مقام الفصول من الصورة التمامّة، وبعضها قائماً مقام الجنس، لأنّ أجزاء تلك الصورة تكون أجزاء معنى الذات، و معنى الذات لا يمكن أن يقسم إلا على هذا الوجه. لكن القسمة ليست واجبة أنْ تكون على جهة واحدة، بل يمكن على جهات مختلقة، فيمكن أنْ تكون أجزاء الصورة كيف اتفق فصلاً أو جنساً، فلنفرض جزء جنساً وجزء فصلاً معيّتاً. ولنقسم على خلاف تلك القمسة: فإنْ كان ذلك بعينه فهذا محال، وإنْ كان فصل آخر وجنس آخر حدث للشيء فصول كيف اتفق و بغير نهاية وأجناس كذلك فهذا محال. الباب الثالث: من الحجج البالغة على تجود القوّة الغائلة / ٨٩

ثم كيف يجوز ولم يجب أنْ تكون صورة هذا الجانب مختصاً بأنّه جنس، وصورة هذا الجانب أنه فصل. وإنْ كان هذا الإختصاص يَخدت بتوهم القمسة فالتوهم بغير صورة الشيء. وهذال محال؛ و إنْ كان موجوداً فيجب من ذلك أنْ يكون عقلنا شيئين، لا شيئاً واحداً. والسؤال في كل واحد من الشيئين ثابت. فيجب أنْ يكون عقلنا أشياء بلانهاية. فيكون للمعقول الواحد مباد معقولة بلا نهاية.

ثم كيف يمكن أنْ يحصل من المعقولين معقول واحد، و نحن نعقل طبيعة الفصل بعينها لطبيعة الجنس، فيجب أنْ تَحِلَّ طبيعة الفصول و صورته في الجسم حـيث طـبيعة الجنس، فيستحيل.

ثم الواحد الذي لا قسمة له كيف يعقل، والحدّ من جهة ماهو حدّ واحد، فكيف يعقل من جهة وحدته، والفصول المجرّدة لاتنقسم بالفصول، و الأجناس المجرّدة التي ليس لها أجناس، و صورة المعقولات التي لا قسمة لها إلى مبادى حدود كيف تعقل؟ و قد بان واتضح أنّ المعقولات الحقيقية لاتحلّ جسماً من الأجسام ولاتقبنها صورة متقررة في مادة جسم، هذا قسم. (ص ٢٠٠ و ٢٠١، ط ١، ايران).

٤\_هذا البرهان هو البرهان الأوّل من الفصل الخامس من رسالة الشيخ في النفس وبسقائها و مسعادها أيسضاً. (مسجموعة الرسسائل الفسلسفية، ص ٨٠ـ٨٤، ط مسص، وص ١٢٦\_١٢٩، ط جامعة استانبول).

و هذه الرسالة للشيخ قد طبعت مرّة مع رسائل أخرى فلسفية تنتهي إلى اثنتين وعشرين رسالةً في جامعة استانبول، عنى بنشرها الفاضل حلمى ضيا اولكن بمناسبة ذكرى ابن سينا الألفية؛ ومرّة أُخرى مع ثلاث رسائل أُخرى للشيخ في النفس أيضاً في قاهرة مصر، حققها وقدّم إليها الدكتور أحمد فؤاد الأهوانى سنة ١٣٧١ه. وقد بذل في تصحيحها بعرضها على نسخ أُخرى عتيقة جهده، فرأينا نقل البرهان من الرسالة بهذا التصحيح البليغ في المقام حقيقاً لقرب عباراته من عبارات الشفاء وإيجابه تسهيل الفهم من ما في الشفاء أيضاً. إلا أنًا نجعل اختلاف النسخ التي أورده في ذيل الصفحات بين الهلالين بدون ذكر رموز النسخ روماً للإختصار، فهى مايلى:

۹ / العجج البالغة على تجرد النفس الناطقة

الفصل الخامس في أنّ إدراكها لايكون بآلات (بالآلة) في حال (فصل في تفصيل الكلام على تجرّد الجوهر الذي هو محل المعقولات؛ فصل في أنّ المدركة للمصور الكلية لا يكون بآلاتٍ بحال) نقول: انّ الجوهر الذي هو محل المعقولات ليس بجسم، ولاقائم بجسم، على أنه قوّة فيه، أو صورة له بوجه. فإنّه إنْ كان محل المعقولات جسماً أو مقداراً من المقادير، فإمّا أنْ يكون محل الصور (الصورة) فيه طرفاً منه لاينقسم، أو يكون أنّما يحل منه شيئاً منقسماً.

و لنمتحن أوّلاً أنّه هل يمكن أنْ يكون طرفاً غير منقسم؟ فأقول: إنّ هـذا مـحالٌ. وذلك لأنّ النقطة هي نهاية ما لا تميز لها (له) في الوضع عن الخط أو المقدار الذي هو متصل به (والمقدار الذي هو منته إليها) حتى ينتقش فيه (حتى يستقر فيه) شيء من غير أنْ يكون في شي ء من ذلك الخط. بل كما أنّ النقطة لا تنفرد بذاتها وإنّما هي طرف ذاتي لما هو بالذات مقدار، كذلك أنّما يقال بوجه مّا إنّه (بوجه إنّه) يحلّ فيها طرف شيء حال في المقدار الذي هو طرفه متقدر (فيتقدر) به بالعرض؛ وكما (فكما) أنّه يتقدر به بالعرض كذلك يتناهى بالعرض مع النقطة (بالعرض في النقطة).

و لو كانت النقطة منفردة (مفردة) تقبل شيئاً من الأشياء. لكان يتميّز لها ذات. فكانت (وكانت) النقطة حينئذٍ ذات جهتين: جهة منها تلى الخط (الخط الذي تميزت عـنه). و جهة منها مخالفة له (لها) مقابلة (وجهة منها تخالف الذي تتميز بـه عـنه و هـي له مقابلة). فتكون حيئنذ منفصلة عن الخط، و للخط نهاية غيرها تلاقيها. فـتكون تـلك النقطة نهاية الخط لاهذه (هذا). و الكلام فيها و في هذه النقطة واحد. ويؤدي هذا إلى أن تكون النقط متشافعة (متتابعة) في الخط. إمّا متناهية و إمّا غير متناهية؛ وهذا أمر الأمر) قد بان لنا في مواضع أخرى استحالته. فقدبان أنّ النقط لاتـتركب بـتشافعها، و بان أيضاً أنّ النقطة لايتميز (لايتم) لها وضع خاص. و نشير إلى طرف منها فنقول:

إنّ النقطتين حينئذ اللتين تطبقان بنقطة واحدة من جنبتيها (جنبتيه) إمّا أنْ تكون هذا النقطة المتوسطة تحجز بينهما فلاتتماسان، فيلزم حينئذ في البديهة العقلية الأوّلية أنْ تكون كل واحدة منهما تختص بشيء من الوسطى تماسّه. فـتنقسم حـيئنذ الواسـطة،

و هذا محال.

و إمّا أنْ تكون الوسطى لاتحجز المكتنفتين عن التماس فحينئذ تكون الصورة المعقولةُ حالةً في جميع النقط، وجميع النقط كنقطة واحدة. وقد وضعنا هـذا النـقطة الواحدة منفصلةً عن الخط، فللخط من جهة ما ينفصل عنها طرفٌ غيرها بها يـنفصل عنها، فتلك النقطة تكون مباينة (متباينة) لهذه في الوضع، وقد وُضِحت النـقط كـلَها مشتركة في الوضع، هذا خلف. فقد بطل (بطل إذن) أنْ يكون محلّ المعقولات من الجسم شيئاً غير منقسم. فبقى أنْ يكون محلّها (محله) من الجسم ـ إنْ كـان محلّها جسماً \_شيئاً منقسماً.

فلنفرض صورة معقولة في شيء منقسم، فإذا فرضناها (فرضنا) في الشيء المنقسم انقساماً عرض للصورة أن تنقسم، فحينتذ لا يخلو إمّا أن يكون الجزءان متشابهين أو غير متشابهين فان كانا متشابهين فكيف يجتمعان منهما ما ليس هما؟ الآأن يكون ذلك الشي ء شيئاً يحصل فيهما من جهة المقدار (من جهة بالزيادة في المقدار) أو الزيادة في العدد، لا من جهة الصورة، فتكون حيئنذ الصورة المعقولة شكلاً مّا أو عدداًمًا، وليس كل صورة معقولة بشكل، و تصير حينئذ الصورة خيالية لا عقلية.

و أظهر من ذلك أنّه ليس يمكن أنْ يقال إنّ كل واحدٍ من الجزأين هو بعينه الكل في المعنى، لأن الثاني إنْ كان غيرَ داخلٍ في معنى الكلّ، فيجب أنْ نضع في الإبتداء معنى الكل لهذا الواحد لالكليهما (لاكليهما) وإنْ كان داخلاً في معناه فمن البيّن الواضح أنّ الواحد منهما وحده ليس يدلّ على نفس معنى التمام (على معنى نفس التّمام).

و إنْ كانا غير متشابهين فلننظر كيف يحكن أنْ يكون للصورة المعقولة أجزاء غير متشابهة؟ فانَّه ليس يمكن أنْ تكون الأجزاء الغير المتشابهة إلَّا أجزاء الحدّ التـي هي الأجناس والفصول. و يلزم من هذا محالات: منها أنّ كلّ جزء من الجسم يـقبل القسمة أيضاً بالقوّة (في القوّة) قبولاً غير متناهٍ. فيجب أنْ تكون الأجناس والفصول بالقوّة غير متناهية؛ وقد صحّ أنّ الأجناس والفصول الذاتية للشيء الواحد ليست في القوّة غير متناهية. ولانّه ليس يمكن أنْ يكون توهّم القسمة بـقدر الجـنس والفـصل

٩٢ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطئة

(والفصل تمييزاً بينهما). بل ممّا لا شكّ فيه أنّه إذا كان جنس وفصل يستحقّان تمييزاً في المحلّ، أنّ ذلك التمييز لا يـتوقف عـلى (إلى) تـوهم القسـمة، فـيجب أنْ تكـون الأجناس والفصولُ أيضاً بالفعل غير متناهية؛ وقد صحّ أنّ الاجناسَ والفصولَ و أجزاءَ الحدِّ (و الفصول والحد) للشيّ ، الواحد متناهية من كل وجه. ولو كانت غير متناهية بالفعل هاهنا لكانت توجب أنّ الجسم (أنْ يكون الجسم) الواحد يـفصل (انفصل) بأجزاء غير متناهية. (بالفعل هاهنا لما كان يجوز أنْ يجتمع في الجسم اجتماعاً على هذه الصورة فإنّ ذلك يوجب أنّ الجسم الواحد...)

و أيضاً لتكن القسمة وقعت (وقع) من جهة، و أفرزت (فأفرزت، فأفرد، و أفرد) من جانب جنساً، و من جانب فصلاً. فلو غيرتنا القسمة لكان يقع منها في جانب نصف جنس و نصف فصل، أو كان ينقلب الجنس إلى مكان الفصل، و الفصل إلى مكان الجنس] (زيادة في نسخة) فكان فرضنا الوهمي يدور مقام الجنس والفصل فيه (وكان يغير كل واحد منهما إلى جهة ما بحسب إرادة من بدن خارج). على أنّ ذلك أيضاً لا يُغنى، فانّه يمكننا أن نوقع قسماً في قسم.

و أيضاً ليس كل معقول يمكن أنْ يقسم إلى معقولات أبسط منه، فـإنّ هـاهنا معقولات هي أبسط المعقولات، ومبادىء للتركيب (ومبادىء ليست للـتركيب) في سائر المعقولات، وليس لها أجناس ولافصول، ولا هي منقسمة في الكم، ولا منقسمة في المعنى. فإذن ليس يمكن أنْ تكون الأجزاء المتوهمة فيه غيرَ متشابهة، وكل واحد (متشابهة كل واحد) منها هو غير معنى الكل (منها و هو غير معنى الكل)؛ وإنّما يحصل الكل (الكلى) بالإجتماع. فإذا (فإنَ) كان ليس يمكن أنْ تنقسم الصورة المعقولة (صورة معقولة)، ولا أنْ تحلّ طرفاً من المقادير غير منقسم (غير منقسم ولابدّ لها من قـابل فينا)، فبيِّنُ أنّ محلّ المعقولات جوهرٌ ليس بجسم، ولا أيضاً قوّة في جسم، فيلحقه (فيلحقها) الجسم من الإنقسام (في الانقسام)، تم يتبعه سائر المحالات. انتهى.

اعلم أنَّ عبارات الشيخ في تقرير البرهان من الرسالة المذكورة. ومن النجاة ك**أنَّهما** واحدة لاتتفاوت كثير تفاوت فيها. الباب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القوّة الغائلة / ٩٣

٥ ـ قد علمت أنّ البرهان الأوّل من نفس الشفاء على اثبات تجرّد النفس هو من أقوى البراهين عندهم على ذلك. و هو البرهان الأوّل في أكثر مصنفات الشيخ لكنّه بدأ في مختصر له موسوم بعيون الحكمة بالبرهان السادس الآتى من نفس الشفاء عملى تجرّدها، ثم أتى بعده بخلاصة البرهان الأوّل من نفس الشفاء ايفاءً لحق العيون في الإختصار فقال:

و ممّا يوضّع هذا أنّ الصورة المعقولة لو حلّت جسماً أو قوّةً في جسم لكانت تحتمل الانقسام وكان الأمر الوحداني لايعقل. وليس يلزم من هذا أنّ الأمر المركب يجب أن لايعقل بما لاينقسم؛ و ذلك لأنّ وحدة الموضوع لاتمنع كثرة المحمولات فيه. لكنّ تكثّر الموضوع يوجب أنْ يكثر المحمول (ط مصر بتحقيق عبدالرحمن بدوى، ص 21\_22).

ثم لا بأس في تقديم الأوّل على السادس مرّق وأُخرى بالعكس لما تقدّم من أنّهما من غرر تلك البراهين. وقد وصف السادس في النجاة بقوله: «فهذا برهان عـظيم...» كما سيأتي تفصيله.

٦- قد حرّر الشيخ ذلك البرهان الأوّل من الشفاء في الفصل التاسع من رسالة له في القوى النفسانية بتحرير آخر مع اختصار في البرهان إلّا أنه قدّم له خمس مقدمات مستنبطة من متن البرهان، تسهيلاً لنيل المراد من البرهان. و هذه الرسالة قد طبعت في مصر مرّة سنة ١٣٢٥ه. بتصحيح الفاضل ادورد ابن كرنيليوس فنديك الأسيركاني و ضبطه ومقدمته مع شرح كل فصل منها بإشارات منيفة وقد بذل جهده في التصحيح والضبط جداً، و أفاد و أجاد بما عمل في طبع الرسالة و نشرها. و مرّة أخرى سنة ١٣٧٦ه. مع ثلاث من البرهان المائة و قد بذل جهده في المحيح الفاضل ادورد ابن كرنيليوس فنديك الأسيركاني و ضبطه ومقدمته مع شرح كل فصل منها بإشارات منيفة وقد بذل جهده في التصحيح من من الخرى لابن سينا في الرسالة و نشرها. و مرّة أخرى النبط جداً، و أفاد و أجاد بما عمل في طبع الرسالة و نشرها. و مرّة أخرى الأمواني. و نحن نأتى بتحرير الشيخ على وفق هذين الطبعين، و نجعل بعض اختلاف الأهواني. و نحن نأتى بتحرير الشيخ على وفق هذين الطبعين، و نجعل بعض اختلاف النسخ مما أفاده ادورد فنديك، بين الهلالين بلانقل رموز النسخ روماً للإختصار.

الفصل التاسع في إقامة البراهين على جوهرية النفس وغناها عن البدن في القوام

٩٤ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

على مقتضى طريقة المنطقيين. [و إليك] أحد البـراهـين المـنطقية فـي إثـبات هــذا المطلوب، ولنقدّم له مقدّماتٍ:

الف) منها أنّ الإنسان يتصوّر المعانى الكلية التي يشترك فيها كـثرةً مّـا، كـلإنسان المطلق و الحيوان المطلق. و هذه المعانى الكلية منها ما يتصوّره بتركيب جزئي (بتركيب جبريّ)، و منها ما يتصور (لايتصور) لا بالتركيب بل بالإنفراد. و ما لم يستصوّر القسم الأخير فلا يمكن أنْ يتصور القسم الأوّل. ثم انّما يتصور كل واحدٍ من هـذه المـعانى الكلية صورة واحدة مجرّدة عن الإضافة إلى جزئياتها المحسوسة. إذ جـزئيات كـل واحد من المعانى الكيّة لاتتناهى بالقوّة، وليس بعضها أولى بذلك من بعض.

ب) ومنها أنَّ الصورة مهما حلَّت جسماً من الأجسمام وبمالجملة منقسماً من المنقسمات فقد لابَسَتْه في تمام أجزائه. وكل ما لاُبَسَ منقسماً في تمام أجزائه فـهو منقسم فكل صورة لابست جسماً من الأجسام فهي منقسمة.

ج) ومنها أنّ كل صورة كلية إذا اعْتَبِر فيها الإنقسام بمجرّد ذاتها فلايجوز أنْ تكون أجزاؤها المعتبرة مشابهة للكل في تمام المعنى، وإلا فالصورة الكلية التسي اعستبر الإنقسام في ذاتها لم تنقسم ذاتها، بل انقسمت في موضوعاتها إمّا أنواعها وإمّا أشخاصها؛ وتكثُّر الأنواع والأشخاص لأيوجِب الإنقسام في تجرّد ذات الكلّي، وقد وُضِع أنّه وقع وهذا خلف. فإذن. قولنا: إنّ أجزاءَها لاتشابهها في تمام المعنى، قول صادق.

د) ومنهما أنّ الصورة الكليّة (العقلية) إذا اعتُبر فيها الإنقسام فلا يجوز (فلا يجب) أنْ تكون أجزاؤها عريةً عن جميع معناها، وذلك أننّا إذا جوّزنا ذلك وقلنا إنّ هذه الأجزاء مبائنة لتمام صورة الكلّي أنّما تحصل الصورة فيها عند اجتماعها فهي أشياء خالية عن صورة ما يحصل فيها عند التركيب فهذه صفة أجزاء القابل، فإذن لم تقع القسمة في الصورة الكلّية بل في قوابلها، وقد قيل إنّه وقع فيه، وهذا خلف. فإذن قولنا: لا يجوز أنْ تكون أجزائها مبائنة لها في جميع المعنى، قول صادق.

هـ) ومنها و هي نتيجة المقدمتين، أنّ الصورة الكلّية إذا أمكن أنْ يعتبر فيها الإنقسام

فإنّ أجزاءها لا خالية عن كمال الصورة ولامستوفية لها استيفاءً تامّاً. وكأنّها أجـزاءُ حدّهِ ورسمه.

فإذا تقررت هذه المقدمات فنقول: لامحالة أنّ الصورة المعقولة، وبالجملة العلم، تقتضي محلاً من ذات الإنسان جوهرئ الذات محلّه، فلا يخلو أنْ يكون هذا الجوهر جسماً منقسماً أو جوهراً غير جسم ولا منقسم. وأقول ولا يجوز أنْ يكون جسماً؛ وذلك أنّ الصورة المعقولة الكلّية إذا حلّت جسماً فلا محالة أنه يمكن أنْ يعرض فيها الإنقسام على ما أوضحناه أولاً. ولا يجوز أنْ تكون أجزاؤها إلا متشابهة للكل من وجه، مباينة من وجه؛ وبالجملة في كلّ واحد منها بعض معنى الكلّ. والصورة الكليّة ليس شيء منها يتركب منه وله بعض معناها إلّا الأجناس والفصول، فإذن هذه الأجزاء ليس شيء منها يتركب منه وله بعض معناها إلّا الأجناس والفصول، فإذن هذه الأجزاء أجناس و فصول، فكل واحد منها صورة كليّة، والقول فيها كالقول الأول، ولا محالة إمّا مينتهي إلى صورة أولى لاتنقسم إلى أجناس وفصول لامتناع التمادي إلى مالا يتناهى في أجزاء مختلفة المعاني إذا تقرر أنّ الأجسام تتجزأ إلى مالا يتناهى. و معلوم أنّه إن كانت الصورة الكلّية لاتنقسم إلى أجناس وفصول وإنْ كان منها (و فصول إنْ كان في أجزاء مختلفة المعاني إذا تقرر أنّ الأجسام تتجزأ إلى مالا يتناهى. و معلوم أنّه إن كانت الصورة الكلّية لاتنقسم إلى أجناس وفصول وإنْ كان منها (و فصول إنْ كان ولا المرك منها) ما لاتنقسم إلى أجناس وفصول وأنْ كان منها (و فصول إنْ كان أولى منها) ما لاتنقسم إلى أجناس و فصول، فليس تنقسم بوجه من الوجوه في ذاته إذى الناطق.

و بالجملة لايمكن أن تتصوّر الصورة الكلية التي لها جنس وفصل إلّا بـنصوّرها جميعاً. فإذن الصورة التي وصفناها أنّها حلَّت في الجسم لم تحلّ فـيه وهـذا خـلف؛ فنقيضه، وهو قولنا: إنّ الصورة الكلية لا تحلّ جسماً من الأجسام، صادق. فإذن الجوهر الذي تحل فيه الصورة العقلية الكلية جوهر روحاني غير موصوف بصفات الأجسام، وهو الذي نسمّيه بالنفس الناطقة. وذلك ما أردنا أنْ نبين.

٧\_للشيخ رسالة فارسية في معرفة النفس قد طبعت بمناسبة ذكرى ابن سينا الألفية في جامعة طهران، عاصمة ايران، سنة ١٣٧١ ه.ق = ١٣٣١ ه.ش بتصحيح الدكتور موسى عميد، وقد بذل جهده في تصحيحها بعرضها على نسخ عديدة عرفها في مفتتح

٩٦ / العجج البالغة على تجرّد النفس الثاطقة

الرسالة، وفي تحشيتها، والإتيان بمقدمة مجدية لها. وهذا البـرهان مـن الشـفاء هـو البرهان الأوّل فيها على أنّ النفس الإنسانية جوهر مفارق غير مخالطٍ للمادة بريءٌ عن الأجسام منفرد الذات بالقوام والعقل؛ إلّا أنّ الشيخ لخّص البرهان و أتى به في الرسالة بالفارسية؛ قال في الباب الخامس منها: «اكنون مىگوييم كه هر جوهرى كه تـصور معقولات كند...» (ص ٣٤، ط ١).

٨- البرهان الأوّل من نفس الشفاء على أنّ النفس الناطقة جوهر مفارق، محرّر في رسالةٍ للشيخ (رضوان الله عليه) في السعادة و الحجج العشر بتحرير آخر مفيد في بيانه جداً. و هذه الرسالة طبعت في حيدر آباد الدكن مع عدة رسائل أُخر فلسفية للشيخ سنة مدرًا. و هذه الرسالة طبعت في حيدر آباد الدكن مع عدة رسائل أُخر فلسفية للشيخ سنة المراهان المذكور هو الحجة الأولى في تلك الرسالة أيضاً، و توول إلى البرهان الأولى من البرهان الأولى من المرابعان المرابعان المرابع من المرابع مدرًا أُخر فلسفية للشيخ سنة مدرًا. و هذه الرسالة طبعت في حيدر آباد الدكن مع عدة رسائل أُخر فلسفية للشيخ سنة المرابعات في حيدر آباد الدكن مع عدة رسائل أُخر فلسفية الشيخ سنة المرابعات أخر فلسفية للشيخ سنة المرابعان المذكور هو الحجة الأولى في تلك الرسالة أيضاً. و توول إلى البرهان المؤلى من الشفاء، و ليست غيره عند التحقيق قال:

الحجة الأولى في أنّ النفس جوهر [مفارق]؛ يجب أنْ يتحقق أنّ الإنسان فيما هو انسانٌ يباين سائر الحيوانات بقوّة تخصه من بين جملتها له بها إدراك المعقولات الكلية. وقد جرت العادة بتسمية هذه القوّة العقل الهيولاني والنـفس النـاطقة. وبـها يسـمّى الإنسان ناطقاً. وهذه القوّة موجودة في كل واحد من الناس طفلاً كان أو بالغاً. مجنوناً كانَ أو عاقلاً. مريضاً كان أو سليماً.

فأوّل ما يحصل في هذه القوّة من المعقولات هي المسماة بداية العقول والآراء العالية أعنى المعانى المتحققة بغير حاجة إلى قياس و تعلم، إذ لو كان لكل واحدٍ من المعقولات حاجة إلى تقدم تعلم وقياس لَوّصل الأمر إلىٰ ما لايتناهى وذلك محال. فظاهره أنّ من المعقولات معقولات أوّل لاتحتاج إلى قياس و تعلم في أنْ تكون معقولات، ويجب أنْ يكون حصولها في النفس في أوّل مرتبة لآنها يجب أنْ تكون العلة لسائر المعقولات في أنْ تكون معقولات، فإنّ كل واحد لما هو أوّل في كل واحدٍ من المعاني علة لما هو الثاني في ذلك المعنى من حيث هو ذلك المعنى، ولابدً من تقدم وجود هذه المعاني في القابل لها من الإنسان.

ثم لايخلوا ما أنْ تكون هذه المعاني جواهر أو أعراضاً حالَّة فيها. وكلَّ من نفي كون

الباب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القوّة الغاقلة / ٩٧

النفس الناطقة داخلةً في حقيقة الجوهر فإنّه يسمّي هذه المعاني أعراضاً. ثم من المعلوم المقبول عند كل واحدٍ من الفرق أنّ العرض لايستتّم قوامه ما لم يحط بحامل جوهري الذات يحمله، إذ اسم العرض موضوع لهذا المعنىٰ. ولابدً أنْ يكون لهذه المعاني على هذا الوضع حامل من ذات الإنسان يحملها. و هذه المعانى كلية، لأنّ من حكم بأنّ الشيء لايصدق عليه نعم ولا معاً، ولا يكذبان عليه معاً، بـل يـصدق أحدهما و يكذب الآخر، فليس يطلقه إلّا إطلاقاً كلياً. وكذلك من قال: إنّ الكلّ أعظم من الجزء. وكذلك من قال: إنّ الأشياء المساوية لشيء واحد متساوية.

فلينظر من هو حامل هذه المعاني الكلّية من ذات الإنسان؟ وهل هـو جسـم، أو جوهر غير جسم؟.

و من البيّن أنّ حاملها لوكان جسماً لامتنع أنْ يقبل شيئاً من المعانى المعقولة الكلية. وذلك أنّه ليس شيء من هذه ينقسم إلّا إلى الأجزاء الجزئية إنْ كـانت له. والأجـزاء الرسمية الوهمية إنْ كانت له، والأجزاء القولية إنْ كانت له. وأمّا من جهة الكمية فكلّا؛ وتبيّن ذلك آنفاً.

ثمّ من البيّن أنّ كلَّ صورة لا بَسَتْ جسماً من الأجسام فإنّها تنقسم بانقسام الجسم. ثم من الممتنع أنْ يكون انقسامها من جهة الكميّة، وذلك أنّ الأجزاء التي تنقسم إليها الصورة المعقولة لايخلو إمّا أنْ يكون لها أو لبعضها شيء من معنى الكل، أو لا يكون لها أو لبعضها شيء من معنى الكل؛ فإنْ كان هذا القسم فالصورة الكلّيّة إذاً تتركب من أجزاء ليس لا شيء من معنى الكل، وإذا كانت أجزاء خالية عن صورة وانّما تحصل فيها الصورة عند اجتماعها، فليس بأجزاء لصورة تقبل هي أجزاء قابل الصورة، فاذاً ليست الصورة التي وصفناها بمنقسمة وهذا خلف.

فبقى إنْ كانت الصورة الكلية منقسمةً. أنْ تنقسم إلى أجزاء لها معناها؛ وذلك على قسمين:

إمّا أنْ يكون لكل واحد منها أو بعضها تمام صورتها و معناها: فتكون الصورة الكلية محمولة على هذه الأشياء، و هذه الأشياء إمّا أشخاص تحتها. أو أنواع؛ و من البيّن أنّا

۹۸ / العجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

إذا وضعنا الصورة الكلية نوعاً من الأنواع الأخر أنّ هذه الأجـزاء تكـون أشـخاصها يحمل عليها معنى الصورة الكلّية، ثم عند تركبها يحصل المعنى الكلى، وذلك مـحال على ما بيّن على لسان المنطقيين ولسان الفاحصين عن الفلسفة الأُولىٰ؛ ثم مـع ذلك لايكون الانقسام عارضاً لها بل لمـوضوعاتها التـي تـحمل هـي عـليها وذلك غـير الموضوع.

فبقى أنّما إذا انقسمت فأنّما تنقسم إلى أشياء ليس لها تمام معناها، ولاهي أيـضاً عرية عنها، و تلك هي أجزاء الحد و الرسم، فإذاً إنّما تنقسم إلى أجزاء حدّية أو رسمية، ولا يخلو إمّا أنْ تكون هذه الأجزاء كلّية أو شخصيّة: فإنْ كانت الشخصية فحدّ الكلى مركب من أجزاء شخصيّة و ذلك محال على مـا بـينه المـنطقيون. وإنْ كـانت كـلّية فالمسألة راجعة من الرأس في كل واحد من الأجزاء. فأمّا إنْ بلغت القسمة إلى مالا تتناهى فتكون صورة كلية مركبة من ساد صورية كلّية لا تنقسم في ذاتها إلى الأجناس الأُولى. وبين أنّ هذه الصورة الكلية ليس من شأنها الحلول في جسم من الأجسام لاجل امتناعها عن الانقسام. فإذاً لا الصورة التي هذه الصورة مبدؤها و جزؤها وحدها بحالَةٍ في الجسم، وإلّا فيكون الإنسان موجوداً ولاحيواناً وهذا محال.

فتبيّن أنّ الصورة الكلية لن تحلّ جسماً من الأجســام البــتة، و لا أيــضاً فــي قـوّة جسمانية، إذ حال القوّة الملابسة للجسم في الانقسام كحال الجسم. فقد اتضح أنّ محلّ الحكمة من ذات الإنسان جوهر غير جسماني قائم بذاته، وذلك ما أردنا أن نبيّن.

و هذا البرهان قد لخصّه الغزّالي بتحرير آخر و نقله في كتابه معارج الفدس في مدارج معرفة النفس و هو البرهان الأوّل فيه أيضاً. (ص ٢٥، ط مصر).

و كذا قد نقله الفخر الرّازي في المباحث المشرقية بتحرير آخر، وهو الدليل الأوّل فيه أيضاً على تجرّد النفس الإنسانيّة؛ ثم أتى في أثناء التحرير بمطالب عـلى سـبيل السؤال والجواب حول الدليل لاتخلو من فـوائـد (ج٢، ص٣٤٥، ط١)؛ وكـذا فـي المسألة الثامنة والعشرين من كتابه المسمّى بـ الأربعين (ج١، ص٢٦٧، طبع حيدرآباد الذكن). و كذلك هو الحجة الأولىٰ من نفس الأسفار، غير أنّ صاحب الأسفار نـقلها مـن المباحث المشرقية وحرّره بتحرير آخر أيضاً قريب من ما في المباحث وزاد بـعض كلمات تمثيليّة، ثم أورد اعتراضات الفخر في أثناء تحرير الدليل على حذوه بـتعبير واعترضهاهنا تارة، فإنْ قلت أُخرىٰ، فأجاب عنها، من غير أنْ يصرّح باسم الفخر أو يسمّى المباحث، ولابأس بذلك .. ثم نقل مسلكاً آخر في تقرير الحجة واعتراضات بعض المتأخرين عليه، فأجاب عنها؛ ويريد بذلك البعض صاحب المباحث، وأهاد بعض إشارات لطيفة في تضاعيف الحجة.

و اعلم أنَّ أوّل من تصدّى لبيان هذا البرهان المذكور من الشفاء، هو الشيخ نفسه في الفصول الثلاثة السادسة عشرة و تاليتيه من النمط الثالث من كتاب الإشارات، فوزّع البرهان في ثلاثة فصول: فصل في تحرير أصل البرهان، و فصلين في الجواب عن توهم الإيرادين حوله؛ سيّما أنّ الشارح المحقق الطوسى في شرحه على الإشارات بينّها أتم تبيين؛ على أنّ لنا حول كلماتهما السامية تعليقات لعلّها لمجدية لمن هو يستغى الإيمان و الإطمينان بنحو هذه المغارف الإيقائيّة، فعليك بما نهديها إليك، والله سبحانه وليّ التوفيق؛ قال الشيخ:

«إشارة، إن اشتهيت الآن أن يتضح لك أنّ المعقول لايسرتسم في منقسم ولا في ذى وضع فاسمع انك تعلم أن الشىء غير المنقسم قد يقارنه أشياء كثيرة لايجب لها أن يصير منقسماً في الوضع، وذلك إذا لم تكن كثرتها كثرة ما يسنقسم في الوضع كأجزاء التبلغة لكن الشيء المنقسم إلى كثرة مختلفة الوضع لايجوز أنْ يقارنه شيء غير منقسم، وفي المعقولات معانٍ غير منقسمة لامحالة وإلّا لكانت المعقولات أنّما تلتئم من مبادئ لها غير متناهية بالفعل؛ ومع ذلك فإنّه لابدً في كلّ كثرة متناهية أو غير متناهية من مبادئ لها غير متناهية بالفعل؛ ومع ذلك فإنّه لابدً في كلّ كثرة متناهية أو فير متناهية من واحد بالفعل، وإذا كان في المعقولات ما هو واحد ويُعقل من حيث هو واحد فانّما يُعقل من حيث هو واحد فانّما يعقل من حيث لاينقسم، فإذن لايرتسم فيما ينقسم في الوضع، وكل جسم وكل قوّةٍ في جسم منقسمً.»

٩٠٠ / الحجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

ما هو واحد بالفعل معقول من حيث هو كذلك فيما ينقسم في الوضع أي لايمكن أنّ يكون العاقل منقسماً في الوضع. ولا يخفى عليك أنّ هذ البيان هو تحرير متن البرهان المذكور في الشفاء. وكذلك الفصلان الآتيان في دفع بعض الشبه الواردة عـليه أيـضاً قد استخرجا من تقرير برهان الشفاء.

و بالجملة تحرير هذا البرهان في الفصول الثلاثة من الإشارات، تنقيح ما في الشفاء على أُسلوب آخر أحسن و أبين. و عليك بشرح المحقق الطوسى عليه:

قوله: «إشارة؛ إن اشتهيت ... فاسمع» يريد بيان أنّ النفس الناطقة، وبالجملة كل جوهر عاقل فهو ليس بجسم ولاجسمانى، وبالجملة ليس بذى وضع. قال الفاصل الشارح: إيراد هذه المسألة كان بالنمط المترجم بالتجريد أُولىٰ، إلّا أنّه لما بنى إثبات الجوهر المفارق على أنّ النفس الإنسانية ليست جسماً ولاجسمانية احتاج إلى بيان

ذلك فاكتفى هاهنا ببرهان واحد لذلك وذكر سائر البراهين في النمط المذكور. وأقول: إنه أراد في هذا النمط أن يبحث عن ماهية النفس وكمالاتها فبيّن أوّلاً أنّها جوهر مفارق الوجود عن الأجسام والجسمانيات، ثم أثبت لها كمالات تصدر عنها لذاتها من غير توسط آلة وكمالات تصدر عنها بتوسط آلات: وأراد في نمط التجريد أنْ يبحث عن حالها بعد التجرّد عن البدن فبيّن هناك بقائها مع كمالاتها الذاتية ولم يتعرض لبيان امتناع كونها جسماً أو جسمانياً، بل بالغ في إيضاح الفرق بين الكمالات الذاتية الباقية معها والكمالات البدنية الزائلة عنها بزوال البدن فوقع اشتراك ولم يتعرض لبيان متناع كونها جسماً أو جسمانياً، بل بالغ في إيضاح الفرق بين ولم يورد كما ذكره الشارح هاهنا شيئاً ممّا يجب أنْ يبين هناك.

و أقول: هذا ما قاله المحقق الطوسي في صدر الفصل من بـيان غـرض الشـيخ الرئيس. والجواب عن اعتراض الفخر الرازي عليه. ولكن لايخفى عليك أنّ أدلّة تجرّد النفس كلّها تنتج أنّها جوهر بسيط مفارق الوجود عن المادّة وأحكامها وما هو شأنه كذلك فلايتطّرق إليه الفساد و الزوال أبداً. فانقطاع النفس عن بدنها العنصري لايضر بقائها الأبدي كما صرّح الشيخ به في السادس من سابع الإشارات المـترجـم بـقوله: الباب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القوّة الفاقلة / ١٠١

«تكملة لهذه الإشارات إلخ» وسيأتي تفصيل البحث عن ذلك ونقل ما في التكملة. وقد علمت أنّ البرهان المذكور في السادس عشر من ثالث الإشارات هو البرهان الأوّل من نفس الشفاء على تجرّدها و هو من أمتن البراهين على ذلك وأسدّها وأتقنها، والحق أنّ ما قاله المحقق الطوسى في المقام مجيباً عن الاعتراض ليس كما ينبغى ولا يخلو عن تكلّف، وما أفاده الفخر مقرون بالصواب. فلنرجع إلى ما حرّره المحقّق الطوسى في شرح دقائق البرهان، قال:

قوله: «انك تعلم … غير منقسم» إشارة إلى تمهيد أصل كلّى، و هو أنَّ الحالّ قد يكون بحيث لا يقتضي انقسامه انقسامَ المحلَّ؛ و قد يكون بحيث يقتضي:

و الأوّل هو الحالّ الذي لاينقسم إلى أجزاء متبائنة في الوضع كالسواد المنقسم إلى جنسه وفصله، وكأشياء كثيرة تحلّ محلاً واحداً معاً كالسواد والحركة مثلاً فاتهما لايقتضيان بانقسامهما إلى هذين النوعين انقسامَ المحلّ إلى جزء أسود غير متحرك، وإلى جزء متحرك غير أسوفت مترضي من

و الثانى هو الحالّ الذي ينقسم إلى أُجزاء متبائنة في الوضع كالبلقة فانّها تنقسم إلى عرضين متبائنين في المحل و الوضع. وأشار الشيخ إلى هذين القسمين بقوله الشى. غير المنقسم قد تقارنه أشياء كثيرة إلى قوله كأجزاء البلقة. و المحلّ أيضاً قد يكون بحيث لايقتضى انقسامه انقسام الحالّ، وقد يكون بحيث

و المحل أيضا قد يكون بحيث لايقتضي أنفسامه أنفسام الحال، وقد يكون بنحيت يقتضي:

و الأوّل هو المحل المنقسم إلى أجزاء غير متبائنة في الوضع كالجسم المنقسم إلى جنسه و قصله. أو إلى مادته و صورته؛ و المحل الذي ينقسم إلى أجزاء متبائنة فمي الوضع و لكن لا يحلّ فيه الحالَ من حيث هو ذلك المحلّ بل من حيث لحوق طبيعة أخرى به كالخط فإنّ النقطة لاتنقسم لأنّها لا تحلّه من حيث هو خط بل من حيث هو متناهٍ. وكالسطح فإنّ الشكل لا يحلّه من حيث هو سطح بل من حيث هو ذو نهاية واحدة أو أكثر، وكالجسم فإنّ المحاذاة التي هي إضافة مثلاً لا تحلّه من حيث هو جسم بل من حيث وجود جسم آخر على وضع مامنه، وكالأجزاء فإنّ الوحدة

۲۰۲ / الحجج البالغة على تجرد النفس الناطقة

لا تحلّها من حيث هي أجزاء بل من حيث هي مجموع. و الثانى هو المحل الذي يحل فيه شيء من حيث هو ذلك الشيء القـابل للـقسمة كالجسم الذي يحل فيه السواد و الحركة أو المقدار. و أشار الشيخ إلى القسم الأخير بقوله: «لكن الشيء المنقسم إلى كثرة مختلفة الوضع لايجوز أن يقارنه شيء غير منقسم». و إنّما أعرض عن ذكر القسم الأوّل لأنّ الحال هناك لايقارن المحل المنقسم من حيث هو ذلك المحلّ و ليس مقارنته إيّاه هذه المقارنة بل انّما يقع عليهما اسم المقارنة لا بمعنى واحد.

قوله: «و في المعقولات... وكل قوّة في جسم منقسم» لمّا فرغ عن تمهيد الأصل المذكور شرع في تقرير الحجة وهو أنَّ في المعقولات مغانِيَ غير منقسمة وإلَّا للزم منه محال و هو التيام كل معقول من جزاء غير متناهية بالفعل سوا. كانت متشابهة أو غير متشابهة. وإنَّما قيد بالفعل لان الشيء الذي يكون له أجزاء غير متناهية بالقوة كالجسم أنما يكون واحدا بالفعل فيكون هو معنى غير منقسم من حيث هو واحــد و هو المطلوب، مع أنَّ هذا الاحتمال في المعقولات غير ممكن على ما سيأتي. و مع لزوم المحال المذكور فالمطلوب حاصل لأنَّ كل كثرة بالفعل سواء كانت متناهية أو غير متناهية فالواحد بالفعل موجود فيه، وذلك لأنَّ الكثرة عبارة عن الآحاد. فإذن ثبت أنَّ في المعقولات ما هو واحد فإذا عُقِل من حيث هو واحد فانَّما عُقِل من حيث لاينقسم. ومعنى أنَّه عُقِل أنَّه ارتسم في جوهر يدركه. وهـذا الارتسـام فــي ذلك الجوهر لا يكون من حيث لحوق طبيعة أُخرىٰ به لاَنَّه يدركه بذاته. ثم إنْ كان ذلك الجوهر متا ينقسم وجب من انقسامه انقسام المعنى المعقول من حيث هو واحد وهو محال، فإذن المعقول الواحد يستحيل أنْ يرتسم فيما ينقسم في الوضع، وكلَّ جسم وكل قوَّةٍ حالَّةٍ في جسم منقسمٌ. فإذنْ محل المعقول الواحد ليس بجسم ولابـقوَّة جسمانيَّة، و محلَّ المعقول الواحد هو محلَّ ساتر المعقولات على ما مرَّ، فإذن ليست النفس الإنسانية ولاكل ما من شأنه أنْ يعقل بجسم ولابجسماني. و ألفاظ الكتاب ظاهرة. الباب الثالث: من الحجج البالغة على تجرد القوّة الغاقلة / ٢٠٣

و إنّما قيّد قوله: «فإذنْ لايرتسم فيما ينقسم» بالوضع، احترازاً مـن انـقسام المـحلّ لابالوضع فإنّه لايقتضى انقسام الحال كما مرّ، والجوهر العاقل يجوز أنْ ينقسم ذلك الانقسام كانقسام النفس إلى جنسها وفصلها.

و اعلم أنَّ ما ليس بمنقسم بالفعل فلا يحتمل أنَّ ينقسم إلى مختلفات لأنَّ اختلاف الأجزاء الموجودة في الكل يقتضى انقسام الكل بالفعل وقد فرض غير منقسم بالفعل هذا خلف، لكند يحتمل أنَّ ينقسم إلى متشابهات وإنَّ لم يكن إلَّا في الوهم، وذلك كالجسم الذي هو شخص إلى أجزاء غير متناهية بالقوّة، أو كالجسم الذى هو جنس إلى أنواع غير متناهية بالقوّة، والمعنى المعقول إنَّ كان كذلك فلا يمتنع أنَّ يحلّ في جسم غير منقسم بالفعل، وينقسم يانقسام ذلك الجسم إلى أجزائه أو إلى جزئياته فلذلك أردف الشيخ هذا الفصل بفصلين مشتمايين على بيان هذين الإحتمالين و تحقيق الحق فيهما.

هذا تمام كلام المحقق الطوسي في شرح الفصل الأوّل من الفصول الثلاثة المذكورة في تقرير أصل البرهان. وقد أجاد وأفاد.

و أقول: قوله: «إلى هذين النوعين» أي إلى نوعي الحركة و السواد.

و قوله: «مع أنّ هذا الاحتمال في المعقولات غير ممكن» أي احتمال كون الشيء منقسماً إلى أجزاء غير متناهية بالقوّة في المعقولات غير ممكن فلايكون شىء مـنها كذلك.

و قوله: «و محلَّ المعقول الواحد هو محل سائر المعقولات على ما مرّ» يـعنى أنَّ وزان محلَّ المعقولات هو وزان محلَّ المحسوسات أى الحسّ المشترك؛ وكـما أنَ القاضى بين الأشيا؛ المحسوسة لابدَ من أنْ يحضره المقضى عليها جميعاً كما مر البحث عنه في بيان إثبات الحس المشترك في الفصل التاسع من النمط الثالث من الإشارات، كذلك القاضى بين الأمور المعقولة لابدَ من أنْ يحضر المقضى عليهم جميعاً فـمحلَّ معقول واحدٍ هو محلَّ سائر المعقولات وقد أثبت في الفصل السادس من المحسوسات التالث أنَّ هذا الجوهر العاقل في الإنسان واحد. وهذا البيان في محل المحسوسات المتخالفة،

٤٠٤ / العجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

وكذلك في محل المعقولات المتغائرة قد عدّ من أدلّة تجرّد النفس أيضاً كما سميأتي كلمات القوم فيه.

قوله: «احترازاً من انقسام المحل لا بالوضع» وذلك كالجسم المنقسم إلى جـنسه و فصله أو إلى مادته و صورته مثلاً.

قوله «و اعلم أنّ ما ليس بمنقسم بالفعل» هذا الكلام منهﷺ تمهيد و تـوطئة لبـيان الفصلين الآتيين، لا أنّه من تتمة شرح الفصل السابق.

و أقول: في بيان الوهمين الآتيين بالإجمال: إنّ الشيخ لما كان أساس برهانه في تجرّد النفس الناطقة على وجود المعنى الواحد العقلي البسيط مجرّداً عن المادة أى يكون من وراء عالم الطبيعة، كان الوهمان الآتيان في صدد أن يخرجا المعنى الواحد العقلى عن البساطة بحيث لم يكن معنى واحد عقلي بسيطاً، فلو ثبت هذا التوهم لما تم برهان الشيخ، وذلك لأنه إذا تطرق القيسة في المعنى الواحد العقلي و خرج عن البساطة جاز أن يحلّ فيما يقبل الإنقسام فينقسم الحال أي المعنى الواحد العقلي بانقسام المحلّ أي النفس الناطقة بأقسام، فعلى هذا لم تجب أن تكون النفس مجرّدة بل يمكن أن تكون جسماً أو جسمانياً.

قوله: «و اعلم أنّ ما ليس بمنقسم بالفعل» أي ما ليس بمنقسم ب**الفعل إلى أجـزاء** متبائنة في الوضع فلايحتمل أنْ ينقسم إلى مختلفات الحقيقة. فلنرج**ع إلى مـ**ا أفـاده الشيخ في دفع الوهمين حول البرهان و شرح المحقق الطوسى عليه، قال **الشيخ**:

وهم و تنبيه، ولعلك تقول: قد يجوز أن تقع للصورة العقلية الواحدنية قسمة وهمية إلى أجزاء متشابهة. فاسمع انّه إنْ كان كل واحد من القسمين المتشابهين شرطاً مع الآخر في استتمام التصور العقلي فهما مبائنان له مبائنة الشرط للمشروط. وأيضا فيكون المقعول الذي أنّما يعقل بشرطين هما جزاءه منقسماً. وايضاً فإنّه قبل وقوع القسمة يكون فاقداً للشرط فلم يكن معقولاً. وإنْ لم يكن شرطاً فالصّورة المعقولة عند القسمة المفروضة صارت معقولة مع ما ليس مَدْخَلَهُ في تتميم معقوليتها إلّا بالعرض، وقد فرضنا الصورة المعقولة صورةً مجرّدةً عن اللواحق الغريبة فإذن هي ملابسة بعدُ لها. الياب الثالث: من الحجج البالغة على تجرد القوّة الفاقلة / ٥ • ١

وكيف لا وهي عارضة لها بسبب ما فيه قدر في أقل منه بلاغ فإنّ أحد القسمين هو حافظ لنوع الصورة إنْ كان متشابهاً فالصورة التي جرّدناها مغشّاة بعدً بهيئة غريبة من جمع أو تفريق، وزيادة أو نقصان واختصاص بوضع فليست هي الصورة المفروضة. وأمّا الصور الحسية والخيالية فتفتقر ملاحظة النفس أجزاء لها جزئية متبائنة الوضع مقارنة لهيئاتٍ غريبة مادية، إلى أنْ يكون رسمها ورشمها في ذى وضع وقبول انقسام.

هذا تمام كلام الشيخ في هذا الفصل. وبيّن فيه الفرق بين الصور المعقولة، وبين الصور الحسيّة والخياليّة، بأنّ الصور المعقولة يمتنع حلولها في الجسم وما يتبعه، وأنّ الحسية والخيالية يجب حلولها فيه كما أشبع الكلام في ذلك في الفصل الثالث من رابعة نفس الشفاء بأنّ الصورة المرتسمة في الخيال يحب أن يرتسم في جسم (ج ١، من الطبع الحجرى، ص ٣٤١). ولكنك قد دريت تنحقيق الحق في ذلك في العين الثانية والعشرين، وفي البحث عن براهين تجرّه النفس تجرّداً غيرتام، من أنّ القوّة الخيالية و صورها أيضاً مجرّدة؛ بل الحقّ هو أنّ الصور المحسوسة أيضاً كذلك وأنّ الصور و مورها أيضاً مجرّدة؛ بل الحقّ هو أنّ الصور المحسوسة أيضاً كذلك وأنّ الصور

العلمية مطلقاً معقولة. وعليك بما أفاده المحقق الطوسي في شرحه على الفصل قال: الوهم هو الاحتمال الأوّل من الاحتمالين المذكورين و هو أنْ تكون الصورة العقلية الواحدة قابلة للقسمة الوهميّة إلى أجزاء متشابهة كالجسم الواحد. وحينئذ يمكن أن تكون حالّة في جسم واحد فتنقسم بانقسامه. و التنبيه تنبيه على فساد هذا الاحتمال. و تقريره أنّ المعقول الواحد إذا انـقسم إلى قسمين متشابهين و يجب أنْ يكونا متشابهين للمجموع أيضاً فلا يخلو إمّا أنْ يكون كون كل واحد من القسمين مع الآخر شرطاً في كون ذلك المعقول معقولاً وحينئذ لا يكون كل واحد منها بانفراده معقولاً إيضاً في كون ذلك المعقول معقولاً وحينئذ لا يكون كل واحد من القسمين مع الآخر كالأصل.

أمَّا القسم الأوَّل فباطل من ثلاثة أوجه:

الأوّل: أنّ كل واحد من القسمين على ذلك التقدير يكون مبايناً للكل مباينة الشرط

١٠٦ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

المجتمع متعلق الماهية بزيادة في المقدار أو العدد كشكل ما أو عدد بخلاف القسمين فلا يكون القسمان جزئيه من حيث ماهيته المتشابهة لهما هذا خلف. و الثاني: أنَّ المعقول الذي شرط كونه معقولاً هو حصول جزئين له لايكون من حيث هو كذلك غير منقسم وقد فرضناه واحداً غير منقسم هذا خلف. و الثالث: أنَّه قبل وقوع القسمة فيه لايكون الجزءان حـاصلين فـلا يكـون شـرط معقوليته حاصلاً فلا يكون معقولاً وقد فرضناه معقولاً هذا خلف. والشيخ أشار إلى القسم الأوّل بقوله: «إنَّ كان كلَّ واحد من القسمين المتشابهين شرطاً مع الآخر في استتمام التصور العقلي». وأشار إلى الوجه الأوّل بقوله: «فهما مـتبائنان له مـبائنة الشرط للمشروط». وأشار إلى الوضيع الثاني بقوله: «و أيضاً فيكون المعقول الذي أنَّما يعقل بشرطين هما جزءا. مقدماً» وأثبار إلى الوجه الثالث بقوله: «و أيضاً فإنَّه قبل وقوع القسمة يكون فاقداً للشرط قلم يكن معقولاً». و أما القسم الثاني و هو أن لايكون حصول القسمين شرطاً في معقوليته بل يكون هو بنفسه معقولاً. وكل واحد من القسمين بانفراده أيضاً معقولاً كـالجسم الذي يـقبل القمسة إلى أجسام فباطل أيضاً لكون الصورة المعقولة مأخوذة مع لاحق غريب عن ذاته كالقسمة أوّلاً، وكمقارنة ما يقبل القمسة من المقدار ثانياً. وقد ذكرنا من قبل أنّ الصور المعقولة أنَّما تكون مجرَّدة عمَّا يقتضيه غير ذواتها هذا خلف. وأشار الشيخ إلى هذا القسم بقوله: «و إنْ لم يكن شرطاً». وإلى الخلف اللازم مـن جـهة مـقارنة القسمة بقوله: «فالصورة المعقولة ... فإذن هي ملابسة بعدَّلها». وإلى الخلف اللازم من جهة مقارنة ما يقبل القسمة من المقدار بقوله: «و كيف لا و هي عارضة ... قليست هي الصورة المفروضة». وذلك لانَّ القسمة عارضة لها بسبب شيء فيه ذو مقدار في أقل

للمشروط، ويلزم من ذلك أنْ يجتمع من القسمين شيء ليس هو ايّاهما بل إنَّما يكون

من كفاية فإنَّ أحد القسمين وإنَّ كان متشابهاً للقسم الآخر فهو حافظ لنوع الصورة المعقولة فإذنُ الصورة التي فرضناها مجرَّدة كانت مغشاة بعد بهيئة غريبة من جمع إذا اعتبر حصول الكل من القسمين، أو تفريق إذا اعتبر انقسامه إليهما، أو زيادة إذا اعتبر الياب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القوّة الغاقلة / ١٠٧

حصوله من انضياف أحد القسمين إلى الآخر، أو نقصان إذا اعتبر بقاء المعقولية بعد حذف أحدهما منه واختصاص بوضع لأنّ التجزية إلى جزئين متشابهين لاتعرض إلا للماديّات فهى تقتضى وضعاً ما لامحالة. وقوله: «قليست هي الصورة المفروضة» إشارة إلى الخلف.

قوله: «و أمّا الصور الحسية ... وقبول الانقسام» لمّا فرغ من بيان امتناع حلول الصورة المعقولة في الجسم وما يتبعه بيّن وجوب حلول الصورة الحسيّة والخياليّة فيه ليتمّ الفرق بينهما. وذلك لأنّا إذا أحسسنا بوجه إنسان مثلاً، أو تخيلناه فلابدً من أنْ تلاحظ النفس أجزاء له متبائنة الوضع مقارنة لهيئة غريبة مادية كالعينين والأنف والفم فإنّ صورة العين اليمنى تدرك في مادة وجهة لم تحلّ اليسرى فيها، وكذلك اليسرى فهما متبائنان بالوضع. وأيضاً كونهما على بعد مخصوص بينهما وكون إحديهما في جهة من الأخرى غير جهة الأنف عينات غريبة مادية تقارنها و تلك الملاحظة تفتقر إلى أنْ يكون رسمها الحسّي ورشمها الخيالي في ذي وضع وقبول العسرام أى في شيء مادى.

و الرسم هو الأثر اللاصق بالأرض، وهو بالمحسوس أولىٰ لأنّ الحسّ أنّما بجد أثر الشيء. والرشم هو الختم أعنى إحداث النقش الذي يحصل من الطابع في الشيء الذي طبع عليه، ولذلك يستى اللوح الذي يختم به البيادر رشماً وهو بالخيالى أولىٰ لأن صورها منطبعة في الخيال من طابع هو المدرك بـالحسّ. وفي قـول الشـيخ «ملاحظة النفس الصور الحسّية والخياليّة» تصريح بإدراك النفس لها. ويـظهر مـنه بطلان قول من ادّعى عليه أنه لا يقول بذلك.

و اعتراض الفاضل الشارح بأنَّ الصورة العقلية في النفس الجمزئية ليست بـمجرّدة مكررٌ قد سبق ذكره.

و قوله: «لوصح أنّ الصورة العقلية مجرّدة عن اللواحق لكمان كافياً في بيان تـجرّد النفس لأناحينئذ نقول كل حالً في متحيّز فهو ذو وضع، وكل ذي وضع فليس مجرّداً عن اللواحق. والصورة العقلية مجرّدة فهى ليست بحالة في متحيز» ليس يقدح في

٨٠٨ / الحجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

الحجة المذكورة لأنّ صحة حجة على مطلوب لاتنافي صحة حجة أخرى عليه. والشيخ قد أورد تلك الحجة أيضاً في أكثر كتبه حتى المختصر الموسوم ب عيون الحكمة لكنه أوردها على وجه أقرب مأخذاً ممّا ذكره هذا الفاضل. و ذلك لآنه أوردها هكذا: الصور العقلية ليست بذوات وضع، وكل حال في جسم فهو ذو وضع. و أنما اختار هاهنا الحجة المذكورة التي هي قولنا المرتسم بالمعقول الواحد ليس بمنقسم والجسم منقسم، لاندراج وجوب كون الصورة الخيالية جسمانية تحتها على وجه أظهر كما أشار إليه.

و أمّا اعتراضه المستفاد من الشيخ أبىالبركات وهو أن الهيولىٰ غير ذات حجم وقد حكمتم بانطباع الجسمية والمقدار فيها فلم لايجوز انطباع المحسوسات في النفس؟ فالجواب عنه أنّ الهيولىٰ أنّما تتحصل موجودة ذات وضع بذلك الإنطباع، والنـفس لايجوز أنْ تصير ذات وضع البته.

و قوله: «هب أنّ ما ذكرتموه يقتضي كون الصور الحسية والخيالية جسمانية لكنّها لاتقتضى كون الوهمية جسمانية» فالجواب أنهم لم يتمسكوا في ذلك بهذه الحجة بل بغيرها.

هذا تمام كلام المحقق الشارح على الفصل الثاني من الفيصول الثيلاثة المبذكورة. فنقول في بيان بعض عباراته:

قوله: «فتنقسم بانقسامه» أي بنحو التشابه.

و قوله: «إذا انقسم إلى قسمين متشابهين ويجب أنْ يكونا متشابهين للمجموع أيضاً» أي إذا انقسم إلى قسمين كل واحد منهما متشابه للآخر في الماهية، وحينئذ يجب أنْ يكونا متشابهين للمجموع أيضاً في الماهية أيكون كل واحدٍ من الشلائة متشابها للآخرين فيها فلا يخلوا إمّا أنْ يكون كلّ واحد من القسمين أي الجزئين مع الآخر شرطاً أي يكون هذه المعية شرطاً في كون ذلك المعقول الذي هو كل مجموعي معقولاً وحينئذ لا يكون كل واحد منهما بانفراده معقولاً لفقدان الشرط إلخ. قوله: «و قد ذكرنا من قبل أنْ الصور المعقولة أنّما تكون مجردة عما يقضيه غير ذواتها» ناظر إلى تحقيقه الذي أتى به في أثناء شرحه على الفصل الثامن من النمط الثالت من الإشارات حيث قال الشيخ: «تتبيه، الشيء قد يكون محسوساً عندما يُشاهَد إلخ» وراجع في نقل كلامه والتحقيق الحقيق حوله شرح العين الثالثة والثلاثين مس كتابنا سرح العبون في شرح عبون مسائل النفس.

قوله: «و إنْ كان متشابهاً للقسم الآخر فهو حافظ ...» و إنْ لم يكـن مـتشابهاً فـهو منقسم بالفعل كمامز.

قوله: «و يظهر منه بطلان قول من ادّعى ...» تعريض على الفخر الرازى حيث قال في شرحه على نفس الإشارات غير مرّة إنّ الشيخ لايقول بإدراك النـفس للـجزئيات. وقد أجاب عنه الشارح الطوسى بأنّ الشيخ قائل به إلّا أنّ النفس مدركة للمعقولات بذاتها و للمحسوسات بآلاتها؛ وجعل كلام الشيخ هاهنا حيث قال: فـتفتقر مـلاحظة النفس أجزاء لها، شاهداً لمدّعاه.

قوله: «على وجه أقرب مأخذاً ممّا ذكره أمّا وجه كونه أقرب في العيون فلأنّه من قياس واحد، و أمّا ما ذكره الفخر فلانَّة من قياسين.

قوله: «لاندراج وجوب كون...» تعليل لوجه الإختيار. وأما بيان قوله على وجـه أظهر، فلأنّ اندراجها في الدليل الثانى أظهر من اندراجها تحت الأوّل وذلك لأنّ كون الصورة الخيالية تحت قوله والجسم ينقسم أظهر من دخوله تحت الوضع لأنّ المنقسم إمّا جسم أو جسمانى بخلاف اندراجه تحت الوضع لأنّ معناه أنّه هنا أو هنالك أو هناك هو لايدل دلالة واضحة ظاهرة على كونها جسمانية. أفاده السيد السـند أحـمد في تعليقته على شرح الإشارات للطوسى في المقام.

قوله: «و أمّا اعتراضه المستفاد إلخ». قال الفخر في شرحه على الإشارات في المقام ما هذا لفظه (ص ٢٥٥، ط مصر).

و لقائل أن يقول: أليس أنّ الهيولى الأولىٰ ليس لها في ذاتـها حـجم وامـتداد فـي الجهات. ثمانَكم حكـمتم بـانطباع الجسـمية والمـقدار والشكـل والوضـع فـيها؟ فإذاجوزتم ذلك فلم لا تجوزون انـطباع المحسوسات فـي جـوهر النـفس أيـضاً

١٩٠ / العجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

وما الفرق بين الأمرين؟

فأجاب عنه المحقق الطوسى بقوله: «انّ الهيولى أنّما تتحصل موجودة ذات وضع بذلك الإنطباع، والنفس لايجوز أنْ تصير ذات وضع البتة».

أقول: مراد المعترض أنّ النفس ليست بمجرّدة بل مادية كالهيولى، ومراد المحقق من الجواب أنّ الإعتراض على تجرّد النفس بقياسها بالهيولى قياس مع الفارق فالنفس باقية على تجرّدها، وذلك لأن الهيولى تتحصل موجودة ذات وضع بـانطباع الطـبيعة الجسمية وامّا النفس فلا تصير ذات وضع البتة.

اعلم أنّ النفس بلحاظ نشأتها الدّانية من حيث إنّ بدنها مرتبتها النازلة ذات وضع كما لايخفى. و أما بلحاظ نشأتها العالية ليست بذات وضع، كيف و ما هو ذو وضع ليس له إلّا صورة واحدة جسمية لايقبل صورة أُخرى إلّا بزوال الأُولى. و النفس تقبل صورة بعد صورة إلى غير النهاية من غير زوال السابقة بتعاقب اللاحقة فهي مجرّدة عن المادة و أحكامها من الوضع و الأحيازوالفساد و تحوها.

قوله: «و قوله هب أنَّ ما ذكر تموه إلغ» تاظر إلى كلام الفخر الرازى في المقام حيث قال في شرحه على الإشارات بعد الاعتراض المذكور ما هذا لفظه:

و أيضاً فهب أنّ ما ذكرتموه يقتضى كون الإدراكات الحسية والخيالية جسمانية ولكن لايلزم منه كون الإدراكات الوهمية جسمانية، فإنّ ملاحظة النفس للصداقة المخصوصة لايتوقف على ملاحظتها لأجزاء تلك الصداقة متبائنة في الوضع. (هامش ص ٢٥٥، ط مصر).

فأجاب عنه المحقق الطوسي بقوله: «انَّهم لم يتمسكوا فـي ذلك بـهذه الحـجة بـل بغيرها» انتهى.

و أقول: تعليل الفخر بأنّ ملاحظة النفس للصداقة إلغ. ناظر إلى قول الشيخ في آخر هذا الفصل المعنون بالوهم والتنبيه. وهو «و أمّـا الصـور الحسـية والخـيالية فـتفتقر ملاحظة النفس أجزاءً لهـا جـزئية مـتبائنة الوضـع إلخ. والشـيخ لم يـدّع هـاهنا أنّ الإدراكات الوهمية جسمانية وانّما تعرض بأنّ الإدراكات الحسية والخيالية جسمانية. فاعتراض الفخر هذا ليس في محلَّه. و تحقيق الحق في الوهم تجده في شرح العـين الإحدى والثلاثين. من كتابنا سرح العيون في شرح العيون.

بقى البحث عن الفصل الثالث من الفصول الثلاثة المعهودة. و هو أيضاً جواب عن وهم يورد على البرهان فقال الشيخ:

وهم وتنبيه. أو لعلك تقول: إنّ الصورة العقلية قد تنقسم بإضافة زوائد معنوية إليها قسمة المعنى الجنسى الوحدانى بالفصول المنوعة. والمعنى النوعى الوحدانى بالفصول العرضية المصنّفة؛ فاسمع أنه قد يجوز ذلك ولكن يكون فيه إلحاق كلّى بكلّى يجعله صورة أخرى ليس جزءاً من الصورة الأولى فإنّ المعقول الجنسى والنوعى لاتنقسم ذاته في معقوليته إلى معقولات نوعية وصنفية يكون مجموعها حاصل المعنى الواحد الجنسى أو النوعي، ولا تكون نسبتها إلى المعنى الواحد المقسوم نسبة الأجزاء بل نسبة الجزئيات؛ ولو كان المعنى الواحد العقلى البسيط المقسوم نسبة الأجزاء بل نسبة الجزئيات؛ ولو كان المعنى الواحد العقلى البسيط من قبول القسمة إلى المتشابهات، وكان كل واحد من أجزائه هو أولى بأنْ يكون البسيط الذي كلامنا فيه.

هذا تمام كلامه في هذا الفصل، وبه تم تقرير البرهان المذكور على أنّ كل جوهر عاقل سواء كان نفساً ناطقة أو مفارقاً ليس بذى وضع. وقد أجاب الشيخ عن الوهم بأنّ الصورة العقلية المنقسمة إلى الأنواع أو الأصناف لم تنقسم انقسام الجسم الواحد البسيط كالماء مثلاً إلى أجزاء متشابهة بل قد ضمّت إليها فصول منوّعة فحصلت أنواعاً، أو العوارض المصنّفة فصارت أصنافاً؛ فقول المستشكل هاهنا من أنّ المعقول يحتمل أنْ ينقسم إلى جزئيات، وإنْ كان صواباً لكنّه ليس بانقسام الشيء إلى أقسام متشابهة كقوله في الإحتمال الأوّل من أنّ الجسم الواحد ينقسم إلى أجزائه المتشابهة فليكن المعنى المعقول الواحد البسيط كذلك؛ فإنّ هذا الانقسام كان في الجسم صواباً، لكن المعنى المعقول لاينقسم كذلك.

ثم هاهنا أي في الوهم الثانى في هذا الفصل يرد سؤال و هو أنْ يقال: لو سلَّمنا أنّ

١١٢ / المجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

المعنى المعقول لم ينقسم إلى متشابهات ولكنه ينقسم إلى مختلفات بلاكلام و دغدغة كالإنسان المنقسم إلى الحيوان والناطق، وكذلك كغيره مما ينقسم إلى مختلفات جنسية و فصلية، فيمكن أنْ يكون المعنى المعقول حالاً في جسم فينقسم بانقسامه، فمحلّه اى النفس الناطقة جسم أو جسماني.

والشيخ أشار إلى هذا الإيراد بقوله: «و لو كان المعنى الواحد العقلى البسيط الذي سبق تعرضنا له ينقسم بمختلفات بوجه».

ثم أجاب عن هذا الإيراد أوّلاً بأنّه خارج عن سياق الإشكال لأنّ الإشكال كان مبتنياً على انقسام المعنى الواحد المعقول إلى المتشابهات، وإليه أشار بقوله: «لكان غير الوجه الذي تشكك به أوّلاً من قبول القمسة إلى المتشابهات». و ثانياً أنّ المعنى المعقول الواحد البسيط إذا قسم إلى أجزاء مختلفةٍ لها كان كل واحد من أجزائه البسيطة كجنسه العالى هو الذي كلامنا فيه أي استدللنا بذلك الجزء البسيط أي بإدراكه على تجرد محلّه أي النفس الناطقة. هذا ما عندنا في بيان ما في هذا الفصل، و هو وإن كان كافياً لإيفاء المراد ولكن في بيان المحقق الطوسي لطفاً آخر نأتي به مزيداً للاستبصار ولعظم الخطر في ذلك الأمر الأهم، قال:

الوهم في هذا الفصل هو الاحتمال الثانى من الإحتمالين المذكورين، وهو أن تنقسم الصورة العقلية إلى جزئيات لها. واعلم أن قسمة الكلّى إلى الجزئيات أنّما تكون بإضافة زوائد معنوية إليه. و تلك الزوائد تكون إمّا مقوّمة لماهيات الجزئيات، أو غير مقوّمة؛ فإن كانت مقومة كانت فصولاً فكانت القسمة بمها قسمة المعنى الجئسى الوحداني بالفصول الذاتية المنّوعة كقسمة الحيوان بإضافة الناطق و غير الناطق إليه إلى الإنسان و غيره؛ وإنّ لم تكن مقوّمة كانت عرضيات ولا يخلو إمّا أنْ يكون الحاصل بعد إضافتها إلى ذلك الكلى قابلاً للشركة كانت القسمة بها قسمة المعنى المعنى الماض العاداني بالفصول الذاتية المنّوعة كقسمة الحيوان بإضافة الناطق و غير الناطق إليه المودان واليضان و فيره؛ وإنْ لم تكن مقوّمة كانت عرضيات و لا يخلو إمّا أنْ يكون الحاصل بعد إضافتها إلى ذلك الكلى قابلاً للشركة كانت القسمة بها قسمة المعنى النوعى الوحداني بالفصول العرضية المصنّفة كقسمة الإنسان بالسواد والبياض إلى المودان والبيضان، وإنْ لم تكن قابلاً للشركة كانت القسمة بها قسمة المعنى النوعى الوحداني بالفصول العرضية المصنّفة كانت القسمة بها قسمة المعنى النوعى الوحداني الفصول العرضية المنزكة كانت القسمة بها قسمة المعنى المودان والبيضان، وإنْ لم تكن قابلاً للشركة كانت القسمة بها قسمة المعنى الوعى السودان والبيضان، وإنْ لم تكن قابلاً للشركة كانت القسمة بها قسمة المعنى النوعى فيه لا يكون معقولاً بل يكون محسوساً. قوله: «أنه قد يجوز ذلك إلغ» هذا هو التنبيه على تحقيق الحق فيه و هو أنّ هذه القسمة يجوز أنْ تقع في الوجود بخلاف القسمة المتقدمة لكنّها بالحقيقة لا تكون قسمة بل هي تركيب تلك الصورة الكلية كالحيوان بصورة كلية أُخرى كالناطق تجعلها صورة ثالثة كالإنسان ليس الحاصل جزاً، من الصورة الأولىٰ أعنى الحيوان فإنّ المعقول الجنسي كالحيوان لا تنقسم ذاته في معقوليته إلى معقولات نوعية كالإنسان و الفرس يكون مجموعهما هو حاصل معنى الحيوان، وكذلك النبوعى كالإنسان و الفرس يكون مجموعهما هو حاصل معنى الحيوان، وكذلك النبوعى المقسمومين نسبة الأجزاء بل نسبة هذه الأنواع و الأصناف إلى الحيوان و الإنسان المقسمومين نسبة الأجزاء بل نسبة الجزئيات. ولو كان المعنى الواحد العقلي السيط الذي استدللنا به على تجريد محلة نقسم معتملفات يوجه كالجنس والفصل لكان غير الوجه الذي تشكك بع قبل هذا من قبوله القسة إلى أجزاء متشابهة كالجسم، وكان كل واحد من أجزائه البسيطة التي لا تنقسم كجنسه العالى أولىٰ بأنْ يجعله

هذا تمام كلام المحقّق الطوسى في بيان الفصل، وبه تم تحرير البرهان الأوّل مـن الشفاء على تجرّد النفس الناطقة على الوجه الذي أتى به في الإشارات.

قوله: «استدللنا به على تجريد محلَّه» يعنى بالمحل النفس الناطقة. و قوله: «الذي استدللنا به» أي استدللنا به على تجريد ذلك المحل.

الفخر الرازى في كتابه الأربعين أتى بهذا البرهان من الشفاء فقط على تجرّد النفس و هو أقوى البراهين عنده قال: و أمّا القسم الثالث ـو هو قول من قـال النـفس ليس بجسم و لاجسمانى ـ فهذا القول اخـتيار جـمهور الفـلاسفة. ومـن قـدماء المـعتزلة معمر بنعباد السلمى، و مذهب أكثر الأخيار من الإمامية، ومـن المـتأخرين الفـزالي و أبى القاسم الراغب.

ثم قال: واعلم أن الفلاسفة ذكروا في إثبات هذا (يعنى أنَّ النـفس ليست بـجسم

١٩٤ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

و لابجسمانى) وجوهاً كثيرة، واعترضنا عليها في كتبنا الحكمية إلّا أنّ اعتمادهم على وجه واحد و نحن نذكر، هاهنا: قالوا لا شك في وجود معلومات غير منقسمة فيكون العلم بها غير منقسم فيكون الموصوف بتلك العلوم غير منقسم، وكل متحيز فهو منقسم، فإذاً الموصوف بتلك العلوم لامتحيز و لا حالٌ في المتحيّز.

ثم شرع في بيان البرهان فقال:

أمّا المقدمة الأولىٰ ــوهي إثبات معلومات غير قابلة للقسمة ــفيدلَ عليه وجهان. الأوّل: أنّا نعرف ذات الله تعالى و ثبت أنّ ذاته تعالىٰ غير قابلة للقسمة بوجه مــن الوجوه. و أيضاً نعرف الوحدة. و الوحدة غير قابلة للقسمة بوجه من الوجوه.

الثانى: لا شكّ أنّا نعرف شيئاً فذلك الشيء إمّا مفرد. وإما مركب؛ فإنْ كان مـفرداً فقد حصل المطلوب؛ وإنْ كان مركباً وكل مركب فهو مركب مـن المـفردات. والعـلم بالمركب مسبوق بالعلم بمفرداته فثبت أنّا نعلم أُموراً مفردة.

و أمّا المقدّمة الثانية ـ وهي أنّ المعلوم إذا كان غير منقسم كان العلم به غير قابل للإنقسام. فالذى يدل عليه أنّه لو كان ذلك العلم قابلاً للإنقسام لكان ما يفرض جزءاً لذلك العلم إمّا أنْ يكون علماً بذلك المعلوم أو يكون عـلماً بـجزء مـن أجـزاء ذلك المعلوم، أو لا يكون علماً بذلك المعلوم ولابشيء من أجزاء ذلك المعلوم؛ فـإنْ كـان جزء العلم علماً بذلك المعلوم لم أنْ يكون الجزء مساوياً للكل في تمام الماهية وذلك محال. وإنْ كان متعلقاً بجزء من أجزاء ذلك المعلوم لزم كون ذلك المعلوم منقسما و هو محال. وإنْ كان متعلقاً بجزء من أجزاء ذلك المعلوم لزم كون ذلك المعلوم منقسما و هو الأجزاء إمّا أنْ يحدث أمر زائد بسبب ذلك الاجتماع أو لم يحدث (أو لا يحدث ـ خ ل) فإنْ لم يحدث أمر زائد لزم أنْ لايكون ذلك المجموع علماً بذلك المعلوم و العلم بالشيء لايكون علماً بذلك الشيء هذا خلف. وإنْ حدثت حمالة زائدة بسبب ذلك فإنْ لم يحدث الم أن كانت قابلة للقسمة عاد التقسيم المذكور فيه ولزم الأجزاء إمّا أن يحدث أمر زائد الشيء هذا المجموع علماً بذلك المعلوم و العلم بالشيء لايكون علماً بذلك الشيء هذا خلف. وإنْ حدثت حمالة زائدة بسبب ذلك الإجتماع فتلك الحالة الزائدة إن كانت قابلة للقسمة عاد التقسيم المذكور فيه ولزم الاجتماع فلك الحالة الوائدة إن كانت قابلة للقسمة عاد التقسيم المذكور فيه ولزم الاجتماع وأنّه غير قابل للقسمة فالعلم بهذا المعلوم هو هذه الحالة الزائدة الحادثة بسبب

كان العلم به غير قابل للقسمة.

أمّا المقدّمة الثالثة \_ و هي أنّ العلم إذا لم يكن قابلاً للقسمة وجب أنْ يكون الموصوف به غير قابل للقسمة \_فالذى يدلّ عليه أنّ كلّ ما كان قابلاً للقسمة افترض فيه جزءان، فالعرض الحاصل فيه إمّا أنْ يكون بتمامه حاصلاً في كل واحد من النصفين، أو يكون بتمامه حاصلاً في أحد النصفين دون الثانى، أو يكون بعضه حاصلاً في أحد نصفيه والبعض الآخر (والنصف الآخر) منه حاصلاً في النصف الآخر من المحلّ (في النصف الثانى من المحل\_خل)، أو لا يكون شيء من ذلك:

أمّا الأوّل و هو أنْ يحصل بتمامه في هذا النصف وبتمامه في النصف الثـانى فـهذا يقتضى حصول العرض الواحد في محلين دفعة واحـدة و هـو مـحال. (دفـعة و هـو محال\_خل).

و أمّا الثانى \_و هو أنْ يحصل بتمامه في أحد النصفين منه دون الثانى \_فحينئذ ننقل الكلام إلى ذلك النصف فإنّ ذلك النصف إنْ كان منقسماً عاد الكلام فيه فيلزم أنْ يكون حاصلاً في نصف ذلك النصف، وبالجملة فكل ما يكون (فكل ما كان ـخ ل) منقسماً فإنّ ذلك العرض لا يكون حالاً فيه. و هذا يلزمه من باب عكس النقيض انّ ما يكون ذلك العرض حالاً فيه فإنّه لا يكون منقسماً.

و أما الثالث ــ و هو أنْ يقال بتوزع الحال على المحل ــ فهذا يقتضى انقسام الحال وقد بيّنا أنّه محال.

و أما الرابع ..و هو أنْ لايكون شيء من هذه الأقسام \_فهذا محال وذلك لأنه إذا كان كل واحد من أجزاء المحل خالياً عن الحالّ بالكلية، وعن جملة أجزاء الحالّ كان كل واحد من أجزاء المحل خالياً عن الحالّ بالكلية، ومتى كان الأمر كذلك امـتنع كـون المحل موصوفاً بالحال والعلم به ضرورى، فثبت أنّ الحال إذا كان غير مـنقسم كـان المحل أيضاً غير منقسم.

أما المقدّمة الرابعة ــ و هي قولنا: إنّ كل متحيز منقسم ــ فهذا بناءً على مسألة نفي الجوهر الفرد و قد تقدّم القول فيه؛ و حينئذ يلزم القطع من مجموع هذه المقدّمات الأربع

١٦٦ / الحجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

أنَّ الشيء الذي هو الموصوف منًّا بالمعارف والعلوم موجود ليس بمتحيز ولاحال في المتحيز و هو المطلوب.

أقول: إنَّه أفاد في بيان البرهان بتقرير المقدمات المذكورة، إلَّا أنَّ ما قال في الثانية منها من أنَّ المعلوم اذا كان غير منقسم كان العلم به غير قـابل للإنـقسام. فـالحق أنَّ المعلوم بالذات و هو الذي حاصل للإنسان في صقع ذاته غير منقسم مطلقاً سواء كان المعلوم بالعرض أي الشيء الخارج عن النفس الذي تعلق التفات النفس إليه فحصلت نسبة مابينها وبينه، منقسماً أو غير منقسم فافهم.

و قوله في الرابعة: «فهذا بناءً على مسألة نفي الجوهر الفرد» بل وعلى القـول بــه محال أيضاً أنْ يكون محلاً و موضوعاً للعلم كما سيأتي البحث عن ذلك. والبراهـين القاطعة ناطقة بأنَّ وعاء العلم سواء كان ولهياً أو متَّهباً موجود بسيط عار عن المواد و أحكامها، وإن كان التعبير عن الوعاء أو المحل أو الموضوع أو أترابها على التوسع، والأمر أرفع من نحو هذه التعبيرات. ثم أخذ الفخر بالإيراد على أن الحال في المنقسم منقسم فقال:

و اعلم أنَّا لانسلَّم أنَّ كل متحيَّز فهو يقبل القسمة أبداً. وقد قدَّمنا الدلائل على إثبات الجوهر الفرد؛ سلمّنا ذلك ولكن لا نسلُّم أنَّ الحال في المنقسم منقسم. ويدلُّ عليه وجوه

أحدها أنَّ النقطة موجودة مشاراليها غير منقسمة، فهي إنَّ كانت جــوهراً فــقد ثــبت الجوهر الغرد، وإنْ كانت عرضاً افتقرت إلى محلٍّ فذلك المحل إن كال منقسماً لزم انقسام النقطة لانقسام محلِّها وهو محال، وإنَّ لم يكن منقسماً فقد ثبت الجوهر الفرد. و تانيها أنَّ الوحدة عرض وهي من أشدَّ الأشياء مباعدة عن الكـثرة، ثـم الجسـم قد يوصف بالوحدة فثبت (فصحّ ـ خ ل) أنَّ ما لايقبل القسمة يصحّ قيامه بالجسم. و ثالثها أن الإضافات كالأبوّة والنبُوّة والأخوّة قائمة بالأجسام، ويمتنع أنْ يقال: قام بنصف هيكل الأباب تصف الأبوة. و قام بثلثه ثلثها. و رابعها أنَّ الوجود صغة قائمة بالجسم، ويمتنع أنْ يقال: قائم بنصفه نصف الوجود.

و بنلنه تلت الوجود؛ أو يلتزم ذلك و يقال: إنّ نصف الوجود أيـضاً وجـود. و ثـلت الوجود وجود؛ لكن إذا جاز هذا فلم لايجوز أيضاً أنْ يقال: العـلم القـائم بـالجسم المنقسم يكون منقسماً و يكون أيضاً نصف العلم علماً. و ثلث العلم علماً؟ فهذا ما في هذه المسألة وبالله التوفيق. (ص ٢٦٧\_٢٩٢، ط حيدرآباد الدكن).

أقول: هذا ما كان كلام الفخر حول هذه المسألة نقلناها من المسألة التمامنة والعشرين من كتابه الأربعين. والمطبوع منه لم يخل من أغلاط، وقد صححناه بالعرض على نسخة مخطوطة من الأربعين في تصرفنا. وإيرادات الفخر مذكورة في المباحث المشرقية أيضاً على التفصيل وسيأتي نقلها وردها. وهي إيرادات دائرة عملى ألسنة القوم حول هذا البرهان القويم الذي كأنّه بنيان مرصوص وكملّها مردودة داحظة بما يأتى من الإشراقات الباهرة الساطعة على إزالتها وإيطالها.

و قوله في شأن هذا البرهان وعظمه حيث قال: «انّ الفلاسفة ذكروا في إثبات هذا وجوهاً كثيرة إلاَّ أنّ اعتمادهم على وجه واحد» يعنى البرهان الأوّل من نفس الشفاء، ممّا ينبغى أنْ يعتنى به جدًاً. نعم انّ هذا البرهان له موقع خطير في إثبات تجرّد النفس الناطقة.

و صدر المتألهين في الأسفار بعد تقرير البرهان المذكور قال: و عندهم انّه من أقوى البراهين الدالّة على تجرّد النفوس المدركة للمعانى الكلية و هي جميع النفوس البشرية. وقد سبق منّا أنّ التجرّد العقلى غير حاصل لجميع النفوس البشرية. وعندى أنّ هذا البرهان غير جارٍ في كل نفس بل أنّما يدلُّ على تجرّد النفس العاقلة للصورة هي معقولة بالفعل في نفس الأمر سواء كانت بحسب ذاتها المقتضية للتجرّد، أو بحسب تجريد مجرّد ونزع منزع ينزع معقولها من محسوسها، و تلك النفس هي التي خرجت من حد العقل بالقوّة و العقل الاستعداى إلى حدّالعقل و المعقول بالفعل، و هذا العقل يوجد في بعض أفراد الناس دون الجميع؛ و ذلك لأنّ الذي يدركه أكثر الناس من الطبائع الكليّة وجودها في أذهانهم يجرى مجرى وجود الكلّيات الطبيعيّة في الخارج في جزئياتها المادية كالحيوان بما هـ

حيوان فإنَّ ماهيته موجودة في الخارج بعين وجود الأشخاص ولها اعتبار لايكون بذلك الاعتبار متخصّصاً بمكان معيّن ووضع خاص؛ ولاأيضاً سن حسيت مـاهيته المشتركة يقابل للقسمة المقدارية الجزئية، وكذلك إذا وجدت ماهيته في ذهن أكثر الناس فإنَّها توجد تلك الماهية بعين وجود صورة متخيلة لكن للذهن أنْ يـعتبرها بوجوه من الاعتبار؛ فهي من حيث كونها صورة شخصية موجودة في قوّة إدراكية جزئية تكون جزئية متخيلة، ومن حيث اعتبارها بما هي هي أي بما هس حميوان بلااشتراط قيد آخر لاتكون متخيلة ولامحسوسة ولامعقولة أيـضاً لأنَّـها بـهذا الاعتبار أمر مبهم الوجود وإن كانت موجودة في الواقع بوجود ما يستحد بـه مـن الصورة، و من حيث اعتبارها مشتركة بين كثيرين تكون معقولة مجرّدة؛ فحينئذ نقول: إنَّ الحاصل في الذهن من طبيعة الجيوان ليس بالفعل صورة مجرَّدة وجمودها فسي نفسها وجودها تجزديا كوجود المفارقات حتى يلزم أن يكون محلّها أيضاً مجرّداً بل الموجود منها في الذهن شيء له اعتبارات يكون بحسب بعضها جـزئيا، وبـحسب بعضها كلياً، وبحسب بعضها مطلقاً؛ وكذلك الصورة الخارجية من تلك الماهية؛ و نحن لا نسلُّم أنَّ كل واحد من أفراد الناس يمكنه ملاحظة هذه الاعـتبارات. أو يـمكن لنفسه أنْ يتصوّر أمراً ذهيناً من الجهة التي هو بها كلي مشترك بين كثيرين مجرّد عن الخصوصيات والقيود الجزئية. انتهى.

و أنا أقول: الحق أنّ إيراده، على القوم غير وارد أمّا أوّلاً فلأنّ دليـلهم المـذكور وأمثاله غير جارية على النفوس الإنسانية مطلقاً أعنى جميع أحـوالهـا حـتى حـال حدوثها، بل على الناطقة البالغة منها المدركة للطبائع الكلية والمعانى المرسلة المطلقة.

فإن قلت: انّهم قائلون بأنّ النفوس الإنسانية مجرّدة حدوثاً فـجميع أدلة تـجرّدها جارية عليها في جميع أحوالها حتى حال حدوثها.

قلت: صدق جميعها على جميع أحوالها ممنوع، وذلك لأنّ برهانهم القائم بأنّ كل مجرّد قائم بذاته فهو عقل وعاقل ومعقول شامل عليها في جميع أحوالها حتى حال حدوثها بلاريب. إلاّ أنّ كونها عقلاً ذو مراتب كما أنّ الملائكة مثلاً و هي قوى العالم لها مراتب؛ فالنفس لها شعورمًا بذاتها حال حدوثها، ثم تصير أقوى فيكون إدراكها أقوى و هكذا؛ فادلة التجرّد بعضها صادقة عليها في جميع أحوالها كالبرهان المذكور \_ أعنى به قولهم: كل مجرّد قائم بذاته فهو عقل وعاقل و معقول \_ و بعضها صادقة عليها بحسب مراتبها.

نعم يرد عليهم إيراد لامحيص لهم عنه، و هو أنّهم ينكرون اتحاد العاقل بمعقولاته المكسوبة فيقال لهم: إذا كانت الصورة المعقولة خارجة عن صقع النفس وحاقًها عارضة عليها فكيف تصير بها قويّة عاقلة مدركة لتلك الحقائق المرسلة، بسل كيف تحشر مع ما عملت وكسبت من العلم والعمل؟ والعجب أنّ متا هو محقق عندهم وجوب بقاء النفوس الإنسانية بعد تجرّدها عن الأبدان مع ما تقرر فيها من المعقولات، وإنكارهم الاتحاد. على أنّ تجرّدها عن الأبدان على الإطلاق غير صحيح كما يأتى البحث عن ذلك.

و بالجملة أنّ النفس إذا كانت روحانية حدوثاً فبقاؤها بـعد تـجرّدها عـن بـدنها العنصرى ممّا لا ريب فيها، وإنْ كانت أدلَّة تجرّدها جارية عليها بحسب مراتبها. فمن ردّ حدوثها كذلك وأثبته جسمانياً فأدلة تجرّدها العقلى مطلقاً لاتصدق عليها في بدء حدوثها وطول تجرّدها الغير التام الخيالي البرزخى.

و أما ثانياً فلأنَّ أقسام الصور المجرّدة على الأنحاء الثلاثة التي بيّنها وإنَّ كان كلها لا يحصل لكل واحد من أفراد الناس ولكنَّ أكثرهم ممن يعقل اسناد مفهوم إلى كثيرين وعدم امتناع فرض صدقه عليهم كما في التعاليم الأولية الميزانية للمبتدئين كالتهذيب في المنطق مثلاً من أنَّ المفهوم إن لك يمتنع فرض صدقة على كثيرين فكلًى وإلَّا فجزئى، والكلّى هذا مجرّد عن اللوازم الشخصية المادية والخيالية فمدركها أي النفس كذلك وكثير من أدلة التجرّد على هذا المبنى؛ ولا ننكر مراتب تجرّدها تنتهى إلى تجرّدها الأتم الذي يتحقق للأوحدي، وكان الأكثرى بمعزل عنه.

و الحق هو ما أفاده استاذنا العلامة الطباطبائي (رضوان الله تعالى عليه) في تعليقة منه على الأسفار في المقام بما هذا لفظه الشريف:

• ١٢ / / الحجج اليالغة على تجرّد النفس الناطقة

غير خفى أنَّ لازم كلامه للله انَ الذي يمكن أنَّ يدركه الإنسان إدراكاً عملى شلائة أقسام: المفهوم الجزئي المدرك بحس أو خيال، والكلى بالمعنى الذي ذكره. والمطلق المبهم الذي يظهر في الذهن بنوع من الاعتبار؛ ولا شك أنَّ القوم انَّما يعنون بالمفهوم الكلى هذا القسم الثالث، و يقيمون البرهان على تجرّده و تجرّد النفس التي تسدركه؛ و على هذا فلازم كلامه ش منع التجرّد العقلى لهذا النوع من المغاهيم التي يسمّونها كلية في المنطق والفلسفة، و هي تصدق بنفسها على كثيرين مع تجرّدها عن اللوازم الشخصية، ولا شيء من الأمور المادية و الخيالية على هذا الوصف و لاسبيل إلى منع وجودها في أذهاننا، و لا إلى منع أنَّ يكون هذا الاعتبار في نفس الأمر؛ فالحق أنَّ إدراكها على مالها من الوصف يوجب التجرّد، غير أنَّ التجرّد على أنحاء مختلفة من إدراكها على مالها من الوصف يوجب التجرّد، غير أنَّ التجرّد على أنحاء مختلفة من

و بالجملة أنّ قوله في آخر كلامه: «و نحن لا نسلّم أنّ كل واحد...» غير مرضى عند من له حظّ من الإلف بالمعانى الكلية و المفاهيم العقلية، نعم انّ الغبى الذي لا يعود عليه الفكر برادّة بل ينبتّ جميع أفكارة عن مطالبه فهو ممن لايمكنه ملاحظة الاعتبارات المذكورة و نظائرها؛ وكأنّه في يريد بقوله ذلك، الغبيّ من أفراد الناس ولانه كر ذلك كما لا ننكر أنّ الواصل من آحاد الناس إلى الوجود العقلي قليل جداً على حذو ما أفاده بقلمه الرفيع في الفصل الرابع من الباب التاسع من الأسفار من أنّ

الأشياء ذوات الطبائع متوجهة إلى كمالاتها وغاياتها، وانَّ الإنسان من جملة الأكوان الطبيعية مختص بأنَّ واحداً شخصياً من نوعه قد يكون مترقياً من أدنى العراتب إلى أعلاها مع انحفاظ هويته الشخصية المستمرّة على نعت اتصال. وليس سائر الطبائع النوعية على هذا المنهاج لأنَّ المادَة الحاملة لصورتها تنفصل عنها إلى صورة أُخرىٰ من نوع آخر منقطعة عن الأولىٰ فلايتحفظ في سائر التوجهات الطبيعيّة هوياتها الشخصية يل ولا النوعية أيضاً بخلاف الشخص الإنساني إذ ربما يكون له أكسوان متعددة بعضها طبيعي وبعضها نفساني وبعضها عقلى؛ ولكل من هذه الأكوان الثلاثة أيضاً مراتب غير متناهية بحسب الوهم والفرض لا بحسب الانفصال الخارجي ينتقل من بعضها إلى بعض أي من الأدون إلى الأرفع ومن الأخسّ إلى الأشـرِف؛ فـما لميستوف جميع المراتب التي يكون للنشأة الأولىٰ من هذه النشأت الثلاث أعيني الطبيعيَّة والنفسيَّة والعقلية لم يتخطُّ إلى النشأة الثانية، وهكذا من الثانية إلى الثالثة؛ فالإنسان من مبدء طفوليته إلى أوان أشدّه الصوري إنسان بشري طبيعي وهو الإنسان الأوّل فيتدرج في هذا الوجود ويتصفّىٰ ويتلطف حـتي يـحصل له كـون أخـروي نغساني وهو بحسبه إنسان نفساني وهو الإنسان الثاني وله أعضاء نفسانية لاتحتاج في وجودها النفساني إلى مواضع متفرقة كما إذا ظهرت فسي المبادة البيدنية حسين وجودها الطبيعي فإن الحواش في هذا الوجود متغرقة يحتاج إلى مواضع مختلفة ليس موضع البصر موضع السمع ولاموضع الذوق موضع الشم. وبعضها أكثر تجزيأ من البعض وأشدّ تعلقاً بالمادّة كالقوّة اللامسة وهي أوّل درجــات الحـيوانــية ولذا لا يخلو منها حيوان وإنْ كان في غاية الخسَّة والدنائة قريباً من افـق النـباتية كالأصداف والخراطين؛ وهذا بخلاف وجودها النفساني فإنَّه أشدَّ جمعيَّة من هـذا الوجود فتصير الحواس كلُّها هُناك حسَّا وأحداً مشتركاً، وهكذا قياس القـوي المحركة؛ ففي هذا العالم يعضها في الكبد، ويعضها في الدماغ، وبعضها في القـلب، وبعضعها في الأنثيين. وبعضها في غير ذلك الأعضاء. و في العالم النفساني مجتمعة؛ ثم إذا انتقل من الوجود النفساني إلى الوجود العقلي وصار عقلاً بالفعل وذلك فسي قليل من أفراد الناس فهو بحسب ذلك الوجود إنسان عقلي وله أعضاء عقلية وهو الإنسان الثالث (ج٤، ص١٢١، ط١).

والحاصل أنّ البرهان باق على قوّته، دال على أنّ النفس المدركة للمعانى الكلية المعقولة عملى مراتبها بحسب الشدة والضعف والسعة والضيق ليس بمجسم ولاجسمانية؛ وإليه يؤل كثير من الأدلّة التي أقاموا على تجرّدها كما يأتى التحقيق في ذلك. وأنّما قيدنا المعانى الكلية المعقولة بقولنا على مراتبها بحسب الشدة والضعف لشمول البرهان كلا القسمين من المعقولات أعنى العقليات المتصورة المشتركة بمين الكثيرين، والعقليات التي هي ذوات مرسلة ومفارقات نورية كما عرفت في التحقيق

المقدم في بيان هذا البرهان.

و اعلم أنَّ البرهان المذكور جعل في المباحث الفخرية أربعة أجزاء على تحرير آخر كما أومأنا إليه، وكذلك كان على وزانه ما في الأسفار، و بعد كمل جزء أوردا بمض اعتراضات و أجابا عنها، و صاحب الأسفار ناظر إلى كملمات صاحب المباحث في التجزئة والاعتراضات و الجواب عنها إلا أنه جعل الجزء الرابع مسلكاً آخر على ما نحقّقه و نبينّه، و هذا الجزء هو الوجه الثالث في بيان أنَّ الصور العقلية يمتنع أنَّ تحلّ شيئاً منقسماً من الجسم، و الأصل فيهما كلام الشيخ في الشفاء حيث قمال في آخر البرهان: «و أيضاً ليس كل معقول يمكن أنَّ ينقسم إلى معقولات أبسط إلخ»؛ نعم لصدر العتالهين في أثناء تقرير البرهان دقائق و حقائق خاصّة، فنقول:

انّ الفخر في المباحث بعد الجزء الأول من تقرير البرهان وأنهاه إلى استناع كـون النقطة محلاً للصور العقلية، أورد اعتراضاً على أنّ النقطة يمتنع أنّ تكون محلاً للصور العقلية ثم أجاب عنه بقوله:

و لقائل أن يقول: سلّمنا أنّه ليس للنقطة امتياز عن المقدار الذي هي نهايته لكن لم قلتم انّه لا يحل فيها الأطراف ما يكون حالاً في ذلك المقدار و ما البرهان على ذلك فإنّه ليس ذلك من الأوليات؟ ثم انّ ذلك منقوض بالألوان فإنّها لاتوجد عندكم إلّا في السطوح، ولا حصول لها بالفعل في أعماق الجسم؛ وكذلك النور والضوء لايوجدان إلّا في السطوح؛ وكذلك المماسة والملاقاة لا تحصل إلّا في النهايات؛ وكذلك الملاسة والخشونة لا تحصل إلّا في السطوح، فبطل قولكم انّ النهايات لا يحل فيها إلا نهايات ما هي حالة في المقادير.

فالمعتمد في إيطال هذا القسم أن نقول: النقطة مما لا يعقل حصول المزاج لها حتى يختلف حال استعدادها في القابلية، بل إنْ كانت قابلة للصور العقلية وجب أنْ يكون ذلك القبول حاصلاً لها أبداً فلو كان القبول حاصلاً أبداً لكان المقبول حاصلاً أبداً لما علمت أنَّ المبادى المفارقة عامة الفيض فلا يتخصّص فيضها إلَّا لاختلاف القوابل فلوكان القابل تام الاستعداد لكان المقبول واجب الحصول ولو كان كذلك لكان جميع الأجسام ذوات النقط تكون عاقلة قوجب أن يبقى البدن بعد موته عاقلاً للمعقولات لبقاء الصور العقلية على استعداده التام ولمَّا لم يكن كذلك بطل هذا القسم. و صاحب الأسفار في المقام ناظر إلى اعتراض صاحب المباحث حيث قال: و اعترض هاهنا بأنَّ عدم التميز في النقطة عن المحل وإنَّ كان مسلماً لكن لا نسلُّم أنَّه لا يحلُّ فيها إلَّا نهاية ما يحل في ذلك المقدار فإنَّ ما ذكرتم منقوض بـالألوان والأضواء الحاصلة في السطوح دون الأعماق، وكذا حال المماسة والملاقاة. ثم أجاب عنه بوجهين: الوجه الأوّل غير مذكور في المباحث ولعلَّه يـختص بـه. والثاني هو ما في المباحث و هو قوله الآتي: «و أيضاً لابدٌ في قابلية الشيء إلغ». فقال: و الجواب انَّ السطح له اعتباران: اعتبار انَّه نهاية للجسم، واعتبار انَّه مقدار منقسم في جهتين فقبوله الألوان والأضواء وغيرهما من جهة أنَّه عبارة عن امتدادي الجسم لا من جهة أنَّه نهاية له. و أيضاً لابدٌ في قابلية الشيء أن يكون للقابل استعداد خاص أو مزاج حتى يـقبل كيفية أو صفة وليس للنهاية بما هي نهاية اختلاف قوّة أوحالة استعدادية في القابلية؛ فلو كان للنقطة مثلاً إمكان أن تقبل صورة عقلية لكانت دائمة القيول لها لعدم تجدّد حالة فيها فرضاً فكان المقبول حاصلاً فيها أبدأ إذ المبدء دائم الفيض فلا يستراخبي فيضه إلّا لعدم صلوح القابل والمغروض انَّ الصلوح والاستعداد حاصل لها من حيث ذاتها فلزم من ذلك أنَّ جميع الأجسام ذوات النقطة عاقلة، ووجب أنْ يكون العاقل عند موته عاقلاً لوجود قابل العاقلية فيه فالتالي باطل فالمقدم كذلك. انتهى. أقول: قوله: «للقابل استعداد خاص» ذلك كـما فـي البسـائط العـنصرية، و قـوله: «أومزاج» وذلك كما في المركبات. وقوله: «لعدم تجدّد حالة فيها فرضا» وذلك لأنّ الاستعداد الخاص أو المزاج يوجبان أو يقبلان ذلك التجدّد. و الفرض أنّ النقطة عارية عنهما. و قوله: «و وجب أنْ يكون العاقل عند موته عاقلاً ...» يعنى بالعاقل هنا الجسم ذا النقطة لأنَّ النقطة على ذلك الفرض عاقلة. فإذا مات الجسم العاقل وجب أنْ يكون عاقلاً أيضاً لملاك قابل العاقلية فيه و هو النقطة.

٤٢٤ / العجج البالغة على تجرد النفس الناطقة

ثم أخذ الفخر في المباحث في بيان أنّ الصور العقلية يمتنع أنّ تحلّ شيئاً منقسماً من الجسم على وجوه ثلاثة و هي الأجزاء الثلاثة من الأجزاء الأربعة المذكورة، ففي الوجه الأوّل يبيّن لزوم الخلف لو كان انقسام الصور العقلية إلى أجزاء متشابهة، ولزوم المحال لو كان الانقسام إلى أجزاء مختلفة، فبعدما قرّر لزوم الخلف قال:

فإنْ قيل: أليس أنّ الصورة العقلية قد تنقسم إلى أقسام متشابهة بإضافة زوائد كليّة إليها مثل المعنى الجنسي كالحيوان فإنّه ينقسم إلى الذي هو حصّة الإنسان، وإلى الذي هو حصّة الفرس، وهما أعنى الحصتين غير مختلفتين بالماهية فإنّ حيوانية الفرس بشرط التجريد عن الصاهلية مساوية لحيوانية الإنسان بشرط التجريد عن الناطقية في النوع والحقيقة فقد رأينا انقسام الأجزاء العقلية إلى أجزاء متشابهة مع أنّ تلك الأجزاء ليست ذوات مقادير جزئية وأشكال جزئية؟

فنقول: هذا جائز ولكن يكون فيه إلحاق الكلّى بالكلّى، مثلاً إلحاق الناطق بالحيوان الذي هو حصة الإنسان ويكون الإنسان الذي هو حاصل من اجتماعهما مخالفاً لهما فها هنا لو كانت أجزاء الصورة العقلية كذلك لزم أنَّ تكون كلية تلك الصورة مخالفة لكل واحد من أجزائها فيكون الانقسام حينئذ إلى جزئين مختلفين وإلا لامتنع أنَّ يحصل من اجتماعهما ما يخالفهما؛ وبالجملة فانقسام الحيوان إلى الإنسان قسمة الكلّي إلى الجزئيات المتخالفة بالنوع، وقسمة الصورة العقلية قسمة الكل إلى الأزمان وبينهما فرق ظاهر.

و لقائل أنْ يقول: حاصل ما ذكرتموه أنّه لو انقسمت الصورة العقلية إلى جسزئين متشابهين فحينئذ يكون الجزء مخالفاً للكل في الشكل ومقدار المحل وذلك محال. فنقول: إنْ كان هذا الكلام صحيحاً وجب أنْ يعولوا عليه في الابتداء و يقولوا: لو حلّت الصورة العقلية في الجسم لحصل لها مقدار معيّن و شكل معين بسبب محلّها وذلك محال فإذا كان هذا القدر كافياً وقع سائر ما ذكرتموه من التطويلات حشواً و ضائعاً، ثم إنّا سنبيّن ضعف هذه الطريقة. انتهى.

أقول: صاحب الأسفار أتى بما في المباحث من السؤال والجواب المذكورين فقال:

«فإنّ قلت أليست الصورة العقلية» \_ إلى قوله في الجواب: «فيقال هذا غير ذلك وهذا جائز لآنه بإلحاق كلى بكلى» \_ إلى قوله: «و بينهما فرق ظاهر»؛ ولم يزد عليه شيئاً، ثم أخذ في بيان امتناع انقسام الصورة العقلية إلى جزئين مختلفين على حذو ما في المباحث. والتعبير في الجواب بقوله: «فيقال» مشعر بأنّه لغيره، بل صرّح في الآخر بذلك حيث يقول: هذا تقرير هذا البرهان على الوجهين المذكورين في كتب القوم. وسيأتي ردّ قول الفخر في تضعيفه هذه الطريقة.

ثم أخذ الفخر في بيان امتناع الصورة العقلية إلى جزئين مختلفين أي غير متشابهين وبعد ذلك حرّر الوجه الثانى من الوجوه الثلاثة في بيان امتناع القسمة عـلى الصور العقلية؛ وكذلك على ممشاه حرّرهما صاحب الأسفار قريباً من تحريره.

و اعلم أنَّ الوجه الثانى ليس بصريح في عبارة الشفاء إلَّا أنَّه يمكن أنَّ يستفاد من فحاوي عباراته. ولكل واحد من صاحب العباحث و صاحب الأسفار تحرير خـاص وإيراد عليه و ما في الأسفار أمتن و أدق و نأتى بهما مزيداً للإستبصار. قال في المباحث: الوجه الثانى في بيان امتناع القسمة على الصور العقلية أنَّ نقول انَّ لكل شيء حقيقة هو بها هو، و تلك الحقيقة لا محالة واحدة و هي غير قابلة للقسمة أصلاً فإنَّ القابل للقسمة يجب أنَّ يبقى مع القسمة و العشرة من حيث إنها عشرة لا تبقى مع الانقسام فإنها إذا انقسمت حصلت خمستان و بطلت العشرية فالعشرية من حيث هي عشرية

و إذا ثبت ذلك فنقول: العلم المتعلق بهذه الماهيات المجرّدة ان انقسم فإمّا أنْ تكون أجزاؤه علوماً أو لا تكون، فإنْ لم تكن أجزاؤه علوماً لم يكن العلم هو مجموع تلك الأجزاء بل الهيأة الحاصلة عند اجتماع تلك الأجزاء فإنّ تلك الأجزاء إذا اجتمعت وهي أنفسها ليست علوماً فإنْ لم يحصل لها هيأة زائدة بسبب الاجتماع وجب أنْ لا يكون المجموع أيضاً علماً، وإنّ حصلت هيأة زائدة على الاجتماع فكلامنا في تلك الهيأة و هو أنها لو كانت جسمانية لكانت منقسمة. وأمّا إنْ كانت أجزاء العلوم علوماً فلها متعلق فلا يخلو إمّا أنْ يكون متعلق كل واحد من تلك الأجزاء كل ذلك

١٢٦ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

المعلوم أو أجزاؤه فإنْ كان كلّه لزم أنْ يكون جزء الشيء مساوياً لكلّه من جميع الوجوه وذلك محال، وإنْ بعض ذلك المعلوم فقد بينا أنّ الحقائق لابعض لها و لاجزء. و لقائل أنْ يقول: العشرية هيأة متحدة حاصلة للمجموع المتألف من تلك الآحاد فمحلَّ تلك الهيأة أُمور متكثرة فإذا لم يجب انقسام العشرية بسبب انقسام محلّها فكيف يلزم انقسام العلم بالعشرية يسبب انقسام ذلك المحل؟ وبالجملة فإنْ كانت العشرية قابلة للقسمة جاز أنْ ينقسم العلم و يكون جزؤ العلم متعلقاً بجزء العشرية، وإنْ كانت العشرية غير قابلة للقسمة مع أنّ محلها متكثر فحينتذ لايلزم من انقسام المحل انقسام الحال وذلك يقدح في أصل الحجة. انتهى.

أقول: حيثية الوحدة العشرية من حيث هي وحدة عشرية غير قابلة للقمسة أصلاً. وهي حقيقة كانت حقيقة العشرية بها هي؛ فهى عشرة كلية عـقلية كسائر الكـليات العقلية. فالعشرة الكلية العقلية صورة واحدة والكثرة تعرضها باعتبار آخـر كـاعتبار محلّها الذي هو الآحاد المتألفة منها العشرة. أو اعتبار جنس العشرة الذي هو الكثرة. وليست العشرة هي عين الكثرة وإلا كانت كل كثرة عشرةً. وبالجملة أنّ العشرة نوع من أنواع العدد وكل نوع له وحدة نوعية هو بها هو، والشيء من حيث هو ليس إلا هو؛ فالعشرية لاتنقسم إلى أجزاء متشابهة و لامختلفة.

و أمّا صاحب الأسفار فحرّر الوجه الثاني المذكور مع مزيد توضيح في أثناء التحرير ثم أتي بإيراد عليه و تحقيق حوله و هي مايلي:

الوجه الثاني في امتناع القسمة على الصورة العقلية أن نقول: لكل شيء حقيقة هو بها هو، و تلك الحقيقة لا محالة واحدة و هي غير قابلة للقمسة أصلاً فإنَّ القابلة للقسمة يجب أنَّ تبقى مع القمسة، والعشرة من حيث إنَّها عشرة لا تبقى مع الانقسام فبإنَّ الخمسة ليست جزءاً للعشرة بما هي نوع من الأنواع العددية بل هي جزء من كثرة الوحدات وليس للعشرة بما هي حقيقة واحدة جزءٌ فإذا انقسمت العشرة وحصلت الخمستان فهما جزآن للعشرة بما هي كثيرة لا بما هي واحدة، والكثرة فيها بالنسبة إلى المعدود لابالنسبة إلى نفسها فإنَّ العشرة من الناس كثرة للواحد من الناس الياب الثالث: من الحجج البالغة على تبارد القوَّة الفاقلة / ٢٧٧

ووحدة لنفسها فلها صورة واحدة غير قابلة للسقسمة؛ إذا شبت ذلك فسنقول: العسلم "المتعلق بهذه الماهيات المجرّدة إنْ كان حالاً في محل منقسم يلزم من انقسام محله انقسامه، و من انقسامه انقسام ما هو صورته، لكن المعلوم غير مستقسم أو مأخوذ بما هو غير منقسم هذا خلف.

ثم قال صاحب الأسفار إيراداً على هذا الوجد ما هذا لفظه:

و كذلك نقول إيراداً على الوجه الثاني: لا تسلَّم أنَّ لكل شيء وحدة تقابل الانقسام من كل جهة حتى يلزم أن يكون صورتها أيضاً كذلك فإنَّ كثيراً من الأشياء وحدتها بالفعل عين قبول القسمة بالفعل كالعدد. أو عين قسبول القسمة بالقوَّة كـالأجسام والمقادير؛ فإنَّ العشرة وإنَّ كانت حقيقة واحدة لكِن تلك الوحدة عين كثرة الآحاد التي يتألف منها العشرة وهذه الكثرة في مقابلة لها وانَّما يقابلها كثرة أخرى هي كثرة العشرة أعنى العشرات تقابل وحدة العشرة التي هي عين كثرة الأجزاء أي الأعشار؛ وكذا وحدة الخمسة هي عين كثرة الأخماس، وقد مرّ أنَّ العدد من الأشياء الضعيفة الوجود لكونه ضعيف الوحدة أيضاً حيث إنَّ وحدته عين الكثرة. وكذلك الأجسام و المقادير وسائر المتصلات وحدتها عين قبول الكـثرة الوهـميَّه أو الخـارجـية لأنَّ وحدتها نفس متصليتها وممتديتها، وامتدادها عبارة عن قبولها الكثرة المقدارية قوّة أو فعلاً؛ فأنَّىٰ يوجد في مثل هذه الأشياء نحو من الوحدة التي لاتتضمَّن اعتبارها اعتبار الكثرة بوجه من الوجوه؛ نعم حيثية وحدتها تغاير حيثية الكثرة التي تقابل تلك الوحدة ولاتغاير حيثية الكثرة التي يتضمنها تلك الوحدة؛ فافهم هذا الممعني فسانَّه قد ذهل عنه كثير من العلماء حتى الشيخ في الشفاء حيث أراد أنْ يستدل على مغايرة الوحدة للوجود فقال: «أنَّ الكثير من حيث هو كثير موجود والكثير من حيث هـو كثير ليس بواحد»، وقد مرّ ما فيه من القول.

أقول: من إفادات المتآلة السبزواري في تعليقته على الأسفار في المقام قوله: سبك الوجه الثانى الترقي من الأدنى فقالوا: أبعد الأشياء عن الوحدة العدد ومع هذا لايقبل القسمة، ثم ترقوا إلى الحقائق الخارجية الأخرى، ثم إلى الصور العقلية.

١٢٨ / العجج اليالغة على تجرد النفس الناطقة

و قول صاحب الأسفار: «و قد مرّ أنّ العدد من الأشياء...» قد مرّ في أوّل المرحلة الخامسة في الوحدة والكثرة أنّ الوحدة رفيق الوجود تدور معه حيثما دار إذ هما متساويان في الصدق على الأشياء، فكل ما يقال عليه إنّه موجود يقال عليه انّه واحد؛ ويوافقه أيضاً في القوّة والضعف فكل ما وجوده أقوى كانت وحدانيته أتم إلخ (ج1، ص179، ط1).

و قوله: «و قد مرّ ما فيه من القول» قد مرّ في آخر الفـصل الأوّل مـن المـرحـلة الخامسة المعنون بعنوان إنارة قوله في ذلك:

و لعلك تقول حسبما وجدت في كتب الغن كالشفاء و غيره أنّ الوحدة مغائرة للوجود لأنّ الكتير من حيث هو كثير موجود، و لاشيء من الكتير من حيث هو كثير بواحد ينتج فليس كل موجود بما هو موجود بواحد فإذن الوحدة مغائرة للوجود إلىخ (ج ۱، ص ١٣٢، ط ۱).

و ينبغى تحليل مفاد المقدمتين أي الصغرى التي هي الكثير من حيث هو كثير موجود، والكبرى التي هي لا شيء من الكثير من حيث هو كثير بواحد، كما فعله في الأسفار و الشواهد الربوبية. والورود في البحث يوجب الاسهاب و يخرجنا عن موضوع الباب. والشيخ بحث عن الوحدة والكثرة في فصول المقالة الثالثة من ألهيات الشفاء. و الغرض العمدة من بحثنا في المقام هو انّ العشرة نوع من أنواع العدد، وانّ العشرةالكلية العقلية صورة واحدة لا تنقسم في العشرية إلى عشرتين، فمدركها يجب أن يكون جوهراً منّا غير جسماني، ولا بأس بانقسام معروضها اى الآحاد. وهذا كما أفاده الشيخ في أوّل خامس المقالة المذكورة بقوله:

وكل واحد من الأعداد فانّه نوع بنفسه و هو واحد في نفسه من حيث هو ذلك النوع. وله من حيث هو ذلك النوع خواصّ، والشيء الذي لا حقيقة له محال أنْ يكون له خاصيته الأولية أو التركيبية أو التمامية أوالزائدية أو الناقصيّة أو المربّعية أو المكعبية أو الصمم و سائر الأشكال التي لها فإذن لكل واحد من الأعداد حقيقة تخصّه و صورة تتصور منها في النفس و تلك الحقيقة وحدته التي بها هو ما هو. وليس العدد كثرة لا تجتمع في وحدة حتى يقال أنه مجموع آحاد فأنّه من حيث هو مجموع هو واحد يحتمل خواص ليست لغيره. وليس بعجيب أنْ يكون الشيء واحداً من حيث له صورة ما كالعشرية مثلاً أو الثلاثية وله كثرة فمن حيث العشرية ما هو بالخواص التي للعشرة، وأمّا كثرته فليس له فيها إلا الخواص التي للكثرة المقابلة للوحدة؛ ولذلك فانَ العشرة لاتنقسم في العشرية إلى عشرتين لكل واحدة منهما خواص العشرية (ج٢، ص٤٤٩. ط١).

> ثم انّ صاحب الأسفار **بعد إيراده المذكور على الوجه الثاني قال:** .

و لهم في هذا المسلك وجه آخر وهو أنْ نفرض الكلام في الأمور التي يستحيل عليها القسمة عقلاً مثل الباري سبحانه والوحدة؛ و أيضاً مثل البسائط التي يتألف منها المركبّات فإنّ الحقائق إذا كانت مركبة فلابد فيها من البسائط ضرورة أنّ كل كثرة فالواحد فيها موجود؛ وحينئذ يقال العلم المتعلق بها إن انقسم فإمّا أنْ يكون كـل واحد من أجزائه علماً، أو لا يكون، فإنّ لم يكن أجزاؤه علوماً لم يكمن العملم هـو مجموع تلك الأجزاء بل الهيأة الحاصلة عند اجتماع تلك الأجزاء فكلامنا في تلك الهيأة و هو أنّها لو انقسمت لكان لها أجزاء فإنّ كان أجزاء العلم علوماً في تلك فلا يخلو إما أنْ يكون متعلق كل واحد من تلك الأجزاء العلم علوماً في الك فلا يخلو إما أنْ يكون متعلق كل واحد من تلك الأجزاء كل ذلك المعلوم أو أجزائه. وإنْ كان كله لزم أنْ يكون جزء الشيء مساوياً لكلّه من جميع الوجوه و ذلك محال، وإنْ كان يعض ذلك المعلوم فقد بيّنا أنّ هذه الحقائق لابعض لها و لاجزء. قالوا هذا الوجه أحسن الوجوه المذكورة.

أقول: المسلك المذكور هو الوجه الثالث في بيان أنّ الصور العقلية يمتنع أنْ تحلَّ شيئاً منقسماً من الجسم في المباحث المشرقية، والأصل في ذلك كلام الشيخ في ذيل البرهان المذكور حيث قال: «و أيضاً ليس كل معقول يمكن أنْ ينقسم إلى معقولات أبسط من ... إلخ» فماً في المباحث و الأسفار تحرير كلام الشيخ بعبارة أُخرى. وكلام صاحب الأسفار في آخر المسلك المذكور: «قالوا هذا الوجه أحسن الوجوه المذكورة» ناظر إلى كلام الفخر في المباحث حيث قال: «و هذا الوجه أحسن الوجوه الشلائة».

• ١٣٠ / العجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

فالوجوه في عبارة الأسفار محمول على الجمع المنطقى والمراد مـنه الوجـهان الأوّل والثاني. وكلام صاحب المباحث في بيان هذا المسلك هكذا:

الوجه الثالث أن نفرض الكلام في الأمور التي يستحيل عليها القسمة عـقلاً مـثل الباري تعالى والوحدة؛ وأيضاً مثل البسائط التي تتألّف عنها المركبات فإنّ الحقائق إذا كانت مركبة فلابة فيها من البسائط ضرورة أنّ كل كثرة فالواحد فيها مـوجود؛ وحينئذ نقول: العلم المتعلق بها إن انقسم فإمّا أنْ يكون كل واحد من أجزائه علماً أو لا يكون، ونذكر التقسيم المذكور إلى آخره، وهذا الوجه أحسن الوجوه الثلاثة. انتهى. و لا يخفى عليك أنّ اسلوب التحرير كما في المباحث أوفق بإبانة المراد من الأسفار وإنْ كان تحقيقات صاحب الأسفار في أثناء التحرير ممّا يختصّ هو بها.

اعلم أنّ الوجه الثالث أي ذلك المسللة الآخر جعل في كثير من الصحف العقلية حجة عليحدة على تجرّد النفس الناطقة كما سنتلوها عليك، و غـير واحـد مـن أدلة تجرّدها يؤل إلى ذلك البرهان الأوّل من انشفاء، وله شأن عظيم في تجرّدها، و هو أصل قويم في ذلك بل أقوم البراهين وأمتنها على ذلك.

> و الإعتراضات الواردة عليها داحضة جدّاً كما سيأتي نقل بعضها وردّها. ثم قال صاحب الأسفار بعد تقرير الوجه الثالث ما هذا لفظه:

أقول: لا نسلَم أنّ كل واحدة من النفوس البشرية أمكنها أنْ يـتصوّر حـقيقة هـذه البسائط. وأكثر الناس الَما يرتسم في أذهانهم إذا حاولوا إدراك هذه الأُمور أشباح خيالية وحكايات متقدرة وأنّى لهم معرفة الباري (جل ذكره). والجواهر البسيطة العقلية؟! نعم الحجة المذكورة أصح البراهين على تجرّد النفوس العارفة بالله والصور المفارقة، وتلك النفوس قليلة العدد جداً. وأمّا سائر النفوس فهي مجرّدة عن الأجسام الطبيعية لا عن الصّور الخيالية.

أقول: فالبرهان دال على تجرّد تلك النفوس القليلة العدد جدّاً. والأدّلة الّـتي مـرّ ذكرها دالة على تجرّدها عن الأجسام الطبيعية أيضاً فأدلة تجرّد النفوس البشرية باقية على قوّتها في بقاء النفوس البشرية مع مدركاتها؛ على أنّ إدراك كـثير مـن البسـائط العقلية لايخرج عن طوق نوع البشر أيضاً إلاّ أنْ يكون فيه بعض من هو غبيّ على حدّ لايقدر عليه كما أومأنا إليه.

ثم ذكر صاحب المباحث خمسة اعتراضات حول البرهان المذكور ثم أجاب عنها. وصاحب الأسفار لخصّها تلخيصاً غير وجيه فاتى بها فيه إلا أنه سلك في أثناء الجواب إلى بعض ما تفرد هو به كمانشير إليه. وسياق عبارة الفخر يحكى أنّ تلك الإعتراضات أوردت على البرهان من قبل وليست من شكوكه، لأنه قال: «و الاعتراضات الواقعة على هذه الحجة بأمرين أحدهما أنّ النقطة إلخ» ولكن صاحب الأسفار في عبارته الآتية حيث يقول: «و أمّا اعتراضات بعض المتأخرين على هذه الحجة فهى مدفوعة» ناظر بظاهره إلى قول الفخر في المباحث لأنّ عبارات حجج التجرّد في الأسفار منقولة من المباحث، وصاحب الأسفار ناظر إليه غالباً وعبارته يشعر بأنّ الاعتراضات من الفخر و هو كماترى. كيف كان نحن نأتى بعا في الأسفار من الاعتراضات من عنها ثم نتبعه بعض ما يفيد البرهان أيضاً.

«و أمّا اعتراضات بعض المتأخرين على هذه الحجة فهي مدفوعة: منها أنّ النـقطة حلّت من الجسم شيئاً منقسماً أو غير منقسم، فعلى الأوّل لزم حلول غير منقسم في منقسم، وعلى الثانى يلزم الجزء الذي لا يتجزّى. و منها النقص بالوحدة فانّها مع كونها من أبعد الأشياء من طباع الكثرة حـالة في الجسم.

و منها النقض بالإضافة فإنَّ الأبوة مع انَّها غير قابلة للانقسام حالة في الأب. و منها انَّ القوة الوهمية جسمانية والعداوة التي يدركها أمر غير منقسم لامتناع ورود القسمة على هذه العداوة إذ لا نصف لها و لاربع وكذا الصداقة و غيرها. أقول أمّا اندفاع الأوّل فالتحقيق أنَّ النقطة غير قائمة بنفس ذات الجسم بما هي ذات منقسمة بل قيامها للجسم باعتبار تناهى امتداده وانقطاعه فمحلّها الجسم من حيث اتصافه بالتناهى ولهذا قيل الأطراف عدمية لأنَّ محلّها من حيث إنّه محلّها مشتعل

**١٣٢** / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

على معنى عدمي و هو النفاد والانقطاع بخلاف العلم فإنّه كمال للذات الموصوفة به. و أمّا اندفاع النقض بالوحدة فقد علمت مراراً أنّ وحدة الجسم تقبل الانقسام لآنها نفس اتصاله وامتداده. وكذا وجوده فإنّه عين جسميته؛ والعجب أنّ وحدة الجسم تنقسم بعين انقسام الجسم بالذات لابالعرض كسائر العوارض التي تنقسم بانقسام المحل بالعرض لا بالذات كالسواد مثلاً لأنّ وحدة الجسم نفس وجوده وعين هويّته الشخصية.

و اممّا اندفاع الثالث فالإضافات لانسلَم أنَّ جميعها غير منقسمة بالتبع بل التي تعرض الأجسام على ضربين: منها ما يعرض للجسم بما هو جسم كـالمحاذاة والمـماسة وغيرها فهى منقسمة بانقسام المحل فانَّ محاذاة نصف الجسم نصف مـحاذاة كـل الجسم، ومحاذاة ربعه ربع محاذات كلّه. ومنها ما يسعرض للـجسم لا مـن حـيث جسميته بل من حيث معنى آخر تنضاف إليه فهى لايلزم أنَّ تكون منقسمة بانقسام محلّه كأبوّة زيد مثلاً فأنّها غير عارضة له من حيث جسميته ومقداريته بل من جهة أخرى كقوّة فاعلية نفسانية مقتضية للتوليد.

و أمّا اندفاع الرابع فقد سبق أنّ القوّة الوهمية مجرّدة عـن المـادة لاعـن إضـافتها. وكذلك حكم مدركاتها. انتهى.

أقول: الاعتراضات \_ كما أشرنا اليها \_ خمسة اتى بها الفخر في المباحث. و ظاهر عبارة الأسفار يوهم انّها أربعة، ولكنّ الاعتراض الخامس هو صريح ما في المباحث، وفي الأسفار أُشير إليه في ضمن الجواب عن الأوّل حيث قمال فمي آخر الائدفاع: «بخلاف العلم فإنّه كمال للذات الموصوفة به» ولا يخفى عليك أنّ ارتباط قوله هذا أعنى بخلاف العلم بما قبله في بادى النظر لايخلو من دغدغة فإنّه يسأل عن إيراده بلاسبق سؤال واعتراض فيه، ولكن بعد الرجوع إلى المباحث يعلم أنّه سوال آخر و أجاب الفخر عن النقطة و في ضمنه عن العلم ثم أجاب عن الاعتراض الثلاثة الأُخرى بعد ذلك؛ و صاحب الأسفار أيضاً أجاب عن النقطة و العلم على حذوه بلا ذكر الاعتراض في العلم فنائى بما في المباحث، قال: «و الاعتراض النه يعد الرقوع الم المباحث يعلم أنّه سوال المراد الأخرى الما في العلم في الأسفار أيضاً أجاب عن التقطة و العلم على حذوه الا ذكر الأخرى الاحتراض في المارة أيضاً أجاب عن النقطة و العلم على حذوه الا ذكر الباب الثالث: من الحجج البالغة على تعوّد القوّة الغاقلة / ٢٣٣

الحجة بأمرين: أحدهما أنّ النقطة حلّت من الجسم شيئا منقسما أو غير مـنقسم إلى قوله: «و أيضاً فالنقض بالوحدة وارد إلى قوله: «و كذلك الإضافة» إلى قوله: «و كذلك القوّة الوهمية المدركة بعداوة الذئب» إلى أنْ قال في بيان ثانى الأمرين:

و ثانيهما أن نقول: العلم متى يجب أن ينقسم بانقسام محلّه أو عند ما يكون محلّه منقسماً بالقوّة، أو عندما يكون محلّه منقسماً بالفعل؟ الأوّل مسلّم، والثانى ممنوع؛ وعندنا الجزء الذي هو محل العلم يسيط غير منقسم بالفعل فلايلزم أنْ يكون العلم منقسماً، بل متى انقسم ذلك الجزء بالفعل فإنّه يلزم انقسام العلم القائم به لكن العلم لما يكن محتملاً للانقسام لاجرم بطل العلم وانعدم.

و الجواب: أمّا النقض بالنقطة فلابدً لمن احتج بهذه الحجة من أنْ يعنع كونها أمراً وجودياً في الخارج على ما مضى وإنْ كان ذلك في غاية البعد؛ و أمّا إذا سلّمنا كونها أمراً وجودياً و فرقنا بين الصورتين بأن قلنا النقطة عرض غير سارٍ في الجسم لآنك متى فرضت قسمة في الجسم لم تفرض في أجزاء الجسم أجزاء من النقطة. و أمّا العلم فقد بينا أنّ حقيقته ليست مجرّد إضافة فقط بل أنّما يتمّ بحصول صورة مساوية لماهية المعلوم في العالم فيكون العلم صفة حقيقية و لابد أنْ يكون لها محلً معيّن ممتاز عن غيره فيكون سارياً فيه. ولكن لقائل أنْ يقول: إذا عقل اختصاص العرض بحمله بحيث لايكون سارياً فيه فليعقل أنْ يختص العلم به لاعلى وجه السريان سواء كان العلم وصفاً حقيقياً أو حالة إضافية. انتهى.

أقول: لا يخفى عليك جودة التقرير البحث على السياق الذي في المباحث، ووجه كون الاعتراضات خمسة. ثم انّ صاحب الأسفار اختار في الجواب عــن الاعــتراض بالنقض بالنقطة كونها عدمية.

و انّما الكلام في ما ذهب إليه الفخر هاهنا من أنّ العلم صفة حقيقية مع أنّ كلماته الأُخرى ناصّة بأنّه قائل في العلم بالإضافة. كما قال في شرحه على الفصل السابع من النمط الثالث من الإشارات في الإدراك \_أي العلم\_: انّ الصورة الذهـنية إنّ لم تكـن مطابقة للخارج كانت جهلاً. و إنْ كانت مطابقة فلابدً من أمرٍ في الخـارج وحـينئذ

٢٣٤ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

لم لا يجوز أنْ يكون الإدراك حالة نسبية بين المدرك وبينه؟. و قال في البحث عن العلم و اتحاد العاقل بمعقوله من المباحث ما هذا لفظه: قد أقمنا البرهان على أنّ التعقل حالة إضافية و ذلك توجب كونها ـ اى كون العاقلية ـ مغائرة للذات ـ إلى أنْ قال: قهذا برهان قاطع على أنّ العلم حالة نسبية (المباحث، ج1. ٢٤٦ و ٣٤١، ط ١). و في آخر الفصل الحادى عشر من المرحلة العاشرة من الأسفار (ج1. ص٢٨٨، ط ١):

و العجب من هذا المسمئ بالإمام كيف زلّت قدمه في باب العلم حتى صار الشيء الذي به كمال كل حتى، و فضيلة كل ذى فضل والنور الذى يهتدى به الإنسان إلى مبدئه و معاده، عنده من أضعف الأعراض وأنقص الموجودات التي لا استقلال لها في الوجود؟ أما تأمل في قوله تعالى في حق السعداء: (نُورُهُمْ يَسْعىَ بَيْنَ أيديهم وَ بِأَيْمانِهِمْ)؟ أما تدبر في قول الله سبحانه: (وَ مَنْ لم يَجْعَلِ الله لَهُ نُوراً فَمالَهُ مِن نَورٍ)؟ وفي قوله: (هَلْ يَسْتَوى الذينَ يَعْلَمونَ وَ الذينَ لا يَعْلَمونَ)؟ ألم ينظر في معنى قول رسوله عليه و آله السلام: «الايمان نور يقذفه الله في قلب المؤمن»؟ فهذا و أمثاله كيف تكون حقيقتها حقيقة الإضافة التي لا تحصّل لها خارجاً وذهناً إلّا بحسب تحصّل حقيقة الطرفين.

و في آخر الفصل الخامس عشر من تلك المرحلة (ج١، ص٢٨٨، ط١) في درجات العقل والمعقولات. هذا المقصد ارفع قدراً وأجلَّ منالاً من أنْ ينال غـوره مـثل هـذا الرجل بقوّة فكره وكثرة جولانه في العلوم البحثية ووفور حفظه للمسائل المشهورة. يعنى بالرجل صاحب المباحث.

اعلم أنّ التعبير بالمحل والحال. أو القابل والمقبول أو نظائرها فـي حـق النـفس و معلوماته ممّا هو سائر بين المشاء. و دائر على السنتهم وأقلامهم، وأمّا عند الحكمة المتعالية فليس على ما ينبغى إلّا بالمجاز أو بضرب من التوسع في التعبير.

ثم انَّ قول صاحب الأسفار في اندفاع الاعتراض الرابع حيث قال: «و أمَّـا انــدفاع

الياب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القوّة الغاقلة / ١٣٥

الرابع فقد سبق أنّ القوّة الوهمية مجرّدة عن المادة لاعن إضافتها وكذلك حكم مدركاتها» ناظر إلى ما سبق في الفصل الثالث من الباب الخامس من نفس الأسفار، من أنّ الوهم عبارة عن إضافة الذات العقلية إلى شخص جزئي و تعلقها به و تدبيرها له إلخ. و الغرض أنّ الوهم عقل ساقط، و مرتبة نازلة له و بالجملة أنّ امر الإدراك على التثليث أي الإحساس و التخيل والتعقل، لا على التربيع و هو الثلاثة المتقدمة مع زيادة التوهم. و راجع العين الإحدى و الثلاثين و شرحها من كتابنا سرح العيون في شرح العبون في البحث عن أصناف الإدراك.

و إليه يؤل أيضاً ما في المعتبر لأبىالبركات و هو الدليل الرابع فيه على تجرّد النفس الناطقة، و قد أتى فيه بأحد عشر دليلاً. قال:

احتجوا على أنّ النفس جوهر غير جسباني بأنّ النفس الناطقة أيـضاً تـعلم العـلم المجرد الكلى الذي لاينقسم، فلو كانت جسمانية لقد كان العلم الكلى يحل مـحلّها الذي هـو الجسـم المـنقسم، ومـا لايـنقسم لايـحل فـي مـنقسم (ج٢، ص٣٥٧، طحيدرآباد الدكن).

و لا يخفى عليك أنَّ هذا البرهان مستنبط من البرهان المذكور من الشفاء فانَّ حاصل ما في الشفاء عبارة عن انَّ وعاء البسيط بسيط. و الراقم قد عبر عن هذا في تصانيفه بأنَّ بين الغذاء و مغتذيه لابدَ من شاكلة اعنى من مناسبة و مسانخة و مشابهة و مجانسة. و العلم طعام الإنسان من حيث هو إنسان، و العلم نور يقذفه في قلب المؤمن فالقلب نور، و القلب هو النفس الناطقة الإنسانية ففي الكافي بإسناده عن هشام بن الحكم قال:

قال لى أبوالحسن موسى بن جعفر للي ... يا هشاما انَّ اللَّه تعالى يقول في كـتابه: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذَكرى لمن كان له قلب﴾ يعنى عقل؛ و قال: ﴿و لقد آتينا لقمان الحكمة﴾

قال: الفهم والعقل (كتاب العقل والجهل، ج ١ من المعرب، ص ١٢ و ١٣).

ثم اعترض أبوالبركات على الدليل المذكور بما يأتي نقله وردّنا عليه.

و يأول إلى البرهان المذكور أيضاً الدليل الأوّل من حكمة عين القواعـد للـدبيران الكاتبي القزويني حيث قال: البحث الثالث في إثبات النفس الناطقة وبياند من وجوه:

١٣٦ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

الأوّل أنّ القوّة العاقلة تعقل البسائط، ضرورة انّ معقولاتها إمّـا بســائط أو مـركبات. وكيف كان لابدّ من تعقل البسائط و يلزم منه أنْ تكون مجرّدة و إلّا لكانت قابلة للقسمة وكما مرّ فيكون البسيط أيضاً قابلاً لها. لأنّ الحال في أحد جزئيها يكون غير الحال في الجزء الآخر.

و قال العلّامة الحلّي في إيضاح المقاصد من عين القواعد المعروف بنشرح حكمة العين في بيان الدليل المذكور:

شرع في النفس الناطقة التي هي أحد أنواع الجوهر، وقد استدل على ثبوتها بوجوه: الأوّل أنّ القوّة العاقلة تعقل معقولات غير منقسمة هي البسائط والتـعقل يسـتدعى الحلول، ويلزم من عدم انقسام الحال عدم انقسام المحل. والقوّة العاقلة هي النفس فيلزم عدم انقسام النفس فتكون مجرّدة. فإنّ كل متحيز وكل حال فيه منقسم. فهذا الدليل يتوقف على مقدمات:

إحديها: عدم انقسام بعض المعقولات وهو ظاهر فانًا نعقل شيئاً فإمّا أنْ يكون بسيطاً غير منقسم وهو المطلوب، أو يكون مركبا منقسماً إلى أجزاء فتلك الأجزاء إنْ كانت بسائط ثبت المطلوب، وإنْ كانت مركبات تسلسل وهو محال فلابدٌ من الانتهاء إلى ما لا ينقسم؛ ولانًا نعقل الوحدة والنقطة والآن وواجب الوجود تعالى وكل هذه غير منقسمة.

الثانية: أنّ التعقل يستدعى حلول المعقول في العاقل وذلك سيأتي فيما بعد. الثالثة: أنّ المحل لما لاينقسم غير منقسم، وبيانه: أنّ المحلّ لو انقسم فإمّا أنْ يحلّ الحالّ في كلّ جزء أو في بعض الأجزاء، أو يحلّ في كل جزء شيء من الحال، أو لا يحلّ هو ولاشيء منه في أجزاء المحلّ؛ و الأوّل باطل و إلّا لزم تعدد الحال بحسب تعدد أجزاء المحلّ؛ و الثانى باطل لانه إنْ كان منقسماً عاد البحث و إلّا فهو المطلوب؛ و الثالث باطل لاستلزامه انقسام ما فرضناه غير منقسم؛ و الرابع باطل و إلّا لم يكن الحال حالًا في ذلك المجموع و هو خلاف التقدير.

الرابعة: أنَّ كل متحيز وكل حال فيه منقسم وذلك أنَّما يظهر بعد بطلان الجوهر الفرد.

فإذن محلّ المعقولات أعنى النفس ليست ذات وضع. انتهى. أقول: ما في حكمة العين من البراهين على إثبات النفس الناطقة و تجرّدها تسنتهي إلى خمسة، وقال العلّامة الحلّي في شرحه إيضاح المقاصد: انّ تلك البراهين منقولة عن القدماء. فالبرهان المذكور في الشفاء منقولة عنهم إلّا أنّ الشيخ حرّره على التسفصيل والتبيين اتم تحرير.

و إلى هذا الدليل المذكور يرجع أيضاً الدليل الرابع من الحكمة المنظومة للحكيم السبزواري على تجرّد النفس الناطقة، حيث قال:

ودركها للصور البسيطة كالوحدة والعلة المحيطة

ثم قال في الشرح:

بيانه أنّ النفس تدرك المعقولات التي يستحيل عليها القسمة كالوحدة الحقيقة، وكعلة العلل، وكالبسائط التي يتألّف منها العركبات لأنّ كل كثرة لابدّ و أنّ ينتهى إلى البسيط فلو كانت النفس جسماً أو جسمانية كمقدار، أو منطبعة في مقدار كانت قابلة للقسمة إلى غير النهاية فلزم أنْ يكون الصورة البسيطة التي فيها منقسمة بل غير متناهية الانقسام هذا خلف. و أيضاً لم يكن العلم مساوياً للمعلوم لأنّ كل جزء من العلم إمّا يكون متعلقاً بتمام المعلوم فيلزم مساواة كل العلم وجزئه، وإمّا أنْ يكون متعلقاً ببعضه فلابعض له. (ص ٣٠١، ط ١).

و قد اعترض الكاتبي في حكمة العين على الدليل المذكور بقوله: «أنّ ذلك يلزم أنْ لو كان الحلول حلول السريان و هو ممنوع». و قال العلامّة الحلي في شرحه عليه:

اعترض على الدليل بالطعن في المقدمة الرابعة؛ و تقريره: أنّا لانسلّم أنّ الحالّ في المنقسم يجب أنْ يكون منقسماً مطلقاً، بل إذا كان الحلول على نعت السريان والشياع بحيث يكون أجزاء ذلك المحل مشغولة بشيء من ذلك الحال مثل السواد والجسم، أمّا إذا كان الحلول لاعلى نعت السريان لم يلزم من انقسام المحل انقسام الحال فإنّ الأبوّة حالّة في الأب، ولايقال إنّ نصفها حال في نصفه؛ وكذلك الوحدة والنقطة والآن، لأنّ الحلول لا على نعت السريان، فلم لا يكون الحال في المتعقل كذلك. انتهى.

١٣٨ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

و أقول: أنت بما قدّمنا حول الدليل من الشبهات والردّ عليها لاتحتاج إلى زيادة بيان في دفع اعتراض الكاتبى عليه. وكأنّ صاحب الأسفار في قوله المقدم ذكره: «و أما اعتراضات بعض المتأخرين على هذه الحجة فهى مدفوعة ...» ناظر إليه. وأنت تعلم أنّ تعبير الحلول في المقام مع أنّه غير جدير، إنْ لم يكن على نعت السريان كان محل المعقولات شيئاً وحدانياً و هو طرف نقطى؛ وإنْ كان على نعت السريان لزم منه انقسام الصورة المعقولة، وقد علمت ما فيهما. ثم انّ اعتبار الأبوة و نحوها من الإضافات من وابن وعم وجدّ و خال و نحوها من العناوين انّ تلك الإضافات قد حلت فيه، بل هو ممن يصح اعتبارها فيه بالإضافات العديدة و النسب الكثيرة يعتبر فيها العقل بضرب من الاعتبار.

- و اعترض أبوالبركات البغدادي في المعتبر على الدليل المذكور بقوله:
- و أمّا القائلة بالإنقسام فالذي يمتنع منه الانقسام بالفعل الواقع بـالتمييز والفـصل والمباينة بالعبد المكانى وذلك لايلزم في كل شيء يحلّ الأجسام.

و أمّا الانقسام الوهمى التقديرى الذي يلزم فلايقدح في ذلك ولايؤثر فيه، وكثير من القوى لاتنقسم بانقسام الأجسام وهو الأكثرى من نفوس الحيوانات أي لايختلفون في أنّها قوى جسمانية قوامها بالأبدان، ولاينقسم بانقسامها الذي بالفعل مع كونها متوزعة على البدن في أقطاره وأعضائه، وينقسم في بعض الحيوان بانقسام أعضائه ويبقى كل جزء منها زمانا يتحرك به و يحييٰ، والنفس الإنسانية أيضاً يشعر الإنسان بها في كل انفعال وفعل من لذة وألم يكون في سائر أعضائه الحساسة، ولاينقسم بالفعل مع انقسام الذي يكون بها في كل انفعال وفعل من لذة وألم يكون في سائر أعضائه الحساسة، ولاينقسم بالفعل مع انقسام البدن فإنّ اليد المقطوعة لا حسّ لها ولابها، والجسم الذي يكون ولايتحرك بحركته، والشعاع والنور على رأيهم شيء جسماني وعرض في الجسم الذي هو فيه فكذلك تصوّر من هذه الحجة؛ وعلى أنّ القول في القسمة وما ينقسم ولاينقسم فيه كلام مكانه العلم الآلهي. الياب الثالث: من الحجج اليالغة على تجرّد القوّة الغاقلة / ١٣٩

و قد اعترض أبو البركات على سائر الحجج التي أتى بها في المعتبر أيضاً \_و هي مع الحجة المذكورة إحدى عشرة حجة على تجرّد النفس \_فقال في الخاتمة متفرعاً على اعتراضاته: فلم يبق من هذه الحجج ما نرجع في المطلوب إليه و لانعوّل في الاحتجاج عليه، ولم يتضح بشيء منها هل النفس جوهر أو عرض (ج٢، ص٣٦٣، ط حيدرآباد).

و أقول: المفروض أنّ الصورة العلمية حصلت للنفس الناطقة بالفعل، وقد ارتـقت النفس من نقصها إلى كمالها النسبى، فمحلّ تلك الصورة على تعبير القوم أعنى النفس إمّا طرف نقطى، وإمّا ليس كذلك فيعود الإشكالات الواردة بأسرها. سواء كـان ذلك التمييز هو المعبر بالفصل والمباينة بالفعل، أو بالوهمى التقديري. وسائر اعـتراضـاته على حجج تجرّد النفس كلّها من هذا القبيل فـهى داحـضة بأسـرها؛ ونأتـى بـتلك الإعتراضات في ضمن تلك الحجج، ثم نريك واضع ضعفها وعدم ورودها عليها.

تبصرة: قد دريت أنّ النفس الناطقة كأنها موضوع ماللصور المعقولة، فلذلك كانت عارية عن المادة وأحكامها، فادر أيضاً أنّ الشيخ الرئيس تصدى في سابع الإشارات لبيان ستّ مسائل عقلية هي من غرر مباحث حكمية. أوليها في وجوب بقاء النفوس الإنسانية بعد تجرّدها عن الأبدان مع ما تقرر فيها من المعقولات؛ و ثانيتها في كيفية تقرر المعقولات في الجواهر المجرّدة العاقلة إيّاها. فافتتت في المسألة الثانية بالردّ على اتحاد العاقل بمعقوله، وتحقيق الحق في ذلك في العين السادسة و العشرين من كتابنا

و لمّا كانت النفس الناطقة التي هي موضوع ما للصور المعقولة غير منطبعة في جسم تقوم به بل انّما هي ذات آلة بالجسم فاستحالة الجسم عن أنْ يكون آلةً لها وحافظاً لِلعلاقة معها بالموت لا تُغِرّ جوهرَها بل يكون باقياً بما هو مستفيد الوجسود مـن الجواهر الباقية. انتهى.

بيان: قد تقدّم كلامنا في أنّ حجج تجرّد النفس في سابع الإشارات خمس، وهـذا الفصل يحوى الحجة الأولى منها على أنّ النفس موضوع مـا للـصور المـعقولة إلخ؛ والمحقق الطوسى حسبها أربع حجج. وبالجملة قول الشيخ «فـاستحالة الجسـم...»

٤٤ / الحجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

كلام في غاية الإيقان والإتقان، و هو نتيجة كل واحد من البراهين القاطعة على تجرّد نفس الإنسان. فقد خبط الجاهلون بآراءهم الكاسدة الفاسدة أنّ الموت إعـدام الذات وإبطالها رأساً؛ ولم يهتدوا بنور القرآن والعرفان و البرهان أنّه تفريق صفة الوصل أعنى العلاقة التي بين النفس والبدن العنصرى بضرب من التعبير، و أنّ النـفس بـاقية بـعد خراب البدن وبواره بما هو مبدأ لوجودها من الجواهر الباقية العقلية:

غم از او نيست كه بنيان بقا محكم از اوست و نعم ما أفاده صدر المتألهين في رسالة المظاهر: «من أنّ الموت يرد على الأوصاف لاعلى الذوات لأنّه تفريق لا إعدام و رفع».

و اعلم أنَّ نسخ العبارة في الفصل المذكور من الإشارات مختلفة جدًا والأصوب ما اخترناه. ففي بعض النسخ: من الجواهر العقلية، وفي بعضها: من الجمواهر الباقية العقلية، وفي بعضها: بما هو مفيد الوجود، وفي بعضها: بل تكون باقية بما همو مبدء لوجودها من الجواهر الباقية. وهذه الأخيرة تلى في الصواب ما اخترناه. ثم انَّ كلمة من بيان ما. وانّما كانت الجواهر الباقية أي العقول مستفيدة الوجود لأنها وسائط فيض الأوّل تعالى، تستفيد الوجود منه تعالى و تفيد ما دونهم وإنْ كان المفيد الواهب واقعاً هو الأوّل (جلَّ شأنه و عزّ اسمه) فلا يكون بينه سبحانه وبينهم بل وبين ما سواه تمايز تقابلى، بل تميز المحيط عن المحاط بالتعيّن الإحاطى والمحاطى.

والمحقق الطوسى أفاد في شرح الفصل المذكور مطالب نذكرها ثم نشير إلى بعض تعليقاتنا عليه. قال:

لمّا كانت النفس الناطقة واقعة في آخر مراتب العود اشتغل بالبحث عن حالها بـعد تجرّدها عن البدن، فاستدلّ بتجرّدها في ذاتها وكمالاتها الذاتية عن المادة وما يتبعها. و بأنّها غير متعلقة الوجود بشيء غير مباديها الدائمة الوجود على ما تبيّن في النمط الثالث و غيره على بقائها بعد الموت كذلك. و أشار بلفظة «لمّا» إلى ما ثبت في النمط الثالث من عدم انطباع النفس في الجسم. و بقوله «التي هي موضوع ما للصّور المعقولة» إلى كمالاتها الذاتية الباقية معها ببقائها التي بها استدل على امتناع الطباعها في الجسم. و بقوله «بل أنما هي ذات الة بالجسم» إلى كيفية ارتباطها بالجسم على وجه لايلزم منه احتياجها في وجودهاو كمالاتها المذكورة إليه. شم جعل قموله «فاستحالة الجسم عن كونها آلة لها لا تضرّ جوهرها». تالياً لما وضعه بعد لفظة «لمّا». و أتمّ مقصوده يقوله «بل يكون باقيا بما هو مستفيد الوجود من الجواهر الساقية» و ذلك لوجوب بقاء المعلول مع علته التامّة. فهذا برهان لمى هو عمدة براهين هذا الباب على ما ذكره الشيخ أبو البركات البغدادي.

و اعلم أنَّ إسناده حفظ العلاقة مع الجسم هاهنا إلى الجسم ليس بمناقض لإسناده حفظ المزاج الذي هو سبب العلاقة في النمط الثالث إلى النفس، لأنَّ النفس كما كانت حافظة لها بالذات فالجسم حافظ أيضاً ولكن بالعرض. وذلك لأنَّ فساد المزاج المقتضى لقطع العلاقة إنَّما يتطرق من جهة الجسم وعوارضه ولذلك أسند استحالة المدن عن كونه آلة للنفس إلى الجسم، وعدم تطرق الفساد إلى الشيء ممّا من شأنه أنْ يتطرق منه الفساد حفظ ما لذلك الشيء لكنه حفظ بالعرض، ثم إنَّ الشيخ أكدَ هذا المطلوب بما أورده بعد هذا الفصل. انتهى.

هذا تمام كلام المحقق الطوسي في شرح ذلك الفصل من الإشارات.

فأقول: قوله: «على بقائها بعد الموت كذلك» يعنى بقاء النفس الناطقة بعد الموت مع كمالاتها الذاتية. والكمالات الذاتية نحو شعورها بذاتها فأنّها كغيرها من الجواهر المجرّدة عقل و عاقل و معقول و هذا لاكلام فيه. ولكن عمدة النظر في بـقائها مع كمالاتها المكسوبة بل مع ملكاتها المكتسبة أيضاً كما قد أشار المحقق الشارح في صدر شرح النمط السابع إلى أنّ المسألة الأُولىٰ في وجوب بقاء النقوس الإنسانية بعد تجرّدها عن الأبدان مع ما تقرر فيها من المعقولات؛ والشيخ ينكر بعد هذه المسألة اتحاد العاقل بمعقولاته فيسأل عن كيفية تقرر تلك الكمالات والملكات فيها و ما بيان ذلك والشيخ لم يبيّن ذلك في الإشارات بل في الشفاء أيضاً. ولا محيص في بيان ذلك وفي الجواب عن السؤال إلّا بذلك الإتحاد، كما قد استبصر الشيخ آخر الأمر و أقرّبه

٢ \$ ١ / العجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

بنور البرهان فراجع في ذلك كله كـتابنا الفـارسى دروس اتـحاد عـاقل بـمعقول سـيما المدرس السادس عشر منه في بيان دليل الشيخ على الإتحاد.

قوله: «أشار بلفظة لمّا إلى ما ثبت في النعط الثالث ...» أقول: قد تقدّم في مفتتح كلامنا في بيان البرهان الأوّل من الشفاء أنّه ثبت في الفصل السادس عشر منه أنّ كل جوهر عاقل منها النفس الناطقة ليس بذى وضع. فابتدأ الشيخ في الفصل المذكور بقوله: «إشارة، إن اشتهيت أنْ يتضح لك أنّ المعقول لاير تسم في منقسم ولافي ذى وضع فاسمع إلخ، فأثبت بعدم انقسام المعقول عدم انقسام عاقله فاستنتج أنّ جوهر النفس الناطقة من الجواهر المفارقة. ثم اتبعه الفصلين بعده في إزالة بعض الشبه حول المسألة، وبعد ذلك أخذ في الفصل التاسع عشر منه في بيان أنّ كل عاقل كجوهر النفس الناطقة عقل و معقول، وكذلك أنّ كل معقول قائم بذاته فهو عاقل. فالفصل الأوّل من سابع الإشارات ناظر إلى تلك الحجة الباهرة في الفصل السادس عشر من ثالث الإشارات على كون النفس جوهراً مفارقاً فالحجج على ذلك في النمط السابع خمس لا أربع.

قوله: «بل يكون باقياً بما هو مستفيد الوجود من الجواهر الباقية»، وهذا أحد الوجوه على تجرّد النفس الناطقة أيضاً. وذلك لأنها آخر مراتب الموجودات العقلية كما ذهب إليه المشّاء فعليك في ذلك بآخر الفصل الرابع من تاسعة الهيات الشفاء (ج٢، ص ٢٦٩، ط١، ايران)، والفصل الثالث من خامسة نفس الشفاء (ج١، ص ٣٥٢)، و آخر الفصل الأخير من النمط السادس من الأشارات؛ فحيث إنّ جوهر النفس الناطقة معلول العقل بلا واسطة مادية بل حادث مع البدن فهو عقل. و على هذا المسلك سلك القاضى سعيد القمى في آخر الفصل الثامن من القسم الثاني مـن كتابه بـالفارسية الموسوم بكليد بهشت أي مفتاح الجنة (ص٨٧، ط١، ايران).

قوله: «و اعلم أنّ إسناده حفظ العلاقة إلخ.» رأجع في ذلك شرح العـين الخــامسة عشرة من كتابنا سرح العبون في شرح العبون في جامع أجزاء البدن وحافظها.

## ى) برهان أخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تاماً عقلياً:

هذا هو البرهان الثاني من نفس الشفاء في أنّ قوام النفس الناطقة غير منطبع فـي مادة جسمانية.

ثم قال الشيخ:

و لنا أنَّ نبرهن على هذا ببرهان آخر فنقول: انَّ القوّة المقلية هَوْذَا تجرّد المعقولات عن الكم المحدود والأين والوضع وسائر ما قيل من قبل، فيجب أنَّ ننظر في ذات هذه الصورة المجرّدة عن الوضع كيف هي مجرّدة عنه؟ أبالقياس إلى الشيء المأخوذ منه، أو بالقياس إلى الشيء الآخذ؛ أعنى أنَّ وجود هذه الحقيقة المعقولة المتجرّدة عن الوضع هل هو في الوجود الخارجي، أو في الوجود المتصور في الجوهر الماقل؟ و محال أنَّ نقول: أنّها كذلك في الوجود الخارجي؛ فبقى أنَّ نقول: أنّها ألما هي مفارقة للوضع والأين عند وجودها في العقل، فاذا وجدت في العقل لم تكن ذات وضع. و بحيث تقع إليها إشارة أو تجرَّ وانقسام أو شيء متا أشبه هذا المعنى فلا يمكن أنْ تكون في جسم.

أقول: الدليل الثانى المذكور من الشفاء قد أتى به الشيخ في النجاة أيضاً (ص١٧٧، ط مصر) وفي الفصل الخامس من رسالته في النفس وبقائها ومعادها (ص ٨٤، ط مصر بتصحيح الأهواني، و ص ١٢٩ من مجموعة الوسائل الفلسفية، ط استانبول) بتفاوت يسير في تقرير البرهان لايوجب مزيد إيضاح فيه للنقل هاهنا مرة أُخرى. ففي النجاة: وبحيث تقع إليها إشارة تجزؤ، أو انقسام، أو شيء مما اشبه هذا المعنى. وفي رسالة النفس: بحيث تقع إليها إشارة تجزؤ، أي انقسام أو شيء مما اشبه هذا المعنى. وفي رسالة

٤٤٤ / الحجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

هذا البرهان في النجاة هكذا: «برهان آخر في المبحث المذكور». تم اقتفاء غير واحد من الأكابر فقد عبّروا عنه في الصحف الأخرى بعد الشفاء بوجوه عديدة وكلّها يرجع إلى ما في الشفا: منها ما في حكمة العين للكاتبي و هو الدليل الثاني فيه أيضاً. قال: الثاني أنّ المعقولات الكلية مجرّدة عن المادة، فالقوّة العاقلة لها أيضاً كذلك وإلّا لكان لها وضع ومقدار مخصوصان فالحال فيها مقترن بعوارض مخصوصة فلا يكون مطابقاً للأفراد المختلفة بالصغر والكبر فلا يكون كلياً (ص ١٤٢. ط ايران. ١٣٣٧ هش) و قال العلّامة الحلّي في شرحه عليه (ايضاح المقاصد):

هذا برهان ثان على تجرّد النفس الناطقة. و تقريره ان المعقولات الكلية من حيث هي هي غير مخصصة بشخص معين، مجرّدة عن المادة، فاتها لو كانت مخصّصة بمادة لم يصدق على غير تلك المادة فلا يكون كلية، هذا خلف؛ وإذا ثبت تجرّد الصورة الكلية ثبت تجرّد القوّة العاقلة، لأنها لو كانت ذات وضع ومقدار مخصوصين كان الحال فيه مخصصا بذلك الوضع والمقدار وذلك ينافي كلّيتها لأنها إن لم تطابق غيرها لم تكن كلية، وإن طابقت غيرها لزم مساوات الشيء الواحد للمختلفين أعنى الأصغر والأكبر، هذا خلف.

و منها ما في معارج القدس في مدارج معرفة النفس للغزالى (ص٢٨، ط مصر) و هو البرهان الثانى فيه أيضاً. و حرّفت فيه كلمة: «هوذا تجرّد المعقولات» بعبارة «هو ذات تجرّد المعقولات». كما حرّفت في كتاب المبدأ و المعاد للمولى صدرا أيضاً هكذا «انّ القوّة العاقلة من الإنسان شيء ذو تجرّد المعقولات» (ص٢٠٧، ط ١، ايران).

و منها ما في الحكمة المنظومة، و هو الدليل الثاني فيه أيضاً، قال: مناسب النباسة الساتين من ما

كذا تجرّد الذوات المرسلة. و شرحه بقوله:

و الثانى: قولنا كذا أي كذا يرى تجرّد النفس النـاطقة. تـجرّد الذوات المـرسلة أي الطبائع الكلية العقلية. بيانه: أنّ النفس تعقل الصور العقلية المشتركة بين كثيرين. وكل مشترك بين كثيرين مجرّد من المادة ولواحقها حتى يصدق عليها. ومعلوم انّ هذه الصور المجرّدة موجودة في النفس كما مر في مبحث الوجود الذهـنى. فـلامـحالة ما تقوم هي به مجرّد وإلّا لكان لها مقدار معيّن و وضع معين و أيــن مــعين بــتبعيته فلا تكون مشتركة بين كثيرين هذا خلف. فهو جوهر مجرّد و هو المطلوب. ثم قال:

و يمكن جعل الذوات المرسلة أعم منها على مذهب صدر المتألهين فلا من أنّ إدراك الكليّات مشاهدة النفس أرباب الأنواع بالإضافة الإشراقية ولكن عن بعد ـكما نقل الشيخ في ألهيات الشفاء عن قوم ألهم جعلوا لكل واحد من الأمور الطبيعيةصورة مفارقة هي المعقولة وإيّاها يتلقى العقل إذكان المعقول أمراً لايفسد وكل محسوس من هذه فهو فاسد، وجعلوا العلوم والبراهين تنحو نحو هذه وإيّاها تتناول، وكان المعروف بأفلاطون ومعلمه سقراط يفرطان في هذا الرأى؛ انـتهى ـ والحق أنها عنواناتها وعكوسها في القلب وأنوار مشرقة من السماوات العلى التي هي عالم الابداع، ولاسيما العنوانات المطابقة التي هي العلم بها على ما هي عليه في نفس الأمر. انتهى.

فقول الحكيم السبزواري في تعميم البرهان حيث جعله شاملاً على القسمين معاً بيّن لا غبار عليه، وقد سلك أوّلاً على مسلك الأوائل في المعنى الكلى المعقول، ثم ارتقى فقال: «و يمكن جعل الذوات المرسلة أعم منها ... إلخ». ونعم ما فعل وتقدّم كلامنا في ذلك في بيان البرهان الأوّل من الشفاء أيضاً. والعجب انّه مع هذا التصريح بالتعميم في المنظومة لم يتعرض به في تعليقاته على الأسفار.

مذهب صدر المتألهين في الادراك يطلب في الفصل الثالث والثلاثين من المرحلة السادسة من الأسفار في العلّة و المعلول (ج١، ص ٢٠٠، ط١) و نقل الشيخ في ألهيات الشفاء كلام أفلاطون و سقراط، فراجع الفصل الثاني من المقالة السابعة (ج٢، ص٥٥٧، ط١).

و منهما ما في أسرار الحكم لصاحب الحكمة المنظومة و هـو البـرهان الأوّل فـيه،

١٤٦ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

المترجم بالفارسية، وقد أجاد في ترجمته وأفاد بما هو المراد (ص٢٣٩. بـتصحيح الأُستاذ العلامة الشعراني و تعليقاته عليه).

و منها ما في هاكل النور للسهروردى، و هو الطريق الثالث من طرقه في تجرّد النفس تجرداً تامّاً عقلياً، قال:

لا تدرك أنت شيئاً إلّا بحصول صورته عندك فانَّه يلزم أنَّ يكون ما عندك من الشيء الذي أدركته مطابقاً له وإلّا لم تكن أدركته كما هو وعقلته معانى يشترك فيها كثيرون فانك عقلتها على وجه يستوى نسبتها إلى الغيل والذبابة فصورتها عندك غير ذات مقدار لأنَّها تطابق الصغير والكبير. فمحلَها منك أيضاً غير متقدر و هو نفسك الناطقة لأنَّ ما لا يتقدر لا يحل في جسم متقدر. فنفسك غير جسم و لاجسمانية و لا يشار إليها لتبرّيها عن الجهة. و هي أحدية صمدية لاتقسمها الأوهام أصلًا. ولما علمت أنّ الحائط لا يقال له أعمى والابصير؟ فإنَّ العمى لا يقال إلَّا على من يصحَّ أنْ يسبص. فالباري والنفس الناطقة وغيرهما مما سيأتي ذكره ليست جسماً ولاجسمانية، فهي لا داخلة العالم و لاخارجته، و لا متصلة و لا منفصلة، و كل هذه من عوارض الأجسام يتنزِّه عنها ما ليس بجسم. فالنفس الناطقة جوهر لا يتصور أنْ تقع عمليه الإشمارة الحسيَّة من شأنه أنْ يدبر الجسم، أو يعقل ذاته والأشياء الخارجة عنه بصورها. أقول: نقلناعبارة هذا الدليل على تجرّد النفس من نسخة مخطوطة من شرح الدوائي على هياكل النور للسهروردي وما في مطبوعة مصر تخالف بعض عباراته ففيها: ... فإنَّه يلزم أنْ يكون ما أدركته مطابقاً له ... كما هو ثم انك تعقل معانى كثيرة .... الأوهام ولما علمت... ليست أجساماً ولاجسمانيين... ولامنفصلة إذ كل هـذه... و يتنزه عنها ... الجسم و أنْ يعقل إلخ. و الدليل أيضاً مترجم في هياكل النور بالفارسية (ص ٨٦\_٨٧، ط ايران): بدانکه تو چوڼ چیزې بدانې که ندانسته باشي، دانستن تو آن باشد که صورت آن چيز كه بدانستي در ذهن تو حاصل شود إلخ. و خلاصته: أنَّ الصور العلمية العقلية مرسلات كلية و مطلقات نورية فوعائها المتِّهب

كوعائها الواهب أيضاً كذلك فالعلم ووعائه مطلقاً من وراء عالم المادة، وكـثير مـن الأدلَّة في تجرّد النفس ناظر إلى سنخية بين وعاء العلم والعلم كما ستطلع عليها. و الدليل مبتن على ثلاث مقدمات: إحديهما: أنَّ العلم والتعقل انَّما هو بحصول صورة المعقول عند العاقل؛ و ثانيتها: انَّ الصور المعقولة غير ذات مقدار؛ و ثالثتها: أنَّ ما لا يتقدر أي المجرَّد عن المقدار لا يحل في متقدر أي في ذي مقدار فأنتجت أنَّ الجوهر العاقل لهذه الصور المجرَّدة أي النفس الناطقة الإنسانية مجرَّد عن الجسم و أحكامه فهو موجود نوري بسيط من فوق عالم الطبيعة وورائها. و الحق أنَّ حصول الصور المرسلة النورية للنفس أشمخ من نحو التعبير بالحلول والمحل. قوله: «و هي أحدية صمدية لاتقسمها الأوهام»، هذا الحكم الحكيم لاينافي قولهم بأنّ كل ممكن زوج تركيبى فافهم. ثم انّ الصمد ــكما فسرّه السنة ترجمان الوحي ــ هو الذي لا جوف له، و في مأثور آخر: الصمد الذي ليس بجسم ولاجوف له. \_وحققنا البحث عن الصـمد مـع ذكـر الروايات في تنفسيره عن الجنواميع الروائية فبي رسالتنا المنوسومة باتنه الحق (ص ٢٨٢\_٢٨٤. من ١١ رسالة) \_و الغرض أنَّ إطلاق الصمد على النـفس النـاطقة الكاملة فله وجه كما أطلق على الملائكة كما في الخبر «أنَّ الله تعالى خلق الملائكة صمداً ليس لهم أجواف». و على هذا الوجه الوجيه قد حققّنا في موضعه أنّ الله سبحانه صمد لا مدخل فيه و لا جوف له لأنَّه فعلية مطلقة لايخلو منه شيء و لا يشذ منه مثقال عشر عشر أعشار ذرة فلايتصور له ثان، وكذا كتابه القرآن الفرقان صمد فلاجوف له حتى يتمه و يكمله كلام آخر أو كتاب آخر، وكذا نبيَّه الخاتم في إنسانيته و نبوّته صمد فالقرآن مصمت ليس بأجوف وكذا الخاتم ليس في نبوته بأجوف حتى يتمّ ويكمل

بغيره فكل واحد من الثلاثة لايتصوّر له ثان فانّه لاثاني بعد الصمد فافهم. و أمّا النفوس الناطقة الناقصة من حيث إنّها نفوس فليست بصمد، و أمّـا الإنسـان

١٤٨ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

الكلى الذي هو رب النوع الإنسان فهو من المفارقات النورية والملائكة المدبرة فهو أيضاً صمد ليس له جوف إلّا أنّ سياق البحث لايوافق حمل العبارة عـلى الوجـهين الأخيرين فتدبر.

و منها ما في أسفار صدر المتألهين و هو الحجة الثالثة على تجرّد النفس، و سيأتي نقل ما أفاده بعد الإتيان باعتراض الكاتبى الآتي على هذا البرهان و ما نذكره حـوله فار تقب.

اعترض الكاتبى القزوينى في حكمة العين على هذا الدليل بقوله: و أمّا الثاني فلآنه لا يلزم من عدم مطابقة الكلى لما تحته من الأفراد بحسب المقدار والعوارض، عدم مطابقته إيّاها أصلاً. فيجوز أنْ يطابقها بحسب الماهية على معنى أنّ المفهوم الكلّى المنتزع من كل فرد من أفراده هو مفهوم ذلك الكلّى.

و قال العلّامة الحلّى في شرحه عليها: هذا الاعتراض على الوجه الثاني، و تقريره أن نقول: لم لا يجوز أنْ يكون الكلى حالًا في الجسم المتعقل و تقترن بعوارض مخصوصة من مقدار و غيره. و يكون مطابقاً للجزئيات المندرجة تحته في الحقيقة، وإنْ لم يطابقها في المقدار فإنّه لا يلزم مطابقة المعقول لأفراده في كل وجه، وكذا لا يطابقها في العوارض، و يكون معنى المطابقة أنّ المفهوم الكلّى المنتزع من كل فرد فرد هو المفهوم الكلى الحاصل في النفس.

ثم قال العلامة:

و هذا الاعتراض ليس بجيد، فإنَّ الصورة العقلية إذا كانت حالَّة في المادَّة تخصّصت بوضع مخصوصة وعوارض مشخصة لها. بحيث يخرج عن الكليّة أصلاً فلايصدق عليها الكلّية فإنَّ أخذت في تـلك الصورة صورة أُخـرى مجرّدة عـن الوضع والمشخّصات كما هو المفهوم من كلام المصنف، وجعلت تلك الصورة الثانية مطابقة للمفهوم المنتزع من تلك الأقراد وجعلت الصورة العقلية كلية باعتبار اشتمالها على الصورة الثانية، لزم المحال من وجوه: الثانى: أنّ الصورة الثانية هي المطلوب إثباتها وبيان تجرّدها فينتقل الكلام إليها. الثالث: أنّ كلّية الصورة العقلية ليس باعبتار صورة أُخرى منتزعة عنها بل باعتبارها في نفسها ومطابقتها لأى فرد فرد سبق إلى العقل بحيث لا يكون للوارد من الأفراد تأثير في زيادة ذلك المعقول أو نقصانه. بل الأولى أنْ يقال: كما أنّ الصورة العقلية الكلّية إذا حلّت في نفس جزئية تخصّصت بمها ولا يمضرّ ذلك كلّيتها حيث إنّ التخصيص عرض لها ياعتبار الحلول لا باعتبار الأفراد المندرجة تحتها فانّ الأفراد بعينها تلك الأفراد. إذ لم يخرج بعضها عن الإندراج باعتبار ذلك المخصّص كذلك إذا كانت حالة في مادة مخصوصة. انتهى كلام العلامة.

و أقول: يعنى بالجسم المتعقل، النفس الناطقة. ولا يخفى عليك أنّ التحقل لوكمان للجسميّة المشتركة لوجب أنْ يكون كل جسم من حيث هو جسم عاقلاً متعقلاً و هو زهوق بالضرورة، إلّا أنْ يدّعى أنّ النفس جسم مخصوص يحتازه عـن غـيره بـتلك الخصوصية ويصحّ له التعقل، و هو كماتري. نعم يجوز إطلاق الجسم بمعنى المتحقق بذاته و المتقرر القائم بنفسه على النفس و ما فوقها كقولهم تجسم الأعمال والنيات و في النظم الفارسي:

دكر باره بـ وفـق عـالم خـاص شود أعمال تو أجسام واشخاص و الجسم بهذا المعنى هو الجسم الدهرى، وكذلك التجسم أعنى تـجسم الأعـمال والنيّات هو التجسم الدهرى. و الدهر روح الزمان لا تناله أحكام الزمان و الزمانى فانّها متصرمة زائلة بائدة، والدهر باق ببقائه الأبدى بلا تصرّم و زوال فافهم. و الجسم بـهذا المعنى هو فوق ما هو المصطلح في الكتب الفلسفية و أعم منه، و لا يعنيه الكاتبى في المقام بلاكلام.

ثم إنَّ الصورة المدركة إنْ كانت جزئية كصورة شجرة شخصية. لا يمتنع أنْ يكون لتلك الصورة الشخصية أفراد كثيرة في الخارج. فهذه الصورة كالكلَّى لا يمتنع فـرض صدقها على كثيرين إلّا أنْ يدّعى بأنَّ الأين والمتى و أترابهما من المشخصات أيضاً. وسيأتي في العين الثالثة والثلاثين أنّ التجريد عن العوارض المقارنة للماهية ليس من

• ٥ \ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

شرائط معقولية تلك الماهية، وذلك لأنّ التجريد في الحقيقة هـو التـرفيع أي تـرفيع الوجود الجسمانى إلى الوجود العقلانى؛ وكذا في العـين السـابعة والشلاثين أنّ كـل محسوس فهو معقول في الحقيقة، وإنْ وقع الإصطلاح على تسميته جـزئياً. وجملة الأمر في الصورة المجرّدة أنّ التجريد عن العوارض المقارنة للماهية ليس من شرائط معقولية تلك الماهية إذ للعقل أنْ يتصور ماهية الإنسان مثلاً مع جميع عوارضه وصفاته و نعوته من كمّه وكيفه و أينه و وضعه ومتاه وكذا بشكله و أعضائه وجوارحه، كل ذلك على الوجه العقلي الكلي.

قول الكاتبي: «و إن لم يطابقها في المقدار إلخ» أقول: الصورة المجرّدة البرزخية في النفس بل لدى النفس القائمة بها أعنى بها الصور الخيالية، لها تجرّد غير تام فسليس تجرّدها نحو التجرّد التام العقلي، ولها مقدار وإنَّ لم يكن مقدارها مادياً؛ والنفس بعد تجريدالصورة عن المادة و جعلها مجرّداً خيالياً مقدارياً يجرّده في مرتبة أخرى أشرف وأتم من الأولى تجرّداً تاماً عقليا \_هذا لو قلنا في الصورة العـلمية بـتجريد النـفس وانتزاعها، وأمّا إنْ قلنا بانشاءها إيَّاها فالأمر أدق من نحو هذه المباحث، والجواب عن الإعتراض كان على وجه أرفع وأشرف ـكيف كان والمحقّق أنّ هـذا المـجرّد المعقول المجرّد عن المقدار الخيالي صادق على كل فرد من أفراده الخارجية؛ فإنْ أراد الكاتبي من صدق المقارن بالمقدار على أفراده الخارجي هذا المعنى فلانزاع فيه لأنّ الأمر في تقرر تلك الصورة المعقولة في النفس، ولكنَّه أراد حلول الصورة العقلية الكلية في الجسم المادّي، و لا يخفي عليك أنَّ تلك الصورة حينئذ ليست بكلّية لأنّها تخصّصت بوضع خاص وعوارض مشخصة مـادّية. لست أقـول إنَّ الصـورة الكـلّية لا تـصير متخصّصةً بخصوصيات ولكنّها لو تخصّصت بألف خصوصية من سنخها لا تخرجها عن الكلِّية، بل انَّما الكلام في تخصَّص الصورة المادية الممنوَّة بالوضع الخاص و العوارض المشخصة المادّية فانّها تمنع عن الكلية و لاتقارنها و لا تجمع معها فتبصّر.

و بالجملة أنَّ حلول الصورة العقلية فـي المـادة التـجرّمية مـحال رأساً، و التـجرّد لا يجامع التجرّم أصلاً، و أمّا انتزاع الصورة العقلية عن الصورة الجـرمية فأمـر آخـر، الباب الثالث: من العجج البالغة على تجرّد القوّة الغاقلة / ١٥١

وانّماننقل الكلام في هذه الصورة العقلية ونحو حصولها للنفس. وهذه الصورة بذاتها مطابقة لأفرادها لا بصورة أُخرى منتزعة عنها.

و أمّا ما قال الشارح العلّامة: «بل الأولى أنْ يقال كما أنّ الصورة العقلية الكلّية …إلخ» فهذا إشكال صعب الإنحلال حرره صاحب الأسفار في الحجة الثالثة من كتاب النفس على تجردها، ثم أجاب عنه بتحقيقه العرشى، ولنا حول كلماته السامية في هذه الحجة تعليقات عديدة فالصواب أنْ نذكر الحجة بقلمه الشريف. ثم ما تيشَّر لنا حولها متا أفاض علينا رب ﴿ن والقلم﴾ قال:

الحجة الثالثة أنَّ نفوسنا يمكنها أنَّ تدرك الإنسان الكلى الذي يكون مشتركاً بسين الأشخاص الإنسانية كلَّها، ولا محالة يكون ذلك المعقول مجرّداً عن وضع معيَّن وشكل معيَّن وإلَّا لما كان مشتركاً بين الأشخاص ذوات الأوضاع المختلفة، وظاهر أنَّ هذه الصورة المجرّدة أمر موجود، وقد ثبت أنَّ الكليات لا وجود لها في الخارج فوجودها في الذهن، فمحلَّها إمّا أنْ يكون جسماً أو لا يكون، والأوّل محال وإلَّا لكان له كمّ معيَّن ووضع معيَّن بتبعية محلّه، وحيننذ يخرج عن كونه مجرّداً وهو محال، فإذن محلَّ تلك الصورة ليس جسماً فهو إذن جوهر مجرّد.

ولقائل أنْ يقول: لصورة الكلية المعقولة من الإنسان هل لها وجود أم لا؟ فإنْ لم يكن لها وجود فكيف يمكن أنْ يقال إنّ محلَّها يجب أنْ يكون كذا؟ وإنْ كان لها وجود فلامحالة هي صورة شخصية حالَّة في نفس إنسانية شخصية لاستحالة أنْ يموجد المطلقات في الأعيان وهي من حيث إنّها صورة شخصية قائمة بنفس شخصية غير مشترك فيها بين الأشخاص: أمّا أولاً قلانَ الأمر الشخصي لا يكون مشتركاً فيه؛ وأمّا ثانياً قلانَ الصورة عرض قائم بالنفس، والأشخاص جواهر مستقلّة بذواتها، فكيف يمكن أنْ يقال إنّ حقيقة الجواهر القائمة بذاتها عرض قائم بالغير؟ فإن قالوا؛ إنّ المعنى بكون تلك الصورة كلية أنّ أيَّ شخص من الأشخاص الإنسانية سبق إلى المعنى بكون تلك الصورة كلية أنّ أيَّ شخص من الأشخاص الإنسانية سبق إلى فيها ذلك الأثر بل أثر آخر.

103 / / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

فنقول: إذا كان المعنيّ بكون الصورة كلية ذلك فلم لا يجوز أنْ يحصل هذه الصورة على هذا الوجه في محلٍّ جسمانيٌّ فيرتسم مثلاً في الدماغ من مشاهدة إنسان معين صورة بحيث لوكان المرثى بدل ذلك الشخص أيَّ إنسان شئت لكانت الصورة الحاصلة منه في الدماغ تلك الصورة؟ فإنْ قالوا: إنَّ تلك الصورة لو حصلت في الجسم لكان لها بسبب الجسم مقدار معيَّن و شکل معيَّن، و ذلك يمنع من کونها کلية. قلنا؛ وكذلك الصورة الحاصلة في نفس الشخص تكون صورة شخصيّة و تكون عرضاً قائماً بمحل معيَّن، وذلك يمنع من كونها كلية. فإنْ كان ما يحصل للمصورة يسبب حلولها في الجسم من الشكل والمقدار بالعرض مانعاً من كونها كلِّية، فكذلك ما يحصل للصورة بسبب حلولها في النفس من الوحدة الشخصيَّة و العرضية وجب أنْ يكون مانعاً من الكلّية. وإنَّ أمكن أنْ يَوْجَدْ الصورة القائمة بالنفس باعتبار آخر حتى تصبر كلّية بذلك الاعتيار، وإنْ كَان اعتبار وحدثها وشخصيتها وحلولها في النفس الشخصية مانعاً من كونَ الصورة الكلية، جاز أيضاً أن يؤخذ الصورة القائمة بمادة جسمانية كالدماغ وغير. باعتبار يكون هي بذلك الاعتبار كلية. وإنْ كان بـاعتبار مقدارها وشكلها ووضعها جزئية.

و بالجملة فالصورة سواء كانت في النفس أو في الجسم فهى لا يكون مشتركاً فيها من كل الوجوه لأنّ وحدتها الشخصية مانعة من العموم والكلّية، ثم إنّها مع ذلك يكون مشتركاً فيها باعتبار آخر.

أقول: هذا إشكال صعب الانحلال، مذكور في مبحث الماهيات في العـلم الكـلّي ومباحث الكلّيات في علم الميزان، وقد تفصّينا عنه بأنّ مناط الكلية والاشتراك بين كثيرين هو نحو الوجود العقلي. فالصورة وإنّ كانت واحدة معينة ذات هوية شخصية لكن الهوية العقلية والتعيّن الذهنى والتشخص العقلى لاينافي كون الصورة متساوى النسبة إلى كثيرين ولايمنع التشخص العقلى الكـلية، وأنّهما المانع عـن العـموم والإشتراك هو الوجود العادّي والتشخص الجسماني الذي يلزمه وضع خاصّ وأين الياب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القوّة الغاقلة / ٥٣ \

خاص ومقدار خاص فتختلف نسبة هذا الشخص إلى غيره من الأشخاص الجسمانية والهويات المادية ذوات الأوضاع المختلفة؛ وليس عندنا اعتبار كون الصورة المقلية كلية مشتركاً قيها غيرً؛ واعتبار كونها موجودة متشخصة بتشخص غيرً، لأنّ ذلك الوجود نحو آخر من الوجود أشد وأوسع من أنْ ينحصر في حدّ جزئي، ويقصر رداؤه عن الإنسحاب على كثيرين متوافقين في سنخ ذلك المعنى المحمول. وجميع المعاني والماهيات في أنفسها وبحسب حدّ معناها ممّا لايأيى عن الحسل على كثيرين. وكذلك إذا وجدت بوجود عقلى غير مقيّد بوضع خاص ومقدار خاص إذا الوجود العقلى نسبتها إلى جميع الأوضاع والمقادير والأمكنة نسبة واحدة. فالصورة المقلية لماهية الإنسان من حيث وجودها مشترك فيها بين كثيرين من نوعها، و من حيث ماهيتها و معناها محمولة على كثيرين.

تم إنك قد علمت من طريقتنا في العقل والمعقولات أنّ التعقّل ليس بحلول الصورة المعقولة في الجوهر العاقل حتى يكون صورة الجوهر عرضياً، ويلزم الإشكـالات المذكورة في الوجود الذهنى وهاهنا ومباحث عـلم البـارى، بـل الصـورة العـقلية للجواهر جواهر قائمة بذواتها وبمُبدِعها و هي في باب الوجود، والتجوهر أقوى من ما هي صورتها من الصور الخارجية المـادّية لكـونها مـفتقرة الوجود إلى المـواد المتجدّدة الإنفعالات والاستحالات.

و أمّا الكلام في صحة هذا البرهان و دلالته على تجرّد النفوس فأقول: إنّ هذا البرهان برهان قاطع لكن على تجرّد بعض النفوس الإنسانية لا النفوس العامية فإنّه يدلّ على تجرّد نفس تعقل الصور العقلية، ونشاهدها من حيث عقليتها و نحو وجودها العقلي المشترك فيه بين الأعداد الذي لا يحصل إلّا بعد تجريد المعنى الواحد عسن القبيود والزوائد و الخصوصيات.

و بالجملة كل من يمكن له أنْ يلاحظ صورة الحيوان مثلاً بنحو من الوجود لا يكون لها بحسبه مقدار خاصٌ و مكان خاصٌ و وضع خاص و زمان خاص. وكـذا تـعقل صورة الإنسان العقلى المجرد عن العوارض الماديّة بأنْ يكون إنساناً بحناً يخرج منه جميع ما هو غير الإنسانيّة من الوضع الخاص والكم الخاص والأين الخاص، و مع ذلك لا يحذف عنه شيء من مقوماته و قواه و أعضائه حتى أنّه يعقله ذا رأس و وجه و عين ويد و رجل و بطن. و كل ذلك على الوجه العقلى المشترك فيه بين الأعداد الكثيرة لأنّ ذلك معنى إدراك الماهية الكلية لشيء كما قال المعلم الأوّل في أتولوجيا: و لا مواضع الأعلمي و حميع أعضائه روحانية ليس موضع العين غير موضع اليد, و لا مواضع الأعضاء مختلفة. و كذا يمكنه أن يعقل الأرض المعلية و الماء المعقلي و السماء العقلية، و يحضر في ذهنه صورة كل طبيعة من الطبائع بنحو وجودها العقلي و السماء العقلية، و يحضر في ذهنه صورة كل طبيعة من الطبائع بنحو وجودها العقلي الكلي على الوجه الذي مرّ ذكره، لأنّ ذلك في الحقيقة معنى إدراكه الكليات. و قلّ من الكلي على الوجه الذي مرّ ذكره، لأنّ ذلك في الحقيقة معنى إدراكه الكليات. و وقلّ من الناس من أمكن له الإدراك على ذلك الوجه. والذي يتيسر لأكثر الناس أنّ يرتسم في خياله صورة إنسان مثلاً، فإذا أحسَّ، يفرد آخر منه يتنبّه بأنّ هذا مثل ذاك، ويدرك خياله صورة إنسان مثلاً، فإذا أحسَّ، يفرد آخر منه يتنبّه بأنّ هذا مثل ذاك. ويدرك جميع أجزاء الماء مثلاً بحسب الحس ويعلم أنّ جميع أجزاء الماء ماء. وكما يدرك أنت جميع أجزاء الماء مثلاً بحسب الحس ويعلم أنّ جميع أجزاء الماء ماء. وكما يدرك أنّ ما من أمكن له الإدراك على ذلك الوجه. واذي يتيسر لأكثر الناس أنْ يرتسم في منه المكن له الإدراك على ذلك الوجه. واذي يتيسر أكثر الناس أنْ يرتسم في منا الناس من أمكن له الإدراك على ذلك الوجه. واذي منه يتنبّه بأنّ هذا مثل ذاك. ويدرك منه إلى مثلاً مثلاً بحسب الحس ويعلم أنّ جميع أجزاء الماء ماء. وكما يدرك أنّ ماء إدراك أخياء أماء منه أحسب الحس ويعلم أنّ جميع أجزاء الماء ماء وكما يدرك أنّ

أقول: هذا تمام كلام صاحب الأسفار في تـقرير الحـجة، ومـا أورد عـليها مـن الإعتراض والشبهة، والجواب عنهما. ولا يخفى عليك أنّ تلك الشبهة العويصة هي ما ذكرها الشارح العلّامة في إيضاح المقاصد، كما أنّ أصـل الإعـتراض هـو مـا أورده الكاتبى عليها؛ ولعلهما كانا مسبوقين من غيرهما. كيف كان، الإعتلاء إلى فهم الجواب الذي هو فائض عن بطنان عرش التحقيق في المقام يفتح باباً في معرفة النفس هو باب أبواب سائر مسائل النغس سيما مسائل أدلة تجرّدها.

قوله: «و إنْ أمكن أنْ يؤخذ الصورة القائمة بـالنفس بـاعتبار آخـر» أي بـاعتبار لا بشرط. وكذا قوله في جواب الشرط: «كالدماغ و غيره باعتبار» أي باعتبار لا بشرط أيضاً. والأمر الأهم في المقام أنْ يسأل المورد عن الذي يأخذ الصورة الكـلية عـن الصورة الخيالية، أو المادة العنصرية، أو الجسم المتعقل على زعمه من هو؟ وانّما الكلام في ذلك الآخذ و تلك الصورة الكلية فينتهى الأمر إلى الصورة المجرّدة العقلية، ومدركها البسيط العقلي.

قوله: «و مباحث الكليات في علم الميزان» أي مباحث الإيساغوجي في المنطق. قوله: «و قد تفصينا عنه إلخ» أي مناط الكلية هو الانبساط و السعة و الإحماطة؛ و الاشتراك بمعنى تساوى نسبة الكلّى السعى الإحاطي إلى كثيرين، لا الاشتراك بمعناه الرائج في الميزان من انطباق الماهيات الذهنية إلى افرادها الخارجية. فقوله: «لأنّ ذلك الوجود نحو آخر ... إلخ» أي ذلك الوجود العقلي الذي هو مجرّد نورى مثل ربّ النوع أوسع من أنْ ينحصر في حد جزئي و يقصر رداؤه عن الانسحاب على كثيرين متوافقين في سنخ ذلك المعنى المحمول.

قوله: «و ليس عندنا اعتبار ...» كلام بعيد القور. يعنى أنّ الصورة العقلية الكلية المشترك فيها بذلك المعنى من الاشتراك. هي بعينها موجودة متشخصة أي متعيّنة و متحقّقة بتشخص خاص عقلاني فلامنافاة بين الكلية والتشخص فما هو مناط الشخصية بعينه مناط الكلية. وعبارة المقام في بعض النسخ منقولة هكذا: «و ليس عندنا اعتبار كون الصورة العقلية كلية مشتركاً فيها غير اعتبار كونها موجودة متشخصة بتشخص غير مادًى» ولكن عدّة نسخ مخطوطة من الأسفار وبعضها قريبة العهد من المصنف موافقة لما اخترناها ولاغبار عليها، وإنْ كان مآل العبارتين واحداً.

قوله: «إذ الوجود العقلى ...» هذا الكلام تعليل لإتيان لفظة خاص للمقيد والمقدار و الغرض من ذلك أنّ الجوهر المادئ ممنو بالوضع الخاص و الأين الخاص والمقدار الخاص و سائر أحكام المادة الخاصّة، و أمّا الجوهر العقلى الكلى السعى الإحاطى الذي فهو مثل ربّ نوعه بإذن مبدعه (تعالى شأنه) محيط على جميع الأوضاع و المقادير و الأمكنة و نسبته إليها نسبة واحدة، فهو مع كونه متشخصاً خارجياً، عارٍ عن أحكام المادة الخاصة و لايشذ عنه وضع خاص و مكان خاص ومقدار خاص. ووزانه مع الأفراد كأنّ وزان الروح الإنسانية إلى قواها و محالها فإنّ لكل واحدة منها تعيناً خاصاً، ولبعضها وضعاً خاصاً، ومقداراً خاصاً، ولكن الروح أصلها القائم عليها، وكلّها

. <sup>در</sup> ۲

١٥٦ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

قائمة بها، فهي مع وحدتها المتشخصة كل القوى و محالُّها.

قوله: «فالصورة العقلية لماهية الإنسان، إلخ» أقول: الاشتراك الوجودى بسين تسلك الصورة العقلية وبين أفرادها المادية متحقق دائماً، ونحن بارتقائنا العلمى واعـتلائنا الوجودى نكشف ذلك الاشتراك ونعلمه، وأمّا اشتراك ماهيتها المحمولة فهو من فعلنا وذلك الفعل هو انطباق تلك الماهية على الأفراد الخارجية أعمّ من المادية والعـقلية، وتلك الماهية من حيث هي بمعزل عن الوجود وتلك الصورة العقلية وجود نورى كلى فافهم و تبص.

قوله: «على تجرّد بعض النفوس الإنسانية» تقدّم كلامنا في ذلك في أثنا البحث عن البرهان الأوّل من الشفاء في تجرّد النفس من أنّ الغبيّ الذي لا يعود عليه الفكر برادّة فهو بمعزل عن التعقل ولا يمكنه ملاحظة الاعتبارات الكلية بوجه، وأنّ الواصل إلى الوجود العقلي سيما إلى الصادر الأوّل الذي هو رق منشور للكلمات النورية الوجودية قليل جداً. بل الواصل إلى الثاني هو مثل النبيّ الختم، وأوصيائه أهل العصمة وعيب القرآن، وأنّ لسائر الناس حظاً من التعقل على مراتبهم، فنفوسهم أوعية معقولاتهم بل نفس تلك المعقولات على اختلاف درجاتهم.

قوله: «الإنسان العقلى روحانى، وجميع أعضائه روحانية إلخ» أقول: سواء في ذلك ربّ نوعه الذي من المثل الآلهية، والإنسان العنصرى لأنّ الثانى أيضاً في مقام روحه إنسان أحدي وجميع أعضائه موجودة بوجوده الأحديّ. وأشار إلى ذلك التعميم بقوله: «و يحضر في ذهنه صورة كل طبيعة من الطبائع بنحو وجودها العقلى الكلّى لأنّ ذلك في الحقيقة معنى إدراكه الكليات». وانّما كان جميع أعضاء الإنسان العقلى روخانية لأنّ الرقائق نازلة من حقائقها على ما يقتضيها كل منزل من أحكامه فإنّ العوالم يحاكى ويماثل بعضها بعضاً، و الفرق بالقرآن و الفرقان؛ ولذا قالوا إنّ الذات الواجبية روح الأسماء، والأسماء أرواح الأعيان الثابته، و هي أرواح الأرواح و هي أرواح الأشباح، قوله (عزّ من قائل): ﴿ يُدَبَّر الأمر مِن السماء إلى الأرض ثُمّ يَغرج إليه (السجدة، ٦)؛ و قال (سبحانه): ﴿ وإن من شيئ إلّا عندنا خزائنه و ما ننزّله إلاّ بقدر معلوم (الحجر، ٢٢)؛ و قوله الباب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القوّة الفاقلة / ٧٥٧

(تعالىٰ شأنه): ﴿فسبحان الذي بيده ملكوت كل شيّ وإليه ترجعون» (يس، ٨٤، فالأولى ناطقة بأنّ الرقيقة تنزل من حقيقتها، والثانية بأنّ الفرق بينهما بالقرآن والفرقان، والثالثة بأنّ شيئاً من الأشياء ما نزل بتمامه بل ملكوته بيده سبحانه. وبالجملة أنّ الأعضاء المعنوية هي أرواح الأعضاء الحسية مثل أنّ روح العين ما به يبصر فالعلم الحضوري بالمبصرات حقيقة العين؛ وروح اليد ما به يبطش فالقدرة على البطش بمجردالهمة حقيقة اليد و هكذا. فالكامل حكاية للناقص بنحو الكمال، والناقص حكاية للكامل بنحو النقصان لأنّ العلة حدّ تام للمعلول والمعلول حدّ ناقص للعلة.

قوله: «و الذي يتيسّر لأكثر الناس» قد ذكر نظره هذا في تعقل النفوس فـي عـدّة مواضع من الأسفار، ولا يخفى عليك أنّ الحاكم على الإتحاد في الأمثلة التي أتى بها هاهنا هو العقل لا الحسّ و الخيال. و الصواب ما قدّمنا من أنّ الغبى الذي لا يعود عليه الفكربرادّة فهو بمعزل عن التعقل، و أمّا سائر الناس فلهم التعقل على مراتبهم.

فتحصّل ممّا تقدم أنّ الصورة المعقولة سواء كانت صورة عرض أو صورة جوهر، موجودة متشخّصة بتشخص خاص عقلاني، أي ما هو مناط الشخصية هو بعينه مناط الكلية فلامنافاة بين الكلية والتشخص، كما لا تنافي بين التعين العقلي والإبهام الخارجي الممنو بالمادة الطبيعية العنصريّة، فتلك الكليات العقلية تكون مشاراً إليها بالإشارة العقلية بحسب التعيّن العقلي و وجوده في العقل وأمّا من حيث إبهامه الخارجي فلايقبلها؛ وأنّ تشخص الصورة المعقولة جار في المفارق والنفس الناطقة على السواء من حيث هو تشخص الصورة المعقولة جار في المفارق منيضاً والنفس مستفيضة؛ وأنّ الاشتراك الوجودي بمعنى تساوى نسبة الكلّى السعىّ الإحاطي إلى مستفيضة؛ وأنّ الاشتراك الوجودي بمعنى تساوى نسبة الكلّى السعىّ الإحاطي إلى من فعل النفس وحكمها أمر آخر؛ وأنّ للتعقل مراتب و هو يصح لأفراد الإنسان على مراتبهم إلّا الغبى الذي لا يعود عليه الفكربرادّة. ومن أخذت الفطانة بيده يعلم من هذه الأصول الرّصينة القويمة أنّ اعتراض حكمة العين كم من شين على المواب. فلله الحمد و هو المبدأ وإليه المآب.

١٥٨ / العجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

يا) برهان آخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامّاً عقلياً؛ هذا هو البرهان الثالث من نفس السَّفَاء في أنَّ قوام النفس الناطقة غير منطبعة في مادة جسمانية: ثم قال الشيخ:

و أيضاً إذا انطبعت الصورة الأحدية الغير المنقسمة التي هي لأشياء غير منقسمة في المعنى في مادة منقسمة ذات جهات قلا يخلو إمّا أنّ لا تكون و لالشيء من أجزائها التي تفرض فيها بحسب جهاتها نسبةً إلى الشىء المعقول الواحد الذات الغير المنقسم المجرّد عن المادة؛ أو تكون لكل واحدٍ من أجزائها التي تـفرض نسبة؛ أو تكون لبعض دون بعض.

فإنَّ لم تكن و لا لشيء منها فلا لكلُّها فإنَّ ما يجتمع عن مبائنات مبائن.

و إن كان لبعضها دون بعض فالبعض الذي لا نسبة له ليس هو من معناء في شيء. و إن كان لكل جزء يفرض نسبة ما، فإمّا أن تكون لكل جزء يفرض فيه نسبة إلى الذات كما هي. أو إلى جزء من الذات؛ فإنْ كان لكلّ جزء يفرض نسبة إلى الذات كما هي فليست الأجزاء إذن أجزاء معنى المعقول بل كل واحد منها معقول في نفسه مفرداً. وإنْ كان كل جزء له نسبة غير نسبة الجزء الآخر إلى الذات فمعلوم أنّ الذات منقسمة في المعقول و قد وضعناها غير منقسمة هذا خلف. فإنْ كان نسبة كل واحد إلى شيء من الذات غير ما إليه نسبة الجزء الآخر إلى الذات فمعلوم أنّ الذات منقسمة في المعقول و قد وضعناها غير منقسمة هذا خلف. فإنْ كان نسبة كل واحد منه منه. و من هذا تبيّن أنّ الصور المنطبعة في المادة الجسمانية لا تكون إلّا أشباهاً لأُمور جزئية منقسمة و لكلّ جزء منها نسبة بالفعل أو بالقوة إلى جزء منه.

و قوله: «إذا انطبعت الصورة الأحدية الغير المنقسمة» كـصورة الوحــدة، والنــقطة. و الجوهر الذي هو الجنس العالى.

و الضمير في قوله: «و لا لكل واحد من أجزائها» وكذا في قوله: «أو تكون لكـل واحد من أجزائها» راجع إلى قوله «مادة منقسمة ذات جهات». و قوله: «نسبة إلى الشيء المعقول...» مرفوع اسم لقوله: «إمّا أنْ لا تكون». الباب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القوّة الغاقلة / ١٥٩

و قوله: «أو تكون لبعض...» وكذا قوله: «فإنْ لم تكن و لا لشيء منها» ضمير الفعلين راجع إلى النسبة.

و قوله: «فلا لكلّها» جواب لقوله: «فإنْ لم تكن ولالشيء منها؛ فمعنى فلا لكلُّها، أي لا نسبة لكلها، كما صرّح بها في <sup>النجاة</sup> بقوله: «فإنْ لم يكن و لالشيء منها نسبة فليس و لا لكلّها لامحالة نسبة».

> و قوله: «فيه نسبة إلى الذات كما هي» أي إلى تمام الذات. .

و قوله: «فمعلوم أنّ الذات منقسمة في المعقول...» لأنّ النسبة إلى الشيء الواحــد البسيط الغير المنقسم لا تكون مختلفة إلّا أنْ يكون ذلك الشيء مختلفاً.

و البرهان المذكور قد أتى به الشيخ في النجاة أيضاً (ص ١٧٧، ط مصر) و في الفصل الخامس من رسالته في النفس و بقائها و معادها (ص ١٢٩ من مجموع الرسائل الفلسفية ط جامعة استانبول. و في مجموعة أخرى مع ثلاث رسائل للشيخ في النفس أيضاً بتصحيح الأهواني، ص ٨٤ و ٨٥، ط مصر) و عبارات الشيخ في الشفاء و النجاة ورسالة النفس هذه متقاربة لا يوجب نقلها من الأخيرين مزيد إيضاح. و هو البرهان الثانى من رسالته الفارسية في معرفة النفس حيث قال: برهان ديگر، و همچنين اگر صورت احدى در جسم منقسم بود إلخ (ص ٣٦ و ٣٧، ط ايران، ١٣٧١ هـ.ق، بتصحيح الدكتور موسى عميد). وقد نقله الغزالي في كتابه معارج القدس في مدارج معرفة النفس (ص ٢٩، ط مصر) و هو البرهان الثالث فيه أيضاً على حذوما في الشفاء. ثم قال بعد نقله ما هذا لفظه:

فإنْ قيل: منشأ التلبيس في هذا البرهان قولكم: إنّ المعنى المعقول إنْ كان له نسبة إلى بعض الذات فيكون البعض الآخر ليس من معنى المعقول في شيء، ونحن هكذا نقول فإنّ المدرك منّا هو جزء و ذلك الجزء لاينقسم وهو المسمّى بالجوهر الفرد. قلنا أنتم بين أمرين: إمّا أنْ تقولوا نسبة المعقول إلى بعض منقسم، أو إلىٰ بعض غير منقسم؛ فإنْ كان نسبته إلى بعض منقسم فإذا قسمنا يلزم انـقسام المعقول و يـعود البرهان الأوّل بعينه؛ وإنْ قلتم ينتسب إلى جزء لا ينقسم فكل جزء من الجسم منقسم

• 13 / المجمع البالغة على تجزد النفس الناطقة

وقد برهنا على ذلك، وله براهين هندسية ليس هاهنا موضع ذكرها. انتهى. قوله: «و قد برهنا على ذلك» يعنى في البرهان الأوّل في معارج القدس، والبرهان الأوّل في معارج القدس على تجرّد النفس هو البرهان الأوّل من الشفاء عملى ذلك كما تقدّم. ثم انّ القول بالجوهر الفرد لا يزاحم أدلة تجرّد النفس أصلاً وهي باقية على قوتها مع القول به كما يعلم في تضاعيف البراهين الساطعة على ذلك. وأمّا البراهين الهندسية على إبطال الجوهر الفرد فقد ذكر بعضها الشيخ البهائي في اواخر المجلد الأوّل من كشكونه (ص ١١٩، ط نجم الدولة) ولكنها ليست بتمام، وإنْ كمانت عملى فرض تماميتها لا تضرّ التجرد.



يب) برهان آخر على تجرّد النفس الناطقة تجرداً تامّاً عقليّاً؛ وهو البـرهان الرابع من نفس الشفاء في أنّ قوام النفس الناطقة غير منطبعة في مادة جسمانية.

ثم قال الشيخ: و أيضاً فإنّ الشيء المتكثر في أجزاء الحدّ. له من جهة التمام وحدة مّا لاتـنقسم، فلينظر أنّ ذلك الوجود الوحداني من حيث هو واحد مّا كيف يرتسم فـي المـنقسم؟ و يكون الكلام فيها و فيما لاينقسم بالحد واحداً.

أقول: يعنى أنّ بعض الأشياء بسيط لاينقسم بالحدّ، وبعضها له أجزاء حدّية لكنّ له صورةً وحدانيةً هي جهة تمامه و تشخصه. فيسأل عن صورة البسيط المُدرَكة. وكذا عن صورة ذى الأجزاء الحدية المُدرَكة، اللتين لكل واحدة منهما وجود وحدانى من حيث هو واحد مّا كيف يرتسم في المنقسم؟ فـالشيء المـتكثر في أجـزاء الحـد، والذي لاينقسم بالحدّ في هذا الحكم \_و هو كون مدركهما الذي هو محل كلّ واحـدة من الصورتين\_واحد في أنّه ليس مما ينقسم أي أنّه مجرّد عن المادة الطبيعية و أحكامها.

و الشيخ نقل هذا البرهان في رسالته في النـفس وبـقائها ومعادها أيـضاً. وهـو البرهان الرابع فيه أيضاً على ترتيب ما في نفس الشفاء، فـقال: و أيـضاً فـإنّ الشـيء المتكثر أيضاً في أجزاء الحد له من جهة التمام وحدة هو بها لاينقسم، فتلك الوحدة بما هي وحدة فيه كيف ترتسم في المنقسم؟ وإلا فيعرض أيضاً ما قلناه في غير المتكثر أجزاء حده (ص ١٢٩، من مجموعة الرسائل الفـلسفية، ط جـامعة اسـتانيول. وص ٨٥ و ٨٦ من ط مصر بتصحيح الأهواني).

تبصرة: هذه البراهين الأربعة المنقولة من نفس الشفاء و سائر مصنفات الشيخ، لهــا

١٦٢ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

وحدة جامعة وهي أنّ الصورة المعقولة أي العلم بسيطة مفارقة، ومدركها وهو النفس الناطقة يجب أنْ تكون بسيطة مفارقة أيضاً. وأمّا وجه امتياز كل واحد من البراهـين الأربعة المذكورة عن الآخر فغير خفي على المتدرب بالفن. ثم انّ هذا البرهان اعنى الرابع منها غير مذكور في معتبر أبـى البـركات، و حكمة العين للكاتبى، و أسفار صدرالمتألهين. والمحقق الطوسى في تجريد الإعتقاد جعل الدليل الثانى عـلى تـجرّد النفس بعبارة تشمل البراهين الأربعة المذكورة كلّها. فإنّه قال:

و هي (أي النفس) جوهر مجرّد لتجرّد عارضها وعدم انـقسامه. وقـوله: «و عـدم انقسامه» ناظر إلى أنَّ العلم بسيط مفارق ومدركه أي معروض العلم و هـو النـفس كذلك.



يج) برهان أخر على تجزد النفس الناطقة تجزداً تامًا عقليًا، وهو السرهان الخامس من نفس الشفاء في أنّ قوام النفس الناطقة غير منطبعة في مادة جسمانية.

و ليس لقائل أن يقول: كذلك المتخيّلات. فذلك خطا فإنه ليس للقوّة الحيوانـيّة أنْ يتخيّل أيَّ شيء اتفق منّا لا نهاية له في أيّ وقت كان ما لم يقرن منها تصريف القوّة الناطقة.

ولا لقائل أنْ يقول: إنّ هذه القوّة أي العقلية قابلة لا فاعلة، وأنتم أنّما أثبتًم تناهى القوّة الفاعلة والناس لايشكّون في جواز وجود قوة قابلة غير متناهية كما للهيولى. فنقول: إنّك تعلم أنّ قبول النفس الناطقة في كثير من أشياء لا نهاية لها قيولٌ بـعدَ تصرف فعلى.

أقول: هذا تمام كلام الشيخ في بيان هذا البرهان. و يعنى بقوله: «الذات المـتصوّرة للمعقولات» النفس الناطقة. و تصورها للمعقولات بمعنى اتصافها بها، و أخذها إيّاها.

و قوله: «برهن على هذا في الفنون الماضية» يعنى في السماع الطبيعي. و قوله: «ما لم يقرن منها ...» و في نسختين مخطوطتين من الشفاء ما لم يقرن معها.

١٦٤ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

و الشيخ ذكر اصل البرهان فقط في النجاة واكتفى به، ولم يأت فيها بقوله: «و ليس لقائل أنْ يقول ــــإلى قوله: بعد تصرّف فعلى». وعبارته فيها هكذا:

و أيضاً فإنّه قد يصحّ (قد صحّ \_خ.ل) لنا أنّ المعقولات المفروضة التي من شأن القوّة الناطقة أن تعقل بالفعل واحداً واحداً منها غير متناهية بالقوّة، ليس واحد أولى من الآخر؛ وقد صحّ لنا أنّ الشيء الذي يقوى على أُمور غير متناهية بالقوّة لا يجوز أنْ يكون محله جسماً ولاقوّة في جسم، قد برهن على هذا في السماع الطبيعى؛ فلا يجوز إذن أن تكون الذات القابلة للمعقولات قائمة في جسم البتة ولا عقلها بكائن (ولا فعلها الكائن \_خ.ل) في جسم ولا بجسم (ولا لجسم \_ أو بجسم \_ خ.ل).

و نحو ما في النجاة ذكر البرهان في الفصل الخامس من رسالته في النفس وبقائها و معادها (ص ١٢٩ و ١٣٠ من مجموعة الرسائل الفلسفية، ط جامعة استانبول. و ص ٨٦ ط مصر، بتصحيح الأهواني). و نسخة «و لا فعلها أكثروا أولىٰ». ويؤيدها قوله: «بعد تصرف فعلى» وإنْ كان فعلها

و نسخة «و لا فعلها أكثروا أولَىٰ»، و يؤيدها قوله: «بعد تصرف فعلى» وإنْ كان فعلها عقلها.

بيان البرهان: معنى صحّ أو يصحّ يساوق الإمكان. وكون المعقولات غير متناهية بالقوّة بل بالفعل مما لاينبغى المراء فيد. وكذلك عدم تأبّيها و تعصّيها عـن أنْ تـصير معقولة للنفس مما لا يعتريه الإرتياب. وأنّ النفس الناطقة يصحّ لها أنْ تكون عـاقلة لتلك المعقولات الغير المتناهية فممًا لا يصحّ النزاع فيه، والمنازع مكابرً مقتضى عقله. والتعقّل فعل النفس فكونها قوية على أُمور غير متناهية بالقوّة أي كونها قـوية على إدراكات غـير مـتناهية بـالقوّة أي عـلى أفعال غَـير مـتناهية بـالقوّة. وأنّ الجسم والجسمانيات مطلقاً متناهية التأثير والتأثر فمما برهن في السماع الطبيعي. فالنتيجة أنّ جوهر النفس ليس بجسم ولا جسماني.

و الشيخ في هذا البرهان كأنَّه ناظر إلى كلام الفارابي في رسالة له في إطلاقات العقل من أنَّ شأن ذات النفس الناطقة أنْ تكون عاقلة للموجودات كلها، و شأن الموجودات كلّها أن تعقل و تحصل صوراً لتلك الذات فاذا كان كذلك لم يمتنع أنْ يكون المعقولات من حيث هي معقولات بالفعل، و هي عقل بالفعل أنْ يعقل أيضاً فيكون الذي يـعقل حينئذ ليس هو شيئاً غير الذي هو بالفعل عقل.

و البرهان المذكور من الشفاء منقول في أسرار الحكم للحكيم السبزوارى مترجم بالفارسية و هو البرهان الثانى فيه قال: «برهان دوم آن است كـه عـاقله قـوّت دارد يـــر افــعال غـير مـتناهية ... إلخ» (ص ٢٤١، بـتصحيح الاسـتاد العـلامة الشـعرانـى و تعليقاته عليه).

و كذا نقله في الحكمة\لمنظومة بتحرير آخر. قال:

و الثالث قولنا: وكون فعل النفس لا انتهاء له. بيانه أنّ العاقلة تـقوى عـلى أفـمال غير متناهية، ولاشىء من الجسمانيات يقوى على أفعال غير متناهية. أما الصفرى فلأنّ العاقلة تقوى على معقولات غير متناهية. ففي إدراك كل معقول كـلى يـحيط بجميع أفراده الفير المتناهية لأنّ ذلك المعقول من حيث التحقق عين تمام المشترك النوعى أو الجنسى أو غيرهما لجميع أفراده فإذا عقدت قضية عقلية بأنّ النار مشرقة أحاط عاقلتك بجميع النيران ماضية أو آتية، خارجية أو ذهنية؛ بخلاف ما في الخيال من الصورة النارية الجزئية. وكون التعقل فعلاً ليس فيه كثير إشكال؛ و كفاك قولهم في الملكة العلمية إنّها عقل بسيط خلاق التفاصيل. وأما الكبرى فلما ثبت أنّ قوى الجسمانية (كذا \_القوى الجسمانية \_ ظ) متناهية التأثير والتأثر.

أقول: هذا تمام كلام السبزوارى في تقرير هذا البرهان على تجرّد النفس الناطقة. وناظر في كلامه: «بخلاف ما في الخيال...» إلى قول الشيخ في الشفاء: «و ليس لقائل أنْ يقول: كذلك المتخيلات...» وكذا كلامه: «و كون التعقل فـعلاً...» نـاظر إلى كـلام الشيخ في الشفاء: «و لا لقائل أنْ يقول: إن هذه القوّة...» كما أنّ أصـل البرهان من الشفاء. ثم أفاد في هامش المنظومة مطالب في بيان هذا البرهان وأجاد جـداً و هـي مايلي:

قولنا أمّا الصغرى فلأنّ العاقلة تقوى على معقولات غـير مـتناهية، أي كـل مـنها

غير متناهية الأفراد وهو بوحدته كلُّها لأنَّه مقام الكثرة في الوحدة له. وهـي مـقام الوحدة في الكثرة له، فذلك الوجود حسقيقته وهـذه الوجبودات رقـائقه و تــنزلاته بلاتجاف عن الجبروت لأنَّه لسعته لا يسعه النـاسوت فـهو كـاللُّف و هـي كـنشره. وكالرتق وهي كفتقه ﴿إنَّ السموات والأرض كانتا رتقاً ففتقناهما﴾ وإذا أدركت كلياً عقلياً فقد شاهدت وجوداً محيطاً وأحاطت بجميع رقائقه المثالية والطبيعية الماضية و المستقبلة و الحالية لأنَّ ماهيته و ماهيتها واحدة إذالأشياء تحصل بأنفسها في الذهن والفرض وجدانك ماهيتها وعنوانها المطابق لكونك حكيماً عالماً بالحقائق متصوراً إياها بالحدود والرسوم، ووجوده النحو الأعلى الأتم لوجودها وكل بسيط الحقيقة كل مادونه، والوجود أي مرتبة منه مع المراتب الأخرىٰ منه سنخ واحد ما به الامتياز فيه عين ما به الاشتراك ولهذا كان الصورة العقلية علماً بكلُّها. ولولا اتسالك بـل اتحادك بهذه الوجودات المحيطة الواحدة بالوحدة الجمعية لطال الأمر عليك بل تعذر معرفة الجزئيات لحاجتك إلى استيناف نظر في كل واحد واحبد لتسعرفها و تسعرف أحكامها. والجزئي لايكون مكتسباً كما لايكون كاسباً بخلاف الكـلي فـإنَّه نـور يسعى بين يدى عقلك يهديه و يقوده إلى معرفة أحكام ذاتها وصفاتها. فعليك بمزاولة إدراك الكليات والإنسلاخ عن الجزئيات لأنَّ كمال النفس بمعرفة الكليَّات وتعقَّلها لا بادراك الجزئيات بل تلك جنبة غنائها، وهـذه جـنبة فـقرها إلى البـدن و قـواه. وهذانقص عظيم إلا في الإبتداء ليكون ذريعة إلى نيل الكلّيات بالعنوانات المطابقة كما هو شأن الحكيم المنطبق للوضع مع الطبع وإنْ فقد حسّاً فقد علماً. ثم إنّ الكلّية العقلية في المعقول باعتبار سعة وجوده وحيطته وعدم تناهيه مدة وشدّة بالنسبة إلى وجود رقائقه، و أمَّا عدة فهو باعتبار حصصه الغير المتناهية في أفراده الفير المتناهية. والحصص وإن استعملت في المشهور في الكلي الطبيعي إلَّا أنَّا أردنا بها الدرجات الوجودية النازلة إذ الكلام في الكلي العقلي وهيذا هيو ميرادنيا بيتمام المشترك في الشرس.

و بوجه آخر أقول: للنفس تعقلات غير متناهية، وإحاطة بعلوم غير متناهية العدد في

أبواب غير متناهية، مثل أنَّها تعقل أنَّ كل علة متقدمة على المعلول و جامعة لكمالات المعلول وفعلياته ويتفرع عليه في موارد غير متناهية علوم غير متناهية كسما فسي النفوس الغير المتناهية العقول المستفادة سابقة دهرأ على العقول بالفعل. وهي على العقول بالقوّة. وكل جامع لكمالات مادونه؛ و كما في النيّرات والكواكب الثـابتات التي هي أكثر من قطرات البحار وعدد الرمال فإنَّ كل نتِّر ونور حسَّى جسماني له نور مدير اسفهبد فلكي، وفوقه نور قاهر عقلي من القواهر الأدنين وكـلُّها اشـراق نورالأنوار بهر برهانه فإنه نور كل نور فكل نور سابق جامع للاحقه، وكـذا العـلل والمعاليل الكيانية وكل مستنير من النور الأقهر الأبهر بهر برهاند والله نور السموات و الأرض). أفتاب وجود كرد اشراق / نور او سر بسر گرفت آفاق. و مثل أنها تعقل أن الشيئين إما مثلان وإمّا خلافان وإمرامتهابلان بأربعتها وفروعاتها الكلية المعلومة لها غير متناهية مثل أنَّ الحلاوة مع البياض خلافان، وكذا مع السواد مـم الصفرة والحمرة ونظائرها، وكذا هي مع كل طعم. ومثل أنَّ الوجود والماهية خلاقان، ومن فروعها مخالفة الوجود مع ماهية الإنسان والفرس وغيرهما سن المباهيات الغبير المتناهية. وقس القواعد الأخر والفروع الأخر، وانظر إحاطة النفس بـالعلوم الغمير المتناهية، أنَّ الله خلق آدم على صورته، غافل از خويش خدا مي طلبي/ أي غيلط کرده که را می طلبی؛ مخزن گنج معانی دل تست / مقصد هر دو جهان حاصل تست. فمن مطلع النور البسيط كلمعة / ومن مشرع البحر المحيط كقطرة.

ثم المتأله السبزواري بعد ما قرّر الدليل المذكور على الوجه المقدّم ذكره قال:

و إذا عرفت تقرير هذا الدليل فلاتعبأ باعتراضات الفاضل القوشجي عليه عند قول العلامة الطوسيﷺ وقوتها على ما يعجز المقارنات للمادة عنه. انتهى.

أقول: شرّاح النجربد كمالعلامة الحملّى والفماضل القموشجى وصماحب الشوارق والشارح محمود الاصفهانى فشروا قول المحقق الطوسى على نحو ما أفاده الشيخ قي هذا البرهان من أنّ النفس تقدر على تعقل أُمور غير متناهية. والشىء الذي يقوى على أمور غير متناهية ليس بجسم ولاجسمانى فالنفس مجرّدة عن الممادة وأحكماها

١٦٨ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

المادية. ولكن الحق أنَّ عبارة المحقق الطوسى أعم شمولاً من التفسير المذكور لأنه يشمل أيضاً قوّة النفس وقدرتها على التصرف بمادة الكائنات، والتعلق بها من غير أنَّ تماسها أعضاؤها كالمعجزات و خوارق العادات وإظهار الكرامات والعلم بالمغيبات، وعلم النفس بذاتها و آلاتها وإدراكاتها بلا توسط آلة بينها وبينها و نحوها مما تعجز المقارنات للمادة عنها مطلقاً، فلا وجه في انحصاره بالوجه المغسر المذكور، أو بالوجوه القريبة منه. ثم بعد ما فسّروها بالوجه المذكور أعنى كون النفس قادرة على تعقل أُمور غير متناهية أوردوا عليه بعض الإيرادات الغير الواردة. و صاحب الشوارق حمل قول المحقق الطوسي على البرهان المذكور من الشفاء أوّلاً، ثم على برهان آخر من أنَّ بنقل طائفة ممّا ذكروها حول كلامه: «و قوتها على ما يعجز المقارنات للمادة عنها». ثم بنقل طائفة ممّا ذكروها حول كلامه: «و قوتها على ما يعجز المقارنات للمادة عنها». ثم بالإيماض إلى ما يحرى بذلك:

قال في كشف المراد في شرح قول المحقق الطـوسى: «و قـوتها عـلى مـا تـعجز المقارنات عنه» و هو الوجه الثالث من وجوه أدلة تجرّد النـفس النـاطقة الإنسـانية، ما هذا لفظه:

أقول: هذا هو الوجه الثالث، و تقريره أنّ النفوس البشرية تقوى عملى مما لاتسقوى عليه المقارنات للمادة فلاتكون مادية لآنها تقوى على ما لايتناهى لآنها تقوى على تعقلات الأعداد غير المتناهية، وقد بينًا أنّ القوّة الجسمانية لاتقوى على ما لايتناهىٰ فتكون مجرّدة. وفيه نظر لأنّ التعقل قبول لا فعل، وقبول ما لايتناهىٰ للجسمانيات ممكن. انتهى.

أقول: قوله لأنّها تقوى على ما لايتناهى، إنْ كان المراد بيان فرد مما يشمله كـلام المحقق الطوسى فلاكلام فيه، وإلّا فقد دريت انّه اعمّ شمولاً منه. ثم انّ نظر صاحب الكشف منظور فيه و ذلك لأنّ التعقل هو صورة علمية جمعية فتارة هي معنى معقول غير متناهى الأفراد، وتارة هي حقيقة وجودية نورية لها شؤون نورية ذات شجون هي رقائقه، وهذا الشخص من الجسم الخارجي مقارن للمادة وممنو بالمكان و الزمان ليس بصورة خيالية شاعرة فضلاً عن أنْ تكون صورة عقلية فما فوقها من الحقيقة الوجودية المتشأنة بشؤناتها الظلية. والحقّ أنّ التحقيق التام الذي حكيناه عن المتأله السبزوارى آنفاً لايبقى مجالاً للتفوّه بأمثال هذه الشُبَه.

قال الفاضل القوشجى في شرح قول المحقق الطوسى: «و قوّتها عـلى مـا يـعجز المقارنات عنه» ما هذه حكاية ألفاظه:

يعنى أنَّ النفس الناطقة تقوى على معقولات غير ستناهية. وقـد سـبق أنَّ أفـعال الماديات متناهية.

و أجيب بأنَّ التعقل عبارة عن قبول النفس الصورة العقلية و هو انفعال لا فمعل و الانفعالات الغير المتناهية جائزة على الجسمانيات كما في النفوس الفلكية المنطبعة و هيولي الأجسام العنصرية.

أقول: ولو سلّم أنّه فعلّ، قولكم النفس تقوى على معقولات غير متناهية إنْ أردتم به أنّها لا تنتهى إلى معقول إلّا و هي تقوى على تعقل آخر بعده فالقوى الجسمانية أيضاً كذلك فإنّ القوّة الخيالية مثلاً لا تنتهى في تصور الأشكال إلى حدّ إلّا و هي تقوى على تصور شكل آخر بعده. وإنْ عنيتم به أنّها تستحضر معقولات لانهاية لها دفعة واحدة فهو ممنوع. إلّا أنْ يريدوا أنّها يتصور مفهوماً كلياً ويلاحظ أفراده الغير المتناهية في ضمن ذلك المفهوم الكلى إجمالاً والقوى الجسمانية لا تقدر على تعقل ذلك. قلنا ذلك لانّها لا تقدر على تعقل الكلّي فيرجع إلى الوجه الأوّل بعينه. و أيضاً فإنّ النفس تدرك داتها و آلاتها و إدراكاتها والمدرك الجسماني ليس كذلك كالباصرة و السامعة و الوهم و الخيال لائّها تتعقل بتوسط آلة و لا يمكن توسط الآلة بين الشيء و ذاته و آلانه و إدراكاته.

و أجيب عن ذلك بأنَّه لم لا يجوز أنْ يدرك بعض الجسمانيات ذاتها وإدراكاتها من غير توسط آلة وكذا ما هو آلة لها في سائر الإدراكات. انتهى.

أقول: التعقل كالتفكير فعل يخصّ النفس بوجه خاص. والصورة العـقلية مـطلقاً جوهر مدرك لذاته فهو عقل وعاقل ومعقول. والتعقل في الحقيقة ارتقاء النـفس إلى

١٧٠ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

تلك الصورة العقلية واتحادها بها عيناً ووجوداً فالتعقل أشمخ درجـة مـن أنْ يـتفوّه حوله القبول والانفعال و الحلول و الحال و المحل و نحوها. و المراد من الفعل في المقام هو مطلق اتصاف النفس بمدركاتها. فافهم.

ثم كون الجسم قابلاً للانفعالات الغير المتناهية بالقوّة أمرٌ، وكون النـفس حـائزةً للصور العلمية الغير المتناهية بالفعل إلى حد يصير وعاءً لحـقائق الكـلمات النـورية ويقرأ في شأنها ﴿إنّا أنزلناه في ليلة القدر﴾ مثلاً أمـر آخـر. والتـفاوت بـين الأمـرين كالتفاوت بين الجسم والعقل كما أشرنا إليه آنفاً.

قوله: «و النفوس الفلكية المنطبعة إلخ». التحقيق أنّ النـفوس الفـلكية كـالنفوس الإنسانية لها مراتب أرفعها هي العاقلة وأنزلها هي المنطبعة. والمنطبعة وإنّ كانت بتبع الجسم أعنى البدن ينقسم، ولكن النفس من حيث هي روح مدبرة للبدن غير منقسمة.

قوله: «فإنّ القوّة الخيالية مثلاً...». القوّة الحيالية كسائر القوى من شـوُّن النـفس. وليست الخيال من القوى الجسمانية، بل هي مجرّدة بالبراهين القاطعة السالفة. ثم إنّ هذه القوّة التي جبلت للمحاكاة و تصوير المعانى على صور مناسبة لها، لها فسحة عظيمة تتصوّر بالأشكال والأشباح والصور الكثيرة فوق الإحصاء دفعة واحدة. كما أنّ نمازج منها ترى في المنامات بالغة إلى ما شاء الله كثرة وكلها منتشأة من القوّة الخيالية المسخّرة تحت سيطرة النفس، و أنّى للقوى الجسمانية هذه الفسحة العظمية؟! كيف لا وقد بيّن أساطين المعارف الحقة في خواص النبوّة أنّ النبيّ يجب أنْ يكون قـوّته المتخيّلة في كمال السعة و الصفاء والقدرة كما أنّ عاقلته كذلك حتى يتعقل الحقائق المتخيّلة في كمال السعة و الصفاء والقدرة كما أنّ عاقلته كذلك حتى يتعقل الحقائق المتخيّلة في كمال السعة و الصفاء والقدرة كما أنّ عاقلته كذلك حتى يتعقل الحقائق الألهية كما هي، ويتمثل في خياله حقيقة الملك وصور المعانى على التفصيل الذي الألهية كما هي من حيات الفصلين الثالث والتلاثين والرابع والثلاثين من فصوص الألهية من كتابنا نصوص الحكم (ص ١٨٨ ـ ٢٠٢، ط ١، ايران).

قوله: «و إنْ عنيتم به أنَّها تستحضر معقولات لانهاية لها دفعة واحدة إلخ».

أقول: قد اغنانا ما تقدّم آنفاً من التحقيق التام الذي أفاده المتأله السـبزوارى فـي أنّ العاقلة تقوي على معقولات غير متناهية عن إيراد ما يرد عليه، وإبرام ما هو الحقيق الباب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القوّة الغاقلة / ١٧١

في المقام. و يجب الفرق بين دفعة زمانية و آنية و بين دفعة دهرية فان الأوليين لا يليقان بعالم العقل بخلاف الثانية كالفرق بين الجسم الزماني و بين الجسم الدهرى فافهم. قوله: «و أيضاً فإنّ النفس تدرك ذاتها إلخ».

أقول: هذا البيان هو أحد المصاديق المستفاد من قول المحقق الطوسي: «و قموتها على ما يعجز المقارنات للمادة عنه». كما تقدّم كلامنا فيه.

و أمّا قوله: «و أجيب عن ذلك بأنّه لم لا يجوز إلخ» فسيأتى التحقيق الحقيق بذلك في البراهين الآتية فيعلم دليل عدم الجواز الذي توهعه المجيب. و صـاحب الشـوارق ناظر إليه بقوله:

و ما قيل لم لا يجوز أنْ يدرك بعض الجسمانيات ذاتها و آلتها و إدراكاتها من غير توسط آلة، ففساده ظاهر، لأنّه لو كان كذلك لم يكن جسمانياً، إذ لا معنى للجسمانى إلّا ما يدرك و يعقل بالجسم.

ثم قال:

. فإنْ قلت: هذا الدليل منقوض بنفوس الحيوانات العجم فإنّها تدرك ذواتها و آلاتها مع كونها مادية.

قلت إدراكها لذواتها كما يدرك الإنسان ذاته أعنى مع الغفلة عن الحـواس مـمنوع بل الظاهر أنّ إدراكها أنّما هو لبدنها و عوارضه بـاللمس والحس لا غـير فـليتديرو بالجملة لا نقض إلّا مع العلم. انتهى.

أقول: وقد حرّرنا الكلام في النفس الحيوانية في العين الإحدى و العشرين من كتابنا العيون.

اعلم أنَّ هذا البرهان المذكور من الشفاء و النجاة ورسالة الشيخ في النفس وبقائها ومعادها، هو ما جعله الفخر الرازى في المباحث المشرقية الدليـل الثـالت مـن أدلة تجرّدالنفس الإنسانية بتحرير آخر. (ج ٢، ص ٣٦٠، ط حيدرآباد). وأيضاً هو ما جعله صدرالمتألهين في نفس الأسفار الحجة الرابعة من حجج تـجرّد النـفس تـجرّداً تـاماً عقلياً (ج ٤، ص ٦٩ و ٧٠، ط، ايران) و صاحب الأسفار نقل عبارة صاحب المباحث في

۱۷۲ / العجج البالغة على تجؤد النفس الناطقة

تقرير الحجة؛ إلا أنّ صاحب الأسفار أفاد في أثناء عبارات المباحث عدّة إشارات لطيفة معنونة بقوله: أقول، هي مع عبارات الفخر كالشرح العزجى لبيان الحجة، فنحن نأتى بما في الأسفار ثم نتبعه بعون الفيّاض عَلى الإطلاق بعض الإيماضات حولها فيعلم من جميع ذلك أنّ الحجة في غاية الإتقان وهي حجة قاطعة على طالبى الإيقان في معرفة النفس بنور البرهان، والإعتراضات التي اوردوها عليها موهونة جداً. ثم وقد حرّفت في الأسفار المطبوعة كلمة صاحب المباحث بصاحب المباحثات والثول بلامراء. فعليك بما في الأسفار من تقرير الحجة على النهج الذي وصفناه:

الحجة الرابعة أنَّ القوة العاقلة تقوى على أفعال غير متناهية، ولاشيء من القـوى الجسمانية يقوي على أفعال غير متناهية، فلاشيء من القوى العاقله جسمانية. أمَّا الصغرى فانها تقوى على إدراك الأعداد ولانهاية لمراتـبها مع أنَّـها أحـد الأنـواع المدركة للقوّة العاقلة؛ وأمَّا بيان الكبرى فقد سبق.

قال صاحب المباحث أن إثبات كون القوى الجسمانية متناهية الفعل يحتاج إلى أن نبيّن أنّها منقسمة بانقسام محلّها فيرد النقوض الموردة على الحجة الأُولى أعسى النقض بالنقطة والواحدة والإضافة ومدركات الوهم وغيرها.

أقول: قد مرّ اندفاع تلك النقوض بحمد الله. ثم قال: ثم على هذه الحجة أسؤلة زائدة تخصّها: أوّلها: أنا لا نسلّم أنّ القوة الناطقة تقوى على إدراك أُمور غير متناهية دفعة، بل إدراكاً لاينتهى إلى حد إلّا ويقوى بعد ذلك على إدراك شيء آخر، ولكن لا يلزم من ذلك كونها قوية على إدراكات غير متناهية كما أنّ الجسم لا ينتهى في الإنقسام إلى حد يقف عنده ولكن يستحيل أنْ يحصل له تقسيمات غير متناهية بالفعل فكذلك هاهنا. وبالجملة فالحال في فاعلية تلك القوة كالحال في منفعليته. الثاني: سلمنا أنّها قوية على أمور غير متناهية، ولكن ليمّ أنّها قوية على أفعال غير متناهية؟ وذلك لأنّ الإدراك ليس فعلاً بل هو انفعال وانتم تجوّزون أنْ يكون

الأمر الجسماني قوياً على انفعالات غير متناهية. والدليل عليه أنَّكم تثبتون هيوليَّ

أزليةً قد تواردت عليها صور غير متناهية. الثالث: النقض بالنفوس الفلكية فانّها عندكم قوى جسمانية مع أنّ أفـعالها وهـي الحركة الدورية غير متناهية.

و الجواب: أمّا عن الأوّل فلائنك أنّ القوة الناطقة لاتنتهى إلى حد إلّا وتقوى على إدراك أُمور أخر و قد قام البرهان على أنّ القوى الجسمانية لا يمكن أنْ يكون كذلك فقد حصل الغرض. ولقائل أنْ يقول: القوّة الجسمانية إمّا أنْ يقال إنّها تنتهى إلى وقت لا يبقى لها إمكان الوجود وبعد ذلك يصير ممتنع الوجود، أو لاتنتهي إلى هذه الحالة البتة. والأوّل باطلٌ لأنّ الممكن لذاته لا يصير ممتنعاً لذاته. وأمّا الثاني فينقول: إذا كانت القوّة الجسمانية لا يجب انتهاؤها إلى حيث يزول عنه إمكان الوجود، فهي إذاً أبداً في ذاتها ممكنة الوجود ولا ينتهى إلى أنْ يستحيل بقاؤها أبداً، ومتى كانت باقية أبداً في ذاتها ممكنة الوجود ولا ينتهى إلى أنْ يستحيل بقاؤها أبداً، ومتى كانت باقية

أقول: إنَّ الإمكان الذاتي ومقابلة من عوارض الماهيات من حيث هي إذا قيست إلى الوجود، والقوى عبارة عن موجودات متشخصة والموجود بما هو موجود أمر شخصى ويكون الزمان الخاص من مشخصاته، فوجوب نحو خاص من الوجود وامتناع نحو آخر منه بخصوصه لا يخرج الماهية المشتركة بينها عن الإمكان الذي هو حالها من حيث هي هى والبرهان قائم على امتناع لا تناهى الأفعال لواصد شخصى من الجسم لا على امتناع ذلك لواحد نوعى، والوحدة العددية حكمها غير الوحدة النوعية.

و أمّا عن السؤال الثاني فهب أنَّ الإدراك نفسه انفعال ولكن فعل النفس في تركيب المقدمات و تحليلها وذلك كاف في غرضنا.

أقول: انَّ جهة انفعالات القوى غير منفكة عن جهة أفحاعليها وإنْ كمانت الجمهتان مختلفتين فإنَّ الشيء ما لم يكن له وجود لا ينفعل عن شيء آخر فالقوّة الجسمانية كما لاتقوى على أفعال غير متناهية كذلك لاتقوى على انفعالات غير متناهية. وأمَّا النقض بالهيولىٰ فهومندفع بأنَّ الهيولىٰ في ذاتها ليست لها هوية باقية بمالعدد لآنَمها

١٧٤ / الحجج البالغة على تجرّد النفس ألناطقة

ضعيفة الوحدة مبهمة الوجود، وحدتها على نحو الوحـدة الجـنسية و هـي بـحسب

تصويرات غير متناهية لاتقف عند حدود ذلك لأنها، مستمدّة من عالم العقل. انتهى كلام صاحب الأسفار في المقام. أقول: صاحبالأسفار نقل عبارات المباحث مع تصرّف فيها روماً للاختصار. قوله: «و بالجملة فالحال...» اى الحال في فاعلية القوّة العاقلة الناطقة كالحال في مـنفعلية الجسم عن الانقسام.

قوله: «و الجواب أمّا عن الأوّل...» هذا من تتمة كلام صاحب المباحث إلى قـوله يبطل أصل الحجة. وكذا قوله: «و أمّا عن السؤال الثانى» إلى قوله: «كاف في غرضنا». وكذا قوله: «فإنْ قلت ألستم قد بينتم» إلى قوله «و قبول الصور». وكذلك قوله: «و أمّا عن الثالث» إلى قوله: «على الأفعال الغير المتناهية». ولكن كما قلنا مع نحو تصرف في عبارات المباحث.

قوله: «فإنّها عندكم قوى جسمانية». هذا على رأى طائفة من المشـائين. و الحـق ـكما أشرنا إليه آنفاً ـ أنّ وزان النفوس الفـلكية مـع الأجـرام الفـلكية وزان النـفوس الناطقة الإنسانية مع أبدانها كما برهن في محلّه.

قوله: «و الجواب أمّا عن الأوّل إلخ» على أنّ القوّة الناطقة وإنْ كانت لاتنتهى إلى حدّ إلّا و تقوى على ادراك أُمور أخر والقوى الجسمانية ليست كذلك كـما دل عـليه البرهان ولكنّ النفس تقوى أنْ تدرك أيضاً اللانهاية والأمـور الغـير المـتناهية دفـعة بلادخالة تعاقب الإدراكات فافهم.

قوله: «و لقائل أنْ يقول القوّة الجسمانية»، أي نوعها لا شخصها. أعـنى يـجب أنْ تكون القوّة الجسمانية الشخصية متناهية لا القوّة الجسمانية النوعية كما يشير إليه قول صاحب الأسفار في جوابه: «و البرهان قائم عـلى امـتناع لا تـناهى الأفـعال لواحـد شخصى من الجسم، لا على امتناع ذلك لواحد نوعي، والوحدة العددية حكمها غـير الوحدة النوعية». وهذا التحقيق الأنيق هو جواب صاحب الأسفار عن شبهة الفـخر بقوله: «و لقائل أنْ يقول القوّة الجسمانية إلخ» فهى مدفوعة.

قوله: «أقول انّ جهة انفعالات القوى...» كان وجه الاعتراض أنّ الإدراك ليس فعلاً بل انفعال، و الأمر الجسمانى يكون قوياً على انفعالات غير متناهية فلايتم الحجة على تجرّد النفس الناطقة. فأجاب الفخر عن الاعتراض بأنّ الإدراك وإنْ كان انفعالاً ولكن

١٧٦ / العجج اليالغة على تجرّد النفس الناطقة

تركيب المقدمات و تحليلها فعل النفس فبهذا الوجه تكون النفس قوية عملى افعال غير متناهية وليس الأمر الجسمانى كذلك فالنفس ليست بجسمانية. وأجاب صاحب الأسفار عن الاعتراض بقوله: «إنّ جهة انفعالات القوى غير منفكة عن جهة أف عيلها إلخ». ولا يخفى عليك أنّ الفعل تارة يطلق في مقابل القوّة والإستعداد، وتارة يطلق في مقابل الإنفعال. والمقصود في المقام هو الفعل بالإطلاق الثانى ولا يخفى عليك أنّه خلّط بين الفعل في مقابل القوّة والاستعداد والفعل في مقابل الانفعال، اللهم إلا أنْ يريد من الوجود مبدء الأفعال فقوله فإنّ الشىء ما لم يكن له وجود لا ينفعل عن شىء آخر، أي الوجود فعلية ومبدء الأفعال فانفعالات القوى الغير المتناهية ترجع إلى أف اعيلها الغير المتناهية. و الفرق بين جوابه وجواب الفخر عن الإعتراض ظاهر.

قوله: «و أمّا النقض بالهيولى إلخ». أجاب عن النقض بوجهين أحدهما أنّ الهيولى في ذاتها مبهمة الوجود. وثانيهما أنها متحدة الوجبود بحسب تحصلاتها الصورية بالحركة الجوهرية. والسؤال أنّما كان على وحدتها العددية الشابتة الباقية الدائمة وقبولها الصور الغير المتناهية كما هو رأى المتأخرين من المشاء فتبصّر. ولا يخفى عليك أنّ الهيولى على الحركة في الجوهر غير ثابتة في الخارج وانّما ثباتها في الذهن فقط فهى في الخارج مع كل صورة بحسبها.

قوله: «و هو محال» وذلك للزوم تجسم العقل، أو تروح الجسم.

قوله: «قوى متجددة كما رأينا» يعنى به الحركة الجوهرية. والكيفيات المستحيلة قيل هي الأحوال الطارية على الفلك كالتعقلات المتتالية والتشبهات المتعاقبة إلى ما فوقه من العقل المفارق، ولكن الاستحالة كالقوّة يجب أنْ يتطرّق فـيها التـناهى أو اللاتناهى وهما من صفات الكم.

قوله: «و أقول ويؤيد هذا البحث أنّ قوّة التخيّل...» أي ويؤيّد هذا البرهان في تجرّد النفس أنّ قوّة التخيّل مع كونها دون قوّة التعقل تقوى على تصويرات غير متناهية على التعاقب لاتقف عند حدٍّ، بل تقوى عليها دفعة دهرية غير آنية و لازمانية فالقوّة العاقلة التي فوقها تجرّداً وسعةً أولى بذلك. وقد تقدم آنفاً الكلام في فسحة القوّة الخيالية. الباب الثالث: من الحجج البالغة على تجرد القوَّة الفاقلة / ٧٧٧

خلاصة البرهان: المعقولات غير متناهية بالقوّة، و شأن القوّة الناطقة أنْ تعقلها بالقوّة أي القوّة العاقلة تقوى على أفعال غير متناهية، والجسم والجسمانى ليس لهما هـذ. الشأنية أي ولاشىء من القوى الجسمانية تقوى على أفعال غير متناهية، فالقوّة الناطقة أي النفس الناطقة ليست بجسم ولاقوّة في جسم.

بل الشيخ (رضوان الله تعالى عليه) لخّص البرهان في عبون الحكمة وقد أتى فسيه أربعة براهين على أنّ جوهر النفس مفارق غير مخالطٍ للمادة، وهذا اليرهان هو الرابع منها قال في آخر الطبيعيات منه وهو آخر الفصل السادس عشر منه ما هذا لفظه في تقرير البرهان ملخصاً:

و أيضاً فإنّه ليس لشيء من الأجسام قوّة أنْ يطلب أو يفعل أموراً من غير نهاية. والمعقولات التي للعقل أنْ يعقل أيّها شباء كالصورة العـددية والشكـل و غـير ذلك بلانهايةٍ: فإذن هذه القوّة ليست بجسم، لأنّ كلّ جسم قوّتُه الفعلية متناهية؛ لستُ أعنى الإنفعالية فإنّ ذلك لا يمتنع.

الإنفعالية فإنَّ ذلك لا يمتنع. ثم ختم كلامه بقوله: فقد بان لك أنَّ مُدرِكَ المعقولات، و هو النفس الإنسانية، جوهر غير مخالطٍ للمادّة، بريءٌ عن الأجسام، منفرد الذات بالقوام و العقل.

البرهان الرابع من الباب الخامس من رسالة الشيخ الفارسية في معرفة الننفس هـو البرهان الخامس من نفس الشفاء، فقد حرره الشيخ فيها بأوجز بيان و تلخيص فقال: «برهان ديگر معلوم است كه صور معقولات كـه....» (ص ٣٩، ١٣٧١ه.ق، ط. ١، ايران، بتصحيح الدكتور موسى عميد).

قد ذكر الشيخ في الرسالة المذكورة أربعة براهين من الشفاء على تجرّد النفس وقد أوجز في تحريرها بالفارسية: الأوّل منها هو الأوّل منه. والثانى منها هو الثالث مـنه. والثالث منها هو الثانى منه. و الرابع منها هو الخامس منه. كما تقدم التنبيه على ذلك في أثناء شروح البراهين المذكورة.

و كذلك الشيخﷺ في رسالته في السعادة والحجج العشر على أن النفس الإنسانية جوهر مفارق، قد حرّر البرهان الخامس من نفس الشفاء بعبارة أُخرى تتضمن تمثيلاً

١٧٨ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

مبيناً لما في الشفاء من البرهان. قال:

الحجة الثامنة؛ الصورُ الهندسية والعددية والحاصلة من تركيب ذوات الموجودات القابلة له على المناسبات غيرُ متناهية في ذواتها، والشيء الذي يعقل به الإنسان له قوّة أنْ يعقل أيّما واحد منها كان، ومهما ازداد منها زاد في القوّة، وليست الصورة التي من شأنها أنْ يعقلها بمفردة الذوات عن جملتها. فتبيّن أنّ قـوّته غـير مـتناهية، إذا القـوّة الغير المتناهية غير منتصفة، وكل قوّة جسمانية منتصفة بتنصّف الجسم الذي هي فيه. فإذاً محل الحكم جوهر غـير جسماني؛ وذلك مـا أردنـا أنْ نـبين. (ص ١٠، ط ١، حيدرآباد الدكن).

و كذلك حرّره بتحرير آخر يتضمن ذلك التمثيل أيضاً مع أنّه أبسط ممّا في رسالةالسعادة. في رسالته الأخرى النفسية أهداها للأمير نوح الساماني. وهي مبحث عن القوى النفسانيّة. أو كتاب في النفس على سنة الإختصار ومقتضى طريقة المنطقيين. و هو البرهان الخامس فيها أيضاً قال:

و من البراهين على صحة هذه الدعوى أنّ من البيّن أنّ ليس شيء من القوى الجسمانية له قوّة على أفاعيل غير متناهية، وذلك لأنّ قوّة نصفٍ من ذلك الجسم لا محالة توجد أضعف من قوّة الجميع، و الأضعف أقل تقوياً عليه من الأقوى، و ماقل من غير المتناهي فهو متناه، فإذن قوّة كل واحد من النصفين متناهية، فإذن مجموعهما متناه، إذ مجموع المتناهيين متناه، وقد قيل إنّه غير متناو وهذا خلف. فإذن الصحيح أنّ قوى الأجسام لا تقوى على أفاعيل غير متناهية. ثم القوة الناطقة تقوى على أفاعيل غير متناهية، إذ الصور الهندسية و العددية و الحكميّة التي للمقوة النطقية أن تفعل قيها أفعالاً عيرُ متناهية؛ فإذن القوّة النطقيّة ليست بقائمة بالجسم، تقوى على أفاعيل غير متناهية، إذ الصور الهندسية و العددية و الحكميّة التي للمقوّة النطقية أن تفعل قيها أفعالاً عيرُ متناهيةٍ؛ فإذن القوّة النطقيّة ليست بقائمة بالجسم، تقوى على أفاعيل غير متناهية، إذ الصور الهندسية و العددية و الحكميّة التي للمقوّة النطقية أن تفعل قيها أفعالاً عيرُ متناهيةٍ؛ فإذن القوّة النطقيّة ليست بقائمة بالجسم، نقوى إذن قائمة بذاتها و جوهر بذاتها. ثم من البيّن أنّ فساد احد الجوهرين المجتمعين لا يقتضى فساد الثانى، فإذن موت البدن لا يوجب موت النفس. وذلك ما أردنا أن نبيّن (ص ٧١ و ٢٢، ط مصر بتصحيح ادورفنديك. و ص ١٧٥ من أربع رسائل نفسية للشيخ، ط مصر، بتصحيح الأهواني). بيان: الصور الهندسية في الرسالتين مبتدأ، وغير متناهية خبر له. فما جاء في نسخة الأهواني: «إذ للصور الهندسية والعددية...» وهم بلامراء، كما أنّ عـبارة الشـيخ فـي رسالة السعادة كالنصّ على ذلك حيث وقع «الصور الهندسية» أوّل العبارة؛ على أنّ بياننا الآتى ذكره يزيح الدغدغة رأساً.

و كذا قد حرّره بتحرير آخر نافع جدّاً في تقرير هذا البرهان في رسالته الأخرى. و هي سبعة من المقاييس المنطقية على بقاء النفس الناطقة. وهذا البرهان فـي تـلك الرسالة هو القياس الثالث منها. قال:

القياس الثالث: العلوم الحقيقية التي يَقْبِلُها الإنسانُ لسعيها لابدً لها من محلَّ جوهريَّ الذات صالح لقبولها فالجبلَّة الإنسانية تكون ذات جوهر صالحٍ لقبول ما يقبله مـن علومه، وليس يشكّ كلّما ازداد اقتناء للعلوم ازداد به اقـتداراً عـلى عـلومها فـإذاً الجوهر الصالح منه لقبول العلم يجب أن تكون قوته على قبوله غير متناهية، وإذا كان هذا سوس القابل لعلمه ثم لم يشك أنَّ القالب الجسداني لا يجوز أنْ يكون ذا قـوَّة بقبول شيء من أعراض غير متناهية فإنَّه في ذاته جسم ذو مقدار متناه ولن يجوز أن يكون ذو المقدار المتناهى ذا قوة متناهية لأنَّ مقداره متى يوهم مضاعفاً لحمصلت نسبة القوَّة إليْه متناصفة، فإذا القالب الجسداني لن يجوز أنْ يكون محلًّا للحلوم فالقابل لها إذاً يجب بأنْ يكون جوهراً غير جسماني. ولو كان غير جوهر لما كان محلاً للعلوم، ولو كان جسمانياً لكان قبوله للعلم إلى نهاية محدودة لايجاوزها في القوّة حسب ما شوهد من الحال في قبوله للسواد والحرارة وليست النفس الناطقة في الحقيقة إلَّا الجوهر الصالح لأنْ يكون محلاً للعلوم، فـالجبلَّة الإنسـانية إذاً وإن وجدت مشتملة عليها وعلى القالب فلن يجوز أنْ يكون نظيراً لذى القوّة المتناهية. وانتقاض ذا القوّة لن يجوز أنْ يكون موهناً لذا القوّة المتناهية؛ ثم الفعل المختص بالجسم لن يعدو ذات الجسم ولن يجوز أنْ يوجد أعظم من الجسم و فعل النـغس الناطقة قد ينفذ الأماكن البعيدة في الحالة الواحدة فقد يوجد كلياً أبدياً. اللهم إلَّا أنْ يظن ظانَّ أنَّها لو كانت ذات قوَّة غير متناهية لاستصلحت طبع القالب دفعة لا فسي

۱۸۰ / الحجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

مدة، ولما ضعفت عن الاستصلاح في شيء من حالاتها مدة أصلاً غير أنّ الخطب في إزالة هذا الظن يسير فإنّ استصلاحها للقالب لا يكون إلّا بآلة معدّة لها و هي الطبيعة، ثم الطبيعة في ذاتها قوّة متناهية فأمّا قبولها فلن يكون إلّا لمجرّد ذاتها، ولهذا ليست يحتاج فيه إلى المدّة ولن يلحق فتور في القوّة وبالله التوفيق.

تبصرة: هذا البرهان كما يدل على تجرّد النفس الناطقة كذلك يدلّ على أنّ لها مقام فوق التجرّد حيث قال: «فاذاً الجوهر الصالح منه لقبول العلم يجب أن تكون قوته على قبوله غير متناهية...» و نحوه من عبارات أُخرىٰ في هذا القياس.

و كذلك البرهان الذي نقلناه قبل هذا البرهان من رسالته السعادة ناطق بأنّ للنفس مقام فوق التجرّد حيث قال: «ثم القوّة الناطقة تقوى على أفاعيل غير متناهية ...».

ثم ما أشار إليه الشيخ في رسالة السعادة في أثناء البرهان من قوله: «إذا الصور الهندسيّة و العدديه ...» فراجع في بيانه الدرس الثاني عشر من كتابنا دروس معرفة الوقت و القبلة. وكذلك كتابنا الآخر إنسان و قرآن في بيان درجات آيات القرآن (ص ٧٧-١٠٨)، سيّما الباب الأوّل من رسالتنا المسماة بالصحيفة الزّبرجديّة في كلماتٍ سجّاديّة. يد) برهان آخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامّاً عقليّاً، وهـو البـرهان السادس من نفس الشفاء في أنّ قوام النفس الناطقة غير منطبعة في مادة جسمانية.

قال الشيخ: و لنستشهد أيضاً على ما بيّناه بالكلام الناظر في جوهر النفس الناطقة وفي أخص فعل له بدلائل من أحوال أفعال أُخرى له مناسبة لما ذكرناه فنقول: إنّ القوّة العقلية لوكانت تعقل بالآلة الجسدانية حتى يكون فعلها الخاص أنما يستتم باستعمال تلك الآلة الجسدانية لكان يجب أنّ لا تعقل ذاتها. وأنّ لا تعقل الآلة. وأنّ لا تعقل أنّها عقلت فإنّه ليس بينها وبين ذاتها آلة، وليس لها بينها وبين آلتها آلة، وليس لها بينها وبين أنّها عقلت آلة لكنّها تعقل ذاتها وآلتها التي تدعى لها، وأنّها

بل قد نحقق فنقول: لا يخلو إمّا أنْ يكون تعقّلها آلتها لوجود ذات صورة آلتها تلك. أو لوجود صورة أُخرى مخالفة لها بالعدد و هي أيضاً فيها و في آلتها. أو لوجود صورة أُخرى غير صورة آلتها تلك بالنوع و هي فيها و في آلتها:

فإنُ كان لوجود صورة آلتها فصورة آلتها في آلتها وفيها بالشركة دائماً فحيجب أنْ تعقل آلتها دائماً إذ كانت أنّما تعقلها لوصول الصورة إليها.

و إنْ كان لوجود صورةٍ لآلتها غير تلك الصورة بالعدد فذلك باطل: أمّا أوّلاً فـلأنّ المغائرة بين أشياء تدخل في حدّ واحدٍ إمّا لاختلاف المواد والأحوال والأعراض. وإمّا لاختلاف ما بين الكلى والجزئى، والمجرّد عن المادة والموجود في المـادة؛ وليس هاهنا اختلاف مواد وأعراض فإنّ المادة واحدة والأعراض لموجودة واحدة؛ وليس هاهنا اختلاف التجريد والوجود في العادة فإنّ كليهما في المادّة؛ وليس هاهنا اختلاف الخصوص والعموم لأنّ إحداهما إن استفادت جزئية فإنّما تستفيد الجزئية بسبب المادة الجزئية واللواحق التي تلحقها من جهة العادة التي فيها وهذا المعنى لا يختص بإحداهما دون الأخرى. ولا يلزم هذا على إدراك النفس ذاتها فانّها تدرك دائماً ذاتها وإنّ كانت قد تدركها في الأغلب مقارنة للأجسام التي هي معها على ما بيناه.

و أنت تعلم أنّه لا يجوز أنْ يكون لوجود صورةٍ أُخرى غير صورة آلتها فإنّ هذا أشد استحالة لأنّ الصورة المعقولة إذا حلّت الجوهر العاقل جعلته عاقلاً لما تلك الصورة صورته، أو لما تلك الصورة مضافة إليه فتكون صورة المضاف داخلة في هذه الصورة وهذه الصورة المعقولة ليست صورة هذه الآلة، ولا صورة شيء مضاف إليها بالذات لأنّ ذات هذه الآلة جوهر ونحن أنّها نجد (نأخذ -خ ل) ونعتبر صورة ذاته و الجوهر في ذاته غير مضاف البتة.

فهذا برهان واضح على أنَّه لا يَجُوز أنْ يَدَرَكُ المدرك بِالآلَّة آلته في الإدراك. ولهذا فإنّ الحسّ أنَّما يحسّ شيئاً خارجاً ولا يحس ذاته ولا آلته ولا إحساسه. وكـذلك الخيال لا يتخيّل ذاته ولا فعله البتّة، بل إن تخيّل آلته تخيّلها لا على نحو يخصّه وأنّها لا محالة له دون غيره إلّا أنْ يكون الحسّ يورد عليه صورة آلته لو أمكن فيكون حينئذ أنَّما يحكى خيالاً مأخوذاً من الحس غير مضاف عـنده إلى شيء حتى لولم يكن هو آلته لم يتخيّله.

بيان: الغرض من البرهان أنَّ تعقَّل القوّة العقلية ليس بالآلة الجسدية، كما هو عنوان البرهان في النجاة.

قوله: «أَنَّما يستتم»، وفي نسختين من الشفاء عندنا «أَنَّـما يستقيم» مكمان «أَنَّـما يستتمّ».

قوله: «و أنّها عقلت» عطف على قوله: «ذاتها و آلتها» أي تعقل ذاتها و آلتها التـي تدعى لها، و تعقل أنّها عقلت، أي تعقِل تعقَّلُها وإدراكها. قوله: «مخالفة لها بالعدد» أي لا بالنوع بقرينة مقابلته لقوله بالنوع. و هي أي الصورة الأُخرى أيضاً في النفس و في آلتها. و أمّا بيان المخالفة بالنوع فسياتى في قوله: و أنت تعلم أنّه لا يجوز إلخ».

قوله: «فصورة آلتها في آلتها وفيها بالشركة» قال الملّا عبدالرزاق في بيانه: «يعنى أنّ صورة آلتها قائمة في مادة آلتها فتكون في آلتها، وكذلك تكون فيها أي في القوّة العاقلة أيضاً لأنّ المفروض أنّ القوة العاقلة حالّة في مادة آلتها فهى أعنى صورة الآلة كما تكون حاضرة لمادّة الآلة تكون حاضرة للقوّة العاقلة أيضاً فيجب أنْ تكون عاقلة لصورة الآلة دائماً.

و قوله: «بالشركة» معناه أنّ صورة الآلة صورة واحدة موجودة لِكليهما لا أنْ تكون الموجودة للعاقلة صورة أُخرى مخالفة للموجود للآلة بالعدد أو بالماهية فتدبّر لتفهم معنى قوله: «و في آلتها» في العبارتين السابقتين أيضاً انتهى كلامد.

قوله: فذلك باطل أممّا أوّلاً، هكذا في جميع نسبغ الشفاء التي عندنا، ولكنه لم يأت في قباله بما يكون هو ثانياً.

قوله: «و أنت تعلم أنّه لا يجوز أنْ يكون بوجود صورة أُخرى غير صورة آلتــها» أى لا يجوز أنْ يكون تعقّلها آلتَها بوجود صورة أُخرى غير صورة آلتها بالنوع.

قوله: «على مابيّناه» أقول: بيّنه في موضعين من نفس الشفاء أحدهما في أوّل الأولى (ج ١، ص ٢٨١، ط ١)، وثانيهما في سابع الخامسة حيث قال: وليست هذه الأعضاء لنا في الحقيقة إلّا كالثياب التي صارت لدوام لزومها إيّانا كأجزاء منّا عندنا وإذا تخيّلنا أنفسنا لم نتخيلها عُراةً بل نتخيّلها ذوات أجسام كاسية والسبب فيه دوام الملازمة إلّا أنأ قد اعتدنا في الثياب من التجريد و الطرح ما لم نعتد في الأعضاء فكان ظنّنا الأعضاء أجزاءً منّا آكد من ظنّنا الثياب أجزاءً منّا (ج ١، ص ٣٦٣، ط ١).

قوله: «و أنت تعلم أنَّه لا يجوز أنْ يكون لوجود صورة أُخرى في غير صورة آلتها». أي غير صورة آلتها بالنَّوع.

قوله: «و كذلك الخيال لايتخيل ذاته و لافعله البتة بل إنْ تخيل آلته...». العبارة في

١٨٤ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطئة

النجاة هكذا: «وكذا الخيال لايتخيل ذاته ولافعله ولا آلته بل إن تخيل آلته ...» وظنى أن العبارة في الشفاء حرّفت وإن كانت عدة نسخ مخطوطة من الشفاء كـلَّها كـذلك. والصواب ان كلمة «البتة» في الشفاء أصلها «آلته» وبعد تحريف آلته بالبتة حذفت لفظة «و لا» أيضاً لكى يستقيم المعنى فالصواب ولافعله ولا آلته بل إن تخيل آلته إلخ.

اعلم أنّ الشيخ جعل هذا البرهان المذكور من الشفاء فصلاً على حدة فمي النجاة معنوناً بقوله: «فصل في أنّ تعقل القوة العقلية ليس بالآلة الجسدية». وعبارتهما وإنْ كانت لاتتفاوت كثيراً، ولكن عبارة النجاة تفيد بعض الإيضاحات لما في الشفاء، وتُعيننا في غرضنا الآتى ذكره حولَ هذا البرهان الشريف، وما يؤول إليه من البرهان المحرّر في الإشارات الذي اعتنى به الحكماء الآلهية نقلاً و شرحاً فنأتى بما في النجاة أيضاً ثم نهدى إلى طالبى الإيقان ومبتغى التحقيق ما تيّسر لنا بعون المفيض على الإطلاق وملهم الصواب والسداد. قال الشيخ.

فصل في أنّ تعقل القوة العقلية ليس بالآلة الجسدية: و نقول إنّ القوّة العقلية لو كانت تعقل بالآلة الجسدانية حتى يكون فعلها الخماص أنّسما يستمّ بساستعمال تسلك الآلة الجسدانية لكان يجب أنّ لا تعقل ذاتها، و أنّ لا تعقل الآلة، و لا أنّ تعقل أنّها عقلت. فإنّه ليس بينها و بين ذاتها آلة، وليس بينها و بين آلتها و لا بينها و بين أنّها عقلت آلة، لكنّها تعقل ذاتها و آلتها التي تدعى آلتها و أنّها عقلت فإذاً أنّما تعقل بذاتها لا بالآلة. و أيضاً لا يخلو إما أنّ يكون تعقّلها آلتها بوجود ذات صورة آلتها إمّا تلك و إمّا أخرى مخالفة لها و هي صورتها أيضاً فيها و في آلتها، أو لوجود صورة أخرى غير صورة آلتها تلك فيها و في آلتها: فإن كان لوجود صورة آلتها في ألتها و فيها بالشركة دائماً فيجب أنّ تعقل آلتها دائما التي كانت تعقل لوصول الصورة إليها.

و إنَّ كان لوجود صورة غير تلك الصورة فأنَّ المغائرة بين أشياء مشتركة في حدًّ واحد إمَّا لاختلاف المواد، وإمَّا لاختلاف ما بين الكلى والجزئي، والمجرَّد عن المادة والموجود في المادة؛ وليس هاهنا اختلاف مواد فإنَّ المادة واحدة وليس هـاهنا اختلاف التجريد والوجود في المادة فإنَّ كليهما في المادة؛ وليس هاهنا اختلاف الباب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القوّة الغاقلة / ١٨٥

بالخصوص والعموم لأنَّ أحدهما أنّما يستفيد الجزئية بسسبب المادة الجزئية واللواحق التي تلحقها من جهة المادة التي فيها، وهذا المعنى لا يختص بأحدهما دون الآخر. ولا يجوز أنَّ يكون لوجود صورة أُخرى معقولة غير صورة آلتها فإنَّ هذا أشدً استحالة لأنَّ الصورة المعقولة إذا حلَّت الجوهر القابل جعلته عاقلاً لما تلك الصورة صورته، أو لما تلك الصورة مضافة إليه فتكون صورة المضاف داخلة في هذه الصورة وهذه الصورة المعقولة ليست صورة هذه الآلة، ولا أيضاً صورة شيء مضاف إليها بالذات لأنَّ ذات هذه الآلة جوهر و نحن أنّما تأخذ و نعتبر صورة ذاته و الجوهر في ذاته غير مضاف إليه.

فهذا برهان عظيم على أنّه لا يجوز أنْ يدرك المدرك بالآلة آلته في الإدراك. ولهذا كان الحس أنّما يحسّ شيئاً خارجاً و لا يحسّ ذاته و لا آلته و لا إحساسه. وكذا الخيال لا يتخيل ذاته و لا فعله و لا آلته بل إنْ تخيل آلته تخيلها لا على نحو يخصّها بأنّه لا محالة لها دون غيرها إلّا أنْ يكون الحس أورد عليه صورة آلته لو أمكن فيكون حينئذ أنّما يحكى خيالاً مأخوذاً من الحسّ غير مضاف عنده إلى شيء حتى لو لم يكن هو آلته كذلك لم يتخيله. (ص ١٧٨ ـ ١٨٠، ط مصر).

هذا تمام كلام الشيخ في النجاة في تحرير البرهان. وكتاب النجاة وإنْ كان الشيخ اقتطفه من كتابه الشفاء ولكنه يفيد الباحث كثيراً في حلّ المشاكل وتمفهيم المسائل فأقول: لا يخفى عليك أنّ الشيخ ناظر في صدر البرهان إلى أنّ تعقل القوّة العقلية ذاتها و آلاتها، وكذلك تعقلها أنّها عقلت ليس بآلةٍ جسدية بل هي بذاتها تعقل ذاتها و آلاتها و أنّها عقلت كما هو العنوان في النجاة. واستدل على ذلك بثلاثة أُمور:

الأوّل: أنّ تعقّلها لو كان بآلة جسدية لكان يجب أنْ لا تعقل ذاتها فإنّه ليس بـينها وبين ذاتها آلة. والحال أنّها عاقلة بذاتها.

و الثاني: أنّها لو كان كذلك لكان يجب أنْ لاتعقل الآلة فإنّه ليس لها \_ اى للـقوّة العقلية\_بينها و بين آلتها آلة، والحال أنّها تدرك الآلة.

و الثالث: أنَّها لو كان كذلك لكان يجب أنْ لا تعقل أنَّها عقلت فإنَّه ليس للقوَّة العقلية

۱۸۹ / الحجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

بينها وبين أنّها عقلت اى وبين تعقُّلها وإدراكها آلة والحال أنّها تعقل أنّها عقلت فإذن أنّها تعقل ذاتها و آلتها و تعقل أنّها عقلت بذاتها لا بآلةٍ.

ثم أخذ الشيخ في تحقيق نظره المذكور أعنى أنَّ تعقَّل القوَّة العقلية مطلقاً ليس بآلة جسدية بقوله فيالشفاء: «بل قد نحقَّق فـنقول لا يـخلو إمّـا أنْ يكـون تـعقلها إلخ». و فيالنجاة بقوله: «و أيضاً لا يخلو إمّا أنْ يكون تعقلها آلتها». فتبصّر.

و في الشفاء بعد التحقيق قال: «فهذا برهان واضح على أنّــه لا يــجوز إلخ»، و فــي النجاة قال: «فهذا برهان عظيم على أنَّه لا يجوز إلخ».

و تحرير التحقيق أنَّ القوّة العقلية لوكانت تعقل بـالآلة الجسـدانية حـتى يكـون فعلها الخاص أنما يتم ويستقيم باستعمال تلك الآلة الجسدانية لكان يجب أنْ تـدرك أوّلاً تلك الآلة التي استعملتها لسائر إدراكاتها إذ بها يتحقق فعلها الخاص اى التعقل، و تعقلها آلتها يتصور على ثلاثة أوجه: وذلك لأنه إمّا أنْ يكون لوجود نفس صورة آلتها تلك أي صورة ذلك المحلّ الخارجية نفسها تكفى في تعقل القوّة العاقلة إتياها، أو لوجود صورة أخرى و الصورة الأخرى إمّا مخالفة لذات صورة الآلة بالعدد، أو مخالفة لها بالنوع. أي لو لم تكن نفس صورة ذلك المحل الخارجية كافية افتقرت إلى صورة أخرى منتزعة من صورة المحل منطبعة في العقلية \_وإنْ شئت قلت منطبعة في صورة ألم مخالفة لها بالنوع. أي لو لم تكن نفس صورة ذلك المحل الخارجية كافية افتقرت إلى الورة أمرى منتزعة من صورة العلية و تلك المحل المحل الخارجية كافية افتقرت إلى المردة أمرى منتزعة من صورة المحل منطبعة في العقلية \_وإنْ شئت قلت منطبعة في صورة أمرى العما واحد واقعاً \_ و تلك الصورة الأخرى إمّا مخالفة لذات صورة الآلة بالاته مورة المحل العلية و تلك المحل الخارجية كافية افتقرت إلى

أمّا على الوجه الأوّل أعنى أنْ يكون تعقّل القوّة العقلية آلتها لوجود ذات صورة تلكالآلة، فنقول:

إنّ صورة تلك الآلة قائمة في مادة تلك الآلة لا محالة لآنها آلة جسدانية بالفرض. وكذلك تكون صورة تلك الآلة في القوّة العاقلة أيضاً لأنّ المفروض أنّ القوة العقلية حالة أي منطبعة في مادة آلتها الجسدانية، فنفس صورة الآلة صورة واحدة موجودة للآلة وللقوّة العاقلة كلتيهما فكلما كانت الصورة حاضرة لمادة الآلة كانت حاضرة للقوّة العاقلة المنطبعة في تلك الآلة أيضاً، فالعاقلة المنطبعة في الآلة الجسمانية كانت من الأمور الجسمانية والأمور الجسمانية لايمكن أن تكون فاعلة إلا بواسطة أجسامها التي هي موضوعاتها فإذن تلك الأجسام آلاتها في أفعالها، و حيث إن القوّة العـقلية حالّة منطبعة في الآلة الجسمانية، وصورة الآلة حاضرة لمادة الآلة و للـقوّة العـاقلة المنطبعة فيها أيضاً بالشركة فيجب أن تكون القوّة العقلية دائمة التعقل لذات صورة آلتها إذ كانت القوّة العقلية أنّما تعقل الآلة لوصول صورة الآلة إليها و المـفروض أنّ تـلك الصورة حاصلة للعقلية لأنّ القوّة العقلية منطبعة في تلك المادة الجسدانية بالغرض، و الحال أنّ القوّة العاقلة اى تلك القوّة العقلية ليست دائمة التعقل لذات صورة آلتها الآلة الجسدانية كالقلب أو الدماغ مثلاً بل تعقّلها له حاصل حصولاً منظعاً أي في وقت دون وقت لا دائماً فكون القوّة العقلية منطبعة في آلة جسمانية باطل.

هذا لوقلنا إنّ مقارنة القوّة العقلية بمحلّها ذلك أعنى انطباعها في آلتها تكفى في تعقّلها له فتوجب تلك المقارنة الدائمة التعقل الدائم. وأمّا إذ قلنا إنّها لم تكف في ذلك فلا تعقله البنّة لاستحالة أنْ يكون تعقلها مشروطاً بحصول صورة أخرى لمحلّها فيها اى صورة مساوية منتزعة عن محلّها والآلزم اجتماع المثلين في محل واحد أحدهما الصورة المنطبعة الأصلية التي للمحلّ أي الآلة العاقلة؛ و ثمانيهما الصورة المنطبعة المعقولة من المادة الأصلية التي للمحلّ أي الآلة العاقلة؛ و ثمانيهما الصورة المنطبعة واحدة مكنوفة بأعراض بأعيانها صورتان لشيء واحد، واجتماع المثلين محال فالموقوف عليه أعنى تعقل العاقلة آلتها معتنع، والحال انّ القوّة العقيلة ليست كذلك اعنى ليست أنْ لا تحتمل التعقل أصلاً أي لا تعقل محلّها دائماً؛ فليس ولاواحد من الأمرين بصحيح لأنّ الحق كون الإنسان متعقلاً لأعضائه في وقت دون وقت و من تلك الأعضا ما فرض محلاً للقوّة العقلية و آلة لها. و هذا الشق أنما يتضح حق الإتّضاح ببيان الوجهين الباقيين فنقول:

أمّا على الوجه الثانى، و هو كون تعقل القوّة العقلية آلتـها لوجـود صـورة أُخـرى مخالفة لذات صورة الآلة بالعدد أي لم تكف تلك المقارنة المذكورة بل يكون تعقلها لها مشروطاً بحصول صورة أُخرى لمحلها الذي هو آلتها الجسدانية، فنقول: إنّ ذلك باطل

۱۸۸ / الحجج البالغة على تجود النفس الناطقة

لأنَّ تلك الصورة الأخرى إنْ كانت مخالفة للأولى بـالعدد كـان كـتغاير زيـد و عـمرَّ المتحدين بالماهية الإنسانية مثلأ والأمور المتحدة بالماهية لاتتغاير إلا بسبب اقترانها بأمور متغائرة إمّا مادية كتغاير الأشخاص المتفقة بالنوع، أو غير مادية كتغاير الأنواع المتفقة بالجنس، أو بسبب اقتران البعض بشيء و تجرد البعض عنه وذلك الشيء إمّــا مادّي و هو كتغاير الإنسان الجزئي للإنسان من حيث هو طبيعته، أو غير مادي كتغاير الأنسان الكلي للإنسان من حيث هو طبيعة، ويتبيّن من ذلك امتناع تغاير الأشخاص المتفقة بالنوع من غير تغاير المواد وما يجرى مجريها، والصورتان حالّتان في مـادّة واحدة هي آلة القؤة العقلية ومحلُّها فإذا فرضتا مغائرتين بالعدد فتميز إحديهما عـن الآخر غير متصور فقال على هذا المنوال في وجه البطلان أي بطلان تغاير الصورتين بالعدد: لأنَّ المغائرة بين أشياء تدخل في حِدٍّ واحد، أي مغائرة الأُمور المـتحدة فـي الماهية إمّا لاختلاف المواد والأحوال والأعراض كتغاير الأشخاص المتفقة بـالنوع. وإمّا لاختلاف بين الكلي والجزئي كتغاير الإنسان الجزئي للإنسان من حسيت هـو طبيعته إن أخذ الكلي كلياً طبيعياً، وإن إخذ عقلياً فظاهر أيضاً، وإمّا لاختلاف المجرّد عن المادة والموجود في المادة كتغاير الإنسان الكلي للإنسان من حيث هـو طـبيعة خارجية مثلاً، والحال ليس هاهنا اختلاف موادٍّ و أعراض فإن المادة واحدة والأعراض حاصلة لمادة واحدة هي آلة القوة العقلية؛ وكذلك ليس هـاهنا اخــتلاف التجريد و الوجود في المادة فإنَّ كليهما في المادة الواحدة؛ وكذلك ليس هاهنا اختلاف الخصوص والعموم أي الاختلاف بسين الجبزئي والكملي لأنّ إحسدي الصبورتين إن استفادت جزئية فآنها تستفيد الجزئية بسبب المادة الجزئية واللواحق التي تلحقها من جهة المادة التي فيها وهذا المعنى لايختص بأحدى الصورتين دون الأخرى.

فإن قلت: الصورة الثانية حالَّة في الأُولى لا في مادتها؛ أو إنّ إحديهما حــالَّة فـي العاقلة وفي محلّها معاً. والأُخرى حالة في محلّها فقط فلايلزم اجتماع المثلين فـي محل واحد. قلنا هذا مجرّد فرض في الذهن فإنّه إذا كان محلهما واحداً فهما منطبعان فيه خارجاً مجتمعان معاً في مادة واحدة. ثم انّ القوّة العاقلة إنْ كانت في تلك الآلة. والصورة الثانية حاصلة في القوّة العاقلة فالصورة الثانية للآلة أيضاً حالّة في الآلة لأنّ الحال في الحال في الشيء حال في ذلك الشيء أيضاً فيلزم منه الجمع بسين المـثلين أيضاً على أنّ البحث عن بطلان ذلك يأتى على التفصيل أيضاً.

و لا يرد هذا الإيراد أي كون تعقل القوّة العقلية لوجود ذات صورة آلتها. أو لوجود صورة مخالفة لها بالعدد الموجب لكون القوة العقلية إمّا دائمة التعقل لآلتها أو لاتعقلها أصلاً. على إدراك النفس ذاتها فإنها تدرك دائما ذاتها وإنْ كانت على سبيل القيضية الحينية مقارنة للأجسام التي هي أعضائها وبدنها.

و أمّا على الوجه الثالث \_ و هو كون تعقل القوّة العقلية آلتها لوجود صورة أَخرى مخالفة لذات صورة الآلة بالنوع \_ فإنّ هذا أشدّ استحالة من الأولين، وذلك لأنّ ذات هذه الآلة جوهر و نحن أنّما نجد و نعتبر صورة ذاته و الجوهر في ذاته غير مضاف إليه. و أمّا الصورة المعقولة فانّها إذا حلّت الجوهر العاقل \_ وإنْ شئت قلت الجوهر القابل كما في النجاة \_ جعلته عاقلاً لما تلك الجوهر العاقل \_ وإنْ شئت قلت الجوهر القابل فحيث إنّ صورة المعضولة فانّها إذا حلّت الجوهر العاقل \_ وإنْ شئت قلت الجوهر القابل فحيث إنّ صورة المضاف داخلة في هذه الصورة المعقولة، و صورة الآلة جوهر و الجوهر في ذاته غير مضاف البتة فهذه الصورة المعقولة، و صورة الآلة جوهر و الجوهر في ذاته غير مضاف البتة فهذه الصورة المعقولة ليست صورة هذه الآلة و لأ أيضاً شيء مضاف إليها بالذات فكيف يكون هذه الصورة المعافة للآلة بالماهية و لا أيضاً شيء مضاف إليها بالذات فكيف يكون هذه الصورة المعقولة ليست صورة هذه الالة و لا أيضاً شيء مضاف إليها بالذات فكيف يكون هذه الصورة المعقولة ليست صورة هذه الماهية و لا أيضاً متيء مضاف إليها بالذات فكيف يكون هذه الصورة المعافية للآلة بالماهية و لا أيضاً متيء مضاف إليها بالذات فكيف يكون هذه الصورة المعابع ثلاث صور متغائرة و لا يضاً متيء مضاف إليها بالذات فكيف يكون هذه الصورة المعابع ثلاث صور منعائرة و لا أيضاً متيء مضاف إليها بالذات فكيف يحفق المعقولة ليست معرة هذه الماهية و لا أيضاً متيء مضاف إليها بالذات فكيف يكون هذه الصورة المعابع ثلاث مور منائلية و لا يضاً متيء مضاف إليها بالذات فكيف يحفق المعابية بين المينيين بالنوع أمد من التغاير و محل واحد شخصي؟ ولا يخفي عليك أنّ التغاير بين الشيئين بالنوع أمد من التغاير بينهما بالعدد. فإذا لم يصح اجتماع المتغائرين بالعدد في محل منخصي واحد فأن ي مجردة الموسم المعوم أولى. فإن لم تكن القوّة العقلية في تلك الآلة بل هي مجردة عن الأجسام فذلك هو الملوب.

فهذا البرهان العظيم الدال على أنّ ما يدرك ذاته و آلته في الإدراك وإداركه فهو بريء عن المادة و أحكامها. برهان واضح على أنّ المدرك بالآلة لا يجوز أنْ يدرك آلته في الإدراك. ولهذا أنّ الحس لا يدرك ذاته ولا آلته في الإدراك ولاإدراكه بل إنّما يـدرك شيئاً خارجاً عن ذاته. وكذا الخيال لا يتخيّل ذاته ولا فعله أي إدراكه ولا آلتـه في

• ١٩ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

الإدراك، بل إنْ تخيّل آلته تخيّلها لا على نحو يخصّها بأنّه لا محالة لها دون غيرها إلّا أنّ الحس أمكن أنْ يوجب تلك الخصوصيّة بأنْ يورد عليه صورة آلته فحينئذ يحكى خيالاً مأخوذاً من الحس غير مضاف عنده إلى شيء حتى لو لم يكن هو آلته كـذلك لم يتخيّله.

اعلم أنّ هذا البرهان في إثبات تجرّد القوّة العاقلة تام لاكلام فيه، إلّا أنّ في الإبصار و الخيال تحقيقا أنيقاً يأتي بُعَيد هذا، و ذلك التحقيق يؤكد تمامية البرهان و عظمه.

تبصرة: البرهان المذكور من الشفاء و النجاة، قد جعله الغزالي البرهان الرابع من كتابه معارج القدس في مدارج معرفة النفس على حذوما في الشفاء و النجاة. قال: البرهان الرابع أن نقول إن القوة العقلية لو كانت تعقل بالآلة الجسدانية حتى يكون فعلها اتّـما يستتم باستعمال تلك الآلة الجسدانية إلغ أص ٣١، ط مصر).

تذكرة: قد علمت في شرح البرهان الأول من الشفاء أنّ البرهان الأوّل والسادس من نفس الشفاء من غرر البراهين التي حكمت بأنّ مدرك الصورة العقلية الكلّية أعنى بها النفس الناطقة جوهر روحاني غير موصوف بصفات الأجسام، كما قد دريت آنفاً في أثناء شرح هذا البرهان أنّ الشيخ وصفه في النجاة بقوله هذا برهان عظيم. وقد أشرنا في أثناء شرح البرهان الأوّل أنّ الشيخ بدء في مختصر له موسوم بعبون الحكمة بالبرهان السادس من نفس الشفاء بتحرير آخر ثم أتى بالبرهان الأوّل من نفس الشفاء بالبرهان السادس من نفس الشفاء بتحرير آخر ثم أتى بالبرهان الأوّل من نفس الشفاء بالبرهان السادس من نفس الشفاء بتحرير آخر ثم أتى بالبرهان الأوّل من نفس الشفاء بالبرهان السادس من نفس الشفاء بتحرير آخر ثم أتى بالبرهان الأوّل من نفس الشفاء بالبرهان السادس من نفس الشفاء بتحرير آخر ثم أتى بالبرهان الأوّل من نفس الشفاء بالبرهان السادس من نفس الشفاء بتحرير آخر ثم أتى بالبرهان الأوّل من نفس الشفاء بالبرهان السادس من نفس الشفاء بتحرير آخر ثم أتى بالبرهان الأوّل من نفس الشفاء بالبرهان السادس من نفس الشفاء بتحرير آخر ثم أتى بالبرهان الأول من نفس الشفاء بالبرهان السادس من نفس الشفاء بتحرير آخر ثم أتى بالبرهان المواد منها في المعون بالبرهان السادس من نفس الشفاء بتحرير آخر ثم أتى بالبرهان الأول من نفس الشفاء ممّا يسهّل الخطب في فهم المراد منها على الوجه الذي حرّر كل واحد منها في الشفاء أو في كتاب آخر للشيخ. فنقول الشيخ أتى في الفصل السادس عشر من عبون الحكمة المطالب أنيقة ثم أتبعها بتحرير عدة من البراهين على تجرّد النفس والفصل في تسلك المطالب والبراهين. فقال:

الفصل السادس عشر في الإنسان: و من الحيوان الإنسان يختص بنفس إنسانية تسمّى نفساً ناطقة، إذ كان أشهر أفعالها و أوّل آثارها الخاصّة بها النطق. وليس يعنى بقولهم: نفس ناطقة، أنّها مبدأ المنطق فقط، بل جعل هذا اللفظ لقباً لذاتها. و لها خواص: منها ما هو من باب الإدراك، ومنها ما هو من باب الفعل، ومنها ما هو من باب الإنفعال. فأمّا الذي لها من باب الفعل في البدن و الانفعال (كذا \_ و لعل كلمة «والإنفعال» زائدة.) ففعل ليس يصدر عن مجرد ذاتها. و أمّا الإدراك الخاص فحفلً يصدر عن مجرّد ذاتها من غير حاجة إلى البدن و لِتُعَسَّر كل واحد من هـذه؛ فأمّا الأفعال التي تصدر عنها بمشاركة البدن و القوى البدنية فالتعقَّلُ و الرؤية في الأمور الجزئيّة في ما ينبغى أنْ يفعل وما لا ينبغى أنْ يفعل بحسب الاختيار. ويتعلّق بهذا الباب استنباط الصناعات العملية والتصرف فيها كالملاحة و الفيلاحة و الصياغة و البجارة. و أمّا الإنفعالات فأحوال تتبع استعدادات تعرض للبدن مع مشاركة النفس و التجارة. و أمّا الإنفعالات فأحوال تتبع استعدادات مرض للبدن مع مشاركة النفس و التجارة. و أمّا الإنفعالات في الكام و الخجل و الحياء و الرضمة و الرأفية و الأنفق و غير ذلك.

و أمّاالذي يخصها وهو الإدراك فهو التطوّر للمعانى الكلّية وبناحاجة أنْ نصوّر لك كيفية هذا الإدراك فنقول: مُرَكّمتُتُ مُوَنَّمَ مِنْ مَنْ

إنْ كلَّ واحد من أشخاص الناس مثلاً هو إنسان، لكن له أحوال وأوصاف ليست داخلة في أنَه إنسان و لا يعرى هو منها في الوجود مثل حده في قده ولونه و شكله والملموس منه و سائر ذلك فإنَّ تلك كلّها وإنْ كانت إنسانية فليست بشرط في أنَه إنسان وإلا لتساوى فيها كلها أشخاص الناس كلّهم، و مع ذلك فإنًا نعقل أنَّ هناك شيئاً هو الإنسان، و بنسما قال من قال إنّ الإنسان هو هذه الجملة المحسوسة فإنك لا تجد جملتين بحالة واحدة، و هذه الأحوال الغريبة تلزم الطبيعة من جهة قسبول مادتها صورتها فإنّ كلّ واحد من أشخاص الناس تتفق له مادة على مزاج و استعداد خاص، وكذلك يتفق له وقت و زمان وأسباب أُخرى تعاون عملى إلحاق هذه الأحسوال للماهيّات من جهة موادّها.

ثمّ الحسّ إذا أدرك الإنسان فإنّه تنطبع فيه صورة مّا للإنسان من حيث هي مخالطة هذه الأعراض والأحوال الجسمانية ولاسبيل لها إلى أنْ يرتسم فيها مجرّد مـاهية الإنسانية حتى يكون ما يشاكل فيها نفس تلك الماهية، وهذا يظهر بأدنــيْ تأمـل؛

**١٩٢** / العجج اليالغة على تجود النفس الناطقة

والحس كأنّه نزع تلك الصورة عن المادّة وأخذها في نفسه لكن نزع إذا غابت المادة غاب ونزع مع العلائق العرضية الماديّة فإذن لا مخلص للحسّ إلى مجرّد الصورة. وأمّا الخيال فإنّه يجرّد الصورة تجريداً اكثر من ذلك. وذلك أنّه يستحفظ الصورة وإنْ غابت المادّة. لكن ما ينزع للخيال من الصورة المأخوذة عن الإنسان مثلاً لا تكون مجرّدة عن العلائق الماديّة فإنّ الخيال ليس يتخيّل صورة إلا على نحو ما من شأن الحس أنْ يؤدّي إليه.

و أمّا الوهم فإنّه وإنّ استثبت معنى غير محسوس فحلا يجرّده إلّا متعلّقة بمصورة خياليّة. فإذن لا سبيل لشيء من هذه القوى أنْ تتصوّر ماهية شيءٍ مجرّدة عن علائق المادّة وزوائدها إلّا للنفس الإنسانية فإنّها التي تتصور كل شسيء بحدّه كما هـو منفوض عنه العلائق الماديّة وهو المعنى الذي من شأنه أنْ يـوقع عـلى كـثيرين كالإنسان من حيث هو إنسان فقط فإذا تصور هذه المعانى تعدى التصور إلى التصديق بأنْ يؤلف بينها على سبيل القول الجازم فالشيء في الإنسان الذي تصدر عنه هذه الأفعال تسمّى نفساً ناطقة، وله قوتان:

إحداهما معدّة نحو العمل ووجهها إلى البدن وبها يسميّز بنين ما يستبغى أنْ يسفعل وما يحسن ويصحّ من الأمور الجزئية ويقال له العقل العملى ويستكمل في الناس بالتجارب والعادات. والثانية قوّة معدّة نحو النظر والعقل الخاص بالنفس ووجهها إلى فوق وبها ينال الفيض الإلٰهى.

و هذه القوّة قد تكون بعد بالقوّة لم تعقل شيئاً ولم تتصوّر بل هي مستعدّة لأنْ تعقل المعقولات، بل هي استعداد ما للنفس نحو تصوّر المعقولات. وهذا المسمى العـقل بالقوّة والعقل الهيولاني.

و قد تكون قوّة أُخرىٰ أخرج منها إلى الفعل، وذلك بأنْ يحصل للنفس المعقولات الأُولىٰ على نحو الحصول الذي نذكره، وهذا المسمّى العقل بالملكة، ودرجة تسالئة هي أنْ تحصل للنفس المعقولات المكتسبة فتحصل النفس عقلاً بالفعل، ونفس تلك المعقولات تسمى عقلاً مستفاداً. و لأنَّ كل ما يخرج من القوّة إلى الفعل فأنَّما يخرج لشيءٍ يفيد، تلك الصورة فإذن العقل بالقوة أنَّما يصير عقلاً بالفعل بسبب يفيد، المعقولات ويتصل به أثر،، وهذا الشيء هو الذي يفعل العقل فينا، و ليس شيء من الأجسام يهذه الصفة فإذن الشيء عقل بالفعل وفعّال فينا فيسمى عقلاً فعّالاً وقياسه من عقولنا قياس الشحس من أبصارنا فكما أنَّ الشمس تشرق على المبصرات فيوصلها بالبصر كذلك أثر العقل الفعّال يشرق على المتخيّلات فيجعلها بالتجريد عن عوارض المادة معقولات فيوصلها بأنفسنا.

فنقول: إنَّ إدراك المعقولات شيء للنفس بذاتها من دون آلة لأنَّك قد عــلمت أنَّ الأفعال التي بالآلة كيف ينبغى أنَّ تكون، ونجد أفعال النفس مخالفة لها، ولو كــان يعقل بآلة لكان يعقل الآلة دائماً لأنها لم تخل إمّا أنَّ تعقل الآلة بحصول صورة الآلة. أو بحصول صورة أُخرى، ومعال أنَّ يعقل الشيء بصورة شيء آخر فــإذن يـعقله

بصورته فإذن يجب أن تحصل صورته، وحصول صورته لا يخلو من وجوه: إمّا أن تحصل الصورة في نفس النفس مبائنة للآلة، أو تحصل الصورة في نفس الآلة. أو تحصل الصورة فيهما. جميعاً: فإن كانت الصورة تحصل في النفس وهي مبائنة فلها فعل خاص لآنها قد قبلت الصورة من غير أن حلّت تلك الصورة معها في الآلة، فإن كان حصول الصورة في الآلة فيجب أن يكون العلم بنها دائماً إذا كان العلم بحصول الصورة في الآلة، وإن كان بحصولهما في كليهما فهذا على وجهين: أحدهما أن يكون إذا حصل في أيهما كان حصل في النفس إذا كان العلم كانت في الآلة صورتها أن تكون أيضاً في كليهما فهذا على وجهين: أحدهما حينئذ العلم يجب أن يكون دائماً، أو يكون يحتاج أن تحصل صورة أخرى من الرأس فتكون في الآلة صورتها أن تكون أيضاً في النفس إذا كانت بمقارنة الذاتين فيكون و أعراضها، وإذا كانت المادة واحدة و الأعراض واحدة لم تكن هناك صورتان بل مورة واحدة؛ ثم إن كان الصورتان فلا يكون بينهما فرق بوجه من الوجوه فلا ينبغى مورة واحدة؛ ثم إن كان الصورتان فلا يكون بينهما فرق بوجه من الوجوه فلا ينبغى أن يكون أحدهما معقولاً دون الآخر؛ وإن ما محمل في النفس إذا كانت بمقارتة الذاتين فيكون و أعراضها، وإذا كانت المادة واحدة و الأعراض واحدة لم تكن هناك صورتان بل مورة واحدة؛ ثم إن كان الصورتان فلا يكون بينهما فرق بوجه من الوجوه فلا ينبغى أن يكون أحدهما معقولاً دون الآخر؛ وإن سامحنا و قلنا إن الصورة وحدها لا تنهياً

١٩٤ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

أنَّ تكون معقولة ما لم نجد صورة أُخرى فلابدٌ من أنَّ نقول حينئذ إنَّ كل واحدة من الصورتين معقولة فإذن لا يمكن أنَّ تعقل الآلة إلَّا مرّتين و لا يمكن أنَّ تعقل مرّة واحدة؛ فإنَّ كان شرط حصول الصورتين فيهما ليس على سبيل الشركة بـل عـلى سبيل أنَّ يحصل في كل واحد منهما صورة ليست هي بالعدد التي هي في الأُخرىُ رجع الكلام إلى أنَّ للنفس بانفرادها صورة وقوى ما؛ فقد بان من هـذا إنَّ للـنفس أفعالاً خاصة و قبولاً للصورة المعقولة لا تنطبع تلك الصورة في الجسم فيكون جوهر النفس بانفراده محلاً لتلك الصورة.

تبصرة: قد سلك الشيخ على وزان هذا المسلك من عيون الحكمة في كتابه الفارسى دانش نامه علائي أيضاً.

تبصرة: الحجتان الثالثة والرابعة من سابع الإشارات هما مأخـوذتان مـن البـرهان السادس من انشفاء ومأولتان إليه على التفصيل الذي يلى ذكره:

الحجة الثالثة من الفصل الرابع من النمط السابع من الإشارات على تجرّد النـفس الناطقة في الحقيقة مستخرجة من البرهان السادس المذكور من الشفاء ثم على سياق ما في الإشارات جعلت في الزبر الحكمية حجة على تجرّدها بتقريرات أُخرى يقرب بعضها من بعض. ثم أورد عليها بعض الإعتراضات سنتلوها عليك مع أجوبتها الشافية. أمّا تقرير الشيخ في الإشارات فهو ما يلى:

زيادة تبصرة، ما كان فعله بالآلة ولم يكن له فعلُ خاصُّ لم يكن له فعلُ في الآلة. ولهذا فإنّ القوى الحساسة لاتدرك آلاتها بوجدٍ، ولاتدرك إدراكـاتها بـوجه لانّـها لاآلات لها إلى آلاتها وإدراكاتها، و لا فعل لها إلّا بآلاتهاو ليست القوى العقلية كذلك فانّها تعقل كلَّ شيء انتهى.

أقول: هذه الحجة مذكورة في طهارة الأعراق لابن مسكويه ابـضاً. و هـي الحـجة الثانية في <sup>معتب</sup>ر أبى البركات على تجرّد النفس (ج ٢، ص ٣٥٧، ط حيدرآباد)؛ والدليل الثامن من مباحث الفخر على ذلك (ج٢، ص ٣٧١، ط حيدرآباد)؛ و الوجه الخـامس من تجريدالمحقق الطوسى (ص ١٨٦، بتصحيح الراقم و تعليقاته عليه)؛ و الحجة الثامنة من نفس الأسفار (ج ٤، ص ٧٣، ط ١)؛ والدليل الخامس من الحكمة المنظومة للحكيم السبزوارى (ص ٣٠٣، ط اعلى)؛ و البرهان الخامس من أسرار الحكم للحكيم المذكور (ج ١.ص ٢٤٦، بتصحيح الأُستاذ العلاّمة الشعراني).

قال المحقق الطوسى في شرح الفصل المذكور من الإشارات ما هذا لفظه:

هذه حجة ثالثة وهي أوضح من المذكورتين قبلها. وهي مبنية على قضية واضحة هي أنّ كل فاعل ليس له فعل إلّا بتوسط آلة فلافعل له في شيء لا يمكن أنّ يتوسط آلته بينه و بين ذلك الشىء، و يتفرع منه مقدمة هي كبرى هذه الحجة و هي قولنا: كل مدرك بآلة جسمانية فلا يمكنه أن يدرك ذاته و لا آلته و لا إدراكه فإنّ الآلة الجسمانية لا يمكن أنّ تتوسط بينه و بين هذه الأمور؛ و صغريها قولنا: و العاقلة مدركة لذاتها، و لإدراكاتها، و لجميع ما يظن أنها آلاتها، و النتيجة قولنا: فليست العاقلة مدركة بآلة جسمانية. و اعتراض الفاضل القاضل التسارح على ذلك بتجويز تعلق المدركة الجسمانية بنفسها و بماعداها مندفع بما من غير توسط تلك الأجسام. و الشيخ أنّ ما الجسمانية بنفسها و بماعداها مندفع بما من غير توسط تلك الأجسام. و الشيخ أنّ ما الأفعال عن القوى الحالة في الأجسام من غير توسط تلك الأجسام. و الشيخ أنّ ما تمثّل بالقوى الحالة لهي لا يمكن لها أن تدرك أنفسها، و لا آلاتها و لايمى كلامه تمثّل بالقوى الحالة التي لا يمكن لها أن تدرك أنفسها، و لا آلاتها و كلامه لا يضاح قساد الحكم على القوى الجسمانية المدركة بإدراكاتها منوركاتها من غير توسط تلك الأخسام. من المندوراكاتها منوع الم من غير توسط تلك الأمي النه في الأخسام. و الشيخ أنّ ما

بيان: قول الشيخ: «و لم يكن له فعل في آلالة». المراد من الفعل هـاهنا الإدراك والتعقل. وقوله: «لأنها لا آلات لها إلى آلاتها» أى لأنّ القوى الحسّاسة لا آلات لها تتوسط تلك الآلات بين القوى الحسّاسة و آلاتها وإدراكاتها. وممّا أفاد القـطب فـي المحاكمات في بيان حاصل الحجة أنّ القوة العاقلة تدرك نفسها وإدراكاتها و آلاتـها. وكلّ قوة لاتدرك إلّا بالآلة لأتدرك نفسها ولا آلاتها لامـتناع أنّ يـتوسط الآلة بـين الشيء ونفسه، وبين الشيء وإدراكاته، وبينه وبين الآلة. ويـمكن أنْ تـوجه بـقياس استثنايي فيقال: لو كانت القوة العاقلة لاتدرك إلّا بالآلة لما عقلت نفسها ولا إدراكاتها ولا آلتها لكنها مقل منها ولا آلاتها لامـتناع أنّ يـتوسط الآلة بـين

١٩٦ / العجج البالغة على تجود النفس الناطقة

فليست القوّة العاقلة مما لاتدرك إلّا بالآلة. و قوله: «لأنّها لا آلات لها إلى آلاتها» وإلّا لزم التسلسل في الآلات.

قول المحقق الشارح: «مندفع بما مرّ في النمط السادس» كما أنّ الشيخ بعد البحث عن تأثير المقارنات و تأثر ها من النمط السادس قال في الفصل السادس و الثلاثين منه المعنون بقوله: «تذنيب قد استبان أنّه ليست الأجسام...» ما هذا لفظه:

وأنت إذا فكّرت مع نفسك علمت أنّ الأجسام أنّما تفعل بصورها. والصور القمائمة بالأجسام والتي هي كمالية لها أنّما تصدر عنها أفعالها بتوسط ما فيها قوامها إلخ.

و أقول: يعنى بالتي هي كمالية لها الأعراض و النفوس. أمّا الأعراض فالأمر فيها بين من كونها كمالات ثانية. و أمّا النفوس فلأنّ النفس كمال أوّل لجسم طبيعى آلى ذى حيوة بالقوّة كما تقدّم في العين الثانية. والعراد من صدور أفعالها عنها بتوسط ما فيها قوامها، صدورها عن الأجسام من حيث أفعالها الآلية لا مطلق أفعالها كالتعقل وإدراك ذاتها و آلاتها و ذلك لأنّ النفوس الإنسانية من المفارقات بل الحيوانية أيضاً لها تجرّد برزخي. وأمّا في الأعراض فصدورها عنها بتوسط ما فيها قوامها مطلقاً.

و قوله: «و الشيخ أنّما تمثل...» يعنى لما كان عدم إدراك القوى الحسـاسة أنـفسها و آلاتها وإدراكاتها أمراً واضحاً تمثل الشيخ بها لإيضاح فساد الحكـم عـلى القـوى الجسمانية المدركة، بأنّها مدركة كل شيء؛ لا أن الشيخ أثبت مدّعاه بالتمثيل المنطقى حيث تمسّك بالقوى الحساسة، وبالجملة أنّ التمسّك بها على سبيل التـمثّل لا عـلى سبيل التمثيل.

اعلم أنّ صاحب المعنبر وكذلك صاحب المباحث قد اعترضا على الحجة وأطالا في الاعتراض بلاطائل تحته. وصاحب الأسفار بـعد تـقرير الحـجة عـلى سـياق مـا في المـباحث أجاب عن اعتراضه مع ما فيه من مزيد استبصار في تجرّد الخيال أيضاً. فنذكر ما في المباحث أوّلاً. ثم نتبعه بما في الأسفار، وبعد ذلك نـحكى تـقريرما فـي المعنبر، ثم نهدى اليك جواب اعتراضه. قال في المباحث:

الدليل الثامن قالوا: النفس غنية في أفعالها عن المحلّ، وكل ما كان غنياً في فعله عن

الياب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القوّة الفاقلة / ١٩٧

محل يحلُّه فهو في ذاته أيضاً يكون غنياً عن محل يحلُّه، فالنفس غنية عن المحل. أمَّا بيان أنَّ النفس غنية في فعلها عن المحلَّ فوجو. ثلاثة: الأوّل أنّها تدرك نفسها، ومن المتسحيل أنْ يكون بينها وبين ذاتها آلة فهي في إدراك ذاتها غنية عن الآلة. الثاني أنَّها تدرك إدراكها لنغسها وليس ذلك بآلة. الثالث أنَّها تدرك آلتها التي تدعى لها، وليس بينها وبين آلتمها آلة أخرى فحبت أنَّ النفس غنية في فعلها عن الآلة والمحلِّ، وكل ما كان كذلك فهو في ذاته أيضاً يكون غنياً عن المحلّ لوجهين: أحدهما أنَّ القوى النفسانية لما كانت جسمانية، وكانت محتاجة في ذاتها إلى محالُّها لاجرم تعذر عليها إدراك ذواتها وإدراك للإدراكاتها وإدراك آلتها فلو كانت القؤة العاقلة جسمانية لتعذر عليها ذلك. 🛛 🐳 و ثانيهما أنَّ مصدر الفعل هو الذات فلو كانت الذات متعلقة في قوامـها و وجـودها بذلك المحل كان الفعل صادراً عن تلك الجهة فيكون للجهة المتعلقة بـذلك الفـعل مدخل في ذلك الفعل فيكون الفعل بمشاركة ذلك المحلَّ وقد فرض أنَّه ليس كذلك فظاهر أنَّ النفس غنية عن المادة. و لقائل أنْ يقول: لم قلتم أنَّ القوَّة العاقلة لمَّا كانت وحـدها هـي المـدركة لذاتـها. و لإدراكها لذاتها، و لإدراكها لآلتها وجب أن لا تكون جسمانية فأمَّا قولكم إنَّ القوى الحساسة لمّا كانت جسمانية تعذر عليها ذلك فالقوّة العاقلة لوكانت جسمانية لتعذر عليها ذلك. فنقول: لم قلتم إنَّ تلك القوى أنَّما تعذر عليها هذه الإدراكات لكونها جسمانية، و هل هذا إلا من باب التمثيلات التي بيِّنوا فسادها في المنطق؟ و أمَّا قولهم: ما لا يتوقف في اقتضائه لآثاره على المحل لا يتوقف في ذاتـه عـلى المحل. فنقول: أليس أنَّ الصور والأعراض محتاجة إلى محالُّها، وليس احتياجها إلى

محالَها إلّا بمجرد ذواتها ثم لا يلزم من استقلالها باقتضاء ذلك الحكم استغناؤها في

۱۹۸ / العجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

ذواتها عن تلك المحال فعلمنا أنّه لا يلزم من كون الشيء مستقلاً باقتضاء حكم من الاحكام أنْ يكون مستغنياً في ذاته عن المحل. بل نقول: إنّ جميع الآثار الصادرة عن الأجسام و مباديها قوى و أعراض معدودة في تلك الأجسام و ليس لمحال تلك القوى مدخل في اقتضاء تلك الآثار لأنّ محالَها أجسام و الأجسام بما هي أجسام يستحيل أنْ يكون لها أثر في هذه الأحكام المخصوصة فعلمنا أنّ المستقل باقتضاء تـلك الأحكام هي تلك الأعراض وحدها، ثم لا يلزم من الفرادها باقتضاء تلك الأحكام استغناؤها عن محالَها فكذلك هاهنا. انتهى كلام الفخر.

و أقول: إنّه أجاد في تقرير الحجة. وأمّا قوله في الاعتراض: «و هل هذا إلّا من باب التمثيلات» فقد دريت آنفا أنه من باب التمثّل لا التمثيل. وأمّا قوله: «ليس احتياجها إلى محالّها إلّا بمجرّد ذواتها» فمراده أنّ الصور و الأعراض مع احتياجها في ذواتها إلى محالّها ليست في فعلها محتاجة إليها بل صدور الفعل منها بمجرّد ذواتها، وأنت قد دريت آنفا أيضاً امتناع صدور الأفعال عن الأمور الحالة في الأجسام من غير توسط تلك الأجسام. وقد حان أنْ نذكر ما أفاده صاحب الأسفار في الحجة من تقريرها الأمتن. واستنباطه التجريد الأعم، وجوابه عن اعتراضات المباحث فهى ما يلى:

الحجة التامنة أنّ النفس غنية في فعلها عن البدن، وكل غنى في فعله عن المحلّ فهو غنىّ في ذاته عنه، فالنفس غنيّة عن المحلّ. أمّا أنّها غنية في فعلها عنه فلوجوه ثلاثة: أحدها أنّه يدرك ذاتها، و من المستحيل أنْ يكون بينها و بين ذاتها آلة. فهى في إدراكها ذاتها غنية عن الآلة.

و ثانيها أنّها تدرِك إدراكها لنفسها و ليس ذلك بآلة.

و الثالث أنّها تدرِك آلتها وليست بينها وبين آلتها آلة أُخرى. فنبت أنّ النفس غنية في فعلها عن الآلة والمحل، وكلّ ماكان كذلك فهو في ذاته أيضاً غنى عن المحلّ؛ وذلك لأنْ كون الشىء فاعلاً متقوّم بكونه موجوداً، فلوكان الوجود متقوماً بالمحل لكمان الفعل متقوماً أيضاً به لأنّ الإيجاد فرع الوجود والفعل بعد الذات، فحاجة الذات والوجود إلى شيء يستلزم حاجة الإيجاد والفعل إليه من غير عكس. ولهذا لايفعل

شيء من القوى الجسمانية إلَّا بمشاركة الجسم. ولأجل كون الحواس وغيرها من القوى الجسمانية الوجود لاتدرك ذائها ولاإدراكها لذاتها ولاإدراكها لآلتها فلوكانت النفس جسمانية لتعذر عليها ذلك وقد ثبت أنَّها ليس كذلك فثبت أنَّها غير جرمية. أقول: هذا البرهان دال على تجرّد النفس عن البدن سواء كانت قوّة عاقلة بالفعل، أو كانت متخيلة؛ إذ للخيال أيضاً أنْ يتخيَّل ذاتها و آلتها و يفعل فعلها من غير مشاركة البدن؛ ولهذا يتخيل أشياء خارجة عن هذا العالم الطبيعي ممّا لايكون بينها وبسينه علاقة وضعية بالقرب والبعد. فعلم أنَّ فعلها ليس بآلة بدنية وإنَّ كان محتاجاً إلى البدن في الإبتداء كحاجة العقل إليه أيضاً من جهة الإعداد و تخصيص الإستعداد. و اعترض صاحب المباحث على مقدمة هذا البرهان بـوجهين: الأوّل بـأنّ الصـور والأعراض محتاجة إلى محالُّها، وإيشي إحتياجها إلى محالُّها إلَّا بمجرَّد ذواتها، تسم لا يلزم من استقلالها بهذا الحكم استغناؤها في ذاتها عن تلك المحال. الثاني أنَّ جميع الآثار الصادرة من الأجسام مباديها قوى وأعراض في تلك الأجسام، وليس لمحال تلك القوى مدخل في اقـتضائها تـلك الآثـار لأنّ مـحالُّها أجسـام. والأجسام بماهى أجسام يستحيل أن يكون لها أثر في هذه الأحكام المخصوصة فعلمنا أنَّ المستقل في اقتضاء تلك الأحكام هي تلك الأعراض والقوى الحالَّة وحدها، تم لايلزم من استقلالها و انفرادها في تلك الأحكام استغناؤها عن محالُّها في الوجود. أقول في الجواب: أما عن الأوّل فإنَّ الإحتياج والإمكان وما أشبهها أسور عـقلية وأحكام ذهنية تعرض الماهيات بحسب ملاحظة الذهن إيَّاها من حيث هـي. والكلام في الأفعال والأحكام الخارجية والصور الحالة والأعـراض، حـاجتها إلى المواد والموضوعات ليست أمراً زائداً على وجوداتها، ووجوداتها متقوّمة بالمحلّ، فكيف تكون مستغنية عن المحل بنفسه ما به الحـاجة إلى المـحلّ أعـني الوجـود الحلولي؟

و أمّا عن الثاني فإنّا لا نسلّم أنّ محالّ القوى والأعراض لا دخل لها في التأثير. كيف والتأثير يحتاج إلى وضع خاصٌ ونسبته معينة للمؤثر بالقياس إلى المتأثر. والوضع

• • ٢ / الحجج اليالغة على تجود النفس الناطقة

لا يقوم إلاّ بالجسم. والذي يذكر في الطبيعيات أنّ الجسم بما هو جسم لا يكون سبباً لفعل خاص كحرارة أو برودة أو شكل أو حركة وإلاّ لكان جميع الأجسام متشاركة فيه. لاينافي هذا الحكم إذ المراد بنفي السببيّة عن الأجسام نفى سيبيّتها بالإستقلال لا نفى سببيتها مطلقاً وإنْ كانت بالجزئية والدخول حتى لو فرض الحرارة مجرّدة عن الأجسام لكانت فاعلة لهذه السخونة؛ والسواد لو فرض تجرّده عن الأجسام لكانت أيضاً قابضاً للبصر، كيف والمسألة أعنى كون تأثير القوى الحالة في محلّ بمشاركته برهانية قطعيّة لا يتطرق في مقدّماتها شك أصلاً.

انتهى كلام صاحب الأسفار. قوله: «هذا البرهان دال على تجرّد النفس عن البدن» يعنى عن البدن الطبيعي، لا عن البدن مطلقاً وذلك لما ثبت بالبراهين القاطعة مـن أنّ النفس لا تخلوعن أبدان متفاوتة بالكمال والنقص بحسب نشـثاتها و هـي لا تـنافي تجرّدها. و قوله: «و لهذا يتخيل أشياء خارجة عن هذا العالم الطبيعي» و هي كجبل من ياقوت و بحر من زيبق و نحوها. وكلامه هذا إشارة إلى الحجة الأُولى التي عوّل عليها أفلاطون الآلهي على تجرّد النفس وقد تقدّم نقلها وبيانها فتذكّر.

و قوله: «واعترض صاحب المباحث على مقدمة هذا البرهان» أى على قوله وكل ماكان كذلك فهو في ذاته أيضاً غنى عن المحلّ.

و قوله: «من استقلالها بهذا الحكم» المراد من الحكم هذا، هو الإحتياج إلى المحلّ. و أمّا ما في المعتبر من تقرير الحجة و الاعـتراض عـليها، فـالتقرير مـوجز مـفيد، و الاعتراض مدفوع بمايأتي من وجه الدفع. قال في التقرير:

احتجوا على أنّ النفس من الجواهر التمي وجودها لا في موضوع لكمنها ليست بجسم... وبأنّ القوى الجسمانية المذكورة لاتدرك ذواتها و آلاتها، والنفس الناطقة التي هي عقل الإنسان، تعقل ذاتها، والبدن الذي هو آلتها، وسائر أجزائه وأعبضائه التي هي آلات خاصّة لكل صنف من أفعالها.

ثم أخذ في الإعتراض عليها بقوله: و أمّا القائلة بأنّ القوى الجسمانية لاتدرك ذواتها و آلاتها، فجوابها أنّ هــذا الإدراك إنْ كان من المدرك للمدرك بغير واسطة فلاالقوة الباصرة ولاالعقل يدركان آلتيهما. وإنْ كان بواسطة فالعقل يدرك آليته ويعرفها بعلم فيه حدود وسطى، ودلائل هـي الوسائط في العلم، والعين أيضاً تبصر ذاتها، بل القوَّة الباصرة تبصر العين التي هـي آلتها بواسطة كالمرآة، و تلك الواسطة في الدلالة للقوَّة العاقلة كالمرآة فـي الإبـصار للباصرة. ويبقى إدراك الذات متشابهاً في الإدراكات الحسية والعقلية، فإن كان المدرك فيها كلها نفس الإنسان الواحد كما قلنا فهي تدرك ذاتها. وأنها أدركت في كل ما يدرك ومع كل إدراك فتبصر وتسمع وتشعر بذاتبها وإيصارهاو سبمعها وأتبها أبصرت وسمعت فإنَّ الإنسان يشعر من ذاته بذاته في سائر أفعاله الإرادية وإدراكاتها وإن كانت المدركات الحسية قوى أخر غير ذات النفس فهي غير ذات الإنسان الذي يعرض حال نفسه على نفسه فيعلم جالي لا يعلم حالها في ذلك وهل تدرك ذواتها أم لا لأنها غير ذاته وهو يشعر بحال ذاته من ذاته ولا يلزم أن يشعر بحال غيره من ذاته. فأما حديث الآلة فما لإيدرك إلا بالة معيّنة لإيدرك بسواها لايدرك الآلة فإنّ الإنسان إذا كان لا يبصر إلَّا بعينة وأن كَان هُوَ الباصر فلاعين له يبصر بـها عـينه. وكذلك لايبصر ذاته بعينه لأنّ العين لاتتوسط بينه وبين ذاته وكيف ونسفسه غسير مرئية بالعين و لابشيء من الحواس لأنَّها ليست من جنس ما يدرك بالحواس فلاهي لون تراه العين، ولاصوت تسمعه الأذن، ولاحرارة يحسُّها اللـمس، ونسبتها إلى الحواس كنسبة الصوت إلى العين، واللون إلى الأذن، والألوان هي التي يدركها البصر أولاً وبالذات ويدرك من أجلها ذوات الألوان فما ليس بلون ولاذى لون لايدركه

البصر بالذات ولابالعرض فمن طلب أنّ يرى نفسه بعينه فما عرف نفسه ولاعينه. أمّا الجواب عن الاعتراض فنقول: قوله: «فـلا القـوّة البـاصرة ولا العـقل يـدركان آلتيهما» لو لم يدرك جوهر العقل أى النفس الناطقة آلاته بذاته فكيف يستعمل كـل واحدة منها فيما خلقت لأجله بحيث لا تعصيه ما أمره و تفعل ما أمرت به؟ ثم كـيف يتصور توسط الآلة بينه وبين آلاته و يلزم من التفوه بالتوسط تسلسل الآلات، فضلاً؛ عن توسطها بينه وبين إدراكه ذاته؟ فلا يكون إدراك الذات مـتشابهاً في الإدراكات

۲۰۲ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

الحسية. ثم إنّ إدراك جوهر النفس ذاته أى علمه بنفس ذاته علم شهودى، و العلم الذي فيه حدود وسطى و دلائل هي الوسائط في العلم هو علم فكري فأين أحدهما من الآخر؟. و قوله: «فإنْ كان المدرك فيها كلها نفس الإنسان الواحد...» نعم مدرك جميع الإدراكات الحسية و العقلية هو جوهر النفس الناطقة، و جميع أفعال الإنسان مستند إلى هوية واحدة و هي ذات نفسه ﴿ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه﴾ (الأحزاب ٥) ثم ان إسناد كل واحد من الأفعال الحسيّة إلى آلة معيّنة و صدوره عنها لا يخرجه عن الإسناد لا يحتاج فيه إلى آلات و إن كانت في بدء الأمر معدّات لاعتلائه المعلان أحدهما فيه الورى و ذلك كتعقله و علمه بذاته في بدء الأمر معدّات لاعتلائه الوجودى و ارتقائه النورى و ذلك كتعقله و علمه بذاته و تلقيّه الحقائق من صقع الملكوت؛ و الآخر ما يفتاق فيه إليها و ذلك كتعقله و علمه بذاته و ملقيّه الحقائق من صقع الملكوت؛ و الآخر ما يفتاق النورى و ذلك كتعقله و علمه بذاته و ملقيّه الحقائق من صقع الملكوت؛ و الآخر ما يفتاق فيه إليها و ذلك كتعلّه بذاته من من معدّات لاعتلائه الوجودى و ارتقائه النورى و ذلك كتعقله و علمه بذاته و ملقيّه الحقائق من صقع الملكوت؛ و الآخر ما يفتاق فيه إليها و ذلك كتعقله و علمه بذاته من من من من مناته من منه الملكوت؛ و الآخر ما يفتاق و الفيلسوف الآلهى بمعزل عنها بعم من كان متفلسفاتياً لا بأس به.

و أمّا تقرير الحجة على ما في نجريد الاعتقاد و شرحه كشف المراد فنقول: المحقق الطوسي أشار إليها موجزاً على دأبه في التجريد بيقوله: «و هي جوهر مجرد.... و لاستلزام استغناء العارض استغناء المعروض» و عنى بالعارض التعقل، و بالمعروض النفس. وكلام الشارح العلامة في بيانه هو نحو ما تقدّم من شرح المحقق الطوسى على الإشارات في بيان الحجة، و مع ذلك لعلّ في نقل عبارة الكشف مزيد إيضاح فيها، قال: هذا وجه خامس يدلّ على تجرّد النفس العاقلة، و تقريره: أنّ النفس تستغنى في عارضها و هو التعقّل عن المحل، فتكون في ذاتها مستغنية عنه لأنّ استغناء العارض يستلزم استغناء المعروض لأنّ العارض محتاج إلى المعروض. فلو كان المعروض محتاجاً إلى شيء لكان العارض أولى بالاحتياج إليه فإذا استغنى العارض وجب

استغناء المعروض. وبيان استغناء التعقّل عن المحلّ أنّ النفس تدرك ذاتمها لذاتمها لالآلة، وكذا تدرك آلتها، و تدرك إدراكها لذاتها و لآلتها، كلّ ذلك من غير آلة متوسطة بينها وبين هذه المدركات فإذن هي مستغنية في إدراكها لذاتها و لآلتها و لإدراكها عن الباب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القوّة الغاقلة / ٢٠٣

الآلة فتكون في ذاتها مستغنية عن الآلة أيضاً. فقوله (\* « لاستلزام استغناء العارض» عنى بالعارض هنا التعقل؛ وقوله: «استغناء المعروض» عنى به النفس التي يعرض لها التعقل. انتهى ما في الكشف. ولا يخفى عليك أنّ تقرير الصحة متناً وشرحاً تام. إلّا أنّ التعبير بالعارض والمعروض فقد دريت ما فيه مراراً. و أمّا بيان الحجة على ما في الحكمة المنظومة للمتأله السبزوارى فقال: كذا الغنا فعلاً كـدرك الذات و درك درك الذات والآلات ثم شرحه بقوله:

والخامس قولنا: كذا الغنا عن المادة للنفس فعلاً أي في الجملة وفي بعض الأفعال. أنَّما قلنا في الجملة و في بعض الأفعال إذ من المتقررات أنَّ النفس جوهر مفارق في ذاته دون فعله عن المادة فهو محتاج في فعله إليها؛ و في الموضعين تحقق الطبيعة يتحقق فرد ما وانتفائها بانتفاء جميع الأفراد. كدرك الذات أي درك النـفس ذاتسها. ودرك درك الذات، ودرك الآلات كالقوى. بيانه أنَّ النفس غنية في فعلها عن المحلّ، وكل غنى في فعله عن المحلُّ غنى في ذاته. أمَّا الصغرى فكما في الأمثلة المذكورة. إن قلت: كيف يكون إدراك النفس ذاتها أو إدراك إدراكها فعلها وهما حضوريان ليسا زائدين على ذاتها والشيء لا يكون فعلاً لنفسه؟ قلت: قد اقتفينا في ذلك أثر صدر المتألهين؟ والوجه أنَّ ذاتها وإدراكها لذاتها وإنَّ اتَّحدا مصداقاً إلَّا أنَّهما اخـتلفا مفهوماً؛ وهذا القدركاف إذ الأحكام تختلف باختلاف العنوانات. كيف والعلية على ما هو التحقيق هي التشأن والوجود سابق على كل التعيّنات. وأمّـا الكـبري فـلأله لواحتاج في ذاته لاحتاج في فعله إذ الشيء مالم يوجَد لم يوجِد.انتهي بيانه الشريف. قوله: «فكما في الأمثلة المذكورة» يعنى بها إدراك النفس ذاتيها. وإدراك إدراكيها. وإدراكها آلاتها.و قد أفاد في أثناء التقرير نكتة سأمية في معنى من معاني «من عرف نفسه فقد عرف ربه». وذلك لأنَّ قوى النفس بل بدنها من شؤنها، فهي عالية في دنوَّها ودانية في علوها فأين التكثر والتعدّد حتى يقال: إنَّ ذلك فاعل وإن هذا فعله؟ فأجاب بأنَّ الوجه أنَّ ذاتها إلخ، فمن عرف نفسه عرف سر قوله (سبحانه): ﴿هو الأوَّل والآخر والظاهر والباطن»، قوله (تعالى شأنه) ﴿و خلق كل شيء» و﴿خالق كل شيء»، و نحوها. و قوله: «قد اقتفينا في ذلك إلخ». أقول: إنّ ذلك القول الفصل تجده في صحف السابقين من مشايخ العرفان كثيراً مثل ما قال القيصرى في الفصل الأوّل من شرحـه على فصوص الحكم: «و ايجاده للأشياء اختفاؤه فيها مع اظهاره إيّـاها (ص ٧، ط ١ ـ ايران). و مثل ما أفاد من تحقيق رشيق صائن الدين على بن تركه في آخر مقدمته على تمهيد القواعد في شرح قواعد التوحيد حيث قال:

إنَّ الوجود الواحد الحق الظاهر بنوره الذاتي الذي هو المتجلى له باعتبار غيب هويته المطلقة، وإذا اعتبرت التعددات الظاهرة في مجلاه التي هي عبارة عن تعدد شون المتجلّى حصل هناك باعتبارها في الحضرتين أربع اعتبارات: ووحدة وكثرة حقيقيتان، ووحدة وكثرة نسبيّتان اعتباريّتان؛ فعتى اعتبرت الوحدة الحقيقية في الحضرتين المذكورتين المتميزتين بنسبتي البطون و الظهور قيل حق، وإن اعتبرت الكثرة الحقيقية فيهما قليل خيلق وسوى ومظاهر وصور وشون ونحو ذلك. إلخ.(ص ٢٠ و ٢١ط١ – ايران).

فالوجود الواجب الواحد الصمدى تعيّنه وامتيازه بذاته لابتعين زائد عليه إذ كما أنّه لامبدء للوجود الواحد الحق الصمدى كذلك ليس في الوجود ما يغايره ليشترك معه شيء ويتميز عنه بشيء إذ لايتصور بعد الوجود الصمدى ثانٍ. وذلك لاينافي ظهوره في مراتبه المتعينة، بل هو أصل جميع التعيّنات الصفاتية والأسمائية، والمظاهر العلمية بالفيض الأقدس، والمظاهر العينية بالفيض المقدس. نعم إنّ تميّزه عن ما سواه في التوحيد القرآنى أنّما هو بالتعين الإحاطى و تميز المحيط عن المحاط لا بالتقابلى منهما. و هذه الدقيقة قد أفادها صائن الدين على في عدة مواضع من تمهيد القواعد، منها في الفصل السابع عشر منه. و هو مطلب سام جداً في بيان التوحيد القرآني قد حرّزناه مستشهداً بالآيات القرآنية و الروايات المأثورة عن بيت آلالوحى بي في رسالتنا الفارسية المسماة بوحدت از ديدگاه عارف و حكيم (ص ٢٤. ٧٥، ط ١) ونكتفى هنا الياب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القرّة الفاقلة / 4 • 5

التعين أنَّما يتصور على وجهين إمَّا على سبيل التقابل له، أو على سبيل الإحــاطة. لا يخلو أمر الإمتياز عنهما أصلًا. وذلك لأنَّ ما به يمتاز الشيء عمَّا يغايره إمَّـا أنْ يكون ثبوت صغة للمتميز و ثبوت مقابلها لما يمتاز عنه كالمقابلات؛ وإمّا أنْ يكون ثبوت صفة للمتميز وعدم ثبوتها للآخر كتميز الكل من حيث إنَّه كل، والصام مـن حيث إنَّه عام بالنسبة إلى أجزائه وجزئياته. وأمارات التميز في القسم الأوَّل منه لا بدّ وأنْ يكون خارجاً عن المتعيَّن ضرورة أنَّنها نسب أو مبادى نسب مـن الأمـور المتقابلة؛ وفي الثاني لايمكن أنْ يكون أمراً زائداً على المتعيِّن ضرورة أنَّه بعد مه ينتفي الحقيقة المتعينة، وبه صارت الحقيقة هي هي إذ حقيقة الكل أنَّما تحققت كليته باعتبار إحاطته الأجزاء وبها يمتاز عن أجزائه. وكذلك العام أنَّما يستحقق عممومه باعتبار إحاطته الخصوصيات والجزئيات وجمعها تلك الخصوصيات وبها يمتاز عن خواصه ولاشك ان الهيأة المجموعية والصور الإحاطيّة التي للأشياء ليس لها حقيقة وراء اجتماع تلك الخصوصيات وأحدية جمعها. فحينئذ. نقول: انَّ التعين الواجسبي أنَّما هو من هذا القبيل إذ ليسٌ في مقابلته تعالى شيء ولاهو في مقابلة شيء. وإنْ شئت زيادة تحقيق لهذا المعنى أو إقامة بيِّنة لهذه الدعوىٰ فتأمل في قبوله تبعالى: الم يلد و لم يولد و لم يكن له كفواً أحد، حيث سرى النفى فيه متوجهاً إلى النوعين الوجوديِّين من أنواع المتقابلات وأصنافها. و تأمَّل في هذه النكتة فإنَّها منطوية على معاني جمّة كثيرة الجدوئ. (ص ٥٤ ـ ٥٥، ط ١، ايران).

هذا ما عندنا من الفحص والتحقيق حول الحجة الثالثة من سابع الإشارات المستنبطة من سادس نفس الشفاء. يقى الكلام في الحجة الرابعة من سابع الإشارات المستنبطة من البرهان السادس من نفس الشفاء أيضاً فنقول:

وكذلك الحجة الرابعة من خامس سابع الإشارات على تجرّد النـفس فـي ذاتـها وكمالاتها عن المادة وما يتبعها، مستخرجة من البرهان السادس المذكور من الشـفاء ومؤوّلة إليه، ثم تداولتها الأيادى فأتى بها رجال العلم في صحفهم الحكمية بتحريرات متقاربة بعضها من بعض، كلّها تقرير تلك الحجة المدوّنة فـي الإشـارات. ثـم بـعضهم

٢٠٦ / العجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

اعترض عليها نقداً ورداً كالفخر الرازى في المباحث وشرحه على الإشارات، والدبيران الكاتبى في حكمة العين، والحق أنّ الاعتراض غير وارد، والحجّة قائمة على أصلها الحكيم. وبعضهم بيّن مبانيها أتم تبيين وردّ النقد والاعتراض عليها على أحسن وجه عليه المشاء كالمحقق نصيرالدين الطوسى في شرحه على الإشارات. وبعضهم أحكمها بتحقيقات رشيقه وإشارات عرشية كصدر المتألهين في الأسفار. و بعضهم لخصّها على غاية الجودة وحسن الجزالة إمّا نثراً كالمحقق الطوسى في النجريد، وإمّا نظماً و نثراً كالمتأله السبزوارى في الحكمة المنظومة، و نقله في أسرار الحكم أيضاً مترجماً بالفارسية و هو البرهان التاسع فيه ولنا حول كلماتهم إيماضات و توضيحات لعلّها تفيد زيادة استبصار في سبيل التحقيق فنقول: قال الشيخ في الإشارات:

زيادة تبصرة: لو كانت القوّة العقلية منطبعة في جسم من قلب أو دماغ لكانت دائمة التعقل له، أو كانت لا تتعقله البعة: لآنها أنّما تتعقل بحصول صورة المتعقّل لها، فإن استأنفت تعقلاً بعد ما لم يكن فيكون قد حصل لها صورة المتعقّل بعد ما لم تكن لها، و لأنها مادية فيلزم أن يكون ما يحصل لها من صورة المتعلّق من ماذته موجوداً في مادته أيضاً، و لأنّ حصوله متجدّد فهو غير الصورة التي لم تزل له في مادته لمادته بالعدد، فيكون قد حصل في مادة واحدة مكنوفة بأعراض بأعيانها صورتان لشيء واحد معاً وقد سبق بيان فساد هذا، فإذن هذه الصورة التي بها تصير القوة المتعقلة متعقّلةً لآلتها تكون الصورة التي للشيء الذي فيه القوّة المتعقلة؛ والقوة المتعقلة متعقّلةً لاكتها تكون الصورة التي للشيء الذي فيه القوّة المتعقلة والقوة المتعقلة مقارنة لها دائماً فإمّا أن تكون تلك المقارنة توجب التعقل دائماً، أو لا تحتمل التعقل أصلاً وليس و لاواحد من الأمرين بصحيح.

بيان: الصواب أنْ نشرح كلام الشيخ المنقول من الإشارات شـرحاً مـزجـياً لكـى لا يبقى إبهام في ما سيق له البرهان فنقول: لو كانت القوّة العقلية منطبعة في جسم من قلب و دماغ ـ إنّما اختصهما بالذكر لآنها أشرف الأعضاء. و لأنّ الخصم قائل بأنّ القوّة الغاقله منطبعة في الدماغ ـ لكانت القوّة العقلية دائمة التعقل لذلك الجسم. أو كانت القوّة العقلية لا تتعقّل ذلك الجسم ألبتة. و ليس و لاواحد من الأمرين بصحيح و ذلك لأنّ الباب الثالث: من العجج البالغة على تجرّد القوّة الغاقلة / ٢٠٧

العاقلة تعقل أعضائها منها ذلك الجسم، في وقت دون وقت. وذلك لأنَّ القوَّة العقلية أنَّما تتعقل بحصول صورة المتعقَّل لتلك القوَّة العقلية لأنَّ الإدراك أنَّما يكون بمقارنة صورة المدرك بالفتح للمدرك بالكسر. فإن استأنفت و تجدّدت القوّة العـقلية تـعقلاً بـعد مـا لم يكن ذلك التعقل فيكون قد حصل للقوّة العقلية صورة المتعقَّل بالفتح بعد ما لم تكن صورة المتعقل للقوّة العقلية؛ ولأنَّ القوّة العقلية مادّية بالفرض والأُمـور المـادية أي الجسمانية لايمكن أنْ تكون فاعلة إلَّا بواسطة أجسامها التي هي موضوعاتها فـــاذن تلك الأجسام آلاتها في أفعالها، فيلزم أنْ يكون ما يحصل للقوّة العـاقلة مـن صـورة المتعقَّل بالفتح التي هي صورة المتعقل من مادته التي هي محل تلك الصورة المتعقلة موجوداً في مادته أيضاً. فقوله من مادته متعلق بـالمتعقّل. وذلك لأنّ المـدرك عـلى ممشى المشاء إنْ كان مدركاً بذاته كانت المقارنة بحصول الصورة في ذاته، وإنْ كان مدركاً بآلة كانت بحصولها في آلته والمفروض هاهنا الشق الثاني أي القـوّة العـقلية مدركة بالآلة؛ و لأنَّ حصول ما يحصل للقوَّة العقلية من صورة المتعقَّل من مادته متجدد فهو أي ذلك الحصول المتجدد الذي هو صورة المتعقل غير الصورة التي لم تــزل أي مستمرة له في مادة ما يحصل لمادته بالعدد أي غير الصورة لمادته بالعدد فقوله لمادته متعلق بالصورة، وقوله بالعدد متعلق بالغير.

قوله: «و لأنّ حصوله متجدد» في غير واحدة من نسخ مخطوطة من الإشارات عندنا جائت العبارة هكذا: «و لأنّ حصولها متجدد» فعلى الأوّل يرجع الضمير إلى ما، و على الثانى إلى صورة المتعقل، وصورة المتعقل هو بيان ما فمآل الضميرين واحد؛ فيكون قد حصل في مادة واحدة هي الآلة أي محل القوّة العقلية من قلب أو دماغ. مكنوفة بأعراض بأعيانها صورتان متغائرتان لشى واحد. والشيء الواحد هو محل القوّة العقلية، و الصورتان إحديهما صورة الآلة المتجددة عند التعقل، والأُخرى صورة تلك الآلة المستمرّة الوجود حالتى التعقل وعدمه، و الحال أنّ الأُمور المتحدة بالماهية لا تتغاير إلا بسبب اقترانها بأمور متغائرة: إمّا مادية كتفاير الأشخاص المتفقة بالنوع. أو غير مادية كتغاير الأنواع المتفقة بالجنس، أو بسبب اقتران البعض بشيء و تجرّد البعض غير مادية كتغاير الأنواع المتفقة بالجنس، أو بسبب اقتران البعض بشيء و تجرّد البعض عنه وذلك الشيء إمّا ماديّ و هو كتغاير الإنسان الجزئي للإنسان من حيث هو طبيعة، أو غير مادي كتغاير الإنسان الكلّي للإنسان من حيث هو طبيعة؛ ويتبين من ذلك امتناع تغاير الأشخاص المتفقة بالنوع كتغاير صورتي الآلة المذكورتين من غير تغاير المواد وما يجري مجريها على ما تبيّن في الفصل التاسع عشر من النمط الرابع حيث قـال: فائدة اعلم من هذا أنّ الأشياء التي لها حدّ نوعى واحد فأنّما تختلف بعلل أُخرى إلخ. وإليه أشار الشيخ بقوله: وقد سبق بيان فساد هذا. فاذن هذه الصورة التي بها تصير القوة المتعقّلة متعقّلة لآلتها و محلّها تكون الصورة التي للشيء الذي فيه القوّة المتعقّلة وذلك المتعقّلة متعقّلة لآلتها و محلّها تكون الصورة التي للشيء الذي فيه القوّة المتعقّلة وذلك المتعقّلة متعقّلة لآلتها و محلّها تكون الصورة التي للشيء الذي فيه القوّة المتعقّلة وذلك الشيء هو ذلك المحل والآلة من قلب أو دماغ؛ والقوّة العاقلة أي المتعقلة مقارنة لها أي لتلك الصورة دائماً فإنّ المفروض أنّ العاقلة كانت عاقلة لآلتها بالصورة المستعرّة الشيء هو ذلك المحل والآلة من قلب أو دماغ؛ والقوّة العاقلة أي المتعقلة مقارنة لها ولوجود معها، فحينئذ إمّا أنْ تكون تلك المقارنة توجب التعقل دائماً أي تعقل القوّة ولاواحد من الأمرين بصحيح وذلك لأن العاقلة كانت عاقلة لآلتها بالصورة المستعرة ولاواحد من الأمرين بصحيح وذلك لأن العاقلة مناماً، أو لا تحتمل التعقل أصلاً، وليس والدماغ في وقت دون وقت فكون العاقلة منطبعة في جسم كالقلب و الدماغ باطل ولاواحد من الأمرين بصحيح وذلك لأن العاقلة منطبعة في جسم كالقلب و الدماغ باطل

و جملة الأمر أنْ يسأل الخصم عن القوّة العاقلة هل هي مجرّدة عن الجسم والجسمانيات، أم مادّية؟ فإنْ كانت مجرّدة فهو المراد، وإنْ لم تكن مجرّدة فهى مادية منطبعة في جسم فنقول: لو كانت القوّة العاقلة منطبعة في جسم لكانت هي إمّا دائمة التعقل لذلك الجسم، أو غير متعقلة له في وقت من الأوقات، وليس ولاواحد من الأمرين بصحيح بالحجة المذكورة فالحجة استثنائية من متصلة مؤلفة من حملية و منفصلة حقيقية. و الحملية هي قوله: «لو كانت القوّة العاقلة منطبعة في جسم أو غير متعقلة له في وقت من الأوقات، وليس ولاواحد من المنفصلة حقيقية. و الحملية هي قوله: «لو كانت القوّة العاقلة منطبعة في جسم»: و منفصلة حقيقية. و الحملية هي قوله: «لو كانت القوّة العاقلة منطبعة في جسم»: و المنفصلة هي قوله: «لكانت هي لواد: من الأمرين بصحيح» استثناء لنقيض التالى من الأوقات». فقوله: «ليس و لاواحد من الأمرين بصحيح» استثناء لنقيض التالى بفساد قسمى المنفصلة معاً، و هو كون الإنسان متعقلاً لأعضائه في وقت دون وقت. هذا الطوسى مع إضافات إيضاحية منًا. و المحقق الطوسى في خامسة الرابع من المقصد الثانى في تجربد الإعتفاد جعل هذا البرهان المذكور من الإشارات المستخرج من الشفاء، برهاناً رابعاً لتجرّد النفس الناطقة و أوجز في تعبيره و أجاد فقال: «و هي جوهر مجرّد .... و لحصول عارضها بالنسبة إلى ما يعقل محلاً منقطعاً».

يعنى بالعارض التعقل. وبقوله: بالنسبة إلى ما يعقل محلاً، ما يـفرض مـحلاً لذلك العارض من قلب أو دماغ كما يقوله جماعة من القائلين بعدم تجرّد النفس. و قـوله: منقطعاً، صفة للمفعول المطلق المستفاد من الحصول أي حصولاً منقطعاً أي في وقت دون وقت. يعنى لوكانت النفس الناطقة حالَّةً في جسم فـهو محلِّها، لكـانت دائـمة التعقل له، أو كانت لا تعقله البتة والحال أنَّ تعقّلها له حاصل حصولاً منقطعاً لا دائماً، بالبرهان المذكور.

و البرهان المذكور هو الدّليل السادس في الحكمة المنظومة أيضاً. حيث قال الحكيم السبزواري:

و إنّ بين الدرك دوماً ما ارتبط من قابل والنغي رأساً لا وسط ثم قال في شرحه:

و السادس قولنا وأنّ على تقدير المادّية بين الدرك أي درك النفس دوماً أي دائماً. ما مفعول الدرك، أرتبط بها من قابل بيان ما، وبين النفي أي نفى دركها قابلها رأساً لا وسط أي لا واسطة. بيانه: أنّ النّفس الناطقة لوكانت منطبعة في جسم كـقلب أو دماغ أو غير هما لكانت إمّا دائمة التعقل لذلك الجسم الذي هو قابله، أو غير عاقلة له رأساً، ولا واسطة بين شِتَّي هذه المنفصلة حينئذ لكنّ التالى باطل لأنّ تعقّل النفس لبدنها و لكل عضو عضو منه حاصل في وقت دون وقت. وأمّا بيان الملازمة فهو أنّه إمّا أنْ يكفى في تعقلها لذلك المحل حضوره بنفسه لها فتكون دائمة التعقل له، أولا بل يحتاج إلى صورة أخرى فيلزم اجتماع المثلين في مادة واحدة فيمتنع تعقّلها لمحلّها. و الحاصل أنه على تقدير المادية في النفس لا واسطة بين الشقَّين فالملازمة حق

• ٢٦٠ / العجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

والواسطة متحققة في الواقع فالتالى باطل (ص ٣٠٣. ط ١). ثم أورد مثل الكاتبى و الفخر الرازى على هذا البرهان العظيم بعض الشكوك. أجاب عنها المحقق الطوسى و صاحب الأسفار. على أنّ لصاحب الأسفار يـعض التـحقيقات العرشية في المقام. ولنا تعليقات إيضاحية على كلماتهم. فنأتى بها مزيداً للاستبصار وحسماً لمادة تلك الشكوك الداحضة فنقول:

نقل الكاتبى في حكمة العين خمس أدلة على تجرّد النفس وهذا البرهان من الشفاء خامسها، ثم شرع في الإعتراض عليها. وقال العلّامة الحلّى في شرحه عليها ما هـذا لفظه: «لما ذكر البراهين المنقولة عن القدماء شرع في الإعتراض عليها...».

أقول: الظاهر من كلامه يستفاد أنّ البرهان المذكور من أوائل الحكماء الذين كانوا قبل الإسلام إلّا أنّ الشيخ ذكره في الشفاء بتجرير آخر. و الكاتبي حرّر البرهان بقوله:

الخامس أنّ القوّة العاقلة لوكانت جسمانية لكانت حالّة في جزء من البدن، و هو محال وإلاّ لكانت دائمة التعقّل له، أو دائمة اللاتعقل، لأن صورة ذلك الجزء إنّ كانت كافية في تعقلها إيّام لزم الامر الأوّل، وإلّا لتوقّف إيّاه على حصول أُخرى في مادته، لكن حصول تلك الصورة معتنع لامتناع حصول صورتين مختلفتين في مادة واحدة فيلزم الأمر الثاني، فعلم أنّ القوّة العقلية مجرّدة عن المادة لكن لها حاجة إلى البدن وإلّا لما تعلّقت به.

ثم شرع في الاعتراض عليه بقول: و أمّا الخامس فلانسلّم أنّ صورة ذلك العضو إنّ لم تكن كافية في إدراك القوّة العاقلة إيّاه، توقف الإدراك على صورة أخرى حتى يمتنع اجتماعهما في تلك المادة، بسل اللازم حينئذ توقف الإدراك على شيء آخر فيجوز أنْ يكون ذلك الشيء أمراً يجوز اجتماعه مع صورة ذلك العضو فيه. انتهى. تقرير الاعتراض أنْ نقول: لم لا يجوز أنْ لا يكفى صورة العضو الذي جعل محلاً للقوّة العقلية في تعقّل ذلك العضو؟ الباب الثالث: من الحجج البالغة على تجرَّد القرَّة الغاقلة / ٢٦٦

قوله: «يفتقر إلى حصول صورة أُخرى مساوية للـصورة الأُولى وحينئذ يـجتمع صورتان في محلّ واحد». قلنا: لا يلزم من عدم الاكتفاء بالصورة الأُولىٰ افتقاره إلى صورة أُخرى لجـواز أنْ يتوقف الإدراك على حصول شرط غير حصول صورة ثانية فلا يلزم اجتماع صورتين لمعقول واحد.

أقول: انتهى تقرير الاعتراض. والعبارة من العلّامة الحلى في شرحه عـلى حكـمة العين، وبعد تقريره هذا اعترض على اعتراض الكاتبي بقوله:

و هذا الاعتراض ليس بجيد لأنّ التعقل عندهم هو اقتران صورة المعقول بالعاقل، فتلك الصورة إنْ كانت هي الصورة المنطبعة في المادة لزم دوام التعقل بدوام تـلك الصورة، وإنْ كانت صورة أُخرى لزم اجتماع المثلين، وحينئذ لايرد ما ذكره من الاعتراض لآنه يخرج التعقل عن حقيقته التي هي الحصول من حيث هو حصول لاباعتبار اقتران أمر آخر ولاياعتيار عدمه.

ثم قال: بل الوجه أنْ يقال: إنَّ الصورة الثانية حكَّاية للـصورة الأُولى و مـثال لهـا. وليست مساوية لها من كل وجه، فإنّ هذه الصورة عرض قـائم بـالنفس. والأُولى جوهر قائم بذاته فلا يلزم اجتماع المثلين في مادة واحدة. انتهى.

أقول: اعتراض العلّامة على الكاتبى حق، والشيخ قال: «إنّ القوة العقلية أنّما تعقل آلتها لوصول صورة آلتها إليها، أي التعقل هو اقتران صورة المعقول بالعاقل»، كما قال أيضاً: «إنّ الصورة المعقولة إذا حلّت الجوهر العاقل جعلته عاقلاً لما تـلك الصـورة صورته. وإن كان أمر التعقل أرفع من التعبير بالاقتران والحلول».

و العجب أنَّ الكاتبي كيف غفل عن المراد؟ وهب أنَّ تعقل العاقلة محلَّها يتوقف على حصول شرط غير حصول صورة ثانية، و أمَّا تعقَّلها نفس صورة محلها بحصول ذلك الشرط، و تميزها عن محلها الذي هي منطبعة فيه فكيف ينبغى أنْ يتحقّق؟

ثم انَّ الوجه الذي قرّره الشارح العلّامة ليس بوجيه أيضاً وذلك لأنَّ الصورة الثانية إذا لم تكن مساوية للصورة الأُولى من كل وجه فكيف تكون هي صورته المعلومة؟

٢١٢ / الحجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

وكيف يحصل العلم بالشيء. ثم انّ الصورة المعقولة ليست عرضاً قائماً بالنفس بل هي تصير متحدة بها وجوداً و عينها كما تحقق في اتحاد العاقل بمعقوله. على أنّ تميز القوّة العاقلة عن محلها الشخصي المادّي كيف هو؟

بقى في المقام اعتراضات الفخر الرازى في المباحث و شرحه على إشارات الشبيخ حول البرهان، و الجواب عنها، فنكتفى بنقل ما أوردها في المباحث فانها نحوما فـي شرحه على الإشارات إلا ما سنتلوه عليك، ثم نتبعه بجواب المحقق الطوسى و صاحب الأسفار عنها مع زيادة إفادات منّا حول كلماتهم فنقول:

هذا البرهان هو الدليل الرابع على تجرّد النفس الإنسانية في المباحث (ج ٢، ص ٣٦٢-٣٦٤، ط ١). و تقريره البرهان يوهم في جليل النظر العدول عن صوب الصواب. وذلك لأنه ثلّت التقسيم، وغيره تتماه و جعل الثالث استثناء لنقيض التالي بفساد قسمي المنفصلة معاً على البيان الذي تقدم ولكن دقيق النظر يحكم بعدم المناقاة بين التثليث والتثنية. فلا محيص إلّا ينقل تقريره أيضاً وبيانه وإنْ كان فيه بعض التكرير بالنسبة إلى ما تقدّم من تقرير البرهان غير مرّة. قال:

الدليل الرابع: لو كانت القوّة العاقلة منطبعة في جسم مثل قلب أو دماغ لكانت إمّا أنْ تعقل دائماً ذلك الجسم، أو لا تعقله قط، أو تسعقله فسي وقت دون وقت. والأقسام الثلاثة باطلة، فالقول بكونها منطبعة في الجسم باطل.

و بيان ذلك هو أنّ تعقل القوّة العاقلة لذلك الجسم إمّا أنّ يكون لأجل أنّ صورة الآلة حاضرة عند القوّة العاقلة، أو لأجل أنّ صورة أُخرى من تلك الآلة تحصل للـقوّة العاقلة. فإن كان الأوّل فالقوّة العاقلة إن أمكننها إدراك تـلك الآلة وإدراكها نـفس مقارنتها للقوّة العاقلة فمادامت الآلة مقارنة للقوّة العاقلة وجب أنّ تعقلها القوّة العاقلة فتكون القوّة العاقلة فمادامت الآلة مقارنة للقوّة العاقلة وجب أنّ تعقلها القوّة العاقلة الآلة لوجب أنّ لا تدركها أبداً فظاهر أنّه لو كان تعقل القوّة العاقلة لإجل نفس مقارنة تلك الآلة لتلك القوّة لوجب أنّ تعقلها دائماً، أو لا تعقلها دائماً و كـلا القسمين باطل. وأمّا إنْ كان تعقل تلك القوّة العاقلة لتلك الآلة لأجل حصول صورة أُخرى منها في القوّة العاقلة فالقوّة العاقلة إنْ كانت في تلك الآلة، والصورة الشانية حاصلة في القوّة العاقلة فتكون الصورة الثانية للآلة أيضاً حالَّة في الآلة لأنّ الحال في الحال في الشيء حال في الشيء فيلزم منه الجمع بين المثلين هذا خلف. وإنّ لم تكن القوّة العاقلة في تلك الآلة بل هي مجرّدة عن الأجسام فذلك هو المطلوب.

انتهى تقرر البرهان على ما في المباحث. وأنت ترى أنّ أصل الدليل محرر على ثلاثة أوجه، و أمّا في بيانه فلم يتعرض لثالت الوجوه، ولا بأس فيه. فالتثليث على هذا التقرير موجّه لأنّ القوّة العاقلة إذا كانت منطبعة في جسم لا يصحّ أنْ يقال أنّها تعقله في وقت دون وقت. فانّها إمّا دائمة التعقل له. أو دائمة اللاتعقل له. فعلى ذلك يظهر وجه عدم تعرض التوقيت في ضمن البيان أيضاً. فالقوّة العاقلة إذا كانت تعقل آلتها منقطعاً فهى غير حالة فيها كما صرّح به غير الفخر في التقريرات السالفة. فالوجه الثالث في تقرير الفخر مطوى في تقريرات غيره أيضاً كما أنّ استثناء نقيض التالي بفساد قسمى المنفصلة معاً مطوى في تقرير الفخر أيضاً فلامنافاة بين التقرير على التشيث وبينه على التثنية. ثم شرع في الاعتراض على الدليل وجرحه بقوله:

و لقائل أنْ يقول: إنّا قد بيّنا أنّه ليس إدراك الشيء للشيء عبارة عن حصول المعقول في العاقل، بل الإدراك والعلم والشعور حالة إضافية وهي قد تحتاج إلى حصول صورة المعلوم في العالم. وقد لا تحتاج، ولكن العلم في جميع الأحوال ليس إلّا هذه الإضافة، وإذا كان كذلك فلم لا يجوز أنْ تكون القوّة الناطقة حالّة في جسم؟ فمتى

حصل بينها وبين ذلك الجسم تلك الإضافة المخصوصة حصل الإدراك وإلاً فلا. و أيضاً فهذه الحجة تقتضى أن تكون جميع لوازم النفس معقولة لهما دائماً لأنها لوعقلت شيئاً من لوازمها في حال دون حال لكان تعقلها لذلك اللازم ليس نخس حضور ذلك اللازم عندها وإلا لكان ذلك اللازم أبداً معقولاً، كما أنّه أبداً موجود، بل يكون تعقل النفس لذلك اللازم لأجل حصول صورة مساوية للازم النخس في النفس فيلزم منه الجمع بين المثلين. فظهر أنّ هذه الحجّة تقتضى كون النفس عالمة بجميع لوازمها أبداً.

٢١٤ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

و أيضاً تقتضى دوام علمها بجميع عوارضها مادامت تلك العوارض حاصلة وإلّا لكان علمها بذلك العارض لأجل صورة مساوية لعارضها فيها فحينئذ يـجتمع فـيها ذلك العارض وصورته فيلزم الجمع بين المثلين. فظهر أنّ هذه الحجة تقتضى كون النفس عالمة بلوازمها مادامت النفس موجودة، وكونها عـالمة بـعوارضها مـادامت تـلك العوارض موجودة، ولوكان كذلك لم يكن شييء مـن مـحمولات النفس مطلوباً بالبرهان، ولمّا لم يكن كذلك بطلت هذه الحجّة.

و أيضاً فالمثلان انّما استحال اجتماعهما لأنّه لايتميز أحدهما عن الآخر بشيء من الأوصاف وحينئذ ترتفع المغائرة بينهما ويحصل الاتحاد بينهما، ولما كان الاتحاد محالاً لاجرم استحال الجمع بين المثلين.

و إذا عرفت ذلك فنقول: إنّ القوّة الناطقة إذا عرفت آلتها في وقت دون وقت فلابد وأنّ يكون ذلك لأجل حصول صورة مساوية لآلتها فيها، ثم إنّ القوّة الناطقة إذا كانت في الجسم فهناك قد اجتمع في ذلك الجسم صورته الأصلية. و صورته المكتسبة ولكن قد اختصت كل واحدة منهما بوصف تمتاز به عن الأُخرى لأنّ أحد المثلين محلّ القوّة الناطقة، والثاني حالّ فيها فيبقي الإمتياز ولا يلزم المحال. وهذا شك لا يمكن حلّه» انتهى ما في المباحث من الاعتراض على البرهان.

أقول: قد تقدّم في البحث عن الحجة الأولى قول الفخر في العلم بأنّه إضافة. فقوله هاهنا: «انّا قد بيّنا أنّه ليس إدراك الشى» إلى قوله: «حالة إضافية» صريح بأنّه كان في العلم قائلاً بالإضافة، مع أنّه صرّح أيضاً في الفصل الأوّل من الباب الخامس من الفن الثانى من المباحث في بيان تجرّد النفس الإنسانية بأنّ العلم ليس بـإضافة بـل صفة حقيقية، وقد تقدّم في ضمن البحث عن الحجة الأُولى نقل كلامه هذا مـن المباحث. فانظر أنّه كيف كان يتلوّن في آرائه حتى في الشيء الذي هو نـور وبـه فـضيلة كـل ذى فضل وكمال كلِّ حيَّ؟!

و قد علمت في مطاوى البيان حول الحجة المستخرجة مـن بـرهان الشـفاء فـي التبصرة الثانية أنّ هذه الحجة مبتنية على أربع مقدمات: إحديها أنّ الإدراك أنّما يكون بمقارنة صورة المدرّك للمدرك. و ثانيتها أنّ المدرك إنْ كان مدركاً بذاته كانت المقارنة بحصول الصورة في ذات. وإنْ كان مدرِكاً بآلة كانت بحصولها في آلتد. و ثالثتها أنّ الأُمور الجسمانية لا يمكن أنْ تكون فاعلة إلّا بواسطة أجسامها التي هي موضوعاتها فإذن تلك الأجسام آلاتها في أفعالها. و رابعتها أنّ الأُمور المتحدة بالماهية لا تتفاير إلّا بسبب اقترانها بأُمور متغائرة إمّا مادية أو غير مادية على التفصيل المقدم ذكره. و المقدمة الثانية عند الحكمة المتعالية غير تمام و سيأتي الكلام فيها. فالفخر الرازى في قوله بأنّ العلم إضافة، معترض على المقدمة الأُولى فإنّ الإدراك

هو العلم، و إن كان الإطلاقات العرفية تميز بينهما أحياناً فيقال مثلاً إنّ الحيوان مدرك ولا يقال انّه عالم. ثم انّ قوله على التفصيل بكون العلم إضافة يطلب في باب البحث عن العلم من المباحث المشرقية (ج ١، ص ٢٦٩، ط ١). وقد تقدم كلامنا في الإشارة إلى عدة مواضع من الأسفار في ردّه حول التحقيق عن الحجة الأولى في تجرد النفس. والبحث عن العلم في الأسفار يطلب في ستة فصول من مفتتع المسلك الخامس «المرحلة العاشرة» من العلم الكلى منه (ج ١، ص ٢٧٠ ــ ٢٧٢، ط ١) وإنْ كان في تضاعيف الكتاب قد تصدّى له مراراً. وقد أدّى نظره الشريف في أوّل الفصل الرابع من

العلم ليس أمراً سلبياً كالتجرّد عن المادّة، ولا إضافياً، بل وجوداً ولاكل وجود بل وجوداً بالفعل لا بالقوّة، ولاكل وجود بالفعل بل وجوداً خالصاً غير مشوب بالعدم، وبقدر خلوصه عن شوب العدم يكون شدة كونه علماً. وبيان هذا إلخ.

اعلم انّ المحقق نصيرالدين الطوسى في شرحه على الخامس من سابع الإشارات قدنقل اعتراض الفخر على المقدمة الأولى ثم أجاب عـنه فـنأتى بـهما ثـم نـتبعهما بما ينبغى الإتيان بها. قال الفخر معترضاً على المقدمة الأُولى:

المعقول من السماء ليس بمساوٍ للسماء الموجودة في الخارج في تمام الماهية وإلَّا

٢١٦ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

لجاز أنْ يكون السواد مثل البياض في تمام الماهية لأنّ المناسبة بين السواد والبياض لاشتراكهما في كونهما عرضين حالين في المحل محسوسين أتم من المناسبة بين المعقول من السماء الذي هو عرض غير محسوس حال في محلّ كذلك، وبين السماء الموجودة التي هي جوهر محسوس موجود في الخارج محيط بالأرض. انـتهى كلامه.

أقول في بيان اعتراضه: يعنى بقوله «المعقول من السماء ليس بمساو للسماء الموجودة في الخارج في تمام الماهية» أنه لو قيل بالمساواة للزم انطباع الكبير في الصغير. ويعنى بقوله: «و إلا لجاز إلخ» أنّ المناسبة بين السواد والبياض لكونهما عرضين أتم من المناسبة بين العرض الذي هو المعقول من السماء وبين الجوهر الذي هو السماء الموجود في الخارج، فلو جاز أنْ يكون هذا العرض مساوياً لذلك الجوهر في تمام الماهية فليكن ذلك العرض أي السواد مثل ذلك العرض أي البياض بطريق أولى. ولكن لا يخفى عليك أنّ اعتراض الفتر مبنى على كون السماء المعقولة أي العلم عرضاً في محل مجرد هو النفس الناطقة، وهو كما ترى. وسيأتي الإشارة إلى تحقيق الحق في ذلك.

و أجاب عن اعتراضه المحقق الطوسي بقوله:

إنّ ماهية الشيء هي ما يحصل في العقل من ذلك الشيء نفسه دون عوارضه الخارجة عنه، ولذلك اشتقت لفظة الماهية من لفظة ما هو فإنّ الجواب عنها يكون بها. ولماكان ذلك كذلك كان معنى قول القائل المعقول من السماء ليس بمساو للسماء الموجودة في الخارج هو أنّ السماء المعقولة المجرّدة عن اللواحق ليست بمساوية للسماء المحسوسة المقارنة إيّاها، وحينئذ إنْ أراد بعدم المساواة التجرّد واللاتجرّد كان صادقاً؛ وإنْ أراد به أنّ مفهوم السماء نفسه ليس بمشترك بين المجرّدة والمقارنة كان كاذباً؛ فإنْ زاد وقال المعقول من السماء ليس بمشترك بين المجرّدة في تمام الماهية كما قال هذا الفاصل \_يعنى به الفخر الرازى \_كان معناه أنّ المعقول من السماء ليس بمساو للسماء الموجودة في تمام المعقولية أي ليس بمساو للماء الموجودة في تمام ليس بمساو للسماء الموجودة في تمام المعقولية أي ليس بمساو لها حال كونها معقولة فهذا هذيان كما تسمعه فإنّ المعقول من السماء نفس ماهية السماء الموجودة فضلاً عن المساواة. وأمّا كون السواد غير مساو للبياض في تمام الماهية فسظاهر. وظاهر أنّ المناسبة بين الموضعين غير صحيحة فإنّ الفرق بين السماء المعقولة والمحسوسة بكون أحدهما عرضاً في محلّ مجرّد غير محسوس، والآخر جوهراً محسوساً لا في محلٍّ، فرق بين الطبيعة النوعية المحصّلة المأخوذة تارة مع عوارض وتارة مع مقابلاتها؛ والفرق بين السواد والبياض فرق بين الطبيعة الجنسية الفير مضاداً للأول. على أنّ السماء المعقولة إذا أخذت من حيث هي عرض قائم بنفس ما لم تكن ماهية للسماء أنما تكون ماهية لها من حيث تمن حيث هي عرض قائم بنفس ما مطابقة لها. انتهى.

بيان: قوله: «دون عوارضه الخارجة عنه» أي العوارض الخارجة عن حقيقة الشيء يترك في الخارج. و حقيقة الشيء يحل في الذهن.

قوله: «و إنْ أراد به أنّ مفهوم السماء...» يعنى بمفهومها حقيقتها العارية عـن عوارضها الخارجة.

قوله: «فرق بين الطبيعة النوعية المحصلة» أي طبيعة السماء في المقام. وقوله: «تارة مع مقابلاتها» أي حقيقة السماء في الذهن. وقوله: «فرق بين الطبيعة الجـنسية» أي اللون في المقام. وقوله: «المأخوذة تارة مع فصل...» أي المأخوذة تارة مع قـابض للبصر يقوّم الطبيعة الجنسية أي اللون نوعاً أي سواداً، وتارة مع فصل آخر وهو مفرق للبصر يقوّم تلك الطبيعة الجنسية نوعاً آخر وهو البياض مضاداً للسواد.

ثم إنّ قوله: «إنّ الفرق بين السماء المعقولة والمحسوسة...» تسليم بأنّ السماء المعقولة عرض في محل مجرّد غير محسوس هو النفس الناطقة. فالعلم على الوجه الذي حرّره من الفرق هو عرض في محل و هو كما ترى. والتحقيق التام في التجريد هو ما أفاده صدرالمتألهين في المقام فعليك بالارتواء من شرح العين الثالثة والثلاثين من كتابنا سرح العيون في شرح العيون في الإنشاء والإنتزاع.

۲۱۸ / الحجج اليالغة على تجرد النفس الناطقة.

قد علمت أنّ اعتراض الفخر في المباحث على هذا البرهان كان على أربعة أوجه: أحدها كون الإدراك إضافياً. وثانيها كون جميع لوازم النفس معقولة لها دائماً. وثالثها دوام علم النفس بجميع عوارضها الحاصلة لهما. ورابعها عدم اجتماع صورتين متماثلتين في محل واحد. وزاد في شرحه على الإرشاد اعتراضاً آخر عليه وهو قوله: الجسم قد يحلّ فيه أعراض ولاشك أنّ وجوداتها الزائدة على ماهياتها متماثلة وحالّة في الجسم ويلزم من ذلك اجتماع المثلين.

أمّا الجواب عن اعتراضه الأوّل فقد تقدّم، و دريت أنّه كان في هذا الاعتراض ناظراً إلى المقدمة الأُولى من مقدمات الحجة الأربع. و لا يخفى عليك انّ الاعتراضين الثانى والثالث متقاربان، و لذا قد أجاب عنهما محقق الإشارات بجواب واحد؛ وكذا صاحب الأسفار أتى بهما معاً و نقل جواب المحقق عنهما، إلّا أنّه لم يرتض بكون الجواب وافياً عن التاني و أجاب عنه بوجه آخر مرضى له فقال:

و قال أيضاً - يعنى صاحب المباحث - هذه الحجة بعينها تقتضى إمّا كون النفس عالمة بصفاتها ولوازمها أبدأ، أو غير عالمة بشيء منها في وقت من الأوقات بالبيان المذكور الذي ذكرتم. وأيضاً تقتضى دوام علمها بجميع عوارضها مادامت تلك العوارض حاصلة وإلّا لكان علمها بعارضها لأجل صورة مساوية لعارضها فيها فيلزم اجتماع المثلين. قال: وأجاب عنه محقق الإشارات أنّ الصفات واللوازم منقسمة إلى ما يجب للنفس لذاتها ككونها مدركة لذاتها، وإلى ما يجب لها بعد مقايستها بالأشياء المفاثرة لها ككونها مدركة لذاتها، وإلى ما يجب لها بعد مقايستها بالأشياء المفاثرة لها ككونها مدركة لذاتها، وإلى ما يجب لها بعد مقايستها بالأشياء المفاثرة لها ككونها مجردة عن المادة و غير موجودة في الموضوع، والنفس مدركة الصنف الأوّل دائماً كما كانت مدركة لذاتها دائماً، وليست مدركة للصنف الثاني إلّا حالة المقايسة لفقدان الشرط في غير تلك الحالة. ثم قال صاحب الأسفار بعد ذلك: أقول: ما ذكره - يعنى ما ذكره المحقق الطوسى في الجواب ـ غيرواف بحلّ الإشكال على التقرير الثاني. ويمكن أنْ يجاب عنه بأنّ عوارض النفس ليست إلّا علومه وإداركاته و ما يلزمها و تلك العلوم مادامت حاضرة كانت مدركة لها بنفس صورتها الحاضرة، ومادامت النفس ذاهلة عنها فهى زائلة عنها، وكذا لوازم تلك العلوم من الياب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القوّة الغاقلة / ٢٩٢

الانفعالات التي تلحقها بمشاركة البدن كالغضب والشهوة والخجل والوجل وغيرها. تنبيه: المحقق الطوسى في شرحه على الإشارات نقل الاعتراض الثانى فقط و أجاب عنه بذلك الجواب المذكور. فكأنّ صاحب الأسفار حمل الصفات و اللوازم بمعناهما الأعم حتى يشملا العوارض أيضاً فجعل الجواب جواباً عن كلا الاعتراضين. وقد حرّرنا في شرح العين الثامنة عشرة من كتابنا سرح العبون في شرح العبون مطالب في علم النفس بذاتها و قواها و آلاتها و أفعالها لعلّها تجديك هاهنا أيضاً.

و للمتأله السبزوارى تعليقة مفيدة على الأسفار في المقام قال:

قوله: «و النفس مدركة للصنف الأوّل دائماً». إنْ قيل إدراك النفس للصنف الأوّل صفة حاصلة لها والمفروض أنّ صفاتها معلومة لها مادامت حاصلة لها فوجب العلم بــه أيضاً، وهكذا؛ قلنا: العلم بالعلم ليس أمراً زائداً عليه.

و ربعا يقال: إنّ كثيراً من لوازم النفس لايدوم استحضار. لأنّا نعلم بـالضرورة أنــه لايدوم علمنا بالقدرة مثلاً. مركز تركيس ميري

و الجواب: أنّ المدرك العلم بها لا العلم بالعلم والالتفات. وأيضاً في هذه الضرورة خلط بين المفهوم والمصداق فإنّ مصداق القدرة مثلاً وحقيقتها الوجودية ممعلوم كحقيقة الحيوة دائماً كيف و حقائق اللوازم منظوية في حقيقة الملزوم. فكذا العلم بها في العلم به وهكذا. كما أنّه يمكن الغفلة عن المفاهيم المنتزعة عن هوياتنا كالجوهر القابل للأبعاد النامي الحساس الناطق ولا يمكن الففلة عن هوياتها المنطوية في هوياتنا.

و أمّا الجواب عن الاعتراض الرابع فأجاب عنه المحقق الطوسى في شرح الإشارات بعد ما نقل اعتراضه هذا حيث قال: ومنها ـ يعنى ومن اعتراضات الفخر ـ قوله: لا يلزم من كون العاقلة متعقلة لمحلّها بصورة مساوية لمحلّها اجتماع صورتين متماثلتين في محلّها لأن إحديهما حالّة في العاقلة، والأخرى محل لها.

أقول: يعنى بقوله إحديهما حالة في العاقلة، الصورة المعقولة المستأنفة؛ وبـقوله والأخرى محل لها، ذات صورة المحل التي هي محل للعاقلة. فالعاقلة محل للصورة

۲۲ / الحجج البالغة على تجرد النفس الناطقة

المعقولة، ونفس صورة الآلة أي المحل محل للعاقلة. ثم قال المحقق:

و الجواب عنه بعد مامر \_ من التحقيق في معنى الإدراك \_ أنّ العاقلة لوكانت محلاً لصورة من غير أنْ تحل تلك الصورة في محلها كانت ذات فعل من غير مشاركة المحل، ولمّا كان كل فاعل جسمانى فاعلاً بمشاركة الجسم كان كل فاعل من غير مشاركة الجسم فهو غير جسمانى فاذن العاقلة ليست بجسمانية، ولو كانت محلاً لصورة حلّت في محلّها عاد المحال المذكور.

أقول: يعنى بالمحال المذكور اجتماع المثلين. ثم قال المحقق: فـإنْ قـيل الفـرق بين الصورتين باق لأنّ إحديهما حالّة في العاقلة وفي محلها معاً، والأُخرى حالة في محلّها فقط، قلنا: هذا النوع من الحلول اقتران ما على مـامرّ و اقـتران الشـيء بـاحد الشيئين المتقارنين دون الأخر غير معقول, ومع ذلك فالمحال المذكور باق بحاله للقول بحلول صورتين متحدتي الماهية في محل واحد

أقول: يعنى أنّ الصورة المعقولة المستأنفة حالّة في العاقلة وفي محل العاقلة معاً، والأُخرى و هي العاقلة حالة في آلتها التي هي محلّها. وقوله على مامر، ناظر إلى مامرً في الفصل التاسع عشر من النمط الثالث من الإشارات من أنّ كل ما يُعقَل فحن شأن ماهيته أنْ تقارن معقولاً آخر إلخ. ولا يخفى عمليك أنّ الفخر في هذا الاعتراض معترض على المقدمة الثالثة المذكورة.

و أمّا الجواب عن اعتراضه الخامس و هو قوله: «الجسم قد يحل فيه أعراض إلخ» فأجاب عنه المحقق الطوسى في شرح الإشارات:

أنّ الوجود ليس بعرضٍ حالٍ في محلّ، ووجودات الأعراض ليست بمتماثلة بل هي متخالفة بالحقائق ومتشاركة في لازم واحد هو الوجود المشترك المقول بالتشكيك عليها وعلى غيرها. وهذه الاعتراضات وامثالها متولدة من الأصول الفاسدة التمي سبق ذكرها. انتهى جواب المحقق عنه.

أقول: يعنى بالوجود المشترك المقول بالتشكيك على الحقائق المختلفة. مفهومه يحمل بحمل عرضي عليها فإنّ الوجود عند المشائين حقائق مـتبائنة بـتمام ذواتـها البسيطة لا بالغصول ليلزم التركيب ويكون الوجود المطلق جنساً، ولاب المصنفات والمشخصات ليكون نوعاً بل المطلق عرضى لازم لها بمعنى أنّه خارج محمول لا أنّه عرضى بمعنى المحمول بالضميمة. وقد استوفينا البحت عن ذلك بالتحقيق والتـنقيب في رسالتنا الفارسية المـوسومة بـ وحـدت از ديـدكاه عـارف و حكيم (ص٥٣، ط ١ و ص٥٥، ط٢. يازده رساله).

قوله: «من الأصول الفاسدة التي سبق ذكرها». من تلك الأصول عدم الفـرق بـين المصداق والمفهوم. ومنها أنّ الوجود شىء واحد في الجميع على السواء أي بالتواطى، وقد سبق ذكر تلك الأصول في شرح المحقق الطوسى على الفصل السابع عشر مـن النمط الرابع من الإشارات في الجواب عن اضطراب الفخر الرازى في مسائل الوجود.

تبصرة: انَّ صاحب الأسفار في تقرير هذه الحجة بيَّن اجتماع المثلين بقوله: «الصورة المنطبعة العاقلة، والصورة المنطبعة المعقولة» ولكن الصواب أنَّ المـثلين أحـدهما نفس الصورة الطبيعية الجسمية التي هي المادة الأصلية ومحل للعاقلة أي هو آلتـها. و ثانيهما الصورة المنطبعة المعقولة من تلك المادة الأصلية والمساوية لها. فتبصّر.

ثم انّدينُه اعترض على المقدمة الثانية من المقدمات الأربع المبتنية عليها الحجة. بناء على تحقيقه العرشي في الإبصار و تجرّد الخيال بقوله:

أقول: إنّ المقدمة الثانية غير مسلّمة عندنا لأنك قد علمت أنّ القوّة الباصرة تـدرك المبصرات لا بارتسام صورها في العين؛ وكذا قوّة الخيال تدرك الصور والأشـباح الجسمانية لا بانطباعها في الدماغ. فهذه الحجة مقدوحة لأجل اختلال تلك المقدمة. انتهى.

أقول: إنَّ تنقيب البحث عن ذلك القول الفصل يطلب في العينين الثلاثين، والثامنة والخمسين، وشرحهما من كتابنا سرح العيون في شرح عيون مسائل النفس. ولكن رفع تلك المقدمة لا يوجب قدح الحجة، لو لم نقل بأنَّه موجب لتأكيدها و تسديدها. وذلك لأنَّ الثالثة منها باقية على قوّتها و حاكمة بتنَّا بأنَّ الأُمور الجسمانية لا يمكن أنَّ تكون فاعلة إلَّا بآلاتها التي هي موضوعاتها فالحجة ناهضة بمنطقها الصواب و تـلك المقدمات

٢٢٢ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

قد حرّرها المحقق الطوسى في شرح الإشارات حول الحجّة لبيانها والقدح وارد على تمهيد هذه المقدمة لا على أصل الحجة. ثم إذا لم تكن صورة المدرك بالآلة حاصلة في الآلة بل حاضرة لدى النفس بإنشاء النفس وإعداد الآلة كما هو المحقق في الحكمة المتعالبة، كان معناه أنّ النفس في ذاتها عارية عن المحل الذي هو آلتها، والخصم لا يقول بتجرّدها وإذا كانت مادية فالمقدمة الثالثة باقية على قوّتها و رفع الثانية يضر الحجة.

تنبيه: ما مرّ من التحقيق في أن الحجّتين الثالثة والرابعة من الإشارات على تسجرًد النفس مستنبطتان من البرهان السادس من نفس الشفاء، يؤيّده أنّ الشيخ حيث ذكرهما في الإشارات لم يذكر السادس من الشفاء فيه، وحيث ذكر البرهان السادس في الشفاء لم يذكرهما فيه. وكذلك ترى صاحب الأسفار لم يأت بسادس الشفاء فيه لأنّ الحجتين الخامسة والثامنة منه هما الحجتان الرابعة والتالثة من الإشارات فتبصّر. هذا ما عندنا من التحقيق حول الحجج الثلاث والله سبحانه وليّ التوفيق.

## يه) برهان أخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّدأ تامّاً عقلياً، وهو البرهان السابع من نفس الشفاء في أنّ قوام النفس الناطقة غير منطبعة في مادة جسمانية.

k-

العنوان: برهان آخر في هذا المبحث، وأيضاً مما يشهد لنا بهذا ويقنع فيه إلخ. وفسي النجاة: المستعمل للآلة التي تكلّ هي فلا تخدم... وفي أكثر الأحوال الأمر بالضدّ وفي

۲۲٤ / العجج البالغة على تجرد النفس الناطقة

بعض نسخ الشفاء: يقع دائماً وفي أكثر الاحوال، والأمر بالضدّ.

و خلاصة البرهان: أنْ تكرّر افاعيل القوّة العاقلة يُؤتيها قوّةً وسهولةَ قبول لما هو أضعف منها، و تكرّر أفاعيل القوى البدنية تملّها بل تكلّها بل قد تبطلها فلاتدرك عقيبها الأضعف منها، فالقوّة العاقلة ليست ببدنية.

هذا البرهان هو الحجة الثانية في الفصل الثالث من النمط السابع من الإشارات على تجرّد النفس الناطقة في ذاتها وكمالاتها الذاتية عن المادة وما يستبعها، حسيث قسال: «زيادة تبصرة، تأمل أيضاً أنّ القوى القائمة بالأبدان يكلّها تكرارا لأفاعيل إلخ». هذا على مارآه المحقق الطوسى في شرحه على الإشارات، وعندنا أنّها حجة شالئة كـما سيأتى كلامنا فيه.

و إليه يؤول البرهان الأوّل من معتبر أبي البركات على أنّ النفس الناطقة من الجواهر التي وجودها لا في موضوع لكنها ليست بجسم. حيث قال:

فاحتجوا على ذلك بأن قالوا إن القوى الجسمانية إلغ (ج ٢، ص ٣٥٧، ط ١).

و هو الدليل التاسع في المباحث المشرقية للفخر الرازى على أنّ النفس الإنسانية ليست بجسم و لامنطبعة في جسم. حيث قال: الدليل التاسع قالوا: القوى الجسمانية تكلّ بكثرة الأفعال إلخ (ج ٢، ص ٣٧٢، ط ١).

و هو الوجه السابع على تجرّد النفس في تجريد الاعتقاد حيث قال المحقق الطوسي: و لحصول الضدّ (كشف المراد بتصحيح الراقم، ص ١٨٧) على النحو الذي فسره الشارح العلّامة الحلي.

و هو الحجة التاسعة من نفس الأسفار على تجرّد النفس الناطقة الإنسانية تـجرّداً تامّاً عقلياً حيث قال: «الحجة التاسعة القوى البدنية تكلّ بكثرة الأفـعال إلخ» (ج ٤، ص ٧٣، ط ١).

و هو البرهان الثالث عشر من أسرار الحكم للحكيم السبزواري بالفارسية حيث قال: «برهان سيزدهم، قواى جسمانيه بدنيه ضعيف مي شوند به كثرت افعال و تكرر آنها بتجربه و دليل إلخ» (ص ٢٥٤ بتصحيح الأستاذ العلّامة الشعراني (رضوان الله تعالى عليه)). اعلم أنّ هذا البرهان كما يدل على أنّ القوّة العاقلة ليست بجسمانية، كذلك يدلّ على أنّ القوّة الخيالية أيضاً ليست بجسمانية وسيأتيك بيانه. وقد اعترض أبوالبركات في المعتبر، والفخر الرازى في المباحث وشرح الإشارات عليه بما ليس بوارد حقاً، ولكن يجب نقله والتنبيه على ردّه. والحرى أنْ نحكى صورة البرهان من الإشارات و نأتمى بما أفاده المحقق الطوسى في شرحه ثم نتبعه بما نهديها إليك فنقول قال الشيخ في الإشارات:

زيادة تبصرة: تأمَّل أيضاً أنَّ القوى القائمة بالأبدان يكلُّها تكرَّر الأفاعيل لا سيِّما القوية، وخصوصاً إذا اتبعت فعلاً فعلاً على الفور وكان الضعيف في مثل تلك الحال غير مشعوريه كالرائحة الضعيفة إثرَ القويَّة. وأفعال القوة العاقلة قـد تكون كـثيراً بخلاف ما وصف. انتهى كلام الشيخ في تقرير العجة.

و قال المحقق الطوسى في الشرح: يقال: خرجت في إثر فلان بكسر الهمزة أي في أثره. وهذه حجة ثانية. و تقريرها أن تكرر الأفاعيل، وخصوصاً الأقاعيل القوية الشاقة يكل القوى البدنية بأسرها. ويشهد بذلك التجربة والقياس: أمّا التجربة فظاهرة. وأمّا القياس فلأنّ تلك الأفاعيل لا تصدر عن قواها إلّا مع انفعال لموضوعات تبلك القوى كتأثر الحواس عن المحسوسات في المدركة، وكتحرك الأعضاء عند تحرك غيرها في المحركة، والانفعال لا يكون إلّا عن قاهر يقهر طبيعة المنفعل و يمنعه عن المقاومة فيوهنه، والانفعال لا يكون إلّا عن قاهر يقهر طبيعة المنفعل و يمنعه عن المقاومة فيوهنه، والفعل وإنْ كان مقتضى طبيعة القوّة لكنه لا يكون مقتضى طبائع العناصر التي يتألف موضوعات تلك القوى عنها فيكون تلك الطبائع مقسورة عليها مقاومة لتلك القوى في أفعالها، والتنازع والتقاوم يقتضى الوهن فيهما جميعاً، وربما يبلغ الكلال والوهن حدًا يعجز عنده القوّة عن فعلها أو يبطل كالمين تضعف بعد مشاهدة النور الشديد عن الإبصار أو تعمى.

قوله: «و أفعال القوّة العاقلة قد تكون كثيراً بخلاف ما وصف» هذه القضية هي صغرى القياس وكبراه مامرّ و تقريره أنْ يقال: العاقلة قد لا تُكلّها كثرة الأفاعيل. وكلّ قوّة

٢٢٦ / العجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

بدنية فدائماً تكلّها كثرة الأفاعيل، فالعاقلة ليست ببدنية. والعاقلة وإنْ كانت تعقلها مع انفعال ما لكنّها لا تضعف و لا تكلّ بالانفعال لبساطة جوهرها و خلّوها عن التقاوم المذكور بخلاف البدنية.

و إنّما قال: قد تكون كثيراً بخلاف ما وصف، ولم يقل دائماً لأنّ العاقلة إذا كان تعقّلها بمعاونة من الفكرة التي هي قوّة بدنية فقد تضعف عن التعقّل لا لذاتها ولكن لضعف معاونها.

و الحاصل أنّ تكرر الأفعال يوهن القوى البدنية أو يبطلها دائماً، ولا يوهن العـقلية دائماً بل ربما يقويها ويشحذها فضلاً عن الإبطال.

و اعتراض الغاضل الشارح بتجويز كون العاقلة مخالفة لسائر القوى بالنوع مع كون الجميع بدنية، و حينئذ لايبعد اختصاص البعض بالكلال دون السعض ساقطً لأنّ القياس المذكوريأباه. وأمّا قوله: الغيال يدرك البقّة بعد تخيّل الجبال فإذن الحكم بأنّ الضعيف غير مشعور به إثر القوى ليس بكلّى، فليس بشىء لأنّهم لا يعنون بقوّة المحسوس كبره، ولا بضعفه صغره، بل يعنون بهما شدّة تأثيره في الحاسة و ضعفه. التهى كلام محقق الإشارات في المقام.

بيان: قوله ((() هذه حجة ثانية». أقول: أنّه جعل الحجج على تجرّد النفس الناطقة من كلام الشيخ في الإشارات أربع، وأخذ الفصل الثانى من سابع الإشارات و هو قوله: «تبصرة إذا كانت النفس الناطقة، إلنج» مؤكداً للفصل الأوّل في تجرّدها حيث قال في الشرح على الفصل الأوّل: «ثم إنّ الشيخ أكّد هذا المطلوب بما أورده بعد هذا الفصل»؛ ولكنّنى أقول: إنّ الحجج على تجرّدها في الإشارات خمس؛ لأنّ الفصل الأوّل هـو في تجرّدها على أنّها موضوع مّا للصور المعقولة فحيث إنّ الصور المعقولة عارية عن المادة وأحكامها فلابدً من أنْ يكون موضوعها من سنخها وإلّا يلزم انقسام تلك الصور والموضوع و نحوهما من القبول والانطباع و أترابهما الرائعة من التعبير بالمحل و الموضوع و نحوهما من القبول والانطباع و أترابهما الرائعة في أقلام المشاء و الموضوع و نحوهما من القبول والانطباع و أترابهما الرائعة في أقلام المشاء و أمّا الفصل الثاني فقد أثبت فيه تجرّدها من حيث كلال آلاتها وعدم كلالها فسي فعلها أي في إدراكها و تعقلها فأين أحدهما من الآخر. ثم قال محقق الإشارات في شرح الفصل الثاني المذكور: قوله: إذا كانت النفس الناطقة قد استفادت ملكة الاتصال بالعقل الفـعال لم يـضرّها فقدان الآلات. تكرار لما سلف.

و أقول: ليس هذا بتكرار بل هو حكم فارد. ونتيجة واحدة يستفاد من جميع أدلة تجرّد النفس فإنّ أدلّة التجرّد كلّها ناطقة بأنّ هذا الجوهر البسـيط لايـضرّها فـقدان الآلات.

و بالجملة لا يصح الارتياب في كون أدلة تجرّدها تجرّداً عقلياً تنتهى في النـمط السابع من الإرشاد إلى خمسة فعليك بالرجوع إليه و التوغل فيه. قوله: «التجربة و القياس» يعنى بالقياس البرهان كما نطق به غير مرّة. قوله: «فلأنّ تلك الأفاعيل لا تصدر عن قواها إلا مع انفعال لموضوعات تلك القوى» الموضوعات أوّلاً هي الروح البخارى المصبوب في محاله.

و قوله: «و إنْ كان مقتضى طبيعة القوّة» دفع دخل مقدر و هو أنْ يقال إذا كان الفعل مقتضى طبيعة القوّة و مناسباً لها و ملائمالهاً فكيف يوجب و هنها وكلالها؟ فدفعه بقوله: الفعل و إنْ كان مقتضى طبيعة القوّة لكنه لا يكون مقتضى طبائع العناصر.

و قوله: «لبساطة جوهرها» اى ليست بمركبة من العناصر فإنّ الفساد يعرض ما هو مركب من العناصر، فالجوهر البسيط كالنفس لن يفسد. وقولهم الممكن زوج تركيبى من وجود وماهية لا يكون نحو هذا التركيب الذي يعرض له الفساد فإنّ ذلك التركيب تحليل عقلى في وعاء الذهن.

قوله: «و اعتراض الفاضل الشارح» يعنى به الفخر الرازى قد شرح الإشارات قسبل المحقق الطوسى وقال المحقق في أوّل ديباجة شرحه عـلى مـنطق الإشـارات بـعد ما وصف الفخر الرازى بشرحه الإشارات: إنّه بتلك المساعى لم يزده إلا قدحاً، ولذلك سمّى بعض الظرفاء شرحه جرحاً.

۲۲۸ / الحجج البالغة على تجوّد النفس الناطقة

و قوله: «مع كون الجميع بدنية» بيان لوجه شركة القوى. وقوله: «لأنّ القياس المذكوريأباه» و ذلك لأنّ القياس كلى وكان ناطقاً بأنّ كل قوّة بـدنية يكـلها كـثرة الأفاعيل و تكررها. وقوله: «بل يعنون بهما شدة تأثيره في الحاسة وضعفه» فربما كان إدراك الصغير كالبقّة مثلاً أشدّ تأثيراً للمدركة وذلك لصغره ودقته ولطافته دون الكبير. ولكن جوابه غير تام والتمام مبتن على تجرّد الخيال كما سيأتي تحقيقه من صاحب الأسفار و تنقيب البحث عن ذلك منّا.

اعلم ان الفخر في المباحث بعد تقرير البرهان المذكور جرى الحق على لسانه فاعترض على البرهان بأن الخيال أيضاً كالقوة العقلية لا تنضعف بكثرة الأفاعيل و تكرّرها بل تقوى على القوي بعد الضعيف، فبهذا البرهان يجب أن يكون القوة الخيالية غير مادية مع أنهم قائلون بأنها جسمانية. ثم ان صاحب الأسفار بعد تقرير البرهان صرّح بأنه يدل أيضاً على كون القوة الخيالية غير جسمانية وله في المقام بعض إشارات يريد بها صاحب المباحث في اعتراضه المذكور من غير أن يصرّح بماسمه وكتابه، فالحقيق أن نذكر ما في المباحث أولاً ثم ما في الأسفار وما لنا حول كلماتهما من البيان:

قال صاحب المباحث:

فإنْ قيل القوّة الخيالية جسمانية ثم انَّها تقوى على تخيل الأشباء العظيمة مع تخيلها الأشياء الحقيرة مثلاً إذا تخيّلنا صورة شعلة يمكننا أنْ نتخيل مع ذلك صورة الشمس والقمر والسماء وغيرها فبطل قولكم إنّ القوى الجسمانية لاتـقوى عـلى الأفـعال الضعيفة عند صدور الأفعال القوية عنها.

فنقول: إنّا إذا ادّعينا أنّ الفعل الجسماني القوى يمنع من الفعل الجسماني الضعيف وهاهنا إذا تخيلنا الشمس و القمر فالمدرك قوى. أما ربما لا يكون إدراكنا لهما قوياً فلاجرم لا يمنع من تخيل الأشياء الضعيفة. و أما إذا قوى تخيلنا لهما بحيث صرنا مستغرقين في ذلك التخيّل امتنع علينا و الحال هذه تخيل الأشياء الحقيرة. و أما القوة العقلية فليست كذلك، فإنّا إذا عقلنا الشيء العظيم أمكننا في ذلك الوقت تعقّل الشيء الحقير. و لقائل أن يقول: كما أنا متى استغرقنا في تخيل شيء عظيم انـقطعنا عــن تـخيل الأشياء الصغيرة، كذلك متى استغرقنا في تعقل شيء عظيم انقطعنا عن تعقل غيره. والدليل عليه أن من استغرق في جلال الله جلّت عظمته امتنع عليه في تلك الحالة أن

يشتغل بسائر المعقولات. انتهى كلام الفخر في المقام (ج ٢، ص ٣٧٢، ط ١). أقول: قوله: «فإنْ قيل القوّة الخيالية جسمانية» اعتراض الفخر مبتن على كون القوّة الخيالية جسمانية، وقد بيّنا في العين الثانية و العشرين من كتابنا العيون أنّ المشاء كانوا قائلين بأنّها مادية، والشيخ كان مصراً في ذلك ولكنّه استبصر بالأخرة فحكم بأنّ قوّة الخيال والصور الخيالية مجرّدة.

و جملة الأمر أنّ صاحب المباحث بنى اعتراضه أوّلاً على جسمانيّة قوة الخيال ونطق بالصواب، لكنه تصدّى لجوابه بأنّ المدرك بالفتح إذا كان قويّاً كالشمس والقمر مثلاً لا يوجب أنْ يكون إدراكهما أيضاً قوياً. فأمكن أنْ يتخيل الإنسان شيئاً قويا ولا يكون إدراكه التخيّلي قوياً فلاجرم لا يمنع من تخيل الأشياء الضعيفة. أمّا إذا كان ذلك الإدراك التخيلي قوياً امتنع بعده تخيل الأشياء الحقيرة، بخلاف القوّة العاقلة. ثم اضطرب الفخر بما أشكل عليه من قوله: «و لقائل أنْ يقول كما أنا متى إلخ». فعليك بما في الأسفار في المقام حيث قال:

و هذا البرهان أيضاً يدل على كون القوّة الخيالية غير جسمانية فأنّها تقوى على تخيّل الأشياء العظيمة مع تخيّلها للأشياء الحقيرة. مثلاً يمكنها أن تتخيّل فلك الأفلاك مَع الخردلة، وأن تتخيّل ضوء الشمس وحرارة النار مع ضوء الشرارة وحرارة الهواء المعتدلة، وأن تتخيّل صوت الرعد مع الهمس. وهذا مما أشكل الأمر عملى من لم يتغطَّن بتجرّد الخيال عن المواذ المستحيلة الكائنة الفاسدة فجعل يتكلف في دفع الإشكال عن نفسه بأنّ قوّة الإدراك غيرقوّة المدرّك فالشمس والقمر والسماء مدرَكات قوبة و نحن إذا تخيّلناها فإدراكنا لها لا يلزم أن يكون قوياً، ولأجل ذلك لا يمنع إدراكنا لها عن إدراك المدركات الضعيفة؛ وأمّا إذا قوى تخيلنا لها بحيث صرنا مستغرقين في ذلك التخيل امتنع علينا والحال هذه تخيل الشىء الحير.

٢٣٠ / العجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

أقول: الإدراك لا يخلو إمّا أنْ يكون هو الصورة الحاصلة من الشيء، أو الإضافة التي بين المدرك والمدرك كما هو مذهب هذا القائل، فعلى الأوّل لا معنى لقوّة الإدراك وضعفه إلّا قوّة المدرك وضعفه لأنّهما أمر واحد، لأنّ المدرّك في الحقيقة هو الصورة لا الأمر الخارجي الذي ربما لايوجد في الخارج عند وجود الصورة. ثم لايخفي أنّ صورة السماء التي في الخيال أقوى من صورة الخردلة فيه.

و أمّا على الثانى فالإضافة من الأمور التي لا توصف يقوّة و لا ضعف و لا عظم و لاحقارة إلّا باعتبار ما أضيف إليه. ثمّ قوله و أمّا إذا قوى تخيلنا امتنع علينا و الحال هذه تخيّل الشيء الحقير، يناقض ما ذكره حيث وصف الشيء المتخيل بالحقارة دون الخيال. و أيضاً الاستغراق في إدراك الشيء في الحقيقة يسرجع إلى ضعف الإدراك بالنسبة إلى وجود المدرّك و غلبة وجود المدرّك و استيلائه على القوّة الإدراكية فيقهرها عن الإحاطة به والإكتناء، فليس الاستغراق في إدراك الشيء عبارة عن تسلط الإدراك على المدرك بل تسلط المدرك على الإدراك. و أيضاً ما ذكره مشترك بين الإدراك العقلى و الإكتناء، فليس الاستغراق في إدراك الشيء عبارة عن و عظمته من الإحاطة به والإكتناء، فليس الاستغراق في إدراك الشيء عبارة عن و عظمته الإدراك على المدرك بل تسلط المدرك على الإدراك. و أيضاً ما ذكره مشترك بين الإدراك العقلى و الإدراك الخيالي فإنًا متى استغرقنا في تعقل شيء عظيم قوئ و عظمته امتنع عليه الإلتغات إلى ذاته فضلاً عن تعقل غيره. و من استغرق في جلال الله و عظمته امتنع عليه الإلتغات إلى ذاته فضلاً عن تعقل معقولات أخرى. انتهى كلام صاحب الأسفار في المقام. (ج ٤، ص ٢٤، ط ١).

أقول في بيان بعض كلماته المنيفة: قوله: «و هـذا مـما أشكـل الأمـر عـلى مـن لم يتفطّن» ناظر إلى كلام الفخر في المباحث حيث قـال: «فـإن قـيل القـوّة الخـيالية جسمانية ثم إنّها تقوى على تخيل الأشياء العظيمة إلخ».

و قوله: «بأنّ قوّة الإدراك غير قوة المدرك» القوّة بمعناها اللـغوى، وإضـافتها إلى الإدراك بمعنى كون الإدراك قويّاً. وكذا قوله غير قوة المدرك. والمدرك على صيغة اسم المفعول.

و قوله: «إلّا باعتبار ما أضيف إليه» يعنى باعتبار ما أضيفت الإضافة إليه أي أسندت الإضافة إليه، يعنى أنَّ الإضافة لا توصف بالذات بتلك الأوصاف من القوّة و الضـعف الباب الثالث: من العجج البالغة على تجرّد القرّة الغاقلة / ٢٣١

والعظم والحقارة بل باعتبار ما أضيفت إليه فإذا كان اتصافها بها لا بذاتها بل بالإضافة فإدراك القوى يلزم أن يكون قوياً، كذلك إدراك الشيء الضعيف يـلزم أن يكـون ذلك الإدراك ضعيفاً.

و قوله: «حيث وصف الشيء المتخيل بالحقارة» يعنى أنّ الحقير في قـوله تـخيل الشيء الحقير، وصف للتخيل.

و قوله: «و أيضاً الاستغراق في إدراك الشيء في الحقيقة يرجع إلى ضعف الإدراك» كلامُ سامٍ بعيد الغور وذلك لأنّ الكامل لا يشغله شأن عن شأن، أعنى أنّه يصير مظهراً للاسم الشريف يا من لا يشغله شأن عن شأن. قال المعلّم الثانى الفارايى في الفص الواحد والخمسين والذي بعده من النصوص:

الروح القدسية لايشغلها جهة تحت عن جهة فوق، ولايستغرق الحس الظاهر حسّها الباطن ــإلى أنْ قال: الأرواح العامية الضعيفة إذا مالت إلى الباطن غابت عن الظاهر. وإذا مالت إلى الظاهر غابت عن الباطن إلخ.

و راجع شرحنا على الفصوص الموسوم وتصوص الحكم على فصوص الحكم (ص٣٠٢ ـ ٣١٥، ط ١).

و كذا قال الشيخ الأكبر العارف العربي في الفصّ الاسحاقي مــن فـصوص الحكـم في البحث عن خلق العارف بهمّته ما هذا لفظه:

و العارف يخلق بهمّته ما يكون له وجود من خارج محلَّ الهمّة ولكن لاتزال الهمّة تحفظه ولايؤودها حفظه أي حفظ ما خلقته فمتى طرأ على العارف غفلة عن حفظ ما خلق عدم ذلك المخلوق إلَّا أنَّ يكون العارف قد ضبط جميع الحضرات وهمو لا يغفل مطلقاً إلنح.

و راجع في تنقيب ذلك شرحنا على فصوص الحكم هذا أيضاً. و قوله: «و أيضاً ما ذكره مشترك إلخ» يعنى أنّ ما ذكره جارٍ في الإدراك العقلى أيضاً فيلزم منه أنْ تكون القوّة العاقلة أيضاً جسمانية كالخيالية. فقوله: «فانا متى استغرقنا \_إلى قوله: عن تعقل غيره» بيان لجريان ما ذكره في الإدراك التخيلي. و قوله: «و من

٢٣٢ / الحجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

استغرق في جلال الله ـ إلى آخره» بيان لجريانه في الإدراك العقلي. فالدليل يثبت تجرّد الخيال أيضاً تجرّداً برزخيا فتبصّر.

و صاحب المعنبر أبوالبركات بعد تقرير الحجة اعترض عليها بما تسمعه قال: أمّــا الذين قالوا انّ النفس من الجواهر التي وجودها لا في موضوع فاحتجوا على ذلك بأنْ قالوا: إنّ القوى الجسمانية المدركة في الحواس الظاهرة والباطنة بآلاتـها الجســمانية تستضر أفعالها بما ينال آلاتها من الضرر فتضعف أو تَتَشَوّش أو تبطل وليس كـذلك النفس الناطقة.

أقول: هذا هو تقرير أبي البركات أصل الحجة و هي الحجة الأولى في المعتبر على تجرّد النفس الناطقة. ثم تصدّى للإعتراض عليها بقوله:

أمّا الحجة الأولى القائلة بأنّ القوى الجسمانية إذا أصاب موضوعها الذي هو البدن آفة استضر فعلها وليس كذلك القوة العقلية، فنقول: في جوابه إنّ القوّة العقلية كذلك أيضاً تستضر أفعالها بأمراض البدن كما يضعف الرأى والتفكر والروية في الأمراض البدنية. فإنْ قيل إنّ ذلك الضرر ليس فيها لكن في الآلة، قيل: و من لنا بذلك و ما الذي يدل عليه أنّه كذلك في هذه القوّة دون غيرها إذا جمعها و عمّها مع باقى القوى ضرر الفعل بمرض البدن؟ فلم تدلّ هذه الحجة من حيث لم تميز ولم تفرق. فإنْ أعمينت بغيرها من الحجم كانت الحجة غيرها. انتهى كلام صاحب المعتبر.

أقول: القياس المتقدم في تقرير هذه الحجة يأبى هذا الإعتراض رأساً، وذلك لأنّ كبرى القياس في جانب القوى البدنية كلية دائمية؛ و أمّا صغرى القياس في جانب القوّة العقلية جزئية قد تستضر أفعالها بأمراض البدن فلوخالفتها و تخلفت عنها مرّة واحدة لكانت الحجة ناهضة بأنّها ليست من سنخ القوى البدنية، و المكابر يكابر مقتضى عقله. و إنّما قلنا في صدر البحث عن هذا البرهان إنّ الحجة الأولى من المعتبر تؤول إليه. لأنّ حجة المعتبر بظاهرها اعمّ شمولاً منه وذلك لآنها يشمل ما نال آلات القوى البدنية من الضرر كان من تكرّر أفاعيل تلك القوى أو من غيره كالأمراض الطارية عليها من جهة أُخرى ولكن المآل واحد فلاينبغى بهذا القدر من الفرق جعلهما حجتين منفردتين على ذلك. و أما المحقق الطوسى فقال في التجربد: «و هي جوهر مجرّد... و لحصول الضد» و في كشف المراد:

هذا وجه سابع يدلّ على تجرّد النفس. و تقريره أنّ القوّة الجسمانية مع توارد الأفعال عليها وكثرتها تضعف و تكلّ لآنها تنفعل عنها، ولهذا فإنّ من نظر طويلاً إلى قرص الشمس لايدرك في الحال غيرها إدراكاً تامّاً والقوى النفسانية بالضد من ذلك فإنّ عند تكثر التعقلات تقوى و تزداد. فالحاصل عند كثرة الأفعال هو ضدّ ما يحصل للقوّة الجسمانية عند كثرة الأفعال. فهذا ما خطر لنا في معنى قوله: و لحصول الضد. انتهى كلام الشارح العلامة (ص ١٨٧ بتصحيح الراقم و تعليقاته عليه).

تذكرة: قد تقدم ما خطر لنا في معنى قوله «و لحصول الضد» في البحث عن الحجة الثالثة من الباب الثاني، فتذكّر.

تبصرة: ينبغى إهداء مطلب حول تقريرات هذا البرهان و هو متفرع على نقل ما في المباحث و الأسفار من تقرير البرهان أيضاً سيما أنَّ تقرير صاحب الأسفار له دخـل عظيم في تفهيم المفاد و تقريب الذهن إلى المراد. ففي المباحث:

الدليل التاسع قالوا: القوى الجسمانية تكلَّ بكثرة الأفعال ولاتقوى على القوى بعد الضعف وعلة ذلك ظاهرة لأنَّ القوى الجسمانية بسبب مزاولة الأفعال الكثيرة تتعرض موادها للتحلل والذبول و يسبب ذلك يعرض الضعف لها، وأمَّا القوَّة العـقلية فـأنّها لا تضعف بكثرة الأفعال وتقوى على القوى بعد الضعف فظهر أنها غير مادية أصلاً. و في الأسفار:

الحجة التاسعة القوى البدنية تكلَّ بكثرة الأفعال ولاتقوى على الضعيف بعد القوى. وعلة ذلك أنَّ القوى الجسمانية المادية موادَّها قابلة للتبدل والاستحالة والذبول وبسبب ذلك يعرض لها تبدل الأحوال. أمّا كلالها وضعفها فلتحلَّل المادة وذبولها؛ وأمّا عدم تمكِّنها من الفعل الضعيف إثرَ القوي فالسَّر فيه أنَّ القوى يناسب الأفاعيل فإنَّ هذه القوىٰ لمّا كان من شأنها الاشتداد والتضعيف و التبدّل بالاستحالة كما علمت فهى متفاوتة الحدوث حسب تفاوت الإستعداد فإذا استعملت الآلة الجسمانية في إدراك قوى أو فعل قوى فلابد هناك من قوة قوية فيفيض من المبدء القوة القوية على تلك الآلة، ثم إذا استعملت إثر ذلك الفعل في فعل آخر ضعيف يعسر ذلك على تلك القوة لأنها لا تناسبه وإنّما المناسب لهذا الفعل الضعيف قوة ضيعيفة، والقوة أنّما تحدث تدريجاً لا دفعة كما علمت فيما سبق؛ ولأجل ذلك لا يمكن للقوة القوية الفعل الضعيف كما لا يمكن للقوة الضعيفة ولأجل ذلك لا يمكن للقوة القوية الفعل الضعيف كما لا يمكن للقوة الضعيفة الفعل القوى، ألاترى أنّ القوة المحركة التي في الحجر العظيم لا يمكن للقوة الضعيفة الفعل القوى، ألاترى أنّ القوة المحركة التي في الحجر العظيم لا يمكن للقوة الضعيفة الفعل القوى، ألاترى أنّ القوة المحركة التي الشديدة التسخين الضعيف لما يلاقيه. وأمّا القوى الفير الجسمانية فلكونها متساوية النسبة إلى جميع القوابل و غير متناهية الفوى الغير الجسمانية فلكونها متساوية النسبة إلى جميع القوابل و غير متناهية القوى الفير الجسمانية فلكونها متساوية والضعيف من الأفعال بعضها عتب بعض من جهة الأسباب المخصصة، فلأجل ذلك الضعيف من الأفعال وتقوى على القوى بعد الضعيف و على الضعيف بعد القوى. لا تضعف بكثرة الأفعال وتقوى على القوى يعد الضعيف و على الضعيف بعد القوى. فإذا تقررت هذه المقومة فقيل بعض في قوى بعد الضعيف و على الضعيف بعد القوى. فإذا تقررت هذه المقومة عقيب بعض من جهة الأسباب المخصصة، فلأجل ذلك مؤونا تقررت هذه المقومة فقوى القوى بعد الضعيف و على الضعيف بعد القوى. فإذا تقررت هذه المقومة فقول: القوة الماقلة لما كانت هكذا لأنها تدرك المعقولات مأنها ما ذكرناه انتهى ما أفاد في تقرير المواد.

فأقول: النفس تقوى على الضعيف إثر القوى أى عقيبه، كما أنّها تقوى على القوى إثر الضعيف، ولا تكون القوى الجسمانية كذلك بـل تـضعف وتـذبل وتـنغذ إثـر القـوي والضعيف. وعبارات الحجة بعضها يـناسب تـقدم القـويّ عـلى الضعيف بـأنْ يـقال ولا تقوى على القويّ بعد الضعيف كما هو عبارة المباحث و الأسفار. ولا يـخفى أنّ النفس تقوى على الضعيف بالتجربة والتعليم والتمرّن والتداوم وغيرها، بل يصحّ أن يقال إنّها تقوى على القويّ بعد الضعف كما هو عبارة المباحث و عبارات صدرما في الأسفار من تقرير الحجة أيضاً تناسب هذا الوجه، و تقرير الفخر أظهر في ذلك. وبعض عبارات الحجة على ما في الأسفار يناسب تقدّم الضعيف على القوى بأن يقال ولا تقوى على من تقرير الحجة أيضاً تناسب هذا الوجه، و تقرير الفخر أظهر في ذلك. وبعض عبارات الحجة على ما في الأسفار يناسب تقدّم الضعيف على القوى بأن يقال ولا تقوى على من الفعل الضعيف إثر القوي» ناصّة على ذلك. ثم أنّ بعض عبارات الحجة في الأسفار من الفعل الضعيف إثر القوي» ناصّة على ذلك. ثم أنّ بعض عبارات الحجة في الأسفار على الوجه التعميم حيث يقول: «يجوز أنْ يصدر منها القوى والضعيف مـن الأفـعال بعضها عقيب بعض» حتى يشمل الوجهين. و بالجملة هذه الحجة ناطقة بأنّ النفس تقوي على القوى بعد الضعف أى بعد ضعفها تقوى على القوى؛ و تقوى على الفعل القوى بعد الفعل الضعيف؛ و تقوى عـلى الفـعل الضعيف بعد الفعل القوي، و القوى الجسمانية ليست كذلك فتبصّر.



يو) برهان أخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامّاً عقليّاً، وهـو البـرهان الثامن من نفس الشفاء في أنّ قوام النفس الناطقة غيرمنطبعة في مادة جسمانيّة.

قال الشيخ: وأيضاً فإنّ أجزاء البدن كلّها تأخذ في الضعف من قواها بعد منتهى النشؤ والوقوف وذلك دون الأربعين أو عند الأربعين، وهذه القوّة المدركة للمعقولات أنّما تقوى بعد ذلك في أكثر الأمر؛ ولو كانت من القوى البدنية لكان يجب دائماً في كل حال أنْ تضعف حينتذ. لكن ليس ذلك إلّا في أحوال وموافاة عوائق دون جميع الأحوال فليست هي إذن من القوّة البدنية.

و من هذه الأشياء تبيّن أنّ كل قوّة تدرك بآلة فلاتدرك ذاتها، ولاآلتها، و لاإدراكها. و يضعفها تضاعف الفعل، و لا تُدرك الضعيف إثْرَ القوىّ، والقوى يوهنها، و يضعف فعلُها عند ضعف آلات فعلها و القوّة العقلية بخلاف ذلك كلّه.

بيان: قوله: «و أيضاً فإنَّ أجزاء البدن» أي هذا دليل آخر على تجرَّد النفس.

و قوله: «لكن ليس ذلك إلّا في أحوال» أى ليس ذلك الضعف للقوّة العقلية إلّا في أحوال إلخ.

و قوله: «و القوّة العقلية بخلاف ذلك كله» الواو حالية. و المراد من الأشياء في قوله: «و من هذه الأشياء تبيّن» البراهين المتقدمة في تجرّد النفس الناطقة الإنسانية. وإلى هذا البرهان ينتهى البراهين على أنّ قوام النفس الناطقة غير منطبع في مادة جسمانية من نفس الشفاء ظاهراً و لكن فيه برهاناً آخر يأتي التحقيق فيه.

و هذا البرهان مذكور في النجاة أيضاً. و هو في المطبوعة المصرية معنونة بـقوله:

الباب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القرّة الغاقلة / ٢٣٧

برهان ثالث و أيضاً فإنّ أجزاء البدن إلخ. وعبارات النجاة تحاكى عبارات الشفاء أيضاً إلّا في بعض العبارات على تغيير يسير ففي النجاة: وأيضاً فإنّ البدن تأخذ أجزاؤه كلّها تضعف قواها... و هذه القوة أنّما تقوى بعد ذلك... فليست إذاً من القوى البدنية.

و هو الحجة الأولىٰ من النمط السابع من الإشـارات عـلى تـجرّدها وإنْ كــان مــا في الإشارات أعمّ شمولاً من الشفاء.

و هذا البرهان هو الحجة السادسة من معتبر أبي البركات على كون النفس جوهراً غير جسماني (ج ٢، ص ٣٥٨، ط ١) قال:

أمّا الذين قالوا أنّها من الجواهر التي وجودها لا في موضوع لكنها ليست بـجسم فاحتجوا على ذلك ... وبأنّ الأبدان وقواها تضعف إذا جاوزت في قموتها ونـموّها أشدّها ومنتهاها. وتأخذ بعد بلوغ الغاية في الذبول والإنحطاط. والنـفس النـاطقة تقوى حينئذ في كثير من الناس أولا تضعف مع مـا يـضعف مـن القـوى فـليست بجسمانية مثلها.

ثم اعترض على حجيتها. ويأتي نقل الاعتراض ورده.

و هو الدليل السادس من المباحث المشرقية للفخر الرازى: لو كانت القـوّة العـاقلة جسدانية لضعفت في زمان الشيخوخة دائماً إلخ (ج ٢، ص ٣٦٦. ط ١). ثم أخذ فـي الاعتراض عليه بما سنتلوه عليك مع ردّه.

و هو الوجه السادس في تجرّد جوهر النفس من نجربد الاعـتقاد للمحقق الطوسى قوله: «و هي جوهر مـجرّد... ولانـتفاء التـبعية قـال الشـارح العـلامة الحـلى فـي كشف المراد:

الذي فهمناه من هذا الكلام أنّ هذا وجه آخر دال على تجرّد النفس، و تـقريره: أنّ القوّة المنطبعة في الجسم تضعف بضعف ذلك الجسم الذي هو شرط فيها، والنـفس بالضدمن ذلك فإنّها حال ضعف الجسم كـما فـي وقت الشـيخوخة تـقوى و تكـثر تعقلاتها. فلو كانت جسمانية لضعفت بضعف محلّها وليس كذلك. فلمّا انتفت تبعية النفس للجسم في حال ضعفه دلّ ذلك على أنّها ليست جسمانية. (كشف المراد، ص ١٨٧ بتصحيح الراقم و تعليقاته عليه).

و هو الحجة السادسة في الأسفار على تجرّد القوّة الخيالية و الوهمية. قال: «الحجة السادسة لو كانت القوّة العاقلة جسدانية لضعفت في زمان الشيخوخة دائماً إلخ (ج ٤. ص ٧٢، ط ١).

و هو الحجة الخامسة من رسانة في السعادة و الحجج العشر للشيخ الرئـيس أيـضاً بتقرير آخر قال:

الحجة الخامسة، من البيّن أنَّ الأجسام الواقعة تحت النمو تأخذ في سنَّ الشيخوخة في الضعف وكذلك جميع القوى الملابسة لها، ولو كان محل العلم جسماً أو قـوّة جسمانية تتعلق تنميتها بكمال الجسم وقوّتها بقوّته لكانت الشيخوخة على الإضطرار تضعف القوّة المميزة، أو الجوه التعبيري عن تعقل الحكمة فلايوجد أحد من الناس إلّا وهو في تلك الحال أضف منه في الأحوال التي كان الجسم والقوى الجسمانية فيها قوية جداً، وقد نزى من يكبر سنّه، ويأخذ جوهره الجسماني في الذبول يكون أقوى تمييزاً منا كان أولاً، بل ذلك على الأكثر؛ ولو كان الموضوع جسماً حقاً لماكان يوجد هذا في حال أبداً؛ فإذاً موضوع العلم جوهر غير جسماني، وذلك ما أردنا

و هو البرهان الرابع على جوهرية النفس وغناها عن البدن في القوام، في الفصل التاسع من رسالة الشيخ الرئـيس أيـضاً المـوسومة بـهـدية الزئيس أهـداهـا للأمـير نوح بن منصور الساماني، بتقرير آخر. قال:

ومن البراهين الدالَة على صحة هذه الدعوى ما أنا مُبيَّنة فأقول: لا شك أنَّ الجسم الحيواني والآلات الحيواتية إذا استوفين سنَّ النمو وسنَّ الوقوف أخذت في الذبول والتنقَص وضعف القوَّة وكلال المنّة وذلك عند الإنافة على الأربعين سنة. ولو كانت القوّة الناطقة العاقلة قوّة جسمانيَّة آليَّة لكان لا يوجد أحد من الناس في هذه السنين إلا وقد أخذت قوّته هذه تتنقص ولكنَّ الأمر في أكثر الناس على خلاف هذا بـل ليس قوام القوّة النطقية بالجسم والآلة فإذن هي جوهر قائم بذاته وذلك ما أردنا بيانه. (رسائل الشيخ الرئيس، ص ٧١، ط مصر، سـنة ١٣٢٥ ه بـتصحيح ادور فـنديك وص ١٧٥ من أربع رسائل نفسبة للشيخ بتصحيح الأهواني، ط مصر، ١٣٧١ ه).

و هذا البرهان ذكره ابن مسكويه (ابو على احمد بن محمد بن يعقوب بن مسكويه الخازن الرازى معاصر الشيخ الرئيس) في صدر كتاب طهارة الأعراق وقد نقلناه وبينًاه بــالفارسية فــي الدرس السـادس والخـمسين مـن كـتابنا دروس مـعرفة النـقس (ص ١٧٥\_١٧٨، ط١).

اعلم أنّ أهم ما ينبغى أنْ يذكر حول هذا البرهان هو ما في المباحث المشرقية من التقرير والإعتراض أوّلاً، ثم ما في الأسفار ثانياً فإنّ صاحب الأسفار ناظر في كلماته إلى ما في المباحث، وبعد ردّ اعتراضاته تصدّي لتحقيق تـفرد هـو بـه فـي الحكمة المتعالية، ثم نزيد عليهما بما لنا من التعليقات الإيضاحيّة في بيان بعض عباراتهما في المقام، قال في المباحث:

الدليل السادس، لو كانت القوّة العاقلة جسدانية لضعفت في زمان الشيخوخة دائماً، لكنّها لا تضعف في زمان الشيخوخة دائماً، فهى غير جسدانية. و يصحّح نقيض التالي بقياس من الشكل الثالث هكذا: كل ما يعقل به الشيخ الأشياء فهو قوّة عاقلة، وليس كل ما يعقل به الشيخ الأشياء فإنّه يكلّ عند الشيخوخة، فليس كل قوّة عاقلة تكلّ عند الشيخوخة.

و اعلم أنّه ليس من الواجب في صحّة ما قلنا أنّ لا يكون عقل شيخ يكل بل إذا كان عقل مّا لم يكل في الشيخوخة و إنّ كان سائر العقول يكلّ فالمطلوب قد صح. فإنّه إنّ كانت النفس محتاجة في ذاتها إلى البدن كان اختلال البدن موجباً لاختلال النفس لا محالة فحينئذ يستحيل أنْ يختل البدن و تكون النفس سليمة، أمّا إذا كانت النفس غنية في ذاتها عن البدن لا يلزم أنْ تختل أفعال النفس عند اختلال البدن. نمم قد يجوز أنْ يكون اشتغالها بتدبير البدن عند اختلاله يعوقها عن سائر أفعالها. وذلك مثل ما يعرض للفارس الراكب فرساً ردىّ الحركات فإنّه يصير اشتغاله بمراعات مركبه

٤٤ / الحجج البالغة على تجرد النفس الناطقة

مانعاً لد عن أفعالد الخاصّة بد وليس صدورها عند بشركة الفرس. ويجوز أن يكون الفعل الذي ليس بالشركة موقوفاً على الفعل الذي بالشركة مثل أنه قد يحتاج في اكتساب المعقولات في أوّل الأمر إلى تخيلات تتصرف فيها النفس تصرفاً سنذكره فإذا عاقت عن استعمال التخيلات آفة في أعضاء التخيل كلّت القوّة العاقلة عن أفعالها فالشيخ إذا عرض لد الإنصراف عن المعقولات فالسبب فيد أنه قد شغل عن أفعاله الخاصة أو عرضت الآفة لشيء ربما احتاج إليه في هذه الأفعال لا لأنّ جوهر نفسه قد ضعف، فانّ الشيخ لو أعطى عيناً كمين الشاب في العزاج لكان حسّه مثل حسّ الشاب بل الشيخوخة ضعف في الآلات البدنية يشبه حال السكر والإغماء. فإنْ قيل الشيخ لماء أما يمكنه أن يستمرّ في أفعال عقله على عنه مثل حسّ فإن قيل الشيخ لماء أما يمكنه أن يستمرّ في أفعال عقله على الصحة لأنّ عقله يتم والأفعال.

فنقول: الأعضاء الطرفية أنّما يلحقها الضعف والفساد لضعف يسبق إلى المبادي، ولو كانت المبادي صحيحة لانحفظت الأطراف ولم تسقط قواها فكان الحال فيها كالحال في الشباب فيظهر من هذا أنّه لاكبد الشيخ ولادماغه ولاقلبه على الحال الصحيحة أو القريبة من الصحيحة، ولذلك يجد في نبضه وبوله وأفعال دماغه تفاوتاً عظيماً. فإنْ قيل إنّ بعض الأمزجة أوفق لبعض القوى فلعلّ مزاج المشائخ أوفق للقوّة العقلية فلهذا تقوى فيه هذه.

فنقول: مزاج المشايخ إمّا برد ويبس، وإمّا ضعف، وكل واحد منهما قد يوجد قبل الشبب ولايكون لصاحبه مزيد استعداد. وأيضاً قليس كمل شميخ هو أقوى من الشباب، وليس الدليل مبيناً على أنّ الغالب في المشايخ كمال العقل بل عملى أنّه لوكانت القوّة العقلية قائمة بالبدن لاستحال أنْ لا تضعف عند ضعف البدن. وقد نجد واحداً ليس كذلك فالمقدم مسلوب على أنّ ضعف البنية ليس يكون ملائماً لما يقوم بالبنية بل لعلة تلائم ما لا يقوم بالبنية. فإنْ قيل الشيخ تخيله و تذكره و حفظه محفوظة ليست دون حال عقله مع أنّ هذه فنقول: ليس الأمر كما ذكرتموه، وأمّا ذكره الأُمور الماضية التي كانت في ذكره في زمان الشباب فأنّما يكون كذلك لأن تكرر مذكوراتها على وهمه وهو شيخ أكثر من تكررها عليه وهو شاب فيكون السبب لذكره أقوى فيه مما في الشباب. وأما حفظه الأشياء التي يحفظها عند الشيخوخة فهو ضعيف، فالشيخ لا في حفظه تصور المحسوسات ولافي حفظها معانيها كالشاب. وإنْ شئت أنْ تعلم ذلك فجرّب حفظ الشيخ للشيُّ الذي يحفظها معانيها كالشاب. وإنْ شئت أنْ تعلم ذلك فجرّب حفظ الشيخ للشيُّ الذي يحفظها معانيها كالشاب. وإنْ شئت أنْ تعلم ذلك فجرّب حفظ الميخ للشيُّ الذي يحفظها معانيها كالشاب. وإنْ شئت أنْ تعلم ذلك فجرّب حفظ الميخ للشيُّ الذي يحفظها معانيها كالشاب. وإنْ شئت أنْ تعلم ذلك فجرتب حفظ الميخ للشيُّ الذي يحفظها معانيها كالشاب. وإنْ شئت أنْ تعلم ذلك فجرتب حفظ الميخ للشيُّ الذي يحفظها معانيها كالشاب. وإنْ شئت أنْ تعلم ذلك فجرتب حفظ النيخ للشيُّ الذي يحفظها معانيها كالشاب. وإنْ شئت أنْ تعلم ذلك فجرتب حفظ الميخ للشيُّ الذي يحفظ عند شيخوخته كحفظه عند ما كان صبيماً أو شماباً فائك ينحفظ له قبل ذلك و تجد تذكره أضعف مما كان أيضاً إلاّ فيما للحقل سببيل إلى المعونة فيه. وأمّا الأمور المحفوظة قديناً فأنّما يساوى الشيخ الشاب في حفظها لأنه يتساوى فيهما السبب للحفظ عدداً وبع ذلك فإنّ المرتسم من ذلك في حفظ الشاب أوضح وأصفى وأشد استصحاباً باللاحوال المطيفة به والمرتسم في حفظ الشاب أطمس وأدرس وأخفى لمعاناً وظهوراً.

القوى جسمانية.

فإنْ قيل الشيخ ليس أنّما يوجد سليم العقل بحسب الأمور العقلية الكلية. بل هو أثقب رأياً وأصحّ مشورة من الشاب في الأُمور الجزئية الخيالية وأنت لاتقول أنّ خـياله أسلم من خيال الشاب أو مثله.

فنقول: إنَّ ذلك لشيئين: أحدهما أنَّ الآلة أكبر، و ثانيهما أنَه يستعين بما هو مساو لمثله من الشاب أو أقوى بسبب قلة المنازعات. أمَّا أن الآلة أكبر فهو أنَّ الأمثلة الجزئية عنده أكثر لأنَّ تجاربه أوفر. ثم إنَّه ليس يتصرف فيها بالخيال والقوى الوهمية فقط بل يرجع فيها إلى العقل فيستعين به في طريق القسمة للأسباب الواقعة الممكنة و طريق الإعتبار للأوائل.

فإنْ قيل: لم لا يجوز أنْ يقال: إنّ الشيخ قد استفاد في استعمال العقل دربة فصارت الآلة وإنْ ضعفت إلّا أنّ كثرة دربته تتدارك ما فات بسبب نقصان الآلة ولذلك فإنّ الشيخ المتدرب أقوىٰ في صناعاته واستعماله لها من الشاب.

٢٤٢ / الحجج البالغة على تجوّد النفس الناطقة

فنقول: الدربة أنّما يحصل لها أثر من وجهين: أحدهما أنّ هيئات التحريك الصادرة بالإرادة تتمتل في الخيال أشدّ فيكون وجه استعمالها عند الوهم أحضر. و ثانيهما و هو أنّ الأعضاء تستفيد بذلك حسن تشكّل تستعد به لهيئة التحريك. وليس يمكن أن يقال هذا في باب المعقولات فإن العقل وإن سلمنا أنه يفعل بتحريكات الآلات فليس ينحفظ في النفس خيال شيء منها كما ينحفظ لهيئة تحريك اليد والقدم و نحوه. و لا أيضاً يمكن أنْ يقال أنه يستعين بآلات جسدانية و هي عاصية فيفيدها الاستعمال طاعة فإنا وإنْ سلمنا العقل يفعل بتحريكات مستعصية و نحوه. و لا أيضاً يمكن أنْ يقال أنه يستعين بآلات جسدانية و هي عاصية فيفيدها و نذلك فإنّ صحيح الفطرة الأصيلة يشرع في العلوم فيقف عليها على الاستواء وإنْ كان بعض الناس يحتاج إلى أنْ يراض من جهة التفطن لمعانى الألفاظ، و من جسهة معاوقة من خياله و معارضة منه لعقاء حتى يفهم الحال في ذلك فيعقله ويستوى في أدنى مدة و أخف كلفة. انتهى كلام الفخر.

بيان: قوله: «و يصحّع نقيض التيالي بقياس من الشكل الشالث» برهان تمام، والشكل الثالث ينتج نتيجة جزئية موجبة أو سالبة، ونتيجة هذا القياس هي السالبة الجزئية و هي قوله: «فليس كلّ قوّة عاقلة تكلّ عند الشيخوخة» ولا تنافي لفظة الكل في النتيجة الجزئية لأنّ سور السالبة الجزئية ليس بعض، و بعض ليس، وليس كلّ. و ما يساويها. فإذا كانت القوّة العاقلة لها فعلها بنفسها أعنى أنّ لها تعقلاً بذاتها، عند كلال و ما يساويها. فإذا كانت القوّة العاقلة لها فعلها بنفسها أعنى أنّ لها تعقلاً بذاتها، عند كلال ولوكان وقوع ذلك الفعل مرّة واحدة؛ كما أنّ رؤياً واحدة مثلاً إذا تحقق لهما تعبير صحيح كفى ذلك لإثبات الرؤيا الصادقة وإن كان كثيراً من الرؤيا أضغات أحلام، كما أفاد صاحب المباحث بقوله: «واعلم أنّه ليس من الواجب في صحة ما قلنا إلخ». ولكن تمسكه بأعضاء التخيل ليس بتمام لما دريت من تجرّد القوة الخيالية أيساً. وقوله: «ليس من الواجب إلخ» كلام كما في الأسفار في قوّة قياس استثنائي تاليه متصلة كلية موجبة استثنى فيه نقيض التالي و هو سالبة جزئية لينتج نقيض المقدم، صورته هكذا؛ وحربة النتا القائية التالي و هو سالبة جزئية لينتو نقوة أو كان كثيراً من الرؤيا أضغاث أحلام. كما ولوكان الوجب إلى كلام كما في الأسفار في قوّة قياس استثنائي تاليه معلمة كلية أي ها. وليس من الواجب إلى المان لي المادرية من تحرّد القوة الخيالية أي ما لاكن ولي النت الوجبة التنه أنه ليس بتمام لما دريت من تجرّد القوة الخيالية أي في الما وقوله: ولي من الواجب إلى النهار في قوّة قياس استثنائي تاليه متصلة كلّية أي من الواجب إلى ما الوكانت الناطقة جسدانية تفعل بالآلة لكان كلما عرض للبدن آفة أو مرض أو كلالة لو كانت الناطقة جسدانية تفعل بالآلة لكان كلما عرض للبدن آفة أو مرض أو كلالة الباب الثالث: من العجج البالغة على تجرّد القوّة الغاقلة / ٢٤٣

يعرض لها في التعقل فتور وليس كذلك كلياً، ينتج أن تعقلها ليس بآلة بدنية. فلايرد عليه أنّ كثيراً ما يعرض الإختلال في التعقل عند اختلال قوى البدن لأنّ هذا بـمنزلة استثناء لعين التالي لا لنقيضه فلاينتج شيئاً.

قوله: «نعم قد يجوز إلخ» بيان لسبب عروض الإختلال في التعقل تــارة، و وجــهه ظاهر.

قوله: «الأعضاء الطرفية» الأعضاء الطرفية في كتاب القصاص والديات من الكتب الفقهية يراد بها ما دون النفس كاليد و الرجل و الأذن و نحوها، و هاهنا بمناسبة البحث جعل الكبد و الدماغ و القلب أصلاً و ما سواها أطرافاً، و الأعضاء الرئيسة و المرئوسة في كتب الطبّ على تفصيل آخر.

قوله: «فإنْ قيل الشيخ تخيله إلغ» لما لم يكن صاحب المباحث قائلاً بتجرّد الغيال والقوّة الوهمية بل كان هو كغيره من المشاء قائلاً بجسمانيتهما، ثم رأى بقاء التخيل والتذكر كالعاقلة عند الشيخوخة تكلفوا تمخلات شديدة في دفع البقاء عندها، فاعلم أنّ الحجة السادسة من كتاب الأسفار على تجرّد النفس في الحقيقة تلخيص عبارات المباحث في تقرير الدليل المذكور إلّا أنّ صاحب الأسفار تفرّد في البحث عن الخيال و نحوه، وكذا عن الإعتراضات الواردة من المباحث عليها بعد تقرير أصل الحجة تلخيصاً بتحقيقة الشريف فقال:

حكمة عرشية: اعلم أنّ هذا البرهان أيضاً غير دالٍّ على أنّ لكل إنسان جوهراً مغارقاً عقلياً، بل يدلّ على أنّ القوّة العاقلة غير بدنية. و هو كما يدل على أنّ القوّة العماقلة ليست بدنية، يدلّ على أنّ القوّة الخيالية والوهمية أيضاً ليست بدنية. فإنّ بـ هض المشايخ والمرضى قد يكون تخيّله و تصوّره للمعانى الجزئية بحاله. ولو كانت القوّة الخيالية طبيعية قائمة بهذا البدن الطبيعى لكان كلما عرضت لها آفة أو مرض وقع الإختلال في تخيّله و تصوّره وليس كذلك إذ قد تكون غير مختلّة في فعلها، والقضية السالبة الجزئية تكفى لاستثناء نقيض التالى كما علمت. والقوم لعدم اطلاعهم على تجرّد الخيال تكلّفوا تمحّلات شديدة في دفع بقاء التخيّل والتذكر عند الشيخوخة واختلال البدن. انتهى كلام صاحب الأسفار فيما تفرد به في المقام. أقول: أمّا قول صاحب الأسفار «انّ هذا البرهان أيضاً غير دال على أنّ لكل إنسان جوهراً مفارقاً عقلياً» قد تقدّم التحقيق ذلك منّا في أثناء البحث عن البرهانين الأوّل والثانى من الشفاء، فقد دريت في الموضعين أنّ ما أدّى إليه نظره الشريف في هذا الأمر ليس على ذلك الإطلاق بصحيح.

و أممّا قول الفخر في المباحث: «و أمّا حفظه الأشياء التي يحفظها عند الشيخوخة فهو ضعيف» فأقول: ينبغى أنْ يميّز و يفرق في المقام بين فعل النفس من حيث هي عاقلة لذاتها ولما كسبتها، وبينه من حيث هي فاعلة بالآلات البدنية، والنظر الأصيل في مهاحث تجرّدها هو الأول و هو باق على قوّته عند الشيخوخة سواء كثرت معلوماته أو قلّت؛ وأما الثاني فكلاله لا يضرّ تجرّدها. مثلاً أنّ القوّة المتفكرة متحركة في فعلها، ولابد في الحركة هذه من استعمال الآلة الجسدية والآلات الجسدية يكلّها تكرّر الأفاعيل. وفي اللآلي المنتظمة للحكيم السبزواري (ص ٨. ط ١):

و الفكر حركة إلى المبادى و من مبادى إلى المراد و الغرض إنّ الشيخ الهرم مثلاً أمكن أنْ يدركه الضعف في تفكّر مسألة علمية من حيث سرعة كلال آلة الفكر، قبل الشاب بزمان، ولكن ذلك لاينافي أنْ يتعقّل معانى عقلية متوالياً من غير عروض كلال وفتور لأنّ المتفكرة في فعلها تحتاج إلى آلة جسدية دون العاقلة، ويجب الفرق بينهما، وانّما الكلام في تجرّد العاقلة. فحيث إنّ العاقلة في إدراكاتها وتعقلاتها المعانى المكسوبة المخزونة فيها باقية على قوّتها عند الشيخوخة مثلاً علمنا أنّ النفس مجرّدة في ذاتها و يكفى ذلك في تجرّدها. فقوله: و أمّا الأُمور المحفوظة...»

فيه كفاية لعدم كون النفس من المقارنات. وأما قوله في الفرق بين المرتسمين في الشيخ والشاب فوهماني صرف لابرهان عليه، بل العكس صواب.

قوله: «فإن قيل الشيخ ليس ...» السؤال يتضمن أمرين: أحدهما أنّ الشيخ ليس في الأُمور العقلية الكلية سليم العقل، و ثانيهما أنّه في الأُمور الجزئية الخالية أثقب رأياً من الشاب، ثم سأل عن الأمر الثانى بأنّه كيف يكون كذلك مع أنّ القوّة الخيالية عـندكم جسمانية؟ فأجاب عن الثانى بقوله: انّ ذلك لشيئين إلخ، وأمّا الأمر الأوّل فكأنه سلم أنه كذلك. ولا يخفى عليك أنّ قوله: «ثم انّه ليس يتصرف فيها بالخيال والقوى الوهـمية فقط ...» ليس جواباً عن الأمر الأوّل. وأنت بما أسلفنا دريت أنّ الخيال مجرّد أيـضاً فالكلام في العاقلة. وانّ الأمر الأوّل في السؤال وهم وافتراء، بل الصـواب هـو فـي خلاف ذلك.

قوله: «فإنْ قيل لم لا يجوز إلخ». الدربة هي ملكة تكسب من تـمرّن العـمل، فـما يستفاد من استعمال العقل ملكات علمية وإطلاق الآلة عليها أنّما هـو عـلى المـجاز و ضرب من التوسع في التعبير، والبحث في الآلات الجسدية و فتورها. و تلك الملكات تكسب النفس سعة نورية وجودية على ما تحقق بالبراهين القاطعة على اتحاد العاقل بمعقولاته، والتجارب لقاح العقول.

قوله: «و ليس يمكن أنْ يقال هذا في باب المعقولات...». بـل ذلك في بـاب المعقولات أشد فإنّ النفس الفسيحة بالملكات النورية العلمية كان تصرفها في قواهـا مطلقاً أقوى و آكد وإنْ كانت محال بعض القوىٰ من حيث كونها مادية واهنة مستعصية. وعمدة النظر في البرهان هي تجرّد النفس الناطقة الإنسانية من حيث بقاء فعل القوّة العاقلة مع فتور آلاتها الجسمانية، و الحجة قول فصل على ذلك و أمثال تلك الوساوس حوار لفظية لا اعتداديها. و من تلك الوساوس اعتراض أبى البركات في المعتبر عـلى الحجة حيث قال معترضاً بعد تقريرها بما تقدم ما هذا لفظه:

و أمّا الحجّة القائلة بضعف القوى البدنية وقوّة العقل في الشيخوخة، فجوابه أنّ تسليم الدعوى لايثبت الغرض المطلوب فإنّ لكل قوّة مزاجاً يموافقها يمقوى بمه فعلها فلاعجب أنّ تقوى من البدن قوّة مع ضعف أخرى كما يقوى السمع والحفظ في الأعمى، و تضعف الشهوة بقوّة الغضب، والغضب بالشهوة، فلعلّ المزاج الشميخوخى موافق لهذه القوّة أكثر من موافقة غيره، ولعلّ الرياضة بالتجارب والتعاليم الحاصلة في طول العمر تجتمع لها ويتبع ضعفها فيما بعد مع تزايد ضعف البدن و قواه بآخرة

٢٤٦ / الحجج البالغة على تجرّد النفس التاطقة

وعند الموت تضعف القوى بأسرها وهذه في جملتها فيشتبه الأمر ولاتفيد الحجة سوى أنّ هذه غير هذه وكل واحد منها كذلك هي غير الباقية ولا يحصل بالجسمانية و غير الجسمانية من ذلك تصديق في واحدة دون الأخرى. انتهى كلامه.

أقول: لا يخفى عليك أنّ كلام صاحب المعتبر غير معتبر فإنّ قوله: «فلا عـجب أن تقوى من البدن قوّة مع ضعف أُخرى» لا ينافي فتورها وضعفها عند الشيخوخة وإنكار عروض الذبول والنقص على القوى البدنية عندها يعدّ من إنكار البديهيات. ولو كان اقتضاء المزاج الشيخوخى ما قال لوجب أن يوافق كل مزاج شيخوخى كذلك، ووجب أن يوافق إدراك المعقولات أكثر من مزاج غيره و هو كماترى.

و أمّا ما تمسك بالرياضة على اجتماع العلوم الكثيرة فغير ما نحن فيه رأساً وذلك لأنّ إنساناً إذا فرض قليل البضاعة في المعقولات جداً، وكان عند الشيخوخة عاقلاً لمعنى واحدٍ كلّى فقط هو كان مكسوبه منذ زمان شبابه، أفادت الحجة تجرّد النفس العاقلة.

ثم إنّ اعتراض صاحب المعنير، واعتراض تبلعيذه صاحب المباحث وشرح الإشارات على الحجة ـ كسائر وساوسهما على العلوم العقلية ـ متقاربان، وقد أورد التلميذ في الشرح هذا الاعتراض عليها أيضاً، وسترى حسم مادّته عن المحقق الطوسى من شرحه على الإشارات. وينبغى أنْ يعدّ أمثال أبي البركات الطبيب والفخر الرازى الخطيب والمتكلم المنشى الغزالى صاحب النهافت من المتفلسفة لا من الفلاسفة الحكماء. و تجوال الفكر حول عباراتهم كثيراً يحاسب من تضييع العمر كماضيّعنا، إلّا أن الأمر خطير ولعلّ عظم الخطر في ذلك يجبره.

بقى في المقام نقل كلام الشيخ في الفصل الثانى من النمط السابع من الإشارات، و شرح المحقق الطوسى عليه في تقرير الحجة، و بعض الإشارات منّا حولها. فهى مايلى: قال الشيخ:

تبصرة. إذا كانت النفس الناطقة قد استفادت ملكة الإتصال بالعقل الفعّال لم يضرّها فقدان الآلات لأنّها تعقل بذاتها كما علمت لا بآلتها. ولو عقلت بآلتها لكان لا يعرض للآلة كلال البتّة إلّا و يعرض للقوّة كلال. كما يعرض لا محالة لقوى الحس و الحركة. ولكن ليس يعرض هذا الكلال بل كثيراًما تكون القوى الحسيّة و الحركيّة في طريق الإنحلال و القوّة العقليّة إمّا ثابتة، وإمّا في طريق النموّ و الإزديـاد. وليس إذا كـان يعرض لها مع كلال الآلة كلال يجب أنْ لا يكون لها فعل بنفسها وذلك لأنك علمت أنّ استثناء عين التالي لا ينتج. و أزيدك بياناً فأقول: إن الشيء قد يعرض له من غـيره ما يشغله عن فعل نفسه، فليس ذلك دليلاً على أنّه لا فعل له في نفسه، وأمّا إذا وجد قد لا يشغله غيره و لا يحتاج إليه فدلّ على أنّ له فعلاً بنفسه. اتـتهى كـلام الشـيخ (رضوان الله تعالى عليه).

بيان: قوله: «قد استفادت ملكة الإتصال».

أقول: تحقيق البحث عن ذلك و تنقيبه يطلب في شرح العين الثامنة و العشرين من كتابنا سرح العيون في شرح العيون.

و قوله: «و يعرض للقوّة كلال» يعنى بالقوّة القوّة العاقلة قد عبّر عنها بالقوّة العقلية أيضاً. وقوله: «لأنك علمت أنّ استثناء...» يعنى علمت في منطق كـتاب الإشارات. واستثناء عين التالى في المقام بأن يقال: لكن قد يعرض لها كلال حينما يعرض للآلة كلال؛ أو نحوها من عبارات أُخرى تفيد هذا المعنى.

و قوله: «إنّ الشيء قد يعرض إلخ». الشيء المبحوث عنه هاهنا هو النفس الناطقة كما قال في صدر كلامه: إذا كانت النفس الناطقة؛ وإنْ شئت قلت هو القوّة العاقلة أو القوّة العقلية. والمراد بالغير هو الآلة البدنية. والمقصود عن فعل نفسه هو التعقل فإنّه فعل الشيء أى فعل النفس الناطقة. وضمير إذا وجد يرجع إلى ذلك الفعل. وضمير إليه في قوله «و لا يحتاج إليه» يرجع إلى غيره في قوله «قد لا يشغله غيره»، والغير كما قلنا هو الآلة الجسمانية الجسدية.

و أمّا ما أفاده المحقق الطوسي في الشرح فهو قوله:

التبصرة جعل غير البصير كالأعمىٰ بصيراً، والتنبيه جعل غير اليقظان كالنائم يقظان؛ ففي تسمية هذا الفصل بالتبصرة دون التنبيه تعريض بأنَّ البحث المذكور فيه أوضح من الأبحاث المذكورة في الفصول الموسومة بالتنبيهات لأنَّ المبالغة عند حتَّ الغافل

Υ٤٨ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

عن إدراك الشيء الحاضر أمامه أنّما يكون في نسبته إلى العمى أكثر منها في نسبته إلى النوم. وأمّا كون هذا البحث أوضح من غيره فلاّنه يفيد استيصار العـاقل لذاتـه بذاته، وما عداء يفيد استيصاره بغيره.

فقوله: «إذا كانت النفس الناطقة قد استفادت ملكة الاتصال بالعقل الفعال لم يضرّها فقدان الآلات» تكرار لما سلف في الفصل المتقدم مع مزيد فائدة و هي أنَّ فقدان الآلات بعد حصول ملكة الاتصال للنفس بالعقل الفعال لا يضرّها في بقائها في نفسها، و لا في بقائها على كمالاتها الذاتية المستفادة من العقل الفقال، فإنَّ الفاعل والقابل لها موجودان معاً عند فقدان الآلات، و الآلات المفقودة ليست بآلات لها بل لغيرها. و قوله: «لأنها تعقل بذاتها كما علمت» إشارة إلى ما مرّ في النمط الثالث من بيان كون النفس عاقلة بذاتها لا بالآلات البدنية. ثم أنَّه أراد المبالفة في إيضاح ذلك ليتضرح الفس عاقلة بذاتها لا بالآلات البدنية. ثم أنَّه أراد المبالفة في إيضاح ذلك ليتضرح الفرق بين الكمالات الذاتية البلغية مع النفس والكمالات الذاتية الزائملة عنها بعد المفارقة فذكر على ذلك أربع حجيج منها واحدة في هذا الفصل. و هي استثنائية متصلة، مقدّمها قوله: «و لو عقلت بآلتها» و تاليها متصلة كلية موجبة هي قوله: «لكان لا يعرض للآلة كلال إلا و يعرض للقوّة كلال» وصورتها هكذا؛ لو كان تعقل النفس

بآلة بدنية لكان كلّما يعرض لتلك الآلات كلال يعرض لها في تعقّلها كـلال. وذلك واضع فإنّ اختلال الشرط يقتضى اختلال مشروطه.

و قوله: «كما يعرض لا محالة لقوى الحس و الحركة» استشهاد بالأفعال التي تصدر عنها بالآلات البدنية و تختل باختلالها. وفائدة هذا الإستشهاد أنّ جودة الفاعلية قد تكون بسبب التمرّن الحاصل للفاعل بعد صدور الفعل عنه دفعات كثيرة، وقد تكون بسبب التجربة الحاصلة عند استحضار صور أفعال مختلفة صدرت عنه، وقد تكون بسبب القوّة التي يها يكون اقتداره على الفعل أتمّ اقتدار. و الإنسان في سنّ الإنحطاط يكون أجود تعقلاً منه في سنّ النمو بالوجوه الثلاثة جميعاً، و يكون أجود إحساساً بالوجهين الأولين أعنى بسبب التمرّن و التجارب المقتضية لاستثبات المحسوسات دون الوجه الأخير فإنّه لا يكون أحدّ سمعاً و لابصراً. و المراد هاهنا الفرق بين الأمرين بهذا الوجه فلذلك أورد الإستشهاد بالإحساس والتحرك. و قوله: «و لكن ليس يعرض هذا الكلال» استثناء لنقيض التالى و هو متصلة سالبة جزئية، تقديره: و لكن ليس كلما يعرض للآلات كلال يعرض للنفس في تعقّلها كلال، بل قد تكلّ الآلات و لا تكلّ هي في تعقلها، بل إمّا تثبت وإمّا تزيد و تنمو كما في سنّ الإنحطاط. و أيضاً كما يكون بعد توالى الأفكارى المؤدية إلى العلوم فبانّ الدماغ يضعف بكثرة الحركات الفكرية، و النفس تقوى لإزدياد كمالاتها. وهذا الاستثناء أنتج نقيض المقدم و هو أنّ تعقلها ليس بآلات بدنيّة، و هاهنا قد تمّت الحجّة.

تم الشيخ اشتغل بنفى وهم يمكن أن يعرض هاهنا وهو أن يقال: لو كان عدم كلال النفس في تعقّلها مع كلال الآلة دالاً على أن تعقلها ليس بالآلة لكان وجود كلالها في تعقلها مع كلال الآلة دالاً على أن تعقّلها بالآلة، فذكر أنّ هذا استثناء لعين التالي وهو غير منتج. ثم زاد في بيانه بأنّ وجود الفعل لشيء في صورة معيّنة يدلّ على كونه فاعلاً مطلقاً، أمّا عدمه في صورة معينة فلايدل على كونه غير فاعل أصلاً. قال الفاضل الشارح معترضاً على ذلك:

يجوز أن يكون المعتبر في بقاء النفس على كمال تعقلها حدًا معيّناً من الصحة البدنية و هو باق إلى آخر الشيخوخة و يكون النقصان الحاصل في زمان الكهولة واقعاً في ما يزيد على ذلك المعتبر بخلاف الحاصل في آخر الشيخوخة فإنّه واقع في نفس ذلك المعتبر، وحينئذ يكون النقصان الثانى مخلاً دون الأول، كما أنّ للصحّة المعتبرة في بقاء القوّة الحيوانية حداً ما لا تبقى تلك القوّة بدونها و تبقى مع الإزدياد والانتقاص فيما وراءها. ثم إنّه حمل الإزدياد في الكهول على الاجتماع العلوم الكثيرة عندهم في ذلك السنّ مع عدم الاختلال.

و أقول: القوّة الحيوانية تقع بالاشتراك على الكمال الأوّل الذي به يكون الحيوان حيواناً. وعلى كمالات الثانية الصادرة عنه. والأوّل أمر لا يحتمل الزيادة والنقصان يخلاف الثاني. فالحدّ المعيّن من الصحة الذي لا يزيد ولا ينقص معتبر في بقاء الأوّل. و أمّا المعتبر في الثاني فالصحة القرابلة للازديراد والان تقاص، ولذلك يرزيد ترلمك

• ٢٥ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

الكمالات بازديادها و تنتقص بانتقاصها، وهماهنا ليس الكلام في الكمال الأوّل للنفس العاقلة بل في كمالاتها الثانية القابلة للإزديا والإنتقاص، وظاهر أنّها لوكانت مقتنصة بالآلات المختلفة الأحوال لاختلفت باختلافها كما اختلفت الكمالات الحبوانية وليس الأمر كذلك. وأمّا حمل الإزدياد الحاصل في الكهولة على اجتماع العلوم الكثيرة فغير ما نحن فيه على ما مرّ. هذا مع أنّ الشيخ معترف بأنّ هذه الحجة و الحجّة التي أوردها بعد من الحجج الإقناعية في هذا الباب على ما ذكره في سائر كتبه؛ يعنى أنها تكون مقنعة للمسترشدين وإنّ لم تكن مسكتة للجاحدين فإنّ الإقناعيات العلمية تكون هكذا، لا على ما يستعمل في الخطابة فانّها تطلق هناك و ما يجرى مجريها مما يعدًا من القينات.

بيان: قوله: «فإنّ الفاعل والقابل لها موجودان معاً» يعنى بـالفاعل العـقل الفـقال. وبالقابل النفس الناطقة، و ضمير لها راجع إلى كمالاتها الذاتية.

قوله: «فذكر على ذلك أربع حجج» بل ذكر على ذلك خمس حجج كما تقدّم كلامنا في ذلك في شرح البرهان السابع من الإشارات.

قوله: «والمراد هاهنا الفـرق بـين الأمـرين بـهذا الوجــه» اى الفـرق بـين التــعقل والاحساس بالوجه الأخير و هو قوله وقد تكون بسبب القوة التي بها يكون اقــتداره على الفعل أتم اقتدار.

قوله: «قال الفاضل الشارح معترضاً على ذلك» يعنى به الفخر الرازى، وقد تـقدّم اعتراضه هذا في المباحث المشرقية أيضاً. و نحوه عن استاذه أبى البركات في المعتبر.

قوله: «و ظاهر أنّها لوكانت مقتنصة بالآلات...» الإقتناص الإصطياد ووجهه ظاهر. و في نسخ: لوكانت مقتضية أى لوكانت النفس العاقلة مقتضية للتعقل بالآلات المختلفة الأحول أى هي مختلفة في أحوال من حيث كلالها وضعفها تارة. و قـوّتها و تـصلّبها أُخرى. لاختلفت الكمالات الثانية باختلافها قوّة وضعفاً وليس الأمر كذلك.

قوله: «فغير ما نحن فيه على مامرً» يمكن أنْ يقال فـي بـيانه: وذلك لأنّ الكـلام

فيما نحن فيه هو تعقّل النفس و لاريب أنّها تعقل غير ما اجتمع عندها من العلوم و تزيد معقولاتها عليها على مرّ آنفا من أنّ الكـلام فـي كـمالاتها الثـانية القـابلة للازديـاد والانتقاص. و لكنّ للسيّد السند على بعض النسخ المخطوطة عندنا من شرح المحقق الطوسى على الإشارات تعليقة شريفة في المقام هكذا:

قوله فغير ما نحن فيه؛ لأنّ الكلام ليس في أنّ حصول الكمالات الثانية وزيادتها من أين، بل إنّما الكلام في كون تلك الكمالات القابلة للزيادة والنقصان للنفس من دون الآلات وزيادتها بحسب الفاعل وجودته بأمور ثلاثة وإلى هذا أشار بقوله على مامر أى في هذه التبصرة عند ما قال إنّ جودة الفاعل تكون لآحد أُمور ثلاثة: إمّا التمرن أو التجربة أو إزدياد الآلة قوّة. أي الذي ذكره الإمام يرجع إلى الأمرين الأولين لا إلى الأخير الذي به فر قنا بين القوّة الماقلة والقوة (ص ١٥٠ نسخه اصلى) النفسانية. وبالجملة أنّ كلامنا فيما يكون جودة الإدراك بواسطة جودة الآلات، فلوكان الإدراك بها اختلّ التعقل باختلال الآلة انتهت التعليقة.

قوله: «فهي بهذا الاعتبار» أي الإقناعيات بهذا الاعتبار إلخ.

و لا يخفى عليك أنّ الحجة المنقولة من الإشارات أعمّ شمولاً من البرهان الشامن المنقول من الشفاء أوّلاً، فإن نظرما في الشفاء هو سنوح ضعف القوى البدنية بعد منتهى النشو و الوقوف عند الشيخوخة؛ وأمّا نظر ما في الإشارات فهو كلال الآلات مطلقاً، إلّا أنّ المحقق الطوسى في شرحه على الإشارات ساق البحث أيضاً إلى سنّ الإنحطاط و الشيخوخة تمثيلاً لظهوره من حيث وضعه الطبيعى قال عزّمن قائل: ﴿وَ مَـن نُحَمّرُهُ

و الحكيم الرياضى الآلهى أبوالعباس فضل بن محمّد اللوكري كان من أعاظم تلامذة بهمنيار، وأستاذعدة من الأعاظم، كأنّه في هذين البيتين ناظر إلى هذا البرهان: الجسم يسبلى إذا طمال الزممان بمه و النفس تبقى وهمذى غماية النماس لا تسيأسنَّ من النماس التمي بمقيت إنْ كنت عن جسمك الفانى على ياس

## يز) برهان آخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامَاً عقليّاً، وهو البرهان التاسع من نفس الشفاء في أنّ قوام النفس الناطقة غير منطبعة في مادة جسمانية:

قد نقلنا تمانى حجج على تجرّد النفس الناطقة من الفصل الثاني من المقالة الخامسة من نفس الشفاء مع بيانها و تحقيقات منًّا حول كـل واحـدة مـنها، فـاعلم أنَّ الشـيخ (رضوان الله تعالى عليه) تصدّى في ذيل الفصل المذكور بعد الإتيان بـتلك البـراهـين لإزالة وسوسة ربما تنسخ على بعض الأوهام العامية. وقد سلك في كتاب النجاة ايضاً هذا المسلك السوي، وقد سمعت مِنًّا سالفاً أنَّ الشيخ اقتطف كتابه النـجاة مـن كـتابه الشفاء، ولكن الذيل المذكور في النجاة معنون بهذا العنوان: «سؤال و شرح شاف للإجابة عنه» وكأنَّ هذا العنوان من مصحَّح طبع النجاة (ص ١٨٠، ط مصر، ١٣٥٧ هـ)؟ وكيف كان فغرضنا الآن أنَّ جوابه عن السؤال متضمَّن برهاناً آخر على تجرَّد النفس الناطقة. كما أنَّ الشيخ نفسه جعله الحجة التاسعة من رسالته في السعادة و الحجج العشر على أنَّ النفس الإنسانية جوهر مجرَّد فتنتهي براهين الشفاء على ذلك إلى تسعة كما أومأنا إليه في صدر مقالنا حول الفصل المذكور من الشفاء. ثمّ جعله أبوالبركات فسي المعتبر الحجّة العاشرة على تجرّدها على حذو كـلام الشبيخ فـي ذلك (ج٢، ص ٣٥، ط حيدرآباد الدكن)، ثم اتبعه باعتراض ستسمعه. ثمّ جعله صدر المتألهين في نـفس الأسفار الحجة الحادية عشرة على تجزد النفس تجزدأ تامأ عقليأ وبها تنتهى حجج الأسفار على ذلك (ج ٤، ص ٧٤، ط ١) ثم جعله الحكيم السبزواري الدليل السابع من الحكمة المنظومة (ص ٣٠٣، ط اعلى)؛ والبرهان الحادي عشر من كتابه أسرار الحكم بالفارسية (ج ١، ص ٢٥٣، بتصحيح الاستاذ العلامة الشعراني و تعليقاته عليه) فعليك

بمانتلوها من كلماتهم، وما نتبعها من زيادة استبصار في ذلك: قال الشـيخ فـي ذيـل الفصل المذكور من الشفاء ما هذا لفظه:

و أمّا الذي يتوهم من أنّ النفس إذا كانت تنسى معقولاتها ولاتفعل فعلَها مع مرض البدن، وعند الشيخوخة فذلك لها بسبب أنّ فعلها لايتم إلّا بالبدن فظنَّ غير ضروري ولاحقَّ وذلك أنّه قد يمكن أنْ يجتمع الأمران جميعاً فتكون النفس لها فعل بذاتها إذالم يعق عائقٌ ولم يصرف عنه صارف، وأنّها أيضاً قد تترك فعلها الخاص مع حال يعرض للبدن قلاتفعل حينئذ فعلها وتصرف عنه. ويستمرّ القولان من غير تناقض وإذا كان كذلك لم يكن إلى هذا الإعتراض التفات.

و لكنًا نقول: إنَّ جوهر النفس له فعلان: فعل له بالقياس إلى البدن وهو السياسة، وفعل له بالقياس إلى ذاته وإلى مبادية وهو الإدراك بالعقل. وهما متعاندان متمانعان فإنَّه إذا اشتغل بأحدهما انصرف عن الآخر ويصعب عـليه الجـمع بـين الأمـرين. وشواغله من جهة البدن الإحساس والتخيّل والشهوات والغضب والخوف والغـم والفرح والوجع.

و أنت تعلم هذا بأنّك إذا أخذت تفكر في معقول تعطّل عليك كلّ شيء من هذه إلّا أنْ تغلب هي النفسَ و تقسرها رادَةً إيّاها إلى جهتها. وأنت تعلم أنّ الحس يمنع النفس عن التعقل فإنّ النفس إذا أكبّت على المحسوس شغلت عن المعقول من غير أنْ يكون أصاب آلة العقل أو ذاتُها آفة بوجه. و تعلم أنّ السبب في ذلك هو اشتغال النفس بفعل دون فعل. فكذلك الحال والسبب إذا عرض إنْ تعطّلت أفعالُ العقل عند المرض.

و لو كانت الملكة العقلية المكتسبة قد بطلت وفسدت لأجل الآلة لكان رجوع الآلة إلى حالها يحوج إلى اكتسابٍ من الرأس (من رأس ــخ ل) وليس الأمر كذلك فإنه قد تعوُد النفس إلى ملكتها و هيأتها عاقلة بجميع ما عقلته بحالها إذا عاد البدن إلى سلامته، فقد كان إذن ما كسبته موجوداً معها بنوع مّا إلا أنّها كانت مشغولة عنه. و ليس اختلاف جهتى فعل النفس فقط يوجب في أفعالها التمانعَ، بل تكثُّر أفعال جهة واحدة قد يوجب ذلك بعينه فإنّ الخوف يغفل عن الوجع، والشهوة تصدّ عن الغضب،

۲٥٤ / العجج البالغة على تعرّد النفس الناطقة

والغضب يصرف عن الخوف. والسبب في جميع ذلك واحد وهو المصراف النمفس بالكلية إلى أمر واحد. فبيّن من هذا أنّه ليس يجب إذا لم يفعل شيءٌ فِعلَه عند اشتغاله بشيء أنَّ لا يكون فاعلاً فعلَه إلَّا عند وجود ذلك الشيء المشتغل به. و لنا أنْ نتوسع في بيان هذا الباب، إلَّا أنَّ الإمعان في المطلوب بعد بـلوغ الكـفاية منسوب إلى التكلُّف لما لا يحتاج إليه. فقد ظهر من أُصولنا التي قرّرنا أنَّ النفس ليست منطبعة في البدن. و لاقائمة به، فيجب اختصاصها به على سبيل مقتضى هيأةٍ فيها جزئية جاذبة إلى الإشتغال بسياسة البدن الجزئي بعناية ذاتية مختصة به صارت النفس عليها كما وجدت مع وجبود ببدنها الخاص بهيأته و مزاجه. انتهى كلام الشيخ في ما أتى به في ذيل ذلك الفصل بتعامه من إثبات أنَّ قوام النفس الناطقة غير منطبع في مادة جسمانية وغباراته في النجاة قريبة من الشفاء، والتفاوت يسير جداً لاحاجة إلى نقلها إلا أنَّ عبارته في صدر السؤال في النجاة جائت هكذا: ... فظن غير ضروري و لاحق، وذلك أنَّه بعد ما صحَّ لنا أنَّ النفس تعقل بذاتها يجب أن نطلب العلة في هذا العارض المشكك فإنْ كان يمكن أنْ يجتمع أنَّ للنفس فعلاً بذاتها وأنها تترك فعلها مع مرض البدن ولاتفعل من غـير تـناقض فـليس لهـذا الاعتراض اعتبار إلخ. قوله: «فلا تفعل حينئذ فعلها و تصرف عنه» أي تصرف عن فعلها. و قوله: «و يستمرّ القولان من غير تناقض». عدم التناقض من حـيث إنْ أحـدهما ذاتي والآخر عرضي. و قوله: «و شواغله من جهة البدن الإحساس ...». شواغله مبتداء، و الإحساس إلى قوله: «الوجع» خبرله.

و قوله: «إلا أنْ تغلب هي النفس» ضمير هي راجع إلى كلمات الإحساس وما يتلوه إلى الوجع. وقوله: «أصاب آلة العقل أو ذاتها آفة بوجه» كلمة آفة مرفوع فاعل لفعل أصاب، وآلة العقل وكذا ذاتها منصوبة على المفعولية. وقوله: «إذا عرض أنْ تعطلت» جملة أنَّ تعطَّلت فاعل لفعل عرض. وقوله: «بل تكثر أفعال جهة واحدة قد يـوجب ذلك» قد يوجب خبر للتكثر. والمـراد مـن جـهة واحـدة أنَّ تكـثر أفـعال يـقع فـي جهة واحدة. وقوله: «على سبيل مقتضى هيأة فيها» تلك الهيأة في النفس كتصور كمال واستكمال. وقوله: «كما وجدت مع وجود بدنها» أى من أوَّل وجودها.

و أمّا أنّ جوابه عن السؤال المذكور يتضمّن برهاناً آخر على تجرّد النفس، فـذلك لمكان قوله: «و لو كانت الملكة العقلية المكتسبة قد بطلت إلخ». وقـد حـرّره عـلى التفصيل والتبيين في رسالة السعادة و الحجج العشر بقوله:

الحجة التاسعة، لو كان العلم عرضاً حالاً في الجسم لوجب من ذلك أنَّه متى زال عنه بنسيان أو غيره أنْ يعود لاكما حصل أوَّلًا، إذ فراغ الجسم القابل في الحالتين بمرتبة واحدة ولكنا نرى المرء يعرض لدما يؤيل عنه الصورة المعلومة ثم إذا رؤيت عادت بغير حاجة إلى استثناف الجسد فتبيَّن أنَّ مجل العلوم ليس بجسم بل هو جوهر غير جسماني ولايلزم هذا على الجوهر الذي نصفه نبحن فحان هـذا الجـوهر إذا ليس بجسماني فليس بمحال أن تتزاحم الأمور عليه والصورة المعلومة فيه وانسه ربسما تزول عنه هذه الأسباب لا قباله على تصور شيء من الأُمور العاجلة البدنية عـند مرض أو شغل قلب لم يعرض له و لا تزول عنه هذه الصورة المستحفظة في ذاته على الإطلاق لأجل أنَّه روحاني النسج بل يكون في ذات بنوع قوَّة لا كقوَّة الصبيَّ على الكتابة بل كقوة الكاتب الممنوع أو الممسك عن الكتابة، ثم إذا أردنا إشغاله عنها عاود بنوع فعلى بتلك الصورة المستحفظة مهما أراد. وأما الجسم فلايمكن عليه تزاحم صورٌ مختلفة مدركة و لااستحفاظها يوجه من الوجو. ألاتري أن الحواس لا يمكن أن تستحفظ في ذاتها صورة و تقبل أخرى لأنَّ الجسم ما لم ينحلُّ عن إحدى الصورتين لم تحلَّ المبائنة فيه. و لا معاودته للصورة وقبولها بنوع فعلى بل بنوع انفعالي فـإذا لايتقرر هذا القدر فاذا ليس هذا الجوهر المذكور بجسم ولا قوة جسمانية لأنها إن احتاجت إلى وقوع الصورة لتعلِّقها فالمسألة قائمة، و ان كفت بذاتها فليست بجسمانية بسل هسو الجسوهر الذي في الجسم نصف وذلك ما أردنا أن نبيَّن. ٥ انستهي

٢٥٦ / العجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

(ص ١١ ط حيدر آباد الدكن).

و على هذا السياق قال صاحب المعنبر: «أما الذين قالوا إنها من الجواهر التي وجودها لا في موضوع لكنها ليست بجسم فاحتجوا على ذلك .... وبأن العلم المعقول لوحل الأجسام والقوى الجسمانية لم يَعُدْ منه ما يزول بالنسيان إلا بسبب محصّل وارد من خارج لأنه يكون بعد انمحاء الصورة المنتقشة مثله قبل انتقاشها بالنسبة اليها في كونها معدومة فيه ولا تحصل له ثانياً إلا بسبب موجب كما حصلت له أولاً، والقوة التي تنسى و تذكر من غير أن تستعيد ذلك من سبب من خارج، والصور المعلومة تكون حاصلة عندها مع اشتغالها بغيرها عن ذكرها فلا تنمحى عنها الأول بالثوانى لأنها روحانية بل تكون فيها بنوع قوة لا قوة الصبى على الكتابة بل كقوة العاقل على الكتابة حيث لا يكتب ويكتب متى أراد. والقوى الجسمانية لا يمكن فيها تزاحم الصور المختلفة لا في الإدراك و لا في الحفظ، ألاترى أن الحواس لايمكن أن تستحفظ في ذاتها صورة إذا أقبلت على غيرة لأن الجسم ما لم يخل عن إحدى الصور تن تحله المختلفة لا في الإدراك و لا في الحفظ، ألاترى أن الحواس لايمكن أن تستحفظ في المختلفة لا في الإدراك و لا في الحفظ، ألاترى أن الحواس لايمكن أن تستحفظ في المختلفة لا في الإدراك و لا في الحفظ، ألاترى أن الحواس لايمكن أن تستحفظ في المختلفة لا في الإدراك و لا في الحفظ، ألاترى أن الحواس لايمكن أن تستحفظ في المختلفة لا في الإدراك و لا في الحفظ، ألاترى أن الحواس لايمكن أن تستحفظ في المختلفة لا في الإدراك و لا في الحفظ، ألاترى أن التقاس لايمكن أن تستحفظ في المختلفة لا في الإدراك و لا في الحفظ، ألاترى أن الحواس لايمكن أن تستحفظ في المخرى فالقوة العاقلة غير جسمانية.» (ص ٥٥٨، ج ٢، ط حيدرآباد الدكن). ثم اعترض عليها بقوله:

«و أما القائلة بالحفظ والنسيان فعلى مذهب القائل لاتفيد في الإحتجاج فإن القوة الحافظة الذاكرة على مذهبه جسمانية و تلحظ و تعرض و تحفظ و تنسى فـإنَّ جـعل للحفظ قوة وللذكر أخرى فالعقل أيضاً يقول فيه إن الحافظة للمعقولات قوّة والذاكرة لها أخرى ويجوز منه في هذه ما جاز في تلك فلاتفيد الحجة عـلى مـذهبه» (ج ٢ ص ٣٦٢) انتهى.

أقول: هذه الحجة في الحقيقة تتضمن حجة أخرى ايضا على تجرد جوهر النفس الناطقة الإنسانية قد ادرجت في تقرير الحجة الأولىٰ تمثيلاً وتثبيتاً لها. وهي أن النفس جوهر ليس بمحال أن تتزاحم الأمور عليه والصور المعلومة فيه. وهذا الجوهر مع أن تلك الصور والأمور حاصلة عنده يقبل إلى غيرها وذلك الإقبال ربما يشغله عن ذكر تلك الصور والتوجه اليها مع انها لا تنمحي عنه بإقباله إلى غيرها بل هي حاصلة عنده نحو حصول قوة الكاتب الممنوع أو الممسك عن الكتابة فمتى شاء أن يكتب يكتب بلاحاجة إلى تحصيل ملكة الكتابة جديداً، والحال أن الجسم الطبيعى ليس له هذه الشأنية فان ما زال عنه يجب حصوله له بسبب محصِّل جديد من خارج، فكما أن تلك الصور حاصلة عند جوهر النفس وما زالت عنه بذلك الإقبال كذلك سنوح العوارض من مرض أو نسيان أو نحوهما لا يوجب زوالها عنه فإذا زال المرض والنسيان مثلاً رؤيت تلك الصور والأمور كما كانت من غير كسب جديد فهى كانت مستكنّة فيه إلا أن الرادع كأن يشغله عنها. فهاتان الحجتان تفيدان اتحاد النفس بمسكوباتها وجوداً. والنفس هي صورها العلمية وملكاتها العملية. و تفصيل البحث عن الإستقصاء موكول إلى كتابنا دروس اتحاد العاقل بمعقوله.

و أمّا ما في المعتبر من الاعتراض على الصحة فنقول: إنّ المشاء ذهبوا إلىٰ أنّ القوّة الحافظة الذاكرة خزانة للمعانى الجزئية، وأمّا المعانى العقلية فخزانتها العـقل الفـقال. قال الشيخ في آخر الفصل الأوّل من رابعة نفس الشفاء في إثبات الحـواس البـاطنة، ما هذا لفظه:

و قد جرت العادة بأن يسمى مدرّك الحس المشترك صورة، ومدرّك الوهم معنى. ولكل واحد منهما خزانة فخزانة مُدرِك الحس و هو الصورة هي القوّة الخيالية. و موضعها مقدم الدماغ فلذلك إذا حدثت هناك آفة فسد هذا الباب من التصوّر إمّا بأن تتخيّل صوراً ليست، أو تصعب استثبات الموجود فيها. و خزانة مدرِك المعنى هو القوّة التي تسمّى الحافظة، ومعدنها مؤخر الأماغ، ولذلك إذا وقع هناك آفة وقع الفساد فيما يختص بحفظ هذه المعانى. وهذه القوّة تسمّى أيضاً متذكرة، فتكون حافظة لصيانتها ما فيها، ومتذكرة لسرعة استعدادها لاستثباته والتصوّر به مستعيدة إيّاه إذا فقد إلخ. (ج ١، ص ٢٣٤، ط رحلى إيران).

و مدرّك الوهم معنى جزئى كما نص به الشيخ في الموضع المذكور من الشفاء أيضاً. وقد أثبت في الفصل الثالث عشر من النمط الثالث من الإشارات العقل الفعال من حيث كونه خزانة للمعقولات. وإفاضته إيّاها على النفوس الإنسانية.

۲۵۸ / العجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

و بالجملة أنَّ المعاني ليست بمنحصرة في الجزئيات، والحجة ناطقة بــأنَّ الصـور العلمية تحصل للنفس بسبب من الأسباب كالكفر والتعليم وتحوها. ثم قـد تـذهل النفس عنها بحدوث نسيان أو مرض أو اشتغال بأمور، وبعد إزالة المانع تريها حاضرة عندها من غير استيناف ذلك السبب بل هي مكتفية بذاتها فيها. فالحجة على صورة القياس من الشكل الثاني تمام لاريب فيها و هيأته أن يقال: النفس مكتفية بذاتها وباطن ذاتها في استرجاع صورها المكسوبة العلمية، ولاشيء من المنطبعات بمكتفٍ كذلك، فالنفس ليست بمنطبعة. فالقول بأنَّ قوى النفس جسمانية لا تزاحمها، وإنَّ كان الحكم بكونها غير جسمانية تؤكَّدِها. على أنَّ الحق أنَّ الوهم عقل ساقط، وسلطان البـرهان على ذلك في العين الإحدى والثلاثين من كتابنا العيون؛ وأنَّ البحث عن سهو النفس ونسيانها ثم تذكَّرها ينجرّ إلى التحقيق في نفس الأمر فراجع العين الرابعة والثلاثين. وأنَّ الصور العلمية حتى المحسوسات بالذَّات هي لدى النفس كليات مجرَّدة عـلى التحقيق في العيون الأخرى من ذلك الكتاب. بقى في المقام نقل ما أفاده صاحب الأسفار في تقرير الحجة قال:

الحجة الحادية عشرة أنَّ كل صورة أو صفة حصلت في الجسم يسبب من الأسباب فإذا زالت عنه وبقى فارغا عنها فيحتاج في استرجاعها إلى استيناف سبب أو سببيته كالماء إذا تسخن بسبب كالنار مثلاً ثم إذا زالت عنه السخونة لايمكن عودها إليه إلا بسبب جديد، وهذا بخلاف النفس في إدراكاتها فإنها كثيراً ما يحدث فسيها صبورة علمية بسبب فكر أو تعليم معلَّم ثم يزول عنها تلك الصورة عـند الذهـول أمكـنها استرجاع تلك الصورة لذاتها من غير استيناف ذلك السبب. و بالجملة النفس من شأنها أنْ تكون مكتفية بذاتها في كمالاتها. و لاشيء من الجسم مكتف بذاته فالنفس تعالت عن أنْ تكون جرمية. لا يقال: الجسم أيضاً قد يعود إليه صفته التي كانت فيه بعد زوالها من غير استيناف سبب جديد كالماء إذا زالت عنه البرودة بورود السخونة التي هي ضدّها ثم يستعيد طبعه البرودة التي كانت له. الياب الثالث: من الحجج اليالغة على تجرّد القوّة الغاقلة / ٢٥٩

لأنَّا نقول: كلامنا في الصفة الطارية للشيء لأجل سبب خارج عن ذات الموصوف، وبرودة الماء صغة ذاتية علَّتها طبيعة الماء بشرط عدم القاسر، ثم إذا عادت البرودة إليه ما عادت إلاً مع سببها أعنى مجموع الطبيعة وعدم المانع. انتهى كلامه. و على سياق ما في الأسفار تجد الحجة مترجماً بالفارسية في أسرار الحكم للحكيم السبزواري حيث قال: «برهان يازدهم آن است كه هر صورتي يا صفت طارية كـه متجدد شود إلخ». وكذلك على السياق المذكور و تجدها في كـتابه غررالفرائـد فـي الحكمة المنظومة هكذا: و أنَّــها بــذاتــها مســتكفية في عود رسم هي عنه ســاهية و قال في شرحه: و السابع قولنا وأنها اى النغس بذاتها مستكفية \_ أى لا يحتاج إلى أسباب خارجـة. وأمّا الاحتياج إلى الأمور الداخلة ومقومات الذات فلاينافي الإستكفاء \_ في عود رسم هي أي النفس عنه أي عن ذلك الرسم ساهية. بيانه: أنَّ النفس مستكفية بذاتها، ولاشيء من الجسم بمستكفٌ بذاته. أمَّا الصَّغري فلأنَّه قد يزول عن النفس صورة علمية اكتسبتها، والنفس استرجعتها من غير استيناف سبب حصولها. وأمَّا الكبرى فلأنَّ الماء مثلاً إذا تسخَّن بسبب فإذا زالت السخونة عنه احتيج في استرجاعها إلى استيناف سبب، والكلام في الصفة الطارية لعلَّةٍ فخرج عود مثل البرودة على الماء بعد زوال السخونة. انتهى.

عبارة الشيخ في رسالة السعادة و الحجج العشر على أنّ النـفس الإنسـانية جـوهر مفارق، في تقرير هذه الحجة هكذا:

الحجة التاسعة؛ لو كان العلم عرضا حالاً في الجسم لوجب من ذلك أنّه متى زال عنه بنسيان أو غيره أنْ يعود لاكما حصل أوّلاً، إذ فراغ الجسم القابل في الحالتين بمرتبة واحدة، لكنا نرى المرء يعرض به ما يزيل عنه الصورة المعلومة ثم إذا زويت عادت بغير حاجة إلى استئناف الجسد. فتبيّن أنَّ محلَّ العلوم ليس بجسم بل هـو جـوهر غير جسماني.

۲٦٠ / الحجج البالغة على تجود النفس الناطقة

و لا يلزم هذا على الجوهر الذي نصفه نحن فإنّ هذا الجوهر إذ ليس بجسماني فليس بمحال أنْ تتزاحم الأُمور عليه والصورة المعلومة فيه. وربما تزول عنه هذه الأسباب لإقباله على تصور شيء من الأمور العاجلة البدنية عند مرض أو شغل قلب لم يعرض له و لا تزول عنه هذه الصورة المستحفظة في ذاته على الإطلاق لأجل أنّه روحانى النسج، بل يكون في ذاته بنوع قوّة لا كقوّة الصبيّ على الكتابة، بل كسقوّة الكساتب الممنوع أو الممسك عن الكتابة؛ ثم إذا أردنا إشغاله عنها عاود بنوع فسعلي بستك الصورة المستحفظة مهما أراد.

و أمّا الجسم فلا يمكن عليه تزاحم صور مختلفة مدركة ولااستحفاظها بوجه من الوجود. ألاترى أنّ الحواس لا يمكن أنّ تستحفظ في ذاتها صورة و تقبل أُخرى لأنّ الجسم ما لم ينحلّ عن إحدى الصورتين لم تحلّ المبائنة فيه ولا معاودته للصورة وقبولها بنوع فعلي بل بنوع انفعالي، فإذا لا يتقرّر هذا القدر. فإذاً ليس هذا الجوهر المذكور بجسم ولاقوّة حسمانية لاتها إن احتاجت إلى وقوع الصورة لتعلقها فالمسألة قائمة، وإنْ كفت بذاتها فليست بجسمانية، بل هو الجوهر الذي في الجسم نصف. وذلك ما أردنا أنْ نبيّن (ص ١١، ط حيدر آباد الدكن).

أقول: كون النفس في الصور المدركة على نوعٍ فعلي لا انفعالي، برهان آخر قويم على أنها جوهر روحانى النسج. و الحجة الرابعة من الرسالة المذكورة في ذلك. و سيأتى تفصيل البحث عن ذلك في البراهين الآتية.

تبصرة: قد دريت بما تقدّم أنّ جوهر النفس الناطقة باق باستقلاله على ما هو عليه من علومه وأعماله، وإنْ كان قد يعرض عليه أطوار مادّية تشغله عـن بـعض شـأنه، و تحجبها عن الإقبال إلى الأُمور التي قبلنا، و الكسب عن العلوم الجديدة. كما قال عزّ من قائل في موضعين من القرآن العظيم: ﴿واللهُ خَلَقَكُمْ ثمّ يتوفَّيْكُم وَ مِنْكُم مَنْ يُرَدٌ إلى أَرْذَلِ العُمُر لِكَنْ لاَ يَعْلَم بَعْدَ علمٍ شيئاً﴾ (النحل ٧١). ﴿وَ مِنْكُمْ مَن يُتَوَقَّى وَ مِنْكُم مَن يُرَدُ إلى أَرْذَلِ العُمُر لِكَيْ لاَ يَعْلَم بَعْدَ علمٍ شيئاً﴾ (النحل ٧١). ﴿وَ مِنْكُمْ مَن يُتَوَقًى وَ مِنْكُم مَن يُرَدُ إلى وضعف مزاجها و اختلالها تمنعها عن أنْ يعلم و يكسب بعد ما علم عـلوماً جـديدة، الياب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القوّة الفاقلة / ٢٦١

بل يصيره الهرم في أرذل العمر مشابه الطفل في نقصان القوى البدنية وإدراك الأسور التي تلينا، ولكن ذلك ليس يضره شيئاً ولاينقصه شـيئاً. و فـي الكـافي فـي حـديث الأرواح ذكر تلك الآية من النحل ثم قال:

فهذا ينتقص منه جميع الأرواح وليس بالذى يخرج من دين الله لأنّ الفاعل به ردّه إلى أرذل العمر فهو لا يعرف للصلاة وقتاً، ولا يستطيع التـهجّد بـالليل ولابـالنهار،

ولاالقيام في الصف مع الناس فهذا نقصان من روح الإيمان وليس يضره شيئاً. و الأرواح التي تنقص هي أرواح بخارية ماديّة هي مطايا القوى البدنيّة فمبضعفها لايستطيع كسب العلم الذي مشروط بسلامة البسدن ولكن ليس يضره ذلك شيئاً. وقد استوفينا البحث عن الأرواح في العين الحادية عشرة من كتابنا: سرح العبون في شرح العبون. ولو تفوه فكر عامّى بزوال ما كسب الإنسان في عمره من العلم والعمل بالهرم ونحوه رأساً لقد تؤهم العبث بفطانته البتراء في فعل الحكيم على الإطلاق، تعالى عن ذلك علوًا كبيراً.

عن ذلك علوًا كبيراً. و قد أفاد القيصرى في شرحه على الفص اللوطى من فصوص الحكم بقوله: «قـوله تعالى: ﴿لِكَيْلا يعلم مَنْ بَعْدِ عِلْم شيئاً»، إشارة إلى فناء قابلية الآلة التي بها يظهر العلم في الخارج، لا أنّ الناطقة يطرء عليها الجهل بعد العلم، وإلّا ما كان يبقى العلم بعد المـفارقة (ص ٢٩١، ط ١، ايران).

و قد أجاد الجنابذي في تفسير بيان السعادة:

أنَّ أرذل العمر يختلف بالنسبة إلى الأشخاص فربّ معتر لا يصير خرفاً في المائة أو أكثر، وربّ رجل يصير خرفا في الخمس والسبعين، ولذلك اختلف الأخبار في بيان وقت أرذل العمر. لكى لا يعلم من بعد علم شيئاً اللام للغاية لأنَّ عدم العلم بعد العلم من الغايات العرضيّة لا أنه علة غائية لأن العلة الغائية للإبقاء هي الإستكمال بالعلم والعلم لا زوال العلم بعد الإستكمال به؛ أو هو علَّة غائيّة بمعنى أنَّ العلوم الدنيوّية والادراكات البشرية الحاصلة بالمدارك الدنيوية من الموذيات في الآخرة. ويُبقى الله بعض عباده لأنْ يضعف عباده لأنْ يضعف مداركه الدنيوية و يزول عنها مدركاتها

٢٦٢ / الحجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

ليكون على راحةٍ منها في الآخرة، ولذلك كان خير ابن آدم في أن يبقى بعد البلوغ إلى الشيخوخة كما في الخبر لأنّ بقاء الادراكات الدنيوية موذ لصاحبها في الآخرة، ونعم ما قيل:

سینه خود را برو صد چاك كــن دل از این آلودگـیها پــاك كــن. انتهى ما أفاد صاحب بیان السعادة.

و أقول: يسأل المتقشّف القائل بأنّ ما علمه الإنسان وما عمله يزولان عنه واقعاً، عن انّ البالغ إلى أرذل العمرو قد زال عنه ما كسب واكتسب ثم توفي، هل هو مسئول بعد ذلك عن ما فعل أم لا؟ فإنْ كان مسؤلاً عنه فكيف يسأل و هو لا يعلم شيئاً؟ فالسؤال خلاف العدل الآلهى؛ وإنْ كان غير مسؤل عنه فهو خلاف متقضى الدين الآلهى بالضرورة فافهم. على أنّه لو لم يكن قوله (تعالى شأنه) لكى لا يعلم من الغايات العرضيته، أو علّة غائية للعلوم الدنيوية للزم في فعل الحكيم على الإطلاق.

تبصرة: ما نقلنا عن الشفاء و النجاة، من السؤال والجمواب الشافي، تجده فمي معارج الفدس للغزالي على حذوماً في الكتابين، حتى أنه قال في آخره: ولنا أنْ نتوسّع في بيان هذا الباب من أصعب أبواب النفس إلا أنّه بعد بلوغ الكفاية تنسب الإزدياد إلى تكلف ما لا يحتاج إليه. فقد ظهر من أُصولنا التي قررنا أنّ النفس ليست منطبعة في البدن و لاقائمة به فيجب أنْ تكون علاقتها مع البدن علاقة التدبير و التصرف (ص ٣٤-٣٦، ط مصر).

## يح) برهان آخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تامًا عقليّاً:

قال الشيخ الرئيس في رسالته في السعادة و الحجج العشر على أنَّ النفس الإنسانية جوهر مفارق:

لو كانت الصورة المعقولة تـحتل جسـماً مـن الأجسـام و تـلابسه لامـتنع إدراك المتضادين بإدراك واحد معاً لأنّ صورتي الضدين هكذا.

و بالجملة المتقابلات لاتحلّ في جسم معاً، ولكن الجسم في محلّ هـذه الصـورة مخالف لهذا. فإنّه مهما حلّ فيه صورة أحد المتقابلين وجب ضرورة أنْ تحل معه صورة المقابل الثاني إذا علم المتقابلات يكون معاً. فتبين أنّ هذا الجوهر أعنى القابل للـعلم غير جسم بل هو جوهر غير جسمانى؛ وذلك ما أردنا أنْ نبين (ص ٨، ط ١، حيدرآباد الدكن).

أقول: هذه الحجة هي الثالثة من الحجج العشر من تلك الرسالة. ويعنى بقوله في النتيجة: «القابل للعلم غير جسم»، العلم بالمتقابلات، وإلا فالكلام عن مدرك العلم فهو الحجة الأولى من تلك الرسالة الموافقة للبرهان الأوّل من نفس الشفاء كما تقدّم في أثناء بيان ذلك البرهان.

ثم قد دريت تفصيل البحث و تحقيقه حول هذه الحجة في الحجة الثالثة من الحجج على تجرّد الخيال بأنّ المتقابلات فيها إذا أُخذت على صورها الجزئية فتختص بتجرّد الخيال، وإذا أخذت على صورها الكلية فتختص بالتجرد العقلى فـيحتجّ تـارة بـهذه الحجة على التجرد البرزخى الخيالى، وأُخرىٰ علىٰ التجرد التامّ العقلى.

## يط) برهان أخر على تجرّد النفس الناطقة تجرّداً تاماً عقلياً:

و قد حرّره في الفصل التاسع من رسالة اهداها إلى الأمير نــوح الســاماني بــوجه أبسط، و هو البرهان الثالث فيها. فقال:

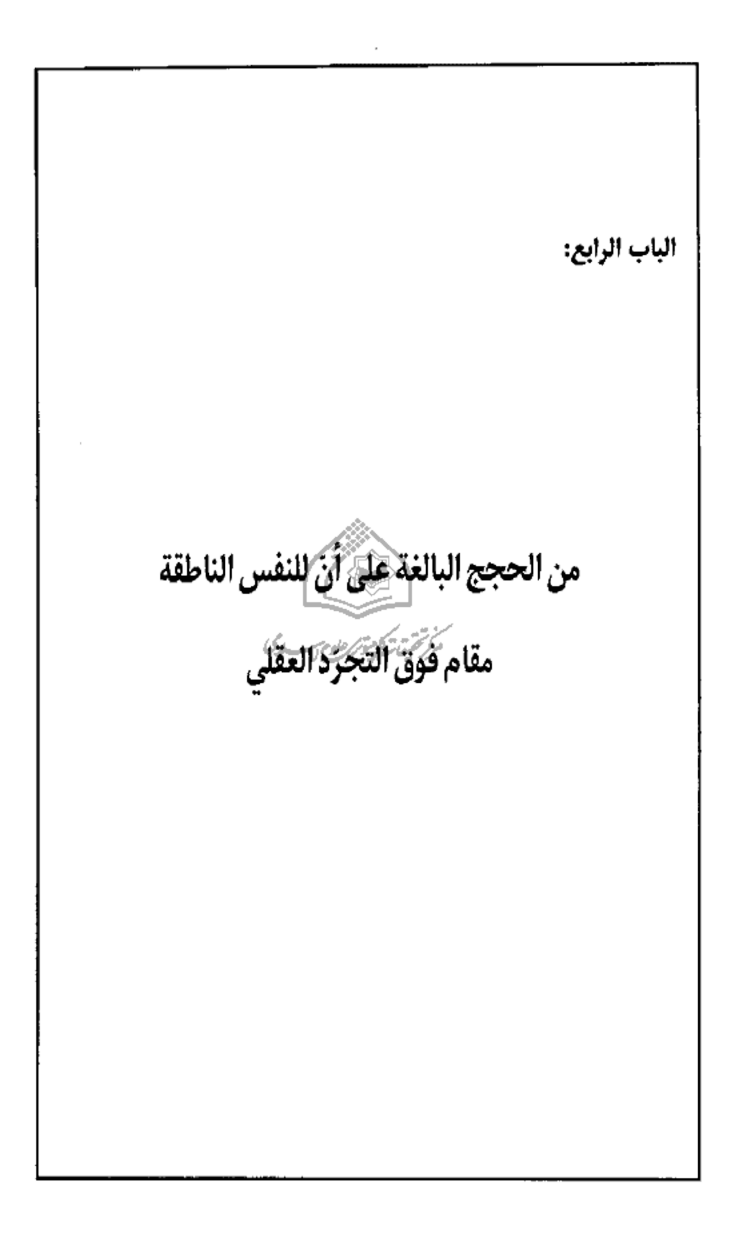
من البراهين التي تدلّ على هذا المطلوب ما أنا مبيّنه فأقول: حلول الصورة في الجسم انفعال و قبول و لامتناع كون الشيء الواحد فاعلاً و منفعلاً بـ تضع لنسا أنّ الجسم لا يمكنه أنْ يلبس بذاته صورة معقولة و يخلع أُخرىٰ؛ ثم نرى الإنسان قد تدبّر يتصوَّر عن صورة معقولة إلى أُخرىٰ، و ذلك لا يخلو إمّا أنْ يكون فعلاً خاصًا للجسم، أو فعلاً خاصًا للقوّة الناطقة أو فعلاً مشتركاً بينهما و قد بُيَّنَ أنّ الفعل لا يجوز أنْ تكون إضافته إلى الجسم بالتخصيص. و أقول: و لا أيضاً بالشركة إذ الجسم مُعاون القوّة على إحلال صورةٍ ممّا في ذاته و خلع

صورةٍ عن ذاته إذ عُلِم أنَّ الجسم مع القوَّة يصيران موضوعين لهذه الصورة الحاصلة

الباب الثالث: من الحجج البالغة على تجرّد القوّة الغاقلة / ٢٦٥

و الموضوع لا يُوسَم إلَّا بالانفعال المجرّد وكلاهذين فعلان فإذن هذا الفعل خاصّ إلى القوّة وكل شيء لم يحتج في فعله الصادر عن ذاته إلى شيء يعينه فلن يحتاج في قوام ذاته إلى شيء يعينه إذ الانفراد بقوام الذات يتقدّم الانفراد بإصدار الفعل بالذات. فإذن هذه القوّة جوهر قائم بذاته، فإذن النفس الناطقة جوهر.





قد أشرنا في تضاعيف الحجج السالفة أنّ للنفس الناطقة الإنسانية مقام فوق التجرّد، ونعنى بذلك أنّ النفس كما أنّها جوهر مجرّد عن المادّة الطبيعيّة وأحكامها كذلك لا تقف إلى حدّ بل كلّما زادت علماً زادت سعةً وقدرة تستعدّ للإرتقاء إلى المعارج الأُخرى وللإعتلاء إلى المدارج العليا، وهذه خصيصة اختص ذلك الجوهر الفرد بها، ولا تجد موجوداً مجرّداً له هذا الشأن الارتقائى اللايقفى، سبحان الله ما أعظم شأن الإنسان وقد قال تعالى شأنه: ﴿لقد خلقنا الإنسان في أَحْسَن تقويم﴾ (التين، ٥). وأشرت إلى ذلك المعنى في غزل من ديواني:

نسفس را فسوق تسجرد بسود از أمر الع روحد است از چه نه آن واحد کم عددیست

و لعمرى إنّ قصيدتى التائية الغائرة المسمّاة برينبوع الحياة لها شأن في بيان مدارج النفس الناطقة ومغارجها ومقام فوق تجرّدها العقلى، وهي تنتهى إلى ٤٢٦ بيتاً، و من أبياتها:

تصفَّحتُ أوراق الصحائف كلَها فَلَمْ أَرَ فيها غير ما في صحيفتى تحجردُها محمًا همي للسطبيعة يسسفيد بسقاءَ النسفس لِسلاَبديَّة كسذاكَ محمًامُ فوق ذاك التجرد لهما ترابتُ أيضاً بحكم الأدلَّة عَلَى صورة الرحمنِ جلَّ جلالُهُ بدئ هذا الإنسانُ من أمشاج نطغةٍ و سبحان ربي ما أعَرَّ عوالمي و أعظم شأني في مكامن بُنيتي و ما آيةً في الكونِ منّى بأكبرا و نفسي كتابٌ قد حوى كلَّ كِلْمَةٍ عجائب صنع النفس يا قومٍ ماهِيَهُ و ما يعدل صُنعُ بتلك الصَّنيعةِ و قد حرّرنا البحث عن هذه البغية القصوى و الغاية العليا - أعنى أن النفس الناطقة

• ۲۷ / العجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

الإنسانية لها مقام فوق تجرّد \_ في سائر مصنفاتنا بحث تحقيق وتنقيب. فراجع في ذلك شرح العين الرابعة و العشرين من كتابنا سرح العيون في شرح عبون مسائل النفس؛ وكتابنا الفارسي الموسوم بإنسان و فرآن (ص ١٩٦، ط ١)؛ وكتابنا الفارسي الآخر أيضاً الموسوم بمجموع مقالات (ص ٨٠ وص ١٤١)؛ وكتابنا الفارسي الآخر أيضاً المسمّى ب كَنجِيه كَوهر روان.

و قد شرحنا كلام الوصي الإمام أميرالمؤمنين على الله في هـذا المـوضوع الأهـم والأمر المبرم حيث قال: «كل وعاءٍ يضيق بما جعل فيه إلّا وعاء العلم فإنّه يتسع به» (نهج البلاغة، باب المختار من حكـمه للله، الحكـمة ٢٠٥). بـالفارسية وجـعلنا ذلك الشرح المنيف الكلمة ١١٠ من كتابنا (هزار و يك كلمه) أى ألف كلمة وكـلمة، و تـلك الكلمة رسالة فريدة قيّمة في ذلك المقصد الأقصى و المرصد الأسنى.

و إن شئت فراجع أيضاً في بيان أن النفس الناطقة لها ذلك المقام الأشمخ رسالتنا الفارسية الكريمة الأخرى الموسومة برمدارج و معارج و هي كملمة ٢٥٤ من كمتابنا المذكور هزار و يك كلمه؛ والدرس التاسع عشر من كتابنا انحاد عافل بمعقول، والنكتتين ٢١ و ٦٥٨ من كتابنا الف نكنة و نكتة، والدروس ١٠٠ و ١٠٢ و ١٠٣ مـن كمتابنا دروس معرفت نفس فإنّ كل واحد منها يتضمّن لطائف إشارات إلى أنّ للنفس النماطقة رتبة فوق التجرّد العقلاني.

و كذا الباب الأوّل من رسالتنا الأَخرىٰ بالعربية المموسومة بالصحيفة الزبرجـدية في كلمات سجّادية مجدٍ جدًاً في الاعتلاء إلى ذروة التحقيق والتدقيق حول مـوضوع هذا الباب. والله سبحانه وليّ التوفيق.

و من تلك الإشارات المشرقيّة تنتقل إلى أنّ وحدة النهفس النساطقة ليست وحسدة عدديّة بل وحدة حقّة جمعيّة ظلّية للوحدة الحقّة الحقيقة الإلهيّة، والله سبحانه فستّاح القلوب ومنّاح الغيوب.

و ممّا يرشدك إلى أنّ للنفس الناطقة رتبة فوق التجرّد العـقلاني ايـتلاف حـديثين شريفين من رسول اللهﷺ أحدهما: «ما من مـخلوق إلّا و صـورته تـحت العـرش». الباب الرابع: من الحجج البالغة على أنَّ للنفس الناطقة ... / ٢٧٦

والآخر: «قلب المؤمن عرش الله الأعظم» فتدبّر. قال صدر المتألهين؟ في الأسفار: «إنّ النفس الإنسانية ليس لها مقام معلوم في الهوية، ولالها درجة معينة في الوجود كسائر الموجودات الطبيعية والنفسيّة والعقلية التي كل لها مقام معلوم؛ بل النفس الإنسانية ذات مقامات ودرجات متفاوتة، ولها نشئات سابقة ولاحقة، ولها في كل مقام وعالم صورة أُخرى كما قيل:

لقد صار قلبي قابلاً كل صورة قمرعيَّ لغزلان وديراً لرهبان... (أوَّل الفصل الثالث من الباب الرابع من كتاب النفس، ج٤، ص ٨٣، ط١).

و لنا تعليقة في المقام على الأسفار بهذه الصورة: قوله: «ليس لها مقام معلوم في الهويّة ...» أى ليس لها بحسب الوجود حدّ تقف عنده، و يعبّر عن هذا المعنى بأنّ النفس لها مقام فوق التجرّد، قال المتأله السبزواري:

و أنّها بحت وجودٍ ظلّ حق فتدبر قوله تعالى: ﴿قل لو كان البحر مداداً ﴾ الآية (الكهف ١١٠)، وقوله تعالى: ﴿وَ لَوْ أَنَّ مَا فِي الأَرضَمِن شجرةٍ أقلام ﴾ الآية (لقمان ٢٨)، والقرآن مأدبة الله وما على تـلك المأدبة الإلهيّه و هي غير متناهية، طعامك (قلينظر الإنسان إلى طعامعه) فذاتك ظرف يتسع ما على تلك المأدبة، وقال قدوة الموحّدين مولانا الإمام اميرالمؤمنين على : «كل وغاء يضيق بما جعل فيه إلاّ وعاء العلم فإنّه يتسع»، وهذه كلّها تدل على أنّ النفس ليس لها مقام معلوم في الهوية، وقد قال الأمير على في وصيته لابنه محمّد: «اعلم أنّ درجمات الجنّة على عدد آيات القرآن فإذاكان يوم القيامة يقال لقارئ القرآن اقرأ وارق» (الواني، ج ١٤، ص ٥٦، ط ١، من يه) فافهم. ثم إنّ للنفس نشئات سابقة بنحو الجمع، ونشئات بيروت) وبعده:

و بيت لأوثان وكعبة طــائف و ألواح توراة ومصحف قرآن و قد أجاد الشيخ الإشراقى السهروردى في الهيكل الثانى مـن هـباكــله فــي بــيان تجرّدالنفس الناطقة، وبيان فوق مقام تجرّدها بقوله القويم:

۲۷۲ / الحجج البالغة على تجرّد النفس الناطقة

«كيف تتوهم هذه الماهية القدسية جسماً وإذا طربت طرباً روحًانياً تكاد تترك عالم الأجساد و تسترط عالم ما لايتناهي؟!».

أقول: هذه الحجة قد نقلها الشيخ البـهائى عـنه فـي الدفـتر الرابـع مـن كشكـونه (ص ٣٩٨، ط ١). وعبارتها في النسخ مختلفة ففي طبع مـصر (ص ١٣، ط ١٣٣٥ه) كيف يتصوّر الإنسان.... جسماً وهي إذا طـربت... عـالم الأجسـام و تـطلب عـالم مالايتناهي.

و في نسخة مخطوطة عندنا من شرح الهباكل للدواني مطابقة لما اخترناها إلّا أنّ فيها: «كيف يتوهّم الإنسان هذه الماهية .... عالم الأجسام و يطلب عالم ما لا يتناهئ» مكان «و يسترط عالم ما لا يتناهئ»؛ وقال في الشرح: «و في نسخة أُخرى يسترط» يعنى جاء في نسخة أُخرى مكان يطلب، قوله «يسترط». و عبارتها في الكشكون هكذا:

و كيف تتوهّم هذه المّاهية القدسيّة جسماً والحال أنّها إذا طربت طرباً روحًانياً تكاد تترك عالم الأجساد وتطلب عالم ما لايتناهي كما يشهد أرباب الشهود.

> و الزيادات في الكشكول كلُّها في شرح الدواني من عبارات الشرح. -

قوله: «و يسترط عالم ما لايتناهي...» أي يستلعه، يـقال سـرطه كـطلَب وفَـرح. و استرطه أي ابتلعه.

و الحجة متقنة غاية الاتقان؛ وفي الاستراط إيماء إلىٰ أنّ للنفس فوق مقام التجرّد، وكانّه ناظر إلى قوله (علت كلمته): ﴿إنّا أنْزَلْناه في ليلة القدر﴾، فافهم. وأنّى للجسم هذه السأنيّة الكبرى و هو مسجون في القيود والحدود والأحياز والعوارض والعلائق؟!. و نسخة الهياكل الغارسية ترجم الاستراط، حيث قال:

و چگونه جسم تواند بود که گاه باشد که در طرب آید وخواهد که عالم اجسام را فرو برد وطلب عالم بی نهایت کند. (ص ۸۷ ـ ط ایران).

تبصرة: الحجة المذكورة قريبة ممّا أتى به المعلّم الفارابـى فـي الفـص الحـادى والثلاثين من فصوصه حيث قال: الباب الرابع: من الحجج البالغة على أنَّ للنفس الناطقة ... / ٢٧٣

إنَّ الروح التي لك من جواهر عالم الأمىر لا تـتشكَّل بـصورة، و لا تــتخلَق بـخلقة. و لا تتعيِّن لإشارة، و لا تتردّد بين سكون و حركة. فلذلك تدرك المعدوم الذي فات. و المنتظر الذي هو آت، و تسبح في الملكوت، و تتنفَّس من عالم الجيروت.

إنَّ شئت فراجع شرحنا على فصوص الفارابي المسمّى بـ نصوص الحِكَم علىٰ فصوص الحكم (ص ١٧٩).

و قد أفاد وأجاد المتأله السبزوارى في بيان تجرّد النفس الناطقة وبيان مقام فوق تجرّدها في أوّل شرح الأسماء (ص ٤، ط ١) بقوله الرصين:

و لاتستبعدن كون النفس وجوداً بلاماهيّة إذ ليس لها حدّ يقف في مراتب الكمال فكلّ مرتبة يصل إليها يتجاوز عنها فلاسكون وطمأنينة لها، ﴿ألا بـذكر الله تـطمئن التلوب﴾ وكلّ حدّ من الفعليّة تحصل لها تكسّرها خلق الإنسان ضعيفاً، وكلّ حيّاة تفيض عليها تميتها ﴿اقتلوا أنفسكم فتوبوا إلى بارتكم﴾ فهي شعلة ملكوتيّة لا تخمد نارها. ولمعة جبروتية لايطغى تورها. لا سيّما النفس المقدّسة الختميّة التي أخبرت عن مقامها في النبويّ المشهور: لي مع الله وقت لا يسعنى فيه ملك مقرّب ولانبيّ مرسل...

الباب الخامس: في التبرّك بالتمسّك بطائفة من أيات وروايات في تجرّد النفس الناطقة وفوق تجرّدها العقلي

قال الله (تعالى شأنه): ﴿وَ لا تقولوا لمن يُقْتَل في سبيل الله أسواتُ بــل أحــناءُ و لكــن لا تشعرون﴾ (القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية ١٥٥). قال البيضاوي في تفسير هذه الآية الكريمة ما هذا لفظه: و فيها دلالة على أنَّ الأرواح جواهر قائمة بأنفسها مغائرة لما يحسَّ بد من البدن تبقى بعد الموت درّاكة، و عليه جمهور الصحابة والتابعين، وبه نطقت الآيات والسنن. قوله عزٍّ من قائل: ﴿ولا تحسبنَ الذين قتلواً فِي سبيل الله أمواتاً بل أحياء عـند ربِّـهم يرزقون فرحين بما آثاهم الله من فضله و يستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهم ألاخوف عليهم ولا هم يحزنون يستبشرون بتعمة من الله وفضل وأنَّ الله لا يسضيع أجـر المـؤمنين﴾ (القرآن الحكيم، سورة آل عمران، الآية ١٧١). و قال البيضاوي في تفسير هذه الآية: الآية تدلُّ على أنَّ الإنسان غير الهيكل المحسوس، بل هو جوهر مدرك بذاته لايفني بخراب البدن، و لا يتوقف عليه إدراكه و تألمه و التذاذه. و قال الله سبحانه: ﴿و يسئلونك عن الروح قل الروح من أمر ربِّي و ما أو تيتم من العلم إلَّا قليلاً﴾ (القرآن العظيم، سورة الإسراء، الآية ٨٥). قال سبط ابن الجوزي في النذكرة (ط١، من الرحلي الحجري. ص ٨٧): في رواية طويلة أنَّ ملك الروم كتب إلى أميرالمــوْمنين عــليﷺ: عــلمت أنك مـن أهل بيت النبؤة ومعدن الرسالة وأنت موصوف بالشجاعة والعلم، وأوثر أنْ تكشف لي عن مذهبكم الروح التي ذكرها الله في كتابكم في قبوله: ويسألونك عين الروح قلالروح من أمر ربِّي؟ فكتب إليه أميرالمؤمنينﷺ: أمَّا بعد فـالروح نكـتة لطـيفة ولمعة شريفة من صنعة بارتها وقدرة منشئها، أخرجها من خزائن مملكه وأسكمنها

۲۷۸ / الحجج البالغة على تجوّد النفس التاطقة

في ملكه، فهى عنده لك سبب، وله عندك وديعة، فبإذا أخذت ممالك عنده أخذ ماله عندك، والسلام. ثم قال السبط: «و من هاهنا أخذ ابن سينا فقال: هـبطت إليك مـن المـحلّ الأرفـع ورقاء ذات تعزَّزٍ وتمنَّعٍ؛الأبيات». و أفاد صاحب بيان السعادة في تفسير تلك الكريمة أعنى ﴿و يسـئلونك عـنالروح...﴾ بقوله:

أي الروح التي بها الحياة الإنسانيَّة فإنَّ الروح تطلق على البخار المتكوَّن في القلب المنتشر في البدن بواسطة الشرايين و تسمّى روحاً حيوانيّة؛ و على البخار المتصاعد من القلب إلى الدماغ فتعتدل ببرودته و تسمّى روحاً نفسانيّة؛ وعلى التي بها حـياة الحيوان وتسمَّى نفساً حيوانية، وعلى التي بها حيَّاة الإنسان وتسمَّى نـفساً نـاطقة وهذه هي مراد السائلين لأنها المدركة لهم بالآثار دون سابقتها فإنها مختفية تحت شعاع نفس الإنسان؛ وتطلق تعلى طبقة من العلائكة وتسمّى في لسان الإشراق بأرباب الأنواع وفي لسان الشرع بالصّافات صفًّا؛ وعلى ملك أعـظم مـن جـميع الملائكة، وله بعدد كل إنسان وجه و هو ربّ نوع الإنسان، وله الرياسة والإحــاطة على جميع الأنواع وأربابها، و هو مع كل أفراد الإنسان وليسوا معه، و ما ورد في بيان الروح أنَّها ملك أعظم من جبرتيل و ميكاتيل وكان مع محمّدﷺ ثمّ مع الأثمة إشارة إلى هذا المعنى. و معنى كونه مع محمّدﷺ دون سُـائر الأنـبياءﷺ أنّ مـعيّته مـع محمّدﷺ معه وإلّا فهو مع كل أفراد الإنسان بل مع كلّ ذرات العالم، ﴿و نفخت فيه من روحي﴾ إشارة إلىٰ تلك الروح فإنَّ الروح المنفوخة في آدمﷺ ظل تلك الروح. و لمَّا كانت الروح المسؤل عنها أمراً مجرّداً معقولاً لا يدركه إلّا ذوو العقول وكـان السائلون أهل الحس لا يتجاوز إدراكهم المحسوسات أمره ﷺ بالإجمال في الجواب فقال: ﴿قُلْ الروح من أمر ربِّي﴾ أي ناشئة من أمر ربِّي من غير سبق استعداد مادَّة حتى تكون محسوسة فتدركونها بالحواس الظاهرة أو البياطنة. أو مين عيالم أميره و لا يصل إدراككم إليه، و لذلك قال: ﴿ و مَا أو تيتم من العلم إلا قليلاً؟ منكم أو قليلاً من الباب الخامس: في التبرّك بالتمسّك بطائفة من أيات و روايات في تجرّد... / ٧٧٩

العلم و هو العلم بالمحسوس من آثارها وليس لكم علم عالم الأمر، ولفظة مانافية أو استفهامية إنكارية.

و قال الله عزّوجل في سورة القدر: ﴿إِنَّا أُنزلناه في ليلة القدر...»؛ وقال في سورة الشرح: ﴿أَلَم نشرح لك صدرك...»؛ وقال: ﴿ونزّلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شي...» (سورة النحل، الآية ٩٠)؛ والإنزال دفعي، والتنزيل تدريجي، ويجب الفرق بين انزال القرآن وبين تنزيله فإنّ إنزاله كان في صدر خاتم الأنبياء دفعة واحدة، وتنزيله كان في مدة ثلاثة وعشرين عاماً، وكان رسول الله تيك يأمر كتاب الوحي وغيرهم بجعل السور والآيات التنزيلية على صورة القرآن الإنزالي؛ مثلاً إنّ كريمة ﴿واتقوا يوماً ترجعون فيه إلى الله ثم توفّي كل نفس ما كسبت و هم لا يظلمون» آخر آية نزلت من القرآن، وقال جبرئيل ضعها في رأس الثمانين والمأتين من البقرة.

و جملة الأمر أنّ ترتيب السور القرآنية وكذلك ترتيب آياتها كلّها توقيفي، والسور والآيات التنزيلية رتّبت على صورة القرآن الإنزالي في ليلة القـدر بـأمر الله سـبحانه و رسوله؛ وقد حقّقنا ذلك الأمر القويم الحكيم في رسالتنا فصل الخطاب في عدم تحريف كتاب ربّ الأرباب.

و الغرض أنّ كل أثر يحاكى شأن مؤثّره كما قال الله سبحانه: ﴿قُلْ كُلْ يَعْمَلُ عَلَى شاكلته﴾ (الإسراء، ٨٥) وحيث إنّ وجود الحق سبحانه غير متناه فآثاره الوجودية من الكتاب التكوينى و التدوينى علىٰ شاكلته غير متناهية، فالصدر الذي هو وعاء حقائق القرآن الكريم له مقام فوق التجرد العقلى فافهم و تدبّر و راجع الباب الأوّل من رسالتنا المذكورة الصّحِيفة الزبرجديّة في كلمات سجّادية.

مًا قدّمناهًا من الآيات الكريمة فأنّما كانت انموذجاً في بيان تجرّد النفس الناطقة و فوق تجردها والعقلى، وكذلك نهدى إليك بعض روايات في الأمرين المذكورين؛ و قد ذكرنا عدة آيات وروايات أُخرى في آخر كتابنا الفارسى كُنجينه كَوهر روان فليرجع الطالب الكريم إليه:

روى الآمدي في غررالحكم و دررالكلم. وابن شهر آشوب في المناقب أنَّ الوصيِّ

• ۲۸ / الحجج البالغة على تجزد النفس الناطقة

الإمام أميرالمومنين علياً ﷺ سئل عن العالم العِلوي فقال: صور عارية عن المواد، عالية من الترَّة والاستعداد. تجلَّى لها ربُّها فأشرقت، وطالعها فتلألأت، وألقى فـي هـويَّتها مثاله فأظهر عنها أفعاله؛ وخلق الإنسبان ذا نـفس نـاطقة إن زكِّيْهَا بـالعلم والعـقل فقدشابهت جواهر أوائل عللها. وإذا اعتدل مزاجها وفارقت الأضداد فقد شارك بسها السبع الشدّاد.

قال رسول الله ﷺ:

الأرواح طيور سماوية في أقفاص الأشباح البشرية إذا التفتت بالعلم صارت ملائكة. وإذا التفتت بالجهل صارت حشرات الأرض ...».

(مطلع الشمس، ج ٢، ص ٢٤٧. في ٢ من الرحلي).

و إنْ شئت فراجع شرح الفصّ الخمسين من كـتابنا الفـارسي نـصوص انحكم بـر فصوص الحكم (ص ٢٩٥). بصائر الدرجات بإسناده عن المفضل بن عمر عن أبي عبدالله الله:

مثل روح المؤمن وبدنه كجوهرة في صندوق إذا أخـرجت الجـوهرة مـنه أطـرح الصندوق ولم يعبأبه؛ قال: إنَّ الأرواح لاتمازج البدن ولاتواكله وإنَّما هـي اكـليل البدن محيطة به» (البحار. ج ١٤. ص ٣٩٨، ط ١).

و اعلم أنَّ غرر الروايات الصادرة عن أهل بيت العصمة ﷺ في المقام كثيرة جدًّا؛ و قد نقلنا أربعين حديثاً في معرفة النفس في النكتة الأخيرة من كتابنا ألف نكتة و نكنة. وكذلك عدة روايات في ذلك في كتابنا كَنجينه كَوهر روان. و نختم الكتاب هاهنا بكريمة ﴿و آخر دعويهم أن الحمد لله رب العـالمين﴾ مبتهجاً بما وعدناالله سبحانه بفضله العميم: ﴿إِنَّا لا نضيع أجر من أحسن عملاً﴾.

و قد فرغنا من تصنيف هذالكتاب العظيم الحكيم في يوم الجمعة السادس من شهر ربيع الأوّل من سنة ١٤٢١ هـق = ٣٧٩/٣/٢٠ هش. و أنا العبد: حسن حسن زاده الطبري الأملي.