



.

.

۴



فهرستنويسي پيش از انتشار نوسط : موسسه تعليماتي وتحقيقاتي امام صادق ﷺ

علامه حلي، حسن بن يوسف، ٢٢٨ ـ ٧٢٦ ق. تسليك النفس إلى حظيرة القدس / للعلامة الحلَّى أبي منصور الحسن بن يوسف بن المطهر ﴿ تقديم جعفر السبحاني ؛ تحقيق فاطمة رمضاني. \_ فم: مؤسسة الإمام الصادق ﷺ . ١٣٨٢ ق. = ١٣٨٢ . ISBN 964 - 357 - 226 - 9 . vo 154 افهرستنويسي براساس اطلاعات فيبار ۱ . کلام شیعه امامیه ـ ـ ـ متون قدیمی تا قرن ۱۴ . ۲. شیعه ـ ـ عقاید. الف. سبحانی تبویزی ، جعفر، ١٣٠٨ بـ ، مقدمه نويس. ب. رمضاني، فاطعه، مصحح, ج. مؤسسة الإمام الصاق ﷺ, د. عنوان . 14V/ +1VT هت ۸ع/۵ ( FN BP . تسليك النفس إلى حظيرة القدس اسم الكتاب: ..... المؤلف: ..... المطهر الحلي المعن بن يوسف بن المطهر الحلي فاطمة رمضاني تحقيق : ..... مؤسسة الإمام الصّادق ﷺ المطبعة:.... .....الأولى الطبعـــة: .... تاريخ الطبع: ..... مَرْ تَعْتَدَ كَمَوْرُ عَنْ مَنْ عَلَيْ الطبع: الحمَيْــة: ..... ۱۰۰۰ نسخة مؤسسة الإمام الصّادق ﷺ الناشـــر: الإخراج الفني:..... مؤسسة الإمام الصّادق الله - السيد محسن البطاط حقوق الطبع محفوظة للمؤسسة توزيع مكتبة التوحيد ايران \_قم إساحة الشهداء TATOLOY\_VVEDEOV 2 البريد الإلكتروني: imamsadiq@gmail.com

العنوان في شبكة المعلومات : www.imamsadeq.org

المقدّمة:

بِشْمَ لِنَهُ الْحُزَ الْحُجْمَةِ عُ

بقلم أية الله جعفر السبحاني

**العباقرة في مرأة التاريخ** الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد المرسلين أبي القاسم محمد وعلى عترته الطيبين الطاهرين صلاة ما دامت السماوات ذات أبراج والأرض ذات فجاج. أما **بعد؛** 

فإنَّ التعرّف على مكانة العلماء البارزين وعظمتهم ـ الذيـن خـدموا المجتمع الإنساني بأفكارهم وآرائهم وكتبهم وآثارهم ـ ، يَـتمُّ مـن خـلال طريقين:

١. الرجوع إلى كلمات العلماء في حقّهم، فـإنّها مـرآة لشـخصياتهم، وطريق لفهم جوانب حياتهم وإدراك منزلتهم العلمية .

٢. الرجوع إلى الآثار الَّتي خـلَفوها عـلى الصُّـعُد الفكـرية والعـلمية والثقافية والتربوية.

وبهذين الطريقين يمكن التعرّف على مكانة ودور أي واحد منهم .

الكتاب الّذي بين يديك أثر من آثار أحد أعلام الإسلام، والّذي اشتهر بالنبوغ والعبقرية والتقدّم في ميادين العلوم العقلية والنقلية، ألا وهو العلّامة الحلّيّ (٦٤٨ ـ ٧٢٦ ه).

ونحن هنا كباحثين محايدين سنقوم بتحقيق هذه الشهرة الّتي لم نزل نسمعها من المشايخ العـظام جـيلاً بـعد جـيل، وذلك بـاتباع الطـريقين المذكورين .

كلمات في حقّ المؤلّف مراقمة تكيير من مرك

إذا ألقينا نظرة على معاجم الرجال وتراجم العلماء سنجد أنّ كلّ من ذكر العلّامة الحلّيّ ۞ أو ترجم له يصفه بـما يُـوصف بـه عـباقرة العـلوم وجهابذة الفنون، وإليك نزراً يسيراً من كلمات الفريقين:

قال الصفدي: الإمام العلّامة ذو الفنون، عالم الشيعة وفقيههم، صاحب التصانيف الّتي اشتهرت في حياته، وكان يصنف وهو راكب، وكان ريّض الأخلاق، مشتهر الذكاء، وكان إماماً في الكلام والمعقولات .<sup>(1)</sup>

وقال ابن حجر: عـالم الشـيعة وإمـامهم ومـصنّفهم، وكـان أيـة فـي

١ . الوافي بالوفيات: ١٣ / ٨٥ برقم ٧٩. بتلخيص .

العباقرة في مرآة التاريخ ......

الذكاء. وكان مشتهر الذكر، حسن الأخلاق .<sup>(١)</sup>

وقال أيضاً في «الدرو الكامنة»: الحسن بن يوسف ابن المطهّر الحلّيّ الإمامي، جمال الدين الشيعي، ولد في بضع وأربعين وستمائة، ولازم النصير الطوسي مدة واشتغل في العلوم العقلية، فمهر فيها وصنّف في الأصول والحكمة، وكان رأس الشيعة بالحلّة، واشتهرت تصانيفه، وتخرّج به جماعة، وشرحه على مختصر ابن الحاجب في غاية الحسن في حلّ ألفاظه وتقريب معانيه وصنّف في فقه الإمامية، وكان قيّماً بذلك داعية إليه.<sup>(٢)</sup>

هذه كلمات أعاظم أهل السنّة في حقّه، وأمّا أقوال علماء الشيعة فهي كثيرة نذكر منها القليل:

فقد عرّفه ابن داود الحلّيّ بقوله شيخ الطائفة، وعلّامة وقته، وصاحب التحقيق والتدقيق، كثير التصانيف، انتهت وتاسة الإمامية إليه في المعقول والمنقول .<sup>(٣)</sup>

وقال الحر العاملي: فاضل عالم علّامة العلماء، محقّق، مدقّق، ثقة ثقة، فقيه، محدّث، متكلّم، ماهر، جليل القدر، عظيم الشأن رفيع المنزلة، لا نظير له في الفنون والعلوم العقلية والنقلية، وفيضائله ومحاسنه أكثر من أن تحصى (<sup>2)</sup>

١. لسان الميزان: ٢ / ٣١٧.
 ٢. الدرر الكامنة لابن حجر: ٣ / ٧١.
 ٣. رجال ابن داود: ١١٩ برقم ٤٦١.
 ٤. أمل الآمل: ٢ / ٨٠ ـ ٨١.

وقال الميرزا عبد الله الأفندي التبريزي: كان في جامعاً لأنواع العلوم، مصنّفاً في أقسامها، حكيماً متكلّماً فقيها محدَثاً أُصولياً أديباً شاعراً ماهراً، وقد رأيت بعض أشعاره ببلدة أردبيل، وهي تدلّ على جودة طبعه في أنواع النظم أيضاً. وكان وافر التصنيف متكاثر التأليف، أخذ واستفاد عن جمّ غفير من علماء عصره من العامة والخاصة، وأفاد وأجاد على جمع كثير من فضلاء دهره الخاصة بل من العامة أيضاً، كما يظهر من أجازات علماء الطريقين .<sup>(1)</sup>

وهذا الطريق الَّذي سلكناه في تعريف المؤلف، يدلَ على أنَ الفريقين اتَفقا على نبوغه وذكائه وعلمه وفقاهته. وهلمَ معي الآن لنسلك الطريق الثاني، الَذي يُرشد إليه مَعْلَمان رئيسيان:

**أوّلاً:** انثال عليه الأفواج من رَوَّاد العلم من كلّ صوب، وانتهلوا مـن علمه وأفادوا من محاضراته، حتّى احتلّ فريق منهم مكانة سامية في الفقه والأُصول والكلام وغيرها من المجالات، وإليك أسماء عدد منهم:

١. ولده فخر المحققين .

۲ . زوج أُخته مجد الدين أبو الفوارس محمد بن علي بن الأعـرج الحسيني.

- ٣ . عميد الدين عبد المطلب بن أبي الفوارس . ٤ . ضياء الدين بن أبي الفوارس الحسيني.
  - ١. رياض العلماء: ١ / ٣٥٩.

| • | اريخ | ي مرآة التا | العياقرة فم |
|---|------|-------------|-------------|
|---|------|-------------|-------------|

٥. مهنًا بن سنان بن عبد الوهاب الحسيني المدني.
٦. تاج الدين محمد بن القاسم بن معية الحسني.
٧. ركن الدين محمد بن علي بن محمد الجرجاني.
٨. الحسين بن إبراهيم بن يحيى الاسترآبادي.
٩. الحسين بن علي بن زهرة الحلبي.
١٠ . أبو المحاسن يونس بن ناصر الحسيني الغروي المشهدي.
١١. عبد الرحمن بن محمد الحلي، ابن العتائقي.
١٢. محمد بن محمد قطب الدين أبو عبد الله الرازي.

هؤلاء اثنا عشر عالماً من أكابر تلاميذه أوردنا أسماءهم كمعالم على الطريق إلى الوصول إلى حقيقة شهرة العلامة الحلّيّ، وإلّا فإن المتخرّجين به من الأعلام أكثر من ذلك بكثير ، قال صاحب الرياض: كان في الحلّة في عصر العلّامة أو غيره أربعمائة وأربعين مجتهداً. <sup>(١)</sup> ومن المعلوم أنّ جلّ هؤلاء ممّن استقوا من نمير علمه ومعين عذبه .

ثانياً: الآثار العلمية الَّتي تركها للأجيال، فضع يدك على كتبه ومؤلَّفاته في شتّى الفنون، ستجده في حقل الفقه والأصول فـقيهاً بـارعاً، وأصوليًا لامعاً، وفي حقل المعقول والكلام فيلسوفاً ماهراً ومتكلّماً فذاً، ويكفي في ذلك أنّه ألف ما يناهز ثلاثين مؤلفاً فـي الكـلام وأُصـول الديـن والجـدل والاحتجاج وآداب البحث والمناظرة.<sup>(٢)</sup>

> ۱ . رياض العلماء: ۱ / ۳٦١ . ۲ . معجم طبقات المتكلمين: ۳ / ١٠٥ برقم ٢٨٧. غير أنَّ قسماً منها غير موجود.

| تسليك النفس إلى حظيرة القدس |  |
|-----------------------------|--|
|-----------------------------|--|

ونحن وإن ذكرنا في تقديمنا لكتاب «نهاية المرام» أسماء كشير من كتب العلّامة في حقل الكلام، ولكنَّنا نستقصى هنا كلّ ما وقفنا عليه في هذا المضمار، وإليك اسماءَها مجرّدة عن التعليق والتوضيح : ١ . الأبحاث المفيدة في تحصيل العقيدة. ٢ . استقصاء النظر في البحث عن القضاء والقدر. ٣. الألفين الفارق بين الصدق والمين. ٤ . أنوار الملكوت في شرح الياقوت. ٥. الباب الحادي عشر. ٦ . الرسالة السعدية. ٧. كشف الفوائد في شرح قواعد العقائد. ۸. كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد. ٩ . معارج الفهم في شرح النظم. ١٠ . مقصد الواصلين في أصول الدين. ١١. منهاج الكرامة في معرفة الإمامة. ١٢ . مناهج اليقين. ١٣ . نظم البراهين في أصول الدين. ١٤ . نهج الحقّ وكشف الصدق. ١٥ . نهج المسترشدين في أصول الدين.

| 11 | ۱ |  | الثاريخ | ي مرآة | العباقرة ف |
|----|---|--|---------|--------|------------|
|----|---|--|---------|--------|------------|

والأخير هو هذا الكتاب الذي يرفّه الطبع إلى القرّاء الكرام، وقد ألَّفه العلّامة الحلّيّ استجابة لرغبة ولده محمد المعروف بفخر المحقّقين، وخصّصه لأهم المسائل الكلامية، الّتي أفرغها في قوالب فلسفية وبرهانية. وهو أشبه بكتاب «تجريد الاعتقاد» لأُستاذه نصير الدين الطوسي، والّـذي شرحه العلّامة بكتابه «كشف المراد» وقال: وجدنا كتابه الموسوم بتجريد الاعتقاد قد بلغ فيه أقصى المراد وجمع جلّ مسائل الكلام على أبلغ نظام.<sup>(1)</sup>

غير أنَّ المصنَّف سلك في كتابه هذا مسلك السهولة في البيان، وهو يغاير مسلك الطوسي في كتاب «تجريد الاعتقاد» الَّذي يـمتاز بـالصعوبة،

. كشف المراد: ٢٤ .

|--|

ولكنّهما (الأستاذ والتلميذ) يشتركان في إضفاء الصبغة الفلسفية على المسائل الكلاميّة على نحو صار هذا النمط هو المقبول بين المتأخّرين من المتكلّمين من غير فرق بين السنّة والشيعة. والكتاب كما يصفه المؤلّف في مقدّمته مشتمل على أهم المسائل وأشرفها والنكت العظيمة اللطيفة. فجمع فيه النكات الكلامية وأُصول المطالب العقلية.

وقد قسم الكتاب إلى مراصد، هي: الأوّل: في الأمور العامّة. الثاني: في تقسيم الموجودات. الثالث: في البحث عن أقسام الموجودات. الرابع: في أحكام الموجودات. الخامس: في إثبات واجب الوجود تعالى وصفاته. السادس: في العدل. السابع: في النبوة. الثامن: في الإمامة. التاسع: في المعاد. وكلّ مرصد يشتمل على مطالب كثيرة. فهذا فهرس إجمالي لمراصد الكتاب. يُذكر أنَّ السيد نظام الدين عبد الحميد بن الأعرج الحلَّى ابن أخت

العباقرة في مراَّة التاريخ .....

العلّامة شرح هذا الكتاب (٦٨٣ هـ ـ ...) وأسماه: «إيضاح اللبس في شـرح تسليك النفس ».

وفي الحقيقة فإنّ «نهاية المرام» هو الكتاب الأم من مؤلّفات العلّامة في علم الكلام. وفي الكتاب الماثل بين أيدينا إرجاعات إلى نهاية المرام .

النسخ المعتمدة

قامت الطالبة **فاطمة رمضاني** بتحقيق وتصحيح هذا الكتاب القيّم، تحت رعاية الأُستاذين:

العلامة الحجة الشيخ عبد الله النوراني (الأستاذ المشرف).
 الدكتور نجف قلى الحبيبي (الأستاذ المساعد).

وقد نالت بذلك شهادة الماجستير بذرجة «امتياز» في علم الإلهيات من كلية الإلهيات ـ جامعة طهران، عام ١٤٢٦ هـ.

وقد اعتمدت المحقّقة ـ حفظها الله ـ في عملها عـلى نسـخ ثـلاث، اتّخذت الأولى منها نسخة الأصل. وإليك مواصفات هذه النسخ:

١. النسخة « أ » الموجودة في متحف بريطانيا، بالاستناد إلى صورتها المستنسخة الموجودة في «مركز احياء التراث الإسلامي» في قم المقدسة برقم ١٨٠٤، وكاتب النسخة هو: علي بن الحسن بن الرضي الحسيني، وقد فرغ مِنْ نَسْخِها في ١٨ من شهر صفر من شهور عام ٧١٦ ه، في حياة المؤلف، وتقع النسخة في ١٦ صفحة (١٧ سطر، ٢٦ × ١٤ سم).

وهي بخط النسخ، وفي هوامش النسخة إيضاحات بقلم ولد المؤلّف ـ فخر المحقّقين ـ ربّما تعين على فهم المراد، ونجد فيها لفظة «صحّ» أو «بلغت قراءته» كلّ ذلك يؤيد صحّة النسخة وقلّة الخطأ فيها.

وقد جاء في آخرها قوله: أنهاه أيده الله تـعالى، قـولاً وبـحثاً وفـهماً وضبطاً واسـتنساخاً فـي مـجالس آخـرها سـابع عشـر رجب سـنة اثـنتين وعشرين وسبعمائة، الحمد لله وحده وصلى الله على سيدنا مـحمد وآله الطيبين الطاهرين. وكتب محمد بن الحسن بن المطهر.

٢. النسخة « ب»، الموجودة في مكتبة آية الله الحكيم الفي في النجف الأشرف (برقم ٩٢٩م)، بالاستناد إلى صورتها المستنسخة والموجودة في مركز إحياء التراث الإسلامي في قم المقدسة، برقم ٢ / ٦٨٩، وهذه النسخة لم يذكر فيها اسم الناسخ، وثم استنساحها في ٢٢ من شهر صفر سنة ٧٢٢ه، وأنّه استنسخها من نسخة المؤلّف. ألحق بهذه النسخة كتاب «مراصد التدقيق ومقاصد التحقيق» للمؤلف.

وهي غير خالية من الأغلاط لفظاً ومعنى، وجاء في هوامش النسخة «صوابه» و «صحّ ».

وجاء في هامش آخر النسخة: قـوله: «بـلغت قـراءتـه»، و «أيـده الله تعالى»، وربّما يكون ذلك قرينة على أنّها قرثت على العلّامة الحلّيّ.

والنسخة في ١١٥ صفحة (١٧ سطر، ٢٤ × ١٤ سم).

٣. النسخة « ج»، الموجودة في مكتبة مجلس الشوري الإسلامي برقم

العباقرة في مرآة التاريخ

٦٢٢٨٣، ويوجد فلمها المصغَّر في مكتبة جامعة طهران، وتبقع في ١٩٨ ٨صفحة (١٥ سطر، ٢٠ × ١٤ سم) وقد سقط من النسخة المطلب الرابع من المرصد التاسع في ثبوت المعاد إلى آخر الكتاب. والناسخ غير معلوم، وهي غير مؤرخة.

منهج التحقيق

 د. لقد اعتمدت المحققة الفاضلة على نسخة «أ» كأصل مع تشبيت الاختلافات مع باقي النسخ في الهامش. ٢. كلّ ما بين معقوفين [ ] فهو من إضــافات المـحقّقة لضـرورة يبقتضيها السياق أو للعناوين الاستنتاجية للفصول والمطالب لتسهيل المراجعة للقارئ الكريم.

٣. كلّ ما بين قوسين ( ) فهو من أحد النسخ.

وقد أخذت المحقّقة على عاتقها بذكر جميع الاختلافات الموجودة بين النسخ في الهامش مع أنَّ قسماً كثيراً منها ليس بصحيح قطعاً، وإنَّما هي هفوات النسّاخ، فكان اللازم الاقتصار على ما يحتمل الصحّة، ولكنّنا أبقيناها على صورتها، لأنَّ ذلك هو المنهج الرائج لتصحيح وتحقيق النسخ الخطية من قبل الجامعيّين.

ومع تثميننا لجهود المحقّقة الفاضلة في تصحيح الكتاب وتحقيقه بهذه الدقمة، ولكن كمان اللازم عليها أن تمورد التعاليق الموجودة في

هامش النسخة الأُولى والَّتي هي من إفادات فخر المحقّقين، لأنَّ لهـا دور الإيضاح.

ختامه مسك

قد وقفت على أسماء الكتب الكلامية الَّتي سطرتها يد العلَّامة الحلَّيِ والَّتي بذل في تأليفها وتصنيفها أوقاتاً ثمينة وأنفاساً قدسية، وشـغلت كـل أوقاته في الحضر والسفر، وقد ألَّف قسماً منها بين عام ٧٠٧ ـ ٧١٦ ه، أي حلال تواجده في إيران بمعية الملك (خدابنده) .

عاش العلّامة لل ثمانية وسبعين علماً حيث ولد عام ٦٤٨ ه وانتقل إلى جوار ربه في ٢١ محرم الحرام من تستقر ٢٢ ه، وترك مكتبة ثمينة وغزيرة في أغلب العلوم والمعارف قلّما يتفق لإنسان أن يأتي بهذا العطاء الثّر، وقد قام العلّامة الراحل السيد عبد العزيز الطباطبائي باستقصاء جميع ما ألّفه العلّامة الحلّي، وذكر ذلك كلّه في كتاب أسماه «مكتبة العلّامة الحلي» فبلغ مجموع ما ذكره ١٢٠ عنواناً.

هذا هو العلّامة في مواهبه وقابلياته وآثاره الضخمة، وهو قدوة لكلّ الأجيال ،إذ أنّه نهض بمسؤوليته الفكرية والعلمية والدينية في عصر ماجت فيه التيارات الفكرية من مختلف الفرق ولم يكن له بد من سدّكلّ ثغرة ببيانه وقلمه.

| لعباقرة في مرآة التاريخ |
|-------------------------|
|-------------------------|

ونحن إذ نعيش في هذا العصر العصيب الذي تعدّدت فيه المناهج الكلامية والتيارات الفلسفية الّتي تبتغي نشر الإلحاد وإطفاء نور الإيمان في قلوب الشباب، نهيب بكلّ من ينبض قطبه بحب الإسلام وخدمة المجتمع أن يقتدي بالعلّامة الحلي \$ في التصدي إلى البحوث الكلامية والفلسفية بشكل يلائم لسان العصر ومنطق الشباب، إذ لكلّ زمان منطق ولسان.

فلو بعث العلّامة الحلي وأستاذه نصير الدين وتلميذه قطب الدين الرازي وغيرهم من الأجلاء في هذا الزمان، لكان لهم قصب السبق في بيان العقائد الإسلامية والمفاهيم الدينية على مختلف المستويات، ولم يفتّروا عن التأليف والتصنيف، ولم يسأموا من الإرشاد والهداية.

رحم الله جميع علماتنا الماضين وحفظ الله الباقين منهم.

وبما أنّ مؤسسة الإمام الصادق ﷺ قد اهتمت بتدريس علم الكلام في مستويات عالية، وتخرّج منها جمع من الفضلاء تسلّحوا بمنطق العلم والكلام وانتشروا في البلاد، ولم تزل الدراسات الكلامية مستمرة لنيل شهادات البكلوريوس والماجستير والدكتوراه في معهد علم الكلام التابع للمؤسسة بإشرافنا.

وإتماماً لما قامت به المؤسسة من تحقيق ونشر عـدد مـن مـؤلفات العلّامة الحلّيّ الله في الكلام والأصول والفقه، أخذنا على عاتقنا طبع ونشر هذه الرسالة الجامعية، شاكرين للمحقّقة الفاضلة وللأفاضل أعضاء لجـنة

| لنفس إلى حظيرة القدس | تسليك ا | ٨٨ |
|----------------------|---------|----|
|----------------------|---------|----|

الإشراف، جهودهم المضنية الّتي بذلت في تحقيق وتصحيح هذا الأثر القيمّ. داعين الله لهم بالتوفيق والفلاح. والحمد لله الَّذي بنعمته تتم الصالحات.

جعفر السبمائى مؤسسة الإمام العبارق ﷺ قم المقرسة رابع شهر ذي العقدة المرام ×١٤٢٦ ه والمشتدكين

و بشمَان الجَزَال جَمَرً

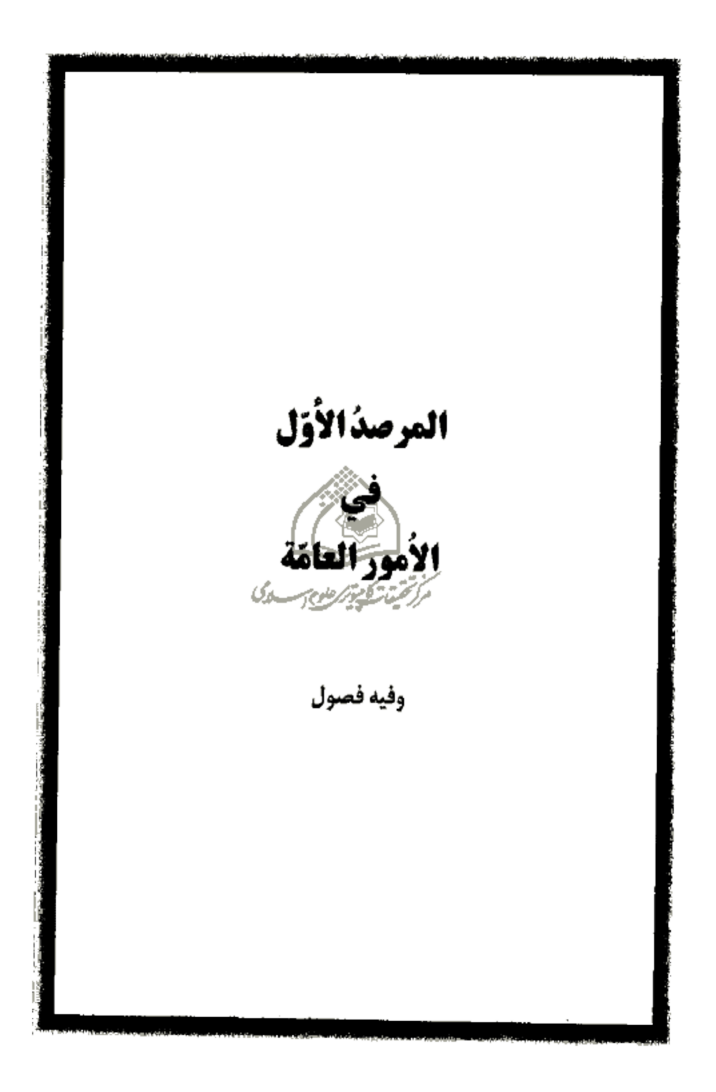
الحمد لله القديم الأزليّ، الدّائم الأبديّ، الإله القهّار، الواجب الغـنيّ، المالك القويّ، القديم الجبّار، الحكيم الكريم، العليّ العظيم الغفّار، العـليم الحكيم، الرّؤوف الرّحيم، العطوف السُتّار.

أحمدة علىٰ إنعامِه المدرار، وأشكره علىٰ آلاته المسيلة الغزار، وأسأله التَّوفيقَ في هٰذه الدّار لِحُسن العقبىٰ في دار القرار؛ وصلّى الله علىٰ سيّدنا محمّد النّبيّ المختار وعلىٰ آله الأئمّة الأطهار وعترته الأخيار الأبرار، صلاةً تتعاقبُ عليهم تعاقبَ الأعصار.

أمّا بعدُ، فقد أجبتُ سؤالك، أيّها الولد الصّالح، محمّد ـجعلني الله فداك ـ في تصنيف هذا الكتاب المسمّىٰ بتسليك النّفس إلى حظيرة القدس، مشتملاً على المسائل المهمّة الشّريفة والنّكت العظيمة اللّطيفة، وبينّتُ لك فيه ـ وفَقك الله لمراضيه وأعانك على امتثال أوامره ونـواهـيه ـ جـميعَ لبّ

النّكت الكلاميّة، وأوضحتُ لك (فيه) ـ أرشدك الله ـ أصول المطالب العقليّة، أسعدك الله في الدّارين ورزقك تكميل الرّثاستين بمنّه ولطفه. وقد رتّبتُ<sup>(۱)</sup> هٰذا الكتابَ علىٰ مراصد تسعة.







الفصل الأوّل

## في المقدمات

المقدّمة الأولىٰ: [في التّصور والتّصديق]

العلم إمّا تصوّرٌ، وهو حصولُ صورة الشّيء في العقل من غير حكم؛ وإمّا تصديقٌ، وهو الحكمُ ببعض المتصوّرات علىٰ بعض إيجاباً أو سـلباً. وكلُّ منهما ضروريٌّ ومكتسبُر*ُتْ تَكْبِرُسْ حكْ* 

فالضّروريّ من التّصوّرات، ما لا يتوقّف حصوله علىٰ طلب وكسب، كتصوّر الحرارة والبرودة؛ والمكتسبٌ، ما يتوقّف، كتصوّر الجوهر والعرض. والضّروريّ من التّصديقات ما يكفى تـصوّرُ طرفيه فـى الحكـم،

كالتصديق بأنَ «الكلَّ أعظمُ من الجزء»؛ والمكتسبُ ما لا يكفي، كالحكم بحدوث العالم.

وكاسبُ التُصوّر: الحـدُّ، وهـو التّـعريفُ بـالأجزاء؛ أو الرّسـمُ، وهـو التّعريفُ بالأعراض الخارجيّة.<sup>(1)</sup>

. الف : الخارجة.

وكاسبُ التّصديق هو الحجّةُ؛ وهي<sup>(١)</sup> إمّا قياسٌ، إن استدلّ بالعامَ على الخاصٌ؛ وإمّا استقراءٌ، إن كان بالعكس؛ وإمّا تمثيلٌ، إن استدلّ بـالمُساوي على المُساوي.<sup>(٢)</sup>

والأوَّلُ يقينيٌّ والأخيران <sup>(٣)</sup> ظنّيان.

المقدّمةُ الثَّانيةُ: [في التعريف]

اعلم أنّ المعلوم من كلّ وجه، والمجهول من كلّ وجه، لا يمكنُ طلبهما لاستحالة تحصيل الحاصل؛ وعدم الاشتياق إلىٰ ما لا شعورَ به البتّةَ؛ فلابُدٌ وأن يكونَ معلوماً من وجه ومجهولاً من آخر. والوجهان متغايران، والمطلوبُ ليس كلّ واحد منهما، بل معروضُهما، وهو الماهيّة ذاتُ الوجهين.

والماهيّة إن كانت مركّبةً جاز تحديدُها وإلّا عُرّفت بالرّسم<sup>(٤)</sup> لا غير؛ وإن <sup>(٥)</sup> كانت جزءاً من غيرها جاز التُحديدُ بها وإلّا فلا.

والحدُّ إن اشتمل علىٰ جميع المقوّمات فهو التّامّ، وإلَّا فهو النَّاقُص.

والرسم إن افاد تمييز الماهية عن جميع ما عداها فهو التّام والّا فهو الناقص؛ والحدُّ إنّما يتألّفُ من الجنس والفصل.

> ۲ . ج : هو . ۲ . ب : الآخران . ۵ . الف : فإن.

| . المقدمات ٥ | فر |
|--------------|----|
| •            |    |

| والجنسُ هو كمالُ الجزء <sup>(١)</sup> المشترك، وهـو الكـلَّيّ المـقول عـليٰ |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| كثيرين مختلفين بالحقائق في جواب ما هو؟                                      |
| والفصل هو الجزء المميّز، وهو الكلي المقول علىٰ كثيرين في جواب               |
| أيُّما هو في جوهره.                                                         |
| والمركَّبُ منهما هو النَّوعُ.                                               |
| وتترتبُ <sup>(٢)</sup> الأجناسُ بعضُها فوقَ بعض الى ان ينتهي إلىٰ جـنس لا   |
| جنسَ فوقه، ويُسمّىٰ جنس الأجناس، وفي التّنازل إلىٰ جنس لا جنسَ تحته،        |
| وهو الجنسُ السّافلُ، والأنواعُ كذلك.                                        |
| والخارج عن الماهيَّة إن اختصَّ بها فهو الخاصَّةُ، وإلَّا فـهو العرضُ        |
| العام.                                                                      |
| فالكليَّاتُ هي هذه الخمسةُ لا غير: الجنسُ والفصلُ والنَّوعُ والخاصَّةُ      |
| والعرض العامُّ.                                                             |
| المقدّمةُ الثّالثةُ: [في القياس]                                            |
| اعلم أنَّ كلِّ قياس إنَّما يتركَّبُ من مقدَّمتين لا أزيدَ ولا أقلَ، ويشترك  |
| $1 \dots \overline{1}$ (T) $1 \dots \overline{1}$ $1 \dots \overline{1}$    |

المقدّمتان في حدّ (واحد) هو أوسط، وتتباينان بجزأين <sup>(٣)</sup> آخرين هـما الأصغر والأكبر.

- ١. ب: الحد. ٢. ب: ترتيب /ج: يتربُّت.
  - ٣.ج: في جزأين .

وهذا المشترك إن كان محمولاً في الصّغريٰ موضوعاً في الكبريٰ فهو الشَكل الأوّل؛ وعكسة الرّابعُ؛ وإن كان محمولاً فيهما فهو الثّاني؛ وإن كان موضوعاً فيهما فهو الثّالتُ.

ويشترط: في الأوّل: إيجابُ الصّغرىٰ وكلّيّةُ الكبرىٰ. وفي الثّاني: اختلافُ المقدّمتين بالإيجاب والسّلب، وكلّيّة الكبرىٰ. وفي الثّالث: إيجابُ الصّغرىٰ وكلّيّة إحداهما.

وفي الرّابع: عدمُ اجتماع الخِسّتين<sup>(١)</sup> إلّا إذا كانت الصّغرىٰ موجبة جزئيّة، واستعمال السّالبة الكليّة الكبرى مع الموجبة الجزئيّة الصّغرى لا غير.

المقدّمةُ الرّابعةُ: [في مواد الأقيسة وصورها]

مقدِّمتا الدَليل إن كانتا قطعيُتين فالنَّتيجة كذلك، وإن كانتا ظـنَيتين أو إحداهما فالنَتيجة ظنَيَة؛ لأنَها تتبعُ أخسَ المقدَمتين.<sup>(٢)</sup>

والضّروريّاتُ ستّةٌ: الأوّلياتُ والمشاهداتُ والمجرّباتُ والحدسيّاتُ والمتواترات وقضايا قياساتُها معها.

ولا يكفي حصول المقدّمتين في اكتساب<sup>(٣)</sup> النّنيجة، بـل لابُـدً

١ - ب: الحيثيتين .
 ٢ - ب: الاخس من المقدَّمتين.
 ٣ - ب: في النتيجه.

| ني |
|----|
| ų  |

من ترتيب مخصوص بينهما، وهـو الجـزء الصّـوريّ للـنّظر، والمـقدّمتان أجزاءً مادّيّةٌ، وبصحّتهما يصحّ النّظرُ، وبفسادهما أو فساد إحداهما يكـون فاسداً.

فهذه إشارةً مختصرةً إلى كيفيَّة اكتساب المطالب، والتَّفريعُ مذكورٌ في كتبنا العقليَّة.



الفصل الثّاني

وهي أربعةً:

## في مباحث الوجود والعدم

[البحث] الأوّل: [تصوّر الوجود والعدم]

تصوّرُ الوجود والعدم بِدَيهَمْ، إذ لا تصوّر أجلىٰ<sup>(١)</sup> منهما. وقد يذكرُ علىٰ سبيل التّعريف اللَفظيّ: أنَّ الوجود هو الثَّابتُ العين، والمعدومَ هو المنفيُّ العين.

والوجود قد يكون ذهنيّاً وقد يكون خارجيّاً.

وكلِّ من الوجود والعدم إمَّا أن يكونَ واجباً للماهيَّة لذاتها أو ممكناً.

فواجبُ الوجود لذاته هو اللهُ تعالىٰ؛ وممكنُ الوجود لذاتـه هـو مـا عداه؛ وواجبُ العدم لذاته هو الممتنعُ؛ ولغيره هو المـمكنُ؛ فكـلَ مـاهيّة إذا نُسِبَ الوجودُ إليـها إمّـا أن تكـونَ واجـبة الوجـود لذاتـه أو مـمكنة أو ممتنعَةُ.

. ب: اعلى / ج: اصلاً.

| Y4 | الوجود والعدم . | في مباحث |
|----|-----------------|----------|
|----|-----------------|----------|

البحث الثاني: في أن الوجودَ معنى مشترك (بين الموجودات) وقال أبو (المشهور أنَّ الوجود معنى مشترك بين الموجودات) وقال أبو الحسين البصريّ <sup>(١)</sup> وأبو الحسن الأشعريّ<sup>(٢)</sup> إنّه مشترك لفظاً لا معنى، ووجودُ كلّ شيء نفسٌ حقيقته.

لنا: أنّا نُقسَمُ الوجودَ إلىٰ الواجب والممكن، وموردُ التّقسيم مشترك فيه.

ولأنَّ العدمَ واحدٌ، لإستحالة التميز والاختلاف<sup>(٣)</sup> والتـماثل<sup>(٤)</sup> فـي العدم، فيكونُ مقابلُهُ، وهو الوجلود [واحداً]،<sup>(٥)</sup> وإلا لبـطل الحـصرُ فـي الموجود والمعدوم.

احتجّوا: بأنّ محلّ الوجـود إن كـان مـعدوماً لزم اتّـصاف المـعدوم بالوجود، وهو باطلّ بالضّرورة؛ وإن كان موجوداً لزم الدّورُ أو التّسلسلُ. والجواب: المحلُّ الماهيّةُ لا باعتبار القيدين.

٩. هو أبو الحسين محمد بن علي بن الطيب البصري المعتزلي، المتوفّى ٤٣٦ ه، صاحب كتاب المعتمد في أُصول الفقه.
 ٢. هو أبو الحسن علي بن إسماعيل شيخ أهل السنّة والجماعة إمام الأشاعرة، كان معتزلياً وتاب من ذلك بعد أن أقام على عقيدتهم أربعين سنة، توفّي ٣٢٤ ه. وفيات الأعيان: ١ / ٤٦٤.
 ٣. الف : لا ختلاف.
 ٩. الف، ب : واحدً.

| حظيرة القدس | إلى | تسليك التفس | ۲ | '+ |
|-------------|-----|-------------|---|----|

تذنيبُ

لمًا ثبت أنَّ الوجودَ مشترك ثبت أنَّه زائدً على الماهيّات، لاستحالة أن يكونَ نفسَها، وإلَّا لزم اشتراك الحقائق المختلفة في تمام الماهيّة؛ وأن يكونَ جزءاً منها، وإلَّا لكان جنساً، لكونه أعم الأجزاء<sup>(١)</sup> المشتركة، فيفتقرُ إلىٰ فصل، وفصل الوجود موجود، فيكونُ الجنسُ داخلاً في الفصل ويتسلسلُ.

البحث الثالث: [ما هو المعدوم ؟ إ

ذهب المحققون إلىٰ أنَّ المعدومَ نفيٌ محضٌ؛ وليس بشيءٍ. وذهب جماعةً من المعتزلة إلىٰ أنَّه شَيءٌ فابتُ تحارجُ الذَّهن ولا تأثيرَ للفاعل فيه، بل في جَعْلِ الذات موجودةً؛ وتلك المعدومات متباينة بأشخاصها. والثَّابتُ من كلّ نوع عددٌ غيرُ متناه، وإنّها بأسرها متفقةٌ في كونها ذواتاً، وإنّما تتباينُ بالصِّفات.

**لنا:** أنّ المفهوم من الثّبوت إنّما هو الوجود؛ فلو كان المعدوم ثابتاً في العدم كان موجوداً، وهو محال؛ ولأنّه إذا أوجد اللهُ ـ تعالى ـ منها شيئاً، فإن بقيت كما كانت كان الشّيءُ مع غيره كهو<sup>(٢)</sup> لا مع غيره وهو باطلٌ بالضّرورة؛

> ۱ . ب : اتمّ الاجزاء. ۲ . ج : کما هو.

في مباحث الوجود والعدم ......

وإن نقصت تناهت، فيتناهىٰ مقدوراتُ الله تعالىٰ، وهو محال؛ ولأنَّـه يـلزمُ الاستغناء عن الفاعل، إذ الذَّواتُ أزليّة، فلا تكونُ مقدورةً.

والوجود من قبيل الأحوال عندهم فلا يكون مقدوراً، والاتّـصاف ليس أمراً زائـداً عـلى المـاهيّة والصّـفة، وإلّا لزم التّسـلسلُ فـتكون الدّاتُ الموجودة غنيّةً عن الفاعل، هذا خلفٌ.

احتجُوا: بأنَّ المعدومَ متميَّزٌ. وكلُّ متميَّزٍ ثابتٌ.

أمّا الصّغرى فلأنّ المعدوم معلوم ؛ لأنّا نعلمُ طلوعَ الشّمس غداً من المشرق، وكلّ معلوم متميّزً؛ ولأنّ الحركة المقدورة لنا متميّزةً عن الممتنعة وإن كانتا معدومتين؛ ولأنّ بعض المعلومات يرادُ وقوعها كاللّذات، وبعضها لا يرادُ، فتكونُ متميّزةً.

وأمًا الكبرى، فلأنّ المتميّز هو الموصوفُ بصفةٍ لا يُشاركه فيها غيرُه، وذلك يستدعي كونه متعيّناً في نفسه متحقّقاً.<sup>(١)</sup> ولا نعني بالثّابت إلّا ذلك.

والجواب: التّميّز قد يكون ذهنيّاً وقد يكون خـارجـيّاً؛ والمـعدوم مـتميّزٌ بـالاعتبار الأوّل دون الثّـاني، كـما يـتصوّرُ المـمتنعاتُ والمـركّباتُ والوجود، وليس شيءٌ منها بثابتٍ.<sup>(٢)</sup>

. ج: محققاً.
 . ج: ثابتاً.

| لمس إلى حظيرة القدس | تسليك النف | <br>٣ |
|---------------------|------------|-------|
|                     |            | <br>• |

البحث الرّابع: [لا واسطة بين الموجود والمعدوم]

لا واسطةَ بين الموجود والمعدوم؛ لأنّ العقلَ قـاضٍ بـالضّرورة بأنّ قولنا: «الشّيء إمّا أن يكون موجوداً أو مـعدوماً» حـاصرً، فـالواسـطةُ غـير معقولة.

وأثبت أبو هاشم واسطةً بينهما وهي صفة لموجود لا مـوجودةٌ ولا معدومةٌ ولا معلومةٌ، وسمّاها بـ«الحال».

واحتجّ بأنَّ الوجودَ لا يوصفُ بالوجود، أمّا اوّلاً، فلاِستحالة التَّسلسل، وأمّا ثانياً، فلأنَّ الموجودَ كلَّ ذاتٍ لها صفةً الوجود، والوجود ليس بذات، فلا يوصف بالوجود ولا يوصف بالعلم للتَغاير<sup>(1)</sup> بين الوجود والعدم، فإن المعدوم<sup>(٢)</sup> كلَّ ذات ليس لها صفةُ الوجود.

**والجوابُ**: الغلطُ نشأ من تخصيص الموجود والمعدوم بالذّوات،<sup>(۳)</sup> ولا يلزمُ من عدم اتَصاف الشّيء بنفسه ونقيضه ثبوتُ واسطة بـينه وبـين نقيضه.

> ۱ . ب : للتعاند . ۲ . ب : فالمعدوم. ۳ . ج : بالذات.

## الفصل الثالث

## في مباحث الوجوب وقسيميه وهي ثلاثة: (البحث) الأوّل: [الوجوب والامكان والامتناع] الوجوب والامكان والامتناع من التصورات البديهيّة، لا شبىء منها بثابت، وإلا لزم التسلسل ووجود المعدوم، ولأنَّها أمورٌ نسبيَّة، فتتوقف على وجود المنتسبين. والوجوب(١) والإمكان متأخَّران عن (هذا) الوجود، هذا، خلفٌ. والامتناع يتوقَّفُ علىٰ ما لا يوجد، فلا يكونُ موجوداً. وأثبت الأوائل الإمكانَ في الخارج، وإلَّا لم يبق فرقٌ بين نفي الإمكان والإمكان المنفي. وهو خطأ؛ لأنَّ التمايز<sup>(٢)</sup> يقعُ في الأحكام العقليَّة كما يقعُ في الأمور

العينيَّة. ولو اقتضىٰ ذلك الثَّبوتَ لزم كون الامتناع ثبوتيًّا.

۱ . ب : فالوجوب. ۲ . ب : المائر.

تسليك النفس إلى حظيرة القدس

[البحث] الثاني: [في خواص الواجب]

الشيء الواحد لا يكونُ واجباً لذاته ولغيره، لأنَّ الواجبَ لذاته مستغن عن الغير، والواجبَ لغيره غيرُ مستغنٍ عن ذلك الغير، فيجتمع النَّقيضان. والواجبُ لذاته بسيطٌ، لافتقار كلَّ مركّب إلىٰ جزئه، وجزؤه غيرُه. ووجوده نفسٌ حقيقته؛ لأنّه لو كان زائداً عليه<sup>(۱)</sup> لكان ممكناً؛ لأنّه حينئذٍ يكونُ صفةً له وكلَّ صفة مفتقرةً إلى الموصوف؛ والتّالي بساطلٌ، لأنّ المؤثَّر فيه إن كان غير الله تعالىٰ لزم افتقاره إلىٰ غيره، فيكونُ ممكناً، وإن كان هو الله ـتعالى ـ لزم تأثيرُ المعدوم في الموجود أو وجودُ الماهيّة مرّتين أو الدورُ.

البحث الثالث: [في عروض الامكان للماهيّة]

الإمكانُ واجبُ للماهيّة، وإلّا جاز انتقالُها منه إلى الوجوب أو الامتناع، وهو مُحال.

وكلّ ممكن الوجـود فـإنّه لا يـوجَدُ ولا يُـعدَمُ إلّا يسـبب مـنفصل، لاستحالة ترجيح أحد الطرفين المتساويين على الآخر لا لمرجّح؛ ثـمّ مـع ذلك السّبب يجبُ، وإلّا فإن بقي الاستواء افتقر إلىٰ غيره؛ وإن ترجّح أمكن

٣٤

في مياحث الوجوب وقسيميه...... ٣٥

وقوع المرجوح مع الأولويّة في وقتٍ وعدمِه في آخر. فـاختصاصُ أحـد الوقتين بالوجود يقتضي الاحتياجَ إلىٰ سبب غير الأوّل، فلا يجوزُ أن يكونَ أحد الطرفين أولىٰ.

والإمكانُ علّةُ الاحتياج إلى المؤثّر، لقضاء العقل به<sup>(١)</sup> عنده وبانتفائه عند عدمه.

ولا يجوز أن يكونَ هي الحدوثَ، كما ذهب إليه بمعضُ قدماء المتكلّمين، لأنّه كيفيّة للوجود، فيتأخّرُ عنه، والوجودُ متأخّرٌ عن الإيجاد المتأخّر عن الاحتياج المتأخّر عن علّة الاحتياج؛ فلو كانت هي الحدوث لزم تقدّمُ الشيء علىٰ نفسه بمراتب تذنيبُ

لمّا ثبت أنّ علّة الاحتياج<sup>(٢)</sup> هي الإمكان وهـو ثـابتٌ للـباقي ثـبت معلولُه، وهو الاحـتياج إلى المـؤثّر. وذهب بـعض قـدماء المـتكلّمين إلى استغنائه.

واحتجّوا: بأنّ المؤثّر إن لم يكن له فيه أثرّ كان مستغنياً قطعاً؛ وإن كان له أثرّ فان كان هو الوجود الحـاصل أوّلا<sup>ً(٣)</sup> لزم تـحصيلُ الحـاصل، وهـو

- ۱. ج: ـ به ،
- ٢ , ب، الف : الحاجة.
- ٣. ج : وإلّا /ب : ـ اؤلّا .

٣٦..... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

مُحال؛ وإن كان أمرأ جديداً كان التّأثير في الجديد لا فـي البـاقي، فـيكون الباقي مستغنياً.

والجوابُ: المنعُ من الملازمة الأخيرة، لأنّ الباقي مفتقرٌ إلى البقاء الجديد.



المرصدالثّاني في تقسيم الموجودات مر*زميت يورسي م*ري وفيه مقصدان



[المقصد]الأوّل

في التّقسيم علىٰ رأي المتكلّمين

قالوا: الموجود إمّا أن يكونَ قديماً أو مُحدثاً، لأنّه إن لم يكن لوجوده أوّل، فهو القديمُ وهو اللهُ تعالىٰ، وإن كان لوجوده أوّلُ فهو المحدثُ، وهو ما عداه.

وقد يفسّرون القديمَ بأنّه: الذي لا يسبقه العدمُ، والمُحدَّث بما سبقه العدم. فهاهُنا مباحث ثلاثةً: مُرَامِيَتَ فَبِيَرَضِي مِنْ

[البحث] الأوّل: في مباحث القديم

معنىٰ قولنا: «الله ـتعالى ـ قديم» هو أنّا لو قدّرنا أزمنةً لا نهاية لها في جانب الماضي لكان الله<sup>(۱)</sup> ـتعالى ـ مصاحباً لها. ولا يعتبر في القدم والحدوث الزّمان وإلّا لكان للـزّمان زمان آخر ويتسلسل. وليس القدم والحدوث من الصّفات التّبوتيّة، بل من الاعتبارات الذّهنيّة، وإلالزم التسلسل؛ خلافاً لعبد الله بن سعيد من الأشعريّة في الأوّل، والكرّاميّة في التُاني.

الف : انه تعالى.

٤٠ ...... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

البحث الثاني : في خواصّ القديم

لا يمكن إسناد<sup>(١)</sup> القديم إلى المؤثّر المختار، لأنّ الفاعل بالاختيار إنّما يفعل بواسطة القصد والاختيار، وإنّما يصحّ توجّه القصد إلىٰ معدومٌ ليوجده ولا يصحّ توجّهه إلىٰ موجود. نعم يصحّ إسناده<sup>(٢)</sup> إلى المُوجَب؛ والتّـنازع بين الحكماء والمتكلّمين يرتفع بهٰذا التّفصيل.

والقديمُ لا يصحَ عليه العدم؛ لأنَه إمّا واجب لذاته أو معلول له مطلقاً أو بشرطِ قديم؛ وعلىٰ كلّ تقدير يستحيل عدم علّته،<sup>(٣)</sup> فيستحيل عدمُه.

لا يقال: لم لا يتوقّف على شرط عداميّ أزليّ، ويجوز زوال الشّـرط الأزليّ، لكونه عدميّاً، فيعدم القديم لعدم تشرطه.

لأنًا نقول: المقتضي لوجود ملكة ذلك العدم ليس هو القديم ولا معلوله، للتّنافي بينهما؛ ولا علّته، لاستحالة صدور المتنافيين عن علّة واحدة. والقديم لا يجوز أن يكون أكثر من واحد؛ لأنّ واجب الوجود واحدً مختارٌ، علىٰ ما يأتي، فباقي الموجودات محدثة.

> ۱ . ج : استناد. ۲ . ج : استناده. ۳ . ج، ب ; عليه.

| ٤١ | لميٰ رأي المتكلِّمين | في التقسيم ٩ |
|----|----------------------|--------------|
|----|----------------------|--------------|

#### البحث الثالث: في خواصّ المُحدَث

لمّا كان المُحدَث هو الموجود بـعدَ العـدم كـانت مـاهيّته مـوصوفة بالأمرين، فتكون ممكنةً بالضّرورة، وكـلّ مـمكن مـفتقرّ إلىٰ غـيره، فكـلّ محدث مفتقرّ إلى الغير.

وأثبت الأوائل لكلّ حادث مادّة<sup>ً (١)</sup> ومدّةً سابقتين عـليه؛ لأنّـه قـبل وجوده ممكن، فلإمكانه محلّ، فليس هو الماهيّة المعدومة، فلابدّ من محلّ هو المادّة، وقبليّة العدم تستدعي معروضاً لها، وهو الزّمان.

وهذا خطأ: أمّــا أوّلاً، فــلأنّ الإحكمانُ عـدميّ، لمــا بـيّنا أوّلاً، وإلّا لزم التسلسل. مر*زمة تكيير على حكى* 

وأمًا ثانياً، فلأنَّ المادَّة ممكنة فتفتقرُ إلىٰ مادَّة أخرىٰ، ويتسلسل.

وأمّا ثالثاً، فلأنّ المادّة مغايرة للماهيّة، والإمكان صفة للماهيّة، فكيف يصحّ عروضه لغير الموصوف به؟

وأمّا القبليّة فهي أمرً اعتباريّ لا تحقّق له في الأعيان وإلّا لزم التّسلسل. وأيضاً، فإنّ الزّمان يعرضُ له قبليّاتٌ ويعديّاتٌ، فإن افتقر كلّ موصوف بمهما إلىٰ زمان افتقر الزّمان إلىٰ زمان آخر، ويتسلسل، وإلّا فالمطلوبُ.

۱ . ج : ماله.

المقصد الثّاني

# في التّقسيم علىٰ رأي الأوائل

الموجود إمّا أن يكونَ واجب الوجود لذاته، وهو الله ـتعالى ـخاصّةً، وإمّا أن يكون ممكن الوجود. وهو عشرة: الجوهر والكم والكيف والأين ومتىٰ والمضاف والملك والوضع وأن يفعل وأن ينفعل.

واحدٌ منها جوهرٌ والتّسعة أعراض؛ لأنّ الممكن إمّا أن يكون فسي موضوع،<sup>(1)</sup> أي في محلّ متقوّم بذاته<sup>(٢)</sup> مستغن عـن الحـالّ فسيه، وهـو العرضُ؛ وإمّا أن لا يكون، وجاز أن يكونَ في محلّ، وهو الجوهرُ.

فإن كان محلًا لمثله فهو المادّة، وإن كان حالاً فهو الصّورة، وإن كان مركّباً منهما فهو الجسم وإن كان مجرّداً فهو نفسٌ إن تعلّق بالأجسام تعلّق التّدبير؛ وإلا فعقلٌ.

> فالجوهر: هو الوجود لا في موضوع. والمادة: هي<sup>(٣)</sup> الجوهر القابل (للصّورة).

والصّورة هي الجوهرُ المتّصل لذاته الحالُ في المادّة.

۱ , ج ; موضع. ۲ . ج : بذات.

٣. الف : هو .

| ۲       | الأوائل | ڻ رأي ا | لتقسيم علو | قي ا |
|---------|---------|---------|------------|------|
| <b></b> | الأوائل | ڻ راي   | لتقسيم علو | قي ا |

والجسم: هو الجوهر القابلُ للأبعاد الثَّلاثة المتقاطعة علىٰ زوايا قوائمَ. والنِّفسُ: كمالٌ أوّل لجسم طبيعيّ إلىٰ ذي حياة بالقوّة. والعقل: جوهرٌ مجرّدٌ عن الجسم حلولاً وتدبيراً.

والكمّ: هو القابلُ لذاته المساواةَ وعدمها. وهو إمّا متّصلٌ، وهو الخطّ، إن انقسم في بُسعد واحد؛ والسّطح، إن انسقسم في بُـعدين؛<sup>(١)</sup> والجسم التّعليميّ إن انقسم في ثلاثة أبعاد؛ والزّمان إن لم يكن قاراً، وإمّا منفصلٌ هو العدد، لا غير.

والكيفُ: هو العرضُ الَّذي لا يتوقفُ تصوّره علىٰ تـصوّر غـيره ولا يقتضي القسمةَ واللَّا قسمة في محلَه اقتضاء أوّليّاً وأنواعه أربعةٌ:

الكيفيّات المحسوسةُ: فَإِنْ كَافَتْتِ رَاسِخَةً فِيهِي انْـفْعَاليّات وإلّا فَـهِي الانفعالات.

والكيفيّات المختصّة بالكميّات: إما متّصلةً، كالاستقامة والانحناء، وإمّا منفصلةً، كالزّوجيّة والفرديّة.

والكيفيّات النّفسانيّة: فـإن كـانت راسـخةً فـهي المـلكاتُ وإلّا فـهي الحالات.

والكيفيّات الاستعداديّة: فإن كمان نحو الدّفع فمهو القوّة وإلّا فمهو اللاقوّة.

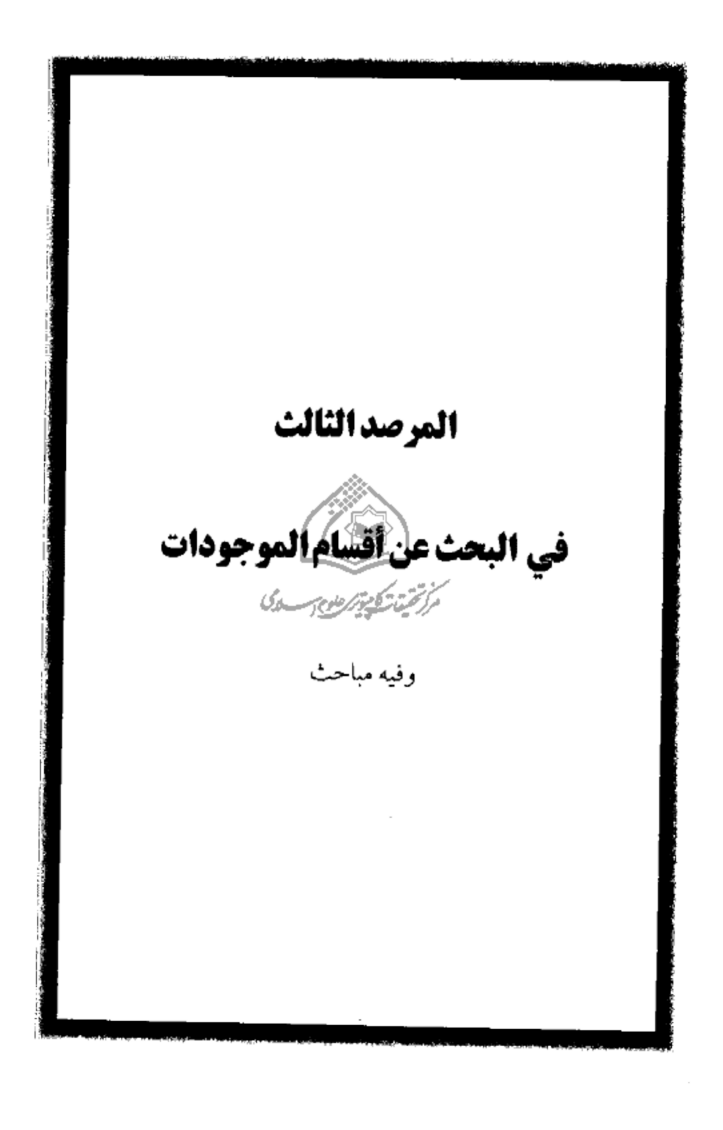
۱ . ج : ابعاد.

تسليك النفس إلى حظيرة القدس

والأينُ: نسبةُ الشّيء إلىٰ مكانه. والمتى: نسبتُهُ إلىٰ زمانه أو طرفه. (١) والمضاف: وهو النّسبةُ المتكررّة. والمِلك: وهو نسبةُ التملُّك. والوضعُ: وهو هيئةٌ تعرضُ للجسم بسببٍ نسبة أجزائمه بـعضها إلىٰ بعض، ونسبةِ أجزائه إلىٰ أمور خارجة عنه، كالقيام والانتكاس. (٢) وأن يفعل، وهو التّأثير. وأن ينفعل، وهو التَأثَر. والحقّ أنّ المادّة ليست ثابتة، وإلا لزام التسلسل. (٣) والكمَّ هو الجسم أو الخطُّ أو السُطحُ وهي جواهرُ أفراد يأتي البحثُ فيها.

والمتىٰ<sup>(٤)</sup> وما بعده من النّسبيّة؛ لو كانت ثبوتيّةً لزم التّسلسل. والكيفيّات المختصّة<sup>(٥)</sup> بالمنفصل فرعٌ علىٰ ثبوته وليس، وإلّا لزم قيامٌ العرض بمحلّين.

ج : ظرفه.
 ج : العكاس.
 ج : التسليك.
 ج : التسليك.
 الف : متى.
 الف : المخصوصة.





[البحث]الأوّل

## في ماهيّة الجسم

المتكلّمون زعموا: أنّ الجسم مؤلّفٌ من جواهر أفراد، (و) كلّ واحد منها ذو وضع لا يقبلُ القسمةَ بالفعل ولا بالقوّة، يتألّفُ علىٰ نسبةٍ مّا بحيث يحصل له طولٌ وعرضٌ وعمقٌ.

والحكماء ذهبوا إلىٰ أنّه (لمؤلف) من المادّة والصّورة. والبحث فـي هذه المسألة يتوقّفُ علىٰ ثبوتُ الجَزَّة الذي لا يتجزّى ونفيه.

#### وقد استدل مثبتوه بوجوه:

الأوّل: أنّ الزّمان منه ماضٍ ومنه مستقبل، وهما معدومان، ومنه حاضرً، فإن كان منقسماً لم يكن كلّه حاضراً، هذا تُحلفٌ. وإن لم يكن منقسماً فالحركة المقطوعة فيه إن انقسمت لزم انقسامه، لأنّ الزّمان الّذي يقع فيه نصفُ الحركة نصفُ الزّمان الّذي يقع فيه كلّ الحركة، وقد فرضنا الزّمانَ غيرَ منقسم، هذا تُحلفٌ. فشبت أنّ الحركة الواقعةَ في الآن غيرُ منقسمة.<sup>(1)</sup>

الف، ب: غير منقسم.

٤٨ ...... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

فالمسافة الّتي يقع فيها تلك الحركة في ذلك الزّمان غيرُ منقسمة، لأنّها لو انقسمت لكانت الحركة إلىٰ نصفها نصفَ الحركة إلىٰ أخرها، فـتكونُ الحركة الّتي فَرضَت غيرَ منقسمةٍ منقسمةٌ، هذا خُلفٌ. فثبت وجودُ جزء لا يتجزّىٰ من المسافة، وهو المطلوب.

الثّاني: إنّ النقطةُ شيءٌ ذو وضع لا جزء له، فإن كانت جوهراً ثبت المطلوبُ، وإن كان عرضاً فمحلّهُ إن انقسم لزم انقسامُها، لأنَّ الحالَ في المنقسم منقسمٌ؛ لأنّه إن حلّ في جميع أجزائـه كـان منقسماً بـالضّرورة، لاستحالة كون الحالّ في أحد الجزأين عين الحالّ في الآخر، وإن حلّ في بعضها لم يكن ما فرضناه محلّاً معجلٌ، هذا خلفٌ وإن كان غيرَ منقسم ثبت المطلوب.

الثّالث: إذا وضعنا كَر*ُوْ حَقَيقَيْةُ على سطّح* مستوٍ لاقته بما لا يـنقسمُ، وإلّا كانت مضلّعةً. فاذا دحرجت حتّى انتهت إلى آخر السّطح كانت ملاقيةً له بنقطة عقيبَ أخرىٰ، وهو المطلوب.

#### واحتجّ النَّافون بوجوه:

الأوّلُ: إذا وضعنا جواهرَ ثلاثةً متماسَةً فالوسطُ إن لم يحجُب الطرفين عن التّماسَ لزم التّداخل، وهو معلوم البطلان، وإن يحجبهما كان الجانب الملاقي لأحد الطرفين غيرَ الملاقي للآخر، فيلزم الانقسام.

الثاني: إذا فرضنا كرةً متحرَّكةً أكملت الدّورة (١) علىٰ نفسها، فإنَّ كُلّ

| الجسم. | ماهيّة | في |
|--------|--------|----|
|--------|--------|----|

جزء يفرضُ علىٰ سطح تلك الكرة قد أكمل دورةً واحدةً. فإذا فرضنا جزءاً على المنطقة تحرّك جزءاً غيرَ منقسم فالقريبُ من القُطب إن تحرّك مثله تساوى المداران، وهو ضروريّ البطلان، وإن لم يتحرّك اصلاً لزم التُفكيك، وإن تحرّك أقلّ من جزء ثبت المطلوب.

الثالث: إذا فرضنا خطّاً مركّباً من ثلاثة جواهر، ثمَّ وضعنا على طرفيه جزأين وتحرّكا، تلاقيا علىٰ منتصف الثالث، فتنقسمُ<sup>(1)</sup> الخمسة.

الرّابع: المربّع المركّب من ستّة عشر جزءاً يكون قطرة من أربعة. فإن تلاقت ساوى القطر الضّلعَ، هذا خلفٌ، وإن تباينت: فإن اتّسع ما بين كلّ جزأين الآخر ساوى القطر الضّلعين، هذا خلفٌ بشكل الحمار<sup>(٢)</sup>، وإن اتّسع لأقل ثبت الانقسام. وههنا حجج أخرى من الطرفين ذكرناها في كتاب **نهاية** المرام<sup>(٣)</sup>

۱ . ب : فانقسمت.

٢ . لاحظ الأسرار الخفية في العلوم العقلية: ٢٣٢ .

٣. انظر نهاية المرام في علم الكلام: ٢ / ٤١٧، الفصل الأوّل من النوع الأوّل .

| لنفس إلى حظيرة القدس | ٥ تسلیك ا |
|----------------------|-----------|
|----------------------|-----------|

البحث الثَّاني

## في إبطال حجّة الحكماء في المادّة

قالت الحكماء: الجسم البسيط واحد في نفسه متصل لاستحالة تركّبه من الجواهر الأفراد. ولا شك في أنّه قابل للقسمة، وهي عدم الاتّصال عمّا من شأنه أن يكون متّصلاً. فالقابل إن كان هو الاتّصال كان الشّيء قابلاً لعدمه، وهو مُحالٌ، لاجتماع القابل والمقبول، وإن كان شيئاً آخر فهو المطلوب، لأنّا لا نعني بالمادة سواه

والاعتراض من وجوه:

الأوّل: المنع من وحدة الجسم، وقد برهنًا علىٰ ثبوت الجزء الّذي لا يتجزئ.

الثَّاني: إنَّ الانقسام المعلوم ثبوته إنَّما هو الفرضيّ دونَ الانفكاكيّ. والاوّل لا يقتضي ثبوت المادّة، بل الثَّاني.

الثالث: لا يلزم من اجتماع القابل والمقبول مطلقاً اجـتماعهما فـي الوجود؛ فإنّ مثل هذا القبول لا يتوقفُ على الوجود؛ إذ المـراد بـه إمكـان اتّصاف الشّيء بمقبوله، ولا شكّ في أنّ الماهيّة الممكنة من حيث هي هي مغايرةٌ للوجود والعدم وقابلة لهما، ولا يلزم من ذلك استحالةٌ، فكذا هنا.

الرّابع: المادّة تنقسمُ بانقسام الصّورة. فلو افتقر<sup>(1)</sup> انقسام الصّورة إلىٰ محلّ افتقرت المادّة إلىٰ مادّة أخرىٰ وتسلسل.

البحث الثالث

فى الاعراض

العرض إمّا أن يفتقر إلى المحلّ لا غير، وهي الكيفيّات المحسوسة والأكوان، وإمّا أن يفتقر إلى المحلّ والبنية، وهو الحياة وما هو مشروط بها، وهو تسعةً: القدرة والاعتقاد<sup>(٢)</sup> والطنّ والنّطر والإرادة والكراهة والشّهوة والنّفرة والألم واللّذة وهما من نوع واحد.

وامًا المحسوسات: فإمًا بالبصر، وهو الضّوء واللّون، وإمّا بـالسّمع، وهي الأصوات والحروف، وإما بالذّوق، وهي الطعوم، وإمّا بـالشّمّ، وهـي الرّوائح، وإمّا باللّمس، وهي الحرارة والبرودة والرّطـوبة واليـبوسة والتُـقل والخفّة واللّين والصّلابة.

وأمًا الأكوانُ، فهو الحركة والسّكون والاجتماع والافتراق.

فلنبحث عن كلّ واحد من هذه الأقسام علىٰ سبيل الاخـتصار فـي مطالب.

١. ج: في انقسام. ٢. ج: الاعتقاك.

..... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

المطلب الأوّل: في المبصرات

٥Y

وهي بالذّات شيئان، الضّوء واللُون. أمّا الضّوء، فلقيل: إنّه جسمّ، لتحرّكه بحركة المضيء، وهو خطأ، لتساوي الأجسام في الجسميّة، واختلافها في الإضاءة وعدمها، والحركة ممّنوعة، بل يتجدّد بتجدّد المقابلة. وقيل: إنّه اللّون. وقيل: ظهوره. فالظهور المطلق هو الضّوء، والخفاء المطلق هو الظلمة، والمتوسّط هو الظلّ.

وهـو خـطأ، لاشـتراك السّـواد والبـياض فـي الإضـاءة، واخـتلافهما بماهيّتهما.<sup>(1)</sup> بل الحقّ أنّه كيفيّة متبسطة على الجسم الكثيف يحصل عند </ مقابلة المضيء ومنه أوّل <u>و</u>ثان هو الظل.

وأمًا الظلمةُ فهي عدم الضَّوب عقامن شأنه أن يكون مضيئاً.

وقال بعض الأشاعرة: إنَّها وجوديَّة، لأنَّها محسوسة. والصّغريٰ كاذبة.<sup>(٢)</sup>

وأمًا اللَون فعند المعتزلة انَّه جنسٌ للسّواد والبياض والحمرة والصّفرة والخضرة، وجعلوا البواقي مركّبة منها. وأثبت البلخيّ<sup>(٣)</sup> الغُبرةَ.

وبعض الأوائل جعل الخالص هو السّواد، وأمّا البياضُ فإنّه يتخيّل (٤)

١. ج : في ماهيتهما.
 ٣. مع أبو القاسم عبد الله بن أحمد بن محمود الكعبي البلخي الخراساني، أحد أشمة المعتزلة،
 توفي ٣١٩هـ الأعلام: ٤ / ٦٥.
 ٤. ب : يتحصل.

في الميصرات ......

عند مخالطة الهواء للأجسام الشَّفَافة الصَّغيرة كما في زَبَدِ الماء والثَّلج، وهو خطأ، لأنّه محسوس، فيكون وجوديّاً، نعم قد يكون بعض أسبابه ذلك وقد يكون غيره، كما في بياض البيض المسلوق، فإنّه يرى أبيض، مع أنّ النّار لم تحدث فيه هوائيّة، لأنّه بعد الطبخ أثقل.

واتَفق الشَّيخان علىٰ تجويز زائد على الخمسة في مقدوره تـعالىٰ. وأشخاصُ كلَ جنس متماثلةٌ، فإنَ الهيئة المحسوسة من أحد السَوادين هي المحسوسة من الآخر. وهذه الأجناسُ متضادَةً. أمّا السّوادُ والبياضُ فمطلقاً وأمّا البواقي، فاذا لم يشرط في الضّدّين غايةُ الاختلاف.

وجوّز المرتضىٰ وجماعةٌ من الأوائل اجتماعَ السّواد والبياض، كـما في الغبرة. ولا يفتقرُ اللّونُ إلى البنية، خلافاً للعلّاف، وإلّا لنقص عند زوال البنية بالسّحق. وليس مقدوراً لنا، وإلّا لأمكننا تغييرُ ألواننا إلىٰ ما نشتهيه.

وفي الملازمة نظرً، لجواز أن يتعلّق قدرته ـتعالى ـبالواننا، ويمتنعُ منّا مقاومته.

وقال بعضُ البغداديين: إنّه مقدورٌ لنا، لأنّا نضربُ جسم الحيّ، فيظهر حمرةٌ، كما يوجد ألمٌ. فيجبُ تولّدهما عن الضّرب. ويُضعّفُ: بأنّ تـلك حمرةُ الدّم، حيث انزعج بالضّرب، ولا يقع متولّداً، إذ الأسباب المولّدة معروفةٌ، وليس منها ما يولّده.

وذهب البغداديّون إلىٰ أنّه متولَدٌ عن غيره من الألوان، وهـو بـاق، للحكم بأنّ ما شاهدناه ثانياً هو ما شاهدناه أوّلاً، ولا يتوقفُ وجوده عـلى ٥٤..... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

الضّوء، خلافاً لابن سينا، للحكم القطعيّ ببقاء اللون في الظلمة.

احتجّ: بأنّا لا نراه في الظلمة، وليس {كذلك]؛ لأنّ المظلم فيه كـيفيّةً مانعةً عن الإبصار، وإلّا لتساوى البعيدُ من النّار والقريبُ منها ليلاً في عدم الرّؤية، والتّالي باطلٌ، فكذا المقدّم، فلم يبق إلا لعدمه.

والجواب: منعُ الحصر، بل عدمُ الرؤية لعدم الشَّرط الَّذي هو الضوء.

المطلب الثَّاني: في الأصوات والحروف

ذهب إبراهيم النّظّام إلىٰ أنّ الصّوت جسمٌ ينقطعُ بالحركة، تسمعهُ<sup>(١)</sup> بانتقاله إلى الأذن.

وهو خطأً، فإنّ الأجسام مشتركةً في الجسميّة وفي كـونها مـلموسةً ومبصرةً، وليس الصّوتُ كذّلك.

وقيل: إنّه اصطكاك الأجسام الصّلبة أو القلع أو القرع، أو تموّجُ الهواء. والكلّ باطلٌ؛ فإنّ الاصطكاك والقرع مماسّةٌ، والقلع تفريقٌ، والتّموّجَ حركةٌ، وكلّ ذلك مبصرٌ، بخلاف الصّوت.

نعم سببه تموّج الهواء، لا بمعنىٰ انتقال هواء معيّن، بل حالةً شبيهةٌ<sup>(٢)</sup> بتموّج الماء الحاصل بالتّدارك، لصدم بعد صدم، مع سكون بعد سكون. وسبب التّموّج إمساسٌ عنيفٌ هو القرع أو تفريقٌ عنيفٌ هو القـلع، وهو مقدورٌ لنا، لصدوره باختيارنا وإن كنّا لا نفعله إلا بسببٍ هو الاعتماد.

۱ . ب : يسمعه / ج : تسمعه. ۲ . ج : شبهه.

في الأصوات والحروف ...... ٥٥

ويستحيلُ بقاؤه، وإلَّا لأدركناه في الزّمن الثّـاني والثّـالث، ولم يكـن سماعٌ زيد أولىٰ من أن يسمع علىٰ سائر تقاليب حروفه الخمسة ويتوقّفُ الإحساسُ به علىٰ وصول<sup>(١)</sup> الهواء الحامل له إلىٰ سطح الصّـماخ، لمـيل صوت المؤذّن على المنارة من جانب إلىٰ آخر عندَ هبوب الرّياح.

وقيل بالمنع؛ لأنّ حامل كلّ واحد من الحروف إمّا كلَّ واحد من أجزاء الهواء، فيجبُ في من تكلّم بكلمة أن يتكرّر سماعُها للسّامع الواحد بأن تتأدّى إلىٰ صماخِه أجزاء كثيرةً من الهواء، أو المجموعُ. فكان<sup>(٢)</sup> لا يسمع الكلام دفعةً واحدةً إلّا سامعٌ واحدٌ؛ لأنّ المجموعَ لا ينتقلُ<sup>(٣)</sup> دفعةً إلّا إلىٰ سامع واحد، وللسّامع من وراء الجدران مع تغيير الشّكل عند صدم الجدار.

وفي الأصوات متماثل ومختلف واختلف في التضاد فذهب الشيخان إلى تضاد ما اختلف فيها وتوقف قاضي القضاة وأبو عبدالله <sup>(٤)</sup> في ذلك وإذا تموج الهواء وقاوم ذلك التموج جسم، كجبل أو جدار املس بحيث يرد ذلك التموج بصرفه إلى خلف، ويكون شكله شكل الأول، وعلى هيئته، حدث من ذلك صوت هو الصدى.

وأمًا الحرف، فهو هيئة عارضةٌ للصّوت يتميّز بها صوت آخر مثله في

۱ . ج : فصول. ۲ . ج : فإن كان.

۳. ب: \_ ينقل.

٤ ـ هو أبو عبد الله الحسين بن علي بن إبراهيم الملقب بالجُعل، مـن شـيوخ المـعتزلة، ولد فـي اليصرة ومات في بغداد سنة ٣٦٩ هـ. الأعلام: ٢ / ٢٤٤ . ٥٦...... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

الحِدَة <sup>(1)</sup> والثُقل تميّزاً عن المسموع. وهو إمّا مُصوّتٌ، وهو حروف المدّ واللّين، ولا يمكن الابتداء بها. وإمّا صامتٌ، وهو ما عداها.

والكلام هو المركّب من الحروف المنتظمة علىٰ نسبة مخصوصة.

واختلف الشَيخان، فقال أبوهاشم: إنّه هـو الأصـوات المخصوصة، وقال أبو علي: إنّه زائدٌ على الأصوات، وذهب إلىٰ بقاء الكلام دونَ الصّوت وأثبته مسموعاً عند مقارنة الصّوت له.

وذهبت الأشاعرة إلىٰ أنّ الكلام معنىَ في النّفس قائمٌ بالمتكلّم شاهداً أو غائباً.

والكلابية أثبتوا الكلام النفساني (٢) غائباً لا شاهداً.

والخاطر عند أبي هاشم كلام خفيٌ يفعله الله في داخل سمع المكلّف، أو يفعله الملك بأمره تعالى.

واختلف قول أبي عليّ، فتارةً جعله فكراً،<sup>(٣)</sup> وأخرى إنّه اعتقادً، وتارةً إنّه ظنٌّ، ومنع من كونه كلاماً.

والتّمنّي عند أبي هاشم معنئ يوجد في النّفس، وعند أبي عليّ إنّه قول مخصوصٌ لابدً فيه من اعتقاد وقصد؛ فإن من قال: «ليت كان كذا»، واعتقد أنّه كان ينتفع به وقصد إلىٰ هذا القول؛ فإنّه متمنّ. والأصلُ هو القولُ، وما عداه شرط؛ لأنّ أهل اللغة عدّوه من أقسام الكلام.

١. ب: في الخفّة.
 ٢. ب: النفسي / ج: النفسانيّة.
 ٣. ب: خاطراً.

| σ٧ | ، والحروف | فبالاصدات |
|----|-----------|-----------|
|    | 37-3      |           |

تذنيبُ

اختلف الشَّيخان، فـقال أبـو عـليّ وأبـو الهـذيل <sup>(١)</sup>: الحكـاية هـي المحكيّ؛ لأنّهما جعلا الكلام معنى باقياً غـيرَ الصّـوت، وجـعلا<sup>(٢)</sup> المـراد بالقراءة الصّوتَ وبالمَقرّقِ الحرف الباقي، وقالا بأنّ هذا المسموع نفس ما أوجده الله تعالى.

وأثبت أبو عليّ الكلامَ موجوداً في المحلّ بغيره كما أوجب <sup>(٣)</sup> وجودَ الجوهر في جهة بغيره وقال: إذا كان متلوّاً وجد مع الصّوت، وإذا كان محفوظاً فمع الحفظ، وإذا كان مكتوباً فمع الكتابة. فأثبت مع الحفظ والكتابة كلاماً كما أثبته مع التّلاوة، لأنّ المسموع لو كان غير ما اوجده الله ـتعالى ـ لبطلت المعجزة، إذ كان أحدُنا قادراً على الآتيان بمثله.

وقــال أبــوهاشم: الحكــايةُ غـيرُ المـحكيّ؛ لأنّ الكـلام غـيرُ بـاقٍ، فالمسموعُ غيرُ ما أوجده الله تعالىٰ. ولو كانت الحكاية هي المحكيّ لكان من حكىٰ عن النّار محترقاً، ولو كان في المكتوب كلامٌ لكان مسموعاً، وكذا الحفظ.

 ١. هو أبو الهذيل محمد بن الهذيل بن عبد الله بن مكحول العبدي، مولى عبد القيس، المعروف بالعلاف، من شيوخ المعتزلة، كفّ بصره في آخر عمره، توفّي سنة ٢٣٥ هـ الاعلام: ٧ / ١٣١ .
 ٢. ب : حملوا.
 ٣. ج : اوجد. ٥٨ ...... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

### المطلب الثالث: في الطعوم والرّوائح

الجسم إمّا أن يكونَ عديمَ الطعم إمّا حقيقةَ أو حسّاً بأن يكونَ له طعمَّ في نفسه، لكنّه لشدّة تكاثفه لا يتحلّل منه شيءٌ يخالط اللّسان. فإذا احتيل في تحليل أجزائه وتلطيفها أحسّ طعمه، مثل النّحاس والحديد، ويسمّى التَّفِه؛ وإمّا أن يكونَ ذا طعم.

وبسائطُ الطعوم ثمانيةٌ؛ لأنَّ الجسمَ الحاملَ للطّعم إمّا أن يكونَ لطيفاً أو كثيفاً أو معتدلاً. والفاعل فـي الثلاثة إمّـا الحـرارة أو البـرودة أو القـوّة المعتدلة بينهما.

فالحارّ إن فعل في الكِنيغ جدشت الحرارة، وإن فـعل فـي اللّـطيف حدثت الحرافة، وإن فعل في المعتدل حدثت الملوحة.

والبارد إن فعل في الكثيف حدثت العفوصةُ، وإن فعل فـي اللّـطيف حدثت الحموضةُ، وإن فعل في المعتدل حدث القبضُ.

والمعتدل إن فعل في اللَّطيف حدثت الدَّسومة، وإن فعل في الكثيف حدثت الحلاوةُ، وإن فعل في المعتدل حدثت التّفاهةُ.

والمعتزلة جـعلوا البسـائط خـمسةً: الحـلاوة والحـموضة والمـرارة والملوحة والحرافة.

وقد يجتمع طعمان في جسم واحد، كالمرارة والقبض في الحُضض

| الحرارة والپرودة | في |
|------------------|----|
|------------------|----|

ويسمّى البشاعة، والمرارة والملوحة في السّبخة، ويسمّى الزّعوقة، والمرارة والحرافة والقبض في الباذنجان، والمرارة والتّفاهة في الهِندبا. وليست الطعوم مقدورةً لنا ويصحّ عليها البقاء.

وشرط قاضي القضاة في إدراك الطعم مماسّة اللّهاة لمحلّ الطعم، ولم يشرط أبوهاشم وأبو عبدالله ذلك. فعلىٰ قولهما لو وجد طعمّ لا في محلّ يصحّ<sup>(1)</sup> إدراكه، خلافاً للقاضي.

أمّا الرّوائحُ فإنّها لم تـوضع لأنـواعـها اسـم إلّا مـن جـهة المـوافـقة والمخالفة، فيقال: رائحةً طيّبةً ومنتِنَةً، أو يشتقّ لها من الطعوم المقارنة لهـا اسمَّ، فيقال: رائحةً حلوةٌ وحامضةٌ، أو يُضافُ إلى المحلّ فـيقال: رائحةُ المسك أو الكافور. وفيها متماثلٌ ومتضادٌ.

المطلب الرّابع: في الحرارة والبرودة

مسن خواص الحرارة، التّصعيدُ، فيعرض من ذلك الجمعُ بين المستماثلات، والتّفريق بسين المختلفات من المركّبات، ولو كان الالتحام شديداً حدثت حركةً دوريّةً إن تساوى اللّطيف والكثيف، وإن غلب اللّطيف تَصَعَّدَ، وإن غلب الكثيف جداً لم تقو النّار على تليينه، كالطلق، وإلا أثَرت في تليينه، كالحديد؛ وتسويدُ الرّطب وتبييضُ اليابس. وإفادةُ القوام، كما في بياض البيض، وقد تَحدث بالحركةِ للتّجربة. ولا يلزم

۱. ب، ج : لصحً.

٦٠ ..... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

صيرورةُ العناصر ناراً، لعدم القبول في الفلكيّات.

وزعم قومٌ من الأوائل أنّ البرودة عدمُ الحرارة. وهو خطأ؛ لأنّا نُدرك من الجسم البارد كيفيّةً زائدةً على الجسميّة، والعدم لا يدركُ، بل هي كيفيّة وجوديّة مُضادّةٌ للحرارة.

وفي كونهما مقدورتين<sup>(١)</sup> لنا خلافٌ بين المعتزلة وكذا في بقائهما. ولا يحتاج في إدراكهما إلىٰ حاسّة عندهم، بل يكفي فيه محلّ الحياة. والحارّ يقال لِما يُحَسُ بسخونته، كالنّار، ولِما يكونُ ظهور الكيفيّة منه موقوفاً علىٰ ملاقاة بدن الحيوان، كالغذاء والدواء، والحرارة جنسٌ للّتي في النّار وفي بدن الحيوان والفائضةِ عن الأجرام الفلكيّة.

المطلب الخامس: في الرّطوبة واليبوسة

الماء الموصوف بالرّطوبة له وصفان: أحدهما الكيفيّة الّتي بها يكون سهلَ الالتصاق بالغير، سهلَ الانفصال

وثانيهما الكيفيّة الّتي بها يكون سهلَ التُشكّل بالحاوي الغريب، سهلَ التّرك له.

وقد فسّرت الرّطوبةُ بكلّ واحدٍ من الوصفين. ويبطل الأوّلُ بقولهم:

ب، ج : مقدورين.

عنه.

في الرّطوية واليبوسة ......

الهواء رطبٌ بالطبع، فإنّه لا يلتصقُ بالغير، والثّاني بالنّار؛ فإن لها هذا الوصفُ وليست رطبةً.

واليبوسةُ، قيل إنَّها الكيفيَّة الَتي يعسُرُ قبول الأشكال الغريبة. وهما<sup>(١)</sup> متضادّتان.

وفي كون الرّطوبة جنساً لرطوبة الماء والدّهـن والعسـل والزّيـبق وغيرها، أو نوعاً خلافٌ. واختلف الشّيخان، فـذهب أبـو عـلي إلىٰ أنّـهما مدركتان لمساً، ومنعه أبو هاشم.

واللّينُ، عدمٌ ممانعة الغامر، فهو عـدميّ عـند الأوائـل، والمـتكلّمون قالوا: إنّه ثبوتيّ، لأنّه محسوس وهو نوع من الرّطوبة عندهم. السّيلانُ، حركة في أجسام متفاصلة حقيقةٌ، متواصلة حسّاً لدفع بعضها بعضاً وإن كانت يابسةً كَالتَّرَاكِ رَسِي مِي

والحرارة والبرودة فعليّتان. والرّطوبة واليبوسةُ منفعلتان عنهما. واللّطافةُ، تُقال علىٰ رقّة القوام وقـبول الانـقسام إلى أجـزاء صـغيرة وسُرعة التَّاثَر من الملاقي والشّفافيّة.

واللّزوجيّة كيفيّةٌ يكونُ بها الجسمُ سهلَ التّشكّل عَسِرَ التّـفريق، بـل يمتدُّ متّصلاً.

والهشاشةُ(٢) كيفيّةٌ يكونُ بها الجسمُ صعب(٣) التّشكّل، سهلَ التّفريق.

١ . يعني : الرطوبة واليبوسة. ٢ ـ ب : الساسة / الف : الهشاسة. ٣. ب : ضعيف التَشكل.

| حظيرة القدس | الي - | تسليك الثفس | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ١٢ |
|-------------|-------|-------------|-----------------------------------------|----|
|             | 0.1   |             |                                         |    |

تنبيه

الجسمُ إن اقتضىٰ نوعُه الرّطوبةَ فهو الرّطبُ، وإلّا فلا. فإن التصق به الرّطب فهو المنتقعُ إن كان غائصاً فيه؛ وإلّا فهو المبتلّ والجافّ إن لم يلتصق به الرّطبُ.

المطلب السّادس: في الاعتماد

وهو معنى محسوسٌ، وتسمّيه الحكماء مَيلاً. وقـد أنكـره الكـعبيُّ. والحسُّ يدلَ عليه؛ فإنَ المدافعَةَ ثابتةً في الزُقِّ المنفوخ المُسكَن تحتَ الماء قسراً نحوَ الصّعود، والحجر المُسكَن في الجوّ يحسُّ فيه بالمدافعة نـحوَ السّفل.

وليست هذه المدافعة نفسَ الطبيعة لوجود كلّ منهما دونَ الأخرىٰ كالمدافعة النّفسانيّة والجسم في مكانه الطبيعيّ؛ ولا الحركةَ، لوجودها في المسكّن قسراً دونَ الحركة. وهو<sup>(١)</sup> معنىٰ يـوجبُ الحـركةَ: إمّـا إلىٰ فـوق فيُسمّىٰ خفّةً أو إلىٰ أسفل فيُسمّىٰ ثقلاً.

فالثّقل قوّةً طبيعيّةً يتحرّك بها الجسم إلىٰ حيثُ ينطبقُ مركزه عـلىٰ مركز العالم إن كان مطلقاً أو يقربُ من ذلك إن كان مضافاً.

والخفيف المطلق هو الطَّافي علىٰ سائر العناصر، وهو النَّارُ، والمضافُ

ا . يعنى : الاعتماد.

في الاعتماد.....

هو الّذي يتحرّك أكثر المسافة الممتدّة بـينَ الممركز والمـحيط حـركةً إلى المحيط كالهواء.

والميلُ إمّا طبيعيٌّ، كمدافعة الحجر المسكّن في الجوّ، وإمّا نفسانيٌّ، كما يعتمدُ الحيوان علىٰ غيره، وإمّا قسريٌّ، كالحجر المرميّ إلى فوق قسراً. والجهاتُ الطبيعيَّةُ الفوقُ والسّفل؛ فالاعتمادُ الطبيعيُّ اثنان.

ولا يجتمع ميلان طبيعيّان مختلفا الجهةِ، لاستحالة توجّه الجسم طبعاً إلىٰ جهة وعنها. ويجوز اجتماعً الطبيعيّ والقسريّ إلىٰ جهتين، فيحصل حركةً مركّبة نحوَ جهة الفاضل منهما إن كان، أو سكوناً إن لم يكن، وإلىٰ جهة واحدةٍ فتزدادُ الحركة. ولو اختلفت الجهةُ قصد<sup>(1)</sup> جهة متوسّطة بينهما على النّسبة.

واستدلّ الأوائلُ علىٰ ثبوته: بأنّـه لولاه لساوت الحركة مع العائق الحركةَ بدونه، فإنّه لو تحرّك مع ميل مسافةٍ وبدونه تلك في زمان أقلَ ومع ميل أقلَ على نسبة الزّمانين ساوت زمانَ عديم الميل.

والمتكلّمون: بأنّ الحبلَ إذا جذبه متساويا القسدرة وقف لتكافي<sup>(٢)</sup> فِعليهما له؛ وليس السّكون، لأنّ فحلَ أحدهما من جـنس فـعل الآخـر، والمثلان<sup>(٣)</sup> لا يتمانعان، فهو الاعتماد.

۱. ب: يصير.

٢. ج: لتكافؤ.

٣. ب: الميلان.

٦٤..... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

وهو آنيٍّ، لوجوده آن الوصول، وباقٍ، لأنّه علّة الإيصال،<sup>(١)</sup> فـيوجدُ عنده. وهو قابلٌ للشدّة والضّعف.

فالطبيعيّ يشتدُّ خيراً لقلّة المعاوقة، والقسريّ في الوسط لحصول السّخونة بواسطة المُحاكَة، ويـضعفُ القـوّة، إلا أنّ التّـلطيفَ المسـتفادَ بالسّخونة يوفي علىٰ ما يفوتُ بالضّعف. فإذا ترادف الصكَ<sup>(٢)</sup> على القـوّة ضعفت ولم تبلغ السّخونة مبلغاً يفي<sup>(٣)</sup> بتدارك الضّعف.

وهو مُدرك باللّمس عند أبي هاشم، فلا يحتاجُ في إثباته إلىٰ دليل، بل يحتاجُ إلى ثبوت التّغاير؛ فإنّ المدركاتِ قد تشتبه باعتبار لها، ومنعه أبـو عليّ.

والاعتماد: منه متماثل وهو ما اختص بجهة واحدة، لاستلزام الاتّحاد في المعلول الاتّحادَ في العلّة؛ ومنه مختلفٌ، وهو ما تعدّدت جهاته. فعندَ أبي عليّ أنّه متضادٌ لامتناع اجتماعهما في جسم واحد، وعندَ أبي هاشم أنّه غيرُ متضادٌ، لأنّ الجاذبين المتساويين فَعَلا اعتمادين إلىٰ جهتين متضادَتين فقد اجتمعا. ولو كانا ضدّين لما صحّ اجتماعهما.

وأجناش الاعتماد ستّةٌ بحسب تعدّد الجهات. فالّذي يصحّ بقاؤه عند المعتزلة، وهو اللّازم، الاعتمادُ سفلاً وصعداً؛ لأنّه لو لم يبق الاعـتمادُ فـي

> ۱ . ج : الإتصال. ۲ . ب : بالصك . ۳. ج : ليفي تدارك .

| ٦٥ | <br>في الاعتماد. |
|----|------------------|
|    |                  |

الحجر لامتنع علينا حمل الحجر الثقيل أو كان سهلاً جداً، والتّالي بقسميه باطلٌ بالوجدان، (فالمقدم مثله). بيانُ الملازمة أنّ الله ـتعالى ـ إن فعل فيه الاعتمادَ امتنع علينا ممانعته، وإن لم يفعل سهل حركته، لعدم المانع. وما عداهما لا يصحَ بقاؤه. وهو المجتلب. إذ لا عرضَ يشار اليه إلّا وقد يوجد ولا يبقىٰ معه شيءً من هذه الأجناس.

والثّقل عند أبي هاشم راجعٌ إلى الاعـتماد اللازم سـفلاً، وأبـو عـليّ يقول: إنّه يرجعُ إلىٰ تزايد أجزاء الجوهر. وهو باطلّ بالزّق المـنفوخ، فـإنّه يمتلئ بالهواء، وهو أخفُ من أجزاء يسيرة من الرّصاص.

وأقسام توليده ثلاثةً: أحدها ما يولده بنفسه، وهو الاكوان، والاعتماد في محلّه ويولّدُهما في غير محلّه بشرط المماسّة. وثانيها ما يولّده بـنفسه بشرط، ولا يصح أن يولّده علىٰ وجه إلّا بشرط، وهو الأصوات، فإنّه يولّدها بشرط المصاكة. وثالثها ما يولّده لا بـنفسه، بـل بـواسطة، وهـو التَّأليف والألم؛<sup>(۱)</sup> لأنّه يولّدُ المجاورة الّتي تولَد التَّأليف، ويولَدُ التّفريق في جسم الحيّ. والوهنُ والألم متولّدٌ عنهما. وليس في الأسباب ما يولّد مثله سوى الاعتماد ولا يولّد الاعتماد شيئاً ممّا يولّده إلّا ويولّد اعتماداً أخر معه.

| حظيرة القدس | النفس إلى | تسليك | <br>۲ <b>۲</b> |
|-------------|-----------|-------|----------------|
|             |           |       |                |

### المطلب السّابع: في الأكوان

الكونُ جنسٌ، تحته أمورٌ أربعة: الحركة والسّكونُ والاجتماعُ والافتراق

[ وفيه اربعة نظراتٍ]:

النِّظر الأوّل: في المعنى المشترك بين الأربعة

حصول الجوهر في الحيّز أمر ثبوتيّ. وهل هو معلّل بمعنى، أم لا. ذهب أبوهاشم إلىٰ ذلك. وتفريره أنّا إذا حرّكنا جسماً أو سكنّاه فَعَلْنا فيه اعتماداً نحوّ الجذب والدّفع، فيحصل التحرّك والسّكون.

وقال أبوهاشم: إنّا نفعلُ معنىً زائداً، يسمّىٰ حركةَ ذلك المعنىٰ يوجب كونَ الجسم متحرّكاً. وذلك المعنىٰ زائدٌ على الاعتماد وعلى التّحرّك؛ فاثبت الكونَ والمقتضى له والحالةَ المعلّلةَ به وهي الكائنيّةُ ونفاه باقي المتكلّمين.

لنا أنّا لو فعلناه لعلمناه إجمالاً أو تفصيلاً، والتّالي باطل بالوجدان، فإنّا نجدُ من أنفسنا أنّا لا نعلمه البتَةَ، فالمقدّمُ مثله والشّرطيّةُ ضروريّةٌ، فإنّ القادرَ إنّما يفعل ما يعلمُه. ولأنّ ذلك المعنىٰ إن لم يصحّ وجوده إلّا بعدَ حصول الجوهر في ذلك الحيّز دار، وإن صحّ: فإن اقتضىٰ حصوله في ذلك الحيّز فهو الاعتمادُ، وإلّا لم يكن بأن يحصل في ذلك الحيّز أولىٰ من غيره.

| ٦ν  | ان | CNI     | :  |
|-----|----|---------|----|
| ••• |    | ي بد دو | ح. |
|     |    |         | r  |
|     |    | -       |    |

احتجّ: بأنًا لو قدرنا علىٰ جعل الجسم كاثناً من غير توسّط معنىً لَقَدرْنا علىٰ ذاته وسائر صفاته. والتّالي باطلٌ بالضّرورة فالمقدّمُ مثلُه.

وبيانُ الشَّرطيَّة القياس على الكلام؛ ولأنَّ صفةَ الكائنيَّة يـصحُ فـيها التَّزايد، فلا تقع بالفاعل.

بيانُ المقدَم أنَ القويّ يمنعُ الضّعيف عن تحريك ما سكّنه، فقد فعل فيه أمراً زائداً علىٰ ما إذا لم يقصد منعه؛ ولأنَ القادرَين إذا دَفع أحـدهما جزءاً حال جذب الآخر لم يكن مقدورهما واحداً، لاستحالة وقوع مقدور بقادرَين.

وبيان الشّرطيّة أنّ الفاعل كالعلّة، فكما أنّها لا تـوْثّر فـي أزيـد مـن صفة واحدة كذا الفاعل؛ ولأنّ الوّجودَ لمّا كان بالفاعل امتنع فيه التّزايدُ فكذا هنا.

والجواب: المنعُ من الشَّرطيَّة، والقياسُ ضعيفٌ في نفسه وباطل هُنا؛ فإنَّه جعل الفرع أصلاً، والتَّزائد غير معقول في الكائنيَّة، لأنّها عبارةً عن الحصول في الحيّز. أو محاذاة الجسم لآخر، والقويّ فعل اعتماداً زائداً، لا كوناً زائداً؛ فإنّ الأكوانُ عندهم لا حظّ لها في المنع، ونمنعُ استحالةً وقوع مقدور بقادرَين، ونمنع مساواةَ الفاعل العلَّة، مع أنّ الأصل ممنوعٌ، ونمنع تعليل امتناع تزايد الوجود بكونه بالفاعل. ٦٨ ...... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

النَّظر الثَّاني: في التَّفريع علىٰ قول البهشميَّة

الكونُ منه متماثلٌ ومنه متضادٌ، فما اختصّ بجهةٍ واحدةٍ من الأكوان فهو متماثلُ، سواءً اختصّ بجوهرٍ واحدٍ أو بأكثر إذا كانت في تلك الجهة على البدل، وسواءً اختصّ بوقتٍ أو أوقات، لاشتراكها في المعلول، والمتضادُ ما يصير به الجوهرُ في جهتين، لاستحالة الجمع. والمتضادُّ إمّا متنافٍ، وهو الذي يصحّ وجودُه على التّعاقب، وإمّا غيرُ متنافٍ، وهو ما يتعاقبُ، كالكون في المكان الأوّل مع الكون في النّالث. وإذا تعدُد المحلّ تضادُ الكونان في الجنس.

وكل الأكوان عند أبي هاشم يصح بقاؤها. وقال أبو علي وأبوالهذيل: لا يصح بقاءً الحركة وإلا لصارت سكوناً والتزمه<sup>(١)</sup> أبو هـاشم؛ والأكـوان مُدركةٌ لمساً ورؤيةً عندَ أبي عليّ ومنعه أبوهاشم. والحقّ أنّها مدركةٌ بالرّؤية ثانياً وهي مقدورةٌ لنا. والكونُ يولّدُ التّأليفَ بشرط المجاورة، وإلّا لم يشرط انتفاء الصّحة عن المحلّ.

النَّظر الثَّالث: في الحركة

الحركة هي حصولٌ «أوّل» للجوهر في حيّز بعد أن كان في حيّز آخر. وعندَ الأوائل أنّها «كمالٌ أوّلُ لما بالقوّة من حيث هو بالقوّة»، فإنّ الموجود

۱ . ب : الزمه.

| قي الحركة |
|-----------|
| في الحركة |

بالقوّة من كلّ وجه مُحالٌ، بل إمّا بالفعل من كلّ وجه أو من بعض الوجوه. والثّاني إذا خرج إلى الفعل إمّا<sup>(١)</sup> دفعةً أو على التّدريج، والثّاني هو الحركة، فوجودها بالفعل الّذي هو أسبقُ الكمالين يستدعي قوّةً مّا للمتحرّك، فبإذا وجدت صارت كمالاً ثانياً، وهي تفارقُ سائر الكمالاتِ الّتي لا يستعقب وجودَها قوّةٌ لذي الكمال.

وقد اختُلِفَ في وجودها، فالمحقَقون عليه، لأنّها من المحسوساتِ الثّانية،<sup>(٢)</sup> وأنكره جماعةً، لأنّ وجودها ليس حال كون المتمكّن في الأوّل، لأنّه بعدُ لم يتحرّك، ولا في الثّاني<sup>(٣)</sup> لانقطاع الحركة، ولا واسطةَ بينهما. وهو إنّما يردُ علىٰ نفاة<sup>(٤)</sup> الجزء.

ولابد لها من ستّة أمور ما منه وما إليه وما فيه وما به وما له والزّمان.

ولا يمكن أن يتحرّك جسم ممّا لذاته وإلا لبقيت ببقائه. ولا تصحّ الحركة إلا في مكان. وقال جماعةً من المعتزلة: إنّها تقعُ لا في مكان؛ لأنّها يحلُّ نفس الجوهر، فلا يفتقر إلىٰ غيره، كاللُون. نعم لابَدَ من الجهةِ. ولو خلق الله \_تعالى ـ جسماً ثقيلاً لهوىٰ عند فَقْدِ العلائق، وإن لم يكن مكانً فقد تحرّك لا في مكان. وهو مبنيٌّ علىٰ تفسير المكان؛ وهؤلاء عنوا به ما يمنع اعتماد النّقيل من النّزول.

٢ . ج : الثابتة.

ا . الف : فإمًا.

٣. الف : الثَّانية.

£ . ج : فاة.

٧٠ ..... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

والحركةُ المكانيّة قد تكون في الأين وقد تكونُ في الوضع وقد تكون في الكم.

وأمّا الكيفيّةُ، فهي الحركة في الكيف، كما ينتقلُ الجسم من حرارة إلىٰ برودة ومن سواد إلىٰ بياض على التّدريج، ولا تقع الحركة في غير ذلك من المقولات.

ويعرضُ للحركة الانقسامُ باعتبار انقسام الزّمان؛ فإنّ الحركةَ في زمان ضعفُ الحركة في نصفه؛ وباعتبار انقسام المسافة، فإنّ الحركةَ إلى نصف المسافة نصفُ الحركة إلى جميعها؛ وباعتبار انقسام المتحرّك، فـإنّها من الأعراض السّارية. وعندَ وحدة الموضوع والزّمان وما هي فيه بـالشّخص تكونُ الحركة واحدةً بـه واختلاف الموضوع نـوعاً لا يـوجبُ اختلافَ الحركة، بل اختلافَ أحد الثّلاثة ما منه وما إليه وما فيه.

والحركة: إمّا سريعةٌ، وهي الّتي تقطع الأطول في الزّمان المساوي أو الأقصر أو المساوي في الأقصر؛ وإمّا بطيئةٌ وهي ما يقابلها.

واختُلِفَ في سببهما، فعندَ المتكلّمين خلّوُ الحركات من السّكنات وعدمه، وعند الأوائل كيفيّاتٌ قـائمةٌ بـها، وإلا لظهرت سكناتُ الفـرس السّريع العَدْوِ في الغاية وخفيت حـركاته إذا قـيست إلىٰ حـركات الفـلك. وتضادُّ الحركات، لتضادّ ما منه وما إليه باعتبار العارض. وهو إضافة المبدأ والمنتهىٰ وإن اتّحد المحلّ، كالدوريّة.

والحركةُ قد تكونُ مستقيمةً ومستديرةً ومركبّةً.

| ۷۱ | الحركة | في | ļ |
|----|--------|----|---|
|----|--------|----|---|

واختلف في وجوب السّكون بينَ المتضادّتين:

فأثبته قومٌ، لأنّ علّة التّحريك إلىٰ جهة موجودة أنّ الوصول، وهي غيرُ علّة المفارقة<sup>(1)</sup> فلابدٌ من أن أخر، والآناتُ غير متتالية فـلابدٌ من زمـان سكون؛ وهو مبنيٌّ علىٰ نفي الجوهر وعلىٰ امتناع اجتماع الميلين.

ونفاه أخرون وإلا لم يجب رجوعُ الحجر، لأنَّ وقوفه إنَّما يكونُ لعلَّة ويستحيل عدمُها لذاتها ولا للطبيعة أو الجسم أو لشيء ممّا وُجِدَ فيه، وإلَّا لما وُجدَ مع شيء منها، فلم يبق إلَّا سببٌ خارجيٍّ؛ فإن كان وصوله واجباً امتنع وجودُها وإلَّا كان اتّفاقياً.

والحركة إمّا بالذّات: وهي طبيعية أو قسريّة أو إراديّـة، أو بـالعرض: كالمحويّ المتحرّك بحركة الحاوي،

واختُلِفَ في الحركة القسريّة مع المفارقة فقيل: إنّ المحرّك يبولّدُ اعتماداً وذلك الاعتماد يوجِب حركةً، ثمّ تلك الحركة تبولّد<sup>(٢)</sup> اعتماداً، وذلك الاعتماد يولّد حركةً إلىٰ أن ينتهي التّوليد بسبب الضّعف الحاصل من الهواء المخروق وقيل إنّ المحرّك يفيدُ المتحرّك قوّةً محرِّكةً إلىٰ جهة مخصوصةٍ وهي باقيةً إلىٰ آخر الحركة لكنّها تأخذ<sup>(٣)</sup> في الضّعف بسبب مصاكات الهواء المخروق إلىٰ أن يبلغ الضّعف بحيث يغلبه القوّةَ الطبيعيّة، فتتحرك الجسمُ إلىٰ أسفل.

 ج: هي علَّة غير المفارقة. ۲ . الف : يولّد. ٣. الف : يأخذ.

النَّظر الرّابع: في باقي الأكوان

السّكون هو حصول الجسم في الحيّز بعدَ حصوله في ذلك الحيّز بعينه. وعند الأوائل إنّه «عدمُ الحركة عمّا من شأنه أن يتحرّك». وعندنا «إنّه ثبوتي»، لأنّه من نوع الحركة؛ إذ لا فارقَ بينهما سوى البقاء وعدمه؛ والنّزاعُ لفظيَّ؛ لأنّ للسّاكن نِسباً ثابتةً وعدم حركة، فإن أطلِقَ السّكونُ على الأول، فهو ثبوتيَّ وإن أطلقَ على الثّاني فهو عدميٌّ؛ ولا يمكن خلوٌ الجسم الباقي عن الحركة والسّكون.

أمّا الحادث حالَ حدولته فبإنَّ حطوله في مكان ليس حركةً ولا سكوناً، ويسمّىٰ كوناً؛ وقيل: هو سكوفٌ لأنَ الأكوانَ كلّها سكوناتٌ وتكون بعضها حركات باعتبار آخر. وقيل: إنّه حركةٌ. والمحلّ متحرّكٌ.

والاجتماع هو كون الجوهرين في حيّزين بحيث لا يتخلّلهما ثالثٌ.

والافتراقُ هو كونُهما في حيّزين بحيثُ يتخللهما ثالثٌ؛ وجعل أبـو الهذيل الافتراقَ معنىً زائداً على الأكوان، وهو قول أبـي عـليّ أوّلاً؛ وأبـو هاشم جعله عبارةً عن الكونين اللّذين يحصلُ بهما الجسمان في مكـانين بعيدين.

| ۷۳ | حياة. | ې اا | فم |  |
|----|-------|------|----|--|
|    |       |      |    |  |

المطلب الثَّامن: في الحياة

وهي عرضٌ يحلّ بىدن الحيّ يـقتضي صحّة القـدرة والعـلم مـنه، مشروطً باعتدال المزاج، وباعتبارها يصيرُ الجملة كالشّيء الواحد. ولابدٌ لها من بنيةٍ مخصوصة؛ خـلافاً للأشـعريّة، وإلّا لصحّ وجـودها فـي جـزء لا يتجرّئ.

احتجّوا: بأنّ القائمَ بالمجموع إن كان حياةً واحدةً لزم قيامُ العـرض الواحد بمحلّين؛ وإن تعدّدت لزم الدّور؛ إن كان قيامُ البعض بالمحلّ موقوفاً علىٰ قيام الآخر به وبالعكس أو اللّرجيح من غير مرجّح إن لم ينعكس.

والجواب: قيامُ كلّ حياة *بمُح*لِّها مُوقوقٍ على مجامعة الأجزاء، لا علىٰ قيام العرض بالأجزاء؛ وكما احتاجت إلى البنية فهي محتاجةً إلى الرّطوبة.

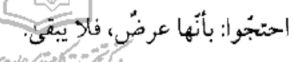
واختُلفَ في حاجتها إلى الرّوح، فأنبته أبوهاشم، لفقدانها عندَ فقدان الرّوح. ونفاه أبو عليّ، وإلّا لشاعت الحاجة في كلّ محلّ فيه حياة وهمي متماثلةٌ لا اختلافَ فيها ولا تضادً؛ لاتّفاق معلولها؛ وليست مقدورةٌ لنا؛ وهي باقية ولا ضدّ لها، وزوالها عند القتل باعتبار أنّ المرجع بالقتل إمّا تفريقُ البنية، فعدِمَت لعدم شرطها، وكذا عند البرد الشّديد والحرّ الشّديد، لحصول التُفريق فيهما.

وأثبتت الأشاعرة وأبو عليّ والكعبيّ وأبو هـاشم أولاً المـوتَ ضِـدًاً

للحياة؛ لقوله تعالىٰ: ﴿ا**لَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ والحَياة﴾**<sup>(١)</sup>. والحق أنَّـه عــدمُ الحياة عمّا من شأنه أن يكونَ حيّاً بعدَ اتَّصافه بها.

## المطلب التّاسع: في القدرة

وهي عرضٌ يقتضي كونَ محلّه إذا شاء أن يفعلَ فعل، وإذا شاء أن يترك ترك، وليست نفسَ المزاج؛ لأنّه كيفيّةً متوسّطةً بينَ الحارَ والبارد، فيكونُ من جنسهما، فيكون تأثيره من جنس تأثيرهما، وتأثيرُ القدرة مضادّة لتأثيرهما وهي متقدّمة على الفعل. خلافاً للأشعريّة، وإلّا لقبح تكليفُ الكافر.



والجوابُ الطَّعنُ في الكبرئ وتتعلَق بالضُدَّين، إذ هو معنى القـدرة، وللعلم الضّروريّ بأنّ من قدر على الحركة يَمنةً قدر عليها يَسـرةً، وإن لم يتصوّر قدرة أخرى.

والأشاعرة نازعوا في ذلك، وإلّا لزم وجودهما معاً؛ إذ ليس أحدهما أولىٰ بالوقوع من الآخر.

والجوابُ: المخصِّصُ، الإرادةُ؛ وتتعلَّقُ من أفعال الجوارح بـخمسةٍ: الأكوان والتَّاليف والاعتماد والصّوت والألم؛ ومن أفعال القلوب بخمسة: الإرادة والكراهة والفكر والاعتقاد والظنّ.

۱ . الملك : ۲ / ۲۷ .

| في |
|----|
| ي  |

ولا يصحّ الفعل بالقدرة إلّا مباشرةً؛ وهو أن يبتدي به في محلّها أو متولّداً. وهو أن يقع بحسب فعل آخر يقفُ كثرته وقلّته عليه إمّا في محلّ القدرة أو متعدّ عنه.

والاختراعُ مختصٌ بالقديم تـعالى؛ والقـدرة الواحـدة تـتعلَقُ بـما لا يتناهىٰ من الجنس الواحد في الوقت الواحد إذا تعدّد المحلّ، فإنّه يمكننا أن نحرَك جسماً خفيفاً غير متناه.

وتتعلَّقُ من الجنس الواحد في المحلّ الواحد بما لا يتناهىٰ مع تغاير الأوقات؛ إذ كلّ فعل يصدرُ عنها يمكن إيحادُ مثله مع السّـلامة؛ وإذا كـان الجنش والوقت والمحلّ واحداً لم يجز أن تتعلّقَ بأكثر من الجزء الواحد وإلّا لتعلّقت بما لا يتناهىٰ لعدم الأولويّة، فينتفي التّفاضل بـين القـادرَين، > فيمكن رفع الحبال من الضّعيف كما يمكن من ذي القّوة الشّديدة.

وتتعلّق من المختلف مع إتّحاد الوقت والمحلّ بما لا يـتناهيٰ؛ إذ لا شيء إلّا ويـصحّ مـنّا أن نـفعل له إرادةً؛ ولولا تـعلّقُ قـدرتنا بـجميع هـذه الإرادات المختلفة لما صحّ ذلك.

واختلف الشّيخان، فجوّز أبو هاشم خلوّ القدرة عن الأخذ والتّرك إلّا مع وجود داع إلىٰ أحدِهما؛ فإنّه لو وجب فإمّا لأمر يرجع إلى كونه قـادراً فقط، فيلزم مثله في القديم تعالى، أو لشيء يرجع إلى القدرة مع تساوي نسبتها إلى المتولّد والمبتدأ؛ ولو جاز في أحدهما لجاز في الثّاني، لكـن

التَالي باطلٌ، وإلَّا لكان الجسمُ إذا سكَنه القوي يكون قد فعل في كلَّ حال فيه من السّكون بجميع قدرة، فلا يتأتّىٰ من الضّعيف تحريكه، لكن يصحّ منَا تحريك ما سكَنه القويّ بل القادرُ لنفسه.

وقال أبو عليّ والكعبيّ: لا يجوزُ خلوّ القادر بقدرة من أخذٍ أو ترك في المباشر من الأفعال إلّا عندَ منع؛ إذ لو جازَ الخلوّ وقتاً ممّا لجازَ دائماً، وذلك يقتضي جواز خلوّه<sup>(۱)</sup> من الطاعات والمعاصي ومن استحقاق المدح والذَمّ؛ ولأنّه لو جاز خلوّه من الفعل لوجب إذا دخل دار غيره بإذنه شمّ نهاه<sup>(۲)</sup> عن القعود؛ إن ينقلب ذلك الحَسنُ قبيحاً، فلابُدّ من تجديد الكون حالاً فحالاً ليثبت استحقاق الذَم

وفيه نظرٌ؛ لمنع الحصر في الأول وبقاء الأكوان، ومنع الملازمة في الثّاني، لأنّه يعرض لدواعي الحاجة فلابدٌ من كونه فاعلاً وقتاً مّا، والمنهيُّ عن القعود مستحقّ للذّم وإن لم يُجدّد الأكوان؛ لأنّه لم يفعل ما وجب عليه من الخروج كما يستحقّ الذّم لو وضع متاعه بعدَ الإذن، ثمّ حَظرَ عليه مع أنّه لم يجدّد الأكوان فيه.

ومنعت المعتزلة في تعلّق المقدورِ الواحدِ بقادرين؛ إذ يجوزُ اختلاف دواعيهما فيعلم أحدهُما حُسنه، فيدعوه الدّاعي إلىٰ إيقاعه ويعتقد الآخر

- ١. الف : خلق.
- ۲. ج: منهى.

| ئاد |         | •  |
|-----|---------|----|
| 4   | ي الاعت | ř, |

قبحه؛ فيصرفه هذا الاعتقادُ عن إيقاعه، فيجتمع فيه النَّقيضان.

وإذا وجب تغايرُ المقدور وجب اختلاف القُدَر، فليست متماثلةً ولا متضادَةً؛ لأنَ تضادَ المتعلَقات إنّما يصحَ إذا كان المتعلّق واحداً؛ ثم يتعلّق أحدهما بالعكس من تعلّق الآخر؛ وهذا ممتنعٌ في القُدر، لأنَ تعلّقها غير مختلف، فليس إلا لأنَ متعلّقها واحدٌ، وحينئذ تكون متماثلةً. وإذا كانت مختلفةً صحّ وجود الكثير منها في محلً واحد ويصح البقاء على القُدر من غير توقَف علىٰ بقاء المقدور وليست مقدورةً لنا وإلا لأمكننا أن نزيدَ في قوانا.

والعجزُ عدمُ القدرة عمّا من شأله أن يكونَ قادراً؛ وعند الاشاعرة وأبي عليّ وأبي هاشم أوّلاً إنّه صفةٌ وجوديّةٌ مضادّةٌ للقدارة<sup>(1)</sup>؛ لأنّه ليس كونُ إحداهما عدماً للأخرى أولىٰ من العكس؛ وهو ضعيفٌ لأنّ الاحتمال لا يوجب الجزم.<sup>(1)</sup>

المطلب العاشرُ: في الاعتقاد

وهو أمرّ ذهنيٍّ يجده الحيُّ من نفسه ويدرك التَّفرقة بينه وبينَ غيره بالضّرورة؛ ويمكن أن يحكم فيه بنفي أو إثبات؛ وهذا الحكمُ إمّا أن يكون جازماً أو لا، والأوّل إمّا أن يكون مطابقاً أو لا، فإن كان مطابقاً فإمّا أن يكون

> ۱ . ب، ج : للقدرة. ۲ . الف : الجرم.

ثابتاً أو لا، والثَّابتُ هو العلم وغيره هو الاعتقاد الحق المستندُ إلى التقليد، وغير المطابق هو اعتقادُ الجاهل، وغير الجازم إن كان راجحاً فهو الظنُّ، وإن كان مرجوحاً فهو الوهمُ، والمتساوي الشِّك.

واختُلفَ في العلم، فقيل: لا يُحدُّ وإلَّا دار.

وقيل: إنّه سلبيٍّ؛ وهو خطأٌ، وإلّا لم يكن سلبَ أيّ شيء كان، بل سلبَ مقابله؛ فإن كان سلباً كان العلمُ ثبوتيّاً، وإن كان إيجاباً لكان<sup>(١)</sup> عدمُه صادقاً على العدم، فيكونُ العلم صادقاً على المعدوم.

وقيل: إنّه انطباعُ صورة المعلوم في العـالِم؛ وأبـطِلَ بأنّ مـن تـصوّر الحرارةَ كان حارًا وليس بجيّد، فإنّ الحاصل ليس المـاهيّةَ، بـل الصّـورةُ؛ والحقّ أنّه صفةٌ حقيقيّةٌ يلزِمُها الإضافةُ إلى المعلوم.

القائلون بـ «الأحوال» جعلوا العلمَ عرضاً يوجبُ العالميّةَ، وأثبتوا تعلّقاً للعالميّة بالمعلوم، وكما يتعلَقُ العلمُ بالموجود كذا يتعلّق بـالمعدوم، كـما نعلم طلوعُ الشّمس غداً؛ خلافاً لبعضهم، حيث أوجبوا تعلّقَه بـالموجود؛ لأنّ كلّ معلوم متميّزٌ، وكلّ متميّز ثابتٌ.

والجواب: أنَّ الثَّبوتَ أعمُّ من الذَّهنيّ والخارجيّ، ثمّ المعدومُ إن كان بسيطاً عُلِمَ بالنَّسبة، كما نقول:<sup>(٢)</sup> ليس لِلَّه \_تعالى \_ ضدُّ، نسبته إليه نسبةُ السّواد إلى البياض؛ وإن كان مركّباً تعلّق العلمُ بأجزائه الوجوديّة، كـالعلم

۱ . ب: کان.

٢. الغ : يقول.

في الاعتقاد .....

بعدم اجتماع الضّدين؛ فإنّا نعقلُ السّوادَ والبياضَ والاجتماعَ، ثمّ نـعقلُ أنّ ذلك الاجتماعَ غيرُ حاصل بين<sup>(١)</sup> السّواد والبياض؛ والعلمُ تـابعٌ للـمعلوم وحكايةٌ عنه، بمعنىٰ أنّ الأصل في هيئة التّطابق هو المعلوم، وإن جاز تقدّمُ العلم كما يتقدمُ الحكاية.

وفي تعلّقه بنفس العالم إشكالٌ مـن حـيث وجـوب تـعلّق الإضـافة بالمتغايرين.

والاعتذارُ بأنّ كونه عالماً مغايرٌ لكونه معلوماً، أو بتغاير الجزئيّ والكلّيّ باطلٌ؛ لأنّ التّغايرَ بالعالميّة والمعلوميّة متأخّرٌ عن العلم فيدورُ. والكلّيّ جزء الماهيّة، لا نفسُها.

قال أبو الهذيل: إنَّ العَلَمَ مَعْنِي مَغَايَرٌ لَلاعتقاد، وإلَّا لكان كُلُّ اعـتقاد علماً.

وهو خطأً؛ فإنَّه اعتقادٌ خاصٌ.

وقال أبو عليّ: إنّه من قبيل الاعتقاد وإلّا لكان ضدّاً، فيمتنعُ اجتماعُهما أو مخالفاً، فلا ينتفيان بضدًّ واحد، فتعيّن التّماثل.

والعلمُ مقدورٌ لنا، لتوجَّه الأمر به. نعم الضروريِّ من فعله تعالى ولمًا شرطت المطابقةُ في العلم امتنع تعلَّق علم واحد بمعلومين.

وجوّز الكعبيّ تعلَّقَ العلم الواحـد بـمعلومين مـتلازمين؛ والمـعلومُ

إجمالاً معلومٌ من وجه ومجهول من آخر، والوجهان متغايران. فـالوجهُ المعلوم لا إجمالَ فيه، والمجهول غير معلوم البتّة.

نعم لمًا<sup>(١)</sup> اجتمعا في شيء ظنّ مغايرةُ الإجماليَّ للتَفصيليّ، والتَّنافي بينَ اعتقادي الضّدين، ذاتيّ.

ويصحِّ تعلَّق العلم بالعلم، واختلفوا، فقال الشَّيخان: إنَّه علمَّ بالمعلوم، وقال أبو عبد الله وأبو إسحاق<sup>(٢)</sup> وقاضي القضاة: إنه علمَّ بكون العلم علىٰ حال أو حكم. ولا تضادَّ في العلوم <sup>(٣)</sup>، بل فيها متماثل ومختلفٌ. ويـصحَّ تضادُّ اعتقادان، سواء كانا جهلين أو أحدهما علماً والآخرُ جهلاً.

والعلمُ منه واجبٌ؛ كمعرفته تعالى؛ لأنّها دافعةً للخوف الحاصل من الاختلاف، ولأنّ الشكر واجبٌ ولا يتم بدونها، وكالعلم بما كلّف به.

والسّهو عند الشّيخين وأبي إسحاق أنّه معنى يضادُّ العلم. (٤)

وقال قاضي القضاة وأبو إسحاق ايضاً: إنّه عدمُ العـلم بـالأمور الّـتي جرت العادةُ بأن تُعلَمَ. والحقُّ أنّه عدمُ العلم بعدَ حصوله.

وأمّا الشّك فعند أبي عليّ وأبي القاسم أنّه معنى مُضادٌ للعلم خـلافاً لأبي هاشم.

واتَّفق الشّيخان علىٰ جواز بقاء العلوم في جنسها. ومنع أبو إسحاق

١.ج: لو. ٢. هو أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن إبراهيم الاسفراييني، توفّي سنة ٤١٨ هـ. الأعلام: ١ / ٦١. ٣. ج : في المعلوم. ٤. ج : مضادٌ للعلم.

| ۸١ | ۱ | الظر | في |  |
|----|---|------|----|--|
|----|---|------|----|--|

وقاضي القضاة من بقاء العلوم وأنواع الاعتقادات أجمعَ، وإلَّا لم تنتف إلَّا بالضِّدّ، والتّالي باطلٌ؛ فإنَّ أحدَنا يخرجُ من كونه عالماً بسهو أو شكَ. ولمّا كان العلمُ هو الحصولَ وكان الحصول لا ينفكُ عن حصول الحصول عندَ اعتبار المعتبرين وجب من العلم بالشّيء العلمُ بالعلم به، خلافاً للشّيخين.

والعقلُ الّذي هو مناطُ التّكليف عـندَ جـماعة هـو العـلمُ بـوجوب الواجبات واستحالة المستحيلات، وإلّا لصحَ انفكاك أحدهما مـن الآخـر؛ وهو ضعيفٌ، لإمكان التّلازم.

وقالت المعتزلةُ زيادةً علىٰ ما تقدّم: العلمُ بحُسن الحَسَن وقبح القبيح. وقــال القــاضي أبـو بكـر <sup>(١)</sup>: هـو العـلمُ بـوجوبِ الواجـبات واسـتحالة المستحيلات ومجاري العادات.

والحقّ أنّه قوّةً غـريزيّةً تتلوّمها هـذه العـلومُ البـديهيّةٌ عـندَ سـلامة الحواس.

المطلب الحادي عشر: في الظنّ

وهو ترجيح أحد المجوّزين مع تجويز خلافه، ورُجحانُ الاعتقاد غيرُ اعتقاد الرّجحان. وهو من قبيل الاعتقاد عندَ أبي هاشم؛ فإنّ الظنّ قد يبلغُ مبلغاً يلتبسُ بالعلم، والشّيء إنّما يلتبسُ بـما هـو مـن جـنسه؛ والكـبرىٰ ممنوعةً؛ فإنّ الإرادةَ تلتبس بالشَهوة.

١ . هو أبو بكر محمد بن الطيب المعروف بالباقلاني، المتوفّى سنة ٤٠٣ هـ. التقريب والإرشاد: ١ / ١٧٤ .

وقال أبو عليّ وأبو اسحاق وأبو عبدالله وقاضي القضاة: إنّه مغايرٌ له للفصل بين حالنا عند الظنّ وعندَ الاعتقاد.

والتّحقيقُ أن نقولَ: إن شُرِطَ في الاعتقاد الجزمُ كان مغايراً للظنّ، وإلّا كان جنساً له، وهو مضادٌ للعلم إذا تعلّق بمتعلّقه على العكس؛ كالعلم بأنّ زيداً في الدّار، والظنّ أنّه ليس فيها. ويقع المضادّةُ بينَ أفراده، كظنّ كون زيد في الدّار وظنَ أنّه ليس فيها. وقد يتعلّق الظنّ بالظنّ. ومن الظن حسنً وقبيحٌ وواجبٌ.

> المطلب الثّاني عشر: في النّظر أجودُ حدوده ما حدّدناه تحن في ساير كتبنا.

وهو: «أنّه ترتيبُ أمورُ دَهْنَيَة لَيَتَوَضَّلَ بَهَا إلىٰ آخر»، فإنّه جامع للعلل الأربع. ومنه متماثلُ وهو ما اتفق معلوله؛ ومختلفٌ، وهو ما عداه.

وهل فيه تضادٌ؛ قال أبو عليّ: النَظرُ في أمرين يتضادّان علىٰ كلّ وجه متضادّ. ومنعه أبو هاشم؛ لإشتراط اتّحاد المتعلّق في تـضادّ المـتعلّق، وإذا تعلّق النّظران بمنظور واحد تماثلا.

ولا يجوز عليه البقاء عندَ المعتزلة؛ لخروج أحدنا عن كونه ناظراً من دون ضدَّ، إذ ليس في النَّظر تضادٌّ لما تقدم، ولا يضادَه غيره؛ إذ لا شيء إلَّا ويصحَ مجامعته له إلَّا العلمُ بالمدلول، فإنّه لا يجامعُ النَّظر في الدَّلالة، لا لتضادَهما وإلَّا لم يجامع الظنَّ، لأنّه يضادُّ العلمَ، وما يستحيل وجوده مع

| ۸۲ | ي التَّظر | فم |
|----|-----------|----|
|    |           |    |

أحد الضّدَين يستحيل وجوده مع الآخر؛ والتّالي بـاطلّ؛ إذ ظـنُّ المـدلول يجامع النّظرَ، بل لإفتقار النّظر إلىٰ تجويز النّقيض المنافي للعلم.

لا يُقال: يزول بما يجري مجرى الضَّدَّ، وهو العلم بالمدلول.

لأنّا نقول: قد يزول نظره<sup>(١)</sup> قبل حصول العلم، والفكر المستمرّ ليس واحداً، بل أفكارً متجدّدة يجدّدها النّاظر، ووصفه بالطول مجازً. وهو مقدورٌ لنا؛ لصدوره بحسب القصد والذاعي لا متولّداً عن غيره بالاستقراء الدّالَ علىٰ نفي ما يولّده، ولا يصحّ عن القصد والدّاعي، وإلّا لكانت جميعً الدّالَ علىٰ نفي ما يولّده، ولا يصحّ عن القصد والدّاعي، وإلّا لكانت جميعً وحدة المعلول، ولا عن الإرادة؛ إذ الصّدور عنها جائزً، فلا تعدّ<sup>(٢)</sup> سببا موجباً ولا الدّاعي؛ لأنه قد يكون علوماً ضروريّةً، فيكون المتولّد عنه ضروريّاً، ولا عن <sup>(٣)</sup> النظر وإلّا لزم وجود ما لا يتناهىٰ؛ وإفادته للعلم<sup>(٤)</sup> ضروريّاً، ولا عن أنّا العالَم متغيّرً وأنّ كلّ متغيّر مُحدَثً علم بالضّرورة كون العالم محدثاً.

وإنكار السَّمنيَّة سفسطةً؛ احتجّوا بأنَّ العلم بكون الاعتقاد الحاصل عقيب المقدّمتين علماً ليس ضروريَّاً، لانكشاف فساده كثيراً، ولا نـظريَّاً، وإلّا تسلسل؛ ولأنَّ الأمور الإلٰهيَّة خفيَّة مع عجزنا عن إدراك ذواتنا فكيف يحصل العلم بها.

> ۱ . ج : يظن. ۲ . الف : يعد. ۲ . ج : غير. ۲ . ج : العلم.

والجواب، العلم بأنَ نتيجة القياس المفروض علمٌ نظريٍّ حصل من مقدّمتين، إحداهما أنَ تلك النّتيجة لازمةٌ بالضّرورة لضرورتين، وكلّ لازم لضرورتين علمٌ بالضّرورة، فإذن نتيجةُ القياس المفروض علمٌ بـالضّرورة وهذه النّتيجة نظريّة مستفادة من مقدّمتين.

ثمّ العلمُ بأنّ نتيجةَ القياس المفروض علمّ بالضّرورة، بديهيّ يحصل من نفس تصوّرهما،<sup>(١)</sup> فينقطعُ التّسلسل، والصّعوبة لا تدلّ<sup>(٢)</sup> على الامتناع.

وحصول العلم عقيب الصّحيح واجبٌ؛ لاستحالة التّخلّف بالضّرورة، خلافاً للأشعريّة؛ لأنّ أفعال العباد مستندةٌ إليه تـعالى، فـحصوله عـاديّ، والصّغريٰ كاذبةٌ [ و] سيأتي.

وقالت المعتزلة على تعبيل التوليل؛ لأنّه يحصل من النّاظر بتوسّط النّظر، لوقوعه بحسبه على طريقة واحدة مع سلامة الأحوال، بمعنى أنّ النّظر في الحدوث يحصل منه نتيجة الحدوث، لا النّبوّة مثلاً؛ وقياسُ الأشاعرة على التذكر المُجمع على عدم توليده لا يفيد اليقين؛ لضعف القياس، ولا الالزام<sup>(٣)</sup> لو قيل به؛ لأنّ علّة عدم التّوليد في التّذكّر حصوله في بعض الأوقات من غير قصد المتذكّر بخلاف النّظر، فإن صحّت ظهر الفرق، وإلّا منعوا حكم الأصل.

> ۱ . الف : تصوّرها. ۲ . الف، ج : يدّلُ. ۳ . ج : التزام.

| النَّظَر | ني | 5 |
|----------|----|---|
|----------|----|---|

أمّا الفاسد، فقد اتّفقوا علىٰ عدم توليده الجهل، وإلّا لكان الجاهل معذوراً؛ ولأنّ المُحِقّ لا يحصل له الجهل بنظره في شبهة المُبطِل؛ وينتقض بالمُبطل لو نظر في دليل المُحقّ فلابدٌ من اعتقاد حِقيّة المقدّمات وصحّة النّظر بصحّة ترتيبه، وهو جزؤه الصّوريّ؛ وصحّة مقدّماته، وهي الجزء الماديّ، وفساده بفسادهما أو فساد أحدهما ولابدّ من الأوّل، وإلّا لشارك العقلاء في النّظريّات وانتفى الغلط، وهما متغايران تغاير الحالّ للمحلّ، ولا تسلسل؛ لأنه ثابتٌ بينَ الأجزاء الماديّة لا مطلقاً.

وحيثُ ثبت وجوب العلم عقبَ النَّظر الصَّحيح فلا حاجة إلى المعلَم<sup>(1)</sup> في معرفته -تعالى - كغيرها، خلافاً للملاحدة. والاختلافُ لاختلال شرط في النَظر، وألزموا<sup>(٢)</sup> التسلسل، لافتقار المعلّم إلى معلّم آخر، والدور لتوقف العلم بصدقه على العلم بتصديقه -تعالى - بإظهار المعجزة على يده المتوقف على العلم به تعالى.

ويندفع الأوّل بزيادة عقله عـلينا والثّـاني بـالمشاركة للـعقل، فـيفيدُ المعلّمُ<sup>(٣)</sup> التّنبية على الأدلَة.

والجواب عن الشَّبهات الَّتي من جِملتها ما يدلَّ علىٰ صدقه، فيحكم العقل عند التَّنبيه. والنَظر طـلبٌ فشـرطه عـدمُ العـلم؛ لاسـتحالة تـحصيل

- ۱ , الف، ب : العلم.
  - ٢ . ج : التزموا.
  - ٣. ج: العلم.

تسليك النفس إلى حظيرة القدس

الحاصل وان لا يكون في حكم السّاهي عن المطلوب؛ والطلب في الدَّليل الثَّاني الدِّلالة ويشكِّل إنتاج المطلوب وعدم الجهل المركِّب لعدم الطلب مع الجزم.

والتِّنافي ذاتيّ عند أبي هاشم، لأنَّ النَّظر مقارنٌ (١) للشِّكَ، والجمل للجزم، وتنافي اللوازم يقتضى تنافى الملزومات. وعـند الأوائــل للـصارف لوجود النَّظر مع عدم الشُّك.

والنَّظر واجبٌ لتوقُّف المعرفة عليه؛ إذ ليست ضروريَّةً بالضَّرورة، ولا طريقَ سواه وإلَّا لالتجأ العقلاء إليه في بعض الأزمان، والتَّقليد يستلزمه وإلَّا لزم التّرجيح من غير مرجّح. ولا ينتفي ضرر الخوف بالظنّ ولو لم يـجب شرط إيقاع المطلق، خرج المطلق عن إطلاقه أو لزم تكليف ما لا يطاق، ووجوبه عقليّ وإلّا لزم إفحامَ الأنبياء؛ إذ لا يصحّ معرفة السّمع إلّا بالنّظر.

ولا يجب فعله قبل العلم بوجوبه، خلافاً للأشعريّة. والمرادُ من قوله تعالىٰ: ﴿**وما كنَّا مُعَذَّبِينَ**﴾<sup>(٢)</sup> نفى التَّعذيب على الأوامر السّمعيَّة قبل البعثة أو<sup>(٣)</sup> استعمال الرّسول في العقل مجازاً، وهـو فـطريّ القـياس، فـلا يـلزم الإفحام.

وهو أوَّلَ الواجبات عند المعتزلة، وقيل: القصد إليه وقيل: المعرفة. وقال أبوهاشم: الشُّكْ. والحقُّ أنَّ المرادَ إن كان ما هو بالذَّات فالمعرفة، وإلَّا

- ٢. الأسراء: ١٧ / ١٥. ۱ . ج : مفارق.
  - ٣. ج:إذ.

قي الإرادة والكراهة..... ٨٧

فالقصد إليه. والحاصل من النّظر العلم بالمطلوب ويـتبعه العـلم بـالدّلالة، وهي مغايرة؛ لأنّها نسبيّة<sup>ً (١)</sup> فتتأخّر؛<sup>(٢)</sup> ولا يحصل الكسبيُّ بدون النّظر، فإنّ النّقليّات كلّها مستندةً إلىٰ صدق الرّسول تلتَّئُ، فكلّ مقدّمة يتوقّف عـليها العلم بصدقه لا يستفاد من النّقل وإلّا دار.

وما لا دليل عقليّ عليه، فطريق اكتسابه النّقل وما عداهما يجوز بهما. قيل، النّقليّات تفتقر إلىٰ نقل اللّغة والنّحو والتّصريف وعدم الاشتراك والمجاز والتّخصيص والنّسخ والإضمار والتّقديم والتّأخير والمعارض العقليّ، وإلّا دار، وهي ظنيّة.

والحقّ أن هذه منفيةً<sup>(٣)</sup> في محكمات القرآن.

المطلب الثالث عشر: في الإرادة والكراهة

اختلف النّاس، فقال قومٌ: الإرادة هي الدّاعي، وهو عبارة عـن عـلم الحيّ أو اعتقاده أو ظنّه بما له أو لغيره ممّن يؤثّر خيره فيه مـنفعة يـمكن وصولها إليه أو إلىٰ ذلك الغير من غير مـانع مـن تـعب<sup>(٤)</sup> أو مـعارضة أو غيرهما.

وأثبت آخرون أمراً زائداً؛ لأنَّا نجد من أنفسنا ميلاً مرتِّباً عـليٰ هـذا

۱ . ب، ج : نسبةً فيتأخر. ۲ . الف : فيتأخر. ۳. ب : منتفيّة /ج : مبنيّة. ٤. ج : بعث.

العلم، وهو حقّ فينا، لا فيه تعالىٰ. وليست إرادة الشّيء كراهةَ ضدّه؛ للغفلة عن الضّدَ حالةَ الإرادة، نعم تـلزمها بشـرط التّفطّن للـضّدّ، وهـي مـغايرة للشّهوة؛ فإنّ المريضَ يريد شرب الدواء ولا يشتهيه. وبين إرادة الضّدّين تناف ذاتيّ علىٰ رأي؛ فإنّ إرادة أحدهما ترجيحُ وجوده وكذا إرادة الأخر، وكما أنّهما متقابلان فكذا إرادتهما.

وعند آخرين: إرادة أحدهما تصرف عن إرادة الآخر، وهي مقدورة لنا ابتداءاً من غير سبب يولَدها، لوقوعها بحسب قصدنا ودواعينا؛ ولأنّ إرادة القبيح قبيحة، فيستحيل صدورُها منه تعالىٰ. ولا يمكن الإشارة إلىٰ مولَد<sup>(1)</sup> وقد نريدُ من غير سابقة فكر، فلا يتولَد عنه ولا الدّاعي، لإمكان كون العلم ضروريّاً؛ وفاعل السّبب والعسبّب واحدٌ، والله -تعالى ـ لا يفعل القبيح، وهذه الإرادة لا يمتنع قبحُها، فلا تتولَد عن الدّاعي ولا الإرادة وإلّا تسلسل.

والإرادة إمّا أن يكونَ لها متعلَقٌ، وهو ما يصحّ حدوثه، وإمّا أن لا يكونَ، وهو ما لا يمكن حدوثه، كالبقاء وغيره؛ خلافاً لأبي هاشم، حيث قال: لو اعتقد صحّة حدوث الباقي حالاً فحالاً صحّت إرادته؛ لأنَّ ما لا متعلَّقَ له كيف يصيرُ متعلِّقاً في الحقيقة باعتبار اعتقاد المعتقد، ويصحّ تعلقها بنفسها لحدوثها، كما نأمر غيرنا بالصّلاة تقرّباً إلى الله تعالىٰ، فنريد إرادته، ولا نجب، إذ لا وجهَ لوجوبه من حيث فقدت الدّواعي إليها، فإنّها لا تسقع

۱ . ج : متولًد.

مقصودةً في نفسها، بل تفعل تبعاً لغيرها، فلا وجه لوجوب إرادتـها. فـإذا أريدَت لم ترد بنفسها بل بإرادة أخرىٰ، ولا تتعلّق إلّا بالحادث بالدّوران ولا تتعلق الواحدة على التفصيل إلّا بمراد واحد، كالعلم.

ومنها متماثلٌ وهو ما اتحد فيه المتعلَّق والوقت والوجه والطريقة؛ لتماثل ما يصدر عنها، ومختلفٌ، وهو ما عـداه لتـغاير الوجوه، بأن يىريد أحدهما حدوثَ الشَّيء علىٰ وجه والاَخر علىٰ غيره، أو الطريقة بأن يريده أحدهما علىٰ طريق الجملة والآخر مفصّلاً، أو يتغاير الوقت.

ولا تضادٌ فيها عندَ أبي هاشم، لوجوب تعلَق أحد الضّدَين المتعلّقين بما تعلّق به الآخر على العكس إذ لو تغاير المرادُ زال التّضادُ، وكانتا مختلفتين. وإذا كان تعلّق الإرادة على وجه واحد لا غير، فلو اتّحد متعلّقهما تماثلتا.

وعند أبي عليّ، «إرادتا الضّدّين يتضادّان»، للـتنافي، ولا تـضادّها إلّا الكراهة. ولا يصحّ عليها البقاء، وإلّا لم يعدم إلّا بضدّ. وقد يخرج أحدُنا عن كونه مريداً لا إلىٰ ضدّ. وحسنُ الإرادة والكراهة وقـبحُهما تـابعان<sup>(١)</sup> لمـا يتعلّقان به لا بإرادة أو كراهة.

وانتهاء الإرادات إلى إرادة قديمة لا يستلزم نفي الاختيار؛ لأنّ مسعناه الإيجادُ بتوسّط القدرة والإرادة، وإن كانا من فعله ـتعالى ـ بتوسّط أو غير توسّط.

٢.ج: العدم.

والعزم <sup>(1)</sup> إرادة سابقة أو جازمة حصلت بعدّ التّردّد. وأثبته أبو عليّ معنى مغايراً للإرادة.

والنّيّة إرادةً مقارنةً، وإنّما يصحان إذا كان العزمُ أو النّيّة والفعل من واحد. والمحبّة إرادةً، لكنّها من الله ـتعالى ـفي حقّ العبد ارادةُ التُواب، ومن العبد في حقّه ـتعالى ـإرادةُ الطاعة. والرّضا إرادة، وقيل: ترك الاعتراض.<sup>(٢)</sup>

المطلب الرّابع عشير: في الشّهوة والنّفار

وهما من الكيفيّات النّفسانيّة يجدُهما العاقل من نفسه وجداناً ضروريّاً، وحكمهما وقوع لذّة عند الإهراك أو الم، وليسا بـمُدركين حِسّاً، ولا يصحّ وجودهما إلا في محلّ، بخلاف الإرادة والكراهـة عـند مشبتي المعتزلة، ولابُدٌ لمحلّهما من حياة وبنية، ولا توجد في أكثر من محلّ واحد وإن افتقرت إلىٰ البنية، ولا يفتقر كثرتهما إلىٰ زيادة البنية، خلافاً للكعبيّ؛ لقوة شهوة المريض الضّعيف.

وتعلَّق الشَّهوة بالقبيح لا يـوجب قـبحَها، كـالقدرة بـخلاف الإرادة، لتعلَّقِها بالقبيح والحسن علىٰ حدٌّ واحد. فلو قبحت قبح الجميع. ولا تتعلَّق إلَّا بالمدركات لا بمعنىٰ تعلَّقها بالموجود، بل وبالمعدوم علىٰ أن يـدركه، لأنه متىٰ حصل للشّيء كونه مدركاً صحّ تعلَق الشَهوة أو النّفرة به، ومـتى

> ۱ . ج : العدم. ۲ . ب : الاغراض.

في الشّهوة والنّقار.....

انتفىٰ انتفى التّعلَق، فلا تتعلّق بنفسها، ولا بما يقتضي وجوده، بـل بـمثله، لتعذّر إعادته.

وليسا باقيين وإلّا لما عدما <sup>(١)</sup> إلّا بالضّدّ. لكنّ أحدنا قد يخرج عنهما لا إلىٰ ضدّ.

وهما متضادّان لأمتناع اجتماعهما ولا ضدّ لهما لامتناع إثبات معنى لا حكمَ له، ومعلومٌ أنّه لا واسطةَ بينَ إدراك الشّيء فليتَلُّ به وبين إدراكه والتّألم منه إلّا زوال الحكمين، وهذا نـفي لا يـفتقر إلىٰ إثـبات مـعنى، ويـتساوى الشّهوتان مع اتّحاد المتعلّق، وإذا اختلف المتعلّق في الجنس اختلفتا كشهوة الحلاوة تخالف شهوة الحـموضة، ولا تضادّ فـيهما؛<sup>(٢)</sup> لأنّ شـرط تـضادً المتعلّقات اتّحادُ المتعلَق. ومتى تعلّقتا بواحد تماثلتا.

وليست الشّهوةُ والنّفرة مقدورةُ لنا، وإلّا لكان الواحد<sup>(٣)</sup> منّا يلفعل شهوةُ لما هو قادرٌ عليه من المأكول الخشن عند تعذّر ما اشتهاه قوياً من الطعام الرّفيع وهي أصل المنافع، فإنّ الحيّ إنّما ينتفع بإدراك ما يشتهيه وهي من أصول النّعم؛ إذ لا يمكن الانتفاعُ بالحياة من دون الشّهوة والتّمكّن من المشتهىٰ.

> ۱ . ج : عدميّاً. ۲ . ج : فيها. ۳ . ب : الفاعل.

تسليك النفس إلى حظيرة القدس

المطلب الخامس عشر: في اللَّذَة والألم

وهما أمران يدركهما كلّ عاقل ويفرقُ بينهما وبين غيرهما، فلا يمكن تحريفهما بأنّ اللّــذَة «إدراك المــلائم»، والألم «إدراك المــنافي»، وهــما وجوديّان. وذهب ابن زكريّا إلىٰ أنّ اللّـذَة عـودٌ إلىٰ الحـالة الطبيعيّة بـعدَ الخروج عنها وخلاصٌ عـن الألم، فأخـذ بـالعرض مكـان ما بـالذّات، إذ الإدراك إنّما يحصل بـانفعال للـحاسّة يـقتضيه تـبدّل حـال مـّا. ويـنتقض بمشاهدة صورة جميلة لم يكن له شعورٌ بها أوّلاً، حتّىٰ يجعل<sup>(۱)</sup> تلك اللّذة خلاصاً عن ألم الشّوق.

وعند الأوائل أنَّ سَبِّب الألم تفرق الإتصال. وهو غلط؛ لأنَّه عـدميّ، وحاصلٌ في الملتَذَ به، كالغذاء ومنتف عنده، كقطع الإصبع بسرعة وقـطع فاقد الحسّ والحذر، بل سوء المزاج المختلف والنَّقص بعليّة عدم الحركة للسّكون وعدم السّمع للخرس وعدم الغذاء للسجوع، خـطأ؛ لأنَّ السّكونَ عندهم عدميّ وليس عدمُ الحركة سبباً فاعلاً، بل مُعدّاً.

وعندنا السّكونُ مستندٌ إلى الفاعل، وعدم الحركة شرطٌ كعدم الضدٌ؛ والخرسُ عـدميّ والجـوع بسـبب سـوء المـزاج وحـصول<sup>(٢)</sup> الألم عـند التَفرَق<sup>(٣)</sup> لا يدلَ علىٰ أنّه السّبب.

> ۱ . ج : يحصل. ۲ . ب : وصول. ۳ . الف : التّغريق.

.91

| ۹٣ | ۲٦ | في الإدرا | ŝ |
|----|----|-----------|---|
|    |    |           |   |

ولا تضادّ بينَ الألم واللذّة، خلافاً للكعبيّ، لأنّ المقتضي لهـما قـد يكونُ واحداً، كحكّة الأجرب، فإنّها توجبُ اللَذّة والألمَ لو كان سليماً.

واختلف الشّيخان، فشرط أبو عليّ والكعبيّ في محلّه الحياةَ، ولم يجوّزا وجودَه في الجماد، ومنعه أبوهاشم وجوّز وجودَ جنسه في الجماد، لكن لا يُسمّىٰ ألماً، لأنّ التّسمية بذلك تقتضي حصول النّفرة عنه مع إدراكه.

والحقّ: الأوّل، وهو مقدورٌ لنا؛ لوقوعه بحسب أحوالنا، إلّا أنّه لا يقعُ منّا إلّا متولّداً. وكذا اللّذَةُ عند أبي هاشم لاتّحادهما في الحقيقة. ومنع أبو عليّ من قدرتنا عليها؛ والألمُ غير باق، إذ لا ضدّ له يُنفيه، فكان يبقى ببقاء المحلّ، إذ لا شرط عند أبي هاشم سواه، وكلّه متماثلٌ، لاشتراك أفراده في صحّة ادراكه لمحلّ الحياة في محلها.

المطلب السّادس عشر: في الإدراك

اختلف النّاس هنا، فعند الأوائل وأبي الحسين، أنّه عبارة عن تأثر الحاسّة. والحاصل منه هو علمّ خاصّ. وعند الباقين أنّه نوعٌ مغايرٌ للـعلم، ولتأثر الحاسّة. للفرق بينَ حالة العلم بالشّيء حال إدراكه وبعده؛ وينقسمً بانقسام الحواسّ الخمس. والموصوف بهذه الصّفة الجملة دونَ الأجزاء، خلافاً لبشر بن المعتمر. فالحواسٌ تدرك بها ولكن صفة الإدراك لا يصحّ رجوعها إليها.

وأثبت أبو الهذيل الإدراك معنىً، وجعل كونَ أحدنا مدركاً، موقوفاً

عليه وجوّز حصول كونه حيّاً مع الشّرائط المتعبّرة في الإدراك ولا يـدرك المدرك لفقد ذلك المعنى. وهو مذهب الاشاعرة.

ولم يجعله أبو هاشم معنىً، بل جعل أحدنا مدركاً؛ لكونه حيّاً ووجود المدرك وصحّة الحواس وزوال الموانع، فيكون التّأثر<sup>(1)</sup> لكونه حيّاً. وهذه الامورُ تكون شروطاً في اقتضاء كونه حيّاً كونَه مدركاً.

وهو الحقّ؛ لأنّ كونَ المدرك مدركاً صفةً تجب لوكانت صحيحةً وكلّ صفة تجب عند صحّتها فإنّها تستغني عن معنى يقتضيها، إذ المقتضي لوجوبها نفسُ ذاتها.

وبيانُ الأولىٰ، أنّها لو لم تَجْبُ عَـلَىٰ تـقدير الصّحة لزم السّـفسطة، لتجويز أن يكونَ بحضرتنا حيالُ شاهقةً وأصواتٌ هائلةً والحواسَ صحيحة والموانع مرتفعة والشّرائط حاصلة، ونحن لا ندركها.

ويرادُ بالحاسّة جسمٌ ذو بنية مخصوصة زائدة علىٰ بنية الحياة، فيدرك به ما لا يدرك بغيره، ولا يُراد به كلّ محلّ فيه حياةً، وإلّا لزم في جميع الأعضاء أن تكون حواسّ. ولهذا المعنى نفىٰ أبو هاشم، اللّمسَ حاسّةً، لأنّ محلّ الحياة يشترك في صحّة إدراك الحرارة والبرودة؛ وهو غلطً، لاحتمال اشتراط بعض الحواسّ بأمور زائدة على بنية الحياة دونَ البعض.

وحاسَّةُ اللَّمس أنفع من غيرها، لأنَّ الحيوان مركَّبٌ من العناصر،

ب، ج : التأثير.

| ٩٥ | <br> | في الإدراك |
|----|------|------------|
|    |      |            |

وصلاحُه باعتدالها وبقاء مزاجها، وفساده بخروج بعضها عن الاعتدال وتغالبها. فيجبُ في مقتضى الحكمة الإلهيَّة إيجادُ قوّة سارية في جميع أجزائه ليدرك بها المنافي، فيحترزَ عنه، وهو اللّمس، وغيره كالذّوق والشّمّ يُراد لجلب النّفع ودفع الضّرر أسبقٌ من جلب النّفع.

ويجبُ في كلَّ حيوان له قوّةُ لمس أن يكونَ له قوّةُ حركة ليقربَ من الملائم ويبعدَ عن المنافر.

وقوى اللّمس أربعٌ: الحاكمة بينَ الحارّ والبارد، وبينَ الرّطب واليابس، وبينَ الصّلب واللّين، وبين الخشن والأملس، بناءً علىٰ أنَّ القوّة الواحدة لا يصدرُ عنها أمران، وهو ممنوع.

وخاصّةُ اللّمس أنّ حاملة هو الواسطة. ومن شرط الواسطة الخلوّ عن الكيفيّة الّتي يؤدّيها إلى المدرك لينفعل جيداً فيتمُّ الشّعور به، فالأقرب إلى الاعتدال أشدّ إحساساً. وأثبت بعضُ الأواثل الحسّ لبسائط العناصر لقربها من ملائمهما وبُعدها عن منافرها؛ والحجّة ضعيفةٌ والمطلوب مستبعد.

والذّوقُ يفتقر إلى الرّطوبة اللّعابيّة المنبعثة عن القوّة الملعّبة. ولابُدَ من خلوّها عن الطعوم وإلّا لم يودّ كما ينبغي كالمرضىٰ، وهذه الرّطوبة يحتملُ أن تنفعل عن ذي الطعم فالإحساس لا بواسطة أو يخالطها أجزاء ذي الطعم. ثمّ تغوصُ في اللّسان حتّىٰ تخالطه، فالإحساس بواسطة.

والشَّمَّ يدرك بتوسط انتقال أجزاء من ذي الرّائحة يـتحلل بـواسـطة

التّبخير،<sup>(۱)</sup> ويخالط الهواء المتوسّط، ويصلُ إلى الخيشوم، لأنّ الدَلَك يوجبه أنَّ ينفعل الهواء المتوسّط بتلك الكيفيّة، وإلاّ لنقص ذو الرائحة عند كثرة الشّامّين. ومن جعل الشّمّ يتعلّق بالمشموم حيث هو أبعد في المقال ولابَدَ في ذي الرّائحة من أجزاء لطيفة قابلة لاختلاطها بـالهواء، ولهـذا لا يدرك الرائحة في قطع العُود والعنبر ما لَم يتخلل بالنّار.

والسّمع يفتقر إلىٰ وصول الهواء المنضغط بـين قـارع ومـقروع إلىٰ سطح الصّماخ عندَ الأوائل والنّظام والكعبيّ وأبي عليّ أوّلاً، وقد سبق.

واختلف الأوائل في الإبصار، فبعضهم أنّه يحصل لانطباع صورة المرئيّ في العين، وآخرون بخروج شعاع من العين مُصمت مخروط الشّكل، رأسه عندَ البصر وقاعدتُه عند المرئيّ. وهو اختيار أبي هاشم، لكنّه جعل الغليظ عند العين؛ لأنّ حلقة الخاتم إذا قربت<sup>(٢)</sup> من العين يراها أكثر ممّا هي عليه؛<sup>(٣)</sup> لأنّ الشّعاع ينفصل متسعاً، فيتخيّل لاتّساعه سعة الحلقة، فإذا تباعدت رآها صغيرةً، لاستدقاق الطرف الآخر.

والقولان عندي باطلان؛ لامتناع انطباع العظيم في الصّغير، ولأنّه لو كان بالإنطباع لما أدركنا البُعد، فكنّا لا نرى القريب علىٰ قربه ولا البعيد علىٰ بعده، ولأنّ الخارج من العين إن كان جسماً استحال أن يلاقي نصف الكرة،

- . بواسطة الشم بالتبخير.
  - ۲ . ج : تقريب.
- ٣. ج : تراها الكبري مما شيء عليه.

| ٩٧ | / | الإدراذ | في |
|----|---|---------|----|
|    |   |         |    |

لامتناع خروج جسم بهذا المقدارِ من العين مع صِغَرها، وامتنع أن يخرَق الأفلاك عندكم، وإلّا استحال عليه الانتقال، ولأنّ حركته ليست طبيعيّة، وإلّا لكان إلىٰ جهة واحدة، ولا قسريّة، لأنّها تابعةٌ لها، ولا إراديّةٌ قطعاً؛ ولأنّ الإبصار يحصلُ مع حصول الأهوية القويّة القالعة للأشجار الكبار من غير تشوّش<sup>(۱)</sup> فيه. بل الحقّ أنّ مقابلةَ العين للمرثيّ مع حصول الشرايط سببٌ مُعدَّ أو موجبٌ للإدراك.

والإدراك في حقّنا يتوقف علىٰ عشرة أمور بعدَ سلامة الحاسّة: كثافةُ المبصَر، بمعنى أن يكون له لون أو ضوء، ووقوع الضّوء عليه، والمقابلة أو حكمها زماناً، وشفافيّة المتوسّط، وعدم إفراط الصّغر والضّوء والبعد والقرب وتعمّد ذي الآلة الإبصار، وعدم اقتران ما يوجبُ الغلط.

ومع حصول الشَّرائط يجب الإبصارُ عند الأوائل والمعتزلةُ بالضَّرورة، خلافاً للأشعريّة. وليست أجزاء البعيد متساويةَ الوضع عـندَ الحـدقة، لأنَ العمود المفترض من العين على القاعدة المفروضة عند المرئيَ أقصرُ من الطرفين، لأنّه يُوتِر الحادّة،<sup>(٢)</sup> وهما يؤتران قائمتين.

وســببُ صِـغره إمّـا إنـطباعه فـي زاويـة صـغرت<sup>(٣)</sup> لبُـعد الخـطَين المفروضين أو لتفرق الأشعّة فلا يحصل الإدراك التّامّ.

- ۱. ج : تشويش.
  - ۲ , ج : ايجاده.
  - ۳. ج : صوت.

وتساوي نسبة الصّقيل إلى العين والمرئيّ سببٌ مُعدُّ لإدراكه فيه، لا لإنطباع صورة فيه، ثمّ في العين من تلك الصّورة، وإلّا لم يتغيّر عن موضعها بزوال شيء ثالث،<sup>(۱)</sup> كالحائط إذا اخضرّ بانعكاس الخضرة إليه لم يتغيّر بانتقال النّاظر، ولا لإنعكاس الشّعاع من العين إلى الصّقيل، ثمّ منه إلى المرئيّ.

المطلب السّابع عشر: فـي بـقيّة أعـراض وقـع فـيها الخـلاف بـين المتكلّمين



الأوّلُ: البقاء، وقد أثبته الأشاعرة معنى قائماً بالباقي يقتضي بقاه. وكذا الكعبيّ، خلافاً لباقي المعتزلة، وهو الحقّ؛ وإلّا لزم التسلسل، أو كونً جعله ذاتاً أولىٰ من جعله صفةً، ولأنّ وجودَ الصّفة تابعُ لوجود الذّات في كلّ آن. فلو انعكس دار. وكونُ الشّيء باقياً بعدَ أن لم يكن لا يدلّ علىٰ وجود البقاء معنىَ في نفسه، فإنّ كثيراً من الصّفات الاعتباريّة تتجدّد على الذّات ولا تحقّق لها عيناً.

الثّاني: الفناء، المحققون ذهبوا إلى أنَّ الإعدام قد يحصل بالفاعل كما يحصل الايجاد به، وجماعةٌ من المعتزلة منعوا من تعلّق الإعدام<sup>(٢)</sup> بالفاعل في بقيَّة أعراض وقع فيها الخلاف بين المتكلَّمين.....

وأوجبوا طريانَ الضَدّ في الباقي. والنّظام قال: إنّه يفنىٰ لذاته، وكلّ ما يقبل الفناء عنده لا يصحّ بقاؤه أكثر من آن واحد، ثمّ في ثاني حدوثه، يـعدَمً. ومثبتوه جعلوه ضدّاً للجواهر، لأنّها باقيةٌ لذاتها، لا يمعنى تحتاج إليه فيه، ولا ضدّ لها من الأعراض سواه، ولا يصحّ عدمُها لذاتها ولا بالفاعل، وهي واجبة الفناء.

فأثبتوا الفناء عرضاً، لأنَّ الجواهر لا تتضادَ مجرّد الامتناع حلول أحد الضَدِّين في الآخر حادثاً بعد الجواهر وإلا لكان إيجاده عبثاً وإن كان ممكن الوجود قبلها، لأنَّ القادر على الشيء قادرَ علىٰ إيجاد ضدَّه في تلك الحال آنيَ الوجود، وإلا لم يُعدمَ إلا بضد ويتسلسل غير ذي جهة، خلافاً لابن الإخشيد والصيمريّ، وإلا لكان متحيّزاً، إذكل ذي جهة لا علىٰ سبيل التّبعية، متحيّزَ، متماثلاً لتساوي أفراده في فناء<sup>(١)</sup> الجواهر بها؛ واتّحاد<sup>(٢)</sup> المعلول يستلزمُ تساويَ العلّة، ليس مقدوراً لنا، وإلا لقدرنا على الضَدَ الآخر، وهو الجوهر. والملازمةُ ممنوعةٌ، وأيُّ جوهر فني بطريانه؛ فنيت جميعُ الجواهر لتجرّده وتساوي الجواهر في الماهيّة فتتساوىٰ في النّسبة إليه.

الثالث:التأليف، أوّل من أثبت التّأليفَ معنىَ قائماً بمحلّين، أبو الهذيل العلَاف وتبعه جماعةُ البصريين، كأبي عليّ وأبي هـاشم وغـيرهما. ونـفاه الباقون، لامتناع قيام عرض بمحلّين، كما يمتنع حلول جسم في مكانين.

- ۱ . ج : فناب.
- ۲ . ج : ایجاد.

واحتجَ المثبتون بأنَّ بعضَ الأجسام يصعبُ فكَّها<sup>(١)</sup> فلابدٌ من معنى يوجبُ ذلك. وليس قـائماً بأحـد المـحلَين لعـدم الأولويّـة فـيجبُ قـيامه بالمحلّين. وهو باطلٌ، لاستناد صعوبة التفكيك إلى الفاعل المختار.

ومنع أبو هاشم من قيامه بأكثر من محلّين وإلّا لزم التّفكيك لو أزيد جزءً واحد منها؛ لعدم التأليف بعدم محله، والوجود بخلافه، وعدمُ الوجود لا يدلّ على الامتناع، وهو باق، وإلّا لزم امتناعُ التّفكيك أو سهولته، لأنّ الله ـتعالى ـ إن أراد إيجادَ التّأليف حالاً بعد حال كان مراده أولىٰ بالوجود وإلّا شهل فكّه، فينتفي الصّعوبة بالكلّيّة

قال أبوهاشم: التّأليف يتولّد عن المجاورة، ولهذا يقع بحسبها، فإنّ المتجاورَين طولاً يقع التّأليف بينهما<sup>(٢)</sup> فيصحّ وجوده فيما يصعب تفكيكه وما لا يصعبُ لوجود سببه. والمقدَّمات ممنوعة، وليس بمدرك لمساً ولا رؤيةً عند أبي هاشم، خلافاً لأبي عليّ، وإلّا لأدركنا الفرقَ بينَ قليله وكثيره، وهو متماثل لا تضادً فيه ولا اختلاف، لتساوي جميع أفراده في أخصّ صفاته، وهو افتقاره عندَ الوجود إلىٰ محلّين، ولأنّ إمكانَ اجتماع أفراده ينفي تضادَها. ووجة إمكان الاجتماع، أنّ الجزء الواحد يمكن أن يؤلّف<sup>(٣)</sup> مع ستّة أمثاله، وليس للتأليف ضدَ من غير جنسه، إذ لا عرض يتوهّمُ أنّه ضدٌ له سوى الافتراق. وليس ضداً له وإلّا لاتحد محلّهما فكان يفتقر

- ۱ . ج : فکمنا. س
  - ۳.ج:يولد

في بقيَّة أعراض وقع فيها الخلاف بين المتكلَّمين .....

الافتراق<sup>(١)</sup> إلىٰ محلّين<sup>(٢)</sup> متجاورين، كما افتقر ضدّه إليهما، والتّالي بـاطل بالضّرورة فكذا المقدّمُ، وهو مقدورٌ لنا، لوقوعه منّا بحسب القصد والدّاعي متولّداً عن المجاورة الّتي نفعلها لا مباشرةً، خلافاً لأبي عليّ.



۱ . ج : اقتراق. ۲ . ج : مجلس.







المقصد الأوّل

## في الأحكام العامّة

وفيه مطالب

[المطلب] الأوّل: في الواحد ومقابله

تصور الوحدة والكثرة ضروري لما من المعقولات الثانية وإلا لزم التسلسل. العقل والكثرة عند الخيال. وهما من المعقولات الثانية وإلا لزم التسلسل. وأثبتهما الأوائل. ولمّا كانت الوحدة عارضة للعرض كانت بالعرضيّة أولى، فالكثرةُ كذلك، لتقوّمها<sup>(١)</sup> منها. والواحدُ إمّا بالذّات أو بالعرض، كما يقال: حالُ المَلِك عند المدينة كحال الرّبّان عند السّفينة.

والأوّل إن كان مقولاً على كثرةٍ وجب اشتراكها في أمر يتّحد به ولا ينقسم باعتباره؛ فإن كانت الكثرة شخصيّةً اشتركت في الحقيقة النّوعيّة، وإن كانت نوعيّةً اشتركت في الحقيقة الجنسيّة وتتفاوت قرباً وبُعداً.

١. ج: لثبوتها.

| تسليك النفس إلى حظيرة القدس | ٠١. | ٦ |
|-----------------------------|-----|---|
|-----------------------------|-----|---|

وإن لم يكن فهو الواحدُ بالشّخص. فإن لم يقبل القسمةَ بوجهٍ مّا، فإمّا أن لا يكونَ له مفهوم زائد على كونه شيئاً غير منقسم، وهو نفسُ الوحدة، وهو أولىٰ باسم الواحد من البواقي، أو يكونَ، فإن لم يكن ذا وضع فهو المفارقُ، وإلّا فهو النّقطةُ، وإن قبل القسمةَ فهو خطّ أو سطح أو جسم إن قبل لذاته، وإلّا فإمّا عارضٌ له أو معروضٌ، ولا يمكن اتّحادُ الاثنين، لأنّهما إن عدما ووُجِد غيرهما أو أحدُهما أو بقيا كما كانا فلا اتّحادَ.

وأثبت الأوائل العددَ، إذ هنا معدوداتٌ بـالضّرورة وليست مـاهيّاتها مجرّدَكونها أعداداً، بل ماهيّاتها حقائقُ الأشياء، فكونُها أعداداً أمرَّ مغايرٌ لها، وليس عدماً مطلقاً ولا أيّ ملكة كانت، بل إن كان<sup>(١)</sup> فعدمُ الوحـدة. لكـنّه متركّبٌ منها. ومجموعُ الأمورِ الوجوديّة لا يكونُ عدمياً.

وهو خطأ، لأنّ أفراد العشرة إن لم يعرض لها أمرّ يتّحد باعتباره ليصير محلَّا للعشريّة صار الواحد عشرةً، وهو محال وإلّا نـقلنا<sup>(٢)</sup> البحثَ في العارض، بل هي أمرّ اعتباريّ وتقوّمه إنّما هو من الآحاد، لعدم الأولويّة في الأنواع وامتناع تقوّم الماهيّة بالأجزاء المتكثَرة المتباينة.

> ۱ ـ ج : إن كان معدوم فعدم. ۲ . ب : قبل ان كان.

| ۱۰۷ | العامّة | الأحكام | في |
|-----|---------|---------|----|
|-----|---------|---------|----|

## المطلب الثَّاني: في التَّماثل ومقابله

التّكثّر لا يُعقل مع التّساوي من كلّ وجه، بل لابّد من مائز هو التّعيّن، وحينئذ يحصل التّغاير، فإن سدّ أحدهما مسدّ الآخر من كلّ وجه، فهما المثلان، وإلّا فالمختلفان؛ فإن لم يمكن اجتماعهما في شيء واحد في زمان واحد من جهة واحدة فهما المتقابلان. والمثلان لا يمكنُ اجتماعهما فهما ضدّان في الحقيقة عندَ الأوائل والأشاعرة إن لم يشترط التّباعد، وإلّا لارتفع الامتياز بينهما في الذّاتيّات واللوازم والعوارض. ومشايخ المعتزلة جوّزوا اجتماعهما لاشتداد<sup>(۱)</sup> بعض الألوان ونمنع انحصار السّبب فيه.

والمتقابلان إن كانا وجوديّين فهما المضافان<sup>(٢)</sup>، إن تلازما تعقّلاً وكان كلّ منهما مقولاً<sup>(٣)</sup> بالقياس إلى الآخر، وإلّا فهما الضّدان، وإن كان أحدهما فعدم وملكة إن تخصّصا بموضوع واحد، وإلّا فمتناقضان.

وليس للواحد أكثرُ من ضدَ واحد إن شرطنا غايةَ التباعد، وإلَّا جاز التَّكثِّرُ، وقد يكون أحدهما لازماً للموضوع وقد لا يكون، إمّا مع امتناع خلق المحلِّ عنهما كالصّحّة والمرض، أو لا كالحرارة والبرودة وأشدَ المتقابلات تعانداً<sup>(٤)</sup>، السّلبُ والإيجاب؛ لأنَّ اعتقادَ أنَّ الشَّيء ليس بأسودَ له يرفع الذَّاتيِّ واعتقادَ أنَه أبيض يرفع أنه ليس بأبيضَ، وهو عرضيٍّ، ورافعُ الذَّاتيِّ

ج: استناد.
 ج: الضدان.
 ج: معقولاً.
 ج: معاندة.

أقوى معاندةً من الرّافع العرضيّ. والشّيء الواحدُ لا يكون ضدًاً للمختلفين، وكلّ ضدُين فلهما جنسٌ اخير،<sup>(١)</sup> ولا يتضادُّ جنسان بالاستقراء.

والتّماثل والاختلاف والتّضاد أمورٌ اعتباريّة من المعقولات الشّانية. والعقلُ جعلها أموراً معقولةً ويعتبر<sup>(٢)</sup> فيها مثلَها، ولا تسلسل، بـل يـنقطعُ بانقطاع الاعتبار. وزعم قدماء المعتزلة أنَّ الغيرين<sup>(٣)</sup> يتغايران لمعنى، وكذا المثلان والضّدّان والمختلفان. وهو غلطٌ، وإلَّا لزم التَسلسل.

### المطلب الثَّالث: في العلَّة والمعلول

العلّة ما يستند إليها وجود شيء، وتسمّىٰ ذلك الشّيء معلولاً. وهي إمّا جزء المعلول أو خارجةٌ عنه. والأوّل مادّةٌ إن وجـد بـها المـعلول بـالقوّة وصورةٌ إن قارن وجودها بالفعل. والخارجة إمّا مؤثّرة فيه وهو الفـاعل، أو التي لأجلها الشّيء وهي الغاية.

ولا يمكنُ تكثَّرُ علل الشخصيّ التَّامَة لوجوبه بكلّ منهما فيستغني عن الأخرى. ويجوز تكثَّرُ علل النّوعي واختلافها في الماهيّة؛ لأنّه لذاته يفتقر إلىٰ علّة مًا والتّعيين من قِبلها. ويكثر معلولُ البسيط وإن اتّحدت الاعتبارات، وإلّا لكان كلّ موجودين في سلسلة واحدة، وهو باطلٌ بالضّرورة.

ومنع الأوائل من ذلك، لأنَّ صدور «آ» غير صدور «ب»، فإن عـرضا

۱ . ج : آخر. ۲ . ج : الضدين. في الأحكام العامّة......

للذَّات تسلسل، وإن قوّماها أو أحدهما تركبت.

وهو غلطٌ، لأنَّه اعتباريٍّ، كالسِّلب والقبول والإضافة. والاعتذارُ بكونها إضافاتٍ واردٌ في الصِّدور، والدَّور باطل بالضِّرورة، فإنَّ المؤثَّر في المؤثَّر في الشِّيء مؤثَّر فيه.

ولا يمكن ترامي <sup>(١)</sup> العلل إلىٰ ما لا يتناهىٰ؛ لأنَّ مجموعَها مـجموعُ امور ممكنة، كلُّ واحد منها مفتقرٌ إلى المؤثر المغاير، فالمجموعُ كذلك.

ولا يمكن أن يكونَ هو الجزء، إذ لا يجبُ به الجملة وتستلزم تأثيره في علله المتسلسلة إلىٰ ما لا يتناهىٰ، فبقي الخـارج، وهـو الواجبُ؛ ولأنَ الممكنات وسط، وؤجدَ الطرف الاخر، فيوجدُ الأوّل.

ولا يجوز تخلّفُ المعلول عن علّته التّامّة، وإلّا لكان تـرجـيح أحـد الأوقات بالوقوع دونَ غيره إن كان لا لمرجّح لزم رجـحان أحـد طـرفي الممكن على الآخر لا لمرجّح، وهو باطل، وإلّا لكان<sup>(٢)</sup> [له] مدخلٌ فـي العلّيّة، وقد فرض الأوّل تاماً<sup>(٣)</sup>، هذا خلفٌ.

ولا امتناعَ في اتّصاف البسيط بالمؤثريّة والقبولِ لشيء واحد ويكون الوجوب من حيث المؤثريّة والإمكان من حيثُ القبول، فلا استحالةً.

والعليّة والمعلوليّة من الأوصاف الاعتباريّة الّتي يمكن إلحاقُها بالأمور

- ۱ . ج : تراقي.
  - ۲.ج:کان.
- ٣. الف : تامّ.

العينيَّة والذَّهنية علىٰ حدٍّ واحد، فلا امتناعَ من اتِّصاف عدم الملكة بهما.

أمّا العدمُ المطلقُ فلا، ويجوز توقُف العلّة العقليّة علىٰ شرط وتركّبها وإن كان المعلول بسيطاً. والغايةُ علّةٌ بماهيّتها<sup>(١)</sup> معلولة بوجودها،<sup>(٢)</sup> والقوّة المحرّكة<sup>(٣)</sup> الحيوانيّة تنبعث عن شوق منبعث عن تخيّل أو فكر. فإن لم تحصل غاية الشّوق فالحركة باطلة، والسّبب المؤدّي إلىٰ مُسبّبه دائماً أو أكثريّاً غايته ذاتيّة وإلّا إتّفاقيّة.



١ . ج : رابها. ٢ . ب : لماهيتها معلولة في وجودها. ٣. ج : مركبة.

المقصد الثَّاني

في الأحكام الخاضة

وفيه فصول [أربعةً]

[الفصل]الأوّل



وهي «الف» اختصاصه بالتحيّز، وهو الصّورة الجسميّة عند الأوائل، وعند المتكلّمين، المتحيّز هو المختصّ بحال، لكونه عليها يـتزايـدُ قـدره بانضمام غيره إليه، أو يشغل قدراً من المكان بحيث يمنع غيره من أمـثاله عن<sup>(1)</sup> أن يحصل فيه.

ب\_تركبت الأجسام منها عند المتكلّمين خلافاً للأوائل. فعندَ جماعة من المعتزلة حصول الجسم من ثمانية منها مترتبة في الطول والعرض والعمق. وعند الكعبيّ من أربعة مثلّث، وفوقها رابع صنوبريّ الشّكل، وعند أبي الهذيل من ستّة، وعند الأشعريّ: الجسم هو المركّب مطلقاً، والمؤلّفً

۱ . ج : غير.

من اثنين، جسمٌ، والنَّزاع لفظيّ. ولا يمكن تركَّبه من أعراض، خلافاً لضرار بن عمرو، وحفص الفرد والنُظّام، وإلا دار.

ج – الجوهر يدرك لمساً ورؤيةً عند المعتزلة، وعندَ الأوائـل: أنَ المبصر بالذّات هـو اللّـونُ أو الضّـوء، فـابصار الجـوهر بـالعرض. وعـندَ الكلابيّة: المدرك هو القائمُ بنفسه، فاخرج اللّونُ عن كونه مرئيّاً.

د-الجوهر لا يعقل إلا في حيّز ومُحاذاة، ولابَدّ من مكان، إن جعلنا<sup>(1)</sup> المكانَ هو «البعد»، كما قاله بعضُ الأوائل، وإن جعلناه السّطحَ «الباطن من الجسم الحاوي المماسَ للسّطح الظاهر من المحويّ» علىٰ ما ذهب إليه بعضهم، أو «ما يعتمد عليه المتمكن ويُقلّه ويثبتُ عليه» علىٰ ما اختاره المتكلّمون، استغنى بعض الأجسام عنه لاستحالة التسلسل. وألزم القائلون بالسّطح حركة الحجر الواقف في الماء والطائر في الهواء وسكون الشّمس، وألزم القائلون بالبعد تداخلَ البعدين عندَ حلول المتمكن في مكانه والتزموه.

واختلف في المكان بكلا التّفسيرين، هل يسمكن خسلوه أو يسمتنع؟ فجماعةً على الأوّل، لاستلزام حركة السطحين المتلاقيين<sup>(٢)</sup> دونَ صاحبه خلوَ الوسط؛ لإنتفاء الفُرج وامتناع الطفرة وفرض التلاقي ولامتناع الحركة حينئذ، وإلّا لزم التّداخلُ إن بقي المتحيّز في الثّاني كما كان، والدّورُ إن انتقل

. ب : جعلنا له.
 . ٢ . ج : بُعد السطحين متلاصقين.

في أحكام الجواهر.....

إلى مكان الأوّل، وحركة جميع أجزاء العالم بحركة النّـملة مـن مكـان إلىٰ غيره.

والتُخلخل والتَكائفُ الحقيقيّان مبنيّان على المادّة، وقد أبطلناها. ٨ وأكثرُ الأوائل على الثّاني وبه قال الكعبيّ، لتقدّره، فيكون كمّا أو ذاكم، ولأنّها متناهية، فهي مُشكّلة. فإن كان الشّكل ذاتيّاً تساوى الجزء والكلّ<sup>(1)</sup> وإلا وجب القابل فثبت<sup>(٢)</sup> الجسم؛ ولأنه يلزم أن يكون الحركة مع العائق، وإلا وجب القابل فثبت<sup>(٢)</sup> الجسم؛ ولأنه يلزم أن يكون الحركة مع العائق، كالحركة بدونه، فإنّ السّرعة في مقابلة الرّقة والبطؤ في مقابلة ضدّها. فلو فرضنا الحركة في مسافة معيّنة خالية تقع في زمان وقعت مع العائق في أكثر، ولنفرضه الضّعف، ثمّ نفرض<sup>(٣)</sup> أرق من الأول بنسبة تفاوت الزّمانين فيتحرّك في زمان الخلأ والتّقدَّر<sup>(٤)</sup> ذهنيّ لجسم مفروض.

ويُنتقضُ الشَّكلُ بالكرة البسيطة، والغلط<sup>(٥)</sup> في جعل الزّمان بسبب المعاوقة، بل للحركة <sup>(٦)</sup> لذاتها قدرٌ من الزّمان، وبـاعتبار المـعاوقة آخـر، (فسيجمعهما ذاتُ المـعاوقة ويـتفاوت فـي الزّائـد بـاعتبار المـعاوقة فـلا يتساويان)<sup>(٧)</sup> أصلاً.

هـ الجوهرُ لا ضدّ له. لانتفاء الموضوع عنه. ومن أثبت الصّور النّوعيّة

١. ج: الشكل.
 ٢. ج: فيسبب.
 ٣. ج: نقض.
 ٤. الف: والتقلّد.
 ٥. ج: الفاظ.
 ٢. ج: المحوكة.
 ٢. ج: المحوكة.

يلزمه تجويز الضّدّية فيها. والجوهرُ هو المقصود إليه بالإشارة لتوقّفها علىٰ تشخّص المشار إليه، وتشخّص الأعراض تابعٌ لتشخّص محلّها.

و-أثبت جماعة من المعتزلة للجوهر أربعَ صفات غير الصّفات الثّابتة له باعتبار تركّبه مع غيره، كالحياة وما يشترط بها الجوهريّة، وهي صفة الجنس ذاتيّة، فثبت له حالتي الوجود والعدم، بها يشارك ما يشارك، ويخالفُ ما يخالفُ<sup>(1)</sup>؛ والوجود، وهي الصّفة الحاصلة بالفاعل. والتّحيّز، وهي الصّفة التّابعة للحدوث الصّادرة عن الجوهريّة بشرط الوجود؛ والحصول في الحيّز، وهي كونه كائنا، المعلّلة بالمعنى. وأثبتوا للأعراض صفةَ الجنس، الصادرة عنها عند الوجود والوجود.

ز - قالوا: ولا يمكن تزايد الجوهرية والتّحيّز؛ لأنّ التّزايد يستند إلى علّة تتزايد أو شرط يتزايدُ، ككون المدرك مدركاً عندَ كثرة المدركات، ولا شيء يستند هاتان الصّفتان إليه يصحّ فيه التّزايد؛ ولأنّ التّحيّز لو تزايد لجاز صيرورةُ الجوهر الفرد على صورة جبل عظيم للزّيادة الحاصلة في الصّفة الموجبة للتعاظم، ولا الوجود وإلّا لصحّ منّا إيجاد الموجود وإحداثه حالاً فحالاً، والتّالي باطل بالضّرورة، فالمقدّم مثله.

وبيانُ الشَّرطيَّة أنَّ كلَّ ذات صحَّ حصولها علىٰ أزيد من صفة واحدة حالة الحدوث صحّ حصولها على الزَّائد حالة البقاء؛ وبعضُ الأوائل جوّز فيه الشَدَة والضّعفَ. وأمّا السكون فجوّزوا فيه التّزايد.

| اهر | م الجو | أحكار | قي |
|-----|--------|-------|----|
|     |        |       | ·  |

ح-الجواهر حادثة، خلافاً للأوائل؛ لأنّها لا تخلو عن الحوادث، وكلّ ما لا يخلو عن الحوادث فهو حادث بالضّرورة. وأمّا الصّغرى فلانّها لا تخلو عن الحركة والسّكون بالضّرورة؛ لأنّها إن بقيت في أحيازها كانت ساكنة وإلّا فهي متحرّكةً ولا واسطة بين النّقيضين، وكلاهما حادثان، لأنّ ماهيّة كلّ منهما يستدعي المسبوقيّة بالغير، ولا شيء<sup>(١)</sup> من القديم كذلك؛ ولأنّ كلّ واحد من الحركة الشّخصيّة والسّكون لو كان أزليّاً لما عُدم، والتّالى باطلٌ بالحسّ وتسليم الخصم وإمكان مقولة الوضع.

ونوعُ الحركة لو كان قديماً أو مجموع أفرادها كان الشّخص قديماً، لامتناع وجود نوع منفك عن شخص، ولأنّه إن لم يوجد في الأزل شيءٌ من الحركة،<sup>(٢)</sup> فالكلّ حادثٌ وإلّاكان قديماً. ولا يمكن قدمُ شخص مّا للحركة ولأنّ كلّ جزئيّ حادث فهو مسبوق بعدم<sup>(٣)</sup> لا الاوّل له أزليّ، فـمجموع العدمات أزليّ، فإنّ وجـد مـعها شـيء من الحركات يساوي المسبوق والسّابق، وإلّاكان الكلّ حادثاً، فلا يمكنُ ترامي الحوادث إلىٰ ما لا نهايةً له.

ولأنّ الحركات لوكانت غيرَ متناهية في جانب الماضي لتوقّف وجود اليوم على انقضاء ما لا يتناهى، وهو مُحال. ولأنّا لو فرضنا من الآن إلى الازل جملةً، ومن زمان الطوفان إلى الأزل جملة أخرى، ثمة أطبقنا إحداهما

- ١ . ج : لاغي.
- ٢. ج: الحركان.
  - ٣. ج: مقدم.

بالأخرىٰ، فإن تساويا تساوى الزَائد والنَّاقص. وهو باطلٌ بـالضَّرورة، وإلَّا انقطعت النَاقصة فانقطعتا معاً.

احتجّ الأوائل، بأنّ كلّ ما لابُدَ منه في المؤثريّة إن كان قديماً لزم القدمُ وإلَّا لزم التَسلسل. والملازمة الأولىٰ ممنوعةٌ والشّانيةُ منقوضةٌ بـالحادث اليوميّ. وإذا ثبت حدوث الجواهر ثبت حدوثٌ ما يتوقّف<sup>(١)</sup> عليها، وهـو الأجسام، لتركّبها منها ولإنسحاب<sup>(٢)</sup> الدّليل بعينه فيها والأعراض.

ط الجوهر غير مقدور لنا. أمّا مباشرةُ فلامتناع التّداخل، وكذا التُولَد مع إتحاد المحلّ.<sup>(٣)</sup> وإمّا مع التغاير فالَذي يُعدى به الفعل عنه هو الاعتماد، وهو لا يولد الجوهر، وإلّا لكنّا إذا اعتمدنا على ظرف زماناً أوجدنا فيه جواهر، كما نوجدها بالنَّفْتِ فيه يرمن من

وللأوائل في هذا الباب طريقٌ آخرُ، وهو أنّ الفاعل الصّورة؛ لأنّ القابل لا يكون فاعلاً، والصّورة إنّما تفعل بمشاركة<sup>(٤)</sup> الوضع، ولهذا فـانّ النّار تسخّنُ ما يُلاقيها. ثمّ ما يلاقي ما يلاقيها بواسطة الملاقي، والفاعل في المركّب فاعل في جزئه معاً، ولا مشاركة في الوضع بين المادّة والصّورة.

ي ـ قد بينًا بطلانَ المادّة. والقائلون بثبوتها منعوا مـن تـجردّها عـن الصّورة، وإلّا فإن حصلت بعدَ اتّصافها بها في كلّ مكان لزم حصول الجسم

- ١ . الف : توقَّف. ٢ . ج : لا يستحاب.
  - ۳. ج : العمل. ٤. ج : لمشاركة.

| ۱۷ | الجواهر | أحكام | في | 1 |
|----|---------|-------|----|---|
|----|---------|-------|----|---|

في أكثر من مكان واحد، وهو باطل بالضّرورة؛ أو في بـعض الأمكـنة لزم التّرجيحُ من غير مرجّح، وهو غير تامّ، لدلالته على امتناع اتّصاف المجرّدة بالصّورة. ويُنتقض بجزئيّات العنصر الواحد. ومنعوا من تجرّد الصّورة عنها، وإلّا كـانت نـقطةً أو حـالَةً إن انـقسمت ويـمتنعُ اسـتحالة الأوّل واسـتلزام الانقسام المادة.



الفصل الثَّاني

في أحكام الأجسام وهي [إحدى عشر] بحثاً: الف الأجسام متماثلة، خلافاً للنظام؛ لاشتراكها في الماهيّة، وهي كونها طويلة عريضة عميقة، أو أنّها الجواهر القابلة للأبعاد المتقاطعة على زوايا قوائم، ولاشتباهها حسّاً عند اتّفافها في الأعراض. ويبتني على مشاهدة الجميع وعلى التساوي في الحقيقة عند التساوي في الحسّ. ب الأجسام باقية، خلافاً للنظام، للعلم الضّروريّ بأنّ المشاهدَ ثانياً

هو المشاهدُ أوّلًا، والإعدام مستند إلى الفاعل.

ج ـ التّداخلُ مُحالٌ، خلافاً للنَظّام، للعلم الضّروريّ بأن بُعدين أعظمُ من أحدهما، وامتناع اجتماع جسمين في حيّز واحد.

د يجوزُ خلق الأجسام عن جميع الأعراض إلّا الكون، خلافاً للأشاعرة، لأنّ الهواء كذلك، وقياس اللون على الكون خال عن الجامع وما قبله علىٰ ما بعده ممنوع الأصل. هـالأجسامُ مرئيّةٌ بواسطه الضّوء واللّون، وهو ضروريٌّ. في أحكام الأجسام .....

و-الأجسامُ متناهيةٌ خلافاً لحكماء الهند،<sup>(۱)</sup> وإلا لأمكننا فرضُ خطِّين كساقي مثلّث يمتدّان إلىٰ غير نهاية؛ فالبُعد بيئهما كذلك، فيكون ما لا يستناهىٰ محصوراً بلينَ حاصرين، وهو باطلٌ بالضّرورة؛ ولأنَ الكرة المفروض قطرُها موازياً لخطَ غير متناه إذا تحرّكت حركةً وضعيّةً انتقل القطر من الموازاة إلى المسامتة، فيحدث نقطةٌ هي أوّل نقط المسامتة. ولا يمكن ذلك في غير المتناهي؛ وللتّطبيق.

ز - قد بيّنا حدوثَ العالم، ولا يجبُ أن يكونَ أبديّاً، خلافاً للأوائل<sup>(٢)</sup> والكرّاميّة<sup>(٣)</sup>؛ لأنّ ماهيّتهُ قابلةٌ للعدم، وإلّا لكان قديماً واجباً لذاته، ويمتنعُ استنادهُ إلى الموجب، ويجوزُ استنادُ العدم إلى الفاعل.

ح ـ الجسمُ إمّا بسيط، وهو الذي ليس فيه تركيبٌ من قوىٰ وطبايع، ويتشابه أجزاؤه في تمام الماهيّة؛ وإمّا مركّبٌ، وهو ما فيه تركيبٌ من قوىٰ وطبايع، ولا يتشابه أجزاؤه.

والبسيط إمّا فلكيَّ أو عنصريَّ. وكلِّيَّاتُ الأفلاك تسعةً، بناءً علىٰ عدم قبوله الخرقَ والالتيامَ، وهو ممنوعٌ. والفلك المحيط هو المحدَدُ للجهات؛ لأنَ جهتي العلو والسّفل مختلفان طبعاً، ولا يمكن أن يكونَ الجهة عدميَةً، إذ لا امتياز فيه؛ ولانّها مقصدَ المتّحرّك ومتعلَّق الإشارة غير منقسمة، وإلّا

> 1 . لاحظ : نهاية المرام للمصنّف: ١ / ٣٥٦. ٢ . الهيات الشغاء: ٢٦٦، المقالة السادسة.

٣. نقل المصنّف بقاء الاعراض عن الكرّامية، نهاية المرام: ١ / ٥٦٩ .

لكان الواصل إلىٰ منتصفها إن قصد الجهة ممَّا ورآءه ليس مـنها، وإلَّا فـهو

الجهة. ولا يمكن التمايز في البعد المتساوي ولا بجسمين متباينين وضعاً؛ لأن كلّ واحد يُحدّد القرب منه دون البعد، فلابدّ من محيط يتحدّد القرب بسطحه<sup>(1)</sup>، والبعد بمركزه وإعدامُ الملكة قد تتمايزُ بملكاتها. والجسمُ يقصد الحركة إلى البياض وليس موجوداً ومتعلّق الإشارة الأحيازُ والأبعادُ وأطرافها. وأحدُ البُعدين يخالفُ الآخر بخصوصيّته ووضعه، فهو كافٍ في تمايز الجهة، ولأنّهما طرفا بُعد متوهم من المركز إلى المحيط، والبُعدُ يحصل بانقطاع الأبعاد.

ط قالوا: الفلك بسيطٌ والالكان مركّباً فصح<sup>(٢)</sup> عليه الاسحلال، والمحدَّدُ لا يصحُّ عليه الانخلاق والالكان فل جهةٍ مسبوقاً بها، فحركته دوريّةٌ لتساوي نسبة أجزائه إلى الأمور الخارجة عنه، فأمكنت الحركةُ عليه؛ فكان ذا ميل مستدير، فلا يكونُ له مستقيمٌ، للتّنافي بينَ الميلين؛ فلا يكونُ خفيفاً ولا ثقيلاً، ولا يقبلُ الخرقَ والالتيامَ، ولا حارًا ولا بارداً ولا رطباً ولا يابساً، بل هو طبيعةٌ خامسةٌ مخالفةٌ لطبائع العناصر.

والأصولُ باطلةٌ: أمَّا اوَلاً، فلإختصاصها لو سُلَّمت بالمحدّد.

وأمًا ثانياً، فلاِنتقاضها بالأفلاك الثَمانيّة، إذ يصحّ علىٰ كلّ فلك مماسّة غيره بمقعّره، كما يصحّ بمحدّبه.

> ۱ . ج : بمحیطه. ۲ . ج : فیصحٌ.

| 111. | ام | الأجس | في أحكام |
|------|----|-------|----------|
|      | I  |       | 1 7      |

وأمّا ثالثاً، فلأنّ إمكانَ الحركة لا يستلزمُ وجوبَ الميل، إلّا إذا تـمّ الاستعداد، وهو ممنوعٌ. وأمّا رابعاً، فلأنَّ الميول لو لم تجتمع لتساوت الحركتان عن ضعيف وقويٌ.

وأمًا خامساً، فلم لا يجوزُ وجـود مـيلين فـي وقـتين عـندَ حـالتين، كالمتحرّك يوجدُ فيه الميل عندَ مفارقة مكانه وعدمُه عندَ حصوله فيه.

وباقي الاعتراضات ذكرناه في كتاب **نهاية المرام**<sup>(١)</sup>.

**ي ـ ب**سائطُ العناصر أربعةً: «الأرض»، وهي في الوسط، مركزها مركزُ العالم، ولها كيفيّتان: فعليّةً هي البرودة، وانفعاليّةٌ هي اليبوسةُ.

ويحيطُ بها «الماء» إلّا ربعاً واحداً معموراً، انكشف عن الماء، لحكمةِ نشو الحيوان. وله كيفيّتان: فعليّةٌ هي البرودةُ، وانفعاليّةٌ هي الرّطوبةُ.

و «الهواء» محيطُ بالماء، وله كيفيّتان: فعليّةٌ، هي الحرارة وانفعاليّةٌ هي الرّطوبة بمعنىٰ قبول الأشكال، لا البلّة.

و «النَّار» محيطةً بالهواء ولها كيفيّتان: فعليّةً هي الحرارة وانفعاليّة هي اليبوسةُ.

وهبي قبابلةً للكون والفسياد، لصيرورةِ النّبار هنواءً عندَ الإنبطفاء

١ . انظر: الجزء الثالث: ٢٤٣ ـ ٢٤٦ .

وبالعكس عندَ النّفخ؛ والهواء عندَ تبرّده<sup>(١)</sup> ماءً، كما يجتمعُ قطرات الماء علىٰ طرف الإناء الحاوي للجمد وبالعكس عندَ الإسخان؛ والأرضِ ماءً، كما يفعله أصحاب الاكسير وبالعكس؛ فإن كثيراً من مياه العيون ينعقد حجارةً صلدةً.

ومن هذه العناصر تتركّب المركّبات المعدنيّة والنّباتيّة والحيوانيّة. يا ـ العناصر إذا امتزجت انكسرت صرافة كلّ كيفيّة؛<sup>(٢)</sup> فـ إنّ النّـار لا تبقىٰ علىٰ صرافة حرارتها، ولا الماءَ علىٰ صرافة برودته، ولا الهـواءَ عـلىٰ صرافة لطافته، ولا الأرضَ علىٰ صرافة ببسها، بل تحدث كيفيّةً متوسّطةٌ بين هٰذه الكيفيّات على النّسبة وهي المراج.

وفيه إشكالٌ؛ فإنَّ الكاسرَ والمنكسرَ إن اقترن فعلا هما كان المغلوب حال كونه مقهوراً غالباً. وهو محالٌ؛ فإن تقدَّم فعل أحدهما كان المغلوبُ بعدَ انكساره غالباً، وهو محالٌ.

أجابوا بأنَّ الفاعل، الصَّورةُ والمنفعل، الكيفيَّةُ.

ويشكلُ: بأنّ الصّورةَ إنّما تفعلُ بواسطة الكيفيّة وينتقَضُ أيضاً بالماء الحارّ الممتزج بالبارد.

- ۱ . ج، ب : برودة.

الفصل الثالث

### في أحكام الجواهر المجردة

وفيه [ عشرةً] مباحث

الف نفاها أكثرُ المتكلّمين وإلّا لشاركت واجبَ الوجود ـتعالى ـ في ذاته، وهو غلطٌ: فإنّ المساواة في الصّفات التُبوتيّة لا تقتضي المساواة في الذّات؛ فكيف السّلبيّة؟

نعم أدلَّةُ ثبوتها ضعيفةٌ.

أما النّفش، فاستدلّوا علىٰ ثبوتها بأن هُنا معلوماتٍ غيرَ منقسمة، كواجب الوجود والوحدة والنّقطة؛ فالعلم بها غيرُ منقسم، وإلا فجزؤه إمّا أن يكونَ علماً بكلّ المعلوم فيتساوى الجزء والكلّ في الحقيقة، أو ببعضه، فينقسمُ البسيط؛ أو لا يكونَ علماً، فعندَ الاجتماع إن لم يحصل زائدً، فالعلم غيرُ علم؛ أو يحصل، فيكون هو العلم، فالتّركيبُ في فاعله أو قابله، لا فيه، فمحلّ العلم غيرُ منقسم؛ وإلا فإن قام بكلّ جزء منه جزء من العلم انقسم وقد فرضناه غيرَ منقسم وإن قام ببعض الأجزاء نقلنا الكلام فيه، وإن لم يقم بشيء منه لم يكن محلّاً؛ فكلّ جسم وجسمانيَ منقسمٌ، فمحلّ العلم الذي هو النفس شيءٌ مجرّدٌ.

وهـو ضعيفٌ، لأنَّ التَساوي في المتعلَق<sup>(١)</sup> بالمعلوم لا يستلزمُ التَساوي في الماهيّة، لأنَها نسبة خارجة عن الماهيّة وإذا حصل زائدً عندَ الاجتماع لم يحصل<sup>(٢)</sup> انتفاء التركيب عنه، لعوده في كلّ مركّب ولا يلزم من انقسام المحلّ انقسامُ الحالَ، كما يذهبون إليه في الوحدة والنقطة وغيرهما؛ ونمنع انقسامَ الجسم إلى ما لا يتناهئ.

وأمًا العقلَ فاستدلّوا عليه: بأنّه ـتعالى ـ بسيطٌ، لا يصدرُ عنه أكثرُ من واحد؛ ولا يجوز أن يكون جسماً، لتركّبه ولا مادّةً، لامتناع كون القابل فاعلاً، ولا صورةً وإلّا كانت مستغنيةً في فاعليّتها عن المادّة، فتكون مستغنيةً في > وجودها عنها. ولا نفساً، وإلّا لاستغنت عن البدن.

وهو ضعيف لإمكان صدور أكثر من والحد عن البسيط، علىٰ ما تقدّم؛ ثمَ هٰذا في الموجَب، أمّا المختار فلا، ونمنع تـركّب الجسم، وقـد أبـطلنا الهيوليٰ؛ والقابل جاز أن يكونَ فاعلاً، كما تقدّم، سلّمنا، لكن بالاستقبال أو مطلقاً، ممنوعٌ وكذا الصّورة جاز أن تكونَ متوسّطةً بذاتها وكذا النّفسُ.

ب لممّا أبطلنا دليل النّفس النّاطقة ولم يقم برهانٌ علىٰ استحالتها بقي القولُ بالجواز، فإن قلنا بها، فالإنسان المكلّف هو هي، وإلّا فهو أجزاءً أصليَةً في هذا البدن، لا يتطرّق إليها التّغيّرُ ولا الفناء، باقية من أوّل العمر إلىٰ آخره. والتّغذية والتّنمية والتّحلّل في الأجزاء الفاضلة.

۱ . ج : التعلّق. ۲ . ج : لم يلزم.

في أحكام الجواهر المجرّدة.....

ج ـ اختلف مثبتو النّفس في أنّها واحدة بالنّوع أو لا، فبعضهم عـلى الأوّل، لاتفاقها في حدّ؛ وهو ضعيفٌ إذ التّحديدُ راجعٌ إلى التّصوّر، وبعضهم على الثّاني لاختلافها في الذّكاء والرّحمة وضدّهما، ولا يلزم من اختلافِ الصّفات اختلاف الماهيّة.

د النّفس إن قلنا بها فهي حادثة. وعليه أكثر الأوائل، لأنَّ الأبدان حادثة بالضرورة، فلو كانت سابقة عليها لكانت إمّا واحدة أو كثيرة، والقسمان باطلان. أمّا الأوّل، فلاتها إن بقيت واحدة بعد التّعلّق اتّحدت الأشخاص البشريّة بالشّخص، وهو باطل بالضرورة، وإن تكثّرت كانت جسماً، إذ المنقسم هو الجسم. وأمّنا الثاني فلامتناع تكثّرها بالذاتيّات واللّوازم، لاتّحادها في النّوع، وبالعوارض، لأنَّ اختصاصَ بعض جزئيّات النّوع بعارضٍ دونَ غيره إنّما هو بسبب الماذة، وماذة النّفس، البدن، فقبله لا

هـ التّناسخ باطلٌ. أمّا عندنا، فظاهرٌ، لحدوث النّفس إن أثبتناها. وأمّا [عند] أكثر الأواثـل، فـلأنّ الحـادث يـنتهي إلىٰ مـبدأ قـديم عـامٌ الفـيض والحدوث إنّما هو بواسطة استعداد القابل، وقابل النّفس البـدن فـحدوثه يوجبُ فيضانَ نفس متعلّقةٍ به؛ فلو انتقلت إليه نفسٌ أخرىٰ اجتمع نفسان علىٰ بدن واحد، وهو محالٌ.

و عند الأواثل، النّفس لا تفنىٰ بفناء البدن، وإلّا لكان إمكـانُ العـدم مفتقراً إلى المحلّ، وليس هو النّفس، لإمتناع كـون الشّـيء مـحلّاً لإمكـان

عدمه، لوجوب اجتماع القابل والمقبول، فلابدٌ من شيء آخر هو المادّة، فتكونُ ماديّةً، فتكون جسماً. ونمنعُ افتقار الإمكان إلىٰ محلّ؛ سلّمنا، لكنّ القبول صفة القابل فلا يحلّ في غيره، وإلّا لزم نفي الإمكان مطلقاً، ولا يلزمُ من كونها مادّيةً كونها جسماً، خصوصاً، وعندكم، أنّها مندرجةً تحتّ جنس الجوهر، فتكون لها فصلٌ، فتكون مركّبةً.

ز – النّفس تدرك الكلّيّاتِ بذاتها، أمّا الجزئيّاتُ فمنع الأوائل منه إلّا بواسطة القوى الجسمانيّة، فإنّا إذا تخيّلنا مُربّعاً مُجنّحاً بمربّعين فلابدّ من الله مايز بينهما، وليس بالذّاتيّات واللّوازم، لتساويهما نوعاً، ولا بالعوارض وليس في الخارج، لفرضهما ذهنيّتين، فليس إلّا مغايرةَ المحلّين ذهناً، ونمنعُ الحصر.

ح\_أثبت الأوائل قوى حسّاسة باطنة، وهي خمسٌ:

الحسّ المشترك، وهي قوّةٌ مرتبةٌ في مقدّم البطن الأوّل من الدّماغ، يؤدّي إليها جميعُ الحواسّ ما أدركته، للحكم بأنّ صاحبَ هذا اللّـون هـو صاحبُ هذا الطّعم. فلولا وحدة القوّة لما أمكن هذا الحكـمُ. ويـبطلُ: بأنّ الحكمَ للنّفس باعتبار الحواسّ وينتقض بالحكم بالكلّيّ على الجزئيّ.

والخيال، وهو خزانة الحسّ المشترك، وهو حافظ، لا مُدرك، للمغايرة بينَ الحافظ والقابل، كالماء ولا يوجب الكليّةَ. ثمّ الحفظ لابَدّ فيه من القبول فيتّصف بهما القوّة الواحدة.

والمتخيّلةُ، وتسمّى المفكّرةَ، لكن باعتبارين، وشأنها التّركيب

في أحكام الجواهر المجرّدة ......

والتّحليل. وليس ذلك للقوى المدركة، لأنّ الواحدَ لا يكونَ عـلَةً لأمرين. ويبطل: بأنّ التّصرّف<sup>(١)</sup> يستدعي العلم، والوهـميّة وهـي مـدركةُ المـعاني الجزئيّة، كالصّداقة والعداوة الجزئيّتين.

وأكثرُ الأفعال البشريّة مستندةً إليها، وهي مغايرةٌ للقوى الّتي لا يدرك المعاني، وللنّفس الّتي لا تـدرك الجـزئيّات بـذاتـها. ويـبطل: بأنّ العـداوة المتعلّقة بهذا الشّخص لا تعقل إلّا متعلّقةُ به، فالمدرك لهما واحدً.

والحافظةُ، وهي خزانةُ الوهم ويسمّىٰ متذكّرة، لقوّتها على الاسترجاع بعدَ الغيبوبة، والكلام فيه كالخيال.

- ط أثبت الأوائل للنَّفس النَّباتية فلاتَ قوى:
- الغاذيةَ، وهي قوّةٌ حالَة في المغتذي، تحيل الغذاء إلىٰ مشابهه ليخلفَ بدلَ ما يتحلّل.
- والنّاميةَ، وهي الّتي تزيدُ في أقطار الجسم علىٰ تناسب طبيعيٰ ليبلغَ إلىٰ تمام النّشو.
- والمولّدةَ، وهي الّتي تفصلُ جزءاً من فضل الهضم الأخير للمغتذي وتودعه قوّةً من مشيجه.<sup>(٢)</sup>
- فالغاذيةَ تـخدمها أربـعُ قـوىٰ: الجـاذبةُ للـغذاء، والمـاسكةُ له حـتىٰ تهضمه، الهاضمةُ، والدّافعةُ

وفعلُ الغاذية يتمّ بأمور ثلاثة: تحصيلِ الخلط المشابه للمغتذي بالقوّة وتصييره جزءاً للعضو، وتشبيهه به في قوامه ولونه، فإذا انتقصت الرّطوبةُ الغريزيَةُ بعدَ سنّ الوقوف الحلّت، فانطفت الحرارةُ الغريزيّة وبطل عملُها

ويشكل: بأنّ المحتاجَ إلى البدل ليس مجموعَ الزّائل<sup>(۱)</sup> والباقي، لأنه غيرُ موجود بعدَ زوال الزّائل، ولا الزّائلَ وحده، ولا مجموع الباقي والآتي، ولا الآتي؛ بل إن كان فالباقي، وهو مساوٍ للآتي، فلا يصحَ احتياجُه إليه، ولأن مداخلة الغذاء، توجبُ التّفريقُ الموجبُ للألم. وأمّا الباقي فلابُدَ من بقاء شيء فيه<sup>(۲)</sup> وليس الصّورة ولا المادّةَ؛ لأنّ البدنَ دائماً في التّحلّل، وليس البعضُ أولىٰ من الباقي، فيكونُ النّموُ إحداثاً.

وأمّا المصوّرةُ، فالضّرولة ("حاكمة باسناد التَشكَـلات مختلفة<sup>(٤)</sup> والأعضاء الغريبة إلىٰ فاعل مُختار، لا إلى قوّة لا حسَّ لها ولا إدراكَ.

ي - الملائكة والجنُّ والشَّياطينُ أجسامٌ لطيفةٌ قادرةٌ على التَسْكَلات المختلفة. وأثبت الأوائل النفوس الفلكيّةَ مجرَّداتٍ هي الملائكة. وأنكر أوائل المعتزلةِ الجنَّ، لأنّها إن كانت لطيفةً لم تكن قادرةً علىٰ شيء من الأفعال وإن كانت كثيفةً وجب أن نشاهدَها. ويُحتمل أن تكونَ لطيفةً بمعنى الشَّفافيَة.

- الف : الوائد.
  - ۲. ج: منه.
- ٣. الف : فالصورة.
- ٤. ب، ج : العجية.

#### الفصل الرّابع

في أحكام الأعراض

وهي أربعةً مباحثٍ: الف الأعراضُ لا يصحِّ عليها الانتقالُ عندَ الأوائل والمتكلّمين؛ لأنَّ علّة تشخّصه المحلُّ، وإلّا لكان مستغنياً بموجده ومشخّصه<sup>(١)</sup> عن المحلّ، فلا يحلّ فيه؛ والملازمةُ ممنوعةً.

ب لا يمكن قيامُ العرض بمثلة عندَ المتكلّمين، خلافاً للأوائل ومعمَر، إذ لابدٌ من الانتهاء إلى الجوهو، فهو المحلّ. وهو ممنوعٌ، لجواز اشتراط المتوسّط، كالحركة، والسّرعة. والمرادُ من القيام هنا، الاختصاصُ النّاعتُ.

ج - الأعراض منها ما يصح عليه البقاء، خلافاً للأشاعرة. وادّعىٰ أبو الحسين الضّرورةَ في ذلك، فإنّا نـعلمُ بـالضّرورة بـقاء السّـواد في القـار والبياض في القُطن، كما نعلمُ بقاء الجسم المشاهد زمانين، ولأنّها ممكنةً في الزمان الأوّل وإلّا لما وجدت، فكذا في الثّاني، وإلّا لزم انتقال الشّـيء من الإمكان الذّاتيّ إلى الامتناع الذّاتيّ.

۱. ب، ج: تشخّصه.

واعترضناه في **النّهاية<sup>(١)</sup>: ب**أنّ إمكان البـقاء مـغايرٌ لإمكـان الوجـود المطلق.<sup>(٢)</sup> والثّاني ثابتٌ دونَ الأوّل، ولا يلزمُ استحالةُ الممكن.<sup>(٣)</sup>

ا**حتجّوا**: بأنّ البقاء عرض، فلا يـقوم بـالعرض، وبأنّ بـقاءه يسـتلزمُ امتناع عدمه؛ إذ لا يُعدَم لذاته وإلّا لصار ممتنعاً؛ ولا لطريان ضدّ، لأنّ شرطَ طريانه عدمُ الأوّل، فلو عُلّل به دار.<sup>(٤)</sup>

ولا للفاعل المختار؛ لأنّ الإعدامَ نفيُ أثر، لا إيجادٌ، فعندَ ذلك النّفي إن لم يتجدد شيء لم يكن للفاعل أثرّ <sup>(٥)</sup> البتة، وإن تجدّد فهو وجوديّ، فيكون إيجاداً، لا إعداماً.

ولا لانتفاء الشَّرط، لأنَّ شَرَطَه الجُوْهرُ، وهو باق. والكلامُ في عدمه كالكلام في عدم العرض *براتين كيزير من*ك

ونمنع كونَ البقاء عرضاً، ويجوز قيامُ العرض بـمثله، وجـاز اسـتنادُ عدمه إلىٰ ذاته في الزّمن الثّالث، كما تجوّزونه<sup>(٦)</sup> في الثّاني.

ونمنع اشتراط الطّريان بانتفاء السّـابق، ويـجوز اسـتناد الإعـدام إلى الفاعل، والصّادرُ لا يجبُ أن يكونَ وجوديّاً، ونـفيُ الوجـود أثـرٌ، كـما أنَ

١. الجزء الأول: ٣٠٠ ـ ٣٠٠.
 ٢. ج : والنطق.
 ٢. ج : والنطق.
 ٤. الاحتجاج للأشاعرة كما في النهاية للمصنف: ١ / ٣٠١.
 ٥. ج : ايواد إليه.
 ٦. ج : يجوزونه.

| یں | الأعراة | في أحكام ا |
|----|---------|------------|
|----|---------|------------|

تحصيله أثرّ. ونمنع انحصار الشَّرط في الجوهر، بل جـاز اشـتراط البـاقية بأعراض لا تبقى. فإذا انقطع إيجادُها عدمت.

د لا يمكنُ حلول عرض واحد في محلّين، خلافاً لأبي هاشم في التَّاليف ولبعض الأوائل في الإضافات المتّفقة، وإلاّ لجاز حلولُ الجسم في مكانين.

والنّقضُ بامتناع حلول الجسمين في مكان واحد بخلاف العـرضين باطلٌ، لأنّ الامتناع هناك للحجميّة المنفيّة<sup>(١)</sup> عن العرض.

قيل: حلولُ عرض في محلّين () -بمعنىٰ أنَّ الحالُ في محلَ هو بعينه حالَ في آخر ـ باطلٌ، وإلَّا لاستغنى بكلٌ منهما عن الآخر، فيكون محتاجاً إلىٰ كلَّ واحد منهما حال غناه عنه؛ وبمعنىٰ خلولَه في مجموع شيئين صارا باجتماعهما محلًا واحداً له، ممكنٌ، كالعشريّة القائمة بالآحاد لما انضمّت وقامت بها وحده. والكلام في الوحدة كالكلام في العشريّة.

- ۱. ب: منتغية.
- ۲ . ج : مجلسين.







[المقصد]الأوّل

# في اثبات واجب الوجود تعالى

ويستدلّ عليه إمّا بالإمكان أو الحدوث، إمّا فـي الذّات أو الصّــفات، فلأقسام أربعة:

الف العالمُ ممكنٌ لتغيّره وكثرته، وسيأتي أنّ الواجب واحدٌ، بـاق، وكلّ ممكن فلابدٌ له من مؤثّر، فـإن انـتهى إلى الواجب فـالمطلوب، وإلّا تسلسل أو دار؛ وهما باطلان بُمَا تَقَدَم

ب ـ الأجسامُ متساوية في الجسميّة علىٰ ما مرّ، فاختصاصٌ كلّ واحد منها بعرضه القائم به أمرّ ممكنٌ فلابدٌ له من مؤثّر.

ج ـ الأجــام حادثة، على ما تقدّم، فلابدٌ لها من مُحدِث بالضّرورة، وهي طريقة الخليل ﷺ فالمُحدث إن كان قديماً واجـباً فـالمطلوبٌ، وإلّا تسلسل.

د النّطفةُ تنقلبُ علقةً ثمّ مضغةً، ثمّ لحماً وعظماً ودماً؛ فلابدَ له من مؤثّر، وليس هو الإنسان، ولا أبواه بالضّرورة، فلابدّ من مؤثّر حكيم. ويمتنعُ استناد هذه الآثار الغريبة إلى القوّة المولّدة، فانّه لا شعورَ لها ولا اختيارَ،

فكان يصدر عنها شيءٌ واحدٌ ويكونُ شكله الكرةَ.

والطريق الأوّل أقواها، فإنّه كما يدلّ على إثبات الصّانع يـدلّ عـلىٰ وجوبه، بخلاف باقي الطرق، لافتقارها في الدّلالة على الوجوب إلى الأوّل.

واعــلم أنَّ ثــبوتَ الواجب قـريبٌ من البـديهة، لأنَّ هـنا مـوجوداً بالضَرورة، فإن كان واجباً فالمطلوبٌ، وإلَّا كان ممكناً. فإن تسلسل فمجموعُ الامور الممكنة ممكنٌ لابدٌ له من علّة.

ولا يكفي في وجود الممكن مطلقُ العلَّة، بل لابدَ من علَّة تامَّة يصيرُ معها واجباً، وبدونها ممتنعاً.

فالعلَّةُ التَّامَةُ لمجموع الممكنات يجبُ أن تكونَ واجبةً، لأنَّها لو كانت ممكنةً، فان كانت علَّةً تامَةً لكلِّ واحد من الممكنات كانت علَّةً لنفسها، لأنَّها من جملة الممكنات، وإن كانت علَّةً تامَةً لبعض الممكنات دونَ بعض كانت جزءاً من العلَّة التامَة لمجموع الممكنات، وهي بعينها علَّةً لمجموع الممكنات، فيلزمُ كونُ الشيء جزءاً من نفسه، ولما تقدَّم من إبطال التسلسل والدور.

المقصد الثَّاني

فی صفاته تعالی

وفيه فصلان

[الفصل]الأوّل



[ المطلب] الأوّل: في أنّه ـ تعالى ـ موجود

قد تقدّم إثباتُ واجب الوجود تعالىٰ. والثّبوت الوجود بالضّرورة، ولأنّه لو لم يكن موجوداً لكان معدوماً، إذ لا واسطةَ بينهُما، والعدمُ لا يصلحُ للمبدائيَّة.

والملاحدةُ قالوا: إنّه \_تعالى \_ مبدأ للمتقابلات، كالوجود والعـدم، والوجـوب وقسـيميه، والوحـدة والكـثرة؛ ومـبدأ المـتقابلات لا يـتَصفُ بأحدها، فهو ليس بموجودٍ بالمعنى المقابل للعدم، ولا بواحدٍ<sup>(١)</sup> بـالمعنى

۱. ب: ولا واجب.

المقابل للكثرة، ولا واجب بالمعنى المقابل للإمكان، بل ولا مبدأ بالمعنى المقابل لعدم المبدائيّة، ولا مُبدع بالمعنى المقابل لنقيضه، وهو موجودً وواحدٌ ومُبدعٌ من حيثُ كونه مبدأً للوحدة والكثرة، ومبدع للوجود والعدمَ المتصوّر<sup>(۱)</sup> بإزاء الوجود. وهذا الكلام لا فائدةَ فيه محصّلةً.

المطلب الثاني: في أنه \_ تعالىٰ \_قادرُ

والمرادُ منه هو أنّه ـتعالى ـ يفعلُ مع جواز ألّا يفعل، بل إذا شـاء أن يفعل فعل، وإذا شاء أن يترك ترك، لأنّه لو لم يكن كـذلك لكـان مـوجَباً. والتّالي باطلٌ، وإلّا لزم قِدَمُ العالم أو حدوثُه تعالىٰ، وهما باطلان.

لا يُقال: العالمُ إن كان صحيح الوجود في الأزل التزمنا القِدَمَ، وإلَّا لم يجب القدرةُ، لتوقَف الأثر على القابل كالفاعل، ولإمكان الواسطة، ولأنّ الفاعل إن استجمع جميعَ جهات المؤثريّة امتنع التّرك وإلّا امتنع الفعل، فلا قدرةَ، ولأنّ التّرك غيرُ مقدور، لأنه عدمٌ، فكذا الفعل.

لأنًا نقول العالمُ صحيحُ الوجود في الأزل إن استند إلى الموجب، مستحيلٌ إن استند إلى القادر. سلمنا استحالته مطلقاً، لكن وجوده قبل أن وجد لا يُخرجُه عن الحدوث، فكان يجبُ أن يوجد قبل وجوده، لوجود العلّة التّامّة وانتفاء المانع، والواسطة باطلةُ بالإجماع، ولأنّها ممكنةٌ، فتكون من العالم، فلا تعقّلُ واسطة بينَ الواجب والعالم.

| 14 | ئيّة | الثبوا | الصفات | ي | j |
|----|------|--------|--------|---|---|
|----|------|--------|--------|---|---|

وامتناعُ التَّرك باعتبار استجماع الشَّرائط لا تُخرجُ الفاعلَ عن القدرة، لأنَّ المختار إذا أخذ مع قدرته تساوى الطرفان بالنِّسبة اليه، وإن ضمّ إليـه الدّاعي وجب. ومعنى الاختيار استواء الطرفين بالنِّسبة إلى القدرة وحدها. والقادر هو الّذي يصحّ أن يفعل وأن لا يفعل، لا أن يفعل التَّرك.

المطلب الثالث: في أنَّه \_ تعالى \_عالمُ

اتّفق العقلاء إلّا قدماء الفلاسفة عليه؛ لأنّه ـتعالى ـ فـعل الأفـعال المحكمة المتقنة، وكلّ من كان كذلك فهو عالمّ. والمـقدّمتان ضـروريّتان ولأنه ـتعالى ـ مختارٌ. فيكون عالماً؛ لأنّ المختار هو الّذي يفعل بـواسـطة القصد.

لا يقالُ: المُحكم قد يصدرُ مَرَّةُ اتفاقاً عن الجاهل، فجاز التّعدد، ولأنّ كثيراً من الحيوانات تفعلُ أفعالاً مُحكمةً، وليست عالمةً، كالزّنبور، والمحتذى ولأنّ العلم نسبة، فتغاير الذات، فيكون الله ـ تعالى ـ محلّاً للأمور الكثيرة.

لأنًا نقول: الضّرورة قاضيةٌ بالفرق بينَ وقوع المحكم نـدرةً ودائـماً. والحيوانات عالمةٌ بما يـفعله مـن الأمـور المـحكمة<sup>(١)</sup>، وكـذا المـحتذى، والنّسب عدميّةٌ والحلول اعتباريٌّ.

المطلب الرابع: في أنَّه ـ تعالى ـ حيُّ

اتَفق العقلاء عليه، واختلفوا في معناه. فعند أبي الحسين والأوائل، أنّ معناه: أنّه لا يستحيلُ أن يقدرَ ويعلمَ، وقد ثبت أنّـه ـتـعالى ـ قـادرٌ عـالمٌ، فيكونُ حيّاً بالضّرورة.

وعندَ الأشاعرة وجماعة من المعتزلة أنّه من كان على صفةٍ لأجلها يصحِ أن يعلمَ ويقدرَ، لأنه لولا ذلك لم يكن حصول هذه الصّحة أولىٰ من عدم حصولها؛ وهو باطلٌ، لأنّ المفتضي للصحّة ذاتُه المخالفةُ لغيرها من الذَوات بحقيقتها.

المطلب الخامس: في أنَّه - يُعَالِي لَهُ عَرَيدُ .

اتَّفق العلماء<sup>(١)</sup> عليه واختلفوا في معناه، فعندَ أبي الحسين أنَّه نفسُ الدَّاعي، وهو علمُه ـتعالى ـ بما في الفعل من المصلحة الدَّاعية إلى الايجاد أو المفسدة الدَاعية إلى التَرك.

وعند النّجار أنّه عبارةً عن كونه غيرَ مغلوب ولا مستكره. وعند الكعبيّ أنّ معناه في أفعال نفسه كونّه عالماً بها، وفي أفعال غيره كونّه آمِراً بها.

وعند الأشاعرة وأبي هاشم أنَّه من كان على صفة لأجلها يصحَّ منه

ب، ج: العقلاء.

| 181 | تيّة | الثبو | المضفات | في | • |
|-----|------|-------|---------|----|---|
|-----|------|-------|---------|----|---|

تخصيص الفعل بالإيجاد في وقت دون آخر أو بـإيقاعه عـلىٰ وجــه دونَ وجه.

ويدلّ علىٰ ثبوت الإرادة له ـتعالى ـبالمعنى المطلق أنّ العالم حادث، فتخصيصُ إيجاده بوقتٍ دونَ ما قبله وما بعده، مع جوازهما، يفتقرُ الى المخصّص، وليس القدرة، لتساوي نسبتها، ولا العلم لتبعيته، فهو الإرادةُ، ولأنّ تخصيص ما وجد بالإيجاد دونَ غيره من المقدورات يستدعي مخصّصاً هو الإرادةُ.

ويدلّ علىٰ إثبات إرادة الفعل منّا أمرُه بالطّاعة، ونهيه عن المعصية، وهما يستلزمان الإرادة والكراهة، خلافاً للأشعريّة الّـذين أشبتوا الطلبَ مغايراً للإرادة، لعدم تعقّله، وإلزامُهم بتمهيد عذر السيّد الضّـارب عبده للمخالفة إذا أمره مشتركً.

المطلب السّادس: في أنّه \_ تعالى \_ مُدرِكُ

اتَفق المسلمون علىٰ أنّه ـتعالى ـ سميعٌ بصيرٌ، واختلفوا، فـقال أبـو الحسين والكعبيّ والأواثـل: إنّ مـعناه عـلمه بـالمسموعات والمـبصرات، لإستحالة أن يكونَ هو الإحساسَ بالحواس ولا ما عداه غير العلم، لأنّه غيرُ معقول، وسيأتي أنّه ـتعالى ـعالم بكلّ معلوم، وللسّمع.

وأثبت الجُبّائيّان والأشعريّ والسّيّد المرتضيٰ والخوارزميّ أمراً زائداً على العلم، لأنّ إدراكنا زائدٌ على علمنا؛ للفرق بينَ العلم عندَ المشاهدة وبينه

عندَ عدمها. والمقتضي لذلك كونُ المدرك حيّاً، والله ـتعالى ـ حيٍّ، فإدراكه زائد، والمقدّماتُ ضعيفةٌ.

ثمَّ استدلُّوا علىٰ ثبوته بأنه \_تعالى \_ حيِّ، فيصحُّ أن يـتُصف بـالسّمع والبصر، وكلّ من صحّ اتّـصافه بـصفة وجب أن يـتّصف بـها أو بـضدّها، وضدّها نقصٌ، وهو على الله ـتعالى ـ مُحال.

والحقّ استنادُ ذلك إلى النّقل، ولا يجبُ صحّةُ اتّصاف الحيّ بالسّمع والبصر، فإنّ أكثرَ الهوامَ والسّمك لا سمعَ لها، والعقربُ والخُلَدُ<sup>(۱)</sup> لا بصرَ لهما. والدّيدان<sup>(۲)</sup> وكثيرُ من الهوامّ لا سمعَ لها ولا بصرَ. فلو لم يمتنع اتّصافُ تلك الأنواع بالسّمع والبصر لما خلا جميعُ أشخاصها منهما.<sup>(۳)</sup>

وإذا جاز أن يكونَ بعضُ فصول الأنواع مزيلاً لتلك الصّحة بطلت الكليّة. ولا يجبُ اتّصاف الشّيء بأحد الضّدَين كالشّفاف. نـعم يـجبُ أن يتصف القابل للصّفة بها أو بعدمها، ونمنع كونَ ضـدّهما نـقصاً في حقّه تعالى.

والقياسُ باطلٌ، علىٰ أنَّ حياته ـتعالى ـ مخالفةً لحياتنا. ولا يـجبُ العموميَّةُ، لانتفاء القابليّة، كما أن حياتنا مصحّحةً للشهوة والنّفرة دونَ حياته تعالى.

> ۱ . ج : الجراد. ۲ . ج : الدّيران. ۳. ج : منها.

| ۱٤٣ | الأبوتية | في الصّفات ا |
|-----|----------|--------------|
|     |          | -            |

## المطلب السّابع: في أنَّه \_ تعالى \_متكلَّمُ

اتَّـفق المســلمون عـلىٰ ذلك، لقـوله تـعالىٰ، ﴿وَكَـلُّـمَ اللهُ مُـوسَى تَكْلِيماً»<sup>(1)</sup>، ولا دورَ؛ لأنه إثباتٌ لكلامه \_تعالى \_ بإخبار الرّسول المعلوم صدقه بالمعجزة، ولأنَّه قادرٌ علىٰ كلَّ مقدور.

واختلفوا، فعندَ المعتزلة، أنَّه خلق في أجسام جماديَّة أصواتاً دالَّةً علىٰ معان مخصوصة، فهو متكلَّمٌ بهذا المعنىٰ.

والأشاعرة جوّزوا ذلك، لكن اثبتوا معنيّ نفسانيّاً قائماً بذات المتكلّم مغايراً للعلم والإرادة. يدلُّ عليه هذه الحروف والأصواتُ وأنَّه قديمٌ في حقَّه ـتعالى ـ واحدٌ ليس بأمر ولا نهى ولا خبر؛ لانه حـيّ يـصحّ اتَّـصافه بالكلام. فلو لم يكن موصوفاً به كان متَّصفاً بضدَّه، وهو نقصٌ.

ولأنَّ أفعاله ـتـعالى ـ لمَّا جماز عـليها التِّقدِّم والتَّأخُّرُ أثـبتنا الإرادةَ المخصّصةَ، (٢) وأفعالُ العباد متردّدةً بـينَ الحـظر والإبـاحة وغـيرهما مـن الأحكام فلابدٌ من مخصّص غير الإرادة، لأنّه قد يأمر بما لا يريدُ وبالعكس، فهو الكلام الّذي هو الطلبُ النّفسانيّ، ولأنّه مَلِك مُطاعٌ، فله الأمرُ والنّهيّ.

اعترضت (٣) المعتزلة: بأنَّ الاستدلال على الإثبات (٤) فرع تصوَّر المستدل عليه. وما ذكرتموه غيرُ متصور ويمنع صحّه اتّصافه تـعالى بـه،

- ۲ , ج : اثبت أرادة مخصوصة. ١٦٤ / ٤ : دالنساء : ٤ / ٤٦٤. ٤ . ج : اتيان / ب : اثبات ممنوع وما التزموه.
  - ٣. الف : اعترض.

ويمنع وجوب الاتّصاف بأحدهما وكون الضّدّ نقصاً، بل ثبوته نقصٌ، إذ امرُ المعدوم ونهيُه وإخباره سفة. والأحكام عقليّةً لا سمعيّةً فـالمُخصّص إمّا الصّفات أو الوجوه والاعتبارات الّتي تقع عليها الأفعال، ويقبح الأمر بما لا يريدُ.

وتمهيدُ العذر في قتل العبد بإيجاد صورةٍ، الأمر، وهو مشترك بين الطلب والإرادة. والمُطاعُ إن عنوا به نفوذَ قدرته في جميع الممكنات فهو حقٌّ، وإن عنوا ما طلبوه منعناه.

المطلب الثَّامنُ: في أحكام هٰذه الصِّفات وهي إحدىٰ عشر بحثاً

الف ذهب جماعة من المعتولة والأشاعرة الي أنّ هذه الصّفات وجوديّةً، وإلّا لصحّ حملُها على المعدوم. والملازمة ممنوعةً، فإنّ كثيراً من العدميّات يمتنعُ حملهُ على المعدوم، وعندَ الأواثـل وأبـي الحسـين أنّـها ليست وجوديّةً. وإلّا لزم تعدّدُ القدماء.

ب - هي نفش الذات في الخارج وإن كانت زائدةً في التّعقّل، وهو اختيارُ الأوائل وأبي الحسين، لما تقدّم، ولأنّ الوجود لو كان زائداً كان ممكناً، لأنه وصفٌ للماهيّة، فلا يكونُ واجباً، هذا خُلفٌ. ولأنّ مؤثّره إمّا الماهيّة لا بشرط الوجود، فالمعدومُ مؤثّر في الموجود أو بشرطه،<sup>(۱)</sup> في تسلسل<sup>(۲)</sup> أو يدور أو غيرها، فيفتقر الى الغير.

۱. ج: لشرطه. ۲. الف: فتسلسل.

وعندَ جماعة من المعتزلة والأشاعرة أنّها زائدةً، للمغايرة بينَ قـولنا: واجب الوجود موجودٌ، وبين قولنا: إنّه قادرٌ. وللاستفادة بكلّ منهما، بخلاف قولنا: واجبُ الوجود واجبُ الوجود؛ ولأنّا قد نـعلمُ الذّات ونشكٌ<sup>(1)</sup> في الصّفات، وكلّ ذلك يدلُّ على المغايرة الذّهنيّة.

لا ج – هذه الصّفات أزليّةً وإلّا لافتقرت إلىٰ مؤثّر، فإن كان ذاته دار، وإن كان غيره افتقر إلىٰ غيره، ولأن تأثيره في غيره يستلزم ثبوتها، فهي ثابتة قبل علّتها.

د\_هٰذه الصّفات ذاتيّةٌ عندَ المعتزلة والأوائل، لامتناع استنادها إلىٰ غير ذاته، لما تقدّم، وعندَ الأشعريّة أنّها معلّلةٌ بالمعاني، فهو قادرٌ بقدرة، عـالمّ بعلم، حيّ بحياة، إلىٰ غير ذلكِ مِن الصّفات.

قال نفاةُ «الأحوال» منهمَ إَنَّ العَلَمَ نَفْسَ العالميَّة، والقدرة نفس القادريَّة، وهما صفتان زائدتان على الذات وقال مثبتوها: إنَّ عالميَّته ـتعالى ـ صفةٌ معلَّلةٌ بمعنى قائم به، وهو العلم.

همإرادته إمّا نفسُ الدَّاعي، كما تقدَّم، أو أمرَّ زائدٌ عليه مستندُّ إلىٰ ذاته، كاختيار النَجّار،<sup>(٢)</sup> خلافاً للجمهور. وعند الجبّائيين أنّه مريدٌ بإرادةٍ حادثةٍ لا في محلّ؛ إذ لو كان مريداً لذاته لعَمت إرادته، كالعلم، فيريدُ الضّدّين، أو لإرادةٍ قديمةٍ لزم ثبوتُ القدماء، أو لإرادة حادثة في ذاته كـان محلّاً

- ۱ ـ الف : نشكّل.
- ۲ . ب: کاختیار المختار.

للحوادث، أو في غيره. فان كان حيّاً رجع حكمها إليه، وإلّا استحال حلولها فيه، ووجودُ إرادة لا في محلّ غيرُ معقول.

و خبره -تعالى - صدق، لقبح الكذب عقلاً، فلا يصدر عنه، ولأنّ الكذبَ إن كان قديماً استحال منه الصّدق، والتّالي بـاطل، للـعلم بـإمكان صدور الصّدق من العالم بالشّيء. والأخيرُ دليل الأشاعرة ولا يـتمّ، لبـنائه علىٰ أنّ الكلامَ القديمَ هو عين الخبر، وأنّه خبرُ واحدٌ، ولعدم دلالته عـلىٰ صدق الألفاظ.

ز ـ قدرته ـ تعالى ـ تتعلَقُ بكل مقدور، للتساوي في العلّة الَـتي هـي الإمكانُ. ومنع الأوائل من صدور اتنين عنه، لأنّه بسيط، ولا يتأتى في القادر لو صح. ومنع الثّنويّةُ والمجوس من صدور الشّرّ عنه، وإلّا كان<sup>(١)</sup> شرّيراً. فعند المجوس فاعلُ الخير يزدانُ وفاعل الشّرّ أهرمن. وعـنوا بـهما مـلكاً وشيطاناً، واللهُ ـ تعالىٰ ـ منزّة عن فعل الخير والشّرّ. والمانويّةُ تسند ذلك<sup>(٢)</sup> الى النّور والظُلمة وكذا الديصانيّة.

وعند جميعهم أنّ الخيّر هو الّذي يكون جميع أفعاله خيراً، والشّرّيرَ هو الّذي يكون جميع أفعاله شرّاً. والخيرُ والشّرّ لا يكونان لذاتـهما خـيراً وشرّاً، بل بالإضافة إلىٰ غيرهما. وإذا أمكن أن يكون شيء واحد بالقياس إلىٰ واحد خيراً وبالقياس إلىٰ غيره شرّاً أمكن أن يكونَ فاعل ذلك الشّيء واحداً.

- ۱ . ج : لکان. ۱
- ۲ . ج : يستندونهما / ب : يستند وكذا.

| ٤٧ | تيّة | الثبو | المصفات | ي | į |
|----|------|-------|---------|---|---|
|----|------|-------|---------|---|---|

ومنع النُظامُ من قدرته على القبيح، لأنّه محالٌ، لدلالته على الجهل أو الحاجة. والاستحالة من جهة الدّاعي، لا من حيث القدرة.

ومنع عَبّاد من قدرته علىٰ ما علم وقوعه أو عدمه لوجوبه أو امتناعه وهو ينفي القدرة، والعلمُ تابعٌ.

ومنع البلخيَّ من قدرته علىٰ مثل مقدور العبد؛ لأنه إمّا طاعةٌ أو سفةٌ، وهما وصفان لا يقتضيان المخالفة الذَّاتيّة.

ومنع الجُبّائيّان من قدرته علىٰ عين مقدور العبد، لامتناع اجتماع قدرتين علىٰ مقدور واحد؛ لأنّه إن وقع بهما استغنىٰ بكلّ منهما عن الآخر، وإن لم يقع بهما كان المانعُ هو وقوعه بالآخر، فيقع بهما حال ما لا يقعُ بهما وإن وقع بأحدهما لم يكن الآخر قادراً، والأخيرة ممنوعةً.

ح ـ علمُه ـ تعالى ـ متعلَّقٌ بكلَّ معلوم، لأنَّه حيّ، فيصحّ أن يعلم كـلَّ معلوم. فلو اختصّ تعلقه بالبعض افتقر إلىٰ مخصّص، وهـو مـحال ولأنّـه يصحُّ أن يعلم كلّ معلوم، فيجب، لأنّها صفةٌ نفسيّةٌ متىٰ صحّت وجبت.

وبيانُ المقدّم، أنّه حيٌّ، وهو يصحّ أن يعلم كلّ معلوم، لأنّ الحيّ هو الَذي لا يستحيل أن يعلم. ونسبةُ الصّحّة إلى الكلّ واحدةً.

وبعض الأوائل منع من علمه بذاته، لأنّه إضافةٌ فيستدعي المخايرة. وينتقضُ بعلمنا بأنفسنا.

ومنهم من منع علمه بغيره، لاستحالة حلول صور في ذاته. ويُنتقضُ

بعلم الواحد بنفسه، ولأنّه إضافةٌ، لا صورةٌ، ولأنّ الصّدور<sup>(١)</sup> عنه أبلغ في الحصول من الصّورة المنتزعة الصّادرة عن العاقل لمشاركة المعقول، ثم تلك الصّورة تعلمُ بذاتها، فهنا أولى.

ومنهم من منع من علمه بالجزئيّات من حيث هي متغيّرةً إلّا علىٰ وجه كلّيّ، فلا يعلم أنّ المتغيّر وقع أو سيقع؛ لأنّه عند عدمه إن بقى العـلمُ لزم الجهل، وإلّا كان متغيّراً.

وأجاب بعضهم بأنَّ العلم بأنَّ الشَّيء سيوجد هو غير العلم بالوجود حينَ الوجود.

وهو غلطٌ، لاستدعاء العلم المطابقةَ، بل الحقُّ أنَّ التَّغيّرَ في الإضافات كتغيّر المقدور المستلزم تغيّر إضافة القدرة، لا القدرة.

ط وجوبُ وجود قُدْاتَه يِقْتَضِي امتناعَ عدمه في وقتٍ مًا. فهو قديمٌ أزليّ باقٍ سرمديٌّ. وبقاؤه لذاته لا لبقاء يقوم به، خلافاً للأشعريّ، وإلّا افتقر في وجوده إلىٰ غيره، هذا خُلفٌ. ولأنّ بقاءه باق فيتسلسل أو يدور إن بقى بالغير أو بالذّات، وإن بقى لذاته كان أولىٰ بالذَاتيّة.

والتّحقيق أنّ البقاء يراد به امتناع خروج الذّات الثّابتة عن ثـبوتها<sup>(٢)</sup> ومفارقة الوجود لأكثر من زمان واحد بعدَ الزّمان الأوّل، والأوّل ثابتٌ في حقّه تعالىٰ، لا زائدَ عليها. والثّاني منتفٍ،<sup>(٣)</sup> لأنّـه لا يـعقلُ فـيما لا يكـونُ فانياً.<sup>(٤)</sup>

> ۱ . ج : المصدور. ۲ . ج : ثباتها. ۳ . ب : مفتقرٌ . ٤ . ب، ج : زمانياً.

| 189 | ن <b>يّة</b> ( | الثبوا | المتغات | بي | į |
|-----|----------------|--------|---------|----|---|
|-----|----------------|--------|---------|----|---|

كما أنّ الحكم بأنّ الكلّ أعظم من الجزء لا يمكن وقوعه في زمان أو في جميع الأزمنة، كما لا يقال إنّه واقعٌ في مكان أو في جميع الأمكنة. وهو بناءٌ علىٰ أنّ التّغيّر يستدعي الزّمان.

ي قدرتُه، علمه؛ وإرادته كافيةً في الإيجاد، لوجوبه عند اجتماعهما، خلافاً لبعض الحنفيّة، حيث أثبتوا التّكوين صفة أزليّة لله تعالىٰ. والمكوّن محدث، لقوله تعالىٰ: فإِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾<sup>(1)</sup> ف«كن» متقدّمٌ عَلى «الكون»، وهو المسمّىٰ بـالأمر، والكملمة والتّكوين والاختراع والإيجاد والخلق، ولأنّ القدرة مؤثّرةٌ في صحّة وجود المقدور، والتّكوين مؤثّر في نفس وجوده.

وهو غلطٌ، لأنَّ التَّكوينَ إِنَّ كَانَ قِ*دَيْماً لَ*وْم قَدَم الأثر، لأنَّه نسبةٌ، وإن كان محدثاً تسلسل. وقوله «كن» لا يدلَّ علىٰ إثبات صفة زائدة على القدرة، والقدرةُ لا تأثيرَ لها في صحّة الوجود، لأنّها ذاتيَةٌ للممكن.

**يا ـ أثب**ت الأشعري «اليد» صفةً وراء القـدرة، و «الوجـ»» صفةً وراء الوجود، و «الاستواء» صفةً أخرىٰ. وأثبت القاضي <sup>(٢)</sup> إدراكَ الشّمّ والذَوق واللّمس ثلاثَ صفاتٍ. وأثبت عبدالله بن سعيد «القدم» صفةً مغايرةً للبقاء، و

١ . يس : ٣٦ / ٨٢ . ٢ . هو أبو الحسن عبد الجبار بن أحمد المعروف بقاضي القضاة، من أئمة المعتزلة، له مصنّفات منها: شرح الأُصول الخمسة، تنزيه القرآن من المطاعن، المغني، مات سنة ٤١٥ هـ الأعلام: ٣/ ٢٧٣ .

«الرّحمة» و «الكرم» و «الرّضا» صفاتٍ غيرَ الإرادة. ولا دليل علىٰ شيء من ذلك.

وجزم آخرون بنفي ما زاد على السّبعة، لأنّا كلّفنا بـالمعرفة، وإنّـما تحصل بمعرفة الصّفات، فـلابُدّ مـن طـريق، وليس إلّا الاسـتدلال بـالآثار والتّنزيه عن النّقصان، وإنّما يدلّان على السّبعة، ونمنع من التّكليف بكمال المعرفة.



الفصل الثّاني

في الصّفات السّلبيّة وفيه مطالبُ [اثنىٰ عشر]: [المطلب] الأوّل: في أنّه \_ تعالى \_ ليس بمتحيّز

اتفق العقلاء عليه، خلافاً للمجسمة، لأنّ كلّ متحيّز لا ينفك عن الحركة أو السّكون، فيكون مُحدَلناً، ولأنه حيلنذ إمّا جسم فيكون مركّباً فيكون حادثاً أو جزءاً لا يتجزّأ، وهو غير معقول، لإمتناع اتصاف مثل ذلك بالقدرة والعلم غير المتناهيين، ولأنّه لو كان جسماً لكان مركّباً. فالعلمُ الحاصل لأحد الجزأين ليس هو الحاصل للآخر، فيتعدد الآلهةُ. والظواهر متأولةٌ، وعجزُ الوهم لا يعارضُ القطع العقليّ.

المطلب الثَّاني: في أنَّه \_ تعالى \_ لا يحلّ في غيره

المعقول من الحلول قيامُ موجود بموجود آخر علىٰ سبيل التّبعيّة بشرط امتناع قيامه بذاته. وهو محالٌ في حقّ واجب الوجود، ولقضاء العقل بأنّ الغنيّ عن المحلّ يستحيلُ حلوله فيه. فان كان حالاً في الأزل لزم قدم المحلّ، وإن لم يكن تجدّدت الحاجة، ولأنّ حلول الشّيء في غيره إنّـما

يتصوّر لو كان الحالُّ إنّما يتعيّنُ بواسطة المحلّ، وواجب الوجود لا يتعيّنُ بغيره.

وعندَ بعض النّصارئ، أنّه ـتعالى ـ حالٌ في المسيح. وعند الصّـوفيّة أنّه ـتعالى ـ حالٌ في<sup>(١)</sup> العارفين. والكلّ محالٌ، فهو إذن ليس بـعرض ولا صورة، لافتقارهما الى المحلّ.

المطلب الثَّالث: في أنَّه ـ تعالى ـ مخالفُ لغيره لذاته

ذهب أبو هاشم إلىٰ أنَ ذاته متعالى مساويةً لسائر الذّوات في الذّاتيّة، ويخالفها بحالة توجبُ الأحوال الأربعة، أعني الحييّة والعالميّة والقادريّة والموجوديّة. وهي الحالة الإلْهِيّة لأنَ مفهومَ الذّات هو ما يسمح أن يعلم ويُخبر عنه. وهو غلطً؛ لأنَ هذا المفهوم<sup>(٢)</sup> أمرّ اعتباريٍّ ليس نفسَ الحقائق الثّابتة في الأعيان، بل من المعقولات الثّانية.

ولا يمكن تساوي كلّ الذّوات، لأنّ اختصاصَ بـعضها بـما يـوجب المخالفة إن لم يكن لمرجّح كان ترجيحاً لأحد طرفي الممكن، لا لمرجّح، وإلّا تسلسل.

> ١ . ج : حالٌ في الابدان العارفين. ٢ . ج : هذا المفهوم ليس امر اعتباري .

| ۱۰۳ | السّلبيّة | لم المصفات | فى |
|-----|-----------|------------|----|
|-----|-----------|------------|----|

المطلب الرّابع: في أنَّه ـ تعالى ـ غيرُ مركَّب

كلَّ مركَب ممكنٌ، لأنَّه يفتقرُ<sup>(١)</sup> إلىٰ جزئه، وجزؤه غيره، وكلَّ مفتقرٍ ممكنٌ، وواجبُ الوجود ليس بممكن، فليس له أجزاءُ ماهيّة، أعني المادَّة والصّورة، ولا عقليّة، أعني الجنس والفصل، ولا مقداريّة؛ ولا يتركّب عنه غيره، فليس جنساً ولا فصلاً ولا نوعاً يندرج تحته أفرادٌ، ولا يتركّب عنه غيره، إذ يستحيل أن ينفعل عن غيره.

المطلب الخامس: في أنَّه - تعالى - لا يتحدُّ بغيره

اتفق العقلاء من المتكلّمين والحكماء إلى<sup>(٢)</sup> امتناع الآتحاد، إلا فرفوريوس والرئيس في بعض كتبه، لأن الشّيئين بعدَ الاتّحاد إن بقيا موجودين فهما اثنان لا واحدً. وإن عُدما فلا اتّحادَ، بل حدث ثـالتّ، وإن عُدم أحدهما لم يتّحد المعدوم بالموجود. وهـذا حكم عامَّ في كلّ الماهيّات. نعم قد يقال: الاتّحادُ بالمجاز على صيرورة شيء شيئاً آخر بأن يخلعُ صورته ويلبس الأخرى، كما يقال: صار الماء هواءً؛ أو بأن يحدث للأجزاء مزاج<sup>(٣)</sup> وهيئة زائدة على الاخر كما يقال: صار العام خوان أو بأن يحدث

| ۲ . ج : على   | ۱ . ج : مفتقر.      |
|---------------|---------------------|
| کې ج : منتقې. | ٣. ب، ج : امتزاجاً. |

حقيقته وعدم أمر زائد عليها وامتناع تركّبه من غيره أو معه.

وقالت النّصاري باتّحاد الأقانيم الثّلاثة: الأب والأبن وروح القـدس، واتّحد ناسوتُ المسيح باللّاهوت.

والصّوفيَّةُ قالوا: أنَّه \_تعالى \_ يتّحدُ بالعارفين. والكلُّ غيرُ معقول.

المطلب السادس: في أنَّه \_ تعالى \_ ليس في جهة

اتفق العقلاء عليه إلا المجسّمة والكرّاميّة، لأنّه ليس بمتحيّز ولا حال في المتحيّز، فلا يكون في جهة بالضّرورة، ولأنّ الكائن في الجهة لا ينفك عن الأكوان بالضّرورة، فيكون مُحدَثاً، وواجبُ الوجود ليس بمُحدَث؛ ولأنّ مكانه مساو لسائر الأمكنة، فاختصاصه به ترجيحٌ عن غير مرجح، ويلزمُ قِدَم المكان أو حلول المجرّد في مكان بعدَ إن لم يكن. وهو غير معقول.

وأصحابُ أبي عبدالله ابن الكرّام ذهب بعضهم إلىٰ أنّه في جهةٍ فوق العرش لا نهاية لها، والبُعد بينه وبينَ العرش غيرُ متناه أيضاً. وقال بعضهم متناهٍ. والكلّ خطأٌ، لما تقدّم، ولأنّ العالم كرةٌ.

المطلب السابع: في استحالة الألم واللذّة عليه تعالىٰ

اتفق العقلاء على استحالة الألم عليه، لأنّه إدراك منافٍ، ولا منافي له تعالىٰ. أمّا اللذّةُ فقد اتفق المسلمون على استحالتها عليه، لأنّ اللذة والألمَ في الصّقات السّلبيَّة.....

من توابع اعتدال المزاج وتنافره، ولا مزاجَ له ـتعالى ـ، ولأنّ اللّذَة إن كانت قديمةً وهي داعيةٌ إلىٰ فعل الملتذَ به وجب وجوده قـبل وجـوده لوجـود الدّاعي وانتفاء المانع، وإن كانت حادثةُ كان محلّاً للـحوادث. وفـيه نـظرّ، لجواز اتّحاد داعي اللذَة والإيجاد.

والأوائل أثبتوا له لذَةً عقليَّةً لا بفعله، بل باعتبار علمه بكماله، فإنَّ كُلَّ من تصوّر في نفسه كمالاً ابتهج، كما أنَّ من تصوّر نقصاناً في نفسه تألَّمَ. ولمّا كان كماله ـتعالى ـ أعظمَ الكمالات، وعلمه بكماله أتمّ العلوم استلزم ذلك أعظمَ اللّذات.

والصّغرىٰ ممنوعةً والقياسُ على الشّاهد ضعيف، والاجماع ينفيه. م*زتميت كيتي سوى* تذنيبُ

يستحيل اتّصافه بكلّ كـيفيّة مشـروطة بـالوضع، كـالألوان والطّـعوم والرّوائح وغيرها في<sup>(١)</sup> الأعراض، لامتناع انفعاله تعالىٰ.

المطلب الثَّامن: في أنَّه \_ تعالى \_ ليس محلًّا للحوادث

اتّفق الأكثرُ عليه، خلافاً للكرّاميّة، لامتناع انفعاله في ذاتـه، فـيمتنع التّغيّرُ عليه، ولأنّ الحادث إن كان صفةَ كمال استحال خلوّه عنها أزلاً،<sup>(٢)</sup> وإلّا

> ۱ . ج، ب : من. ۲ . ب : أوّلاً.

استحال اتّصافُه بها، ولأنّه لو صحّ اتّصافُه به كانت تلك الصّحّةُ لازمةً لذاته، لاســتحالة عـروضها،<sup>(١)</sup> وإلّا تسـلسل، فـتكونُ أزليّةً. وصحّةُ الاتّـصاف بالحادث تستدعي صحّة وجود الحادث أزلاً،<sup>(٢)</sup> وهو محالً.

المطلب التاسع: في أنَّه ـ تعالى ـ غنيُّ

هذا من أظهر المطالب، لأنّه واجب من جميع الجهات، وكلّ ما عداه ممكنَّ محتاجٌ إليه، فلا يُعقل احتياجُه \_تعالى \_إلىٰ غيره، ولأنّ ذاتَه واجبةٌ، وصفاته نفش حقيقته، فيستغني في ذاته وصفاته، ولأنّه \_تعالى ـ ليس محلًا للحوادث، وغيره حادثٌ، والإضافات ليست وجوديّةً.

المطلب العاشر: في أنَّه غيرُ مُعَلِّهِمُ لِلبَشِيرِ

هذا مذهبٌ ضرار والغزاليّ<sup>(٣)</sup> وجميع الأوائل، لأنّ المعلوم منه -تعالى -ليس إلا السّلوبَ، مثلُ أنّه ليس بجسم ولا عرض، أو الإضافات مثل أنّه قادرٌ عالمٌ خالقٌ رازقٌ. والحقيقةُ مغايرةٌ لذلك بالضّرورة. وعندَ جماهير المعتزلة والأشاعرة، أنّه ـتعالى ـ معلومٌ، لأنّ وجوده معلوم، وهو نفس حقيقته، ونمنع الصّغري.

> ۱. ج : عدمها. ۲. ب : أوّلاً. ۳. هو أبو حامد محمد بن محمد المعروف بالغزالي، المتوفّيٰ ۵۰۵ هـ.

| ١٥٧ | في الصّغات السّل |
|-----|------------------|
|     | ÷                |

# المطلب الحادي عشو: في استحالة الرّؤية عليه تعالىٰ الأشاعرة خالفوا جميعَ الفرق في ذلك. أمّا المعتزلةُ والفلاسفة فظاهرً. وأمّا المجسّمة، فلاته لو كان مجرّداً لاستحال رؤيته عندهم. واتفق العقلاء إلّا المجسّمة على انتفاء الرّؤية، بسبب الانطباع أو السِّعاع، عنه \_تعالى \_.

والأشاعرةُ قالوا، إنَّا نفرقُ بينَ علمنا حالةَ فتح العين وتغميضها، وليس بالانطباع ولا الشّعاع، فهو راجعٌ إلىٰ حالةٍ أخرىٰ ثابتةٍ في حقّه تعالىٰ.

والضّرورة قاضية ببطلانه، لانتفاء الجهة، وكلّ مرئيّ<sup>(1)</sup> مقابلٌ أو في حكمه، ولأنّه لو كان مرئيّاً لرأيناه الآن، لإنتفاء الموانع ووجود الشّرانط، إذ ليست هنا إلّا صحّة كونه مرئيّاً وسلامة الحاسّة، ولقوله تعالىٰ: ﴿لا تُـدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ ﴾<sup>(٢)</sup> تمدّح به، لتخلّله بين مدحين، فإثباته نقصٌ، وهو مُحالٌ عليه تعالىٰ، ولقوله: ﴿لَنْ تَرَانِي ﴾،<sup>(٣)</sup> و «لن» لنفي الأبد، وإذا انتفت في حقّ موسىٰ ﷺ فكذا غيره.

- الف : كل مراى.
- ٢. الانعام: ٦/ ١٠٣.
- ٣. الاعراف : ٧ / ١٤٣ .

احتجّوا بأن الجوهرَ والعرضَ مرئيّان، والحكمَ المشترك لابَدٌ له من علّة مشتركة، وليس إلّا الوجود والحدوث، والأخير لا ينصلحُ للنعلّيّة، لأنَ جزءه عدميّ، ولقوله تعالىٰ: ﴿وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ \* إِلَى رَبِّهَا نَـاظِرَةٌ﴾،<sup>(1)</sup> ولأنّه ـتعالى ـ علّقها على استقرار الجبل المسمكن، لأنّه جنسمٌ ولأنّ موسىٰ ﷺ سألها.

والجواب: وجودُه -تعالى - نفس حقيقته، وهو مخالفٌ لوجودنا، فلا يجب تساويهما في الأحكام. ونمنعُ احتياج صحّة الرّؤية إلى علّة، إذ لو وجب تعليل كلّ حكم تسلسل، ولأنها عدميّةٌ، ونمنعُ تساوي صحّة رؤية الجوهر وصحّة رؤية العرض، ويجوز تعليل المشترك بعلّتين مختلفتين، ونمنع الحصرَ بوجود الإمكان، فيجوزُ أن يكونَ علّةً لإمكان الرؤية وإن كان عدميّاً.

والحدوث هو الوجودُ المسبوق، ولا يلزمُ من وجود العلَّة وجود المعلول، لجواز التوقّف علىٰ شرط أو حصول مانع. و «إلىٰ» واحدُ «الآلاء»، أو أنَّ فيها إضماراً، تقديره: «إلىٰ نِعَم ربّها» والتّعليق على الاستقرار حالةً الحركة، وهو محال، والسّؤالُ وقع لقوم موسىٰ، لقوله تعالىٰ: «فقد سألوا موسىٰ أكبرَ من ذلك، فقالوا: ﴿أَرِنَا اللهَ جَهْرَةٌ﴾ <sup>(٢)</sup>.

- ۱۱. القيامة: ۲۰ / ۲۲ \_ ۲۳,
  - ٢ . النساء: ٤ / ٥٣ .

| لصَفات السّلبيَّة | ب ا | أبر |
|-------------------|-----|-----|
|-------------------|-----|-----|

المطلب الثاني عشر: في أنَّه ـ تعالى ـ واحدُ

لو كان في الوجود واجبا الوجودِ لكانا مشتركين في هٰذا المعنىٰ، فإمّا أن يكونَ ذاتيًا لهما، أو لأحدهما، أو عارضاً لهما. والأوّلُ يستلزم تركّبَ كلّ منهما، فيكون مسمكناً. والثّاني والثالث يستلزم كلّ منهما أن لا يكونَ معروضه في ذاته واجباً.

ولا يجوز أن يكونَ الواجبُ لذاته هو المعنىٰ المشترك خاصّةً، إذ لا وجودَ له في الخارج إلّا مخصّصاً.

ولا يجوز أن يكون المخطص سلبياً، فإن سلب الغير لا يتحصّل إلا بعدَ حصول الغير؛ ولأنَّ المخالفة ممكنةً، لأنَّ كلَّ واحد منهما قادرً على جميع المقدورات، فيصح أن يقصد أحدهما إلىٰ ضدّ ما قصد<sup>(1)</sup> الآخرُ، فإن حصل المرادان، اجتمع الضّدّان، وهو محال، وان عدما كان المانع من مُراد كلّ منهما وجودَ مراد الآخر، فيلزمُ وجودهما وإن وُجِدَ أحدهما فهو الإله؛ وللسّمع.

وقالت النَّنويّةُ بقدم النَّور والظلمة وكلُ خير في العالم فمن النَّور، وكلَّ شر فمن الظلمة، وكلُّ منهما لا نهايةَ له في الجهات الخمس. والنَّورُ حـيٌّ عالمٌ والظلمةُ حيّةٌ جاهلةٌ. وسببُ حدوث العالم اختلاط أجزاء من النّور

۱. ب، ج: قصده.

بأجزاء من الظلمة. وأراد النّورُ الأعظم استخلاصَ تلك الأجزاء من الظلمة. فلم يمكنه إلّا بخلق هذا العالم وخلق الأجسام النّيّرة فيه، بحيث تستخلصُ بنورها تلك الأجزاء النّورانيّة من الظلمة. فإذا خلصت فنيٰ <sup>(1)</sup> العالم.

وهذا الكلامُ كلّه خطأ، فإنَّ النّورَ عرضٌ لا يقومُ بذاته، والظلمةَ عدميَّةً، وعدمُ التّناهي مُحالٌ، لما تقدّم.

وقال المجوش: إنّ للعالم صانعاً قـادراً عـالماً حـيّاً حكيماً، سـمّوه يزدان، وكلّ خير في العالم منه، وأنّه أفكر<sup>(٢)</sup> لو كان لي ضدُّ في الملك كيف تكونُ حالي معه، فحدث الشّيطانُ من تلك الفكرة، وكلّ شرّ في العالم منه، واسمه اهرمن. وبعضهم قال بقدم الشّيطان وهو ظاهر الفساد أيضاً.

وقالت النصارئ: البار*ي خطلي جوهر و*احدٌ ثلاثة أقانيم، أقنوم الأب وهو وجوده، وأقنومُ الإبن وهو علمه، واقنومُ روح القدس، وهو حياته. فإن أرادوا الصّفات فلا منازعةَ إلّا في اللّفظ، وإلّا فهو خطأ، لما تقدّم.

> ۰ . ج : نفی . ۲ . ج : فکر .

**المرصد المشادس** في **العدل** مر*اتيت يجيريني* وفيه مطالب



[المطلب]الأوّل

### في الحسن والقبح العقليّين

الفعل إن لم يكن له صفةً زائدةً علىٰ حدوثه فمهو كحركة السّاهي والنّائم. وإن كان، فهو إمّا حسنٌ لا صفة زائدة له علىٰ حسنه، وهو المباح؛ أو له صفةٌ زائدةٌ، فإن أوجبت الذَمَ على التَرك فهو الواجبُ، وإلّا النّدبُ؛ وإمّا قبيحٌ، وهو ما يستحقّ فاعله العالمُ بحاله اللّم.

واتفقت المعتزلة علىٰ أنَّ مَن الأَسْيَاء مَا يُعَلَّم كونه حسناً وقبيحاً بالضّرورة، كحسن الصّدق النافع والإنصاف والإحسان وشكر المُنعم وقبح الكذب الضّارَ والظلم والفساد وتكليفِ ما لا يُطاق؛ ومنها ما يعلم حسنه وقبحه بنظر العقل، كحُسن الصّدق الضّارَ وقبح الكذب النّافع، ومنها ما يُعلم من جهة الشّرع، لا بمعنىٰ أنّه علّةً في الحُسن والقبح، بل أنّه كاشف لجزم من لم يعتقد الشّرعُ به، ولأنّه لولاه لجاز إظهار المعجزة<sup>(1)</sup> علىٰ يد الكاذب، والخُلف في وعده ووعيده. والتّعذيب على الطاعة والإثابة على المعصية، فينتفي فائدةُ التّكليف ولأُفجِمَتِ الأنبياءُ.

١ . الف : المعجز.

وقالت الأشاعرة: إنهما شرعيّان، فالحسنُ ما أمر الشّارعُ به، والقبيحُ ما نهىٰ عنه؛ لأنَّ العلمُ به ليس نظريًا إجماعاً ولا ضروريّاً، وإلّا لساوى العلم بأنَ الكلّ أعظمُ من الجزء. والتّالي باطلٌ قطعاً، فكذا المقدّمُ، ولأنَّ الكذبَ قد يحسنُ إذا اشتمل علىٰ مصلحة، كتخليص نبيّ من ظالم، أو قال: لأكذبنَ غداً، ولأنه -تعالى - كلّف من علم عدمَ إيمانه، وخلاف معلوم الله -تعالى -مُحال، وكلّف أبا لهب بالإيمان بجميع ما أخبر به. ومن جملة ما أخبر<sup>(1)</sup> أنَه لا يؤمنُ، فقد كلّفه بأن يؤمن بأن لا يؤمن. وهو جمعٌ بينَ النّقيضين؛ ولأنَ

والجواب: المنع من الملازمة فإن التصديقات الضرورية تتفاوت بتفاوت التصوّرات في الكمال والنقصان، ومن بطلان التّالي، والكذب ليس بحسن مطلقاً. ويجب التّوريةُ لتخليص النّبي، فينتفي الكذب، أو يأتي بصورة الإخبار من غير قصد له، بل للاستفهام. ويجبُ ترك الكذب في الغد، لاشتماله على وجهي حسن، هما ترك الكذب وترك إتمام العزم عليه وإن اشتمل على وجه قيح، وهو أولى من الكذب المشتمل على وجهي قبح هما الكذب وإتمام العزم عليه، وعلى وجه حُسن وهو الصدق، والعلم تابعٌ، فلا يؤتَّرُ في المتبوع.

ونمنع إخباره عن أبي لهب بعدم الإيمان. والسّورةُ اشتملت<sup>(٢)</sup> علىٰ

۱.ج: اجزائه. ۲.ج: إنه اشتملت.

في المحسن والقبح العقليَّين ......

ذمّه، لا على الإخبار بعدم إيمانه. ويُحتَملُ نزولها بعدَ موته. ويؤيّده قـوله تعالى: (مَا أَغْني عَنْهُ)<sup>(1)</sup> وقوله تعالىٰ: (سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتَهُمْ)<sup>(٢)</sup> يُحتَمل نزولها بعدَ موتهم أو حالَ غفلتهم. والغافل غير مكلّف. وسيأتي بيانُ إختيار العبد.

تذنيبُ

القبائح إنّما قبحت لما هي عليه. وكذا الواجباتُ، فـإنّ العـقلاء مـتىٰ علموا الظلمَ، أو منعَ ردّ الوديعة، أو ترك شكر المنعم،<sup>(٣)</sup> ذمّوا فاعل ذلك، ومتىٰ علموا ردّ الوديعة أو شكر النّعمة مدحوا فاعله. فإذا طلب منهم العلّة بادروا إلىٰ ذكر الظّلم أو منع الوديعة أو كفران النّعمة أو فعل الشّكر أو الرّد. فلولا علمهم الضّروريّ بالعلم لما بادروا إليها وللدوران، فإنّ الضّرر متىٰ كان ظلماً كان قبيحاً. وإذا انتفى الظلم انتفى قبحه فكان علّةً.

- ۱ . المسد : ۲/۱۱۱ . ۲
  - ٢ . البقرة: ٢ / ٦.
  - ٣. ب، ج : النعمة.

المطلب الثاني

## في أنَّه \_ تعالى \_ لا يفعل القبيح ولا يُخلَّ بالواجب

يدلٌ عليه أنَّ له صارفاً عن القبيح، لأنَّه غنيٌّ عنه وعـالمٌ بـقبحه، ولا داعيَ له إليه، لا نتفاء داعي الحاجة والحكمة، فلا يصدرُ الفعل عنه قطعاً.

والأشاعرة أسندوا القبائح إليه تعالىٰ عن ذلك ـ لأنّه كلّف الكافر مع علمه بامتناع الإيمان منه، وتكليفُ ما لا يُطاقُ قبيحٌ عندكم، ولأنّه ـ تعالى ـ جمع بين الرّجال والنّساء في الدّنيا وعكن بعضهم من بعض، وجعل لهـم ميلاً إلى الاجتماع وحرّمه، وذلك قبيح، كما يقبح منّا جمع العبيد والإماء،

وقد بيّنا أنّ العلمَ تابعٌ، والغرضُ في التّكليف هو التّعريض علىٰ معنىٰ أنّه يجعله بحيثُ يتمكن من الوصول إلى النّفع وقد حصل الغرضُ، والجامع بينَ العبيد والإماء إذا نهاهم عن وصول بعضهم إلىٰ بعض وتوعَدهم عليه بعظيم الضّرر، وفعل بهم ما يُقرّبهم من الامتثال ويُبعّدهم عن المخالفة، ونصب لهم من يؤدّبهم إذا أخلّوا بما أمروا به عاجلاً ووعدهم على الامتثال بعظيم النّفع الّذي لا يمكن الوصول إليه إلا به لم يكن قبيحاً.

|     |   | 4           |    |
|-----|---|-------------|----|
| 170 | ۲ | خلق الاعمال | في |
|     |   | -           |    |
|     |   |             | ¥- |

المطلب الثَّالث

في خلق الأعمال

ذهب جـهم بـنُ صفوان إلىٰ أن لا فـاعل إلّا الله ـتـعالى ـ وقـالت الأشاعرةُ والنّجاريّة، إنَ المُحدِثَ هو الله ـتـعالى ـ والعـبدَ مكتسبٌ، وأنّـه ـتـعالى ـ يـخلقُ قـدرة للـعبد والفعل معاً. واخـتلفوا في الكسب، فـقال الأشعريّ: هو إجراء العادة بإيجاد الله تعالى الفعل والقدرة معاً عندَ اختيار العبد، ولا أثرَ لقدرة العبد. وقال بعضُ أصحابه، معناه تأثيرُ قدرة العبد في كون الفعل طاعةً أو معصيةً أو عبثاً وغيرها من صفات الفعل التي يتناولها التّكليف وبها يستحقّ المدح والذمّ. وقال آخرون: إنّه غيرُ معلوم.

وذهب أهل العدل إلىٰ أنّ للحيوان أفعالاً تقعُ بقدرتهم<sup>(١)</sup> واختيارهم، فعندَ أبي الحسين ومن تابعه أنّ العلمَ به ضروريٌّ. وهو الحقّ. وعند باقي مشايخ المعتزلة ومن تابعهم من شيوخ الإماميّة أنّه كسبيٌّ.

لنا أنَّ كلَّ عاقل يعلمُ بالضَّرورة حُسنَ المدح عـلى الإحسـان والذَّمّ على الإساءة، وهو يتوقفُ علىٰ كون الممدوح والمذموم فاعلاً، ولأنَّ أفعالنا

الف، ب: بقدرهم.

واقعةٌ بحسب قصودنا ومنتفية بحسب صوارفنا. وهو معنى الفاعل. ولأنّ الضّرورة قاضية بالفرق بينَ حركاتنا الاختياريّة والاضطراريّة، ولقبح منه ـتعالىٰ ـ الأمر والنّهي كما يقبح أمرُ الجماد ونهيه؛ وللسّمع.

احتج الخصم بأن العبدَ حالَ الفعل إن لم يمكنه الترك فهو الجبر؛ وإن أمكنه: فإن لم يتوقّف الترجيح على مرجّح لزم ترجيح الممكن من غير مرجّح، وإن توقّف، فإن كان منه عاد البحث، وإلا لزم الجبر، لامتناع الفعل من دونه ووجوبه عنده، ولأنه لو كان موجداً لفعله لكان عالماً بتفاصيله، فإنَّ القصد<sup>(1)</sup> الكلّيّ لا يكفي في حصول الجزئيّ لتساوي نسبته إلى الجميع. والتالي باطل قطعاً، لعدم العلم بقدر السّكنات المتخلّلة في الحركات البطيئة، ولأنه لو أزاد العلم حركة جسم وأراد الله ـتعالى ـ تسكينه، فإن وقعا أو لم يقعا لزم المُحال، وإن وقع أحدهما كان ترجيحاً من غير مرجّح، لاستقلال كلّ منهما؛ ولأنّه ـتعالى ـإن علم الوقوعَ وجب وإلاّ امتنع، فلا قدرة.

والجوابُ: أنّه متمكنٌ من التَّرك نظراً إلى القدرة وغيرُ متمكن نـظراً إلى الدَاعي ولا يخرجه عن القدرة، لتساوي الطرفين بـالنّسبة إلى القـدرة وحدَها، وهو آتٍ في حقّ واجب الوجـود. والعـلم الإجـماليّ كـافٍ فـي الإيجاد. والقصد الكلّيّ قد ينبعث عنه الفـعل الجـزنيّ بـاعتبار تـخصيصه

. ١ الف : الفصل.

في خلق الأعمال .....

بالمحلّ والوقت لا باعتبار القصد، وقدرته ـتعالى ـ أقوىٰ، فكان صدورُ فعله أولىٰ، والوجوب المستند إلى العلم لاحقّ.<sup>(١)</sup>

وكما أنَّ فرضَ أحد النَّقيضين يقتضي وجوبَه لاحقاً دونَ امتناع الآخر، كذا فرضُ العلم، لأنّه مطابقٌ له. والأصل في هيئة التطابق هو المعلوم، مع أنَّه آتٍ في حقَّه تعالىٰ. والكسب غيرُ مفيد، لأنَّ تجويز صدور الاختيار ب يقتضي تجويز صدور غيره، لعدم الأولويَة؛ ولانسحاب أدلَتهم عليه، فبإن اختيار المعصية مغايرُ لاختيار الطاعة. فحصولُ أحدهما إن لم يكن لمرجّح لزم ترجيح أحد الطرفين لا لمرجّح، وإنَّ كان لمرجّح تسلسل. وكذا باقي الأدلة.

| <u>م</u> حظيرة القدس | ، إلى | ف النقس | تسليك | <b>I</b> |  |
|----------------------|-------|---------|-------|----------|--|

#### المطلب الرّابع

## في أنّه \_ تعالى \_ يريدُ الطاعات ويكره المعاصي

هذا مذهبُ العدليَّة، خلافاً للأشاعرة، لأنَّ له داعياً إلى الطاعة، ولا صارف له عنها، وله صارف عن المعصية، ولا داعيَ له إليها، لأنّه حكيم، والحكيمُ له داع إلى الحسَن، والطاعة حسنة، وله صارف عن القبيح، والمعصية قبيحةٌ؛ ولأنَّ إرادة القبيح قبيحةٌ، لاستحسان العقلاء ذمَ مريد القبيح، ولأنّه أمر بالطاعة ونهى عن المعصية. وهما يستلزمان الإرادة والكراهة؛ فإنَّ الأمر إنّما هو أمر باعتبار إزادة المأمور به؛ ولقوله تعالى: ﴿كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيَّتُهُ عِنْدَ رَبِّكَ مَكْرُوهاً <sup>(1)</sup> وكذب من قال: ﴿لَوْ شَاءَ اللهُ مَا أَشْرَكْنَا ﴾<sup>(7)</sup> وقوله: ﴿وَمَا اللهُ يُعرِيدُ ظُلْمًا لِلْعَالَمِينَ ﴾<sup>(7)</sup>، ﴿وَاللهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ بُ<sup>(1)</sup>، ﴿وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفْرَهُ<sup>(0)</sup>، و ﴿وَ مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾<sup>(1)</sup>، ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهُ مُخْلِصِينَ لَهُ اللَّهِ اللهُ يَعْرَبُ

- ١. الإسراء: ١٧ / ٣٨. ٢. الإنعام: ٦ / ١٤٨.
- ٣. آل عمران: ٣/ ١٠٨. ٤. ٤. البقرة: ٢ / ٢٠٥.
  - ٥ . الزمر: ٧/٣٩ / ٧.
  - ٦. الذاريات: ٥١ / ٥١.
    - ٧. البينة: ٩٨ / ٥.

في أنَّه \_تعالى \_ يريدُ الطاحات ويكره المعاصمي ......

احتجّوا بأنَّ إرادةَ الطاعة من الكافر تستلزم وقوعها وكراهةَ المعصية تستلزم عدمها؛ ولأنَّ الأمر قـد يـوجد بـدون الإرادة، كـطالب العـذر عـن ضرب<sup>(1)</sup> عبده بعدم قبوله منه، فيأمره ولا يريد فعلَه، ليظهرَ عذره؛ وقوله تعالىٰ: **﴿وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لاَمَنَ مَنْ فِي الأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعاً،** <sup>(٢)</sup>.

والجوابُ: أنّه أراد إيقاعَها اختياراً وكره إيقاعَ المعصية اختياراً، لئـلّا يبطلَ التّكليف. والمولىٰ يوجد صورةَ الأمر ولا طلب، كما لا إرادة، والآية يدلّ على القسر.<sup>(٣)</sup>



۲. ج : بضرب العبد.
 ۲. یونس: ۱۰ / ۹۹.
 ۳. ج : على التخيير.

المطلب الخامس

في التكليف

وهو إرادةً من يجبُ طاعته علىٰ جهة الابتداء ما فيه مشقّةً بشرط الإعلام. وهو حسنٌ لأنّه من فعلِه تعالىٰ، والله لا يفعل القبيح؛ ولابُدَ من غرض، لقبح العبث، وليس عائداً إليه تعالىٰ، لاستغنائه، ولا إلىٰ غير المكلّف، لقبح إلزام المشقّة للفع<sup>(1)</sup> الغير، ولا ضرر المكلّف لقبحه ابتداء، ولا نفعه، لانتقاضه بتكليف من علم كفره، ولا تعريضه للضرر لقبحه ولا لنفع يصح الابتداء به، لأنّه يصيرُ عبثاً، فهو التّعريضُ لنفع لا يمكن الابتداء به.

والأشاعرة نفوا الغرضَ في أفعاله، وإلّا لكان ناقصاً في ذاته مستكملاً بذلك الغرض، إذ بحصوله يحصل له ما هو الأولىٰ له. وليس بجيّد، وإلّا لزم العبتُ وإبطال غايات المصنوعات الظاهرة حِكمها.<sup>(٢)</sup> والاستفادةُ باطلة، كما في الخالقيّة.

وهو واجبٌ عندَ المعتزلة خلافاً للأشاعرة، وإلَّا لكان مغرياً بالقبيح،

۱ . ج : منفعة. ۲ . ج : حكمتها.

في التكليف.....

لأنَّ للعاقل ميلاً إلى القبيح ونفوراً عن الحسن.

فلولا التَكليف الزّاجر عن القبيح لزم ارتكابه،

وشرطه كونُ المكلّف عالماً بصفة الفعل لئلّا يكلّف بالقبيح أو المباح، وبقدر المستحقّ عليه من الثّواب ليؤمن انتفاء الظلم، والقدرة على الإيصال، وكونه منزّهاً عن فعل القبيح والإخلال بالواجب، وأن يكون ما كلّف به ممكناً، لقبح التّكليف بالمُحال، وكونه ممّا يستحقّ به الثّواب، كالواجب والنّدب وترك القبيح، وقدرة المكلّف عليه، مميّزاً بينَه وبينَ ما لم يكلّفه متمكناً من الآلة والعلم بما يحتاج إليه، والعلّة في حسن تكليف المؤمن آتية في الكافر؛ فإنَّ العلم غير مؤثر والتّعريض للتّفع ثابت فيه. واختيار الكفر<sup>(1)</sup> لا يُخرج الحسن عن حُسنه. *المتحين التّفع* ثابت فيه. واختيار الكفر<sup>(1)</sup>

| حظيرة القدس | تسليك النفس إلى | ••••• | ١٧٤ |
|-------------|-----------------|-------|-----|
|-------------|-----------------|-------|-----|

المطلب السّادس

### في اللطف

وهو ما كان المكلّف معه أقرب إلى فعل الطاعة وأبعدَ من فعل القبيح،<sup>(1)</sup> ولم يكن له حظٍّ في التّمكين ولم يبلغ إلىٰ حدّ الإلجاء، فالآلة ليست لطفاً؛ لأن لها مدخلاً في التّمكين. والإلجاء ينافي التّكليف، بخلاف اللّطف وهو واجبٌ خلافاً للأشعرية، وإلا لزم نقض الغرض، فإنّه \_تعالى \_ إذا علم أنَّ المكلف لا يختار الطاعة أو لا يكونُ أقرب إليها إلّا عندَ فعل يفعله به وجب عليه فعلَه، وإلا كان مُناقضاً لغرضه، كمن قدّم طعاماً إلىٰ غيره ويعلمُ أنَّه لا يأكلُ<sup>(٢)</sup> إلاً إذا فعل معه نوعاً من التأدّب لا مشقّةَ فيه ولا غضاضةَ، فلو لم يفعله لم يكن مريداً لأكله.

لا يقال: الفعل بدون اللطف إن كان ممكناً لم يتوقّف على اللّطف، وإلّا صار من جملة التّمكين، كالقدرة، ولأنّ وجه الوجوب غير كافٍ فيه ما لم يتف عنه وجوه<sup>(٣)</sup> القبح، فلم لا يجوزُ اشتمال اللّطف علىٰ وجه قبح، ولأنّ اللطف إن اقتضىٰ رجحاناً مانعاً من النّقيض كان إلجاءً. وإن كان غير مانع لم

ج: فعل المعصية.
 ٢. ج: لا ياكله.

٣. ج: وجوب القبح.

|   | -     |    |
|---|-------|----|
| ت | اللطة | في |
|   |       | -  |

يكف في وجود الفعل، وإن لم يقتض رجحاناً البته انتفت فائدته.

لأنّا نقول: الفعل يتوقّف على الدّاعي. واللّطفُ أمّا الدّاعي أو سببه أو مقوّيه، فيتوقّف عليه الفعل وليس تمكيناً. ووجوه القبح محصورة مضبوطة، لأنّا مكلّفون باجتنابها، وهي منفيّةٌ عن اللطف، واقتضاء الرّجحان المانع من النّقيض لا يستلزم الإلجاء، كالدّاعي الّذي يجب الفعل عنده، وإن كان غيرَ مانع كفيٰ مع الدّاعي والقدرة.

واللطف إن كان من فعله -تعالى - وجب عليه فعله، وإن كان من فعل المكلّف وجب عليه -تعالى - أن يُعرّفه إيّاه ويُوجبه عليه، وإن كان من فعل غيرهما لم يجز أن يكلّفه فعلاً متوقّفاً على ذلك اللّطف إلّا إذا علم أن ذلك يفعله قطعاً.

| حظيرة القدس | النفس إلى | تسليك |  | Υ٦ |
|-------------|-----------|-------|--|----|
|-------------|-----------|-------|--|----|

المطلب السّابع

في الألام والأعواض

الألمُ منه قبيحٌ، وهو صادرٌ عنّا والعوض فيه علينا، ومنه حَسنٌ، فـإن كان من فعلنا، مباحاً أو مندوباً أو واجباً فالعوض عليه تعالىٰ، وإن كان من فعله ـتعالى ـفإمّا علىٰ وجه الاستحقاق بالعقاب،<sup>(١)</sup> وإمّا على جهة الابتداء.

واختلف فيه، فنفاه البكرية، وقالت الأشاعرة لا عوض عليه ـ تعالى ـ في ما يفعله من الألم ولا في ما يأمر بم وقالت التناسخية، إنه ـ تعالى ـ يؤلم على وجه العقوبة لا غير. وعند العدلية أنه ـ تـ عالى ـ يـ ولم ابـ تداءً بشـرط اشتماله على مصلحة لا تحصل بدونه، وهو اللّطف إمّا للمؤلم أو لغيره. وان يكونَ في مقابلته عوضٌ للمؤلم يزيد عليه أضـعافاً كثيرةً بـحيثُ يـختارُ المتألمُ العوضَ والألم؛ لأن عراءه عن العوض ظلمٌ وعن اللّطف عبتٌ.

والعوض، هو النّفعُ المستحقُّ الخالي من تعظيم وإجلال، فالمستحقَّ علينا مساوٍ للألم، والمستحقَّ عليه ـتعالى ـبفعله أو إباحته أو أمره أو تمكينه لغير العاقل زائدٌ عليه. واختلف أهل العدل في الأخير، فـقال بـعضهم بـما

. ب، ج: كالعقاب.

في الآلام والأعواض .....

تقدّم، وآخرون بأنَّ العوضَ على الحيوان. والباقون قالوا: لا عوضَ هنا .

لنا، أنَّه \_تعالى \_ مكَّنه وجعل فيه ميلاً شديداً إلى الإيلام ولم يخلق له عقلاً يزجره عن القبيح مع إمكانه.

احتج الخصم بقوله ﷺ: «يُنتصفُ للجمّاء من القرناء» <sup>(١)</sup> وإنّما يكون بأخذ العوض من الجاني وبقوله ﷺ: «جُرحُ العجماء جبارً»<sup>(٢)</sup> والانتصاف بأخذ العوض إمّا من الجاني أو غيره، وصحّ أن يكونَ جباراً لانتفاء القصاص فيه.

والعوض واجبّ، خلافاً للأشاعرة، والالزم الظلمُ، واختلف الشّيوخُ، فقال أبو هاشم والبلخيّ: يجوزُ أن يُمكن الله-تعالى ـ من الظلم من لا عوض له في الحال يوازي فعله.

ثمّ قال البلخيّ: يجوز أن يخرج من الدّنيا ولا عوضَ له، ويتفضّل الله - تعالى ـ عليه بالعوض، فيدفعه إلى المظلوم. ومنعه أبوهاشم وأوجب التّبقيةَ إلىٰ أن يستحقّ عوضاً موازياً، لأنّ الانتصافَ واجبّ والتّفضّل ليس بواجب، فلا يُعلّقُ عليه الواجبَ. قال المرتضىٰ: التّبقيةُ أيضاً ليست واجبةً، فلا يعلّق عليها الانتصافَ الواجب. بل، يجب أن يكون له في حال ظلمه عوضاً موازياً.

- ١ . الاقتصاد: ٩١ ؛ كشف المراد: ٤٥٥ .
- ٢ . الموطأ: ٢ / ٨٦٩ ؛ بحار الأنوار: ٨٧ / ٢٦٧ . -

| حظيرة القدس | إلى | تسليك التفس | <br>/٨ |
|-------------|-----|-------------|--------|
| 0           |     | 0           |        |

المطلب الثَّامن

### في الأجال والأرزاق والأسعار

الف ـ الأجـل، هـو الوقتُ الَـذي يـحدث فـيه الشّيء. ويـعنىٰ بالوقت، الحادثُ الّذي جعل علماً لحـدوث غيره. كـما يـقال: قـدم زيـدُ عندَ طلوع الشّمس. وأجلُ الحياة هـو الوقت الّـذي يـحدث فيه، وأجـل الموت كذلك. فأيّ ميّتٍ مات على اختلاف أسباب الموت، فإنّ موته في أجله.

واختلف في المقتول لو لم يقتل فقيل: يعيشُ قطعاً، لأنّه لو مات قطعاً لكان ذابحُ غنم غيره محسناً إليه. وقيل: يموتُ قطعاً، وإلّا لزم انقلابُ علمه \_تعالى \_ جهلاً لو عاش.

والملازمةُ الأولىٰ ممنوعةٌ، لأنّه فوّته العوضَ على الله تعالىٰ. وهو أزيدُ من العوض عليه. <sup>(1)</sup>

والثَّانيةُ أيضاً، لجواز تعلَّق علم الموت بالقتل والحياة لو لاه.

وأمَّا الرَّزقُ، فعند العدليَّة ما صحَّ الانتفاع به ولم يكن لأحد منعه منه،

١ . قال المصنّف في كشف المراد: ٣٤٠ إذ لو ماتت الغنم استحق مالكها عـوضاً زائـداً عـلى الله فقال، فبذبحه فوت عليه الاعواض الزائدة.

| 174 | والأسعار | والأرزاق | في الآجال |
|-----|----------|----------|-----------|
|     |          |          | -         |

لقوله تعالىٰ: ﴿وَ أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ ﴾<sup>(١)</sup> والله ـ تعالى ـ لا يأمرُ بالحرام.

وعند الأشاعرة، الرّزق ما أكل وإن كان حراماً. ويجوز طلبُه إجماعاً. ولقوله تعالىٰ: ﴿فَانْتَشِرُوا فِي الأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللهِ ﴾<sup>(٢)</sup>.

وأمًا السّعرُ، فهو تقدير البدل فيما يُباع به الأشياء. ولا يقال: هو البدل؛ لأنّ البدل هو الثّمن أو المثمنُ. وليس أحدهما سِعراً. وهو إمّا رخصٌ، وهو السّعرُ المنحطَ عمّا جرت به العادة، والوقت والمكان واحدٌ. وإمّا غلامٌ، وهو ما يقابله، وكلّ منهما إمّا من الله تعالىٰ أو من العباد.



۱۰/۱۳ المنافقون: ۲۳/۱۴.

٢. الجمعة: ١٠ / ١٠.







مقدمة

## [من هو النّبيّ]

النّبيّ هو الإنسانُ المخبرُ عن الله -تعالى - بغير واسطة أحدٍ من البشر، فخرجت الملائكة والمُخبرُ عن غير الله تعالىٰ، والعالِمُ.<sup>(٢)</sup> ولابُدَ من اختصاصه بظهور المعجزة علىٰ يده تدل علىٰ صدقه. والمعجزة<sup>(٣)</sup> ما خرق العادةَ، من ثبوت ما ليس بمعتاد أو نفي ما هو معتاد مع مطابقته للدّعوىٰ ويعدده<sup>(3)</sup> في جنسه وصفته.

ج : المطلب الأول.
 ج : من العالم.
 ب : من العالم.
 ب : المعجز.
 ب : يعده، ج : تعذُره.

|             | •         |       |   | 5.4.4 |
|-------------|-----------|-------|---|-------|
| حظيرة القدس | النفس إلى | تسليك | , | ١٨٤   |

المطلب الأوّل (1)

## في إمكان البعثة

اتّفق العقلاء عليه، إلّا البراهمةَ والصّابئةَ، لأنّ فيها مصلحةً للعالَم، ولا مفسدةَ فيها، وما كان كذلك فهو واقعٌ، فيكونُ ممكناً.

احتجّوا بأنّ الرّسول ﷺ إنّما جاء بما يوافقُ العقل، فلا حـاجة إليـه، لانتفاء الفائدة وإلّا كان<sup>(٢)</sup> مردوداً.

والجواب، الفائدة ظاهرة في ما يوافق العقل، وهو تأكيدُ العقليّ بالنقليّ، وقطع عذر المكلّف، كما قال تعالىٰ: **ولِنَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَـلَى اللهِ** حُجَّة بَعْدَ الرُّسُلِ<sup>(٣)</sup> ولأنّ العقل قد يعجز عن إدراك الحقّ فيحتاجُ إلى كاشف، كالصّفات المستفادة من السّمع، وكالقبائح المستندة إليه والمنافع المعلومة منه، كالصّنائع وغيرها. وما لا يوافقُ العقلَ لا يكون مردوداً إذا لم يقتض العقل نقيضَه.

۱. ج: المطلب الثاني.
 ۲. ب: لكان.
 ۳. النساء: ٤ / ٦٥.

المطلب الثَّاني

في وجوب البعثة

اتَفقت العدليّة عليه، خلافاً للأشاعرة، لأنَّ السّمعيّات واجبة إجماعاً وهي ألطاف في العقليّات، للعلم الضّروريّ، بأنَّ المواظبَ علىٰ فعل الواجبات السمعيّة<sup>(1)</sup> أقربُ إلىٰ فعل الواجبات العقليّة؛ وقد نبّه الله ـتعالى ـ عليه في قوله تعالىٰ: فإنَّ الصَّلُوة تَنْهَى عَن الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ،<sup>(٢)</sup> واللّطف واجبٌ، ولا يمكن معرفةُ السّمعيات إلا بالبعثة؛ ولأنَّ العلم بالعقاب ودوامه، ودوام التواب ألطاف في التّكليف قطعاً، واللّطفُ واجبٌ ولا يمكن معرفة ذلك إلا بالسّمع.

وللأوائل في هذا الباب طريق آخر، وهو أنَّ الإنسانَ مـدنيّ بـالطبع، لافتقاره في انتظام أحواله إلىٰ معاون ومشارك بحيثٌ يفرغُ كلَّ منهم لبعض مصالح الآخر، فيحصل من المجموع لكلّ واحد ما يحتاج إليـه فـي أمـور معاشه. ولا شكّ في أنَّ الاجتماع مظنّة التَـنازع والتـغالب، فـلا يستمر<sup>(٣)</sup> فائدته إلا بسُنَةٍ وعدل ينتظمُ باعتبار استعمالهما<sup>(٤)</sup> أحوال النّوع. وتلك السَنّة

ج : على تعليم الواجبات الشرعية.
 ۲ . العنكبوت: ۲۹ / ٤٥.
 ۳ . ب : فلا تتم.

١٨٦..... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

والعدل لابُدٌ لها من ناصب متميّز عن بني النّوع لعدم الأولويّة في الواضع وكان يفضي إلىٰ ما يقربُ منه. وذلك الامتياز، إنّما هو بفعل لا يتمكن غيره من الاِتيان بمثله، وهو المعجزةُ.

ثمّ إنّ كثيراً من النّاس من يستحقرُ اختلالُ<sup>(١)</sup> حال النّوع بوصول ما يحتاج إليه بحسب الشّخص، فيحتاج إلى تخويف ووعد بـوصول ثـواب وعقاب إليه أخرويّين عندَ المخالفة أو الموافقة.

ولمّا كان الإنسانُ في معرض النّسيان احتاج في تذكار ذلك إلىٰ تكرير ذكر الرّب ـتعالى ـ ووعده ووعيده، وذلك باستعمال التكاليف الشّرعيّة، فوجب في حكمته ـتعالى ـ بعث وسول منذر<sup>(٢)</sup> بشواب وعقاب، شارع للتكاليف السّمعيّة المتكرّرة، يحسب مقتضى الحكمة الإلٰهيّة.

| AV | في وجوب العصمة |
|----|----------------|
|----|----------------|

#### المطلب الثَّالث

في وجوب العصمة

ذهب الإماميّةُ خاصّةُ إلىٰ وجوب عصمة النّبيّ عن فعل قبيح أو إخلال بواجب، خلافاً لجميع الفرق؛ فإنَّ جـمهورَ الأشـاعرة والحشـويّة جـوّزوا جميعَ المعاصي عليهم إلّا الكفرَ والكذبَ في الأداء. وقال بعضُ المعتزلة إنّما يجوز عليهم الصّخائر سـهواً، وبـعضهم عـمداً عـلىٰ سبيل التأويـل، وبعضهم علىٰ سبيل القصد إلّا أنّها تقعُ مكفَرةً.

لنا: أنَّ انتفاء العصمة يستلزم نقض الغرض بالبعثة، وهو القبول منهم والامتثال لأوامرهم ونواهيهم، فإنَّه لو جوَّز المكلَّف المعصيةَ عنهم جوَز كونَ ما أمروا به معصيةً، ولأنَه يجوزُ أن يؤدّي بعض ما أمِر بإدائه وأن يؤدّي غير ما أمر به، فينتفي فائدةً البعثة، ولأنَّه إذا فعل المعصيةَ وجب الإنكار عليه، فيسقط محلَّة من القلوب. ولأنا لو جوّزنا المعصيةَ عليه لم يجب علينا امتثالً قوله إلا بعدَ العلم بصدقه، ويلزمُ الدور.

ويجب أن يكونَ معصوماً من السّهو في ما يـوَدّيه، خـلافاً لجـميع الفرق، وإلّا لزم نقضٌ غرض البعثة، وأن يكونَ مُنزّهاً عن دناءة الآباء وعهر الأمّهات، وإلّا لزم التّنفير عنه وسقوط محلّه من القلب.<sup>(1)</sup>

۱ . ج : القلوب.

| حظيرة القدس | إلى | تسليك الثفس | σ | ٨٨ |
|-------------|-----|-------------|---|----|

#### المطلب الرّابع

### في نبوّة محمّد ﷺ

لأنّه ادّعى النّبوّةَ وظهرت المعجزةُ علىٰ يده، فيكون صادقاً. والأولى ضروريَةٌ.

وأمًا الثّانية، فلأنه ظهر على يده القرآن، وهو معجزً، لأنّه تحدّى بـه فصحاء العرب وعجزوا عن الإتيان بمثله، لأنّه سألهم المعارضة بـمثله أو الحربَ، فاختاروا الحربَ؛ ومعلومُ أنّه لو تمكّنوا من المعارضة لم يلجأوا إلىٰ أشق الأمرين. ولأنّه ظهر علىٰ يده معجزات كثيرةً، كـانشقاق القـمر، ونبوع الماء من بين أصابعه، وإشباع الخلق الكثير من الطعام القليل، وغير ذلك. وإن لم يكن كلّ واحدٍ منها متواتراً، فإنّها متواترةُ المعنىٰ.

وأمًا الثّالثةُ فضروريّةٌ، فإنّ من ادّعيٰ رسالةَ ملك وقال بحضور جمع عظيم، أيّها الملك إن كنتُ صادقاً فخالف عادتك، ففعل الملك ذلك مرّةً بعدَ أخرىٰ جزم الحاضرون بصدقه.

احتجّت اليهود: بأنّ النّسخَ باطلٌ، وإلّا لزم الأمرُ بالقبيح أو النّهيُ عن الحَسن؛ ولأنّ موسىٰ ﷺ إن بيّن دوامَ شرعه بطل النّسخُ لصدقه، وإن بـيّن

| ۱۸۹ | シン | ا محمّد | نبۇ | في | i |
|-----|----|---------|-----|----|---|
|-----|----|---------|-----|----|---|

انقطاعَه وجب تواتره، لتواتر<sup>(١)</sup> أصل شرعه، وإن لم يبيّن شيئاً اقتضى الفعل مرّةً. ولقوله ﷺ: «تمسّكوا بالسّبتِ أبداً »<sup>(٢)</sup>.

والجوابُ: «أنَّ الحسن والقبيح يختلفُ باختلاف المصالح والمفاسد المختلفة باختلاف الأزمان، وتواترَ اليهود انقطع، والتأبيدَ لا يـدلَ<sup>(٣)</sup> عـلى الدَّوام، لقوله في التَّوراة: لنوح الله عند خروجه من الفلك: «إنِّي جعلتُ كلَّ دابَة حيّة مأكلاً لك ولذرَيَتك وأطلقتُ ذلك لكم كنبات العشب أبداً ما خلا الدَم فلا تأكلوه»<sup>(٤)</sup>، ثمّ حرّم علىٰ لسان موسى الله كثيراً من الحيوانات.

وفي التّوراة: «قرّبوا إليّ كلَّ يوم حروفين، خـروف غـدوةً وخـروف عشيّةً بين المغارب قرباناً دائماً لاحقاً بكم».<sup>(٥)</sup> ثمّ انقطع ذلك الدّوام.

وقال: «يستخدمُ العبدُ *سَلَّقَ سَلَيْنَ، فَمَ يُعرضُ ع*ليه العتقُ، فإن لم يقبل تُقِبَ أذنه واستُخدِمَ أبداً» .<sup>(1)</sup>

وفي موضع آخر: «يُستخدمُ خمسين سنةً، ثمّ يعتقُ في تلك السّنة». (٧) وهي كثيرةً.

ج : كتواتر.
 مبادئ الوصول: ١٧٨، نقلاً عن سفر الخروج: ١٤٤، فصل ٣١، طبع بيروت - ١٩٣٧م.
 ج : لابدً.
 . التوراة، السفر الأول .
 . التوراة، السفر الثاني؛ كشف المراد: ٤٨٧.
 . شرح التجريد للشعراني: ٤٠٥ ؛ مبادئ الوصول: ١٧٩ .
 ٧. شرح التجريد للشعراني: ٤٠٥ ؛ مبادئ الوصول: ١٧٩ .

| حظيرة القدس | اذ   | ليك النفس | <br>14. |
|-------------|------|-----------|---------|
| حصيره القدس | ، می | ىپە ،سس   |         |

المطلب الخامس

## في وجه إعجاز القرأن

ذهب الجبّائيّان إلىٰ أنّه الفصاحةً. وقال البلخيّ: إنّ جنسَ القرآن غيرُ مقدور للبشر. وقال الجوينيّ<sup>(1)</sup>: إنّه الفصاحةُ والأسلوبُ. وذهب المرتضىٰ والنَظَامُ <sup>(۲)</sup> إلىٰ أنّ الله ـتعالى ـصرف العربَ ومنعهم عن المعارضة مع تمكّنهم؛ لأنّ العربَ كانوا<sup>(۳)</sup> متمكّنين من المفردات والتّركيب، فكانوا قادرين على الجميع.

واحتجّ الأوّلون بأنّ الاعجاز لو كان للصّرفة لوجب أن يكونَ في غاية الرّكاكة، والقدرةُ علىٰ مطلق التّأليف مُسلّمٌ، أمّا عـلى تأليف القـرآن فـإنّه ممنوعٌ، والملازمةُ ممنوعةٌ.

٩. هو أبو المعالي عبد الملك بن عبد الله المعروف بإمام الحرمين والجويني، توفّي سنة ٤٧٨ ه.
 قاله في كتابه البرهان في أُصول الفقه: ١ / ٩٨ .
 ٢ . هو إبراهيم بن سيار بن هانئ البصري، أبو إسحاق النظام المعتزلي، توفّي سنة ٣٣١ ه. الأعلام:
 ٢ . ٩ .
 ٢ . ٣ .

| عصبة | تحقيق ا | في |  |
|------|---------|----|--|
|      |         | -  |  |

المطلب السّادس

# في تحقيق العصمة

من النَّاس من سلب القدرةَ على المعاصى عن المعصوم، إمَّا مع مساواة الغير في الخواصّ البدنيّة، لكن العصمة هي القدرةُ على الطاعة، أو عدم القدرة على المعصية، وهو قول أبي الحسن الأشعريّ أو مع اختصاصه في نفسه أو بدنه بخاصيّة تقتضي امتناع إقدامه على المعاصي، كما ذهب إليه بعضهم. ومنهم من أثبت القِدرةَ وفَسَر العصمةَ بانه امرُ يفعله ..تعالى .. بالعبد بحيثٌ لا يُقدِمُ معه على المعصية بشرط أن لا يُنتهى إلى الإلجاء، وإلَّا لما استحقّ المدحَ ولبطل التّكليفُ؛ ولقوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ ﴾<sup>(١)</sup>. وأسبابُ العصمة عندهم أمورً أربعةٌ: حصول خاصيّة لنفسه أو بـدنه تقتضي ملكةً مانعةً من الفجور، وحصول العلم بالمدح على الطاعة والذَّمّ على المعصية؛ وتأكيدُ تلك العلوم بترادفِ الوحي وترك اهمال معاتبته عند ترك الأولى. وفي اشتراطِ ترادفِ الوحي نظرٌ؛ فإنَّ الأئمَّة ومريم وفاطمة على ال معصومون من غير وحي، والتّحقيق أنَّ الله ــتعالى ــ يفعل به لطفاً ينتفي معه داعي المعصية مع قدرته عليها.

۱ . المؤمنون: ۲۳ / ۳۳.

| سليك النفس إلى حظيرة القدس | 197 |
|----------------------------|-----|
|----------------------------|-----|

المطلب السّابع

## في وقت العصمة

اتَفقت الإماميّة على عصمتهم قبل النّبوة وبعدها عن الصّغائر والكبائر عمداً وسهواً، وإلا لزم نقضُ الغرض من الانقياد إليهم والتّعظيم لهم لسقوط محلّ من كان عاصياً، وجوّزت الفصليّة<sup>(1)</sup> من الخوارج بعثة من يعلم الله ـ تعالى ـ منه أنّه يكفرُ. وابن فورك<sup>(1)</sup> جوز بعثة من كان كافراً، ولم يقع. وبعض الحشوية زعم أن رسول الله تلقيّ (أنّه) كان كافراً قبل البعثة، لقوله تعالى: **(وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَى ﴾**<sup>(7)</sup>، وأطبق المحققون على بطلانه.

وأكثر الأشاعرة جوّزوا الكبيرةَ على الأنبياء قبل البعثة، لقصّة إخوة يوسفَ. ومنع الباقون من نبوّتهم. واتفق من عدا الإماميّة علىٰ جواز الصّغائر منهم قبل البعثة، لكنّ النّظّام والأصمّ جوّزه علىٰ سبيل السّهو.

١. ب : الفضيليّة.
 ٢. هو محمد بن الحسن بن فورك الأنصاري الاصبهاني الشافعي، درس ببغداد والبصرة، تـوفّي سنة ٤٠٦ هـ. الأعلام للزركلي: ٦ / ٨٣.
 ٣. الضّحى: ٣ / ٧.

| 193 | مات | في الكرا |
|-----|-----|----------|
|     |     |          |

المطلب الثَّامن

## في الكرامات

اتفقت الأشاعرةُ علىٰ جوازها، وهو الحقّ عندي؛ لقصّة مريمَ وأصفَ وما نقل متواتراً عن الأثمّة ﷺ من المعجزات. ومنع منه المعتزلة، لامتناع<sup>(١)</sup> الاستدلال به على النّبوّة. والجوابُ: أنّه يتميّز عن المعجزة بالتّحدّي.

۱ . ب: لجواز امتناع.

|--|

#### المطلب التّاسعُ

# في أنّ الأنبياء أفضلُ من الملائكة

اتَفقت الأشاعرة عليه إلّا القاضي، لقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾<sup>(١)</sup> وهو يتناول الملائكة؛ ولاشتغالهم بالعبادة مع جواذب الشهوة والغضب والموانع الخارجية، فتكون عبادتهم أشق، وقبال ٢٠٠ الشهوة والغضب والموانع الخارجية، فتكون عبادتهم أشق، وقبال ٢٠٠ الشهوة والغضب الأعمال أحمرُها،<sup>(٢)</sup> وقبالت المعتزلة والفلاسفة: الملائكة أفضل، لقوله تعالىٰ ﴿مَا نَهَاكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَنْ تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ الْحَالِدِينَ ﴾<sup>(١)</sup> وقبوله: ﴿لَنْ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَنْ تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ الْحَالِدِينَ ﴾ يَسْتَنْكِفَ الْمَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْداً للهِ وَلَا الْمَلاَئِكَةُ الْمُقَرَّبُونَ» (٤)، وقبوله: يَشْتَنْكِفَ الْمَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْداً للهِ وَلَا الْمَلاَئِكَةُ الْمُقَرَّبُونَهُ أَنْ مَعَوْدَة. يَشْتَنْكِفَ الْمَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْداً لهِ وَلَا الْمَلاَئِكَةُ الْمُقَرَّبُونَ إِنَّا مَعْنَا هُوَ

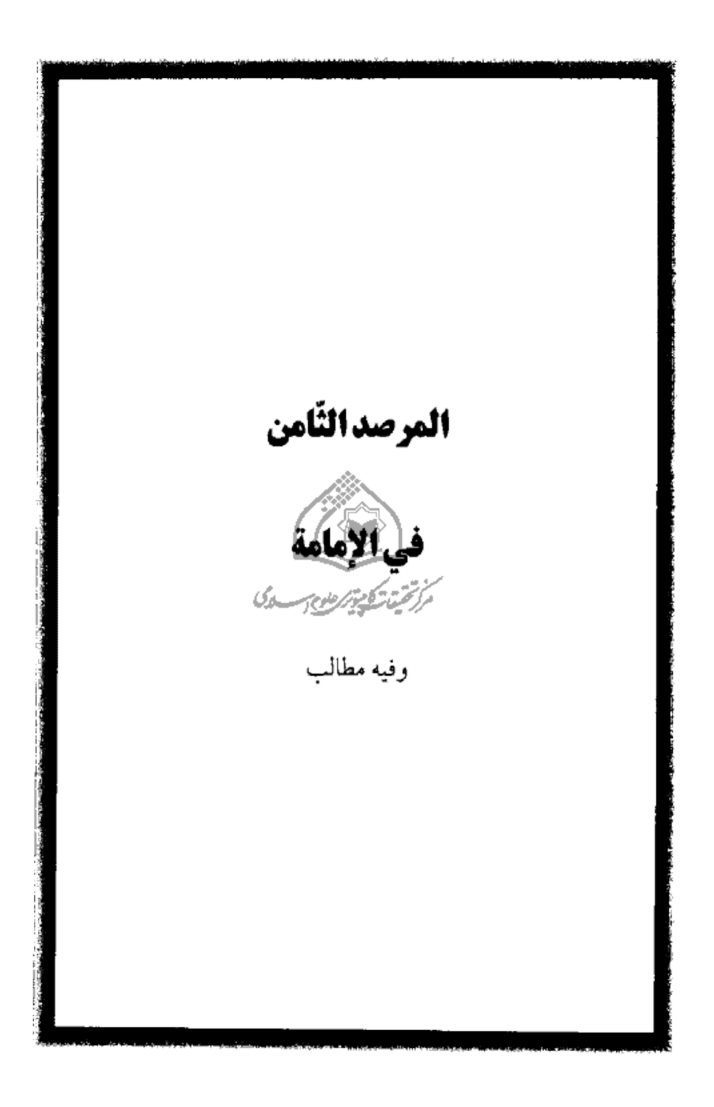
١. آل عمران: ٣ / ٣٣.
 ٢. يحان الأتوار: ٦٧ / ١٩١ و ٢٢٧، وج ٧٩ / ٢٢٩.
 ٣. الاعراف: ٧ / ٢٠.
 ٥. يوسف: ١٢ / ٢١.

| 190 | الملائكة | من | أفضلُ | الأنبياء | أنَ | في |
|-----|----------|----|-------|----------|-----|----|
|-----|----------|----|-------|----------|-----|----|

والجوابُ: أنَّ الآية تدلُّ علىٰ تفضيل الملك علىٰ آدم وقت مخاطبته إبليسَ، لا بعدَ الاجتباء، أو أنَّ القصد إلَّا أن تكونا ملكين لا يأكلان الطعام ونفيُ الاستنكاف عن الملائكة لا يدلِّ علىٰ تفضيلهم على المسيح، بل إنّما ذكرهم بعد المسيح الذي<sup>(۱)</sup> قالت النِّصارىٰ إنَّه ابنُ الله، كقول المشركين إنّهم بناتُ الرّحمٰن. وتخيّلُ النِّساء أنَّ جمال الملك أكثرُ من جمال البشر لا يدلِّ علىٰ تفضيل الملك عليه.









[المطلب] الأوّل

### في وجوبها

الإمامة رياسة عامّة في أمور الدّين والدّنيا لشخص من الأشخاص. واختُلفَ في وجوبها. فـمنع مـنه الأصـم والفـوطيّ، وذهب البـاقون إلىٰ وجوبها. فـعند الإمـاميّة وأبـي الحسين البـصريّ والبـغداديّـين أنّ طـريقَ روجوبها، العقل؛ لكن الإماميّة أوجبوها عـلى الله ـتـعالى ـ، لكـونها لطـفاً بالضّرورة، فإنّ النّاس متىٰ كان لهم رئيسٌ ينتصقُ للمظلوم ويردَعُ الظالم، كانوا من الصّلاح أقربَ وعن الفساد أبعدَ؛ واللَطفُ واجبٌ، لما تقدّم.

لا يُقال: يجوزُ أن تكونَ الإمامةُ لطفاً يقومُ غيرُها مقامَها فلا يحبُ عيناً، فإنَ من اللَطف ما لا يـقومُ غـيره مـقامَه، كـالعلم بـاستحقاق النَّـواب والعقاب، ومنه ما يقوم غيره، كالتَّكاليف السّمعيّة، وإلا لم يخل مكلَّف من التَكليف السّمعيّ. سلّمنا، لكن يجوز اشتمالها على وجه قبح. ولا يكفي في الوجوب ثبوت وجهه<sup>(1)</sup> ما لم ينتف عنه وجوه المفاسد.

لأنَّا نقول: اتَّفاقُ العقلاء في كلِّ مكان وزمان علىٰ نصب الرَّوْساء دليل

٢٠٠ ..... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

على انتفاء غيرها من الألطاف، ووجوه القبح محصورة. وهي منفيّةً هنا. وقال أبو الحسين والبغداديون: إنّها واجبةٌ على العقلاء. وهو خطأً، لما فيه من التّنازع المؤدّي إلى الفساد. وذهب الجُـبّائيّان والأشـاعرة إلىٰ أنّـها واجبةٌ سمعاً.



| ۲۰۱ | الإمام | عصمة | في وجوب |
|-----|--------|------|---------|
|-----|--------|------|---------|

المطلب الثّاني

في وجوب عصمة الإمام

ذهب إليه الإماميّة والإسماعيليّة، خلافاً لباقي الفرق، وإلّا لزم التسلسل؛ إذ وجه الوجوب جواز الخطأ على الأمّة. فلو كان الرّثيسُ كذلك افتقر إلى رئيس آخر، ويتسلسل. ولأنّه حافظ للشّرع، فيجب أن يكون معصوماً. أمّا الاولىٰ فلأنّ الكتابَ والسّنة غيرُ وافيين بالأحكام الشّرعيّة ولوقوع النّزاع فيهما وتناهيهما وعدم تناهي الحوادث. ولا الإجماع، لجواز الخطأ، علىٰ كلّ واحد، فكذا المجموعً.

ولا القياسُ، لأنّه ليس حجّة، إذ مبنىٰ شرعنا على اتّفاق المختلفات، كاتّحاد البول والنّوم في الحكم، واختلاف المتّفقات، كإيجاب صوم آخر رمضان وإفطار أوّل شوّال، فلم يبق سوى الإمام؛ فلو جاز الخطأ عليه لم يبق وثوقٌ بقوله، لجواز خطائه وسهوه.

| حظيرة القدس | إلى ا | تسليك النفس | •••••• | <br> | ¥• | ۲ |
|-------------|-------|-------------|--------|------|----|---|

المطلب الثالث

# في أنّه يجبُ أن يكونَ أفضلَ [ومنصوصاً]

لأنّه لو كان مساوياً لم يكن أولىٰ بالرّياسة، ولو كان أنقصَ قبح تقديمه على الفاضل عقلاً، ولقوله تعالىٰ: ﴿أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ أَمْ مَنْ لَا يَهِدِّي إِلَّا أَنْ يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ﴾<sup>(١)</sup> فيكونُ أعلمَ وأشجعَ وأكرمَ وأزهدَ وأورعَ وأحلمَ، إلىٰ غير ذلك من صفات الكمال. ويكونُ منزّها عن دناءة الآباء وعهر الأُمَهات، لنلا يسقط محلَّهُ من القلب.

ويجبُ أن يكونَ منصوصاً عليه ، لأنَّ العصمة من امور الباطنة الّتي لا يعلمُها إلّا الله تعالىٰ. والنُصُّ إمّا بخلق مُعجزٍ علىٰ يده عقيبَ ادّعاء الإمامة، أو بتعيين المعصوم عليه، كنبيّ أو إمام.

| ۲۰۳ | هو عليٌ الله | بعدَ النبن تلاظئ | أنَّ الإمام | فى |
|-----|--------------|------------------|-------------|----|
|     |              | -                |             |    |

المطلب الرّابع

## في أنّ الإمام بعدَ النبيّ ﷺ هو عليُّ ﷺ

ذهبت الشّيعة إلىٰ ذلك، لوجوهٍ:

الف إن كان الإمام يجبُ أن يكونَ معصوماً فهو عليّ الله، لكنّ المقدّمَ حقَّ، لما سبق، فالتّالي مثله. وبيانَ الشُرطيّة، الإجماع؛ إذ لا قائل بعصمة غيره.

ب - تواتر النص من النبي عليه تنقله الشيعة خلفاً عن سلف - في
 قوله: «سَلَموا عليه بإمرة المؤمنين»<sup>(۱)</sup>، و «اسمَعوا وأطيعوا له»<sup>(۲)</sup>، و «أنتَ
 الخليفة مِن بَعدي»<sup>(۳)</sup>.

ج ـ قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا... ﴾<sup>(٤)</sup> الآية ولفظة «إنّما» للحصر بالنّقل، ولبقاء الوضع وامتناع تـوارد النّـقيضين عـلىٰ محلّ واحد، وورود النّفي على المذكور فتعيّن العكس.

> ١ . الغدير: ١ / ٩ ـ ١٢ . ٢ . معاني الأخيار: ٣٥٢ . ٣ . الصوارم المهرقة: ١٨٨ . ٤ . المائدة: ٥ / ٥٥.

۲۰٤..... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

والمـراد بــالـ«وليّ» هـو الأولىٰ بـالتّصرّف عـرفاً ووضـعاً. والمـرادُ: «البعضُ»، لاتّصافه بوصف خاصٌ. فهو عليّ ﷺ لانتفاء الوصف عن غيره، وثبوته فيه لمّا تصدّق بخاتمه<sup>(1)</sup> حال ركوعه.

د- تواتر النّقل عنه ﷺ يومَ الغدير في قوله: «ألستُ أولىٰ منكم بأنفسكم، قالوا بَلى، قال: فَمَن كنتُ مولاه فعليَّ مَولاه، اللّهُمَّ والِ مَن والاه وعادِ مَن عاداة، وانصر مَن نصرَه، واخذُل مَن خَذَله».<sup>(٢)</sup> والمراد بالمولىٰ: «الأولىٰ». لسبق تمهيد القاعدة به ولامتناع إرادة غيره من معانيها، لاستحالة أن يجمع النّبيُ تشك الأمّة وقتَ المَجْبِر وينصبَ شبه المنبر ويأخذَ بعَضَد عليَ الله ويريدُ «مَن كنتَ» ابن عمه، فَهٰذا عليَ ابن عمه؛ أو من كنت خليفته فهٰذا خليفته، أو من كنتُ ناصره فهٰذا ناصرُه، مع قوله تعالىٰ: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَ الْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ ﴾<sup>(٣)</sup>.

هـ قوله ﷺ: «أنتَ منّي بمنزلة هـارونَ مـن مـوسىٰ إلّا إنّـه لا نـبيّ بعدي»<sup>(٤)</sup>، والاستثناء يقتضي التّعميمَ.<sup>(٥)</sup>

ومن جملة منازله أنّه لو عاش بعده لكان باقياً على الخلافة، وإلّا لزم هبوطُ منزلته، ولأنّه معصوم يستحقّ خلافته.

ج: بخاتم.
 عيون أخبار الرضا: ٢ / ٥٨ .
 ٢. التوبة: ٩ / ٧١.
 ٤. الكافي: ٨ / ١٠٧، الحديث ٨٠.
 ٩. ج : العموم.

و-عليّ الله فن قُبح تقديم الملازمةُ، فلِما تقدّم من قُبح تقديم المفضول. وأمّا صدقٌ «الأولىٰ»، فلانتساب العلماء بأسرهم إليه. وقوله الله: المفضول. وأمّا صدقٌ «الأولىٰ»، فلانتساب العلماء بأسرهم إليه. وقوله الله؟ «أقضاكم عليٌّ»<sup>(١)</sup> وهو مشروط بالعلم والزّهد، ولرجوع الصّحابة في وقائعهم إليه؛ وقول عمر في عدّة مواطن «لو لا عليّ لهلك عمر».<sup>(٢)</sup>

ولقضاياه الغريبة «كوزن قيد<sup>(٣)</sup> العبد بالماء»<sup>(٤)</sup> وقسمة ثمانية دراهم في قضيّة «الأرغفة الثّمانية»<sup>(٥)</sup> وإعطاء صاحب الثّلاثة درهماً والباقي للآخر، وغير ذلك من غرائب القضايا.

ولإجماع المفسّرين علىٰ أنَّ المراد بـقوله ﴿وَأَنْـفُسَنَا﴾<sup>(٦)</sup> عـليَ ﷺ؛ والاتّحادُ مُحالٌ، فالمرادُ، المُساوي؛ ولخبر الطائر حين قال ﷺ: «اللهمّ إثت بأحبّ خَلقِك إليك يأكلُ معي من هذا الطائر»<sup>(٧)</sup>.

واتّخذه أخاً لنفسه دونَ غيره من الصّحابة. وقوله ﷺ: «مَن أرادَ أن يسنظر إلىٰ آدم فــي عــلمه وإلىٰ يـوشع<sup>(٨)</sup> فـي تـقواه وإلىٰ إبـراهـيم فـي

١. الغدير: ٣/ ٩٥ ـ ٩٨.
٢. ذخائر العقبى: ٨٠ و ٨٢.
٣. ج : كوزن المقيدة الماء وضم.
٤. راجع بحار الأنوار: ٤٢ / ٢٨٠ ـ ٢٨١.
٥. راجع مناقب ابن شهر آشوب: ١ / ٣٢٩؛ كنز العمال: ٥ / ٣٣٥ برقم ١٤٥١٢.
٦. آل عمران: ٣ / ٢١.
٧. أمالي الصدوق: ٣٥٣ الحديث ٣٠ المجلس ٤٤ إرشاد المفيد: ١ / ٣٢ مستدرك الحاكم: ٣ / ٧.
٨. ج : نوح.

٢٠٦..... تسلِّبك النفس إلى حظيرة القدس

حلمه<sup>(۱)</sup> وإلىٰ عيسىٰ في عبادته، فلينظر إلىٰ عليّ بـن أبـي طـالب»<sup>(۲)</sup>، وقوله ﷺ: «عليّ خيرُ البشر، فمَن أبىٰ فقد كفر»<sup>(۳)</sup> ، وغير ذلك من الآثار والآيات مذكورٌ في كتاب **النّهاية**.

ز – الإجماع علىٰ أنَّ أبسابكر والعبّاس كمانا كمافرين، فـلا يـصلحان للإمامة، لقوله تعالىٰ: ﴿لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾<sup>(٤)</sup> وعليّ ﷺ لم يسبق له كفرٌ، فتعيّن للإمامة.



۱. ج : فحکمه. ۲. روضة الواعظین: ۲۸ ؛ الغدیر: ۳ / ۳۵۸. ۳. من لا یحضره الفقیه: ۳ / ٤٩٣ ؛ تاریخ مدینة دمشق: ٤٢ / ۳۷۲. ٤. البقره: ۲ / ۱۲٤.

| Y•Y | 354 | IN at a    | สมรั้งการเป  | ة ادادة |
|-----|-----|------------|--------------|---------|
|     |     | ، معنی مسر | بالمي الأليب | هي يصل  |

المطلب الخامس

في إمامة باقي الأئمة الاثني عشر ﷺ

يدلّ عليه ما سبق في إمامة عليّ الله من وجوب العصمة والنّصّ والنّقل المتواتر<sup>(1)</sup> خَلفاً عن سَلفٍ بأنَّ كلّ واحدٍ منهم نصّ علىٰ مَن بعده، وتواتر النقل عن النّبيّ تلالي دفي قوله للحسين الله: «هذا إبني، إمام، ابنَ إمام، أخو إمام، أبو أئمة تسعة، تاسعُهم قائمُهم»<sup>(٢)</sup>. وغيبةُ الإمام الله مُستندةً إلىٰ منع المكلّفين أنفسهم اللّطفَ أو لمصلحة خفيّة<sup>(٣)</sup> استأثر الله -تعالى -بعلمها؛ ولا يُنافي اللَطف، لأنَّ تجويزَ ظهوره في كلّ آنٍ زاجرٌ عن القبائح.

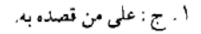
### خاتمة

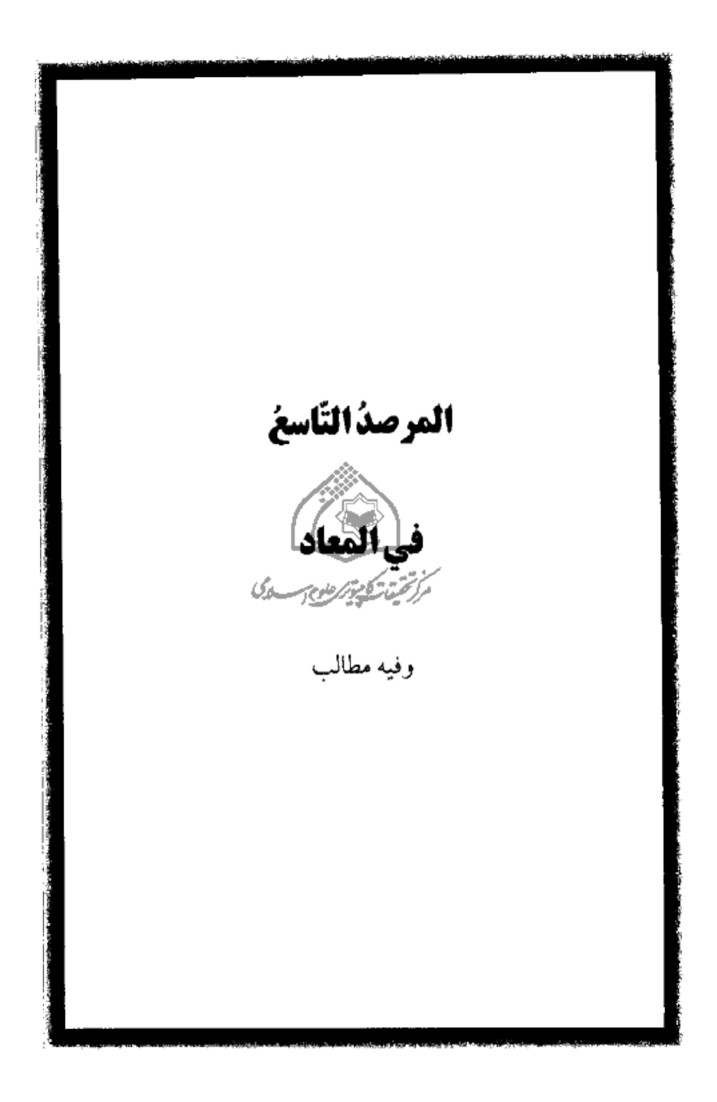
يجب الأمرُ بالمعروف والنّهيُ عن المنكر إجماعاً، سمعاً على الأشهر، وإلّا لما ارتفع معروفٌ ولما وقع منكرٌ، أو كان الله ـتعالى ـ مُخلّاً بالواجب، لأنَ الأمرَ بالمعروف هو الحملُ عليه، والنّهيَ هو المنعُ من المنكر. فلو وجبا

١. ج : البقاء المنزلة.
 ٢. دلائل الإمامة: ٢٤٠ إثبات الهداة: ٣ / ٦١٧ ح ١٧٤ ؛ كشف اليقين: ١١٨ .
 ٣. ج : المصلحة خيفية.

بالعقل لوجبا على الله تعالىٰ، لأنَّ كلَّ واجبٍ عقليِّ فـهو واجبٌ عـلىٰ من حصل له<sup>(۱)</sup> وجهُ الوجوب. ولهـما شـراثـط: أن يـعلمَ المـعروفَ مـعروفاً والمنكرَ منكراً، وتجويز تأثير الإنكار والـتفاء المـفاسد عـنه وعـن بـعض المؤمنين.









[المطلب]الأوّل

## في إمكان خلق عالم أخر

اتّفق المليّون<sup>(1)</sup> عليه، خلافاً للفلاسفة، لتساوي المثلين<sup>(٢)</sup> في الأحكام، والإمكانُ من لوازم الماهية وللإجماع، ولقوله تعالىٰ: ﴿أَوَ لَـيْسَ الذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ <sup>(٣)</sup> الآية. احتجوا بأنَّ العالمَ كرةٌ، ويلزمُ الخلاً من وجود أخرىٰ. والصّغرىٰ ممنوعةً ونمنع استحالةَ الخلاُ ولزومه.

> ۱ ، ب، ج : المسلمون. ۲ . ج : المسلمين. ۳. يس: ۸۱/۳۹

| تسليك النفس إلى حظيرة القدس | 111 |
|-----------------------------|-----|
|-----------------------------|-----|

المطلب الثّاني

## في إمكان عدم العالم

اتفق المليّون<sup>(1)</sup> إلّا الكراميّة عليه، خلافاً للفلاسفة، لأنّه ممكنَّ ومُحدثَ فجاز عدمُه، ويجوزُ عدمُ الزّمان ولا يفتقرُ إلى زمان، كما في تقدّم بعض أجزائه على بعض واحتجاج الكراميّة بأنَّ عدمه ليس بالفاعل، لأنَّ الأعدام إن كان وجوديّاً لم يكن عين عدم العالم، بل مفضياً له، فيكون أعداماً بالضّدَ، وإن لم يكن وجوديّاً امتنع إسناده إلى المؤثّر، إذ لا فرقَ بينَ لا أثر له وبين أثر العدم، ولا بالضّد، لأنَّ حدوثه متوقفٌ على انتفاء الضّدّ الآخر.

فلو علّل انتفاء الضّدّ بحدوث هٰذا دار، ولأنّه ليس انـتفاء أحـدهما بالآخر أولىٰ من العكس، وقوّة الحادث لتعلّق السّبب مشتركة، ولا بعدم<sup>(٢)</sup> الشّرط إذ ليس إلّا العرض، فيكون الجوهرُ محتاجاً إلى العرض. وهو دورُ باطلٌ؛ لأنّ الاعدام ليس وجوديّاً.

ب: المسلمون.
 ب: لعدم / ج: العدم.

| ۲۱۳ | لعالم | ز عدم ا | في إمكاز |
|-----|-------|---------|----------|
|-----|-------|---------|----------|

والفرق بين نفي الفعل وفعل العـدم ظـاهرّ، فـإنّ الأوّل حكـم بـعدم صدور شيء البتة، وأنّ الحال مستمرّ علىٰ ماكان، والثّاني حكمّ بصدوره عن الفاعل.

وبتجدد العدم بعد أن لم يكن والعدمان يتمايزان: إمّا بالانتساب إلىٰ وجودين أو بانتساب أحدهما خاصّةً. والحادث لا يتوقفُ علىٰ عدم الباقي، بل عدم الباقي معلولُ الحادث والحاجة، وإن اشتركت إلّا أنّ الموجد أقوىٰ من المبقيّ.

لأنَّ الإيجاد إعطاء الوجود الذي لم يكن أصلاً. والتَّبقية حفظ الوجود الحاصل. ولكونه أقوى يترجّح الحادث ويُعدم المرجوح ويمنعُ انحصار الشَّرط في العرض،<sup>(۱)</sup> لجواز أن يكون عدمياً. سلَّمنا، لكن جهة الاحتياج مختلفة، فإنَّ الجوهر المعيّن<sup>(۲)</sup> محتاجً إلىٰ عرض ما، لا بعينه، والعرض المُعيّن محتاج إلى جوهر معيّن.

تذنيبُ

ذهب جمهورُ المتكلّمين إلىٰ أنَّ العالم يُعدم، لقوله تعالىٰ: ﴿كُلُّ مَــنْ عَـلَيْهَا فَـانٍ ﴾<sup>(٣)</sup> ﴿كُـلُّ شَمِيءُ هَـالِكُ إِلَّا وَجْـهَهُ ﴾<sup>(٤)</sup>، ﴿هُـوَ الأَوَّلُ

- ۲. ج : العوض.
   ۲. ج : للعين.
   ۳. الرحمن: ٥٥ / ٢٦.
  - ٤ . القصيص: ٢٨ / ٨٨ .

٢١٤.....

**وَالاَخِرُ، (<sup>١)</sup>، (كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ ﴾<sup>(٢)</sup> ولمّا كان الابتداء عن عـدم فكذا الإعادة.** 

وقال أبو الحسين البصريّ: إنّه لا يُعدم بل يتفرقُ أجزاؤه؛ لأنّه<sup>(٣)</sup> لو عُدم لم يَعُد، والتّالي باطلٌ فالمقدّم مثله. أمّا الشّرطيّة، فلما يأتي. وأمّا بطلان اللازم؛ فلأنّ المكلّف يستحقّ الشّواب. فلو لم يعد لزم الظلم، وللعلم الضّروريّ من دين محمّد ﷺ، وتواتر الآيات الدّالَة عليه.



۱. الحديد: ۵۷ / ۳.
 ۲. الأنبياء: ۲۱ / ۱۰٤.
 ۳. ج : إلا أنّه.

| Y10 | <b>ي إمكان إعادة المعدوم</b> | فم |
|-----|------------------------------|----|
|-----|------------------------------|----|

#### المطلبُ الثَّالث

# في إمكان إعادة المعدوم

اختلف النّاسُ في ذلك، فـذهب الجـمهورُ إليـه؛ لأنّ مـاهيّته قـابلةً للوجود والعدم، فأمكن تعاقبُهما<sup>(١)</sup> عليه، وإلّا لانقلب<sup>(٢)</sup> الإمكان الصّرف إلىٰ أحد قسيميه، وهو باطلٌ بالضّرورة

وذهبت الفلاسفة وأبو الحسين البطرئي والكراميّةُ إلى امتناع إعـادته لانّه نفيّ محضّ، فلا يصحّ الحكمّ عليه بصحّة العود، ولأنّه لو وجد لم يتميّز عن مثله، ولأنّه لو أعيد لأعيد وقته، فيكون مبتدأ معاداً.

**والجوابُ**: لو لم يصح الحكم عليه بامكان العود لامتنع الحكم عليه بامتناعه، ولأنَّ الحكمَ يستدعي الثَّبوت الذَّهــنيِّ، وعــدمُ الامـتياز عــندنا لا يقتضي عدمه فـي نـفس الأمـر، ويـصحَ الحكـمُ عـليه بـالإعادة والابـتداء باعتبارين.

> ۱ . ج : يعاقها. ۲ . ج، ب : لانتقل.

| تسليك النفس إلى حظيرة القدس |  | ļ |
|-----------------------------|--|---|
|-----------------------------|--|---|

المطلب الرابع

في ثبوت المعاد

اتفق المسلمون كافَةً علىٰ إثبات المعاد البدنيّ. أمّا من جوّز إعادة المعدوم فظاهرٌ؛ لأنّه ممكنٌ، والله ـتعالى ـ أخبر بوقوعه. وأمّا من منع من إعادة المعدوم فإنّه يقول: الإعادةُ بمعنىٰ جمع الأجزاء بعدَ تفريقها. وهو في نفسه ممكنّ أيضاً. أمّا بالنّظر إلى القلبل، فلأنّ الجسمَ قابلٌ للأعراض القائمة به، وهذا القبول<sup>(1)</sup> ذاتيّ؛ وأمّا بالنّظر إلى الفاعل، فلانه ـتعالى ـ عالمَّ بكلّ المعلومات، فيعلمُ أجزاء كلَّ شخص، وهو قادرٌ على جميع المقدورات، فيجمعُ أجزاء كل بدن، ويخلقُ فيها<sup>(٢)</sup> الحياةَ.

ومنع الأوائل من المعاد البدنيّ، لأنّ حدوثَ المزاج يقتضي حدوثَ نفس، فيتعلقُ نفسان ببدن واحد، ولأنّ إنساناً لو أكل آخر ضاع أحدهما.

والجوابُ ما تقدّم من المنع من وجود النّفس ومن تعلّقها ببدن مستعدً لنفس ثانية، والمأكول أجزاء فاضلة<sup>(٣)</sup> بالنّسبة إلى الآكل.

۱ . الف : لقبول. ۲ . ب : فيه.

٣. الف : فاصلة.

| یعاد | ثبوت ال | فى |
|------|---------|----|
|      |         | *  |

تنبية

كلَّ مَن له حقَّ على الله ـتعالى ـ وعلىٰ غيره يجبُ إعادتُه للانتصاف منه، وقد أجمع المسلمون عـلىٰ إعـادة الكـفّار وأطـفال المـؤمنين وإن لم يستحقّوا عوضاً ولا يستحقّ عليهم عوضٌ.

تذنيبُ

سائر السّمعيات من عذاب القبر، والصّراط، والميزان، وتطاير الكتب، وإنطاق الجوارح، وأحوال الجنّة والتار، أمور ممكنة، وقـد أخـبر الصّـادقُ بوقوعها، فتقعُ.

| : القدس | حظيرة | ، إلى | النفس | تسليك | <b>.</b> |  | ••••• |  |  |  |  |  |  |  |  |  | 11 | Å | ł |
|---------|-------|-------|-------|-------|----------|--|-------|--|--|--|--|--|--|--|--|--|----|---|---|
|---------|-------|-------|-------|-------|----------|--|-------|--|--|--|--|--|--|--|--|--|----|---|---|

المطلب الخامس

### في الوعد والوعيد

اتّفق أهل العدل إلّا الكعبيّ علىٰ أنّ المطيعَ يستحقُّ بطاعته الشّوابَ، خلافاً للأشعريّة، وإلّا لكان التّكليفُ قبيحاً، لما مرّ<sup>(١)</sup> من المشقّة من غير عوض. وذلك العوض إن صحّ الابتداء بمثله كان التّكليف عبثاً، فهو ممّا لا يصحّ الابتداء به، وهو الثّواب.

احتجّوا: بأنّ الطاعة لَوْ أَوْجَبَتِي النَّوَابَ لأَثْيَبِ المرتدّ لو<sup>(٢)</sup> مات علىٰ ردّته ثوابَ المؤمن، والتّالي باطلّ إجماعاً، فكذا المقدّم.

بِيانُ الشّرطيّة: أنَّه بإيمانه يستحقّ الثّوابَ، فلابُدّ من إيصاله إليه.

والجوابُ: أنّ استحقاق التَّواب يتوقَّف على الموافاة، واتَّفق أهـلُ العدل علىٰ أنّ العاصي يستحقّ بمعصيته العقاب، خلافاً للأشـعريّة، فـعند المُرجئة وبعض الإماميّة أنّ العلم به مُستفادً من السّـمع. وعـند المـعتزلة وبعض الإماميّة أنّه مُستفادً من العقل، لما فيه من اللّطف، لأنّ العلمَ بالعقاب

۱. ب: فیه.

۲ . ب: إذا.

| الوعد والوعيد | Ļ | فو |
|---------------|---|----|
|---------------|---|----|

علىٰ ترك الطاعة وفعل المعصية يُقرّبُ إلىٰ فعل الطاعة وترك المعصية. فلابُدٌ من العلم بالعقاب؛ ولأنّه \_تعالى \_أوجب أفعالاً فإمّا لما فيها من النّفع. وهو باطلٌ بالنّوافل أو لما في تركها من الضّرر، وهو المطلوب. فائدةُ

ذهبت المعتزلة ومن وافقها من الاماميّة إلىٰ أنَّ العلمَ بدوام النَّواب والعقاب عقليّ، لأنَّ المكلَّف معه يكون أقربَ إلىٰ فعل الطاعة وترك القبيح، فيكونُ أدخلَ في باب اللطف، فيكونُ أدخلَ في بـاب الوجـوب، ولأنَّ المقتضي للنَّواب والعقاب والمدح والذي هو الطاعةُ والمعصية، فلمّا كان المدحُ والذَمَّ دائمين وجب دوام الآخرين، لاستلزام دوام المعلول دوامَ علَّتها المستلزم لدوام معلولها *التخرين، لاست*لزام دوام المعلول دوامَ علَّتها المستلزم لدوام معلولها *التخرين، لاست*لزام دوام المعلول دوامَ

تنبيهُ

يجوزُ توقَف الثَواب علىٰ شرط، وإلَّا لكان مَن عرف اللهَ تعالى، ولم ينظر في امر النبيّ فلم يـعرفه، مُسـتحقًاً للشُّواب، والتّـالي بـاطلّ إجــماعاً، فالمقدّمُ مثله.

بيانُ الشَّرطيَّة: أنَّ معرفةَ الله ـتعالى ـطاعةٌ مستقلَّةٌ بنفسها. فلو لم يكن الاستحقاقُ مشروطاً لزم إثابةُ المكذَب للنَّبيِّ، وهو باطلٌ.

| تسليك النفس إلى حظيرة القدس |  |
|-----------------------------|--|
|-----------------------------|--|

تذنيب

استحقاقُ الثّواب مشروط بالموافاة أو ساقطٌ بالعقاب، لقوله تعالىٰ: وَلَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ، <sup>(١)</sup> وليس لأنّ العمل وقيع باطلاً لتعليق البطلان بالشّرك، فإن كان الاستحقاقُ ثابتاً كان معنى البطلان سقوط الثّواب المستحقّ بالشّرك المتجدّد، وإن لم يكن كان معنىٰ بطلان العمل عدمَ الاتيان بشرط الاستحقاق الذي هو الموافاة، فلم يستحقّ التّواب، فيكون العمل باطلاً.



المطلب السّادس

### في الإحباط والتكفير

ذهبت الإماميّة والأشعريّةُ والمرجئة إلىٰ نفيهما؛ لأنّ الثّوابَ والعقابَ إن لم يتنافيا فالمطلوب، وإن تنافيا لم يكن الطارئ بإزالة الباقي أولىٰ من منع الباقي الطارئ من الوجود.

ولأنّ الطارئ إن اعتبر فيه الزّيادة، كما يقوله أبو هاشم في الموازنة، فإن لم يسقط النّاقص منه شيئاً كان وجود النّاقص وعدمه سواءً. وهو باطل، لقوله تعالىٰ: فَغَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَقٍ، <sup>(1)</sup> وإن سقط بإزائه لم يكن بعض الآحاد أولى بالسّقوط، وإن سقط الجميعُ لزم خلافُ الموازنة، وإن لم يعتبر فيه الزّيادة، بل يكفي في كونه نافياً تأخّره، سواء زاد أو نقص، لزم أن يكون من عَبَدَ الله<sup>(٢)</sup> -تعالى - مدّةَ عمره ثمّ عزم في آخره على معصية، مُساوياً لمن لم يعبد البتة.

وذهبت المعتزلةُ إلىٰ إثباتهما؛ لأنَّ كلِّ واحد من الثُّواب والعقاب لو لم

- ۱ . الزَّلزَلة: ۹۹ / ۷.
  - ۲. ب: عند الله.

٢٢٢ ..... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

يُحبطُ الآخر عندَ زيادته أو تأخّره لوصلا إلى المكلّف، لبقاء الاستحقاق، ولا يمكن الجمع، فإنّ شرطَ الثواب خلوصُه من الشّوائب،<sup>(١)</sup> ومقارنة التّعظيم والإجلال له، ولا سبق أحدهما لوجوب دوامهما، وهو ممنوعٌ لما يأتي.



| ۲۳۳ | ، التّوبة | في |  |
|-----|-----------|----|--|
|-----|-----------|----|--|

المطلب السّابع

## في التّوبة

قالت البهشميّة إنّها النّدمُ على المعصية والعزم علىٰ تسرك المعاودة، ولم يجعل الخوارزميّ الأخير شرطاً ولا جزءاً. وهي واجـبةً، لأنّـها دافـعةٌ لضرر العقاب.

فإن كانت من فعل قبيح لتضمّن إيصال ضرر إلى الغير، كالظلم والقذف، لم تصح إلا بعدَ الخروج إلى المظلوم أو ورثته من حقّه إن أمكن والعزم على الأداء إن لم يكن؛ وإن كان إضلالاً لم يصح إلا بعدَ أن يُبيّنَ للضّالِ بطلانَ قوله ورجوعَه منه إن أمكن. وإن لم تتضمّن إيصال ضرر إلى الغير، كالزنا وشرب الخمر، كفى النّدمُ والعزمُ علىٰ ترك المعاودة.

وإن كانت من إخلال بواجبٍ يمكن فعله في كلّ وقتٍ، كالزّ كماة، لم يصحّ إلّا بعدَ أدائه إن أمكن، وإن اختصّ بوقتٍ، كالصّلاة، افتقر إلى الاشتغال في القضاء إن أمكن.

| تسليك النفس إلى حظيرة القدس |  | ٤ |
|-----------------------------|--|---|
|-----------------------------|--|---|

تنبيه

ذهبت المعتزلةُ إلىٰ وجوب سقوط العقاب عندها، وإلَّا لقبح تكليفُ العاصي بعدَ عصيانه، إذ لم يبق له طريقٌ إلى الخروج من العقاب، فلم يبق له طريقٌ إلى الثُواب، وهو مبنيٌ علىٰ دوام العقاب.

وذهبت المرجئةُ إلىٰ أنّه تفضّل، وإلّا لوجب قبول عذر من أساء إلينا بأعظم الإساءة.

تذنيبُ ذهب أبوهاشم إلىٰ أنّها لا تصحّ من قبيح دون آخر، لأن التّوبة من القبيح يجبُ أن تكون لقبحه، وإلاّ لم تكن توبةً مقبولةً أو لم تكن مقبولة، والقبحُ حاصل في الجميع، فلو تاب من بعضه لكشف غيره أنّ تـوبته لا للقبح.

وقال أبو عليّ: تصحُّ، وإلَّا لما صحَّ الإتيانُ بواجبٍ دونَ واجبٍ؛ لأنَ التَّوبةَ كما يجبُ من القبيح لقبحه، كذا فعلُ الواجبِ إنَّما يجبُ لوجوبُه. فإن اقتضى الاشتراك في الأوّل المنعَ من التَّخصيص فَكذا في الشّاني. والفرقُ ظاهرٌ بينَ الفعل والتَرك.

| 440 | للحق | في جواز الع |
|-----|------|-------------|
|     |      |             |

المطلب الثّامن

في جواز العفو

منع المعتزلة منه سمعاً، فالبصريون علىٰ جوازه عقلاً، والبغداديّون علىٰ منعه عقلاً. والحق جوازُه سمعاً وعقلاً، لأنّه إحسانً، فيكون حسناً ولأنّه حقُّ الله تعالىٰ، فجاز إسقاطة ولفوله تعالىٰ: فوَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ ﴾<sup>(1)</sup> وقوله: فإنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾<sup>(٢)</sup> وللإجماع علىٰ ثبوت السقاعة للنبي تلثق، وليست في زيادة المنافع، وإلا لكنّا شافعين في النبيّ تلثقي، فهي من<sup>(٣)</sup> إسقاط المضارّ. ونفي شفيع يُطاع لا يستلزم نفيَ مطلق الشّفيع.

احتجّوا: بأنّ فيه إغراءً بالقبيح، فـإنّ العـاقل مـتىٰ عـلم العـفو أقـدم، ولإستلزامه الكذبَ في آيات الوعيد. ويُنتقضُ الأوّل بسقوط العقاب بالتّوبة، وتجويز عدمها كتجويز عدم العفو، وآياتُ الوعيد مشروطةٌ بعدم العفو.

- ۱۱. الرعد: ۱۳/۱۳.
- ٢ . النساء: ٤ / ٨٨.
  - ۳. ب: في.

| حظيرة القدس | ، النفس إلى | تسليك | ΥΥ | ۲٦ |
|-------------|-------------|-------|----|----|
| u           | •••         |       |    |    |

المطلب التّاسع

في أنّ عذابَ الفاسق منقطعُ

خلافاً للوعيديّة.

لنا: قوله تعالىٰ: ﴿فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ﴾<sup>(١)</sup>، وهو مستحقٌّ للتُواب بإيمانه، فلابُدَ من إيصاله إليه ولا يسمكنُ أن يكونَ قـبل العـقاب إجماعاً، ولعدم خلوصه من الشوانب، فيتعيّنُ العكسُ.

احتجوا بالآيات الدَالَة عَـلَى الخَلُود، كَـقوله تـعالىٰ: ﴿وَ يَـخُلُدْ فِـيهِ مُهَاناً،<sup>(٢)</sup> ﴿وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِناً مُتَعَمِّداً فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِـيهَا،<sup>(٣)</sup> وغـير ذلك.

ويُخصُّ بالكفَّار أوان الخلود للزمان المتطاول. أمّا الكفَّار،<sup>(٤)</sup> فقد أجمع المسلمون كافَّةً علىٰ خلودهم في النَّار.

- ۱ . الزلزال: ۹۹ / ۷.
- ٢ . الفرقان: ٢٥ / ٦٩.
  - ٣ . النساء: ٤ / ٩٣ .
- ٤ . اب ١: المسلمون.

|     | *        | 4          |
|-----|----------|------------|
| YYV | والأحكام | في الأسماء |
|     |          |            |

المطلب العاشر

في الأسماء والأحكام

الإيمان لغة التصديق، وشرعاً تصديق الرسول ﷺ في كلّ ما علم مجيئه به ضرورة، ولا يكفي التّصديق بالقلب عن التّصديق باللّسان وبالعكس، لقوله تعالى: ﴿فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ ﴾<sup>(١)</sup> فأثبت المعرفة والكفر، ﴿وَ جَحَدُوا بِهَا وَ اسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ﴾ <sup>(٢)</sup> وقوله: ﴿وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنًا بِاللهِ وَ بِالْيَوْمِ الأَخِرِ وَ مَا هُمْ بِمَوْعِنِينَ ﴾ <sup>(٣)</sup> فأثبت الإقرار باللّسان دونَ القلب.

وعند الأشاعرة: أنّه التّصديق النّفسانيّ وعند الكرّاميّة: أنّـه الإقـرار بالشّهادتين، وعندَ قدماء المعتزلة والقاضي عبد الجبّار، أنّه فعل الجـوارح من الطاعات.

وأمّا الكفر، فهو عدم الإيمان إمّا بضدّ اعتقاد علمه أو لا بضدّ. والفسقُ

- ١. البقرة: ٢ / ٨٩
- ٢. النمل: ٢٧ / ١٤.
  - ٣. البقرة: ٨/٢

الخروج عن الشّيء، والنّفاق إن يبطن خِلافَ ما يُظهِر، وهو في الشّرع إظهارُ الإيمانِ وإبطان الكفر.

واختلفوا في الفاسق، فعند المعتزلة: أنّه لا مؤمنٌ ولاكافرُ، بل هو منزلةً بينَ المنزلتين، لأنَ الإيمان فعلُ الواجبات والامتناع عن المحظورات، فـلا يكون مؤمناً ولاكافراً، لأنّه يُغسّلُ ويكفّنُ ويُـدفَن فـي مـقابر المسـلمين، ويُصلّىٰ عليه، وينكحُ ويُقاد به.

وعند الحسن البصريّ أنّه منافقٌ، لأنّ مَن يعتقدُ الضّررَ في فعلٍ يمتنعُ عنه. فلو اعتقد الفاسقُ العقابَ لم يعض.

وعندَ الخوارج أنَّه كافرٌ وعند الأزارقة منهم أنَّه مشركٌ، وعند المرجئة والإماميّة والأشعريّة أنَّه مؤمنٌ لأنه يُصدّقُ <sup>(١)</sup> للنّبيّ ﷺ، في جميع ما جاء به بالضّرورة.

واعلم أنَّ الإيمانَ لمّا كان هو التّصديقَ لم يقبل الشَّدَّةَ والضّعفَ ولا الزَيادةَ والنّقصانَ، وعند المعتزلة أنّه اسمٌ لفعل الطاعاتُ فكان قابلاً لهما.

وعند الإماميّة: أصول الإيمان التّصديقُ بالله وبتوحيده وبعدله وبالنّبوّة وبالإمامة.

والمعتزلة قالوا: أصول الإيمان خمسةً: التَوحيد والعدل والنّبوّة والأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر والوعد والوعيد. ومن لم يُقرّ ببعض هذه لم

. ب: مُصدَق.

في الأسماء والأحكام .....

يكن مسلماً، ومن أقرّ بذلك وفعل كبيرةً لم يكن مؤمناً. والتّكليفُ ساقطٌ في الآخرة. أمّا أهل الثّواب فلوجوب خلوصه مـن المشاقَ.

وأمّا المُعاقبُ، فلانَه نوع إلجاء. وليكن هذا آخرَ ما قصدنا إثباته<sup>(١)</sup> في هـذا الكمتاب، واللهُ المـوفَقُ للصّواب.

\*\*\*





الفهارسي **ا . فهرس الآيات** ٢. فهرس الأجاديث والروايات 3. فهرس الأعلام والرواة ٤ . فهرس اسماء الكتب الواردة في المتن ٥. فهرس الفرق والمذاهب 3 . فهرس مصادر التحقيق 7. فهرس المحتويات



فهرس الآيات

| 101                  | - أَرِنَا اللهَ جَهْرَةً (٤ / ٥٣)                                                            |
|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
|                      | _أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ أَمْ مَنْ لَا يَهِدِّي إِلَّا أَنْ   |
| 7.7                  | كَيْفَ تَحْكُمُونَ (٣٥/١٠)،                                                                  |
|                      | - إِلَى دَبَّهَا نَاظِرَةً                                                                   |
| ٧٤                   | _ الَّذي خَلَقَ المَوْتَ والحَياة (١٧ / ٢٢)،<br>- الَّذي خَلَقَ المَوْتَ والحَياة (١٧ / ٢٢)، |
| ١٨٥                  | _إِنَّ الصَّلَوةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ (٢٩ / ٤٥)،                         |
| ل الْعَالَمِينَ (٣ / | ـ إِنَّ اللهَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى               |
| 192                  | ۲۳)،                                                                                         |
| ۲۲٥ ،(٤٨ / ٣)        | ـ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ     |
| 129                  | . إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْنًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ (٣٦ / ٨٢)         |
| 191                  | - إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ (٢٣ / ٣٣)                                                 |
| ۲۰۳                  | -إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا (٥ / ٥٥)                         |

| ں إلٰى حظيرة القدس           | ۲۳٤ تسليك النف                                                             |
|------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| 211                          | _أَوَ لَيْسَ الذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ (٣٦ / ٨١)                          |
| 170                          | - سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتَهُمْ (٢ / ٦)                              |
| 114                          | ـ فَانْتَشِرُوا فِي الأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللهِ (٦٢ / ١٠)       |
| ۲۲V                          | - فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ (٢ / ٨٩)                   |
| 222.221                      | ؞ فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ (٩٩ / ٨)                               |
| ۱۷۰                          | - كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّئُهُ عِنْدَ رَبِّكَ مَكْرُوهاً (١٧ / ٣٨)         |
| 214                          | -كُلُّ شَيءْ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهَهُ (٢٨ / ٨٨)                             |
| ۲۱۳                          | - كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ (٥٥ / ٢٦)                                     |
| 218                          | -كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ ﴿ آَثَرَ مَعْيَلُهُ              |
| 148                          | - لِنَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ (٤ / ٦٥) |
| 22.                          | ِ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ (٣٩ / ٣٥)                       |
| 101                          | - لَا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ (٦ / ١٠٣)         |
| 7.7                          | - لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ (٢ / ١٢٤)                              |
| 101                          | - لَنْ   تَرَانِي  (٧ / ١٤٣)                                               |
| مَلاَئِكَةُ الْـمُقَرَّبُونَ | ـ لَــنْ يَسْــتَنْكِفَ الْـمَسِيحُ أَنْ يَكُـونَ عَـبْداً للهِ وَلَا الْـ |
| 198                          | (1VY / E)                                                                  |

| فهرس الآيات                                                                                    | ***0        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ـ لَوْ شَاءَ اللهُ مَا أَشْرَكْنَا (٦ / ١٤٨)                                                   | ۱۷۰         |
| . مَا أَغْنِي عَنْهُ (١١١ / ٢)                                                                 | 170         |
| ـ مَا نَهَاكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَنْ تَكُونَا مَـلَكَيْنِ أَوْ تَكْ | کحونًا مِنَ |
| الْخَالِدِينَ (٧ / ٢٠)                                                                         | 192         |
| مَا هَذَا بَشَراً إِنْ هَذَا إِلَّا مَلَكٌ كَرِيمٌ (١٢ / ٣١)                                   | 198         |
| وَاللهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ (٢ / ٢٠٥)                                                       | 11.         |
| وَالْمُؤْمِنُونَ وَ الْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ (٩ / ٧١)                      | ۲•٤         |
| وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ (١٣ / ٦)،                          | 270         |
| وَأَنْفُسَنَا (٣/ ٦١) مَرْزَمْتِي تَكْنِيْرَمْنِي مِنْ                                         | 7.0         |
| وَ أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ (٦٣ / ١٠)                                                   | 114         |
| وَ جَحَدُوا بِهَا وَ اسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ (٢٧ / ١٤)                                   | 222         |
| ۇكجوة يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةُ (٧٥ / ٢٣)                                                           | 101         |
| وَكَلَّمَ اللهُ مُوسَى تَكْلِيماً (٤ / ١٦٤)                                                    | 127         |
| وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ (٣٩ / ٧)                                                   | ۱۷.         |
| وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لاَمَنَ مَنْ فِي الأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعاً (١٠/٩٩)                      | 141         |
| وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ (٥/٩٨)                      | ۱۷.         |

| يرة القدس    | ۲۳۹                                                                                    |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸٦           | _وماكنًا مُعَذَّبِينَ (١٧ / ١٥)                                                        |
| ۱۷.          | وَمَا اللهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعَالَمِينَ (٣ / ١٠٨)                                   |
| ١٧.          | ـ وَ مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ (٥١ /٥١)                   |
| _مُؤْمِنِينَ | ـ وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَّا بِاللهِ وَ بِالْيَوْمِ الآخِرِ وَ مَا هُمْ بِ  |
| TTV          | (X / Y)                                                                                |
| 227          | _وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِناً مُتَعَمِّداً فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا (٤ / ٩٣) |
| 197          | _وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَى (٧/٩٣)                                                      |
| 222          | _وَ يَخْلُدْ فِيهِ مُهَاناً (٢٥ / ٦٩)                                                  |
| 214          | - هُوَ الأَوَّلُ وَالآخِرُ (٥٧ / كَلَّ مَتَ كَعِيْرَ مِنْ                              |
| 197<br>777   | وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَى (٢٣/ ٩٣)<br>وَ يَخْلُدْ فِيهِ مُهَاناً (٢٥ / ٦٩)             |

# فهرس الأحاديث والروايات

| 192           | افضل الاعمال أحمزها                                    |
|---------------|--------------------------------------------------------|
| ۲ • ٥         | اقضاكم عليٌّ                                           |
| ت مولاه فمعلئ | الست اولى مـنكم بـانفسكم، قـالوا: بـلى، قـال: فـمن كـن |
| مره و اخذل من | مولاه، اللهمّ وال من والاه و عاد من عاداه و انصر من نع |
| ۲•٤           | خدله.                                                  |
| ۲۰0           | للهمَ إنتني بأحبّ خلقك اليكُ يأكل معيّ من هذا الطائر.  |
| ۲۰۳           | نت الخليفةُ من بعدي                                    |
| ۲. ٤          | نت منّي بمنزلة هارونَ من موسىٰ إلّا أنّه لا نبيٍّ بعدي |
| ك لكم كنبات   | نَي جعلت كل دابة حيّة مأكلاً لك ولذريتك و اطلقت ذل     |
| ١٨٩           | العشب ابدأ ما خلا الدِّم فلا تأكلوه                    |
| 144           | نمسكوا بالسبت ابدأ                                     |
| 177           | تجرئح العجماء جباز                                     |
| ۲ <b>۰۳</b>   | اسلّموا عليه» بإمرة المؤمنين                           |
| ۲•٦           | علي خيرُ البشر، فمن أبي فقد كفر                        |
|               |                                                        |

| تسليك النفس إلى حظيرة القدس | XYX                                             |
|-----------------------------|-------------------------------------------------|
| خروف عشية بين المغارب       | قرّبوا إليّ كل يومٍ خروفين، خروف غدوة و -       |
| 114                         | y قرباناً دائماً لاحقاً بكم                     |
| 7+0                         | لولا علي لهلك عمر                               |
| في تقواه و إلى إبراهيم فـي  | من أراد أن ينظر إلى آدم في علمه و إلى نوح       |
| لميّ بن أبي طالب ٢٠٥        | حلمه و الى عيسى في عبادته فلينظر الى ع          |
| ۲۰۳                         | واسمعوا و اطيعوا له                             |
| اسعهم قائمهم افضلهم ۲۰۷     | هذا ابني إمام ابن إمام اخو إمام أبو أئمة تسعة ت |
| متق، فان لم يقبل العتق ثقب  | يستخدم العبدُ ستّ سنين، ثمّ يعرض عليه ال        |
| 149                         | أذنه و استخدم أبداً                             |

| 1.19 | يستخدم خمسين سنة، ثم يعنق في تلك السنة |
|------|----------------------------------------|
| 1VV  | يُنتصفُ للجمّاء من القرناء             |

وزن قيد العبد بالماء المشهورة بـ «قضية الحالف»: قضى علي على تشخية في زمن عمر بن الخطّاب قالوا: إنّه اجتاز عبد مقيّد على جماعة، فقال أحدهم: إن لم يكن في قيده كذا و كذا فامرأته طالق ثلاثاً، فقال الآخر: إن كان فيه كما قلت فامرأته طالق ثلاثاً، قال: فقاما فذهبا مع العبد إلى مولاه، فقالا له: إنّا حلفنا بالطّلاق ثلاثاً على قيد هذا العبد، فحلّه نزنه، فقال سيّده: امرأته طالق ثلاثاً على قيده، فطلق الثلاثة نساءهم، فارتفعوا إلى عمر بن الخطّاب و قصّوا عليه القصّة، فقال عمر: مولاه أحقّ به، فاعتزلوا

| اديث والروايات | فهرس الأح |
|----------------|-----------|
|----------------|-----------|

نساءهم قال: فخرجوا و قد وقعوا في حيرة، فقال بعضهم لبعض: اذهبوا بنا إلى أبي الحسن الله لعلَه أن يكون عنده شيء في هذا، فأتوه فقصّوا عليه القصّة، فقال لهم: ما اهون هذا! ثمّ إنّه الله اخرج جفنة و امر أن يحطً العبد رجله في الجفنة و أن يصبَّ الماء عليها، ثمّ قال: ارفعوا قيده من الماء فرفع قيده و هبط الماء فأرسل عوضه زبراً من الحديد و زنوه، فإنّه وزن القيد، قال: فعلمًا فعلوا ذلك و انفصلوا وحلّت نساؤهم عليهم خرجوا و هم يقولون: نشهد أنّك عيبة علم النبوة و باب مدينة ععمه، فعلى من جحد حقّك لعنة الله والملائكة و الناس اجمعين.

جلس رجلان يتغذيان، مع أحدهما حمسة أرغفة و مع الآخر ثلاثة أرغفة. فلما وضعا الغذاء بين ايديهما مرّ بهما رجل فسلّم. فقالا: اجلس للغذاء فجلس و اكل معهما و استوفوا في اكلهم الارغفة الثّمانية. فقام الرّجل و طرح اليهما ثمانية دراهم و قال: خذا هذا، عوضاً مما اكلت، لكما و نلته من طعامكما، فتنازعا و قال صاحب الخمسة الارغفة لي خمسة دراهم ولك ثلاثة. فقال صاحب الثلاثة الارغفة: لا ارضى إلّا أن تكون الدراهم بيننا نصفين و ارتفعا الى امير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه و قصّا عليه قصّتهما. فقال لله لصاحب الثلاثة الارغفة قد عرض عليك صاحبك ما عرض وخبزه اكثر من خبزك فارض بالثلاثة فقال: لا، و الله لا رضيت منه

| حظيرة القدس | النفس إلى | تسليك | <br>į. |
|-------------|-----------|-------|--------|
|             |           |       |        |

الا بمُرّ الحقّ فقال علي على الله يا امير المؤمنين هو يَعْرض عليّ ثلاثة فلم سبعة فقال الرّجل: سبحان الله يا امير المؤمنين هو يَعْرض عليّ ثلاثة فلم أرض و اشرت عليّ بأخذها فلم أرض، و تقول لي الآن أنه لا يجب في مرّ الحقّ إلا درهم واحد. فقال الرّجل: فعرّ فني بالوجه في مُرّ الحقّ حتّى أقبله. فقال عليّ على: أليس للنّمانية الارغفة اربعة و عشرين ثلثاً، اكلتموها و انتم ثلاثة أنفس، و لا يُعلم الاكثر منكم اكلاً و لا الأقلّ فتحملون في اكلكم على السّواء؟ قال: بلى. قال: فاكلت انت ثمانية أثلاث وإنّما لك تسعة اثلاث، وأكل صاحبك ثمانية أثلاث وله خمسة عشر ثلثاً، اكل منها ثمانية ويبقى له سبعة واكل لك واحدة من تسعة فلك واحد بواحدك و له سبعة بسبعته. فقال له الرجل: رضيتُ الآن.

فهرس الأعلام والرواة

آدم 兴، ۱۹۵، ۲۰۵ 199 .131 .311 331, 771, 991, 110 .112 .1.. آصف، ۱۹۳ أبو الهذيل العلَّاف، ٩٩ إبراهيم الله، ٢٠٥ إبراهيم النظام، ٥٤، ٩٦، ١١٢ رُحت المرابع عبد إلله، ٨٠ ابن الإخشيد، ٩٩ أبو عبليّ، ٥٦، ٥٧، ٦١، ١٤، ٢٥، ٦٥، AF. TV. TV. FV. VV. PV. •A ابن زکریّا، ۹۲ 7A PA .P. 7P. 7P. PP. ابن فورك، ۱۹۲ 175 1.1 1... الأصمّ، ١٩٢، ١٩٩ أبو إسحاق، ٨٠ أبو هـاشم، ٥٦، ٦٤، ٢٥، ٦٨، ٧٥، NY . 1 11 10 PA PA 79. 39. أبو بكر، ۲۰٦ 100 12. 1... 44 .47 أبو الحسن الأشعريّ، ٢٩ أبو الحسين البصريّ، ٢٩، ٩٣، 🕎 أبو القاسم، ٨٠

٢٤٢ ..... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

|     |         | <b>L</b>     |
|-----|---------|--------------|
| ۲٤٣ | والرواة | قهرس الأعلام |

معمّر، ۱۲۹ موسی ﷺ، ۱۵۷، ۱۵۸، ۱۸۸، ۱۸۹، ۲۰۶ نوح ﷺ، ۱۸۹ هارون ﷺ، ۲۰۲ یوشع ﷺ، ۲۰۷



# فهرس أسماء الكتب الواردة في المتن

١. التّوراة، ١٨٩

۲. القرآن، ۸۷

٣. نهاية المرام، ٤٩، ١٢١، ١٣٠، ٢٠٦



| TEO | لمذاهب والديانات | فهرس الغرق وا |
|-----|------------------|---------------|
|-----|------------------|---------------|

## فهرس الفرق والمذاهب والديانات

| أهل العدل، ١٦٧، ١٧٦، ٢١٨                  | الأزارقة، ۲۲۸                 |
|-------------------------------------------|-------------------------------|
| الأوائل، ٣٣، ٤١، ٥٢، ٥٣، ٣٠، ٢٦،          | الإسماعيليَّةُ. ٢٠١           |
| AT AT NT NY IN IN 14                      | الأشاعرة، ٥٢، ٥٦، ٧٧، ٧٤، ٧٧، |
| 1.1.1.1.0 . 97 . 97 . 90                  | JET JE+ J+V AA AE AE          |
| 116 116 116 116 116 316                   | 10V .107 .127 .120 .122       |
| רוה סזה דזה אזה אזה                       | ארי בבני אבני גאני באני       |
| 122 121 12+ 111 179                       | 19E .19T .19T .1AV .1Y9       |
| 107 100 1EV 1ET 1E0                       | ۲۲۷ ۲۰۰                       |
| ۲۱٦                                       | الأشعريّة، ٣٩، ١٤٥، ٢٢١، ٢٢٨  |
| البراهمة، ١٨٤                             | أصحاب الاكسير، ١٢٢            |
| البصريون، ٢٢٥                             | الإمامية، ١٦٧، ١٨٧، ١٩٢، ١٩٩، |
| البصريون، ۲۲۵<br>البغداديّون، ۵۳، ۲۲۰ ۲۲۵ | ۲۲۸، ۲۲۱، ۹۲۲، ۲۲۲، ۲۲۲،      |
| X                                         |                               |

| تسليك النفس إلى حظيرة القدس | <br>YE7 |
|-----------------------------|---------|

الفضليَّةُ، ١٩٢ البكريّة، ١٧٦ البهشميّة، ٦٨، ٢٢٣ الفلاسفة، ١٣٩، ١٥٧، ١٩٤، ٢١٥ التّناسخيّة، ١٧٦ الكـرّاميّة، ٣٩، ١١٩، ١٥٤، ٢١٢، الثَّنو يَةُ، ١٤٦، ١٥٩ 517, VY7 الحشوية، ١٨٧، ١٩٢ الكلابية، ٥٦، ١١٢ الحكماء، ٤٠، ٤٧، ٥٠، ٢٢، ١٥٣ المانوية، ١٤٦ حكماء الهند، ١١٩ المتكلَّمون، ٤٧، ٦٦، ٦٣، ١١٢ الحنفيّة، ١٤٩ المجسّمة، ١٥٤، ١٥٧ الخوارج، ١٩٢، ٢٢٨ المجوس، ١٤٦، ١٦٠ الدّيصانيّة، ١٤٦ المحققون، ٣٠، ٦٩، ٩٨، ١٩٢ المرجنة، ٢١٨، ٢١٩، ٢٢١، ٢٢٢، ٢٢٤، الشَّيعة، ٢٠٣ الصّابئةَ، ١٨٤ ۲۲۸ الصّوفيّةُ، ١٥٢، ١٥٤ العدليّة، ١٧٠، ١٧٦، ١٧٨، ١٨٥ rit vit rit العقلاء، ٨٥ ٨٦ ٨٦ ١٣٩، ١٤٠، ١٥١، المــعتزلة، ٣٠، ٥٢، ٥٢، ٢٠، ٢٤، 1V. 170 10V 102 10m A. 11 16 16 16 30 50 50 Y .. . 199 .112 all and and an av 1.0 .12. ielalel 111. 311. 111. . 31. 31. فصحاء العرب، ١٨٨ 175 . 104 . 107 . 120 . 122

فهرس الفرق والمذاهب والديانات.....

- 198 JAT JAN JAN JY JAY
- AIT. PIT. 177. 377. 077.

YYA (YYV

- الملاحدة، ١٣٧
- المليّون، ٢١١، ٢١٢
  - النَّجَّارِيَة، ١٦٧
- النّصارئ، ١٥٢، ١٥٤، ١٨٠ ١٩٠
  - الوعيديّة، ٢٢٦
  - اليهود، ١٨٨، ١٨٩





| ٤٩ | النحقيق | مصادر | فهرس |
|----|---------|-------|------|
|----|---------|-------|------|

#### فهرس مصادر التحقيق

أذرنوش، أذرتاش \_فرهنگ معاصر عربی به فارسی، الطبعة ۱، نشر «نی»، طهران ۱۳۷۹ه. ش. أقا بزرگ الطهرانی، محمد محسن - الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ظهر أن، ١٣٥٥ ه. ش (١٤٠٥ ه) \_طبقات اعلام الشيعة، بيروت، دار الكتاب العربي، ١٩٧١ \_ ١٩٧٥ م. 63-100 ابن أبي الحديد \_شرح نهج البلاغة، المطبعة الميمينة، مصر. الأفندي، عبدالله بن عيسي ـ رياض العلماء، باهتمام احمد الحسيني من مخطوطات مكتبة آية الله المرعشى العامة، رقم ٥، قم، خيام ١٤٠١ / ١٩٨١. الشافعي الطبري، محب الدين أحمد بن عبدالله \_ ذخائر العقبي، مكتبة القدسي بالقاهرة \_ ١٣٥٦ ق. الطبري، محمد بن جرير ـ دلائل الامامة، تحقيق مؤسسة البعثة، الطبعة الأولى، قم، ١٤١٣ ق.

٢٥٠..... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

الفتَّال النيسابوري، محمد (ف 8 + 0 ه) - روضة الواعظين، منشورات الرضى، قم. الأميني \_عبد الحسين - الغدير في الكتاب و السنَّة والأدب، الطبعة الخامسة، بيروت، الأنوار، سيد عبدالله - فهرست نسخ خطي، كتابخانه ملي (جمهوري اسلامي)، طهران، ١٣٦٥ ه. ش. الحائري، عبد الحسين، وأخرون -فهرست كتابخانه مجلس شوراي ملي، طهران ١٣٥٠ - ١٣٥٧ ه. ش. مراحمة تقعيور اطلي استدى الحجتي، السيد محمد باقر - فهرست نسخه هاي خطي كتابخانه، كلية الإلهيات، جامعة طهران، ١٣٤٥ه. ش. الحسيني الاشكوري -فهرست نسخه هاي خطي، مركز إحياء التراث الاسلامي - قم. الحسيني، السيد أحمد - فهرست نسخه های خطی کتابخانه عمومی - مرعشی، قم، ۱۳۹۵ ه. الحلّى، العلّامة حسن بن يوسف بن المطهّر ـ استقصاء النظر في القضاء و القدر، باهتمام علي الخاقاني النجفي،

| Y01 | والأحكام | فى الأسماء |
|-----|----------|------------|

النجف الأشرف ١٣٤٥ هـ / ١٩٣٥ م. \_انسوار الملكوت فيي شرح الياقوت، باهتمام محمد الزنجاني، منشورات جامعة طهران، رقم ٥٤٣، ط ، طهران ١٣٣٨ ه. ش . ـ الباب الحادي عشر، مع النافع يوم الحشر، المقداد السيوري ومفتاح الباب، أبو الفتح بن مخدوم الحسيني، باهتمام مهدي محقق، سلسلة دانش ایرانی رقم ۳۸، ط، جامعة طهران ۱۳٦٥ ه. ش . \_ (خلاصة الاقوال)، رجال العلامة، باهتمام محمد صادق بحر العلوم، مكتبة الخيام، قم، ١٤٠٢ هـ. \_ «رسالة في سؤالين سأل عنهما الخواجة رشيد الدين» باهتمام عزيز الله العطاردي القوچاني، مجلة «فرهنگ أيران زمين»، ١٩، ١٣٥٢ كشف المراد في شرح تجريك الاعتقاد، تصحيح حسن زادة الأملي، الطبعة السابعة، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ١٤١٧ هـ. ـ نهج الحق و كشف الصدق، تصحيح: عـين الله الحسـني الارمـوي، الطبعة الرابعة ، دار الهجرة، قم، ١٤١٤ هـ. ـنهج المسترشدين، باهتمام مهدي الرجائي، من مخطوطات مكتبة آية الله المرعشى، رقم ١٠، قم، مكتبة سيد الشهداء، ١٤٠٥ ه. الخوانساري، محمد باقر \_روضات الجنات في احوال العلماء و السادات، اعداد اسدالله اسماعيليان، قم، ١٣٩٠ ه.

٢٥٢ ...... تسليك النفس إلى حظيرة القدس

دانش پژوه، م.ت و ع. ن. المنزوي - فهرست نسخه های خطی کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران، ۱۳۳۰ -۱۳۵٦ ه. ش. . زابينه اشميتكه - انديشههاي كلامي علامه حلي، ترجمة احمد القياسمي، مؤسسة القدس الرضوي، مشهد، ١٣٧٨ ش. الشريف المرتضى، ابوالقاسم على بن الحسين علم الهدي (ف ٢٣٦ ه) - رسائل المرتضى، انتشارات دار القرآن، قم، ١٤٠٥ ه. الشهرستاني، ابوالفتح محمد بن عبدالكريم -الملل و النحل، دار المعرفة بيروت، لبنان ١٤٢١ ه. الشيخ الطوسي، ابوجعفر محمد بن الحسن ـ الاقتصاد الهادي الى طريق الرشاد، باهتمام حسن سعيد ال<u>ط هر</u>اني، قم، خيام، ١٤٠٠ ه. الشيخ الصدوق (ف 381 ه) - من لا يحضره الفقيه، ج ٣، الطبعة الثانية، مؤسسة النشر الإسلامي، ٤ • ٤ ٩ هـ. ـ عيون أخبار الرضا، ج ٢، مؤسسة الأعـلمي للـمطبوعات، بـيروت . \$ 12+2

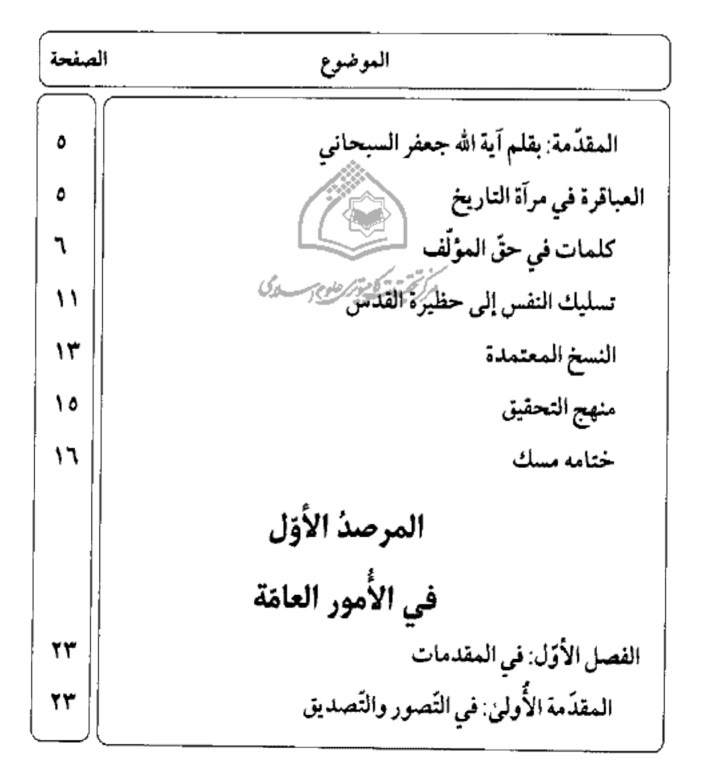
في الأسماء والأحكام .....

العاملي، السيد محسن \_ اعيان الشيعه، اعداد سيد حسن الأمين، طهران، ١٣٧٤ ه. ش. عبد الباقي، محمد فؤاد - المعجم المفهرس لالفاظ القرآن الكريم، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٣٦٤ ه. شر. عبد الصاحب الحكيم \_ منتقى الاصول، منشورات الهادي، الطبعة الثانية، قم، ١٤١٦ هـ. لويس معلوف ـ المنجد في اللغة و الأعلام، الطبعة العاشرة، دار المشرق، بيروت، مرز تمت ميزر من مدى ۳۷۹۲ م. مادلونگ، ويلفرد \_مكتبها و فرقههاي اسلامي در سدههاي ميانه، ترجمة جواد القاسمي، مؤسسة القدس الرضوي، الطبعة الأولى، ١٣٧٥ ه. ش. المجلسي، محمد باقر ـ بحار الانوار، مؤسسة الوفاء، الطبعة الثانية، بيروت، ١٤٠٣ هـ. المدرسي التبريزي، ميرزا محمد على \_ ريحانة الادب، انتشارات شفق، الطبعة الثانية، تبريز.

٢٥٤ .....

المطهري، مرتضى - أشنايي با علوم اسلامي، كلام اسلامي، انتشارات صدرا، الطبعة الثامنة عشرة، ١٣٧٥ ه. ش. المفيد، محمد بن محمد (ف ٤١٣ ه) -الإرشاد، الطبعة الحجرية. \_النكت الاعتقاديه، دار المفيد، الطبعة الثانية، بيروت ١٤١٤ هـ. مرققة تكحيته أحده

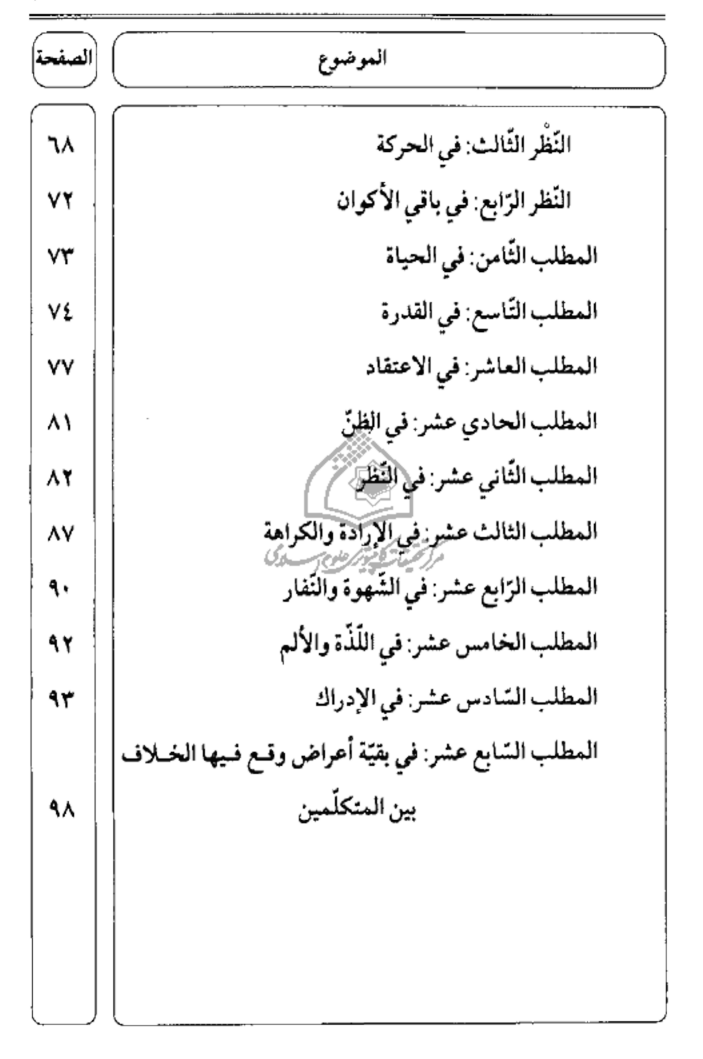


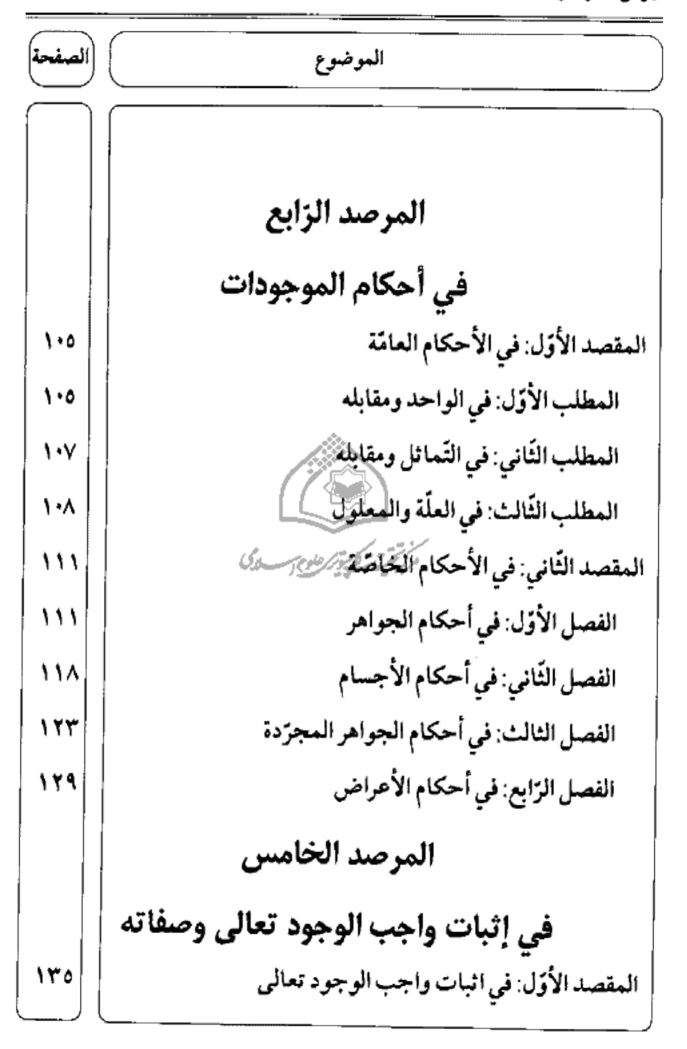


تسليك النفس إلى حظيرة القدس

الصفحة الموضوع المقدّمة الثّانية: في التعريف ۲٤ المقدِّمة الثَّالثة: في القياس ۲٥ المقدّمة الرّابعة: في مواد الأقيسة وصورها ۲٦ الفصل الثّاني: في مباحث الوجود والعدم ۲۸ البحث الأوّل: تصوّر الوجود والعدم ۲۸ البحث الثاني: في أنَّ الوجودَ معنيٍّ مشترك (بينَ الموجودات) 29 البحث الثالث: ما هو المعدوم ؟ ۳۰ البحث الرّابع: لا واسطة بين الموجود والمعدوم 34 الفصل الثالث: في مباحث الوجوب وقسيميه ٣٣ البحث الأوّل: الوجوب والامكان والامتناع ٣٣ البحث الثاني: في خواص الواجب ٣٤ البحث الثالث: في عروض الامكان للماهيّة ٣٤ المرصد الثَّاني في تقسيم الموجودات المقصد الأوّل: في التّقسيم علىٰ رأي المتكلّمين ۳٩ البحث الأوّل: في مباحث القديم

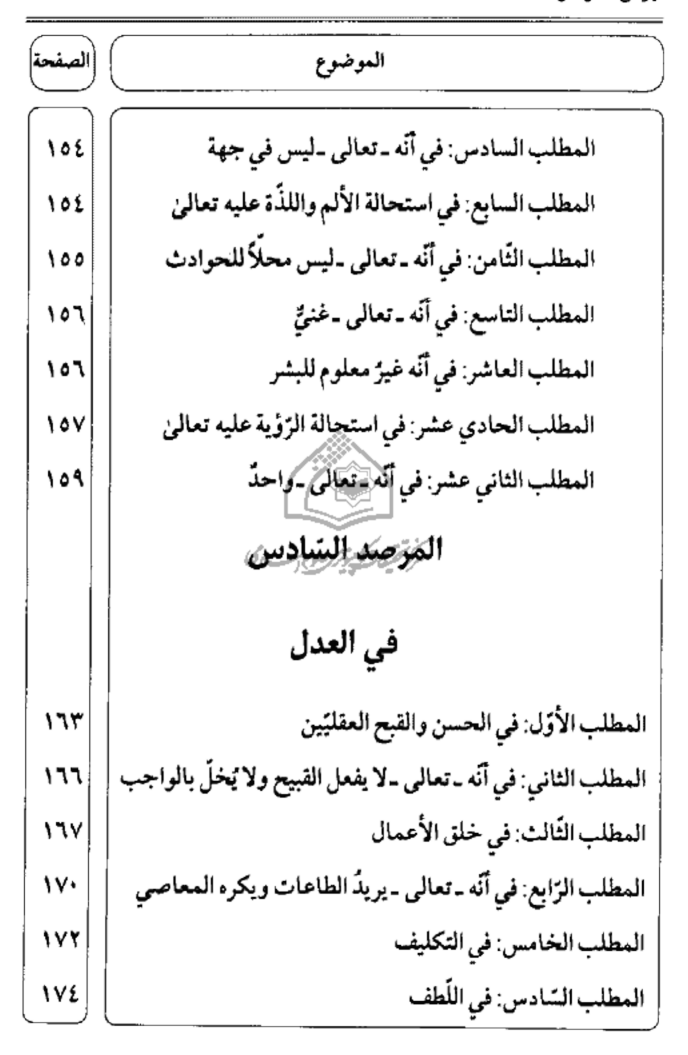






تسليك النفس إلى حظيرة القدس

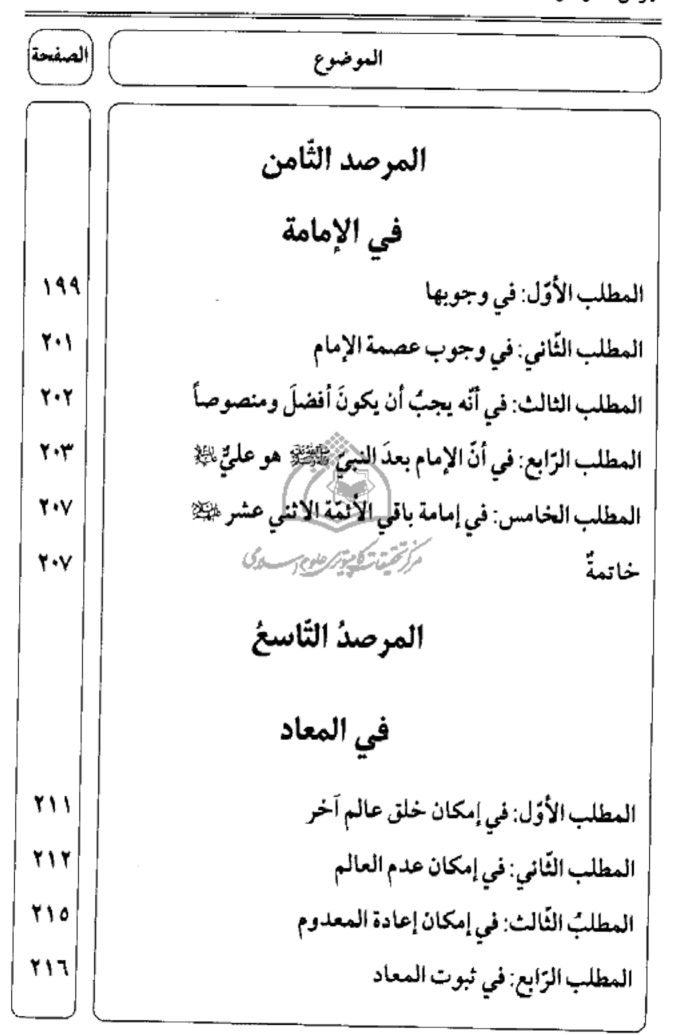
الصفحة الموضوع المقصد الثَّاني: في صفاته تعالى ۱۳۷ الفصل الأوّل: في الصّفات الثّبوتيّة ۱۳۷ المطلب الأوّل: في أنَّه - تعالى -موجود 177 المطلب الثاني في أنَّه - تعالى -قادرُ 144 المطلب الثالث: في أنَّه - تعالى - عالمٌ 139 المطلب الرابع: في أنَّه - تعالى - حيٌّ 12. المطلب الخامس: في أنَّه تعالى مريدً 12. المطلب السّادس: في أنَّه - تعالى - مُدَركُ 151 المطلب السّابع: في أنَّهُ - تعالى - متكلَّمُ 124 المطلب الثَّامنُ: في أحكام هٰذه الصَّفات 122 الفصل الثَّاني: في الصِّفات السّلبيَّة 101 المطلب الأوّل: في أنّه - تعالى - ليس بمتحيّز 101 المطلب الثّاني: في أنَّه - تعالى - لا يحلُّ في غيره 101 المطلب الثَّالث: في أنَّه - تعالى - مخالفٌ لغيره لذاته 101 المطلب الرّابع: في أنَّه - تعالى - غيرُ مركَّب 105 المطلب الخامس: في أنَّه - تعالى - لا يتحدُّ بغيره 103



| القدس | حظيرة | الى | التقس | تسأيك |
|-------|-------|-----|-------|-------|
|-------|-------|-----|-------|-------|



فهرس الموضوعات .....



. تسليك النفس إلى حظيرة القدس

الصفحة الموضوع المطلب الخامس: في الوعد والوعيد 111 المطلب السّادس: في الإحباط والتكفير 111 المطلب السّابع: في التّوبة 111 المطلب الثَّامن: في جواز العفو 270 المطلب التّاسع: في أنَّ عذابَ الفاسق منقطعٌ 117 المطلب العاشر: في الأسماء والأحكام 277 الفهارس فهرس الآيات مرز تقيقة تكيبة المعين المعالي 174 فهرس الأحاديث والروايات **1**77 فهرس الأعلام والرواة 121 فهرس أسماء الكتب الواردة في المتن 122 فهرس الفرق والمذاهب 120 فهرس مصادر التحقيق 229 فهرس الموضوعات 100