

سَتاليفُ بَحِيرُ لِرُحِينَ بَرْدِي

الطبعة الثالثة



117

الطبعة الأولى — ١٩٩٢ الطبعة الثانية – ١٩٦٣ الطبعة الثالثة — ١٩٩٨ المنطق المتبوري

# تمجعنت

قصدت في هذا الكتاب أن أعرض موضوعات المنطق الصورى والرياضي عرضاً شاملا منصلا استقصى فيه المدائل في تطورها حتى أبلغ بهما إلى آخر سورها ، ومختلف الآراء التي أدلى بها كبار المناطقة في المصر الحديث ، متخذاً في معظمها موقفاً جزئياً خاصاً يتناسب مع سياق المرض دون أن الزم موقفاً موحداً يستهدف الاسالة أكثر بما ينشد الاستقصاء ، لأني لم أرد به أن يمكون تمبيراً عن الفلسفة التي أومن بها وأشارك في إيجادها ، والتي أعلنت في برنامي لما في « الزمان الوجودى » عن منطق خاص بها ينبثن عنها ، لأن هدذا المنطق التي أعلنت عنه لاراك عندى في دور التكوين ؟

القاعرة سنة ١٩٤٢

عد الرحمن بروى

#### مؤلفات الدكتور عبرالرحمن يروى (۱) سنكرات ١ — الزمان الوجودي ٤ – الحور والنور ۲ – عموم الشياب مل عكن نيام أخلاق وجودية ؟ ۳ – مرآة ننسي ٦ - نشيدالغربب ( 🕶 ) دراسات ١ — الموت والمبترية ٣ - دراسات في التلسفة الوجودية ٣ - المنطق العدوري والرياضي ٤ - مناهم البحث العلى حواسات في الشعر الأورى المامر خلاصة الفكر الأوربي ه — أرسطو ۱ - نیلنه ٧ -- اشينجار ٦ - ربيم الفكر اليوناني ٧ - خريف الفكر اليوناني ۲ – شوینهور افلاطون ٨ - فلمفة المصور الوسطى ( ح ) دراسات إسلامية ١ - الترات اليوناني في الحضارة • - أرسطو عند العرب ٦ - الثل المقلية الأفلاطونية الإسلامية ٣ - من تاريخ الإلحاد في الإسلام ٧ - منطق أرسطو (٣ أجزاء) ٣ -- شخصيات نلقة في الإسلام ٨ - شهيدة العشق الإلمي الإنسانية والوجودية ف النكر (رابعة العدوية)

البري

٢١ -- المبشر بن فاتك : مختار المسك و - شطحات الصرفية (أبو يزيد ٣٧ - فلهوزن: الخوارج والشيعة اليسطامي ) ٢٣ -- أرسطر طاليس: الخطابة ١٠ – روح الحضارة البربية ١١ - الإنسان الكامل في الإسلام ٢٤ - ابن رشد: تلخيص الخطارة ١٢ - الإشارات الإلمية للتوحيدي ٢٥ - مؤلفات الغزالي ١٢ - مسكويه : الحكمة الخالدة ٢٦ - أرسطـــو طاليس: الطبيعة وشروحه البربية ١٤ ــ فن الشعر لأرسطوطاليس ٧٧ - رسائل ابن سبعين وشروح الفارابي وأبن سينا ٢٨ - الـماء والعالم والآثار العارية واین رشد لأرسطو ١٥ ـــ الأسول اليونانية للنظريات ۲۹ — مؤلفات ابن خلدون السياسة في الإسلام ٣٠ ــ حازم القرطاجني ونظريات ١٦ – في النفس لأرسطوطاليس أرسطو في الشعر والبلاغة مم الآراء الطبيعية لفاوطرخس ١٧ - أبن سينا : عيون الحكمة ٢١ - مخطوطات أرسطو في العربية ١٨ - ابنسينا:البرهان(من «الشفا») ٣٢ - النزالي : المستظهري في الردعلي ١٩ ــ الأقلاطونية الحدثة عند المرب الباطنية ٣٠ - أفارطين عند العرب (٤) ترجمات \_. الروائم المائة ١ - ايشندورف : من حياة حار بأر ٧ - برشت : دارة الطباشير القوة اذبة ۸ - سرحیات لورکا ۲ - نوكيه: اندين ٩ — دور عات : علماء العلبيمة ٣ --- جيته : الديوان الشرق ٤ - ييرن : أسنار اتشبه هارولا اشفيتسر : فلسنة الحضارة بروي : تياراتالغلسنةالمامرة • - جيته : الأنساب المنتارة ن نرنیا ٦ – ئربنقى : دون كيخوته

# فهرست

منحة

|                              |       | .ى                   | ل الصور | المنطق     |                         |  |  |  |
|------------------------------|-------|----------------------|---------|------------|-------------------------|--|--|--|
| الباب الأول : مقدمات         |       |                      |         |            |                         |  |  |  |
| 7-1                          | •••   | • • •                | •••     |            | ۱ ـ تىرىقە ٢٠٠          |  |  |  |
| r — v/                       | •••   | • • •                | • • •   | •••        | ٧ ــ تقــيم المنطق      |  |  |  |
| <b>Yr</b> — <b>YY</b>        | •••   | •••                  | •••     | ن ۱        | ٣ ــ المنطق : علم أو فر |  |  |  |
| 77 — 35                      | • • • | • • •                | المنطق  | ة في دراسة | ٤ _ الزعات التوجميا     |  |  |  |
| 37 - A7                      |       | (1) النزعة النفسانية |         |            |                         |  |  |  |
| 71 - 71                      |       | (ب) النزعة الاجهاعية |         |            |                         |  |  |  |
| 77 - 13                      |       | (ح) النزعة اللنوية   |         |            |                         |  |  |  |
| الفصل الأول : طبيعة الحسكم   |       |                      |         |            |                         |  |  |  |
| 13 - 13                      | • • • | •••                  | • • •   | •••        | الأحكام التجريبية       |  |  |  |
| 23                           | •••   | •••                  | •••     | •••        | الأحسكام البرهانية      |  |  |  |
| النصل الثاني : منطق التصورات |       |                      |         |            |                         |  |  |  |
| o1 — o1                      | •••   | • • •                | •••     | •••        | السكلي والجزئي          |  |  |  |

التصورات الواضحة والنامضة ، والنصورات المتميزة والمختلطة

التصورات السالبة وأنواع التنابل المنهوم والمساصدق

# التعريف والتصنيف

| مغية      |       |        |            |             |            |             |
|-----------|-------|--------|------------|-------------|------------|-------------|
| A1 - Y0   | • • • | •••    | •••        | • • •       | • • •      | التمريف     |
| ٨١        | •••   | * * *  | • • •      | ***         |            | اللامعرفات  |
| M - M     | • • • | • • •  | •••        | • • •       | • • •      | التصليف     |
| •         |       | لأحكام | الثانى : ا | الباب       |            |             |
| 14 - 11   | • • • | • • •  | • • •      | ••• 1       | وتصنيفانها | الأحكام     |
| 1-2-19    | •••   | • • •  | • • •      | • • •       | القضية     | الجهة _ في  |
| 3-1-4-1   | •••   | • • •  | •••        | <u>ـ</u> ـ  | . ق القضي  | الكيف_      |
| //e — /·A | • • • | • • •  |            | • • •       | ف القضية   | السكم ــ    |
| 17110     | • • • | • • •  | •••        | •••         | نغراق      | الاست       |
| 174-17.   | • • • | • • •  | • • •      | سيــة       | - في القا  | الإنافة -   |
| 177 — 17A |       | • • •  |            | •••         | شرطية      | القضايا ال  |
| 170 - 172 | • • • | ā,     | م التركيب  | والأحكا     | التحليلية  | الأحكام     |
| 174 - 177 | • • • | • • •  | • • •      | • • •       | شايا       | تقابل الت   |
| 129-159   | •••   | • • •  | •••        | • • •       | , المباشر  | الاستدلال   |
| 131-141   | •••   | • • •  | •••        | شايا الحلية | جودي للق   | المدلول الو |
|           |       | نياس   | عالث: الن  | الباب اا    |            |             |
|           |       | • • •  |            |             |            |             |
| ort-wt    | • • • | •••    | •••        | • • •       | نياس       | قواعبد ال   |
|           |       | • • •  |            |             |            |             |
| 140 141   | •••   | •••    | •••        | -لى         | باس الحر   | أشكال الق   |
|           |       |        |            |             |            |             |

| ستبعة            |       |         |        |             |                     |
|------------------|-------|---------|--------|-------------|---------------------|
| 141 - 111        | • • • | • • •   | •••    | •••         | الشكل الأول         |
| 11/ - 3/         | • • • | • • •   | • • •  | •••         | الشكل الثأن         |
| 144 - 148        |       | •••     | • • •  | • • •       | الشكل الثالث        |
| Y.Y - 19A        | - • • | • • •   |        |             | الئسكل الرابع       |
| 7.1 - 7.7        | • • • |         | •••    | لأربمة      | وظائف الأشكال ا     |
| 7/7 7/7          | • • • | • • •   |        |             | رد الأنبسة النانسة  |
| 717 717          | • • • | • • •   |        |             | الغياس الاستثنائي   |
| 717 717          | •••   | • • •   | • • •  | المتصل      | القياس الاستثنائي   |
| 777 714          |       | • • •   | • - •  | الانمصال    | القياس الاستثنائي ا |
| 777 477          | •••   | • • •   | • • •  | •••         | التياس المضمر       |
| 77A - 770        | • • • | •••     | • • •  | مرل النتائج | القياس المركب موم   |
| 777 <b>—</b> 778 | • • • | • • •   | • • •  | سول النتائج | القياس المركب مدم   |
| 41 771           | • • • | • • •   |        |             | فياس الإحراج        |
| 719 - 721        | • • • | • • •   | •••    | • • •       | الأعاليط •••        |
|                  |       | الرياضي | المنطق |             |                     |
| 440 - 40.        | • • • |         | • • •  | . <b></b> . | تاريخ النطق الرياض  |
| 777 - XYY        | • • • | • • •   | • • •  | •••         | نظرية كم المحمول    |
| 777 - 7A.        | • • • |         | • • •  | أرموز       | المنطق الرمري ا     |
| 747 747          | • • • |         |        | إماغات      | الحواص الصورية للإ  |
| Y . 4 - Y4T      |       |         | • • •  | •••         | حساب الأسناف        |
| P18 P19          | • • • | • • •   | • • •  | •••         | حساب القضايا        |
| 717 711          | • • • | •••     | • • •  |             | الدُّولَ القضائية   |



#### مة\_\_\_دمات

#### ۱ – تعریفہ

1 — كلة منطق من ناحية الاشتقاق اللنوى تدل أولا على الكلام ، فهى ق البونانية λογ!χή ، ولانمرف على وجه الدقة من هو أول من استعملها اصطلاحاً ، ولا في أى عصر . وأرجح ما قبل في هذا ما افترنه پرتتل Prantl ( و تاريخ النطق في الغرب » ج ۱ ص ٥٣٠ — ص ٥٣٠) نبساً لإشارة من بوتتيوس Boetice من أن من المكن أن تكرن من وضع شراح أرسطو ، وضعرها اصطلاحاً من أجل أن يقابلوا بين الأورفانون لأرسطو وبين الديالكتيك عند الروافيين ( ولمل ذاك كان في عهد الدرونيتوس الرودسي ) . وعلى كل حال قد استعملها شيشرون في كتابه Do finibus ويدل استعالها عند الإسكندر الأقروديسي وجالينوس على أنها قد أسبحت شائمة في عصره ، أعيى في الترن التأفي بسد وجالينوس على أنها قد أسبحت شائمة في عصره ، أعيى في الترن التأفي بسد

غير أن كلة ١٥٥٥٥ في اليونانية تدل أيضاً على المقل أو الفكر أو البرهان ومن هنا كان من اليسور استخدام اسم صفة منها بدل على الفكر والبرهان والتفكير المقلى. أما في العربية فلا تدل كلة و النطق » في أصلها اللنوى إلا على الكلام والتلفظ. ولكن المترجين في القرن الثاني ، حين أرادوا ترجة اللفظ اليوناني ، رجبوا إلى الأصل الاشتفاق وهو السكلام أو النطق مع عدم مراماتهم تلمين المعتبق المستمثل حيثة لمذا اللفظ من حيث إنه لم يعكد يدل على الستل أو الفكر كما هي الحال في اليونانية ، ومن هنا اضطر أهل الفلسنة حيثة إلى أو الفكر كما هي الحال في اليونانية ، ومن هنا اضطر أهل الفلسنة حيثة إلى

<sup>(</sup>١) رابر سبم الاند ، تمت البكلة . وكذك سبم أيسار ،

تبرير هذا الاستمال بأن فرنوا بين نوعين من النطق : النطق الظاهرى والنطق الباطبى ، والأول هو النكلم ، والثانى إدراك المعتولات . وبهذه التفرقة أعطوا السكلمة مدلولها الأصلى والاصطلاحي معالفًا ،وهي تفرقة ترجع بدورها إلى أدسطو نفسه .

٣ - ولكن استمال هذا اللفظ لم يتتصر على «علم» المنطق ، بل استعمل
 بعدة معان أهمها اثنان :

(1) « اللعلق هو العلم الباحث في البادى، العامة للتفكير المسحيح، وموضوعه البحث في خواص الأحكام ، لا بوصفها ظواهر تفسية ، بل من حيث دلالها على ممارفنا ومعتقداتنا ، ويدبي على الأخص بتحديد الشروط التي بها نبرد انتقالنا من أحكام معلومة إلى أخرى لازمة عنها » . (كينز : « المنطق الصورى » ، المقدمة § ١) .

والنطق بهذا المني هو ﴿ علم ﴾ النطق • فهو إذن العلم الذي يميز بين الأحكام والعمليات الذهنية الصحيحة ، وبين الأحكام والعمليات الذهنية الفاسدة . وقبل أن ننظر في هذا التعريف ننتقل إلى بيان المني الثاني .

<sup>(</sup>۱) راجع ما يقوله الجرجاني في تعليقاته على و شرح القطب على الشهية » حيث عالى :

« النطق جلل على الفاهري وهو الشكلم ، وعلى الباطني وهو إدراك للمقولات . وهذا الفن (المنطق) يقوى الأول ويسلك بالتائي مثلك السفاد . فهذا الفن يتقوى ويظرر كلا مني النطق النفس الإنساية المساة بالناطقة : فاشتق له اسم من النطق » ( شروح الشهية ، طبع مصر سنة ه ، ١٩٧٠ م ، ١٩٧٥ ) . وقد دم عن غرابة مسفا الاستعمال لكلمة النطق يمني المقل وهدم الناقه مع اللغة العربية السمراني في المناظرة التي نسب التوحيدي إليه أنه تام بها مع متى ، فقال (أو على التوحيدي) : د . . . لأن أصحابك (أى المناطقة ) يزعمون أن المنطق هو المقل ، وهد قا قول مدخول ، لأن الناق على وجود أثم عنها في سهو » ( التوحيدي : « الإمتاع والمؤانية » ج ١ ص ١٧٤ ص ١٧٧ ) .

(س) « نطلق نحن كلة منطق على علم التوانين الضرورية للذهن والعقــل بوجه عام ، أو المنى واحد ، (علم الشكل البسيط للفكر بوجه عام » كنــت ، « المنطق » القدمة ﴿ ١ ﴾ .

والمنطق هذا هو البحث في قوانين الفكر وشكوله ، ولما كان الفكر عند المثالين هو كل الحقيقة ، فإن المنطق هو الذي يضع القوانين الأساسية الواقع والمنطق هنا إذن موضوعي ذائل مماً ، صوري مادي في تقس الآن . فهو لا يبحث في قوانين الفكر الذاتي فحسب ، بل ويضع أيضاً قوانين الواقع الموضوعي .

وهذا التعريف هو التعريف الذي سيقول عنه هيجل وهاملتون و فهيجل يقول إن المنطق هر علم السورة ، أهني الصورة في المنصر الجرد للنسكر (الانسكاويديا، المنطق هو علم قوانين النسكر بوسنه فكراً » (الماضرة الأولى من « محاضرات في المنطق » ).

ويلاحظ أن هذا التعريف تعريف ميتافيزيق وجودى ، بينها التعريف المنابق في (١) تعريف تقسال ، إذ يقصد من المنطبق بالمنى الأول بيان التوانين التي يسير عليها التفكير الصحيح ؛ ومن المنطق بالمنى الثانى بيان التوانين التي يسير عليها الوجود ، ولهذا يجب أن عيز بين كلا النوعين عيزاً دقيقاً ، ويحسن بنا أن نسمى الأول « المنطق المنتي الثانى « المنطق الوجودى المسالى » ، ونسمى الثانى « المنطق الوجودى المسالى » ، وقصر المنى الحدود على الأول ، وقد نشأ من الخلط بين المنيين أن أدخل على مسلم المنطق بالمنى الدقيق مباحث ميتافيزيقية هى فى الواقع من صميم المنطق عليها الوجودى ، خصوصاً المبحث التقديمي الذي تستهل به دراسة المنطق غالباً

محت عنوان « توانين النكر الضرورية » . ولا يأس من إدخال أمثال هذه المباحث ، على شرط أن يضع الإنسان نصب عينيه أنها تنتسب إلى المنطق الوجودى ، لا إلى المنطق العلى الدقيق .

## ٧ – تفيم المنطق

۳ - والمنطق بالمي الدقيق ينقسم إلى قسمين رئيسيين : المنطق الصوري والمنطق المادي وذلك أن كل علم من المسلوم له ناحيتان : صورية ومادية ، ولا تخذلف العلوم بعضها عن بعض من هذه الناحية إلا في نسبة كل من هاتين الناحيتين إلى الأخرى : فيعضها أكثر صورية ، والمعض الآخر أكثر مادية . وقصد بهذا أن لكل علم موضوعاً يبعث فيه ، وأنه لكي يصل إلى معرفة حقيقة هذا الموضوع لا بد من طائفة من العمليات العقلية تقوم بها النفس أو العتل والمنطق ، كأى علم ، له موضوع يبعث فيه عن أحواله أو عولونه الداتية ، كا يقول المناطقة العرب . وهذا الوضوع هو التصورات والتصديقات من حيث و إنها بولاق ) ، إلا أن المنطق لا يمنى عناية خاصة بالمضمون الواقعي لهذه التصورات بولاق ) ، إلا أن المنطق لا يمنى عناية خاصة بالمضمون الواقعي لهذه التصورات بعدد عنابته بالعمليات العقلية التي تؤدى إلى تحصيل التصورات والتصديقات تحصيلا بعدد عنابته بالعمليات العقلية التي تؤدى إلى تحصيل التصورات والتصديقات تحصيلا بعدد عنابته بالعمليات العقلية التي تؤدى فيه أرجع من الجائب المدي ، حتى إن القصود

<sup>. 1.</sup> Bradley : Logic, V. 1;

<sup>2.</sup> Bosanquet : Logie, V. 1;

<sup>3.</sup> Bain : Logic .

<sup>4.</sup> L.S. Stebbing: A Modern Introduction to Logic, Ch. XXIV. § 2

<sup>5.</sup> Boole: The laws of Thought London, 1854;

<sup>6</sup> W. E. Johnson : Logic, Vol. 1

<sup>7.</sup> H. W. B. Joseph: An Introduction to Logic, P. 13;

<sup>8.</sup> J. N. Keynes : Formal Logic, appendix B

<sup>9.</sup> J. S. Mill: A System of Logic, Book II, Ch. 7, § 5;

<sup>10.</sup> J. S. Mill: Exemination of Sir William Remilton,s Philosphy.

بهذا الجانب الادى ليس هو ضمان صحة النتائج الجزئية فى كل علم وإعا يقصد به مراعة الإشارة الوضوعية النصورات والتصديقات. فبدلا من أن يقتصر الأمر على التكول العامة للمعليات الفكرية الخاصة بالاستنتاج الصورى ، يعنى الم بدراسة السليات التؤدية إلى تحصيل العلم فى فروعه المختلفة بطريقة عامة . ومن هنا يبدو تتلب الجانب الصورى على الجانب المادى ، وإذا كان المنطق ، إلى جانب الرياضة السحت ، أشد العلم صورية وتحريداً ، حتى أصبح المثل الأعلى فيه كما براه المنطق الحديث ، أن يتجرد فى بحثه عن كل مادة ، بل وعن ألفاظ اللغة نفسها لكى بصبر درياً جرّداً كالرياضيات سواء بسواء .

وهذه السة بين التاحيتين في السورية والمادية في الدائارت مشكلة استطيع الله علما على الأساس التاريخي . فنلاحظ أولا أن نظرة واضع المنطق كانت نظرة مرحوجة جمت بين التاحيتين ، وإن كانت الناحية السورية أغلب ظهوراً . فإن أوسطو برى ، نسباً لمناحية الستراطية والأفلاطونية في أن التصور أو السكل المواكد مباشر المواقع ولطبيعة الأشياء الأزلية بواسطة المقل . والتصور السكامل هو اللبر عنه في التعريف ، وإذا كان على التعريف أن يعرفنا موضوع التصور تعريفاً مهاباً مبيراً دفيقاً ثابتاً عن المواقع المؤتية الموضوعية للأشياء . والوصول إلى هذا التعريف يكون بإدراك الروابط بين التصورات بعضا وبعض ونسيبها من حيث الدوم والخصوص ، ومن حيث السب التي توجد بينها ؟ وهي نسب حقيقية ، أي موضوعية موجودة في الأشياء عنها وابحت شكولا عامة موجودة في طبهمة المقل وحدد ، كا سهقول كذنت التصورات على حقة تصديفات من حيث أن ذلك مؤد إلى إدراك الواقع . ولما التصورات على حقة تصديفات من حيث أن ذلك مؤد إلى إدراك الواقع . ولما التصورات تسيمات كلية عن الموضوع الخارجي ، فإن استنتاج ما فيها التصورات تسيمات كلية عن الموضوع الخارجي ، فإن استنتاج ما فيها المتناج ما فيها التصورات تسيمات كلية عن الموضوع الخارجي ، فإن استنتاج ما فيها المتناج ما فيها المتناج ما فيها المنسوع الخارجي ، فإن استنتاج ما فيها المتناج ما فيها المتناء من المتناء من المتناء ما فيها المتناء من المتناء مناء

بؤدى إلى إدراك الواقع ؛ أعنى من هــــذا أن الناحية الصورية والناحية الخادية الوضوعية مختلطتان عام الاختلاط . فكأن التصورات يمكن النظر فيها حون حاجة إلى الالتجاء إلى التحربة ؛ أى إن المنطق يمكن أن يتم بطريقة تبدليية مصرفة .

وعلى هذا أمّام أرسطو المنطق على أساس النظر فى تسلسل التصورات فى القمن بطريقة محددة ، أى على أساس بيان التواعد العامة التى يسير عليها النقل فى ربعه بين التصورات بمضها وبمض فى القمن بصرف النظر هما تشير إليه فى وأتم التعجربة ؟ ومن هنا أنتهى إلى أن غاية المنطق هى الحدود فى التصورات واغتياس والتصديقات . وكان منطقه هذا سورى النزعة إلى حد كبير .

ولا يمكن أن ننول إنه كان صورياً خالصاً . فإن المنطق الصورى بالمنى الله على هو ذاك الذي عناء هاملتون فنال : إن المنطق بالمنى الصورى هو علم اتفاق الحسكم مع نقسه Consistency فإن في الفسكر فانوناً ضرورياً هو فانون عدم التناقض ، فليس على المقل إلا أن يسير على هذا القانون ، وبغض النظر عن مضمون التصورات أو التصديقات ، في إدراك لماهية التصورات وتصديقه بحقيقة الأحكام ؛ وللتطني إذن هو علم التوانين التي يسير علمها الفسكر في وصوله إلى التصورات والتصديقات المسحيحة أوهى قوانين ترجع في النهاية إلى قانون أو مبدأ واحد ، هو قانون عدم التناقض ؛ وليس على المقل هنا أن يمنى بأكثر من هدذا الارتباط بين التصورات والتصورات والتصورات والتصورات التناقض ؛ وليس على المقل هنا أن يمنى بأكثر من هدذا الارتباط بين التصورات والتصورات والتصديقات من الناحية الذهنية الخالصة .

ولكن ارسطو لم بكن سورياً إلى هذا الحد في نظرته إلى المنطق، لأنه إذا كن كذلك في « التحليلات الأولى » فإن التحليلات الأولى مقدمة « التحليلات الثانية » ، وهذه تمنى بالاستدلال من حيث انطباقه على موضوع السلم(١).

۱۹۳۱ ماملان : ۱۰ مذهب أرسطو » س ۹۳ - ۹۳ - باریس سنة ۱۹۳۱ .
 O. Hamelin : Le système d'Aristote.

وإنما كان المنطق الأرسططالي مزيجاً من الصورية والمادية أو الموضوعية ، كما كان مزيجاً من المنطق العقلي والمنطق الوجودي .

غير أن شراح أرسطو لم يعنوا بالناحية الموضوعية ، وإعا أنجه كل اهتامهم إلى الناحية الصورية ، وبخاصة في المصور الوسطى ، حتى بَدُت ما بين النطق الصورى و بين اللم بالمنى المحدود ، وحتى أصبح المنطق على حد تعبير ديكارت « وسيلة المتحدث دون نظر عن الأشياء التي نجهلها ، بدلا من تعلمها » ( « مقال عن المنهج » ، القسم التانى ) ، كما يظهر خصوصاً في « الفن السكبير » عند ديمون ليل (١) .

و - فلم يأت عصر المهضة حتى قامت التورة على هـ ذا النعلق الشكلي المسرف مرتبطاً باسم أرسطو . وبدأت سيحات هـ ذه التورة أولا عند يتردك في ١٣٠٤ - ١٣٧٤ ) ، ولكن بطريقة بدائية عدد منها التقرب بين المنطق وبين الخطابة بالمنى الكلاسيكي الإنساني وارتبطت هـ ذه الحديدة بالإسلاح الدبني ، فقد أراد لوثر أن يحرد النفوس من سلطان أرسطو بالتدر الذي حاول به أن يخلصها من سلطان البابا .

وإنما بلنت هذه الثورة أوجها عند ديسكارت وبيكون وجاليليو . فأنهم يرون أن الهسكر المجرد غير قادر على اكتشاف الحقائق ، وإعا الفكر القائم العيني الذي بقوم على التجربة والاستقراء عند بيكون وحاليليو ، وعلى الميانات الرياضية والتصورات الحاسة بالمسدد والمقدار عند ديكارت ، هو الذي يؤدى بنا الرياضية والتصورات الحاسة بالمسدد والمقدار عند ديكارت ، هو الذي يؤدى بنا الرياضية والتسام وكنف الحقائق . فلا مناص إذن من إقامة منطق جديد في مقابل المنطق القديم الأرسططالي ، منطق بقتضى وجوده تغير النظرة إلى السلم . فإن المنطق الدسور الوسطى كان كلاهما يقوم على الفكرة

<sup>(</sup>۱) Ars magna (۱) ريون لير Ars magna (۱)

الأرسططالية في الماحة القائلة بأن العدلة الفاعلية والعدلة السورية والعدلة الغائية واحدة ، فتى تحدث المراعن الجدس والنوع والفصل ، فقد أصاب سميم الواقع ، ومتى أدرك الروابط بين هذه الماني المجردة ، أدرك في الوقت نفسه قوانين كون الأشياء وتوددها بعضها من بعض ، وقام العدلم على أصاس فكرة الطبائم والشكول الجوهرية عند هؤلاء المدرسين : عمى أن لكل شيء صورة أو طبيعة هي القدوة التي تصدر منها آثار هذا الثيء سواء في نفسه وفي الخارج ، ويدركها العقبل التي تصدر منها آثار هذا الشيء سواء في نفسه وفي الخارج ، ويدركها العقبل بواسطة الفيكر المجرد ، أما العدلم الجديد كما كوته رجال النهضة فإنه يقوم على اللاحظة والتجربة وعلى تحليل الوضوعات التي تقدمها لنا العلبيمة تحليلا يستخرج عناصرها أولاً من أجل إمكان تركيبها من جديد ، والفكرة الموجهة فيه عي مناصرها أولاً من أجل إمكان تركيبها من جديد ، والفكرة الموجهة فيه تؤدي وظيفة الطبيعة على يد الإنسان .

ومن ناحية أخرى بهضت الرياضيات ؛ وبدا لملائها أن طريقة البرهنة فيها هى الطريقة المثلى وهى الطريقة التي يصل الر بها إلى مبادى عليا على أساسها نقيم حقيقة الأحكام ويتيبها ، والملم تباً لهذه النظرة مجوعة من القضايا تستخلص من التمريفات والبديهيات والمسادرات (۱) ، والبرهان عملية انتقال القهن من أشياء سلم بصحبها إلى أخرى تستخلص منها بالفيرورة وهو مايسى الاستدلال بالمنى الدفيق ، فنادى أسحاب الرياضيات وعلى رأسهم ديسكارت ، باتباع هذا

<sup>( 1 )</sup> البديهية قضية بينة بنفسها ، وليس من الهنيد ولا من المكن البرعنة عليها . والمحافرة قضية ليست بينة بنفسها ، ولا يمكن البرعنة عانها ، ولكننا نسلم بها ( نصادر عانها ) لأننا تسطيع أن نستنج منها دائما كائم دون أن صادف استحالة ، فهى فرض يتحقق بنتائجه (جاو ، المعجم الناسني ، تحت المغنلين )

ومى مقابل دنين للكلمة Postulat لأن هذه مأخوذة من النمل اللاتين postulat أى طلب أوطالب ؛ و وصادره على الشيء ، كما في القاموس أى و طالبه به ، ؛ وتقابل في اليونانية عائد على النمل على النمل على النمل على عائد على النمل على

## المنهج بدلا من ذلك المنهج القياسي العتم الذي سار عليه المدرسيون.

فاأساوم الطبيعية في انجاهها النوى إلى إقامة الصناعة الفنية وبالتسالى إدراك الحقيقة الواقعية في قائمينها وعيمينها ، وتحصيل عسلم واسع بالواقع قسد لجأت إلى التجربة والملاحظة في أوسم معانبهما ، فالملاحظة عجب أن تمكون في أسيد الظرون ملاحمة وتنوعاً ودقة ، والتجربة عجب أن تمكن لناعن ارتباط الناصر بدنها ببعض على أساس قوانين عامة بسيطة . وكان الاستقراء هو المنهج الذي يمكن من محصيل هذا النوع من العلم . وتقصد بالاستقراء هنا الاستقراء الذي وصف الذي نته أرسطو بالناقص ، في مقابل ذلك الاستقراء الكامل الذي وصف هو باليقينية بمكى الأول . وبددت حيثة ضرورة إقامة نظرية الاستقراء بطريقة دقيقة منصلة شاملة ، بها تمكل نظرية القياس الأرسططال . وعلى ذلك التسمت المرفة إلى قسمين إ: معرفة برهانية ومعرفة استقرائية إذ الأولى تقوم على المسلمة المقبل على حدد تعبير ليبليس Laibuix ، والتناف على حدد تعبير ليبليس Laibuix ، فت كون من هذا كله منهجان : منهج استدلال يشبه منهج القياس ولكله أعم وأخصب منه ؛ ومنهج استقرائي أو تجربي يقوم على الملاحظة والتجربة .

وعلى هذا النحر أضيفت أجزاء جديدة إلى المنطق القديم ويُمنيز بين الإثنين هلى أساس أن المنطق القديم منطق صورى أو شمكلى من حيث إنه لايشتنل بالمضمون أو المادة ، وإنما يمنى بصورة الممكر فحسب ، بينا المنطق الجديد يمنى خصوصاً بمضمون الفسكر أو مادته .

٣ - وجر تمديل النظر على هذا النحو إلى تمديل في نظريات التصورات والتصديقات والآنيسة . فالمنطق القديم ينظر إلى التصور على أنه مجموع علامات ، وإلى الصلة بين المنهوم والماسدق على أنها هكسية ، حتى إننا كلا تقدمنا في تمكون التصورات ؛ بمدنا مما هو قائم عينى ، والوجود الأعلى سيكون هنا شيئاً عرداً لعرجة أنه يبدو صغراً خالياً من كل واقع . فآنى المنطق الجديد ونظر إلى التصور على أساس أنه تمبير عن الترابط الضرورى بين المفهومات في داخل كل واحد ، أي إن التصور ليس هو الامتثال الجرد القصور على مفهوم واحد خاص ، وإعا هو الارتباط الضرورى بين المهوم الخاص وبين الكل . و و صنع في منابل كلية التوع كلية القانون .

والنطق القديم ينظر إلى النضية والحسكم على أساس أن الصلة ببن الموضوع والحمول عن سلة تداخل بين ما صدقات ، أما النطق الجديد فينظر إليها بحسبانها لوتياطاً ضرورياً بين تصورات .

وكذلك النياس لم يعد ينظر إليه على أساس أنه يتوم على الصلة الماصدقية يين ثلاثة نصورات وتداخل بينها بواسطة حد أوسط ، كا هي الحسال في النياس الأرسططالي ، وإنما النياس وظيئته أن يربط ربطاً ضرورياً بين تصورات وفضاً تقرانين عامة ، أي إنه بضع حقيقة داخل كل منظم وضماً ضرورياً . فالمالم كل فوانين ثابية ، والنياس بدخل الحقائق بطريقة ضرورية في هذا الكل مبيناً لوتهاطها به لوتباطاً ضرورياً .

وقد الاستقراء السكامل و ذلك الاستقراء بواسطة الدّ البسيط حيث der enumerationem simplicem, ubi non . و لا تظهر أحسول شاذة reperitur instantia contradictoria . فهذا الاستقراء إحساء فحسب الإشهاء بالمل على حقيقة الاستقراء ، وعمى أنه تعبير عن ارتبساط ضرورى بين الأشهاء ،

فليست مهمة الاستقراء إثبات محول يصدق على كل الأحوال ، على معرفة الارتباط الضروري بين الأشياء بسنها وبعض على أساس توانين عامة كلية تصدق من بعد في الرائع على كل الأحوال . وهدذا الارتباط الضروري لا يمتاج كي يدرك إلى استقراء كل الأحوال ، بل يكنى بضع أحوال قليلة لاستنتاج النانون المام ، ولكن بشروط وقواعد دقيقة لا بد من مراطهها حتى نستبيح لأنفسنا تعميدها ، ومن ثم استخراج القانون المام الذي تخضم له .

٧ - ثم لم ينتصر الأس على العلوم الرياضية والعلوم الطبيعية ، وإعا امتد هذا الإصلاح إلى العلوم التاريخية والعلوم الوحية ؛ فبدأ العلماء المختصون فيها يبعثون عن مناهجها ، ووجدوا لها مناهج خاصة متاز من مناهج العلوم الراضية والعلوم الطبيعية . وعلى ذلك فر قوا بين علوم الطبيعة وعلوم الروح ؛ أي عن المعرفة الطبيعية والمحرفة التاريخية . فيها يقصد الوصول إلى قوانين عامة تخضع لها الحقيقة الواقعية كلها على السواء ، تكون المرفة طبيعية وتكون العلوم علوم الطبيعة ؛ وحيا يراد إدراك ما هو فردى من حيث كونه فردياً مفرداً نسيج وحدد ، تكون المرفة تاريخية . ذلك أن الحادث الطبيعي يمتاز من الحادث التاريخي بأن لكل حادث تاريخي طابعه المعيز الحاص الذي إذا أصر ف النظر عنه والت حيقته ، وهوشيء تاريخي طابعه المعيز الحام الذي إذا أصر ف النظر عنه والت حيقته ، وهوشيء الحادث الطبيعي حادث عام يشكرو هو عسه بحسب طبيعته ، باستعرار ، ولا فارق يهنه وبين أي حادث آخر من نوعه ما دامت الغروف متساوية في كانا الحادين في ألمانيا وسعيوبوس ولانجاوا في في ألمانيا وسعيوبوس ولانجاوا في في ألمانيا وسعيوبوس ولانجاوا في في ألمانيا .

وهكذا نجد لماوم الروح منهجاً خاساً بها يختلف من ناحية عن منهج العاوم

<sup>(</sup>١) واحد النصل الأول من كتابنا ، اشبنجر،

الطبيعية والرياضية ، ومن ناحية أخرى من القياس اللديم ، ولسكن مناهج الملوم الطبيعية والرياضية والتاريخية قد و منست كلها تحت باب واحد في منابل المسكل ،

# وانت النطق تبعاً فذا إل قسمين رئيسيين : المعطق الشسكلي ، وعلم المناصح .

فالنطق الشكلي: هو البحث في المبادى، العامة المتسكر الجرد وفي المتل وفي التواعد الشرورية التي يسير عليها الشكر في بحثه في جميع الموضوعات بلا تميز. ويمنع قواعد التسكير ناظراً إلى الشكل لحسب ، بسرف النظر عن مضون المرقة وموضوعاتها . فهي قواعد تتعلق بسورة الأحكام والاستدلالات ؟ وترمي إلى اتعاق الشكر مع قسه (١) لحسب .

وهذا النطل لهماً لحذا منطل مام بنطبل بالنساوى عل كل السليات البقلية وكل للسارف والعاوم . والقواعد الى يعضما فواعد كلية ضرودية تابعة .

وعلم للناهج : بيحث ف المناهج التي تقوم عليها العلوم المنتلفة ، كل على حدة ، وعلى هيئة مجموعات عامة ؛ وبعثم القواعد وفقاً العلوم المفاسسة : فهو نسبى ، خاص ملدى ، ولكنه يقوم بهذا كله واضعاً نسب عينيه القواعد التي وضعها للنطق الشكل لأنها قواعد عامة يخضع لها كل تعسكير عقل .

۱ الا ال المعلق المسكل القديم قد أرجع المسلة بين التصورات إلى التداخل أو العضون ا فسكل تصور عقده داخل عمت تصور آخر أعلى منه وتدخل عمته تصورات أخرى أدن منه . وكل فسكر يمود فى النهاية إلى التداخل بين الموضوع والحمول على أنها رابطة الأجناس والأنواع : وهكذا فسر الرابطة بين الموضوع والحمول على أنها رابطة المناس والأنواع : وهكذا فسر الرابطة بين الموضوع والحمول على أنها رابطة المناس والأنواع : وهكذا فسر الرابطة بين الموضوع والحمول على أنها رابطة المناس والأنواع : وهكذا فسر الرابطة بين الموضوع والحمول على أنها رابطة المناس والأنواع : وهكذا فسر الرابطة بين الموضوع والحمول على أنها رابطة المناس والأنواع : وهكذا فسر الرابطة بين الموضوع والحمول على أنها رابطة المناس والأنواع : وهكذا فسر الرابطة بين الموضوع والحمول على النهاية المناس والأنواع : وهكذا فسر الرابطة بين الموضوع والحمول على النهاية المناس والأنواع : وهكذا فسر الرابطة بين الموضوع والحمول على النهاية المناس والأنواع : وهكذا فسر الرابطة بين الموضوع والحمول على النهاية المناس والأنواع : وهكذا فسر الرابطة بين الموضوع والحمول على النهاية المناس والأنواع : وهكذا فسر الرابطة بين الموضوع والحمول على النهاية الموضوع والمحمول على النهاية المناس والأنواع : وهكذا فسر الرابطة بين الموضوع والمحمول على النهاية المناس والأنواع : وهكذا فسر الرابطة بين الموضوع والمحمول على النهاية المحمول على المحمول على المحمول على المحمول على النهاية المحمول على النهاية المحمول على المحمول على المحمول الم

<sup>(</sup> ۱ ) وهو ما يسمر بالإنجازية Consistency

تشمن فحسب ، ضارباً صفحاً عن بنية أنواع الإضافات ، أو مرجماً إياها إلى رابطة التضمن .

ولكن التفكير الرياضي لا تقوم الصلة فيه بين الموضوع والمحمول على هذا الأساس، بل على اساس أنواع من الإضافات لا نهاية لها . وعرى التفكير فيه يسير من البسيط إلى الأكثر تركيباً ، أي إن فيه إغناء "مستمراً للفكر . ولهذا بدا أن في الاستدلال التياسي إفقاراً الفكر ، وأنه لا يصلح لاكتشاف حقائق التي جديدة ، وإعا كل ما يصلح له هو ، كا لاحظ دبكارت ، أن يعرض الحقائق التي عرفناها من قبل ، فهو منهج عرض الحقائق المروفة ، لا اكتشاف الحقائق الجهولة . وقد رأينا أن هذا قد أدى إلى قيام منهج جديد هو النهج الرياضي . ولكن الأمن لم يقتصر على ذلك ، بل أدى إلى قيام منهج جديد من المنطق أساسه النظر في جميع الإضافات التي يمكن أن تقوم بين المرضوع والحمول في القضية وتسديل النظر في التصور واقضية والاستدلال.

هذا النطق الجديد شكلي إلى أقصى حد، حتى إننا نستبعد فيه شيئاً فشيئاً أفاظ اللغة ونعر بدلا منها بالرموز، وهو من هدده الناحية يشبه المنطق القديم: فكلاها يرمى إلى التجريد الفكرى الخالص، وإلى بيان العسود الفكرية عادية من كل مادة وخالية من كل موضوع ذى قوام في خارج الذهن . ولكنه يأخذ على هسذا المنطق القديم أنه مقصور على نوع واحد من أنواع الاستدلال، هو التيساس، وأنه أخطأ في محليل الإنافات المنطقية، وأنه أختى في وضع دموذ موافقة التمبير عن هدنم الإنافات المختلفة. ذلك لأن هدذا المنطق الجديد قد اكتف أنواها عدة من الاستدلال غير القياس، واكتشف وجود نسب أخرى بين الموضوع والهمول عبر نسبة التضمن التي قال بها وحدد ما المنطق القديم وعدل النظرة إلى التصور، فيد أن كانت الفكرة الأساسية في المنطق القديم وعدل النظرة إلى التصور، قال هدفا المنطق الجديد إن التصور في المنطق القديم هي فكرة التصور، قال هدفا المنطق الجديد إن التصور فيس أبسط عمليات

الذهن ، بل هو مركب مأخوذ من عملية أسبق منه وأبسط وأعم ، هي عملية الحكي وقدا كانت نقطة البدء عنده الحسكم أو القضية ، لا التصور أو الحد ، ولسكي يحمل هذا المنطق أعم وأكثر شكلية من المنطق القديم ، استخدم الرموز في التمبير مستميناً بأسلوب الرياضيات . فالمثل الأعلى عنده الاستناء عن اللغة وألفاظها والاستمانة عنها بالرموز ، فهو على وجه المموم منطق : الوحسدة الأولى فيه القضية ، وموضوعه المبادى والتي عمرى على أساسها العمليات الذهنية بوجه علم ، وأداة التمبير فيه الرموز ، وهمه النظر في جميم الإضافات التي يمكن أن توجد في القضايا .

وقد قام بوضع هدذا النطق بول وشر بدر وبيانو وكوتيرا ورسل وهويتهد . وكانوا يرمون منه في أول الأمر إلى بيان العمليات المنطقية التي تدخل في التعكير الرياضي ، ثم توسعوا فيه حتى جعلوا منه منطقاً شاملا موضوعات المنطق القديم كاما ، أي أرادوا منه أن يحل محل المنطق القديم نهائياً . ولهذا بحد أبحائه قد شملت كل أبحاث المنطق القديم ، ولكن بطريقة أخرى أدق وأكثر بجريداً . وأبحه الكتاب في المنطق في الأيام الأخيرة إلى المزج بين الإثنين حتى كادا أن يصيرا منطقاً واحداً هو المنطق العسسورى ، مع ما في ذلك المزج من تنافر واضع في أحيان كثيرة .

وعلى كل حل فقد أضيف إلى المنعان ميدان جديد ، هو المتعلق الرمزى . فلما أن مجمع المنعلق الرمزى والمنعلق القديم تحسمين منفصلين داخلين تحت قسم واحد من المنعلق هو المنعاق الشكلى أو العسورى ، وإما أن مجمع بين الاثنين فندخل التمبير الرمزى ندر الإمكان في أبحاث المنعلق القديم حتى مجمل من الإثنين منطقاً واحداً . وعيل محن إلى أنخاذ موقف وسط ، بأن ندخى دواستنا بلوخال متائج المنطق الرمزى قدر المستعلاع في المنطق الأرسططال من ناحية ،

ثم دواسته على حسدة بالتفصيل من ناحية أخرى كى نتبين أهميته وجدان أو وطالبه المعن المهند والمحدد المالية المعند والمحدد المعند والمعند والمحدد المعند والمحدد المعند والمحدد المعند والمحدد المعند والمعند والمحدد المعند والمحدد المعند والمحدد المعند والمعند والمع

وهكذا تقسم النطق إلى قدمين رئيسيين : المنطق الدورى ، والمنطق المداوى الو منطق الو منطق الدهج . والمنطق الصورى بنقسم إلى قسمين : منطق ارسططال أو منطق قديم ، ومنطق رمزى أو رياضى ، والمنطق المادى بنقسم إلى ثلاثة أقسام : المهج الاستدلالى ؟ المهج الاستقرائى أو النجريبى ؟ المهج التساريخي أو الاستردادى .

## ٣ -- المنطق: علم أو فن ؟

النطق علم أو فن ا مه كلة أثارها على هذا الوضع لأول مرة كيودورس (١) (المتوفى حوالى سنة ٧٠٠م) ومن ثم أسبحت من المساكل الرئيسية التي يمني مها دارس المنطق في مسهل دراسته ، وإن كنا سنجد أن لاداعي لوجودها ، لأنها تنحل من تلقاء تنسها إذا ما فهدمت على الوجه الصحيح.

والأصل في هيده المشكلة أن أرسطو قد جمل السنة الأولى العلم أنه زبه ، عمل أنه يبحث في الحقيقة بغض النظر عن التطبيق عليها وعن الفائدة التي يمكن أن تستخرج من هسذا التعليق ، وإنا بظل في ميدان النظر المجرد ، يبا الفن أو السناعة نمني بإمكان تطبيق الحقائق النظرية بواسطة وضع مناهج المدسسل ، بل وأحياناً بمزلولة المعسل نفسه . فالذين نظروا إلى المنطق على أنه علم ، كا فعل أرسطو ، يقصرون المنطق على دواسة لوانين الرهان ؛ والذين ومون من المنطق الى وضع وفرض قواعد لتوجيه العقل ، ويان المناهج المعلية المؤدبة إلى تحصول المارف في العلوم المناهج ، ويدرسونه من أجسل هذه الفائدة ، يعدون المنطق فنا وطفاً ، أو فالموح نخاص ،

<sup>(1)</sup> Cassiodore : De artibus ac disciplinis liberalium litterarum. (م ۲ سالل ۲ — ر

11 - وإذا نظرنا إلى هذه المشكلة من الناحية التاريخية وجدنا أن أرسطو كان ينظر إلى النطق على أنه علم نظرى ؛ ولم ينعته باسم الآلة Οργανον ؛ وإعا الذى فعل ذلك شراحه ، وبخاصة فى الترن الخامس الميلادى . إذ بجد هذا اللفظ يستعمله أمونيوس وسابلتيوس الدلالة على قسم من أقسام الكتب الأرسطية ، والنطق ، فيتولون Θργανίχα ؛ وبجد شارحاً في هذا الترن تقسه وهو داود الأرمى ، عيز في السام المثانية بين التسم الآلى organique والقسم النظرى ، والتدم المصل .

۱۲ - ويظهر أن هذا التقسم الثلاثي قد ساد في الشرق فيا بعد ؟ وهو على كل حل التقسم المشهور عند العرب ، فإنهم جعلوا المنطق العلم الآلي (١) . ثم ددوا هذا القسم الآلي إلى القسم العمل في مقابل النظرى ، و لأن ما يكون في حد ذاته آلة لتحصيل غيره ، لابد أن يكون متعلقاً بكيفية عصيله ، فهو متعلق بكيفية عصل ، وما بتعلق بكيفية عمل لابد أن يكون في تسه آلة لتحصيل غيره ؟ فقد رجع منى الآلي إلى معي العمل (١) . والواقع أن في إطلاق الشراح لعظة أورفانون على النطق ما بدل على هذا المني العمل ، ومن هنا كان تعريف العرب المنطق متأثراً اشد التأثر بهذا النظر إلى طبيعة المنطق ؛ فإنهم بعر فونه بأنه و آلة قانونة

<sup>·</sup> كرا ) قال ان سها : ه والعلم الذي يعلل ليكون آلة – قد جرت العادة في هذا الزمان وفي هذه الحلمان أن يسم. ( علم للنعلق) ، ولعل له هند قوم آخرين ، احما آخر . لكتا نؤثر أن نسبه الآن بهذا الاسم للعمهور .

و وإنما يكون هذا العلم آلة في سائر الملوم - لأنه يكون علماً منها على الأسول الق يعتاج إليها كل من يعتس المجهول من المسلوم باستعال للمداوم على نحو وجهة ، يكون فلك النحو وظلك الجهة مؤديا والماحت لل الإسلمة بالحهول ، نيكون هذا العلم مشيراً بلل جيم الأنحساء والجهات الني تنفل الدمن من المسلوم الل الحجم المراح الله الحجم المراح الني تسل الدمن وتوهمه استفامة مأخذ نحسو المسطاوب من الحجمول ، ولا يكون كذلك » المنطق المصرفين من - 1 المكتبة المعلمة المناحرة من المجهول ، ولا يكون كذلك » المنطق المصرفين من - 1 المكتبة المعلمة المناحرة من المجهول ، ولا يكون كذلك »

<sup>(</sup> ٢ ) « ماشية العريف الجسرباني على شرح مطالع الأنوار » . طبعة استانبول ١٣٧٧ هـ اللهم الثاني من ١٧ ،

تعصم مراعاتها الذهن من الحطأ في الفكر . فهو علم عملي آلي ، كا أن الحكمة علم نظرى غير آلي (١) ع .

ابتداء من كاسيردور حين وضع هده الشكاة لأول ممة في هذه السيغة ؛ وفي المسور الوسطى كلها كان ينظر إلى المنطق على أنه فن وعلم مماً ، وجاءت المصور الوسطى كلها كان ينظر إلى المنطق على أنه فن وعلم مماً ، وجاءت المصور الحديثة فظلت في البدء متأثرة بهذا الانجاء الممسلى في النظر إلى طبيعة المنطق ، فتجد أن أرنو ونيقول (٢) صاحى منطق بور رويال ، يمنونان كتابهما : « المنطق أو فن النفكير » و تحد ديكارت واسحابه يمنونون كتمهم : « قواعد لمداية المقل » أو فن النفكير » و مقال عن المنهم لمداية المقل إلى السواب ، والكشف عن الحقيقة في العلوم » (ديكارت) ، « إسلاح المقل » (اسبينوذا).

18 — ولكن تقدم العلوم دفع المناطقة إلى تغيير موقفهم من المنعلق بوصفه فناً ، فقد وجدوا أن المنطق لا يستطيع أن يفرض على العالم قواعد بجب عليه أن يحبر بمقتضاها ، فطامنوا من ادها النهم ، وبدلاً من أن يكونوا سادة مشرّعين الملماء ، أفيلوا يتعلمون منهم كيف بفكرون وكيف يبحثون عوما هم المناهج التي المعرون عليها وهم يسحثون عن الحقيقة . ومدى هذا أنهم أدركوا أن مهمة المنطق الأولى لبست في أن يضم قواعد التفكير الصحيح ، بل أن يدرس أنواع التفكير الصحيح ، وطبيعة الحطأ والصواب ، ويبحث في العمليات الدهنية التي تمكن الإنسان من النميز بينهما ، ويعلم ماهية اليقين وأنواعه و درجاته ، دون فرض نوح من التفكير معين وتحريم نوح آخر .

<sup>(</sup> ۲-) أرنو Arnauld (سنة ۱۹۱۷ — سنة ۱۹۹۱) ويتول Nicolo (سنة ۱۹۹۷ سية ۱۹۹۰) .

بل إن أسحاب منطق بور رويال أنفسهم قد لاحظوا ذلك حين قالوا إن المقل المستقيم المتنبه يستطيع أن يفكر تفكيراً سلياً دون أن يعرف أو يفكر في القواعد التي يراعبها في تفكيره ، ومثل هذا المقل يتكون بمزاولة الملوم والمناهج خيراً منه بواسطة دراسة قواعد النطق . وفائدة المنطق لا تظهر بوضوح إلا حين يراد الكثف عن عيوب بمض الحجج المقدة ؛ أي إنه يصلح للمنافشة والحدل يراد الكثف عن عيوب بمض الحجج المقدة ؛ أي إنه يصلح للمنافشة والحدل أكثر مما يصلح البحث عن الحقيقة واكتشافها ؛ « ومثل هذا التعليق المعلى المنثيل لا يكنى لكي نجعل من المنطق علماً علماً ، أي فناً . فالعلوم كلها ، حتى الكثرها نظرية ، قابلة التعليق (١) »

وكانت نتيجة هذا التنبير في النظر إلى طبعة المنطق ، أن عد المنطق علماً قبل أن بكون فناً فأصبح الموقف الجديد ، في أول الأمر ، وسطا بين أن ينظر إليه على أنه فن في أصله . اليه على أنه عسلم خالص في جوهره ، وبين أن بنظر إليه على أنه فن في أصله . ومثل هسذا الموقف بوضوح في القرن التاسع عشر رئيس الأساقة هو يتظل ومثل هسذا الموقف بوضوح في القرن التاسع عشر رئيس الأساقة هو يتظل قد عرف المنطق بأنه علم وفن التذكير الصحيح ؛ وبقصد بالأول أنه يمثل السلمات الشكرية التي يحرى في القرن أثناء التذكير الصحيح ، وبالثاني أنه يضم القواعد اللازمة المتذكير الصحيح ، وبالثاني أنه يضم القواعد الشركية المن يحرى عليها المناز بين المن يعترض مند منا العلم ، مهما كانت في وضع درجة هذا الفن .

المن هذا الرنف الوسط ، ككل مونف وسط ، لا يحل المشكلة في شيء . تقد ظلل المنطق فناً أى مشرعاً يفرض النواعد على طالب الحقيقة ، وهو ادعاء أثبتت طرائق العلماء في البحث أنه يقوم على غير أساس ، مما دعا

<sup>(</sup>١) جبلو: ويمث في المنطق، من ١ - ٣ باريس سنة ١٩٢٩ الطبعة الملسنة .

الكثيرين إلى السخرية من المنطق . ككان لا مناص إذن من أعماد أحسك موقعين : إما تمديل هذا المميز بين المر والنين بالنسبة إلى المنطق ، وإما دفض هذا المميز إطلاقاً .

أما التعديل فقد قام به قُدنت ( ١٨٣٧ - ١٩٣٠ ) حين ميزين نوهين من العلوم: علوم نظرية Spáculativea وأخرى معيارية Nozmativea وهذه الأخيرة تشمل المعاق وعلم الحال والأخلاق وموضوعها الأحكام التقويمية المتعلقة بالتيم العليا الثلاث ، وهي الحق والجال والحسير ، بينا العلوم النظرية موضوعها الأحكام الواقعية ، والمعطق على هذا التقسيم يبحث في المعايير الخاصة بالحق والتيم المتعلق به .

غير أن هده التفرقة قد أثارت الكثير من الجدل . فقد تقدها البعض كا فعل المين بريل ( و الأخلاق وعلم الآيين » ، ف ١) بأن قال ان من التنافض أن يتحدث الإنسان عن و علم ه مسيارى ، لأن اللم علم عاهو كان ، وكل أحكامه أحكام واقعية ، ولا يستطيع المر أن يستنتج ما يجب أن يكون مما هو كان . ولكن هدفا التقد يصح لو فهمنا من كلة و مسيارى » أنه ينرض معايير وأولمر لا يد من اتباعها . أما إذا فهمنا منها أنه يبحث في المايير بأن ينظر فيها وينسرها وين لم لم المايير بمنها يعض ، فإن النقد مردود كا لاحظ زوسل ( و مقدمة في علم الأخلاق » ، ج ١ ص ٢٢١ ) .

وينتدها البعض الآخر على أساس أنها تفرقة لا محل لها . فإذا فهمنا المعيامية بمن المعلمة فإن جميع العلوم نظرية ، من ناحية أن غاينها المباشرة وضغ الجنائق المباشرة اليقينية ، ومعيارية لأن من المكن داعا استخدام هذه الحقائق في توجيه العمل ، كا يقول جباد ( «بحث فالنطق» § ١ من المتدمة ) - إذ ليس أيسن من بجويل منطوق نظرية أو قانون إلى قاعدة . فثلا إذا قلنا :

نظرية : حاصل ضرب حاصل جم فى عدد يساوى حاصل جم حواصل لمرب كل حد فيه — فيمكن أن نستخرج القاعدة : لضرب حاصل جم فى عدد ، اضرب كل حد فى هذا المدد واجم حواصل الضرب التى وصلت إليها

قليست القراعد العملية غير أحوال مختلفة لصياغة الحفائق النظرية ».
 وديكارت قد لاحظ أن كل حقيقة وجدها كانت قاعدة أفادته من بعد في أن يجد غيرها ( « مقال من المنهج » ق ٢ ).

هذا إذا فهمنا والميارية عنا عمل والسلية عاروانن على أما إذا فهمناها عمل أنها تضع الأحكام التقويمية ، فإنها تختلف حينتذ عن الفن من ناحية ، والسلوم الطبيعية من ناحية أخرى ، فإن الأحكام التقويمية غربية عن السلوم الطبيعية ، كما أن المنون تعرفنا قيمة الوسائل بإزاء غابات معينة ، ينها السلوم المعيارية موضوعها قيمة النابات تقسها .

والنطق ليس علماً من العلوم المياوية بهذا المنى . و لأنه بفترض أن الحق هر غاية النقل ، ويبحث في أحوال أو وسائل تحقيق نقله الناية ، دون أن يبحث هما إذا كان لهذه الناية نيمة في ذاتها أو بالنسبة إلى غاية أخرى . كا أن علم الجال يعترض أن الجيل غاية النمن ، ويبحث في تحديد أحوال أو وسائل تحقيق تقت الناية ، دون أن يبحث هما إذا كان لهسنه الناية نيمة في عسها أو بالنسبة إلى غاية أخرى نسيرها » (جبلو ، ص ؟) ، ذلك لأن النطق لا ينظر في بالنسبة إلى غاية أخرى نسيرها » (جبلو ، ص ؟) ، ذلك لأن النطق لا ينظر في فيمة ألمق من حيث إن له قيمة في ذاته ، فلا ينظر فيها إذا كان الحق أفضل من التمضيل ، وأبهما تعضل إذا كان لا مناص من التمضيل ، وأبهما تعضل إذا كان لا مناص من التمضيل ، والهما تعضل إذا كان لا مناص من التمضيل ، والهما تعضل أن المسل ، فإن من الأخطاء والأكاذب ما يعوق الحق في قيمته من ناحية النمل أو تقدم الجاعة ورتى الإنسانية ، والحال كذلك في ملم الجال : لايسأل : هل قلجهل قيمة في ذاته ؟ وهل يطلب والحال كذلك في ملم الجال : لايسأل : هل قلجهل قيمة في ذاته ؟ وهل يطلب

لذاته أو لناية وراء ؟ وهل تفضله على المدالة والأخلاق ومصاحة الجاعة أو النود ة حينا لا يكون بد من التفضيل ؟ كل هذه مسائل قابلة لأن تثار ، بل هي موجودة تحت اسم مشكلة «النين النين » ولكنها ليست من ميدان عام الجال و إعما همذه المسائل كلها ، سواء في المنطق وفي علم الجال ، تنتسب إلى الأخلاق . فهي السلم المياري الحقيق الوحيد ، بالمني الذي حد دناه لكلمة « مسياري » ، أعنى أن موضوعه « نيمة النيابات تفسيا » .

وخلاصة هذا كله أن النطق لبس فنا أى عملاً ،كا أنه لبس معيادياً ، أى علما ببحث في قيمة النايات نفسها . وإنما النطق عام بالمنى الهقيق لهذه السكلمة ، أعنى أنه طائفة من الحقائل الخاصة بموضوع معين . هو في كلة واحدة : علم التفكير المسحيح . وهذه حقيقة ستظهر بكل وضوح من دراستنا للنزعات المختلفة التي توجه دراسة المنطق .

#### ٤ - النزعات التوجهية في دراسة المنطق

17 - تنازعت دراسة المنطق تيارات متددة طوال الترن الماضي وأوائل هـ قالترن ، كنتيجة ضرورية لنهضة بعض العلوم الرحمة تبيينة قوية إبدان تك الفسترة ، هذه النهضة التي دفت أسحابها ، منتشين بما حصلوا عليه من بحائج في فروع علومهم الحاسة ، إلى التوسع بمنهجهم وانجاه نظرهم حتى يشملوا السلوم الأخرى في داخل علومهم ، وكان طبيعياً أن تكون العلوم الجاورة أقرب هدف يقمدونه من هذا النزو ، فتأثر المنطق كبقية العلوم بهذه النزوات التي أن إليه خصوصاً من علوم شوهد منذ البدء ما هنالك من صلة اليست بالهيئة وعلم الاحتامين وعلم اللغة ، وعلم الاحتامين وعلم اللغة ، وعلم الاحتامين وطم الرياضة - وكانت نتيجة هذه النزوات أن قامت نزعات في دراسة المنطق وطم الرياضة - وكانت نتيجة هذه النزوات أن قامت نزعات في دراسة المنطق

تأثر فيها اصحابها نتائج هذه العلوم الأربعة : وهى (1) النزعة النفسانية ، (ب) النزعة المخبرة فقد المحتاعية ، (ح) النزعة اللغوية ، (ك) النزعة الرياضية . أما النزعة الأخبرة فقد تحدثنا عنها في شيء من التفصيل ، فلندعها الآن حتى تتحدث عنها في تقصيل شامل عند دراسة المنطق الرمزى . ولنمض إلى تحليل بقية النزعات ، ولنبدا بالنزعة النفسائية .

### ا ـ النزمة النفسانية

١٧ – الفكر عملية عسية ، لأنه عملية باطنية ذانية . وصور الفكر وقواعد، هي قوانين التيار النفسي ، أو تيار الشمور كا بقول وليم جيمس . والمنطق كما رأينا ببعث في ممليات الفسكر من ناحية خاصة ، مي ناحية تأدي هذه السليات إلى المحة واليتين ، فهر إذن يبعث فها يبعث فيه علم النفس ، أو بالأحرى يتملق بناحية من نواحي النفس التي يدرسها علم النفس . ألبس من العلبيمي إذن أن بكون الدارمان وثيق الارتباط 1 وأكثر من هذا ، أولا عب أن نعد النطق فرهاً من فروع علم النفس ، مادام بتناول ناحية خاصة من نواحيه هي التفكير المحيح ؟ بل ، فإن علم النفس بدرس التعكير المحيح ، إلى جانب عراسته لبعية أغرام العمكير : العمكير الخطأ ، والتمكير البدائي ، والتفكير الشاذ الغ فليكن المنطق إذاً فرعاً من فروع علم النفس ، مادات كل معرفة تجوى ف احوال عسية ، ومادام التفسكير ، وهو هماية تفسية ، حادثا تفسياً كبنية الأحداث والظراهر النفسية . والغاية التي يسمى إليها المنطق ، وهي اليتين ف الملوم ، حالة تنسية هي نتيجة الأحوال سابقة عليها ، ومشروطة بها . وعلم النطق يبعث في هذه الشروط التي تؤدى إلى إيجاد اليقين . فهو إذن علم نفس الينين أد العيكير الصحيح. ولكي يصل المره إلى المرفة لابدله أن يني بهـذه الشروط العسنية التي تؤدى إلى النتائج المحيحة . فإن هناك علية بين الظواهر النفسية .

وهذه العلية هي التي تربط بين الظواهر ربطاً من شأنه أن محمل النتائج لا تأنى الاعن أحوال وشروط سابقة و وتواعد التفكير هي إذن قواعد الارتباط العلى بين الظواهر أو الأحداث النفسية المؤدية إلى البينة أو اليقين والفسر طويقة حدوثه في النفس والفارق بين التفكير الصحيح والتفكير غير الصحيح هو في الوقاء بهذه الشروط فإن وفي بها كان التفكير منطقياً ، وإن لم بف كان التفكير منطق

والقوانين المنطقية الأساسية هي تجريدات وتعميات لتجارب نفسية ، فتأنون عدم التناقض ناشي من التجربة التي نشر فيها بأن المني والمنم لا مجتمعان ، وأن أحسدها برفع الآخر ، وقانون الملّية ناشي من ملاحظة الاطراد الموجود في العلبيمة . وه كذا نستطيع أن رد كل الموابين والسايات المنطقية إلى ظواهر عسية خالمة .

١٨ - ذلك رأى أسمساب النزعة النفسية في دراسة المنطق . فهم يردون السليات المتطلقة إلى همليات نفسية من نوع خاص ، ويربدون من وراء هذا أن يدخلوا الأولى في تيارالشمور حى تكون حية ، وحتى يتيسر التأثير المتبادل بين كلا النوعين من الأحوال النفسية . وهم من هذه الناخية مصيبرن ، ما في ذلك من ريب . فلكي يكونالنطق حياً ، لابدله أن يستنبل فيا هو حى ؟ أعنى المعليات النفسية فلكي يكونالنطق حياً ، لابدله أن يستنبل فيا هو حى ؟ أعنى المعليات النفسية في تيار الشمور ، ولكي تنطبن قراعده على الأحوال النفسية لا بدأن يسكون وثبق في تيار الشمور ، ولكي تنطبن قراعده على الأحوال النفسية لا بدأن يسكون وثبق الصلة بالسلم الذي يدرمها ، ألا وهو عسلم النفس ، ولكنهم يخطئون كل الخطأ حينا لا يجزون عيزاً دقيقاً بين طبيعة المعليات النطقية والمعليات النفسية ، وهذا التميز يتحدد من قاحيتين :

الأولى أن بين المنطق وعـلم النفس من الاختلاف ما بين ما هو كأئن وما يجب أن يكون ، ما بين الواقع والثال . فعلم النفس علم يصف الظواهر النفسية

وينسر طريقة حدوثها ويعنع التوانين الى تربط بعضها يبعض . إذ ينظر إلى هــذه الظواهر كأحداث تمسر في زمان وترتبط بمنا قبلها وتؤثر فيا بعدها ، أي تخضم لقانون الملية ، ولضرورة خاصة هي الضرورةُ الدِلْمية Necessité causale . أما المنطق فتخضم الممليات الفكرية فيسه لضرورة من نوع آخر هي الضرورة المنطقية وتعتماز همدن من تلك بأنهما لا نجرى في الرمان وبالتالي لا تتقيد به . فاستنتاج قضية . من قضية أخرى تكون مقدماً بالنسبة إليها لا يراعي فيه زمان ولا تتال بين التانية والأولى ، أما العمليات النفسية فتنبع الملولة منها العلة زمانياً . ووجود ظاهرة تنسية مشروط بوجود السلل ، أما وجود تليجة فيتم باستخلامها من مبدإ يسلم به . والمنطق ببحث ف كيفية التأدي إلى الصواب ، أماعلم النفس فلا يمنيه الصواب ولا الخطأ في الاعتفادات أو الأحكام . فالحكم الخطأ ظاهرة نفسية بسى بدراستها كا يسى بالحكم الصائب سواء ، وعنايته بالحكم المائب لا من حيث صوابه ، ولكن من حيث إنه نمبير عن علا تفسية معينة : فهما من هذه الناحية متساويان بالنسبة إليه . وإذا كانت الحال كذلك ، فلا تمرقة ولا تقريم ، مع أن فاية المنطق الخميز بين الصواب والخطأ وتقويم الحق .

وناحية ثانية هي أن المنينة موضوعية ، ضل البحث أن يتجه إذن إلى الموضوع المدك لا إلى عملية الإدراك تنسها ، كملية تنسية ، اعني أن المسألة ليست مسألة القات المدكة وحدها ، بل مسألة الموضوعات المدركة كذلك ، فالحقيقة توجد بنفسها في الخارج ، وليس أمام المقل إلا أن يدركها ، ووحودها في الخارج وجود ضروري أزلى أبدى ، أي إنه غير خاضم التجربة المقلية أو المعلية في الخارج وجود ضروري أزلى أبدى ، وأي إنه غير خاضم التجربة المقلية أو المعلية النفسية . هذه الحقيقة الموضوعة هي موضوع النطق ، أما المقيقة الداتية فوضوع مسلم العرب.

وقد من بنقد النطق النفساني من هذه الناصة الثانية مذهب « الظاهريات » Phinomanologie ومؤسسه اندماً دهسرال ( سنة ۱۸۹۹ - سنة ۱۹۲۸ ) وهــذا المذهب أفلاطول النزعة من حيث إنه ينظر إلى المقول على أن له وجوداً كَانُمَا بِذَاتِهِ ، قد تأثر المدرسيين في تفرقتهم بين الوجــــود والماهية . ونقطة البدء عنده مي النميز بين حفائق الواقع وحقائق المقسل، بين الوقائم وبين الماهيات، فعي تفرقة أساسية يقوم عليها بناء هذا الذهب . أما الوقائم فذات وجـــود فردى ، أى ليست كلية عامة ، بينها الماههات كلية عامة ، والوجود الأول وجود ممكن، بينا الثان وجود ضرورى، والوجود الحقيق هو الوجود الضرورى. والعلوم تنقسم إلى قسمين تهماً لهذه التفرقة : علوم وقائم أو علوم تجرببيسة ؛ وعلوم ماهيات وهي علوم لا نتصل بالتجربة ، وإنا هي علوم مشالية مطلقة . وخطأ أحماب النزعة النفسانية هو عدم مراعاتهم لهذه التفرقة بين الوقائم وبين الماهيات : فعلم النفس علم وقائم ، ولهذا كان علماً تجرببهاً ، أما علم المنطق فعلم عاهيات ، ولهذا لا يمكن أن يكون تجربيهاً . علم النطق بضع قوانين علمة ضرورية ، لأنها لبت متوقفة على التجربة ؟ وخطأ أسحاب النزعة النفسانية في جملهم قوانين النطق ندية.

19 — فلمنا كله هريها النرمة النفسانية في دواسة المنطق أشد المهاجة حي اضطر أصابها إما إلى تمديلها تمديلا بوفق بينها وبين النزعة المنسادة لها ، وإما إلى رقسها . وأم الهساولات الى قامت من أجل الاحتفاظ بها بعد تمديلها ما فعه 'جبلو . وخلاسة رأيه وإن المنطق غرض قواعد ، ولما كانت هذه التواعد مصلقة بمملهات عقلية ، فإنها بالضرورة قوانين عسانية . . . والمشكلة المنطقية توضع عواسطة افقاض لا بعجادز حدود التجريد المشروع ، افتراض بحاول المقل أن يحمل منه حقيقة والعهة في كل مرة بحاول فها أن يفكر تفكيراً سحيحاً . فلنفرض أن المقل متفرد ، معجرد من كل التأثيرات غير المقلية التي يمكن أن فلنفرض أن المقل متفرد ، معجرد من كل التأثيرات غير المقلية التي يمكن أن

تُمْ عَلَى الْأَحْكَامِ ، لأَن هذا هو ما نسميه التفكير المقلى : فتبماً لأية قوانين ترتبط الأحكام ، إذا كانت لا تتمين إلا بأحكام أخرى ؟ بَلَكُ هي المشكلة المنطقية . والعلوم التي تبحث فيا هو كان ، لا تخشى أن تستبدل الفرض بالواقع <u>، حين تحسد في ذلك</u> فائدة ، فلم لا يسلك المنطق تفس السبيل (١) ؟ ٤ . ومعنى هذا أن الحقيقة عند جبلو لا توجد خارج المرفة ، وشروط الحقيقة هي شروط الممليات المقلية التي تكون الأحكام الصحيحة ، فلما كانت هذه الشروط نفسانية ، كان المنطق ، على حد تمبيره، علم نفس العلل . ويحدد هـده العبارة بطريقة أدن فيقول إنه من الواجب أن عيز مم ذلك بين النطق وعلم النفس . فإن المنطق ينطر في علم نفس المقل من وجهة نظر خاصة ، وتلك هي البحث في المقل غير المتأثر بالماطعة أو بالإرادة ، أي العقل النزيه الذي يذكر تمكيراً خالماً قاعاً على ارتباط الأحكام بمضها بيمض وتحن نسأله : هل هــذا بمـكن ؟ ولكن ، لِم يضطر العلل إلى أن بنـكر تعَـكيراً تربهاً ؟ ولماذا لا يسير على هواه حسباً عليه عليه قلبه وشموره العام ؟ وبعبارة أخرى ، لماذا يحاول المر • أن بكون في تفكيره موضوعياً ، قدر المستطاع ؟ هكذا بتسامل جياو ، ويجيب قائلًا إنه الجنمع أو الحياة الاجتماعية هي التي تفرض هــذ. الموضوعية ، وإنه الفعل أو الممل هو الذي يضطر المقل إلى أن يتحرد من سلطان المياطقة أو الإدادة • لأنهما لا يستطيمان أن يغيرا من طبائم الأشياء . ولسكن هـذا يقودنا إلى <sup>دواسة</sup> النزعة الثانية ؛ ألا وهي النزعة الاجتاعية أو الجمانية .

#### (ب) النزمة الاجماعية

الإنسان كائن اجتماعى بطبعه ، والروابط الاجتماعية دوابط بين

<sup>(</sup>۱) جيلو : « خلام السلوم » س ۱۸۰ ط ۲ Sciences علم السلوم » س ۱۸۰ ط ۲ ميلو : « خلام السلوم » سنة ۱۹۳۰

عنول ، فلكى ترجد هذه الروابط لا بدأن يكون هناك اتفاق على أوضاع خاسة وبهادى معينة يجب على كل ، لكى يستطيع أن يعيش اجهاعياً ، أن يأخذ بها ويرتب سلوكه على أساسها . فاذا كان الفرد لا يستطيع أن يعيش لنفسه ، كذلك لا يستطيع أن ينكر حسب عواطفه وأهوائه ، بل لا بدله من مسارة الحقيقة الخارجية الاجتماعية ، إن صح هذا التعبير . « إن فكرة الحقيقة لا يمكن أن تفهم ولاأن تفسير إلا بالحياة الاجتماعية ، ومن دونها لا يتمدى الفكر حدود الفرد ، ومنذ تكون طيبة أو رديئة ، ولكنهالن تكون صائبة أو غطئة » ( مجالد ، وعن في النطق » ص ٣١) .

ويذهب أسحاب هذه النزعة إلى أبعد من هذا فيقولون إن معتقدات الفرد نفسه كفرد هي الأخرى اجتماعية ، والاستقلال الفردي هو الآخر ظاهمة اجتماعية .

فإذا كان الفكر جمياً ، وكانت الحقيقة اجهاعية ، كان المنطق خاصاً لمام الاجهاع . وهذه الفكرة قد أوضحها لأول مرة أوحست كونت ( سنة ١٧٩٨ – سنة ١٨٥٧) فقال إن قواعد المنطق ترد إلى قوانين النطور الجمعي للوظائف المقلية على مدى تقدم الإنسانية ، والمنطق إذا ما نظر إليه من الناحية الحركية أصبح دراسة السبيل الذي سلكه المقل الإنساني في بحثه عن الحقيقة .

ويتول جبلو من ناحية إن ذلك الفرض الذي يفترضه المنطق ، أعنى التفكير النزيه ، لم يضطر الإنسان إلى القول به إلا المجتمع ، فلكي يكون على وفاق وإياه ، كان لا بدله أن يتحرر من فردانيته . فكأن المجتمع إذن هو الأساس في الأحكام المنطقية . « إنها الحياة الاجتماعية ، وخصوصاً اللغة ،هي التي توجه العقل نحو البحث عن السكلية في الحيك ( المؤلف المذكور ، ص ٣٠) . فالبرهان مستقل عن العقل الذكور ، ص ١٠٠) . فالبرهان مستقل عن العقل الذكور ، من الحقيقة أو اليقين الموضوعي ، الذي يفكر فيه والذي يقنعه هذا البرهان ، والغارق بين الحقيقة أو اليقين الموضوعي ،

وبين الاعتقاد أو الاقتناع الذاتى ، هو فى أن الحقيقة من صنع العقل وحده ، وما دامت كذلك فهى مشتركة بين جميع الناس ، أما الاعتقاد فليس صادراً عن العقل والمواطف والإرادة الخاصة بالبرد ، فهو إذن فردانى . ويرد على الذين يقولون إن التفكير الجمى هو المرتبة الدنيا للتفكير وإن الحضارة ترتفع بالإنسان إلى التفكير الفردى ، بأن يقول إن الحضاوة بحر الإنسان من الارتباط بجاعة معينة محدودة ، ولكنها بربطه بجاعة أوسع وأدق تنظها . فالرجل البورچوازى الذى يتحرد من أفكار طبقته الاجماعية بقراءته لمؤلفات العلماء الكبار ، لا يتحرد من كل جماعة ، وإعا يتحرد من طبقة معينة لكي يرتبط بطبقة احتماعية أخرى ، هي طبقة العلماء أو الفلاسفة . وهكذا بجد داعًا أن الفرد لا يمكن أن يفكر بطريقة جاعية أيًا ما كان نوع الجاعة التي ينتسب إليها .

٢١ - وهنا نستطيع أن وجه إلى أصحاب هذه النزعة نفس النقد الذي وجهناه ضد أصحاب النزعة النفسانية . فنقول إن علم الاجتماع لا يعني بدراسة الفكر الصحيح المتحرر عناية خاصة ، وإعما يعني بدراسة كل أحوال الفكر : سواء انتسب إلى عقلية متحضرة أو إلى عقلية بدائية ، وعلماء الاجتماع أنفسهم يحدثوننا عن عقلية سابقة على المنطق إلا من حيث معرفة سابقة على المنطق ؛ ومثل هذه المقلية لا تفيد دراستها المنطق إلا من حيث معرفة أسول التفكير وتطوره ؛ أما المنطق بوصفه بحثاً في الصورة المليا للتفكر الإنساني المحل النفاق بوصفه بحثاً في الصورة المليا للتفكر الإنساني

فضلا عن أن علم الاجتماع علم وضعى يضع أحكاماً واقدية ، أما علم المنطق فيضع أحكاماً تقويمية يقصد منها المثل الأعلى للتفكير ، لاتطور التفكير وما يحدث

بالفعل منه . ولهذا فإن فايته أن ُيمنطق تفكير الجاعة ، لا أن يسايره (١٠) .

- والخلاصة أن المنطق لا يمكن أن يكون فرعاً من فروع علم الاجماع ؛ وكل ما يستطيع أن يستفيده منه هو في دراسة نشأة التفكير وتطوره ، وتفسير بعض الأخطاء في التفكير على أساس التفكير الجميع؛ وأخيراً في دراسة الصلة بين المنطق وبين اللغة ، هذه الظاهرة الاجماعية الأساسية .

#### ( - ) النزعة اللغوية

۲۲ — وهنا مشكلة خطيرة كان لها من الحطر أكثر مما المشكلتين السابقتين ، مشكلة عرفت بمشكلة الصلة بين المنطق واللغة ، أو بتعبير أدق المنطق والنحو .

فإن اللغة تمبير عن الفكر ؟ وكل فكر لا بدله لكى ينتقل من أن يعبر عنه ؟ فاللغة ظاهرة احتماعية من الطراز الأول وإذا كان المنطق يبحث في الفكر ، فهو مضطر أيضاً إلى البحث في التمبير عنه ، أى في اللغة . بل إن أهمية دراسة اللغة بالنسبة إلى النطق لتظهر في اسمه نفسه ، فهو مأخوذ من النطق أو الكلام - كما أشرنا إلى ذلك في مستهل هذا الكتاب - كما تظهر الصلة التوية ، حتى الاتحاد ، بين الفكر واللغة في أن الكلام يدل أحياناً على الفكر والعقل والبرهان ، كما هو ظاهر في اللغة اليونانية مثلا ، ونقصد باللغة هنا اللغة ذات الألفاظ . ولو نظرنا

<sup>(</sup>١) يضاف إلى هذا أن هذه النرعة تسلب الحقيقة صفة الموضوعية الطلقة بأن تردها إلى الموضوعية الاجتماعية فتجعلها بهذا نسبية ، وليست الحقيقة كذلك ، فإن هناك حقيقية مستقلة عن الأفراد ، سواء أكانوا في جماعة أم كانوا منفردين ، وإلا كانت مقصورة على جماعة جماعة ، ولم تكن ثمة حقائق شاملة لكل الجماعات وفوق كل جماعة ممكنة .

بإممان في الصلة بين الفكر واللغة ، وجدنا أن اللغة ليست مجرد ثوب يرتديه المنى الفكرى دون أن يؤثر فيه تأثيراً جوهرياً ؛ وإعا هناك تأثير متبادل بين اللغة والفكر فإنه بغضل اللغة ذات الألفاظ — كايقول استنجل منزق الإحساس الخالص عن العقل المجرد وبالتالي تستحيل معاني الألفاظ ، وهي في نشأتها بصرية حسية ، إلى معان عقلية خالية من كل قيمة بصرية ، أي تستحيل إلى معان مجردة وتصورات ، فالتجريد معنه أه نجرد اللفظ من معناه أو مدلوله الحسى المصري واستحالته إلى معي عقلي صرف ، وذلك بفضل اللغة ذات الألفاظ (١) ، فكان الغة أخطر الأثر في تطور الفكر ، لأنها نحيله من فكر عياني إلى فكر مجرد ، وهو المرتبة العليا للتفكر الإنساني ؛ وليست إذن مجرد مهاة تمكس الفكر فيس.

ومن هنا كان على المنطق أن يمنى باللغة من ناحية أنها تعبير عن الفكر ، وأن هذا التعبير بجب أن يكون دقيقاً محكماً حتى لا يؤدى ذلك إلى آبس وخطأ في التعبير . فعايه إذن أن محلل معانى الألفاظ في التعبير . فعايه إذن أن محلل معانى الألفاظ اللغوية والتراكيب ؛ وأن ينتهى من هذا التحليل إلى وضع القواعد الواجبة الاتباع في التعبير ؛ حتى يكون الفكر صحيحاً في شكله وفي موضوعه . وهنا وجد المنطق أمامه علماً من علوم اللغة يمنى بهذه الناحية ، ألا وهو النحو . فكان لا مناص إذن من محديد الصلة بين كلمهما ، خصوصاً وأن الأمر قد يشتبه فيصبح موضوع العلمين واحداً من حيث إن النحو يبحث في اللغة المعبرة عن الفكر ، والمنطق بعث والعداً من حيث إن النحو يبحث في اللغة المعبرة عن الفكر ، والمنطق بحو واحداً من حيث إن النحو يبحث في اللغة المعبرة عن الفرى ، وإن المنطق بحو في الفر التوحيدى ؛ وإن المنطق بحو علينا الآنان تتبع تطودها.

<sup>(</sup>١) راجع كتاينا : « اشينجار » س ٢٤٩ — س ٢٥٠ . القاهرة سنة ١٩٤١ .

٧٢ - ويغاب على الغلن أن نشأة المنطق نفسه مرتبطة بالنحو. فقد بدأت البذور الأولى للمنطق عند اليونان في أنحات السفسطائية الحياسة باللغة والحطابة والنحو بوجه أخص . إذ هم أرجبوا التصور إلى اللفظ ، مما يَسَرَ لهم أن يجسلوا من الحدل وسيلة للانتصار على الحصم ، ومن الحطابة العلم الأول . والتول الحطابي عندهم لا يقصد منه حسن السكلام فحسب ، وإعاه و الحقيقة الجديدة التي قالوا بها نسبية في مقابل الحقيقة المطلقة التي لم يعترفوا بها ؛ ولم يسكن إعامهم بقوة السكلام إلا إعامهم بقوة الذكر : فقن الإقناع هو بعينه فن التفكير ، أي إن السوفسطائية قد بحثت في اللغة فأداها هذا البحث إلى المنطق .

وأرسطو قد وسل إلى كثير من التصنيفات المنطقية بواسطة دراسته المنه وعوما . فهويرى أن الكلام يعبّر بدقة عن أحوال النفس أو الفكر . وفي وسم المرء أن يستمين بالصور اللغوية لكي يكشف عن أحوال الفكر . فاللغة تنظر إلى الألفاظ من ناحيتين : من ناحية وجودها مفردة فتقسمها إلى أسماء وأفعال وحروف الخ ، ومن ناحية ارتباطها على هيئة جملة ، وكذلك الحال في الفكر نقسمه إلى الأفكار المفردة وهي التصورات ، والأفكار المرتبطة وهي القضايا أو التصديقات . فالتقسيم المنطق الأول إلى تصورات وتصديقات قد أخذه أرسطو إذن من اللغة . ولوحة المتولات هي الأخرى قد أخذها من اللغة في رأى أرسطو إذن من اللغة . ولوحة المتولات هي الأخرى قد أخذها من اللغة في رأى كثير من المؤرخين . فإن ترندلنبرج يقول إن لوحة المتولات الأرسططالية تقوم على تقسيم الكلام إلى أجزائه : فالجوهر يقابل الاسم ؛ والكيف يقابل المينة ؟ والكيف يقابل المينة ؟ والكيف المناس والإنفاذ تقابل صيغ التنفيل ؟ والأن والمتى في يقابلان ظروف المكان والزمان ؛ والعمل والانعمال والوضع تقابل الأفسال المتدية والمبنية للمجهول واللازمة على التوالى ؛ والماك يقابل صيغة الماضي في المونانية المحهول واللازمة على التوالى ؛ والماك يقابل صينة الماضي في المهون فعله . المونانية والمبنية فعلو فعله . المونانية فالمحهول واللازمة على التوالى ؛ والماك يقابل صينة الماضي في المونانية parfait ، إذ يدل على الحالة التي علكها الشخص نتيجة فعلى فعله .

<sup>(</sup>م - ٣ للنطق العنورى)

وإذا كان رأى ترندلنبرج لا يجد تأييداً قوياً اليوم ، فإنه ليس من شك في ان ارسطو قد استمان في وضعه للوحة المقولات بالتقسيات اللغوية . وكل هذا يدل على ما كان للمحومن أثر في وضع المنطق .

مُ ترداد الصلة توثقاً في بين المنطق والنحو لدى الروافيين . فبعد أن كان المنطق مرتبطاً عند أرسطو أشد الارتباط بما بعد الطبيعة ، انفصل عنها كى تتوثق صلته بالنحو . فقد فسموا المنطق إلى الحطابة التي هي نظرية القول التصل oratio continua ، وإلى الديالكتيك ، وموضوعه القول المنقسم سين السائل والجيب . أما الحطابة فلا تكاد رتبط بالفلسفة عندهم . أما الحيالكتيك فيمر فونه بأنه فن الكلام الجيد . ولما كان الفكر والتعبير وثيق الارتباط ، انقسم الديالكتيك إلى قسمين : قسم يدرس التعبير ، وقسم يدرس ما ما مناه عنه عنه أي اللفظ والفكر .

٣٤ - واستمرت الصلة تقوى عند الثير الح الأرسططاليين في العصور التالية
 حتى أنت العصور الوسطى في الشرق وفي الغرب .

أما في الشرق، أي في الإسلام بوجه أخص، فقد أخذت المشكلة شكلا عنيفاً على صورة خصومة بين النحوبين الخالص وبين المناطقة . ولم يكتب حتى الآن تاريخ حقيق للنحو العربي ، حتى نستطيع أن نتبين على وجمه الدقة الموامل التي أثرت في نشأة النحو ، وهل كان من بينها المنطق . فقد تكون النحو في نفس الوقت الذي ترجمت فيه كتب المنطق إلى العربية ، أعني قرابة منتصف القرن الثاني الهجري . فهل تكون النحو على يد الخليل وسيبويه منتصف القرن الثاني الهجري . فهل تكون النحو على يد الخليل وسيبويه عمدت تأثير النطق ؟ هذه مسألة ليس هنا مجال البحث فيها (١) ، وإعا فقول

<sup>(</sup>١) يرى نيادكه في نقد كتبه عن بحث عمله الكونت دى لندبرج Lanbdorg متعلقاً =

بن المناهد هو أن المناية بالبحث في الصلة بين المنطق وبين النحو العربي قد ظهرت واضحة كل الوضوح في القرن الثاك، وأنخذت مسورة خصومة عنيفة ف القرن الرابع ، حيث تفذت العلوم الفلسفية إلى كل الأوساط . فقيد خلف الشكلة مرس أهمية عظمي في الأوساط النحوية والنطقية . ولمل أهم وثيقة خلفها لنا ذلك القرن المناظرة التي رواها أبو حيان التوحيدي في كتاب « الإمتاع والمؤانسة » (ج١ ص١٠٨ إلى ص ١٢٩ ينشق أحد أمين وأحد الزين. التاهرة سنة ١٩٢٩) وأوردها يانوت في « معجم الأدباء » ( ج ٣ ص ١٠٥ وما يليها ؛ نشرة مرجليوث ) ، وهي مناظرة جرت بين أبي بشر مُثَّى بن يونس الترجم وبين أبي سميد السيراني النحوى حول المفاضلة بين النحو والمنطق. وسواء أصحت المناظرة من الناحية التاريخية أم لم تصح ، فإنها تدل على تلك المناية الماثلة التي وجهت إلى هـذه المشكلة إبَّان ذلك المصر . ومنها نرى أن المناطقة الخلَّص كانو يفضَّاون النطق على النحو ؛ ويقولون إنه لاحساجة بالنطق إلى النحو ، أمَّا النحوى فمــلى العكس من ذلك محتاج إلى المنطق . والنحويون الحدِّص كانو يرون العكس . وكانت هناك طائفة توسطت بين الطرفين ، هي طائفة المشاركين في الفلسفة وعلوم العربية مماً ؟ والمناظرة تنتهى أو أستاذه أي سلمان السحستان أدق تسير، عما يجمل الشك في صحبها من الناحية

<sup>=</sup> بالعربية الفصحى واللهجات أن التأثير اليوناني والأرسططالي بنوع خاص في نشأة النحو العربي يجب أن لاينكر. فتى الاصطلاحات مثل اسم ، وتقابل في اليونانية نص نص نص من التي يوناني . فضلا عن أن تكوين النحو وما يقتضيه ذلك من تجريدات عقلية ما كان العرب وأنصاف العرب أن يصلوا إليه إلا تحت تأثير المنطق الأرسططالي ( بجالة الجمية التعرقية ) الألمانية ZDMG ج ٥ م ٢١٤) .

التو-يدي واستاذه أبا سلمان ينتهيان إلى وجوب الجمع بين النحو والمنطق، فيقول التوحيدي بعد أن عرض للمشكلة في ثلاث مقايسات ( بأرقام ٢٢ ، ٢٣ ، ٢٤ ) : « وبهــــذا تبين لك أن البحث عن المنطق قد يرمى بك إلى جانب النحــو ، والبحث عن النحو يرمى بك إلى جانب المنطق ؛ ولولا أن الكال غير مستطاع لكان يجب أن يكون المنطق نحويًا ، والنحوى منطقيًا ، حاصة والنيص واللغة عربية ، والنطق مترجم بها ومفهوم عنها ﴾ ﴿ ص ١٧٧ ؟ طبع السندوبي . القاهرة أما الآثار الأُخْرَى فعي إما أسماء تآليف في هذه المشكلة ؛ وإما تعاليق أشير فيها إليها فنجد أولا أحمد بن الطيب الدّر خسى تلميذ الكندي يكتب كتاباً عنــوانه : «<u>اَلْفَرق بِين نحو العرب والنطق</u>» (ذكره ابن أبي أمـيبعة ج ص ٢١٥ )؛ ونجــد كذلك يحيى بن عــدى ( + ٣٦٤ م ) بكتب كتاباً في « تبيين الفصل بين صناعتي المنطق الفلسني والنحو العربي » ( أورده القفطي ، نشرة ليرت صفحة ٣٦٢ س ٢ ). ونجد ثانياً في الشروح والحواشي الموجودة على هامش المخطوطة الوحيدة للترجمية الكاملة للأرغانون المحفوظة في المكتبة الأهلية بباريس ( برقم ٢٣٤٦ عربي ) ، وهي حواش يرجع أغلبها إلى أبي الحير الحسن بن 'سوار ، رئيس المدرسة الفلسفية في بغداد في نهاية القرن الرابع ، عناية بهذه الشكلة.

وق هذا القرن نجد كثيراً من النحوبين قد بدأوا يتأثرون كل التأثر بالمنطق في أبحاثهم النحوية ، وكان ذلك بدءاً للجمع بين المنطق والنحو في الأبحاث النحوية والنطقية معاً ، مما سيظهر بوضوح جداً في القرون التالية . فهذا أبو الحسن على بن عيدى الرقماني النحوى ( المتوفى سنة ٢٨٠ = ٩٩٤ م ) . يقول عنه ياقوت (ج ١٤ ص ٧٤ من الطبعة المصرية ) : ﴿ وكان يمزُج كلامه في النحو بالمنطق ،

حقى قال أبو على الفارسي: إن كان النحو ما يقوله الرّماني، فليس معنا منه شيء وفي كان النحو ما نقوله نحن ، فليس معه منه شيء » وهذا يدل على أن الموقف كان مزدوجاً عندالنحوبين في هذا القرن: فنهم من استمرّ على التقاليد التي لا خارط فيها بين النحو والمنطق، ومنهم من جمع بين الاثنين. ويظهر أن ذلك الجمع قد بدا في أول الأمر غريباً غيير مفهوم ؛ إذ أخذ النحويون على الرّماني هذا المزج بين النطق والنحو ( راجع: « الامتاع والمؤانسة » ج ١ ص ١٣٣٠ س ١٤ ) مع أنه لم أخذ بالمنطق الأرسططالي كما هو ؛ وبدا كلامه غير مفهوم حتى قال باقوت: « وكان يقال: النحويون في زماننا ( يشير إلى قول كان في القرن الرابع ) ثلاثة : واحد ينهم بعض كلامه وهو أبو على النسارسي، وواحد ينهم جميم كلامه وهو أبو على النسارسي، وواحد ينهم جميم كلامه بلا أستاذ وهو السيراق » ( ح ١٤ ص ٧٥ من الطبعة المصرية ) .

ومن هنا نشأ النحو الفلسق إلى جانب النحو اللغوى وعمل على نشأة هدا النحو الجديد أولا الكندي ، والمسرّخيى اللذان يسمهما حمة الأصفهاى كتاب و التنسيه » ، ص ٣٠ من نسخة القروبي ؛ راجع كروس : « جار بن حيان » ج ٢ ص ٢٥١ تمليق ، القاهرة سنة ١٩٤٢ ) باسم « الفلاسفة النحويين » ؛ عمل الفسل الذي بين ما هنالك من صلة وثيقة بين علم اللسان وعلم المنطق على أنه لغة عامة كما (راجم و احماء العلامي) ؛ وقد نظروا إلى المنطق على أنه لغة عامة كما سيتول أبو ربدر متى في منساظرته ، لا مختلف الأمم فيها ، هذا من جانب الفلاسفة ، ومن جانب الفحويين نجد خصوصاً على بن عيسى الرماني الذكور آنفاً.

وبعد هذا القرن يختلط النحو بالمنطق والنطق بالنحو ، وكذا البلاغة اختلطت بالمنطق ، وكذا البلاغة اختلطت بالمنطق ، حتى إننا نجد نحواً فلسفياً قد المنهت أدكانه على يد ابن يعيش ( سنة ١٥٥٣ مل القرنبن الساءس والسابع .

والمنطق دون أن تتحدد وتعمق . حتى إذا ما جاء المصر الحديث أخذت المشكلة مورة قوية.

قد بدأ النحو الفاسق على يد جاعة پوردوبال . إذ نشر أرنوو لانصاو Lancelot في سنة ١٦٦٠ كتابهما الموسوم باسم : النحو المام المنطقي، Trammaire générale et raisonée ومنذ ذلك التاريخ وكتب النحو العام ، أي المستخلص من المقلل لا من الاستمال الانوى ، تتوالى وتنتشر و الأوساط المدرسية نفسها . ثم ملغ ذلك التياد أوجه من النطور على بد أسحاب الإنسكلويديا في القرن الثامن عشر ؛ وكان الفر نسيون أحرص الناس على تقويته ، خصوصاً وأن في القرن الثامن عشر ؛ وكان الفر نسيون أحرص الناس على تقويته ، خصوصاً وأن الفرم تتحدث إلى الدقل ولها من الدقة ما للمرض العلى .

وهذا النحو المنطق قد و ُ ضِمَ في أول الأمر في مقابل النحو الذي لا يقوم إلا على الاستمال ، والذي كان يتزعم حركة القول به في فرنسا Vaugolas الذي قال عبارته المشهورة : إن الفساصل هو الاستمال ، وليس المنقل في اللغة مجال . وكانت عبارته المشهورة : إن الفساصل هو الاستمال ، وليس المنقل في اللغة عال . وكانت الأكادعة الغرنسية من أنصار هذا الرأى، إذ كانت نجعل مهمتها عرض و القواعد التي وضعها الاستمال » و و استخلاص هذه القواعد من ملاحظة اللغة الحية» ( و نحو اللغة الفرنسية » ص ١) .

أما النحو المنطق فيرى على المكس من ذلك أن الفاصل هو المقل ، وعلى النحو بالتالى أن يعتمد على المنطق في وضع قواعده . وعن هذا الانجاه نشأ تياران : أحدها يريد أن يضع نحواً عاماً بواسطة المبحث المقارن في علم اللسان والآخر بتاق مبادئه من المنطق الشكلي مباشرة ، وكلا التيارين مرتبط بالآخر : إذ الأول يعتمد على منهج المقارنة بين اللغسات لكي يصل إلى وضع نحو عام يخضع له اللنات كلها إلى أقصى حد يمكن ، ولكنه سرعان ما يلجأ إلى التياد

النان كما يضع الأساس الفلسني لهذا النحو العام . وظهر هذان الانجاهان بوضوع في الفرن التاسع عشر حين بهضت الدراسات الخساسة بفقه اللفات كلها وخصوساً اللفات الهندية الأوربية ، فسكان هذا ميسراً لهم استخدام المنهج المقارن في دراسة النحو، وهو المنهج الذي يتفقومقتضيات العلم . فاندفع علماء الاسان في هذا السبيل ، وانتهى بعضهم إلى ما انتهى إليه أصحاب نحو بودرويال ونحو الإنسكلوبيديا من القول بوجود نحو علم تشترك فيه اللفات جميعها ، وعنى رأس هؤلاء العلماء اللفويين في أواخر القرن الماضي وأوائل هذا القرن أنتوان مييه Antoine Moillot

والتيار الآخر ، تيار النحو العقلى ، قد قوى فى أوائل هذا القرن ووجد مؤيداً كبيراً فى شخص إدموند هسرل ، الذى حاول أن يضع نحواً بجرداً على أساس مبادى الفلسفة المتعالية transcendantal ، ثم عندا نباع المنطق الرمزى وعلى راسهم جيماً كوتيرا Couturat .

٣٦ - ونريد الآن بمدهـذا المرض التاريخي للمشكلة أن نمالجها من الناحية الذهبية ·

ولكى نقوم بهذا يجب علينا أن نتناول بالدرس التهارين الرئيسيين اللذين مرضا لمسذه المشكلة بوضوح وعناية ، وها : كيار النحو العام ، وتيار النحو الجرد .

أما تيار النحو المام فيتوم على أساس الأبحاث التي قام بها علماء اللسان في دراساتهم للنحو المقارن بين جميع اللغات. فهؤلاء قد درسوا الصور اللغوية عند الشموب المتباينة وفي الأعصر المختلفة ، وتتبموا تطورها ، وحقوا التراكيب السامة التي تشترك هذه اللغات فيها . فانتبهوا إلى أن من الممكن التحدث عن

نعو مشترك بين اللنات كلها ، وإلى أن والقولات النحوية أكثر كلية بما كان يتصور من قبل ، أما الاختلاف فيتناول خصوصاً الشكول formes ، أي طرائق التمبير ، بينا الأفكار الرئيسية متحدة إلى درجة ظاهرة . وهذه الواقعة تدل على أن الله كر الإنساني أكثر اطراداً مما يمتقد عادة ، وفيها ثفنيد في أن واحيد لما يقول به الأسميون nominalistee الذين يزعمون أن المنطـــق يتوفف بأسره على شكوى اللُّمة ، وأن ثمة من أنواع المنطق بقدر ما هنالك من لفات ، ثم لـــا بقول به الاجهاعيون أو علماء الأجنباس الذين غالوا في وضع فروق وتميزات بين الأجناس تبماً لصفات طبيعية خارجية ، فاندفعوا يقيمون بينها اختلافاً اساسياً من الناحية المقلية ، وذهبوا إلى أن لكل جنس منطقه الخاس . والذي يستخلص من كل هذه الا كتشافات اللسانية هو أن المقل الإنساني واحد ، على الرغم من الاختـــلافِ المادي الهائل بين اللغات وما هنالكِ من درجات لصورها متعددة . ومن شأن هذا أن يمطى لنتائج هذه الأبحاث قيمة فلسفية أكبر ، لأنه يخولنا أن نؤكد أن تركيب لغماننا لا ينتسب نقط إلى منطق لاتيني ، أو أوربي أو آرى ، ولكنه ينتسب إلى المنطق فحسب<sup>(۱)</sup>» .

اللغوى هو المقـل الإنسانى ، فلا يمـكن إذن أن لا يكون لوظائفه وعملياته أثر اللغوى هو المقـل الإنسانى ، فلا يمـكن إذن أن لا يكون لوظائفه وعملياته أثر في تكوينها وتركيبها ؟ والمقـل الإنسانى واحد بين جميع الشعوب والأجناس ، فلا بد إذن أن يكون في اللغات شيء ثابت مشترك بينها جميماً . وعلى هذا ميزوا بين نوعين من المبادى • في اللغة : مبادى • ذات حقيقة أبدية وتتبع تخليل الفكر الناشئة هي عنه ، هذا من ناحية ؟ ومن ناحية أخرى المبادى • الشروطة التوقفة على الناشئة هي عنه ، هذا من ناحية ؟ ومن ناحية أخرى المبادى • الشروطة التوقفة على

A the stage of the

<sup>(</sup>١) كوتيرا: « التركيب المنطقى للغة » مقال ظهر بمجلة مابعد الطبيعة والأخلاق RMM رستنة ١٩١٢ (يناير) مود ٢ - ٣ .

المواضعات والاتفاق ، والتي هي العلة في تعدد اللغات ، والمبادى والأولى هي التي تذكون النحو العام ، والأخرى موضوع الشحو الحاصة . والنحو العام يمكن إذن أن يكون مشرعاً ، إذ هو يشرع باسم أعلى السلطات ، وأعنى بهما سلطة المقل ، وهو ليس شيئاً آخر غير المنطق في تطبيقه على التعمير .

وإلى نتائج مشابهة لهذه وصمل أصحاب النحو المجرد . فقد حاولوا أن يضموا نحواً مجرداً من كل دمز خاص ، على أساس نظريتهم في المني أو الدلالة . فمندهم ، أعى أصحاب الظاهريات وعلى رأسهم هُسر ل ، أن كل معرفة بحب أن تدرك حيّة في الشعور . وإذا محن نظرنا إليها من هذه الناحية ، وجدنا أن أفعال العقـــل المارف هي أفعال دلالة ، وهذه الدلالة تتحقق خارجياً في رموز هي الأصوات ، أي اللغة . فالعرفة تدل على نفسها في اللغة . « فلما كان كل تمبير بدوره ذا قيمة موضوعيــة ، أى ذا معنى قابل لأن يتحقق ، فإن هذا من شأنه أن يجمله قابلاً لتسكوين منطق مجرد . فالنحو لايستخدم إلا التفكير الصورى ، مميراً عنه في اللفة ؟ فهو من ناحية يهب الألفاظ قيمتها النصورية ، ومن ناحية أخرى يحتوى على هيئة صور إجمالية chémes لفظية ، قوانين التفكير النطق (١) ». والصلة بين المنطق والنحو تبعاً لهذه النظرية تتلخص في أن النحو هو التفكير في المعبِّر بالنسبة إلى ما يُعبرُ عنه، وما يعبرُ عنه هو العملية الذهنية التي هي موضوع المنطق. ومهمة النحو تبدأ حيمًا تنتهى مهمة المنطق: فيها لا يكون من اليسور السير بعد في القسمة النطقية لمضمون الفكر ، لا يبق أمام المقل إلا وقائع الامتثال ؟ أي لا يكون أماه إلا أن يضمّ لفظاً أمام

But the second of the second o

<sup>(</sup>٢) سُرُيسُ ؛ التوازي المنطقي الفعوى أ س ٣٤٤ .

الصورة المنثلة كان يضع اللفظ أسود ، للدلالة على تصور « الأسود » وخلاصة رأيهم أن هناك اتفاقاً قبلياً بين المنطق والنحو

اعتراضات المسلم المسلم

أولا أن النحو ليس قانوناً للفكر ، كما أن المنطق ليس علماً بالأشياء ، واللغة تمى بالتعبير عن المدى ، والصحة في الكلام شيء غير الصحة في الفكر : الأولى يقصد منها تنظيم الألفاظ للدلالة على معنى مشترك ، والأخرى تنظم الإضافات المنطقية بغض النظر عن معنى التصورات ، من أجل استنتاج إضافة جديدة . ومهمة المنطق هي أن يكون أداة لاستنسلال تصوراتنا ، وليس وسيلة للتعبير عن هذه التصورات أوالامتثالات (سريس: الكتاب المدكور: ص ٤٠٥ - ص ٥٠٥) . ومعنى هذا كله أن للغة موضوعاً ، هو التعبير بالرموز الصوتية عن الامتثالات والتصورات ، يختلف عن موضوع المنطق وهو النظر في الإضافات المنطقية الموجودة بين هذه التصورات ، كما أن الغاية من اللغة تضافر الألفاظ للتعبير عن المنافي ، بينها الفياية من المنطق تنظيم التصورات على نحو يؤدى إلى الصواب المنكير .

وثانياً ، كما يقول جبلو (الكتاب نفسه ؟ ٩٩) ، إنه « إذا كان صبيحاً ، كما يقول الخصوم ، أن نتائج العمل العقل لا تظهر إلا لابسة ثوب التعبير اللفظي وهذا ما يجب أن بسحث في صحته المنطق - فما يعنيه ليس الصيغة الدالة ، وإعا المدلول . واللغة نادراً جداً ما تتركب كالفكر الذي تترجم عنه . وإعا يعسر الإنسان

Ch. Serzus ، ۱۹۳۳ نارل سریس : النوازی المنطقی النجوی ، باریس سنة ۱۹۳۳ النوازی المنطقی النجوی ، باریس سنة Le Parallélisme logico-grammatical

فدر استطاعته ، بالاستفادة على خير وجه من موارد الألفاظ والنحو . والألفساظ وزَظُمُ الله السَّحَ على الوجه الأحسن وزَظُمُ الله السَّمَ على الوجه الأحسن مع تصوراتنا وتسلسلها المقلى » والقصد من التمبير اللفظى هو أن نثير عند السامع فكرة مماثلة أو مساوية لما فى ذهننا ، ولا يعنينا بعد السبيل الذى تحقق به هذا الغرض

ثم إن اللفة هي دائمًا تقريباً إضمارية ، وما تضمره لا يتناول فقط العَرَضِيُّ الثانويُّ ، بل يتناول عادة ً الجوهريُّ الرئيسي . فن القضايا ما يُعدُمرُ ، على هيئة قضية واحدة ، كثيراً من الأحكام . وعلى العكس من ذلك يمكن التعبير عن حكم واحد بواسطة كثير من القصايا ، يكم ل أو يحدُّد أو يصحح بمضها بمناً . وموضوع القضية ليس دائماً موضوع الحكم ، وكذلك المحمول والرابطة النحوية ليست دائماً النطقية . وهكذا نجد أن تراكيب اللغة ليست دائماً في تناظر مع تراكيب اللغة ليست دائماً في تناظر مع تراكيب الله ليست دائماً في تناظر مع تراكيب الله المحكم .

ويرى جبلو أن هذا الخلط بين اللغة والفكر قد أدى إلى كثيرٍ من الخلط والمناقشات المقيمة في المنطق. فعلينا أن نتجنبه ، وبهذا التجنب نستطيع أن نقوم بإصلاح شامل في المنطق الصورى . أجل إننا سنتصل ، بطريق آخر ، إلى كثير من النتائج التي وصلتنا حتى الآن . ولكننا سنصل إليها وإلى غيرها بطريقة واضحة ، وسنجد أن كثيراً من المناقشات سينهى ، وسيخول لنا ذلك خصوصاً أن نقهم طبيعة القياس ، وأن يمز من البرهنة الاستدلالية ، ومحدد وظيفته في الفكر .

### الفضي للأول

# طبيعة الحكم

حمل حواول أثر من الآثار السيئة لهذا الحلط بين اللغة والفكر عد التصور سابقاً على التصديق ، بعمى أن الفعل الأول البسيط للمقل هو الإدراك الساذج لا الحكم . والواقع أن الحكم هو الفعل الأولى للعقل ، وهو أبسط من الإدراك الساذج بمعى التصور .

وذلك ، كا يقول بوزنكيت ( «أصول النطق » ص ١٨) ، أن « الاسم أو التصور لا واقع له في اللغة الحية أو التفكير الحي ، إلا إذا أشير إلى سياقه في قضية أو حكم . وليس لنا أن نعد القضايا كأنها قد تركبت بأن ضمت ألفاظ أو أسما بعضها إلى بعض، وإعا نعد الألفاظ أو الأسماء عناصر ممايزة ، وإن لم تكن منفصلة في القضايا » ولتوضيح هذا نقول إن المنطق غايته الأساسية النظر في الخطأ والصواب في الفكر ؛ ولا وجود للواحد ولا للا خر إلا في القضايا أو الأحكام ؛ فالقضية أو الحكم ، وفضلاً عن ذلك ، فالقضية أو الحكم مي الوحدة الأساسية في المنطق أو الفكر . وفضلاً عن ذلك ، يلاحظ أن التصور ليس بذاته حالة عقلية كاملة ، وإعا يتحقق دائماً في سياق ، كيا يكون مفهوم المي عاماً . وكذلك الحال في الاسم أو اللفظ المستر عن التصور : يكون مفهوم المي عاماً . وكذلك الحال في الاسم أو اللفظ المستر عن التصور : يناهد أنه لا يدل على معني كامل يستقل بنفسه عن السياق الذي يجب أن هوجد فيه . ( راجع كينز ، الكتاب المذكور ، ؟ ٢ ) .

وإلى جانب هذا يلاحظ أن التصور ليس من الواقع في شيء . فهو لا يوجه بذاته كما يزعم الواقميون الأفلاطونيون <u>؟ ولا يوجد في عقل الله كما يدعى أفلوطين</u>

ومن جرى فى إثره ؛ وكل ما يمكن أن بوجد فيه هو الذهن على هيئة تجريدات عامة رمزية يقصد سها الاقتصاد فى الفكر ، ولا مقابل لها مطلقاً فى الخارج . وذلك لأن ما هو واقمى لا بد أن يكون محدوداً ؛ أما التصور فابس بمحدود ، لأننا لا نستطيع أن نشير إليه فنقول إنه هذا أو ذاك .

وإغا التصور: « إنسان » ، يدل ليس فقط على كل الناس الكائنين الآن أو الذين كانوا السيكونون ، بل بدل أيضاً على كل من يمكن نخيلهم من الناس وعددهم غير محدود أو سيكونون ، بل بدل أيضاً على كل من يمكن نخيلهم من الناس وعددهم غير محدود لأنهم ممكنون فحسب ؛ فالتصور إذن بدل على عدد غير محدود من الأحكام الواقعية التصلة بأشيا وموجودة في الواقع الومهي اللفظ ، وهو المقابل اللفوى التصور ، إعا يتركب من أحكام مفردة . والشاهد على ذلك أن من المكن أن مخطى و ممنى لفظ ؛ ولا وجود ، كما قلنا ، المخطأ والصواب إلا إذا كان هناك حكم . وهذه الأحكام الفردة غير محدودة المددكما قلنا ؛ واللفظ أو التصور المعلوم هو موضوع أو محول فيها : فما غير محدودة المددكما قلنا ؛ واللفظ أو التصور المعلوم هو موضوع أو محول فيها : فما أن من المكن الأحكام هو ما صدق الفظ إنسان ؛ والإنسان عوران ، الإنسان ، الخيام الإنسان اجتماعي، إمكان هذه الأحكام هو ما يكون مفهوم عيوان ، الإنسان عاقل ، الإنسان اجتماعي، إمكان هذه الأحكام هو ما يكون مفهوم الفظ إنسان » (راجم جبلو ، § ١٥) .

فالتصور إذن هو خلاصة مجموعة من الأحكام المفردة المكنة ضم بعضها إلى بعض، وصينت في علامة صوتية على هيئة لفظ مفرد ؛ ولهذا فإن الحكم أو القضية أسبق من التصور أو اللفظ المفرد ، هذا من ناحية . ومن ناحية أخرى التصور لا مقابل له في الحارج ، بل ولا وجود له في الذهن بمنى الوجود الحقيقي لشيء واضح الصورة له مقابل خارجي . وإنما التصور ، على حد تعبير جبلو ، إمكانية من الأحكام غير محدودة .

٢٩ - فإذا تقرر من هذا إذن أن لا وجود للتصورات إلا في الأحكام، فلتكن نقطة البدء في المنطق هي البحث في ماهية الحكم بطريقة عامة تكون الأساس لكل بحث تال سواله في التصورات وفي التصديقات.

والبحث هذا موزع بين علم النفس ، وعلم المنطق ، وعلم ما بعد الطبيعة . فعلم النفس يبحث في العمليات النفسية التي نكون بها الأحكام ؛ بأن نضع نسباً بين مدطيات الحس بعضها وبعض ؛ وعلم مابعد الطبيعة يدرس الحكم من حيث انطباقه أو عدم انطباقه على الحقيقة أيا ما كان نوع هذه الحقيقة . أما علم المنطق فيعنى بدراسة البواعث التي تحمل العقل على عد هذا الحكم أو ذاك صحيحاً ؛ أى إنه يبحث في أساش الحكم كي يكون صادقاً لا بالنسبة إلى العقل المفرد ، بل وبالنسبة إلى كل عقل . فما يعنينا هنا إذن هو أن نصنف الأحكام من حيث أساس اليقين فهها .

وأساس اليتين في الحكم على نوعين: ١ - التحرية ؟ ٢ - والبرهان. ولهذا انقسمت الأحكام إلى أحكام تجريبية ، وأخرى برهانية . فانتحدث عن كل منهما في إيجاز .

#### ١ – الأحكام التجريبية

• ٣٠ – الإحساس الخالص لا وجود له ، أو على الأقل لا وجود له في الشعود . وإعا الصور التي يسمونها حسية يدخل فيها إدراك . وكل إدراك يقوم على التمييز ، لأن الإدراك هو تخصيص المُدرك ، وتخصيص المُدرك لا يكون إلا بتمييزه من غيره . والتمييز هو الحكم . فالعملية النفسية الأولى هي الحكم .

وهذا الحكم إن قام على المدركات الحسية ، سُمَّى حكمًا نجريبياً . ولكن يكون الحكم العجريبي يقينيا بجب أن يتوافر فيه شرطان : فيجب أولاً أن

# بنرض نفسه بالضرورة على عقل الشخص الذي بحكم . وبجب ثانياً أن يفرض نفسه بالضرورة وبالطريقة عينها على عقل كل شخص موضوع في نفس الظروف .

فن الناحية الأولى بجب أن يكون الحكم نربها ، بعنى أن الدافع إلى الحكم ليس شيئا آخر غير الإدراك الآبى إلى من الشيء الذي أحكم عليه . فإذا حكمت بأن الشمس طالعة الآن ، فليس لى من دافع إلا الصورة المرثية التي بلغت العين عن الشمس في هذه اللحظة . «فالحكم التجريبي ، كما يقول جبلو ، يكون صادقاً من الناحية المنطقية ، إذا كان قائماً بأثره على الامتثال المكون لادة فحد ، (ص ٤٦) .

ويجب من الناحية الثانية ، أن يكون صدق الحكم غير مقصور على . وهذا طبيعي ، إذا توافر الشرط السابق . لأن الحقيقة هنا حقيقة موضوعية لا تتملق بالذات الفردة المدركة وحدها ، وإعا تتعلق بكل ذات تقوم بإدراكها وبالنسبة عينها ما دامت الظروف متساوية بالنسبة إلى الجميع . فا هو صادق بالنسبة إلى فقط ليس صادقا ، وإعا الصدق صدق بالنسبة إلى الجميع . وسواء أقام الآخرون بنفس التجربة فعلا أم لم يقوموا ، فإنني أفترض داعًا أن أى فرد يقسوم بها لا بد أن ينهى إلى ما انهيت أنا إليه .

أما إذا كانت بجربة الفرد خاصة به وحده ولا يمكن أن تفرض نفسها على الآخرين ، فإن الحريم هنا لا يسمى حقيقة عقلية .ومن هنا تعد التجارب الشخصية الخاصة غير مؤدية إلى حقائق عقلية . فثلا تجارب الصوفية لا يمكن أن تُمدَّ حقائق مهذا المنى .

وللأحكام التجريبية ثلاثة أنواع : (١) أحكام الاختلاف ؛ (١) أحكام الذاتية ؛ (ح) أحكام الذاتية ؛ (ح) أحكام المقارنة بين الأكبر والأصغر .

على الصورة : هذا ليس ذاك . وإذا كان الحكم كما قلنا معناه التميز ، والتمييز لا يوجد على الصورة : هذا ليس ذاك . وإذا كان الحكم كما قلنا معناه التميز ، والتمييز لا يوجد إلا حيث يوجد تفاوت واختلاف ، فإن أحكام الاختلاف هي أبسط الأحكام التجريبية وللاختلاف درجات : فنه القوى ؛ ومنه الضئيل الذي يحتاج أحيانًا إلى تهذيب في الحواس طويل لكي نستطيع إدراكه ، كما هي الحال مثلا في النميز بين الفروق اللونية أو الصونية الدقيقة .

( س ) وَأَحَكَامُ الذَاتِيةَ هِي القَائِلَةِ بِأَنَ الْمُحَمُولَ هُو هُو المُوضُوعِ ، على الصورة : هذا هو ذاك ، أو هذا هو بعينه ذاك . ولا يقصد من الذاتية هنا ما يقصد من مبدأ الذاتية المعروف القائل بأن 1 هي 1 . فإن هذا المبدأ المزعوم ، كما يلاحظ جباو ، ليس مبدأ لأنه غير قابل لأن يطبق . كما أنه ليس حكماً ، لأن معرفتي أن ا هي ا فحسب لا يفيدني أي علم فهو تحصيل حاصل . مع أن كل حكم يجب أن يعلمي شيئاً عن موضوعه . وإعا ممي حكم الذاتية هو أن ا و ت ما دلالتان مختلفتان لمدلول واحد . غين أقول هذا الرجل سقراط ، فعني هذا أن الرجل الذي أشير إليه والرجل المروف ياسم سقراط هما رجل واحد بعينه . وحين أقول : « أنا من تبحث عنه » ، فعناه أن الرجل الذي لا تعرفه ، ولكنه وصف لك بكذا وكذا من الأوصاف هو بعينـــه الرجل الماثل أمامك . فكأن الذاتية لا يقصد بها الذاتية من كل وجه ، فهذا لا ممنى له ولا يمكن أن يكون حكمًا كما رأينا ، وإعا الذاتية ذاتية من وجوه واختلاف من وجوه أخــرى . ولـكن درجة الاختلاف لا تـكاد تدرك : فالشيئان الذاتيان لا يمكن التمييز بينهما ، ولكنهما ليسا غير متميزين . وإنما ترتفع درجة الاختلاف إلى درجة الإدراك ف أمكام المشابحة على تناوت في نسبة هذا الاختلاف الاختلاف .

(ح) وأحكام المقارنة هي تلك التي تفرم على فكرة الأكبر والأسنر ، ويعبر عنها في اللغة باسم التفضيل . ويجب أن عبر بينها وبين أحكام الكم ، التي يدخل فيها المدد والمقياس . وإنما تقوم المقارنة على فكرة التفاوت بين شيئين فيا يتملق بصغة واحدة : فثلا أقول إن هذه النغمة أكبر حدة من تلك النغمة وهكذا ، بغض النظر عن مقدار أوكية هذه المدة .

#### ٢ – الأحكام البرهانية

٣٧ - والأحكام التجريبية بأنواء ما تقوم كلما على معطيات التجربة الخارجية أو الصور الحسية . ولكن ثمة نوعاً من الأحكام يقوم على أحكام أخرى ، بأن يكون مستنتجاً منها . وهذه الأحكام هي الأحكام البرهانية ، لأن البرهان معناه استنتاج قضية من قضية أخرى .

و لهذه الأحكام نوعان: فإنها إما أن تكون مستنتجة من أحكام تجريبية ، وهذا يسمى بالاستقراء . وإما أن تكون مستنتجة من مبادى علية أو قضايا عامة ، وذلك هو الاستدلال .

# الفضالاتياني

#### منطق التصورات

٣٣ – وفى وسمنا الآن ، بعد هذا العرض لطبيعة الأحكام وصلتها بالتصورات من حيث الوجود ومن حيث الأو لية أن نتحدث عن التصورات .

فنقول إن التصور هو الفكرة المجردة العامة أو السكامة فهو فكرة ، بمني أن وجوده ذهني ؟ وهذه الفكرة مجردة في مقابل الامتثال العيني أو الإدراك الحسي أو الصورة الحسيه ؛ وهي أيضاً كلية بمني أنها تنطبق على عدة أفراد . وهنا قد يميز أحياناً بين التصور والجنس على أساس أن التصور هو الفكرة السكلية منظوراً إليها من ناحية الصفات التي تدل هي عليها ، أي من ناحية مفهومها ، أما الجنس فيو الفكرة السكانية من حيث الأفراد التي تصدق هي عليها ، أي وين حيث الماسدق .

وتنقسم التصورات من ناحية كيفية تكونها إلى نوعين : (١) تصورات قبلية أو خالصة Begriffo كما يقول كنت، وهى التي لا تستخلص من التجربة كلوحة القولات عند كنت ؛ (٢) وتصورات بدية أو نجريبية وهى الأفكار الدالة على أصناف من الموضوعات العينية ، مثل ثديبي النخ ، والاختلاف في هذا الصدد بين المثاليين والتجربيين على أشده ؛ فن المثاليين من يقتصرون على النوع الأول من التصورات ولا يعترفون بالنوع الآخر ، ومن التجريبين من يفعل المحكس عاماً ؛ وبين هؤلاء وهؤلاء فريق قال بهذه التفرقة في داخل التصورات وعلى رأس هذا النريق كنت ، ولما كانت هذه المسألة من المسائل التصلة بنظرية المعرفة في بعد الطبيعة أكثر من اتصالها بالمنطق ، فإننا نكتني الآن

بهذا القدر ، منتقلين إلى البحث فىالتصورات من حيث أنواعها في الدلالة المنطقية .

٣٤ - وهنا نجد أن النطق في حاجة إلى العنامة بالنصورات من حيث التعبير عنها في اللغة ، أعنى أن البحث سيكون هنا أقرب إلى النحو منه إلى المنطق ، إن لم يكن هو النحو بعينه ، وعلى الرغم من أن هده الحاجة ليست صادرة عن طبيعة النصورات من الناحية المنطقية نفسها ، فإنه لا ضير من توجيه شي من العناية إلى دراستها ، على أن نجمل نصب أعيلنا دأعاً أن هذا بحث نحوى "لغوى اكثر من أن يكون بحثاً في المنطق ، حتى إن برض المناطقة المددين يرفض النظر فيها إطلاقاً . ويحملنا على هذه الدراسة كذلك ما أبقاء المنطق القديم في هدذا الصدد من آثار سيئة ، لم تزل بعد ، وإن كان من الواجب أن ندعها وشأنها في مُتحدًف عاديات المنطق .

والمنع التصور الله المنع والحرفي والول تفرقة توضع بين التصورات في هذا المسدد تقسيم التصور إلى جزئ وكلي . أما السكلى فهو التصور الذي يمكن حمله على وحدة من عدد لا محدود من الوحدات بمعنى واحد ، أو كما يقول الساوى : هو الذي معناه الواحد في الذهن يصلح لاشتراك كثيرين فيه كالإنسان والحيوان » ( « البسائر النصيرية » ص ٧ ) ، سواء أمكن هذا الحل في الواقع أم لم يمكن : فلفظ شمس يمكن اشتراك كثيرين فيه عقلا ، وإن لم يمكن ذلك فعلا ، ولمسذا يُعدُ هو الآخر كلياً . أما الحزئي فهو الذي يقصد به الدلالة ، في الأحوال المستعمل فيها على وحدة معينة واحدة فقط ، أو « هو الذي معناه الواحد لا يصلح لاشتراك كثيرين فيه ألبتة ، مثل زيد . إذا أريد به هذا المشار إليه جملة لا يصلح لاشتراك كثيرين فيه ألبتة ، مثل زيد يقسح وقوع لفظ الشمس عليها بالسوية . فصلاحية الشركة ، فالفرق بين زيد كثيرة يصح وقوع لفظ الشمس عليها بالسوية . فصلاحية الشركة ثابعة ، مهما كثيرة يصح وقوع لفظ الشمس عليها بالسوية . فصلاحية الشركة ثابعة ، مهما

توجد الكثرة الوهمية . ولا يمكن توهم أشخاص كثيرة كل واحد منهم زيد بمينه ، فليس إذن لمعنى هذا اللفظ صلاحية الشركة بحال » ( « البصائر » مي ٧) .

ويمكن إيضاح هذه التفرقة بالنظر إلى موضع التصور في القضية : فنجد أن الكلى
يدل على صنف ينقسم ، والحمل ممكن النسبة إلى كل أجزائه ، أما الجزئي فيدل على
وحدة غير قابلة للانقسام . ومن هنا ، كا يقول كينز ( ﴿ ٩ ﴾ ) ، عمكن أن نتخذ ،
كميار لسكون الاسم كلياً ، كونه صالحاً لوضع لفظ كل أو بعض ، قبله ، مع بقائه
دالاً على معنى . فثلا إذا قلنا « مدير جامعة » فإن هدذا الإسم كلى لأنه يدل على
أكثر من شخص واحد ، ويمكن التعبير عنه في قضايا صادقة بالنسبة إلى كل
مديرى الجامعة أو إلى بعضهم فحسب .

وهنا يلاحظ أن هذه التفرقة لا غيز التصورات بطريقة مطاقة ، إعا يتوقف الأم داعًا على المنى الذى يقصده القائل من اللفظ أو المفكر من التصور و فهناك من الألفاظ أو التصورات ما يعده الواحد مفرداً أو جزئياً ، وبعده الآخر عاماً أو كلياً . فثلا اللفظ : « إله » — يعده الوحد جزئياً ، بينا يعده المشرك هاماً أو كلياً ، كاسم لواحد من آلهة متعددة يؤمن بها . كذلك إذا أخذنا لفظاً مثل « ماء » ، فإننا قد نستعمله جزئياً أو مفرداً حينا نقول : الماء مركب من أوكسجين وهيدروجين ؛ ولكننا نستعمله كلياً حينا نقول « بمض الماء ملح أحاج ، وبعضه عذب فرات » لأنذا هنا استعملنا كلة ( بعض » و يحن قلنا إنها لا توضع قبل اسم إلا إذا كان هدا دليلا على أنه كلى . وهذا يدل على أن السألة متعلقة داعاً بكيفية الاستعمال ، فلا يمكن القول على وجه الإطلاق إن هذه الطائفة من التصورات بكيفية الاستعمال ، فلا يمكن القول على وجه الإطلاق إن هذه الطائفة من التصورات كليات وتلك الأخرى جزئيات اللهم إلا بالنسبة إلى بعض الأشياء المفردة ، وهنا كليات وتلك الأخرى جزئيات اللهم إلا بالنسبة إلى بعض الأشياء المفردة ، وهنا فكرة كلية ، أى تصلح لاشتراك الكثيرين ، وهذا بدل على ما في هذه التفرقة من تهسف ، إن لم يكن فساداً .

وعلى كل حال فإن من المكن إحالة أى اسم كلى إلى اسم جزئى بإينافة شيء مشخص مثل التعريف في أحوال كثيرة ، واسم الإشارة في كل الأحوال ، فثلا إذا فلنا عده الشمس ، أو هذا الإنسان ، فإن هذا يحيل السكلى إلى جزئى ؟ وكذلك إذا فلنا : مؤاف « الازوميات » ، البحث الذي كأفتم به ، الخ . ويلاحظ من ناحية أخرى أنه لمعرفة أن التصور جزئى لابد من إشارات في السياق تدل على هذا ، كا هو مشاهد في المثال الأخير ، ولهذا نجد أن في هذا التمييز تمسفاً كثيراً من هذه الناحية أيضاً .

و عن قد تحدثنا إلى الآن عن الجزئي أو المفرد دون تفرقة ، كما فعلنا ذلك بالنسبة إلى السكلى والعام . والواقع أن من الأفضل هنا أن عيز بين حدى كلا الزوجين بأن نستخدم الاصطلاح مفرد singulier وعام general فيا يتملى بالحدود ، وجزئي particulier وكلى universel فيا يتملى بالقضايا . وتتضح أهمية هذه التفرقة ، بل وضرورتها ، إذا لاحظنا أن القضية التي يكون موضوعها منردا أو جزئياً حسب الاصطلاح العادى لا تعد جزئية بل كلية ؟ أما القضية الجزئية فهى التي تكون الإشارة فيها إلى بعض الموضوع ، وبالتالي يكون الموضوع فيها عاميًا أو كلياً . فن الواجب إذن ، للدقة في التعبير ، أن نقصر الاصطلاح : «جزئي وكلى » على القضايا ، ونستخدم الاصطلاح : «عام ومفرد أو شخصي » للدلالة على ما صدق الحدود .

٣٩ - وعمة نوع خاص من الفرد هو الذي لا يدل اسمه على صفة خاصة به ، وإنما يقصد به فقط أن يكون علامة عيز هذا الشيء عن ذاك الآخر ، دون أن يتضمن هذا الاسم في معناه علك الشخص أو الذي المسمى به لأى صفة يدل عليها الاسم . فالذي يعنينا هنا من وضع الاسم هو مجرد عييز الفردية فقط بغض النظر عن طبيعة هذا الفرد . وهذا النوع هو المسمى بالدَّكُم . فالعلمهو اسم موضوع كملامة مميزة لذي مفرد عن شيء آخر ، دون دلالة على صفة متضمنة في معناه .

والعدّم يطلق عادة على الأشخاص والأماكن ؛ وقد يطلق ، من باب التوسع ، على الأشياء التي عنحها في تصورنا صفة الشخصية والتمايز الفردى ، مثل الحيوان المنزلي واللمّب .

والفارق بين اسم العلم والمفرد أن اسم العلم لا بدل في لفظه على صفة تتعلن بالمسمى ؛ أما المفرد فيدل على صفة خاصة بالشيء . وهذا هو أيضاً ما يميز العلم من العام (أو السكلى) : يمعى أن الاسم العام يدل على صفة في الأفراد التي ينطبق عليها ، أما اسم العكم ، فعلى الرغم من أننا نستعمله لكثيرين ، فإن ذلك لبس لصفة مشتركة توجد فيهم . فكثير من الناس اسمهم عمد ، ولكن هذا في الأصل ليس لأنهم يشتركون جيماً في صفة يدل عليها هذا الاسم ، أما إذا جمانا هذا الاشتراك في التسمية بسبب صفة مشتركة ، كالإسلام مثلا ، فإننا ننظر إلى الاسم في هذه الحالة باعتباره عاماً (أو كلياً) ، وليس باعتباره علماً ، هذا لو صح الحمد أن هذا هو سبب التسمية . وعلى كل حال ، فإننا إذا قلنا مثلاً : «كل الخمد مسلمون » فإن في هذا التول إضماراً وهو على النمام : «كل الناس الذين المهم عمد مسلمون » وعلى ذلك فإننا اسنا هنا بإزاء علم ، بل بإزاء اسم عام الممهم عمد مسلمون » وعلى ذلك فإننا اسنا هنا بإزاء علم ، بل بإزاء اسم عام المملم . وسنتحدث عن هذه المسألة بالتنصيل عند كلامنا عن منهوم المملم .

المنى الجمي والمعنى الاستفراقي أو بين الاستمال الجمعي للحد العام collectif وبين الاستمال الجمعي للحد العام يكون مستعملا بحنى الاستمال الاستفراقي للحد العام للحد العام يكون مستعملا بحنى الاستفراقي للحد العام أفراد الداخلين تحت ماصدقه ككل ، مثل إنسان بعنى الناس أجمين ، وكل الناس ؛ وبكون مستعملا بعنى استغراقي ، إذا كان يدل على كل فرد من هؤلاء الأفراد على حدة ، مثل : كل إنسان (أي كل واحد يدل على كل فرد من هؤلاء الأفراد على حدة ، مثل : كل إنسان (أي كل واحد

ونظهر أهمية هذه التفرقة كذلك بالنسبة إلى بمض الحدود المركبة بواسطة الجمع المنطق ؟ مثال ذلك: « حسن وعلى أخوان» ، نجد هنا أن الموضوع وهو « حسن وعلى » قد استعمل حداً جميداً . ولكن إذا قلنا « حسن وعلى سفيران » ، قارن الموضوع هنا حد استغرافي ، إذ يقصد من الموضوع في الحالة الأولى أن حسن وعلى صغير (١) .

<sup>(</sup>١) وبهذا نسطيم أن نجل سبأة صيغة الفعل الذي يأتى يسد ه كلا » و ه كلتا » من حيث الإفراد والتثنية ، فإن النجوبين يميلون لمل جعل الفعل بسدها في حلة الإفراد دون تعليل واضع لهذا ، والواقع أن من الواجب مراعاة للمني ، فإن استصلا بمني جمي جاء المعل بعدها في حالة التثنية بالفعرورة ، وإن استصلا بمني استغراقي وجب أن يأتي العمل بعدهما في حالة عليه

٣٨ – ويفرق كذلك في التصورات بين ماهو مجرد وما هو عيني . فالحد المجرد هو الصنة منظوراً إليها بغض النظر عن الوضوعات التي تحملها ، والحد العيني هو هذه الموضوعات نفسها . فثلا اللفظ إنسانية ميد تصوراً مجرداً ، أما « إنسان » فإنه تصور عبني .

وهذه التفرقة كانت واضحة عند المدرسيين ؛ ولكن جاء لوك من بين الحدثين فأطاق كلة « مجرد » على كل اسم مستخلص بواسطة التعميم والتجريد ؛ ولهذا اطاق هـذا اللفظ على ما سميناه نحن باسم العام أو الكلى. وسار في هذا الانجاه خصوصاً المدرسة الفرنسية المتأثرة به ؛ وهي مدرسة كوندياك .

ولكن هذا التمييز قد أخذ في القرن التاسع عشر عدة اتجاهات: فنهم من استمر على التقاليد المدرسية، كما فعل حو استورت مدل المنطق ف ٢ ﴿ ٤ ﴾: فقد رد على لوك ومدرسته قائلا ً إن هناك فارقاً بين السكلى أو العام وبين المجرد، وتساءل عما إذا كانت الأسماء المجردة تنتسب إلى صنف السكلى أو إلى صنف الجزئى؛ وأجاب عن ذلك قائلا ً إن بعضاً منها هو كلى بيقين، وأعنى تلك الأسماء التي ليست أساء صنفة واحدة معلومة ، بل أساء صنف من الصفات ، فمثلا السكامة لون » اسم مشترك بين البياض والحمرة والسواد النح ؛ بل وأيضاً كلة ه بياض » بالنسبة إلى أنواع البياض المختلفة، ولكن حيماً يكون الاسم خاصاً

<sup>=</sup> الإفراد . ويظهر هذا برضوح في قول النرزدق في صفة فرسه : كلاهما حين جــــد السير بينهما للهما عن جـــد السير بينهما

<sup>(</sup> جد : عظم . أقلعا : تركا الجرى . رابي : منتفخ من الجرى ) .

ولمذا استملت بمعنى استغراقي فقط تعيمن الإفراد كما في قول عبد الله بن معاوية : كلانا غنى عن أخيب ، حياته و نحن إذا متنا أشب تغانيا

<sup>(</sup>راجع ابن هشام: « مغنى اللبيب » ج ١ ص ١٧٢ — ص ١٧٣ ط مصر سنة ١٣٤٨ هـ فقد أحسن الجواب ولم يوضح التعليل ) .

بصنة واحدة لا اختلاف في أنواعها ولا في درجاتها مثل: المساواة ، التربيم — فإن من الصعب أن نسد الاسم هنا عاماً أو كاياً ، لأنه على الرغم من أن الاسم هنا يدل على موضوعات كثيرة ، فإن الصفة نفسها ينظر إلىها كواحدة لا كـكثيرة . ثم ينتهي مل إلى القول بأن الأفضل ألا ننظر إلى الأسماء المجردة على أنها عامة ولا على أنها مفردة ، بل نُهُمدُ هَا صنفاً على حدة . وسار في هـــذا الانجاء أيضـــاً مربرت اسينسر ( « تصنيف العراوم » ، ص ٨ من الترجة الفرنسية ) فقال إن من الحقائق المجردة ماليس بكلي ، كاأن هناك من الحقائق الكلية ماليس بمجرد . بل ويذهب إلى أبعد من هذا فيتول: إن الإضافات المثالية للأعداد هي وحددكما السامة المجردة مماً . وأساس التمييز عنده بين المماني المجردة والماني العامة هو أن المني المجرد لايمكن أن يكون موضوعا لتجربة ، فثلا هــذا المني وهو أن الراوية المرسومة في داخل نصف دائرة زاوية قائمة معنى مجرد ، لأن هذا لاينطبق إلا على نصف الدائرة الـكامل والراوية الـكاملة ؛ بينما جميع أنصاف الدوائر وجميع الزوايا الواقمية نافصة ؛ كما أنه ليس عاماً أو كليا ، لأنه عبارة عن علاقة مكانية جزئية جــداً . ويرد جباو على هذا بأن يقول إن هذا المني ينطبق على ما لا نهاية له من الزوايا وأنصاف الدوائر ، وأن عمة مالا نهاية له من أنصاف الدوائر ذوات أنساف أقطار مختلفة وفي كل منها نستطيع أن ترسم مالانهاية له من الزوايا القائمة المختلفة . - أما المني العام فهو على العكس من ذلك ، موضوع للتجربة في كل الأحوال المكنه ؟ فثلا هذه الحتيقة وهي أن السكواك تدور حول الشمس من الغرب إلى الشرق ، معنى عام ، لأن لدينا منها آلافا من الأمثلة نحت أنظارنا ؛ ولكنه ليس معنى مجرداً ، لأنه في كل الأحوال يتحقق فى ظاهرة عينية . ويرد جبار على هذا أيضاً بقوله إن الموضوع العيني المسمى باسم

كوك لا ننظر فيه هنا إلا من ناحية خاصّية واحدة من خواصُّه ، هي الحركة ، وهذا تجريد (١) .

ويتصل بهذا أيضاً عيز شوبهور ( « العالم إرادة وامتثال » ، ق 1 ﴿ ٩ ) بين المجردات المحددات التي لاتنتسب إلى التجربة إلابواسطة تصورات التي المتنسب إلى التجربة إلابواسطة تصورات أخرى (مثل إضافة ، بدع) وبين العينيات concreta ، وهي التصورات التي تنتسب إليها مباشرة ( مثل : إنسان ، فرس ) .

وهناك اتجاء ثالث نجده عند هيجل ؟ فمنده أن المجرّد هو الذي يبدو خارجاً عن علاقاته الخارجية مع بقية الأشياء ، أو ما هو وحدة خالية من الاختلافات ، بينما العيني هو المتمين تسينا كاملابو اسطة علاقاته كلها ، أوهو الوحدة المتضمنة للاختلافات . وعلى هذا ، فإن الروح هي أعلى درجة من درجات العينية ، أما المجردات فهي الجزئي بوصفه معزولا عن الكلي بواسطة الإدراك الحسى ، والكلي ، بوصفه معزولا عن الجزئي بواسطة تأمل الذهن ( « تاريخ الفلسفة » ، مجموع مؤلفاته ، ج ١٣ ، ص ٢٨ عن معجم لالاند تحت كلة بجرد ) .

ولكن هذه المعانى الثلاثة تنقرض شيئاً فشيئاً وأصبح المعنى المستعمل اليوم هو ، كما ورد فى معجم لالاند ، أن المجرد هو الكينية أو الإضافة التي ينظر إليها منفصلة عن الامتثالات التي توجد فيها . أما الامتثال الكامل فهو العينى . والتجريد بالنسبة إلى الكيفية أو الصفة يسمى تجريداً ماديا ؛ وبالنسبة إلى الإضافة أو النسبة يسمى تجريداً ماديا ؛ وبالنسبة إلى الإضافة أو النسبة يسمى تجريداً صوريا : فني الحالة الأولى نعتبر الفكرة المجردة بوصفها عمولا على موضوع ، أى بوصفها أحد الحدين اللذين يكونان مادة الحكم

<sup>(</sup>١) راجي جبلو: ﴿ العجم الفلسنى ﴾ ، تحت كلة تجريد .

أوالقضية ، وفى الحالة الثانية نمتبر الفكرة المجردة علامة أو نسبة بين محمول وموضوع ، وهذه النسبة هي مايسمي باسم صورة الحكم أو الفضية .

وخلاصة هذا كله أن الاسم المجرد هواسم سفة وكيفية ( بياض ، إنسانية الخ ) أو إضافة ونسبة ( ُبدُد ، عدد ، مقدار الخ ) .

#### ٣٩ – التصورات الواضحة والغامضة والتصورات المتميزة والمختلط: :

كذلك تنقسم التصورات إلى واضحة وغامضة ، ثم متمزة ومختلطة . ويلاحظ أولا أن التصور الواضح ليس بالضرورة متمزاً ، كا أن التصور الغامض ليس بالضرورة مختلطاً : ففكرة الألم الذي يؤثر فينا هي فكرة واضحة لأننا نشمر به بكل وضوح ، ولكمها ليست متمزة ، لأنها تصور لنا الألم وكأنه في اليد الجريح ، مع أنه لا يوجد إلا في النفس . ولهذا نجد ديكارت عنز بدقة بين الواضح والمتمز فيقول : « أسمى واضحاً المرفة الحاضرة البينة لعقل منتبه . . وأسمى متمزاً للك التي تكون دقيقة محددة ومختلفة عن بقية التصورات كلها ، لدرجة ألها لا تتضمن في نفسها إلا مابيدو يوضوح لكل من ينظر نها كا نجب » . ويضيف إلى هذا أن المرفة عكن أحيانا أن تكون واضحة دون أن تكون متمزة ، ولكنها لاعكن أن تكون متمزة دون أن تكون واضحة بهذا الطريق نفسه ، أعني عمزها . ولكن هدذا ليس بصحيح داعًا : فقد يكون التصور متمزاً دون أن يكون واضحا ؛ ففد من بقية التصورات ، ولكنها ليست واضحة فيكرة الله مثلا فكرة تتمز من بقية التصورات ، ولكنها ليست واضحة وضوءاً كافياً .

ويأخذ جبلوعلى هذه التمريفات الديكارتية أنها لاتراعى ناحية الأحكام المكنة التي يتضمنها كل تصور ، كما أن ليبنتس ولو أنه كان أسمد حظاً من ديكارت ، فإن إشارته إلى هذه الناحية إشارة غامضة . ويتول جبلو في

تعريفة : ﴿ إِنَ التَصُورُ بِكُونَ وَاضْحَا إِذَا كَانَ الْمُ ۚ بِمُرْفَ مَاهِي التَّجَارِبِ أو العمليات المنطقية التي بها يستطيم أن يحةً قالأحكام المكنة التي يكون هذا التصور محمولًا بالنسبة إليها ، أعنى إذا كان في وسعه التحقق من أن الموضوع المسلوم يسمح بهذا التصور كمحمول أولا يسمح . فالتصور إنسان واضح بالنسبة إلى كل منا ، لأننا نعرف بأى خواص نستطيع أن عُــيز ما إذا كان الموضوع إنساناً أو غير إنسان » ( المنطق ﴿ ٦٢ ) . وخلاصة هذا القول أن التصور يسكون واضحاً حيمًا نعرف ماهية الشيء أو عاَّـته . وكذلك الحال بالنسبة إلى التميز : « فالتصور يكون متميّزاً إذا كان المر بعرف بأى التجارب أو العمليات المنطقية نستطيع أن محقق الأحكام المكنة التي يكون هذا التصور موضوعاً لها ، أعنى إذا كان من الممكن أن يكون أو لا يكون موضوعاً لمحمول معلوم » ( \$ كا ) . والتصورات المتصلة بموضوعات التجربة ليست واضحة إلا وضوحاً نسبياً فحسب . فذو الألف ضلع ، منظوراً إليه من ناحية التجربة وانواقع ، لانستطيع أن نتبينه بوضوح مرسوماً ، لأننا لانجـد من الدفة في الرسم أو الإبـمار مايسمح لنا بملاحظة الألف زاوية التي يتضمنها . ولكن إذا نظرنا إلى هذا التصور من الناحية النظرية ، أي من الناحية الهندسية الخالصة ، وجدنا أنه واضع عام الوضوح ، لأن في وسعنا التأكد من أن كثير الأضلاع الملوم ذو ألف ضلع بأن نعد عدد أضلاعه في الذهني.

## التصورات السالبة وأنواع التقابل

• ٤ - لايقال السلب حقيقة إلا على الأحكام . وإذا تحدثنا عنه فيا يتمل بالتصورات ، فما ذلك إلا باعتبارها جملة أحكام ممكنة . والتصور السالب هو في الواقع محمول موجب ، مضافاً إليه زَنْيُ الحكم الذي يكون هذا التصور عموله . ولهذا فإن القضية الوجمة التي يكون محمولها تصوراً منفياً تعبر عن حكم سالب

عموله مُنْبَدَ : فقولنا : الزمان لانهائي - يساوي : الزمان ليس بنهائي .

والتصور المنتب محدد صنفاً من الوضوعات بمكن أن يحمل عليها . أما التصور النني ، فيمكن نظرياً أن يضاف إلى كل موضوع خلاف الصنف المنني ؟ فنرى حينئذ أن ا ما لا – ا يتوزعان فيا بينهما كل الوضوعات المكنة في الوجود . ولحكن مثل هدذا التصور ، أعنى التصور المنني الذي لا يحد د موضوعاً بالذات ، وإعا ينني فقط صفة أو صنفاً ، لا يكاد المقل يتصوره . ولهذا أثير كثير من الجدل حول قيمة التصورات المنفية ومعناها .

فرجِڤرت يرى « أن الصيغة لا — 1 ، وفيها تدل 1 على أية فكرة ، إذا أخذت بحروفها لا تدل على معنى إطلاقاً ﴾ ( النطق ج ١ ص ١٣٤ – عن كينز ﴿ ٣٨ ) . لأنه ، فضلا عن أن مجرد غياب فكرة ليس في ذاته فكرة ، بلاحظ أبضاً أن لا - ١ لا يمكن أن تفسر عمني «غياب » ا عن الذهن ؛ بل المسألة على المكس ، هي تدل على « حضور » 1 في الذهن ؛ فلا نستطيع مثلاً أن نفكر في « لا – أبيض » إلا بتفكيرنا في « أبيض » . كما لا نستطيع من ناحية أخرى أن نفسر لا - ا بمعنىأى شيء لا يصاحب بالضرورة 1 في الذهن . لأنه إذا كان الأمركذلك ، فإن ا ولا - الن يرفع كل منهما الآخر ؟ فثلا مربع ، لا تصاحب في الذهن بالضرورة فكرة أبيض؛ ولا يوجد تقابل بين هذه الفكرة وفكرة أبيض. فلا يبق لهذه الصيغة إلا أن تفسر على أن لا - 1 تدل على كل شيء في الوجود ماعدا 1 ، أى كل شيء أيًّا كان يجب أن تسلب عنه 1. «ولكن لابد للا نسان أن يستمرض فِالذَهُن كُلُ الأشياء المكنة من أجل ساب ا عنها ، وهذه الأشياء ستكون حينتذ الموضوعات المثبتة المعلول علمها بواسطة لا - ١. ولكن إذا كان لهذا فائدة ما ، فإن هذا عمل من المستحيل القيام به » ( ص ١٣٥ – عن كينز ؟ ٢٨ ). والواقع أننا إذا أخذنا الصيغة لا - 1 بحروفها فانها لا يمكن أن تدل على شيء مفهوم بوضوح ، فان مجرد النني الخالص لأية فكرة لا يقدم لى فكرة واضحة .

ولكن كينزيرى أنه على الرغم من وجاهة ما يقوله زجفرت ، فاننا نستطيع مع ذلك أن نفسر هذه الصينة على أساس الماصدق ، بأن نقول : إن كل تصور يقسم المالم الذى يشير إليه إلى قسمين يرفع كل منهما الآخر ، أعنى إلى قسم يمكن أن تحمل عليه ا والأول بدل عليه ا والثانى لا - 1 . فإذا كانا من ناحية المفهوم يتضمنان تصوراً واحداً ، فإنهما من ناحية الماصدق يرفع كل منهما الآخر . وله نقول إن الاسم « المثبت » يتضدن «حضور » صفة أو مجموعة صفات في الأشياء التي يطلق عليها هذا الاسم بينها الاسم « المنفى » يتضمن « غياب » واحدة أو أكثر من صفات معلومة . فالاسم المنفى إذن يتحدد ما صدقه بطريق مباشر ، أعنى بطريقة إيجابيه ، والمنفى يعين الباق ، ويحد د . ( ه ٣٨ ) .

وبطريقة أخرى يبين جبلو فائدة التصور المنفى ، بأن ينهم المنفى عمنى المدمى privelif فالأحكام المكنة التى يتضمنها لا تتملق إلا بموضوعات صنف محدد بوضوح فليس لنا أن نقول مثلاً : هذا الحجر لا أخلاق ، ومع ذلك فهو ليس بأخلاق ؛ كما أن قولنا لافان ، إنما ينطبق على ما يحيا ويبقى ، وما يقبل الفناء أو البقاء ، ولا نشعر بحاجة إلى استبعاد الموت عن الأشياء التى لا صلة له بهما . فكما أن التصور المنفى يتضمن إذن إثبات صغة إيجابية فى نفس الآن الذى يتضمن فيه نفى صغة أخرى ، فبعض الأشياء المتملقة بالحكم المكن قد تمين ، والبعض الآخر لم يتعين . ولكن لما كان هذا الحكم بمكناً ، وكانت الصغة متمينة سلباً فحسب ، فإن صنف الموضوعات يظل غير محدد بالدقة . ولهذا أثارت التصورات المنفية محادلات مشهورة نذكر من بينها تلك المتعلقة باللاوجود فى الفسلغة الفديمة ، واللانهائى فى مشهورة نذكر من بينها تلك المتعلقة باللاوجود فى الفسلغة الفديمة ، واللانهائى فى مشهورة نذكر من بينها تلك المتعلقة باللاوجود فى الفسلغة الفديمة ، واللانهائى فى الرياضيات والميتافنزيقا الحديثة (حبلو: « المنطق » § ٥٣ — ٥٣ ) .

وما يقوله جبلو هنا فيه إجابة عن المشكلة التي تثيرها الأمماء المنفية من حيث

مدى النني : فإن بعضاً من المناطقة ، وهـذا هو الرأى الشائم ، يريد أن يفهم النني بالمعيى الثالث الذي أشار إليـــه زجفرت ، وهو النني يمتد إلَى كل شيء في الوجود عدا الشيء المنفى ، ولا ينسحب فقط على جنس النبي أو نوعه . فين أقول : لا \_\_ أبيض ، لا أنف فقط كلُّ الألوان الأخرى عدا الأبيض ؛ بل أنني كل شيء في الوجود عدا الأبيض ، من ألوان وأسوات وحركات الخ. ولكن إذا كان هذا هو معنى المنني ، فإن هذا لا يدل على معنى واضح ؛ أو لا فائدة له ، كما يقول زجفرت . فإذا كان للمنفى معنى فيجب أن لا يدل على نني كل الأشياء أيًّا كانت عدا الأبيض ، وإنما يدل فقط على نني الأسود والأحر والأزرق الغ، أي كل الأفراد الداخلة تحت نوع اللون . أعنى من هـــذا ، أن المنفى لا بد أن يشير فقــط إلى عالم مقال universe of discourse معين ، يستنفده المثبت والمننى فيما بينهما : فني قولنا لا - أبيض نحن نشير فقط إلى عالم مقال معين ، هو اللون . ومن هنا فهو يقصرون عالم المقال عادة على الجنس القريب. ولأنهم ينكرون فهم الأولين ، تراهم لايمترفون بعملية نقض المكس المستوى في الاستدلال المباشر ؛ فاوتسه ( المنطق § ٠٤) ينكر سينة الحكم : ع هي لا - - ، ولا يسمح بالانتقال من : الروح ليست مادة ، إلى : الروح هي لا – مادة ، لأن الروح ليست كل شيء آخر غير المادة : وإنما هي فقط ليست مادة في داخــل عالم مقال معين ، هو الجوهر المركب منه الموجودات .

والواقع أنه من التعسف الشديد ، إن لم يكن من غير المعقول ، أن يقول الإنسان · الـمائم هو لا ـــ أزرق ، لأننا لا نستطيع أن نقول العلم ليس بأزرق . ولهذا فإننا مع من ينكرون أن يكون المنفى منسحباً على كل شى و ف الوجود عدا الشى و المنفى ؟ و نقول إنه إذا كان المنفى معنى حقيق ، فيجب أن بكون مشيراً إلى عالم مقال معين .

أما التناقيض فهو علاقة الساب الموجودة بين حدين يستنفدان فيا بينهما كل عالم المقال المشار إليه في الحكم ، ولا يكون هناك فرد في عالم المقال هذا يمكن ان يصدقا عليه معا ، ويسمى التناقض أحيانا باسم تقابل السبب والإيجاب ، كا في المكتب العربية ( « البصائر » مثلا ص ٣٦ ) . والتقابل بواسطة التناقض لا يجمل بين الحدين وسطاً . ولهذا فإن المتناقضين لا يمكن أن يصدقا مماً ولا يمكن أن يكذبا مماً لأنهما يستنفدان كا قلنا كل أفراد عالم المقال .

أما في النصار ، فإن الحدين الايستندان كل عالم القال ، ولهذا فإنهما قد يكذبان مماً ، يميى أن شيئاً قد الا ينطبق عليه أحدهما ، إذ بينهما وسط ؛ ولو وجد هذا الوسط ، الذي قد يمتد إلى غير نهاية ، فإن البعد بين الحدين المتضادين أكبر بكثير جداً منه بين الحدين المتناقضين . ولهذا مجد التدريف الشهود في الكتب العربية والمأخوذ عن أرسطو يقول إن المتضادين «هما الذاتان الوجوديان المتماقيان على موضوع أو محل واحد ، وبينهما غاية الخلاف» («البصائر» ، ص ٢٦) . في موضوع أو محل واحد ، وبينهما وسطاً طويلاً جداً . ولنوضح هذا بمثال فنتول : أبيض ، أن بينهما وسطاً طويلاً جداً . ولنوضح هذا بمثال الأول فنتول : أبيض ، المتناقض ، والثاني يدل على التقابل بالتضاد . و عن ترى أنه ليس يدل على التقابل بالتضاد . و عن ترى أنه ليس بين الأبيض واللا أبيض وسط ، فهما قريبان من هدده الناحية كل القرب ؛ ولكن يوجد بين الأبيض والأسود وسط طويل يشمل : الأحمر ، والأسفر ، والأخضر ، والأزدق ، والبنفسجي ، ثم الفروق الدقيقة بين أخلاط هذه الألوان ، وهي فروق تسير إلى غدير نهاية . أما إذا فهمنا البُهمد بمعني الشدة في التقابل ، فن الواضح أن البعد أكبر جداً في حالة التناقض منه في حالة التضاد ، لعدم وجود

وسط فى الحالة الأولى . ومع ذلك يوجد من التضادات ما لا يقبل غير وسط واحد مثل<u>: أكبر – مساو ــــ أسغر .</u> فبين أكبر وأسغر ، لايوجد غير وسط واحد هو : مساو<sub>م</sub> .

ولتكوين التناقض من التضاد يجمع الإنسان كلَّ الأوساط تحت تصور واحد، يجمله هو وأحد الطرفين مقابل التصور الآخر المضاد . في المثال الأخير نستطيع أن يحيل التضاد إلى تناقض كما يلي : أكبر ُ \_ ليس بأكبر (وهدا يشمل المساوى والأصغر)

وقد فطن أرسطو إلى أن الإشارة في التقابل يجب أن تكون إلى عالم مقال ممين ، أو جنس واحد ، فقال إن المتضادات ، ويقصد في الواقع المتقابلات بأنواعها ، تنتسب إلى جنس واحد ، ويضيف إلى هذا ، وكنتيجة ، أن المتضادين موضوع لعلم واحد ، ماداما ينتسبان هكذا إلى جنس واحد .

ويقال عن بعض التصورات إنها متناقضة في داتها . ويقصد من ذلك أننا لو حللنا التصور المتناقض إلى الأحكام المكنة التي يدل عليها ، وجدنا أنه يتضمن حكين متناقضين . والواقع أن التصور هنا ليس تصوراً بمنى الكلمة ، ولهذا يقال عنه إنه تصور كاذب ( بمنى أنه تصور يبدو في الظاهر أن له منى ، والواقع أنه ليس له منى ) إذ لا يستطيع المرء أن ينهم شيئاً ينني نفسه بنفسه ، فثلاً إذا قلنا : دارة مربعة ، فإن الذهن لا يستطيع مطلقاً أن يتصور شيئاً كهذا ، وذلك لأن هذا التصور الكاذب ) يتضمن حكمين متناقضين . ويمبر عن التناقض في أحوال كهذه باسم التناقض في الحدود Contradictio in adjecto وهو الذي فيه نضيف إلى موضوع صفة منفية عنه مجكم تعريفه .

كما يفرق أيضاً بين التناقض الصورى والتناقض المضمر أو المادى implicite ، العرق أيضاً بين التناقض المسويحة ملفوظاً بها مثل: 1 ، لا - 1 ؛

متعام ، لا متناه . والآخر لا تغلمر فيه تلك العلامة مصرحاً بهـــا مثل : مصرى ، أجنبي .

ولما كان التضاد لا يوجد حقيقة إلا بين طرق سميلم فيه درجات ، فليس لمكل شي مضاده ، فني دائرة الألوان مثلاً ، لا نجد مضاداً حقيقياً للا زرق ؛ لأن الأزرق في وسط السلم . ولمكن بمض المناطقة يتوسع في معنى التضاد فلا يشترط ضرورة كون الشيئين في طرق السملم ، بل يمكني بجرد عمدم التوافق فسرورة كون الشيئين في طرق السملم ، بل يمكني بجرد عمدم التوافق incompatibility وفي هده الحالة بعد الأزرق والأصفر مضادين للا بيض ، وهده الحالة تنعت في هذه الحالة بعمت التنافر ويقال إنها وليس الأسود وحده . وهده الصلة تنعت في هذه الحالة بعمت التنافر ويقال إنها متنافرة تصويرها وليس الأسود وحده . وهده المسلم تنعت في هذه الحالة بعمت التنافر ويقال إنها متنافرة توسير الأسود وحده . وهده المسلم تنعت في هذه الحالة بعمت التنافر ويقال إنها متنافرة repugnant .

23 — التضايف: المتضايفان هما اللذان لا يتصور أحدهما ولا يوجد بدون الآخر؟ أو كما يتول صاحب البصائر « المضاف هو الذى ماهيته معقولة بالنياس إلى غيره » (ص ٢٩) ، ولا وجود له سوى ما به يضاف ، أى لا يتصور وجوده إلا بتصور وجود شيء آخر ، مثل الأبوة والبنوة . فالمضاف إذن يتضمن ، إلى جانب موضوعه الخاص ، موضوعا آخر ، لا بد من الإشارة إليه أثناء تفسيره . ومن خواص المضاف التكافؤ في لزوم الوجود وارتفاعه ، فأخوة هذا ملازمة لأخوة ذاك الذي يقال له أخوه .

وللاضافات عدة خواص ُعنىالمنطق الرمزى بالبحث فيها وعرضها بالتفصيل ؟ ولَهذا سنقتصر هنا على ذكر أهم هذه الخواص .

والخاصية الأولى هي التماثل symètrie: وهي أن يكون الأصل عدين المحكوس، كما يظهر في قولنا: زيد طويل طول عمرو؟ فالإضافة هنا: «طويل طول» تماثلية، لأنها واحدة بين زيد وعمرو، وهو هنا الأصل، وبين عمرو وزيد، وهو هنا المحكوس. لكن حينا أقول: « على زوج فاطمة »، فإن الإضافة هنا هي

«زوج لٍ». والمكس هنا يخالف الأصل ، ولذا تسمى الإضافة هنا : «لا تماثلية».

محاصية التعدى transitivité التعدية هي الإنافة التي إذا وجدت ابضاً وجدت بين او ح من ناحية اخرى ، وجدت ابضاً بين او ح . فثلا محد أكبر من على ، على أكبر من حسن ، إذن محمد أكبر من على ، على أكبر من حسن ، إذن محمد أكبر من حسن . ومن نوعها الإضافات : مساو ل ، سابق على الخ . ولكنا إذا قلما اأب ل ، سابق على الغ . ولكنا إذا قلما اأب ل ، سابق على الإضافة التي من نوع أب ل ، تمتد لازمة فإن اليس أباً لج . \_ ولهذا فإن الإضافة التي من نوع أب ل .

وتسمى الصلة الموجودة بين متضايفين باسم أساس التضايف ، أو أساس الإضافة <u>fundamentum relationis</u>. ففي حالة الأب والابن بسمى الأبوة من الناحية الثانية ، وبين الشريك الآخر تسمى الشركة ، وفي هذا يلاحظ أيضاً أن المتضايفين قد يكونان يحملان اسماً واحداً ، كا هى الحال في المثال الثانى ، وقد يختلف الاسم ، كا هو ظاهر من المثال الأول .

## المفهوم والماصدق

مع - كل تصور « يصدق » على أفراد و « و تنهم » منه مجوعة صفات . فكلمة « إنسان » مثلا تصدق على محد ، زيد ، زيجى ، شمالى ، مصرى ، فرنسى إلخ ؛ ويفهم منها الحيوانية والنطق والضحك والاجتماع والمشى بقامة مشرعة إلخ . « فالأفراد الذين يصدق عليهم الكلى يسمون « بالماصدق » ، والصفات التي تفهم من التصور تسمى « الفهوم » . ( Concept )

ويمكن أن نعرف كليهما باعتبار أن التصور مجوعة من الأحكام المكنة بأن نقول إن الماصدق هو «عدد الأفراد الداخلين تحت جنس ، أعنى عدد الأحكام المكنة التي بكون هو محولها ، والمفهوم هو عدد الصفات المشتركة بين أفراد النوع ، أعنى عدد الأحكام المكنة التي يكون هو موضوعها . فإذا كان الحد كليا ، أعنى إذا كان ماهية ، فإن ما صدقه لا متناه ، وإذا كان جزئياً أو مفرداً ، فإن مفهومه لامتناه » (جبلو § ٦٥) .

ويكون التصور مُتَضمة أفي آخر ، سواء من ناحية الماصدق ومن ناحية المنهوم ، إذا كانت كل الأحكام المكنة في الأول هي أحكام بمكنة في الثاني . فيكون التصور متضمناً من ناحية الماصدق في تصور آخر إذا كان كل موضوع في الأول موضوعا في الثاني : فكل حيوان يكون تديياً هو فقري ، من ناحية الماصدق . ويكون التصور متضمنا في آخر ، من ناحية المنهوم ، حيما يكون كل مجمول للأول محمولاً للثاني : فكل ما يصدق على الفقرى يصدق على الثديي ، فالنشتري إذن متضمن في الثديي ، من ناحية المفهوم .

وماصدق أى تصور لا يمكن حصره ، لأنه غير متنامٍ ؛ أما مفهومه فحدود ، لأنه مكون من صفات يمكن حصرها .

عديدها — ولكن فكرة « المفهوم » من الأفكار الغامضة التي يجب تحديدها وتميين نطاق المعني الذي تعد إليه . ونحن لو أخذنا تصوراً من التصورات ، ففي

#### وسمنا أن نفظر إليه من ثلاث نواح على الأقل، بالنسبة إلى النهوم:

(1) إذ يمكن أولا أن ننظر إليه من ناحية الصفات التي يدل عليها ، باعتبار أن هذه الصفات صفات جوهرية للأفراد الذين يدل عليهم التصور ، فعكون إذن داخلة في تمريفها ، حتى إن غياب إحدى هذه الصفات يؤذن بأن الاسم لا ينطبق ، ولا يمد الفرد حينئذ منتسباً إلى تلك الطائفة من الأفراد . ويسمى كينز ( ١٦٤) وجهة النظر هذه بوجهة النظر الاصطلاحية conventional ، لأن الصفات هنا هي الصفات المصطلح عليها من أجل تحديد مدلول التصور .

(٢) ويمكن ثانياً النظر إليه من ناحية الصفات المرتبطة في ذهن شخص طلح التصور؛ وهي الصفات التي بها يتميز عنده ، وهذه الصفات قد تشمل الصفات الاصطلاحية المذكورة في القديم الأول ، وقد تزيد عليها وقد تنقص عنها ، وقد ، وها أو هي غالبا ، تشمل كثيراً من الصفات التي ليست بذاتية لماهية الشيء . ولما كانت هذه الصفات هي ذلك المرتبطة في ذهن شخص معين في زمان معين ، فإن وجهة النظر هذه تسمى وجهة النظر الذاتية : subjective .

وتختلف هذه الصفات باختلاف الأفراد والمصور . فقد يكون الشخص عالما بكل ما هو معروف عن الشيء في عصره ، وقد لا تكون لديه غير معرفة منثيلة كافية فقط لمييز الشيء من غيره بطريقة إجالية . ولهذا فا إن الفهوم الذا ي يختلف ؛ واختلافه على يحوين : فإما أن تظل حدود الفهوم كما هي ، والذي زيد ، سواء تبماً لسعة المعرفة أو لتغير المصر وتطور العلم ، هو المضمون الداخلي ، فيصبح أغنى وأعظم ثراء . فإذا عرفت مثلا خواص جديدة للمثلث أو للكهرباء ، فإن تصور المثلث لا يتغير في تعريفه ولا تتغير فكرة الكهرباء في حدها ، فإن تصور المثلث لا يتغير في تعريفه ولا تتغير فكرة الكهرباء في حدها ، وإما أن يكون من شأن المعرفة الجديدة التي حصلها أن تغير من ماهية الشيء كما كنت أفهمها ، تغييراً مختلف درجته بحسب الجدة في المعلومات الجديدة ، فيكون من الضروري حينئذ أن أعدل التعريف : الجدة في النظر إلى المادة من حيث تركيبها ، فقد كان السائد قبل

الآن أنها مكونة من جزيئات فحسب ، أما الآن ، وتبعاً للميكانيسكا التموجية ، فلا بدأن تضاف فكرة الوجات إلى الالكترونات ، مما يجعلنا نعد ل بعض التعديل في مفهوم المادة .

وإذا كانت ممرفة الشخص هي كل ما يعرف في عصره عن الشيء ، فا ن هذه المعرفة تــــكون أعلى صورة علمية للمفهوم من الناحية الذاتية .

(٣) ويمكن أن نتصور ثالثاً أن صفات شيء ما قد عرفت كالها ، سواء منها الذاتى والعرضى ، فا إن المفهوم يكون حينئذ مكافئاً لحقيقة الشيء السكاملة في الخارج ، ولهذا يسمى المفهوم هنا مفهوماً موضوعياً objective .

فالفهوم بالمنى الأول إذن هو مجموع الصفات الذاتية الحاصة بشيء ما ، اعنى الداخلة في تعريفه ، وبغيرها لا يكون هو ما هو ، فلا ننظر حينئذ إلى الصفات التي ترتبط به عرضاً . فشلا بجد أن المثلثات المتساوية الأصلاع هي أيضاً متساوية الزواط ، ولكن مفهوم التساوى في الأضلاع لا يتضمن بهذا المعي الأول التساوى في الزواط ؛ كا بجد أيضاً أن الحيوانات المجترة مشقوقة الظلف ، ولكننا لا نعد كون الظلف مشقوقاً داخلا ضمن مفهوم الاجترار ، حتى إنه لو وجد ، كا يقول على المجتر غير مشقوق الظلف اربد أيضاً من الحيوانات المجترة .

والمنى الثانى أقل أهمية من الناحية المنطقية الخالصة ؟ وهو بدل على الصفات التي تقترن بالاسم في الذهن .

أما المدى الثالث فيفترض شيئاً غير ممكن التحقيق ، وهو أن تكون صفات الشيء كلها معروفة ، ولكن هذا غير ممكن ، لأن العلم بالأشهاء في تقدم مستمر . ومن هسسذا كله نرى أن المفهوم إما أن يكون اصطلاحياً ويسميه كينز connotation وإما أن يكون ذاتياً ويسميه ، aubjective intension وإما أن يكون داتياً ويسميه ، comprehension وإما أن يكون داتياً ويسميه باسم خاص كالأول ، هو comprehension وإما أن يكون موضوعياً ، ويسميه باسم خاص كالأول ، هو

# - ع - ولكن عل نقصر مفهوم التصور على الصفات المشتركة بين كل الأفراد المندرجة تحته ؟ أو هل يجب أيضاً أن ندخل فهما الصفات الممزة للأنواع ، أهنى الفصول النوعية ؟

جرى المناطقة منذ عهد أرسطو على قصر الفهوم على الصفات التي تحمل كلياً على الحد السكلى ، مستبعد بن الصفات النوعية والفردية والعرضية ؛ ومن هنا كان النوع أشمل من الجنس من حيث الفهوم ، لأن النوع يحتوى صفات الجنس كاً ما مضافاً إليها الفصول النوعية ، بينها الجنس أشمل من النوع من حيث الماصدة .

ولكن يلاحظ كها يقول جبلو ( ؟ ٧٠) أن الصفات الحاصة بالنوع والمعزة له عن غيره من الأنواع الداخلة تحت جنس واحد لبست صفات جديدة تصاف إلى صفات الجنس، وإنما هي موجودة من قبل في الجنس، والجنس يشملها ويشمل غيرها ؟ وهي توجد فيه على هيئة «متغير»: « فالانتقال من الجنس إلى النوع هو الوقوف عند بعض قيم هذا المتغير لما لهذا من فائدة مؤقتة في ظرف معين». أي إننا في حالة النوع إنما مختار، لسبب خاص، بعض صفات الجنس ونعزلها عن بنية الصفات، لكي نسكون منها تصوراً، هو النوع. وهكذا نرى أنه للحصول على النوع ابتداء من الجنس، عن لانضيف شيئاً لم يكن موجوداً من قبل في الجنس على النوع ابتداء من الجنس، عن نقتطم منه أشياء تاركين أخرى.

ونقوم بهذه العملية ، عملية الافتطاع ، أو التنويع ، لفائدتين : نظرية وعملية فن الناحية العملية قد يكون الأفيد لنا التنويع ، لأن الأحوال العملية التي تنطبق فيها الصفة النوعية قد تنكون أكثر من تلك التي يتيسر فيها تطبيق الصفة الجنسية . ومن العاحية النظرية ، كثيراً ما يحدث أن تكون البرهنة على الحالة النوعية أسهل ، لما فيها من تبسيط ، فنستطيع حينئذ أن نبرهن على الحالة الجنسية معتمدين على الحالة النوعية المعازة ؛ فللحالة النوعية فائدة كبيرة إذن في البرهنة على الحالة الجنسية ، كا يحدث غالباً في الممندسة والرياضيات بوجه عام . .

وخلاصة هذا كله أن الجنس يشمل كلُّ الصفات التي تطلق على جميع الأنواع الداخلة تحته ؛ وأن الجنس إذن أشمل من النوع ، من ناحية المفهوم أيضاً وليس من ناحية الماصدق وحده ، كما زعم المناطقة حتى الآن .

والأمثلة على هذا عديدة: « فاللون » مشلا يشمل كل أنواع اللون المكنة ، من أصغر وأحر وأخضر الح ؛ وليست الصغرة أو الحرة الح ذوات صفات جديدة تضاف إلى الصغة الأولى لجنس اللون ، لأن جنس اللون ليست صفته أن يكون بلا لون ، بل أن يكون أى لون كان والفارق هو فى أن الجنس يشمل كل هذه الأشياء على سبيل الإمكان ، لا على سبيل التعين ، ولكن عدم التعين هذا ليس ممناه السالب المطلق ، بل هو القابلية لأى تمين كان .

الاستفاق لا يدلنا إلا على نطاق المهرم بجب الا نمتمد على الاستفاق وحده ؛ لأن الاستفاق لا يدلنا إلا على نطاق المعنى حين وضع الاسم لأول مرق ، فهو لا يدلنا إذن إلا على الأحوال التاريخية التي قيل فيها والأسباب التي تدعونا إلى انخاذ هذا الاسم ؛ وقد يدلنا أيضاً على تطور المعنى تاريخياً . وقد يكون في هذا بمض الفائدة ؛ لكن لكى نحدد مفهوم معنى من المعانى بجب أن ننظر في المعنى المستعمل حالياً ، لكن لكى نحدد مفهوم معنى من المعانى بجب أن ننظر في المعنى المستعمل حالياً ، سواء اختلف هذا المعنى عما وضع له في الأصل ، أو لم يختلف ، وأيا ما كانت درجة الاختلاف .

ولسكن يجب مع ذلك أن نحاول من الناحية العلمية الخالصة ، أى من حيث الاصطلاح ، أن محدد قدر الإمكان نطاق المنى بدقة ، فتكون الإشارة واحدة ، على الرغم مما فى ذلك من تعسف شديد ، لا يتفق والتطور الحى للفسة ، ولكن لغة العلم ليست لفه حية ، وإنما هى لغة صناعية كالرموز الرياضية سواء بسواء ، يقصد منها الدلالة الثابتة على الأشياء بطريقة دقيقة .

٤٧ ــ ولو نظرنا الآن في الصلة بين المنهسوم والماصدق لوجدنا أول الأمر أن زيادة صنة من شأنها أن تضيّق من نطاق الأفراد الذين يصدق عليهم التصور '

والمكس بالمكس ، فكلمة حيوان إذا أضيفت إليها صفة « ناطق » ، فإن عدد الأفراد يقل ، إذ يقتصر على نوع الإنسان وحده دون بقية الأنواع الحيوانية ؛ وعلى المكس من ذلك إذا استبمدنا صفة الحس من مفهوم الحيوان ؛ فإن النبات يدخل فيه ، فيزداد بهذا عدد الأفراد الذين يصدق عليهم اللفظ . ومن هذا ترى أنه كلا زاد المفهوم ، قل الماصدق ؛ وكلا قل الفهوم ، زاد الماصدق . وهذا ما يعبر عنه في صينة عامة بقولهم : « في سلسنة من الحدود المشتركة التي يوجد بينها رابطة تداخل ، يتناسب الماصدق والمفهوم تناسباً عكسياً » .

وأول ما تجب ملاحظته هنا هو أنه ليس المقسود بهذا التناسب أن يفهم بمعنى رياضى دقيق ، أي بمعنى أن النسبة هى بالدقة بحسب زيادة أو قلة الصفات ومقدار هذه الزيادة والقلة ، وإعما يقصد فقط أن هناك زيادة وقلة فى الماصدق بحسب القلة والزيادة فى المفهوم ، دون تحديد دقيق لمقدار الزيادة أو القلة . فقد يكون من شأن زيادة صفة واحدة أن تؤثر فى تضييق مدى الماصدق أكثر مما تفعله عدة صفات .

وبعد هذا فلننظر في صحة هذا القانون، فنشاهد أولاً أنه قد لا يكون لريادة الصفات أثر في تغيير مدى الماصدق ، وذلك حيا تكون هذه الصفات موجودة أو مُتَضمَّنَة بالضرورة في الصفات التي قلنابها أولا ، أي في التصور قبل أن تضاف إليه هذه الصفات المهر عنها بصراحة ، ولكن إذا كان من شأن الزياده أن تعدل من مفهوم الشيء بدرجة محسوسة ، فإن هذا من شأنه أن يعدل من الماصدق بطريقة عكمية ، بمني أن الماصدق يقل إذا ما زاد المفهوم ، لأن في زيادة المفهوم في هذه الحالة تحديداً لنطاق الأفراد ، وبالتالي تقليلا للماصدق ، فإذا أضفنا إلى مفهوم الإنسان مثلاً أنه ضاحك ، فليس من شأن هذا أن يفعر في عدد الأفراد التي يدل علمها « إنسان » ؛ ولكن إذا أضفنا إليه « زنجي » ، فإن عدد الأفراد يقل بدرجة علمها « إنسان » ؛ ولكن إذا أضفنا إليه « زنجي » ، فإن عدد الأفراد يقل بدرجة

وهذا كله صحيح إذا نظرنا إلى الصلة بين الجنس والنوع على أساس أن مفهوم النوع أكبر من مفهوم الجنس ؟ أما إذا قلنا كما يقول جبلو ، إن مفهوم الجنس اكبر من مفهوم النوع ، لأنه يشمل ، على سبيل التضمن على الأقل ، كل ما يمكن أن يتضمنه النوع الداخل تحبه من صفات ، إذا قانا هذا فإن الصلة بين الفهوم والماصدق ستكون بخلاف ذلك ؟ إذ سيلاحظ حينئذ أن المفهوم والماصدق يتناسبان مناسباً طردياً : فإذا زاد المفهوم زاد الماصدق ، وإذا قل الفهوم قل الماصدق .

ويجدر بنا هنا أن ندلى برأينا في هذه النظرية إلى الصلة بين الجنس والنوع. فنحن نرى الاسميين ينظرون إلى النوع على أنه يشمل صفات الجنس وصفات زبادة لا توجد في الجنس ؟ بينا يرى الواقعيون أن الجنس يشمل كل الصفات المكن أن يتصف بها كل ما يدخل تحته من تصورات. فأى الرأيين هو الصحيح ؟ الواقع أن وضع المسألة على هذا النحو خطأ . إذ الأمر يتوقف على فهمنا للرابطة بين الجنس والنوع : فارذا فهمناها على أنها رابطة اندراج وتضمن ، فليس أمامنا إلا القـول بما يقول به الواقعيون \_ إذ كيف نقول عن النوع إنه مندرج بكله في الجنس، والفرد مندرج بكله في النوع ، ومن ثم في الجنس ولا نقول في نفس الآن إن كل صفات الفرد والنوع متضمنة في الجنس الذي يندرجان تحته ؟ \_ الحق أن النظرة الواقعية هي وحدها الصحيحة ، ما دمنا نقول بأن الصلة بين النوع والجنس هي سلة اندراج للأول في الثاني ؛ وما دام المنطق القديم يقول بهذا ، فأرن نظرة الاسمين خطأ . أما إذا قلنا بأن العملة بينهما ليست على هذا النحو وحده ، أو إذا ألنينا فكرة النوع والجنس كما وضمها المنطق القديم ، فإن لنا في هذه الحالة الحق ف أن تمدل همذه النظرة الواقعية ، وفقاً للأحوال المختلفة للإضافات بين

#### التعريف

والصفات التي تسكون المفهوم إذا كانت صفات مميزة للشيء كونت تمريفه .

فالتعريف هو مجموع الصفات التي تسكون مفهوم الشيء ممزاً عما عداه . وإذا كان كذلك ، فإن التعريف والشيء المرئف سواء ؛ وها إذن تعبيران ، أحدهما موجز والثانى مفصل ، عن شيء واحد بالذات . ومن هنا أطلق عليه في الكتب العربية اسم « القول الشارح » . اى السَّعرف ( سَمَتَلَمَسُمُ الله )

والتعريف إما أن يكون دالاً على ماهية الشيء ؛ وإما أن يكون ممزاً له عما عداه فسب ؛ والدال على الماهية ممز أيضاً ، فهو أعلى مرتبة إذن . ويسمى الأول منهما باسم الحرالتام ، والتانى باسم الحرالناقص . أما الحد التام فهو القول الدال على ماهية الشيء وفيه تستوفى جميع ذاتياته ؛ وهو لهذا يتم بالجنس والفصل القريبين . أما الناقص فلا يستوفى جميع الذاتيات ، بل يحصل منه التمييز الذاتى فحسب دون معرفة الذات ؛ وهو لهذا يتم بالجنس البعيد والفصل القريب وحده .

ولكن الحد، سواء منه الناقص والتام، يتعلق بذاتيات الشيء ؟ أما إذا كان القول المعرف متعلقاً بخواص الشيء أو أعراضه فهو الرسم، وينقسم أيضاً إلى تام وناقص: والتام يترك من الجنس القريب والحاسة ، والناقص بترك من الحاسة وحدها، أو منها ومن الجنس البعيد.

فا ذا أخذنا مثلا التصور: إنسان ، وأردنا تعريفه على هذه الأوجه الأربعة قلنا في حدّه التام إنه حيوان ناطق ؛ وفي حدّة الناقس إنه جسم ناطق وفي رسمه النام إنه حيوان ضاحك ؛ وفي رسمه الناقص إنه جسم ضاحك .

والشرط الأساسي الذي يقوم عليه كل تعريف هو أن يكون ما صدق القول المرف والشيء المرف واحداً ، وأن يكون ممزاً ، عمني أنه يجب أن ينطبق على

كل المرقف ولا شيء غير المعرف مصni et solo definito كما كان يقول المدرسيُّون .

ولكى يتحقق هذا الشرط ، ولكى يؤدى التمريف وظيفته وهي الدلالة على حقيقة الشيء المراد تعريفه ، وضع المناطقة في العصور الوسطى خصوصاً عدة قواعد تتلخص فيا على :

التام) معبراً عن ماهية الشيء ؛ وهذا ما طالب به أرسطو التعريف ، فهو يتول (الطويبقام أف عن ماهية الشيء ؛ وهذا ما طالب به أرسطو التعريف ، فهو يتول (الطويبقام أف من ١٠١ ب) : « التعريف هو القول الدال على ماهية الشيء وماهية الشيء تترك من الجنس والفصل النوعي ؛ ولهذا فإن التعريف يتركب من الجنس والفصل النوعي ؛ ولهذا فإن التعريف يتركب من الجنس والفصل النوعي ، ذلك ضروري لكي تتحد ماهية الشيء ولكي يتميز من غيره ؛ فالجنس محدد ماهيته ، والفصل النوعي عيزه من بقية الأنواع الداخلة محت جنسه .

وعدد الأجناس التي يمكن أن تدخل في تدريف الدي و حصر لها ؛ فقد نحتاج الى ثلاثة أجناس أو أكثر من أجل تدريف شيء من الأشياء . ولكن الذي يحدث عادة هو أن تستمين بجنس واحد يكون من شأنه أن يمين على تحديد الماهية وتمييزها بأقرب الطرق ، ولهذا فإن هذا الجنس هو الجنس التربب ، كا نستمين أيضاً في عين نوع الشيء بأقرب الصفات الميزة ومن هنا نستخدم الفصل النوعي القريب .

٧ - وإذا كان التعريف كذلك ، فاينه لن يدل إلا على المعرف وحده ، وعلى كل أفراد المعرف أيضاً ، فإن لكل شيء ماهيته الخاصة ، فإذا ما هرف بها « منع فلك من اشتراك أشياء أخرى من نوع آخر فيه . ومًا كنا نعرف الشيء عاهيته ، ولما كان الماهية مشتركة بين كل الأفراد الذين ينطبق عليهم الاسم ، فإن المصرف ولما كان الماهية مشتركة بين كل الأفراد الذين ينطبق عليهم الاسم ، فإن المصرف المناسم .

« يجمع » بين كل أفراد المعرف . ومن هنا فيل : يجب أن يكون التعريف جامعًا ، مانعًا . فهو جامع لأن كل صفة يتركب منها تنطبق على كل أفراد المصرف ، وهو مانع لأن مجموع الصفات التي يترك منها لا تنطبق إلا على العرف وحدم . فهذه الفاعدة الثانية إذن نتيجة ضرورية للقاعدة الأولى .

٣ ــ وهاتان القاعدتان تتعلقان بالتعریف من حیث حقیقته ، أما من حیث
 الغایة منه ، وهی بیان ماهیة المعرف علی الوجه الأبین ، فیشترط :

(1) أولاً أن لا يعرف الشيء بما يساويه في المعرفة والحيالة ؟ وهذا يحدث عادة من استعمال السلب في التعريف ، فيقال منسلاً إن الحركة هي ما ليس بسكون ، والزوج هو ما ليس بفرد . والكننا قد نضطر أحياناً إلى ذلك ، وبكون التعريف سليا ما دام يدل بوضو ح على الشيء ؟ فئلاً في تعريفنا للا عزب يكني أحيانا أن نقول إنه ليس بمتزوج ، ولكن هذا يصح حين يكون أحد الطرفين أوضح من الآخر ؟ أما إذا كنا مقساويين في الجهالة أي عدم الوضوح ، بأن كان علمنا بالواحد كملمنا بالآخر ، فإن التعريف لا يكون سلما .

( ) وثانياً يجب الاحتراز عن تعريف الشيء بما لا يعرف إلا به : وهذا يحدث عالباً بدخول المتضايفات أو المترادفات في التعريف فيها نعر في العلة بأنها ما يحدث معلولاً ، أو نعر في العدد الزوج بأنه ما نزيد على الفرد بواحد ، في هده الأحوال نعر في الشيء بما لا يعرف إلا به . وهنأك أحوال أغمض من هذه ، وهي تلك التي يكون فيها داخلا في التغريف مالا يفهم إلا بمعرفة المعر في ويضرب أرسطو لهذا مشكر (الطوبيقا ، مقالة الزيتا ، ف ص ١٤٧ اس ٣٤) تعريف الشمس بأنها كوك يضيء بالنهار ، فإن النهار هو الوقت الذي تضيء فيه الشمس .

(ح) والشرطان السالفان متصلان بالمنى ؛ وهناك شرط ثالث يتصل باللفظ وهو وجوب الاحتراز عن استعال ألفاظ غريبة وحشية غير ظاهرة الدلالة عند السامع ، أو استعال ألفاظ مشتركة أو مجازية ، لأن الاشتراك مخل بنهم المنى المراد، إذ لا يتبين الإنسان بوضوح أى الممانى هو المقصود ، اللهم إلا إذا كانت هناك قرينة واضحة ؛ وكذلك الحال في المجاز ، لأن المنى الحقيق هو الذي يتبادر عادة إلى الذهن أولا ، فإن لم تكن ثم قرينة ، فات الغرض المقصود من التمريف .

ولكن التعريف قد يقصد به أحياناً بيان معنى لفظ ، أى المعاق بين اللفظ وبين ما يدل عليه ولهدا انقسم التعريف إلى تعريف للاسم أو اللفظ ، وتعريف للشيء . أما تعريف الشيء ، ويسميه المدرسيون definitio quid rei ، فهو المتعلق عاهية الشيء ؛ والتعريف اللفظى هو المتعلق عمانى الألفاظ ، ويسميه المدرسيون definito quid nomicis .

والتمريف اللفظى يقصد منه إلى تثبيت المعنى إما باختراع اسم جديد ، وإما بتحديد مدلول اسم قديم غير محدود المدلول . وبهذا يفترق التعريف اللفظى عن التعريف للشيء ، المعرف معلوم ، وليس في وسعنا أن نعدل فيه ، بل كل ما علينا هو أن نعرف بحقيقته . أما في التعريف باللفظ ، فارن المعرف غير معلوم سابقاً ، لأن التعريف هو الذي يخلق اللفظ . (راجع جبلو ، ٩٠).

وتعريفات المعاجم هي في الأصل تعريفات للأشياء ، لا للا لفاظ ، وذلك أن المهمة واضع المعاجم أن يستقرىء المعالى المختلفة التي استعملت فيها الألفاظ ، وأن يسجلها كما وردت في الآثار الرئيسية التي خلفتها اللغة . واللفظ في هذه الحالة إذن يكون شيئاً معلوماً سابقاً لا مجال للاختراع فيه وتعديل المعانى ، وإنما هو يسجل فقط ما حدث في عصر معين وبيئة معينة وعند كاتب معين .

ولكنه إذا فَرَّض المعاني وحُدَّد مدلول الألفاظ بطريقة مطردة ، وتُبِّت ما يرى تثبيته من المانى ، فإن تمريفاته حيننذ تكون تمريفات لفظية . وهـذا ما يُعدث غالباً بواسطة الماجم المتازة التي تقوم أولا على استقراء الماني في الاستمال الجارى عند كبار السكتاب ، ولسكنها تصبح فيا بعد سلطة يجب أن يخضم لها الكتاب التالون: إلا أن الملاحظ هنا أن اللنة لا عكن أن تخضم لمثل هذه السلطة ، لأن اللغة كائن حي ، كثير التغير والتطور ككل كائن حي الملعى الحقيق؛ ولهذا فإنه قلما تنجح المعاجم، مهما كان من قيمتها، في فرض سلطانها على السكتاب ، طالمًا كانت اللغة حية ، وكان السكتاب كتاباً حقيقة ، أي يفكرون تفكيراً حيًّا ويعبرون بما يتفق وهـــــذا التفكير الحي المنطور ؛ وإنما تنجح بالنسبة إلى اللغات الميتة فحسب، أو التي هي في حـكم الميتة ، أعني حينها. تكون في أيدى الجامدين الذين لا صلة لهم بالفكر الحي ، وفي كل مرة تصبح الماجم سلطاناً يخضع له الكانب داعاً ، يكون ذلك إيذاناً بموت اللغة وموت التفكير مماً . فيجب إذن أن نترك للكتّاب كلُّ حرية في استخدام الألفاظ بما يشاءون من الماني ، بل وفي إيجاد ألفاظ جديدة قدر السنطاع ما داموا يعنون بتحديد المني الذي يريدون أن يفهموا اللفظ به ؟ وفيا عدا هذا الشرط فلهم مطلق الحرية ، لأن الألفاظ علامات فحسب ، ولكلِّ أن يختاد ما يراه أوفق في التعبير عما يريد .

وعب في الرسم كالحد عكن أن يتكون من أى عدد من الحدود ؛ الحدود ؛ الرسم كالحد عكن أن يتكون من أى عدد من الحدود ؛ ويجب في الرسم كالحد أن يكون هناك جنس وفصل ، وإلا لم يتميز الرسم ، كا أنه ليس بصحيح ما يقال من أن الرسم يتوجه إلى الخيال ، بينما الحد يتوجه إلى الخيال ، بينما الحد يتوجه إلى المعلى ، لأن من المكن أيضاً أن نحد بواسطة صنات حسية ؛ وكلاها مميز ،

ما دام صالحًا ، وإلا كان فاسداً ، سواء أكان حدًا أم كان رسماً . وإنما التفرقة المفيدة والدقيقة التي يمكن أن توضع بين الحد والرسم ، هي أن الرسم يخنص بالموضوعات الجزئية أو التصورات .

وهناك تفرقة أخرى من هذا النوع ، ولكنها أهم كثيراً من السابقة ، وهي التفرقة بين التمريف الذاتي والتمريف الخارجي . أما التمريف الذاتي فهو الذي يعرفنا حقيقة الشيء الباطنة ومضمونه ، بينها التعريف الحارجي لا يعرقنا إلا المسلاقات الخارجية التي لا تدل على طبيعة الشيء . فثلا حين أفول : الآبة الثانية من سورة النور في القرآن (۱) . فإنني هنا لا أعرف شيئاً عن مضمون الآبة ، فهذا تعريف خارجي ، ولكن حينها أقول : حد الزنا بمائة كلدة في القرآن ، فإنني هنا أبين مضمون الآبة ، فهذا تعريف مضمون الآبة ، فهذا تعريف ذاتي .

ويمين هاملتون بين ثلاثة أنواع من التمريفات. لفظية وحقيقة وحقيقة وتركوينية والأولى هي التعلقة عماني الألفاظ والثانية تتصل بطبيعة الشيء والثالثة تتصل بنشوء الشيء وحدوثه والأولى إذن أقوال شارحة فحسب، تعبّر عن بعض خواص المدرف والثانية تفترض وجدود مفهوم يسبق التعريف والثالثة: تنظر إلى ناحية صدرورته وتغيره (عاضرات في النطق ف ٢٨: ٢٤ والثالثة والثالثة والتعريف والثالثة والمنافق ف ٢٤: ٢٠ والثالثة وتغيره (عاضرات في النطق ف ٢٠ و ٢٠ و التعريف والثالثة وتغيره وحدود وتغيره وحدود وتغيره وحدود وتغيره وحدود وحدود

كذلك يفرق ليار Liard بين التعريفات الهندسية وهي التي تستخدم مادة للعلم définitions empirique

<sup>(</sup>۱) و الزانية والزانى فاجلدوا كلَّ واحد منهما مائة جَلْدَة ولا تُأْخُذُ كُم بهما رأفة في دِين الله إن كُنْمُتُم تؤمنون بالله واليوم الآخِرِ وَليَشْهُدُ هَذَا بَهَا طائفة من المؤمنين » .

وهى تلك التى تلخص المارف التى حصلنا عليهما بواسطة الاستقراء فى علم من العلوم، ويكون موضوعها إذن نهاية هذا العلم. وتسمى الأولى أيضاً باسم الصورية أو التركيبية أو التكويلية ؛ وتسمى الثانية أيضا باسم المادية أو التحليلية أو التي بالتأليف Par-compo ition ( التعريفات الهندسية ، والتعريفات التجريبية ، بالتأليف ٢٠٠٠ - وراجع فى هذا كله معجم لا لاند تحت مادة و تعريف ٤٠)

#### اللامعر فات

التمريف ، لأنه لل التمريف كما قلنا بالجنس والنصل ، فإن عمة أشياء لا تقبل التمريف ، لأنه لم لا تدخل تحت جنس ولا ينتسب إليها فصل نوعى . و المك هي للا معيز فات . وهي على نوعين :

(١) المُعطَّيات المباشرة للتجربة ليست في ذاتها قابلة العمريف ، لأنه ايس من الممكن أن تُعرف بوسيلة أخرى من وسائل المرفة غير تلك التي تعلم بها في التجربة مباشرة ، وهذه المعلومات إما أن تسكون إدراكات حسية ، وإما أن تسكون عواطف أولية . فلا نستطيع مثلاً أن نعرف الأعمى منذ الميلاد طبيعة الفسوء أو اللون ؟ كما لا نستطيع أن نعر في لغير المتزوج عاطفة الأبوة .

(٣) الأجناس العليا التي ليست أنواعاً لأجناس أعلى منها . فهذه أيضا لا يمكن تعريفها ، لأنه لا أجناس أعلى منها . وهي الأنحاء الأصلية التي تقال على الموجود ، أو بعبارة أخرى هي المقولات . وقد حاول الفلاسفة من أيام أفلاطون وخصوصاً أرسطو أن يضعوا لوحة للمقولات ، فيها توضع هذه الأجناس العليا الصالحة للدخول في تعريف جميع الأشياء .

وهذه الأجناس العليا يعلمها الإنسان بواسطة التجريد ، فهى ، كا يقول جباد ( ٩٠ ٩ ) بقايا التجريد ؛ فالمسكان مثلا هو ما يبقى حينا نجر د الأشياء من كل تعلين مكانى ؛ وكلا كان هذا التجريد أنم ، كانت فكرة المكان أنتى وأدق .

م - ٦ المنطق الصورى

#### التصنيف

والتصورات العامة عكن أن تترتب فيا بين بعضها وبعض بحسب الماسدق إلى أجناس وأنواع . فالنوع الواحد قد يشترك مع عدة أنواع أخرى ف صفات ، وهذه الصفات المشتركة تكون تصوراً أعم هو الجنس . وهذا الجنس ند يشترك مع عدة أجناس في صفات ، ومجموع هذه الصفات المشتركة يكون تصوراً أع يكون جنساً لها أعلى أو جنس الأجناس ، وتكون هذه الأجناس بالنسبة إليه عنابة أنواع . وهكذا نستطيع أن نصاعد في سلم من الأنواع ، فالأجناس ، فأجناس الأجناس ... الخ ، كا نستطيع أيضا أن ننزل من أعلى الأجناس إلى ما هو أدنى فأدنى حتى نصل إلى أدنى الأنواع وهو ما ليس تحته أنواع بل أفراد فحس .

وترتيب التصورات على هذا النحو يسمسًى التصنيف. فالتصنيف عملية منطقية فيها ترتب الأجناس والأنواع وفقاً لدرجات عمومها إما تصاعدياً وإما تنازلياً.

والتعريف يقتضى التصنيف ، لأن التعريف كما رأينا بتم بالجنس والفصل فلا بد من معرفة الجنس الذى يندرج تحته التصور ، والفصل النوعى الذى يميزه فى داخل الجنس ولكى نعرف الجنس الذى يندرج تحته النوع المراد تعريفه لا بد إذا من ترتيب المسانى السكلية بعضها بالنسبة إلى بعض فى نظام تصاعدى أو تناذلى ، أو على أساس قاعدة أو مبدإ ما . وهذا هو التصنيف . فالتصنيف إذن هو تحليل الأجناس إلى أنواع من أجل بيان الرابطة التصاعدية \_ أو التنازلية \_ بين الأجناس بعن الأجناس .

لكن لا بد من توافر ثلاثة شروط حتى يكون التصنيف صحيحاً ، وهي :

(١) يمر أن يكون التصنيف كاميلا ، أي أن يستنفد كل التصورات

الكلية التي يشتمل عليها التصور موضوع التصنيف فلا يبقى منها شيء خارج التصنيف .

(ب) أن يكون النشابه بين الأنواع الموجودة في مرتبة أكبر منه بين الأنواع الموجودة في مرتبة أكبر منه بين الأنواع الموجودة في مراتب مختلفة .

(ح) أن يكون أساس التصنيف واحداً طوال عملية التصنيف .

وقد يضاف إلى ذلك شرط رابع وهو:

(ع) يحب أن تستسمد الأنواع ، التي يتألف منها الجنس ، بعضها بمنظ

فالشرط الأول يقصد به أن يكون التصنيف شاملا لكل ما يمكن أن يصدق عليه التصور موضوع التصنيف ، فلا نترك خارجالتصنيف شيئاً يمكن أن يدخل فيه ، بيد أن هذا الشرط يتعذر تحقيقه عملياً في أغلب الأحوال. ولا سبيـــل إلى الوفاء به إلا بالقسمة الثنائية dichotomio ، فهي وحدها التي تضمن استنفاد جميم الأفراد والأنواع والأجناس التي يصدق عليها القصنيف . والقسمة الثنائية هي أن يقسم المرء التصور إلى نوع أو جنس ونقيضه ، فنقسم الجوهر إلى مادى ولا \_ مادى ، والمادي إلى حي ولا \_ حي ، والحي إلى عاقل ولا \_ عاقل ؛ وفي داخل اللاحي يدخل الجاد وكل ما عكن وجوده بخلاف الجسم الحيَّ . فني حالة القسمة الثنائية نـكون بإزاء نقيضين ، ونحن نعلم أن النقيضين لا وسط بينهما وأنهما يستغرقان فيما بينهما كل عالم المقال ، بل والكون كله . أما إذا كان الحد أن المنقسم إليهما التصور متضادين ، فلن تكون القسمة شاملة . فثلا ً إذا قسمنا اللون إلى أسود وأبيض فإننا لا نستنفد كل الألوان ، ولهـذا لا تـكون القسمة صحيحة كاملة . وعلينا لـكي تُكُونَ القسِمة صحيحة شاملة أن نقسم اللون إلى: أسود ولا \_ أسود ، واللا أسود ينقسم إلى: أحر ولا \_ أحر . . . وهكذا ، حتى نستنفد جميع الألوان المكنة .

لكن يلاحظ أننا لا نستطيع أن نستمر في هذه العملية إلى غير نهاية ، بل لا مناص من اللجو و إلى عملية قطع اللامتناهي أى الوقوف عند حد معين نقتصر عليه اللامتناهي أن الله : لا \_ كذا . وهذا نقص عليه . لكن يظل شي مع ذلك موصوفاً وصفاً سابياً بأنه : لا \_ كذا . وهذا نقص عليه . لكن يظل شي مع ذلك موصوفاً وصفاً سابياً بأنه : لا \_ كذا . وهذا نقص في التصنيف الصحيح بقتضي أن تكون الحدود إيجابية ، وإلالكان في التصنيف الصحيح بقتضي أن تكون الحدود إيجابية ، وإلالكان معنى ذلك أننا لم نصل إلى استنفاد جميع الماصدق ، والمفهوم ، بل يبقي ثم ذلك العنصر السلبي .

لهذا يؤخذ على القسمة الثنائية أنها تحوى دائماً حداً سلبياً أو منفياً . ونمن تربد من التصنيف أن يقسم التصور إلى كل صفاته أو أفراده بطريقة إبجابيسة ، لأن الأصل في التصليف أن يحدد الصلات القائمة بين جميع الأفراد أو الفهومات التي ينطبق عليها التصور على نحو من شأنه أن يبين لنا كيفية ارتباط عناصره بعضها ببعض بطريقة عضوية وانحة .

ولتحتيق هذا الشرط الأول فائدتان : عملية ونظرية .

أما الفائدة النظرية فهى استيماب جميع الأفراد وكل الصفات التي يصدق عليها التصور ، وبهذا نعرفة معرفه تامة ، ونفهم كيفية تركيب أجزائه التي ينحل إليها ، والملاقات القائمة بين هذه الأجزاء أو العناصر . وإنا لنرى بعض العلوم يقوم الشطر الأعظم منه على مثل هذا التصنيف . فعلم النبات يقوم في جوهره على مجموعة تصنيفات .

والفائدة العملية تظهر في القوانين ، فإذا أردنا مثلا أن تهرض ضرببة الدخل ، فيجب أن نقوم بالتصنيف الشامل الذي يضمن لنا تحديد الذين ينطبق عليهم قانون هذه الضريبة . فهل ينطبق مشيلاً على من يسكن في منزله ، ولو أنه أجر في لهذه الضريبة . فهل ينطبق مشيلاً على من يسكن في منزله ، ولو أنه أجر لغيره لاستفاد منه مالاً يدخل في ضريبة الدخل ؟ ومثل هذا الحصر الدقيق الشامل لا يمكن أن يتم إلا إذا كان التصنيف شاملا كاملا ، أي مستنفداً لجيع الأفراد

الذين يتصور حصولهم على دخل ٍ بأية طريقة : مباشرة ، أو غير مباشرة .

والشرط الثاني يقول إن التشابه بين الأنواع الموجودة في مهتبة ما يجب أن يكون أكبر منه بين الأنواع الموجودة في مراتب مختلفة . ولإيضاح هذا ننظر في الغاية من التصنيف وهل نقصد منه إلى أن يشمل جميم الصفات ، أو أن يقتصر على صفات معينة تحتاجها في أحوال معلومة . ذلك لأنه إذا كان التصنيف راد منه تحقيق غاية جزئية معينة ، فمن الواضح أنه لا يمكن الوفاء لهذا الشرط الثاني وفاء حقيقياً . فثلا حيما أريد أن أصرّنف الكتب التي في مكتبتي ، فإنني أستطيع أن أتخذأسماً مختلفة لهذا التصنيف: فأسرنفها بحسب الحجم، إذا كنت أريد من الرفوف أن تحتوى على أكبر قدر ممكن ؛ أو أصنفها بحسب اللغات ، إذا كنت أرى في ذلك سهولة أكبر من أجل التحصيل والاستفادة ؟ وقد أصنفها ثالثاً بحسب المادة والوضوع لكي يسهل على البحث في الموضوع الواحد المدَّبن . . . وهكذا تتمدد آساس التصنيف وفقاً للغاية التي أنشدها منه . ومن الواضح أن التشابه بين الأنواع في المرتبة الواحدة أقل منه بين المراتب المختلفة إذا أنخذت الأساسين الأولى والثابي ، إذ سأجد كتب المنطق إلى جوار كتب السياسة أو الطب أو الزراءة الخ ، لأنبي راعيت الحجم في الحالة الأولى ، واللغة في الحالة الثانيـــــة ولم أراع الموضوع ؛ ولا نستطيع أن نقول إن التشابه بين كتاب في المنطق وكتاب في الزراعة من نفس الحجم أو بنفس اللغة أكبر منه بين كتابين في المنطق أو المنطق والفلسفة العامة من حجمين مختلفين أو بلفتين مختلفتين .

ولهذا فإن اتخاذ الأساسين الأول والثانى فى التقسيم يجمل منه تقسيا صناعياً لأننا لا ننظر إلى الصفات الأساسية المقوّمة لجوهر التصور، ونصندف على أساسها، بل تنظر إلى بعض الصفات المنيدة لنا عملياً فى وقت ممين ونجرى على أساسها التصنيف ولهذا يسمى التصنيف هنا تصنيفاً عماضياً.

أما في حالة إنخاذ صفات أساسية مكوّنة لماهية الشيء وذانية له ،فلا بِد أن يكون النشابه بين أفراد المرتبة الواحدة أكبر منه بين أفراد مراتب مختلفة ، ولهذا يسمى التصنيف الذي من هذا النوع باسم التصنيف الذاني أو الجوهري .

وإذا أعوز التصنيف أحد هذين الشرطين سمِّى ناقصاً . والتصنيف الناقص قد يغيد أحياناً في إيجاد تصنيف أكل ، لأن صفات الأشياء لا تظهر لنا دفعة واحدة ، بل تنكشف شيئاً فشيئاً وفقاً لتقدم العلم . ولهذا فإننا مضطرون داعاً إلى تعديل تصنيفاتنا وفقاً للتقدم العلمى : ويجب أن نتخذ من الصفات المهمة أساساً لاتصنيف : والصفات المهمة إما أن تكون هي المقومة لماهية الشيء ، أو تلك التي تستتبع نتائج تفير من ماهيته .

ولنضرب لهذا مثلا بما جرى في علم النبات. فأول تصدف حدث هو ذلك الذى وضعه تورندور Tournefort (سنة ١٦٥٦ – ١٧٠٨) على أساس اختلاف أجزاء النبات وأهمية هذه الأجزاء فصنفها على الترتيب التالى: الأزهار، الثمار، الأمر، الأوراق، الجذور، الجذوع، العصارة، وجاء بعده لنيّه Linné (سنة ١٧٠٧م – ١٧٧٨م) فنظر في تصنيف النبات على أساس السداة العسام فوجدها تنتسم إلى:

- ١ \_ نباتات عديمة السداة.
  - ٢ \_ نباتات أحادية السداة .
- ٣ نياتات ثنائية السداة .
  - ٤ -- نباتات ثلاثية السداة . . . الخ .

أنم توقف عند ذات الاثنتي عشرة سداة dedécandrie ، لأنه وجد من النباتات مالا حد لسداواته .

غير أنه تبرين أنه يحدث في بعض النباتات أن أتحادها في السداة لا يستنبع معه الى خواص أخرى مشتركة . ومن ناحية أخرى لم يستطع لنديه أن يتخاص من بعض تصنيفات تورتفور مثل تصنيفه النباتات إلى أكسر هي الشفويات والبقوليات والمركبات والخبازيات الخ .

لهذا جاء چبوسييه Juasiau فنقد تصنيف لنسّيه ، وقال إن المهم في التصنيف تقدير أهمية الخصائص لا النظر في عددها · ووجسد أن وجود الفلقة cotyledon له أثر بالغ في تحديد الخصائص · فقسم النباتات إلى ثلاثة أقسام :

١ - عدعة الفلقة - وسميت فيا بعد باسم المستشرة أعضاء التذكير والتأنيت.

٢ - أحادية الفلقة إلى وسميت فيا بعد بالظاهرة أعضاء التذكير والتأنيث •
 ٢ - ثنائية الفلقة إلى الفلقة الفلقة الفلقة إلى المؤلمة الفلقة الفل

فإن عدم الفلقة أو كونها أحادية أو كونها ثنائية يجر" وراء عد"ة خواص فى كل أجزاء النبات ، حتى إن أقل قطمة من الساق أو الورق أو الزهر أو الثمر تكنى للمييز النصيلة التى ينقسب إليها هذا النبات أو ذاك .

ولمنها يجب أن يتخذ أساساً للتصليف ما من الصنات يتوقف عليه أكبر عدد من الصنات الأخرى اللازمة عنها ، وهو ما يسمى باسم التوقف أو الاستناد ، أعنى توقف الصنات بمضها على بمض . وللوصول إلى هذه الصنات المتوقفة أو التوقفية \_ إن صبح هذا التعبير \_ يجب البحث في الصنات كلها واختيار ما منها يستلزم ويجر وداء أكبر قدر من الصنات .

والعرط الثالث في التصنيف أن يعكون أساس التصنيف واحداً طوال العملية وإلا حدث عن ذلك تقاطع في القسمة ؟ ومن المعلوم أن القسمة التقاطعية احوا أنواع القسمة . فثلا إذا أردنا تقسيم الجيش وجب أن تقسيمه من وجهة نظر

واحدة ، فتقسمه ، على سبيل المثال ، من ناحية السلاح : إلى مدفعية ، ومدر "عات ، وطيران ، ووحدات نووية ، وبحرية . أو بالنسبة إلى الرتب فنقسمه إلى : ضباط وصف ضباط وخدمة عامة . ولا نستطيع تصنيف الجيش تصنيفاً حقيقياً على كل هذه الأسس معاً ، فنقسمه إلى مدفعية وصف ضباط ومشاة خفيفة ، لأن التشابه بين أفراد القسم الواحد أقل منه بين أفراد قسم وقسم آخر . ولهذا فإن في ذلك إخلالاً بالشرط الثاني . والواقع أن الشرط الثالث هو تعبير آخر عن الشرط الثاني . ومن الممكن أن ترد هذه الشروط كلما إلى الأول والثاني فحسب .

وقد تحدثنا عن التصنيف وعن القســـمة مماً ، لأنه لا فارق ظاهراً بين كلا الاصطلاحين .

وعة تفرقة بين نوعين من القسمة عسمة طبيعية ، وقسمة ميتافنريقية ، فالقسمة الطبيعية هي تقسيم كل إلى أجزائه ، فنقسم الشحرة إلى الجذر والجذع والفروع والأوراق ، ونقسم الزهرة إلى الكأس والتوبيج والنويرات والسكام . والقسمة الميتافيزيقية هي تقسيم الشيء بالذهن إلى صفاته ، فنقسم الجنس إلى أنواعه ، أو الشيء إلى صفاته ؛ فتلا نقسم السكر في الذهن من حيث اللون والطم والشكل الخول والشيء إلى صفاته ؛ فتلا نقسم السكر في الذهن من حيث اللون والطم والشكل الخول والشيع أن نجد هدده الأقسام في الوجود الخارجي منعزلة بمضها عن بعض بعض داعماً ، بل نستطيع بالتجريد فقط أن نتصورها منفصلة بعضها عن بعض فالفارق إذن بين كلا النوعين هو أن الموضوعات في القسمة الطبيعية قابلة لأن تنقسم الى إجزاء في الخارج ؛ أما في الحالة الثانية فلا يمكن هذا ؛ ومن هنا كان "التقسيم الميتافيزيق بنطبق على الصفات ، أي على أشياء ذهنية فحسب .

# الهانبان الأحكام

الوحدة الأولى فى التفكير \_ كا قلنا من قبل مراراً \_ هي الحكم، لا التضور. لأن التصور ينحل فى المهاية إلى طائفة من الأحكام المكنة التي جمت في التصور. واللغة هي التي تخدعنا فتجعلنا نظن أن التصور هو الوحدة الأولى فى الفكر. والحكم إذا عبر عنه في اللغة سمى قضية . والنظرف الأحكام \_ أو القضايا \_ يكاد يتلخص فى ثلاث مسائل رئيسية :

١ ف الإشارة الخارجية إلى الحكم ، أعنى ما يشير إليه الحكم موضوعياً ،
 ويدخل في ذلك : (١) مسألة كلية الأحكام ؛ (٠) مسألة الجهة في القضية .

٧ — تفسير مدلول القضايا: فثلاً معنى القضية الكلية ، والقضية الجزئية ، وتفسير معنى السور « بمض » في الجزئية ، وقيمة الجزئية من الناحية العلمية ؛ ومعنى السور «كل» في القضية الكلية . وهذه مسائل تتعلق بالتعبير عن الأحكام أكثر مما تتعلق بالأحكام نفسها بوصفها عمليات ذهنية خالصة .

٣ - تصنيف الأحكام في داخل الأحكام الرئيسية الكبرى التي تنحل إليها جيع الأحكام المكنة. فننظر في تصنيفها إلى جلية وشرطية ، والشرطية إلى متصلة ومنفصلة ، وما منى الحل والرابطة والشرط والانفصال والانصال. ثم ننظر في طبيعة الصلة بين الموضوع والمحمول ، وهل يجب التعبير عن الكم في المحمول والموضوع معاً .

والمسألة الأولى فلسفية منطقية ، أقرب إلى علم النفس والميتافيزيقا منها إلى المنطق الصورى البحت . والنظر فيها يستدعى النظر في الإشارة الموضوعية للحكم . فالمقد قررنا من قبل أن من الواجب في كل حكم أن يكون مشيراً إلى شيء خارج

عن عملية الحكم يدل عليه بكل وضوح: فإذا قلمنا « الإنسان فان » فإن الحكم المستخلص لا يتملق بالعملية النفسية التي نربط فيها موضوع الإنسان بصفة الفناء، وإنما يتملق بحقائق موجودة في الخارج تقع بينها هذه النسبة . وقد تـكونالعمليات النفسية موضوعاً للا محكام ، ولكن بشرط أن تكون الإشارة خارجية ، بمعنى أنها لا تتصل بالحالة النفسية كحالة نفسية ، وإنما بالحكم عليها سلبًا أو إيجابًا ، بينما نجد أن عاطفة من الدواطف أو رغبة ما لا يمكن في ذاتها أن يحكم عليها بالصدق أو الكذب: فأنا حينها أرغب في تناول شيء ما \_ مجرد هذه الرغبة لا تقبل أن يقال عليها إنها صادقة أو كاذبة من حيث هي حالة نفسية طرأت على نفسي بالفعل. وإنما محكون قابلة للصدق والكذب حينها يراد بيان الصلة بين هــــذ. الرغبة وبين حاجة الجسم الحقة ، أي حينًا ينتقل الكلام إلى الصلة بين هذ. الحالة وبين أشياء خارجة عنها هي النسبة بين طبيعة الجسم وبينهذه الحاجة ، فنحن في كل حالة من الأحوال التي يكون فيها حكم لا بدأن تكون عمة إشارة خارجية . وهذا كله بدل على أن الأحكام لا بُد أن تـكون لها إشارة خارجية ، أي تـكون خارج مملية الحـكم ، ولا يقصد بها الإشارة إلى حقيقة موجودة خارج ذهن الذي يحكم . ومن هنا نقول إن كل حكم له إشارة إلى الخارج.

والمسألة الثانية عمر كاية الحكم ، بمنى أن الحكم إذا قيل مرة فيصدق إلى الأبد بالنسبة إلى عالم مقال معين ، أى إن كل حكم أيا كان ، ومهما ارتبط بشخص أو زمان ، لا بد أن يكون كلياً صادقاً في كل الأحوال والأزمان وباللسبة إلى أى شخص ، وذلك لأننا إذا أضلنا قيمة زمانية لهذا الحسكم فهذه القيمة جزئ من نفس القضية ، وبالتالي سيصدق الحسكم معبراً عنه في هذا الزمان صدقاً كلياً ، في كل زمان . فإذا قلنا إن مصر كانت تحت حكم القبانيين ، فهذه المقيفة

كلية أزلية أيدية بالنسبة إلى هذا الزمان أى ابتداء من سنة ١٠١٧، وفي هذه الحالة غيد أنه مهما حددنا الحكم بزمان فهو صادق أبداً . فتميين الزمان في داخل الحكم باعتباره صادقا داعاً ، وإن كان مشروطاً من الأحكام ، أن يكون النظر إلى الحكم باعتباره صادقا داعاً ، وإن كان مشروطاً بشرط سواء من حيث الزمان أو المكان أو الأفراد ، فإن هذا يكون جزءاً جوهرياً من الحكم نفسه ، فلا يؤثر في الصورة العامة من حيث الصدق الكلى . وهذا يعبر عنه مرة أخرى بقولنا إن الحكم ضرورى . فضرورية الحكم معناها أنه صادق أبداً ، على الرغم من كل تحديد زماني أو مكاني . ومجال الصدق هنا هو بالنسبة إلى عالم مقال محدود ومتفق عليه بين السامع والقائل ، وفي داخل عالم المقال بالنسبة إلى عالم مقال محدود ومتفق عليه بين السامع والقائل ، وفي داخل عالم المقال ما ستراه فيا بعد فيا يتصل بفكرة الضرورة في الموجهات أو جهسة الحكم ، وإنما يتصد به أن يكون الحكم ضرورياً أي صادقاً صدقاً كليا إذا نظرنا الهه ككل .

# • • - تصنيفات الأحكام :

وبعد عرضنا لهذه المسائل الثلاث عرضاً عاماً نستطيع أن نتحدث هن التصنيفات المختلفة التي يمكن أن توضع للأحكام: والتصنيفات التي وضعت حتى الآن لا حصر لها ، ويمكن أن نتناول أهما هنا فننظر أولا في وجهات النظر المختلفة . محن نستطيع أولا أن ننظر في الأحكام من الناحية الصورية الحالصة ، أى الناحية المنطقية ، من حيث إن المنطق هنا مأخوذ عمى الخواص الصورية العامة للأحكام . وعلى هذا صنفت الأحكام قديما ، خصوصاً منذ أيام أرسطو ، إلى أرسة أقسام: كلية وجرثية من ناحية الكيف ـ ولذا انقسمت كلية وجرثية من ناحية الكيف ـ ولذا انقسمت القصابا إلى أربعة أنواع : كاية موجية وسالية من ناحية الكيف ـ ولذا انقسمت القصابا إلى أربعة أنواع : كاية موجية وسالية من ناحية الكيف ـ ولذا انقسمت القصابا إلى أربعة أنواع : كاية موجية وسالية من ناحية الكيف موجية وحرثية

سالية . - ومن ناحية أخرى 'قسمت من حيث الإضافة إلى : فضايا حماية عرفضاً المسلمة متصلة . ولكن هذا التقسيم قاصر إذ لا يتناول كثيراً من الأحكام التي تدخل فهذه الأفسام .

ويجب كذلك أن ننظر في الأحكام من ناحية الصياغة فنقسمها إلى أحكام غير علمية ، وهي التي تستخدم في الاستمال العادي ، وإلى أحكام مصوغة بطريقة علمية وهي التي تستخدم في كتب المنطق والكتب العلمية الصرفة ، وليس لنا أن نعني بأنواع الحكم التي لا تدخل في المنطق الصوري ، فالأحكام المعبرعها بطريقة ساذجة أو الأحكام المستعملة في اللغة العادية لايعني المنطق بدراستها .

وثم وجهة نظر ثالثة قال بها مل وهي أن ننظر في الإشارة الحارجية الوجودية إلى الحكم ، فإما أن يكون الحكم مشيراً إلى مجرد وجود ، أو إلى الوجود مما بالنسبة إلى شيئين ، أو إلى العلية أى بنسبة شيء إلى آخر من ناحية أن الواحد معلول للآخر ، أو من ناحية أن شيئاً تال بالضرورة لشيء آخر أو يستخلص منه مباشرة . وهنا يلاحظ أن هذا التقسيم موضوعي مادى ، ينظر في مادة القضية لا في صورتها ، ولما كنا ننظر في الناحية الصورية فلا بد من أن نعدل عن هذا التقسيم الأخير .

وأشهر التقسيات التي يمكن أن تمد الأساس في كل عرض للأحكام هو التقسيم الذي قال به «كذت» في كتابه : «نقد العقل المجرد» ؛ حيث أخذ على التقسيم الأرسطى للمقولات أنه موضوعي لا ينظر فيه إلى الشخص الذي يمكم ، بل يراد منها أن تكون محمولات عليا تقال كأعسم الحمولات على أنحاء الوجود المكنة. أما كذت فقد استخرج من طبيعة الشخص الذي يحكم لوحسة أخرى للمقولات

الكيف الكيف الكيف الكيف الكيف الكيف الجهة الإضافة موجبة سالبة لامحدودة كلية جزئية شخصية . احتمالية تقريرية ضرورية علية شرطية انفصالية هـذه لوحة منظمة تظهر فيها نزعة معارية إلى تصنيف الأشياء . إذ يلاحظ أنه أدخل في بابى الكيف والكيم مقولتين جديدتين ها من حيث الكيف : القضية اللامحدودة ، ومن حيث الكيف : القضية الشخصية .

أما القضية الشخصية فلا داعى لإفرادها منفصلة عن القضية الكلية والجزئية لأنها قضية كلية حيث إن الحكم فيها ينطبق على كل الموضوع ، والأصل في القضية الكلية أنها هي تلك التي يكون فيها الموضوع مستغرقاً ، أي منظوراً إليه باعتبار كل ما يدل عليه من أفراد ، فالحكم فيها ينطبق على كل الموضوع .

وكذلك الحال في القضية اللاعدودة فإنها تنحل إما إلى قضية سالبة أو موجبة. فهى تنحل إلى موجبة إذا نظرنا إلى المحمول بوصفة يكون كلاً ، وهد الكل اسم منني . وعلى هذا فالرابطة هي في الواقع رابطة إثبات لا رابطة نني - فثلاً إذا قلنا : « إ هي لا \_ ب » فإن من المكن أن نعتبر المحمول هنا ككل و تكون الرابطة في هدد الحالة رابطة إيجاب ولكن يمكن من ناحية أخرى إذا نظرنا إلى المضمون الحقيق للرابطة في هدذا الحكم أن نقول إنها قضية سالبة ، لأن معنى قولنا « إ هي لا \_ ب » هو عاماً يساوى : « إ ليست ب » أى إن الرابطة هنا رابطة سلب ، فالقضية سالبة . ويميل أغلب المناطقة إلى النظر إلى هدذه القضية رابطة سلب ، فالقضية سالبة . ويميل أغلب المناطقة إلى النظر إلى هدذه القضية النوع قائلا إنه لا معنى لقولنا « لا \_ ب » وعلى كل حال فإن كذت قد أدخل النوع قائلا إنه لا معنى لقولنا « لا \_ ب » وعلى كل حال فإن كذت قد أدخل هذين النوعين لأسباب فنية أكثر من أن يكون ذلك لأسباب منطقية خالصة . فضلاً عن أنه لم يكن أول من قال بها ، فقد تحدث أرسطو عن القضية الشخصية فضلاً عن أنه لم يكن أول من قال بها ، فقد تحدث أرسطو عن القضية الشخصية فضلاً عن أنه لم يكن أول من قال بها ، فقد تحدث أرسطو عن القضية الشخصية

كما تحدث المدرسيون عن القضايا اللامحدودة ، ولكن واحداً من هــؤلاء لم يعن باستخراجها على حدة ، بل أدرج القضية الشخصية في القضية الــكلية ، وأدرج اللامحدودة في القضية السالبة .

فإذا نظرنا بعد ثذى كل قسم على حدة نظرة مجملة وجدنا أو لا أنه فيا يتصل بالقسمة من حيث الإضافة أن هذا التقسيم إلى حملية وشرطية متصلة وشرطية من فله منفصلة قد أثير حوله كثير من الاعتراضات. وأولها ما يقوله (١) حويلوع من أنه على الرغم من عميز القضايا الشرطية عن القضايا الحملية فإن أهمية القضايا الشرطية لم تظهر بوضوح للمناطقة ، فأهملها أرسطو ، أو نظر إليها باحتقار على الرغم من أنه تنبه لوجودها . والرواقيون على الرغم من عنايتهم بالقضايا الشرطية ، فإن هذه العناية لم تؤثر في المناطقة النائين ، إذ لم بكن للروافيين أن يرتفعوا إلى مكانة أرسطو في التأثير في المنطق . فإذا كان أرسطو قد أعملها فيجب أن موسل إعلى أن هذه القضايا المحلية في التأثير في المنطق . فإذا كان أرسطو قد أعملها فيجب أن موسل ! على أن هذه القضايا المحلية من القضايا الحلية في نظر جوبلو – بل قد حاول أن يرجم القضايا الحلية بنكرون أن يكون للقضايا الشرطية وجوه مستقل ، إذ كانوا يقولون إن كل قضية شرطية تنحل إلى قضيتين حمليتين .

كذلك نجد كينز (٢) تفعية بسيطة ، و (٢) تفعيم التلائى مستبدلا به تقسيا ثنائياً إلى (١) قفية بسيطة ، و (٢) قفية مركبة . فقد رأى أن الصلة بين الحلية من جهة ، والشرطية المنفصلة والشرطية المتصلة من جهة أخرى ، لا تتناسب مع الصلة بين الشرطية المنفصلة والمتصلة ، إذ النسبة بينهما لا تكاد تذكر ف ما الصلة بين الشرطية المنفصلة والمتصلة ، إذ النسبة بينهما لا تكاد تذكر ف ما جانب صلتهما أبالحلية ، وإذن لا يقوم هذا التقسيم على مستوى واحد . لهذا استبدل به آخر ثنائياً إلى (١) بسيطة : وهي التي لا يدخل فيها أكثر من قضية ؟

<sup>(</sup>١) جوانو: « مبعث في المطق » في س ٩٨ (٣) كيتر ، ص ٨١ - ٨٤ .

(٣) مَنْ كَبَةُ وهِي التي يَدخُلُ فَي تَكُويُهُما أَكْثَرُ مِنْ قَضِيةً وَاحَدَةً ؛ ويَتَبَعُ هَذَا أَنْ يقسم المركبـــة إلى ثلاثة أقسام . وكل قسم منقسم إلى سالب وموجب ، أو منني ومثبت ، فتــكون لديناستة أقسام :

المنطقة المنطقية على الصورة ق ت على اعتبار أن ق مقدم و ت تالى ، ويقصد من هذا النوع في حالة الإيجاب أن ق ع ت صادقتان معا ، وفي حالة السلب أن ق ع ت لا تصدقان معا ، وقد تصدق إحداها على حدة ، وعكن أن يرد عليه في هذه الحالة فيقال : إن هذه القضية الركبة في الواقع قضيتان حمليتان منفصلتان ، ولا داعي لأن نجعل منهما حكماً واحداً ولكن يرد هو فيقول : إن هاتين القضيتين معا يكرنان حكماً يختلف عن كونهما منفصلتين ، إذ قد يصدق شيئان معا ولا يصدق كل منهما على حدة شيئان معا ولا يصدق كل منهما على حدة ولا يصدقان معا . فلا بد إذن من إيجاد قضية تعبر عن هذا النوع من الحكم ، يستعمل فيها حرف العطف للدلالة على الانطباق معا في الوجود .

٧ — هناك قضايا مركبة تـ كون فيها الصلة بين القضية ين صلة توقف وشرط ، عدى أن صدق الواحدة يستلزم صدق الأخرى ، وكذب الواحدة يستلزم كذب الأخرى ، وهذا يسمى بالقضية الشرطية المتصلة . فثلا إذا قلت : إذا أمطرت السها فلمن أخرج من المنزل . فلدينا هنا أذن حكان . والثانى متوقف على الأول . فهنا إذن صلة شرط ومشروط بين الطرفين ، وننى هـ ذه القضية يجعلنا نقول : إنه إذا و جد الواحد فلا يوجد الآخر بالضرورة . فإذا الصورة التى توضع لاقضية الشرطية المتصلة الموجبة هى : إذا كانت قى كانت ت ، فإنها في حالة الساب تـ كون : إذا كانت قى كانت ت ، فإنها في حالة الساب تـ كون : إذا كانت قى كانت ت ، فإنها في حالة الساب تـ كون : إذا كانت قى كانت ت ، فإنها في حالة الساب تـ كون : إذا كانت قى كانت ت ، فإنها في حالة الساب تـ كون : إذا كانت قى كانت ت ، فإنها في حالة الساب تـ كون : إذا كانت قى كانت ت ، فإنها في حالة الساب تـ كون : إذا كانت قى كانت ت ، فإنها في حالة الساب تـ كون : إذا كانت قى كانت ت ، فإنها في حالة الساب تـ كون : إذا كانت قى كانت ت ، فإنها في حالة الساب تـ كون : إذا كانت قى كانت ت ، فإنها في حالة الساب تـ كون : إذا كانت قى كانت ت ، فإنها في حالة الساب تـ كون : إذا كانت قى كانت ت ، فإنها في حالة الساب تـ كون : إذا كانت قى كانت ت .

٣ - وثالثاً هناك قضايا تملُّم عن شيئين منفصاين باختيار إلواحد أو الآخر،

وتكون هذه الرابطة بين الاثنين هي إما رابطة انفصال حقيقي بمعنى: أما أن يكون الواحد أو يكون الآخر ، ولا سبيل إلى الجمع بين الاثنين ، أو يمكن الجمع بين الاثنين \_ أو يمكن الجمع بين الاثنين \_ كا سنبين فيما بعد عند الكلام على الشرطية المنفصلة \_ فهذه الصلة صلة انفصالية ، بمعنى أننا نقستم شيئاً إلى وجوهه الممكنة ونقول إنه إما كذا أو كذا ، فالحرف « أو » يدل على الانفصال ، ولذا سميت القضية هنا منفصلة ؟ ونفيها يستلزم فل الطرفين ، فإذا كانت الصورة الإيجابية : « إما ق أو ت » \_ كانت الصورة المنفية هي : « إما لا — ق أو لا — ت » ،

### الجهة في القضية

الوجود أو الإمكان أو الفرورة أو الامتناع . فالحكم عن مماتبته من حيث تقرير الوجود أو الإمكان أو الفرورة أو الامتناع . فالحكم إما أن يكون ضرورة الصلة من معبراً عن ضرورة الصلة بين الموضوع والمحمول ، وإما أن يعبر عن أن هذه الصلة من المكن وجودها بين كلا طرفى القضية ؛ ويمكن ثالثاً أن تكون الرابطة رابطة امتناع، يمعنى أنه من المستحيل أن ينتسب المحمول إلى الموضوع : وهذا هو ما يسمى جهة الحكم وتنقسم الجهة إلى ثلاثة أقسام عند أرسطو ، وهى : ١ \_الوجوب أو الضرورة ، المحمول المستحيلة .

والقضية حيمًا تكون معينة الجمة تسمى مقيدة ، أى مقيدة بالجمة التى كحددت بها ، بينما المطلقة هى التى لا تذكر فيها الجمة . والضرورية تنقسم عند المناطقة فى العصور الوسطى إلى قسمين : ضرورية مطلقة ، وهى التى تكون ضرورية بلا شرط ، وتنقسم إلى ثلاثة أنواع : فالأولى هى ما يشترط فيها وجود الذات مثل ( الإنسان حى ) فالإنسان سيكون حياً طالما كان هذا الإنسان كفرد فى قيد الحياة ، والثانية هى الشروطة بشرط دوام الصفة التى يدل عليها عنوانها ،

مثل: كل متحرك متغير ، فصفة التغير ملازمة للمتحسرك ما دام متصفا بالحركة . والفرق بين همذا النوع وسابقه ، أن الشرط هنا صفة تلحق الموضوع لا صفة تلكون ذاته ، والثالثة هي الضرورية المشروطة بوقت : وتنقسم إلى قسمين : مشروطة بوقت معين ، وتسمى مشروطة بوقت غسير معين ، وتسمى المنتشرة ـ فالمشروطة الوقتية مثل خسوف القمر ، فهذا لا يحدث إلا حينا يتوسط المقمر بين الشمس والأرض ؛ والمنتشرة مثل كون الإنسان متنفساً \_ فالتنفس بمنى إخراج النفس بوضوح يتم في أوقات غير معينة .

وأما الواقعية فهى التي تحدث دواما عمنى أن الصنة المطلقة من المحمول على الموضوع يحدث أنها توجد دائما . والنارق بين الضرورية المطلقة وبين الواقعية ملحوظ ، وهو أن الدوام قد لا يكون صادراً عن ذات الموضوع فيكون هناك دوام ولاضرورة ويكون الزنجى أسود البشرة ، هذا شيء دائم ، ولكنه ليس ضرورياً إذ هو تحريض ملازم فحسب ، وليس مقوماً لماهية الإنسان .

ويقسم المدرسيون القضايا من حيث الجهة تقسيات أخرى يفرَّعون عايها تقسيات ، وهكذا يتعقد مذهب الموجهات إلى حد بعيد . ونحن إذا رجعنا إلى أرسطو وجدناه يقسم القضية من حيث الجهة إلى أربعة أقسام:

١ - الضرورى أو الواجع ؟ ٢ - الممكن باعتبار ما كان ؟ ٣ - الممكن باعتبار

(١) أما الضروري أو الواجب فهو الذي لا يمكن أن يكون بخلاف ما هو كائن .

(۲) أما المكن باعتبار ما كان فهو انشىء الذى حدث فى الماضى وكان يمكن أن لا يحدث ، أى لم نكن عة ضرورة وجودية تقتضى أن يكون قد وجد ، وتقتضى أن لا يمكون قد وجد .

(٣) المكن باعتبار ما سيكون ، وهو ما لم يحدث بعد ولكن من العكن أن يحدث يوماً ما .

(٤) والمستحيل أو الممتنع هو الذي لا يمكن أن يكون أمداً .

٧٠ \_ وأرسطو لم يجعل من هذا النوع الرابع قدماً من الوجهات بل يقصر الجهة على الضرورة ، وعلى المكن باعتبار ما كان ، والمكن باعتبار ما سيكون ، وعلى الواقعى الذى حدث بالفمل و يحدث بالفمل \_ والواقعى هو الذى يدل على مجرد حدوث شيء أو اتصاف موضوع بصفة ، دون أن يعين بالدقة هل هو ضرورى أو محتمل .

لكن جاء كنت فأنكر على أرسطو هذا التقسيم الموضوعي وأبدل به تقسيما ذاتياً للقضية من حيث الجهة ، فقسمها إلى : ١ \_ ضرورية أو حتمية ، وهى التي تقول : « إن من الضروري أن ١ هر ب » ٢ \_ وقضية واقعية أو تقريرية ، وتقول : « من الحقال أن يكون من الحق أن ١ هو ب » . ٣ \_ وقضية احبالية وتقول : « من المحتمل أن يكون ١ هو ب » . وفرق كبير أن يقسم الإنسان الأحكام من الناحية الموضوعية ، ومن الناحية الذاتية ينظر إلى الحكم من حيث قائله ، الناحية الذاتية ينظر إلى الحكم من حيث قائله ، فيكون الحكم في حالة الضرورة : إنني أوقن أن ١ هو بالضرورة ب حذا عند فيكون الحكم في حالة الضرورة : إنني أوقن أن ١ هو بالضرورة س حدا عند كنت . أما عند أرسطو فيكون الضروري معناه أن صفة المحمول تنقسب بالضرورة \_ ومن حيث طبيعة كل من المحمول والموضوع \_ إلى الموضوع . فهنا إذن ضرورة خارجية ، أما عند كنت فالذاتية تتماق بعابيعة الحكم عند من يتلفظ بالحكم .

وعلينا الآن أن نبحث فى تقسيم كمنت ، وننظر إلى مذهبه فى الموجهات حتى نعرف أولا : كيف يجب أن يفسر ، وثانيا : هل يمكن أن 'يعد' هذا المذهب داخلا ف المنطق الصورى أو لا ؟ .

أما(\*) من حيث المسألة الأولى فيمكن النظر إلى الجهة من ناحية ذاتية ، وْمِن نَاحِية مُوضِوعية . فإذًا نَظرنا إليها مِن الناحية الذانية وجدنا أن من المكن أن تفسر تفسيرين : الأول أن يقال إن الجهة هنا معناها تصـــور الشخص الذي يحكم لطبيعة الرابطة بين الوضــوع والمحمول فتـكون السألة حيلئذ متملقة بالأفراد ـــ « فالضروري » هو ما يظهر لى أنه ضروري وقد لا يظهر للآخرين كذلك . و « المحتمل » هو ما يبدو لي كذلك ، وقد يبــدو للآخرين ضرورياً . وهكذا تكون فكرة الجهة متوقفة على الشخص الذي يحكم . ولكنا رأينا أن من شروط الحكم أو القضية أن يكون « موضوعياً » بمعنى أن النسبة بين الموضوع والمحمول لا بدأن ينظر إليها نظرة ثابتة أبداً ، ولا بدأن تـكون صادقة بالنسبة التفسير يتوقف على الشخص الذي يحكم ، وكأننا هنا نناقض ما قلناه في صفة. القضية ، فهل معنى هـذا أنه يجب رفض ما قلناه ؟ والتفسير الثاني هو أن يقال إن الواقعي ما يقوم على التجربة ، أما الضروري فهو القائم على الاستدلال من التجرية . فتلا إذا شاهدت الساء أمطرت ، فقات : أمطرت الساء ، فأنا أحكم هنا تبعاً للتجربة التي عاينتها ، ولذا فالحكم هنا واقعى . أما إذا خرجت من المنزل ولم أكن قد شهدت المطر بالفعل ولكني وجدت الأرض مبتلة والأشحار مبتلة فحكت أنه لا بد أن الساء قد أمطرت يكون الحكم هنا ضرورياً ، أى إنه قائم على التجربة استخلاصاً منها وليس على النجربة المباشرة ، فالحسكم إذا كان يعتمد من حيث الجهة على التحربة المــاشرة سمى وانعياً ، وإن قام على الاستدلال

٥٠ - الكن يلاحظ أن هدا التفسير ليس تام الإقناع ، لأن أصل

<sup>(\*)</sup> راجع كير س ٨٦ - س ٨٩ . لندن ، سنة ١٩٢٨ .

الضرورى في صلته بالواقمى أنه أعلى درجة في اليقين من الأخير . ولكنا وجدنا في المثل السابق أن اليقين في الواقمى أكبر منه في حالة الضرورى ، لأننى في الحالة الأولى عاينت الشيء بنفسى وأدركته بحسى ، فاليقين عندى أكبر قطماً مما هو عندى بالنسبة إلى حكم أصدره طبقاً لآثار حادث ، لا تبماً للحادث نفسه ـ وقدا لا يمكن أن نقر هذا التفسير

أما فيا يتصل بالاحتمال ، فالقضية المحتملة من الناحية الذاتية لا تعبر عن حكم عنى الحكمال ، وإعا تعبر عن حالة التردد أو التوقف فى الحكم ، لأن معنى الاحتمال هو أنى لاأستطيع أن أضيف صفة الهمول إلى الموضوع ، كما أننى لا أستطيع بيقين نفيها عنه ، فأنا متردد بين السلب والإيجاب ، وهذا لا بكون حكماً \_ فالقلاحيال اذن هى حالة توقف فى الحيج .

أما إذا نظرنا إلى المسألة من الناحية الموضوعية فيمكن تفسير الضرورة والواقعية والاحتمال على أساس الضرورة العلمية كما فعل كينز (۱) في تفسيره مذهب الموجهات \_ فيكون معنى الضرورة أن تكون القضية معتبرة عن قانون كلى ثابت صالح باستعرار سواء في الماضى وفي الحاضر . فين أقول إن الكواكب تدور في مدار إهليلجى ، فإن هذا الحكم سيصدق على كل الكواكب التي سوف تهكشف مدار إهليلجى ، فإن هذا الحكم سيصدق على كل الكواكب التي سوف تهكشف وهو ما حدث فعلا ، كما هو صادق بالنسبة إلى كل ما اكتشف منها . فتل هذه الأحكام التي تعبر عن قوانين كلية تسمى الجهة فيها الضرورة ، كما في هذا القانون : المادن تتعدد بالحرارة .

أما إذا كانت القضية لا تمبر عن قانون ، وإعا تمبر عن واقعة تصادف أنها حدثت ، ولكن لم يكن حدوثها على أساس العالمية ، أى وفقاً لقانون طبيعي ضرورى

<sup>(</sup>۱) « دراسات و تمرينات في المنطق الصورى ، س ۸۸ . لندن سنة ١٩٢٨ .

فإن الجهة هنا هى الواقعية \_ فقد تصادف أنه في القرن التامن عشر في فرنسا كان الملوك جميعاً يسمون « لويس » . فليس هناك ضرورة في أن يكون أسماء ملوك فرنسا: لويس ، ولكن تصادف فقط وحدث ذلك . فهذه الأحوال التي يعبر فيها عن اطراد حوادث من نوع معين دون أن تكون هناك ضرورة في الربط بين الموضوع والمحمول تسمى الجهة فيها حيننذ بالواقعية .

أما إذا كان الحكم معبراً عن إمكان الخروج عن قانون طبيعي ضروري فهذه الحالة تكون حالة احتمال أو إمكان ، فالجهة فيها الاحتمالية . فإذا قصادف ووجدت غربان مختلفة الألوان عما نألفه ، فإن هذا تمكن الحدوث ، ويكون حدوثه مخالفاً لقاعدة مطردة فيما يتصل بألوان الغربان السود دائماً . فالإمكانية هنا تعبر عن إمكان الخروج عن قاعدة كشواذ لهذه القاعدة .

وتبماً لهذا التفسير الموضوعي للجهة يكون معني الضروري أن يكون الحكم معتبراً عن قانون طبيعي ضروري ، والواقعية تعبر عن إطراد في نوع من الحوادث ليس بينها ارتباط العلمية ، والإمكانية معناها الحروج على قاعدة مطردة أو قانون مطرد ، على أي نحوكان .

بيد أنه يلاحظ أن هذا التفسير موضوعي مادي ، أى لا يتعلق بعسورة الأحكام بل بمضمونها من حيث الواقع . فعلى الرغم من وجود خلاف بين المناطقة والعلماء في تحديد مفهوم العلمية والقانون الطبيعي ، فن الممكن القول إن الغظر في الأحكام سيكون نظراً في مضمون الأحكام ، لا في الصورة . إذ لكي أعرف أن هذا الحكم يعسبر عن قانون ، وبالتالي تسكون الجهة فيه الضرورة ، فلا بد أن أكون عالماً بالطبيعيات . وينتسب البحث في هذه الناحية إذن إلى علم المناهج ، أوإلى المنطق الاستقرائي أكثر من انتسابه إلى المنطق الصورى إن كان لا يزال ينتسب البعث أليه حقاً . وعلى هذا فإذا كان نظر المنطق الصورى إلى صورة الأحكام دون مادتها إليه حقاً . وعلى هذا فإذا كان نظر المنطق الصورى إلى صورة الأحكام دون مادتها

فَلَا يَمْكُنُ أَنْ نَطْبَقَ فَكُرَةً الْجَهَّةِ بَهٰذَا اللَّهٰى المُوضُوعِي . وَلَكُنْ يَلَاحَظُ مَع ذلك أن من المكن أن نعّـبر عن الجهة بألفاظ تدلّـنا مباشرةً على حقيقـــة الجهة ، فنستخلص من هذه التعبيرات – بطريقة صورية – كلُّ ما تريد معرفته عن ارتباط الأحكام بعضها ببعض من حيث الجهة . فالحال هنا كالحال في السلب والإيجاب : فإنني لا أستطيع معرفة صحة القضية السالبة أو الموحية من مجرد الصورة، ولكن أستطيع ــ عن طريق النظر في الدلالات أو الأسوار ألدالة على طبيعة السلب والإيجاب -- أن أرتب القضايا وأركبها بعضها مع بعض حتى يمكن تكوين أقيسة وبراهين بصرف النظر عن وجود إشارة خارجية موضوعية تدل عليها هذه الأحكام أو القضايا ، فيمكن أن يُعبِّرُ عن الضرورة بقولنا: « ١ ° كما هي ، هي ت » أما الواقعية فيمكن التعبير عنها بجعل القضية خاليـة من الجهة أي مطلقة . والاحتمالية ُيعتَّر عنها بقولنا : « ا يمكن أن تكون - » . كما يمكن من ناحية أخرى أن نعبر عن الجهة بواسطة النظر في الإضافة بأن يقال إن القضايا الحملية تعـمر عن الواقعية أي إنها بخلوها من الجهة لا تمير إذن عن الضرورة أو الاحتمالية ، وإعا تقرر الأشياء فهي تعر عن حالة واقعية . أما القضية الشرطية فهى وحدها الصالحة لأن تطلق عليها الجهة ، ويقصد بالشرطية هنا لا الشرطية الحقيقية بل الشرطية الاحتمالية . `فالشرطية الاحتماليـة تَعَبَّر عن الضرورة بأن يقال : « إذا كان هذا الشيء ب فلا بد أَنْ يَكُونَ حَ » ، ويعلَّم عن جهة الإمكان بقولنا : « إذا كان هذا الشيء ف فيمكن أن يكون ح » . أما الحلية على الصورة : « إ هي س » فتعبر عن مجرد الواقعية . ومع ذلك يلاحظ أن هذا ليس بصحيح داعًا إذ نجد بين الحلية مَا يَدَلُ عَلَى الضَرُورَة ؟ فالـكلية الوجبة : «كُلُ ا هَى ف » بَغِيرِ عَنْ ضَرَوْدِةً ؟ لأنها تمبر عادة عن قوانين ، والقوانين كلية ثابتة . فمن ناحية تفسيرنا للضرورة من الناحية الموضوعية لا يمـكن أن تخرج هذا النوع من جهة الضرورة من الناحية المرورة من الناحية المعرورة من المنا

 • • • وإذا نظرنا فيما أنت به فكرة المـوجهات نجـد أنها لم تأت بشيء . ففيما يتصل بالضرورة تجــد أولاً أن الضرورة لا نــكاد نفهم المقصود بها : هــل يقصد مجرد الضرورة الواقعية ، بمعنى أنها هي انطباق الحكم على أشياء واقعية عرفت بالتجربة ؟ أو يقصد بها أن تُكون معبِّرة عن أحــوال الترامية يضطر فيها الإنسان إلى القول بشيء ما ؟ فمن الناحيه الأولى يلاحظ أن الأحكام الواقعية ليست هي الضرورية باستمرار ؛ إذ قيـد لا يكون الحــكم متوقفاً على واقعة . ومع ذلك نعد هذا الحكم ضرورياً ، فالعقائد الإيمانية بالنسبة إلى أي مؤمن تعبُّر عن حقائق ضرورية بالنسبة إليه ، ومع ذلك هو لم يشهدها عن طربقالتجربة . لا يمكن إذن أن نفسر الضرورة بمعنى القيام على الأحكام الواقمية . ففارق بين الأحكام الضرورية ، وبين الأحكام الواقعية · وكذلك الحال بالنسبة إلى القصد مَن فَكُرَةُ الواقعيةُ ، فنحن لا نستطيع بيان هذا القصد ، فقد يحكم ألإنسان تبماً لعوامل سابقة ، أو يقول بحكم لا يقوم على أمور شاهدها بنفسه ، ومع ذلك يقول عنها إنها أقدوال واقمية . وكذلك نجد أن فكرة الإسكانية ليست واسحة ، لأن معناها إمكان الحكم بكذا أولا كذا ، فهي حال وسط بين السلب والإيجــاب . والحكم إما أن يكون سلباً أو إيجاباً ؟ أما أن يكون بين بين فلا . ففكرة الإمكانية من هــذه الناحية غير صحيحة . ولكن يمكن أن يقال إننا نقصد بالإمكانية التعبير عن حالة الاستفهام . والواقع أن الجل الاستفهامية لا تعلُّبر عن حكم لأنها جَلَ إِنشَائِيةً ، وهي ليست بقضايا بمعنى الـكلمة لأنه لايوجد فيها حـكم بإثبات شيء أو نفيه . كما لا يمكن أن نعرف مدى الإسكانية من الناحية الصورية ، إذ لهـ أ درجات: ففيها ما يقرب من اليقين ، وفيها ما يقرب من الشك ؛ وهي لا يمـكن أن يعبر عنها بطريقة صورية .

لهذا نستطيع أن نقول إن فكرة الجهة فكرة غامضة ولا تنتسب إلى

المنطق الصورى ، وكما يقول جوبلو<sup>(۱)</sup>: لا توجد جهة للا حكام وإنما توجد أحكام المعية .

## السكيف

• ٩ - كل حكم إما أن يكون مصوعا في صيغة النبي، أو في صيغة الإيجاب. والأصل في كل حكم أن يكون إيجابياً، لأن كل حكم هو ربط حد بآخر، وهدا الربط لابد أن يكون ربط إيجاب لا ربط تناف، ولهدذا اعتاد الناطقة منذ القدم أن يقولوا إن الحكم المنتي هو نتى لحسكم إيجابي، فيها أقول: هدذا الكتاب ليس بأبيض — فإن الأصل في هذا الحكم أنى تصورت أن إنسانا نعته بصفة البياض، فأنكر عليه هدذا القول، فكأن كل حكم سلمي استنكار لحكم البياض، فأنكر عليه هدذا القول، فكأن كل حكم سلمي استنكار لحكم إيجابي، ومن هنا قال برجسون إن الحكم الإيجابي حكم على شيء، أما الحكم السلمي فهو حكم على حكم على الشيء، ومعني هدذا أنني في حالة الإيجاب أحكم على شيء ما، أما في حالة السلب فإنني لا أحسكم على شيء وإنما أحكم على حكم على شيء ما، أما في حالة السلب فإنني لا أحسكم على شيء وإنما أحكم على حكم على ثن يقال على الشيء فأنفيه هنه و

ومع هذا فإن هذا الرأى يحب أن نُمدُّله ، فليست كل الأحكام الإيجابية ابتسداءً وبطبيعها ، إيجابية ابتسداءً ، وليست كل الأحكم السلبية استنكارية ابتداءً وبطبيعها ، وإعما كل شيء يتوقف على القصد من الحكم . فهل أقصد منه أن أرد على سؤال إنسان ؟ أو هل أقصد مجسرد إعطاء معلومات وتقرير حقائق ؟ إذا كنت أقصد الأول فإن الحمكم الإيجابي والسلبي يكون دائما ردا واستنكاراً وإن كنت أقصد الثاني فإن الحمكم السلبي والإيجماني أيضا لا يراد به الاحتجاج ، كنت أقصد الثاني فإن الحمكم السلبي والإيجماني أيضا لا يراد به الاحتجاج ، معلومات إيجابية . كذلك نجمد أن كثيراً من الأحكام هو من النوع الذي يسمونه الأحكام السابقة préjugés وهدذا النوع من الأحكام

<sup>(</sup>١) « يحت في المنطق » ص ١٦٤ . .

يكون عادة إيجابيا ، ولكنه في حقيقته سلبي : لأننى في هذه الحالة لا أتبين صحته في وضوح إلا بعد تفكير طويل ، وبعد التفات ومراجعة للقيم التي سِرْتُ عليها من قبل دون أن أفهمها بطريقة عقلية ،

وعلى كل حال فيمكن أن يقال إذن بوجه عام إنه ليس من الضرورى أن يكون الحلكم السال احتجاجا ضد حكم ممكن ' بل يصح أن يكون السلب ابتداء وبالوضع الأول من أجل إعطاء معلومات بصرف النظر عن الرد على سؤال شخص يضع الشيء موضع التساؤل . كا أنه ليس من الضرورى أن يكون الإيجاب مجرد إيجاب وتقرير حقائق بصرف النظر عن وضعها موضع التساؤل ، فقد تكون أحيانا إجابات ، وبذلك تكون ردوداً واحتجاجات ضد أحكام منفية ، فيأتى الإنسان بالإيجاب كي يؤكدها .

17 - فكأن الحكم ينقسم من حيث الكيف إلى: (١) حكم سلى و (٢) حكم ياب . ولكن كنت في لوحة المقولات التي عرضناها من قبل قال بنوع ثالث ينقسم إليه الحكم من حيث السكيف وهو الهر محرود. فا هي حقيقة هذا النوع من الحكم ؟ هنا يجب أن نفرق بين نوعين من المنطق في دراسة الأحكام من حيث السكيف في المنطق الصوري يقوم على أساس قانون عدم التناقض الذي يقول الله لا يوجد بين الشيئين المتناقضين وسط ، فلا وسط بين السلب والإيجاب ، ولهذا لا يقول بنوع ثالث من الأحكام من حيث الكيف ، بل يقول إن القضايا أما سالبة وإما موجبة فقط . أما المنطق المتمالي ، أعنى الذي يقوم على أساس الوجود ، ابتداء من السلب حتى الايجاب . ولما كان في الوجود وسط بين الوجود والمدم هو التغير والمسيرورة ، فقد قال أيضا بوجود نوع ثالث يغاظر هذا القسم الثالث من الوجود وهو فقد قال أيضا بوجود نوع ثالث يغاظر هذا القسم الثالث من الوجود وهو

الأحكام اللا محدودة . ولما كنا نعرض هنا المنطق الصورى فحسب ، فليس لنا أن نتوسع فى بيان هذا المنطق المتعالى ، ولكن ليس علينا مع ذلك أن ترفض البحث بعض الشيء فى هذا النوع الذى قال به كمنت لعل فيه ما يفيد فى إيضاح كثير من مسائل المنطق الصورى فى هذا الباب . أما الحكم اللامحدود فيعرفه كنت بأنه الحكم الموجب الذى يكون محموله سالباً مثل أن نقول أهى لا س . ونلاحظ فى طريقة وضع الأحكام ، بل وفى اللغة العادية نفسها وجود هذا النوع ، والواقع أننا كثيرا ما نلجأ إلى مثل هذا النوع من الأحكام ، بل نلجأ إلى أكثر من ذلك ، فترى أن الحكم (١) إما أن يكون موجبا ذا محمول موجب مثل الحي س ، (٢) أو سالباً ذا محمول ساف مثل اليست س (٣) أو سالباً ذا محمول ساف مثل اليست س (٣) أو سالباً ذا محمول ساف مثل المهم لا . المهم لا ساف مثل المهم لا . . .

ونمبر في اللغة العادية أحياناً بكل هذه الصيغ وإلى جانب تعبيرنا عن (١)، (٢) وهو الاستمال العادى في الإيجاب والسلب ، نعبر أيضا عن النوع الناك الرابع حيما نقول : هذا الشّعر خلو من العاطفة — كما نعبر عن النوع الثاك فنقول هذه اللهجة ليست خِلْوا من الحدة . بل قد نلجاً في اللغة إلى أكثر من هذا خصوصاً في لغلة المجاملة ، فهى لغة ملتوية ، والتواؤها بالدرجة التي يكون فيها الفارق بين المجامل والمجامئل .

ولكى نُفَسِّر التعااء اللغة إلى مثل هذه الأحكام اللامحدودة نستطيع أن نقول إن اللغة قد مرت بأدوار كانت فيها لا تستطيع أن تعبر عن بعض الأشياء بطريقة إيجابية ، فكانت تضطر إلى استخدام ألفاظ منفية ، ولكن يقصد بها أحكام إيجابية . فالألفاظ المنفية في هذه الحالة تعبر عن خطوة متوسطة أو أولية مرت بها اللغات حين كانت عاجزة عن التعبير عن بعض الأشياء بطريقة إيجابية . ولكن استعال اللغة لهذا النوع من الأحكام يؤدى إلى كثير من الخلط ولكن استعال اللغة لهذا النوع من الأحكام يؤدى إلى كثير من الخلط

والسفسطة ، فكثير من مشاكل تاريخ الفلسفة حول بعض المسائل ينحل إلى مجادلات عقيمة حول بعض الألفاظ المنفية . فمثلا فكرة « اللامتناهي » ، هذه الكلمة يبدو في ظاهرها أنها منفية ، ولكنها في الواقع إيجابية ، وذلك لأننا مثلا فيا يتصل بإضافة هذه الصفة إلى الله باعتبار أن الله هو اللامتناهي ، فإن الأصل هنا أن هذه الـكلمة نني للتناهي ، والتناهي نني للاطلاق أو الـكمال ، فَكُأْنَ لِدَينًا هَنَا إِذِنَ نَفَى َ نَفَى ، أَى إيجابًا . فالمقصود في الواقع بهذه الحكامة هو : <u>الكمال المطلق</u> . ولكنها تستخدم أحيانا عمني ما له حدث ، ولكن هذا الحد يمكن امتداده باستمرار ، أي ما له حد ولكنه غير معلوم ، والأولى في هذه الحالة أن يسمى باسم اللا محدود . ولو أن الألفاظ حددت ورجعنا إلى الاسم الإيجابي ، لما أثير كثير من المناقشات التي تثار حول معنى اللامتناهي . – وكذلك الحال في مسألة خاود النفس immortalité فنجد أن هنا نفياً لموت النفس ، والموت نغي للحياة ، أي إن هذا اللفظ immortalité نَفَى أَنْ نَفَى ، أَي إيحاب ، أَي بِمَا • النفس بعد زوال البدن ، ولكن الذين حاولوا البرهنة على خاود النفس ظنوا أنهم هذا بإزاء قضية سالبة ، فأدلوا ببراهينهم الحاصة ببساطة النفس ، وأن البسيط لا ينحل ، وزعموا أنهم ببراهيمم على هذه القضية السالبة قد برهنوا على هذه القضية الموجبة الحقيقية ، وهي أن النفس تبقى بعد زوال البدن ، بينًا هم لم يبرهنوا إلا على أن النفس لا تفني بفناء البدن ، أي إنهم يرهنوا على عدم الفنام ولم يبرهنوا على البقاء(١) .

فق مثل هذه الأحوال نجد أن اللغة توهمنا بخلاف ما يقصد إليه الإنسان من وراء القضايا التي يزكبها . والواقع أن هذه القضايا اللامحدودة بجب أن تمد قضايا سالبة ، أما عدم محدوديتها فيصدر عن تصنع لغوى أو بحوى يوهمنا أن

<sup>(</sup>١) راجم جبلو: مبحث في المنطق ص ١٦٨ – ص١٧١ . باريس سنة ١٩٢٩ .

القضية موجبة ، وهي في الواقع سالبة . وهذا يتضح إذا ما نظرنا في ماهية الحكم، فنجد أن الحكم لا يقال السلب أو الإيجاب إلا عليه هو وحده ، أي إن السلب والإيجاب لا يتملقان بالألفاظ أو التصورات ، بل بالقضايا أو الأحكام ، فلا داعي لإفراد القضايا التي يكون محمولها منفياً باعتبارها قضايا من نوع خاص يختلف عن القضايا السالبة .

وخلاصة هذا أنه لا يوجد في المنطق الصورى إلا السلب والإيجاب فحسب ، أما الدرجات المتوسطة فلا توجد فيه ، وذلك لأن المنطق الصورى يقوم على أساس قانون التناقض ، الذي يقضى بعدم وجود وسط بين السلب والإيجاب، فالقضية إما سالبة أو موجبة .

# ال\_\_\_كم

٦٢ - تنقسم القضايا أو الأحكام من جهة الكم إلى قسمين :

(1) <u>قضية بكون فيها الحكم أو السفة التي بدل عليها المحمول منطبقة</u> على كل أفراد الموضوع.

(ب) وقضية يكون فها الحكم أو الصفة التي يعبر عنها المحمول منطبقة على جزء غير محدد من الموضوع وتسمى الأولى كلية ، والثانية جزئية . فالقضايا من ناحية الكم تنقسم إلى كلية : وهى التي ينطبق فيها المحمول على كل الموضوع — وجزئية : وهى التي يكون فيها المحمول منطبقاً على جزء غير محدد من الموضوع . ويتصل بهذا التقسيم تقسيم القضايا من ناحية الماصدق . وهنا تنقسم القضايا إلى شخصية وجمية ، والشخصية هى التي يكون فيها الموضوع شخصاً معيناً ، والحمل ينطبق على الشعنص بأكله . فإن هذا النوع من القضايا يدخل في رعداد القضايا السكلية لأن القضية السكلية يكون محمولها منطبقاً على يدخل في رعداد القضايا السكلية لأن القضية السكلية يكون محمولها منطبقاً على

كل أجزاء الموضوع ، والمحمول فى القضية الشخصية ينطبق على كل الموضوع ، وهو وحدة لا تقبل القسمة \_ فإذا قلت : محمد إنسان ، فإن صفة الإنسانية تدل على محمد كله ..

اما القضية الجمعية فلما عدة صور ؛ فهي أحياناً تكون استفرافية ، عمني أن الحكم يدل على كل فرد على حدة ، فإذا قلت : مجلس النواب صدَّق هذا القانون . فني هذه الحالة نجد أن كل فرد من أعضاء المجلس قد أعطى صوته على هذا القانون . فالحكم هنا يتعلق بكل فرد على حدة ، فهو جمعي استفراق . فالقضية في هذه الحالة جمية استفراقية ، ولكن إذا نظرت إلى مجلس النواب ككل ثم حكمت عليب حكا ينطبق على الكل لا على كل فرد على حدة فقلت : مجلس النواب اجتمع كا ينطبق على الكل لا على كل فرد على حدة فقلت : محلس النواب اجتمع لإعلان الحرب ، فالحكم هنا متعلق بمجلس النواب ككل لا عليه كأفراد . ومن الواضح أن القضية هنا شخصية ، لأن الاسم الجمي هنا قد استخدمته ككل الواضح أن القضية علماً .

ولننظر بعد هذا في هذه القضايا ، بعد أن قسمناها تقسيا عاماً . ولنبدأ بالقضية الكلية :

٣٧ - القضية الكلية: هذه القضية من حيث مدلوها تعبر عن ثلاث أحوال: الأولى حينا تعبر عن مجموع أفراد محدودين أسردهم الواحد بعد الآخر، وتكون القضية الكلية هنا قضية إحصائية، فإذا قلت مثلا: أبو بكر، وعبر، وعبان، وعلى مع الخلفاء الراشدين وعلى هذه الحالة قد أحصيت عدد الخلفاء الراشدين ثم وصفتهم بهذا الوصف. والقضية هنا تدل على إحصاء أفراد ولا تدل على قانون أو توافق في الوجود، فهمي كلية إحصائية.

ولكن قد تكون البكلية ثانياً معبرة عن اطراد في جملة أحوال بلازم بمضها

بعضاً. فإذا قلت مثلا: إن النرجس أبيض وأصفر ، أو كل نرجس أبيض أو أصفر أو هما معاً ، وإذا قلت : إذا أمطرت السماء ابتلت الأرض ، أو كلا عطر السماء تبتل الأرض \_ فا ينى فى كل هذه الأحوال أعبر عن شىء مطرد دون أن تسكون هناك رابطة علية تربط بين هذه الأجزاء المكونة للقضية . فالقضية السكلية هنا تعبر عن اطراد لا عن انصال على ومن المكن أن نسمى هذه القضية كلية اطرادية .

ويمكن أن تكون الكلية معبرة عن قانون أو رابطة عِلية بين حادث وآخر نامج عنه فإذا قلت : كل الأجسام ذات ثقل ، كل جسم ينحذب إلى الأرض . فني هذه الأمثلة أعتبر عن قوانين أو رابطة عِلَية ضرورية . فالقضية الـكلية هنا كلية ضرورية

فالقضية السكلية إذن إما أن تعبر عن إحصاء أو اطراد أو تعبر عن عليتة ولكن لا نستطيع أن عبر من الناحية الشكلية الصرفة بين هذه القضايا ، وإعا يمكن ذلك فقط من الناحية المادية بإ إذا لجأنا إلى بعض الرموز التي تعبر عن كل حالة من هذه الأحوال الثلاثة على حدة ، ولكن هذه الرموز هي الخاصة بالموجهات . إذ الملاحظ أن القضية الأولى والثانية تعبر عن القضايا الواقعية ، والقضايا الثالثة المن فكن القضايا الضرورية ، وحينثذ ينطبق على هذه ما وجهناه من نقد إلى فكن الموجهات .

٦٤ - القضية الجزئية : أول المشاكل المتصلة بهـذا النوع هي تلك المتصلة بسور القضية الجزئية وهواللفظ « بعض » . وهذا اللفظ فى العادة يدل على معنيين :

ا - بعض : عمى ليس «لا » ، وليس «كل » أى عمى ننى « لا » وننى «كل » أيضاً . فا ذا قلت بعض المصريين مسيحى فإننى أقصد نفى أن لا يكون أحد من المصريين مسيحياً كما أقصد نفى أن يكون كل المصريين مسيحيان .

- يقصد من « بعض » مجرد نفي « لا » بصرف النظر عن نفي « كل» أي النفي « لا » دون أن أنفي « كل ». فإذا قلت مثلا : بعض طلبة الجامعة حصل على التوجيهية فإن هذا لا يتنافي مع قولى : كل طابة الجامعة حصلوا على التوجيهية . ونلاحظ أننا في الاستمال العادي عيل إلى الاستمال الأول ، فنفهم من « بعض » مجرد نني « لا » ونني «بعض» أيضاً . ف « بعض » معناها في هذه الحالة ابتدام من الواحد حتى المقدار الذي هو أقل مباشرة من الكل ، لا الكل أيضاً كا هو في الثال الأول . — ولكن المناطقة عيلون إلى تفسير « بعض » بالمعنى الثاني ويقولون إن «بعض » تنني «لا» دون أن تستلزم نني «كل » ، وإعا كل قصدهم في هذه الحالة أن نقرر وجود أفراد متصفين بصنة ما ، مع إمكان أن كل الأفراد متصفون بها فهذا هو الاستمال المنطق للسور « بعض » ولكن مناطقة آخرين أخذوا بالمعنى الأول العادي وهم أصحاب نظرية كم المحمول .

أما القضية الجزئية فالمرم فيها أنها تدبر عن عدد غير محدود من الأفراد . فايس المهم فيها عدد الأفراد ، وإعاكون عددهم غير معين . وينقد بعض الناطقة مثل بوزانكيت (١) Bosanquet القضية الجزئية قائلا إنها قضية غير علمية لسبين :

۱ — أنها تعبر عن وصف ناقص ؟ ۲ — أو تعبر عن إحصاء غير تام ، فقد يدفعنى الإهال إلى عدم وسف الشيء وصفاً كلياً فأ كتنى بأن أقول: « بعض الخرضار » أو قد لا أستطيع إحصاء جميع الأفراد لقصور في النهج ، فأ كتنى بوصف بعض الأفراد دون الدمض الآخر ، ومهما مكن الأمر فالقضمة الحزئية ليست علمية لأنها لا تقوم على إحصاء شامل . ويرد على هذا كين (۲) بقوله: إن القضية الجزئية فائدتين:

<sup>(1)</sup> Essentials of Logic, pp.116-117

<sup>(2)</sup> Formal Logic, § 66, pp. 101-102

١ ــ فالمقصود بها غالباً أن تكون نفياً لأخرى أولى من أن تكون وصفاً لحالة إيجابية ؟ وبذلك تكون الجزئية الموجبة نفياً للـكلية السالبـة ، وتكون الجزئية السالبة نفياً للـكلية السالبة نفياً للـكلية الموجبة .

٧ \_ أحياناً قد لا تهم معرفة الكل بل معرفة البعض ؟ فإذا كنت أريد السنر من القاهرة إلى الفيوم عن طريق السيارات ، فكل ما يعنيني أن أعرف أن هناك سيارات ما بين القاهرة والفيدوم ، دون أن أهتم بأن تكون كل السيارات عر بالفيوم ، فأقول : « بعض السيارات بذهب من القاهرة إلى الفيوم » ففائدة القضية الجزئية هي التعبير عن حالة لا يهمني فيها أن أعرف الكل ، بل إثبات وجود شيء فقط ، ويلاحظ كذلك أن القضية الكلية المطلقة لا تكاد توجد ، لأن القضية الكلية تتكون من إحصاء الجزئيات والجزئيات لا تتناهى ، ولهذا يبقى في كل قضية كلية نوع من الشك أو الاحمال ، ومن هنا قيل : إن لكل قاعدة شواذ ، فالقضية الكلية الكلية لا تُحرف من الشك أو الاحمال ، ومن هنا قيل : إن لكل قاعدة شواذ . فالقضية الكلية الكلية لا تحرف من الشك أو الاحمال ، ومن هنا قيل : إن لكل قاعدة شواد . فالقضية الكلية الكلية لا تعرف عن حقيقة الوجود ، بل هي تعبير مصطنع يستخدم في التفاهم .

• القضية الشخصية : هي القضية التي يكون الموضوع فيها شيئاً مفرداً ، أي فرداً داخلا في نوع غير قابل لأن يكون نوعاً بدوره ، كقولنا : محمد رسول الله الموضوع هنا شخص مفرد واحد لا يدخل تحته أفراد آخرون . ويلاحظ في هذه القضايا أن الحمل متعلق بكل الموضوع ، ولو أن كله «كل» لا تستعمل بدقة في هذه الأحوال ، وعلى كل حال في فالحل لا يتعلق بجزء غير معلوم بل بشيء معلوم كلى ، ولذلك لم تكن القضية في هذه الحال جزئية ، فيبتى إما أن تكون كلية أو نوعاً يضاف إلى القضية الكلية والجزئية . وأغلب المناطقة يعدون الشخصية كلية لأن يضاف إلى القضية الكلية والجزئية . وأغلب المناطقة يعدون الشخصية كلية لأن فرداً الأصل في الكلية هو أن يكون الحل منطبقاً على كل الموضوع سواء أكان فرداً أم عدة أفراد . فلما كان الحل في الشخصية يصدق على كل الموضوع ، فهي تعبد قضية كلية .

ولكن هاملتون برى التفرقة بين الكلية والشخصية على أساس أن الكلية يكون الحل فيها متعلقاً بكل غير منقسم ، بينها هسو في الشخصية متعلق بوحدة لا تقبل القسمة ، والواقع أن هذا الرأى وجيه إلى حد كبير ، خصوصاً وأن اعترافنا باستقلال القضية الشخصية سيفيد بعض الخواص النطقية ، وبالأخص في القياس حيث سيظهر أن ما يصدق على الكاية قد لا يصدق على الشخصية ، والمكس .

٣٦ – القضية الجميـة والقصية العددية : رأينـا في حالة القضية الـكلية أن السور هـو اللفظ «كل» ، وفي حالة القصية الحـزئية السـور هو اللفظ « بعض » . وقد نستعمل أحيابًا ألفاظاً غير هذين اللفظين للـدلالة على سـور القضيه ، فقـ د نستِعمل اللفظ <u>« معظم »</u> واللف<u>ظ « أقلّ » </u> فنقول : « معظم الطلاب نجيح » ، ونقول كذلك : أقلية الطلاب هم الذين حصاوا على درجة الامتياز . فنجد في هذه الحالة أن الأسوار تــدل على غير الدلالة التي دل علمها السوران السابقان <u>الاكل» ، « بعض )</u> . ومسم أن الأسوار في هذه الحسالة تدل على الجزئية لأنها لا تدل على الكلية ، فإن الأسوار تدل هنا على شيء محدد بعض التحديد بينا في حالة السور « بعض » لا يكون كم الموضوع عـدداً بالدقة أي بأي محـــو من التحديد كما قلنا في تمريفنا للقضية الجزئية ، ومن هنا فإن بعض التركيبات التي يمكن إجراؤها على القضايا ذات الأسوار: « معظم » و « أقـل » قد لا تتم بالنسبة إلى القضايا التي يـكون سورها اللفظ « بعض » . فثلا إذا قلنا : « معظم الناس مرتكبون للخطايا » ، « معظم الناس سينجون من المقاب الإلهي » ... فني هـذه الحالة نجـد أن من المكن أن نستنتج من هـذا أن بمض مرتكبي الخطايا سينجون من المقاب الإلهى. فإذن من المكن في هـ في الحالة استنتاج شيء . - ولكن إذا كان السور هو

« بعض » فليس من المكن هذا الاحتنتاج ، لأن العلة في الاستنتاج هي أنه لا بد من وجود شيء مشترك في حالة «معظم» ، أما في حالة «بعض» فقد يوجد اشتراك وقد لا يوجد . ومع ذلك فالمناطقة عدا هاملتون وديمور جن (١) لا يريدون الاعتراف بهذه الأسوار ، مضيفين إياها إلى القضية الجزئية .

أما القضية العددية فهى التي يسكون الموضوع فيها محدوداً حزئياً بطريقة معينة . فإذا قلفا : ثلاثة أرباع الطلاب مجحول ، فالكم هنا محدود ، فلا نستطيع بالدفة أن نقول إن القضية جزئية . ولا نستطيع أن نقسول إنها كاسية ، لأننا إذا اعتبرنا أن الموضوع هـو الطلاب ، فإن المحمسول لا ينطبق عليهم كامهم ، ومن هنا لا تعد قضية كلية . ولهذا يمكن أن نفرد لهمذه القضية نوعاً حاصاً ، أو نعدها قضية كلية أو جزئية . فإذا اعتبرناها كليمة اعتبرنا صيغة الكم جزءاً من الوضوع ، وإذا اعتبرناها كليمة موراً للقضية والموضوع هو الطلاب .

- القضية المهملة والقضية التي لا يعبر فيها عن سور تستمر بالقضية المهملة . فإذا قلنا : « الانسان فان » فإننا لم نعستر عن السور الذي يدل على السكلية ولذلك تسمى مهملة . وفي الاستمال المادي نحن نستخدم القضية المهالة على أنها كلية . فيها أقول : « الانسان فان » لا انظر إلى الناص فانون . ولكن المناطقة يميلون من باب الاحتراس التام إلى النظر إلى القضية المهالة على أنها جزئية ، على الأقل في أسوأ الأحوال .

والكيف معاً ، وإلا كان الكم مزدوجاً وكذلك الكيف ، فإن القضايا في والكيف ، فإن القضايا في معاً ، وإلى كان الكم مزدوجاً وكذلك الكيف ، فإن القضايا في معا أربعة أفسام رئيسية ، وذلك أن القضية من حيث الكم تنفيم

<sup>(1)</sup> De Margan ; Formal ogic, 58

إلى كلية وحزئية ، ومن حيث الكيف تنقسم إلى موجبة وسالية . كلتا الناحيتين فسنجد لدينا القصايا الأربع التالية :

۱ - كلية موجهة ؛ ۲ - كلية سالبة ؛ ۳ - جزئية موجهة ، ۵ - جزئية سالبة . والأولى يرمز إليها بالرمز «ك» والتانية «ل» ، والتائة « س» ، والرابعة « س» ، وفي الإفرنجية يرمز لها بالحروف A. E 1. O وهذه الحروف الأخيرة مأخوذة من الحرفين المتحركين الأولين في اللفظين Affirmo, nego .

أماالسور في السكلية الموجبة فهو «كل» فتكون صورة القضية الأولى هي : كلع هي ح وسور الجزئية الموجبة هو اللفظ بعض وصورتها : بعض ع هو ح ، وسور الجزئية السالبة هو اللفظ « لبس بعض فتكون صورتها : ليس بعض ع هو ح ،

#### الاس\_\_\_تغراق

79 استفراق حد فى قضية معناه أن يكون الحل متملقاً بكل الأفراد الذين للم عليهم اللفظ أو الحد" وعدم الاستغراق معناه أن الحمل ينطبق على جزء غير معين من الحد. فإذا قلنا مثلا : «كل إنسان فان » فإننا بجد أن الحل هنا ينطبق على كل أفراد الرضوع بيها لفظ «إنسان » ينطبق على كل أفراد الرضوع بيها لفظ «إنسان » لا يشمل جيم «الفانين » وعلى هذا فإن الموضوع هنا مستغرق دون الحمول و نحن لو نظرنا فى القضايا الأربع الرئيسية من هذه الناحية وجدنا أولا "أنه في حالة الكلية الموجبة كما يبدو من المثال السابق الحمل ينطبق على كل الموضوع » بيها جزء فقط من المحمول هو الذي ينطبق عليه الحكم ، ولذلك كانت القضية الكلية الموجبة تستغرق موضوعها فقط . أما فى الكلية السالبة فإننا نجد أن كلا من الموضوع والمحمول مستغرق فيها . فإذا قلنا مثلا : « لا كذوب مصدق » - فإن الموضوع والمحمول مستغرق فيها . فإذا قلنا مثلا : « لا كذوب مصدق » - فإن

و لا كذوب مصدق » فإن الحكم هنا يتعلق بكل الكاذبين وبكل من ينطبق عليهم صغة الصدق ، بمعنى أنه لا واحد من الكاذبين داخل ضمن المصدقين ، كما أنه لا واحد ضمن المصدقين داخل ضمن الـكاذبين . وعلى هـــذا فإن الـكلية السالبة تستغرق موضوعها ومحمولها . أما الجزئية الموجبة فالحكم فيها ينطبق سواء بالنسبة إلى الموضوع وبالنسبة إلى المحمول ، على جزء غير معين فحسب ، ما دمنا نفهم اللفظ « بعض » بمناها المنطق أى « بعض » ويصبح « كل » . فإذا قلنا مثلا : يعض أوراق الشجر تسقط في الخريف ، فإننا نحكم هنا فيا يتصل بأوراق الشجر وهو الموضوع ، على جزء منه غير محدود ، كما أننا نجد أن السقوط في الجزئية يتعلق بجزء غير معين أيضاً من الأشياء التي يحدث لما ذلك ، وعلى هذا فكل من الموضوع والمحمول غير محدد ، وبالتالى غير مستغرق . أما في حالة الجزئية السالبة فإننا نجد أن المحمول مستغرق بينما الموضوع غير مستغرق ، فإذا قلنا مثـــلا : ﴿ لَيُسَ بِعُضَ الكتب بمفيد » فإن الحسيم فيما يتصل بالموضوع متعلق ببعض الكتب دون البعض الآخر أي بجزء غير معين من هذا الموضوع ، فهو غير مستذرق . أما بالنسبة إلى المحمول فنجد أن صفة عدم الإفادة مسلوبة كلها من هذا البعض غير المحدد من الكتب. وعلى هذا فإن القضية السالبة الجزئية نجد أن الموضوع فها غير مستغرق والمحمول وحده هو المستغرق .

ويمكن أن نلخص هذا في صورة إجالية بأن نقول : ك تستغرق موضوعها فقط ، ل تستغرق الوضوع والمحمول ، ب لا تستغرق شيئًا ، س تستغرق محولها فقط . ونستطيع أن نقول إن السكلي يستغرق موضوعه فقط ، والسالب يستغرق محوله فقط .

أن له كُمًّا ، وذلك لأننا حين الحل ندخل أفراداً ضمن أفراد أخرى ، أي إننا ننظر إلى كلِّ من الموضوع والمحمول باعتبار أن كلاَّ منهما يكوُّن صنفاً أي طائفة من الأفراد ، والحمل ليس إلا إدخال أفراد في أفراد ، ومعنى ذلك أننا نفكر داعمًا في الهمول باعتبار أن له كمًّا ، وفي حالة الحمل سواء بالإيجاب والسلب ندخل كل أو بعض أفراد الموضوع أو نستبعدها عن كل أو بعض أفراد المجمول ، فكأن الحمل يرتد في النهاية إذن إلى وضع صلة بين أصناف . ولما كان الحكم يجب أن يعبِّبر بوضوح عن كل ما يجرى في الذهن ، فإن من الضروري إذن أن نعبِّبر عن كم المحمول ، ما دمنا نفكر في المحمول دأعاً باعتبار أن له كما . ومع هذا ، ولما كانت اللغة مقتضبة داعاً ولا تعبر عن الفكر بدقة وشمول ، كان من الضروري إن نُدُمَــُ يُر نحن في المنطق عما لا تعبر عنة اللغة بوصفها لغة ، وتبماً لهذا نعظى للمحمول كمَّا مُعَــُهُمَّا بسور معين كما نفعل ذلك تماماً بالنسبة إلى الموضوع . فنحن إذا قلبًا مثلاً: « كل إنسان فان » ، فإننا نأتى بالصنف « إنسان » وندخله في صنف أكبر منه يشمل الإنسان وغير الإنسان . وتبماً لهذا ستكون الصلة بين الموضوع والمحمول في هذه الحالة صلة جزء إلى كل ، أي إن المحمول أعمُّ من الموضوع ، وتبعاً لهذا لو أننا أردنا أن نعيُّر عن هذا في اللغة صراحة لوجب أن نقول : كل إنسان هو بعض الفانين ، وكذلك الحال في يقية القضايا يجب دائماً أن نعسِّر عن المحمول من الناحية الكدّية ما دمنا عيل داعاً إلى التفكير في المحمول على أساس أن له كمًّا ، وتبعاً لهذا كله يستبدل هاملتون بالتقسيم الرباعي تقسم آخر تُـمُـانيًّـا على النحو التالى:

١ – موجيـة كل كلية : وهى التى يكون فيها كل من الموضوع والمحمول مستغرقاً ، والسور فى هذه الحالة بالنسبة إلى الموضوع والمحمول هو السور «كل» ، ومثالما : كل مثلث هو كل ذى ثلاثة أضلاع ، كل إنسان

هو كل حيوان ضاحك ، ويرمز لها بالصورة : كل ع هى كل ح ويشار إليها بالحرف U .

٣ ــ موجبة كل جزئية ، ومثالها : كل إنسان هو بعض الفانين ، ويرمز لما بالصورة كل ع هي بعض - ، ويشار إليها بالحرف A وفيها يلاحظ كما هو ظاهر أن الموضوع مستفرق بينما المحمول غير مستفرق ، أى إن الموضوع كل ، أما المحمول فأخوذ في بعض أجزائه .

٣ - موجبة جزء كائية : وفيها يكون الموضوع جزئياً ، والحمول كلياً ، ومثالها ؛ بعض الأشكال الهندسية هي كل الأشكال المتساوية الأضلاع ، ويرمز لها بالصورة بعض ع هي كل ح ، ويشار إليها بالحرف Y .

عرصة جرم جزئية : وهى التي يكون فيها كل من الموضوع والمحمول غير مستغرق ومثالها : بمض الأشكال المتساوية الأضلاع هي بعض الأشكال المندسية ويرمز لها بالمصورة : بعض ع هي بعض ح ، ويشار إليها بالحرف I.
 هذا في حالة الإيجاب . أما في حالة السلب فلدينا الأنواع الآنية من القضايا :

• - سالبة كل كلية : وهى التى يستبعد فيها كل المحمول عن كل الموضوع ، ومثالها : لا واحد من المسلمين بأى واحد من المسيحيين ويرمز إليها بالصورة لاع هى أى - ويشار إليها بالحرف £

٦ \_ سالبة كل جزئية : وهي التي يسلب فيها الموضوع كله عن جزء فقط من المحمول . ومثالها : لا واحد من الناس هو بعض الثديبات \_ ويشار إليها بالحرف η . بالصورة : لا ع هي بعض ح — ويرمز إليها بالحرف η .

٧ - سالبة جزء كلية: وهي التي يكون فيها جزء من الموضوع مسلوباً
 هن كل الحمول ، ومثالها : بعض القديبات ليست أى ذوات الأربع ( ليست

كالإنساناً مثلاً) – ويرمز إليها بالصورة : بعض ع هى ليست أى ح ـــ ويشار إليها بالحرف 0 .

الحمول مسلوباً عن المحمول مسلوباً عن جزء من الموضوع – ومثالها : بعض ذوات الأربع ليست بعض التدبيات (ليست بقراً) وبرمز إليها بالرمز : بعض ع هي ليست بعض ح – ويشار إليها بالحرف نه .

المحرف نه .

الم

هذا هو التقسيم الجديد الذي أتى به هاملتون بعد أنَّ بين ضرورة التعبير عن لا مجال للتحدث(١) عنــه ولــكن تجنزى. ونقول : إنه من حيث إن نظرية الأستغراق تقوم في الأصل على أساس أن المحمول والموضوع مماً ينظر إليهما من ناحية الكم ، ولو أننا لا نعير في اللغة بوضوح عن هذا الكم بالنسبة إلى المحمول ، فالواقع أن المنطق التقليدي كان يقوم دائماً على أساس فكرة كمية المحمول دون أن يعبر بوضوح عن هذه الكمية . أما بالنسبة إلى الموضوع ففكرة كمية الموضوع واضحة لأن هناك سوراً قبل الموضوع يدل على كميته ، أما بالنسبة إلى المحمول فلم يضع المنطق التقليدي سوراً خاصاً به ، مع أننا في اللغة العادية كثيراً ما نضع هذا السور ، فالقضايا التي تـكون فيها الألفاظ « ليس. . . إلا » ، « فسي » ؟ ﴿ يُلِ وَأَيْضاً . . . النَّحِ » هذه التعبيرات التحديدية نجد فيها أن اللغة تمير أيضاً عن كم المحمول . فإذا قلنا مثلا : « لا يدخل الجنة إلا المؤمنون " ، قمني هذا أن المؤمنين وحدم والمؤمنين كلهم م الذين يدخلون الجنة ، فني هذا ثيء من التعبير عن كم المحمول . وفضلا عن هذا لو نظرنا في طبيعة الاستغراق بالنسبة إلى الحمول لوجدنا أنه حيمًا نتحدث عن الحمول باعتباره مستفرقا في

<sup>(</sup>١) سنتحدث عن مداكله تفضيلان الفصل الماس ينظرية كم المحمول .

القضايا السالبة فإنا لا نقصد في الواقع كمّ الأفراد ، ولا ننظر في الحد من حيث الماصدق بل من حيث المفهوم . فإذا قلنا : زيد ليس مريضاً - فليس معنى هذا أنه لا يوجد أفراد أُخَر غير زيد ليسوا مرضى . فالواقع أننا لو نظرنا إلى المحمول : « مريض » من ناحية الماصدق لوجدنا أنه غير مستغرق لأن أفراداً آخرين غير زيد ليسوا مرضى ، والذي نقصده في هذه الحالة ليس النظر إلى المحمول من حيث الماصدق ، بل من حيث المفهوم ، ونتحدث عنه باعتبار أن هذا الفهوم منفى بأ كمله عن الموضوع . فإذا كانت المسألة متعلقة بالمفهوم فلا مجال للتحدث عن الكم أو عدم الكم ، لأن الكم لا يطلق إلا على ما هو قابل للمد ، والماني المجردة لأ تمد ، فلذلك لا نستطيع إلا مجازاً أن نتحدث عن المحمول من هذه الناحية باعتبار أن له كما ، وهذا يدل على أننا حين قلنا إن المحمول في القضايا السالبة مستغرق، فلا نقصد الاستغراق بمعناه الحقيق، وإنما نقصد نفي الصفة بأكملها عن الموضوع . فإذا كانت نظرية الاستغراق تقوم على أساس أن المحمول في القضايا السالبة لا ينظر إليه باعتبار الماصدق والكم ، وإنما باعتبار المنهوم فحسب ، فن الواضح أنه لا محل مطلقاً للقول بنظرية الاستغراق ، وبالتالى بنظرية كم المحمول .

#### الإضـافة

٧١ – ننقسم القضية من حيث الإضافة إلى حملية ، وهي التي يربط فيها بين موضوع ومحمول بالإيجاب أو السلب ؛ وإلى قضية شرطية متصله ، وهي التي يربط فيها بين قضية وقضية أخرى لازمة عنها ، وإلى قضية شرطية منفصلة ، وهي التي يحكم فيها بالانفصال بين حدين أو أكثر . فإذا قلنا مثلا : كل حال لضده يتحول ، كل إنسان فان ، فهنا ربط بين الإنسان وصفة الفناء – و « إنسان » هو المحمول ، ولكن إذا قلت : إذا كان المجد صعبا فن الواجب بذل الجهد ، فهنا قضيتان تستخلص إحداهما من الأخرى وتسمى

الأولى القدم ، والثانية التالى . ومن الواضح أن الرابطة هنا غيرها فى الحالة الأولى ، لأن الرابطة فى الحالة الأولى تقول بنسبة شى ولى آخر وهى الفناء بالنسبة للإنسان أما هنا فالرابطة تقول : إن حكما ما يلزم عن حكم آخر ، فالرابطة فى الحالة الأولى رابطة انتساب ، وفى الحالة الثانية رابطة استلزام .

٧٧ - القضية الحملية : هي التي يحكم فيها بوجودعلاقة بين موضوع ومحمول،
 والعلاقة الموجودة بينهما تعسِّر عن رابطة، فالقضية المحلية تتركب من ثلاثة أجزاء :

١ – المحمول ٢ – الموضوع ٣ – الرابطة .

ومع ذلك فإننا بحد في أحيان كثيرة أن أيثبت شيئاً لشي ، فهو بالتالى صفة نطلق إيجاباً أو سلباً على موضوع مشخص بالذات ، فلما كانت ماهيته أن يكون صفة فلا بد أن يكون فكرة مجردة ، أو تصوراً منظوراً إليه من ناحية النهوم ، ومع ذلك فإننا بحد في أحيان كثيرة أن المحمول ليس معى مجرداً ، بل كثيراً ما يدل على ذات مُشخصة ، وهذا ظاهر خصوصاً في نظرية المكس المستوى فهي تقوم دائماً على أساس أن الموضوع يمكن أن يصير محمولا ، والمحمول موضوعا . ولما كان الموضوع ذاتامشخصة ، فتبعاً لهذا يمكن بواسطة العكس أن بجعل المحمول ذاتاً مشخصة ، فنحن نقول : « القاهرة عاصمة مصر » و وتقول في عكسها : فنحن نقول : « القاهرة عاصمة مصر » و وتقول في عكسها : يكون المحمول ذاتا مشخصة . ولكن الواقع أنه إذا نظرنا إلى أمثال هذه القضايا بعني من الإنمان ، لوجدنا أن المحمول في هذه الحالة ، وإن كان يعل على شي مشخص ، قان وظيفته تختلف حين يكون محمولا في هذه الحالة عمن مجرد في الواقع . مشخص ، قان وظيفته تختلف حين يكون محمولا في هذه الحالة مدى مجرد في الواقع . مشخص ، قان وظيفته تختلف حين يكون محمولا في هذه الحالة مدى مجرد في الواقع .

لأنبى أنظر هذا إلى القاهرة باعتبارها تهك المدينة المعينة ذات الموقع الجفراق المعين والماضى التاريخي الحاص والتي يبلغ عدد سكانها كذا الغ . . ولكني حيما أجمل « القاهرة » محولاً في القضية الثانية لا أقصد تلك القاهرة التي عينها في القضية الأولى ، بل أقصد معني مجرداً هو أن عاصمة مصر لها من بين صفاتها صفة كونها تسمى باسم القاهرة . فأنا أنظر في هذه الحالة إذن لا إلى المدينة الشخصة ، وإعا إلى صفة تتعلق بهذه المدينة هي هنا اسمها . وكذلك الحال حيما أقول : « الأمين أخ المأمون » والمكس . فين أجمل « الأمين» موضوها أقصد به ذلك الشخص الذي ولى الحلافة بعدا بيه هارون الرشيد ، أما حيما أجمل « الأمين » محولا فإنني أضيف إلى « المأمون » صفة من بين صفاته هي كون وجود أخ له اسم « الأمين » . فكا أنه في حالة جعلي الأمين محولا ، أنظر إلى سفة مجردة فيه هي صفة الأخوة ، بالنسبة للمأمون ، بذلك يتبين لنا أن المحمول لا بدأن يكون داعاً محولا أي صفة ، بالنسبة للمأمون ، بذلك يتبين لنا أن المحمول لا بدأن يكون داعاً محولا أي صفة ، بالنسبة للمأمون ، بذلك يتبين لنا أن المحمول لا بدأن يكون داعاً محولا أي صفة ، بالنسبة للمأمون ، فلا نفهم منه حين الحلل وما يوهمنا إياه الكلام بأنه ذات مشخصة بجب استبعاده ، فلا نفهم منه حين الحلل إلا دولاً على صفة .

الله الكينونة الذى يدل على مجرد وجود ، فيها أقول فى الفرنسية oot بغمل الكينونة الذى يدل على مجرد وجود ، فيها أقول فى الفرنسية piou oot أو « هو الله » أفصد من هذا إثبات أو التمبير عن مجرد وجود الله ، وأن الله ليس فكرة خيالية أو تصوراً دينياً ، بل هو حقيقة موجودة فعلا . وحين يقال فكرة خيالية أو تصوراً دينياً ، بل هو حقيقة موجودة فعلا . وحين يقال منى عالم منى عالم النهى أننى مجرد الوجسود - وأقصد به إن كان لهذا الكلام منى الله الله الله الله في الواقع ، إن العدم فكرة لا مقابل لها في الواقع ، أو لا ؟ أما إذا نظرنا إلى المسألة من العاجمة المتافيزيقية فإننيا هل الأشياء ، أو لا ؟ أما إذا نظرنا إلى المسألة من العاجمة المتافيزيقية فإننيا

لا نستطيع أن نقول إن الوجود صفة أو حالة تطلق على الأشياء بالمنى الاسبينوزى لكلمة صفة وكلة حال ، وذلك لأن الصفات والأحوال هي صفات وأحوال للجوهر ، والجوهر هو الوجود ، فهي صفات وأحوال للوجود ، والأصل هو الوجود ، والحل إنما يكون للصفات على الوجود ، لا المكس . أما منطقياً فن الممكن أن نعد الوجود صفة تحمل على الأشياء ، ويقصد بها العبير عن الوجود الموضوعي لمدلول الحكم ، فنحن هنا في حالة الحل المنطق نقصد من هذا الفعل مجرد البيات أن موضوع الحكم موجود في الخارج سواء ركبنا هذا الفعل مع غيره فكان له محول وكان رابطة في هذه الحالة ، أو ذكرناه مجرداً . فينما يقال : « محمد موسول » ، فنقصد هنا أن محمداً لا بد أن يكون موجوداً ، وإلا لما أمكن ابتداء أن أضيف إليه شيئاً . وتبعاً لهذا ففعل الكينونة يصلح أن يدل على الوجود إما بالنسبة أضيف إليه شيئاً . وتبعاً لهذا ففعل الكينونة يصلح أن يدل على الوجود إما بالنسبة استمضت عن هذا الفعل مصر حاً به بآخر حددت فيه الزمان ، فإنني أفترض وجود فعل الشخص الذي قام بهذا الفعل .

وبذا يتبين أن فعل الكينونة ليس من الضرورى أن يعبر عنه . ولهمذا بجد كثيراً من اللغات ، وعلى رأسها العربية ، لا تصرح بهذا الفعل ، وإعا يكفيها محرد ربط الصغة مباشرة بالموسوف . فأذا قلت « زيد قائم » فأنا لم أعبر عن فعل الكينونة ، ولكن اكتفيت بإضافة الصغة للموسوف والواقع أن اللغات لم تستخدم في تطورها فعسل الكينونة ، وعمر على الإنسان المفرد فترة في الطفولة الأولى لا يُعمِّر فيها بصراحة عن فعل الهكينونة ، ففي لغة الأطفال بالنسبة إلى اللغات التي تصرح بهذا الفعل ـ كثيراً ما يحذف هذا الفعل .

والقضية إذا لم يعبر فيها بصراحة عن هذا الفيل تسمى فالمربية ﴿ ثنائية ﴾ ،

وإذا ذكر الفعل سميت « ثلاثية » ، والمناطقة قد اعتادوا أو . يجعلوا الرابطة و سواء عصبر عنها أو لم يعبر — هي الوجود أي الكينونة. فيا علة اختيار هذا الفعل دون جميع الأفعال؟ العسلة في هذا أنه لابد أن يدل على وجود سواء أكان الأمر مثبتاً أم منفياً ، ويقصد بالوجود الصفة الخارجية عن الشخص الذي يحكم ، لأن الشخص الذي يحكم فني حكمه إشارة إلى موضوع خارجي ، سواء أكان خارج الذهن أم خارج الحكم نفسه . فلما كان كل حكم يقوم على أساس الإشارة إلى وجود خارجي ، كان من الضروري أن يستخدم الفعل الدال على الوجود ، فكان هذا الفعل هو فعل الكينونة .

ومع ذلك فقد ثار المناطقة المحدثون والمعاصرون على جعل الرابطة
 هى فعل الكينونة ، إذ جاء لاشلييه Lachelier ففرق بين نوعين من الأحكام :

١ - أحكام تضمن ، ٢ - أحكام إضافة - والأولى هي التي يربط فيها فعل الكينونة بين موضوع ومحمول ، والرابطة فيها هي الكينونة ، أما الثانيه فلها روابط أخرى تتصل بالمقدار أو المسافة أو القرابة أو أية علاقة أخرى غير علاقة انتساب شيء إلى آخر ، فني قولنا : الإنسان فان ، أناأنسب الفناء للانسان بمعني أن صفة الإنسان تتضمن صفة الفناء ، والإنسان متضمن في أفراد الفانين ولكن حين يقال : « الهرم أكبر من الأزهر » ، فيقصد إثبات صلة خاصة هي صلة المقدار بين حدين ، وكذلك حين يقال : « حديقة الحيوان أقرب إلى الجامعة من الهرم » نعبر عن علاقة القرب ، وكذلك إذا قلنا : « على زوج فاطمة » - فنحن نعبر عن علاقة خاصة هي علاقة القرابة . وفي هذه الأحوال الثلاثة الآخيرة نلاحظ أن الرابطة خاصة هي أنول : « الهرم أكبر من الأزهر » لا نستطيع أن نستبدل برابطة الكبر رابطة أخرى نستخدم فيها فعل الكينونة ، وكذلك الحينا أن نقول لاشلينه إن علينا أن نقول وكذلك الحيان أن نقول لاشلينه إن علينا أن نقول

بنوع آخر من الأحكام بختلف عن النوع الأول ، وهو أحكام النضمن ، والمنطق القديم لم يعرف إلا أحكام التضمن ، وتبعاً لنظر بته هذه أقام نظريته في التياس ، بينا لم يعرف شيئاً عن أحكام الإضافة ، وهى أحكام لها طابع خاص بها ، ولهذا فإن قواعد القياس في المنطق القديم لاتنطبق كلها على الأقيسة الولفة من أحكام الإضافة ، ومن هنا قال لاشاييه بوجود اختلاف بين نوعين من النطق : معطق يقوم على أساس أحكام الإضافة وهو لم يتكون بَدْعد ، ومنطق يقوم على أساس أحكام التضمن وقد وصل إلى درجة الكمال .

ثم جاء أصحاب المنطق الرياضي فساروا في هذا الأنجاه، وعلى أساس فكرة أحكام الإضافة أقاموا منطقهم الجديد . والاختلاف بين أحكام الإضافة وأحكام التضمن يظهر بوضوح في كل شيء . فإنه إذا كانت الرابطة معناها ربط محمول بموضوع على أساس الانتساب ، فأحسكام الإضافة لاعسكن أن نتحدث فيها عن محمول وموضوع ، لأن هذه الفكرة تقوم على أساس أن الرابطة هي فعل الكينونة ، وما دامت ليست هذا الفعل فلا مجال للتحدث عن محمول وموضوع بالنسبة إليها . وتبعاً لهذا سنجد في التياس أن كثيراً من الأنيسة ينتج إنتاجاً صحيحاً ، ومع ذلك فهو يُخل بقواءد القياس . والشيء الوحيد الذي يحمع بين أحكام الإضافة وأحكام التضمن هو قانون التناقض ، فكلاها يخضع لمذا القانون، ولا عجب فهو فانون نظري يقوم عليه كل تفكير . ويسخر لاشليبه وأنصار هذا المنطق الجديد من الحجج التي يدلى بها أنصار هـذا المنطق القديم ، خصوصاً حيمًا محيلون روابط الإضافة إلى روابط تضمن . فثلا الرابطة التي تدل على التساوى يحيلها أصحاب المنطق القديم إلى رابطة دالة على التضمن ، فيتولون : إن 1 = - ممناه أن 1 هي من بين الأشياء المساوية لـ «ب. ولكن الواقع أن الرابطة في هذه الحالة لاندل على هذا ، وإعما هي تقول فقط بوجود علاقة التساوى بين ا ؟ ب - والسينة التي يستعملونها حينئذ لاتصور شبيثاً .

فهم بقولون تارة إ = ب ؛ وتارة يقولون ا ؟ مستساويان . ومع ذلك فيمكن الرد على اصحاب النظرية الجديدة بأن نقول إن أجزاء الحكم ليست في هذه الحالة هي ا ؟ ب ال الاعركن أن نعد ( ! ) موضوعاً و ( س » محولا ، وإعما موضوع الحسكم هنا هو رابطة معينة هي رابطة النساوى . فيجب أن يقال في هذه الحالة – وللتمبير بصراحة عن المضمون النطق لقضية تدل على المساواة مي بجب أن يقال : إن الرابطة بين ا ؟ ب مي رابطة المساواة ، أو : المساواة مي الملاقة بين ا ؟ ب ومن هذه الصينة يتبين أن ا ؟ ب ليسا حدى الحكم بل يكو أنان حداً واحداً ، والحد الآخر هو هذه الصلة ، وهي هنا في هذه الحالة صلة المساواة . ومع ذلك فإن هذا الرد ليس بوجيه ، فهيه نوع من التعسف ، أولا في النمبير من الحكم ؛ وثانياً بحد أن الأقيسة التي تكون صحيحة بالنسبة إلى النظرية الجديدة فاسدة بالنسبة إلى النظرية الجديدة فاسدة بالنسبة إلى النظرية القديمة ، ولانقبل أن تنحل بوضوح إلى هذه الصيغة . ولذلك يجب الاعتراض مع لاشليه وأصحاب النطق الرياضي بأن رابطة التضمن هي نوع واحد من أنواع الرابطة ، أما الروابط فلا حصر لها .

٧٧ — الموضوع: ذات مشخصه تطان عليها صفة من الصفات. وبجب أن يسكون كذلك دائماً وينظر إليه على هدا الأساس، ولسكن هناك نوعاً من الأحكام يفدرده جوبلو على حدة لأهميته. هذا النوع هو الذي يسكون فيه الموضوع اسماً كلينًا. فأنا حين أقول: همد فاني فن الواضح أن الوضوع هنا ذات مشخصه ولسكن حينها أقول: « الإنسان فاني » فأنا بإزاء شيئين: إما أن أفهم « الإنسان » بمنى الأفراد التي يدل عليها ، أي بمنى النوع الإنساني ، وإما أن أفهم من ناحية « الإنسانية » أي من حيث المفهوم ، ولسكن إذا فهمناه بالمنى الأول ، فالقضية تكون خاطئة لأن النوع الانساني كنوع خالف ، ولسكن الأفراد وحدهم هم الفانون . وكذلك إذا قلت : الإنسان ، بمنى صفة ولسكن الأفراد وحدهم هم الفانون . وكذلك إذا قلت : الإنسان ، بمنى صفة

الإنسان – فهذه الصفة المجردة لاتتصف بالفناء أو غيره . والحلُّ كما يراه جوبلو هو أن هذه الأحكام ليست حلية ، ولكنها شرطية ، لأنها تعسر عن عـــلاقة استلزام بين صفة وأخرى : إذا كان إنساناً كان\$انياً . فهذه الأحكام شرطية . فالقضايا الحملية التي يحكون فيها الموضوع اسماً كليــاً بجب أن تُعـَدُّ شرطية وذلك لأنها تحرُّر عن قانون أو علاقة ضرورية موجودة بين منهوم وآخر . وما يحدثه الوهم في مثل هذه الأحوال هو أننا كثيراً ما نجــد بمضاً من الأسماء يستخدم مفرداً فيظن الإنسان أنه ذات مشخصة ، فإذا قلنا إن الزئبق سائل في درجة الحرارة العادية - فنحن لانتحدث عن زئبق منين بل عن كل أنواع الزئبق، ولكننا نفترض في هذه الحالة أن كل أجزاء الزئبق متشابهة أو من نوع واحد ، وذات خصائص واحدة ، وتبماً لهذا نكتني في هذه الحالة بالمفرد ونقصد به كل الجنس. – وهنا يلاحظ أيضاً أن الأسماء التي من هـــــذا النوع لايقصد بهـــا إلا تحديد صفة خاصة بها ، وجعل ثمة رابطة بين هذا الشيء وصفة خاصة ، أي إننا نقصد في مثالنا السابق أن نقول : إن عنصر الرّثبق يتصف من حيث قوامه بأنه يكون سأئلا في درجة الحرارة العادية . وأكثر الموادالكيموية تمطى هذا الوهم ، فنظن أنها لاتمر عن قانون وإعا هي صلة بين مفرد عيني مشخص وبين صفة محمولة عليه . والنتيجة لهذا أيضاً أن هذا النوع من القضايا يجب في نظر حوبلو أن ينتسب إلى القصايا الشرطية لا إلى القضايا الحملية .

ويشاهد كذلك أن كثيراً من المانى العامة تستخدم موضوعات في تضايا ولكننا نجد في هذه الحالة أننا نقصد من هذا المنى العام شيئاً مفرداً في الواقع . فيما أفول: الإحسان من أنبل الفضائل - فإنبى أقصد معنى مفرداً مجرداً هو صفة الإحسان، ولكننى في أحيان أخرى قد أقصد وجود تدرج أو فروع مختلفة لصفة خاصة . فإذا قلت: الفضيلة محودة فإن للفضيلة أنواعاً ، ولنكنني في هده الأحوال لا أقصد هذه الأنواع ، أي لا أقصد وضع صلة بين كلى وصفة ،

وبالتالى لاأقصد التعبير عن قانون وإعا أقصد فقط النظر إلى الصفة كشيء مفرد أحكم عليه بشيء ما .

وهناك أخيراً نوع من القضايا يبدو أنه ليس فيه موضوع ، وهذا يوجد خصوصاً فى اللغات الأوربيه فى الجمل التى يسمونها لاشخصية مثل ، al plout فن هذه القضايا يبدو أنه لايوجد موضوع معين ، ولكن يمكن افتراض موضوع هو مثلا فى هذه الحالة : الحالة الجوية .

### القضايا الشرطية

٧٧ - القضايا الشرطية المتصلة : القضية الشرطية هي التي يحسكم فيها بالارتباط بين قضية وقضية أخرى على أساس أن إحداهما شرط الثانية ، ويسمى القسم الأول أو الشرط بالمقرم ، ويسمى القسم الثاني ثاليًا أو يرزما – ولكن يجب ألا نفهم من هذا أن القضية الشرطية باعتبارها شرطية تتركب من قضيتين كاملتين . فإنّ المقدم أو التالى لايكون أحدهما قضية كاملاً أو قولاً ، فالمقدَّم ليس قولاً ، وإنما هو شرط لقول ، والتالى ليس قولاً كاملا وإنما قول مشروط بشرط ، ولهذا لانستطيع أن نقول : إن هـذا أو ذاك قول أو قضية كاملة ، فإذا قلنا مثلا : إذا تساوت زوايا المثلث تساوت الأضلاع ، فا إن قولنا : إذا تساوت زواما المثلث – لايكو "ن قولا كاملا ، أو قولا فعلياً ؟ وكذلك قولنا : كانت الأضلاع متساوية ، لايكون قولا كاملا، وإعاكل منهما مرتبط بالآخر ولايقوم إلا يقيام الآخر . ومع ذلك فإن كل حزء من هذين الجزئين يكو "ن قولاً بمكناً ، عمني أننا لو أخرجناه من حالة الشرط لا محل إلى نضية كلية ، ومن هنا نجد فيه كل أجزاء القضية الحملية من موضوع وغمول ورابطة .

٧٨ - والقضية الشرطية تنقسم بوجه عام عند بعض المناطقة ، وهلى رأسهم كينر ، إلى قضية شرطية مقصلة نسبية ، وقضية شرطية مقصلة مطلقة . أما الشرطية النسبية hypothetical فهى التى يقوم فيها الحكم على أساس وضع صلة شرطية بين صفتين داخلتين في موضوع واحد ، أو بين حادثتين في الزمان أو المكان . فإذا فلت مثلاً : إذا أسرعت قليلا لحقت بالترام ، فهنا نجد ارتباطاً بين حادثتين تقعان في زمان ومكان معينين .

أما الشرطية المطلقة ، فهى التي يكون فيها الحكم قائمًا بين قضيتين ، لا بين حادثين ؛ ويكون الحكم فيها صادقاً بصرف النظر عن الزمان والمسكان ، وإعا يراعى فيه مجرد الارتباط المطلق بين قولين مثل : اذا تساوت زاويتا القاعدة في المثلث كان منساوى السافين . فإننا مجد أن الحكم هنا يتعلق بحقيقة عامة عارية عن الزمان والمسكان ، فالشرط هنا شرط مطلق وليس نسبياً لزمان أو مكان . ولذا سميت القضية الشرطية في هدده الحالة : شرطية مطلقة أو شرطية خالصة . conditional .

وإذا نظرنا في القضية الشرطية المتصلة من حيث الصورة ، لوجدنا أننا لانكاد نستطيع أن عَيْر من هذه الناحية بين الشرطية المطلقة والشرطية النسبية ، فإننا نستخدم عادة السور «كلا» ؟ «ميما» دون تفرقة بين هذين السورين في كلتا الحالتين . ولهذا يستحسن أن نفرق بين هذين السورين على أساس التقرقة بين هاتين القضيتين الشرطيتين: فنخص الشرطية النسبية بالسور «كلا» في والشرطية المطلقة بالسور «ميما» . لأننا عيل في العربية إلى استمال «كلا» في حالة الحكم المتهد بزمان ومكان ، و «مهما » في حالة الحكم غير المقيد بزمان ومكان ، و «مهما » في حالة الحكم غير المقيد بزمان ومكان ". ولكن من المكن أن نفرق بين كلا النسوعين عادة بايمكان وضع

<sup>(</sup>١) منه و القرآن : وكما مروا بهم يستهزئون ، و مهما تأنيا به من آية ، •

« لما » في كل حالة بدلا من السور « إذا » — إذا كانت القضية شرطية نسبية . أما إذا لم يمكن ذلك فإن القضية ستكون شرطية مطلقة . ومعيار آخر نستطيع أن نتخذه للتفرقة بين كلا النوعين هو أننا نجد غالباً أن القضايا الشرطية المطلقة يمكن أن يقوم كل من المقدم والتالى فيها مستقلا عن الآخر ، أما في حالة الشرطية النسبية فإننا نجد ذلك غير ممكن . فني المثال الذي ذكرناه : إذا أسرعت لحقت بالترام ، فإن قولى : « إذا أسرعت » — لا يقوم بنفسه . أما في حالة الأمثلة الخاصة بالشرطية المطلقة فيمكن أن يقوم كل قسم من القسمين مستقطلا عن الآخر ، فأقول : « إذا المسلوبة فيمكن أن يقوم كل قسم من القسمين مستقطلا عن الآخر ، فأقول : « إذا كانت زاويتا القاعدة متساويتين » ، فإن هذا القول عكن أن يستقل بنفسه إذا ما حذفنا سور الشرطية منها . وعلى كل حال فإن هذه التفرقة ليست ذات أهمية كبيرة .

٧٩ - فلننتقل إلى مفهوم القصية الشرطية فنجد أنها من حيث مفهومها ومدلولها ، يقال عنها دائماً إنها تعبر عن حالة احبال . ولكن هذا ليس بصحيح، فليس من الضرورى أن تدل على حالة الشك والاحبال ، بل كثيراً ما نؤدى ممنى الضرورة واليقين ، فنى قولى : «إذا تساوت الزاوايا في المثلث تساوت الأضلام » - لا أعبر هنا عن حالة شك ، وإعا عن ارتباط ضرورى بين المقدم والتالى . أما كون القضية الشرطية تدل أو لاتدل على حدوث شيء في الواقع ، فهذا لا يتحد د إلا تبماً للا صل الذي أقيمت عليه القضية الشرطية . فإذا كانت القضية الشرطية قائمـة على أساس الاستدلال الحالص من المقدم إلى التالى فإن هذا لا يستلزم معنى الواقعية . أما إذا كانت القضية الشرطية تقوم على أساس فإن هذا لا يستلزم معنى الواقعية . أما إذا كانت القضية الشرطية تقوم على أساس التحربة ، فإن هذا يدل على الحدوث في الواقع . فإذا قلت مثلا : «إذا تساوت الزوايا تساوت الأضلاع » فإننى لا أعبر هنا عن حادث حقيق . ولكنى إذا قلت : «إذا هبطت إلى باطن الأرض ازدادت الحرارة درجة فهر نهيتية كل خسين قلت : «إذا هبطت إلى باطن الأرض ازدادت الحرارة درجة فهر نهيتية كل خسين

قدماً ، فإننى في هـذه الحالة أعبر عن حادث واقع شوهد بالتجربة . فني مضمون هذه القضية وأمثالها ما يدل على وقوع الحادث بالفمل .

ولننظر ثانياً في القضية الشرطية من حيث الجهة ، فنجد عادة أن القضية الشرطية ذات جهة : إما أن تكون الضرورة أو الاحمال ؛ وذلك بمكس القضية الحلية فإنها بدل غالباً على الوافعية . أو بعبارة أخسرى على الخلو من الجهة . ولكن هذا لا يتحقق مع ذلك دأعاً ، فكثيراً ما نجد أن القضية الشرطية تدل على الواقعية ، فإذا قلت مثلاً : إذا فتحت القسمار وحدت كتاً من غتلف للأنواع - فإنهى في هذه الحالة أعرب عن حالة وافعية، ولا أعبر عن ضرورة ولاعن احتمال - وعلى كل حال فيمكن أن يقال بوجه عام من حيث الجهة إن القضية الشرطية المتصلة يحسن داعاً أن تعتبر ذات جهة ، سواء أكانت هدده الجهة الاحمال أم المتصلة يحسن داعاً أن تعتبر ذات جهة ، سواء أكانت هدده الجهة الاحمال أم المتحدورة .

م - القضية الشرطية المنفصلة : والقضية الشرطية المنفصلة هي التي يحكم فيها بأن شيئاً هو كذا أو كذا . وصينتها العامة هي : س أو ص صادقة . ولكن يقرق بين أنواع مختلفة من القضايا المعبّر عنها في هذه الصيغة ، إذ يميل المعض إلى التفرقة بين المنفصلة وبين ما يسمتي باسم التبادلية ، وتبعاً لهمذا يقسمون القضية الشرطية إلى عدة أقسام .

أولا: القضية المطفية ؟ ثانياً: القضية المنفصلة الحقيقية ؟ ثالثاً: القضيـة التبادلية ؟ زابعاً: القضية الاستبعادية .

والأسل في هذا التقسيم الرباعي أن القضية المطفية هي التي تكون مركبة من قضيتين بينهما حرف العطف ، والقضية المنفصلة الحقيقية هي التي يحكم فيها بالتنافي بين الطرفين ، والقضية التبادلية هي التي يحكم فيها بأنه إمّا من أو ص

صادقة ، أى التي يحكم فيها بأن الشيء إما أن يكون كذا أو كذا أوهما مماً ؛ والقضية الاستبعادية هي التي تقول بأن الشيء ليس س وليس س .

وفي الكتب العربية تُقسم القضية الشرطية المنفسلة تقسيما ثلاثياً آخر وهو: أولا: مانية الجمع . وهي التي يحكم فيها بالتنافي بين طرفيها صدقاً ، مثل: إما أن يكون الاثنين مماً ، ومن هنا قلنا إنها مانية جمع ؛ وتتركب من الشيء والأخص من نقيضه . ثانياً : مانية الحيلي ، وهي التي يحكم فيها بالتنافي بين طرفيها كذباً بميني أنه لابد أن يصدق أحدهما ، أي يمتنع أن يخلو الشيء عن أحد الطرفين ؛ وتترك من الشيء والأعم من نقيضه ؛ ومثالها : هذا الشيء إما لا – أبيض أو لا – أسود . ثالثاً : مانية الجمع والخلو مماً وهي التي يحكم فيها بالتنافي بين طرفيها صدقاً وكذبا مماً بمني أنه لا يمكن أن يمخلو أحد الطرفين عن الشيء ، كا أنه لا يمكن أن يصدفا مماً عليه ؛ وتترك من الشيء ونقيضه أو الذيء والمساوى لنقيضه ، ومثالها : هذا الدد إما ذوح من الذيء ونقيضه أو الذيء والمساوى لنقيضه ، ومثالها : هذا الدد إما ذوح أن يكون أن يكون أحدها ، كا لا يمكن أن يكون أحدها كذا أو كذا ، ولا يمكن أن يكون المدها ، كا لا يمكن أن يكون أحدها ، كا لا يمكن أن يكون أحدها ، كا لا يمكن أن يكون أحدها ، كذا أو كذا ، ولا يمكن أن يكون المدها ، كا لا يمكن المنافية المغملة ما نامة الجمع والخلومها باسم المنفية المغميث الفضلة ما نعة الجمع والخلومها باسم المنفية المغميث القضلة ما نعة الجمع والخلومها باسم المنفية المغميث القضلة ما نعة المحمولة المغميث القضلة المغميث النعة المغميث المنافية المغميث القضلة المغميث المنافية المغميث المنافية المغميث المنافية المغميث المنافية المغميث المنافية المغميث المنافية المغمونة المغم

ولو نظرنا بمد هـ ذا فى الأسوار التى يجب أن توضع سوا بالنسبة إلى الشرطية المنفسلة أو المتصلة لوجدناها تتاخص فيا يلى : ١ – الشرطية المتصلة الكلية سورها «كلا» أو «مهما» في حالة الإيجاب ، و « ليس البتة » في حالة السلب . ٢ — والشرطية المنفصلة الكلية سورها في حالة الإيجاب « داعا » إما أن يكون التي كذا أو كذا ، وفي حالة الساب « ليس البته » . ٢ – أما الشرطية المسلة الحرثية والمنفصلة الجرثية في حالة الإيجاب فالسور بالنسبة إليهما هو « قد السلمة الحرثية والمنفصلة الجرثية في حالة الإيجاب فالسور بالنسبة إليهما هو « قد السلمة المرشية والمنفسلة الجرثية في حالة الإيجاب فالسور بالنسبة إليهما هو « قد السلمة المرشية والمنفسلة الجرثية في حالة الإيجاب فالسور بالنسبة إليهما هو « قد السلمة المرشية والمنفسلة الجرثية في حالة الإيجاب فالسور بالنسبة إليهما هو « قد السلمة المرشية والمنفسلة المحرثية في حالة الإيجاب فالسور بالنسبة إليهما هو « قد السلمة المرشية والمنفسلة المحرثية في حالة الإيجاب فالسور بالنسبة إليهما هو « قد السلمة المحرثية والمنفسلة المحرثية في حالة الإيجاب فالسور بالنسبة اليهما هو « قد السلمة المحرثية والمنفسلة المحرثية في حالة الإيجاب فالسور بالنسبة اليهما هو « قد السلمة المحرثية والمنفسلة المحرثية في حالة الإيجاب فالسور بالنسبة المحرثية والمنفسلة المحرثية والمنفسلة المحرثية في حالة الإيجاب فالسور بالنسبة المحرثية والمنفسلة المحرثية في حالة المحرث في حرث في مدت في مدت في حرث في حرث في حرث في مدت في مدت في مدت في مدت في حرث في مدت في

يكون » – أما في حالة السلب فإن المتصلة الجزئية سورها « قد لا يكون » يه « ليس كلا » ؛ وإذا كانت سالبة منفصلة فسورها : « ليس دائماً » و «قد لا يكون » .

ولننتقل من هذا إلى بيان مفهوم القضية الشرطية المنفصلة فنقول: إن المناطقة قد اختلفوا في بيان ممنى الانفصال هذا: هل يحب أن يُنهُم عمناه الحقيق؟ أو يجنب أن يفسر أيضاً على أساس إمكان الجم ؟ ونحن لو نظرنا أولا في اللغة العادية وجدنا أنها لا تستخدم الانفصال عمناه الحقيق غالباً . فإذا فلت مثلا بالنسبة إلى طالب أخفق : إما أنك لم تحضر الحاضرات ، وإما أنك لم تحسن الاستذكار . ولكننا نشاهد هنا أن الانفصال ليس حقيقياً ، فقد يصح أنه لم يفعل الاثنين مماً ، وَنحن في الحياة العادية لا نتجه دأعًا إلى الحصر والفصل بين طرفي الانفصال ، وإنما نجمـــل من المـكن أن يجتمع الاثنان، وتبماً لهذا بحس أن نفــر القضايا الشرطية المنفصلة على أساس أنها لا تتضمن بالضرورة انفصالاً حقيقياً . أما المناطقة الذين يقولون بوجوب تفسير الانفصال بممناه الحقيق فإنهم ينظرون إلى المسألة من ناحيــة التصنيف ، وقد رأينا من قبل أن من شرط التصنيف أن يكون جامعاً لكل أجزاء الشيء المعنف، وألاّ يخلو الشيء عن هـــذه الأجزاء . كما أننا في القسمة الثنائية راعينا دائماً أن يجمع الثم الواحد بين الطرفين مماً . وتبماً لهذا يقول هؤلاء - إن من الواجب أن يكون الانفسال حقيقياً بين أجزاء الانتصال . أما وقد رأينا اللغة العادية لا تصطر إلى هــــداً التضييق فلا معنى أن يضطر النطق إلى هذا التضييق . وتبعاً لهذا سنفسر هنا القضية على أساس أن الانفسال يكون تارة حقيقياً ، وأخرى لا يمنع من الجلم ، ولا يمنع من الحلوث.

# الأحكام التحليلية والأحكام التركيبية

٨١ - الأحكام التحليلية هي التي يكون فيها الحمول مستخلصاً من ماهية الموضوع، والتركيبة هي التي يكون فيها الحمول معبراً عن صفة لا تدخيل في مفهوم الموضوع . ولو نظرنا إلى أن كل صفة يمكن أن تدخل في مفهوم الموضوع يجب اعتبارها داخلة فيه ، فإن من الواجب أن نمد كل الأحكام السعيحة مجب أن تكون تحليلية . إذا فسرنا المفهوم تفسيراً ذاتيا بمعنى أنه مجموع الصفات التي أعرفها عن شيء ، فإن القضايا يصح أن تمكون تحليلية أو تركيبية تبماً لمدى علمي بالشيء. فإذا كنت أعرف كتاباً قرأته كثيراً دون أن أنتبه مثلا إلى تاريخ طبعه ، فإنني حينًا أنتبه إلى ذلك فإن هذه الصفة تمتبر جديدة فيكون الحكم تركيبياً . ولكن كَذْت لم يقصد هذا حين فرق بين الأحكام التحليلية والأحكام التركيبية ، ولكنه فرق بينهما على أساس التعريف أو الحد. فإذا كانت الصنة المحمولة على الموضوع داخلة في حد الموضوع كانت النصية تحليلية ، وإذا لم تكن داخلة في حد الموضوع كانت تركيبية . فإذا قلت إن الجسم ممتد ، فإن صفة الامتداد داخلة في تمريف الجسم، وبذلك تُنمد هذه التضية تحليلية ؟ وإذا قلت : الجسم غير نفاذ - فإن هذا القول لا يضيف صفة جديدة لفهوم الجسم لآن عمدم القابلية للنفوذ تكون جزءاً من تعريف الجسم باعتباره جسا مادياً ف مقابل الجسم الهندسي . ولكن إذا قلنا : الجسم ذو ثقل – فإنني أضيف صفة غير متضمنة في تمريفه وهي كونه ينجذب إلى أجسام أخرى . فالقضية الأخيرة تركيبية لأن المحمول بضيف إلى الموضوع صفة جديدة ليست موجودة في حده ، وعلى هــذا فإن القضية التركيبية هي التي تأتى بمحمول لا يدخل في تمريف الموضوع . لكن تقوم بمد هـذا مشكلة تحديد المفهوم . ونحن نعلم أن التمريف لهِس ثابتاً ؟ بل في استطاعتنا أن نمرف الشيء الواحد تمرينات مختلفة .

وإذن فالتقسيم إلى قضية تحلياية وقضية تركيبية اعتبارى يتوقف على المفهوم. لهذا فإن كثيراً من المناطقة قد ثاروا على هـذه التفرقة ، ومن أشهرهم برادلى Bradley الذى قال إن مفهوم الشيء يتوقف على معرفتنا به ، فالتمييز بين القضايا التحليلية والتركيبية لا معنى له . ولكن يمكن أن يرد على ذلك فيقال:

١ — إننا عيل في التمريف إلى الاقتصار على ما يفصل الشيء عن غيره ويجمع كل صفاته الأساسية . أى إننا عيل إلى التعريف بالماهية ولا ندخل الأعراض في المنهوم . وهذا يوستِّع مجال القضايا التركيبية . فنحن مثلا لا تُندخل في تعريف الحيوان المجتر أنه مشقوق الظلف . فالقضايا المركبة على أساس الماهية تكون تركيبية . وفي الاستدلال الرياضي نستند إلى الأحكام التركيبية ، فتعريف المثلث لا يتضمن كون مجموع زواياه = ٢ ق ، كا لا يتضمن أن مجموع ضلعيه أكبر من الضلع الثالث . . الخ . والواقع أن القضايا التركيبية هي القضايا الحقة لأنها تدل على علم جديد ، فإذا كان العلم يقوم على اكتشاف صفات جديدة ، فإن التضايا العلمية في حجيد في النهاية فإن التضايا التحليلية فترجع في النهاية فإن التضايا العلمية عن الموضوع والحد . وأمثال هذه القضايا إذا أفادت في الإيضاح والحمول لفظين مختلفين لمسمى واحد . وأمثال هذه القضايا إذا أفادت في الإيضاح في لا تفيد في الكثف .

وتحصل على القضايا التركيبة إما بالتجربة ، أوالاستدلال الرياضي ، أو القياس، فالتجربة ينبوع دائم لإبجاد قضايا تركيبة ، لأن التجربة تدلنا داعاً على صفات جديدة لم نعرفها بعد ، وكذلك الحال في الاستدلال الرياضي نجد أنه يكاد يقوم كله على القضايا التركيبة ، حيث نستخلص دون بجربة حقائق جديدة ، فإذا سنناها في قضايا أصبحت هذه القضايا تركيبة . وأما في القياس فيمكن النظر إلى النتيجة باعتبارها قضية تركيبة ؛ لأنها بحوى محمولا ليس داخلا في حد الموضوع ، وإنا يدخل في المقدمة الكبرى ؛ ولهذا يمكن اعتبار النتيجة قضية تركيبية ، وإفن في الواجب أن نلتف إلى أهمية هذه التفرقة .

#### تقــــابل الفضـــايا

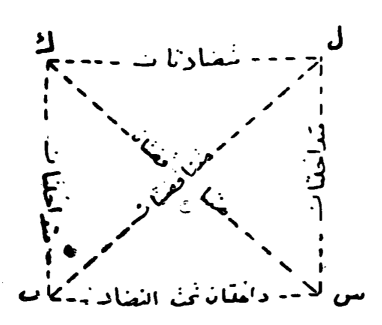
بين التصورات أو بين الأفراد ، وعرفنا بالتفصيل ما هو مدى التناقض وما هو مدى التضاد وانتهينا عند هذين النوعين فحسب ، وذلك أننا كنا ننظر داعًا إلى التصورات المتقابلة باعتبار أنها لا تتفق أن توجد مماً . ولكن في باب القفايا سنوسع تعريفنا للتقابل ، فنجمله لا يستلزم بالضرورة ألا مسح قضيتان مماً ، وسنقول عن التقابل في القضايا إنه الصلة الموجودة بين قضيتين تختلفان إما من حيث الكيف أو من حيث الاثنين مماً ، مع الاتفاق في متية الأشياء .

ا - فإذا كان لدينا قضيتان لا يمكن أن تصدقا مماً ، كما لا يمكن أن تكذبا مماً ، كما لا يمكن أن تكذبا مماً ، بل لا بد أن تكون إحداها صادقة بالضرورة والأخرى كاذبة بالضرورة ، ونقول إن النسبة بين هاتين القضيتين تسمى التناقض ، والتناقض يوجد بين الكلية الموجبة والجزئية السالبة ، ثم بين الكلية السالبة والجزئية الموجبة .

اذا كانت القضيتان لا تصدقان مماً ويمكن أن تكذبا مماً فإن النسبة بينهما تسمى « القضار » ، والتضاد يوجد بين الكلية الوجبة والكلية السالبة .

٣ - إذا كانت القضيتان لا تكذبان مما وقد تصدقان فإن النسبة بينهما تسمى « الرفول نحت النضار » - وهو يوجد بين الجزئية الموجبة والجزئية السالبة ،

اذا ثبت من صدق الكلية صدق الجزئية المتفقة معها في الكيف ، فإن النسبة بين القضيتين نسمى « النراخل » ، وهذه اللسبة نوجد بين الكلية الموجبة والجزئية الموابة والكلية السالبة . ولتلخيص هذه النتائج ووضعها في صورة إجمالية بسيطة يستعمل عادة ما يسمى : « مربع التقابل » .



ويمكن النظر في النضايا باعتبار أن القضيتين معلومة ، أو باعتبار أن إحداها معلومة ، والأخرى مجهولة ويراد معرفة ما يقابلها . فني الحالة الأولى محن لا فضع إلا النسبة الموجودة بين القضيتين المعلومتين دون أي استنتاج ، فالعملية هي وضع نسبة بين شيئين معلومين . أما في الحالة الثانية فإننا مجسد أن لدينا قضية نستطيع أن نستنتج — بافتراض صدقها أو كذبها — صدق أو كذب القضايا الأخرى المتقابلة معها ، ونبعاً لهذا سنكون بإزاء عملية استدلال مباشي : فبمجرد أن توجد لدينا قضية ، ونقول إنها صادقة أو كاذبة ، نستطيع أن نعرف صدق أو كذب القضايا الأخرى المتقابلة معها . ولو أجريناهذا طي الحصورات الأربع لوجدنا ما يلى :

| - إذا كان ك سادقة    | ل کاذبة ، ب سادقة ، س کاذبة       |
|----------------------|-----------------------------------|
| - « د ل «            | ن ل ، ب كاذبة ، س سادقة           |
| - إذا كانت 🕨 «       | له مجهولة ، ل كاذبة ، س مجهولة    |
| - د د س د            | ال کادبة ، ل مجهولة ، س مجهولة    |
| و ال كاذبة           | ن. ل مجهولة ، ت مجهولة ، س صادقة  |
| » J » » -            | ن. كى مجهولة ، ب صادقة ، س مجهولة |
| י ע ע ט ע            | ن. كى كاذبة ، ل سادنة ، س سادنة   |
| . « « ش <sub>«</sub> | ن كاذبة ، ل كاذبة ، ب سادنة       |

ومعنى هذا الجدول أنه لو علم لدينا صدق أو كذب قضية من القضايا الأربع لمرفنا بالدقة صدق أو كذب بقية القضايا الأربع فيا عدا أحوالاً قليلة ، نجد أننا لا نستطيع أن نحدد بالدقة صدق أو كذب القضايا الأخرى كما هو مبين في هذا الجسدول .

#### الاستدلال الميسياشر

مر استدلال هو عملية عقلية منطقية ننقل فيها من قضية أو عدة قضايا إلى قضية أخرى تستخلص منها مباشرة دون التجاء إلى التجربة . ويستلزم عادة بالنسبة للقضايا المستنتجة أن تكون جديدة بالنسبة إلى القضايا الأسلية ، وإلا لم يكن عمة معنى للاستدلال ، لأن الاستدلال هو الانتقال من أشياء مسلم بسحتها إلى أشياء أخرى ناتجة عنها بالضرورة وتكون جديدة عن الأولى . فيجب إذن أن يختلف الأسل عن نتيجة الاستدلال . ولكن هذا الاختلاف قد فهمه المناطقة بتوسع ، ففهموا من مجرد الاختلاف في الوضع أن فيه جدة ، فأدخلوا أنواعاً من الاستدلال فيها يكون الانتقال من قضية إلى أخرى لا تختلف عنها في الصدق بل في طريقة وضع الموضوع والمحمول أو في الكيف ، أما الصدق فعلى حاله . ولكن هذا لا يسمى استدلالاً حقيقياً ، بل هو استدلال مباشر .

وللاستدلال المباشر عدة أنواع تتلخص فيما يلى: ١ - العكس المستوى . ٢ - نقض المحمول . ٣ - نقض العكس المستوى . ٤ - عكس النتيض . • - النقض .

## ٨٤ – العبكس المستوى:

يقصد بالمكس المستوى استنتاج قضية من أخرى تخالفها في وضع كل من الموضوع والمحمول . فالعكس المستوى لقضية هو تحويلها إلى أخرى موضوعها محول الأصل ، ومجمولها موضوع الأصل مع بقاء الصدق والكيف فثلاً : « لا إله فان . » – يمكن تحويل هذه القضية بطريقة العكس المستوى فتصير لا فأنى إله ، والصدق في كلتا التضيتين واحد ، والكيف لم يتغير أيضاً .

وتسمى القضية الأولى الأصل ، والثانية المحوّلة تسمى المكوسة . ويشترط في سحة عملية المكس قاعدتان :

- ١ أن يتحدا في الكيف بأن يكون كيف المعكوسة هو كيف الأصل.
   ٢ ألا يُستنرق حد في المعكوسة لم يكن مستنرقاً من قبل في الأصل.
  - وعند تطبيق هاتين القاعدتين ينتج ما يلي :
- القضية الكلية السالبة تنمكس كلية سالبة أيضاً. و نحن حيما ننظر في في المكوسة نجدها نخضع للقاعدتين ، فبالنسبة إلى قاعدة الكيف : كلتاهما سالبة ، وبالنسبة للاستغراق : كلتاهما تستغرق نفس الحدود ، فهنا كل من الموضوع والمحمول مستغرق في الأصل وفي المكوسة .
- الجزئية الموجبة تنمكس جزئية موجبة مثل: بعض الشعراء بجانين ؟ وعكسها المستوى: بعض المجانين شعراء \_ فهذه المكوسة لم نخل بواحدة من القاعدتين . ويسمى المكس في حالة الكلية السالبة والجزئية الموجبة باسم العكس المستوى البسيط حيث نأنى بقضيتين تساويان الأسلل في كل شيء ويمكن أن ترتد إلى الأصل بكل سهولة . وليست الحال كذلك بالنسبة إلى القضيتين الأخريين:
- ح قال كلية الموجبة تنعكس إلى جزئية موجبة ، فنجد مثلا: أن من المحكن أن نقول : « كل إنسان مان » تصير « بمض الفانين أناس » حيث لا نجد أن من المحكن أن نقول : « كل فأن إنسان » لأن من الفانين من ليدوا بأناس ؟ فألمحكوسة إذن لا تساوى الأصل في الصدق بل هي كاذبة . ولذلك يجب أن تلجأ إلى طريقة أخرى للمكس فنعكسها بالتحريد أو بالعرصه ، ويقصد بذلك أن ألى طريقة أخرى للمكس فنعكسها بالتحريد أو بالعرصه ، ويقصد بذلك أن ألى طريقة الموجبة . والعلة في ذلك أننا أعطا الكلية الموجبة في حالة المكوسة إلى جزئية موجبة . والعلة في ذلك أننا أعطا بقاعدة الاستعراق، في الكلية الموجبة فلاحظ أن المستغرق هو « إسان».

بها في المحكوسة: «كل فان إنسان » نجد أن الدُستَغرق ( فان )، وهو لم يكن مستفرقا في الأصل ، فكا ننا في المحكوسة استغرفنا حداً لم يكن مستغرقاً من قبل ، وهذا إخلال بقاعدة الاستغراق ، ولكن حينها جملناها جزئية موجية لم نستغرق شيئاً ، وإذن لم نستغرق حداً لم يكن مستغرقاً من فبل .

و — الجزئية السالبة: لاتنعكس إلى شيء، فلو أننا فلنا: بعض الأزهار ليس بذى رائحة — فنجد أن لا عكس لها مطلقا. لأن المستغرق هنا هو المحمول بينما الموضوع غير مستغرق، فمند العكس سنجعل الموضوع محمولا. ولما كانت المعكوسة جزئية سالبة فسيكون المحمول مستغرقاً مع أنه غير مستغرق في الأصل لهذا لا يمكن عكس الجزئية السالبة.

وعملية المكس كثيراً ما تكون غير طبيعية لأننا عادة تقهم الموضوع باعتبار الماسدق، والمحمول باعتبار المقهوم، أى إن هناك شيئا من التعسف في ذلك، ولكن عملية المكس المستوى تفترض أن من المكن داعاً التفكير في الموضوع باعتبار الماصدق. ويظهر هذا التعسف باعتبار المفهوم، والتفكير في المحمول باعتبار الماصدق. ويظهر هذا التعسف بوضوح حياً بكون المحمول صفة بجردة. فلوقلنا: كل زهر جيل – فهناك تعسف كبير لو قلنا: بعض الأشياء الجيلة هو زهر. وقد احتجنا هنا إلى تعديل المحمول بعض التي لينق وبقية العبارة، وتكون هذه العملية مقبولة حيماً يكون المحمول ذاتاً مشخصة ، ومع ذلك فقد رأينا من قبل أننا تقهم الذات المشخصة باعتبارها ذاتاً مشخصة حقاً ، ومن هنا يميل الكثيرون من دالة على صفة ، لا باعتبارها ذاتاً مشخصة حقاً ، ومن هنا يميل الكثيرون من المناطقة إلى اطراح هذه العملية .

وأرسطو يملل هذه العملية بتوله . إذا كان لدينا : لا — 1 هي س ، فعكسها لا — ص هي 1 ؛ وإلا فيكون به ض ما هو س ليس 1 . ولكن هذا البعض ح ، وحينثذ يكون معنى ذلك أن ح هي في آن واحد 1 % س معاً ، ولكن هذا هي الغضية الأصلية .

وبالمثل يبرهن على صمة عملية العسكس المستوى بالنسبة للجزئية الموجبة والسكلية الموجبة وبطلانها بالنسبة إلى الجزئية السالبة . ولكن هذا التفسير غير واضع ، لأننا نفترض نفس عملية العكس أثناء البرهان ، وبذلك يفسر قولنا : إن لا – اهى س فإن ممناه أن لا واحد من صفات ا داخل فى صفات ، والعكس .

وفى السكلية الموجبة إذا قلنا : كل ا هى س — فهذا يدل على إحدى حالتين وهما : إما أن تسكون كل ا هى بعض س س ص وفى هذه أو تلك يتفق أن نقول إن بعض س هى ١ — وبهذا تظهر علة صحة هذه المملية . وبالمثل يطبق ذلك على الجزئية الموجبة ، فيظهر أن عملية العكس سليمة منطقياً .

## ٨٠ - نقض المحمول:

هو عملية تحول فيها قضية معلومة إلى قضية أخسرى تساويها في الصدق، وموضوعها موضوع الأصل، أما محمولها فنقيض محمول الأصل. وله قاعدة واحدة هي : أن يُعتبر كيف القضية ويستبدل بالمحمول نقيضه . ومثاله : «كل إنسان فان » ، « لا إنسان هو لا — فان ي » . ويقوم هذا الاستدلال على أساس قانون التناقض الذي يقول : إذا كالت اهي ب فيجب أن تكون اليست لا ب ب ويمكن أن نرتد ثانياً من منقوضة المحمول إلى الأصل، بأن نغير الكيف والاستدلال في هذه الحالة يقوم أساس قانون الثالث المرفوع الذي يقول بأن النقيضين لا يمكن أن يصدقا مما . وتسمى القضية الأصلية بالأصل ، والمنقوضة المحمول تسمى عنقوضة المحمول .

وبإجراء نقض المحمول على القضية الكلية الموجبة تصدير كلية سالبة . مثل: كل « إنسان فان ِ » . والجزئية مثل: كل « إنسان فان ِ » . والجزئية

الموجبة تصبح جزئية سالبة مثل: « بعض المصربين مسيحى » تصبح: « ليس بعض المصربين بلا — مسيحى » وتصبح الكلية السالبة كليسة موجبة مثل « لا كذوب معدق » . ثم أخيراً تصبح الجزئية السالبة جزئية موجبة مثل: « ليس بعض الورد أحر » تتحول إلى : « بعض الورد هو لا — أحر » .

موضوعها عمول الأصل و عمولها نقيض موضوع الأصل ، مع بقاء الصدن والكيف. وقاعدته أن تعكس القضية الأصلية عكساً مستوباً أولاً ، ثم تنقص المعكوسة وقاعدته أن تعكس القضية الأصلية عكساً مستوباً أولاً ، ثم تنقص المعكوسة نقدض محمول ثانياً . ومثالها : «كل إنسان فان » فعند ما مجرى عليها الحطوة الأولى وهي إجراء العكس المستوى ، تصير : « بعض الفانين هو إنسان » . ثم إذا أجرينا عليها الحطوة الثانية وهي نقض المحمول تصير : « ليس بعض الفانين هو لا — إنسان » . — وبنقض العكس المستوى تصبح السكلية الموجبة جزئية سالبة ، مثل : « بعض المصربين مسيحي» = بعض المسيحيين مصربون = ليس بعض المسيحيين هولا — معمرى ، والسيحيين مولا — معمرى ، والسيحيين مولا — معمرى ، والسيحيين مولا — إنسان » . — أما القضية الجزئية السالبة فلا تمكس ، ولهذا فليس لها نقض عكس مستو .

### ٨٧ - عكسى النفيض

هو تحويل قضية إلى أخرى موضوعها نقيض محمول الأصل ، ومحمولها إما نقيض موضوع الأصل ، ويسمى الأول باسم عكس النقيض الموافق والثانى : عكسى النقيض المخالف ,

فعكس النقيصه الموافق هو تحويل قضية إلى أخرى موضوعها نقيض محمول الأولى، ومحولها نقيض موضوع الأولى، مع بقاءالصدق والـكيف.

وعكس النفيض الخالف هو تحويل القضية إلى أخرى موضوعها نقيض عمول الأصل ، وعمولها عين موضوع الأصل مع بقاء الصدق دون الكيف . ولإجراء هذه العملية ننقض أولا المحمول . وثانيا بالمسكس المسعوى لمنقوضة المحمول نصل إلى عكس النقيض المخالف . ولسكى نصل إلى عكس النقيض الموافق بجرى على الأخيرة هملية نقض المحمول مرة أخرى . مثسال ذلك : السكلية الموجبة : « كل إنسان فان » — ننقض محمولها أولا فتصبح : « لا إنسان هو لا — فان » ثم نعكسها : « لالا — فاني هو إنسان » — وهذا هو عكس النقيض المخالف . ولسكى نصب إلى عكس النقيض الموافق بجرى هملية نقض محمول على الأخيرة فتصبح : « كللا فانهولا — إنسان » . وبدلك تصبح السكلية الموجبة كلية الأخيرة فتصبح : « كللا فانهولا — إنسان » . وبدلك تصبح السكلية الموجبة كلية موجبة في العكس الموافق ، وكلية سالبة في العكس المخالف .

ويمكن أن نلخص هذه النتائج كما يلي :

الجزئية الموجبة : بعضالمصربين مسيحى = بعضالمصربين ليس بلا مسيحى — لا تعكس عكس نقيض موافق ولا مخالف .

الكلية السالبة: لا كذوب مصدن = كل كذوب هو لا – مصدق = بعض اللامصدقين هو كذوب ، وهذا هو العكس المخالف ، ثم تصير : بعض اللامصدة بن ليس هو لا – كذوب – وهذا هو عكس النقيض الموافق .

الجزئية السالبة: ليس بعض الورد بأحر = بعض الورد هو لا — أحر؛ وتصبح بالمكس المستوى: بعض اللا — أحر هو ورد، وهذا عكس النقيض المخالف. ثم تصبح « بعض اللا — أحر هو ليس لا — ورد» — وهدذا هو عكس النقيض الموافق.

فبإجراء مملية عكس النقيض المخالف تتحول : له إلى ل ، ل إلى س ، س إلى س .

وبإجراء مملية عكس النقيض الموافق تتحول : ك إلى ك ، ل إلى س ، س إلى س .

#### ٨٨ - القصير:

النقض عملية استدلال مباشر فيها تحول قدية إلى أخرى موضوعها نقيض موضوع الأصل ، ومجمولها إما أن يكون عين محمول الأصل — وهذا هو نقض الموضوع ، أو يكون نقيض محمول الأصل — وهذا هو النقض التام . ويتم على حسب خطتين :

الأولى: نبدأ بعملية العكس على الأصل ، ثم نتاوها بعملية نقض محمول ، ونستمر في هذا العمل على التبادل حتى نصل إلى قضية يكون موضوعها نقيض موضوع الأصل ، ومحمولها إما أن يكون عين محمول الأصل أو نقيض محمول الأصل ، أو نصل إلى قضية جزئية سالبة لا تقبل العكس فنقف ،

الثانية: نقوم بعملية كالسابقة ، ولكن نبدأ فيها بنقض المحمول ، ونستمر فى ذلك حتى نصل إلى قضية يكون موضوعها نقيض موضوع الأصل ، ومحمولها إما عين محمول الأصل أو نقيض محمول الأصل ، أو نصل إلى قضية جزئية سالبة لا تقبل العكس فنقف .

وبإجراء إحدى الطريقتين على المحصورات الأربع نصل إلى ما يلى :

(م --- ۱۰ المنطق الصورى )

#### الكليه الموجبة

الطريقة الأولى

الطبينة الثانية

#### الجزئية الموجبه

- (۱) بعض الورد أصغر
- (۲) ليس بعض الورد بلا أصفر
  - ( جزئية سالبة لا تعكس )
- (۱) بعض الورد أصفر
- (۲۰) بعض الأصفر ورد
- (٣) ليس بمض الأصفرلا زرد
  - جزئية سالبة لاتمكس

#### الكلية الاالية

- (۱)لا مجرم مطمئن
  - (٢) لا مطمئن مجرم
- (٣)كل مطمئن هو لا بحرم
- (٤) بمض اللات مجرم هو مطمأن . (٤) ليس بعض اللات مطمأن هو (قنس موضوع)
  - (٥)ليس بعض اللا يحرم و هو لا مطمئن ( تفن تام )

**—** 

- (١) لا آئم مطمئن
   (٢) كل آئم هو لا مطمئن
   (٣) بمض اللا معامئن هو آثم
- ٤) ليس بعض اللاب مطمئن هو
   لا آثم
   ( جزئية سالية لا تعكس )

#### الجزئية السالية

| / )                          | 1                          |
|------------------------------|----------------------------|
| (١) بعض المؤمنين ليس بمخلص   | (١) بمض المؤمنين ليس بمخلص |
| (٢) بعض المؤمنين هولا – مخلص | جزئية سالبة لاتعكس         |
| (٣) بمض اللا- مخلص هومؤمن    |                            |
| (٤) بمض اللانخلص ليسهولا—    |                            |
| مؤمن (لاتعكس)                |                            |

٨٩ - بعد هذا العرض نستطيع أن نضع خلاصة النتائج في جدول كالآتي:

| س ع ح                                                              | ں ع ح                  | رعح                                       | اله                                         | الأصل                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------|------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ر ک<br>ر ک<br>ر ک<br>ر ک<br>ر ک<br>ر ک<br>ر ک<br>ر ک<br>ر ک<br>ر ک | ر ع<br>س ع<br>س ع<br>ب | ر الح | و ع<br>رو ع<br>رو ع<br>رو ع<br>رو ع<br>رو ع | عكس مستوى<br>نقض المحمول<br>نقض العكس المستوى<br>عكس النقيض المخالف<br>عكس النقيض الموافق |
| _                                                                  | <b>-</b> .             | و د د د د د د د د د د د د د د د د د د د   | ري ر    | نقض الموضوع<br>النقض التام                                                                |

ويلاحظ في هـــذا الجدول أن ع كاح تدل على أساوب الحد أي لا — ع كا لا — ح .

٩٠ - والآن إذا نظرنا في كل هـذه العمليات ، وتبينا طبيعة العملية المنطقيه التي تجرى في كل منها ، فهـــل نستطيع أن نقول إن العملية هنا عملية استدلال؟ لن نستطيع الجواب إلا إذا أظرنا في طبيعة عملية الاستدلال بوجه عام، وحينتذ سنرى أننا في عملية الاستدلال لابد أن نأتي بشيء جــديد يختلف عن مفهوم القضايا التي ابتدأنا منها الاستدلال ، أي إنها في حالة الاستدلال نربط بين شيئين لم يكن ظاهرا من قبل أنهما مرتبطان أو غير مرتبطين ، تبعاً لأحوال السلب وأحوال الإنجاب ؛ فالنتائج التي نصل إليها تدل على حقائق جــديدة باستمرار . وإذا كان الأمر كذلك فإننا إذا نظرنا في عميات الاستدلال المباشر لم نجد أن هذه الخاصية تتحقق ، لأننا في هـذه العمليات لا نفعل أكثر من تغيير المنطوق دون تغيير شيء في الفهوم. فني حالة العكس المستوى لانفعل أكثر من وضع المحمول مكان الوضوع ، وقد رأينا من قبل أن ليس عمة أهمية في الوضع بالنسبة إلى كل من المحمول والموضوع وأن المسألة غالباً ماتـكون اعتبارية تدعو إليها اعتبارات في الأساوب دون أن يكون لذلك أدنى تأثير ف طبيعة الحسكم المسَّبر عنه في القضية . فحينًا أقول : « لا — إنسان خالد » واستدل منها بواسطة العكس المستوى على : « لا خالد إنسان » - فإن الحكم لايتغير إطلاقاً ، وإنما الذي يتغير هو التعبير عن الحكم .

وكذلك في عملية نقض المحمول: فإذا قلت: «كل إنسان قان » ، واستدللت من هذا على أنه: « لا إنسان هولا – قان » – في هذا لاأقدم معرفة جديدة تخالف ماكان في القضية الأسلية. فإذا كان الاستدلال يتضمن بالشرورة معرفة جديدة أو اختلافاً في منهوم الحكم بين الأسل وبين الله كوسة أو منقوضة المحمول ، ولا يمسكن أن أسمى هذه العملية عملية استدلال بالمنى السحيح – بل إلى القارق بين الاستدلال المباشر والاستدلال القواسي كبير

جداً على الرغم من قولنا إن في القياس بالضرورة تحصيل حاصل ، وذلك لأن النتيجة في القياس تعرب عن حكم لم يمكن موجوداً في إحدى المقدمتين ، وإعا يوجد هذا الحميكم منتشراً فيهما أومتصمنا بهما ، وأنا إذا فعلت ذلك ، فسأنتهى داعاً إلى معرفة جديدة ، أو على الأقل لن يمكون الحميكم في النتيجة هو بعينه في إحدى المقدمتين ، وهذا إذن استدلال . أما عملية الاستدلال الماشر فليست استدلالاً بأى معنى من المانى .

## المدلول الوجودى للقضايا الحملية

المرنا من قبل إلى أن كل حسكم يجب أن يسكون موضوعياً ، ويجب بالتالى أن يكون الفرض من الحكم بالتالى أن يكون الفرض من الحكم عبرد العملية النفسية للحكم ، وإعما الإشارة إلى شيء خارجي بخلاف الحسكم نفسه يوجد خارج هذا الحسكم .

أما ميدان هذه الإشارة ، فلا نعلم ما هو بالدقة ، لأننا لانستطيع فيا يتصل بالإشارة الخارجية للحكم أن نقول من ناحية المنطق الصورى إن الحكم ينطبق على الواقع الخارجي أو لاينطبق ، لأن هذه المسألة لانعني المنطق كعلم صورى ، وإعا تعنى كل علم على حدة . فالقضايا الرياضية تعلم صحتها من بطلانها في الرياضيات . والقضايا الفزيائية يعرف قيمة الحكم فيها علم الفزياء . وهكذا نجد أن معرفة صواب الحكم أو خطئه تقوم لا على المنطق كعلم صورى ، وإعما على العلم الذي تنقسب إليه القضية . ولكنا في أحكامنا نتجه داعًا إلى الإشارة إلى عجال معين يصدق فيه الحكم أو يكذب . وهذا المجال تارة يكون الكون الكلى وتارة أخرى يكون ميداناً من ميادين الواقع الخارجي ، وطوراً ثالثاً يكون شيئاً خيالياً . والصدق والكذب يقوم بالنسبة إلى كل ميدان من هدذه الميادين على خيالياً . والصدق والكذب يقوم بالنسبة إلى كل ميدان من هدذه الميادين على حدة فقد يصدق الحكم في ميدان دون الآخر ، وقد لاتكون للحكم إشارة

إِلا فِي عَامَّ الوحم ، فإذا قلت : إن هملت قتلت يولينوس – فهذ الحكم صادق بالنسبة إلى رواية « هملت » ولو أنه لم يحدث في التاريخ في الواقع ، وكذلك في كل مامجري في القصص بكل أنواعها يمكن أن نتحدث عن أحكام صادقة حيناً وكاذبة حيناً آخر . فكل ميدان من هذه الميادين يكون مايسمونه باسم عالم المقال فلا يمكن تقرير الصدق بطريقة عامة ، ولا يمكن أن يوجد مقياس عام نستطيع أن تحدد به مجال أو مسكان عالم المقال بالنسبة إلى شيء ما . وإنما عالم المقال يتوةن دائمًا على طبيمة الحكم الذي نتحدث عنه ، فأن يكون زبرس قد قتل أباد ، أو كليتمنستر قد قتلت زوجها اجا ممنون ، فهذا صادق في عالم معين هو عالم مقال الأساطير البونانية . وإذا قلنا العكس كان الحكم كاذباً في داخل عالم المقال هذا . ومع دائ فليس هذا أو ذاك صادقا بالنسبة إلى الواقع التاريخي أو العالم الخارجي. ومن هنا فالنضايا في مثل هذه الأحوال إضمارية بمعنى أننا قد أضمرة إلى جانب هذه القضايا قولنا: « في عالم الأساطير اليونانية » . وكذلك الجال باللسبة إلى أساطير الحن . وهكذا نجد أن الأحوال تصدق بالنسبة إلى كل عالم من هذه العوالم ، وإنَّ لم يكن لها أصل في حقيقة الوجود ، ولكن المسألة حيمًا ينظر إليها من الناحية النطنية الحالصة ، لاينظر إليها على هذا الأساس ، فإن هذا الأساس، وهو كون الحكم لابُدُّ أن يشير إلى عالم مقال ممين، يفترض دائماً و كل عملية حكماً منطقياً ، فإن الذي يهمنا هو أن نعزف : هل الموضوع أو الهمول لابد أن يشير إلى موضوعات لما أفـــراد في الخارج ، أو ليس من الضروري أن يَكُونَ الأمر كَذَلِكُ؟ غَيْمًا أقول مثلاً : ﴿ لَا هِي فَ مُ فَشَيَّةً ا سالبة كانية ، أو حيثًا أقبل : ﴿ كُلُّ ا هَيْ ۖ فَيْ قَضْيَةً مُوجِّبَةً كَانِيةً ، فَهُلَّ العمد في هذه الأحوال أنه لابد أن يوجد موضوع خارجي يتأظر كل حد من هذه الحدود، أو لا أنصد دلك ؟ فأسألة الرئيسية التي تنظر فيها هي : هل تحن عدم دائماً ألى افراد حارجية بالنسبة إلى الوضوع أو بالنسبة إلى الهمول في كل

حَكَمَ نَقُولَ بِهِ ؟ وَثَانِياً - وعلى أساس التّفسير الذي نقدمه - يجب أن نُمُدلُ مَا قَلْنَاهُ مِنْ نَظْرِيات تَبِعاً للتّفسير الذي نُنتهي إليه في إجابتنا عن المسألة الأولى .

أما فيما يتصل بالمسألة الأولى فيجب أن نلاحظ أولا أبنا لانقصد دائماً أن يكون هناك موضوع خارجي مقابل لحدى الحكم. فأحياناً يكون ذلك منهوماً ، وأحيانا أخرى نشير إلى وجود أفراد للموضوع دون أفراد للمحمول ، وأحياناً ثالثة يمكن أن يكون هناك مقابل خارجي لكل من الموضوع والمحمول . ولكن على أى فرض من هذه الفروض الثلاثة لا 'بد" أن نسلم أولاً بأن كل عالم ، قال لا بد أن يكون محتوياً على شيء . أى إن عالم المقال لا يمكن أن يكون خالياً من كل فرد أو مساويا لحنف الصفر . وعلى هذا لا نستطيع أن نقول إننا في تحديدنا للمداول الوجودي لشيء ما لا بد أن نمتقد أن عدم الوجود يدل على وجود أيضاً تبماً لقانون الثالث للرفوع الذي يقول بأن « ا م الا بد أن أو إذا وجدت الا توجدلا . ا ، وإذا لم توجد ا وجد الكلا بد من كذب لا . ا ، أو إذا وجدت الا توجدلا . ا ، وإذا لم توجد ا وجد

٩٢ — وعلى أساس هذا البدأ نستطيع أن محدد طبيعة الإشارة الخارجية أو الوجودية للقضايا ؟ فنجد أولاً أن عمة أحوالاً يكون فيها مقابل وجودى لكل من المحمول والموضوع ، وأحوالاً أخرى يكون فيها مقابل وجودى للموضوع دون المحمول ، وأحوالا ثالثة لا يكون فيها مقابل وجودى لأى منهما ، وأحوالاً رابعة يكون فيها مقابل في الوجود للموضوع والمحمول بالنسبة إلى القضايا الجزئية دون لكية . فإذا نظرنا في كل هذه الأحوال ونظرنا بعد هذا فيا يترتب عليه من وضع في عملية الاستدلال المباشر ، لوجدنا النتائج التالية :

أولا: إذا كان لكل من الموضوع والمحمول مقابل في الوجود الحارجي فستمم ملية الاستدلال المباشر ، لأن وضع المحمول مكان الموضوع أو العكس لا يفيد م شيئًا من التغيير في المدلول الخارجي ما دام كلاهما ذا مقابل في الوجود الخارجي .

ثانياً: إذا كان للموضوع مقابل دون المحمول يتغــــير الأمر بالنسبة إلى كل مملية :

١ – فبالنسبة إلى عملية نقض المحمول لا يحدث تنبير .

٧ - وبالنسبة إلى عملية المكس الستوى بحد أنه بكون صحيحاً بانسبة إلى وإلى ب لأننا في هاتين الحالتين بجد أن الإشارة إلى الموضوع تكنى بطريق غير مباشر للاشارة إلى وجود المحمول ، فإذا قلت : « كل إنسان فان » وحولت هذا الحكم عن طريق العسكس ليصير : « بعض الفائين ناس » لل فإننى في هذه الحالم عن طريق العسكس ليصير : « بعض الفائين ناس » فإننى في هذه الحالة قررت أن كلة «فان» لها مقابل في الوجود . وكذلك الحال في القضية الموجود الحزئية ، بجدأ نه إذا قلنا بوجود يالنسبة للمحمول . الحزئية ، بجدأ نه إذا قلنا بوجود يالنسبة الملكية : فإذا قلنا « لا ا هي س » وكمناها إلى « لا س هي ا » فيحدث أن المحمول لا يكون له وجود خارجي في وعكسناها إلى « لا س هي ا » فيحدث أن المحمول لا يكون له وجود خارجي في الأصل : ولكننا في حالة المكس وضعنا المسألة وكأن للمحمول مقابلاً في الحارج ، ومن هذا الخارج لأننا نقول بحسب الفرض الثاني إن للموضوع مقابلاً في الخارج ، ومن هذا يحدث الخطأ في عملية المكس المستوى بالنسبة إلى الكلية السالبة . فإذا قلت : هد لا \_ إنسان عفريت إنسان » فإن هذا يشمر في بأن للمفريت مقابلا في الخارج ، مم أن هذا غير صحيح .

أما فيا يتصل بعملية عكس النقيض فنجد أن الاستدلال بالنسبة إلى الكلية السالبسة صحيح ، وكذلك الحال بالنسبة إلى الجزئية السالبة ، ولكنه غير صحيح بالنسبة إلى الحراء عمليسة عكس النتيض على بالنسبة إلى الحكية الموجبة ، وذلك لأنه لإجراء عمليسة عكس النتيض على

الكلية الموجبة ستنحول أولا بنقض المحمول إلى كلية سالبة . ثم نحولها إلى كلية سالبة عن طريق العكس المستوى . وقد قلنا إن المكس الستوى غير صحيح دائماً بالنسبة إلى المكلية السالبة .

ثالثاً: إذا فرضنا أن القضية لا تنضمن بالضرورة إشارة وجودية إلى الموضوع والمحمول مماً ، فقد يظهر لأول وهلة أننا ما دمنا هنا لسنا إزاء إشارة وجودية ، فقد أهنينا من مسألة الإشارة الوجودية في حالة الاستدلالات المباشرة . ولكن هدذا خطأ ، إذ يلاحظ أنه :

1 - بالنسبة إلى نقيض المحمول نجد أن كل العمليات الحاصة بالقضايا الأدبع سليمة . ولنأخذ مثلا القضية السكلية السالبة : « لاع هي - » - فنجد أن منقوضة محمولها : « كل ع هي لا \_ ح » . فإذا افترضنا أن هناك إشارة خارجية إلى « ع » فهذا يدل على أن « بعض لا \_ ح » موجود ، وذلك تبعاً لقانون الثالث المرفوع الذي يقول بأن « ع » إما أن تكون « ح » أو « لا \_ ح » ولا تخلو « ع » عن أحديهما ؛ وفي حالة نقض المحمول نحن لا نقول أكثر من أنه إذا وجدت « ح » فإنه « لا \_ ح » . فكأن عملية نقض المحمول صحيحة .

- عملية المكس المستوى صحيحة بالنسبة إلى الكلية السالبة لأننا في حالة الكلية السالبة نقول: إذا كانت «ح» لها موضوءات فلا بدأن يكون بعض «اللاح» موجوداً، ويحن في حالة المكس لا نفعل أكثر من هذا لأننا نقول لا لا حرى ع » . فإذا كانت «ع» لها مقابلات وجودية فسيكون لبعض لا — حمقابلات وجودية أيضاً. أما بالنسبة إلى الكلية الوجبة والجزئية الموجبة فعملية المكس غيرسليمة، لأن «بعض عى تتضمن أنه إذا وجداًى ح فلابدأن بوجداً يضاً بعض على ولكن هذا ليس متضمناً لا في قولنا «كل عمى ح» ولا في قولنا «كل عمى ح» ولا في قولنا «كل عمى ح» ولا في قولنا «كل عن هي ان عملية المكس المستوى لبست سليمة بالنسبة إلى كل من لى كل .

حسو وعلية عكس النقيض سليمة بالنسبة إلى ك ، ولكنها غير سليمة بالنسبة إلى ل كاس ، فرملية عكس النقيض سليمة بالنسبة إلى ك لأنها تتضمن أولا نقض المحمول ، وثانيا العكس . وبالنسبه إلى ك نجد أنها ستحول بواسطة نقض المحمول إلى ل ، ودور هذه الأخيرة أن تعكس ، والدكس سنيم بالنسبة إلى ل ، فكأن العملية بالنسبة إلى ك صحيحة ، أما بالنسبة إلى ل فلا تصح عملية نقض المحمول الأولى إذ تصبح كلية موجبة ودورها أن تمكس والكلية الموجبة لا تمكس عكسا بسيطاً . وبالمثل يقال على س .

ك ملية النقض غير سليمة بالنسبة إلى كل من له ١٠ ل.

وبذلك نجد: 1 — أن العمليات السليمة هي نقض المحمول وعكس النةيض بالنسبة إلى له ، ونقض المحمول بالنسبة إلى س ، ونقض المحمول بالنسبة إلى س .

العمليات غير السليمة هي المكس المستوى والنقض بالنسبة إلى ك ،
 والعكس المستوى بالنسبة إلى ت ، وعكس النقيض والنقض بالنسبة إلى ل ،
 وعكس النقيض بالنسبة إلى س .

رابعاً : إذا فرضنا أن الـكليات لا تتضمن إشارة وجودية بينما الجزئيات تتضمن ذلك فإن النتائج تـكون كما يلي :

ا - عملية نقض المحمول داعاً سايمة بالنسبة إلى المحصورات الأربع .

ملية العكس المستوى بالنسبة إلى ل سليمة ، وكذلك بالنسبة إلى ب ،
 ولكنها غير سليمة بالنسبة إلى لى .

ح - مملية عكس النقيض سليمة بالنسبة إلى لى وكذلك باللسبة إلى س ، ولكنها غير سليمة بالنسبة إلى ل .

وبعد هذا كله نستطيع أن نحدد المضمون الوجودى للمحصورات الأربع حينما تكون حملية . ولنبدأ بالقضية الكاية الموجبة فنجدأنه :

إذا كانت القضية الكلية تجريبية أو إحصائية ، تجـــد أن هناك إشارة وجودية بالنسبة إلى الموضوع والمحمول ، كقولنا : كل الحلفاء الراشدين قرشيون ، فهنا إشارة وجودية بالنسبة للخلفاء والقرشية .

◄ — أما إذا كانت القضية صادرة عن استدلال عقلى خالص مجرد ، فكثيراً ما يحدث أن لانكون هناك إشارة وجودية في القضية الكلية . فإذا قلنا : كل جسم يظل متحركاً أو ساكناً ما لم تطرأ عليه قوة تغيّر حالته — فمثل هذه القضية لا تكاد تتحقق إطلاقاً ، ومن الواضح هنا أن الإشارة الوجودية معدومة تقريباً .

وإذا كانت القضية تعبرعن قاعدة أو قانون فكثيراً ما يحدث أن تكون الإشارة معدومة ، فحيما يصدر قانون ويقال : «كل من يخالف أحكام هذا القانون يعاقب » ، فقد يحدث أن لا يخالف هذا القانون أحد من الناس ، وبالتالي لا تكون الإشارة الوجودية ضرورية .

٤ — هناك أقوال عامة لانفترض فيها مطلقاً الإشارة الوجودية . فيها يقال : « تمن يفعل الحير لا يَه دُمَ جوازيه » ، أو إذا قلت : « كل من يسرق كيس نقودى يسرق شيئاً عظيماً » ، نجد أنه قد يحدث أحياناً ألا يُسْرَق كيس نقودى قط ، فني هذه الحالة نلاحظ أن القضايا لا تنضمن إشارة وجودية ظاهرة .

#### الكلية السالبة:

الأحوال المتى توجد فيها إشارة وجودية فى الكاية السالبة أكبر منها فى الكلية الموجبة ، وقد نقصد عمداً إلى عدم الإشارة الوجودية فى بعض أحوال

الكليات السالبة ، فحينا أقول « لا كوكب يدور فى مدار على هيئة قطع زائد ، عكن أن عمر بنفس الحكان الذى مر به من قبل » — ونحن نعلم أن الكواكب تدور فى مدار بيضاوى أى فى قطع ناقص — فهنا الإشارة إلى شى الن يتحقق . وهناك أنواع من القضايا يننى فيها الوجود نفياً مقصوداً لذاته كا نرى فى : « لاشبع أخاف » — « لاعفريت رأيت » . فهنا لا توجد إشارة وجودية إطلاقاً .

والحال بالنسبة إلى الكليات تختلف عنها بالنسبة للجزئيات في الكليات رأينا أن من الممكن أن لانوجد إشارة وجودية بالنسبة للموضوع أو المحمول؟ أما في القضايا الجزئية فن النادر جداً أن يوجد ذلك . ويفسر فن Venn هذه الظاهرة كما يفسرها المنطق الرياضي على أساس أن الجزئيات تدل على المشاهدات وهي بالتالي تدل دائماً على وجود ؟ أما الكليات فتقوم غالباً على استدلالات مجردة ، وبالتالي لاتتضمن إشارة خارجية بالضرورة . ويعبر عن هذا في المنطق الرياضي مجمل القضايا الكلية تساوى صفرا .

## الباسي الثالث

#### القيـــاس

97 - من طبيعة العقل الناقصة أنه لايستطيع الانتقال مباشرة من موضوع الى محمول ، أعنى أنه لايقدر على إدراك الرابطة بين طرف حكم من مجرد النظر فيها هى نفسها و حدها ؛ بل لابد له من وسيط كى يتيسر له ذلك . ولذا احتاج الإنسان فى تفكيره إلى القيام بعملية مقارنة كل من حد من الحسكم بحد ثالث مشترك . وهذا يتم بقضيتين ، خلاف القضية المطلوب البرهنة عليها .

وهذه المقارنة بين التصورات تجرى على نحوين: فهى تجرى إما من حيث المنهوم، أو من حيث الماصدق؛ أعنى إما من حيث كون حد داخلاً ضمن أفراد حد آخر، أو من حيث كون صفة أحدهما من بين صفات الآخر، وهدا يثير فى داخل القياس مشكلة أساسية هى مشكلة الماصدق والمفهوم، وهى مشكلة خطرها فى بيان ماهية القياس وأنواعه وحقيقة الغاية منه.

وثمت مشكلة ثانية ، هي مشكلة طبيعة الرابطة في هذه القضايا . فإن الإضافات على أنحاء عدة : إضافة تضمن ، إضافة مساواة ، إضافة أكبر أو أصغر ، الخ . وتبعاً لهذا فإن الأحكام : إما أن تسكون أحكاماً تضمنية ، أو أحسكام إضافة الخ . ولهذا أثره في قواعد القياس ، كما سنرى عما قليل .

وقد اختلف المناطقة بإزاء المشكلة الأولى على ثلاث فرق: فرقة الماصدقيين وعلى رأسها هاملتون Hamilton وأصحاب المنطق الرياضي الذين أرجعوا الصلة بين المحمول والموضوع إلى الماصدق بأن قالوا إن الرابطة رابطة بين أصناف؟ وفرقة المفهوميين ، وزعيمها رودييه G. Rodier وهؤلاء يرون وجوب مراعاة المفهوم وحده ، أعني الصفات ؟ وفرقة جمعت بين الماصدق والفهوم ، ومنها

لاشليبه Lacholier وهي تنظر إلى الحدود تارة من ناحية المفهوم ، وأخسرى من ناحية الماسدق . ويرى جباو Goblot أن هسنده الشكلة لا يمكن أن تحل على هسندا الوضع ، وإنما تحل على أساس فهم الفارق بين الأحكام الحلية والأحكام الشرطية ؛ وعنده أن المنطق القديم قد خلط بين الاثنين على حساب الأحكام الشرطية بأن غالى كثيراً في أهمية الأولى ومداها . وهو خلط له أثره في مشكلة ثالثة هي مشكلة الجدة في القياس ، أعنى : هل في نتيجة القياس جديد زيادة عما في المقدمات ؟ فإن الأقيسة الحلية فيها تحصيل حاصل tautologie بالضرورة ؛ بينما الأقيسة الشرطية ليس من الضرورى أن تتضمن تحصيل حاصل .

ويرتبط بهاتين المشكاةين مشكاة ثالثة وهي مشكلة الصلة بين القياس syllogisme وبين الاستدلال déduction ، فإن البعض بمدهما شيئاً واحداً ، مع أنهما ليسا كذلك : فكل قياس تحصيل حاصل ، بينما الاستدلال فيه جداً داعًا ، لأن فيه تركيباً ، إذ ننتقل من المعلومات البسيطة إلى الأكثر تركيباً ، وهكذا .

#### تعريف القياس

عه - يعرفه العرب في كتب المنطق بأنه: قول مؤلف من قضايا ؟ إذا سيراً مت ازم عنها (عنه) لذاتها (لذاته) قول آخر » . "

فهو: ﴿ قول ﴾ — أى مركب ؛ وهذا القول إما المفهوم العقلى ، وهو جنس القياس المعقول ؛ وإما المفوظ ، وهو جنس القياس المفوظ ، والمراد من «القضايا» ماؤوق قضية واحدة ليتناول القياس البسيط المؤلف من قضيتين ، والقياس المركب من قضايا فوق اثنتين ، واخترز به عن القضية الواحدة التي تستلزم لذاتها عكسها المستوى أو عكس نقيضها وما إلى ذلك من عمليات الاستدلال المباشر ، فإنها لا تسمى قياساً .

وقوله: «متى مُسَلَّمَتْ » — إشارة إلى أن تلك القضايا بجب أن لا تكون مسلمة في نفسها ، بل بجب أن تكون بحيث لو مُسلمت لزم عنها قول آخر ليندرج في الحد القياسُ الصادق المقدمات وكاذبُها .

وقوله: « لزم عنها » – يخرج الاستقراء والتمثيـــل ، فإن مقدماتها إذا مُلِمَّتُ لا يلزم عنها شيء، لإمكان تخلف مداوليهما عنهما ، أعنى لأنهما ظنيان.

وقوله: « لذاتها » ليحترز به عما يلزم لا لذاتها ، بل بواسطة مقدمة غريبة كا في قياس المساواة ، وهو ما يتركب من قضيتين متعلق محمول أولاها يكون موضوع الأخرى ، كقولنا: ا مساور لرب كاب مساور لرح بينتج أن: ا مساور لرح ، لأخرى ، كقولنا : ا مساور لرب كاب مساور لرب لا لذاتها ، بل بواسطة مقدمة غريبة كافى قياس المساواة ، وهى أن: «كل مساوى المساوى مساوي الهي ولذلك لم يتحقق ذلك الاستلزام إلا من حيث تصدق هذه المقدمة . ويقال : « لذاته » للإشارة إلى تأليف القول ، أى إن تأليف القول على محور معين من قضايا فى كل مها الموضوع والمحمول فى وضع معين ، هو الذى يستلزم القول الآخر ، أعنى النتيجة . وهذا أدق فى التعبير من قوله « لذاتها » ساوالإشارة فى الضمير هنا إلى « القول المؤلف » \_ لأن التأليف على النحو المعين هو الذى يؤدى إلى استخلاص النتيجة ، لا مجرد وجود قضايا .

# وقوله: « قول آخر » \_ أريد به أن القول اللازم يجب أن يكون منايراً لـكل واحدة من هذه المقدمات (١) .

وهذا هو التعريف الأرسططالي في أدق صورة · ونظراً إلى وجود مشكلة الحل، فإن بعض المناطقة يعر في على حالة القياس على المتراط أن تكون الرابطة رابطة تضرن ، لا رابطة إضافة ، كما فعسل برادلي ،

<sup>(</sup>١) راجه شرح قطب الدين الرازي التحتاني على « الشمسية » .

وتبمه ه . ب . چوزف H. B. Josef ويلاحظ على هذا التمريف طابعه الشكلي : فإنه لايشترط صدق المقدِّمات في نفسها ، بل مجرد التسليم بها . فسوام أكانت في نفسها صادقة أم كاذبة ، فإن النتيجة واحدة من حيث نظرية القياس. وما يحــــث هو أنه إذا كانت المقدمات صادقة ، كانت النتيجة بالضرورة صادقة ؟ وإذا كانت ﴿ كَاذَبِهُ ، فَنِ الْحَتْمَلُ أَنْ تَـكُونَ النَّتِيجَةُ صَادَقَةُ أَوْ كَاذَبُهُ . وَنَظْراً إِلَى هــذَا الطَّابِع الاستدلال ، لا إلى صحة المقدمات أو النتائج ، وقالوا : نحن نريد نظرية نتبيَّين منها أيضاً صحة المقدمات والنتائج، وطالبوا من أجل ذلك بأن نضع، بدلاً من هــذا المنطق الذي سموه منطق اتفاق العقل ونفسيه logic of consistency منطقاً سموه منطق الحقيقة logic of truth ، كما قال جون استيوارت مل(١) ، ووضعوا هذا المنطق على هيئة الاستقراء العلمي . ولكن تبين أن هذا الاستقراء يعتوره نفس النقص ، لأنه هو الآخر عملية استدلال تستخلص فيها النتائج من المقدمات، ولا صحة للنتائج إلا إذا صحت المقدمات. وهم لم يستطيعوا معرفة ما إذا كانت مقدمتهم صيحة ، أو غير صحيحة . والواقع أن المنطق يجب عليه ألا ينظر إلى صدق المقدمات في ذاتها . ولهذا يميل المنطق المعاصر إلى الاستعاضة عن التصورات برموز ، وهــذا يدل على الطابع الشكلي الواجب توافره في نظرية القياس.

و يحن نقول في التعريف: « قول مؤلف من قضايا متى سُلمُّت . . . » \_ وهـذا قد يُشعر بأن الأصل هو أن تعطى المقدمات أولا ، ثم يقوم الإنسان باستخلاص النتائج ، أعنى أن القياس عملية استخلاص نتائج : والواقع أن القياس

<sup>(1)</sup> J. S. Mill: A system of logic. III, iii, g.

ليس هذا فحسب ، فقد يكون لدى مطلوب أريد البرهنة عليه فأبحث له عن مقدمات شبته ، فيكون هو المعطَى أولاً ، لا القدمات . ولهذا فإن القياس هو بالأحرى علمة البحث عن البرهان ، أولى من أن بكون عملية استخلاص النبائج (١) .

## أجزاء القياس

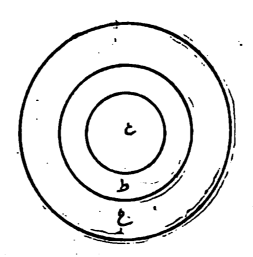
٩٤ - القضية إذا ركبت في القياس ، تسمى « مقدمة » . « وأجزاء المقدمة النانية التي تبقى بعد التحليل تسمى حدوداً . فالمقدمة الحملية إذا حُلَّات إلى أجزائها الفاتية ، بنى الموضوع والمحمول . أما السور والجهة فليسا ذاتيين للقضية . والرابطة وإن كانت ذاتية ، لكنها لفظة دالة على الارتباط ، ولا يبقى الارتباط بعد الانحلال . ولمثل للقياس والمقدمة والحدود مثالاً وهو : كل جسم مؤلف وكل مؤلف محدث . ينزم منه أن : كل جسم عدث . فقولنا : كل جسم مؤلف - مقدمة ، وكذلك : كل مؤلف عدت ، مقدمة أخرى . وأجزاؤه من : الجسم ، والمؤلف ، والحدث - كل مؤلف عدث ، مقدمة أخرى . وأجزاؤه من : الجسم ، والمؤلف ، والحدث - حدود . ومجموع المقدمتين على النظم الذي نظمناه : قياس . واللازم منه ، وهو أن كل جسم عدث ، يسمى عند اللزوم « نقيجة » ، وقبل اللازم عند أخذ الذهن في ترتيب المقدمات : مطاوباً (٧) » .

وكل قياس بسيط مؤلف بالضرورة من مقدمتين مكونتين من حدين ، ين به بينهما حدث ثالث مشترك : وهذا الثالث المشترك لا يظهر في النتيجة ولما كان متوسطاً بين الحدين الآخرين ممتى حدا أوسط . أما الحدان الآخران فيكونان النتيجة : فا هو محول فيها يسمى الحد الأكبر، وما هو موضوع فيها يسمى الحد

<sup>(</sup>۱) راجے ه. چوزف ۽ س ۲۰۶ ــ ۲۰۰ ،

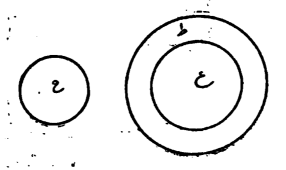
<sup>(</sup>٢) د الماثر التميرة ، .

الأصغر. وهذه التسمية ناشئة عن اعتبارنا للضرب الأول من الشكل الأول ، فإننا نجد فيه أن محمول النتيجة يكون دائماً أكبر الحدود أفراداً ، وموضوعها أسغرها ، والأوسط في مركز وسط. ويمكن عثيل ذلك بالشكل التالي :



أولكن هذه النسبة ليست عامة في كل الأحوال ، فثلا حيا تكون إحدى المقدمات سالبة أو جزئية ، تتغير النسبة . فشلا في القياس ( من الضرب Colarent ):

نجد فيمه أن الحد الأكبر أصغرها أفراداً ، والأوسط أكبرها ، على النحو التالى :

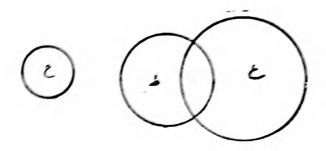


وكذلك في الغياس (من الضرب Perio ) :

لا ط ہی ح بعض ع ہی ط

. · . ليس بعض ع هي ح

ف هذا القياس الحد الأكبر أصغرها أفرداً ، والأصغر أكبرها أفردا ، كما في الشكل التالى :



والأوسط هو الحد الذي يُرْبِيَط بواسطته بين الحدين الآخرين ، وتنتهى مهمته في المقدمات ، ولهذا لايظهر في النتيجة . \_ والقدمة التي بوجد فيها الحد الأكبر تسمى السكبرى ، والتي بوجد فيها الأصغر هي الصغرى .

والأصغر هو موضوع النتيجة ، والأكبر هو محمول النتيجة . وبهذا يمكن المميز بين الكبرى والصغرى في القياس على أساس أن الكبرى هي التي فيها محمول النتيجة ، والصغرى هي التي فيها موضوع النتيجة .

والمناطقة الأوربيون يضون الكبرى أولاً وتلبها الصغرى ثم النتيجة والمناطقة العرب فيعكسون الوضع ويجعلون الصغرى أولاً ثم الكبرى ثم النتيجة . وعميل إلى رأى العرب هذا استانلي چڤنز Stanley Jovons ، فإنه يقول إن إدراك حمَّة القياس يكون أسهل وأوضح إذا وضعت الصغرى أولاً . لكن هذه الملاحظة ليست وجبهة : فني الضرب الأول من الشكل الأول ، وهو

المتخذ أساساً وعوذجاً أعلى لكل أضرب القياس ، نجد أن الأفضل هو أن نوضع السكيري أولاً لأنها على صورة قانون أو قاعدة كلية عامــة .

وسترمز إلى الأكبر بالحرف ج ، والأصغر بالحرف ع ، والأوسط بالحرف ط .

## تقسيم القياس

ب عسم المناطقة العرب القياس إلى قست مين دئيسيين : استثنائي واقتراني . فإذا كانت عين النتيجة أو نقيضتها مذكورة في القياس بالفعل ، سمى استشائيا ، مثل :

إن كان هذا جما فهو متحــ يز

لكنه جسم

.. هو متحايز

وهذه النتيجة مذكورة بالفعل في المقدمة الكبرى. ولو قلنا:

كنه ليس بمتحيز

. . هو ليس بجسم

فإن نقيض النتيجة وهو: ﴿ هُو جَسَمُ ﴾ \_ مذكورٌ في الكبرى . وسمى « استثنائياً ﴾ لوجود أداة الاستثناء فيه ، وهي : « لكن » ·

وإن لم تكن عين النتيجة ولا نقيضها مذكورتين بالفعل بل :القوة ،

مبى اقترانيا كفولنا :

كل جسم مؤلف

كل مؤلف حادث

ن کل جسم حادث

وليست هذه النتيجة ولا نقيضتها مذكورة بالفدل فيه . وسمى المترانياً لالمتران الحدود فيه بلا استثناء .

والقياسات الافترائية قد نسكون من حمليات ساذجة ، وقد تسكون من الحمليات شرطيات ساذجة (أى شرطيات فقط) ، وقد تسكون مركبة من الحمليات والشرطيات معاً . والقياسات الاستثنائية مؤلفة من مقدمتين إحداهما شرطية لا محالة ، والأخرى استثنائية . وعلى هذا ينقسم القياس إلى قسمين : افترانى لا محالة ، والأخرى استثنائية . وعلى هذا ينقسم القياس إلى قسمين : افترانى فعلا من حمليات ومقواني شرطى conditional ، والأول هو الؤلف من حمليات فقط ، والثاني هو المؤلف من الشرطيات فقط أو منها ومن الحمليات ، وأقسامه خسة : لأنه إما أن يتركب من متصلتين ، أو منفسلتين ، أو متصلة ومنفسلة .

ولكن بعض المناطقة العرب ، مثل الأخضرى في « السُلَّم » ؛ وابن الحاجب، والغزالي ، ذهب إلى أن الافترائي مختص بالحمليات الساذجة وحدها ؟ والاستثنائي هو المركب من الحمليات والشرطيات (بنوعها) مماً . وحينئذيقستمون الاستثنائي إلى استثنائي متصل ، واستثنائي منفصل . وسنتحدث عن هذا الاختلاف عند الكلام على القياس الاستثنائي .

#### قواعد القياس

٩٩ ــ يشترط لصبحة انعقاد القياس القواعد التالية :

ا - « يحب أن بكون في القياس ثلاثة حدود فقط » . وضرورة هذه القاعدة واضحة ، وذلك لأن القياس هو حجة فيها توضع علاقة (على هيئة الحمول والموضوع) بين حد ين ، بواسطة علاقة مشتركة بينهما (على هيئة عمول وموضوع) وبين حد ثالث . كما أن القياس لابتم إذا كان مكوناً من أكثر من ثلاثة حدود · وهذا يحدث في حالتين :

( الأولى ) حيثًا نقول :

ولكن يلاحظ أن هذا النوع من الاستدلال يمكن إرجاعه إلى سلسلة من الأنيسة ، وليس قياساً واحداً ، فهو إذن قياس مركب .

(والثانية) حيا يستخدم الأوسط بمنى مشترك ، فيكون لدينا في الواقع الربمة حدود أو أكثر . وهذا نوع من المفالطة يسمى أغلوطة الحسد الرابع ومن الأمثلة المشهورة عليها المثل اللانيني القديم : quaternio terminorum finis rei est illius perfectio mors est finis vitae ergo mors est perfectio vitae

والمنالطة هنا في استعال الكلمة fiuis في الكبرى بمنى الناية والتمام ، وفي الصغرى بمنى : النهاية والانتضاء .

وتسمى المفالطة حيمًا تكون ناشئة عن استعمال الأوسط بمعنى مشترك — باسم : « أغلوطة الأوسط المشترك » fallacy of ambiguous middle .

٧ \_ ﴿ يجب أَن لا تحتوى النتيجة على الحد الأوسط ٤ .

وذلك لأن مهمة الحد الأوسط هي الربط بين الحدين البعيدين . وهذه المهمة تنتهى عند النتيجة ، فيجب إذن أن لا يذكر فيها .

و يلاحظ على ها تين القاهد تين ، الأولى والثانية ، أنهما ليستا قاعد تين بالمى الحقيق ، بل ها وصف القياس و تعريف له ، وليستا شرطين لصحة انمقاده . أما القواعد التالية فهي قواعد صحة انمقاد القياس :

٣ - « يجب أن يكون الحد الأوسط مستنرقاً ، على الأقل من واحدة » لأنه إن لم يكن مستنرقاً ، أى مشيراً إلى كل الأفراد الصادق عليها ، فإن من المكن أن نشير في المقدمة الكبرى إلى جزء غير الجزء المشار إليه في المقدمة الصغرى ، وحينئذ لايقوم بوظيفته ، أعنى الربط بين الحدين البميدين ، فلا ينعقد القياس .

وهذه القاعدة من القواعد الأساسية جداً في القياس ، ويؤدى الإخلال بها إلى أغلوطة تسمى أغلوطة الأوسط غير المستغرق fallacy of undistributed الم تخل من طعن . فإن هاملتون يقول إنه لا داعى لاشتراط استغراق الحد الأوسط استغراقاً تاماً ، بل يكنى أن يكون الاستغراق لأكثر من نصف الأفراد كى يصح القياس . ولهذا يعد له هذه على النحو التالى : « يجب أن يكون كم الحد الأوسط ، مقدراً في وظيفتيه (في الكبرى والصغرى) أكر من كم الحد نفسه مستغرقا ٧ ــ مثال ذلك :

معظم الناس مرتكبون للخطايا.

نصف الناس سينجون من المقاب الإلهى . بعض مرتكى الحطايا سينجون من المقاب الإلهى .

وقد رد أميل شارل Emile Charles على هذا الاعتراض بأن قال : إن هاملتون نفسه يقرر أن الحد الذي لا تكون كيته معينة هو وحده الجزئى ؟ وما عدا ذلك فكلى . و «معظم » و « نصف » هى حدود معينة الكمية ، فهى إذن كلية .

ونظهر أهمية هذه القاعدة بوضوح في الشكل الثالث ، حيث يكون الحد الأوسط مستغرقاً ، ولو مرة الأوسط مستغرقاً ، ولو مرة واحدة ، فن الواضح أنه لا يكون ثمت حد أوسط بالمنى الحقيق . مثال ذلك يم

لِمضُ الْحَيُونُ طَيِّارً .

بمض الحيوان قارض .

وممروف أن القوارض غير التي تعلير ، ولكني لا استطيع أن استنتج أن يعمض القوارض طيارات .

ولكن حيمًا لا يكون الأوسط موضوعاً ، يكون ثم شيء من التعسف في التحدث عن الإستفران ، وذلك في رأى الذين لا يتفقون مع أصحاب نظرية كم المجمول في قولهم إنه هو الآخر ذوكم ويفكر فيه بحسبانه ذاكم .

وتبماً لهذه القاعدة الثالثة ، فا إنه إذا كان الأوسط موضوعاً في جزئية ، أو محمولاً في موجبة ، فا إن المقدمة الأخرى يجب أن تكون كلية إذا كان موضوعاً فيها، سالبة " إذا كان محمولاً فيها .

النتیجة لم یکن مستفرقاً من نبل فی النتیجة لم یکن مستفرقاً من نبل فی القدمات » .

وذلك لأنه إذا كان حد عير مستغرق في القدمات ، فإنه لا يشير إلى كل الأفراد التي ينطبق عليها ؛ وهذا لا يبرّر استخدامه في النتيجة مشيراً إلى كل الأفراد . وذلك لأن الحكم لا ينتقل من الجزئي إلى السكلي . فإذا كان بعض الناس أشقر ، فلا نستطيع أن نستنتج أن كل الناس أشقر .

ومخالفة هذه القاعدة تسمى عملية الاصغر غير الشروع ، أو الأكبر غير illicit process of the major or minor term الأحوال

#### لوازم هذه القاعدة:

(1) يجب أن يوجد فى المقدمات حدُّ مستغرى زيادة عما فى النتيجة ، لأن كل خدُّ مستغرق فى النتيجة مستغرق كذلك فى المقدمات ، ثم إن الأوسط مستغرق بالضرورة ، تبعاً للقاعدة الثالثة من قواعد القياس .

- (ت) إذا كانت النتيجة سالبة ، فلا بدأن يكون الأكبر مستفرقاً في الكبرى ، لأنه مستفرق في النتيجة .
- (ح) كبرى القياس ذى النتيجة السالبة لا يمكن أن تكون جزئية موجمة ، لأن هذه لا تستفرق شيئاً ، بينما الأكبر مستفرق في النتيجة .
- (ع) إذا كان الأصغر موضوعاً فجزئية صغري، أو محمولاً في موجبة صغرى، فإن النتيجة لا يمكن أن تكون كلية . وإذا كان الأكبر محمولاً في كبرى موجبة ، فإن النتيجة لا يمكن أن تكون سالبة .

ويجب أن نلاحظ أن عكس هذه القاعدة ليس بصحيح بالضرورة ، أعنى انه إذا كان في القدمات حد مستغرق فليس من الضرورى أن يكون هذا الحد مستغرقاً في النتيجة . وإنما الشاهد دائماً هو أن الحد الأصغر يكون في النتيجة كما هو في المقدمة الصغرى ، أعنى أنه إذا كان مستغرقاً في الصغرى فإنه يمكن أن يكون دائماً مستغرقاً في النتيجة .

## • - « لا إنتاج بين سالبتين » -

لأن السالبتين بفصلان كلاً من الموضوع والمحمول عن الأوسط ولكن إذا أصل شيئان عن شيء ثالث ، فلا ينتج أنهما نفس الشيء ولا أنهما ليسا نفس الشيء . مثلاً : إذا كان الأسبان غير أثراك ، وكان الأتراك غير مسيحيين ، فلا ينتج أن الأسبان غير مسيحيين .

وهذه القاعدة أساسية جداً ، وإحدى القواعد الثلاث التي عدها هاملتون ضرورية قبل أن يرجع هذه القواعد كلها إلى قاعدة واحدة .

بيد أنه يلاحظ ، مع ذلك ، أن بمض الأقيسة التي تكون الرابطة فيها رابطة مقدار لا تخضع لهذه القاعدة . مثال ذلك : ٦ -- « القضيتان الموجبتان لا تنتجان قضية سالبة » .
 لأنه إذا كان حددا النتيجة مرتبطين بثالث ، فلا يمكن إثبات أجما منفصلان .

٧ - « النتيجة تنبع الأخس . أى إنه إذا كانت إحدى القدمتين سالبة ،
 كانت النتيجة سالبة ؛ وإذا كانت إحدى المقدمتين جزئية كانت النتيجة جزئية » .

ولنبرهن على كل شطر من شطريها على حدة :

(١) لأنه إذا كانت هناك مقدمة سالبة ، فإن الحد الأوسط مفصول عن الحدد جزئى النتيجة ، وتبعاً لهذا لا يمكن ربطهما ، وهسذا ضرورى للإنتاج بالإيجاب.

- (ب) وإذا كانت هناك مقدمة جزئية ، فلا يخلو أن تكون لدينا :
- ١ مقدمتان سالبتان ، ولا إنتاج بينهما تبعاً للقاعدة الحامسة .
  - ۲ مقدمتان موجبتان .
  - ٣ مقدمة موجبة ، والأخرى سالبة .

فيلاحظ في حالة (٢) أن المقدمتين لما كانتا موجبتين ، وإحداها جزئية ، فإنهما لا تستفرقان بينهما غير حد واحد . وهذا الحد يجب أن يكون الأوسط تبماً للقاعدة الثالثة . وعلى ذلك سيكون الحد الأصغر غير مستفرق في المقدمتين ، وإذن لا يكون مستفرقاً في النتيجة ، تبماً للازمة ع من القاعدة الرابعة .

ويلاحظ في حالة (٣) أن المقدمة بن ستستفرقان فيا بينهما حدين فقط وهذان يجب أن يكونا: الأوسط (تبعاً للقاعدة القالثة) والأكبر (تبعاً للازمة من القاعدة الرابعة ، إذ يوجد لدينا مقدمة سالبة ، وهذه تقتضى نتيجة سالبة تبعاً للشطر الأول من القاعدة ؛ وتبعاً لهذا تقتضى أن يكون الحد الأكبر مستفرقاً في العتيجة ) ، وعلى ذلك لا يمكن أن يكون الأصغر مستفرقاً في المقدمات ؛ فالنتيجة إذن جزئية ، تبعاً للقاعدة الرابعة (١) .

ويمكن صياغة البرهنة على هذه القاعدة بصورة أخرى هكذا:

إذا كانت إحدى المقدمتين جزئية ، فلا يمكن أن تكون النتيجة كلية سالبة أو موجبة .

1 — لأنه إن كانت كلية موجبة ، فإن موضوعها مستغرق ، أى إن الحد الأصغرسيكون مستغرقاً ، وهذا لا يتأتى إلا "إذا كانت الصغرى سالبة ، وكان هو محولها ؛ أو كلية وكان هو موضوعها . ولا يمكن أن تكون سالبة ، لأن النتيجة موجبة . فلا بد إذن أن تكون كلية ويكون هو موضوعها . فإذا كان الحد الأصغر مستغرقاً في كلية فهو موضوعها ، ويكون الأوسط حينئذ محمولها وغير مستغرق . ولما كان من الضرورى للحد الأوسط أن يكون مستغرقاً ولو مرة واحدة ، فلا بد أن يكون مستغرقاً في الكبرى ، وهذا لايتأتى إلا إذا كان هذه كلية وكان هو موضوعها — أى إنه لا واحدة من المقدمتين إذن جزئية بخلاف الفرض .

<sup>(</sup>۱) راجر کنز من ۲۹۰ ؛جوزف م ۲۷۱ .

و إذا كانت كلية سالبة ، فإن محمولها وموضوعها سيكونان إذن مستفرقين أى إن الحدين الأكبر والأسفر لا بدأن بكونا مستفرقين في المقدمتين المن فيكون لدينا إذن ثلاثة حدود مستفرقة ، لأن الأوسط لا بد أن يستفرن من واحدة على الأقل . إذن لا بد أن تكون إحدى المقدمتين سالبة كلية حتى يستفرن طرفاها ، والمقدمة الأخرى يجب أن يستفرن أحد طرفيها ، وهذا لا يتم إلا إذا كانت كلية موجبة ، أو جزئية سالبة ، أو كلية سالبة . ولا يمكن أن تحكون واحدة من هاتين الأخيرتين ، لأنه يتكون لدينا مقدمتان سالبتان ، وها لا تنتجان . فبق أن تدكون كلية موجبة . أى إنه لا واحدة من المقدمتين إذن جزئية ، بخلاف انفرض .

#### ۸ - « لا إنتاج بين حز ثيتين » -

ويمكن أن يبرهن على ذلك بسهولة كما يلي :

المقدمتان الجزئيتان إمَّا أن تكونا:

- (١) سالبتين
- (ب) موجبتين
- (ح) إحداها موجبة ، والأخرى سالبة .

ولا إنتاج في الحالة الأولى (1)، تبماً للقاعدة الخامسة .

وفى الحالة الثانية (-) يلاحظ أن الموجبتين الجزئيتين لا تستغرقان أى حدُّ من حدودهما ، فلما كان من الضروري استغراق الحد الأوسط ( تبماً للقاعدة الثالثة ) فلا إنتاج إذاً .

وفى الحالة الثالثة (ح) يلاحظ أنه إذا أمكن الإنتاج فيجب أن تكون النتيجة سالبة (حسب الشطر الأول من القاعدة السابقة)، فيكون الحد الأكبر مستغرقاً إذن في النتيجة . وعلى ذلك يجب أن يكون لدينا حدًان ، مستغرقان في

القدمتين ، هما الأوسط والأكبر (تبعاً للقاعدتين الثالثة والرابعة ) . ولكن الجزئية السالبة والجزئية الموجبة لاتستفرقان فيما بينهما غير حد واحد . إذن لا يمكن الإنتاج (١) .

## (٩) « لا إنتاج بين كبرى جزئية ، وصفرى سالية ».

لأنه لما كانت المقدمة الصغرى سالبة ، فيجب أن تكون الكبرى موجبة ، تبعاً للقاعدة الخامسة ، ولسكن هذه الأخيرة جزئية كذلك . وعلى ذلك لن يكون الحد الأكبر مستغرقاً فيها . وتبعاً للقاعدة الرابعة ، يجب أن يسكون مستغرقاً في النتيجة ، أى إن النتيجة ستكون موجبة . ولكن لما كانت لدينا مقدمة سالبة ، فلا بد أن تكون النتيجة سالبة . فهذا التناقض يبرهن على صحة هذه القاعدة ، وهي أنه لاإنتاج بين كبرى جزئية وصغرى سالبة .

## وتيسيراً لحفظ هذ القواعد فإننا قد أظمناها كما إلى :

وأوسط عن لازم بسيد وأوسط عن لازم بسيد وما لجزئيين أن يقاما بفير الاستغراق في مُقدّم وموجِب بالسلب ايس يُنتج

تلك المقدمات ، هكذا زُكِنُ

ثلاثة في الحجة الحدود وأوسط مستغرق لااما ولا يرى استغراق حد لازم وسالب في الكل ليس مُنتج يضاف إليها ما أورد « السلم » : وتتبع النتيجة الأخس من

صياغة هذه القواعد

من جسديد

۹۷ – لكن هذه القواعد التسع عمكن صياغتها صياغة موجزة بردها (۱) راج كنز م ۲۸۹ ؟ جوزف م ۲۷۶ .

إلى أربع قواعد: اثنتان منها خاصتان بالاستفراق، والأخريان تتعلقان بالكيف: 1 — فقواعد الاستغراق اثنتان:

- (١) يجب أن يستغرق الحد الأوسط، على الأقل مرة واحدة.
- (٢) لا يستغرق حد في النتيجة لم يكن مستغرقاً من قبل في القدمات.
  - وقواعد الكيف اثنتان أيضاً :
    - (٣) لاإنتاجيين سالبتين .
- (٤) إذا كانت إحدى القدمتين سالبة ، كانت النتيجة سالبة ؛ وللبرهنة على قضية سالبة ، يجب أن تكون إحدى القدمتين سالبة .

# رد هذه القواعد الأربع بعضها إلى بعض

و يمكن ردهذه القواعد الأربع الأخيرة بعضها إلى بمض على النحو التالى:

ا - فالقاعدة (٣) يمكن أن تستنتج من القاعدة (١) كما يلى (١):
لنفرض أن المقدمتين سالبتان كليتان فإنهما في أى شكل يمكن أن يرد"،
بواسطة العكس المستوى ، إلى :

#### لاح هي ط ؟ لاع هي ط

وعن طريق نقض المحمول تردّ هاتان ( دون أن تفقدا شيئًا من قوتهما ) إلى :

## كل ح هي لا \_ ط كل ع هي لا \_ ط

والحد الأوسط هاهنا غير مستفرق. وهذا يدل على أن القاعدة (٣) يمكن أن تُعُمِّلُ لازمة للقاعدة (١)، لأنه إذا أمكن استنتاج شيء من الزوج الأول من المقدمات، أمكن أن يستنتج من الزوج الثاني أيضاً.

<sup>(</sup>١) دى مورجن : « المنطق الشكلي » س ١٣ .

وفى الحالة التى تسكون فيها إحدى القدمتين جزئيـة ، يقال إنه مادام لم يمكن استنتاج شىء من سألبتين كليتين ، فبالأحرى لا يمكن استنتاج شىء من مقدمتين سالبتين إحداها جزئية .

والقاعدة (٣) يمكن أن نستنتج منها الشطر الأول من القاعدة (٤) ؛
 لأنه إذا فرضنا أن القضيتين ق ٢ ت تبرهنان معاً على قضية ثالثة هي ص ، فإنه من الواضح أن ق ونني ص يبرهنان على نني ت ، لأن ق ٢ ت لا يمكن أن تكونا صادقتين بدون ص . فلنفرض الآن أن ق ( السالبة ) و ت ( الموجبة ) تبرهنان على ص ( الموجبة ) . فإنه في هذه الحالة تمكون ق ( السالبة ) ونني ص تبرهنان على ص ( الموجبة ) . فإنه في هذه الحالة تمكون ق ( السالبة ) ونني ص السالبة ) تبرهنان على نني ت و لا إنتاج بين سالبتين ، بحسب الفرض . إذن الفرض الأصلى غير صحيح .

ومن هذا كله يتبين أن الشطر الأول من القاعدة ( ٤ ) يمكن أن ُيمدَّ لازمةً للقاعدة ( ٣ ) ، وأن القاعدة ( ٣ ) .

كا أن من الممكن ، من ناحية أخرى ، إرجاع القاعدة (١) والقاعدة (٢) كل منها إلى الأخرى بالطريقة التالية :

لنفرض أن نه كات مقدمتان الحد س غير المستفرق في في مستفرقاً في مى أو أكبر غير مشروع ، بأن كان الحد س غير المستفرق في في مستفرقاً في مى فينئذ نجد أن نقيضة س إذا أخذت مع فه تبرهن على نقيضة ت ، ولكن أى حد يسكون مستفرقاً في نقيضها ، إذن س غير أى حد يسكون مستفرقة في فيضها ، إذن س غير مستفرقة في في ولكن س مستفرقة في في ولكن س ألحد الأوسط للقياس الجديد ، الذي سيكون حينئذ منطوباً على أغلوطة الحد الأوسط غير المستغرق وهسذا بدل على أن كل قياس يتضمن مباشرة

أغلوطة الحد الأكبر أو الأصغر غير المشروع يتضمن بطريق غير مباشر أغلوطة الحد الأوسط غير المستفرق .

وهذا يدل على أن الفاعدة (٢) ترجع إلى القاعدة (١٠) . فلم يَمِقَ إذن غسير القاعدة (١١) وهذا يدل على أن الفاعدة (٤) – أى إن قواعد القياس ترد إلى قاعدتهن :

ا <u>- قاعدة الاستغراقي ند بجب أن يكون الحد الأوسط مستغرقاً ، على الأقل</u> مرة واحدة ، في القدمات .

ر - قاعدة الكيف: إلى أبر فن على نتيجة سالبة يجب أن تكون إحدى القدمتين سالبة .

والمهم فى هذا كله أنه ليس القصود بعملية الرد هذه أن كل قياس غير صحيح هو المخالف مباشرة لواحدة من هانين القاعدتين . فإن محك الاختبار ، من أجل اكتشاف القياسات غير الصحيحة ، لايزال هو القواعد الأربع المذكورة . وإعا المهم فى هذا الإرجاع أو الردهو بيان أن هذه القواعد الأربع ليست مستقلة بعضها عن بعض .

#### الاعتراضات على هذه القواعر:

ولقد شاهدنا كيف أثيرت اعتراضات على بعض هذه القواعد . بيد أن هذه الاعتراضات تسقط إذا لاحظنا طبيعة القياس الحقيقية ، وهي :

أولاً : أن الرابطة رابطة تَصْمُن داعًا .

ثانياً : أن الحدود ثلاثة ، وثلاثة فقط .

فالملاحظة الأولى فيها رد على الاعتراض الخاص بإمكان الاستنتاج من سالبتين . والملاحظة التانية فيها رد على الاعتراضين الخاصين :

۱ - بإمكان الإنتاج مع كون الأوسط غير مستفرق ، حين نقول :
 كل ح هي ط

كل ع هي ط — وفي هذا ط غير مستغرقة

فالناج: بمض لا – ع هو لا – -

بإمكان الإنتاج مع وجود أغلوطة الحد الأكبر ، حين نقول :

كل ط هي ح كل لا – ط هي ع

والنانج: ليس بعضع هو ح

في ماتين الحالتين يلاحظ أن الحـــدود أكثر من ثلاثة ( في الأول :

ع ، ح ، ط ، لا — ع ، لا — ح ؛ وفى الثانى : ط ، ح ، ع ، لا — ط ) ، ومن هنا أمكن الإنتاج إنتاجاً صحيحاً .

مبدأ القياس

## ٩٩ - صاغ أرسطو مبدأ القياس على النحو التالي :

« يحن نقول عن شيء محمولة عايه صفة إنه مستغرق ، حيثها يكون من الستحيل أن نجسد جزءاً من الموضوع لا يحمل عليه الصفة . وكذلك حين يقال : ليس محمولاً على شيء ، ( « التحليلات الأولى » المقالة الأولى ، الفصل الأول ، من ٢٤ س س ٢٤).

وجاء الاسكلائيون في العصور الوسطي الأوربية فصاغوها على النحو التالى: (م – ١٢ النطق الصوى) و سفة الصفة معنة الشيء نفسه على العمنة دفع عن الشيء نفسه. والهممول على السكل محمول هو نفسه على البعض أيضاً ، واللا محمول على السكل لا محمول على البعض أيضاً ، واللا محمول على البعض ».

ثم عشروا عنه بتعبير موجز ، فسمو" : « مقالة السكل واللاشي . . . dictum de omni et nullo .

ويلاحظ أن الجزء الأول من هذه الصيغة يشير إلى أن الحد الأوسط يعتبر من حيث أنه صفة لموضورع هو الحد الأصغر ؛ بينما الجزء الثانى يشير إلى أن الحد الأوسط يمثل ، بالنسبة إلى العقل، صنفاً منظوراً إليه من حيث أفراده .

إلا أن الملاحظ أن هذه « المقالة » لاتنطبق مباشرة إلا على القياس الذي من الشكل الأول ، بينها الواقع هو أن قواعد القياس تنطبق على جميع الأشكال .

لهذا حاول بمض المناطقة استخراج قواعد القياس السالفة الذكر ؛ من هذه القالة » ، « مقالة الحكل واللاشى » . ومن الذين حاولو اذلك كينز ، وفي سبيل ذلك ساغ « المقالة » على النحو التالى :

« ما محمل ، سلباً أو إيجاباً ، على حدّ مستغرق ، يمكن أن يحمل بالطريقة عينها على كل شي داخل تحته » – ويبرهن على ذلك كما يلى :

١ - هذه « المقالة » تشير إلى ثلاثة حدود فحسب ، هي (١) حد يجب أن يكون مستفرقاً ؛ (٣) شي محمول على هذا الحد ؛ (٣) شي داخل نحته . وهذه الحدود هي على التوالى : الأوسط ، والأكبر ، والأصفر .

ح - وتشير أيضاً ، بطريق غير مباشر ، إلى أغلوطة الأكبر غير المستفرق .

إن هذه الأغلوطة ترتمكب فقط حياة تبكون التنيجة سالبة ؛ ولكن العبارة : (بالطريقة عينها) تقول إنه إذا كانت تمة نتيجة سالبة ، فإن الكبرى يجب أن تكون سالبة ، ونظراً إلى أن كل قياس تنطبق عليه هذه «القالة » مباشرة الحد الأكبر فيه محول في هذه المقدمة ، فإنه سيكون مستفرقاً في مقدمته وفي النتيجة .

كا أن « القبالة » تشير إلى أغلوطة الأصغر غير المستغرق من حيث إنها الاتضمن لنا في الحل في النتيجة إلا ماظهر في المقدمة الصغرى أنه داخل أنحت الحد الأوسط.

والقضية التي تقول إن شيئاً بدخل تحت الحد المستفرق يجب بالضرورة أن تكون قضية موجبة ، أى إن « القالة » تشير إذن إلى أن المتعمات لا تكون سالبة كلها .

والعبارة: « بالطريقة عينها » تشير إلى الإخلال بالقاعدة التي تقول:
 إذا كانت إحدى القدمتين سالبة ، كانت النتيجة سالية ، والمكن بالمكن

۱۰۰ - لكن الناطقة المحدثين لاحظوا أن هذه و القالة » تشير إلى النياس الذى من الشكل الأول فحسب ، ولا تشير إلى كل الأضرب ، فأبدلوا بجدا النياس كا تعتبر عنه هذه و المقالة » مبادى و أخرى أشمل وأدق . وأشهر من فعلوا ذلك كا تعتبر عنه هذه و المقالة » مبادى و أخرى أشمل وأدق . وأشهر من فعلوا ذلك كنت بن مبدأ انتياس يجب أن يصاغ بدقة على النحو التالى :

﴿ مَا يَتُومُ مَنْ عَلَى شُرِطُ فَاعِدُمْ مِ يَتُومُ فَا يَضَا عَلَى الْقَاعِدُةُ تَفْسُهَا ﴾ .

أما هاملتون فقد قال بقاعدة عامة لسكل أنواع القياس · وليست هذه القاعدة مبدأ عرقاً ؛ وإعاهم الشرط الأصلى لسكل قياس . فقال إن الدلاقات بين الحلاين البسيدين تقوم على الملاقات بينهما وبين الحد الأوسط .

فإذا نظرنا إلى الحدود من حيث الكم فإن الحمل الايج بى بكون بحمل :

١ – كلُّ على كلُّ آخر

۲ — کل علی جز۰

٣ — جزء علي كل

٤ – جز على جز • آخر

والحل بالساب يكون برفع:

• - جزء عن جزه

٦ – جز اعن كل

٧ - كل عن جز٠

٨ – كل عن كل

وهذه الملاقات على الترتيب الذي ذكرناه ؟ تبكو نسلسلة تنازلية من الأولى التي هي حل تعلل الم إلى الأخسيرة التي هي رفع كلى . فلذكم الأولى على سبيل الإيجاز : « الأقوى » ، والأخيرة : ( الأخس ) · وحينئذ سيكون مبدأ القياس هو القاعدة التالية التي تنطبق على جميع الأضرب وتقوم مقام جميع القواعد ، مزيلة سي فظر هاملتون — جميع مافيها من هيوب ونقائص ، وهي :

(المسلاقة الأخس الموجودة بين حد أو آخر من حدين وبين حد ثالث بمينه ، يحمل عليه بالإيجاب واحد منهما على الأقل ، تثبت بين هذين الحدين نفسيهما).

أما المبدأ الذي يقوم عليه اليقين في القياس فهو مبدأ الداتية أو عدم التناقض(١).

<sup>(</sup>۱) راجم تعليقة اميل شارل Charles على نشرته لمنطق پورويال س ۲۸۱ -- ۲۸۲.

#### تقد برهنة هذه القواعد

1.1 — بنقد خصوم نظرية كم المحمول هذه البرهنة على قواعد القياس لأنها تفترض كمية المحمول . ولكن ليس هذا عيبها الحقيق ، كما يقول رابييه ، وإعا عيبها الحقيق هو «أنها تقنع العقل دون أن تنيره » . فكما لاحظ جوبلو [ § ١٣٨ ص ٢٢٠ \_ ص ٢٢٠ ] « يستطيع المرء أن يبرهن على كل قواعد القياس ، وأن يميز بواسطها بين الحجج الباطلة والحجج الصحيحة دون اعتبار لأية صلة من الصلات النطقية التي تكون البراهين . وفي استطاعته أيضاً بوضعه الحد الأوسط وضعاً خاصاً ، وتبعاً لهذا بقية الحدود ، وتطبيقه القواعد ، أن يركب كل الضروب الصحيحة في كل شكل من الأشكال ، دون أن يفهم طبيعة البرهنة الخاصة بكل شكل على على حدة ، والمختلفة فيا بين الأشكال بعضها وبعض . فإننا في الواقع نستبعد بواسطها الأقيسة الفاسدة وترتب الأقيسة الصحيحة تبعاً لعلاقات خارجية ، د ون إدراك لحقيقها الباطنة» .

## أشكال القياس الحلي

۱۰۲ – يحدد المنطق المدرسي أشكال القياس تبعاً لموضع الحدد الأوسط في المقدمات. وعلى هذا تكون للقياس أشكال أربعة :

| الشكل الرابع | الشكل الثالث | الشكل الثاني | الشكل الأول |
|--------------|--------------|--------------|-------------|
| ح ط          | طح           | ح ط          | طح          |
| طع           | . طع         | ع ط          | ع ط         |

ولكن يلاحظ على هذا التقسيم أنه يقوم على أساس علامة خارجية صرفة هي وضع الحد الأوسط بالنسبة إلى بقية الحدود في المقدمات . وهذا من شأنه أن لا يجعلنا نتبين بوضوح طبيعة البرهنة الحاصة بكل شكل . كما أنها ، من ناحية

أخرى ، تضطرنا إلى القول بوجود شكل رابع لا وجود له فى الواقع ، لأن الأضرب الخمسة التى يتألف منها هذا الشكل ترجع إلى أضرب للا شكال الثلاثة الأخرى أسبئت صياغتها ، وحينا برى قياساً يظهر بمظهر الشكل الرابع ، فلاسل فى هذا أننا جملنا الحد الأكبر هو الحد الأصغر ، والكبرى هى الصغرى وأرسطو لم يعرف أننا جملنا الحد الأكبر هو الحد الأصغر ، والكبرى هى الصغرى وأرسطو لم يعرف فيذا الشكل ، وإنما اخترعه كلوديوس جالينوس ، ورجال العصور الوسطى اختانوا فيه : فنهم من رفضه ، ومنهم من اعترف به ، سواء بين المناطقة المسلمين والمسيحيين مع جاء لاشليبه المحالة فرهن على أنه لا يوجد بالضرورة غير ثلاتة أشكال ، ولا يمكن أن يوجد شكل رابع ضرورة . وسنتناول هذه المسألة بتفصيل أوسع حين الدكلام على الشكل الرابع .

ولهذا رى جبار [ ﴿ ١٣٧ ] أن التقسيم بجب أن يقوم على أساس باطن ، بأن تحد الأشكال الثلاثة تبماً لطبيعة البرهنة الحاصة بكل شكل شكل . وهذه الأنواع من البرهنة سنجدها ، مع ذلك ، تختلف تبعا لوظيفة الحد الأوسط ، وأن موضع الحد الأوسط يختلف تبعاً لوظيفته .

## على أن الدريف الجرجاني في شرحه على « شرح القطب على الشمسية » بين اساس الإنتاج في الأشكال الأربعة على أساس طبيعة وظيفة الحد الأوسط فتال:

لا اعلم أن حاصل الشكل الأول هو اندماج الأصغر بكله أو بعضه في الأوسط الحكوم عليه كلياً بالأكبر، إيجاباً إو سلباً. فيكون الأصغر، بكله أو بعضه، أيضا محكوما عليه بالأكبر: إمّا إيجابا أو سلباً. فينتج المحصورات الأربع، وذلك من خواصه ثم فإن ما عداه لا ينتج إيجاباً كلياً.

و وان عاصل ألشكل الثاني أن الأصغر والأكر متنافيان في الأوسط إيجابا و سلباً ، فيتنافيان قطماً ، فيكون الأكبر مسلوباً عن الأصدر كلياً أو جزئياً ، فلاينتج الشكلاالثانى إلا سالبة . فضربان منه ينتجانسالبة كلية ، وآخران سالبة جزئية .

وأن حاصل الشكل الثالث أن الأصغر لاق الأوسط إيجابا ، والأكبر لاقاه : إما إيجاباً أو سلباً ، فلا ينتج الشكل إما إيجاباً أو سلباً ، فلا ينتج الشكل الثالث إلا جزئية ، فثلاثة ضروب منه تنتج موجبة جزئية ، وثلاثة أخرى سالبة جزئية .

«وأما الشكل الرابع فينتج موجبة جزئية (١) ، وسالبة : إما كايـــة (٢) ، أو جزئية (٢) » [ ص ٢٧٤] ولهذا تترتب الأشكال تبما لطبيعة النتائج في كل منها، من حيث الكم والكيف .

فيقال أولا من حيث الكيف: إن الإيجاب أشرف من السلب لأن الإيجاب وجود ، والسلب عدم ؛ ومن حيث الكم : إن السكلى أشرف من الجزئى ، لأن السكلى أضبط وأنفع في العلوم ، كما أنه أخص من الجزئى ، والأخص لاشهاله على أمر زائد يكون أشرف . ولهذا فإن الموجبة السكلية هي أشرف المحصورات الأربع لاشهالها على أشرفين ؛ وأخسها السالبة الجزئية لاحتوائها على أخسين ؛ والسالبة السكلية أشرف من الموجبة الجزئية ، لأن شرف السلب السكلي باعتبار السكلية ، وشرف الإيجاب الجزئي بحسب الإيجاب ؛ وشرف الإيجاب من جهسة واحدة ، وشرف السكلية من جهات متعددة . ولما كان المقصود من الأقيسة نتائجها ، رتبت باعتبار ترتبب نتائجها شرفا ، فنقد م المنتج للأشرف على غيره (١٠) .

<sup>(</sup>۱) فی ضربین ،

<sup>(</sup>۲) فیضرب واحد ،

<sup>(</sup>٣) في ضربين .

<sup>(1)</sup> و شرح القطب على الشعسية ، حيد ١٧٧٠

وثبماً لهذا أيضاً تترتب الأضرب،

والضرب عبارة عن الهيئة الحاصلة عن اجتماع الصغرى والكبرى باعتبار الأسوار، أى باعتبار الكر والكيف في المقدمات.

۱۰۳ – ولبيان الأضرب المنتجة في كلشكل يبدأ المنطق المدرسي فيتول إن تركيب القضايا الثلاث بمضها مع بعض ، وكل واحدة منها يمكن أن تكون من أربعة أنواع (ك ، ل ، س ، س) ، هو : ٣٤ = ٣٤ .

ومن بين هذه الأضرب الأربعة والستين : هذه مخالفة لهذه القاعدة ، وتلك مخاليفة لتلك القاعدة ؛ وبإسقاط هذه الضروب المخالفة تتبقى عشرة أضرب منتجة ؛ ومن هذه الأضرب ما هو مشترك في شكلين ؛ فها هنا إذن أربعة عشر ضريا منتجة إن قلنا بثلاثة أشكال فقط ، وتسعة عشر ضرباً إنقلنا بشكل رابع .

والتوضيح ذلك نقول إن المحصورات الأربع لى، ل، س، س لوا خيد ت ثلاثة ثلاثة : فلا يمكن أن تركب إلا عمل تركيبا (مكعب ع) . ومن بين هذه الأربعة والستين ضربا :

٢٨ تسقط بواسطة القاعدتين ٥ ، ٨ القائلتين بأنه لا إنتاج بين سالبتين ولا بين
 جزئيتين . لأن من بينها ١٢ تسقط بكون المقدمتين سالبتين ؟ ١٢ بكون المقدمتين
 جزئيتين ؟ ٤ بكون المقدمتين جزئيتين وسالبتين مما .

١٨ تسقط بواسطة القاعدة ٧ القائلة بأن النتيجة تتبع الأخس.

٢ تسقط بواسطة القاعدة ٦ القائلة بأنه لـكي ينتج بالسلب لا يمكن أن تكون القدمة ال موجبتين .

١ ونمني به ٢ ، ل ، س تبما للقاعدة ٤ .

الجزئي لا العكس، ونظراً إلى أن ل كمقدمة صغرى يمكن دائماً أن تنتج ل فإن لى العكس، ونظراً إلى أن ل كمقدمة صغرى يمكن دائماً أن تنتج ل فإن لى ، ل ، س لا يمكن أن تكون قياساً مستقلا بذاته وإنما يسكون دائما باعتبار أنه متضمن فى القياس لى ، ل ، ل . فلما كان المعتبر عادة فى القياس الى ، ل ، ل . فلما كان المعتبر عادة فى القياس الى ، ل ، ل ولم يعتبر القياس لى ، ل ، س . على أن بعض المناطقة يعتبرونه أيضا .

وعلى ذلك فإن الأضراب المنتجة الباقية هي ١٠ ( ٦٤ – ٥٤ ) :

ولكن ليس معنى هذا أن عدد الأضرب في الأشكال كلها عشرة ، لأن بعض هسذه الأضر ب توجد في شكلين (Festino, Ferio, Datisi, Darii) فإذا اعتبرنا الأشكال ، أى وضع الحد الأوسط ، كان هناك أربعة أضرب منتجة في الشكل الأول ، ومثلها في الشكل الثانى ، وستة في الشكل الثالث ، وخسة في الشكل الثانى .

## الشكل الأول (\*)

### ١٠٤ — لهذا الشكل قاعدتان :

## (۱) إيجاب الصغرى

لأنها إذا كانت سالبة ، فلابد أن تكون الكبرى موجبة تبماً للقاعدة ، والنتيجة سالبة تبماً للقاعدة ، إذن سيكون الحد الأكبر مستفرقاً في النتيجة وغير مستفرق في الكبرى ، لأن النتيجة سالبة وهو محمولها فهو مستفرق فيها ، ولأنه محمول في الكبرى وهي موجبة ، وهذا يخالف القاعدة ؛ :

## (ب) كلية الكرى

لأنه لما كانت الصفرى موجبة تبماً للقاعدة السابقة ، فإن الحد الأوسط ، وهو محمولها ، سيكون غير مستفرق فيها : فيجب إذن أن يكون مستفرقاً

(\*) لتسهيل الأشكال وقواعد كل شكل يجب حفظ هذه الأبيات الواردة في «السلم»:

يدعى بشكل أول وبدرى ووضعه في الكرن الثا ألف؟ وهي على الترتيب في التكل أما الأول: فأسله النظام ؟ أما الأول: كلية الكبرى له شرط وقع وأن ترى كلية ... إحداها الا بصورة ففيها نستبين : كبراهما سالبة كلية كلية كلية ماذكرته لن ينتجا وغير ماذكرته لرينتجا

حمل بصغرى وضعه بكرى وحله في الكل ثانياً عرف ؟ وحله في الكل ثانياً عرف ؟ فيت عن حدا النظام يعدل فشرطه الإيجاب في صغراه والثال الإيجاب في صغراها ورابع : عدم جمع الحستين صغراها موجبة جزئية فنتسج الأول أربسة فينسج المولية قد أنجا

فى الكبرى الذى هو موضوعها ، أى يجب أن تكون الكبرى إذن كلية ، وإلا فسيكون غير مستفرق فى المقدمتين ، وهذا يخالف القاعدة ٣ .

مرا – أضرب هـــذا الشكل أربعة فقط . وذلك لأن الأضرب المنتجة كما رأينا في ١٠٣ عشرة فقط يستبعد منها بالنسبة إلى الشكل الأول :

ال ، ل ، ك الله الشكل ، س ، س ، تبعاً القاعدة الأولى من قواعد هذا الشكل .

س، له، س، س، له، ع، تبماً للقاعدة الثانية وهي وجوب كلية الكبرى.

ك ، ك ، ك ، ك ، ك ، س ، تبماً للازمة و للقاعدة ٤ . فإنه لما كان الحد الأصغر موضوعاً في الصغرى ، فإن هذه لا يمكن أن تكون كلية دون أن يكون من المكن أن تكون النتيجة كلية كذلك .

وبعض المناطقة يسمون النتيجة في هاتين الحالتين الأخيرتين باسم « النتيجة الضميفة » weakened conclusion ويقال عن القياس في هدده الحالة إنه قياس ضميف weakened syllogism أو في حالة ثداخسل subaltern ( لأن النتيجة عمكن أن تحصل بالاستدلال المباشر بواسطة التداخل من نتيجة الضرب غسير الضميف المناظر ).

والمتصود من هذا أن هذين الضربين ليسا باطلين ، ولكنهما ذائدان ، لأنهما يدخلان في الضربين : ك ، ك ، ك ، ك ، ل . ولا يجب أن يميز من النتيجة التي تصدق على بمض هذه الأجزاء .

فالباق لديدا إذن من بين الأضرب المشرة أربعة أضرب:

ولتسهيل حفظ هدفه الأضرب المنتجة في بقية الأشكال صاغ المدرسيون (\*) هدفه الأضرب في كلمات تدل المقاطع الثلاثة الأولى منها على القضايا الثلاث بالترتيب: المقدمة الكبرى ، المقدمة الصغرى ، النتيجة ؛ وتدل الحروف المتحركة على نوع هدفه القضايا . أما الحروف الساكنة فتدل على عمليات رد القياس ، وسنراها في باب رد القياس ، فلننظر الآن في الحروف المتحركة .

ويوجد مثالها في اليونانية إلا أنها متأخرة لم يعرفها أرسطو ولا شراحه بل هي متأخرة عن القرن الثالث عشر وعن السكامات الصناعية اللاتينية ، وتنسب إما إلى بطرك القسطنطينية بلميدس Blemmidas وإما إلى يزلوس Psellus إلى بطرك القسطنطينية بلميدس 1110 اللاتينية لأنها لا تحتوى على إشارات ( + ١١١٠ ) ، وهي أقل تيمة من الكامات اللاتينية لأنها لا تحتوى على إشارات

<sup>(\*)</sup> نسبتها إلى بطرس الأسباني مشكوك فيها كل الشك . إذ وجد برنتل (ج ٣ في ١٠ قسم ١٧ تعليق رقم ٢٩) محسده الأبيات في مخطوطة لوليم شيريزود Shyreswood بحكتبة باريس (ج ٢ ص ٢٦٤) ، وقد توفي شيريزود سنة ١٢٤٩ ، بينما ولد بطرس سنة ١٢٢٦ تقريباً وتوفي سنة ١٢٧٧ أما نسبة الأبيات اليونانية إلى بزلوس فشكوك فيها كل الشك كذلك .

وفي العربية صاغها الملوى في شرحه على « السلم » كما يلي :
كم كل ، كهف له ، بركساه ، بهى لذ ، كمله ، لاذكم ، بل لف ، سما كملا ،
كالشكل الأول كم بدر ، كوى سلما كم كان ، كل بدير ، للوهاد كلا كم لاح ، بدر لليل ، بدر ، سا، كم ،كلا سرت له بضروب الشكل فاكتملا

والإشارة إلى المقدمتين فقط، وبالحروف ك (كلية موجة) ل (كلية سالبة) ب (جزئية موجة) ش (جزئية سالبة): « ويدل على أول ضروب الثانى فراغ عدة ضروب الأول وكذا الباق . ويدل على أول الدكافين اللذين في أول الشار الأخير من البيت الشانى لأن الركب من كليتين موجبتين لا يدكون إلا أول ضروب شدى بالاستقراء . وقولى كالشكل الأول أي ضروب الشكل انثالث كالشكل الأول ويزيد الشكل انثالث بالضربين اللذين بعد ع

إلى عمليات الرد . كما أن هناك محاولات مثل هـذه في العربية مثالها محاولة اللوي ، ولكنها أكثر نقصاً من مثيلاتها في اليونانية واللانينية لأنهـا تشير إلى نوع القدمات دون النتائج .

يبد أن مناك اختلافا (\*) كبيراً في طريقة الصياغة اللاتينية وأشهرها:

Barbara, Colarent, Darii, Ferioque, prioris: Cesare, Camestres, Festino, Baroco secundae: Tertia Darapti, Disamis, Datisi, Felapton, Bocardo, Ferison, habet. Quarta insuper addit: Bramantip, Camenes, Dimaris, Fesapo, Fresison.

1.۷ — والطريقة السالفة في الاستخراج تسمى طريقة الاسقاط « وأساط طريقة النحصيل فأن تقول: الصغرى لا تركون إلا موجبة فهى إما كلية أو جزئية، والكبرى لا تركون إلا كلية فهى إما موجبة أو سالبة . فائنان في اثنين بأدبعة فضرو به المنتجة أربعة: الضرب الأول موجبتان كليتان يحو : كل إنسان حيوان، وكل حيوان جسم ، والنتيجة كلية موجبة وهي كل إنسان جسم ، الثانى : كليتان والكبرى سالبة والصغرى موجبة نحو : كل وضوء عبادة ، ولا شيء من العبادة والكبرى سالبة والصغرى موجبة نحو : كل وضوء عبادة ، ولا شيء من العبادة

(\*) مصدر الاختلافات في الشكل الرابع . فعند ايبرفك Ueberweg هو : Bamalip, Calemes, Dimatis, Fesapo, Fresison

وعند بوررويال هو :
Barbari, Calentes, Dibatis, Fespame, Fresison
أما دلالة الحروف الساكنة فهي ، ( مع ملاحظة أن الحرف يؤثر في المتحرك الذي يسبقه أو بسارة أدق القضية التي يدل عليها هذا المتحرك ) :

M تشير إلى نقل المقدمتين الواحدة مكان الأخرى . (مأخوذة من الكلمة metathesis) S العكس المستوى البسيط . (مأخوذة من الكلمة simpliciter ومحذوف قبلها conversio ) ويظل كم القضية كما هو في الأصل .

p عكس الكلية إلى جزئية وهو ما يسميه المدرسيون باسم العكس بالعرض

per accidens ( ومن هنا جاء الحرف p) per accidens ( ومن هنا جاء الحرف p) per accidens ( مأخوذة من كلة ductio per impossibile وإلى هـنا يشير البيتان ( مأخوذة من كلة vult simpliciter verti, P vero per accid.

M vult transponi, C per impossibile duci.

بمستغن عن النية ، والنتيجة سالبة كلية وهى : لا شيء من الوضوء بمستغن عن النية . الثالث موجبتان والصغرى جزئية والكبرى كلية ، نحو : بمض الوضوء عبادة كاوكل عبادة تفتقر إلى نيئة — ينتج موجبة جزئية وهى بعض الوضوء يفتقر إلى نيئة . الرابع صغرى موجبة جزئية ، وكبرى سالبة كلية : نحو بهض الوضوء عبادة كا ولا شيء من العبادة بمستغن عن النية — ينتج سالبة جزئية وهى : ليس بعض الوضوء بمستغن عن النية » [ الملوى على « السلم » ] .

وتنرتب الأضرب تبعاً لما قلناه في ﴿١٠٢ فالسكلي أشرف من الموجب والمرف من السالب، والسكلي أشرف من الموجب .

#### ١٠٨ - مبرأ الشكل الأول :

لما كان الحد الأكبر في هده الشكل محمولاً بالساب أو بالإبجاب على الأوسط مستغرقاً ، وكان هذا الأوسط محمولاً بالإبجاب في الصغرى على الأصغر وهو موضوع النتيجة ، فمن الواضح إذن أن هذا الشكل إنما يقوم على مبدئين ، أحدها خاص بالضروب الموجبة والآخر بالضروب السالبة .

فيراً الصروب الموجه هو: «ما ينطبق على معنى مستغرق ينطبق أيضاً على كل ما يقل عليه هذا المدى». ويعبر عنه الدرسيون بقولهم: «ما ينطبق على التالى ينطبق على التالى المقدم» ويعنون بالتالى المعنى المستغرق ، المحمول على آخر ، وبالمقدم الموضوع المحمول عليه المستغرق ، لأن المحمول في الواقع يستنج كتال من الموضوع : إذا كان إنسانا ، كان حيوانا . ومثال هذا أنه لما كان معنى «حيوان» منطبقاً على أفراد الإنسان فإنه ينطبق على الأحباش .

ومبدأ الضروب السالبة هو: « ما يسلب عن معنى مستغرق يسلب عن كل

مايفال عليه هــذا الممنى » . فإذا سلبنا « الشجرة عن كل أفراد الحيوان كانت مسلوبة عن كل أفراد الإنسان لأنهم داخــلون تحت الحيوان . ويعبر عنه المدرسيون (\*) يقولهم: ما يسلب عن التالى يسلب عن القــدم وQuod negatur da antecedenti .

ومن هنا يتبين أن المبدئين اللذين يقوم عليهما هـذا الشكل ما مبدآ « مقالة الكل واللاشيء» لأن المبدأ في الضروب الوجبة هو « مقالة الكل» وفي الضروب السالبة هو « مبدأ اللاشيء » .

#### ١٠٩ - ميزات هزا الشكل:

(١) أنه وحده الذي ينتج المحصورات الأربع: ك، ل، ب ، س

(<sup>1</sup>) أنه وحده الذي ينتج ك. وذلك لأنه لكى تكون النقيجة كلبة موجبة يجب أن يكون الأصغر مستغرقاً في الصغرى ، وبالتالى موضوعاً لها ، والحد الأوسط محمولاً : فيكون الأوسط غير مستغرق في الصغرى ، فيجب إذن أن يكون مستغرقاً في الكرى (القاعدة ٣) أي موضوعاً لها . وهذا بعينه هو الشكل الأول : فنيه الأوسط موضوع في الكرى محمول في الصغرى .

ولهذه البيرة كان هذا الشكل أهم الأشكال وأكثرها فائدة . لأن كل الاستدلال العلمي ، وموضوعه الوصول إلى قضايا كلية موجبة ، يميل إلى العمل تبماً للضرب ك ، ك ، ك من هذا الشكل .

(ح) وفي هــــذا الشكل وحـده يكون الموضوع في النتيجة موضوعاً في القدمات. أما في الشكل التاني فإن

<sup>(\*)</sup> راجع ﴿ منطق بوررويال ﴾ : س٤٥٢ -- س ٢٥٠٠ .

عمول النتيجة موضوع في الكبرى ، وفي الشكل الثالث موضوع النتيجة محمول في الصغرى ، وفي الشكل الرابع نقض مزدوج .

وهذا من الأسباب التي تجعل البرهنة بطريق الشكل الأول تبدو أكثر طبيعية من هذه البرهنة تفسها معبراً عنها في أي شكل آخر .

## الشكل الثأني

• ١١٠ - لهذا الشكل قاعدتان كذلك:

(1) يجب أن تكون إحدى القدمتين سالبة .

لأنهما إذا كانتا معا موجبتين ، فإن الحد الأوسط، الذي هو محمول دائماً في هذا الشكل ، سيكون غير مستغرق ، وهذا يخالف القاعدة ٣ ·

(ب) يجب أن تكون السكبرى كلية .

لأنه لما كانت النتيجة سالبة ، لكون إحدى القدمتين سالبة تبعاً للقاعدة الأولى ، فإن الحد الأكبر مستغرق . وهذا الحد موضوع الكبرى ، فيجب إذن أن تحكون الكبرى كاية .

111 - بتطبيق ها تين القاعد تين تكون الأضرب المنتجة في هــــذا الشكل اربعة فقط على النحو الآتى: إذ تسقط من العشرة أضرب المنتجة:

الأربعة الموجبة تبعاً للقاعدة الأولى من قواعد هذا الشكل ·

س ، ك ، س تبماً للقاعدة الثانية القائلة بوجوب كلية الكبرى . ل ، ك ، س تبماً للازمة و للقاعدة ٤ كما في هذ الضرب في الشكل الأول . فلايبتي إذن من الأضرب المشرة غير أربعة :

فالضّر ب الأول هو : ل ، ك ، ل Cesare ومثاله :

لاكذوب مصدَّق كاكلُ شريف مُصدَّق . . . لاشريف كذوب

والضرب التاني هو : ل ، ل ، ل Camestres ومثاله :

كل نجم مضى منف كالاكوك مضى منف . . لاكوك نجم والضرب الثالث هو: ل ، س ، س Festino ومثاله:

لاواحد من السمك يتنفس برئة 6 بعض الحيوان البحرى يتنفس برئة .. بعض الحيوان البحرى ليس بسمك ·

والضرب الرابع هو: ، ك ، س ، س Boarco ومثاله: كل منافق مضاً ل فى بعض المادحين ليسوا مضلكين ، . . ليس بعض المادحين منافقاً .

#### مبرأ هزا الشكل :

117 - هذا الشكل يقوم على أساس استبعاد الموضوع ع عن الجنس - ، الأنه لا يتصف بالصفة الموجودة في هذا الجنس ، وإما لأنه يتصف بالصفة ط الستبعدة عن هذا الجنس .

والبدأ الذى يقوم عليه هذا الشكل عكن أن يصاغ على النحو التالى: المعنيان اللذان يكون أحدها في حالة تقابل، والآخر في حالة هوية مع ثالث مشترك، يكونان فيا بينهما في حالة تقابل.

ونستطيع مع ذلك أن نصوغ هذا البدأ على شكل مبدأ بن : الأول خاص بالضربين الأول ووهوب السالبة وهو بمينه مبدأ الضروب السالبة في الشكل الأول ونعنى به : ما يسلب عن معنى كلى يسلب أيضاً عن كل في الشكل الأول ونعنى به : ما يسلب عن معنى كلى يسلب أيضاً عن كل

ما محمل عليه هذه الكلى. والثانى خاص بالضربين الثانى والرابع .Camestros وهو: كل ما هو داخل فى ماصدق معنى كلى لاينطبق على واحد من الأفراد المساوب عنها هذا الكلى . فنجم فى المثال الذكور داخل فى ماصدق ماهو مضى بنفسه ، فلا ينطبق على الكوكب الذى سلب عنه أن يكون مضيئاً بنفسه .

#### الشكل الثالث

١١٤ - لمذا الشكل قاعدتان كذلك:

ا ا إيجاب الصغرى .

وقد برهنا عليها في الشكل الأول ؟ \_ ذلك لأنه في كلا الشكاين محمول النتيجة هو أيضاً محمول الكرى .

ب --- جزئية النتيجة [\*].

لأنه لما كانت الصفرى موجبة ، فإن الحسد الأصغر محمولها غير مستفرق ، فلا يكون مستفرق أفي النتيجة ، فلا بدأن تكون هذه إذن جزئية .

١١٥ - المنتج في هذا الشكل ستة أضرب فقط:

فن العشرة المنتجة تسقط ك، ل، ل، كك، س، س تبماً القاعدة الأولى من قواعد هذا الشكل،

ك ، ك ، ك ، ك ، ل ، ك ، ل تسقطان تبماً للقاعدة الثانية القائلة بأن النتيجة يجب أن تكون جزئية ؟

فالباق إذن ستة أضرب:

فالضرب الأول ك، ك، الك Darapti ومثاله:

كل حيوان جسم كاكل حيوان نام . . . بعض الجسم نام .

والضرب الثالى ب،ك، ت Disamis ومثال: بيض الإنسان جسم 6

<sup>(\*)</sup> جعل بعض المناطقة ، وعليه جرى المناطقة العرب ، الشرط الثانى لهذا الشكل أن تكون إحدى مقدمتيه كلية وذلك لــٰكى يكون الاوسط مستغرقاً .

وذلك لانالقاعدة القائلة بوجوب استغراق الحد الاوسط مرة واحدة على الاقل تظهر ضروريها في حذا التكل أكثر منه في أى شكل آخر . لأنه حيبا يكون الأوسط موضوعاً في المقدمتين يمكن التحدث بوضوح عن استغراقه . أما حيبا يكون أحياناً عمولا أو في الحالتين محمولا فإن من الصعب التحدث عن استغراق مطلقاً ، أو هذا ما يخول بخصوم ظرية كم المحمول لا ينظر إليه في الواقع من جهة الاستغراق مطلقاً ، أو هذا ما يخول به خصوم ظرية كم المحمول .

#### . . بعض الحيوان جسم

كل إنسان حيوان

والفرب الثالث لث ، ب ، ب Datisi ومثاله : كل شاعر موهف الحس 6 مض المعراء مصابون بالتدرن مرهفو الحس . . بعض المعابين بالتدرن مرهفو الحس .

والضرب الرابع ل، ك، س Felapton ومثاله: لا إنسان مستغن عن تقسه ك كل إنسان عدو نفسه ... بعض الأعداء لا يستغنى عنهم.

والضرب الخامس س، ك، س Bocardo ومثاله: بمض الحقائق ليست محتملة ف كل الحقائق مؤدية إلى السمو ... بعض ما يؤدى إلى السمو ليس بمحتمل .

والضرب السادس ل ، ب ، س Ferison ومثاله: لا وطنى منافق 6 بمض الوطنيين خطباء . . . بعض الخطباء ليس بمنافق\*

(-) يقول جبلو إن الاضرب المنتجة في هذا الشكل خملة لاستةلأنه يمكن تحويل Datisi لما Disamis أو Disamis الى Datisi بواسطة وضع المقدمتين الواحدة سكان الاخرى وعكس النتيجة عكساً مستوياً – فمثلا القياس .

كل خادم لله ملك ، بعض خدام الله فقراء . . . به ض الفقراء ماوك — هو بعينه القياس :

بعض خدام الله فقراء ، كل خادم لله ملك . . . بعض الملوك فقراء — فلا يعترف لمذن إلا بضريين اتين موجبين في الشكل الثالث. فانه إذا كان الاوسط غير مستفرق مرة واحدة ، فلا يهم لذا كانت هذه الحالة في الكبرى أو في الصغرى ، ما دامت الكبرى والصغرى لا يمكن التمييز بينهما إلا بنضل النحو وبطريقة اصطناعية صرفة .

ولكن لما كانت الجزئية السالبة لا تعكس عكساً مستوياً ، فإن الا ضرب الثلاثة السالبة لا يمكن ردها .

## ١١٩ - مبدأ هذا الشكل:

لَمَا كَانَ حِدًا النتيجة محمولين في القدمات على حدّ ثالث واحد أوسط ، فإن مبدأ الضروب الموجّبة في هذا الشكل يمكن أن يُصاغ على النحو التالى :

«حينا يمكن حدين أن يقالا على شيء واحد بالإيجاب ، فإن من المكن أن يقال الواحد على الآخر جزئيا » أو « إذا أمكن حدين أن يثبتا لثالث واحد ، أمكن ثبوت الواحد للا خر جزئيا » \_ فإنهما لما كانا مجتمه بن مماً في هـندا الشيء وكانا مقولين عليه بالإيجاب ، فينتج من هذا أنهما أحيانا مرتبعلان مما ، وبالتالى ، يمكن أن يقال الواحد على الآخر بالإيجاب جزئيا ؛ ولكن لكى يكون من المؤكد أن الحدين مقولان على شيء واحد هو الأوسط ، لا بدأن يكون هذا الأوسط مستنرقا ممة واحدة على الأقل ، لأنه إن لم يستنرق ، كان من الجائز أن يكون الحدان مقولين على جزئين مختلفين من شيء مشترك ، أي لا يكونان إذن مقولين على شيء واحد في الواقع .

ومبدأ ضروب السلب هو : ﴿ إذا كان أحد الحدين منفياً والآخر مثبتاً بالنسبة إلى شيء ثالث واحد ، فيمكن أن ينني الواحد عن الآخر جزئيا ﴾ .

وذلك لأن من المؤكد أنهما ليسا مرتبطين دائماً ، ما داما ليسا مرتبطين في هذا الشيء الثالث الواحد . إذن من المكن أن ينني الواحد عن الآخر جزئيا . ولكن يجب ، للسبب عينه ، ولكي يكون الشيء الثالث واحداً ، أن يكون الأوسط مستغرقاً مرة واحدة على الأقل .

١١٧ - ميزات هذا الشكل\*

ا - ف هذا الشكل لا يبرهن إلا على القضايا الجزئية : ويستعمل غالبا حينًا

<sup>( \* )</sup> Keynes , p. 319

يعترض على قضية كلية يسوقها الخصم باثبات حالة لا تكون فيها مثل هذه القضية الكلية صادقة . ولهذا قال لاشليبه عن هذا الشكل إنه قياس (التفنيد) ويسمى أيضاً (التفنيد بالمثال) .

سوهو الشكل الطبيعى فى الحالة التى يكون فيها الحد الأوسط مفرداً، خصوصا إذا كانت الحدود الأخرى عامة. فان من الملاحظ أنه إذا كان حد واحد فقط فى قضية موجبة مفرداً، فان هذا الحد يكاد يكون من الضرورى أن يكون موضوعها. فثلا: سقراط حكيم كا سقراط فيلسوف . . بعض الفلاسفة حكاء مدا النوع من البرهنة لا يمكن أن يعبر عنه فى أى شكل آخر غير الشكل الثالث إلا بصعوبة جداً.

# الشكل الرابع

#### لهذا الشكل ثلاث قواعد:

1 \_ إذا كانت الكبرى موجبة ، وجب أن تكون الصغرى كلية .

لأن الأوسط غير مستنرق في الكبرى الموجبة لأنه محمولها ؛ فيجب إذن أن يستنرق في الصغرى ، فتكون هذه بالتالي كلية لأنهموضوعها .

• \_ إذا كانت الصغرى موجبة ، وجب أن تحكون النتيجة جزئية :

لأن الأصغر محمول فى الصغرى وبالتالى لا يكون فيها مستغرقا إذا كانت موجبة ، فينتج من هذا أنه لابد أن يكون غيرمستغرق فى النتيجة ، أى إن النتيجة ستكون إذن جزئية .

حر إذا كانت إحدى القدمتين سالبة ، وجب أن تكون الكبرى كلية لأنه لما كانت النتيجة سالبة ، فإن الحد الأكبر مستفرق فيها ؛ فيجب إذن أن يكون مستفرقاً فى القدمات . فلما كان هوموضوع الكبرى فإن الكبرى ستكون إذن كاية .

١١٩ – الأضرب المنتجة في هذا الشكل خسة فقط؛ وذلك لأن :

ك ، ب ، ب ك ك ، س ، س يسقطان تبماً للقاعدة الأولى .

ك ، ك ، ك ، ل ، ك ، ل يسقطان بالقاعدة الثانية

يسقط بالثالثة

س، که، س

فلا يبتى إذن غير خمسة أضرب:

رك ، ل ، ل ، ل ، ل ، ل ، ل ، ل ، ل ، س ب س البة (ل ، ب ، س

فالضرب الأول هو ك ، ك ، ب Bramantip ومثاله:

كل مجاملة نفاق كى كل نفاق رذيلة . . . بعض أنواع الرذيلة مجاملة والضرب الثانى هو ك، ل، ل Camenes ومثاله:

كل مصائب الحياة زائلة 6 لاواحد من الزائل مستدع للخوف . . . لاشيء يستدعى الخوف هو مصيبة من مصائب الحياة .

والضرب الثالث هو ب ، ك ، ب Dimaris ومثاله :

بعض الأحزان مُنَدُ الروح 6 كل مغذ للروح مطلوب . . . بعض ماهو مطلوب أحزان . . . مطلوب أحزان .

والضرب الرابع هول ، ك ، س Fesapo ومثاله :

لامجنون مسئول ى كل مسئول قابل لأن بماقب . . بمض القابلين للمقاب ليس بمجنون .

Scanned by CamScanner

والضرب الخامس هو ل ، ب س Fresison ومثاله :

لامسلح مطمئن ، بعض المطمئنين بلما . . . ليس بعض البلماء عصلح هل يوجد شكل راسع مستقل ؟

لم يعترف أرسطو كما قلنا بوجود شكل رابع . ولكنه يعترف بإمكان الاستنتاج يطريق غير مباشر في الشكل الأول ، وذلك إما بعكس النتيجة عكساً مستوياً فقط ، أو بعكسها عكساً مستوياً مع وضع القدمة بن الواحدة مكان الأخرى فينتج عن ذلك خسة أضرب ملحقة بالشكل الأول تعد أضرباً غير مباشرة في هذا الشكل .

ولا يقتصر إمكان الاستنتاج بطريق غير مباشر على الشكل الأول فحسب، بل إن الشكلين الآخرين يمكن أن يميز فيهما بين الاستنتاج بطريق مباشر وبطريق غير مباشر · أعنى أنه من الممكن أن يميز بين الاستنتاج مباشرة في Camestres وبينهما مماً في Cosaro . ولكن يلاحظ أن وضع الأوسط في القدمات لايتغير في حالة الاستنتاج بطريق غير مباشر في الشكلين الثاني والثالث. أما في حالة الشكل الأول ، فإن الاستنتاج بطريق غير مباشر يغير وضع الأوسط في المقدمات . وذلك لأننا حيما نمكس النتيجة عكساً مستوياً في أى ضرب من أضرب الشكل الأول لا نستطيع بواسطة وضع المتدمتين الواحدة مكان الأخرى أن نجمل المقدمة المحتوية على محول عكس النتيجة مقدمة كبرى مع بقاء صورة الشكل كاهى ، لأن الحد الأوسط في هذا الشكل ليس له نفس الوضع في كانا الشكل كاهى ، لأن الحد الأوسط في هذا الشكل ليس له نفس الوضع في كانا الشكل في القياس يتمين بحسب موضع ألحد الأوسط فإن من الممكن حينئذ الشكل في القياس يتمين بحسب موضع ألحد الأوسط فإن من الممكن حينئذ أن تميين ماهى مقدمة كبرى ومقدمة صغرى في الشكلين الثاني والثالث صعب جداً من الناحية مقدمة كبرى ومقدمة صغرى في الشكلين الثاني والثالث صعب جداً من الناحية

العقلية ، وممكن فقط من الناحية النحوية بقولنا إن موضوع النتيجة موجود ف الصنرى ومحمولها في الكبرى وإذا كان هذا سبيل التعيين لما هي مقدمة صغرى ومقدمة كبرى ، فلا حاجة إلى القول بوجود ضروب غير مباشرة في الشكلين الثانى والثالث ، وكان علينا من ناحية أخرى أن نقول بوجود شكل رابع : الأوسط فيه محمول في الكبرى موضوع في الصغرى .

وقد لوحظ هذا الفارق في الاستنتاج بطريق غير مباشر في الشكل الأول عنه في الشكلين الآخرين منذ زمان بعيد فقد اعترف تلميذ أرسطو ، ثاوفرسطس ، بوجود هذه الضروب الخمسة غير المباشرة بوصفها ضروباً ملحقة بالشكل الأول . وإذا كان صنصيحاً ما يقوله ابن رشد من أن جالينوس هو أول من قال بوجود شكل رابع مستقل بأن جعل الضروب غير المباشرة للشكل الأول شسكلا مستقلا ، فإن من ذلك أن رأى ثاوفرسطس قد استمر حوالي خمسة قرون .

أما ابن رشد فلا يتفق مع جالينوس في هذا . ومن قبله فعل ذلك كثير من الفلاسفة العرب ، وعلى رأسهم ابن سينا والغزالي .

وتابع ابن رشد رجال العصور الوسطى خصوصاً زبرنه Zabarella ( ١٥٢٣ – ١٥٨٩ ) أحد الشراح الأرسططاليين الجيدين في أوائل العصر الحديث. ويعتمد في إسقاطه لهذا الشكل أولا على تحليله للقياس على أساس أنه يقوم على «مقالة المسكل واللاشيء» ؛ وثانياً على أساس أن رأى جالينوس من شأنه أن يقدم صورة مشوهة للطابع الحقيق للتفكير على انحاء البرهنة القياسية ، إذ ينظر إلى القياس نظرة خارجية آلية صرفة .

ثم جاء المناطقة في العصر الحديث، وفي القرن التاسع عشر وأوائل العشرين بوجه خاص، فأثبتوا أنه لا وجود لهذا الشكل في طبيعة البرهنة القياسية تفسيها. Scanned by CamScanner

وعلى رأس هؤلاء جميعاً چول لاشليبه (١) . وهاك مايقوله في هذا الصدد :

ليس ثمة مبدأ رابع ولا شكل رابع ؟ وكل ماهنالك ضروب غير مباشرة تستخلص من الشكل الأول (وعكن استخلاص مثلها من الشكلين الآخرين) إما بالعكس الستوى النتيجة . وهذه الأضرب إلما بالعكس المستوى النتيجة . وهذه الأضرب الخمسة هي المعبر عنها بالألفاظ fresisomorum والتي وضعت في الأبيات التذكيرية بعد الضروب المباشرة الأول . فالثلاثة الأولى منها ليست في الواقع سوى الأضرب المسكل الأول . فالثلاثة الأولى منها ليست في الواقع سوى الأضرب الأخيران يرجمان إلى Barbara. Darii, Celarent وقد عكست نتيجها عكساً مستوياً ، والضربان الأخيران يرجمان إلى منهما عكساً مستوياً ويقال إن الفيلسوف الطبيب جالينوس فقط ] وعكس كل منهما عكساً مستوياً ويقال إن الفيلسوف الطبيب جالينوس هو أول من فكر في جعل هذه الأضرب مكونة في المصور الوسطى ولم الفكرة الحاطئة من أساسها ، قد هاجها جميع المناطقة في المصور الوسطى ولم تبدأ تظفر بشيء من التأبيد إلا في عصر النهضة .

وتابع لاشليبه أيضاً جباو فقال: ليس ثمـة غير ثلاثة أشكال للقياس الحلى وذلك لأنه لـكى يمـكن الحد الأوسط أن يدخل الأكبر فى الأصغر أو يستبعده منه ، لابد أن يكون مرتبطاً بالواحـد وبالآخر ، ولا يمـكن إلا أن يكون موضوعاً الواحد والآخر مثبتان له أو منفيان عنه ، أو محمولاً مثبتاً أو منفياً عن الواحد أو عن الآخر أو عن كليهما معاً . والحالة الأولى هي حالة الشكل الثالث . وفى الحالة الثانية ، إذا كان الأوسط مرتبطاً مع الاستغراق الأكبر ، إما بوسفه موضوعا (الشكل الأول) أو بوسفه مجمولاً (الشكل الثاني) فإنه يمـكنه إدخاله فى الموضوع أو إبعاده عنه ؟ ولـكن يجب من أجل هذا أن يكون مثبتاً للأصغر أو منفياً عنه .

<sup>(</sup>١) تعليقة كتبها لرابييه Rabier ونقلها هذا ف كتابه: «المنطق» ص ٢٦.

«أما في الشكل الرابع ، فإن الأصغر هو الذي سيكون مثبتا للا وسط و منفياً عنه . فإذا كان من المكن استنتاج شي من مثل هذه المقدمات ، فإن ذلك لا يكون الا بشرط أن تسكون الصغرى ، والأوسط موضوعها ، مساوية لمتضية الأسمر موضوعها تستخرج منها بواسطة المسكس المستوى . وهذه الأخيرة هي المسنوى حقا » [ جبلو § ١٤٥ ] :

## وظائف أشكال القياس الأربعة

النياس هي: « الشكل الأول يستخدم لا كتشاف خواص شيء أو البرهنة عليها ، النياس هي: « الشكل الأول يستخدم لا كتشاف خواص شيء أو البرهنة عليها ، والشكل الشياء أو البرهنة عليها ؛ والثالث لا كتشاف الأمثلة والشواذ أو البرهنة عليها ؛ والرابع لا كتشاف الأنواع المختلفة لجنس ما أو استبعادها » . ومن هنا أمكن إرجاع الرابع إلى الثاني أو الأول ؛ لأنه لمييز الأنواع الداخلة تحت جنس يكني بيان تحصيل الشيء لصفة نوعية أو المميز يعن عدة صفات نوعية .

ويوضح لاشليبه وظائف الأشكال الثلاثة التي يعترف بها بقوله ﴿ إِن أحدها وهو الأول برهان حقيقة ، والاثنين الآخرين برهانا بطلان — فالثانى يبرهن فيه على بطلان واجب droit مزعوم أو ، والمعنى واحد ، قضية كلية . ولما كانت الكبرى في الشكل الأول دائماً قولاً يعبر عن واجب droit ، أو قضية كلية ، بيما الصغرى قول يعبر عن واقعة أو قضية موجبة ، فيمكن إذن أن يقال إن للقياس في الشكل الثانى والقياس في الشكل الثانث وظيفة خاصة هي قلب الثانث لكبرى قياس الشكل الأول وقلب الثانى لصغرى قياس الشكل الأول وقلب الثانى لصغرى قياس الشكل الأول وقلب الثانى لصغرى قياس الشكل الأول . » [مؤلفاته ج ١ ص ١٥٠ — ص ١٥٠] . وبهذا أثبت لاشليبه أن الشكلين الثانى

والثالث ليسا فقط مستقلين عن الأول بل أيضا يعارضانه ، لأنهما بطبيعتهما سلبيان ، ويقصد منهما القلب لكبرى الشكل الأول فيا يتعلق بالثالث ، وصغراه فيا يتصل بالثانى .

## رد الأقيسة الناقصة

177 — فرق أرسطو بين الأفيسة الصحيحة فقط وبين الأفيسة الكاملة في هذه الأخيرة تظهر ضرورة الاستدلال بوضوح من القدمات كما هي في وضعها الذي هي فيه ، بينما الأولى محتاج إلى شي من التعديل حتى نظهر ضرورة الاستدلال بوضوح . والشكل الأول هو الكامل ، بينما الشكلان الثاني والثالث ناقصان ؛ فإن سحتهما ، ولو أنها حقيقية ، فإنها في حاجة إلى أن يبرهن عليها بواسطة الشكل الأول . فمن طريق المكس الستوى لإحدى القدمتين في القياسين الناقصين بيين أن من المكن إيجاد قياس من الشكل الأول : إما بالنتيجة عينها الناقصين بيين أن من المكن إيجاد قياس من الشكل الأول : إما بالنتيجة عينها أو بأخرى يمكن أن تستخلص منها النتيجة الأصلية بواسطة العكس . وفي الحالة التي لا نصاح فيها هذه الطريقة للرد ، نلجأ إلى طريقة غير مباشرة بأن نثبت في قياس من الشكل الأول أن كذب النتيجة يتمارض وصدق القدمات في كل شكل من الشكلين الناقصين .

وهذه العملية التي تبين فيها صحة الأقيسة الناقصة بواسطة الشكل الأول تسمى الرد. وله نوعان كما رأينا : رد مباشر ، ورد غير مباشر .

الأصلية ، تنتج نتيجة ، هي النتيجة الأصلية أو نتيجة تستنتج بالاستدلال المباشر المباشر المباشرة بواسطة الوجودة بالاستدلال المباشرة بواسطة المكس المستوى من المقدمات الأصلية ، تنتج نتيجة ، هي النتيجة الأصلية أو نتيجة تستنتج بالاستدلال المباشر

# من النتيجة الأسلية ، في قياس من الشكل الأول -

فلما كانت الأشكال تختلف فيا بينها وبين بعض بحسب موضع الحد الأوسط في القدمات، فإن من الواضح أنه لأجل رد قياس من الشكل الثاني أو الثالث إلى الأول ، لا بد من تغيير موضع الحد الأوسط، وموضع هذا الأخير في الشكلين الثاني والثالث واحد في كلتا القدمتين، إذ يكون مجمولاً في الثاني موضوعاً في الثالث في كلتا القدمتين ؛ بينا هو الشكل الأول موضوع في الكبرى مجمول في الصغرى. وعلى ذلك فلابد من أجراء العكس المستوى على إحدى القدمتين في كل من هذين الشكلين ، لكي يمكن رده إلى الشكل الأول.

وتبعاً لهذا أيضاً يجب في الشكل الثانى أن نعكس الكبرى، إذ فيها لا يكون الأوسط في الموضع الذي هو فيه في الشكل الأول ؟ وفي الشكل الثالث أن نعكس الصغرى . ولكن قد يحدث أن يكون من شأن هذه العملية أن تأتى بتركيب للمقدمات غير صحيح بالنسبة إلى الكيف والكم : فمثلا في قياس من نوع Disamis (شكل ٣) حيما نعكس الصغرى ك ينتج ب فتكون المقدمتان إذن جزئيتين ، مما من شأنه عدم الإنتاج . ولهذا كان من الضرورى أحيانا أن نغير وضع المقدمات بأن مجعل الصغرى الأصلية كبرى والعكس ، ثم نعكس في الشكل الثانى المقدمة التي ستكون صغرى . وفي الثانى المقدمة التي ستكون صغرى . إلا أن هذا التنبير في الوضع من شأنه أن يمطى نتيجة فيها حدا النتيجة الأصلية قد تغير وضعها ؟ فلزم حينئذ عكس هذه النتيجة لكى نسترد تلك التي كانت في التياس « الناقص » الأصلى .

ولنأخذ كثال لهذا Camestres ورمزها : كل ح هي ط ؟ لاع هي ط . . . لا ع هي ح . ومثالها : كل حشرة ذات ست أرجل ؟ لا عنكبوت ذو ست أرجل ، لا عنكبوت ليس بحشرة .

والآن فلكي نأتي بنفس النتيجة ، لا نستطيع أن نمكس الكبرى فنتول: بعض الحيوان ذي الست أرجل حشرة ، ونأتي بالنتيجة المطلوبة وهي كون العنكبوت حشرة أو ليس حشرة . فيجب من أجل هذا عكس الصغرى ، وهي هنا من نوع ك ، فتنعكس دون تغيير للكم ؛ وبتغيير الوضع في الوقت نفسه ينتج قياس من نوع ك ، فتنعكس دون تغيير للكم ؛ وبتغيير الوضع في الوقت نفسه ينتج قياس من نوع ك ، فتنعكس دون تغيير للكم ؛ وبتغيير الوضع في الوقت نفسه ينتج ألبات من نوع ك . . . لا حشرة عنكبوت ،

ويمكن استمادة النتيجة الأصلية بمكس هذه النتيجة فنقول: لا عنكبوت حشرة.

ولوکان القیاس الأصلی مغابراً لهذا بعض المغابرة بأن کان : لا حشرة ذات ثمانی اُرجل کم کل عنکبوت ذو ثمانی اُرجل . . لا عنکبوت حشرة . ورمزه : لا ح هی ط کم کل ع هی ط . . . لا ع هی ح Cesare

فاين هنا المقدمة الكبرى يمكن عكسها عكساً مستوياً بسيطاً لأنها ل، ولا حاجة إذن إلى تغيير الوضع. فتكون المقدمات: لا حيوان ذا ثماني أرجل حشرة ما كل عنكبوت ذو ثماني أرجل، — وهذا يوافق الضرب Colarent ويعطى مباشرة النتيجة الأصلية.

والصعوبة هي في معرفة ما إذا كانت القدمات محتاج من أجل الرد إلى تغيير الوضع ، وما يجب أن يعكس منها ؛ وما إذا كان من الضروري عكس النتيجة في القياس المردود للوصول إلى النتيجة الأصلية ؛ وما هو الضرب الذي يرد إليه في الشكل الأول كل ضرب من أضرب الشكاين الثاني والثالث . ولكن هذه السعوبات كلها قد تكفلت بحامها الكلات التذكيرية بواسطة بعض الحروف الساكنة فيها : فإن :

ا ــ حروف الابتــداء ( F, D, C, B ) تشـير إلى الضرب

من النكل الأول الذي يرد إليه الضربُ الطلوب رده بأن تكون واحدة في الضريين س حرف m (= muta) يشير إلى أن القدمات بجب أن توضع الواحدة مكان الأخرى .

ح - حرف و (simpliciter = ) يشير إلى أن المقدمة أو انتيجة (لا نتيجة القياس الأصلى ، التي يجب أن تحصل كما هي في الأصلى ، وإنما نتيجة القياس المبين للصحة ، أي القياس من الشكل الأول المردود إليه) التي يتلوها هذا الحرف يجب أن تعكس عكساً بسيطاً .

(٤) — حرف per accidens) تشير إلى أن القدمة أو النتيجة التي يتلوها هذا الحرف بجب أن تعكس عكما بالعرض أو بالتحديد .

(ه) — حسرف Conversio syllogismi) c يشير إلى وجسوب استخدام طريقة الردغير المباشر بواسطة قياس الخاف.

ولتوضيح هذا نأخذ الضرب Disamis من الشكل الثالث كا نعرف من الأبيات التذكيرية . فالحدد الأوسط إذن موضوع فى القدمتين والكبرى الشار إليها بالحرف I هى والصغرى ك والنتيجة ب فالقياس رمزه : بعض طهى ح مى كل طهى ع مى ح - فلرد هذا الضرب ، نجد أن الحرف m يشير إلى وجوب تغيير الوضع ، والحرف s يشير إلى وجوب إجراء المكس المستوى البسيط للمقدمة المشار إليها بالحرف المتحرك السابق ثم للنتيجة ، والحرف Darii يشير إلى أن القياس الجديد من الضرب Darii فى الشكل الأول ، هكذا : كل طهى ع ع بعض ع هى ط ن بعض ح هى ع وسكس هذه النتيجة نصل إلى بعض ع هى ح .

170 — إلا أن هذه العماية للرد المباشر لا يمكن إجراؤها بالنسبة إلى الضربين Baroco, Bocardo . وذلك لأنه لكى يتغيير وضع الحدد الأوسط في القدمتين بالنسبة إلى كل منهما ، كما يتطلب ذلك الشكل الأول ، لابد من

عكس إحسدى القدمتين في كل منهما . ونحن نرى أن القدمات في هذين الضريبين: إما موجبة كليسة ، أو سالبة جزئية . وهذه الأخيرة لا عكس لها ، سواء أكان العسكس بسيطا أم بالمرض ، أما الأولى له فمكسها ، فبمكسها تكون لدينا مقدمتان جزئيتان ، فلا إنتاج . ولهدذا يجب أن نستعمل عملية أخرى هي مملية الرد غير المباشر

والردغير المباشر أو الرد بالمتنع Per Impossibilo هو أن نبين بواسطة قياس من الشكل الأول لا اعتراض عليه ، أن كذب النتيجة في القيماس الأصلى يتعارض مع صدق المقدمات ، هكذا :

نقول أولا إن Baroco رمزها هو كل حهى ط كليس بعض عهى ط الله النوب فرو شعر مجعد كا بعض الإفريقيين ليسوا فروى شعر مجعد الإفريقيين ليسوا فروى شعر مجعد الإفريقيين ليسوا فروى شعر مجعد التنيجة كاذبة ، ستكون نقيضها صادقة وهى : كل الإفريقيين فرنوج و وعكن تركيب هذه مع الكبرى الأصلية لعمل قياس من الضرب فرنوج و وعكن تركيب هذه مع الكبرى الأصلية لعمل قياس من الضرب كل حهى ط كل عهى ح الكبرى الإفريقيين فروج فوو شعر مجعد ، كل الإفريقيين فروج الإفريقيين فرو شعر مجعد ، كل الإفريقيين فرو شعر مجعد .

ولكن هذه النتيجة تناقض الصغرى الأصاية : وعلى ذلك فإنه إذا كانت القدمات الأصلية صادقة ، فإن النتيجة التي استنتجناها لا يمكن أن تركون كاذبة . فالقياس الأصلي إذن صحيح .

وكذلك الحال بالنسبة إلى Bocardo ، اللهم إلا أننا هنا تركب نقيض النتيجة مع المحرى الأسلية لكى نصل إلى نتيجة متناقضة مع الكبرى الأسلية لكى نصل إلى بينا محن في حالة Baroco قد ركبناها مع المكبرى الأسلية لكى نصل إلى نتيجة تناقض الصغرى الأسلية . وهذا الاختلاف بين هذين الضربين يشير إليه

موضع حرف c الوسطى ، إذ أن هـذا الحرف يشير إلى أن المقدمة الشار إليها بالحرف المتحرك السابق على هذا الحـــرف تهمل ، ينها الأخرى تركزب مع نقيض النتيجة .

Baroco ومع ذلك توجد طريقة للرد المباشر بالنسبة إلى Baroco و Bocardo . وذلك بواسطة نقض المحمول وعكس النقيض المخالف على النحو التالى:

فإن Baroco ورمزها كل حهى ط ، ليس بعض ع هى ط . . بعض ع هى ط . . بعض ع هى ليست ح يمكن أن ترد إلى Ferio بواسطة عكس النقيض المخالف للكبرى ونقض المحمول للصغرى هكذا : لالا – ط هى ح م بعض ع هى لا – ط . . بعض ع هى ليست ح – ولهذا اقترح بعضهم التعبير عن Baroco فى هذه الحالة باللفظ على ليست ح – ولهذا اقترح بعضهم التعبير عن الحمول ، فتكون ولا تدل على نقض المحمول ، فتكون ولا تدل على نقض المحمول المتبوع بالعكس المستوى (أى تدل على عكس النقيض المخالف) .

و Bocardo ، ورمزها بعض طهى ليست - ، كل طهى ع . . بعض ع هى ليست - ، يمكن أن تردإلى Darii بواسطة عكس النقيض المخالف للكبرى وتغيير وضع المقدمات هكذا : كل طهى ع كا بعض لا - حهى ط . . بعض لا - حهى ع . بعض لا - حهى ع . وهذه يمكن إرجاعها إلى النتيجة الأصلية بواسطة عكس المتبوع بنقض المحمول (أى نقض المكس المستوى) . ويشار إلى هذه العملية فى الرد باللفظ Doksamosk .

۱۲۷ – وليس ألرد مقصوراً على رد الشكلين الناقصين إلى الشكل الأول، بل إن من المكن أيضا بيان أن أى قياس ليس فقط يمكن أن يرد إلى الشكل الأول، بل وأيضاً يمكن أن يرد إلى أى ضرب أصلى من ضروب هذا الشكل الأول، بل وأيضاً يمكن أن يرد إلى أى ضرب أصلى من ضروب هذا الشكل الأول، الله وأيضاً يمكن أن يرد إلى أى ضرب أسلى من ضروب هذا الشكل الأول، الله وأيضاً يمكن أن يرد إلى أى ضرب أسلى من ضروب هذا الشكل الأول، الله وأيضاً يمكن أن يرد إلى أى ضرب أسلى من ضروب هذا الشكل الأول، الناس العرب أن يرد إلى أ

الشكل. ويمكن البرهنة على ذلك بأن نبين أولا أن أى ضرب من ضروب الشكل الأول يمكن أن يرد إلى أى ضرب آخر من ضروب الشكل عينه .

فا ن Barbara يمكن أن ترد إلى Celarent . بواسطة نقض محمول الكبرى عمول النتيجة المتحصلة على النحو التالى (مستعملين الأسهم) :

كل ط هى ح ← لا طهى لا - ح كل ع هى ط ← كل ع هى ط كل ع هى ح ← لأع هى لا - ج

وبالعكس يمكن رد Celarent إلى Barbara كذلك وبالطريقة عينها الواحد آى نقض محمول الكبرى والنتيجة المتحصلة ، يمكن رد Darii و Ferio الواحد إلى الآخر . كما يمكن من ناحية أخرى رد كل من Barbara , Darii الواحد إلى الآخر بواسطة الرد غير المباشر على النحو التالى :

لنأخذ Barbara: كل طهي ح كل ع هي ط . . كل ع هي ح و إلا كانت اللتيجة ليس بعض ع هي ح – وحينئذ سيكون كل ط هي ح ، كل ع هي ط ، ليس بعض ع هي ح صادقة معا . وهذه الأخيرة يمكن بنقض المحمول ثم العكس (وسنشير إلى لا – ح بقولنا ح ) أن تصبح بعض ح هي ع وبتر كيبنا لهذه مع : كل ع هي ط يكون لدينا القياس الآبي من الضرب Darii : كل ع هي ط ، بعض ح هي ع ويتر كيبنا لهي من الضرب بعض ط مي ط ، بعض ح هي ط وهذا بواسطة العكس ثم نقض المحمول تصبح ليس بعض ط هي ح . ومعني هذا أن كل ط هي ح كل ليس بعض ط هي ح صادقتان معا ، ولكن هذا مستحيل لأنهما متناقضتان . إذن : « ليس بعض عهي ح » ليست صحيحة ، ومعني هذا أن نقيضها كل ع هي ح صحيحة .

وبالطريقة عينها عكن رد Darii بطريق غير مباشر إلى Barbara

الله الشكل الأول ، فلابد إذن من بيان إمكان رد الشكلين الآخرين إلى هذا الاستدلال بوضوح الله إذا كان الشكل الأول ، فلابد إذن من بيان إمكان رد الشكلين الآخرين إلى هذا الشكل الأول ، فلابد إذن من بيان إمكان رد الشكلين الآخرين إلى هذا الشكل الأول حتى تتبين ضرورة الاستدلال بوضوح .

أما خصومها فيقولون إن هذه العملية غير ضرورية من جهة ، وغير طبيعية من حهة أخرى . فهى غير ضرورية أولا لأنه موجب لاعتبار « مقالة الكل واللاشى ، هى الأساس فى كل استدلال صحيح ، بل إن لكل شكل من الأشكال أساسه ومبدأه الخاص به الذى يمكن أن 'يعد مستقلا وفى نفس مستوى «مقالة الكل واللاشى » .

وهى غير طبيعية ثانياً لأنها تتضمن غالبا وضع حمل غيرطبيعي وغير مباشر ، مكان حمل طبيعي مباشر ، وهناك أنواع من الحجج تقع بطبيعتها في الشكلين الثاني والشاك أولى من أن تقع في الشكل الأول . فثلا : كل عاقل يسعى في الحير ، أنا لست عاقلا — من نوع Camestres . فإذا رد تأنا لست أسعى في الحير . . أنا لست عاقلا — من نوع Camestres . فإذا رد تأليجة للها عاقل هو أنا ، والنتيجة تصبح « لا عاقل هو أنا ، والنتيجة تصبح « لا عاقل هو أنا ، .

إلا أن رفض هؤلاء الخصوم لهذه العملية يقوم على أساسين متعارضين : فبعضهم يرفضها على أساس أن الأشكال الأخرى (غير الشكل الأول) ليست سوى «تعديلات عرضية للشكل الأول» « وتعبيرات مشوهة عن عملية عقلية مركبة» كا يقول هاملتون، و « لا نحصل على نتائجها إلا بطريقة ملتوية واستنباط مدخول، ونفس النتيجة تتحصل من نفس الأوسط في الشكل الأول ببرهنة صافية لااضطراب على حد تعبير كذت.

والبعض الآخر يرفضها على أساس أن لكل شكل استقلالا عن الشكل

الآخر، والتاتى والثالث كل منهما في مستوى الأول ، لأن كل واحد منهما يعبر عن طريقة معينة من القضايا ، ولكل وطيقته الخاصة — وعلى رأس هؤلاء لاشليبه كما رأينا من قبل .

#### القياس الاستثنائي

۱۲۹ – لم يقسم أرسطو الأقيسة إلى شرطية وحملية على النحو الذى نفهمه الآن ، وإنا أشار إلى نوع من الأقيسة التي يكون صدق نتائجها متوقفاً على ما هو متفق عليه أو بعبارة أخرى هذه الأقيسة هي التي تبر هن على مقدم قضية شرطية وتبعاً لذلك ، وبواسطة التسليم بهذا الفرض، على النتيجة . فمثلا إذا سلمنا بأنه إذا كانت احي فان حرى ، فان أى قياس يبرهن على أن اهي سيرهن ، بالتسليم بهذا ، على النتيجة وهي أن حرى و ولكن بدون هذا التسليم لا يمكننا أن نبرهن على أن حرى و ولذا سميت البرهن على التنيجة وهي أن حرى و ولكن بدون هذا التسليم لا يمكننا أن نبرهن على أن حرى و ولمذا سميت البرهن على هذه الأخيرة بأنها محسب الفرض Ex hypothesi من المناه على التناه والمناه المناه الم

وأول من ميزيين الأقيسة فقسمها إلى حملية وشرطية تلاميذه : ثاوفرسطس وأوذيوس . ثم جاء الرواقيون فتوسعوا في بحث الأقيسة الشرطية وتابعهم على ذلك المدرسيون ، فقسموا الأقيسة الماة conjenctifs ، إلى شرطية متصلة bypothétique وشرطية منفصلة disjonctifs وعطفية bypothétique.

أما المناطقة العرب فإننا مجد بعضهم يميز بين الأقيسة الاقترانية والاستثنائية ويقصر الاقترانى على المركب من الحمليات والاستثنائى على المركب من الحمليات والشرطيات ( بنوعها ) معا ، وحينند يقسم الاستثنائى إلى استثنائى متصل ، واستثنائى منفصل ، كما فعل الغزالى وابن الحاجب والأخضرى – والبعض الآخر يقسم الاقترانية إلى اقرانية عليسة واقرانية استثنائية ، والاقرانية الاستثنائية : هى المركبة من الحمليسات واشرطيات أو من والاقترانية الاستثنائية : هى المركبة من الحمليسات واشرطيات أو من .

شرطيات فحسب وعلى رأس هؤلاء ابن سينا وتبعه صاحب « البصائر » ولكن ابن سيناكما لاحظاللوى في شرحه على « السلم » ، مع كونه هوالذى استخرج الأقيسة المركبة من الشرطية ، فإنه أورد تشكيكات في إنتاج المتصلتين منه والمتصلة والحملية وهذا الوضع نفسه مجده عند المناطقة المحدثين ، وإليه أشار كينز ( ؟ ٢٠١ ) خقال إن بعض المناطقة أغفل الأقيسة التي تكون فيها النتائج الشرطية مستنتحة من مقدمات شرطية خالصة وقصر الأقيسة الشرطية على تلك التي تكون فيها إحدى المقدمتين فقط شرطية . وقسم هو الأقيسة الشرطية تقسيماً مختلفاً على أساس تفرقته في داخل القضايا الشرطية بين المتصلة المطلقة bypothetical والشرطية المسطية النسبية bypothetical والشرطية تنقسم عنده إلى شرطية ، والشرطية تنقسم عنده إلى شرطية ، والشرطية تنقسم إلى ثلاثة أقسام :

ا — شرطية متصلة نسبية conditional وهي التي يتركب فيها القياس من مقدمتين شرطيتين متصلتين نسبيتين ونتيجة شرطية متصلة نسبية .

کل کانت ۱ هی ح ، کانت د ۶ کلا کانت ۱ هی ب کانت ح .. کلا کانت ۱ هی ب ، کانت د ۰

۳ ـــ شرطیة متصلة مطلقة . hyp. syl وهی التی یترک فیها القیاس من
 مقدمتین شرطیتین متصلتین مطلقتین و نتیجة متصلة مطلقة :

مهما كانت ق صادقة كانت ت صادقة ؟ مهما كانت ت صادقة كانت ص صادقة . . . مهما كانت ق صادقة كانت ص صادقة .

سرطية متصلة حملية. hyp. .cat. syll أو استثنائي متصل ، وهي التي يتركب فيها القياس من ثلاث قضايا وإحدى المقدمتين شرطية بيها الأخرى والنتيجة حمليتان:

<sup>(</sup>١) عكن أن نخص المتصلة المطلقة بالسور « مهما » ؛ والمتصلة النسبة بالسور « كل » لأن «كل » ظرف وتدل غالباً إن لم يكن دائماً على ارتباط فى الزمان ؛ بيها « مهما » لاتدل سفالبا على ارتباط فى الزمان وإعما هى مطلقة . مثال ذلك : كلما مروا بآية من ذكر الجنة بكوا شوقاً إليها — ومهما يكن عند امر عمن خليقة . وإن خالها تحنى على الناس تعملم — مهما متأتنا به من آية .

مهما كانت ق صادقة كانت ت صادقة ؟ ق صادقة .. ت صادقة .. وقد قال بهذه النفرقة فيما يتعلق بالشرطية والاستثنائية المتصلة أوالمتصلة الحلية ايبرڤج . أما زجڤرت فيستعمل الإصطلاح «شرطية مجردة» puro واستثنائية وبعضهم مثل جڤنز Jevons لايمترف بالشرطيات الخالصة وإعما يمترف فقط بالنوع الأخير . ومن الأسباب المبررة لهذا الرأى الأخير أنه ليس عمة فارق تقريباً بين القياس المركب من الشرطيات ، والقياس المركب من الحليات ؛ فلا داعى إذن للتمييز بين الاثنين .

۱۳۰ — وعلى كل حال فإننا لو ميزنا الأفيسة المركبة من الشرطيات والأخرى المركبة من الحمليات وجملنا الجميع داخلة تحت الافترانيات ، فإننا نقول إن الافتران و حالة الشرطيات وحدها ، أو الشرطيات والحمليات إما أن يقع بين متصلين ؟ . أو بين حمل ومنفصل والشركة في المقدم أو في التالي ؟ أو بين حمل ومنفصل .

وشروط الإنتاج في هذه الأقيسة هي عينها شروط الإنتاج في الأقيسة الحملية ،. أعنى شروط الاستغراق وشروط الـكيف .

كما أن من الممكن رد الأقيسة التي من الأشكال ٢ ، ٣ ، ٤ إلى الشكل الأول. كما في الأقيسة الحملية سواء .

(۱) فالنوع الأول هو الذي يكون فيه الاقتران بين متصلتين والناتج منها ماتكون الشركة بين المقدمتين في جزء تام أي في مقدم أو تال ومثال الشكل الأول: كلاكان (صغرى) السفهو حوم كلاكان جو (كبرى) فهو هذر ... كلاكان السفهو هرز.

مثاله: كلا كانت الشمس طالعة ، كان النهار موجوداً كلا كان النهار موجوداً ، أمكنت القراءة دون نور . . كلا كانت الشمس طالعة ، أمكنت القراءة دون نور

(۲) والنسوع الثانى هو الذى يكون فيه الاقتران بين منفصلتين. والقريب من الطبع منها ما تكون فيه الشركة في جزء غير تام وهسو جزء تال أو مقدم في الحقيقيتين وفي الشكل الأول. وشرائط إنتاجه أن تكون الصغرى موجبة والكبرى كلية كما في الحمليات ويكون الجيزء المشترك فيه موجبا. ومثاله إما أن يكون هذا (صغرى) العدد زوجاً وإما أن يكون فرداً ما كل زوج فهو إما زوج الزوج وإما زوج الزوج والفرد وإما زوج الزوج والفرد. هذا العددإما فرد، وإما زوج الزوج، وإما زوج الزوج والفرد.

۳ - والنوع الثالث بين المتصل والحمل - والقريب من الطبع منه هو أن يكون الاشتراك بين تالى المتصل والحمل لا بينه وبين القدم . ومثاله من الشكل الأول مع جعل الكبرى حملية: كل ١ س ؟ كلا كان ح و فهو ه س . . كل كان ح و فهو ه س أكل كان ح و فهو ه س منال المتحلمة كبرى والمشتركة مع تالى المتصلة ، ونتيجتهما متصلة مقدمها مقدم المتصلة . وتاليها نتيجة التأليف بين التالى والحملية .

3 — الرابع ما يتركب من الحملية والمنفصلة \_ ومثاله من الشكل الأول معجمل الحملية صغرى موجبة ومحموطا أجزاء الانفصال كله ، والمنفصلة كلية : كل جسم إما نبات أو جماد أو حيوان مى كل متحرك جسم . . كل متحرك إما نبات أو جماد أو حيوان .

وابن سينا يسمى هذا الاقتران القياس المقسِّم .

• - الخامس ما يتركب من المتصلة والمنفصلة ؛ والاشتراك إما فى جزء تام من المقدمتين ، أو غير تام منهما ؛ وكيفما كان فالمطبوع منه ما تكون المتصلة صغرى والمنفصلة كبرى موجبة . مثال الأول : إما أن يكون النهار موجوداً وإما أن يكون الليل موجوداً ، إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود - ينتج على يكون الليل موجوداً ؟ إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود - ينتج على

وجهج : إما متصلة : إن كانت الشمس طالعة فليس الليل موجوداً - أو منفصلة : إما أن تسكرن الشمس طالعة وإما أن يكون الليل موجوداً .

181 \_ أما القياس الاستثنائي ، فهو الذي يوجد المطلوب أونتيضه فيه بالفمل ؟ ويتألف من مقدمتين إحداها شرطية لاعالة والأخرى استثنائية ؟ فيستثنى أحدد جزأى الشرطية أو نتيضه فينتج الجزء الآخر أو نقيضه ، فإن كان المستثن من جزأى الشرطية عملياً كانت المقدمة الاستثنائية حملية ، وإن كان شرطياً كانت شرطية . ولننظر في القياس الذي تكون إحدى مقدمتيه شرطية والاستثنائية فيه عملية . وهذا ينقسم إلى قسمين بحسب كون الشرطية متصلة أو منفصلة . فيكون النياس الاستثنائي إذن نوعين : القياس الاستثنائي المتصل disjunctive والقياس الاستثنائي المنفسل طية

فلنبدأ بالبحث في القياس الاستشائي المتعل (\*)

۱۳۲ ــ حينا تكون الكبرى شرطية متصلة والاستثنائية حليـة فالنتيجة إما أن تكون مثبتة للتالى أو نافية للمقدم . والحالة الأولى تسمى حالة الوضع modus ponens والحالة الثانية تسمى حالة الرفع modus ponens

فحالة الوضع على الصورة :

عرف بالشرطى بـلا امتراء أو ضـدها بالفــل لا بالقوة أنتج وضـم ذاك وضـم التالى بازم في عكسهما لمــا انجــلى ينتج رفع ذاك والعـكس كذا مانع جمع فبوضع ذا زكن مانع رفع كان فهو عـكس ذا ومن مايدعى بالاستثنائى
وهو الذى دل على النتيحة
فإن يك الشرط ذا اتصال
ورفع تال رفع أول ولا
ولان يكن منفصلا فوضع ذا
وذاك في الاخص ، ثم إن يكن
دفع لذاك دون عكس وإذا

<sup>(\*)</sup> نورد هنا نظم « السلم » لباب القياس الاستثنائي : القياس الاستثنائي

کل کان ا هی ب او: کلا کانت ا هی ب او کلا کانت ا هی ح کانت حلکن ا هی ب کانت ح هی ک الکنت ا هی ح الکن ا کانت حلکن ا هی ب کانت ح هی کانت می ح الکن ا هی ب ک ح هی کانت ا هی ح کی ب د ا هی ب د کی ب د ا هی ب د کی ب د ا هی ب د کی ب

مثال ذلك: إذا كانت الروح أزلية كانت أبدية ؟ لكن الروح أزلية

. . هي أبدية .

أو: إذا كان الجاه يشترى بالذل فعلى الحر أن يزهد ؟ لكن الجاه يشترى بالذل من على الحر أن يزهد .

أو: كلما كان المجد غالياً كانت التضحية غالية ٥٠ لـكن المجد غال

. . التضحية غالية .

وفي هذه الحالة نرى أن وضع المقدم ينتج وضع التالى ، لا العكس ، أعنى أن وضع التالى لا ينتج وضع المقدم بالضرورة . ويظهر هذا بوضوح من المثل التالى : إن كان هذا إنساناً فهو حيوان ؟ لكنه إنسان . . هو حيوان — فهذا صحيح ولكن إذا وضعنا التالى ، فقلنا : لكنه حيوان ، فلا ينتج أنه إنسان .

وحالة الرفع على الصورة .

مثال ذلك: إذا كان المجد رخيصاً كان سهل المنال ؟ لكنه ليس سهل المنال

· . هو ليس برخيص ·

أو: إذا كان الإيمان قوياً فالنجاح ميسور ؟ لكن النجاح ليس ميسوراً

من الإيمان بيس قوياً.

أو: كلا كان العزم متيناً كان الأمل ضعيفاً ؟ لكن الأمل ليس بضعيف

مُ العزم ليس بضعيف .

وف مسدّه الحالة نرى أن رفع التالى ينتج رفع المقسدم ، لا المكس ، أي

إن رفع المقدم لا يستلزم بالضرورة رفع التالى . فنى المثل المذكور آنفاً لا ينتج رَفعُ المُقدم ، وهو « إن كان هذا إنسانا » بأن نقول : لكنه ليس بإنسان ، كونَه غير حيوان .

ويالاحظ على كلتا الحالتين ، حالة الرفع وحالة الوضع ، أن أولاهما تقابل الشكل الأول والأخرى الشكل الثانى . لأننا فى الشكل الأول ننتقل من السب إلى التتيجة ، وفى الشكل الثانى من إنكار النتيجة إلى إنكار السب .

أما الشروط فهى التى أشرنا إليها آنفاً ، ونعنى بها فى حالة الوضع أن وضع التالى لا يبرر وضع المقدم ، وفى حالة الرفع : أن رفع المقدم لا يبرر رفع المتالى . فالقانون العام للقياس الاستثنائى المتصل هو : إذا كانت لدينا مقدمة شرطية متصلة موجبة ، فإن إثبات المقدم يبرر إثبات التالى ، وننى التالى يبرر ننى المقدم كلا العكس فى أى حالة من كاتا الحالتين .

أماكنت فيقول إنه لا يوجد حد أوسط فى مثل هذا القياس . والجواب عن هذا الاعتراض فى نظر كينز أن يقال إن فى المقدمات حسداً لا يظهر فى النتيجة . وهذا يقابل الحد الأوسط فى الأقيسة الحلية .

وهاملتون يقول إن الأصغر والنتيجة في هذا القياس بحكن أن يوضعا في أي موضع . وبرد على هذا كينز فيقول : إن هذا القول خطأ ، إذ ينتج عن وضع الأصغر والنتيجة في مكان آخر مفالطة ، فثلا : إذا كانت ق صادقه ، كانت ت صادقة مى لكن ق صادقة . . ت صادقة ؛ فإذا غيرنا وضع الأصغر والنتيجة بأن قلنا : إذا كانت ق صادقة ، كانت ت صادقة — وله كن ت صادقة . . ق صادقة — فهذ ا خطأ كما يتبين لنا من شروط حالتي الوضع والرفع .

ويتول بين Bain إن النتيجة متضمّنة بالفعل فيا فيل في القدمات ، وفي القدمة الشرطية وحدها على وجه الدفة ؟ فقولنا : إذا ظلَّ الجو جيلاً سندهب إلى الريف يمكن أن يصراغ بصينة مساوية عاماً هي : الجو سيظل جيلاً وسندهب إلى الريف . فالشخص الذي يثبت الأولى لا يقول حقيقة جديدة حيما يثبت الثانية . ورد كينز على هذا فيقول إن هذا يجب أن ندقق في القول به . فإننا حين نقول : إذا أعلنت الحرب ، عدت إلى وطنى ؟ أو إذا كانت الشمس تدور حول الأرض ، فلم الفلك أوهام — فهل هذه الأقوال مساوية لقولنا : الحرب أعلنت ولهذا يجب أن أعود إلى وطنى ؟ الشمس تدور حول الأرض ، ولهذا فإن علم الفلك الحديث أوهام ؟ !

يضاف إلى هذا أنه يجب أن يلاحظ أن المقدمتين في هذا النوع من القياس. منفصلتان عام الانفصال ولا يمكن أن تستنتج إحداها من الأخرى ، وإعا الاثنتان ضروريتان من أجل تحصيل النتيجة . ويتضح هذا لو قارنا بين الاستدلال من قضية شرطية وبين الاستدلال في حالتنا هذه : فن : « إذا كانت في صادقة كانت ت صادقة » يمكن أن يستنتج مباشرة : « إذا كانت ت غير صادقة كانت ق غير صادقة » . ولكن لكي أستطيع استنتاج أن ق غير صادقة أحتاج إلى معرفة أن ت غير صادقة ، فانتقال الاستنتاج من الشرطي إلى الحلي لايتم إلا بقضية حماية متوسطة .

#### ١٣٤ - القياس الاستشائى الانفصالى:

ف القياس الاستثنائي الانفصالي تكون إحسدى المقدمتين قضية شرطية منفسلة والأخرى قضية حملية تثبت أو تنني حدود الانفصال في القضية السابقة ، والنقيجة قضية حملية تنني أو تثبت الحدود الأخرى أو الحد الآخر ، والحالة الأولى . تسمى حالة الرفع بالوضع ponendo tollens والحالة الثانية تسمى حالة الوضع بالرفع على والما في المنابقة ال

1 \_ فحالة الرفع بالوضع على الصورة :

مشال ذلك : إما أن تكون الحركة قديمة أو حادثة ؟ ولكنها قديمة ... هي ليست حادثة .

أو: إما أن يكونالاستقلال بالتضحية أو نكونواهمين ؟ لكن الاستقلال على المستقلال المستقل

أو : إما أن يكون مكفرسن هو الذى ألف القصائد المسوبة إلى أوسيان أو يكون أوسيان هو الذى ألفها الكن مكفرسن هو الذى ألفها . . . أوسيان لم يؤلفها .

وحالة الوضع بالرفع على الصورة:

إما أن تكون ا هي الما أن تكون ا أو الم أوح لكنها ليست الوتكون حمى كولكن الميست الميست اليست الميست اليست الميست اليست الميست الميست

مثال ذلك : الإيمان بالله يقوم إما على السلوى أو على اليقين ؟ لكنه لا يقوم على السلوى . . . هو يقوم على اليقين .

أو : إما أن يكون المراحراً أو تكون الحياة عديمة القيمة ؟ : لكن المرا ليس حراً . . الحياة عديمة القيمة .

أو إما أن يكون نيوتن أو ليبنتس هو الذي اخترع حساب التفاضل والتكامل؟ ولكن نيوتن لم يخترعه . . ليبنتس هو الذي اخترعه .

أما المناطقة العرب فيقسمون القياس الشرطى المنفصل على أساس تقسهمهم

# العنايا المنفصلة إلى حقيقية ، ومانمة جمع ، ومانمة خلو .

فإن كانت المنفصلة ' « حقيقية أنتج استثناء أى جزء كان نقيض الآخر لامتناع الجم بينهما ؟ واستثناء نقيض أى جرزء كان عين الآخر لامتناع الحلو عنهما \_ الجم بينهما ؟ واستثناء انئان باعتبار استثناء المين واثنان باعتبار استثناء المقيض كون لها أربع نتائج : اثنان باعتبار استثناء المعدد زوجاً أو فرداً ؟ لكنه زوج فهو ليس بغرد ؟ كولنا : إما أن يكون هذا العدد زوجاً أو فرداً ؟ لكنه ليس بغرد فهو زوج ؟ لكنه فرد فهو ليس بغرد فهو زوج ؟

« وإن كانت مانعة الجمع أنتج النسم الأول فقط أى استثناء عين أى جزء كان نقيض الآخر لامتناع الاجماع بينهما ولا ينتج استثناء نقيض شيء من جزئيها عين الآخر لجواز ارتفاعهما . فيكون لها نتيجتان بحسب استثناء العين كقولنا : إما أن يكون هذا الشيء شجراً أو حجراً \_ لكنه شجر \_ فهو ليس بحجر ، لكنه حجر فهو ليس بحجر ، لكنه حجر فهو ليس بحجر ، لكنه حجر فهو ليس بشجر ؟

« وإن كانت مانعة الخاو أنتج القسم الثانى فقط أى استثناء نقيض أى جزء كان عين الآخر لامتناع ارتفاعهما ، ولا ينتج استثناء عين أى شيء من جزئهما نقيض الآخر لإمكان اجتماعهما . فيكون لها أيضاً نتيجتان بحسب استثناء النقيض كقولنا: إما أن يكون هذا الشيء لا شجراً ولا حجراً ، لكنه حجر فهدو لا شجر القطب على الشمسية ) .

وهذا التقسيم أفضل بكثير من تقسيم المناطقة الافرنج حتى إن هؤلا اضطروا إلى الشك في يقين الاستنتاج في حالة الرفع بالوضع . إذ قالوا إن إثبات أحد طرفى الانفصال لا يبرد نني الطرف الآخر دائماً . وإعا ذلك فقط حينا يكون بين الطرفين عناد تام ، وإلا لم يكن الاستنتاج صحيحاً . فثلا إذا قلنا : دائما إما أن بكون نيوتن أو ليبنتس هو الذي اكتشف حساب التفاضل والتسكامل - فلا يمكن أن يستنتسج بيقين أنه لا بد أن يكون أحدها فقط هو الذي اكتشفه ، فلمل الاثنين اكتشفام

الواحد مستقلاً عن الآخر كما يميل إلى النسول بذلك اليوم أكثر المؤرخين . إلا أن اللاحظ في هذه الحالة أنه لا بد من إدخال المادة في اعتبارنا حتى نستطيع التمييز بين مانعة الجمع ومانعة الحلو والحقيقية ، وهذا يخرجنا عن النظر السورى الصرف الذي هو نظر المنطق الصورى .

أما حالة الوضع بالرفع فأكثر فائدة في أغلب الأحوال ، لأنه قد يمنينا في أحوال كثيرة أن تتبت شيئا أكثر من أن يمنينا أن ننني شيئا .

#### القياس المضمر

۱۳۵ — هناك أنواع من الأقيسة لا تتبع الهيئة التي اشترطناها حتى الآن في القياس. وأول هذه الأنواع القياس المضمر onihymémo .

ولهذا القياس تاريخ لا بدّ من الإشارة إليه لأن المعنى الذي أعطاه أرسطو لهذا القياس غير المعنى الذي أصبح له اليوم .

فأرسطو يعرفه بأنه قياس بالاحتمال والعلامة . وقد بحث فيه في الفصل السابع والعشرين من المقالة الثانية في « التحاليل الأولى » وفي مواضع كثيرة من كتاب « الخطابة » . « أما الاحتمال » و «العلامة» فهما قضيتان الأولى منهما تعبر عن احتمال عام والأخرى عن واقعة جزئية معروف أنها دليل محتمل وليس يقينياً على صدق قضية قد تكون بدورها واقعة جزئية أو تكون معتقداً عاما . والفضية الاحتمالية قضية شبه كلية مثل : الحساد يعادون . أما القضية الثانية فقضية شخصية لا ينظر إليها باعتبارها علامة إلا بالنسبة إلى قضية أخرى يفترض أن من المكن استنتاجها منها . والقضية الاحتمالية حبما تستخدم في قياس مضمر تكون مقدمة كرى في غياس مثل التالى : الحساد يعادون عذا الرجل حسود . . هذا الرجل ( يحتمل أنه)

ومادى . وهذا القياس فاسد من الناحية المنطقية لأنه لما كانت الكبرى ليست كلية عاما فإن الحد الأوسط غير مستغرق .

ولكن جاء الشراح فغيروا المنى الذى قصد إليه أرسطو وثبت أن كلمة قياس ناقص » الموجودة في نص أرسطو هي منحولة ومقحمة من عند الشراح على النص لأن أرسطو كان ينظر إلى القياس على أنه عملية ولا ينظر إليه من ناحية القول الخارجي ، وعلى ذلك فليس هناك فارق منطني بين القياس المضمر والقياس الصريح وإنما الفارق في التعبير اللفظي فحسب لا في الفكر . أما الشراح فقد نظروا الهنظ والتعبير اللغوى ولذلك أعطوا لهذه الكلمة معنى آخر بأن أرجموا أصلها إلى المقل وقالوا تبعاً لهذا إن القياس المضمر هو الذي تطوى إحدى مقدماته ولا تذكر في التعبير بل تظل في العقل فقط .

ومن ثم أصبحت كلة enthyméme تطلق على القياس الذي طويت إحدى مقدماته .

<sup>(1)</sup> Mansel's Aldrich ( pp. 209-211.)

والمناطقة العرب قد فرقوا على هذا الأساس بين أنواع الأقيسة المحذوفة إحدى مقدماتها فقسموها إلى : «الضمير» \_ وهو القياس الذى حذفت مقدمته الكبرى إما لظهورها والاستغناء عنها كا نقول : خطا ١ س ، ١ ج خرجا من المركز إلى الحيط فهما متساويان ؟ فهنا حذفت الكبرى ؟ \_ وإما لإخفاء كذب الكبرى إذا صرح بها كلية كقول الخطيب : هذا الإنسان يخاطب العدو فهو إذا خائن مسلم للنفر . ولو قال : وكل مخاطب للعدو فهو خائن \_ لشعر بما يناقض به قوله ولم يُسلم له .

« والرأى » \_ وهو قياس حذفت مقدمته الصغرى وأصبحت الكبرى مقدمة كلية محمودة في أن كذا كائن ، موجود أو غير موجود ، صواب فعله أو غير صواب وتؤخذ دأعاً في الخطابة مهملة كقولك : الحساد يعادون والأصدقاء ينصحون .

« والدليل » \_ وهو قياس إضارى حده الأوسط شيء إذا وجد للأ سغر تبعه وجود شيء آخر للا مغر . ويكون على نظام الشكل الأول لو صرح بمقدمتيه : مثاله هذه المرأة ذات لبن فهي إذاً قد ولدت . وهذا النوع أخص من الضمير ، فإنه من أحد أقسامه وهو : ما حذفت كراه لظهوره .

ه والعلامة » \_ وهى قياس إضارى حده الأوسط: إما أعم من الطرفين معا كه حتى لو صُرِّح بقدمتيه كان المنتج منه من موجبتين في الشكل الثانى كقولك: هذه المرأة مصفارة فهى إذا حبلى ، وإما أخص من الطرفين حتى لو صرح بمقدمتيه كان من الشكل الثالث كقولك إن الشجمان ظلمة لأن الحجاج كان شجاعاً وظالماً. والمستدل بالعلامة يأخذها كلية ولذلك لا يكون الاستدلال صحيحاً.

ولكنهم لم ينظروا إلى القياس الذي حذفت نتيجتسه . وقد أدرك ذلك أسحاب منطق پوررويال فقالوا إن منه نوعا تحذف فيه النتيجة . وقال بذلك أيضا

هاملتون ولو أنه عاب على المناطقة أنهم لم يدركوا ذلك مع أن أصحاب منطق بوررويال قد أدركوا ذلك قبله بزمان طويل .

وعلى هذا الأساس يقسم القياس المضمر إلى قياس مضمر من الدرجة الأولى first order وهو الذي حذفت فيه الكبرى ، ومن الدرجة الثانية وهو الذي حذفت فيه المنتيجة . فمثلا : حذفت فيه المنتيجة . فمثلا : بلبوس طاع فهو ليس بسميد » من الدرجة الأولى ، و «كل الطاعين غير سمدا ، فإذن بلبوس غير سميد » من الدرجة الثانية ، و «كل الطاعين غير سمدا ، وبلبوس طاع » من الدرجة الثانية ، و «كل الطاعين غير سمدا ، وبلبوس طاع » من الدرجة الثانية ، و «كل الطاعين غير سمدا ، وبلبوس طاع » من الدرجة الثانية .

۱۳۹ – ولهذا القياس أهمية كبرى لأنه شائع جداً في أحاديثنا وكتاباتنا حتى ليكاد يكون وحده المستعمل . فا إن من النادر جداً أن ينطق الإنسان بالقياس في كل أجزائه وأن يذكر كل قضاياه ، إما لوضوح الباقي ورغبة العقل في أن يدع له الإنسان شيئاً يستخرجه هو بنفسه بدل أن يعلمه كل شيء ، وإما لأن جمال التعبير يقتضيه .

هذا إلى أن الفارق بين القياس المضمر فارق في التعبير فحسب ، أما العملية الذهنية فواحدة في كلتا الحالتين . فلما كانت عناية المنطق بالعملية الذهنية أكثر من عنايته بالنعبير عنها ، فلا أهمية لهذه التفرقة في الواقع . ولهذا لا نكاد نجد النياس الصريح إلا في كتب المنطق ، أو في جدل روعيت فيه الناحية الصورية بوجه خاص .

### القياس المركب موصول النتائج

الله مقدمات ونتيجة ، لا إلى أجزاء هي نفسها أفعال استدلال . ولكن يمكن الله مقدمات ونتيجة ، لا إلى أجزاء هي نفسها أفعال استدلال . ولكن يمكن

(م - ١٠ المنطق الصورى)

أن تكون المقدمات نفسها نتائج استخلصت بأفعال استدلال سابقة ، كما يمكن أن تكون النتيجة مقدمة لفعل استدلال جديد .

فإذا تركب القياس من عدة قضايا تكون فيها نتيجة مقدمتين بدورها مقدمة في قياس جديد، أي إذا ما تكونت سلسلة من الأقيسة نتيجة الواحد فيها مقدمة للآخر سمى القياس مركباً polysyllogisma.

وينقسم قسمين : فالقياس الذي يبرهن على مقدمات قياس آخر يسمى بالنسبة إلى هذا الأخير قياساً سابقاً prosyllogismo . والقياس الذي تكون إحدى مقدمتيه نتيجة لقياس آخر يسمى بالنسبة إلى هذا الأخير قياساً لاحقا épisyllogismo

فثلا إذا قلنا:

كل ا هى ا كل عم ا كل علم قوة كل ح هى ا مثاله: . . كل علم مرهوب مثاله: . . كل علم مرهوب كل ح هى ا كل ح هى ا كل ع هى ح قياس لاحق كل و هي ح كل عام مرهوب كل و هي ح كل ثقافة علم كل و هي ا

و يمكن القياس الواحد أيضاً أن يكون في الوقت نفسه قياساً سابقاً وقياساً لاحقاً ، كما إذا جملنا نتيجة القياس اللاحق هنا مقدمة لقياس ثالث ، فيصبح القياس اللاحق هنا قياساً سابقاً بالنسبة إلى القياس الثالث .

وإذا كان السير في سلاسل الاستدلال من قياس سابق إلى قياس لاحق ميت السلسلة حينئذ متقدمة progressive (أو تركيبية synthetie ، أو لاحقية وpisyllogistic ): فهنا يبدأ المرء من مقدمات ، ويستدر يستخاص منها كل النتائج المكن استخلاصها منها . لكن إذا كان السير في سلسلة الاستدلال من قياس الله قياس سابق سميت السلسلة حينئذ متقهقرة

أو مرندة regressive (أو تحليلية analytic ، أو سابقية regressive). وهنا تُعطى النتيجة النهائية أولا ، وبرجع المرا منها ، بواسطة سلسلة من الاستدلالات، إلى القدمة التي تقوم عليها هذه النتيجة النهائية .

وإذا كان قياس أو أكثر مضمراً في قياس مركب، سمى القيام المركب على القيام المركب على القيام المركب على القيام المركب عين المقيام المعلمات المعلمان المثل المعلم المثل الم

کل سھی کہ ۔ لاہا ح کل جبان خبیث ۔ لانہ لا بجرؤ علی المواجهة الصریحة کل اھی۔ کل اھی ک کل اھی ک

فإذا كانت العلة مذكورة فى مقدمة واحدة 'مُمِّى القياس العلسّل مفرداً single كما فى القياس العلسّل مفرماً single كما فى القياس السابق؛ وإذا كانت مذكورة فى كلتا المقدمتين سمّى مُضَمَّناً double ، ومثاله:

كل جسم حادث – لأنه سرك كل جسم حادث – لأنه دو أبعاد ثلاثة . . . كل محسوس حادث .

والعلَّ الفرد ينقسم بدوره إلى معالّل مفرد من الدرجة الأولى ، إذا كانت العلّـة في القدمة الصغرى، العلّـة في القدمة الصغرى، مثل أن نقول :

<sup>(</sup>۱) هذه الكلمة كان لها عند أرسطو معنى يختلف تماما عن معناها الآن. و philosophème للإماني philosophème للاكان معناهاعنده : القياس الديالكتيكي أى الظنى ، في مقابل القياس البرماني sophisme والقياس المغالطي . sophisme وقد ذكر كونتليان Quintilien معانى هذا المفظ في DeOratore

کل مستعبد حتیر ۔

كل متماق مستعبد \_ لأنه ليس حر الرأى

. . كل متملق حقير .

الأولى: أنه يغيث السامع المتلبف الذي لا يستطيع أن يصبر حتى تصاغ له برهنة جديدة على ما يساق في القدمات ؛ وهذا من شأنه أن يمنع عنه الضبق .

والثانية : أنه موجز ، فلا يضطر الإنسان إلى تكرار القضية الطلوب تعاياً عا .

### القياس للركب مفصول النتأنج

فالقياس المركب مفصول النتائج Serites قياس مركب حذفت فيه جميع النتائج ما عدا الأخيرة ، وتكون القدمات فيه مرتبة بطريقة تجمل كل قضيتين متتاليتين ذو آبى حد مشترك على الصورة :

کل ۱ می ب کا کل ب می ج کا کل ج می د کا کل د می ه کال ه می و . . کل ۱ می و وهناك نوعان من القياس المركب مفصول النتائج: الأول هو الأرسططالي والآخر هو الجوكليني. في الأول تكون المقدمة الذكورة أولاً متضمنة لموضوع النتيجة، بينها الحد المشترك لأى مقدمتين متتاليتين يكون في الأولى محمولاً وفي التي تلمها موضوعاً ؟ وفي الثاني تكون المقدمة المذكورة أولاً متضمنة لمحمول النتيجة ، بينها الحد المشترك بين أى مقدمتين متتالتيين يكون في الأولى موضوعاً وفي التالية محمولاً — على النحو التالية :

النوع الأرسططالى: كل ا هى ب ك كل ب هى ح ك كل ح هى ؟ كا كل و هى ه . . كل ا هى ه .

النوع الجو كلينى: كل و هى ه ه ك كل ح هى و كل ب هى ح كا كل ا مى ب النوع الجو كلينى : كل و هى ه كل ا مى ب كل ا هى ه

والفارق بين كلا النوعين هو الترتيب الذي يجرى عليه إيراد المقدمات: فق حالة النوع الأرسططالي نجد أنه لو صيغت الأفيسة سياغة كاملة لتبسين أننا نبدأ بالقدمة الصغرى ونجمل النتيجة المطوية دائماً مقدمة صغرى ، وكل مقدمة تالية تسكون كبرى بالنسبة إلى السابقة عليها مباشرة . ويمكن أن يحلل هسكذا:

> (۱)کل سفی حکک اهی سنکک اهی ح (۲)کل حقی ککک اهی حند کل اهی ک

(٢) كل و مي ه 6 كل ا مي و ٠٠٠ كل ا مي ه

وهنا يلاحظ أن المقدمة المذكورة أولاً مقدمة سفرى فى القياس رام (١) 6 ونتيجة (١) سفرى فى (٣) – وهكذا بحسب طول أو قصر القياس المركب مفصول النتائج .

أما فى حالة النوع الجوكلينى فالترتيب عكسى: فالمقدمة المذكورة أولاً على السكبرى وتُجمل النتيجة المطوية داعاً مقدمة كبرى ، وكل مقدمة تالية للأولى تسكون صغرى بالنسبة إلى السابقة عليها وكبرى بالنسبة إلى التي تلبها . ويمكن أن يحلل مكذا:

(۱) کل که همی هه کل حه همی که . . کل حهمی ه (۲) کل حهمی هو ککل ب همی حد . . کل ب همی ه (۳) کل ب همی هه ککل ۱ همی س . . کل ۱ همی ه

وهنا یلاحظ آن القدمة المذکورة أولاً هی کبری القیاس رقم (۱) کا و نتیجة رقم (۱) هی کبری رقم (۲) وهکذا باستمرار .

ومن هـذا كله يتبين أن الفارق بين كلا النوعين لا أهمية له في الواقع وكل ما يمكن أن يقال في صالح النوع الجوكليني هو أن ترتيب المقدمات فيه يتناسب مع الترتيب الذي تذكر عليه المقدمات ءادةً في القياس البسيط ، أعنى ذكر الكبرى أولا ثم الصغرى ؛ بينما النوع الأرسططالي يتناسب مع الطريقة العربية في ترتيب المقدمات وهو الأشهر والأكثر شيوعاً .

۱۲۹ — وهنا يلاحظ أن هذا النوع المسمى بالأرسططالي بجب أن لايسمى في الواقع بهذا الاسم لأن أرسطولم يقل به ، لأنه لم يبحث في القياس المركب مفسول النتائج ( ولو أنه يعتقد أنه يحدث كثيراً في العلوم ، راجع التحاليل الثانية م ألفا في ١٤ ص ١٧٩ س ٢ ، ك – كج ) ولم يرد اللفظ في أى كتاب من كتبه المنطقية . وإنما الذي بحث فيه هم الواقيون، ويسميه شيشروت بهذا الامم كم تستدمل استمالاً شائعاً عاماً بهذا الامم عم معتندا الامم لم يستدمل استمالاً شائعاً عاماً

ين النياطة إلا متأخراً . فهاملتون بلاحظ أنه بستطيع أن يرجع بهذا اللفظ إلى ماقبل كتاب Dialectica الورنتيوس قبله Laurentius Valla النبى ظهر فى منتصف القرن الخامس عشر . ومنذ القرن السادس عشر حتى الآن أصبح بشغل مكاناً باستمرار فى الكتب المنطقية (راجع كتاب هاملتون « محاضرات فى النطق» فى ١٩ ص ٢٩٧ Lectures on Logic من المنطقية ).

أما النوع الجوكليني فيُنسَب إلى أول من وضعه وهو ردولف جوكلنيوس Rudolphus Goclenius الأستاذ بجامعة ماربورج ( ولد سنة ١٥٤٧ وتوفى ١٦٢٨ ) في كتابه « المدخل إلى أرغانون أرسطو » سنة ١٥٩٨ : Isagoge in Organum Aristotelius

هذا إلى أن الـكلمة لم يكن لها قديماً مالها من معنى الآن وإعا كانت تدل ق المصور القديمة على نوع من المفالطة يظهر أن أول من اخترعها هو كريسيوس المصور القديمة على الواق أو أبوليدس Eubulides اليغارى ؛ ويقوم على الصعوبة التي يجدها الإنسان أحياناً في تعيين الحد الدقيق لفهوم لفظ مثل أصلع أو كومة ، وخلاصتها أن المجادل يقول عن كومة قمح مثلاً : هل هذه الحبة الواحدة كومة ؛ فيقال لا ؛ فيضاف إليها أخرى وثالثة وهكذا إلى أن يأني وقت يضطر الإنسان فيه بمجرد إضافة حبة واحدة إلى الباق أن يقول إنها كومة وهدة واحدة . ومن هنا سميت باسم عمرة من الـكلمة عمره (كومة) ، أو المسكس .

أما أول استعالها بالمنى الفهوم الآن فقد يكون من المحتمل أنه كان عند جالينوس ؟ ولكن من المـــؤكد أنه كان عنبـــد فكتودينوس Victoriaus في القرن الرابع المهلادي.

بين النياطقة إلا متأخراً . فهاملتون بلاحظ أنه يستطيع أن يرجع بهذا اللفظ إلى ماقبل كتاب Dialoctica الذى ظهر فى منتبط القرن الخامس عشر . ومنذ القرن السادس عشر حتى الآن أصبح يشغل مكاناً باستمرار فى الكتب المنطقية (راجع كتاب هاملتون لا محاضرات فى المنطق» فى ١٩ ص ١٩٧ ص ١٩٠ ( Lectures on Logic هما ) .

أما النوع الجوكليني فيُنسَب إلى أول من وضعمه وهو ردولف جوكلنيوس Rudolphus Goclenius الأستاذ بجامعة ماربورج ( ولد سنة ١٥٤٧ وتوفى ١٩٤٨ ) في كتابه « المدخل إلى أرغانون أرسطو » سنة ١٥٩٨ :

Isagogo in Organum Aristotolius

هذا إلى أن السكلمة لم يكن لها قديماً مالها من معنى الآن وإعا كانت تدل فى المصور القديمة على نوع من المنالطة يظهر أن أول من اخترعها هو كريسيوس المصور القديمة على نوع من المنالطة يظهر أن أول من اخترعها هو كريسيوس Chrysipous الرواق أو أبوليدس Eubulides اليغارى ؛ ويقوم على الصموبة التي يجدها الإنسان إحياناً في تعيين الحد الدقيق لمفهوم لفظ مثل أصلع أو كومة ؛ وخلاصتها أن المجادل يقول عن كومة قمح مثلاً : هل هذه الحبة الواحدة كومة ؛ فيقال لا ؛ فيضاف إليها أخرى وثالثة وهكذا إلى أن يأتى وقت يضطر الإنسان فيه بمجرد إضافة حبة واحدة إلى الباق أن يقول إنها كومة عديمة واحدة . ومن هنا سميت باسم sorito من السكلمة ومدى الكومة أو المسكس .

 خطوتين ، على الأقل ، فيه وبالتالى ثلاث مقدمات ، وإلا لن يكون لدينا قياس خطوتين ، على الأقل ، فيه وبالتالى ثلاث مقدمات ، وإلا لن يكون لدينا قياس مركب . ويجوز أن يكون هناك أكثر من خطوتين أياً كانت هذه الكثرة ؛ كا يشاهد أيضاً أن المقدمات تزيد بواحدة دائما عن الخطوات الاستدلالية التي ينحل إليها القياس المرك مفصول النتائج . والشائع منه ماكان قصيراً لا لأن قطارات الاستدلال الطويلة نادرة ، وإعا لأن الخطوات الاستدلالية المتنائية لا تستمر غالباً طويلا على صورة واحدة ، بل يميل الإنسان إلى التنويع . ومثال القياس المرك مفصول النتائج ماذكر ناه في كتاب المنتجل » ص ١٥٣ حين أردنا إثبات الصلة بين المكان وبين الموت فقلنا : « المكان هو الامتداد ؟ والامتداد هو المادة كى ( والمادة نقيض الروح ، والروح هي الحياة ، والحياة نقيض الموت ) فالمادة هي الموت كا إذن المكان هو الموت المنا إلى المنا إلى المنتطع أن نستمر طويلا على صورة واحدة .

ولهذا القياس قاعدتان خاصّتان:

١ - يجب الا توجد فيه أكثر من مقدمة واحدة حزئية ، ولا بدأن تكون الأولى إن وجدت .

٢ - بجب ألا توجد فيه أكثر من مقدمة واحدة سالبة ، وإن وجدت فلا بد
 أن تكون الأخيرة.

وذلك لأن الأقيس. فيه من الشكل الأول. وفي هذا الشكل بلاحظ أن السغرى بجب أن تسكون كلية . فلما كانت بجب أن تسكون كلية . فلما كانت كل مقدمة ما عدا الأخيرة صفرى بالنسبة إلى القدمة التي تلبها و فيجب إذن أن

تكون موجبة ؛ وكل مقدمة ماعدا الأولى كبرى بالنسبة إلى المقدمة السابقة عليها ، فيجب إذن أن تكون كلية ، ومعنى هذا أيضاً أن الأولى يمكن أن تكون جزئية والأولى فقط ؛ وأن الأخيرة ، والأخيرة فقط ، يمكن أن تكون سالبة (چوذف ص ٣٠٦) .

ويمكن أن يبرهن على هاتين القاعدتين بطريقة أخرى مكذا مبتدئين بالقاعدة الثانية :

إذا كانت إحدى القدمات سالبة فإن النتيجة الأخيرة يجب أن تكون سالبة . وعلى ذلك لا بد أن يكون ح مستفرقاً في النتيجة الأخيرة . ويجب تبعاً لهدفا أن يكون مستفرقاً في القدمة الأخيرة (وهي الكبرى في يكون مستفرقاً في المقدمة الأخيرة (وهي الكبرى في القياس الأخير) وبالتالي يجب أن تكون المقدمة الأخيرة سالبة . فإذا كانت هناك إذن مقدمة سالبة ، فإنها الأخيرة .

فإذا ثبت من هذا أن كل المقدمات ، ماعدا الأخيرة ، يجب أن تكون موجبة ، فإنه من الواضح أنه إذا كانت إحدى المقدمات ، ماعدا الأولى ، جزئية ، فلا بد أن نقع فى مكان ما فى أغلوطة الأوسط غير المستغرق .

وهذه القواعد خاصة بالنوع المسمى بالأرسططالى ، أما القواعد الخاصة بالنوع الجوكلينى فهى عين هذه القواعد مع وضع لفظى « الأولى » و « الأخيرة » الواحد مكان الآخر .

و يمتاز هـذا النوع من القياس بأنه إلى جانب كون إحدى المقدمتين تعلموكى في كل خطوة من خطوات الاستدلال ماعدا واحدة ، تُعلوك أيضاً جميع النتائج المتوسطة التي نستمين بها في الوصول إلى النتيجة النهائية ؟ لأن نتيجة كل قياس مى المقدمة المطوية في القياس الذي يليه . ولدل هذا أن يكون السبب في أن المناطقة وجهوا إلى هـذا النوع من القياس عناية خاصة .

#### قياس الإحراج

الما الختلف المناطقة في تمريف هذا النوع من القياس ، واختلف عدد النواعه تبماً لهذا الاختلاف ؛ بل اختلفوا أيضاً في كونه قياساً بسيطاً أو قياساً مركباً.

فنطق پوررويال يعرف قياس الاحراج بأنه « برهان مرك فيه يستنج الإنسان ، به د تقسميه كلا إلى أجزائه ، بالسلب أو بالإيجاب من الكل ما استنتجه من كل جزم » ورى أن قوله « ما استنتجه من كل جزم » وليس فقط « ما أثبته لكل جزم » معناه أن القياس المشكل الحقيق لا يسمى بهذا الاسم إلا إذا كان الإنسان علل ما يقوله عن كل جزم .

فثلا إذا أراد الإنسان أن يبرهن على أن المرء لا يمكن أن يمكون في الدنيا سميداً ، يستطيع أن يفعل ذلك على النحو التالى :

لا يمكن المرا أن يحيا في الدنيا إلا بالان كاف على اللذات أو بمحاربتها ؛ فإذا انعكف عليها فهذه حالة بائسة لأنها من العار ولا يمكن الإنسان فيها أن يكون راضياً ، وإذا حاربها فهذه أيضاً حالة بائسة لأنه لا شيء أدعى إلى الألم من هذه الحرب الداخلية التي يضطر الإنسان داعاً أن يشنها على نفسه .

فلا يُمكن إذن أن تحكون في الدنيا سعادة حقيقية [ يور رويال ص ٣٠٧] .

ولكن أغلب المناطقة لا يشترطون هذا التعليل ويقدمون تعاريف أخرى . والتمريف العام الدى نستطيع أن نقول إنه أكثر التعاريف شيوعاً أنه و برهان صورى يحتوى على مقدمة فيها تثبت شرطية أو شرطيتان معاً ؛ وأخرى فيها مقدمات الشرطية مثبتة عناداً أو تواليها منفية عناداً كذلك ، والمقدمة الأولى تسمى عادة الكبرى والثانية الصغرى » [كينز ص ٣٦٣] . ولكن يلاحظ على هذا التعريف أنه يصف النياس ولا يبين عميزاته الخاصة . ولذلك يفضل عليه

تعريف جوزف (ص ٣٥٨) وهو أن قياس الإحراج « برهان شرطى فيسه عنادان ويبرهن على شيء منسد خصم في كلتا حالتي العناد » – أو تعريف كسيو دورس Cassiodorus أن قياس الإحراج « برهان فيسه قضيتان أو أكتر بختار منهسا واحدة لا شك في أنها غير مرضية ».

فكأن قياس الإحراج برهان يريد منه الإنسان إفسام الخصم بإلزامه باختيار أحد أمرين كلاها لا يرضاه .

وما الإحراج بنقسم إلى مثبت وناف والمسالاً التوالى ف تبعاً لكون القدمة الصغرى تثبت انفسالاً القدمات أو تننى انفسالاً التوالى فى القدمة الكبرى . فإذا كانت الصغرى المنفسلة تثبت مقدمات الكبرى الشرطية كان قياس الإحراج مُثبتاً constructive وإذا كانت تننى توالى الكبرى الشرطية كان قياس الإحراج نافياً dostructive .

ولما كان من الضرورى في قياس الإحراج أن تكون الصغرى منفصلة ، فلا بد إذن أن تكون المقدمة الشرطية في القياس الشنكل الثبت محتوية على مقدمين متميزين على الأقل . أما التالى فيمكن أن يكون واحداً – وفي هذه الحالة تثبت النتيجة حملياً هذا التالى ويسمى القياس المشكل حيننذ بسيطاً ؛ ويمكن أيضاً أن يكون التالى أكثر من واحد ، وفي هذه الحالة تكون النتيجة بالضرورة قضية منفصلة ، ويسمى القياس المشكل في هذه الحالة مركباً complex .

هذا في قياس الإحراج المثبت: أما في قياس الإحراج النافى ، فلا بدأن تكون الكبرى الشرطية محتوية على أكثر من تال واحد ؛ أما المقدم فقد يكون واحداً ويسمى في هذه الحالة قياس الاحراج نافياً بسيطاً ؛ وقد بكون أكثر من واحد ويسمى حينئذ نافياً مركباً .

فهناك إذن أربعة أشكال لقياس الإحراج:

ا — مثبت بسيط على الصورة: إذا كانت ا هي سكانت حهى و ؟ وإذا كانت ههى و كانت حهى و أذا أطعت الأمر ارتسكبت إعا بإزاء ضميرى وإذا لم أتقذ قول الرؤساء ارتسكبت إعما بإزاء الرؤساء ؟ ولسكن إما أن أطيع الأمر أو لا أتقذ قول الرؤساء .. أنا أرتسكب إعما .

-- مثبت مرکب علی الصورة: إذا کانت ا هی ب کانت ح هی و ؟ وإذا کانت ه هی و کانت ح هی و ؟ وإذا کانت ه هی و کانت ر هی ح گ ولکن إما أن تکون ا هی ب أو ه هی و . . إما تکون ح هی و أو ز هی ح .

ومثال ذلك: إذا أنا تروجت خنت رسالتي الروحية ؛ وإذا لم أثروج لم أنعم ببعض مُتع الحياة ؟ ولكن إما أن أتروج وإما أن لا أتروج أما أن أخون رسالتي الروحية وإما أن لا أنعم ببعض متع الحياة .

ح- ناف بسيط على الصورة: إذا كانت إ هي ب كانت ح هي ك ؟ وإذا كانت ا هي ب كانت هي و ؟ ولكن إما أن تكون ح ليست ك أو ه ليست و . . اليست ب مثال ذلك حجة زينون المشهورة ضد الحركة: إذا بحرائ الجسم الجسم بحرك في المكان الذي هو ليس به ؟ ولكن الذي هو به كا لا يمكن أن يتحرك في المكان الذي هو به كا لا يمكن أن يتحرك في المكان الذي هو به كا لا يمكن أن يتحرك في المكان الذي هو به كا لا يمكن أن يتحرك في المكان الذي هو به كا لا يمكن أن يتحرك في المكان الذي هو به كا لا يمكن أن يتحرك في المكان الذي هو ليس به .

. . الجمم لا يتحرك ،

کانت د می و کانت ز می ح ۶ و ادا کانت ۱ می س کانت د می و ۶ و ادا کانت د می و کانت د می و ۱ و ادا کانت د می و کانت

# .. إمّاأن تكون اليست ف أو تكون ه ليست و

مثال ذلك: إذا خدم الإنسان وطنه بإخلاص أغضب المحتلين فلا ينال الحكم، وإذا خان بلاده أغضب المواطنيين فلا ينال الحكم ، ولكنه إما أن لا يغضب المواطنين . . إما أن لا يخدم الإنسان وطنه أو لا يخون بلاده ، وفي كلتا الحالتين لا يتولى الحسكم .

النافي لا بدأن يكون مركبا . وعلى هذا الرأى مانسل في شرحه على الدرش النافي لا بدأن يكون مركبا . وعلى هذا الرأى مانسل في شرحه على الدرش النافي لا بدأن يكون مركبا . وعلى هذا الرأى مانسل في شرحه على الدرش (ص ١٠٨ ) فهو يعرف قياس الإحراج بأنه : «قياس له مقدمة كبرى شرطية بها أكثر من مقدم واحد ، ومقدمة صغرى منفصلة » ، وعلى ذلك أيضاً هويتلى وچننز ، وفي هذه الحالة لا يكون القياس المشكل النافي إلا مركباً ، لأنه في القياس المشكل النافي إلا مركباً ، لأنه في النافي المسكل النافي المسكل النافي البسيط لا يكون في الكبرى إلا مقدم واحد . والحجة التي يسوقونها لتأبيد هدذا الرأى هي أن المقدمة الشرطية المتصلة السكرى في حالة المثبت البسيط فيها انفصال حقيدة ، وليست الحال كذلك في النافي البسيط .

ويرد على هذا بأن هذا الاختلاف ليس اختلافاجوهرياً من شأنه أن بجعلنا نعد الحالة الأولى قياس إحراج دون الثانية . فنحن في الحالة الأولى كا يقول جوزف (ص ٣٦٠) نثبت أحد طرفي الانفصال ، وأياً ما كان هذا الطرف فإن النتيجة واحدة ، لأنها مستنتجة منطقياً من إثبات أحد طرفي الانفصال ؟ وفي الحالة الثانية يجب أن يمنني أحد طرفي الانفصال ، وأيا ما كان هذا الطرف فالنتيجة واحدة ، لأنها مستنتجة منطقياً من نفي الطرف الآخر . وجوهر القياس المشكل هو في أن

يقابل الإنسان خصمه بأمرين انفصاليين ها في آن واحد لا مفر منهما وليسا بسارين. ولهذا فإن المثل الذي أوردناه للنافي البسيط، وهو حجة زينون، واضع أنه من المكن أن يسمى قياساً مشكلا على هذا الأساس · أجل إن القدمة الثانية ليست شرطية منفصلة وإعا هى ننى لنفصلة، فإنها لا نثبت صدق أحسد طرفي الانفصال، بل كذب الاثنين. ولكن البرهان كله مزيج من المتصلة والمنفصلة ويدفع الإنسان إلى مركز حرج يرعم أن اختياره محدود فيه ، فإننا إذا قانا بأن الجسم يتحرك ، فعلينا أن نقول بإحدى القضيتين اللتين كلتاها متنافضه في ذاتها، وهذا مثل للإحراج ظاهر. [جوزف ص ٢٦٠ ص ٢٦١].

١٤٤ – وقياس الإحراج لا يكون قياساً يقينياً إلا إذا خلامن العيــوب التالية :

الميب الأول: أن تكون أجزاء الانفصال غير شاملة لجميع أحوال السكل التسم . فثلاً إذا أراد إنسان أن يثبت وجوب عدم الزواج فقال: إذا كانت الزوجة جميلة ، أثارت الغيرة ؛ وإذا كانت دميمة أثارت النفور ؟ ولكن الزوجة إما أن تثير الغيرة أو تثير النفور وكلاهما ذميم فلا يجب الزواج — يلاحظ هنا أن التقسيم في الانفصال ليس شاملاً لأن من النسوة من لا يبلغن من الجمال حداً يثرن معه الغيرة ، ولا من الدمامة حداً يثرن معه النفور . فثمة إذن حالة ثالثة لم تراع في التقسيم يستطيع الإنسان أن يتخلص بها من الاشكال ، وهذا ما يسمى باسم « التخلص بين قرفى قياس الإحراج » :

escaping between the horns of a dilemma

والتأنى : أن تُمكُون النتائج المستخلصة في كل جزء ليست يقينية بالضرورة فني المثال السابق قد يقال إنه ليس من الضروري أن يثير جال الزوجة النهرة

علمها في نفس الزوج بأن تكون من السمو الخلق بحيث لا يمكن أن ترقى إليها الشبهات ، كما أنه ليس من الضرورى أن تثير دمامها النفود ، فقد يكون لها من الصفات الأخرى ما يعلوض عن الجال . ويسمى نقض قياس الإحراج في هدذه الحالة باسم « الإمساك بقياس الإحراج من قرنيه » :

to take a dilemma by the horns

فهو إذن تسليم بالانفصال دون النتائج التي يستخلصها الخصم من أطراف الانفصال.

والثالث: أن يكون من المكن أن ترتد عليه حجته ، وهنذا ما يسمى باسم نقض قياس الإحراج rebutting of the dilemma ومن أشهر الأمثلة على ذلك القضية المشهورة بين پروتاغورس السوفسطائي وأوائلس Euathlus . فقد اتفق پروتاغورس مع أوائلس على أن يعلمه الحطابة مقابل مبلغ من المسال يدفع نصفه عند نهاية التعليم والنصف الآخر حيما يكسب أوائلس أولى قضاياه في الحاكم . فلما لاحظ پروتاغورس أن أوائلس ما طل في التمرين ، طن أن أوائلس يحاول النهرب من دفع ما عليه من دين ، فرفع قضية على أوائلس لكي يحصل على بقية البلغ . وحينئذ قال للقاضي : إذا خسر أوائاس القضية فعايه أن يدفع ، بناء على حسكم الحكمة ؟ وإذا كسما فعليه أن يدفع ، بناء على الانفاق المعقود ؟

ولكنه إما أن يخسرَ القضية وإما أن يكسبها . . . يجب أن يدفع .

غير أن أواثلس رد عليه حجته فقال:

إذا كسبت ُ القضية بجب ألا أدفع ، بناءً على حكم المحكمة ؛ وإذا خسر بها يجب أن لا أدفع ، بناء على الانفاق المعقود .

ولكن أما أن أكسبها وإما أن أخسرها . . يجب أن لا أدفع . ولكن أما أن أكسبها وإما أن أخسرها ومن الأمثاب » وأغلوطة « التمساج »

والأولى تتلخص في أن أفيمينيدس الكريتي قال إن الكريتيين كذابون . فإذا كان هذا صحيحاً فهل كذب في هـذا أو قال الصدق؟

والثانية تتلخص في عساحاً خطف طفلاً ، ووعد أمـــه بأن يرده إلـهـــا إذا استطاعت أن يحزر نيته في هذا ؟ فإن قالت إنه أن يرده ، فإنها لا تستطيع أن تطالب به بناء على وعده ، لأنها إن أخذته كان حزرها خاطئًا فلا تأخذه بناء على الانفاق ؟ وإن قالت إنه سيرده ، قلا تستطيع أن تطالب به لأنها أخطأت الحرُّر ؟ فاذا كان علمها إذن أن تقول ؟

ويلاحظ في كل هـذه الأغاليط أن الإنسان يحاول نقض حجة الحديم المحرجة بأن يأتى بحجة أخرى تثبت عكس نتيجة الحجة الأولى ؛ وذلك بعكس وضع تاليي كل من القضيتين المكونتين المقدمة الكبرى مع تغيير الكيف ، على الصورة :

القياس الناقض إذا كانت ا فهي ح، وإذا كانت • إذا كانت ا فهي ليست ، وإذا کانت ب نہی لیست **ح** ولكنه إما 1 وإما <sup>ب</sup> ... هو إما ليست و وإمّا ليست ح

القياس الأصل ولـكنه إما ا أو ت . . هو إما ح وإما ي

#### الأغالي\_\_ط

140 — يقول مالبرانش: « لا يكنى أن يقال إن العقل قاصر ، بل لا بد من إشعاره بما هو عليه من قصور ؛ ولا يسكنى أن يقال إنه عرضة للخطأ ، بل يجب أن تسكشف له عن حقيقة هذا الخطأ » .

وهذا قول صادق، إذ لا يسكني من أجل تمييز الحق أن نحدد شروطه فحس، بل لابد أيضاً لكي يسكون التمييز واضحاً كل الوصوح أن نبين أين يكون الغلط حتى يظهر الحق أجلى وأوضح ، كالنور يكون أجلى بجوار الظلمة منه لو أخذ وسط فيض آخر من النور . ثم إن الأصداد إن لم تكن واحدة كما يقول هيجل ، فهى على الأقل مرتبطة بمام الارتباط سواء من الناحية العقلية ومن الناحية الوجودية ، ولهذا كان العلم بالأضداد كما يقول أرسطو علماً واحداً . فإذا كان تميز اليقين في التفكير الإنساني موضوع المنطق ، فكذلك عييز الحطأ فيه يدخل في بابه .

والخطأ ينقسم من الناحية النفسية إلى خطأ غير مقصود ويسمى حينئذ غلطاً paralogisme أو يكون مقصوداً من أجل التمويه على الخصم لينتصر المرء بأى عن ويسمى حينئذ مغالطة sophisme أو أغلوطة .

وينقسم مرة أخرى إلى خطأ مصدره التفكير وآخر مصدره السلوك ، أو إلى خطأ عقلي وآخر أخلاق . وهذا النوع الأخير لا يتصل بالمنطق وإعما يتصل بالأخلاق ، ومثال التحييز وعدم الاكتراث للوصول إلى الحق ؛ ولهذا ، ومع أن بعض كتب المنطق تعنى به كما فعل أصحاب منطق يور رويال ، فإننا لن نتحدث عنه في هذا المقام .

ولما كانت الأغاليط لاتكاد تنحصر وبالتالى لا نستطيم أن نصنفها تصنيفاً (م – ١٦ النطق الصورى) شاملا، فإن الأنسب في هذا أن نتبع المهج التاريخي فنعني خصوصاً بالأغاليط التي أشار إليها أرسطو. فنقول إن أرسطو قسم الأغاليط إلى طائفتين رئيسيتين: أغاليط في القسول وأغاليط خارج القول ( وباللاتينية in dictione و extra في القسول وأغاليط مصدرها الله والأخرى ليست كذلك \*.

أما الأغاليط في القول فمددها ست:

equivocation الاشتراك - ا

عـ الاشتباء amphiboly

ح التركيب composition

ع – التقسيم division

accent النبرة

و — صور الكلام figures of speech

والأغاليط خارج القول هي:

accident أحر بالعرض

<sup>(\*)</sup> يقول ابن سينا ف « النجاة » ص ١٤٧ : « أسباب المغالطة في القياس إما لفظى وإما معنوى » .

واللفظى إما اشتراك في جوهم اللفظ المفرد ؛ أو اشتراك في هيئتة وشكله ؛ أو اشتراك بني يحسب التركيب لا بحسب لفظ مفرد ؛ أو لا عجل صادق مركباً وقد فصل فظن صادقا ؛ أو لا عجل صادق تفاريق وقد ركبت فظن صادقا .

وأما المعنوى فإما أن يكون بالعرض ، وإما من جهة سوء اعتبار شروط الصدق في الحمل وإما العقم القرينة ، وإما لإيهام عكس اللوازم ، وإما للمصادرة على المطلوب الأول ، وإما لا خذ ما ليس بملة عله ، وإما لجم المسائل في مسألة فلا يتميز المطلوب واحداً بعينه » .

م س بالجومر socundum quid

ignoratio elenchi أعلاف الطاؤب

ع - المادرة على المطاوب الأول potitio principii

ه - أخذ ماليس بعلة علة

و – إيهام عكس اللوازم

many questions بز - جميع المسائل ف مسألة

وسنتناول الآن المالطات خارج القول:

المطاوب على المطاوب أو إثبات غير المطاوب ، ويقصد بعجاهل المطاوب أن يتجاهل الإنسان ما يجب أن يبرهن عليه ضد الخصم فيبرهن على شيء آخر غيره سموها أنه أجاب على المطاوب ، وقد يكون برهانه صحيحاً منطقياً ، وله كن المفالطة هنا في أنه يبرهن على نتيجة غير النتيجة المطاوبة أى المطاوب من الإنسان البرهئة عليها هي بالذات . ولها صور عدة : فن ذلك أن يحرَّف الإنسان كلام الحصم ويبرهن على بطلان كلام الحصم عرفاً على هذا النحو ، كما يغمل كثير من المحامين ؛ وكما يغمل أيضاً بمض الفلاسفة في ردهم على خصومهم بإيراد كلامهم على غير وجهه : سواء بتغيير اللفظ وبقل المهنى وفرض ممنى جديد ، ومن ذلك أيضاً أن ينسب المرا إلى الخصم نتائج يخيل إليه أنها إلزامات على مذهبه مع أن الخصم لا يقسول بها بل ينكرها . كل هذا من الناحية اللفظية الكلامية .

وقد يلجأ المرء إلى طرق أخرى منها إثارة العطف ويسمّى الحجدة المؤترة معدد عطف الحامين بأن يستدو عطف القاضى ببيان أن المنهم جدير بالشفقة مع أن المطاوب أن يبين براحته أو أنه لم يخالف القانون .

ومنها الطعن في شخص الخصم بدلاً من تفنيد أقواله ويسمَّى الحجةالشخصية عراى عاول أن يفيند رأى argumentum ad hominem : فشلا السياسي الذي يحاول أن يفيند رأى خصمه يقول إن هذا الرأى أو التصرف يتناقض مع آراته أو تصرفاته السابقة . اللهم إلا إذا كان الطعن في الشخص مؤدياً حقيًا إلى إثبات المطلوب بأن يتهم الحاى الشاهد في أخلاقه ليجر عمهادته من حيث إنه غير قابل لأن يقول الصدق ما دام سيء الأخلاق .

في البرهان أن يكون أوضح وأعرف مما يراد البرهنة عليه . وفيها يفترض الإنسان مسعدة ما يراد البرهنة عليه . ومن الأمثلة على ذلك ما وقع صحة ما يراد البرهنة عليه من أجل أن يبرهن عليه . ومن الأمثلة على ذلك ما وقع فيه أرسطو نفسه وبيّنه جليو حيما أراد أرسطو أن يثبت أن الأرض في وسط العالم فقال : الأجسام الثقيلة عيل بطبعها إلى مركز العالم والأجسام الحفيفة تبتعد بطبعها عنه م التجربة تدلنا على أن الأجسام الثقيلة عمل إلى مركز الأرض والحفيفة تبتعد عنه . مركز الأرض هو بعينه مركز العالم \_ فإن في القدمة الكبرى هنا مصادرة على المطلوب الأول ؛ فإن التجربة تدلنا حقيًا على أن الأجسام الثقيلة عمل إلى مركز الأرض والحفيفة تبتعد عنه ، ولكن من أين يقول لنا أرسطو إنها عمل إلى مركز العالم ، إذا لم يكن يفترض أن مركز الأرض هو بعينه مركز العالم ؟ وهذا هو المطلوب البرهنة عليه .

وهذه المغالطة ترد كثيراً وعلى هيئة قياس واحد خصوصاً عن طريق استخدام الألفاظ المترادفة .

وهناك أحوال أخرى فيها لا يفترض مباشرة صحة المطلوب معبراً عنك في القدمات بطريقة أخرى ، وأما الذي يفترض فهو شيء تتوقف صحته على صحة

التنتيجة ؛ أى لا يمكن أن يبرهن عليه إلا بالنتيجة فيكون هنا حينت ذورًا و مصادرة على corcle vicieux . وبهذا المعنى قال مِل إن القياس بتضمن دوراً أو مصادرة على المطلوب الأول ، لأن المقدمة الكبرى تفترض سحة النتيجة .

ومن هذا النوع أيضا كل الحجج التي فيها يبرهن الإنسان على شيء غير ممروف . يشيء آخر أكثر منه أو يساويه في عدم كونه معروفاً .

الما العلم الفاسرة أوأفر ماليس بعلم علم . والخطأ فيها شائع جداً . والوقوع فيه يتم بعدة طرق : فإما أن يكون ذلك بسبب الجهل بالعلل الحقيقية للأشياء . ولكن هذا في الواقع غلط وليس أغلوطة . ومن الأمثلة على ذلك تفسير كثير من الظواهر بواسطة فكرة الخلاء مع أن العلة فيها ثقل الهواء ، أو الضغط الجوى . فثلا كان يفسر انكسار الإناء المهاوء ماء حينا يتجمد الماء بقولهم إن الماء عنكش ، فيترك حيناذ فراغاً لا تستطيع الطبيعة احتماله ، فينضم زجاج الإناء إلى الماء المتجمد فينكس .

وإما أن يكون السبب أن ينخذ الإنسان أسبابا بعيدة لا نفسر شيئاً من أجل تفسير أشياء واضحة بنفسها ، أو فاسدة أو على الأقل مشكوكاً فيها ، كتأثير النجوم في أفعال الإنسان .

وغالبا ما تجعل هــذ. المفالطة شيئاً واحداً هي والمفالطة التي تقوتل : بعقبه، فإزره بسبب post hoc ergo propter hoc ، وفيها يفترض الإنسان أن حدثا معلول لآخر ، لا لسبب إلا لأنه تلاه . وهذه كما يقول بيكن هي الأصل في معظم الخرافات مثل التنجيم والمفاقلة وتعبير الرؤيا .

fallacia aceidentis - بالعرصم تسمى هذه الأغلوطة عندالمدرسيين باسم العرصم تسمى هذه الأغلوطة عندالمدرسيين باسم العرصم تسمى من من الإنسان نتيجة مطلقة بسيطة دون قيد ولا شرطمن شيء

لا يصدق إلا بالعرض . فإذا رأى إنسان أضراراً ناشئة عن الطب بسبب أن طبيباً المجاهد أساء استخدامه استنتج من هذا أن الطب مضر . أو حيما يرى الإنسان متائج سيئة نشأت عن قانون أسى استخدامه فيحكم بأن القانون شر . أو يرى الفساد قد أصاب الحياة الدينية فيحكم بأن الدين مدعاة إلى النساد .

ضى كل هذه الحالات يضع الإنسان في النتيجة أكثر مما في القدمات . وغالبه ما يكون الدافع إلى الوقوع في هذه الأغاليط فساد الاستقراء الذي نقوم به .

100 — إيهام عكس اللوازم: نقع في هذه الأغلوطة حيما نعتقدان الشرطة ولازمه منعكسان فنبرهن من اللازم إلى الشرط كما أننا نبرهن من الشرط إلى اللازم. مثلاً = إذا كان الحكم النيابي صالحاً لمصر بني فيها مدة طويلة ومن حيث إنه بني في مصر مدة طويلة فهو إذن حكم صالح لمصر . وترقيك هذه الأغلوطة في كل حالة تعتقد فيها أن نظرية ما صحيحة لأن نتائجها التي لا بدأن توجد إذا كانت صحيحة ، موجودة \_ فنظن أن التحقيق كاف للبرهنة على الصحة . والاستنتاج في هذه الأحوال لا يكون صحيحاً إلا في الحالة التي مجزم فيها بأن هذه النظرية وحدها هي التي نفسر حدوث هذه النتائج . وفيا عدا ذلك لا يكون الاستنتاج مفيداً للبقين .

101 - بالجوهر أو الانتقال مما هو صادق بشرط إلى ما هو صادق إطلاقاً a dicto secundum quid ad dictum simpliciter ويسميها المدرسيون عدجة ١٠٠ في مستوى سطح البحر إذن هو يكني إذا كانت درجة حرارته مائة لإنضاج بيضة في خمر دقائق . ولكن إذا قلنا هذا ونحن على جبل ارتفاعه ٥٠٠٠ قدم كانت البرهنة خاطئة لأن الماء لا يغلي في هذا الارتفاع في درجة ما وتحدث هذه الأغلوطة خصوصاً حينا تكون شروط صدق مبدأ

من البادى مجهولة ، أو ينظر إليها على أنها نادراً ما تـكون ، فلا يكون لإهمالها إثركبير . وهذه الأغلوطة من الأغاليط الشائمة جداً ومن أخفاها .

السائل في مسألة واحداً بعينه ويحدث هذا حيمًا بضم المرء سؤالاً منضمناً لمدة فلا يتميز المطلوب واحداً بعينه ويحدث هذا حيمًا بضم المرء سؤالاً منضمناً لمدة أشياء ويطلب الإجابة بجواب واحد على إحدى المسائل دون الأخرى ، ولكنه في جوابه يضطر إلى جواب واحد فيقع في الغلط . ولا يكون الاستنتاج صحيحاً إلا إذا كانت المسائل المجموعة وحدة لا تنفسل أجزاؤها ، أما في غير ذلك فترتكب أغلوطة جمع المسائل في مسألة . فشيلاً إذا قال المحتق : أنت أودت الفراد بالطائرة وأغربت الضابطين على الفراد من الخدمة المسكرية : حدث أو لم يحدث ؟ فإذا أجاب بأن هذا لم يحدث وكان قد فعل الواحد دون الآخر فإن ذلك يحدث عنه أغلوطة جمع المسائل في مسألة ، وكثيراً ما تستغل هذه الأغلوطة في الحكم : فني بعض البلاد يكون لرئيس الجمهورية أو الملك حق وفض مشروع قانون كا يشاء ولكن بشرط أن يرفضه جملة واحدة . فكثيراً ما يحدث أن يقدم قانون كا يشاء ولكن بشرط أن يرفضه جملة واحدة . فكثيراً ما يحدث أن يقدم الشروع مع ما فيه من أشياء يوافق عليها ، أو التصديق عليه مع ما فيه من أشياء يعترض علمها .

### المغالطات اللفظية

١٥٣ - أما المفالطات في القول فعديدة أشهرها:

م الاشتراك في جوهر اللفظ المفرد ambiguïté dans les termes اشرنا من قبل إلى الأغلوطة الناشئة في القياس عن ذلك ونعني بها أغلوطة

الحد الرابع quaternio terminorum والأمثلة على هذا مشهورة ومنها المتسل اللاتيني القديم: و Finis rel est illius perfectio

mors est finis vitae : ergo mors est perfectio vitae

٧ - الاستراك في المركب وفيه تكون الألفاظ محدودة ولـكن مهني الجلة يتغير مع بقاء الألفاظ هي هي . وهذا إما أن يمرض بسبب التصديق مثل قولك: ضرب ريد فإن هذا بحتمل أن يكون زيد ضارباً أو مضروباً ؟ وقد يمرض بسبب الوقف والابتداء كقوله تعالى: ( وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به )، فإن معني الكلام إذا وقف على: الله \_ يغاير معناه إذا وقف على: الراسخين في العلم ؟ وقد يعرض بسبب انصراف الضائر وأسماء الإشارات إلى أمور مختلفة مثل : كل ما عمله الحكيم فهو كما علمه ، فإن « هو » إذا انصرف إلى «الحكيم هو كا علمه ، فإن « هو » إذا انصرف إلى «الحكيم » كان معني الكلام مفايراً له لو انصرف إلى « كل ما » . ومن الأمثلة المشهورة في اللاتينية : Quod tangitur a Socrate , illud sentit ; lapis

خفى القدمة الكبرى illud مفعول للفعل sentit ولكننا استخلصنا النقيجــة كالوكانت الفاعل.

ومثاله أن نقول: الخسة زوج وفرد \_ فهذا لا يصدق fallacia divisionis ومثاله أن نقول: الخسة زوج وفرد \_ فهذا لا يصدق مفترقاً لأن الخسة ليست زوجاً وإنما يصدق مجتمعاً لأن الخسة زوج هو اثنان وفرد هو ثلاثة. ومثاله أيضاً قول النبى: (لا يزنى الزانى حين يزنى وهو مؤمن)، فإنه فى هذه الحالة لا يكون مؤمناً بل كان من قبل مؤمناً. فهذا يصدق إذاً مفترقاً لا محتمعاً.

• - أما النبرة فتظهر قيمتها بحسب اللغات : فهي واضحة في اليونانيــة

رفى الإيطالية: ففى الإيطالية capito معناها أصل بينا capito ( والنبرة على مرف i ) معناها فهمت أما فى اللانبنية فيستعاض عن النبرة بكمية الحرف المتحرك ومن الأمثلة على هذا:

Omno malum est fugiendum Pomum est malum ' ergo: fugiendum

وهذا ظاهر في العربيّة في الحركات. وقراءات القرآن يرجع الاختلاف في كثير منها إلى هذه المسألة فثلاً: ومَنْ عِنْدَهُ علمُ الكتاب (١٣: ١٣) تقرأ أيضاً: ومِنْ عِنْدِه علمُ الكتاب.

### إصلاح المنطق الصودى

#### المنطق الرياضي

108 \_ عتاز الفكر الحديث بميله إلى التفسير الكتى لكل شيء فديكارت قد بدأ ثورته الفكرية الحقيقية بأن أدخل التفسير الكمى مكان التفسير الكينى في الفزياء ، وما لبث هذا التيار أن غزا بقية فروع العلم بمعناه الضيف فالكيمياء أخرج منها التصور الكينى للتراكيب شيئاً فشيئاً حتى أصبحت التركيبات الكياوية تتم كلها تقريباً تبعاً لمعادلات رياضية صرفة ؛ وعلم الآليات (الميكانيكا) يفسر كل شيء داخل نطاقه بواسطة قوانين رياضية ثابتة ، بل لم يفتصر الأمر على هذه العلوم المتعلقة بالأشياء غير الحية وإعا امتد منها إلى علوم الحياة ، ومن هذه أيضاً إلى علوم الحياة .

وهذه النزعة التي كانت شارة أنصارها قول جليو « إن الطبيعة مكتوبة بلغة رياضية » ما لبثت أن امتدت إلى العلوم القلسفية نقسها ؟ فبدأت تغزو علم النفس حتى سيطرت على الكثير من أجزائه فوضعت القوانين الرياضية لبيان النسب النفسية مثل قوانين قبير وفشير. ثم انتقلت من علم النفس إلى علم المنطق . ولأن كان نجاحها في علم النطق كان مضموناً منذ البدء ، لأن بين المنطق وبين الرياضيات من الشابهة في الناية والطبيعة ما يجعل النزاوج بين الاثنين ممكناً ويسيراً . فكلا النوعين من العلم عتاز بأنه يميل إلى التجريد فلا يعني إلا بالصورة ؟ أما المادة فلا أهمية لها في الواقع عنده ؟ ويمتازان كذلك بأنهما يتملقان بالنسب بين الأشياء لا بالأشياء في ذاتها . كا أنهما يتفقان من حيث الغاية ، وتلك هي الوصول إلى الربط الصحيح بين الأشياء عن طريق عمليات فكرية بسيطة تخضع لقواعد ثابتة وتنم بطريقة آلية .

فكان طبيعياً إذن أن يفكر الفلاسفة المعنيون بالمنطق في تطبيق النهج الرياضي. على النطق . فقامت حركة قوية في القرن السابع عشر ابتداها ليبنتس واستمرت تنمو حتى جاء النصف الثاني من القرن التاسع عشر وأوائل هذا القرن فنمت نمواً سريعاً حتى بلغت اليوم أوجها أو كادت .

وقد خيل إلى أصحاب هذه الحركة في أول الأمر أن في الحركة تجديدا وثورة والمنطق الصورى كما وضعه أرسطو وتوسع فيه بمض التوسع الفلاسفة المدرسيون أن الحاسة بأصحاب هذا الإصلاح حداً جملهم يمتقدون أنهم بهدذا المنطق الجديد ، المنطق الرياضي ، قد حطموا قيود التقاليد الأرسططالية القديمة وفتحوا المنطق أبواباً جديدة . أستنفر الله ! بل خلقوا منطقاً جديداً هو وحده المنطق الحقيق وفي تعارض شديد مع المنطق التقليدي ، حتى عدوا تحطيم هذا المنطق الأخير من بين الأغراض التي يرمون إلى تحقيقها كي تتم هذه الثوره على الرجه الأخم .

ولكنهم ما لبنوا أن طامنوا من حدة هذه الحماسة وأصبحوا اليوم خصوصاً عيلون إلى توكيد الصلة بين منطقهم الجديد وبين المنطق الأرسططالي القديم ولم أن يقولوا كما قال - ريل Riehl: « إن أرسطو هو المؤسس الأول المنطق الرياضي أو اللوغاريتمي أو الحساب الرياضي »: أو كما تقول سوزان استبنج الرياضي أو اللوغاريتمي أو الحساب الرياضي »: أو كما تقول سوزان استبنج الرياضي أو اللوغاريتمي أولى الحاولات التي قامت لبيان المبدأ الصوري للاستدلال » الرسطو في القياس هي أولى الحاولات التي قامت لبيان المبدأ الصورة المنطقية المجردة الفكر وذلك أن الغاية واحدة في كل من المنطقين: ونعني بها الصورة المنطقية المجردة الفكر وكل ما هناك من فارق إنما هو في درجة تحقيق تلك العناية وأحكل المنطقين بكمل يمضهما بعضاً .

ليس عة فاصل دقيق إذن بين المنطق القديم والمنطق الجديد ، وإعا يمثل كلاهما ـحركة "أو نزعة نحو التجريد الفكرى الحالص، نحو بيان الصورة الفكرية عارية " من كل مادة وخالية من كل موضوع ذي قوام خارج الذهن . وإذا كانت هذه هي الناية من المنطق، فلا مناص إذن من أن يرتمي في أحضان العلم الذي يمثل هــذا الاتجاه بحو التجريد المطلق إلى أعلى درجة ، ألا وهو العلم الرياضي -- فعلى المنطق إذن أن يستمير من الرياضيات مناهم اوأساليب العمل فيها وأن يطبقها على موضوعه الخاص، إن كان له حقاً بمد موضوع خاص، حتى يستطيع أن يحقق الغاية التي وأمل بلوغها . فــكان المنطق إذن تابعاً للرياضيات وفي موضع ثانوي بالنسبة إليها . لَكُن الحال لم تستمر على هذا النحو طويلاً ، إذ شعر المنطق الجديد بأنه هو الأصل في النفكير الرياضي حتى إنه يستطيع، بواسطة قوانينه الخاصة، أن يستخرج نظرية الرياضيات من حيث طبيعة عملياتها ومناهجها من الناحية الفكرية . وهكذا شعر المنطق بأنه في مرتبة أعلى من الرياضة ، أو على الأقل بأن الرياضة والمنطق يسيران سمماً ويرتبطان فيما بينهما وبين بعض أشد الارتباط. فكان عمت حركة متبادلة بين · المنطق وبين الرياضة : فالمنطق من جانبه يحاول أن « يمنطق الرياضة » ، والرياضة من جانبها تحاول أن « تروض المنطق ».

ولكر هذا يجب أن لا ينسينا أيضاً ما هنالك من فارق كبير بين المنطق الصورى التقليدى وبين المنطق الرياضى الجديد ، فالمنطق الرياضى قد ومسل به التجريد وتطبيق التفسير الكمى حداً جعل الاختلاف بينه وبين المنطق الصورى واضحاً ، بل وكبيرا ؟ ثم إن ميدانه قد اتسع إلى درجة كبيرة جدا ففاق ميدان المنطق الصورى عراحل عدة ؟ كما عنى بتجديد مناهجه وجملها دقيقة ، ميدان المنطق الصورى عراحل عدة ؟ كما عنى بتجديد مناهجه وجملها دقيقة ، حتى بلغ من الدقة مبلغاً يزيد كثيرا عن المنطق الصورى ؟ فضلا عن أن وصائل

التعبير فيه أكل بكثير وأدق . ولهذا فإن أنصار المنطق الرياضي بأخذون على المنطق الأرسططالي عدة أشياء: فهم بأخذون عليه أولا: أنه مقصور على نوع واحد من أنواغ الاستدلال وهو القياس ؟ ثانيا : أنه أخفق في وضع رموز موافقة للاضافات المنطقية ؟ ثالثا : أنه أخطأ في تحليل هذه الإضافات ( أنظر الآنسة استبنج ، دارة المعارف البريطانية ، ط ١٤ ج ١٤ ص ٣٣١) .

فتد اكتشف النطق الجديد أنواعاً عدة من الاستدلال غير القياس ، لها أهمية كبرى في التفكير ، ففتحت أمامه ميداناً واسماً للبحث . كما استطاع أن يكتشف ويحد للمجوعة كبرى من القضايا والإضافات يمكن أن يعبّر عبها بدقة بواسطة الرموز ، فإلى جانب إضافة التضمن التي قال بها وحدها المنطق القديم ، قال المنطق الجديد بإضافات أخرى يعبر عبها في اللغة بالأسماء الموسولة القديم ، قال المنطق الجديد بإضافات أخرى يعبر عبها في اللغة بالأسماء الموسولة فيها علامات الأحوال . ثم إن المنطق القديم منطق تداخل بين أصناف فيها علامات الأحوال . ثم إن المنطق القديم منطق تداخل بين أصناف والثالث المرفوع لا تفيد إلا في تصنيف الحدود مأخوذا كل مبها على حدة ، والثالث المرفوع لا تفيد إلا في تصنيف الحدود مأخوذا كل مبها على حدة ، والثالث المرفوع لا تفيد إلا في تصنيف الحدود مأخوذا كل مبها على حدة ، أي : بحسبانها منفصلة يندرج الواحد مبها تحت الآخر أو يوضع الواحد مبها بالتبادل مكان الآخر . أما المنطق الجديد فعليه أن يكمل هذا المنطق بمنطق قضايا ، فينظر في القضايا من حيث إنها في الواقع الوحدات الأولى الأصلية كما ينظر المنطق منها الآخر كي يمكن الاستدلال .

ونستطيع أن نبين خصائص المنطق الجديد كما فعل Lewis على.

"انفحو التالى: ١ - أما من حيث الوضوع قان موضوعه هو موضوع المنعلق الفحية المقلية أو الدهنية الأياً كانت صورته ، أى المبادى الخاصة فقط بفرع واحد من فروع مثل هده المعملية الدهنية : ٢ - وأما من حيث الأداة فأدواته الرموز ، وكل رمز يدل مطى تصور أو مفهوم بسيط نسبياً ، والمثل الأعلى هو في هذه الحالة أن يستننى عن كل لغة غير الرموز : ٣ - وإلى جانب الرموز الثابتة توجد رموز متغيرة مناطق الرياضي على الاستدلال ، أى إنها تقوم على عدد صغير نسبياً من المبادى الأول المعبر غيما برموز ، وتستخلص منها بواسطة عمليات عددة في صيغ أو يمكن محد بدها في صيغ .

١٥٥ — وقبل أن نعرض أهم مسائل هذا المنطق الجديد يحسن بنا أن نتتبع - تطوره التاريخي .

قلنا إن أرسطو عنى بالمنطق الصورى على نحو قريب من المنطق الرياضي حتى إنه أشار إلى استخدام الرموز في أحيان كثيرة ، لأنه لا عبرة في الواقع إلا بالصورة . إلا أن المنطق الرياضي بالمعني الدقيق لم يدرك موضوعه لأول مرة إدراكا واضحاً ويحدد برنامجه بالدقة إلا على يد ليبنتس . فقد شعر بالحاجة إلى لغة علمية ماهة يتخذها العلماء للتفاهم فيا بينهم ، وسمّاها اللغة العالمية العلماء للتفاهم فيا بينهم ، وسمّاها اللغة العالمية وإلى حساب عقلى universalis وفيها تستخدم الرموز مكان الألفاظ ؛ وإلى حساب عقلى واضياً بوجوب إنشاء علم كلى scientia universalis هو يمثابة علم أيضاً بوجوب إنشاء علم كلى scientia universalis هو يمثابة علم مناهيج شامل يقوم على أساس الرياضيات . إلا أن ليبنتس لم يستطع أن يحقق من هذا البرنامج غير جزء ضئيل جداً ؛ وعلى الرغم من ذلك فقد أدرك المسائل من هذا البرنامج غير جزء ضئيل جداً ؛ وعلى الرغم من ذلك فقد أدرك المسائل

الرئيسية في المنطق الرياضي ، حتى إن الأبحاث التي قامت بعد ذلك في المنطق الرياضي ترتبط بأبحاثه في هذا الباب تمام الارتباط .

وطوال القرن الثامن عشر قامت محاولات عدة لإقامة شف المنطق : أولاً على يد لبرت Lambert ثم هولند Holland وبلوكية Ploucquet وكاستيون Castillon . ولكنهم لم يستطيعوا أن يصلوا إلى أشياء ذات قيمة كبيرة ، فظل برنامج ليبنتس كما هو دون تحقيق .

ثم جاء القرن التاسع عشر فظهرت منذ ابتدائه حركة جدّية جملتنا نخطو خطوة واسعة في سبيل إقامة هذا المنطق الرياضي ؛ حتى إذا ما انتصف القرن بعاً الوضع الحقيق لنظرية المنطق الرياضي وأسـُسـهِ الرئيسية .

قامت المحاولات الجديدة في القرن التاسع عشر مرتبطة بنظرية «كم المحمول» . إذ حاول جورج (\*) بنتام (سنة ١٨٠٠ – ١٨٨٤) إصلاح نظرية كم المحمول في كتابه «مُحمَّلُ مذهب جديد في النطق» . وتلاه هاملتون رئيس الدرسة الاسكتلندية ( ١٧٨٨ – ١٨٥١) فتوسع فيها وفصل القول حتى أعطاها صورتها الكاملة . فبين أن المحمول في القضل بأن القضايا النطقية كالموضوع سوا بسواء . وانهى من هسذا إلى القول بأن القضايا النطقية يمكن أن تصاغ على صورة معادلات ، ولكنه فضل عليها الأشكال المندسية والرموز الجبرية . وكانت الاستدلالات في هذا المنهج الجديد يبدو أنها عاماً كالكيات الرياضية .

إلا أنها كانت محاولات ناقصة دعت إلى إقامة بناء المنطق الجديد دون

<sup>(\*)</sup> Outline of a new system of logic

أن تقوم هي بشيء في هذا السبيل . أما الأساس الحقيقي فقد وضمه رياضيان إنجلزيان هما دى مورجن (\*\*) وبول (\*\*\*) . كان دى مورجن رياضياً فسكان في وسمه أن يقوم بما لم يستطيع هاملتون القيام به من إدخال القوانين والرموز الرياضية في المنطق ، ولو أنه ظل مع ذلك في نطاق المنطق الأرسططالي إلى حد كبير ، مما جمل الـكثير من نتائج بحثه يرفضها المناطقة التالون . ولـكنه استطاع على كل حال أن يدخل الرياضيات نهائيا في المنطق ، واستطاع أن يكشف صوراً جديدة للقياس وأنواعا جديدة من القضايا ؟ وقام بتحليل عميق للرابطة «هو » is ، فكشف بذلك عما في استمالها المنطق حتى الآن من نقص، وفـ عمل أنواع الدلالات للرابطة ثم عبر عن كل دلالة رمز خاص . وهناكان فضله الأكبر : فإن أبحاثه في الإضافات كان لها أثر كبير في تطور المنطق الرياضي ، فهو عيز مثلاً بين الإضافات المتمدية والمنعكسة والمتضايفة المشتركة transitives, convertibles corrélatives ، وهـــو عَييز تبين فيما بعد ماله من أثر ضخم . ومهذا كله استطاع أن يضع أساس منطق الإضافات الذي توسع فيه كل التوسع رسِل " 

وأهم منه معاصره چورج بول Boole فهو الذي أقام جزءاً كبيرا من بناء المنطق الرياضي . وإذا كان ليمنتس بعد المكتشف الأول لهذا المنطق الرياضي فلاشك في أن بول هو ثاني مكتشفيه. فهو قد أقام المنطق الجديد غير متأثر في شيء بالمنطق القديم لأنه لم يكن يعرف عنه شيئًا كثيرًا ، فاستطاع في حرية أن يضع المنطق الرياضي . ويعد أول من أدخل المعادلات والقوانين الجبرية والعمليات الحسابية في المنطق . فقد وضع حسابًا كاملاً واستعمل نظامًا ثابتًا من الرموز

<sup>( \* )</sup> Formal Logic , 1847

<sup>( \*\* )</sup> An investigaton of the laws of thought, 1854.

المالحة لأن تستخدم وتهذب فيا بعد . وكانت عنايته متجهة بوجه خاص إلى استعال الحبر وقوانينه في النطق . وبهذا كان الواضع الحقيق لما يسمى باسم منطق الحبر logique de T.algébre وهرو الفرع من المنطق الرياضي الذي بلغ أعلى درجات تطوره على يد شريدر Schroeder . وقد غلب الرياضيات على المنطق حتى جعل الأولى في الدرجة الأولى ، يبها أثبت تطور المنطق الرياضي فيا بعد عكس هذا الوضع . ذلك أنه رأى أن المبادى العليا للفكر رياضية الصورة ، فصاغها على صورة معادلات ذات دمروز جبرية المنطق الرياضي التناقض والثالث المرفوع) . وعلى الرغم من أن عمل بول قد أصبح تاريخياً اليوم ، فإنه مما لا شك فيه أنه كان ذا أثر كبير في تطور المنطق الرياضي .

وعن بول أخد استانلي چفر الذي توسع في مذهب بول ونظر إلى المنطق على أنه الأساس بيما الرياضة في مركز ثانوي بالنسبة إليه . وعلى الرغم من أنه استعمل الرموز الحبرية في المنطق ، فإنه وجه عناية كبرى إلى الإضافات المنطقية وإلى الناحية المنطقية الحاصة في الإضافات ، ومنز القواعد الحاصة بالمنطق إذ قال إن قواعد العدد لا تنطبق كلها ولا بالطريقة عينها على المنطق بل لكل قواعده وخواصه . ومع ذلك فقد عني چفرز بتطبيق العمليات الحسابية في المنطق حتى إنه ركب « آلة منطقية » ؛ ثم بسط اللغة الرمزية إلى حد كبير ؛ وذهب إلى معادلة دقيقة ، وبين أن القياس الأرسططالي يلمب دوراً منليلا في الاستدلال المنافز المنافز التياس الأرسططالي مبدءاً القياس الأرسططالي مبدءاً النياس الأرسططالي مبدءاً هو ما سماه باسم مبدأ « مناب الأشباه » وخلاصته : « ما يسسدق على شيء يصدق أيضا على معدة أو مناب مبدق أيضا على معدة أو مناب الأشباء » وخلاصته : « ما يسسدق على شيء يصدق أيضا على معدة أن يسسدق أيضا على مدين مبدأ « مناب الأشباء » وخلاصته : « ما يسسدق على شيء يصدق أيضا على معدة أيضا على مدين مبدأ » مناب الأشباء » وخلاصته : « ما يسسدق على شيء يصدق أيضا على معدة أيضا على مدين مبدأ » مناب الأشباء » المسدق أيضا على مدين مبدأ » مناب الأشباء » مسدق أيضا على مدين مبدأ » مناب الأشباء » مسدق أيضا على مدينا « مناب المناب الأسلوب المناب الأسلوب المناب ا

ما يشابهه ، أى إن مبدأ الاستدلال هو قيام حدّ مقام حد آخر مساور له . وكل القضايا المنطقية تمبر عن هوية أو يمكن ردها إلى الهوية identité فأساسها يعبر عنه بالمادلة ا = ب ، سواء كانت هذه الهوية تامة أو جزئية أو محدودة من وجه مدون وجه .

# وأعلى صورة بلنها حبر المنطق تلك التي قدمها ارنست شريدر في كتابه هاضرات في جبر المنطق» (في ٣ أجزاء من سنة ١٨٩٠ – سنة ١٨٩٠).

ثم تطور المنطق الرياضي في نهاية القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين تطوراً هائلا بفضل فريحه الألماني وببانو الايطالي ، ثم رسل وهويتهد الانجلزيين وكان الدافع القوى إلى هذا التطور تقدم الرياضيات في هذه الفترة تقدماً لم يشاهد مثله من قبل . فقد اكتشفت الهندسات اللا إقليدية ؛ وقامت أل الرياضيات الجديدة نظريات عدة احدثت شبه ثورة فيها مثل فظرية الترابيع والرياضيات الجديدة نظريات عدة احدثت شبه ثورة فيها مثل فظرية الترابيع وضعا سير ولم هاملتون في حسل مسائل الهندسة الفراغية ونظرية الامتداد Grassmano التي وضعا جرمين Grassmano ثم نظرية الجاميع ونظرية الامتداد Cantor ونظرية العاميم ونظرية المتداد التي وضعا ديديكند ونظرية الرياضيون في الرياضيات أن شيغل الرياضيون بييان طبيعة الرياضيات وفلسفتها ، وانهى الأمر بالاعتراف بما للبديهات والتصورات الرياضية من طابع منطق .

وكان فريجه Frego أول من سار في هدذا الطريق الجديد خصوصاً في كتابه « أساس الجساب : بحث منطق رياضي في فكرة العد » الذي ظهر سنة ١٨٨٤ . غير أن الوموز التي استخدمها كانت غامضة إلى حد أن الهمية فريجه لم تظهر إلا بمد ذلك بزمان طويل حينا تنبه رسل سنة ١٩٠١ إلى

إهمية أبحاثه . وأهم ما فلله نويجه هو أنه وضع منطقا للحساب، واستخلص قضايا حسابية من مقدمات منطقية صريفة ، وبين أن الأفكار الأساسية في الرياضيات ترد إلى قوانين الفكر الأساسية ، وبالتالي يجب أن تلحق الرياضة بالمنطق .

ثم تلاه بيانو Peano في كتابه المشهور «سجال صيخ الرياضيات» Formulaire de Mathématiques الذي وضعه بمساعدة بعض الرياضيين الإيطاليين وظهر في خسة أجزاء من سنة ١٩٠٥ – سنة ١٩٠٨ وغرض هذا الكتاب واضح في افتتاح مقدمته حين يقول أصحابه :: « إن الغرض من » سجل حميغ الرياضيات « هو إذاعة القضايا المروفة الحاصة بعدة موضوعات في العالم الرياضية . وهدذه القضايا مصوغة : في صيغ استخدمت فيها رموز المنطق الرياضي » م

رأى أصحاب هذا الكتاب من ناحية تن الياضيات على صورتها المادية لا على الصورة النطقية الرياضية الاستدلالية . وكان من المعترف به في ذلك الحين اسنة ١٨٩٥) أن المثل الأعلى للرياضيات أن يكون كل فرع منها قائما على أساس عدد صغير من المسلمات assumptions تستنتج منها قضايا أخرى بطريقة استدلالية صرفة ؟ وأن الرياضيات البحتة مجردة ، بمنى أن تطورها لا يتوقف على الأشياء الموجودة في التحربة الحارجية التي تنطبق هذه الرياضيات عليها . فإذا كانت المندسة الإقليدية مثلاً صادقة بالنسبة إلى المكان كما نتصوره محن ، بينها المندسة الريانية غير صادقة بالنسبة إلى هدذا المكان عينه ، فإن هذه الحقيقة المادية أو البطلان المادي لا اعتبار له في تطور الرياضيات في نظام إقليدس أو في نظام رعان . فالحقيقة الوحيدة التي تمني بها الرياضيات البحتة هي أن بعض المطادرات théorémes . وأثر هدذا

فى تصور منطق الرياضيات واضح: فنطقها هو صدقها ، ولا شيء أو لانوع آخو من الصدق مطلوب في الرياضة البحتة \* .

ثم رأوا من ناحية أخرى المنطق وقد تطور على يد پيرس وشريدر فأسبه قادراً على التعبير عن كل الإضافات التي توجد بين الكميات في الرياضيات بأنواعها والتي بفضلها تصبح المصادرات نظريات بطريقة استدلالية صرفة. فكان هذا كله دافعاً لهم إلى أن يخطوا خطوة جديدة بأن يطبقوا التعبير المنطق الرياضي عن هده الإضافات في الرياضيات نفسها ثم الاستدلالات المستخدمة في الرياضيات دون أن تكون مصوغة في رموز منطقية رياضية . وهكذا أخذت الصيغ الرياضية صورة منطقية رياضية . وتبين من هذا النزاوج بين. الرياضيات والمنطق الرياضي أن هـذا المنطق هو الآساس في البرهنة الرياضية وطبيعة الرياضيات نفسها . ولهـذا نتائج أهمهـا اثنتان : فإنه بتطبيق الرموز المنطقية الرياضية الدالة على الإضافات المنطقية والعمليات الذهنية في الرياضيات استخرج أصحاب « السجل » أنواعاً جديدة من الإضافات المنطقية ووضعوا تفرقات لم تلاحظ من قبل: فهم مثلا فرقوا بين الإضافة الموجودة بين فرد في صنف وبين الصنف نفسه (وهي التي يرمز إليها بالحرف لاوفي الإفرنجية ع). وبين الأضافة الموجودة بين صنف داخل تحت صنف وبين هذا الصنف نفسه –

<sup>(\*)</sup> راجم عن المنطق والرياضه:

H. Poincaré: Science et Méthode. pp. 152 - 72

B. Russell: Introduction to mathematical philosophy. Pp. 195-206, chap. XVIII

B. Russell: Our Knowledge of the external World.

J. R. Weinberg: An Examination of Logical Positivism
Pp. 69-104

وهي الإضافة التي بين 1 ، س حيما تكون كل ا هي س . — والنتيجة الثانية هي النظر إلى الرياضة البحتة على أنها علم مجرد مستقل عن أى مادة أو موضوع تنطبق عليه . فإنه إذا كان المبدأ الحقيق الأسلى في الرياضيات هو أن بعض المصادرات تتضمن بمض النظريات ؛ وإذا كان كل تضمن في الرياضيات مثالاً تطبيقياً لمبدأ استدلال صادق صدقاً كليا (مبدأ المنطق) ، فإنه لا يمكن أن تكون عمة خطوة في برهان رياضي تتوقف على طبيعة فراغنا الحاصة أو الحواص التجريبية للمجاميع المدودة .

إلا إن هذه الأبحاث لم تؤد إلى يحرير المنطق نهائياً من اللغة المادية . وإعا الذي سار في هذا الطريق هو كوتيرا Couturat وبادوا Padoa . فقد الحا في وجوب يحرير الفكر من غموض اللغة واشتراك معانى الفاظها وما يجر إليه ذلك من إفساد في التفكير نفسه : فثلا اللغظ « واحد » على الأقل معنيان : معنى منطق ويعبر عنه بقولنا « بعض » ويدل في هذه الحالة على وحدة محدد خصوصاً بعناصرها الكيفية ؛ ومعنى حسابى ، فيه يزول كل عنصر كيني تقريباً ، ويدل في هذه الحالة على وحدة لا تختلف عن غيرها من وحدات النوع إلا من حيث ترتيبها العددى . فلا مناصى إذن من التخلص من هذا الاشتراك اللفظى . فقام بأدوا بهذه العملية وذلك عن طريق وضع رموز تدل على الإضافات ، وهي رموز ذات طابع كُل عام لأنها لا تتوقف على لغة طبيعية بالذات . فثلا وضع بادوا خارمز الدلالة على أن شيئاً ما هو نفس الشيء الفلاني .

- و و الدلالة على الانتساب apparténance
- و ( ) (في الافرنجية C) للدلالة على التضمن inclusion
- و ( ن (للدلالة على الحروف « أو » ou ( الجمع المنطق : فقرى
  - أولا فقرى = خيوان) .

## و « ثقاطع الأصناف : معين مستطيل = مربع) .

وأخيرا جاء رسل وهويتهد فقاما بأضخم عمل في إقامة المنطق الرياضي بها عمل لا يعد فقط أنه قد أتم بناء المنطق الرياضي بها ثياً أو بطريقة شبه بهائية ، بل يعد أيضاً من أعظم الأعمال التي قام بها الفكر الإنساني وذلك في كتابهما المشترك والمبادىء الرياضية » principia mathematica الذي ظهر في ثلاثة أجزاء من سنة ١٩١٠ إلى سنة ١٩١٣ . فني هذا الكتاب بلغت كل الأبحاث في سبيل إقامة المنطق الرياضي منذ ليبنتس حتى ذلك التاريخ أوجها وعام نضجها . وهو أكل وأنضج وأدق أثر صدر عن حركة المنطق الرياضي حتى اليوم ؛ ويشبهه المعض بأن مثله بالنسبة إلى هذه الحركة مثل « نقد العقل المجرد » لكنت بالنسبة إلى الغلسفة عموماً .

ونتائج أبحاثهما في هذا الكتاب إعاصدرت عن تأملهم لنظريات الجبر والمندسة كا عرضها الرياضيون المحدثون وعن أبحاث الرياضيين المعاصرين لهما مثل چودج كانتورومن سارفي طريقه بمن بحثوافي نظرية المجاميع الرياضية والتطود الذي صادفه المنطق هذا من جهة . ومن جهة أخرى عن النهضة والتطود الذي صادفه المنطق الرمزى على يد بيانو وأتباعه . فرأيا من تأمل هاتين الناحيتين أن هناك نتيجتين : الأولى أن ما كان يعدمصر حا به أو ضمنيا كبديهيات قد ظهر أنها إما أن تكون غير ضرورية وإما أن تكون قابلة لأن يبرهن عليها . والثانية : أن نفس المناهج التي يمكن أن يبرهن بواسطتها على البديهيات المزعومة تستطيع أن تقدم نتائج التي يمكن أن يبرهن بواسطتها على البديهيات المزعومة الإنسانية ، مثل المدد عينة في موضوعات كانت تعد من قبل غير محميدات المعرفة الإنسانية ، مثل المدد اللاتهائي . — وهكذا اتسعميدان الرياضيات بإضافة موضوعات جديدة وبالتوغل

في ميادين طلت حتى الآن متروكة للملسفة وحدها ( مقدمة « المبادى • الرياضية » ج ١ ص م) .

ويظهر الفارق بين ما عمله پيانو وأصابه وبين ما فعله رسل وهو بتهد واسحاً من تأملنا لبيان كل منهما لتطور الحساب. فيبانو قد قال بأن الحساب يحتاج في وضعه بجانب المبادى العامة للمنطق ، إلى : ١ – أفكار غير محددة هي ﴿ العدد » ويرمز إليه بالرمز صفر ۞ ﴿ التالى لِ ﴿ أَى عسد معلوم ﴾ ورمزه + ؟

٢ - خس مصادرات مصوغة في هذه الأفكار غير المحددة وهي :

۱-۱ معریع

imes تعريفات للاضافات الحسابية مثل +  $^{\circ}$ 

ينها أصحاب « المبادى • » ينظرون إلى وضع الحساب على النحو التالى :

١ - كل الأفكار الحسابية محددة ؛ والأفكار الوحيدة غير المحددة هي أفكار النطق نفسه . «فالعدد» و «صفر» و « التالى لِ » والإضافات + ٢٠ × وبقية

<sup>(\*)</sup> وتقرأ هكذا :.(صغر) : العدد صنف .

<sup>(</sup>١) الصغر عدد .

<sup>(</sup>٢) التالى لأى عدد عدد كذك .

<sup>(</sup>٣) لا عددينذوا تال واحد .

<sup>(</sup>٤) الصغر ليس تاليا لأي عدد .

الأفكار الحسابية محددة على أساس الأفكار المنطقية مشل « قضية » و « ننى » و « إما كذا أو كذا » . ٧ ـ المسادرات استبعدت من الحساب . ولو أن هناك استثناءات لهذا ، لكنها استثناءات تعلق بصنف من النظريات الخاصة بالأعداد عبر النهائية Transfinito

ومع أن الأبحاث الخاصة بالمنطق الرياضي قد تتابعت بسرعة كبيرة فيا بعد ظهور كتاب رسل وهويتهد ، فإنها لم ترضف شيئًا ذا قيمة يعتبد بها إلى النتائج التي وصل إليها هذان العالمان . فكل ما أنى بعد ذلك هو في الواقع محاولة لتهذيب ما فعله رسل وهويتهد على أنحاء ثلاثة : أولا قام شيفر Sheffer ونيكو Nicod باختصار ألمادرات الرمزية في المنطق من خمس إلى واحدة ، والأفكار غير المحدَّدة في المنطق من اثنتين إلى واحدة كذلك . وثانياً تحددت طبيمة الحقيقة النطقية أكثر وأكثر بفضل أبحاث قتجنشتين Wittgenstein . فنظر إليهاعلى أنها تحصيل حاصل tautology أعنى أنها تقوم على أساس صورتها فقط . والحقيقة الرياضية هي أيضاً يُمِصيل حاصل ، حتى إن القضايا المنطقية والرياضية سواء بسواء تحصيل حاصل صرف . ثم إن قتجنشتين أصلح النظام الاستدلالي عند رسل فإن رسل حاول أن يبين أن الرياضة البحتة هي هي النطــق البحت عن طريق استنباط البديهيات الرياضية من طائفة من القوانين المنطقية الأولية ، ولكنه أخفق في هذا أمام بعض البديهيات ( مثل بديهية إمكان الرد roducibility وبديهية اللانهائية infinity) التي لم يكن في استطاعته أن يبين أن لها طابعاً منطقياً حقيقياً : فِمَا قُتَجِنْشَتِينَ فَبِينَ طَرِيقَ التَّغَلِّ عَلَى هَذَهُ الصَّمُوبَاتُ ، ومهـذا أسمم بقسط كبير في رد الرياضيات كلها إلى النطق . وثالثا تبين أن الحقيقة النطقية صوراً مختلفة عديدة أكبر مما كان يظن من قبيل. فقد تبين من أبحات لوكازيقتس Lukasiowicz وتارسكي Tarski البولنديين ومدرستهما أن أنواعاعدة من التفكير تشارك النطق في هذ الطابع ، طابع تحصيل الحاصل ، فظهر إذن

إن ميدان الحقيقة المنطقية أوسع بكثير بما كان يعتقد، كما أن الهندسة الحديثة الرسم من هندسة إقليدس.

ويحاول كثير من أنصار للنطق الرياضي اليوم أن يوسموا من ميدان تطبيقه ما استطاعوا إلى هذا سبيلاحتي إن الكثير منهم يريد أن يجعل المنطق الرياضي شاملاً لكل العلوم وحالاً على الفلسفة بمناها التقليدي! ومن أشهر المثلين لهذه والنزعة الجديدة دائرة فينا Wienerkreis التي يرأسها موريس اشلك Schlick ودودولف كرنب Carnap ، وتعبر عن نشاطها في نشراتها العديدة وفي الجلة العولية ( المعرفة ) Erkenutniss ، وهي عمل ما يسمى باسم الوضعية والمنطقية العولية ( المعرفة ) Positivier elogique ، وقد شملت حركتها اليوم كل حركات المنطق الرياضي في أوروبا وأمريكا .

ولا يفوتنا أن نشير أخيراً إلى فضل الآنسة سوزان استبنج على المنطق الجديد. وقد أثرت أثراً يذكر في انتشار هذا لنطق بفضل كتابها «مقدمة حديثة في المنطق» الذي ظهر سنة ١٩٣٠. وأهميها ليست في أنها أتت بأشياء جديدة ، وإعما في أنها عرضت خلاصة المنطق الجديد بطريقة شاملة بسيطة يسرت دراسته على المبتدئين ، وكانت على مسلة وثيقة بالحركة الفلسفية في كبردج ، واعتادها في المنطق الرياضي على رسل وهويتهد ، وعيل إلى التوفيق ما استطاعت بين المنطق الأرسططالي والمنطق الجديد .

## نظرية كم المحمول

١٥٦ — ولمساكانت الحطوة الأولى فى المنطق الجديد هى نظرية كم الهمول. فيجب أن يبدأ المرض بها .

ينظر المنطق القديم إلى الكم في القضية باعتبار أنه متملق بالموضوع لابالحمول. فنحن نقول: كل إنسان فان؟ كل مثلث ذو ثلاثة أضلام و لا نشير هنا إلى. كية « فان » و « ذو ثلاثة أضلاع » على وجه التحديد ، بينما نحن نفكر داعاً في المحمول باعتباره ذا كمية ، إعا التمبير اللغوى وحده هو الذي يعوزه اعتبار الكمية . ففي الحالة الأولى نحن نفكر في « فان » باعتبار أن «كل إنسان » لا تشمل غير جزء مما ينطبق عليه اللفظ « فان » أعنى أن التعبير الكامل هو «كل الناس بمض الفانين » ، لأن ثمة فانين غير الناس . وعلى المكس من ذلك في الحالة الثانية نحن نفكر في « ذو ثلاثة أضلاع » باعتبار أن المثلاث تستغرق كل الأشكال ذات نفكر في « ذو ثلاثة أضلاع » فالتعبير الكامل عنها هو : «كل مثلث هوكل شكل ذو ثلاثة أضلاع » ، لأنه لا يوجد شكل ذو ثلاثة أضلاع متقاطمة مثني مثنى وليس مثلثا .

ولو حللنا عملية الفكر في أثناء الحكم لوجدنا أننا لكى بحمل صفة على شيء ، لا بدأن نعرف من قبدل أن الصفة تدل على صنف ؛ وأن نعرف ثانياً أن هذا الشيء الذي هو موضوع الحمل يشغل حيزاً معلوماً داخل هذا الصنف فإذا قلنا « الإنسان حيوان » فنحن نبدأ بأن ندرك أن «حيوان» صفة تقال على عدد من الأفراد يكونون صنفاً ؛ ثم ندرك بعد ذلك أن الإنسان يشغل جزءاً من هؤلاء الأفراد داخر هذا الصنف ، وإلا لما كان في وسعنا أن تحمل من هؤلاء الأفراد داخر هذا الصنف ، وإلا لما كان في وسعنا أن تحمل صفة الحيوانية على الإنسان . بل يجب أكثر من هذا أن نعرف مقداد هذا

الجزء على وجه التحديد، أعنى أنى حين الحل أحد دكية المحمول المنطقية على الموضوع. والخلاصة أن المحمول يفكر فيه دائماً وبالضرورة باعتبار أن لهكاً معلوماً مساوباً؟ لكم اللوضوع ـ

قبقا كان القرض الأساسي في المنطق هو لا التعبير الصريم بالألماظ عن كل ماهو موجود ضعتياً في الفكر » كما يقول سير وليم هاملتون ، فلا مناس إذن من التعبير الصريح عن كم المحمول ، لأنه موجود أثنا عملية الحكم . وعلى ذلك ستنقسم القضايا من حيث الكم والكيف إلى عائية أنواع لا إلى أربعة كما هي في الحال في المنطق القديم :

الوجية الكل كلية عاه اماه المون الموضوع والمحسول.
 المحسول المثلث عوكل ذى ثلاثة أضلاع . ويرمز إليها بالحرف U تكل عي كل ح.

اللوجبة الكل جزئية وا 1010-partiell وفيها يستغرق الموضوع دون.
 المحمول ، مثل : كل مثل هو بعض الأشكال الهندسية (بعض هنا بمنى : نوع من ،
 ورمز إنبها بالحروف ٨ : كل هى بعض ح .

٦ - الوجبة الجزء كلية parti-totale وفيها يكون الموضوع جزئياً والمحمول.
 كليا ، مثل : بعض الأشكال الهندسية هو كل مثلث . ويرمز إليها بالحرف Y : بعض ع هى كل ح .

٤ — موجبة جزء جزئية parti partielle وفيها يكون الموضوع والحمول جزئيين مثل : بعض الأشكال المتساوية الأضلاع هي بعض المثلثات : ويرمز إليها بالحرف ١ ت بعض ع هي بعض ح .

۲ — سالبة كل جزئية toto-partielle ، وفيها يكون الموضوع كله مسلوباً عن كل المحمول فقط أى عن بمض دون البعض الآخر ، مثل : لا واحد من الثلثات هو بعض الأشكال الهندسية المتساوية الأضلاع ، أو : لا واحد من الناس هو بعض الثدييات (مثلا : قردة ). ويرمز إليها بالحرف η : لا ع هى بعض ح

البة جزء كلية parti-partiello ، وفيها يكون جزء فقط من للوضوع مسلوبا عن كل الحمول ، مثل : بعض الثدييات ليست أى ذوات الأربع .
 ويرمز إليها بالحرف 0 : بعض ع هى ليست أى ح .

۸ — سالبة جزء جزئية parti.partielle ، وفيها يكون جـــزء من الموضوع مساوبا عن جزء فقط من كل المحمول ، مثل: بمض ذوات الأربع ليست بعض الثدييات (مثلا: ليست بقرا) ويرمز إليها بالحرف ω: بمض ع ليست بعض ح.

غـــير أن هاملتون كان يستعمل رموزاً أخرى هي على التــوالى : ini. ina ,ani, ana, ifi, ifa, afi, afa, afa, أعلى الإيجاب ، وحــرف م مأخوذ من affirmo أى يدل على الإيجاب ، وحــرف م مأخوذ من والحرف أن على أن الحد المقابل لها مستغرق ، والحرف أ على أن الحد المقابل مستغرق .

انصار هذه النظرية إن « المحمول ، كما يقول هاملتون ، مع يعتبر ذا كم داعًا في الفكر » . ولهذا وتبماً للمبدأ الذي ذكرناه آنقاً لابد في « المنطق من التعبير عن كم المحمول بالألفاظ » . ويقول بينز Baynes تلميذ هاملتون

وشارحه المتمد في كتابه New analytic of logical forms المحمول لا يُحبّر عنه في اللغة العادية لأن اللغة العادية كثيرة الإيجاز . فكل ماليس بضروري لوضوح الفكر يحذف عادة في التعبير . ولكن يجب علينا أن تميز بين الأغراض التي تهدف إليها كل من اللغة العادية والمنطقية على التوالى . فبينا الأولى لا لا تقصد إلا إلى عرض مضمون الفكر بوضوح ، تقصد الثانية إلى عرض مضمون الفكر بدقة . ولهذا كان من الضروري أن يمبير عن كم المحمول في النطق . ه وإلى جانب هذا يقول هؤلاء الانسار إن وضع كم للمحمول ضروري لكي يكون الحل معقولاً ؟ « فإن الحل ليس شيئاً آخر غير التعبير عن الصلة الكية التي فيها يوجد تصور بإزا، فرد أو تصوران بإزا، أحدهما الآخر . . فإذا كانت هذه الصلة غير معينة – أي إذا كنا غير عالين بأنها متعلقة بجزء أو بكل أو ليست متعلقة بشيء – فإننا لانستطيع الحل » .

ومن الزايا العملية لنظرية كم المحمول دد كل أنواع العكس في القضايا الى نوع واحد هو العكس البسيط؛ وكذلك تبسيط قواعد القياس. ففيا يتملق بالمسألة الأولى يلاحظ أن التمييز بين المحمول والموضوع ينحل إلى اختلاف في الوضع فحسب، فسواء وضعت الواحد أولا أو أخيراً فلا تغيير في المميى. والمقبة في المنطق القديم فيا يتصل بالعكس البسيط كانت هي عدم التساوى في الماصدق أو الاستغراق بين الموضوع والمحمول، في الأحوال التي لايكون العكس البسيط فيها ممكناً. وفيا يتعلق بالمسألة الثانية أمكن إرجاع قواعد القياس إلى قاعدة فحس .

۱۰۸ — أما خصومها فينكرون ابتداء القدمة التى تقوم عليها ونعنى بها أن محمول القضية يفكر فيه دائماً باعتباره ذاكم ممين . بل بذهبون إلى أبعد من هذا فيقولون إن المحمول لايفكر فيه إطلاقاً من حيث الماصدق ، وإنما يفكر

طبيعيا في الموضوع باعتبار أن له كية وماصدقاً ، بينا يفكر في المحمول باعتبار اللهوم ، وما دام هاملتون قد نظـــر إلى المسألة من وجهة النظر النفسانية ، خيلا شك في أن هسده الحجة تتوم ضده ولا يستعليم الرد عليها . يقول مل: « أكرر النداء الذي وجهته من قبل إلى ضمير كل قارىم الا وهو : هل هو ، حين يحسكم بأن كل الثيران مجترة ، يلتى أدبى انتباه إلى مسألة كون أن هناك مُشِيئًا آخر يَجْتُر ؟ وهل هــذا الاعتبار موجود في ذهنه على وجه الإطلاق، أو أي اعتبار آخر غير اعتبار الموضوع الذي يحكم عليه حين الحكم ؟ قد يعلم شخص النوع ، وقد يكون ثاك لايفكر مطلقاً في شيء من هذا ؛ ولكنهم جميعاً حين عيملمون ما المقصود بالاجترار، فانهم حين يحكمون بأن كل ثور يجتر ، إنما يعنون شيئًا واحداً بالذات . والعملية العقلية التي يقومون بها جميمًا ، من حيث إن المسألة تتعلق بحكم واحد ، واحدة ؛ ولو أن البعض منهم يستمر إلى ما بعد هــذا ، ويضيف أحكاما أخرى إليها . بل إن من الصعب على البندى و في المنطق أن يدرك أن القضية « كل ا هي س » تسنى فقط « كل ا هي بعض س » ، خضلاً عن أن يكون ذلك حاضراً في الذهن باستمرار . ولا بد من شيء من الجهد في التفكير من أجل إدراك أننا حين نقول : « كُلُّ الألفات هي الباءات » إَعَا نَجِمَلِ الْأَلْفَاتِ جَزَّماً مِن الصِنفِ . وإذا قيل للمتعلم لأول مرة إن القضية : - «كل الألفات مي الباءات » لا يمكن أن تمكس إلا على الصورة : « بمض الباءات مي الألفاظ ٢ ، فأظن أنه ينظر إلى ذلك على أنه فكرة جديدة ، وأن صحة هـذا القول ليست ظاهرة عاما عنده إلا إذا رُحقِّقت بمثل جزئي يعلم فيه ان المكوسة البسيطة ستكون كاذبة ، مثلا إذا قلنا ، كل إنسان حيوان ، إذن محمل الحيوان إنسان ، فليس من الصحيح إذاً أن القضية : كل الألفات هي جاءات ، بنظر إليها طبيعياً في الذهن على أن لمحمولها كماً وكأنها : كل 1 هي بعض ع. » ( « فحص فلسفة هاملتون » ص ٤٩٠ — ص ٤٦٧ ).

واعتراص آخر على هذه النظرية هو أن يقال إن بمض صور القضايا التي يكون خيها المحمول ذاكم هي قضايا مركبة وليست بسيطة . فثلا : كل ع هي كل ح - تمبير موجز يمكن أن ينحل إلى القضيتين : كل ع هي ح ، كل ح هي ع .

كا يلاحظ أن التمييز بين الأضرب المنتجة والأضرب المقيمة سيكون بعد جُدُل المحمول ذا كم أشق وأكثر تعقيداً. وليس غيرمشمكلة المكس هي وحدها التي يمكن أن تبسط عن طريق هذه النظرية . وفيا عدا ذلك ، فإنها تزيد المسائل إشكالا وتعقيداً .

تلك اعتبارات عامة . وثمة اعتبارات منطقية خاصة تتبين بوضوح من البحث في الأسس التي تقوم عليها النظرية والصور التي تتخذها في تطبيقها من الناحية المنطقية .

۱۵۹ — ومن أهم الأسس التي تقوم عليها : تفسيرُ اللفظ « بعض » في القضايا الثماني بمعنى « بعض » وليس «كل » .

وذلك لأن العلاقات الوحيدة المكنة بين حدين فيما يتعلق بماصدةهما خس يرادلك لأن العلاقات الوحيدة المكنة بين حدين فيما يتعلق بماصدةهما خس عراء الهما متساويان ؟ ٢ – أن ح جزء من عراء ؟ ٥ – أنهما غير مشتركين أصلاً . فكأنه لا فائدة إذاً من الصور الثلاث الباقية للقضايا .

• ١٦٠ — فلننظر بعد هذا في القضايا الجديدة التي أتت بها النظرية :

أما القضية U فهى أجدرها بالاعتبار ، لأنها أصدقها . فإن القضية الكلية التى تكون حدودها متساوية الماصدق مختلف عن تلك التى لا تتساوى في ماصدقها ، وتكون صنفاً مهماً من القضايا ولهذا كان من الواجب أن يمزها . هذا إلى أننا مجد هذا النوع من القضايا في اللغة العادية . أجل ، قد لا نجد ذلك واضحاً على الصورة : كل ع هى كل ح ؛ ولكننا نجدها في كل حالة يكون فيها ماصدق الموضوع وما صدق المحمول متساويين . فثلا كل التعريفات هي في الواقع قضايا من نوع U ؛ وكذلك الحال أيضاً في كل القضايا الموجبة التي يكون فيها كل من الموضوع والمحمول جزئياً مثل : اليصابات ملكه انجلترا ؛ أو القضايا فيها ألى مثل : أوربا وآسيا وأفريقية وأمريكا وأستراليا هي كل القارات ؛ كل الذين ذكرتهم هم كل الذين نجحوا ؛ ملح الطعام هو كلوريد الصوديوم بعينه وهي القضايا التي يسميها چفتر قضايا بينها هوية بسيطة في مقابل تلك التي بينها هوية جزئية .

وكذلك القضية Y نجدها في اللغة العادية في القضايا المساة بالقضايا الاستبعادية وكذلك القضايا السبعادية على العبورة: ع فقط هي ح مثل: أصحاب الأجازات الدراسية العليا م وحدهم القابلون للاختيار في التعيين ؟ بعض المسافرين هم الأحياء الباقون الوحيدون. وهذه القضايا عكن أن تفسر بأنها تساوى القضايا التالية: بمض ع

مى كل ح؟ بعض أصحاب الإجازات هم كل القابلين للاختيار في التعيين ؟ بعض المسافرين هم كل الأحياء الباقين .

أما القضية η على الصورة: لاع هي بعض ح فلا تسكاد توجد في الاستمال العادى . ومع ذلك يمكن ، كما يقول كينز ، الاعتراف بإمكان وجودها . فئمة نوع من القضايا هو: ليس فقطع هوح ، أو ليست ع وحدها هي ح — هو عملياً من نوع η ؛ بشرط ألا ننظر إلى هذه القضية باعتبار أنها تتضمن أن: أي ع هي قطعاً ح .

والقضية مه على العسورة: بعض ع ليست بعض ح – لا تتنافى مع أية مورة أخرى ، بل ولا مع لا على الصورة: كل ع هى كل ح . فثلا إذا قلنا : « كل المثلثات المتساوية الزوايا » فإن هذا يتنق مع قولنا : « هذا المثلث المتساوى الأضلاع ليس هو ذلك المثلث المتساوى الزوايا » — وهو كل ما تقوله القضية . فالقضية : بعض ع ليست هى بعض ح الروايا » — وهو كل ما تقوله القضية . فالقضية : بعض ع ليست هى بعض ح المادقة ، اللهم إلا إذا كان الموضوع والمحمول معاً اسمين لشخص واحد .

(م - ۱۸ المنطق الصورى)

١٦١ – أما فيما يتملق بالقياس ، فإن هاملتون يفسّرق بين ﴿ قيـاس ذى شكل» و « قياس بلا شكل » . فالقياس ذو الشكل يميُّز فيه بين الموضوع والمحمول. ولكن إذا طبقنا نظرية كم المحمول بالدقة فيمكن الاستغناء عن هذه التفرقة . وإذا كانت الحال كذلك فلا داعى للتفرقة بين أشكال مُختلفة للقياس، لأن هـنـد التفرقة تقوم على وضع الحد الأوسط باعتباره تارة موضوعاً وأخرى محمولاً في القدمات. وهذا يسميه هاملتون باسم « القياس ملا شكل » . فقلا كل الحيتان وبعض الثدييات: متساوية ، كل الحيتان وبعض الحيوانات المائية متساوية ؟ . . بعض الحيتان وبعض الحيوانات المائية متساوية . وقانون هذا القياس بلا شكل يصوغه هاملتون على النحو التالى : ٩ بالدرجة التي بها يكون حدان متفقين مماً ، أو أحدهما يتفق والآخر لا يتفق ، مع حد ثالث مشترك ، بهذه الدرجة تكون هذه الحدود متفقة أو غير متفقة مع يعضها البعض » -

أما القياس ذو الشكل فإن نظرية كم المحمول إذا ما طبقت عليه أنتج ذلك عدة نتائج نستطيع أن نتبين أهمها إذا ما بحثنا في صحة الأقيسة التالية: في الشكل الأول، UUU, UUU ، وفي الشكل الشائي AUA, nuo وفي الشكل الثان YAI.

۱ – UUU ف الشكل الأول منتج: كل ط هي كل ح 6 كل ع هي كل ط مي كل ح 6 كل ع هي كل ط مي كل ح 6 كل ع هي كل ط

وبلاحظ أنه كلى كانت إحسدى المقدمات لل ، فإن النتيجة يمكن أن تستخلص بوضع ع أو ح ( على حسب الأحوال ) مكان ط في القدمة الأخرى .

وبدون استخدام المحمولات ذوات الـكم يمـنكن التعبير عن القياس السالف بواسطة القياسين التاليين: كل ط هي ح ، كل ع هي ط . . كل ع هي ح ؟ كل ط هي ع ، كل ح هي ط . . كل ح هي ع .

النطق النطق الشكل الأول غير منتج إذا استعملت و بعض » بمناها النطق النطق المادى . فالقدمات هى : بعض ط هى بعض ح كل ع هى كل ط . ونستطيع المادى النتيجة الصحيحة بأن نضع ع مكان ط فى المقدمة الكبرى ، فتصبح النتيجة هى : بعض ع هى بعض ح .

أما إذا استعملت « بعض » بمعنى « بعض وليس كل » فإن لاع هي بعض ح تنتج من : بعض ع هي ح ؛ والقياس الأصلى منتج ، ولو أننا أنتجنا بالسلب من موجبتين .

۳ — AYI في الشكل الأول ، إذا استعلت « بعض » بالمعنى المنطق المادى ، تساوى AAI في الشكل الثالث من القياس التقليدى ، ومنتج ولكنه يكون غير منتج إذا استعمات « بعض » بعنى «بعض وليس كل» ، لأن النقيجة تتضمن حينئذ أن ع ، ح مستبعدان جزئياً بعضهما عن بعض، وفي الآن تفسه متفقان جزئياً ؛ بينما القدمات لا تتضمن ذلك .

ع — η<sup>ŪO</sup> — في الشكل التالى منتج ، هـكذا ، لاح هي بعض ط ، كل ع هي الشكل التالى منتج ، هـكذا ، لاح هي بعض ط ، كل ع هي كل ط . . . بعض ع هي ليست أى ح .

ويمسكن، بدون استخدام المحمولات ذوات الكم ، استنتاج نفس النتيجة في الضرب Bocardo هسكذا : بعض ط ليست ح ، كل ط هي ع . م بعض ع ليست ح .

ويلاحظ أن الضربين ٣٠٤ قياسان مقو يان.

م AUA في الشكل الثانى على النحو التالى: كل ح هي بعض ط ه كل ع هي كل ط . . كل ع هي بعض ح . وهنا ترى أنه ليس لدينا أوسط غير مستفرق ولا أغلوطة الأكبر أو الأصغر غير الشروعين ، ومع ذلك فإن القياس غير منتج . فإذا طبقنا القاعدة المذكورة آنقا – وهي أنه «كما كانت إحدى المقدمات من نوع U ، فإن النتيجة عكن أن تنتج بوضع ع أو ح (على حسب الحالة) مكان طفى المقدمة الأخرى » – نجد أن النتيجة الصحيحة هي بعض ع هي كل ح . كما أنه ينتج من هذه القاعدة للمناب أنه « إذا كانت إحدى المقدمات من نوع U بينا الحد الأوسط فى المقدمة الأخرى غير مستفرق ، فإن المقدمات من نوع U بينا الحد الأوسط فى المقدمة الأخرى غير مستفرق فى النتيجة » . الحد المركب مع الأوسط فى القضية U عكن أن يكون غير مستفرق فى النتيجة » . وهذ هي القاعدة المضافة من قواعد القياس التي يحتاج إليها إذا اعترفنا بالقضية U في البراهين القياسية .

و يمكن تجنب كل أغلوطة بتجزئة U إلى قضيتين من نوع A . فني الحالة التي أمامنا بكون لدينا: - كل ح هي ط ، كل ط هي ع ك كل ح هي ط ، كل ع هي ظ . قن الزوج الأول من هذه القضايا أو القدمات يستنتج : كل ح هي ع . أما الزوج الثاني فالحد الأوسط نيه غدير مستغرق ، فلا بكونه ثمة إنتاج .

۲ - YAI فی الشکل الثالث منتج: بعض ط هی کل ح، کل ط هی بعض ع . . بعض ع هی بعض ح . . . بعض ع هی بعض ح .

إلا أن النقيجة ضعيفة ، لأننا نستطيع أن نستنتج من هاتين القدمتين أن : بعض ع مى كل ح . وهنا يلاحظ أننا إذا جعلنا للمحمول كما ، فإن نتيجة القياس يمكن أن تكون ضعيفة إن بالنسبة إلى محمولها أو إلى موضوعها . أما في المذهب العادى المقياس فهذا غير ممكن .

وبدون وضع کم للحمول یمکن أن يعبر عن القياس السابق على صورة الضرب Bramantip مكذا: كل ح هي ط ، كل ط هي ع .٠. بعض ع هي ح .

القديمة النصوية أن في المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المتسابة المتسبقين المتسبقين من المقديمة القياس الأوها أن لا يستغرق حد في النتيجة لم يكن مستفرقاً من قبل في خواعد القياس الأوها أن لا يستغرق حد في النتيجة لم يكن مستفرقاً من قبل في المقدمات ، وأن يكون الحد الأوسط مستفرقاً من واحدة على الأقل وكل ما فعلم هاملتون هو أنه بين أن محول السالبة يمكن أن ينظر إليه باعتباره غير مستفرق ، ومحول الموجبة باعتباره مستفرقاً ، بشرط أن يعبر عن ذلك في اللغة . وليس من النادر أن نجد في اللغة المادية قضايا ذوات محول له كم ، إذ نحن نستخدم كثيراً التضايا السكل كلية ، والجزء كلية الموجبة ، والقضايا السكل جزئية والجزء جزئية المنابة . وإن بعضاً من الألفاظ مثل « فقط » ، « وحده » ، « ليس غير » وأمثالها معمنه النحوية أن يعبر عن كم المحمول . فقولنا : الحكيم وحده هو الغني حقًا معناه : كل حكيم هو كل غنى حقًا .

ولكنه يرى مع ذلك أن كم الحمول لا معنى له • لأن كل قضية ذات عمول له كم تعبر عن حكمين متبادلين réciproques وبالتالي مستقلين لأنها تنحل إلى حكمين أحدها عكس الآخر . فإذا أريد البرهنة عليهما فيجب أن يتم ذلك بالنسبة إلى كل منهما على حدة ي وإذا أريد استنتاج شيء منهما ، فلا يمكن أحدما مبدءاً من الاثنان معاً . فقولنا : الحكيم وحده هو السلطان حقًّا معناه : (١) كل حكيم هو سلطان حقیق ، ( ۲ ) کل سلطان حقیق هو حکیم .

وقواعدكم المحمول هي تبعاً لهذا قواعد الأحكام الشرطية المتبادلة .

# المنطق الرمزى

الناطق الرياضي » الناطق الرمزى عدة أسماء . فيسمى « المنطق الرياضي » logique mathématique ، والنطق الرمزى symbolique ، والنطق الموزى logique mathématique ، وجبر المنطق » algèbre de la logique ، والمنطق النظرى المنطق المعافق المنطق المعافق المنطق المعافق المعافق المعافق المعافق المعافق المنطق المعافق المنطق ، وهو صورة المنطق من الاختلاف في التسمية ، فإن الموضوع واحد ، وهو صورة الفكر الاستدلالي ، وهونفس الموضوع الذي جمله أرسطو موضوعاً للمنطق ، ولهذا ولهذا ولمنافقة الماصرين (فدريكو أثريكس Enriques ويادوا Padoa إلى تسميته باسم المنطق فحسب ، لأنه المنطق الأرسططالي بالمنى الحقيق .

وإنما جاء الاختلاف في التسمية من حيث الهدف الذي يرى إليه الإنسان في يحثه هذا الموضوع . فليست هذه الأسماء مترادفات بالدقة . وإنما يقال « المنطق الرمزى » حيما براد الإشارة خصوصاً إلى استخدام الرموز في معالجة ماثلة . ولكن هذه الميزة ليست الرئيسية ، فإن كثيراً من العلوم الأخرى تستخدم الرموز ، كالجبر مثلا . وإنما عتاز بأنه دراسة الأنواع المختلفة للاستدلال الصوري ، وبأنه يقوم على طائفة ضئيلة من التصورات الأساسية غير المحددة ، تسمى « الأوليات » يقوم على طائفة ضئيلة من التصورات الأساسية غير المحددة ، تسمى القضايا الأولية بعوم على واحدة أو أكثر من المصادرات ، تسمى القضايا الأولية ينظر خصوصاً إلى بعض الخواص الناشئة عن العمليات والتركيبات ، وبدل على طائفة خاصة من المصادرات والمفهومات الأولية ، حتى إنه يوجد عدة أنواع من طائفة خاصة من المصادرات والمفهومات الأولية ، حتى إنه يوجد عدة أنواع من الجبر مختلف فيا بينها بحسب اختلاف التصورات الأساسية المستخدمة . ويقال الجبر مختلف فيا بينها بحسب اختلاف التصورات الأساسية المستخدمة . ويقال والمنطق النظرى » حيما ترتبط هذه الخواص فيا بينها على صورة تحليل رياضي

يقوم على مجموعة من البديهيات . ويقال « المنطق الرياضي » حيمًا يحكون الوضوع الرئيسي بمحسليل الاستدلالات المستعملة في البرهان الرياضي ونشأة الرياضيات ابتداءً من أصغر مجموعة ممكنة من المفهومات الأولية والقضايا الأولية .

فالمنطق الرمزى بأوسع ممانيه هو العـــلم الذى يبحث في مبادى الاستدلال الأكثر هموماً بواسطة رموز من أجل بيان الإضافات القاعة بين هذه المبادى .

### الرم\_\_\_وز

۱۹۱۵ — الغاية من اللغة العادية أن تشبع الحاجات العملية ، ولهذا لايعنيها كثيراً أن تدفق أكر بما يقتضيه هذا الغرض ، كما أنها عتاز بالناحية العاطفية والانفعالية بما جعل عنايتها بالدقة أقل . كما أن اللغة كائن حى متطور ، ومن شأن هذا التطور أن يجعل الألفاظ مشتركة المانى ، بما يؤدى إلى عدم الدقة كذلك . ولذا تراها تخلط بين الفروق التى تقوم عليها كل برهنة دقيقة . وتدكون أحياناً بسيطة بينما الأفكار التي تعبر عنها مركبة . فهى قادرة على التعبير عن الوقائع المنقدة بايجاز ، ولكنها عسير قادرة جيداً على التعبير عن المانى البسيطة ببساطة ، على بايجاز ، ولكنها غسير قادرة جيداً على التعبير عن المانى البسيطة ببساطة ، على حد تعبير الآنسة استبنج . فثلا الخواص التعويضية Propriétés Commutatives عنها باللغة همر أنها ذات إطناب شنيع . ولهذا فإن العمليات المقدة في الاستدلال ستكون مستحيلة تقريباً بدون استخدام رموز موضوعة خصيصاً من أجل تبسيط العمايات الاستدلالية .

وللرموز عدة فوائد . فهى تفيد أولاً فى التمييز بدقة بين المعانى المختلفة ؛ فعلينا ان نصطلح على طائفة معلومة من الرموز المهايزة التي يخص كل رمز منها شيئاً بعينة ، وهذا الشيء وحده ، وبهذا يمكن أن نتلافى ما فى اللغة العادية من غموض .

وتفيد ثانياً في لفت النظر إلى الشيء الرئيسي في سياق ما. فنحسن حيماً فستعمل الحرف R في التعبير عن مركب كهذا: ( a + b + c + d )؟ أو حيمًا نستخدم الحروف ع ، ح ، ط ، بدلاً من الحدود « سقراط » و « فان » و «إنسان » ، في فياس ، فإننا تريد من هذا أن نبين أن نتائج برهنتنا لا تتوقف على معانى هذه الحدود الخاصة ، وإنما تتوقف على النسب المجردة التي تربط بينها وبين غيرها .

وتفيد ثالثاً في التعبير بوضوح ودقة عن «صورة» القضايا . فالاختلاف في الصورة بين ٤ س٧ = ٥ س٧ - ١ ؟ والهوية في الصورة بين س + س = ١ ٥ ٤ س = ٣ س، يمكن أن يدرك من أول نظرة . فالزوج الأول المعادلة الأولى فيه تربيعية ، والثانية تسكميبية ؛ والمعادلتان في الزوج الثاني كلتاها خطية . ويكاد يكون من المستحيل أن يقوم الإنسان بعملية استدلال طويلة إذا كانت هذه المعادلات معبراً عنها بالألفاظ .

وتفيد رابعاً في الاقتصاد في العمل والتفكير ؛ فإذا استخدم نظام من الرموز فارنه يؤدى إلى القيام بكثير من العمليات المعقدة بطريقة آلية . فا كتشاف الأعداد السالبة والخيالية أدى إليه ما أوحى به نظام الرموز ، ولهذا السبب قيل ﴿ إِن القلم في الحساب يظهر أحيانا أذكى ممن يستخدمه » .

ويجب فى كل نظام رموز نضعه أن يتوافر فيــه شرطان : إذ يجب أولا أن

تكون الرموز موجرة بقدر الإمكان ، حتى يمكن إدراكها بسهولة من أول نظرة يو ويجب ثانياً أن تكون الرموز من شأنها أن تسهل استنتاج النتائج نبعاً لعملية آلية لا يحتاج إلا إلى أقل درجة بمكنة من التفكير . أعنى أنه يجب أن تكون الرموز مؤدية إلى إيجاد حساب برهانى ، أى آلة للافتصاد فى الفكر ، حتى يمكن إجراء العمليات الصعبة دون حاجة إلى جهد فى التفكير . وليس الغرض من هذه الرموز أن تترجم عن الألفاظ المستعملة حتى الآن ، بل أن ندل على مفهومات واضحة بالله قد دون إشارة إلى أية مادة خاصة . ولهذا فإن استخدامها يؤدى إلى تحقيق المثل الأعلى للاستدلال الصورى ، وهو ما يسعى المنطق نحوه .

ويحسن أن نقدم هنا معجماً بأشهر الرموز :

فى الأصناف

في القضايا

ره ، ت ، ص ، . . . أى قضية و تقيض القضية و المحمد الفضية و المحمد الفضية و أو القول مهما انفصالا و : ت حاصل الضرب المنطق لقضيتين أو القول مهما معا و القول مهما معا و القضية الكاذبة صفر القضية الكاذبة

ا، ن، ح. . . أى صنف
 ا تعى الصنف ا
 ا + ن حاصل الجمع المنطق
 الصنفين ا، ن
 الصنفين ا، ن
 الصنفين ا، ن
 الصنفين ا، ن
 ا حب المتضمنة في ب
 منفر الصنف بغير أفراد
 ا الصنف الحادى لجميع الأصناف
 ا الصنف الحادى لجميع الأصناف

ت القضيتان و 6 ت
 سادقتان مماً أو كاذبتان مماً ؟ أو
 مكافئة للقضية ت

رے ۔ افراد سنف هم افراد سنف آخر

### الخواص الصورية للاضافات

170 — يقال عن شيء إنه « مضاف » بالنسبة إلى آخر ، حيما يكون. بهذا الشيء إشارة صريحة إلى الآخر . والحدد الذي عنه تصدر الاشارة يسمى « المشار إليه » referent « المشير » referent والحد الذي إليه يشار يسمى « المشار إليه » referent أو المضاف إليه . والإضافة تختلف من حيث الطبيعة ومن حيث الحدود .

فن حيث الحدود تكون الإضافة ثنائية dyadic مثل الاضافة الوجودة.

في القضية: « الحسن أخ للحسين » فهى هنا « أخل » وتربط بين .

« الحسن » و « الحسين » . و « الحسن » هوالمشير ، و «الحسين» هوالمشار إليه وتكون ثلاثية triadic مثل: قدم الرجل السم لضيفه ، فالاضافة هنا هي « قدم » وتربط بين « الرجل » « والسم » « والضيف » . وتكون رباعية وقدم » وتربط بين « الرجل » « والسم » « والضيف » . وتكون رباعية دولار ؛ وعدا هنذا توجد إضافات ذات حدود أكثر من أربعة ، وإن من أربعة ، وإن من أربعة ، وإن نادرة .

أما من حيث الطبيعة ، فإن للاضافة خواص عديدة ، لأن خاصية الاضافة فقولنا : النيل أطول من « الدين » غيرها في قولنا « على أخ للحدين » ، أو قولنا « النيل أطول من « الدين » غيرها في قولنا « على أخ للحدين » ، والإضافة هنا تقوم بالوظيفة التي تؤديها « الرابطة » في النطق القديم ، وأكثر منها ، لأن « الرابطة » في المنطق القديم نوع خاص من النطق القديم ، وأكثر منها ، لأن « الرابطة » في المنطق القديم نوع خاص من النطق الإضافات الثنائية .

وسنبحث الآن فى بعض خواص الإضافات الثنائية التى يقوم عليها كل الستدلال صحيح ، وإن لم تكن هذه الخواص مقصورة على الاضافات الثنائية وحدها .

# ۱ – التماائل symétrie س

حيمًا نقول: ناپليون زوج چوزنين ، فإن الإضافة هي : « زوج ل » ، وإذا قلنا « چوزفين زوجة ناپليون » ، فإن الإضافة هي : « زوجة ل ) . والاضافة الثانية تسمى معكوستها converso والاضافة في الحالة الأولى ليست يعيمها الاضافة في الحالة الثانية ، ولهذا تسمى الاضافة « زوج ل » لا عائلية و عيمها الاضافة . « زوج ل » لا عائلية عميما الاضافة . « زوج ل » لا عائلية عميما الاضافة . « زوج ل » لا عائلية .

ولكن حيمًا نقول: زيد طويل طول عمرو ، نجد أن الاضافة « طويل طول » عائلية لأنها واحدة بين زيد وعمرو ، أو بين عمرو وزيد .

فالإضافة التماثية هي التي تكون عين معكوستها ؛ والإضافة اللاعائلية هي الختلفة عن معكوستها . والإضافات التي تكون أحيانا تماثلية وأحيانا ليست عائلية . تعدى « غير عائلية » الخ . مثل « يحب » ، « يفضل » الخ .

#### transitivité النعرى — ٢

الإضافة المتعدية هي الإضافة التي إذا وجدت بين ١، ٠ من ناحية ، وبين من عاصية اخرى ، فإنها توجد كذلك بين ١، ح فشلا : محمد أكبر من على ، على أكبر من حسن ، إذن محمد أكبر من حسن . ومن نوعها الإضافات : مساول ، يتضمن ، أكبر من ، سابق على ، الخ . ولكن إذا قلنا 1 أب لب ، من أب أج ، فأن اليس أباً لج ، فإضافة مشل ه أب ل » تعتبر لازمة . intransitive .

وبدض الإضافات يمكن أن تكون متعدية أحياناً ، لازمة أحياناً أخرى . فيلا الإضافة: « صديق ل » من هذا النوع . فإذا كان اصديق ب ك مديق ح ، فقد يكون اصديق ح ، وتسمى هذه الإضافات لا متعدية - non transitive .

والنروق القائمــة على التماثل المتعدية مستقلة بعضها عن بعض ، ولهذا يمكن ان يكون لدينا أى نوع من أنواع الإضافات التسعة التالية: 1 — المماثلة المتعدية ، مثل ، « حدل » ؛ ح — غير المماثلة المتعدية ، مثل « حدل » ؛ ح — غير المماثلة المتعدية ، مثل « ليس أكبر سناً من » ؛ ك — مماثلة لازمة مثل زوج ( بالمعنيين ههوهه ) ؛ ه — اللامماثلة اللازمة ، مثل « أب ل » ؛ و — غير مماثلة لازمة ، مثل « أقرب قريب من » ، ز — مماثلة لامتعدية ، مثل « ان عم ل » ك — لا مماثلة لا متعدية ، مثل « خادم ل » ؛ ط — غير مماثلة لا متعدية ، مثل « عاشق ل » .

#### ت النضايف المشترك correlation - ٣

ويقوم هذا النوع من الإضافة على أساس عدد الموضوعات التي يرتبط بها. المشير أو المشار إليه بواسطة الإضافة المعلومة .

فئلاً إذا قلنا: 1 دائن لـ س، فإنه من الممكن أن يكون كثيرون غير 1 يبنهم وبين س هذه الإضافة ، كما أن من الممكن كذلك أن يكون هناك آخرون غـ ير سينهم وبين 1 هـ ذه الإضافة . ومثل هذه الإضافة تسمى الكثير والكثير many — many

وإذا قلنا: « عبد الله ابن عبد المطلب » فإن من الممكن أن يكون كثيرون غير عبد الله لهم هذه الإضافة يالنسبة إلى عبد المطلب . ولكن لا يوجد - غير فرد واحد يمكن أن يكون لمبد الله بإزائه هذه الإضافة . ولهذا تسمى الاضافة . « ان ل » السكتير والواحد many - one

ومعكوسة الإضافة التي من نوع الكثير والواحد إضافة من نوع الواحد موالكثير one-many فثلا في قولنا « عبد المطلب أب لعبد الله » عبد المطلب عكن أن تكون له نفس الاضافة بالنسبة إلى آخرين غير عبد الله ، ولكن فرداً مواحداً فقط يمكن أن تكون له هذه الإضافة بإزاء عبد الله .

وأخيراً حيم نقول : عشرة أكبر من تسعة بواحد ، فإن عدداً واحداً فقط هو الذي تكون له هذه الإضافة بالنسبة إلى عشرة ، وعدداً واحداً فقط هو الذي تكون له هذه الإضافة بالنسبة إلى « تسعة » . والإضافة مثل « أكبر بواحد من » تسمى الواحد واحد واحد ومده ولها دور أساسى في نظرية التضايف المشترك .

ع - وعمة مبدأ رابع للتقسيم يتوقف على كون الإضافة تقوم بين أى زوج من - مجموعة أولا تقوم . وتسمى الإضافة هنا باسم الترابط comnexity فإذا نظرنا مثلا في الأعداد الصحيحة والإضافة « أكبر من » ، فإننا نجد أن أى عددين صحيحين إما أن تكون الإضافة بينهما « أكبر من » أو معكوسها « أصغر من » . ومثل مد مد الإضافة يقال إن فيها « ترابطاً » ، وإلا فلا ، فثلاً الإضافة « أكبر من » باثنين من » ليست من هذا النوع .

177 — ولدراسة هذه الخواص أهمية كبرى في دراسة الاستدلالات المنتجة .

۱ — فإن عكس القضايا الحملية يتوقف على التماثل أو غير التماثل في الإضافة المنتخصمية أو الاستبعادية للا صناف. فحيما نقول « كل الشعراء فنانون » فإن معنى هذا أن الصنف « شعراء » معنى هذا أن الصنف « شعراء » متضمن في الصنف « فنانون » . ومثل هذه

القضية لا يمكن أن يمكس عكساً بسيطاً ، لأن التضمن السكلى لصنف في آخر إضافة غير عائلية . ولسكن القضية « بعض الننانين شعرا » يمكن أن تمكس عكساً بسيطاً ، لأن التضمن الجزئى للا مناف إضافة عائلية . وكذلك الحال أيضاً في القضية : « لاشاعر فنان » تمكس عكساً بسيطاً ، لأن الاستبعاد السكلى لصنف عن صنف آخر تماثلي .

٣ - إنتاج الأقيسة الحملية يتوقف على التمدى في الإضافة التضمنية للأصناف. فثلا القياس: كل إنسان فان ؟ الأنبياء ناس ؟ إذن الأنبياء فانون . يمكن أن يفسر هذا القياس على أساس أنه إذا كان الصنف « الناس » متضمناً في الصنف « فان » ، والصنف « أنبياء » متضمناً في الصنف « الناس » \_ فإن الصنف « أنبياء » متضمن في الصنف « فان » . والإضافة هنا واضح أنها متمدية . والأقيسة المنتجة في الأشكال الأخرى بضروبها يمكن أن يبين أن الإنتاج فيها يقوم على نفس الخاصية المنطقية للرابطة .

ولكن الأنيسة التي تكون فيها إحدى المقدمات فضية شخصية يحتاج الأمر فيها إلى تحليل آخر. فثلا: كل إنسان فان؛ سقراط إنسان ؛ إذن سقراط فان. فني هدف الحالة رمى أنه إذا كان الصنف « إنسان » ميضمناً في المسنف « فان » ؛ وإذا كان « سقراط » عضواً في الصنف « إنسان » ، فإنه عضو في الصنف « فان » . فنرى هنا أن نوع الإضافة في الصغرى غير نوع الاضافة في الكبرى ؛ لأن الإضافة « عضد في » لا متعدية ، بيبا الإضافة في الكبرى ؛ لأن الإضافة « عضد و في » لا متعدية ، بيبا الإضافة « متضمن في » متعدية . فصحة الاستدلال هنا توضح صورة منايرة من صور مقالة الكلي واللاشيء .

٣ - والأقيسة الإنسافة relaional تتوقف كذلك على تعسدى

الإضافات . فتلا القياس : محد أكبر من على ، على أكبر من حسن . . محمد أكبر من حسن - . محمد أكبر من عسن - رى فيه أن الاضافة « أكبر من » متعدية .

٤ - وإذا نظرنا في النياس المركب منصول النتائج الآبي :

كل منافق كذوب؛ كل كذوب لئم ؛ كل لئيم مذموم . . كل منافق مذموم . . بجد أن التعدى في الإضافه التضمنية للأصناف هو الأساس في الاستنتاج . . . . وكذلك إذا بحثنا في الاستنتاج الشرطي المتصل :

إذا لم يأت ، سافرت إليه ؟ وإذا سافرت إليه ، أصبت عرض . . إذا لم يأت أصبت عرض .

فكل قضية من هذه القضايا الثلاث تدل على تضمن ، والنتيجة صحيحة لأن الإضافة التضمنية متعدية .

# الحساب المنطق

177 — كل قضية إذا حلاناها وجدناها تتألف من محمول وموضوع بيمهما رابطة والمحمول والوضوع كلاهما حد يمكن أن يفسر إن بحسب الفهوم أو بحسب الماصدق وقد صار المنطق القديم على أساس عدم التمييز بين الفهوم والماصدق وتتارة يفسر الموضوع والمحمول فى القضية على أساس المفهوم ، وتارة أخرى على أساس الماصدق . وكانت نتيجة هذا أن حدث غموض كبير فى فهم القضايا وفى الأقيسة ، لأن التفسير على أساس المفهوم غيره على أساس الماصدق . فنما لهذا الفهوض حاء المنطق الجديد فانخذ طريقة واحدة للتفسير وهى التفسير على أساس الماصدق .

والحد إذا ُفُــُر على أساس الماصدق نظر إليه بحسبانه تعبيراً عن مجموعة

من الأفراد ، ولهذا يسمَّى صنفاً classe · ومن هذه الفكرة يبدأ المنطق الجديد.

فالصنف عنده هو مجموعة من الأفراد التي لكل منها خواص معلومة مشتركة بها تكون داخلة تحت هذا الصنف فثلا الصنف « إنسان » هو مجموع الأفراد المتصفين بصفة الإنسانية ؟ والصنف « حيوان » هو مجموع الأفراد المتصفين بصفة الحيوانية ، وهكذا .

فلتنظر إلى جميع ما في الوجود بحسبانه أصنافاً . ولَذُمَمُ الأصناف المكنة والمألفة المألفة المأ

فلنأخذ من بين هؤلاء الأفراد جيءاً من يكو نون طائفة « الأسائذة » ، فهذا يسمى صنف « الأسائذة » ؛ ولنأخذ كذلك طائفة أخرى هي « الشعراء » ، فيكون أدينا صنف « الشعراء » . وإذا أضفنا صنفا إلى صنف نشأ عهما صنف كذلك . وهذا التركيب بين الأصناف يتم على نحوين يعبر عنهما حرفا العطف « و » ك « أو » . فيمكن أن نختار الصنف المكون من « الأسائذة والشعراء » ، ويكون اسمه «الشعراء الأسائذة » . وهذه العملية شبيعة بعماية الضرب في الحساب ، وهذا تسمى بامم عملية الضرب المنطق بين « الشعراء » و « الأسائذة » ، والحاصل ولمذا تسمى بامم عملية الضرب المنطق بين « الشعراء » و « الأسائذة » ، والحاصل ولسمى حاصل الضرب المنطق للأصناف .

فلنرمز إلى الصنف على طريقة الجبر بحروف، لكى يكون عملنا صوريّنا صرفاً، ولتكن 1، ب، ح، . . . وحيشة سيرمز إلى حاصل الضرب المنطقى بالرمز \ ا > او بطريقة أوجز 1 ب .

ويمكن مرة أخرى أن نختار الصنف الذي يدل على أحد الصنفين : الأساتذة أو الشعراء ، فيكون لدينا حينئذ الصنف « الأساتذة أو الشعراء ، فيكون لدينا حينئذ الصنف « الأساتذة أو الشعراء » ، وهذه العملية (م ١٩ — النطق الصورى )

شبيهة بعملية الجمع في الحساب ؛ ولهذا تسمى عملية الجمع المنطق ، ولنرمز إليها حينئذ بقولنا 1 + س. وهذا يمكن أن يقرأ : « 1 أو س » أو « إما 1 أو س » . والانفصال ليس مانع جمع ، فعناء هنا : 1 أو س أو هما مماً .

ونستطيع أن نمر في هاتين الممليتين على النحو التالى :

حاصل الضرب المنطق لصنفين هو الصنف المتضمّن في كل منهما والمتضمّن لحكل منهما . لحكل صنف متضمّن في كل منهما .

حاصل الضرب النطقى لصنفين هو الصنف المتضمَّن فى كل منهما والمتضمَّن فى صنف متضمَّن لهما (١).

وفي هذين التعريفين قلنا بالإضافة الموجودة بين صنف وصنف آخر يحتويه . وهذه الإضافة تماثل الإضافة الموجودة بين جزء وكل . فيمكن أن نقرول إذن ، بطريقة شبه مجازية ، إن حاصل الضرب المنطق لصنفين (س ، س) هو أكبر صنف يتضمن الاثنين ؟ وإن حاصل الجرع المنطق هو أصفر صنف يتضمن الاثنين ؟ وإن حاصل الجرع المنطق هو أصفر صنف يتضمن الاثنين ؟ .

وإذا كان حاصل الضرب المنطق لصنفين صنفاً هو الآخر، فإنه إذا لم يوجد بين عناصر الصنفين موضوعات مشتركة، فسيكون لدينا صنف لا أفراد له،

<sup>(</sup>١) أو بمبارة أخرى :

حَاصَلُ ٱلضَرَبُ المنطقى لصنفين هو الصنف الذي يكون جزءاً من كل واحد منهما ، ويعم كل صنف يكون جزءاً من كــل واحد منهما .

وحاصل الجمع المنطقى لصنفين هو الصنف الذي يعم كــل واحد منهما ؛ ويكون جزءاً من كل صنف يعمهما .

<sup>(</sup>۲) أو بعبارة أخرى :

حاصل الضرب المنطقى لصنفين (س، س) هو أكبر صنف يعم الاثنين . وحاصل الجم المنطقي لصنفين (س، س) هوأصغرصنف يعم الاثنين

ولكنه صنف على كل حال . فتلا حاصل الضرب المنطق للصنفين : « دواثر » و «مربعات » هو « دواثر مربعة » . ولكن لا توجد دواثر مربعة » فهذا الصنف إذن لا أفراد له . ولكي نضمن وجود طابع كلي في المنطق يجب أن نعترف بهذا الصنف الذي لا أفراد له ويسمى باسم « صنف الصغر » ومن تعريفنا السابق بالرمز « صفر » ومن الواضح أن « س + صفر » س » . ومن تعريفنا السابق لحاصل الجمع المنطق يظهر أن صنف الصفر موجود في كل صنف . ومن الواضح كذلك أن « س × صفر » صفر » ؛ أعنى أنه مهما كانت س ، فإن الصنف « س × صفر » هو الصنف الذي يحتوى على كل من س وصفر معا . ولكن ما هو س وصفر معا . ولكن عثاره و تفرزه منه ، هو الصنف الذي يظل بدون تنيير ، أيا ما كان الصنف الذي مختاره و تفرزه منه ، هو الصنف الذي لا أفراد ثنيير ، أيا ما كان الصنف الذي مختاره و تفرزه منه ، هو الصنف الذي لا أفراد ثنير ، أي صنف الصفر .

وعمة عملية ثالثة هي عملية الاستبعاد أو السلب . فحينها ننظر إلى صنف الذكور » داخل عالم الكائنات الإنسانية ، ونستبعده ، فإنه يمكون لدينا صنف « الإناث » . والأفراد الذين هم أعضاء في هذا العالم ولكن ليسوا أعضاء في الصنف « ذكور » يقال عنهم إنهم ينتسبون إلى مسلوب الصنف « ذكور » ومن هنا فإن « الإناث » هو مسلوب « الذكور » في عالم المقال هذا . والصنف ومسلوبه يستبعد كل منهما الآخر ويشملان كل عالم المقال . ويرمز إلى الصنف ومسلوبه على النحو التالى : فيرمز إلى الصنف مثلا بأنه ا وإلى مسلوبه بأنه ا ويقرأ « لا — 1 » . وعلى ذلك فإن الرمز ا يدل على جميع الأفراد الذين ليسوا أعضاء في الصنف ا

وَإِذَا مَا انتقلنا مِن هَدُهُ العمليات بِين الأَصناف إِلَى الإِضافات القائمة بين الأَصناف وجدنا أن الإِضافات ليست هي العمليات . إذ العمليات التي تجرى على الأَصناف تنتج أَصنافا ؟ أما الإِضافات بين الأَصناف فتنتج بالتعبير عنها قضايا

لا أصنافاً . — والإضافة الرئيسية في هـذا المنطق هي « الاندراج الاصناف » .. فيقال عن صنف إنه مندرج في آخر إذا كان كل عضو في الأول عضواً في الآخر ، وكان لا يوجد أي عضو من الأول خارج الصنف الشأبي . فمثلا حيما نقول : « الا نسان فان » فإن الصنف « إنسان » مندرج في الصنف « فان » بمني أنه لا يوجد عضو من بني الإنسان ليس فانياً ، وكل إنسان فهو فان . وهده الاضافة برمز إليها الرمز ح . فإذا كانت ا ، ب صنفين فإن القضية : المندرجة في برمز إليها هكذا : ا ح ب ؟ والرمز ح مأخوذ من تشابه هذه الاضافة مع : « أقل من » ، في الحساب .

والاضافة < متمدية وغــير عائلية ، لأنه إذا كان 1 < س كا س < ح فإن ا < ح ؛ ولــكن إذا كان 1 < س ، فإنه لا ينتج من هذا أن س < 1 .

وإذا كان الاندراج متبادلاً ، فإنه يصبح حينتذ تساويا (١) . فالصنف ا

(۱) يمكن التعبير عن الإضافة = بواسطة الرمز < مكذا : (۱ = ٠ = ۱ > ۰ = ۱ »

وهنا يلاحظ ان العـــلامة = التى تربط بين 1، - ليست هى العـــلامة التى تربط بين طرق. المتساويتين لأن علامة التساوى النانية يرتبط بها الرمز « بالحد » المـكتوب في آخر المعادلة [بمعنى. أن الرمز « . . . = . . . بالحد » يجب أن يؤخذ كـكل ومعناه : « مساو بالحد » .

والنقطة بين ا > ( س ك > ( ا معناها القول معاً بالإضافتين وهو مايقابل حاصل الضرب المنطقي في الأصناف. ومن هنا يتبين أن الاضافة « = » مساوية للاضافة ( الحرب » و « س > ( ) سعاً . ويمكن أن نستخلس من هنا التعريف الخواس الصورية للاضافة = . فيستخلص أنها تنائلية من أنها تتضمن إضافة ومعكوستها ؟ ويستخلص أنها متعدية من كون < متعدية و = معرفة في صيغة الاضافة < . وهكذا نرى أن خواص الإضافة التي عرف ها وهي = من خواص الإضافة الأساسية في المنطق الرياضي . وهذه الاضافة الآخيرة تسمى « الاندراج » والتصورات والسمى « الاستارام » بالنسبة إلى القضايا sabsumptio والتصورات وتسمى « الاستارام » بالنسبة إلى القضايا sabsumptio السبة اللى القضايا sabsumptio السائلة الله القضايا sabsumptio السبة الله القضايا السبة الله القضايا السبة الله القضايا السبة الله القضايا السبة الله القصاية الاستارام » بالنسبة اللى القضايا sabsumptio السبة الله القضايا السبة المناف ، وتسمى « الاستارام » بالنسبة اللى القضايا sabsumptio السبة الله القضايا المناف ، وتسمى « الاستارام » بالنسبة اللى القضايا sabsumptio السبة الله القضايا المناف ، وتسمى « الاستارام » بالنسبة اللى القضايا sabsumptio السبة الله القضايا المناف الم

مساو الصنف ، إذا كانت ا مندرجة في ب كا ب مندرجة في ا ، أي إذا كانت أفراد كل الصنف هي أفراد الصنف الآخر . ويرمز إلى هذا هكذا : (ا = ب) = (ا < ب) . (ب < ا) وهنا العلمة « = ب تشير إلى التكافؤ equivalence بين الأصناف ، والعلامة = تشير إلى التكافؤ joint assertion بين الفضايا ؟ والنقطة (.) تشير إلى القول مما joint assertion بقضيتين . ويلاحظ كذلك أن المساواة هنا تتعلق بالماصدق لا بالمفهوم : فثلا الصنف « ذو الرجلين العديم الأجنحة » يساوى الصنف « الحيوان الضاحك » مع أن المفهوم عناماً .

وينقسم الحساب المنطق إلى « حساب الأصناف » و «حساب القضايا » . حساب الأصناف

17.4 − تقوم العمليات والإضافات الحسابية المنطقية على عــدة مبادى. الشهرها (ﷺ)

١ - مبرأ الراتية: بالنسبة إلى أى صنف : ١ < ١</li>
 هذا المبدأ يقول إن كل صنف متضمن فى ذاته ؟ ومن تمريفنا للمساواة ،
 وتبعاً لهذا المبدأ ينتج أن : ١ = ١

٢ - مبرأ الناقض: ١١ = سنر
 يقول هذا المبدأ إنه لاشيء عضوف او لا ـ امعاً

<sup>(\*)</sup> أِرْزُكُر منا أَمثلة على هذه المبادىء العشرة بالرتيب:

<sup>(</sup>١) يإنسان ح يإنسان .

النسان = إنسان

 <sup>(</sup>۲) إنسان ولا - إنسان = صفر.
 أى لا يمكن أن يكونشيء ما إنسانا ولا إنساناً معاً

٣ ميراً الثالث المرفوع: ١ = أ = ١
 يقول هــذا المبدأ إن كل فرد في العالم إما أن يكون عضواً في ١ أو عضواً
 في ٧ - ١

٤ - ميدأ التعويض: ١٠ = ١٠

1+0=0+1

ويمكن توضيح هـذا البدأ بالمثال التالى: صنف الأفراد الذين هم ألمان وموسيقيون وألمان مما ، وصنف وموسيقيون وألمان مما ، وصنف الأفراد الذين هم إما المان أو موسيقيون هو نفس صنف الأفراد الذين هم إما موسيقيون أو ألمان.

٢ - مبرأ الاستغراق: (١+٠) ٥ = ١ ٥ + ٥ ٥

(コーレ)(コート)

والقسم الأول من هذا البدأ الأخير يعبر عما عائلَ خواص الأعداد العادية -

أى إن أى شيء إما أن يكون إنسانا أو يكون لا إنساناً

(1) المثال المذكور .

( إما أحر أو أخضر ) أو أصفر = أحر أو (إما أخضر أو أصفر ).

إنسان وفنان أو فرس = ( إنسان أو فرس ) و (فنان أو فرس) ..

 <sup>(</sup>۳) إنان + لا – إنان = ١

<sup>(</sup>٥) ( إنــان وفنان ) وعالم = إنــان و (فنان وعالم ) .

<sup>(</sup>١) (إنان أو فرس) وحيوان = إنسان وحيوان أوفرس وحيوان.

والقسم الثانى يوجد تفرقة لها معناها بين هذا الجبر ( الجبر المنطق ) وبين الجبر المادى ( الكمى ) .

۱=۱۱: مبدأ تحصيل الحامل | ۱=۱+۱

وهذا أيضاً يؤذن بوجود اختلاف أساسى بين الجبر العادى (الكمى) وبين الجبر الحديد ، جبر المنطق .

وتبعاً لهانين الصيغتين الأخيرتين ينتج أن صنف الصغر متضمن فى كل صنف (صغر حمر) وأن كل صنف متضمن فى العالم (١ < ١) وابيان هـذا يكنى أن منف صنف متضمن فى العالم (١ < ١) وابيان هـذا يكنى أن من = صغر فى التعبير الأول كا صدا فى التعبير الثانى .

 $(5 - 2 - 1) \subset [(5 > 2).(- > 1)]$  : مبدأ التركيب (5 - 2 - 1)

إنسان أو إنسان ـــــ إنسان

<sup>(</sup>٨) إنسان أو إنسان مهندس = إنسان

إنسان (إنسان أو مهندس) = إنسان

<sup>(</sup>٩) إنسان فنان منصمن في إنسان .

إنسان متضمن في إنسان أو فنان

<sup>ِ (</sup>١٠) إذا كان الحيوان متضمناً في الأجسام ، والإنسان متضمناً في الفانين اذن الحيوان الانسان متضمن في الجسم الفاني

اذاً كان حيــوان متضمناً في جسم وكان إنسان متضمناً في فان أذن إما حيوان أو إنسان متضمن في إما جسم أو فان.

# [(3+-)>(-+1)] [(3>-).(->1)]

و يحن نستعمل هنا الرمز ) للاضافة الدالة على التضمن ؛ ونستعمل النقطة (٠) للقول مما بقضيتين . والتعبير الأول يقرأ هكذا : إذا كانت ا متضمنة في د كان متضمنة في ك متضمنة في ك ، فإن حاصل الضرب المنطق للصنف ا في الصنف ح متضمن في حاصل الضرب المنطق للصنف ك .

١١- مبرأ الفياس: [(١< -). ( - < ح) س (١< ح).

إذا كانت ا متضمنة في سى سفى ح ، فإن ا متضمنة في ح . وهنا الإضافة الم متضمن في » مصرح بأنها متعدية .

١٦٩ — فلنبدأ الآن بالتمثيل الرمزى للقضايا الحلية الأربع:

1 - (3) + (3) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) + (4) +

٢ - « لا إ هي ٠ » يمكن أن يرمز إليها هكذا: ا < ٠ ، لأن معناها</li>
 أن كل الألفات هي لاباءات . وهذا يمكن أن يكتب أيضاً هكذا: ١ - ١ = ١؛

<sup>(</sup>۱۱) إذا كان إنسان متضمنا في حيوان وكان حيوان متضمنا في جسم . . إنسان متضمن في جسم .

. يمكن أيضاً أن يكتب: 1 ب= سفر ، لأنه لاحد مشترك بين أفراد 1 موافراد • . ومن هنا فإن ( 1 < ب ً ) = ( 1 • = سفر ) .

٣ - ولما كانت الفضايا الجزئية نفيضة الكلية ، فإنها تننى مانتبته الأخيرة . ومن هنا فإن « بمض ا هي س» يجب أن تننى « لا ا هي س» (الرموز إليها هكذا (۱ < س) . ولهذا يكن أن يرمز إليها هكذا (۱ < س) . ولهذا يكن أن يرمز إليها هكذا (۱ < س) . ولهذا يكن أن يرمز إليها هكذا (۱ < س) .</li>

٤ – كذلك القضية الجزئية السالبة : ليس بعض ا هي س يجب أن تنقض ( ا ح ب ) ومن فإن من الممكن أن يرمز إليها هكذا : (١ < ب)</li>
 أو ١ ب ب منر .

ويمكن تلخيص هذا كله على الصورة التالية :

وهذا يلاحظ أن التعبيرات المختلفة عن قضية من نوع واحد متساوية ؟ كا يلاحظ أن التعبير الأخير في كل حالة من الأحوال الأربع هو مساوية أو لامساوية احد أطرافها المدد صفر ، مما يجمل المقارنة بين هذه القضايا سهلة . ويشاهد كذلك أن السكلية الموجبة (1) ، والجزئية السالبة (٤) متناقضتان كما هو واجب أن يسكون ؟ وكذلك السكلية السالبة (٢) ، والجزئية الموجبة (٣) متناقضتان . وملاحظ يسكون ؟ وكذلك السكلية السالبة (٢) ، والجزئية الموجبة (٣) متناقضتان . وملاحظ

أيضاً أن انقضيتين السكايتين تقول كل منهما إن شيئاً هو = صفر ؛ والقضيتين.
الجزئيتين أن شيئاً هو خ صفر . أعنى أن القضية السكلية من ناحية الماصدق.
تقول بالاوجود non-existence : «كل اهى به معناها أن «كل اليست به لا توجد ؛ « لا اهى به معناها أن ا التي هى به لا توجد ؛ والقضية الجزئية.
تقول بوجود : « فبعض اهى به معناها أن ا التي هى به توجد ؛ و « ليس بعض اهى به معناها أن ا التي هى به توجد ؛ و « ليس بعض اهى به معناها أن ا التي هى به توجد ؛ و « ليس بعض اهى به معناها أن ا التي ليست به توجد .

١٧٠ – وفى حل المسائل بواسطة الحبر النطق يستمان بالقاعدتين التاليتين :
 ١ – عبر عن المعلوم فى صيغة معادلات أو لامعادلات ، أحد طرفيها العدد صغر . وهذا يمكن أن يقوم به الإنسان دأعاً لأن :

1 = 0 يعادل 1 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0 = 0

البرهان :

۱ = • تعادل ا < ب و ب < ا</li>
 ۱ < ب تعادل ا ب = صفر</li>
 ب تعادل ا ب = صفر

ا س = صغر و ا س = صغر يعادلان معاً ا س أ + آ س = صغر

والمعادلات التي يكون أحد طرفيها صفراً مهمة وملائمية ؟ ويمكن أن نعطى لكل معادلة عنده الصورة — وذلك بعمل التالى: اضرب كل طرف من طرق المعادلة في مملوب الطرف الاخسر ، ثم اجم حاصلي الضرب الناتجين واجعل التاتج صفراً .

ب - ق تركيب المادلات التي يكون أحد طرفيها العدد صفر ، اجم داعاً ،
 وذلك لأن ا + ب = صفر تعادل الزوج ا = صفر و ب = صفر (۱) .

(۱(۱) + ب = صفر يعادل الزوج ا = صفر و ب = صفر

الرحان :

إذا كان ١ + = صنر كان ١ - ١

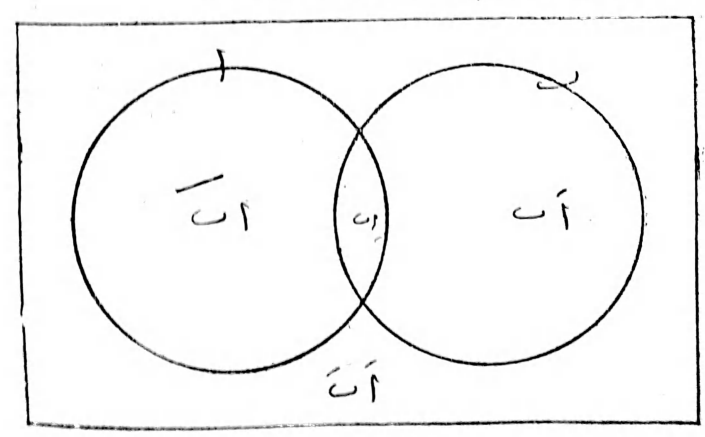
[ یلاحظ فی هذا البرهان آننا استعملنا : ۱ × ۱ = ۱ ویبرهن علی هذا هکذا :: ا > ۱ و هذا یک فی ۱ × ۱ = ۱ ا ا عنی آنه ماهو مشترك بین ۱ و بین الصنف « کل شیء » هو ۱ ؛

واستعملنا أيضاً:  $1+v=(1\times v)$  وهنا يرى أن 1+v عثل الصنف من الأشياء التي هي إما أعضاء في 1 أو أعضاء في v ( أو أعضاء فيهما معا)؛ فلما كانت  $1\times v$  هي الصنف لما هو V=1 وV=v معا (ماليس 1 وV=v) ، فإن مسلوب هذا ، أعنى  $(1\times v)$  ) ، سيكون ماهو إما 1 أو هما معا]

اعنى أننا إذا ركبنا ممادلتين هما : ا عسفر ، س عسفر ، بواسطة الجمع ، فإننا لانفقد شيئًا من قيمة المادلات التي ركبناها ، ولكن إذا وكبناها بواسطة الضرب فإن الحاصل وهو ا س عسفر يكون صحيحا ولكنه لن يكون ممادلاً للممادلتين كل على حدة إذا ماركبتا ( لأن الجمع لايفقد شيئًا ؛ وأما الضرب يختار المشترك بين الاثنين ).

وعمة وسيلة نافعة جداً لاختبار سحة عمل الجبر المنطق ، وهي « شكل فن » Venn's Diagram نسبة إلى چون فن الذي عمله لأول مرة ، وفي هذا الشكل يمكن . دأعًا التمبير عن المساويات أو اللامساويات التي يكون أحد طرفيها العدد صفر .

وق مثل هذا النوع من الأشكال ، عثل الأسناف بواسطة الدوائر أو أية مساحة أخرى ويرسم الشكل بطريقة من شأنها أن يمثل الشكل : « العالم » أو العدد ١ ، مهما كانت الحدود المطاوب البحث فيها . فمثلا بالنسبة إلى الحدين ١ ، مكن أن ترسم دائرتان متمانقتان كما في الشكل التالي :

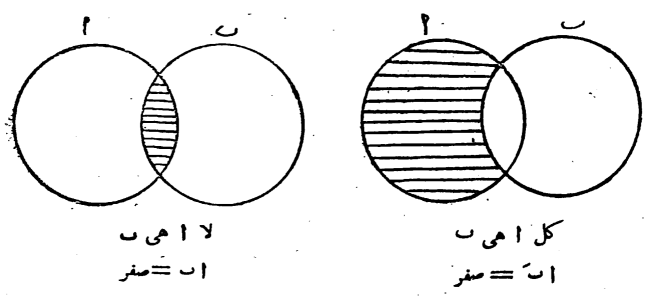


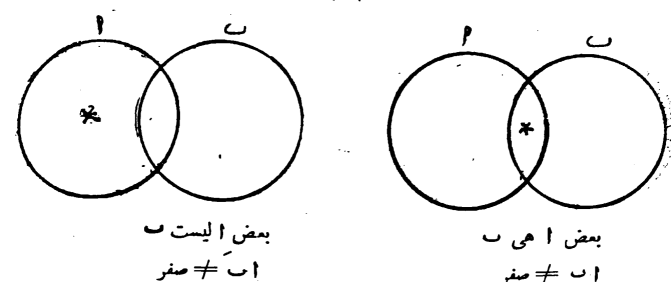
وفي هذا الشكل يلاحظ أن الدائرة التي على اليسار هي 1 والدائرة التي على البيل. هي . فبالنسبة إلى الحدين 1 كات يكون :

والساحة المشتركة بين الدائرتين هي 1 • ؛ وما هو في داخل 1 ولكنه في خارج • هو 1 • ؛ وجز • خارج • هو 1 • ؛ وجز • المستطيل ١ ، الذي هو خارج الدائرتين ، هو أ • . والبدأ العام الذي يقول : إنه بالنسبة إلى الحد س :

يمكننا من معرفة المساحة التي تمثل مسلوب أى حد: فسلوب س هو باقى الشكل ، في خارج س ، والمساحة ؛ + ب هي المساحة الموجودة في إحدى الدائرتين . أو فيهما معاً ، أي إنها هي المساحة التي تشمل ا س ، ا س ، ا س .

فإذا ما رسمنا الشكل على هذا النحو تيسر لنا بعد ذلك أن نصور أى معلوم بواسطة تخطيط أى مساحة تكون = صفر ، ووضع نجمة ، تدل على وجود شى ، في كل مساحة تكون له صفر . وهكذا نستطيع أن نصور القضايا الأربع المحصورة . هكذا ، مع افتراض أن المساحة التي خارج الدائرتين لا زالت جزءاً من الشكل عثل الصنف الفرعى \$1 sub - class أن (كا في الشكل) :





ويلاحظ في هذا الشكل أن المساحة غير المخططة لا يمكن الافتراض بأنها عثل مشيئاً موجوداً كما لا يمكن أيضاً الافتراض بأن ما تمثله ليس موجوداً . أعنى أنه إذا كانت مساحة غير مخططة وغير معلمة بالنجمة ، فإن المعلوم لا يقول لنا شيئاً عن الصنف الفرعى الذي تمثله هذه المساحة . فثلا في تصويرنا للقضية «بعض ا هي ٤٠٠ ، المساحة ال غير مخططة والمساحة أ عدير مخططة كذلك . وعلى هذا فإن المساحة المي ٤٠٠ الا تقول لنا إن المن (ما هو اولكن ليس موجودة أو أنها غير موجودة ؟ وبالمثل لا تخبرنا بشيء عن ا من (\*\*) .

الطريقة الوحيدة التى اكتشفت حتى الآن من أجل الوصول إلى نتائج سميحة ودفيقة الطريقة الوحيدة التى اكتشفت حتى الآن من أجل الوصول إلى نتائج سميحة ودفيقة إن من الناحية الحسابية أو من الناحية المنطقية . والعلة في هذا كما يرى يرجلس الناحية الحسابية أو من الناحية المنطقية . والعلة في هذا كما يرى يرجلس وفائدة كبرى في هدذا الرمز فيم يتعلق بفهم المحسورات الأربع وفيا يتسل بمذهب الاستدلال المباشر . إذ أن في المنطق القديم صعوبات ناشئة عن هذه المسألة ، الى أى حد الحصورات الأربع أو إحداها تتضمن أن ماسدق موضوعات المرجودة اليس «خالياً » ، أعنى إلى أى حد القضايا من أجل أن تكون سحيحة تقتضى أن توجد موضوعات في الخارج مقابلة لموضوعاتها . وهذه الصعوبات الموجودة في المنطق القديم يمكن أن تصاغ بإيجاز مكذا : « المنطق القديم ، في نظرية في المنطق القديم ، في نظرية الاستدلالات المباشرة ، يزعم أن كل حد يقسوم مقام الموضوع أو الحمول قة

وبالمثل نرى أن ( اَ  $\hat{i}$  + اَ  $\hat{i}$  + ا $\hat{i}$  ) + ا $\hat{i}$  =  $\hat{i}$  المثل نرى أن ( اَ  $\hat{i}$  + اَ  $\hat{i}$  ) =  $\hat{i}$  +  $\hat{i}$  [  $\hat{i}$   $\hat{i$ 

 <sup>→</sup> ا • أ + ا • ) يساويان ١
 • . أ • مى تنفى ( ا ً • + ا • أ + ا • )
 ولكن ( ا ً • + ا • أ + ا • ) = 1 + •
 . . ا • مى تنفى ( ا + • • )
 أى إن ( ا + • • ) = ا • وهو المطلوب اولاً

٠١١- سلب ١٠٠٠

٠٠٠ + - = (١٠٠) وهو المطلوب ثانياً.

ما صدق فى الوجود الخارجى ، وهذا يتمارض تمارضاً واضحاً مع ما يظهر لنا من التحليل المباشر للقضايا الـكلية ، ومع المبادى الأساسية فى نظرية المعرفة فيما يتماق بالصلة بين الفهومات وموضوعاتها الخارجية » .

ولننظر الآن في هذا بالتنصيل .

فنحن نجد أولا أن الاستدلال عن طريق التناقض يفترض على كل حال وجود موضوعات خارجية في القضايا الجزئية . لأنه إذا لم توجد أى « 1 » فإن القضية « ك » : « كل ا هي ب » والقضية « س » : « بعض اليست ب » يمكن أن تكونا صادقتين معاً ؛ وبالمشل القضية «ل» : « لا ا هي ب » والقضية « ب » ، أ « بعض ا هي ب » يمكن أن تكونا صادقتين معاً . فإذا كان صدق كل زوج من هذين على حدة غير صحيح ، فلا بدً على كل حال من أن تكون القضايا الجزئية تتضمن أن « ۱ » توجد .

وكذلك نجد في الاستدلال بالتضاد أنه يفترض وجود موضوعات في القضايا السكلية ؛ لأنه إذا كان لا يوجد أي « 1 » ، فإن القضية «ك » : « كل 1 هي س » . والقضية « ل » : « لا 1 هي س » عكن أن تصدقا معاً .

ونفس هذا الافتراض موجود في حالة الداخلتين تحت التضاد ؟ لأنه إذا كان لا يوجد أي « ا » ، فإن القضية « س » : « بعض ا هي س » والقضية « س » : « بعض اليست س » يمكن أن تسكذبا معاً .

وكذلك فى حالة المتداخلتين نجد أن هاتين تفترضان 1) إما أنه لا توجد موضوعات القضايا الحكلية ولا القضايا الجزئية ، ب) وإما أن كلامن موضوعات القضايا الجزئية موجود ؛ وإلا فإنه سيكون من المكن أن نستنتج ، من مجرد المفهوم نفسه ، وجود بعض الموضوعات الداخلة تحت هذا العنوان .

وينطبق كذلك في حالة العكس بالتحديد ؟ أما العكس البسيط فلا يعلى بما يتعلق بوجودالوضوعات في التضايا المكوسة ولكن لما كانت هذه القضايا المكوسة يمكن أن تكون مقدمات في الأنواع الأربعة من الاستدلال الباشر الذكورة آنفاً ، فانه ينتج من هذا أنه ليس فقط موضوعاتها بلوأيضاً محولاتها لا بد أن يكون لها ما صدق في الوجود .

واخيراً نجد أنه من شروط صحة الاستنتاج عن طريق نقض المحمول فيما يتصل بإمكان تحويل مثل هذه الاستدلالات إلى مقدمات من الأشكال الأربعة الأولى للاستدلالات الباشرة — أنه ليس فقط الموضوعات والمحمولات بل وأيضاً مساوباتها يجب أن يكون لها ماصدق في الوجود.

ومن هـذا كله نستنتج أن الاستدلالات المباشرة في المنطق القديم تفترض الماصدق في الوجود لكل الحدود ومسلوباتها في كل القضايا .

ولكن هذا يتناف (١) مع ما هو مسلم به عموماً فيما يتملق بمعنى الحدود في صلّمها بالواقع ، (٢) ومع التحليل المباشر لحقيقة القضايا الكلية بالمعنى الصحيح.

(۱) لأن من الواضع أننا نضطر أحياناً إلى استخدام كثير من الحدود التي لا تقابلها موضوعات في الواقع الخارجي ، مثل « عفريت » ، «وحيد القرن» إلخ كا يلاحظ أيضاً أنه بالنسبة إلى كثير من الحدود الشك يحيط بموضوعاتها المقابلة مثل « الآلهة » ، « الملك » ، « الروح » ، « اللانهاية » ، بل في وسعنا أن ناتى بحدود يستحيل أن نجد لها مقابلا في الواقع مثل « لاشيء » ، « دائرة مربعة » وإلا فإنه إذا لم توجد حدود لا مقابل لها في الوضوعات الخارجية ، فسيكون من الستحيل حينثذ أن ننكر وجود شيء ؛ فثلا قضية كالتالية : « العفاريت لا توجد ستكون متناقضة مع نفسها ، من حيث إنها تفترض أو تقول ما تنكره ، أعنى وجود العفاريت .

(م ۲۰ – المنطق الصورى)

وبتضع هذا من كون صدق أى قضية كلية مستقلا عام الاستقلال عن مسألة وجود موضوعات داخلة تحت الحد القائم مقام الموضوع فيها أو عدم وجودها: «كل المثلثات المتساوية الأضلاع»، «كل مخالفة المقانون يماقب عليها» — هذه القضايا صادقة بصرف النظر عن مسألة وجود مثلثات أو مخالفات للقانون إلخ . لأن كل ما نقوله في هذه القضايا هو الارتباط أو الانفصال بين صفتين أو كيفيتين: بين المثلث المتساوى الزوايا والمتساوى الأضلاع؟ بين ما غالفة القانون والمعاقبة ؟ ولا نقول شيئاً عن وجود موضوعات بالفعل لها هذه الصفات المذكورة .

وها هنا قد يؤدى مذهب الاستدلال المباشر في المنطق القديم إلى نتائج فيها مغالطة . فمثلا من القضية : « لا رياضي اكتشف طريقة لتربيع الدائرة تستنتج بواسطة المحكس : « لا واحد من الذين اكتشف طريقة لتربيع الدائرة هو رياضي » ، وبواسطة نقض المجهول : « كل من اكتشف طريقة لتربيع الدائرة هو لا — رياضي » ؛ وبواسطة المحكس بالتحديد : « بعض اللارياضيين اكتشف طريقة لتربيع الدائرة » — وهذه القضية الأخيرة في الواقع كاذبة ، ونو أن نقطة البدء في كل الاستدلال صادقة . والحطأ مرجعه كله إلى القول بما صدق في الوجود المحد « مكتشفو تربيع الدائرة » . ولهذا يجب أن نصحح ما يقوله المنطق القديم فيا يتملق بالاستدلال المباشر . وهذا يمكن أن نقوم به خصوصاً بتصحيح القديم فيا يتملق بالاستدلال المباشر . وهذا يمكن أن نقوم به خصوصاً بتصحيح

خَطْرَته إلى التضمن الوجودى للقضايا ، وهذا ما قَمَنا به عن طريق الرمز آنهاً . المحصورات الأربع .

فتهماً لهذا الرمز ،القضية لى (10 = صفر) فقط بأنه يو بوجد أى موضوع ينتسب إلى الصنف ا وليس إلى الصنف ب ( دون أن تقول إنه توجد موضوعات تنتسب إلى كلا الصنفين ) . وتبعاً لهذا يمكن النظر إلى القضية لى باعتبارها سالبة ، أعنى فيا يتعلق بالتضمن الوجودى ، أى تضمن الوجود فى الخارج .

وهـذا ينطبن كذلك على القضية ل ( 1 • = صفر ) اللهم إلا أن القول هنا . هو بأنه لا يوجد أى موضوع ينتسب إلى 1 كا • مماً .

أما القضايا الجزئية فعي على العكس من ذلك موجبة في تضمنها الوجودى : خالقضية ب (1 ب علم من تشير إلى أن الصنف ا ب ليس فارغاً ، أى تقول بوجود موضوعات (أو موضوع واحد على الأقل) ينتسب إلى كل من 1 ك ب ؟ بينما القضية س (1 ب علم علم ) تقول بوجود موضوعات تنتسب إلى 1 دون أن تنتسب إلى ب

\* للبرهنة على مأ يلي :

ا≠ِں نمادل ۱= <sup>0</sup> کاذبة

۱ = امنر و ا + صنر تعادل ا = ۱

بجرى البرهان التالى وهو يعتمد على القوانين التالية :

ا ا + 
$$1 = 1 + 1$$
 قانون الثالث المرفوع المرفوع

 ۱۷۲ -- فإذا تساءلنا الآن ، ماهي الأنواع الصحيحة من الاستدلالات المباشرة. من وجهة النظر هذه إلى المحصورات الأربع ، توصلنا إلى النتائج التالية :

الاستدلالات بواسطة التقابل بالتناقض صحيحة ، لأنه إذا كانت ات = صفر صادقة ، فإن ا • خصفر بجب أن تكون كاذبة ، والعكس بالعكس وإذا كانت ا • صفر صادقة ، فإن ا • خصفر بجب أن تكون كاذبة ، والعكس بالعكس بالعكس .

وهذا ينتج من القانون الجبرى القائل بأن: 1 ل بيادل 1 = ف كاذبة ؟: ومن القانون:

ا  $\neq$  ا تعادل ا = صغر و ا  $\neq$  صغر تعادل ا = ا

والاستدلالات بواسطة التقـــابل بالتضاد غير صحيحة ، لأنه إذا كان. ا = صفر ، فإنه يكون لدينا معاً ا ت = صفر و ا ت = صفر ؛ واكن فقط

(ح) حاصل ضرب ۱ = ۱ و ۱ = صفر بمادل صفر

البرهان: 1 = 1 يمادل 1 = صفر يمادل 1

.. حاصل ضرب ا = صفر و ا = ۱ یمادل آ ا وهذا = صفر تبعاً لاتفاعدة رقم <sup>ب</sup>

(5) حاصل جمع ا = ۱ و ا = صغر يعادل ١ البرهان : بطريقة كالسالفة يمكن أن نبين أن حاصل جمع ١ = ١ و ا = صغر يعادل ١ + ١ وهذا = ١ وهـــذا يستنتج من آنه إذا كانت ١ = صفر وكانت الحب صفر فإن ١ - ٢ عنه وذلك لأنه إذا كانت ١ = صفر وكانت ١ عب صفر فإن • • = صفر .

 $\frac{1}{1} = \frac{1}{1} = \frac{1}{1}$   $\frac{1}{1} = \frac{1}$   $\frac{1}{1} = \frac$ 

وهذا بمينه ينطبق على الاستدلالات بالتقابل بالدخول تحت التضاد وبالتداخل.

أما العكس البسيط فهروعلى العكس من ذلك صحيح تبعاً للمعادرة القائلة بأنه:

وأخيراً نجد أن الاستدلال بواسطة نقض المحمول صحيح ، لأنه ليس شيئاً آخر غير ترجمة مختلفة « لمعادلة منطقية » واحدة ؛ فإن : 1 - = صفر يمكن أن تقرأ ، «كل ا هي - » أو «دلا ا هي لا - - » كما نشاء .

### حساب القضايا

المساف ، فا المساف على حساب الأسناف و المريقة المساف على حساب القضايا . ويتضح مدا بطريقة المساف المناف القديم حيما ريد الانتقال من القياس الافتراني إلى الشرطي

فنترجم قیاساً شرطیاً مثل : « إذا كانت ا هی س ، كانت ج هی و ؛ ولـكن و المن و ال

كل الأحوال التي فيها تكون ا هي ت هي أحوال فيها ح هي ٤.

وهذه الحالة حالة نيها 1 هي 🗝 .

إذن هذه الحالة حالة فيها ح هي د .

أعنى أن حساب الأصناف يمكن أن يمتد إلى القضايا بتطبيقه على أصناف الأحوال التي تكون فيها هذه القضايا صادقة . ومثل هذا الصنف من الأحوال هو ماصدق القضية . وهكذا ينطبق حساب الأصناف بالطريقة عيمها على حساب القضايا منظوراً إليها من ناحية الماصدق . ولكي نقوم بهدذا لا بد من التفسيرات النالية :

- (١) ١، ٠، ح، إلخ عثل قضايا بالماصدق، أى أصناف الأحوال التي فيها. القضايا صادقة .
- (٢) ا × س عثل القول معاً بالقضية ﴿ والقضية سَ ؛ أعنى صنف الأحوال التي فيها ﴿ وَ صَادِقْتَانَمُعاً .
- (٣) أَ عَسَلَ منقوضة ا أو « اكاذبة » ، أعنى صنف الأحوال التي تكون، فيها اكاذبة .
- (٤) ا + تشل « ا صادقة أو ب صادقة » ، أعنى صنف الأحوال التي. فيها إحداها على الأقل صادقة .
- ( ) صفر تمثل صنف الصفر للأحوال ، حتى إن ا = صفر رمز للاحوال. « ا صادقة لا في حالة » أو « اكاذبة دائماً » .

(٢) ا = ١ ترمز إلى أن « اصادةة في كل حالة » أو « ا صادقة دائماً » .
(٧) ا < ب معناها أن « كل الأحوال التي فيها ١ صادقة هي أحوال فيها ب صادقة » أو « إذا كانت ا صادقة ، فإذن ب صادقة » .

الأحوال التي فيها المادقة هي عين الأحوال التي فيها المادقة هي عين الأحوال التي فيها المادقة ، وكاذبة إذا كانت مادقة ، وكاذبة إذا كانت ماذبة » .

ولكن يلاحظ أن القضايا على نوعين : (١) فهناك قضايا تشمل أو تقول بطريقة غير محددة بواحدة من مجموعة أحوال . وهذا النوع من القضايا يحتوى طي حد (أو حدود) متغير ، تصريحاً أو تضميناً ، في مدلوله الماصدق . فثلاً : «كل اهي س» تشتمل على الحدين المتغيرين ١ ، س . والقضية التي من هذا النوع تكون صادقة في بعض الأحوال – إذا أعطينا لكل من ١ و س معاني معينة – وتكون كاذبة في أحوال أخرى : فالقضية في ذاتها لا يمكن أن يقال عنها بالمعنى الصحيح إنها صادقة أو كاذبة . (٢) كما أن هناك قضايا لانشتمل على مثل هذا الحد المتغير ، ولسكنها محددة ، وتكون تبعاً لهدذا إما صادقة دائماً أو كاذبة دائماً وفي كل الأحوال .

والقضايا التي من النوع الأول تسمى « دوال \* قضائية » ؛ والكلمة « قضية » خصصت للنوع الثانى . وهكذا نرى أن « القضية » ؛ في مقابل

<sup>(\*)</sup> مأخوذة بالمثابهة بالدالة الرياضية؛ والدالة الرياضية تعرف كما يلى: إذا توقفت كمية ما س على كمية أخرى س بحيث تتعين س كلما تعينت س ، فإنه يقال إن س دالة للسكمية س؛ كما تسمى إ س بالمتغير المستقل أو المتبوع ، وتسمى س بالمتغير أو التابى .

ويرمز للدالة عادة بالحرف دريقال إذا كانت م (مساحة الدائرة) — ط نق ا فإن م — د ( نق ) أى م دالة للمتغير نق .

« الدالة القضائية » لاتشتمل على أى حدمتغير أوغير محدد ، ولا يمكن أن تسكون صادقة بالنسبة إلى ابعض الأحوال كاذبة بالنسبة إلى البعض الآخر ؛ فهى إذا كانت صادقة مرة كانت صادقة دأعًا ؛ وإذا كذبت مرة كانت كاذبة إلى الأبد .

ولهذا انقسم البحث في حساب القضايا إلى قسمين: حساب القضايا بالماصدق ويسمى: الجبر ذا القيمتين two-valued algebra ! وحساب الدوال القضائية. فلنبدأ بالبحث في الجبر ذي القيمتين.

وهذا الجبر هو بعينه الجبر المنطق عند بول وشريدر وكما عرفناه في حساب الأسناف، اللهم إلا فيما عدا بعض القوانين الإضافية الناشئة عن هذا المبدأ، ولهذا لاداعى لتكرار ماقلناه في حساب الأسناف. لذا سنكتني بذكر بعض القوانين كامثلة.

لكن يلاحظ هنا أن من الواجب أن نستخدم نظاماً للرموز مختلفاً عن ذلك الذى استخدمناه فى حالة الأصناف . وهدذا الاختلاف ينحصر فيا بلى:

(١) بدلاً من ١، ١، ٥٠ . . سنستخدم ٥، ت، ص، الخ للقضايا .

- (٢) بدلاً من آ سنستخدم ن لمنقوضة ن أو « ن كاذبة » .
- ه اذا كانت الدلالة على أنه « إذا كانت الدلالة على أنه « إذا كانت الدلالة على أنه « إذا كانت الدلالة ، فإن ت سادقة ، فلا ت سادقة
- (٤) بدلاً من ا + سنكتب ٧ ت للدلالة على أنه « على الأقل إحدى الاثنتين ، ٥٠ ك ، صادقة » أو « إما ف أو ت » .
- (•) بدلاً من السنكتب له . ت للدلالة على القول مماً بالقضيتين له و ت أو « له و ت صادقتان مماً » .
- (٦) وبدلاً من العلامة ١ = ب سنكتب ب ≡ ت للدلالة على : « به و ت سادقتان مماً أو كاذبتان مماً » أو « به تكافيء ت » .

فتلا مبدأ القياس يصاغ في حساب القضايا كما يلي :

إذا كانت له يت و ت ك ص فإذن له ي ص .

ويقرأ هكذا: « إذا كانت ق تستلزم ت 6 ت تستلزم ص ، فاذن ق تستلزم ص » .

ومثلاً أيضاً القانون القائل في حساب الأصناف: 1 = بيمادل 1 = بيمادل 1 = بيماع هكذا في حساب القضايا (\*)

<sup>· (\*)</sup> يبرهن على هذا بأن يقال إن الصنف الواجد لا يمكن أن يكون له غير مسلوب واحد أو منقوض واحد — أو متقوضات المتساويات متساوية .

وبقـرا هـكذا: ق تـكافى ت ، يعــادل : (ق كاذبة ) تـكانى. (تكاذبة) .

و يمكن أن تصاغ أيضاً في رموز فقط هـكذا : (عات عنه عنه الله عنه ال

كا يمكن أن يصاغ مبدأ القياس بالرموز هكذا: ( الا تات و ت تاس). ( الا تاس) كما يمكن أيضاً ، نظراً إلى أن حرف « و » يدل على الضرب أن يصاع كما يلى:

# ( ∪ C ∪ ) C [ ( ∪ C □ ) ( □ C ∪ ) ]

ويمكن مرة أخرى الاستعاضة عن الأقواس الدائرية والمعقوفة بالنقط على الساس أن القوس الدائري تقابله (:) فيصبح هكذا نهائياً:

س C س . C ص . C ص

# الدوال القضائية

المدد « ٧ » يصبح لامه في المنظر المنظر المنظر في المنظر

«سقر اط » الذى تصبح الدالة القضائية بالنسبة إليه صادقة ، والحد « الله » الذى بالنسبة إليه تكون الدالة كاذبة ؟ ولكن المدد « ٧ » الذى يجمل الدالة لا معنى لها يخرج عن هذا النطاق . والحدود الخاصة الداخلة فى نطاق المنى لأى متفير فى دالة تسمى « قيم » هذا المتغير . وما هو داخل ضمن قيم المتغير تمينه بقية القول – أى الجزء الثابت من الدالة : فنطاق المنى أو نطاق القيم الذى يكون القول معه ذا معنى إذا استبدلت هذه القيم بالحد فى القول : « 1 فان » هو ثابت لا بواسطة 1 واكن بواسطة « فان » » .

وحينها تستبدل بكل متغير في الدالة القضائية قيمة لهذا المتغير يصبح القول قضية . إما صادقة دائمًا أو كاذبة دائمًا . والتمريفات الرئيسية هي :

١ — القضية هي تمبير يصدق أو يكذب .

٢ – الدالة القضائية تعبير يشتمل على متغير واحد أو أكثر بحيث إذا استبدل
 بكل متغير قيمة له يصبح قضية .

وبلاحظ أن قيم المتغير تقضمن حدوداً بجمل الدالة كاذبة ، أو حدوداً تجملها مادقة . وقد اعتاد المناطقة أن يرمزوا إلى الجزء الثابت من الدالة القضائية بالرموز و و و و النخ ؛ ولكن يستحسن استخدام الحروف اليونانية ؛ وأن يرمزوا إلى المتغير في الدالة القضائية بالرموز 2, x, y, x . وسنرمز نحن في العربية إلى الجزء الثابت بالرمز د ، ذااخ وإلى الجزء المتغير بالرمز س ، ص ، ع الخ . وهكذا يرمز إلى الدالة القضائية كلها هكذا : د (س) ، د (ص) ، د (ع) ، الخ . يرمز إلى الدالة القضائية كلها هكذا : د (س) ، د (ص) ، د (ع) ، الخ . الأقواس فتصير د س ، د ص ، د ع الخ .

• ١٧٠ — وهنا يلاحظ أن القضية يقال عنها إنها صادقة أو كاذبة فحسب. أما الدالة القضائية فيقال عنها إنها صادقة دائماً أو صادقة أحياناً . وهـذه تفرقة

مهمة: فهناك فارق كبر بين فولنا « صادفة داعماً » وبين فولنا « صادفة » ، لأن الأولى تدل على آنها « صادفة في كل الأحوال » . ولسكن بالنسبة إلى القضيسة لا يمكن التبحدث عن أحوال الصدق . ونستعمل الرمز التالى : د س داعماً » للقول بأن الدالة س صادفة داعماً ؛ وكما أن القول «ق » بدل على أن القضية ق كاذبة ، فإن « د س كاذبة داعماً » . وكذلك إذا قلنا « د س أحيانا » . فركذلك إذا قلنا « د س كاذبة أحيانا » .

وهاصل الضرب المنطفى لمجموعة قضايا هو دالة قضائية صادقة أحياناً ، أى صادقة بالنسبة إلى قيمة أو أكثر من قيم المتغير .

وهما صل الجمع المنطقى لمجموعة قضايا هو دالة قضائية صادقة أحياناً ، أى صادقة بالنسبة إلى قيمة أو أكثر من قيم المتغير .

ورسل Ruesell يرمز إلى حاصل الفرب المنطقى بالرمز التالى: x ب . (س). دس » أى « بالنسبة إلى كل قيم س ، د س » . ويترجم هكذا . « (س) . د س » أى « بالنسبة إلى كل قيم س ، د س » وحاصل الجمع المنطق هكذا : x φ . (x Ξ) وتترجم ( م س ) . د س » ( يلاحظ أن م من الـكلمة « إما » Fither ) . أى « د س صادقة بالنسبة إلى و يعمق القيم الخاصة بالحد س » .

فشــــلاً إذا كانت د تدل على « هوفان ٍ » فإن « ( س ) . د س » تعنى أن « كل شيء هو فان ٍ » ؛ بينما «( م س ) . د س » تعنى أن « هناك أشياء هي فانية » وكذلك « د سقراط » معناها أن « سقراط فان ٍ » .

وبالمثل « (س) . دس ً » نقـــول بأن « دس كاذبة داعاً » أعنى أنه لا توحد مجموعة من القيم تدل على الدالة « دس » . وهكذا نجد أن الدالة القضائية الكاذبة داعاً تدل على صنف الصفر . ۱۷۱ – وهنا يلاحظ أيضاً أننا حتى الآن نظرنا إلى الرموز على أساس أن يستَبدل بها أسماء ، أى إن الرموز خاصة بالأفراد . ولكن هناك رموزاً لا تدل على أسماء ، بل تدل على أوصاف مثل : « أقدم ساكن » ، «مؤلف رسالة النفران » . ورسل Russell يسمى هذه الرموز في هذه الحالة باسم « الأوصاف المحددة » في مقابل « الأوصاف غير المحددة » مثل : «رجل » ، «مؤلف » «ساكن » إلخ .

وهذه التفرقة بين الاسم والوصف المحدد مهمة · ذلك لأن الاسم بجب أن يكون اسماً لشى ، أى يجب أن يكون له مقابل فى الخارج ينطبق عليه . أما الوصف المحدد فليس من الضرورى أن يكون له مقابل ينطبق عليه ، وفى هذه الحالة تكون الدالة التي يذكر فيها كاذبة . فثلا قضايا مثل « أكل كائن يمكن تصوره » ، أو « الرجل الذى فى القمر » لا تتحدث عن « أسما » أشخاص أو أفراد ، بل هى أوصاف محددة قد توجد موضوعاتها وقد لا توجد . وهذا التحليل لطبيعة القضايا ذات الأوصاف المحددة له أهمية خاصة بالنسبة إلى البرهان الوجودى لإثبات وجود الله .

واخيرا نجد أن كل القوانين الخاصة بحساب الأصناف تنطبق هنا كا انطبقت على الجبر ذى القيمة بين إذا ما نظرنا إلى س باعتبارها هي ا ، س ، حدفى الأصناف .