تَأْلِيفُ الشِّيْخِ العَكَلَّامَة

مِحَدَ الْمَمِينِ بَرَعَبُدِ اللَّهُ الْأُرْمِيِّ الْعَكُوِيِّ الْمُرَرِيِّ الْسَّافِعِيِّ الْمُرَرِيِّ الْمُكَرِيِّ الْمُكَرِيِّةِ فِي مَكْمَةَ الْمُكَرِّمَة

إشراف ومُرَاجَعَة وَلَمُواكَبُكُمُ وَلَمُواكَبُكُمُ وَلَمُواكَبُكُمُ وَلَمُواكَبُكُمُ مِنْ كَالْمُوكِ وَلَمُوكِ وَلَمُوكِ وَلَمُوكِ وَلَمُوكِ وَلَمُؤَالِدُوالِيَّ وَلَمُوكِ وَلَمُؤَالِدُوالْإِسْ لَامِيَّ وَلَمُواللَّهُ وَلَمُواللَّهُ وَلَمُوكَ وَلَمُهُ وَلَمُكُومُ وَلَمُ وَلِمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلِمُ وَلِمُواللَّهُ وَلِي إِلَيْ وَلِمُ وَلِمُواللَّهُ وَلِمُ وَلِي مِنْ وَلِمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلِمُ ولِهُ وَلِمُ مِنْ مُوالْمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ والْمُومُ وَلِمُوالْمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُواللَّهُ وَلِمُوالْمُ لِمُوالْمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُوالْمُ وَلِمُواللَّهُ وَلِمُ وَلِمُ وَالمُومُ وَلِمُوالْمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُوالْمُ وَالِمُ مِلْمُ وَالْمُوالِمُومُ وَلِمُوالِمُومُ وَلِمُومُ وَلِمُوالْم

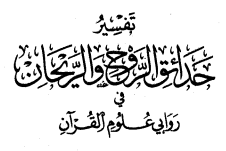
المجلد السادس والعشروة

كابطؤقالبقالة

# حقوق الطبع محفوظة للناشر الطبعة الأولى ١٤٢١هـــ ٢٠٠١م



يروت ـ لبنان





### شعرٌ

أَتَىاكَ ٱلرُّوْحُ يَلْفِظُ بِٱلْغَوَالِيْ وَيَرْمِيْ بِٱلرَّبَرْجَدِ وَٱلَّلَالِيْ يَعُولُ لِسَابِحِيْهِ وَخَائِضِيْهِ هَلُمُّوْا فَٱلنَّفَائِسُ فِيْ خِلاَلِيْ يَعُولُ لِسَابِحِيْهِ وَخَائِضِيْهِ هَلُمُّوْا فَٱلنَّفَائِسُ فِيْ خِلاَلِيْ

## آخرُ

كُنْ مِنَ ٱلْخَلْقَ كَيْفَ شِئْ تَ تَحِدُهُ عَلَّهِ صَاحِبَا قَارُضَ بِاللَّهِ صَاحِبَا قَلُبِ الْخَلْقَ كَيْفَ شِئْ تَ تَحِدُهُ عَلَّهَ الربَا

## آخرُ

بِ لاَدُ ٱللَّهِ وَاسِعَة فَضَاءً وَرِزْقُ ٱللَّهِ فِيْ ٱللَّذْنِيَا فَسِيْحُ فَ فَعُلْ لِللَّهُ اللَّهِ فِي ٱللَّذُنِيَا فَسِيْحُوْا فَعُلْ لِللَّهَاءِ لِينَ عَلَىٰ هَوَانٍ إِذَا ضَافَتْ بِكُمْ أَرْضٌ فَسِيْحُوْا

### آخرُ

لاَ تَسرْضَ مِسنْ رَجُهل حَلاَوَةً قَولِهِ حَقَى يُسزَيِّنَ مَا يَقُولُ فِعَالُ وَالْفَا وَزَنْتَ فِعَالُ وَعَالُ وَالْفَا وَزَنْتَ فِعَالُ وَالْفَا وَزَنْتَ فِعَالُ مُ مِسَقَالِهِ فَتَسوَازَنَا فَالِحَاءُ ذَاكَ جَسمَالُ وَإِذَا وَزَنْتَ فِعَالَهُ مِسمَالًا وَالْفَاعِدَاءُ ذَاكَ جَسمَالُ

# مِحَنُ ٱلزَّمَانِ كَثِيْرَةٌ لاَ تَنْقَضِيْ وَسُرُوْرُهُ يَا تِنْكَ كَالأَعْيَادِ



# بِنْ مِ اللَّهِ الرَّهُنِ الرَّحِيدِ

حمداً لك يا فارق الفرقان، ويا منزل القرآن، على ما أكرمتنا بنعمة الإيمان وخصصتنا بصنوف العرفان، والصلاة والسلام على من اصطفيته، من ولد عدنان، وأرسلته لهدايتنا بأفضل الأديان، سيدنا محمد على وعلى آله وصحبه، من حازوا قصب الميدان، ومن تبعهم في الإسلام والإيمان والإحسان، إلى يوم العرض، والوقوف بين يدي الرحمٰن.

أما بعد: فلما تجهزت تفسير الجزء الرابع والعشرين من القرآن الكريم، تجشمت لتفسير الجزء الخامس والعشرين منه، مستمداً من الله سبحانه التوفيق والهداية، لأقوم الطريق، في تفسير كتابه الكريم، مستعيذاً به من الزيغ والزلل والخطأ فيه، وأقول: وقولي هذا:

### قال الله سبحانه جلَّ وعلا:

﴿ إِلَّهِ بِينِهِ أَيْنَ بُرَدُ عِلْمُ السَّاعَةً وَمَا تَخْرُجُ مِن ثَمَرَتِ مِنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنَىٰ وَلَا نَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمَ أَيْنَ شُرَكَآءِى قَالُوْا ءَادَنَكَ مَا مِنَا مِن شَهِيدٍ ﴿ وَصَلَ عَهُم مَا كَانُوا يَدَعُونَ مِن قَبْلٌ وَطَنْوا مَا لَهُم مِن تَجِيمِ ﴿ لَا يَسْتَمُ الْإِنسَانُ مِن دُعَآءِ الْخَيْرِ وَإِن مَسَهُ الشَّرُ فَيَنُولُ مِن قَبُلُ وَطَنْوا مَا لَهُم مِن تَجِيمِ ﴾ لَا يَسْتُمُ الإِنسَانُ مِن دُعَآءِ الْخَيْرِ وَإِن مَسَهُ الشَّرُ فَيَنُولُ مَنْ السَّاعَة فَيَنُولُ مَنْ الْفَرْقُ وَلَا مَسَهُ الشَّرُ السَّاعَة وَلِين رُجِعْتُ إِلَى رَقِ إِنَّ إِن لِي عِندَهُ للْحُسْنَ فَالْتَنِيَّانَ اللّهِ يَعْدِ صَرَّاةً مَسَنّهُ لَيَقُولَنَ هَذَا لِي وَمَا أَظُنُ السَّاعَة عَلَوا وَلَلْدِيقَتَهُم مِنْ عَذَابٍ عَلِيظٍ ﴿ وَإِنَّا الْمَسَاعُ الْإِنسَانُ الْمُرْسَى فَلَكُونَ وَلَيْ يَعِيلِهِ وَإِنَا مَسَهُ الشَّرُ فَلُو دُعمَاءٍ عَذَابٍ عَلِيظٍ ﴿ وَهُ وَإِنَّا الْمَسَاعُ الْإِنسَانُ الْمُرْضَى وَنَا يَعِالِيهِ وَإِذَا مَسَهُ الشَّرُ فَلُو دُعمَاءٍ عَذَابٍ عَلِيظٍ ﴿ وَهُ وَإِنَّا الْمَسَاءُ اللّهُ مُنَ عَلَى اللّهِ ثُمَ كُونُ الْمُعَلِقِ مَن أَنَا السَّامُ السَّهُ الشَّرُ فَلُو دُعمَاءٍ عَلِيقٍ مِن فَى قُلْ الرَّيَانَةُ فِي اللّهِ مُن اللّهِ مُن وَلَى اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ مِن مِرْيَةٍ مِن لِقَاءً رَبِهِمْ أَلَا إِنّهُ إِلَى الللللّهِ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللهُ الللللللهُ الللللللللهُ الللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ الللللللهُ اللللللهُ الللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الل

#### ألمناسبة

قوله: ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِّ وَمَا تَخْبُحُ مِن ثَمَرَتٍ. . . ﴾ الآية، مناسبة هذه الآية

لما قبلها: أن الله سبحانه لما هدد (١) الكافرين، بأن جزاء كل عامل سيصل إليه يوم القيامة كاملاً غير منقوص، إن كان خيراً فخير، وإن كان شراً فشرّ. أردف ذلك ببيان، أنّ هذا اليوم، لا سبيل للخلق إلى معرفته، فلا يعلمه إلا هو، وأنّ علم الحوادث المقبلة في أوقاتها المعينة، مما استأثر الله به، فلا يعلم أحد متى تخرج الثمرات من الأكمام، ولا متى تحمل المرأة ولا متى تضع، ثم ذكر أنه سبحانه يوم القيامة، ينادي المشركين، تهكماً وتقريعاً لهم: أين شركائي الذين كنتم تزعمون فيجيبون الآن لا نشهد لأحد منهم بالشركة في الألوهية، وقد غابوا عنهم، فلا يرجون منهم نفعاً ولا يفيدونهم خيراً، وأيقنوا حينئذ أن لا مهرب لهم من العذاب.

وعبارة أبي حيان هنا: مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه، لما ذكر (٢) ﴿مَنْ عَمِلَ صَلِحًا . . . ﴾ الآية . . كان في ذلك دلالة على الجزاء يوم القيامة وكأن سائلاً قال: ومتى ذلك؟ فقيل: لا يعلمها إلا الله، ومن سئل عنها فليس عنده علم بتعيين وقتها، وإنما يرد ذلك إلى الله، ثم ذكر سعة علمه، وتعلقه بما لا يعلمه إلا هو تعالى.

قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْتُمُ ٱلْإِنْسُنُ مِن دُعَآ ٱلْخَيْرِ... ﴾ الآيات، مناسبتها لما قبلها: أن الله سبحانه، لما بين حال الكافرين في الآخرة، وذكر أنهم حينئذ يتبرؤون من الشركاء بعد أن كانوا معترفين بهم في الدنيا. أردف ذلك ببيان، أنَّ الإنسان متبدل الأحوال، متغير الأطوار، إن أحس بخير وقدرة، انتفخت أوداجه، وصعر حديه، ومشى الخيلاء، وإن أصابته محنة وبلاء، تطامن واستكان ويئس من الفرج، وهذا دليل على شدة حرصه على الجمع، وشدة جزعه من الفقد، إلى ما فيه من طيش يتولد عنه إعجابه واستكباره حين النعمة، وتطامنه حين زوالها، وذلك مما يوميء بشغله بالنعمة عن المنعم، في حالي وجودها وفقدها، أما في حال وجودها فواضح، وأما في حال فقدها، فلأن التضرع جزعاً إنما كان على

<sup>(</sup>١) المراغي.

الفقد، الدال على الشغل عن المنعم بالنعمة.

قوله تعالى: ﴿ قُلُ أَرَّا يَتُمُ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللّهِ ثُمَّ كَفَرَمُ بِهِ . . . ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما أوعد (١) على الشرك وهد وحذر وأنذر، وذكر أن المشركين ينكرون الشرك يوم القيامة، ويتبرؤون من الشركاء، ويظهرون الذل والخضوع لاستيلاء الخوف عليهم، لما يرون من شديد الأهوال، وأردف ذكر طبيعة الإنسان، وأنه متبدل لا يثبت على حال واحد، فإن أحس القوة تكبر وتعظم، وإن شعر بالضعف أظهر المسكنة والمذلة . أعقب ذلك بلفت أنظار الطاعنين في نبوة محمد على والضلال، والتفكر، فيما بين أيديهم من الدلائل، ليرعووا عما هم فيه من الغي والضلال، ويقروا بها لتظاهر الأدلة عليها، وعلى أن القرآن منزل من عند الله تعالى حقاً، وليعلموا أن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور.

#### أسباب النزول

قوله تعالى: ﴿إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِّ...﴾ الآية، سبب نزول هذه الآية (٢٠): ما روي أن المشركين، قالوا: يا محمد، إن كنت نبينا، فأخبرنا متى تقوم الساعة؟ فنزلت هذه الآية رداً عليهم.

### التفسير وأوجه القراءة

﴿ إِلَيْهِ سبحانه تعالى، لا إلى غيره ﴿ يُردُ ﴾ ويرجع ﴿ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ إذا سئل عن القيامة، يقال: الله يعلم، إذ لا يعلمها إلا الله، فإذا جاءت، يقضي بين المحسن والمسيء بالجنة والنار، يعني: إذا سئل عنها (٢) أحد، وجب على المسؤول أن يرد علمها إليه تعالى، لا إلى غيره، فإنه لا يعلم متى قيامها سواه تعالى، وقد جاء في الحديث الصحيح: أنّ جبرائيل عليه السلام، سأل

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۳) المراغي.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني.

رسول الله ﷺ عن الساعة، فقال: «ما المسؤول عنها بأعلم من السائل». ونحو الآية: قوله تعالى: ﴿إِلَىٰ رَبِّكَ مُننَهَا ﴾، وقوله: ﴿لَا يُجُلِّهَا لِوَقْهَا إِلَّا هُوَّ﴾.

وبعد أن ذكر أنه استأثر بعلم الساعة، بين أنه اختص أيضاً بعلم الغيب، ومعرفة ما سيحدث في مستأنف الأزمنة، فقال: ﴿وَمَا﴾ نافية ﴿ غَرُبُ مِن تَمَرَبُ ﴾ ومن المتنصيص على الاستغراق، فإنه قبل دخولها، يحتمل نفي الجنس، ونفي الوحدة.

والمعنى: ما تخرج أيّ ثمرة من الشمرات ﴿ مِنْ أَكْمَامِهَا ﴾؛ أي: من أوعيتها، يعني: الكفُرَّى قبل أن ينشق، وقيل: قشرها الأعلى من الجوز واللوز واللون والفستق وغيرها، جمع كم بالكسر، وهو وعاء الثمرة وغلافها؛ أي: ما يغطّي الثمرة، كما أنّ الكم بالضم، ما يغطي اليد من القميص.

قال أبو عبيدة (٢٠): أكمامها أوعيتها، وهي ما كانت فيه الثمرة، واحدها كم وكمة. قال الراغب: الكم ما يغطي اليد من القميص، وما يغطي الثمرة، وجمعه أكمام، وهذا يدل على أنّ الكم بضم الكاف؛ لأنه جعله مشتركاً بين كم القميص، وما يغطي الثمرة، ولا خلاف في كم القميص أنه بالضم، ويمكن أن يقال: إن في الكم الذي هو وعاء الثمر لغتين.

وقرأ أبو جعفر والأعرج وشيبة وقتادة والحسن، بخلاف عنه، ونافع وابن عامر في غير رواية، والمفضل وحفص وابن مقسم (٣): ﴿مِن ثَمَرَتٍ﴾ بالجمع، وقرأ باقي السبعة، والحسن في رواية طلحة والأعمش: ﴿مِن ثَمَرَةٍ﴾ بالإفراد.

﴿وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنَنَى ﴿ حملاً في بطنها، أياً كان إنساناً أو غيره ﴿وَلَا تَضَعُ ﴾ أي: ولا تلد ذلك الحمل، بمكان على وجه الأرض ﴿إِلَّا يِعِلْمِهِ ﴾ سبحانه وتعالى (٤)، استثناء مفرغ من أعم الأحوال، ولم يذكر متعلق العلم للتعميم ؛ أي: وما يحدث شيء من خروج ثمرة: ولا حمل حامل، ولا وضع واضع ملابساً

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني. (٤) روح البيان.

بشيء من الأشياء إلا ملابساً بعلمه المحيط، واقعاً حسب تعلقه به، يعلم وقت خروج الثمرة من أكمامها وعددها وسائر ما يتعلق بها، من أنها تبلغ أوان النضج، أو تفسد قبله ونحوه ووقت الحمل، وعدد أيامه وساعاته وأحواله من الخداج والتمام والذكورة. والأنوثة والحسن والقبح وغير ذلك، ووقت الوضع وما يتعلق به.

وفي «حواشي ابن الشيخ»، المعنى: أنّ إليه يضاف علم الساعة؛ أي: علم وقت القيامة، فإذا سئلت عنه، فرد العلم إليه تعالى فقل: الله أعلم، كما يردّ إليه علم جميع الحوادث الآتية من الثمار والنبات وغيرهما، والمعنى: أي: وما تبرز الثمرة من وعائها الذي هي مغلّفة به، وما تحمل أنثى حملها ولا تضع ولدها إلا بعلم من الله، فهو لا يعزب عن علمه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء، ونحو الآية قوله: ﴿اللهُ يَعْلَمُ مَا غَيْمِلُ كُلُّ أَنْنَى وَمَا تَغِيثُ الْأَرْكَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُ شَيْءٍ عِندَهُ بِعِقْدَارٍ فَي عَلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْكِيدُ الْمُتَعَالِ فَي .

وفي هذا (۱۱): دليل على أن المنجمين لا يمكنهم الجزم بشيء مما يقولون البتة، وإنما غايته ادعاء ظن ضعيف، قد يصيب وربما لا يصيب، وعلم الله هو المقطوع به، الذي لا يشركه فيه أحد.

ولما كان (٢) ما يخرج من أكمام الشجرة، وما تحمل الإناث وتضعه، هو إيجاد أشياء بعد العدم، ناسب أن يذكر مع علم الساعة، إذ في ذلك دليل على البعث، إذ هو إعادة بعد إعدام، وناسب ذكر أحوال المشركين في ذلك اليوم، وسؤالهم سؤال التوبيخ، فقال: ﴿وَيَوْمَ يُنَادِيهِمَ أَيْنَ شُرَكَآءِى﴾ وفي ذلك تهكم بهم وتقريع، والضمير في يناديهم عام في كل من عبد غير الله، فيندرج فيه عباد الأوثان؛ أي: واذكر يا محمد لقومك، يوم ينادي الله سبحانه وتعالى المشركين وذلك يوم القيامة، فيقول لهم: ﴿أَيْنَ شُرَكَآءِى﴾ الذين كنتم تزعمون، أو انهم شركائي في الدنيا، من الأصنام وغيرها، فادعوهم الآن فليشفعوا لكم، أو

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

يدفعوا عنكم العذاب، وهذا على طريقة التهكم بهم. قرأ الجمهور(١): ﴿ شُرَكَآءِى ﴾ بسكون الياء، وقرأ ابن كثير: بفتحها. ﴿ قَالُوا ﴾؛ أي: قال المشركون ﴿ عَاذَنَّكَ ﴾ ؛ أي: أخبرناك وأعلمناك ﴿ مَا مِنّا ﴾ ؛ أي: ليس منا ﴿ مِن شَهِيدٍ ﴾ ؛ أي: من أحد يشهد لهم اليوم بالشركة، إذ تبرأنا منهم، لما عاينا الحال، والشهيد من الشهادة، أو ما منا من أحد يشهدهم ويعاينهم، لأنهم ضلوا عنهم حينئذٍ، فهم لا يبصرونهم في ساعة التوبيخ، فالشهيد من الشهود.

والمعنى (٢): أي واذكر أيها الرسول لقومك، يوم ينادي سبحانه عباده المشركين، على رؤوس الأشهاد، تهكماً بهم، واستهزاء بأمرهم: أين شركائي الذين عبدتموهم معي؟ فيجيبون ويقولون: أعلمناك أنه ليس أحد منا يشهد اليوم، أن معك شريكاً، ونفي الشهادة يراد به التبرؤ منهم؛ لأنّ الكفار يوم القيامة ينكرون عبادة غير الله، كما حكى الله عنهم، أنهم قالوا: ﴿وَاللّهِ رَبِّنَا مَا كُنّا مُشْرِكِينَ﴾.

والخلاصة: أن قوله: ﴿ اَذَنَّكَ ﴾ إخبار بإعلام سابق علمه الله من أحوالهم يوم القيامة، وأنهم لم يبقوا على الشرك، وعلى تلك الشهادة، كأنهم يقولون: أنت أعلم به، ثم يأخذون في الجواب.

﴿ وَمَسَلَّ عَهُم ﴾؛ أي: غاب عن المشركين ﴿ مَّا كَانُواْ يَدْعُونَ مِن قَبَلُ ﴾؛ أي: الآلهة التي كانوا يعبدونها من قبل يوم القيامة، فأخذ بها بطريق غير طريقهم، فلم تنفعهم، ولم تدفع عنهم شيئاً من عذاب الله الذي حل بهم، وظهر عدم نفعهم، فكان حضورهم كغيبتهم ﴿ وَظَنُوا ﴾؛ أي: أيقنوا ﴿ مَا لَهُمْ مِن عَيْسِ ﴾؛ أي: من مهرب؛ أي: وأيقنوا حينئذٍ أنه لا ملجاً لهم من عذاب الله تعالى.

والمحيص (٣): المحيد والمعدل والمميل والمهرب، والظن معلق عنه بحرف النفي، والتعليق أن يوقع ما ينوب عن المفعولين جميعاً.

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۵) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

ثم ذكر سبحانه بعض أحوال الإنسان فقال: ﴿ لَا يَسْتُمُ ٱلْإِنسَانُ ﴾؛ أي: لا يمل ولا يضجر ﴿ مِن دُعَآءِ ٱلْخَيْرِ ﴾؛ أي: من دعائه الخير، وطلبه السعة في النعمة وأسباب المعيشة، فحذف الفاعل، وأضيف إلى المفعول، والمعنى: أن الإنسان في حال إقبال الخير إليه، لا ينتهي إلى درجة إلا ويطلب الزيادة عليها، ولا يمل من طلبها أبداً، وفيه إشارة إلى أن الإنسان مجبول على طلب الخير، بحيث لا يتطرق إليه السآمة فبهذه الخصلة بلغ من بلغ رتبة خير البرية، وبها بلغ من بلغ دركة شر البرية.

والخير هنا (١): المال والصحة والسلطان والرفعة، قال السدي: والإنسان هنا، يراد به الكافر، وقيل: الوليد بن المغيرة، وقيل: عتبة وشيبة ابنا ربيعة، وأمية بن خلف، والأولى حمل الآية على العموم، باعتبار الغالب، فلا ينافيه خروج خلص العباد، وقرأ عبد الله بن مسعود ﴿لا يسأم الإنسان من دعاء المال﴾ وفي «البحر المحيط»: وقرأ عبد الله ﴿من دعاء بالخير﴾ بباء داخلة على الخير.

والمعنى (٢): أي لا يمل الإنسان من دعائه ربَّه، ومسألته إياه، أن يؤتيه صحة وعافية، وسعة في الرزق، فهو مهما أوتي من المال، فهو لا يقنع، وقد جاء في الأثر: «منهومان لا يشبعان، طالب علم، وطالب مال»، وجاء أيضاً: «لو كان لابن آدم واديان من ذهب لتمنّى لهما ثالثاً».

﴿ وَإِن مَّسَهُ الشَّرُ ﴾؛ أي: وإن أصابه البلاء والشدة والفقر، والمرض الذي أنهك قواه، واضمحل به جسمه ﴿ فَيَوُسُ ﴾ من روح الله وفضله ﴿ قَنُوطُ ﴾ من رحمته وإحسانه، وقيل: يؤوس من إجابة دعائه، قنوط بسوء الظن بربه، وقيل: يؤوس من زوال ما به من المكروه، قنوط بما يحصل له من ظن دوامه، وهما صيغتا مبالغة، يدلان على أنه شديد اليأس، عظيم القنوط، والفرق بين اليأس والقنوط، أن اليأس من صفة القلب، وهو قطع الرجاء من رحمة الله تعالى، والقنوط من صفة البدن، بأن يظهر أثر اليأس في بدنه، فيتضاءل ويحزن وينكسر

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٢) المراغي.

ويتذلل، وبدأ بصفة القلب، لأنها هي المؤثرة فيما يظهر على الصورة من الانكسار، وبهذا ظهر الفرق بينهما، وقال بعضهم: هما مترادفان وذكرهما معاً للتأكيد.

والحاصل: أن اليأس من صفة القلب، والقنوط إظهار آثاره على ظاهر البدن، اهد «كرخي»، وهذا صفة الكافر لقوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَا يَأْتِصُ مِن رَقِع اللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَنْفِرُونَ﴾.

وفي "فتح الرحمٰن" (١): ولا ينافي ما هنا من قوله: ﴿ وَإِن مَسَهُ اَلشَّرُ فَيَنُوسٌ قَنُوطٌ ﴾ ما سيأتي من قوله: ﴿ وَإِذَا مَسَهُ اَلشَّرُ فَنُو دُعَآ عَرِيضٍ ﴾ لأن المعنى قنوط من الصنم، دعّاء لله، أو قنوط بالقلب دعاء باللسان، أو الأولى في قوم والثانية في آخرين؛ انتهى.

وخلاصة ذلك: أن الإنسان متبدل الأحوال، متغير الأطوار، إن أحسّ بخير بطر وتعظم، وإن شعر ببؤس ذل وخضع، فهو شديد الحرص على الجمع، شديد الجزع على الفقد.

ثم ذكر حال هذا اليؤوس القنوط ﴿وَلَيْنَ أَذَقْنَهُ ﴾؛ أي: وعزتي وجلالي ، لئن أذقنا الإنسان وأعطيناه ﴿رَحْمَةُ مِننا ﴾؛ أي: نعمة من عندنا ﴿مِنْ بَعْدِ ضَرَّا وَسَنَّهُ وأصابته ، وذلك بتفريج تلك الضراء عنه ، كالمرض والضيق ، بالرحمة ، كالصحة والسعة ﴿ . . . لَيَقُولَنَ ﴾ ذلك الإنسان : ﴿هَلَا ﴾ الخير ﴿لِي ﴾ ؛ أي : مستحق لي ، وصل إليّ ، لأني استحقه ، لما لي من الفضل وعمل البر ، فاللام (٢٠ : للاستحقاق ، أو لي لا لغيري ، فلا يزول عني أبداً ، فاللام للاختصاص ، فيكون إخباراً عن لازم الاستحقاق ، لا عن نفسه ، كما في الوجه الأول ، ومعنى الدوام استفيد من لام الاختصاص ؛ لأنّ ما يختص بأحد ، الظاهر أنه لا يزول عنه ، فذلك المسكين لم ير فضل الله ، وتوفيقه ، فادّعى الاستحقاق في الصورة الأولى ، واشتغل بالنعمة عن المنعم ، وجهل أن الله تعالى أعطاه ليبلوه أيشكر أم يكفر ،

<sup>(</sup>۱) فتح الرحمٰن. (۲) روح البيان.

فلو أراد لقطعها منه، وذلك في الصورة الثانية.

والمعنى (1): أي ولئن كشفنا ما أصابه من سقم في نفسه، أو شدة وجهد في معيشته فوهبنا له العافية بعد السقم، والغنى بعد الفقر، ليقولن هذا حقي قد وصل إلي؛ لأني استوجبه بما حصل لي من ضروب الفضائل، وأعمال البر والقرب من الله، لا تفضل منه عليّ، أو لا يعلم أن هذه الفضائل، لو وجدت فإنما هي بفضل الله وإحسانه، وهو لا يستحق على الله شيئاً.

والخلاصة: أي ولئن آتيناه خيراً وعافية وغنى، من بعد شدة ومرض وفقر. ليقولن هذا الخير شيء أستحقه على الله، لرضاه بعملي، فظن أن تلك النعمة التي صار فيها، وصلت إليه باستحقاقه لها، ولم يعلم أنّ الله يبتلي عباده بالخير والشر ليتبين له الشاكر من الجاحد، والصابر من الجزع، قال مجاهد: معناه هذا بعملي وأنا محقوق به ﴿وَمَا آظُنُ السّاعَةَ ﴾ أي: القيامة ﴿قَآبِمَةٌ ﴾؛ أي: ستقوم؛ أي: ما أظنها تقوم كما يخبرنا به الأنبياء، فلا رجعة ولا حساب ولا على شيء من الآثام، التي يقترفها الإنسان في دنياه، ويجترمها مدى حياته الدنيوية. أؤلست على يقين من البعث.

وما نتج هذا إلا من شدة رغبته في الدنيا، وعظيم نفرته من الآخرة، فهو حين ينظر إلى أحوال الدنيا، يقول: إنها لي، وأنا جدير بها، لما لي من فضل به استحققتها، وحين ينظر إلى أحوال الآخرة يقول: وما أظن الساعة قائمة، وهذا خاص بالكافرين والمنافقين، فيكون المراد بالإنسان المذكور في صدر الآية: الجنس، باعتبار غالب أفراده؛ لأنّ اليأس من رحمة الله، والقنوط من خيره، والشك في البعث لا يكون إلا من الكافرين، أو المتزلزلين في الدين، المتظهّرين بالإسلام، المبطنين للكفر.

﴿ وَلَهِن رُّجِمْتُ ﴾ ورددت ﴿ إِلَى رَبِي ﴾ وبعثت على تقدير صدق ما يخبرنا به الأنبياء، من قيام الساعة، وحصول البعث والنشور ﴿ إِنَّ لِي عِندَهُ... ﴾؛ أي:

<sup>(</sup>١) المراغي.

عند ربي في الآخرة ﴿لَلْحُسْنَى ﴾؛ أي: للحالة الحسنة من الكرامة، فظن أنه استحق خير الآخرة بذلك الفضل، الذي اعتقده في نفسه، وأثبته لها، فقاس أمر الآخرة على أمر الدنيا بالوهم المحض، والأمنية الكاذبة، وهو اعتقاد باطل، وظن فاسد.

وبعد أن حكى عنهم هذه الأقوال، ذكر أنه سيظهر لهم، أنّ الأمر بعكس ما يظنون وبضد ما يعتقدون، فقال: ﴿فَلَنُنِّانَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾؛ أي: فعزتي وجلالي، لنخبرن هؤلاء الكافرين يوم يرجعون فيه إلينا، وهو يوم القيامة ﴿بِمَا عَبِلُوا ﴾ في الدنيا من المعاصي، واجترحوا من الآثام، وما دسوا به أنفسهم من الخطايا، ثم لنجازينهم عليها، فيستبين لهم أنهم جديرون بالإهانة والاحتقار، لا بالكرامة والإحسان ﴿وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنَ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾؛ أي: من عذاب شديد، بسبب ذنوبهم، لا يعرف كنهه، ولا يمكنهم التفصي ولا الفكاك منه، لغلظته وإحاطته بجميع جهاتهم، وهو عذاب جهنم التي لا موت فيها، ولا يجدون عنها حولاً، واللام هذه والتي قبلها هي الموطئة للقسم. وفي «بحر العلوم» غليظ؛ أي: شديد أو عظيم، بدل ما اعتقدوه لأنفسهم من الإكرام والإعزاز من الله تعالى.

وبعد أن حكى أقوال الذي أنعم عليه، بعد وقوعه في الجهد الجهيد، حكى أفعاله فقال: ﴿وَإِذَا ﴾ نحن ﴿أَتَهُمْنَا عَلَى الْإِسْنِ ﴾؛ أي: على هذا الجنس باعتبار غالب أفراده، فكشفنا عنه المرض، ووهبنا له الصحة والعافية، ورزقناه سعة العيش ﴿أَعْرَضَ ﴾ عمّا دعوناه إليه: من طاعتنا، وعن الشكر على نعمتنا، كأنه لم يلق شدة قط، فنسي المنعم، وكفر بنعمته بترك شكره وطاعته ﴿وَنَنَا ﴾؛ أي: تباعد بنفسه عن الشكر والطاعة، واستكبر عن الانقياد لأمرنا بكليته، لا ﴿ بِمَانِيدٍ ﴾ وعطفه فقط، ولم يمل إلى الشكر والطاعة تكبراً وتعظماً فالجانب مجاز عن النفس، كما في قوله تعالى: ﴿ فِي جُنّبِ اللهِ ﴾، ويجوز (١) أن يراد به عطفه، فيكون على حقيقته، وهو عبارة عن الانحراف والازورار؛ لأنّ نأى الجانب عن الشكر،

<sup>(</sup>١) روح البيان.

يستلزم الانحراف عنه، كما قالوا: ثنى عطفه وتولى بركنه، فالباء للتعدية، والمعنى: حينئذ انحرف عن شكرنا. وقرأ يزيد بن القعقاع (١٠): ﴿وناء بجانبه﴾ بالألف قبل الهمزة.

﴿ وَإِذَا مَسَدُ ؟ أَي: وإذا مس هذا الإنسان المنعرض المتكبر ﴿ الشَّرُ ﴾ أي: جنس الشر كالبلاء والمحنة، وإنما جيء بلفظ الماضي، ﴿ وإذا ﴾ لأنّ المراد: الشر المطلق، الذي حصوله مقطوع به ﴿ فَذُو دُعاءً عَرِيضٍ ﴾ أي: فهو ذو دعاء كثير؛ أي: وإذا مسه البلاء والجهد والفقر والمرض، فذو دعاء كثير، والعرب تستعمل الطول والعرض في الكثرة مجازاً، يقال: أطال فلان الكلام وأعرض الدعاء إذا أكثر، فهو مستعار مما له عرض متسع، للإشعار بكثرته، فإن العريض يكون ذا أجزاء كثيرة وامتداد فمعنى الاتساع يؤخذ من تنكير عريض، فإنه يدل على التعظيم ومعنى: الامتداد يؤخذ من معنى الطول اللازم للعرض.

وإنما قال: ﴿عَرِيضٍ ﴾ (٢) ولم يقل: طويل، مع أن كلاً منهما كناية عن الكثرة؛ لأنّ قوله: عريض أبلغ من قوله: طويل إذ الطول أطول الامتدادين، فإذا كان عرضه كذلك؛ أي: متسعاً فما ظنك بطوله، وقد استعير (٣) العرض هنا لكثرة الدعاء ودوامه، وهو من صفة الأجرام كما استعير الغلظ لشدة العذاب، ولا منافاة بين قوله: فيؤوس قنوط، وبين قوله: فذو دعاء عريض؛ لأنّ الأول في قوم، والثاني في آخرين، أو قنوط في البر وذو دعاء عريض في البحر، أو قنوط بالقلب، وذو ودعاء عريض باللسان، أو قنوط من الصنم، ذو دعاء عريض لله تعالى كما مر.

والمعنى: أنه إذا مسه الشر تضرع إلى الله، واستغاث به أن يكشف عنه ما نزل به واستكثر من ذلك فذكره في الشدة ونسيه في الرخاء، واستغاث به عند نزول النقمة، وتركه عند حصول النعمة، وهذا صنيع الكافرين، ومن كان غير

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٣) النسفي.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

ثابت القدم من المسلمين.

ثم رجع سبحانه إلى مخاطبة الكفار ومحاجتهم، فقال: ﴿ قُلْ الهم يا محمد عَلَيْ ﴿ أَنَّ يَشُمُ ﴾ ؛ أي: أخبروني أيها المشركون؛ لأنَّ الرؤية سبب للإخبار ﴿إِن كَانَ﴾ هذا القرآن ﴿مِنْ عِندِ اللَّهِ﴾ سبحانه ﴿ثُمَّ كَفَرْتُم بِهِهِ﴾؛ أي: كذَّبتم به من غير نظر، وأتباع دليل، ولم تقبلوه ولا عملتم بما فيه، مع تعاضد موجبات الإيمان به ﴿مَن﴾ استفهام ﴿أَضَلُّ مِتَنَّ هُوَ فِي شِقَاقِ﴾ وخلاف ﴿بَعِيدِ﴾ عنه؛ أي: لا أحد أضلّ منكم لفرط شقاوتكم وشدة عداوتكم والأصل: من أضل منكم فوضع ﴿مِمَّنَّ هُوَ فِي شِفَاقِ﴾ موضع الضمير لبيان حالهم في المشاقة، وأنها السبب في ضلالهم، فإن(١٦) من كفر بما نزل من عند الله، بأن قال: أساطير الأولين ونحوه، فقد كان مشاقاً لله؛ أي: معادياً ومخالفاً له تعالى خلافاً بعيداً عن الوفاق، ومعاداة بعيدة عن الموالاة ولا شك أنّ من كان كذا، فهو في غاية الضلال، وفي الآية إشارة إلى أن كل بلاء وعناء ونعمة ورحمة ومضرة ومسرة، ينزل بالعبد، فهو من عند الله تعالى فإن استقبله بالتسليم والرضى صابراً شاكراً للمولى في الشدة، والرخاء والسراء والضراء، فهو من المهتدين المقربين، وإن استقبله بالكفر والجزع، فهو من الأشقياء المبعدين المضلّين، وفي الحديث القدسي: «إذا وجهت إلى عبد من عبيدي مصيبة في بدنه، أو ماله أو ولده، ثم استقبل ذلك بصبر جميل. . استحييت منه يوم القيامة، أن أنصب له ميزاناً وأنشر له ديواناً».

قال بعض الكبار (٢): النعمة توجب الإعراض كما قال الله تعالى: ﴿وَإِذَا اللّهَ تَعَالَى: ﴿وَإِذَا اللّهَ عَلَى الله ، كما قال تعالى: ﴿وَإِذَا مَسّهُ اللّهُ أَلْشَرُ . . ﴾ إلخ ، فاللّه تعالى رحيم على العبد بدفع النعمة والصحة عنه ، لأنها مظنة الإعراض والبلاء للولاء كاللهب للذهب، فالبلاء كالنار، فكما أن النار لا تبقى من الحطب شيئاً إلا وأحرقته ، فكذا البلاء لا يبقى من ضر الوجود شيئاً ، فالطريق إلى الله على جادة المحنة أقرب من جادة المنحة إذ الأنبياء

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲)

والأولياء جاؤوا وذهبوا من طريق البلاء، وقد ثبت أن النار لا ترتفع من الدنيا أبداً، فكيف يؤمل العاقل الراحة في الدنيا، فهي دار محنة، وقد ورد: «الدنيا سجن المؤمن» فالمؤمن لا يستريح في الدنيا، ولا يخلو من قلة أو علة أو ذلة، وله راحة عظمى في الآخرة، والكافر خاسر في الدنيا والآخرة، فعلى العبد أن يمشي على الصراط السوي، ويخاف من الزلق، ومن مكر الله تعالى.

وفي "فتح الرحمن": قال هنا(1): ﴿ ثُمَّ كَفَرَّمُ ﴾ عاطفاً بشم، وفي الأحقاف قال: ﴿ وَكَفَرَّمُ ﴾ عاطفاً بالواو، فما الفرق بين الموضعين قلت: عطف هنا بـ ﴿ ثُمَّ ﴾ لأن المعنى: ثم كان عاقبة أمركم بعد الإمهال، للنظر والتدبر الكفر، فناسب ذكر ﴿ ثُمَّ ﴾ الدالة على الترتيب، وما في الأحقاف لم ينظر فيه إلى ترتيب كفرهم على ما ذكر، بل عطف على ﴿ كَفَرَمُ ﴾ ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدُ ﴾ بالواو، فناسب ذكرها لدلالتها على مطلق الجمع.

والمعنى (٢): أي قل أيها الرسول لهؤلاء المكذبين بالقرآن، الذي جئتهم به من عند ربك: أخبروني أيها القوم: إن كان هذا الذي أنتم به تكذبون، من عند ربي، ثم كفرتم به.. أفلا تكونون مفارقين للحق، بعيدين من الصواب، وقد كانوا كلما سمعوا القرآن، أعرضوا عنه، وبالغوا في النفرة منه، حتى قالوا: ﴿قُلُوبُنَا فِي آكِنَةِ يَمَّا لَمَّعُونَا إِلْيَهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَقَرّ ﴾، فلفت أنظارهم إلى أنه يجب عليهم النظر، والتأمل فيه، فإن دل دليل على صحته قبلوه، وإن أرشد إلى فساده تركوه، أما قبل ذلك، فالإصرار على الإعراض والإنكار، بعيدان عن الصواب وعما يحكم به العقل، فما أضلكم وأكثر عنادكم ومشاقتكم للحق واتباعكم للهوى.

وخلاصة ذلك: قل لهم: من أشد ذهاباً عن قصد السبيل، وأسلك لغير طريق الصواب، ممن هو في فراق لأمر الله، وخلاف له، وبعد عنه.

وبعد أن ذكر أدلة التوحيد، والنبوة، أجاب عن شبهات المشركين، وتمويهات الضالين، فقال: ﴿ سَنُرِيهِمْ ﴾؛ أي: سنري كفار قريش ﴿ اَيكَيْنَا ﴾؛ أي:

<sup>(</sup>١) فتح الرحمٰن. (٢) المراغي.

دلائلنا الدالة على قدرتنا. ووحدانيتنا المذكورة في القرآن، المبينة لهم فيما أوحى إلى محمد على من الحكمة الدالة على صدق القرآن وحقيقته، وكونه من عند الله تعالى حالة كون تلك الآيات ﴿ قُ آلَا فَاقِ ﴾ أي: في آفاق الأرض ونواحيها والمراد (١) بالآيات الآفاقية: ما أخبرهم النبي على من الحوادث الآتية، كغلبة الروم على فارس في بضع سنين، وآثار النوازل الماضية، الموافقة لما هو المضبوط، المقرر عند أصحاب التواريخ، والحال، أنه على أميّ لم يقرأ، ولم يكتب، ولم يخالط أحداً، وما يسر الله له، ولخلفائه من الفتوح، والظهور على اقاق الدنيا، والاستيلاء على بلاد المشارق، والمغارب، على وجه خارق للعادة، إذا لم يتيسر أمثالها لأحد من خلفاء الأرض قبلهم ﴿ وَ الله كونها ﴿ في أنفسهم ﴾ أي: في أنفس أهل مكة، والمراد بالآيات التي في أنفسهم، هو ما ظهر بين أهل مكة من القحط والخوف، وما حل بهم يوم بدر ويوم الفتح من القتل والمقهورية، ولم ينقل إلينا أن مكة فتحت على يد أحد، قبل رسول الله على وكذا قتل أهلها وأسرهم.

وقيل (٢): المراد بالآفاق: أقطار السموات والأرض من الشمس والقمر والنجوم وما يترتب عليها من الليل والنهار والأضواء والظلال والظلمات ومن النبات والأشجار والأنهار، وفي أنفسهم من لطيف الصنعة، وبديع الحكمة في تكوين الأجنة في ظلمات الأرحام، وحدوث الأعضاء العجيبة، والتراكيب الغريبة، كقوله تعالى: ﴿وَفِي النَّهُ الْمَلْمُ أَفْلاً بُمِرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

واعتذر بأن معنى السين ـ مع أن اراءة تلك الآيات قد حصلت قبل ذلك ـ أنه تعالى سيطلعهم على تلك الآيات زماناً فزماناً، ويزيدهم وقوفاً على حقائقها يوماً فيوماً، قالوا: الآفاق هو العالم الكبير، والأنفس هو العالم الصغير ﴿حَقَّ يَتَبَيْنَ ﴾ ويتضح ﴿لَهُمْ ﴾؛ أي: لأهل مكة بما أريناهم من تلك الآيات. المذكورة في القرآن، أو في الحكمة ﴿أَنَهُ ﴾؛ أي: أنّ القرآن أو الرسول محمداً على المقرآن، أو في الحكمة ﴿أَنَهُ ﴾؛ أي: أنّ القرآن أو الرسول محمداً على المنافقة المنا

<sup>(</sup>۱) روح البيان.

فالقصر المستفاد من تعريف المسند حقيقي ادعائي، أو الله أو التوحيد فالقصر إضافي تحقيقي؛ أي: لا الشركاء ولا التشريك، والأول أولى، والضمائر في السَّرِيهِم ﴿ وَفَى النَّسِمِم ﴾ ﴿ وَلَهُم للمشارفين منهم على الاهتداء، أو للجميع، على أنه من وصف الكل بوصف البعض.

والمعنى (1): أي سنري هؤلاء المشركين، وقائعنا بالبلاد المحيطة بمكة، وبمكة بما أجريناه على يدي نبينا، وعلى يدي خلفائه وأصحابه من الفتوح الدالة على قوة الإسلام وأهله، ووهن الباطل وحزبه، حتى يعلموا حقيقة ما أوحينا به إليك، وأنه الحق الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه، ولا من خلفه، وأن وعده صادق، وأنه مظهر دينك على الأديان كلها.

والخلاصة: سنيسر لهم من الفتوح، ما لم يتيسر لأحد ممن قبلهم، ونظهرهم على الجبابرة والأكاسرة، ونجري على أيديهم من الأمور الخارجة عن المعهود الخارقة للعادة، فيستبين لهم أنّ هذا القرآن هو الحق، ومن ثمّ نصر حامليه، وأظهرهم على أعدائهم في قليل من الزمان.

ثمّ وبّخهم على إنكارهم تحقّق هذه الإراءة وحصولها فقال: ﴿أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيّكِ ﴾ استئناف وارد (٢) لتوبيخهم على تردّدهم في شأن القرآن، وعنادهم المحوج إلى إراءة الآيات، وعدم اكتفائهم بإخباره تعالى والهمزة للإنكار والواو للعطف على محذوف يقتضيه السياق، والباء مزيدة للتأكيد؛ أي: ألم يغن، ولم يكف ربك ﴿أَنّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ شَهِيدُ ﴾ بدل منه؛ أي: ألم يغنهم عن إراءة الآيات الموعودة، المبينة لحقية القرآن، ولم يكفهم في ذلك أنه تعالى شهيد على جميع الأشياء، وقد أخبر بأنه من عنده، فعدم الكفاية معتبر بالنسبة إليهم، كما يصرحه قوله الآتي: ﴿أَلاّ إِنّهُمْ فِي مِرْيَةِ مِن لِقَلَهِ رَبِّهِمُ ﴾ وقرىء (إن) بكسر الهمزة على إضمار القول، أو على الاستئناف.

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۲) روح البيان.

والمعنى (١): أي كفى بالله شهيداً على أفعال عباده، وأقوالهم، وهو يشهد بأن محمداً ﷺ صادق، فيما أخبر به عنه، كما قال: ﴿ لَكِنِ اللّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَهُ إِلَيْكُ أَنزَلَهُ بِعِلْمِدِيْمَ ۚ قُلِ اللّهُ .

وقصارى ذلك: ألم تكفهم هذه الدلائل الكثيرة، التي أوضحها سبحانه في هذه السورة، وفي كل سور القرآن، وفيها البيان الكافي لإثبات وحدانية الله، وتنزيهه عن كل نقص، وإثبات النبوة والبعث.

وبعد أن أقام الأدلة، وأوضح الحجج، حتى لم يبق بعدها مقال لمتعنت، ولا جاحد بين سبب عنادهم واستكبارهم، فقال: ﴿أَلاّ ﴾ كلمة استفتاح، تنبه السامع على ما يقال ﴿إِنَّهُمْ ﴾؛ أي: كفار مكة ﴿فِي مِرْيَةٍ ﴾؛ أي: في شك عظيم وشبهة شديدة، وقرأ (٢) السلمي والحسن ﴿في مُرْيَةٍ ﴾ بضم الميم، وهو لغة في مكسورة الميم ﴿مَن لِقَاء رَبِّهِمُ ﴾ بالبعث والجزاء، فإنهم استبعدوا إحياء الموتى بعد ما تفرقت أجزاؤهم وتبددت أعضاؤهم، ومن ثم لا يلتفتون إلى النظر فيما ينفعهم، عند لقائه، كالتفكر في نبوة محمد عوانبهم، إحاطة الظرف بالمظروف، لا ينفعهم، عند لقائه، كالتفكر في نبوة محمد عوانبهم، إحاطة الظرف بالمظروف، لا خلاص لهم منه، وهم مستمرون دائمون فيه ﴿أَلا إِنَّهُ سبحانه ﴿بِكُلِ شَيٍّ ﴾ من الموجودات؛ أي: بجميع الأشياء جملها وتفاصيلها، ظواهرها وبواطنها ﴿عُيطُ ﴾ الموجودات؛ أي: بجميع المعلومات، وأحاطت قدرته بجميع المقدورات، فلا تخفى عليه خافية منهم، وهو مجازيهم على كفرهم ومريتهم، وفي هذا وعيد شديد؛ لأن من أحاط علمه بكل شيء بحيث لا يخفى عليه شيء جازى المحسن بإحسانه من أحاط علمه بكل شيء بحيث لا يخفى عليه شيء جازى المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته.

والمعنى: أي إنه تعالى عليم بجمل الأشياء وتفاصيلها، مقتدر عليها لا يفوته شيء منها، فهو يعلم ما تفرق من أجزاء الأجسام، ويقدر على إعادتها إلى

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

أمكنتها، ثم بعثها وحسابها، لتستوفي جزاءها على ما قدّمت من عمل.

### الإعراب

﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَمَا تَغْرُجُ مِن ثَمَرَتِ مِّنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا تَضَعُ اللَّا بِعِلْمِدِّــَــُ﴾.

﴿إِلَيْهِ : جار ومجرور، متعلق بـ ﴿يُرَدُّ ﴾ ﴿يُرَدُّ ﴾ : فعل مضارع مغير الصيغة، ﴿عِلَمُ السَّاعَةِ ﴾ : نائب فاعل، والجملة الفعلية مستأنفة ﴿وَمَا ﴾ : ﴿الواو ﴾ عاطفة. ﴿ما ﴾ نافية، ﴿تَخَرُّ ﴾ : فعل مضارع، ﴿ين ﴾ : حرف جر زائد. ﴿ثَمَرَتِ ﴾ فاعل. ﴿يَنَ أَكْمَامِهَ ﴾ متعلق بـ ﴿تَخَرُّ ﴾ ، والجملة معطوفة على جملة ﴿يُردُّ ﴾ ، وقيل : ﴿ما ﴾ : موصولة في محل جر ، معطوف على الساعة ؛ أي : علم الساعة ، وعلم التي تخرج من ثمرات، ومن الأولى للاستغراق، ومن الثانية لابتداء الغاية . ﴿وَمَا ﴾ : ﴿الواو ﴾ عاطفة . ﴿ما ﴾ نافية . ﴿تَحَيلُ ﴾ : فعل مضارع ، ﴿ين ﴾ : زائدة ، ﴿وَمَا ﴾ : أداة استشناء مفرغ ، من أعم الأحوال ، ﴿يعلِيدِ على ومجرور ، متعلق بمحذوف ، وقع حالاً من أعم الأحوال ، والتقدير : وما يحدث شيء من خروج ثمرة ، أو حمل حامل ، أو وضع واضع ملابساً بحال من الأحوال ، إلا حالة كونه ملابساً بعلمه المحيط .

﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَآءِى قَالُوٓا ءَاذَنَكَ مَا مِنَّا مِن شَهِيدِ ۞ وَضَلَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَدْعُونَ مِن قَبْلُ وَظَنُّوا مَا لَمُهُم مِّن تَجِيصِ ۞ .

﴿وَيَوْمَ﴾: ﴿الواو﴾ استئنافية. ﴿يوم﴾: ظرف زمان، متعلق بمحذوف تقديره: واذكر يا محمد لقومك، قصة يوم يناديهم، والجملة المحذوفة مستأنفة. ﴿يُنَادِيهِمُ﴾: فعل مضارع ومفعول به، وفاعله ضمير يعود على الله، والجملة في محل الجر مضاف إليه لـ ﴿يوم ﴾. ﴿أَيْنَ ﴾: اسم استفهام في محل النصب على الظرفية المكانية، متعلق بمحذوف خبر مقدم، ﴿شُرَكَآءِى﴾: مبتدأ

مؤخر، ومضاف إليه، والجملة الاسمية في محل النصب، مفعول ثان لو يُنَادِيمِم ، ﴿ وَالْوَالُه : فعل وفاعل، والجملة مستأنفة، ﴿ وَاذَنَك ) : فعل ماض وفاعل ومفعول به، والجملة في محل النصب مقول لـ ﴿ وَالُولُه ، ﴿ وَمَا ﴾ : نافية ، ﴿ وَمَا ﴾ : جار ومجرور خبر مقدم، ﴿ وَن ﴾ : حرف جر زائد، ﴿ شَهِيدٍ ﴾ : مبتدأ مؤخر، والجملة في محل النصب، سادة مسد المفعول الثاني والثالث لـ ﴿ وَاذَنَك ﴾ علق عنهما بما النافية؛ لأنه بمعنى أعلمناك، فيتعدى إلى ثلاثة مفاعيل، ﴿ وَضَلَ ﴾ : ﴿ الواو ﴾ عاطفة ﴿ ضل ﴾ : فعل ماض، ﴿ عَنْهُم ﴾ : متعلق به، ﴿ مَا ﴾ : اسم موصول في محل الرفع فاعل. ﴿ كَانُولُ ﴾ : فعل ناقص واسمه، وجملة ﴿ وَشَلُ ﴾ : خبره، ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ : متعلق بـ ﴿ يَدْعُونَ ﴾ ، وجملة ﴿ وَالُوا ﴾ صلة لـ ﴿ ما ﴾ الموصولة، وجملة ﴿ ضل ﴾ معطوفة على جملة ﴿ وَالُوا ﴾ . ﴿ وَطَنُوا ﴾ : ﴿ الوا و ﴾ عاطفة ﴿ ظنوا ﴾ فعل وفاعل، معطوف على قالوا. ﴿ مَا ﴾ : نافية، ﴿ لَهُمَ ﴾ : خبر مقدم ﴿ مِن ﴾ : زائدة ﴿ يَعِيمٍ ﴾ : مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية سادة مسد مفعولي مقدم ﴿ مِن ﴾ : زائدة ﴿ يَعِيمٍ ﴾ : مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية سادة مسد مفعولي طنّ، لأنه علق عنهما بما النافية .

﴿ لَا يَسْتَمُ ٱلْإِنسَانُ مِن دُعَآءِ ٱلْخَيْرِ وَإِن مَسَّهُ ٱلثَّمُ فَيَنُوسٌ قَنُوطٌ ﴿ وَلَهِنَ ٱذَقَنَهُ رَحْمَةً مِنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ هَاذَا لِي ﴾.

﴿ لَا ﴾: نافية، ﴿ يَسَمُ ٱلإِنسَانُ ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة، ﴿ مِن دُعَآهِ الْخَيْرِ ﴾: جار ومجرور، ومضاف إليه متعلق بـ ﴿ يَسَمُ أَنْ ﴾، ﴿ وَإِن ﴾: الواو: عاطفة. ﴿ إِن ﴾: حرف شرط جازم. ﴿ مَسَّهُ ٱلشَّرُ ﴾: فعل ومفعول به، وفاعل في محل الجزم بـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية على كونه فعل شرط لها. ﴿ فَيَنُوسٌ ﴾: الفاء رابطة الجواب وجوباً، ﴿ يَنوس ﴾: خبر لمبتدأ محذوف تقديره فهو يؤوس ﴿ قَنُولٌ ﴾ خبر ثان، والجملة الاسمية في محل الجزم، بـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية على كونها جواباً لها، وجملة ﴿ إِن ﴾ الشرطية معطوفة على جملة ﴿ لَا يَسْتَمُ ﴾. ﴿ وَلَينَ ﴾ ﴿ الواو ﴾ عاطفة، واللام موطئة للقسم، ﴿ إِن ﴾: حرف شرط جازم ﴿ أَذَقَننَهُ ﴾: فعل وفاعل ومفعول به، في محل الجزم بـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية، على كونها فعل شرط لها، ﴿ رَحْمَةَ ﴾: مفعول ثان محل الجزم بـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية، على كونها فعل شرط لها، ﴿ رَحْمَةَ ﴾ : مفعول ثان محل الجزم بـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية، على كونها فعل شرط لها، ﴿ رَحْمَةَ ﴾ : مفعول ثان محل الجزم بـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية، على كونها فعل شرط لها، ﴿ رَحْمَةَ ﴾ : مفعول ثان محل الجزم بـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية، على كونها فعل شرط لها، ﴿ رَحْمَةَ ﴾ : مفعول ثان محل الجزم بـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية ، ﴿ أَنْ قَنْدُ ﴾ . ﴿ وَلَا أَنْ قَنْدُ ﴾ . ﴿ وَلَا أَنْ مَنْهُ ﴾ . ﴿ وَلَا أَنْ قَنْهُ ﴾ . ﴿ وَلَا أَنْ قَنْهُ ﴾ . ﴿ وَلَمْ أَنْهُ إِنْهُ أَنْهُ أ

﴿ فَرَرَاءَ ﴾ مضاف إليه مجرور بالفتحة؛ لأنه اسم لا ينصرف لألف التأنيث الممدودة. ﴿ مَسَّتَهُ ﴾: فعل ماض ومفعول به. وفاعل مستتر يعود على ضراء، والجملة الفعلية في محل الجر، صفة لـ ﴿ ضَرَاءَ ﴾، وجواب الشرط محذوف، لسد جواب القسم مسده، تقديره: وإن أذقناه رحمة منا، يقول هذا لي، وجملة ﴿ إن الشرطية معترضة بين القسم وجوابه على القاعدة المشهورة، فيما إذا اجتمع شرط وقسم، يكون الجواب للسابق، وجواب الآخر محذوف ﴿ لَيَقُولَنّ ﴾ اللام: رابطة لجواب القسم، مؤكدة للأولى ﴿ يقولن ﴾: فعل مضارع في محل الرفع، لتجرده عن الناصب والجازم. مبني على الفتح، لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، وفاعله ضمير يعود على الإنسان، والجملة الفعلية جواب القسم. لا محل لها من الإعراب. وجملة القسم مع جوابه، معطوفة على جملة قوله: وإن مسه الشر ﴿ هَذَا ﴾: مبتدأ. ﴿ لي ﴾ جار ومجرور خبر المبتدأ، واللام فيه للاستحقاق؛ أي: استحقه بعملى، والجملة الاسمية في محل النصب، مقول ﴿ ليقولن ﴾.

﴿ وَمَاۤ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَآهِمَةً وَلَهِن رُّجِعْتُ إِلَى رَقِیٓ إِنَّ لِی عِندَهُ لَلْحُسْنَیُ فَلَنُنَیِّئَنَّ ٱلَّذِینَ کَفَرُوا بِمَا عَمِلُواْ وَلَنُذِیقَنَّهُم مِّنْ عَذَابٍغَلِیظِ﴾.

﴿ وَمَا ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : عاطفة . ﴿ ما ﴾ نافية . ﴿ أَظُنُ ﴾ : فعل مضارع وفاعل مستتر ﴿ السَّاعَةَ ﴾ : مفعول ثان له ، والجملة الفعلية معطوفة على جملة قوله : هذا لي ، على كونها مفعولاً لـ ﴿ يَقُولُ ﴾ ، ﴿ وَلَينَ ﴾ ﴿ الواو ﴾ : عاطفة ، واللام : موطئة للقسم . ﴿ إِنْ ﴾ حرف شرط جازم ، ﴿ رُجِعتُ ﴾ : فعل ماض مغير الصيغة ، ونائب فاعل في محل الجزم بـ ﴿ إِنْ ﴾ الشرطية على كونه فعل شرط لها ، ﴿ إِنَّ ﴾ : متعلق بـ ﴿ رُجِعتُ ﴾ ، وجواب الشرط محذوف لسد جواب القسم مسده ، على القاعدة المذكورة في قوله :

وأحذِفْ لَدَىٰ ٱجْتِمَاعِ شَرْطٍ وَقَسَمْ جَوَابَ مَا أَخَرْتَ فَهُ وَ مُلَتَزَمْ

والتقدير: وإن رجعت إلى ربي فإن لي عنده للحسنى، وجملة الشرط معترضة بين القسم وجوابه، لا محل لها من الإعراب. ﴿إِنَّ حرف نصب. ﴿لِي ﴾: خبر مقدم لـ ﴿إِنَّ ﴾، ﴿عِندُمُ ﴾ ظرف ومضاف إليه متعلق بمحذوف حال

من الحسنى ﴿ لَلَّحُسِّنَيُّ ﴾: اللام: حرف ابتداء. ﴿ الحسني ﴾ اسم ﴿ إِنَّ ﴾ مؤخر. وجملة ﴿إِنَّ﴾ جواب القسم لا محل لها من الإعراب، وجملة القسم مع جوابه، معطوفة على جملة قوله: هذا لي، على كونها مقولاً ليقولن ﴿ فَلَنَيْتَاتُنَّ ﴾: الفاء: فاء الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر، تقديره: إذا عرفت حال الكافر المذكور، وأردت بيان عاقبته. . فأقول لك، ﴿لننبئن﴾ واللام: موطئة للقسم، ﴿ننبئن﴾: فعل مضارع مبنى على الفتح، في محل الرفع، لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، وفاعله ضمير مستتر فيه وجوباً، تقديره: نحن، ﴿ٱلَّذِينَ ﴾: اسم موصول في محل النصب. مفعول به، والجملة الفعلية جواب القسم، لا محل لها من الإعراب، وجملة القسم مع جوابه، مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة. ﴿كُفُرُوا﴾: فعل وفاعل صلة الموصول. ﴿بِمَآ﴾: جار ومجرور، متعلق بـ ﴿ننبئن ﴾ على كونه مفعولاً ثانياً له، وما موصولة أو مصدرية. ﴿عَمِلُوا ﴾ فعل وفاعل، صلة لما الموصولة، والعائد محذوف تقديره: بما عملوه، أو صلة لما المصدرية؛ أي: بعملهم. ﴿ وَلَنْذِيقَنَّهُم ﴾ ﴿ الواو ﴾: عاطفة، واللام موطئة للقسم. ﴿نذيقن﴾: فعل مضارع في محل الرفع، مبنى على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، وفاعله ضمير مستتر يعود على الله، والهاء ضمير الغائبين في محل النصب مفعول أول، ﴿ مِّن عَذَابِ ﴾ جار ومجرور متعلق بـ ﴿ نذيقن ﴾ على كونه مفعولاً ثانياً له ﴿ غَلِيظِ ﴾ صفة لـ ﴿ عَذَابِ ﴾ ، والجملة الفعلية جواب القسم، وجملة القسم معطوفة على جملة قوله: ﴿ فَلَنُنَيِّئَنَّ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا ﴾

﴿ وَإِذَا ۚ أَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَنَا بِجَانِيهِ. وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشُّرُ فَذُو دُعَكَاءٍ عَرِيضٍ ۞ .

﴿وَإِذَا ﴾ ﴿الواو ﴾: استئنافية ، ﴿إذا ﴾: ظرف لما يستقبل من الزمان . ﴿أَنَمَنّا ﴾: فعل وفاعل . ﴿عَلَى الإنسَانِ ﴾: متعلق به ، والجملة الفعلية في محل الخفض بإضافة إذا إليها ، على كونها فعل شرط لها ، والظرف متعلق بالجواب الآتي ، ﴿أَعْرَضَ ﴾ فعل وفاعل مستتر يعود على الإنسان ، وجملة أعرض جواب ﴿إذا ﴾ ، لا محل لها من الإعراب . وجملة إذا مستأنفة . ﴿وَنَا ﴾ ﴿الواو ﴾ : عاطفة . ﴿نَاى ﴾ : فعل ماض وفاعل مستتر . معطوف على أعرض ، ﴿ بِجَانِيهِ ، ﴾

متعلق بـ ﴿ نَا الله على مَوْإِذَا ﴾ ﴿ الواو ﴾ : عاطفة ، ﴿ إذا ﴾ : ظرف لما يستقبل من الزمان ، ﴿ مَسَّهُ الشَّرُ ﴾ : فعل ومفعول وفاعل ، والجملة في محل الخفض بإضافة إذا إليها ، على كونها فعل شرط لها ، ﴿ فَنُو دُعَا الفاء : رابطة لجواب إذا وجوباً ﴿ ذُو ﴾ : خبر لمبتدأ محذوف ، تقديره : فهو ذو دعاء . ﴿ ذُو ﴾ مضاف ﴿ دُعَا الله ، ﴿ عَرِيضٍ ﴾ : صفة ﴿ دُعَا الله معطوفة على جملة ﴿ إذا ﴾ ، لا محل لها من الإعراب . وجملة ﴿ إذا ﴾ معطوفة على جملة ﴿ إذا ﴾ الأولى .

﴿ وَأَنَّ يَنْكُم وَ فَعَلَ أَمَر ، وفَاعَلَ مُستَر يعود على محمد ﷺ ، والجملة مستأنفة ، ﴿ أَنَّ يَنْكُم وَ فَعَلَ وَالجملة في محل النصب مقول ﴿ وَلَى ﴾ ، ومفعول ﴿ وَأَنَّ ﴾ الأول: محذوف، وتقديره: أرأيتم أنفسكم. والثاني: هو الجملة الاستفهامية. ﴿ إِنْ ﴾ حرف شرط. ﴿ كَانَ ﴾ : فعل ماض ناقص، في محل الجزم بإن على كونه فعل شرط لها ، واسمها ضمير مستتر فيها ، تقديره: هو يعود على القرآن. ﴿ مِنْ عِندِ اللّهِ ﴾ : جار ومجرور خبر ﴿ كَانَ ﴾ ، ﴿ وُمُ ﴾ : حرف عطف وترتيب ، ﴿ كَفَرْمُ ﴾ : فعل وفاعل في محل الجزم ، معطوف على ﴿ كَانَ ﴾ ، ووجواب الشرط محذوف تقديره : فأنتم أضل من غيركم ، أو ليس ثمة أضل منكم ، وجملة الشرط جملة اعتراضية ، لا محل لها من الإعراب ، لاعتراضها بين المفعولين الأول والثاني . ﴿ مِنْ ﴾ متعلق بـ ﴿ أَنَ لُ ﴾ ، والجملة الاسمية في محل الرفع مبتدأ ، ﴿ أَنَ لُ ﴾ : خبره . ﴿ مِنَ ﴾ متعلق بـ ﴿ أَنَ لُ ﴾ ، والجملة الاسمية في محل النصب مفعول ثان لـ ﴿ أَرَهُ يَثُرُ ﴾ ، والجملة الاسمية صلة من الموصولة . ﴿ سَرُدِهِم ﴾ خبر ، ومفعول أول ﴿ عَايَنِنَا ﴾ مفعول ثان لـ ﴿ أَرَهُ يَثُرُ ﴾ ، وفاعل مستتر يعود على الله ومفعول أول ﴿ عَايَنِنَا ﴾ مفعول ثان . والرؤية هنا بصرية ، فلذلك عدّيت إلى اثنين ومفعول أول ﴿ عَايَنِنَا ﴾ مفعول ثان . والرؤية هنا بصرية ، فلذلك عدّيت إلى اثنين ومفعول أول ﴿ عَايَنِنَا ﴾ مفعول ثان . والرؤية هنا بصرية ، فلذلك عدّيت إلى اثنين المورية ، فلذلك عدّيت إلى اثنين

فقط، والجملة الفعلية مستأنفة. ﴿فِي ٱلْآفَاقِ﴾ حال من آياتنا، ﴿وَفِي أَنفُسِمِمُ ﴾: معطوف على في الآفاق، ﴿حَقَّةٍ ﴾: حرف جر وغاية ﴿يَتَيَّنَّ ﴾: فعل مضارع منصوب، بأن مضمرة وجوباً بعد حتى، ﴿لَهُمْ ﴾ متعلق بـ ﴿يَتَبَيّنَ ﴾، ﴿أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ﴾ ناصب واسمه، وخبره، وجملة أنّ في تأويل مصدر، مرفوع على الفاعلية ليتبين، تقديره: حتى يتبين لهم كونه الحق من ربهم، وجملة يتبين صلة أن المضمرة، أن مع صلتها في تأويل مصدر مجرور بحتى، تقديره: إلى تبين كونه الحق، الجار والمجرور متعلق بـ﴿سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا﴾، ﴿أَوَلَمْ يَكُفِ﴾ الهمزة: للاستفهام الإنكاري التوبيخي، داخلة على محذوف يقتضيه السياق، والواو عاطفة على ذلك المحذوف، والتقدير: ألم يغنهم ولم يكفهم، والجملة المحذوفة جملة استفهامية، لا محل لها من الإعراب، ﴿لَمْ ﴾: حرف نفي وجزم. ﴿يَكُفِ ﴾: فعل مضارع مجزوم بـ ﴿ لَمْ ﴾ ، وعلامة جزمه حذف حرف العلة ، ﴿ بِرَيِّكَ ﴾ الباء زائدة ، ﴿رَبِّكَ ﴾: فاعل مجرور لفظاً مرفوع محلاً، والمفعول محذوف تقديره: أو لم يكفك ربك، أو لم يكفهم ربك، والجملة الفعلية معطوفة على تلك المحذوفة، ﴿أَنَّهُ ﴾: ناصب واسمه ﴿عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ ﴾: متعلق بـ ﴿شَهِيدُ ﴾، و ﴿شَهِيدُ ﴾: خبر ﴿أَتُ﴾، وجملة ﴿أَتُ﴾ من اسمها وخبرها في تأويل مصدر، مرفوع على كونه بدلاً من ربك، والتقدير: أو لم يكف ربك شهادته على كل شيء، ﴿أَلاَّ﴾ حرف استفتاح ﴿إِنَّهُمْ ﴾: ناصب واسمه، ﴿فِي مِرْيَةِ ﴾: خبره، وجملة ﴿إنَّ ﴾ مستأنفة، ﴿ يَن لِقَاآءِ رَبِّهِمُّ ﴾: جار ومجرور ومضاف إليه، متعلق بـ﴿ مِرْيَةٍ ﴾، أو صفة له، ﴿ أَلاَّ ﴾: حرف استفتاح، ﴿إِنَّهُ ﴾ ناصب واسمه، ﴿بِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ متعلق بـ ﴿ يُحِيطُ ﴾، و ﴿ يُحِيطُ ﴾ خبره، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ مستأنفة أيضاً.

#### التصريف ومفردات اللغة

﴿إِلَيْهِ يُرَدُّ﴾ وهو من المضاعف، أصله: يردد بوزن يفعل نقلت حركة الدال الأولى إلى الراء، فسكنت، فأدغمت في الدال الثانية، فصار يرد بوزن يفل. ﴿يَنْ أَكْمَامِهَا﴾ قال في «القاموس»: الكم بضم الكاف، مدخل اليد ومخرجها من الثوب، والجمع أكمام وكممة، وبكسرها وعاء الطلع وغطاء النور كالكمامة،

والكمة بالكسر فيهما، والجمع أكمة وأكمام وكمام، ويؤخذ من «الأساس»، وغيرها من المعاجم الكبرى، الكم بضم الكاف مدخل اليد ومخرجها من الثوب، جمعه أكمام، وكممة بكسر الكاف، والكمة بضم الكاف، القلنسوة المدورة، وكل ظرف غطيت به شيئاً، وألبسته إياه فصار له، كالغلاف، والكم بكسر الكاف، الغلاف الذي يحيط بالزهر، أو الثمر، أو الطلع فيستره، ثم ينشق عنه جمعه أكمة، وأكمام وكمام وأكاميم، ومن ذلك أكمام الزرع؛ أي: غلفها التي يخرج منها، وأكمة الخيل مخاليها المعلقة على رؤوسها، الواحد منها كمام، والكمامة بكسر الكاف غطاء الزهر، ووعاء الطلع. والكمامة أيضاً بالكسر، والكمام ما يكم به فم الحيوان، لئلا يعض، أو يأكل إلى آخر هذه المادة المطولة.

﴿ مِن عَجِسٍ ﴾ أي: مهرب، اسم مكان، من حاص كمبيع من باع، وأصله: محيص بكسر الياء، بوزن مفعل بكسر العين، نقلت حركة الياء إلى الحاء، فسكنت فصارت حرف مد، من حاص يحيص حيصاً ومحيصاً إذا هرب، وفي «المفردات»: أصله من قولهم: وقع في حيص بيص؛ أي: في شدة، وحاص عن الحق، يحيص إذا حاد عنه إلى شدة ومكروه. وفي «القاموس»: حاص عنه إذا عدل، وحاد، والمحيص المحيد والمعدل والمميل والمهرب.

﴿فَيَنُوسٌ قَنُوطٌ وَفِي المحتار»: اليأس القنوط، وقد يئس من الشيء من باب فهم، وفيه لغة أخرى، يئس ييئس بالكسر فيهما، وهي شاذة. ورجل يؤس وييئس، أيضاً، وبمعنى علم في لغة النخع، ومنه قوله تعالى: ﴿أَفَلَمْ يَأْيَسِ الَّذِينَ الَّذِينَ الَّذِينَ الَّذِينَ الله منه كذا، فاستيأس منه، بمعنى أيس اهد. وفيه أيضاً أيس منه، لغة في يئس، وبابهما فهم، وآيسه منه غيره بالمد، مثل أيأسه، وكذا أيسه بتشديد الياء تأييساً اهم، وفيه أيضاً القنوط اليأس، وبابه جلس ودخل وطرب وسلم، فهو قنط وقنوط وقانط، فأما قنط يقنط بالفتح فيهما، وقنط يقنط بالكسر، فإنما هو على الجمع بين اللغتين اهم، والفرق بين اليأس والقنوط، أن اليأس انقطاع على الجمع بين اللغتين اهم، والقنوط ظهور أثر ذلك على البدن، من المذلة الرجاء القلبي من حصول الخير، والقنوط ظهور أثر ذلك على البدن، من المذلة والانكسار والحزن.

﴿وَمَا أَظُنُ السّاعَة ﴾ أصله: أظنن بوزن أفعل، نقلت حركة النون الأولى إلى الظاء، فسكنت فأدغمت في النون الثانية، فصار أظن بوزن أفل ﴿وَثَا بِحَالِيم الظاء، فسكنت فأدغمت في النون الثانية، فصار أظن بوزن فعل، تحركت الياء قرأه الجمهور ﴿نأى ﴾، وفيه إعلال بالقلب أصله: نأي بوزن فعل، تحركت الياء وانفتح ما قبلها قلبت ألفاً، وقرأ ابن ذكوان وغيره عن ابن عامر ﴿وناء ﴾ بتقديم الألف على الهمزة بوزن بآء إما لأنه من ناء ينوء، بمعنى نهض، وليس من النأي أو من نأى، ووقع في الكلمة قلب مكاني، حيث قدمت لام الفعل التي هي الياء، وجعلت مكان العين التي هي الهمزة، ثم أبدلت الياء المقدمة ألفاً، لتحركها بعد فتح، والله أعلم، وعلى أنه من ناء ينوء، فأصله: نوأ بوزن فعل، قلبت الواو ألفاً، لتحركها بعد فتح، ومعناه: نهض، وفي «الفتوحات»: ناء بتأخير الهمزة عن الألف بوزن ومى، اهـ.

﴿ سَنُرِيهِم ءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ ﴾ أصله: سنرئيهم، بوزن سنفعل نقلت حركة الهمزة إلى الراء، ثم حذفت للتخفيف، ثم سكنت الياء لوقوعها بعد كسرة، لتكون حرف مد. والآفاق جمع أفق بضمتين، كأعناق وعنق أبدلت همزته ألفاً. وهي الناحية من نواحي الأرض، وكذا آفاق السماء نواحيها وأطرافها كذا قال أهل اللغة، ونقل الراغب: أنه يقال: أفق بفتحتين كجبل وأجبال، وأفق فلان أي: ذهب في الآفاق، والآفاقي الذي بلغ نهاية الكرم تشبيها في ذلك بالذاهب في الآفاق، والأفق أفقي بفتحهما، قلت: ويحتمل أنه نسبة إلى المضموم، وله نظائر اهد «فتوحات».

﴿ فِي مِرْيَةٍ مِن لِقَاءَ رَبِهِمُ لقاء فيه إعلال بالقلب أصله: لقاي أبدلت الياء همزة، لتطرفها إثر ألف زائدة. ﴿ بِكُلِّ شَيْءٍ مُجِيطًا ﴾ من الإحاطة، والإحاطة إدراك الشيء بكماله، وفيه إعلال بالنقل والتسكين والقلب، أصله: محوط بوزن مفعل، نقلت حركة الواو إلى الحاء، فسكنت إثر كسرة، فقبلت ياء حرف مد.

### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من البلاغة، وأنواعاً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: الحصر المستفاد من تقديم المعمول على عامله، في قوله: ﴿إِلَيْهِ يُردُّ﴾؛ أي: لا إلى غيره.

ومنها: الطباق بين ﴿رَحْمَةُ ﴾ و﴿ضَرَّاءَ ﴾.

ومنها: وصف الجنس بوصف غالب أفراده، في قوله: ﴿ لَا يَسَنَّمُ ٱلْإِنسَانُ ﴾ لأن اليأس من رحمة الله، لا يتأتى إلا من الكافر.

ومنها: المبالغات في قوله: ﴿ وَلَهِن رُجِعْتُ إِلَىٰ رَبِّى إِنَّ لِى عِندَمُ لَلْحُسَنَى ﴾ وقد تضمن هذا الكلام مبالغات، حيث أكد بالقسم، وبإن، وبتقديم الظرفين، وبالعدول إلى صيغة التفضيل، إذ الحسنى تأنيث الأحسن، وإنما يقول ذلك، لاعتقاده أن ما أصابه من نعم الدنيا، يستحقه، فيستحق مثله في الآخرة. اهراكرخي ».

ومنها: المجاز المرسل في قوله: ﴿وَنَنَا بِمَانِدِيٍّ ﴾؛ لأن الجانب مجاز عن النفس، كالجنب في قوله تعالى: ﴿فِي جَنْبِ اللَّهِ ﴾ علاقته الكلية والجزئية.

ومنها: الاستعارة المكنية، التخيلية في قوله: ﴿ فَذُو دُعَا مَ عَرِيضٍ ﴾ فقد شبه الدعاء بأمر يوصف بالامتداد، ثم أثبت له العرض، فاستعار العرض لكثرة الدعاء وديمومته، وهو من صفات الأجرام، ويستعار له الطول أيضاً، ولكن استعارة العرض أبلغ؛ لأنه إذا كان عرضه كذلك، فما ظنك بطوله، والطول أطول الامتدادين، فإذا كان عرضه بهذه المثابة. فناهيك بطوله.

ومنها: تنكير عريض للدلالة على التعريض.

ومنها: الحذف والزيادة في عدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

### مجمل ما اشتملت عليه هذه السورة الكريمة

- ١ \_ وصف الكتاب الكريم.
- ٢ \_ إعراض المشركين عن تدبره.
- ٣ ـ جزاء الكافرين وجزاء المؤمنين.
  - ٤ \_ إقامة الأدلة على الوحدانية.
- ٥ \_ إنذار المشركين بأنه سيحل بهم ما حل بالأمم قبلهم.
  - ٦ \_ شهادة الأعضاء عند الحشر على أربابها.
- ٧ \_ ما يفعله قرناء السوء من التضليل والصد عن سبيل الله.
  - ٨ ـ ما كان يفعله المشركون حين سماع القرآن.
  - ٩ \_ طلب المشركين إهانة من أضلوهم انتقاماً منهم.
- ١٠ \_ ما يلقاه المؤمنون من الكرامة يوم العرض والحساب.
  - ١١ \_ إعادة الأدلة على الوحدانية.
    - ١٢ ـ القرآن هداية ورحمة.
  - ١٣ \_ إحاطة علم الله وعظيم قدرته.
- ١٤ ـ من طبع الإنسان التكبر عند الرخاء والتضرع وقت الشدة.
- ١٥ \_ آيات الله في الآفاق والأنفس الدالة على وحدانيته وقدرته.
  - ١٦ ـ شك المشركين في البعث والنشور ثم الرد عليهم(١٠).

#### والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) وكان الفراغ من تفسير هذه السورة يوم السبت وقت الضحوة، في السابع من شهر شوال، من شهور سنة الف وأربع مئة، وأربع عشرة، سنة ٧/ ١٠/ ١٤١٤ من الهجرة النبوية، على صاحبها أفضل الصلاة، وأزكى التحية.

## سورة الشوري

سورة الشورى، وتسمّى سورة حمّ عسق، وسورة حمّ عسق مكية في قول (۱) ابن عباس والجمهور، وحكي عن ابن عباس: إلا أربع آيات، نزلت بالمدينة، أولها: ﴿ قُلُ لَا آسَنُكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾، وقيل: فيها من المدني: ﴿ وَلِكَ الَّذِى يُبَيِّرُ اللّهُ عِبَادَهُ ﴾، إلى قوله: ﴿ مِذَاتِ الصُّدُودِ ﴾، وقوله ﴿ وَالَّذِينَ إِنَا أَسَابَهُمُ الْبَعْيُ مُم يَنفَهِرُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿ مِن سَبِيلٍ ﴾ .

وآیها: ثلاث وخمسون آیة، نزلت بعد فصّلت. وکلماتها: ثمان مئة وست وثمانون کلمة. وحروفها: ثلاثة آلاف، وخمس مئة، وثمانية وثمانون حرفاً، والله تعالى أعلم.

ومناسبتها لما قبلها<sup>(۲)</sup>: اشتمال كل منهما على ذكر القرآن، ودفع مطاعن الكفار فيه، وتسلية النبي على ذلك.

وقال أبو حيان (٣): مناسبة أول هذه السورة لأخر ما قبلها، أنه قال فيما قبلها: ﴿ قُلُ أَرَّمَ يُشَعَرُ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللّهِ... ﴾ الآية، وكان في ذلك الحكم عليهم بالضلال، لما كفروا به، وقال هنا: ﴿ كَنَالِكَ ﴾؛ أي: مثل الإيحاء السابق في القرآن، الذي كفر به هؤلاء ﴿ يُوجِئَ إِلَيْكَ ﴾؛ أي: إن وحيه تعالى إليك متصل غير منقطع، يتعهدك وقتاً بعد وقت.

ومن فضائلها: ما روي عن النبي ﷺ: «من قرأ حم عسق، كان ممن يصلي عليه الملائكة، ويستغفرون له ويسترحمون له».

الناسخ والمنسوخ فيها: وقال أبو عبد الله، محمد بن حزم: سورة الشورى كلها محكم، غير ثماني آيات:

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

أولاهن: قول تعالى: ﴿ يُسَيِّحُونَ عِمَدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضُ ﴾ الآية (٥) نسخت بالآية التي في سورة المؤمن: ﴿ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ عَيْشَتُغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ (٧).

الآية الثانية: قوله تعالى: ﴿اللهُ حَفِيظٌ عَلَيْهِمْ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ﴾ نسخت بآية السيف.

الآية الثالثة: قوله تعالى: ﴿ فَلِلنَالِكَ فَأَدُّةٌ وَاسْتَقِمَ كَمَا أَمِرَتٌ وَلَا نَلْبِعُ أَهُوَا مُؤْمِنُ وَلَا نَلْبِعُ أَهُوَا مُؤْمِنُ وَلَا نَلْبِعُ اللهِ وَلَا بِٱلْمُورِ ﴾.

الآية الرابعة: قوله تعالى: ﴿ مَن كَاكَ يُرِيدُ حَرَّثَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدٌ لَهُ فِي حَرَّثِيرٍ ﴾ الآية (٢٠)، نسخت بقوله تعالى في سورة الإسراء: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْمَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ ﴾.

الآية الخامسة: قوله تعالى: ﴿ فَل لَا آسَنُكُمُ عَلَيْهِ أَجَرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيُ ﴾ الآية (٢٣)، مختلف في نسخها، ناسخها قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَا سَأَلَتُكُمْ مِنَ أَجْرِ فَهُوَ لَكُمْ ﴾ الآية (٤٧) سبأ.

الآية السادسة: قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ إِنَّا أَسَابَهُمُ ٱلْبَغَىٰ ثُمَّ يَنْضِرُونَ ۞ (٣٩).

الآية السابعة: قوله تعالى: ﴿وَلَمَنِ اَنَصَرَ بَقَدَ ظُلْمِهِ فَأُولَئِكَ مَا عَلَيْهِم مِن سَبِيلٍ ﴿ (٤١) الآيتان، نسختا بقوله عزّ وجل: ﴿وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأَمْورِ ﴾.

الآية الشامنة: قوله تعالى: ﴿فَإِنْ أَعْرَضُواْ فَمَا أَرْسَلَنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ الآية (٤٨) نسخت بآية السيف.

والله سبحانه وتعالى أعلم

# بِسْمِ اللَّهِ ٱلنَّحْنِ ٱلرَّحَتِ فِي

﴿حَمَّدُ ﴾ عَسَقَ ۞ كَنَالِكَ يُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ ٱللَّهُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ لَمُ مَا فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ ۞ تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَتَفَطَّرَكَ مِن فَوْقِهِنَّ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَشْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضُّ أَلَآ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ۞ وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُوا مِن دُونِهِۦ أَوْلِيَآهُ ٱللَّهُ حَفِيظٌ عَلَيْهِمْ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيــلِ ۞ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا ۚ إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِلنَّذِرَ أَمَّ ٱلْقُـرَىٰ وَمَنْ حَوْلَمَا وَنُنذِرَ يَوْمَ ٱلْجَمْعِ لَا رَيْبَ فِيدٍ فَرِيقٌ فِي ٱلْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَمُعَلَّهُمْ أُمَّةً وَبِحِدَةً وَلَكِن يُدْخِلُ مَن يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَالظَّالِمُونَ مَا لَهُم مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ۞ أَمِ اتَّخَذُواْ مِن دُونِهِۦ أَوْلِيَآ ۚ فَاللَّهُ هُوَ الْوَلِيُّ وَهُوَ يُحْيِ الْمَوْتَى وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ فَدِيرٌ ﴿ وَمَا اخْنَلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكْمُهُۥ إِلَى اللَّهِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُبِيبُ ۗ فَاطِرُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَمِنَ ٱلْأَنْعَكِمِ أَزْوَجًا ۚ يَذْرَؤُكُمْ فِيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ. شَمَى أَ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ لَهُ مَقَالِيدُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ۞ ۞ شَرَعَ لَكُم مِنَ ٱلدِّينِ مَا وَضَىٰ بِهِـ نُوحًا وَٱلَّذِي ٓ أَوْحَيْـنَآ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ ۚ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَيٌّ أَنَّ أَقِيمُواْ الدِّينَ وَلَا نَنفَرَّقُواْ فِيدٍّ كَابُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْدَةُ اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴿ وَمَا لَفَرَّقُواْ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغَيًّا بَيْنَهُمُّ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن زَبِّكَ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَتَّمَى لَقَضِىَ بَيْنَهُمُّ وَإِنَّ الَّذِينَ أُورِثُوا ٱلْكِنَابَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِي شَكِ مِنْـهُ مُرِيبٍ ۞ فَلِنَالِكَ فَأَدْعٌ وَٱسْتَقِمْ كَمَا أُمِرَتُ وَلَا نَلَيْعِ أَهْوَاءَهُمْ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ مِن كِتَنبِّ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمْ ٱللَّهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا أَغَمَالُنَا وَلَكُمْمُ أَعَمَالُكُمُ لَا حُجَّهَ بَيْنَا وَيَتِنكُمُ اللَّهُ يَجْمَعُ بَيْنَأً وَاِلَّذِهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ وَالَّذِينَ يُحَاجُّونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ٱسْتُجِيبَ لَهُ حَجَّنَّهُمْ دَاحِضَةً عِندَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِدِيدُ ۞ اللَّهُ ٱلَّذِى آَنزَلَ ٱلْكِنْبَ بِٱلْحَقِّ وَٱلْمِيزَانَّ وَمَا يُدّرِيكَ لَعَلَ ٱلسَّاعَةَ قَرِيبٌ ۞ يَسْتَعْجِلُ بِهَا ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا ۚ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا ٱلْحَقُّ ٱلَآ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُمَارُونَ فِي ٱلسَّاعَةِ لَفِي ضَلَالِ بَعِيدٍ ۞﴾.

#### المناسبة

قوله تعالى: ﴿كَنَالِكَ يُوحِى إِلَكَ وَإِلَى اللَّذِينَ مِن فَبَلِكَ . . ﴾ الآيات، مناسبة أول هذه السورة لآخر السابقة: ﴿قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللَّهِ ثُمَّ كَفَرْتُم بِلِمِ . . . ﴾ الآية، ولما كان في ذلك، الحكم عليهم عليهم بالضلال لما كفروا به، قال هنا كذلك؛ أي: مثل الإيحاء السابق في القرآن، الذي كفر به هؤلاء يوحي إليك؛ أي: إن وحيه تعالى إليك، متصل غير منقطع، يتعهدك وقتاً بعد وقت.

وبين سبحانه: أنّ ما جاء في هذه السورة، موافق لما في تضاعيف الكتب، المنزلة على سائر الرسل، من الدعوة إلى التوحيد، والإيمان باليوم الآخر، والتزهيد في جمع حطام الدنيا، والترغيب فيما عند الله، ثم ذكر أن ما في السموات والأرض فهو ملكه وتحت قبضته، وله التصرف فيه إيجاداً وإعداماً، وتكويناً وإبطالاً وأنّ السموات والأرض على عظمهما، تكاد تتشقّق فرقاً من هيبته، وجلاله سبحانه، وأن الملائكة ينزّهونه عما لا يليق به، من صفات النقص، ويطلبون المغفرة لعباده المؤمنين، ثم أردف هذا بتسلية رسول على بأنه ليس بالرقيب على عبدة الأصنام والأوثان، فيستطيع أن يردّهم إلى سواء السبيل، بل ليس عليه إلا البلاغ، وعلينا حسابهم، فلا يبخع نفسه عليهم حسرات، إن الله عليم بما يصنعون.

قوله تعالى: ﴿وَكَلَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًا . . ﴾ الآيات، مناسبتها لما قبلها: أن الله سبحانه، لما (١) بين فيما سلف، أنه هو الرقيب على عباده، المحصي لأعمالهم، وأنه على نذير فحسب، وليس عليه إلا البلاغ . . ذكر هنا أنه أنزل كتابه بلغة العرب، ليفهمه قومه من أهل مكة، وما حولها كما قال: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِلبُبَيِّنَ لَمُمّ ﴾ وينذرهم، بأن يوم القيامة آت لا شك فيه، وأن الناس إذ ذلك فريقان: فريق يدخل الجنة، بما قدّم من صالح

<sup>(</sup>١) المراغي.

الأعمال، وفريق يدخل النار بما دسّى به نفسه من سيّء الأفعال، ثم ذكر أنّ حكمته اقتضت أن يكون الإيمان بالتكليف اختياراً، ولم يشأ أن يكون قسراً وجبراً، ولو شاء أن يكون كذلك لفعل، فمن أخبت لله وأناب وعمل صالحاً أفلح، وفاز بالسعادة، ومن عاث في الأرض فساداً، واتجهت همته إلى ارتكاب الشرور والآثام خسر، وباء بغضب من الله، ومأواه جهنم وبئس المهاد، ولا يجد له من دون الله ولياً ولا نصيراً.

قوله تعالى: ﴿ أَمِ الْمَخْذُواْ مِن دُونِهِ الْوَلِيَّةُ فَاللَّهُ هُوَ الْوَلِىُ . . ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أنّ الله سبحانه لما ذكر أنهم اتخذوا من دون الله أولياء، وأن الله وكيل عليهم، ولست أيها الرسول بالحفيظ عليهم. طلب إليه هنا، أن يدع الاهتمام بأمرهم، ويقطع الطمع في إيمانهم، مبيناً أنهم اتخذوا من دون الله أولياء، وهو سبحانه الولي حقاً، القادر على كل شيء فقد عدلوا إلى ما لا نسبة بينه وبينهم بحال.

قوله: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِن الدِينِ مَا وَصَّىٰ بِدِ نُوحًا وَالَذِى آوَحَيْنَا إِلَيْكَ . . ﴾ الآية ، مناسبتها لما قبلها: أنه سبحانه لما عظم (١) وحيه إلى رسوله ﷺ وأبان ما له من كبير الخطر، حين نسبه إليه تعالى، وأنه صادر من عزيز حكيم، لا يوحي إلا بما فيه مصلحة البشر، ومنفعتهم في دينهم ودنياهم . ذكر هنا تفصيل هذا الوحي، وأرشد إلى أنه هو الدين الذي وصّى به أكابر الأنبياء، وأصحاب الشرائع العظيمة، والأتباع الكثيرة، وأردف ذلك أن المشركين يشقّ عليهم دعوتهم إلى التوحيد، وترك الأنداد والأوثان، وأنّ الله يهدي من يشاء من عباده لهدي دينه، وأنهم ما خالفوا الحق إلا بعد إبلاغه إليهم، وقيام الحجة عليهم، وأنه ما حملهم على ذلك إلا البغي والعدوان والحسد، وأنه لولا الكلمة السابقة من الله، بإنظار المشركين بإقامة حسابهم إلى يوم المعاد . . لعجّل لهم العقوبة في الدنيا، وأن من اعتنقوا الأديان من بعد الأجيال الأولى، ليسوا على يقين من أمرهم، وإيمانهم،

<sup>(</sup>١) المراغى.

وإنما هم مقلدون لآبائهم وأسلافهم بلا دليل ولا برهان، وهم في حيرة من أمرهم وشك مريب، وشقاق بعيد.

قوله تعالى: ﴿ فَلِلَالِكَ فَادَّعُ وَاسْتَقِمْ... ﴾ الآية، مناسبتها لما قبلها: أنّ الله سبحانه، لما<sup>(۱)</sup> أمرهم بالوحدة في الدين وعدم التفرّق فيه، وذكر أنهم قد تفرّقوا فيه من بعد ما جاءهم العلم بغياً وحسداً وعناداً واستكباراً، أمر رسوله على بالدعوة إلى الاتفاق على الملة الحنيفية والثبات عليها، والدعوة إليها، وأن لا يتبع أهواءهم الباطلة. ثم أمره بالإيمان بجميع الكتب السماوية وبالعدل بين الناس والمساواة بينهم وبين نفسه، فلا يأمرهم بما لا يعمله، أو يخالفهم فيما نهاهم عنه، ثم أردف ذلك ببيان أن إلههم جميعاً واحد، وأنّ كل امرىء مسؤول عن عمله، وأن الله يجمع الناس يوم القيامة، ويجازيهم بأعمالهم.

وقد اشتملت هذه الآية الكريمة، على عشرة أوامر ونواه، كل منها مستقل بذاته ودال على حكم برأسه، ولا نظير لها في ذلك إلا آية الكرسي، فهي عشرة فصول أيضاً.

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا اسْتُجِيبَ لَهُ جُمَّنُهُمْ دَاحِضَةً عِندَ رَبِّهِمْ... الآيات، مناسبتها لما قبلها: أنّ الله سبحانه وتعالى، لما ذكر فيما سلف، أن لا محاجة بين المشركين والمؤمنين لوضوح الحجة، بيّن هنا أنّ الذين يخاصمون في دين الله، من بعد ما استجاب الناس له، ودخلوا فيه أفواجاً، حجتهم في الصرف عنه زائفة، لا ينبغي النظر إليها، وعليهم غضب من ربهم، لمكابرتهم للحقّ بعد ظهوره، ولهم عذاب شديد يوم القيامة.

<sup>(</sup>١) المراغى.

على صدقه، وقد ظهرت المعجزات على يدي محمد على واليهود قد شاهدوها، فوجب الاعتراف بنبوته، ثم أردف ذلك تخويفهم يوم القيامة، حتى يستعدوا له ويتركوا المماراة بالباطل، ثم ذكر أن المشركين يستعجلون به استهزاء، وإنكاراً لوجوده، والمؤمنون خائفون منه لعلمهم بالجزاء حينئذ، ثم أعقب ذلك بذكر أن المماراة في الساعة ضلال بيّن، لتظاهر الأدلة على حصولها لا محالة.

## أسباب النزول

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا السَّيْجِيبَ لَهُ... ﴾ الآية ، سبب نزول هذه الآية (١): ما أخرجه ابن المنذر عن عكرمة ، قال: لما نزلت: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴿ إِنَا المشركون بمكة ، لمن بين أظهرهم من المؤمنين: قد دخل الناس في دين الله أفواجاً ، فاخرجوا من بين أظهرنا ، فعلام تقيمون بين أظهرنا ، فعلام تقيمون بين أظهرنا ، فنزلت: ﴿وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا السَّيْجِيبَ لَهُ... ﴾ الآية .

وأخرج عبد الرزاق عن قتادة في قوله: ﴿وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ...﴾ الآية، قال: هم اليهود والنصارى، قالوا: كتابنا قبل كتابكم، ونبينا قبل نبيكم، ونحن خير منكم.

## التفسير وأوجه القراءة

﴿حَدَ ۚ ﴿ عَسَقَ ﴿ اسمان (٢) للسورة، ولذلك فصل بينهما في الكتابة، وعدّا آيتين، بخلاف كهيعص والمص والمرّ، فإنها آية واحدة. وقيل: هما اسم واحد للسورة وآية واحدة، وفصلت لتطابق سائر الحواميم، فعلى الأول: يكونان خبرين لمبتدأ محذوف. وعلى الثاني: يكون خبراً لذلك المبتدأ المحذوف، وقرأ ابن مسعود وابن عباس ﴿حَمّ ﴿ عَسَقَ ﴿ فَ وَقَالُ ابن عباس رضي الله عنهما: الحاء حكم الله، والميم ملك الله، والعين علق الله، والسين سناء الله، والقاف قدرة الله، أقسم الله بها، فكأنه يقول: فبحكمي وملكي وعلوي وسنائي وقدرتي،

<sup>(</sup>۱) لباب النقول. (۲) روح البيان.

لا أعذب عبداً قال: لا إله إلا الله مخلصاً فلقيني بها. ومعناه على ما قاله أبو الليث في تفسيره: لا يعذّبه عذاباً دائماً خالداً. وفي الحديث: «افتتحوا صبيانكم بلا إله إلا الله» والحكمة في ذلك أنّ حال الصبيان حال حسن لا غلّ - غش - في قلوبهم، وحال الموتى حال الاضطرار، فإذا قلتم في أول ما يجري عليكم القلم، وآخر ما يجفّ عليكم القلم، فعسى الله أن يتجاوز ما بين ذلك.

واختلفوا (١) في حمّ، فأخرجها بعضهم من حيّز الحروف، وجعلها فعلاً فقال: معناها حم الأمر؛ أي: قضي، وبقي عسق على أصله، وفي «المراغي»: وقد تقدم قولنا: إن الحروف المقطعة التي جاءت في أوائل السور، حروف تنبيه، نحو: ألا ويا، ونحوها، يؤتى بها لإيقاظ السامع، وتنبيهه إلى ما سيلقى إليه من الأمور العظام، المشتملة عليها هذه السورة، وينطق بأسمائها هكذا ﴿حاميم عين قاف﴾.

وقيل غير ذلك، مما هو متكلف متعسف، لم يدل عليه دليل، ولا جاء به حجة، ولا شبهة حجة، والأسلم تفويض علمه إلى الله تعالى، فيقال: الله أعلم بمراده بذلك.

﴿ كَذَٰلِكَ يُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكَ اللّهُ الْعَزِيزُ ﴾ في ملكه: ﴿ الْحَكِيمُ ﴾ في صنعه، والكاف في حيز النصب على أنه مفعول ليوحي، والجلالة فاعله؛ أي: مثل ما في هذه السورة من المعاني، يوحي الله العزيز الحكيم إليك، في سائر السور، وإلى من قبلك من الرسل في كتبهم، على أن مناط المماثلة هو الدعوة إلى التوحيد والإرشاد إلى الحق، وما فيه صلاح العباد في المعاش والمعاد، ويجوز أن يكون الكاف في حيز النصب، على أنه نعت لمصدر مؤكد ليوحي؛ أي: مثل إيحاء هذه السورة؛ يوحي الله العزيز الحكيم إليك، عند إيحاء سائر السور، وإلى سائر الرسل عند إيحاء كتبهم إليهم لا إيحاء مغايراً على أن مدار

<sup>(</sup>١) الخازن.

المثلية كونه بواسطة الملك.

وإنما ذكر (١) بلفظ المضارع، مع أن مقتضى المقام، أن يذكر بلفظ الماضي، ضرورة أن الوحي إلى الذين من قبله قد مضى، دلالة على استمرار الوحي، تجدده وقتاً فوقتاً، وأن إيحاء مثله عادته تعالى، ويجوز أن يكون إيذاناً أن الماضي والمستقبل بالنسبة إليه تعالى واحد، كما في "الكواشي". وقيل (٢): إن المضارع استعمل في حقيقته، ومجازه مستعمل في المستقبل، بالنظر إلى ما لم ينزل عليه من القرآن إذ ذاك وفي الماضي بالنظر لما أنزل بالفعل، وبالنظر إلى ما أنزل على الرسل السابقين، ووجه الشبه أن الموحى به في الكل، يرجع لأمور ثلاثة: التوحيد والنبوة والبعث. فهذا القدر موجود في القرآن وغيره من الكتب، اهد شيخنا. وفي "زاده": ووجه المشابهة الاشتراك في الدعوة إلى التوحيد، والنبوة والمعاد وتقبيح أحوال الدنيا والترغيب في أمور الآخرة اه.

وقال الشوكاني: والمعنى: أي<sup>(٣)</sup> مثل ذاك الإيحاء الذي أوحي إلى سائر الأنبياء من كتب الله، المنزلة عليهم، المشتملة على الدعوة إلى التوحيد، والبعث يوحي الله إليك يا محمد في هذه السورة، وقيل: إن حمّ عسق أوحيت إلى من قبله من الأنبياء، فتكون الإشارة بقوله: كذلك إليها اهر.

وقرأ الجمهور(1): ﴿ يُوحِى ﴾ بكسر الحاء مبنياً للفاعل، والفاعل الله، وهي واضحة اللفظ والمعنى: وقرأ أبو حيوة والأعمش وأبان ﴿ نوحي ﴾ بنون العظمة مع كسر الحاء، وقرأ مجاهد، وابن كثير وابن محيصن وعباس ومحبوب كلاهما عن أبي عمرو ﴿ يوحى ﴾ بفتح الحاء مبنياً للمفعول، والقائم مقام الفاعل ضمير مستتر يعود على ذلك، والتقدير: مثل ذلك الإيحاء يوحى هو إليك، أو القائم مقام الفاعل إليك، أو القرآن، مقام الفاعل إليك، أو الجملة المذكورة؛ أي: يوحى إليك هذا اللفظ أو القرآن، أو مصدر يوحي وارتفاع اسم الجلالة، على أنه فاعل لفعل محذوف، كأنه قيل:

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) الفتوحات. (٤) البحر المحيط.

من يوحي فقيل: يوحي الله العزيز الحكيم، أو على الابتداء، والتقدير: الله العزيز الحكيم، في محل الحكيم هو الموحي. وعلى قراءة النون يكون قوله: الله العزيز الحكيم، في محل النصب، والمعنى عليه: نوحي إليك هذا اللفظ.

والمعنى (١): أي بمثل ما في هذه السورة من الدعوة إلى التوحيد، والنبوة والإيمان باليوم الآخر، وتجميل النفس بفاضل الأخلاق، وتبعيدها عن رذائل الأخلاق، والعمل على سعادة المرء والمجتمع، يوحي إليك الله العزيز في ملكه الغالب بقهره، الحكيم بصنعه المصيب في قوله وفعله، كما أوحي إلى الأنبياء بمثله من قبلك.

وسيأتي تفصيل هذا في سورة ﴿مَيِّج أَسَدَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴿ )، فقد ذكر في أولها التوحيد، وفي وسطها النبوة، وفي آخرها المعاد، ثم قال: ﴿إِنَّ هَلْذَا لَنِي الشَّحُفِ ٱلْأُوكَ ﴿ مَا الْمَعْمُولِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾ . أي: إن المقصود من إنزال جميع الكتب الإلهية، ليس إلا هذه المطالب الثلاثة العالية، التي لا تتم السعادة إلا بها، ولا الفوز بالنعيم في الدارين إلا بسلوكها.

ثم بين سبحانه عظمته وكبرياءه وحكمته فقال: ﴿ لَهُ ﴾ سبحانه لا لغيره ﴿ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي الأَرْضُ ﴾؛ أي: إن الله سبحانه وتعالى يختص به جميع ما في العوالم العلوية والسفلية، خلقاً وملكاً وعلماً، ذكر سبحانه هذا الوصف لنفسه، وهو ملك جميع ما في السموات والأرض لدلالته على كمال قدرته، ونفوذ تصرفه في جميع مخلوقاته. ﴿ وَهُو ﴾ سبحانه وتعالى ﴿ الْمَلِنُ ﴾؛ أي: الرفيع الشأن ﴿ الْمَظِيمُ ﴾ الملك والقدرة والحكمة، أو هو العلي؛ أي: المرتفع عن مدارك العقول، إذ ليس كذاته ذات، ولا كصفاته صفات، ولا كاسمه اسم، ولا كفعله فعل، وهو العظيم الذي يصغر عند ذكره وصف كل شيء سواه، والعظيم من العباد، الأنبياء والعلماء الوارثون لهم، فالنبي عظيم في حق أمته، والأستاذ عظيم في حق تلميذه، وإنما العظيم المطلق، هو الله سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>١) المراغي.

والخلاصة (١): أي إن ما في السلموات والأرض تحت قبضته، وفي ملكه، وله التصرف فيه إيجاداً وإعداماً، وهو المتعالي فوقه، العظيم عن مماثلته ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَى يُوْ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾.

﴿تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَنْفَطَرُنَ﴾؛ أي: تقرب السموات يتشققن من عظمة وخشية وهيبة الإله الذي ﴿مِن فَوْقِهِنَّ﴾؛ أي: فوق السموات بالألوهية والقهر والعظمة والقدرة، والتفطر التشقق، قال(٢) الضحاك والسدي: يتشققن من عظمة الله وجلاله من فوقهن. وقيل: المعنى: تكاد كل واحدة تتفطر فوق التي تليها من قول المشركين: اتخذ الله ولداً، وقيل: من فوقهن من فوق الأرضين، والأول أولى، ومن في قوله: من فوقهن لابتداء الغاية؛ أي: يبتدىء التفطر من جهتهن الفوقانية إلى جهتهن التحتانية.

ووجه تخصيص (٣) جهة الفوق، أنها أقرب إلى أعظم الآيات، وأدلها على القدرة الباهرة من العرش والكرسي وصفوف الملائكة المرتجة بالتسبيح والتحميد والتكبير والتهليل حول العرش، وما لا يعلم كنهه إلا الله من آثار الملكوت العظمى، فكان المناسب أن يكون تفطر السموات مبتدأ من تلك الجهة، بأن يتفطر أولاً أعلى السموات ثم إلى أن ينتهي إلى أسفلها، بأن لا تبقى سماء إلا سقطت على الأخرى.

وقيل: تتشققن من أدعاء الولد له، كما قال تعالى في سورة مريم: ﴿ تَكَادُ السَّمَوَتُ يَنْفَطَّرَنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ الْأَرْضُ وَقَخِرُ لَلِّبَالُ هَدًّا أَن دَعَوًا لِلرَّمْنِ وَلَدًا﴾، فتخصيصها حينئذ للدلالة على التفطر من تحتهن بالطريق الأولى؛ لأن تلك الكلمة الشنعاء الواقعة في الأرض، إذا أثرت في جهة الفوق فلأن تؤثر في جهة التحت أولى، وقيل: لنزول العذاب منهن.

وقرأ الجمهور: ﴿تَكَادُ﴾ بالفوقية، وكذلك ﴿تتفطرن﴾ قرؤوه بالفوقية مع

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني.

تشديد الطاء، وقرأ نافع والكسائي وابن وثاب ﴿يكاد﴾، ﴿يَنَفَطَّرْنَ﴾ بالتحتية والنون فيهما. وقرأ أبو عمرو والمفضل وأبو بكر وأبو عبيد: ﴿ينفطرنَ﴾ بالتحتية والنون من الانفطار كقوله: ﴿إِذَا السَّمَاةُ انفَطَرَتُ ﴾.

وبعد أن بيّن كمال عظمته، باستيلاء هيبته على الجسمانيات، انتقل إلى ذكر الروحانيات فقال: ﴿ وَٱلْمَلَتَهِكُةُ يُسَيِّحُونَ ﴾ هذا كلام مستأنف، لا تعلق له بما قبله؛ أي: ينزهونه تعالى عما لا يليق به، من الشريك والولد، وسائر صفات الأجسام، حال كونهم متلبسين ﴿ بِحَنْدِ رَبِّهِمْ ﴾ سبحانه وتعالى، فقدم التسبيح على الحمد؛ لأنَّ التخلية مقدمة على التحلية، وقيل: إن التسبيح موضوع موضع التعجب؛ أي: يتعجبون من جراءة المشركين على الله. وقيل: معنى ﴿ يُحَدِّدِ رَبِّهِمْ ﴾ بأمر ربهم ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضُ ﴾؛ أي: للمؤمنين بالشفاعة، لقوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوآ ﴾، فالمطلق محمول على المقيد، أو يستغفرون للمؤمن والكافر والفاسق، بالسعى فيما يستدعى مغفرتهم، من الشفاعة والإلهام، وترتيب الأسباب، المقربة إلى الطاعة، واستدعاء تأخير العقوبة، جمعاً في إيمان الكافر، وتوبة الفاسق، وتكون الآية عامة، وهذا لا ينافي كون الملائكة لاعنين للكفار من وجه آخر، كما قال تعالى: ﴿ أَوْلَتِكَ عَلَيْهِمْ لَمَنَةُ اللَّهِ وَٱلْمَلَتِهِكَةِ وَٱلنَّاسِ ٱجْمَعِينَ ﴾، وفي الحديث: «ما فيها موضع أربع أصابع، وفي رواية موضع راحة، إلا وملك واضع جبهته ساجداً لله، يسبّحون بحمد ربهم، ويستغفرون لمن في الأرض». وهذا يدل على أن المراد بالملائكة في الآية: ملائكة السموات كلها، وقال مقاتل: حملة العرش، وإليه ذهب الكاشفي في تفسيره، ويدل عليه قوله تعالى، في أوائل سورة السمسؤمسن: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِـ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواۤ ﴾ .

يقول الفقير: تخصيص ملائكة العرش، لا ينافي من عداهم، فلعله من باب الترقي؛ لأنّ آية سورة المؤمن ـ غافر ـ مقيّدة بحملة العرش، وباستغفار المؤمنين، وهذه الآية مطلقة في حق كل من الملائكة والاستغفار.

ثم بيّن سبحانه أن من شأنه المغفرة والرحمة لعباده، فقال: ﴿أَلّا﴾ للتنبيه؛

أي: اعلموا ﴿أَنَّ الله سبحانه ﴿هُوَ الْغَفُورُ ﴾؛ أي: كثير المغفرة لعباده، يغفر ذنوب المقبلين ﴿الرَّحِيمُ ﴾؛ أي: كثير الرحمة بهم، بأن يرزقهم جنته وقربه، وبرحمته يأمر الملائكة بالاستغفار لبني آدم، مع كثرة عصيانهم، والكفار الذين يرتكبون الشرك، والذنوب العظام، لا يقطع رزقهم ولا صحتهم، وتمتعاتهم من الدنيا، وإن كان يريد أن يعذّبهم في الآخرة.

يقول الفقير: إن الملائكة وإن كانوا يستغفرون للمؤمنين، فالمؤمنون يسلمون عليهم كما يقولون في التشهد: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، إذ لا يعصون ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون، فالمنة لله تعالى على كل حال.

وفي الآية: إشارة إلى أن قوماً من الجهلة يقولون على الله ما لا يعلمون، ومن عظم افترائهم تكاد السموات تنشق من فوقهم؛ لأنّ الله تعالى ألبسها أنوار قدرته، وأدخلها روح فعله، حتى عقلت عبودية صانعها؛ وعرفت قدسه وطهارته عن قول الزائغين، وإشارة الملحدين، والملائكة يقدسون الله، عما يقولون فيه من الزور والبهتان، والدعاوى الباطلة، ويستغفرون للمؤمنين، الذين لم يبلغوا حقيقة عبوديته، فإنهم هم القابلون للإصلاح، لاعترافهم بعجزهم، وقصورهم، دون المصرين المبتدعين.

وفي الآية: إيماء أيضاً إلى قبول استغفار الملائكة، وهو يزيد على ما طلبوه من المغفرة، الرحمة بهم، وتأخير عقوبة الكافرين والعصاة نوع من المغفرة والرحمة، لعلهم يرعوون عن غوايتهم، ويثوبون إلى رشدهم، وينيبون إلى ربهم، ثم أبان وظيفة الرسل، فقال: ﴿وَالَّذِينَ الْغَذُواْ مِن دُونِهِ أَوْلِيكَ ﴾ أي: أصناماً وأنداداً وشركاء، أشركوهم معه تعالى، في العبادة ﴿الله سبحانه ﴿حَفِيظُ ﴾ أي: رقيب ﴿عَلَيْهِ ﴾ أي: على أحوالهم، ومطلع على أعمالهم، ليس بغافل أي: رقيب ﴿عَلَيْهِم ﴾ أي: على أحوالهم، ومطلع على أعمالهم، ليس بغافل عنهم، فيجازيهم، لا رقيب عليهم إلا هو وحده ﴿وَمَا أَنتَ ﴾ يا محمد على أي بموكول إليه أمورهم، ولا بموكل بهم، حتى تسأل عنهم وتؤخذ بهم، وإنما وظيفتك الإنذار وتبليغ الأحكام، قيل: وهذه الآية منسوخة السيف.

وفيه إشارة، إلى أن كل من عمل بمتابعة هواه، وترك لله حدّاً، ونقض له عهداً، فهو متخذ الشياطين أولياء؛ لأنه يعمل بأوامرهم، وأفعاله موافقة لطباعهم، الله حفيظ عليهم بأعمال سرهم وعلانيتهم، إن شاء عذّبهم، وإن شاء عفا عنهم، وما أنت عليهم بوكيل، لتمنعهم عن معاملتهم، فعلى العاقل أن لا يتخذ من دون الله أولياء، بل يتفرد بمحبة الله تعالى وولايته، كما قال تعالى: ﴿ قُلِ اللّهُ ثُمَّ الله أحد سواه.

حكاية: وقال الأستاذ أبو علي الدقاق ـ رحمه الله تعالى ـ: ظهرت علة بالملك يعقوب بن الليث، أعيت الأطباء، فقالوا له: في ولايتك رجل صالح، يسمى سهل بن عبد الله، لو دعا لك، لعل الله يستجيب له، فاستحضره فقال: ادع الله لي، فقال: كيف يستجاب دعائي فيك، وفي حبسك مظلومون، فأطلق كل من حبسه، فقال سهل: اللهم كما أريته ذل المعصية، فأره عز الطاعة، وفرج عنه، فعوفي، فعرض مالاً على سهل، فأبى أن يقبله، فقيل له: لو قبلته ودفعته إلى الفقراء، فنظر إلى الحصباء في الصحراء، فإذا هي جواهر فقال: من يُعطى مثل هذا، يحتاج إلى مال يعقوب بن الليث؟ فالمعطي والمانع والضار والنافع هو الله، الولى، الوكيل، الذي لا إله غيره.

والمعنى: أي والمشركون الذين اتخذوا آلهة من الأصنام، والأوثان، يعبدونها، الله هو المراقب لأعمالهم، المحصي لأفعالهم، وأقوالهم، المجازي لهم يوم القيامة على ما كانوا يفعلون، ولست أنت أيها الرسول، بالحفيظ عليهم، إنما أنت نذير تبلغهم ما أرسلت به إليهم، إن عليك إلا البلاغ، وعلينا الحساب، فلا تذهب نفسك عليهم حسرات، فإنك لست بمدرك ما تريد من هدايتهم، إلا إذا شاء ربك.

والإشارة في قوله: ﴿وَكَلَالِكَ أَوْحَيْناً إِلَيْكَ قُرْءَاناً عَرَبِيًا﴾ إلى مصدر أوحينا، ومحل الكاف النصب على المصدرية. وقرآناً عربياً مفعول به لأوحينا؛ أي: ومثل ذلك الإيحاء البديع، الواضح المفهم، أوحينا إليك إيحاء لا لبس به، عليك وعلى قومك.

والمعنى (1): أي أنزلنا عليك قرآنا عربياً، بلسان قومك، كما أرسلنا كل رسول بلسان قومه. ﴿لِنُكِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ﴾؛ أي (٢): لتخوف أهل مكة بعذاب الله، على تقدير إصرارهم على الكفر، والعرب تسمي أصل كل شيء بالأم، سميت أم القرى تشريفاً لها، وإجلالاً لاشتمالها على البيت المعظم، ومقام إبراهيم عليه السلام، ولما رُوي من أن الأرض دحيت من تحتها، فمنزلة القرى منها. البنات من الأمهات ﴿وَمَنْ حَوْلَما ﴾؛ أي: حول أم القرى من العرب، وتفسير من حولها بالعرب لا ينافي عموم رسالته على لأن تخصيص الشيء بالذكر لا ينافي حكم ما عداه. وقيل: من أهل الأرض كلها شرقاً وغرباً، وبذلك فسره البغوي فقال: من قرى الأرض كلها، وكذا القشيري حيث قال: العلم محدق بالكعبة ومكة؛ لأنهما سرة الأرض.

والمعنى (٣): أي ومثل ذلك الإيحاء البديع البيّن، أوحينا إليك قرآناً عربياً بلسان قومك، لاخفاء فيه عليك، ولا عليهم، ليفهموا ما فيه من حجج الله وذكره، ولتنذر به أهل مكة، وما حولها من البلاد، إلى منقطع الأرض كما أرسلنا كل رسول بلسان قومه.

وقصارى ذلك: أنا كما أوحينا إليك أنك لست بالحفيظ عليهم، ولا بالوكيل، أوحينا إليك قرآناً عربياً، لتنذر أهل مكة وما حولها، وخص هؤلاء بالذكر؛ لأنهم أول من أنذروا، ولأنهم أقرب الناس إليه، فلا دليل فيها على أنه أرسل إليهم خاصة، كيف وقد جاء في آية أخرى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ﴾.

وهذا الإنذار يعم شؤون الدنيا وشؤون الآخرة، ثم خصَّ من بينها أمور الآخرة، بياناً لعظيم أهوالها، وشديد نكالها فقال: ﴿وَتُنذِرَ﴾ أهل مكة ومن حولها ﴿يَوْمَ ٱلْجَمِّعِ﴾؛ أي (٤٠): بيوم القيامة وما فيه من العذاب، سمي يوم الجمع؛

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٣) المراغي.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

لأنه يجمع فيه الخلائق من الأولين والآخرين، وأهل السموات وأهل الأرض، أو الأرواح والأشباح أو الأعمال والعمال، أو الظالم والمظلوم، فالباء محذوف من اليوم، كما قال: لتنذر بأساً شديداً؛ أي: ببأس شديد. كما قاله أبو الليث. فيكون مفعولاً به لا ظرفاً، كما في «كشف الأسرار». وقد سبق نظير ذلك في سورة المؤمن: عند قوله: ﴿ إِنُذِرَ يَوْمَ النَّكَاتِ ﴾.

وجملة قوله: ﴿لَا رَبُّ فِيهِ﴾؛ أي: لا شك في يوم الجمع، جملة معترضة، مقررة لما قبلها، لا محل لها من الإعراب، أو صفة ليوم الجمع، أو حال منه، أي: لا بدّ من مجيء ذلك اليوم، وليس بمرتاب فيه في نفسه وذاته، لأنه لا بدّ من جزاء العاملين من المنذرين وأهل الجنة والنار، وارتياب الكفار فيه لا يعتد به. أو لا شك في الجمع أنه كائن، ولا بد من تحققه.

والمعنى (١): أي ولتنذر الخلائق كافة، عقاب الله، يوم جمعهم للعرض والحساب، وهو يوم لا شك فيه، لتظاهر الأدلة على تحققه، عقلاً ونقلاً، فالحكمة قاضية بجزاء المحسن على إحسانه، ومعاقبة المسيء على إساءته، ولما فيه من نصوص قاطعة، على وجوده، لا تحتمل تأويلاً ولا تفسيراً.

ثم ذكر عاقبة العرض والحساب، فقال: ﴿فَرِيقٌ ﴾ منهم، وهم المؤمنون ﴿فِي النَّهِرِ ﴾؛ أي: في النار سميت بها لالتهابها، وذلك بعد جمعهم في الموقف؛ لأنهم يجمعون فيه أولاً، ثم يفرّقون بعد الحساب، وقرأ الجمهور(٢): برفع ﴿فَرِيقٌ ﴾: في الموضعين، إما على أنه مبتدأ، وخبره الجار والمجرور، وسوّغ الابتداء بالنكرة، كونه في معرض تفصيل، أو كونه موصوفاً بصفة محذوفة؛ أي: فريق منهم، كما قدّرناه أولاً في حلنا، أو على أن الخبر مقدّر قبله، أي: منهم فريق في الجنة ومنهم فريق في السعير. وجاز حينئذ الابتداء بالنكرة لأمرين تقديم خبرها، وهو الجار والمجرور المحذوف، ووصفها بقوله في الجنة، أو على أنه خبر مبتدأ محذوف، وهو ضمير المحذوف، ووصفها بقوله في الجنة، أو على أنه خبر مبتدأ محذوف، وهو ضمير

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۲) الشوكاني.

عائد إلى المجموعين المدلول عليهم بذكر الجمع؛ أي: هم فريق في الجنة وفريق في السعير، وقرأ زيد بن علي ﴿فريقاً﴾ بالنصب في الموضعين على الحال، من جملة محذوفة؛ أي: افترقوا حال كونهم فريقاً كذا وفريقاً كذا. وجوّز الفراء والكسائي النصب على تقدير لتنذر فريقاً. والضمير المجرور في منهم للمجموعين، لدلالة لفظ الجمع عليه، فإن المعنى يوم يجمع الخلائق في موقف الحساب.

وفي «التأويلات النجمية»<sup>(۱)</sup>: وتنذر يوم الجمع بين الأرواح والأجساد، لا شك في كونه، وكما أنهم اليوم فريقان: فريق في جنة القلوب، وراحات الطاعات، وحلاوات العبادات، وتنعمات القربات، وفريق في سعير النفوس، وظلمات المعاصي، وعقوبات الشرك، والجحود، فكذلك غداً، فريق هم أهل اللقاء، وفريق هم أهل اللقاء والبلاء.

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص ـ رضي الله عنهما ـ قال: خرج علينا رسول الله على ذات يوم، قابضاً على كفّه، ومعه كتابان، فقال: «أتدرون ما هذان الكتابان» قلنا: لا يا رسول الله، فقال: للذي في يده اليمنى «هذا كتاب من ربّ العالمين، بأسماء أهل الجنة، وأسماء آبائهم وعشائرهم، وعدّتهم، قبل أن يستقرّوا نطفاً في الأصلاب، وقبل أن يستقروا نطفاً في الأرحام، إذ هم في الطينة منجدلون، فليس بزائد فيهم ولا ناقص منهم، إجمال من الله عليهم، إلى يوم القيامة»، ثم قال: للذي في يساره: «هذا كتاب من رب العالمين، بأسماء أهل النار، وأسماء آبائهم، وعشائرهم، وعدّتهم، قبل أن يستقروا نطفاً في الأصلاب، وقبل أن يستقروا في الأرحام، إذ هم في الطينة منجدلون، فليس بزائد فيهم، ولا ناقص منهم إجمال من الله تعالى عليهم إلى يوم القيامة. فقال عبد الله بن عمرو: ففيم العمل إذاً؟ قال: اعملوا وسددوا وقاربوا، فإن صاحب الجنة يختم له بعمل أهل الجنة، وإن عمل أيّ عمل، ثمّ قال: فريق في الجنة وفريق في السعير، عدل

<sup>(</sup>١) روح البيان.

من الله تعالى، أخرجه الإمام أحمد في «مسنده».

ثم سلى رسوله على ما كان يناله من الغم والهم، بتولي قومه عنه وعدم استجابة دعوته، وأعلمه أن أمور عباده بيده، وأنه الهادي إلى الحق من يشاء، والمضل من أراد، فقال: ﴿ وَلَوْ شَآءَ اللَّهُ ﴾ سبحانه وتعالى، جمع الناس على الهداية، أو على الضلالة ﴿ لَمُعَلَّهُم ﴾ في الدنيا، والضمير لجميع الناس المشار إليهم بالفريقين ﴿أُمَّةً وَحِدَةً ﴾ مهتدين أو ضالين، وهو تفصيل لما أجمله ابن عباس رضى الله عنهما في قوله: على دين واحد. قال الضحاك: أهل دين واحد، إما على هدى وإما على ضلالة، ولكنهم افترقوا على أديان مختلفة بالمشيئة الأزلية، وهو معنى قوله: ﴿ وَلَكِن يُدُخِلُ ﴾ في الدين الحق ﴿ مَن يَشَاءُ ﴾ أن يدخله ﴿ في رَحْمَتِهُ ﴾ وجنته ويدخل في الضلال من يشاء أن يدخله في عذابه ونقمته، ولا ريب في أن مشيئة الله تعالى، لكل من الإدخالين، تابعة لاستحقاق كل من الفريقين لدخول مدخله، ومن ضرورة اختلاف الرحمة اختلاف حال الداخلين فيهما قطعاً، فلم يشأ جعل الكل أمة واحدة، بل جعلهم فريقين ﴿ وَالظَّالِمُونَ ﴾ ؟ أي: المشركون ﴿مَا لَمُم مِّن وَلِيِّ ﴾ ما يلى أمرهم ويغنيهم وينفعهم، فـ ﴿مِّن ﴾: مزيدة لاستغراق النفي ﴿وَلا ﴾ من ﴿نَصِيرِ ﴾ ما يدفع العذاب الواقع عنهم ويخلصهم منه، وفيه إيذان، بأن الإدخال في العذاب من جهة الداخلين بموجب سوء اختيارهم، لا من جهته تعالى، كما في الإدخال في الرحمة.

قال سعدي المفتي في «حواشيه» (١): لعل تغيير المقابل حيث لم يأت المقابل، ويدخل من يشاء في نقمته، بل عدل إلى ما في النظم، للمبالغة في الوعيد، فإن في نفي من يتولاهم وينصرهم في دفع العذاب عنهم، دلالة على أن كونهم في العذاب أمر معلوم مفروغ عنه، وأيضاً فيه سلوك طريق ﴿وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُو يَشْفِينِ ﴿ وَإِذَا مَرَضَتُ السبب الأصلي في جانب الرحمة ليجتهدوا في الشكر، والسبب الظاهري في جانب النقمة ليرتدعوا عن الكفر.

<sup>(</sup>١) روح البيان.

وفي «التأويلات النجمية»: ولو شاء الله لجعلهم أمةً واحدة، كالملائكة المقربين ﴿ لاَ يَعْصُونَ اللّهَ مَا أَمَرَهُم ﴾، الآية، أو جعلهم كالشياطين، المبعدين، المطرودين، المتمردين، ولكن الحكمة الإلهية اقتضت، أن يجعلهم مركبين من الجوهر الملكي، والشيطاني، ليكونوا مختلفين، بعضهم الغالب عليه الوصف الملكي، مطيعاً لله تعالى، وبعضهم الغالب عليه الوصف الشيطاني، متمرداً على الله تعالى، ليكونوا مظاهر صفات لطفه وقهره، ويدل على هذا التأويل، قوله: ﴿ وَلَكِن يُدَخِلُ مَن يَشَاتُهُ فِي رَمُّيَهِم ﴾؛ أي: ليكونوا مظاهر صفات لطفه، ﴿ وَالظّالِمُونَ مَا لَمُهُم مِن وَلِي وَلا ضَمِيرٍ ﴾؛ أي: ليكونوا مظاهر صفات قهره، انتهى.

وحاصل المعنى (١): أي ولو شاء الله لجعل الجميع مؤمنين، كما تريد وتحرص عليه، ولكن حكمته اقتضت أن يكون بعضهم مؤمنين وبعضهم كفاراً، وهم الذين اتخذوا من دون الله أولياء؛ لأنه سبحانه شاء أن يكون الإيمان مبنياً على التكليف والاختيار، يدخل المرء فيه بمحض الرضا. والتأمل في الأدلة الموصلة إلى الهدى، وبذلك يتم الفوز والسعادة في الدارين، وينفر منه من دنس نفسه بأدران الشرك، وركب رأسه وأطاع هواه، فكان من الخاسرين، ولو شاء لجعل الإيمان بالقسر والإلجاء، فكان الناس جميعاً أمة واحدة، ولكن له الحجة البالغة والمثل الأعلى، ولم يشأ ذلك، فلاتأس على عدم إيمان قومك، ولا تذهب نفسك عليهم حسرات، كما قال: ﴿فَلَعَلَى بَنَخِعٌ نَفْسَكَ عَلَى اَلْتُوهِمُ إِن لَمْ منها، كقوله: ﴿وَلَوْ شِئْنَا لَآئِينَا كُلُ منها، كقوله: ﴿وَلَوْ شِئْنَا لَآئِينَا كُلُ منها، كقوله: ﴿وَلَوْ شِئْنَا لَآئِينَا كُلُ منها، كقوله: ﴿وَلَوْ شِئْنَا لَآئِينَا كُلُ

وجملة قوله: ﴿ أَمِ التَّغَذُواْ مِن دُونِهِ الْوَلِيَّةُ ﴾ مستأنفة مقررة لما قبلها من انتفاء كون الولي والنصير للظالمين. و ﴿ أَمْ ﴾ (٢) هذه هي المنقطعة المقدرة ببل المفيدة للانتقال من بيان ما قبلها إلى بيان ما بعدها، وبالهمزة المفيدة لإنكار الوقوع

<sup>(</sup>١) المراغي. (٢) روح البيان.

ونفيه على أبلغ وجه وآكده، لا لإنكار الواقع واستقباحه كما قيل، إذ المراد بيان أن ما فعلوا من اتخاذ الأولياء، ليس في شيء لأن ذلك فرع كون الأصنام أولياء، وهو أظهر الممتنعات؛ أي: بل اتخذ الكافرون من دون الله أولياء من الأصنام، التي يعبدونها ليس ذلك في شيء. والفاء (۱) في قوله ﴿ فَالله ﴾ سبحانه وتعالى وهُو الوَلِيُ ﴾؛ أي: هو الحقيق بأن يتخذوه ولياً، فإنه هو الخالق الرازق، الضار النافع - فاء الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر، تقديره: إن أرادوا أن يتخذوا ولياً في الحقيقة، فأقول لهم: الله سبحانه هو الولي، الذي يجب أن يتولى ويعتقد أنه المولى، لا ولي سواه، وهو متولي الأمور من الخير والشر، والنفع والضر.

قلت: ويحتمل أن تكون الفاء تعليلية، لكون ما بعدها علة لإنكار اتخاذ الأولياء من دون الله، كقولك: أتضرب زيداً فهو أخوك، على معنى: لا ينبغي أن تضربه، لكونه أخاك، والمعنى هنا: لا ينبغي لهم أن يتخذوا أولياء من دون الله، لأنّ الله هو الولي الحقيقي.

﴿ وَهُو﴾ سبحانه؛ أي: ومن شأنه أنه ﴿ يُحِي الْمَوْنَ ﴾ ليس في السماء والأرض معبود يحيى الموتى غيره ﴿ وَهُوَ ﴾ سبحانه على كل شيء من الإحياء والإماتة ﴿ وَلِيرً ﴾ فهو الحقيق بأن يتخذ ولياً ، فليَخصُّوه بالاتخاذ دون من لا يقدر على شيء.

ومعنى الآية (٢): أي إن هؤلاء المشركين من قومك، قد اتخذوا أولياء ينصرونهم من دون الله، وقد ضلوا ضلالاً بعيداً، فهؤلاء لا يملكون لأنفسهم نفعاً ولا ضراً، فإن أرادوا ولياً بحق يدفع عنهم الملمات ويجلب لهم الخيرات، فالله هو القادر على ذلك وهو محيى الموتى، ويحشرهم يوم القيامة، فجدير بمثله أن يتخذ ولياً، لا من لا يستطيع دفع الشر عن نفسه، ولا جلب الخير لها، ونحو الآية قوله: ﴿إِنَ ٱلَّذِينَ مَنْ مُونِ ٱللّهِ لَن يَغْلُقُواْ ذُكِابًا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَمُ وَإِن

<sup>(</sup>١) روح البيان.

يَسْلُتُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيْئًا لَّا يَسْتَنقِذُوهُ مِنْهُ ﴾.

وبعد أن منع رسوله أن يحمل الكفار على الإيمان قسراً، منع الكافرين أن يتنازعوا معهم، في شأن من شؤون الدين فقال: ﴿وَمَا اَخَلَفْتُمُ فِيهِ هذا (١) حكاية قول النبي ﷺ للمؤمنين؛ أي: ما خالفكم فيه الكفار من أهل الكتاب والمشركين، فاختلفتم أنتم وهم فيه ﴿مِن شَيّو﴾؛ أي: في أمر من أمور الدين ﴿فَحُكُمُهُ ﴾؛ أي: حكم ذلك المختلف فيه مفوض ﴿إِلَى الله الله وتعالى، وهو إثابة المحقين فيه من المؤمنين، ومعاقبة المبطلين، وهذا عام في كل ما اختلف فيه العباد من أمر الدين، فإن حكمه ومرجعه إلى الله، يحكم فيه يوم القيامة بحكمه، ويفصل خصومة المختصمين فيه، وعند ذلك يظهر المحق من المبطل، ويتميز فريق الجنة وفريق النار، وقال مقاتل: إن أهل مكة كفر بعضهم بالقرآن، وآمن به بعضهم فنزلت، والاعتبار بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

ويمكن (٢) أن يكون معنى قوله: ﴿ فَكُمُّكُمُهُ إِلَى اللَّهِ ﴾ أنه مردود إلى كتابه، فإنه قد اشتمل على الحكم بين عباده فيما يختلفون فيه، فتكون الآية عامة في كل اختلاف يتعلق بأمر الدين، أنه يرد إلى كتاب الله تعالى، ومثله قوله تعالى: ﴿ فَإِن النَّرَعُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾. وقد حكم سبحانه وتعالى بأن الدين هو الإسلام، وأن القرآن حق، وأن المؤمنين في الجنة والكافرين في النار، ولكن لما كان الكفار لا يذعنون لكون ذلك حقاً إلا في الدار الآخرة، وعدهم الله بذلك يوم القيامة.

ثم أمر رسوله ﷺ أن يقول لهم: ﴿ وَلِكُم ﴾ الحاكم بهذا الحكم العظيم الشأن، وهو مبتدأ ﴿ اللَّه ﴾ خبر ﴿ رَبِّي ﴾ ومالكي لقب لله سبحانه، ﴿ عَلِيه ﴾ خاصة لا على غيره ﴿ وَرَكَ لَتُ ﴾ في كل أموري، التي من جملتها رد كيد أعداء الدين ﴿ وَإِلَيْهِ ﴾ لا إلى أحد سواه ﴿ أَبِيبُ ﴾ ؛ أي: أرجع في كل ما يعن لي، من معضلات الأمور، التي منها كفاية شرهم والنصر عليهم.

<sup>(</sup>۱) النسفي. (۲) الشوكاني.

ولما كان التوكل أمراً واحداً مستمراً، والإنابة متعددة، متجددة بحسب تجدد موادها، أوثر في الأول صيغة الماضي، وفي الثاني صيغة المضارع، وفيه إشارة إلى أنه إذا اشتغلت قلوبكم بحديث نفوسكم لا تدرون، أبالسعادة جرى حكمكم، أم بالشقاوة مضى اسمكم، فكلوا الأمر فيه إلى الله، واشتغلوا في الوقت بأمر الله، دون التفكر فيما ليس لعقولكم سبيل إلى معرفته وعلمه من عواقبكم.

والمعنى: أي ذلكم الموصوف بهذه الصفات، من الإحياء والإماتة والحكم بين المختلفين، هو ربي وحده، لا آلهتكم التي تدعون من دونه، عليه توكلت في دفع كيد الأعداء. وفي جميع شؤوني، وإليه أرجع في كل المهمات، وإليه أتوب من الذنوب.

وفي هذا تعريض لهم، بأن ما هم عليه من اتخاذ غير الله ولياً لا يجديهم نفعاً، ولا يدفع عنهم ضراً، فالأجدر بهم أن يقلعوا عنه، إذ من شأن العاقل أن لا يفعل إلا ما يفيده في دينه أو دنياه.

ثم بين الأسباب، التي تحمله على أن يلتجىء إليه، وتجعله الحقيق بذلك فقال: ﴿فَاطِرُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ والفاطر: هو الخالق المبدع، وقرأ الجمهور: ﴿فَاطرُ اللَّمَوَةِ على أنه خبر آخر لذلكم، أو خبر مبتدأ محذوف، أو مبتدأ وخبره ما بعده، أو نعت لربي؛ لأن الإضافة فيه محضة، ويكون ﴿عَلَيْهِ تُوكِّلُتُ وَإِلَيْهِ وَخبره ما بعده، أو نعت لربي؛ لأن الإضافة فيه محضة، ويكون ﴿عَلَيْهِ تُوكِّلُتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ معترضاً بين الصفة والموصوف، وقرأ زيد بن علي ﴿فَاطرِ ﴾ بالجر على أنه نعت للاسم الشريف، في قوله: ﴿إِلَى اللَّهِ ﴾، وما بينهما اعتراض أو بدل من الهاء، في عليه أو إليه، وأجاز الكسائي النصب على النداء، وأجازه غيره على المدح.

والمعنى: أي أنه الجدير بأن يعتمد عليه ويستعان به، لأنه خالق العوالم جميعها علويها وسفليها، على عظمتها التي ترونها، لا آلهتكم التي لا تستطيع أن تخلق شيئاً.

ثم بين بعض ما خلقه وأنعم به، فقال: ﴿جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُرُ ﴾؛ أي:

خلق لكم من جنسكم ﴿أَزْوَبَا﴾؛ أي: نساء وحلائل، أو المراد: حواء لكونها خَلَقَتُ مِن صَلَّعَ آدُم. وقال مجاهد: نسلاً بعد نسل ﴿وَبِينَ ٱلْأَنْعَكِمِ أَزْوَجًا ﴾؛ أي: خلق للأنعام من جنسها إناثاً، أو وخلق لكم من الأنعام أصنافاً من الذكور والإناث، وهي الثمانية التي ذكرها في سورة الأنعام ﴿يَذْرَؤُكُمُ ﴾ من الذرء، وهو البث، أو يخلقكم وينشتكم، والضمير في يذرؤكم للمخاطبين والأنعام، إلا أنه(١) غلب فيه العقلاء على غيرهم، حيث لم يقل يذرؤكم وإياهن، وغلب فيه المخاطبين على الغائبات، حيث لم يقل يذرؤها وإياكم؛ لأن الأنعام ذكرت بلفظ الغيبة، فإن ﴿كم﴾ مخصوص بالعقلاء، ففيه تغليبان ﴿فِيهِ ﴾؛ أي: في هذا الجعل والخلق أزواجاً المدلول عليه بالفعل؛ لأنه يكون بين ذكوره وإناثهم تناسل وتوالد، أو في هذا التدبير وهو جعل النَّاس والأنعام أزواجاً، ففيه بمعنى به، واختير فيه على لفظ به، لأنه جعل هذا التدبير كالمنبع، والمعدن للبث والتكثير ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ ، ﴾؛ أي: كذاته سبحانه وتعالى ﴿ شَيْءٌ ﴾ من الموجودات، قيل (٢٠): إنَّ كلمة التشبيه كررت لتأكيد نفي التمثيل والتقدير: ليس مثله شيء، فتكون الكاف زائدة، وقيل: المثل زائدة، والتقدير: ليس كهو شيء كقوله تعالى: ﴿فَإِنَّ ءَامَثُوا بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ ﴾؛ أي: بما آمنتم به، وذلك لأن المراد نفي المثلية، وإذا لم تجعل الكاف أو المثل زائدة، لزم إثبات المثل له تعالى؛ لأن المنفي مثل المثل. وقيل: المعنى ليس كذاته شيء؛ لأنهم يقولون: مثلك لا يبخل، يريدون به نفى البخل عن ذاته، ويقصدون المبالغة في نفي ذلك البخل؛ لأنهم إذا نفوه عمن يقوم مقامه، فقد نفوه عنه، فإذا علم أنه من باب الكناية لم يقع فرق بين ليس كمثله شيء، وبين ليس كالله شيء، وقال أبو البقاء (٣) مرجحاً لزيادة الكاف: إنها لو لم تكن زائدة لأفضى ذلك إلى إثبات المحال إذ يكون المعنى أن له تعالى مثلاً وليس لمثله مثل، وفي ذلك تناقض، لأنه إذا كان له مثل فلمثله مثل، وهو مع أن إثبات المثل لله سبحانه وتعالى محال انتهى. ولكنه يندفع ما

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) العكبري.

<sup>(</sup>٢) النسفى.

أورده بما ذكرنا، من كون الكلام خارجاً من مخرج الكناية.

وقال الإمام الراغب في «المفردات»: المثل عبارة عن المشابه لغيره في معنى من المعاني أي معنى كان، وهو أعم الألفاظ الموضوعة للمشابهة، وذلك أن الند يقال لما يشارك في الجوهر فقط، والشبه يقال فيما يشاركه في القدر والمساحة فقط، والمثل عام في جميع ذلك، ولهذا لما أراد الله سبحانه وتعالى نفي التشبيه، من كل وجه، خصه بالذكر فقال تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَحَى مُنْ التهى.

والشيء عبارة عن الموجود، وهو اسم لجميع المكونات، عرضاً كان أو جوهراً. وعند سيبويه الشيء ما يصح أن يعلم ويخبر عنه موجوداً أو معدوماً، ومن (۱) فهم هذه الآية الكريمة حق فهمها، وتدبرها حق تدبرها. مشى بها عند اختلاف المختلفين في الصفات، على طريقة بيضاء واضحة، ويزداد بصيرة إذا تأمل، معنى قوله: ﴿وَهُوَ سبحانه وتعالى: ﴿السَّمِيعُ لجميع المسموعات بلا أذن ﴿البَّمِيمُ لجميع المرئيات بلا حدقة، وكأنه ذكرهما لئلا يتوهم أنه لا صفة له، كما لا مثل له.

وحاصل معنى الآية: أي ومن حكمته تعالى لبقاء العمران في هذه الحياة، اللي الأجل الذي حدده في علمه، أن خلق لكم من جنسكم زوجات، لتتوالدوا ويكثر النسل، ويستمر بقاء هذا النوع، وجعل للأنعام مثل هذا، وبهذا تنتظم شؤون الحياة لهذا الخليفة، الذي جعله الله في الأرض وتقضى مآربه الدنيوية، من مأكول ومشروب، وتستمر تغذيته على أتم النظم وأكمل الوجوه، فيشكر ربه على ما أولى، ويعبده على ما أنعم، فيفوز بالسعادة في الحياة الآخرة، كما فاز في الدنيا.

وبعد أن ذكر بعض صنعه، الدال على عظمته، أرشد إلى بعض صفاته العظيمة، فقال:

١ - ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيْ يُرْمُ أَي: ليس كخالق الأزواج شيء؛ لأنه الفرد

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

الصمد، وقد يكون المعنى: ليس مثله شيء في شؤونه التي يدبرها، بمقتضى قدرته، الشاملة، وعلمه الواسع، وحكمته الكاملة، ومن ثم، جعل هذا التدبير المحكم لإحاطة علمه بكل شيء.

٢ - ﴿وَهُو اَلسَمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ أي: وهو السميع لما ينطق به خلقه من قول
 البصير بأعمالهم لا يخفي عليه شيء مما كسبت أيديهم من خير وشر.

٣ ـ ﴿ أَلَمُ ﴾ سبحانه وتعالى لا لغيره ﴿ مَقَالِيدُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾؛ أي: جميع خزائن السموات والأرض، من الأرزاق والرحمة.

قال الجواليقي في كتابه «المعرب»: المقليد: المفتاح، فارسي، معرب لغة في الأقليد، والجمع مقاليد، فالمقاليد: المفاتيح، وهي كناية عن الخزائن، وقدرته عليها، وحفظه لها، قال النحاس: والذي يملك المفاتيح، يملك الخزائن، انتهى. وفيه مزيد دلالة على الاختصاص؛ لأن الخزائن لا يدخلها، ولا يتصرف فيها إلا من بيده مفاتيحها؛ أي: له تعالى مفاتيح خزائن السموات والأرض، فبيده مقاليد الخير والشر، فما يفتح من رحمة، فلا ممسك لها، وما يمسك منها، فلا مرسل له من بعده، وقد بين هذا بقوله: ﴿يَسُمُلُ الرِّزَقَ لِمَن يمسك منها، فلا مرسل له من بعده، وقد بين هذا بقوله: ﴿يَسُمُلُ الرِّزَقَ لِمَن يمن على من يشاء من خلقه ﴿وَيَقَدِرُكُ؛ أي: يضيق ويقتر على من يريد، بحسب السنن والنواميس، التي وضعها بين عباده في هذه الحياة.

ثم ذكر سبب هذا البسط والتقتير فقال: ﴿إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾؛ أي: إنه تعالى عليم بكل ما يفعله من توسعة على من يوسع عليه، وتقتير على من يقتر عليه، ومن الذي يصلحه البسط في الرزق، ومن الذي يفسده، ومن الذي يصلحه التقتير، ومن الذي يفسده لا يخفى عليه شيء من ذلك، فيفعل كل ذلك على مقتضى حكمته الكاملة، وقدرته الواسعة وعلمه المحيط، فلا يوسع الرزق، إلا إذا علم سعته خير للعبد، وكذا التضييق.

ثم إن الرزق قسمان: رزق صوري: وهي المأكولات والمشروبات الحسية، ورزق معنوي: وهي العلوم الحقيقية والمعارف الإلهية، فالأول داخل في الآية

بطريق العبارة، والثاني بطريق الإشارة.

﴿ مَنَعُ لَكُمْ مِن الدِينِ فَ شروع في تفصيل ما أجمله، أولاً بقوله: ﴿ كَذَلِكَ يُوحِى إِلَكَ وَإِلَى الدِينِ وَالأَحكام، سنة وطريقاً واضحاً؛ أي: سن الله سبحانه لكم، يا أمة محمد على وَمَا وَصَيْ بِدِهِ نُومًا عليه السلام؛ أي (١): أمر به نوحاً من التوصية معربة عن يختلف فيه الرسل، وتوافقت عليه الكتب، أمراً مؤكداً، فإن التوصية معربة عن تأكيد الأمر، والاعتناء بشأن المأمور به؛ لأن الوصية التقديم إلى الغير بما يعمل به، مقترناً بوعظه، وقدم نوحاً لأنه أول أنبياء الشريعة، فإنه أول من أوحي إليه الحلال والحرام، وأول من أوحي إليه تحريم الأمهات والأخوات والبنات وسائر ذوات المحارم، فبقيت تلك الحرمة إلى الآن ﴿ وَالَّذِي آوَحَيْنا إِلَيْكَ ﴾ يا محمد ذوات المحارم، فبقيت تلك الحرمة إلى الآن ﴿ وَالَّذِي آوَحَيْنا إِلَيْكَ ﴾ يا محمد في الموصول، نبيكم على من القرآن، وشرائع الإسلام، والبراءة من الشرك، والتعبير عنه بالموصول، لتفخيم شأنه.

وتغيير التوصية إلى الإيحاء في جانب النبي على المتصريح برسالته قطعاً لإنكار الكفرة، والالتفات إلى نون العظمة لإظهار كمال الاعتناء بإيحائه، وهو السر في تقديمه على ما بعده، مع تقدمه عليه زماناً، وتقديم توصية نوح، للمسارعة إلى بيان كون المشروع لهم ديناً قديماً، والتعبير بالأصل في الموصولات، وهو الذي في جانب نبينا محمد لله للتعظيم، وتوجيه الخطاب إليه على التلوين للتشريف، والتنبيه على أنه تعالى، شرعه لهم على لسانه في شرع الله لكم أيضاً (ما وصينا)؛ أي: أمرنا (به إله إبرَهِم ومُوسَى وَعِيسَيَّ) ابن مريم - على نبينا، وعليهم الصلاة والسلام - أمراً أكيداً.

وحكمة تخصيص هؤلاء الخمسة بالذكر هنا، أنهم أكابر الأنبياء، ومشاهيرهم، من أولى العزم، وأصحاب الشرائع العظيمة، والأتباع الكثيرة.

<sup>(</sup>١) روح البيان.

وحاصل المعنى (1): أي شرع لكم من الدين، ما شرع لنوح ومن بعده، من أرباب الشرائع، وأولي العزم من الرسل، وأمرهم به أمراً أكيداً، وتخصيص هؤلاء الأنبياء بالذكر، كما تقدم آنفاً، لعلو شأنهم، وعظيم شهرتهم، ولاستمالة قلوب الكفار إلى اتباعه، لاتفاق كلمة أكثرهم على نبوتهم، واختصاص اليهود بموسى عليه السلام، والنصارى بعيسى عليه السلام، وإلا فكل نبي مأمور بما أمروا به، من إقامة دين الإسلام، وهو التوحيد وأصول الشرائع والأحكام، مما لا يختلف باختلاف الأعصار، كالإيمان بالله واليوم الآخر، والملائكة واكتساب مكارم الأخلاق وفاضل الصفات.

وفي الآية: إيماء إلى أن ما شرعه لهم، صادر عن كامل العلم والحكمة، وأنه دين قويم أجمع عليه الرسل، وما أوحاه إليه، هو إما ما ذكر في صدر السورة، وفي قوله: ﴿وَكَنْلِكَ أَوْحَيْنَا ﴾ الآية، وإما ما يعمهما وغيرهما مما وقع في سائر المواضع، التي من جملتها قوله تعالى: ﴿ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَبِعَ مِلَةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ﴾، وقوله: ﴿إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّما إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَعِدُهُ .

ثم فصل ما شرعه بقوله: ﴿أَنَّ أَقِبُواْ الدِّينَ﴾ المراد(٢) بإقامته تعديل أركانه، وحفظه من أن يقع فيه زيغ، أو المواظبة والتشمر له و﴿أَن﴾ تفسيرية بمعنى أي؛ أي: أقيموا الدين لأنه قد تقدمها ما في معنى القول. ويجوز أن تكون مصدرية في محل رفع خبر مبتدأ مقدر، تقديره: هو أن أقيموا إلخ، أو في محل نصب، بدلاً من الموصول، أو في محل جر، بدلاً من الدين، اهـ «سمين».

وعبارة «أبي السعود»: ومحل ﴿أَنَ أَقِيمُوا﴾ إما النصب على أنه بدل من مفعول ﴿شَرَعَ﴾ والمعطوفين، أو الرفع على أنه جواب سؤال، نشأ من إبهام المشروع، كأنه قيل: وما ذاك، فقيل، هو إقامة الدين؛ أي: أقيموا دين الإسلام الذي هو توحيد الله وطاعته، والإيمان بكتبه ورسله وباليوم الآخر، وسائر ما يكون الرجل به مؤمناً، ﴿وَلَا نَنْفَرَّقُواْ فِيدٍ﴾؛ أي: في الدين، الذي هو عبارة عن

<sup>(</sup>١) المراغى. (٢) أبو السعود.

الأصول، والخطاب فيه متوجه إلى أمته ﷺ، فهذه وصية لجميع العباد؛ أي (١٠): لا تختلفوا في التوحيد والإيمان بالله، وطاعة رسله وقبول شرائعه، فإن هذه الأمور قد تطابقت عليها الشرائع، وتوافقت فيها الأديان، فلا ينبغي الخلاف في مثلها، وليس من هذا فروع المسائل التي تختلف فيها الأدلة، وتتعارض فيها الأمارات، وتتباين فيها الأفهام، فإنها من مطارح الاجتهاد، ومواطن الخلاف.

واعلم (٢): أن الأنبياء عليهم السلام مشتركون، ومتفقون في أصل الدين، وجميعهم أقاموا الدين، وقاموا بخدمته، وداموا بالدعوة إليه، ولم يختلفوا في ذلك، وباعتبار هذا الاتفاق، والاتحاد في الأصول، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ اللِّيكَ عِندَ اللَّهِ الْإِسْلَكُمُ مَن غير تفرقة بين نبي ونبي، ومختلفون في الفروع والأحكام، قال تعالى: ﴿لِكُلِّ جَمَلْنَا مِنكُم شِرْعَةً وَمِنْهَاكُما ﴾ وهذا الاختلاف الناشيء من اختلاف الأمم، وتفاوت طبائعهم لا يقدح في ذلك الاتفاق، ثم أمر عباده بإقامة الدين والاجتماع عليه، ونهاهم عن التفرق فيه، فإن يد الله ونصرته مع الجماعة، وإنما يأكل الذئب الشاة البعيدة، النافرة، والمنفردة عن الجماعة.

أوصى حكيم أولاده عند موته، وكانوا جماعة، فقال: ائتوني بعصي، فجمعها، فقال لهم: اكسروها وهي مجموعة، فلم يقدروا على ذلك، ثم فرقها فقال: خذوا واحدة واحدة فاكسروها فكسروها، فقال لهم: هكذا أنتم بعدي لن تغلبوا ما اجتمعتم، فإذا تفرقتم تمكن منكم عدوكم فأهلككم، وكذا القائمون بالدين، إذا اجتمعوا على إقامته، ولم يتفرقوا فيه لم يقهرهم عدوهم، وكذا الإنسان في نفسه، إذا اجتمع في نفسه على إقامة الدين، لم يغلبه شيطان من الإنسان في نفسه، إذا اجتمع في نفسه على إقامة الدين، والملك بإقامته له. وقال على رضي الله عنه: لا تتفرقوا فإن الجماعة رحمة، والفرقة عذاب، وكونوا عباد الله إخواناً.

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

وكان (١) ﷺ قبل نبوته يعبد ربه، بشريعة إبراهيم عليه السلام، حتى جاءه الوحي، وجاءته الرسالة. ولم يكن على ما كان عليه قومه، باتفاق الأمة وإجماع الأثمة.

والخلاصة (٢): أننا شرعنا لكم، ما شرعنا للأنبياء قبلكم، ديناً واحداً في الأصول، وهي التوحيد والصلاة والزكاة والصيام والحج والتقرب بصالح الأعمال، كالصدق والوفاء بالعهد وأداء الأمانة وصلة الرحم، وحرمنا عليكم الزنا، وإيذاء الخلق، والاعتداء على الحيوان، فكل هذا قد اتحد فيه الرسل، وإن اختلفوا في تفاصيله.

ثم ذكر سبحانه وتعالى، أن ما شرعه لعباده شق على المشركين، فقال: ﴿كُبُرُ ﴾؛ أي: عظم وشق ﴿عَلَى الْمُشْرِكِينَمَا نَدَّعُوهُمُ إِلْيَدَا ﴾ يا محمد من التوحيد، ورفض عبادة الأصنام، واستبعدوه حيث قالوا: ﴿أَجْعَلَ الْآلِمَةَ إِلَهَا وَجِدًا إِنَّ هَلَا لَنَيْءُ عُبَاتُ فَعَلَا لَنَيْءُ وَقَالَ قَتَادة: شهادة أن لا إله إلا الله وحده، ضاق بها إبليس وجنوده، فأبى الله إلا أن يظهرها على من ناوأها؛ أي: عاداها.

والمعنى: أي شق على المشركين دعوتهم إلى التوحيد، وترك عبادة الأصنام والأوثان، وتقريعهم على ذلك، لأنهم توارثوا ذلك كابراً عن كابر، ونقلوه عن الآباء والأجداد، كما حكى سبحانه عنهم بقوله: ﴿إِنَّا وَجَدَنا ءَابَآءَنَا عَلَىٰ أَمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ مَا تَعْدِهِم مُقْتَدُونَ ﴾.

وبعد أن أرشد المؤمنين إلى التمسك بالدين، ذكر أنه إنما هداهم إلى ذلك لأنه اصطفاهم من بين خلقه فقال: ﴿الله ﴿ سبحانه وتعالى ﴿ يَجْتَبِي إِلَيْهِ ﴾؛ أي: إلى دينه الحق؛ أي: يختار لتوحيده والدخول في دينه ﴿ مَن يَشَآهُ ﴾ اجتباءه من عباده، والاجتباء أن الجمع على طريق الاصطفاء، وهو هنا مأخوذ من الجباية، وهي جلب الخراج، وجمعه لمناسبة النهي عن التفرق في الدين، ولأن الاجتباء

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳)

<sup>(</sup>٢) المراغى.

بمعنى الاصطفاء لا يتعدى بإلى إلا باعتبار تضمين معنى الضم والصرف.

والمعنى: الله سبحانه يجتلب إلى ما تدعوهم إليه من يشاء أن يجتلبه إليه، وهو من صرف اختياره إلى ما دعي إليه ﴿وَيَهَدِئ إِلَيْهِ﴾؛ أي: إلى الدين بالإرشاد والتوفيق، وإمداد الألطاف ﴿مَن يُنِيبُ﴾ ويقبل إليه؛ أي: يوفق لدينه ويستخلص لعبادته من يرجع إلى طاعته، ويقبل إلى عبادته. ويجوز (۱) أن يكون الضمير في ﴿إِلَيْهِ﴾ لله في كلا الموضعين، فالمعنى: الله يجمع إلى جنابه على طريق الاصطفاء من يشاء من عباده، بحسب استعداده، ويهدي إليه بالعناية من ينيب، واجتباء الله تعالى العبد، تخصيصه إياه بفيض إلهي يتحصل منه أنواع من النعم بلا سعي من العبد، وذلك للأنبياء عليهم السلام، ولبعض من يقاربهم من الصديقين والشهداء.

فعليك أيها المؤمن الإتيان بجميع القرب بقدر الاستطاعة في كل زمان وحال، فإن المؤمن لن تخلص له معصية أبداً، من غير أن تخالطها طاعة، لأنه مؤمن بها أنها معصية، فإن أضاف إلى هذا الخليط استغفاراً وتوبة، فطاعة على طاعة، وقربة على قربة، فيقوى جزاء الطاعة التي خالطها العمل السيء، وهو الإيمان بأنها معصية، والإيمان من أقوى القرب وأعظمها عند الله تعالى، فإنه الأساس الذي ابتنى عليه جميع القرب، وفي الخبر الصحيح: "وإن تقرب مني شبراً تقربت منه ذراعاً وإن تقرب إلى ذراعاً تقربت منه باعا وإن أتاني يمشي أتيته هرولة» وكان قربه تعالى من العبد، ضعف قرب العبد منه، وعلى كل حال، لا يخلو المؤمن من الطاعة والقرب، والعمل الصالح يمحو الخطايا، فإن العبد إذا رجع عن السيئة وأناب إلى الله وأصلح عمله، أصلح الله شأنه وأعاد عليه نعمه الفائة.

وعن إبراهيم بن أدهم رحمه الله تعالى: بلغني أن رجلاً من بني إسرائيل، ذبح عجلاً بين يدي أمه، فيبست يده، فبينما هو جالس إذ سقط فرخ من وكره،

<sup>(</sup>۱) روح البيان.

وهو يتبصبص؛ أي: يضطرب ويحرك الذنب، فأخذه ورده إلى وكره، فرحمه الله تعالى لذلك، ورد عليه يده بما صنع، والوكر: بفتح الواو، عش الطائر.

والمعنى (1): أي الله يصطفي من يشاء من عباده، ويقربهم إليه تقريب الكرامة، ويوفق للعمل بطاعته، واتباع ما بعث به نبيه على من الحق، من راجع التوبة من معاصيه.

ثم أجاب عن سؤال قد يخطر بالبال، لماذا صار الناس متفرقين في الدين، مع أنهم أمروا بالأخذ به، وعدم التفرق فيه، فقال: ﴿وَمَا نَفَرَقُوا ﴾؛ أي (٢٠): وما تفرقت اليهود والنصارى في الدين الذي دعوا إليه، ولم يؤمنوا كما آمن بعضهم في حال من الأحوال، أو في وقت من الأوقات ﴿إِلّا مِن بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْمِلْدُ وَقَي حال من الأحوال، أو في وقت من الأوقات ﴿إِلّا مِن بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْمِلْدُ وَقِي بحقيقته؛ أي: إلا حال مجيء العلم. أو إلا وقت مجيء العلم بحقية ما شاهدوا في رسول الله ﷺ، والقرآن من دلائل الحقية، حسبما وجدوه في كتابهم، أو العلم بمبعثه ﴿بَعْيًا بَيْنَهُمُ ﴾؛ أي: ما تفرقوا إلا لأجل البغي والعدوان، على محمد ﷺ والحسد له، فيما بينهم لابتغاء طلب الدنيا، وطلب ملكها وسياستها وجاهها وشهرتها، وللحمية الجاهلية؛ لأن لهم في ذلك شبهة، كما يدل عليه وجاهها وشهرتها، وللحمية الجاهلية؛ لأن لهم في ذلك شبهة، كما يدل عليه بهم: كفار قريش، تفرقوا بعد ما جاءهم العلم، وهو محمد ﷺ بغياً منهم عليه، وحسداً له فيما بينهم، وكانوا يقولون فيما حكاه الله عنهم، بقوله: ﴿وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ وَانهم فيما ﴿بَيْنَهُمُ الْبِيْهُمُ الْبِيْهُمُ الْبِيْهُمُ الْبِيْهُمُ الماضية، وأنهم فيما ﴿بَيْنَهُمُ الْبِيْهُمُ الماضية، وأنهم فيما ﴿بَهُمَ نَذِيرٌ ﴾ الآية، وقيل: المراد بهم: كفار الأمم الماضية، وأنهم فيما ﴿بَهُمُ مَنْهِمُ الماضال بهم المدى، فآمن قوم وكفر قوم.

والمعنى (٣): أي وما تفرقت الأمم إلا من بعد ما علموا، أن الفرقة ضلالة، وقد فعلوا ذلك بغياً وطلباً للرياسة، وللحمية حمية الجاهلية، التي جعلت كل طائفة تذهب مذهباً وتدعو إليه، وتقبح ما سواه طلباً للأحدوثة بين الناس،

<sup>(</sup>١) المراغي. (٣) المراغي.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

والسيطرة عليهم.

والخلاصة: أن الأمم قديمها وحديثها، أمروا باتفاق الكلمة، وإقامة الدين، وبلغهم أنبياؤهم ذلك، وما اختلفوا إلا من بعد ما جاءهم العلم بذلك، بغياً وحسداً وعناداً وحباً للرياسة، فدعت كل طائفة إلى مذهب، وأنكرت ما عداه.

ثم ذكر أن هؤلاء كانوا يستحقون العذاب المعجل على سوء أفعالهم، ولكن حكمته تعالى اقتضت تأخيره عنهم إلى وقت معلوم، فقال: ﴿وَلُولًا كَلِمَةُ سَبَقَتُ ﴾ ووجبت ﴿مِن رَّبِكُ ﴾ وهي العِدة بتأخير العقوبة عن هذه الأمة، وتلك الكلمة، كقوله تعالى: ﴿بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ ﴿ إِلَى أَمَلٍ أَمَلٍ مَلَا مَعُين، معلوم عند الله تعالى، وهو يوم القيامة، أو آخر أعمارهم المقدرة ﴿لَقُضِى بَيْنَهُمْ ﴾ لأوقع القضاء بينهم، باستئصالهم لاستيجاب جنايتهم لذلك قطعاً، وقيل: لقضي بين من آمن منهم، ومن كفر، بنزول العذاب بالكافرين، ونجاة المؤمنين.

والمعنى: أي ولولا الكلمة السابقة من ربك، بإنظار حسابهم، وتأخيره إلى يوم المعاد، لعجل لهم العقوبة في الدنيا سريعاً، بما دسّوا به أنفسهم، من كبير الآثام وقبيح المعاصي.

ثم ذكر أن تفرقهم في الدين باق في أعقابهم، مضافاً إليه الشك في كتابهم، مع انتسابهم إليه فقال: ﴿وَإِنَّ الَّذِينَ أُورِثُوا ﴾ وأعطوا ﴿الْكِنْبَ ﴾؛ أي: التوراة والإنجيل، من اليهود والنصارى المعاصرين لمحمد ﷺ: ﴿مِنْ بَعْدِهِم ﴾؛ أي: من من بعد (١) من قبلهم: من سلف اليهود والنصارى ﴿لَغِي شَكِّ مِنَّهُ ﴾؛ أي: من القرآن، أو من محمد ﷺ ﴿مُرِيبِ ﴾؛ أي: مقلق مدخل في الريبة؛ أي: موقع في الريب، ولذلك لم يؤمنوا. وقال مجاهد: معنى من بعدهم: من قبلهم، يعني: من قبل مشركي مكة، وهم اليهود والنصارى، والمعنى عليه؛ أي: وإن المشركين الذين أورثوا الكتاب؛ أي: القرآن من بعد ما أوتي أهل الكتاب كتابهم، لفي

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

شك منه؛ أي: من القرآن، والإيراث في الأصل: تملك قهري، يثبت لقريب الميت بموته، والشك<sup>(۱)</sup>: اعتدال النقيضين عند الإنسان وتساويهما ﴿مُرِيبٍ﴾؛ أي: موقع ذلك الشك في القلق، أي: الاضطراب، ولذلك لا يؤمنون لمحض البغي، والمكابرة، بعد ما علموا بحقيته، كدأب أهل الكتابين. والريب: قلق النفس واضطرابها، ويسمى الشك بالريب؛ لأنه يقلق النفس، ويزيل طمأنينتها، كما سيأتي في مبحث اللغة، قرأ الجمهور: ﴿أُورِثُوا﴾، وقرأ زيد بن علي: ﴿ورَثُوا﴾ مشدد الراء، مبنياً للمفعول، وقرىء ﴿ورثوا﴾ بتخفيف الراء، مبنياً للفاعل.

والمعنى (٢): أي وإن أهل الكتاب الذين كانوا في عهده على وورثوا التوراة، والإنجيل عن السابقين لهم، لفي شك من كتابهم، إذ لم يؤمنوا به حق الإيمان، فهم مقلدون أسلافهم بلا حجة ولا برهان، وهم في حيرة من أمرهم، وشك أقض مضاجعهم، وأوقعهم في اضطراب وقلق.

وقصارى ذلك: أنهم تفرقوا بعد العلم الذي حصل من النبي المبعوث إليهم المصدق لكتابهم، لأنهم شكوا في كتابهم فلم يؤمنوا به ولم يعملوا بما فيه من أمر ونهي.

﴿ فَلِذَالِك ﴾؛ أي: فلأجل ما ذكر من التفرق والشك المريب، أو فلأجل أنه شرع لهم الدين القويم، القديم الحقيق، بأن يتنافس فيه المتنافسون ﴿ فَأَدْعُ ﴾ يا محمد الناس كافة إلى إقامة ذلك الدين، والعمل بموجبه، فإن كلا من تفرقهم وكونهم في شك مريب، ومن شرع ذلك الدين لهم على لسان رسوله على سبب للدعوة إليه، والأمر بها، وليس المشار إليه ما ذكر من التوصية، والأمر بالاتفاق، والنهي عن التفرق حتى يتوهم شائبة التكرار؛ أي: فلأجل ذلك التفرق، ولما حدث بسببه من تشعب الكفر في الأمم السالفة شعباً، ادع إلى الاتفاق والائتلاف على الملة الحنيفية ملة إبراهيم ﴿ وَاَسْتَقِمْ ﴾ عليه وعلى الدعوة

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) المراغي.

إليه ﴿كُمّا أُمِرْتَ﴾ وأوحي إليك من عند الله تعالى، والمراد: الثبات والدوام عليهما؛ لأنه كان مستقيماً في هذا المعنى؛ أي: واثبت أنت ومن اتبعك على عبادة الله كما أمركم ﴿وَلَا تَنَّبِعَ أَهْوَاءَهُمّ﴾؛ أي: ولا تتبع أيها الرسول أهواءهم المختلفة الباطلة، والضمير للمشركين، وكانوا يهوون أن يعظم عليه السلام آلهتهم وغير ذلك، أو للذين شكوا في الحق الذي شرعه الله لكم، من الذين أورثوا الكتاب من قبلكم، فتشكوا فيه كما شكوا؛ أي(١): فلأجل ما حدث من الاختلافات الكثيرة في الدين، فادع الناس كافة إلى الاتفاق على الملة الإسلامية، واستقم عليها وعلى الدعوة إليها، كما أمرك الله تعالى، ولا تتبع أهواءهم المختلفة.

﴿ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ مِن حَتبِ المنزلة، لا كالذين آمنوا ببعض منها وكفروا ببعض، وذلك لأن كلمة ﴿ ما ﴾ من ألفاظ العموم؛ أي: وقل لهم يا محمد: صدقت بجميع الكتب المنزلة على الأنبياء، من التوراة والإنجيل والزبور وصحف إبراهيم وموسى، لا أكذب بشيء منها، وفي هذا (٢) تعريض بأهل الكتاب، إذ صدقوا ببعض وكفروا ببعض، وتأليف لقلوبهم إذ آمن بما آمنوا به.

والمعنى: وقل لهم يا محمد: آمنت بما أنزل الله على الأنبياء، من كتاب صح أن الله أنزله، وهو الإيمان بجميع الكتب المنزلة؛ لأنّ المتفرقين آمنوا ببعض منها، وكفروا ببعض ﴿وَأُمِرْتُ﴾ بذلك الذي أمرت به ﴿لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ ﴾؛ أي: لكي أعدل وأسوي بينكم؛ أي: بين شريفكم ووضيعكم في تبليغ الشرائع، وفي الحكم، وفصل القضايا بينكم، عند المحاكمة والمرافعة إليّ، فاللام لام كي، والمأمور به محذوف، كما قدرناه. وقيل: اللام بمعنى الباء؛ أي: وأمرت بأن أعدل بينكم في الحكم، إذا تخاصمتم فتحاكمتم إليّ، وأسوي بين أكابركم وأصاغركم، فيما يتعلق بحكم الله تعالى، فلا أخص البعض بأمر أو نهي، وقيل: اللام زائدة.

<sup>(</sup>١) المراح.

والمعنى: أمرت أن أعدل بينكم، والأول أولى. والظاهر(١): أن الآية عامة في كل شيء، المعنى: أمرت لأعدل بينكم في كل شيء ﴿اللَّهُ ﴾ سبحانه وتعالى ﴿رَبُّنَا﴾؛ أي: معبودنا وخالقنا ومتولي أمورنا ﴿وَرَبُّكُمْ﴾؛ أي: ومعبودكم وخالقكم ومتولى أموركم أيضاً، لا الأصنام والهوى، فنحن نقر بذلك اختياراً، وأنتم وإن لم تفعلوه، فله يسجد من في السموات والأرض، طوعاً وكرهاً ﴿لَنَّا ﴾ لا لكم ﴿أَغْنَالُنَّا﴾ لا يتخطانا جزاؤها، ثواباً كان أو عقاباً ﴿وَلَكُمْ لا لنا ﴿ أَعْمَالُكُمْ ﴾ لا يجاوزكم آثارها لا ننتفع بحسناتكم، ولا تضرنا سيئاتكم، ونحو ا لآية قوله: ﴿ وَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ ۖ أَنتُد بَرِيَّئُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَأ بَرِيَّ ۗ \* مِّمَّا تَعْمَلُونَ﴾. ﴿لَا خُجَّةَ بَيْنَنَا وَيَيْنَكُمُّ﴾؛ أي: لا حجاج ولا خصومة بيننا وبينكم، لأن الحق قد ظهر ووضح وليس للمحاجة مجال فما المخالف إلا معاند أو مكابر، وسيأتي الوقت الذي يستبين فيه الحق، ويتضح فيه سبيل الرشاد، وإلى ذلك أشار بقوله: ﴿اللَّهُ يَجْمَعُ بَيِّنَنَّا﴾ وبينكم يوم القيامة في المحشر، فيقضي بيننا بِالْحَقِّ فَيِمَا اخْتَلْفُنَا فِيهِ، وَمَثْلُ الآية قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ قُلُّ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْفَتَاحُ ٱلْعَلِيمُ ١٩٥٠. ﴿ وَإِلَيْهِ ﴿ سبحانه وتعالى، لا إلى غيره ﴿ٱلْمَصِيرُ ﴾؛ أي: المرجع والمعاد بعد مماتنا يوم الحساب، فيجازي كل نفس بما كسبت ﴿ فَكُنُ يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ ۞ وَكَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةِ شَكًّا يَسَرُهُ ﴿ أَيُلُ الخطاب لليهود، وقيل: للكفار على العموم.

وهذه الأوامر والنواهي (٢)، وإن وجهت في الظاهر إلى الرسول ﷺ، فهي له ولأمته، كما هي القاعدة من أن أمر النبي ﷺ أمر لأمته، إلا إذا ورد دليل على التخصيص، قيل: هذه الآية منسوخة بآية السيف، وقيل (٣): ليس في الآية إلا ما يدل على المتاركة في المقاولة، لا مطلقاً، حتى لا تكون منسوخة بآية القتال، يعني: هذه الآية إنما تدل على المتاركة القولية، لحصول الاستغناء عن المحاجة القولية معهم؛ لأنهم قد عرفوا صدقه من الحجج، وإنما كفروا عناداً، وبعد ما ظهر الحق وصاروا محجوجين كيف يحتاج إلى المحاجة القولية، فلا يبقى بعد

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۲) المراغي. (۳) روح البيان.

هذا إلا السيف، أو الإسلام، فقد قوتلوا بعد ذلك.

فعلى العبد قبول الحق بعد ظهوره، والمشي خلف النصح بعد إضاءة نوره، فإن المصير إلى الله تعالى، والدنيا دار عبور، وإن الحضور في الآخرة، والدنيا دار التفرق والفتور، فلا بد من التهيّؤ للموت، قال إبراهيم بن أدهم رحمه الله تعالى لرجل في الطواف: اعلم أنك لا تنال درجة الصالحين، حتى تجوز ست عقبات:

أولاها: تغلق باب النعمة، وتفتح باب الشدة.

والثانية: تغلق باب العز، وتفتح باب الذل.

والثالثة: تغلق باب الراحة، وتفتح باب الجهد.

والرابعة: تغلق باب النوم، وتفتح باب السهر.

والخامسة: تغلق باب الغني، وتفتح باب الفقر.

والسادسة: تغلق باب الأمل، وتفتح باب الاستعداد للموت، وأنشدوا:

إِنَّ لِسَلِّهِ عِسبَاداً فُسطُّنَا طَلَّقُوا ٱلدُّنْيَا وَخَافُوا ٱلْفِتَنَا لَيْسَتْ لِحَيُّ وَطَنَا لَنْسَتْ لِحَيُّ وَطَنَا جَعَلُوا فَيْهَا لَيْسَتْ لِحَيُّ وَطَنَا جَعَلُوه فَالَّا اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ الللْمُ

﴿ وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ ﴾ ويخاصمون ويجادلون ﴿ فِي اللَّهِ ﴾ وينازعون نبيه ﷺ ، في دين الله تعالى ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا اَسْتُجِيبَ لَهُ ﴾ ؛ أي: من بعد ما استجاب الناس له ، ودخلوا فيه لظهور حجته ، ووضوح محجته ، والتعبير (١) عن ذلك بالاستجابة باعتبار دعوتهم إليه والضمير في ﴿ لَهُ ﴾ راجع إلى الله ، وقيل: راجع إلى محمد ﷺ ، والأول أولى كما عرفت .

وفيه إشارة إلى أنهم استجابوا له تعالى يوم الميثاق بقولهم: بلى حين قال

<sup>(</sup>١) روح البيان.

لهم المولى: ألست بربكم، ثم لما نزلوا من عالم الأرواح إلى عالم الأشباح، نسوا الإقرار والعهد، فأخذوا في المحاجة والإنكار، بخلاف المؤمنين، فإنهم ثبتوا على التصديق والإقرار، قال مجاهد: وهؤلاء قوم توهموا أن الجاهلية تعود، وقال قتادة: هم اليهود والنصارى ومحاجتهم قولهم: نبينا قبل نبيكم، وكتابنا قبل كتابكم، وكانوا يرون لأنفسهم الفضيلة، بأنهم أهل كتاب، وأنهم أولاد الأنبياء، وكان المشركون يقولون: ﴿أَيُّ ٱلفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَّقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِياً﴾ فنزلت هذه الآية.

والموصول مبتدأ أول ﴿ حُبَّاتُهُمْ ﴾ مبتدأ ثان ﴿ دَاحِضَةٌ عِندَ رَبِيمَ ﴾ خبر الثاني ، والجملة خبر الأول؛ أي: زائلة باطلة بل لا حجة لهم أصلاً ، وإنما عبر عن أباطيلهم بالحجة ، مجاراة على زعمهم الباطل ﴿ وَعَلَيْهِمْ ﴾ ؛ أي: وعلى أولئك المحاجين ﴿ غَضَبُ ﴾ عظيم من الله تعالى ، لمكابرتهم الحق بعد ظهوره ، ومجادلتهم بالباطل ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ شَكِيدُ ﴾ في الآخرة على كفرهم الشديد ، وضلالهم البعيد ، لا يعرف كنهه ، وهو عذاب النار .

والمعنى (۱۱): أي والذين يجادلون المؤمنين، المستجيبين لله ورسوله، ليصدوهم عما سلكوه من طريق الهدى، حجتهم زائفة لا تقبل عند ربهم وعليهم غضب منه، لأنهم ماروا في الحق بعد ما تبين، ولهم عذاب شديد يوم القيامة، لتركهم الحق، بعد أن وضحت محجته عناداً واستكباراً ﴿الله ﴾ الذي يستحق منكم العبادة، أيها الناس هو ﴿الَّذِى أَنزَلَ الْكِنب ﴾؛ أي: جنس الكتاب حال كونه متلبساً ﴿إِلْحَقِق ﴾ في أحكامه وأخباره، بعيداً من الباطل، أو بما يحق إنزاله من العقائد والأحكام ﴿وَالْمِيزَانُ ﴾؛ أي: وأنزل الشرع الذي (٢) يوزن به الحقوق، ويسوى به بين الناس على أن يكون لفظ الميزان، مستعاراً للشرع، تشبيهاً له بالميزان العرفي، من حيث إنه يوزن به الحقوق الواجبة الأداء، سواء كان من حقوق العباد، أو نفس العدل والتسوية، بأن أنزل الأمر به في الكتب الإلهية، فيكون تسمية العدل بالميزان، تسمية المسمى باسم آلته، فإن

<sup>(</sup>١) المراغي. (٢) روح البيان.

الميزان آلة العدل، أو أنزل آلة الوزن، والوزن معرفة قدر الشيء، فيكون المراد بالميزان معناه الأصلي وإنزاله إما حقيقة لما رُويَ أن جبرائيل عليه السلام نزل بالميزان، فدفعه إلى نوح عليه السلام، فقال له: مر قومك يزنوا به، وقيل: نزل آدم عليه السلام، بجميع آلات الصنائع، وإما مجاز عن إنزال الأمر به، واستعماله في الإيفاء والاستيفاء.

والمعنى (١): الله أنزل كتبه على أنبيائه حاوية للحق، الذي لا شبهة فيه، بعيدة من الباطل، الذي لا خير فيه، وأنزل العدل ليقضي بين الناس بالإنصاف، ويحكم بينهم بحكمه، الذي أمر به في كتابه، ونحو الآية قوله تعالى: ﴿لَقَدَ السَّلَنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْبِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسَطِّ ﴾.

ثم رغب سبحانه وتعالى في الآخرة، وزهد في الدنيا، فقال: ﴿وَمَا يُدْرِيكَ﴾ ويعلمك يا محمد، بحال القيامة من (٢) الإدراك بمعنى الإعلام؛ أي شيء يجعلك دارياً؛ أي: عالماً بحال الساعة، التي هي من العظم والشدة والخفاء، بحيث لا تبلغها دراية أحد، وإنما يُدرىٰ ذلك بوحي منا. قال الراغب: كل موضع ذكر في القرآن، وما أدراك فقد عقب ببيانه نحو: ﴿وَمَا أَدْرَبُكَ مَا هِيهَ ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَمَا مُوسَعَ لَكُولِكَ مَا هِيهَ ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَمَا مُعْنَى الْفَاعِلَ ، وكل موضع ذكر فيه وما يدريك لم يعقبه بذلك، نحو: ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَمَلَ السَّاعَةُ قَرِيبُ ﴾ وكل موضع ذكر فيه وما يدريك لم يعقبه بذلك، نحو: ﴿ وَمَا يُدْرِيكُ لَمَلَ السَّاعَةُ قَرِيبُ ﴾ وكل موضع ذكر فيه وما يدريك لم يعقبه بذلك، نحو: ﴿ وَمَا يُدُرِيكُ اللَّهِ وَمِنْ الناطق بالحق ﴿ وَمِيبُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ على معنى اللللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۲) روح البيان.

والمعنى: أن القيامة على جناح الإتيان، فاتبع الكتاب يا محمد، واعمل به، وواظب على العدل، قبل أن يفاجئك اليوم، الذي يوزن فيه الأعمال، ويُوفّى جزاؤها، وفيه زجرهم عن طول الأمل، وتنبيههم على انتظار الأجل وهجومه، نبهنا الله تعالى وإياكم أجمعين آمين.

والمراد بذلك (۱): حث المؤمنين على اتباع نهج الشرع وترك مخالفته. روي أن النبي على ذكر الساعة، وعنده قوم من المشركين، فقالوا: متى الساعة: استهزاء بها، وتكذيباً لمجيئها، فأنزل الله الآية. ويدل على ذلك قوله ﴿يَسْتَعْجِلُ بِهَا﴾؛ أي: بمجيئها ﴿الَّذِينَ لَا يُؤْمِئُونَ بِهَا﴾ استعجال إنكار، واستهزاء، وتكذيب بمجيئها، ولا يشفقون منها، ويقولون متى هي، ليتها قامت حتى يظهر لنا الحق، أهو الذي نحن عليه، فنفوز بالنجاة، أم الذي عليه محمد على وأصحابه. فنكون من الخاسرين، فإنهم لما لم يؤمنوا بها، لم يخافوا ما فيها، فهم يطلبون وقوعها استبعاداً لقيامها، والعجلة (۲): طلب الشيء وتحريه قبل أوانه.

رُوي أن رجلاً، سأل رسول الله ﷺ بصوت جهوري، وهو في بعض أسفاره، فقال: يا محمد، فقال رسول الله ﷺ، بنحو من صوته: «هاؤم» فقال له: متى الساعة؟ فقال له: «إنها كائنة، فما أعددت لها»؟ فقال: حب الله، ورسوله، فقال ﷺ: «أنت مع من أحببت».

ثم بين ضلال الممارين فيها فقال: ﴿ أَلَّا ﴾ انتبهوا واعلموا ﴿ إِنَّ الَّذِينَ

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۲) روح البيان.

يُمَارُونَ ويجادلون ﴿ في السَّاعَةِ ﴾ أي: القيامة، وينكرون مجيئها، عناداً، ويخاصمون فيها مخاصمة شك وريبة، من (١) المماراة، وهي المخاصمة والمجادلة، أو من المرية، وهي الشك والريبة، فمعناه في الأصل: تداخلهم المرية والشك فيها، فيؤدي ذلك إلى المجادلة، ففسر المماراة بلازمها ﴿ لَفِي صَلَالٍ بَعِيدٍ ﴾ عن الحق، لأنهم لم يتفكرون في الموجبات للإيمان بها، من الدلائل التي هي مشاهدة لهم، منصوبة لأعينهم، مفهومة لعقولهم، ولو تفكروا لعلموا أن الذي خلقهم ابتداء، قادر على الإعادة، فإن البعث أشبه الغائبات بالمحسوسات؛ لأنه كإحياء الأرض بعد موتها، فمن لم يهتد إلى تجويزه، فهو من الاهتداء إلى ما وراءه أبعد وأبعد.

ووصف<sup>(۲)</sup> الضلال بالبعد، من المجاز العقلي؛ لأن البعد في الحقيقة للضال، لأنه هو الذي يتباعد عن الطريق، فوصف به فعله، ويحتمل أن يكون المعنى: في ضلال ذي بعد، أو فيه بعد، لأن الضال قد يضل عن الطريق مكاناً قريباً وبعيداً.

والمعنى (٣): أي ألا إن الذين يجادلون في وجودها، ويدفعون وقوعها، لفي جور عن طريق الهدى، وزيغ عن سبيل الرشاد، وبعد من الصواب؛ لأن الذي خلق السموات والأرض، قادر على إحياء الموتى، كما قال: ﴿وَهُوَ الَّذِى يَبَّدُونًا لَلْحَلَقَ ثُمَّ يُعِيدُومُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْتُهِ﴾.

وفي الآية أمور<sup>(٤)</sup>:

الأول: ذم الاستعجال، ولذا قيل: العجلة من الشيطان، إلا في ستة مواضع: أداء الصلاة إذا دخل الوقت، ودفن الميت إذا حضر، وتزويج البكر إذا أدركت. وقضاء الدين إذا وجب، وإطعام الضيف إذا نزل، وتعجيل التوبة إذا أذنب.

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۳)

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

والثاني: الإيمان والتصديق، فإنه الأصل، وذلك بجميع ما يكون به المرء مؤمناً، خصوصاً الساعة، وكذا الاستعداد لها بالأعمال الصالحة.

والثالث: مدح العلم، لكن إذا قرن بالخوف والخشية والعمل الصالح، كان أمدح، فإن العلم ليس جالباً للسؤدد إلا من حيث طرده الجهل فلا تعجب بعلمك، فإن فرعون علم بنبوة موسى وإبليس علم بحال آدم، واليهود علموا بنبوة محمد على وحرموا التوفيق للإيمان.

والرابع: ذم الشك والتردد، فلا بد من اليقين الصريح، بل من العيان الصحيح.

والخامس: أن الشقاوة والسعادة أزليتان، وإنما يشقى السعيد لكون سعادته عارضة، وإنما يسعد الشقي لكون شقاوته عارضة، فكل يرجع إلى أصله، فنسأل الله سبحانه الهدى، نعوذ به تعالى من الهوى.

### الإعراب

﴿ حَدَ ۞ عَسَقَ ۞ كَنَاكِ يُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ ٱللَّهُ ٱلْعَزِيْرُ ٱلْمُكِيمُ ۞ لَمُ مَا فِى ٱلشَّمَوَتِ وَمَا فِى ٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَلِيُ ٱلْعَظِيمُ ۞ ﴾.

﴿ حَدَ اللَّهُ عَسَقَ اللَّهُ : خبر لمبتدأ محذوف، تقديره: هذه سورة حم عسق، إن قلنا إنه اسم للسورة، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الأخير، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة الحكاية، والجملة مستأنفة، ﴿ كَلَالِكَ ﴾: صفة لمصدر محذوف ﴿ يُوحِئ ﴾ فعل مضارع مرفوع ﴿ إِلَيْكَ ﴾: متعلق بـ ﴿ يُوحِئ ﴾ ﴿ وَإِلَى المصدر محطوف على إليك، ﴿ ين قَبِك ﴾ : صلة الذين، ﴿ الله ﴾ فاعل، ﴿ العَزِيزُ اللَّهُ ﴾ فاعل، ﴿ العَزِيزُ اللَّهُ ﴾ فاعل، ﴿ الله العزيز الحكيم إليك، وإلى الذين من قبلك من الرسل: إيحاء مثل إيحاء هذه السورة، وقرىء ﴿ يُوحِي ﴾ بالبناء للمجهول، فنائب الفاعل هو الجار والمجرور، ولفظ الجلالة فاعل لفعل محذوف دل عليه ﴿ يُوحَىٰ ﴾ ، كأنّ سائلاً سأل، فقال: من الموحى، فأجاب يوحي الله العزيز الحكيم، والجملة المحذوفة، مستأنفة استئنافاً الموحى، فأجاب يوحي الله العزيز الحكيم، والجملة المحذوفة، مستأنفة استئنافاً

بيانياً ﴿لَهُ﴾: خبر مقدم، ﴿مَا﴾ مبتدأ مؤخر ﴿فِي السَّمَوَتِ﴾: صلة لـ﴿ما﴾ والجملة مستأنفة، مسوقة لتعليل الإيحاء ﴿وَمَا فِي الْأَرْضُّ﴾: معطوف على ما في السموات، ﴿وَهُوَ ﴾ مبتدأ ﴿الْعَلِيُ ٱلْمَظِيمُ﴾: خبران له، والجملة مستأنفة.

﴿ ثَكَادُ السَّمَوَتُ يَتَفَطَّرُكَ مِن فَرْقِهِنَّ وَالْمَلَتَهِكَةُ يُسَتِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي الْأَرْضِّ أَلَا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ۞ وَالَّذِينَ التَّحَذُواْ مِن دُونِهِ، أَوْلِيَاءَ اللَّهُ حَفِيظً عَلَيْهِمْ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيــلِ ۞﴾.

﴿تَكَادُ ﴾: فعل مضارع من أفعال المقاربة ﴿ السَّمَوْتُ ﴾: اسمها ﴿ يَتَفَطَّرْ بَ ﴾ فعل وفاعل، ﴿مِن فَرْقِهِنَّ ﴾: متعلق به، والجملة الفعلية في محل النصب خبر ﴿تُكَادُ ﴾ وجملة ﴿تُكَادُ ﴾ مستأنفة، ومعنى ﴿مِن ﴾ في قوله ﴿مِن فَوْقِهِنَّ ﴾ الابتداء؛ أي: يبتدىء انفطارهن من جهتهن الفوقانية، ﴿وَٱلْمَلَيِّكَةُ ﴾ مبتدأ. وجملة ﴿ يُسَيِّحُونَ ﴾ : خبره، ﴿ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ ﴾ : حال من فاعل ﴿ يُسَيِّحُونَ ﴾ ، والجملة الاسمية مستأنفة ﴿وَيَسْتَغْفِرُونَ﴾ فعل وفاعل معطوف على ﴿يُسَيِّبُحُونَ﴾، ﴿لِمَن﴾ جار ومجرور متعلق بـ﴿يستغفرون﴾، ﴿فِي ٱلْأَرْضُ ﴾ صلة ﴿لِمَن﴾ الموصولة ﴿أَلَا ﴾ حرف استفتاح وتنبيه، ﴿إِنَّ ٱللَّهَ﴾: ناصب واسمه ﴿هُوَ﴾ ضمير فصل، ﴿الْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ﴾: خبران؛ لَ ﴿ إِنَّ ﴾ ، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ مستأنفة ، ﴿ وَالَّذِينَ ﴾ ﴿ الواو ﴾ : استئنافية . ﴿ الَّذِينَ ﴾ مبتدأ ﴿ أَغَّذُوا ﴾: فعل وفاعل من أخوات ظنّ ﴿ مِن دُونِدِ \* جار ومجرور في محل المفعول الثاني: ﴿ أَوْلِيَآهُ ؛ مفعول أول لـ ﴿ أَتَّخَذُوا ﴾ ، والجملة الفعلية صلة الموصول، ﴿اللَّهُ ﴾ مبتدأ ثان، ﴿حَفِيظُ ﴾ خبره ﴿عَلَيْمِمٌ ﴾ متعلق بـ ﴿حَفِيظُ ﴾، وجملة المبتدأ الثاني خبر الأول، وجملة الأول مستأنفة ﴿وَمَآ﴾ ﴿الواوِ﴾: عاطفة ﴿ما﴾: نافية حجازية ﴿أَنتَ﴾: اسمها، ﴿عَلَيْهِمَ﴾ متعلق بـ﴿وكيل﴾: و﴿بِوَكِيــلِ﴾ خبرها، والباء زائدة، وجملة ﴿ما﴾ الحجازية معطوفة على جملة قوله: الله حفيظ عليهم، على كونها خبراً لقوله: والذين اتخذوا من دونه.

﴿ وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنَا إِلِيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِلْنَذِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلِمَا وَنُنذِرَ يَوْمَ الْجَمَيْعِ لَا رَبِّبَ فِيهِ فَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ ۞ ﴾.

﴿ وَكَذَاكِ ﴾ : ﴿ الواو ﴾ استئنافية ﴿ كذلك ﴾ : صفة لمصدر محذوف تقديره :

إيحاء مثل إيحاء هذه السورة، أوحينا إليك قرآناً عربياً، ﴿ أَوْمَيْناً ﴾: فعل وفاعل ﴿ إِلَيْكَ ﴾: متعلق له ، والجملة مستأنفة ﴿ قُرَّاناً ﴾: مفعول ﴿ أَوْمَيْناً ﴾ ، ﴿ عَرَبًا ﴾ صفة ﴿ قُرَّاناً ﴾ ، ﴿ إِلَيْدِرَ ﴾ اللام: حرف جر وتعليل ﴿ تنذر ﴾ فعل مضارع منصوب بأن مضمرة جوازاً ، بعد لام كي ، وفاعله ضمير يعود على محمد ﷺ ﴿ أُمَّ الْقُرَىٰ ﴾ مفعول به ، ﴿ وَمَنَ ﴾ معطوف على أم القرى ، ﴿ حَوَلَا ﴾ : ظرف مكان ، متعلق مصدر مجرور باللام ، تقديره : لإنذارك أم القرى ومن حولها ، الجار والمجرور متعلق بر ﴿ أَوْمَيْناً ﴾ ، ﴿ وَتُنذِر ﴾ معطوف على ﴿ إِنْنَذِر ﴾ . ﴿ وَمَ الجَمْع مفعول به ثان للمعتول الأول محذوف ؛ أي : وتنذر الناس يوم الجمع ، أي : عذابه ، فحذف المفعول الأول من الإنذار الثاني ، كما حذف المفعول الثاني من الإنذار الأول . تقديره : لتنذر أم القرى عذاب الله ، إن لم يؤمنوا ، ﴿ لَا ﴾ نافية ﴿ وَتَوْع المناس حال من الإنذار الأول . معرض التفصيل ﴿ فَي الجَمّة في محل النصب حال من اللنكرة وقوعه في معرض التفصيل ﴿ فِي الجَمّة معطوفة على الجملة التي قبلها . بالذكرة وقوعه في معرض التفصيل ﴿ فِي الجَمّة معطوفة على الجملة التي قبلها . بالذاء التي قبلها . الجملة التي قبلها . الخاه التي قبلها . الجاه التي قبلها . الناس التي قبلها . الخواد الناس قبلها التي قبلها . الخواد الناس قبلها التي قبلها . المناس الته الله ، والجملة التي قبلها . المناس قبلها التي قبلها . المناس المناس الناس قبلها التي قبلها . المناس المناس المناس المناس الناس قبلها . المناس المناس المناس المناس المناس المناس قبلها . المناس المناس

﴿ وَلَوَ شَاءَ اللّهُ لَجَعَلَهُمْ أَمَّةً وَحِدَةً وَلَكِن يُتَخِلُ مَن يَشَاهُ فِي رَجْمَتِهِ وَالظَّالِمُونَ مَا لَمُمُ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ۞ أَمِ اَتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَآ أَهُ فَاللّهُ لَهُوَ الْوَلِيُّ وَهُوَ يُمِّي الْمَوْقَ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ فَلِيرٌ ۞﴾.

﴿ وَلَوْ ﴾: ﴿ الواو ﴾ استئنافية ﴿ لو ﴾: حرف شرط ﴿ شَاءَ الله ﴾: فعل وفاعل ، والجملة فعل شرط لـ ﴿ لو ﴾ لا محل لها من الإعراب ﴿ لِمَعَلَهُم ﴾: اللام: رابطة لجواب ﴿ لو ﴾ الشرطية ﴿ جعلهم أمة ﴾: فعل وفاعل مستتر ومفعولان ﴿ وَيَحِدَة ﴾ : صفة أمة ، والجملة جواب ﴿ لو ﴾ الشرطية لا محل لها من الإعراب ، وجملة ﴿ لو ﴾ الشرطية مستأنفة ، ﴿ وَلَكِن ﴾ ﴿ الواو ﴾ : عاطفة ﴿ لكن ﴾ : حرف استدراك ﴿ يُدّخِلُ ﴾ : فعل مضارع ، وفاعله ضمير يعود على الله ﴿ مَن ﴾ : اسم موصول في محل النصب ، مفعول به ، ﴿ فِي رَحْمَتِهُ ﴾ : متعلق بـ ﴿ يُدّخِلُ ﴾ والجملة الاستدراكية

معطوفة على جملة ﴿لو﴾ الشرطية ﴿يَشَانَهُ: فعل مضارع وفاعل مستتر يعود على الله، والجملة صلة لـ﴿مَنُ الموصولة، والعائد محذوف تقديره: من يشاء إدخاله في رحمته ﴿وَالظّلِمُونَ ﴿الواو ﴾: عاطفة ﴿الظّالمون مبتدأ ﴿مَلَ سَيدٍ ﴾: معطوف عليه ﴿لَهُمْ ﴾: خبر مقدم ﴿ين ﴿ زائدة ﴿وَلِي ﴾ مبتدأ مؤخر ﴿ وَلَا نَصِيرٍ ﴾: معطوف عليه وجملة النفي خبر الظالمون، وجملة الظالمون معطوفة على جملة الاستدراك، ﴿أَيّ منقطعة تقدر ببل الإضرابية، وبهمزة الاستفهام الإنكاري ﴿أَتَّ نُوا ﴾: فعل وفاعل، ﴿ين دُونِهِ ﴾: في محل المفعول الثاني و ﴿أَوْلِيَاتَهُ مفعول ﴿أَخَنَدُوا ﴾: الفاء: عاطفة ما الأول، والجملة الفعلية مستأنفة. منقطعة عما قبلها ﴿فَاللهُ ﴾: الفاء: عاطفة ما مقدر، تقديره: إذا عرفت إنكار ولي سواه تعالى، وأردت بيان ما هو الولي حقاً، مقدر، تقديره: إذا عرفت إنكار ولي سواه تعالى، وأردت بيان ما هو الولي حقاً، فأقول لك ﴿أَللهُ مبتدأ ﴿هُو ﴾: ضمير فصل، ﴿ألَوْلِ ﴾: خبر المبتدأ، والجملة المقدرة مستأنفة ﴿وَهُ ﴾ مبتدأ ﴿عَلَى كُلِّ شَيْ ﴾: متعلق بـ ﴿قَيِيرٌ ﴾، و ﴿قَيَيرٌ ﴾، و ﴿قَيرٌ ﴾ خبر المبتدأ، والجملة معطوفة على ما قبلها ﴿وَقَرَيرٌ ﴾، مبتدأ ﴿عَلَى كُلِّ شَيْ ﴾: متعلق بـ ﴿قَيرٌ ﴾، و ﴿قَيرٌ ﴾ خبر المبتدأ، والجملة معطوفة على ما قبلها ﴿ وَهُو كُمْ مبتدأ ﴿ عَلَى كُلُ شَيْ ﴾: متعلق بـ ﴿قَيرٌ ﴾، و ﴿قَيرٌ ﴾ خبر المبتدأ، والجملة معطوفة على ما قبلها ﴿ وَهُو كُمْ عَلَى ما قبلها ﴿ وَهُو كُمْ مُعلَونة على ما قبلها . والجملة معطوفة على ما قبلها .

﴿ وَمَا آخَلَفَتُمْ فِيهِ مِن ثَمَىءٍ فَحُكُمُهُۥ إِلَى ٱللَّهِ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبِّى عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَبِيبُ ﴾.

﴿وَمَا﴾: ﴿الواو﴾ استثنافية. ﴿ما﴾ اسم شرط جازم في محل الرفع مبتدأ، والخبر جملة الشرط، أو الجواب، أو هما على الخلاف المذكور في محله ﴿أَخَلَقَتُم ۖ فعل وفاعل، في محل الجزم برهما الشرطية، على كونه فعل شرط لها، ﴿فِيه ً متعلق بر﴿أَخَلَقَتُم ﴾، ﴿مِن شَيّ ع ﴾: حال من ﴿ما ﴾ الشرطية، أو من الضمير في فيه ﴿فَحُكُمُهُ أَنَ الفاء: رابطة لجواب ﴿ما ﴾ الشرطية وجوباً الضمير في فيه ﴿فَحُكُمُهُ أَن الفاء: رابطة لجواب ﴿ما ﴾ الشرطية وجوباً ﴿حكمه ﴾: مبتدأ ﴿إِلَى الله ﴾ الشرطية على كونها جواباً لها، وجملة ﴿ما ﴾ الشرطية مستأنفة ﴿فَالِكُمُ ﴾ مبتدأ ﴿الله ﴾ الشرطية على كونها جواباً لها، وجملة ﴿ما ﴾ الشرطية مستأنفة ﴿وَالِكُمُ ﴾ مبتدأ ﴿الله ﴾: خبره ﴿رَقِ ﴾ خبر ثان ﴿عَلَيْهِ ﴾ متعلق بـ﴿أَيْبُ ﴾، وجملة ﴿وَالِمُ الله ﴿وَالِمُ الله ﴿وَالِمُ الله ﴿ وَالْمَهُ ﴾ متعلق بـ﴿أَيْبُ ﴾ ،

وجملة ﴿أُنِيبُ﴾: خبر رابع.

﴿ فَاطِرُ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِنَ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجُنَا وَمِنَ ٱلْأَنْعَكِمِ أَزْوَجًا يَذْرَقُكُمْ فِيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ۞ لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ۞﴾.

﴿ فَاطِرُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾: بالرفع خبر خامس لـ ﴿ ذَالِكُمُ ﴾، وقرىء بالجر، قال أبو البقاء: هو بدل من الهاء في ﴿عَلَيْهِ ﴿ وَقَالَ الزَّمْحَشِّرِي: نعت لقوله: ﴿ فَحُكْمُهُ إِلَى ٱللَّهِ ﴾، فتكون جملة ﴿ لَكُر ﴾: معترضة بين الموصوف وصفته، ﴿جَعَلَ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير مستتر يعود على ﴿ٱللَّهُ﴾، ﴿ٱلُّكُ﴾؛ متعلق به على أنه مفعول ثان له، إن كان بمعنى التصيير، ومتعلق به إن كان بمعنى الخلق ﴿ يَن أَنفُسِكُمْ ﴾ حال من أزواجاً، لأنه كان صفة لأزواجاً، و ﴿ أَزْوَجُا ﴾: مفعول أول لـ ﴿ جَعَلَ ﴾ إن كان بمعنى التصيير، ومفعول به إن كان بمعنى الخلق، والجملة الفعلية خبر سادس لـ ﴿ ذَالِكُمُ ﴾. ﴿ وَمِنَ ٱلْأَنْعَلِمِ ﴾: حال من أزواجاً المذكور بعده، و﴿ أَزْوَجًا ﴾ معطوف على أزواجاً الأول، ﴿ يَذْرَ وُكُمَّ ﴾: فعل مضارع وفاعل مستتر ومفعول به ﴿فِيدِّ﴾: متعلق بـ ﴿يَذْرَوُّكُم ﴾، والجملة الفعلية في محل النصب حال من فاعل جعل، أو في محل الرفع خبر سابع ﴿لَيْسَ كُمِثْلِهِـ﴾: فعل ماض ناقص، والكاف زائدة، ﴿مثله﴾ خبر ليس مقدم على اسمها، ﴿شَيِّ ﴾: اسمها مؤخر، والجملة مستأنفة، أو حال من فاعل جعل، أو خبر ثامن، ﴿وَهُوَّ﴾ ﴿الواو﴾: استئنافية، ﴿هُوَ﴾: مبتدأ، ﴿السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ خبران له، والجملة مستأنفة، أو حال، ﴿لَهُ ﴾ حبر مقدم، ﴿مَقَالِيدُ ٱلسَّمَوَتِ ﴾: مبتدأ مؤخر ﴿ وَٱلْأَرْضِ ﴾ معطوف على ﴿ ٱلسَّمَوَتِ ﴾ ، والجملة خبر تاسع ، ﴿ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ ﴾ : فعل مَضارع وفَاعل مستتر ومفعول به، والجملة خبر عاشر ﴿لِمَن﴾: متعلق بـ﴿يَلْسُطُـ﴾، وجملة ﴿ يَشَادُ ﴾: صلة ﴿ مَنْ ﴾ الموصولة ﴿ وَيَقْدِرُ ﴾: معطوف على ﴿ يَبْسُطُ ﴾ ، ﴿إِنَّهُ ﴾: ناصب واسمه ﴿بِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ متعلق بـ ﴿عَلِيمٌ ﴾، و ﴿عَلِيمٌ ﴾: خبر ﴿إِنَّ ﴾، وجملة ﴿إِنَّ﴾ مستأنفة مسوقة لتعليل ما قبلها.

﴿ ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ ٱلدِينِ مَا وَضَىٰ بِهِ، نُوحًا وَٱلَّذِي أَوْحَيْـنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ

إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۚ أَنْ أَقِمُوا الدِينَ وَلَا نَنْفَرَّقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى اَلْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْهُ اللّهُ يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَن يَنِيبُ ﴿ اللّهُ يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَن يَنِيبُ ﴿ اللّهُ عَلَيْهِ مَن يَنِيبُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾.

﴿شَرَعَ﴾: فعل ماض وفاعل مستتر يعود على ﴿أَلَّهُ ﴾، ﴿لَكُمُ ﴾ متعلق به، ﴿ مِّنَ ٱلَّذِينِ ﴾: حال من المفعول الآتي، ﴿ مَا ﴾: اسم موصول في محل النصب مفعول شرع، وجملة شرع مستأنفة، مسوقة لتفصيل ما أجمله أولاً، ولك أن تجعله الخبر الحادي عشر، ﴿ وَصَّىٰ ﴾: فعل ماض، وفاعل مستتر يعود على ﴿ اَللَّهُ ﴾ ، ﴿ يِهِ م م علق ب ﴿ وَصَّى ﴾ ، ﴿ نُوحًا ﴾ : مفعول به ، وجملة ﴿ وَصَّى ﴾ : صلة لـ ﴿مَا ﴾ الموصولة ﴿وَالَّذِي ﴾: معطوف على ﴿مَا ﴾ وجملة ﴿أَوْحَيْنَا ﴾ صلة له، معطوف على ﴿مَا ﴾ الأولى أيضاً ، ﴿وَصَّيْنا ﴾: فعل وفاعل ﴿بِهِ ، \* متعلق به ﴿ إِبْرَهِيمَ ﴾ مفعول به، ﴿ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ﴾: معطوفان على إبراهيم، والجملة الفعلية صلة لـ ﴿مَا ﴾ الموصولة، ﴿أَنَّ ﴾ تفسيرية بمعنى أي، لأنها سبقت بما فيه معنى القول دون حروفه، وهو ﴿وصَّى﴾، ويجوز أن تكون مصدرية مؤولة، مع ما بعدها بمصدر، في محل رفع خبر لمبتدأ محذوف تقديره: هو أن أقيموا أو في محل نصب بدلاً من الموصول، وهو ما، و﴿ أَقِيمُوا الدِّينَ ﴾: فعل أمر وفاعل ومفعول به، ﴿وَلَا ﴾: ﴿الواو ﴾: عاطفة ﴿لا ﴾: ناهية ﴿ نَنَفَرَقُوا ﴾: فعل مضارع مجزوم بلا الناهية، و﴿فِيهِ ﴾: متعلق به، والجملة معطوفة على ﴿أَقِمُوا ﴾، ﴿ كُبُرَ ﴾: فعل ماض، ﴿ عَلَى ٱلمُشْرِكِينَ ﴾: متعلق به، ﴿ مَا ﴾: اسم موصول في محل الرفع فاعل، والجملة الفعلية مستأنفة، وجملة ﴿نَدَّعُوهُمْ ﴾: صلة لـ ﴿مَا ﴾ ﴿ إِلَيْهُ ﴾: متعلق بـ ﴿ نَدْعُوهُمْ ﴾ ، و ﴿ الله ﴾ : مبتدأ ، وجملة ﴿ يَجْتَبَى ﴾ : خبره ، والجملة الاسمية مستأنفة، ﴿إِلَيْهُ عَمَالُ مِعْلَقَ مِرْجَتَيِيٓ ﴾، ﴿مَنْ ﴾: اسم موصول في محل النصب، مفعول به، وجملة ﴿يَشَآءُ﴾: صلة له، ﴿وَهَدِيٓ): معطوف على ﴿يَجْتَبِيُّ ﴾، ﴿ إِلَيْدُ ﴾: متعلق بـ ﴿يهدي ﴾، ﴿مَنْ ﴾: اسم موصول في محل النصب مفعول به، وجملة ﴿يُنِيبُ﴾: صلته.

﴿ وَمَا نَفَرَّقُواْ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ ٱلْمِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمُّ ﴾.

﴿ وَمَا ﴾ ﴿ الواو ﴾ استئنافية ﴿ ما ﴾ نافية ، ﴿ نَفَرَقُوا ﴾ فعل وفاعل والجملة

مستأنفة، ﴿إِلَّا﴾ أداة استثناء مفرغ ﴿مِنْ بَعْدِ﴾ متعلق بـ﴿نَفَرَّقُواً﴾، ﴿مَا﴾ مصدرية ، ﴿جَاءَهُمُ ٱلْمِلَهُ﴾ فعل ومفعول به وفاعل، والجملة الفعلية مع ﴿مَا﴾ المصدرية في تأويل مصدر مجرور بإضافة الظرف إليه، والتقدير: من بعد مجيء العلم إياهم. والاستثناء من أعم الأحوال؛ أي: ما تفرقوا في حال من الأحوال إلا في حال مجيء العلم إياهم، ﴿بَفَيًا﴾ مفعول لأجله أو منصوب على الحال بتأويله بمشتق؛ أي: باغين، ﴿بَيْنَهُمُ متعلق بـ﴿بَفَيًا﴾؛ أي: لم يكن تفرقهم لقصور في البيان والحجج ولكن للبغي والظلم والاشتغال بالدنيا.

﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتَ مِن زَيِكَ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى لَقَضِى بَيْنَهُمُّ وَإِنَّ الَّذِينَ أُولِؤُا الْكِنَابَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِى شَكِ مِنْهُ مُرِيبٍ فَلِنَالِكَ فَأَدَّةٌ وَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرَتُ وَلَا نَلْيَعْ أَهْوَاءَهُمْ ﴾.

﴿ وَلَوْلا ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : استئنافية ، ﴿ لولا ﴾ : حرف امتناع لوجود ﴿ كَلِمَةٌ ﴾ متعلق مبدأ ، محذوف الخبر وجوباً ، وجملة ﴿ سَبَقَت ﴾ صفة للكلمة ، ﴿ مِن زَيِك ﴾ متعلق بـ ﴿ سَبَقَت ﴾ أيضاً ، ﴿ مُسَمّى ﴾ صفة لـ ﴿ أَبَلِ ﴾ ، ﴿ لَفَيْنَ ﴾ اللام : رابطة لجواب ﴿ لولا ﴾ ، ﴿ قضي ﴾ : فعل ماض مغير الصيغة ﴿ لَيْنَهُم ۗ ﴾ : ظرف اعتباري في محل الرفع ، نائب فاعل ، والجملة الفعلية جواب ﴿ لولا ﴾ لا محل لها من الإعراب ، وجملة ﴿ لولا ﴾ مستأنفة ، ﴿ وَلِنّ ﴾ ﴿ الواو ﴾ : عاطفة ، ﴿ إِنّ الّذِينَ ﴾ : ناصب واسمه ، ﴿ أُورِنُوا ﴾ : فعل ماض ونائب فاعل ، ﴿ أَلْكِنْ بَنَا لَهُ وَلَا اللهُ ، ﴿ وَمَنْ بَعَدِهِم ﴾ متعلق بـ ﴿ أُورِنُوا ﴾ ، ﴿ أَنِي الله وصول ﴿ مِنْ بَعَدِهِم ﴾ متعلق بـ ﴿ أُورِنُوا ﴾ ، ﴿ أَنِي ﴾ : اللام : حرف ابتداء ، ﴿ في شك ﴾ : جار ومجرور خبر ﴿ إِنّ ﴾ معطوفة على جملة ﴿ لولا ﴾ . ﴿ وَلَلَا كُ ﴾ : الفاء : فاء الفصيحة ؛ لأنها أفصحت معطوفة على جملة ﴿ لولا ﴾ . ﴿ وَلَلْك ﴾ : الفاء : فاء الفصيحة ؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر ، تقديره : إذا عرفت ما شرعنا لكم ، وأردت بيان ما هو اللازم لك . فأقول لك : لذلك فادع ﴿ لذلك ﴾ : جار ومجرور متعلق بـ ﴿ الله الله الله عني بمعنى إلى ﴿ فَأَدَعُ ﴾ : فعل أمر وفاعل مستتر يعود على محمد ﷺ والله انفاء : الثانية تأكيد للأولى ، والجملة الفعلية في محل النصب ، مقول لجواب إذا والفاء : الثانية تأكيد للأولى ، والجملة الفعلية في محل النصب ، مقول لجواب إذا الفاء الثانية تأكيد للأولى ، والجملة الفعلية في محل النصب ، مقول لجواب إذا

المقدرة ﴿وَاسْتَقِمْ﴾: معطوف على ادع، ﴿كَمَآ﴾: الكاف نعت لمصدر محذوف، و﴿ما﴾: موصولة. ﴿أُمِرَتُّ﴾: فعل ونائب فاعل، والجملة صلة لـ﴿ما﴾ الموصولة، والعائد محذوف تقديره: واستقم استقامة، كالاستقامة التي أمرت بها، من قبل، ﴿وَلَا﴾ ﴿الواو﴾: عاطفة ﴿لا﴾: ناهية، ﴿نَنَبِعُ﴾: فعل مضارع، وفاعل مستتر مجزوم بلا ناهية، ﴿أَهَوَآءَمُّمُ﴾: مفعول به، والجملة معطوفة على جملة ﴿استقم﴾.

﴿ وَقُلْ مَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِن كِتَابٌ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمْ اللَّهُ رَبُّنَا وَرَبُكُمْ اللَّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَلِيَّةِ الْمَصِيرُ ﴾. لَنَا أَعْمَلُنَنَا وَلِيَّةِ الْمَصِيرُ ﴾.

﴿وَقُلْ﴾: ﴿الواو﴾: عاطفة ﴿قل﴾: فعل أمر وفاعل مستتر معطوف على قُولُه ﴿ فَأَدْعُ ﴾ ، ﴿ مَامَنتُ ﴾ : فعل وفاعل ﴿ بِمَا ﴾ : متعلق بـ ﴿ مَامَنتُ ﴾ ، والجملة في محل النصب مقول ﴿قل﴾، وجملة ﴿أَنزَلَ ٱللهُ ﴾: صلة الموصول، والعائد محذوف، تقديره: أنزله الله، ﴿مِن كِتَبِّ ﴾: حال من العائد المحذوف ﴿ وَأُمِرْتُ ﴾ : فعل ماض ونائب فاعل معطوف على ﴿ اَمَنتُ ﴾ ، ﴿ لِأَعْدِلَ ﴾ اللام : لام الصيرورة ﴿أعدل﴾: فعل مضارع منصوب بأن مضمرة بعد لام الصيرورة، وفاعله ضمير مستتر تقديره: أنا ﴿بَيَّنَكُمْ ﴾: متعلق به، والتقدير: وأمرت للعدل بينكم؛ أي: بالعدل بينكم ﴿ اللَّهُ رَبُّنا ﴾: مبتدأ وخبر، والجملة في محل النصب مقول ﴿قُلُّ ، ﴿وَرَبُّكُمُّ ﴾: معطوف على ربنا ﴿لَنَّا ﴾: خبر مقدم ﴿أَعْمَلُنَا ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة في محل النصب مقول ﴿قل﴾، ﴿وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمُّ ۗ . مبتدأ وخبر معطوف على ما قبله ﴿لَا﴾: نافية للجنس ﴿ حُجَّةَ ﴾: اسمها، ﴿ يَبْنَا ﴾: ظرف متعلق بمحذوف، هو خبر ﴿لاَ﴾ والجملة في محل النصب، مقول ﴿قل﴾ ﴿ وَيَتَنكُمُّ ﴾ معطوف على ﴿ يَتَنَا ﴾ . ﴿ اللهُ ﴾ : مبتدأ ، وجملة ﴿ يَجْمَعُ ﴾ : خبره ، والجملة الأسمية في محل النصب مقول ﴿قل ﴾، ﴿بَيِّنَنَا ﴾ ظرف متعلق بِ ﴿ يَجْمَعُ ﴾ ﴿ وَإِلَيْهِ ﴾ : خبر مقدم، ﴿ أَلْمَصِيرُ ﴾ : مبتدأ مؤخر، والجملة في محل للنصب مقول ﴿قل﴾.

﴿ وَالَّذِينَ يُحَاجُّونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ٱسْتُجِيبَ لَهُ جُنَّهُمْ دَاحِضَةٌ عِندَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ

غَضَتُ وَلَهُمْ عَذَاتُ شَكِيدً ﴿ اللَّهُ الَّذِى أَنزَلَ الْكِئنَبَ بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانُ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ ٱلسَّاعَةَ قَرِيتُ ﴿ ﴾ .

﴿وَالَّذِينَ﴾: ﴿الواوِ﴾ استئنافية، ﴿الذينَ﴾: مبتدأ أول، وجملة ﴿يُحَاتُّونَ ﴾ صلة ﴿الذين﴾، ﴿فِي اللهِ متعلق بـ ﴿ يُحَاجُّونَ ﴾، وهو على حذف مضاف؛ أي: في دين الله ﴿مِنْ بَعْدِ ﴾: متعلق بـ ﴿ يُحَاجُّونَ ﴾ ، أو حال من الجلالة ، و ﴿ما ﴾ مصدرية ﴿أَسْتُجِيبُ﴾: فعل ماض مغير الصيغة. ﴿لَهُ ﴾: جار ومجرور في محل الرفع، نائب فاعل لـ (أستُجِيبَ)، والجملة الفعلية صلة لـ (ما) مع صلتها في تأويل مصدر، ومجرور بإضافة الظرف إليه، تقديره: من بعد الاستجابة له. ﴿جُنَّهُمْ ﴾: مبتدأ ثان ﴿ وَاحِضَةً ﴾: خبره ﴿ عِندَ رَبِّهُ ﴾: ظرف متعلق بداحضة. والجملة من المبتدأ الثاني، وخبره في محل الرفع خبر للأول، وجملة الأول مستأنفة ﴿وَعَلَيْهِمْ ﴾ ﴿الواو ﴾: عاطفة ﴿عليهم ﴾: خبر مقدم. ﴿غَضَبُّ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة معطوفة على جملة قوله: حجتهم داحضة على كونها خبرا للمبتدأ الأول، ﴿ وَلَهُمْ ﴾: خبر مقدم ﴿ عَذَابُ ﴾: مبتدأ مؤخر ﴿ شَكِيدُ ﴾: صفة لـ ﴿ عَذَابُ ﴾ والجملة معطوفة على ما قبلها، ﴿اللَّهُ ﴾: مبتدأ ﴿الَّذِيُّ ﴾: خبره، والجملة مستأنفة، ﴿أَنِّلَ ٱلْكِنَّبَ﴾: فعل وفاعل مستتر ومفعول به. والجملة صلة الموصول، ﴿ إِلَّهُ يَا لَكُ مَعْلَقَ بِـ ﴿ أَنزُلُ ﴾، أو حال من فاعله، أو من الكتاب، ﴿ وَٱلْمِيزَانَّ ﴾: معطوف على الكتاب ﴿وَمَا﴾: ﴿الواو﴾: عاطفة. أو استئنافية ﴿ما﴾: اسم استفهام في محل الرفع، مبتدأ ﴿ يُدريك ﴾: فعل مضارع ومفعول أول. وفاعله ضمير يعود على ما. والجملة خبر المبتدأ، والجملة معطوفة أو مستأنفة، ﴿لَعَلُّ ٱلسَّاعَةَ قَرِيبٌ ﴾: ناصب واسمه وخبره. وجملة ﴿لَعَلَّ ﴾ في محل النصب، مفعول ثان لـ(يُدري)؛ لأنها عاقت عن العمل في لفظه بالترجي، ولا بد من تقدير مضاف؛ أي: لعل مجيء الساعة قريب.

﴿ يَسْتَعْجِلُ بِهَا ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا اللَّهِ أَنَّهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا اللَّهِ أَنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ أَلَا إِنَّ اللَّذِينَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ لَفِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ ﴿ اللَّهُ .

﴿ يَسْتَغْجِلُ ﴾: فعل مضارع ﴿ بِهَا ﴾: متعلق به، ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾: فاعل، والجملة

مستأنفة. وجملة ﴿لا يُؤْمِنُونَ بِهِمَا ﴿ الموصول. ﴿ وَالْجِملة معطوفة على ﴿ الْمَنُوا ﴾ : فعل وفاعل صلة الموصول ، ﴿ مُشْفِقُونَ ﴾ : خبره . والجملة معطوفة على جملة ﴿ يَسْتَعَجِلُ ﴾ ، ﴿ مِنْهَا ﴾ : متعلق بـ ﴿ مُشْفِقُونَ ﴾ ، ﴿ وَيَعْلَمُونَ ﴾ : فعل وفاعل معطوف على ﴿ مُشْفِقُونَ ﴾ ، ﴿ أَنَّهَا الْحَقُ ﴾ : ناصب واسمه وخبره ، وجملة ﴿ أَنَّهَا الْحَقُ ﴾ ناصب واسمه وخبره ، وجملة ﴿ أَنَّ ﴾ من اسمها وخبرها ، سادة مسد مفعولي ﴿ يَعْلَمُونَ ﴾ ، ﴿ أَلاّ ﴾ : أداة استفتاح ، ﴿ إِنَّ اللَّهِ فَا نَاصِب واسمه ، ﴿ يُمَارُونَ ﴾ : صلة الموصول . ﴿ فِي السَّاعَةِ ﴾ : متعلق بر ﴿ إِنَّ ﴾ ، ﴿ أَفِي ضَلال ﴾ : جار ومجرور خبر ﴿ إِنَّ ﴾ ، ﴿ أَنَّهُ . ﴿ وَمَلَا ﴾ : جار ومجرور خبر ﴿ إِنَّ ﴾ . ﴿ وَمَا لَهُ أَنْ وَحَملة ﴿ إِنَّ ﴾ مستأنفة .

## التصريف ومفردات اللغة

﴿ كَنَالِكَ يُوحِى إِلِيَكَ ﴾ قرأ ابن كثير: ﴿ يُوحَىٰ ﴾ بالبناء للمجهول. وفيه إعلال بالقلب، أصله: يوحي، قلبت الياء ألفا، لتحركها بعد فتح، وحذفت منه همزة أفعل في صورة ابتداء المضارع بهمزة المتكلم، فرارا من توالي الأمثال، وفي غيرها، حملا عليها، كما هو مقرر في محله.

﴿ تَكُادُ السَّمَوَتُ ﴾ : مضارع كاد من باب خاف، بمعنى قرب، فيه إعلال بالنقل والتسكين، والقلب أصله : تكود بوزن تفعل مضارع كود بكسر العين، يكود بفتحها، نقلت حركة ﴿ الواو ﴾ إلى الكاف فسكنت، لكنها أبدلت ألفا لتحركها في الأصل، وفتح ما قبلها في الحال. ﴿ يَنْفَطَّرْنَ ﴾ ؛ أي يتشققن، وأصل الفطر : الشق طولا ؛ أي يتشققن من عظمة الله تعالى، وخشيته وإجلاله، كقوله : ﴿ لَوَ أَنْزَلْنَا هَذَا اللهُ وَمَا كَلَ جَبُلِ لِرَأَيْتَكُم خَلِيمًا مُتَصَدِّعًا مِّن خَشْيَةِ اللهِ ﴾ . ﴿ يُسَيِّحُونَ ﴾ ؛ أي ينزهون الله تعالى عما لا يليق به . ﴿ مِن دُونِهِ قَلْلِكَا أَهُ والأولياء الشركاء والأنداد . ﴿ حَفِيظُ ﴾ ؛ أي : رقيب على أحوالهم وأعمالهم . ﴿ يُوكِيلٍ ﴾ ؛ أي : بموكول إليك أمورهم حتى تؤاخذهم بها، ولا وكل إليك هدايتهم، وإنما عليك البلاغ فحسب .

﴿لِنُنذِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ﴾؛ أي: لتخوف أهل مكة بعذاب الله، إن أصروا على الكفر: والعرب تسمي أصل كل شيء بالأم. كأم النحل، وهو يعسوبها، سميت مكة بأم القرى، تشريفا لها. وإجلالا لاشتمالها على الكعبة المشرفة، شرفنا الله

سبحانه، وجميع المسلمين بجوارها. ﴿فِي ٱلسَّعِيرِ ﴾؛ أي: في النار، سميت بالسعير لالتهابها واتقادها بهم. ﴿لَمَعَلَهُم ﴾؛ أي: في الدنيا. ﴿أُمَّةُ وَحِدَةً ﴾؛ أي: جماعة متفقة مهتدين أو ضالين. ﴿فَاللَّهُ هُوَ ٱلْوَلِيُ ﴾؛ أي: المعين، الناصر لمن آمن به. ﴿أُبِيبُ ﴾ مضارع أناب الرباعي، وأصله: أأنوب بوزن يؤكرم، حذفت الهمزة الثانية لتوالي الأمثال، فصار أنوب بوزن أكرم، نقلت حركة الواو إلى النون، فسكنت إثر كسرة، فقلبت ياء حرف مد. ففيه إعلال بالنقل والتسكين، والقلب والحذف.

﴿ يَذَرُوُّكُمْ ﴾؛ أي: يكثركم أيها الناس، والأنعام، من الذرء وهو البث، قال في «القاموس»: ذرأ كجعل خلق، والشيءَ كَثَّره، ومنه الذرية، مثلثة لنسل الثقلين، وقال شارحه في «التاج»: وقد يطلق على الآباء والأصول أيضاً، قال تعالى: ﴿ أَنَّا حَلْنَا ذُرِّيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴾، والجمع ذراري كسراري. ﴿ لَهُ ﴾ جمع مقلاد، وفيه إعلال بالقلب حيث قلبت ألفه ياء، لوقوعها بعد كسرة، عند بناء اللفظ على صيغة منتهى الجموع، وتقدم البسط فيه في سورة الزمر، فجدد به عهداً، قال الجواليقي في كتابه «المعرب»: المقليد: المفتاح، فارسي معرب لغة في الأقليد، والجمع مقاليد، فالمقاليد المفاتيح، وهي كناية عن الخزائن، وقدرته عليها وحفظه لها، وفيه مزيد دلالة على الاختصاص؛ لأن الخزائن لا يدخلها، ولا يتصرف فيها إلا من بيده مفاتيحها. ﴿شَرَعَ لَكُمْ﴾؛ أي: سن لكم ﴿مَا وَصَّىٰ بِهِــ نُوحًا﴾ التوصية وكذا الوصية التقديم إلى الغير بما يعمل به مقترناً بوعظه. ﴿أَنَ أَقِيمُوا ٱلدِّينَ﴾؛ أي: حافظوا عليه، ولا تخلوا بشيء من مقوماته، والمراد بالدين: دين الإسلام، وهو توحيد الله وطاعته، والإيمان برسله واليوم الآخر، وسائر ما يكون به العبد مؤمناً، كما مرّ ﴿وَلَا نَنَفَرَّقُوا فِيهِ ﴾؛ أي: ولا تختلفوا فيه، فتأتوا ببعض وتتركوا بعضاً. ﴿ كُبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾؛ أي: عظم عليهم وشق. ﴿ يَجْتَبِينَ إِلَيْهِ ﴾؛ أي: يصطفى ويجتلب إليه، والاجتباء افتعال من الجباية وهي الجمع، قال الراغب: يقال: جبيت الماء في الحوض؛ أي: جمعته فيه، ومنه قوله تعالى: ﴿ يُجْبَىٰ إِلَيْهِ ثُمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ والاجتباء الجمع على طريق الاصطفاء، قال تعالى: ﴿ لَوْلَا ٱجْتَبَيْتَهَا ﴾، واجتباء الله العبد تخصيصه إياه بفيض إلهي لتحصل له أنواع النعم بلا سعي منه. ﴿ لَفِي شَلِّي مِنْهُ مُرِسٍ ﴾ الشك اعتدال النقيضين عند الإنسان

وتساويهما، مريب؛ أي: موقع في القلق والاضطراب من الريبة، والريبة قلق النفس واضطرابها، وفي «القاموس»: أراب الأمر، صار ذا ريب.

﴿وَاسَتَقِمْ وَاسَدَ استقوم بوزن استفعل نقلت حركة الواو إلى القاف، فسكنت ثم حذفت لالتقاء الساكنين. ﴿وَلاَ لنَيْعَ أَمْوَاءُمْ فيه إعلال بالإبدال، أصله: أهوايهم من الهوى، أبدلت الياء همزة لتطرفها إثر ألف زائدة. ﴿وَالَذِينَ عَالَمُونَ فِي اللّهِ وَاسله: يحاجبون بوزن يفاعلون، أدغمت الجيم الأولى في الثانية. ﴿أَسَتُحِيبَ لَمْ فيه إعلال بالنقل والتسكين والقلب، أصله: استجوب بوزن استفعل، نقلت حركة الواو إلى الجيم، فسكنت إثر كسرة، فقلبت ياء حرف مدّ. ﴿وَاحِشَةُ وَفِي "المختار»: دحضت حجته بطلت، وبابه خضع، وأدحضها الله، ودحضت رجله زلقت، وبابه قطع، والإدحاض الإزلاق، وألدحض بتشديد الدال وسكون الحاء المهملتين، وبفتح الحاء أيضاً، وآخره ضاد والدحض بتشديد الدال وسكون الحاء المهملتين، وبفتح الحاء أيضاً، وآخره ضاد معجمة هو الزلق. ﴿وَالْمِيرَانُ المَافِقَ قدر الشيء باللّة. ﴿وَمَا يُدْرِيكِ من الإدراء بمعنى الإعلام؛ أي: أي شيء يجعلك دارياً؛ أي: عالماً بحال الساعة. وشريب مجيئها، وإلا فالفعيل بمعنى الفاعل لا يستوي فيه المذكر والمؤنث عند سيبويه. فكان الظاهر فيه أن يقال: قريبة لكونه مسنداً إلى ضمير الساعة، إلا أنه قد ذكر لكونه صفة جارية على غير من هي له.

فاثدة: فإن قلت: متى يستوي المذكر والمؤنث؟

قلت: يستوي المذكر والمؤنث في خمسة أوزان:

الأول: فعول بفتح الفاء، بمعنى، فاعل كرجل صبور بمعنى صابر، وامرأة صبور بمعنى صابرة، ولو كان فعول بمعنى مفعول، لحقته التاء الفاصلة جوازاً نحو: جمل ركوب وناقة ركوبة.

والثاني: فعيل بمعنى مفعول، نحو: رجل جريح، وامرأة جريح، بمعنى مجروحة، فإن كان فعيل بمعنى فاعل، لحقته التاء الفاصلة، نحو: امرأة رحيمة وظريفة.

والثالث: مفعال بكسر الميم كمنحار، يقال: رجل منحار، وامرأة منحار، أي: كثير النحر، وشذ ميقانة من اليقين، وهو عدم التردد، يقال: رجل ميقان لا يسمع شيئاً إلا أيقنه، وامرأة ميقانة.

والرابع: مفعيل بكسر الميم، كمعطير من العطر، وشذ امرأة مسكينة، لخروجه عن القاعدة، ومع ذلك فإنه محمول على فقيرة، وسمع امرأة مسكين على القياس، حكاه سيبويه.

والخامس: مفعل بكسر الميم وفتح العين كمغشم، وهو الذي لا ينتهي عما يريده ويهواه من شجاعته، ومدعس من الدعس، وهو الطعن.

﴿ يُمَارُونَ ﴾ أصله: يماريون استثقلت الضمة على الياء، فحذفت فالتقى ساكنان، فحذفت الياء وضمت الراء، لمناسبة الواو، قال الراغب: المرية التردد في الأمر، وهو أخص من الشك، والمماراة: المحاجة فيما فيه مرية، انتهى. ويحتمل أن يكون من مريت الناقة، إذا مسحت ضرعها بشدة الحلب، فيكون تفسيره بيجادلون حملاً له على الاستعارة التبعية، كما سيأتي في مبحث البلاغة.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من البلاغة، وأنواعاً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: استعمال اللفظ في حقيقته ومجازه في قوله: ﴿كَنَالِكَ يُوحِى ٓ إِلَيْكَ﴾ حيث استعمل المضارع في حقيقته ومجازه، فهو مستعمل في المستقبل بالنظر لما ينزل عليه من القرآن، إذ ذاك، وفي الماضي بالنظر لما أنزل بالفعل، وبالنظر لما أنزل على الرسل السابقين.

ومنها: جمع المؤكدات مع صيغة المبالغة في قوله: ﴿أَلَآ إِنَّ اَللَّهَ هُوَ الْغَلْمُورُ الْغَلُورُ الْغَلُورُ الْرَحِيمُ ﴾ وهي ﴿أَلَآ ﴾ و﴿إِنَّ ﴾ وضمير الفصل.

ومنها: المجاز المرسل في قوله: ﴿لِنَنذِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ ﴾؛ أي: لتنذر أهل مكة؛ لأنّ الإنذار لأهل القرية لا لها.

ومنها: الاحتباك في هذه الآية، حيث حذف من كل نظير ما أثبته في الآخر، والتقدير: لتنذر أم القرى العذاب، وتنذر الناس يوم الجمع؛ أي: عذابه. ومنها: الطباق بين ﴿لَلْنَاتِهُ وَ﴿ ٱلسَّعِيرِ ﴾ وبين ﴿ يَنْسُطُ ﴾ ﴿ وَيَقَدِرُ ﴾.

ومنها: مخالفة مقتضى الظاهر في قوله: ﴿وَٱلظَّالِمُونَ مَا لَمُمْ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ لأن مقتضى الظاهر أن يقال: ولكن يدخل من يشاء في رحمته، ويدخل من يشاء في غضبه، ولكنه عدل عن ذلك إلى ذكر الظالمين، تسجيلاً عليهم باسم الظلم، ومبالغة في الوعيد.

ومنها: الإتيان بجملة معرّفة الطرفين في قوله: ﴿ فَاللَّهُ هُوَ ٱلْوَلِيُ ﴾ لغرض إفادة حصر الولاية في الله سبحانه وتعالى.

ومنها: إيثار صيغة الماضي في قوله: ﴿عَلَيْهِ تُوكَلِّتُ ﴾، وصيغة المضارع في قوله: ﴿وَإِلَيْهِ أَيْبُ ﴾ لكون التوكل أمراً واحداً مستمراً، فيناسبه الماضي، وكون الإنابة متعددة، متجددة، بحسب تجدد موادها، فيناسبها المضارع، وفيهما أيضاً تقديم المعمول على عامله، لإفادة الحصر.

ومنها: زيادة الكاف في قوله: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيَّ أَيُّ ﴾ لتأكيد نفي المثلية.

ومنها: الكناية في قوله: ﴿لَهُ مَقَالِيدُ السَّكَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ لأن المقاليد المفاتيح. وهو كناية عن الخزائن؛ لأن فيه مزيد دلالة على الاختصاص، لأن الخزائن لا يدخلها ولا يتصرف فيها، إلا من بيده مفاتيحها.

ومنها: الالتفات من الغيبة إلى نون العظمة في قوله: ﴿وَالَّذِي ٓ أَوَحَيْنَا ٓ إِلَيْكَ﴾ لإظهار كمال الاعتناء بإيحائه إليه، وهو السر في تقديمه على ما بعده، مع تقدمه عليه زماناً.

ومنها: التعبير بالأصل في الموصولات، وهو الذي للتعظيم.

ومنها: توجيه الخطاب إليه ﷺ بطريق التلوين، للتشريف والتنبيه على أنه تعالى شرعه لهم على لسانه.

ومنها: الكناية في قوله: ﴿وَٱسْتَقِمْ ﴾؛ لأنه كناية عن الثبات والدوام على الدعوة.

ومنها: المجاراة معهم في قوله: ﴿ جُمَّنَّهُمْ دَاحِضَةً ﴾ لأنه لا حجة لهم أصلاً، وإنما عبر عن أباطيلهم بالحجة، مجاراة معهم على زعمهم الباطل.

ومنها: التنوين في قوله: ﴿وَعَلَيْهِمْ غَضَبُ ﴾ دلالة على عظم الغضب عليهم لمكابرتهم الحق بعد ظهوره.

ومنها: الاستعارة التصريحية الأصلية في قوله: ﴿وَالْمِيزَانَ﴾ حيث استعار الميزان العرفي للشرع، الذي يوزن به الحقوق الواجبة الأداء، سواء كان من حقوق الله، أو من حقوق العباد، بجامع العدل والتسوية في كل، ويحتمل أن يكون المراد بالميزان: العدل والتسوية؛ أي: أنزل العدل في الكتب الإلهية، فيكون تسمية العدل بالميزان، تسمية المسمى باسم آلته، فإن الميزان آلة للعدل.

ومنها: الاحتباك في قوله: ﴿ يَسْتَعْجِلُ بِهَا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا ۗ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا ﴾ حيث ذكر الاستعجال أولاً ، وحذف الإشفاق ، وذكر الإشفاق ثانياً وحذف الاستعجال؛ لأن التقدير: يستعجل بها الذين لا يؤمنون بها. فلا يشفقون منها، والذين آمنوا مشفقون فلا يستعجلون بها.

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية في قوله: ﴿ أَلاّ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ ﴾ إذا قلنا إنه مأخوذ من مريت الناقة، وفسرناه بيجادلون، حيث شبه المجادلة بمماراة الحالب للضرع، لاستخراج ما فيه من اللبن، من حيث إن كلا من المتجادلين يستخرج ما عند صاحبه، بكلام فيه شدة اهـ «روح البيان».

ومنها: المجاز العقلي في قوله: ﴿لَفِى ضَلَالٍ بَعِيدٍ﴾ ففيه وصف الشيء بوصف صاحبه؛ لأن البعد في الحقيقة للضال؛ لأنه هو الذي يتباعد عن الطريق فوصف به فعله.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

# قال الله سبحانه جلَّ وعلا:

﴿ اللَّهُ لَطِيفُ بِعِبَادِهِ بَرْزُقُ مَن يَشَلَّهُ وَهُوَ الْقَوِئُ الْعَزِيزُ ۞ مَن كَاكَ يُرِيدُ حَرَّثَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرَثِهِمْ وَمَن كَاتَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلدُّنْيَا نُوْتِهِ. مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا شَرَعُوا لَهُم مِنَ الدِينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ اللَّهُ وَلَوْلًا كَلِمَهُ ٱلفَصّلِ لَقُضِى بَيْنَهُمُّ وَإِنَّ ٱلظَّلِلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ ۞ تَرَى ٱلظَّلِلِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُواْ وَهُوَ وَاقِعُ بِهِمْ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ فِي رَوْضَكَاتِ ٱلْجَكَاتِ لَهُمْ مَّا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِّهِمْ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَضْلُ ٱلْكِيدُ ۞ ذَلِكَ ٱلَّذِى يُبَثِّرُ ٱللَّهُ عِبَادَهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتُّ ثُل لَآ أَسْتَلَكُو عَلِيَهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْيَةُ وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَزِدَ لَهُ فِيهَا حُسْنًا إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ شَكُورُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَفُورٌ شَكُورُ ﴾ آم يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًّا فَإِن يَشَا ٍ ٱللَّهُ يَغْتِمْ عَلَى قَلْبِكُّ وَيَمْتُ ٱللَّهُ ٱلْبَطِلَ وَيُحِنُّى ٱلْحَقَّ بِكَلِمَنتِهِ ۖ إِنَّهُ عَلِيمُ يِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ١ وَهُوَ ٱلَّذِى يَقْبَلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ. وَيَعْقُواْ عَنِ ٱلسَّيِّعَاتِ وَيَعْلَمُ مَا نَفْعَ لُونَ ﴿ وَيَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ وَيَزِيدُهُم مِن فَصِّلِهِ ۚ وَٱلْكَفِرُونَ لَمُمْ عَذَابُ شَدِيدُ ۗ ﴿ وَلَوْ بَسَطَ ٱللَّهُ ٱلرِّزْقَ لِعِبَادِهِ. لَبَغَوَّا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَكِكِن بُنَزِلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَآةً ۚ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ. خَبِيرٌ بَصِيرٌ ا ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يُنَزِلُ ٱلْعَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُمْ وَهُوَ ٱلْوَلِيُّ ٱلْحَبِيدُ ﴿ وَمِنْ ءَايَنيهِ، خَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَثَّ فِيهِمَا مِن دَآبَةً وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَآءُ قَدِيرٌ ﴿ وَمَا أَصَدَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَهِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ۞ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلأَرْضِ وَمَا لَكُمْ مِن دُوبِ ٱللَّهِ مِن وَلِمَ وَلَا نَصِيرٍ ۞ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلْجَوَادِ فِي ٱلْبَحْرِ كَٱلْأَعَلَىدِ ۞ إِن يَشَأَ يُسْكِنِ ٱلرِيحَ فَيَظْلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَاكِ لَآيَنتِ لِكُلِّي صَبَّارٍ شَكُورٍ ١ يُويِفَهُنَّ بِمَا كَسَبُواْ وَيَعْفُ عَن كَذِيرٍ ١ وَيَعْلَمُ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي ءَايَنِنَا مَا لَمُهُم مِن تَجِيسٍ ۞ فَمَا أُوتِيتُم مِن نَتْيَو فَمَنَعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ۗ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى لِلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَّكُلُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ يَجْنَبُونَ كَبَّهِمَ ٱلْإِنْمِ وَٱلْفَوَحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا لَهُمْ يَغْفِرُونَ ۞ وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَوَةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ يَيْتُهُمْ وَبِمَّا رَدَقْنَهُمْ يُفِقُونَ ۞ وَالَّذِينَ إِذَا أَسَابُهُمُ ٱلْبَغَى ثُمْ يَنْصِرُونَ ۞﴾.

### المناسبة

قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ لَطِيفُ بِعِبَادِهِ . . . ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما

قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ذكر (١) فيما سبق، أنه أنزل عليهم الكتاب المشتمل على الدلائل الموصلة إلى السعادة، وأن المتفرقين في الدين، استوجبوا شديد العذاب، لكنه أخره إلى يوم معلوم.. أرشد هنا إلى أن ذلك من لطف الله بعباده، ولو شاء لجعلهم في عماية من أمرهم، وتركهم في ضلالهم يعمهون، ولو شاء لعجل لهم العذاب. ثم بين أن من يعمل للآخرة يرجو ثوابها.. يضاعف له فيها الجزاء إلى سبع مئة ضعف، ومن يعمل للدنيا وجلب لذاتها.. يؤته ما يريد، وليس له في الآخرة نصيب من نعيمها، ثم أعقب هذا، بذكر ما وسوست به الشياطين للمشركين، وزينت لهم به، من الشرك بالله وإنكار البعث، إلى نحو ذلك. ثم بين أنهم كانوا يستحقون العذاب العاجل على ذلك، لكنه أجله لما سبق في علمه، من أنظارهم إلى يوم معلوم، ثم ذكر مآل كل من الكافرين والمؤمنين في علمه، من أنظارهم إلى يوم معلوم، ثم ذكر مآل كل من الكافرين والمؤمنين يوم القيامة، فالأولون خائفون، وجلون من جزاء ما عملوا، والآخرون مترفون منعمون.

قبوله تعالى: ﴿ وَالِكَ اللَّذِي يُبَيِّرُ اللّهُ عِبَادَهُ اللّذِينَ اَمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصّلِحَتِ. . . ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه لما ذكر في الآيات، السالفة، أن الذين آمنوا وعملوا الصالحات يتمتعون بالنعيم في روضات الجنات، وأنه يعطيهم من فضله ما فيه قرة أعينهم، رحمة من لدنه . . ذكر هنا أن ذلك كائن لهم لا محالة، ببشارة منه لهم، ثم أعقب هذا، بأن أمر رسوله بأن يقول لهم: إنه لا يسألهم على هذا البلاغ والنصح أجراً، وإنما يطلب منهم التقرب إلى الله وحسن طاعته، ثم رد عليهم قولهم: أن القرآن مفترى، بأنه لا يفتري الكذب على الله إلا من كان مختوماً على قلبه، ومن سنن الله تعالى إبطال الباطل ونصرة الحق، فلو كان محمد على كذاباً مفترياً، لفضحه وكشف باطله، ولكن أيده بالنصر والقوة، ثم ندبهم إلى التوبة مما نسبوه إلى رسوله من افتراثه القرآن، ثم وعد المؤمنين بأنه يجيب دعاءهم إذا هم دعوه ويزيدهم من نعمه، وأوعد الكافرين بشديد العقاب، كفاء ما اجترحوا من الشرور والآثام.

<sup>(</sup>١) المراغي.

قوله تعالى: ﴿وَلَوْ بَسَطُ اللهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبُغَوَّا فِي الْأَرْضِ... ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه لما بين فيما سلف، أنه يجيب دعاء المؤمنين إذا هم أنابوا إليه وأخبتوا.. ذكر هنا أنه لا يعطيهم كل ما يطلبون من الأرزاق، بل ينزلها بقدر بحسب ما يعلم من مصلحتهم، فإن كثرة الرزق تجعل الناس يتجبرون ويتكبرون، والله هو الخبير بما يصلح حالهم من فقر وغنى.

قال خباب بن الأرت: فينا نزلت هذه الآية، نظرنا إلى أموال بني قريظة وبني النضير وبني قينقاع، فتمنيناها، ثم أعقب هذا بأنهم إذا احتاجوا إلى الرزق، لا يمنعه منهم، وهو المتولي أمورهم بإحسانه، المحمود على ما يوصل للخلق من صنوف الرحمة، ثم أقام الأدلة على ألوهيته بخلقه للسموات والأرض وما فيهما من الحيوان، ثم جمعهم للحساب يوم القيامة، ثم ذكر أن ما يصيب الإنسان من نكبات الدنيا، من الأمراض والأسقام والفقر والغنى، فبكسب الإنسان واختياره، كما دلت على صدق ذلك التجارب، ثم أعقب ذلك، بآية أخرى على ألوهيته، وهي جريان السفن في البحار، فتارة بجعل الريح ساكنة، فتظل السفن على سطحها، وأخرى تعصف الرياح فتفرقها، أو تنجو بحسب فتظل السفن على سطحها، وأخرى تعصف الرياح فتفرقها، أو تنجو بحسب تقديره تعالى.

قوله تعالى: ﴿فَا أُوبِيتُم مِن شَيْءٍ فَلَكُم الْمَيْوَ الدُّيْلُ . . ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه لما ذكر (١١) دلائل توحيده، وعظيم قدرته وسلطانه، بخلق السموات والأرض وجري السفن ماخرات في البحار. أردف ذلك بالتنفير من الدنيا وزخرفها؛ لأن المانع من النظر في الأدلة، إنما هو الرغبة فيها، طلباً للرياسة والجاه، فإذا صغرت الدنيا في عين المرء، لم يلتفت إليها، وانتفع بالأدلة ووجه النظر إلى ملكوت السموات والأرض، ثم أبان أن ما عند الله خير لمن آمن به، وتوكل عليه واجتنب كبائر الذنوب والفواحش، وكان منقاداً له، مطيعاً لأوامره، تاركاً لنواهيه وأقام الصلاة وآتى الزكاة ولم يبرم أمراً إلا بعد

<sup>(</sup>١) المراغي.

### أسباب النزول

قوله تعالى: ﴿ مُل لا آسَنَكُمُ عَلَيهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيِّ... ﴾ الآية، سبب نزول هذه الآية (١): ما أخرجه الطبراني بسند ضعيف عن ابن عباس قال: قالت الأنصار: لو جمعنا لرسول الله ﷺ مالاً، فأنزل الله سبحانه ﴿ مُل لا آسَنَكُمُ عَلَيهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقَرْبَيُ ﴾ فقال بعضهم: إنما قال هذا، ليقاتل عن أهل بيته وينصرهم، فأنزل الله ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِباً ﴾ إلى قوله: ﴿ وَهُو ٱلّذِي يَقْبَلُ ٱلنّوبَةَ عَن عِبَادِهِ ﴾ فعرض لهم التوبة إلى قوله: ﴿ وَيُزِيدُهُم مِن فَضَالِهِ . ﴾ .

وأخرج أحمد بسنده عن طاووس قال: سأل رجل ابن عباس، عن معنى قول الله عز وجل: ﴿ قُلُ لا آسَتُكُمُ عَلَيْهِ آجَرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْفَى ﴾ فقال سعيد بن جبير: قربى محمد ﷺ قال ابن عباس: عجلت، إن رسول الله ﷺ لم يكن بطن من قريش إلا لرسول الله ﷺ فيهم قرابة، فنزلت: ﴿ قُلُ لا آسَتُلَكُمُ عَلَيْهِ آجَرًا إِلَّا أَن تصلوا قرابة ما بيني وبينكم.

قوله تعالى: ﴿وَلَوْ بَسَطُ اللّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغَوّا فِي اللّارّضِ... ﴾ الآية، سبب نزول هذه الآية: ما أخرجه الحاكم وصححه عن علي، قال: نزلت هذه الآية في أصحاب الصفة، وذلك أنهم قالوا: لو أن لنا، فتمنوا الدنيا، وأخرج الطبراني عن عمرو بن حريث، مختلف في صحبته كما في «الإصابة».

### التفسير وأوجه القراءة

<sup>(</sup>۱) لباب النقول. (۲) روح البيان.

وجه فيه دقة: وقال مقاتل: لطيف بالبار والفاجر، حيث لم يقتلهم جوعاً بمعاصيهم، وقال القرطبي: لطيف بهم في العرض والمحاسبة، وقيل<sup>(۱)</sup>: كثير الإحسان بهم بالحياة والعقل ودفع أكثر البليات عنهم، وإعطاء ما لا بد منه من الرزق، وتأخير العذاب عمن يستحقون العذاب.

والمعنى (٢): أنه يجري لطفه على عباده في كل أمورهم، ومن جملة ذلك، الرزق الذي يعيشون به في الدنيا، وهو معنى قوله: ﴿ رَرَّقُ مَن يَشَاهُ منهم أن يرزقه كيفما يشاء، فيوسع على هذا، ويضيق على هذا، فيخص كلا من عباده، الذين عمهم جنس لطفه، بنوع من البر على ما تقتضيه مشيئته، المبنية على الحكم البالغة، فلا مخالفة بين عموم الجنس وخصوص النوع، يعني: أن المخصوص بمن يشاء هو نوع البر وصنفه، وذلك لا ينافي عموم جنس بره بجميع عباده، على ما أفادته إضافة العباد إلى ضميره تعالى، حتى يلزم التناقض بين الكلامين، فالله تعالى يبرهم جميعاً، لا بمعنى أن جميع أنواع البر، وأصنافه يصل إلى كل أحد فإنه مخالف الحكمة الإلهية، إذ لا يبقى الفرق حينئذ بين الأعلى والأدنى، بل يصل بره إليهم على سبيل التوزيع، بأن يخص أحداً بنعمة وآخر بأخرى، فيرجع بذلك كل واحد منهم إلى الآخر، فيما عنده من النعمة، فينتظم به أحوالهم، ويتم أسباب معاشهم، وصلاح دنياهم وعمارتها، فيؤدي ذلك إلى فراغهم لاكتساب سعادة الآخرة، وقال بعضهم: معناه: يرزق من يشاء بغير حساب، إذ الآيات القرآنية يفسر بعضها بعضاً.

﴿وَهُو﴾ سبحانه ﴿الْقَوِيُ ﴾؛ أي: العظيم القوة الباهرة، والقدرة البالغة وهو يناسب عموم لطفه للعباد، قيل: والقوة في الأصل: صلابة البنية وشدتها المضادة للضعف، ولما كانت محالاً في حق الله تعالى، حملت على القدرة، لكونها مسببة من القوة.

قلت: ولا حاجة إلى هذا التأويل؛ لأن القوة صفة ثابتة لله تعالى، أثرها

<sup>(</sup>۱) المراح. (۲) روح البيان.

عدم الضعف في أفعاله، والقدرة صفة ثابتة لله تعالى، أثرها عدم العجز عن إيجاد أي ممكن كان وإعدامه ﴿الْعَزِيزُ﴾؛ أي: الغالب الذي يغلب كل شيء، ولا يغلبه شيء، وهو يلائم تخصيص من يشاء بما شاء.

والمعنى (١): أنه تعالى بر بعباده، يرسل إليهم أعظم المنافع، ويدفع عنهم أكبر البلاء، فيرزق البر والفاجر، لا ينسى أحداً منهم، ويوسع الرزق على من يشاء منهم، ويقتره على من يشاء، ليمتحن الغني بالفقير، والفقير بالغني، وليحتاج بعض إلى بعض، كما قال: ﴿ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًا ﴾، ونحو الآية قوله: ﴿ وَمَا مِن دَابَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللّهِ رِزْقُها ﴾، ثم ذكر ما هو كالعلة لذلك، فقال: ﴿ وَهُو القادر على ما يشاء، العزيز الذي لا يقدر أحد أن يمنعه عن شيء مما يريده.

وبعد أن أبان أن الرزق ليس إلا في يده، أتبعه بما يزهد في التكالب على طلب رزق البدن، ويرغب في الجد في طلب رزق الروح، والسعي في رفع منزلتها عند ربها ليرضى عنها، فقال: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ويقصد بعمله الصالح ﴿حَرْثَ الْآخِرَةِ ﴾ وثوابها، والحرث في الأصل(٢): إلقاء البذر في الأرض، ويطلق على ألزرع الحاصل منه، ويطلق على ثمرات الأعمال، ونتائجها بطريق الاستعارة، المبنية على تشبيهها بالغلال، الحاصلة من البذور، المتضمن لتشبيه الأعمال بالبذور، من حيث إنها فائدة تحصل بعمل الدنيا، ولذلك قيل: الدنيا مزرعة الآخرة.

والمعنى: من كان يريد بأعماله ثواب الآخرة ﴿ نَوْدَ لَهُم فِي حَرْثِوْتَ ﴾ وثوابه ؟ أي: نضاعف له ثوابه ، ونعط له بالعمل الواحد عشر حسنات إلى سبع مئة فما فوقها ، وقيل: نزد له في توفيقه ، وإعانته وتسهيل سبيل الخيرات والطاعات له . وقيل: نزد له في قوته ونشاطه ، أو نزد له على ما قصده من حرث الآخرة ، بالبسط له في الدنيا .

<sup>(</sup>١) المراغي. (٢) روح البيان.

ولم يقل في حقه (١): وله في الدنيا نصيب، مع أن الرزق المقسوم له، يصل إليه لا محالة، للاستهانة بذلك، والإشعار بأنه في جنب ثواب الآخرة ليس بشيء، ولذلك قال سليمان عليه السلام: لتسبيحة خير من ملك سليمان.

فإن قيل: ظاهر اللفظ يدل على أن من صلى لأجل طلب الثواب، أو لأجل دفع العقاب، فإنه تصح صلاته، وأجمعوا على أنها لا تصح؛ لأن الرغبة في الإيمان والطاعة لا تنفع، إلا إذا كانت تلك الرغبة فيه، رغبة فيه لكونه إيماناً وطاعة، وأما الرغبة فيه لطلب الثواب، وللخوف من العقاب فغير مفيد، لأنه يكون عليلاً مريضاً.

والجواب: أن الحرث لا يتأتى إلا بإلقاء البذر الصحيح في الأرض، والبذر الصحيح الجامع للخيرات، والسعادات، ليس إلا عبودية الله تعالى، فلا يكون العمل أخروياً إلا بأن يطلب فيه رضى الله تعالى.

﴿ وَمَن كَانَ يُرِيدُ ﴾ ويقصد بأعماله الصالحة ﴿ حَرْثَ الدُّنيَا ﴾ ؛ أي: ثوابها ومتاعها وزخارفها وطيباتها ، والمراد: الكافر أو المنافق ، حيث كانوا مع المؤمنين في المغازي وغرضهم الغنيمة ، ودخل فيه أصحاب الأغراض الفاسدة جميعاً . ﴿ ثُوَّتِهِ ﴾ ؛ أي: من الدنيا حسبما قسمنا له أزلاً ، لا ما يريده ويبتغيه ، وقوله: منها متعلق بكائناً المحذوف ، الواقع صفة للمفعول الثاني ، ويجوز أن تكون كلمة من للتبعيض ؛ أي: بعضها ، ومآل المعنى واحد ، دلت الآية على أن طالب الدنيا لا ينال مراده من الدنيا .

وفي الحديث: «من كانت نيته الآخرة، جمع الله شمله، وجعل غناه في قلبه، وأتته الدنيا وهي راغمة، ومن كانت نيته الدنيا، فرق الله عليه أمره، وجعل فقره بين عينيه، ولم يأته من الدنيا إلا ما كتب الله له».

﴿ وَمَا لَهُ ﴾؛ أي: لمريد الدنيا ﴿ فِي ٱلْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ ﴾؛ لأنه لم يعمل للآخرة، فلا نصيب له فيها. و ﴿ مِن ﴾: مزيدة للاستغراق؛ أي: ما له نصيب وحظ في الآخرة،

<sup>(</sup>١) روح البيان.

إذ كانت همته مقصورة على الدنيا، ولكل امرىء ما نوى، فيكون محروماً من ثواب الآخرة بالكلية، وقرأ الجمهور(١): ﴿ زُرِّدُ ﴾ و ﴿ نُؤْتِهِ ، ﴾ بالنون فيهما، وابن مقسم والزعفراني ومحبوب والمنقري، كلاهما عن أبي عمرو بالياء فيهما، وقرأ سلام: ﴿نُؤْتُهُ مَنْها﴾ بضم الهاء، وهي لغة الحجاز، ذكره في «البحر المحيط». وقال الإمام الراغب: إن الإنسان في دنياه حارث، وعمله حرثه، ودنياه محرثه، ووقت الموت وقت حصاده، والآخرة بيدره، ولا يحصد إلا ما زرعه، ولا يكيل إلا ما حصده.

حكي: أن رجلاً ببلخ، أمر عبده أن يزرع حنطة، فزرع شعيراً، فرآه وقت الحصاد وسأله، فقال العبد: زرعت شعيراً على ظن أن ينبت حنطة، فقال مولاه: يا أحمق، هل رأيت أحداً زرع شعيراً فحصد حنطة، فقال العبد: فكيف تعصى أنت، وترجو رحمته، وتغتر بالأماني، ولا تعمل العمل الصالح.

وكما أن في البيدر مكيالاً، وموازين وأمناء وحفاظاً وشهوداً، كذلك في الآخرة مثل ذلك، وكما أن للبيدر تذرية وتمييزاً بين النقاوة والحطام، كذلك في الآخرة تمييزٌ بين الحسنى والآثام، فمن عمل لآخرته بورك له في كيله ووزئه، وجعل له منه زاداً لا بد، ومن عمل لدنياه خاب سعيه وبطل عمله، فأعمال الدنيا كشجرة الخلاف، بل كالدقلي والحنظل في الربيع، يرى غض الأوراق، حتى إذا جاء حين الحصاد لم ينل طائلاً، وإذا حضر مجتناه في البيدر، لم يفد نائلاً. ومثل أعمال الآخرة كشجرة الكرم والنخل المستقبح المنظر في الشتاء، فإذا لحان وقت القطاف والاجتناء أفادتك زاداً، وادخرت عدةً وعتاداً.

ولما كانت زهرات الدنيا رائقة الظاهر، خبيثة الباطن، نهى الله تعالى عن الاغترار بها، فقال: ﴿ وَلَا تَمُدَّنَّ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ ۚ أَزْوَجًا مِّنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحَيَوْقِ ٱلدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهً وَرِنْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴿ إِنَّ فَالْقَذَرِ قَذَرٍ، وإن كَانَ فِي ظرف من الذهب، فالعاقل لا يتناوله.

وحاصل معنى الآية(٢): من كان يريد بأعماله، وكسبه ثواب الآخرة، نوفقه

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) المراغي.

لصالح الأعمال، ونجزه بالحسنة عشر أمثالها، إلى ما شاء الله تعالى، ومن كان سعيه موجها إلى شؤون الدنيا وطلب طيباتها واكتساب لذاتها، وليس له هم في أعمال الآخرة، نؤته منها ما قسمناه له، وليس له في ثواب الآخرة حظ، فالأعمال بالنيات ولكل امرىء ما نوى، قال قتادة: إن الله يعطي على نية الآخرة، ما شاء من أمر الدنيا، ولا يعطي على نية الدنيا إلا الدنيا. وقال ابن عباس: من يؤثر دنياه على آخرته. لم يجعل الله له نصيباً في الآخرة إلا النار، ولم يزد بذلك من الدنيا شيئاً، إلا رزقاً فرغ منه وقسم له.

وأخرج أحمد والحاكم وصححه، وابن مردويه وابن حبان عن أبي بن كعب: أن رسول الله على قال: «بشر هذه الأمة بالسناء والرفعة والنصر والتمكين في الأرض، ما لم يطلبوا الدنيا بعمل الآخرة، فمن عمل منهم عمل الآخرة للدنيا.. لم يكن له في الآخرة من نصيب».

ولما بين القسطاس الأقوم في أعمال الآخرة وأعمال الدنيا. . أردفه بالتنبيه إلى ما هو الأصل في باب الضلالة والشقاوة، فقال: ﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا الم المنقطعة، مقدرة ببل التي للإضراب الانتقالي من قوله: ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ الدِينِ » والهمزة التي للتقرير والتوبيخ، وشركاؤهم شياطينهم من الإنس والجن، والضمير في ﴿لَهُمْ ﴾ للمشركين من قريش، وإضافة الشركاء إلى ضميرهم في قولنا:

<sup>(</sup>١) روح البيان.

شركاؤهم على حقيقتها.

والمعنى: بل ألهم شركاء من الشياطين؛ أي: نظراء يشاركونهم في الكفر والعصيان، ويعاونونهم عليه بالتزيين والإغراء ﴿شَرَعُوا﴾ وسنوا ﴿لَهُمُ بالتسويل والتزيين ﴿مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ ﴾ ويأمر ﴿يهِ الله ﴾ سبحانه وتعالى، كالشرك وإنكار البعث، والعمل للدنيا، وسائر مخالفات الشريعة، وموافقات الطبيعة؛ لأنهم لا يعلمون غيرها، وتعالى الله عن الإذن في مثل هذا والأمر به، والتعبير عنه بالدين للمشاكلة؛ لأنه ذكر في مقابلة دين الله، أو للتهكم، وقيل: شركاءهم أوثانهم، فالهمزة للإنكار، فإن الجماد الذي لا يعقل شيئاً، كيف يصح أن يشرع ديناً، والحال أن الله تعالى، لم يشرع لهم ذلك الدين الباطل، وإضافتها إليهم حينئذ؛ لأنهم الذين جعلوها شركاء لله، وإسناد الشرع إليها، مع كونها بمعزل عن الفاعلية، إسناد مجازي، من إسناد الفعل إلى السبب؛ لأنها سبب ضلالتهم وافتتانهم، كقوله تعالى: ﴿إِنَهُنَّ أَضَلَلْنَ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ ﴾.

والمعنى (۱): أي هم ما اتبعوا، ما شرع الله من الدين القويم، بل اتبعوا ما شرع لهم شياطينهم من الجن والإنس، فحرموا عليهم ما حرموا من البحيرة، والسائبة والوصيلة، وحللوا لهم أكل الميتة والدم والقمار، إلى نحو أولئك، من الضلالات والجهالات، التي كانوا قد اخترعوها في الجاهلية.

وقد ثبت في «الصحيح»، أن رسول الله على قال: «رأيت عمرو بن لُحَيّ بن قمعة يجر قصبة أمعائه في النار؛ لأنه أول من سيّب السوائب، وحمل قريشاً على عبادة الأصنام، وكان أحد ملوك خزاعة»، وقصارى ذلك: أن الشيطان زين لهم الشرك والمعاصي والشرائع المضلة وإنكار البعث والعمل للدنيا.

ثم بين أنه رحمة بعباده، أخر عذاب المشركين ليوم معلوم، ولم يعجله لهم، فقال: ﴿وَلَوْلَا كَلِمَةُ ٱلْفَصَٰلِ﴾؛ أي: القضاء السابق بتأخير العذاب عنهم، أو العدة لهم، بأن الفصل يكون يوم القيامة، حيث قال: ﴿بَلِ ٱلسَّاعَةُ

<sup>(</sup>١) : المراغي.

مُوّعِدُهُمٌ والفصل: القضاء بين الحق والباطل، كما في «القاموس»، ويوم الفصل هو اليوم الذي فيه يبين الحق من الباطل، ويفصل بين الناس بالحكم، كما في «المفردات»: ﴿لَقُضِى بَيْنَهُمٌ ﴾ في الدنيا، فعوجلوا بالعقوبة. والضمير في ﴿بَيْنَهُمٌ ﴾ راجع إلى المؤمنين والمشركين، أو إلى المشركين وشركائهم.

والمعنى: أي ولولا القضاء السابق منه تعالى، بتأخير العذاب إلى يوم القيامة، لعوجلوا بالعذاب في الدنيا.

﴿ وَإِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ أنفسهم، وهم المشركون والمكذبون ﴿ لَهُمْ عَذَابُ ٱلِيمُ ﴾ في الدنيا والآخرة؛ أي: نوع من العذاب متفاقم ألمه، وأقام المظهر مقام المضمر، تسجيلاً عليهم بالظلم، ودلالة على أن العذاب الأليم، الذي لا يكتنه كنهه، إنما يلحقهم بسبب ظلمهم، وانهماكهم فيه.

ثم ذكر أحوال أهل العقاب، وأهل الثواب يوم القيامة، مبتدئاً بالأولين، فقال: ﴿تَكَرَىٰ﴾ وتبصر يا محمد، أو يا من يصلح للرؤية ﴿الظَّالِمِينَ﴾؛ أي: المشركين يوم القيامة ﴿مُشْفِقِينَ﴾؛ أي: خائفين ﴿مِّمَّا كُسَبُواً ﴾؛ أي: لأجل ما كسبوا واقترفوا في الدنيا من الشرك والمعاصي؛ أي(٢): مشفقين إشفاقاً ناشئاً من

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

السيئات، التي عملوها في الدنيا ومن أجلها، فكلمة من للتعليل، وليست صلة مشفقين، حتى يحتاج إلى تقدير المضاف، مع أنه أيضاً معنى صحيح؛ لأنه أبلغ وأدخل في الوعيد ﴿وَهُو وَاقِعٌ بِهِمْ ﴾؛ أي: والحال أن وبال ما كسبوه، وجزاءه، لا حق بهم لا محالة، أشفقوا أو لم يشفقوا والجملة حال من ضمير مشفقين، أو اعتراض. قال سعدي المفتي: يعني ينعكس الحال في الآخرة، فالآمنون في الدنيا يشفقون في الآخرة؛ أي: ترى الدنيا يشفقون في الآخرة، والمشفقون في الدنيا يأمنون في الآخرة؛ أي: ترى الظالمين خائفين، وجلين أشد الخوف والوجل، لأجل ما كسبوا في الدنيا من السيئات، والحال أن جزاءه واقع بهم، نازل عليهم لا محالة، أشفقوا أو لم يشفقوا، وذكر الآخرين بقوله: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا﴾ بالله ورسوله ﴿وَعَمِلُوا الشَكِاحِتِ﴾؛ أي: استعملوا تكاليف الشرع لقمع الطبع، وكسر الهوى، وتزكية النفس وتصفية القلب وتحلية الروح، مستقرون ﴿في رَوْضَاتِ ٱلْجَنَاتِ ﴾؛ أي: في أطيب بقاع الجنات وأنزهها، كما أنها في الدنيا أحسن أمكنتها.

قال في «حواشي الكشاف»: الروضة اسم لكل موضع فيه ماء وعشب، وفي «كشف الأسرار»: هي الأماكن المتسعة، المونقة ذات الرياحين. والزهر، انتهى. وفي الحديث: ثلاث يجلون البصر، النظر إلى الخضرة، وإلى الماء الجاري، وإلى الوجه الحسن. قال ابن عباس: رضي الله عنه: والإثمد عند النوم، قال الراغب: قوله: ﴿فِي رَوْضَاتِ ٱلْجَثَاتِ ﴾ إشارة إلى ما أعد لهم في العقبى من حيث الظاهر، وقيل: إشارة إلى ما أهلهم له من العلوم والأخلاق التي من تخصص بها طاب قلبه؛ أي: والذين آمنوا بالله، وأطاعوه فيما أمر به ونهى عنه، لهم في الآخرة روضات الجنات، متمتعين بمحاسنها ولذاتها.

ثم بين ما يكون لهم من النعيم، في تلك الروضات، فقال: ﴿لَهُمْ ﴾ خبر مقدم ﴿مَا يَشَآءُونَ ﴾ مبتدأ مؤخر؛ أي: ما يشتهونه من فنون المستلذات من مآكل ومشارب، ومناظر مما لاعين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، حاصل لهم ﴿عِندَ رَبِّهِمُ ﴾ على أن عند ربهم ظرف للاستقرار العامل في ﴿لَهُمْ ﴾، وقيل: ظرف ليشاؤون على أن يكون عبارة عن كونهم عند الله.

وفي الآية (١): احتباك، حيث أثبت الإشفاق أولاً، دليلاً على حذف الأمن ثانياً، وأثبت الجنات ثانياً، دليلاً على حذف النيران أولاً، كما سيأتي في مبحث البلاغة.

والإشارة في قوله: ﴿ وَاللَّهُ إلى مَا ذَكَرَ لَلْمُؤْمِنِينَ، وهُو مَبَتَداً، خبره جملة قوله: ﴿ هُو الْفَضَلُ الْكَبِيرُ ﴾؛ أي: ذاك المذكور من أجر المؤمنين، هو الفضل العظيم، والمن الجسيم، الذي يصغر دونه ما لغيرهم من الدنيا، أو تحقر عنده الدنيا بحذافيرها من أولها إلى آخرها. وهذا في حق الأمة، وأما النبي عليه فمخصوص بالفضل العظيم، كما قال تعالى: ﴿ وَكَانَ فَضَلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾.

﴿ ذَالِكَ الفضل المذكور هو الثواب الذي ﴿ يُبَيِّرُ الله ﴾ سبحانه وتعالى به ﴿ عِبَادَهُ الَّذِينَ الله الفضل المذكور هو الثواب الذي ﴿ يُبَيِّرُ الله ﴾ سبحانه وتعالى به ﴿ عِبَادَهُ الَّذِينَ الله الفضل المذكور هو الثواب الذي ﴿ يُبَيِّرُ الله كَالله النبي عَلَيْهُ ، فحذف الجار ثم العائد إلى الموصول ، لأنهم لا يجوزون حذف المفعول الجار والمجرور ، إلا على التدريج ، بخلاف مثل: السمن منوان بدرهم ؛ أي: منه ؛ أي (٢): ذلك الذي أخبرتكم بأني أعددته في الآخرة من النعيم ، والكرامة ، لمن آمن بالله ورسوله وعمل صالح الأعمال . هي البشرى التي أبشركم بها في الدنيا ، ليتبين لكم أنها حق ، وأنها كائنة لا محالة .

والخلاصة: أن هؤلاء الجامعين بين الإيمان والعمل، بما أمر الله به، وترك ما نهى عنه، هم المبشرون بتلك البشارة.

يقول الفقير: حكمة تخصيص الروضة، وتعميم المشيئة، أن أكثر بلاد العرب خالية عن الأنهار الجارية والروضات، وأنهم لا يجدون كل المشتهيات، فيشوقهم بذلك ليكونوا على أهبة وتدارك، ولا يقيسوا الآخرة على الدنيا، فإن الدنيا محل البلاء والآفات، والآخرة دار النعيم والضيافات، وتدارك كل ما فات، فمن أحب مولاه اجتهد في طريق رضاه.

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) المراغي.

قال شقيق البلخي رحمه الله تعالى: رأيت في طريق مكة مقعداً، يزحف على الأرض، فقلت له: من أين أقبلت؟ قال: من سمرقند، قال: قلت: وكم لك في الطريق؟ فذكر أعواماً تزيد على العشرة، فرفعت طرفي انظر إليه متعجباً، فقال لي: يا شقيق، ما لك تنظر إليّ، فقلت: متعجباً من ضعف مهجتك، وبعد سفرتك، فقال لي: يا شقيق، أما بعد سفرتي فالشوق يقربها، وأما ضعف مهجتي فمولاها يحملها، يا شقيق، أتعجب من عبد ضعيف يحمله المولى اللطيف، فمن وصل إليه بشارة الله بفضله وجوده. . هان عليه بذل وجوده.

قرأ الجمهور (۱): ﴿يَهِيِّرُ﴾: بتشديد الشين من بشر المضاعف، وعبد الله بن يعمر، وابن أبي إسحاق والجحدري والأعمش وطلحة، في رواية: والكسائي وحمزة ﴿يبشر﴾ ثلاثياً، وقرأ حميد بن قيس ومجاهد: ﴿يبشر﴾ بضم الياء وتخفيف الشين من أبشر الرباعي، وهو معدى بالهمزة، من بشر، اللازم المكسور الشين، وأما بشر بفتحها فمتعد، وبشر بالتشديد للتكثير لا للتعدية؛ لأن المتعدي إلى واحد، وهو مخفف لا يعدى بالتضعيف إليه، فالتضعيف فيه للتكثير لا للتعدية.

وبعد أن ذكر سبحانه، ما أخبر به نبيه على من هذه الأحكام، التي اشتمل عليها كتابه، أمره أن يخبرهم: بأنه لا يطلب منهم بسبب هذا التبليغ أجراً، فقال: ﴿ فَلَ ﴾ يا محمد لقريش قومك ﴿ لا آسَنَكُمُ عَلَيْهِ ﴾ أي: لا أطلب منكم على تبليغ الرسالة ﴿ أَجَرًا ﴾ أي: جعلا ولا نفعاً، كما لا يطلب الأنبياء من قبلي أجراً على تبليغهم الرسالة ﴿ إِلَّا الْمَودَةَ فِي الْقُرْبَيُ ﴾ المودة (٢) مودة الرسول على والقربي مصدر، كالزلفي بمعنى القرابة، التي هي بمعنى الرحم. و ﴿ في ﴾ للسببية، أو بمعنى اللام، متعلقة بالمودة، ومودته كناية عن ترك أذيته، والجري على موجب قربته سمى عليه السلام المودة أجراً، واستثناها منه تشبيهاً لها به، والاستثناء من قبيل قول من قال:

<sup>(</sup>۱) البحر المحيط. (۲) روح البيان.

وَلاَ عَيْبَ فِيْهِمْ غَيْرَ أَنَّ سُيُوفَهُمْ بِهِنَّ فُلُولٌ مِنْ قِرَاعِ ٱلْكَتَائِبِ

وذلك لأنه لا يجوز من النبي على أن يطلب الأجر، أياً كان على تبليغ الرسالة؛ لأن الأنبياء لم يطلبوه، وهو أولى بذلك؛ لأنه أفضل، ولأنه صرح بنفيه في قوله: ﴿قُلُ مَا سَأَلَتُكُمْ مِّنَ أَجْرِ فَهُو لَكُمُ ﴾، ولأن التبليغ واجب عليه، لقوله تعالى: ﴿يَكَانُهُا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ وطلب الأجر على أداء الواجب لا يليق به، ولأن متاع الدنيا أخس الأشياء، فكيف يطلب في مقابلة تبليغ الوحي الإلهي الذي هو أعز الأشياء؛ لأن العلم جوهر ثمين، والدنيا خزف مهين، ولأن طلب الأجر يوهم التهمة، وذلك ينافي القطع بصحة النبوة. وقرأ الجمهور ﴿إِلَّا النّودَةَ ﴾ وقرأ زيد بن على ﴿إلا مودة ﴾.

فمعنى الآية (١): قل لا أسألكم على التبليغ أجراً أصلاً، إلا أن تودوني لأجل قرابتي منكم وبسببها، وتكفوا عني الأذى، ولا تعادوني إن كان ذلك أجراً يختص بي، لكنه ليس بأجر؛ لأنه لم يكن بطن من بطونكم يا قريش، إلا وبيني وبينها قرابة فإذا كانت قرابتي قرابتكم، فصلتي، ودفع الأذى عني لازم لكم في الشرع والعادة والمروءة، سواء كان مني التبليغ أو لا، وقد كنتم تتفاخرون بصلة الرحم، ودفع الأذى عن الأقارب، فما لكم تؤذونني والحال ما ذكر.

ويجوز أن يراد بالقربى: أهل قرابته على تقدير المضاف وبالمودة مودة أقربائه، وترك أذيتهم، فكلمة ﴿في﴾ على هذا للظرفية، والظرف حال من المودة، والمعنى: إلا أن تودوا أهل قرابتي، مودة ثابتة، متمكنة فيهم. وقد اختلف في هذه الآية اختلافاً كثيراً، يرجع إليه في المطولات، وأحسن ما قرأناه في صددها، ما ذكره مجاهد وقتادة.

وخلاصته: أنكم قومي، وأحق من أجابني وأطاعتي، فإذا قد أبيتم ذلك، فاحفظوا حق القربى وصلوا رحمي، ولا تؤذوني.

وفي «الخازن»: فإن قلت (٢): طلب الأجر على تبليغ الرسالة والوحي، لا

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) الخازن.

يجوز، لقوله في قصة نوح عليه السلام وغيره من الأنبياء: ﴿وَمَاۤ أَسَّعُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ .

قلت: لا نزاع في أنه لا يجوز طلب الأجر على تبليغ الرسالة، بقي الجواب عن قوله: ﴿إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْئَى ﴾، فالجواب عنه من وجهين:

الأول: معناه لا أطلب منكم إلا هذا، وهذا في الحقيقة ليس بأجر، نظير قوله: (وَلاَ عَيْبَ فِيْهِمْ غَيْرَ أَنَّ سُيُوْفَهُمْ)، البيت، معناه: إذا كان هذا عيبهم، فليس فيهم عيب بل هو مدح فيهم؛ ولأن المودة بين المسلمين أمر واجب، وإذا كان كذلك في حق جميع المسلمين، كان في أهل بيت النبي على أولى. فقوله: ﴿لاّ اَلْسَاكُمُ عَلَيْهِ أَجُرًا إِلّا اَلْمَودَةَ فِي الْقَرْبَى فَالمصودة في القربى ليست أجراً في الحقيقة؛ لأن قرابته قرابتهم، فكانت مودتهم وصلتهم لازمة لهم، فثبت أن لا أجر البتة.

والوجه الثاني: أن هذا الاستثناء منقطع، وتم الكلام عند قوله: ﴿قُل لا آلَسَنُكُمُ عَلَيْهِ أَجَرًا ﴾؛ أي: لكن أذكركم المودة في قرابتي، الذين هم قرابتكم، فلا تؤذوهم.

واختلف أهل العلم في قرابته على في قلل: على وفاطمة والحسن والحسين رضي الله تعالى عنهم، وقيل: أهل بيته من تحرم عليهم الصدقة من أقاربه، وهم بنو هاشم، وبنو المطلب، الذين لم يفترقوا في الجاهلية، ولا في الإسلام.

روى مسلم عن زيد بن أرقم، أن رسول الله على قال: "إني تارك فيكم ثقلين، أولهما: كتاب الله، فيه الهدى والنور، فخذوا بكتاب الله تعالى، واستمسكوا به، فحث على كتاب الله ورغب فيه، ثم قال: "وأهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي»، فقال له حصين: من أهل بيته يا زيد، أليس نساؤه من أهل بيته؟ قال: نساؤه من أهل بيته، ولكن أهل بيته من حرمت عليه الصدقة بعده، قال: ومن هم قال: هم آل علي، وآل عقيل، وآل جعفر، وآل عباس، انتهى.

﴿ وَمَن يَفْتَرِفَ ﴾ ويكتسب ﴿ مَكنَة ﴾ ؛ أي حسنة (١) كانت سيما مودة قربى رسول الله ﷺ ، نزلت في أبي بكر رضي الله عنه ، ومودته فيهم ، والظاهر العموم في أي حسنة كانت إلا أنها تتناول المودة تناولاً أولياً لذكرها عقب ذكر المودة في القربى ؛ أي: ومن يكتسب حسنة واحدة ، ولو مثقال ذرة ﴿ نَزِد لَهُ ﴾ ؛ أي: لذلك العامل ﴿ فِيها ﴾ ؛ أي: في جزاء تلك الحسنة ﴿ حُسنًا ﴾ ؛ أي: فضلاً وزيادة على قدر ما يستحقه ، الحسنة بعشر أمثالها إلى سبع مئة ضعف ، فما فوق ، كقوله تعالى : ﴿ مَن ذَا الّذِي يُقْرِضُ اللّهَ مَرَمُنا حَسَنًا فَيْفَلُوهُمُ لَهُ وَ أَمْعَافاً كَثِيرَهُ ﴾ .

وقرأ الجمهور (٢): ﴿ وَرَدَ لَهُ ﴾ بالنون، وقرأ زيد بن علي وعبد الوارث عن أبي عمرو وأحمد بن جبير عن الكسائي: ﴿ يزد ﴾ بالياء؛ أي: يزد الله. وقرأ الجمهور: ﴿ حُسَنًا ﴾: بالتنوين، وعبد الوارث عن أبي عمرو: ﴿ حسنى ﴾ بغير تنوين، على وزن رجعى وبشرى، وزيادة حسنها مضاعفة أجرها.

والمعنى (٣): أي ومن يعمل عملاً فيه طاعة الله ورسوله، نزد له فيه أجراً وثواباً، فنجعل له مكان الحسنة عشرة أمثالها، إلى سبع مئة ضعف إلى ما فوق ذلك، فضلاً منا ورحمة. ونحو الآية قوله: ﴿إِنَّ اللّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٌ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُصَنعِفَهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنَّهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ ﴾.

﴿إِنَّ الله الله الله الله وتعالى ﴿غَفُورٌ ﴾؛ أي: كثير المغفرة للمذنبين ﴿شَكُورٌ ﴾؛ أي: كثير الشكر للمطيعين بتوفيقه الثواب، والتفضل عليه بالزيادة، فالشكر (٤) من الله مَجَازٌ عن هذا المعنى، لأن معناه الحقيقي، وهو فعل ينبيء عن تعظيم المنعم، لكونه منعماً لا يتصور من الله سبحانه، لامتناع أن ينعم عليه أحد، حتى يقابل بالشكر، شبهت الإثابة والتفضل بالشكر، من حيث إن كل واحد منهما يتضمن الاعتداد بفعل الغير، وإكراماً لأجله؛ أي: إنه تعالى يغفر الكثير من

<sup>(</sup>۱) النسفي. (۳) المراغي.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط. (٤) روح البيان.

السيئات، ويكثر القليل من الحسنات، فيستر ويغفر ويضاعف فيشكر. قال قتادة: غفور للذنوب، شكور للحسنات.

ثم أنكر عليهم نسبة افتراء القرآن إلى محمد على موالهم، ووبخهم على مقالهم، فقال: ﴿أَمْ يَقُولُونَ﴾ أم منقطعة، بمعنى بل التي للإضراب الانتقالي من قوله: أم لهم شركاء إلخ، وبهمزة الاستفهام الإنكاري التوبيخي؛ أي: بل أيقول كفار مكة ﴿أفَتَرَىٰ﴾ محمد واختلق ﴿عَلَى اللهِ سبحانه ﴿كَذِبًا﴾ بدعوى النبوة وتلاوة القرآن؛ أيقع في قلوبهم ويجري على ألسنتهم، أن ينسبوا مثله على إلى الافتراء على الله، وهو أقبح أنواع الفرية وأفحشها، وهذا المقال منهم أفظع من الشرك الذي جعلوه شرعاً لهم، فإنهم قد جعلوا الحق الأبلج، الذي يعاضده الدليل، ويؤيده البرهان، افتراءً على الله، واختلاقاً للكذب عليه، وفي ذلك أتم دلالة على بعده على من الافتراء.

وخلاصة ذلك: أنهم قالوا: إن هذا الذي يتلوه علينا من القرآن، ما هو إلا اختلاق من قبل نفسه، وليس بوحي من عند ربه، كما يدعي.

ثم زاد في استبعاد الافتراء من مثله ﷺ، والإنكار له، على أتم وجه، فقال: ﴿ فَإِن يَشَا الله ﴾ سبحانه وتعالى خذلانك ﴿ يَفْتِمْ عَلَى قَلْبِكُ ﴾ لتجترىء بالافتراء عليه، فإنه لا يفعل مثل هذا إلا من كان في مثل حالهم، قد ختم الله على قلبه، وأعمى بصيرته.

والخلاصة: أنه إن يشأ يجعلك منهم، لأنهم هم المفترون الذين شرعوا من الدين ما لم يأذن به الله.

وفي «التأويلات النجمية»: يعني أنك إن افتريته ختم الله على قلبك، ولكنك لم تكذب على ربك، فلم يختم على قلبك، وما أجمل هذا التعريض بأنهم مفترون، وأنهم في نسبة الافتراء إليه مفترون أيضاً، وشبيه بالآية قول أمين نسب

<sup>(</sup>١) المراغي.

إلى الخيانة: لعل الله خذلني لعل الله أعمى بصيرتي، لا يريد بمقاله إثبات الخذلان وعمى القلب، بل يريد استبعاد الخيانة من مثله، وأن من نسبه إلى ذلك فقد ركب شططاً وأتى أمراً إدّا، وقال قولاً نكراً.

ثم أكد استبعاد الافتراء منه وزاده إيضاحاً، فقال: ﴿وَيَمَثُمُ ٱللَّهُ ٱلْبَطِلَ وَيُحِقُّ اللَّهُ الْبَطِلَ وَيُحِقُّ بِكَلِمَتِياً ﴾ استثناف مقرر لنفي الافتراء غير معطوف على ﴿يَغْتِمُ كما ينبىء عنه إظهار الاسم الجليل، وصيغة المضارع.

فائدة (١): وكتب ﴿ يمح ﴾ في المصحف بحاء مرسلة، كما كتبوا، (ويدع الإنسان)، و(يدع الداع) و(سندع الزبانية)، مما ذهبوا فيه إلى الحذف، والاختصار نظراً إلى اللفظ، وحملاً للموقف على الوصل. يعني: أن سقوط الواو لفظاً لالتقاء الساكنين، حال الوصل، وخطاً أيضاً، حملاً للخط على اللفظ؛ أي: على أنه خلاف القياس، وليس سقوطها منه، لكونه مجزوماً بالعطف على ما قبله، لاستحالة المعنى؛ لأنه تعالى يمحو الباطل مطلقاً لا معلقاً بالشرط.

والمعنى: كيف يكون منه الافتراء على الله، وقد جرت عادته تعالى، أن يمحو الباطل ويمحق الشرك، ويثبت الحق والإسلام والتوحيد بكلماته؛ أي: بقضائه أو بوحيه. أو بما أنزله من القرآن. وينشره بين الناس، وها هو ذا يزداد ما أوتيه محمد على كل يوم قوة وانتشاراً، فلو كان مفترياً كما تدعون، لكشف افتراءه ومحقه، وقذف بالحق على باطله فدمغه.

وقد يكون المعنى: أن هذه عدة من الله لرسوله بالنصر، ويكون المراد يمحو الله باطلهم وما بهتوك به. ويثبت الحق الذي أنت عليه بقضائه، الذي لا مرد له فيكون هذا كلاماً معترضاً بين ما قبله وما بعده، مؤكداً لما سبق من الكلام، من كونهم مبطلين في نسبة الافتراء إلى من هو أصدق الناس حديثاً.

﴿إِنَّهُ ﴾ سبحانه وتعالى ﴿عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلشُّدُودِ ﴾؛ أي: عالم بما في قلب العباد؛ أي: بما تضمره القلوب، فيجري عليها أحكامها اللائقة بها، من المحو

<sup>(</sup>١) روح البيان.

والإثبات. ولم يقل<sup>(۱)</sup>: ذوات الصدور لإرادة الجنس، وذات هنا تأنيث ذي، بمعنى صاحب، فحذف الموصوف وأقيمت صفته مقامه؛ أي: عليم بالمضمرات صاحبة الصدور، وهي الخواطر القائمة بالقلب، من الدواعي والصوارف الموجودة فيه، وجعلت صاحبة للصدور بملازمتها، وحلولها فيها، كما يقال للبن: ذو الإناء ولولد المرأة وهو جنين ذو بطنها، وفي الآية إشارة إلى أن الله تعالى يتصرف في عباده بما يشاء، من إبعاد قريب، وإدناء بعيد.

والمعنى: أي فيعلم ما تكنه الضمائر، وتنطوي عليه السرائر، وتجري الأمور بحسب علمه الواسع، المحيط بكل شيء.

ثم امتن على عباده بقبول توبتهم، إذا هم تابوا ورجعوا إليه فقال: ﴿وَهُو﴾ سبحانه وتعالى الإله ﴿الَّذِى يَقْبُلُ النَّوْبَةَ﴾ من الذنوب ﴿عَنْ عِبَادِهِ ﴾ بالتجاوز عما فرط منهم في الزمن الماضي، من الذنوب، واقترفوا فيه من السيئات؛ لأنه إن لم يقبل كان إغراء بالمعاصي، وعدى القبول بعن؛ لتضمنه معنى التجاوز، قال ابن عباس رضي الله عنهما: هي عامة للمؤمن والكافر والولي والعدو، ومن تاب منهم، قبل الله توبته.

## فصل في ذكر التوبة وحكمها

قال العلماء (٢٠): التوبة واجبة من كل ذنب، فإن كانت المعصية بين العبد وبين الله تعالى، لا تتعلق بحق آدمي. . فلها ثلاثة شروط:

أحدها: أن يقلع عن المعصية.

والثاني: أن يندم على فعلها.

والثالث: أن يعزم أن لا يعود إليها أبداً، فإذا حصلت هذه الشروط صحت التوبة، وإن فقد أحد الثلاثة لم تصح توبته، وإن كانت المعصية تتعلق بحق آدمي،

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الخازن.

فشروطها أربعة: هذه الثلاثة.

والشرط الرابع: أن يبرأ من حق صاحبها، فهذه شروط التوبة الصحيحة. وقيل: التوبة الانتقال عن المعاصي نيةً وفعلاً، والإقبال على الطاعات نيةً وفعلاً، وقال سهل بن عبد الله التستري: التوبة الانتقال من الأحوال المذمومة إلى الأحوال المحمودة.

وقد ورد في الحث على التوبة كثير من الأحاديث في «الصحيحين» وغيرهما.

فمن ذلك: ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «والله إني لأستغفر الله وأتوب إليه، في اليوم أكثر من سبعين مرة» أخرجه البخاري.

ومنها: ما رُوي عن الأغر بن بشار المزني قال: قال رسول الله ﷺ: "يا أيها الناس، توبوا إلى الله، فإني أتوب إليه في اليوم مئة مرة"، أخرجه مسلم.

ومنها: ما رُوي عن عبد الله بن مسعود قال: سمعت رسول الله على يقول: «لله أفرح بتوبة عبده المؤمن، من رجل نزل في أرض دوية، مهلكة، معه راحلته عليها طعامه وشرابه، فوضع رأسه، فنام نومة فاستيقظ، وقد ذهبت راحلته فطلبها، حتى إذا اشتد الحر والعطش، أو ما شاء الله، قال: أرجع إلى مكان الذي كنت فيه، فأنام حتى أموت، فوضع رأسه على ساعده ليموت، فاستيقظ فإذا راحلته عنده عليها طعامه وشرابه. فالله أشد فرحاً بتوبة العبد المؤمن من هذا براحلته وزاده متفق عليه، الدوية الفلاة والمفازة.

ومنها: ما رُوي عن أنس رضي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «للَّه أفرح بتوبة عبده المؤمن من أحدكم سقط على بعيره وقد أضله في أرض فلاة» متفق عليه.

ومنها: لمسلم عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لله أشد فرحاً بتوبة عبده، حين يتوب إليه، من أحدكم، كان على راحلته بأرض فلاة، فانفلتت منه. وعليها طعامه وشرابه، فأيس منها، فأتى شجرة فاضطجع في ظلها، قد أيس من راحلته،

فبينا هو كذلك، إذ هو بها قائمة عنده، فاخذ بخطامها ثم قال من شدة فرحه: اللهم أنت عبدي، وأنا ربك، أخطأ من شدة الفرح».

ومنها: ما رُوي عن صفوان بن عسال المرادي رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "إن الله جعل بالمغرب باباً، عرضه مسيرة سبعين عاماً، للتوبة لا يغلق ما لم تطلع الشمس من قبله، وذلك قوله تعالى ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ عَايَتِ رَبِّكَ لَا يَنْهُ نَفْسًا إِينَهُا. . ﴾ الآية، أخرجه الترمذي، وقال حديث حسن صحيح.

ومنها: ما رُوي عن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي على قال: «إن الله عز وجل، يقبل توبة العبد ما لم يغرغر»، أخرجه الترمذي، وقال حديث حسن غريب.

ومنها: ما رُوي عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إن الله عز وجل، يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار. ويبسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل، حتى تطلع الشمس من مغربها». أخرجه مسلم.

وروى جابر رضي الله عنه أن أعرابياً دخل مسجد رسول الله على وقال: اللهم إني أستغفرك وأتوب إليك وكبر، فلما فرغ من صلاته، قال له على رضي الله عنه: إن سرعة اللسان بالاستغفار، توبة الكذابين، وتوبتك تحتاج إلى التوبة، فقال يا أمير المؤمنين: ما التوبة، قال: التوبة اسم يقع على ستة معان، على الماضي من الذنوب الندامة، ولتضييع الفرائض الإعادة ورد المظالم. وإذاقة النفس مرارة الطاعة، كما أذقتها حلاوة المعصية، وإذابتها في الطاعة، كما ربيتها في المعصية. والبكاء بدل كل ضحكته.

﴿ وَيَعْفُواْ عَنِ السَّيِّعَاتِ ﴾ في المستقبل؛ أي: يعفو عن صغائرها في المستقبل، بمحض فضله، وإن لم يتوبوا؛ لأن الحسنات يذهبن السيئات. وقيل: يعفو عن السيئات صغائرها وكبائرها، غير الشرك لمن يشاء بمحض فضله ورحمته. وفي «التأويلات النجمية»: ويعفو عن كثير من الذنوب، التي لا يطلع العبد عليها، فيتوب عنها، وأيضاً يعفو عن كثير من الذنوب، قبل التوبة، ليصير العبد به قابلاً للتوبة، وإلا لما تاب ﴿ وَيَعْلَمُ مَا نَفْعَلُونَ ﴾ كائناً ما كان من خير أو شر، فيجازي

بالثواب أو بالعقاب، أو يتجاوز بالعفو بحسب ما تقتضيه مشيئته، المبنية على الحكم والمصالح. وفي «التأويلات النجمية»: ويعلم ما تفعلون من السيئات والحسنات، فبتلك الحسنات يعفو والحسنات، مما لا تعلمون أنها من السيئات والحسنات، فبتلك الحسنات يعفو عن السيئات، وفي هذا حث على لزوم الحذر منه تعالى، والإخلاص له وإمحاض التوبة.

وقرأ الجمهور (١٠): ﴿مَا يَهْعَلُونَ﴾ بياء الغيبة، وقرأ عبد الله وعلقمة وحمزة والكسائي وخلف وحفص: ﴿مَا تَفْعَلُونَ﴾ بتاء الخطاب، واختار القراءة الأولى أبو عبيد وأبو حاتم؛ لأن هذا الفعل وقع بين خبرين.

والموصول في قوله: ﴿ وَيَسَتَجِبُ الَّذِينَ ءَامَوا وَعَلَوا الصّلِحَتِ في موضع نصب على المفعولية، والفاعل ضمير يعود على الله سبحانه؛ أي: يستجيب الله سبحانه، للذين آمنوا دعاءهم ويعطيهم ما طلبوه منه. يقال: استجاب وأجاب بمعنى وقيل: المعنى: يقبل الله عبادة الذين آمنوا، وعملوا الصالحات؛ أي: يقبل عبادة المؤمنين المخلصين، ويثيبهم على طاعاتهم، يعني: يعطيهم الثواب في الآخرة والإثابة (٢) معنى مجازي للإجابة؛ لأن الطاعة لما شبهت بالدعاء، باعتبار ما يترتب عليها من الثواب، كانت الإثابة عليها، بمنزلة إجابة الدعاء، فعبر بها عنها، وقيل: إن الموصول في محل رفع على الفاعلية؛ أي: يجيب الذين آمنوا ربهم إذا دعاهم إلى طاعته، كقوله: ﴿ أَسْتَجِيبُوا لِللهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ ﴾، والأول أولى باعتبار السياق ﴿ وَيَرِيدُهُم ﴾ الله سبحانه على ما طلبوه، أو على ما يستحقونه من الثواب ﴿ مِن فَسَلِهِ ﴾ وكرمه وجوده ما يشاء تفضلاً وكرماً منه، وهو معطوف على ﴿ يَسَتَجِبُ ﴾ على الوجه الأول أعني: نصب الموصول، وعلى الوجه الثاني، على ﴿ يَسَتَجِبُ ﴾ على الوجه الأول أعني: نصب الموصول، وعلى الوجه الثاني، أعنى: رفع الموصول يكون قوله. ﴿ وَيَرِيدُهُم مِن فَصَل يَّمَا مَلْهُ مَا استحقوه من الثواب تقضلاً منه، وقيل: معنى ويزيدهم من فضله: يشفعهم في إخوانهم.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

والمعنى (١<sup>)</sup>: أي ويجيب الذين آمنوا إذا دعوه، ويزيدهم من فضله على ما طلبوه بالدعاء.

وبعد أن ذكر ما أعده للمؤمنين من الثواب، أردف بما أعده للكافرين من العذاب فقال: ﴿وَٱلْكَفْرُونَ لَمُمْ ﴾ يوم القيامة ﴿عَذَابُ شَدِيدُ ﴾؛ أي: وجيع مؤلم بدل ما للمؤمنين من الثواب والفضل المزيد، فالمؤمنون استجاب لهم دعاءهم وزادهم من فضله، وهؤلاء الكفرة لا يستجيب لهم دعاءً ﴿وَمَا دُعَاهُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِي صَلَالِ ﴾.

﴿ وَلَوْ بَسَطَ الله ﴾ سبحانه وتعالى ﴿ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ ﴾ أي: لجمعيهم، ووسعه عليهم ﴿ لَبَغَوّا ﴾ ؛ أي: بحميعهم ﴿ فِي الْأَرْضِ ﴾ ؛ أي: لطغوا وعصوا وأفسدوا فيها ، لأن الغنى مبطرة مأشرة ؛ أي: داع إلى البطر والأشر، أو لظلم بعضهم بعضاً ، وقيل: المعنى: لو جعلهم سواءً في الرزق لما انقاد بعضهم لبعض، ولتعطلت الصنائع، قال ابن عباس رضي الله عنهما: بغيهم في الأرض، طلبهم منزلة بعد منزلة ومركباً بعد مركب. وملبساً بعد ملبس، وقال بعضهم: لو أن الله تعالى رزق العباد من غير كسب، لتفرغوا للفساد في الأرض، ولكن شغلهم بالكسب حتى لا يتفرغوا للفساد، ونعم ما قيل:

إِنَّ ٱلشَّبَابَ وَٱلْفَرَاغَ وَٱلْجِدَهُ مَفْسَدَةٌ لِلْمَرْءِ أَيُّ مَفْسَدَهُ

أي: داعية إلى الفساد. ومعنى الفراغ: عدم الشغل، ولزوم البغي على بسط الرزق على الغالب، وإلا فقد يكون الفقير مستكبراً وظالماً، يعني: أن البغي مع الفقر أقل؛ لأن الفقر مؤد إلى الانكسار والتواضع غالباً، ومع الغنى أكثر وأغلب؛ لأن الغنى مؤد إلى البغي غالباً، فلو عم البسط كل واحد من العباد، لغلب البغي، وانقلب الأمر إلى عكس ما عليه الآن.

وذكروا في كون بسط الرزق موجباً للطغيان وجوهاً (٢):

الأول: أن الله لو سوى في الرزق بين الكل. امتنع كون البعض محتاجاً إلى البعض، وذلك يوجب خراب العالم وتعطيل المصالح.

<sup>(</sup>١) المراغى. (٢) الفتوحات.

ثانيها: أن هذه الآية مختصة بالعرب، فإنهم كلما اتسع رزقهم، ووجدوا من ماء المطر ما يرويهم، ومن الكلأ والعشب ما يشبعهم، قدموا على النهب والغارة.

ثالثها: أن الإنسان متكبر بالطبع، فإذا وجد الغنى والقدرة.. عاد إلى مقتضى خلقته الأصلية، وهو التكبر وإذا وقع في شدة وبلية ومكروه.. انكسر وعاد إلى التواضع والطاعة، وكفى بحال قارون عبرة.

قال علماؤنا<sup>(۱)</sup>: أفعال الرب سبحانه لا تخلو عن مصالح، وإن لم يجب على الله الاستصلاح، فقد يعلم من حال عبده، أنه لو بسط عليه الرزق. قاده ذلك إلى الفساد، فيزوي عنه الدنيا مصلحة له، فليس ضيق الرزق هواناً، ولا سعة الرزق فضيلة، وقد أعطى قوماً مع علمه بأنهم يستعملونه في الفساد، ولو فعل بهم خلاف ما فعل، لكانوا أقرب من الصلاح، وبالجملة فالأمر مفوض إلى مشيئته تعالى، ولا يمكن الترام مذهب الاستصلاح، في كل فعل من أفعاله تعالى.

وروى أنس عن النبي على الباب من العبادة، وإني عليم أني لو أعطيته إياه عبادي المؤمنين، من يسألني الباب من العبادة، وإني عليم أني لو أعطيته إياه لدخله العجب فأفسده، وإن من عبادي المؤمنين من لا يصلحه، إلا الغنى، ولو أفقرته لأفسده الفقر، وإن من عبادي من لا يصلحه إلا الفقر، ولو أغنيته لأفسده الغنى، وإني لأدبر عبادي لعلمي بقلوبهم، فإني عليم خبير»، ثم قال أنس: اللهم إني من عبادك المؤمنين، الذين لا يصلحهم إلا الغنى فلا تفقرني برحمتك.

﴿ وَلَكِنَ يُنَزِلُ ﴾ سبحانه وتعالى من الرزق لعباده ﴿ بِقَدَرِ ﴾ ؛ أي: بتقدير أزلي ﴿ مَا يَشَاءُ ﴾ أن ينزل ﴿ إِنَّهُ ﴾ سبحانه ﴿ بِعِبَادِهِ ﴾ ؛ أي: بأحوال عباده ﴿ خَبِيرٌ ﴾ ؛ أي: محيط بخفايا أمورهم، وجلاياها، فيقدر لكل واحد منهم في كل وقت من أوقاتهم، ما يليق بشأنهم،

<sup>(</sup>١) الفتوحات.

فيفقر ويغني ويمنع ويعطي ويقبض ويبسط حسبما تقتضيه الحكمة الربانية، ولو أغناهم جميعاً لبغوا، ولو أفقرهم جميعاً لهلكوا، وقرأ نافع وابن عامر وعاصم(١): ﴿يُنَزِّلُ﴾ بتشديد الزاي. وابن كثير وأبو عمرو بالتخفيف.

والمعنى (٢): أي ولو أعطى عباده من الرزق فوق حاجتهم، لحملهم ذلك على البغي والطغيان، وطلب ما ليس لهم طلبه؛ لأن الغنى مبطرة مأشرة، وكفى بحال قارون وفرعون، عبرة لمن اعتبر، ولكن يرزقهم ما فيه صلاحهم، وهو أعلم بحالهم، فيغني من يستحق الغنى، ويفقر من يستحق الفقر، بحسب ما يعلم من المصلحة في ذلك.

والخلاصة: أنه تعالى خبير بما يصلح عباده، من توسيع الرزق، وتضييقه، فيقدر لكل واحد منهم ما يصلحه. فيبسط ويقبض ويعطي ويمنع، ولو أغناهم جميعاً لبغوا. ولو أفقرهم جميعاً لهلكوا، فنظام العالم لا يستقر إلا على هذا الوضع القائم، الجامع بين الأمرين، فخوف الأغنياء يَزَعُهُم عن الظلم، وخوف الفقراء من الأغنياء، يدعوهم إلى التعاون معهم ليفوزوا بمبتغاهم، ويزعهم عن البغى، وقال قتادة: كان يقال: خير الرزق ما لا يطغيك ولا يلهيك.

وبعد أن بين أنه لا يعطي عباده ما زاد على حاجتهم؛ لأنه يعلم أن الزيادة تضرهم في دينهم، ذكر أنهم لو احتاجوا إلى الغيث، فهو لا يمنعه عنهم، فقال: ﴿وَهُو ﴾ سبحانه وتعالى الإله: ﴿الَّذِى يُنَزِلُ ٱلْفَيْتَ ﴾ والمطر من السماء على الأرض، فيغيثهم به من الجدب، ولذلك خص بالنافع منه. فإن المطر قد يضر. وقد لا يكون في وقته. قال الراغب: الغيث يقال في المطر. والغوث في النصرة ﴿مِنْ بَمَّدِ مَا قَنَطُوا ﴾ أي: ينسوا منه. وتقييد تنزيله بذلك مع تحققه بدونه أيضاً، لتذكير كمال النعمة. فإن حصول النعمة بعد اليأس والبلية، أوجب لكمال الفرح. فيكون أدعى إلى الشكر. وقرأ الجمهور: ﴿قَنَطُوا ﴾ بفتح النون، وقرأ الأعمش وابن وثاب بكسرها. ﴿وَيَنشُرُ رَحْمَتُم ﴾ أي: يبسط بركات الغيث ومنافعه وما

<sup>(</sup>١) المراح. (٢) المراغي.

يحصل به من الخصب في كل شيء من السهل والجبل والنبات والحيوان، وفي «فتح الرحمن»: ﴿وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُ ﴾: وهي الشمس، وذاك تعديد نعمة غير الأولى. وذلك أن المطر إذا جاء بعد القنوط حسن موقعه، فإذا دام سئم، وتجيء الشمس بعده عظيمة الوقع ﴿وَهُوَ ﴾ سبحانه وتعالى ﴿الْوَلِيُ ﴾؛ أي: السيد المالك، الذي يتولى عباده بالإحسان ونشر الرحمة ﴿الْحَكِيدُ ﴾؛ أي: المستحق للحمد على ذلك وغيره، لا غيره.

وقال بعضهم: قوله: ﴿وَهُو اَلْوَلِيُّ﴾؛ أي: متولى المطر، ومتصرفه، يرسله مرة بعد مرة ﴿الْحَكِيدُ﴾؛ أي: الأهل لأن يحمد على صنعه. إذ لا قبح فيه؛ لأنه بالحكمة. ودل الغيث على الاحتياج، وعند الاحتياج تتقوى العزيمة، والله تعالى يجيب دعوة المضطر. وقال قتادة: ذكر لنا أن رجلاً قال لعمر رضي الله عنه: الشتد القحط وقنط الناس. فقال: مطروا إذن، ثم قرأ هذه الآية.

والمعنى: أي وهو الذي ينزل المطر من السماء، فيغيثهم به من بعد يأسهم من نزوله حين حاجتهم إليه، وينشر بركات الغيث، ومنافعه، وما يحصل به من الخصب، وهو الذي يتولى عباده بإحسانه، ويحمد على ما يوصله إليهم من رحمته.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما: إن تحت العرش بحراً، ينزل منه أرزاق الحيوانات، يوحي الله سبحانه إليه. فيمطر ما شاء من سماء إلى سماء، حتى ينتهي إلى سماء الدنيا ويوحي إلى السماء أن غربليه. فتغربله فليس من قطرة تقطر إلا ومعها ملك يضعها موضعها، ولا ينزل من السماء قطرة إلا بكيل معلوم، ووزن معلوم، إلا ما كان من يوم الطوفان من ماء، فإنه نزل بغير كيل ولا وزن.

وروي: أن الملائكة يعرفون عدد المطر، ومقداره في كل عام؛ لأنه لا يختلف فيه البلاد، وفي الحديث: «ما من سنة بأمطر من أخرى، ولكن إذا عمل قوم بالمعاصي، حول الله ذلك إلى غيرهم، فإذا عصوا جميعاً صرف الله ذلك إلى الفيافي والبحار».

ثم أقام الأدلة على ألوهيته فقال: ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ \* سبحانه وتعالى ؛ أي:

ومن دلائل قدرته تعالى، الموجبة لتوحيده، وصدق ما وعد به من البعث ﴿ خُلُقُ السَّمَوَتِ وَٱلْآرَضِ ﴾؛ أي: خلقهما على هذه الكيفية العجيبة والصنعة الغريبة، فإنهما بذاتهما وصفاتهما يدلان على شؤونه العظيمة، والإضافة (١) في ﴿ خُلُقُ السَّمَوَتِ ﴾ من إضافة الصفة إلى الموصوف؛ أي: السموات المخلوقة، والأرض المخلوقة ﴿ وَمَا بَنَّ ﴾ وفرق ونشر ﴿ فِيهِما ﴾؛ أي: في السموات والأرض، معطوف على السموات؛ أي: وفي خلق ما بث فيهما، أو على الخلق؛ أي: في خلق السموات والأرض، وفي ما بث فيهما ﴿ مِن دَآبَتِهِ ﴾؛ أي: من حي. فهو من السموات والأرض، وهو الدبيب وإرادة السبب، وهو الحياة. فتكون الدابة بمعنى الحي، فتتناول الملائكة، فإن الملائكة ذووا حركات طيارون في السماء، وإن كانوا لا يمشون في الأرض.

وفي «الخازن»: فإن قلت: كيف (٢) يجوز إطلاق لفظ الدابة على الملائكة؟

قلت: الدبيب في اللغة: المشي الخفيف على الأرض، فيحتمل أن يكون للملائكة مشي مع الطيران، فيوصفون بالدبيب، كما يوصف به الإنسان. وقيل: يحتمل أن الله تعالى خلق في السموات أنواعاً من الحيوانات، يدبون دبيب الإنسان، وقيل: يحتمل أنه من إطلاق المثنى على المفرد، فيعود الضمير في فيهما إلى الأرض فقط، كما في قوله تعالى: ﴿ يَعَنَّ مُنَّهُما اللَّوَلُو وَالْمَرْجَاتُ وَإِنما يخرجان من أحدهما وهو الملح.

يقول الفقير: إن للملائكة أحوالاً شتى، وصوراً مختلفة، لا يقتضي موطنهم الحصر، في شيء من المشي والطيران، فطيرانهم إشارة إلى قوتهم في قطع المسافة، وإن كان ذلك لا ينافي أن يكون لهم أجنحة ظاهرة، فلهم أجنحة يطيرون بها. ولهم أرجل يمشون بها. والله أعلم.

﴿ وَهُوَ ﴾ سبحانه وتعالى ﴿ عَلَىٰ جَمْمِهِم ﴾؛ أي: على جمع الأجسام وحشرهم بعد البعث للمحاسبة ﴿ إِذَا يَشَاءُ ﴾؛ أي:

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) الخازن.

قادر متمكن منه. وقوله: ﴿هو﴾(١) مبتدأ. و﴿قدير﴾ خبره. و﴿عَلَىٰ جَمِّعِهِم﴾ متعلق بقدير، وإذا مجردة عن معنى الشرط، متعلقة بجمعهم لا بقدير، لفساد المعنى. فإن المقيد بالمشيئة جمعه تعالى لا قدرته، و﴿إذا ﴾ عند كونها بمعنى الوقت، مجردة عن الشرط كما تدخل على الماضي تدخل على المضارع، كقوله تعالى: ﴿وَالتِّلِ إِذَا يَنْتَىٰ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّا الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

والمعنى (٢): أي ومن دلائل عظمته وقدرته وسلطانه القاهر، خلق السموات والأرض، وما نشر فيهما من دابة، تدب وتتحرك، وهذا يشمل الملائكة والإنس والجن وسائر الحيوان على اختلاف أشكالهم وألوانهم، وهو يجمعهم يوم القيامة، فيجمع الأولين والآخرين، وسائر الخلائق في صعيد واحد، يسمعهم الداعي، وينفذهم البصر، ثم يحكم بينهم بحكمه العدل، وهو اللطيف الخبير.

وقصاری ذلك: أنه قدير على جمع ما بث فيهما من دابة، إذا شاء جمعه، كما لم يتعذر خلقه وتفريقه.

ثم ذكر سبحانه دستوراً للناس في أعمالهم، إذا تأملوه. أقلعوا عما يرتكبونه من الآثام، فقال: ﴿وَمَا أَصَكِكُمُ ﴾ أي (٣): والذي وصل إليكم أيها الناس ﴿مِن مُصِيكِ ﴾ أي مصيبة كانت، من الآلام والأسقام والقحط والخوف، حتى خدش العود وعثرة القدم واختلاج العرق وغير ذلك، في البدن، أو في المال، أو في الأهل والعيال، ويدخل فيه الحدود على المعاصي، كما أنه يدخل في قوله: ﴿وَيَعْفُوا عَن كَيْبِرُ ﴾ ما لم يجعل له حد ﴿فَيِما كَسَبَتَ أَيْدِيكُمُ ﴾ أي: فهو واقع بكم بسبب معاصيكم التي اكتسبتموها، فإن ذكر الأيدي لكون أكثر الأعمال، مما يزاول بها، فكل نكد لاحق إنما هو بسبب ذنب سابق، أقله التقصير.

وفي الحديث: «لا يرد القدر إلا بالدعاء، ولا يزيد في العمر إلا البر، وإن

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳)

<sup>(</sup>٢) المراغي.

الرجل ليحرم الرزق بالذنب يصيبه، وقوله: لا يرد القدر إلخ، لأن من جملة القضاء رد البلاء بالدعاء، فالدعاء سبب لدفع البلاء، وجلب الرحمة، كما أن الترس سبب لدفع السلاح، والماء سبب لخروج النبات من الأرض، وقال الضحاك: ما تعلم رجل القرآن ثم نسيه إلا بذنب، وأي معصية أقبح من نسيان القرآن، وتلا الآية.

وقرأ نافع وابن عامر (١): ﴿بما كسبت﴾ بغير فاء، وقرأ الباقون بالفاء. و﴿ما﴾ في قوله: ﴿وَمَا أَصَنَبَكُمْ ﴾ هي الشرطية، ولهذا دخلت الفاء في جوابها، على قراءة الجمهور، ولا يجوز حذفها عند سيبويه والجمهور، وجوز الأخفش الحذف كما في قوله: ﴿وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِلَّكُمْ لَشَرِكُونَ﴾، وقول الشاعر:

مَنْ يَفْعَل ٱلْحَسَنَاتِ ٱللَّهُ يَشْكُرُهَا وَٱلشَّرُّ بِٱلشَّرِّ عِنْدَ ٱللَّهِ مِثْلاَنِ

وقيل: هي الموصولة، فيكون الحذف والإثبات جائزين، والأول أولى، وقال الزجاج: إثبات الفاء أجود، لأن الفاء مجازاة جواب الشرط، ومن حذف الفاء، فعلى أن ﴿ما﴾ في معنى الذي، وقال بعضهم: ﴿ما﴾ موصول مبتدأ، دخلت الفاء في خبره، لتضمنه معنى الشرط.

والمعنى: والذي أصابكم، فواقع بما كسبت أيديكم، قال الحسن: المصيبة هنا: الحدود على المعاصي، والأولى الحمل على العموم، كما يفيده وقوع النكرة في سياق النفي، ودخول من الاستغراقية عليها.

﴿وَيَعَفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ من الذنوب التي يفعلها العباد، فلا يعاقب عليها، ولولا عفوه وتجاوزه ما ترك على ظهرها من دابة، وهذا من تتمة قوله: ﴿فَيِمَا كُسَبَتَ أَيْدِيكُمُ ﴾.

والمعنى (٢): أي وما يحل بكم أيها الناس، من المصائب في الدنيا، فإنما تصابون به عقوبة لكم، على ما اجترحتم من الآثام، واقترفتم من الشرور والمعاصى، ويعفو لكم عن كثير من جرائمكم، فلا يعاقبكم بها، وقد ثبتت الأدلة

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٢) المراغي.

الصحيحة، أن جميع ما يصاب به الإنسان في الدنيا. يؤجر عليه، أو يكفر عنه من ذنوبه، وقيل: هذه الآية مختصة بالكافرين، على معنى أن ما يصابون به، بسبب ذنوبهم، من غير أن يكون ذلك مكفراً عنهم لذنب، ولا محصلاً لثواب، ويترك عقوبتهم عن كثير من ذنوبهم، فلا يعاجلهم في الدنيا، بل يمهلهم إلى الدار الآخرة، والأولى حمل الآية على العموم، والعفو يصدق على تأخير العقوبة، كما يصدق على محو الذنب ورفع الخطاب به.

فالله سبحانه (۱) جعل للذنوب أسباباً، لها نتائجها ومسبباتها، فشارب الخمر، يصاب بكثير من الأمراض الجسمية، والعقلية في الدنيا، وهي أثر من آثار ما اجترح من الذنوب، والتاجر غير الأمين، أو الكذاب، تصاب تجارته بالكساد، ويشهر بين الناس بالخيانة، فيحجمون عن معاملته، والحكام المرتشون، الظلمة، الذين يجمعون أموالهم بالسحت، يصابون بالفقر والعدم، ويصبحون مثلاً بين الناس، وإن لم يصبهم الفقر. يصب أولادهم، فيصبحوا بحال يرثى لها، ويصيروا أحاديث الخاصة والعامة، والأمم الظالمة، التي لا تناصر بين أفرادها، بل بينها التقاطع، ويبتز بعض أفرادها أموال بعض آخر، تصاب بالمهانة بعد العظمة، والذلة بعد العزة، وما الأمثال في ذلك بعزيزة.

وقد تقدم أن قلنا في غير موضع: إن عقاب الأفراد في الدنيا ليس بالمطرد، إذ كثيراً ما نرى سكيراً عربيداً، لا يصاب بأذى مما يفعل، ونرى تاجراً يخون الأمانة، ولا يصاب بكساد في تجارته، وحينئذ يكون عقاب كل منهما مؤجلاً ليوم الحساب، إن شاء ربك عاقب، وإن شاء عفا بعد التوبة، عما فرط منهما من الذنوب، والآثام.

وأما عقاب الأمم على ما تجترح من السيئات، فهو محقق في الدنيا، ولل ولدينا عظة التاريخ في القديم والحديث، فما من أمة تركت أوامر دينها، وخالفت نواميس العمران، إلا زالت وصارت كأمس الدابر، وأصبحت عبرة للباقين. ومثلاً

<sup>(</sup>١) المراغي.

للآخرين ونحو الآية قوله تعالى: ﴿وَلَقَ يُوَاخِذُ اللّهُ النّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَآبَةِ ﴾. وفي الحديث الصحيح: «والذي نفسي بيده، ما يصيب المؤمن من نصب، ولا وصب، ولا هم، ولا حزن، إلا كفر الله عنه بها من خطاياه، حتى الشوكة يشاكها».

ولما نزلت هذه الآية، قال رسول الله ﷺ: "والذي نفس محمد بيده، ما من خدش عود، ولا اختلاج عرق، ولا عثرة قدم، إلا بذنب، وما يعفو الله عنه أكثر". وروى الترمذي، وجماعة عن علي ـ كرم الله وجهه ـ قال: ألا أخبركم بأفضل آية في كتاب الله، حدثنا بها رسول الله ﷺ: ﴿وَمَا أَصَبَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَيِما كَسَبَتُ أَيْدِيكُم وَيَعْفُوا عَن كَثِيرٍ ﴿ وَهَا قَال ﷺ: "وسأفسرها لك يا علي، ما أصابكم من مرض، أو عقوبة، أو بلاء في الدنيا، فبما كسبت أيديكم، والله أكرم من أن يعود بعد عفوه"، والآثار في هذا الباب كثيرة.

وقال الواحدي: وهذه أرجى آية في كتاب الله، لأنه جعل ذنوب المؤمنين صنف كفره عنهم بالمصائب، وصنف عفا عنه في الدنيا، وهو كريم لا يرجع في عفوه، فهذه سنة الله مع المؤمنين، وأما الكافر فإنه لا يعجل له عقوبة ذنبه حتى يوافي به يوم القيامة انتهى.

والخلاصة: أنه يكفر عن العبد بما يصيبه من المصائب، ويعفو عن كثير من الذنوب.

 من المصائب ﴿وَلَا نَصِيرٍ ﴾ يدفعها عنكم، أو يمنعكم من عذاب الله، في الدنيا والآخرة.

والمعنى (١): أي وما لكم من دون الله ولي يليكم، بالدفاع عنكم، إذا أراد عقوبتكم على معصيتكم، ولا لكم نصير ينصركم، إذا هو عاقبكم فينتصر لكم، فاحذروا معاصيه، واتقوا مخالفة أوامره، فإنه لا دافع لعقوبته إذا أحلها بعبد من عباده.

ثم ذكر سبحانه، آية أخرى من آياته العظيمة، الدالة على توحيده، وصدق ما وعد به، فقال: ﴿وَمِنْ ءَايَتِهِ ﴾؛ أي: ومن دلائل قدرته وباهر حكمته وعظيم سلطانه ﴿الْجَوَارِ ﴾؛ أي: السفن الجارية ﴿فِي ٱلْبَعْرِ ﴾؛ أي: في الماء الكثير العميق؛ أي: تسخيره البحر، لتجري فيه الفلك بأمره، حالة كون تلك الجواري ﴿كَالْأَعْلَامِ ﴾ في عظمها وارتفاعها؛ أي: كالجبال الشاهقة، والمدن العالية.

أي (٢): ومن دلائل قدرته تعالى، السفن الجارية في البحر، لما فيها من عظيم دلائل القدرة، من جهة أن الماء جسم لطيف، شفاف، يغوص فيه الثقيل، والسفن تشخص بالأجسام الثقيلة الكثيفة. ومع ذلك جعل تعالى، للماء قوة يحملها بها، ويمنع من الغوص، ثم جعل الرياح سبباً لسيرها، فإذا أراد أن ترسو، أسكن الريح فلا تبرح عن مكانها، والجواري جمع جارية، وأصله: السفن الجواري، فحذف الموصوف وأقيمت صفته مقامه، وحسن ذلك قوله: ﴿فِي الْبَعْرِ ﴾ فدل ذلك على أنها صفة للسفن. وإلا فهي صفة غير مختصة. فكان القياس أن لا يحذف الموصوف، ولا يقام مقامه. ويمكن أن يقال: إنها صفة غالبة، كالأبطح فجاز أن تلي العوامل، بغير ذكر الموصوف، وقرىء ﴿الجواري بالياء ودونها، وسمع من العرب الإعراب في الراء. و﴿فِي ٱلْبَعْرِ ﴾ متعلق بالجواري، و﴿ كَالْأَعْلَا ﴾ في موضع الحال، والأعلام: الجبال، ومنه قول الخنساء:

<sup>(</sup>١) المراغى. (٢) البحر المحيط.

وَإِنَّ صَخْراً لَتَأْتُمُ ٱلْهُدَاةُ بِهِ كَأَنَّهُ عَلَمٌ فِيْ رَأْسِهِ نَارُ قال الخليل: كل شيء مرتفع عند العرب فهو علم. وقال مجاهد: الأعلام القصور، واحدها علم.

﴿إِن يَشَأَ﴾ الله سبحانه وتعالى. وهو شرط، جوابه قوله: ﴿يُسْكِنِ ٱلرِّيحَ﴾ التي تجريها ﴿فَيَظَلَلْنَ﴾؛ أي: فيصرن الك السفن من ظل، بمعنى صار، أي: يصرن تلك السفن، بعد ما كانت جواري بريح طيبة ﴿رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِوَةٍ﴾؛ أي: ثوابت على ظهر البحر. غير جاريات ولا متحركات أصلاً.

وقرأ الجمهور (٢): ﴿ يَشَأَ ﴾ بالهمزة، وقرأ ورش عن نافع بلا همزة، وقرأ جمهور السبعة: ﴿ الرِّيحَ ﴾: بالإفراد، وقرأ نافع ﴿ الرياح ﴾ بالجمع، وقرأ الجمهور: ﴿ فَيَظَلَلْنَ ﴾: بفتح اللام الأولى، وقرأ قتادة بكسرها، وهي لغة قليلة، والقياس الفتح لأن الماضي بكسر العين، فالكسر في المضارع شاذ.

والمعنى: إن يشأ الله، الذي قد أجرى هذه السفن في البحر، أن لا تجري فيه، أسكن الربح التي تجري بها، فتثبت في موضع واحد، وتقف على ظهر الماء، لا تتقدم ولا تتأخر.

ثم أتى بجملة معترضة بين ما مضى وما سيأتي فقال: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ﴾ الذي ذكر من أمر السفن، اللاتي يجرين تارة، ويركدن تارة أخرى، على حسب مشيئة الله تعالى ﴿لَاَيْكَتِ ﴾ عظيمة في أنفسها، كثيرة في العدد، دالة على ما ذكر من شؤونه ﴿لِّكُلِّ مَكْبَادٍ ﴾؛ أي: لكل من كان كثير الصبر على احتمال البلايا في طاعة الله تعالى ﴿شَكُورُ ﴾؛ أي: كثير الشكر على نعمائه، باستعمال كل عضو من الأعضاء، فيما خلق له، قال قطرب: نعم العبد الصبار الشكور، الذي إذا أعطي شكر، وإذا ابتُلى صبر، قال عون بن عبد الله:

فَكُمْ مِنْ مُنْعَمِ عَلَيْهِ غَيْرُ شَاكِرِ وَكُمْ مِنْ مُبْتَلَى غَيْرُ صَابِرِ

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٢) الشوكاني والبحر المحيط.

ويجوز أن يكون<sup>(۱)</sup> مجموع صبار، شكور كناية عن الآتي بجميع ما كلف من الأفعال والتروك، فالمعنى: لكل مؤمن كامل في خصائل الإيمان، وثمراتها ترجع كلها إلى الصبر والشكر، فإن الإيمان نصفه صبر عن المعاصي، ونصفه شكر، وهو الإتيان بالواجبات.

والمعنى: أي إن في جري هذه الجواري في البحر، بقدرته تعالى، لحجة بينة على قدرته على ما يشاء، لكل ذي صبر على طاعته، شكور لنعمه وأياديه عنده، والمؤمن إذا كان في ضراء كان من الصابرين، وإذا كان في السراء كان من الشاكرين.

وقوله: ﴿أَوْ يُوبِقَهُنَ ﴾ معطوف على ﴿يُسَكِنِ ﴾؛ أي: يُهلكهن الله تعالى بالغرق، والمراد: أهلهن بما كسبوا من الذنوب، وقيل: بما أشركوا. والأول أولى، فإنه يهلك في البحر المشرك وغير المشرك، يقال: أوبقه إذا أهلكه كما في «القاموس».

والمعنى: إن يشأ يسكن الريح، فيركدن على ظهره، أو يرسلها بشدة، فيغرقهن بعدله، وإيقاع الإيباق عليهن، مع أنه حال أهلهن للمبالغة والتهويل، يعني: أن المراد إهلاك أهلها بسبب ما كسبوا من الذنوب الموجبة للهلاك.

قال سعدي المفتي (٢): والظاهر أنه لا مانع من إبقاء الكلام على حقيقته فالآية مثل قوله: ﴿وَمَا أَصَنَبَكُم مِن مُصِيبَةٍ ﴾ إلخ؛ أي: يوبق سفائنهم بشؤم ما كسبوا ﴿وَيَعَفُ عَن كَثِيرٍ ﴾ فلا يوبق أموالهم، انتهى. وإجراء حكمه على العفو، في قوله تعالى: ﴿وَيَعَفُ عَن كَثِيرٍ ﴾ لما أن المعنى: أو يرسلها فيوبق ناساً، وينجي آخرين، بطريق العفو.

وقرأ الأعمش(٣): ﴿ويعفو﴾ بالواو، وعن أهل المدينة ﴿ويعفو﴾ بنصب

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

الواو، وقرأ الجمهور: ﴿وَيَعْفُ﴾: مجزوماً، عطفاً على ﴿يُوبِقَهُنَ﴾، فأما قراءة الأعمش، فإنه أخبر تعالى، أنه يعفو عن كثير؛ أي: لا يؤاخذ بجميع ما اكتسب الإنسان، فهو كلام مستأنف، وأما النصب، فبإضمار أن بعد الواو، كالنصب بعد الفاء في قراءة من قرأ ﴿يُكَاسِبُكُم بِدِ اللهِ فَيَغْفِرُ ﴾، وبعد ﴿الواو في قول الشاعر:

فَإِنْ يَهْلِكُ أَبْوْ فَابُوسَ يَهْلِكُ رَبِيْعُ ٱلنَّاسِ وَٱلشَّهْرُ ٱلْحَرَامُ وَنَا خُذُ بَعْدَهُ بِذِنَابِ عَيْشٍ أَجَبَ ٱلظَّهْرِ لَيْسَ لَهُ سَنَامُ

رُوي بنصب (ونأخذ) ورفعه وجزمه، وفي هذه القراءة يكون العطف على مصدر متوهم؛ أي: يقع إيباق، وعفو عن كثير، وأما الجزم فإنه داخل في حكم جواب الشرط. إذ هو معطوف عليه. وهو راجع في المعنى إلى قراءة النصب، لكن هذا عطف فعل على فعل، وفي النصب عطف مصدر مقدر على مصدر متوهم.

والمعنى (١): أي وإن يشأ يجعل الرياح عواصف، فيغرق السفن بذنوب راكبيها، ولكنه يعفو عن كثير من ذنوبهم، ولو آخذهم بجميع ما يجترحون منها، لأهلك كل من ركب البحر.

والخلاصة: أنه لو شاء أسكن الريح. فوقفت السفن رواكد على ظهر البحر، ولو شاء لأرسلها عاتية قوية، فأخرتها عن سيرها، وصرفتها ذات اليمين، وذات الشمال، آبقة لا تسير على طريق، ولا تصل إلى مقصد حتى تغرق، ولكن من رحمته ولطفه يرسلها بقدر الحاجة، لينتفع بها الملاحون لقضاء أوطارهم.

وقوله: ﴿وَيَعْلَمُ الَّذِينَ يُجَالِلُونَ﴾ بالرفع. مستأنف على أنه جملة فعلية، ويكون الموصول فاعلاً. أو على أنه جملة اسمية، فيكون خبراً لمبتدأ محذوف، يعود على الله، ويكون الموصول مفعولاً؛ أي: وهو سبحانه يعلم الذين يجادلون إلخ. وهذه قراءة ظاهرة المعنى واضحة اللفظ، وبالنصب معطوف على تعليل مقدر

<sup>(</sup>١) المراغي.

للإغراق؛ أي: يغرقهم لينتقم منهم، ويعلم الذين يجادلون ﴿ قُونَ ءَايَلِنَا ﴾ بالتكذيب ويسعون في دفعها ﴿ مَا لَهُم مِن جَيْصٍ ﴾؛ أي: من مهرب من عذاب الله، وجملة النفي سدت مسد مفعولي يعلم، والنفي معلق عن العمل، وبالجزم عطفاً على المجزوم قبله على معنى: وإن يشأ يجمع بين أمور ثلاثة: إهلاك قوم، ونجاة قوم، وتحذير آخرين؛ لأن قوله: ﴿ وَيَعْلَمُ الَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِن مَايَلِنا ﴾ إلخ يتضمن تحذيرهم من عقاب الله تعالى. وعلى هذه القراءة، فلا يوقف على كثير، بخلاف القراءتين الأوليين، فالوقف عليه تام. أما القراءة الأولى، أعني (١): قراءة الرفع، فقرأ بها الأعرج وأبو جعفر وشيبة ونافع وابن عامر وزيد بن علي، وأما الثانية أعني: قراءة النصب، فقرأ بها الجمهور، وأما القراءة الثالثة فشاذة.

والمعنى (٢): أي وليعلم الذين ينازعون في آياتنا على جهة التكذيب، لها أنه لا مخلص لهم، ولا مهرب إذا وقفت السفن، أو إذا عصفت الريح، فيكون ذلك سبباً لاعترافهم، بأن الإله النافع الضار، ليس إلا الله سبحانه وتعالى.

والخلاصة: فكما لا مخلص لهم إذا وقفت، أو عصفت الرياح؛ كذا لا مهرب لهم من عذابه بعد البعث، فلا بد من الاعتراف بأن الضار والنافع ليس إلا الله، وأن كل أمر حدث فإنما هو بتأثيره.

ولما ذكر سبحانه دلائل التوحيد.. ذكر التنفير عن الدنيا، فقال: ﴿فَا الْوَيْتُمُ ﴾؛ أي: أعطيتم أيها الناس ﴿وَن شَيْءٍ ﴾ مما ترغبون فيه، وتتنافسون به، من الغنى، والسعة في الرزق، والمال، والبنين ﴿فَتَنَعُ الْحَيَوْةِ الدُّنيَا ﴾؛ أي: فهو متاعها ومنفعتها، تتمتعون وتنتفعون به مدة حياتكم القليلة، فيزول ويفنى ؛ ولله در القائل:

إِنَّ مَا ٱلدُّنْ يَا فَنَاءً لَيْ سَ للدُّنْ يَا ثُبُونْ إِنَّ مَا ٱلدُّنْ يَا ثُبُونْ إِنَّ مَا ٱلدُّنْ يَا كَبَيْتٍ نَسَجَتْهُ ٱلْعَنْ كَبُونْ وَنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الذائل، وفي هذا، تحقير لشأن هذه الحياة، وزينتها، وما فيها من النعيم الزائل،

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) المراغي.

﴿فما﴾ (١) موصولة، متضمنة لمعنى الشرط، من حيث إن إيتاء ما أوتوا سبب للتمتع به في الحياة الدنيا، ولذا دخلت الفاء في جوابها، وقدر المبتدأ لأن الجواب لا يكون إلا جملة. يعني: أن سببيته مقصود فيها الإعلام لتضمنها الترغيب في الشكر، بخلاف الثانية أعني: قوله تعالى: ﴿وَمَا عِندَ اللهِ الخِه فإن المقصود فيها، بيان حال أن ما عند الله، سبب للخيرية والدوام، وقيل: إن أما شرطية، على أنها مفعول ثان لـ ﴿أُوتِيثُم ﴾ بمعنى أعطيتم، والأول هو ضمير المخاطبين، قائم مقام الفاعل، ومن شيء بيان لها، لما فيها من الإبهام.

ثم رغبهم في ثواب الآخرة، وما عند الله من النعيم المقيم فقال: ﴿وَمَا عِندَ اللّهِ سبحانه وتعالى، من ثواب الآخرة ﴿خَيْرٌ ﴾ ذاتاً، لخلوص نفعه من المكدرات ﴿وَأَبَعَيْ ﴾ زماناً، حيث لا يزول ولا يفنى، بخلاف ما في الدنيا، أي: وما عند الله تعالى من ثواب الطاعات والجزاء عليها، والنعيم المقيم خير من زهرة الدنيا؛ لأنه باق سرمدي، وما في الدنيا زائل فان ، والعقل قاض بترجيح الباقي على الفاني، وفيه إشارة إلى أن الراحات في الدنيا لا تصفو، ومن الشوائب لا تخلو، وإن اتفق لبعضهم منها في الأحايين، فإنها سريعة الزوال وشيكة الارتحال، وما عند الله من الثواب الموعود، خير وأبقى من هذا القليل الموجود، بل ما عند الله من الألطاف الخفية والمقامات العلية، والمواهب السنية خير وأبقى مما في الدنيا والآخرة.

ثم بين سبحانه، أنه لا يكون خيراً إلا لمن اتصف بصفات:

١ - ﴿ لِلَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ تنازع فيه كل من خير، وأبقى؛ أي: ما عند الله تعالى خير، للذين صدقوا وحدانية الله، وآمنوا برسوله، وعملوا على ما يوجبه الإيمان.

٢ - ﴿و﴾ خير للذين ﴿على ربهم يتوكلون﴾؛ أي وخير للذين على من رباهم بإحسانه يعتمدون، وإليه يفوضون أمورهم. ولا يلتفتون إلى غيره في مهام أمورهم. رُوي: أن الآية نزلت في أبي بكر الصديق رضي الله عنه حين تصدق

<sup>(</sup>۱) روح البيان.

بماله. فلامه المسلمون، وخطأه الكافرون.

٣- ﴿و﴾ خير لـ ﴿الذين يجتنبون﴾ ويبتعدون ﴿كَبَيْرِ ٱلْإِنْمِ ﴾ وعظائم الذب، كالقدف والشرب والسرقة والغيبة والنميمة ﴿و﴾ يبتعدون ﴿الفواحش﴾ التي ينكرها الشرع والعقل والطبع السليم، من قول أو فعل، اختص بصيغة الفحش، وهي فوق الكبائر، كالزنا واللواط، والموصول في محل الجر، معطوف (١) على الذين آمنوا عطف الصفة على الصفة؛ لأن الذات واحدة، والعطف إنما هو بين الصفات، والكبائر: جمع كبيرة، وهي ما أوجب الله عليه الحد في الدنيا. والعذاب في الآخرة، كالقدف والشرب والسرقة. والفواحش: جمع فاحشة، والعذاب في الآخرة، كالقدف والشرب والسرقة. والفواحش: جمع فاحشة، بمعنى قبيحة مفرطة في القبح، وهي ما اختص من الكبائر بصفة الفحش، فكأنها فوقها كالشرك، والقتل والزنا واللواط وعقوق الوالدين، فيكون عطف الفواحش على الكبائر، من عطف البعض على الكل، إيذاناً بكمال شناعته، وقيل: هما واحد، والعطف لتغاير الوصفين، وقرأ الجمهور ﴿كَبَايِر﴾ بالجمع هنا وفي النجم، وقرأ حمزة والكسائي: ﴿كبير الإثم﴾ بالإفراد، وهو يفيد مفاد الكبائر، لأن الإضافة للجنس كاللام.

# و﴿إذا﴾ في قوله:

٤ ـ ﴿ وَإِذَا مَا عَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ ظرفية مجردة عن معنى الشرط، متعلقة بيغفرون، و﴿ما ﴾ زائدة، و﴿هم ﴾ مبتدأ، وجملة ﴿ يَغْفِرُونَ ﴾: خبره، والجملة الاسمية هي المعطوفة على الصلة، وهي ﴿ يَجْلَبْوُنَ ﴾ عطف اسمية على فعلية، والتقدير: والذين يجتنبون كبائر الإثم وهم يغفرون، لا أنها شرطية، والاسمية جوابها لخلوها عن الفاء الرابطة. والغضب: ثوران دم القلب إرادة الانتقام، ولذلك قال عليه السلام: «اتقوا الغضب فإنه جمرة توقد في قلب ابن آدم. ألم تر إلى انتفاخ أوداجه وحمرة عينيه». والمغفرة هنا بمعنى العفو والتجاوز والحلم وكظم الغيظ، والمعنى والذين هم، يعفون ويتجاوزون ويحلمون ويكظمون الغيظ،

<sup>(</sup>١) روح البيان.

وقت غضبهم على أحد، ويتجرعون كاسات الغضب النفسانية، بأفواه القلوب الروحانية الربانية ويسكنون صورة الصفة الشيطانية، وفيه دلالة على أنهم الأخصاء بالمغفرة حال الغضب لعزة منالها، لا يزيل الغضب أخلاقهم، كسائر الناس، وذلك لأن تقديم الفاعل المعنوي، أو التقديم مطلقاً يفيد الاختصاص.

والخلاصة: أي (١) وإذا ما غضبوا كظموا غيظهم، إذ من سجاياهم الصفح والعفو، وليس من طباعهم الانتقام، وقد ثبت في «الصحيح»: أن رسول الله عليه، ما انتقم لنفسه قط، إلا أن تنتهك حرمات الله.

### وقوله:

٥ - ﴿ وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّم ﴾، أي: أجابوا ربهم إلى ما دعاهم إليه من توحيده. والبراءة من عبادة كل ما يعبد من دونه، معطوف (٢) على الموصول الأول عطف خاص على عام، لمزيد التشريف، وذلك لأن الاستجابة داخلة في الإيمان، قيل: نزلت الآية في الأنصار، دعاهم رسول الله على إلى الإيمان، فاستجابوا له من صميم القلب، ولا يلزم منه أن تكون الآية مدنية، فإن كثيراً منهم أسلموا بمكة قبل الهجرة، وفيه إشارة إلى أن الاستجابة للرسول استجابة للمرسل.

### وقوله:

آ - ﴿وَأَقَامُواْ اَلْفَكُوٰةَ﴾ المفروضة؛ أي: أدوها لمواقيتها بشروطها وأركانها وهيئاتها، معطوف على استجابوا، فهو من أوصاف الأنصار أيضاً، وخص الصلاة من بين أركان الدين، كالزكاة والصوم والحج لما لها من الخطر في صفاء النفوس، وتزكية القلوب، وترك الفواحش ما ظهر منها وما بطن، ولأنه ما بين العبد والإيمان إلا إقامة الصلاة كما أنه ما بينه وبين الكفر إلا ترك الصلاة، فإذا أقام الصلاة فقد آمن، وأقام الدين، كما أنه إذا تركها فقد كفر وهدم الدين، وفي

<sup>(</sup>١) المراغي. (٣) روح البيان.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

الحديث: «أول ما يحاسب العبد يوم القيامة بصلاته، فإن صلحت أفلح وأنجح، وإن فسدت فقد خاب وخسر».

وقوله:

٧ - ﴿وَٱتۡرُهُمۡ شُورَىٰ بَيۡنَهُمۡ ﴾ معطوف على الصلة. أعني: استجابوا عطف اسمية على فعلية. وشورى مصدر. كالفتيا بمعنى التشاور؛ أي: وأمرهم ذو تشاور بينهم
 لا ينفردون برأي، حتى يتشاوروا ويجتمعوا عليه.

قال سعدي المفتي: فإن قلت: لا حاجة إلى إضمار المضاف لظهور صحة: وشأنهم تشاور بينهم.

قلت: المصدر المضاف من صيغ العموم، فيكون المعنى: جميع أمورهم تشاور، ولا صحة له إلا أن يقصد المبالغة في كثرة ملابستهم به، وعلى هذا فيجوز أن يكون قوله: ذو شورى لبيان حاصل المعنى انتهى.

وكانوا قبل الهجرة وبعدها إذا حزبهم أمر اجتمعوا وتشاوروا، وذلك من فرط تدبرهم وتفقههم في الأمور، وفي «عين المعاني»: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ يَنْتُهُمْ وَلَى الله معوا بظهوره عِلَيْ فاجتمع رأيهم في دار أبي أيوب، على الإيمان به والنصر له، وقيل: لها العموم؛ أي: لا يستبدون برأيهم فيما لا وحي فيه من أمر الدين، بل يشاورون الفقهاء، وقيل: في كل ما يعرض من الأمور، انتهى.

وقال علي رضي الله عنه: نعم الموازنة المشاورة، وبئس الاستعداد الاستبداد قال حكيم: اجعل سرك إلى واحد، ومشورتك إلى ألف، وقيل: من بدأ بالاستخارة وثني بالاستشارة لحقيق أن لا يضل رأيه، وقال الإسكندر: لا يستحقر الرأي الجزيل من الرجل الحقير، فإن الدرة لا يستهان بها لهوان غائصها، يقال: أعقل الرجال لا يستغني عن مشاورة أولي الألباب، وأفره الدواب لا يستغنى عن الروح.

وعن الحسن (٢): ما تشاور قوم؛ إلا هدوا لأرشد أمرهم. وقال ابن

<sup>(</sup>١) عين المعاني. (١) المراغي.

العربي: الشورى ألفة للجماعة، وصقال للعقول، وسبب إلى الصواب، وما تشاور قوم إلا هدوا، ولأمر ما أصبحت الحكومات في العصر الحاضر، لا تبت في مهام الأمور، إلا إذا عرضت على مجالس الشورى ـ البرلمان، مجلس الشيوخ، والنواب ـ وكأني بك قد سمعت قول بشار بن برد في فوائد الشورى:

﴿ إِذَا بَلَغَ ٱلرَّأَيُ ٱلْمَشُوْرَةَ فَٱسْتَعِنْ بِرَأَي لَبِيْبِ أَوْ مَشُورَةِ حَاذِمِ وَلاَ تَجْعَل ِٱلشُّوْرَىٰ عَلَيْكَ غَضَاضَةً فَرِيْشُ ٱلْخَوَافِيْ قُوَّةٌ لِلْقَوَادِمِ وَلاَ تَجْعَل ِٱلشُّوْرَىٰ عَلَيْكَ غَضَاضَةً فَرِيْشُ ٱلْخَوَافِيْ قُوَّةٌ لِلْقَوَادِمِ وَمَا خَيْرُ كَفٌ لَمْ تُؤَيَّدُ بِقَائِمِ وَمَا خَيْرُ كَفٌ لَمْ تُؤَيَّدُ بِقَائِمِ

وقد كان رسول الله على يشاور أصحابه في الكثير من الأمور، ولم يكن يشاورهم في الأحكام؛ لأنها منزلة من عند الله تعالى. أما الصحابة فكانوا يتشاورون فيها، ويستنبطونها من الكتاب والسنة، وأول ما تشاور فيه الصحابة الخلافة، فإن النبي على لم ينص عليها حتى انتهى أمرهم إلى أبي بكر، وتشاوروا في قتال من ارتدوا، بعد وفاة رسول الله على فاستقر رأي أبي بكر على القتال، وقد كان فيه الخيرة للإسلام والمسلمين، وشاور عمر رضي الله عنه الهرمزان حين وفد. ونحو الآية قوله: ﴿وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْنِ﴾.

### وقوله:

٨ - ﴿و﴾ الذين ﴿مما رزقناهم﴾ من الأموال ﴿يُنفِقُونَ ﴾ في سبيل الخير،
 ويتصدقون منه على المحاويج، معطوف على الصلة أيضاً، ولالتفات إلى إنفاق
 الكافر، فإنه لم يستجب لربه بالإيمان والطاعة، فخيره محبط بكفره.

ولعل(١) فصله عن قرينه بذكر المشاورة، لوقوعها عند اجتماعهم للصلوات، كما في «الإرشاد». قال سعدي المفتي: ثم إن إدخال هذه الجملة يعني: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ يَيْنَهُمْ ﴾ بين خصال الإيمان، لعله لمزيد الاهتمام بشأن المشاورة، للمبادرة إلى التنبيه على أن استجابتهم للإيمان كانت عن بصيرة، ورأي سديد، انتهى.

<sup>(</sup>١) روح البيان.

ثم ذكر سبحانه وتعالى، الطائفة التي تنتصر ممن ظلمها، فقال:

٩ - ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا آَصَابَهُمُ ٱلْبَغْيُ ﴾؛ أي: وصل إليهم الظلم ﴿ يَنْصِرُونَ ﴾؛ أي: ينتقمون ممن ظلمهم معطوف على الموصول الأول.

والمعنى: إذا وصل إليهم الظلم، والتعدي من ظالم متعد، ينتقمون ويقتصون ممن بغى عليهم، على الوجه الذي جعله الله، ورخصه لهم، لا يتجاوزون ذلك الحد المعين، وهو رعاية المماثلة، وأما غيرهم فليسوا كذلك، فهذا هو معنى التخصيص هنا، وقد ذكر (۱) سبحانه هؤلاء المنتصرين في معرض المدح، كما ذكر المغفرة عند الغضب في معرض المدح؛ لأن التذلل لمن بغى، اليس من صفات من جعل الله له العزة، حيث قال: ﴿وَلِلّهِ ٱلْمِنّةُ وَلِرَسُولِهِ لِيسَالُمُ فَالانتصار عند البغي فضيلة، كما أن العفو عند الغضب فضيلة. وقال في «الروح»: وهذا وصف لهم بالشجاعة بعد وصفهم، بسائر أمهات الفضائل، من الدين والتيقظ، والحلم والسخاء. وذلك لأن البغي إنما يصيبهم من أهل الشوكة والغلبة، فإذا انتقموا منهم على الحد المشروع، كراهة التذلل، باجتراء الفساق عليهم، وردعاً للجاني عن الجراءة على الضعفاء، فقد ثبت شجاعتهم وصلابتهم في دين الله، وكان النخعي رحمه الله تعالى، إذا قرأ هذه الآية يقول: كانوا يكرهون أن يذلوا أنفسهم، فتجترىء عليهم السفهاء. قال الشاعر:

وَلاَ يُقِيْمُ عَلَىٰ ضَيْمٍ يُرَادُ بِهِ إِلاَّ ٱلأَذَلاَّنِ عِيْرُ ٱلْحَيِّ وَٱلْوَتَدُ هَذَا عَلَىٰ ٱلْحَسْفِ مَرْبُوطٌ بِرُمَّتِهِ وَذَا يُسَبِّجُ فَلاَ يَسرْثِنِ لَهُ أَحَدُ

أي: لا يصبر على ظلم يراد في حقه، إلا الأذلان هما في غاية الذل، وهما الحمار المربوط على الذل، بقطعة حبل بالية، والوتد الذي يدق ويشق رأسه، فلا يرحم له أحد. ولفظ البيت خبر، والمعنى: نهي عن الصبر على الظلم، وتحذير وتنفير للسامعين عنه.

واعلم(٢): أن المؤمنين فريقان:

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٢) المراغي.

أ ـ فريق يعفو اتباعاً، لقوله تعالى: ﴿وَأَن تَعْفُوٓا أَقْرَبُ لِلتَّقْوَكُ ﴾، وقوله: ﴿خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ﴿ وَسَـولَــه: ﴿وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوفِبْتُهُ بِهِ ۚ وَلَهِن صَبَرْتُمُ لَهُو خَيْرٌ لِلصَّكِينِ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ

ب ـ فريق ينتصر ممن ظلمه، وهو المذكور في هذه الآية.

والخلاصة: أنَّ العفو ضربان:

١ - ضرب يكون فيه العفو سبباً لتسكين الفتنة، وتهدئة النفوس، ومنع
 استفحال الشر، وهذا محمود، وحثت عليه الآيات الكريمة، التي ذكرت آنفاً.

٢ ـ ضرب يكون فيه العفو سبباً لجراءة الظالم، وتماديه في غيه، وهذا مذموم، وعليه تحمل الآية، التي نحن بصدد تفسيرها، فالعفو عن العاجز المعترف بجرمه محمود، والانتصار من المخاصم المصر على جرمه، والمتمادي في غيه محمود، وإلى هذا أشار المتنبي:

إِذَا أَنْتَ أَكْرَمْتَ ٱلْكَرِيْمَ مَلَكْتَهُ وَإِنْ أَنْتَ أَكْرَمْتَ ٱللَّهِيْمَ تَمَرَّدَا فَوَضْعُ ٱلنَّدَىٰ فِي مَوْضِعِ ٱلنَّدَىٰ فَوَضْعِ ٱلنَّدَىٰ

# الإعراب

﴿ اللَّهُ لَطِيفُ بِمِبَادِهِ يَرْزُقُ مَن يَشَأَةً وَهُوَ الْقَوِئُ الْعَزِيرُ ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ اللَّهِ فِي الْآخِرَةِ مِنْ اللَّهِ فِي الْآخِرَةِ مِنْ اللَّهِ فِي الْآخِرَةِ مِنْ اللَّهِ فِي اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُونُ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ الللللَّمُ مِنْ الللَّالِمُ مِ

﴿ حَرْثُ ٱلْآخِرَةِ ﴾: مفعول يريد. ﴿ نَزِدَ ﴾: فعل مضارع مجزوم بـ ﴿ مَن ﴾ الشرطية على كونه جواب الشرط لها، وفاعله ضمير يعود على الله، ﴿ لَهُ ﴾: متعلق بـ ﴿ نَزِدَ ﴾، ﴿ فِي حَرَّثِيَّ ﴾: الشرطية، مستأنفة، مسوقة لبيان الفرق بين عملي العاملين، ﴿ وَمَن ﴾ ﴿ الواو ﴾: عاطفة. ﴿ مَن ﴾: اسم شرط في محل الرفع مبتدأ، ﴿ كَان ﴾: فعل شرط لها. وجملة ﴿ يُرِيدُ ﴾ خبر ﴿ كَان ﴾. ﴿ حَرَثَ الدُّنيا ﴾: مفعول ﴿ يُريدُ ﴾، ﴿ نَوْتِهِ ، جواب الشرط ﴿ مِنَا ﴾ متعلق بـ ﴿ نَوْتِهِ ، وَمَا لَهُ وَمَا لَهُ ﴾ ﴿ الواو ﴾: عاطفة، أو حالية ﴿ مَا ﴾: نافية، أو حجازية عند من يجيز تقدم خبرها على اسمها، ﴿ لَهُ ﴾ خبر مقدم، ﴿ فِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ حال، ﴿ مِن ﴾ حرف جر زائد، ﴿ نَصِيبٍ ﴾ مبتدأ مؤخر، أو اسم ﴿ ما ﴾ مؤخر، والجملة معطوفة على جملة من الشرطية، أو حال مبتدأ مؤخر، أو اسم ﴿ ما ﴾ مؤخر، والجملة معطوفة على جملة من الشرطية، أو حال من ضمير المفعول في ﴿ فَوْتِهِ ﴾ أي: نؤته منها حال كونه عادم النصيب في الآخرة.

﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا شَرَعُوا لَهُم مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللَّهُ وَلَوْلَا كَلِمَةُ الْفَصْلِ لَقُضِى بَيْنَهُمُّ وَإِنَّ الظَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ إِنَّ الطَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ .

﴿أَمُّ : منقطعة بمعنى بل الإضرابية ، وهمزة الاستفهام التوبيخي . ﴿لَهُمْ ﴾ خبر مقدم ، ﴿شُرَكَوُ ﴾ : مبتدأ مؤخر ، والجملة مستأنفة ، وجملة ﴿شَرَعُو ﴾ صفة لله ﴿شَرَعُو ﴾ ، ﴿مَنَ الدِينِ ﴾ : حال من ﴿مَا ﴾ الموصولة ، المذكورة بعده ، ﴿مَا ﴾ اسم موصول في محل النصب ، مفعول الموصولة ، المذكورة بعده ، ﴿مَا ﴾ اسم موصول في محل النصب ، مفعول ﴿شَرَعُو ﴾ ، وجملة ﴿لَمْ يَأْذَنَ ﴾ صلة لما الموصولة ﴿بِهِ ﴾ متعلق بر إي أَذَن ﴾ ، ولفظ المجلالة ﴿الله ﴿ الله ﴿ وَلَوْلا ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : عاطفة ﴿لولا ﴾ : حرف امتناع لوجود ، و ﴿ كِلْمَةُ ٱلفَصِّلِ ﴾ مبتدأ ، والخبر محذوف وجوباً والجملة الاسمية شرط لـ ﴿لولا ﴾ ، لا محل لها من الإعراب ، ﴿ لَقُضِى ﴾ اللام : رابطة لجواب ﴿لولا ﴾ ، ﴿ قضي ﴾ فعل ماض مغير الصيغة ، ﴿ يَنْهُمُ ۚ خلرف في محل الرفع ، لأنها خواب شرط غير جازم ، وجملة ﴿ وضي ﴾ جواب ﴿لولا ﴾ ، لا محل لها من الإعراب ؛ لأنها جواب شرط غير جازم ، وجملة ﴿ والولا ﴾ معطوفة على جملة قوله : ﴿ أَمْ لَهُمُ لَانُهَا جواب شرط غير جازم ، وجملة ﴿ والولا ﴾ معطوفة على جملة قوله : ﴿ أَمْ لَهُمُ الله المين ﴾ : ناصب

واسمه ﴿لَهُمْ ﴾: خبر مقدم، ﴿عَذَابُ ﴾: مبتدأ مؤخر، ﴿أَلِيمُ ﴾: صفة لـ ﴿عَذَابُ ﴾، وجملة ﴿لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾: في محل الرفع خبر ﴿إِنَّ ﴾، وجملة ﴿إِنَّ ﴾ مستأنفة.

﴿ تَرَى الظَّلِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا وَهُوَ وَاقِعُ بِهِمِّ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ فِي رَوْضَاتِ الْجَنَاتِ لَمُهُم مَّا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِّهِمْ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ الصَّلِحَتِ فِي رَوْضَاتِ الْجَنَاتِ لَمُهُم مَّا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِّهِمْ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ الصَّالِحَتِ فِي رَوْضَاتِ الْمَجَدِينَ فَي الْفَضْلُ الْكَبِيرُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللْلَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْلِهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللِمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الل

﴿ ذَلِكَ ٱلَّذِى يُبَيْرُ ٱللَّهُ عِبَادَهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِّ ثُل لَآ ٱسْتَلَكُمُ عَلَيْهِ أَجَرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرِيَّ وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَزِدَ لَهُ فِيهَا حُسْنًا إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ شَكُورُ اللَّهِ ﴾.

﴿ ذَٰلِكَ ﴾: مبتدأ، ﴿ اللَّذِي ﴾ خبره، والجملة مستأنفة، ﴿ يُبَيِّرُ الله ﴾ فعل وفاعل، ﴿ عِبَادَهُ ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية صلة الموصول، والعائد محذوف تقديره: يبشر الله به عباده، ﴿ الَّذِينَ ﴾: صفة للعباد، ﴿ اَمْنُوا ﴾ صلة الموصول،

﴿ وَعَمِلُوا الصَّالِحَتِ ﴾: معطوف على ﴿ ءَامَنُوا ﴾ ، ﴿ قُل ﴾: فعل أمر ، وفاعل مستر ، والجملة مستأنفة. ﴿لاَهُ: نافية، ﴿أَسَّنَكُمُ ﴾: فعل مضارع وفاعل مستتر ومفعول أول، ﴿عَلَيْهِ﴾: حال من ﴿أَجَرًا﴾. و﴿أَجَرًا﴾ مفعول ثان، والجملة الفعلية في محل النصب مقول لـ ﴿ أَنَّ ﴾ ، ﴿ إِلَّا ﴾: أداة استثناء ، ﴿ ٱلْمَوَّدَّةَ ﴾: منصوب على الاستثناء، ويجوز أن يكون الاستثناء متصلاً؛ أي: لا أسألكم عليه أجراً إلا هذا، وهو أن تودوا أهل قرابتي، ويجوز أن يكون منقطعاً؛ أي: لا أسألكم أجراً مالياً، ولكني أسألكم أن تودوا أهل قرابتي، الذين هم قرابتكم، ﴿فِي ٱلْقُرِّيُّ ﴾: متعلق بـ ﴿ ٱلْمَودَّةَ ﴾ ، أو حال منها ، ﴿ وَمَن ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : عاطفة ، ﴿ من ﴾ : اسم شرط جازم، في محل الرفع مبتدأ، والخبر جملة الشرط، أو الجواب أو هما، ﴿ يَقْتَرِفَ ﴾: فعل مضارع مجزوم بـ ﴿ مَنْ ﴾ الشرطية على كونه فعل شرط لها، وفاعله ضمير يعود على ﴿مَنْ﴾، ﴿حَسَنَةُ ﴾: مفعول به، ﴿نَرَدُ ﴾: فعل مضارع مجزوم بـ﴿مَنْ﴾ على كونه جواباً لها، وفاعله ضمير يعود على الله، ﴿لَهُ﴾: متعلق بِ ﴿ زَدُّ ﴾ ، ﴿ فِيهَا ﴾: حال من ﴿ حُسَّناً ﴾ ، و﴿ حُسَّناً ﴾: مفعول به ، وجملة ﴿ من ﴾ الشرطية معطوفة على جملة قوله: ﴿ لا آَسَنُلُكُو ﴾ على كونها مقولاً لـ ﴿ قُل ﴾ ، ﴿ إِنَّ الله ﴾: ناصب واسمه ﴿غَفُورٌ شَكُورُ ﴾: خبران له، وجملة إن مستأنفة. مسوقة لتعليل ما قبلها.

﴿ أَمْ يَقُولُونَ اَفْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا فَإِن يَشَإِ اللّهُ يَخْتِمْ عَلَى قَلْبِكُ وَيَمْتُمُ اللّهُ الْبَطِلَ وَيُحِقُّ الْحَقَّ بِكَلِمَتِيْءَ إِنّهُ عَلِيمً بِذَاتِ الصَّدُودِ ﴿ وَهُوَ الّذِى يَقْبَلُ النَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُواْ عَنِ اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

﴿أَمَّ﴾: منقطعة، بمعنى بل الإضرابية، وهمزة الاستفهام التقريري. ﴿يَتُولُونَ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿أَفَرَيَنَ﴾: فعل ماض، وفاعل مستتر، يعود على محمد ﷺ. ﴿عَلَى اللهِ﴾: متعلق به. ﴿كَذِبّاً﴾: مفعول به، والجملة الفعلية في محل النصب، مقول القول. ﴿فَإِن يَشَإِ﴾: الفاء: استئنافية. ﴿إنَّ الشرطية، حرف شرط جازم. ﴿يَشَا اللهُ﴾: فعل مضارع، وفاعل مجزوم بـ﴿إنْ الشرطية، على كونه فعل شرط لها، ﴿يَمْتِمُ فعل مضارع، وفاعل مستتر مجزوم بـ﴿إنْ اللهُ﴾

على كونه جواب الشرط. ﴿عَلَى قَلْبِكُ ﴾: متعلق بـ ﴿يَخْتِم ﴾، وجملة ﴿إن ﴾ الشرطية مستأنفة. ﴿وَيَمْتُمُ اللّهُ ﴾: ﴿الواو ﴾: استثنافية. ﴿يمح ﴾: فعل مضارع مرفوع ، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الواو المحذوفة لفظاً ، لالتقاء الساكنين ، المحذوفة خطاً ، تبعاً للفظ ، منع من ظهورها الثقل ، ولفظ الجلالة فاعل ، والجملة مستأنفة غير داخلة في جواب الشرط ؛ لأنه تعالى يمحو الباطل مطلقاً . ﴿الْبَكِلِكَ ﴾: مفعول به ، ﴿وَيُحْقُ الْمَنَّ ﴾: فعل مضارع ، وفاعل مستتر ومفعول به ، معطوف على ﴿وَيَمْتُ اللّهُ الْبَكِلِلَ ﴾ . ﴿يكِلمَتِيَّ ﴾ : متعلق بـ ﴿يحق ﴾ . ﴿إِنَّهُ ﴾ : ناصب واسمه . ﴿عَلِيمٌ ﴾ : خبره . ﴿يَلَهُ ﴾ : ناصب واسمه . ﴿عَلِيمٌ ﴾ ، وجملة ﴿إنَّ ﴾ مستأنفة ، مسوقة لتعليل ما قبلها . ﴿وَهُو النّبِي ﴾ : مبتدأ وخبره ، ﴿يَقَبُلُ النّويَة ﴾ : فعل وفاعل مستتر ، ومفعول به ، صلة الموصول ، والجملة الاسمية مستأنفة ، مسوقة لبيان قبول التوبة . ﴿عَن السّيّعَاتِ ﴾ : متعلق بـ ﴿يَقَبُلُ ﴾ . ﴿وَيَعْفُوا ﴾ : معطوف على يقبل ، ﴿عَنِ السّيّعَاتِ ﴾ : متعلق به . ﴿وَيَعْفُوا ﴾ : معطوف على يقبل ، ﴿عَنِ السّيّعَاتِ ﴾ : متعلق به . ﴿وَيَعْفُوا ﴾ : معطوف على يقبل ، ﴿عَنِ السّيّعَاتِ ﴾ : متعلق به . ﴿وَيَعْفُوا ﴾ : معطوف على ﴿يَقَبُلُ ﴾ أيضاً ، ﴿ما ﴾ : اسم موصول في محل النصب مفعول به ، وجملة ﴿ أَنْعَلُونَ ﴾ : صلة الموصول ، وجملة ﴿ أَنْعَلُونَ ﴾ : صلة الموصول به ، وجملة ﴿ أَنْعَلُونَ ﴾ : صلة الموصول في محل النصب مفعول به ، وجملة ﴿ أَنْعَلُونَ ﴾ : صلة الموصول .

﴿ وَيَسْتَجِيبُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ وَيَزِيدُهُم مِن فَضْلِهِ؞ وَالْكَفِرُونَ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدُ ۗ ﴿ ﴾ .

﴿ وَيَسَتَجِبُ ؛ ﴿ الواو ﴾ : عاطفة . ﴿ يستجيب ﴾ : فعل مضارع معطوف على ﴿ يَفْبَلُ ﴾ ، وفاعله ضمير مستتر يعود على الله . ﴿ اللَّذِينَ ﴾ : في محل النصب بنزع الخافض ؛ أي : ويستجيب للذين آمنوا دعاءهم ، فحذف الجار ، كما حذف في قوله : ﴿ وَإِذَا كَالُوهُم ﴾ ؛ أي : كالوا لهم ، وأجاز «السمين» أن يكون اسم الموصول فاعلا ، والجملة مستأنفة ، والسين والتاء زائدتان ؛ أي : يجيبون ربهم إذا دعاهم إلى طاعته ، ويجوز أن يكون الموصول مفعولاً به ، بعد أن تقررت زيادة السين والتاء ؛ أي : يجيب الله الذين آمنوا ، والأول أقوم ، وجملة ﴿ اَمْنُوا ﴾ صلة الموصول ﴿ وَمَنِيدُهُ ﴾ : فعل وفاعل الموصول ﴿ وَمَنِيدُهُ ﴾ : فعل وفاعل مستتر يعود على الله ، ومفعول به ، معطوف على ﴿ اَمْنُوا ﴾ ، ﴿ مَن فَسِّلِم ﴾ : متعلق بـ ﴿ يزيدهم ﴾ ، ﴿ وَالْكَفِرُونَ ﴾ : مبتدأ ، ﴿ لَهُم ﴾ : خبر مقدم . ﴿ عَذَابُ ﴾ : مبتدأ ، متعلق بـ ﴿ يزيدهم ﴾ ، ﴿ وَالْكَفِرُونَ ﴾ : مبتدأ ، ﴿ لَهُم ﴾ : خبر مقدم . ﴿ عَذَابُ ﴾ : مبتدأ ، متعلق بـ ﴿ يزيدهم ﴾ ، ﴿ وَالْكَفِرُونَ ﴾ : مبتدأ ، ﴿ لَهُمْ \* : خبر مقدم . ﴿ عَذَابُ ﴾ : مبتدأ ، معطوف على مقدم . ﴿ عَذَابُ ﴾ : مبتدأ ، همتولون على مقدم . ﴿ عَذَابُ ﴾ : مبتدأ ، مبتدأ ، هو الله على الله ، معطوف على الله ، معطوف على ﴿ عَدَابُ ﴾ : مبتدأ ، هو الله على الله ، معطوف على ﴿ عَدَابُ ﴾ : مبتدأ ، هو الله على الله ، معطوف على ﴿ عَدَابُ ﴾ : مبتدأ ، هو الله على الله ، معطوف على ﴿ عَدَابُ ﴾ : مبتدأ ، هو الله على الله ، معطوف على ﴿ عَدَابُ ﴾ : مبتدأ ، هو الله على الله ، معطوف على ﴿ عَدَابُ ﴾ : مبتدأ ، هو الله على الله ، معطوف على الله ، معطوف على ﴿ عَدَابُ ﴾ : مبتدأ ، هو الله على الله ، معطوف على ﴿ عَدَابُ الله الله عَدَابُ الله الله عَدَابُ الله عَدَابُ الله عَدَابُ الله الله عَدَابُ الله الله عَدَابُ الله الله عَدَابُ الله عَدَابُ الله عَدَابُ الله عَدَابُ الله عَدَابُ الله عَدَابُ اله عَدَابُ الله عَدَابُ الله عَدَابُ الله عَدَابُ الله عَدَابُ الل

مؤخر، ﴿شَكِيدُ﴾: صفة لـ﴿عَذَابُ﴾، والجملة الاسمية خبر لـ﴿الكافرون﴾، وجملة ﴿الكافرون﴾،

﴿ وَلَوَ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ. لَبَغَوّا فِي الأَرْضِ وَلَكِنَ يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَأَهُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرٌ ۞ وَهُوَ الَّذِى يُنَزِّلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتَثُمُ وَهُوَ الْوَلِىُ الْحَبِيدُ ۞﴾.

﴿ وَلَوْ ﴾ : ﴿ الواوِ ﴾ استئنافية ، ﴿ لو ﴾ : حرف شرط غير جازم. ﴿ بَسَطُ اللَّهُ الرِّزْقَ﴾: فعل وفاعل ومفعول به، والجملة فعل شرط لـ (لو)، لا محل لها من الإعراب، ﴿لِعِبَادِوء ﴾: متعلق ببسط، ﴿لَغَوَّا ﴾ اللام: رابطة لجواب ﴿لو﴾ الشرطية. ﴿بغوا﴾: فعل وفاعل. ﴿في ٱلأَرْضُ ﴾: متعلق به، والجملة جواب ﴿لو﴾، لا محل لها من الإعراب، وجملة ﴿لو﴾: الشرطية مستأنفة. ﴿وَلَكِن ﴾: ﴿الواو﴾: عاطفة، ﴿لكن﴾: حرف استدراك مهمل، ﴿ يُزَلُّ ﴾: فعل مضارع، وفاعل مستتر يعود على الله، والجملة معطوفة على جملة ﴿لو﴾ الشرطية. ﴿يِقَدَرِ ﴾: حال من ﴿ما ﴾ الموصولة، المذكورة بعده. ﴿ما ﴾: اسم موصول في محل النصب، مفعول ﴿ يُتَزِّلُ ﴾، وجملة ﴿ يَشَاءُ ﴾ صلته. ﴿ إِنَّهُ ﴾: ناصب واسمه، ﴿ بِعِبَادِهِ ﴾: متعلق بـ ﴿ خَيرًا ﴾، و ﴿ خَيرًا بَعِيرٌ ﴾: خبران لـ ﴿ إِنَّ ﴾ وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ مستأنفة، مسوقة لتعليل ما قبلها. ﴿ وَهُو الَّذِي ﴾: مبتدأ وخبر، والجملة معطوفة على جملة ﴿لو﴾ الشرطية. ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ ﴾: فعل وفاعل مستتر. ومفعول به، والجملة صلة الموصول ﴿ مِنْ بَعْدِ ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ يُنِّزُ لُ ﴾. ﴿ مَا ﴾: مصدرية، ﴿ قَنَطُوا ﴾: فعل وفاعل، صلة ما المصدرية، وهي مع مدخولها في تأويل مصدر، مجرور بإضافة الظرف إليه؛ أي: من بعد قنوطهم، ﴿وَيَشْرُ رَجْمَتُهُ ﴾: فعل وفاعل ومفعول به، معطوف على ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ ﴾، ﴿وَهُوَ ﴾: ﴿الواو﴾ حالية، ﴿هو الولي﴾: مبتدأ وخبر، ﴿الْحَيِيدُ﴾: خبر ثان، والجملة الاسمية في محل النصب، حال من فاعل ﴿ينشر﴾ و﴿يُزِّلُ﴾.

﴿ وَمِنْ ءَايَنيهِ خَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَثَ فِيهِمَا مِن دَانَبَةً وَهُوَ عَلَى جَمِعِهُمْ إِذَا يَشَاتُهُ قَدِيرٌ ۞﴾. ﴿ وَمِنْ ﴾: ﴿ الواو ﴾: استئنافية. ﴿ من آياته ﴾: خبر مقدم. ﴿ خَلَقُ ٱلسَّكُوتِ وَلَارَتِهِ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة مستأنفة، مسوقة لبيان بعض الأدلة على توحيده وقدرته تعالى. ﴿ وَمَا ﴾: في محل رفع، معطوف على ﴿ خَلَقُ ﴾، أو في محل جر، معطوف على ﴿ خَلَقُ ﴾، أو في محل لا بد من تقدير مضاف على الأول؛ أي: خلق ما بث، و ﴿ بَنَّ ﴾: فعل ماض، وفاعل مستتر يعود على ﴿ الله عَلَى الأول؛ أي: متعلق به، والجملة الفعلية صلة لرفما ﴾ الموصولة، والعائد محذوف، تقديره: وما بثه فيهما، ﴿ مِن دَابَّةِ ﴾: حال من العائد المحذوف. ﴿ وَهُوَ ﴾: ﴿ الواو ﴾ حالية. ﴿ هو ﴾: مبتدأ. ﴿ عَلَى جَمِهِم ﴾: متعلق بـ ﴿ فَلَيْ جَمِهِم ﴾: منال من الزمان، مجرد عن معنى متعلق بـ ﴿ فَلِيرٌ ﴾ ، ﴿ إِذَا ﴾ : ظرف لما يستقبل من الزمان، مجرد عن معنى الشرط، متعلق بـ ﴿ جَمِهِم ﴾ ، وجملة ﴿ يَشَانَه ﴾ : في محل جر بإضافة الظرف إليه. ﴿ وَلَيْرٌ ﴾ : خبر المبتدأ ، والجملة الاسمية في محل النصب، حال من فاعل ﴿ بَنَّ ﴾ .

﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِن مُصِيبَ فَيِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرِ ۞ وَمَا أَنتُهُ بِمُعْجِزِينَ فِى ٱلْأَرْضِ وَمَا لَكُم مِن دُوبِ اللّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرِ ۞﴾.

﴿وَمَا﴾: ﴿الواو﴾: استئنافية، ﴿ما﴾: اسم شرط جازم، في محل الرفع مبتدأ، والخبر جملة الشرط، أو الجواب، أو هما، ﴿أَصَبَكُم﴾: فعل ومفعول به، في محل الجزم بـ ﴿ما﴾ الشرطية على كونه فعل شرط لها. وفاعله ضمير مستتر فيه يعود على ﴿ما﴾، ﴿يَن مُصِيبَةٍ﴾: حال من فاعل ﴿أَصَبَكُم﴾، ﴿فَيَمَا﴾: الفاء: رابطة لجواب ﴿ما﴾ الشرطية وجوباً، ﴿بما﴾: جار ومجرور، متعلق بواجب الحذف، لوقوعه خبراً لمبتدأ محذوف، تقديره: فذلك كائن بما كسبت أيديكم، والجملة الاسمية في محل الجزم بـ ﴿ما﴾ الشرطية، على كونها جواباً لها، وجملة ﴿ما﴾ الشرطية مستأنفة. ﴿كَسَبَتَ﴾: فعل ماض، ﴿أَيُدِيكُمُ ﴾ أيديكم، والجملة صلة لـ ﴿ما﴾ الموصولة، والعائد محذوف، تقديره: فبما كسبته أيديكم، ويجوز أن تكون ﴿ما﴾ موصولة، والفاء: داخلة في الخبر، تشبيهاً للموصول بالشرط. ﴿وَيَعَفُوا﴾: ﴿الواو﴾: عاطفة، ﴿يعفو﴾: فعل مضارع،

وفاعل مستتر يعود على ﴿ الله ﴿ فَ كَثِيرِ ﴾ : متعلق بـ ﴿ يعفو ﴾ ، والجملة معطوفة على جملة ﴿ ما ﴾ الشرطية ، ﴿ وَمَا ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : عاطفة ، ﴿ ما ﴾ : حجازية . ﴿ أَنتُر ﴾ : اسمها ، ﴿ يِمُعَجِزِينَ ﴾ : الباء زائدة ، معجزين خبر لـ ﴿ ما ﴾ ، ﴿ فِ الأَرْضِ ﴾ : متعلق ﴿ يِمُعَجِزِينَ ﴾ . أو حال من الضمير المستكن في ﴿ معجزين ﴾ ، ﴿ وَمَا ﴾ : ﴿ الواو ﴾ عاطفة . ﴿ ما ﴾ : نافية ، أو حجازية ﴿ لَكُر ﴾ خبر مقدم ، ﴿ وَمَن دُونِ الله ﴾ : حال من ﴿ وَلِي ﴾ و ﴿ فَي ي معطوف عليه ، والجملة ﴿ وَلِي ﴾ مبتدأ مؤخر ، أو اسم ما مؤخر ، ﴿ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ : معطوف عليه ، والجملة معطوفة على جملة ﴿ ما ﴾ الأولى .

﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ ٱلْجَوَادِ فِي ٱلْبَحْرِ كَالْأَعَلَىٰهِ ۞ إِن يَشَأَ يُسْكِنِ ٱلرِّيحَ فَيَظَلَلَنَ رَوَاكِدَ عَلَىٰ ظَهْرِوَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ۞﴾.

﴿ وَمِن مَا يَنِهِ عَلَى الْمَالِ وَ عاطفة ، ﴿ من آياته ﴾ : خبر مقدم ، ﴿ الْجَوَارِ ﴾ : مبتدأ مؤخر مرفوع ، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء المحذوفة لفظاً وخطاً . أو متعلق خطاً فقط ، ﴿ فِي الْبَحْرِ ﴾ : حال من الضمير المستكن في الخبر الظرفي ، أو متعلق بالجوار ، ﴿ كَالْأَعْلَيْ ﴾ : حال ثانية على الوجه الأول ، وعلى الوجه الثاني هي حال من الضمير في ﴿ الْبَوَارِ ﴾ ، والجملة الاسمية معطوفة على جملة قوله : ﴿ وَمِنْ عَايَنِهِ عَلَى السَّمُونِ وَ الْرَّرِي ﴾ . ﴿ إِن ﴾ : حرف شرط ، ﴿ يَشَأَ ﴾ : فعل مضارع ، وفاعل مستر يعود على ﴿ الله ﴾ ، مجزوم بـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية ، على كونه فعل شرط لها ، ﴿ الشرطية ، معلى كونه جواب شرط لها ، ﴿ الرِّيحَ ﴾ : مفعول به ، وجملة ﴿ إِن ﴾ الشرطية ، مستأنفة ، ﴿ فَظُلُلُن ﴾ : الفاء عاطفة ، ﴿ يظللن ﴾ : فعل مضارع ناقص ، في السكون ، محل الجزم بـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية ، لكونه معطوفاً على ﴿ يُسَكِن ﴾ ، مبني على السكون ، محل الجزم بـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية ، ونون النسوة في محل الرفع اسمها ؛ لأنه من ظل الناقصة . ﴿ وَلَكِنَ ﴾ : خبرها ، هذه ، ﴿ لَايَنَ ﴾ حرف نصب ، ﴿ فَي صَلَى الله ، حرف ابتداء ، ﴿ آيات ﴾ : اسمها مؤخر . ﴿ وَلَكِنَ ﴾ : خبرها مقدم ، ﴿ لَايَنَ ﴾ : الله ، حرف ابتداء ، ﴿ آيات ﴾ : اسمها مؤخر . ضيار ﴾ : جار ومجرور ، ومضاف إليه ، صفة ﴿ لَايَنَ ﴾ ، ﴿ مَاكُورُ ﴾ : صفة ﴿ لَايَاتِ ﴾ : صفة ، ﴿ وَايَ ﴾ : خبرها مقدم ، ﴿ لَايَنَ ﴾ : حبرها مقدم ، ﴿ وَايَ الله ، حرف ابتداء ، ﴿ آيات ﴾ : صفة ﴿ الله على المؤرّ ﴾ : صفة ﴿ لَايَاتُ ﴾ : صفة ﴿ لَا يَنْ الله على المؤرّ ﴾ : صفة ﴿ لَايَاتُ ﴾ : صفة ﴿ وَايَ الله على الله و الله الله و الله على المؤرّ ﴾ . صفة ﴿ لَا يَاتُ الله على المؤرّ ﴾ . صفة ﴿ لَا يَاتُ الله على المؤرّ ﴾ . صفة ﴿ لَا يَاتُ الله على المؤرّ ﴾ . صفة ﴿ لَا يَاتُ الله على المؤرّ ﴾ . صفة ﴿ المؤرّ ﴾ . صفة ﴿ الله على المؤرّ ﴾ . المؤرّ المؤرّ ﴾ . المؤرّ ال

﴿ صَبَّارِ ﴾ ، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ مستأنفة .

﴿ أَوْ بُويِفَهُنَ بِمَا كَسَبُواْ وَيَعْفُ عَن كَثِيرٍ ۞ وَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ءَايَنِنَا مَا لَمُتُم مِن تَجِيعِي ۞﴾.

﴿أَوَّ﴾: حرف عطف، ﴿ يُوبِقَهُنَّ ﴾: فعل مضارع، معطوف على ﴿ يُسْكِنِ ٱلْرِيحَ ﴾؛ أي: يفرقهن بعصف الريح عليهن، قال الزمخشري: فإن قلت: علام عطف يوبقهن، قلت: على ﴿ يُسْكِنِ ﴾؛ لأن المعنى: إن يشأ يسكن الريح، فيركدن على ظهره، أو يعصفها فيفرقن بعصفها، أو بطروء خلل على أجهزتها، ﴿ بِمَّا ﴾: متعلق بـ ﴿ يُوبِقُهُنَّ ﴾ ، و ﴿ ما ﴾ إما موصولة أو مصدرية ، والباء للسببية ؛ أي: بسبب ما كسبوه من الذنوب، أو بسبب كسبهم، وجملة ﴿كَسَبُوا﴾ صلة لـ (ما) الموصولة، والعائد محذوف؛ أي: بما كسبوه، أو صلة لـ (ما) المصدرية، ﴿وَيَعْفُ﴾: فعل مضارع وفاعل مستتر، معطوف على ﴿يُسْكِنِ﴾ أيضاً، مجزوم، وعلامة جزمه حذف حرف العلة ﴿عَن كَثِيرِ ﴾: متعلق بـ ﴿يعف ﴾، والمعنى: أو إن يشأ يهلك ناساً، وينج ناساً، على طريق العفو عنهم. ﴿وَيَعْلَمُ ﴾: ﴿الواوِ ﴾ عاطفة. ﴿يعلم﴾: فعل مضارع، معطوف على تعليل مقدر تقديره: يفرقهم لينتقم منهم ﴿ وَيَعْلَمُ الَّذِينَ يُجَدِلُونَ ﴾ وللمعطوف حكم المعطوف عليه، تبعه بالنصب، ﴿ أَلَّذِينَ ﴾: فاعل. ﴿ يُجُدِلُونَ ﴾: فعل وفاعل، صلة الموصول، ﴿ فِي ءَايَكِنَا ﴾: متعلق بـ﴿يُجَدِلُونَ﴾، وقرىء ﴿يعلم﴾: بالرفع على الاستئناف، على أنه خبر لمبتدأ محذوف، تقديره: وهو سبحانه يعلم الذين، ويكون الموصول مفعولاً به، والفاعل ضمير يعود على المبتدأ المحذوف، وتكون الجملة اسمية، أو على أن الفاعل هو الموصول، وتكون الجملة فعلية، وقرىء بالجزم عطفاً على الجواب السابق، كأنه قال: وإن يشأ يجمع بين ثلاثة أمور: هلاك قوم، ونجاة آخرين، وتحذير آخرين. ﴿مَا﴾: نافية أو حجازية. ﴿لَمُهُ: خبر مقدم، ﴿مِنَ﴾: زائدة. ﴿ فَحِيلِ ﴾: مبتدأ مؤخر، أو اسم ما مؤخر. وجملة النفي، سدت مسد مفعولي يعلم المعلقة بالنفي عن العمل.

﴿ فَمَا أُوتِيتُم مِن ثَيْءٍ فَلَنَّهُ الْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَّا وَمَا عِندَ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى لِلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَلَى رَبِّيم

وفا النصب، الفاء: استئنافية، وما السم شرط جازم، في محل النصب، مفعول ثان مقدم لـ وأويتم في وأويتم الفعل في معل الجزم بـ وما الشرطية على كونه فعل شرط لها، والمفعول الأول، هو ضمير المخاطبين، وين شَيّع بيان لـ وما متعلق بمحذوف حال من وما في ضمير المخاطبين، وين شَيّع بيان لـ وما متعلق بمحذوف حال من وما في وفي الفاء: رابطة لجواب الشرط ومتاع : خبر لمبتدأ محذوف؛ أي: فهو متاع الحياة الدنيا. وألميون : مضاف إليه. والدنيا الفي المخيون المعلة والمحلة وما الاسمية في محل الجزم بـ وما الشرطية على كونها جواباً لها، وجملة وما الشرطية مستأنفة، وما الجزم بـ وما الشرطية على كونها المم موصول في محل الرفع مبتدأ. ويند الله صلة لـ وما الموصولة و في جملة وما الشرطية معطوف على و فير المبتدأ، والجملة الاسمية معطوف على جملة وما الشرطية، والمين : جار ومجرور متعلق بـ وابقى أو بـ و فير على الخلاف المذكور في محله، و المثول : فعل وفاعل، صلة الموصول، و فين وفاعل، معطوف على معطوف على ربهم متعلق بـ في متعلق بـ و في توكن في وفاعل، معطوف على وغامل معطوف على وفاعل، معطوف على وكونه صلة الموصول.

﴿ وَالَّذِينَ يَجْنَبِنُونَ كَبَتَهِرَ الْإِنْمِ وَالْفَوَحِشَ وَإِذَا مَا عَضِبُواْ هُمْ يَغْفِرُونَ ۞ وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَفَامُوا الصَّلَوَةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنِفِتُونَ ۞ وَالَّذِينَ إِذَا أَسَابَهُمُ الْبَعْيُ مُمْ يَنْضِرُونَ ۞﴾.

﴿ وَالَّذِينَ ﴾ : في محل الجر معطوف على ﴿ لِلَّذِينَ ﴾ ، وجملة ﴿ يَجْنَبُونَ ﴾ : صلة الموصول . و ﴿ كَبَّتِم َ الْإِنْم ﴾ : مفعول به ، ﴿ وَالْفَوَحِينَ ﴾ : معطوف على ﴿ كَبَّتِم ﴾ . ﴿ وَالْفَوَحِينَ ﴾ : معطوف على ﴿ كَبَّتِم ﴾ . ﴿ وَالْفَوَحِينَ ﴾ : معطوف على ﴿ كَبَّتِم ﴾ . مجرد عن معنى الشرط ، متعلق بـ ﴿ يَغْفِرُونَ ﴾ ، ﴿ مَا ﴾ : زائدة ، ﴿ غَضِبُوا ﴾ : فعل وفاعل ، والجملة في محل الجر مضاف إليه لـ ﴿ إِذَا ﴾ ، ﴿ مُمّ ﴾ : مبتدأ ، وجملة ﴿ يَغْفِرُونَ ﴾ : خبره ، والجملة الاسمية معطوفة على جملة ﴿ يَغْفِرُونَ ﴾ على كونها صلة الموصول ، عطف اسمية على فعلية ، والتقدير : والذين يجتنبون كبائر الإثم ، وهم غافرون وقت

غضبهم، ﴿وَالَّذِينَ ﴾: معطوف على الموصر الأول، وجملة ﴿استَبَابُوا ﴾ صلة له. ﴿لِرَبِهِم ﴾: متعلق بـ﴿استَبَابُوا ﴾، ﴿وَاَقَامُوا الصّلَوة ﴾: فعل وفاعل ومفعول، معطوف على ﴿اسّتَبَابُوا ﴾، ﴿وَاَمْرُهُم ﴾: ﴿الواو ﴾: حالية. ﴿أمرهم ﴾: مبتدأ، ﴿شُورَى ﴾: خبر. ﴿يَنْهُمُ ﴾: ظرف متعلق بـ﴿شُورَى ﴾؛ لأنه مصدر. كالرجعى والبشرى، أو صفة لـ ﴿الواو ﴾: عاطفة، ﴿مما ﴾ متعلق بـ﴿ينفِتُونَ ﴾، ﴿رَرَفَتَهُم ﴾: فعل وفاعل، ومفعول، والواو ﴾: عاطفة، ﴿مما ﴿متعلق بـ﴿ينفِتُونَ ﴾، ﴿رَرَفَتَهُم ﴾: فعل وفاعل، ومفعول، وفاعل، معطوف على الموصولة، والعائد محذوف، تقديره: مما رزقناهموه ﴿ينفِتُونَ ﴾: فعل وفاعل، معطوف على الموصول الأول وفاعل، معطوف على ﴿الموصول الأول أيضاً. ﴿إِذَا ﴾: ظرف لما يستقبل من الزمان، مجرد عن معنى الشرط، متعلق بـ﴿ينفِيرُونَ ﴾: خبره، والجملة في محل الجر، مضاف إليه لـ ﴿إِذَا ﴾: ﴿فَمُ ﴾: مبتدأ، وجملة ﴿ينفِيرُونَ ﴾: خبره، والجملة الاسمية الموصول، والتقدير: والذين هم منتصرون وقت إصابة البغي إياهم.

# ألتصريف ومفردات اللغة

 ﴿وَهُو الْقَوِئُ ﴾ من القوة، والقوة في الأصل: صلابة البنية وشدتها المضادة للضعف، وهي محالة على الله سبحانه وتعالى، فهي في حقه تعالى بمعنى القدرة، لكونها مسببة عن القوة، فمعنى القوي: هو ذو القدرة التامة، التي يوجد بها كل شيء من الكائنات، ويعدمه على طبق مراده، كما ذكرناه في كتابنا المذكور.

﴿مَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّفَ ٱلْآخِرَةِ ﴾ والحرث في الأصل إلقاء البذر في الأرض، ويطلق على الزرع الحاصل منه، ويستعمل في ثمرات الأعمال ونتائجها، بطريق الاستعارة المبنية على تشبيهها بالغلال، الحاصلة من البذور، المتضمن لتشبيه الأعمال بالبذور، اهد «أبو السعود». من حيث إنها فائدة تحصل بعمل الدنيا.

﴿ وَرِدَ لَهُ ﴾ فيه إعلال بالنقل والتسكين، أصله: نزيد فعل مضارع جزم لوقوعه جواب الشرط. فلما سكن آخره التقى ساكنان، فحذفت الياء بعد نقل حركتها إلى الزاي، فصار وزنه نفل. ﴿ وُرَتِهِ مِنْهَا ﴾ وزنه نفعه لحذف لامه، لمناسبة جزم الفعل، الواقع جواباً للشرط.

﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا ﴾؛ أي: في الكفر، وهم الشياطين. ﴿شَرَعُوا لَهُم ﴾؛ أي: زينوا لهم. ﴿مَا لَمْ يَأْذَنَا بِهِ اللّهُ ﴾ كالشرك وإنكار البعث والعمل للدييا فحسب. ﴿كَلِمَهُ ٱلفَصِّلِ ﴾ هي القضاء، والحكم السابق منه بالنظرة إلى يوم القيامة. ﴿فِي رَوْضَاتِ ٱلْجَنَاتِ ﴾ جمع روضة، والروضة: مستنقع الماء والخضرة، وروضات الجنات أطيب بقاعها وأنزهها. ﴿يُبَقِرُ اللهُ عِبَادَهُ ﴾ والبشارة الإخبار بحصول ما يسر في المستقبل. ﴿إِلّا ٱلْمَوَدّةَ فِي ٱلْقُرَيّةَ ﴾ المودة: مودة الرسول على والقربى: مصدر، كالزلفي بمعنى القرابة التي هي بمعنى الرحم.

﴿ وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً ﴾ قال الراغب: أصل القرف والاقتراف: قشر اللحاء عن الشجرة والجليدة عن الجذع، وما يؤخذ منه قرف، واستعير الاقتراف للاكتساب حسنياً كان أو سوئياً، وفي الإساءة أكثر استعمالاً، ولهذا يقال: الاعتراف يزيل الاقتراف. ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اَفْتَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِباً ﴾ والفرق بين الافتراء والكذب: أن الافتراء هو افتعال الكذب من قول نفسه، والكذب قد يكون على وجه التقليد للغير فيه.

﴿ وَيَمْتُ اللّهُ الْبَطِلَ ﴾ وزنه يفع، حذفت منه الواو في رسم المصحف لغير داع، ولا يصح عطفه على ﴿ يَغْتِمُ ﴾؛ لأن الباطل ممحو لا محالة، فالمشيئة تتعلق بمحوه لا محالة، ولهذا الحذف نظائر في المصحف، كقوله تعالى: ﴿ وَيَدْعُ الْإِنسَنُ إِللّهَ مِن الْمَعْدِ اللّهَ مَنْ وَ نُكُرٍ ﴾ الإسراء، وقوله: ﴿ يَوْمَ يَدْعُ اللّهَ عِلَى ثَمَّ وِ نُكُرٍ ﴾ القمر. وقوله: ﴿ وَصَلِحُ الْمُؤْمِنِينٌ ﴾ التحريم.

قوله: ﴿لَبَغَوّا﴾ أصله: لبغيوا، قلبت الياء ألفاً لتحركها بعد فتح، فالتقى ساكنان، فحذفت الألف. ﴿وَمَا أَصَنَبَكُم ﴾ أصله: أصوبكم بوزن أفعل، نقلت حركة الواو إلى الصاد، ثم قلبت ألفاً لتحركها في الأصل، وفتح ما قبلها في الحال. ﴿مُصِيبَكِةٍ ﴾ أصله: مصوبة بوزن مفعلة، نقلت حركة الواو إلى الصاد، فسكنت إثر كسرة، فقلبت ياءً حرف مدّ.

﴿وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرِ﴾ أصله: يعفو، بوزن يفعل، سكنت ﴿الواو﴾ لوقوعها متطرفة إثر ضمة. ﴿وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ قال أهل اللغة: أعجزته: أي: صيرته عاجزاً، وأعجزته فيه سبقته. ﴿الْجُوارِ ﴾ السفن، وهي بحذف الياء في الخط؛ لأنها من ياءات الزوائد، وبإثباتها وحذفها في اللفظ في كل من الوصل والوقف، وقد قرىء بها جميعها. قال أبو حيان: جمع جارية، وهي صفة جرت مجرى الأسماء، فوليت العوامل.

وقال الشهاب الحلبي: فإن قلت: الصفة متى لم تكن خاصة بموصوفها، امتنع حذف الموصوف، فلا تقول: مررت بماش؛ لأن المشي عام، وتقول: مررت بمهندس وكاتب، والجري ليس من الصفات الخاصة بالموصوف، وهو السفن، فلا يجوز حذفه.

والجواب: أن محل الامتناع إذا لم تجر الصفة مجرى الجوامد، بأن تغلب عليها الاسمية، كالأبطح والأبرق، وإلا جاز حذف الموصوف، وعلى هذا فقوله: ﴿فِي ٱلْبَحْرِ كَٱلْأَعْلَامِ حالان، انتهى. وإلى هذا يشير صنيع الجلال، حيث فسر الجوار بالسفن فقط، ولم يفسرها بالسفن الجارية، ففيه إشارة إلى أن المراد

بالجواري ذاتُ السفن، لا مع وصف الجري. ﴿ كَالْأَعْلَامِ ﴾ جمع عَلَم بفتحتين، كسبب وأسباب، وهو الجبل، وكل مرتفع. قالت الخنساء في رثاء أخيها صخر: وَإِنَّ صَحْراً لَتَأْتُمُ ٱلْهُدَاةُ بِهِ كَانَّهُ عَلَمَ فِينِ رَأْسِهِ نَارُ وَلِنَّ صَحْراً لَتَأْتُمُ ٱلْهُداةُ بِهِ كَانَّهُ عَلَمَ فِينِ رَأْسِهِ نَارُ وَفَيْلَانَ وَفَيْلَانَ مِن ظل، بمعنى صار. ﴿ وَوَلِكَدَ ﴾ أي: ثوابت لا تجري، يقال: ركدت السفينة إذا سكنت وثبتت، وركد الماء ركوداً من باب قعد، وسكن، والشمس إذا قامت مقام الظهيرة، وكل ثابت في مكان فهو راكد، وركد الميزان استوى، وركد القوم هدؤوا، والمراكد: المواضع التي يركد فيها الإنسان وغيره اهـ «قرطبي». ﴿ يُولِقَهُنّ ﴾ يهلكهن يقال: وبق يبق مثل: وعد يعد، ووبق يبق من باب تعب يتعب وبقاً، بسكون الباء ووبق يوبق وبقاً، بفتح الباء ووبوقاً وموبقاً، واستوبق هلك، فهو وبق، وأوبقه إيباقاً، أهلكه وذلله وحبسه. ﴿ يَعِينِ فَ أَصله: محيص بوزن مفعل، اسم مكان، نقلت حركة الياء إلى الحاء، فسكنت إثر كسرة، فصارت حرف مد.

﴿ كُبُتُهِرُ ٱلْإِنْمُ وَالْإِنْمُ الذّب، والكبائر جمع كبيرة، والهمزة فيه مبدلة من الياء الموجودة في المفرد، لوقوعها حرف مد ثالثاً، زائداً في اسم مؤنث ﴿ وَالْفَوْحِثُ ﴾ جمع فاحشة، وهي القبيحة، أو المفرطة في القبح، قال في «القاموس»: الفاحشة الزنا، وما يشتد قبحه من الذنوب، فيكون عطف الفواحش على الكبائر من عطف البعض على الكل، إيذاناً بكمال شناعته، وقيل: هما واحد، والعطف لتغاير الوصفين، كأنه قيل: يجتنبون المعاصي، وهي عظيمة عند الله تعالى في الوزن، وقبيحة في العقل والشرع.

﴿ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمُ يَغْفِرُونَ ﴾ والخضب: ثوران دم القلب إرادة الانتقام، والمغفرة هنا بمعنى: العفو والتجاوز والحلم وكظم الغيظ.

﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ مصدر كالفتيا، بمعنى التشاور، وأصله: من الشور: وهو الإخراج، سميت المشاورة به، لأن كل واحد من المتشاورين في الأمر، يستخرج من صاحبه ما عنده.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من البلاغة، وأنواعاً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: الاكتفاء في قوله: ﴿ يَرْزُقُ مَن يَشَأَمُّ ﴾؛ أي: ويحرم من يشاء.

ومنها: الاستعارة التصريحية الأصلية في قوله: ﴿حَرِّثَ ٱلْآخِرَةِ﴾ حيث شبه ما يعمله العامل من العمل الصالح بالحرث، الذي هو إلقاء البذر في الأرض، أو الزرع الحاصل منه، ثم حذف المشبه، وهو العمل الصالح، وأبقي المشبه به، وهو الحرث، للدلالة على نتائج الأعمال وثمراتها، وشبه بالزرع، من حيث إنه فائدة تحصل بعمل الدنيا، ولذلك قيل: الدنيا مزرعة الآخرة.

ومنها: الطباق بين ﴿خَرْتُ ٱلْآخِرَةِ﴾ و﴿حَرْثَ ٱلدُّنْيَا﴾.

ومنها: المشاكلة أو التهكم في قوله: ﴿شَرَعُوا لَهُم مِّنَ ٱلدِّينِ ﴾؛ لأن ذكر الدين للمشاكلة؛ لأنه في مقابلة دين الله تعالى، أو للتهكم بهم.

ومنها: الإسناد المجازي في قوله: ﴿شَرَعُوا﴾ حيث أسند التشريع إلى الشركاء التي هي الأصنام، مع كونها بمعزل عن الفاعلية، فهو من قبيل إسناد الفعل إلى السبب؛ لأنها سبب ضلالتهم وافتتانهم، كقوله تعالى: ﴿إِنَّهُنَّ أَضَّلُلْنَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِيُّ﴾.

ومنها: المجاز المرسل في قوله: ﴿إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرَيُّ ﴾؛ أي: إلا المحبة لأهل قرابتي حيث أطلق الحال، وهو القرابة، وأراد المحل، وهو أهلها فقد جعلوا مكاناً ومقراً لها.

ومنها: الطباق بين ﴿يمحُ ﴾ و﴿يحق ﴾ وبين ﴿الْخَقُّ و ﴿الْبَطِلَ ﴾ في قوله

تعالى: ﴿ وَمَنْهُ أَلْنَهُ ٱلْبَطِلَ وَيُحِقُّ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَنْيَهِ ۗ .

ومنها: الجناس المغاير في قوله: ﴿ وَيُحِقُّ اَلْحَالَ ﴾.

ومنها: الاحتباك في قوله: ﴿ تَرَى الظَّلَلِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا وَهُو وَاقِعُ الْطَلِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا وَهُو وَاقِعُ الْهِمَّ ، وقوله: ﴿ وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ فِي رَوْضَاتِ الْجَثَاتِ ﴾ حيث أثبت الإشفاق في الظالمين، أولاً: دليلاً على حذف الأمن، ثانياً: في الذين آمنوا، وأثبت الجنات ثانياً في الذين آمنوا، دليلاً على حذف النيران أولاً في الظالمين.

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية، في قوله: ﴿وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةَ﴾؛ لأن الاقتراف حقيقة في قشر اللحاء عن الشجرة، والجليدة عن الجذع، فاستعير للاكتساب مطلقاً، حسناً كان أو سوءاً.

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية في شكور، من قوله: ﴿إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ مَن قوله: ﴿إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ مَن شبهت الإثابة والتفضل بالشكر، الذي هو فعل ينبيء عن تعظيم المنعم لكونه منعماً، لامتناع أن ينعم عليه تعالى أحد حتى يقابل بالشكر؛ أي: شبهت الإثابة بالشكر، من حيث إن كل واحد منهما يتضمن الاعتداد بفعل الغير، وإكراماً لأجله، فاستعير اسم المشبه به الذي هو الشكر، للمشبه الذي هو الإثابة، ثم اشتق من الشكر، بمعنى الإثابة شكور، بمعنى: مثيب على طريق الاستعارة التصريحية التبعية.

ومنها: الإتيان بصيغة المضارع في قوله: ﴿ وَيَمْتُ اللَّهُ ٱللَّهِ الْبَطِلَ وَيُحِقُّ ٱلْمَنَّ اللَّهَ الله على الاستمرار.

ومنها: صحة التفسير، في قوله: ﴿وَهُو اللَّذِى يُنَزِلُ الْفَيْثَ مِنْ بَمَّدِ مَا قَنَطُواْ ﴾ وهو أن يأتي المتكلم في أول كلامه بمعنى، لا يستقل الفهم بمعرفة فحواه، لكونه مجملاً يحتاج إلى بيان المراد منه، وقد يكون بيانه بعد الجار والمجرور، كما في هذه الآية، وقد جاءت صحة التفسير فيها مؤذنة بمجيء الرجاء بعد اليأس، والفرج بعد الشدة، والمسرة بعد الحزن، ليكون ذلك أحلى موقعاً في القلوب.

ومنها: عطف العام على الخاص، في قوله: ﴿وَهُوَ الَّذِى يُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ مِنَ بَمْـدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُمُ ۖ فالغيث خاص، والرحمة عام.

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية، في قوله: ﴿ وَلَمُسْتَجِبُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصّلِحَتِ ﴾؛ أي: يثيبهم على أعمالهم؛ لأن الإجابة مجاز عن الإثابة؛ لأن الطاعة لما شبهت بدعاء ما يترتب عليها من الثواب، كانت الإثابة عليها بمنزلة إجابة الدعاء، فعبر بها عنها.

ومنها: إطلاق اسم المسبب، وهو الدابة على السبب، في قوله تعالى: ﴿وَمَا بَنَ فِيهِمَا مِن دَآبَةٍ ﴾ فإن الدبيب مجاز أريد به سببه، وهو الحياة، فتكون الدابة بمعنى الحي، فتتناول الملائكة أيضاً كما مر. وقيل: إنه من نسبة الشيء إلى الكل مراداً به البعض؛ لأن الدابة إنما تكون في الأرض، والمراد بضمير التثنية: الأرض فقط، كما في قوله تعالى: ﴿ يَعَرُجُ مِنْهُمَا اللَّوْلُو وَ الْمَرَجَاتُ ﴿ فَيَ وَلِنَمَا لِللَّهِ الْمَلْحُ لَا العذب.

ومنها: التشبيه المرسل المجمل، في قوله: ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ ٱلْجَوَادِ فِي ٱلْبَحْرِ كَالْخَلَادِ ( الله الله على الضخامة والعظم.

ومنها: صيغة المبالغة في قوله: ﴿لِكُلِّ صَبَّادٍ شَكُودٍ ﴾؛ أي: عظيم الصبر كبير الشكر.

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

## قال الله سبحانه جلَّ وعلا:

﴿ وَجَزَوُا سَيِنَعَةِ سَيِّتَهُ مِثْلُهَا ۚ فَمَنْ عَفَى ا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ ۞ وَلَمَنِ ٱنتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ ۚ فَأَوْلَيْكَ مَا عَلَيْهِم مِن سَبِيلٍ ﴿ إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبْغُونَ فِي ٱلأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقُّ أَوْلَتِهِكَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ۞ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَاكِ كَين عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ﴿ وَمَنْ يُضَلِّلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن وَلِيِّ مِّنْ بَعْدِيًّهُ وَتَرَى الظَّللِمِينَ لَمَّا رَأَوُا الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلَ إِلَىٰ مَرَدِّ مِن سَبِيلِ ۞ وَتَرَنهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَشِعِينَ مِنَ ٱلذُّلِّ يَنظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِيُّ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّ ٱلْخَسِرِينَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةُ ٱلآ إِنَّ ٱلظَّالِمِينَ فِي عَذَابٍ مُقِيمٍ ۞ وَمَا كَاتَ لَمُمْ مِنْ أَوْلِيَآة يَنْصُرُونَهُمْ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَمُ مِن سَبِيلٍ ۞ ٱسْتَجِيبُوا لِرَبِّكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمُ لَا مَرَدَّ لَهُ مِن ٱللَّهُ مَا لَكُمْ مِن مَّلْجَإِ يَوْمَهِلِ وَمَا لَكُمْ مِن نَكِيرٍ ۞ فَإِنْ أَعْرَضُواْ فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً ۚ إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا ٱلْبَلَنْةُ وَإِنَّا إِذَا أَذَقَنَا ٱلْإِنسَكَنَ مِنَا رَحْمَةً فَرِحَ بِهَا ۚ وَإِن تَصِيْبُمْ سَيِنَكُ أَ بِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ ٱلْإِنسَانَ كَفُورٌ ﴿ لَيْ يَلَهِ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَأَةُ يَهَبُ لِمَن يَشَآهُ إِنَـٰ ثَا وَيَهَبُ لِمَن يَشَاهُ ٱلذُّكُورَ ﴿ أَوْ يُرَوِّجُهُمْ ذَكُرَانَا وَإِنَائَا ۗ وَيَغْمَلُ مَن يَشَآهُ عَقِيمًا إِنَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴿ ﴿ ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ ٱللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَآيِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ. مَا يَشَآةُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيتُه ۞ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِينًا مَا كُنْتَ نَدْرِى مَا ٱلْكِنْبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلَنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ، مَن نَشَآهُ مِن عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ٢ صِرَطِ اللَّهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِّ أَلَا إِلَى اللَّهِ نَصِيرُ الْأَمُورُ ﴿ ﴿ ﴾.

#### المناسبة

قوله تعالى: ﴿وَيَحَرَّوُا سَيِتَةُ مَنْلُهَا ... ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه لما<sup>(۱)</sup> مدح فيما سلف الذين ينتصرون لأنفسهم، ممن بغى عليهم. . أردف ذلك بما يدل على أن ذلك الانتصار، مقيد بالمثل؛ لأن النقصان حيف، والزيادة ظلم، والتساوي هو العدل الذي قامت به السموات والأرض، ثم

<sup>(</sup>١) المراغي.

ندب إلى العفو والإغضاء من الزلات، ثم ذكر أنه لا مؤاخذة على من ينتصر لنفسه، وإنما المؤاخذة على من يظلم الناس، ويبغي في الأرض بغير الحق، وأن الصبر وغفران السيئة مما حث عليه الدين، وأجزل ثواب فاعله.

قوله تعالى: ﴿وَمَن يُصَّلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِن وَلِيَ مِنْ بَعْدِهِ... ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله لما ذكر أن الذين يظلمون الناس، ويبغون في الأرض بغير الحق، لهم عذاب أليم على ما اجترحوا من البغي، والعدوان بغير الحق. أردف ذلك ببيان أن من أضله فلا هادي له، وأن الكافرين حين يرون العذاب يوم القيامة، يطلبون الرجوع إلى الدنيا، وأنهم يعرضون على النار، وهم خاشعون أذلاء، ينظرون من طرف خفي، وأن الذين آمنوا يقولون: إن الكافرين لفي خسران مبين، فقد أضاعوا النفس والأهل، ولا يجدون لهم، ناصراً يخلصهم مما هم فيه من العذاب.

قوله تعالى: ﴿ اَسْتَجِيبُواْ لِرَبِكُمْ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِى يَوْمٌ لَا مَرَدٌ لَهُ... ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه، لما ذكر ما سيكون يوم القيامة، من الأهوال وعظائم الأمور، حذر من هذا اليوم. فبين أن الكافرين لا يجدون حينئذٍ ملجأ يقيهم من عذاب الله تعالى، ولا ينكرون ما اقترفوه؛ لأنه مكتوب في صحائف أعمالهم. ثم أرشد رسوله إلى أنهم إن أعرضوا عن دعوتك، فلا تأبه بهم، ولا تهتم بشأنهم. ثم أعقب هذا بذكر طبيعة الإنسان، وأنه يفرح حين النعمة، ويجحد نعم ربه حين الشدة، ثم قسم هبته لعباده في النسل أربعة أقسام: فمنهم من وهب الإناث، ومنهم من وهب الإناث، ومنهم من أعطي الصنفين ومنهم الغقيم الذي لا نسل له.

قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَكِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحَيًا... ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما (١) ذكر تقسيم النعم الجسمانية التي يهبها لعباده.. أردفها تقسيم النعم الروحية، وأن الناس محجوبون عن

<sup>(</sup>١) المراغي.

ربهم؛ لأنهم في عالم المادة، وهو منزه عنها، ولكن من رق حجابه وخلصت نفسه، وأصبح في مقدوره أن يتصل بالملأ الأعلى.. يستطيع أن يكلم ربه على أحد أوجه ثلاثة:

١ ـ أن يحس بمعان تلقى في قلبه، أو يرى رؤياً منامية، كرؤيا الخليل إبراهيم عليه السلام ذبح ولده.

۲ ـ أن يسمع كلاماً من وراء حجاب، كما سمع موسى عليه السلام، من غير أن يبصر من يكلمه، فهو قد سمع كلاماً، ولم ير المتكلم.

٣ ـ أن يرسل إليه ملكاً، فيوحي ذلك الملك ما يشاء إلى النبي على ثم ذكر أنه كما أوحى إلى الأنبياء قبله، أوحى إليه القرآن، وما كان قبله يعلم ما القرآن، وما الشرائع التي بها هداية البشر، وصلاحهم في الدارين.

## التفسير وأوجه القراءة

وقوله: ﴿وَيَحَرَّوُا سَيِتَغَوْ﴾؛ أي: جناية ﴿سَيِتَةٌ ﴾؛ أي: جناية ﴿مِثَلُهَا ﴾؛ أي: مماثلة للأولى في الكم والكيف، بيان لوجه كون الانتصار من الخصال الحميدة، مع كونه في نفسه إساءة إلى الغير، بالإشارة إلى أن البادىء هو الذي فعله لنفسه، فإن الأفعال مستتبعة لأجزيتها حتماً، إن خيراً فخير، وإن شراً فشرٌ، وفيه تنبيه على حرمة التعدى.

والمعنى: أي وجزاء سيئة المسيء، عقوبته بما شرعه الله من عقوبة مماثلة لجرمه. وإطلاق<sup>(۱)</sup> السيئة على الثانية، مع أنها جزاء مشروع مأذون فيه، وكل مأذون حسن لا سيء، لأنها تسوء من نزلت به، كما في آية أخرى: ﴿وَإِن تُعِبَهُمُ سَيِّتَةٌ يَعُولُوا هَلَامِهِ مِنْ عِندِكَ ﴾، يريد ما يسؤهم من المصائب والبلايا، أو للمشاكلة، لتشابههما في الصورة. كما في قوله تعالى: ﴿وَإِنْ عَاتَبَتُم فَمَافِئُوا ﴾ وعلى هذا فالسيئة مقابل الحسنة، بخلافها في الوجه الأول.

<sup>(</sup>١) روح البيان.

والخلاصة: أنه يجب، إذا قوبلت الإساءة أن تقابل بمثلها من غير زيادة، قال الحسن: إذا قال: لعنك الله، أو أخزاك الله، فلك أن تقول: أخزاك الله، أو لعنك الله، وإذا شتمك فلك أن تشتمه بما شتم ما لم يكن فيه حد، كلفظ الزنا، أو كلمة لا تصلح، فلا تجري المقابلة في الكذب والبهتان، قال في «التنوير»: لو قال لآخر: يا زاني، فقال له الآخر: لا بل أنت الزاني، حدا بخلاف ما لو قال له: مثلاً يا خبيث، فقال: أنت، تكافئا، ولو لم يجب، بل رفع الأمر إلى القاضي ليؤدبه جاز، وظاهر الآية العموم. وقال مقاتل والشافعي وأبو حنيفة وسفيان: إن هذا خاص بالمجروح، ينتقم من الجارح بالقصاص دون غيره.

وفي الآية حث على العفو؛ لأن الانتصار إنما يحمد إذا حصلت المماثلة في الجزاء، وتقديرها عسر شاق، وربما صار المظلوم حين استيفاء القصاص ظالماً.

ونحو الآية: قوله تعالى: ﴿فَنَنِ اَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاَعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاَعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾، وقوله: ﴿وَمَن جَآةَ ﴾، وقوله: ﴿وَمَن جَآةَ ﴾ إلسَّيِنَةِ فَلا يُجْزَئَ إِلَّا مِثْلَهَا﴾.

وقد أمر على الشتم على الشاتم، أخرج النسائي وابن ماجه وابن مردويه عن عائشة رضي الله عنها قالت: دخلت على زينب وعندي رسول الله على فأقبلت على تسبني، فردعها النبي على فلم تنه، فقال لي: «سبيها»، فسببتها حتى جف ريقها في فمها، ووجه رسول الله على يتهلل سروراً. وكان هذا بمنزلة التعزيز منه لزينب، بلسان عائشة، لما أن لها حقاً في الرد، وقد رأى فيه المصلحة.

وأخرج أحمد ومسلم وأبو داود والترمذي وابن مردويه عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «المستبان ما قالا من شيء فعلى البادىء حتى يعتدي المظلوم»، ثم قرأ: «﴿وَجَزَّزُوا سَيِتَةُ مِتَلَهاً ﴾».

وقصارى ذلك(١): أن كل جناية على النفس، أو المال، تقابل بمثلها

<sup>(</sup>١) المراغى.

قصاصاً؛ لأن إهدارها يوجب فتح باب الشرور والمفاسد، إذ في طبع الإنسان الظلم والبغي والعدوان، فإذا لم يزدجر عنه تمادى فيه ولم يتركه، والزيادة على قدر الذنب ظلم، والشرائع تنزه عن ذلك، ومن ثم شرع الله القصاص، وندب إلى الفضل، وهو العفو، فقال: ﴿وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصٌ فَمَن تَصَدَّفَ بِهِ فَهُوَ كَفَارَةٌ لَمُ .

وعن بعض الفقهاء في هذه الآية (۱۱): وقد قيل: إنه الشافعي رحمه الله تعالى: أن للإنسان أن يأخذ من مال من خانه، مثل ما خانه من غير علمه، واستشهد على ذلك بقول النبي على لهند، زوجة أبي سفيان: «خذي من ماله ما يكفيك وولدك»، فأجاز لها أخذ ذلك بغير إذنه، كذا ذكره القرطبي في «تفسيره».

وجاء تتمة لهذه الآية، قوله: ﴿فَمَنَ عَفَكَ ﴿ عَن المسيء إليه جنايته ؛ أي: ترك القصاص وسامح له ﴿وَأَصْلَحَ ﴾ ما بينه وبين من يعاديه ، بالعفو والإغضاء عما صدر منه ، قال في «الحواشي السعدية»: الفاء للإفصاح ؛ أي: إذا كان الواجب في الجزاء رعاية المماثلة من غير زيادة ، وهي عسرة جداً ، وأردتم بيان ما هو الأولى ، فأقول: الأولى العفو ، والإصلاح ، إذا كان قابلاً للإصلاح بأن لم يصر على البغي . وفي الحديث: «ما زاد الله العبد بالعفو إلا عزاً».

﴿ فَأَجْرُهُ ﴾ أي: فأجر عفوه وإصلاحه حق واجب ﴿ عَلَى اللّهِ ﴾ سبحانه وتعالى، بطريق وعده المحتوم، فيجزيه أعظم الجزاء، وهذه عدة منبئة عن عظمة شأن الموعود، وخروجه عن الحد المعهود، وفي إبهام (٢) الأجر وجعله حقاً على العظيم الكريم جل شأنه، زيادة في الترغيب في العفو والحث عليه، أخرج ابن مردويه عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: "إذا كان يوم القيامة، أمر الله منادياً ينادي: ألا، ليقم من كان له على الله أجر، فلا يقوم إلا من عفا في الدنيا وذلك قوله: ﴿ فَمَنَ عَفَا . . ﴾ الآية.

ثم ذكر سبحانه خروج الظلمة عن محبته، التي هي سبب الفوز والنجاة،

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٢) المراغي.

فقال: ﴿إِنَّهُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ الْكَلِّمِينَ ﴾؛ أي: المتجاوزين الحد في الانتقام، وفي هذا تصريح، بما تضمنه سالف الكلام، من حسن رعاية طريق المماثلة، وأنها قلما تخلو عن الاعتداد والتجاوز عن الواجب، ولا سيما حال الحرد والتهاب الحمية، وحينئذ، يدخل المنتقمون في زمرة من لا يحبهم الله سبحانه وتعالى.

وفي «الروح»: قوله: ﴿إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّلِلِينَ﴾؛ أي: البادئين بالسيئة، والمتعدين في الانتقام، وهو استئناف تعليل، متعلق بقوله: ﴿وَجَرَّاؤًا﴾ إلخ. وقوله: ﴿فَمَنَّ عَفَى ﴾ إلخ، اعتراض يعني: إنما شرعت المجازاة وشرطت المساواة؛ لأنه لا يحب الظالمين.

واللام في قوله: ﴿وَلَمَنِ اَنَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ﴾: لام (١) الابتداء، وجعلها الحوفي وابن عطية للقسم، وليس بجيد إذا جعلنا ﴿مَنْ﴾ شرطية، و﴿مَنْ﴾ شرطية لدخول الفاء في جوابها، وهو قوله: (فأولئك)، أو موصولة، ودخلت الفاء لشبه الموصول بالشرط، وقوله: بعد ظلمه من إضافة المصدر إلى المفعول، أي: بعد ما ظلم. وقرىء به، وتذكير الضميرين باعتبار لفظ ﴿مَنْ﴾.

والمعنى: ولمن انتقم، واقتص بعد ظلم الظالم إياه، يعني: في الحقوق المالية ﴿ فَأُولَتُهِكَ ﴾ المنتصرون. فهو إشارة إلى ﴿ مَنْ ﴾ والجمع باعتبار المعنى. ﴿ مَا عَلَيْهِم مِن سَبِيلٍ ﴾ للمعاقب ولا للمعاتب والمعايب. والسبيل: الطريق الذي فيه سهولة، والآية دفع لما تضمنه السياق، من إشعار سد باب الانتصار.

والمعنى: ولمن انتصر ممن ظلمه بعد ظلمه إياه، فأولئك المنتصرون، لا سبيل للمنتصر منهم أن يوجهوا إليهم عقوبة ولا أذى، لأنهم انتصروا منهم بحق، ومن أخذ حقه ممن وجب له عليه، ولم يتعد ولم يظلم، فلا سبيل لأحد عليه بالمعاتبة، أو المعاقبة.

ولما نفى سبحانه وتعالى السبيل على من انتصر بعد ظلمه. . بين من عليه

<sup>(</sup>١) روح البيان.

السبيل، فقال: ﴿إِنَّمَا السّبِيلُ بالمعاقبة والمؤاخذة ﴿عَلَى الَّذِينَ يَطْلِمُونَ النَّاسَ ﴾ أي: يبتدئونهم بالإضرار، أو يعتدون في الانتقام ﴿وَيَبّغُونَ فِي الْأَرْضِ ﴾ أي: يعملون في الأرض البغي والعدوان والإفساد بقتل الأنفس، وأخد الأموال ﴿يِغَيرِ الْحَوِّ فِي الْأَرْضِ البغي والعدوان والإفساد بقتل الأنفس، وأخد الأموال ﴿يِغَيرِ الْحَوِّ فِي اللَّهُ وَقِيلَ لَهُم فِي ذلك، كذا قال الأكثر، وقال مقاتل: بغيهم عملهم بالمعاصي، وقيل: يتكبرون ويتجبرون ويتطاولون على الناس، وقيل: ظلم الناس صدُّهم عن سبيل الله، وبغيهم: أخذ أموالهم، وقتل أنفسهم بلا حق يكون لهم في ذلك، قيل (١): ويظلمون الناس، أي: يضعون الأشياء في غير مواضعها، من القتل وأخذ الأموال، والأذى باليد واللسان، والبغي بغير الحق، فهو نوع من أنواع الظلم، خصه بالذكر تنبيهاً على شدته، وسوء حال صاحبه.

والمعنى: أي إنما الحرج والإثم على الذين يبتدئون الناس بالظلم، أو يزيدون في الانتقام ويتجاوزون ما حد لهم، أو يتكبرون في الأرض تجبراً وفساداً ﴿ أُولَٰكِكَ ﴾ الموصوفون بما ذكر من الظلم، والبغي بغير الحق ﴿ لَهُمّ عَذَابُ اَلِيمٌ ﴾ أي مؤلم بسبب بغيهم وظلمهم.

ثم رغب سبحانه وتعالى في الصبر والعفو، فقال: ﴿وَلَمَن صَبَرَ على الأذى، معطوف على قوله: ﴿وَلَمَنِ انْعَبَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ ﴾. وجملة قوله: ﴿إِنَّمَا السَّبِيلُ ﴾ الخد. اعتراض، اهد «سمين». واللام فيه للابتداء، و﴿من موصولة مبتدأ ﴿وَغَفَرَ ﴾؛ أي: عفا لمن ظلمه ولم ينتصر، وفوض أمره إلى الله تعالى، وكرره اهتماماً بالصبر، ترغيباً فيه، والصبر هنا: هو الإصلاح المتقدم. فأعيد هنا، وعبر عنه بالصبر؛ لأنه من شأن أولي العزم، وأشار إلى أن العفو المحمود ما نشأ عن التحمل لا عن العجز، اهد «شهاب».

﴿إِنَّ ذَالِكَ ﴾ المذكور من الصبر والمغفرة ﴿لَينَ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾؛ أي: من معزومات الأمور ومهماتها وواجباتها؛ أي: من الأمور التي يجب عزم العبد عليها بإيجابها على نفسه، وتصميم قلبه عليها. لكونه من الأمور المحمودة عند

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

الله سبحانه وتعالى، فإن الصبر والعفو مندوب إليه، وقد ينعكس الأمر في بعض الأحوال، ويكون ترك العفو مندوباً إليه، وذلك إذا احتيج إلى كف زيادة البغي، وقطع مادة الأذى.

وحكي: أن رجلاً سب رجلاً في مجلس الحسن، رحمه الله تعالى، فكان المسبوب يكظم ويعرق فيمسح العرق، ثم قام، فتلا هذه الآية، فقال الحسن: عقلها والله وفهمها إذ ضيعها الجاهلون.

وقوله: ﴿ إِنَّ ذَاكِ لَمِنَ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ فإن قلت: قاله هنا بلام التأكيد، وقاله في ﴿ لُقَمْنَ ﴾ بدونها، فما الفرق بين الموضعين.

قلت: لأن الصبر على مكروه حدث بظلم، كقتل ولد أشد من الصبر على مكروه حدث بلا ظلم، كموت ولد، كما أن العزم على الأول أوكد منه على الثاني، وما هنا من القبيل الأول، فكان أنسب بالتوكيد وما في ﴿لُقُمْنَ﴾ من القبيل الثاني، فكان أنسب بعدمه اهـ «كرخي».

والمعنى: أي ولمن صبر عن الانتصار بغير انتقام ولا شكوى، وستر السيئة، فقد فعل ما يشكر عليه ويستحق به الأجر و جزيل الثواب، ورُوي أنه على قال لأبي بكر رضي الله عنه: «يا أبا بكر، ثلاث كلهن حق: ما من عبد ظلم بمظلمة، فيفضي عنها إلا أعزه الله تعالى بها ونصره، وما فتح رجل باب عطية يريد بها صلة، إلا زاده الله بها كثرة، وما فتح رجل باب مسألة، يريد بها كثرة إلا زاده الله عز وجل بها قلة».

﴿ وَمَن يُضَلِلِ اللّه ﴾ سبحانه وتعالى؛ أي: يخلق فيه الضلالة من الهوى، أو بتركه على ما كان عليه من ظلم الناس ﴿ فَمَا لَهُ مِن وَلِي ﴾ يلي أمره، وناصر ينصره ﴿ مِنْ بَعْلِو عَلَى أي: من بعد خذلانه تعالى إياه. وظاهر الآية: العموم، وقيل: هي خاصة بمن أعرض عن النبي على ولم يعمل بما دعاه إليه، من الإيمان بالله والعمل بما شرعه، والأول أولى.

والمعنى: أي أنه ما شاء الله كان، ولا راد له، وما لم يشأ لم يكن، فمن

هداه الله فلا مضل له، ومن يضلله فلا هادي له.

والخلاصة: أن من خذله الله لسوء استعداده، وتدسيته نفسه، باجتراح الآثام والمعاصي، فليس له من ولي يهديه إلى سبيل الرشاد، ويوصله إلى طريق الفوز والفلاح.

ثم ذكر تمني الكافرين الرجوع إلى الدنيا، فقال: ﴿وَرَى اَيها المخاطب؛ لأن الخطاب (١) لكل من يتأتى منه الرؤية البصرية ﴿الطّلِمِينَ﴾؛ أي: المشركين المكذبين بالبعث ﴿لَمَّا رَأَوُا الْعَذَابِ ﴾؛ أي: حين يرون العذاب يوم القيامة، وينظرونه، وصيغة الماضي، للدلالة على التحقق، حال كونهم ﴿يَقُولُونَ﴾ فالجملة في موضع الحال من ﴿الطّلِلِينَ﴾؛ لأن الرؤية هنا بصرية ﴿هَلَ إِلَى مَرَدِ﴾؛ أي: رجعة إلى الدنيا ﴿ين سَبِيلٍ ﴾؛ أي: طريق، فالمرد: مصدر ميمي بمعنى الرد، وهل للاستفهام المضمن معنى التمني ﴿وَتَرَيْهُم ﴾؛ أي: تبصر الظالمين أيها الرائي حال كونهم ﴿يُعْرَضُونَ عَلَيْها﴾؛ أي: على النار المدلول عليها بالعذاب، حال كونهم ﴿خُشِعِينَ ﴾ حال من فاعل ﴿يُعَرَضُونَ ﴾. وهمن الذل بكسر الذال (٢٠) للتعليل متعلقة بـ﴿خُشِعِينَ ﴾. وقرأ طلحة: ﴿من الذل بكسر الذال (٢٠) والجمهور: بالضم؛ أي: يعرضون عليها خاضعين حقيرين، بسبب ما لحقهم من الذل والهوان، ويصح تعلقها بينظرون، ويوقف على خاشعين، و﴿مِن ﴾ في قوله: ﴿يَنُظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِي ﴾؛ أي: ضعيف. لابتداء الغاية.

والمعنى: حال كونهم يبتدى، نظرهم إلى النار، من تحريك لأجفانهم ضعيف، يعني: يسارقون النظر إلى النار، خوفاً منها، وذلة في أنفسهم، كالمقتول ينظر إلى السيف، فلا يقدر أن يملأ عينيه منه، وهكذا الناظر إلى المكاره، لا يقدر أن يفتح أجفانه عليها، ويملأ عينيه منها، كما يفعل في نظره إلى المحاب، وقيل: هل المراد بالطرف: العين، أو المصدر، قلنا: كلاهما يناسب المقام، وقال الكلبي: ينظرون بأبصار قلوبهم، ولا ينظرون بأبصار ظواهرهم؛ لأنهم

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٢) البحر المحيط.

يسحبون على وجوههم، أو لأنهم يحشرون عمياً، فينظرون كنظر الأعمى إذا خاف حساً، يقول الفقير: لا حاجة إلى حمل الآية على ما ذكر من الوجهين؟ لأن لهم يوم القيامة أحوالاً شتى، بحسب المواطن، فكل من النظر والسحب والحشر أعمى، ثابت صحيح. وقال يونس<sup>(۱)</sup>: إن ﴿مِن﴾ في ﴿مِن طَرِّفٍ﴾ بمعنى الباء؛ أي: ينظرون بطرف ضعيف من الذل والخوف، وبه قال الأخفش.

وفي الآية: إشارة إلى أن النفوس التي لم تقبل الصلاح بالعلاج في الدنيا، تتمنى الرجوع إلى الدنيا يوم القيامة، لتقبل الصلاح، بعلاج الرياضات الشرعية، وتخشع، إذ لم تخشع في الدنيا من القهّار، فلا تنفعها ندامة، ولا تسمع منها دعوة، ولها نظر من طرف خفي، من خجالة المؤمنين، إذ يعيرونها بما ذكروها، فلم تسمع وهي نفوس الظالمين.

وحاصل المعنى (٢): أي وترى الكافرين بالله، حين يعاينون العذاب يوم القيامة، يتمنون الرجعة إلى الدنيا، ويقولون: هل من رجعة لنا إليها، وتراهم أيضاً في ذلك اليوم، يعرضون على النار وهم خاشعون أذلاء؛ لأنهم عرفوا ذنوبهم وانكشف لهم عظمة من عصوه يسارقون النظر إليها خوفاً منها، وحذراً من الوقوع فيها، كما ينظر من قدم للقتل إلى السيف، فلا يقدر أن يملأ عينيه منه، وإنما ينظر ببعضها.

ولما وصف حال الكفار، حكى ما يقوله المؤمنون فيهم، فقال: ﴿وَقَالَ اللَّهِنَ ءَامَنُوٓا﴾ وجاهدوا في الله تعالى حق جهاده، وربحوا على ربهم، وصيغة الماضي للدلالة على التحقق ﴿إِنَّ الْخَسِرِينَ﴾؛ أي: المتصفين بحقيقة الخسران، وهو انتقاص رأس المال، وينسب إلى الإنسان فيقال: خسر فلان، وإلى الفعل فيقال: خسرت تجارته، ويستعمل ذلك في القنيات الخارجة، كالمال والجاه في الدنيا، وهو الأكثر. وفي القنيات النفيسة، كالصحة والسلامة والعقل والإيمان والثواب، وهو الذي جعله الله سبحانه الخسران، وكل خسران ذكره الله في القرآن

<sup>(</sup>١) السوكاني. (٢) المراغي.

الكريم، فهو على هذا المعنى الأخير، دون الخسران المتعلق بالقنيات الدنيوية، والتجارات البشرية، وخبر ﴿إن قوله: ﴿الَّذِينَ خَسِرُوٓا النَّفُسَهُمْ وَالْهِلِيمِ ﴾؛ أي: إن الكاملين في الخسران، هم هؤلاء الذين جمعوا بين خسران الأنفس والأهلين ﴿يَوْمُ الْهِيكَمَةِ والظرف إما متعلق بـ﴿خَسِرُوٓا ﴾ فيكون القول في الدنيا، أو متعلق بـ﴿قال ﴾؛ أي: يقولون لهم حين يرونهم على تلك الحالة، وعبر بالماضي، إشعاراً بتحققه، كما مر آنفاً، أما خسرانهم لأنفسهم فلكونهم صاروا في النار معذبين بها، وأما خسرانهم لأهليهم، فلأنهم إن كانوا معهم في النار. فلا ينتفعون بهم، وإن كانوا في الجنة، فقد حيل بينهم وبينهم، وقيل: خسران الأهل، أنهم لو آمنوا، لكان لهم في الجنة أهل من الحور العين.

وفي «التأويلات النجمية»: إن الخاسرين هم الذين خسروا أنفسهم، بإبطال استعدادهم، إذ صرفوه في طلب الدنيا وزخارفها والالتذاذ بها، وخسروا أهليهم، إذ لم يقوا أنفسهم وأهليهم ناراً، بقبول الإيمان، وأداء الشرائع ﴿أَلاَ ﴾ حرف تنبيه ﴿إِنَّ الطَّلِمِينَ ﴾؛ أي: المشركين الذين كانوا في جهنم، شهوات النفس جثياً في الدنيا ﴿في عَذَابٍ مُقِيمٍ ﴾ في الآخرة؛ أي: دائم لا ينقطع إلى الأبد، وهذا إما من تمام كلام المؤمنين، أو من كلام الله سبحانه تصديقاً لهم.

والمعنى: أي ويقول المؤمنون يوم القيامة: إن المغبونين غبناً لا غبن بعده، هم الذين خسروا أنفسهم، فأدخلوا في النار، وحرموا نعيم الأبد، وفرق بينهم وبين أحبابهم وأصحابهم وذوي قراباتهم.

ثم صدقهم ربهم فيما قالوا، فقال: ألا إن الكافرين لفي عذاب سرمدي، لا مهرب لهم منه ولا خلاص، ثم أيأسهم من الفكاك منه بأي سبيل، فقال: ﴿وَمَا كَانَ لَمُتُمَّ ﴾؛ أي: للظالمين ﴿مِنْ أَوْلِيآ يَنصُرُونَهُ ﴾ بدفع العذاب عنهم ﴿مِنْ دُونِ اللّهِ ﴾ سبحانه وتعالى، حسبما كانوا يرجون ذلك في الدنيا؛ أي: لا يجدون لهم أعواناً وأنصاراً ينقذونهم، مما حل بهم من العذاب، فأصنامهم التي كانوا يعبدونها لتشفع لهم، لا تستطيع أن تتقدم إليهم بشفاعة ﴿وَمَن يُضَلِلِ الله ﴾؛ أي: يرد الله إضلاله بأن يشغله بغيره ﴿فَا لَهُ مِن سَبِيلٍ ويؤدي سلوكه إلى النجاة؛ أي:

ومن يضلله الله تعالى، لما علم من استعداده للشر والفساد وارتكاب الشرور والآثام، فلا سبيل له إلى الوصول إلى الحق في الدنيا، ولا إلى الجنة في الآخرة.

حكى: أن شيخاً حج مع شاب، فلما أحرم قال: لبيك، فقيل له: لا لبيك، فقال الشاب للشيخ: ألا تسمع هذا الجواب، فقال: كنت أسمع هذا الجواب منذ سبعين سنة، قال: فلأي شيء تتعب، فبكى الشيخ، فقال: فإلى أي باب ألتجىء فقيل له: قد قبلناك. فهذا من هداية الله الخاصة، فافهم جيداً.

﴿ اَسْتَجِيبُواْ لِرَبِكُمُ ﴾ إذا دعاكم إلى الإيمان، على لسان نبيه ﷺ: ﴿ مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي كَوَمٌ ﴾ وهو يوم القيامة، أو يوم الموت ﴿ لَا مَرَدَ لَهُ مِنَ اللهِ ﴾ و هوين ﴾ إما متعلقة بـ ﴿ يَأْتِ كَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَبَاده، ووعدهم به متعلقة بـ ﴿ مَرَدٌ ﴾ ؛ أي: لا يرده الله، بعد أن حكم به على عباده، ووعدهم به .

والمعنى: أجيبوا داعي الله، وهو رسوله ﷺ وآمنوا به، واتبعوه فيما جاءكم به من عند الله تعالى، من قبل أن يأتي يوم لا يستطيع أحد أن يرده، إذا جاء به الله.

﴿ اللَّهُ مَا لَكُمْ مِن مَّلْكُمْ مِن مَّلْكُمْ مِن مَّلْكُمْ مِن مُلْكِمْ مِن العذاب على ما دل عليه، تأكيد النفي بـ (من الاستغراقية (وَمَا لَكُمْ مِن نَكِيرِ ﴾؛ أي: إنكار ما لما اقترفتموه؛ لأنه مدون في صحائف أعمالكم، وتشهد عليكم جوارحكم، ولعل المراد: الإنكار المنجي، وإلا فهم يقولون ﴿ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُمًّا مُشْرِكِينَ ﴾ وغير ذلك، ولذلك تشهد عليهم أعضاؤهم، أي: ما لكم من إنكار يومئذ، بل تعترفون بذنوبكم. والنكير: اسم مصدر بمعنى الإنكار، وقال مجاهد: ﴿ مالكم من نكير ﴾؛ أي: ناصر ينصركم، وقيل: النكير بمعنى المؤلم؛ أي: لا تجدون يومئذٍ منكراً لما ينزل بكم من العذاب، قاله الكلبي وغيره، والأول أولى.

<sup>(</sup>١) روح البيان.

والمعنى: أي ليس لكم حصن تتحصنون فيه، ولا تستطيعون إنكار ما اجترحتموه من السيئات؛ لأنه قد كتب في صحفكم، وتشهد به ألسنتكم وجوارحكم، ونحو الآية قوله تعالى: ﴿ يَقُولُ ٱلْإِنسَنُ يَوَيَدٍ أَيْنَ ٱلْفَرُ ﴿ ثَلَى كُلًّ لاَ وَزَدَ اللهُ وَلَا يَوْمَدُ اللهُ وَلَا يَكُمُ الْإِنسَنُ عَلَيْمٍ حَفِيظًا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَفَانِ أَعْرَضُواْ فَمَا أَرْسَلَنكَ عَلَيْمٍ حَفِيظًا ﴾ تحفظ أعمالهم حتى تحاسبهم عليها، ولا موكلاً بهم رقيباً عليهم، تلوين للكلام، وصرف له عن خطاب الناس بعد أمرهم بالاستجابة، وتوجيه منه إلى الرسول على أي: فإن لم يستجيبوا وأعرضوا عما تدعوهم إليه، فما أرسلناك رقيباً ومحاسباً عليهم، وحافظاً لأعمالهم ﴿ إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا ٱللّكُمُ ﴾؛ أي: ما يجب عليك إلا تبليغ الرسالة، وقد فعلت فلا يهمنك إعراضهم، وهذا منسوخ بآية السيف.

والمعنى: أي فإن أعرض هؤلاء المشركون عما أتيتهم به من الحق، ودعوتهم إليه من الرشد، ولم يستجيبوا لك، وأبوا قبوله منك، فدعهم وشأنهم، فإنا لم نرسلك رقيباً عليهم، تحفظ أعمالهم وتحصيها، فما عليك إلا أن تبلغهم، ما أرسلناك به إليهم، فإذا أنت بلغته فقد أديت ما كلفت به، ونحو الآية ﴿لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴿ اللهِ هُوَ اللهِ عَلَيْكَ هُدَنهُم وَلَكِنَ الله يَهْدِى مَن يَشَامَهُ ﴾، وقوله: ﴿ فَإِنَّما عَلَيْكُ أَلْبَكُعُ وَعَلَيْنَا أَلْحِسَانُ ﴾.

قال الغزالي رحمه الله تعالى في «شرح الأسماء»: الحفيظ من العباد: من يحفظ جوارحه وقلبه، ويحفظ دينه من سطوة الغضب، وخلابة الشهوة وخداع النفس وغرور الشيطان، فإنه على شفا جرف هار، وقد اكتنفته هذه المهلكات المفضية إلى النار، وقد عرف كلها من لسان الشارع على فليسارع العبد إلى دفع الموبقات، وجلب المنجيات بإصلاح النفس، والتخلق بالأخلاق الإلهية، فإن النفس طاغية مؤدية إلى الإفلاس والخسار.

وبعدئذٍ ذكر طبيعة الإنسان، وغريزته في هذه الحياة، فقال: ﴿وَإِنَّاۤ إِذَآ أَذَقَنَا ٱلإِنسَكنَ﴾؛ أي: إذا أعطينا الإنسان ﴿مِنَّا رَحْمَةً﴾؛ أي: نعمة صادرة من جهتنا، كالصحة والغنى ﴿فَرِحَ بِهَا ﴾ بطراً لأجلها. والمراد بالإنسان: الجنس لا الواحد، ولهذا قال: ﴿وَإِن نُصِبْهُمُ ﴾؛ أي: الإنسان ﴿سَيِتَدَةً ﴾؛ أي: بلاء وشدة ومرض وفقر ﴿ إِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيمِ اللهِ بَسب ما عملته أنفسهم من كفرانهم، بنعم الله تعالى وعصيانهم فيها، وذكر الأيدي؛ لأن أكثر الأعمال تباشر بها، فجعل كل عمل كالصادر بالأيدي على طريق التغليب. ﴿ فَإِنَّ ٱلْإِنسَانَ ﴾؛ أي: جنسه ﴿ كَفُورٌ ﴾؛ أي: بليغ الكفر، ينسى النعمة بالكلية، ويذكر البلية ويستعظمها، ولا يتأمل سببها، بل يزعم أنها أصابته بغير استحقاق لها؛ أي: كثير الكفر لما أنعم به عليه من نعمه، غير شكور له عليها، وإسناد هذه الخصلة إلى الجنس مع كونها من خواص المجرمين، لغلبتهم فيما بين الأفراد، يعني: أنه حكم على الجنس بحال أغلب أفراده، للملابسة على المجاز العقلي، وتصدير الشرطية الأولى بإذا المفيدة للتحقق مع إسناد الإذاقة إلى نون العظمة، للتنبيه على أن إيصال النعمة محقق الوجود كثير الوقوع، وأنه مقتضى الذات، كما أن تصدير الثانية بـ﴿إن﴾ وإسناد الإصابة إلى السيئة وتعليلها بأعمالهم، للإيذان بندرة وقوعها. وأنها بمعزل عن الانتظام في سلك الإرادة، والإظهار في مقام الإضمار للتسجيل على أن هذا الجنس موسوم بكفران النعم، كما سيأتي جميع ذلك في مبحث البلاغة.

والمعنى: أي وإنا إذا أغنينا ابن آدم، فأعطيناه من لدنا سعة في الرزق، أو في الصحة، أو في الأمن سر بما آتيناه، وإن أصابته فاقة، أو مرض بما أسلف من معصية ربه، جحد نعمتنا، وأيس من الخير، والإنسان من طبعه الجحد والكفران بالنعم حين الشدة.

والخلاصة: أن الإنسان إن أصابته نعمة أشر وبطر، وإن ابتلي بمحنة يئس وقنط.

واعلم: أن نعمة الله تعالى، وإن كانت في الدنيا عظيمة، إلا أنها بالنسبة إلى سعادات الآخرة، كالقطرة بالنسبة إلى البحر، فلذلك سمي الإنعام بها إذاقة فالإنسان إذا حصل له هذا القدر الحقير في الدنيا فرح به، ووقع في العجب والكبر، وظن أنه فاز بكل المنى، ودخل في قصر السعادات، ولذا ضعف اعتقاده في سعادات الآخرة، وإلا لاختار الباقي على الفاني؛ لأن الفاني كالخزف مع أنه قليل، والباقي كالذهب مع أنه كثير.

ثم ذكر سبحانه سعة ملكه ونفاذ تصرفه، فقال: ﴿ لِلَّهِ ﴾ سبحانه وتعالى لا لغيره ﴿ مُلَكُ ٱلسَّمَكُوتِ وَٱلْأَرْضُ ﴾ ؛ أي: له التصرف فيهما بما يريد، لا مانع لما أعطى، ولا معطي لما منع ؛ أي: يختص به سبحانه ملك العالم كله، لا يقدر أن يملكه أحد سواه، فله التصرف فيه، وقسمة النعمة والبلية على أهله، وليس عليهم إلا الشكر في النعمة، والصبر في البلية، والرضى والتسليم للأحكام الأزلية.

والمعنى: أي إنه تعالى خالق السموات والأرض، ومالكهما، والمتصرف فيهما، فما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن، وهو يعطي من يشاء، ويمنع من يشاء، لا مانع لما أعطى، ولا معطي لما منع ﴿يَغُلُقُ مَا يَشَلَهُ مما يعلمونه، ومما لا يعلمونه على أي صورة شاء ﴿يَهَبُ سبحانه وتعالى ﴿لِمَن يَشَلُهُ إِنَيْقَا لا ذكور معهن مثل ما وهب لشعيب ولوط عليهما السلام، والهبة: أن تجعل ملكك لغيرك بغير عوض، والوهاب هو الله سبحانه وتعالى؛ لأنه يعطي كلا على قدر استحقاقه ولا يريد عوضا، والجملة بدل من يخلق بدل البعض، وإنما قدم الإناث على الذكور مع شرفهم؛ لأنها أكثر لتكثير النسل، أو لتطييب قلوب الله تعالى مع ذكر اللام الانتفاعية أو لرعاية الترتيب الواقع أولاً في الهبة بنوع الإنسان، فإنه تعالى وهب لأدم أولاً زوجته حواء عليهما السلام، بأن ولَدها الإنسان، فإنه تعالى وهب لآدم أولاً زوجته حواء عليهما السلام، بأن ولَدها منه، وخلقها من قصيراه، وهي أسفل الأضلاع، أو آخر ضلع في الجنب، كما في «القاموس».

قال في «الكواشي»: ويجوز أنهن قدمن توبيخاً لمن كان يئدهن، ونكرن إيماء إلى ضعفهن ليرحمن، فيحسن إليهن. وقال في «الشرعة وشرحه»: وليزداد فرحاً بالبنات، مخالفة لأهل الجاهلية، فإنهم يكرهونها، بحيث يدفنونها في التراب في حال حياتها، وفي الحديث: «من بركة المرأة تبكيرها بالبنات»؛ أي: يكون أول ولدها بنتاً، ألم تسمع قوله تعالى: ﴿يَهَبُ لِمَن يَشَاّتُهُ إِنَاتُا ﴾ الآية، حيث بدأ بالإناث ﴿وَيَهَبُ لِمَن يَشَاّتُهُ الذَّكُورَ ﴾ لا إناث معهم، كما وهب إبراهيم عليه السلام، من غير أن يكون في ذلك مدخل لأحد، ومجال اعتراض.

وعرف الذكور للمحافظة على الفواصل، أو لجبر التأخير، يعني: أن الله تعالى أخر الذكور، مع أنهم أحقاء بالتقديم، فتدارك تأخيرهم بتعريفهم؛ لأن في التعريف العهدي تنويها وتشهيراً، كأنه قيل: ويهب لمن يشاء الفرسان، الأعلام، الذين لا يخفون عليكم. وفي الحديث: "إن أولادكم هبة الله لكم، يهب لمن يشاء إناثاً، ويهب لمن يشاء الذكور، وأموالهم لكم إن احتجتم إليها».

وَلَوْ يُرُوّبُهُمْ الله الذي الإناث والذكور، فيجعلهم وْذَكْرَانًا وَإِنَاتُ الله فيصير أولاده ذكراناً وإناثاً، فيهبهما جميعاً لمن يشاء، بأن يولد له الذكور والإناث، مثل ما وهب لنبينا محمد على إذ كان له من البنين ثلاثة على الصحيح، قاسم، وعبد الله، وإبراهيم. ومن البنات أربع: زينب، ورقية، وأم كلثوم، وفاطمة رضي الله عنهن. قال مجاهد: معنى يزوجهم: هو أن تلد المرأة غلاماً، ثم تلد جارية. ثم تلد غلاماً، ثم تلد جارية، وقال محمد بن الحنفية: هو أن تلد توأماً، غلاماً وجارية ويَجْمَلُ مَن يَشَاءُ عَقِيماً لا يولد له ذكر ولا أنثى، فومن عبارة عن الرجل والمرأة. فلا يلد ولا تلد. والعقيم: الذي لا يولد له، يقال: رجل عقيم؛ أي: لا تلد، كما في عيسى ويحيى عليهما السلام، فإنهما ليس لهما أولاد، أما عيسى فلم يتزوج، وإن كان يتزوج حين نزوله في آخر الزمان، ويكون له البنات كما قيل: وأما يحيى فقد تزوج، ولكن لم يقرب لكونه عزيمةً في شريعته، وبعضهم لم يكن له أولاد، وإن حصل له قربان النساء.

ومعنى الآية: (١) أي يخلق ما يشاء، فيرزق من يشاء البنات فحسب، ويرزق من يشاء البنين فحسب، ويعطي من يشاء الزوجين الذكر والأنثى، ويجعل من يشاء لا نسل له، وفي هذا إيماء إلى أن الملك ملكه من غير منازع ولا مشارك، يتصرف فيه كيف يشاء، ويخلق ما يشاء، فليس لأحد أن يعترض عليه، أو يدبر بحسب هواه، وتصرفه لا يكون إلا على أكمل وجه وأتم نظام، وقد قيل: ليس في الإمكان أبدع مما كان ﴿ وَلَمْ عَالَى ﴿ عَلِيمٌ ﴾ بمن يستحق كل نوع من هذه

<sup>(</sup>١) ألمراغي.

الأنواع ﴿ قَدِيرٌ ﴾ على ما يريد أن يخلق، فيفعل ما يفعل بحكمة وعلم.

وفي «فتح الرحمٰن»: فإن قلت (١٠): لم قدم الإناث مع أن جهتهن التأخير، ولم عرف الذكور دونهن؟.

قلت: لأن الآية سيقت لبيان عظمة ملكه ومشيئته، وأنه فاعل ما يشاء، لا ما يشاء عبيده، كما قال: ﴿مَا كَانَ لَهُمُ الْقِيرَةُ ﴾ ولما كان الإناث مما لا يختاره العباد، قدمهن في الذكر، لبيان نفوذ إرادته ومشيئته وانفراده بالأمر، ونكرهن وعرف الذكور لانحطاط رتبتهن، لئلا يظن أن التقديم كان لأحقيتهن به ثم أعطى كل جنس حقه من التقديم والتأخير، ليعلم أن تقديمهن لم يكن لتقدمهن، بل لمقتضى آخر فقال: ﴿أَوْ يُرَوِّجُهُمْ ذُكُرَانًا وَإِنْكَأَ ﴾ كما قال: ﴿يَتَأَيُّنَا لَهُ إِنْكَانًا وَإِنْكَانًا كَانَ لَا كُنَانًا اللهُ الله اللهُ إِنَّا خَلَقَنَكُمُ مِن ذَكْرٍ وَأُنْفَى ﴾.

وقال أبو حيان: ولما (٢) ذكر الهبة في الإناث، والهبة في الذكور، اكتفى عن ذكرها في قوله: ﴿ وَ يُرَوِّجُهُمْ ذُكْرَانًا وَإِنْكَأَ ﴾، ولما كان العقيم ليس بمحمود قال: ﴿ وَيَجْعَلُ مَن يَشَاءُ عَقِيماً ﴾، وهو قسيم لمن يولد له، وتغيير العاطف في الثالث؛ لأنه قسيم المشترك بين القسمين، ولم يحتج إليه في الرابع لإفصاحه، بأنه قسيم المشترك بين الأقسام الثلاثة، ذكره «البيضاوي»، ولما كان الخنثي مما يحزن بوجوده لم يذكره سبحانه وتعالى، قالوا: وكانت الخلقة مستمرة ذكراً وأنثى إلى أن وقع في الجاهلية الأولى الخنثى، فسئل فارض العرب ومعمرها، عامر بن الظرب عن ميراثه، فلم يدر ما يقوله وأرجأهم، فلما جن عليه الليل، جعل يتقلب وتذهب به الأفكار، وأنكرت خادمته حاله، فسألته، فقال: بهرت لأمر لا أدري ما أقول فيه، فقالت له: ما هو، فقال شخص له ذكر وفرج، كيف يكون حاله في الميراث، قالت له الأمة: ورثه من حيث يبول، فعقلها وأصبح، فعرضها عليهم فرضوا بها، وجاء الإسلام على ذلك، وقضى بذلك على كرم الله وجهه.

﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ ﴾؛ أي: وما صح لفرد من أفراد البشريا محمد ﴿ أَن

<sup>(</sup>١) فتح الرحمٰن. (٢) البحر المحيط.

يُكَلِّمَهُ اللَّهُ ﴾ سبحانه بوجه من الوجوه، إلا بإحدى طرق ثلاث:

ا - ﴿إِلَّا وَحْيًا﴾ استثناء من أعم الأحوال؛ أي: ما كان له أن يكلمه الله في حال من الأحوال، إلا حالة كونه وحياً وإلهاماً، وإلقاء من الله تعالى في روعه وقلبه، كما أوحى إلى أم موسى، وإلى إبراهيم في ذبح ولده، وكما روى ابن حبان في «صحيحه»، أن رسول الله على قال: «إن روح القدس نفث في روعي، إن نفساً لن تموت حتى تستكمل رزقها وأجلها، فاتقوا الله، وأجملوا في الطلب».

٢ - ﴿أَوَ مِن وَرَاّيٍ حِمَابٍ﴾؛ أي: أو إلا حالة كونه من وراء حجاب، بأن يسمعه كلامه جهرة، من غير أن يبصر السامع من يكلمه، فهو تمثيل له بحال الملك المحتجب، الذي يكلم بعض خواصه من وراء الحجاب، يسمع صوته، ولا يرى شخصه، وإلا فالله تعالى منزه عن الاستتار بالحجاب، الذي هو من خواص الأجسام، فالحجاب يرجع إلى المستمع، لا إلى الله تعالى المتكلم، وذلك كما كلم الله تعالى موسى في طوى والطور، ولذا سمي كليم الله؛ لأنه سمع صوتاً دالاً على كلام الله تعالى، من غير أن يكون ذلك الصوت مكتسباً لأحد من الخلق.

" - ﴿أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا ﴾؛ أي: أو إلا حالة كونه بأن يرسل رسولاً؛ أي: ملكاً من الملائكة، إما جبرئيل أو غيره ﴿فَيُوحِيَ ﴾ ذلك الرسول إلى المرسل إليه الذي هو الرسول البشري ﴿بِإِذَبِيْ ﴾؛ أي: بأمره تعالى وتيسيره ﴿مَا يَشَآهُ ﴾ الله سبحانه أن يوحيه إليه من أمر أو نهي، كما كان جبريل ينزل على النبي على وعلى غيره من الأنبياء، وهذا هو الذي بينه تعالى وبين الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، في عامة الأوقات من الكلام، فيكون إشارة إلى التكلم بواسطة الملك.

رُوي: أن النبي ﷺ قال: «من الأنبياء من يسمع الصوت، فيكون بذلك نبياً، وإن جبرئيل يأتيني نبياً، وإن جبرئيل يأتيني فيكلمني، كما يكلم أحدكم صاحبه».

وروى البخاري في «صحيحه» عن عائشة رضي الله عنها: أن الحارث بن

هشام رضي الله عنه سأل رسول الله على فقال: يا رسول الله، كيف يأتيك الوحي؟ فقال رسول الله على: «أحياناً يأتيني مثل صلصة الجرس، وهو أشده علي، فيفصم عني، وقد وعيت عنه ما قال، وأحياناً يتمثل لي الملك رجلاً فيكلمني، فأعي ما يقول»، قالت عائشة: ولقد رأيته ينزل عليه الوحي، في اليوم الشديد البرد، فيفصم عنه، وإن جبينه ليتفصد يسيل عرقاً.

قال الزجاج: المعنى أن كلام الله للبشر، إما أن يكون بإلهام يلهمهم، أو يكلمهم من وراء حجاب، كما كلم موسى، أو برسالة ملك إليهم، وتقدير الكلام: ما كان لبشر أن يكلمه الله إلا أن يوحي وحياً، أو يكلمه من وراء حجاب، كما كلم موسى، أو يرسل رسولاً. وقرأ الجمهور: ﴿ عَابٍ ﴾: مفرداً. وابن أبي عبلة ﴿ حجباً ﴾: جمعاً. وقرأ الجمهور بنصب ﴿ أَوْ يُرسِلُ ﴾، وبنصب ﴿ فَيُوحِيَ ﴾ على تقدير أن، وتكون أن وما دخلت عليه معطوفين على وحياً، ووحياً في محل الحال والتقدير: إلا موحياً، أو مرسلاً، ولا يصح عطف ﴿ أَوْ يُرسِلُ ﴾ فاسد لفظاً ومعنى. وقرأ نافع وأهل المدينة ﴿ أو يرسلُ رسولاً فيوحي ﴾. بالرفع فيهما، على أنه خبر مبتدأ محذوف، والتقدير: أو هو يرسل. وجملة قوله: ﴿ إِنَّهُ فيهما ، على أنه خبر مبتدأ محذوف، والتقدير: أو هو يرسل. وجملة قوله: ﴿ إِنَّهُ وبينهم إلا بأحد الوجوه المذكورة ﴿ مَكِيدُ ﴾ يفعل ما تقتضيه حكمته، فيكلمه تارة بواسطة، وتارة بغير واسطة، إما إلهاماً، وإما خطاباً من وراء حجاب تعليل لما قبلها.

قال المفسرون: فلما قالت اليهود للنبي ﷺ: ألا تكلم الله وتنظر إليه، إن كنت نبياً كما كلمه موسى، نزل قوله تعالى: ﴿وَكَنَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِن أَمْرِناً ﴾ والكاف صفة لمصدر محذوف. والروح(١): هو القرآن الذي هو للقلوب بمنزلة الروح للأبدان، حيث يحييها حياة طيبة؛ أي: يحصل لها به ما هو مثل الحياة،

<sup>(</sup>١) روح البيان.

وهو العلم النافع، المزيل للجهل الذي هو كالموت. وقال الراغب: سمي القرآن روحاً لكونه سبباً للحياة الأخروية، الموصوفة في قوله: ﴿وَإِنَ الدَّارَ ٱلْآخِرَةُ لَهِي الْحَيَانُ ﴾. ومعنى ﴿مِنَ أَمْرِناً ﴾؛ أي: روحاً ناشئاً، ومبتدأ من أمرنا، والمعنى: وإيحاء مثل إيحائنا إلى سائر رسلنا، أوحينا إليك روحاً وقرآناً ناشئاً بأمرنا وإرادتنا، ونازلاً من عندنا رحمةً وحياةً لعبادنا.

وقيل: الروح هو جبرائيل عليه السلام، والمعنى: أوحينا إليك جبرائيل بأمرنا وإرادتنا، كما أوحيناه إلى سائر رسلنا، فإن قلت: كيف علم الرسول وفي أول الأمر، أن الذي تجلى له جبرائيل، وأن الذي سمعه كلام الله تعالى؟

قلت: خلق الله تعالى له علماً ضرورياً، علم به ذلك، والعلم الضروري يوجب الإيمان الحقيقي، ويتولد من ذلك اليقين، فإن الخشية على قدر المعرفة.

ثم ذكر سبحانه صفة رسوله، قبل أن يوحي إليه، فقال: ﴿مَا كُنتَ﴾ يا محمد ﴿مَا كُنتَ﴾ عال من كاف ﴿مَا كُنتَ﴾ وتعلم قبل النبوة في أربعين سنة. وجملة ﴿مَا كُنتَ﴾ حال من كاف ﴿إِلَيْكَ﴾ كما في تفسير «الكواشي» ﴿مَا الْكِنتُ﴾ والقرآن، أي: أي شيء هو.

والمعنى: ما تدري جواب هذا الاستفهام، والكلام على حذف مضاف؛ لأنه على كان أمياً لا يقرأ ولا يكتب، وذلك أدخل في الإعجاز، وأدل على صحة نبوته، والاستفهام معلق للفعل عن العمل، وما بعده ساد مسد المفعولين ﴿وَلاَ تَدري ما ﴿ آلِيمَنُ ﴾ بتفاصيل ما في تضاعيف القرآن، من الأمور التي لا تهتدي إليها العقول، لا الإيمان بما يستقل به العقل والنظر، فإن درايته على له مما لا ريب فيه قطعاً، فإن أهل العلم اتفقوا على أن الرسل عليهم السلام، كانوا مؤمنين قبل الوحي، معصومين من الكبائر، ومن الصغائر الموجبة، لنفرة الناس عنهم، قبل البعثة وبعدها، فضلاً عن الكفر، وهو مراد من قال: لا يعرف القرآن قبل الوحي، ولا شرائع الإيمان ومعالمه، وقيل: المراد بالإيمان: الكلمة التي بها دعوة الإيمان والتوحيد، وهي لا إله إلا الله، محمد رسول الله على والإيمان والمؤمني والإيمان.

قال ابن قتيبة: لم تزل العرب على بقايا من دين إسماعيل، من الحج

والختان والنكاح، وإيقاع الطلاق، والغسل من الجنابة، وتحريم ذوات المحارم بالقرابة والمصاهرة، وكان رسول الله على ما كانوا عليه في مثل هذه الشرائع، وكان يوحد، ويبغض اللات والعزى، ويحج ويعتمر، ويتبع شريعة إبراهيم عليه السلام، ويتعبد بها حتى جاءه الوحي، وجاءته الرسالة.

والمعنى: أي<sup>(1)</sup> ما كنت قبل الأربعين، وأنت بين ظهراني قومك، تعرف ما القرآن، ولا تفاصيل الشرائع، ومعالمها على النهج الذي أوحينا به إليك، وقيل: معنى الآية: ما كنت تدري قبل الوحي كيف تقرأ القرآن، ولا كيف تدعو الخلق إلى الإيمان ﴿وَلَكِن جَعَلْنَهُ﴾؛ أي: الروح الذي أوحينا إليك، والجعل بمعنى التصيير، لا بمعنى الخلق، وحقيقته أنزلناه؛ أي: ولكن جعلنا الروح والقرآن الذي أوحيناه إليك ﴿وُورًا﴾ وضياء، ودليلاً على التوحيد ﴿يَهْدِى﴾ ونرشد ﴿بِهِ، مَن أَنَهُ هدايته ﴿مِنْ عِبَادِنَا﴾ بالتوفيق، وهو الذي يصرف اختياره نحو الاهتداء به أَوَإِنَك المحمد ﴿لَهَدِى» بهذا النور، وترشد من نشاء هدايته ﴿إِلَى مِسَلِ مَنْ عَبَادِنَا هو الذي هو الإسلام، وسائر الشرائع والأحكام، وقوله (٢٠): ﴿وَإِنَّك لَهُمْ يَعَ تقرير لهدايته تعالى، وبيان لكيفيتها ومفعول ﴿لَهَدِى﴾ محذوف ثقة بغاية الظهور، كما قدرناه.

والمعنى: أي ولكن جعلنا هذا القرآن نوراً عظيماً، نهدي به من نشاء هدايته من عبادنا، ونرشده إلى الدين الحق، وإنك لتهدي بذلك النور، من نشاء هدايته إلى الحق القويم. ونحو الآية قوله: ﴿قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا هُدُك وَشِفَامً وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي اَذَانِهِمْ وَقُرٌ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّى الآية.

وقرأ الجمهور (٣) ﴿ لَهَدِى ﴿ مبنياً للفاعل مضارع هدى ، وقرأ ابن حوشب : مبنياً للمفعول ، إجابة سؤاله ﷺ ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيدَ ﴾ . وقرأ ابن السميقع : بضم التاء وكسر الدال ، من أهدى الرباعي ، وعن الجحدري مثلها ، ومثل قراءة

<sup>(</sup>١) المراغي. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

حوشب، وفي قراءة أبي ﴿وإنك لتدعو﴾.

ثم بين الصراط المستقيم بقوله: ﴿ صِرَطِ اللّهِ ﴾ بدل من الصراط الأول، وفي إضافة الصراط إلى الاسم الشريف، من التعظيم له، والتفحيم لشأنه ما لا يخفى ووصف الجلالة بقوله: ﴿ اللَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ خلقاً وملكاً وعبيداً لتقرير استقامته، وتأكيد وجوب سلوكه، فإن كون جميع ما فيهما من الموجودات له تعالى، خلقاً وملكاً وتصرفاً، مما يوجب ذلك أتم إيجاب.

وقال بعضهم (١٠): معنى الآية: دعونا يا محمد أقواماً في الأزل، فأجابوا، فأنت تهديهم إلينا وتدلهم علينا، وإنما كان عليه السلام هادياً؛ لأنه نور كالقرآن، ولمناسبة نوره مع نور الإيمان والقرآن قيل: كان خلقه القرآن.

وحاصل المعنى: أي هذا الطريق، هو الطريق الذي شرعه الله، مالك السموات والأرض والمتصرف فيهما، والحاكم الذي لا معقب لحكمه.

﴿ أَلاّ كلمة تذكرة لتبصرة، أو تنبيه لحجة ﴿ إِلَى اللَّهِ ﴾ سبحانه وتعالى لا إلى غيره ﴿ قَصِيرُ الْأَمُورُ ﴾؛ أي: ترجع أمور ما فيهما قاطبة بارتفاع الوسائط والتعلقات، يعني: يوم القيامة، فيحمل لفظ تصير على الاستقبال؛ أي: انتبهوا وتذكروا أن أمور الخلائق يوم القيامة تصير إلى الله، لا إلى غيره، فيضع كلا منهم في موضعه الذي يستحقه من نعيم أو جحيم، وفي هذا وعد للمهتدين إلى الصراط المستقيم ووعيد للظالمين، وفيه وعد بالبعث المستلزم للمجازاة. وقال في «بحر العلوم»: إلى الله سبحانه، تصير أمور الخلائق كلها، في الدنيا والآخرة، فلا يدبرها إلا هو، حيث لا يخرج أمر من الأمور من قضائه وتقديره.

وعن سهل بن أبي الجعد: احترق مصحف، فلم يبق إلا قوله تعالى: ﴿أَلَا اللَّهِ تَصِيرُ الْأَمُورُ﴾ وغرق مصحف، فانمحى كل شيء إلا ذلك، كذا في "عين المعاني" للسجاوندي انتهى "قرطبي".

<sup>(</sup>١) روح البيان.

## الإعراب

﴿ وَجَزَاؤًا سَيِنَةِ سَيِنَةٌ مِثْلُهَا ۚ فَمَنْ عَفَى وَأَسْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ إِنَّامُ لَا يُحِبُ الظَّالِمِينَ ۞ وَلَمَنِ انْعَسَرَ بَعْدَ ظُلْمِيدِ فَأُولَتِكَ مَا عَلَيْهِم مِن سَبِيلٍ ۞ .

﴿ وَحَرَّاقًا سَيِّنَةٍ ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : عاطفة، ﴿ جزاء سيئة ﴾ : مبتدأ، ﴿ سَيِّنَةٌ ﴾ خبر، ﴿ مِنْلُهَا ﴾: صفة لـ ﴿ سَيِّنَةٌ ﴾، والجملة معطوفة على جملة قوله: ﴿ فَمَّا أُوتِيتُم ﴾، أو مستأنفة، ﴿ فَكُنَّ عَفَا وَأَمْلَحَ ﴾: الفاء: فاء الإفصاح؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر، تقديره: إذا عرفت أن جزاء سيئة سيئة مثلها، وأردت بيان أجر من عفا وأصلح . فأقول لك: ﴿مَن ﴾: اسم شرط جازم في محل الرفع مبتدأ، والخبر جملة الشرط، أو الجواب، أو هما كما مر مراراً، ﴿عَفَا﴾: فعل ماض في محل الجزم فعل شرط، ﴿وَأَسْلَحَ ﴾: معطوف عليه، ﴿ فَأَجْرُمُ ﴾ الفاء: رابطة الجواب وجوباً، ﴿أَجِره ﴾: مبتدأ، ﴿عَلَى اللهِ ﴾: خبر، والجملة الاسمية في محل الجزم جواب الشرط، وجملة ﴿من﴾ الشرطية في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة. ﴿إِنَّهُ ﴾: ناصب واسمه، وجملة ﴿لَا يُمِتُ الظُّلِلِينَ ﴾ خبره، وجملة ﴿إنَّ ﴾ مستأنفة، مسوقة لتعليل ما قبلها، ﴿وَلَمَنِ ﴾: ﴿الواو﴾: عاطفة، و﴿اللام﴾: حرف ابتداء، ﴿من﴾ اسم شرط في محل الرفع مبتدأ، ﴿ اَنْصَرَ ﴾ فعل ماض في محل الجزم فعل شرط، ﴿ بَقِدَ ﴾: ظرف متعلق بـ ﴿ أَنْصَرَ ﴾ . ﴿ ظُلِّيهِ ﴾ مضاف إليه للظرف، وهو مضاف إلى الهاء، من إضافة المصدر إلى مفعوله، وتؤيده قراءة من قرأ: ﴿من بعد ما ظلم﴾ بالبناء للمفعول، ﴿ فَأُوْلَتِكَ ﴾ الفاء: رابطة، ﴿ أَوْلَتِهِ كَ ، مبتدأ، ﴿ما ﴾: نافية، ﴿ عَلَيْهِم ﴾: خبر مقدم، ﴿ يَن سَبِيلِ ﴾: مبتدأ مؤخر. و ﴿ من ﴾: زائدة، والجملة خبر عن اسم الإشارة، وجملة الإشارة في محل جزم جواب الشرط، وجملة الشرط وجوابه خبر لـ (من) الشرطية، وجملة ﴿من﴾ الشرطية معطوفة على جملة قوله: ﴿فَمَنْ عَفَىا وَأَسْلَعَ﴾.

﴿إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَطْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبْغُونَ فِى الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ أُوْلَتِهِكَ لَهُمْ عَذَابُ إَلِيدٌ ۞ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَسَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَينَ عَزْمِ الْأَمُورِ ۞﴾.

﴿إِنَّمَا﴾: أداة حصر، ﴿السَّبِيلُ﴾: مبتدأ، ﴿عَلَى الَّذِينَ﴾: خبره، وجملة ﴿يَعْلِنُونَ

النَّاسَ﴾: صلة الموصول، والجملة الاسمية مستأنفة معترضة، ﴿وَيَبْغُونَ﴾: معطوف على ﴿يَقْلِمُونَ﴾، ﴿فِي ٱلْأَرْضُ : متعلق بـ ﴿يبغون ﴾، ﴿يغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾: حال من فاعل ﴿يبغون ﴾؛ أي: حال كونهم غير محقين، ﴿أَوْلَتِك ﴾: مبتدأ ﴿لَهُم ﴾: خبر مقدم، ﴿عَذَابُ ﴾: مبتدأ مؤخر، ﴿أَلِيمٌ ﴾: صفة ﴿عَذَابُ ﴾ والجملة خبر لاسم الإشارة. وجملة اسم الإشارة مستأنفة، أو حال من الموصول، ﴿وَلَمَن ﴾: ﴿الواو ﴾ عاطفة، و﴿اللام ﴾: حرف ابتداء. كما مر نظيره، ﴿من ﴾: اسم موصول مبتدأ، ﴿مَن وَصلته ﴿وَغَفَر ﴾: معطوف عليه ﴿إِنَّ ذَلِك ﴾: ناصب واسمه، ﴿لَينَ عَرْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾: اللام: مؤكدة للأولى. ﴿من عزم الأمور ﴾ جار ومجرور خبر ﴿إنَّ ﴾، وجملة ﴿إِنَّ في محل الرفع خبر لـ ﴿من ﴾ الموصولة، وفي الرابط قولان:

أحدهما: هو اسم الإشارة إذا أريد به المبتدأ، ويكون حينئذ على حذف مضاف، تقديره: إن صبر ذلك لمن عزم الأمور.

الثاني: أنه ضمير محذوف، تقديره: لمن عزم الأمور منه أو له، وجملة قوله: ﴿وَلَكَن مَبَدَ﴾ معطوفة على قوله: ﴿وَلَكَنِ أَنْصَرَ بَعَدَ ظُلْمِهِ﴾، وجملة قوله: ﴿إِنَّمَا السَّبِيلُ...﴾ إلخ، معترضة، وجوز الحوفي وغيره أن تكون ﴿من﴾: شرطية، و﴿إِنَّ ذَلِكَ﴾: جوابها على حذف الفاء، على حد حذفها في البيت المشهور:

# مَنْ يَفْعَلِ ٱلحَسنَاتِ ٱللَّهُ يَشْكُرُهَا

وعلى جعل اللام للقسم، فإن ذلك جواب القسم المقدر، وحذف جواب الشرط للدلالة عليه، وتقدر الفاء الرابطة للجواب.

﴿ وَمَن يُضَلِيلِ اللَّهُ فَمَا لَهُم مِن وَلِي مِنْ بَعْدِهِ وَتَرَى الظَّللِمِينَ لَمَّا رَأَوًا الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلَ اللَّهِ مَرَدٍّ مِن سَكِيلٍ ۞ وَتَرَكَهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَشِعِينَ مِنَ اللَّهِ يَنظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِيٌّ ﴾ .

﴿ وَمَن ﴾ : ﴿ الواو ﴾ عاطفة . ﴿ مَنْ ﴾ : اسم شرط جازم ، في محل النصب مفعول مقدم ، ﴿ يُعَلِلُ ﴾ : فعل شرط مجزوم بـ ﴿ مَنْ ﴾ . ﴿ الله ﴾ : فاعل ، ﴿ فَمَا ﴾ الفاء رابطة . ﴿ ما ﴾ نافية . ﴿ لَهُ ﴾ خبر مقدم . ﴿ يَن وَلِي ﴾ : مبتدأ مؤخر ، و ﴿ من ﴾ زائدة ، ﴿ يَن بَيْدِيْ ﴾ : صفة لـ ﴿ وَلِي ﴾ ، والجملة الاسمية جواب ﴿ مَنْ ﴾ الشرطية ، ﴿ وَرَبَ ﴾ وجملة ﴿ مَنْ ﴾ الشرطية ، ﴿ وَرَبَ ﴾ فَرَبَ ﴾ في وجملة ﴿ مَنْ ﴾ الشرطية ، ﴿ وَرَبَ ﴾ في الجمل التي قبلها ، أو مستأنفة ، ﴿ وَرَبَ ﴾ في المحمل التي قبلها ، أو مستأنفة ، ﴿ وَرَبَ ﴾ في المحمل التي قبلها ، أو مستأنفة ، ﴿ وَرَبَ كُ

﴿الواو﴾: استنافية. ﴿ترى﴾ فعل مضارع، وفاعل مستر يعود على أي مخاطب، ﴿الْقَالِلِينَ﴾ مفعول به، لأن رأى هنا بصرية. ﴿لَمَّا﴾ ظرف بمعنى حين، متعلق بـ ﴿يَتُولُونَ﴾. ﴿رَأَوُا الْعَذَابَ﴾ فعل وفاعل ومفعول به. والجملة مضاف إليه لـ ﴿لما﴾، وجملة ﴿يَتُولُونَ﴾ حال من ﴿الطّلِلِينَ﴾، ﴿مَلَ ﴾: حرف استفهام واستخبار مع الدهشة ﴿إِنَّ مَرَدِ ﴾: خبر مقدم، ﴿يَن سَبِيلٍ ﴾: مبتدأ مؤخر، وأمن وائدة. والجملة الاستفهامية مقول القول لـ ﴿يَتُولُونَ ﴾، ﴿وَتَرَنهُم ﴾: فعل وفاعل مستتر ومفعول به، معطوف على ﴿ترى الظالمين ﴾، ﴿يُمّرَضُونَ ﴾: فعل مغير الصيغة ونائب فاعل ﴿عَلَيْهَا﴾ متعلق بـ ﴿يُمّرَضُونَ ﴾ وجملة ﴿يُمّرَضُونَ ﴾ حال أولى، أو حال من واو ﴿يُمّرَضُونَ ﴾، ﴿خَشِعِينَ ﴾ حال ثانية. ﴿ مِنَ اللَّهِ مَعلق بـ ﴿ يَنظُرُونَ ﴾ ، ﴿ خَشِعِينَ ﴾ عال مرفوع ﴿ يُمّرَضُونَ ﴾ ، ﴿ مَا ثالثة، أو من مرفوع ﴿ يُمّرَضُونَ ﴾ ، ﴿ مَا طَرْفٍ ﴾ متعلق بـ ﴿ يَنظُرُونَ ﴾ ، ﴿ خَفِيَّ ﴾ صفة ﴿ طَرْفٍ ﴾ .

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّ الْمُنْسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوٓا اَنفُسَهُمْ وَاَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةُ أَلَآ إِنَّ الطَّلِلِدِينَ فِي عَذَابٍ ثُمُقِيمٍ ﴾.

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : استئنافية . ﴿ قال الذين ﴾ : فعل وفاعل ، والجملة مستأنفة . ﴿ اَمَنُوا ﴾ : فعل وفاعل ، صلة الموصول ، ﴿ إِنَّ الْخَسِرِينَ ﴾ : ناصب واسمه ، ﴿ اللَّذِينَ ﴾ : خبره ، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ في محل النصب مقول ﴿ قال ﴾ ، ﴿ خَسِرُوا النُهُمُم ﴾ : فعل وفاعل ومفعول به ، صلة الموصول ، ﴿ وَأَهْلِيهِم ﴾ : معطوف على ﴿ اَنفُسَهُم ﴾ ، منصوب بالياء ؛ لأنه ملحق بجمع المذكر السالم ، ﴿ يَوْمَ الْقِينَدَةِ ﴾ : ظرف ، متعلق بـ ﴿ قال ﴾ كما مر . ﴿ أَلا ﴾ : حرف ظرف ، متعلق بـ ﴿ فَالْ إِنَّ الظّلِمِينَ ﴾ : ناصب واسمه ، ﴿ فِي عَذَابٍ ﴾ : خبره ، ﴿ مُقْتِمِ ﴾ صفة ﴿ عَذَابٍ ﴾ ، وجملة ﴿ إِنَّ الظّلِمِينَ ﴾ : ناصب واسمه ، ﴿ فِي عَذَابٍ ﴾ : خبره ، ﴿ مُقْتِمِ ﴾ لكلامهم ، أو مقول لـ ﴿ قال ﴾ إن قلنا من كلام الله سبحانه ، تصديقاً لكلامهم ، أو مقول لـ ﴿ قال ﴾ إن قلنا من تمام كلامهم .

﴿ وَمَا كَاتَ لَمُهُم مِّنَ أَوْلِيَآةً يَنْصُرُونَهُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ ۚ وَمَن يُضَلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِن سَبِيلٍ ﴾.

﴿وَمَا﴾: ﴿الواو﴾: عاطفة. ﴿ما﴾: نافية، ﴿كَانَ﴾: فعل ماض ناقص.

﴿لَهُمْ ﴾: خبرها مقدم. ﴿ فِينَ أُولِيا آهِ ﴾: اسمها مؤخر، و﴿من ﴾ زائدة، وجملة ﴿ يَنْصُرُونَهُ ﴾ صفة لـ ﴿ أَوَلِيا آهِ ﴾ ؛ حال من ﴿ أَوَلِيا آهِ ﴾ ، وجملة ﴿ كَانَ ﴾ معطوفة على جملة قوله : ﴿ أَلاّ إِنَّ الظَّالِمِينَ ﴾ ، ﴿ وَمَنَ ﴾ ﴿ الواو ﴾ عاطفة ، ﴿ مَن ﴾ اسم شرط جازم في محل النصب، مفعول مقدم ، ﴿ يُعْلِلِ اللّه ﴾ : فعل وفاعل ، مجزوم بـ ﴿ مَن ﴾ على كونه فعل شرط لها ، ﴿ فَآ ﴾ الفاء : رابطة ، ﴿ مَا ﴾ نافية ، ﴿ لَهُ ﴾ : خبر مقدم . ﴿ مِن ﴾ : زائدة . ﴿ سَبِيلٍ ﴾ : مبتدأ مؤخر ، والجملة ﴿ مَن ﴾ الشرطية معطوفة على ما قبلها .

﴿ ٱسْتَجِيبُوا لِرَبِكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْتِنَ يَوَمُّ لَا مَرَدًّ لَهُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَكُمْ مِن مَلْجَالٍ
يَوْمَهِذِ وَمَا لَكُمْ مِن نَكِيرٍ ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُواْ فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا
ٱلْكَنْعُ وَإِنَّا إِذَا أَذَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِنَا رَحْمَةً فَرِحَ بِهَا وَإِن نُصِبْهُمْ سَيِقَةٌ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ
فَإِنَّ ٱلْإِنسَانَ كَفُورٌ ﴾.

﴿السَّيَجِيبُوا﴾: فعل وفاعل، بمعنى ﴿أجيبوا﴾. مبني على حذف النون، ﴿لِيَرِّكُم ﴾ متعلق به، ﴿يَن قَبْلِ ﴾ متعلق به أيضاً ؛ أي: أجيبوه بالتوحيد والعبادة. ﴿أَن يَأْتِى يَوْمٌ ﴾: ناصب وفعل وفاعل، والجملة الفعلية مع ﴿أَنَ ﴾ المصدرية في تأويل مصدر مجرور بإضافة الظرف إليه؛ أي: من قبل إتيان يوم. ﴿لَا ﴾: نافية للجنس، ﴿مَرَدَ ﴾: اسمها، ﴿لَمُ ﴾: خبرها، ﴿مِن الله يوم مصدر ميمي، وأجاز بعضهم تعلقه بـ ﴿يَأْتِ ﴾؛ أي: من قبل أن يأتي من الله يوم مصدر ميمي، وأجاز بعضهم تعلقه بـ ﴿يَأْتِ ﴾؛ أي: من قبل أن يأتي من الله يوم ﴿ما ﴾: نافية، ﴿كَمُ ﴾ خبر مقدم، ﴿يَن مَلْبَا ﴾: مبتدأ مؤخر، و﴿من ﴾: زائدة. ﴿يَوْمَ ﴾؛ ﴿مَا لَكُم ﴾ أو من ضمير المخاطبين، والجملة مستأنفة، ﴿وَمَا ﴾: ﴿الواو ﴾: عاطفة، ﴿ما ﴾: نافية، ﴿لَكُ ﴾: خبر مقدم، ﴿يِن تَصِيرٍ ﴾: مبتدأ، و﴿وين ﴾ زائدة، والجملة معطوفة على التي قبلها. ﴿فَإِنَ أَعَرَضُوا ﴾: الفاء: استثنافية، ﴿إِن ﴾ الشرطية على كونه فعل شرط لها، ﴿فَآ ﴾ الفاء: رابطة الجواب وجوباً، ﴿ما ﴾: نافية، ﴿آرَسَلَنَك ﴾: فعل

وفاعل ومفعول به، ﴿عَلَيْهِمْ ﴾ متعلق بـ ﴿ حَفِيظاً ﴾، و ﴿ حَفِيظاً ﴾ حال من مفعول ﴿أَرْسَلْنَكَ﴾، والجملة في محل الجزم بـ (إن) على كونها جواباً لها، وجملة ﴿إن﴾ الشرطية مستأنفة، والأولى أن يكون جواب الشرط محذوفاً، والفاء عاطفة على الجواب المحذوف، المقدر بما يناسب المقام؛ أي: فلا تبتئس ولا تحاول اقتسارهم. ﴿إِنْ ﴾: نافية، ﴿عَلَيْكَ ﴾: خبر مقدم، ﴿إِلَّا ﴾: أداة استثناء مفرغ، ﴿ ٱلْبَلَغُ ﴾ : مبتدأ مؤخر، والجملة مستأنفة، ﴿ وَإِنَّا ﴾ ﴿ الواو ﴾ : عاطفة، ﴿ إِنا ﴾ : ناصب واسمه ﴿إِذَا﴾: ظرف لما يستقبل من الزمان، مضمن معنى الشرط، متعلق بالجواب الآتي، ﴿أَذَفْنَا ٱلْإِنسَانَ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول، ﴿مِنَّا﴾: حال من ﴿رَحْمَةُ ﴾؛ لأنه صفة نكرة قدمت عليها، ﴿رَحْمَةُ ﴾: مفعول ثان، والجملة في محل الخفض بإضافة ﴿إِذَا﴾ إليها، على كونها فعل شرط لها. ﴿فَرِحَ﴾: فعل وفاعل مستتر يعود على ﴿ أَلِّانسَانَ ﴾ . ﴿ بِهَا ﴾ : متعلق بـ ﴿ فَرِحَ ﴾ ، والجملة جواب ﴿إِذَا﴾، لا محل لها من الإعراب، وجملة ﴿إذا﴾ في محل الرفع خبر ﴿إِنَّ﴾، وجملة ﴿إِنَّ﴾ معطوفة على جملة ﴿إِنْ ﴾ الشرطية. ﴿وإنْ ﴾: ﴿الواو ﴾: عاطفة، ﴿إِنْ ﴾ حرف شرط، ﴿ تُصِبُّهُم ﴾: فعل مضارع، ومفعول به، مجزوم بـ ﴿إن ﴾ على كونه فعل شرط لها، ﴿ سَيِنَةُ ﴾ فاعل، ﴿ بِما ﴾ متعلق بـ ﴿ يُصِبُّهُم ﴾، و﴿ما ﴾ موصولة، وجملة ﴿قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ﴾ صلة، والعائد محذوف؛ أي: قدمته. وعبر بالأيدي؛ لأن أكثر الأعمال تزاول بها كما مر. ﴿ فَإِن ﴾ الفاء: رابطة لجواب ﴿إِنْ﴾ الشرطية، أو علة للجواب المقدر، والتقدير: وإن تصبهم سيئة نسوا النعمة فُوراً؛ لأن الإنسان كثير كفران النعمة، ﴿فَإِنَّ ٱلْإِنسَانَ كَفُورٌ ﴾: ناصب واسمه وخبره، وجملة ﴿إِنَّ فِي محل الجزم جواب ﴿إِنْ الشرطية، وجملة ﴿إِنْ ﴾ الشرطية معطوفة على جملة ﴿إذا ﴾ الشرطية.

﴿ لِلَّهِ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ يَعْلَقُ مَا يَشَآءُ يَهَبُ لِمَن يَشَآءُ إِنَا وَيَهَبُ لِمَن يَشَآءُ وَالْأَرْضُ يَشَآءُ اللَّهُ عَلِيمٌ فَلِيرٌ لَيَنَا اللَّهُ عَلِيمٌ فَلِيرٌ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ فَلِيرٌ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

﴿ لِلَّهِ ﴾: خبر مقدم ﴿ مُلْكُ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة

الاسمية مستأنفة، مسوقة لبيان سعة ملكه، ﴿يَمْلُقُ﴾: فعل مضارع، وفاعل مستر. و﴿ما﴾: مفعول به، وجملة ﴿يَمْلُهُ﴾: صلة لـ﴿ما﴾ الموصولة، وجملة ﴿يَمْلُقُ﴾: في محل النصب حال من الجلالة، ﴿يَهَبُ﴾: فعل مضارع، وفاعل مستتر يعود على الله تعالى، ﴿لِمَن يَشَاءُ﴾ متعلق بـ﴿يَهُبُ﴾، ﴿إِنَّتُنَا﴾: مفعول به، وجملة ﴿يَهَبُ لِمَن يَشَاهُ اللهُورَ﴾: بدل من جملة ﴿يَمْلُقُ﴾: بدل مفصل من مجمل، وجملة ﴿وَيَهَبُ لِمَن يَشَاهُ اللهُورَ﴾: معطوفة على ما قبلها، ﴿أَوَّ﴾: حرف عطف، ﴿يُرُوّبُهُمُ ﴾: فعل مضارع، وفاعل مستتر يعود على الله، ومفعول به، ﴿ذُكُرانا وَإِنَاناً﴾ مفعول به فان، بدليل ما بعده، على تضمينه معنى التصيير؛ أي: يجعل أولاده ذكوراً وإناثاً. واختار أبو البقاء والخطيب إعراب ﴿ذُكُرانا وَإِنَاناً﴾ حالين. ﴿وَيَجْعَلُ مَن يَشَاءُ﴾: فعل، وفاعل مستتر، ومفعول أول، و﴿عَقِيماً﴾: مفعول ثان، والجملة معطوفة على جملة قوله: ﴿يَهُبُ لِمَن يَشَاهُ﴾، ﴿إِنَّهُ عَلِيدًا﴾ ناصب واسمه وخبره، على جملة قوله: ﴿يَهُبُ لِمَن يَشَاهُ﴾، ﴿إِنَّهُ عَلِيدًا﴾ ناصب واسمه وخبره، ﴿وَلَمِيرُ ﴾ نام فلها.

﴿ وَمَا كَانَ لِبِشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَآيِ جِحَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ. مَا يَشَآءُ إِنَّهُمْ عَلِيُّ حَكِيمٌ ۞ .

﴿وَمَا﴾: ﴿الواو﴾: استئنافية، ﴿ما﴾: نافية ﴿كَانَ﴾: فعل ماض ناقص، ﴿لِللهُمْرِ﴾: خبر ﴿كَانَ﴾ مقدم، ﴿أَنَّ﴾: حرف نصب ومصدر، ﴿يُكَلِّمَهُ اللهُ﴾: فعل مضارع، ومفعول وفاعل منصوب بـ﴿أَنَ المصدرية، وجملة ﴿أَنَ المصدرية مع مدخولها، في تأويل مصدر، مرفوع على كونه اسما لـ﴿كَانَ﴾، والتقدير: وما كان تكليم الله سبحانه، إنساناً كائناً له، في حال من الأحوال، إلا في حالة كونه وحياً، إلخ. وجملة ﴿كَانَ مستأنفة. مسوقة لبيان كيفية تكليم الله لعباده، ﴿إلّا﴾: أداة استئناء من أعم الأحوال، ﴿وَحَيّا ﴾: مصدر واقع موقع الحال؛ أي: موحياً، أو مفعول مطلق لفعل محذوف، والتقدير: إلا أن يوحي إليه وحياً ﴿أَقَ وحياً؛ أي: أو إلا أن يكلمه الله من وراء حجاب، أو مسمعاً من وراء حجاب، أو مسمعاً من وراء حجاب، أو مسمعاً من وراء حجاب، أو منصوب بأن

مضمرة جوازاً بعد أو، العاطفة على اسم خالص، أعني: وحياً، كما قال ابن مالك:

وَإِنْ عَلَى ٱسْمِ خَالِصِ فِعْلٌ عُطِفْ تَنْصِبُهِ إِنْ ثَابِتَا أَوْ مُنْحَذِف وَفَاعِلَه ضمير يعود على ﴿ الله ﴾ ﴿ رَسُولًا ﴾ : مفعول به ، والجملة الفعلية مع أن المضمرة ، في تأويل مصدر ، معطوف على وحياً تقديره : وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحياً ، أو إرسال رسول ، فكأنه قال إلا موحياً ، أو مرسلاً رسولاً ، أو إلا أن يوحي ، أو ﴿ رُسُولًا ﴾ ﴿ وَسُولًا ﴾ ، ﴿ فَيُوحِي ﴾ : الفاء : عاطفة ، ﴿ يُوحِي ﴾ : فعل مضارع ، معطوف على يرسل ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ رَسُولًا ﴾ ، فياذنيه ﴾ : متعلق بـ ﴿ يُوحِي ﴾ ، ﴿ ما ﴾ : مفعول به ، وجملة ﴿ يَشَانَهُ ﴾ : صلة لـ ﴿ ما ﴾ الموصولة ﴿ إِنَّهُ عَلِي ﴾ : ناصب واسمه وخبره . ﴿ حَكِيدٌ ﴾ : خبر ثان له ، وجملة ﴿ إِنَّهُ مَا فَلَها .

﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلِيَكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ مَدْرِى مَا الْكِنَابُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَكِنَ جَعَلْنَهُ نُولًا نَهْدِى بِهِ، مَن نَشَلَهُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَنَهْدِى إِلَى صِرَطٍ مُّستَقِيمٍ ۞ صِرَطِ اللّهِ الّذِى لَهُمْ مَا فِي السَّمَــُونِ وَمَا فِي الْأَرْضِ أَلَا إِلَى اللّهِ تَصِيرُ الْأَمُورُ ۞﴾.

﴿ وَكَنَاكِ ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : استئنافية ، والكاف صفة لمصدر محذوف ؛ أي : إيحاء مثل إيحائنا إلى غيرك ، ﴿ أَرْضَنَا ﴾ : فعل وفاعل ، ﴿ إِلَيْكَ ﴾ متعلق بر ﴿ أَرْضَنَا ﴾ : فعل وفاعل ، ﴿ إِلَيْكَ ﴾ متعلق بر ﴿ أَرْضَنَا ﴾ : فعت لـ ﴿ رُوحًا ﴾ . وقيل : حال ، و﴿ من ﴾ تبعيضية ؛ أي : حال كون هذا الروح ، وهو القرآن بعض ما نوحيه إليك ؛ لأن الموحى إليه لا ينحصر في القرآن ، والجملة الفعلية مستأنفة . ﴿ ما ﴾ : نافية . ﴿ كُنْتَ ﴾ فعل ناقص واسمه ، والجملة حال من كاف إليك ، ﴿ ما ﴾ : استفهامية معلقة لـ ﴿ تَدْرِى ﴾ ، ﴿ وَلَنَاكُ ﴾ : خبر ، والجملة الاسمية في محل نصب ، سدت مسد مفعولي ﴿ تَدْرِى ﴾ ، ﴿ وَلَا آلِابِمَنُ ﴾ : عطف على ﴿ الواو ﴾ : حالية ، أو عاطفة ، ﴿ لكن ﴾ حرف استدراك على ﴿ أَلَكِنَابُ ﴾ . ﴿ وَلَذِينَ ﴾ وفاعل ومفعول أول ، ﴿ وُرَا ﴾ : مفعول ثان ، والجملة مهمل ، ﴿ جَمَلَنَهُ ﴾ : فعل وفاعل ومفعول أول ، ﴿ وُرَا ﴾ : مفعول ثان ، والجملة مهمل ، ﴿ جَمَلَنَهُ ﴾ : فعل وفاعل ومفعول أول ، ﴿ وُرَا ﴾ : مفعول ثان ، والجملة مهمل ، ﴿ جَمَلَنَهُ ﴾ : فعل وفاعل ومفعول أول ، ﴿ وُرَا ﴾ : مفعول ثان ، والجملة مهمل ، ﴿ جَمَلَنَهُ ﴾ : فعل وفاعل ومفعول أول ، ﴿ أَوْرَا ﴾ : مفعول ثان ، والجملة في محل النصب ، حال من ﴿ الْكِنَابُ ﴾ ، أو معطوفة على جملة ﴿ كَانَ ﴾ ،

وَنَهُدِى﴾ فعل مضارع، وفاعل مستتر، ﴿ وِهِ عَمَالَ بِهِ مَنْ الموصولة ، ﴿ مَنْ عَبَادِناً ﴾ حال من ﴿ مَنْ ﴾ الموصولة ، ﴿ وَمِنَ عَبَادِناً ﴾ حال من ﴿ مَنْ ﴾ الموصولة ، ﴿ وَمِنَة ﴿ أَيْدِى ﴾ في محل النصب، صفة الموصولة ، أو من عائده المحذوف ، وجملة ﴿ أَيْدِى ﴾ في محل النصب، صفة لـ ﴿ وَالِنَك ﴾ (الواو ) استئنافية ﴿ إنك ﴾ ناصب واسمه ، ﴿ لَهُ يَدِى ﴾ اللام : حرف ابتداء ، وجملة ﴿ تهدى ﴾ : في محل الرفع خبر ﴿ إِنَّ ﴾ ، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ مستأنفة . ﴿ إِنَ مِرَطِ ﴾ متعلق بـ ﴿ تهدى ﴾ . ﴿ مُسْتَقِيمِ ﴾ صفة لـ ﴿ مِرَطِ ﴾ : ﴿ مِرَطِ ﴾ الأول ، بدل معرفة من نكرة ﴿ اللَّهِ يَنِ ﴾ : نعت للجلالة ، ﴿ اللهُ ﴾ : خبر مقدم ، ﴿ مَا ﴾ : مبتدأ مؤخر ، ﴿ فِي السَّمَوَتِ ﴾ صلة لـ ﴿ مَا ﴾ الموصولة . ﴿ وَمَا فِي السَّمَوَتِ ﴾ ، والجملة الاسمية صلة الذي ﴿ وَمَا فِي النَّمَوَتِ ﴾ ، والجملة الاسمية صلة الذي ﴿ أَلا ﴾ : حرف استفتاح ، ﴿ إِلَى اللَّهُ ﴾ : متعلق بـ ﴿ تَصِيرُ ﴾ . ﴿ الْأَمُورُ ﴾ : فاعل . ﴿ والمراد بهذا المضارع الديمومة ، كقولك : زيد يعطي ويمنع ؛ أي : من شأنه ذلك ، وليس المراد حقيقة المستقبل ؛ لأن الأمور منوطة به تعالى كل وقت .

## التصريف ومفردات اللغة

﴿ وَ كَنَ أَن النَّهُ وَ السيئة: فعيلة من السوء، وهو القبيح. ﴿ وَلَمَنِ النَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهِ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا

﴿لاً مرد بوزن مفعل بفتح العين، نقلت حركة الدال الأولى إلى الراء، فسكنت فأدغمت في الدال الثانية. أمين طَرْفٍ خَفِيً قيل المراد به: العضو، وهو العين، وقيل المراد به: المصدر، يقال: طرفت عينه تطرف طرفاً؛ أي: ينظرون نظراً خفياً. وفي «المصباح»: طرف البصر طرفاً، من باب ضرب تحرك، وطرف العين نظرها، ويطلق على الواحد وغيره، لأنه مصدر اه، وفي «المختار»: وطرف بصره من باب ضرب، إذا أطبق

أحد جفنيه على الآخر، والمرة منه طرفة، يقال: أسرع من طرفة العين ﴿ فَيْ الله الله الله الله الله الكلمة ﴿ إِنَّ المُنْسِينَ ﴾ من الخسران، وهو انتقاص رأس المال، وينسب إلى الإنسان، فيقال: خسر فلان، وإلى الفعل فيقال: خسرت تجارته، كما سبق. ﴿ وَالْمَلِيهِم ﴾ قال ابن الملك في اشرح المشارق »: الأهل يفسر بالأزواج والأولاد. وبالعبيد والإماء، وبالأقارب، وبالأصحاب، وبالمجموع. ﴿ مِن مَلْمَهِ ﴾ أي: ملاذ تلجؤون إليه، ومهرب ومفر تفرون إليه، وفي «المصباح»: لجأ إلى الحصن وغيره، لجأ من بابي نفع وتعب، والتجأ إليه اعتصم به، فالحصن ملجأ بفتح الميم والجيم، وألجأته إليه ولجأته بالهمزة والتضعيف، اضطررته إليه وأكرهته، اهد. ﴿ يِنّه مُلكُ السّكونِ وَالْرَضِ فَي المصباح »: الملك بالضم: الاستيلاء على الشيء والتمكن من التصرف فيه، وفي «المصباح »: وملك على الناس أمرهم ملكاً، من باب ضرب، إذا تولى السلطنة، فهو ملك، والاسم الملك بضم الميم الهيم الهيم.

وَإِنَّ ٱلْإِنسَانَ كَفُورٌ وَال الراغب: كفر النعمة وكفرانها: سترها بترك أداء شكرها. وأعظم الكفر: جحودهم الوحدانية والنبوة، فمعنى كفور: نساء للنعمة، وكار للبلية. ويَهَبُ لِمَن يَشَآهُ والهبة: أن تجعل ملكك لغيرك بغير عوض، وفي «المختار»: وهب له شيئاً يهبه وهباً، بوزن وضع يضع وضعاً، ووهباً أيضاً بفتح الهاء، وهبة بكسر الهاء، والاسم الموهب والموهبة بكسر الهاء فيهما، والاتهاب: قبول الهبة، والاستيهاب: سؤال الهبة اهد. فأصل يهب: يوهب؛ لأنه حذفت فاؤه فوزنه يعل. وإنكا جمع أنثى خلاف الذكر. وألذُكُور جمع ذكر، وهو ضد الأنثى، والخنثى: إنسان له ذكر وفرج، وأول ظهوره في الجاهلية وهو ضد الأنثى، والخنثى: إنسان له ذكر وفرج، وأول ظهوره في الجاهلية وغييماً وفي «المصباح»: العقيم الذي لا يولد له، يطلق على الذكر والأنثى، وفي «الماسباح»: العقيم الذي لا يولد له، يطلق على الذكر والأنثى، عقمت كفرح ونصر وكرم عقماً وعقماً، ويضم، وعقمها الله تعقيماً وأعقمها، ورحم عقيمة وامرأة معقومة، وامرأة عقيم، والجمع عقائم وعقم، ورجل عقيم ورجم عقيمة وامرأة معقومة، وامرأة عقيم، والجمع عقائم وعقم، ورجل عقيم كأمير لا يولد له، والجمع عقماء وعقام، اهد. وفي «الروح»: وأصل العقم:

اليبس المانع من قبول الأثر، والعقيم من النساء التي لا تقبل ماء الفحل، فالعقم كما يقع صفة للمرأة، يقع صفة للرجل، بأن يكون في مائه ما يمنع العلوق من الأعذار. ﴿إِلَّا وَحَيّا﴾ قال الراغب: ومعنى الوحي: الإشارة السريعة، يقال: أمر وحي؛ أي: سريع، ثم اختص في عرف اللغة بالأمر الإلهي الملقى إلى الأنبياء، وفي «المصباح»: الوحي: الإشارة، والرسالة، والكتابة، وكل ما ألقيته إلى غيرك ليعلمه وحي كيف كان، قاله ابن فارس، وهو مصدر وحى إليه يحي من باب وعى، وأوحى إليه بالألف مثله، وجمعه وحي، أصله: وحوي بوزن فعول، مثل: فلوس، وبعض العرب تقول: وحيت إليه، ووحيت له، وأوحيت إليه وله، ثم غلب استعمال الوحي فيما يلقى إلى الأنبياء من عند الله تعالى، ولغة القرآن الفاشية أوحى بالألف، اه.

﴿ إِلَىٰ صِرَطِ مُستَقِيمِ ﴾ والصراط من السبيل مالا التواء فيه؛ أي: لا اعوجاج بل يكون على سبيل القصد. ﴿ تَصِيرُ ٱلأَمُورُ ﴾ أصله: تصير بوزن تفعل نقلت حركة الياء إلى الصاد، فسكنت الياء إثر كسرة فصارت حرف مد.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من البلاغة، وأنواعاً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: جناس المزاوجة اللفظي في قوله: ﴿وَجَرَّاؤُا سَبِتَهُ مِنْهُماً ﴾؛ لأن إطلاق السيئة على الثانية، مع أنها جزاء وقصاص مشروع مأذون فيه، وكل مأذون حسن لا سيء لقصد المزاوجة، ويعبر عنها بعضهم بالمشاكلة، ومثله قوله تعالى في سورة البقرة: ﴿فَنَنِ اَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمُ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اَعْتَدَىٰ عَلَيْكُم أَفُ فسمى جزاء الاعتداء، مع أنه مأذون فيه، ليكون في نظم الكلام مزاوجة؛ أي: مشاكلة.

ومنها: التعبير بصيغة الماضي في قوله: ﴿لَمَّا رَأَوُا ٱلْعَذَابُّ ﴾ للدلالة على تحقق وقوعه؛ لأن مقتضى الظاهر أن يقال: لما يرون العذاب لاستقباله.

ومنها: التكرار في قوله: ﴿وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ ﴾ اهتماماً بشأن الصبر وترغيباً فيه، والصبر هنا: هو الإصلاح المتقدم فأعيد هنا، وعبر عنه بالصبر؛ لأنه من شأن أولي العزم، وأشار إلى أن العفو المحمود ما نشأ عن التحمل، لا عن العجز، اهـ «شهاب».

ومنها: الإظهار في مقام الإضمار في قوله: ﴿ أَلَا إِنَّ الظَّلِلِينَ فِي عَذَابِ مُقِيمٍ ﴾؛ لأن مقتضى الظاهر: أن يقال: ألا إنهم في عذاب مقيم، تسجيلاً عليهم باسم الظلم.

ومنها: تلوين للكلام، وصرف له عن خطاب الناس بعد أمرهم بالاستجابة، وتوجيه له إلى الرسول ﷺ في قوله: ﴿فَإِنَّ أَعْرَضُواْ فَمَا آرْسَلَنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾؛ أي: فإن لم يستجيبوا وأعرضوا عما تدعوهم إليه، فما أرسلناك رقيباً.

ومنها: تصدير الشرطية الأولى بإذا المفيدة للتحقيق، مع إسناد الإذاقة إلى نون العظمة في قوله: ﴿وَإِنَّاۤ إِذَآ أَذَقَنَا ٱلْإِنسَكَنَ مِنَّا رَحْمَةً فَرَحَ بِهَآ ﴾ للتنبيه على أن إيصال النعمة أمر محقق الوجود كثير الوقوع، وأنه مقتضى الذات، كما أن تصدير الشرطية الثانية في قوله: ﴿وَإِن تُصِبَّهُم سَيِّتُهُ إِما قَدَّمَتُ ٱلدِيمِم ﴾ بـ﴿إن المفيدة للشك، مع إسناد الإصابة إلى السيئة وتعليلها بأعمالهم، للإيذان بندرة وقوعها، وأنها بمعزل عن الانتظام في سلك الإرادة بالذات.

ومنها: وضع الظاهر موضع المضمر في قوله: ﴿فَإِنَّ ٱلْإِنسَانَ كَفُورٌ ﴾ للتسجيل على أن هذا الجنس موسوم بكفران النعم، وفيه أيضاً المجاز العقلي، حيث أسند هذه الخصلة إلى الجنس والكل، مع كونها من صفات المجرمين فقط، نظراً لغلبتهم فيما بين الأفراد، يعني: أنه حكم على الجنس بحال أغلب أفراده، لعلاقة الملابسة.

ومنها: التقسيم في قوله: ﴿ يَهَبُ لِمَن يَشَآهُ إِنَكُ أَوَهَبُ لِمَن يَشَآهُ الذُّكُورَ أَوَ يُرَوِّجُهُمْ ذُكُرَانَا وَإِنَكَآ ﴾.

ومنها: الطباق بين الذكور والإناث.

ومنها: التشبيه في قوله: ﴿ وَكَلَالِكَ أَوْحَيْنَا ۚ إِلَيْكَ ﴾.

ومنها: الاستعارة التصريحية في قوله: ﴿ رُوحًا مِنْ أَمْرِناً ﴾؛ لأنه حقيقة فيما يحيي به الروح، فاستعير للقرآن بجامع حصول الحياة بكل منهما، وإن كانت مختلفة.

ومنها: الاستعارة في قوله: ﴿وَلَا ٱلِّلِمَنُ ﴾؛ لأنه كناية عن الأحكام المشروعية.

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع (١).

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) كان الفراغ من تفسير هذه السورة الكريمة، في تاريخ: ١٤١٤/١١/٢٥ من الهجرة النبوية، على صاحبها أفضل الصلاة، وأزكى التحية، في عصر يوم الجمعة، بعد صلاته، قبيل الغروب، وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم، تسليماً كثيراً.

## خلاصة ما تضمنته هذه السورة الكريمة من الموضوعات

- ۱ ـ إنزال الوحى على رسوله ﷺ.
- ٢ ـ اختلاف الأديان ضروري للبشر.
- ٣ ـ أصول الشرائع وأحدة لدى جميع الرسل.
- ٤ ـ اختلاف المختلفين في الأديان بغي وعدوان منهم.
- ٥ ـ إنكار نبوة محمد ﷺ، بعد أن قامت الأدلة على صدقه.
- ٦ ـ استعجال المشركين لمجيء الساعة، وإشفاق المؤمنين منها.
- ٧ من يعمل للدنيا يؤت منها، وما له حظ في الآخرة، ومن يعمل
   للآخرة، يوفقه الله للخير.
  - ٨ ـ ينزل الله الرزق بقدر، بحسب ما يرى من المصلحة.
- ٩ ـ من الأدلة على وجود الخالق خلق السموات والأرض، وجرى السفن
   في البحار.
  - ١٠ ـ متاع الآخرة خير وأبقى من متاع الدنيا.
  - ١١ ـ جزاء السيئة سيئة مثلها، فمن عفا وأصلح فأجره على الله سبحانه.
  - ١٢ ـ تمنى المشركين يوم القيامة العودة إلى الدنيا، حين يرون العذاب.
- ١٣ ـ نظر المشركين إلى النار بطرف خفي، إذا عرضوا عليها خاشعين من الذل.
  - ١٤ ـ ليس على الرسول إلا البلاغ.
- ١٥ ـ يهب الله سبحانه لمن يشاء الإناث، ولمن يشاء الذكور، أو يزوجهم ذكراناً وإناثاً، ويجعل من يشاء عقيماً.
  - ١٦ ـ أقسام الوحى إلى البشر.

١٧ ـ الرسول ﷺ قبل الوحي، ما كان يدري شيئاً من الشرائع.

١٨ ـ هدايته إلى صراط مستقيم.

والله أعلم

\* \* \*

# سورة الزخرف

سورة الزخرف: قال القرطبي: هي مكية بالإجماع، وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس قال: نزلت سورة حم الزخرف بمكة، قال مقاتل: إلا قوله: ﴿وَسَّئُلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن تَبْلِكَ مِن تُسُلِناً ﴾ يعني: فإنها نزلت بالمدينة.

وآياتها (١): تسع وثمانون آية، وكلماتها: ثمان مئة وثلاث وثلاثون كلمة. وحروفها: ثلاثة آلاف وأربع مئة حرف.

التسمية: سميت سورة الزخرف، لما فيها من التمثيل الرائع، لمتاع الدنيا الزائل، وبريقها الخادع، بالزخرف اللامع الذي ينخدع به الكثيرون، مع أنها لا تساوي عند الله جناح بعوضة. ولهذا يعطيها الله تعالى للأبرار والفجار، وينالها الأخيار والأشرار، أما الآخرة فلا يمنحها الله تعالى إلا لعباده المتقين، فالدنيا دار الفناء، والآخرة دار البقاء.

ووجه مناسبتها لما قبلها(٢): أن مفتتح هذه يشاكل مختتم تلك.

والحاصل: أن مناسبة هذه السورة لما قبلها من آل حم من وجهين.

الأول: تشابه مطلع هذه السورة مع مطلع وخاتمة السورة المتقدمة، في وصف القرآن الكريم، وبيان مصدره، وهو الوحي الإلهي.

الثاني: التشابه في إيراد الأدلة، القاطعة على وجود الله عز وجل ووحدانيته، ووصف أحوال الآخرة ومخاوفها، وأهوال النار التي تعرض لها الكفار، ومقارنته بنعيم الجنة، وإعداده للمؤمنين المتقين، انتهى من «التفسير المنبر».

<sup>(</sup>١) الخازن. (٢) المراغى.

فضلها: روي عن النبي ﷺ: «من قرأ سورة الزخرف، كان ممن يقال لهم يوم القيامة: ﴿ يَكِمِبَادِ لَا خَوْقُ عَلَيْكُمُ ٱلْيُومَ وَلَا أَشُدْ تَحَدِّزُونَ ﴾ ولكن فيه مقال.

الناسخ والمنسوخ: قال أبو عبد الله محمد بن حزم (۱): سورة الزخرف جميعها محكم غير آيتين:

أولاهما: قوله تعالى: ﴿فَنَرَهُمْ يَغُونُواْ وَيَلْعَبُواْ ﴾ (الآية ٨٣) نسخت بآية السيف.

والثانية: قوله تعالى: ﴿ فَأَصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَمْ ﴾ (الآية ٨٩) نسخت أيضاً بآية السيف.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الناسخ والمنسوخ.

# بِسُدِ اللَّهِ ٱلنَّهُ إِلنَّهُ الرَّحَدِ الرَّحَدِ لِهِ

﴿ حَمَّ ۞ وَالْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ ۞ إِنَّا جَعَلَنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَمْقِلُونَ ۞ وَإِنَّامُ فِيَّ أَمْرِ ٱلْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِنَّ حَكِيمُ ۞ أَفَنَضْرِبُ عَنكُمُ الذِّكْرَ صَفْحًا أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِيكَ ۞ وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِن نَّبِيِّ فِي ٱلْأَوْلِينَ ۞ وَمَا يَأْلِيهِم مِن نَّبِيٍّ إِلَّا كَانُوا بِهِـ يَسْتَهْزِءُونَ ﴿ فَأَهْلَكُنَاۚ أَشَدُ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ وَلَهِن سَأَلْنَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيُقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَرِيرُ ٱلْعَلِيمُ ۞ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمْ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَمَلَكُمْ تَهْتَدُوكَ ۞ وَالَّذِى نَزَّلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآةًا بِقَدَرٍ فَأَنْثَرْنَا بِهِۦ بَلْدَةً مَّيْتًا كَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ۞ وَالَّذِى خَلَقَ ٱلأَزْوَجَ كُلُّهَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ ٱلفُلْكِ وَالْأَنْعَكِمِ مَا تَرْكَبُونَ ۞ لِتَسْتَوُوا عَلَى ظُهُورِهِ ثُمَّ تَذَكُّرُوا نِعْمَةً رَبِّكُمُ إِذَا أَسْتَوَيَّتُمْ عَلَيْهِ وَيَقُولُوا سُبْحَنَ ٱلَّذِى سَخَرَ لَنَا هَاذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ ۞ وَإِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا لَمُنقَلِبُونَ ۞ وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ. جُزِّءًأَ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكَفُورٌ مُّبِينُ ۞ أَمِ ٱتَّخَذَ مِمَّا يَغَلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَنكُم بِٱلْبَـٰنِينَ ۞ وَإِذَا بُشِّرَ ٱحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمَنِ مَثَكًا ظُلَّ وَجَهُمُ مُسْوَدًا وَهُوَ كَظِيمُ ۞ أَوَمَن يُنشَّؤُا فِ ٱلْجِلْيَةِ وَهُوَ فِ الْجِصَامِر غَيْرُ مُبِينِ ۞ وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنَانًا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكْذَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْتَكُونَ ۞ وَقَالُواْ لَوَ شَاءَ ٱلرَّمْنَ مَا عَبَدْنَهُمْ مَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ ۚ إِنَّ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ ۞ أَمْ ءَانْيْنَاهُمْ كِتَنَبًا مِن فَبْلِهِ، فَهُم بِهِ، مُسْتَمْسِكُونَ ۞ بَلْ فَالْوَأْ إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا عَلَىٰ أُمَّةِ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاثَرِهِم مُّهْمَدُونَ ۞ وَكَنَاكِ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةِ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُثْرَفُوهُمَا إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَىٰ أَمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاكْرِهِم مُقْتَدُونَ ۞ ۞ قَالَ أَوَلَوْ جِفْتُكُم بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدَثُمْ عَلَيْهِ ءَابَآءَكُمُّ قَالُوٓا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ. كَلِفِرُونَ ۞ فَٱنْفَقَمْنَا مِنْهُمُّ فَٱنْظُرَ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلۡمُكَذِّبِينَ ۞﴾.

#### المناسبة

قد تقدم آنفاً بيان المناسبة بين السورتين، بأن هذه بدئت بذكر الكتاب المبين، الذي فيه بيان الصراط المستقيم، الذي ختمت به السورة السابقة.

قوله تعالى: ﴿وَلَينِ سَأَلْنَهُم مِّنْ خَلَقَ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَرْيِدُ الله سبحانه وتعالى الْكِيدُ ﴿ الله المشركين منهمكون في كفرهم، وإعراضهم عما جاء به القرآن، من توحيد الله تعالى والبعث. أبان هنا أن أفعالهم تخالف أقوالهم، فإن سألتهم عن الخالق لهذا الكون، من سمائه وأرضه ليقولن الله، وهم مع اعترافهم به يعبدون الأصنام والأوثان، ثم ذكر سبحانه وتعالى جليل أوصافه، فأرشد إلى أنه هو الذي جعل الأرض فراشاً، وجعل فيها طرقاً لتهتدوا بها في سيركم، ونزل من السماء ماء بقدر الحاجة، يكفي زرع النبات وسقي الحيوان، وخلق أصناف المخلوقات، من حيوان ونبات، وسخر لكم السفن والدواب لتركبوها، وتشكروا الله على ما آتاكم، وتقولوا لولا لطف الله بنا ما كنا لذلك بمطيقين، وإنا يوم القيامة إلى ربنا راجعون، فيجازي كل نفس بما كسبت إن خيراً فخير، وإن شراً فشر.

قوله تعالى: ﴿وَجَعَلُوا لَمُ مِنْ عِبَادِهِ جُرَّةًا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكَفُورٌ مُبِينُ ﴿ ٠٠٠ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه لما ذكر أنهم يعترفون بالألوهية، وأنه خالق السلموات والأرض. أردف هذا ببيان أنهم متناقضون مكابرون، فهم مع اعترافهم لله بخلق السلموات والأرض، يصفونه بصفات المخلوقين، المنافية لكونه خالقاً لهما، إذ جعلوا الملائكة بنات له، ولا غرو، فالإنسان من طبعه الكفران، وجحود الحق، ومن عجيب أمرهم أنهم أعطوه أخس صنفي الأولاد، وما لو بشر به أحدهم اسود وجها وامتلأ غيظاً، ومن يتربى في الزينة، وهو لا يكاد يبين حين الجدل، فلا يظهر حجة، ولا يؤيد رأياً، واختاروا لأنفسهم الذكران، ثم أعقبه بالنعي عليهم في جعلهم الملائكة إناثاً، وزاد في الإنكار عليهم ببيان أن مثل هذا الحكم لا يكون إلا عن مشاهدة، فهل هم شهدوا ذلك، ثم توعدهم على هذه المقالة، وأنه يوم القيامة يجازيهم بها.

ثم حكي عنهم شبهة أخرى، قالوا لو شاء الله أن لا نعبد الملائكة ما عبدناها، لكنه شاء عبادتها، لأنها هي المتحققة فعلاً، فتكون حسنة، ويمتنع

النهي عنها، ثم رد مقالهم بأن المشيئة إنما هي ترجيح بعض الأشياء على بعض، ولا دخل لها في حسن أو قبح، وبعد أن أبطل استدلالهم العقلي. نفى أن يكون لهم دليل نقلي على صحة ما يدعون، ثم أبان أن ما فعلوه إنما هو بمحض التقليد عن الآباء، دون حجة ولا برهان، وهم ليسوا ببدع في ذلك، فكثير من الأمم قبلهم، قالوا مثل مقالهم، مع أن الرسل بينوا لهم الطريق السويّ، فكفروا به واتبعوا سنن من قبلهم حذو القذة بالقذة، فكان عاقبة أمرهم أن حل بهم نكالنا، كما يشاهدون ويرون من آثارهم.

## أسباب النزول

قوله تعالى: ﴿وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّمْنِ إِنَانًا .. ﴾ الآيات، سبب نزولها (١): ما أخرجه ابن المنذر عن قتادة قال: قال ناس من المنافقين: إن الله صاهر الجن فخرجت من بينهم الملائكة، فنزل فيهم: ﴿وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّمْنِ إِنَانًا .. ﴾ الآيات.

## التفسير وأوجه القراءة

﴿حَدَ ﴿ عَدَ القرآن يسمى بِ ﴿حَدَ ﴾ يحتمل (٢) كونه اسماً للقرآن؛ أي: هذا القرآن يسمى بـ ﴿حَدَ ﴾ ، أو اسماً للسورة؛ أي: هذه السورة تسمى بـ ﴿حَدَ ﴾ ، وقيل: ﴿حَدَ ﴾ إشارة إلى الاسمين الجليلين من أسمائه تعالى ، وهما: الحنان والمنان.

فالحنان: هو الذي يقبل على من أعرض عنه. وفي «القاموس»: الحنان كشداد، اسم لله تعالى ومعناه: الرحيم انتهى.

والمنان: هو الذي يبدأ بالنوال قبل السؤال، كما في «القاموس»: المنان من أسماء الله تعالى، المعطي ابتداء، انتهى. وقد جعل في داخل الكعبة ثلاث اسطوانات. الأولى: اسطوانة الحنان. والثانية: اسطوانة المنان، والثالثة: اسطوانة الديان، وإنما أضيفت إلى الله تعالى تعظيماً لها، كما قيل: بيت الله،

<sup>(</sup>۱) لباب النقول. (۲) روح البيان بتصرف.

وناقة الله، فأشار بهذه الأسماء الثلاثة، حيث جعلت في داخل الكعبة، المشار بها إلى الذات الأحدية، إلى أن مقتضى الذات هو الرحمة، والعطاء في الدنيا، والمجازاة والمكافأة في الآخرة، وبرحمته أنزل القرآن، كما قال مقسماً به: ﴿وَالْكِنْكِ ﴾ بالجرعلى أنه مقسم به، إما ابتداء أو عطفاً على ﴿حَدَ ﴿ على العدير كونه مجروراً بإضمار باء القسم، على أن مدار العطف المغايرة في العنوان، ومناط تكرير القسم المبالغة في تأكيد مضمون الجملة القسمية، ومعنى إقسام الله بالأشياء: استشهاده بما فيها من الدلالة على المقسم عليه، اهاسيضاوي ». ﴿ أَلَهُ بِينِ ﴾ ؛ أي: البين لمن أنزل عليهم، لكونه بلغتهم وعلى أساليبهم، فيكون من أبان بمعنى بان؛ أي: ظهر، أو المبين لطريق الهدى من طرق الضلالة، الموضح لكل ما يحتاج إليه في أبواب الديانة، فيكون من أبان بمعنى أظهر وأوضح.

وقال سهل: بين فيه الهدى من الضلالة، والخير من الشر، وبين سعادة السعداء، وشقاوة الأشقياء، وقال بعضهم (۱): المراد بالكتاب: الخط والكتابة، يقال: كتبه كتباً وكتاباً خطه، أقسم به تعظيماً لنعمته فيه، إذ فيه كثرة المنافع، فإن العلوم إنما تكاملت بسبب الخط والكتابة، فالمتقدم إذا استنبط علماً وأثبته في كتاب، وجاء المتأخر وزاد عليه، تكاثرت به الفوائد، يقول الفقير: لعل السبب في حمل الآية على هذا المعنى الغير الظاهر، لزوم اتحاد المقسم به والمقسم عليه، على تقدير حملها على القرآن، وليس بذلك، كما سيأتي، وجواب القسم قوله: ﴿إِنَّا جَعَلَنَهُ ﴾؛ أي: أقسمت لك بالكتاب المبين، إنا صيرنا ذلك الكتاب مع كونه كلامنا وصفتنا قائمة بذاتنا، عرية عن كسوة العربية، منزهة عنها وعن توابعها ﴿لَعَلَّكُمُ مَنْ وَالمعنى الفائق، ولتقفوا على ما تضمنه من الشواهد الناطقة من النظم الرائق، والمعنى الفائق، ولتقفوا على ما تضمنه من الشواهد الناطقة بخروجه عن طوق البشر، وتعرفوا حق النعمة في ذلك، وتنقطع أعذاركم بالكلية،

<sup>(</sup>١) روح البيان.

إذ لو أنزلناه بغير لغة العرب ما فهمتموه، فلعل هنا مستعارة لمعنى كي، وهو التعليل، وسببية ما قبلها لما بعدها، لكون حقيقة الترجي والتوقع ممتنعة في حقه تعالى. لكونها مختصة بمن لا يعلم عواقب الأمور.

وحاصل معناها: الدلالة على أن الملابسة بالأول لأجل إرادة الثاني، من شبه الإرادة بالترجي، فقوله: ﴿لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ في موضع النصب على المفعول له، وإنما سمي ﴿قُرَّهُ نَا﴾؛ لأنه جعل بعض سوره مقروناً بآخر.

فإن قلت: إن قوله: ﴿إِنَّا جَعَلَنَهُ قُرْءَنَا عَرَبِيًّا ﴾ يدل على أن القرآن مجعول، والمجعول مخلوق، وقد قال ﷺ: «القرآن كلام الله غير مخلوق».

قلت: المراد بالجعل هنا: تصيير الشيء على حالة دون حالة، وقال بعضهم: أقسم بالقرآن على أنه جعله قرآناً عربياً، فالقسم والمقسم عليه من بدائع الأقسام لكونهما من واحد، فالمقسم به ذات القرآن العظيم، والمقسم عليه وصفه، وهو جعله قرآناً عربياً، فتغايرا، فكأنه قيل: والقرآن إنه ليس بمجرد كلام مفترى على الله وأساطير، بل هو الذي تولينا إنزاله على لغة العرب، فهذا هو المراد بكونه جواباً لا مجرد كونه عربياً، إذ لا يشك فيه.

وإنما جعله مقسماً به إشارة إلى أنه ليس عنده شيء أعظم قدراً، وأرفع منزلة منه حتى يقسم به، فإن المحب لا يؤثر على محبوبه شيئاً، فأقسم به، ليكون قسمه في غاية الوكادة، وكذا لا أهم من وصفه فيقسم عليه.

والمعنى (١): أي أقسمت بالكتاب المبين، لطريق الهدى والرشاد، الموضح لما يحتاج إليه البشر في دنياهم ودينهم، ليفوزوا بالسعادة على أننا جعلناه قرآناً عربياً، إذ كنتم أيها المنذرون به عرباً لتعقلوا ما فيه من عبر ومواعظ، ولتتدبروا معانيه، ولم ينزله بلسان العجم حتى لا تقولوا: نحن عرب، وهذا كلام أعجمي لا نفقه شيئاً مما فيه.

ثم بين شرفه في الملأ الأعلى تعظيماً له، وليطيعه أهل الأرض، فقال:

<sup>(</sup>١) المراغي بتصرف.

﴿وَإِنَّهُ﴾؛ أي: وإن ذلك الكتاب يعني: القرآن ﴿فِي أَثِرَ الْكِتَكِ﴾؛ أي: في اللوح المحفوظ وهو خبر أول لـ إن ﴾، والجملة معطوفة على جواب القسم، وسمي (١) اللوح المحفوظ أم الكتاب؛ لأنه أصل الكتب السماوية، فإن جميعها مثبتة فيه على ما هي عليه عند الأنبياء، ومأخوذة مستنسخة منه. وقوله: ﴿لَدَيْنَا﴾ بدل من الجار والمجرور قبله، أو حال من الضمير المستكن فيه.

والمعنى: وإن هذا القرآن مثبت في اللوح المحفوظ، ومحفوظ لدينا، أو حال كونه محفوظاً لدينا عن تبديل وتغيير. وقوله: ﴿لَعَلِقُ حَرِيعُ خبران آخران له الشاء أي: وإن هذا الكتاب لعليّ؛ أي: لرفيع القدر من بين الكتب السماوية شريف حكيم؛ أي: ذو حكمة بالغة، أو محكم النظم لا يوجد فيه اختلاف ولا تناقض، أو محكم لا يتطرق إليه نسخ بكتاب آخر، ولا تبديل.

والمعنى (٢): أي وإن هذا الكتاب في علمه الأزلي رفيع الشأن، لاشتماله على الأسرار والحكم التي فيها سعادة البشر، وهدايتهم إلى سبيل الحق، ونحو الآية قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقُرُوانٌ كَرِيمٌ ﴿ إِنَّهُ لَقُرُوانٌ كَرِيمٌ ﴿ إِنَّهُ لَقُرُوانٌ كَرِيمٌ ﴿ إِنَّهُ لَكُومُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ

وقرأ الجمهور: ﴿فِي أَمِّرَ الْكِتَبِ ﴾ بضم الهمزة، وقرأ الأخوان حمزة والكسائي بكسرها، وعزاها ابن عطية يوسف بن عمرو إلى العراق غفلة منه، وقال ابن جريج: المراد بقوله: ﴿وَإِنَّهُ ﴾: أعمال الخلق من إيمان وكفر وطاعة ومعصية، وقال قتادة: أخبر عن منزلته وشرفه وفضله؛ أي: إن كذبتم به يا أهل مكة، فإنه عندنا شريف رفيع، محكم من الباطل، انتهى.

وبعد ما بين سبحانه علو شأن القرآن العظيم، وحقق أن إنزاله على لغتهم ليعقلوه، ويؤمنوا به، ويعملوا بموجبه، عقب ذلك بإنكار أن يكون بخلافه، فقال: ﴿ أَفَنَضْرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّكَرَ ﴾ والهمزة (٣) فيه للاستفهام الإنكاري، داخلة على مقدر

<sup>(</sup>۱) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

يقتضيه المقام، والفاء عاطفة على ذلك المقدر، والتقدير؛ أي: أنهملكم يا أهل مكة إهمالاً، فننحي عنكم الذكر والقرآن، ونبعده عنكم، ونمسك عن إنزاله لكم.

والمعنى: أنمسك عن إنزال ما لم ينزل منه، ونرفع ونزيل ما نزل منه، ونترك عنكم الأمر والنهي والوعد والوعيد، مأخوذ من قولهم: ضرب الغرائب عن الحوض؛ أي: طردها عنه. والمراد بالغرائب: البعران الأجانب؛ لأن الإيل إذا وردت الماء ودخلت فيها ناقة غريبة من غيرها ذبت وطردت عن الحوض، وقوله: ﴿ صَفْحًا ﴾ مفعول لأجله؛ أي: أفنضرب عنكم الذكر ونرفعه صفحاً وإعراضاً عنكم، أو حال من فاعل نضرب، أي: نضرب عنكم الذكر صافحين؟ أي: معرضين عنكم، أو مصدر معنوي لنضرب، فإن تنحية الذكر عنهم إعراض؛ أي: أَفْنُعرض عنكم بترك إنزال الذكر صفحاً وإعراضاً لأجل ﴿أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِيكَ ﴾؛ أي: منهمكين في الإسراف، مجاوزين الحد في المعاصي، مصرين عليها على معنى: أن حالكم وإن اقتضى تخليتكم وشأنكم حتى تموتوا على الكفر والضلالة، وتبقوا في العذاب الخالد، لكنا لسعة رحمتنا لا نفعل ذلك، بل نهديكم إلى الحق بإرسال الرسول الأمين على، وإنزال الكتاب المبين. قال قتادة: والله لو كان هذا القرآن رفع حين رده أوائل هذه الأمة لهلكوا، ولكن عاد بعائدته ورحمته، فكرره عليهم عشرين سنة، أو ما شاء الله سبحانه. وقرأ(١) نافع وحمزة والكسائي ﴿إِنْ كنتم قوماً مسرفين ﴾ بكسر الهمزة على أنها الشرطية. والجواب محذوف لدلالة ما قبله عليه، وقد تشكل هذه القراءة بأن إسرافهم كان متحققاً. فكيف دخلت عليه إن الشرطية التي لا تدخل إلا على غير المتحقق، أو على المتحقق الذي انبهم زمانه. وقرأ الجمهور ﴿أَن كُنتُمْ ﴾ بفتح الهمزة؛ أي: من أجل أن كنتم، واختار أبو عبيد قراءة الفتح لما ذكر. وقرأ زيد بن علي ﴿إذ كنتم بالذال مكان النون.

والمعنى (٢): أي أنترك إنذاركم وتذكيركم بالقرآن لانهماككم في الكفر والإعراض عن أوامره ونواهيه، كلا لا نفعل ذلك رحمةً بكم، وقد كانت حالكم

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) المراغي.

تدعو إلى تخليتكم، وما تريدون حتى تموتوا على الضلال، أراد أنه تعالى من رحمته ولطفه بخلقه لا يترك دعاءهم إلى الخير، وإلى الذكر الحكيم، وإن كانوا مسرفين معرضين عنه، بل يأمر به ليهتدي من قدر له الهداية، وتقوم الحجة على من كتب له الشقاوة.

ثم قال مسلياً رسوله على تكذيب قومه، آمراً له بالصبر، مهدداً للمشركين، منذراً لهم بشديد العقاب: ﴿وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِن نَبِيِّ فِي ٱلْأَوْلِينَ ﴿ ﴾ ﴿ كُمْ ﴾ خبرية (١) بمعنى عدد كثير في موضع النصب، على أنه مفعول مقدم لأرسلنا، و﴿ مِن نَبِيٍّ ﴾ تمييز و﴿ في الأولين ﴾ متعلق بـ﴿ أَرْسَلْنَا ﴾ ، أو بمحذوف مجرور على أنه صفة لنبي.

والمعنى: كثيراً من الأنبياء أرسلنا في الأمم الأولين والقرون الماضين. وَمَا يَأْنِهِم مِن نَعِيّ ضمير يأتهم إلى الأولين، وهو حكاية حال ماضية مستمرة كما سيأتي؛ لأن ﴿مَا ﴾ إنما تدخل على مضارع في معنى الحال، أو على ماض قريب منها؛ أي: وما أتى وجاء أولئك الأولين نبي من الأنبياء والمرسلين ﴿إلّا كَانُوا يِستهزؤون بذلك النبي ويكذبونه؛ أي: إلا كانوا يستهزؤون بذلك النبي ويكذبونه؛ أي: إلا كانوا مستمرين على التكذيب. يعني: أن عادة الأمم مع الأنبياء الذين يدعونهم إلى الدين الحق، هو التكذيب والاستهزاء، كما استهزأ قومك بك، فلا ينبغي لك أن تتأذى من قومك بسبب تكذيبهم واستهزائهم إياك؛ لأن المصيبة إذا عمت خفت ﴿فَاهَلَكُنَا ﴾ واستأصلنا بسبب تكذيبهم أنبياءهم قوماً ﴿أَشَدٌ مِنتُم بَطُسُلُ ﴾؛ أي: أشد بطشاً وأخذاً وصولة، من هؤلاء القوم المسرفين. وهم قريش؛ أي: أهلكنا قوماً أشد قوة وجلداً، وأكثر عُدداً وعَدداً، من هؤلاء القوم الذين كذبوك، أمانياءهم أنبياءهم، و والخذ بشدة، كما بسبب تكذيبهم أنبياءهم، و والبطش: تناول الشيء بصولة، والأخذ بشدة، كما سيأتي في مبحث المفردات. وهذا وعد له من وعيد لهم بمثل ما جرى على الأولين، ووصفهم بأشدية البطش؛ لإثبات حكمهم لهؤلاء المشركين بطريق الأولين، ووصفهم بأشدية البطش؛ لإثبات حكمهم لهؤلاء المشركين بطريق

<sup>(</sup>١) روح البيان.

والمعنى: أي<sup>(۱)</sup> وكثيراً ما أرسلنا في الأمم الغابرة رسلاً قبلك، كما أرسلناك إلى قومك قريش، وكلما أتى نبي أمته يدعوهم إلى الهدى وطريق الحق، استهزؤوا به، وسخروا منه، كما يفعل قومك بك، فقومك ليسوا ببدع في الأمم، ولا أنت ببدع في الرسل، فلا تأس على ما تجد منهم، ولا يشقن ذلك عليك، فهم قد سلكوا سبيل من قبلهم، واحتذوا حذوهم، ونهجوا نهجهم حذو القذة بالقذة، وكن كما كان أولو العزم من الرسل، واصبر كما صبروا على ما أوذوا في سبيل الله.

ثم ذكر عقبى تكذيبهم واستهزائهم برسله، تسلية لرسوله وتحذيراً لهم، فقال: ﴿فَأَهَلَكُنَا أَشَدٌ مِنْهُم بَطْشًا ﴾؛ أي: فأهلكنا المكذبين بالرسل، ولم يقدروا على دفع بأسنا إذ أتاهم، وقد كانوا أشد بطشاً من قومك، وأشد قوة، فأحرى بهؤلاء أن لا يعجزونا، ونحو الآية: قوله: ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفُ كَانَ عَنقِبَهُ ٱلدِّينَ مِن قَبِّلِهِم كَانُوا أَكَثَر مِنْهُم وَأَشَد قُوّة ﴾ الآية. ﴿وَمَضَى ﴾؛ أي: كان عنقِبَهُ ٱلدِّينَ مِن قَبِلِهِم كَانُوا أَكَثَر مِنْهُم وَأَشَد قُوّة ﴾ الآية. ﴿وَمَضَى ﴾؛ أي: سلف، وسبق في القرآن غير مرة ﴿مَثَلُ ٱلأَوْلِينَ ﴾؛ أي: ذكر صفتهم وبيان قصتهم وخبرهم وشديد عقوبتهم، التي حقها أن تسير مسير المثل، كقوم نوح، وعاد، وثمود، وغيرهم.

وفي هذا كما مر، تهديد شديد؛ لأنه يتضمن أن الأولين أهلكوا بتكذيب الرسل، وهؤلاء إن استمروا على تكذيبك والكفر بما جئت به، هلكوا مثلهم، وفي الآية (٢) إشارة إلى كمال ظلومية نفس الإنسان وجهوليته، وكمال حلم الله سبحانه وكرمه، وفضل ربوبيته، بأنهم وإن بالغوا في إظهار أوصافهم الذميمة، وأخلاقهم اللئيمة، بالاستهزاء من الأنبياء والمرسلين، والاستخفاف بهم إلى أن كذبوهم، وسعوا في قتلهم من أهل الأولين والآخرين، وكذلك يفعل أهل كل زمان مع ورثة الأنبياء، من العلماء العاملين الناصحين لهم، والداعين إلى الله،

<sup>(</sup>١) المراغي. (٢) روح البيان.

والهادين لهم، فاللَّه تعالى لم يقطع عنهم مراحم فضله وكرمه، وكان يبعث إليهم الأنبياء، وينزل عليهم الكتب، ويدعوهم إلى جنابه، وينعم عليهم بعفوه وغفرانه، ومن غاية إفضاله وإحسانه تأديباً وترهيباً بعباده، أهلك بعض المتمردين المتمادين في الباطل، ليعتبر المتأخرون من المتقدمين.

والخلاصة: أي وقد مضت سنتنا في المكذبين لرسلهم من قبلكم، ورأيتم ما حل بهم، ونحو الآية: قوله: ﴿ قَاخَتَلَفَ الْأَخْرَابُ مِنْ بَيْنِهِم ۚ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْ عَذَابِ يَوْمٍ اَلِيمٍ ﴿ قَاخَتَلَفَ الْأَخْرَابُ مِنْ بَيْنِهِم ۚ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْ عَذَابِ يَوْمٍ اَلِيمٍ ﴿ قَالَهُ وَقُولُهُ: ﴿ فَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللّهُ ا

﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُمْ ﴾ أي: وعزتي وجلالي لئن سألت يا محمد هؤلاء الكفار من قومك ﴿ مَنْ خَلَق السَّنَوَتِ وَٱلأَرْضَ ﴾ أي: من خلق هذه الأجرام العلوية والسفلية ﴿ لَيَقُولُنَ ﴾ أي: ليقولن هؤلاء المشركون من قومك اعترافاً بالصانع، وإقراراً بربوبيته ﴿ خَلَقَهُنَ ﴾ أي: خلق هذه الأجرام المذكورة، وأوجدها الخالق ﴿ الْعَنِيرُ ﴾ في حكمه وملكه ﴿ الْعَلِيمُ ﴾ بأحوال خلقه، وذلك أسوأ لحالهم وأشد لعقوبتهم ؛ لأنهم عبدوا بعض مخلوقات الله، وجعلوه شريكاً له، بل عمدوا إلى ما لا يسمع ولا يبصر ولا ينفع ولا يضر من المخلوقات، وهي الأصنام، فجعلوها شركاء لله سبحانه.

قال في «الإرشاد»: ليسندن خلقها، وينسبنه إلى من هذا شأنه في الحقيقة، وفي نفس الأمر، لا أنهم يعبرون عنه بهذا العنوان، وقد جوز أن يكون ذلك عين عبارتهم. وفي «فتح الرحمٰن»: ومقتضى جواب قريش أن يقولوا: خلقهن الله، فلما ذكر الله تعالى المعنى، جاءت العبارة عن الله بالعزيز العليم، ليكون ذلك توطئة لما عدده بعد من أوصافه التي ابتدأ الإخبار بها، وقطعها عن الكلام الذي حكى معناه عن قريش، وهو قوله: الذي . . . إلخ.

والمعنى(١): أي ولئن سألت أيها الرسول هؤلاء المشركين من قومك: من

<sup>(</sup>١) المراغي.

خلق السلموات والأرض؟ لأجابوك بقولهم: خلقهن العزيز في سلطانه، وانتقامه، من أعدائه، العليم بهن، وما فيهن، لا يخفى عليه شيء من ذلك.

والخلاصة: أنهم يعترفون بأنه لا خالق لهما سواه، وهم مع هذا، يعبدون معه تعالى غيره من الأصنام والأوثان.

ثم وصف سبحانه نفسه، بما يدل على عظيم نعمته على عباده، وكمال قدرته في مخلوقاته، فقال: ﴿اللّٰذِى جَمَلَ ﴾ وصير ﴿لَكُمُ الْأَرْضَ مَهَدًا ﴾؛ أي: فراشاً وبساطاً، وهذا كلام مستأنف غير متصل بما قبله، ولو كان متصلاً بما قبله من جملة مقول الكفار. لقالوا: الذي جعل لنا الأرض مهاداً. وقرأ (الجمهور: ﴿مِهَدا ﴾. وقرأ الكوفيون ﴿مهدا ﴾. والمهد والمهاد: المكان الممهد الموطأ، لقوله تعالى: ﴿جَمَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَشًا ﴾؛ أي: بسطها لكم تستقرون فيها، وفي «بحر العلوم» جعل الأرض مسكناً لكم تقعدون عليها، وتنامون، وتتقلبون كما يتقلب أحدكم على فراشه ومهاده. وفي «الخازن»: معناه: جعلها واقفة ساكنة يمكن الانتفاع بها، ولما كان المهد موضع راحة الصبي، شبهها به، وسمى الأرض مهاداً لكثرة ما فيها من الراحة للخلق، انتهى. ﴿وَجَعَلَ لَكُمْ فِيها ﴾؛ أي: في الأرض مهاداً لكثرة ما فيها من الراحة للخلق، انتهى. ﴿وَجَعَلَ لَكُمْ فِيها ﴾؛ أي: طرقاً تسلكونها في أسفاركم، إلى حيث تريدون، في الأرض ﴿سُبُلا ﴾؛ أي: طرقاً تسلكونها في أسفاركم، إلى حيث تريدون، لقضاء حوائج الدين والدنيا، وقبل: معايش تعيشون بها ﴿لَمَلَكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ بها، وتصلون إلى مقاصدكم ومنافعكم، أو بالتفكر فيها إلى التوحيد الذي هو المقصد وتصلون إلى مقاصدكم ومنافعكم، أو بالتفكر فيها إلى التوحيد الذي هو المقصد الأصلي.

والمعنى (۲): والعزيز العليم هو الإله الذي مهد لكم الأرض، وجعلها لكم وطاءاً تطؤونها بأقدامكم. وتمشون عليها بأرجلكم، وجعل لكم فيها طرقاً تنتقلون فيها من بلد إلى آخر، ومن إقليم إلى إقليم لمعاشكم ومتاجركم وابتغاء رزقكم.

والخلاصة: أن الخلق كلهم يتربون على الأرض، وهي موضع راحتهم كما يربى الصبى على مهده.

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۲) المراغي.

﴿ وَالَّذِى نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآءً ﴾؛ أي: وهو الإله الذي نزل من السماء ماء ﴿ إِقَدَرِ ﴾؛ أي: بمقدار ووزن ينفع العباد والبلاد ولا يضرهم؛ أي: ينزله بقدر الحاجة، وحسبما تقتضيه المصلحة، ولم ينزل عليكم منه فوق حاجتكم حتى يهلك زروعكم، ويهدم منازلكم، ويهلككم بالغرق كما في الطوفان، ولا دونها حتى تحتاجوا إلى الزيادة، وعلى حسب ما تقتضيه مشيئته في أرزاق عباده بالتوسيع تارة، والتقتير أخرى.

وهذه (۱) عادة الله سبحانه في عامة الأوقات، وقد ينزل بحسب الحكمة ما يحصل به السيول فيضرهم، وذلك في عشرين أو ثلاثين سنة مرة ابتلاء منه لعباده، وأخذاً لهم بما اقترفوا كما جرب ذلك ﴿فَأَنشَرْنَا بِهِ ﴾؛ أي: فأحيينا بذلك الماء ﴿بَلَدَةُ مَيْتًا﴾؛ أي: أرضاً مقفرة من النبات والنماء، خالية منه بالكلية، والإنشار: إحياء الميت، شبه زوال النماء عنها بزوال الحياة عن البدن، وتذكير ميتا، لأن البلدة في معنى البلد، أو المكان، أو الفضاء. وقال سعدي المفتي: لا يبعد، والله تعالى أعلم أن يكون تأنيث البلدة، وتذكير الميت إشارة إلى بلوغ ضعف حاله الغاية. والالتفات إلى نون العظمة لإظهار كمال العناية بأمر الإحياء والإشعار بعظم خطره كما سيأتي في مبحث البلاغة، وميتاً مخففاً من الميت مشدداً، قرأ الجمهور (۲): ﴿ميتا﴾ بالتخفيف. وقرأ عيسى وأبو جعفر بالتشديد.

﴿ كُذَاكِ ﴾؛ أي: مثل ذلك الإحياء الذي هو في الحقيقة إخراج النبات من الأرض ﴿ يُحَرِّبُونَ ﴾ من قبوركم، وتبعثون أحياء، فإن من قدر على هذا قدر على ذلك، فتشبيه إحيائهم بإحياء البلدة الميت، كما يدل على قدرة الله تعالى وحكمته مطلقاً، فكذلك يدل على قدرته على القيامة والبعث. وفي التعبير عن إخراج النبات بالإنشار الذي هو إحياء الموتى، وعن إحيائهم بالإخراج تفخيم لشأن الإنبات، وتهوين لأمر البعث لتقويم سند الاستدلال، وتوضيح منهاج القياس.

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني.

وقرأ الجمهور (۱): ﴿ يُحْرَجُونَ ﴾ مبنياً للمفعول، وقرأ الأعمش ويحيى بن وثاب وعبد الله بن جبير المصبح وعيسى وابن عامر والأخوان حمزة والكسائي: ﴿ تَخُرُجُونَ ﴾ مبنياً للفاعل.

والمعنى: أي (٢) وهو الإله الذي ينزل من السماء ماء بقدر الحاجة، فلا يَجعله كثيراً حتى لا يكون عذاباً، كالطوفان الذي أنزل على قوم نوح، ولا قليلاً لا يكفى النبات والزرع، لئلا تهلكوا جوعاً، فتحى به الأقاليم التي كانت خالية من النبات والشجر، وكما أحيينا الأرض بعد موتها بالماء نحييكم ونخرجكم من قبوركم أحياء ﴿ وَالَّذِي خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ كُلُّهَا ﴾؛ أي: خلق أصناف المخلوقات بأسرها، كما قال: ﴿ مِمَّا تُنْإِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ ﴾ لا يشذ شيء منها عن إيجاده واختراعه، وعن ابن عباس رضى الله عنهما: الأزواج: الضروب والأنواع، كالحلو والحامض، والأبيض والأسود. والذكر والأنثى، وقيل: كل ما سوى الله فهو زوج كفوق وتحت، ويمين وشمال، وقدام وخلف، وماض ومستقبل، وذات وصفات، وأرض وسماء، وبر وبحر، وشمس وقمر، وليل ونهار، وصيف وشتاء، وجنة ونار إلى غير ذلك مما لا يحصي، وكونها أزواجاً يدل على أنها ممكنة الوجود، وأن محدثها فرد منزه عن المقابل والمعارض ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلْفُلِّكِ ﴾؛ أي: من السفن الجارية في البحر ﴿ وَٱلْأَنْفَكِ ﴾؛ أي: من الإبل والدواب، أعنى: الخيل والبغال والحمير ﴿مَا تُكَّبُونَ﴾؛ أي: ما تركبونه في البحر والبر على تغليب إحدى اعتباري الفعل لقوته على الآخر، فإن ركب يعدى إلى الأنعام بنفسه، يقال: ركبت الدابة وإلى الفلك بواسطة حرف الجر، يقال: ركبت في الفلك، وتقديم البيان على المبين للمحافظة على الفاصلة النونية. وتقديم الفلك على الأنعام، لأن الفلك أدل دليل على القدرة الباهرة، والحكمة البالغة.

والمعنى: أي وهو الإله الذي خلق سائر الأصناف، مما تنبت الأرض من

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) المراغي.

نبات، وأشجار، وثمار، وأزاهير، ومن الحيوان على اختلاف أجناسها وألوانها ولغاتها، وجعل لكم من السفن ما تركبونه في البحار، إلى حيث تقصدون لمعايشكم ومتاجركم، ومن الأنعام ما تركبونه في البر، كالإبل والخيل والبغال والحمير، ومما سَيَجِدُ من وسائل المواصلات، وطرق النقلة براً وبحراً، كما جاء في سورة النحل، من قوله تعالى: ﴿وَلَمْيَالُ وَالْحَمِيرُ لِرَّحَبُوهَا وَنِينَةٌ وَيَعْلَقُ مَا لَا تَمْ لَمُونِ فَي من الباخرة، والطائرة، والسيارة إلى غير ذلك. ﴿ لِتَسْتَوُا عَلَى ظُهُورِهِ ﴾؛ أي: لتستعلوا على ظهور ما تركبونه من الفلك والأنعام، والظهور للأنعام حقيقة لا للفلك، فدل على تغليب الأنعام على الفلك، وإيراد لفظ ظهور بصيغة الجمع، مع أن ما أضيف إليه مفرد، نظراً للمعنى؛ لأن مرجع الضمير جمع في المعنى، وإن كان مفرداً في اللفظ ﴿ثُمَّ تَذَكُرُوا﴾ بقلوبكم ﴿ يَعْمَةً رَبِّكُمْ ﴾ عليكم ﴿ إِذَا الله لا ينظر إلى علي الأصل، وله الاعتبار، فقد ورد «إن الله لا ينظر إلى صوركم وأعمالكم، بل إلى قلوبكم ونياتكم »، وبه يظهر وجه إيثار تذكروا على تحمدوا.

والمعنى: ثم تذكروا نعمة ربكم بقلوبكم إذا استعليتم عليه، معترفين بها مستعظمين لها، ثم تحمدوا عليها بألسنتكم ﴿وَيَقُولُوا ﴾ متعجبين من ذلك ﴿سُبْحَنَ اللَّذِى سَخَرَ ﴿ وذلل ﴿ لَنَا هَذَا ﴾ المركوب، وقرأ علي بن أبي طالب ﴿سبحان من سخر لنا هذا ﴾ ﴿ وَمَا كُنّا لَمُ ﴾ أي: لهذا المركوب ﴿ مُقْرِنِينَ ﴾ أي: مطيقين بتذليلها، وقرى مقترنين ﴾ اسم فاعل من اقترن، يعني: ليس عندنا من القوة والطاقة، أن نقرن هذه الدابة والفلك، وأن نضبطها، فسبحان من سخر لنا هذا بقدرته وحكمته، وهذا من (1) تمام ذكر نعمته تعالى، إذ بدون اعتراف المنعم عليه، بالعجز عن تحصيل النعمة، لا يعرف قدرها، ولا حق المنعم بها ﴿ وَإِنّا إِلَى غيره ﴿ لَمُنقَلِبُونَ ﴾ أي: راجعون بالموت، فيجازي كل نفس بما عملت، فاستعدوا لهذا اليوم، ولا تغفلوا عن ذكره في حلكم وترحالكم نفس بما عملت، فاستعدوا لهذا اليوم، ولا تغفلوا عن ذكره في حلكم وترحالكم

<sup>(</sup>١) روح البيان.

يوم ظعنكم وإقامتكم، وهذا تمام ما يقال عند ركوب الدابة أو السفينة، وفيه إقرار بالرجوع إلى الله بالبعث، لأن الراكب في مظنة الهلاك بالغرق إذا ركب الفلك، وبعثور الدابة، إذ ركوبها أمر فيه خطر، ولا تؤمن السلامة فيه.

وجاء في الحديث: أنه على كان إذا وضع رجله في الركاب قال: «بسم الله»، فإذا استوى على الدابة قال: «الحمد لله على كل حال، سبحان الذي سخر لنا هذا» إلى قوله: «لمنقلبون»، وكبر ثلاثاً، وهلل ثلاثاً.

وقالوا: إذا ركب في السفينة، أو الباخرة، أو الطائرة، أو السيارة قال ﴿ يِسَمِ اللَّهِ مَعْرِبِهِ اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبَرُهُ وَمَعَ لَكُورُ اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبَطَتُهُ وَتَعَكَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ مَطْوِيَتَ لِيَمِينِهِ شَبْحَنَهُ وَتَعَكَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ مَطْوِيَتَ لِيَمِينِهِ شَبْحَنَهُ وَتَعَكَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ مَطْوِيَتُ لِيهِ يَبِينِهِ شَبْحَنَهُ وَتَعَكَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ مَطْوِيَتُ لَي اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

ومعنى الآية (١): أي لكي تستووا، على ظهور ما تركبون من الفلك والأنعام، ثم تذكروا نعمة ربكم، الذي أنعم بها عليكم، فتعظموه وتمجدوه، وتقولوا تنزيها له عما يصفه المشركون: سبحان الذي سخر لنا هذا الذي ركبناه، وما كنا لولا تسخيره وتذليله بمطيقين ذلك، فالأنعام مع قوتها ذللها للإنسان، ينتفع بها حيث شاء وكيفما أراد، ولولا ذلك ما استطاع الانتفاع بها، ولقد أشار إلى نحومن هذا العباس بن مرداس، فقال في وصف الجمل:

وَتَنْضُرِبُهُ الوَلْيُدة بِٱلْهَرَاوِيٰ فِلا غِيرٌ لَدَيْهِ وَلاَ نَكِيْرُ

واعلم: أنه سبحانه وتعالى، عين لنا ذكراً خاصاً حين ركوب السفينة، وهو قوله: ﴿ بِسَــمِ ٱللَّهِ بَجْرِينِهَا وَمُرْسَلَهَا ﴾، وذكراً آخر حين ركوب الأنعام، وهو قوله: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى سَخَرَ لَنَا هَنَذَا﴾، وذكراً ثالثاً حين دخول المنازل، وهو قوله: ﴿ رَبِّ أَنْزَلِينَ ﴾ . أَنْزِلِينَ ﴾ .

<sup>(</sup>١) المراغي.

وأخرج مسلم وأبو داود والترمذي والنسائي والحاكم وابن مردويه عن ابن عمر: أن رسول الله ﷺ كان إذا سافر ركب راحلته، ثم كبر ثلاثاً، ثم قال: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى سَخَرَ لَنَا هَلَا وَمَا كُنّا لَهُ مُقْرِنِينَ ﴾. قال القرطبي: علمنا (١) سبحانه وتعالى ما نقول، إذا ركبنا الدواب، وعرفنا في آية أخرى على لسان نوح عليه السلام ما نقول إذا ركبنا السفن، فكم من راكب دابة عثرت به، أو شمست، أو تقحمت (١) أو طاح عن ظهرها، فهلك، وكم من راكب سفينة انكسرت به فغرق.

فلما كان الركوب مباشرة أمر محظور، واتصالاً بسبب من أسباب التلف، أمر أن لا ينسى عند اتصاله به موته، وأنه هالك لا محالة، فمنقلب إلى الله عز وجل، غير منفلت من قضائه، ولا يدع ذكر ذلك بقلبه ولسانه، حتى يكون مستعداً للقاء الله والحذر من أن يكون ركوبه ذلك، من أسباب موته في علم الله، وهو غافل عنه، انتهى.

ثم رجع سبحانه إلى ذكر الكفار، الذين تقدم ذكرهم، فقال: ﴿وَجَعَلُوا﴾؛ أي: وجعل بعض مشركي العرب ﴿لَهُ ﴾ سبحانه وتعالى ﴿مِنْ عِبَادِهِ ﴾ ومخلوقاته، والمراد بالعباد: الملائكة، وهو حال من ﴿جُرْءًا﴾؛ أي بنات وإناثاً، والجاعلون (٣) هم قبائل من العرب قالوا: إن الله صاهر الجن فولدت له الملائكة وقال بعضهم: الآية ردَّ على بني مليح حيث قالوا: الملائكة بنات الله ومليح بالحاء المهملة مصغراً كزبير حي من خزاعة كما في «القاموس» والجعل هنا بمعنى الحكم بالشيء والاعتقاد به قال في «القاموس»: الجزء البعض، وأجزأت الأم ولدت الإناث.

﴿وَجَعَلُوا لَهُم مِنْ عِبَادِهِ جُزْءًا﴾؛ أي: إناثاً انتهى. وإنما عبر عن الولد بالجزء لأنه بعض أبيه وجزء منه كما قال ﷺ: «إن فاطمة مني»؛ أي: قطعة مني وقال

<sup>(</sup>١) القرطبي.

<sup>(</sup>٢) يقال: تقحم الفرس براكبه إذا ألقاه على وجهه.

<sup>(</sup>٣) روح البيان.

أيضاً: «فاطمة بضعة مني» والبضعة القطعة والجزء عند أهل العربية البنات، يقال: قد أجزأت المرأة إذا ولدت البنات ومنه قول الشاعر:

إذا اجزأت حرة يوماً فلا عجب قد تجزىء الحرة المذكار أحياناً

وقد جعل صاحب «الكشاف» تفسير الجزء بالبنات من بدع التفسير وصرح بأنه مكذوب على العرب. ويجاب عنه بأنه قد رواه الزجاج والمبرد، وهما إماما اللغة العربية وحافظاها ومن إليهما المنتهى في معرفتها، ويؤيد تفسير الجزء بالبنات ما سيأتي قوله: ﴿أَمِ التَّخَذَ مِمَّا يَخَلُقُ بَنَاتِ ﴾ وقوله: ﴿وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّمْنِ ﴾ وقوله: ﴿وَجَعَلُوا المَلَتَ كَمَّ اللَّذِينَ هُمْ عِبَدُ الرَّمْنِ إِنَانًا ﴾ وقيل: المراد بالجزء هنا: الملائكة، فإنهم جعلوهم أولاد الله سبحانه وتعالى، قاله مجاهد والحسن.

ومعنى الآية (١): واعتقد المشركون، وحكموا، وأثبتوا له تعالى ولداً حال كون ذلك الولد من الملائكة الذين هم عباده، فقالوا: الملائكة بنات الله بعد اعترافهم بألسنتهم، واعتقادهم أن خالق السموات والأرض هو الله، فكيف يكون له ولد، والولادة من صفات الأجسام، وهو خالق الأجسام كلها، ففيه تعجيب من جهلهم، وتنبيه على قلة عقولهم حيث وصفوه بصفات المخلوقين، وإشارة إلى أن الولد لا يكون عبد أبيه، والملائكة عباد الله فكيف تكون البنات عباداً، وقيل: الجزء ههنا بمعنى النصيب، كما في قوله تعالى: ﴿ لِكُلِّلُ بَابٍ مِّنَهُمْ جُنَنُ مُ مَقَسُومُ ﴾؛

ومعنى الآية: معنى قوله: ﴿وَجَعَلُواْ بِلَّهِ مِمَّا ذَرّاً مِنَ ٱلْحَكَرُثِ وَالْأَنْعَكِمِ نَعِمِيبًا﴾ وذلك أنهم جعلوا البنات لله والبنين لأنفسهم كما سيأتي.

والحاصل<sup>(۲)</sup>: أن مقالتهم هذه، أعني قولهم: إن الملائكة بنات الله، تقتضى الكفر من وجهين:

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>۲) المراغى.

الأول: كون الخالق جسماً محدثاً، لمشابهة الولد له، فلا يكون إلهاً ولا خالقاً.

والثاني: الاستخفاف به، إذ جعلوا له أضعف نوعي الإنسان وأخسهما.

ثم أكد كفرهم بقوله: ﴿إِنَ ٱلْإِنسَانَ﴾؛ أي: إن الكافر، يعني: قائل ذلك ﴿لَكَفُورُ ﴾؛ أي: لجحود بنعم ربه التي أنعمها عليه ﴿مُبِينُ ﴾؛ أي: ظاهر كفره لمن تأمل حاله وتدبر أمره، لأن نسبة الولد إليه كفر، والكفر أصل الكفران كله، ولذلك يقولون ما يقولون سبحانه وتعالى عما يصفون.

ثم زاد في الإنكار عليهم والتعجب من حالهم، فقال: ﴿أَمِ اتَّخَذَ مِمَّا يَغَلَقُ بَنَاتِ ﴾ وأم (١) منقطعة، مقدرة ببل الإضرابية، وبالهمزة، على أنها للإنكار والتوبيخ، والتعجيب من شأنهم، وتنكير بنات لتربية الحقارة، كما أن تعريف البنين في قوله: ﴿وَأَصَفَنَكُم بِالْبَنِينَ ﴾ لتربية الفخامة، وقدم البنات لكون المنكر عليهم نسبتهن إلى الله تعالى، فكان ذكرهن أهم بالنظر إلى مقصود المقام، والالتفات إلى خطابهم لتأكيد الإلزام وتشديد التوبيخ، والإصفاء: الإيثار.

والمعنى (٢): بل أأتخذ من خلقه البنات، التي هي أخس الصنفين، واختار لكم البنين، الذين هم أفضلهما على معنى: هبوا أنكم اجترأتم على إضافة جنس الولد إليه سبحانه وتعالى، مع ظهور استحالته وامتناعه، أما كان لكم شيء من العقل، ونبذة من الحياء، حتى اجترأتم على ادعاء أنه تعالى آثركم على نفسه، بخير الصنفين وأعلاهما، وترك لنفسه شرهما وأدناهما، فإن الإناث كانت أبغض الأولاد عندهم، ولذا وأدوهن، ولو اتخذ لنفسه البنات، وأعطى البنين لعباده، لزم أن يكون حال العبد أكمل، وأفضل من حال الله، ويدفعه بديهة العقل، فما أنتم إلا حمقى جهلاء، ونحو الآية قوله: ﴿ أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ ٱلأَنْقَ الله الله عائمة.

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

ثم زاد في توبيخهم وتقريعهم والإنكار عليهم، فقال: ﴿وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم ﴾؛ أي: أخبر أحد المشركين الذين جعلوا الملائكة بنات الله، كبني مليح ﴿يِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمَنِ مَثَلاً ﴾؛ أي: بولادة ما جعله شبهاً للرحمٰن، والالتفات هنا إلى الغيبة للإيذان باقتضاء ذكر قبائحهم، أن يعرض عنهم ويحكي لغيرهم تعجباً منها، وضرب هنا بمعنى جعل، المتعدي إلى مفعولين، حذف الأول منهما، لا بمعنى بين، ومثلاً بمعنى شبيه، لا بمعنى القصة العجيبة، كما في قولهم: ضرب له المثل بكذا.

والمعنى: وإذا أخبر أحد المشركين بولادة ما جعله مثلاً للرحمٰن، وشبيهاً له تعالى، إذ الولد لا بد أن يجانس الوالد ويماثله ﴿ ظُلُ ﴾ من الظلول بمعنى الصيرورة؛ أي: صار ﴿ وَجَهُمُ مُسَوّدًا ﴾؛ أي: شديد السواد من سوء ما بشر به، ولذا قيل: من رأى في المنام أن وجهه أسود، ولدت له بنت، ويحتمل أن يكون اسوداد الوجه عبارة عن الكراهة، ﴿ وَهُو كَظِيمُ ﴾؛ أي: حزين؛ أي: والحال أنه مملوء من الكرب والكآبة، يقال: رجل كظيم ومكظوم؛ أي: مكروب كما في «القاموس».

وقرىء (١): ﴿مسود ومسواد﴾ بالرفع، واسم ظل حينئذ إما ضمير يعود على أحد، وجملة ﴿وجهه مسود﴾ من المبتدأ والخبر خبرها، وإما وجهه فمسود، خبر مبتدأ محذوف؛ أي: هو مسود، فتقع هذه الجملة موقع خبر ظل.

والمعنى (٢): أي وإذا بشر أحد هؤلاء المشركين، بما جعله مشابهاً للرحمٰن، وهو الأنثى. أنف من ذلك، واغتم، وعلته الكآبة من سوء ما بشر به، فصار وجهه متغيراً، وأضحى ممتلئاً غيظاً، شديد الحزن، كثير الكرب، فكيف تأنفون أنتم من البنات، وتنسبونها إلى الله سبحانه وتعالى.

ونحو الآية قوله تعالى: ﴿وَإِذَا بُشِّرَ أَمَدُهُم بِٱلْأَنْيَ ظَلَّ وَجْهُمُ مُسْوَدًا وَهُوَ كَظِيمٌ

<sup>(</sup>١) المراح والبيضاوي.

<sup>(</sup>٢) التفسير المنير.

﴿ يَنُوَرَىٰ مِنَ ٱلْفَوْمِ مِن شُوِّهِ مَا بُشِرَ بِدِيَّ الآية ورُوي (١٠): أن بعض العرب وضعت امرأته أنثى، فهجر البيت الذي ولدت فيه، فقالت:

مَا لأبِيْ حَمْزَةَ لاَ يَأْتِينَا يَظَلُّ فِيْ ٱلْبَيْتِ ٱلَّذِيْ يَلِيْنَا عَا شِيْنَا عَا شِيْنَا عَا شِيْنَا فَصْبَانَ أَنْ لاَ نَلِدَ ٱلْبَنِيْنَا لَيْسَ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا مَا شِيْنَا وَصْبَانَ أَنْ لاَ نَلِدَ ٱلْبَنِيْنَا لَيْسَ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا مَا شِيْنَا وَإِنَّا مَا نَاجُدُ مَا أُعْطِيْنَا

يقول الفقير: هذه (٢) صفة المشركين، فإنهم جاهلون بالله، غافلون عن خفي لطفه، تحت جلي قهره، وأما الموحدون فحالهم الاستبشار، بما ورد عن الله أيا كان، إذ لا يفرقون بين أحد من رسله، كما أن الكريم لا يغلق بابه على أحد من الضيفان، والفاني عما سوى الله تعالى ليس له مطلب، وإنما مطلبه ما أراد الله تعالى.

ثم كرر الإنكار وأكده، فقال: ﴿أَوْمَن يُنَشَّوُا فِ السِمْنِة الهمزة فيه للاستفهام الإنكاري الاستقباحي داخلة على محذوف، والواو عاطفة على ذلك المحذوف، و﴿مَن﴾ واقعة على الأنثى، والتنشئة: التربية، والحلية ما يتحلى به الإنسان ويتزين، والتقدير (٣): أيجترئون ويبلغون الغاية في إساءة الأدب ويجعلون لله تعالى الأنثى التي تنشأ وتربى وتكبر في الحلية والزينة لنقصها، إذ لو كملت في نفسها، لما تكملت بالزينة، وهي أيضاً ناقصة العقل، لا تقدر على إقامة الحجة عند الخصام كما قال ﴿وَهُوَ ﴾؛ أي: ذلك المنشأ في «الحلية» ذكر الضمير باعتبار لفظ من؛ أي: وهو مع ما ذكر من نقص ذاتها ﴿فِي لَلْمِمَارِ ﴾؛ أي: مع من يخاصمه ويجادله؛ أي: في الجدال الذي لا يكاد يخلو الإنسان منه في العادة ﴿غَيْرُ مُبِينِ ﴾؛ أي: غير قادر على تقرير دعواه، وإقامة حجته، كما يقدر الرجل عليه، لنقصان عقله وضعف رأيه، وربما يتكلم عليه، وهو يريد أن يتكلم له، وهذا بحسب الغالب، وإلا فمن الإناث من هو أهل الفصاحة، والفاضلات على الرجال.

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۲) روح البيان.

<sup>(</sup>٣) الفتوحات.

قال الأحنف: سمعت كلام أبي بكر رضي الله عنه حتى مضى، وكلام عمر رضي الله عنه حتى مضى، وكلام علي رضي الله عنه حتى مضى، وكلام عثمان رضي الله عنه حتى مضى، وكلام عثمان رضي الله عنه حتى مضى، لا والله، ما رأيت أبلغ من عائشة رضي الله عنها وقال معاوية رضي الله عنه: ما رأيت أبلغ من عائشة، ما أغلقت باباً، فأرادت فتحه، ولا فتحت، ولا فتحت باباً، فأرادت إغلاقه إلا أغلقته، ويدل عليه قوله على في حقها: "إنها ابنة أبى بكر" إشعارا بحسن فهمها، وفصاحة منطقها.

والمعنى (۱): أي أو قد جعلوا لله الأنثى التي تتربى في الزينة، وإذا خوصمت لا تقدر على إقامة حجة، ولا تقرير دعوى، لنقصان عقلها وضعف رأيها، وما كان ينبغى لهم أن يفعلوا ذلك.

وفي قوله ﴿ يُنَشَّوُّا فِ المِلْيَةِ ﴾ إيماً (٢) إلى ما فيهن من الدعة والراحة ورخاوة الخلق، بضعف المقاومة الجسمية واللسانية، كما أن فيه دلالة على أن النشوء في الزينة، ونعومة العيش من المعايب والمذام للرجال، وهو من محاسن ربات الحجال، فعليهم أن يجتنبوا ذلك، ويأنفوا منه، ويربؤوا بأنفسهم عنه، قال شاعرهم:

كُتِبَ ٱلْقَتْلُ وَٱلْقِتَالُ عَلَيْنَا وَعَلَىٰ ٱلْغَانِيَاتِ جَرُّ ٱللَّيُولِ ورُوي عن عمر رضي الله عنه أنه قال: اخشوشنوا في الطعام، واخشوشنوا في اللباس، وتمعددوا؛ أي: تزيوا بزي معد في تقشفهم، وفي الآية، دلالة على أن التحلي بالذهب والحرير مباح للنساء، وأنه حرام على الرجال؛ لأنه تعالى جعل ذلك عنوانا على الضعف والنقصان، وإنما زينة الرجال الصبر على طاعة الله تعالى، والتزين بزينة التقوى.

وفيها إشارة (٢٦) إلى أن المرء المتزين كالمرأة، فالعاقل يكتفي بما يدفع الحر والبرد، ويجتهد في تزيين الباطن، فإنه المنظر الإلهي، ولو كانت للنساء عقول

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

راجحة، لما ملن إلى التزين بالذهب والفضة والحلى والحلل.

وقرأ الجمهور (۱): ﴿ ينشأ ﴾ مبنيا للفاعل؛ أي: بفتح الياء وإسكان النون. وقرأ الجحدري في رواية مبنيا للمفعول مخففا. وقرأ ابن عباس وزيد بن علي والحسن ومجاهد والجحدري في رواية والأخوان ـ حمزة والكسائي ـ وحفص والمفضل وأبان وابن مقسم وهارون، عن أبي عمرو وخلف: بضم الياء، وفتح النون، وتشديد الشين، مبنيا للمفعول، وقرأ الحسن في رواية ﴿ يناشؤ ﴾ على وزن يفاعل، مبنيا للمفعول، والمناشأة بمعنى: الإنشاء. كالمعالاة بمعنى الإعلاء، واختار قراءة الجمهور أبو حاتم، واختار أبو عبيد قراءة ابن عباس، قال الهروي الفعل على القراءة الأولى لازم، وعلى الثانية متعد ﴿ وَجَمَلُوا الْمَلَيَكِكَةَ ﴾؛ أي: المنامن كفرهم المذكور لكفر آخر، وتقريع لهم بذلك، وهو جعلهم أكمل العباد، وأكرمهم على الله، أنقصهم رأيا وأخسهم صنفا، وفيه رد لقولهم: الملائكة بنات الله، وفي قولهم هذا كفر من ثلاثة أوجه:

١ ـ أنهم نسبوا إلى الله الولد.

٢ ـ أنهم أعطوه أخس النصيبين.

٣ ـ أنهم استخفوا بالملائكة بجعلهم إناثا، وقرأ الجمهور: ﴿إِنَاثُا﴾، وقرأ زيد بن علي ﴿أنثا﴾: جمع الجمع.

وقرأ عمر بن الخطاب والحسن وأبو رجاء وقتادة وأبو جعفر وشيبة والأعرج والابنان ـ ابن كثير وابن عامر ـ ونافع: ﴿عند الرحمٰن﴾ بالنون ظرفا، وهو أدل على رفع المنزلة، وقرب المكانة، لقوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ عِندَ رَبِّكِ﴾، وقرأ عبد الله وابن عباس وابن جبير وعلقمة وباقي السبعة: ﴿عِبندُ ٱلرَّمْنِ جمع عبد لقوله: ﴿بَلُ عِبَادٌ مُكُرُمُوك﴾، وقرأ الأعمش ﴿عباد الرحمٰن﴾ جمعاً، وبالنصب

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

حكاها ابن خالويه، قال: وهي في مصحف ابن مسعود كذلك، والنصب على إضمار فعل، أي: الذين هم خلقوا عباد الرحمٰن، وأنشؤوا عباد الرحمٰن إناثاً، وقرأ أبي: ﴿عبد الرحمٰن﴾ مفرداً، ومعناه الجمع؛ لأنه اسم جنس.

وقد رد الله سبحانه وتعالى مقالهم، فقال: ﴿أَشَهِدُواْ خُلْقَهُمّ ﴾ والهمزة للاستفهام الإنكاري، وهو من الشهود (۱) بمعنى الحضور، لا من الشهادة؛ أي: أحضروا خلق الله تعالى إياهم، فشاهدوهم إناثاً حتى يحكموا بأنوثتهم، فإن ذلك إنما يعلم بالمشاهدة، وهو تجهيل لهم وتهكم بهم، فإنهم إنما سمعوه من آبائهم، وهم أيضاً كذابون جاهلون، وفيه تخطئة للمنجمين، وأهل الحكمة المموهة في كثير من الأمور، فإنهم بعقولهم القاصرة حكموا على الغيب.

قال العماد الكاتب: أجمع المنجمون في سنة اثنتين وثمانين، وخمس مئة في جميع البلاد، على خراب العالم في شعبان، عند اجتماع الكواكب الستة، في الميزان، بطوفان الريح، وخوفوا بذلك ملوك الأعاجم والروم، فشرعوا في حفر مغارات، ونقلوا إليها الأزواد، والماء، وتهيؤوا، فلما كانت الليلة التي عينها المنجمون، بمثل ريح عاد، ونحن جلوس عند السلطان، والشموع تتوقد فلا تتحرك، ولم نر ليلة في ركودها مثلها.

ونحو الآية قوله: ﴿أَمْ خَلَقْنَا ٱلْمَلَتِكَةَ إِنْكَا وَهُمْ شَهِدُونَ ﴿ وَفِي هذا تجهيل لهم، ورمي لهم بالسفه والحمق، وقرأ الجمهور (٢٠): ﴿ أَشَهِدُوا ﴾: بهمزة الاستفهام، داخلة على شهدوا، ماضياً مبنياً للفاعل؛ أي: أحضروا خلقهم، وليس ذلك من شهادة تحمل المعاني التي تطلب أن تؤدى، وقرأ نافع بهمزة استفهام، داخلة على أشهدوا رباعياً، مبنياً للمفعول ﴿أشهدوا ﴾: بلا مد بين الهمزتين، ورُوي عنه بمدة بينهما، وقرأ علي بن أبي طالب وابن عباس ومجاهد، وفي رواية أبي عمرو، ونافع بتسهيل الثانية بلا مد، وقرأ جماعة كذلك بمد بينهما، وعن علي والمفضل عن عاصم، تحقيقهما بلا مد، وقرأ الزهري وناس بينهما، وعن علي والمفضل عن عاصم، تحقيقهما بلا مد، وقرأ الزهري وناس

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٢) البحر المحيط.

﴿أشهدوا﴾ بغير استفهام مبنياً للمفعول رباعياً، فقيل: المعنى على الاستفهام، حذفت الهمزة لدلالة المعنى عليها.

وقيل: سألهم الرسول ﷺ: «ما يدريكم أنهم إناث»، فقالوا: سمعنا ذلك من آبائنا، ونحن نشهد أنهم لم يكذبوا، فقال الله تعالى: ﴿سَتُكْنَبُ شَهَدَاتُهُمْ وَيُسْتَأُونَ ﴿ عَنها في الآخرة؛ أي: ستكتب شهادتهم هذه، التي شهدوا بها في الدنيا، أي: يكتب الملك ما شهدوا به على الملائكة، في ديوان أعمالهم، ويسألون عنها يوم القيامة، ليأتوا ببرهان على صحتها، ولن يجدوا لذلك سبيلاً.

وقال سعدي المفتي (١): السين في ﴿سَتُكْنَبُ ﴾ للتأكيد، ويحتمل أن تكون للاستعطاف إلى التوبة، قبل كتابة ما قالوه، وفي الحديث: «كاتب الحسنات على يمين الرجل، وكاتب السيئات على يساره، وكاتب الحسنات أمين على كاتب السيئات، فإذا عمل حسنة كتبها صاحب اليمين عشراً، وإذا عمل سيئة، قال صاحب اليمين لصاحب الشمال: دعه سبع ساعات لعله يسبح الله أو يستغفره». وفي هذا دليل على أن القول بغير برهان منكر، وأن التقليد لا يغني من الحق شيئاً، ثم في الآية إشارة إلى أن الله تعالى أمهل عباده، ولم يأخذهم بغتة في الدنيا، ليرى العباد أن العفو والإحسان، أحب إليه من الأخذ والانتقام، وليتوبوا من الكفر والمعاصى.

وقرأ الجمهور(٢): ﴿سَتُكُنّبُ بالتاء من فوق، مبنياً للمفعول، ﴿شَهَندَ بُهُمّ بالرفع مفرداً، وقرأ الزبيري كذلك، إلا أنه بالياء، وقرأ الحسن كذلك إلا أنه بالتاء، وجمع شهادتهم، وقرأ ابن عباس وزيد بن علي وأبو جعفر وأبو حيوة وابن أبي عبلة والجحدري والأعرج ﴿سنكتب بالنون مبنياً للفاعل. ﴿شهادتهم على الإفراد، وقرأت فرقة ﴿سيكتب بالياء مبنياً للفاعل؛ أي: الله ﴿شهادتهم بالنصب.

ثم حكى الله سبحانه وتعالى عنهم، فنَّا آخر من فنون كفرهم بالله، جاؤوا به

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٢) البحر المحيط.

للاستهزاء والسخرية، فقال: ﴿وَقَالُوا ﴾؛ أي: وقال (١) المشركون العابدون للملائكة: ﴿لَوْ شَآءَ الرَّمْنُ ﴾ عدم عبادتنا للملائكة مشيئة ارتضاء ﴿مَا عَبْدَتَهُم ﴾ ؛ أي: ما عبدنا الملائكة، أرادوا بذلك أن ما فعلوه حق مرضي عنده تعالى، وأنهم إنما يفعلونه بمشيئة الله تعالى، لا الاعتذار من ارتكاب ما ارتكبوه، بأنه بمشيئة الله إياه منهم، مع اعترافهم بقبحه، ومبنى كلامهم الباطل على مقدمتين:

إحداهما: أن عبادتهم لهم بمشيئة الله تعالى.

والثانية: أن ذلك مستلزم لكونها مرضية عنده تعالى، ولقد أخطؤوا في الثانية. حيث جهلوا أن المشيئة عبارة عن ترجيح بعض الممكنات على بعض كائناً ما كان، من غير اعتبار الرضى والسخط في شيء من الطرفين.

والمعنى (٢): أي وقال عباد الملائكة: لو أراد الله تعالى عدم عبادتنا للملائكة ما عبدناهم، فإنه قادر على أن يحول بيننا وبين عبادة هذه الأصنام، التي هي على صورة الملائكة التي هي بنات الله، فإنه عالم بذلك، وهو قد أقرنا عليه، فنحن لا نؤاخذ بذلك، إذ هو وفق مشيئته تعالى، ويريدون بذلك القول أن الله راض بعبادتهم للأصنام، وهو احتجاج بالقدر، وكلمة حق يراد بها باطل، لأن المشيئة لا تستلزم الأمر إذ هي بترجيح بعض الممكنات على بعض بحسب. . .؟ والله يأمر بالخير والإيمان ونحن لا نعلم مشيئته أو إرادته إلا بعد وقوع الفعل منا، وقد جمعوا في هذا القول أفانين من الكفر وضروباً من الترهات والأباطيل ذكره ابن كثير ومنها:

١ - أنهم جعلوا لله ولداً، تقدس سبحانه وتعالى عن ذلك.

٢ ـ دعواهم أنه اصطفى البنات على البنين، إذ جعلوا الملائكة الذين هم
 عباد الرحمٰن إناثاً.

٣ - عبادتهم لهم بلا دليل ولا برهان، ولا إذن من الله عز وجل، بل بالرأي

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) المراغي.

والهوى وتقليد الأسلاف وتخبط الجاهلية.

ثم رد الله سبحانه عليهم مقالهم، وبين جهلهم بقوله: ﴿مَا لَهُمْ ﴾؛ أي: ما لهؤلاء المشركين ﴿يِلَاكِ ﴾؛ أي(): بصحة ما قالوا، واحتجوا به من كون ما فعلوه بمشيئة الارتضاء، لا بمطلق المشيئة، فإن ذلك أمر محقق، ينطق به ما لا يحصى من الآيات الكريمة ﴿مِنْ عِلَمْ ﴾ ويقين يستند إلى دليل وبرهان ما ﴿إِنَّ عَرْمُون ﴾؛ أي: يكذبون، فإن الخرص: الكذب، وكل قول بالظن والتخمين سواء طابق الواقع أو لا؛ أي: ما هم إلا كاذبون فيما قالوا، متمحلون تمحلاً باطلاً، متقولون على الله ما لم يقله، فإن الله يأمر بالحق والإيمان والخير، ولا يرضى لعباده الكفر والفحشاء، والآية دليل على جهلهم الفاضح وكذبهم وافترائهم الباطل، وقاله هنا بلفظ ﴿يَخْرُسُون ﴾، وفي الجاثية الملائكة بنات الله، وأن الله سبحانه قد شاء منا عبادتنا إياهم، وهذا كذب، فناسبه ﴿يَعْرُسُون ﴾، وما هناك متصل بخلطهم الصدق بالكذب، فإن قولهم: فناسبه ﴿يَعْرُسُون ﴾، أي: يشكون فيما يقولون، اهد «كرخي».

<sup>(</sup>١) روح البيان.

يقول الفقير: إسناد المشيئة إلى الله إيمان وتوحيد، إن صدر من المؤمن، وإلا فكفر وشرك؛ لأنه من العناد والعصبية والجهل بحقيقة الأمر فلا يعتبر.

وبعد أن بين بطلان قولهم بالعقل، أتبعه ببطلانه بالنقل، فقال: ﴿أَمُّ اللَّهُمُ أَم منقطعة، تقدر ببل الإضرابية وبهمزة الاستفهام الإنكاري؛ أي: بل أعطيناهم ﴿كِتَبّا﴾ ينطق بصحة ما يدعونه من عبادة غير الله، وكون الملائكة بناته ﴿مِن قَبْلِهِ ﴾؛ أي: من قبل القرآن، أو من قبل الرسول ﷺ أو من قبل ادعائهم هذه الدعوى ﴿فَهُم بِهِ ﴾؛ أي: بذلك الكتاب المعطى لهم ﴿مُسْتَسِّكُونَ﴾؛ أي: متمسكون آخذون عاملون به، وعليه معولون.

والمعنى (١): أي بل أأعطيناهم كتاباً من قبل هذا القرآن ينطق بصحة ما يدّعون مكتوباً فيه اعبدوا غير الله فهم بذلك الكتاب متمسكون وعليه معولون؛ أي: وليس الأمر كذلك.

والخلاصة: أنه لا كتاب لهم، ولما بين أنهم لا حجة لهم على ذلك من عقل ولا نقل. ذكر أن الحامل لهم على ما جنحوا إليه إنما هو التقليد، فقال: ﴿بَلَ قَالُوٓاً﴾؛ أي: بل لا حجة لهم يتمسكون بها، لا من حيث العيان ولا من حيث العقل ولا من حيث السمع إلا قولهم: ﴿إِنَّا وَجَدَّنَا عَابَاءَنا﴾ وأسلافنا ﴿عَلَىٰ حَيث العقل ولا من حيث السمع إلا قولهم: ﴿إِنَّا وَجَدَّنَا عَابَاءَنا﴾ وأسلافنا ﴿عَلَىٰ أُمَّةِ ﴾؛ أي: على دين وطريقة ساروا عليها في عبادتهم الأصنام فقلدناهم ﴿وَإِنَّا عَلَىٰ اَتَرْهِم ﴾ ورأيهم؛ أي: على دينهم وطريقتهم ﴿مُهَّتَدُونَ ﴾؛ أي: سائرون سائرون سائرون و (مهتدون على طبر إنا ) والظرف صلة له، قدم عليه للاختصاص واستعمل بعلى لتضمنه معنى الثبوت؛ أي: ثابتون مستمرون على طريقتهم، وهذا اعتراف صريح منهم بأنه ليس لهم مستند ولا حجة.

والمعنى: أي ليس لهم مستند على ما هم فيه من الشرك سوى تقليد الآباء والأجداد، وقد قالوا: إنهم أرجح منا أحلاماً وأصح أفهاماً ونحن سائرون على طريقتهم وسالكون نهجهم ولم نأت بشيء من عند أنفسنا ولم نغلط في الاتباع

<sup>(</sup>١) المراغي.

واقتفاء الآثار، كما قال قيس بن الخطيم:

كُسنَّا عَسلَىٰ أُمَّةِ ٱبسائِسنَا وَيَسفَّسَدِيْ بِسالأَوَّلِ الآخِسرُ وَلَا الْآخِسرُ والخلاصة: أنهم اعترفوا بأن لا مستند لهم من حيث العيان ولا من حيث العقل ولا من حيث النقل، وإنما يستندون إلى تقليد آبائهم الجهلة مثلهم.

وقرأ الجمهور<sup>(1)</sup>: ﴿أُمة﴾ بضم الهمزة أي على دين. وقرأ عمر بن عبد العزيز ومجاهد وقتادة والجحدري بكسر الهمزة وهي الطريقة الحسنة، لغة في الأمة بالضم، قاله الجوهري. وقرأ ابن عباس ﴿أُمة﴾ بفتح الهمزة؛ أي: على قصد وحال، والخلاف في الحرف الثاني كهو في الأول.

ثم بين سبحانه، أن مقال هؤلاء قد سبقهم إلى مثله أشباههم، ونظراؤهم من الأمم السالفة، المكذبة للرسل، فقال: ﴿وَكَنَالِكَ﴾؛ أي (٢): والأمر كما ذكر من عجزهم عن الحجة، وتشبثهم بذيل التقليد، فهو خبر لمبتدأ محذوف، كما قدرنا، وما بعده مستأنف ﴿مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ﴾ يما محمد ﴿في قَرْيَحَ من القرى ﴿مَن نَدِيرِ ﴾؛ أي: من نبي منذر قومه من عذاب الله ﴿إِلّا قَالَ مُتُرُوهاً ﴾؛ أي: متنعموها وأغنياؤها وجبابرتها ﴿إِنّا وَجَدُنّا ءَابَاءَنا وأسلافنا ﴿عَلَى أُمْتَوُها وَالله وأَلَا عَلَى مُتَعَدُونَ ﴾؛ أي: متبعون أي: على طريقة ودين ﴿وَإِنّا عَلَى ءَائَزِهِم وطريقتهم ﴿مُقْتَدُونَ ﴾؛ أي: متبعون وقوله: ﴿مَا أَرْسَلْنَا كلام مستأنف دال على أن التقليد فيما بينهم ضلال قديم، التنعيم وحب الطالة، هو الذي صرفهم عن النظر إلى التقليد، يقال: أترفته النعمة العيش أطغته، والمراد بالمترفين: الأغنياء والرؤساء، الذين أبطرتهم النعمة وسعة العيش أطغته، والمراد بالمترفين: الأغنياء والرؤساء، الذين أبطرتهم كل من يتمادى في الدنيا، وأشغلتهم عن نعيم الآخرة، ويدخل فيهم كل من يتمادى في الشهوات، ويتبالغ في النفرة من لوازم الدين، من الشرائع والأحكام، ويحتمل كون كذلك صفة لمصدر محذوف مع فعله، والمعنى عليه؛ أي (٤): ومثل هذا كون كذلك صفة لمصدر محذوف مع فعله، والمعنى عليه؛ أي (٤): ومثل هذا

<sup>(</sup>۱) البحر المحيط. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) روح البيان. (٤) المراغي.

المقال الشنيع، المتناهي في الشناعة، قالت الأمم السالفة لأخوانك الأنبياء، فلم نرسل قبلك في قرية رسولاً، إلا قال رؤساؤها وكبراؤها لرسولهم المرسل، للإنذار من عذاب الله، إنا وجدنا آباءنا على ملة ودين، وإنا على منهاجهم سائرون، نفعل مثل ما فعلوا، ونعبد ما كانوا يعبدون، فقومك أيها الرسول، ليسوا ببدع في الأمم، فهم قد سلكوا نهج من قبلهم، من أهل الشرك، في جواباتهم، بما أجابوك به، واحتجاجهم بما احتجوا به، لمقامهم على دينهم الباطل.

ونحو الآية قوله تعالى: ﴿ كَنَاكَ مَا أَنَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَاجِرٌ أَوْ بَخُونُ ﴿ أَنَّ أَنَوَا مَوْ أَلَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَمٌ عَوْمٌ طَاعُونَ ﴿ وَإِنْ مَا قَالُ أُولاً: ﴿ مُهْتَدُونَ ﴾ وثانياً: ﴿ مُتَقَتَدُونَ ﴾ لأن الأول وقع في محاجتهم النبي ﷺ وادعائهم أن آباءهم كانوا مهتدين، وأنهم مهتدون كآبائهم، فناسبه ذكر ﴿ مُتَّ مَدُونَ ﴾ والثاني، وقع حكاية عن قوم، ادعوا الاقتداء بالآباء دون الاهتداء، فناسبه ذكر ﴿ مُقَتَدُونَ ﴾ وفي هذا تسلية لرسول الله ﷺ ودلالة على أن التقليد في نحو ذلك، ضلال قديم.

ثم ذكر تعالى جواب الرسل لأقوامهم عن التقليد، فقال: ﴿قَالَ﴾ كل نذير من أولئك المنذرين لأممهم، عند تعللهم بتقليد آبائهم ﴿أَوَلَوْ حِثْتُكُمُ ﴾ الهمزة: للاستفهام التوبيخي المضمن للإنكار، داخلة على محذوف. والواو: عاطفة على ذلك المحذوف؛ أي: أتقتدون بآبائكم ولو جئتكم ﴿بِأَهْدَىٰ ﴾؛ أي: بدين أهدى وأرشد ﴿مِمَّا وَجَدَتُمْ عَلَيْهِ ءَابَاءَكُم ﴾ أي: من الضلالة التي ليست من الهداية في شيء وإنما عبر عنها بذلك، مجاراة معهم على مسلك الإنصاف؛ أي: قال لهم رسولهم: أتتبعون آباءكم، وتسيرون على طريقتهم، ولو جئتكم من عند ربكم بدين أهدى إلى طريق الحق، وأدل على سبيل الرشاد، مما وجدتم عليه آباءكم من الدين والملة.

وتلخيص ذلك: أتتبعون آباءكم وتقلدونهم، ولو جئتكم بدين أهدى من دين آبائكم، وقرأ ابن عامر وحفص: ﴿قال أولو جئتكم﴾ بصيغة الماضي، وقرأ الجمهور ﴿قل﴾ بصيغة الأمر؛ أي: قل يا محمد لقومك: أتتبعون آباءكم ولو جئتكم بدين أهدى من الدين، الذي وجدتم عليه آباءكم. وهذا تجهيل لهم، حيث

يقلدون ولا ينظرون في الدلائل، وقرأ الجمهور (١٠): ﴿ عِنْكُمُ ﴾: بتاء المتكلم، وقرأ أبو جعفر وشيبة وابن مقسم والزعفراني وأبو شيخ الهتائي وخالد ﴿ عَنْنَاكَم ﴾: بنون المتكلمين، وقيل: إن كلا القراءتين حكاية لما جرى بين الأنبياء وقومهم، كأنه قال لكل نبي قل بدليل قوله: ﴿ قَالُوا إِنّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ كَفْرُونَ ﴾؛ أي: قال كل أمة لنذيرها، مجيبين إجابة تيئيس من اتباعهم له على كل حال، ﴿إنا بما أرسلتم به كافرون ﴾، وإن كان أهدى مما كنا فيه؛ أي: ثابتون على دين آبائنا، لا ننفك عنه، ولو جئتنا بما هو أهدى منه، فكأنهم يقولون: إنهم لو علموا صحة ما جئتهم به، ما انقادوا لك لسوء قصدهم، ومكابرتهم للحق وأهله، وحينئذ لم يبق لهم عذر، ومن ثم قال: ﴿ قَانَفَتْنَا مِنْهُم ﴾؛ أي: من هؤلاء المكذبين لرسلهم الجاحدين بربهم بالاستئصال، وذلك الانتقام مثل ما أوقعه بقوم نوح وعاد وثمود وغيرهم، من الأمم المكذبة لرسلها، أو بالقحط والقتل والسبي، كما في هذه الأمة ﴿ قَانَظُر ﴾ أيها الرسول ﴿ كِنْ كَانَ عَلِيَهُ ٱلْمُكَذِينِ ﴾ من الأمم المذكورة؛ أي: كيف كان عاقبة أمرهم ومآله، حين كذبوا بآياتنا، ألم نهلكهم ونجعلهم عبرة لغيرهم، فأنت لا تكترث بتكذيب قومك، فإن الله ينتقم منهم باسم المنتقم، القاهر القابض، كما انتقم من أولئك الأمم المكذبة لرسلها.

وفي هذا تسلية لرسوله ﷺ، وإرشاد له إلى عدم الاكتراث بتكذيب قومه له، ووعيد وتهديد لهم.

وحاصل معنى الآية (٢): أي قالوا: لا نعمل برسالتك، ولا سمع لك، ولا طاعة، وإنا كافرون جاحدون بما أرسلتم به، ومستمرون ثابتون على دين الآباء والأسلاف، والمراد: أنهم لو علموا وتيقنوا صحة ما جنتهم به أيها الرسول، لما انقادوا لذلك، لسوء قصدهم ومكابرتهم للحق وأهله، وقوله: ﴿ يِمَا أُرْسِلْتُهُ فِي يَعني: بكل ما أرسل به الرسل، فالخطاب للنبي ﷺ، ولفظه لفظ الجمع؛ لأن

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) التفسير المنير.

تكذيبه تكذيب لمن سواه، وما بعد الإصرار على الكفر، إلا النقمة والإهلاك، فقال تعالى: ﴿ فَأَنْفَتْنَا مِنْهُم ﴾ إلخ؛ أي: فانتقمنا من الأمم المكذبة للرسل، بأنواع من العذاب كعذاب قوم نوح وعاد وثمود، فانظر أيها المخاطب كيف كان مصير أمر المكذبين من تلك الأمم، كيف بادوا وهلكوا، وإن آثارهم موجودة عبرة للناظر المعتبر، وهذا وعيد وتهديد لأهل مكة، وسلوة للرسول على وإرشاد له، إلى عدم الاكتراث بشأن قومه من رسالته.

### الإعراب

﴿ حَمْ ۞ وَالْكِتَبِ الْمُبِينِ ۞ إِنَّا جَمَلَتُهُ قُرُونَا عَرَبِيًا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ۞ وَإِنَّهُ فِي أَنْ الْمَكِنَ لَدَيْنَا لَعَلِقُ حَكِيمُ ۞ أَنَنَصْرِبُ عَنكُمُ الذِحْرَ صَفحًا أَن كَائِمُ قَوْمًا مُسْرِفِينَ ۞﴾.

ثانياً للقسم، واعترض بعضهم على هذا الإعراب؛ لأن فيه تقديم الخبر غير المقرون باللام على المقرون بها، وقال أبو البقاء: ﴿فِي أَمِّ ٱلْكِتَابِ ﴾ يتعلق بـ ﴿عليّ ﴾، واللام: لا تمنع من ذلك، و ﴿لَدَيْنَا ﴾ بدل من الجار والمجرور، ويجوز أن يكون حالاً من ﴿الكتابِ﴾، ﴿أو من أم﴾، ولا يجوز أن يكون واحد من الظرفين خبراً لـ ﴿إن ﴾ الخبر قد لزم أن يكون ﴿على ﴾: من أجل اللام، ولكن يجوز أن يكون كل واحد منهما صفة للخبر، فصارت حالاً يتقدمها، انتهى. ﴿أَفَنَضِّرِبُ﴾: الهمزة: للاستفهام الإنكاري، داخلة على محذوف، والفاء: عاطفة على ذلك المحذوف، والتقدير: أنهملكم فنضرب عنكم الذكر، والجملة المحذوفة مستأنفة، ﴿نضرب﴾: فعل مضارع، وفاعل مستتر يعود على الله، ﴿عَنكُمُ ﴾: متعلق بـ ﴿نضرب ﴾ ، ﴿الذِّحْرَ ﴾ مفعول به ، والجملة معطوفة على تلك المحذوفة، ﴿ صَفْحًا ﴾ مفعول مطلق معنوى لنضرب، أو حال من فاعل نضرب؛ أي: صافحين، ﴿أَنَ ﴾ حرف نصب ومصدر، ﴿ كُنتُرُ ﴾ فعل ناقص واسمه في محل النصب بأن المصدرية، ﴿قَوْمًا ﴾ خبرها، ﴿مُسْرِفِيك ﴾ صفة لـ ﴿ قَوْمًا ﴾ ، والجملة الفعلية مع ﴿ أَن ﴾ المصدرية في تأويل مصدر ، مجررو بلام التعليل المقدرة، والتقدير: أفنضرب عنكم الذكر لأجل كونكم قوماً مسرفين، الجار والمجرور متعلق بـ ﴿نضرب ﴾، وقرىء بكسر الهمزة، فهي حينئذ شرطية، جوابها محذوف، تقديره: إن كنتم قوماً مسرفين، نضرب عنكم الذكر، وجملة الشرط مستأنفة.

﴿ وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِن نَبِي فِي ٱلْأَوَّلِينَ ۞ وَمَا يَأْلِيهِم مِن نَبِي إِلَّا كَانُواْ بِهِ. يَسْتَهْزِهُونَ ۞ فَأَهْلَكُنَا أَشَدَّ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَشَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ .

﴿ وَكُمّ ﴿ الواو﴾: استئنافية، ﴿ كم ﴾: خبرية، بمعنى عدد كثير، في محل النصب مفعول مقدم لـ ﴿ أَرْسَلْنَا ﴾ وجوباً، مبني على السكون لشبهها بالحرف شبها معنوياً، ﴿ أَرْسَلْنَا ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة، ﴿ مِن نَّبِيّ ﴾: تمييز لـ ﴿ كم ﴾ الخبرية، ﴿ فِي ٱلْأَوِّلِينَ ﴾: متعلق بـ ﴿ أَرْسَلْنَا ﴾، ﴿ وَمَا ﴾ ﴿ الواو ﴾: عاطفة. ﴿ ما ﴾: نافية، ﴿ يَأْنِيهِم ﴾: فعل مضارع، ومفعول به، ﴿ مِن ﴾: زائدة، ﴿ نَبِيّ ﴾: فاعل

﴿يَأْنِهِم﴾، والجملة معطوفة على جملة ﴿أَرْسَلْنَا﴾، ﴿إِلَّا﴾: أداة استثناء، من أعم الأحوال، ﴿كَانُوا﴾: فعل ناقص واسمه، ﴿يهِهِ﴾: متعلق بـ ﴿يَسَّتَهْزِءُونَ﴾ وجملة ﴿كَانَ﴾ في محل النصب على الحال، من أعم الأحوال؛ أي: وما يأتيهم من نبي في حال من الأحوال، إلا حال كونهم مستهزئين به. ﴿فَأَمْلَكُنَا﴾ الفاء: حرف عطف وتفريع، ﴿أهلكنا﴾ فعل وفاعل، ﴿أَشَدَّ﴾: مفعول به، ﴿مِنْهُم﴾: متعلق بـ ﴿أَشَدَّ﴾، ﴿بَطُشًا﴾ تمييز منصوب باسم التفضيل، والجملة الفعلية معطوفة على جملة قوله: وما يأتيهم من نبي، مفرعة على استهزائهم، ﴿وَمَضَىٰ مَثَلُ﴾: ﴿الواو﴾: عاطفة، ﴿مضى مثلُ﴾: فعل وفاعل معطوف على ﴿أهلكنا﴾. ﴿ألَوَانِهُ مضاف إليه.

﴿ وَلَيِن سَأَلْنَهُم مِّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لِيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ ۞ ٱلَذِى جَعَلَ لَكُمْ فِيهَا شُبُلًا لَعَلَكُمْ نَهْتَدُونَ ۞ ﴾.

﴿ وَلَين ﴾ ﴿ الواو ﴾: استئنافية ، واللام : موطئة للقسم ، ﴿ إن ﴾ : حرف شرط جازم ، ﴿ سَأَلْنَهُم ﴾ : فعل ماض وفاعل ومفعول أول ، في محل الجزم بـ ﴿ إن ﴾ الشرطية ، على كونه فعل شرط لها ، ﴿ مَن ﴾ : اسم استفهام في محل الرفع مبتدأ ، وجملة ﴿ خَلَق السّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ : خبره ، والجملة الاستفهامية في محل النصب ، مفعول ثاني لـ ﴿ سَأَلْنَهُم ﴾ المعاقة عن العمل بالاستفهام . ﴿ لَيَقُرُلُنَ ﴾ : اللام : واقعة في جواب القسم ، مؤكدة الأولى ؛ لأنه المتقدم كما هي القاعدة ، ﴿ يقولن ﴾ : فعل مضارع مرفوع لتجرده عن الناصب والجازم ، وعلامة رفعه ثبوت النون المحذوفة لتوالي الأمثال ، والواو المحذوفة لالتقاء الساكنين فاعل والنون للتوكيد ، ولو كان مجزوماً في جواب الشرط لكان الحذف للجازم ، ولكنه لا يجوز للقاعدة ، والجملة الفعلية جواب القسم لا محل لها من الإعراب ، وجملة القسم مستأنفة ، وحواب الشرط محذوف دل عليه جواب القسم ، تقديره : وإن سألتهم من خلق السموات والأرض ؟ يقولوا : خلقهن العزيز العليم ، وجملة الشرط معترضة لا محل لها من الإعراب لاعتراضها بين القسم وجوابه ، ﴿ مَلَقَهُنّ ﴾ : فعل ومفعول ، ﴿ العَلِيم ﴾ : صفة لـ ﴿ الْمَانِيرُ ﴾ ، وكرر الفعل للتأكيد ، والجملة الفعلية في محل النصب ، مقول ليقولن ، ﴿ القَلِيم ﴾ : اسم موصول في محل الرفع ،

صفة ثانية لـ ﴿ اَلْعَزِيرُ ﴾ ، أو بدل منه ، أو خبر لمبتدأ محذوف ، ﴿ جَعَلَ ﴾ : فعل ماض ، وفاعل مستر ، ﴿ لَكُمُ ﴾ متعلق بـ ﴿ جَعَلَ ﴾ إن كان بمعنى خلق ، وإن كان بمعنى صير فيكون متعلقاً ، بمحذوف حال من مهداً ، ﴿ اَلْأَرْضَ ﴾ : مفعول به أول و ﴿ مَهَدًا ﴾ مفعول ثان ، أو حال ، والجملة الفعلية صلة الموصول ، ﴿ وَجَعَلَ ﴾ : فعل ماض ، وفاعل مستتر معطوف على ﴿ جَعَلَ ﴾ الأول ، ﴿ لَكُمُ مُ متعلق بِ ﴿ جَعَلَ ﴾ ، أو في موضع المفعول الثاني ، ﴿ فِيها ﴾ حال من ﴿ سُبُلا ﴾ ، و ﴿ سُبُلا ﴾ ، و جملة ﴿ نَهَ تَدُونَ ﴾ : خبره ، وجملة ﴿ لَهُ تَدُونَ ﴾ : خبره ، وجملة ﴿ لَعَلَ جَمِلُ اللهِ عَلَى الإعراب .

﴿ وَالَّذِى نَزَّلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً بِقَدَرٍ فَأَنشَرْنَا بِهِ عَبْلَدَةً مَّيْمًا كَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴿ وَالَّذِي خَلَقَ الْأَزْوَجَ كُلُّهَا وَجَعَلَ لَكُر مِّنَ الْفُلْكِ وَالْأَنْعَنِمِ مَا تَرْكَبُونَ ﴿ ﴾.

﴿وَالَّذِى﴾: معطوف على الموصول الأول، وجملة ﴿ وَلَكُ ﴾: صلته، ﴿ وَاللّهِ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللهُ

﴿ لِتَسْتَوُا عَلَى ظُهُورِهِ ثُمَّ تَذَكُرُوا نِعْمَةَ رَبِكُمْ إِذَا ٱسْتَوَيْئُمْ عَلَيْهِ وَيَقُولُوا سُبْحَنَ ٱلَّذِى سَخَرَ لَنَا هَلَذَا وَمَا كُنَا لَهُ مُقْرِنِينَ ۞ وَإِنَّا إِلَى رَبِنَا لَمُنْقَلِبُونَ ۞ .

﴿ لِتَسْتَوْراً ﴾: اللام: لام كي، ﴿ تستووا ﴾ فعل وفاعل منصوب بأن المضمرة جوازاً، في تأويل مصدر مجرور باللام، تقديره: لاستوائكم على ظهوره، الجار والمجرور متعلق بـ ﴿جعل ﴾. ﴿عَلَىٰ ظُهُورِهِ ﴾ متعلقان به ﴿ثُمُّ ﴾: حرف عطف، ﴿ تَذَكُّرُوا ﴾ : فعل وفاعل معطوف على ﴿ تستووا ﴾ ، ﴿ نِعْمَةً رَبِّكُمْ ﴾ : مفعول به ، ﴿إِذَا ﴾ ظرف لما يستقبل من الزمان، مجرد عن معنى الشرط، متعلق بـ ﴿تَذَكُّرُوا ﴾، ﴿ اَسْتَوَيُّتُم ﴾: فعل وفاعل، ﴿عَلَيْهِ ﴾ متعلق به، والجملة في محل الجر مضاف إليه، لـ ﴿إِذَا ﴾؛ أي: وقت استوائكم عليه. ﴿وَتَقُولُوا ﴾: فعل وفاعل معطوف على ﴿ تَذَكُّرُوا ﴾ ، ﴿ سُبِّحَنَ ﴾ منصوب على المفعولية المطلقة بفعل محذوف وجوباً ؛ أي : نسبح الذي سخر لنا هذا سبحاناً، والجملة المحذوفة في محل النصب مقول ﴿تقولوا﴾، ﴿ٱلَّذِي﴾: اسم موصول في محل الجر، مضاف إليه، لـ﴿سُبْحَنَ﴾، ﴿سَخَّرَ ﴾: فعل وفاعل مستتر صلة الموصول، ﴿لَنَا ﴾: متعلق به، ﴿ هَلَا اللهِ : مفعول به، لـ ﴿ سَخَّرَ ﴾، ﴿ وَمَا ﴾: الواو حالية، ﴿ ما ﴾: نافية، ﴿ كُنَّا ﴾: فعل ناقص واسمه، ﴿لَهُ ﴾: متعلق بـ ﴿مُقْرِنِينَ ﴾، ﴿مُقْرِنِينَ ﴾: خبر ﴿كُنَّا ﴾، وجملة ﴿ كُنَّا ﴾ في محل النصب، حال من ضمير لنا، ﴿ وَإِنَّا ﴾: الواو، حالية أيضاً، ﴿إِنا﴾: ناصب واسمه، ﴿إِلَّى رَبِّنا﴾: متعلق بـ ﴿منقلبون ﴾، ﴿لَمُنقَلِبُونَ ﴾ اللام: حرف ابتداء، ﴿منقلبون﴾ خبر ﴿إنَّ ﴾ مرفوع الواو، والجملة الاسمية في محل النصب، حال ثانية من ضمير لنا.

﴿وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزَءًا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكَفُورٌ مُّبِينُ ۞ آَمِ ٱلََّخَذَ مِمَّا يَعَلَقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَىٰكُمُ بِٱلْبَـٰنِينَ ۞ وَإِذَا بُشِّرَ ٱحَدُّهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمَٰنِ مَثَلًا ظَلَّ وَجَهُمُ مُسْوَدًّا وَهُوَ كَظِيمُ ۞﴾.

﴿ وَجَعَلُوا ﴾: ﴿ الواو ﴾: استئنافية. ﴿ جعلوا ﴾: فعل وفاعل، ﴿ لَهُ ﴾ في محل المفعول الثاني. ﴿ مِنْ عِبَادِهِ ﴾: حال من ﴿ جُزَّءًا ﴾، و ﴿ جُزَّءًا ﴾ مفعول أول لمفعول الشاني، والجملة الفعلية مستأنفة. ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ ﴾: ناصب واسمه، ﴿ لَكُفُورٌ ﴾ اللام: حرف ابتداء، ﴿ كفور ﴾: خبر ﴿ إِنَّ ﴾. ﴿ مُبِينُ ﴾: صفة ﴿ كفور ﴾، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ مستأنفة مسوقة، لتعليل ما قبلها، ﴿ أَمِ ﴾: منقطعة، بمعنى بل الإضرابية،

وهمزة الاستفهام الإنكاري. ﴿ أَغَنَكُ : فعل ماض وفاعله ضمير مستتر يعود على الله ، ﴿ مِمّا ﴾ : جار ومجرور ، في موضع المفعول الثاني لـ ﴿ أَغَنَكُ ، وجملة ﴿ مَنْكُ ﴾ . صلة لـ ﴿ ما ﴾ الموصولة ، ﴿ بَنَاتِ ﴾ مفعول أول لـ ﴿ أَغَنَكُ ، وجملة ﴿ أَغَنَكُ ، صتانفة ، ﴿ وَأَصْفَلُم ﴾ فعل ماض ، وفاعل مستتر ، ومفعول به معطوف على ﴿ أَغَنَكُ ﴾ ، ﴿ وَإِذَا بُثِرَ ﴾ ﴿ الواو ﴾ : على ﴿ أَغَنَكُ ﴾ ، ﴿ وَإِذَا كُم ﴾ الشرط ، ﴿ بُشِر ﴾ ألواو ﴾ : أَحَدُهُم ﴾ : فعل ونائب فاعل ، والجملة في محل الخفض بإضافة إذا إليها ، على كونها فعل شرط لها ، والظرف متعلق بالجواب الآتي ، ﴿ مِنَا ﴾ متعلق بـ ﴿ بُشِرَ ﴾ ، وفاعله ضمير مستتر يعود على ﴿ ضَرَبَ ﴾ : فعل ماض بمعنى ﴿ جعل ﴾ ، وفاعله ضمير مستتر يعود على ﴿ أَحَدُهُم ﴾ ، ﴿ لِلرَّمْنِ ﴾ : جار ومجرور ، حال من ﴿ مَنَكُ ﴾ ، والمفعول الأول محذوف ، تقديره : بما ضربه . ﴿ مَثَكُ ﴾ مفعول ثاني لـ ﴿ مَرَبَ ﴾ ، وجملة ﴿ مَرَبَ ﴾ : فعل ماض واسمه ، ﴿ مُشَكّ ﴾ عبره ، والجملة جواب ﴿ إذا ﴾ الشرطية ، لا محل لها من قص واسمه ، ﴿ مُشَودً ﴾ خبره ، والجملة جواب ﴿ إذا ﴾ الشرطية ، لا محل لها من الإعراب ، وجملة ﴿ إذا ﴾ مستأنفة ، ﴿ وَهُو كَظِيمُ ﴾ مبتدأ وخبر ، والجملة في محل النصب حال من ضمير وجهه ؛ لأن المضاف كان جزءا للمضاف إليه

﴿ أَوَمَن يُنَشَّوُا فِ ٱلْحِلْيَةِ وَهُوَ فِي ٱلْخِصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ ۞ وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّمَنِنِ إِنَّنَا ۚ أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكْنَبُ شَهَدَتُهُمْ وَيُسْتَلُونَ ۞﴾.

﴿أُومَن يُنَشُّونُ ﴾ الهمزة: للاستفهام الإنكاري داخلة على محذوف، والواو: عاطفة لفعل محذوف على ذلك المحذوف، والتقدير: أيجترؤون على الله، ويبالغون في إساءة الأدب، ويجعلون لله من ينشًا في الحلية، والجملة المحذوفة مستأنفة، ﴿يجعلون﴾: فعل وفاعل، ﴿لله﴾: في محل المفعول الثاني، ﴿من﴾: اسم موصول، في محل النصب مفعول أول، لـ (يجعلون) المقدر، ﴿يُنَشُّونُ ﴾: فعل مضارع مغير الصيغة، ونائب فاعله ضمير يعود على ﴿من الموصولة، ﴿فِ المَوْلَةُ وَاللهِ مَعْلَمُ اللهُ عَلَمُ مُعْنِينٍ وَالمُوا وَالمَعْلَمُ وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُوا وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُوا وَالمُعْلِمُ وَالْمُوا وَالْمُعْلِمُ وَالمُعْلِمُ وَالمُوا وَال

الاسمية في محل النصب حال من نائب فاعل ﴿ يُنَشَّوُا ﴾ ، ﴿ وَجَعَلُوا الْمَلَتَهِكَة ﴾ : فعل وفاعل ومفعول أول ، معطوف على قوله : ﴿ وَجَعَلُوا لَمُ مِنْ عِبَادِهِ جُزَّةً ﴾ ، ﴿ مُمّ عِبَدُ الرَّحْمَنِ ﴾ : مبتدأ وخبر ، والجملة الاسمية صلة الموصول ، ﴿ إِنَنَّا ﴾ : مفعول ثان لـ ﴿ جعلوا ﴾ ، ﴿ أَشَهِدُوا ﴾ : الهمزة للاستفهام الإنكاري ، ﴿ شهدوا ﴾ : فعل وفاعل ، والجملة مستأنفة ، ﴿ خَلَّقَهُم ﴾ : مفعول ﴿ شهدوا ﴾ ﴿ سَتُكْنَبُ شَهَدَتُهُم ﴾ : فعل مغير الصيغة ونائب فاعل ، والجملة مستأنفة أيضاً ، ﴿ وَلِسَتُكْنَبُ هُ فعل ونائب فاعل معطوف على ﴿ سَتُكْنَبُ ﴾ ، والمفعول الثاني محذوف ، تقديره : ويسألون شهادتهم في الآخرة .

﴿ وَقَالُواْ لَوَ شَآءَ ٱلرَّمْنُ مَا عَبَدْنَهُمْ مَّا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ ۚ إِنَّ هُمْ إِلَا يَخْرُصُونَ ۖ ۚ أَمْ وَالْفِرْ إِنَّ هُمْ إِلَا يَخْرُصُونَ ۚ أَمْدُ وَالْفَرْ إِنَّا وَجَدْنَا عَابَاءَنَا عَلَىٰ أَمْدَوَ وَإِنَّا عَلَىٰ مَا الْفَرْ إِنَّا وَجَدْنَا عَابَاءَنَا عَلَىٰ أَمْدَوَ وَإِنَّا عَلَىٰ مَا الْفَرْ إِنَّا وَجَدْنَا عَالِهُمْ عَلَىٰ أَمْدَوْ وَإِنَّا عَلَىٰ مَا اللَّهُ عَلَىٰ مَا اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَمُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَمَ عَلَمُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَمُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَمُ ع

﴿وَقَالُوا﴾: ﴿الواو﴾: استئنافية. ﴿قالوا﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة مسوقة لبيان نوع آخر من أنواع كفرهم، ﴿لَوَّ﴾: حرف شرط غير جازم، ﴿شَآءَ الرَّمِّنُ ﴾: فعل وفاعل، ومفعول المشيئة محذوف تقديره: عدم عبادتنا الملائكة، والجملة الفعلية فعل شرط لـ﴿لَوّ ﴾ لا محل لها من الإعراب. ﴿مَا﴾: نافية، ﴿عَدَّنَهُم ﴾: فعل وفاعل ومفعول، والجملة جواب ﴿لَوّ ﴾ الشرطية لا محل لها من الإعراب، وجملة ﴿لَوّ ﴾ الشرطية في محل النصب مقول ﴿قالوا ﴾، ﴿مَا ﴾: نافية. ﴿لَهُم ﴾: خبر مقدم، ﴿ينَالِك ﴾: متعلق بـ﴿عِلَيّ ﴾ المذكور بعده ﴿مِنَ ﴾: زائدة، ﴿عَلَيّ ﴾ مبتدأ مؤخر، ولك أن تجعل ﴿مَا ﴾ حجازية، على رأي من يجيز تقديم خبرها على اسمها، والجملة مستأنفة، ﴿إِنّ ﴾: نافية. ﴿مُمّ ﴾: مبتدأ، ﴿إِلّا ﴾: كاذبون، والجملة مستأنفة، ﴿إِنّ ﴾: نافية. ﴿مُمّ ﴾: ما هم إلا خارصون كاذبون، والجملة مستأنفة، ﴿أَعُ ؛ منقطعة، بمعنى بل الإضرابية، وهمزة الاستفهام الإنكاري، ﴿اَلْيَنَامٌ ﴾ فعل وفاعل ومفعول أول، ﴿كِتَبُا ﴾: مفعول ثان، والجملة جملة إنشائية لا محل لها من الإعراب، ﴿يَن قَبَادِهُ متعلق بـ﴿آتينا ﴾، أو صفة لـ ﴿كِتَبُا ﴾، ﴿فَهُم ﴾ الفاء: حرف عطف وتفريع، ﴿مُمّ ﴾:

مبتدأ، ﴿يهِ عَلَى متعلق بما بعده، ﴿ مُسْتَسِكُونَ ﴾ خبر، والجملة الاسمية معطوفة على جملة ﴿ اَلْيَنَامُ ﴾ مفرعة عليها، ﴿ بَلَ ﴾ : حرف إضراب وابتداء، ﴿ قَالُوا ﴾ : فعل وفاعل، وفاعل، والجملة مستأنفة، ﴿ إِنَّا ﴾ : ناصب واسمه، ﴿ وَجَدْنَا ﴾ : فعل وفاعل، ﴿ الجملة مستأنفة، ﴿ إِنَّا ﴾ : ناصب واسمه، ﴿ وَجَدْنَا ﴾ : فعل الثاني، وجملة ﴿ وَجَدْنَا ﴾ في محل النصب مقول وجملة ﴿ وَجَدْنَا ﴾ في محل الرفع خبر إن، وجملة إن في محل النصب مقول ﴿ قَالُوا ﴾ : فالوا و ﴾ : عاطفة، ﴿ إِنَّا ﴾ : ناصب واسمه، ﴿ عَلَى النَّوهِ مَهُ تَدُومِ ﴾ : معطوفة على جملة ﴿ إِنَّ ﴾ ، و ﴿ مُهَدَّدُونَ ﴾ : خبر ﴿ إِنَّ ﴾ ، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ في محل النصب معطوفة على جملة ﴿ إِنَّ ﴾ الأولى على كونها مقولاً لـ ﴿ قَالُوا ﴾ .

﴿ وَكَذَٰلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِن نَذِيرٍ الِّلا قَالَ مُثَرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا عَلَىٰ الْمُثَرِفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا عَلَىٰ الْمُثَانِينِ عَلَىٰ الْمُثَانِينِ مِنْ مُقْتَدُونَ ﴿ ﴾ .

﴿ قَالَ أَوَلَوْ جِنْتُكُمْ بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدَّتُمْ عَلَيْهِ ءَابَاءَكُمٌ قَالُواْ إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِـ كَيْفُونَ ۞ فَانَظَرَ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ۞ .

﴿قَالَ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير مستتر، يعود على الـ﴿نَّذِيرِ﴾، والجملة مستأنفة، ﴿ أَوْلَو جِثْتُكُم ﴾ الهمزة: للاستفهام الإنكاري، داخلة على محذوف، والواو: عاطفة على ذلك المحذوف، والتقدير: أتقتدون بآبائكم ولو جئتكم، إلخ، والجملة المحذوفة في محل النصب مقول ﴿قَالَ ﴾، ﴿لو ﴾: حرف شرط غير جازم ﴿حِثْتُكُمُ ﴾ فعل وفاعل ومفعول به، ﴿بِأَهْدَىٰ ﴾ متعلق بـ﴿حِثْتُكُمُ ﴾، وجواب ﴿لو﴾ محذوف، تقديره: تقتدون بآبائكم، وجملة ﴿لو﴾ الشرطية معطوفة على تلك المحذوفة. ﴿مِمَّا﴾ متعلق بـ﴿أهدى﴾. ﴿وَجَدُّمْ ﴾: فعل وفاعل، ﴿عَلَيْهِ ﴾: في موضع المفعول الثاني لـ ﴿وَجَدَتُم ﴾، ﴿ إِلَا آتُكُم اللهِ مفعول أول لـ ﴿وَجَدَتُم ﴾، وجملة ﴿وجد﴾ صلة لـ (ما) الموصولة، ﴿قَالُوا ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة، ﴿إِنَّا ﴾ ناصب واسمه، ﴿ بِمَا ﴾ متعلق بـ ﴿ كَفِرُونَ ﴾ المذكور بعده، ﴿ أُرْسِلْتُم ﴾ فعل ماض مغير الصيغة، ونائب فاعل، ﴿ بِدِ عَمَ متعلق بـ ﴿ أُرْسِلْتُم ﴾ ، وجملة ﴿ أُرْسِلْتُم ﴾ : صلة لـ (ما) الموصولة، ﴿ كَفُرُونَ ﴾ خبر ﴿إنَّ ﴾، وجملة ﴿إنَّ ﴾ في محل النصب مقول ﴿ قَالُوا ﴾ ، ﴿ فَأَنتَقَمَّنا ﴾ الفاء: عاطفة ﴿ انتقمنا ﴾: فعل وفاعل معطوف على ﴿ قَالُوا ﴾ مفرع عليه، ﴿ مِنْهُم ﴾ متعلق بـ ﴿ انتقمنا ﴾ ﴿ فَأَنظُرُ ﴾: الفاء: عاطفة، ﴿انظر﴾: فعل أمر، وفاعل مستتر يعود على محمد على أو على أي مخاطب، والجملة معطوفة على جملة ﴿انتقمنا ﴾، ﴿ كَيْفَ ﴾: اسم استفهام في محل النصب، خبر كان مقدم عليه وجوباً، ﴿كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ﴾: فعل ناقص واسمه، ومضاف إليه، وجملة ﴿كَانَ﴾ في محل النصب مفعول ﴿انظر﴾ معلق عنها باسم الاستفهام.

### التصريف ومفردات اللغة

﴿ حَمْ ﴿ ﴾ هذه الحروف المقطعة للتنبيه على إعجاز القرآن، وعلى خطورة الأحكام المبينة في السورة. ﴿ وَالْكِتَبِ ﴾ القرآن. ﴿ النّبِينِ ﴾؛ أي: الموضح لطريق الهدى، المبعد من الضلالات، قال الراغب: قوله: ﴿ فِي أَمِّ الْكِتَبِ ﴾؛ أي: في اللوح المحفوظ. والكتاب في الأصل: اسم للصحيفة مع المكتوب فيها. ﴿ أَنَنَضْرِبُ ﴾ يقال: ضربت عنه، وأضربت عنه؛ أي: تركته،

وَمَفَحًا الصفح: الإعراض، يقال: صفح كمنع أعرض وترك، وصفح عنه عفا، وصفح السائل رده، كأصفحه، وسمي العفو صفحاً، لأنه إعراض عن الانتقام من صفحة الوجه؛ لأن من أعرض عنك، فقد أعطاك صفحة وجهه، والمعنى هنا: إعراضاً عنكم، كما مر. ﴿ وَقَرّا شَرِفِينَ السرف: تجاوز الحد في كل فعل يفعله الإنسان. ﴿ أَشَدٌ مِنّهُم بَطْشًا ﴾ قال الراغب: البطش تناول الشيء بصولة، والأخذ بشدة. ﴿ وَمَضَىٰ مَثَلُ الْأَولِينَ ﴾ ومضى فيه إعلال بالقلب، أصله: مضي بوزن فعل، تحركت الياء وانفتح ما قبلها، قلبت ألفا فصار مضى. ﴿ لَيَقُولُنَ ﴾ أصله: يقولونن، حذفت نون علامة الرفع لتوالي الأمثال، والواو للتقاء الساكنين، فصار يقولن. ﴿ مَهَدًا ﴾ والمهد والمهاد: المكان الممهد الموطأ ﴿ سُبُلا ﴾ جمع سبيل، وهو من الطريق ما هو معتاد السلوك، وقال الراغب: السبيل: الطريق الذي فيه سهولة. ﴿ مَا أَنْ يَقَدُ وَ يُفرى ويضر.

﴿ فَأَنْشُرُنّا بِهِ عَبْلَدُهُ مَّيّا أَ وَعِينا ، وفي «المبصاح»: ونشر الموتى نشوراً أحياهم ونشرهم الله يتعدى ولا يتعدى ، ويتعدى بالهمزة أيضاً ، فيقال: انشرهم الله ، ونشرت الأرض نشوراً أيضاً حييت وأنبتت ، ويتعدى بالهمزة ، فيقال: أنشرتها إذا أحييتها بالماء ، والإنشار: الإحياء . ﴿ مَّيّتاً ﴾ مخفف من الميت بالتشديد؛ أي: خالية عن النماء والنبات بالكلية . ﴿ لِنَسْتَوُوا عَلَى ظُهُووه ﴾ أصله: تستويون استثقلت الضمة على الياء ، فحذفت تخفيفاً ، فلما سكنت التقى ساكنان ، فحذفت الياء وضمت الواو ، لمناسبة واو الجماعة بعدها ، فوزنه لتفتعوا ؛ لأن نون الرفع حذفت للناصب بعد لام التعليل . ﴿ مُقْرِنِينَ ﴾ مطيقين ، يقال : أقرن الشيء إذا أطاقه . قال الزمخشري : وحقيقة أقرنه وجده قرينته وما يقرن به لأن الصعب لا يكون قرينة للضعيف ، وقال الأخفش وأبو عبيدة : ومقرنين ضابطين . وقيل : يكون قرينة للضعيف ، وقال الأخفش وأبو عبيدة : ومقرنين ضابطين . وقيل : مماثلين في الأيدي ، والقوة من قولهم : هو قرن فلان ، إذا كان مثله في القوة ، ويقال : فلان مقرن لفلان ؛ أي : ضابط له ، وأقرنت كذا ؛ أي : أطقته ، وأقرن له أمقرنِينَ ﴾ أطاقه وقوي عليه ، كأنه صار له قرنا ، قال الله تعالى : ﴿ وَمَا ضَنّا لَهُ مُقْرِنِينَ ﴾ أطاقه وقوي عليه ، كأنه صار له قرنا ، قال الله تعالى : ﴿ وَمَا ضَنّا لَهُ مُقْرِنِينَ ﴾ أطاقه وقوي عليه ، كأنه صار له قرنا ، قال الله تعالى : ﴿ وَمَا ضَنّا لَهُ مُقْرِنِينَ ﴾ أي . مطيقين . قال في «القاموس» : أقرن للأمر ، أطاقه وقوي عليه ، كاستقرن ،

وعن الأمر ضعف ضد انتهى.

﴿وَجَعَلُواْ لَمُ مِنْ عِبَادِهِ جُزَّةً ﴾ والجعل هنا، بمعنى: الحكم بالشيء، والاعتقاد به، يقال: جعلت زيداً أفضل الناس؛ أي: حكمت به ووصفته. وقال في «القاموس»: الجزء البعض، وأجزأت الأم ولدت الإناث، ويفتح، والجمع أجزاء، وبالضم موضع ورملٌ، وَجَزأَهُ كَجَعَلَهُ قَسَّمَهَ أجزاءً كَجَزّأَهُ بالتضعيف وبالشيء اكتفى، كاجتزأ وتجزأ.

﴿ وَأَصْفَكُمُ بِأَلْمَنِينَ ﴾ أصله: أصفوكم من الصفوة قلبت الواو ياءً. لوقوعها رابعة، ثم قلبت ألفاً لتحركها بعد فتح، ومعناه: اختار لكم. ﴿ ضَرَبَ لِلرَّحُمْنِ ﴾ أي: مشابهاً بنسبة البنات إليه، لأن الولد يشبه الوالد. ﴿ كَظِيمُ ﴾ أي: ممتلىء غيظاً وغماً. ﴿ يُنَشَّوُا ﴾ أي: يربى. ﴿ فِ الْمِلْيَةِ ﴾ أي: في الزينة، والحلية ما يتحلى به الإنسان ويتزين، والجمع حلي بكسر الحاء وضمها وفتح اللام. ﴿ يَحْرُصُونَ ﴾ أي: يكذبون. وفي «المصباح»: وخرص الكافر خرصاً، من باب قتل كذب فهو خارص. وفي «القاموس» و«التاج»: الخراص الكذاب. وقال الراغب: الخرص: كل قول مقول عن ظن وتخمين، يقال له: خرص، سواء كان ذلك مطابقاً للشيء، أو مخالفاً له، من حيث إن صاحبه لم يقله عن علم، ولا غلبة ظن، ولا سماع، بل اعتمد فيه على الظن والتخمين، يقله كفعل الخارص في خرصه، وكل من قال قولاً على هذا النحو، يسمى كاذباً. وإن كان مطابقاً للقول المخبر به.

﴿ فَهُم بِهِ، مُسْتَشِكُونَ ﴾ يقال: استمسك به إذا اعتصم به. وفي «المفردات»: إمساك الشيء: التعلق به وحفظه، واستمسكت بالشيء، إذا تحريت الإمساك، انتهى. ﴿ عَلَىٰ أُمَّةٍ ﴾ الأمة: الدين والطريقة التي تؤم؛ أي: تقصد. قال الراغب: الأمة كل جماعة يجمعهم أمر، إما دين واحد أو زمان واحد، أو مكان واحد، سواء كان الأمر الجامع تسخيراً أو اختياراً. ﴿ وَإِنّا عَلَىٰ ءَاثَرُهِم ﴾ وفي «الروح»: الأثر بفتحتين بقية الشيء. والآثار الأعلام، وسنن النبي ﷺ آثاره، قال الراغب: أثر الشيء حصول ما يدل على وجوده، ومن هذا يقال للطريق المستدل به على

من تقدم آثاره. ﴿ مُنْهَنَدُونَ ﴾ جمع مهتد، أصله: مهتديون استثقلت الحركة على الياء، فحذفت فلما سكنت حذفت لالتقاء الساكنين، وضمت الدال لمناسبة الواو. ﴿ إِلَّا قَالَ مُتَرَوْهَا ﴾ جمع مترف اسم مفعول. وفي «القاموس»: وترف كفرح، تنعم، وأترفته النعمة أطغته، أو نعمته كترفته تتريفاً، والمترف كمكرم، المتروك، يصنع ما يشاء فلا يمنع، والمتنعم لا يمتنع من تنعمه، انتهى. ﴿ مُقْتَدُونَ ﴾ جمع مقتد، أصله: مقتديون استثقلت الضمة على الياء فحذفت، فلما سكنت حذفت لالتقاء الساكنين، وضمت الدال لمناسبة الواو، ومعناه: سالكون طريقتهم.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من البلاغة، وأنواعاً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: فن التناسب في قوله: ﴿وَالْكِتَبِ النَّهِينِ ﴿ إِنَّا جَعَلَنَهُ قُرْءَنَّا عَرَبِيًّا ﴾ الآية، فقد أقسم سبحانه بالقرآن، وإنما يقسم بعظيم، ثم جعل المقسم عليه تعظيم القرآن، بأنه قرآن عربي، مرجو له أن يعقل به العالمون، فكان جواب القسم مصصحاً للقسم، وتم التناسب بين القسم والمقسم به ؛ لأنهما من واد واحد.

ومنها: الاستعارة التصريحية الأصلية في قوله: ﴿فِي أَمِرُ ٱلْكِتَابِ﴾؛ لأن لفظ الأم حقيقة في الأنثى الوالدة، فاستعار للوح المحفوظ، بجامع الأصالة في كل.

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية في قوله: ﴿لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾؛ لأنه استعار كلمة ﴿لعل﴾ الموضوعة للترجي، والتوقع لمعنى كي، وهو التعليل لكون حقيقة الترجي والتوقع ممتنعة في حقه تعالى، لكونها مختصة بمن لا يعلم عواقب الأمور.

ومنها: الاستعارة التمثيلية في قوله: ﴿أَفَنَضَرِبُ عَنكُمُ الذِكرَ ﴾ شبه حال الذكر وتنحيته، بحال غرائب الإبل وذود هاشم، استعمل ما كان مستعملاً في تلك القصة ههنا، بجامع التنحية والإبعاد في كل.

ومنها: حكاية حال ماضية في قوله: ﴿وَمَا يَأْلِيهِم مِن نَّبِيٍّ ﴾؛ لأن ﴿ما﴾ إنما تدخل على مضارع في معنى الحال، أو على ماض قريب منها.

ومنها: التشبيه البليغ في قوله: ﴿جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضُ مَهَدًا﴾؛ أي: كالمهد والفراش، حذفت من الأداة، ووجه الشبه فأصبح بليغاً.

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية في قوله: ﴿فَأَنشَرْنا﴾؛ لأن الإنشار حقيقة في إحياء الميت وبعثه، فاستعاره لإنبات الأرض فاستعير الإنشار بمعنى إحياء الأموات لإنبات الأرض، فاشتق منه أنشرنا، بمعنى: أنبتنا على طريقة الاستعارة التبعية.

ومنها: الالتفات من الغيبة إلى التكلم، حيث عبر بنون العظمة، لإظهار كمال العناية بأمر الإحياء، والإشعار بعظم خطره.

ومنها: الاستعارة التصريحية الأصلية في قوله: ﴿ بَلَدَةً مَيْتَأَ ﴾ حيث استعار الميت، الذي هو حقيقة فيمن خرجت روحه، للمكان الخالي من النبات.

ومنها: التعبير عن إخراج النبات بالإنشار، الذي هو إحياء الموتى حيث قال: ﴿ كَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ قال: ﴿ كَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ تفخيماً لشأن الإنبات، وتهويناً لأمر البعث، لتقويم سند الاستدلال، وتوضيح منهاج القياس.

ومنها: الإيجاز بالحذف في قوله: ﴿ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيرُ الْعَلِيمُ ﴾ فقد حذف الموصوف، وهو الله تعالى، وأقام صفاته مقامه؛ لأن الكلام مجزأ، فبعضه من قولهم، وبعضه من قول الله تعالى، فالذي هو من قولهم: خلقهن، وما بعده، هو من قول الله تعالى، وأصل الكلام أنهم قالوا: خلقهن الله، بدلالة قوله في آية أخرى: ﴿ وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَق السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ الله ﴾ ثم لما قالوا: خلقهن الله، وصف الله تعالى ذاته بهذه الصفات، وأقيمت مقام الموصوف، كأنه كلام واحد، ونظير هذا أن تقول للرجل: من أكرمك من القوم؟ فيقول: أكرمني زيد، فتقول: أنت، واصفاً له، الكريم الجواد المفضال الذي من صفته كذا وكذا.

ومنها: تنكير بنات في قوله: ﴿ أَمِ ٱتَّخَذَ مِمَّا يَخَلُقُ بَنَاتٍ ﴾ لتربية الحقارة.

ومنها: تعريف البنين في قوله: ﴿ وَأَصَّفَنَكُمْ لِٱلْمَنِينَ ﴾ لتربية الفخامة.

ومنها: الالتفات من الخطاب في قوله: ﴿وَأَصْفَنَكُمْ بِٱلْمَنِينَ﴾ إلى الغيبة في قوله: ﴿وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم﴾ للإيذان باقتضاء ذكر قبائحهم أن يعرض عنهم، ويحكي لغيرهم تعجباً منها.

ومنها: التأكيد بـ ﴿إِنَّ ﴾ واللام، مع صيغة المبالغة في قوله: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكُفُورٌ مُّبِينُ ﴾؛ لأن فعولاً وفعيلاً من صيغ المبالغة.

ومنها: الأسلوب التهكمي للتوبيخ والتقريع في قوله: ﴿أَمِ ٱتَّخَذَ مِمَّا يَخَلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَنَكُمُ بِٱلْبَـٰنِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

ومنها: الطباق بين لفظ البنين والبنات.

ومنها: التجهيل لهم والتهكم بهم في قوله: ﴿أَشَهِدُوا خَلَقَهُمَّ ﴾ فإنهم إنما سمعوه من آبائهم وهم أيضاً كذابون جاهلون.

ومنها: فن الإلجاء في قوله: ﴿قَلَ أَوَلَوَ حِثْتُكُم بِأَهَدَىٰ مِمَّا وَبَدَتُم عَلَيْهِ وَمِن أَن يبادر المتكلم الخصم، بما يلجئه إلى الاعتراف بحقيقة نفسه، ودخيلة قلبه، فالتعبير في الآية بالتفضيل المقتضي أن ما عليه آباؤهم فيه هداية، لم يكن إلا لإلجائهم إلى الاعتراف بحقيقة نياتهم، التي يضمرونها، كأنه يتنزل معهم إلى أبعد الحدود، ويرخي لهم العنان إلى أقصى الآماد، ليعترفوا بالتالي بمكابرتهم التي لا تجدي معها المناصحة في القول، ولا ينفع في تذليلها الإتيان بالحجة.

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

# قال الله سبحانه جلَّ وعلا:

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِنَّا تَعْبُدُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِ فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ ۞ وَجَعَلَهَا كُلِمَةٌ بَاقِيَةً فِي عَقِيدٍ. لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۞ بَلَ مَتَّعْتُ هَـُثُؤُلَآءِ وَءَابَآءَهُمْ حَتَّى جَآءَهُمُ ٱلْحَقُّ وَرَسُولٌ مُّبِينٌ ۞ وَلَمَّا جَآءَهُمُ ٱلْمَقُّ قَالُواْ هَذَا سِحْرٌ وَإِنَّا بِهِـ كَفِرُونَ ۞ وَقَالُواْ لَوَلَا نُزِلَ هَلَذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلِ مِنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ۞ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَّأُ وَرَفَعْنَا بَعْظَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَنتِ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيَّأً وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ۞ وَلَوْلَا أَن يَكُونَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَرِحِـدَةً لَجَعَلْنَا لِمَن يَكْفُرُ بِٱلرَّحْنِي لِبُنيُوتِهِمْ سُقُفَا مِن فِضَةٍ وَمَعَابِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ ۞ وَلِبُيُوتِهِمْ أَتَوَابًا وَسُرُرًا عَلَيْهَا يَتَكِحُونَ ۞ وَزُخْرُفًا وَإِن كُلُ ذَلِكَ لَمَّا مَتَنُعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَأْ وَٱلْآخِرَةُ عِندَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ ۞ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْنِن نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَكُ اللَّهُ وَلَهُ قَرِينٌ ۞ وَإِنَّهُمْ لِيَصُدُّونَهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَهُم ثُمُهْ تَدُونَ ۞ حَتَّىٰ إِذَا جَآءَنَا قَالَ يَنلَيْتَ بَيْنِي وَيَتَيْنَكَ بُعْدَ ٱلْمَشْرِقَيْنِ فَبِنْسَ ٱلْفَرِينُ ۞ وَلَن يَنفَعَكُمُ ٱلْيُؤْمَ إِذ ظُلَمْتُمْ أَنَّكُمْ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ۞ أَفَأَنتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ أَوْ تَهْدِى ٱلْعُمْتَى وَمَن كَانَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينِ ۞ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنهُم مُّنَاقِمُرِينَ ۞ أَوْ نُرِيَّنَّكَ ٱلَّذِى وَعَدَّنَهُمْ فَإِنَّا عَلَيْهِم مُّفَتَدِرُونَ ۞ فَاسْتَمْسِكَ بِٱلَذِى أُوحِىَ إِلَيْكُ ۚ إِنَّكَ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ۞ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكُ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴿ فَي وَسَتَلَ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ مِن رُّسُلِنَا ۚ أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَنِ ءَالِهَةَ يُعْبَدُونَ ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِمَايَنِتَنَا ۚ إِلَىٰ فِرْعَوْرَ وَمَلَإِثِيهِ فَقَالَ إِنِّ رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ فَلَمَّا جَآءَهُم بِئَايَنِنَا ۚ إِذَا هُمْ مِنْهَا يَضْعَكُونَ ۞ وَمَا نُرِيهِم مِنْ ءَايَـةٍ إِلَّا هِيَ أَكْبَرُ مِنَ أُخْتِهَا ۚ وَأَخَذْنَهُم بِالْعَذَابِ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ۞ وَقَالُوا يَتَأَيُّهُ ٱلسَّاحِرُ ٱنْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ إِنَّا لَمُهْتَدُونَ ﴿ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِذَا هُمْ يَنكُنُونَ ۞ وَنَادَىٰ فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ، قَالَ يَنقُومِ أَلَيْسَ لِي مُلكُ مِصْرَ وَهَلذِهِ ٱلْأَنْهَارُ جَرِي مِن تَحْتِيُّ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ۞ أَمْرَ أَنَا خَيْرٌ مِنَ هَذَا الَّذِى هُوَ مَهِينٌ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ۞ فَلَوَلَا أَلْقِيَ عَلَيْهِ أَسْوِرَةٌ مِن ذَهَبٍ أَوْ جَآةً مَعَـهُ الْمَلَتِيكَةُ مُقْتَرِنِينَ ۞ فَأَسْتَخَفَّ قَوْمَهُم فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا فَسِقِينَ ١ فَلَمَّا ءَاسَفُونَا اننَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَفْنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ فَجَعَلْنَهُمْ سَلَفًا وَمَثَلًا لِلْآخِرِينَ ۞﴾.

#### المناسبة

قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِنْهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّيْ بَرَآهٌ مِمَّا تَعَبُدُونَ ﴿ . . ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أنه سبحانه وتعالى لما ذكر (١) في الآية السالفة أن الذي دعا الكفار إلى اعتناق العقائد الزائغة، هو تقليد الآباء والأجداد، وبين أنه طريق باطل ونهج فاسد، وأن الرجوع إلى الدليل أولى من التقليد. أردف هذا بأن ذكر لهم أن أشرف آبائهم، وهو إبراهيم عليه السلام، ترك دين الآباء، وحكم بأن اتباع الدليل أولى من متابعتهم، فيجب عليكم تقليده، وحين عدل عن طريق آبائه، جعل الله دينه باقياً في عقبه إلى يوم القيامة، وأديان آبائه درست وبطلت.

ثم ذكر أن قريشاً وآباءهم مدًّ لهم في العمر والنعمة، فاغتروا بذلك واتبعوا الشهوات، وأعرضوا عن توحيد الله تعالى، وشكره على آلائه، حتى جاءهم الرسول منبهاً لهم، مذكراً بالنظر إلى من فطرهم وفطر السموات والأرض، وآتاهم من فضله ما يتمتعون به من زينة هذه الحياة، فكذبوه وقالوا: ساحر كذاب، ثم حكى عنهم، قالوا: هلا نزل هذا القرآن على رجل عظيم الجاه، كثير المال، من إحدى القريتين، مكة والطائف، فرد عليهم مقالهم، بأنه قسم الحظوظ الدنيوية بين عباده، فجعل منهم الغني والفقير، والسيد والمسود، والملوك والسوقة، والأقوياء والضعفاء، ولم يغير أحد ما حكم به في أحوال دنياهم على حقارتها، فكيف يعترضون على حكمه فيما هو أرفع درجة وأشرف غاية وأعظم مرتبة وهو منصب النبوة.

ثم ذكر أن التفاوت في شؤون الدنيا هو الذي يتم به نظام المجتمع، والسير به على النهج القويم، فلولاه ما صرف بعضهم بعضاً في حوائجه، ولا تعاونوا في تسهيل وسائل المعيشة، ثم أعقب هذا ببيان أنه لولا أن يرغب الناس في الكفر، إذا رأوا الكفار في سعة من الرزق، لمتعهم بكل وسائل النعيم، فجعل لبيوتهم

<sup>(</sup>١) المراغي.

أبواباً من فضة وسقفا وسرُراً ومصاعد عليها يظهرون، وزينة في كل شيء، ولكن كل هذا متاع قليل زائل، والآخرة هي الباقية، وهي لمن يتقي الله تعالى، ويجتنب الكفر والمعاصي ولم يفعل ذلك بالمؤمنين، فيوسع عليهم جميعاً ليكون سبب اجتماعهم على الإيمان العقيدة المنبعثة عن الاطمئنان النفسي؛ لأنه لو فعل ذلك لاجتمعوا عليه طلباً للدنيا، وهذا إيمان المنافقين، ومن ثم ضيق الرزق على بعض المسلمين ووسع على بعض، ليكون من يدخله فإنما يدخله للدليل والبرهان، وابتغاء رضوان الله ومثوبته.

قسولسه تسعالسى: ﴿وَمَن يَعَشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْنِن نُقَيِّضٌ لَمُ شَيْطَناً فَهُو لَهُ فَرِينٌ ... الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه لما الما المال متاع الدنيا، وهو عرض زائل، ونعيم الآخرة هو النعيم المقيم الدائم، الذي أعده الله سبحانه للمتقين.. ذكر هنا أن من فاز بالمال والجاه، صار كالأعشى عن ذكر الله، وصار من جلساء الشياطين، الضالين المضلين، الذين يصدونه عن السبيل القويم، ويظن أنه مهتد، لأنه يتلقى من الشياطين ما يلائم أخلاقه، فيألفه ولا ينكره، ثم ذكر أنه إذا جاء يوم القيامة، تبرأ الكافر من الشيطان قرينه، وقال له: ليت بيني وبينك بعد ما بين المشرقين، ثم أعقب هذا ببيان أن اشتراك الكافر مع قرينه الشيطان في العذاب لا يخفف عنه شيئاً منه، لاشتغال كل منهما بنفسه.

ثم ذكر لرسوله أن دعوته لا تؤثر في قلوبهم، وقلما تجديهم المواعظ، فإذا أسمعتهم القرآن كانوا كالصم، وإذا أريتهم معجزاتك كانوا كالعمي، وإنما كانوا كذلك لضلالهم المبين، ثم سلى رسوله، وبين له أنه لا بد أن ينتقم منهم، إما حال حياته أو بعد موته، ثم أمره أن يستمسك بما أمره الله به، فيعمل بموجبه، فإنه الصراط المستقيم النافع في الدين والدنيا، وفيه الشرف العظيم له ولقومه، وسوف يسألون عما قاموا به من التكاليف التي أمرهم بها، ثم أرشد إلى أن بغض

<sup>(</sup>١) المراغي.

الأصنام وبغض عبادتها جاء على لسان كل نبي، فمحمد على ليس بدعاً من بينهم في الإنكار عليها، حتى يعارض ويبغض.

قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسُلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَنِنَا ۖ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ... ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه لما بين أن كفار قريش طعنوا في نبوة محمد على الكونه فقيراً عديم المال والجاه.. بين هنا أن موسى بعد أن أورد المعجزات الباهرة، أورد فرعون هذه الشبهة التي ذكرها كفار قريش، فقال: إني غني كثير المال، عظيم الجاه، فلي ملك مصر، وهذه الأنهار تجري تحتي، وموسى فقير مهين، وليس له بيان ولا لسان، وهذا شبيه بما قاله كفار قريش، وأيضاً فإنه لما قال: ﴿ وَسَّنَلَ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِناً ﴾ ذكر هنا قصة موسى وعيسى عليهما السلام، وهما أكثر الأنبياء أتباعاً، وقد جاءا بالتوحيد، ولم يكن فيما جاءا به، إباحة اتخاذ آلهة من دون الله تعالى.

ثم ذكر سبحانه أن فرعون قال: هلا ألقي إلى موسى مقاليد الملك، فطوق بسوار من ذهب إن كان صادقاً، زعماً منه أن الرياسة من لوازم الرسالة، أو جاء معه جمع من الملائكة يعينونه على من خالفه، وأعقب هذا، بأن ذكر أنه حين دعا قومه إلى تكذيب موسى في دعواه الرسالة، أطاعوه لضلالهم وغوايتهم، ولما لم تجد فيهم المواعظ غضبنا وانتقمنا منهم، وجعلناهم قدوةً للكافرين، وضربنا بهم الأمثال للناس ليكونوا عبرةً لهم.

### أسباب النزول

قوله تعالى: ﴿وَقَالُوا لَوْلَا نُزِلَ هَلْنَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ...﴾ الآيتين، سبب نزولهما(١): ما أخرجه ابن جرير عن ابن عباس: أن العرب قالوا: وإذا كان النبي بشراً، فغير محمد ﷺ أحق بالرسالة، حيث قالوا: ﴿لَوْلَا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ ﴾ يكون أشرف من محمد ﷺ، يعنون: الوليد بن المغيرة من مكة، وعروة بن مسعود الثقفي من الطائف، فأنزل الله ردا عليهم: ﴿أَهُمْ يَقْسِمُونَ

<sup>(</sup>١) لباب النقول.

رَحْمَتَ رَبِّكُ ﴾ يعني النبوة، فيضعونها حيث شاؤوا.

قوله تعالى: ﴿وَمَن يَعْشُ عَن ذِكِر الرَّمْنِ نُقَيِّضٌ لَمُ شَيْطَناً... الآية، سبب نزول هذه الآية (١): ما أخرجه ابن أبي حاتم عن محمد بن عثمان المخزومي: أن قريشاً قالت: قيضوا لكل رجل من أصحاب محمد على رجلاً يأخذه، فقيضوا لأبي بكر الصديق طلحة بن عبيد الله، فأتاه وهو في القوم، فقال أبو بكر: إلام تدعوني، قال: أدعوك إلى عبادة اللات والعزى، قال أبو بكر: وما اللات؟ قال: ربنا، قال: وما العزى؟ قال: بنات الله، قال أبو بكر: فمن أمهم فسكت طلحة فلم يجبه، فقال طلحة لأصحابه: أجيبوا الرجل، فسكت القوم، فقال طلحة: قم يا أبا بكر أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً رسول الله، فأنزل الله سبحانه هذه الآية: ﴿وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّمْنِ نُقَيِّضٌ لَمُ شَيْطَناً... الآية.

قوله تعالى: ﴿أَفَأَنَتُ تُسْمِعُ ٱلصَّدِّ...﴾ سبب نزولها: ما رُوي: أنه كان رسول الله ﷺ يتعب نفسه في دعاء قومه، وهم لا يزيدون إلا غياً، فنزلت الآية ﴿أَفَأَنتَ تُسْمِعُ ٱلصَّدِّ...﴾ الآية.

## التفسير وأوجه القراءة

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ ﴾؛ أي: واذكر يا محمد لقومك قريش، وقت قول إبراهيم عليه السلام، بعد الخروج من النار ﴿ لِأَبِيهِ الرخ الشهير بآزر، وكان ينحت الأصنام ﴿ وَقَرْمِهِ \* المنْكَبِّين على التقليد وعبادة الأصنام، كيف تبرأ مما هم فيه بقوله: ﴿ إِنَّنِي بَرَّا \* مِمَّا تَمَّبُدُونَ ﴾ وتمسك بالبرهان ليسلكوا مسلك الاستدلال، أو ليقتدوا به إن لم يكن لهم بد من التقليد، فإنه أشرف آبائهم، وبراء مصدر بمعنى السم الفاعل؛ أي: بريء، كما سيأتي في مبحث التصريف.

والمعنى (٢): أني بريء من عبادتكم لغير الله، إن كانت ما مصدرية، أو من

<sup>(</sup>١) التفسير المنير.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

معبودكم إن كانت موصولة حذف عائدهما ﴿إِلّا ٱلّذِى فَطَرَفِ﴾ وخلقني استثناء (١) منقطع إن كانوا عبدة الأصنام؛ أي: لكن الذي خلقني لا أبرأ منه، أو متصل على أن ما تعم أولي العلم وغيرهم، وأنهم يعبدون الله والأصنام، أو صفة على أن ما موصوفة؛ أي: إني بريء من آلهة تعبدونها غير الذي فطرني، فإن ﴿إلا﴾، بمعنى غير، لا يوصف بها إلا جمع منكور غير محصور، وهو هنا آلهة، كما هو مذهب ابن الحاجب ﴿فَإِنَّمُ ﴾؛ أي: فإن الذي فطرني ﴿سَيَهُدِينِ ﴾؛ أي: سيثبتني على الهداية، أو سيهديني إلى ما وراء الذي هداني إليه إلى الآن، ولذا أورد كلمة التسويف هنا، بعد ما قال في الشعراء: فهو يهدين بلا تسويف، والأوجه أن السين للتأكيد دون التسويف، وصيغة المضارع للدلالة على الاستمرار؛ أي: دوام الهداية حالاً واستقبالاً، فهو هاديه في المستقبل والحال.

والمعنى: أي واذكر (٢) أيها الرسول لقومك قريش المنكبين على تقليد الآباء والأجداد في عبادة الأصنام، كيف تبرأ إبراهيم من أبيه وقومه، حين رآهم عاكفين على عبادة الأصنام، حين قال لهم: إني بريء مما تعبدون إلا من عبادة الله الذي خلقني، وخلق الناس جميعاً، وإنه سيهديني إلى سبيل الرشاد، ويوفقني إلى اتباع الحق؟ وقد جزم بذلك لثقته بربه ولقوة يقينه. فينبغي لكم يا أهل مكة أن تقتدوا به في ترك تقليد آبائكم الأقربين وترجعوا إلى النظر واتباع الحق.

وقرأ الجمهور (٣): ﴿ بَرَاءٌ ﴾ بفتح الباء وألف وهمزة بعد الراء، وهو مصدر يستوي فيه المفرد والمذكر ومقابلهما، يقال: نحن البراء منك، وهي لغة أهل العالية، وبها قرأ الأعمش. وقرأ الزعفراني والقورحي عن أبي جعفر وابن المناذري عن نافع بضم الباء بزنة طوال، يقال: طويل وطوال وبريء وبراء، وهي لغة نجد وقرأ الأعمش: ﴿ إِنِّي ﴾ بنون مشددة دون نون الوقاية، والجمهور ﴿ إِنِّي ﴾ بنون مشددة دون نون الوقاية، والجمهور ﴿ إِنِّي ﴾ بنون مشددة .

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

فإن قلت: قال هنا: ﴿فَإِنَّمُ سَيَهْدِينِ﴾ بزيادة سين التسويف، وقال في الشعراء: ﴿الَّذِى خَلْقَنِي فَهُو يَهُدِينِ ﴿ اللَّهِ اللهِ عَلَا زيادة سين الاستقبال، فما الفرق بين الموضعين.

قلت: زاد السين للتأكيد؛ لأن المقام مقام التبرُّؤ من عبادة الأصنام، فهو أشد حاجة إلى التأكيد، وما في الشعراء بيان لعداوة الأصنام له، فلا حاجة إلى التأكيد، هكذا ظهر الفرق لي بعد تأمل شديد، والله أعلم بأسرار كتابه.

﴿وَجَعَلَهَا﴾؛ أي (١): وجعل إبراهيم كلمة التوحيد، التي كان ما تكلم به من قوله: إنني براء إلى سيهدين عبارةً عنها، يعني: أن البراءة من كل معبود سوى الله تعالى، توحيد للمعبود بالحق، وقول بلا إله إلا الله ﴿كِلِمَةٌ بَافِيَةٌ﴾؛ أي: دائمة مستمرة جارية ﴿فِي عَقِيهِ وَذِريته حيث وصاهم بها، كما نطق به قوله تعالى: ﴿وَوَصَّىٰ بِهَا إِبْرَهِمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ الآية، فالقول المذكور بعد الخروج من النار، وهذا الجعل بعد حصول الأولاد الكبار، فلا يزال فيهم نسلاً بعد نسل، من يوحد الله سبحانه، ويدعو إلى توحيده، وتفريده إلى قيام الساعة، وقوله: ﴿لَعَلَهُمُ مَرْجِعُونَ ﴾ علة (٢) للجعل، والضمير للعقب، وإسناد الرجوع إليهم من وصف الكل بحال الأكثر، والترجي راجع إلى إبراهيم عليه السلام؛ أي: جعلها باقيةً في عقبه وخلفه، رجاء أن يرجع إليها من أشرك منهم بدعاء الموحد منهم.

فائدة: قال بعضهم في سبب تكريم وجه على بن أبي طالب: بأن يقال: كرم الله وجهه، أنه نقل عن والدته فاطمة بنت أسد بن هاشم: أنها كانت إذا أرادت أن تسجد للصنم، وهو في بطنها، يمنعها من ذلك. وقرأ حميد بن قيس كلمة بكسر الكاف وسكون اللام، وقرىء ﴿في عقبه بسكون القاف؛ أي: في ذريته، وقرىء ﴿في عاقبه ؛ أي: من عقبه؛ أي: من خلفه، ذكره في البحر».

<sup>(</sup>۱) روح البيان.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

والمعنى: أي (١) وجعل إبراهيم عليه السلام كلمة التوحيد، وهي عبادة الله وحده لا شريك له، وخلع ما سواه من الأوثان، جعلها دائمة في ذريته، يقتدي به فيها من هداه الله تعالى منهم، فلا يزال فيهم من يوحد الله سبحانه إلى يوم القيامة، رجاء أن يرجع إليها من أشرك منهم، كأهل مكة، بدعاء الموحد منهم، فإنهم إذا ذكروا أباهم الأعظم الذي بني لهم البيت، وأورثهم ذلك الفخر، تبعوه في ملته الحنفية، وتأثروا بأبوته إن كانوا يدعون تقليد الآباء. قال قتادة: لا يزال من عقبه من يعبد الله إلى يوم القيامة، وقال ابن العربي (٢): إنما كانت لإبراهيم في الأعقاب موصولة بالأحقاب، بدعوتيه المجابتين، إحداهما قوله: ﴿إِنّ جَاعِلُكَ فِي الْأَعْلَا وَمِن دُرِّيتَيّ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى الظّلِمِينَ فقد قال: إلا من ظلم منهم فلا عهد له. ثانيتهما قوله: ﴿وَأَجْنُتْنِي وَبَنِيّ أَن نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ ﴾.

وقيل<sup>(٣)</sup>: الفاعل في جعلها الله سبحانه وتعالى؛ أي: وجعل الله عز وجل كلمة التوحيد باقية في عقب إبراهيم، وقيل: الضمير في ﴿لَعَلَهُمْ ﴾ راجع إلى أهل مكة؛ أي: لعل أهل مكة يرجعون إلى دينك الذي هو دين إبراهيم، وقيل: في الكلام تقديم وتأخير، والتقدير: فإنه سيهدين لعلهم يرجعون، وجعلها إلخ، قال السدي: لعلهم يتوبون فيرجعون عما هم عليه إلى عبادة الله تعالى.

ثم ذكر سبحانه نعمته على قريش، ومن وافقهم من الكفار المعاصرين لهم، فقال: ﴿بَلّ مَتَّمّتُ هَكُولاً ﴾ إضراب عن محذوف؛ أي: فلم يحصل ما رجاه، بل متعت وأنعمت منهم هؤلاء المعاصرين لمحمد على من أهل مكة ﴿وَءَاباَءَهُم ﴾ بالمد في العمر والبسط في النعمة، فاغتروا بالمهلة وانهمكوا في الشهوات، وشغلوا بها عن كلمة التوحيد ﴿حَقّ جَاءَهُم ﴾؛ أي: جاء هؤلاء المعاصرين لمحمد على ﴿الحَقُ الله أي: القرآن ﴿وَرَسُولٌ مُبِينٌ ﴾، محمد على ظاهر الرسالة واضحها بالمعجزات الباهرة، أو مبين التوحيد بالآيات البينات والحجج الواضحات، أو مبين لهم ما يحتاجون إليه من أمر الدين، فلم يجيبوه ولم يعملوا بما أنزل عليه، فحتى ليست

<sup>(</sup>١) التفسير المنير. (٣) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

غاية للتمتع، بل لما تسبب عنه من الاغترار المذكور وما يليه.

والمعنى (1): أي بل متعت هؤلاء المشركين، من أهل مكة وآباءهم من ذرية إبراهيم بطول العمر، والسعة في الرزق، وأنعمت عليهم في كفرهم فاغتروا بالمهلة، وأكبوا على الشهوات وطاعة الشيطان، وشغلوا بالتنعم عن كلمة التوحيد، إلى أن جاءهم الحق وهو القرآن العظيم، والرسول المبين، الذي أوضح مبدأ التوحيد بالبراهين الساطعة، وشرع الله وأحكامه بالأدلة القاطعة، وهو محمد

وقرأ الجمهور (٢): ﴿بَلَ مَتَعْتُ ﴾ بتاء المتكلم، وقرأ قتادة والأعمش: ﴿بل متعت ﴾ بتاء الخطاب، ورواها يعقوب عن نافع، قال صاحب «اللوامح»: وهي من مناجاة إبراهيم عليه السلام ربه تعالى، والظاهر: أنه من مناجاة محمد ﷺ؛ أي: قال: يا رب بل متعت، وقرأ الأعمش: ﴿بل متعنا ﴾ بنون العظمة، وهي تعضد قراءة الجمهور، قال الزمخشري: فإن قلت: فما وجه من قرأ: ﴿بل متعت ﴾ بفتح التاء؟.

قلت: كأن الله سبحانه وتعالى خاطب نفسه، واعترض على ذاته في قوله: ﴿ وَجَعَلَهَا كُلِمَةٌ بَاقِيَةٌ فِي عَقِيهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ فَيَ الرزق، حتى شغلهم ذلك عن كلمة بما متعتهم به من طول العمر والسعة في الرزق، حتى شغلهم ذلك عن كلمة التوحيد، وأراد بذلك الإطناب في تعييرهم؛ لأنه إذا متعهم بزيادة النعم، وجب عليهم أن يجعلوا ذلك سبباً في زيادة الشكر والثبات على التوحيد والإيمان، لا أن يشركوا به ويجعلوا له أنداداً، فمثاله: أن يشكو الرجل إساءة من أحسن إليه، ثم يقبل على نفسه فيقول: أنت السبب في ذلك، بمعروفك وإحسانك، وغرضه بهذا الكلام توبيخ المسيء لا تقبيح فعله.

ثم بين سبحانه ما صنعوه عند مجيء الحق، فقال: ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقَّ ﴾؛ أي: ولما جاء أهل مكة القرآن العظيم، الذي هو الحق من الله، لينبههم عما هم

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

والمعنى (٢): أي وحينما جاءهم القرآن والرسول المؤيد بالمعجزات دليلاً على صدقه، وصفوا ما جاء به بأنه سحر وأباطيل، وليس بوحي من عند الله تعالى، وقالوا: إنا بما أرسل به جاحدون، مكابرة وعناداً وحسداً وبغياً، فضموا إلى شركهم وضلالهم تكذيب الحق ورفضه والاستهزاء به، والتصريح بالكفر برسالته وإنكار نبوته.

ثم ذكر فنا آخر من أفانين كفرهم فقال: ﴿وَقَالُوا﴾؛ أي: وقال كفار مكة ﴿لَوْلَا ﴾ حرف تحضيض؛ أي: هلا ﴿نُولَ هَذَا ٱلْقُرْءَانُ ﴾ إن كان حقاً من عند الله تعالى ﴿عَلَى رَجُلٍ مِنَ ﴾ إحدى ﴿الْقَرْيَاتُونِ ﴾ مكة والطائف ﴿عَظِيمٍ ذلك الرجل بالمال والجاه، كالوليد بن المغيرة بمكة، وعروة بن مسعود الثقفي بالطائف، فهو على نهج قوله تعالى: ﴿يَغَرُّمُ مِنْهُما ٱللُّولُونُ وَٱلْمَرَّعَانُ ﴿ اللَّي بالطائف، فهو وذلك (٣) لأن من للابتداء، وكون الرجل الواحد من القريتين بعيد، فقدر المضاف، ومنهم من لم يقدر مضافاً وقال: أراد على رجل كائن من القريتين كليهما، والمراد به: عروة المذكور؛ لأنه كان يسكن مكة والطائف جميعاً. وكان له في مكة أموال يتَّجرُ بها، وكان له في الطائف بساتين وضياع، فكان يتردد إليهما، فصار كأنه من أهلهما، يقول الفقير: هنا وجه خفي، وهو أن النسبة إلى القريتين قد تكون بالمهاجرة من إحداهما إلى الأخرى، كما يقال: المكي، المدني، والمصري، الشامي وذلك بعد الإقامة في إحداهما أربع سنين، صرح

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) التفسير المنير.

بذلك أهل أصول الحديث.

ثم إنهم لم يتفوهوا (١) بهذه الكلمة العظيمة، حسداً على نزوله على الرسول على دون من ذكر من عظمائهم، من اعترافهم بقرآنيته، بل استدلالاً على عدمها، بمعنى أنه لو كان قرآنا، لنزل على أحد هذين الرجلين، بناءً على ما زعموا، من أن الرسالة منصب جليل. لا يليق به إلا من له جلالة من حيث المال والجاه، ولم يدروا أن العظيم من عظمه الله، وأعلى قدره في الدارين، لا من عظمه الناس، إذ رب عظيم عندهم حقير عند الله تعالى، وبالعكس، وأن الله يختص برحمته من يشاء، وهو أعلم حيث يجعل رسالته. وفي قوله: ﴿عَظِيمٍ تعظيم لرسول الله على وعظم شأنه وفخم.

والمعنى (٢): أي وقال كفار قريش وأمثالهم: هلا أنزل هذا القرآن على أحد رجلين عظيمين من مكة أو الطائف، وهما الوليد بن المغيرة من مكة، وعروة بن مسعود الثقفي من الطائف.

وهذا اعتراض منهم على الله، الذي أنزل القرآن على رسوله، فأنكر الله سبحانه عليهم ذلك، وجهلهم، وعجب من حالهم بقوله: ﴿أَهُرٌ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ﴾ استفهام إنكار، وتجهيل لهم، وتعجيب من تحكمهم، والمراد بالرحمة: النبوة، أو ما هو أعم، يعني: أبيدهم مفاتيح الرسالة والنبوة، فيضعونها حيث شاؤوا.

ثم بين سبحانه: أنه هو الذي قسم بينهم ما يعيشون به من أمور الدنيا، فقال: ﴿ غَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم ﴾؛ أي: بين أهل الأرض ﴿ مَعِيشَتُهُم ﴾؛ أي: أسباب معيشتهم، والمعيشة: ما يعيش به الإنسان ويتغذى به، ويجعله سبباً في قوام بنيته، إذ العيش الحياة المختصة بالحيوان، وهو يعم الحلال والحرام عند أهل السنة ﴿ فِي ٱلْحَيْوَةِ ٱلدُّنَيَا ﴾ قسمة تقتضيها مشيئتنا، المبنية على الحكم والمصالح، ولم نفوض أمرنا إليهم، علماً منا بعجزهم عن تدبيرها بالكلية، كما دل عليه

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) المراغي.

تقديم المسند إليه، وهو نحن، إذ هو للاختصاص.

والحاصل<sup>(۱)</sup>: نحن قسمنا أرزاقهم فيما بينهم، وهو أدنى من الرسالة، فلم نترك اختيارها إليهم وإلا لضاعوا وهلكوا فما ظنهم في أمر الدين؛ أي: فكيف نفوض اختيار ما هو أفضل وأعظم، وهو الرسالة، وليس لأحد من العباد أن يتحكم في شيء، بل الحكم لله وحده؟ وإذا كان الله سبحانه، هو الذي قسم بينهم أرزاقهم، ورفع درجات بعضهم على بعض، فكيف لا يقنعون بقسمته في أمر الرسالة وتفويضها إلى من يشاء من خلقه؟

قال مقاتل: يقول تعالى: أبأيديهم مفاتيح الرسالة فيضعونها حيث شاؤوا! وفي قوله (٢): ﴿قَسَمْنَا بَيْنَهُم﴾ تزهيد في الإكباب على طلب الدنيا، وحث على التوكل على الله تعالى. وقرأ الجمهور: ﴿مَعِيشَتَهُمّ بالإفراد، وعبد الله والأعمش وابن عباس ومجاهد وابن محيصن وسفيان ﴿معائشهم على الجمع.

﴿وَرَفَعْنَا بَمْضُهُمْ فَوْقَ بَعْضِ في الرزق وسائر مبادى المعاش ﴿دَرَجَنتِ فَصِبُ بنزع الخافض؛ أي: إلى درجات متفاوتة، بحسب القرب والبعد، نصبما تقتضيه الحكمة، فمن ضعيف وقوي وفقير وغني وخادم ومخدوم وحاكم ومحكوم، أو تمييز محول عن المفعول ﴿لِمَنْخِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًا ﴾؛ أي: خادماً وعاملاً وأجيراً من التسخير، بمعنى: الاستخدام، ولكون المراد هنا الاستخدام دون الهزء؛ لأنه لا يليق التعليل به، أجمع القراء على ضم السين في الرواية المشهورة عنهم، فما كان من التسخير فهو مضموم، وما كان من الهزء فهو مكسور، وقرأ الجمهور (٤): ﴿سُخْرِيًا ﴾ بضم السين، وعمرو بن ميمون وابن محيصن وابن أبي ليلي وأبو رجاء والوليد بن مسلم، وابن عامر بكسرها، وهو من التسخير بمعنى الاستعباد والاستخدام والاستعمال. ويبعد أن يكون ﴿سُخْرِيًا ﴾ هنا من الهزء، وقد قال بعضهم؛ أي: يهزأ الغني بالفقير، وهذا وإن كان مطابقاً هنا من الهزء، وقد قال بعضهم؛ أي: يهزأ الغني بالفقير، وهذا وإن كان مطابقاً

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط. (٤) البحر المحيط.

للمعنى اللغوي، ولكنه بعيد من معنى القرآن، ومناف لما هو مقصود السياق.

والمعنى (١): فاضلنا بينهم فجعلنا بعضهم أفضل من بعض، في الدنيا بالرزق والرياسة والقوة والحرية والعقل والحلم، ليستخدم بعضهم بعضاً، فيستخدم الغني الفقير والرئيس المرؤوس والقوي الضعيف والحر العبد والعاقل من هو دونه في العقل، والعالم الجاهل، وهذا في غالب أحوال أهل الدنيا، وبه تتم مصالحهم وينتظم معاشهم، ويصل كل واحد منهم إلى مطلوبه، فإن كل صناعة دنيوية يحسنها قوم دون آخرين، فجعل البعض محتاجاً إلى البعض لتحصيل المساواة بينهم في متاع الدنيا، ويحتاج هذا إلى هذا ويعطي هذا هذا.

وحاصل معنى الآية (٢): أي إن هؤلاء المشركين تجازوا حدودهم وأقدارهم، فأرادوا أن يجعلوا ما لله لأنفسهم، وليس الأمر مردوداً إليهم، بل إلى الله عز وجل، والله أعلم حيث يجعل رسالته، فإنه لا ينزلها إلا على من بلغ مرتبة روحانية خاصة، وكان ذا فضائل قدسية، وكمالات خلقية، مستهيناً بالزخارف الدنيوية التي انغمسوا فيها، فهم ليسوا لها بأهل، فضلاً عن أن يهبوها لمن يشاؤون، ونحن الذين قسموا الأرزاق والحظوظ بين العباد، ونفضل بعضهم على العض درجات في القوة، والضعف والعلم والجهل والشهرة والخمول والغنى والفقر؛ لأنا لو سوينا بينهم في هذه الأحوال لم يتعاونوا فيما بينهم، ولم يتمكنوا من استخدام بعضهم بعضاً، فيكون بعضهم سبباً لمعاش بعض، وإلا فسد نظام من استخدام بعضهم بعضاً، فيكون بعضهم سبباً لمعاش بعض، وإلا فسد نظام شيء من الذل والمهانة؛ لأن حقوق العامل مصونة في الإسلام، وعلى صاحب العمل واجبات خلقية ومادية كثيرة، توجب عليه الترفع عن الغبن، والظلم والأذى والإساءة، فإذا عجزوا عن تغيير نظام الدنيا، فكيف يعترضون على حكمنا رزاقهم، أفلا يقنعون بقسمتنا في أمر النبوة وتفويضها إلى من نشاء من عبادنا؟

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٢) التفسير المنير والمراغي.

ثم علل ما سلف بقوله: ﴿وَرَحْمَتُ رَبِكَ﴾ وفضله بالنبوة، وما يتبعها من وحي وكتاب ينزل ﴿خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ﴾؛ أي: مما يجمع هؤلاء الكفار من حطام الدنيا الدنية الفانية، فالدنيا على شفا جرف هار، ومظاهرها فانية لا قيمة لها، فهو قد أغدقها على الدواب والأنعام، وكثير من جهلة بني آدم، والعظيم من رزق من تلك الرحمة العظيمة، لا مما يجمعون من الدنيء الحقير، يظنون أن العظمة به.

وفيه (١): إشارة إلى أن الله يعطي الفقير من فقراء البلد، لا يؤبه به ما لا يعطي لعلمائه، وأفاضله من حقائق القرآن، وأسراره، فإن قسمة العلم والمعرفة بيده سبحانه، كقسمة النبوة والرسالة، فما لا يحصل بالدرس قد يحصل بالوهب، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم. قوله: ﴿وَرَحَمْتُ رَبِّك﴾ ترسم (٢) هذه التاء مجرورة في الموضعين من هذه السورة، اتباعاً لرسم مصحف الإمام عثمان رضي الله عنه، وكذا ترسم مجرورة في سورة الأعراف في قوله: ﴿إِنَّ رَحْمَتُ اللّهِ قَرِيبٌ مِنَ المُحْسِنِينَ﴾، وفي سورة الروم في قوله: ﴿فَانَظُر إِلَى وَمَعَتُ اللّهِ وَبَركَنَاهُم عَلَيْكُم أَهَلَ البّينِ وَاللّه وفي سورة هود في قوله: ﴿رَحْمَتُ اللّهِ وَبَركَنَاهُم عَلَيْكُم أَهَلَ البّينِ وَاللّه وَبَركَنَاهُم عَلَيْكُم أَهَلَ البّينِ وفي سورة مريم في قوله: ﴿وَلَهُ مَنْ رَبِّكُ ﴾، وفي البقرة في قوله: ﴿أَوْلَتُهِكَ يَرْجُونَ وَفِي سورة مريم في قوله: ﴿وَلَهُ السبعة المواضع، ترسم مربوطة على صورة الهاء، وأبو عمرو وابن كثير والكسائي يقفون عليها بالهاء كسائر الهاءات الداخلة على وأبو عمرو وابن كثير والكسائي يقفون عليها بالهاء كسائر الهاءات الداخلة على الأسماء، كفاطمة وقائمة، وهي لغة قريش، والباقون يقفون عليها بالتاء تغليباً لجانب الرسم، وهي لغة طيء.

ثم بين الله سبحانه وتعالى، حقارة الدنيا وخستها بقوله: ﴿وَلُوَلا آن يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً﴾ وهنا لا بد<sup>(٣)</sup> من تقدير مضاف، فإن لولا لانتفاء الثاني، لوجود الأول، ولا تحقق لمدلول لولا ظاهراً؛ أي: ولولا كراهة أن يرغب الناس في الكفر، إذا رأوا الكفار في سعة وتنعم لحبهم الدنيا، وتوهم أن ذلك لفضيلة

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الفتوحات.

في الكفار، ويجتمعوا على الكفر، ويكونوا في الكفر أمة واحدة ﴿ لَجَمَلْنَا﴾ لحقارة الدنيا، وهوانها عندنا ﴿ لِمَن يَكْفُرُ بِالرَّحَيْنِ ﴾ لشر الخلائق وأدناهم منزلة، كما قال تعالى: ﴿ أُولَيِّكَ هُمْ شَرُّ الْبَرِيّةِ ﴾ . ﴿ لِبُنُوتِهِمْ ﴾ بدل اشتمال (١) من ﴿ لِمَن ﴾ أو اللام بمعنى على، وجمع الضمير باعتبار معنى من، كما أن إفراد المستكن في ﴿ يَكُفُرُ ﴾ باعتبار لفظها، والبيوت جمع بيت، وهو اسم لمبني مسقف، مدخله من جانب واحد، كما سيأتي في مبحث اللغة ﴿ سُقَفًا ﴾ متخذة ﴿ مِن فِضَةٍ ﴾ جمع سقف، وهو سماء البيت.

وقرأ الجمهور(٢): ﴿ سُقُفًا ﴾ بضمتين، كرهن ورهن، قال أبو عبيدة: ولا ثالث لهما، وقرأ أبو رجاء بضم فسكون وهي لغة تميم، وهي أيضاً جمع سقف، وقرأ ابن كثير وأبو عمرو بفتح السين وسكون القاف على الإفراد. وقال الفراء: جمع سقیف کرغیف ورغف وکثیب وکُثُب، وقریء بفتحتین، کأنه لغة فی سقف، وقرىء سقوفاً جمعاً على فعول، نحو: كعب وكعوب، والفضة: جسم ذائب، صابر، منطرق، أبيض رزين، كما سيأتي في مبحث اللغة ﴿وَمَعَارِجَ﴾ معطوف على ﴿ سُقُفًا ﴾ ، جمع معرج بفتح الميم وكسرها ، بمعنى: السلم ، والمعارج: المصاعد، والسلالم، وقرأ الجمهور: ﴿وَمَعَايِحَ ﴾ جمع معرج، وطلحة ﴿ومعاريج﴾ جمع معراج، والمعنى: وجعلنا لهم مصاعد ومراقى من فضة، حذف لدلالة الأول عليه. ﴿ عَلَيْهَا ﴾؛ أي: على المعارج ﴿ يَظْهَرُونَ ﴾؛ أي: يصعدون إلى العلالي والسطوح ﴿ وَلِبُ يُوتِهِمُ ﴾؛ أي: وجعلنا لبيوتهم، ولعل تكرير ذكر بيوتهم لزيادة التقرير ﴿أَبُوناً ﴾ جمع باب، وهو مدخل الشيء ومخرجه؛ أي: مداخل ﴿وَسُرُكًا ﴾ جمع سرير، وهو الذي يجلس عليه أو ينام فيه؛ أي: وجعلنا لبيوتهم أبواباً وسرراً من فضة ﴿عَلَيْهَا﴾؛ أي: على السرر ﴿يَتَّكِعُونَ﴾؛ أي: يعتمدون ويجلسون عليها من الاتكاء، وهو الاعتماد على الشيء والاستناد إليه، وقرأ الجمهور ﴿ سُرِراً ﴾ بضم السين. وقرىء بفتحها، وهي لغة لبعض تميم وبعض كلب، وذلك في جمع فعيل المضعف، إذا كان اسماً باتفاق، وصفةً نحو: ثوب

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٢) البحر المحيط.

جديد وثياب جدد، باختلاف بين النحاة ذكره في «البحر» ﴿وَرُخُرُفاً﴾ إما معطوف على ﴿ سُقُفاً﴾، والزخرف حينئذ بمعنى ما يزين به البيت من أثاث وأمتعة ومواعين كالأواني والمفارش وما يزين به الجدار؛ أي: ولجعلنا لبيوتهم زينة تزوق بها البيوت من الأثاث والمواعين، أو معطوف على محل ﴿ مِن فِضَةٍ ﴾ فيكون بمعنى الذهب، فيكون أصل الكلام: ولجعلنا لبيوتهم سقفاً من فضة ومن زخرف يعني: بعض السقف من فضة وبعضها من ذهب، فيكون نصبه على هذا بنزع الخافض؛ أي: أبواباً وسرراً من فضة ومن ذهب، فلما حذف الخافض انتصب.

والمعنى (۱): أي ولولا كراهية أن يكون الناس كلهم على ملة الكفر ميلا إلى الدنيا وزخرفها، فلا يبقى في الأرض مؤمن، لأعطينا الكفار ثروات طائلة، وجعلنا سقف بيوتهم وسلالمهم ومصاعدهم التي يرتقون ويصعدون عليها، وأبواب البيوت والسرر التي يتكئون عليها من فضة خالصة وذهب خالص وزينة ونقوش، فائقة لهوان الدنيا عند الله تعالى.

﴿ وَإِن كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَكُم لَلْمَيْوَةِ الدُّنيَا ﴾ إن نافية، ولما بالتشديد بمعنى إلا ؛ أي: وما كل ذلك المذكور من البيوت الموصوفة بالصفات المفصلة إلا شيء يتمتع به في الحياة الدنيا لا دوام له ولا حاصل إلا الندامة والغرامة، وقرىء بتخفيف لما على أن ﴿ إِن ﴾ هي المخففة من الثقيلة، واللام هي الفارقة بينها وبين النافية، وما صلة، والتقدير: وإن الشأن كل ذلك لمتاع الحياة الدنيا ﴿ وَٱلْآخِرَةُ ﴾ بما فيها من فنون النعم التي يقصر عنها البيان حال كونها مدخرة ﴿ عِندَ رَبِّكَ ﴾ كائنة ﴿ لِللَّمُتَّقِينَ ﴾ عن الشرك والمعاصي ؛ أي: لمن اتقى الشرك والمعاصي، وآمن بالله وحده، وعمل بطاعته، فإنها الباقية التي لا تفنى ونعيمها الدائم الذي لا يزول.

وقرأ الجمهور (٢٠): ﴿لَمَّا﴾ بفتح اللام وتخفيف الميم، وإن: هي المخففة من الثقيلة، واللام: هي الفارقة بين الإيجاب والنفي، و﴿ما﴾: زائدة، و﴿مَتَنَّعُ﴾: خبر ﴿كُلُّ﴾، وقرأ الحسن وطلحة والأعمش وعيسى وعاصم وحمزة ﴿لمّا﴾

<sup>(</sup>١) التفسير المنير. (٢) البحر المحيط.

بتشديد الميم، و (إن): نافية، و (لما) بمعنى إلا، كما مر آنفاً. وقرأ أبو رجاء وأبو حيوة (لما) بكسر اللام، وخرجوه على أن (ما) موصولة، والعائد محذوف تقديره: للذي هو متاع الحياة الدنيا، كقوله: تماماً على الذي هو أحسن، وإن في هذا التخريج هي المخففة من الثقيلة، وكل مبتدأ وخبره في المجرور؛ أي: وإنه كل ذلك كائن، أو مستقر للذي هو متاع الحياة الدنيا ذكره في «البحر المحيط». وعبارة «المراغي» في معنى هذه الآية؛ أي: ولولا أن يعتقد كثير من الجهلة، أن إعطاءنا المال للكفار دليل على محبتنا لمن أعطيناه، في جتمعوا على الكفر ويرغبوا فيه، إذا رأوا سعة الرزق عندهم لجعلنا لبيوتهم سقفاً من فضة، ومصاعد من فضة وسرراً من فضة عليها يتكئون، وزينةً في كل ما يرتفق به من شؤون الحياة.

ثم بين أن هذه المتعة قصيرة الأمد، سريعة الزوال، فهي متاع الحياة الفانية، فقال: ﴿وَإِن كُلُّ ذَلِكَ﴾ إلخ؛ أي: وما كل ذلك إلا متاع قصير زائل، والآخرة بما فيها من ضروب النعيم التي لا يحيط بها عد ولا إحصاء، أعدها الله لمن اتقى الشرك والمعاصي، وعمل بطاعته، وآثر الآخرة على الدنيا.

وكذلك لو أعطيت هذه النعم والسرر والأبواب المصنوعة من الذهب والفضة للؤمنين، حتى يصير الناس كلهم مبسوطين، لأخلت بالمقصود من الإيمان؛ لأن الترف والنعيم يحجب العقول عن عالم الروحانيات، والرقي العقلي، فقل من يتخلص من شرك هذه الآفات، فالشهوات والزينة والزخارف للعقول، أشبه بالقاذورات للأجسام، والأجسام القذرة يحوم حولها الذباب، فيلقي فيها بيوضه لتفرخ في القروح والعيون، ويخرج ذباب يعيش من تلك القاذوات، وهكذا النفوس الضعيفة تعيش فيها النفوس المماثلة لها من عالم الشياطين، وتلقي إليها بذور الفساد، فتزرع فيها وتحصدها النفوس خزياً وعاراً في الدنيا والآخرة، وهذا ما أشار إليه سبحانه وتعالى بقوله: ﴿وَمَن يَعْشُ عَن ذِكِّرِ الْخ. . . ﴾ إلخ.

وأخرج الترمذي وابن ماجه والبغوي والطبراني عن سهل بن سعد رضي الله

عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لو كانت الدنيا تزن عند الله جناح بعوضة، ما سقى كافراً منها شربة ماء». ومعنى هوان الدنيا على الله، أنه سبحانه، لم يجعلها مقصودة لنفسها، بل جعلها طريقاً موصلاً إلى ما هو المقصود لنفسه، وأنه لم يجعلها دار إقامة ولا جزاء، وإنما جعلها دار رحلة وبلاء، وأنه ملكها في الغالب الجهلة والكفرة، وحماها الأنبياء والأولياء، وأبغضها وأبغض أهلها، ولم يرض العاقل فيها إلا بالتزود للارتحال عنها.

﴿وَمَن يَمْشُ ﴾ هذه الآية متصلة بقوله أول السورة: ﴿أَفَنَضْرِبُ عَنكُمُ الْإِكْرَ مَنكُمُ الْإِكْرَ مَنكُمُ الْإِكْرَ أَيْ لَا نضربه عنكم، بل نواصله لكم، فمن يعش عن ذلك الذكر بالإعراض عنه، إلى تأويل المضلين وأباطيلهم، نقيض له شيطاناً. و﴿يَمْشُ الله عشا يعشو عشا إذا تعاشى بلا آفة وتعامى الي الغين، كما سيأتي. و﴿من الله بصره، والعشا بالفتح والقصر ظلمة تعرض في العين، كما سيأتي. و﴿من فيه شرطية الي ومن يتعام عن القرآن ويعرض ﴿عَن ذِكْرِ ٱلرَّمْنِ السحولي عليه استيلاء لله الله الله المستولي عليه استيلاء القيض على البيض، وهو القشر الأعلى اليابس ﴿فَهُو الله ليستولي عليه الشيطان القيض على البيض، وهو القشر الأعلى اليابس ﴿فَهُو ﴾ أي: ذلك الشيطان ﴿لَمْ الله العمى على الهدى، والقبيح بدل في يفارقه ولا يزال يوسوسه ويغويه، ويزين له العمى على الهدى، والقبيح بدل الحسن، أو هو ملازم للشيطان لا يفارقه، بل يتبعه في جميع أموره، ويطيعه في كل ما يوسوس به إليه، والعشا في العين ضعف البصر، والمراد هنا: عشا البصيرة.

رُوي عن النبي على أنه قال: "إذا أراد الله بعبد شراً، قيض له شيطاناً قبل موته بسنة، فلا يرى حسناً إلا قبحه عنده، حتى لا يعمل به، ولا يرى قبيحاً إلا حسنه حتى يعمل به، وينبغي أن يكون هذا الشيطان غير قرينه الجني الكافر، وإلا فكل أحد له شيطان هو قرينه، كما قال على: "ما منكم من أحد إلا وقد وكل به قرينه من الجن، وقرينه من الملائكة"، قالوا: وإياك يا رسول الله، قال: "وإياي، ولكن الله أعانني عليه، فأسلم فلا يأمرني إلا بخير" أخرجه مسلم بمعناه.

والمعنى: أي ومن يتعام عن ذكر الله، ويعرض عنه، وينهمك في لذات الدنيا وشهواتها. نسلط عليه شياطين الإنس والجن، يزينون له أن يرتع في الشهوات، ويلغ في اللذات، فلا يألو جهداً في ارتكاب الآثام، والمحرمات على ما جرت به سنتنا الكونية، كما نسلط الذباب على الأجسام القذرة، ونخلق الحيات والعقارب والحشرات في المحال العفنة، لتلطف الجو وترحم الناس والحيوان، وهكذا النفوس الموسوسة للضعفاء توقعهم في الذنوب لاستعدادهم لها، فينالون جزاءهم من عقاب الله وعقوبات البشر واحتقارهم لهم إلى ما ينالهم من الأمراض الفتاكة، والأدواء التي لا يجدي فيها علاج، فيكون ذلك عبرة لهم ولغيرهم، وأتى لهم أن تنفعهم تلك الذكرى، فقد فات الأوان ولا ينفع الندم على فائت.

نَدِمَ ٱلْبُغَاةُ وَلاَتَ سَاعَةَ مَنْدَمٍ وَٱلْبَغْيُ مَرْتَعُ مُبْتَغِيْهِ وَخِيْمُ قال الزجاج: معنى الآية: إن من أعرض عن القرآن، وما فيه من الحكم إلى أباطيل المضلين، يعاقبه الله بشيطان يقيضه له حتى يضله، ويلازمه قريناً له، فلا يهتدي مجازاةً له، حين آثر الباطل على الحق المبين اهد.

وقرأ الجمهور(1): ﴿وَمَن يَعْشُ﴾ بضم الشين من عشا يعشو كدعا يدعو؛ أي: يتعام بلا آفة في بصره، كعرج بفتح الراء، ويتجاهل عن ذكره وهو يعرف الحق، وقيل: يقل نظره في شرع الله، ويغمض جفونه عن النظر في ذكر الله، والمذكر هنا يجوز أن يراد به القرآن، ويحتمل أن يكون مصدراً أضيف إلى المفعول؛ أي: يعش عن أن يذكر الرحلن. وقرأ ابن عباس وعكرمة ويحيى بن سلام البصري: ﴿ومن يعش﴾ بفتح الشين، يقال: عشي الرجل يعشى عشياً، من باب رضي إذا عمي وكان في بصره آفة، كعرج بكسر الراء، وقرأ زيد بن علي باب رضي إذا عمي أن يرفع ﴿نُقَيِّشُ﴾ انتهى، ولا يتعين ما قاله، بل يصح الشرط، وحق هذا القارىء أن يرفع ﴿نُقَيِّشُ﴾ انتهى، ولا يتعين ما قاله، بل يصح أن تكون ﴿مَنْ﴾ شرطية، ﴿يعشو﴾ مجزوم بحذف الحركة تقديراً، وقرأ الجمهور:

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

وْنَقَيِّقْ لَمُ الله النون. وقرأ السلمي وعلي بن زيد وابن أبي إسحاق ويعقوب وعصمة عن عاصم وعن الأعمش وأبو عمرو بخلاف عنه، والعليمي عن أبي بكر ويقيض الياء مبنياً للفاعل؛ أي: يقيض الرحمٰن. وقرأ ابن عباس ويقيض له بالبناء للمفعول وشيطان الرفع؛ أي (1): ييسر له شيطان ويعد له، وهذا عقاب على الكفر بالختم وواتهم الرفع؛ أي: وإن الشياطين الذين قيض كل واحد منهم، لكل واحد ممن يعشو وليَصُدُونهم ؛ أي: ليمنعون قرناءهم، فمدار جمع الضميرين اعتبار معنى من، كما أن مدار إفراد الضمائر السابقة اعتبار لفظها وعَن الشيبيل ؛ أي: عن الطريق المستبين الذي من حقه أن يسبل، وهو الذي يدعو الشياطين وتُهم الورن والحال أن العاشين يظنون واتهم الكفار أن الشياطين والمهم الله المستقيم؛ أي: يحسب الكفار أن الشياطين مهتدون فيطيعونهم، وإلا لما اتبعوهم، أو يحسب الكفار بسبب تلك الوسوسة، أنهم في أنفسهم مهتدون، لأن اعتقاد كون الشياطين مهتدين، مستلزم الوسوسة، أنهم في أنفسهم مهتدون، لأن اعتقاد كون الشياطين مهتدين، مستلزم الاعتقاد كونهم كذلك، لاتحاد مسلكهما.

والمعنى (٢): أي وإن هؤلاء الشياطين، الذين يقيضهم الله سبحانه وتعالى لكل من يعشو عن ذكر الرحمٰن، ليحولن بينهم وبين سبيل الحق، ويوسوسن لهم، أنهم على الجادة، وسواهم على الباطل، فيطيعونهم ويكرهون إليهم الإيمان بالله، والعمل بطاعته.

ثم ذكر حال الكافر مع القرين يوم القيامة ﴿ حَتَى إِذَا جَآءَنَا ﴾ حتى ابتدائية داخلة على الجملة الشرطية، ومع هذا غاية لما قبلها، فإن الابتدائية لا تنافيها. والمعنى: يستمر العاشون على ما ذكر من مقارنة الشياطين والصد والحسبان الباطل، حتى إذا جاءنا كل واحد منهم مع قرينه يوم القيامة، وقرأ أبو جعفر (٣) وشيبة وقتادة والزهري والجحدري وأبو بكر والحرميان ـ نافع وابن كثير ـ ﴿ حتى إذا جاآنا ﴾ على التثنية ؛ أي: العاشي والقرين إعادةً على لفظ ﴿ من ﴾ ، والشيطان:

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

القرين وإن كان من حيث المعنى صالحاً للجمع. وقرأ الأعمش<sup>(۱)</sup> والأعرج وعيسى وابن محيصن والأخوان ـ حمزة والكسائي ـ ﴿جاءنا﴾ على الإفراد، والضمير عائد على لفظ ﴿من﴾، أعاد أولاً على اللفظ، ثم جمع على المعنى، ثم أفرد على اللفظ، ونظير ذلك: قوله تعالى: ﴿وَمَن يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَيَعْمَلُ صَلِيحًا يُدّخِلُهُ جَنَّتِ بَحْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِينَ فِيهَا أَبداً قَدْ أَحْسَنَ ٱللّهُ لَهُ رِزْقًا ﴾ أفرد أولاً، ثم جمع في قوله: ﴿وَنَقَا ﴾ أفرد أولاً، ثم جمع في قوله: ﴿وَنَقَا ﴾ .

رُوي: أنهما يجعلان يوم البعث في سلسلة، فلا يفترقان حتى يصيرهما الله تعالى إلى النار ﴿قَالَ﴾ العاشي الكافر، مخاطباً لشيطانه ﴿يَلْيَتَ بَيْنِي وَيَيْنَكُ بُعَدَ الْمَشْرِقَيْنِ﴾؛ أي: يا هذا القرين، أتمنى لو كان بيني وبينك في الدنيا بعد كالبعد الذي بين المشرق والمغرب، حتى لا تصدني عن سبيل الله سبحانه، أو تمنى ذلك في الآخرة وهو الظاهر؛ لأنه جواب إذا التي للاستقبال؛ أي: بعد المشرق من المغرب والمغرب من المشرق، فغلب المشرق فثناهما، كما قالوا: العمران في أبي بكر وعمر، والقمران في الشمس والقمر، واختار تغليب المشرق على المغرب لمناسبة الشيطان؛ لأنه حيث يطلع قرن الشيطان، كما في الحديث الصحيح. وقال مقاتل: أي مشرقي الشمس، مشرقها في أقصر يوم من السنة، والأول يوم من السنة، قاله ابن السائب أيضاً، يعني: أن بينهما بعد مشرق أطول يوم في السنة، من مشرق أقصر يوم في السنة، والأول (٢٠ أولى، وبه مشرق أطول يوم في السنة، من مشرق أقصر يوم في السنة، والأول (٢٠ أولى، وبه محذوف؛ أي: أنت أيها الشيطان.

والمعنى (٣): أي يستمر العاشون على ما ذكر من مقارنة الشياطين، حتى إذا وافى الكافر يوم القيامة إلينا، وعرض عليها، أعرض عن قرينه، الذي وكل به، وتبرأ منه، وقال: ليت بيني وبينك بعد ما بين المشرق والمغرب، فبئس القرين، أنت أيها الشيطان؛ لأنك قد أضللتني وأوصلتني إلى هذا العذاب المهين،

<sup>(</sup>۱) البحر المحيط. (۳) المراغي.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني.

والخزي الدائم، والعيش الضنك، والمحل المقض المضجع.

ثم حكى ما سيقال لهم حينئذ، توبيخاً وتأنيباً، فقال: ﴿وَلَن يَنفَعَكُمُ الْيُومَ ﴾؛ أي: في هذا اليوم، يعني: يوم القيامة، فهو حكاية لما سيقال لهم حينئذ، من جهة الله تعالى، توبيخاً وتقريعاً؛ أي: لن ينفعكم اليوم تمنيكم لمباعدتهم ﴿إِذ ظَلَمَتُمُ ﴾؛ أي: لأجل ظلمكم أنفسكم في الدنيا، باتباعكم إياهم في الكفر والمعاصي، وإذ للتعليل، متعلق بالنفي، كما قال سيبويه، إنها بمعنى التعليل، حرف بمنزلة لام العلة ﴿إِنّكُم ﴾؛ أي: أنتم وشياطينكم ﴿في الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ تعليل لنفي النفع؛ أي: لأن حقكم أن تشتركوا أنتم وشياطينكم القرناء في العذاب، كما كنتم في الدنيا مشتركين في سببه، ويؤيد هذا المعنى قراءة ابن عامر، على اختلاف عليه فيها، بكسر همزة ﴿إنّ ﴾. وقرأ الجمهور: بفتح همزة ﴿إنّ على أنها وما بعدها في محل رفع على الفاعلية لينفعكم؛ أي: لن ينفعكم علي اليوم اشتراككم في العذاب، بمعنى لن يحصل لكم التشفي، بكون قرنائكم معذبين مثلكم، حيث كنتم تدعون عليهم بقولكم: ﴿رَبّناً عَاتِهِمْ ضِعَفَيْنِ مِنَ الْعَذَابِ الشّنراك شيء من العذاب؛ لأن لكل أحد الكفار والشياطين الحظ الأوفر بسبب الاشتراك شيء من العذاب؛ لأن لكل أحد الكفار والشياطين الحظ الأوفر منه.

وفي الآية (١٠): إشارة إلى حال التابع والمتبوع، من أهل الأهواء والبدع، فإن المتبوع منهم، كان شيطان التابع في الإضلال عن طريق السنة، فلما فات الوقت وأدرك المقت، وقعوا في التمنى الباطل، قيل:

فَـضّــلِ ٱلْــيَــؤمَ عَــلَــىٰ ٱلْــغَــدِ إِنَّ لِـــلـــتَـــأَخِـــيْـــرِ آفَـــاتِ فعلى العاقل تدارك حاله وتفكر مآله، والهرب من الشيطان الأسود والأبيض، قبل أن يهرب هو منه.

ومعنى الآية: أي (٢) ولن ينفعكم في هذا اليوم اشتراككم في العذاب، أنتم

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) المراغي.

وقرناؤكم، كما كان ينفع في الدنيا الاشتراك في المهام الدنيوية، إذ يتعاونون في تحمل أعبائها، ويتقاسمون شدتها وعناءها، فإن لكل منهم من العذاب ما لا تبلغه طاقته ولا قدرة له على احتماله

وقد يكون المعنى: ولن ينفعكم ذلك من حيث التأسي، فإن المكروب في الدنيا يتأسى ويستروح بوجدان المشارك في البلوى، فيقول أحدهم: لي في البلاء والمصيبة أسوة، فيسكن ذلك من حزنه، كما قالت الخنساء ترثي أخاها صخراً:

يُذَكِّرُنِيْ طُلُوعُ ٱلشَّمْسِ صَخْرًا وَأَذْكُرُهُ بِكُلِّ مَغِيْبِ شَمْسِ فَلَوْلاَ كَفْرَةُ ٱلْبَاكِيْنَ حَوْلِيْ عَلَىٰ إِخْوَانِهِمْ لَقَتَلْتُ نَفْسِيْ وَمَا يَبْكُونَ مِنْلَ أَخِيْ وَلَكِنْ أَعَزِّيْ ٱلنَّفْسَ عَنْهُ بِٱلتَّالِّيْ

وقصارى ذلك: أنه لا يخفف عنهم بسبب الاشتراك شيء من العذاب، إذ لكل منهم الحظ الأوفر منه، وقد يكون المعنى: ولن ينفعكم اليوم الاعتذار والندم، فأنتم وقرناؤكم مشتركون في العذاب، كما كنتم مشتركين في سببه في الدنيا، ولما وصفهم فيما سلف بالعشى، وصفهم هنا بالعمى والصمم، من قبل أن الإنسان لاشتغاله بالدنيا يكون كمن حصل بعينه ضعف في البصر، وكلما زاد انهماكه فيها، كان ميله إلى الجسمانيات أشد، وإعراضه عن الروحانيات أكمل، فقال: ﴿أَفَانَت نُسُمِعُ الشَّرَ الهمزة فيه للاستفهام الإنكاري التعجبي، داخلة على مقدر يقتضيه المقام. والفاء: عاطفة على ذلك المحذوف، والتقدير: أأنت تتعب نفسك يا محمد، في دعاء قومك إلى التوحيد، فأنت تسمع الحق الصم؛ أي: الذين تعاموا عن إبصاره ﴿وَ تهدي ﴿من كان في ضلال مبين ﴾؛ أي: بين لا يخفى على أحد؛ أي: ومن كان في علم الله، أنه يموت على الضلالة، فهو يخفى على العمى، باعتبار تغاير الوصفين؛ أي: أنت لا تسمعهم؛ أي: لا يتفعون بسماعك، يشير(۱) إلى أن من سددنا بصيرته، ولبسنا عليه رشده، ومن

<sup>(</sup>۱) روح البيان.

صببنا في مسامع قلبه رصاص الشقاء والحرمان، لا يمكنك يا محمد مع كمال نبوتك هدايته، وإسماعه من غير عنايتنا السابقة، ورعايتنا اللاحقة، وكان يتعب نفسه في دعاء قومه، وهم لا يزيدون إلا غيا وتعامياً عما يشاهدونه من شواهد النبوة، وتصاماً عما يسمعونه من بينات القرآن، فنزلت الآية، وهو إنكار تعجيب، من أن يكون هو الذي يقدر على هدايتهم، بعد تمرنهم على الكفر، واستغراقهم في الضلال، بحيث صار عشاهم عمى مقروناً بالصمم، فنزل منزلة من يدعي أنه قادر على ذلك لإصراره على دعائهم قائلاً: أنا أسمع وأهدي، على قصد تقوي الحكم، لا التخصيص، فعجب تعالى منه.

ومدار الإنكار هو التمكن والاستقرار في الضلال المفرط، بحيث لا ارعواء له عنه، لا توهم القصور من قبل الهادي، ففيه رمز إلى أنه لا يقدر على ذلك إلا الله وحده بالقسر والإلجاء، يعني: لا يقدر على إسماع الصم وهداية العمي، وجعل الكافر مؤمناً إلا الله وحده، لعظم قدرته وإحاطة تعلقها بكل مقدور.

ومعنى الآية: أي أفأنت (١) تسمع من قد سلبهم الله استماع حججه التي ذكرها في كتابه، أو تهدي إلى طريق الحق، من أعمى قلوبهم عن أبصارها، واستحوذ عليهم الشيطان، فزين لهم طريق الردى.

والخلاصة: أن ذلك ليس إليك إنما ذلك إلى من بيده تصريف القلوب، وتوجيهها إلى حيث شاء، فعليك البلاغ وعلينا الحساب.

وبعد أن أيأسه من إيمانهم، سلاه بالانتقام منهم لأجله، إما حال حياته، أو بعد مماته، فقال: ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ ﴾ أصله (٢): إن ما على أن ﴿ إن ﴾ للشرط و ﴿ ما ﴾ مزيدة للتأكيد، بمنزلة لام القسم في استجلاب النون المؤكدة؛ أي: فإن قبضناك وأمتناك يا محمد، وأذهبناك من الدنيا، قبل أن نبصرك عذابهم، ونشفي بذلك صدرك، وصدر المؤمنين ﴿ فَإِنَّا مِنْهُم ﴾؛ أي: من هؤلاء المشركين ﴿ مُنْفَقِمُونَ ﴾ لا محالة في الدنيا والآخرة ﴿ أَوْ نُرِيَّكَ الَّذِي وَعَدَّنَهُم ﴾ أو إن أردنا أن

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۲) روح البيان.

نريك العذاب الذي وعدناهم ﴿ فَإِنَّا عَلَيْهِم مُّقْتَدِرُونَ ﴾ لا يفوتوننا، لأنهم تحت قهرنا وقدرتنا. وفي الآية تسلية النبي ﷺ، بأنه تعالى ينتقم من أعدائه ومنكريه، إما في حال حياته، وإما بعد مماته، وإنه قادر على انتقامهم بواسطته كما كان في يوم بدر، أو بغير واسطة، كما كان في زمن أبي بكر \_ رضي الله عنه وغيره. وقرى وفرينك بالنون الخفيفة.

ومعنى الآية (١): أي فإن نذهب بك أيها الرسول من بين أظهر المشركين، بموت أو غيره، فإنا منهم منتقمون، كما فعلنا ذلك بغيرهم من الأمم، المكذبة لرسلها، أو نرينك الذي وعدناك من الظفر بهم، وعلائك عليهم، فإنا عليهم مقتدرون، فنظهرك عليهم، ونخزيهم بيديك، وأيدي المؤمنين، وفي التعبير بالوعد، وهو سبحانه لا يخلف الميعاد، إشارة إلى أن ذلك سيقع حتماً، وهكذا كان، فإنه لم يقبض رسوله على حتى أقر عينيه من أعدائه، وحكمه في نواصيهم، وملكه ما تضمنته صياصيهم، قاله السدي، واختاره ابن جرير.

ثم أمر رسوله ﷺ أن يستمسك بما أوحى به إليه، فيعمل به، فقال: ﴿ فَأَسْتَمْسِكَ ﴾ يا محمد ﴿ بِاللَّذِي أَرْجَى إِلَيْكَ ﴾؛ أي: تمسك بالقرآن الذي أنزل عليك بمراعاة أحكامه، وإن كذب به من كذب، سواء عجلنا لك الموعود، أو أخرناه إلى يوم الآخرة ﴿ إِنَّكَ عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾؛ أي: طريق سوي لا عوج له، وهو طريق التوحيد ودين الإسلام، والجملة تعليل لقوله: ﴿ فَأَسْتَمْسِكَ ﴾ .

وفي «التأويلات النجمية»: فاعتصم بالقرآن، فإنه حبل الله المتين، بأن تتخلق بخلقه وتدور معه حيث يدور، وقف حيث ما أمرت، وثق بربك فإنك على صراط مستقيم، تصل به إلى حضرة جلالنا ﴿وَإِنَّهُ ﴾؛ أي: وإن هذا القرآن الذي أوحي إليك ﴿لَذِكُ ﴾؛ أي: لشرف عظيم ﴿لَكَ ﴾ خصوصاً ﴿وَلِقَوْمِكُ ﴾؛ أي: لأمتك عموماً كما قال عليه السلام: «إن لكل شيء شرفاً يباهى به، وإن أمتي تباهى وشرفها القرآن»

<sup>(</sup>١) المراغي.

فالمراد بالقوم (۱): الأمة، كما قال مجاهد، وقال بعضهم: ولقومك من قريش حيث يقال: إن هذا الكتاب العظيم، أنزله الله على رجل من هؤلاء، قال في «الكواشي»: أولاهم بذلك الشرف الأقرب، فالأقرب منه على المعلم، ثم بني هاشم، وبني المطلب. قال ابن عطاء: شرف لك بانتسابك إلينا، وشرف لقومك بانتسابهم إليك؛ أي: لأن الانتساب إلى العظيم عظم، وإلى الشريف شرف.

ثم جمع الله النبي على مع قومه فقال: ﴿وَسَوْفَ تُشَكُّونَ﴾ يوم القيامة عنه وعن قيامكم بحقوقه، وعن تعظيمكم وشرككم على أن رزقتموه، وخصصتم به من بين العالمين. وقال القرطبي والصحيح: أنه شرف لمن عمل به كان من قريش، أو من غيرهم، انتهى.

ومعنى الآية (٢): أي فخذ يا محمد بهذا القرآن، المنزل على قلبك، فإنه هو الحق المفضي إلى الصراط المستقيم، والموصل إلى جنات النعيم، والخير الدائم المقيم، وإنه لشرف عظيم لك، ولقومك؛ لأنه نزل بلغتهم على رجل منهم، فهم أفهم الناس به، فينبغي أن يكونوا أسبق الناس إلى العمل به، وسوف تسألون يوم القيامة عن حقه، وأداء شكر النعمة فيه.

أخرج الطبراني وابن مردويه عن عدي بن حاتم قال: كنت قاعداً عند النبي على فقال: «ألا إن الله تعالى، علم ما في قلبي من حبي لقومي، فبشرني فيهم»، فقال سبحانه: ﴿وَإِنَّهُ لَذِكَرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ الآية، فجعل الذكر والشرف لقومي، إلى أن قال: «فالحمد لله الذي جعل الصديق من قومي، والشهيد من قومي، وإن الله قلب العباد ظهراً وبطناً، فكان خير العرب قريش، وهي الشجرة المباركة». ثم قال عدي: ما رأيت رسول الله على ذكرت عنده قريش بخير، إلا سره، حتى يتبين ذلك السرور في وجهه للناس كلهم اهه.

ونظير الآية، قوله في سورة الأنبياء: ﴿لَقَدْ أَنَرْلْنَا ۚ إِلْيَكُمْ كِتَنَّا فِيهِ ذِكْرُكُمْ ۗ ﴾؛

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) المراغى.

أي: شرفكم، فالقرآن نزل بلسان قريش وإياهم خاطب، فاحتاج أهل اللغات كلها إلى لسانهم، وصاروا عيالاً عليهم، حتى يقفوا على معانيه من أمر ونهي، وأنباء وقصص، وحكمة وأدب.

وروى الترمذي عن معاوية ـ رضي الله عنه ـ قال: سمعت رسول الله على يقول: «إن هذا الأمر في قريش، لا ينازعهم فيه أحد، إلا أكبه الله تعالى على وجهه، ما أقاموا الدين». وفي الآية، إيماء إلى أن الذكر الجميل، والثناء الحسن، أمر مرغوب فيه، ولولا ذلك ما امتن الله على نبيه محمد على به، ولما طلبه إبراهيم عليه السلام بقوله: ﴿وَلَجْعَلُ لِي لِسَانَ صِدّقِ فِي ٱلْآخِينَ ﴿ وَالله ابن وريد:

إِنَّا ٱلْمَارُءُ حَدِيْتُ بَعْدَهُ كُنْ حَدِيْثًا حَسَنَا لِمَنْ وَعَلَىٰ عَلَىٰ خَدِيْثُ فَا حَلَىٰ مَا وَقَالَ المتنبي:

ذِكْرُ ٱلْفَتَىٰ عُمْرُهُ ٱلثَّانِيْ وَحَاجَتُهُ مَا قَاتَهُ وَفُضُولُ ٱلْعَيْسِ أَشْعَالُ وَخُلاصة ما سلف: أن القرآن نزل بلغة العرب، وقد وعد الله بنشر هذا الدين، وأبناء العرب هم العارفون بهذه اللغة، فهم الملزمون بنشرها، ونشر هذا الدين للأمم الأخرى، فمتى قصروا في ذلك، أذلهم الله تعالى في الدنيا، وأدخلهم النار في الآخرة، فعسى أن يقرأ هذا أبناء العرب، ويعلموا أنهم هم المعلمون للأمم، فينشروا هذا القرآن، ويكتبوا المصاحف باللغة العربية، ويضعوا على هوامشها تفاسير بلغات مختلفة، كالإنجليزية والألمانية والروسية والأرومية، تعرّف الأمم كلها هذا الدين، معرفة حقة خالية من الخرافات، التي ألصقها به المبتدعون ويعود سيرته الأولى، وما ذلك على الله بعزيز.

ثم وبخ مشركي قريش، بأن ما هم عليه من عبادة الأوثان والأصنام، لم يأت في شريعة من الشرائع فقال: ﴿وَسَّتَلَ ﴾ يا محمد ﴿مَنَّ أَرْسَلْنَا ﴾ في محل النصب على أنه مفعول ﴿اسأل ﴾، وهو على حذف المضاف. لاستحالة السؤال من الرسل حقيقة ، والمعنى: واسأل أمم من أرسلنا ﴿مِن قَبِّلِكَ مِن رُسُلِنا ﴾ وعلماء دينهم.

وفائدة هذا المجاز: التنبيه على أن المسؤول عنه، عين ما نطقت به ألسنة الرسل، لا ما يقوله أممهم وعلماؤهم من تلقاء أنفسهم ﴿أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحَمَٰنِ ءَالِهَةً يُعْبَدُونَ﴾؛ أي: هل حكمنا بعبادة الأوثان، وهل جاءت في ملة من مللهم، والمراد به: الاستشهاد بإجماع الأنبياء على التوحيد، والتنبيه على أنه ليس ببدع ابتدعه، حتى يكذب ويعادى له، فإنه أقوى ما حملهم على التكذيب والمخالفة.

قال ابن الشيخ: السؤال يكون لرفع الالتباس، ولم يكن رسول الله يشك في ذلك، وإنما الخطاب له والمراد غيره، قالت عائشة رضي الله عنها: لما نزلت هذه الآية، قال ﷺ: «ما أنا بالذي أشك، وما أنا بالذي أسأس».

والمعنى (۱): أي واسأل أمم من أرسلنا من قبلك من الرسل، هل حكمنا بعبادة غير الله؟ وهل جاء ذاك في ملة من الملل، أو المراد بهذا الاستشهاد بيان إجماع المسلمين على التوحيد، والتنبيه على أن محمداً ولله ليس ببدع من بين الرسل في الأمر، حتى يكذب ويعادى له؟

وقصارى ذلك: أن الرسل جميعاً دعوا إلى ما دعا إليه، من عبادة الله وحده لا شريك له، ونهوا عن عبادة الأصنام، ونحو الآية: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِ كُلِ أُمَّةِ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّائُوتَ ﴾. وجعل الزمخشري السؤال في الآية مجازاً على النظر في أديانهم، والفحص عن مللهم، على أنه نظير قولهم: سل الأرض من شق أنهارك، وغرس أشجارك، وجنى ثمارك.

وللآية وجه آخر (٢)، بحملها على ظاهرها من غير تقدير مضاف، وهو ما روى أنه على أسري به إلى المسجد الأقصى، حشر إليه الأنبياء، والمرسلون من قبورهم، ومثلوا له، فأذن جبرائيل، ثم أقام، وقال: يا محمد تقدم فصل بإخوانك الأنبياء والمرسلين، فلما فرغ من الصلاة، قال له جبرائيل: زعمت قريش، أن لله شريكاً، وزعمت اليهود والنصارى، أن لله ولداً، سل يا محمد، هؤلاء النبيين، هل كان لله شريك؟ ثم قرأ ﴿وَسَّتُلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ مِن رُسُلِناً﴾

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۲) روح البيان.

الآية، فقال ﷺ: لا أسأل، وقد اكتفيت، ولست بشاك فيه، فلم يشك فيه، ولم يسأل، وكان أثبت يقيناً من ذلك.

قال أبو القاسم، المفسر في كتاب «التنزيل» له: إن هذه الآية أنزلت على النبي على النبي على المقدس، ليلة المعراج، فلما أنزلت وسمعها الأنبياء عليهم السلام، أقروا لله تعالى بالوحدانية، وقالوا: بعثنا بالتوحيد، انتهى.

# قصة موسى عليه السلام مع فرعون اللعين

ولما أعلم سبحانه نبيه بأنه منتقم له من عدوه، وذكر اتفاق الأنبياء على التوحيد، أتبعه بذكر قصة موسى وفرعون، وبيان ما نزل بفرعون وقومه من النقمة، فقال: ﴿وَلَقَدَّ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ ﴾؛ أي: وعزتي وجلالي، لقد بعثنا موسى بن عمران عليه السلام، حال كونه متلبساً ﴿يَايَتِنَا ﴾ ومعجزاتنا التسع الدالة على صحة نبوته ﴿إِلَى فِرْعَوْنَ ﴾ اللعين ﴿وَمَلاَيْهِ هِ ﴾ أي: أشراف قومه، والإرسال إلى الأراذل؛ لأنهم تابعون لهم ﴿فَقَالَ ﴾ موسى لهم ﴿إِنِّ رَسُولُ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ إليكم فاتبعوني وأطيعوا أمري ﴿قَلَما جَاءَهُم ﴾ موسى ﴿بِتَايَنِتَا ﴾ ليسعدوا وينتهوا وينتهوا وينتهوا بها، وقوله: ﴿قَلَما جَاءهم إلخ، كما يدل عليه ما في فطلبوا منه الآيات الدالة على صدقه، فلما جاءهم إلخ، كما يدل عليه ما في سورة الأعراف من قوله تعالى: ﴿قَالَ إِن كُتَ حِتْتَ يَايَةٍ فَأْتِ بِهَا ﴾ إلخ. ﴿إِنَا ﴾ فجائية رابطة لجواب لما الشرطية ﴿مُ مِنْهَا ﴾؛ أي: من تلك الآيات ﴿يَقْمَكُونَ ﴾ استهزاء بها، ويسخرون منها، ويهزؤون بها؛ أي: فاجؤوا المجيء بها بالضحك، استهزاء بها، ويسخرون منها، ويهزؤون بها؛ أي: فاجؤوا المجيء بها بالضحك، اسخرية من غير توقف، ولا تأمل، وإذا هنا حرف فجأة لا ظرف، كما زعمه الزمخشري؛ أي: استهزؤوا بها، وكذبوها أول ما رأوها، ولم يتأملوا فيها، وقالوا: سحر وتخيل ظلماً وعلواً.

والمعنى (١): أي فلما جاءهم موسى بالأدلة على صدق قوله، فيما يدعوهم إليه من توحيد الله، وترك عبادة الآلهة، إذا فرعون وقومه يضحكون من تلك

<sup>(</sup>١) المراغي.

المعجزات، كما أن قومك يسخرون مما جئتهم به، وفي هذا تسلية لرسوله على، ما كان يلقاه من قومه المشركين، وإعلام له بأن قومه لن يعدوا أن يكونوا كسائر الأمم، الذين كانوا على منهاجهم في الكفر بالله، وتكذيب رسله، وندب له أن يستن بسنة أولي العزم من الرسل، في الصبر على أذى أقوامهم، وتكذيبهم لهم، وإخبار بأن عقبى أمرهم الهلاك، كسنته في الكافرين قبلهم، وظفره بهم، وعلو أمره، كما فعل بموسى عليه السلام وقومه، الذين آمنوا معه من إظهارهم على فرعون وملئه.

﴿ وَمَا نُرِيهِم ﴾؛ أي: وما أرينا فرعون وملأه ﴿ مِنْ ءَايَةٍ ﴾ من تلك الآيات؛ أي: حجة من حججنا الدالة على صدق رسولنا في دعواه الرسالة ﴿ إِلَّا هِ مَ أَخَتِهَا ﴾؛ أي: إلا كانت أعظم من سابقتها في الحجية عليهم، وآكد في الدلالة على صحة ما يأمر به من توحيد الله؛ أي: كل واحدة من آيات موسى أكبر مما قبلها، وأعظم قدراً، مع كون التي قبلها عظيمة في نفسها.

وقيل المعنى (۱): إن الأولى تقتضي علماً، فإذا ضمت الثانية إلى الأولى ازداد الوضوح، ومعنى الأخوة بين الآيات: أنها متشاكلة متناسبة في دلالتها على صحة نبوة موسى، كما يقال: هذه صاحبة هذه؛ أي: هما قرينتان في المعنى، وقيل: المعنى أن كل واحدة من الآيات إذا انفردت ظن الظان أنها أكبر من سائر الآيات، ومثل هذا: قول القائل:

مَنْ تَلْقَ مِنْهُمْ تَقُلْ لاَقَيْتُ سَيِّدَهُمْ مِثْلُ ٱلنَّجُوْمِ ٱلَّتِيْ يَسْرِيْ بِهَا ٱلسَّارِيْ وَمَنْ تَلْقَ مِنْ أُخْتِهَا ﴾ في محل جر، صفة لـ ﴿ اَلَةٍ ﴾ .

ثم بين ما جوزوا به على تكذيبهم، فقال: ﴿وَأَخَذَنَّهُم ﴾؛ أي: أخذنا فرعون وقومه ﴿ بِالْعَذَابِ ﴾ وعاقبناهم بالسنين، والطوفان والجراد والدم والطمس ونحوها، وكانت هذه الآيات دلالات ومعجزات لموسى، وزجراً وعذاباً للكافرين ﴿لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾؛ أي: لكي يرجعوا (٢) عما هم عليه من الكفر، فإن من جهولية نفس

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۲) روح البيان.

الإنسان، أن لا يرجع إلى الله على أقدام العبودية، إلا أن يجر بسلاسل البأساء والضراء إلى الحضرة الإلهية، فكلمة لعل، مستعارة لمعنى كي، وهو التعليل كما سبق في أول هذه السورة؛ أي: عاقبناهم بالعذاب لكي يرجعوا عما هم عليه من الكفر إلى الإيمان بالله وطاعته، والتوبة مما هم عليه مقيمون من المعاصي، ولما عاينوا ما جاءهم به من الآيات البينات، والدلالات الواضحات، ظنوا أن ذلك من قبيل السحر ﴿وَقَالُوا ﴾؛ أي: فرعون وقومه في كل مرة من العذاب، لما ضاق نطاق بشريتهم ﴿يَتَأَيُّهُ ٱلسَّاحِرُ ﴾ نادوه بذلك في مثل تلك الحالة؛ أي: عند طلب كشف العذاب بدعائه، لغاية عتوهم وغاية حماقتهم، أو سبق ذلك إلى لسانهم، على ما ألفوه من تسميتهم إياه بالساحر لفرط حيرتهم، قال سعدي المفتي: والأظهر: أن النداء كان باسمه العلم، كما في الأعراف، لكن حكى الله تعالى هنا كلامهم لا بعبارتهم، بل على وفق ما أضمرته قلوبهم، من اعتقادهم أنه ساحر، لاقتضاء مقام التسلية ذلك، فإن قريشاً أيضاً سموه ساحراً، وسموا ما أتى به سحراً، وعن الحسن قالوه على الاستهزاء، وقال بعضهم: قالوه تعظيماً، فإن السحر كان عندهم علماً عظيماً، وصفةً ممدوحةً والساحر فيهم عظيم الشأن، فكأنهم قالوا: يا أيها العالم بالسحر الكامل، الحاذق فيه، ﴿ أَنَّهُ لَنَا رَبَّكَ ﴾ ليكشف عنا العذاب ﴿ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ ﴾؛ أي: بسبب ما أخبرتنا من عهده إليك، أنا إن آمنا به كشفه عنا، أو بعهده عندك، وهو النبوة، فإن النبوة تسمى عهد الله، والباء حينتذ للقسم؛ أي: ادع الله بحق ما عندك من النبوة، أو بما عهده عندك من استجابة دعوتك في كل شيء.

قال في «التأويلات النجمية»: ما قالوا مع هذا الاضطرار: يا أيها الرسول، وما قالوا: ادع لنا ربنا؛ لأنهم ما رجعوا إلى الله بصدق النية، وخلوص العقيدة. ليروه بنور الإيمان رسولاً، ويروا الله ربهم، وإنما رجعوا بالاضطرار لخلاص أنفسهم، لا لخلاص قلوبهم ﴿إِنَّا لَمُهَتَدُونَ ﴾؛ أي: لمؤمنون على تقدير كشف العذاب عنا بدعوتك وعد منهم، معلق بشرط الدعاء، ولهذا تعرضوا للنبوة على تقدير صحتها، وقالوا: ربك، لا ربنا، فإنه إنما يكون ربهم بعد الإيمان؛ لأنهم قائلون بربوبية فرعون.

وقوله: ﴿فَلَمَّا كَثَنَّهُمُ ٱلْعَدَابَ﴾ مرتب على محذوف تقديره: فدعا موسى ربه فكشف عنهم العذاب، فلما كشفنا وأزلنا عنهم العذاب النازل بهم ﴿إِذَا هُمّ يَنكُنُونَ﴾؛ أي: فاجؤوا نقض عهدهم بالاهتداء، وهو الإيمان؛ أي: بادروا النكث ولم يؤخروه، وعادوا إلى كفرهم، وأصروا عليه، ولما نقضوا عهودهم صاروا ملعونين، ومن آثار لعنهم الغرق كما يأتي، فعلى العاقل الوفاء بالعهد، وقرأ أبو حيوة ﴿ينكثون﴾ بكسر الكاف.

والمعنى: فدعانا موسى فكشفنا عنهم العذاب فلم يؤمنوا، ونقضوا العهد، وقد كان هذا ديدنهم مع موسى، يعدونه في كل مرة أن يؤمنوا به، إذا كشف الرجز، ثم ينقضون ما عاهدوا الله عليه، ونحو الآية: ما جاء في سورة الأعراف من قوله: ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوفَانَ وَالْمُرَادَ وَالْقُمَّلَ وَالضَّفَادِعَ وَالدَّمَ النَّتِ مُفَصَّلَتِ فَأَسْتَكُبُرُوا وَكَانُوا فَوْمًا مُجْرِمِينَ إِنَّ مُنَاتِ مُنَاتِ مَعَكَ بِمَا عَهِدَ وَكَانُوا فَوْمًا مُجْرِمِينَ إِنْ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكُ لَبِن كَشَفْنَ عَنَا الرِّجْزَ لَنُوْمِينَ لَكَ وَلَنُرْسِلَنَ مَعَكَ بَنِ إِسْرَةِيلَ فَى فَلَمَّا عَلَيْهُمُ الرِّجْزَ إِنَ أَجَلِ هُم بَلِغُوهُ إِذَا هُمْ يَنكُنُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ثم أخبر سبحانه، عن تمرد فرعون وعتوه وعناده، فقال: ﴿وَنَادَىٰ فِرْعَونُ ﴾ بنفسه، أو بمناد أمره بالنداء ﴿فِي قَرِّمِهِ ﴾؛ أي: في مجمعهم وفيما بينهم، بعد أن كشف العذاب عنهم، مخافة أن يؤمنوا ف ﴿قَالَ يَنَوِّمِ ﴾ يريد الأقباط ﴿أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ ﴾ الهمزة فيه للاستفهام التقريري. لا ينازعني فيه أحد، ولا يخالفني مخالف، وهي أربعون فرسخاً في أربعين، وفي «فتح الرحمٰن»: وهو من نحو الإسكندرية إلى أسوان بطول النيل، وأسوان بالضم، بلد بصعيد مصر، كما في «القاموس». قال في «روضة الأخبار»: مصر بلدة معروفة، بناها مصر بن حام بن نوح، وبه سميت مصر مصراً.

﴿ وَهَلَذِهِ ٱلْأَنْهَارُ ﴾؛ أي: أنهار (١) النيل، فاللام عوض عن المضاف إليه، والمراد بها: الخلجان الكبار الخارجة من النيل، ومعظمها أربعة أنهر، نهر

<sup>(</sup>١) روح البيان.

الملك وهو نهر الإسكندرية، ونهر طولون، ونهر دمياط، ونهر تنيس، وهو بوزن سكين بلدة بجزيرة من جزائر بحر الروم، قرب دمياط، ينسب إليها الثياب الفاخرة، كما في «القاموس» ﴿ جَرِّى مِن تَحِيَّ ﴾؛ أي: من تحت قصري، أو بأمري، والواو في قوله: ﴿ وَهَنذِهِ ٱلْأَنْهَارُ ﴾ إما عاطفة لهذه الأنهار على ملك، فجملة ﴿ جَرِّى ﴾ حال منها، أو ﴿ الواو ﴾ للحال، فـ ﴿ هذه ﴾ مبتدأ و ﴿ ٱلأَنْهَارُ ﴾ صفتها، و ﴿ جَرِ للمبتدأ .

قال في «خريدة العجائب»: ليس في الدنيا نهر أطول من النيل؛ لأن مسيرته شهران في الإسلام، وشهران في الكفر، وشهران في البرية، وأربعة أشهر في الخراب، ومخرجه من بلاد جبل القمر، خلف خط الاستواء، وسمى جبل القمر؛ لأن القمر لا يطلع عليه أصلاً، لخروجه عن خط الاستواء، وميله عن نوره، وضوءه يخرج من بحر الظلمة؛ أي: البحر الأسود، ويدخل تحت جبل القمر، وليس في الدنيا نهر يشبه النيل إلا نهر مهران، وهو نهر السند، وقال الضحاك(١١): أراد بالأنهار القوّاد والرؤساء والجبابرة، وأنهم تحت لوائه، وقيل: أراد بالأنهار الأموال، والأول أولى؛ لأن هذين التفسيرين يشبهان تفسير الباطنية، والهمزة في قوله: ﴿ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾ للاستفهام التوبيخي المضمن للإنكار، داخلة على محذوف، والفاء: عاطفة على ذلك المحذوف، والتقدير: أتتعامون فلا تبصرون عظمتي وقدرتي، وعجز موسى، و﴿أم الله قوله: ﴿أَمْرُ أَنَّا خَيْرٌ ﴾ منقطعة، تقدر ببل الإضرابية، وبهمزة الاستفهام التقريري؛ لأن غرضه حملهم على الإقرار بخيريته، كأنه قال إثر ما عدد أسباب فضله، ومبادىء خيريته، أُثَبَت عندكم واستقر لديكم، أنى أنا خير من هذا الذي هو مهين؛ أي: بل أنا خير ﴿ مِّنْ هَذَا ﴾ الساحر ﴿ الَّذِي هُو مَهِ ين ﴾؛ أي: ضعيف، حقير، فقير، ذليل، لا قدر ولا ملك له، من المهانة، وهي الذلة ﴿ وَلَا يَكَادُ ﴾؛ أي: لا يقرب ﴿ يُبِينُ ﴾ الكلام، ويوضحه ويبينه للكنة، ورتة في لسانه، فكيف يصلح للنبوة والرسالة، يريد أنه ليس معه من آيات الملك والسياسة، ما يعتضده ويتقوى به، كما قالت

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

قريش: ﴿ لَوْلا نُول هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِن الْقَرْءَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ وهو في نفسه، خال عما يوصف به الرجال من الفصاحة والبلاغة، وكان الأنبياء كلهم فصحاء بلغاء، قاله افتراءً على موسى، وتنقيصا له في أعين الناس، باعتبار ما كان في لسانه من نوع رتة، حدثت بسبب الجمرة، وقد كانت ذهبت عنه لقوله تعالى: ﴿ قَالَ قَدْ أُوتِيتَ سُولًكَ يَنهُوسَىٰ ﴿ وَالرَتَةَ: غير اللّغة، وهي حبسة في اللسان، تمنعه من الجريان، وسلاسة التكلم، واللّغة: إبدال حرف بحرف، كإبدال الراء غيناً، والسين ثاء مثلثة. وفي «التأويلات النجمية»: تشير الآية، إلى أن من تعزز بشيء من دون الله، فحتفه وهلاكه في ذلك الشيء، فلما تعزز فرعون بملك مصر، وجري النيل بأمره، كان فيه هلاكه، وكذلك من استصغر أحداً سلط عليه، كما أن فرعون استصغر موسى عليه السلام وحديثه، وعابه بالفقر واللكنة، فقال: ﴿ أَمْ أَنا خَيْرٌ ﴾، فسلطه الله عليه، وكان هلاكه على يديه، وفيه إشارة أخرى، وهي أن قوله: ﴿ أَمْ أَنا خَيْرٌ ﴾، فسلطه الله عليه، وكان هلاكه على يديه، وفيه إشارة أخرى، وهي أن فرعون، وكان من صفة فرعون قوله: ﴿ أَمَّا لَنَهُمُ الْأَنَكُ ﴾، ولم توجد هذه الصفة توجد في فرعون، وكان من صفة فرعون قوله: ﴿ أَنَا رَبُكُمُ الْأَنَكُ ﴾، ولم توجد هذه الصفة في إليلس، وقرأ الباقر ﴿ يبين ﴾ بفتح الياء، من بان إذا ظهر.

والمعنى (١): أي بل أنا ولا شك خير وأفضل بما لي من الملك والسلطة والسعة والجاه من هذا؛ أي: من موسى الذي هو ضعيف، حقير ممتهن في نفسه، لا عز له، ولا يكاد يبين الكلام، ويفصح عما يريد، لما في لسانه من العقدة بسبب الجمرة، وهذا حكم عليه بما يعلم منه في الماضي، دون أن يعلم أن الله الكريم، أزال عنه عقدته حين دعاه، فقال: ﴿وَاعْلُلَ عُقْدَةً مِن لِسَانِي اللهُ الْكريم، أزال عنه عقدته حين دعاه، عما جاء في قوله: ﴿وَلَعْلُلُ عُقَدَةً أُوتِيتَ سُؤَلَكَ يَعُوسَى ﴾.

قال الحسن البصري: إنه قد بقي منها شيء لم يسأل زواله، وإنما سأل زوال ما يمنع الإبلاغ والإفهام اهـ. والأشياء الخلقية لا يعاب بها المرء ولا يذم،

<sup>(</sup>١) المراغي.

لكنه أراد الترويج على رعيته، وصدهم عن الإيمان به.

ثم ذكر شبهة مانعة له من الرياسة، وهي أنه لا يلبس لبس الملوك، فلا يكون رئيساً ولا رسولاً لتلازمهما في زعمه، فقال: ﴿فَلَوَلاَ أُلْقِى عَلَيْهِ أَسُورَةٌ مِن دَهُ مِن رَعْمه، فقال: ﴿فَلَوَلاَ أُلْقِى عَلَيْهِ أَسُورَةٌ مِن دَهُ وَلَا لَهُ عَلَى ما هو مقتضى حرف التحضيض، الداخل على الماضي، والأسورة جمع سوار بالكسر والضم، وهو ما يلبس في الساعد، والذهب جسم ذائب صاف، منطرق، أصفر، كما سيأتي.

والمعنى: فهلا أُلقي على موسى، وأُعطي مقاليد الملك، إن كان صادقاً في مقالته في رسالته، فيكون حاله خيراً من حالي، والملقي هو رب موسى من السماء، وإلقاء الأسورة كناية عن إلقاء مقاليد الملك؛ أي: أسبابه التي هي كالمفاتيح له، وكانوا إذا سودوا رجلاً سوروه بسوارين، وطوقوه بطوق من ذهب علما على رياسته، ودلالة لسيادته؛ أي: فهلا ألقى رب موسى عليه أساور من ذهب، فيتحلى بها إن كان صادقاً، في أن له رباً أرسله إلينا، كما جرت عادتهم بذلك، وهذا شبيه بما قال كفار قريش في عظيم القريتين.

وقرأ الضحاك (٢): ﴿فلولا ألقى﴾: مبنيا للفاعل؛ أي: الله ﴿أساورة﴾: بالنصب، وقرأ الجمهور: ﴿أساورة﴾: بالرفع. وقرأ أبي وعبد الله: ﴿أساوير﴾ جمع إسوار، لغة في سوار، وقرأ الحسن وقتادة وأبو رجاء والأعرج ومجاهد وأبو حيوة وحفص: ﴿أَسُوِرَةٌ ﴾ جمع سوار، نحو: خمار وأخمرة، وقرأ الأعمش ﴿أساور﴾، ورويت عن أبي وعن أبي عمرو.

ثم ذكر شبهة أخرى، وهي أنه ليس له خدم من الملائكة تعينه، فقال: ﴿أَوْ ﴾ هلا ﴿جَآءَ مَعَهُ الْمَلَيَكَةُ مُقْتَرِنِينَ ﴾؛ أي: حالة كونهم متقارنين متتابعين، أو مقرونين بموسى منضمين إليه: إن كان صادقاً يعينونه على أمره، ويشهدون له بالنبوة، ويمشون معه، كما نفعل نحن، إذا أرسلنا رسولاً في أمر هام يحتاج إلى دفاع، وفيه خصام ونزاع، وهو بهذا، أوهم قومه أن الرسل لا بدّ أن يكونوا على

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٢) البحر المحيط.

هيئة الجبابرة، أو يكونوا محفوفين بالملائكة.

ثم ذكر أن هذه الخدع قد غلبت عليهم، و سحرت ألبابهم لغفلتهم، وضعف عقولهم، فاعترفوا بربوبيته، وكذبوا بنبوة موسى، فقال: ﴿فَاسْتَخَفَّ وَوَمَهُ اِي: فاستجهل قومه، واستحمق عقولهم بقوله وكيده، وبما أبداه لهم من عظمة الملك والرياسة، وجعلها مناطاً للعلم والنبوة، وأنه لو كانت هناك نبوة، لكان هو أولى بها ﴿فَأَطَاعُوهُ أَي: فامتثلوه فيما أمرهم به من تكذيب موسى وإقرار ربوبيته، وجملة قوله: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا فَسِقِينَ ﴾؛ أي: خارجين عن طاعة الله تعالى، تعليل لطاعتهم له؛ أي: أطاعوه فيما أمرهم به؛ لأنهم كانوا قوماً ذوي فسق وضلال وغي، ومن ثم أسرعوا إلى تلبية دعوة ذلك الفاسق، الغوي، اللعين.

ذم ذكر جزاءهم على ما اجترحوا من تكذيب رسوله، على وضوح الدليل، وظهور الحق، فقال: ﴿فَلَمَّا ءَاسَفُونَا﴾؛ أي: أغضبونا بعنادهم وعظيم استكبارهم، وبغيهم في الأرض، والأسف محركاً: الغضب، وقيل: أشد الغضب، وقيل: السخط(۱)، وحقيقته ثوران دم القلب إرادة الانتقام، فمتى كان ذلك على من دونه، انتشر فصار غضباً، ومتى كان على من فوقه انقبض فصار حزناً.

والمعنى: فلما أغضبنا فرعون وقومه أشد الغضب، بالإفراط في العناد والعصيان، وغضب الله نقيض الرضى، أو إرادة الانتقام، أو تحقيق الوعيد، أو الأخذ الأليم، أو البطش الشديد، أو هتك الأستار والتعذيب بالنار، أو تغيير النعمة، وقيل: المعنى: أغضبوا رسولنا موسى عليه السلام. بتكذيبه وعدم طاعته أنفَتَمّنا مِنْهُمّ أي: أردنا أن نعجل لهم انتقامنا وعذابنا، وأن لا نحلم عنهم، وفي «كشف الأسرار»: أحللنا بهم النقمة والعذاب ﴿فَأَغّرَقَنَهُم في «البحر»، تفسير للانتقام؛ أي: فأهلكناهم المطاع والمطيعين له ﴿أَجْمَوِيك بالإغراق في

<sup>(</sup>١) روح البيان.

اليم، لم نترك منهم أحداً، وإنما أهلكوا بالغرق ليكون هلاكهم بما تعززوا به، وهو الماء في قوله: ﴿وَهَلَذِهِ ٱلْأَنْهَارُ تَجْرِى مِن تَمْتِيُّ ﴾.

أخرج أحمد والطبراني والبيهقي في «الشعب»، وابن أبي حاتم عن عقبة بن عامر، أن رسول الله على قال: «إذا رأيت الله يعطي العبد ما شاء، وهو مقيم على معاصيه.. فإنما ذلك استدراج منه له»، وقرأ: ﴿فَلَمَّا ءَاسَفُونَا ٱننَقَمَّنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَهُمْ أَعْمَونَكَ أَنْفَمَّنَا مِنْهُمْ مَن فَأَغْرَقْنَهُمْ أَعْمَونَكَ ﴿فَلَمُ مَن عمل بعلمهم من الكفار، في استحقاق العذاب ككفار قومك.

وقرأ الجمهور(۱): ﴿سَلَفًا﴾ بفتح السين واللام جمع سالف، كخدم وخادم وحرس وحارس، يعني: اسم جمع له؛ لأن فَعَلاً ليس من أبنية الجموع المكسرة، قال ابن عباس وزيد بن أسلم وقتادة؛ أي: جعلناهم متقدمين ليتعظ بهم الآخرون. وقرأ(۲) أبو عبد الله. وأصحابه، وسعيد بن عياض والأعمش وطلحة والأعرج وحمزة والكسائي: ﴿وسلفا﴾ بضم السين وضم اللام جمع سليف، كخشب وخشب، وقرأ علي وابن مسعود ومجاهد وأبو وائل والنخعي وحميد بن قيس والأعرج أيضاً المتقدمة والقطيعة من الناس.

﴿و﴾ جعلناهم أيضاً ﴿مثلاً﴾ وعبرة وتذكرة ﴿لِلْآخِرِينَ﴾؛ أي: لمن يأتي بعدهم من الكافرين؛ أي: جعلناهم حديثاً عجيب الشأن، سائراً مسير المثل، يحدث به الآخرون من الكفار، يقال لهم: مثلكم مثل قوم فرعون، فاللام متعلق بكل من ﴿سَلَفًا﴾ ﴿وَمَثَلًا﴾ على سبيل التنازع.

### الإعراب

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَامٌ ۖ مِمَّا تَعْبُدُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِي فَإِنَّامُ

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) البحر المحيط.

سَيَهْدِينِ ۞ وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةً فِي عَقِيهِ، لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۞ بَلَ مَثَّعْتُ هَـُثُؤُلَآءِ وَءَابَآءَهُمْ حَتَّى جَآءَهُمُ ٱلْحَقُ وَرَسُولٌ نُبِينٌ ۞﴾.

﴿ وَإِذَّ ﴾ ﴿ الواو ﴾: استئنافية ، ﴿ إذ ﴾: ظرف لما يستقبل من الزمان ، متعلق بمحذوف، تقديره: واذكر إذ قال إبراهيم، ﴿قَالَ إِبْرَهِيمُ ﴾: فعل وفاعل، والجملة في محل الجر مضاف إليه لـ ﴿إِذْ ﴾ ، ﴿ لِأَبِيهِ ﴾ : متعلق بـ ﴿ قَالَ ﴾ . ﴿ وَقَوْمِهِ \* ﴾ : معطوف على ﴿أبيه ﴾، ﴿إِنَّني ﴾: ناصب واسمه، والنون نون الوقاية، ﴿بَرَّامُّ ﴾: خبره، وجملة ﴿إنَّ في محل النصب مقول ﴿قَالَ ﴾، ﴿مِمَّا ﴾: متعلق بـ ﴿بَرَّاءٌ ﴾، وجملة ﴿تَعْبُدُونَ﴾ صلة لما الموصولة ﴿إِلَّا﴾: أداة استثناء، ﴿ٱلَّذِي﴾ مستثنى في محل النصب على الاستثناء، والاستثناء منقطع، كأنه قال: لكن الذي فطرني فإنه سيهدين، ويجوز أن يكون الاستثناء متصلا، بناء على أنهم كانوا يشركون مع الله الأصنام، ورجح أبو حيان كون الاستثناء منقطعاً، إذ كانوا لا يعبدون الله مع الأصنام، ﴿فَطَرَفِ﴾: فعل وفاعل مستتر، ونون وقاية ومفعول به، والجملة صلة الموصول، ﴿ فَإِنَّهُ ﴾ الفاء: تعليلية. ﴿إنَّه ﴾ ناصب واسمه، وجملة ﴿ سَيَّهُدِينِ ﴾ خبره، والسين للتأكيد، لا للاستقبال كما مر؛ أي: يديم هدايتي في المستقبل والحال، والمفعول به محذوف؛ أي: سيهديني لرعاية الفاصلة، وجملة ﴿إنَّ ﴾ جملة تعليلة، لا محل لها من الإعراب، ﴿ وَجَعَلَهَا ﴾: ﴿ الواو ﴾: عاطفة، ﴿جعلها﴾: فعل وفاعل مستتر يعود على ﴿إِبْرَهِيمُ﴾، أو على الله، ومفعول به، والجملة معطوفة على جملة ﴿قَالَ ﴾، ﴿ كَلِمَةً ﴾: مفعول ثان، ﴿ بَاقِيَةً ﴾: صفة لـ ﴿ كَلِمَةً ﴾ ، ﴿ فِي عَقِيدِ ، ﴾ متعلق بـ ﴿ بَاقِيَةً ﴾ ، ﴿ لَعَلَّهُمْ ﴾ ناصب واسمه وجملة ﴿ رَجِعُونَ ﴾: خبره، وجملة ﴿ لعل ﴾ تعليلية، لا محل لها من الإعراب، ﴿ بَلَّ ﴾ حرف عطف وإضراب عن محذوف، تقديره: فلم يحصل ما رجاه إبراهيم. ﴿مُتَّمَّتُ هَتُؤُلِّهِ ﴾: فعل وفاعل ومفعول به، معطوف على الجملة المحذوفة، ﴿ وَ اَبَاآهُمْ ﴾: معطوف على هؤلاء، أو مفعول معه ﴿ حَقَّ ﴾ حرف جر وغاية، ﴿ جَآةَ هُمُ ٱلْحَقُّ ﴾: فعل، ومفعول، وفاعل في محل النصب بأن المضمرة بعد حتى الجارة، ﴿ وَرَسُولُ ﴾: معطوف على ﴿ اَلْحَقُّ ﴾، ﴿ مُبِينً ﴾ صفة رسول، والجملة الفعلية مع أن المضمرة، في تأويل مصدر مجرور بـ ﴿ حَقَّ ﴾ بمعنى إلى، تقديره: إلى

مجيء الحق إياهم ورسول مبين، الجار والمجرور متعلق بـ ﴿مَتَّعْتُ﴾.

﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمُ ٱلْحَقُ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ وَإِنَّا بِدِ كَفِرُونَ ۞ وَقَالُوا لَوْلَا نُولِ هَذَا اللّهُ مَانُ عَلَى رَجُلِ مِنَ الْفَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ۞ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ خَنُ فَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي اللّهَ عَلَى رَجُلِ مِنَ الْفَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ۞ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتُ رَبِّكَ خَنُ فَسَمْنَا سُخْرِيًا وَرَحْمَتُ رَبِّكَ الْحَيْوَ الدُّنَيَّ وَرَفَعْنَا بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًا وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِنّا يَجْمَعُونَ ۞ .

﴿ وَلَمَّا ﴾ ﴿ الواو ﴾: عاطفة، أو استثنافية، ﴿ لما ﴾: حرف شرط غير جازم، ﴿جَآءَهُمُ ٱلْحَقُّ ﴾: فعل ومفعول وفاعل، والجملة فعل شرط لـ (لما )، لا محل لها من الإعراب، ﴿فَالْوَا ﴾: فعل وفاعل جواب لما، لا محل لها من الإعراب، وجملة ﴿لما﴾ معطوفة على جملة قوله: ﴿بَلَّ مَتَّعْتُ﴾، أو مستأنفة، ﴿هَاذَا سِحُّرُ ﴾: مبتدأ وخبر، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قَالُوا ﴾ ، ﴿ وَإِنَّا ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : عاطفة، ﴿إِنَّا﴾: ناصب واسمه، ﴿يِهِمِ﴾: متعلق بـ﴿ كَفِرُونَ﴾، و﴿ كَفِرُونَ﴾: خبر ﴿إِنْ ﴾، وجملة ﴿إِنَّ ﴾ معطوفة على ما قبلها، على كونها مقولاً لـ ﴿قَالُوا ﴾، ﴿ وَقَالُوا ﴾ فعل وفاعل، معطوف على جملة ﴿ قَالُوا ﴾ الأولى ﴿ لَوَلا ﴾: حرف تحضيض بمعنى هلا. ﴿ نُزِلَ ﴾ فعل ماض مغير الصيغة، ﴿ هَذَا ﴾: نائب فاعل، ﴿ٱلْقُرْءَانُ ﴾: بدل من اسم الإشارة،، أو عطف بيان له، والجملة الفعلية في محل النصب مقول ﴿ قَالُوا ﴾ ، ﴿ عَلَى رَجُلِ ﴾ متعلق بـ ﴿ نُزِلَ ﴾ ، ﴿ مِن الْقَرَبَتَيْنِ ﴾ صفة أولى لـ ﴿ رَجُلِ ﴾ . ﴿ عَظِيم ﴾ صفة ثانية له ، ﴿ أَمْرٌ ﴾ : الهمزة : للاستفام الإنكاري التجهيلي، ﴿هم ﴾: مبتدأ، وجملة ﴿ يَقْسِمُونَ ﴾: خبره، والجملة الاسمية مستأنفة إنشائية. ﴿ رَحْمَتُ رَبِّكُ ﴾: مفعول به، ومضاف إليه، ﴿ نَحْنُ ﴾: مبتدأ، وجملة ﴿قَسَمْنَا﴾: خبره، والجملة مستأنفة. ﴿يَنْهُم ﴾: ظرف متعلق بـ (قَسَمْنَا)، ﴿مَّعِيشَتَهُمْ ﴾: مفعول به، ﴿فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَّا ﴾: حال من ضمير ﴿مَّعِيشَتَهُمْ ﴾؛ لأن المضاف كالجزء من المضاف إليه، ﴿ وَرَفَعْنَا ﴾: فعل وفاعل، معطوف على ﴿قَسَمْنَا﴾، ﴿بَعْضَهُمْ ﴾: مفعول به. ﴿فَوْقَ بَعْضِ ﴾: ظرف متعلق بـ ﴿رفعنا ﴾، ﴿ دَرَجَاتٍ ﴾: تمييز محول عن المفعول، أو منصوب بنزع الخافض، كما مر، ﴿ لِيَتَّخِذَ ﴾ اللام: حرف جر وتعليل. ﴿ يتخذ ﴾: فعل مضارع منصوب بأن مضمرة بعد لام كي، ﴿بَعْضُهُمْ فاعل، ﴿بَعْضَا ﴾: مفعول أول لـ ﴿يتخذ ﴾. ﴿سُخْرِيًا ﴾: مفعول ثان له، والجملة الفعلية مع أن المضمرة، في تأويل مصدر مجرور باللام، تقديره: لاتخاذ بعضهم بعضاً سخرياً، والجار والمجرور متعلق بـ ﴿رفعنا ﴾، ﴿وَرَحْمَتُ رَبِّكَ ﴾: ﴿الواو ﴾: استئنافية، ﴿رحمت ربك ﴾: مبتدأ ومضاف إليه، ﴿خَيْرٌ ﴾: خبر، والجملة مستأنفة، ﴿مِمّا ﴾: متعلق بـ ﴿خَيْرٌ ﴾، وجملة ﴿يَجْمَعُونَ ﴾: صلة لما الموصولة، والعائد محذوف تقديره: مما يجمعونه.

﴿ وَلَوْلَا ۚ أَن يَكُونَ ٱلنَّاسُ أَمَّةَ وَحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ بِٱلرَّحْمَنِ لِلْمُيُوتِهِمْ سُقُفًا مِن فِضَدِ وَمَعَادِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ ﴿ ﴾ .

﴿ وَلَوْلا ﴾ (الواو ﴾: استئنافية ، (لولا ﴾: حرف امتناع لوجود ، (أن ﴾ حرف مصدر ونصب ، (يكُون ﴾: فعل ناقص منصوب بـ (أن ﴾ ، (النّاش ﴾: اسمها . (أمّنة ﴾ : خبرها ، (وَرَحِدَة ﴾: صفة (أمّنة ﴾ ، والجملة الفعلية مع (أن ﴾ المصدرية في تأويل مصدر ، مجرور بإضافة المبتدأ المقدر إليه ، وخبر ذلك المبتدأ محذوف وجوبا ، والتقدير : ولولا كراهية كون الناس أمة واحدة موجود ، والجملة الاسمية شرط لـ (لولا ﴾ لا محل لها من الإعراب ، (أَجَعَلْنَا ﴾ : اللام : رابطة لجواب (لولا ﴾ . (جعلنا ﴾ : فعل وفاعل ، (لِمَنَّ ﴾ : في موضع المفعول الثاني للرجعلنا ﴾ ، وجملة (يَكُثُرُ ﴾ : صلة (مَن الموصولة ، (بالرَّجْنِ ﴾ : متعلق بـ (يكُثُرُ ﴾ بإعادة الجار ، (شقفًا ﴾ مفعول أول لـ (جعلنا ﴾ ، (مِن فِضَة فِ صفة لـ (شُقُفًا ﴾ ، وجملة (جعلنا ﴾ جواب معطوف على (شقفًا ﴾ ، (عَنَبَهَ ﴾ متعلق بـ (يَظَهَرُونَ ﴾ ، وجملة (يَظَهَرُونَ ﴾ معطوف على (شقفًا ﴾ ، (عَلَيْهَ) متعلق بـ (يَظَهَرُونَ ﴾ ، وجملة (يَظَهَرُونَ ﴾ صفة لـ (معارج ﴾ .

﴿ وَلِمُنُوتِهِمْ أَبُوْبَا وَسُرُرًا عَلَيْهَا يَتَكِحُونَ ۞ وَزُخْرُفًا وَإِن كُلُ ذَلِكَ لَمَا مَتَعُ لَلْمَيَوْةِ اللَّهُ اللّ

﴿ وَلِبُيُوتِهِمْ ﴾: معطوف على قوله ﴿لبيوتهم ﴾، وكرر لفظ البيوت لزيادة التقرير، ﴿ أَبَّوْبَا ﴾ معطوف بعاطف مقدر على ﴿ سُقُفًا ﴾، أو منصوب بفعل محذوف،

مماثل للأول، فيكون من عطف الجمل؛ أي: ولجعلنا لبيوتهم أبواباً ﴿وَسُرُوا﴾: معطوف على أبواباً، ﴿عَلَيْهَا﴾: متعلق بـ ﴿يَتَكِثُونَ﴾، وجملة ﴿يَتَكِثُونَ﴾ صفة لـ لـ (سرراً)، ﴿وَرُخُونًا﴾: معطوف على على أبواباً، أو مفعول به لفعل محذوف؛ أي: ولجعلنا لهم زخرفاً، وعطفه الزمخسري على محل ﴿مِن فِضَة فِه ) كأنه قال: سقفاً من فضة وذهب؛ أي: بعضها من فضة وبعضها من ذهب. ﴿وَإِن ﴾: ﴿الواو ﴾: استثنافية. ﴿إِن ﴾: نافية، ﴿كُلُّ ذَلِك ﴾: مبتدأ. ﴿لَمَّا ﴾ بالتشديد، حرف بمعنى إلا الاستثنائية، استثناء مفرغاً، ﴿مَتَنُع ﴾: خبر المبتدأ. ﴿الحَيَوْق ﴾: مضاف إليه، ﴿الدُّيَا ﴾: صفة لـ ﴿المُعَلِق ﴾، والجملة الاسمية مستأنفة، وقرىء بتخفيف لما، و﴿إن ﴾ حينئذ مخففة من الثقيلة، واسمها ضمير الشأن محذوفاً، ﴿كُلُّ ذَلِك ﴾: مبتدأ، ﴿لَمَا ﴾: اللام: حرف ابتداء، ﴿ما ﴾: زائدة، ﴿مَتَنُع لَلْيَوْق ﴾: خبر المبتدأ، وجملة المبتدأ والخبر خبر لـ ﴿إن ﴾ المخففة، وجملة ﴿إن ﴾ المخففة مستأنفة، ﴿وَالْآخِرَة ﴾ فرف متعلق بمحذوف حال من ﴿الآخرة ﴾ أو من الضمير المستكن في الخبر، ﴿لِلَّمُتِّينَ ﴾ خبر المبتدأ، والجملة مستأنفة.

﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّمْهَنِ نُقَيِّضٌ لَهُ شَيْطَكُنَا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ۞ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَن أَلَيْهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَن أَلَيْهُمْ مُهْتَدُونَ ۞﴾.

﴿ وَمَن ﴾ ﴿ الواو ﴾ : استئنافية ، ﴿ من ﴾ : اسم شرط جازم في محل الرفع مبتدأ ، والخبر جملة الشرط ، أو الجواب ، أو هما ، ﴿ يَمْشُ ﴾ : فعل الشرط مجزوم بحذف حرف العلة ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ من ﴾ ، ﴿ مَن فِكْرِ الرَّمْنِ ﴾ ، مخزوم بـ ﴿ من أَيِّشُ ﴾ ، ﴿ نُقَيِّضٌ ﴾ : فعل مضارع ، وفاعل مستتر ، مجزوم بـ ﴿ من الشرطية على كونه جواباً لها ، ﴿ لَمْ ﴾ : متعلق بـ ﴿ نُقَيِّضٌ ﴾ ، ﴿ شَيِّطَانَا ﴾ : مفعول به ، وجملة ﴿ من ﴾ الشرطية مستأنفة ، ﴿ فَهُو ﴾ الفاء : عاطفة تفريعية ، ﴿ هو ﴾ : مبتدأ ، ﴿ وَمِن الشرطية على جملة جواب الشرط ، ﴿ وَإِنَّهُ ﴾ ﴿ الواو ﴾ : عاطفة ، ﴿ إنهم ﴾ الاسمية معطوفة على جملة جواب الشرط ، ﴿ وَإِنَّهُ ﴾ ﴿ الواو ﴾ : عاطفة ، ﴿ إنهم ﴾ ومفعول به ، ﴿ عَنِ السّبِيلِ ﴾ متعلق بـ ﴿ يصدونهم ﴾ والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿ إِنَّ ﴾ ، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ معطوفة على جملة ﴿ من ﴾ الشرطية ، أو على جملة خبر ﴿ إِنَّ ﴾ ، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ معطوفة على جملة ﴿ من ﴾ الشرطية ، أو على جملة خبر ﴿ إِنَّ ﴾ ، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ معطوفة على جملة ﴿ من ﴾ الشرطية ، أو على جملة خبر ﴿ إِنَّ ﴾ ، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ معطوفة على جملة ﴿ من ﴾ الشرطية ، أو على جملة خبر ﴿ إِنَّ ﴾ ، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ معطوفة على جملة ﴿ من ﴾ الشرطية ، أو على جملة خبر ﴿ إِنَّ ﴾ ، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ المنابِ الشرطية ، أو على جملة ﴿ من ﴾ الشرطية ، أو على جملة خبر ﴿ إِنَّ ﴾ .

الجواب ﴿ وَيَعْسَبُونَ ﴾: فعل وفاعل، معطوف على جملة ﴿ إِنَّ ﴾، ﴿ أَنَّهُ الصب واسمه، ﴿ مُهَّتَدُونَ ﴾: خبره، وجملة ﴿ أَنَّ ﴾ في تأويل مصدر ساد مسد مفعولي حسب؛ أي: يحسبون اهتداءهم.

﴿حَقَّىٰ إِذَا جَاءَنَا قَالَ يَنلَيْتَ بَيْنِي وَيَلَيْكَ بُعْدَ ٱلْمَشْرِقَيْنِ فَيِنْسَ ٱلْقَرِينَ ۞٠.

وَمَقَى الزمان، وَمَاقَنَا الله وفعول، وفاعل مستتر يعود على العاشي، والجملة في محل الخفض بإضافة فإذا اليها، على كونها فعل شرط لها، والجملة في محل الخفض بإضافة فإذا اليها، على كونها فعل شرط لها، والظرف متعلق بالجواب، وقال أن فعل ماض، وفاعل مستتر يعود على العاشي، والظرف متعلق بالجواب، وقال الشرطية، لا محل لها من الإعراب، وجملة فإذا في محل الجر بوحقي الجارة، والجار والمجرور متعلق بمحذوف تقديره: فهو له قرين، إلى قوله: فينليّت بَيِّني وَبَيْنَك بُعِد المَشْرِقِينِ وقت مجيئه إيانا. فينكيّت وينه فيا : حرف نداء، والمنادى محذوف، تقديره: يا هذا القرين، فليت : حرف تمن ونصب، في ظرف متعلق بمحذوف، خبر فليت مقدم على اسمها، في ومضاف إليه، وجملة النداء مع جملة التمني في محل النصب مقول فقال في وضاف إليه، وجملة النداء مع جملة التمني في محل النصب مقول فقال في فاعل، والمخصوص بالذم محذوف وجوباً تقديره: أنت، وجملة فينس في محل الرفع خبر لهذا المخصوص، المحذوف، والجملة الاسمية جملة إنشائية مستأنفة، لا محل لها من الإعراب.

﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ الْيُوْمَ إِذ ظُلَمْتُكُمْ أَنَّكُمْ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ۞ ﴿.

﴿ وَلَن ﴾: ﴿ الواو ﴾: استئنافية، ﴿ لن ﴾ حرف نصب، ﴿ يَنفَعَكُمُ ﴾ فعل مضارع منصوب بـ ﴿ لن ﴾، والكاف مفعول به، وفاعله ضمير مستتر يعود على التمني المفهوم من ﴿ ليت ﴾، والجملة مستأنفة، ﴿ الْيَوْمَ ﴾: ظرف متعلق بـ ﴿ يَنفَعَكُمُ ﴾، ﴿ إذ ﴾: حرف تعليل بمعنى اللام، أو ظرف لما مضى من الزمان، بدل من اليوم، ﴿ ظُلَمْتُدُ ﴾: فعل وفاعل، والجملة الفعلية في محل الجر مضاف

﴿ أَفَأَنتَ تُسْمِعُ الصَّمَّ أَوْ تَهْدِى الْعُمْنَ وَمَن كَانَ فِى صَلَالٍ مُبِينِ ﴿ فَإِمَّا لَمُعْنَى وَمَن كَانَ فِى صَلَالٍ مُبِينِ ﴿ فَإِمَّا لَذَهُ مَا اللَّهِ مُلْقَالِهُ مُنْفَقِمُونَ ﴾ .

﴿أَفَأَنَّ ﴾: الهمزة: للاستفهام الإنكاري التعجبي، داخلة على مقدر يقتضيه المقام، والفاء: عاطفة على ذلك المحذوف، والتقدير: أأنت تتعب نفسك، فأنت تسمع الصم، والجملة المحذوفة مستأنفة، مسوقة لتسليته علي، ﴿أنت ﴿ عبتداً، ﴿ تُسْمِعُ ٱلصُّمَّ﴾ فعل وفاعل مستتر، ومفعول به، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية معطوفة على الجملة المحذوفة، ﴿أَوَّ﴾: حرف عطف، ﴿ تَهْدِى ٱلْعُنْيَ ﴾: فعل وفاعل مستتر ومفعول به، والجملة معطوفة على جملة ﴿ تُسْمِعُ ﴾ ، ﴿ وَمَن ﴾: اسم موصول في محل النصب، معطوف على العمي، ﴿ كَانَ ﴾ فعل ماض ناقص، واسمها ضمير يعود على ﴿مَنْ ﴾، ﴿فِي ضَلَا ﴾: خبرها، ﴿ تُمِينِ ﴾ صفة ﴿ صَلَالِ ﴾، وجملة ﴿ كَانَ ﴾ صلة لـ ﴿ مَنْ ﴾ الموصولة، ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ ﴾: الفاء: فاء الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر، تقديره: إذا عرفت ما ذكر، وأردت بيان عاقبتهم. . فأقول لك: ﴿إما نذهبن بك﴾ ﴿إِنَّ حَرِفَ شُرِطَ جَازِم ﴿مَا ﴾ زائدة ﴿نَذْهَبَنَّ ﴾ فعل مضارع في محل الجزم بـ ﴿إِنَّ الشَّرطية، مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، ونون التوكيد حرف، لا محل لها من الإعراب، وفاعله ضمير يعود على الله سبحانه، ﴿ بِكَ ﴾: متعلق بـ ﴿ نَذْهَبَنَّ ﴾ ، ﴿ فَإِنَّا ﴾ الفاء: رابطة لجواب ﴿ إِن ﴾ الشرطية وجوباً ، ﴿ إِنا ﴾ ناصب واسمه، ﴿مِنْهُم﴾ متعلق بـ﴿ مُنكَقِمُونَ ﴾، و﴿ مُنكَقِمُونَ ﴾ خبر ﴿إنَ ﴾، وجملة ﴿إن في محل الجزم بـ ﴿إن الشرطية على كونها جواباً لها، وجملة ﴿إن اللهِ على كونها جواباً لها، وجملة ﴿إن الشرطية في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة، وأَوْ حرف عطف وتفصيل، وْنُرِينَكَ فعل مضارع في محل الجزم بـ (إن الشرطية معطوف على ﴿ نَذْهَبَنَ ﴾ لاتصاله بنون التوكيد، وفاعله ضمير يعود على الله، والكاف مفعول أول، ﴿ اللَّذِى ﴾ مفعول ثان لـ (أرى ﴾ ، لأنها بصرية تعدت بالهمزة إلى مفعولين، ﴿ وَعَدْنَهُم ﴾ : فعل وفاعل ومفعول به، صلة الموصول، والعائد محذوف تقديره: وعدناهموه، ﴿ فَإِنّا ﴾ الفاء: رابطة لجواب (إن ﴾ الشرطية وجوباً، ﴿ إنّا ﴾ : ناصب واسمه، ﴿ عَلَيْهم ﴾ متعلق بـ ﴿ مُقْتَدِرُونَ ﴾ ، و ﴿ مُقْتَدِرُونَ ﴾ ، و ﴿ مُقْتَدِرُونَ ﴾ خبر (إن ﴾ الشرطية المقدرة بالعطف على كونها جواباً لها.

﴿ فَاسْتَنْسِكَ بِالَّذِى أُوحَى إِلَيْكُ إِنَّكَ عَلَىٰ صِرَطٍ تُسْتَقِيمٍ ۞ وَإِنَّهُ لَذِكَرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكُ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ۞ وَسْتَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن زُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَنِ ءَالِهَةً يُعْبَدُونَ ۞﴾.

وَفَاسَتَسِكُ : الفاء: فاء الفصيحة ؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر تقديره: إذا عرفت ما ذكرته لك، وأردت بيان ما هو اللازم لك.. فأقول لك استمسك. واستمسك : فعل أمر وفاعل مستتر يعود على محمد هم والمجملة في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة، وأرضى : فعل ماض مغير الصيغة، ونائب فاعله ضمير يعود على الموصول. وإليّك : متعلق بـ وأرضى ، والجملة الفعلية صلة الموصول، وإنّك : ناصب واسمه، وعلى مِرَول خبره وأستيقيم : صفة ومرفل ، وجملة وإن مستأنفة، مسوقة لتعليل ما قبلها، ووإنّه : والواو : عاطفة، وإنّه ، وتنافس واسمه، وكن مِروك خبره وأستيقيم : والواو : عاطفة، وإنّه على الصب واسمه، وكنورك اللام: حرف ابتداء، وذكر خبر وإن . وكن متعلق ناصب واسمه، وكنورك : معطوف على ولك ، وجملة وإن معطوفة على جملة وإن الأولى، وسوف : حرف على جملة وإن الأولى، وسوف : حرف على جملة وإن الأولى، وسوف : حرف على جملة وإن الأولى، وسوف : عاطفة، والمال : فعل أمر، وفاعل فعلية على اسمية، وسعوفة على جملة والواو : عاطفة، واسأل : فعل أمر، وفاعل مستر، والجملة معطوفة على جملة واستمسك ، ومن : اسم موصول في محل مستر، والجملة معطوفة على جملة واستمسك ، ومن : اسم موصول في محل

النصب مفعول أول لـ﴿اسأل﴾، ﴿أَرْسَلْنَا﴾: فعل وفاعل، صلة من الموصولة، والعائد محذوف تقديره: من أرسلناه. ﴿مِن قَبِّكِ﴾: متعلق بـ﴿أَرْسَلْنَا﴾، ﴿مِن وَبِلِنَا﴾: متعلق بـ﴿أَرْسَلْنَا﴾، ﴿مِن أَيْسُلِنَا﴾: حال من ﴿مَنّ الموصولة، أو من العائد المحذوف، ﴿أَجَعَلْنَا﴾: الهمزة: للاستفهام الاستخباري ﴿جعلنا﴾: فعل وفاعل، ﴿مِن دُونِ ٱلرَّمْنِنِ﴾: في موضع المفعول الثاني لـ﴿جعلنا﴾، ﴿ءَالِهَةً﴾: مفعول أول لـ﴿جعلنا﴾، وجملة ﴿يُعْبَدُونَ ﴾: صفة لـ﴿ءَالِهَةً﴾، وجملة ﴿جعلنا﴾ في محل النصب سدت مسد المفعول الثاني، لـ﴿سأل﴾ المعلق عنها بهمزة الاستفهام.

﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَدِتِنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِثِيهِ فَقَالَ إِنِّى رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم بِتَايَثِنَا إِذَا هُم مِنْهَا يَضْعَكُونَ ۞﴾.

﴿وَلَقَدُهُ: ﴿الواو﴾: استئنافية، واللام: موطئة للقسم، ﴿قد﴾ حرف تحقيق، ﴿أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ﴾: فعل وفاعل ومفعول، والجملة جواب القسم، وجملة القسم مستأنفة، ﴿يَايَنِنَا ﴾: حال من موسى، ﴿إِلَى فِرْعَوْبَ ﴾ متعلق بـ﴿أَرْسَلْنَا﴾، ﴿وَمَلَإِيْهِ. ﴾ معطوف على ﴿فَرَعُوبَ ﴾، ﴿فَقَالَ ﴾ الفاء: عاطفة، ﴿قَالَ ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير مستتر يعود على ﴿مُوسَىٰ ﴾، والجملة معطوفة على جملة ﴿أَرْسَلْنَا ﴾، ﴿إِنِّ رَسُولُ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾: ناصب واسمه وخبره، ومضاف إليه، وجملة ﴿إن ﴾ في محل النصب مقول ﴿قَالَ ﴾، ﴿فَلَما ﴾ الفاء: عاطفة على مقدر تقديره: فطلبوا منه الآيات، ﴿لما ﴾ حرف شرط غير جازم، ﴿جَآءَمُ ﴾: فعل وفاعل مستتر، ومفعول به، ﴿يِقَايَنِنَا ﴾ متعلق بـ﴿جَآءَمُ ﴾، والجملة فعل شرط لـ﴿لما ﴾، ﴿مُ ﴾: مبتدأ. ﴿يَنْهَا ﴾: متعلق بـ﴿يَانَعُمُ ون فجأة رابطة لجواب ﴿لما ﴾، ﴿مُ ﴾: مبتدأ. ﴿يَنْهَا ﴾: متعلق بـ﴿يَنْهَمُ ون ﴾، وجملة ﴿يَنْهَمُ ون ﴾ عطوفة على الاسمية جواب ﴿لما ﴾ لا محل لها من الإعراب، وجملة ﴿لما ﴾ معطوفة على الجملة المقدرة.

﴿ وَمَا نُرِيهِم مِنْ مَايَةٍ إِلَّا هِمَ أَكْبَرُ مِنْ أُخْتِهَا ۚ وَأَخَذْنَهُم بِالْعَذَابِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ هُوَ وَقَالُواْ يَتَأَيُّهُ ٱلسَّاحِرُ ٱنْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ إِنَّا لَمُهْتَدُونَ ﴿ فَالْمَا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الْعَدَابَ إِذَا هُمْ يَنكُنُونَ ﴾.

﴿ وَمَا ﴾: ﴿ الواو ﴾: استئنافية، أو عاطفة، ﴿ ما ﴾: نافية، ﴿ زُبِهم ﴾ فعل مضارع، وفاعل مستتر يعود على الله، ومفعول أول، والجملة مستأنفة أو معطوفة على ما قبلها، ﴿مِنِّهُ: زائدة، ﴿ اَيَةٍ ﴾ مفعول ثان لـ ﴿ نُرى ﴾ ، ﴿ إِلَّا ﴾ : أداة استثناء مفرغ، ﴿ هِيَ أَكِّبُ ﴾: مبتدأ وخبر، ﴿ مِنْ أُخْتِهاً ﴾: متعلق بـ﴿ أَكِّبُ ﴾، والجملة الاسمية صفة لـ ﴿ مَا يَهِ ﴾ ، ﴿ وَأَخَذْنَهُم ﴾ فعل وفاعل ومفعول به ، ﴿ بِالْعَذَابِ ﴾ متعلق بـ ﴿أَخذنا ﴾، والجملة معطوفة على جملة ﴿ رُبِيهِ م ﴾ ، ﴿لَقَلَّهُم ﴾ : ناصب واسمه، وجملة ﴿ يُرْجِعُونَ ﴾: خبره، وجملة ﴿لعل﴾ جملة تعليلية، لا محل لها من الإعراب، ﴿وَقَالُوا ﴾ فعل وفاعل، معطوف على ﴿أَخذناهم ﴾، ﴿يَتَأَيُّهُ ٱلسَّاحِرُ ﴾: ﴿يا﴾: حرف نداء، ﴿أي﴾ منادى نكرة مقصودة في محل النصب، مبنى على الضم. ﴿ ها ﴾: حرف تنبيه زائد، تعويضاً عما فات؛ أي: من الإضافة، مبنى بسكون على الألف المحذوفة، للتخلص من التقاء الساكنين. ﴿ السَّاحِرُ ﴾ بدل من أي، أو نعت لها، وجملة النداء في محل النصب، مقول ﴿قالوا﴾. ﴿أَدَّعُ﴾: فعل أمر، وفاعل مستتر، ﴿لَنَا﴾: متعلق به، ﴿رَبُّكَ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية في محل النصب، مقول ﴿قالوا﴾ على كونها جواب النداء، ﴿بِمَا﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ أَدَّعُ ﴾ ، و ﴿ ما ﴾ إما موصولة أو مصدرية ، ﴿ عَهدَ ﴾ فعل ماض ، وفاعل مستتر يعود على الله، ﴿عِندُكَ ﴾ متعلق بـ ﴿عَهدَ ﴾، والجملة الفعلية صلة لـ ﴿ما ﴾ الموصولة، أو لـ (ما) المصدرية، (إِنَّا): ناصب واسمه، (لَمُهَتَدُونَ) اللام: حرف ابتداء، ﴿مُهْتَدُونَ ﴾: خبر ﴿إنَّ ﴾، وجملة ﴿إنَّ ﴾ مستأنفة مسوقة لتعليل ما قبلها، ﴿ فَأَمَّا ﴾ الفاء، عاطفة على مقدر، يقتضيه المقام تقديره: فدعا موسى، فكشفنا عنهم العذاب، فلما كشفنا عنهم العذاب إلخ، ﴿لمّا﴾ حرف شرط غير جازم، ﴿ كَشَفْنَا﴾ فعل وفاعل، فعل شرط لـ﴿لَمَّا﴾، ﴿عَنْهُمُ﴾: متعلق بـ﴿ كَشَفْنَا﴾، ﴿ٱلْعَذَابَ﴾ مفعول به ﴿إِذَا﴾: فجائية رابطة لجواب ﴿لما﴾ الشرطية، حرف لا محل لها من الإعراب، وجملة ﴿لما﴾ معطوفة على تلك المحذوفة، كما قدرنا آنفاً ﴿هُمْ يَنكُنُونَ﴾ مبتدأ وخبر.

﴿ وَنَادَىٰ فِرْعَوْنُ فِى قَوْمِهِ قَالَ يَعَوْمِ أَلَيْسَ لِى مُلْكُ مِصْرَ وَهَلَذِهِ ٱلْأَنْهَارُ تَجْرِى مِن تَحْتِيَّ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴿ آَلُهُ \* . ﴿وَيَادَىٰ﴾: ﴿الواو﴾: استئنافية، ﴿نادى فرعون﴾: فعل وفاعل، والجملة مستنر، مستأنفة، ﴿في قَرِّهِهِه﴾: متعلق بـ﴿نادى﴾، ﴿قَالَ﴾: فعل ماض، وفاعل مستنر، والجملة مفسرة لجملة ﴿نادى﴾، ﴿يَعَوِّهِ﴾: منادى مضاف، وجملة النداء في محل النصب، مقول ﴿قَالَ﴾، ﴿أَلْيَسُ﴾: الهمزة: للاستفهام التقريري. لدخولها على النافي، ﴿ليس﴾: فعل ناقص، ﴿لِي﴾: خبرها مقدم، ﴿مُلِكُ مِصَرَ﴾: اسمها مؤخر، وجملة ﴿ليس﴾ في محل النصب مقول ﴿قَالَ﴾. ﴿وَهَنَذِهِ﴾: في محل الرفع معطوف على اسم ﴿ليس﴾، ﴿الْأَنْهَرُ﴾ بدل من اسم الإشارة، ﴿عَرِّي﴾ فعل مضارع، وفاعل مستر يعود على ﴿الْأَنْهَرُ﴾، ﴿مِن تَحِيِّيُ متعلق بِ﴿عَرِّي﴾، والجملة الفعلية حال من الأنهار، ويحتمل كون اسم الإشارة مبتدأ، و﴿الْأَنْهَرُ﴾ بدل منه، وجملة تجري خبره، والجملة الاسمية حال من ياء المتكلم في ﴿لي﴾، ﴿الْأَنْهَرُ﴾ الهمزة: للاستفهام الإنكاري، داخلة على محذوف، والفاء: عاطفة على ذلك المحذوف، والتقدير: أتتعامون فلا تبصرون، والجملة المحذوفة في محل النصب، مقول ﴿قَالَ﴾، ﴿لا﴾: نافية، ﴿تُعِيُونَ﴾: فعل وفاعل، والجملة معطوفة على تلك المحذوفة، والجملة المحذوفة في محل النصب، مقول ﴿قَالَ﴾، ﴿لا﴾: نافية، ﴿تُعِيمُونَ﴾: فعل وفاعل، والجملة معطوفة على تلك المحذوفة.

﴿ أَمْ أَنَّا خَيْرٌ مِنَ هَذَا الَّذِى هُوَ مَهِينٌ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ۞ فَلُولَا أَلِقِي عَلَيْهِ أَسْوِرَةٌ مِن ذَهَبٍ أَوْ جَاءً مَعَهُ الْمَلَيْكَةُ مُقْتَرِينِ ۞ فَاسْتَخَفَ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا فَوْمَا فَسِقِينَ ۞ فَلَمَا مَاسَفُونَا اَنفَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَفْنَهُمْ أَجْمَعِينَ ۞ فَجَمَلْنَهُمْ سَلَفًا وَمَثَلًا لِلْآخِرِينَ ۞ .

﴿أَمُّ عَنَا ﴾: منقطعة بمعنى بل، وهمزة الاستفهام، ﴿أَنَا ﴾: مبتدأ، ﴿خَيرٌ ﴾ خبره، ﴿وَنَ هَلَا ﴾: متعلق بـ ﴿خَيرٌ ﴾ ، ﴿أَلَّذِى ﴾: بدل من اسم الإشارة، والجملة معطوفة على ما قبلها، على كونها مقول ﴿قَالَ ﴾ ، ﴿هُوَ مَهِينٌ ﴾: مبتدأ وخبر، والجملة صلة الموصول، ﴿وَلا ﴾: ﴿الواو ﴾: عاطفة، ﴿لا ﴾: نافية، ﴿يكادُ ﴾: فعل مضارع من أفعال المقاربة، واسمها ضمير يعود على الموصول، وجملة ﴿يُكادُ ﴾: معطوفة على الجملة الابتدائية، على كونها صلة الموصول، ﴿فَلَوَلا ﴾: حرف تحضيض بمعنى هلا،

﴿ أُلِّقِي ﴾: فعل ماض مغير الصيغة، ﴿ عَلَيْهِ ﴾ متعلق بـ ﴿ أَلْقِيَ ﴾ ، ﴿ أَسْوِرَةٌ ﴾ : نائب فاعل لـ ﴿ أُلِّقِيَ ﴾ ، ﴿ مِّن ذَهَبِ ﴾ : صفة لـ ﴿ أَسْرِرَةٌ ﴾ ، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، على كونها مقول ﴿قَالَ ﴾، ﴿أَوْ ﴾: حرف عطف وتفصيل، ﴿جَآنَ ﴾: فعل ماض، ﴿مَعَدُ ﴾: متعلق بـ ﴿جَآءَ ﴾، ﴿ الْمَلَيْكَةُ ﴾: فاعل، ﴿مُقْتَرِنِينَ ﴾: حال من الملائكة، والجملة معطوفة على جملة ﴿ أَلِّقَى ﴾، ﴿ فَأَسْتَخَفَّ ﴾: الفاء: عاطفة، ﴿استخف﴾ فعل ماض، وفاعل مستتر يعود على ﴿فِرْعَوْنُ ﴾، ﴿قَوْمَهُ ﴾: مفعول به، والجملة معطوفة على جملة ﴿نادى﴾، ﴿فَأَطَاعُوهُ ﴾: فعل وفاعل ومفعول به معطوف على ﴿استخف﴾، ﴿إِنَّهُمْ ﴾: ناصب واسمه، ﴿كَانُوا ﴾ فعل ناقص واسمه، ﴿ فَوْمًا ﴾ خبره، ﴿ فَسِقِينَ ﴾ صفة ﴿ قَوْمًا ﴾، وجملة ﴿ إنَّ ﴾ مستأنفة، مسوقة لتعليل إطاعتهم. ﴿ فَلَمَّا ءَاسَفُونَا ﴾: الفاء: فاء الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر، تقديره: إذا عرفت ما ذكر من طاعتهم له، وأردت بيان عاقبتهم. . فأقول لك، ﴿لمَّا آسفونا﴾، ﴿لمَّا﴾: حرف شرط غير جازم، ﴿ ءَاسَفُونَا ﴾: فعل وفاعل ومفعول به، والجملة فعل شرط لـ (لما ﴾، ﴿ أَننَقَمْنَا ﴾: فعل وفاعل، ﴿مِنْهُم ﴾: متعلق بـ ﴿أَنْكَمُّنَا ﴾، والجملة الفعلية جواب ﴿لما ﴾، وجملة ﴿لمّا﴾ في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة، ﴿ فَأَغْرَفْنَهُمْ ﴾: الفاء: عاطفة ﴿أغرقناهم ﴾: فعل وفاعل ومفعول به، معطوف على ﴿ أَنْفَمِّنا ﴾ عطفا تفسيريا، ﴿ أَجْمَعِيكَ ﴾ تأكيد لضمير المفعول، ﴿فَجَعَلْنَهُمْ ﴾ الفاء: عاطفة، ﴿جعلناهم ﴾: فعل وفاعل ومفعول أول، ﴿سَلَفًا ﴾ مفعول ثان، ﴿ وَمَثَلًا ﴾: معطوف على ﴿ سَلَفًا ﴾. ﴿ لِلْآخِرِينَ ﴾ صفة لـ ﴿ مثلا ﴾ و﴿ سَلَفًا ﴾ على سبيل التنازع، والجملة الفعلية معطوفة على جملة ﴿أغرقناهم﴾.

## التصريف ومفردات اللغة

﴿إِنَّنِى بَرَايَّ ﴾ بفتح الباء وألف وهمزة بعد الراء، وهو في الأصل وقع موقع الصفة مبالغة، ولذلك استوى فيه المذكر والمؤنث، والواحد والاثنان والجمع، يقال: نحن البراء. وأما البريء فهو يؤنث ويجمع، يقال: بريء وبريؤون وبريئة وبريئات. وفي «المختار»: وتبرأ من كذ فهو براء منه بالفتح والمد، لا يثنى ولا يجمع ؛ لأنه مصدر. وفي «القاموس»: وأنا براء منه، لا يثنى ولا يجمع ولا

يؤنث؛ أي: بريء. ﴿فَطَرِفِ﴾ خلقني، والفطر: ابتداء خلق من غير مثال، من قولهم: فطرت البئر إذا أنشأت حفرها من غير أصل سابق. ﴿فِي عَقِيدٍ،﴾؛ أي: في ذريته، قال الراغب: العقب مؤخر الرجل، واستعير للولد وولد الولد، انتهى. وفي «القاموس»: العقب ككتف الجري بعد الجري، والولد وولد الولد. ﴿هَذَا سِحَرٌ ﴾ والسحر: إراءة الباطل في صورة الحق. ﴿مَيِشَتَهُم ﴾ والمعيشة: ما يعيش به الإنسان، ويتغذى، ويجعله سبباً في قوام بنيته، إذ العيش الحياة المختصة بالحيوان، كما سبق. وأصل معيشة: بوزن مفعلة، نقلت حركة الياء إلى العين، فسكنت إثر كسرة، فصارت حرف مد. ﴿سُخْرِيًا ﴾ والسخري: هو الذي يقهر على العمل، وهو بضم السين نسبة إلى السخرة، وهي العمل بلا أجرة، وفي «القاموس»: وسخره كمنعه سخرياً بالكسر، ويضم كلفه ما لا يريد وقهره، ويبعد أن تكون من السخرية التي هي بمعنى الاستهزاء؛ أي: ليستهزىء الغني بالفقير، وهو هنا من التسخير، بمعنى الاستخدام والاستعمال.

﴿لِبُيُوتِهِمْ والبيوت والأبيات جمع بيت، وهو اسم لمبنى مسقف، مدخله من جانب واحد، بني للبيتوتة، قال الراغب: أصل البيت مأوى الإنسان بالليل، ثم قد يقال من غير اعتبار الليل فيه، والبيوت بالمسكن أخص، والأبيات بالشعر، ويقع ذلك على المتخذ من حجر ومدر، ومن صوف ووبر، وبه شبه بيت الشعر. ﴿سُقُفًا ﴾ جمع سقف، كرهن ورهن، وهو سماء البيت وعلوه. ﴿وَيَن فِضَةٍ ﴾ والفضة: جسم ذائب، صابر، صاف، منطرق، أبيض، رزين بالقياس إلى باقي الأجساد، سميت فضة لتفضضها وتفرقها في وجوه المصالح. ﴿وَمَعَائِحَ ﴾ جمع معرج بفتح الميم وكسرها بمعنى: السلم، وهو المسمى الآن: سنسير، وهذا من معجزات القرآن، إذ لم يكن معروفاً في عصر التنزيل، قال الراغب: العروج: ذهاب في صعود، والمعارج المصاعد، وسميت المصاعد من الدرج معارج؛ لأن المشي عليها مثل مشي الأعرج. ﴿يَظْهَرُونَ ﴾ يقال: ظهر على الشيء، إذا علاه وارتقى إليه، وأصل ظهر الشيء أن يحصل شيء على ظهر الأرض فلا يخفى، ثم صار مستعملاً في كل بارز للبصر والبصيرة، ﴿وَلِنُيُوتِهِمْ أَوْبَا ﴾ جمع باب، والباب: يقال لمدخل الشيء، وأصل ذلك مداخل الأمكنة، كباب المدينة والدار

والبيت. ﴿وَسُرُكَا ﴾ جمع سرير، قال الراغب: السرير الذي يجلس عليه من السرور إذا كان ذلك لأولي النعمة، وسرير الميت تشبيه به في الصورة، وللتفاؤل بالسرور الذي يلحق الميت برجوعه إلى الله، وخلاصه من السجن المشار إليه بقوله ﷺ: «الدنيا سجن للمؤمن».

﴿ وَمَن يَمْشُ عَن ذِكْرِ الرَّمْنِ ﴾ ويعش بضم الشين، من عشا يعشو عشا إذا تعاشى بلا آفة وتعامى ؛ أي: نظر نظر العشا، ولا آفة في بصره، ويقال: عشي يعشى، كرضي يرضى إذا كان في بصره آفة مخلة بالرؤية. قال الراغب: العشا بالفتح والقصر ظلمة تعرض في العين، يقال: رجل أعشى، وامرأة عشواء. وفي «القاموس»: العشا سوء البصر بالليل والنهار، وخبطه خبط عشواء، ركبه على غير بصيرة، والناقة العشواء التي لا تبصر أمامها. ﴿ نُقَيِّضٌ لَمُ شَيَطْنَا ﴾ نسبب ونقدر ونسلط ونضمه إليه ليستولي عليه استيلاء القيض على البيض، وهو القشر الأعلى وليابس، ويقال قيض الله كذا، قدره له، وقيض الله فلاناً لفلان، جاءه به. ﴿ وَإِنَّهُمُ لَكُمْ مُنْ الله الأولى إلى الصاد ليَصُدُونَهُم ﴾ أصله: يصددونهم بوزن يَفْعُلُون، نقلت حركة الدال الأولى إلى الصاد فسكنت، وأدغمت في الدال الثانية ﴿ بُعَدَ ٱلمَشْرِقَيْنِ ﴾، أي: بعد المشرق، وكثيراً فسكنت، وأدغمت في الدال الثانية ﴿ بُعَدَ ٱلمَشْرِقَيْنِ ﴾، أي: بعد المشرق، وكثيراً ما تسمى العرب الشيئين المتقابلين باسم أحدهما، قال الفرزدق:

أَخَذْنَا بِآفَاقِ ٱلسّمَاءِ عَلَيْكُمُ لَنَا قَمَرَاهَا وَالنُّجُومُ ٱلطّوالِعُ يريد الشمس والقمر، وبعد المشرقين بعد أحدهما من الآخر. ﴿ فَأَسْتَمْسِكَ

إِلَّذِى آُوَى إِلِيَكُ الله أوحي بهمزتين الأولى مضمومة والثانية ساكنة ، أبدلت الساكنة حرف مد مجانساً لحركة الأولى المضمومة فأبدلت واواً . ﴿إِلّا هِي أَحَيْرُ مِنَ أَخْتِها الله الله عن المحذوف منه . وجعلت التاء فيها كالعوض عن المحذوف منه . ﴿يَالَّهُ السَّاحِرُ اتّعُ لَنَا رَبّكَ بِمَا ﴿ وَيَأَيّهُ حذف الألف التي بعد الهاء من رسم المصحف العثماني هنا كما حذفت من قوله تعالى في سورة الرحمٰن : ﴿سَنَفُرُعُ لَكُمْ المصحف العثماني هنا كما حذفت من قوله تعالى في سورة الرحمٰن : ﴿سَنَفُرُعُ لَكُمْ المُعَوْدِ وَمِن قول النور اتباعاً للخط تحت اللفظ . ﴿ادع وزنه افع لحذف تُقْلِحُورَ وَمِن الله الله الله الله الله أورد هنا بدلها لفظ ﴿عندكُ وأصل العهد بمعنى التوصية أن يتعدى بإلى إلا أنه أورد هنا بدلها لفظ ﴿عندك وأسعاراً بأن تلك الوصية مرعية محفوظة عنده ، لا مضيعة ملغاة . قال الراغب: العهد عفظ الشيء ومراعاته حالاً بعد حال وعهد فلان إلى فلان بعهد؛ أي: ألقى العهد إليه ، وأوصاه بحفظه . ﴿إِذَا هُمْ يَنكُنُونَ ﴾ أي ينقضون العهد والنكث في الأصل: نقض الحبل والغزل ونحوه ذلك ، واستعير هنا لنقض العهد كما سيأتي .

﴿ أَلْيَسَ لِي مُلَكُ مِمْرَ ﴾ وفي «القاموس»: مصروا المكان تمصيراً: جعلوه مصراً فتمصّر، ومصر: علم للمدينة المعروفة، سميت لتمصّرها، أو لأنه بناها مصر بن حام بن نوح، وقال بعضهم: مصر بلد معروف، من مَصَرَ الشيء يمصره، إذا قطعه، سمي به لانقطاعه عن الفضاء بالعمارة، انتهى. ﴿ مِنْ هَذَا اللّهِ يمصره، إذا قطعه، سمي به لانقطاعه عن الفضاء بالعمارة، انتهى. ﴿ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ﴾ مهين صفة مشبهة بوزن فعيل بمعنى ضعيف وحقير. ﴿ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ﴾ أصله يبين بوزن يفعل، نقلت حركته الياء إلى الباء فسكنت إثر كسرة. فصارت حرف مدِّ. قال ابن عباس رضي الله عنهما: كان بموسى لثغة في لسانه، واللثغة بالضم أن تصير الراء غيناً أو لاماً، والسين ثاءً، وقد لثغ من باب ضرب فهو بالضم أن تصير الراء غيناً أو لاماً، والسين ثاءً، وقد لثغ من باب ضرب فهو التاء من ياء أساوير، يعني الياء المقابلة لألف أسوار، ونظيره: زنادقة وبطارقة، فالهاء فيهما عوض عن ياء زناديق وبطاريق، المقابلة لياء زنديق وبطريق، قال في «القاموس»: السوار بالكسر والضم القلب، كالأسوار بالضم. والجمع أسورة وأساور وأساورة. وفي «المفردات»: سوار المرأة أصله: دستوراه، فهو فارسي وأساور وأساورة. وفي «المفردات»: سوار المرأة أصله: دستوراه، فهو فارسي

معرب عند البعض، انتهى. ﴿مِن ذَهَبٍ ﴾ والذهب: جسم ذائب، صاف، منطرق، أصفر، رزين بالقياس إلى سائر الأجسام. ﴿مُقْتَرِنِينَ ﴾؛ أي: مقرونين به يعينونه على من خالفه.

﴿ فَأَسْتَخَفَّ فَوْمَهُ ﴾ وجد أحلامهم خفيفة يغترون بالتلبيسات الباطلة، وقال الراغب: حملهم على أن يخفوا معه، أو وجدهم خفافاً في أبدانهم وعزائمهم. وفي «القاموس»: استخفه ضد استثقله، واستخف فلاناً عن رأيه حمله على الجهل والخفة، وأزاله عما كان عليه من الصواب. وأصله: استخفف بوزن استفعل، نقلت حركة الفاء الأولى إلى الخاء فسكنت، وأدغمت في الفاء الثانية. ﴿ فَأَطَاعُوهُ ﴾ فيه إعلال بالنقل والتسكين والقلب، أصله: فأطوعوه، نقلت حركة ﴿الواو﴾ إلى الطاء، فسكنت، لكنها قلبت ألفاً لتحركها في الأصل، وفتح ما قبلها، في الحال. ﴿ فَلَمَّا ءَاسَفُونَا ﴾ منقول من أسف يأسف، كعلم يعلم إذا اشتد غضبه. وفي «القاموس»: الأسف محركة أشد الحزن، وأسف عليه غضب. وقال الراغب: الأسف الحزن والغضب معاً، وقد يقال: لكل منهما على الانفراد، وحقيقته ثوران دم القلب إرادة الانتقام، كما مر. وأصله: أأسفونا بهمزتين الأولى همزة التعدية، والثانية فاء الفعل، فأبدلت الثانية الساكنة حرف مد مجانساً لحركة الأولى المفتوحة، والمجانس لها هو الألف. ﴿سَلَفًا ﴾ إما مصدر سلف يسلف، كطلب يطلب، بمعنى التقدم وصف به الأعيان للمبالغة، فهو بمعنى متقدمين ماضين، أو جمع سالف كخدم جمع خادم، ولما لم يكن التقدم متعدياً باللام، فسروه بالقدرة مجازاً لأن المتقدمين يلزمهم غالباً أن يكونوا قدوةً لمن بعدهم. ﴿ لِللَّخِرِينَ ﴾ اللام متعلق بكل من ﴿ سَلَفًا ﴾ و﴿مَثَلَا ﴾ على سبيل التنازع؛ أي: عظةً للكفار المتأخرين عنهم، والعظة ليس من لوازمها الاتعاظ، أو قصة عجيبةً تسير مسير الأمثال لهم، فيقال: مثلكم مثل قوم فرعون كما مر.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من البلاغة، وأنواعاً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: المجاز المرسل في قوله: ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةً فِي عَقِيدِ ﴾؛ لأن المراد بالكلمة الجملة التي قالها بقوله: ﴿إِنِّنِي بَرَّاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ﴾ ففيه إطلاق اسم الجزء على الكل.

ومنها: صيغة المضارع في قوله: ﴿سَيَهْدِينِ﴾ للدلالة على الاستمرار؛ أي: دوام الهداية حالاً واستقبالاً.

ومنها: المجاز العقلي في قوله: ﴿لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ لما فيه من إسناد ما للبعض إلى الكل نظراً بحال الأكثر؛ لأن الرجوع إنما يحصل من البعض لا من الكل.

ومنها: الاستعارة التصريحية في قوله: ﴿فِي عَقِيدِـ﴾ لأن العقب حقيقة في مؤخر الرجل، فاستعير للولد وولد الولد، كما قاله الراغب.

ومنها: التكرير في قوله: ﴿ وَلِبُنُوتِهِمْ ﴾ لزيادة التقرير.

ومنها: تقديم المعمول على عامله في قوله: ﴿عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ﴾، وفي قوله: ﴿عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ﴾، وفي قوله: ﴿يَتَكِتُونَ﴾ رعاية للفاصلة.

ومنها: الجناس المماثل بين ﴿أَهُمْ يَقْسِمُونَ﴾، وبين ﴿نَحْنُ قَسَمْنَا﴾.

ومنها: الإظهار في مقام الإضمار في قوله: ﴿ لِيَـنَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًّا ﴾ لأن حق العبارة، ليتخذوهم سخرياً لغرض الإيضاح والبيان.

ومنها: التجهيل والتعجيب من تحكمهم في قوله: ﴿ أَهُمَّ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكُ ﴾.

ومنها: إطلاق العام وإرادة الخاص في قوله: ﴿رَحْمَتَ رَبِّكَ﴾؛ لأن المراد بالرحمة هنا النبوة.

ومنها: تقديم المسند إليه، وهو نحن على المسند، وهو قسمنا، في قوله: ﴿ غَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُم ﴾ لإفادة الاختصاص.

ومنها: التخصيص في قوله: ﴿ لَوْلَا نُزِّلَ هَلَا الْقُرْءَانُ ﴾ لغرض التأكيد.

ومنها: التعريض إلى تعظيمه ﷺ، في وصف رجل بعظيم، في قوله: ﴿عَلَىٰ رَجُلِ مِّنَ ٱلْفَرِّيَـٰتَيْنِ عَظِيمٍ﴾.

ومنها: الإيجاز بالحذف في قوله: ﴿وَلَوْلَا أَن يَكُونَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً﴾ لأنه في تقدير ولولا، كراهية أن يكون الناس... إلخ.

ومنها: إطلاق العام وإرادة الخاص في قوله: ﴿وَرُخُرُفّا ﴾؛ لأن الزخرف في الأصل اسم لكل ما يتزين به، والمراد به هنا: الذهب.

ومنها: الطباق بين ﴿الدُّنَيَّا وَالْآخِرَةُ ﴾ في قوله: ﴿وَإِن كُلُ ذَاكَ لَمَّا مَتَنُعُ لَمُ اللَّهُ فَي قوله: ﴿وَإِن كُلُ ذَاكِ لَمَّا مَتَنُعُ لَمَا مَتَنُعُ لَمَا مَتَنُعُ لَمَا مَتَنُعُ لَمَّا مَتَنُعُ لَمَا مَتَنُعُ لَمَا مَتَنُعُ لَمَا مَتَنُعُ لَمَا مَتَنُعُ لَمْ اللَّهُ الْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِلْمُ اللَّالِمُ اللللْمُ اللَّاللَّالَ

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية في قوله: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّمْكِنِ ﴾ ؟ لأنه مستعار للإعراض عنه.

ومنها: النكرة الواقعة في سياق الشرط في قوله: ﴿ نُقَيِّضٌ لَهُ شَيْطَانًا ﴾ الإفادة العموم، ولذلك أعاد عليه الضمير مجموعاً، في قوله: ﴿ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ ﴾، وفي قوله: ﴿ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ ﴾، وفي قوله: ﴿ وَيَحْسَبُونَ أَنْهُم مُهْتَدُونَ ﴾.

ومنها: التغليب في قوله: ﴿ بُعَّدَ ٱلْمَشْرِقَيْنِ ﴾؛ لأن فيه تغليب المشرق على المغرب، كالعمرين والقمرين.

ومنها: إعادة النكرة معرفة في قوله: ﴿ فَيِثْسَ ٱلْقَرِينَ ﴾ إفادة بأنه نفس الأول، كما قال السيوطي في «عقود الجمان»:

ثُمَّ مِنَ ٱلْقَوَاعِدِ ٱلْمُشْتَهَرَهُ إِذَا أَتَسَتْ نَسِكِسرَةً مُسكَسرَّرَهُ تَخَايَسرَتْ، وَإِنْ يُسعَرَّفْ ثَسَانِ تَسوَافَ قَسا كَذَا ٱلْمُعَرَّفَانِ

ومنها: الاستفهام الإنكاري في قوله: ﴿أَفَانَتَ تُسْمِعُ الصَّمَ ﴾ وفيه أيضاً الاستعارة التصريحية، حيث شبه الكفار بالصم العمي، بجامع عدم الاهتداء إلى المقصود في كل.

ومنها: الكناية في قوله: ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ ﴾؛ لأنه كناية عن الموت.

ومنها: الإبهام في قوله: ﴿ بِٱلَّذِى أُوحِى إِلَيْكَ ﴾ لغرض التفخيم والتعظيم.

ومنها: جناس الاشتقاق في قوله: ﴿ وَسَّتُلَ مَنَ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِناً ﴾ لتغيير الشكل، وبعض الحروف بينهما، وفيه أيضاً المجاز المرسل، فقد أوقع السؤال على الرسل، مع أن المراد أممهم، لعلاقة الهداية المفضية بهم إلى معرفة اليقين، وقيل: هو على حذف مضاف، ففيه مجاز بالحذف؛ أي: واسأل أمم من أرسلنا من قبلك.

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية في قوله: ﴿لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ﴾؛ لأن كلمة لعل مستعارة لمعنى كي، وهو التعليل.

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية في قوله: ﴿إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ﴾؛ لأن النكث في الأصل: نقض الحبل والغزل مثلاً، فاستعير لنقض العهد بجامع الانفكاك في كل.

ومنها: المجاز المرسل في قوله: ﴿وَنَادَىٰ فِرَعُونُ فِى قَوّمِهِ عَلاقته المحلية، فقد جعل قومه محلاً لندائه وموقعاً له، والمعنى: أنه أمر بالنداء في مجامعهم وأماكنهم، وفيه أيضاً الإسناد المجازي؛ لأنه أسند النداء إلى نفسه، مع أن المنادى غيره كقولهم: قطع الأمير اللص إذا أمر بقطعه.

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

# قال الله سبحانه جلَّ وعلا:

﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ أَنْنُ مَرْيَعَ مَثَلًا إِذَا فَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ ۞ وَقَالُوا ءَأَلِهَتُمَنَا خَيْرُ أَمْرَ هُوًّ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلَ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ۞ إِنَّ هُوَ إِلَّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِيَ إِسْرَهُ مِيلَ ۞ وَلُوْ نَشَآهُ لِجَعَلْنَا مِنكُم مَلَتَهِكُةً فِي ٱلأَرْضِ يَخْلَفُونَ ۞ وَإِنَّهُ لَمِلْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمَثَّرُكَ بِهَا وَاُتَّبِعُونَ هَلَا صِرَطٌّ مُسْتَقِيمٌ ۞ وَلَا يَصُدَّنَّكُمُ ٱلشَّيَطَانُ إِنَّهُ لَكُو عَدُوٌّ مُبِينٌ ۞ وَلَمَّا جَآءَ عِيسَىٰ بِٱلْبَيِّنَاتِ قَالَ قَدْ جِثْـتُكُر بِٱلْحِكْمَةِ وَلِأُبَيِّنَ لَكُمُ بَعْضَ ٱلَّذِى تَخْنَلِفُونَ فِيدٌ فَٱتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ۞ إِنَّ اللَّهَ هُو رَبِّي وَرَبُّكُو فَأَعْبُدُوهُ هَنذَا صِرَكُ مُسْتَقِيدٌ ۞ فَأَخْتَلَفَ ٱلْأَخْزَابُ مِنْ يَيْنِهِمُّ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْ عَدَابِ يَوْمٍ ٱلِيمٍ ۞ هَلْ يَظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْنِيَهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ۞ ٱلْأَخِلَاءُ يَوْمَهِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ۞ يَعِبَادِ لَا خَوْفٌ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ وَلَا أَنتُمْ تَحْزَنُونَ ۞ الَّذِينَ ءَامَنُوا بِتَايَنِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ۞ ادْخُلُوا ٱلْجَنَّةَ أَنتُمْ وَأَزْوَجُكُو تُحْبَرُونَ ۞ يُطَافُ عَكَيْهِم بِصِحَافِ مِن ذَهَبٍ وَأَكْوَابٍ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِ بِهِ ٱلْأَنْفُسُ وَتَكَاذُ ٱلْأَعْيُثُ وَأَنتُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞ وَتِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّذِي أُورِثْنَهُوهَا بِمَا كَنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ لَكُو فِيهَا فَكِكُهُ كَثِيرَةٌ مِنْهَا تَأْكُلُونَ ۞ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابٍ جَهَنَّم خَلِدُونَ ۞ لَا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ۞ وَمَا ظَلَمَنَهُمْ وَلَكِن كَانُواْ هُمُ ٱلظَّلِلِمِينَ ۞ وَنَادَوَا يَمَالِكُ لِيقَضِ عَلَيْنَا رَبُّكُ قَالَ إِنَّكُم مَنكِثُونَ ۞ لَقَدْ جِثْنَكُم بِٱلْحَيِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقِّ كَدْمِمُونَ ۞ أَمْ أَنْرَمُوٓاْ أَمْرًا فَإِنَّا مُتِرِمُونَ ۞ أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجُونَهُمَّ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكْذُبُونَ ۞ قُلْ إِن كَانَ لِلرَّمْكَنِ وَلَدُّ فَأَنَا أَوْلُ ٱلْعَكِدِينَ ﴿ شُبْحَنَ رَبِ السَّكَوْتِ وَٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ فَذَرْهُمْ يَخُوشُواْ وَيَلْعَبُواْ حَتَّى يُلَاقُواْ يَوْمَكُمُ ٱلَّذِى يُوعَدُونَ ۞ وَهُوَ ٱلَّذِى فِي ٱلسَّمَآءِ إِلَهُ وَفِي ٱلأَرْضِ إِلَةٌ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ وَتَبَارَكَ ٱلَّذِى لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَعِندُمُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَ لِلَيْهِ ثُرْجَعُونَ ٥ وَلَا يَمْلِكُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقّ وَهُمْ يَمْلَمُونَ ۞ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّن خَلَقَهُمْ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّ يُؤْتَكُونَ ۞ وَقِيلِهِ ـ يَكَرِتِ إِنَّ هَنَـُؤَلَّهِ قَوْمٌ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ فَأَصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَئُمُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ۞﴾.

## المناسبة

قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ أَبْنُ مَرْيَعَ مَثَلًا. . . ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات

لما قبلها: أن الله سبحانه لما ذكر (١) طرفاً من قصة موسى عليه السلام، ذكر طرفاً من قصة عيسى عليه السلام، وعن ابن عباس رضي الله عنهما وغيره لما نزل (إِنَّ مَثَلَ عِسَىٰ عِندَ اللهِ كَمَثَلِ ءَادَمُ )، ونزل: كيف خلق من غير فحل، قالت قريش: ما أراد محمد على من ذكر عيسى إلا أن نعبده، كما عبدت النصارى عيسى عليه السلام، فهذا كان صدودهم من ضربه مثلاً.

قوله تعالى: ﴿ ٱلْأَخِلَاءُ يُوْمَهِنِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوً إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

فمنها: أن الأخلاء يتعادون فيها، إلا من تخالوا على الإيمان والتقوى.

ومنها: أن المؤمنين لا يخافون من سلب نعمة يتمتعون بها، ولا يحزنون على فقد نعمة قد فاتتهم.

ومنها: أنهم يتمتعون بفنون من الترف والنعيم، فيطاف عليهم بصحاف من ذهب، فيها ما لذ وطاب من المآكل، وبأكواب وأباريق فيها شهي المشارب، ويقال لهم: هذا النعيم كفاء ما قدمتم، من عمل بأوامر الشرع ونواهيه، وأسلفتم من إخلاص لله وتقوى له.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُجْمِينَ فِي عَذَابِ جَهَمُّ خَلِدُونَ ﴿ . . ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه لما ذكر (٢) ما أعد لأهل الجنة من النعيم المقيم، والتمتع بفنون اللذات، من المآكل والمشارب والفواكه . أعقب ذلك، بذكر ما يكون فيه الكفار من العذاب الأليم، الدائم، الذي لا يخفف عنهم أبداً، وهم في حزن لا ينقطع، ثم ذكر أن هذا ليس إلا جزاءً وفاقاً، لما دسوا به أنفسهم من سيء الأعمال، ثم أردف ذلك، بمقال أهل النار، لخزنة جهنم وطلبهم من ربهم، أن يموتوا حتى يستريحوا مما هم فيه من العذاب، ثم إجابته لهم عن ذلك، ثم وبخهم على ما عملوا في الدنيا واستحقوا به العذاب. ثم ذكر

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) المراغي.

ما أحكموا تدبيره من رد الحق، وإعلاء شأن الباطل، ظناً منهم أنا لا نسمع سرهم ونجواهم، وقد وهموا فيما ظنوا، فإن الله عليم بذلك، ورسله يكتبون كل ما صدر عنهم من قول، أو فعل.

قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّمْ يَنِ وَلَدُّ . . ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى، لما ذكر مقال أهل النار لخزنة جهنم، وطلبهم من ربهم أن يموتوا حتى يستريحوا مماهم فيه من العذاب، وحسبانهم أن الله لا يسمع سرهم ونجواهم: أمر هنا نبيه على أن يقول للمشركين إحقاقاً للحق: إن مخالفته لهم في عبادة ما يعبدون، لم يكن بغضاً منه لهم، ولا عداوة لمعبوديهم، بل لاستحالة نسبة ما نسبوه إليهم، وبنوا عليه عبادتهم لهم، من كونهم بنات الله، تنزه ربنا عما يقولون. ثم أمره أن يتركهم وشأنهم حتى يأتي اليوم الذي يلاقون فيه جزاء أعمالهم وأقوالهم. ثم أحبر بأن لا معبود في السماء، ولا في الأرض سواه، وهو الحكيم العليم بكل شيء، وأن من يعبدونهم لا يشفعون لهم حين الجزاء والحساب. ثم ذكر أن أقوالهم تناقض أفعالهم، فهم يعبدون غير الله ويقولون: إن الخالق للكون سمائه وأرضه، هو الله سبحانه، ثم أردف هذا، بأنه لا يعلم الساعة إلا هو سبحانه، وأنه يعلم شديد حزنك على عدم إيمانهم وعدم استجابتهم لدعوتك، ثم ختم السورة بأمر رسوله بالإعراض عنهم وتركهم وشأنهم، وسيأتي اليوم الذي يلقون فيه الجزاء على سوء صنيعهم، وقبيح فعالهم من عبادة غير الله سبحانه وتعالى، والإشراك به ما لا ينفع ولا يضر من مخلو قاته.

## أسباب النزول

قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا شُرِبَ أَبْنُ مَرْيَهُ مَثَلًا... ﴾ الآية، سبب نزول هذه الآية (١٠): ما أخرجه أحمد بسند صحيح، والطبراني عن ابن عباس: أن رسول الله على قال لقريش: «إنه ليس أحد يعبد من دون الله فيه خير»، فقالوا:

<sup>(</sup>١) لباب النقول.

ألست تزعم أن عيسى كان نبياً وعبداً صالحاً، وقد عبد من دون الله، فأنزل الله ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ٱبْنُ مَرْبِكِمَ مَثَلًا... ﴾ الآية.

قال الواحدي(١): وأكثر المفسرين على أن هذه الآية نزلت في مجادلة عبد الله بن الزّبَعْرَى السهمي، مع النبي على لما نزل قوله تعالى: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ حَصَبُ جَهَنَّهُ ﴾. قال ابن الزّبعْرى: خصمتك ورب الكعبة، أليست النصارى يعبدون المسيح واليهود عزيراً، وبنو مليح الملائكة، ففرح قومه بذلك من قوله فأنزل الله عز وجل: ﴿إِنَّ اللّذِي سَبَقَتُ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسَيَّةُ أَوْلَتَهِكَ عَنَّهَا مُبْعَدُونَ ﴿ وَنَزلت هذه الآية المذكورة هنا. وقد مضى هذا في سورة الأنبياء، ولا يخفاك أن ما قاله ابن الزبعرى مندفع من أصله، وباطل برمته، فإن الله سبحانه قال: إنكم وما تعبدون، ولم يقل: ومن تعبدون حتى يدخل في ذلك العقلاء، كالمسيح، وعزير، والملائكة.

قوله تعالى: ﴿أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَيَجُونِهُمْ...﴾ الآية، سبب نزول هذه الآية (٢): ما أخرجه ابن جرير عن محمد بن كعب القرظي قال: بينا ثلاثة بين الكعبة وأستارها قرشيان، وثقفي، أو ثقفيان وقرشي، فقال واحد منهم: ترون الله يسمع كلامنا، فقال آخر: إذا جهرتم سمع، وإذا أسررتم لم يسمع، فنزلت هذه الآية: ﴿أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَيَخُونَهُمْ...﴾ الآية.

## التفسير وأوجه القراءة

﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ﴾ وجعل عيسى ﴿ أَنْ مَرْيَهَ ﴾ عليه السلام ﴿ مَثَلًا ﴾ ؛ أي: مثالاً ومشابها للأصنام، من حيث إن النصارى اتخذوه إلهاً، وعبدوه من دون الله ؛ أي: ضربه عبد الله بن الزبعرى السهمي مثلاً لأصنامهم، كان من مردة قريش قبل أن يسلم. قال في «القاموس»: الزّبعرى بكسر الزاي وفتح الباء والراء والد عبد الله الصحابي القرشي الشاعر، انتهى. ومعنى ضربه مثلاً أي (٣): جعله مثالاً ونظيراً

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) لباب النقول.

ومقياساً لأصنامهم في بيان إبطال ما ذكره رسول الله هي من كون معبودات الأمم دون الله هِ حَسَبُ جَهَنَدَ ... ﴾ الآية، حين قرأه على قريش فامتعضوا من ذلك امتعاضاً شديداً؛ أي: غضبوا وشق عليهم ذلك، فقال ابن الزبعرى بطريق البحدال: هذا لنا ولآلهتنا خاصة، أم لجميع الأمم ؟ فقال النبي هي: «هو لكم ولآلهتكم ولجميع الأمم، فقال: خصمتك ورب الكعبة، أليست النصارى يعبدون المسيح، واليهود عزيراً، وبنو مليح الملائكة، فإن كان هؤلاء في النار، فقد رضينا أن نكون وآلهتنا معهم، ففرح به قومه، وضحكوا، وارتفعت أصواتهم، وذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّا فَجَائِية ﴿ وَرَّمُك ﴾ قريش يا محمد ﴿مِنَّه ﴾؛ أي: من ذلك المثل الذي ضربه ابن الزبعري؛ أي: لأجله وبسببه ﴿ يَعِيدُون ﴾؛ أي: يضجون ويصيحون ويرفعون أصواتهم بالضحك، فرحاً بذلك المثل المضروب، ظنا منهم أن الرسول على صار ملزماً به، مغلوباً محجوجاً عليه، وقرأ أبو جعفر (۱) والأعرج والنخعي وأبو رجاء وابن وثاب وعامر ونافع والكسائي ﴿ يصدون ويضحكون فرحاً الصلا، أي: يصيحون ويضحكون فرحاً المثل. وقرأ ابن عباس وابن جبير والحسن وعكرمة وباقي السبعة بكسرها؛ أي: يصيحون ويضحكون فرحاً بضرب المثل.

قال الكسائي والفراء والزجاج والأخفش<sup>(٢)</sup>: هما لغتان، مثل: عكف يعكف، ويعكف بالكسر والضم، ومعناهما يضجون. قال الجوهري: صد يصد صديداً؛ أي: ضج، وقيل: إنه بالضم الإعراض، وبالكسر الضجيج قاله قطرب قال أبو عبيد: لو كانت من الصدود عن الحق لقال: إذا قومك عنه يصدون، وقال الفراء: هما سواء منه وعنه. وقال أبو عبيدة: من ضم فمعناه: يعدلون، ومن كسر فمعناه: يضجون.

﴿ وَقَالُوٓا ﴾؛ أي: قال قومك قريش ﴿ مَأْلِهَتُمَا خَيْرٌ ﴾ عندك من عيسى، فإن الهتهم خير عندهم من عيسى ﴿ أَمْرُ هُوَ ﴾؛ أي: أم عيسى خير من الهتنا، وظاهر

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) الشوكاني.

أن عيسى خير من آلهتنا، فحيث كان هو في النار، فلا بأس بكوننا مع آلهتنا فيها، فالاستفهام إنكاري؛ لأن المعنى: ليست خيراً منه، وقيل: معناه أآلهتنا خير أم هو؛ أي: محمد على فنعبده ونطيعه، ونترك آلهتنا، قاله قتادة، ويؤيد هذا المعنى قراءة ابن مسعود ﴿آلهتنا خير أم هذا﴾، والأول أولى لتناسق الضمائر في قوله: إن هو إلا عبد، ذكره في «البحر». وقرأ الجمهور(۱): ﴿عَالِهُتُنَا﴾ بتسهيل الهمزة الثانية بين بين، وقرأ الكوفيون ويعقوب: بتحقيقها، وقرأ ورش في رواية أبي الأزهر: بهمزة واحدة على مثال الخبر، فاحتمل أن تكون همزة الاستفهام محذوفة لدلالة أم عليها، واحتمل أن يكون خبراً محضاً، حكوا: أن آلهتهم خير ثم عن لهم أن يستفهموا على سبيل التنزل من الخبر إلى الاستفهام المقصود به ورش تكون: ﴿أَرَّ﴾ منقطعة لا عاطفة، تقدر ببل والهمزة، وأما على قراءة ورش تكون متصلة عاطفة على آلهتنا عطف المفردات، والتقدير: أآلهتنا أم هو خير؛ أي: أيهما خير، فالهمزة لطلب التعيين. وعلى قراءة ورش يكون هو مبتدأ، خبر؛ أي: أيهما خير، فالهمزة لطلب التعيين. وعلى قراءة ورش يكون هو مبتدأ، وخبره محذوف تقديره: بل أهو خير، وليست ﴿أَرُ» حينئذ عاطفة اه «سمين».

﴿مَا ضَرَبُوهُ لَكَ﴾؛ أي: ما ضرب قومك لك هذا المثل في عيسى، وما ذكروه ﴿إِلَّا لَهُ ليجادلوك ويخاصموك ﴿جَدَلًا ﴾؛ أي: جدالاً وخصاماً، ونزاعاً في المحق على أنه منصوب على المصدرية، أو ما ضربوه لك إلا لأجل الجدال والخصام، لا لطلب الحق، حتى يذعنوا له عند ظهوره ببيانك، أو إلا حال كونهم مجادلين على أنه مصدر وقع موقع الحال. وقرأ ابن مقسم: ﴿إلا جدالا بكسر الجيم وبألف.

وقال بعضهم: مرادهم بهذا الكلام؛ إن قال محمد على: آلهتكم خير من عيسى، فقد أقر بأن عيسى، فقد أقر بأن عيسى، فقد أقر بأن عيسى يصلح لأن يعبد، وإن قال: ليس واحد منهم خيراً فقد نفى عيسى، فراموا

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) الفتوحات.

بهذا السؤال أن يجادلوه ولم يسألوه للاستفادة، فبين الله سبحانه: أن جدالهم ليس لفائدة، إنما هو لخصومة نفس الإنسان فقال: ﴿بَلَ هُرٌ ﴾؛ أي: قومك قريش ﴿فَوَمُّ خَصِمُونَ ﴾؛ أي: لدد شداد الخصومة بالباطل، مجبولون على اللجاج والخلاف، كما قال تعالى: ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكَثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴾ وذلك لأنهم قد علموا أن المراد من قوله: ﴿وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ ﴾ هؤلاء الأصنام بشهادة المقام، لكن ابن الزبعرى لما رأى الكلام محتملاً للعموم بحسب الظاهر، وجد مجالاً للخصومة. وفي الحديث: «ما ضل قوم بعد هدى كانوا عليه، إلا أتوا الجدل»، ثم قرأ ﴿مَا ضَرَبُوهُ لَكَ ﴾ الآية، أخرجه سعيد بن منصور، وأحمد في جماعة عن أبى أمامة.

ومعنى الآية (۱): أي ولما ضرب ابن الزبعرى عيسى بن مريم مثلاً، وجادل رسول الله على بعبادة النصارى له إذا قومك من هذا المثل، يرتفع لهم ضجيج وجلبة فرحاً وسروراً، كما يرتفع لغط القوم ولجبهم إذا أعيوا في حجة، ثم فتحت عليهم، وقالوا: إن آلهتنا ليست خيراً من عيسى، فإذا كان عيسى من حصب جهنم، كان أمر آلهتنا أهون، ما ضربوا لك المثل إلا لأجل الجدل والغلبة في القول، لا لإظهار الحق، فإن قوله: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنما ينطبق على الأصنام والأوثان، ولا يتناول عيسى والملائكة، ولكنهم قوم ذوو لدد في الخصومة، مجبولون على سوء الخلق واللجاج.

قال الزمخشري<sup>(۲)</sup>: إن ابن الزبعرى بخبه وخداعه، وخبث دخلته، لما رأى كلام الله ورسوله محتملاً لفظه وجه العموم، مع علمه بأن المراد به أصنامهم، لا غير، وجد للحيلة مساغاً، فصرف معناه إلى الشمول والإحاطة بكل معبود غير الله، على طريقة المحك والجدال، وحب المغالبة والمكابرة، وتوقح في ذلك فتوقر رسول الله على حتى أجاب عنه ربه، بقوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَا ٱلمُسْنَى أُولَا لِكَ عَنَها مُبْعَدُونَ ﴿ فَ فَلَ بِه على أن الآية خاصة في الأصنام، انتهى.

<sup>(</sup>١) المراغي. (٢) الكشاف.

ثم بين أن عيسى عبد من عبيده، الذين أنعم الله عليهم بقوله: ﴿إِنَّ هُوَ﴾؛ أي: ما عيسى بن مريم ﴿إِلَّا عَبْدُ﴾ مربوب ﴿أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ﴾ بفضلنا (١) عليه بالنبوة، أو بخلقه بلا أب، أو بقمع شهوته لا ابن الله، والعبد لا يكون مولى ولا إلهاً، كالأصنام ﴿وَيَحَعَلْنَهُ مَثَلاً﴾ أي: آية وعبرة ﴿لَنِي إِسْرَةِيلَ﴾ يعرفون به قدرة الله سبحانه حيث خلقه من غير أب، وكان يحيي الموتى، ويبرىء الأكمه والأبرص، وكل مريض؛ أي: جعلناه أمراً عجيباً حقيقاً، بأن يسير ذكره، كالأمثال السائرة.

والمعنى (٢): أي ما عيسى بن مريم إلا عبد أنعمنا عليه بالنبوة وروادفها، فهو رفيع المنزلة على القدر، وقد جعلناه آية على قدرتنا، بأن خلقناه من غير أب وشرفناه بالنبوة، وصيرناه عبرة سائرة تفتح للناس باب التذكر والفهم، وليست مخالفة العادة بموجبه لعبادته كما يزعم النصارى، بل مذكرة بعبادة الخالق الحكيم ﴿وَلَوَ نَشَاء ﴿ لو ﴾ للمضي، وإن دخل على المضارع ولذا لا يجزمه، ويتضمن ﴿ لو ﴾ معنى الشرط؛ أي: ولو شئنا ﴿ ل ﴾ أهلكناكم يا كفار مكة و ﴿ جعلنا ﴾ بدلا ﴿ مِنكُر مَّلَة كَم ﴾ يسكنون ﴿ فِ ٱلأَرْضِ يَحَلَّنُونَ ﴾ عنكم؛ أي: يكونون خلفاً عنكم وميمرون الأرض، ويعبدونني، ويطيعونني، ومقصود الآية: أنا لو شئنا لأسكنا الملائكة الأرض، وليس في إسكاننا إياهم السماء شرف حتى يعبدوا، أو يقال لهم: بنات الله، قاله السدي. ونحوه عن مجاهد.

وقيل المعنى (٣): ولو شئنا ﴿ لَجَعَلْنَا ﴾؛ أي: أولدنا؛ أي: لخلقنا بطريق التوالد ﴿ مِنكُر ﴾ وأنتم رجال من الإنس ليس من شأنكم الولادة. كما ولدنا حواء من آدم، وعيسى من غير أب، وإن لم تجر العادة بذلك ﴿ مَلَيِّكَةٌ ﴾ كما خلقناهم بطريق الإبداع ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ مستقرين فيها كما جعلناهم مستقرين في السماء ﴿ يَخَلُفُونَ ﴾ ؛ أي: يخلفونكم، ويصيرون خلفاء بعدكم مثل أولادكم فيما تأتون وتذرون، ويباشرون الأفاعيل المنوطة بمباشرتكم، مع أن شأنهم التسبيح، والتقديس في السماء، فمن شأنهم بهذه المثابة بالنسبة إلى القدرة الربانية، كيف

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳)

<sup>(</sup>٢) المراغي.

يتوهم استحقاقهم للمعبودية، أو انتسابهم إليه بالولادة. يعني: أن الملائكة مثلكم في الجسمية واحتمال خلقها توليداً لما ثبت أنهم أجسام، والأجسام كلها متماثلة، فيجوز على كل منها ما يجوز على الآخر، كما جاز خلقها إبداعاً، وذات القديم الخالق لكل شيء متعالية عن مثل ذلك.

فقوله: ﴿وَلَوْ نَشَاءً...﴾ إلخ، لتحقيق<sup>(۱)</sup> أن مثل عيسى ليس ببدع من قدرة الله، وأنه تعالى قادر على أبدع من ذلك، وهو توليد الملائكة من الرجال، مع التنبيه على سقوط الملائكة أيضاً عن درجة المعبودية، والمعنى الأول أولى وفي الآية إشارة، إلى أن الإنسان لو أطاع الله تعالى، لأنعم الله عليه، بأن جعله متخلقاً بأخلاق الملائكة، ليكون خليفة الله في الأرض بهذه الأخلاق، ليستعد بها إلى أن يتخلق بأخلاق الله، فإنها حقيقة الخلافة.

والمعنى على القول الأول: ولو شئنا لأهلكناكم، وجعلنا بدلكم في الأرض ملائكة يعمرونها ويعبدوننا، وفي الآية على هذا المعنى تهديد وتخويف لكفار قريش، وقد يكون المعنى: ولو شئنا لجعلنا ذريتكم ملائكة يخلفونكم في الأرض، كما يخلفكم أولادكم، كما خلقنا عيسى من أنثى بلا ذكر، وجعلناه رجلاً.

والخلاصة (٢): أننا لو شئنا لجعلنا في الأرض عجائب، كأمر عيسى بحيث يلد الرجل ملكاً فيخلفه، فباب العجائب وتغير السنن لا حد له عندنا، فكم من نواميس خافية عليكم بيدنا تصريفها.

﴿ وَإِنَّهُ ﴾ أي: وإن عيسى بن مريم عليه السلام بنزوله في آخر الزمان ﴿ لَمِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ أي (٣): لشرط من أشراط الساعة، يعلم بنزوله قربها، وتسميته علماً لحصوله به، فهي على المبالغة في كونه مما يعلم به، فكأنه نفس العلم بقربها، أو المعنى: إن حدوثه بغير أب، أو إحياءه الموتى دليل على صحة البعث، الذي

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

<sup>(</sup>٣) روح البيان.

هو معظم ما ينكره الكفرة من الأمور الواقعة في الساعة، وهذا المعنى قاله (١) ابن عباس ومجاهد وقتادة والحسن والسدي والضحاك وابن زيد، يعني: عود الضمير على عيسى عليه السلام. وقال الحسن وقتادة أيضاً وابن جبير: الضمير يعود على القرآن؛ أي: وإن هذا القرآن يدل إنزاله على قرب الساعة، أو إنه به تعلم الساعة وأهوالها. وقالت فرقة: الضمير يعود على النبي على إذ هو آخر الأنبياء تميزت به الساعة نوعاً وقدراً من التمييز، ونفي التحديد التام الذي انفرد الله تعالى بعلمه، والأول أولى، إذ الظاهر في الضمائر السابقة أنها عائدة على عيسى.

وروي: أن عيسى عليه السلام، ينزل على ثنية بالأرض المقدسة، يقال لها: أفيق بوزن أمير، قرية بين حوران والغور، وعليه ممصرتان، يعني: ثوبين مصبوغين بالأحمر، فإن المصر الطين الأحمر، والممصر المصبوغ به، كما في «القاموس» وشعر رأسه دهين، وبيده حربة وبها يقتل الدجال، فيأتي بيت المقدس، والناس في صلاة الصبح، وفي رواية في صلاة العصر، فيتأخر الإمام فيقدمه عيسى ويصلي خلفه على شريعة محمد على ثم يقتل الخنازير، ويكسر الصليب، ويخرب البيع والكنائس، ويقتل اليهود والنصارى إلا من آمن به. وفي حديث آخر: الأنبياء أولاد علات، وأنا أولى الناس بعيسى بن مريم ليس بيني وبينه نبي، وفي «صحيح مسلم»: «ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكماً يكسر وبينه نبي، وفي «صحيح مسلم»: «ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكماً يكسر ويفتل الخنزير، ويضع الجزية»، وزاد غيره «وتهلك في زمانِه الملل الصليب، ويقتل الخنرير، ويضع الجزية»، وزاد غيره «وتهلك النووي. ولعل المراد ورَفْعُها عن الكفار بأن لا يقبل إلا الإسلام، صرح بذلك النووي. ولعل المراد بالكسر والقتل المذكورين ليس حيقتهما، بل إزالة آثار الشرك عن الأرض.

وقرأ الجمهور (٢٠): ﴿لَمِلْمُ ﴾ بصيغة المصدر، جعل المسيح علماً، مبالغة لما يحصل من العلم بحصولها عند نزوله. وقرأ ابن عباس وأبو هريرة، وأبو مالك الغفاري وزيد بن على وقتادة ومجاهد والضحاك ومالك بن دينار والأعمش

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) البحر المحيط.

والكلبي قال ابن عطية وأبو نصرة ﴿لعلم﴾ بفتحتين؛ أي: لعلامة. وقرأ عكرمة به. قال ابن خالويه وأبو نصرة: ﴿للعلم﴾ معرفاً بفتحتين.

﴿ فَلَا تَمْتُرُكَ يَهَا ﴾؛ أي: فلا تشكن يا كفار مكة في وقوع الساعة، ولا تكذبن بها، فإنها كائنة لا محالة من الامتراء، وهو المحاجة فيما فيه مرية ﴿ وَاتَّبِعُونَ ﴾؛ أي: واتبعوا هداي وشرعي فيما آمركم به، وأنهاكم عنه من التوحيد وبطلان الشرك، والمعنى: قل لهم يا محمد: اتبعوني ﴿ هَٰذَا ﴾ الذي أدعوكم إليه وآمركم به من التوحيد وفرائض الله تعالى ﴿ صِرَطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾؛ أي: قويم لا اعوجاج فيه، موصل إلى الحق وإلى رضا الله سبحانه وتعالى.

وقرأ الجمهور (١٠): بحذف الياء من ﴿اتبعون﴾ وصلاً ووقفاً، وكذلك قرؤوا بحذفها في الحالين في ﴿أطيعون﴾. وقرأ يعقوب باثباتها وصلاً ووقفاً فيهما. وقرأ أبو عمرو وهي رواية عن نافع بحذفها في الوصل دون الوقف.

﴿ وَلَا يَصُدُنّكُمُ الشّيَطَانُ ﴾؛ أي: لا يمنعنكم الشيطان، ولا يصرفنكم عن اتباعي؛ أي: لا تغتروا بوساوسه وشبهه التي يوقعها في قلوبكم، فيمنعكم عن اتباعي، فإن الذي دعوتكم إليه هو دين الله الذي اتفق عليه رسله وكتبه، ثم علل نهيهم، عن أن يصدهم الشيطان ببيان عداوته لهم فقال: ﴿ إِنَّمُ ﴾؛ أي: إن الشيطان ﴿ لَكُرُ ﴾؛ أي: لبني آدم لا لغيركم ﴿ عَدُو ﴾؛ أي: شديد العداوة حيث أخرج أباكم من الجنة، ونزع عنه لباس النور، وعرضكم للبلية.

فائدة: وحكي (٢): أنه لما خرج آدم عليه السلام من الجنة، قال إبليس: أخرجته من الجنة بالوسوسة، فماذا أفعل به الآن، فذهب إلى السباع والوحوش فأخبرهم بخبر آدم، وما يولد منه حتى قالت الوحوش والسباع: ما التدبير والرأي في ذلك قال إبليس: ينبغي أن تقتلوه، وقتل واحد أسهل من قتل ألف، فأقبلوا إلى آدم وإبليس أمامهم، فلما رأى آدم أن السباع قد أقبلت إليه رفع يده إلى

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

السماء، وتضرع إلى الله تعالى، فقال الله: يا آدم امسح بيدك على رأس الكلب، فمسح فكر الكلب على السباع والوحوش حتى هزمها، ومن ذلك اليوم صار الكلب عدو للسباع، التي هي أعداء لآدم وأولاده، وأصله: أن إبليس بصق على آدم حين كان طيناً، فوقع بصاقه على موضع سرته، فأمر الله سبحانه وتعالى جبرئيل حتى قور ذلك الموضع، فخلق من القوارة الكلب، ولذا أنس بآدم وصار حامياً له. ويقال: المؤمن بين خمسة أعداء: مؤمن يحسده، ومنافق يبغضه، وعدو يقتله، ونفس تغويه، وشيطان يضله.

والمعنى (١): أي إنه مظهر لعداوته لكم غير متحاش، ولا متكتم لها، كما يدل على ذلك ما وقع بينه وبين أبيكم آدم، من امتناعه عن السجود له، وما ألزم به نفسه من إغواء جميع بني آدم إلا عباد الله المخلصين.

﴿ وَلَمّا جَآءَ عِسَىٰ ﴾ إلى بني إسرائيل ﴿ بِالبّيتَتِ ﴾ ؛ أي: بالمعجزات الواضحة والشرائع الربانية، وقال قتادة: البينات هنا الإنجيل ﴿ قَالَ ﴾ لهم عيسى ﴿ قَدْ جَمَّتُكُم ﴾ يا بني إسرائيل وبعثت إليكم ﴿ بِالْحِكْمَةِ ﴾ ؛ أي: بالإنجيل أو بالشريعة لأعلمكم، وقيل: الحكمة كل ما يرغب في الجميل، ويكف عن القبيح ﴿ و ﴾ جئتكم ﴿ لأ بَيّنَ لَكُم بَمَّضَ الّذِي تَغَنَلِفُونَ فِيةٍ ﴾ من أحكام التوراة، قيل: إن بني إسرائيل اختلفوا بعد موت موسى في أشياء من أمر دينهم، وقيل: ذلك البعض ما يتعلق بأمور الدين، وأما ما يتعلق بأمور الدنيا فليس بيانه من وظائف الأنبياء، كما قال على التعلق بالديانات، فأمور الديانات بعض ما يختلفون فيه، وبين لهم الأمور التي لا تتعلق بالديانات، فأمور الديانات بعض ما يختلفون فيه، وبين لهم في غيره ما احتاجوا إليه، واللام في قوله: ﴿ وَلاَ بَيْنَ لَكُم ﴾ معطوفة على مقدر، في في غيره ما احتاجوا إليه، واللام في قوله: ﴿ وَلاَ بَيْنَ لَكُم ﴾ معطوفة على مقدر، في قال: قد جئتكم بالحكمة لأعلمكم إياها، ولأبين لكم.

فإن قلت (٢): كيف قال عيسى عليه السلام لأمته ذلك، مع أن كل نبي يلزمه أن يبين لأمته كل ما يختلفون فيه؟.

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٢) فتح الرحمٰن.

قلت: المرادُ: أنه يبين لهم مما اختلفوا فيه ما يحتاجونه دون ما لا يحتاجونه، وقال أبو عبيدة: المراد بالبعض: الكل، كما في قوله: يصبكم بعض الذي يعدكم، ورده الناس عليه، وقال مقاتل: هو كقوله: ﴿وَلِأُحِلَّ لَكُم بَعْضَ الَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُم الله أي: في الإنجيل من لحم الإبل والشحم من كل حيوان، وصيد السمك يوم السبت من كل ما حرم عليهم في التوراة.

والمعنى (1): ولما جاءهم عيسى بالمعجزات الواضحة قال: قد جئتكم بالشرائع التي فيها صلاح البشر، ولأبين لكم بعض ما اختلف فيه قوم موسى، من أحكام الدين دون أمور الدنيا، كطرق الفلاحة والتجارة، فإن الأنبياء لم يبعثوا لبيانها، كما يشير إلى ذلك قوله على حين نهاهم عن تأبير النخل ـ تلقيحه بطلع الذكر ـ ففقد الثمر ولم يغل شيئاً نافعاً: «أنتم أعلم بأمور دنياكم، وأنا أعلم بأمور دينكم».

ولما بين لهم أصول الدين وفروعه قال: ﴿فَأَتَقُوا اللّهَ ﴾ سبحانه وتعالى ؛ أي : اتقوا عقابه في مخالفتي أن يحل بكم ﴿وَأَطِيعُونِ ﴾ ؛ أي: أطيعوني فيما أبلغه عنه تعالى من الشرائع والتكاليف، فإن طاعتي طاعة الله سبحانه وتعالى، كما قال من يطع الرسول فقد أطاع الله.

ثم فصل ما يأمرهم به بقوله: ﴿إِنَّ اللهُ الذي يستحق إفراده بالألوهية ، وإخلاص العبادة له ﴿هُو رَبِي ومالكي ﴿وَرَبُكُو ومالككم ، فأنا وأنتم عبيد له فقراء إليه ، فخصوه بالعبادة والتوحيد ، وهذا بيان (٢) لما أمرهم بالطاعة فيه ، وهو اعتقاد التوحيد ، والتعبد بالشرائع ﴿هَلَا ﴾ الذي جئتكم به من التوحيد ، والتعبد بالشرائع ﴿هَلَا ﴾ الذي جئتكم به من التوحيد ، والتعبد بالشرائع ، ﴿مِرَدُ مُسْتَقِيمٌ ﴾ لا يضل سالكه ، وكل الديانات جاءت بمثله ، فما هو إلا اعتقاد بوحدانية الله تعالى ، وتعبد بشرائعه ، وفي «التأويلات النجمية» : فاعبدوه ولا تعبدوني ، فإني في العبودية شريك معكم ، وإنه متفرد بربوبيته إيانا ، وتعبدنا إياه صراط مستقيم لا اعوجاج فيه ، وهذا تتمة كلام عيسى عليه السلام ،

<sup>(</sup>١) المراغى. (٢) روح البيان.

أو استئناف من الله، يدل على ما هو المقتضي للطاعة في ذلك، ولما كان الطريق القويم يجب الاجتماع عليه، والاتفاق على سلوكه، بين أنهم خالفوا ذلك فاختلفوا فيه، فقال: ﴿قَاخَتَكَ ٱلْأَخْرَابُ﴾؛ أي: فاختلفت الفرق المتخربة من اليهود والنصارى في شأن عيسى عليه السلام، بعد رفعه إلى السماء اختلافاً ناشئاً فين بينية ﴿فِي الله على عليه السلام، بعد رفعه إلى السماء اختلافاً ناشئاً في أي: من قبل أنفسهم لم يدخلهم الاختلاف من غيرهم، فقالت اليهود لعنهم الله تعالى: ابن زانية زنت أمه بيوسف النجار، وقالت اليعقوبية من النصارى: هو الله، وقالت الملكانية: هو شريك النصارى: هو الله، وقالت المرقوسية: هو ثالث ثلاثة.

وفي «التأويلات النجمية»: تفرق قومه الذين بعث إليهم أحزاباً وفرقاً، حزب آمنوا به أنه عبد الله ورسوله، وحزب آمنوا به أنه ثالث ثلاثة فعيدوه بالألوهية، وحزب اتخذوه ولداً لله وابناً له، تعالى الله عما يقول الظالمون، وحزب كفروا به وجحدوا نبوته، وظلموا عليه، وأرادوا قتله. وقيل: المراد بالأحزاب: الذين تحزبوا على رسول الله ﷺ، وكذبوه وهم المرادون بقوله: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ ﴾. والأول أولى. فقال الله في حق الظالمين المشركين: ﴿ فَوَيْلٌ ﴾؛ أي: فشدة عذاب ﴿ لِلَّذِينَ ظُلَمُوا ﴾ من هؤلاء المتحزبين، الذين وضعوا القول في غير موضعه، ففيه إظهار في مقام الإضمار، تسجيلاً عليهم باسم الظلم ﴿ مِنْ عَذَابِ يَوْمٍ أَلِيمٍ ﴾؛ أي: وجيع عذابه، وهو يوم القيامة، والمراد: يوم أليم العذاب، كقوله: في يوم عاصف؛ أي: عاصف الريح. والاستفهام في قوله: ﴿ مَلْ يَنْظُرُونَ ﴾ للإنكار، والضمير لكفار مكة؛ أي: ما ينتظر هؤلاء المشركون، وقيل: للأحزاب المختلفة؛ أي: ما ينتظر هؤلاء الأحزاب المتفرقة، وهذا أوفق بمقتضى السياق، وقيل: جميع الكفرة، وهذا أولى لعمومه؛ أي: ما ينتظر الكفار ولا يرتقبون ﴿إِلَّا ٱلسَّاعَةَ﴾ والقيامة ﴿أَن تَأْنِيَهُمِ ﴾ بدل(١) من الساعة؛ أي: إلا إتيانَ الساعة، ولما كانت الساعة تأتيهم لا محالة كانوا كأنُّهم ينتظرونها، وانتصاب ﴿ بَغْتَةً ﴾ على المصدرية؛ أي: إتيان بغتة وفجأة. قال في «الإرشاد»:

<sup>(</sup>١) روح البيان.

فجأة لكن لا عند كونهم مترقبين لها، بل غافلين عنها مشتغلين بأمور الدنيا، منكرين لها، وذلك قوله تعالى: ﴿وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ﴾ ولا يعلمون بإتيانها، فيجازي كل الناس على حسب أعمالهم، فلا تؤدي ﴿بَفْتَهُ ﴾ مؤدى قوله: ﴿وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ﴾، حتى لا يستغنى بها عنه؛ لأنه ربما يكون إتيان الساعة بغتة مع الشعور بوقوعه، والاستعداد له، لأنه إذا لم يعرف وقت مجيئه ففي أي وقت جاء أتي بغتة، وربما يجيء والشخص غافل عنه منكر له، والمراد هنا: هو الثاني، فلذا وجب تقييد إتيان الساعة بمضمون الجملة الحالية، فعلى العاقل الخروج عن كل ذنب، والتوبة لكل جريمة، قبل أن يأتي يوم أليم عذابه، وهو يوم الموت، فإن ملائكة العذاب ينزلون فيه على الظالمين، ويشددون عليهم حتى تخرج أرواحهم الخبيئة بأشد العذاب.

والمعنى (١): أي هل ينتظر هؤلاء الأحزاب المختلفون في شأن عيسى، القائلون فيه الباطل من القول إلا أن تقوم الساعة بغتة، وهم غافلون عنها، لا يعلمون بمجيئها لاشتغالهم بأمر دنياهم وإنكارهم لها، فيندمون حين لا ينفعهم الندم، ولا يدفع ذلك عنهم شيئاً، ونحو الآية قوله تعالى: ﴿تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَغِضِمُونَ﴾.

روى ابن مردويه عن أبي سعيد قال: قال رسول الله ﷺ: «تقوم الساعة والرجلان يحلبان الشاة، والرجلان يطويان الثوب»، ثم قرأ: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَن تَأْلِيَهُم بَغْتَةَ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾.

واعلم(٢): أن القيامة ثلاث:

الكبرى: وهي حشر الأجساد، والسوق إلى المحشر للجزاء.

والصغرى: وهي موت كل أحد، كما قال ﷺ: «من مات فقد قامت قيامته» ولذا جعل القبر روضةً من رياض الجنة، أو حفرةً من حفر النيران.

<sup>(</sup>۱) المراغى. (۲) روح البيان.

والوسطى: وهي موت جميع الخلائق، وقيام هذه الوسطى لا يعلم وقته يقينا، وإنما يعلم بالعلامات المنقولة عن الرسول على مثل: أن يرفع العلم، و يكثر الجهل، والزنا، وشرب الخمر، ويقل الرجال، ويكثر النساء حتى يكون لخمسين امرأة القيم الواحد.

وعن علي رضي الله عنه: «يأتي على الناس زمان لا يبقى من الإسلام إلا اسمه، ولا من الدين إلا رسمه، ولا من القرآن إلا درسه، يعمرون مساجدهم، وهي خراب عن ذكر الله تعالى، شر أهل ذلك الزمان علماؤهم منهم تخرج الفتنة وإليهم تعود»، يعني: يهدى به ولا يهتدي، فنعوذ بالله من علم بلا عمل.

﴿الْأَخِلْاءُ﴾ والأصدقاء؛ أي (١): المتحابون في الدنيا على الإطلاق، أو في الأمور الدنيوية ﴿يَوْمَينِ﴾؛ أي: يوم إذ تأتيهم الساعة، وهو ظرف لقوله: ﴿عَدُونَّ﴾. والفصل بالمبتدأ غير مانع، والتنوين فيه عوض عن الجملة المحذوفة التي أضيف إليها إذ ﴿بَعْضُهُم لِبَعْضِ عَدُونً﴾؛ أي: يعادي بعضهم بعضاً؛ لأنه قد انقطعت بينهم علائق الخلة والتحاب، واشتغل كل واحد منهم بنفسه، ووجدوا تلك الأمور التي كانوا فيها أخلاء أسباباً للعذاب، فصاروا أعداء، ثم استثنى المتقين فقال ﴿إِلَّا ٱلمُتَّقِينَ﴾ فإن خلتهم في الدنيا، لما كانت في الله بقيت على حالها، ولم تنقطع، بل تزداد بمشاهدة كل منهم آثار الخلة، من الثواب ورفع الدرجات. والاستثناء على الأول متصل، وعلى الثاني منقطع.

وفي «التأويلات النجمية»: يشير سبحانه إلى أن كل خلة وصداقة تكون في الدنيا مبنية على الهوى والطبيعة الإنسانية، وتكون في الآخرة عداوة يتبرأ بعضهم من بعض، من بعض. والأخلاء في الله خلتهم باقية إلى الأبد، وينتفع بعضهم من بعض، ويشفع بعضهم في بعض، ويتكلم بعضهم في شأن بعض، وهم المتقون الذين استثناهم الله سبحانه، وشرائط الخلة في الله أن يكونا متحابين في الله محبة خالصة لوجه الله، من غير شوب بعلة دنيوية، هوائية، متعاونين في طلب الله،

<sup>(</sup>١) روح البيان.

ولا يجري بينهم مداهنة، فبقدر ما يرى بعضهم في بعض من صدق الطلب والجد، والاجتهاد يساعده، ويوافقه، ويعاونه، فإذا علم منه شيئاً لا يرضاه الله تعالى، لا يرضاه من صاحبه، ولا يداريه، فقد قيل: المداراة في الشريعة كفر، بل ينصحه بالرفق والموعظة الحسنة، فإذا عاد إلى ما كان عليه وترك ما تجدد لديه يعود إلى صدق مودته وحسن صحبته، كما قال تعالى: ﴿وَإِنْ عُدَّمُ عُدَّا ﴾ انتهى.

ثم ذكر ما يتلقى الله سبحانه وتعالى به عباده المتقين، المتحابين في الله تشريفاً لهم، وتسكيناً لروعتهم مما يرون من الأهوال فقال: ﴿يَعِبَادِ لَا خُوفُ عَلَيْكُرُ الْمَوْمُ مِن لقاء المكاره ﴿وَلاَ أَنتُمْ يَحْزَنُونَ مِن فوت المقاصد، كما يخاف ويحزن غير المتقين، وقرأ نافع وابن عامر وأبو عمرو: ﴿يا عبادي ﴿ بإثبات الياء، ساكنة وصلاً ووقفا. وقرأ أبو بكر وزر بن حبيش بإثباتها وفتحها في الحالين. وقرأ الباقون بحذفها في الحالين. وقرأ الجمهور: ﴿لَا خَوْفُ ﴾: مرفوعاً منوناً، وابن محيصن بالرفع من غير تنوين، والحسن والزهري وابن أبي إسحاق وعيسى وابن يعمر بفتحها من غير تنوين، ذكره في «البحر»؛ أي (١): ونقول لهم يومئذ: يا عبادي لا تخافوا من عقابي. فإني قد أمنتكم منه برضاي عنكم، ولا تحزنوا على فراق الدنيا، فإن الذي تقدمون عليه خير لكم مما فارقتموه منها.

ثم بين من يستحق هذا النداء وذلك التكريم فقال: ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ وصدقوا ﴿ بِعَايَنِتَا ﴾ وعملوا بجميع ما فيها ﴿ وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ ؛ أي: منقادين لتكاليفنا بامتثال الأوامر، واجتناب النواهي. وجملة ﴿ كَانُوا ﴾ حال من ﴿ الواو ﴾ في ﴿ ءَامَنُوا ﴾ ، أو عطف على الصلة؛ أي: مخلصين وجوههم لنا، جاعلين أنفسهم سالمة لطاعتنا، وفي الآية إشارة إلى الإيمان بالآيات التنزيلية، والتكوينية.

والمعنى: أي الذين آمنت قلوبهم، وصفت نفوسهم، وانقادت لشرع الله بواطنهم وظواهرهم، والموصول يجوز أن يكون نعتاً لعبادي، أو بدلاً منه، أو

<sup>(</sup>١) المراغي.

عطف بيان له، أو مقطوعاً عنه في محل نصب على المدح، أو في محل رفع على الابتداء، وخبره قوله: ﴿ اَدَّحُلُوا الْجَنَةَ ﴾ على تقدير يقال لهم: ادخلوا الجنة، والأول أولى، وبه قال الزجاج؛ أي: ويقال لهم على سبيل البشرى: ادخلوا الجنة أيها المؤمنون ﴿ أَنْتُم وَأَزْوَجُكُو ﴾ أي: نساؤكم المؤمنات، وقيل: قرناؤهم من المؤمنين. وقيل: زوجاتهم من الحور العين، والأول أولى. حال كونكم ﴿ يُحَبِّرُونَ ﴾ أي: تسرون سروراً يظهر حباره، بفتح الحاء وكسرها؛ أي: أره على وجوهكم لقوله تعالى: ﴿ تَمَرَفُ فِي وَجُوهِهِ مِنَّ النّهِيمِ ﴿ اللهِ النعيم فقال: من الحبرة، وهو حسن الهيئة، وبعدئذ ذكر طرفاً مما يتمتعون به من النعيم فقال: ﴿ يُلْكَانُ عَلَيْمٍ ﴾ ؛ أي: على العباد المؤمنين بعد دخولهم الجنة، والطائف (۱۱)؛ الخادم ومن يدور حول البيت حافظاً، والإطافة كالطوف والطواف؛ أي: يدار عليهم بأيدي الغلمان والولدان ﴿ بِصِحَافِ ﴾ وقصاع وجفان مخلوقة ﴿ مِن ذَهَ إِن من الطعام والحلوى، جمع صحفة كجفان جمع جفنة، وهي عليهم الموسنة، ثم القصعة، وهي تشبع عشرة ثم الصحفة، وهي تشبع خمسة، ثم القصاع الجفنة، ثم القصعة، وهي تشبع عشرة ثم الصحفة، وهي تشبع خمسة، ثم المكيلة، وهي تشبع الرجلين والثلاثة.

والمعنى: أن لهم في الجنة أطعمة، يطاف عليهم بها في صحاف الذهب ﴿و﴾ لهم فيها أشربة، يطاف عليهم بها في ﴿أكواب﴾ وكاسات من ذهب، جمع كوب، وهو كوز لا عروة له ولا خرطوم، ليشرب الشارب من حيث شاء، قال سعدي المفتي: قللت الأكواب، وكثرت الصحاف؛ أي: كما دل عليهما الصيغة لأن المعهود قلة أواني الشرب بالنسبة إلى أواني الأكل.

والمعنى (٢): أي وبعد أن استقروا في الجنة، وهدأ روعهم، يطاف عليهم بجفان من الذهب. مترعة بألوان الأطعمة والحلوى، وبأكواب فيها أصناف الشراب مما لذ وطاب.

<sup>(</sup>۱) روح البيان.

وبعد أن فصل بعض ما في الجنة من نعيم، عمم في ذلك فقال: ﴿وَفِيهَا﴾؛ أي: وفي الجنة ﴿مَا تَشْتَهِيهِ ٱلْأَنْفُسُ﴾ وتطلبه؛ أي: أنفس أهل الجنة من فنون الملاذ والمشتهيات النفسانية، كالمطاعم والمشارب والمناكح والملابس، والمراكب، ونحو ذلك. وقرأ أبو جعفر وشيبة ونافع وابن عامر وابن عباس وحفص: ﴿تَشْتَهِيهِ﴾ بإثبات الضمير العائد على الموصول، وقرأ الجمهور(١)، وباقى السبعة: بحذف الهاء.

قال في «الأسئلة المقحمة»: أهل الجنة هل يعطيهم الله جميع ما يسألونه، وتشتهي أنفسهم ولو اشتهت أنفسهم شيئاً من مناهي الشريعة كيف يكون حاله؟

والجواب: معنى الآية أن نعيم الجنة كله مما تشتهيه الأنفس، وليس فيها ما لا تشتهيه النفوس، ولا تصل إليه، وقد قيل: يعصم الله سبحانه أهل الجنة من شهوة محال، أو منهي عنه، يقول الفقير: دل هذا على أنه ليس في الجنة اللواطة المحرمة في جميع الأديان والمذاهب، ولو في دبر امرأته، فإن الإمام مالكا رحمه الله تعالى رجع عن تجويز اللواطة في دبر امرأته، وليس فيها اشتهاء اللواطة، لكونها مخالفة للحكمة الإلهية، وقد جوزها بعضهم في "شرح الأشباح»، وغلط فيه غلطاً فاحشاً، وأما الخمر فليست كاللواطة لكونها حلالا على بعض الأمم.

والحاصل: أنه ليس في الجنة ما يخالف الحكمة كائناً ما كان، ولذا تستر فيها الأزواج عن غير محارمهن، وإن كان لا حل ولا حرمة هناك؛ أي: وفيها (٢) ما تشتهيه الأنفس من الأشياء المعقولة والمسموعة والملموسة، جزاءً لهم بما منعوا أنفسهم من الشهوات في الدنيا ﴿وَتَكَذُ ٱلْأَعَينُ ﴾؛ أي: تستلذه الأعين، وتقر بمشاهدته من الأشياء المبصرة، جزاء ما تحملوه من منع أعينهم، من نظر ما لا يجوز شرعاً، وفي مصحف عبد الله: ﴿مَا تَسْتَهَيّهُ الأَنفُس وتلذه الأعين ﴾ بإثبات الهاء فيهما.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) المراح.

قال جعفر (۱): شتان بين ما تشتهي الأنفس، وبين ما تلذ الأعين؛ لأن ما في الجنة من النعيم والشهوات واللذات في جنب ما تلذ الأعين، كأصبح يُغمس في بحر، لأن شهوات الجنة لها حد ونهاية؛ لأنها مخلوقة، ولا تلذ الأعين في الدار الباقية إلا بالنظر إلى الوجه الباقي الذي لا حد له ولا نهاية.

﴿وَأَنْتُمَ ﴾ يا عبادي ﴿فِيها﴾؛ أي: في الجنة ﴿خَلِدُونَ ﴾؛ أي: باقون دائمون، لا تخرجون ولا تموتون، إذ لولا البقاء والدوام لنغص العيش، ونقص السرور، والاشتهاء، واللذة فلم يكن التنعم كاملاً، والخوف والحسرة زائلاً بخلاف الدنيا، فإنها لفنائها عيشها مشوب بالكدر، ونفعها مخلوط بالضرر.

والمعنى (٢): أي وفي الجنة ما تشتهيه أنفس أهلها من صنوف الأطعمة والأشربة، والأشياء المعقولة والمسموعة ونحوها، مما تطلبه النفوس وتهواه، كائناً ما كان، جزاءً لهم على ما منعوا أنفسهم من الشهوات، وفيها ما تقر أعينهم بمشاهدته، وأعلاه النظر إلى وجهه الكريم، وأنتم لا تخرجون منها، ولا تبغون عنها حولاً.

أخرج ابن أبي شيبة والترمذي عن عبد الرحمٰن بن سابط قال: قال رجل لرسول الله ﷺ: يا رسول الله، هل في الجنة خيل، فإني أحب الخيل، قال: "إن يدخلك الله الجنة، فلا تشاء أن تركب فرساً من ياقوتة حمراء، فتطير بك في أي الجنة شئت إلا فعلت». وسأله آخر فقال: يا رسول الله هل في الجنة من إبل، فإني أحب الإبل، فقال: "إن يدخلك الله الجنة، يكن لك ما اشتهت نفسك ولذت عينك».

ثم ذكر أن هذا كان فضلاً من ربكم، آتاكموه كفاء أعمالكم التي أسلفتموها فقال: ﴿وَيَلْكَ﴾ مبتدأ، إشارة إلى الجنة المذكورة ﴿الجنّةُ خبره ﴿الَّيْ أُورِثْتُمُوهَا﴾؛ أي: أعطيتموها، وجعلتم ورثتها، وصارت إليكم كما يصير الميراث إلى الوارث ﴿يمَا﴾ الباء سببية؛ أي: بسبب ما ﴿ كُنْتُمْ نَعْمَلُونَ ﴾ في الدنيا من

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) المراغي.

الأعمال الصالحة وقيل: اسم الإشارة مبتدأ، والجنة صفته، والتي أورثتموها صفة للجنة، والخبر بما كنتم تعملون، وقيل: الخبر الموصول مع صلته، والأول أولى، وعليه أكثر المفسرين.

والمقصود<sup>(۱)</sup>: أن دخول الجنة بمحض فضل الله تعالى ورحمته، واقتسام الله الله الله تعالى ورحمته، واقتسام الدرجات بسبب الأعمال، والخلود فيها بحسب عدم السيئات، شبه جزاء العمل بالميراث، لأن العامل يكون خليفة العمل على جزائه، يعني: يذهب العمل ويبقى جزاؤه مع العامل، فكان العمل كالموروث، وجزاؤه كالميراث.

والمعنى: أي وهذه الجنة جعلها الله تعالى لكم باقية، كالميراث الذي يبقى عن المورث جزاء ما قدمتم من عمل صالح، أخرج ابن أبي حاتم وابن مردويه عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «ما من أحد إلا وله منزل في الجنة، ومنزل في النار، فالكافر يرث المؤمن منزله في النار، والمؤمن يرث الكافر منزله في البخة، وذلك قوله تعالى: ﴿وَيَلْكَ لَلْمَنَّةُ اللَّيِّ أُورِثَتُمُوهَا﴾».

<sup>(</sup>۱) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

والمعنى (١): لكم فيها صنوف من الفواكه لا حصر لها، تأكلون منها حيثما شئتم، وكيفما اخترتم.

ولما ذكر سبحانه حال أهل الجنة، وما يقال لهم من لذائذ البشارة.. أعقب ذلك بذكر حال الكفرة، وما يجاوبون به عند سؤالهم فقال: ﴿إِنَّ اَلْمُجْوِينَ﴾ أي: إن المشركين الراسخين الكاملين في الإجرام والإشراك حسبما ينبىء عنه إيرادهم في مقابلة المؤمنين بالآيات ﴿فَي عَذَابِ جَهَنَم متعلق بقوله: ﴿خَلِدُون ﴾ أي: ماكثون فيه أبداً لا ينقطع عذابهم في جهنم، كما ينقطع عذاب عصاة المؤمنين، على تقدير دخولهم فيها ﴿لا يُفَتّرُ عَنَهُم ﴾ أي: لا يخفف عنهم العذاب، ولا ينقص من قولهم: فترت عنه الحمى إذا سكنت قليلاً، ونقص حرها. والجملة في محل النصب على الحال ﴿وَهُم ﴾ أي: المجرمون ﴿فِيه ﴾ أي: في العذاب ﴿مُلِسُونَ ﴾ أي: آيسون من النجاة والراحة، وخفة العقوبات، وعن الضحاك: يجعل المجرم في تابوت من النار، ثم يردم عليه فيبقي فيه خالداً، لا يرى ولا يرى. وقيل: ساكتون سكوت يأس، وقرأ عبد الله ﴿وهم فيها ﴾ أي: في جهنم، والجمهور ﴿وَهُمْ فِيهِ ﴾ أي: في العذاب.

وفي «التأويلات النجمية»: في الآية إشارة، إلى أن أهل التوحيد وإن كان بعضهم في النار، لكن لا يخلدون فيها، ويفتر عنهم العذاب بدليل الخطاب، وقد ورد في الخبر: «إنه يميتهم الحق إماتة إلى أن يخرجهم من النار، والميت لا يحس ولا يألم» وذكر في الآية وهم مبلسون؛ أي: خائبون، وهذه صفة الكفار، والمؤمنون وإن كانوا في بلائهم، فهم على وصف رجائهم، يعدون أيامهم إلى أن تنتهي أشجانهم ﴿وَمَا ظَلَنَنهُم ﴾ بذلك؛ أي: ما عذبناهم بغير ذنب، ولا بزيادة على ما يستحقونه ﴿وَلَكِن كَانُوا ﴾؛ أي: المجرمون ﴿هُمُ الظّلِينَ ﴾ لأنفسهم بما فعلوا من الإشراك والمعاصي لتعريض أنفسهم للعذاب الخالد، بالكفر والمعاصي. و ﴿هُمُ فَصل عند البصريين، من حيث إنه فصل به بين كون ما بعده خبراً أو

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۲) روح البيان.

نعتاً، وتسمية الكوفيين له عماداً، لكونه حافظاً لما بعده، حتى لا يسقط عن الخبرية، كعماد البيت، فإنه يحفظ سقفه من السقوط، وقرأ الجمهور(۱): ﴿الظّٰلِكِينَ﴾ بالنصب، على أنه خبر كان، والضمير ضمير فصل، وقرأ عبد الله وأبو زيد النحوي: ﴿الظالمون﴾ بالرفع على أنه خبر ﴿هُمُ﴾، و﴿هُمُ﴾: مبتدأ، وذكر أبو عمرو الجرمي أن لغة تميم جعل ما هو فصل عند غيرهم مبتدأ، ويرفعون ما بعده على الخبر، وقال أبو زيد: سمعتهم يقرؤون ﴿تجدوه عند الله هو خيرٌ وأعظمُ أجرا﴾، يعني: برفع خير وأعظم.

والمعنى (٢): أي: إن الذين اجترموا الكفر بالله في الدنيا، يجازيهم ربهم بعذاب جهنم خالدين فيه أبداً لا ينفك عنهم، ولا يجدون عنها حولاً، ولا يخفف عنهم لحظة، وهم فيه ساكتون سكوت يأس من النجاة والفرج، ولا منافاة بين هذا وبين قوله الآتي: ﴿وَنَادَوْا يَكُلِكُ ﴾ إلخ، لأن تلك أزمنة متطاولة، وأحقاب ممتدة، فتختلف بهم الأحوال، فيسكتون تارة لغلبة اليأس عليهم، وعلمهم أنه لا فرج، ويشتد عليهم العذاب أخرى فيستغيثون.

ثم ذكر أن ذلك العذاب جزاء ما كسبت أيديهم، فقال: وما ظلمنا هؤلاء المجرمين بفعلنا بهم، ما أخبرناكم أننا فاعلون بهم، ولكن هم الذين أساؤوا إلى أنفسهم، فكذبوا الرسل وعصوهم، بعد أن أقاموا الحجة عليهم فأتوهم بباهر المعجزات.

ثم ذكر ما يقوله أهل النار، وما يجيبهم به خزنتها، فقال: ﴿وَنَادَوَا﴾؛ أي: ونادى المجرمون من شدة العذاب، فقالوا: ﴿يَمَالِكُ﴾ هو خازن النار، قرأ<sup>(٦)</sup> الجمهور: ﴿يَمَالِكُ﴾ بدون ترخيم، وقرأ عبد الله وعلي وابن وثاب والأعمش: ﴿يا مالِ﴾ بالترخيم، على لغة منم ينتظر الحرف المحذوف، وقرأ أبو السرار الغنوي: ﴿يا مالُ﴾ بالبناء على الضم، جعله اسماً على حياله على لغة من لا

<sup>(</sup>١) البحر المحيط والمراغى. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

ينتظر، واللام في ﴿لِيَقْضِ﴾ لام الطلب والرغبة؛ أي: ليقض ﴿عَلَتَنَا رَبُّكُ﴾ بالموت حتى لا يتكرر عذابنا؛ أي: ليمتنا حتى نستريح من ألم العذاب، من قضى عليه إذا أماته، كقوله تعالى: ﴿فَوَكَنْ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ ﴾؛ أي: أماته، توسلوا بمالك إلى الله سبحانه وتعالى، ليسأله لهم أن يقضي عليهم بالموت، فيستريحوا من العذاب.

والمعنى (1): سل ربك يا مالك، أن يقضي علينا، وهذا لا ينافي ما ذكر من إبلاسهم أولاً كما مر، لأنه جؤار؛ أي: صياح وتمن للموت، لفرط الشدة ﴿قَالَ﴾ مالك مجيباً لهم بعد أربعين سنة، يعني: ينادون مالكاً أربعين سنة، فيجيبهم بعدها، كما قاله عبد الله بن عمرو، أو بعد مئة سنة، كما قاله نوف، أو بعد ألف سنة، كما قاله ابن عباس، وقيل: بعد ثمانين سنة؛ لأن تراخي الجواب أحزن لهم ﴿إِنَّكُم مَنْكِنُونَ﴾ المكث ثبات مع انتظار؛ أي: إنكم مقيمون في العذاب أبداً، لا خلاص لكم منه بموت ولا بغيره، فليس بعدها إلا جؤار كصياح الحمير، أوله زفير وآخره شهيق.

والمعنى (٢): أي ونادى المجرمون من شدة العذاب، فقالوا: يا مالك، ادع لنا ربك أن يقبض أرواحنا ليريحنا مما نحن فيه، فأجابهم بقوله: ﴿إِنَّكُمْ مَنكِئُونَ﴾ لا خروج لكم منها، ولا محيص لكم عنها. ونحو الآية قوله تعالى: ﴿لا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُونُواْ وَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُم مِن عَذَابِهَا ﴾، وقوله: ﴿وَيَنجَنَّمُ ٱلأَشْقَى ۞ الّذِي يَصّلَى النَّارُ ٱلكُبْرَىٰ ۞ ثُم لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَجْنَى ۞ .

ثم خاطبهم خطاب تقريع وتوبيخ، وبين سبب مكثهم فيها بقوله: ﴿لَقَدَّ عِنْنَكُمُ ﴾ أيها المجرمون في الدنيا ﴿إِلَيْنَ ﴾؛ أي: بإرسال، وإنزال الكتب. وهو خطاب توبيخ من جهة الله تعالى مقرر لجواب مالك، ومبين لسبب مكثهم، ويحتمل (٣) أن يكون من كلام مالك، والأول أولى.

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

والمعنى: أنا أرسلنا إليكم الرسل، وأنزلنا عليهم الكتب فدعوكم إلى التوحيد فلم تقلبوا ولم تصدقوا، وهو معنى قوله: ﴿وَلَكِنَ أَكَثَرَكُمُ الله المجرمون ﴿ لِلَّحَقِّ ﴾ أي حق كان ﴿ كَنْ مُونَ ﴾ ؛ أي: لا يقبلون، وينفرون منه مشمئزين منه.

والمعنى: أي لقد بينا لكم الحق على ألسنة رسلنا، وأنزلنا إليكم الكتب مرشدة إليه، ولكن سجاياكم وطبائعكم لا تقبله ولا تقبل عليه، وإنما تنقاد للباطل، وتعظمه وتصد عن الحق وتأباه وتبغض أهله، فعودوا على أنفسكم بالملامة، واندموا حيث لا تنفعكم الندامة.

وبعد أن ذكر كيفية عذابهم في الآخرة، بين سببه، وهو مكرهم، وسوء طويتهم في الدنيا، فقال: ﴿أَمْ أَبْرُمُوا ﴾ و﴿أَمْ ﴾ هي المنقطعة التي تقدر بمعنى بل والهمزة؛ أي: بل أأبرم كفار قريش ﴿أَمْرًا ﴾ وأحكموا كيداً، واحتالوا حيلة للرسول على في فتكه، كما فعلوا في اجتماعهم على قتله على قتله على في دار الندوة إلى غير ذلك، وفي ذلك انتقال من توجع أهل النار إلى حكاية ما يقع من هؤلاء. والإبرام (۱): الإتقان والإحكام، يقال: أبرمت الشيء أحكمته وأتقنته، وأبرم الحبل إذا أحكم فتله.

والمعنى: بل أأحكموا كيداً للنبي ﷺ ﴿ فَإِنَّا مُبْرِبُونَ ﴾؛ أي: محكمون لهم كيداً قاله مجاهد وقتادة وابن زيد، ونحو الآية قوله تعالى: ﴿ أَمْ يُرِيدُونَ كَيْداً فَالَّذِينَ كَنْداً فَالَّذِينَ كَثُرُوا هُمُ الْمَكِدُونَ ﴿ مَكْرُنَا مَحْدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ كَثَرُوا هُمُ الْمَكِدُونَ ﴿ وَمَكُرُنَا مَحْدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ كَاللَّهُ وَمَكُرُنا مَحْدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ فَاللَّهُ وَمَكُرُنا مَحْدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ فَاللَّهِ فَا وَقِيل : المعنى أم قضوا أمراً فإنا قاضون عليهم أمرنا بالعذاب، قاله الكلبي.

والخلاصة: بل هم تحيلوا في رد الحق بالباطل بوجوه من الحيل والمكر، فكادهم الله تعالى، ورد عليهم سوء كيدهم بتخليدهم في النار، معذبين فيها أبداً ﴿ أَمْ يَعْسَبُونَ ﴾؛ أي: بل أيحسب كفار مكة ويظنون ﴿ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ ﴾؛ أي: ما يسرون به في أنفسهم من حديث النفس، أو ما يتحدثون به سراً في مكان خال

<sup>(</sup>١) روح البيان.

من كيد النبي على الأنهم كانوا مجاهرين بتكذيب الحق ﴿ وَبُخُونَهُمْ ﴾ أي: ما يتناجون ويتحدثون به فيما بينهم بطريق التناجي، والتشاور في شأن النبي على ﴿ بَلَ ﴾ نحن نسمعهما، ونطلع عليهما ﴿ وَرُسُلُنا ﴾ الذين يحفظون عليهم أعمالهم، ويلازمونهم أينما كانوا ﴿ لَدَيَّمَ ﴾ أي: عندهم ﴿ يَكُنُبُونَ ﴾ أي: يكتبونهما، أو يكتبون كل ما صدر منهم من الأفعال والأقوال، التي من جملتها ما ذكر من سرهم ونجواهم، ثم تعرض عليهم يوم القيامة، فإذا كان خفاياهم غير خفية على الملائكة، فكيف على عالم السر والنجوى، ولقد أجاد من قال:

إِنِّي لَمُسْتَتِرٌ مِنْ عَيْن جِيْرَانِي وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِسْرَادِيْ وَإِعْلاَنِيْ والجملة (١) معطوفة على ما يترجم عنه بلى، وفي «التأويلات النجمية»: خوفهم بسماعه أحوالهم، وكتابة الملك عليهم أعمالهم لغفلتهم عن الله تعالى، ولو كان لهم خبر عن الله لما خوفهم بغير الله، ومن علم أن أعماله تكتب عليه، ويطالب بمقتضاها، قل إلمامه بما يخاف أن يسأل عنه. قال يحيى بن معاذ: من ستر من الناس ذنوبه، وأبداها لمن لا تخفى عليه خافية، فقد جعله أهون الناظرين إليه، وهو من أمارات النفاق، ولما قدم في أول السورة تبكيتهم والتعجب منهم في ادعائهم لله ولداً من الملائكة، وهددهم بقوله: ستكتب شهادتهم ويسألون. . أمر الله سبحانه رسوله ﷺ، أن يقول للكفار قولاً يلزمهم به الحجة، ويقطع ما يوردونه من الشبهة، فقال: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمد للكفرة ﴿ إِن كَانَ لِلرِّحْنَنِ وَلَدُّ ﴾ فرضاً، كما تقولون: الملائكة بنات الله ﴿فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمَبِدِينَ ﴾ لذلك الولد، وأسبقكم إلى تعظيمه والانقياد له، وذلك لأنه ﷺ أعلم الناس بشؤونه تعالى، ويما يجوز عليه، وبما لا يجوز، وأولاهم بمراعاة حقوقه، ومن موجب تعظيم الوالد تعظيم ولده؛ أي: إن يثبت بحجة قطعية كون الولد للرحمٰن، كما تزعمون فأنا أولكم في التعظيم، وأسبقكم إلى الطاعة تعظيماً لله تعالى، وانقياداً لأن الداعي إلى طاعته وتعظيمه أول وأسبق في ذلك، وكون الولد له تعالى، مما هو مقطوع بعدم وقوعه، ولكن نزل منزلة ما لا جزم لوقوعه، واللاوقوعه على

<sup>(</sup>١) روح البيان.

المساهلة، وإرخاء العنان لقصد التبكيت، والإسكان والإلزام، فجيء بكلمة إن المفيدة للشك، فلا يلزم من هذا الكلام صحة كينونة الولد، وعبادته، لأنها محال في نفسها يستلزم المحال، وهذا كلام وارد على سبيل الفرض والتمثيل لغرض، وهو المبالغة في نفي الولد، والإطناب مع الترجمة عن نفسه بثبات القدم في باب التوحيد، قال جعفر الصادق رحمه الله تعالى: وأول ما جرى به القلم لا إله إلا الله محمد رسول الله، قال: فأنا أول العابدين أحق بتوحيد الله، وذكر الله سبحانه.

وقال ابن عباس (۱): ﴿إِن كَانَهُ؛ أي: ما كان للرحمٰن ولد ﴿فَأَنّا أَوّلُ الْمَنْدِينَ ﴾؛ أي: الشاهدين له بذلك. وقيل: العابدين بمعنى الآنفين؛ أي: أنا أول المجاحدين المنكرين لما قلتم، وأنا أول من غضب للرحمٰن أن يقال له ولد. وهو (۲) تكلف لا ملجىء إليه، ولكنه قرأ أبو عبد الرحمٰن اليماني ﴿العبدين بغير ألف، يقال: عبد يعبد عبداً، بالتحريك من باب فرح، إذا أنف وغضب فهو عبد، والاسم العبدة مثل الأنفة، ولعل الحامل لمن قرأ هذه القراءة على هذه القراءة الشاذة البعيدة هو استبعاد معنى: ﴿فَأَنّا أَوّلُ الْعَبِينَ ﴾، وليس بمستبعد ولا مستنكر، وقد حكى الجوهري عن أبي عمرو في قوله: ﴿فَأَنّا أَوّلُ الْعَبِينَ ﴾ أنه من الأنف والغضب، وحكاه الماوردي عن الكسائي والقتيبي، وبه قال الفراء، وكذا قال ابن الأعرابي: إن معنى العابدين الغضاب الآنفين، وقال أبو عبيدة: معناه: الجاحدين، وحكي عبدني حقي؛ أي: جحدني. وقد أنشدوا على هذا المعنى الذي قالوه قول الفرزدق:

أُولَئِكَ آبَائِيْ فَجِنْنِيْ بِمِثْلِهِمْ وَأَعْبُدُ أَنْ أَهْجُوْ كُلَيْبَا بِدَارِمِ وقوله أيضاً:

أُوْلَئِكَ نَاسٌ لَوْ هَجَوْنِيْ هَجَوْتُهُمْ وَأَعْبُدُ أَنْ يُنهْجَىٰ كُلَيْبٌ بِدَارِمِ ولا شك أن عبد وأعبد بمعنى أنف، أو غضب ثابت في لغة العرب، وكفى

<sup>(</sup>۱) الخازن. (۲) الشوكاني.

بنقل هؤلاء الأئمة حجةً، ولكن جعل ما في القرآن من هذا من التكلف الذي لا مجلىء إليه، ومن التعسف الواضح، وقد رد ابن عرفة ما قالوه فقال: إنما يقال: عبد يعبد فهو عبد، وقل ما يقال: عابد، والقرآن لا يأتي بالقليل من اللغة ولا الشاذ. وقرأ الجمهور: ﴿ولد﴾ بفتح اللام بالإفراد، وقرأ أهل الكوفة إلا عاصماً ﴿ولد﴾ بضم ﴿الواو﴾ وسكون اللام.

والمعنى: أي قل يا محمد لكفار قريش: إن ثبت ببرهان صحيح توردونه، وحجة واضحة تدلون بها، أن للرحمن ولداً كنت أنا أسبقكم إلى طاعته والانقياد له، كما يعظم الرجل ابن الملك تعظيماً لأبيه، ولا شك أن هذا أبلغ أسلوب في نفي الولد، كما يقول الرجل لمن يناظره ويجادله: إن ثبت ما تقول بالدليل، فأنا أول من يعتقده، ويقول به، وهذا ما اختاره ابن جرير ورجحه.

ثم نزه سبحانه نفسه، فقال: ﴿ سُبّحَن رَبِّ السَّكَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي: تنزيها له وتقديساً عما يقولون من الكذب، بأن له ولداً، ويفترون عليه سبحانه ما لا يليق بجنابه، وهذا إن كان من كلام الله سبحانه، فقد نزه نفسه عما قالوه، وإن كان من تمام كلام رسوله ﷺ، الذي أمره بأن يقوله. فقد أمره بأن يضم إلى ما حكاه عنهم، بزعمهم الباطل، تنزيه ربه وتقديسه، وفي إضافة اسم الرب إلى أعظم الأجرام وأقواها، تنبيه على أنها وما فيها من المخلوقات حيث كانت تحت ملكوته وربوبيته، كيف يتوهم أن يكون شيء منها جزءاً منه سبحانه ﴿ رَبِّ الْمَرْشِ ﴾ في تكرير اسم الرب، تفخيم لشأن العرش ﴿ عَمّا يَصِفُونَ ﴾ ؛ أي: يصفونه به، وهو الولد. قال في «بحر العلوم» أي: سبحوا رب هذه الأجسام العظام، لأن مثل هذه الربوبية توجب التسبيح على كل مربوب فيها، ونزهوه عن كل ما يصفه الكافرون به من توجب التسبيح على كل مربوب فيها، ونزهوه عن كل ما يصفه الكافرون به من صفات الأجسام، فإنه لو كان جسماً لم يقدر على خلق هذا العالم، وتدبير أمره.

والمعنى: أي تنزه مالك السموات والأرض وما فيهما من الخلق، ورب العرش المحيط بذلك كله، عما يصفه به المشركون كذباً، وعما ينسبون إليه من الولد إذ كيف تكون هذه العوالم كلها ملكاً له، ويكون شيء منها جزءاً منه، تعالى ربنا عن ذلك علواً كبيراً.

ولما ذكر الدليل القاطع على نفي الولد، أمره أن يتركهم وشأنهم فيما يقولون، فقال: ﴿فَنَرَهُمْ ﴾؛ أي: اترك أيها الرسول هؤلاء الكفرة، حيث لم ينعنوا للحق بعد ما سمعوا هذا البرهان الجلي، ولم يهتدوا بما هديتهم به، ولا أجابوك إلى ما دعوتهم إليه ﴿يَنُوسُوا﴾ بالجزم في جواب الطلب؛ أي: يشرعوا في أباطيلهم وأكاذيبهم والخوض (١): هو الشروع في الماء، والمرور فيه، ويستعار للأمور، وأكثر ما ورد في القرآن ورد فيما يذم الشروع فيه، كما في «المفردات» ﴿وَيَلْمَبُوا ﴾ في دنياهم، ويلهوا فيها، فإن ماهم فيه من الأقوال والأفعال ليست إلا من باب الجهل واللعب يقال: لعب فلان إذا كان فعله غير قاصد به مقصداً من باب الجهل واللعب يقال: لعب فلان إذا كان فعله غير قاصد به مقصداً صحيحاً، قالوا: كل لعب لا لذة فيه فهو عبث، وما كان فيه لذة فهو لعب ﴿حَقَّ على لسانك، وهو يوم القيامة، فإنهم يومئذ يعلمون ما فعلوا وما يفعل بهم، قال سعدي المفتي: والأظهر: يوم الموت، فإن خوضهم ولعبهم إنما ينتهي به.

يقول الفقير: وفيه أن الموعود هو يوم القيامة؛ لأنه الذي كانوا ينكرونه، لا يوم الموت الذي يشكون فيه، ولما كان يوم الموت متصلاً بيوم القيامة، على ما أشار إليه قوله ﷺ: «من مات فقد قامت قيامته» جعل الخوض واللعب منتهيين بيوم القيامة.

وفي الآية: إعلام بأنهم من الذين طبع الله على قلوبهم، فلا يرجعون عما هم عليه أبداً، وإشارة إلى أن الله سبحانه، خلق الخلق أطواراً مختلفة، فمنهم من خلقه للجنة، فيستعده للجنة بالإيمان والعمل الصالح وانقياد الشريعة ومتابعة النبي على ومنهم من خلقه للنار، فيستعده للنار، برد الدعوة والإنكار والجحود والخذلان، ويكله إلى الطبيعة النفسانية الحيوانية، التي تميل إلى اللهو واللعب والخوض فيما لا يعنيه، ومنهم من خلقه للقربة والمعرفة، فيستعده لهما بالمحبة والصدق والتوكل واليقين.

واعلم: أن الاشتغال بما سوى الله تعالى من قبيل اللهو واللعب إذ ليس فيه

<sup>(</sup>١) روح البيان.

مقصد صحيح وإنما المطلب الأعلى هو الله سبحانه وتعالى، ولذا خرج السلف عن الكل، ووصلوا إلى مبدأ الكل، جعلنا الله وإياكم من المشتغلين به.

وقال عكرمة وغيره (١): هو يوم بدر، وأضاف اليوم إليهم؛ لأنه الذي فيه هلاكهم وعذابهم، قيل: وهذا الأمر بتركهم منسوخ بآية السيف، وقيل: هو غير منسوخ، وإنما أخرج مخرج التهديد. وقرأ الجمهور: ﴿حَقَّ يُلَقُوا﴾. وقرأ مجاهد وأبو جعفر وابن محيصن وحميد وعبيد بن عقيل عن أبي عمرو وابن السميقع ﴿حتى يلقوا﴾ بفتح الياء وإسكان اللام من غير ألف، مضارع لقي من باب رضي.

وحاصل معنى الآية (٢): أي فاترك أيها الرسول هؤلاء المفترين على الله الواصفيه، بأن له ولداً، يخوضوا في باطلهم، ويلعبوا في دنياهم حتى يأتي ذلك اليوم، الذي لا محيص عنه، وحينئذ يعلمون عاقبة أمرهم، ويذوقون الوبال والنكال، جزاء ما اجترحوه من الشرك والآثام، ولا يخفى ما في هذا من شديد الوعيد والتهديد.

ثم أكد هذا التنزيه، فقال: ﴿وَهُو الَّذِى فِي السَّمَآءِ إِلَهُ ﴾؛ أي (٣): مستحق لأن يعبد فيها؛ أي: هو معبود أهل السماء من الملائكة، وبه تقوم السماء وليس حالاً فيها ﴿وَفِي الْأَرْضِ إِلَنَهُ ﴾؛ أي: مستحق لأن يعبد فيها؛ أي: فهو معبود أهل الأرض من الإنس والجن، وإله الآلهة التي تدعون، ولا قاضي لحوائج أهل الأرض إلا هو، وبه تقوم الأرض وليس حالاً فيها.

فالظرفان متعلقان بـ ﴿إِلَهُ ﴾ لأنه بمعنى المعبود بالحق، أو متضمن معناه كقولهم: هو حاتم؛ أي: جواد لاشتهاره بالجود، وكذا في قراءة من قرأ ﴿وهو الذي في السماء الله وفي الأرض الله ﴾، ومنه قوله تعالى في الأنعام: ﴿وَهُوَ الله في السَّمَوَتِ وَفِي ٱلْأَرْضُ ﴾؛ أي: وهو الواجب الوجود المعبود المستحق للعبادة

<sup>(</sup>۱) البحر المحيط. (٣) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

فيهما، والعائد إلى الموصول مبتدأ محذوف لطول الصلة بمتعلق الخبر، وهو ﴿ فِ السَّمَاءِ ﴾ والعطف عليه، والتقدير: وهو الذي هو في السماء إله، وهو في الأرض إله، قاله أبو على الفارسي قال: والمعنى على الإخبار بإلاهيته فيهما، لا على الكون والحلول فيهما، وقيل: ﴿ وَلا صُلِبَنَّكُمْ فِي جُدُوعِ النَّاخِلِ ﴾.

وقرأ الجمهور (١٠): ﴿إِلَهُ ﴾ في الموضعين، وقرأ عمر وعبد الله وأبي وعلي والحكم بن أبي العالي وبلال بن أبي بردة وابن يعمر وجابر وابن زيد وعمر بن عبد العزيز وأبو الشيخ الهنائي وحميد وابن مقسم وابن السميقع ﴿الله ﴾ فيهما كما مر آنفاً بيانه.

﴿وَهُوَ﴾ سبحانه وتعالى ﴿الْمَكِيمُ﴾ فيما دبره لخلقه ﴿الْعَلِيمُ﴾ بمصالحهم، فهو كالدليل على ما قبله والتعليل له؛ لأنه المتصف بكمال الحكمة والعلم، المستحق للألوهية لا غيره؛ أي: وهو الحكيم في تدبير العالم وأهله، العليم بجميع الأحوال من الأزل إلى الأبد.

فإن قلت: ما في هذه (٢) الآية يقتضي تعدد الآلهة؛ لأن النكرة إذا أعيدت نكرة تعددت، كقولك: أنت طالق وطالق.

قلت: لا إله هنا بمعنى المعبود، وهو تعالى معبود فيهما، والمغايرة إنما هي بين معبوديته في السماء ومعبوديته في الأرض؛ لأن المعبودية من الأمور الإضافية، فيكفي التغاير فيها من أحد الطرفين، فإذا كان العابد في السماء غير العابد في الأرض صدق أن معبوديته في السماء غير معبوديته في الأرض مع أن المعبود واحد.

وحاصل معنى الآية (٣): أي: وهو الله الذي يعبده أهل السماء وأهل الأرض، ولا تصلح العبادة إلا له، وهو الحكيم في تدبير خلقه، وتسخيرهم لما

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٣) المراغي.

<sup>(</sup>٢) فتح الرحمٰن.

يشاء، العليم بمصالحهم، فالحكمة المقترنة بالعلم تخللت كل رطب ويابس، وجليل وحقير، فمن يشاهد إتقان العالم وحسن تنسيقه وإبداعه، يجد الحكمة فيه على أتم وجوهها، ويعجب مما فيه من جمال وكمال، ويدهش لما يجد فيه من غرائب يحار فيها اللب، فأفردوا له العبادة، ولا تشركوا به شيئاً سواه ﴿وَيَّبَارَكَ ﴾ أي: تعالى وتقدس عن الولد والشريك، وجل عن الزوال والانتقال، الإله ﴿الَّذِي ﴾ فاعل تبارك ﴿لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَالأرْضِ ﴾ أي: سلطنتهما ﴿و سلطنة ﴿ما بينهما ﴾ إما على الدوام كالهواء، أو في بعض الأوقات كالطير والسحاب؛ أي: تزايد خيره، وعمت بركته، وتبارك: تفاعل من البركة، وهي كثرة الخير معنى تزايد خيره، وعمت بركته، وتبارك: تفاعل من البركة، وهي كثرة الخير معنى هو ﴿وَإِلْيَهِ لا إلى غيره ﴿ رُبِّحَعُون ﴾ بالموت ثم البعث، فيجازي كل أحد بما يستحقه من خير أو شر، والالتفات فيه للتهديد، وقرأ الجمهور (١٠): ﴿رُبِّحَعُون ﴾ بنيا للمفعول، وقرأ ابن كثير وحمزة والكسائي بياء الغيبة كذلك، بتاء الخطاب مبنياً للفاعل.

والمعنى: أي وتقدس خالق السموات والأرض وما فيهما من عوالم لا ندري كنهها، ولا نعلم حقيقتها، المتصرف فيهما بلا مدافعة ولا ممانعة من أحد، وعنده علم وقت مجيء الساعة، لا يجليها لوقتها إلا هو، وإليه المرجع، فيجازي كل أحد بما يستحق إن خيراً فخير، وإن شراً فشرٌ.

﴿ وَلَا يَمْلِكُ ﴾؛ أي: لا يقدر ﴿ اللَّذِيكَ يَدْعُوكَ ﴾؛ أي: يدعو الكفار ويعبدونهم ﴿ مِن دُونِهِ ﴾ تعالى ﴿ الشَّفَعَةَ ﴾ عند الله تعالى، كما يزعمون ﴿ إِلَّا مَن شَهِدَ ﴾ وأقر، واعتقد ﴿ إِلَّمَيْ ﴾ الذي هو التوحيد. والاستثناء (٢) إما متصل والموصول عام، لكل ما يعبد من دون الله تعالى، كعيسى وعزير والملائكة وغيرهم، أو منقطع على أنه خاص بالأصنام، وجملة قوله: ﴿ وَهُمْ يَعْلَمُوكَ ﴾ بما يشهدون به عن بصيرة وإيقان وإخلاص، حال من فاعل ﴿ شَهِدَ ﴾ ، والجمع باعتبار معنى ﴿ من ﴾ ، كما أن الإفراد أولاً باعتبار لفظها، والمعنى (٣) على الاتصال: إلا

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) روح البيان.

من شهد بالحق، وهم المسيح، وعزير، والملائكة، فإنهم يملكون الشفاعة لمن يستحقها. وعلى الانقطاع: لكن من شهد بالحق يشفع في هؤلاء، ويجوز أن يكون المستثنى منه محذوفاً؛ أي: لا يملكون الشفاعة في أحد إلا فيمن شهد بالحق، قال سعيد بن جبير وغيره: معنى الآية: أنه لا يملك هؤلاء الشفاعة إلا لمن شهد بالحق وآمن على علم وبصيرة. وقال قتادة: لا يشفعون لعابديهم بل يشفعون لمن شهد بالوحدانية، وقرأ الجمهور: ﴿يَدْعُونَ﴾ بالتحتية، وقرأ السلمي وابن وثاب بالفوقية.

والمعنى (١): ولا تقدر الأصنام والأوثان التي يعبدونها على الشفاعة لهم، كما زعموا أنهم شفعاء عند ربهم، ولكن من نطق بكلمة التوحيد، وكان على بصيرة وعلم من ربه، كالملائكة، وعيسى تنفع شفاعتهم عنده بإذنه لمن يستحقها.

ثم بين أن هؤلاء المشركين، متناقضوا الأقوال والأفعال، فقال: ﴿ وَلَيْنَ اللّهُ مِ ﴾؛ أي: وعزتي وجلالي، لئن سألت يا محمد العابدين والمعبودين ﴿ مَنْ خَلَقَهُم ﴾؛ أي: من أوجدهم، وأخرجهم من العدم إلى الوجود ﴿ لَيَقُولُنّ اللّه ﴾؛ أي: ليقرون جميعاً، ويعترفون بأن خالقهم الله، ولا يقدرون على الإنكار والجحود لتعذر الإنكار، لغاية ظهوره ﴿ فَالَّنَى يُوقَكُونَ ﴾؛ أي: فمع إقرارهم بأن خالقهم هو الله سبحانه، كيف يصرفون عن عبادته تعالى إلى عبادة غيره ؟ فهو (٢) استفهام تعجيب من جحودهم التوحيد، مع ارتكازه في فطرتهم، فإن المعترف بأن الله خالقه، إذا عمد إلى صنم أو حيوان، وعبده مع الله، أو عبده وحده فقد عبد بعض مخلوقات الله، وفي هذا من الجهل ما لا يقادر قدره، وقيل: المعنى ولئن سألت هؤلاء المشركين، العابدين للأصنام، ليقولن: الله. وقيل: ولئن سألت المسيح، وعزيراً، والملائكة من خلقهم ؟ ليقولن: الله، فأنى يؤفك هؤلاء الكفار عن عبادة والله تعالى، باتخاذهم آلهة.

قال في «الأسئلة المقحمة»: فإن قلت: هذا دليل على أن معرفة الله

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۲) روح البيان.

ضرورية، ولا تجب بالسمع الضروريات؛ لأنه تعالى أخبر عن الكفار، أنهم كانوا يقرون بوحدانية الله قبل ورود السمع.

قلتُ: إنهم يقولون ذلك تقليداً لا دليلاً، وضرورةً، ومعلوم أن في الناس من أهل الإلحاد من ينكر الصانع، ولو كان ضرورياً لما اختلف فيه اثنان، انتهى.

وقرأ الجمهور(١): ﴿ فَأَنَّ يُوْقَكُونَ ﴾: بياء الغيبة مناسباً لقوله: ﴿ وَلَيِن سَأَلْنَهُم ﴾؛ أي: كيف يصرفون عن عبادة من أقروا أنه موجد العالم. وقرأ عبد الوارث عن أبى عمرو بتاء الخطاب.

ومعنى الآية: أي ولئن سألت أيها الرسول هؤلاء المشركين بالله، العابدين غيره تعالى، من خلق الخلق جميعاً؟ ليعترفن بأنه هو الله تعالى وحده، لا شريك له في ذلك، ولا يستطيعون الجحود لظهور الأمر وجلائه، فكيف ينقلبون عن عبادة الله إلى عبادة غيره، وينصرفون عنها مع هذا الاعتراف، وفي هذا تعجيب شديد من إشراكهم بعد هذا.

وقرأ الجمهور (٢): ﴿وقيلَه﴾ بالنصب عطفاً على محل الساعة، كأنه قيل: إنه يعلم الساعة ويعلم قيله، أو عطفاً على سرهم ونجواهم؛ أي: يعلم سرهم ونجواهم ويعلم قيله؛ أي: قول محمد ﷺ: إن هؤلاء قوم إلخ، أو عطفاً على مفعول يكتبون المحذوف؛ أي: يكتبون ذلك ويكتبون قيله، أو عطفاً على مفعول يعلمون المحذوف؛ أي: يعلمون ذلك ويعلمون قيله أو منصوب على المصدرية بفعله المحذوف؛ أي: قال قيله، أو منصوب على حذف حرف القسم، ومن المجوزين للوجه الأول: المبرد وابن الأنباري، ومن المجوزين للثاني: الفراء والأخفش، ومن المجوزين للناخي: الفراء حمزة وعاصم: ﴿وَقِيلِهِ﴾ بالجر عطفاً على لفظ الساعة؛ أي: وعنده علم الساعة وعلم قيله، أو على أن ﴿الواو﴾ للقسم، وقرأ قتادة ومجاهد والحسن وأبو قلابة والأعرج وابن هرمز ومسلم بن جندب ﴿وقيله﴾ بالرفع عطفاً على ﴿عِلْمُ السّاعَة﴾؛

<sup>(</sup>۱) البحر المحيط. (۲) الشوكاني.

أي: وعنده علم الساعة وعنده قيله، أو على الابتداء، وخبره الجملة المذكورة بعده، أو خبره محذوف تقديره: وقيله كيت وكيت، أو وقيله مسموع.

قال بعضهم (١): والأوجه أن يكون الجر والنصب على إضمار حرف القسم وحذفه، يعني: أن الجر على إضمار حرف القسم، كما في قولك: اللّه لأفعلن، النصب على حذفه وإيصال فعله إليه، كقولك: اللّه لأفعلن، كأنه قيل: وأقسم قيله، أو بقيله. والفرق بين الحذف والإضمار أنه في الحذف لا يبقى للذاهب أثر. نحو: ﴿وَسَّلِ الْفَرْيَةَ﴾، وفي الإضمار يبقى له الأثر نحو: ﴿انتَهُوا خَيْرا لَكُمْ والتقدير: افعلوا خيراً لكم.

ويجوز الرفع في ﴿قيله﴾ على أنه قسم مرفوع بالابتداء، محذوف الخبر كقولهم: أيمن الله، ويكون ﴿إِنَّ هَتُؤُلاَءِ﴾ إلخ جواب القسم؛ أي: وقيله يا رب قسمي إن هؤلاء إلخ، وذلك لوقوع الفصل بين المعطوف والمعطوف عليه، بما لا يحسن اعتراضاً إن كان مرفوعاً معطوفاً على ﴿عِلْمُ ٱلسَاعَةِ﴾، بتقدير مضاف مع تنافر النظم، ورجح الزمخشري احتمال القسم لسلامته عن وقوع الفصل وتنافر النظم، ولكن في القسم التزام حذف وإضمار بلا قرينة ظاهرة في اللفظ الذي لم يشتهر استعماله في القسم.

قال أبو عبيد (٢): يقال: قلت قولاً وقيلاً وقالاً. والضمير في ﴿وَقِيلِهِ، وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

والمعنى (٣): أي ويعلم سبحانه علم الساعة، وقوله الله للله شاكياً قومه، الذين كذبوه، ولقي منهم شديد الأذى: يا رب إن هؤلاء المشركين الذين أمرتني بإنذارهم، وأرسلتني إليهم لتبليغهم دينك الحق قوم لا يؤمنون؛ أي: لا يريدون الإيمان. ولما شكا الرسول الله إلى ربه عدم إيمانهم، أجابه الله سبحانه وتعالى

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) الشوكاني. (۳) المراغي.

بقوله: ﴿فَاصَفَحُ يا محمد، وأعرض ﴿عَنْهُ ﴾؛ أي: عن هؤلاء المشركين؛ أي: أعرض عن دعوتهم، واقنط من إيمانهم، ﴿وَقُلُ ﴾ لهم أمري وشأني ﴿سَكُمُ ﴾ منكم ؛ أي: سلامتي منكم، وتبر منكم ومن دينكم، ومتاركة لكم، ولا تجبهم بمثل ما يخاطبونك به من سيىء الكلام، بل تألفهم، واصفح عنهم قولاً وفعلاً، فليس المأمور به السلام عليهم والتحية، بل البراءة كقول إبراهيم عليه السلام لأبيه: ﴿سَلَمُ عَلَيْكُمُ لَا بَنَنِي ٱلْجَنِهِلِينَ ﴾، وقال قتادة: أمره بالصفح عنهم ثم أمره بقتالهم، فصار الصفح منسوخاً بالسيف، وقيل: محكمة لم تنسخ ﴿فَسَوْنَ يَعْلَمُونَ ﴾ عاقبة أمرهم وسوء كفرهم، فإنك ستنصر عليهم، ويحل بهم بأسنا الذي لا يرد وإن تأخر، ففيه تهديد شديد، ووعيد عظيم من الله عز وجل، وقد أنجز الله وعده، وأنفذ كلمته، وأعلى دينه، وشرع الجهاد والجلاد، فلخل الناس في دين الله أفواجاً، وانتشر الإسلام في مشارق الأرض ومغاربها، فله الحمد والمنة على إظهار الحق، وإعلاء مناره، وإزهاق الباطل، وكبح جماحه. وقرأ الجمهور(١): ﴿يَمْلَمُونَ ﴾ بياء الغيبة مناسباً قوله: ﴿فَاصَفَحَ عَنْهُمْ ﴾. وقرأ أبو وعدن والحسن والأعرج ونافع وهشام وابن عامر ﴿تعلمون ﴾ بالفوقية.

## الإعراب

﴿ وَلَمَّا مُشْرِبَ أَبْنُ مَرْيَعَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنَهُ يَصِدُّونَ ﴿ وَقَالُواْ مَأْلِهَتُمَا خَيْرُ أَدَ هُوَ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلَ هُمْ فَوْمٌ خَصِمُونَ ﴿ إِنّ هُوَ إِلَّا عَبَدُ أَنْعَمَّنَا عَلَيْهِ وَيَعَمَلَنَهُ مَثَلًا لِبَنِي إِسْرَوبِلَ ﴿ ﴾.

﴿ وَلَمَّا﴾: ﴿ الواو﴾: استئنافية ﴿ لما﴾: حرف شرط غير جازم. ﴿ صُرِبَ أَبْنُ مَرْبَ أَبْنُ عَلَى مغير، ونائب فاعل، والجملة فعل شرط لـ ﴿ لمَّاكَ ﴾، لا محل لها من الإعراب، ﴿ مَثَلًا ﴾: مفعول ثان لـ ﴿ صُرِبَ ﴾؛ لأن ﴿ صُرِبَ ﴾ ضمن معنى جعل، ويجوز أن يعرب حالاً ؛ أي: ذكر ممثلاً به، ﴿ إِذَا ﴾: حرف فجأة رابطة جواب ﴿ لمَّا اللهِ وَجوباً ، ﴿ وَمَرْبَ ﴾ وجملة وجملة وجوباً ، ﴿ وَمَرْبَ ﴾ وجملة

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

﴿يَصِدُّونَ ﴾: خبر المبتدأ، والجملة الاسمية جواب ﴿لمّا﴾، لا محل لها من ﴿يَصِدُونَ ﴾، وجملة ﴿لمّا﴾ مستأنفة. ﴿وَقَالُوا﴾: فعل وفاعل، معطوف على جواب ﴿لما﴾، ﴿مَالِهَتُنَا﴾ الهمزة: للاستفهام، لطلب تعيين أحد الأمرين، ﴿الهتنا﴾ مبتدأ، ﴿خَيْرُ ﴾ خبره. ﴿أَرَ ﴾ حرف عطف متصلة، ﴿هُرَ ﴾ معطوف على الهتنا، والجملة الاسمية في محل النصب مقول ﴿قالوا﴾، ﴿مَا ﴾ نافية، ﴿مَمَرَوُهُ ﴾ فعل وفاعل ومفعول به، والجملة مستأنفة، ﴿لكَ ﴾ متعلق بـ ﴿مَرَرُوهُ ﴾، ﴿إلّا ﴾ أداة والمراء والمجاج، لا لإظهار الحق، ويجوز أن يكون مصدراً في موضع الحال؛ أي: ما ذكروه لك إلا حال كونهم مجادلين لك، ﴿بَنَ ﴾: حرف إضراب وانتقال، ﴿مُرَكُ ؛ مبتدأ، ﴿وَيَمَ لكَ ﴾ عطف اسمية على فعلية، ﴿إنّ ﴾: نافية، ﴿هُوَ ﴾ : مبتدأ، ﴿إِلّا ﴾ أداة حصر، ﴿عَبَدُ ﴾ : خبر، والجملة مستأنفة. ﴿أَنْعَمَنا ﴾ : فعل وفاعل، ﴿عَلَيْهُ متعلق بِهُ أَنْعَمَنا ﴾ وجملة ﴿أَنْعَمَنا ﴾ صفة لـ ﴿عَبَدُ ﴾، والجملة مثلاً ﴾ : فعل وفاعل، ومفعولان، ﴿لَيْنَ إِسْرَةُ بِلَ ﴾ صفة لـ ﴿مَنَدُ ﴾ والجملة مثلاً ﴾ : فعل وفاعل، ومفعولان، ﴿لَيْنَ إِسْرَةُ بِلَ ﴾ صفة لـ ﴿مَنَدُ ﴾ والجملة مثلاً ﴾ : فعل وفاعل، ومفعولان، ﴿لَيْنَ إِسْرَةُ بِلَ ﴾ صفة لـ ﴿مَنَدُ ﴾ والجملة معطوفة على جملة ﴿أَنْعَمَنا ﴾ صفة لـ ﴿مَنَدُ ﴾ أنعمان هملة على خملة ﴿أَنْعَمَنا ﴾ صفة لـ ﴿مَنَدُ ﴾ .

﴿ وَلَوْ نَشَاتُهُ لَجَعَلْنَا مِنكُم مَلَتَهِكَةً فِي ٱلْأَرْضِ يَخْلُفُونَ ۞ وَإِنَّامُ لَمِلَمٌ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمَرُّكَ بِهَا وَأَنَّبِعُونً هَلْنَا صِرَالًا مُسْتَقِيمٌ ۞ ﴾.

﴿ وَلَوْ ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : عاطفة ، ﴿ لو ﴾ حرف شرط ، ﴿ نَشَاءُ ﴾ : فعل مضارع ، وفاعل مستتر يعود على الله ، والجملة فعل شرط لـ ﴿ لو ﴾ ، ﴿ لَجَعَلْنَا ﴾ : اللام : رابطة لجواب ﴿ لو ﴾ ، ﴿ جعلنا ﴾ : فعل وفاعل ، ﴿ مِنكُر ﴾ في موضع المفعول الثاني إن كان ﴿ جعلنا ﴾ بمعنى صيرنا ، وإن كان بمعنى خلقنا ، فالجار والمجرور متعلق بـ ﴿ جعلنا ﴾ ، ﴿ مَلَيِّكُمُّ ﴾ مفعول أول ، أو مفعول به ، ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ متعلق بـ ﴿ يَعْلَفُونَ ﴾ ، وجملة ﴿ يَعْلَفُونَ ﴾ مفعول أول ، أو مفعول به ، ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ متعلق بـ ﴿ يَعْلَفُونَ ﴾ ، وجملة ﴿ يَعْلَفُونَ ﴾ ، وجملة ﴿ ويَعْلَفُونَ ﴾ ، وجملة ﴿ ولو ﴾ معطوفة على جملة قوله : ﴿ إِنَّ هُو إِلَّا هُو إِلَّا هُو إِلَّا هُو إِلَّا هُو الله ، حرف ابتداء ، والجملة معطوفة على ما قبلها ، ﴿ إِلسَاعَةِ ﴾ صفة ﴿ علم ﴾ ، ﴿ فَلا ﴾ : الفاء : فاء والجملة معطوفة على ما قبلها ، ﴿ إِلسَاعَةِ ﴾ صفة ﴿ علم ﴾ ، ﴿ فَلا ﴾ : الفاء : فاء

الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر، تقديره: إذا عرفتم كونه علماً للساعة، وأردتم بيان ما هو اللازم لكم، فأقول لكم ﴿لا تمترن بها﴾، ﴿لا﴾: ناهية جازمة، ﴿تَمَثّرُتُ﴾: فعل مضارع مجزوم بـ ﴿لا﴾ الناهية، وعلامة جزمه حذف النون، والواو المحذوفة لالتقاء الساكنين، في محل الرفع فاعل، والنون المشددة نون التوكيد، والجملة الفعلية في محل النصب، مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة. ﴿يَهَا﴾ متعلق بـ ﴿تَمَثّرُتُ﴾، ﴿وَاتّبِعُونِ ﴾ ﴿الواو ﴾: عاطفة. ﴿اتبعوا ﴾: فعل أمر، وفاعل مبني على حذف النون، والنون للوقاية، وياء المتكلم المحذوفة اجتزاء عنها بالكسرة في محل النصب مفعول به، والجملة معطوفة على جملة النهي، ﴿هَلاَ ﴾: مبتدأ، ﴿مِرَداً ﴾ خبر ﴿مُسْتَقِيمٌ ﴾ صفة ﴿مِرَداً ﴾ ، والجملة الاسمية مسوقة لتعليل الأمر بالاتباع.

﴿ وَلَا يَصُدَّنَّكُمُ ٱلشَّيْطَانُّ إِنَّهُ لَكُو عَدُوٌّ مَّبِينٌ ۞﴾.

﴿ وَلَا ﴾: ﴿ الواو ﴾: عاطفة، ﴿ لا ﴾: ناهية جازمة، ﴿ يَصُدُنّكُمُ ﴾: فعل مضارع، في محل الجزم بـ ﴿ لا ﴾ الناهية، مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، والكاف مفعول به، ﴿ الشَّيْطَانُ ﴾ فاعل، والجملة معطوفة على جملة قوله: ﴿ فَلَا تَمْتَرُكَ ﴾، ﴿ إِنَّهُ ﴾: ناصب واسمه، ﴿ لَكُرَ ﴾ متعلق بـ ﴿ عَدُونً ﴾، أو حال منه، ﴿ عَدُونً ﴾ خبر ﴿ إِنَّ ﴾، ﴿ مَنْ فَي صفة ﴿ عَدُونً ﴾، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ مستأنفة مسوقة لتعليل ما قبلها.

﴿ وَلَمَّا جَاءَ عِيسَىٰ بِٱلْبَيِّنَتِ قَالَ قَدْ جِشْتُكُم بِٱلْحِكْمَةِ وَلِأُبَيِّنَ لَكُم بَعْضَ الَّذِي عَنْكُونِ فِيدٍ فَأَتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ ﴾ .

﴿ وَلَمَّا ﴾: ﴿ الواو ﴾: استئنافية، ﴿ لما ﴾: حرف شرط. ﴿ جَانَةُ عِيسَى ﴾: فعل وفاعل، فعل شرط لـ ﴿ لما ﴾، ﴿ إِلْكِيَّنَ بَ متعلق بـ ﴿ جَانَة ﴾، وجملة ﴿ قَالَ ﴾ جواب ﴿ لما ﴾ لا محل لها من الإعراب، ﴿ قَدْ ﴾: حرف تحقيق. ﴿ حِتْتُكُم ﴾: فعل وفاعل ومفعول به، ﴿ إِلْحِكْمَة ﴾ متعلق به، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾، ﴿ وَلِأُبَيِّنَ ﴾ ﴿ الواو ﴾: عاطفة، واللام لام كي، ﴿ أبين ﴾: فعل مضارع منصوب بأن مضمرة بعد لام كي، وفاعله ضمير يعود على ﴿ عِيسَى ﴾، ﴿ لَكُمُ ﴾ منصوب بأن مضمرة بعد لام كي، وفاعله ضمير يعود على ﴿ عِيسَى ﴾، ﴿ لَكُمُ ﴾

متعلق بـ ﴿أبين ﴾ ، ﴿بَعْضَ الَّذِي ﴾ : مفعول به ، ومضاف إليه ، وجملة أبين مع أن المضمرة في تأويل مصدر مجرور باللام ، والتقدير : ولتبييني لكم بعض الذي فيه تختلفون ، الجار والمجرور متعلق بمقدر ، معطوف على ﴿جِنْتُكُو ﴾ ، تقديره : قد جئتكم بالحكمة وجئتكم لتبييني لكم ، ولم يترك العاطف ليتعلق بما قبله ، ليؤذن بالاهتمام بالعلة ، حتى جعلت كأنها كلام برأسه ، ﴿غَنْلِنُونَ ﴾ : فعل وفاعل ، صلة الموصول ، ﴿فِيرٍ ﴾ متعلق بـ ﴿غَنْلِنُونَ ﴾ ، ﴿فَأَتَقُوا الله ﴾ ، فعل أمر وفاعل ومفعول به ، والجملة معطوفة على جملة قوله : ﴿أَلَيْعُونِ ﴾ ﴿الواو ﴾ : على كونها مقول ﴿قَالَ ﴾ ، ﴿وَأَطِعُونِ ﴾ ﴿الواو ﴾ : عاطفة . ﴿فَالْعُونِ ﴾ ﴿الواو فاعل ، والنون نون الوقاية ، ﴿فَالَقُوا الله ﴾ ، فعل أمر ، مبني على حذف النون ، والواو فاعل ، والنون نون الوقاية ، وياء المتكلم المحذوفة اجتزاء عنها بكسرة نون الوقاية في محل النصب ، مفعول به ، والجملة الفعلية معطوفة على جملة ﴿فَاتَقُوا الله ﴾ ويجوز أن تجعل الفاء في ﴿فَاتَقُوا الله ﴾ : استئنافية ، فيكون الكلام مستأنفاً من الله ، للدلالة على طريق الطاعة ومحجتها الواضحة .

﴿إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ هَلَذَا صِرَاكُ مُسْتَقِيدٌ ۞.

﴿إِنَّ اللّهُ: ناصب واسمه، ﴿هُوَ﴾: ضمير فصل، ﴿رَقِي﴾: خبر، ﴿إِنَّ ﴾، وجملة ﴿إِنَّ ﴾ مفسرة لما تقدم من قوله: ﴿وَلَلِيعُونِ ﴾. ﴿فَأَعُبُدُوهُ ﴾: الفاء: فاء الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر، تقديره: إذا عرفتم كون الله ربي وربكم، وأردتم بيان ما هو اللازم لكم. فأقول لكم: اعبدوه. ﴿أعبدوه ﴾ فعل أمر وفاعل ومفعول به، والجملة في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة. ﴿هَنَدَا ﴾: مبتدأ، ﴿صِرَطُ ﴾: خبر، ﴿مُستَقِيمٌ ﴾ صفة ﴿صِرَطِ ﴾، والجملة في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة.

﴿ فَاخْتَلَفَ ٱلْأَخْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ طَلَمُوا مِنْ عَذَابِ يَوْمِ أَلِيمٍ ۞ .

﴿ فَأَخْتَلَفَ ﴾: الفاء: استئنافية، ﴿ اختلف الأحزاب ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة، ﴿ مِنْ بَيْهِم ۗ ﴾: جار ومجرور حال من الأحزاب؛ أي: حال كونهم

مختلفين من قبل أنفسهم وباختيارهم، أو حال كون الأحزاب بعضهم؛ أي: بعض النصارى، إذ بقي منهم فرقة أخرى مؤمنة، يقولون: إنه عبد الله ورسوله، والجملة الفعلية مستأنفة، ﴿فَوَيَّلُ الفاء: عاطفة. ﴿ويل مبتدأ، وسوغ الابتداء بالنكرة قصد الدعاء، ﴿لِلَّذِينَ ﴾: جار ومجرور، خبره، والجملة معطوفة على جملة ﴿اختلف ﴾، وجملة ﴿ظَلَمُوا ﴾ صلة الموصول؛ أي: فعذاب شديد كائن وحاصل للذين ﴿ظَلَمُوا ﴾، ﴿مِنْ عَذَابِ ﴾: جار ومجرور حال من الضمير المستكن في الخبر الظرفي، ﴿يَوْمٍ ﴾: مضاف إليه، ﴿ألِيمٍ ﴾ صفة ﴿يَوْمٍ ﴾ أي: فعذاب شديد، كائن للذين ظلموا، حال كون ذلك العذاب من عذاب يوم أليم عذابه، وهو يوم القيامة.

﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَن تَأْنِيَهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْفُرُونَ ۞ الْأَخِلَاثُهُ يَوْمَهِنٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ إِلَّا الْمُتَّفِينَ ۞ يَعِبَادِ لَا خَوْفُ عَلَيْكُو الْيُوْمَ وَلَا أَنتُمْ تَحْزَنُونَ ۞ الَّذِينَ ءَامَنُواْ بِعَائِدِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ۞﴾.

 خوف عليك، ﴿لا﴾: نافية، تعمل عمل ليس، ﴿خَوْفُ﴾ اسمها، ﴿عَلَيْكُرُ﴾ خبرها، أو ﴿لا﴾ مهملة، ﴿خَوْفُ﴾: مبتدأ، وسوغ الابتداء بالنكرة وقوعه بعد النفي ﴿عَلَيْكُرُ﴾: خبرها، والجملة الاسمية مقول للقول المحذوف. ﴿الْيُومَ﴾ منصوب على الظرفية، متعلق بالاستقرار الذي تعلق به الجار والمجرور قبله، ﴿وَلاّ ﴾ (الواو ﴾: عاطفة، ﴿لا ﴾ نافية مهملة، ﴿أَنتُر ﴾: مبتدأ، وجملة ﴿عَرْنُونِ ﴾: خبره، والجملة الاسمية معطوفة على الجملة التي قبلها، ﴿الَّذِينَ ﴾ صفة لـ ﴿عباد ﴾، وجملة ﴿عَامَنُوا ﴾، ﴿وَكَانُوا ﴾، ﴿وَكَانُوا ﴾، مُسلِمِينَ ﴾: فعل ناقص واسمه وخبره، والجملة معطوفة على جملة ﴿عَامَنُوا ﴾: على كونها صلة الموصول.

﴿ اَدْخُلُوا الْجَنَّةَ اَنْتُرْ وَأَزْوَجُكُو تُحْبَرُونَ ۞ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافِ مِّن ذَهَبِ وَآكُولَ وَيَكُ الْجَنَّةُ وَأَنْتُرْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞ وَتِلْكَ الْجَنَّةُ الْأَعَيْثُ وَأَنْتُرْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞ وَتِلْكَ الْجَنَّةُ الْمَعْرُ وَيِهَا فَكِهَةٌ كَذِيرَةٌ مِنْهَا تَأْكُونَ ۞ . الْجَيَّةُ الْمَعْرُهُ مِنْهَا تَأْكُونَ ۞ .

﴿انَّدُونُونُ فعل أمر صبني على حذف النون، والواو فاعل ﴿الْجَنَّةَ ﴾ مفعول به، منصوب على السعة، والجملة في محل النصب مقول للقول المحذوف، ﴿أَنتُرُ وَ مبتداً، ﴿وَاَزْوَجُرُوكَ وَ معطوف عليه، وجملة ﴿مُحَبِّرُونَ ﴾ : خبره، والجملة الاسمية في محل النصب حال من فاعل ﴿انَّخُلُوا ﴾ ، أو في محل النصب مقول القول، ﴿يُطَافُ ﴾ : فعل مضارع مغير الصيغة، ﴿عَلَيْهِم ﴾ : في موضع رفع نائب فاعل، ﴿يصِحانِ ﴾ : متعلق بـ ﴿يُطَافُ ﴾ ، ﴿مِن ذَهَبٍ ﴾ : صفة ﴿صحاف ﴾ ، وذكر الذهب في الصحاف، واستغنى به عن الإعادة في الأكواب، كقوله تعالى : ﴿وَالذَّكِنِ الله كَثِيرًا وَالذَّكِرِينَ الله كَثِيرًا وَالذَّكِرِينَ ﴾ . ﴿وَفِيها ﴾ : خبر مقدم، ﴿مَا ﴾ : اسم موصول مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية معطوفة على جملة ﴿يُطَافُ ﴾ . ﴿تَشْتَهِيهِ ﴾ : فعل ومفعول، ﴿الاَنْفُسُ فاعل، والجملة صلة جملة ﴿يُطَافُ ﴾ . ﴿تَشْتَهِيهِ ﴾ : فعل وفاعل، معطوف على صلة ﴿مَا ﴾ ، والعائد محذوف، تقديره : تلذه الأعين، ﴿وَاشَرُ ﴾ : مبتدأ ، ﴿فِهَا ﴾ متعلق بـ ﴿خَلِدُونَ ﴾ .

وَأَنْوَنَجُونُ وهو من جملة ما يقال لهم، وما بينهما اعتراض اعترض به، لبيان صفات الجنة. ﴿وَيَلْكَ ﴾: ﴿الواو ﴾: عاطفة، ﴿تلك ﴾: مبتدأ. ﴿اَلَمَنَةُ ﴾ خبره، والجملة الاسمية معطوفة على الجملة التي قبلها ﴿الَّيّ ﴾ صفة لـ ﴿وَيَلْكَ الْمَنَةُ الَّيّ والجملة الاسمية معطوفة على الجملة التي قبلها ﴿الَّيّ ﴾ صفة لـ ﴿وَيَلْكَ الْمَنَةُ الَّيّ وَعَلَمُ ماض مغير الصيغة، ونائب فاعل ومفعول به، والجملة صلة الموصول، ﴿بِنَا ﴾ متعلق بـ ﴿أُورِثَنّ مُومًا ﴾، ونائب فاعل ومفعول به، والجملة صلة الموصول، ﴿بِنَا ﴾ متعلق بـ ﴿أُورِثَنّ مُومًا ﴾ فعل ناقص واسمه، وجملة ﴿تَعْمَلُوكَ ﴾ خبره، وجملة ﴿كَانَ ﴾ صلة للأما ﴾ الموصولة، أو المصدرية. ﴿لَكُونَ ؛ خبر مقدم، ﴿فِيهَا ﴾: حال من فاكهة، و﴿فَرَكَهُ هُ ﴾ متعلق بـ ﴿تَأَكُلُونَ ﴾، والجملة الاسمية في محل النصب حال من مرفوع ﴿أُورِثَتُمُومًا ﴾، ﴿مِنْهَ ﴾ متعلق بـ ﴿تَأَكُلُونَ ﴾، وجملة ﴿تَأَكُلُونَ ﴾ صفة ثانية لـ ﴿فَكِكُهُ هُ ﴾ ولكنها سبية، والرابط ضمير ﴿يَنْهَا ﴾.

﴿ إِنَّ اَلْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابٍ جَهَنَّمَ خَلِدُونَ ۞ لَا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ۞ وَمَا طَلَتَنَهُمْ وَلَكِن كَانُوا هُمُ ٱلظَّلِمِينَ ۞﴾.

﴿إِنَّ ٱلْمُجِمِينَ﴾: ناصب واسمه، ﴿في عَذَابِ جَهَمَّ ﴾: متعلق بـ ﴿خَلِدُونَ ﴾، والجملة مستأنفة، ﴿لَا ﴾: نافية. ﴿يُفَتَّرُ ﴾: فعل مضارع مغير الصيغة، ونائب فاعله ضمير يعود على العذاب. ﴿عَنَّهُم ﴾ متعلق بـ ﴿يُفَتَّرُ ﴾، والجملة الفعلية في محل النصب حال من عذاب جهنم، ﴿وَهُمْ ﴾: ﴿الواو ﴾: حالية، ﴿هم ﴾: مبتدأ، ﴿فِيهِ متعلق بـ ﴿مُلِيسُونَ ﴾، و ﴿مُلِيسُونَ ﴾: خبره، والجملة الاسمية في محل النصب حال من الضمير المستكن في ﴿خَلِدُونَ ﴾، ﴿وَمَا ﴾ ﴿وَمَا ﴾ ﴿وَمَا ﴾ وَالواو ﴾: عاطفة، ﴿ما ﴾: نافية، ﴿ طَلَنَنَهُمْ ﴾: فعل وفاعل ومفعول به، معطوف على جملة ﴿إنّ ﴾، ﴿ وَلَيْكِن ﴾ ﴿الواو ﴾: عاطفة، ﴿لكن ﴾: حرف استدراك مهمل. ﴿ كَانُوا ﴾ فعل ناقص واسمه، ﴿هُمُ ﴾: ضمير فصل، ﴿ الطّليلِينَ ﴾ خبر ﴿كان ﴾، وجملة ﴿كان ﴾ معطوفة على جملة ﴿ طَلَنَنَهُمْ ﴾.

﴿ وَنَادَوْا يَعْمَلِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكٌ قَالَ إِنَّكُم مَّنِكُتُونَ ۞ لَقَدَّ جِثْنَكُم بِالْحَقِّ وَلَكِكَنَّ آكُثَرَكُمْ لِلْحَقِّ كَنْرِهُونَ ۞﴾.

﴿وَنَادَوَّا﴾: ﴿الواو﴾ عاطفة، ﴿نادوا﴾: فعل ماض وفاعل، والجملة معطوفة

على جملة ﴿إنَّ ﴾ وعبر بالماضي عن المضارع إيذاناً بتحقق وقوعه، فهو من باب أتى أمر الله، ﴿يَكَنَاكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكُّ ﴾: مقول محكى لـ﴿نادوا ﴾، وإن شئت قلت: ﴿يا﴾: حرف نداء، ﴿مالك﴾: منادى مفرد العلم، وجملة النداء في محل النصب مقول ﴿نادوا﴾؛ لأنه بمعنى قالوا. ﴿لِيَقْضِ ﴾ اللام: لام الأمر، ﴿يقض ﴾: فعل مضارع مجزوم بلام الأمر، ﴿عَلَيْنَا﴾: متعلق به، ﴿رَبُّكُ ﴾ فاعل، والجملة جواب النداء، لا محل لها من الإعراب، ﴿قَالَ ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على ﴿مالك﴾، والجملة مستأنفة، ﴿إِنَّكُم ﴾ ناصب واسمه، ﴿مَلِكُنُونَ ﴾ خبره، والجملة في محل النصب مقول قال، ﴿لَقَدْ ﴾ اللام: موطئة للقسم، ﴿قد > حرف تحقيق، ﴿ حِنَّنكُمُ ﴾ فعل، وفاعل، ومفعول، ﴿ بِالْحَيُّ ﴾ متعلق به، والخطاب لأهل مكة عام لمؤمنهم وكافرهم، والقائل هو الله تعالى، على لسان رسوله ﷺ، والجملة جواب القسم، لا محل لها من الإعراب، وجملة القسم مستأنفة، مقررة لجواب مالك لأهل النار، ومبينة لسبب مكثهم، كما قاله أبو السعود، ويحتمل أن يكون هذا، من قول مالك لأهل النار؛ أي: إنكم ماكثون في النار، لأنا جئناكم بالحق في الدنيا، ﴿وَلَكِنَّ ﴾ ﴿الواو ﴾: عاطفة، ﴿لكنَّ ﴾: حرف نصب واستدراك، ﴿ أَكْثَرَكُمْ ﴾: اسمها، ﴿ لِلْحَقِّ ﴾ متعلق بـ ﴿ كَنِهُونَ ﴾ ، و ﴿ كَنِهُونَ ﴾ : خبرها، وجملة ﴿لكنَّ معطوفة على ما قبلها، على كونها جواب القسم.

﴿ أَمْ أَبَرَمُوٓا أَمْرًا فَإِنَّا مُمْرِمُونَ ۞ أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَيَخَوَىٰهُمْ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكُنْبُونَ ۞ قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَدُّ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْعَنبِدِينَ ۞ سُبْحَنَ رَبِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبِ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ۞﴾.

﴿أَمْ الْمَانِ منقطعة بمعنى بل الإضرابية، وهمزة الاستفهام الإنكاري. ﴿أَبْرَمُوا ﴾: فعل ماض وفاعل، ﴿أَمْرُ ﴾: مفعول به، والجملة مستأنفة، ﴿فَإِنّا ﴾: الفاء: عاطفة، ﴿إنّا ﴾: ناصب واسمه، ﴿مُبْرِمُونَ ﴾: خبره، والجملة معطوفة على جملة ﴿أبرموا ﴾، ﴿أمّ ﴾: منقطعة كما ذكرنا آنفاً. ﴿يَصَّبُونَ ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة، ﴿أَنّا ﴾ ناصب واسمه، ﴿لا ﴾: نافية، ﴿سَمّعُ سِرَّهُمْ ﴾: فعل وفاعل وفاعل مستر، ومفعول به، ﴿وَبَحُونَهُمْ ﴾: معطوف على ﴿سِرّهُمْ ﴾، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿أنّ ﴾، وجملة ﴿أنّ ﴾ في تأويل مصدر ساد مسد مفعولي

﴿ فَذَرَهُمْ يَغُوشُواْ وَيَلْعَبُواْ حَتَى بُلَفُواْ يَوْمَعُمُ الَّذِى يُوعَدُونَ ۞ وَهُوَ الَّذِى فِي السَّمَآءِ إِلَهُ وَفِي الْأَرْضِ إِلَهُ وَهُوَ الْمَكِيمُ الْعَلِيمُ ۞ وَتَبَارَكَ الَّذِى لَهُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَعِندَمُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَإِلَيْهِ ثُرْجَعُونَ ۞﴾.

﴿ فَذَرَهُمْ ﴾: الفاء: فاء الفصيحة، لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر، تقديره: إذا عرفت تعنتهم وتمردهم، وأردت بيان ما هو اللازم لك. فأقول لك ذرهم، ﴿ فرهم ﴾: فعل، ومفعول به، وفاعل مستتر يعود على محمد على والجملة في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة، ﴿ يُخُوضُوا ﴾: فعل مضارع وفاعل مجزوم بالطلب السابق، والجملة جملة جوابية، لا محل لها من الإعراب، ﴿ وَيَلْمَبُوا ﴾: معطوف على ﴿ يَخُوضُوا ﴾، ﴿ حَتَى ﴾: حرف جر وغاية. ﴿ يُلَقُوا ﴾: فعل مضارع، وفاعل منصوب بأن مضمرة وجوباً بعد حتى الجارة، ﴿ يَوَمَمُ ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية مع أن المضمرة، في تأويل مصدر مجرور بـ ﴿ حَتَى ﴾ بمعنى إلى ؛ أي: إلى ملاقاتهم يومهم، الجار والمجرور، متعلق مجرور بـ ﴿ فَيَعُنُ ﴾ على سبيل التنازع، ﴿ اللَّذِي ﴾: صفة لـ ﴿ يَوْمَمُ ﴾، وجملة بـ ﴿ فِيُوضُوا ﴿ وَيُعْوضُوا ﴾ على سبيل التنازع، ﴿ اللَّذِي ﴾ : صفة لـ ﴿ يَوْمَمُ ﴾ ، وجملة بـ ﴿ فَيَعُونُ وَ وَيُعْوضُوا ﴾ ويَعْمَهُ ﴾ ، وجملة النبازع، ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالْمَعْرَور، متعلق اللَّهُ وَيَعْمُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالْمَعْرَور وَالْمَعْرَور وَالْمَعْرُور وَالْمِعْرُور وَالْمَعْرُور وَالْمَعْرُور وَالْمَعْرُور وَالْمُعْرَا وَالْمُعْرَا وَالْمُعْرُا وَالْمُعْرُورُ وَالْمُوا وَالْمُعْرُور وَالْمِعْرُور وَالْمِعْرُور وَالْمُورُور وَالْمُورُورُ وَالْمُؤْلُونُ وَالْمُعْرِور وَالْمَعْرُورُ وَالْمُولُ وَالْمُعْرِور وَالْمُولُ وَالْمُعْرِور وَالْمُعْرِور وَالْمُعْرِور وَالْمُعْرَا وَالْمُولِ وَالْمُعْرَافِي وَالْمُعْرِور وَالْمُعْرَافِهُ وَالْمُولُ وَالْمُعْرِور وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَال

﴿ يُوعَدُونَ ﴾ من الفعل المغير ونائبه صلة الموصول، والعائد محذوف تقديره: يوعدونه، ﴿ وَمُوكُ ﴾ (الواو﴾: استئنافية، ﴿ هو﴾: مبتدأ، ﴿ اللَّذِي ﴾: خبره، والجملة مستأنفة، ﴿ في السّماء، والجملة الاسمية صلة الموصول، محذوف تقديره: وهو الذي هو إله في السماء، والجملة الاسمية صلة الموصول، ﴿ وَفُو ﴾ اللَّرَضِ إِلَيّ ﴾ معطوف على قوله: ﴿ في السّماء إلله ﴾ ، ﴿ وَمُوكُ ؛ ﴿ الواو ﴾ على عطفة، ﴿ والمُولِ مبتدأ، ﴿ المُوكِمُ خبر أول، ﴿ الْعَلِيمُ خبر ثان، والجملة معطوفة على على جملة قوله: ﴿ وَمُو اللَّهِ يَا السّماء إلله ﴾ ﴿ وَبَارَكَ ﴾ ﴿ الواو ﴾ : عاطفة، أو معطوفة على ما قبلها. ﴿ لَمُ خبر مقدم، ﴿ مُلُكُ السّبَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : مبتدأ مؤخر، والجملة صلة الموصول، ﴿ وَمَا ﴾ : معطوف على السموات، ﴿ يَيْنَهُمَا ﴾ : ظرف متعلق بمحذوف على السموات، ﴿ يَيْنَهُمَا ﴾ : ظرف متعلق بمحذوف على السمية معطوفة على جملة الصلة. ﴿ وَإِلَّيْهِ ﴾ : متعلق بـ ﴿ رُبِّعُون ﴾ ، وجملة الصلة. ﴿ وَإِلَّيْهِ ﴾ : متعلق بـ ﴿ رُبِّعُون ﴾ ، وجملة الصلة.

﴿ وَلَا يَمْلِكُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الشَّفَعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الشَّهُ .

﴿ وَلَا ﴾: ﴿ الواو ﴾: عاطفة. ﴿ لا ﴾: نافية ، ﴿ يَمْلِكُ اللِّيكِ ﴾: فعل وفاعل ، صلة الموصول ، والجملة معطوفة على ما قبلها ، ﴿ يَدْعُوك ﴾: فعل وفاعل ، صلة الموصول ، والعائد محذوف تقديره: يدعونهم ، ﴿ مِن دُونِهِ ﴾: متعلق بـ ﴿ يَدْعُوك ﴾ ، ﴿ الشَّفْعَة ﴾ مفعول يملك . ﴿ إِلّا ﴾ أداة استثناء ، ﴿ مَن ﴾: اسم موصول في محل النصب على الاستثناء ، ويحتمل كون الاستثناء منقطعاً ، والمعنى : ولا يملك الهتهم الأصنام والأوثان الشفاعة كما زعموا ، ولكن من شهد ، وأقر بالتوحيد كعيسى ، وعزير يملك الشفاعة في مستحقيها ، وأن يكون متصلا ، والمعنى : ولا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة في أحد إلا فيمن شهد بالحق ، فهو استثناء من يدعون من دونه الشفاعة في أحد إلا فيمن شهد بالحق ، فهو استثناء من المفعول المحذوف ، ﴿ شَهِدَ ﴾ فعل ماض وفاعل مستتر صلة ﴿ مَن ﴾ الموصولة . ﴿ إِلَّهُ إِنَّهُ كُن ﴾ نامن فاعل ﴿ شَهِد ﴾ ، والجمع باعتبار معنى الاسمية في محل النصب حال من فاعل ﴿ شَهِد ﴾ ، والجمع باعتبار معنى

﴿ مَن ﴾؛ أي: شهدوا بالحق بألسنتهم، حال كونهم يعلمون بقلوبهم حقية ما شهدوا بألسنتهم.

﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَنْ خَلَقَهُمْ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّ يُؤْتَكُونَ ۞ وَقِيلِهِ، يَكَرَبِ إِنَّ هَـَتُؤُكَّهُ، قَوْمٌ ۚ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ . لَا يُؤْمِنُونَ ۞ .

﴿ وَلَهِنَ ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : استثنافية، واللام: موطئة للقسم، ﴿ إِنَ ﴾ : حرف شرط جازم، ﴿ سَأَلْنَهُم ﴾: فعل ماض وفاعل ومفعول أول في محل الجزم بـ ﴿إن ﴾ الشرطية على كونه فعل شرط لها، ﴿مَّنَّ اسم موصول في محل النصب مفعول ثان. ﴿ خَلَّقَهُم ﴾ فعل وفاعل مستتر ومفعول، صلة من الموصولة. ﴿ لَيَقُولُنَّ ﴾: اللام: موطئة للقسم، مؤكدة للأولى، ﴿يقولن ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبات النون المحذوفة لتوالي الأمثال، والواو المحذوفة لالتقاء الساكنين، في محل الرفع فاعل، والنون المشددة نون التوكيد؛ لأن أصله: ليقولونن، والجملة الفعلية جواب القسم، لا محل لها من الإعراب، وجملة القسم مستأنفة، وجواب الشرط محذوف دل عليه جواب القسم، تقديره: وإن سألتهم: من خلقهم، يقولون: الله، وجملة الشرط معترضة لا محل لها من الإعراب، لاعتراضها بين القسم وجوابه، ﴿ أَلَيُّهُ ﴾: فاعل بفعل محذوف، دل عليه ما قبله، تقديره: خلقهم الله، أو مبتدأ، خبره محذوف تقديره: الله خلقهم، والأول أولى؛ لأن الجملة الفعلية في هذا الباب أكثر، فالحمل عليها أولى، والجملة الفعلية أو الاسمية في محل النصب مقول لـ ﴿يقولن ﴾ ، ﴿فَأَنَّ ﴾: الفاء: عاطفة ، ﴿أنى ﴾: اسم استفهام بمعنى كيف، في محل النصب على الحال من مرفوع ﴿ يُؤْتَكُونَ ﴾، و ﴿ يُؤْتَكُونَ ﴾: فعل ونائب فاعل، والجملة معطوفة على جملة القسم، ﴿وَقِيلِهِـ﴾؛ أي: وقوله ﷺ بالجر، يقال في إعرابه ﴿الواو﴾ حرف جر وقسم، ﴿قيله ﴾ مجرور بواو القسم، الجار والمجرور متعلق بفعل قسم محذوف وجوباً تقديره: أقسم بقول محمد ﷺ. ﴿يَكُرُبُ ﴾ منادى مضاف، وجملة النداء في محل النصب مقول لَـ ﴿ قَلَهُ ﴾ . ﴿ إِنَّ هَـٰتُؤُكِّرَ ﴾ ناصب واسمه، ﴿ فَوْمٌ ﴾ : خبره، وجملة ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ صفة ﴿ وَمُرْمُ ﴾ ، وجملة ﴿إن ﴾ جواب القسم، لا محل لها من الإعراب، وجملة القسم مع جوابه، معطوفة على جملة القسم الأول، وهذا أحسن الأعاريب في هذا المقام، وقرىء بالنصب على المصدرية بفعله المقدر، تقديره: وقال محمد على قوله يا رب إلخ. وقيل: معطوف على ﴿سِرَّهُمْ وَبَعَوْنَهُمْ ﴾، كما مر ذلك كله مبسوطاً في مبحث التفسير. وقرىء بالرفع على الابتداء والخبر ما بعده، أو أن الخبر محذوف تقديره: وقوله مسموع أو مقبول. ﴿فَاصَفَحَ ﴾: الفاء: فاء الفصيحة ؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر، تقديره: إذا عرفت أنهم قوم لا يؤمنون، وأردت بيان ما هو اللازم لك. فأقول لك: اصفح عنهم. ﴿اصفح ﴾: فعل أمر وفاعل مستتر يعود على محمد على ﴿مَتَهُمُ ﴾: متعلق به، والجملة في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة، ﴿وَقُلَ ﴾: فعل أمر وفاعل مستتر، معطوف على ﴿فَاصَفَحَ ﴾، ﴿سَلَمُ ﴾: خبر لمبتدأ محذوف، تقديره: أمري وشأني ومطلبي، سلامة من إذايتكم، وبراءة من دينكم، والجملة في محل أمري وشأني ومطلبي، سلامة من إذايتكم، وبراءة من دينكم، والجملة في محل واستبقال. ﴿يَمَّلُونَ وعل مرفوع بثبات النون، ومفعوله محذوف للتفخيم واستبقال. ﴿يَمَّلُونَ فعل وفاعل مرفوع بثبات النون، ومفعوله محذوف للتفخيم تقديره: عاقبة أمرهم، والجملة الفعلية معطوفة على جملة قوله: ﴿فَاَصَفَحَ ﴾: على كونها مقولاً لجواب إذا المقدرة، والله أعلم.

### التصريف ومفردات اللغة

﴿ صُرِبَ ابْنُ مَرِّيكِ ﴾ أي: جعل، ﴿ مَثَلَا ﴾ أي: حجة وبرهاناً على شبهتهم. ﴿ يَصِدُونَ ﴾ قال في «القاموس»: صد يصد ويصد صديداً، إذا ضج وارتفع صوته، فالمكسور من باب ضرب، والمضموم من باب رد، يقال: صد عنه يصد بالضم صدوداً إذا أعرض عنه، وصد فلاناً عن كذا صدا، منعه وصرفه، كأصد، فالصديد بمعنى الضجيج، والصدود بمعنى الإعراض، والصد بمعنى المنع. ﴿ إِلّا جَدَلاً ﴾ أي: خصومة بالباطل، والجدل محركاً فتل الخصم عن قصده لطلب صحة قوله، وإبطال غيره، وهو مأمور به على وجه الإنصاف، وإظهار الحق بالاتفاق. وقوله: ﴿ إِبّنُ ﴾ أصله: بنو حذفت لامه الواو، وعوض عنها همزة الوصل، وقوله: ﴿ يَصِدُونَ ﴾ قرىء بكسر الصاد من صد اللازم، وقرىء بضمها الوصل، وقوله: ﴿ يَصِدُ فَرَىء بضمها

من صد المتعدي، وأصله على كلتا القراءتين: يصددون بوزن يفعلون بكسر العين، أو يصددون بوزن يفعلون بضم العين، نقلت حركة الدال فيهما إلى الصاد فسكنت، فأدغمت في الدال الثانية. ﴿خَصِمُونَ﴾؛ أي: شديدوا الخصومة، مجبولون على اللجاج، وسوء الخلق. ﴿مَثَلَا﴾؛ أي: أمراً عجيباً حقيقاً بأن يسير ذكره كالأمثال السائرة.

﴿ يَ كُلُونَ ﴾ يقال: خلف فلان فلاناً إذا قام بالأمر عنه، إما معه وإما بعده. ﴿ فَلَا تَمْتُرُكَ عِهَ ﴾ أصله: تمتريون حذفت منه نون الرفع للجازم، وهو لا الناهية، ثم استثقلت الضمة على الياء فحذفت فسكنت فالتقى ساكنان فحذفت الياء وضمت الراء لمناسبة الواو، ثم دخلت نون التوكيد على الفعل، فصار تمترون، فالتقى ساكنان الواو وأولى نوني التوكيد المشددة، فحذفت الواو لبقاء داله، فصار تمترن بوزن تفتعن. ﴿ وَاتَّبِعُونَ ﴾ بحذف الياء خطاً ؛ لأنها من ياءات الزوائد، وأما في اللفظ فيجوز إثباتها وحذفها وصلاً ووقفاً.

﴿ يَمُدُدُنّكُمُ الشّيَطَنَيُ اصله: يصددنكم، نقلت حركة الدال الأولى إلى الصاد فسكنت، فأدغمت في الثانية، وبني الفعل على الفتح وإن كان في محل جزم لاتصال نون التوكيد به. ﴿ الْأَعْزَابُ ﴾ جمع حزب بكسر الحاء بمعنى جماعة الناس. ﴿ بَعْنَهُ ﴾ والبغت مفاجأة الشيء من حيث لا يحسب، كما في «المفردات». ﴿ الْأَخِلَاءُ يُومَهُمْ ﴾ جمع خليل، وهو الصديق. وفي «المصباح»: الخليل الصديق، والجمع أخلاء كأصدقاء، وفي «القاموس»: والخل بالكسر والضم الصديق المختص، أو لا يضم إلا مع ود، يقال: كان لي وداً وخلا، والجمع أخلال كالخليل وخلان، أو الخليل الصادق، أو من أصفى المودة وأصحها، واستدرك في «التاج» فقال: قال ابن سيده: وكسر الخاء أكثر، ويقال للأنثى: خل أيضاً. وأصل ﴿ الْأَخِلَاءُ ﴾: الأخللاء، بوزن أفعلاء جمع خليل، كصديق وأصدقاء، نقلت حركة اللام الأولى إلى الخاء فسكنت، فأدغمت في اللام الثانية، فصار أخلاء بوزن أفلاء.

﴿ يُطَافُ ﴾ أصله: يطوف، بوزن يفعل، نقلت حركة الواو إلى الطاء، فسكنت

ثم أبدلت ألفاً لتحركها في الأصل وفتح ما قبلها في الحال. ﴿ عُرَفُكَ ﴾ تسرون سروراً يظهر حباره؛ أي: أثره على وجوهكم. وقال الزجاج: تكرمون إكراماً يبالغ فيه، والحبرة المبالغة فيما وصف بجميل. وفي «القاموس»: والحبر بفتحتين الأثر كالحبار، بكسر أوله وفتحه، والحبر بالكسر الأثر أو أثر النعمة، والحسن، والوشي وبالفتح السرور، وحبره سره، والنعمة، والحبرة بالفتح السماء في الجنة، وكل نعمة حسنة. وقال الراغب: الحبر الأثر المستحسن، ومنه ما روي: يخرج من النار رجل قد ذهب حبره وسبره؛ أي: جماله وبهاؤه، والحبر: العالم لما يبقى من أثر علومه في قلوب الناس، ومن آثار أفعاله الحسنة المقتدى بها.

﴿ بِصِحَافٍ مِن ذَهَبٍ ﴾ جمع صحفة، كجفان جمع جفنة، وقصاع جمع قصعة، قال الكسائي: وأعظمها الجفنة، وهي القصعة العريضة الواسعة، ثم القصعة، وهي التي تشبع العشرة، ثم الصحفة وهي تشبع الخمسة، ثم المئكلة، وهي التي تشبع الرجلين أو الثلاثة ﴿ وَآكُوا فِ ﴿ حمع كوب، كعود وأعواد، وهو كوز لا عروة له ولا خرطوم، وإنما كانت بغير عروة ليشرب الشارب من أي جانب شاء؛ لأن العروة ترد الشارب من بعض الجوانب. وقال عدي:

مُتَكِنَّدُ الْأَعَيُّنُ فَي الله الذت الشيء بالكسر لذاذا ولذاذة؛ أي: وجدته وَيَتَلَدُّ الْأَعَيُّنُ فَي يقال: لذذت الشيء بالكسر لذاذا ولذاذة؛ أي: وجدته لذيذا، أصله: تلذذ بوزن تفعل، مضارع لذذ بكسر العين، من باب فعل المكسور، نقلت حركة الذال الأولى إلى اللام فسكنت، فأدغمت في الذال الثانية ولا يُفتَرُّ عَنَهُم من قولهم: فترت الحمى عنه إذا سكنت قليلاً ونقص حرها. قال الراغب: الفتر: سكون بعد حدة، ولين بعد شدة، وضعف بعد قوة. ومُبلِسُن وفي «المفردات»: الإبلاس الحزن المعترض من شدة اليأس، ومنه اشتق إبليس، ولما كان المبلس كثيراً ما يلزم السكون وينسى ما يعنيه.. قيل: أبلس فلان إذا سكت وانقطعت حجته. ﴿وَاَدَوَا يَكَلِكُ أصله: ناديوا بوزن فاعلوا، قلبت الياء الفاً لتحركها بعد فتح، ثم حذفت الألف لالتقاء الساكنين. ﴿لِيَقْضِ وزن يقض يفع لحذف لامه للجازم. ﴿سِرَّهُمْ وَجُونَهُم وَهُونَهُم فيه إعلال بالقلب، أصله: نجويهم،

قلبت الياء ألفاً لتحركها بعد فتح.

﴿ فَذَرَهُمْ يَنُوسُوا ﴾ أصله: يخوضون بوزن يفعلون، نقلت حركة ﴿ الواو ﴾ إلى الخاء فسكنت إثر ضمة، فصارت حرف مد، ثم حذفت نون الرفع لما وقع الفعل جواباً للأمر، فوزنه يفولوا، وأصل الخوض: الشروع في الماء والمرور فيه، جواباً للأمر، وقوله: ﴿ يُلَتَّوُا ﴾ أصله: يلاقيون، حذفت نون الرفع للناصب، ثم حذفت حركة الياء تخفيفاً، فلما سكنت حذفت لالتقاء الساكنين وضمت القاف لمناسبة الواو. ﴿ كَرْهُونَ ﴾ من الكراهة مصدر كره الشيء بالكسر؛ أي: لم يرده فهو كاره. ﴿ أَمْ أَبْرُكُوا أَمْرُ ﴾ من الكراهة مصدر كره الشيء بالكسر؛ أي: لم يرده الحبل، وهو ترديد فتله. ﴿ وَيَحْرَنهُمُ ﴾ يقال: ناجيته؛ أي: ساررته، وأصله: أن تخلو في نجوة من الأرض؛ أي: مكان مرتفع منفصل بارتفاعه عما حوله، والسر هو ما يحدث به الإنسان نفسه، أو غيره في مكان خال، والنجوى التناجي والتحادث فيما بينهم. ﴿ وَقِيلِهِ يُ قال أبو عبيدة: يقال: قلت قولاً وقالاً وقيلاً. وفي الخبر: "نهى عن قبل وقال». فالقول والقبل والقال كلها مصادر، وفيه إعلال بالقلب، أصله: قِوْلِه من القول، قلبت الواو ياءً لوقوعها ساكنةً إثر كسرة، فصارت حرف مد. ﴿ وَأَلْ سَلَمٌ ﴾؛ أي: اعف عنهم عفو المعرض، ولا تقف عنهم عفو المعرض، ولا تقف عن التبليغ. ﴿ وَقُلْ سَلَمٌ ﴾؛ أي: اعف عنهم عفو المعرض، ولا تقف عن التبليغ. ﴿ وَقُلْ سَلَمٌ ﴾؛ أي: الله متاركة لكم بسلامتكم مني وسلامتي منكم.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من البلاغة، وأنواعاً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: الإبهام في فاعل ضرب في قوله: ﴿ وَلَمَّا شُرِبَ أَبَّنُ مَرْيَهُ مَثَلًا ﴾ للإهانة والتحقير له.

ومنها: الاستفهام في قوله: ﴿مَأَلِهَتُمَنَا خَيْرٌ أَمْر هُوٍّ﴾.

ومنها: الحصر في قوله: ﴿مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ﴾، و في قوله: ﴿إِنَّ هُوَ

إِلَّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ ﴾.

ومنها: الحذف في قوله: ﴿وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ﴾؛ أي: إن نزوله لعلامة لقرب الساعة.

ومنها: تأكيد النهي في قوله: ﴿ فَلَا تَمْتُرُكَ بِهَا ﴾ إيذاناً بأنه لا محالة منها.

ومنها: جمع المؤكدات في قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ هُوَ رَبِّ وَرَبُّكُونَ ﴾ إن، وضمير الفصل، وتعريف الطرفين.

ومنها: الإظهار في مقام الإضمار في قوله: ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْ عَذَابِ يَوْمٍ أَلِيمٍ ﴾ تسجيلاً عليهم باسم الظلم؛ لأن مقتضى السياق أن يقال: فويل لهم.

ومنها: الاستفهام الإنكاري في قوله: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ ۚ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ ﴾؛ أي: ما ينظرون.

ومنها: النداء في قوله: ﴿يَعِبَادِ لَا خَوْفُ عَلَيْكُمُ...﴾ إلخ، تشريفاً لهم، وناداهم بأربعة أمور: الأول: نفي الخوف، والثاني: نفي الحزن، والثالث: الأمر بدخول الجنة، والرابع، البشارة بالسرور، في قوله: ﴿يُحْبَرُونَ﴾ اهـ شيخنا.

ومنها: الإيجاز بالحذف في قوله: ﴿يِصِحَافِ مِن ذَهَبِ وَأَكُوَابِ ۗ ؛ أي: أكواب من ذهب، وحذف لدلالة السابق عليه.

ومنها: ذكر العام، في قوله: ﴿ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِـيهِ ٱلْأَنْفُسُ وَتَلَذُ ٱلْأَعْيُثُ ﴾ بعد الخاص، في قوله: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافٍ مِّن ذَهَبٍ وَٱكْوَابِ ﴾ .

ومنها: الحصر المستفاد من قوله: ﴿ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ ٱلْأَنْفُسُ وَتَلَذُ الْأَعَيْثُ ﴾ فقد حصر أنواع النعم في أمرين اثنين، إما مشتهاة في القلوب، وإما مستلذة في العيون.

ومنها: الالتفات من الغيبة إلى الخطاب في قوله: ﴿وَأَنتُمْ فِيهَا خَلِدُونَ﴾ للتشريف والتفخيم لشأنهم.

ومنها: إفراد الخطاب في قوله: ﴿ وَيَلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِىٓ أُورِثْتُمُوهَا ﴿ حيث لم يقل: وتلكم الجنة، مع أن مقتضى أورثتموها أن يقال: وتلكم، للإيذان بأن كل واحد من أهل الجنة مقصود بالذكر لذاته، وبالخطاب.

ومنها: الاستعارة في قوله: ﴿أُورِثَتُنُوهَا﴾ فقد شبه الجنة بالمال الموروث، والتلاد الموفور، ثم استعار له الإرث على طريق الاستعارة المكنية؛ لأن كل عامل لا بد أن يلقى جزاءه، إذ يذهب العمل ويبقى جزاؤه مع العامل، أو إنها شبهت في بقائها على أهلها، وإفاضة النعم السوابغ عليهم، بالميراث الباقي، لا ينضُب له معين، ولا ينتهي إلى نفاد.

ومنها: الطباق في قوله: ﴿أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَيَجْوَىٰهُمْ ۗ لأن المراد: سرهم وعلانيتهم.

ومنها: الحذف للاختصار في قوله: ﴿ بَلَنَ وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ ﴾؛ أي: بلى نسمع سرهم ونجواهم، لدلالة ﴿ بلى ﴾ على المحذوف.

ومنها: تكرير اسم الرب في قوله: ﴿رَبِّ الْمَرْشِ﴾ تفخيماً لشأن العرش؛ لأنه أعظم مخلوقات الله سبحانه.

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية في قوله: ﴿ فَذَرَّهُمْ يَخُوضُواْ ﴾؛ لأن حقيقة الخوض هو الشروع في الماء والمرور فيه، فاستعير لشروعهم في أباطيلهم، وأكاذيبهم.

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

### خلاصة ما تضمنته هذه السورة من المقاصد

- ١ ـ وصف القرآن الكريم.
- ٢ ـ الأمر بإنذار قومه ﷺ، مع غفلتهم وإسرافهم في لذات الدنيا.
- ٣ ـ شأن هؤلاء المشركين في تكذيبهم للرسول، شأن غيرهم من المكذبين من قبلهم.
- ٤ ـ اعترافهم بأن الله هو خالق السموات والأرض، مع عبادتهم للأوثان والأصنام.
  - ٥ ـ اعتقادهم أن الملائكة بنات الله، ثم نعى ذلك عليهم.
    - ٦ ـ تمسكهم بتقليد الآباء والأجداد في شؤونهم الدينية.
- ٧ ـ قصص الأنبياء من أولي العزم، كإبراهيم، وموسى، وعيسى عليهم
   السلام.
  - ٨ ـ وصف نعيم الجنة.
- ٩ ـ الأهوال التي يلقاها أهل النار، حتى يتمنوا الموت ليستريحوا مما هم
   فيه.
  - ١٠ ـ متاركة أهل الباطل والصفح عنهم، حتى يأتي وعد الله تعالى.

والله أعلم

\* \* \*

## سورة الدخائ

سورة الدخان مكية، قال القرطبي مكية بالاتفاق، إلا قوله: ﴿إِنَّا كَاشِفُوا الْمَدَابِ﴾ الآية.

وآیاتها (۱): سبع أو تسع وخمسون آیة. وكلماتها: ثلاث مئة وست وأربعون كلمة. وحروفها: ألف وأربع مئة وأحد وثلاثون حرفاً.

المناسبة: ومناسبتها لما قبلها من وجوه (٢):

انه تعالى حكى فيما قبلها قول رسوله ﷺ: يا رب إن هؤلاء قوم لا يؤمنون، وحكى في هذه عن أخيه موسى: ﴿فَدَعَا رَبَّهُۥ أَنَّ هَتَوْلَآ ِ قَوْمٌ تُجْرِمُونَ ﴿ ﴾.

٢ ـ أنه تعالى ختم ما قبلها بالوعيد والتهديد، وافتتح هذه بالإنذار الشديد.

٣ ـ أنه تعالى قال فيما سلف: ﴿ فَاصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَمْ ﴾ ، وحكى هنا عن موسى ﴿ وَإِنِي عُذَتُ بِرَتِي وَرَبِّكُمْ أَن تَرْمُونِ ۞ وَإِن لَرْ نُوْبِنُوا لِى فَاعْنَزِلُونِ ۞ ﴾ وهو قريب من ذلك.

وقال أبو حيان: مناسبة هذه السورة لما قبلها (٣): أنه تعالى ذكر في أواخر ما قبلها: ﴿فَذَرَهُمْ يَخُوشُوا وَيَلْعَبُوا حَتَى يُلِكُوا يَوْمَهُمُ اللّذِى يُوعَدُونَ ﴿ الله نَا فَذَكَر يوماً غير معين ولا موصوفاً، فبين في أوائل هذه السورة ذلك اليوم، بوصف وصفه، فقال: ﴿فَارَنَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ ﴿ وَأَن العذاب هو ما يأتيهم من قبلك، ويحل بهم من الجدب والقحط، ويكون العذاب في الدنيا، وإن كان العذاب في الآخرة، فيكون ﴿ وَيُوَمُهُمُ ٱلّذِى يُوعَدُونَ ﴾ يوم القيامة، انتهى.

تسميتها: سميت سورة الدخان، لأن الله تعالى جعله ـ أي: الدخان ـ آية لتخويف الكفار، حيث أصيبوا بالقحط والمجاعة، بسبب تكذيبهم للرسول عليه،

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

الناسخ والمنسوخ فيها: قال أبو عبد الله محمد بن حزم رحمه الله تعالى: سورة الدخان جميعها محكم، غير آية واحدة، وهي قوله تعالى في آخرها: ﴿ فَأَرْتَقِبُ إِنَّهُم مُرْتَقِبُونَ ﴿ فَأَرْتَقِبُ إِنَّهُم مُرْتَقِبُونَ ﴿ فَأَرْتَقِبُ إِنَّهُم مُرْتَقِبُونَ ﴿ فَأَرْتَقِبُ إِنَّهُم مُرْتَقِبُونَ ﴿ فَأَرْتَقِبُ إِلَيْهُ السيف.

فضلها: ومما ورد في فضلها، ما أخرجه الترمذي والبيهقي في «الشعب» عن أبي هريرة، قال رسول الله على «من قرأ حم الدخان في ليلة، أصبح يستغفر له سبعون ألف ملك» قال الترمذي بعد إخراجه: غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وعمرو بن أبي خثعم أحد رواته ضعيف. قال البخاري: منكر الحديث.

ومنها: ما أخرجه الترمذي ومحمد بن نصر وابن مردويه والبيهةي عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: "من قرأ حم الدخان في ليلة جمعة، أصبح مغفوراً له». قال الترمذي بعد إخراجه: غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وهشام بن المقدام أحد رواته ضعيف، والحسن لم يسمع من أبي هريرة، كذا قال أيوب ويونس بن عبيد، وعلي بن زيد، ويشهد له ما أخرجه ابن الضريس عن الحسن مرفوعاً بنحوه، وهو مرسل.

وما أخرجه الدارمي ومحمد بن نصر عن أبي رافع قال: «من قرأ الدخان في ليلة الجمعة، أصبح مغفوراً له، وزوج من الحور العين».

وأخرج ابن مردويه عن أبي أمامة قال: قال رسول الله ﷺ: «من قرأ سورة حم الدخان في ليلة الجمعة، أو يوم الجمعة، بني الله بها بيتاً في الجنة».

وعبارة الشهاب في سورة الواقعة: ولم يذكر البيضاوي، في فضائل السور، حديثاً غير موضوع من أول القرآن إلى هنا، غير ما ذكره هنا، وما مر في سورة يس والدخان.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

# بِنْ مِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِي لِهِ

﴿حمّ ۞ وَٱلْكِتَٰبِ ٱلۡشِينِ ۞ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْـلَةٍ مُّبُـرِّكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ۞ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ۞ أَمْرًا مِنْ عِندِنَا ۚ إِنَّا كُنَا مُرْسِلِينَ ۞ رَحْمَةُ مِن رَبِّكَ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞ رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ۚ إِن كُنتُم تُوقِنِينَ ۞ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ يُحْيِه وَيُمِيثُ رَبُّكُو وَرَبُّ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ بَلْ هُمْ فِي شَكِي بَلْمَبُونَ ۞ فَٱرْتَفِتْ يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَآهُ بِدُخَانِ مُّبِينِ ۞ يَعْشَى ٱلنَّاسُّ هَنذَا عَذَابُ أَلِيدٌ ۞ زَّبَّنَا ٱكْشِفْ عَنَّا ٱلْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ۞ أَنَّ لَمُهُمُ الذِّكْرَىٰ وَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُّبِينٌ ۞ ثُمَّ نَوَلَوْا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَرٌ تَجْنُونُ ۞ إِنَّا كَاشِفُوا ٱلْعَذَابِ قَلِيلًا ۚ إِنَّكُمْ عَآمِدُونَ ۞ يَوْمَ نَبْطِشُ ٱلْبَطْشَةَ ٱلْكُثْبَرَىٰ إِنَّا مُنْفَقِمُونَ ۞ ۞ وَلَقَدْ فَتَنَا قَبْلَهُمْ فَوْمَ فِرْعَوْكَ وَجَاءَهُمْ رَسُولُ كَرِيمُ ۞ أَنَ أَذُوٓا إِلَىٰ عِبَادَ ٱللَّهِ ۚ إِنِّي لَكُمْ رَسُولُ أَمِينُ ﴿ وَأَن لَا نَعْلُواْ عَلَى اللَّهِ ۚ إِنِّ ءَاتِيكُمْ بِسُلطَننِ مُبِينِ ۞ وَإِنِّي عُذْتُ بِرَقِي وَرَتِيكُو أَن تَرْجُمُونِ ۞ وَإِن لَّرَ نُوْمِنُواْ لِي فَاعَنَزِلُونِ ﴿ فَدَعَا رَيَّهُۥ أَنَّ هَتَوُلآءٍ قَوْمٌ تُجْرِمُونَ ﴿ فَأَسْرِ بِعِبَادِى لَيْلًا إِنَّكُم مُتَّبَعُونَ ﴿ وَانْزُلِكِ ٱلْبَحْرَ رَهُوَّا ۚ إِنَّهُمْ جُندٌ مُغَرَّقُونَ ۞ كَمْ تَرَكُواْ مِن جَنَّتِ وَعُيُونِ ۞ وَزُرُوعِ وَمَقَامِ كَرِيمِ ۞ وَنَعْمَةِ كَانُوا فِيهَا فَكِمِهِينَ ۞ كَنَالِكٌ وَأَوْرَثَنَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ۞ فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ وَمَا كَانُواْ مُنظرِينَ ۞ وَلَقَدْ نَجَيَّنَا بَنِيَ إِسْرَةِيلَ مِنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْسُهِينِ ۞ مِن فِرْعَوْنَ إِنَّهُ كَانَ عَالِيًا مِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴿ وَلَقَدِ ٱخْتَرْنَهُمْ عَلَىٰ عِـلْمٍ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَءَالْيَنَاهُم مِنَ ٱلْآبِئَتِ مَا فِيهِ بَلَتُوًّا مُبِيثُ @♦.

### المناسبة

قد تقدم لك بيان المناسبة بين هذه السورة وما قبلها آنفاً، والله سبحانه وتعالى أقسم في مبدأ هذه السورة بكتابه الكريم المبين، كما أقسم به في السابقة، لما فيه من صلاح البشر، على أنه أنزل القرآن في ليلة القدر، لإنذار العباد، وتخويفهم من عقابه، وأن هذه الليلة يفصل فيها كل أمر حكيم، فيبين فيها التشريع النافع للعباد في دنياهم وآخرتهم، وهو رب السموات والأرض وما بينهما، فلا تخفى عليه خافية من أمرهم، وهو الذي بيده إحياؤهم وإماتتهم، وهو بينهما، فلا تخفى عليه خافية من أمرهم، وهو الذي بيده إحياؤهم وإماتتهم، وهو

ربهم ورب آبائهم الأولين، ولكنهم يمترون بعد أن وضح الحق وأفصح الصبح لذي عينين.

قوله تعالى: ﴿فَأَرْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِى ٱلسَّمَآءُ بِدُخَانِ تُمِينِ ﴿ . . ﴾ الآيات، مناسبة هذه (١) الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ذكر حال كفار قريش إذ قابلوا الرحمة بالكفران، ولم ينتفعوا بالمنزل ولا بالمنزل عليه . أردف هذا بأن أمر نبيه على بالانتظار، حتى يحل بهم بأسه؛ لأنهم أهل الخذلان والعذاب، لا أهل الإكرام والغفران، وفي هذا تسلية لرسوله على وتهديد للمشكرين.

قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ فَتَنَا قَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْكَ... ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى، لما ذكر أن مشركي مكة أصروا على كفرهم، ولم يؤمنوا برسولهم. أردف هذا، ببيان أن هؤلاء ليسوا ببدع في الأمم، فكثير قبلهم كذبوا رسلهم، فها هم أولاء قوم فرعون، قد كان منهم مع موسى مثل ما كان من قومك معك، بعد أن أتاهم بالبينات التي كانت تدعو إلى تصديقه، فكذبوه، فنصره الله عليهم، وأغرق فرعون وقومه، وجعلهم مثلاً للآخرين.

## أسباب النزول

قوله تعالى: ﴿ فَأَرْتَقِبَ يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَاءُ بِذُخَانِ مَبِينِ ﴿ الآية، سبب نزول هذه الآية (٢): ما أخرجه البخاري عن ابن مسعود، قال: إن قريشاً لما استعصوا على النبي على النبي على النبي على النبي على الرجل ينظر إلى السماء فيرى ما بينه وبينها كهيئة الدخان من العظام، فجعل الرجل ينظر إلى السماء فيرى ما بينه وبينها كهيئة الدخان من الجهد، فأنزل الله: ﴿ فَأَرْتَقِبَ يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَاءُ بِدُخَانِ مَبِينٍ ﴿ فَأَنَ وَسُولُ الله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ وَالله الله الله الله الله الله الله عنه وجل: ﴿ وَمَن نَظِشُ الْمَطْشَةَ الْكُبْرَى ۚ إِنّا مُنتَقِمُونَ ﴿ وَالله مِن الله عني يوم فَانزل الله عز وجل: ﴿ وَمَ نَظِشُ ٱلْطُشَةَ ٱلْكُبْرَى إِنّا مُنتَقِمُونَ ﴾ قال: يعني يوم بدر. والحديث أخرجه مسلم وأحمد.

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۲) لباب النقول.

## التفسير وأوجه القراءة

﴿حَمْ ﴿ اَي: أَي: أَقَسَمَتُ ( الْ بَحَقَ ﴿ حَمْ ﴾ ، وهي هذه السورة ، أو مجموع القرآن ﴿ وَٱلْكِتَبِ ﴾ ؛ أي: وبالكتاب الكريم ، وهو القرآن ، معطوف على ﴿ حَمْ ﴾ ، إذ لو كان قسماً آخر ، لزم اجتماع قسمين على مقسم عليه واحد ، ومدار العطف على تقدير كون ﴿ حَمْ ﴿ الله المجموع القرآن المغايرة في العنوان ﴿ ٱلنَّبِينِ ﴾ ؛ أي: البين معانيه لمن أنزل عليهم ، وهم العرب لكونه بلغتهم ، وعلى أساليبهم ، أو المبين لطريق الهدى من طرق الضلالة ، الموضح لكل ما يحتاج إليه في أبواب الديانة ، وقال بعضهم : معنى الكلام : أقسمت بحق الحي القيوم ، وبحق القرآن الفاصل بين الحق والباطل ، فالحاء إشارة إلى الاسم الحي ، والميم إلى الاسم القيوم ، وهما أعظم الأسماء الإلهية لاشتمالهما على ما يشتمل عليه كل منها من المعاني والأوصاف والحقائق .

ويجوز<sup>(۲)</sup> أن يراد بالكتاب المبين ههنا: الكتب المتقدمة، التي أنزلها الله تعالى على أنبيائه، والضمير في ﴿أَنزَلْنَهُ عائد عليه بمعنى الكتب؛ لأنها كلها أنزلت في رمضان، كما سيأتي، أو على القرآن، ويجوز أن يكون المراد به: اللوح المحفوظ، والأول أولى. وقال النسفي: والواو في ﴿وَالْكِتَبِ ﴾: واو القسم إن جعلت ﴿حمّ ﴿ الله تعديداً للحروف، أو اسماً للسورة، مرفوعاً على أنه خبر مبتدأ محذوف، وواو العطف إن كانت ﴿حمّ ﴿ الله مقسماً بها، وجواب القسم ﴿إِنّا أَنزَلْنَهُ وفي «عرائس البقلي» الحاء من ﴿حمّ ﴿ الله واسطة، فهو سر بين المحب والمحبوب، لا يطلع عليه أحد غيرهما، كما قال تعالى: ﴿فَأَوْمَنَ إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْمَى ﴿ مَا كَانَ بَلا واسطة، فهو سر بين المحب والمحبوب، لا يطلع عليه أحد غيرهما، كما قال تعالى: ﴿فَأَوْمَنَ إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْمَى ﴿ الله عَلَيْهُ أَحْدُ غيرهما، كما قال تعالى: ﴿فَأَوْمَنَ إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْمَى ﴿ الله عَلَيْهُ أَحْدُ غيرهما، كما قال تعالى: ﴿فَأَوْمَنَ إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْمَى ﴿ الله عَلَيْهُ أَحْدُ غيرهما، كما قال تعالى: ﴿فَأَوْمَنَ إِلَى عَبْدِهِ مَا أَنْ وَمَى ﴿ الله عَلَيْهِ الْعِلْمُ عَلَيْهُ الْعَلَى الله عليه أحد غيرهما، كما قال تعالى: ﴿فَا أَوْمَلُ إِلَى عَبْدِهِ مَا أَنْ وَمَنْ الله عَلَيْلُ عَبْدِهِ مَا الله عَلَيْهُ الْعَلَى الْعَلَى الله عَلَيْهُ أَحْدُ عَيْرِهُ مَا قَالَ تعالَى الله عَلَيْهُ أَوْمَى اللَّهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ أَمْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ أَوْمَى اللَّهُ عَلَيْهُ أَلَا عَلَيْهُ اللهُ عَلِيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ

ويحتمل (٢) أن يكون ﴿حمّ ۞﴾ إشارةً إلى حمد الله على إنزاله القرآن،

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳)

<sup>(</sup>٢) المراح.

الذي هو أجل النعم الإلهية. فرحم الله منحوت من الحمد، والمعنى: وحق الحق، الذي يستحق الحمد في مقابلة إنزال القرآن ﴿إِنَّاۤ أَنزَلْنَهُ ﴾؛ أي: الكتاب المبين الذي هو القرآن، وهو جواب القسم؛ أي: إنا أنزلنا القرآن من اللوح المحفوظ إلى سماء الدنيا، في مكان يقال له: بيت العزة دفعة واحدة، وأملاه جبرائيل على السفرة، ثم كان ينزله على النبي ﷺ نجوماً؛ أي: مفرقاً في ثلاث وعشرين سنة بحسب الوقائع؛ أي: أنزلناه ﴿فِي لَيَّلَةٍ مُّبَارِّكَةً ﴾؛ أي: ذات بركة وخير كثير، إذ فيها الرحمة والمغفرة ومضاعفة الحسنات، واستجابة الدعوات، ولو لم يوجد فيها إلا إنزال القرآن وحده لكفي به بركةً، وهي ليلة القدر في شهر رمضان، أو ليلة النصف من شعبان، ولها أربعة أسماء: الليلة المباركة، وليلة البراءة، وليلة الصك، وليلة الرحمة، وقيل: بينها وبين ليلة القدر أربعون ليلة، والجمهور(١١) على الأول، لقوله: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لِنَلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴿ ﴾ وقوله: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ﴾، وليلة القدر في أكثر الأقاويل في شهر رمضان، وقيل: ابتداء نزوله إلى النبي على في ليلة القدر. قال القرطبي: ومن قال(٢): أقسم بسائر الكتب المنزلة فقوله: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَهُ ﴾ كنى به عن غير القرآن، وروى قتادة عن واثلة، أن النبي على قال: «أنزلت صحف إبراهيم في أول ليلة من رمضان، وأنزلت التوراة لست مضين من رمضان، وأنزلت الزبور لاثني عشرة من رمضان، وأنزل الإنجيل لثمان عشرة خلت من رمضان، وأنزل القرآن لأربع وعشرين مضت من رمضان، ثم قال: أنزل القرآن كله إلى السماء الدنيا في هذه الليلة، ثم أنزل نجماً نجماً في سائر الأيام على حسب اتفاق الأسباب»، وقيل: كانً ينزل من اللوح المحفوظ في كل ليلة القدر، ما ينزل في سائر السنة، وقيل: كان ابتداء الإنزال من اللوح المحفوظ في هذه الليلة، انتهي.

والحكمة في نزوله ليلاً (٣): أن الليل زمان المناجاة، ومهبط النفحات، وفي الليل فراغ القلوب بذكر حضرة المحبوب، فهو أطيب من النهار عند المقربين

<sup>(</sup>۱) النسفي. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) القرطبي.

والأبرار، ووصف الليلة بالبركة، لما أن نزول القرآن مستتبع للمنافع الدينية والدنيوية بأجمعها، أو لما فيها من تنزل الملائكة والرحمة، وإجابة الدعوة ونحوها، وإلا فأجزاء الزمان متشابهة بحسب ذواتها وصفاتها، فيمتنع أن يتميز بعض أجزائه عن بعض، بمزيد القدر والشرف لنفس ذواتها.

ثم بين السبب في إنزاله، فقال: ﴿إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴾؛ أي: ومبشرين، ففيه اكتفاء استئناف مبين لما يقتضي الإنزال، كأنه قيل: إنا أنزلناه لأن من شأننا الإنذار والتخويف من العقاب، والتبشير بالجنة؛ أي: وإنما أنزلناه لأنا كنا معلمين الناس ما ينفعهم، فيعملون به، وما يضرهم فيجتنبونه لتقوم حجة الله على عباده.

ثم بين سبب تخصيص نزوله بتلك الليلة، فقال: ﴿فِهَا﴾؛ أي: في تلك الليلة المباركة ﴿يُقْرَقُ﴾؛ أي: يكتب، ويفصل، ويبين، ويظهر للملائكة، الموكلين بالتصرف في العالم ﴿كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ﴾؛ أي: كل أمر محكم، متقن، مبرم، مقضي من الله سبحانه، في تلك السنة من أرزاق العباد، وآجالهم، وجميع أمورهم إلا السعادة والشقاوة، من هذه الليلة إلى الأخرى من السنة القابلة، وقيل: يبدأ في انتساخ ذلك من اللوح المحفوظ، في ليلة البراءة: ليلة النصف من شعبان ويقع الفراغ في ليلة القدر، فتدفع نسخة الأرزاق إلى مكيائيل، ونسخة الحروب والزلازل والصواعق والخسف إلى جبرائيل، ونسخة الأعمال إلى الموت، حتى أن الرجل ليمشي في الأسواق، وأن الرجل لينكح ويولد له، ولقد أدرج اسمه في الموتى، وهذه الجملة إما صفة أخرى لليلة، وما بينهما اعتراض، أو مستأنفة لتقرير ما قبلها، قال الزمخشري(١): فإن قلت: ﴿إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴿

قلت: هما جملتان مستأنفتان ملفوفتان، فسر بهما جواب القسم، الذي هو

<sup>(</sup>١) الكشاف.

﴿إِنَّا آنزَلْنَهُ ﴾، كأنه قيل: أنزلناه، لأن من شأننا الإنذار والتحذير، وكان إنزالنا إياه في هذه الليلة خصوصاً؛ لأن إنزال القرآن من الأمور الحكيمة، وهذه الليلة يفرق فيها كل أمر حكيم.

قلتُ: وهذا من محاسن هذا الرجل، اهـ «سمين».

وقرأ الجمهور(1): ﴿ يُقْرَقُ ﴾ بضم الياء و فتح الراء مخففاً، مبنياً للمفعول. وقرأ الحسن والأعمش والأعرج: ﴿ يَفْرُق ﴾ بفتح الياء وضم الراء. ﴿ كل ﴾ : بالنصب ﴿ حكيم ﴾ . بالرفع على الفاعلية، وقرأ زيد بن علي فيما ذكر الزمخشري: ﴿ نفرق ﴾ بالنون ﴿ كل ﴾ بالنصب، وفيما ذكر أبو على الأهوازي عينه ﴿ يفرق ﴾ بفتح الياء وكسر الراء ونصب ﴿ كل ﴾ ، ورفع ﴿ حكيم ﴾ على أنه الفاعل بيفرق . وقرأ الحسن وزائدة عن الأعمش ﴿ يفرق ﴾ بالتشديد مبنياً للمفعول .

قال الشوكاني: والحق<sup>(۲)</sup> ما ذهب إليه الجمهور، من أن هذه الليلة المباركة، هي ليلة القدر، لا ليلة النصف من شعبان؛ لأن الله سبحانه أجملها هنا، وبينها في سورة البقرة، بقوله: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ﴾ وبقوله في سورة القدر: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَلَّةِ ٱلْقَدّرِ ﴿ الله على المخلاف ولا ما يقتضى الاشتباه.

﴿أَمْرًا مِنْ عِندِناً ﴾ قال الزجاج والفراء: انتصاب ﴿أَمْرً﴾ على المصدرية بـ ﴿يُفْرَقُ ﴾؛ أي: يفرق فرقاً؛ لأن ﴿أَمْرٍ ﴾ بمعنى فرقاً، مثل قولك: قعدت جلوساً، والمعنى: إنا نأمر ببيان ذلك، ونسخه من اللوح المحفوظ، وقال المبرد: ﴿أَمْرً ﴾ في موضع المصدر لـ ﴿أَنزَلْنَهُ ﴾، والتقدير: ﴿أَنزِلناه ﴾ إنزالاً من عندنا. وقال الأخفش انتصابه على الحال من فاعل أنزلناه ؛ أي: أنزلناه آمرين، أو من مفعول أنزلناه ؛ أي: مأموراً به، وقيل: هو منصوب على الاختصاص ؛ أي: أعني بهذا الأمر أمراً حاصلاً من عندنا على مقتضى حكمتنا، وهو بيان لفخامته الإضافية، بعد بيان فخامته الذاتية ؛ أي: فيه تفخيم لشأن القرآن، وتعظيم لفخامته الإضافية، بعد بيان فخامته الذاتية ؛ أي: فيه تفخيم لشأن القرآن، وتعظيم

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (١) الشوكاني.

له، وقد ذكر بعض أهل العلم في انتصاب ﴿أَمْرًا﴾ اثني عشر وجهاً، أظهرها ما ذكرناه. وقرأ زيد بن على ﴿أمر﴾ بالرفع؛ أي: هو أمر.

ولما ذكر إنزال القرآن، ذكر المرسل، فقال ﴿إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴾ هذه الجملة إما بدل من قوله: ﴿إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴾ بدل الكل، أو جواب ثالث للقسم، أو مستأنفة، قال الرازي: المعنى إنا فعلنا ذلك الإنذار لأجل أنا كنا مرسلين للأنبياء. وقوله: ﴿رَحْمَةً مِن رَبِّكُ ﴾ مفعول لأجله للإرسال.

والمعنى (1): إنا أنزلنا القرآن، لأن عادتنا إرسال الرسل بالكتب إلى العباد، لأجل إفاضة رحمتنا عليهم، فيكون قوله: ﴿رَحْمَةُ ﴾ غايةً للإرسال، متأخرةً عنه على أن المراد منها: الرحمة الواصلة إلى العباد، أو لاقتضاء رحمتنا السابقة إرسالهم، فيكون باعثاً متقدماً للإرسال، على أن المراد: مبدؤها، ووضع الرب موضع الضمير، للإيذان بأن ذلك من أحكام الربوبية ومقتضياتها، وإضافته إلى ضميره وقل للتشريف، وقرأ الحسن وزيد بن علي ﴿رحمة ﴾ بالرفع على تقدير: هي رحمة ؛ أي: تلك رحمة من ربك التفاتاً من مضمر إلى ظاهر، إذ لو روعي ما قبله، لكان التركيب رحمة منا، لكنه وضع الظاهر موضع المضمر، إيذاناً بأن الربوبية تقتضي الرحمة على المربوبين، كما مر آنفاً.

والمعنى (٢): أي في هذه الليلة بدأ سبحانه، يبين ما ينفع عباده، من أمور محكمة لا تغيير فيها ولا تبديل، بإنزاله ذلك التشريع الكامل، الذي فيه صلاح البشر، وهدايتهم، وسعادتهم في دنياهم وآخرتهم، ولا غرو، فهي من لدن حكيم عليم بما يصلح شؤون عباده في معاشهم ومعادهم.

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) المراغي.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

ثم أكد ربوبيته، بقوله: ﴿إِنَّهُ سبحانه ﴿هُوَ ٱلسّمِيعُ لمن دعاه ﴿ٱلْعِلِيمُ بنيته، يسمع كل شيء من شأنه أن يسمع، خصوصاً أنين المشتاقين، ويعلم كل شيء من شأنه أن يعلم، خصوصاً حنين المحبين، فلا يخفى عليه شيء من أقوال العباد وأفعالهم، وأحوالهم، وهو تحقيق لربوبيته تعالى، وأنها لا تحق إلا لمن هذه نعوته الجليلة؛ أي: إنه إنما فعل تلك الرحمة؛ لأنه هو السميع لأقوالهم، العليم بما يصلح أحوالهم، فلا عجب أن أرسله إليهم لحاجتهم إليه. ثم أكد العلة في سمعه للأشياء وعلمه بها، فقال: ﴿رَبِّ ٱلسّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّ بدل من ربك؛ أي: مالك جميع الموجودات العلوية والسفلية ﴿إن كُنتُهُ أيها المشركون ﴿مُوقِيبِ بشيء، فهذا أولى ما توقنون به، لفرط ظهوره، أو إن كنتم مريدين لليقين فاعلموا ذلك.

والمعنى: إنه هو السميع لكل شيء، العليم به؛ لأنه مالك السموات والأرض وما فيهما وما بينهما، إن كنتم تطلبون معرفة ذلك، معرفة يقين لا شك فيه؛ أي: إن كنتم موقنين بأنه ربّ السموات والأرض وما بينهما. فأقرّوا بتوحيده، ولا تكذبوا رسوله فيما دعاكم إليه، وقد أقروا بذلك، كما حكاه الله عنهم، في غير موضع. وقرأ ابن محيصن (١) والأعمش وأبو حيوة والكوفيون: ﴿رَبِّ السَّمَوَتِ ﴾ بالخفض، بدلاً من ﴿رَبِّكَ ﴾، أو بياناً له، أو نعتاً، وقرأ باقي السبعة والأعرج وابن أبي إسحاق وأبو جعفر وشيبة بالرفع على القطع؛ أي: هو رب السموات، أو على البدل من السميع العليم، أو على أنه مبتدأ، وخبره ﴿لاّ إِلَّا هُوَ ﴾.

وبعد أن أثبت ربوبيته ووحدانيته، ذكر فذلكة لذلك، فقال: ﴿لاّ إِللهُ إِلاَ هُوَ﴾ إذ لا خالق سواه، جملة مستأنفة مقررة لما قبلها، أو خبر ﴿رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱللَّرْضِ﴾ كما مر، وكذلك جملة ﴿يُحْي، وَيُعِيتُ﴾ فإنها مستأنفة مقررة لما قبلها؛ أي(٢): يوجد الحياة في الجماد، ويوجد الموت في الحيوان بقدرته، كما يشاهد

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) روح البيان.

ذلك؛ أي: يعلم علماً جلياً يشبه المشاهدة؛ أي: هو سبحانه الإله الذي لا تصلح العبادة إلاّ له، وهو المحيي المميت، فيحيي ما يشاء مما يقبل الحياة، ويميت ما يشاء عند انتهاء ما قدر له ﴿رَيُكُرُ ﴾؛ أي: هو ربكم أيها العباد، وخالقكم ورازقكم ﴿وَرَبُ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾؛ أي: رب آدم ومن دونه من الأولين.

وقرأ الجمهور(١): ﴿رَبُّكُرُ وَرَبُّ ءَابَآبِكُمُ ﴾ برفعهما على الاستئناف، بتقدير مبتدأ؛ أي: هو ربكم، أو على أنه بدل من ﴿رَبِ اَلسَّمَوَتِ ﴾، أو بيان، أو نعت له، وقرأ ابن أبي إسحاق وابن محيصن وأبو حيوة والزعفراني وابن مقسم والحسن وأبو موسى عيسى بن سليمان، وصالح الناقط كلاهما عن الكسائي بالجر، على أنه بدل ثان من ﴿رَبِّكَ ﴾، أو بيان له، وقرأ أحمد بن جبير الأنطاكي ﴿ربكم ورب آبائكم ﴾ بالنصب على المدح.

والمعنى (۲): هو مالككم والمتصرّف فيكم، ومالك آبائكم الأولين، ومدبر شؤونهم، فاعبدوه دون آلهتكم التي لا تقدر على ضر ولا نفع.

ثم بين أنهم، ليسوا بموقنين بالجواب، بعد أن تبين لهم الرشد من الغي، فقال: ﴿بَلَ هُمْ فِي شَكِ ﴾ مما ذكر من شؤونه تعالى، غير موقنين في إقرارهم بأنه تعالى رب السموات والأرض وما بينهما ﴿يَلْعَبُونَ ﴾ لا يقولون ما يقولون عن جد وإذعان، بل مخلوطاً بهزء ولعب، وهو خبر آخر للمبتدأ. وفي «كشف الأسرار» الظرف متعلق بالفعل، أو حال من فاعل ﴿يَلْعَبُونَ ﴾؛ أي: بل هم يلعبون في شك، ويتحيرون فيه، مثل قوله: ﴿فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يَرَدُدُونَ ﴾ أو بل هم حال كونهم في شك مستقر في قلوبهم يلعبون؛ أي: بل هم في شك من التوحيد والبعث والإقرار، بأن الله خالقهم، وإن قالوا ذلك، فإنما يقولونه تقليداً لآبائهم، من غير علم، إذ هم قابلوه وبالهزء والسخرية، فعل اللاعب العابث الذي يأخذ الجد، وما لا مرية فيه، أخذ الهزل الذي لا فائدة فيه.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) المراغي.

والفاء، في قوله: ﴿فَآرَتَقِبْ ﴾ فاء الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر، تقديره إذا عرفت حالهم هذا، وأردت بيان عاقبتهم... فأقول لك: انتظر يا محمد لكفار مكة ﴿يَوْمَ يَأْتِي ٱلسَّمَآءُ بِدُخَانِ مَبِينِ ﴾؛ أي: ظاهر لا شك فيه، و﴿يَوْمَ مُفعول ﴿ارتقب والباء للتعدية، ويجوز أن يكون ظرفاً له، والمفعول محذوف؛ أي: ارتقب وعد الله في ذلك اليوم، أطلق الدخان على شدة القحط، وغلبة الجوع على سبيل الكناية، أو المجاز المرسل.

والمعنى (١): فانتظر لهم يوم شدة ومجاعة فإن الجائع يرى بينه وبين السماء كهيئة الدخان، إما لضعف بصره، أو لأن في عام القحط يظلم الهواء، لقلة الأمطار وكثرة الغبار، ولذا يقال لسنة القحط السنة الغبراء، كما قالوا: عام الرمادة، والظاهر أن السنة الغبراء ما لا تنبت الأرض فيها شيئاً، وكانت الريح إذا هبت ألقت تراباً كالرماد، أو لأن العرب تسمي الشر الغالب دخاناً، وإسناد الإتيان إلى السماء لأن ذلك يكفها عن الأمطار، فهو من قبيل إسناد الشيء إلى سببه.

وذلك أن قريشاً لما بالغوا في الأذية له على دعا عليهم، فقال: اللهم اشدد وطأتك على مضر؛ أي: عقابك الشديد. يعني: خذهم أخذاً شديداً. واجعلها عليهم سنين كسني يوسف، وهي السبع الشداد، فاستجاب الله دعاءه، فأصابتهم سنة؛ أي: قحط حتى أكلوا الجيف، والجلود، والعظام، والعلهز وهو الوبر والدم المخلوطان؛ أي: يخلط الدم بأوبار الإبل، ويشوى على النار، كان الرجل منهم يرى بين السماء والأرض الدخان من الجوع، وكان يحدث الرجل، ويسمع كلامه، ولا يراه من الدخان، وذلك قوله تعالى: ﴿يَغَشَى النَّاسُ صفة ثانية لَوْدُخَانٌ ﴾؛ أي: يحيط ذلك الدخان بهم، ويشملهم من جميع جوانبهم حال كونهم قائلين: ﴿مَذَا الجوع، أو الدخان ﴿عَذَا أَلِيكُ فَمشَى إليه على أبو سفيان ونفر معه، وناشدوه الله والرحم؛ أي: قالوا: نسألك يا محمد بحق

<sup>(</sup>١) روح البيان.

الله وبحرمة الرحم أن تستسقي لنا، ووعدوه إن دعا لهم وكشف عنهم القحط أن يؤمنوا، وذلك قوله تعالى: ﴿رَبَّنَا آكَشِفْ عَنَّا ٱلْعَذَابَ﴾؛ أي: وقائلين: ربنا اكشف وارفع عنا هذا العذاب؛ أي: عذاب الجوع، أو عذاب الدخان، ومآلهما واحد، فإن الدخان إنما ينشأ من الجوع ﴿إِنَّا مُؤْمِنُونَ﴾ بعد رفعه عنا.

قال الشوكاني: وقد اختلف (۱) في هذا الدخان، المذكور في الآية متى يأتي، فقيل: إنه من أشراط الساعة، وأنه يمكث في الأرض أربعين يوماً، وقد ثبت في «الصحيح»: أنه من جملة العشر الآيات، التي تكون قبل قيام الساعة، وقيل: إنه أمر قد مضى، وهو ما أصاب قريشاً بدعاء النبي على كما بينا آنفاً، وهذا ثابت في «الصحيحين». وغيرهما، وقيل: إنه يوم فتح مكة، فقد قال الأعرج: إن المراد بالدخان: هو الغبار الذي ظهر يوم فتح مكة من ازدحام جنود الإسلام حتى حجب الأبصار عن رؤية السماء، فحينئذ فالمراد بالعذاب: في قوله: ﴿رَبّنَا آكِشِفَ عَنّا ٱلعَذَابِ﴾: الجوع الذي كان بسبه، ما يرونه من الدخان، أو الدخان الذي هو من أشراط الساعة، أو يرونه يوم فتح مكة، على اختلاف الأقوال، والراجح منها: أنه الدخان الذي كانوا يتخيلونه، مما نزل بهم من الجهد وشدة الجوع، ولا ينافي ترجيح هذا القول ما ورد أن الدخان من آيات الساعة، فإن ذلك دخان آخر، ولا ينافيه أيضاً ما قيل: إنه الذي كان يوم فتح مكة، فإنه دخان على تقدير صحة وقوعه، اهد. بتصرف واختصار.

والمعنى (٢): أي فانتظر يوم يأتيهم الجدب والمجاعة، التي تجعل الجائع يرى بينه وبين السماء كهيئة الدخان، المنتشر في الفضاء، يغشى ذلك الدخان، ويحيط بهم من كل جانب، فيقولون: ربنا هذا عذاب مؤلم، يقض المضاجع، وينتهي إلى موت محقق إن دام، فاكشفه عنا إنا مؤمنون، إن كشفته عنا، وهذه هي طبيعة البشر، إذا هم وقعوا في شدة أيا كانت، أن يعدوا بالتوبة والإقلاع عما هم فيه، ولكن النفوس الشريرة لا تتجه إلى فعل الخير، ولا تفعل ما تتقرب به

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۲) المراغي.

إلى ربها انتظاراً لمثوبته ورجاءاً في غفرانه ورحمته.

ثم نفى صدقهم في الوعد، وبين أن غرضهم كشف العذاب فحسب، فقال: ﴿أَنَّ لَهُمُ الذِّكْرَىٰ﴾؛ أي: من أين يحصل لهم التذكر والاتعاظ، فهو بعيد عنهم غير ممكن منهم، فهو رد(١) لكلامهم، واستدعائهم الكشف، وتكذيب لهم في الوعد بالإيمان، المنبىء عن التذكر والاتعاظ بما اعتراهم من الداهية، والمراد بالاستفهام: الاستبعاد، لا حقيقته، وهو ظاهر؛ أي: كيف يتذكرون، أو من أين يتذكرون؟ ويفون بما وعدوه من الإيمان عند كشف العذاب عنهم ﴿وَ﴾ الحال أنه ﴿قَدْ جَآءَهُمْ رَسُولٌ مُّبِينٌ ﴾ يبين لهم كلَّ شيء يحتاجون إلى بيانه، من أمر الدين، والدنيا؛ أي: والحال أنهم شاهدوا من دواعي التذكر، وموجبات الاتعاظ، ما هو أعظم منه في إيجابهما، حيث جاءهم رسول عظيم الشأن، وبين لهم مناهج الحق بإظهار آيات ظاهرة، ومعجزات قاهرة، تحرك صم الجبال ﴿ ثُمَّ ﴾ كلمة ﴿ ثُم ﴾ هنا للاستبعاد ﴿ تُولُوا ﴾؛ أي: أعرضوا ﴿ عَنْـ هُ ﴾؛ أي: عن ذلك الرسول فيما شاهدوا منه من العظائم، الموجبة للإقبال إليه، ولم يكتفوا بمجرد الإعراض عنه، بل جاوزوه ﴿وَقَالُوا ﴾ تارة هذا الرجل ﴿مُعَلَّهُ يعلمه غلام أعجمي لبعض ثقيف، واسمه عداس أو أبو فكهة، أو جبر أو يسار. وقرأ زر بن حبيش ﴿معلم﴾ بكسر اللام، قاله في «البحر» وتارة أخرى ﴿غَنُونُ ﴾؛ أي: مغلوب العقل ناقصه، أو يقول بعضهم: كذا، وآخرون: كذا، فهل يتوقع من قوم هذه صفاتهم، أن يتأثروا منه بالعظة والتذكير، وما مثلهم إلا كمثل الكلب إذا جاع ضغا، وإذا شبع طغا. وقوله: ﴿إِنَّا كَاشِفُوا ٱلْعَذَابِ﴾ جواب من جهته تعالى عن قولهم: ربنا اكشف عنا العذاب؛ أي: إنا نكشف العذاب المعهود عنكم، بدعاء النبي على النابي المطر كشفاً ﴿قَلِيلًا﴾ وهو دليل على كمال خبث سريرتهم، فإنهم إذا عادوا إلى الكفر بكشف العذاب كشفاً قليلاً، فهم بالكشف رأساً أعود، أو زماناً قليلاً، وهو ما بقي من أعمارهم ﴿ إِنَّكُمْ عَآبِدُونَ ﴾؛ أي: تعودون إثر ذلك إلى ما كنتم عليه من العتو والإصرار على الكفر، وتنسون هذه الحالة، وصيغة(٢) الفاعل في الموضعين

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) روح البيان.

للدلالة على تحققهما لا محالة، ولقد وقع كلاهما، حيث كشفه الله سبحانه، بدعاء النبي على فما لبثوا أن عادوا إلى ما كانوا فيه من العتو والعناد؛ لأن من مقتضى فساد طينتهم واعوجاج طبيعتهم، المبادرة إلى خلف الوعد ونقض العهد، والعود إلى الإشراك إذا زال المانع على ما بينه الله تعالى، فيمن ركب الفلك إذا أنجاه إلى البر، والمراد بعودهم إليه: عودهم إلى العزم على الاستمرار عليه؛ لأنه لم يوجد منهم إيمان بالفعل، إنما وجد منهم الوعد به، إذا انكشف عنهم العذاب.

ومعنى الآيات<sup>(۱)</sup>: أي كيف يتذكرون ويتعظون ويفون بما وعدوا به من الإيمان حين يكشف عنهم العذاب، وقد جاءهم الرسول بما هو كاف في رجوعهم إلى الحق، فلم يرجعوا بل قال بعضهم: إن القرآن إنما يعلمه له غلام رومي لبعض ثقيف. وقال آخرون: إنه أصيب بخبل، إذ تلقي إليه الجن هذه الكلمات، حين يعرض له الغشي.

والخلاصة: أن التوبة إما أن تكون بما ينال الناس من النوائب، وإما أن تكون بما يتضح لهم من الحقائق، وهؤلاء قد اتضحت لهم وجوه الصواب فلم يفقهوا، فأخذناهم بالعذاب، ولكن كيف يرجعون به وقد ذكرناهم بالآيات، وأريناهم الحقائق، وهو أنجع أثراً من العقاب فلم يؤمنوا، وقالوا ما قالوا.

ثم نبه إلى أنهم لا يوفون بعهدهم، بل إذا زال الخوف نكصوا على أعقابهم، ورجعوا إلى سيرتهم الأولى، وعضوا على الكفر بالنواجذ، وساروا على طريق الأباء والأجداد، فقال: إنا كاشفوا العذاب، إلخ؛ أي: إنا رافعوا هذا الضر النازل بهم، بالخصب الذي نوجده لهم زمناً يسيراً، وإنا لنعلم أنهم عائدون إلى سيرتهم الأولى من تمسكهم بالكفر، وترك الحق وراءهم ظهرياً لما في طباعهم من الميل إلى عبادة الأوثان، وتقليد الآباء والأجداد.

ولما كان العذاب الأليم لم يؤثر، والإصلاح بالعلم والإيمان لم يفد

<sup>(</sup>١) المراغي.

أمهلناهم إلى يوم البطشة الكبرى، حيث لا توبة بعدها فينتقم الله منهم، وهذا ما عناه سبحانه، بقوله: ﴿ يَوْمَ نَبْطِشُ ﴾ ونأخذهم ﴿ الْبَطْشَةَ الْكُبْرَىٰ ﴾؛ أي: الأخذة الشديدة ﴿ إِنَّا مُنتَقِمُونَ ﴾ منهم أشد الانتقام؛ أي: يوم القيامة ننتقم منهم، ونعاقبهم العقوبة العظمى، فيوم ظرف لما دل عليه قوله: ﴿ مُنتَقِبُونَ ﴾، وهو ننتقم، لا بمنتقمون؛ لأن ما بعد ﴿ إِنَّ ﴾ لا يعمل فيما قبلها، أو منصوب بمحذوف. تقديره: اذكر يوم نبطش البطشة الكبرى، إنا منتقمون منهم في ذلك اليوم، ويوم البطشة الكبرى هو يوم القيامة. كما ذكرنا آنفا، قاله الحسن وعكرمة وابن عباس.

والمعنى عليه: أي إننا يوم القيامة لنسلطن عليهم بأسنا، وننتقمن منهم أشد الانتقام، ولا يجدن شفيعاً ولا ولياً ولا نصيراً يمنع عنهم عقابنا، فيندمن ولات حين مندم، وقيل: البطشة الكبرى هي يوم بدر، قاله الأكثر. والمعنى عليه: إنهم لما عادوا إلى التكذيب والكفر بعد رفع العذاب عنهم، انتقم الله منهم بوقعة بدر.

والظاهر: أن ذلك يوم القيامة. وإن كان يوم بدر يوم بطشة كبرى أيضاً. قال الشوكاني: بل الظاهر: أنه يوم بدر وإن كان يوم القيامة يوم بطشة كبرى من كل بطشة، فإن السياق مع قريش، فتفسيره بالبطشة الخاصة بهم، أولى من تفسيره بالبطشة التي تكون يوم القيامة لكل من الإنس والجن.

وقرأ الجمهور<sup>(1)</sup>: ﴿ نَظِشُ ﴾ بفتح النون وكسر الطاء؛ أي: نبطش بهم، وقرأ الحسن وأبو جعفر بضم الطاء، وهي لغة فيه. و قرأ الحسن أيضاً وأبو رجاء وطلحة بضم النون وكسر الطاء. بمعنى: نسلط عليهم من يبطش بهم، والبطشة على هذه القراءة ليس منصوباً بنبطش، بل بمقدر؛ أي: نبطش ذلك المسلط البطشة، أو يكون البطشة في معنى الإبطاشة، فينتصب بنبطش.

والخلاصة: أن الله سبحانه وتعالى، أخذهم بالجوع والدخان، ثم أذاقهم القتل والأسر يوم بدر، وكل ذلك من العذاب الأدنى دون العذاب الأكبر، فإذا كان يوم القيامة، يأخذهم أخذاً شديداً، لا يقاس على ما كان في الدنيا، نسأل

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

الله العصمة من عذابه وجحيمه، والتوفيق لما يوصل إلى رضاه ونعمته، وقال بعض المفسرين: المراد بالدخان: ما هو من أشراط الساعة كما مر، وهو دخان يأتي من السماء قبل يوم القيامة، فيدخل في أسماع الكفرة، حتى يكون رأس الواحد منهم كالرأس الحنيذ؛ أي: المشوي، ويعتري المؤمن منه كهيئة الزكام، وتكون الأرض كلها كبيت أوقد فيه، ليس فيه خصاص؛ أي: فرجة يخرج منها الدخان، وفي الحديث: «أول الآيات الدخان، ونزول عيسى بن مريم، ونار تخرج من قعر عدن أبين»، وهو بفتح الهمزة على ما هو المشهور، اسم رجل بنى هذه البلدة باليمن، وأقام بها، تسوق الناس إلى المحشر؛ أي: إلى الشام والقدس، قال حذيفة: فما الدخان؟ «فتلا الآية، فقال: يملأ ما بين المشرق والمغرب، يمكث أربعين يوماً وليلة، أما المؤمن فيصيبه كهيئة الزكمة، وأما الكافر فهو كالسكران، يخرج من منخريه وأذنيه ودبره».

وقال حذيفة بن أسيد الغفاري ـ رضي الله عنه ـ: اطلع رسول الله على الله ونحن نتذاكر فقال على: «ما تذاكرون»؟ فقالوا: نذكر الساعة، فقال على: «إنها لن تقوم حتى تروا قبلها آيات»؛ أي: علامات، فذكر الدخان والدجال، والدابة، وطلوع الشمس من مغربها، ونزول عيسى بن مريم، ويأجوج ومأجوج، وثلاثة خسوف خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف بجزيرة العرب، وآخر ذلك نار تخرج من اليمن، تطرد الناس إلى محشرهم.

﴿ وَلَقَدٌ فَتَنَا قَبْلَهُمْ ﴾ وقرى ، ﴿ فتنا ﴾ بتشديد التاء للمبالغة في الفعل ، أو لتكثير متعلقه ؛ أي : وعزتي وجلالي لقد فتنا وابتلينا قبل كفار مكة ﴿ فَوْمَ فِرْعَوْ كَ ﴾ ؛ أي : القبط ، وامتحناهم ؛ أي : فعلنا بهم فعل الممتحن بإرسال موسى عليه السلام إليهم ليؤمنوا ، ويظهر منهم ما كان مستوراً ، فاختاروا الكفر على الإيمان .

فالفعل حقيقة، أو المعنى(١): أوقعناهم في الفتنة بالإمهال، وتوسيع الرزق

<sup>(</sup>١) روح البيان.

عليهم، فهو مجاز عقلي من إسناد الفعل إلى سببه؛ لأن المراد بالفتنة حينئذ: ارتكاب المعاصي، وهو تعالى كان سبباً لارتكابها بالإمهال والتوسيع المذكورين ﴿وَجَاءَهُم رَسُولٌ حَرِيم على الله تعالى، وهو موسى عليه السلام، بمعنى: أنه استحق على ربه أنواعاً كثيرة من الإكرام، أو كريم على المؤمنين، أو في نفسه، لأن الله تعالى لم يبعث نبياً إلا من كان أفضل نسباً، وأشرف حسباً على أن الكرم بمعنى الخصلة المحمودة، وقال بعضهم: لمكالمته مع الله تعالى، واستماع كلامه من غير واسطة، وقال مقاتل: حسن الخلق بالتجاوز والصفح، وقال الفراء: كريم على ربه إذ اختصه بالنبوة.

وفي الآية: إشارة إلى أنه تعالى جعل فرعون وقومه فيما فتنهم فداء أمة محمد ولله المعتبر هذه الأمة بهم، فلا يصرون على جحودهم كما أصروا، ويرجعوا إلى طريق الرشد، ويقبلوا دعوة نبيهم، ويؤمنوا بما جاء به لئلا يصيبهم مثل ما أصابهم بعد أن جاءهم رسول كريم ﴿أَنَ أَدُّواً﴾ ﴿أَنَ إِمَا مصدرية؛ أي: بأن أدوا، وادفعوا ﴿إِلَىٰ عِبَادَ اللهِ ﴾؛ أي: بني إسرائيل، وسلموهم، وأرسلوهم معي لأذهب بهم إلى الشام موطن آبائهم، ولا تستعبدوهم، ولا تعذبوهم؛ أي: جثتكم من الله تعالى لطلب تأدية عباد الله إلي. يقول الفقير: فتكون التأدية بعد الإيمان، كما قالوا في آية آخرى: ﴿لَنُوْمِنَ لَكَ وَلَنُرْسِلَنَ مَمَكَ بَنِيَ إِسْرَبَعِيلَ ﴾؛ ونظيره قول نوح عليه السلام لابنه: ﴿يَبُنَى أَرْكَب مَعَنَا وَلَا تَكُن مَعَ ٱلكَفِينَ ﴾؛ وقال بعضهم: ﴿عِبَادَ اللهِ من الإيمان، وقبول الدعوة، وقيل: المحذوف؛ أي: بأن أدوا إلي يا عباد الله عباد الله حقه من الإيمان، وقبول الدعوة، وقيل: المعنى أدوا إلي يا عباد الله سمعكم، حتى أبلغكم رسالة ربكم، وإما مفسرة لتقدم ما هو بمعنى القول، وهو رسول كريم، أو مخففة من الثقيلة، والمعنى: أن الشأن والحال. أدوا إلي عباد الله، والأول أولى وأوضح.

وقوله: ﴿إِنِي لَكُمْ رَمُولُ﴾ من الله ﴿آمِينُ﴾ على وحيه ورسالته، صادق في دعواه بالمعجزات، تعليل للأمر بالتأدية، وفيه إشارة إلى أنّ بني إسرائيل، كانوا

أمانة الله في أيدي فرعون وقومه، يلزمهم تأديتهم إلى موسى لكونه أميناً، فخانوا تلك الأمانة حتى آخذهم الله تعالى على ذلك.

والمعنى (١): أي ولقد اختبرنا قبل مشركي قومك قوم فرعون، وهم مثال قومك في جبروتهم وطغيانهم وعتوهم، واستكبارهم، فأرسلنا إليهم الرسول الكريم موسى عليه السلام، فقال لهم: أيها القوم أرسلوا معي بني إسرائيل، وأطلقوهم من أسركم وتعذيبكم إني رسول من الله مأمون على ما أبلغكم غير متهم فيه ونحو الآية: قوله عز وجل: ﴿فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةُ بِلُ وَلَا تُعَذِّبُهُم قَدْ جِئْنَكَ مِنْ وَبُو مِن الله عَنْ مَنِ أَتَبُع مَلْ مَنِ أَتَبُع مَلْ مَنِ أَتَبَع مَلْ مَنِ أَتَبَع مَلْ مَنِ أَتَبَع مَلْ مَنِ أَتَبَع مَلْ مَن أَلَاكَ ﴾.

والمعنى عليه: لا تعلوا على الله من أجل أني آتيكم، فهذا توبيخ لهم، كما تقول: أتغضب أن قال لك الحق؛ أي: وأن لا تطغوا وتبغوا على ربكم، فتكفروا به وتعصوه، فتخالفوا أمره، لأني آتيكم بحجة واضحة على حقية ما أدعوكم إليه لمن تأملها وتدبر فيها ﴿وَلِنِي عُذْتُ ﴾ والتجأت ﴿يِرَقِي وَرَيِّكُم ﴾ وتوكلت عليه من ﴿أَن تَرَّمُونِ ﴾ ي فهو العاصم من شركم من الرجم، وهو الرمي بالرجام بالكسر، وهي الحجارة، أو تؤذوني ضرباً أو شتماً بأن تقولوا: هو ساحر ونحوه، أو

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۲) روح البيان.

تقتلوني. قيل: لما قال: ﴿وَأَن لَا تَعَلُوا عَلَى اللَّهِ ﴾ توعدوه بالقتل. وفي «التأويلات النجمية». وإني عذت بربي من شر نفسي، وبربكم من شر نفوسكم، أن ترجموني بشيء من الفتن، انتهى.

والمعنى: وإني التجىء إلى الله الذي خلقني وخلقكم، أن لا تصلوا إلي بسوء من قول أو فعل، وقرأ أبو عمرو وحمزة والكسائي(١): ﴿عُتُ ﴾.

والمعنى (٢): وإن كابرتم مقتضى العقل، ولم تصدقوني فكونوا بمعزل مني، لا علي ولا لي، ولا تتعرضوا إلي بشر ولا أذى، لا باليد ولا باللسان، فليس ذلك من جزاء من يدعوكم إلى ما فيه فلاحُكم، فالاعتزال كناية عن الترك، ولا يراد به الاعتزال بالأبدان.

قال القاضي عبد الجبار ـ من متأخري المعتزلة ـ: كل موضع جاء فيه لفظ الاعتزال في القرآن، فالمراد به: الاعتزال عن الباطل، وبهذا صار اسم الاعتزال اسم مدح، وهو منقوض، بقوله تعالى: ﴿ وَإِن لَّرَ نُوْمَنُوا لِى قَاْمَنْلُونِ ﴿ وَإِن المراد بالاعتزال هنا: العزلة عن الإيمان التي هي الكفر، لا العزلة عن الكفر والباطل.

وخلاصة المعنى (٣): أي وإن لم تصدقوني فيما جنتكم به، من عند ربكم، فخلوا سبيلي، ولا ترجموني باللسان ولا باليد، ودعوا الأمر بيني وبينكم

<sup>(</sup>١) البيضاوي. (٣) المراغي.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

مسالمة، إلى أن يقضي الله بيننا، ولما طال مقامه عليه السلام، بين أظهرهم، وأقام حجج الله عليهم، ولم يزدهم ذلك إلا كفراً وعناداً.. دعا عليهم، وإلى ذلك أشار بقوله: ﴿فَدَعَا رَبَّهُ ﴾ إذ كذبوه، ولم يؤمنوا به، ولم يؤدوا إليه عباد الله، وهموا بقتله بـ ﴿أَنَّ هَتُؤُلَا ﴾ القبطيين ﴿فَوْمٌ بُخِرُمُونَ ﴾؛ أي: مصرون على الإجرام والكفر، مشركون بك، مكذبون لرسلك، متبعون أهواءهم، وأنت أعلم بهم، فافعل بهم ما يستحقونه، والفاء في قوله: ﴿فَأَشَرِ بِعِبَادِى لَيْلاً المطفة ما (١) بعدها على محذوف ولكنه مع إضمار القول بعدها، لئلا يلزم عطف الإنشاء على الخبر. والإسراء وكذا السرى لا يكون إلا بالليل، لكنه أتى بالليل للتأكيد، وسماه دعاء مع أنه لم يذكر إلا مجرد كونهم مجرمين؛ لأنهم قد يستحقون بذلك الدعاء عليهم، والتقدير: فأجاب الله دعاءه، فقال له: أسر وَأمْشِ يا موسى ببني إسرائيل ومن آمن معك من القبط، من مصر ليلاً، على غفلة من العدو.

ثم علل السرى ليلاً، فقال: ﴿إِنَّكُمْ مُّتَبَعُونَ﴾؛ أي: إن فرعون وقومه يتبعونكم إذا علموا بخروجكم ومسيركم ليلاً ليقتلوكم، وأؤخر علمهم بذلك، فلا يدركونكم. ونحو الآية. قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِى فَأَضْرِبَ لَمُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبَسَا لَا تَخَدَفُ دَرَكًا وَلَا تَخْشَىٰ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ا

وقرأ الجمهور<sup>(۲)</sup>: بفتح همزة: ﴿أَنَّ هَتَوُلَآءِ﴾ على إضمار حرف الجر، كما قدرنا آنفاً، وقرأ الحسن في رواية، وابن أبي إسحاق وعيسى بن عمر وزيد بن علي بكسرها، على إضمار القول. وقرأ الجمهور: ﴿فَأَسْرِ﴾ بقطع الهمزة وقرأ أهل الحجاز بالوصل، ووافقهم ابن كثير، فالقراءة الأولى من أسرى، والثانية: من سرى، يقال: سرى وأسرى لغتان.

﴿ وَٱتْرُكِ ﴾ يا موسى ﴿ ٱلْبَحْرَ ﴾ ؛ أي: بحر القلزم، وهو الأظهر الأشهر، أو النيل، حال كونه ﴿ رَمُوا ﴾ ؛ أي: ساكناً، مصدر (٣) سمي به البحر للمبالغة، وهو

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

بمعنى الفرجة الواسعة؛ أي: ذا رهو أو راهياً، مفتوحاً على حاله منفرجاً، ولا تخف أن يتبعك فرعون وقومه، أو ساكناً على هيئته بعدما جاوزته، ولا تضرب بعصاك لينطبق، ولا يغيره عن حاله ليدخله القبط، فإذا دخلوا فيه أطبقه الله عليهم، فيكون معنى ﴿ رَمُّوا ﴾ ساكناً غير مضطرب، وذلك لأن الماء وقف له كالطود العظيم، حتى جاوز البحر ﴿إِنَّهُمْ جُندُّ مُغْرَقُونَ ﴾ علة للأمر بترك البحر رهُواً، والجند جمع معد للحرب، والإغراق والغرق الرسوب في الماء، والتسفل فيه؛ أي: وإذا قطعت البحر أنت وأصحابك، فاتركه منفرجاً، ساكناً على حاله التي كان عليها حين دخلته، حتى يدخله فرعون وقومه فيغرقوا فيه؛ لأنهم جند مغرقون، في سابق علمنا، أخبر تعالى موسى بذلك ليسكن قلبه، ويطمئن جأشه. وقرأ الجمهور(١): بكسر همزة ﴿إِنَّ ﴾ على الاستئناف، لقصد الإخبار بذلك، وقرىء بالفتح على تقدير لأنهم ﴿كُمْ﴾ هي الخبرية، المفيدة للتكثير، في محل النصب على أنه مفعول ﴿ تَرَّكُوا ﴾، وقوله: ﴿ مَن جَنَّتِ ﴾ بيان لإبهامها ﴿ وَعُيُون ﴾ معطوف على ﴿جَنَّتِ﴾؛ أي: ترك آل فرعون في مصر كثيراً من بساتين كثيرة الأشجار، وعيون نابعة بالماء، وكانت بساتينهم متصلةً من رشيد إلى أسوان، وقدر المسافة بينهما أكثر من عشرين يوماً. ولعل (٢) المراد بالعيون: الأنهار الجارية، المتشعبة من النيل، إذ ليس في مصر آبار ولا عيون، كما قال بعضهم في ذمها هي بين بحر رطب، عفن، كثير البُخارات الرديئة، التي تولَّد الأدواء، وتفسد الغذاء، وبين جبل وبريابس صلد. ولشدة يبسه لا تنبت فيه خضراء، ولا تنفجر فيه عين ماء، انتهى.

وفي الآية (٣) اختصار، والمعنى: فعل موسى ما أمر به، بأن ترك البحر رهواً. فدخله فرعون فأغرقوا، وتركوا بساتين كثيرة وعيوناً نابعة، قال بعضهم: لما كان فرعون يفتخر بالماء وجريان الأنهار من تحت قصره، وأشجار بساتينه جاء الجزاء من جنس العمل، ولذا أمر الله تعالى موسى عليه السلام، بأن يسير

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٣) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

إلى جانب البحر دون البر، وإلا فالله سبحانه وتعالى قادر على إهلاك العدو في البر أيضاً، بسبب من الأسباب، كما فعل بأكثر الكفار، ممن كانوا قبل القبط فو كم تركوا من ﴿زروع﴾ كثيرة الأقوات، جمع زرع، وهو ما استنبت بالبذر، تسمية بالمصدر من زرع الله الحرث إذا أنبته وأنماه. قال في «كشف الأسرار»؛ أي: وفنون الأقوات، وألوان الأطعمة؛ أي: كانوا أهل ريف وخصب، خلاف حال العرب ﴿وَمَقَامِ كَرِيمٍ﴾؛ أي: محافل مزينة، ومنازل محسنة، وقرأ الجمهور(۱): ﴿وَمَقَامِ بُفتِ الميم، قال ابن عباس ومجاهد وابن جبير: أراد المقام، وهو اسم مكان للقيام، وقرأ ابن هرمز وقتادة وابن السميقع ونافع، في رواية خارجة، وقتادة بضمها، اسم مكان الإقامة، قال قتادة: أراد المواضع الحسان من المجالس، والمساكن وغيرها.

﴿وَيَقَعَةٍ﴾؛ أي: تنعم (٢) ونضارة عيش ولذاذة حياة، يقال: كم ذي نعمة لا نعمة له؛ أي: كم ذي مال لا تنعم له، فالنعمة بالكسر ما أنعم به الله عليك، والنعمة بالفتح التنعم، وهو استعمال ما فيه النعومة، واللين، من المأكولات والملبوسات؛ أي: وكم تركوا من نعمة ﴿كَانُواك؛ أي: فرعون وقومه ﴿فِيهاً﴾؛ أي: في تلك النعمة ﴿فَيَكِهِينَ﴾؛ أي: متنعمين متلذذين، ومنه الفاكهة، وهي ما يتفكه به؛ أي: يتنعم ويتلذذ بأكله، وقرأ أبو رجاء ﴿ونعمة﴾ بالنصب عطفاً على كلابن وتامر؛ أي: كانوا فيها متنعمين طيبة بها أنفسهم، وقرأ (٣) أبو رجاء كلابن وتامر؛ أي: كانوا فيها متنعمين طيبة بها أنفسهم، وقرأ (٣) أبو رجاء والحسن، وأبو الأشهب، والأعرج، وأبو جعفر، وشيبة ﴿فكهين﴾ بغير ألف؛ أي: أشرين بطرين، وقال الجوهري: فكه الرجل بالكسر فهو فكه، إذا كان مزاحاً، والفكه أيضاً الأشر. وقال القشيري: فاكهين لاهين. وقوله: ﴿كَذَلِكَ﴾ معل أنها خبر لمبتدأ محذوف، قال الزجاج: الأمر، وهو إهلاك فرعون وقومه، وتخليفهم وراءهم كذلك، ويجوز أن تكون في محل نصب،

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>۲) روح البيان. (٤) الشوكاني.

والإشارة إلى مصدر فعل يدل عليه ﴿ تَرَكُوا ﴾؛ أي: مثل ذلك السلب سلبناهم إياها، وقيل: مثل ذلك الإحلاك المعلاك الملكناهم، فعلى الوجه الأول يكون قوله: ﴿ وَأَوْرَنَنَهَا فَوْمًا ءَاخَرِينَ ﴾ معطوفاً على الملكناهم، فعلى الأوجه الأخيرة يكون معطوفاً على الفعل المقدر، والمراد بالقوم الآخرين: بنو إسرائيل، فإن الله سبحانه ملكهم أرض مصر، بعد أن كانوا فيها مستعبدين، فصاروا لها وارثين؛ أي: إنها وصلت إليهم كما يصل الميراث إلى الوارث بلا كلفة، ومثل هذا قوله تعالى: ﴿ وَأَوْرَثَنَا الْقَوْمَ اللَّذِينَ كَانُوا يُسْتَضْعَفُونَ مَسْتَوْقَ اللَّذِينَ وَمَعَدِيهَا ﴾.

أي<sup>(١)</sup>: جعلنا أموال القبط لقوم، ليسوا منهم في شيء، من قرابة، ولا دين، ولا ولاء، وهم بنو إسرائيل، كانوا مسخرين لهم مستعبدين في أيديهم، فأهلكهم الله تعالى، وأورثهم ديارهم وملكهم وأموالهم، وقيل: غيرهم لأنهم لم يعودوا إلى مصر. قال قتادة: لم يرو في مشهور التواريخ، أنهم رجعوا إلى مصر، ولا ملكوها قط، ورد بأنه لا اعتبار بالتواريخ فالكذب فيها كثير، والله تعالى أصدق قيلاً، وقد جاء في الشعراء التنصيص بإيراثها بني إسرائيل، كذا في «حواشى» سعدي المفتى.

قال المفسرون عند قوله تعالى (٢): ﴿عَسَىٰ رَبُكُمُ أَن يُهُلِكَ عَدُوّكُمُ وَسَنَفْلِنَكُمْ فِي الْأَرْضِ ﴾؛ أي: يجعلكم خلفاء في أرض مصر، أو في الأرض المقدسة، وقالوا في قوله تعالى: ﴿وَأَوْرَثَنَا الْقَوْمَ الَّذِينَ كَانُوا يُسْتَضَعَفُونَ مَسْكَوِكَ الْأَرْضِ وَمَعَارِبِهَا ﴾؛ أي: أرض الشام، ومشارقها ومغاربها، جهاتها الشرقية والغربية، ملكها بنو إسرائيل بعد الفراعنة. والعمالقة، بعد انقضاء مدة التيه، وتمكنوا في نواحيها، فاضطرب كلامهم، فتارةً حملوا الأرض على أرض مصر، وأخرى على أرض الشام، والظاهر: الثاني ولأن المتبادر استخلاف أنفس المستضعفين لا أولادهم، ومصر إنما ورثها أولادهم، لأنها فتحت في زمان

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) روح البيان.

داوود عليه السلام، ويمكن أن يحمل على أرض الشام ومصر جميعاً والمراد بالمستضعفين: هم وأولادهم، فإن الأبناء ينسب إليهم ما ينسب إلى الآباء، والله أعلم.

وعبارة «المراغي» هنا: أي كم (١) ترك فرعون وقومه، بعد مهلكهم من بساتين فيحاء، وحدائق غناء، وزروع ناضرة، وقصور شاهقة، فقد كانوا في بلكهنية من العيش، وسعة في الرزق، وخفض ودعة، وسرور، وحبور، ثم أكد هذا بقوله: ﴿كَثَرُكِ ﴾؛ أي: هكذا فعلنا بهؤلاء الذين كذبوا رسلنا، وهكذا نفعل بكل من عصانا، وخالف أمرنا ﴿وَأَوْرَثَنَهَا فَوْمًا ءَاخَرِينَ ﴾؛ أي: وأورثنا تلك البلاد بما فيها من خير عميم ونعيم عظيم، قوماً غير أهلها ممن لا يمتون (١) ـ لا ينسبون ليهم بقرابة ولا دين، فقد تغلب على مصر الآشوريون، والبابليون حيناً، والحبش حيناً آخر، ثم الفرس مدة، واليونان أخرى، ثم الرومان من بعدهم، ثم العرب، ثم الطولونيون، والإخشيديون، والفاطميون، والمماليك البرية والبحرية، والترك ثم الفرنسيون، والإنكليز، وها نحن أولاء نجاهد لنحظى بخروجهم من ديارنا، ونتمكن من استقلال بلادنا، ولله الأمر من قبل ومن بعد ﴿ قُلِ اللَّهُمّ مَلِكَ المُنْكِ النَّدِكَ المُنْكِ وَتُذِنّ اللَّهُمّ مَلِكَ المُنْكِ اللَّهُمّ مَلِكَ المُنْكِ الْمَاكِ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُم مَلِكَ المُنْكِ اللَّهُمّ مَلِكَ المُنْكِ اللَّهُمّ مَلِكَ المُنْكِ المُنْكِ عَلَى عَلَ

ثم سخر منهم، واستهزأ بهم حين هلكوا، فقال: ﴿فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ السَّمَآهُ وَالْأَرْضُ ﴾ مجاز مرسل عن عدم الاكتراث بهلاكهم. والاعتداد بوجودهم؛ لأن سبب البكاء على الشيء هو المبالاة بوجوده، قال المفسرون؛ أي (٣): إنهم لم يكونوا يعملون على الأرض عملاً صالحاً تبكي عليهم به، ولم يصعد لهم إلى السماء عمل طيب يُبْكَىٰ عليهم به.

<sup>(</sup>١) المراغي.

<sup>(</sup>٢) يمتون: المت التوسل بقرابة بابه رد اهـ مختار.

<sup>(</sup>٣) الشوكاني.

والمعنى: أنه لم يصب بفقدهم وهلاكهم أحد من أهل السماء، ولا من أهل الأرض، وكانت العرب تقول عند موت السيد منهم: بكت له السماء والأرض؛ أي: عمت مصيبته، ومن ذلك قول جرير:

لَمَّا أَتَىٰ خَبَرُ ٱلزُّبَيْرِ تَوَاضَعَتْ سُورُ ٱلْمَدِيْنَةِ وَٱلْجِبَالُ ٱلْخُشَّعُ

وقال الحسن: في الكلام حذف مضاف، تقديره: أي ما بكى عليهم أهل السماء ولا أهل الأرض من الملائكة والناس، وقال مجاهد: الكلام على حقيقته، فإن السماء والأرض تبكيان على المؤمن أربعين صباحاً، وقيل: إنه يبكي على المؤمن مواضع صلاته، ومصاعد عمله، وفي الحديث: "إن المؤمن يبكي عليه من الأرض مصلاه، وموضع عبادته، ومن السماء مصعد عمله»، ورُوي: إذا مات كافر استراح منه السماء والأرض، والبلاد، والعباد، فلا تبكي عليه أرض ولا سماء ﴿وَمَا كَانُوا مُنظَرِينَ ﴾؛ أي: ممهلين إلى وقت آخر، بل عوجلوا بالعقوبة لفرط كفرهم، وشدة عنادهم؛ أي: ما أمهلوا لتوبة، أو تدارك تقصير، بل عجل لهم العذاب.

ولما بين كيفية إهلاك فرعون وقومه أردف ذلك، بذكر إحسانه إلى موسى، وقومه فبدأ بدفع الضرر عنهم، وهو نجاتهم مما كانوا فيه من العذاب، ثم ذكر اتصال النفع لهم من اختيارهم على العالمين، وإيتائهم الآيات، فقال: ﴿وَلَقَدْ بَنِيْنَا إِسْرَةِيلَ﴾؛ أي: وعزتي وجلالي، لقد خلصنا أولاد يعقوب بإغراق القبط في اليم ﴿وَنَ ٱلْعَذَابِ ٱلنّهِينِ﴾؛ أي: من العذاب الشديد من استعباد فرعون إياهم، وقتل أبنائهم، واستخدام نسائهم وبناتهم، وتكليفه إياهم بالأعمال الشاقة. وقوله: ﴿وَمِن فِرْعُونَ ﴾ بدل من العذاب، إما على جعله نفس العذاب لإفراطه في التعذيب، وإما على حذف المضاف؛ أي: من عذاب فرعون، أو حال من المهين؛ أي: حال كونه واقعاً من جهة فرعون واصلاً إليهم من جانبه.

وقرأ عبد الله(١): ﴿من عذاب المهين ﴾ وهو من إضافة الموصوف إلى

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

صفته، كبقلة الحمقاء، أو من عذاب فرعون المهين إياهم؛ لأنه كان عظيم السعي في إهانة المحقين، وقرأ ابن عباس ﴿من فرعون﴾، من اسم استفهام مبتدأ، و﴿فرعون﴾ خبره لما وصف فرعون بالشدة والفظاعة، قال ﴿من فرعون﴾ على معنى: هل تعرفونه من هو في عتوه وشيطنته.

ثم عرف حاله في ذلك. بقوله: ﴿إِنَّهُ كَانَ عَالِيًا﴾؛ أي: متكبراً عن الإيمان وقبول الحق، ﴿مِن النَّهِ الحبر ثان؛ أي: من الذين أسرفوا على أنفسهم بالظلم والعدوان، وتجاوز الحد في الكفر والعصيان، ومن إسرافه أنه على حقارته، وخسة شأنه ادعى الإلهية، وكان أكفر الكفار، وأطغاهم، وهو أبلغ من أن يقال: مسرفاً لدلالته على أنه معدود في زمرتهم، مشهور بأنه في جملتهم، وفيه ذم لفرعون، ولمن كان مثله في العلو والإسراف، كنمرود وغيره، وبيان أن من أهان المؤمن، أهلكه الله تعالى، وأذله، ومن يهن الله فما له من مكرم، وأن النجاة من أيدي الأعداء، من نعم الله الجليلة على الأحباب، فإن من نكد الدنيا ومصائبها على الحر، أن يكون مغلوباً للأعداء، وأن يرى عدواً له، ما من صداقته بد، وأن الله تعالى إذا أراد للمرء ترقياً في دينه ودنياه، يقدم له البلايا ثم ينجيه.

والمعنى: أي ولقد خلصناهم بإهلاك عدوهم مما كانوا فيه من الاستعباد، وقتل الأبناء، واستحياء النساء، وتكليفهم بالأعمال الشاقة إلى نحو ذلك، من وسائل الخسف والضيم، إذ كان جباراً مستكبراً مسرفاً في الشر والفساد، ولا أدل على ذلك من ادعائه الألوهية إذ قال: ﴿أنا ربكم الأعلى﴾، ونحو الآية قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِبَعًا﴾.

وبعد أن بين طريق دفعه الضر عنهم، أردف ذلك، ذكر ما أكرمهم به، فقال: ﴿ وَلَقَدِ النَّمَ لَهُ أَي: وعزتي وجلالي لقد اصطفينا بني إسرائيل ﴿ عَلَ عِلْمِ ﴾ في محل النصب على الحال من فاعل ﴿ اخترنا ﴾ ؛ أي (١): حالة كوننا

<sup>(</sup>١) روح البيان.

عالمين، بأنهم أحقاء بالاختيار، والاصطفاء، وفضلناهم ﴿عَلَى ٱلْمَالَمِينَ﴾؛ أي: على عالمي زمانهم، أو على العالمين جميعاً في زمانهم وبعدهم في كل عصر، لكثرة الأنبياء فيهم حيث بعث فيهم يوماً ألف نبي، ولم يكن هذا في غيرهم، ولا ينافيه قوله تعالى في حق أمة محمد ﷺ: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخِرِجَتَ لِلنَّاسِ الآية، لتغاير جهة الخيرية. وقال هنا (۱): ﴿عَلَى عِلْمِ ﴾؛ أي: منا وقال في الجاثية: ﴿ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى ٱلْمَلْمِينَ ﴾ بحذفه جرياً هنا على الأصل في ذكر ما لا يغني عنه غيره، واكتفاءً، ثم بقوله بعد: ﴿ وَأَضَلَهُ اللهُ عَلَى عِلْمٍ ﴾.

يقول الفقير: والحق أن هذه الأمة المرحومة، خير من جميع الأمم من كل وجه، فإن خيرية الأمم إن كانت باعتبار معجزات أنبيائهم، فالله تعالى قد أعطى لنبينا على جميع ما أعطاه للأولين، وإن كانت باعتبار كثرة الأنبياء في وقت واحد، فعلماؤنا الذين كأنبياء بني إسرائيل أكثر، وأزيد، وذلك لأنه لا تخلو الدنيا كل يوم من أيام هذه الأمة إلى قيام الساعة من مئة ألف ولي وأربعة وعشرين ألف ولي، فانظر كم بينهم من الفرق، وهدانا الله وإياكم أجمعين انتهى.

وقال الواسطي رحمه الله تعالى (٢): اخترناهم على علم منا بجناياتهم، وما يقترفون من أنواع المخالفات، فلم يؤثر ذلك في سوابق علمنا بهم، ليعلموا أن الجنايات لا تؤثر في الرعايات، ومن هذا القبيل أولاد يعقوب عليه السلام، فإنهم مع ما فعلوا بيوسف من إلقائه في الجب ونحوه، اختارهم الله تعالى للنبوة على قول.

والمعنى (٣): أي ولقد اصطفيناهم على عالمي زمانهم بما أنزلنا عليهم من الكتب، وأرسلنا فيهم من الرسل، ونحن عالمون بأنهم أهل لكل مكرمة وفضل ﴿وَءَاتَيْنَهُم﴾؛ أي: وأعطينا بني إسرائيل ﴿مِنَ ٱلْآيَنَهُم﴾؛ أي: من الأمور ذوات الخطر والشرف، الدالة على كرامتهم عندنا، وهي معجزات موسى عليه السلام،

<sup>(</sup>۱) فتح الرحمٰن. (۳) المراغي.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

﴿مَا فِيهِ بَلَتُوا مُبِيثُ ﴾؛ أي: اختبار ظاهر، وامتحان واضح، لننظر كيف يعملون، كفلق البحر، وإنجائهم من الغرق، وتظليل الغمام، وإنزال المن والسلوى، وغيرها من عظائم الآيات التي لم يعهد مثلها في غيرهم. وفي «كشف الأسرار»: ابتلاهم بالرخاء والبلاء، فطالبهم بالشكر عند الرخاء، والصبر عند البلاء.

## الإعراب

## ﴿حمّ ۞ وَٱلْكِتُبِ ٱلْمُبِينِ ۞﴾.

﴿حَمْ ﴿ أَيَ: حَبِر لَمَبَتَداً مَحَذُوف، تَقَدَيْره: هذه السورة الآتية سورة ﴿حَمْ ﴾ أي: مسماة بـ ﴿حَمْ ﴾ إن قلنا إنه اسم للسورة، والجملة مستأنفة، وإن قلنا: إنه مما استأثر الله سبحانه بعلمه، فلا محل له من الإعراب؛ لأن الإعراب فرع عن إدراك المعنى، والمعنى: لم يعلم ﴿ وَٱلْكِتَبِ ﴾ ﴿الواو ﴾: حرف جروقسم، ﴿ الْكُتَاب ﴾ ، مقسم به مجرور بواو القسم، ﴿ النَّمِينِ ﴾ صفة لـ ﴿ الكتاب ﴾ ، الجار والمجرور متعلق بفعل قسم محذوف وجوباً ، تقديره: أقسم والكتاب المبين، وجملة القسم مستأنفة .

﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِى لَيْـلَةٍ مُّبَـنزَكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ۞ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ۞ أَمْرًا مِنْ عِندِنَاً إِنَّا مُنْسَعِينَ ۞ رَحْمَةً مِن زَيْكً إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞﴾.

﴿إِنَّا ﴾: ناصب واسمه، ﴿أَنْرَلْنَهُ ﴾: فعل وفاعل ومفعول به، ﴿فِي لَيْلَةٍ ﴾: متعلق به، ﴿مُبْرَكَةٍ ﴾ صفة ﴿لَيْلَةٍ ﴾، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿إِنَّ ﴾: وجملة ﴿إِنَّ ﴾: ناصب واسمه. ﴿ كُنّا ﴾: فعل ناقص واسمه ﴿مُنذِرِينَ ﴾: خبره، وجملة ﴿كَانَ ﴾: في محل الرفع خبر ﴿إِنَّ ﴾ وجملة ﴿إِنَّ ﴾ والمعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المحذوف ؛ مصدر معنوي له؛ أي: يفرق فرقاً من عندنا، أو مفعول مطلق للهغلة المحذوف؛

أي: أمرنا أمراً ﴿مِنْ عِندِنَا ﴾ صفة لـ﴿أَمْرَا﴾، ﴿إِنَّا﴾: ناصب واسمه، وجملة ﴿كُنَّا مُرْسِلِينَ﴾ خبره، وجملة ﴿كُنّا مُرْسِلِينَ﴾ خبره، وجملة ﴿رَحْمَةُ﴾ أجازوا فيه خمسة أوجه، متساوية الرجحان:

الأول: المفعول لأجله والعامل فيه إما ﴿أَنزَلْنَهُ ﴾، وإما ﴿أَمْرُا ﴾، وإما ﴿أَمْرُا ﴾، وإما ﴿يُقْرَقُ ﴾، وإمّا ﴿مُنذِرِينَ ﴾.

والثاني: أنه مصدر منصوب بفعل مقدر؟ أي: رحمنا رحمة.

والثالث: أنه مفعول بـ ﴿مُرْسِلِينَ ﴾ .

والرابع: أنه حال من ضمير ﴿مُرْسِلِينَ ﴾؛ أي: ذوي رحمة.

والخامس: أنه بدل من ﴿أَمْرَا﴾، ﴿مِن زَبِكَ ﴾ صفة لـ ﴿رَحْمَةَ ﴾، أو متعلق بنفس الرحمة، ﴿إِنَّهُ الصب واسمه ﴿هو ﴾ ضمير فصل ﴿ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ خبران لـ ﴿إِنَّ ﴾ مستأنفة مسوقة لتعليل ما قبلها.

﴿ رَبِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ۚ إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ ۞ لَا إِلَنَهُ إِلَّا هُوَ يُحْيِهِ وَيُمِيثُ نَذِّكُو وَرَبُ ءَابَآمِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ بَلْ هُمْ فِي شَكِي يَلْعَبُونَ ۞ .

﴿ رَبِّ السَّمَوَتِ ﴾ : بالجر بدل من ﴿ رَبِّكَ ﴾ ، وبالرفع خبر ثالث لـ ﴿ إِنَّهُ الْمَرَتِ ﴾ ، ﴿ وَمَا ﴾ : معطوف على ﴿ السَّمَوَتِ ﴾ ، ﴿ وَمَا ﴾ : معطوف على ﴿ السَّمَوَتِ ﴾ ، ﴿ وَمَا ﴾ : معطوف على ﴿ السَّمَوَتِ ﴾ ، ﴿ وَمَا ﴾ : فعل ناقص واسمه ، ﴿ كُتُمُ ﴾ : فعل المجزم بـ ﴿ إِن ﴾ على كونه فعل شرط لها : ﴿ مُوقِيدِ ﴾ : خبر ﴿ كَانَ ﴾ ، وجواب الشرط محذوف، تقديره : إن كنتم موقنين ، فأيقنوا بأن محمداً على رسوله ، وجملة الشرط معترضة ﴿ لا إِلَه ﴾ : ناصب واسمه وخبره محذوف جوازاً ، تقديره : موجود ، وجملة ﴿ لا ﴾ : في محل الرفع خبر ثالث أو رابع لـ ﴿ إِنَّ ﴾ ، ﴿ وَبُنِي المحذوف ، والغيبة ، في محل الرفع ، بدل من الضمير المستكن في خبر ﴿ لا ﴾ : المحذوف ، والغيبة ، في محل الرفع ، بدل من الضمير المستكن في خبر ﴿ لا ﴾ : المحذوف ، على ﴿ يُتِي بُ ؛ فعل ، وفاعل مستر ، والجملة خبر رابع لـ ﴿ إِنَّ ﴾ : معطوف على ﴿ يُتِي بُ ﴾ ، ﴿ رَبُكُمُ ﴾ : معطوف على على ﴿ يُتِي بُ ﴾ ، ﴿ رَبُكُمُ ﴾ : خبر خامس لـ ﴿ إِنَّ ﴾ . ﴿ وَرَبُ مَا الْمَا عَلَى اللَّهُ وَاللَّه اللَّه عَلَى اللَّه عَلَمْ اللَّه عَلَمْ اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَم عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه اللَّه عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّه ا

﴿رَئِكُرُ ﴾ ﴿ اَلْأَوَّلِيكَ ﴾ : صفة لـ ﴿ عَابَآيِكُمُ ﴾ ، ﴿ بَلَ ﴾ : حرف إضراب عن محذوف، تقديره : فليسوا بموقنين بل هم، و ﴿ هُمّ ﴾ : مبتدأ ، ﴿ فِي شَكِ ﴾ : خبره ، وجملة ﴿ يَلْمَبُونَ ﴾ في محل النصب، حال من الضمير المستكن في الخبر الظرفي ، والجملة الإضرابية معطوفة على الجملة المحذوفة .

﴿ فَأَنْقَتِ يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَآءُ بِلُخَانِ مُّبِينِ ۞ ﴿ .

﴿ فَٱرْتَقِبَ ﴾ الفاء: فاء الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر، تقديره: إذا عرفت تعنتهم وتمردهم في الكفر، وأردت بيان عاقبة أمرهم. فأقول لك: ارتقب: ﴿ ارتقب فعل أمر، وفاعل مستتر يعود على محمد على والجملة في محل النصب، مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة. ﴿ يَوْمَ ﴾ : مفعول به، وجملة ﴿ تَأْتِي السَّمَاءُ ﴾ : فعل وفاعل، والجملة في محل الجرمضاف إليه لـ ﴿ يَوْمَ ﴾ ، ﴿ يِدُخَانِ ﴾ : متعلق لـ ﴿ تَأْتِي ﴾ ، ﴿ يِدُخَانِ ﴾ : متعلق لـ ﴿ تَأْتِي ﴾ ، ﴿ يُدِخان ﴾ .

﴿ يَغْشَى اَلنَّاسُّ هَنذَا عَذَابُ أَلِيمٌ ۞ رَّبَنَا آكَشِفْ عَنَّا ٱلْمَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ۞ أَنَّ كَمْمُ الذِّكْرَىٰ وَقَدْ جَآءَهُمْ رَسُولٌ مُّيِنُ ۞﴾.

﴿ يَعْشَى النَّاسُ ﴾: فعل مضارع، وفاعل مستتر يعود على ﴿ دخان ﴾، ومفعول به، والجملة الفعلية في محل الجر، صفة ثانية لـ ﴿ دخان ﴾. ﴿ مَنذَا عَدَابُ ﴾: مبتدأ وخبر ﴿ البِيرُ ﴾: صفة لـ ﴿ عَدَابُ ﴾، والجملة الاسمية في محل النصب، مقول لقول محذوف، وجملة القول المحذوف حال من الناس، تقديره: يغشى الناس، حال كونهم يقولون لربك هذا عذاب أليم، ربنا اكشف عنا العذاب، ﴿ رَبَّنَا ﴾: منادى مضاف، وجملة النداء في محل النصب، مقول القول. ﴿ الْكِيْفَ ﴾: فعل دعاء، وفاعل مستتر يعود على الله، ﴿ عَنّا ﴾: متعلق به، ﴿ الْعَدَابِ ﴾ مفعول به، والجملة الفعلية في محل النصب، مقول القول مسوقة لتعليل ناصب واسمه وخبره، والجملة في محل النصب، مقول القول مسوقة لتعليل ناصب واسمه وخبره، والجملة في محل النصب، مقول القول مسوقة لتعليل الدعاء بالكشف، ﴿ أَنَّ ﴾: اسم استفهام بمعنى كيف، أو أين، في محل النصب على الظرفية، مبني على السكون، والظرف متعلق بمحذوف خبر مقدم، ﴿ الْمُرْكَىٰ ﴾ مبتدأ، على الضمير المستكن في الخبر الظرفي، ﴿ الْإِكْرَىٰ ﴾ مبتدأ،

والتقدير: الذكرى حاصل؛ أي: حال كونه كائناً لهم، والاستفهام هنا لاستبعاد حصول الذكرى لهم، والجملة الاسمية مستأنفة، ﴿وَقَدْ جَآءَمُمُ ﴾: ﴿الواو ﴾ حالية، ﴿وَقَد ﴾ حرق تحقيق ﴿جَآءَمُمُ ﴾ فعل ومفعول به، ﴿رَسُولُ ﴾: فاعل، ﴿مُرِينُ ﴾ صفة لـ ﴿رَسُولُ ﴾، والجملة الفعلية في محل النصب، حال من ضمير ﴿لَمُمُ ﴾.

﴿ ثُمَّ تَوَلَّوَا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّرٌ تَجْنُونُ ﴿ إِنَا كَاشِفُوا ٱلْعَذَابِ فَلِيلًا ۚ إِنَّكُمْ عَآمِدُونَ ﴿ يَوْمَ نَبْطِشُ ٱلْطَشَةَ ٱلْكُثْبَرَىٰ إِنَّا مُنْفِعُونَ ﴿ ﴾.

والجملة معطوفة على مقدر تقديره: فلم يذكروا ثم تولوا عنه، ﴿وَقَالُوا﴾ فعل، والجملة معطوفة على مقدر تقديره: فلم يذكروا ثم تولوا عنه، ﴿وَقَالُوا﴾ فعل، وفاعل، معطوف على ﴿وَلَوَاكُ ، ﴿مُعَلَّ ﴾: خبر لمبتدأ محذوف، تقديره: هو معلم، ﴿جَنُونُ ﴾: خبر ثان للمبتدأ، والجملة الاسمية مقول لـ ﴿قالوا ﴾، ﴿إِنّا ﴾ ناصب واسمه ﴿كَاشِفُوا ٱلْعَدَابِ ﴾: خبره، ومضاف إليه، وجملة ﴿إنّ مستأنفة، ﴿وَلَيلًا ﴾: منصوب على المفعولية المطلقة؛ لأنه صفة لمصدر محذوف؛ أي: كشفاً قليلاً، أو على الظرفية الزمانية؛ لأنه صفة لزمان محذوف؛ أي: زمناً قليلاً، ﴿إِنّا ﴾ الأولى بعاطف مقدر، تقديره: إنا كاشفوا العذاب قليلاً ثم إنكم عائدون، ﴿يَوْمَ ﴾ منصوب باذكر مقدر، أو بننتقم منهم، ﴿نَبْطِشُ ﴾: فعل مضارع، وفاعل ﴿يَوْمَ ﴾ منصوب باذكر مقدر، أو بننتقم منهم، ﴿نَبْطِشُ ﴾: فعل مضارع، وفاعل مستتر يعود على الله، والجملة في محل الجر مضاف إليه ليوم، و﴿ٱلطَّشَةَ ﴾ مفعول مطلق، ﴿ٱلكُبْرَى ﴾ صفة له، ﴿إنّا ﴾ ناصب واسمه، ﴿مُنْقِنُونَ ﴾: خبره، والجملة مستأنفة.

# ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَا تَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْنَ وَجَاءَهُمْ رَسُولٌ كَرِيمُ ۞ .

﴿ وَلَقَدَ ﴾ ﴿ الواو ﴾ : استئنافية ، واللام : موطئة للقسم ﴿ قد ﴾ : حرف تحقيق ، ﴿ وَلَقَدَ ﴾ فعل وفاعل ، ﴿ وَبَلَهُم ﴾ : متعلق بـ ﴿ فَتَنَّا ﴾ ، ﴿ وَوَمَ فِرْعَوْ كَ ﴾ : مفعول به ، والجملة الفعلية جواب القسم ، لا محل لها من الإعراب ، وجملة القسم مستأنفة ، ﴿ وَجَاءَهُم ﴾ : ﴿ وَالواو ﴾ : عاطفة ، ﴿ جاءهم ﴾ : فعل ومفعول به ، ﴿ رَسُولٌ ﴾ : فاعل ، ﴿ حَيْرَةً ﴾ صفة ﴿ رَسُولٌ ﴾ ، والجملة معطوفة على جملة ﴿ فَتَنَّا ﴾ .

﴿ أَنْ أَذُواْ إِلَىٰ عِبَادَ اللَّهِ إِنِّى لَكُمْ رَسُولُ أَمِينٌ ۞ وَأَن لَا تَعْلُواْ عَلَى اللَّهِ إِنِّ ءَاتِيكُمُ بِسُلطَننِ تُمِينِ ۞﴾.

﴿أَنَّ ﴾ يجوز أن تكون مفسرة؛ لأن مجيء الرسل متضمن معنى القول، ويجوز أن تكون مصدرية، وهي مع مدخولها في تأويل مصدر منصوب بنزع الخافض؛ أي: بأدائكم إلي، الجار والمجرور متعلق بـ ﴿جاءهم ﴾، ويجوز أن تكون مخففة من الثقيلة، واسمها ضمير الشأن، وجملة ﴿أَدُّوا إِلَيَّ ﴾: خبرها. ﴿عِبَادَ ٱللَّهِ ﴾: منادى مضاف، حذف منه حرف النداء، فيكون المراد بعباد الله: القبط. واختار الزمخشري أن يكون ﴿عِبَادَ اللَّهِ ﴾ مفعولاً به، وهم بنو إسرائيل، يقول أدوهم إلى، وأرسلوهم معى، ويؤيد هذا المعنى ما جاء في سورة الشعراء: ﴿ فَأَتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةِيلَ ۞ ﴿ . ﴿إِنِّهِ: ناصب واسمه، ﴿لَكُرُ ﴾: حال من رسول؛ لأنه صفة نكرة قدمت عليها، ﴿ رَسُولُ ﴾: خبر ﴿إِنَّ ﴾. ﴿ أَمِينٌ ﴾: صفة ﴿ رَسُولُ ﴾، وجملة ﴿إِنَّ ﴾ مستأنفة مسوقة لتعليل الأمر بالأداء. ﴿وَإَن ﴾: ﴿الواو ﴾: عاطفة. ﴿أَن ﴾: معطوفة مع مدخولها على ﴿أَنَّ الأولى، ويجوز فيها من الأوجه ما جاز في الأولى. ﴿لَّا ﴾ ناهية. ﴿تَعْلُواْ﴾ فعل مضارع مجزوم بـ﴿لا﴾ الناهية، وعلامة جزمه حذف النون، والواو فَاعل، ﴿ عَلَى اللَّهِ ﴾ متعلق بـ ﴿ تَعْلُوا ﴾؛ أي: وبعدم علوكم على الله. ﴿ إِنِّ ﴾ ناصب واسمه، ﴿مَاتِيكُمُ فعل مضارع، وفاعل مستتر، ومفعول به، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿إِنَّهُ، ﴿ إِسُلْطَنِ ﴾ متعلق بـ ﴿ ءَاتِنكُم ﴾ ، ﴿ مُبِينِ ﴾ : صفة لـ ﴿ سلطان ﴾ ، وجملة ﴿إن ﴾ مستأنفة ، مسوقة لتعليل النهى قبلها .

﴿ وَإِنِي عُذْتُ بِرَتِي وَرَتِيكُو أَن تَرْجُمُونِ ۞ وَإِن لِّرَ أَنْهِنُواْ لِى فَأَعْنَزِلُونِ ۞ فَدَعَا رَيَّهُۥ أَنَّ مَتَوُلَآهِ فَوَمٌ تُجْرِمُونَ ۞﴾.

﴿وَإِنِّ ﴾ ﴿الواو﴾: عاطفة ﴿إنِّي ﴾: ناصب واسمه، وجملة ﴿عُذْتُ ﴾: خبره، وجملة ﴿عُذْتُ ﴾: خبره، وجملة ﴿إنَّ بِمعلوفة على جملة ﴿إنَّ ﴾ قبلها، ﴿بِرَقَ ﴾: متعلق بـ ﴿عُذْتُ ﴾، ﴿وَرَيِّكُو ﴾: معطوف على ﴿ربي ﴾، ﴿أن ﴾: حرف نصب ومصدر ﴿رَبَّهُونِ ﴾: فعل مضارع، منصوب بـ ﴿أن ﴾ المصدرية، وعلامة نصبه حذف النون، والواو فاعل،

والنون للوقاية، وياء المتكلم المحذوفة، اجتزاءً عنها بكسرة نون الوقاية مفعول به، وجملة ﴿أَنُّ المصدرية مع مدخولها، في تأويل مصدر مجرور بحرف جر محذوف، تقديره: من رجمكم إياى بلا جرم، والجار والمجرور متعلق بِ ﴿ عُذْتُ ﴾ ، ﴿ وَإِن ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : عاطفة ﴿ إِن ﴾ : حرف شرط ، ﴿ لَّهُ ﴾ : حرف جزم ﴿ نُوْمِنُوا ﴾: فعل مضارع مجزوم بـ﴿ لَّرَ ﴾، والواو فاعل، ﴿ لِي ﴾: متعلق بـ﴿ نُوْمِنُوا ﴾، واللام بمعنى الباء، كقوله: فآمن له لوط؛ أي: به، والجملة الفعلية في محل الجزم بـ ﴿إِنَّ الشرطية، على كونها فعل شرط لها، ﴿ فَأَمَّزَلُونِ ﴾: الفاء: رابطة لجواب ﴿إن الشرطية وجوباً ﴿اعتزلون العلى أمر، مبنى على حذف النون، والواو فاعل، والنون للوقاية، وياء المتكلم المحذوفة في محل النصب مفعول به، والجملة الفعلية في محل الجزم بـ (إن) الشرطية على كونها جواباً لها، وجملة الشرط معطوفة على مقدر معلوم من السياق، تقديره: فآمنوا بي ولا تؤذون، وإن لم تؤمنوا فاعتزلون. ﴿فَدَعا﴾ الفاء عاطفة على مقدر معلوم من السياق، تقديره: فلم يتركوه، ﴿ دعا ربه ﴾ فعل ماض، وفاعل مستتر يعود على موسى ومفعول به، والجملة معطوفة على تلك المحذوفة. ﴿أَنَّ مَتَؤُلآهِ﴾: ناصب وأسمه، ﴿فَوْمٌ ﴾: خبر. ﴿تُجْرِمُونَ ﴾ صفة ﴿فَوْمٌ ﴾، وجملة ﴿أَنَّ ﴾ ومدخولها في محل نصب بنزع الخافض؛ أي: بأن هؤلاء إلخ، الجار والمجرور متعلق بـ﴿دعا﴾.

﴿ فَأَسَرِ بِعِبَادِى لَيْلًا إِنَّكُم مُّنَبَعُونَ ۞ وَانْرُادِ ٱلْبَحْرَ رَهْوَّا إِنَّهُمْ جُندُ مُّغْرَقُونَ ۞ كَدُ تَرَكُواْ مِن جَنْتِ وَعُيُونِ ۞ وَنُرُوعِ وَمَقَامِ كَرِيمٍ ۞ وَنَعْمَةِ كَانُواْ فِيهَا فَكِمِهِينَ ۞ كَذَالِكٌ وَأَوْرَثَنَهَا فَوْمًا ءَاخَرِينَ ۞ فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ وَمَا كَانُواْ مُنظَرِينَ ۞ .

﴿ فَآسَرِ ﴾: الفاء: فاء الفصيحة، لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر، تقديره: إذا كان أمرهم وشأنهم كما قلت، وأردت النصر عليهم.. فأقول لك: أسر بعبادي، ﴿أسر﴾: فعل أمر، مبني على حذف حرف العلة، وهي الياء، وفاعله ضمير مستتر يعود على موسى ﴿ بِعِبَادِى ﴾: متعلق بـ﴿أسر﴾، والجملة الفعلية في محل النصب، مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة، ﴿ لَلَّا ﴾: ظرف متعلق بـ﴿أسر﴾. ﴿إِنَّكُمُ ﴾ ناصب واسمه ﴿ مُنَّبُّونَ ﴾ خبره،

﴿وَٱتْرُكِ﴾ ﴿الواو﴾: عاطفة، ﴿اترك﴾: فعل أمر، وفاعل مستتر يعود على موسى، ﴿ أَلْبَحْرَ ﴾: مفعول به، ﴿ رَهُوًّا ﴾: حال من البحر، أو مفعول ثان لـ ﴿ اترك ﴾، والجملة معطوفة على جملة قوله: ﴿ فَأَسِّرِ ﴾، ﴿ إِنَّهُمْ ﴾ ناصب واسمه، ﴿ جُندٌ ﴾ خبره ﴿مُغْرَقُونَ ﴾ صفة ﴿جُندُ ﴾، وجملة ﴿إنَّ ﴾ جملة تعليلية، لا محل لها من الإعراب، وقوله: ﴿ كُمْ تَرَكُواْ...﴾ إلخ، مرتبط بمقدر لا بد من تقديره: ليلتثم نظام الكلام، تقديره: فأطمأن موسى بذلك، فتم إغراقهم، وكم تركوا إلخ، ﴿ كُمَّ ﴾: خبرية بمعنى عدد كثير، في محل النصب، مفعول به مقدم لـ ﴿تركوا ﴾، ﴿ تَرَكُوا ﴾: فعل وفاعل، ﴿ مِن جَنَّتِ ﴾: تمييز لـ ﴿ كَمْ ﴾، و ﴿ مِن ﴾: زائدة، وجملة ﴿ تَرَكُوا ﴾: معطوف على ذلك المقدر. ﴿ وَعُيُونِ وَزُرُوعٍ وَمَقَامِ ﴾: معطوفات على ﴿جَنَّتِ﴾، ﴿ كَرِيرِ ﴾ صفة ﴿مَقَامِ ﴾، ﴿ وَيَعْمَةِ ﴾: معطوف أيضاً على ﴿جَنَّتِ ﴾: عطف عام على خاص؛ لأن النعمة تشمل جميع ما ذكر وغيره، مما لم يذكر هنا، ﴿كَانُوا﴾: فعل ناقص واسمه، ﴿فِهَا﴾ متعلق بـ ﴿فَكُهِينَ ﴾، و ﴿فَكُهِينَ ﴾: خبره، وجملة ﴿كَانُوا﴾ في محل الجر صفة لـ (نعمة ﴾، ﴿كَنَاكِ ﴾ خبر لمبتدأ محذوف، تقديره: الأمر كذلك، والجملة معترضة لا محل لها من الإعراب، وقال الزمخشري: الكاف صفة لمصدر محذوف؛ أي: أخرجناهم منها إخراجاً مثل ذلك الإخراج، وقال أبو البقاء: صفة للترك؛ أي: وتركوها تركاً مثل ذلك الترك، ﴿وَأَوْرَثُنَّكُ ﴾: ﴿الواوِ﴾: عاطفة. ﴿أُورِثناها﴾: فعل، وفاعل، ومفعول أول، ﴿قَوْمًا﴾ مفعول ثان، ﴿ ءَاخَرِينَ ﴾ صفة ﴿ قَوْمًا ﴾ ، والجملة معطوفة على جملة ﴿ كُمْ تَرَّكُوا ﴾ ، ﴿ فَمَا ﴾ الفاء: عاطفة على مقدر، تقديره: فأغرقوا فما بكت، ﴿ ما ﴾: نافية ﴿بَكَتُ ﴾ فعل ماض، ﴿عَلَيْهُ ﴾ متعلق بـ ﴿بَكَتُ ﴾، ﴿السَّمَاءُ ﴾: فاعل، ﴿وَالْأَرْشُ ﴾: معطوف عليه، والجملة معطوفة على تلك المقدرة، ﴿وَمَا ﴾: ﴿الواو ﴾: عاطفة ﴿ما ﴾: نافية، ﴿كَانُوا﴾: فعل ناقص واسمه، ﴿مُظْرِينَ ﴾: خبره، والجملة معطوفة على جملة ﴿بَكَّتُ ﴾ أو على أغرقوا المقدر، وما بينهما اعتراض.

﴿ وَلَقَدْ نَجَيْنَا بَنِيَ إِسْرَتِهِ بِلَ مِنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ۞ مِن فِرْعَوْنَ إِنَّهُ كَانَ عَالِيًا مِّنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ۞﴾.

﴿ وَلَنَدَّ ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : استئنافية ، واللام : موطئة للقسم . ﴿ قد ﴾ : حرف

تحقيق، ﴿ بَعَيْنَا﴾: فعل وفاعل، ﴿ بَنِي إِسْرَيْلَ ﴾: مفعول به، ﴿ مِنَ ٱلْمَذَابِ ﴾: متعلق بر﴿ بَعَيْنَا ﴾، ﴿ الْمُهِينِ ﴾: صفة لـ ﴿ الْعَذَابِ ﴾، والجملة الفعلية جواب القسم، لا محل لها من الإعراب، وجملة القسم مستأنفة، مسوقة لتسلية رسول الله على على ما يكابده من قريش، من الأذى، ﴿ مِن فِرْعَوْنَ ﴾: جار ومجرور بدل من الجار والمجرور، في قوله: ﴿ مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾، ﴿ إِنَّهُ ﴾ ناصب واسمه، ﴿ كَانَ ﴾: فعل ناقص واسمه ضمير يعود على فرعون، ﴿ عَالِيًا ﴾: خبره ﴿ مِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ خبر ثان لـ ﴿ كَانَ ﴾، وجملة ﴿ كَانَ ﴾ في محل الرفع خبر ﴿ إِنَّ ﴾، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ مستأنفة، مسوقة لتعليل ما قبلها.

﴿ وَلَقَدِ ٱخْتَرَنَهُمْ عَلَىٰ عِلْمٍ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ۞ وَمَالَيْنَهُم مِّنَ ٱلْآيَنَتِ مَا فِيهِ بَلَتَوُّا مُبِيثُ ۞﴾.

﴿ وَلَقَدُ ﴾ (الواو ﴾: عاطفة، واللام: موطئة للقسم. ﴿ قد ﴾: حرف تحقيق، ﴿ أَخْتَرَنَّهُمْ ﴾: فعل، وفاعل ومفعول به، والجملة جواب القسم، لا محل لها من الإعراب، وجملة القسم معطوفة على القسم المذكور قبلها، ﴿ عَلَى عِلْمِ ﴾: جار ومجرور حال من فاعل ﴿ أَخْتَرْنَهُمْ ﴾ و ﴿ عَلَى ﴾ بمعنى مع ؛ أي: مع علمنا بأنهم يزيغون، وتفرط منهم الفرطات، ﴿ عَلَى الْفَالَمِينَ ﴾: متعلق بـ ﴿ أَخْتَرْنَهُمْ ﴾، ﴿ وَمَالَيْنِينَ ﴾: متعلق بـ ﴿ أَخْتَرْنَهُمْ ﴾، ﴿ وَمَالِينَ هُنَا أَلْكَيْنِ ﴾: معطوف على ﴿ أَخْتَرْنَهُمْ ﴾، ﴿ وَمَالَيْنَا هُمْ ﴾ أَلْاَيْتِ ﴾: حال مقدم على صاحبها؛ لأنه حال من ﴿ مَا ﴾ الموصولة، ﴿ مَا ﴾ اسم موصول في محل النصب، مفعول ثان لـ ﴿ آتيناهم ﴾، ﴿ فِيهِ خبر مقدم، ﴿ بَلَتُوّا ﴾ ؛ مبتدأ مؤخر، ﴿ مُبِيرَ ﴾ صفة ﴿ بَلَتُوّا ﴾، والجملة الاسمية صلة لـ ﴿ مَا ﴾ الموصولة، والله أعلم.

### التصريف ومفردات اللغة

﴿ فِي لَيْلَةٍ مُّبَرَكَةً ﴾؛ أي: ذات بركة وخير كثير، اسم مفعول من بارك الرباعي، بوزن فاعل لا مصدر، والمفاعلة ليست على بابها، وهي ليلة القدر على الصحيح المشهور. وقال النووي في «شرح مسلم»: والقول بأنها ليلة النصف من شعبان خطأ. ﴿مُنذِرِينَ ﴾؛ أي: مخوفين ﴿يُفْرَقُ ﴾؛ أي: يفصل ويبين ﴿أَمْرٍ

حَكِيمٍ ﴾؛ أي: محكم مبرم لا يقبل التغيير والتبديل. ﴿ مُوقِنِينَ ﴾؛ أي: مريدين اليقين، كما يقال: منجد، متهم؛ أي: يريد نجداً وتهامة: ﴿ يُحِيء وَيُمِيتُ ﴾ أصله: يموت بوزن يفعل، مضارع أمات الرباعي، نقلت حركة الباء إلى الميم فسكنت إثر كسرة، فصارت حرف مد، وفيه حذف همزة أفعل من المضارع كما في أكرم.

﴿ فَارَتَهِ بُ ﴾ أي: انتظر من قولهم: رقبته؛ أي: انتظرته وحرسته. ﴿ يِكُ فَانِ المختار»: دخان النار معروف، ودخنت النار ارتفع دخانها، وبابه دخل وخضع، وأدخنت مثله، ودخنت النار إذا فسدت بإلقاء الحطب عليها حتى هاج دخانها، ودخن الطبيخ، إذا تدخنت القدر، وبابه طرب، وقياس جمعه في القلة أدخنة، وفي الكثرة دخنان، نحو: غراب وأغربة وغربان، وشذوا في جمعه على فواعل، فقالوا: دواخن، كأنه جمع داخنة، كما شذوا في عنان، فقالوا في الجمعة: عوانن. وفي "القاموس": والدخان كغراب وجبل، ورمان العُئان، والجمع أدخنة ودواخن ودواخين، وقال أبو عبيدة: والدخان الجدب، قال القتيبي: سمي دخاناً ليبس الأرض منه، حتى يرتفع منها كالدخان. ﴿ يَهْتَى النَّاسُ ﴾ فيه إعلال بالقلب، أصله: يغشي بوزن يفعل، قلبت الياء ألفاً لتحركها بعد فتح، والمراد بالدخان هنا: ما أصابهم من الظلمة في أبصارهم من شدة الجوع، عنها، ورأى الدنيا كالمملوءة دخاناً ﴿ يَهُتَى النَّاسُ ﴾؛ أي: يحيط بهم ﴿ آكَشِفَ عيناه، ورأى الدنيا كالمملوءة دخاناً ﴿ يَهُتَى النَّاسُ ﴾؛ أي: ارفع عنا ﴿ أَنَّ ﴾؛ أي: كيف يكون، ومن أين يحصل ﴿ مُعَلَّ ﴾؛ أي: ارفع عنا ﴿ أَنَّ ﴾ أي: كيف يكون، ومن أين يحصل ﴿ مُعَلَّ ﴾ ؛ أي: ارفع عنا ﴿ أَنَّ ﴾ أي: كيف يكون، ومن أين يحصل ﴿ مُعَلَّ ﴾ ؛ أي: العض ثقيف.

﴿ أُمَّ تَوَلَّوا عَنْهُ أصله: توليوا بوزن تفعلوا قلبت الياء ألفاً لتحركها بعد فتح، فالتقى ساكنان الألف وواو الجماعة فحذفت الألف وبقيت الفتحة دالة عليها. ﴿ إِنَّكُمْ عَآبِدُونَ ﴾ جمع عائد، وفيه إعلال بالإبدال أصله: عاودون، أبدلت الواو همزة في الوصف، حملاً له في الإعلال على فعله حيث أعل الفعل عود بقلب الواو ألفاً، لتحركها بعد فتح. ﴿ يَوْمَ نَظِشُ ﴾ يقال: بطش به أخذه بالعنف والسطوة، كأبطشه، والبطش الأخذ الشديد في كل شيء، والبأس قاله في «القاموس». وفي «المصباح»: بطش بطشاً من باب ضرب، وبها قرأ السبعة، وفي

لغة من باب قتل، وبها قرأ الحسن البصري، وأبو جعفر المدني، والبطش: هو الأخذ بعنف، وبطشت اليد إذا عملت فهي باطشة اهـ.

﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا تَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْ فَ ﴾ ؛ أي: بلونا، وامتحنا؛ أي: فعلنا بهم فعل الممتحن الذي يريد أن يعلم بحقيقة ذلك الشيء، وذلك الامتحان كان بزيادة في الرزق، والتمكين في الأرض، ففسدوا واستطالوا في الغي، وركوب متن الضلال ﴿ صَرِيمُ ﴾ ؛ أي: جامع لخصال الخير، والأفعال المحمودة قاله الراغب. ﴿ أَنَّ اللَّهُ اصله: أديوا، أمر من أدى يؤدي، استثقلت الضمة على الياء فحذفت، فلما سكنت التقي ساكنان، فحذف الياء وضمت الدال، لمناسبة الواو؛ أي: أطلقوا، وسلموا إلى ﴿ أُمِينٌ ﴾ ؛ أي: ائتمنه الله على وحيه ورسالته.

﴿ وَأَن لَا تَعْلُواْ عَلَى اللَّهِ ﴾؛ أي: لا تستكبروا على الله بالاستهانة بوحيه، أصله: تعلووا بوزن تفعلوا، سكنت الواو الأولى لوقوعها إثر ضمة، لتكون حرف مد، فالتقى ساكنان فحذفت الواو الأولى، لام الكلمة فوزنه تفعوا.

وَإِنِّ ءَاتِيكُ اسم فاعل من أتى الثلاثي، فالمدة فيه مدة فاعل، اتصلت بفاء الكلمة، وسكنت الياء لوقوعها إثر كسرة، ويحتمل أن يكون مضارع أتى، فاجتمعت همزتان، همزة المضارع للمتكلم، وهمزة فاء الفعل، فأبدلت الثانية ألفاً حرف مد، من جنس حركة الأولى. ﴿ بِسُلطَن مُبِينِ ﴾؛ أي: بحجة واضحة لا سبيل إلى إنكارها. ﴿ وَإِن عُذْتُ بِرَق وَرَيْكُو ﴾؛ أي: التجأت إليه، وتوكلت عليه، وأصله: عوذ قلبت الواو ألفاً لتحركها بعد فتح، فصار عاذ فاتصلت بالفعل تاء الفاعل فبني على السكون، فصار عاذت فالتقى ساكنان، فحذفت الألف فصار عذت، فحذفت حركة فاء الفعل، وعوض عنها حركة تجانس العين المحذوفة، وهي الضمة؛ لأن عين الفعل واو فقيل: ﴿ عُذْتُ ﴾ بوزن فلت ﴿ أَن رَبِّمُونِ ﴾؛ أي: توبون فلت ﴿ أَن رَبِّمُونِ ﴾؛ أي: يبعكم وعون وقومه. ﴿ وَآتُرُكِ الْبَحْر رَهُولُ ﴾؛ أي: سربهم ليلاً ﴿ مُتَبَعُونَ ﴾؛ أي: يبعكم فرعون وقومه. ﴿ وَآتُرُكِ الْبَحْر رَهُولُ ﴾؛ أي: حال كونه رهواً، فهو منصوب على فرعون وقومه. ﴿ وَآتُرُكِ الْبَحْر رَهُولُ ﴾؛ أي: حال كونه رهواً، كعدا يعدو عدواً، الحال من البحر. والرهو في الأصل، مصدر رها يرهو رهواً، كعدا يعدو عدواً، المعنى سكن؛ أي: ساكناً، وإما بمعنى انفرج وانفتح؛ أي: منفرجاً منفتحاً.

وفي «المختار»: رها بين رجليه؛ أي: فتح، وبابه عدا ورها البحر سكن، وبابه عدا أيضاً، اهد.

﴿إِنَّهُمْ جُندُ مُغْرَقُونَ والجند الجمع المعد للحرب، ﴿مغرقون اِ أَي: متمكنون في هذا الوصف، وإن كان لهم وصف القوة، والتجمع الذي شأنه النجدة الموجبة للعلو في الأمور. والغرق: الرسوب في الماء، والتسفل فيه حتى يغرق ويهلك، ﴿وَمَقَامِ كَرِيمِ ﴾؛ أي: مجالس محفلة، ومنازل مزينة، وأصله: مقوم بوزن مفعل، نقلت حركة الواو إلى القاف، فسكنت، لكنها قلبت ألفاً لتحركها في الأصل وفتح ما قبلها في الحال، مصدر ميمي، أو اسم مكان. ﴿وَنَعْمَةِ ﴾ قال صاحب «الكشاف»: النعمة بالفتح من التنعم، وبالكسر من الإنعام؛ أي: حسن حياة، ونضرة عيش.

﴿ كَانُوا فِيهَا فَكِهِينَ ﴾؛ أي: طيبي الأنفس ناعمين، أو أصحاب فاكهة، كلابن وتامر، وقد مرت هذه الصيغة، وعبارة «القاموس»: الفاكهة الثمر كله، والفاكهاني بائعها وكخجل آكلها، والفاكه صاحبها، وفكههم تفكيها أطرفهم بها، والاسم الفكيهة والفكاهة بالضم، وفكه كفرح فكها فهو فكه وفاكه طيب النفس ضحوك، أو يحدث صحبه، فيضحكهم انتهى.

﴿ فَمَا بَكَتَ عَلَيْهُمُ السَّمَآءُ ﴾؛ أي: لم تكترث لهلاكهم، ولا اعتدت بوجودهم، وقد جرى الناس أن يقولوا حين هلاك الرجل العظيم الشأن: إنه قد أظلمت الدنيا لفقده، وكسفت الشمس والقمر له، وبكت عليه السماء والأرض، كما قال جرير يرثى عمر بن عبد العزيز رحمه الله تعالى:

اَلشَّمْسُ طَالِعَةٌ لَيْسَتْ بِكَاسِفَةٍ تَبْكِيْ عَلَيْكَ نُجُوْمَ ٱللَّيْلِ وِٱلْقَمَرَا

أي: يا نجوم الليل والقمر، وأصله: بكي بوزن فعل، قلبت الياء ألفاً لتحركها بعد فتح، ثم اتصلت بالفعل تاء التأنيث الساكنة، فحذفت الألف لالتقاء الساكنين فوزنه فعت. ﴿مُنظرِينَ﴾؛ أي: ممهلين مؤخرين ﴿المُهينِ﴾؛ أي: الشديد الإهانة والإذلال ﴿عَالِيا﴾؛ أي: جباراً متكبراً. ﴿مِّنَ ٱلْسُرِفِينَ﴾؛ أي: في الشر والفساد. و﴿عَالِيا﴾ فيه إعلال بالقلب، أصله: عالوا من العلو، قلبت الواو ياء

لوقوعها متطرفة إثر كسرة. ﴿ اَخْتَرَنَّهُمْ ﴾ أي: اصطفيناهم. ﴿ عَلَى عِلْمِ ﴾ أي: عالمين باستحقاقهم ذلك. ﴿ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ أي: عالمي زمانهم، وقوله: ﴿ اَخْتَرَنَّهُمْ ﴾ أصل اختار اختير، قلبت الياء ألفاً لتحركها بعد فتح، ثم لما أسند الفعل إلى ضمير الرفع التقي ساكنان، فحذفت الألف فوزنه افتلناهم ﴿ يَنَ الفعل إلى ضمير الرفع التقي ساكنان، فحذفت الألف فوزنه افتلناهم ﴿ يَنَ الْاَيْنَ ﴾ أي: المعجزات، كفلق البحر، وتظليل الغمام، وإنزال المن والسلوى ﴿ بَلَكُوّا مُبِينَ ﴾ أي: اختبار ظاهر، أصل بلاء بلاو، أبدلت الواو همزة لتطرفها بعد ألف زائدة، وقوله: ﴿ مُبِينِ ﴾ أصله: مبين بوزن مفعل نقلت حركة الياء إلى الباء، فسكنت إثر كسرة وصارت حرف مد.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من البلاغة، وأنواعاً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: وضع الرب موضع الضمير في قوله: ﴿رَحْمَةُ مِن رَّيِكَ ﴾ للإيذان بأن ذلك من أحكام الربوبية ومقتضياتها؛ لأن مقتضى السياق أن يقال: رحمة منا، وفيه أيضاً الإضافة إلى ضميره ﷺ للتشريف، وفيه أيضاً الالتفات من التكلم إلى الغيبة، ولو جرى على منوال ما تقدم لقال: رحمةً منا كما في «السمين».

ومنها: الطباق في قوله: ﴿ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ يُمِّي. وَيُعِيبُ ۖ ﴾.

ومنها: تكرار لفظ الرب، اعتناءً بشأن الربوبية.

ومنها: الإسناد العقلي في قوله: ﴿ يَوْمَ تَأْتِ السُّمَآهُ بِدُخَانِ ﴾ حيث أسند الإتيان إلى السماء؛ لأن كفها عن الإمطار كان سبباً في الدخان، فهو من قبيل إسناد الشيء إلى سببه.

ومنها: المجاز المرسل في قوله: ﴿ بِدُخَانِ ﴾ حيث أطلق الدخان على شدة القحط، وغلبة الجوع على سبيل الكناية، أو المجاز المرسل.

ومنها: صيغة الفاعل في قوله: ﴿ كَاشِنُوا الْعَذَابِ ﴾، وفي قوله: ﴿ إِلَّكُرُ عَآبِدُونَ ﴾ للدلالة على تحقق الكشف والمعاودة لا محالة، ولقد وقع كلاهما، حيث كشفه الله تعالى بدعاء النبي ﷺ، فما لبثوا أن عادوا إلى ما كانوا فيه من

العتو والعناد.

ومنها: المجاز العقلي في قوله: ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا قَبْلَهُمْ ﴾ لما فيه من إسناد الفعل إلى سببه؛ لأن المراد بالفتنة: ارتكاب المعاصي، وهو تعالى كان سبباً لارتكابها بالإمهال، وتوسيع الرزق عليهم.

ومنها: إيراد الأداء مع الأمين، والسلطان مع العلو، في قوله: ﴿أَنَّ أَدُّوَا إِلَىّٰ عِبَادَ اللَّهِ إِنِّى اللَّهِ إِنِّى ءَالِيَكُر عِبَادَ اللَّهِ إِنِّى لَكُمْ رَسُولُ آمِينُ ﴿ ﴾، وفسي قسوله: ﴿وَأَن لَا تَعَلُواْ عَلَى اللَّهِ إِنِّى ءَالِيكُر بِسُلطَننِ مُبِينِ ﴾؛ لأن في ذلك من الجزالة، والمناسبة ما لا يخفى.

ومنها: الكناية في قوله: ﴿ فَأَغَانِلُونِ ﴾؛ لأن الاعتزال هنا كناية عن الترك، ولا يراد به الاعتزال بالأبدان.

ومنها: الإيجاز بالحذف في قوله: ﴿فَأَشَرِ بِعِبَادِى﴾؛ أي: وقلنا له: أن أسر بعبادي.

ومنها: عطف العام على الخاص في قوله: ﴿وَنَعْمَةِ كَانُواْ فِيهَا فَكِهِينَ ﴿ ﴾: لأن النعم، كالنظر إلى وجه الله سبحانه وتعالى.

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية في قوله: ﴿ كَنَالِكُ وَأَوْرَتْنَهَا﴾؛ لأن الإيراث هنا مجاز عن تمليكها مخلفة عليهم، أو عن تمكينهم من التصرف فيها، تمكين الوارث فيما يرثه.

ومنها: الاستعارة المكنية التخييلية في قوله: ﴿فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَاةُ وَٱلْأَرْضُ ﴾ حيث شبه السماء والأرض بمن يصح منه الاكتراث، ثم حذف المشبه به، وهو من يصح منه الاكتراث، واستعار له شيئاً من لوازمه، وهو البكاء، فإسناد البكاء إليهما على سبيل التخييل، والمعنى: أنهم لم يكونوا يعملوا عملاً صالحاً ينقطع بهلاكهم، فتبكي الأرض لانقطاعه، وتبكي السماء؛ لأنه لم يصعد إليها شيء من فلك العمل الصالح بعد هلاكهم، وجعله بعضهم مجازاً مرسلاً عن الاكتراث بهلاك الهالك، والعلاقة السببية، فذكر المسبب، وأراد السبب، فإن الاكتراث

المذكور سبب يؤدي إلى البكاء عادة.

ومنها: أن الإضافة في قوله: ﴿وَإِنِي عُذْتُ بِرَتِی﴾ للتشریف، وفي قوله: ﴿وَرَبِّكُرُ ﴾ للتشریف.

ومنها: التأكيد في قوله: ﴿لَيْلًا﴾ لأن الإسراء، وكذا السرى، لا يكون إلا في الليل.

ومنها: أن التنكير والإبهام في قوله: ﴿جَنَّتِ﴾ وما بعده للتكثير والتعظيم؛ لأن جناتهم، وبساتينهم كانت كبيرة واسعة جداً؛ لأنها كانت متصلة من رشيد إلى أسوان، وقدر المسافة بينهما أكثر من عشرين يوماً.

ومنها: الإيجاز والاختصار في هذه الآية، والتقدير: وفعل موسى ما أمر به من ترك البحر رهواً، فدخله فرعون وقومه فأغرقوا، وتركوا بساتين كثيرة كما مرّ.

ومنها: تسمية الشيء بالمصدر لكونه سببه في قوله: ﴿وَزُرُوعِ﴾؛ لأنه مصدر زرع الله الحرث زرعاً، إذا أنبته وأنماه.

ومنها: الاعتراض بقوله: ﴿ كَنَاكَ ﴾ بين المعطوف والمعطوف عليه، للتفخيم والتعجيب.

ومنها الإبهام في قوله: ﴿قَوْمًا ءَاخَرِينَ﴾ دلالةً على فخامتهم، ونباهتهم.

ومنها: التهكم بالكفار، وبحالهم المنافية لحال من يعظم، فيقال له: بكت عليه السماء والأرض، في قوله: ﴿فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَٱلْأَرْضُ﴾.

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

# قال الله سبحانه جلَّ وعلا:

﴿إِنَّ مَتُوْلَا يَتُعُولُونَ ۞ إِنْ مِنَ إِلَا مَوْتَثَنَا الْأُولَى وَمَا خَنُنُ بِمُنشَرِينَ ۞ فَأَوَّا بِنَابَهِمَا إِنَ مَنْ مُنْجَ مَلَوْنَ مِن قَلِيمُ أَهَلَكُنّامُ إِنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ ۞ وَمَا كَنْتُمْ مَنْ وَالْذَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَيْسِينَ ۞ مَا خَلْقَنَهُمَا إِلّا بِالْحَقِ وَلَئِكِنَّ أَكْفَعُمُ لَا يَعْنِي مَوْلًى عَن مَوْلَ مَنْهَا وَلا هُمْ يَمْلُمُونَ ۞ إِنَّ يَوْمَ الفَصْلِ مِيقَنّعُهُمْ أَجْمِينِ ۞ يَوْمَ لا يُغْنِي مَوْلًى عَن مَوْلَ مَنْهَا وَلا هُمْ يَمْلُمُونَ ۞ إِلَّا مَن رَحِمَ اللَّهُ إِنَّهُ هُوَ الْمَارِدُ الرَّحِيمُ ۞ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّفُومِ ۞ مُمْمَا الْأَيْدِ ۞ كَالْمُهُلِ يَعْلِي فِي الْبُطُونِ ۞ كَمْلِي الْحَمِيدِ ۞ ذُقُ إِنَّكَ أَن الْمَوْدُونَ إِلَى سَوَلِهِ الْمُورِدُ ۞ إِنَّ مَنْجُولُ الْمَوْدِ ۞ كَمْلِي الْحَمِيدِ ۞ ذُقُ إِنَّكَ أَن الْمَوْدُ إِلَى سَوَلَهُ الْمُورِدُ ۞ إِنَّ مَنْجُولُ الْمَوْدِ ۞ كَمْلِي الْحَمِيدِ ۞ ذُقُ إِنَكَ أَن الْمَوْدُ إِلَى سَوَلَهُ الْمُورِدُ ۞ إِنَّ الْمُتَوْدِ إِنْ مَنْهُ الْمُورُدُ وَلَا مَنْوَلِكُ وَمُورُونَ أَلْ إِنْ مَنْ إِلَى مَنْهُولُ الْمُؤْونُ إِنْ مَنْهُ إِنْهُ مُنْ الْمَوْدُ الْمَوْدُ إِنْ مَنْهُمُ مِنْهُ وَالْمُؤْونُ إِلَى مُقَالِمُ أَمِينِ ۞ فِي جَنْدُوهُ الْمَوْدُ وَلَى مُمَالِعُونُ الْمَوْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُونُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُودُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُلُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُلُولُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُلُ الْمُؤْدُ الْ

### المناسبة

قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَلُوْلَاءَ لِيَقُولُونَ ﴿ . . ﴾ الآيات، عود (١) على بدء، كان الكلام أولاً في كفار قريش، إذ قال فيهم: ﴿بَلَ هُمْ فِي شَكِي يَلْعَبُونَ ﴿ إِنَّ هُمْ فِي شَكِي يَلْعَبُونَ ﴾ أي: إنهم في شك من البعث والقيامة، ثم بين كيف أصروا على كفرهم، ثم ذكر أن قوم فرعون كانوا في إصرارهم على الكفر كهؤلاء، وقد أهلكهم الله، وأنجى بني إسرائيل، ثم رجع إلى الحديث الأول، وهو إنكارهم للبعث، وقولهم: إنه لا حياة بعد هذه الحياة فإن كنتم صادقين، فاسألوا ربكم، يعجل لنا إحياء من مات، حتى يكون ذلك دليلاً على صدق دعواكم النبوة، والبعث والقيامة، ثم توعدهم بأنه سيستن بهم سنة من قبلهم من المكذبين، فقد أهلك من هم أقوى منهم بأنه سيستن بهم سنة من قبلهم من المكذبين، فقد أهلك من هم أقوى منهم

<sup>(</sup>١) المراغي.

بطشاً، وأكثر جنداً، وهم قوم تبع ملوك اليمن من قحطان، فحذار أن تصروا على الكفر، حتى لا يحيق بكم بأس ربكم.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي مَقَامٍ آمِينِ ﴿ . . ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ذكر وعيد الكافرين، وما يرونه من الأهوال في ذلك اليوم. . أعقب هذا بوعد المتقين، بما يلاقونه في جنات النعيم، من ضروب التكريم في الملبس، والزوجات، والمآكل، ثم ببيان أن هذا النعيم أبدي، خالد، لا يعقبه موت ولا تحول ولا انتقال، ثم ختم السورة بالمنة على العرب في نزول القرآن بلغتهم لعلهم يعتبرون، ويتعظون به، ثم توعدهم إذا هم كذبوا بما جاء به الرسول بحلول النقمة بهم، والنصر له عليهم، كما هي سنته في أمثالهم من المكذبين ﴿كَتَبُ ٱللّهُ لَأَغْلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِحٌ ﴾.

# أسباب النزول

قوله تعالى: ﴿إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ ﴿ طَعَامُ الْأَثِيمِ ﴾ سبب نزول هذه الآية (١٠): ما أخرجه سعيد بن منصور عن أبي مالك، قال: إن أبا جهل كان يأتي بالتمر، والزبد، فيقول: تزقموا، فهذا الزقوم الذي يعدكم به محمد ﷺ، فنزلت: ﴿إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْكَرِيمُ ﴿ اللّهِ سَبِ نزوله (٢): ما أخرجه الأموي في «مغازيه» عن عكرمة، قال: لقي النبي على أبا جهل، فقال: «إن الله أمرني أن أقول لك: ﴿ أَوْلَى لَكَ فَأُوَّلَى ﴿ ثُمَّ أَوْلَى لَكَ فَأُولَى ﴾ قال فنزع ثوبه من يده، فقال: ما تستطيع لي أنت وصاحبك من شيء، لقد علمت أني أمنع أهل بطحاء، وأنا العزيز الكريم، فقتله يوم بدر، وأذله، وعيره بكلمته، ونزل فيه: ﴿ وُنُقَ إِنَّكَ أَنَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْكِرِيمُ ﴾، وأخرج ابن جرير عن قتادة نحوه.

<sup>(</sup>١) لباب النقول.

<sup>(</sup>٢) لباب النقول.

### التفسير وأوجه القراءة

والإشارة بقوله: ﴿إِنَّ هَنَوُلاَهِ ﴾ إلى كفار قريش، لأن الكلام فيهم، وقصة فرعون مسوقة للدلالة على استوائهم في الإصرار على الكفر؛ أي: إن هؤلاء المشركين من قومك ﴿لِتَقُولُونَ إِنَّ هِيَ ﴾؛ أي: ما العاقبة، ونهاية الأمر ﴿إِلَّا مَوْتَلْنَا المشركين من قومك ﴿لِتَقُولُونَ إِنَّ هِيَ ﴾؛ أي: ما العاقبة، ونهاية الأمر ﴿إِلَّا مَوْتَلْنَا المُنْهِية، ولا حياة بعدها ولا بعث.

قال الرازي: المعنى أنه لا يأتينا من الأحوال الشديدة إلا الموتة الأولى، اهم، ووصفها بالأولى لا يستدعي أن يثبت الخصم موتة ثانية، فيقصدوا بذلك إنكارها؛ لأن كون الشيء أولاً، يستلزم وجود ما كان آخراً بالنسبة إليه، كما لو قال أول عبد أملكه حر، فملك عبداً عتق، سواء كان ملك بعده عبداً آخر، أو لا، ولا يبعد أن يكون التقدير: إن الحياة لا، ولا يبعد أن يكون التقدير: إن الحياة إلا حياة موتتنا الأولى، فالأولى صفة للمضاف، والقرينة عليه قوله: ﴿وَمَا غَنُ بِمَبُوثِينَ﴾، ﴿وَمَا غَنُ بِمُبَعُوثِينَ﴾، ﴿وَمَا غَنُ بِمُبَعُوثِينَهُ، وغرضهم بِمُنا القول، المبالغة في إنكار حشر الموتى، ونشرهم من القبور، والمعنى؛ أي: إن هؤلاء المشركين من أهل مكة يقولون ماثم إلا هذه الحياة الدنيا، ولا عياة بعد الممات، ولا بعث، ولا نشور.

ثم خاطبوا من وعدوهم بالنشور، وهم النبي على وأصحابه، وقالوا لهم ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) روح البيان.

وهذه حجة داحضة، فإن المعاد يوم القيامة، بعد انقضاء دار الدنيا، حين يعيد الله تعالى العالمين خلقاً جديداً، ومن ثم لم يتعرض الكتاب الكريم لرد ما قالوا، بل قال لهم متوعداً منذراً بأسه الذي لا يرد ﴿أَهُمَ ﴾؛ أي: أكفار قريش ﴿خَيْرُ ﴾ في القوة، والشوكة اللتين يدفع بهما أسباب الهلاك، لا في الدين حتى يردانه ﴿أَمْ قَوْمُ تُبَيّع ﴾ الحميري الذي دار في الدنيا بجيوشه، وغلب أهلها وقهرهم خير، لا خيرية في واحد من الفريقين، وفيه وعيد شديد والمراد بتبع هنا: واحد من ملوك اليمن، معروف عند قريش، وخصه بالذكر لقرب الدار، وسيأتي بقية الكلام فيه، وقيل: المراد بتبع: جميع ملوكه لا واحد بعينه، وقوله: ﴿وَالَّذِينَ مِن الكلام فيه، وقبل قوم تبع، معطوف على ﴿قَوْمُ تُبّع ﴾، والمراد بهم: عاد، وثمود، وأضرابهم من كل جبار عنيد، أولي بأس شديد.

والاستفهام (١) لتقرير أن أولئك أقوى من هؤلاء المشركين، ومع ذلك ﴿ أَهَلَكُنَامُ أَ لَم لَا كَذَبُوا رسلنا، وهذا كلام مستأنف لبيان عاقبة أمرهم؛ أي: أهلكنا قوم تبع والذين من قبلهم، وجملة قوله: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ ﴾؛ أي: إن قوم تبع ومن قبلهم كانوا كاملين في الإجرام والآثام، مستحقين للهلاك، تعليل لإهلاكهم، ليعلم أن أولئك، حيث أهلكوا بسبب إجرامهم، مع ما كانوا في غاية القوة والشدة، فلأن يهلك هؤلاء، وهم شركاء لهم في الإجرام، وأضعف منهم في الشدة والقوة أولى.

ومعنى الآية (٢): أي إن نظراءهم المشركين، المنكرين للبعث، كقوم تبع، أهلكهم الله تعالى، وخرب ديارهم، وشردهم في البلاد شذر مذر، وقد كانوا أقوى منهم جنداً، وأكثر عدداً، وكانت لهم دولة وصولة، وهؤلاء ليسوا في شيء من ذلك، وكذلك فعل بمن قبلهم كعاد، وثمود، إذ كانوا في خسران مبين بكفرهم، وإنكارهم للبعث والنشور، فليحذر هؤلاء أن يحل بهم مثل ما حل بأولئك ﴿ شُنَّةَ اللّهِ فِي اللّهِ فِي اللّهِ مِن فَبَلّ وَلَن يَجِدَ لِسُنَّةَ اللّهِ فِي اللّهِ فِي اللّهِ مِن فَبَلّ وَلَن يَجِدَ لِسُنَّة اللّهِ تَدِيلًا الله في الله في الله في الله الله اله اله اله الله في الله

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) المراغي.

وقولنا: تبع الحميري منسوب إلى حمير، وهم أهل اليمن، وقد كانت حمير وهم أولاد سبأ، كلما ملك فيهم رجل سموه تبعاً، كما يقال: كسرى لمن ملك الفرس، وقيصر لمن ملك الروم، وفرعون لمن ملك مصر كافراً، والنجاشي لمن ملك الحبشة، وغير ذلك من الألقاب السلطانية، وأخرج الطبراني عن ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي بي قال: لا تسبوا تبعاً، فإنه قد أسلم، وكان يكتب إذا كتب بسم الله الذي ملك براً وبحراً، والمراد به هنا: تبع الأكبر، اسمه أسعد بن ملكيكون، وقيل: ابن حسان الحميري، وكنيته أبو كرب الذي كسا البيت بعد ما أراد غزوه، وبعد ما غزا المدينة، وأراد خرابها ثم انصرف عنها، لما أخبر أنها مهاجر نبي اسمه أحمد، وقال شعراً أودعه عند أهلها، وكانوا يتوارثونه كابراً عن كابر، إلى أن هاجر النبي بي فدفعوه إليه، ويقال: كان الكتاب والشعر عند أبي أيوب الأنصاري خالد بن زيد، وفيه:

شَهِدْتُ عَـلَى أَحْمَدِ أَنَّهُ رَسُولٌ مِنَ ٱللَّهِ بَارِيْ ٱلنَّسَمُ فَـلَـوْ مُـدَّ عُـمْرِيْ إِلَىٰ عُـمْرِهِ لَـكُـنْتُ وَزِيْراً لَـهُ وَٱبْنَ عَـمْ

وروى ابن إسحاق وغيره: أنه كان في الكتاب الذي كتبه، أما بعد: فإني آمنت بك وبكتابك الذي ينزل عليك، وأنا على دينك وسنتك، وآمنت بربك ورب كل شيء، وآمنت بكل ما جاء من ربك من شرائع الإسلام، فإن أدركتك فبها ونعمت، وإن لم أدركك فاشفع لي، ولا تنسني يوم القيامة، فإني من أمتك الأولين، وبايعتك قبل مجيئك، وأنا على ملتك وملة أبيك إبراهيم عليه السلام، ثم ختم الكتاب ونقش عليه لله الأمر من قبل ومن بعد، وكتب على عنوانه، إلى محمد بن عبد الله، نبي الله ورسوله، خاتم النبيين ورسول رب العالمين، صلى الله عليه وسلم، من تبع الأول، وكان من اليوم الذي مات فيه تبع، إلى اليوم الذي بعث فيه النبي ﷺ، ألف سنة، لا يزيد ولا ينقص.

وفي «أوائل السيوطي»: أول من كسا الكعبة أسعد الحميري، وهو تبع

<sup>(</sup>١) الفتوحات.

الأكبر، وذلك قبل الإسلام بتسع مئة سنة، كساها الثياب الحبرة، وهي بوزن عنبة ضرب من برود اليمن، وفي رواية: وكسا بها الوصائل، وهي برود حمر، فيها خطوط خضر تعمل باليمن، وعن بعضهم: أول من كسا الكعبة كسوةً كاملة، تبع كساها العصب وهي ضرب من البرود، وجعل لها باباً يغلق، وقال في ذلك:

وَكَسَوْنَا ٱلْبَيْتَ ٱلَّذِي حَرَّمَ ٱللَّهَ مُ مَلاَةً مُ عَصَّبَ الْ وَبُرُوْدَا وَأَقَىمُنَا بِهِ مِنَ ٱلشَّهْرِ عَشْراً وَجَعَلْنَا لِبَابِهِ إِقْلِيدَا وَخَرَجْنَا مِنْهُ نَـوُمُ سُهَيْلاً قَـدْ رَفَعْنَا لِـوَالَـنَا مَعْفُودَا

وكان تبع هذا مؤمنا بالاتفاق، وقومه كانوا كافرين، ولذلك ذمهم الله تعالى دونه، واختلف هل كان نبياً أو ملكاً، فقال ابن عباس: كان تبع نبياً وقال كعب: كان تبع ملكاً من الملوك، وكان قومه كهاناً، وأهل كتاب فأمر الفريقين أن يقرب كل منهما قرباناً ففعلوا، فتقبل قربان أهل الكتاب، فأسلم، وقالت عائشة رضي الله عنهما: لا تسبوا تبعاً فإنه كان رجلاً صالحاً، والله أعلم.

وفي «فتح الرحمٰن»: فإن قلت: القوم كانوا ينكرون الحياة الثانية، فكان حقهم أن يقولوا: إن هي إلا حياتنا الأولى؟.

قلت: لما قبل لهم: إنكم تموتون موتة يعقبها حياة كما تقدمتكم موتة، لذلك قالوا: إن هي إلا موتتنا الأولى؛ أي: ما الموتة التي من شأنها أن يعقبها الحياة إلا الموتة الأولى.

ثم أقام تعالى على قدرته القاهرة دليلاً، ليستدل بذلك على إمكان البعث، فقال: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُماً﴾؛ أي: وما بين جنس السماء والأرض من المخلوقات، قرأ الجمهور: ﴿وَمَا بَيْنَهُماً ﴾ نظراً إلى الجنس، وقرأ عمرو بن عبيد ﴿وما بينهن ﴿ نظراً إلى مجموع السموات والأرض حالة كوننا ﴿لَعِينَ ﴾؛ أي: عابثين من غير أن يكون لخلقهما غرض صحيح، وغاية حميدة، يقال: لعب فلان إذا كان فعله غير قاصد به مقصداً صحيحاً. وفي «التعريفات»: اللعب فعل الصبيان، يعقبه التعب من غير فائدة، وفي «فتح الرحمٰن»: قاله هنا

بالجمع، موافقة لقوله أول السورة: ﴿رَبِّ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ﴾.

﴿ مَا خَلَقْنَهُمَا ﴾ وما بينهما في حال من الأحوال ﴿ إِلَّا ﴾ حالة كوننا متلبسين ﴿ إِلَّهُ عِنْ أَي (١): محقين، لنا فيه حكمة، وذلك ليستدل به على قدرتنا ووحدانيتنا، فهو استثناء مفرغ من أعم الأحوال، أو ما خلقناهما بسبب من الأسباب إلا بسبب الحق، الذي هو الإيمان والطاعة والبعث والجزاء، فهو استثناء من أهم الأسباب، وقال الكلبي: إلا للحق، وكذا قال الحسن، وقيل: إلا لإقامة الحق وإظهاره ﴿ وَلَكِنَ أَكُرُهُم ﴾ أي: أكثر الناس، وهم كفار مكة، وسائر الكفرة بسبب الغفلة، وعدم الفكرة ﴿ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ أن الأمر كذلك فينكرون البعث، والجزاء.

والآية دليل على ثبوت الحشر ووقوعه، ووجه الدلالة أنه لو لم يحصل البعث والجزاء، لكان هذا الخلق عبثاً؛ لأنه تعالى خلق نوع الإنسان، وما ينتظم به أسباب معايشهم من السقف المرفوع، والمهاد المفروش، وما فيهما وما بينهما من عجائب المصنوعات، وبدائع الأحوال، ثم كلفهم بالإيمان والطاعة ليتميز المطيع من العاصي، بأن يكون المطيع متعلق فضله وإحسانه، والعاصي متعلق عدله وعقابه، وذلك لا يكون في الدنيا لقصر زمانها، وعدم الاعتداد بمنافعها، لكونها مشوبة بأنواع المضار والمحن، فلا بد من البعث والجزاء لتجزى كل نفس بما كسبت، فالجزاء هو الذي سبقت إليه الحكمة في خلق العالم من رأسها، إذ لو لم يكن الجزاء كما يقول الكافرون، لاستوت عند الله تعالى أحوال المؤمن والكافر، وهو محال.

ومعنى الآية (٢): أي وما خلقنا الخلق عبثاً بأن نوجدهم ثم نفنيهم بغير امتحان بطاعتنا، واتباع أمرنا ونهينا، وبغير مجازاة للمطيع على طاعته، والعاصي على معصيته، بل خلقناهم لنبتلي من أردنا امتحانه منهم بما شئنا، ولنجزي الذين أساؤوا بما عملوا، ولنجزي الذين أحسنوا بالحسنى، وقد سبق نحو هذا في سورة

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) المراغي.

يونس، وسورة المؤمنين حيث قال: ﴿ أَفَصِ بَتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَنَا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا مُؤَمَّونَ ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاةَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلاً ذَلِكَ فَلَنَّ اللَّهِ اللَّهِ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ النَّارِ ﴿ وَهُ مَا خلقناهما إلا خلقاً متلبساً بالحق، وهو الدلالة بهما على وحدانية الخالق لهما، ووجوب طاعته والإنابة إليه لعظمته وجبروته، كما جاء في الحديث القدسي: «كنت كنزاً مخفياً، فأردت أن أعرف، فخلقت الخلق فبي عرفوني ولكن أكثر هؤلاء المشركين بالله لا يعلمون ذلك، فهم لا يخافون من سخطه، عقوبة لهم على ما اجترحوا من السيئات، ولا يرجون ثواباً على خير فعلوه، لتكذيبهم بالميعاد، والعودة إلى دار أخرى، بعد هذه الدار.

وخلاصة ما تقدم (۱): أن هؤلاء لقلة تدبرهم، لا يعتقدون أن الأمر كذلك، وهم واهمون فيما يظنون، إذ لو لم توجد دار للجزاء، لما امتاز مطيع من عاص، ولا محسن من مسيء، والعقل قاض بغير هذا.

ثم أكد ما سلف بقوله: ﴿إِنَّ يَوْمَ الْفَصَلِ﴾؛ أي: إن يوم القيامة الذي يفصل فيه الحق من الباطل، ويميز المحق من المبطل، ويقضى بين الخلائق، بين الأب والابن، والزوج والزوجة، ونحو ذلك ﴿مِيقَنتُهُمّ ﴾؛ أي: وقت موعد الخلائق ﴿أَبْعَينَ ﴾ من الأولين والآخرين؛ أي: الوقت المجعول لتمييز المحسن منهم من المسيء، والمحق من المبطل، لا يتخلف عنه أحد منهم أجمعين، وقال بعضهم: يوم الفصل يوم يفصل فيه بين كل عامل وعمله، ويطلب بإخلاص ذلك وبصحته، فمن صح له مقامه وأعماله، قبل منه وجزي عليه، ومن لم تصح له أعماله، كانت أعماله عليه حسرةً وندامةً.

وقد اتفق<sup>(۲)</sup> القراء على رفع ﴿مِيقَنتُهُمّ على أنه خبر ﴿إِنّ ﴾، واسمها ﴿يَوْمَ الْفَصْلِ ﴾، و﴿أَجْمَعِينَ ﴾ تأكيد للضمير المجرور في ﴿مِيقَنتُهُمّ ﴾، وأجاز الكسائي والفراء نصبه على أنه اسمها، و﴿يَوْمَ الْفَصْلِ ﴾ خبرها. وقرىء ﴿ميقاتهم ﴾ بالنصب

<sup>(</sup>١) المراغي. (٢) الشوكاني.

على أنه اسم ﴿إِنَّ﴾ والخبر ﴿يَوْمَ الْفَصَلِ﴾ ذكره في «البحر». والميقات اسم للوقت المضروب للفصل، فيوم القيامة وقت لما وعدوا به، من الاجتماع للحساب والجزاء.

وقوله: ﴿لَا يُغْنِى بِهِ بِلَ مِن ﴿يَوْمَ ٱلْفَصَلِ ﴾ أو منتصب بفعل مضمر يدل عليه الفصل؛ أي: يفصل بينهم يوم لا يغني، ولا يجزي ﴿مَوْلُ ﴾؛ أي: ولي، وناصر من قرابة، أو عتاق، أو صداقة ﴿عَن مَوْلُ ﴾ له؛ أي: عن قريب له أيّا كان ﴿شَيّا ﴾ من الإغناء، والإجزاء على أن شيئاً واقع موقع المصدر، وتنكيره للتقليل، ويجوز أن يكون منصوباً على المفعول به على أن يكون ﴿لَا يُغْنِى ﴾: بمعنى لا يدفع بعضهم عن بعض شيئاً من عذاب الله، ولا يبعده، فإن الإغناء يأتي بمعنى الدفع، وإبعاد المكروه. وتنكير (١) ﴿مَوْلُ ﴾ في الموضعين للإبهام، فإن المولى مشترك بين معان كثيرة يطلق على المالك والعبد والمعتق والصاحب والقريب كابن العم ونحوه، والجار والحليف والابن والعم والنزيل والشريك، والصهر، كما في «القاموس» وكل من ولي أمر واحد، فهو وليه ومولاه، فواحد والصهر، كما في «القاموس» وكل من ولي أمر واحد، فهو وليه ومولاه، فواحد من هؤلاء أي واحد كان، لا يغني عن مولاه أيَّ مولى كان شيئاً من الإغناء؛ أي: إغناء قليلاً، وإذا لم ينفع بعض الموالي بعضاً ولم يغن عنه شيئاً من الإغناء؛ أي: إغناء قليلاً، وإذا لم ينفع بعض الموالي بعضاً ولم يغن عنه شيئاً من العذاب بشفاعته، كان عدم حصول ذلك ممن سواهم أولى، وهذا في حق الكفار، يقال: أغنى عنه كذا إذا كفاه.

﴿وَلاَ هُمْ يُصَرُونَ ﴾؛ أي: لا يمنعون مما نزل بهم من العذاب، ولا يملكون أن يشفع لهم غيرهم، فالضمير لمولى الثاني باعتبار المعنى، لأنه عام لوقوعه نكرة في سياق النفي، فكأنه جمع، والمراد بالضمير: المولى الثاني؛ لأن المراد به (٢) الكافر، وأما الأول فالمراد به: المؤمن.

والمعنى: يوم لا يغني مولى مؤمن عن مولى كافر شيئاً من عذاب الله،

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) الفتوحات.

وقوله: ﴿وَلا هُمُ يُعَرُونَ ﴾ توكيد لقوله: ﴿لا يُغْنِى مُوْلً عَن مَّوْلُ شَيْعًا ﴾ ، فالمعنى: لا ينصر المؤمن الكافر، ولو كان بينهما في الدنيا علقة من قرابة، أو صداقة، أو غيرهما كما أشار إليه القرطبي. ﴿إلا من رحم ﴾ ه ﴿الله ﴾ سبحانه وتعالى بالعفو عنه، وقبول الشفاعة في حقه، وهم المؤمنون، ومحله الرفع على البدل من ﴿الواو ﴾ في ﴿يُصَرُونَ ﴾ ، كما في «المختار»، أو النصب على الاستثناء ﴿إِنَّهُ ﴾ سبحانه وتعالى ﴿هُوَ ٱلْمَزِيرُ ﴾ الذي لا ينصر من أراد تعذيبه كالكفار ﴿الرَّحِيدُ ﴾ لمن أراد أن يرحمه كالمؤمنين.

والمعنى: أي إن هذا اليوم الذي يفصل الله فيه بين خلقه، فيحق الحق ويبطل الباطل لآت لا محالة، وهو وقت حسابهم وجزائهم على ما كسبت أيديهم من خير، أو شر، ونحو الآية قوله: ﴿لَن تَنفَعَكُمْ أَرْحَامُكُو وَلاَ أَتَلَكُمْ بَوْمَ الْقِينَمَةِ يَقْصِلُ مَن خير، أو شر، ونحو الآية قوله: ﴿لَن تَنفَعَكُمْ أَرْحَامُكُو وَلاَ أَتَلَكُمْ بَوْمَ الْقِينَمَةِ يَقْصِلُ عَيْنَكُمْ ﴾، وقوله: ﴿إِنَّ بَوْمَ ٱلْفَصِّلِ كَانَ مِيقَنتًا ﴾، ثم وصف أهوال هذا اليوم، فقال: ﴿يَوْمَ لَا يُغْنِى مَوْلًى ﴾ إلخ؛ أي: إن هذا يوم تنقطع فيه الأسباب بابن آدم، فلا تنفع الناس إلا أعمالهم، فمن أصاب خيراً في دنياه سعد به، ومن أصاب شراً شقي به، ولا يغني القريب عن القريب، ولا يدفع عنه شيئاً من عذاب الله، ولا يجد الناصر الذي يقيه ذلك العذاب.

وقصارى ذلك: لا يفيد المؤمن الكافر، ولا ينصره ولو كان بينهما في الدنيا علقة من قرابة أو صداقة أو غيرهما، ونحو الآية قوله: ﴿ فَإِذَا نُونِحَ فِي الصُّورِ الله النيابَ يَتَنَهُمْ يَوْمَ لِهُ وَلَا يَسَاءَ أُونَ الله وقول اله وقول الله وقول الله وقول الله وقول الله وقول الله وقول الله وقو

ثم لما وصف يوم الفصل، ذكر بعده وعيد الكفار، فقال: ﴿إِنَّ شَجَرَتُ الزَّقُومِ (اللهُ وقرىء بكسر الشين، هي على صورة شجرة الدنيا، لكنها في النار، والزقوم ثمرها، وهو في الأصل كل طعام ثقيل، وشجرة الزقوم هي الشجرة التي خلقها الله في جهنم، وسماها الشجرة الملعونة، فإذا جاع أهل النار التجؤوا إليها، فأكلوا منها قال في «القاموس»: هي شجرة بجهنم، وطعامُ أهل النار. وفي «عين المعاني»: شجرة في أسفل النار مرتفعة إلى أعلاها، وما من دركة إلا وفيها غصن منها انتهى. فتكون هي في الأصل نظير طوبى في الأعلى. وفي «كشف الأسرار»: شجرة الزقوم على صورة شجرة الدنيا لكنها من النار، والزقوم ثمرها، وهو ما أكل بكره شديد، وقيل: كل طعام ثقيل فهو زقوم كما مر.

وفي «إنسان العيون»: لا تسلط لجهنم على شجرة الزقوم، فإن من قدر على خلق من يعيش في النار ويلتذ بها كالسمندل، فهو أقدر على خلق الشجر في النار، وحفظه من الإحراق بها. وقد قال عبد الله بن سلام رضى الله عنه: إنها تحيا باللهب كما تحيا شجرة الدنيا بالمطر، وثمر تلك الشجرة مر له زفرة، انتهى و﴿ شَجَـرَتَ ﴾ ترسم بالتاء المجرورة، ووقف عليها أبو عمرو بالهاء، وكذا ابن كثير والكسائي، ووقف الباقون بالتاء على الرسم ﴿ طَعَامُ ٱلْأَثِيمِ ﴾ خبر ﴿إنَّ ﴾؛ أي: غذاء الأثيم؛ أي: الكثير الإثم والمراد به(١): الكافر لدلالة ما قبله وما بعده عليه، يعنى: أنهم أجمعوا على أن المراد بقوله: ﴿لَا يُغْنِي مُولِّي عَن مُّولِّي شَيْئًا﴾ هم الكفار، وبقوله: ﴿ إِلَّا مَن رَّحِمَ اللَّهُ ﴾ المؤمنون، وكذا دل عليه قوله فيما سيأتي ﴿إِنَّ هَنَا مَا كُنتُم بِهِ، تَمْتُرُونَ ﴿ كَالْمُهْلِ ﴾ خبر بعد خبر، أو خبر مبتدأ محذوف؛ أي: هو كالمهل. وعن النبي ﷺ في تفسير المهل: كعكر الزيت، وهو درديه فإذا قرب إلى وجهه سقطت فروة وجهه فيه، أخرجه الترمذي، وقال: لا نعرفه إلا من حديث رشد بن سعد، وقد تكلم فيه من غير حفظه، وشبه بالمهل في كونه غليظاً أسود وقال بعضهم: المهل ما يمهل في النار حتى يذوب، كالحديد، والرصاص والصفر ونحوها. وشبه الطعام بالنحاس، أو الصفر المذاب في الذوب ونهاية الحرارة، لا في الغليان، وإنما يغلى ماشبه به، وجملة قوله: ﴿ يَغْلِى فِي ٱلْبُطُونِ ﴾ حال من الطعام، وقوله: ﴿ كَعَلَى ٱلْحَيِيدِ ١ صَفَّة مصدر

<sup>(</sup>١) روح البيان.

محذوف؛ أي: حال كون ذلك الطعام يغلي، ويفور في بطون الكفار غلياناً كغليان الماء الحار، الذي انتهى حره وغليانه لشدة حرارته وكراهية المعدة إياه، والغلي والغليان: التحرك والارتفاع. وفي الحديث: أيها الناس اتقوا الله حق تقاته، فلو أن قطرة من الزقوم قطرت على الأرض لأمرت على أهل الدنيا معيشتهم، فكيف بمن هو طعامه وليس له طعام غيره». أخرجه الترمذي عن ابن عباس، وقال حديث حسن صحيح.

وقال الحسن (۱): (كالمهل) بفتح الميم لغة فيه، وقرأ الجمهور وعمرو بن ميمون وأبو رزين والأعرج وأبو جعفر وشيبة وطلحة: (تغلي) بالتاء الفوقية، على أن الفاعل ضمير يعود على الشجرة، والجملة خبر ثان، أو حال، أو خبر مبتدأ محذوف؛ أي: هي تغلي غلياً مثل غلي الحميم، وهو الماء المسخن الذي يتطاير من غليانه، وقرأ مجاهد وقتادة والحسن وابن كثير وابن عامر وحفص وابن محيصن وورش عن يعقوب: (يَغَلِي) بالياء التحتانية، على أن الفاعل ضمير يعود على الطعام، ولا يصح أن يكون الضمير عائداً إلى المهل؛ لأنه مشبه به، وإنما يغلي ما يشبه بالمهل.

والمعنى (٢): أن الزقوم وهو ثمر هذه الشجرة التي في الجحيم طعام للكافر، الكثير الذنوب والآثام، يشبه المهل؛ أي: دردي الزيت الأسود، يغلي في بطون الكفار كغلي الماء المسخن، البالغ نهاية الحرارة، وقوله: ﴿خُدُوهُ﴾ على تقدير القول، والخطاب للزبانية؛ أي: يقال للزبانية يوم القيامة: خذوا الأثيم، فلا يأخذونه إلا بالنواصي والأقدام ﴿فَأَعْتِلُوهُ﴾؛ أي: جروه بالعنف والقهر، فإن العتل الأخذ بمجامع الثوب ونحوه، وجره بقهر وعنف ﴿إِلَى سَوَلَهِ المسافة الي معظمها الذي تستوي المسافة إليه من جميع جوانبه، قاله الحسن. وقرأ الجمهور (٣): ﴿فَأَعْتِلُوهُ﴾ بكسر التاء،

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

وقرأ زيد بن علي وابن كثير وابن عامر: بضم التاء وهما لغتان، والخلاف عن الحسن وقتادة والأعرج وأبي عمرو ﴿ مُ صُبُوا فَوْقَ رَأْسِهِ، مِنْ عَذَابِ الْحَييمِ وَصب الماء إراقته من أعلى، والعذاب ليس بمصبوب؛ لأنه ليس من الأجسام المائعة، فكان الأصل يصب من فوق رؤوسهم الحميم، كما هو القراءة في سورة الحج، والمصبوب في الحقيقة هو الحميم، فتارة اعتبرت الحقيقة كما في سورة الحج، وتارة اعتبرت الاستعارة كما هنا، فقيل: يصب من فوق رؤوسهم العذاب، وهو الحميم؛ لأنه أذم، وأهيب من الحميم، فقد صب ما تولد عنه من الآلام والعذاب، فعبر بالمسبب عن السبب؛ لأن العذاب هو المسبب عن الحميم، وفظة العذاب أهول وأهيب، وزيد من للدلالة على أن المصبوب بعض الحميم، وإضافة العذاب إلى الحميم للبيان؛ أي: إلى عذاب هو الحميم.

ويروى: أن الكافر إذا دخل النار يطعم الزقوم، ثم إن خازن النار يضربه على رأسه بمقمعة، يسيل منها دماغه على جسده، ثم يصب الحميم فوق رأسه، فينفذ إلى جوفه فيقطع الأمعاء والأحشاء ويمرق من قدميه.

وقولوا له على سبيل الاستهزاء والتهكم والتقريع: ﴿ ذُقَ ﴾ أيها الأثيم هذا العذاب المذل المهين ﴿ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيرُ ﴾ في نظرك ﴿ الشَّرِيمُ ﴾ عند قومك ؛ أي: وقولوا له ذلك استهزاء به، وتقريعاً له على ما كان يزعمه، من أنه عزيز كريم، فمعناه: أنت الذليل المهان.

وقيل: إن أبا جهل قال لرسول الله ﷺ: ما بين جبلي مكة أعز وأكرم مني، فوالله ما تستطيع أنت ولا ربك، أن تفعل بي شيئاً، فوردت الآية وعيداً له ولأمثاله، عجباً كيف أقسم بالله تعظيماً له، ثم نفى الاستطاعة عنه، مع أن الرسول عليه السلام كان لا يدعو ربا سواه، فالكلام المذكور من حيرة الكفر وحكم الجهل وتعصب النفس، كما قالوا: أمطر علينا حجارة من السماء، وفي لفظ الذوق إشارة إلى أنه كان معذباً في الدنيا، ولكن لما كان في نوم الغفلة،

<sup>(</sup>١) روح البيان.

وكثافة الحجاب، لم يكن ليذوق ألم العذاب، فلما مات انتبه، وذاق ألم ما ظلم به نفسه، وقرأ الجمهور: ﴿إِنَّكَ﴾ بكسر الهمزة، وقرأ الحسن بن علي بن أبي طالب على المنبر، والكسائي بفتحها؛ أي: لأنك. قال الفراء: أي بهذا القول الذي قلته في الدنيا اهد.

والمعنى: أي ذق هذا الذل والهوان اليوم، فإنك كنت تزعم أنك أنت العزيز الكريم، وها هوذا، قد تبين لك أنك أنت الذليل المهين، فأين ما كنت تقول وتدعي من العز والكرامة، فهلا تمتنع من العذاب بعزتك ﴿إِنَّ هَلَا﴾ العذاب الذي تعذبون به ﴿مَا كُنتُم بِهِ، تَمْتَرُونَ﴾؛ أي: تشكون في الدنيا، أو تمارون فيه؛ أي: تجادلون بالباطل؛ أي: العذاب الذي كنتم تشكون فيه في الدنيا فتختصمون فيه ولا توقنون به، فقد لقيتموه فذوقوه، ونحو الآية قوله تعالى: ﴿بَوْمَ يُكَثُوكَ إِلَى فَلَا جَهَنَّمَ دَعًا شَى هَذِهِ النَّارُ الَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ شَى والجمع باعتبار المعنى؛ لأن المراد: جنس الأثيم.

ولما ذكر حال الكفار. أعقبه بحال المؤمنين، فقال: ﴿إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ﴾؛ أي: عن الكفر والمعاصي وهم المؤمنون المطيعون ﴿فِي مَقَامٍ﴾؛ أي: في موضع قيام. والمراد(١): المكان على الإطلاق، فإنه من الخاص الذي شاع استعماله في معنى العموم، يعني أنه عام، ومستعمل في جميع الأمكنة حتى قيل لموضع القعود. مقام وإن لم يقم فيه أصلاً؛ أي: في مكان ﴿أَمِينِ ﴾ يأمن صاحبه الآفات والانتقال عنه، على أن وصف المقام بالأمن من المجاز في الإسناد، كما في قولهم: جرى النهر، فالأمن ضد الخوف، والأمين بمعنى ذي الأمن.

وأشار الزمخشري إلى وجه آخر، وهو أن الأمين من الأمانة التي هي ضد الخيانة، وهي في الحقيقة صفة صاحب المكان، لكن وصف به المكان بطريق الاستعارة التخييلية، كأن المكان المخيف يحزن صاحبه ونازله، بما يلقى فيه من المكاره، أو كناية؛ لأن الوصف إذا أثبت في مكان الرجل، فقد أثبت له، لقولهم

<sup>(</sup>١) روح البيان.

المجد بين ثوبيه، والكرم بين برديه، كما في «بحر العلوم». قال أهل السنة: كل من اتقى الشرك، صدق عليه أنه متق، فيدخل الفساق في الوعد، يقول الفقير: الظاهر أن المطلق مصروف على الكامل بقرينة أن المقام مقام الامتنان، والكامل والمؤمن المطيع كما أشرنا إليه في عنوان الآية، نعم يدخل العصاة فيه انتهاء وتبعية لا ابتداء وأصالة. كما يدل عليه الوعيد الوارد في حقهم، وإلا لاستوى المطيع والعاصي، وقد قال تعالى: ﴿أَرْ نَجْعَلُ ٱلمُتَّقِينَ كَالْفُجَارِ ﴾ عفا الله عنا وعنكم أجمعين.

وقرأ عبد الله بن عمر وزيد بن علي وأبو جعفر وشيبة والأعرج والحسن وقتادة ونافع وابن عامر (۱): ﴿في مقام﴾ بضم الميم، وقرأ أبو رجاء وعيسى ويحيى والأعمش وباقي السبعة: بفتحها، وعلى القراءة الأولى هو موضع الإقامة، وعلى القراءة الثانية هو موضع القيام، قاله الكسائي وغيره، وقال الجوهري: قد يكون كل واحد منهما بمعنى الإقامة، وقد يكون بمعنى موضع القيام.

وقوله: ﴿فِي جَنَّتِ﴾ وبساتين ﴿وَعُيُونِ﴾ وأنهار، بدل من ﴿مَقَامٍ﴾، أو بيان له، أو خبر ثان جيء به دلالةً على نزاهته واشتماله على طيبات المآكل والمشارب، والمراد(٢) بالعيون: الأنهار الجارية، والتنكير فيهما للتعظيم، وقوله: ﴿يَلْبَسُونَ مِن سُندُسِ وَإِسَتَبْرَقِ﴾ خبر ثان أو ثالث، أو حال من الضمير المستكن في الجار والمجرور، والسندس ما رقَّ من الحرير، يجري مجرى الشعار لهم، وهو اللين من الدثار في المعتاد، والإستبرق ما غلظ منه وصفق نسجه، يجري مجرى الدثار، وهو أرفع نوع من أنواع الحرير، والحرير نوعان: نوع كلما كان أرق كان أنفس، ونوع: كلما كان أرق بكثرة الإبريسم كان أنفس، يقول الفقير: يحتمل عندي أن يكون السندس لباس المقربين، والإستبرق لباس الأبرار يدل عليه أن شراب المقربين هو التسنيم الخالص، وشراب الأبرار هو الرحيق الممزوج به.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) روح البيان.

وفي «فتح الرحمن»: إن قلت: كيف وعد الله تعالى أهل الجنة بلبس الإستبرق، وهو غليظ الديباج، مع أن غليظه عند السعداء، من أهل الدنيا عيب ونقص؟

قلت: غليظ ديباج الجنة لا يشابه غليظ ديباج الدنيا حتى يعاب، كما أن سندس الجنة وهو رقيق الديباج، لا يشابه سندس الدنيا. وقيل: إن السندس لباس سادة أهل الجنة، والإستبرق لباس خدمهم إظهاراً لتفاوت الرتب انتهى. وقرأ ابن محيصن (۱): ﴿واستبرق﴾ جعله فعلاً ماضياً.

وقوله: ﴿ مُتَقَنِلِينَ ﴾ حال من فاعل ﴿ يَلْبَسُونَ ﴾ ؛ أي: حال كونهم متقابلين في المجالس. ليستأنس بعضهم ببعض. ومعنى متقابلين: متواجهين لا ينظر (٢) بعضهم إلى قفا بعض، لدوران الأسرة بهم، فهو أتم للأنس. وقال بعضهم: معناه: متقابلين بالمحبة، غير متدابرين بالبغض والحسد؛ لأن الله ينزع من صدورهم الغل و قت دخولهم الجنة، فإن قلت: المقصود من جلوسهم متقابلين: استئناس بعضهم ببعض، والجلوس على هذه الصفة موحش؛ لأنه يكون كل واحد منهم مطلعاً على ما فيه الآخر، فقليل الثواب إذا اطلع على حال كثيره.. تنغص.

والجواب: أن أحوال الآخرة بخلاف أحوال الدنيا، اهـ «كرخي». والكاف، في قوله: ﴿كَنْ اِللَّهُ إِما صفة لمصدر محذوف مع فعله؛ أي: أثبناهم إثابة مثل المذكور، أو نفعل بالمتقين فعلاً مثل ذلك المذكور، أو خبر لمبتدأ محذوف؛ أي: الأمر كذلك، والأول أولى ليعطف عليه، قوله: ﴿وَزَوَّجَنَاهُم بِحُورٍ عِينِ ﴾؛ أي: قرناهم بهن، فيتمتعون تارة بمؤانسة الإخوان ومقابلتهم، وتارة بملاعبة النسوان من الحور العين، ومزاوجتهن، فليس المعنى: حصول عقد النكاح بينهم وبين الحور، فإن التزويج بمعنى العقد لا يتعدى بالباء، كما جاء في التنزيل: ﴿فَلَمَّا فَضَىٰ زَيَّدٌ مِنْهَا وَطُرًا زَوَّجْنَكُها ﴾ وإذا لم يكن عقد التزويج يقال: زوجناك بها، بمعنى كنت فرداً فقرناك بها؛ أي: جعلناك شفعاً بها، والله سبحانه زوجناك بها، بمعنى كنت فرداً فقرناك بها؛ أي: جعلناك شفعاً بها، والله سبحانه

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) روح البيان.

وتعالى جعلهم اثنين ذكراً وأنثى، وقال في «المفردات»: لم يجىء في القرآن زوجناهم حوراً، كما يقال: زوجته امرأةً تنبيهاً على أن ذلك لم يكن على حسب المتعارف فيما بيننا من المناكح انتهى.

ثم الحور جمع الحوراء، وهي البيضاء، والعين جمع العيناء، وهي العظيمة العينين، فالحور هي النساء النقيات البياض، يحار فيهن الطرف لبياضهن وصفاء لونهن، واسعات الأعين حسانها، أو الشديدات بياض الأعين الشديدات سوادها.

وحاصل معنى الآيات: أن (١) المتقين شه في الدنيا الخائفين عقابه، المنتظرين فضله وثوابه، يكونون في الآخرة في مجالس يأمنون فيها من الموت، ومن كل ما يحزنهم ويصيبهم من الآفات والآلام. وقد ذكر سبحانه من ضروب نعيمهم خمسة ألوان:

١ ـ مساكنهم، كما قال: ﴿مَقَامِ أَمِينِ فِي جَنَاتِ وَعُيُونِ ﴿ اللهِ وَالمسكن يطيب بأمرين:

الأول: أن يكون من فيه آمناً من جميع ما يخافه ويحذر منه، وهو المقام الأمين.

الثاني: أن يكون فيه أسباب النزهة من الجنات والعيون. وذلك قوله: ﴿ فِي جَنَّتِ وَعُيُوبِ ﴿ فَي اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

٢ - ملابسهم، وهي التي عناها سبحانه بقوله: ﴿ يَلْبَسُونَ مِن سُندُسِ
 وَإِسْتَبْرَقِ ﴾.

٣ ـ استئناس بعضهم ببعض بجلوسهم على جهة التقابل، وهو ما أشار إليه بقوله: ﴿مُتَقَدِيلِينَ ﴾.

٤ ـ الأزواج كما قال: ﴿كَنَالِكَ وَزَوَجْنَهُم بِحُورٍ عِينِ ۞﴾.

<sup>(</sup>١) المراغي.

٥ - المآكل، كما قال: ﴿يَدْعُونَ﴾؛ أي: يطلبون ﴿فِيّا﴾؛ أي: في الجنات ﴿بِكُلِ فَكِكَهَيّهُ؛ أي: يأمرون بإحضار ما يشتهونه من الفواكه، لا يتخصص شيء منها بمكان ولا زمان، وذلك لا يجتمع في الدنيا، يعني: أن فواكه الدنيا لا توجد في كل مكان، ولها أزمنة مخصوصة، لا تستقدمها ولا تستأخرها، وقوله: ﴿عَامِنِينَ﴾ حال من فاعل ﴿يَدْعُونَ﴾؛ أي: حال كونهم آمنين من كل ما يسوءهم أيا كان، خصوصاً الزوال والانقطاع، وتولد الضرر من الإكثار، وحجاب القلب، كما يكون في الدنيا فيكونون في الصورة مشغولين بالحور العين، وبما يشتهون من النعيم، وبالقلوب متوجهين إلى الذات العلية، مشاهدين لها.

والمعنى (۱): يطلبون ما يشتهون من أنواع الفاكهة، وهم آمنون من انقطاعها، ومن غائلة أذاها ومكروهها، فهي ليست كفاكهة الدنيا التي نأكلها، ونخاف مكروه عاقبتها، أو نخاف نفادها في بعض الأحايين.

وبعد أن وصف ما هم فيه من نعميم مقيم، بين أن حياتهم في هذا النعيم دائمة، لا يلحقها موت ولا فناء، فقال: ﴿ لاَ يَذُوثُونَ فِيهَ ﴾؛ أي: في الجنات ﴿ الْمَوْتَ اللهُ الْمُوْتَ الْأُولَ ﴾ التي ذاقوها في الدنيا، وقرأ (٢) عبيد بن عمير ﴿ لا يذاقون ﴾ مبنياً للمفعول، والموت والموتة: مصدران من فعل واحد، كالنفخ والنفخة، إلا أن الموتة أخص من الموت؛ لأن الموتة للوحدة والموت للجنس، فيكون بعضاً من جنس الموت، وهو فرد واحد، ونفي الواحدة أبلغ من نفي الجنس، فكانت أقوى وأنفى في نفي الموت عن أنفسهم، كأنه قال: لا يذوقون فيها شيئاً من الموت يعني: أقل ما ينطلق عليه اسم الموت، كما في «بحر العلوم»، والاستثناء (٣) منقطع؛ أي: لا يذوقون الموت في الجنة لكن الموتة الأولى قد ذاقوها قبل دخول الجنة، فعيشتهم المرضية مقارنة للحياة الأبدية، بخلاف أهل النار، فإنه لا عيشة لهم، وكذا لا يموتون فيها، ولا يحيون، ويقال:

<sup>(</sup>١) المراغي. (٣) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

ليس في الجنة عشرة أشياء: ليس فيها هرم ولا نوم ولا موت ولا خوف ولا ليل ولا نهار ولا ظلمة ولا حر ولا برد ولا خروج، ويجوز أن يكون الاستثناء متصلاً، على أن المراد: بيان استحالة ذوق الموت فيها على الإطلاق، كأنه قيل: لا يذوقون فيها الموتة إلا إذا أمكن ذوق الموتة الأولى في المستقبل، وذوق الماضي غير ممكن في المستقبل، لا سيما في الجنة التي هي دار الحياة فهذا من باب التعليق بالمحال كقوله تعالى: ﴿وَلَا نَنكِحُوا مَا نَكَحَ مَابَاتُكُمُ مِن النِسَاءِ إِلّا مَا مَدَ سَلَفَ ﴾.

والمقصود: أنهم لا يذوقون فيها الموت البتة، وكذا لا ينكحون منكوحات آبائهم قطعاً، وقيل: إلا بمعنى بعد كما اختاره ابن جرير، أو بمعنى سوى، واختاره ابن عطية، فإن قلت: هذا دليل على نفي الحياة والموت في القبر.

قلت: أراد به: جنس الموت، المتعارف المعهود فيما بين الخلق، فإن الموت المعهود لا يعرى عن الغصص، والموت بعد الإحياء في القبر يكون أخف من الموت المعهود، كما في «الأسئلة المقحمة».

والمعنى (١): أي لا يخشون في الجنة موتاً ولا فناء أبداً، وقد ثبت في «الصحيحين»: أن رسول الله ﷺ قال: «يؤتى بالموت في صورة كبش أملح، فيوقف بين الجنة والنار،، ثم يذبح، ثم يقال يا أهل الجنة خلود فلا موت، ويا أهل النار خلود فلا موت».

وروى أبو هريرة، وأبو سعيد الخدري أن رسول الله على قال: "يقال لأهل الجنة: إن لكم أن تصحوا فلا تسقموا أبداً، وإن لكم أن تعيشوا فلا تهرموا أبداً»، رواه مسلم.

وخلاصة ذلك: لا يذوقون فيها الموت لكن الموتة الأولى قد ذاقوها في الدنيا، كذا قال الزجاج والفراء.

<sup>(</sup>١) المراغي.

﴿ وَوَقَنْهُمْ ﴾ ؛ أي: حفظهم الله سبحانه وتعالى ﴿ عَذَابَ لَلْمَحِيمِ ﴾ وصرفه عنهم، وقرأ الجمهور: ﴿ وقاهم ﴾ بالتخفيف، وقرأ أبو حيوة مشدداً بالقاف، وقوله: ﴿ فَضَلًا مِن رَبِّكَ ﴾ منصوب على المصدرية بفعل مقدر، أو على الحالية ؛ أي أعطي المتقون ما ذكر من نعيم الجنة، والنجاة من عذاب النار عطاء وتفضلاً منه تعالى، لا جزاء للأعمال المعلولة، وقرىء بالرفع ؛ أي: ذلك فضل من ربك، كما في «البيضاوي».

واحتج أهل السنة بهذه الآية: على أن كل ما وصل إليه العبد من الخلاص من النار، والفوز بالجنة ونعيمها، فإنما يحصل بفضل الله وإحسانه، وأنه لا يجب عليه شيء من ذلك، ففي إثبات الفضل نفي الاستحقاق، فجميع الكرامات فضل منه على المتقين، حيث اختارهم بها في الأزل، وأخرجها من علل الاكتساب، فإن الاكتساب أيضاً فضل إذ لو لم يخلق القدرة على كسب الكمالات، وتحصيل الكرامات لما وجد العبد إليه سبيلاً.

وفي الحديث: «لا يدخل أحداً منكم عمله الجنة، ولا يجيره من النار، ولا أنا، إلا برحمة الله»؛ أي: ولا أنا أدخل الجنة بعمل، إلا برحمة الله، وليس المراد به توهين أمر العمل، بل نفي الاغترار به، وبيان أنه يتم بفضل الله تعالى، وأما قوله تعالى: ﴿ أَدَّغُلُوا ٱلْجَنَّةُ بِمَا كُنتُر تَعَمَلُونَ ﴾ ونظائره فلا ينافي الحديث: لأن الآية تدل على سببية العمل، والمنفي في الحديث عليته وإيجابه، انتهى.

وقال الشيخ الأكبر رحمه الله تعالى في "مواقع النجوم": الدخول بالرحمة، وقسمة الدرجات بالأعمال، والخلود بالنيات فهذه ثلاثة مقامات، وكذلك في دار الشقاوة دخول أهلها فيها بعدل الله، وطبقات عذابها بالأعمال، وخلودهم بالنيات، وأصل ما استوجبوا به هذا العذاب المؤبد، المخالفة، كما كانت في السعادة الموافقة، وكذلك من دخل النار من العاصين، لولا المخالفة لما عذبهم الله شرعاً، نسأل الله سبحانه لنا وللمسلمين، أن يستعملنا بصالح الأعمال،

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) روح البيان.

ويرزقنا الحياء منه تعالى.

﴿ ذَلِكَ ﴾ الذي أعطيناه هؤلاء المتقين من الكرامة ﴿ هُوَ اَلْفَوْرُ ﴾ والظفر بما كانوا يطلبون إدراكه في الدنيا بأعمالهم، وطاعتهم لربهم، واتقائهم إياه فيما امتحنهم به من الطاعات، واجتنابهم للمحرمات؛ أي: ذلك هو الفوز ﴿ الْمَظِيمُ ﴾ الذي لا فوز وراءه، إذ هو خالص من جميع المكاره، وجامع لكل المطالب. يقول الفقير: لما كان الموت وسيلة لهذا الفوز، وباباً له. ورد الموت تحفة المؤمن، والموت وإن كان من وجه هلكاً فمن وجه فوز، ولذلك قيل: ما أحد إلا والموت خير له، أما المؤمن فإنما كان الموت خيراً له؛ لأنه يتخلص به من السجن، ويصل إلى النعيم المقيم في روضات الجنات، وأما العاصي فلأن الإمهال في الدنيا سبب لازدياد المعاصي والإثم، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ثُمِّلَ لَمُمَّ الْمُعَالِي اللهِ مَن المِدَالِي اللهُ وهو سبب لازدياد العذاب.

ولما أتم المقاصد التي أراد ذكرها في هذه السورة، لخصها بقوله: ﴿ فَإِنَّما يَسْرَنَكُ بِلِسَائِكُ ﴾ فهذه (١) الآية فذلكة للسورة الكريمة، ونتيجة لها، واللسان آلة التكلم في الأصل، واستعير هنا لمعنى اللغة، كما في قوله على: «لسان أهل الجنة العربية»؛ أي: إنما يسرنا الكتاب المبين، وسهلنا قراءته عليك، حيث أنزلناه بلسانك ولغة قومك ﴿ لَعَلَّهُم يَنَدَكُرُونَ ﴾؛ أي: لكي يفهمهه قومك، ويتذكروا به، ويتعظوا بعظاته، ويعملوا بموجبه، ويتفكروا في آياته إذا تلوتها عليهم، فينيبوا إلى ربهم، ويذعنوا للحق الذي تبينوه، وإذا لم يعملوا بذلك عليهم، فينيبوا إلى ربهم، ويذعنوا للحق الذي تبينوه، وإذا لم يعملوا بذلك في أي: منتظرون، وفي «عين المعاني»: أو فارتقب الثواب فإنهم كالمرتقبين العقاب؛ لأن المسيء ينتظر عاقبة الإساءة، وعلى كلا التقديرين فمفعول الارتقاب محذوف في الموضعين؛ أي: ولما كان وعلى كلا التقديرين فمفعول الارتقاب محذوف في الموضعين؛ أي: ولما كان القرآن الكريم مع هذا الوضوح والبيان قد خالف فيه بعض الناس، وعاند قال تعالى، مسلياً رسوله، وواعداً له بالنصر، ومتوعداً من كذبه بالهلاك: ﴿ فَآرَتَقِبٌ ﴾؛ تعالى، مسلياً رسوله، وواعداً له بالنصر، ومتوعداً من كذبه بالهلاك: ﴿ فَآرَتَقِبٌ ﴾ واعداً له بالنصر، ومتوعداً من كذبه بالهلاك: ﴿ فَآرَتَقِبٌ ﴾ والمناه، وواعداً له بالنصر، ومتوعداً من كذبه بالهلاك: ﴿ فَآرَتَقِبٌ ﴾ والمناه المناه المناه المهراك المناه، واعداً له بالنصر، ومتوعداً من كذبه بالهلاك: ﴿ فَآرَتَقِبُ ﴾ والمناه المناه المناه المناه المناه المناه المهم المناه ا

<sup>(</sup>١) روح البيان.

أي: فانتظريا محمد لما يحل لهم من المقادير، فإن في رؤيتها عبرة للعارفين، وموعظة للمتقين ﴿إِنَّهُم مُرَيَقِبُونَ﴾؛ أي: منتظرون لما سيحل بك من الدوائر، ولم يضرك ذلك فعن قريب يتحقق أملك، وتخيب آمالهم، وسيعلمون لمن تكون له النصرة والغلبة والظفر، وعلو الكلمة في الدنيا والآخرة، ولا شك أن النصر سيكون لك كما كان لإخوانك من النبيين والمرسلين، ومن تبعهم من المؤمنين، كما قال تعالى: ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي الْخَيَوْقِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَانُ وَلَهُمْ للسَّهُ وَلَهُمُ الطَّمَانُ وَلَهُمْ اللَّهَانَةُ وَلَهُمْ الدَّارِ ١٠٠٠ .

وفي الآية فوائد<sup>(١)</sup>:

منها: أنه تعالى بين تيسير القرآن، والتيسير ضد التعسير، وقد قال في آية أخرى: ﴿إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلًا قَتِيلًا ﴿ فَي فَبِينهما تعارض في الظاهر، والجواب: أنه ميسر باللسان، وثقيل من حيث اشتماله على التكاليف الشاقة على المكلفين، ولا شك أن التلاوة باللسان، أخف من العمل بما فيه.

ومنها: أنه تعالى قال: ﴿إِلْسَائِكَ﴾، فأشار إلى أنه لو أسمعهم كلامه بغير الواسطة لماتوا جميعاً لعدم تحملهم، قال جعفر الصادق ـ رحمه الله ـ: لولا تيسيره، لما قدر أحد من خلقه أن يتلفظ بحرف من القرآن، وأنى لهم ذلك، وهو كلام من لم يزل، ولا يزال، وقال ابن عطاء: يسر ذكره على لسان من شاء من عباده؛ فلا يفتر عن ذكره بحال، وأغلق باب الذكر على من شاء من عباده، فلا يستطيع بحال أن يذكره.

ومنها: أن انتظار الفرج عبادة، على ما جاء في الحديث؛ لأنه من الإيمان.

### الإعراب

﴿ إِنَّ هَـٰوُكِآءٍ لَيَقُولُونَ ۞ إِنْ هِمَ إِلَّا مَوْتَلَنَا ٱلْأُولَىٰ وَمَا خَنُ بِمُنشَرِينَ ۞ فَأَثُواْ

<sup>(</sup>١) روح البيان.

بِعَابَآبِنَآ إِن كُنتُر صَدِقِينَ ﴿ الْهُمْ خَيْرُ أَمْ قَوْمُ تُبَعَ وَٱلَّذِينَ مِن قَبَلِهِمْ أَهَلَكَنَاهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ ﴾.

﴿ إِنَّ مَنُولًا ﴾: ناصب واسمه. ﴿ لَيَقُولُونَ ﴾: اللام: حرف ابتداء، وجملة ﴿ يَقُولُونَ ﴾ : في محل الرفع خبر ﴿ إِنَّ ﴾ ، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ مستأنفة ، مسوقة للحديث عن قريش، بعد استطراد حديث بني إسرائيل. ﴿إِنَّ ﴾: نافية. ﴿ هِيَ ﴾: مبتدأ. ﴿ إِلَّا ﴾: أداة استثناء. ﴿ مُوَّتُتُنَّا ﴾: خبر هي، ﴿ ٱلْأُولَى ﴾: نعت للموتة، والجملة الاسمية في محل النصب، مقول لـ (يقولون)، (وَمَا): (الواو) عاطفة (ما): نافية حجازية، ﴿غَنْ﴾: اسمها. ﴿ بِمُشَرِينَ ﴾: خبرها والباء زائدة، والجملة معطوفة على الجملة التي قبلها ﴿فَأْتُوا ﴾: الفاء: واقعة في جواب شرط قدم جوابه عليه، اعتناء بشأن الجواب، تقديره: إن كنتم صادقين، فأتوا بآبائنا. ﴿ائتوا﴾: فعل أمر، مبني على حذف النون، والواو فاعل، والجملة الطلبية في محل الجزم بـ ﴿إِنَّ الشَّرطية، على كونها جواباً لها. ﴿ إِنَّا إِيَّا ﴾ جار ومجرور، ومضاف إليه متعلق بـ ﴿ ائتوا ﴾ ، ﴿ إِن ﴾ : حرف شرط جازم. ﴿ كُنتُهُ ؛ فعل ماض ناقص، في محل الجزم بـ (إنْ على كونه فعل شرط لها، وتاء المخاطبين اسمها. ﴿ صَكِيقِينَ ﴾: خبرها، والجملة الشرطية مؤخرة عن جوابها، كما قدرنا أولاً، وجملة الشرط مع جوابه في محل النصب مقول لـ (يقولون)، ﴿أَهُمُ ﴾ الهمزة: للاستفهام التعييني. ﴿هم ﴾ مبتدأ، ﴿خَيْرُ ﴾: خبره، ﴿أَمْ ﴾: حرف عطف متصلة. ﴿ فَوَمُ تُبِّعِ ﴾ : معطوف على ﴿ هم ﴾ ، ﴿ وَٱلَّذِينَ ﴾ : معطوف ﴿ قَوْمُ تُبِّعٍ ﴾ ، ﴿ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ : جار ومجرور صلة الموصول، والجملة الاسمية جملة إنشائية، لا محل لها من الإعراب. ﴿ أَمَّلَكُنَّا مُمَّ اللَّهُ عَلَى وَفَاعِلَ وَمَفْعُولَ بِهِ ، والجملة مستأنفة ، أو في محل النصب حال من المعطوف والمعطوف عليه. ﴿إِنَّهُمْ ﴾ ناصب واسمه، ﴿كَانُواْ مُجْرِمِينَ ﴾ فعل ناقص واسمه وخبره، وجملة ﴿كَانَ ﴾ في محل الرفع خبر ﴿إنَّ ﴾، وجملة ﴿إنَّ﴾ جملة تعليلية، لا محل لها من الإعراب.

﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَنُونِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِيدَ ۞ مَا خَلَقْنَهُمَاۤ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَنَكِنَّ آَكُنُوهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۞﴾. ﴿وَمَا﴾: ﴿الواو﴾: استئنافية ﴿ما﴾: نافية. ﴿خَلَقْنَا﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة، ﴿السَّمَوْتِ﴾: مفعول به، ﴿وَالْأَرْضَ﴾: معطوف عليه. ﴿وَمَا﴾: اسم موصول في محل النصب معطوف على السموات، ﴿يَنَهُمّاً ﴾: ظرف، ومضاف إليه، متعلق بمحذوف، وقع صلة لـ﴿ما﴾ الموصولة، ﴿لَيْبِينَ﴾ حال من فاعل ﴿خَلَقْنَا﴾، ﴿مَا﴾: نافية. ﴿خَلَقْنَهُمّاً ﴾: فعل وفاعل ومفعول به، والجملة مفسرة لما قبلها، لا محل لها من الإعراب ﴿إِلّا﴾: أداة استثناء مفرغ. ﴿وَإِلَّا وَيَّا الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله على ﴿خَلَقْنَهُمّاً ﴾؛ أي: ما خلقناهما إلا حالة كوننا، متلبسين بالحق والحكمة؛ أي: محقين، أو صفة لمصدر محذوف، تقديره: إلا خلقاً متلبساً بالحق والحكمة. ﴿وَلَيْكَنَّ﴾: ﴿الواو﴾: حالية. ﴿لكن تقديره: لا يعلمون كون خلقنا إياهما لحكمة، والجملة الاستدراكية في محل النصب، حال من مفعول ﴿خَلَقْنَا﴾؛ أي: ما خلقناهما إلا لحكمة، حال كون أكثرهم لا يعلمون ذلك، ولكنها حال سبية.

﴿إِنَّ بَوْمَ الْفَصْلِ مِيقَنتُهُمْ أَجْمَعِينَ ۞ يَوْمَ لَا يُغْنِى مَوْلًى عَن مَوْلَى شَيْتًا وَلَا هُمْمَ يُصَرُّونَ ۞ إِلَّا مَن رَّحِمَ اللَّهُ إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيرُ الرَّحِيمُ ۞ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّفُومِ ۞ طَعَامُ الأَثِيمِ ۞ كَالْمُهُلِ يَعْلِي فِي الْبُطُونِ ۞ كَعَلِي الْحَمِيمِ ۞﴾.

﴿إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ﴾: ناصب واسمه ومضاف إليه، ﴿مِيقَنْهُمُ خبره، ﴿أَجْمَعِينَ﴾: تأكيد للضمير في ﴿مِيقَنْهُمُ ، والجملة مستأنفة ﴿يَوْمَ ﴾: بدل من ﴿يَوْمَ الْفَصَلِ ﴾، أو ظرف لما دل عليه الفصل؛ أي: يفصل بينهم يوم لا يغني ﴿لَا ﴾: نافية. ﴿يُغْنِى ﴾: فعل مضارع. ﴿مَوْلُ ﴾: فاعل، ﴿عَن مَوْلُ ﴾: متعلق برْيُغْنِى ﴾، ﴿شَيْنَا ﴾: مفعول به، أو مفعول مطلق؛ أي: إغناء شيئاً ؛ أي: قليلاً وجملة ﴿لَا يُغْنِى ﴾ في محل الجر، مضاف إليه لـ ﴿يَوْمَ ﴾، ﴿وَلَا ﴾: ﴿الواو ﴾: عاطفة ﴿لا ﴾: نافية، ﴿مُمّ ﴾: مبتدأ، وجملة ﴿يُصَرُونَ ﴾ خبره، وهو مبني عاطفة ﴿لا يُغْنِى ﴾، ﴿إلّا ﴾: أداة استناء، ﴿مَن ﴾: اسم موصول في محل الرفع، جملة ﴿لَا يُغْنِى ﴾، ﴿إِلّا ﴾: أداة استناء، ﴿مَن ﴾: اسم موصول في محل الرفع،

بدل من ﴿الواو﴾ في ﴿يُصَرُونَ﴾؛ أي: لا يمنع من العذاب إلا من رحمه الله تعالى، ويجوز النصب على الاستثناء، فيكون منقطعاً كما مر، ﴿رَحِمَ اللهُ ؛ فعل وفاعل والجملة صلة لـ﴿مَنْ الموصولة، والعائد محذوف، تقديره: إلا من رحمه الله، ﴿إِنّهُ: ناصب واسمه: ﴿هُوَ : ضمير فصل، ﴿الْعَزِيزُ الرّحِيمُ : خبران، لـ﴿إنّ »، وجملة ﴿إِنّ مستأنفة، مسوقة لتعليل ما قبلها، ﴿إِنّ شَجَرَتَ الرّقُومِ الله، ﴿مَا عَلَمُ الْأَيْدِ ﴿ إِنّ سَجَرَتَ الرّقُومِ الله، ﴿مَا عَلَمُ الْأَيْدِ ﴿ إِنّ عَلَى خبره ومضاف إليه، والجملة مستأنفة، ﴿كَالمُهُلِ الله، ﴿مَا عَلَمُ الْأَيْدِ ﴿ إِنّ فَعَلَ مضارع، وفاعل والجملة مستأنفة، ﴿كَالمُهُلِ : خبر ثان لـ﴿إنّ ». ﴿يَعْلِ »: فعل مضارع، وفاعل مستر يعود على ﴿الرّقُومِ »، ﴿ فِي البّطُونِ » متعلق به، والجملة الفعلية في محل مستر يعود على ﴿الرّقُومِ »، أو من ﴿كَاعَامُ الْأَيْدِ ﴿ إِنّ »، ﴿كَعْلِ الْحَمِيمِ الله، الجار والمجرور صفة لمصدر محذوف، تقديره: يغلي غلياناً، مثل غليان الحميم.

﴿ خُذُوهُ فَآغْتِلُوهُ إِلَى سَوَآءِ ٱلجَنِيمِ ۞ ثُمَّ صُبْبُوا فَوْقَ رَأْسِهِ. مِنْ عَذَابِ ٱلْحَبِيمِ ۞ ذُق إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَرْئِرُ ٱلْكَرِيمُ ۞ إِنَّ هَلَذَا مَا كُنتُم بِهِ. نَمْتُرُونَ ۞﴾.

﴿ فُذُوهُ ﴾: فعل أمر، مبني على حذف النون، والواو فاعل، والهاء مفعول به، والجملة الفعلية في محل النصب، مقول لقول محذوف، تقديره: ويقال للزبانية خذوه، ﴿ فَأَعْتِلُوهُ ﴾: الفاء: عاطفة، ﴿ اعتلوه ﴾: فعل وفاعل ومفعول به، معطوف على ﴿ فُذُوهُ ﴾، ﴿ إِلَى سَوَلَهِ الْمُحِيرِ ﴾: جار ومجرور، ومضاف إليه، متعلق بر﴿ اعتلوه ﴾، ﴿ مُ مُ ﴾: حرف عطف وترتيب مع تراخ، ﴿ صُبُوا ﴾: فعل أمر وفاعل، معطوف على ﴿ اعتلوه ﴾. ﴿ فَوْقَ رَأْسِدِ ﴾، ظرف متعلق بـ ﴿ صُبُوا ﴾، ﴿ فِينَ عَذَابِ معطوف على ﴿ اعتلوه ﴾. ﴿ فَوْقَ رَأْسِدِ ﴾، ظرف متعلق بـ ﴿ صُبُوا ﴾، ﴿ فَي عَذَابِ المحلوف على ﴿ الله السبب الله شيخنا. ﴿ وَقَ الله فعل أمر، وفاعل مستتر للموصوف، أو المسبب إلى السبب اله شيخنا. ﴿ وَقَ ﴾: فعل أمر، وفاعل مستتر يعود على ﴿ النَّرْشِدِ ﴾، والجملة الفعلية في محل النصب، مقول لقول محذوف، يعود على ﴿ النَّرْشِدِ ﴾، والجملة الفعلية في محل النصب، مقول لقول المحذوف، على ﴿ الْمَنْ الله له : فق ﴿ إِنَّكَ ﴾: ناصب واسمه، ﴿ أَنتَ ﴾: ضمير فصل، كونها معللة لما قبلها. ﴿ إِنَّ هَذَا ﴾: ناصب واسمه ﴿ مَا ﴾: اسم موصول في محل

الرفع خبر، ﴿إِنَّ﴾. ﴿كُنتُر﴾: فعل ناقص واسمه، ﴿يهِ اللهِ متعلق بـ ﴿تَمْتَرُونَ﴾ وجملة ﴿تَمْتَرُونَ﴾ الموصولة، والعائد ضمير ﴿يهِ اللهِ وجملة ﴿إِنَّهُ فَي محل النصب، مقول للقول المحذوف.

﴿إِنَّ ٱلْمُتَقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينِ ۞ فِي جَنَّنتِ وَعُيُونِ ۞ يَلْبَسُونَ مِن سُندُسِ وَالسَّتَبْرَةِ مُتَقَنبِلِينَ ۞ كَذَلِكَ وَزَوَّجَنَهُم بِحُورٍ عِينِ ۞ يَدْعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَلَاكِهَ إِ مَامِنِينَ ۞ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلْأُولَٰ وَوَقَنَهُمْ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ ۞﴾.

﴿إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ﴾: ناصب واسمه ﴿فِي مَقَامِ ﴾: خبره. ﴿أُمِينِ ﴾: صفة لـ ﴿مَقَامِ ﴾، وجملة ﴿إِنَّ ﴾ مستأنفة، ﴿في جَنَّنتِ وَعُيُونِ ١٩٠٠ بدل من ﴿في مَقَامِ ﴾: بإعادة الجار، ﴿ يُلْبَسُونَ ﴾: فعل وفاعل. ﴿ مِن سُندُسٍ ﴾: متعلق به. ﴿ وَإِسْتَبْرَقِ﴾ معطوف على ﴿ سُندُسِ﴾، وجملة ﴿ يَلْبَسُونَ﴾ إما خبر ثان لـ﴿إنَّ﴾، أو في محل النصب حال من الضمير المستكن في الجار والمجرور، الواقع خبراً لـ ﴿إِنَّ ﴾ ، ﴿ مُتَقَدِيلِينَ ﴾ : حال من الضمير في ﴿ يَلْبَسُونَ ﴾ ، ﴿ كَنَاكِ ﴾ خبر لمبتدأ محذوف؛ أي: الأمر كذلك، وهذه الجملة اعتراضية بين المعطوف والمعطوف عليه، جيء بها للتقرير، ﴿وَزَوَّجْنَهُم ﴾ فعل وفاعل ومفعول به، معطوف على ﴿ يَلْبَسُونَ ﴾ ، أو على محذوف إن قلنا إن الكاف في ﴿ كَذَالِكُ ﴾ صفة لمصدر محذوف كما مر. ﴿ يُحُورِ ﴾: متعلق بـ ﴿ زوجناهم ﴾ ، ﴿ عِينِ ﴾ صفة لـ ﴿ حور ﴾ ، ﴿ يَدْعُونَ ﴾ : فعل وفاعل، حال من الهاء في ﴿ زوجناهم ﴾ ، ﴿ فِيها ﴾ : حال من فَاعِلَ ﴿ يَدْعُونَ ﴾ ، ﴿ بِكُلِّ فَنَكِهَ يَـ ﴾ جار ومجرور، ومضاف إليه متعلق بـ ﴿ يَدْعُونَ ﴾ ، ﴿ اِمِنِيكَ ﴾: حال من فاعل ﴿ يَدْعُونَ ﴾ أيضاً ؛ أي: لا يخافون من مغبة أكلها ﴿ لَا ﴾: نافية، ﴿ يَذُوثُونَ ﴾ فعل وفاعل، حال من الضمير المستكن في ﴿ اَمِنِيكَ ﴾ ، ﴿ فِيهَا ﴾ : متعلق بـ ﴿ يَذُوتُونَ ﴾ ، ﴿ الْمَوْتَ ﴾ : مفعول به ، ﴿ إِلَّا ﴾ أداة استثناء منقطع ﴿ٱلْمَوْتَةَ﴾: منصوب على الاستثناء. ﴿ٱلْأُولَى ﴾ صفة لـ﴿ٱلْمَوْتَةَ ﴾، ﴿ وَوَقَنْهُمْ ﴾: فعل ماض، وفاعل مستتر يعود على الله، ومفعول به أول معطوف على ﴿لَا يَدُوثُونَ﴾، ﴿عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ﴾ مفعول ثان لـ﴿وقاهم﴾.

﴿ فَضَلًا مِن زَيِكَ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ۞ فَإِنَّمَا يَتَرَنَنَهُ بِلِسَائِكَ لَعَلَهُمْ يَتَذَكَرُونَ ۞ فَازْتَقِبُ إِنَّهُم مُرْتَقِبُونَ ۞ ﴾.

﴿ فَضَلَّا ﴾: منصوب على المفعولية المطلقة بفعل محذوف، تقديره: تفضلنا بذلك المذكور فضلاً، ﴿ مِّن رَّبِّكُ ﴾: صفة لـ ﴿ فَضَّلُا ﴾، ﴿ ذَالِكَ ﴾ مبتدأ، ﴿ هُوَ ﴾: ضمير فصل، ﴿ ٱلْفَوْرُ ﴾: خبره. ﴿ ٱلْعَظِيمُ ﴾ صفة لـ ﴿ ٱلْفَوْزُ ﴾، والجملة مستأنفة، ﴿ وَإِنَّمَا ﴾: الفاء: فاء الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر، تقديره: إذا عرفت ما بيناه لك في هذه السورة، وأردت بيان نتيجته. . فأقول لك: ﴿إنما ﴾: أداة حصر، ﴿يَتَرَنَّكُ﴾: فعل وفاعل ومفعول به، ﴿ بِلْسَانِكَ﴾ متعلق به، والجملة في محل النصب، مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة، ﴿لَعَلَّهُمْ ﴾ ﴿لعل﴾ حرف ترج مستعار للتعليل، فتكون بمعنى كي، والهاء اسمها، وجملة ﴿ يَتَذَكَّرُونَ ﴾: خبرها، وجملة ﴿ لَعَلَّهُمْ ﴾ في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة، على كونها معللة لما قبلها، ﴿ فَأَرْتَقِبْ ﴾ الفاء: فاء الفصيحة أيضاً؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر تقديره: إذا عرفت تيسيره لتذكيرهم، وأبوا من التذكر به، وأردت بيان ما هو اللازم لك. . فأقول لك: ارتقب. ﴿ارتقب﴾: فعل أمر، وفاعل مستتر يعود على محمد عليه، والجملة في محل النصب، مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة، مستأنفة. ﴿ إِنَّهُم مُرْتَقِبُونَ ﴾: ناصب واسمه وخبره، وجملة ﴿إنَّ ﴾ في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة، على كونها مسوقة لتعليل الأمر بالارتقاب.

### التصريف ومفردات اللغة

﴿ وَمَا نَحَنُ بِمُنشَرِينَ ﴾؛ أي: بمبعوثين، يقال: نشر الله الموتى وأنشرهم إذا أحياهم. ﴿ ثُبَيِّع ﴾ بوزن سكر، واحد التبابعة، وهم ملوك اليمن، وهذا اللقب أشبه بفرعون لدى قدماء المصريين، وكان منهم سبعون تبعاً، قال النعمان بن بشير الأنصاري:

لنَا مِنْ بَنِيْ قَحْطَانَ سَبْعُوْنَ تُبَّعَا ۖ أَطَاعَتْ لنَا بِٱلْخَرْجِ مِنَّا الْأَعَاجِمُ

وَمِنَاسَرَاهُ ٱلنَّاسِ هُوْدٌ وَصَالِحٌ وَذُو ٱلْكِفْلِ مِنَّا وَٱلْمُلُوْكُ ٱلْأَعَاظِمُ وهم طبقتان:

الطبقة الأولى: ملوك سبأ وريدان، من سنة ١١٥ قبل الميلاد، إلى ٢٧٥ بعده.

والطبقة الثانية: ملوك سبأ وريدان، وحضرموت، والشحر من سنة (٢٧٥) بعد الميلاد، إلى سنة (٥٢٥)، وأولهم شمر برعش، وآخرهم ذو نواس، ثم ذو جدن، ومنهم ذو القرنين، أو إفريقش ويسمى الصعب، وبعده عمرو زوج بلقيس، ثم أبو بكر ابنه، ثم ذو نواس، والذين اشتهروا من هؤلاء الملوك ثلاثة، شمر برعش، وذو القرنين، وأسعد أبو كرب، وتفاصيل أخبارهم مبثوثة في بطون كتب التاريخ المطولة، فليرجع إليها من استهوته قراءة الأساطير الممتعة، وما فيها من قصص عجيبة.

والظاهر: أن تبعاً الأول سمي به لكثرة قومه وتبعه، ثم صار لقباً لمن بعده من الملوك، سواء كانت لهم تلك الكثرة والأتباع، أم لا. ﴿مِيقَنَهُمْ ﴾؛ أي: ميقات كفار مكة وسائر الناس؛ أي: وقت وعدهم الذي ضرب لهم في الأزل، وأصل الميقات: موقات قلبت الواو ياء لسكونها إثر كسرة، فصارت حرف مد، قال في «بحر العلوم»: ميقاتهم؛ أي: حدهم الذي يوقتون به ولا ينتهون إليه، ومنه مواقيت الإحرام على الحدود، التي لا يتجاوزها من يريد دخول مكة إلا محرماً، فإن الميقات ما وقت به الشيء؛ أي: حد. قال ابن الشيخ: الفرق بين الوقت والميقات أن الميقات وقت يقدر؛ لأن يقع فيه عمل من الأعمال، وأن الوقت ما يقع فيه شيء، أم لا.

﴿لَا يُغْنِى مَوْلًى ﴾ في «المختار»: المولى المعتق والمعتق وابن العم والناصر والجار والحليف، اهد. وفي «القرطبي»؛ أي: لا يدفع ابن عم عن ابن عمه، ولا قريب عن قريبه، ولا صديق عن صديقه شيئاً اهد. وأصله مولي بوزن مفعل، قلبت الياء ألفاً لتحركها بعد فتح ﴿إِنَ شَجَرَتَ الزَّقُومِ ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ ﴿ إِنَّ مَا المفردات»: شجرة الزقوم عبارة عن أطعمة كريهة في النار، ومنه استعير زقم فلان وتزقم، إذا

ابتلع شيئاً كريهاً. وفي «المراغي»: شجرة الزقوم هي شجرة ذات ثمر مر، تنبت بنهامة، شبهت بها الشجرة التي تنبت في الجحيم وفي «القاموس»: الزقم اللقم، والتزقم التلقم، وأزقمه فازدقمه أبلعه فابتلعه، والزقوم كتنور الزبد بالتمر، وشجرة بجهنم ونبات بالبادية له زهر ياسميني الشكل، وطعام أهل النار، وشجرة بأريحاء من الغور، لها ثمر كالتمر حلو عفص، ولنواه دهن عظيم المنافع، عجيب الفعل في تحليل الرياح الباردة، وأمراض البلغم، وأوجاع المفاصل والنقرس، وعرق النسا، والريح اللاحجة في حق الورك، يشرب منه زنة سبعة دراهم ثلاثة أيام، وربما أقام الزمني والمقعدين، ويقال: أصله الأهليلج، والزقمة الطاعون، انتهى فرانكير الآثام والذنوب، وهو الكافر.

﴿ كَٱلْمُهْلِ ﴾ المهل بضم الميم، له معان كثير، واللائق منها هنا دردي الزيت وعكر القطران، والصديد والقيح والنحاس المذاب. والمهل بالفتح التؤدة والرفق، ومنه ﴿ فَهَلِ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ . ﴿ كَفَلِ ٱلْحَمِيمِ ﴿ آلَهُ والغليان : التحرك والارتفاع. قال في «المفردات». الغلي والغليان، يقال في القدر إذا طفحت ؛ أي: امتلأت وارتفعت، ومنه استعير ما في الآية، وبه شبه غليان الغضب والحرب.

﴿ فَأَعْتِلُوهُ ﴾ أي: جروه بالعنف والقهر. وفي «المختار»: عتل الرجل جذبه جذباً عنيفاً، وبابه ضرب ونصر، فقولهم: العتال للذي ينقل الأحمال بالأجرة صحيح لا غبار عليه، والحرفة العتالة، وفي «القاموس»: العتلة محركة، المدرة الكبير تنقلع من الأرض، وحديدة كأنها رأس فأس، والعصا الضخمة من حديد لها رأس مفلطح، يهدم بها الحائط، اهد. والعُتُلُّ الجافي الغليظ، والعتل أن تأخذ بمنكبي الرجل فتجره إليك، وتذهب به إلى حبس أو محنة، وقال ابن السكيت: عتلته إلى السجن، وأعتلته إذا دفعته دفعاً عنيفاً. ﴿ سَوَلَهِ المَحْمِيمِ ﴾ الماء الذي تناهي حره ﴿ ذُقَ ﴾ أمر من ذاق يذوق، وأصل وسطها. ﴿ الْحَمِيمِ ﴾ الماء الذي تناهي حره ﴿ ذُقَ ﴾ أمر من ذاق يذوق، وأصل يذوق، فالتقى ساكنان فحذفت الواو، وهكذا شأن يذوق، فلما بني منه الأمر قيل: ذوق فالتقى ساكنان فحذفت الواو، وهكذا شأن

كل ثلاثي أجوف واوي العين، كقل من قال، وكن من كان مثلاً.

﴿ تَنْتُرُونَ ﴾ أصله: تمتريون، استثقلت الضمة على الياء فحذفت، فلما سكنت، حذفت لالتقاء الساكنين، ثم ضمت الراء لمناسبة الواو، فصار تمترون ﴿ فِي مَقَامٍ ﴾ قرىء مقام بفتح العين، نقلت حركة الواو إلى القاف فسكنت، لكنها قلبت ألفاً لتحركها في الأصل، وفتح ما قبلها في الحال، وقرىء مقام بضم الميم، اسم مكان من أقام فعل به ما فعل بالأول.

﴿ فِي مَقَامٍ أَمِينِ ﴾؛ أي: في مجلس أمنوا منه من كل هم وحزن، وأصل الأمن: طمأنينة النفس، وزوال الخوف، والأمن والأمانة والأمان في الأصل مصادر، ويستعمل الأمان تارةً اسماً للحالة التي عليها الإنسان في الأمن، وتارةً اسماً لما يؤتمن عليه الإنسان، كقوله تعالى: ﴿وَتَّخُونُوا أَمَنَاتِكُمْ ﴾؛ أي: ما ائتمنتم عليه. ﴿ مِن سُندُسِ وَإِسْتَبْرَقِ ﴾ السندس هو مارقً من الديباج، والإستبرق ما غلظ منه. وفي «المصباح»: والديباج ثوب سداه ولحمته إبريسم، ويقال: هو معرب، انتهى. ثم إن الإستبرق من كلام العجم، عرب بالقاف، قال في «القاموس»: الإستبرق الديباج الغليظ. معرب إستروه، وتصغيره أبيرق، وستبر بالتاء والطاء، بمعنى: الغليظ بالفارسية، قال الجواليقي في «المعربات»: نقل الإستبرق من العجمية إلى العربية، فلو حقر أو كسر لكان في التحقير أبيرق، وبالتكسير أباريق، بحذف السين والتاء جميعاً، انتهى. والتعريب: جعل العجمي بحيث يوافق اللفظ العربي، بتغييره عن منهاجه، وإجرائه على أوجه الإعراب، وجاز وقوع اللفظ العجمي في القرآن العربي؛ لأنه إذا عرب خرج من أن يكون عجمياً إذا كان متصرفاً تصرف اللفظ العربي من غير فرق، فمن قال: القرآن أعجمي فقد كفر؟ لأنه عارض قوله تعالى: ﴿ قُرْءَ أَنَّا عَرَبِيًّا ﴾، وإذا قال: فيه كلمة أعجمية، ففي أمره نظر؛ لأنه إن أراد وقوع الأعجمي فيه بتعريب فصحيح، وإن أراد وقوعه بلا تعريب فغلط.

﴿ عِينِ ﴾ بوزن فعل بضم العين، جمع حوراء كحمر وحمراء. ﴿عِينِ ﴾ جمع عيناء، وقياسه أن يجمع على فعل بضم الفاء، كما جمعت حوراء على حور،

لكن الفاء كسرت لمناسبة الياء. ﴿لَا يَذُوقُونَ﴾ الأصل فيه يذوقون نقلت حركة الواو إلى الذال، فسكنت إثر ضمة فصارت حرف مد فوزنه يفعلون. ﴿إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلْأُولَى ﴾ والموت والموتة مصدران من فعل واحد كالنفخ والنفخة، كما مر ﴿وَوَقَنَهُم ﴾ الأصل فيه ووقيهم بوزن فعل، قلبت الياء ألفاً لتحركها بعد فتح، والوقاية حفظ الشيء مما يؤذيه، ويضره.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من البلاغة، وأنواعاً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: الإشارة بالقريب إليهم في قوله: ﴿إِنَّ هَـُؤُلَّاءٍ لَيَقُولُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا

ومنها: التجهيل لمنكري الحشر في قوله: ﴿وَلَكِنَّ أَكَثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ وتوكيده بحرف الاستدراك؛ لأن إنكارهم يؤدي إلى إبطال الكائنات بأسرها ﴿وَتَحْسَبُونَهُ هَيِّنَا وَهُوَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمٌ ﴾، اهد «كرخي»؛ أي: ليس عندهم علم بالكلية.

ومنها: أسلوب التعجيز في قوله: ﴿فَأَتُوا بِثَابَابِنَا إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ۞﴾. ومنها: الإطناب في قوله: ﴿مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلَّا بِٱلْحَقِّ﴾.

ومنها: الاستفهام الذي يطلب به، وبأمْ تعيين أحد الأمرين، في قوله: ﴿ أَهُمٌ خَيْرُ أَمْ قَوْمُ تُبَعِ. . . ﴾ إلخ، والمراد: التهديد لهم؛ لأنه لا خيرية في الفريقين.

ومنها: تنكير مولى في الموضعين في قوله: ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِى مَوْلً عَن مَّوْلُ ﴾ لغرض الإبهام فإن المولى مشترك بين معان كثيرة، يطلق على المالك والعبد والمعتق والصاحب والقريب، كابن العم ونحوه والجار والحليف والابن والعم والنزيل والشريك وابن الأخت والولي والرب والناصر والمنعم والمنعم عليه والمحب والتابع والصهر، كما في «القاموس». وكل من ولي أمر أحد، فهو وليه ومولاه، فواحد من هؤلاء أي واحد كان، لا يغني عن مولاه أي مولى كان، شيئاً من الإغناء؛ أي: إغناء قليلاً.

ومنها: تنكير شيئاً في قوله: ﴿عَن مَّوْلَى شَيْعًا﴾ لإفادة التقليل.

ومنها: التشبيه المرسل المجمل في قوله: ﴿ كَٱلْمُهَٰلِ ﴾ شبه بالمهل في كونه غليظاً أسود.

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية في قوله: ﴿ كَالْمُهُلِ يَغْلِي فِي ٱلْبُطُونِ ۞ كَنْلِي الْمُعْوِنِ ۞ كَغُلِي الْحَمِيمِ ﴿ كَالْمُهُلِ يَغْلِي فِي الْمُعْلِينِ الْعُلْمِانِ حَقِيقة في امتلاء القدر، وارتفاع ما فيها.

ومنها: الايجاز بالحذف في قوله: ﴿خُذُوهُ﴾؛ أي: يقال للزبانية: خذوه.

ومنها: الاستعارة المكنية التخييلية، في قوله: ﴿ثُمَّ صُبُوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ الْحَمِيمِ ﴿ ثُمَّ صُبُوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ المائع، ثم خيل له بالصب.

ومنها: أسلوب التهكم والسخرية في قوله: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنَتَ ٱلْعَنِيزُ ٱلْكَيْرِ اللَّهِ فَي مُوضِع النذارة، وبالوعد في مكان الوعيد، تهاوناً من القائل بالمقول له، واستهزاء به، وقد تقدمت أمثلته في مواضع من القرآن الكريم، كقوله تعالى في سورة النساء: ﴿ بَشِرِ ٱلمُتَفِقِينَ بِأَنَّ لَمُمُ عَذَابًا اللَّهَ الله وهو أغيظ للمستهزأ به، وأشد إيلاماً له.

ومنها: الإسناد المجازي في قوله: ﴿ فِي مَفَامٍ آمِينِ ﴾ فإن وصف المقام بالأمن من المجاز العقلي، كما في قولهم: جرى النهر، ففيه إسناد ما للحال إلى المحل، وفيه الاستعارة التخييلية، إن قلنا إن الأمين من الأمانة، التي هي ضد الخيانة، كما قاله الزمخشري، كأن المكان المخيف يحزن صاحبه ونازله، بما يلقى فيه من المكاره، أو الكناية؛ لأن الوصف إذا أثبت في مكان الرجل، فقد أثبت له كقولهم: المجد بين ثوبيه، والكرم بين برديه.

ومنها: التنكير في قوله: ﴿فِي جَنَّاتِ وَعُيُونِ ﴿ إِنَّ المتعظيم.

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

## خلاصة ما تضمنته هذه السورة الكريمة من المقاصد

- ١ ـ بيان بدء نزول القرآن.
- ٢ ـ وعيد الكافرين بحلول الجدب والقحط بهم.
  - ٣ \_ عدم إيمانهم مع توالى النكبات بهم.
- ٤ ـ عظة الكافرين بقصص فرعون، وقومه مع موسى عليه السلام، وقد أنجى الله المؤمنين، وأهلك الكافرين.
- ٥ ـ إنكار المشركين للبعث، وقولهم: ﴿إِنْ هِيَ إِلَّا مَوْتَلَنَا ٱلْأُولَى وَمَا غَنُّ بِمُشَرِينَ ﴿ إِنْ هِي إِلَّا مَوْتَلَنَا ٱلْأُولَى وَمَا غَنُّ بِمُشَرِينَ ﴿ إِنَّ هِي إِلَّا مَوْتَلَنَا ٱلْأُولَى وَمَا غَنُّ
  - ٦ \_ إقامة الدليل على نبوة محمد ﷺ.
    - ٧ ـ وصف أهوال يوم القيامة.
  - ٨ ـ وصف ما يلاقيه المجرمون من النكال والوبال.
  - ٩ ـ وصف نعيم المتقين، وحصولهم على كل ما يرغبون.

والله أعلم

\* \* \*

# سورة الجاثية

وتسمى سورة الشريعة، هي مكية كلها في قول الحسن، وجابر، وعكرمة. نزلت بعد الدخان، وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس، وابن الزبير: أنها نزلت بمكة، ورُوي عن ابن عباس، وقتادة: أنهما قالا: إلا آية منها، وهي قوله: ﴿لِلَّذِينَ ءَامَنُوا﴾ إلى ﴿أَيَّامَ اللهِ﴾ فإنها نزلت بالمدينة في عمر بن الخطاب كما سيأتي، وهي سبع أو ست وثلاثون آية، وأربع مئة وثمان وثمانون كلمة، وألفان ومئة وأحد وتسعون حرفاً.

التسمية: سميت سورة الجاثية؛ لأنه يذكر فيها الأهوال التي يلقاها الناس يوم الحساب، فيجثون من الفزع منها على الركب، وفي «التفسير المنير»: سميت سورة الحاثية أخذاً من الآية المذكورة فيها: ﴿وَتَرَىٰ كُلَّ أُمَّةٍ جَاثِيَةً كُلُّ أُمَّةٍ تُدَّعَى إِلَىٰ كَانَبُهَا الْيُومَ نُجُزَّفَ مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴾.

الناسخ والمنسوخ: قال أبو عبد الله محمد بن حزم ـ رحمه الله تعالى ـ: جميع آياتها محكم غير آية واحدة، وهي قوله تعالى: ﴿قُلُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِلَّذِينَ النَّالَةِ (١٤) نزلت في عمر بن الخطاب، ثم نسخت بآية السيف.

المناسبة: ومناسبتها لما قبلها: أن أول هذه السورة مشاكل لآخر سابقتها في الأغراض والمقاصد. وقال (١) أبو حيان: مناسبة أولها لآخر ما قبلها في غاية الوضوح، والظهور؛ لأنه قال في آخر السابقة: ﴿ وَإِنَّمَا يَتَمْرَنَكُ بِلِسَانِكَ ﴾، وقال في أول هذه: ﴿ حَمَّ ۞ تَبْرِيلُ ٱلْكِئْبِ مِنَ اللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيدِ ۞ .

وفي «التفسير المنير»: تظهر مناسبة هذه السورة لما قبلها من وجهين:

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

١ ـ ابتدأت هذه السورة بالكلام عن تنزيل القرآن من الله تعالى، والذي هو
 مكمل لما ختمت به السورة المتقدمة.

جعل القرآن بلغة النبي ﷺ، ولغة قومه العرب، فهو عربي اللسان نصاً، وفحوى ومعنى وأسلوباً، وفي ذلك حث على اتباعه، والإيمان به.

٢ ـ تشابه السورتين في الغايات الكبرى، التي يستهدفها القرآن، وهي إثبات وحدانية الله تعالى، من خلال بيان أدلة القدرة الإلهية، في خلق السموات والأرض، ومناقشة الكفار في عقائدهم الفاسدة، وضرب الأمثال من مصائر الأمم الغابرة، التي أهلكها الله سبحانه، لتكذيبهم الرسل.

والله أعلم

\* \* \*

# بِنْ مِ اللَّهِ ٱلنَّحْنِ ٱلرَّحِيَ يِرْ

﴿حَمَّ ۞ نَنزِيلُ ٱلْكِنْكِ مِنَ اللَّهِ ٱلْعَذِيزِ الْحَكِيمِ ۞ إِنَّ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَنتِ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبْتُ مِن دَآتِهِ مَايَتُ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ۞ وَاخْبِلَافِ ٱلَّذِلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَالَهِ مِن رِّذْقِ فَأَخْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصَرِيفِ ٱلرِّيَكِجِ ءَايَتُ لِقَوْمِ يَمْقِلُونَ ۞ يَلْكَ ءَايَتُ ٱللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقُّ فِإَى حَدِيثٍ بَعْدَ ٱللَّهِ وَءَايَنِيهِ. يُوْمِنُونَ ۞ وَيَلُّ لِكُلِّ أَفَاكٍ أَنِيرٍ ۞ يَسْمَعُ ءَايَنتِ اللَّهِ تُنْلَى عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِيرُ مُسْتَكْبِرًا كَأَن لَمْ يَسْمَمَهُمْ فَبَشِرَهُ بِعَدَابٍ أَلِيمِ ۞ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ ءَايَنيْنَا شَيْعًا أَتَّخَذَهَا هُزُواً أُولَيَهِكَ لَمُمْ عَذَاتُ مُهِينٌ ۞ مِن وَزَايِهِمْ جَهَنَّمُ وَلَا يُغْنِى عَنْهُم مَّا كَسَبُوا شَيْئًا وَلَا مَا اَتَّخَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَأَةً وَلَمُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۞ هَنذَا هُدَى وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَتِ رَبِّهِمْ لَهُمْ عَذَابٌ مِن رِّجْدٍ أَلِيدٌ ۞ ۞ اللَّهُ ٱلَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ ٱلْبَحْرَ لِتَجْرِيَ ٱلْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ. وَلِنَبْنَعُواْ مِن فَضْلِهِ. وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ۞ وَسَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِنَّهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْنَتِ لِقَوْمِ يَنْفَكَّرُونَ ۖ ﴿ قُلُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا يَغْفِرُواْ لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ لِيَجْزِي قَوْمًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ۞ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ ۚ وَمَنْ أَسَلَهُ فَعَلَيْهَا ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُو تُرْجَعُونَ ۞ وَلَقَدْ ءَالَيْنَا بَنِيَّ إِسْرَتِهِيلَ ٱلْكِنَابَ وَٱلْفُكُمْ وَٱلنَّبُوَّةَ وَرَزَقْنَهُم مِّنَ ٱلطَّيِّنَتِ وَفَضَّلَنَكُمُ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ۞ وَءَاتَيْنَكُم بَيِّنَتِ مِّنَ ٱلْأَمْرِ ۚ فَمَا ٱخْتَلَفُوا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْمِلْدُ بَغَيْنًا بَيْنَهُمْ إِنَّ رَبُّكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْلِفُونَ ﴿ ثُمَّ الْمُعْمَ الْمُعْمِ الْمُعْمَ الْمُعْمَ الْمُعْمَ الْمُعْمَ الْمُعْمِ اللَّهِ الْمُعْمَ الْمُعْمَ الْمُعْمِ اللَّهِ الْمُعْمَ الْمُعْمِ اللَّهِ الْمُعْمِ اللَّهِ الْمُعْمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعْمَ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعْمِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعْمِ اللَّهُ الْمُعْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَ اللّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّامِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّامِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةِ مِنَ ٱلأَمْرِ فَأَتَّبِعُهَا وَلَا نَتَّبِعُ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۞ إِنَّهُمْ لَن يُغْنُوا عَنكَ مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا ۚ وَإِنَّ ٱلظَّلِمِينَ بَعَضُهُمْ أَوْلِيَاهُ بَعْضٍ وَٱللَّهُ وَلِيُّ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ هَٰذَا بَصَكَيْرُ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمِ يُوفِئُونَ ۞٠.

### المناسبة

قوله تعالى: ﴿ يَلْكَ ءَايَتُ اللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ فِإِلَيْ حَدِيثٍ بَعْدَ اللهِ وَهَايَنِهِ يُوّمِنُونَ ﴿ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى، لما (١) ذكر آيات القرآن العظيم. . أشار إلى ما لها من علو المرتبة، ورفيع الدرجة، ثم أوعد من كذبوا بها بعد سماعها، وأصروا على كفرهم بها بالويل والثبور،

<sup>(</sup>١) المراغي.

وعظائم الأمور، ثم بين أن عاقبتهم النار، وبئس القرار، ولا تنفعهم أصنامهم شيئاً، ولا تدفع عنهم ما قدر لهم من العذاب.

قوله تعالى: ﴿ الله الدِّي سَخَرَ لَكُم البّحَر لِيَجْرِى الْفُلُك فِيهِ بِأَمْرِهِ... ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى، لما ذكر (١) فيما سلف الحجج الدالة على ربوبيته، ووحدانيته. أردف بذكر آثارها، فمن ذلك تسخير السفن في البحار، حاملة للأقوات والمتاجر، رجاء أن تشكروا ما أنعم به عليكم، ومنها تسخيره ما في السموات والأرض من شموس وأقمار وبحار وجبال لتنتفعوا بها في مرافقكم وشؤونكم المعيشية، ثم أمر المؤمنين بأحسن الأخلاق، فطلب إليهم أن يصفحوا عن الكافرين، ويحتملوا أذاهم، وعند الله جزاؤهم، فمن عمل صالحاً فلنفسه ومن أساء فعليها، ويوم القيامة يعرضون على ربهم، ويجازي كل نفس بما كسبت من خير أو شر.

قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ مَالَيْنَا بَنِى إِسَرَةِيلَ ٱلْكِئْبَ وَٱلْخُرُ وَٱلنَّبُوةً . . ﴾ الآيات، مناسبتها لما قبلها: أن الله سبحانه، لما ذكر (٢) فيما سلف من آيات ربوبيته، ووحدانيته، تسخير السفن في البحار، حاملة للأقوات والمتاجر، وتسخير ما في السموات والأرض. بين هنا، أنه أنعم على بني إسرائيل بنعم كثيرة، وقد حصل بينهم الاختلاف بغياً وحسداً، تسلية لرسوله على بأن قومه ليسوا ببدع في الأمم، بل طريقهم طريق من تقدمهم، ثم أمر رسوله بأن يتمسك بالحق، ولا يكون له غرض سوى إظهاره، ولا يتبع أهواء الجاهلين الضالين، ثم ذكر أن القرآن معالم للهداية، تهتدي به القلوب الضالة عن طريق الحق، فتلزم الجادة وتصل إلى طريق النجاة.

### التفسير وأوجه القراءة

﴿ مَمْ اللهِ عَلَى السورة مسماة بـ ﴿ حم ﴾ ، فهو خبر لمبتدأ

<sup>(</sup>۱) المراغي. (٣) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

محذوف، إن جعلناه اسماً للسورة، أو مبتدأ خبره ما بعده، وإن جعل حروفاً مسرودة على نمط التعديد، فلا محل له من الإعراب. وفي «التأويلات النجمية»: يشير بالحاء إلى حياته، وبالميم إلى مودته، كأنه قال: أقسمت بحياتي ومودتي لأوليائي، ﴿ تَنِيلُ الْكِسَبِ ﴾؛ أي: تنزيل القرآن المشتمل على السور مطلقاً، خصوصاً هذه السورة الجليلة، وهو مبتدأ، خبره قوله: ﴿ مِنَ اللهِ ﴾؛ أي: واقع منه سبحانه وتعالى، والجملة جواب القسم، فدل على أن القرآن حق وصدق ﴿ المَنْ فِي فَدلُ على أنه مشتمل على أنه معجز، غالب غير مغلوب ﴿ الْمُكِيرِ ﴾ فدل على أنه مشتمل على حكم بالغة، وعلى أنه ناسخ غير منسوخ، فليس كما يزعم المبطلون، من أنه شعر أو كهانة، أو تقول من عنده ﷺ، ممكن معارضته، وأنه كأساطير الأولين مثل حديث رستم، وإسفنديار وغيرهما، فيجب أن يعرف قدره، وأن يكون الإنسان مملوءاً به صدره.

والمعنى: تنزيل هذا الكتاب واقع من الله العزيز في ملكه، الحكيم في أمره وقضائه.

ثم أخبر سبحانه، بما يدل على قدرته الباهرة، فقال: ﴿إِنَّ فِي الشَّهُونَوِ وَلَكُواكِب، وَلَا أَنْ إِن فِي خلقهما، وخلق ما فيهما من آثار القدرة كالكواكب، والحبال والبحار، ونحوها ﴿لَابَتِ اِلْمُؤْمِنِينَ﴾؛ أي: لشواهد الربوبية لأهل التصديق، وأدلة الإلهية لأهل التوفيق، خص المؤمنين بالذكر لانتفاعهم بتلك الآيات والدلالات، فإنهم يستدلون بالمخلوق على الخالق، وبالمصنوع على الصانع، فيوحدونه، وهو أول الباب، ولذا قدم الإيمان على الإيقان، ولعل(١) الوجه في طي ذكر المضاف هنا، وهو الخلق، وإثباته في الآية الآتية أن خلق السموات والأرض ليس بمشهود للخلق، وإن كانتا مخلوقتين، كما قال تعالى: ﴿مَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) روح البيان.

فتكون المخلوقية فيه أظهر من الأول، هكذا لاح بالبال، والله أعلم بحقيقة الحال.

ومعنى الآيتين (1): أي إن هذا الكتاب الكريم، أنزله العزيز الغالب، القاهر لكل شيء، الحكيم في تدبيره لكل ما خلق، فهو سبحانه مع قهره للعوالم المادية، والروحية، لا يتصرف إلا بالحكمة كما يشاهد في النبات والحيوان والأجسام الإنسانية، ودوران الكواكب وانتظامها في سيرها، فكل ذلك من القهر والغلبة لها مع الحكمة في صنعها، ومن ثم، أعقب ذلك بنتائج العزة والحكمة، فقال: إن في السموات السبع، اللاتي منهن ينزل الغيث، وفي الأرض التي منها يخرج الخلق، لأدلة واضحة للمصدقين بالحجج، إذا تأملوها، وفكروا فيها تفكير من سلك السبيل القويم، فيرتب المقدمات ليصل منها إلى النتائج التي هي لازمة لها، بحكم النظام الفكري، والترتيب العقلي.

وبعد أن ذكر الأدلة الكونية التي في الآفاق، أتبعها بذكر الأدلة التي في الأنفس، فقال: ﴿وَفِي خَلْقِكُمُ أَنفسكم أَيها الإنسان من تراب، ثم من نطفة، ثم من علقة متقلبة في أطوار، مختلفة إلى تمام الخلق ﴿وَ فِي خلق ﴿ما يبث الله سبحانه وتعالى وينشره، ويفرقه في الأرض، حال كونه ﴿مِن ذَاتَهُ وحيوانات تدب على الأرض، وما الموصولة معطوفة على المضاف إليه، والمعنى: وفي خلق ما ينشره الله تعالى، ويفرقه من دابة، وهي كل ما يدب على وجه الأرض من الحيوان مع اختلاف صورها، وأشكالها، وكثرة أنواعها، وأضمر ذكر الله هنا، لقرب العهد منه بخلافه في قوله: ﴿وَمَا أَنزَلَ الله كما سيأتي. ﴿مَانَتُ بالرفع على أنه مبتدأ مؤخر، خبره الظرف المقدم، والجملة معطوفة على ما قبلها من الجملة المصدرة بإن ﴿لِتَوْمِ الطرف المقدم، والجملة معطوفة على ما قبلها من الجملة المصدرة بإن ﴿لِتَوْمِ فوق المعرفة والدراية، ونحوهما، وبينه وبين الإيمان فروق كثيرة، وحقيقة الإيمان فوق المعرفة والدراية، ونحوهما، وبينه وبين الإيمان فروق كثيرة، وحقيقة الإيمان هو اليقين، حين باشر الأسرار بظهور الأنوار، ألا ترى كيف سأل رسول الله عليه بقوله: «اللهم إنى أسألك إيماناً يباشر قلبي، ويقيناً ليس بعده كفر».

<sup>(</sup>١) المراغي.

يقول الفقير: لم يقل: للموقنين كما قال للمؤمنين، إشارةً إلى قلة هذا الفريق بالنسبة إلى الأول. وخص الإيقان بخلق الأنفس، لأن ما قبله من الإيمان بالآفاق، وهو ما خرج عنك، وهذا من الإيمان بالأنفس، وهو ما دخل فيك، وهذا أخص درجات الإيمان، فإنه إذا أكمل الإيمان في مرتبة الإيمان بترقي العبد إلى المشاهدة في مرتبة الأنفس، فكمال اليقين إنما هو في هذه المرتبة، لا في تلك المرتبة؛ لأن العلم بما دخل فيك أقوى منه بما خرج عنك، إذ لا يكذبه شيء، ولذا جاء العلم الضروري أشد من العلم الاستدلالي، وضم خلق الدواب إلى خلق الإنسان لاشتراك الكل في معنى الجنس، فافهم جداً، واقنع.

وفي «التأويلات النجمية»: أن العبد إذا أمعن نظره في حسن استعداده ظاهراً وباطناً، وأنه خلق في أحسن تقويم، ورأى استواء قده وقامته، وحسن صورته وسيرته، واستكمال عقله وتمام تمييزه وما هو مخصوص به في جوارحه وجوانبه، ثم تفكر فيما عداه من الدواب وأجزائها وأعضائها وأوصافها وطباعها.. وقف على اختصاص وامتياز بني آدم بين البرية من الجن في الفهم والعقل والتمييز ثم في الإيمان ومن الملائكة في حمل الأمانة، وتعلم علم الأسماء.

والمعنى: أي وإن في خلق الله إياكم على أطوار مختلفة من تراب، ثم من نطفة إلى أن تصيروا أناسي، وفي خلق ما تفرق في الكون من الدواب لحججاً لقوم يوقنون بحقائق الأشياء، فيقرونها بعد العلم بصحتها.

﴿و﴾ في ﴿اختلاف الليل والنهار﴾ بتعاقبهما أو بتفاوتهما طولاً وقصراً، أو بسواد الليل، وبياض النهار ﴿وَمَا أَزَلَ اللّهُ مِنَ السَّمَآ على خطف على ﴿اختلاف﴾ ﴿مِن رَبَّوَ ﴾؛ أي: مطر، وهو سبب الرزق، عبر عنه بذلك تنبيهاً على كونه آية من جهتي القدرة والرحمة ﴿فَأَخَا بِهِ ٱلْأَرْضَ﴾ بأن أخرج منها أصناف الزروع والثمرات والنباتات ﴿بَعَدَ مَرْتِهَا﴾؛ أي: بعد يبسها، وعرائها عن آثار الحياة، وانتفاء قوة التنمية عنها، وخلو أشجارها عن الثمار، ففيه (۱) تشبيه للرطوبة الأرضية بالروح الحيواني في كونها مبدأ التوليد، والتنمية، وتشبيه زوالها بزوال الروح وموت

الجسد ﴿و﴾ في ﴿تصريف الرياح﴾؛ أي: وفي تحويلها من جهة إلى أخرى، وتبديلها من حال إلى حال، إذ منها مشرقية ومغربية وجنوبية وشمالية وحارة وباردة ونافعة وضارة.

وتأخيره عن إنزال المطر مع تقدمه عليه في الوجود، إما للإيذان بأنه آية مستقلة، حيث لو روعي الترتيب الوجودي، لربما توهم أن مجموع تصريف الرياح، وإنزال المطر آية واحدة، وإما لأن كون التصريف آية ليس لمجرد كونه مبدأ لإنشاء المطر، بل له ولسائر المنافع التي من جملتها سوق السفن في البحار ﴿ اَينَ وَ ودلالات على القدرة القاهرة، والحكمة الباهرة ﴿ لِتَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾؛ أي: يستعملون عقولهم في مصنوعات الله تعالى، ويتأملون فيها، فيثبتون وجود صانعها وعظيم قدرته، وباهر حكمته.

والمعنى (1): أي وإن في تعاقب الليل والنهار عليكم، هذا بظلمته وسواده، وذلك بنوره وضيائه، وفيما أنزل الله من السماء من مطر تحيا به الأرض بعد موتها، فتهتز بالنبات والزرع من بعد جدوبها وقحوطها، فتخرج أرزاق العباد وأقواتهم، وفي تصريف الرياح لمنافعكم شمالية مرة، وجنوبية أخرى، صباً مرة، ودبوراً أخرى، لأدلة وحججا لله على خلقه، الذي يعقلون عنه حججه، ويفهمون ما وعظهم به من الآيات والعبر.

وقصارى ما سلف كله: أنكم إذا تأملتم الحكم المنبثة في السموات والأرض. . آمنتم بوحدة خالقها وقدرته، فإذا ازددتم علماً . ازداد تثبتكم وفهمكم، فصرتم موقنين بها، لأن الإيقان يكون بتوافر الأدلة وتكاثرها، ومتى أيقنتم بجمال هذا الكون وحسن نظامه . أصبحتم من ذوي العقول الناضجة، والأفكار النافذة في أسرار هذا الكون، وبديع صنعه، فتستطيعون أن تنتفعوا بما فيه، وتسخروه لمنافعكم في هذه الحياة المليئة بالمطالب .

وإجمال ذلك: أن أول المراتب الإيمان بالله، فإذا ازداد المرء علماً وحكمة

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) المراغي.

وبحثاً في دقائق الأشياء وعظائمها أصبح موقناً به وكلما ازداد بحثاً، ازداد عقله دراية، وفهما لأسرار هذا الكون، فسخره لمنافعه، واستفاد من نظمه التي وجد عليها، وعرف أنه لم يخلق عبثاً، بل خلق للانتفاع بما في ظاهره وباطنه، علويه وسفليه، أرضه وسمائه، نوره وظلامه، فكأنه يقول: إنا أمرناكم بالنظر في العالم لتؤمنوا، فإذا ازددتم نظراً أيقنتم بي، وذلك كله مما يربي عقولكم، ويكملها إلى أقصى حدود طاقتها البشرية.

وفي «فتح الرحمٰن»: إن قلت: لم ختم (١) الآية الأولى بقوله ﴿ لِلْمُتْوَمِينَ﴾، والثانية بقوله: ﴿ يُوقِنُونَ ﴾، والثالثة بقوله ﴿ يَقَلُونَ ﴾.

قلت: لأنه تعالى، لما ذكر العالم ضمناً، ولا بد له من صانع، موصوف بصفات الكمال، ومن الإيمان بالصانع، ناسب ختم الأولى ﴿ لِآثَوْمِينَ ﴾، ولما كان الإنسان أقرب إلى الفهم من غيره، وكان فكره في خلقه وخلق الدواب، مما يزيده يقيناً في إيمانه، ناسب ختم الثانية بقوله: ﴿ يُوقِنُونَ ﴾، ولما كان جزئيات العالم من اختلاف الليل والنهار، وما ذكره معهما مما لا يدرك إلا بالعقل، ناسب ختم الثالثة بقوله: ﴿ يَمْقِلُونَ ﴾ ، انتهى.

وقرأ الجمهور(٢): ﴿ الله جمعاً بالرفع فيهما، وقرأ الأعمش والجحدري وحمزة والكسائي ويعقوب: بالنصب فيهما، وزيد بن علي: برفعهما على التوحيد، وقرأ أبي وعبد الله: ﴿ لآيات ﴾ فيهما كالأولى، وتنكير آيات (٣) في المواضع الثلاثة للتفخيم كما وكيفا، والعقل يقال: للقوة المتهيئة لقبول العلم، ويقال للعلم الذي يستفيده الإنسان بتلك القوة عقل، ولهذا قال أمير المؤمنين على بن أبي طالب كرم الله وجهه:

فَ إِذَّ ٱلْسَعَدِ فَ مَ طُلْبُ وَعُ الْأَذِ فَ مَ طُلِبُ وَعُ وَمَ سَمُ وَعُ وَمَ سَمُ وَعُ وَمَ سَمُ وَعُ وَلاَ يَسِنُ فَعُ وَلاَ يَسِنُ فَعُ وَلاَ يَسِنُ فَعُ وَلاَ يَسِنُ فَعُ وَمَ سَمُ فَعُ وَلاَ يَسِنُ فَعُ مَا طُلُبُ وَعُ إِذَا لَسَمْ يَسِكُ مَ سَسْمُ وَعُ

<sup>(</sup>۱) فتح الرحمٰن. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

كَمَا لاَ تَنْفَعُ ٱلشَّمْسُ وَضَوْءُ ٱلْعَيْنِ مَمْنُوعُ

وإلى الأول أشار النبي على المعنى الله خلق الله خلقاً، أكرم عليه من العقل». وإلى الثاني أشار بقوله: «ما كسب أحد شيئاً، أفضل من عقل يهديه إلى هدى، أو يرده عن ردى»، وهذا العقل هو المعني بقوله تعالى: ﴿وَمَا يَمْقِلُهُمَا إِلَّا الْمَعْلِمُونَ ﴾، وكل موضع ذم الكفار بعدم العقل، فإشارة إلى الثاني دون الأول، وكل موضع رفع التكليف عن العبد لعدم العقل، فإشارة إلى الأول، كما في «المفردات».

والمعنى (1): لقوم ينظرون بعيون عقولهم، ويعتبرون لأنها دلائل واضحة على وجود صانعها وعظيم قدرته وبالغ حكمته، وخص العقلاء بالذكر؛ لأنه بالعقل يمكن الوقوف على الدلائل. يقول الفقير: لعل سر تخصيص العقل بهذا المقام، وتأخيره عن الإيمان والإيقان، أن هذه الآية دائرة بين علوي وسفلي وما بينهما، وللعقل مدخل تعقل كل ذلك، واشتراك بين الإيمان والإيقان، فافهم جداً.

﴿ وَلَكُ اللّهِ الآيات القرآنية من أول السورة إلى هنا، وهو مبتدأ، وخبره قوله: ﴿ اللّهِ سبحانه وتعالى، المنبهة على الآيات التكوينية ﴿ اَيُ محقين، أو حال ﴿ عَلَيْكُ ﴾ يا محمد بواسطة جبريل، حال كوننا ﴿ إِلْحَقِ الباطل والكذب، وقرى، كون الآيات متلبسة بالحق والصدق، بعيدة من الباطل والكذب، وقرى، ﴿ يتلوها بياء الغيبة عائداً على الله، وقال في «بحر العلوم»: نتلوها عليك، حال عاملها معنى الإشارة، كأنه قيل: نشير إليها متلوة عليك، تلاوة متلبسة بالحق مقترنة به، بعيدة من الباطل واللعب والهزل، كما قال: ﴿ وَمَا هُو إِلْمَزَلِ الله الواضحة انتهى. ويجوز أن تكون إشارة إلى الدلائل المذكورة؛ أي: تلك دلائله الواضحة على وجوده ووحدته وقدرته وعلمه وحكمته نتلوها عليك؛ أي: بتلاوة النظم الدال عليها ﴿ وَاَيْ حَدِيثٍ ﴾ من الأحاديث، وخبر من الأخبار ﴿ اللّه وَالله ، وتقديم الاسم الجليل لتعظيمه، كما في قولهم: أعجبني زيد أي: وبعد آيات الله، وتقديم الاسم الجليل لتعظيمه، كما في قولهم: أعجبني زيد

<sup>(</sup>١) روح البيان.

وكرمه، يريدون أعجبني كرم زيد، ونظيره قوله تعالى: ﴿وَأَعْلَمُوا أَنَّما غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ خُسُكُم فإن اسم الله هنا أيضاً، مذكور بطريق التعظيم كما سبق هناك، أو معنى: بعد الله؛ أي: بعد حديث الله الذي هو القرآن، حسبما نطق به قوله تعالى: ﴿اللّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ وهو المراد بآياته أيضاً، ومناط العطف التغاير العنواني ﴿ يُوْمِنُونَ ﴾ يعني: أن القرآن من بين الكتب السماوية معجزة باهرة، فحيث لم يؤمنوا به، فبأي كتاب بعده يؤمنون؛ أي: لا يؤمنون بكتاب سواه، وقيل: المعنى القرآن آخر كتب الله، ومحمد ﷺ آخر رسله، فإن لم يؤمنوا به، فبأي كتاب بعده ولا نبي.

وقرأ (١) أبو جعفر والأعرج وشيبة وقتادة ونافع وابن كثير وأبو عمرو وعاصم في رواية: ﴿يُوْمِنُونَ﴾ بالياء التحتانية، وقرأ الأعمش، وباقي السبعة: ﴿تؤمنون﴾ بتاء الخطاب، وقرأ طلحة: ﴿توقنون﴾ بالتاء من فوق، وبالقاف من الإيقان والمعنى: يومنون بأي حديث، وإنما قدم الجار عليه؛ لأن الاستفهام له صدر الكلام.

والمعنى (٢): أي هذه آيات القرآن بما فيها من حجج، وبينات نتلوها على عليك، متضمنة للحق، فبأي حديث أيها القوم، بعد حديث الله الذي يتلوه على رسوله، وبعده حججه وبرهاناته، التي دلكم بها على وحدانيته، تصدقون إن كذبتم به.

والخلاصة: إذا كنتم لا تؤمنون بهذه الآيات، ولا تنقادون لها فبم تؤمنون وإلام تنقادون.

وبعد أن بين للكفار آياته، وذكر أنهم إن لم يؤمنوا بها فبأي حديث بعدها يؤمنون، أتبعه بالوعيد العظيم لهم، فقال: ﴿وَيَلُّ﴾؛ أي: عذاب شديد كائن ﴿لِكُلِّ أَقَالِهُ﴾ أي: لكل كذّاب ﴿أَيْدِ﴾؛ أي: كثير الإثم مرتكب لما يوجبه؛ أي: فالويل أشد الويل، والعذاب أقسى العذاب لكل كذاب، في قوله أثيم في فعله،

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) المراغي.

وبعد أن وصف هذا الأفاك بالإثم أولاً. أتبعه بوصفه بالاستكبار عن سماع الآيات، فقال: ﴿ يَسْمَعُ مَايَتِ اللَّهِ ﴾ صفة أخرى لأفاك، والمراد: آيات القرآن، لأن السماع إنما يتعلق بها، وكذا التلاوة في قوله: ﴿ تُنَّكَ ﴾ وتقرأ تلك الآيات ﴿ عَلَيْهِ ﴾؛ أي: على ذلك الأفاك، والجملة حال من ﴿ اَيْنَ اللَّهِ ﴾. ﴿ ثُمَّ يُمِرُّ ﴾ ويقيم ذلك الأفاك على كفره، ويدوم عازماً عليه عاقداً. قال في «المفردات»: الإصرار: التعقد في الذنب، والتشدد فيه، والامتناع من الإقلاع عنه، وأصله: من الصر؛ أي: الشد، والصرة ما يعقد فيها الدراهم، أو من إصرار الحمار على العانة، وهو أن ينحني عليها صاراً؛ أي: ضاما أذنيه على رأسه، حال كونه ﴿مُسْتَكْبِرًا ﴾ عن الإيمان بما سمعه من آيات الله تعالى، والإذعان بما نطق به من الحق، مزدرياً لها معجباً بما عنده من الأباطيل، وكان (١) النضر بن الحارث بن عبد الدار، وقد قتل صبراً، يشتري من أحاديث العجم مثل حديث رستم وإسفنديار، ويشغل بها الناس عن استماع القرآن، فوردت الآية ناعية عليه وعلى كل من يسير سيرته فيما هم فيه من الشر والفساد، وذلك التعميم لكلمة الإحاطة والشمول، وكلمة ﴿ ثُمَّ ﴾ لاستبعاد الإصرار، والاستكبار بعد سماع الآيات، التي حقها أن تذعن لها القلوب، وتخضع لها الرقاب، فهي محمولة على المعنى المجازي؛ لأنه الأليق بمرام المقام، وإن كان يمكن الحمل على الحقيقة أيضاً، باعتبار منتهي الإصرار ﴿ كُأُن لَّمْ يَسْمَعُمَّا ﴾؛ أي: يصر مستكبراً كأنه لم يسمع تلك الآيات، و ﴿ كَأَن ﴾ مخففة، واسمها ضمير الشأن، والجملة حال من فاعل ﴿يُمِرُّ﴾؛ أي: ثم يصر على كفره مستكبراً، مشابها حاله حال من لم يسمعها؛ أي: مشبهاً بغير السامع في عدم القبول، والانتفاع ﴿فَبَيِّرُهُ ﴾؛ أي: فبشر يا محمد ذلك الأفاك على إصراره واستكباره، وعدم استماعه إلى الآيات ﴿ بِمَدَابٍ أَلِيمٍ ﴾؛ أي: وجيع؛ أي: أنذره بعذاب شديد، فإن ذكر العذاب قرينة على الاستعارة، استعيرت البشارة التي هي الإخبار بما يظهر السرور في المخبربه، للإنذار الذي هو ضده، بإدخال الإندار في جنس البشارة على سبيل التهكم والاستهزاء، هذا

<sup>(</sup>١) روح البيان.

إذا أريد المعنى المتعارف للبشارة، وهو الخبر السار، ويجوز أن يكون على الأصل، فإنها بحسب أصل اللغة عبارة عن الخبر الذي يؤثر في بشرة الوجه بالتغيير، وهو يعم خبر السرور والحزن، ولذا قال في «كشف الأسرار»؛ أي: أخبره خبراً يظهر أثره على بشرته من الترح، وعبارة أبي حيان: فمعنى (۱) ﴿ثُمُّ الإيذان بأن فعل المقدم عليها بعد مارآها، وعاينها شيء يستبعد في العادة والطباع، وكذلك آيات الله الواضحة، القاطعة بالحق من تليت عليه وسمعها، كان مستبعداً في العقول إصراره على الضلالة عندها، واستكباره عن الإيمان بها.

والمعنى (٢): أي إذا سمع آيات الله تقرأ عليه، وهي مشتملة على الوعد والوعيد والإنذار والتبشير والأمر والنهي والحكم والآداب، أصر على الكفر بها وجحدها عناداً، كأنه ما سمعها، ثم أوعده على ما فعل عذاباً أليماً في نار جهنم، فقال: فبشره أيها الرسول بالعذاب المؤلم، الموجع في جهنم، وبئس القرار، وفي تسمية هذا الخبر المخزي بشرى، وهي لا تكون إلا في الأمر السار، تهكم بهم، واحتقار لشأنهم، فهو من وادي قولك للكافر: ﴿ دُقَ إِنَّكَ الْعَزِيرُ ٱلْكَوْرِيمُ اللهِ ﴾، وقول الشاعر:

## تَحِيَّةُ بَيْنِهِمْ ضَرْبٌ وَجِيْعُ

﴿ وَإِذَا عَلِمَ ﴾ ذلك الأفاك ﴿ مِنْ مَايَتِنَا شَيَّا ﴾؛ أي: إذا بلغه من آياتنا شيء، وعلم أنه من آياتنا، لا أنه علمه كما هو عليه، فإنه بمعزل من ذلك، قرأ الجمهور (٣): ﴿ عَلِمَ ﴾ بفتح العين، وكسر اللام مخفة على البناء للفاعل، وقرأ قتادة، ومطر الوراق على البناء للمفعول، والمعنى: أنه إذا وصل إليه علم شيء من آيات الله سبحانه وتعالى: ﴿ التَّفَذَهَا ﴾؛ أي: الآيات كلها ﴿ هُرُواً ﴾؛ أي: مهزوءاً بها لا ما سمعه فقط، وقيل: الضمير في ﴿ التَّذَهَا ﴾ عائد إلى ﴿ شَيْنًا ﴾ لأنه عبارة عن الآيات، فالتأنيث باعتبار المعنى، والأول أولى ؛ أي: وإذا وصل إليه

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٣) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

خبرها وبلغه شيء منها جعلها هزوا، وسخريةً. فقد رُوي: أن أبا جهل حين سمع قوله تعالى: ﴿إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ ﴿ طَعَامُ الْأَشِمِ ﴿ ﴾ دعا بتمر وزبد، وقال لأصحابه: تزقموا من هذا، ما يعدكم محمد ﷺ إلا شهداً، وحين سمع قوله تعالى: ﴿عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ ﴿ ﴾؛ أي: على النار، قال: إن كانوا تسعة عشر فأنا ألقاهم وحدي.

ثم ذكر ما يصيب هؤلاء من العذاب فقال: ﴿ أُولَيِّكَ ﴾ الأفاكون المتصفون بتلك الصفات، فالإشارة إلى كل أفاك من حيث الاتصاف بما ذكر من القبائح، والجمع باعتبار شمول كل، كما أن الإفراد في الضمائر السابقة باعتبار كل واحد واحد ﴿ لَمْمَ ﴾ بسبب جناياتهم المذكورة ﴿ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ أي: عذاب يهينهم، ويذلهم في نار جهنم، ويذهب بعزهم بما كانوا في الدنيا يستكبرون عن طاعة الله واتباع آياته واتخاذها هزواً، ووصف (١) العذاب بالإهانة توفية لحق استكبارهم، واستهزائهم بآيات الله ﴿ يَن وَرَابِهِم جَهَنَم كُونَه أي : جهنم كائنة من قدامهم؛ لأنهم متوجهون إلى ما أعد لهم؛ أي: من وراء ما هم فيه من التعزز بالدنيا، والتكبر عن الحق، جهنم فإنها من قدامهم؛ لأنهم متوجهون إليها، وعبر بالوراء عن القدام كقوله: ﴿ وَكَانَ وَرَاءَمُم مُلِكٌ ﴾ ، وقول الشاعر:

# أَلَيْسَ وَرَائِيْ إِنْ تَرَاخَتْ مَنِيَّتِيْ

أو المعنى: من خلفهم؛ لأنهم معرضون عن ذلك، مقبلون على الدنيا، فإن الوراء اسم للجهة التي يواريها الشخص من خلف أو قدام؛ أي: يسترها ﴿وَلَا يُغْنِى ﴾؛ أي: لا يدفع ﴿عَنْهُم مَّا كَسَبُوا ﴾ وجمعوا من الأموال والأولاد، ولا ينفعهم بوجه من وجوه النفع ﴿شَيْكا ﴾ من عذاب الله، فيكون مفعولاً به، أو لا يغني عنهم في دفع ذلك شيئاً منم الإغناء؛ أي: إغناءً قليلاً، فيكون مصدراً، يقال: أغنى عنه إذا كفاه، وقوله: ﴿وَلَا مَا أَغَنَوْا مِن دُونِ اللهِ أَوْلِياً أَنَى معطوف على في ولا ينفعهم أيضاً ما عبدوه من دون الله من الأصنام،

<sup>(</sup>١) روح البيان.

وتوسيط<sup>(۱)</sup> حرف النفي بين المعطوفين، مع أن عدم إغناء الأصنام أظهر وأجلى، من عدم إغناء الأموال والأولاد قطعاً، مبني على زعمهم الفاسد، حيث كانوا يطمعون في شفاعتهم، وفيه تهكم، وقيل: زيادة ﴿لا﴾ في الجملة الثانية للتأكيد. وهما في الموضعين، إما مصدرية أو موصولة.

والمعنى (٢): أي ولا يدفع العذاب عنهم ما كسبوا من الأموال والأولاد، ولا تغني عنهم أصنامهم التي عبدوها من عذاب الله شيئاً ﴿وَلَمْمَ فَيما وراءهم من جهنم ﴿عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ لا يعرف كنهه، ولا يقادر قدره؛ أي: بالغ إلى أقصى الغايات في كونه ضرراً. وقوله: ﴿هَلْذَا هُدَى ﴾ جملة مستأنفة؛ أي: هذا القرآن هدى للمهتدين به؛ أي: في غاية الكمال من الهداية، كأنه نفسها، كقولك: زيد عدل ﴿وَالَذِينَ كَفَرُوا بِنَايَتِ رَبِّمٍ ﴾ القرآنية ﴿هُمْ عَذَابٌ مِّن رِّجْزٍ ﴾؛ أي: من أشد العذاب ﴿ أَلِيدٌ ﴾ بالرفع صفة عذاب.

والمعنى: أي هذا القرآن الذي أنزلناه إليك أيها الرسول، هاد إلى الحق وإلى صراط مستقيم، لمن اتبعه وعمل بما فيه، والذين جحدوا بآياته الكونية في الأنفس والآفاق، وآياته المنزلة على ألسنة رسله، لهم العذاب المؤلم، الموجع يوم القيامة، وقرأ الله قلحة وابن محيصن وأهل مكة وابن كثير وحفص: ﴿أَلِيكُ بِالرفع صفة لـ عذاب وقرأ الحسن وأبو جعفر وشيبة وعيسى والأعمش وباقي السبعة: بالجر نعتاً لرجز ﴿الله ﴾؛ أي: الإله الذي يستحق منكم العبادة، هو الإله الذي سخّر وذلل ﴿لَكُ البّحَ ﴾؛ أي: جعله على صفة، تتمكنون بها منه الركوب عليه، بأن جعله أملس السطح؛ أي: مستويه يعلو عليه ما شأنه الغوص كالأخشاب، ولا يمنع الغوص والخرق لميعانه، فإنه لو جعل خشن السطح، بأن كان ذا ارتفاع وانخفاض لم يتيسر جرى الفلك عليه، وكذا لو جعله بحيث لا تطفو عليه الأخشاب ونحوها، بل تسفلت وغرقت فيه، لم يتيسر ذلك أيضاً، ولو

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

جعله صلباً مصمتاً، يمنع الغوص فيه، لم يمكن تحصيل المنافع المترتبة على الغوص ﴿ لِنَجْرِى الْفُلُكُ فِيهِ بِأَمْرِيهِ ﴾ أي: بإذنه وتيسيره وأنتم راكبوها ﴿ وَلِتَبْتَغُوا مِن مَنافع البحر مِن فَشَالِهِ هِ التجارة والغوص على اللؤلؤ والمرجان، ونحوها من منافع البحر ﴿ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُوكَ ﴾ ؛ أي: ولكي تشكروا النعم المترتبة على ذلك بالإقرار بوحدانية المنعم بها، والحكمة (۱) في هذا التسخير مختصة بالإنسان لا بالفلك، سخر البحر والفلك له، وسخره لنفسه ليكون خليفته، ومظهراً لذاته وصفاته نعمة منه، وفضلاً لإظهار الكنز المخفي، فبحسب كل مسخر من الجزئيات والكليات، يجب على العبد شكره، وشكره أن يستعمله في طلب الله بأمره، ولا يستعمله في موى نفسه، وله أن يعتبر من البحر الصوري، والذين يركبون البحر فربما تسلم سفينتهم، وربما تغرق كذلك العبد في فلك الاعتصام، في بحر اليقين، فإن هبت رياح في رياح المشيئة، مرفوع له شراع التوكل، مرسى في بحر اليقين، فإن هبت رياح العناية، نجت السفينة إلى ساحل السعادة، وإن هبت نكباء الفتنة، لم يبق بيد الملاح شيء، وغرقت في لجة الشقاوة، فعلى العبد أن يبتغي فضل الله، ويسعى في الطلب بأداء شكر النعم، كما في «التأويلات النجمية».

والمعنى (٢): أي إن ذلك الخالق الواحد، الذي أقمت لكم الأدلة على وجوده، هو الذي يسر لكم استخدام البحر، لتجري فيه السفن بإذنه وقدرته، حاملة أقواتكم ومتاجركم، لتقوم بشؤونكم المعيشية، ولتطلبوا رزق ربكم منه بالغوص للدر تارة، والصيد تارة أخرى، ولتشكروه على ما أفاض عليكم من هذه النعم، التي تحصل لكم بسبب هذا التسخير للبحر، فتعبدوه وتطيعوه فيما يأمركم وينهاكم عنه ﴿وَسَخَرَ لَكُمْ مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ من الموجودات، بأن جعلها مداراً لمنافعكم؛ أي: سخر لكم أيها العباد جميع ما خلقه في سلمواته وأرضه، مما تتعلق به مصالحكم، وتقوم به معايشكم، ومما سخره لكم من مخلوقات السموات الشمس، والقمر والنجوم النيرات والمطر والسحاب والرياح، ومن مخلوقات الأرض الدواب والأشجار والجبال مثلاً ﴿جَمِيعًا ﴾ إما حال من ﴿مَا فِي

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) المراغي.

السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ ﴾، أو تأكيد له ﴿مِنْه ﴾ صفة لـ ﴿مَيْها ﴾؛ أي: كائناً منه تعالى، أو حال من ﴿ما ﴾؛ أي: سخر لكم هذه الأشياء كائنة منه مخلوقة له، أو خبر لمحذوف؛ أي: هي جميعاً منه تعالى. وفي "فتح الرحمن": جميعاً منه أي: كل إنعام فهو من فضله؛ لأنه لا يستحق عليه أحد شيئاً، بل هو ويوجب على نفسه تكرماً ﴿إِنَّ فِي ذَالِك ﴾ المذكور من التسخير ﴿ لَآيَكتِ ﴾ عظيمة الشأن، كبيرة القدر، دالة على وجود الصانع وصفاته ﴿ لِقَوْمِ يَنَفَكَّرُون ﴾ في بدائع صنع الله تعالى، فإنهم يقفون بذلك على جلائل نعمه تعالى ودقائقها، ويوفقون لشكرها.

والمعنى: أي وسخر لكم جميع ما خلقه في سمواته وأرضه، مما تتعلق به مصالحكم، وتقوم به معايشكم، فمما سخر لكم من المخلوقات السماوية الشمس والقمر والنجوم والمطر والسحاب والرياح، ومن المخلوقات الأرضية الدواب والأشجار والجبال والسفن رحمةً منه وفضلاً، وكل هذه أدلة على أنه الله، الذي لا إله غيره، لمن تأمل فيها واعتبر بها، وتدبرها حق التدبر.

والخلاصة: أن العالم كله، كأنه جسم واحد، يحتاج كل جزء منه إلى الأجزاء الباقية، فلا يستقيم مطر بلا حرارة شمس، ولا تسير سفن، إلا بهواء أو فحم أو كهرباء وما شاكل ذلك، فالعالم كله كساعة منتظمة، لا يستقيم سيرها إلا إذا استكملت آلاتها وعددها، وخص المتفكرين لأنه لا ينتفع بها إلا من تفكر فيها.

وعن طاووس قال: جاء رجل إلى عبد الله بن عمرو بن العاص، فسأله: مم خلق الخلق؟ فقال: من الماء والنور والظلمة والهواء والتراب، قال: فمم خلق هؤلاء؟ قال: لا أدري، ثم أتى الرجل عبد الله بن الزبير فسأله، فقال: مثل قول عبد الله بن عمرو، فأتى ابن عباس، فسأله: مم خلق الخلق؟ فقال: من الماء والنور والظلمة والريح والتراب، قال: مم خلق هؤلاء؟ فقرأ ابن عباس فَسَخُرُ لَكُم مَّا فِي السَّكَوَتِ وَمَا فِي الدَّرْضِ جَبِهًا مِتَنَدًى، فقال الرجل: ما كان ليأتي بهذا إلا رجل من أهل بيت النبوة.

وفي الآية (١): إشارة إلى أن السموات والأرض وما فيهن خلقت للإنسان، فإن وجودها تبع لوجوده، وناهيك من هذا المعنى، أن الله تعالى أسجد ملائكته لآدم عليه السلام، وهذا غاية التسخير، وهم أكرم مما في السموات والأرض، ومثال هذا: أن الله تعالى لما أراد أن يخلق ثمرةً خلق شجرة، وسخرها للثمرة لتحملها، فالعالم بما فيه شجرة، وثمرتها الإنسان، و لعظم هذا المعنى قال: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاينَتِ لِنَوَرِ يَنَفَكُرُونَ ﴾؛ أي: في هذا المعنى دلالات على شرف الإنسان، وكماليته لقوم لهم قلوب منورة بنور الإيمان والعرفان، إذ يتفكرون بفكر سليم، كما في «التأويلات النجمية».

وقرأ الجمهور(٢): ﴿مِنْهُ ﴾، وقرأ ابن عباس ﴿منة ﴾ بكسر الميم وشد النون، ونصب التاء على المصدر، قال أبو حاتم: نسبة هذه القراءة إلى ابن عباس ظلم، وحكاها أبو الفتح عن ابن عباس وعبد الله بن عمر والجحدري وعبد الله بن عبيد بن عمير، وحكاها أيضاً عن هؤلاء الأربعة صاحب «اللوامح»، وحكاها ابن خالويه عن ابن عباس وعبيد بن عمير، وقرأ سلمة بن محارب كذلك؛ إلا أنه ضم التاء؛ أي: هو منة، وعنه أيضاً فتح الميم وشد النون، وهاء الكناية عائدة على الله، وهو فاعل ﴿سَخَرَ ﴾ على الإسناد المجازي، أو على أنه خبر مبتدأ محذوف؛ أي: ذلك، أو هو منة.

ولما علم سبحانه عباده دلائل التوحيد والقدرة والحكمة أردفه تعليمهم فضائل الأخلاق، فقال: ﴿ قُلُ عَا محمد ﴿ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ بالله ورسوله اغفروا واصفحوا وسامحوا عما يصدر من الكفار من الكلمات المؤذية، والأفعال الموحشة، ولا تقابلوهم بالمؤاخذة عليها إن أمرتهم بذلك ﴿ يَغْفِرُوا ﴾ ؛ أي: يغفر الذين آمنوا، ويعفوا، ويصفحوا ﴿ لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ ﴾ ولا يخافون ﴿ أَيّامَ الله ﴾ وعذابه، وانتقامه من أعدائه، ولا يرجون ثوابه، ولا يخشون مثل عقاب الأمم الخالية، ومعنى الرجاء هنا: الخوف، وأيام الله: وقائعه تعالى لأعدائه في الأمم

<sup>(</sup>۱) روح البيان.

الماضية، لقولهم أيام العرب، لوقائعها كيوم بعاث بوزن غراب، موضع بقرب المدينة، ويومه معروف؛ أي: قل لهم: اغفروا، يغفروا ويصفحوا ويعفوا، وقيل: مجزوم بلام مقدرة تقديره: ليغفروا، فهو أمر مستأنف، وإنما جاز حذف اللام؛ لأن الأمر الذي هو ﴿قُلّ عوض عنه، وقيل: لا يأملون الأوقات التي وقتها الله لثواب المؤمنين ووعدهم الفوز به فيها وإضافتها إلى الله كبيت الله، وناقة الله والأول أولى، والأيام يعبر بها عن الوقائع، كما تقدم في تفسير قوله تعالى: ﴿وَذَكِرَهُم بِأَيّنِم اللهِ ﴾، قال مقاتل: لا يخشون مثل عذاب الله للأمم الخالية، وذلك أنهم لا يؤمنون، فلا يخافون عقابه. وقيل: المعنى لا يأملون نصر الله لأوليائه، وإيقاعه بأعدائه، وقيل: لا يخافون البعث.

والمعنى (1): قل يا محمد، للذين صدقوا الله ورسوله: اعفوا واصفحوا عن هؤلاء المشركين، الذي لا يخافون بأس الله ونقمته، إذا نالكم منهم أذى ومكروه، قاله مجاهد. روى الواحدي، والقشيري عن ابن عباس: أن الآية نزلت في عمر بن الخطاب مع عبد الله بن أبي، في غزوة بني المصطلق، فإنهم نزلوا على بئر يقال لها: المريسيع، فأرسل عبد الله غلامه ليستقي، فأبطأ عليه، فقال: ما حبسك؟ فقال: غلام عمر قعد على فم البئر، فما ترك أحداً يستقي حتى ملا قرب النبي على وقرب أبي بكر، وملأ لمولاه، فقال عبد الله: ما مثلنا ومثل هؤلاء إلا كما قيل: سمن كلبك يأكلك، فبلغ عمر قوله، فاشتمل على سيفه يريد التوجه إليه ليقتله، فأنزل الله هذه الآية.

وروى ميمون بن مهران عن ابن عباس سبباً آخر، قال: لما نزل قوله تعالى: ﴿مَن ذَا اللَّذِى يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنَا﴾ قال يهودي بالمدينة يسمى فنحاصاً: احتاج رب محمد ﷺ، قال: فلما سمع عمر بذلك اشتمل على سيفه، وخرج في طلبه، فجاء جبريل إلى النبي ﷺ فقال: إن ربك يقول لك: ﴿قُل لِلَّذِينَ ءَامَنُوا يَغْفِرُوا لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيّامَ اللهِ ﴾ فبعث رسول الله ﷺ في طلب عمر، فلما جاء

<sup>(</sup>١) المراغي.

قال: يا عمر ضع سيفك، قال: يا رسول الله صدقت، أشهد أنك أرسلت بالحق، ثم تلا رسول الله على الآية، فقال عمر: لا جرم والذي بعثك بالحق، لا ترى الغضب في وجهي.

ثم علل بالمغفرة، فقال: ﴿لِيَجْزِى ﴾ سبحانه وتعالى ﴿قَوْمًا ﴾ كاملين كاظمين غيظهم على إذاية الكفار، جزاءاً كاملاً وافراً ﴿بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾؛ أي: على ما يكسبونه من الأعمال الصالحة، التي منها كظم الغيظ. والمراد (۱) بالقوم: المؤمنون. والتنكير لمدحهم، والثناء عليهم؛ أي: أمروا بذلك ليجزي الله سبحانه يوم القيامة قوماً أي قوم، لا قوماً مخصوصين، بما كسبوا في الدنيا من الأعمال الحسنة، التي من جملتها الصبر على أذية الكفار والمنافقين، والإغضاء عنهم بكظم الغيظ، واحتمال المكروه ما يقصر عنه البيان من الثواب العظيم.

وقد جوز أن يراد بالقوم: الكفرة، و ﴿ بِمَا كَانُواْ يَكُمِ بُونَ ﴾: سيئاتهم التي من جملتها ما حكي من الكلمة الخبيثة، والتنكير حينئذ للتحقير، فإن قلت: مطلق الجزاء لا يصلح تعليلاً للأمر بالمغفرة، لتحققه على تقديري المغفرة وعدمها، قلت: لعل المعنى: قل للمؤمنين: يتجاوزوا عن إساءة المشركين والمنافقين، ولا يباشروا بأنفسهم لمجازاتهم، ليجزيهم الله تعالى؛ أي: ليجزي أولئك الكفرة يوم القيامة جزاءً كاملاً، يكافىء سيئاتهم، كأنه قيل: لا تكافؤوهم أنتم حتى نكافئهم نحن، ويدل على هذا المعنى الآية الآتية، والأول أولى، وأيضاً إن الكسب في أكثر ما ورد في القرآن كسب الكفار، ويجوز (٢٠) أن يكون المعنى: ليجزيهم الله وقت الجزاء كيوم بدر، ونحوه. وفي الآية إشارة، إلى أن المؤمن إذا غفر لأهل الجراثم، وإن لم يكونوا أهل المغفرة لإصرارهم على الكفر، والأذى.. يصير متخلقاً بأخلاق الحق.

وقرأ الجمهور(٣): ﴿لِيَجْزِيَ﴾ مبنياً للفاعل؛ أي: ليجزي الله، وقرأ زيد بن

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

علي، وأبو عبد الرحمٰن والأعمش وابن عامر وحمزة والكسائي: ﴿لِبَجْزِى ﴾ بالنون مبنياً للفاعل. وقرأ أبو جعفر وشيبة، وعاصم: ﴿ليجزى ﴾ بالياء التحتية مبنياً للمفعول مع نصب ﴿قَرَّمًا ﴾، وفيه حجة لمن أجاز بناء الفعل للمفعول، على أن يقام الجار والمجرور وهو ﴿بما ﴾ مقام الفاعل، وينصب المفعول به الصريح وهو ﴿قَرَّمًا ﴾، ونظيره: ضرب بسوط زيداً، ولا يجيز ذلك الجمهور، وخرجت هذه القراءة على أن يكون الفعل بني للمصدر؛ أي: ليجزى الجزاء قوماً، وهذا أيضاً لا يجوز عند الجمهور، لكن يتأول على أن ينصب بفعل محذوف، تقديره: يجزي قوماً، فيكون الكلام جملتين إحداهما: ليجزى الجزاء، والأخرى: يجزيه قوماً. وعبارة البيضاوي هنا: وقرىء ﴿ليجزى قوم ﴾، ﴿وليجزى قوما ﴾؛ أي: ليجزى الخير أو الشر، أو الجزاء بمعنى: ما يجزى به لا المصدر. فإن الإسناد إليه سيما مع المفعول به ضعيف.

والمعنى (١): أي ليجزي الله تعالى يوم القيامة قوماً بما كسبوا في الدنيا من أعمال طيبة، من جملتها الصبر على أذى الكفار، والإغضاء عنهم بكظم الغيظ، واحتمال المكروه، ما لا يحيط به الوصف من الثواب العظيم في جنات النعيم.

ولما رغب سبحانه، ورهب، وقرر أنه لا بد من الجزاء.. أبان أن النفع والضر لا يعدو المحسن والمسيء فقال: ﴿ مِنْ عَمَلِ ﴾ عملا ﴿ مَنلِحًا ﴾ وهو ما طلب به رضى الله تعالى ﴿ فَلِنَفْسِ مِنَّ ﴾ أي: فنفع ذلك العمل الصالح وثوابه لنفسه عائد إليها ﴿ وَمَنَّ أَسَامَ ﴾ أي: عمل عملاً سيئاً، وهو كل ما يوجب سخط الله تعالى ﴿ فَمَلَيَّهَا ﴾ أي: فضرر إساءته وعقابها على نفسه لا يكاد يسرى عمل إلى غير عامله ﴿ ثُمَّ ﴾ بعد انقضاء آجالكم ﴿ إِلَى رَبِّكُ ﴾ أي: إلى مالك أموركم لا إلى غيره ﴿ رُبَّ جَعُوكَ ﴾ أي: تردون بالموت، فيجازيكم على أعمالكم خيراً كان أو شراً، فاستعدوا للقائه، ففيه ترغيب على اكتساب العمل الصالح، وترهيب عن ارتكاب العمل السيء.

<sup>(</sup>١) المراغي.

فمن الأول العفو، والمغفرة للمجرم، وصاحبه متصف بصفات الله تعالى.

ومن الثاني المعصية، والظلم، وصاحبه متصف بصفات الشيطان، فمن كان من الأبرار فإن الأبرار لفي نعيم، ومن كان من الفجار فإن الفجار لفي جحيم.

والمعنى: أي من عمل من عباد الله بطاعته فانتهى إلى أمره وازدجر عن نهيه فلنفسه عمل، ولها طلب الخلاص من عذابه، والله غني عن كل عامل، ومن أساء عمله في الدنيا بمعصية ربه فعلى نفسه جنى، ولها اكتسب الضر.

ثم بين وقت الجزاء فقال: ﴿ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ﴾؛ أي: ثم تصيرون إلى ربكم حين العرض للحساب، فيجازي المحسن منكم بإحسانه، والمسيء بإساءته.

﴿ وَلَقَدْ مَالِيْنَا بَيْنَ إِسْرَهِيلَ ﴾؛ أي: وعزتي وجلالي لقد أعطينا بني إسرائيل وَالْكِنْبَ ﴾؛ أي: التوراة. قال سعدي المفتي: ولعل الأولى (١) أن يحمل الكتاب على الجنس حتى يشمل الزبور، والإنجيل أيضاً انتهى. وذلك لأن موسى، وداود، وعيسى عليهم السلام. كانوا في بني إسرائيل ﴿ وَلَلْمُكُمّ ﴾؛ أي: الحكمة النظرية، والعملية، والفقه في الدين، أو فصل الخصومات بين الناس، إذ كان الملك فيهم ﴿ وَالنّبُونَ ﴾ حيث كثر فيهم الأنبياء ما لم تكثر في غيرهم ﴿ وَرَبّقَتُهُم بَنَ الطّيبَتِ ﴾؛ أي: من اللذائذ، كالمن والسلوى ﴿ وَفَشّلْنَامُ عَلَى الْفَالِينِ ﴾ كلهم أولهم وأخرهم حيث آتيناهم ما لم نؤت أحداً من العالمين، من كثرة الأنبياء فيهم، وانقجار وفلق البحر، وإنجائهم، وغرق عدوهم، وإنزال المن والسلوى لهم، وانفجار النتي عشرة عيناً لهم من حجر صغير في مدة التيه، وتظليل الغمام عليهم، وليس المراد تفضيلهم على العالمين بحسب الدين والثواب، اهـ «زاده». وقيل: على عالمي زمانهم أكرم على الله، ولا على أحد من العالمين في زمانهم أكرم على الله، ولا أحب إليه منهم ﴿ وَمَاتَيْنَهُم ﴾؛ أي: وأعطينا بني إسرائيل ﴿ بَيْنَتِ ﴾؛ أي: دلائل ظاهرة، ومعجزات قاهرة ﴿ يَنَ الْأَمْرِ ﴾ أي: في أمر الدين، ف أمن بمعنى: في، كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَا نُودِكَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ ﴾ ؛ أي: شرائع في، كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَا نُودِكَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ ﴾ ؛ أي: شرائع

<sup>(</sup>١) روح البيان.

واضحات في الحلال والحرام، أو معجزات ظاهرات، وقال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: هو العلم بمبعث النبي على وما بين لهم من أمره، وأنه يهاجر من تهامة إلى يشرب، ويكون أنصاره أهل يشرب ﴿فَمَا اَخَتَلَفُوا ﴾ أي: فما وقع الاختلاف بينهم في ذلك الأمر الذي بين لهم ﴿إِلّا مِنْ بَعْلِه مَا جَاءَهُمُ الْمِلُه واليقين فيه؛ أي: إلا من بعد مجيء العلم بحقيقته، وحقيته إليهم ببيانه وإيضاحه، فجعلوا ما يوجب زوال الخلاف موجباً لثبوته، ورسوخه، وقيل: المراد بالعلم: يوشع بن نون، فإنه آمن به بعضهم، وكفر به بعضهم، وقيل: نبوة محمد وسلا فاختلفوا فيها ﴿بَقْيًا ﴾ واعتداء من بعضهم على بعض بطلب الرئاسة، وحسدا حدث ﴿يَنَهُمُ لا شكاً فيها، فقد كانوا قبل ذلك وهم تحت أيدي القبط في غاية الاتفاق، واجتماع الكلمة، فلما جاءهم العلم، والشرع في كتابهم كان مقتضاه أن يدوموا على الاتفاق، بل كان ينبغي أن يزدادوا اتفاقاً، لكنهم لم يكونوا كذلك، بل صار ما هو مقتض للاتفاق مقتضياً للاختلاف لسوء حالهم، اهـ من «الخطيب».

﴿إِنَّ رَبَّكَ ﴾ يا محمد ﴿يَقْضِى ﴾ ويحكم ﴿يَنْنَهُدُّ ﴾ ؛ أي: بين المختلفين من بني إسرائيل ﴿يَوْمَ الْقِينَمَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ من أمر الدين، فيجازي المحسن بإحسانه، والمسيء بإساءته.

والمعنى (١): أي إن ربك سبحانه، يقضي يوم القيامة بين المختلفين من بني إسرائيل بغياً وحسداً، فيما كانوا فيه يختلفون في الدنيا، بعد العلم الذي أتاهم، والبيان الذي جاءهم منه، ويجعل الفلج للمحق على المبطل، والمقصد من هذا: أنه لا ينبغي أن يغتر المبطل بنعم الدنيا، فإنها وإن ساوت نعم المحق أو زادت عليها، فهو سيرى في الآخرة ما يسوءه.

وفي هذا: تحذير لهذه الأمة المحمدية أن تسلك مسلكهم، وأن تسير على نهجهم.

<sup>(</sup>١) المراغي.

ولما ذكر سبحانه وتعالى إنعامه على بني إسرائيل، واختلافهم بعد ذلك، وإعراضهم عن الحق بغياً وحسداً، ذكر حال نبيه هي وما من به عليه من اصطفائه، وأمره أن يعدل عن هذه الطريقة، وأن يستمسك بالحق، فقال: ﴿ثُمَّ جَمَلْنَكَ عَلَى شَرِيعَةٍ ﴾ ﴿ثُمَ هنا(١) للاستثناف، والكاف مفعول أول لـ ﴿جعل)، و﴿عَلَى شَرِيعَةٍ ﴾ هو المفعول الثاني؛ أي: و(٢) جعلناك يا محمد على شريعة؛ أي: طريقة عظيمة الشأن، وسنة رفيعة القدر ﴿مِّنَ ٱلْأَمْرِ ﴾؛ أي: من أمر الدين ﴿فَاتَبِعَهَا ﴾؛ أي: فاتبع يا محمد تلك الشريعة أنت وقومك وسائر أهل الأرض، بإجراء أحكامها في نفسك، وفي غيرك من غير إخلال بشيء منها.

وفي «التأويلات النجمية»: إنا أفردناك من جملة الأنبياء بلطائف فاعرفها، وخصصناك بحقائق فأدركها، وسننا لك طرائق فاسلكها، وأثبتنا لك الشرائع فاتبعها، ولا تجاوز عنها، ولا تحتج إلى متابعة غيرك، ولو كان موسى وعيسى حيين، لما وسعهما إلا اتباعك، قال جعفر الصادق رحمه الله تعالى: الشريعة في الأمور محافظة الحدود فيها، ومن الله الإعانة، والمراد بالشريعة هنا: ما شرعه الله سبحانه لعباده من الدين، والجمع شرائع؛ أي: جعلناك يا محمد على منهاج واضح من أمر الدين، يوصلك إلي فاتبعها، واعمل بأحكامها في أمتك منهاج واضح من أمر الدين، يوصلك إلى فاتبعها، واعمل بأحكامها في أمتك أراء الجهلة، واعتقاداتهم الزائفة التابعة للشهوات، وهم رؤساء قريش، ومن وأسن، ﴿إنّهُمْ ﴾؛ أي: إن الجهلة المذكورين ﴿لَن يُغْتُوا ﴾؛ أي: لن يدفعوا وأسن، ﴿إنّهُمْ ﴾؛ أي: إن الجهلة المذكورين ﴿لَن يُغْتُوا ﴾؛ أي: لن يدفعوا بعضهم: يعني إن أراد بك نعمة فلا يقدر أحد على منعها، وإن أراد بك فتنة فلا يقدر أحد يصرفها عنك، فلا تعلق بمخلوق فكرك، ولا تتوجه بضميرك إلى يقدر أحد يصرفها عنك، فلا تعلق بمخلوق فكرك، ولا تتوجه بضميرك إلى غيرنا، وثق بنا، وتوكل علينا ﴿وَإِنّ الظّلِينِ بَعْمُهُمْ أَوْلِيَاءٌ بَهْضِ ﴾؛ أي: أنصار علينا، وثق بنا، وتوكل علينا ﴿وَإِنّ الظّلِينِ بَعْمُهُمْ أَوْلِيَاءٌ بَهْضِ أي: أن انصار

<sup>(</sup>۱) الفتوحات. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

بعض؛ أي: بعضهم ينصر بعضاً، فلا يواليهم، ولا يتبع أهواءهم إلا من كان ظالماً مثلهم؛ لأن الجنسية علة الانضمام والانتصار ﴿وَالله ﴾ سبحانه وتعالى ﴿وَلِنُ النَّهِينَ ﴾؛ أي: ناصر المتقين الذين أنت قدوتهم، فدم على ما أنت عليه من تولية خاصة بالتقوى، والشريعة، والإعراض عما سواه بالكلية، وفي «التأويلات النجمية»: سماهم الظالمين؛ لأنهم وضعوا الشيء في غير موضعه، وسمّى المؤمنين المتقين لأنهم اتقوا عن هذا المعنى، واتخذوا الله الولي في الأمور كلّها.

ومعنى الآيتين (۱): أي ثم جعلناك بعد بني إسرائيل، الذين وصفت لك صفتهم على نهج خاص من أمر الدين، فاتبع ما أوحى إليك، ولا تتبع ما دعاك إليه الجاهلون الذين لا يعلمون توحيد الله، ولا شرائعه لعباده، وهم كفار قريش، ومن وافقهم فتهلك، ثم علل النهي عن اتباع أهوائهم فقال: ﴿إِنَّهُمْ ﴾؛ أي: إن هؤلاء الجاهلين بربهم لا يدفعون عنك شيئاً مما أراد بك، إن اتبعت أهواءهم وخالفت شريعته، ثم بين أولياء الكافرين وأولياء المؤمنين، فقال: وإن الكافرين ليتولى بعضهم شؤون بعض في الدنيا، أما في الآخرة فلا ولي ولا شفيع، ولا نصير يجلب لهم ثواباً، ولا يدفع عنهم عقاباً، والله ولي المتقين؛ أي: والمتقون المهتدون وليهم الله، وهو ناصرهم ومخرجهم من الظلمات إلى النور، والكافرون أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور إلى الظلمات، فما أبعد الفرق بين الولايتين.

وقصارى ما سلف: دم على ما أنت عليه من اعتمادك على ولاية ربك ونصرته، وأعرض عما سواه.

ثم بين فضل القرآن، وذكر ما يجلبه التمسك بحبله المتين، فقال: ﴿ هَنذَا ﴾ القرآن، وهو مبتدأ، خبره ﴿ بَصَكَ إِبرَ اللَّهُ اللهِ اللهِ أي: براهين، ودلائل لهم فيما يحتاجون إليه من أحكام الدين، أو إن اتباع الشريعة بصائر، وأنوار لقلوب من

<sup>(</sup>١) المراغي.

اتبعها تنورها بنور الإيمان، واليقين، وجمع الخبر باعتبار ما في المبتدأ من تعدد الآيات، والبراهين، اهـ «سمين». وقرىء (١) ﴿هذه بصائر﴾؛ أي: هذه الآيات بصائر؛ لأن القرآن بمعناها ﴿وَهُدَى﴾؛ أي: هاد من ورطة الضلالة إلى طريق الرشاد ﴿وَرَحْمَةٌ ﴾ عظيمة، ونعمة كاملة من الله تعالى، فإن الفوز بجميع السعادات الدنيوية، والأخروية إنما يحصل به ﴿لِتَوْمِ يُوقِنُونَ﴾؛ أي: لقوم من شأنهم الإيقان بالأمور، وعدم الشك والتزلزل بالشبه فيها.

والمعنى: أي هذا القرآن دلائل للناس فيما يحتاجون إليه من أمر الدين، وبينات تبصرهم وجه الفلاح، وتعرفهم سبيل الهدى، وهو هدى ورحمة لقوم يوقنون بصحته، وهو تنزيل من رب العالمين، وإنما خص الموقنين بأنه لهم هدى، ورحمة لأنهم هم الذين ينتفعون بما فيه، دون من كذب به من أهل الكفر، فإنه عليهم عمى.

# الإعراب

﴿ حَمَّ ۞ تَنزِيلُ ٱلْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ ٱلْعَزِيزِ الْفَكِيدِ ۞ إِنَّ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضِ لَآيَاتِ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبْتُكُ مِن دَاتَهُ مَائِثٌ لِقَوْمِ بُوقِتُونَ ۞﴾.

﴿ حَمْ ﴿ كَانِ عَلَمَ اللَّهِ عَلَمُ للسورة ، والجملة مستأنفة . ﴿ تَنِيلُ ٱلْكِتَبِ ﴾ : مسماة بـ ﴿ حَمْ ﴾ إن قلنا إنه علم للسورة ، والجملة مستأنفة . ﴿ اَلْمَنِيزِ اَلْمَكِيمِ ﴾ : صفتان للجلالة . مبتدأ ، ﴿ يَنَ اللَّهِ ﴾ : خبر ، والجملة مستأنفة . ﴿ اَلْمَنِيزِ الْمَكِيمِ ﴾ : صفتان للجلالة . ﴿ إِنَّ ﴾ : حرف نصب . ﴿ فِي السَّمَوْتِ ﴾ : خبر لـ ﴿ إِنَّ ﴾ مقدم على اسمها . ﴿ وَالْأَرْضِ ﴾ معطوف على ﴿ السَّمَوْتِ ﴾ ، ﴿ لَا يَنتِ ﴾ : اللام : حرف ابتداء . ﴿ آيات ﴾ اسم ﴿ إِنَّ ﴾ مؤخر منصوب بالكسرة . ﴿ إِنَّهُ عِنْ يَنْ ﴾ صفة لـ ﴿ آيات ﴾ وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ مستأنفة . ﴿ وَفِي خلقكم ﴾ : خبر مقدم ، ﴿ وَمَا ﴾ : اسم موصول على ﴿ خَلْقِكُمْ ﴾ : خبر مقدم ، ﴿ وَمَا ﴾ : اسم موصول معطوف على ﴿ خَلْقِكُمْ ﴾ : فعل مضارع ، وفاعل مستتر يعود على الله ، والجملة صلة لـ ﴿ ما يبثه . ﴿ مِن كَانِيَّ ﴾ والجملة صلة لـ ﴿ ما يبثه . ﴿ مِن كَانَيْ ﴾ والجملة صلة لـ ﴿ ما يبثه . ﴿ مِن كَانَيْ ﴾ والجملة صلة لـ ﴿ ما يبثه . ﴿ مِن كَانَيْ ﴾ والجملة صلة لـ ﴿ ما يبثه . ﴿ مِن كَانَيْ ﴾ والجملة صلة لـ ﴿ ما الموصولة ، والعائد محذوف تقديره : وما يبثه . ﴿ مِن كَانَيْ ﴾ والجملة صلة لـ ﴿ مَا يبثه . ﴿ مِن كَانَيْ ﴾ .

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

حال من العائد المحذوف؛ أي: حال كونه من دابة، ﴿ اَيَتُ ﴾ مبتدأ مؤخر، ﴿ لِنَوْمِ ﴾ صفة ﴿ اَيْتُ ﴾ ، وجملة ﴿ يُوتِنُونَ ﴾ صفة لـ ﴿ قوم ﴾ والجملة الابتدائية معطوفة على جملة ﴿ إِنَّ ﴾ .

﴿ وَاخْلِلَفِ الْيَلِ وَالنَّهَارِ وَمَاۤ أَنَزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَآءِ مِن رِّذَقٍ فَأَخْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصَّرِيفِ الرِّيَائِجِ ءَايَئتُ لِقَوْمِ يَتَقِلُونَ ۞﴾.

﴿ وَاخْلِلُفِ معطوف أيضاً على ﴿ خَلْقِكُر ﴾ ، منزل منزلته في كونه متعلقاً بمحذوف خبر مقدم ، ﴿ النِّلِ ﴾ مضاف إليه ﴿ وَالنَّهَارِ ﴾ معطوف على ﴿ النَّلِ ﴾ . ﴿ وَمَا ﴾ معطوف على ﴿ النَّلِ ﴾ . ﴿ وَمَا ﴾ معطوف على ﴿ اختلاف ﴾ ، ﴿ اَذَلَ الله ﴾ فعل وفاعل ، والجملة صلة لـ ﴿ ما ﴾ الموصولة ، والعائد محذوف تقديره : وما أنزله الله ، ﴿ مِن السَّمَاءِ ﴾ متعلقان بـ ﴿ أَذَلُ ﴾ ، ﴿ وَالَّمَا المعدوف على ﴿ أَذَلُ ﴾ ، ﴿ وَاللَّمَ مَوْتِهَا ﴾ معطوف على ﴿ أَذَلُ ﴾ ، ﴿ وَاللَّمَ مَوْتِهَا ﴾ فطرف على ﴿ أَذَلُ ﴾ ، ﴿ وَاللَّمَ مَا اللَّهَ مَوْتَهَا ﴾ معطوف على ﴿ اختلاف ﴾ ، ﴿ وَاللَّهُ ﴾ مبتدأ مؤخر ، ﴿ وَاللَّهُ ﴾ مبتدأ مؤخر ، ﴿ وَاللَّهُ ﴾ .

فائدة: قال الزمخشري: وقرى، ﴿ اَلِنَ الْ لِمَوْنِ ﴾ بالنصب والرفع على حد قولك: إن زيداً في الدار وعمراً في السوق، أو وعمرو في السوق، وأما قوله: ﴿ اَلِنَ لِتَوْرِ يَمْقِلُونَ ﴾ فمن العطف على معمولي عاملين، سواء نصبت أو رفعت، فالعاملان إذا نصبت هما إنّ وفي أقيمت ﴿ الواو ﴾ مقامهما، فعملت الجر في ﴿ الختلاف الليل والنهار ﴾ ، والنصب في ﴿ اَلِنَ ﴾ ، وإذا رفعت فالعاملان الابتداء ، وفي عملا الرفع في ﴿ اَلِنَ ﴾ ، والجر في ﴿ اختلاف ﴾ ، وقرأ ابن مسعود: ﴿ وفي اختلاف الليل والنهار ﴾ .

فإن قلت: العطف على معمولي عاملين على مذهب الأخفش سديد لا مقال فيه، وقد أباه سيبويه، فما وجه تخريج الآية عنده؟

قلت: فيه وجهان عنده:

أحدهما: أن يكون على إضمار في، والذي حسنه تقدم ذكره في الآيتين قبلها، ويعضده قراءة ابن مسعود.

والثاني: أن ينتصب آيات على الاختصاص بعد انقضاء المجرور، معطوفاً على ما قبله، أو على التكرير ورفعهما بإضمار ﴿هي﴾، وقرىء ﴿واختلاف الليل والنهار﴾ بالرفع.

﴿ يِلْكَ مَايَتُ ٱللَّهِ نَتَلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ فَإِلِّي حَدِيثٍ بَعْدَ ٱللَّهِ وَمَايَنِهِم يُؤْمِنُونَ ۞ .

﴿ وَيَلُّ لِكُلِّ أَفَاكٍ أَيْدٍ ۞ يَسْمَعُ ءَايَنتِ اللّهِ ثُنَانَ عَلَيْهِ ثُمَّ يُعِيثُر مُسْتَكَفِرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعُهَا فَبَشِّرَهُ بِمَذَابٍ أَلِيمٍ ۞ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ ءَايَنتِنَا شَيْئًا ٱتَّخَذَهَا هُزُونًا أُولَئتٍكَ لَمُثْمَ عَذَابٌ مُّهِينٌ ۞﴾.

﴿وَيَلُهُ: مبتداً، وسوغ الابتداء بالنكرة قصد الدعاء. ﴿لِكُلِّ أَنَّاكِ حبر، والجملة مستأنفة، ﴿أَيْرِ صفة ﴿أَنَّاكِ ﴾، وهما صيغتا مبالغة للكذب والإثم، ﴿يَثَمَّعُ ﴾: فعل مضارع، وفاعل مستتر يعود على ﴿أَنَّاكِ ﴾. ﴿ اَيَنَتِ اللّهِ ﴾: مفعول به، وجملة ﴿يَثَمَّعُ ﴾: في محل الجر صفة ثانية لأفاك، أو حال من الضمير المستكن فيه، ﴿تُنَكَ ﴾: فعل مضارع مغير الصيغة، ونائب فاعله ضمير يعود على ﴿ اَيَنَتِ اللّهِ ﴾، ﴿ وَلَيْهِ ﴾: متعلق بـ ﴿ تُنَكَى ﴾، وجملة ﴿ تُنَكَى ﴾: في محل النصب حال من ﴿ وَايَتِ اللّهِ ﴾؛ لأن سمع هنا دخل على ما يسمع فيتعدى إلى واحد فقط بالإجماع، وأما إذا دخل على ما لا يسمع كقوله تعالى: ﴿ سَمِعنَا فَتَى يَذْكُرُهُمْ ﴾ ،

أو سمعت رسول الله على يقول: كذا، ففيه الخلاف بين الأخفش ومن وافقه، وبين الجمهور، فعند الأخفش يتعدى حينئذ إلى الثاني، وعند الجمهور لا يتعدى إلى الثاني مطلقاً، كما هو مذكور في محله. ﴿ مُمَّ ﴾ للعطف والترتيب الرتبي عند العقل. ﴿ يُسِرُّ ﴾: فعل مضارع، وفاعل مستتر معطوف على ﴿ يَسْمَعُ ﴾، ﴿ مُسْتَكْمِلُ ﴾ حال من فاعل ﴿ يُمِرُّ ﴾. ﴿ كَأَنَّ مَخففة من الثقيلة، واسمها ضمير الشأن؛ أي: كأنه، وجملة ﴿لَّرْ يَسْمَعُمُّا ﴾: خبرها، والجملة التشبيهية في محل النصب حال ثانية من فاعل ﴿يُعِرُّ ﴾؛ أي: حال كونه مثل غير السامع، ﴿ فَيَرِّرُ ﴾ الفاء: فاء الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر، تقديره: إذا عرفت حاله المذكور، وأردت بيان ما يستحقه. . فأقول لك بشره ﴿بشره﴾: فعل أمر، وفاعل مستتر، ومفعول به، ﴿ بِعَدَابِ ﴾ متعلق به. ﴿ أَلِيم ﴾ صفة ﴿عذاب ﴾ ، والجملة الفعلية في محل النصب، مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة. ﴿ وَإِذَا ﴾ ﴿ الواو ﴾: عاطفة، ﴿ إذا ﴾ ظرف لما يستقبل من الزمان. ﴿ عَلِمَ ﴾ فعل ماض، وفاعل مستتر يعود على ﴿أَنَّاكِ﴾، والجملة في محل الخفض فعل شرط لـ ﴿إِذَا ﴾، والظرف متعلق بالجواب الآتي. ﴿مِنْ ءَايَتِنَا﴾ حال من ﴿شَيَّا﴾ لأنه صفة نكرة قدمت عليها ﴿شَيْئًا﴾: مفعول به، ﴿أَغَذَهَا هُزُوًّا ﴾ فعل ماض ناسخ، وفاعل مستتر يعود على الأفاك، ومفعولان، والجملة جواب إذا لا محل لها من الإعراب، وجملة ﴿إِذَا﴾ في محل الجر، معطوفة على جملة قوله: ﴿يَتَّمَعُ مَايَكتِ الله على كونها صفة لـ ﴿أَنَّاكِ ﴾، ﴿أَوْلَتِكَ ﴾ مبتدأ أول، ﴿ لَمُمَّ ﴾ حبر مقدم لما بعده. ﴿عَذَابٌ﴾: مبتدأ ثان مؤخر. ﴿تُهينٌ﴾ صفة ﴿عَذَابٌ﴾، والجملة من المبتدأ الثاني وخبره خبر للأول، وجملة الأول مستأنفة.

﴿ مِن وَرَآبِهِمْ جَهَنَمُ ۚ وَلَا يُغْنِى عَنْهُم مَّا كَسَبُواْ شَيْئًا وَلَا مَا أَغَذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَأَةً وَلَا مَا أَغَذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَأَةً وَلَكُمْ عَذَابُ مِن رَجْدٍ أَلِيعُ ۞﴾.

﴿ مِن وَرَآبِهِم ﴾ خبر مقدم. ﴿ جَهَنَّم ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية في محل الرفع بدل من جملة قوله: ﴿ فَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ على كونها خبراً للمبتدأ الأول، والوراء اسم للجهة التي يواريها الشخص من خلف أو قدام، قال الشاعر وهو عبيد بن الأبرص:

أَلَيْسَ وَدَائِيْ إِنْ تَرَاخَتْ مَنِيَّتِيْ أَدُبُّ مَعَ ٱلْوِلْدَانِ أَذْحَكُ كَٱلنَّسْرِ

﴿ وَلَا ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : عاطفة ، ﴿ لا ﴾ : نافية . ﴿ يُغْنى ﴾ : فعل مضارع . ﴿ عَنَّهُ ﴾ : متعلق به، ﴿مَّا﴾: اسم موصول فاعل، ويجوز أن تكون مصدرية، والمصدر المؤول هو الفاعل. ﴿ كَسَبُوا ﴾: فعل وفاعل صلة لـ ﴿ما ﴾ الموصولة، ﴿ شَيَّا ﴾ مفعول به، والجملة معطوفة على جملة قوله: ﴿ يَن وَرَآبِهِمْ جَهَنَّمْ ﴾. ﴿ وَلَا ﴾: ﴿ الواو ﴾: عاطفة، ﴿لا﴾: زائدة لتأكيد نفي ﴿لا﴾ الأولى، ﴿مَّا﴾ موصولة أو مصدرية معطوفة على ﴿مَّا﴾ في قوله: ﴿مَّا كَسَبُوا﴾ على كونها فاعل ﴿يُغْنِي ﴾، ﴿ أَغَّذُوا ﴾: فعل وفاعل، ومفعوله الأول محذوف، تقديره: ولا ما تخذوه، ﴿مِن دُونِ ٱللَّهِ﴾: حال من فاعل ﴿ أَفِّنَدُوا ﴾ ، ﴿ أَوْلِيَّا أَنَّهُ : مفعول ثان لـ ﴿ أَفَّنُوا ﴾ . والجملة صلة لـ ﴿ ما ﴾ الموصولة أو المصدرية، ﴿ وَلَمْمَ ﴾ ﴿ الواو ﴾: عاطفة، ﴿ لَمْمَ ﴾ خبر مقدم، ﴿ عَذَابٌ ﴾ مبتدأ مؤخر، ﴿عَظِيمُ ﴾ صفة ﴿عَذَابُ ﴾ والجملة الاسمية معطوفة على جملة قوله: ﴿ لَمُنَّمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴾ ، ﴿ مَنذَا ﴾ : مبتدأ ، ﴿ مُدَنَّ ﴾ : خبر ، والجملة مستأنفة . ﴿ وَالَّذِينَ ﴾ : ﴿الواو﴾ عاطفة، ﴿الذين﴾: مبتدأ أول، وجملة ﴿كَثَرُوا ﴾ صلة الموصول، ﴿ يِتَايِنَ رَبِّهُ ﴾ : متعلق بـ ﴿ كَفَرُوا ﴾ ، ﴿ لَمُهُم ﴿ حَبَّر مقدم . ﴿ عَذَاتُ ﴾ : مبتدأ ثان مؤخر، ﴿ يَجْدِ ﴾ صفة ﴿ عَذَابُ ﴾ . ﴿ أَلِيدُ ﴾ صفة ﴿ يَجْدِ ﴾ ، أو صفة ثانية لـ ﴿ عَذَابُ ﴾ ، والجملة من المبتدأ الثاني وخبره في محل الرفع خبر للمبتدأ الأول، وجملة الأول مع خبره معطوفة على جملة قوله: ﴿ هَٰذَا مُدَّى ﴾.

﴿ اللهُ الَّذِى سَخَرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِى الْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ. وَلِنَبْنَعُواْ مِن فَصْلِهِ. وَلَمَلَكُمْ مَشَكُّرُونَ ﴿ وَسَخَرَ لَكُمْ مَّا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ كَايَنتِ لِقَوْمِ بَنْفَكُرُونَ ﴾ .

متعلق بـ ﴿تجري ﴾ ، ﴿ إِلْمَرِهِ ﴾ : حال من الفلك، أو متعلق بـ ﴿تجرى ﴾ أيضاً ، والجملة الفعلية صلة أن المضمرة، وأن مع صلتها في تأويل مصدر مجرور باللام، الجار والمجرور متعلق بـ ﴿ سَخْرَ ﴾، تقديره: سخر لكم البحر لجريان الفلك فيه، ﴿ وَلِبَّنَّهُ اللهِ عَاطِفة ، الله ، حرف جر وتعليل أيضاً ، ﴿ تبتغوا ﴾ : فعل مضارع، وفاعل منصوب بأن مضمرة بعد لام كي، ﴿ مِن فَشَالِمِ ﴾: متعلق بـ ﴿تبتغوا ﴾، والجملة الفعلية مع أن المضمرة في تأويل مصدر مجرور باللام، تقديره: ولا بتغائكم من فضله، الجار والمجرور معطوف على الجار والمجرور في قوله: لجريان الفلك فيه، ﴿وَلَقَلَّكُمْ ﴿ الواوِ ﴾: عاطفة، ﴿ لعل ﴾: حرف نصب وتعليل مستعارة لكي التعليلية، والكاف اسمها، وجملة ﴿ تَنْكُرُونَ ﴾ خبرها، والجملة الاسمية في تأويل مصدر مجرور بلام التعليل المقدرة، المدلول عليها بلعل التعليلية؛ أي: ولشكركم إياه سبحانه وتعالى على هذا التسخير. ﴿وَسَخْرَ لَكُرُ ﴾: معطوف على ﴿ سَخَّرُ ﴾ الأول، ﴿ مَّا ﴾: اسم موصول في محل النصب، مفعول به، ﴿فِي ٱلتَّمَوْتِ﴾: جار ومجرور صلة الموصول. ﴿وَمَا فِي ٱلْرَضِ﴾: معطوف على ﴿مَّا فِي ٱلسَّنَوَتِ ﴾. ﴿جَيِعًا ﴾: حال من ﴿مَّا ﴾ الموصولة، أو تأكيد لها. ﴿مِنَةً﴾: جار ومجرور متعلق بمحذوف صفة لـ ﴿جَيِمًا﴾؛ أي: كاثناً منه تعالى، أو حال ثانية من ﴿مَّا﴾؛ أي: سخر لكم هذه الأشياء حالة كونها كائنة منه تعالى، مخلوقة له تعالى. ﴿إِنَّ ﴾: حرف نصب. ﴿في ذَلِكَ ﴾: خبرها مقدم ﴿ لَا يَتِ ﴾ الله: حرف ابتداء، ﴿ آيات ﴾: اسمها مؤخر، ﴿ لِقَوْمِ ﴾: صفة لـ﴿آيات﴾، وجملة ﴿يَنْفَكُّرُونَ﴾: صفة لـ﴿قوم﴾، وجملة ﴿إِنَّ﴾: مستأنفة.

﴿ قُلُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ لِيَجْزِى قَوْمًا بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞ .

﴿ وَلَكُ اللَّهِ اللَّهِ الْمَرَ الْمَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُلْلِلللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّالِمُلْلَاللَّالِمُلْلِلْمُلْلِ اللللللَّالِمُلْلِلْمُلْلِمُلْلِمُلْلِمُ اللللللَّالِمُلْلِمُلْمُلْمُلْلِلللللَّاللَّالِمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُلّ

صلة الموصول، ﴿أَيَّامَ اللّهِ﴾: مفعول به. ﴿لِيَجْزِى﴾: اللام: حرف جر وتعليل، ﴿يجزِي﴾: فعل مضارع، وفاعل مستتر يعود على الله، منصوب بأنْ مضمرة بعد لام كي جوازاً، ﴿قَوْمًا﴾: مفعول به، ﴿يمَا﴾: متعلق بـ﴿يجزي﴾ وجملة ﴿يجزي﴾ مع أن المضمرة في تأويل مصدر مجرور باللام، الجار والمجرور متعلق بـ﴿يغَنِرُوا﴾، ﴿كَانُوا﴾: فعل ناقص واسمه، وجملة ﴿يكُسِبُونَ﴾: خبره، وجملة ﴿كَانَ﴾ صلة لـ﴿ما﴾ الموصولة أو المصدرية.

﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِيحًا فَلِنَفْسِ فِي ۚ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيَهَ أَثُمَ إِلَىٰ رَبِيكُو ثُرَجَعُونَ ﴿ وَلَقَدْ ءَالَبْنَا بَيْنَ إِلَىٰ رَبِيكُو ثُرَجَعُونَ ﴾ .

﴿ مَنَ ﴾ اسم شرط في محل الرفع مبتدأ والخبر جملة الشرط أو الجواب أو هما، ﴿عَمِلَ﴾ فعل ماض وفاعل مستتر يعود على ﴿مَنْ﴾، والجملة في محل الجزم بـ ﴿مَنْ ﴾ الشرطية، على كونها فعل شرط لها، ﴿ صَلْلِحًا ﴾: مفعول به أو صفة لمصدر محذوف، ﴿ فَلِنَفْسِ مِنْ ﴾ الفاء: رابطة لجواب ﴿ مَنْ ﴾: الشرطية وجوباً ، ﴿لنفسه﴾: خبر لمبتدأ محذوف، تقديره: فثواب عمله كائن لنفسه، والجملة الاسمية في محل الجزم بـ (مَنْ) الشرطية على كونها جواباً لها، وجملة (مَنْ) الشرطية مستأنفة، مسوقة لبيان كيفية الجزاء. ﴿ وَمَنْ ﴾ ﴿ الواو ﴾: عاطفة. ﴿ مَنْ ﴾: اسم شرط مبتدأ، وجملة ﴿أَسَانَهُ : فعل شرط لها، ﴿فَعَلَيْما ﴾: خبر لمبتدأ محذوف، تقديره: فاساءته عليها، والجملة في محل الجزم بــ﴿مَنَّ﴾ الشرطية على كونها جواباً لها، وجملة ﴿مَنَّ الشَّرطية معطوفة على جملة ﴿مَنَّ الأولى، ﴿ مُرَّكُ : حرف عطف وترتيب، ﴿ إِلَّى رَبِّكُمُ ﴾ : متعلق بما بعده، وجملة ﴿ رُبِّجَعُونَ ﴾: من الفعل المغير، ونائب فاعله معطوفة على جملة ﴿ مَنْ ﴾ الشرطية، ﴿وَلَقَدْ ءَالَيْنَا﴾ ﴿الواوِ﴾: استثنافية، واللام: موطئة للقسم، ﴿قد﴾: حرف تحقيق. ﴿ اَلَيْنَا﴾: فعل وفاعل، وهو بمعنى أعطينا يتعدى إلى مفعولين، ﴿ بَنِيَ إِسْرَةِ بِلَّ ﴾: مفعول أول، ﴿ ٱلْكِنَابَ ﴾ مفعول ثبان، ﴿ وَٱلْحَكُمْ وَٱلنَّبُوَّةَ ﴾: "معطوفان عبلي ﴿ٱلْكِتَكِ﴾، والجملة الفعلية جواب القسم لا محل لها من الإعراب، وجملة القسم مستأنفة، ﴿وَرَزَقْتَهُمُ فعل وفاعل ومفعول به، معطوف على ﴿ءَالَيْنَا﴾. ﴿يَنَ

الطَّيِبَنَتِ﴾: متعلق بـ﴿رزقناهم﴾، ﴿وَفَشَّلْنَاهُمُ﴾: فعل وفاعل ومفعول معطوف على ﴿ آتيناهم ﴾، ﴿عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ متعلق بـ﴿فضلناهم ﴾.

﴿ وَءَالَّيْنَكُمْ بَيِّنَتِ مِنَ ٱلْأَمْرِ فَمَا ٱخْتَلَفُوٓا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ ﴾.

﴿ وَمَاتَيْنَهُم يَيْنَتِ ﴾: فعل وفاعل ومفعولان معطوف على ﴿ آتيناهم ﴾ الأول ﴿ مَنَ ٱلْأَمْرِ ﴾ جار ومجرور صفة لـ ﴿ يَيْنَتِ ﴾ ﴿ فَمَا ﴾ الفاء: عاطفة ﴿ ما ﴾ نافية ﴿ أَخْتَلَفُوا ﴾ فعل وفاعل ﴿ إِلَّا ﴾ أداة حصر، ﴿ مِنْ بَعْدِ ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ أَخْتَلَفُوا ﴾ فعل ومفعول وفاعل، والجملة بـ ﴿ أَخْتَلَفُوا ﴾ ، ﴿ مَا ﴾ : مصدرية ، ﴿ جَآءَهُمُ ٱلْمِلْرُ ﴾ : فعل ومفعول وفاعل، والجملة الفعلية مع ﴿ مَا ﴾ . المصدرية في تأويل مصدر بإضافة الظرف إليه ؛ أي : إلا من بعد مجيء العلم إياهم .

﴿ بَغَيْنَا يَنْنَهُمُ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِى بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْلِفُونَ ثُمَّ جَعَلَنْكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِنَ الْأَمْرِ فَاتَبِعْهَا وَلَا نَشَيْعُ أَهْوَآءَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّهُمْ لَنَ يُعْلَمُونَ اللَّهُ مِنَ اللَّهِ شَبْعًا وَإِنَّ الظَّلِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاتُهُ بَعْضٌ وَاللَّهُ وَلِى الْمُنْقِينَ ﴿ هَا مَنَا لِللَّهِ مِنَ اللَّهِ شَبْعًا وَإِنَّ الظَّلِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاتُهُ بَعْضٌ وَاللَّهُ وَلِى الْمُنْقِينَ ﴿ هَا مَنَا لِللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلِيْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ وَلِي اللَّهُ مِنْ أَلِيْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللْمُونِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللْمُ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْفُولُ الللْمُوالِمُ الللْمُولِقُلُولُولُولُولُولُولِمُ اللللْمُولِقُولُ الللْمُنْ الللْمُنْ اللْمُنْ الللْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ الللَّهُ الللْمُولُولُولُولُ الللْمُولِقُ

﴿ بَنْيَا﴾ : مفعول لأجله منصوب بر (اختلفوا) ؛ أي : فما اختلفوا إلا لأجل البغي بينهم، و ﴿ يَنْتَهُمُّ ﴾ : ظرف متعلق بمحذوف صفة لـ ﴿ بَنْيَا﴾ . ﴿ إِنَّ رَبَك ﴾ : ناصب واسمه، وجملة ﴿ يَقْضِى ﴾ : خبره، ﴿ يَنْتَهُمُّ ﴾ : متعلق بـ ﴿ يَقْضِى ﴾ ، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ مستأنفة ، ﴿ يَوْمَ الْقِينَمَةِ ﴾ : ظرف متعلق بـ ﴿ يَقْضِى ﴾ ، ﴿ فِيما ﴾ : متعلق بـ ﴿ يَقْضِى ﴾ أيضاً ، ﴿ كَانُونَ ﴾ نعل ناقص واسمه ، ﴿ فِيهِ ﴾ متعلق بـ ﴿ يَقْنَلِفُونَ ﴾ خبر ﴿ كَانَ ﴾ ، وجملة ﴿ كَانَ ﴾ صلة لـ ﴿ ما ﴾ الموصولة ، ﴿ نُمَّ جَمَلَنَك ﴾ : ﴿ ثُمَّ الله على الواو الاستئنافية ، كما جَمَلَنَك ﴾ : ﴿ ثُمَّ الله على وفاعل ومفعول أول . ﴿ عَلَى شَرِيمَةٍ ﴾ في موضع في «السمين» . ﴿ جَمَلَنَك ﴾ : فعل وفاعل ومفعول أول . ﴿ عَلَى شَرِيمَةٍ ﴾ في موضع المفعول الثاني ، والجملة مستأنفة ، ﴿ يَنَ ٱلأَمْرِ ﴾ : صفة لـ ﴿ شَرِيمَةٍ ﴾ ، ﴿ فَاتَبِعَها ﴾ : الفاء : عاطفة ، ﴿ اتبعها ﴾ : فعل أمر وفاعل مستر يعود على محمد على ومفعول به والجملة معطوفة على جملة ﴿ جَعَلَنَك ﴾ ، ﴿ وَلَا ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : عاطفة . ﴿ لا ﴾ : نعل مضارع ، وفاعل مستر يعود على محمد على محمد على محمد الله مجزوم والمهمة ، جازمة ، ﴿ نَتَبِع ﴾ : فعل مضارع ، وفاعل مستر يعود على محمد على محمد الله مجزوم والمه ، جازمة ، ﴿ نَتَبِع ﴾ : فعل مضارع ، وفاعل مستر يعود على محمد الله مجزوم والمه ، جازمة ، جازمة ، ﴿ نَتَبِع ؟ : فعل مضارع ، وفاعل مستر يعود على محمد الله مجزوم واعلى محمد المناه ، جازمة ، جازمة ، ﴿ نَتَبِع ﴾ : فعل مضارع ، وفاعل مستر يعود على محمد المناه محمد المناه محمد المناه محمد المناه مناه المناه ، حملة ﴿ مَنْ الله عله المناه ، وفاعل مستر يعود على محمد المناه محمد المناه محمد المناه محمد المناه محمد المناه مناه المناه ، وفاعل مستر عود على محمد المناه عمود واعلى محمد المناه محمد المناه مناه المناه ، وفاعل مستر عود على محمد المناه مناه المناه ، وفاعل مستر عود على محمد النه واعلى المناه المناه المناء المناه المن

بلا الناهية، معطوف على قوله: ﴿ فَالْتِعْهَا ﴾ ﴿ أَهْوَاءَ ٱلَّذِينَ ﴾: مفعول به، ومضاف إليه، وجملة ﴿ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ صلة الموصول، ﴿ إِنَّهُمْ ﴾ ناصب واسمه، ﴿ لَنَ ﴾ حرف نفي ونصب، ﴿ يُعْنُوا ﴾: فعل مضارع، وفاعل منصوب بـ ﴿ لَنَ ﴾، وعلامة نصبه حذف النون، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿ إِنَّ ﴾، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ مستأنفة، مسوقة لتعليل النهي المذكور قبله، ﴿ عَنك ﴾ متعلق بـ ﴿ يُغْنُوا ﴾، ﴿ مِنَ اللهِ ﴾: حال من ﴿ شَيّا ﴾؛ لأنه صفة نكرة، قدمت عليها، أو متعلق بـ ﴿ يُغْنُوا ﴾، ﴿ شَيّا ﴾: من ﴿ مفعول به، ﴿ وَإِنَّ ﴾: ﴿ الواو ﴾: عاطفة، ﴿ إِن ﴾: حرف نصب، ﴿ الطّلِيدِينَ ﴾: السمها، ﴿ بَعْشُهُمْ ﴾: مبتدأ، ﴿ أَوْلِيا لَهُ بَعْضُ ﴾: خبر، والجملة في محل الرفع خبر ﴿ إِنَّ ﴾، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ معطوفة على جملة ﴿ إِنَّ ﴾ في قوله: ﴿ إِنَّهُمْ لَن يُغْنُوا ﴾ على جملة ﴿ إِنَّ ﴾ مبتدأ، ﴿ وَلِنُ ٱلْمُقْتِينَ ﴾: خبره، والجملة الابتدائية معطوفة على جملة ﴿ إِنَّ ﴾ في منذا وخبره، والجملة مستأنفة. ﴿ إِنَّكُ مِفة لَ ﴿ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ ﴾ وجملة ﴿ وَقُومُ ﴾ وهملة ﴿ وَقَوْمُ ﴾ وهملة ﴿ وَمُلْكُ ﴾ وهملة ﴿ وَمُعَدِّ ﴾ وهملة ﴿ وَقَوْمُ ﴾ وهملة ﴿ وَقَوْمُ ﴾ وهملة ﴿ وَمُنْ مُ وَمَنَهُ وَمُ وَمُنَوْمُ ﴾ وهملة ﴿ وَمُعَلِهُ ﴾ وهملة ﴿ وَمُونَهُ وَمُعَلَّهُ ﴾ وهملة للمؤونة وهم وهملة للمؤونة وهم وهملة ﴿ وَمُعْمَدُ وَمُ وَمَا مَا عَلَى اللهِ وَمُهُ وَمُونَهُ وَمُعَمَدُ وَمُومَةً وَالْهُ وَمُونَهُ ﴾ وهملة للمؤونة وهم وهملة لم وهملة لم وهملة لم وهملة لم وهما المؤونة وهم المؤونة وهم وهما المؤونة وهم المؤونة وهم وهما المؤونة وهم المؤونة وه

### التصريف ومفردات اللغة

﴿ لَاَبْتِ ﴾ أي: لعبراً للمؤمنين، ولشواهد على الربوبية للمصدقين. ﴿ وَمَا يَبُتُ ﴾ أي: يفرق، وينشر. أصله: يبثث بوزن يفعل، نقلت حركة الثاء الأولى إلى الباء فسكنت، فأدغمت في الثاء الثانية. ﴿ مِن دَآبَةٍ ﴾ وهي كل ما يدب على وجه الأرض من الحيوان مع اختلاف صورها وأشكالها وكثرة أنواعها، وأصله: داببة بوزن فاعلة، أدغمت الباء الأولى في الثانية فصار دابة. ﴿ وَاَنْجِلَفِ اللَّهِ وَاللّٰهَ اللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰ

ما يعقد فيها الدراهم. وقال بعضهم: الإصرار على الشيء ملازمته. ﴿ مِن وَرَآبِهِم ﴾؛ أي: من بعد آجالهم، والوراء اسم للجهة التي يواريها الشخص من خلف أو قدام؛ أي: يسترها. وقال بعضهم: وراء في الأصل مصدر وارى، جعل ظرفاً ويضاف إلى الفاعل، فيراد به: ما يتوارى به، وهو خلفه وإلى المفعول فيراد به: ما يواريه، وهو قدامه، ولذلك عدَّ من الأضداد. وفي «القاموس»: الوراء معرفة يكون خلف وقدام ضدُّ أوْ لا؛ لأنه بمعنى، وهو ما توارى عنك، والوراء أيضاً ولد الولد، ووري المخ كولي اكتنز، انتهى.

﴿ وَلَا يُغْنِى ﴾؛ أي: يدفع، يقال: أغنى عنه إذا كفاه. ﴿ أَوْلِيَآ اللّٰهِ أَلْمَتُو ﴾ أي: ذلله وهيأه، بأن جعله أملس السطح، والرجز أشد العذاب. ﴿ سَخَرَ لَكُرُ اَلْبَحْ ﴾ ؛ أي: ذلله وهيأه، بأن جعله أملس السطح، مستويه، يعلو عليه ما شأنه الغوص كالأخشاب، فإنه لو جعله خشن السطح، بأن كان ذا ارتفاع وانخفاض لم يتيسر جرى الفلك عليه، كما مر. ﴿ لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيّامَ اللّهِ والمراد بأيام الله: الوقائع المشهورة التي انتصر الحق فيها على الباطل، وأديل الباطل بالجهاد، وهذا جري على أساليب العرب، إذ يقولون أيام العرب لوقائعهم المشهورة، كيوم بعاث على حد قول السموءل اليهودي.

وَأَيَّا مُنَا مَشْهُ وْرَةٌ فِيْ عَدُونَا لَهَا غُرَرٌ مَعْلُوْمَةٌ وَحُجُولُ

وأصل أيام: أيوام بوزن أفعال اجتمعت الواو والياء، وسبقت إحداهما بالسكون فقلبت الواو ياء، وأدغمت فيها الياء. ﴿ عَلَىٰ شَرِيعَةِ مِّنَ ٱلْأَمْرِ ﴾ والشريعة في الأصل: ما يرده الناس من المياه والأنهار، فاستعير ذلك للدين، والعبادة؛ لأن العباد يردون ما تحيا به نفوسهم، والجمع شرائع اهـ «سمين». وفي «القرطبي»: الشريعة في اللغة المذهب والملة، ويقال لمشرعة الماء، وهي مورد شريعة، ومنه الشارع لأنه طريق إلى القصد، فالشريعة ما شرعه الله لعباده من الدين، والجمع الشرائع، والشرائع، والشرائع في الدين: المذاهب التي شرعها الله تعالى لخلقه، انتهى.

﴿ لَن يُغْنُوا عَنكَ مِنَ اللّهِ شَيْئاً ﴾ أصله: يغنيون حذفت نون الرفع لدخول أداة النصب عليه، وهو ﴿ لَن ﴾، ثم استثقلت الضمة على الياء فحذفت، فالتقى ساكنان فحذفت الياء وضمت النون، لمناسبة الواو. ﴿ وَلِنُ ٱلْمُنْقِينَ ﴾ أصله: وليي بوزن

فعيل، أدغمت ياء فعيل في لام الكلمة، فصار ولي بتشديد الياء. ﴿بَعَثَيْرُ لِلنَّاسِ﴾ جمع بصيرة بوزن فعلية. وفي «المختار»: البصيرة: الحجة، والاستبصار في الشيء اهـ. وفي «القاموس»: والبصيرة عقيدة القلب والفطنة، والحجة. والهمزة في الجمع أعني: ﴿بَعَثَيْرُ﴾ بدل من ياء فعيلة، الواقعة حرف مد ثالثا، زائداً في اسم مؤنث.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من البلاغة، وأنواعاً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: التأكيد بإن واللام في قوله: ﴿إِنَّ فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَتِ﴾؛ لأن المخاطبين منكرون لوحدانية الله تعالى.

ومنها: المجاز المرسل في قوله: ﴿وَمَاۤ أَنَّلُ اللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَآ مِن رِّذَٰقِ﴾؛ أي: مطر من إطلاق المسبب وإرادة السبب، وهو المطر؛ لأن الرزق لا ينزل من السماء، ولكن ينزل المطر الذي ينشأ عنه النبات والرزق.

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية في قوله: ﴿ فَأَخَيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ ﴾ لأنه استعار الإحياء للإنبات، فاشتق منه أحيا، بمعنى: أنبت على طريقة الاستعارة التصريحية التبعية.

ومنها: الاستعارة التصريحية الأصلية في قوله: ﴿بَعْدَ مَوْتِهَا﴾؛ لأنه استعار الموت لليبس.

ومنها: الإتيان باسم إشارة البعيد في قوله: ﴿ قِلْكَ ءَايَثُ ٱللَّهِ ﴾ إشارة إلى بعد مرتبتها.

ومنها: الاستفهام الإنكاري التعجبي في قوله: ﴿فِأَتِي حَدِيثٍ﴾.

ومنها: تنكير آيات في قوله: ﴿ لَآيَنَتِ لِآمُؤْمِنِينَ ﴾، وفي قوله: ﴿ اَلَتُ لِقَوْمِ لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الل

للدلالة على فخامة شأنها، وعلو قدرها.

ومنها: تقديم الاسم الجليل في قوله: ﴿ بَعْدَ اللَّهِ وَمَايَنِهِ . لالله على تعظيمه، وعلو شأنه، كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِن ثَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُسُكُم وَلِلَّالُولِ ﴾.

ومنها: التشبيه المرسل في قوله: ﴿ كَأَن لَّمْ يَسْمَعْهَا ﴾.

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية في قوله: ﴿ فَنَيْرَمُ بِعَلَابٍ أَلِيم حيث استعار البشارة التي هي الإخبار، بما يظهر سروراً في المخبر به، للإنذار الذي هو ضده بإدخال الإندار في جنس البشارة على سبيل التهكم، والاستهزاء.

ومنها: تنكير شيئاً في قوله: ﴿ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ ءَايَنِنَا شَيِّعًا ﴾ إفادة للتقليل.

ومنها: التضاد في قوله: ﴿ مِن وَرَآبِهِمْ جَهَامُ ۖ وهو استعمال لفظ يحتمل المعنى وضده، وهو من المعنى وضده، وهو من المحسنات البديعية.

ومنها: توسيط حرف النفي بين المعطوفين في قوله: ﴿ وَلَا مَا أَغَنُّواْ مِن دُونِ اللَّهِ أَوْلِياً أَنَّ مَع أَن عدم إغناء الأصنام أظهر، وأجلى من عدم إغناء الأموال، والأولاد مجاراة على زعمهم الفاسد، حيث كانوا يطمعون في شفاعتهم، وفيه ضرب من التهكم.

ومنها: الإطناب بتكرار اللفظ في قوله: ﴿سَخَرَ لَكُرُ ٱلْبَتْرَ﴾، وقوله: ﴿وَسَخَرَ لَكُرُ ٱلْبَتْرَ﴾، وقوله: ﴿وَسَخَرَ لَكُرُ ٱلْبَتْرَ﴾، وقوله: ﴿وَسَخَرَ لَكُرُ مَّا فِي ٱلسَّنَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ﴾ لإظهار الامتنان.

ومنها: طباق السلب في قوله: ﴿فَأُنَّبِعْهَا وَلَا نَتَّبِعْ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ﴾.

ومنها: المبالغة بذكر المصدر في قوله: ﴿ هَنذَا هُدُيٌّ ﴾ كأن القرآن الكريم لوضوح حجته عين الهدى.

ومنها: الطباق ي قوله: ﴿ مَّنْ عَبِلَ صَلِيحًا فَلِنَفْسِيمً ۚ وَمَنْ أَسَاتَهَ فَعَلَيْهَا ﴾.

ومنها: الإضافة للتشريف في قوله: ﴿ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ ﴾ كالإضافة في بيت

الله، وناقة الله.

ومنها: تنكير قوماً في قوله: ﴿لِيَجْزِى قَوْمًا بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ لغرض مدحهم، والثناء عليهم، إن أريد بهم المؤمنون، أو للتحقير والإهانة إن أريد بهم الكافرون.

ومنها: الاستعارة التصريحية في قوله: ﴿عَلَىٰ شَرِيعَةِ مِنَ ٱلْأَمْرِ﴾؛ لأنها حقيقة فيما يرده الناس من المياه والأنهار، ثم استعير للدين.

ومنها: الإظهار في مقام الإضمار في قوله: ﴿ وَإِنَّ الظَّلِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضِ الله تسجيلاً عليهم باسم الظلم؛ لأن مقتضى السياق أن يقال: وإنهم بعضهم أولياء بعض.

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

# قال الله سبحانه جلَّ وعلا:

﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا ٱلسَّيِّعَاتِ أَن يَعْعَلَهُمْ كَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَوَآءَ عَيْنَهُمْ وَمَمَاثُهُمُّ سَانَهُ مَا يَعَكُمُونَ ﴿ وَخَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْمَقِ وَلِيَجْزَى كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ١ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهَمُ هَوَنهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْرٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمِعِهِ وَقَلِيهِ. وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ. غِشَنَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ ۚ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ۞ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا الدُّنْيَا نَسُوتُ وَغَيَا وَمَا يُبْلِكُنَآ إِلَّا ٱلدَّهْرُ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِرٌّ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ۞ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِمْ ءَايَنُنَا يَتِنَتِ مَّا كَانَ حُجَّتُهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا انْتُوا بِنَابَابِهَا إِن كُنتُرْ صَدِقِينَ ۞ قُلِ اللَّهُ يُحْيِيكُونَ ثُمَّ يُبِيئُكُونَ ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ لَا رَبِّ فِيهِ وَلَئِكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞ وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَهِ لِمِ يَغْسَرُ ٱلْمُبْطِلُونَ ۞ وَتَرَىٰ كُلَّ أَمَّةِ جَائِيةً كُلُّ أَمَّةِ ثَدَّعَىٓ إِلَى كِنَيْهَا ٱلْيَوْمَ تَجْزَوْنَ مَا كُنُمْ تَعْمَلُونَ ۞ هَلَا كِتَلِمُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُم بِٱلْحَقُّ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُهُ تَعْمَلُونَ ۞ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمُلُوا ٱلصَّلِحَتِ فَيُدْخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِي رَحْمَتِيدٍ. ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمُبِينُ ۞ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَفَامَر تَكُنَّ ءَايَنِي تُتَلَى عَلَيْكُرُ فَأَسْتَكَبَّرَتُمُ وَكُمُمُ قَوْمًا تُجَرِمِينَ ۞ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَٱلسَّاعَةُ لَا رَبِّبَ فِيهَا قُلْتُمْ مَا نَدْرِى مَا ٱلسَّاعَةُ إِن نَظُنُ إِلَّا ظَنَا وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَيْقِنِينَ ۞ وَبَدَا لَمُتْم سَيِّعَاتُ مَا عَيلُوا وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِمْ يَسْتَهْزِيُونَ ۞ وَقِيلَ ٱلْيُوْمَ نَسَنَكُمْ كَمَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا وَمَأُونَكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُمْ مِن نَصِيرِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مُؤُوًّا وَغَرَّتُكُو الْمَيْوَةُ الدُّنيَّأَ فَالْيَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا وَلَا هُمَّ يُسْتَغْنَبُونَ ﴿ فَلِلَّهِ ٱلْحَمْدُ رَبِّ ٱلسَّمَوَاتِ وَرَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيَّاءُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَـٰذِيزُ ٱلْعَكِيـُدُ ﷺ.

### المناسبة

قوله تعالى: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ الْجَتَرَحُوا السَّيِّعَاتِ أَن بَخْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصّلِحَتِ...﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله(١) سبحانه وتعالى، لما ذكر الفرق بين الكافرين والمؤمنين في الولاية، فأبان أن الأولين بعضهم أولياء بعض، وأن الآخرين وليهم الله.. أردف ذلك بذكر الفارق بينهم في المحيا

<sup>(</sup>١) المراغي.

والممات، فالمحسنون مرحومون في الحالين، ومجترحوا السيئات مرحومون في الدنيا فحسب، ثم ذكر الدليل على هذا، بأن الله ما خلق الخلق إلا بالحق، المقتضي للعدل أو الانتصاف للمظلوم من الظالم، والتفاوت بين المحسن والمسيء في الجزاء، وإذا لم يكن هذا في المحيا كان في دار الجزاء حتماً، لتجزي كل نفس بما كسبت فلا تظلم بنقص ثواب، أو بمضاعفة عقاب، ثم عجب سبحانه ممن ركب رأسه واتبع هواه وترك الهدى، وأضله الله وهو العليم باستعداده وخبث طويته، وأنه ممن يميل إلى تدسية نفسه، واجتراح الآثام والمعاصي، فهو ممن ختم الله على سمعه وقلبه، فلا يتأثر بعظة، ولا يفكر في آية، وجعل على بصره غشاوة مانعة من الاستبصار والاعتبار، فمن بعد الله يهديه أفلا تتذكرون، وتتفكرون في هذا.

قوله تعالى: ﴿مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا الدُّيْا نَمُوتُ وَغَيًا...﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه لما ذكر أن المشركين قد اتخذوا إلههم هواهم، وأن الله سبحانه، قد أضلهم على علم بحالهم، وأنه ختم على سمعهم وقلبهم، وأن الله سبحانه، قد أضلهم على علم بحالهم، وأنه ختم على سمعهم وقلبهم، وجعل على بصرهم غشاوة. ذكر هنا جناية أخرى من جناياتهم، وحماقة من حماقاتهم تلك، أنهم أنكروا البعث، وقالوا: ما هي إلا حياتنا الدنيا نموت ونحيا، وما يهلكنا إلا الدهر، وما ذلك منهم إلا ظنون وأوهام، لا مستند لها من نقل ولا عقل، ولم يجدوا حجة يقولونها إلا أن قالوا: إن كان ما تقوله حقاً، فأرجعوا آباءنا الموتى إلى الحياة، فأمر الله رسوله أن يجيبهم، بأنه هو الذي يحييهم ثم يميتهم، ثم يجمعهم في يوم لا شك فيه، ولكن أكثر الناس لا يعلمون حقيقة ذلك.

قوله تعالى: ﴿ وَيَلِهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يَوْمَهِ لِي يَغْسَرُ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴿ وَيَلِهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يَوْمَهِ لِي الْمُبْطِلُونَ ﴿ وَيَعْمَا سَالَ اللَّهِ عَلَى ذَلْكُ فَي الْمِرةَ فَانِيةً ، كما قدر على ذلك في المرة في المرة

<sup>(</sup>١) المراغي.

الأولى.. ذكر هنا دليلاً آخر على ذلك، وهو أنه تعالى مالك الكون كله، فهو قادر على التصرف فيه بالإحياء في الإعادة، كما أحياه في البدء، ثم ذكر من أهوال هذا اليوم، أن كل أمة تجثو على ركبها، وتجلس جلسة المخاصم بين يدي الحاكم ينتظر القضاء، وكل أمة تدعى إلى صحيفة أعمالها التي كَتَبَتْهَا الحفظة، لتحاسب عليها، ويقال لهم: ﴿ أَيْوُمَ بُحْرَوْنَ مَا كُنْمُ تَعْمَلُونَ ﴾ ولا شاهد عليكم أصدق من كتابكم، فهو صورة أعمالكم قد كتبتها الملائكة في دنياكم.

قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا اللَّيْنَ المَثُوا وَعَبِلُوا الصَّلِحَنِ فَيُدُخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِي رَحْمَتِمِهِ... ﴾ الآيات إلى آخر السورة، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه، لما ذكر (١) أهوال العرض والحساب، وأن أعمال كل أمة تعرض عليها، ويقال لهم: هذا ما كتبته الحفظة في الدنيا، فهو شهادة صدق لا شك فيها. أردف هذا، ببيان أنه بعد انتهاء هذا الموقف، يدخل الذين آمنوا وعملوا الصالحات جنات النعيم، ويوبخ الكافرون على ما فرط منهم في الدنيا، ويقال لهم: لا عذر لكم في الإعراض عن آياتي، حين كانت تتلى عليكم إلا الاستكبار، والعناد، وقد كنتم في الحياة الأولى إذا قيل لكم: إن يوم القيامة آت لا شك فيه، قلتم: لا يقين عندنا به وهو موضع حدس وتخمين، فها هو ذا قد حل بكم، جزاء ما اجترحتموه من السيئات، وما كنتم تستهزؤون في دنياكم، إذ قد خدعتكم بزخارفها، فظننتم أن لا حياة بعد هذه الحياة، ولا مأوى لكم إلا جهنم فادخلوها، ولا مخرج لكم منها، ولا عتبى حينئذ، فلا تنفع توبة مما فرط منكم من الذنوب.

# أسباب النزول

قوله تعالى: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اَجْتَرَجُواْ السَّيِّعَاتِ... ﴾ الآية، سبب نزول هذه الآية: ما قاله الكلبي (٢٠): أنها نزلت في علي، وحمزة، وأبي عبيدة بن الجراح رضي الله عنهم، وفي ثلاثة من المشركين: عتبة وشيبة والوليد بن عتبة، قالوا

<sup>(</sup>١) المراغي.

للمؤمنين: والله ما أنتم على شيء، ولو كان ما تقولون حقاً. لكان حالنا أفضل من حالكم في الآخرة، كما أنا أفضل حالاً منكم في الدنيا، فأنكر الله عليهم هذا الكلام، وبين أنه لا يمكن أن يكون حال المؤمن المطيع، مساوياً لحال الكافر العاصي في درجات الثواب، ومنازل السعادات.

قوله تعالى: ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ أَغَذَ إِلَهُمُ هَوَنهُ... ﴾ الآية، سبب نزول هذه الآية: ما أخرجه ابن المنذر، وابن جرير عن سعيد بن جبير قال: كانت قريش تعبد الحجر حينا من الدهر، فإذا وجدوا ما هو أحسن منه طرحوا الأول وعبدوا الآخر، فأنزل الله سبحانه: ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ أَغَذَ إِلَهُمُ هَوَنهُ... ﴾ الآية. وقال مقاتل: نزلت في الحارث بن قيس السهمي، أحد المستهزئين؛ لأنه كان يعبد ما تهواه نفسه.

نزول بقية الآية: ﴿وَخَمَّمَ عَلَى سَمِعِهِ وَقَلِهِهِ﴾ قال مقاتل (١): نزلت في أبي جهل، ذلك أنه طاف بالبيت ذات ليلة، ومعه الوليد بن المغيرة، فتحدثا في شأن النبي ﷺ، فقال أبو جهل: والله إني لأعلم أنه صادق، فقال: مه وما دلك على ذلك، قال: يا أبا عبد شمس، كنا نسميه في صباه الصادق الأمين، فلما تم عقله، وكمل رشده، نسميه الكذاب الخائن، والله إني لأعلم أنه صادق، قال: فما يمنعك أن تصدقه، وتؤمن به، قال: تتحدث عني بنات قريش، أني اتبعت يتيم أبي طالب من أجل كسرة، واللات والعزى إن اتبعته أبداً فنزلت: ﴿وَخَمَّمَ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

## التفسير وأوجه القراءة

قوله: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ الْجَتَرَخُوا السَّيِّعَاتِ...﴾ إلخ، كلام (٢) مستأنف مسوق لبيان تباين حالي الظالمين، والمحسنين إثر بيان تباين حالي الظالمين، والمتقين. و﴿أَمْ منقطعة، وما فيها من معنى بل للانتقال من البيان الأول إلى الثاني، والهمزة لإنكار الحسبان، لكن لا بطريق إنكار الوقوع نفيه، كما في قوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي ١٦/ ١٧٠. (٢) أبو السعود.

﴿ أَرْ يَجْعَلُ النَّيْنَ ءَاسَنُوا وَعَكِمُلُوا الطّلِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ يَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَادِ الْكَتساب، والتوبيخ عليه، والاجتراح الاكتساب، و حَسِبَ فعل ماض من أخوات ظن و ﴿ الَّذِينَ ﴾ فاعله، وجملة ﴿ أَن يَجْعَلُهُمْ كَالَّذِينَ وَ المَنوُا وَعَمِلُوا الصّلِحَاتِ ﴾ سادة مسد المفعولين لـ ﴿ حَسِبَ ﴾ ، وقوله: ﴿ كَالَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ جار ومجرور في موضع المفعول الثاني لـ ﴿ لجعل ﴾ ، وقوله: ﴿ سَوَاتِهُ ؛ بالنصب حال من الضمير في الظرف، والموصول معا لاشتماله على ضمير الفريقين، على أن السواء بمعنى المستوي، و ﴿ تَحَيَنَهُمْ وَمَمَانَهُمْ ﴾ مرتفعان بالسواء على الفاعلية.

والمعنى (۱): بل أظن الذين اكتسبوا الشرك والمعاصي، مع مالهم من مساوي الأحوال، أن نصيرهم في الحكم، مثل الذين آمنوا وعملوا الصالحات، مع ما لهم من محاسن الأعمال، ونعاملهم معاملتهم في الكرامة، ورفع الدرجة، حالة كون كلا الفريقين مستوياً، محياهم ومماتهم؛ أي: محيا الفريقين جميعاً ومماتهم، كلا يستوون في شيء منهما، فإن هؤلاء في عز الإيمان والطاعة، وشرفهما في المحيا، وفي رحمة الله ورضوانه في الممات، وأولئك في ذل الكفر والمعاصي وهوانهما في المحيا، وفي لعنة الله، والعذاب الخالد في الممات، وشتان بينهما، وقيل: المراد إنكار أن يستووا في الممات، كما استووا في الحياة؛ لأن المسيئين والمحسنين مستو محياهم في الرزق والصحة، وإنما يفترقون في الممات (سكة ما يُعْكُنُونَ)؛ أي: ساء وقبح حكمهم هذا، على أن (مكة مصدرية، والفعل للإخبار عن قبح حكمهم، أو بئس شيئاً حكموه، ذلك على أن (مكة بمعنى بئس، و (مكا): نكرة موصوفة بمعنى شيء، والفعل لإنشاء الذم.

وقرأ الحمهور(٢): ﴿سُواءٌ﴾ بالرفع، و﴿مماتهم﴾ بالرفع أيضاً، وأعربوا ﴿سُواءٌ﴾ مبتدأ، وخبره ما بعده، ولا مسوغ لجواز الابتداء، بل هو خبر مقدم وما بعده المبتدأ، والجملة خبر مستأنف، والمعنى: إنكار حسبانهم أن محياهم

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٢) البحر المحيط.

ومماتهم سواء، وقرأ زيد بن علي وحمزة والكسائي وحفص: ﴿سَوَآءُ﴾ بالنصب، وما بعده مرفوع على الفاعلية، أجرى ﴿سَوَآءُ﴾ مجرى مستوياً كما قالوا: مررت برجل سواء هو والعدم، وجوز في انتصاب ﴿سَوَآءُ﴾ وجهان:

أحدهما: أن يكون منصوباً على الحال، و﴿ كَالَّذِينَ ﴾ المفعول الثاني: والعكس، وقرأ الأعمش: ﴿ سواء ﴾: بالنصب ﴿ محياهم ومماتهم ﴾ بالنصب أيضاً، وخرج على، أن محياهم ومماتهم ظرفي زمان، والعامل إما ﴿ أَن نَجْعَلَهُمْ ﴾ وإما ﴿ سَوَاء ﴾ .

والثاني: أن يجعل بدلاً من مفعول ﴿ غَمَلَهُمْ ﴾، والمفعول الثاني: ﴿ سَوَاءَ ﴾؛ أي: نجعل محياهم ومماتهم سواءً.

ومجمل معنى الآية (١): أي أيظن هؤلاء الذين اكتسبوا الإثم والمعاصي في الدنيا، فكفروا بالله وكذبوا الرسل، وخالفوا أمره، وعبدوا غيره، أن نجعلهم كالذين آمنوا به، وصدقوا رسله، فنساوي بينهم في دار الدنيا، وفي الآخرة، كلا، لا يستوون في شيء منهما، فإن أهل السعادة في عز الإيمان والطاعة، وشرفهما في المحيا، وفي رحمة الله، ورضوانه في الممات، وأهل الشقاء في ذل الكفر، والمعاصي، وهوانهما في المحيا، وفي لعنة الله، والعذاب الخالد في الممات، فشتان ما بينهما وما أبعد ما بين الثريا والثرى.

ونحو الآية قوله تعالى: ﴿لا يَسْتَوِى أَصَّكُ النَّارِ وَأَصَّكُ الْجَنَّةِ أَصْحَبُ الْجَنَّةِ هُمُ الْفَآبِرُونَ ﴿ )، وقوله: ﴿أَفَهَن كَانَ مُؤْمِنًا كَهَن كَانَ فَاسِقًا لَا يَسْتَوُنَ ﴾ الله وقوله: ﴿أَفَهَن كَانَ مُؤْمِنًا كَهَن كَانَ فَاسِقًا لَا يَسْتُونَ ﴾ الله وقال الله والفجار في دار الآخرة، وفي هذه الدار، وفي الآية إرشاد إلى تباين حالي المؤمن العاصي، والمؤمن المطيع، وقد أثر عن كثير من الناسكين، المخبتين لربهم، أنهم كانوا يبكون عند تلاوة هذه الآية، حتى سموها مبكاة العابدين.

أخرج عبد الله بن أحمد في «زوائد الزهد» والطبراني، وجماعة عن أبي

<sup>(</sup>١) المراغي.

الضحى قال: قرأ تميم الداري سورة الجاثية، فلما أتى على قوله: ﴿أَمْ حَسِبَ النِّينَ اَجْتَرَحُواْ السّيِّعَاتِ ﴾ الآية، لم يزل يكررها ويبكي، حتى أصبح وهو عند المقام، وأخرج ابن أبي شيبة عن بشير مولى الربيع بن خشيم، أن الربيع كان يصلي، فمر بهذه الآية: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ ﴾ فلم يزل يرددها حتى أصبح، وكان الفضيل بن عياض يقول لنفسه إذا قرأها: ليت شعري من أي الفريقين أنت.

فلا يطمعن (١) البطال في ثواب العمال ولا الجبان في مقام الأبطال ولا الجاهل في مقام العالم ولا النائم في ثواب القائم، فعلى اجتهاد المرء يزيد أجره، وبقدر تقصيره ينحط قدره، وفي بعض الكتب السالفة: إن لله منادياً ينادي كل يوم: أبناء الخمسين زرع دنا حصاده، أبناء الستين هلموا إلى الحساب أبناء السبعين ماذا قدمتم وماذا أخرتم؟ أبناء الثمانين لا عذر لكم، ليت الخلق لم يخلقوا، وليتهم إذا خلقوا علموا لماذا خلقوا وتجالسوا بينهم، فتذكروا ما عملوا، ألا أتتكم الساعة فخذوا حذركم.

وفي الخبر: "إذا أراد الله سبحانه بعبد خيراً، بعث إليه ملكاً من عامه الذي يموت فيه، فيسدده، وييسره، فإذا كان عند موته أتاه ملك الموت، فقعد عند رأسه فقال: يا أيتها النفس المطمئنة اخرجي إلى مغفرة من الله ورضوان، فذلك حين يحب لقاء الله، ويحب الله لقاءه، وإذا أراد بعبد شراً بعث إليه شيطاناً من عامه الذي يموت فيه، فأغواه، فإذا كان عند موته، أتاه ملك الموت، فقعد عند رأسه، فيقول: يا أيتها النفس الخبيثة، اخرجي إلى سخط من الله وغضب، فتفرق في جسده، فذلك حين يبغض لقاء الله، ويبغض الله لقاءه»، ويقال: إذا أراد الله أن ينقل العبد من ذل المعصية إلى عز الطاعة، آنسه بالوحدة، وأغناه بالقناعة، وبصره بعيوب نفسه، فمن أعطي ذلك، فقد أعطي خير الدنيا والآخرة.

وعن أبي بكر الوراق رحمه الله تعالى: طلبنا أربعة فوجدناها في أربعة، وجدنا رضى الله في طاعة الله تعالى، وسعة العيش في صلاة الضحى، وسلامة

<sup>(</sup>١) روح البيان.

الدين في حفظ اللسان، ونور القلب في صلاة الليل، فعليك بالتدارك قبل فوت الوقت، فإن الوقت سيف قاطع.

ثم أقام الدليل على عدم التساوي، وأبان حكمة ذلك، فقال: ﴿وَخَلَقَ اللّهُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْمَنِيَ ﴾ أي: لأجل إظهار الحق والعدل بين العباد، فالباء تعليلية بمعنى اللام، وقوله: ﴿وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ معطوف على ﴿ بِالْحَقِّ ﴾ عطف علة على علة؛ لأن الباء تعليلية؛ أي: ولتجزى كل نفس مكلفة ﴿ بِمَا كَسَبَتُ ﴾ من خير أو شر ﴿ وَهُمْ ﴾ ؛ أي: النفوس المدلول عليها بكل نفس؛ أي: والحال أن الخلائق ﴿ لاَ يُظْلَمُونَ ﴾ بنقص ثواب المحسن، أو بزيادة عقاب المسيء.

والمعنى (١): أن المقصود من خلق هذا العالم إظهار العدل والرحمة، وذلك لا يتم إلا إذا حصل البعث والقيامة، وحصل التفاوت في الدرجات والدركات بين المحقين والمبطلين، ويجوز أن يكون معطوفاً على علة محذوفة، تقديرها: وخلق الله السموات والأرض بالحق، ليدل بهما على قدرته، ولتجزى كل نفس، إلخ. وجوز ابن عطية أن تكون هذه اللام لام الصيرورة؛ أي: فصار الأمر منها من حيث اهتدى بها قوم، وضل عنها آخرون؛ لأن يجازى كل واحد بعمله، وبما اكتسب من خير أو شر، انتهى. ولا وقف على قوله: ﴿ إِلَا عَيِّ وعند أبي حاتم، فالوقف عليه تام بجعل لام ﴿ لتجزى ﴾ لام قسم؛ أي: لم يخلق الله السموات والأرض للجور والظلام، بل خلقهما للحق والعدل، ومن العدل أن يخالف بين المحسن والمسيء، في العاجل والآجل، وليثيب كل عامل بما هو له أهل، فلا يبخس المحسن ثواب إحسانه، أو يحمل عليه جرم غيره فيعاقبه به، أو يجعل للمسيء ثواب إحسان غيره.

والخلاصة: كل عامل يجزى بما كسبت يداه، ولا يظلم بنقص ثواب، ولا بتضعيف عقاب.

ثم بين أحوال الكافرين، وذكر جناياتهم على أنفسهم، فقال: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ

<sup>(</sup>١) المراح.

أَغَذَ إِلَهُمُ هُونَهُ وهو تعجيب لحال من ترك متابعة الهدى إلى مطاوعة الهوى، ولكاء علمه فكأنه عبده، والهمزة: للاستفهام التعجيبي داخلة على محذوف، والفاء: عاطفة على ذلك المحذوف، والتقدير: أنظرت يا محمد إلى حال أسير الهوى، فرأيت من اتخذ ما تهواه نفسه الخبيثة إلها ومعبوداً، وترك متابعة الهدى، واختار متابعة الهوى، ففي الكلام استعارة تمثيلية، أو تشبيه بليغ حذف منه أداة التشبيه؛ أي: جعل هواه كإلهه في طاعته؛ أي: انظر يا محمد، واعجب من حال من ركب رأسه وترك الهدى وأطاع الهوى، فكأنه جعله إلها يعبده من دون الله، فهو لا يهوى شيئاً إلا فعله، لا يخاف رباً ولا يخشى عقاباً، ولا يفكر في عاقبة ما يعمل، قال سعيد بن جبير: كان أحدهم يعبد الحجر، فإذا رأى ما هو أحسن منه رمى به، وعبد الآخر، وعن أبي رجاء العطاردي: أنه أدرك الجاهلية، وهو ثقة مات سنة خمس ومئة، وعمره مئة وعشرون سنة، قال: كنا نعبد الحجر، فإذا من نجد حجراً جمعنا خَثُوة من تراب، فحلبنا عليها، ثم طفنا بها.

وفي هذا: إيماء (١) إلى ذم اتباع هوى النفس، ومن ثم قال وهب بن منبه: إذا شككت في خير أمرين، فانظر أبعدهما من هواك فأته، وقال سهل التستري: هواك داؤك، فإن خالفته فدواؤك وقال الإشبيلي الزاهد:

فَخَالِفْ هَوَاهَا وَآعْصِهَا إِنَّ مَنْ يُطِعْ هَوَىٰ نَفْسِه يُنْزَعْ بِهِ شَرَّ مَنْزَعِ وَمَنْ يُطِعِ وَمَنْ يُطِعِ أَلَّ مَصْرَعِ أَيَّ مَصْرَعِ وَمَنْ يُطِع النَّفْسَ ٱللَّجُوْجَةَ تُرْدِهِ وَتَرْم بِهِ فِيْ مَصْرَع أَيَّ مَصْرَع وَمَنْ يُطِع النَّوصِيري:

وَخَالِف ِ ٱلنَّفْسَ وَٱلشَّيْطَانَ وَٱعْصِهِمًا وَإِنْ هُمَا مَحَضَاكَ ٱلنُّصْحَ فَٱتَّهِمِ وَقَال بعضهم:

نُونُ ٱلْهَوَانِ مِنَ ٱلْهَوَىٰ مَسْرُوْقَةٌ فَأَسِيْرُ كُلِّ هَوَى آسِيْرُ هَوَانِ وَقَالُ الآخر:

<sup>(</sup>١) المراغي.

فَاعْصِ هَوَى ٱلنَّفْسِ وَلاَ تُرْضِهَا إِنَّكَ إِنْ أَسْخُطْتَهَا زَانَكَا وَانَّكَا وَقَال ابن عباس: ما ذكر الله سبحانه هوى في القرآن إلا ذمه، قال تعالى: ﴿وَاَتَبْعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُكُا﴾، وقال: ﴿وَاَتَبْعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُكُا﴾، وقال: ﴿وَاتَبْعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُكُا﴾، وقال: ﴿وَاتَبْعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُكُا﴾، وقال: ﴿وَاتَبْعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُكُا﴾، وقال: ﴿وَانَّبُعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُركُا﴾، وقال: ﴿وَلا تَنْبِع اللَّهُ فَى مَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾، وروى عبد الله بن عمرو بن العاص، عن النبي ﷺ فيما ذكره النووي في كتاب «الحجة» للمقدسي: «لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به». وقال أبو أمامة سمعت النبي ﷺ يقول: «ما عبد تحت السماء إله أبغض إلى الله من الهوى».

وروى شداد بن أوس عن النبي ﷺ: «الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت، والفاجر من أتبع نفسه هواها وتمنى على الله». أخرجه أحمد والترمذي وابن ماجه، والحاكم. وعنه ﷺ أنه قال: «إذا رأيت شحاً مطاعاً وهوى متبعاً ودنيا مؤثرةً، وإعجاب كل ذي رأي برأيه، فعليك بخاصة نفسك، ودع عنك أمر العامة». أخرجه الترمذي عن أبي ثعلبة الخشني. وعنه أنه قال: «ثلاث مهلكات، وثلاث منجيات، فالمهلكات: شح مطاع، وهوى متبع وإعجاب المرء بنفسه، والمنجيات: خشية الله في السر والعلن، والقصد في الغنى والفقر، والعدل في والمنجيات: خشية الله في السر والعلن، والقصد في الغنى والفقر، والعدل في الرضا والغضب». أخرجه الطبراني في «الأوسط» عن ابن عمر وهو ضعيف، وحسبك ذماً لاتباع الهوى، قوله تعالى: ﴿وَأَمَا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّقَسَ عَنِ

وقيل: معنى ﴿أرأيت﴾ أخبرني عن حال من اتخذ هواه إلهاً، فيتعدى (١) إلى مفعولين، الأول: هو من اتخذ، والثاني: محذوف تقديره: مهتدياً يدل عليه قوله: فمن يهديه من بعد الله؛ أي: لا أحد يهديه من بعد إضلال الله إياه، وفيه حينئذ تجوزان (٢)، إطلاق الرؤية، وإرادة الإخبار على طريق إطلاق اسم السبب وإرادة المسبب، لأن الرؤية سبب للإخبار، وجعل الاستفهام بمعنى الأمر بجامع

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) الفتوحات.

مطلق الطلب.

وقرى ('): ﴿ آلهته هواه ﴾ لأنه كلما مال طبعه إلى شيء اتبعه ، فكأنه اتخذ هواه آلهة شتى ، يعبد كل وقت واحداً منها . وقوله : ﴿ وَأَضَلَهُ الله ﴾ سبحانه معطوف على صلة ﴿ مَن ﴾ ، وقوله : ﴿ عَلَى عِلْم ﴾ إما حال من الفاعل ؛ أي : حال كون الله عالماً في سابق علمه ، بأن جوهر روحه لا يقبل الصلاح ، أو من المفعول ؛ أي : حال كون ذلك الضال ، عالماً بأن الحق هو الدين ، ويعرض عنه عناداً ، كقوله : ﴿ وَحَمَدُواْ بِهَا وَاسَيْقَنَتُهَا آنَفُهُم ﴾ ؛ أي : خذله فلم يجعله يسلك سبيل الرشاد ؛ لأنه قد علم أنه لا يهتدي ولو جاءته كل آية ، لما في جوهر نفسه من الميل إلى ارتكاب الإجرام واتباع الشهوات ، فهو يوغل في القبائح دون زاجر ، ولا وازع .

﴿و﴾ قد ﴿حتم﴾ وطبع ﴿عَلَىٰ سَمْمِهِ ﴾ فلا يتأثر بالآيات تتلى عليه ليعتبر بها ، ولا يتدبرها ليعقل ما فيها من النور والهدى ﴿و﴾ ختم على ﴿قلبه فلا يعي حقاً ، ولا يسترشد إلى صواب ﴿وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ غِشَوَةً ﴾ عظيمة ، وغطاء مانعاً ، يمنعه أن يبصر حجج الله ، وآياته في الآفاق والأنفس فيستدل بها على وحدانيته تعالى ، ويعلم بها أن لا إله غيره .

ونحو الآية قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَانَذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ لُنَذِهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۚ ﴿ خَتَمَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى الْمَعِهِمْ وَعَلَى الْمَعجمة، وقرأ عبد الله عظيمٌ ﴿ وَعَلَى المعجمة ، وقرأ عبد الله الله عليم والأعمش: بفتحها، وهي لغة ربيعة، وقرأ الحسن، وعكرمة، وعبد الله أيضاً: بضمها، وهي لغة عكل، وقرأ الأعمش أيضاً وطلحة وأبو حنيفة ومسعود بن صالح وحمزة والكسائي: ﴿ غشوة ﴾ بفتح الغين وسكون الشين، وقرأ ابن مصرف والأعمش أيضاً كذلك إلا أنهما كسرا الغين.

ثم ذكر أن مثل هذا لا طمع في هدايته، فقال: ﴿فَمَن يَهْدِيهِ ﴾ ويرشده ﴿مِنْ بَعْدِ ﴾ إضلال ﴿اللَّهِ ﴾ سبحانه إياه؛ أي: فمن يوفقه لإصابة الحق، وإبصار محجة

<sup>(</sup>١) المراح. (٢) البحر المحيط.

الرشد بعد إضلال الله إياه، والاستفهام إنكاري؛ أي: لا أحد يستطيع أن يفعل ذلك، والهمزة في قوله: ﴿أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ للاستفهام الإنكاري داخلة على محذوف، والفاء: عاطفة على ذلك المحذوف، والتقدير: ألا تلاحظون (١) أيها الناس فلا تتذكرون، ولا تتفكرون، فتعلموا أن الهداية لا يملكها أحد سواه، أو فلا تتعظون؛ أي: أفلا تتذكرون أيها القوم فتعلموا، أن من فعل الله به ما وصفنا، لن يهتدي أبداً، ولم يجد لنفسه ولياً ولا مرشداً، وقرأ الجمهور: ﴿تَذَكَّرُونَ ﴾ بتشديد الذال، والجحدري يخففها، والأعمش بتاءين.

ومجمل معنى الآية (٢): أي أخبرني عن حال ذلك الكافر الذي أطاع هواه وترك الهدى، واتخذ دينه ما يهواه، فكأنه جعل الهوى إلهه، يعبده من دون الله، فلا يهوى شيئاً إلا اتبعه دون مراعاة لما يحبه الله ويرضاه، فهذا مما يدعو إلى العجب، وكان الحارث بن قيس لا يهوى شيئاً إلا فعله، والعبرة بعموم لفظ الآية، لا بخصوص السبب الذي نزلت الآية من أجله.

وقد أضله الله، وخذله مع علمه بالحق، ومعرفته الهدى من الضلال، وقيام الحجة عليه، وطبع على سمعه حتى لا يسمع الوعظ، وعلى قلبه حتى لا يفقه الهدى، وجعل غطاء على بصره وبصيرته حتى لا يبصر الرشد، ويدرك آيات الله في الكون، التي تدل على وحدانية الله تعالى، فمن يوفقه للصواب والحق، من بعد إضلال الله له بسبب انحرافه واتباعه هواه، أفلا تتذكرون تذكر اعتبار، وتتعظون حتى تعلموا حقيقة الحال.

ثم بين سبحانه بعض جهالاتهم، فقال: ﴿وَقَالُواْ ﴾؛ أي: قال منكروا البعث من غاية غيهم وضلالهم، وهم كفار قريش، ومشركوا العرب، وفي «كشف الأسرار»: هذا من قول الزنادقة، الذين قالوا: الناس كالحشيش أي: ما الحياة ﴿إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنَا ﴾ التي نحن فيها ﴿نَتُوتُ وَغَيًا ﴾؛ أي: يصيبنا الموت، والحياة فيها، وليس وراء ذلك حياة، وتأخير ﴿نحيا ﴾ لأن فيها شبه مراعاة الفاصلة،

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) التفسير المنير.

ولأن ﴿الواو﴾ لمطلق الجمع، وقيل: نموت نحن ويحيا فيها أولادنا، وقيل: نكون نطفاً ميتةً، ثم نصير أحياء، وقيل: في الآية تقديم وتأخير؛ أي: نحيا ونموت، وكذا قرأ ابن مسعود. وعلى كل تقدير، فمرادهم بهذه المقالة: إنكار البعث، وتكذيب الآخرة، وقد جوز(١) أن يريدوا به التناسخ، فإنه عقيدة أكثر عبدة الأوثان، قال الراغب: القائلون بالتناسخ قوم ينكرون البعث، على ما أثبتته الشريعة، ويزعمون أن الأرواح تنتقل من الأجساد على التأبيد؛ أي: إلى أجساد أخر. وفي «التعريفات»: التناسخ عبارة عن تعلق الروح بالبدن، بعد المفارقة من بدن آخر، من غير تخلل زمان بين التعلقين، للتعشق الذاتي بين الروح والجسد. وقرأ زيد بن علي ﴿ونحيا﴾ بضم النون ﴿وَمَا يُهْلِكُا ﴾ ويعدمنا، ويفنينا ﴿إِلَّا الدَّمْرُ ﴾؛ أي: إلا مرور الزمان، وهو مدة بقاء العالم من مبدأ وجوده إلى انقضائه، ثم يعبر به عن كل مدة كبيرة، وهو خلاف الزمان، فإن الزمان يقع على المدة القليلة والكثيرة، وقيل: إلا مرور الأيام والليالي، قال مجاهد، يعني السنين والأيام. وقال قتادة: إلا العمر والمعنى واحد. وقال قطرب: وما يهلكنا إلا الموت. وقال عكرمة: وما يهلكنا إلا الله، وقرأ عبد الله: ﴿إِلَّا دَهُرُ﴾، وتأويل إلا دهر يمر، كانوا يضيفون كل حادثة إلى الدهر، وأشعارهم ناطقة بشكوى الدهر، حتى يوجد ذلك في أشعار المسلمين، قال ابن دريد في مقصورته:

يَا دَهْرُ إِنْ لَمْ تَكُ عُتْبَىٰ فَاتَّئِدْ فِالْ إِرْوَادَكَ وَٱلْسَعُنَ بَسَى سَوَاء ومجمل المعنى (٢): أي وقال المشركون الذين سبق ذكر بعض أوصافهم: لا حياة بعد هذه الحياة، التي نحن نعيش فيها، فنموت وتحيا أبناؤنا من بعدها، وهذا تكذيب صريح منهم للبعث والمعاد.

وقصارى ذلك: ما ثم إلا هذه الدار يموت قوم، ويعيش آخرون، وليس هناك بعث ولا قيامة ﴿وَمَا يُمْلِكُمُ ۚ إِلَّا الدَّعَرُ ﴾؛ أي: وما يفنينا إلا مر الليالي

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

والأيام، فمرورها هو المؤثر في هلاك الأنفس، ويضيفون كل حادث إلى الدهر، وأشعارهم ناطقة بذلك، قال:

أَشَابَ ٱلصَّغِيْرَ وَأَفْنَىٰ ٱلْكَبِيْرَ كَرُّ ٱلْخَدَاةِ وَمَرُّ ٱلْعَبِيْرَ وَقَدَ كَانَتَ العرب في جاهليتهم، إذا أصابتهم شدة أو بلاء أو نكبة قالوا: يا خيبة الدهر، وقد جاء النهي عن سب الدهر، فقد أخرج البخاري ومسلم وغيرهما، من حديث أبي هريرة - رضي الله عنه -: أنه قال: سمعت رسول الله عليه يقول: «قال الله عز وجل: يؤذيني ابن آدم يسب الدهر، وأنا الدهر بيدي الأمر، أقلب الليل والنهار».

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «يقول الله تعالى: استقرضت عبدي فلم يعطني، وسبني عبدي، يقول وادهراه وأنا الدهر، قال الشافعي (۱) وأبو عبيدة، وغيرهما من الأئمة في تفسير قوله على: «لا تسبوا الدهر، فإن الله هو الدهر»: كان العرب في الجاهلية إذا أصيبوا بشدة أو بلاء، قالوا: يا خيبة الدهر، فيسندون تلك الأفعال إلى الدهر، ويسبونه، وإنما فاعلها هو الله، فكأنهم إنما سبوا الله عز وجل؛ لأنه فاعل ذلك في الحقيقة، فلذا نهي عن سب الدهر بهذا الاعتبار؛ لأن الله تعالى هو الدهر الذي يعنونه، ويسندون إليه تلك الأفعال.

ثم نعى عليهم مقالهم هذا، الذي لا دليل عليه، فقال: ﴿وَمَا لَمُمَ﴾؛ أي: وما لهؤلاء المشركين، الذين ينفون البعث والحياة بعد الموت ﴿بِلَالِكَ﴾؛ أي: بما ذكر من اقتصار الحياة على ما في الدنيا، وإسناد الحياة والموت إلى الدهر ﴿مِنْ عِلْمُ ويقين، أسند إلى عقل، أو نقل، و ﴿مِن ﴾: مزيدة لتأكيد النفي؛ أي: وما لهم علم ويقين بذلك ﴿إِنّ مُم ﴾؛ أي: ما هم ﴿إِلّا ﴾ قوم ﴿يَظُنُونَ ﴾ بذلك؛ أي: ما هم إلا قوم قصارى أمرهم: "آلظن والتقليد من غير أن يكون لهم شيء يصح أن يتمسك به في الجملة، هذا معتقدهم الفاسد في أنفسهم، وأما المؤمنون فقد

<sup>(</sup>١) ابن كثير.

أخذوا بالنصوص، وسلكوا طريق اليقين، وتجاوزوا عن برازخ الظن والتخمين، وأثبتوا البعث والحشر والصراط والجنة والنار.

والمعنى: أي وما لهم بقصر الحياة على حياة الدنيا، ونسبة الإهلاك إلى الدهر علم يستند إلى عقل، أو نقل، وقصارى أمرهم: الظن والتخمين، من غير أن يكون لهم ما يتمسكون به من حجة نافذة.

وفي الآية إشارة، إلى أن القول بغير بينة ولا حجة، لا ينبغي أن يعول عليه، وأن اتباع الظن منكر عند الله تعالى.

﴿ وَإِذَا نُتُلُ عَلَيْمٍ ﴾ أي: على منكري البعث ﴿ اَيْتُنَا ﴾ الناطقة بالحق، الذي من جملته البعث، حالة كونها ﴿ يَنْنَتِ ﴾ أي: واضحات الدلالة على ما نطقت، أو مبينات له، نحو قوله تعالى: ﴿ قُلْ يُعْيِبِهَا الّذِي آتَ الشَّاهَا أَوَّلَ مَرَّةً ﴾ وقوله: ﴿ إِنَّ اللَّيْ اللَّهِ اللهِ اللهُ على اللهُ اللهُ

تَحِيَّةُ بَيْنِهِمْ ضَرْبٌ وَجِيْعُ

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) روح البيان.

أي: سماه حجة، لبيان أنهم لا حجة لهم البتة؛ لأن من كانت حجته هذا، لا يكون له حجة البتة، كما أن من ابتدأ بالضرب الوجيع في أول التلاقي، لا يكون بينهم تحية البتة، ولا يقصد بهذا الأسلوب إلا هذا المعنى، كأنه قيل: ما كان حجتهم إلا ما ليس بحجة والمراد: نفي أن يكون لهم حجة البتة، وقرأ الجمهور(۱): ﴿ حُبَّتُهُم ﴾ بالنصب على أنه خبر ﴿ كَانَ ﴾ واسمها ﴿ إِلاّ أَن قَالُوا ﴾ ، وقرأ الحسن وعمرو بن عبيد وزيد بن علي وعبيد بن عمير وابن عامر فيما روى عنه عبد الحميد، وعاصم فيما روى هارون، وحسين عن أبي بكر برفع ﴿ حجتُهم ﴾ على أنه اسم ﴿ كَانَ ﴾ .

ثم أمر رسوله أن يرد عليهم فقال: ﴿ وَأُلِ ﴾ يا محمد لهؤلاء المشركين المنكرين للبعث ﴿ الله ﴿ سبحانه وتعالى ﴿ يُحِيدُ ﴾ ابتداء ما شاء أن يحييكم في الدنيا ﴿ ثُمَّ يُمِينُكُو ﴾ فيها عند انقضاء آجالكم ﴿ ثُمَّ يَجْمَعُكُو ﴾ بعد البعث جميعاً أولكم وآخركم، صغيركم وكبيركم، منتهين ﴿ إِلَى يَوْم الْقِينَةِ ﴾ للجزاء ثم أكد ذلك ﴿ لا رَبّ فِيهِ ﴾ أي: لا شك في هذا البعث والجمع، فإن من قدر على البدء بقدر على الإعادة، والحكمة اقتضت الجمع للجزاء، لا محالة لتجزى كل نفس بما كسبت، والأديان جميعاً متضافرة على تحققه، وحصوله يوم القيامة، والوعد المصدق بالمعجزات دل على وقوعه حتماً، والإتيان بآبائهم حيث كان، مزاحماً للحكمة التشريعية امتنع إيقاعه.

وقصارى ما سلف (٢): أن البعث أمر ممكن، أخبر به الأنبياء الصادقون، والحكمة تقتضي حصوله، والعقل يؤيده فهو واقع لا محالة ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ﴾ والحكمة تقتضي حصوله، والعقل يؤيده فهو واقع لا محالة ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ﴾ يعني: الكفرة ﴿لَا يَعْلَمُونَ﴾ تحتم البعث والجزاء بمقتضى وعده؛ أي: ينكرون البعث، ويستبعدون عودة الأجساد بعد موتها، وحين تكون عظاماً نخرة، كما قال: ﴿إِنَّهُمْ بَرُونَهُ بَعِيداً ﴿ وَرَنَهُ قَرِباً ﴿ إِنَّهُ مَرِينَهُ وَيَبا ﴾؛ أي: يرون وقوعه بعيداً، والمؤمنون يرونه قريباً وما دعاهم إلى ذلك إلا جهلهم، وقصر نظرهم، وهذا (٣) استدراك

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

على قوله: ﴿لَا رَبُّ فِيهِ بأن فيه شائبة ريب ما، وفيه إشارة إلى أن الله يحييكم بالحياة الإنسانية، ثم يجمعكم بالحياة الربانية إلى يوم القيامة، وهي النشأة الأخرى لا ريب في هذا عند أهل النظر، ولكن أكثر الناس لا يعلمون؛ لأنهم أهل النسيان والغفلة.

وَفِيْ ٱلْجَهْلِ قَبْلَ ٱلْمَوْتِ مَوْتُ لأَهْلِهِ وَأَجْسَامُهُمْ قَبْلَ ٱلْقُبُوْدِ قُبُوْدُ وَلَجْسَامُهُمْ قَبْلَ ٱلْقُبُودِ فُبُودُ وَإِنَّ ٱمْرَأً لَمْ يَحْيَ بِٱلْعِلْمِ مَيِّتٌ وَلَيْسَ لَهُ حِيْنَ ٱلنَّهُودُ لُشُودُ

﴿وَيِلَهِ لا لغيره ﴿مُلَكُ ٱلسَّنَوَتِ وَٱلْأَرْضُ ﴾؛ أي: الملك المطلق، والتصرف الكلي فيهما، وفيما بينهما مخصوص بالله تعالى، وهو تعميم للقدرة بعد تخصيصها؛ أي: إن الله (١) سبحانه مالك العالم العلوي والسفلي، جار حكمه فيهما دون ما تدعون من دونه من الأوثان والأصنام.

ثم توعد الكافرين أهل الباطل فقال: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ ﴾ والعامل في (٢) ﴿ وَيَوْمَ ثَقُومُ السَّاعَةُ ﴾ والعامل في (٢) ﴿ وَيُومِ فِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

قلت: اليوم في البدل بمعنى الوقت، والمعنى وقتئذ إذ تقوم الساعة، ويحشر الموتى فيه، وهو جزء من ﴿يوم تقوم الساعة﴾ فإنه يوم متسع مبدؤه من النفخة الأولى، فهو بدل البعض، والعائد مقدر، ولما كان ظهور خسرهم وقت حشرهم، كان هو المقصود بالنسبة، كذا في «حواشي سعدي المفتي»، ومعنى ﴿يَغْسَرُ ٱلنَّبَطِلُونَ﴾: يظهر خسرانهم ثمة، يقال: أبطل فلان إذا جاء بالباطل، وقال شيئاً لا حقيقة له، والمراد: الذي يبطلون الحق، ويكذبون بالبعث؛ أي: يخسر المكذبون الكافرون المتعلقون بالأباطيل.

والمعنى (٣): أي ويوم تقوم الساعة، ويحشر الناس من قبورهم للعرض، والحساب سيظهر خسران أولئك المنكرين الجاحدين، بما أنزل الله على رسله من

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغي. (٤) المراغي.

الآيات والدلائل، بدخولهم في جهنم وبئس المستقر، وقد جعلت الحياة والصحة والعقل كأنها رؤوس أموال، والتصرف فيها بطلب السعادة الأخروية يجري مجرى تصرف التاجر في ماله طلباً للربح، أما الكفار فقد أتعبوا أنفسهم، وتصرفوا فيها بفعل الآثام، والإشراك بالله، تصرف التاجر الذي أساء في تجارته فوكس فيها، ولم يجد في العاقبة إلا الخسران والخذلان والطرد من رحمة الله، وذلك ما لا يرضاه عاقل لنفسه، يزن الأمور بميزان الحكمة والسداد.

ثم بين حال الأمم في ذلك اليوم، وما تلاقيه من الشدائد، انتظارا لفصل القضاء، فقال: ﴿وَرَبَىٰ أَيها المخاطب في ذلك اليوم، رؤية عين ﴿كُلُّ أَمَّةٍ ﴾ من الأمم المجموعة، مؤمنيهم وكافريهم، حال كونها ﴿جَائِيَةً ﴾؛ أي: باركة جالسة على الركب من هول ذلك اليوم، غير مطمئنة؛ لأنها خائفة، فلا تطمئن في جلستها عند السؤال والحساب، يقال: جثا إذا جلس على ركبتيه، أو قام على أطراف أصابعه، وعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: ﴿جَائِيَةً ﴾؛ أي: مجتمعة، بمعنى: أن كل أمة لا تختلط بأمة أخرى، يقال: جثوت الإبل وجثيتها، جمعتها، والجثوة بالضم: الشيء المجتمع.

فإن قيل (١): الجثو على الركب إنما يليق بالكافرين، فإن المؤمنين لا خوف عليهم يوم القيامة.

فالجواب: أن الآمن قد يشارك المبطل في مثل هذا، إلى أن يظهر كونه محقاً مستحقاً للأمن.

وقرى وأن الجثو؛ ﴿ جاذية ﴾ بالذال المعجمة، والجذو أشد استيفازا من الجثو؛ لأن الجاذي هو الذي يجلس على أطراف أصابعه. ﴿ كُلُّ أَمْتُو ﴾ كرر ﴿ كُلُّ أَمْتُو ﴾ لأنه موضع الإغلاظ والوعيد ﴿ مُتَّعَى إِلَى كِنْبِهَا ﴾؛ أي: إلى صحيفة أعمالها، فالإضافة مجازية للملابسة؛ لأن أعمالهم مثبتة فيه، وقيل: إلى كتابها الذي أنزل عليها لتعبد ربها بهديه، وكتابها الذي نسخته الحفظة من أعمالها، ليطبق أحدهما

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٢) البحر المحيط.

وفيه إشارة (١) إلى عجز العباد، وأن لا حول ولا قوة لهم فيما كتب الله لهم في الأزل، وأنهم لا يصيبهم في الدنيا والآخرة إلا ما كتب الله لهم على مقتضى أعيانهم الثابتة، فلا يجرون في الأفعال إلا على القضاء، وقرأ يعقوب ﴿كل أمة تدعى﴾ بنصب كل أمة على البدل، بدل النكرة الموصوفة من النكرة، وأفرد كتابها اكتفاءً باسم الجنس لقوله: ﴿وَرُضِعَ ٱلْكِنَابُ﴾.

ثم ذكر أنهم ينذرون ويبشرون بما سيبنى عليه حكم القضاء ﴿ الْيُومَ ﴾ معمول لقوله: ﴿ عُرُونَ مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ أي: ويقال لهم حال دعائهم إلى كتابهم: اليوم تجازون بأعمالكم التي عملتموها في الدنيا خيرها وشرها، فمن كان عمله الإيمان والطاعة، جزاه الله بالجنة، ومن كان عمله الشرك والعصيان، جزاه بالنار كما قال على إذا كان يوم القيامة جاء الإيمان والشرك، فيجثيان بين يدي الرب تعالى، فيقول الله للإيمان، انطلق أنت وأهلك إلى الجنة، ويقول للشرك انطلق أنت وأهلك إلى البخنة، ويقول للشرك انطلق أنت وأهلك إلى النار». وقوله: ﴿ مَن لَا كِنَبُنَا ﴾ إلى نون العظمة تفخيماً لشأنه، وتهويلاً لأمره، وإلا فالظاهر: أن يضاف إلى الأمة بأن يقال: هذا كتابها كما فيما قبلها. وعبارة «فتح الرحمٰن» هنا: فإن قلت: كيف أضاف الكتاب إلى الأمة أضافه إليه تعالى في قوله: ﴿ مَنا كِنَبُنَا ﴾ ؟

قلت: الإضافة تحصل بأدنى ملابسة، فأضافه إلى الأمة لكون أعمالهم مثبتة فيه، وأضاف إليه تعالى لكونه مالكه، وآمر ملائكته بكتابته؛ أي: هذا الكتاب الذي تدعون إليه كتابنا؛ أي: كتاب حفظتنا الذي كتبته عليكم في الدنيا، ودونت

<sup>(</sup>١) روح البيان.

فيه أعمالكم.

﴿ يَنْطِنَى عَلَيْكُم ﴾؛ أي: يشهد عليكم ﴿ إِلْحَقِ ﴾ والصدق من غير زيادة، ولا نقص، والجملة خبر آخر لهذا، و ﴿ إِلْحَقِ ﴾ حال من فاعل ﴿ يَنْطِئ ﴾ فهو صورة تطابق ما فعلتموه حذو القذة بالقذة، وقوله: ﴿ إِنَّا كُنَّا نَسْتَسِحُ ﴾ إلخ، تعليل لنطقه عليهم بأعمالهم من غير إخلال بشيء منها؛ أي: إنا كنا نأمر الحفظة بنسخ ﴿ مَنْ مُتَمَلُونَ ﴾ في الدنيا، وكتابته في صحائف أعمالكم، وإثباتها عليكم حسنة كانت أو سيئة، صغيرة كانت أو كبيرة، أول فأول، فهي وفق ما عملتم بالدقة والضبط؛ لأن السين للطلب، وفي هذا ( اجابة عما يخطر بالبال من سؤال فيقال: ومن يحفظ أعمالنا على كثرتها مع طول المدة، وبعد العهد، فأجيبوا بهذا الجواب.

قال الواحدي<sup>(۲)</sup>: وأكثر المفسرين، على أن هذا الاستنساخ من اللوح المحفوظ، فإن الملائكة تكتب منه كل عام ما يكون من أعمال بني آدم، فيجدون ذلك موافقاً لما يعملونه قالوا: لأن الاستنساخ لا يكون إلا من أصل. وقيل: المعنى نأمر الملائكة بنسخ ما كنتم تعملون، وقيل: إن الملائكة تكتب كل يوم ما يعمله العبد، فإذا رجعوا إلى مكانهم نسخوا منه الحسنات والسيئات، وتركوا المباحات، وقيل: إن الملائكة إذا رفعت أعمال العباد إلى الله سبحانه، أمر عز وجل - أن يثبت عنده منها ما فيه ثواب وعقاب، وسقط منها ما لا ثواب فيه ولا عقاب.

ثم فصل حال الفريقين فقال: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ من الأمم، وصدقوا بالله وكتبه ورسله واليوم الآخر ﴿ وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ ﴾ ؛ أي: وعملوا الأعمال الصالحة، وهي الخالصة الموافقة للشرع ﴿ فَيُدْخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِ ﴾ محل ﴿ رَمَّتِدِيْ ﴾ وهو الجنة ؛ أي: فأما الذين آمنت قلوبهم، وعملت جوارحهم صالح الأعمال التي أمر بها الدين، فيكافئهم ربهم على ما عملوا، ويدخلهم جنات النعيم، وقد جاء في الحديث الصحيح: «أن الله تعالى قال للجنة: أنت رحمتي أرحم بك من أشاء »

<sup>(</sup>١) المراغي. (٢) الشوكاني.

﴿ ذَلِكَ ﴾ المذكور من إدخالهم في رحمته تعالى ﴿ هُوَ ٱلْفَرَّزُ ٱلْمُبِينُ ﴾؛ أي: الظاهر كونه فوزاً لا فوز وراءه.

يقول الفقير: وأما الفوز (١) العظيم فهو دخول جنة القلب، ولقاؤه تعالى، ولكن لما كان هذا الفوز غير ظاهر بالنسبة إلى العامة، وكان الظاهر عندهم الفوز بالجنة، قيل هو الفوز المبين، وإن اشتمل الفوز المبين على الفوز العظيم؛ لأن الجنة محل أنواع الرحمة؛ أي: هذا المذكور هو الظفر بالبغية التي كانوا يطلبونها، والغاية التي كانوا يسعون في الدنيا لبلوغها، وهو فوز لا فوز بعده ﴿وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ بالله ورسوله وعملوا السيئات، فيقال لهم على سبيل التوبيخ والتقريع: ﴿أَفَلَا تَكُن ءَايَتِي ﴾ المنزلة ﴿ثُنَانَ ﴾ وتقرأ ﴿عَلَيْكُم ﴾ بواسطة رسلي، والجملة الاستفهامية مقول للقول المحذوف كما قدرنا، والهمزة فيه للاستفهام التقريعي داخلة على محذوف، والفاء عاطفة على ذلك المحذوف، والتقدير: ألم تكن تأتيكم رسلي فلم تكن آياتي تتلى عليكم، فحذف المعطوف عليه ثقة بدلالة القرينة عليه ﴿فَأَسْتَكَبُرَتُم ﴾؛ أي: تكبرتم عن الإيمان ﴿وَكُمُّم قُومًا نُجُرِمِينَ ﴾؛ أي: قوماً عادتهم الإجرام والإشراك.

أي: وأما الذين جحدوا وحدانية الله تعالى، فيقال لهم تأنيباً وتوبيخاً: ألم تكن تأتيكم رسلي فتتلو عليكم آيات كتبي فتتكبرون عن الإيمان، ولا عجب، فديدنكم الإجرام وارتكاب الآثام، والكفر بالله، لا تصدقون بميعاد، ولا تؤمنون بثواب ولا عقاب، والمجرم من كسب الآثام بفعل المعاصي ﴿و﴾ كنتم ﴿إذا قبل لكم؛ أي: إذا قال لكم المؤمنون: ﴿إِنَّ وَعُدَ اللهِ سبحانه وتعالى؛ أي: إن ما وعده من الأمور الآتية فهو بمعنى الموعود ﴿حَقُّ واقع لا محالة ﴿وَٱلسَّاعَةُ ﴾ أي: القيامة التي هي أشهر ما وعده ﴿لَا رَبَّ فِيهِ ولا شك في وقوعها لكونها أي: القيامة التي هي أشهر ما وعده ﴿لَا رَبَّ فِيهِ ولا شك في وقوعها لكونها مما أخبر به الصادق المصدوق، ولقيام الشواهد على وجودها ﴿قُلْمُ من غاية عتوكم يا منكري البعث من الكفار والزنادقة ﴿مَا نَدْرِي مَا اَلسَّاعَةُ ﴾ أي: أي شيء

<sup>(</sup>١) روح البيان.

هي، استغراباً لها؛ أي: أنكرتموها، وقلتم ﴿إِن نَظْنُ إِلَّا ظَنَّا﴾؛ أي: ما نعلم ذلك إلا حدساً وتوهماً. وأصله (١): نظن ظناً، فأدخل حرف النفي والاستثناء لإثبات الظن، ونفي ما عداه، كأنه قال: ما نحن إلا نظن ظناً، أو لنفي ظنهم فيما سوى ذلك مبالغةً، ثم أكده بقوله: ﴿وَمَا غَنْ بِمُسَتِّيقِينَ﴾؛ أي: أنها كائنة.

فإن قلت (٢): إن قولهم: ﴿إِنَّ هِمَ إِلَّا حَيَّالُنَا ٱلدُّنِيَا نَمُوتُ وَغَيَا﴾ يدل على أنهم قاطعون بنفي البعث، وقولهم: ﴿إِن نَظْنُ إِلَّا ظَنًا وَمَا غَنَّ بِمُسْتَيْقِنِينَ﴾ يدل على أنهم شاكون في إمكانه ووقوعه، وبين الآيتين معارضة.

قلت: يجمع بينهما بأن المجرمين كانوا فرقتين في أمر البعث، فرقة جازمة بنفيه، وهم المذكورون في قوله: ﴿مَا هِنَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنِيَا﴾ وفرقة كانت تشك وتتحير فيه، وهم المذكورون في هذه الآية. اهـ. «زاده» بتصرف.

وقرأ الأعرج وعمرو بن فائد (٣): ﴿وإذا قيل أن وعد الله بفتح الهمزة، وذلك على لغة سليم، والجمهور قرؤوا بكسرها، وقرأ الجمهور ﴿وَالسَّاعَةُ ﴾ بالرفع على الابتداء، وقرأ حمزة بالنصب عطفاً على ﴿وعد الله ﴾، وهي مروية عن الأعمش وأبي عمرو وعيسى وأبي حيوة، والعبسي والمفضل.

والمعنى (1): أي وإذا قيل لهؤلاء الكفار من طريق الرسول على والمؤمنين: إن وعد الله بالبعث والحساب، وبجميع الأمور المستقبلة في الآخرة حق ثابت، وواقع لا محالة، والقيامة لا شك في وقوعها فآمنوا بذلك، واعملوا لما ينجيكم من العذاب قلتم: لا نعرف ما القيامة إن نتوهم وقوعها توهما مرجوحا، أو ظنا لا يقين فيه ولا علم، وما نحن بمتحققين، ولا موقنين أن القيامة آتية؛ أي: كأنهم نفوا كل الظنون إلا الذي لا ثبوت علم فيه، وأكدوا هذا المعنى بقولهم: ﴿ وَمَا نَحْنُ بُسُتَيْقِنِينَ ﴾.

ثم بعد هذا التوبيخ والنقاش، ذكر الله تعالى ما يفاجؤون به من العذاب

<sup>(</sup>١) بيضاوي. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) زاده. (٤) التفسير المنير.

فقال: ﴿ وَبَدَا لَهُمْ ﴾؛ أي: ظهر للكفار في الآخرة ﴿ سَيِّنَاتُ مَا عَبِلُوا ﴾ في الدنيا من إضافة الصفة إلى الموصوف؛ أي: أعمالهم السيئة، على ما هي عليه من الصورة المنكرة الهائلة، وعاينوا وخامة عاقبتها: والمراد(١١) الشرك والمعاصى، التي كانت تميل إليها الطبائع والنفوس، وتشتهيها وتستحسنها، ثم تظهر يوم القيامة في الصور القبيحة، قالوا فالحرام على صورة الخنزير، والزكاة التي لم تؤد على صورة الشجاع الأقرع، والعلم بلا عمل على صورة الشجرة اليابسة، والرجوع عن الحق إلى الباطل في صورة تحول الوجه إلى القفا، إلى غير ذلك من الصور المتنوعة، بحسب الأعمال المختلفة، ولكن ليس لبعض هذه الصور أصول يستند إليه، فكل ما أثمر لهم في الآخرة، إنما هو من زرع زرعوه في مزرعة الدنيا بأعمالهم السيئة، ويجوز أن يراد ﴿سَيِّنَاتُ مَا عَبِلُوا﴾ جزاؤها، فإن جزاء السيئة سيئة مثلها، فسميت باسم سببها، وهذا أولى ﴿وَحَاقَ ﴾؛ أي: أحاط ﴿بهم ﴾ ونزل عليهم ﴿ مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَرِيْوُنَ ﴾ في الدنيا من الجزاء والعقاب ﴿ وَقِيلَ ﴾ من جانب الحق المنسي، ففي ضمير الخطاب استعارة بالكناية، بتشبيههم بالأمر المنسي في تركهم في العذاب، وعدم المبالاة بهم، وقرينتها النسيان ﴿ كَمَّا نَسِيتُمْ ﴿ فَي الدنيا ﴿ لِقَاتَهُ يَوْمِكُمْ هَٰذَا﴾؛ أي: كما تركتم عدَّته ولم تبالوا بها، وهي الإيمان والعمل الصالح، وإضافة اللقاء إلى اليوم، من إضافة المصدر إلى ظرفه؛ أي: نسيتم لقاء الله، وجزاءه في يومكم هذا، فأجرى اليوم مجرى المفعول به، وجعل ملقياً. ففي هذه الإضافة توسع، لما فيه من إضافة الشيء إلى ما هو واقع فيه، وفيه إشارة إلى أنهم زرعوا في مزرعة الدنيا بذر النسيان، فأثمرهم في الآخرة ثمرة النسيان ﴿وَمَأْوَنَكُو ﴾؛ أي: مستقركم ومسكنكم الذي تأوون إليه ﴿النَّارُ﴾؛ أي: نار جهنم؛ لأنها مأوى من نسينًا، كما أن الجنة تأوى من ذكرنا ﴿ وَمَا لَكُر مِن نَّصِينَ ﴾ ينصرونكم، فيمنعون عنكم العذاب؛ أي: ما لأحد منكم ناصر واحد، يخلصكم منها .

<sup>(</sup>١) روح البيان.

ومجمل معنى الآيتين (١): أي وظهرت لهم قبائح أعمالهم التي عملوها في الدنيا، حين قرؤوا كتب أعمالهم، التي دونتها الحفظة، كي لا يكون لهم حجة إذا نزل بهم العذاب، ثم جُوزوا بما كانوا يهزؤون به في الدنيا، ويقولون: ما هو إلا أوهام وأباطيل، وخرافات قد دونها المبطلون.

ثم ذكر ما يزيد في تعذيبهم، وإلقاء الرعب في قلوبهم، فقال: ﴿وَقِيلَ ٱلْيَوْمَ نَسَنَكُمُ ۗ إلخ؛ أي: وقيل لهم تغليظاً في العقوبة وإمعاناً في التهكم، والسخرية: اليوم نترككم في العذاب، كما تركتم العمل للقاء يومكم هذا، وليس لكم مستنقذ ينقذكم منه، ولا مستنصر يستنصر لكم ممن يعذبكم.

والخلاصة: أنه تعالى جمع لهم ثلاثة ألوان من العذاب: قطع الرحمة عنهم، وجعل مأواهم النار، وعدم وجود الأنصار والأعوان، من قبل أنهم أتوا بثلاثة ضروب من الإجرام: الإصرار على إنكار الدين الحق، والاستهزاء به، والاستغراق في حب الدنيا، وهذا ما عناه سبحانه بقوله: ﴿ وَلِكُمُ العذابِ ﴿ وَإِنَّكُمُ الْهَا اللهِ اللهِ اللهُ وَعَلَمُ اللهُ الله وَعَالَى ﴿ هُزُواً ﴾؛ أي: مهزوءاً بها، ولم ترفعوا لها رأساً بالتفكر والقبول، ﴿ وَغَرَّكُمُ المَيْوَةُ الدُينا ﴾ حين قلتم: لا بعث ولا حساب، فحسبتم أن لا حياة بعدها ﴿ وَالْيَوْمُ لَا يُعْرَجُونَ مِنْهَا ﴾ أي: من النار، والالتفات (٢) فيه من الخطاب إلى الغيبة، للإيذان بإسقاطهم عن رتبة الخطاب، استهانة بهم، أو بنقلهم من مقام الخطاب إلى غيابة النار. وقرأ الجمهور: ﴿ لَا يُعْرَجُونَ ﴾ مبنيا للمفعول، وقرأ الحسن وابن وثاب وحمزة والكسائي مبنياً للفاعل ﴿ وَلَا هُمُ يُسْتَعْنُونَ ﴾؛ أي: ولا هم يطلب منهم العتبى، والرجوع إلى طاعة الله سبحانه ليرضوه؛ أي: ولا يطلب منهم أن يعتبوا ربهم؛ أي: يرضوه بالطاعة لفوات أوانه.

والمعنى (٣): أي هذا الذي حل بكم من عذاب الله، بسبب أنكم في الدنيا

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۳) المراغي.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

اتخذتم حجج الله، وآيات كتابه، التي أنزلها على رسوله، سخرية تسخرون منها، وخدعتكم زينة هذه الحياة، فآثرتموها على العمل لما ينجيكم من عذابه، ظنا منكم أنه لا حياة بعد هذه الحياة، ولا بعث ولا حساب، فاليوم لا يخرجون من النار ولا هم يردون إلى الدنيا ليتوبوا، ويراجعوا الإنابة مما عوقبوا عليه.

والخلاصة: أنهم لا يخرجون، ولا يطلب منهم أن يزيلوا عتب ربهم عليهم؛ أي: لا يُطلب إرضاؤه لفوات أوانه.

وبعد أن ذكر ماحوته السورة من آلائه تعالى، وإحسانه، وما اشتملت عليه من الدلائل التي في الآفاق والأنفس، وما انطوت عليه من البراهين الساطعة على المبدأ، والمعاد، أثنى على نفسه بما هو له أهل، فقال: ﴿فَلِلَهُ سبحانه خاصة. ﴿الْمَنْدُ ﴾؛ أي: جميع صنوف الحمد، وأنواعه، فلا يستحق لغيره؛ لأنه الفاعل المختار ﴿رَبِّ السَّنَوْنِ وَرَبِّ الْأَرْضِ ﴾؛ أي: مالك السموات السبع، ومالك الأرضين السبع، وخالقهما، و﴿رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾؛ أي: مالك جميع المخلوقات، علويها وسفليها من الأرواح، والأجسام، والذوات، والصفات، فلا يستحق الحمد أحد سواه تعالى، وتكرير (١) الرب للتأكيد، والإيذان بأن ربيته تعالى لكل منها، بطريق الأصالة.

وقرأ الجمهور(٢): ﴿رَبِّ فِي المواضع الثلاثة، بالجرعلى الصفة للاسم الشريف، وقرأ مجاهد وحميد وابن محيصن: بالرفع في الثلاثة، على تقدير مبتدأ؛ أي: هو رب السموات إلخ، ﴿وَلَهُ ﴾ سبحانه وتعالى لا لغيره ﴿آلْكِبْرِيّا اللهُ أَي: العظمة والقدرة والسلطان والجلال والعز والقهر ﴿فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ﴿ وَفِي سائر المخلوقات، وخص السموات والأرض بالذكر لظهور آثارها، وأحكامها فيهما، وإظهارهما في مقام الإضمار لتفخيم شأن الكبرياء ﴿وَهُو ﴾ سبحانه وتعالى ﴿ ٱلْمَزِيرُ ﴾ ؛ أي: الغالب الذي لا يغلب ﴿ ٱلْمَكِيدُ وَ في كل ما قضى وقدر فاحمدوه؛ أي: لأن له الحمد، وكبروه؛ أي: لأن له الكبرياء، وأطيعوه؛ أي:

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) الشوكاني.

لأنه غالب على كل شيء، وفي كل صنعة حكمة جليلة.

وفي الحديث القدسي: "يقول الله عز وجل: الكبرياء ردائي، والعظمة إذاري فمن نازعني واحداً منهما أسكنته ناري". أخرجه أحمد ومسلم وأبو داود وابن ماجه، عن أبي هريرة، وأبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنهما ـ، وقال بعضهم: وصف الحق سبحانه نفسه بالإزار والرداء دون القميص والسراويل؛ لأن الأولين غير مخيطين وإن كان منسوجين فهما إلى البساطة أقرب، والثانيين مخيطان ففيهما تركيب، ولهذا السر حرم المخيط على الرجل في الإحرام دون المرأة؛ لأن الرجل وإن كان خلق من مركب فهو إلى البساطة أقرب، وأما المرأة فقد خلقت من مركب محقق هو الرجل، فبعدت عن البساط، والمخيط تركيب، فقيل للمرأة: ابقي على أصلك لا تلحقي الرجل، وقيل للرجل: ارتفع عن تركيبك، انتهى.

ومعنى الآية: أي فلله الحمد على أياديه على خلقه، فإياه فاحمدوا، وله فاعبدوا، فكل ما بكم من نعمة فهو مصدرها، دون ما تعبدون من وثن أو صنم، وهو مالك السموات السبع، ومالك الأرضين السبع، ومالك جميع ما فيهن، وله الجلال، والعظمة، والسلطان في العالم العلوي، والعالم السفلي، فكل شيء خاضع له، فقير إليه، دون ما سواه من الآلهة والأنداد، وهو العزيز الذي لا يمانع، ولا يغالب، الحكيم في أفعاله وأقواله، تقدس ربنا جلت قدرته، وتعظمت آلاؤه.

وقصارى ذلك: له الحمد فاحمدوه، وله الكبرياء فعظموه، وهو العزيز الحكيم فأطيعوه.

# الإعراب

﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجْتَرَحُوا ٱلسَّيِّعَاتِ أَن جَنَمَلَهُمْ كَٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ سَوَآءَ تَخَيَّهُمْ وَمَمَاتُهُمُّ سَاءً مَا يَعَكُمُونَ ۞﴾.

﴿أُمُّ﴾: منقطعة، بمعنى: بل الإضرابية وهمزة الاستفهام الإنكاري. ﴿حَسِبَ

الَّذِينَ ﴾: فعل وفاعل، والجملة الفعلية مستأنفة، مسوقة لبيان تغاير حالى المسيئين والمحسنين، ﴿ أَجْرَكُوا ٱلسَّيِّعَاتِ ﴾ فعل وفاعل ومفعول به، والجملة صلة الموصول ﴿ أَنَ ﴾ حرف نصب ومصدر. ﴿ غُمَّا هُمْ ﴾: فعل مضارع وفاعل مستتر، ومفعول أول. ﴿ كَأَلَّذِينَ ﴾: في موضع المفعول الثاني، وجملة ﴿جعل ﴾ مع أن المصدرية في تأويل مصدر، ساد مسد مفعولي حسب، وجملة ﴿ عَامَنُوا ﴾ صلة الموصول. ﴿ وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ ﴾ معطوف على ﴿ ءَامَنُوا ﴾ ، ﴿ سَوَآءَ ﴾ بالنصب حال من الضمير المستكن في الجار والمجرور في قوله: ﴿ كَالَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ ، ﴿ تَعَيَّدُهُ فَاعِل بـ ﴿ سُوَاء ﴾ ، ﴿ وَمَمَاتُهُم معطوف عليه ، والمعنى: أم حسب الذين اجترحوا السيئات، أن نجعلهم مثل الذين آمنوا وعملوا الصالحات، حال كونهم مستوين وإياهم في حياتهم ومماتهم؛ أي: مماثلين إياهم في الحالين، والاستفهام بمعنى: الإنكار والنفي، وبالرفع: ﴿سَوَاءُ ﴾ خبر مقدم، و﴿غَيَّنَهُمْ ﴾ مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية في محل النصب، حال من الضمير المستتر في الجار والمجرور؛ أي: أم حسب الكفار أن نجعلهم مثل المؤمنين، حال كونهم مستوين في حياتهم ومماتهم، ليسوا كذلك، بل هم مفترقون أي افتراق في الحالين، وتكون هذه الحال مبينة لما انبهم في المثلية، الدال عليها الكاف التي هي في موضع المفعول الثاني. ﴿ سَاءَ ﴾ فعل ماض لإنشاء الذم. ﴿ مَا ﴾ مصدرية ، وجملة ﴿ يَعَكُنُونَ ﴾ : مع ﴿مَا﴾ المصدرية في تأويل مصدر مرفوع على الفاعلية لـ﴿سَآءَ﴾ تقديره: ساء حكمهم هذا، أو ﴿مَا﴾ نكرة موصوفة في محل النصب على التمييز، وفاعل ﴿سَآةِ﴾ مستتر تقديره: هو، وجملة ﴿يَعَكُمُونَ﴾ صفة لـ﴿ما﴾، والتقدير: ساء هو شيئاً حكموه، والمخصوص بالذم حكمهم هذا.

﴿ وَخَلَقَ اللَّهُ ٱلسَّمَنُوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْمَقِ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ وَهُمْ لَا يُظَلِّمُونَ ﴾.

﴿وَخَلَقَ﴾ ﴿الواو﴾: استئنافية. ﴿خلق الله السماوات﴾ فعل وفاعل ومفعول به، ﴿وَالْأَرْضَ﴾: معطوف على السموات، ﴿ إِلْخَقِّ ﴾: إما حال من الفاعل، أو من المفعول، أو صفة لمصدر محذوف، والجملة الفعلية مستأنفة استئنافاً بيانياً، مسوقاً لبيان دليل نفي الاستواء بين الفريقين. ﴿ وَلِيُجَزِّئ ﴾: ﴿ الواو ﴾: عاطفة ما

بعدها على تعليل محذوف، تقديره: وخلق الله السموات والأرض بالحق، ليدل على قدرته، ولتجزى كل نفس، واللام: حرف جر وتعليل، (تجزى): فعل مضارع مغير الصيغة، منصوب بأن مضمرة جوازاً بعد لام كي. ﴿ كُلُ نَفْسٍ ﴾ نائب فاعل. ﴿ يِمَا ﴾: جار ومجرور متعلق بـ (تجزى) والجملة الفعلية مع أن المضمرة في تأويل مصدر مجرور باللام، والتقدير: ولجزاء كل نفس بما كسبت، الجار والمجرور: معطوف على الجار والمجرور في قوله: ليدل، على كونه متعلقاً والمجرور: معطوف على الجار والمحرور في قوله: ليدل، على كونه متعلقاً بر (خلق وجملة (كسبت) صلة لما المصدرية أو الموصولة، والعائد محذوف تقديره: بما كسبته. ﴿ وَهُمْ ﴾ (الواو ﴾ حالية، ﴿ هم ﴾ مبتدأ، وجملة ﴿ لا يُظلَمُونَ ﴾ خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل النصب حال من نائب فاعل (تجزى) ؛ ليجزى كل الخلائق بما كسبوا وهم لا يظلمون.

﴿ أَفَرَهَ يَتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهُمُ هَوَنَهُ وَأَضَلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ. وَقَلْبِهِ، وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ، غِشَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ ۚ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ۞﴾.

﴿ أَفَرَيْتَ ﴾ : الهمزة للاستفهام التعجيبي داخلة على محذوف، والفاء : عاطفة على ذلك المحذوف والتقدير : أنظرت يا محمد إلى حال أسير الهوى، فرأيت من اتخذ إلهه هواه، كما مر في مبحث التفسير، والجملة المحذوفة جملة إنشائية، لا محل لها من الإعراب. ﴿ رأيت ﴾ : فعل وفاعل، و ﴿ مَنِ ﴾ مفعول ﴿ رأيت ﴾ الأول، والثاني محذوف، تقديره : مهعول أول لـ ﴿ أَغَذَ ﴾ فعل ماض، وفاعل مستتر صلة ﴿ مَن الموصولة ، ﴿ إِلَهُمُ ﴾ : مفعول أول لـ ﴿ أَغَذَ ﴾ ، ﴿ مَوَنَهُ ﴾ : مفعوله الثاني، أو بالعكس، ﴿ وَأَشَلَهُ الله ﴾ فعل ومفعول وفاعل، معطوف على ﴿ أَغَذَ ﴾ ، ﴿ عَلَ عِلْم ﴾ : اضله الله على مستتر يعود على الله، معطوف على أضل، ﴿ عَلَ سَمْيهِ ﴾ معطوف على الله، معطوف على أضل، ﴿ عَلَ سَمْيهِ ﴾ متعلق بـ ﴿ حَتَم ﴾ ، ﴿ وَلَهُ يَهُ بِهُ أَنْ مَمْ وَفَع لَ الله الله الله الله الله الله الله على موضع المفعول الثاني لـ ﴿ جعل ﴾ ، ﴿ عَلَى بَعَروب ﴾ في موضع المفعول الثاني لـ ﴿ جعل ﴾ ، ﴿ عَلَى بَعَروب ﴾ في موضع المفعول الثاني لـ ﴿ جعل ﴾ ، ﴿ عَلَى بَعَروب ﴾ في موضع المفعول الثاني لـ ﴿ جعل ﴾ ، ﴿ عَلَى بَعَروب ﴾ في موضع المفعول الثاني لـ ﴿ جعل ﴾ ، ﴿ عَلَى بَعَروب ﴾ في موضع المفعول الثاني لـ ﴿ جعل ﴾ ، ﴿ عَلَى بَعَروب ﴾ في محل الرفع مبتدأ ، وجملة ﴿ يَهْدِ بِه خبره ، ﴿ وَمِنْ بَعَدِ الله عمية أَلَهُ ﴾ خال الرفع مبتدأ ، وجملة ﴿ يَهْدِ بِهُ خبره ، ﴿ وَمَنْ بَعَدِ الله عنه الله على الله عميد أو على خبره ، ﴿ وَمَنْ بَعَدِ الله عميد الله عميد الله عميد أَنْ المبالغة على الله عميد أَنْ المبالغة على الله عميد أَنْ المبالغة على الله عميد الله عميد الله عميد الله عميد الله عميد أَنْ المبالغة على الله عميد الله عميد أَنْ المبالغة على الله عميد على المؤلف الله عميد اله

ومجرور متعلق بـ ﴿ يَهْدِيهِ ﴾ ، والجملة الاسمية معطوفة على مفعول. ﴿ رأيت ﴾ ، ﴿ أَفَلَا ﴾ : الهمزة للاستفهام الإنكاري ، داخلة على محذوف ، والفاء : عاطفة على ذلك المحذوف ، والتقدير : أتصرون على الغي فلا تذكرون ، والجملة المحذوفة مستأنفة . ﴿ لا ﴾ : نافية . ﴿ تَذَكَّرُونَ ﴾ : فعل مضارع ، حذفت إحدى تائيه مرفوع بثبات النون ، والواو فاعل ، والجملة معطوفة على الجملة المحذوفة .

﴿ وَقَالُواْ مَا هِنَ إِلَّا حَيَانُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَغَيَا وَمَا يُبْلِكُنَآ إِلَّا الدَّهُرُّ وَمَا لَمُثَم بِلَالِكَ مِنْ عِلْمٍ اللهِ عَلَيْهِ مَا يُعَلِّمُ اللهُ عَلَيْهِمَ مَايَئُنَا بَيْنَتِ مَا كَانَ حُجَّتَهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا اثْتُوا بِنَابَابِهَا إِن مُمْ إِلَّا اللهُ يَظْمُونَ ﴿ وَإِنَا نُعْلَى عَلَيْهِمْ مَايَئُنَا بَيْنَتُو مَا كَانَ حُجَّتَهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا اثْتُوا بِنَابَابِهَا إِن مُمْ يَكُونُ اللهُ يُقِيدُونَ مَا يُعِيدُونُ مُمْ يَعِيدُونُ مُمْ يَعْمَعُكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِينَدَةِ لَا رَبْبَ فِيهِ وَلَذِينَ أَكُثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللهِ مَا لَكُونَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُولِي الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللّهُ اللهُ ال

﴿وَقَالُوا﴾: ﴿الواو﴾: استئنافية. ﴿قالوا﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة، مسوقة لتفنيد مزاعمهم؛ إذ كانوا يزعمون أن هلاك الأنفس منوط بمرور الأيام والليالي. ﴿مَا﴾: نافية، ﴿مِيَ﴾: مبتدأ، ﴿إِلَّا﴾ أداء استثناء مفرغ. ﴿مَالْنَا﴾: خبر، ﴿الدُّنيَّا﴾ صفة للحياة، والجملة الاسمية في محل النصب مقول ﴿قالوا﴾، ﴿نَرُتُ﴾: فعل مضارع، وفاعل مستتر يعود عليهم، والجملة مستأنفة، مسوقة لإيراد المزيد من عقائدهم الفاسدة، وجملة: ﴿ وَغَيَّا ﴾ معطوفة على ﴿ نَتُوتُ ﴾ ، ﴿ وَمَا ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : حالية . ﴿ مَا ﴾ : نافية ، ﴿ يُبْلِكُنَّ ﴾ : فعل ومفعول به . ﴿ إِلَّا ﴾ أداة حصر. ﴿ ٱلدَّمْرُ ﴾ فاعل، والجملة في محل النصب حال من فاعل ﴿ نَتُوتُ وَغَيَّا ﴾، ﴿ وَمَا ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : حالية . ﴿ مَا ﴾ : نافية ، ﴿ لَمُهُ ؛ خبر مقدم ، ﴿ بِلَاكِ ﴾ متعلق بـ ﴿عِلَيُّ ﴾ ﴿مِنْ ﴾ زائدة. ﴿عِلَيُّ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة في محل النصب حال من فاعل ﴿قالوا﴾، ﴿إِنَّهُ: نافية. ﴿مُحْ مبتدأ، ﴿إِلَّا ﴾ أداة حصر، وجملة ﴿ يَظُنُّونَ ﴾: خبر المبتدأ. والجملة مستأنفة، ﴿ وَإِنَّا ﴾: ﴿ الواو ﴾: عاطفة، ﴿ إِذَا ﴾ ظرف لما يستقبل من الزمان، ﴿ نُتَلَى ﴾ فعل مضارع مغير الصيغة، ﴿ عَلَيْهِم ﴾ متعلق به. ﴿ اَلِكُنَّا﴾ نائب فاعل، والجملة الفعلية في محل الخفض بإضافة إذا إليها على كونها فعل شرط لها، ﴿ بَيِّنَتِ ﴾ حال من ﴿ اَيْتِنَا ﴾، ﴿ مَّا ﴾ نافية، ﴿ كَانَ ﴾ فعل ماض ناقص، ﴿ حُجَّتَهُمْ ﴾ خبر ﴿ كَانَ ﴾ مقدم، ﴿ إِلَّا ﴾ أداة حصر، وجملة ﴿أَن قَالُوا ﴾ قالوا مع أن المصدرية في تأويل مصدر، مرفوع على كونه اسم كان مؤخر تقديره:

ما كان حجتهم إلا قولهم ائتوا بآبائنا، وجملة ﴿كَانَ﴾ جواب إذا، لا محل لها من الإعراب، وجملة إذا معطوفة على جملة قالوا ﴿آتَتُوا﴾ فعل أمر، وفاعل، ﴿كُنتُمْ مَعلَى بَهِ مَعلَى بَهِ والجملة الفعلية مقول قالوا: ﴿إِنَّ حرف شرط، ﴿كُنتُمْ صَلِيقِينَ﴾ فعل ناقص واسمه وخبره في محل الجزم بـ إن على كونه فعل شرط لها، وجوابها معلوم مما قبلها، تقديره: إن كنتم صادقين فائتوا بآبائنا، وجملة الشرط مقول ﴿قالوا﴾، ﴿قُلِ ﴾ فعل أمر، وفاعل مستتر، والجملة مستأنفة، ﴿الله ﴾: مبتدأ، وجملة ﴿يُعِيكُ ﴾: خبره، والجملة في محل النصب مقول ﴿قُلُ ﴾. ﴿ثُمَّ يُمِينَكُ ﴾ ﴿ثُمَّ يَمَنكُ ﴾: معطوف على ﴿يُعِيكُ ﴾، ﴿ثُمَّ يَمَنكُ ﴾: معطوف على ﴿يُعِيكُ ﴾ ﴿ثُمَّ يَمَنكُ ﴾ السمها. ﴿يُوبَ كُو السمها. ﴿يُعِيكُ ﴾ ﴿لَكَ يَمْ النصب حال من ﴿يَوْمَ وَلِيكَ وَ جار ومجرور خبرها، وجملة ﴿لَا ﴾ في محل النصب حال من ﴿يَوْمَ وَلِيكَ ﴾ ﴿ وَلَذِي الله علمون مجيئه، ﴿لكن ﴾: حرف نصب، ﴿أَكُرُ النَاسِ السمها وجملة ﴿لا يَعْلَمُونَ ﴾ خبرها، والجملة الاستدراكية حال من ضمير أيبه اسمها وجملة ﴿لا يَعْلَمُونَ ﴾: خبرها، والجملة الاستدراكية حال من ضمير ﴿يَهِ ﴾ أي: حال كونهم لا يعلمون مجيئه، ولا يعتقدون.

﴿ وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يَوْمَبِذِ يَخْسَرُ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴿ وَرَىٰ كُلُّ الْمَنْ جَائِيةً كُلُّ الْمَنْوَ ثُدْعَىٰ إِلَى كِسَبِهَا ٱلْيَوْمَ ثُجْزَوْنَ مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴿ هَا كَشَرُ مَلَوْنَ اللَّهِ مَا كُنُمُ اللَّهُ عَلَيْكُم إِلْحَقِّ إِنَّا كُنَا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ وَيَوْمَ وَ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَلِلْمُولِّ وَاللهُ وَاللهُ وَال

الصيغة، ونائب فاعله ضمير يعود على ﴿ كُلُّ أُمّتِهِ ، والجملة خبر المبتدأ. ﴿ إِلَىٰ كِيْبِهَ ﴾: متعلق بـ﴿ يُمْتِيَهُ ، والجملة الاسمية في محل النصب، حال ثانية من ﴿ كُلُّ وَ الْمَوْفَ ، ﴿ الْمَرْوَنَ ﴾ ؛ والجملة الاسمية في محل النصب مقول في محل النصب مقعول ثان لـ ﴿ يُمْرَوَنَ ﴾ ، والجملة الفعلية في محل النصب مقول للقول المحذوف ؛ أي: ويقال لهم توبيخاً لهم: اليوم تجزون ، إلخ. ﴿ كُنتُهُ ﴾: فعل ناقص واسمه ، مبتدأ وخبر ، والجملة في محل النصب مقول لذلك القول المحذوف ، ﴿ مَننا كِنَبُنا ﴾ : مبتدأ وخبر ، والجملة في محل النصب مقول لذلك القول المحذوف ، ﴿ يَعْلِقُ ﴾ مبتدأ وخبر ، وفاعله ضمير مستر ، والجملة في محل النصب حال من ﴿ كِنَبُنا ﴾ ، فعل مضارع ، وفاعله ضمير مستر ، والجملة في محل النصب حال من ﴿ كِنَبُنا ﴾ ، اللحق ، أو حال من فاعل ﴿ يَعْلِقُ ﴾ ، ﴿ إِنّا ﴾ : ناصب واسمه . ﴿ كُناً ﴾ فعل ناقص واسمه ، وجملة ﴿ مَن تَنسِحُ ﴾ خبره ، وجملة ﴿ إن ﴾ المحذوف ، على كونها معللة لما قبلها ، ﴿ مَا ﴾ : اسم موصول في محل النصب مفعول ﴿ مَن تَنسِحُ ﴾ . ﴿ كُنتُهُ ؛ فعل ناقص واسمه ، وجملة ﴿ كَانَ ﴾ صلة لما قبلها ، ﴿ مَا ﴾ : اسم موصول في محل النصب مفعول ﴿ مَن تَنسِحُ ﴾ . ﴿ كُنتُهُ ؛ فعل ناقص واسمه ، وجملة ﴿ مَانَ ﴾ صلة لما قبلها ، أما أي المحذوف ، وحملة ﴿ مَانَ وصل النصب مفعول ﴿ مَن تَنسِحُ ﴾ . ﴿ كُنتُهُ ؛ فعل ناقص واسمه ، وجملة ﴿ مَانَ ﴾ صلة لموصولة .

﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلعَمَالِحَنتِ فَيُدْخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِي رَحْمَتِهِ. ذَالِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمُبِينُ ﴾.

﴿ فَأُمَّا ﴾ الفاء: فاء الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر، تقديره: إذا عرفت ما يقال لهم يوم القيامة، وأردت بيان حال الفريقين. فأقول لك. ﴿ أَما ﴾: حرف شرط. ﴿ اللَّذِينَ ﴾: مبتدأ، وجملة ﴿ اَمَنُوا ﴾ صلته، ﴿ وَعَيَلُوا المَدَلِحَتِ ﴾ فعل وفاعل ومفعول به، معطوف على ﴿ اَمَنُوا ﴾. ﴿ فَيُدّ فِلْهُمْ ﴾: الفاء: رابطة لجواب ﴿ أَما ﴾، ﴿ يدخلهم ﴾: فعل مضارع ومفعول به، ﴿ رَبُّهُمْ ﴾: فاعل، ﴿ وَ رَمَّتِكِ الله خبر المبتدأ، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية جواب ﴿ أما ﴾، وجملة ﴿ أما ﴾ في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة، ﴿ ذَلِكَ ﴾: مبتدأ، ﴿ هُوَ ﴾: ضمير فصل،

﴿ ٱلْفَوْرُ ﴾ : خبر ، ﴿ ٱلمُبِينُ ﴾ : صفة لـ ﴿ ٱلفَوْرُ ﴾ .

﴿وَأَمَّا اَلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَفَامَرَ تَكُنَّ ءَايَنِي تُتَالَى عَلَيْكُو فَاسْتَكَبَّرَتُمْ وَكُنتُمْ قَوْمًا تُجْرِمِينَ ۖ ﴿ ۖ ﴿

﴿ وَأَمّا ﴾ (الواو ﴾ عاطفة ، ﴿ أما ﴾ : حرف شرط ، ﴿ الّذِينَ ﴾ : مبتدا ، وجملة ﴿ كَثَرُوا ﴾ : صلة الموصول ، وخبر المبتدأ محذوف ، تقديره : فيقال لهم : أفلم تكن آياتي إلخ ، والجملة الإسمية جواب ﴿ أما ﴾ ، لا محل لها من الإعراب ، وجملة ﴿ أما ﴾ معطوفة على جملة ﴿ أما ﴾ الأولى ، ﴿ أفَاتَ ﴾ : الهمزة للاستفهام التقريري ، داخلة على محذوف ، والفاء : عاطفة على ذلك المحذوف ، والتقدير : ألم تأتكم رسلي ، فلم تكن آياتي تتلى عليكم ، والجملة المحذوفة في محل النصب ، مقول لذلك القول المحذوف . ﴿ لم ﴾ : حرف نفي وجزم ، ﴿ تَكُنّ النّي ﴾ : فعل ناقص واسمه ، مجزوم بـ ﴿ لم ﴾ ، ﴿ تُتُنّ ﴾ : فعل مضارع مغير الصيغة ، ونائب فاعله ضمير واسمه ، مجزوم بـ ﴿ لم تكن ﴾ ، ﴿ مُتَكِنّ ﴾ ، وجملة ﴿ تُنْلَ ﴾ : في محل النصب غيود على ﴿ النّ المحذوفة ﴿ فَاستَكْبَرَتُم ﴾ : الفاء غير ﴿ وَلَكُنّ ﴾ ، وجملة ﴿ لم تكن ﴾ ، معطوف على ﴿ لم تكن ﴾ . ﴿ وَلَكُمْ قَوْمًا ﴾ : فعل وفاعل معطوف على ﴿ لم تكن ﴾ . ﴿ وَلَكُمْ قَوْمًا ﴾ : فعل واسمه وخبره ، معطوف على ﴿ استكبرتم ﴾ ، ﴿ مُتَرِمِينَ ﴾ صفة ﴿ قَوْمًا ﴾ : فعل واسمه وخبره ، معطوف على ﴿ استكبرتم ﴾ ، ﴿ مُقَرّا ﴾ . فعل فاسمه وخبره ، معطوف على ﴿ استكبرتم ﴾ ، ﴿ مُقَرّا ﴾ . فعل فالمه وخبره ، معطوف على ﴿ استكبرتم ﴾ ، ﴿ مُقَرّا ﴾ . فعل فعل فالمه وخبره ، معطوف على ﴿ استكبرتم ﴾ ، ﴿ مُقَرّا ﴾ . فعل فالمعود على ﴿ المعدود فَقَرّا ﴾ . فعل فعل فالمه وخبره ، معطوف على ﴿ المعدود فَقَرّا ﴾ . فعل فعل فالمه وخبره ، معطوف على ﴿ المعدود فَقَرّا ﴾ .

﴿ وَإِذَا فِيلَ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقُّ وَالسَّاعَةُ لَا رَبَّبَ فِيهَا قُلْتُم مَّا نَدْرِي مَا اَلسَّاعَةُ إِن نَظُنُ إِلَّا ظَنَّا وَمَا خَنُ بِمُسْتَيْقِنِينَ ۞ وَبَدَا لَمُتُمْ سَيِّعَاتُ مَا عَمِلُوا وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ. يَسْتَهْزِيمُونَ ۞ .

﴿ وَإِذَا ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : استئنافية . ﴿ إِذَا ﴾ : ظرف لما يستقبل ، ﴿ فِيلَ ﴾ : فعل محكي ماض مغير الصيغة ، ﴿ إِنَّ وَعَدَ اللّهِ حَقَّ ﴾ إلى قوله : ﴿ قُلْتُم ﴾ نائب فاعل محكي لـ ﴿ فِيلَ ﴾ ، والجملة الفعلية في محل الخفص بإضافة إذا إليها ، على كونها فعل شرط لها ، والظرف متعلق بالجواب الآتي . ﴿ إِنَّ وَعَدَ اللّهِ حَقَّ ﴾ : ناصب واسمه وخبره ، والجملة في محل الرفع نائب فاعل لـ ﴿ قِلَ ﴾ ، ﴿ وَالسّاعَةُ ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : عاطفة ﴿ السّاعَةُ ﴾ : مبتدأ ، وجملة ﴿ لا رَبّ فِيا ﴾ : خبره ، والجملة الابتدائية معطوفة على جملة ﴿ إِنّ ﴾ ، وقرى ء ﴿ والساعة ﴾ بالنصب عطفاً على ﴿ وَعَدَ اللهِ ﴾ ، ﴿ قُلْتُه ﴾ فعل وفاعل ، والجملة جواب ﴿ إذا ﴾ ، وجملة ﴿ إذا ﴾ مستأنفة ، ﴿ مَا ﴾ : نافية ، فعل وفاعل ، والجملة جواب ﴿ إذا ﴾ ، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قُلْتُم ﴾ ،

﴿ وَقِيلَ ٱلْيَوْمَ نَسَنَكُمْ كَمَا نَسِيتُمْ لِقَاتَه يَوْمِكُمْ هَلَا وَمَأْوَنَكُمُ ٱلنَّادُ وَمَا لَكُم مِن نَصِيِينَ ﴿ وَقِيلَ ٱلنَّادُ وَمَا لَكُم مِن نَصِينِهُ ﴿ لِقَاتَه يَوْمِكُمْ هَلَا وَمَأْوَنَكُمُ ٱلنَّادُ وَمَا لَكُم مِن نَصِينَا

﴿ وَقِيلَ ﴾ ﴿ الواو ﴾ عاطفة ، ﴿ قيل ﴾ : فعل ماض مغير الصيغة . ﴿ الْيُوم نَسَنَكُر ﴾ ؛ والجملة معطوفة على جملة ﴿ بدا ﴾ ، ﴿ الْيُوم ﴾ : ظرف متعلق بـ ﴿ نَسَنَكُر ﴾ ، ﴿ نَسَنَكُر ﴾ : فعل مضارع ، وفاعل مستتر ومفعول به ، والجملة في محل الرفع نائب فاعل لـ ﴿ قيل ﴾ ، ﴿ كَا ﴾ : الكاف ، حرف جر ﴿ ما ﴾ : مصدرية ، ﴿ نَينَدُ ﴾ : فعل وفاعل ﴿ لِقَاة يَوْمِكُ ﴾ : مفعول به ، ﴿ هَذَا ﴾ بدل من ﴿ يَوْمِكُ ﴾ أو صفة له ، والجملة الفعلية صلة لـ ﴿ ما ﴾ المصدرية ﴿ ما ﴾ : مع صلتها في تأويل مصدر مجرور بالكاف ، الجار والمجرور صفة لمصدر محذوف ، تقديره : اليوم ننساكم نسيانا مثل نسيانكم . ﴿ وَمَأْوَنَكُ ﴾ ﴿ الواو ﴾ : عاطفة ﴿ مأواكم النار ﴾ : مبتدأ وخبر ، ويجوز العكس ، والجملة معطوفة على جملة ﴿ نَسَنَكُ ﴾ على كونها نائب فاعل لـ ﴿ قيل ﴾ ، ﴿ وَمَا ﴾ : ﴿ وَالواو ﴾ : عاطفة ، ﴿ ما ﴾ : نافية . ﴿ لَكُ ﴾ ؛

خبر مقدم، ﴿ يَن ﴾: زائدة، ﴿ تَصِرِينَ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة معطوفة على ﴿ ما ﴾ قبلها.

﴿ وَالِكُرُ مِأْتَكُرُ الْخَدَّتُمَ مَايَتِ اللَّهِ هُمُزُوا وَغَرَّتُكُو الْمُنَيَّ اللَّهَا َ اللَّهُ لَا يُغْرَجُونَ مِنهَا وَلَا هُمْمَ السَّمَعْبُونِ وَرَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۞ وَلَهُ الْكِبْرِيَالُهُ فِى السَّمَعُونِ وَرَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۞ وَلَهُ الْكِبْرِيَالُهُ فِى السَّمَعُونِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَهَدِيرُ الْعَكِيمُ ۞ .

﴿ وَالِكُرُ ﴾ : مبتدأ ، ﴿ بِأَنْكُو ﴾ الباء : حرف جر وسبب ﴿ أَنكم ﴾ : ناصب واسمه ﴿ اَتَّخَذْتُمْ ﴾: فعل وفاعل، ﴿ عَايِنتِ اللَّهِ ﴾: مفعول أول. ﴿ هُزُوًّا ﴾: مفعول ثان، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿أنَّ وجملة ﴿أنَّ فِي تأويل مصدر مجرور بالباء، تقديره: بسبب اتخاذكم آيات الله هزواً، الجار والمجرور متعلق بمحذوف خبر المبتدأ، والجملة مستأنفة. ﴿وَغَرَّتُكُو ٱلْمَبَوَّةُ ﴾: فعل ومفعول وفاعل، معطوف على ﴿ أَغَذَّتُمْ ﴾ ، ﴿ الدُّنيَّا ﴾ صفة لـ ﴿ الْمَيْوَةُ ﴾ ، ﴿ فَالْيُومَ ﴾ : الفاء: فاء الفصيحة ؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر، تقديره: إذا عرفتم حالكم في الدنيا، وأردتم بيان حالكم اليوم . . فأقول لكم : ﴿ اليوم ﴾ : ظرف متعلق بـ ﴿ يُخْرَجُونَ ﴾ ، ﴿ لا ﴾ : نافية، ﴿يُغَرِّبُونَ﴾: فعل ونائب فاعل. ﴿مِنْهَا﴾: متعلق بـ﴿يُغَرِّبُونَ﴾، والجملة في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة. ﴿ وَلا ﴾: ﴿الواو﴾: عاطفة، ﴿لا ﴿ نافية، ﴿ مُمَّ ﴾: مبتدأ وجملة ﴿ يُسَنَّمَبُون ﴾ من الفعل المغير ونائب فاعله في محل الرفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية معطوفة على الجملة الفعلية قبلها، ﴿فَلِلَّهِ﴾: الفاء: استئنافية، ﴿للَّه ﴾: خبر مقدم، ﴿الْمَدَّاكِ: مبتدأ مؤخر، والجملة مستأنفة. ﴿ رُبِّ السَّنَوْتِ ﴾ بدل، أو نعت للجلالة، ﴿ وَرَبِّ ٱلْأَرْضِ﴾: معطوف عليه، وكذا ﴿رَبِّ ٱلْعَلِمِينَ﴾: معطوف عليه بعاطف مقدر، ﴿ وَلَهُ ﴾ : ﴿ الواو ﴾ : عاطفة . ﴿ له ﴾ : خبر مقدم . ﴿ ٱلْكِبْرِيَّا ۗ ﴾ مبتدأ مؤخر ، والجملة معطوفة على ما قبلها، ﴿فِي ٱلسَّمَوْتِ ﴾ حال من ﴿ٱلْكِبْرِيَّا ۗ ﴾، أو متعلق بالاستقرار الذي تعلق به الظرف قبله، واختار بعضهم أن يتعلق بنفس الكبرياء؛ لأنه مصدر، ﴿ وَٱلْأَرْضِ ﴾ معطوفة على ﴿ فِي ٱلتَّمَوْتِ ﴾ ﴿ وَهُوَ ﴾ : مبتدأ ، ﴿ ٱلْمَزِيرُ ٱلْمَكِيمُ ﴾ : خبران له، والجملة معطوفة على ما قبلها، والله أعلم.

### التصريف ومفردات اللغة

﴿ أُمَّ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّعَاتِ ﴾ والاجتراح: الاكتساب، ومنه الجارحة للأعضاء التي يكتسب بها كالأيدي. قال في «المفردات»: سمى الصائد من الكلاب والفهود، والطير جارحة، وجمعها جوارح إما لأنها تجرح، وإما لأنها تكسب، وسميت الأعضاء الكاسبة جوارح تشبيهاً بها بأحد هذين، انتهى. والمراد بالسيئات: سيئات الكفر، والإشراك بالله سبحانه وتعالى. ﴿أَن يَجْعَلَهُمْ ﴾؛ أي: أن نصيرهم في الحكم. ﴿مَّيِّنَهُمْ الأصل فيه: محييهم بوزن مفعل، قلبت الياء الأخيرة ألفاً لتحركها وفتح ما قبلها، وقوله: ﴿مماتهم﴾ أصله: مموتهم بوزن مفعل أيضاً، نقلت حركة الواو إلى الميم، ثم أبدلت الواو ألفاً لتحركها في الأصل، وفتح ما قبلها في الحال، وقوله: ﴿سَآءَ﴾ أصله: سوأ بوزن فعل قلبت الواو ألفاً لتحركها وانفتاح ما قبلها. ﴿نَمُوتُ﴾ أصله: نموت بوزن نفعل، نقلت حركة ﴿الواو﴾ إلى الميم فسكنت إثر ضمة، فصارت حرف مد. ﴿وَغَيَّا﴾ أصله: نحيي قلبت الياء الثانية ألفاً لتحركها بعد فتح ﴿وَمَا يُتَّلِكُمَّا إِلَّا ٱلدَّهْرُ ﴾ وهو في الأصل: مدة بقاء العالم من مبدأ وجوده إلى انقضائه، ثم يعبر به عن كل مدة طويلة، وهو خلاف الزمان، فإن الزمان يقع على المدة القليلة والكثيرة، قال في «القاموس»: الدهر: الزمان الطويل والأبد الممدود، ودهرهم أمر كمنع إذا نزل بهم مکروه، فهم مدهور بهم ومدهورون، اهـ.

﴿ يَطْنُونَ ﴾ أصله: يظننون بوزن يفعلون، نقلت حركة النون الأولى إلى الظاء فسكنت، فأدغمت في النون الثانية ﴿ قُلِ اللَّهُ يُحْمِيكُونَ ثُمَّ يُبِيتُكُونَ ﴾ الأصل فيه: يموتكم بوزن يفعل نقلت حركة الواو إلى الميم فسكنت إثر كسرة، فقلبت ياءً حرف مد.

﴿ كَارِيَةً ﴾؛ أي: باركة على الركب مستوفزة، وهي هيئة المذنب الخائف من مكروه، يقال: جثا على ركبتيه يجثو، ويجثي جثواً وجثياً، على فعول فيهما إذا جلس على ركبتيه، أو قام على أطراف أصابعه، وفيه إعلال بالقلب أصله: جاثوة من الجثو قلبت الواو ياء لتطرفها إثر كسرة. ﴿ تُدْعَى ﴾ أصله: تدعو قلبت الواو ألفاً لتحركها بعد فتح.

﴿ النَّوْمَ نُجْزَوْنَ ﴾ أصله: تجزيون قلبت الياء ألفاً لتحركها بعد فتح، ثم حذفت الألف لالتقاء الساكنين. ﴿ إِلَى كِنَبِهَا ﴾؛ أي: إلى صحيفة أعمالها التي كتبتها الحفظة، لتحاسب على ما قيد فيها. ﴿ يَعْلِقُ ﴾؛ أي: يشهد. ﴿ نَسْتَنْسِخُ ﴾؛ أي: نأمر الملائكة بأن تكتب وتنسخ، والنسخ في الأصل: هو النقل من أصل كما ينسخ كتاب من كتاب، لكن قد يستعمل للكتبة ابتداءً.

﴿إِن نَّظُنُّ إِلَّا ظُنَّا﴾ وقال في «التعريفات»: الظن هو الاعتقاد الراجح مع احتمال النقيض، ويستعمل في اليقين، والشك، انتهى. واليقين: اتقان العلم بنفي الشك والشبهة عنه، نظراً واستدلالاً، ولذلك لا يوصف به علم القديم، ولا العلوم الضرورية إذ لا يقال: تيقنت أن السماء فوقي.

﴿ وَبَدَا لَمُمْ سَيِّنَاتُ مَا عَبِلُوا ﴾ بدا فيه إعلال بالقلب، أصله: بدو قلبت الواو ألفاً لتحركها بعد لتحركها بعد فتح ﴿ نَسَنَكُرُ ﴾ أصله: ننسيكم بوزن نفعل، قلبت الياء ألفاً لتحركها بعد فتح. ﴿ لِقَاءَ يَوْمِكُمُ هَذَا ﴾ فيه إعلال بالإبدال، أصله: لقاي أبدلت الياء همزة لتطرفها إثر ألف زائدة. ﴿ وَمَأْوَنَكُم ﴾ أصله: مأويكم بوزن مفعل اسم مكان، قلبت ياؤه ألفاً لتحركها بعد فتح. ﴿ أَغَذَتُم النّبِ الله ﴾ أي: حجج الله. ﴿ وَغَرَّتُكُم ﴾ أي: خدعتكم. ﴿ اللّبَوَةُ الدُّيَا ﴾ ؛ أي: زينتها. ﴿ يُسَنِّفَنَبُوك ﴾ ؛ أي: ولا هم يطلب منهم العتبى، والرجوع إلى الله تعالى بالتوبة من ذنوبهم، والإنابة إلى ربهم لفوات أوانه وزمانه، وهو من باب استفعل السداسي، والسين والتاء فيه للطلب، يقال: استعتبته فأعتبني ؛ أي: استرضيته فقبل مني عذري، والمعنى: ولاهم يطلب منهم أن يعتبوا ربهم ؛ أي: أن يرضوه بالطاعة لفوات أوانه، وهو في الدنيا. ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبِّيِكَا ﴾ والكبرياء: العظمة أن يرضوه بالطاعة لفوات أوانه، وهو في الدنيا. ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبِّيكَ ﴾ والكبرياء: العظمة والملك والجلال والعز والسلطان وهي صفة أثرها تنزهه تعالى عن كل ما لا يليق به.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من البلاغة، وأنواعاً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: التجوز في قوله: ﴿أَفْرَءَيْتَ﴾ فإنه بمعنى: أخبرني، ففيه تجوزان

إطلاق الرؤية، وإرادة الإخبار على طريق إطلاق اسم السبب وإرادة المسبب؛ لأن الرؤية سبب للإخبار، وجعل الاستفهام، بمعنى: الأمر، بجامع مطلق الطلب، اهد «زاده».

ومنها: الاستعارة التمثيلية، أو التشبيه البليغ، في قوله: ﴿مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهُمُ هَرَنهُ﴾ إذا قلنا حذف منه أداة التشبيه والأصل: كإلْهِهِ في طاعته واتباعه.

ومنها: تنكير غشاوة في قوله: ﴿وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ غِشَنَوَةً ﴾ لإفادة التنويع، أو للتعظيم.

ومنها: الاستفهام الإنكاري في قوله: ﴿فَنَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ ﴾.

ومنها: الطباق في قوله: ﴿نَنُونُ وَغَيَا﴾، وقوله: ﴿قُلِ ٱللَّهُ يُمْيِيكُو ثُمَّ يُبِيتُكُونُ﴾.

ومنها: التهكم أو التقابل في قوله: ﴿مَّا كَانَ حُبَّتَهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا﴾؛ لأن تسمية قولهم: حجة إما لسوقهم إياه مساق الحجة على سبيل التهكم بهم، أو لتنزيل التقابل منزلة التناسب للمبالغة، فأطلق الحجة على ما ليس بحجة، من قبيل:

# تَحِيَّةُ بَيْنِهِمْ ضَرْبٌ وَجِيْعُ

ومنها: التعميم في القدرة بعد تخصيصها في قوله: ﴿وَلِلَّهِ مُلَّكُ ٱلسَّمَوَتِ وَاللَّهُ عَلَى السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾؛ لأنه خصصها أولاً بقوله: ﴿ أَلِ ٱللَّهُ يُحْتِيكُمْ ثُمَّ يُبِينَّكُمْ ﴾ .

ومنها: شبه التأكيد في قوله: ﴿يَوْمَيِذِ يَغْسَرُ ٱلْمُبْطِلُونَ﴾؛ لأنه كالتأكيد لقوله: ﴿وَيَوْمَ نَقُومُ ٱلسَّاعَةُ ﴾ كما مر مع ما فيه.

ومنها: التكرار في قوله: ﴿كُلُّ أَنْتُو تُدَّعَىٰ إِلَىٰ كِسَبِهَا﴾ لإفادة الإغلاظ والتشديد، والوعيد.

ومنها: الإضافة المجازية في قوله: ﴿ كِنَبِهَا ﴾؛ لأن الإضافة فيه لأدنى ملابسة؛ لأن أعمالهم مثبتة فيه.

ومنها: الإضافة إلى نون العظمة في قوله: ﴿ هَٰذَا كِنَبُنَا ﴾ تفخيماً لشأن

الكتاب، وتهويلاً لأمره.

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية في قوله: ﴿ يَنْطِقُ عَلَيْكُمُ بِالْحَقِّ ﴾ يقال: نطق الكتاب بكذا، إذا بينه ودل عليه. والاستعارة هنا أبلغ من الحقيقة، لأن شهادة الكتاب ببيانه أقوى من شهادة الإنسان بلسانه.

ومنها: المجاز المرسل في قوله: ﴿ فَيُدَّخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِي رَمْمَتِكِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله المحل والعلاقة المحلية.

ومنها: الاستعارة بالكناية في قوله: ﴿نَسَنَكُرُ ۖ فَفَي ضمير الخطاب استعارة بالكناية، بتشبيههم بالأمر المنسي في تركهم في العذاب، وعدم المبالاة بهم، وقرينتها النسيان.

ومنها: إضافة المصدر إلى ظرفه توسعاً في قوله: ﴿لِقَاءَ يَوْمِكُمُ هَاذاً﴾؛ أي: نسيتم لقاء الله وجزاءه في يومكم هذا، فأجرى اليوم مجرى المفعول به، وجعل ملقياً.

ومنها: الالتفات من الخطاب إلى الغيبة في قوله: ﴿ فَٱلْيَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا ﴾ للإيذان بإسقاطهم عن رتبة الخطاب، استهانة بهم، أو بنقلهم من مقام الخطاب إلى غيابة النار كما مر في مبحث التفسير.

ومنها: أيضاً الاستعارة التمثيلية في قوله: ﴿ اَلْيَوْمَ نَسَنَكُرُ ﴾ إلخ، مثل تركهم في العذاب بمن حبس في مكان، ثم نسيه السجان من الطعام والشراب، حتى هلك بطريق الاستعارة التمثيلية، والمراد من الآية: نترككم في العذاب ونعاملكم معاملة الناسي؛ لأن الله تعالى لا ينسى ولا يعرض عليه النسيان.

ومنها: تكرير الرب في قوله: ﴿رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَرَبِّ ٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَكِمِينَ﴾ للتأكيد والإيذان، بأن ربيته تعالى لكل منها، بطريق الأصالة كما مر.

ومنها: إظهار السموات والأرض في قوله: ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيَّا ۗ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ مع كون المقام للإضمار، لتفخيم شأن الكبرياء.

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع. والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

# خلاصة ما في هذه السورة الكريمة من الأغراض والمقاصد

- ١ ـ إقامة الأدلة على وجود الخالق سبحانه.
- ٢ ـ وعيد من كذب بآياته، واستكبر عن سماعها.
- ٣ ـ طلب العفو من المؤمنين عن زلات الكافرين.
- ٤ ـ الامتنان على بني إسرائيل، بما آتاهم من النعم الروحية والمادية.
  - ٥ ـ أمر رسوله على أن لا يطيع المشركين، ولا يتبع أهواءهم.
  - ٦ ـ التعجب من حال المشركين، الذين أضلهم الله على علم.
    - ٧ ـ إنكار المشركين للبعث.
- ٨ ـ ذكر أهوال العرض والحساب، وشهادة صحائف الأعمال على الإنسان.
  - ٩ ـ حلول العذاب بالمشركين، بعد أن تتبين لهم قبائح أعمالهم.
  - ١٠ ـ ثناء المولى سبحانه على نفسه، وإثبات الكبرياء والعظمة له (١).

# والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) وقد تم تسويد هذا الجزء الخامس والعشرين من القرآن الكريم، بيد جامعه ومؤلفه، في الليلة الثالثة والعشرين، منتصف الساعة الخامسة من شهر الله المحرم، من شهور سنة ألف أربع مئة وخمس عشرة ٢٣/ / ١٤١٥ هـ من السنين الهجرية على صاحبها أفضل الصلوات وأزكي التحيات، اللهم يا مولى النعم، ويا راحم الأمم، ويا محيي الرمم أنت المعبود، وأنت المقصود، وأنت المستعان بكرمك، وجودك، وفيضك، وفقنا لإتمام هذا التفسير على الوجه الذي يرضيك عنا، وأن تبارك في أعمارنا إلى إكماله، وأن تصرف عنا العوائق والمعائق إلى انتهائه يا منيل رغبة الراغبين، ويا مجيب دعوة الداعين آمين يا رب العالمين، والحمد لله الذي تتم به الصالحات حمداً يوافي نعمه، ويكافىء مزيده، والصلاة والسلام الأتمان الأكملان، على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين أجمعين، وحسبنا الله ونعم الوكيل. تم تصحيح هذه النسخة بيد مؤلفه ليلة العشرين من ذي القعدة في تاريخ ٣٠/ ١١/ ١٤١٧هـ. تم بحمد الله تعالى المجلد السادس والعشرون، ويليه المجلد السابع والعشرون.

هَلُمُوا فَٱلنَّفَائِسُ فِيْ خِلاَلِيْ بَارِكِ ٱللَّهُمَّ فِيْ ٱلرَّوْحِ وَٱلرَّيْحَانُ

وَقَسلٌ مَنْ جَدَّ فِي أَمْرٍ يُحَاوِلُهُ وَٱسْتَعْمَلَ ٱلصَّبْرَ إِلاَّ فَازَ بِٱلظَّفَرِ يُنَادِيْ ٱلْبَحْرُ يَلْفِظُ بِٱلْغَوَالِيْ وَيَرْمِنْ بِٱلزَّبَرْجَدِ وَٱلَّلآلِيْ يَـقُـوْلُ لِسَابِحِيْهِ وَخَائِضِيْهِ يَا مَنْ بَارَكَ فِي ٱلتِّيْنِ وَٱلرُّمَانُ



# الفهرس

| ٧  | سورة فصلت الأيات من (٤٧) إلى (٥٤)      |
|----|----------------------------------------|
| ٧  | - المناسبة                             |
| ٩  | ـ أسباب النزول                         |
| ٩  | ـ التفسير وأوجه القراءة                |
| 74 | ـ الإعراب                              |
| ۲۸ | ـ التصريف ومفردات اللغة                |
| ۳. | _ البلاغة                              |
| ٣٢ | مجمل ما اشتملت عليه هذه السورة الكريمة |
| ٤٣ | سورة الشورى                            |
| ٣0 | سورة الشورى الآيات من (١) إلى (١٨)     |
| ٣٦ | ـ المناسبة                             |
| ٣٩ | ـ أسباب النزول                         |
| ٣٩ | ـ التفسير وأوجه القراءة                |
| ٧٣ | ـ الإعراب                              |
| ۸۲ | ـ التصريف ومفردات اللغة                |
| ۸٥ | _ البلاغة                              |
| ۸۸ | سورة الشورى الآيات من (١٩) إلى (٣٩)    |
| ٨٨ | ـ المناسبة                             |
| 91 | ـ أسباب النزول                         |
| 91 | ـ التفسير وأوجه القراءة                |
| ۰۷ | ـ فصل في ذكر التوبة وحكمها             |
| ۳۱ | ـ الإعراب                              |
|    |                                        |

| 181   | ـ التصريف ومفردات اللغة                         |
|-------|-------------------------------------------------|
| ٥٤١   | _ البلاغة                                       |
| ۸٤۸   | سورة الشورى الآيات من (٤٠) إلى (٤٢)             |
| ۸٤۸   | _ المناسبة                                      |
| ١٥٠   | ـ التفسير وأوجه القراءة                         |
| ١٧٠   | ـ الإعراب                                       |
| ۱۷۷   | ـ التصريف ومفردات اللغة                         |
| 1 1 9 | ـ البلاغة                                       |
| ۱۸۲   | خلاصة ما تضمنته هذه السورة الكريمة من الموضوعات |
| ۱۸٤   | سورة الزخرف                                     |
| ۲۸۱   | سورة الزخرف الآيات من (١) إلى (٢٥)              |
| 7     | _ المناسبة                                      |
| ۸۸    | ـ أسباب النزول                                  |
| ۸۸۱   | ـ التفسير وأوجه القراءة                         |
| 117   | ـ الإعراب                                       |
| 3 7 1 | ـ التصريف ومفردات اللغة                         |
| 177   | ـ البلاغة                                       |
| ۲۳۰   | سورة الزخرف الآيات من (٢٦) إلى (٥٦)             |
| 141   | ـ المناسبة                                      |
| 177   | ـ أسباب النزول                                  |
| 148   | ـ التفسير وأوجه القراءة                         |
| 101   | ـ قصة موسى عليه السلام مع فرعون اللعين          |
| 177   |                                                 |
| 1     | ـ التصريف ومفردات اللغة                         |
|       | _ البلاغة                                       |
| ۱۸٥   | سورة الذخوف الآيات من (٥٧) الم (٨٩)             |

| 440      | ـ المناسبة                                    |
|----------|-----------------------------------------------|
| <b>7</b> | ـ أسباب النزول                                |
| <b>7</b> | ـ التفسير وأوجه القراءة                       |
| ۴۲.      | ـ الإعراب                                     |
| ۱۳۳      | ـ التصريف ومفردات اللغة                       |
| 44.5     | ـ البلاغة                                     |
| ٣٣٧      | خلاصة ما تضمنته هذه السورة من المقاصد         |
| ۳۳۹      | سورة الدخان                                   |
| ٣٤.      | سورة الدخان الآيات من (١) إلى (٣٣)            |
| ٣٤.      | - المناسبة                                    |
| 481      | ـ أسباب النزول                                |
| 737      | ـ التفسير وأوجه القراءة                       |
| ۳٦٦      | ـ الإعراب                                     |
| ٣٧٣      | ـ التصريف ومفردات اللغة                       |
| ٣٧٧      | ـ البلاغة                                     |
| ۳۸۰      | سورة الدخان الآيات من (٣٤) إلى (٥٩)           |
| ٣٨٠      | _ المناسبة                                    |
| ۳۸۱      | ـ أسباب النزول                                |
| ٣٨٢      | ـ التفسير وأوجه القراءة                       |
| ٤٠١      | ـ الإعراب                                     |
| ٤٠٦      | ـ التصريف ومفردات اللغة                       |
| ٤١٠      | ـ البلاغة                                     |
| 217      | خلاصة ما تضمنته هذه السورة الكريمة من المقاصد |
| 218      | سورة الجاثية                                  |
| ٤١٥      | سورة الجاثية الآيات من (١) إلى (٢٠)           |
| 510      | ـ المناسبة                                    |

| *************************************** | ـ التفسير وأوجه القراءة                  |
|-----------------------------------------|------------------------------------------|
| *************************************** | ـ الإعراب                                |
| *************************************** | ـ التصريف ومفردات اللغة                  |
| *************************************** | _ البلاغة                                |
| **********************                  | سورة الجاثية الآيات من (٢١) إلى (٣٧)     |
| *************************************** | _ المناسبة                               |
| *************************************** | ـ أسباب النزول                           |
| *************************               | ـ التفسير وأوجه القراءة                  |
|                                         | ـ الإعراب                                |
| *************************************** | ـ التصريف ومفردات اللغة                  |
| *************************************** | ـ البلاغة                                |
| ماأمقاصد                                | خلامة ما في هذه السيرة الكرمة من الأغراض |