تَفْسِيْرُ بَا إِنْ الْمُحْلِيْلِيْ فَيْ الْمِرْدِيِّ الْمُحْلِيْلِيْنِ الْمُحْلِيْلِيْنِ الْمُحْلِيْلِيْنِ الْمُحْلِيْلِيْنِ فِي مُرْدُولِي مُلِقِّدُ اللَّهِ مِنْ الْمُحْلِيْلِيْنِ اللَّهِ مِنْ الْمُحْلِيْلِيْنِ اللَّهِ مِنْ الْمُحْلِيْلِيْنِ اللَّهِ مِنْ الْمُحْلِيْنِ الْمُحْلِيْنِ اللَّهِ مِنْ الْمُحْلِيْنِ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ

تَأْلِيفُ الشِّيْخِ الْحَكَّلَامَة

مِحَدِ الْمَمِينِ بَرْعَبُدِ اللَّهِ الْأَرْمِيّ الْعَكَوِيّ الْحَرَرِيّ الشَّافِعِيّ الْمَرَرِيّ الشَّافِعِيّ المَدرّس بدار الحَدِيثِ الْحَيْرَتِيّةِ في مَكَمّةَ المُصَرَّمَة

إشراف ومُوَاجَعَة (الركورهائِم مُمَرِّعِلِي بَرَّكِي بِي كَفْرِي خَيْرُالدَّرَاسَاتِ بَرَابِطَةِ الْعَبَالِوَ الْإِسْلَامِيّ مَكَّة الْمُصَّرِّمَة

المجلد الرابع عشر

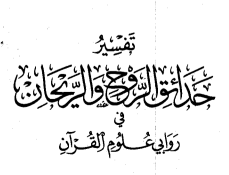
كالركوق النجالا

# حقوق الطبع محفوظة للناشر الطبعة الأولى ١٤٢١هـ ـ ٢٠٠١م



خَالِحُوفَ الْجَالِةُ

بیروت \_ لبنان





## بِسْمِ اللَّهِ الرَّهُنِ الرَّحِيلِ

الحمد لله الذي أنزل القرآن موعظة وشفاء لما في الصدور، وجعله منهلاً عذباً للورود والصدور، جمع فيه علوم الأولين والآخرين، فلا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين، والصلاة والسلام على من أوحي إليه ذلك القرآن، من لوح الوجوب والأمر والشأن، سيدنا محمد الذي أجرى من مسجله ما يحاكي السلسبيل والرحيق، وأفحم ببلاغته كل متكلم منطيق، وفسر الآيات في الأنفس والآفاق على مراد الله الملك الخلاق، وعلى آله وأصحابه المقتبسين من مشكاة أنواره، المغترفين من بحار أسراره، ومن تبعهم بإحسان ممن تخلق بالقرآن في كل زمان.

أما بعد: فيقول العبد المعترف بذنبه وخطاه المنادي لربه في عفوه وعطاه، الراجي في إسبال سجاف الندى عليه، المناجي في إرسال رسول الهدى إليه، حفظه الله سبحانه وأخلاءه، وأعاذه وإياهم من الشيطان الرجيم، وجعل يومه خيراً من أمسه إلى الإياس من حياة نفسه، سميٌ محمد الأمين الهرري:

إني لما فرغت من تفسير الجزء الثاني عشر من القرآن الكريم. عزمت ـ إن شاء الله سبحانه وتعالى ـ على الشروع في تفسير الجزء الثالث عشر، وإن كان علم التفسير لا يقحم في معاركه كل ذمير وإن كان أسداً، ولا يحمل لواءه كل أمير وإن مات حسداً، وذلك أظهر من أن يورد عليه دليل كالنيرين لغير كليل. ومع خطر هذا الأمر، فالأمد قصير وفي العبد تقصير، وكم ترى من نحرير كامل في التحرير والتقرير قد أصابه سهم القضاء قبل بلوغ الأمل، وذلك بحلول ريب المنون والأجل، أو بتطاول يد الزمان، فإن الدنيا لا تصفو لشارب وإن كانت ماء

الحيوان، وأي وجود لا ينسج عليه عناكب العاهات؟ وأي نعيم لا يكدره الدهر؟ هيهات.

اللَّهم كما عودتني في الأول خيراً كثيراً، فيسر لي الأمر في الآخر تيسيراً، واجعل رقيمي هذا سبباً لبياض الوجه كما تبيض وجوه أولئك، وامح مسودات صحائف أعمالي بحق كتابك الكريم، واجعل قراري في جنات النعيم، ولم أكن بدعائك رب شقياً بكرةً وعشياً ما دمت حياً، فلك الحمد في الأولى والأخرى على عنايتك الكبرى، وآخر دعواهم أن الحمد لله رب العالمين.

والله أعلم

\* \* \*

## قال الله سبحانه جلَّ وعلا:

﴿ وَمَا ۚ أَبَرِئُ نَفْسِى ۚ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَهُ ۚ بِٱلسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّ ۚ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۖ ۚ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱتْنُونِي بِهِ ۚ ٱسْتَخْلِصَهُ لِنَفْسِي فَلَمَّا كُلِّمَهُ قَالَ إِنَّكَ ٱلْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ أَمِينٌ أَمِينٌ فَالَ أَجْعَلْنِي عَلَى خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضُ إِنِّي حَفِيظُ عَلِيدٌ ﴿ وَكَذَالِكَ مَكَّنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ يَتَبَوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَآهُ نُصِيبُ بِرَحْمَتِنَا مَن نَشَآةٌ وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ وَلَأَجْرُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا وَكَانُوا يَنْقُونَ ۞ وَجَمَاةً إِخْوَةً يُوسُفَ فَدَخَلُوا عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ۞ وَلَمَّا جَهَّزَهُم بِجَهَازِهِمْ قَالَ ٱتْنُونِ بِأَخِ لَكُمْ مِنْ أَبِيكُمْ أَلَا نَرَوْتَ أَنِّ أُوفِ ٱلْكَيْلَ وَأَنَا خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ۖ فَإِن لَمّ تَأْتُونِ بِهِۦ فَلَا كَيْلَ لَكُمْ عِندِى وَلَا نَقْرَبُونِ ۞ قَالُواْ سَنْزَوِدُ عَنْـهُ أَبَاهُ وَإِنَّا لَفَعِلُونَ ۞ وَقَالَ لِفِنْيَنِهِ ٱجْعَلُواْ بِصَعْنَهُمْ فِي رِحَالِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعْرِفُونَهَا إِذَا ٱنصَلَبُواْ إِلَىٰ أَهْلِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۖ فَلَمَّا رَجَعُوٓا إِلَىٰ أَبِيهِمْ قَالُواْ يَتَأَبَانَا مُنِعَ مِنَا ٱلْكَيْتُلُ فَأَرْسِلْ مَعَنَا أَخَانَا نَكُمُ لَحَافِظُونَ ۞ قَالَ هَلْ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا أَمِنتُكُمْ عَلَىٰ أَخِيهِ مِن قَبْلٌ فَأَلَلَهُ خَيْرٌ حَافِظًا ۖ وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّحِينَ ۞ وَلَمَّا فَتَحُوا مَتَعَهُمْ وَجَدُواْ بِضَعَتَهُمْ رُدَّتْ إِلَيْهِمْ قَالُوا يَكَأْبَانَا مَا نَبْغِيُّ هَاذِهِ عِضَاعَلُنَا رُدَّتَ إِلَيْناً وَنَمِيرُ أَهْلَنَا وَنَعْفَظُ أَخَانَا وَنَزْدَادُ كَيْلَ بَعِيرٍ ذَلِكَ كَيْلُ يَسِيرٌ ۗ قَالَ لَنْ أَرْسِلَهُ مَعَكُمْ حَتَّى تُؤْتُونِ مَوْثِقًا مِنَ ٱللَّهِ لَتَأْلُنَّنِي بِهِ ۚ إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ ۖ فَلَمَّا ءَاتَوْهُ مَوْفِقَهُمْ قَالَ اللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴿ وَقَالَ يَنْبَنِيٓ لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَبَحِدٍ وَادْخُلُواْ مِنْ أَبُوَبٍ مُّتَفَرِّفَةً وَمَآ أَغْنِي عَنكُم مِنَ ٱللَّهِ مِن شَيَّ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَّكُلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ۞ وَلَمَّا دَخَلُواْ مِنْ حَيْثُ أَمَرَهُمْ أَبُوهُم مَّا كَانَ يُغْنِي عَنْهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ إِلَّا حَاجَةً فِي نَقْسِ يَعْقُوبَ قَضَالَهَا وَإِنَّهُ لَذُو عِلْمِ لِمَا عَلَمَانُهُ وَلَاكِنَ أَحْتُمَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ . \* 🕲

#### المناسبة

قوله تعالى: ﴿وَمَا أَبْرِي نَشِيقً. . . ﴾ الآية، مناسبة هذه الآية لما قبلها: أنها من تتمة إقرار امرأة العزيز، كما اختاره أبو حيان في «البحر»، ويؤيده عطفه على ما قبله، وقد جُعِلَت أول الجزء الثالث عشر؛ لأن تقسيم القرآن إلى الأجزاء الثلاثين قد لوحظ فيه مقادير الكلم العددي دون المعاني.

قوله تعالى: ﴿وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱتْنُونِي بِهِمْ...﴾ الآية، مناسبة هذه الآية لما قبلها: أنه بعد (١) انتهاء التحقيق في أمر النسوة، وظهور براءة يوسف عليه السلام من كل سوء.. طلب الملك إحضاره إليه من السجن بعد أن وفى له بما اشترط لمجيئه، فلما جاءه وسمع كلامه.. فهم من فحوى حديثه، ومن أمانته على مال العزيز وعرضه وحسن تصرفه، ومن سيرته الحسنة في السجن، ومن علمه وفهمه في تأويله للرؤيا، ومن حرصه على إظهار شرفه وكرامته في مسألة النسوة ما دل على أنه أهل لأن يرفع إلى أعلى المراتب، ويولى أسمى المناصب، وذلك هو ما فعله الملك لحصافة رأيه وبصره بأقدار الرجال، ولم يصرفه عن ذلك كونه غريباً أو فقيراً أو مملوكاً كما تشير إلى ذلك الآيتان.

قوله تعالى: ﴿وَكَذَاكِ مَكَّنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ... ﴾ الآيتين، مناسبتهما لما قبلهما: أنه سبحانه وتعالى لما<sup>(۲)</sup> ذكر إجابة الملك له بأنه أصبح لديه مكيناً أميناً، وطلب يوسف منه أن يجعله على خزائن الأرض يصرفها بحسب ما يرى من التدبير والنظام والدراية والإحكام.. ذكر هنا أنه أجابه إلى مطلبه، وجعله وزيراً في دولته يتصرف في شؤونها لحسن تدبيره وثاقب رأيه، وذلك جارٍ على سنن الله في خلقه، فلن ينال الرياسات العليا والمناصب الرفيعة إلا من يؤتيه الله من المواهب ما يجعله قادراً على ضبط الأعمال، وإقامة النظام، وحسن السياسة والكياسة في تصريف الأمور.

قوله تعالى: ﴿وَجَانَهُ إِخُوهُ يُوسُفَ فَدَخَلُواْ عَلَيْهِ . . . ﴾ الآيات، جاء (٣) في سفر التكوين من التوراة أن يوسف عليه السلام حين وَلِي الوزارة. . طفق يعد العدة، ويأخذ الأهبة لتنفيذ التدابير التي يقي بها البلاد من خطر المجاعة التي جاءت في تأويل رؤياه للملك، وكان من ذلك أن بنى الأهراء العظيمة، وخزن فيها الحبوب التي استكثر منها مدة سني الخصب السبع الأولى، فلما جاءت السبع الشداد، وعم القحط مصر وغيرها من الأقطار القريبة منها، ولا سيما

<sup>(</sup>١) المراغي. (٢) المراغي. (٣) المراغي.

أقربها إليها، وهي فلسطين من بلاد الشام، واشتهر لدى أهلها ما فعله يوسف في مصر من حسن التدبير حتى كثرت فيها الغلال، وأصبح يبيع ما زاد على حاجة أهلها للأقطار المجاورة لها. أمر يعقوب عليه السلام أولاده أن يرحلوا إلى مصر، ويأخذوا معهم ما يوجد في بلادهم من بضاعة ونقد فضة، ويشتروا به قمحاً؛ لأن المجاعة أوشكت أن تقضي عليهم، فنفذوا ما أراد، وكان بينهم وبين يوسف عليه السلام ما قصه الله سبحانه وتعالى علينا في كتابه الكريم.

## التفسير وأوجه القراءة

وقوله: ﴿وَمَا أَبْرِئُ نَفْيِنَ . . ﴾ الآية . إن كان من كلام زليخا كما هو الراجح والظاهر من السياق . فمعناه أي: وما أبرىء نفسي ولا أنزهها عن السوء ، ولا أشهد لها بالبراءة الكلية بدعوى عدم خيانتي إياه بالغيب بعد أن وجهت إليه اقتراف الذنب ، وقلت : ﴿مَا جَزَآءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهْلِكُ سُومًا إِلّا أَن يُسْجَنُ أَو عَلَابً أَلِيدٌ ﴾ وأودعته السجن ، وعرف الناس خاصتهم وعامتهم ذلك ، وكأنها بذلك تريد التنصل مما كان . ﴿إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارَةٌ الْالتُوعِ ﴾ ؛ أي: إن (١) جنس النفس البشرية لكثيرة الأمر بعمل السوء؛ لما فيها من دواعي الشهوات الجسمية ، والأهواء النفسية بما ركب فيها من القوى والآلات لتحصيل اللذات ، وما يوسوس الشيطان ويزينه لها من النزغات ، ومن ذلك أن حرضت زوجي على سجن يوسف ، وقد كان ذلك مما يسوؤه ، فالعفيف النزيه لا يرضى أن يزن بالريبة كما يسوء زوجي ؛ إذ لا يرضى أن يكون عرضة مضغة للأفواه ، وحديث الناس في أنديتهم وأسمارهم ﴿إِلّا مَا رَحِمَ رَبٍّ ﴾ أي: إلا نفساً رحمها ربي وعصمها ، فصرف عنها السوء والفحشاء بعصمته كنفس يوسف عليه السلام .

ثم عللت ما سلف بقولها: ﴿إِنَّ رَبِّ﴾ سبحانه وتعالى ﴿غَفُورٌ ﴾؛ أي: عظيم المغفرة وكثيرها، فيغفر ما يعتري النفوس البشرية بمقتضى طباعها؛ إذ ركب فيها الشهوات الجسمية، والأهواء النفسية ﴿رَّحِيمٌ ﴾؛ أي: مبالغ في الرحمة لها

<sup>(</sup>١) المراغي.

بعصمتها من الجريان بمقتضى ذلك.

وعلى القول بأنه من كلام يوسف عليه السلام، فمعنى ﴿وَمَا أَبْرَى تَفْيِيّ ﴾ أي: (١) لا أنزهها عن السوء، ولا أشهد لها بالبراءة الكلية. قاله تواضعاً لله تعالى، وهضماً لنفسه الكريمة، لا تزكية لها وعجباً بحاله في الأمانة، ومن هذا القبيل قوله عليه السلام: «أنا سيد ولد آدم ولا فخر» أو تحدثاً بنعمة الله تعالى عليه في توفيقه وعصمته؛ أي: لا أنزهها عن السوء من حيث هي هي، ولا أسند هذه الفضيلة إليها بمقتضى طبعها من غير توفيق من الله تعالى. واللام في قوله: ﴿إِنَّ النَّفْسَ ﴾ للجنس؛ أي: إن جنس النفوس التي من جملتها نفسي في حدّ ذاتها ﴿لاَمْنَارَةٌ إِلللَّهَوَ ﴾ تأمر بالقبائح والمعاصي؛ أي: لأنها أشد استلذاذاً بالباطل والشهوات، وأميل إلى أنواع المنكرات، ولولا ذلك. . لما صارت نفوس أكثر الخلق مسخرة لشهواتهم في استنباط الحيل؛ لقضاء الشهوات وما صدرت منها الشرور أكثر.

ومن ههنا وجب القول بأن كل من كان أوفر عقلاً، وأجل قدراً عند الله... كان أبصر بعيوب نفسه، ومن كان أبصر بعيوبها.. كان أعظم اتهاماً لنفسه، وأقل إعجاباً. ﴿إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّ ﴾؛ أي: إلا نفساً رحمها ربي من النفوس التي يعصمها من الوقوع في المهالك، ومن جملتها نفسي ونفوس سائر الأنبياء ونفوس الملائكة. أما الملائكة فإنه لم تركّب فيهم الشهوة. وأما الأنبياء فهم وإن ركبت هي فيهم، لكنهم محفوظون بتأييد الله تعالى معصومون. فـ ﴿مَا وَلاستثناء من ﴿ النّفس من، وفيه إشارة إلى أن النفس من حيث هي كالبهائم. والاستثناء من ﴿ النّفس أو من الضمير المستتر في ﴿ أمارة ﴾ كأنه قيل: إن النفس لأمارة هي بالسوء إلا نفساً رحمها ربي، فإنها لا تأمر بالسوء، أو بمعنى الوقت؛ أي: هي أمارة بالسوء في كل وقت إلا وقت رحمة ربي وعصمته لها، ودل على عموم الأوقات صيغة المبالغة في أمارة. يقال في اللغة: أمرت النفس بشيء فهي آمرة، وإذا أكثرت

<sup>(</sup>١) روح البيان.

الأمر فهي أمارة ﴿إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ ﴾ للهمّ الذي هممت به ﴿تَحِيمٌ ﴾ لمن تاب إليه.

وقد قيل (١<sup>(١)</sup>: إن هذا من قول العزيز، وهو بعيد جداً، ومعناه: وما أبريء نفسي من سوء الظن بيوسف، والمساعدة على حبسه بعد أن علمت ببراءته.

﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ﴾ الريان بن الوليد بعد ما وفي ليوسف ما طلب من سؤال النسوة: ﴿ اَتُوْنِ بِدِيْ ﴾؛ أي: بيوسف؛ أي: أحضروه إليّ من السجن ﴿ اَسْتَخْلِصْهُ لِنَفْسِيّ ﴾؛ أي: أجعله خالصاً لنفسي دون غيري، وقد كان قبل ذلك خالصاً للعزيز. والاستخلاص: طلب خلوص الشيء من شوائب الشركة؛ أي: اجعله خالصاً لي وموضع ثقتي، فلا يشاركه أحد في إدارة ملكي، ولا تكون وساطة بينه وبيني، وقد جرت عادة الملوك أن يجعلوا الأشياء النفيسة خالصة لهم دون غيرهم.

فجاءه الرسول، فقال: ألق عنك ثياب السجن، والبس ثياباً جدداً، وقم إلى الملك، فقام وودع أهل السجن، فدعا له أهل السجن، ودعا لهم، وقال في دعائه: اللهم عطف عليهم قلوب الأخيار، ولا تعم عنهم الأخبار، ثم اغتسل ولبس ثياباً حساناً، ولما خرج من السجن كتب على بابه: هذا بيت البلوى، وقبر الأحياء، وشماتة الأعداء، وتجربة الأصدقاء. فأتى الملك ودخل عليه فسلم عليه بالعربية، فقال له الملك: ما هذا اللسان؟ قال لسان عمي إسماعيل، ثم دعا له يوسف بالعبرانية، فقال له: وما هذا اللسان أيضاً؟ قال يوسف: هذا لسان آبائي. وكان الملك يتكلم بسبعين لساناً، ولم يعرف هذين اللسانين، وكان كلما تكلم بعنر سنه؛ إذ كان عمره يومئذ ثلاثين سنة. فقال: أيعلم هذا رؤياي ولم يعلمها السحرة والكهنة وأقعده قدامه، وقال: لا تخف، وألبسه طوقاً من ذهب، وثياباً من حرير، وأعطاه دابة مسرجة مزينة كدابة الملك، وضرب الطبل بمصر أن يوسف خليفة الملك.

وقوله: ﴿ فَلَمَّا كُلِّمَهُ ﴾ مرتب على محذوف تقديره: فأتوه به، فلما كلمه؛

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

أي: فلما كلم يوسف الملك، وشاهد منه الملك ما شاهد من الرشد والدهاء، وهو جودة الرأي ﴿قَالَ﴾ له الملك: ﴿إِنَّكَ﴾ أيها الصديق ﴿آلِيَمٌ لَدَيْنَ﴾؛ أي: عندنا وبحضرتنا ﴿مَكِينٌ﴾؛ أي: ذو مكانة سامية، ومنزلة رفيعة عالية ﴿آمِينٌ﴾؛ أي: ذو أمانة تامة، فأنت غير منازع في تصرفك، ولا متهم في أمانتك، وأنت مؤتمن عندنا على كل شيء، واليوم (١) ليس بمعيار لمدة المكانة، بل هو آن التكلم. والمراد تحديد مبدئهما احترازاً عن احتمال كونهما بعد حين. وفي هذا إيماء (٢) إلى أن الحوار بين المتخاطبين يظهر معارف الإنسان وأخلاقه وآدابه وجميع شمائله، فيقدره من يعرف أقدار الرجال، ويزنهم بفضائلهم ومزاياهم. والظاهر أن الملك كلمه مشافهة بدون ترجمان؛ لأن يوسف كان قد عرف اللغة المصرية من العزيز وامرأته بمحادثته إياهما، ومن حاشية الوزير من حين قدم مصر، ومن محادثته صاحبيه في السجن.

وقد تكون اللغة التي كان يتكلم بها يوسف لغة جده إبراهيم وأولاده وحفدته، وكانوا من العرب القحطانيين، ثم تفرعت من هذه العربية الإسماعيلية، فالمصرية والعبرانية والسريانية. وكان ملوك مصر وكبراء حكامها في ذلك العهد من أولئك العرب، وهم الذين يسمون بالرعاة، ويقول المؤرخون: إن ملك مصر في ذلك العهد كان يسمى الوليد بن الريان.

فلما سمع يوسف من الملك قوله: ﴿إِنَّكَ ٱلْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينُ آمِينٌ ﴾. ﴿قَالَ ﴾: يوسف للملك ﴿آجْعَلِنِ ﴾ أيها الملك والياً ﴿عَلَى خَزَابِنِ ٱلأَرْضِ ﴾ وأموالها التي تخزن وتدخر فيها ؛ أي: ولني أمر الأرض التي أمرها إليك، وهي أرض مصر، أو اجعلني على حفظ خزائن الأرض. والخزائن: جمع خزانة، وهي اسم للمكان الذي تخزن فيه غلات الأرض ونحوها. طلب (٣) يوسف عليه السلام منه ذلك ليتوصل به إلى دعاء أهل مصر إلى

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

الإيمان بالله وترك عبادة الأوثان. وفيه دليل على أنه يجوز لمن وثق من نفسه إذا دخل في أمر من أمور السلطان أن يرفع منار الحق، ويهدم ما أمكنه من الباطل طلب ذلك لنفسه، ويجوز له أن يصف نفسه بالأوصاف التي لها ترغيباً فيما يرومه، وتنشيطاً لمن يخاطبه من الملوك بإلقاء مقاليد الأمور إليه، وجعلها منوطة به، ولكنه يعارض هذا الجواز ما ورد عن نبينا على من النهي عن طلب الولاية، والمنع من تولية من طلبها، أو حرص عليه.

وحاصل المعنى: فلما كلم الملك يوسف قال الملك في كلامه ليوسف: أرى وإنك اليوم لدينا مكين أمين ، فماذا (١) ترى أيها الصديق؟ وقال يوسف: أرى أن تزرع في هذه السنين المخصبة زرعاً كثيراً، وتبني الخزائن، وتجمع فيها الطعام، فإذا جاءت السنون المجدبة. بعنا الغلات، فيحصل بهذا الطريق مال عظيم، فقال الملك، ومن لي بهذا الشغل؟ فقال: وأجْعَلِني عَلَى خَزَآبِنِ ٱلأَرْضِ ٤ أي: ولني أمر خزائن أرض مصر وإنّي حَفِيظُ لهما وليتني، ولجميع مصالح الناس وعَلِيدٌ وجوه التصرف في الأموال، وبجميع ألسن الغرباء الذين يأتونني. وقيل معنى وخَفِيظُ كاتب وعَلِيدٌ على حاسب.

والخلاصة: (٢) وَلِّني خزائن أرضك كلها، واجعلني مشرفاً عليها لأنقذ البلاد من مجاعة مقبلة عليها تهلك الحرث والنسل.

ثم ذكر سبب طلبه، فقال: ﴿إِنِّ حَفِيظٌ ﴾؛ أي: شديد الحفظ لما يخزن فيها، فلا يضيع شيء منه، أو يوضع في غير موضعه ﴿عَلِيمٌ ﴾ بوجوه تصريفه وحسن الانتفاع به. فإن قلت: كيف مدح يوسف عليه السلام نفسه بقوله: ﴿إِنِّ حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾، والله تعالى يقول: ﴿فَلَا نُزَكُوا أَنفُكُمْ ﴾.

قلت: إنما يكره تزكيه النفس إذا قصد به الرجل التطاول والتفاخر والتوصل به إلى غير ما يحل، فهذا هو القدر المذموم في تزكية النفس. أما إذا قصد بتزكية النفس ومدحها إيصال الخير والنفع إلى الغير.. فلا يكره ذلك ولا يحرم، بل

<sup>(</sup>١) المراح. (٢) المراغي.

يجب عليه ذلك. مثاله أن يكون بعض الناس عنده علم نافع ولا يعرف به، فإنه يجب عليه أن يقول: «أنا عالم» لينتفع الناس بعلمه، ذكره في «الفتوحات». وقد طلب إدارة الأمور المالية؛ لأن سياسة الملك وتنمية العمران، وإقامة العدل فيه تتوقف عليها، وقد كان مضطراً إلى تزكية نفسه في ذلك حتى يثق الملك به، ويركن إليه في تولية هذه المهام. وما أضاع كثيراً من المماليك في هذه القرون الأخيرة إلا الجهل والتقصير في النظام المالي، وتدبير الثروة وحفظها في الدولة والأمة.

﴿ وَكَذَاكِ ﴾ معمول للتمكين الآتي؛ أي: ومثل ذلك التمكين الذي أنعمنا عليه من تقريبنا إياه إلى الملك، وإنجائنا إياه من غم الحبس الذي ذكرنا أسبابه ومقدماته ﴿ مَكَنَا لِيُوسُكَ ﴾؛ أي: جعلنا له مكانة ومرتبة، أو مكاناً ومنزلاً ﴿ فِي اَلْأَرْضِ ﴾؛ أي: في أرض مصر حالة كونه ﴿ يَتَبَوّأُ ﴾ وينزل ﴿ مِنهَا ﴾؛ أي: من أرض مصر ﴿ حَيْثُ يَشَاءُ ﴾ ويريد؛ أي: ينزل منها حيث أراد، ويتخذه مباءة ومنزلاً. وهو عبارة عن كمال قدرته ونفوذ أمره ونهيه حتى صار الملك يصدر عن رأيه، وصار الناس يعملون على أمره ونهيه، وكأنه يتصرف في الأرض التي أمرها إلى سلطان مصر كما يتصرف الرجل في منزله. وقد استدل (١) بهذه الآية على أنه يجوز تولي الأعمال من جهة السلطان الجائر بل الكافر لمن وثق من نفسه بالقيام بالحق. وقرأ الحسن وابن كثير وشيبة (٢): ﴿ حيث نشاء ﴾ ـ بالنون ـ مسنداً إلى الله تعالى. وقرأ الجمهور بالياء.

والظاهر: أن قراءة الياء يكون فيها فاعل ﴿يَشَآءُ﴾: إما ضميراً يعود على يوسف، ومشيئته معلقة بمشيئة الله تعالى؛ إذ هو نبيه ورسوله، وإما ضميراً يعود على الله سبحانه وتعالى؛ أي: حيث يشاء الله تعالى، فيكون فيه حينئذ التفات من التكلم إلى الغيبة.

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

واعلم: أن التمكين الحاصل ليوسف له أسباب ومقدمات مهدت له؛ لأن إخوة يوسف لو لم يحسدوه.. ما ألقوه في غيابة الجبّ، ولو لم يلقوه.. لما وصل إلى عزيز مصر، ولو لم يعتقد العزيز بفراسته وصدقه وأمانته.. لما أمنه على بيته وأهله وماله، ولو لم تراوده امرأة العزيز عن نفسه ويستعصم.. لما ظهرت نزاهته وعرف أمرها، ولو لم تخب في كيدها وكيد صواحباتها.. ما ألقي في السجن لإخفاء هذا الأمر، ولو لم يسجن.. لما عرفه ساقي الملك وعرف علمه وفضله وصدقه في تعبير الرؤيا، ولو لم يعرف ذلك منه الساقي.. ما عرفه متممة لما بعدها، وبإذن الله كانت سبباً للوصول إلى ما يليها، فكلها في بدايتها كانت شراً وخسراً، وفي عاقبتها فوزاً ونصراً مبيناً، ومهدت للتمكين لدى ملك مصر. فكما مكن (١) له في ذلك مكن له في أرض مصر، وقد جيء به مملوكاً، فأصبح مالكاً ذا نفوذ وأمر ونهي لا ينازعه منازع فيما يراه ويختاره، وصار الملك يصدر عن رأيه، ولا يعترض عليه فيما يرى بما أعده الله تعالى له من تحليته بالصبر واحتمال الشدائد، والأمانة والعفة، وحسن التصرف والتدبير.

روي<sup>(۲)</sup>: أنه لما تمت السنة من يوم سأل يوسف الإمارة. دعاه الملك، فتوجه وأخرج خاتم الملك، وجعله في أصبعه، وقلده بسيفه، وجعل له سريراً من ذهب مكللاً بالدرّ والياقوت طوله ثلاثون ذراعاً، وعرضه عشرة أذرع عليه ستون فراشاً، وضرب له عليه حلة من استبرق، فقال يوسف عليه السلام: أما السرير فأشد به ملكك، وأما الخاتم فأدبر به أمرك، وأما التاج فليس من لباسي ولا لباس آبائي. فقال الملك: قد وضعته إجلالاً لك وإقراراً بفضلك، وأمره أن يخرج فخرج متوجاً لونه كالثلج، ووجهه كالقمر يرى الناظر وجهه فيه من صفاء لونه، فانطلق حتى جلس على ذلك السرير، ودانت له الملوك، وفوض الملك الأكبر إليه ملكه، وأمر مصر، وعزل قطفير عما كان عليه، وجعل يوسف مكانه،

المراغى.

<sup>(</sup>Y) المراح.

ومات قطفير بعد ذلك، فزوجه عليه السلام الملك امرأته زليخا، فلما دخل يوسف عليها قال لها: أليس هذا خيراً مما كانت تريدين؟ قالت له: أيها الصديق لا تلمني، فإني كنت امرأة حسناء ناعمة كما ترى، وكان صاحبي لا يأتي النساء، وكنت كما جعلك الله في حسنك وهيئتك، فغلبتني نفسي وعصمك الله، فأصابها يوسف عليه السلام فوجدها عذراء، فولدت له ذكرين أفراثم وميشا، فاستولى يوسف عليه السلام على ملك مصر، وأقام فيها العدل، وأحبه الرجال والنساء، وأسلم على يديه الملك وكثير من الناس، وباع من أهل مصر في سنى القحط الطعام في السنة الأولى بالدنانير والدراهم، وفي الثانية بالحلى والجواهر، وفي الثالثة بالدواب، وفي الرابعة بالجواري والعبيد، وفي الخامسة بالضياع والعقار، وفي السادسة بأولادهم، وفي السابعة برقابهم حتى لم يبق بمصر حر ولا حرة إلا صار عبداً له عليه السلام، فقال أهل مصر: ما رأينا كاليوم ملكاً أجل وأعظم من يوسف، فقال يوسف للملك: كيف رأيت صنع الله بي فيما خولني، فما ترى في هؤلاء؟ فقال الملك: الرأي رأيك ونحن لك تبع. قال: فإنى أشهد الله وأشهدك أنى قد أعتقت أهل مصر عن آخرهم، ورددت عليهم أملاكهم، وكان يوسف لا يبيع من أحد من الممتارين أكثر من حمل بعير تقسيطاً بين الناس، ومات الملك في حياة يوسف عليه السلام.

﴿ نُصِيبُ بِرَحْمَيَنَا ﴾؛ أي: بعطائنا في الدنيا من الملك والغنى وغيرهما من النعم ﴿ مَن نَشَآ أَهُ ﴾ من عبادنا بمقتضى ما وضعنا من السنن في الأسباب الكسبية مع موافقتها للأحداث الكونية، ومراعاة النظم الاجتماعية والفضائل الخلقية ﴿ وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ لأن (١) إضاعة الأجر؛ إما أن تكون للعجز أو للجهل أو للبخل، والكل ممتنع في حق الله تعالى، فكانت الإضاعة ممتنعة؛ أي: ولا نضيع في الدنيا أجر من أحسن.

أي: (٢) ولا نضيع أجر من أحسنوا في أعمالهم بشكران هذه النعم، بل

<sup>(</sup>١) المراح. (٢) المراغي.

نأجرهم عليها سعادة وهناءة، وقد بذلنا تلك النعم لمن يطلبها متى أتى الأمور من أبوابها، وسار على مقتضى السنن التي وضعناها.

أما من يسيؤون التصرف فيها. . فتصيبهم المنغصات، وتتوالى عليهم المكدرات، فالمسرفون لا يلبثون أن ينالهم الفقر والعدم، والظالمون يثيرون أضغان المظلومين، وذووا الخيلاء والبطر يكونون محتقرين، وقلما يصيب المحسنين الشاكرين من ذلك شيء، وإن نالهم منه شيء يكون هيناً عليهم، وهم عليه صبر.

وفي الآية (١) إيماء إلى أنه ما أضاع صبر يوسف عليه السلام على أذى إخوته، وصبره على الحبس بسبب امرأة العزيز، بل كان جزاؤه ما مكن له في الأرض لدى ملك مصر.

﴿ وَلَأَجْرُ ٱلْآخِرَةِ ﴾؛ أي: وعزتي وجلالي لأجرهم في الآخرة، فاللام فيه موطئة للقسم، وأضيف الأجر إلى الآخرة للملابسة، وأجرهم فيها هو الجزاء الذي يجازيهم الله به فيها؛ وهو الجنة التي لا ينفد نعيمها، ولا تنقضي مدتها؛ أي: ولأجر الآخرة وثوابها ﴿ خَيْرٌ ﴾ وأفضل من أجر الدنيا ﴿ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ بالله ورسله ﴿ وَكَانُوا يَنْقُونَ ﴾ الله تعالى، ويخافونه بامتثال المأمورات واجتناب المنهيات. وفي الآية (٢) إيماء إلى أن الذي أعد الله سبحانه وتعالى ليوسف عليه السلام في الآخرة من الأجر والثواب الجزيل أفضل مما أعطاه الله تعالى في الدنيا من الملك.

وقد ثبت<sup>(۳)</sup>: أن الله تعالى شهد بأن يوسف عليه السلام كان من المتقين ومن المحسنين ومن المخلصين، والمعنى<sup>(3)</sup>: أي: إن أجر الآخرة؛ وهو نعميها يكون للمؤمنين المتقين، وهو خير لهم من أجر الدنيا لأهلها وإن بلغوا سلطان الملك، فإن ما أعده لأولئك ليتضاءل أمامه كل ما فيها من مال وجاه وزينة، ولا

<sup>(</sup>١) المراغي. (٣) المراح.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

شبهة في أن من يجمعون بين السعادتين يكون فضل الله عليهم أعظم؛ إذ هم أعطوا حقها من الشكر، وقاموا بما يجب عليهم نحو خالقهم من طاعته وترك معصيته.

روى الشيخان عن أبي صالح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال فقراء المهاجرين للنبي على السول الله، ذهب أهل الدثور ـ واحدها دثر بالفتح المال الكثير ـ بالدرجات العلى، والنعيم المقيم قال: «ما ذاك»؟ قالوا: يصلون كما نصلي، ويصومون كما نصوم، ويتصدقون كما نتصدق، ويعتقون ولا نعتق. قال على: «أفلا أعلمكم شيئاً تدركون به من سبقكم، وتسبقون به من بعدكم، ولا يكون أحد أفضل منكم إلا من صنع مثلكم»؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: «تسبحون وتكبرون وتحمدون الله دبر كل صلاة ثلاثاً وثلاثين مرة»، قال أبو صالح: فرجع فقراء المهاجرين إلى رسول الله على: «ذلك فضل الله يؤتيه من الأموال بما فعلنا، ففعلوا مثله، فقال رسول الله على: «ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء».

وَجَانَةُ إِخُوةً بُوسُفَ إلى مصر من أرض كنعان؛ ليمتاروا حين أصاب أرض كنعان وبلاد الشام ما أصاب مصر من القحط والجوع، وكان قد حلّ بآل يعقوب ما حلّ بأهلها، فدعا أبناءه ما عدا بنيامين؛ وهم عشرة، فقال لهم: يا بني قد بلغني أن بمصر ملكاً صالحاً يبيع الطعام، فتجهزوا إليه، واقصدوه واشتروا منه ما تحتاجون إليه، فخرجوا حتى قدموا مصر ﴿فَدَخُلُوا عَلَيْهِ ؛ أي: على يوسف، ما تحتاجون إليه، فخرجوا حتى قدموا مصر ﴿فَدَخُلُوا عَلَيْهِ ؛ أي: على يوسف، وهو في مجلس ولايته؛ لأن أمر الميرة وشراء الغلال كان بيده ورهن أمره ﴿فَكَرُفَهُم يُوسف حين دخلوا عليه بلا تردد، ولا شك، لأنه فارقهم وهم رجال، ولم يزل عددهم وشكلهم وزيهم عالقاً بخياله؛ لنشوئه بينهم، ولا سيما ما قاساه منهم في آخر عهده بهم وربما كان عمال يوسف عليه السلام وعبيده قد سألوهم عن أمرهم قبل أن يدخلوهم عليه، وأخبروه بأوصافهم، والبيئة التي رحلوا منها ﴿وَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴾، لنسيانهم له بطول العهد، وتغير شكله بدخوله في سن الكهولة، ولأنهم فارقوه صبياً يباع بالدراهم في أيدي السيارة بعد أن أخرجوه من الجبّ، ودخلوا عليه الآن، وهو رجل عليه أبهة الملك؛ أي: عظمته ورونق الجبّ، ودخلوا عليه الآن، وهو رجل عليه أبهة الملك؛ أي: عظمته ورونق

الرئاسة؛ أي: زينتها، وعنده الخدم والحشم. وقيل: إنهم أنكروه لكونه كان في تلك الحال على هيئة ملك مصر ولبس تاجه وتطوق بطوقه. وقيل: كانوا بعيداً عنه، فلم يعرفوه. وقيل: غير ذلك. فكل<sup>(۱)</sup> ذلك مما يحول دون التثبت من معارف وجهه، ولا سيما أنهم كانوا يظنون أنه قد هلك، أو طوحت به طوائح الأيام، ولو كانوا قد فطنوا لبعض ملامحه وتذكروه بها. لربما عدوه مما يتشابه فيه بعض الناس ببعض في العادات، وبخاصة أنه لم يكن يدور بخلدهم أن أخاهم قد وصل إلى ذلك المركز السامي.

فالمعنى (٢): فدخلوا على يوسف عليه السلام، وهو في مجلس ولايته، فعرفهم يوسف بأول نظرة نظر إليهم لقوة فهمه ﴿وَهُمْ لَمُ مُنكُونَ﴾؛ أي: والحال أنهم لا يعرفونه لطول المدة، فبين أن ألقوه في الجبّ ودخولهم عليه أربعون سنة على ما قيل، فكلموه بالعبرانية، فقال لهم: من أنتم وأي شيء أقدمكم بلادي؟ فقالوا: قدمنا لأخذ المميرة، ونحن قوم رعاة من أهل الشام أصابنا الجهد، فقال: لعلكم عيون تطلعون على عوراتنا، وتخبرون بها أعداءنا، فقالوا: معاذ الله، قال: من أين أنتم؟ قالوا: من بلاد كنعان نحن إخوة بنو أب واحد، وهو شيخ كبير صديق، نبي من أنبياء الله تعالى اسمه يعقوب، قال: كم أنتم؟ قالوا: كنا اثني عشر، فهلك منا واحد، فقال: كم أنتم ههنا؟ قالوا: عشرة، قال: أين الحادي عشر؟ قالوا: هو عند أبيه فقال: كم أنتم ههنا؟ قالوا: بحن ببلاد غربة لا يعرفنا فيها أحد، فيشهد لنا، قال: وأن ما تقولون حق؟ قالوا: نحن ببلاد غربة لا يعرفنا فيها أحد، فيشهد لنا، قال: أبنا يحزن لفراقه، قال: فاتركوا بعضكم عندي رهينة حتى تأتوني به، فاقترعوا فيما أبنا يحزن لفراقه، قال: فاتركوا بعضكم عندي رهينة حتى تأتوني به، فاقترعوا فيما بينهم، فأصابت القرعة شمعون، وكان أحسنهم رأياً في يوسف في أمر الجبّ، فتركوه عنده، فأمر بإنزالهم وإكرامهم.

﴿ وَلَمَّا جَهَّزَهُم ﴾ يوسفُ عليه السلام وشيَّعهم وأعطاهم ﴿ بِمَهَازِهِم ﴾؛ أي: بما يحتاجون إليه في سفرهم؛ أي: فلما أوقر يوسف إبلهم بالميرة وأصلحهم

<sup>(</sup>۱) المراح. (۲) الخازن.

بالزاد وما يحتاج إليه المسافر. قال ابن عباس (۱): حمل لكل واحد منهم بعيراً من الطعام، وأكرمهم في النزول، وأحسن ضيافتهم، وأعطاهم ما يحتاجون إليه في سفرهم. قال الأزهري (۲): القراء كلهم على فتح الجيم، والكسر لغة جيدة. وقال أبو حيان: وقرىء بكسر الجيم قلت: وقراءة الكسر شاذة وليست بمتواترة.

ومعنى ﴿ وَلَمَّا جَهَّزَهُم بِحَهَازِهِم ﴾؛ أي: ولما هيأ لهم جهازهم وأهبة سفرهم ومؤنته \_ يقال: جهزت المسافر بالتشديد: هيأت له جهازه، وجهاز السفر: أهبته وما يحتاج إليه في قطع المسافة؛ أي: ولما أوقر ركائبهم بما جاؤوا لأجله من الميرة والطعام، وجهزهم بما سوى ذلك من الزاد، وبما يحتاج إليه المسافرون عادة على قدر طاقتهم وبيئتهم ﴿قَالَ ﴾ يوسف عليه السلام: ﴿ أَتْنُونِ بِأَخِ لَّكُم ﴾ ؛ أي: جيئوني بأخيكم ﴿ مِنْ أَبِيكُمْ ﴾ هو شقيقه بنيامين إذا رجعتم، لتمتاروا مرة أخرى، لأعلم صدقكم فيما قلتم: إن لنا أخاً من أبينا عند أبينا، وسبب (٣) ذلك أن يوسف ما كان يعطى لأحد إلا حمل بعير، وقد كان إخوته عشرة، فأعطاهم عشرة أحمال، فقالوا: إن لنا أباً شيخاً كبيراً وأخاً آخر بقى معه، وإن أباهم لتقادم سنه وشدة حزنه لا يستطيع الحضور، وإن أخاهم بقي في خدمة أبيه، ولا بدّ لهما من شيء من الطعام، فجهز لهما بعيرين آخرين، وقال: جيئوني بأخيكم لأراه وأصدقكم فيما قلتم. وإنما(٤) قال: ﴿ بِأَخِ لَّكُم ﴾ ولم يقل بأخيكم بالإضافة مبالغة في إظهار عدم معرفته لهم، فإنه فرق بين مررت بغلامك، ومررت بغلام لك. فإنك في التعريف تكون عارفاً بالغلام دون التنكير لأنك جاهل به. فالتعريف(٥) يفيد نوع عهد في الغلام بينك وبين المخاطب، والتنكير لا عهد فيه البتة، وجائز أن تخبر عمن تعرفه إخبار النكرة، فتقول: قال رجل لنا وأنت تعرفه؛ لصدق إطلاق النكرة على المعرفة.

﴿ أَلَا تَرَوِّكَ أَنِّ أُوفِي ٱلْكَيْلَ ﴾؛ أي: أني أتمه ولا أبخس منه شيئًا، وأزيدكم

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٤) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

<sup>(</sup>٣) روح البيان.

حمل بعير آخر لأجل أخيكم، وحملاً آخر لأبيكم؛ لأنهم قالوا: إن لنا أباً شيخاً كبيراً، وأخا آخر بقى معه؛ لأن يوسف لا يزيد لأحد على حمل بعير. والهمزة فيه للاستفهام التقريري، وهو حمل المخاطب على الإقرار بما بعد حرف النفي، وجاء بصيغة الاستقبال في قوله: ﴿ أُوفِي ﴾ مع كونه قال لهم هذه المقالة بعد تجهيزهم للدلالة على أن ذلك عادته المستمرة، ثم أخبرهم بما يزيدهم وثوقاً به وتصديقاً لقوله، فقال: ﴿ وَأَنَّا خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴾ لمن نزل بي؛ أي: والحال أني خير المضيفين وأفضلهم لمن استضافه كما فعلته بكم من حسن الضيافة وحسن الإنزال. قال الزجاج: قال يوسف عليه السلام: ﴿وَأَنَّا خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴾؛ لأنه حين أنزلهم أحسن ضيافتهم، ولم يقل ذلك يوسف على طريق الامتنان، بل لحثهم على تحقيق ما أمرهم به. والمعنى: وأنا مع إيفاء الكيل خير المكرمين لضيوفه، وقد أحسنت ضيافتكم وجهزتكم بالزاد الكافي لكم مدة سفركم، فلا تنسوا ما أمرتكم به من الإتيان بأخيكم. ثم توعدهم إن لم يأتوه به، فقال: ﴿ فَإِن لَّمْ تَأْتُونِ بِهِ ﴾؛ أي: بأخيكم من أبيكم إذا رجعتم مرة أخرى ﴿فَلَا كَيْلَ لَكُمْ عِندِي ﴾؛ أي: فلا طعام يكال لكم عندي؛ أي: فلا أبيعكم شيئاً من الطعام فيما بعد، وأما في الحال.. فقد أوفاهم كيلهم ﴿وَلَا نَقْرَبُونِ﴾؛ أي: ولا تقربوا بلادي ولا تدخلوها فضلاً من الإحسان إليكم في الإنزال والضيافة. يعني(١): ولا ترجعوا ولا تقربوا بلادي، وهذا هو نهاية التخويف والترهيب؛ لأنهم كانوا محتاجين إلى تحصيل الطعام، ولا يمكنهم تحصيله إلا من عنده، فإذا منعهم من العود.. كان قد ضيق عليهم.

وقيل معناه (٢): لا أنزلكم عندي كما أنزلتكم هذه المرة، ولم يرد أنهم لا يقربون بلاده. و ﴿ نَقَرَبُونِ ﴾: مجزوم: إما على أن ﴿لا ﴾ ناهية، أو على أنها نافية، وهو معطوف على محل الجزاء داخل في حكمه كأنه قال: فإن لم تأتوني تحرموا، ولا تقربوا، فلما سمعوا منه ذلك وعدوه بما طلبه منهم ف ﴿ قَالُواْ سَنُرُودُ

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

عَنّهُ أَبَاهُ ﴾؛ أي: سنطلبه من أبيه، ونحتال على أن ننتزعه من يده، ونجتهد في ذلك بما نقدر عليه. وقيل معنى المراودة هنا: المخادعة منهم لأبيهم والاحتيال عليه حتى ينتزعوه منه؛ أي: سنخادعه عنه ونحتال في انتزاعه من يده، ونجتهد في ذلك. وفيه تنبيه على عزة المطلب وصعوبة مناله ﴿وَإِنّا لَهُولُونَ ﴾ ما أمرتنا به غير مفرطين ولا متوانين فيه من أن نجيئك بأخينا، فإنهم كانوا محتاجين إلى تحصيل الطعام، ولا يمكن إلا من عنده. وعبروا(١) بما يدل على الحال تنبيها على تحقق وقوعه، كقوله تعالى: ﴿وَإِنَّ اللِّينَ لَوْفَعٌ إِنَّ اللّهِ وَقَل معناه: وإنا لقادرون على ذلك لا نتعانى به ولا نتعاظمه.

﴿وَقَالَ ﴾ يوسف ﴿إِفِنَيْنِهِ ﴾؛ أي: لغلمانه الكيالين؛ أي: الموكلين على خدمة الكيل، جمع فتى؛ وهو المملوك شاباً كان أو شيخاً ﴿أَجَعَلُوا بِصَعَهُم ﴾ التي اشتروا بها الطعام وكانت نعالاً وجلوداً ﴿فِي رِحَالِم ﴾؛ أي: في أمتعتهم من حيث لا يشعرون؛ أي: دسوها في جواليقهم وذلك بعد أخذها وقبولها، وإعطاء بدلها من الطعام، ووكّل بكل رَحْل واحداً من غلمانه يدس فيه البضاعة التي اشتري بها الطعام الذي في هذا الرحل. والمراد(٢) بالبضاعة هنا: هي التي وصلوا بها من بلادهم ليشتروا بها الطعام، وكانت نعالاً وأدماً، فعل يوسف ذلك تفضلاً عليهم. وقيل: فعل ذلك ليرجعوا إليه مرة أخرى؛ لعلمه أنهم لا يقبلون الطعام إلا بثمن. قاله الفراء. وقيل: فعل ذلك ليستعينوا بها على الرجوع إليه لشراء الطعام. وقيل: المتقبح أن يأخذ من أبيه وإخوته ثمن الطعام.

وقرأ الأخوان (٣) - حمزة والكسائي - وحفص عن عاصم وخلف العاشر: ﴿لِفِنْيَنِهِ ﴿ بِالنون - واختار هذه القراءة أبو عبيد، ومثل هذه القراءة في مصحف عبد الله بن مسعود، وقرأ باقي العشرة وشعبة عن عاصم: ﴿لفتيته ﴾ واختار هذه القراءة أبو حاتم والنحاس وغيرهما. قال النحاس ﴿لِفِنْيَنِهِ ﴾ مخالف للسواد الأعظم ولا يترك السواد المجمع عليه لهذا الإسناد المنقطع، وأيضاً فإن فتية أشبه

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۳) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) زاد المسير والبحر المحيط.

من فتيان؛ لأن فتية عند العرب لأقل العدد، وأمر القليل بأن يجعلوا البضاعة في الرحال أشبه. قال الزجاج: الفتية والفتيان في هذا الموضع المماليك. وقال الثعلبي: هما لغتان جيدتان مثل الصبيان والصبية.

قلت: وكلتا القراءتين متواترتان ولا انقطاع في إسناد إحداهما. والجملة مستأنفة واقعة في جواب سؤال مقدر كأنه: فما قال يوسف بعد وعدهم له بذلك؟ فأجيب بأنه قال لفتيانه. قال أبو حيان: فالكثرة على مراعاة المأمورين، والقلة على مراعاة المتأولين، فهم الخدمة الكائلون أمرهم بجعل المال الذي اشتروا به الطعام في رحالهم مبالغة في استمالتهم إليه. ثم علل يوسف عليه السلام ما أمر به من جعل البضاعة في رحالهم بقوله: ﴿لَمَلَهُمْ يَعْرِفُونَهُمّا ﴾؛ أي: البضاعة ﴿إِذَا المُعام في ورجعوا ﴿إِلَى المَلِهِمُ )، أي: دسوا بضاعتهم ودراهمهم التي اشتروا بها الطعام في أوعيتهم التي يحملون فيها الطعام؛ لكي يعرفوا بضاعتهم إذا رجعوا إلى أبيهم؛ أي: لكي يعرفوا لنا حق إكرامهم بإعادتها إليهم، وجعل ما أعطيناهم من الغلة مجاناً بلا ثمن إذا هم رجعوا إلى أهلهم، وفتحوا متاعهم فوجودها فيه.

فجعل (۱) علة جعل البضاعة في الرحال هي معرفتهم لها إذا انقلبوا إلى أهلهم، وذلك لأنهم لا يعلمون برد البضاعة إليهم إلا عند تفريغ الأوعية التي جعلوا فيها الطعام، وهم لا يفرغونها إلا عند الوصول إلى أهلهم. ثم علل معرفتهم للبضاعة المردودة إليهم المجعولة في رحالهم بقوله: ﴿لَعَلَّهُمْ يَرِّجِعُونَ ﴾ إلينا طمعاً في برنا، فإن العوز إلى القوت من أقوى الدواعي إلى الرجوع، فإنهم إذا عرفوا ذلك، وعلموا أنهم أخذوا الطعام بلا ثمن وأن ما دفعوه عوضاً عنه قد رجع إليهم، وتفضل به من وصلوا إليه عليهم. نشطوا إلى العود إليه ولا سيما مع ما هم فيه من الجدب الشديد، والحاجة إلى الطعام، وعدم وجوده لديهم، فإن ذلك من أعظم ما يدعوهم إلى الرجوع، وبهذا يظهر أن يوسف عليه السلام لم يرد البضاعة إليهم إلا لهذا المقصد، وهو رجوعهم إليه، فلا يتم تعليل ردها بغير ذلك، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) المراغي.

﴿ فَلَمَّا رَجَعُوا ﴾ ؛ أي: فلما رجع إخوة يوسف غير شمعون من مصر ﴿ إِلَّا أَبِيهِمْ ﴾ في كنعان ﴿قَالُوا ﴾ لأبيهم قبل أن يشتغلوا بفتح المتاع: ﴿يَتَأَبَّانَا﴾ إنا قدمنا على خير رجل، أنزلنا وأكرمنا كرامة عظيمةً، لو كان رجلاً من أولاد يعقوب ما أكرمنا كرامته، فقال لهم يعقوب عليه السلام: إذا رجعتم إلى ملك مصر فاقرؤوا عليه مني السلام، وقولوا له: إن أبانا يصلى عليك، ويدعو لك بما أوليتنا، ثم قال لهم: أين شمعون؟ قالوا: ارتهنه ملك مصر عنده، وأخبروه بالقصة، ثم قالوا: يا أبانا ﴿مُنِعَ مِنَّا ٱلْكَيْـلُ﴾؛ أي: ميرة الطعام وكيله من مصر؛ أي: حكم ملك مصر بأنه سيمنع منا الكيل والميرة في المستقبل بعد هذه المرة إن لم نذهب إليه معنا بأحينا بنيامين، وهو إشارة إلى قول يوسف: ﴿ فَإِن لَّو تَأْتُونِ بِهِ عَلَا كَيْلَ لَكُمْ عِندِى وَلَا نَقْرَبُونِ ١٠٠٠ والمراد بالكيل هنا: الطعام لأنه يكال، وفي هذه الجملة دلالة على أن الامتيار مرة بعد مرة معهود فيما بينهم وبينه عليه السلام. ثم ذكروا له ما أمرهم به، فقالوا: ﴿ فَأَرْسِلُ مَعَنَا آخَانًا ﴾ بنيامين إلى مصر. وفيه إيذان بأن مدار المنع عدم كونه معهم إن أرسلته معنا ﴿نَكَتُلُ ﴿ بسببه ، ونأخذ من الطعام ما نحتاج إليه بقدر عددنا، ونكون قد وفينا له ما شرط علينا، والعرب تقول: كِلْتَ له الطعام، إذا أعطيته، واكتلت منه وعليه، إذا أخذت منه، أو توليت الكيل بنفسك ﴿ وَإِنَّا لَهُ ﴾؛ أي: لأخينا بنيامين ﴿ لَحَنفِظُونَ ﴾ في ذهابه وإيابه من أن يصيبه سوء أو مكروه، ضامنون برده إليك، وكأنهم (١) كانوا يعتقدون أن أباهم لا بد أن يرفض إجابتهم خوفاً عليه من أن يحدث مثل ما حدث ليوسف عليه السلام بدافع الحسد من قبل، فكان جوابه لهم ما حكى الله سبحانه عنه بقوله: ﴿ عَلَ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا أَمِنتُكُمْ عَلَىٰ أَخِيهِ مِن قَبْلُ ﴿

وقرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو وعاصم وابن عامر (٢): ﴿نَكُتُلُ﴾ ـ بالنون -؛ أي: إن أرسلته معنا اكتلنا نحن، وإلا فقد منع منا الكيل. وقرأ حمزة والكسائي وخلف العاشر: ﴿يكتل﴾ ـ بالياء ـ؛ أي: إن أرسلته معنا يكتل أخونا

<sup>(</sup>١) زاد المسير.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني.

بنيامين، وإلا فقد منع منه الكيل. واختار (۱) أبو عبيد القراءة الأولى، قال: ليكونوا كلهم داخلين فيمن يكتال، وزعم أنه إذا كان بالياء كان للأخ وحده؛ أي: يكتال أخونا بنيامين لنفسه مع اكتيالنا. وجملة قوله: ﴿قَالَ عَعقوب: ﴿هَلَ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ مستأنفة في جواب سؤال مقدر، والاستفهام فيه إنكاري، بمعنى النفي، والكاف في قوله: ﴿إِلّا كَمَّا أَمِنتُكُمْ عَلَى آخِيهِ مِن قَبْلُ الله: نعت مصدر محذوف، وآمن: فعل مضارع، والأمن والائتمان بمعنى واحد، والاستفهام فيه إنكاري؛ أي: (٢) قال لهم يعقوب عليه السلام: كيف آمنكم على بنيامين، وقد فعلتم بأخيه يوسف ما فعلتم، وأنكم ذكرتم مثل هذا الكلام بعينه في يوسف، وضمنتم لي يوسف ما فعلتم، فإذا لم يحصل الأمن والحفظ هناك، فكيف يحصل ههنا؟ حفظه، فما فعلتم، فإذا لم يحصل الأمن والحفظ هناك، فكيف يحصل ههنا؟ فأنتم لا يوثق لكم بوعد، ولا يطمأن منكم إلى عهد، فما أشبه الليلة بالبارحة.

والمعنى (٣): ما أمنكم على بنيامين إلا أمناً كأمني إياكم على أخيه يوسف من قبل بنيامين، وقد قلتم في حقه ما قلتم، ثم فعلتم به ما فعلتم، فلا أثق بكم ولابحفظكم، وإنما أفوض الأمر إلى الله سبحانه وتعالى. وقوله: ﴿فَاللّهُ سبحانه وتعالى ﴿غَيْرُ مني ومنكم من جهة كونه ﴿حَفِظاً ﴾ لبنيامين مرتب على محذوف تقديره: فتوكل يعقوب على الله ودفعه إليهم، فقال: ﴿فَاللّهُ خَيْرُ حَفِظاً ﴾ ﴿وَهُو ﴾ سبحانه وتعالى ﴿أَرْحَمُ الرَّحِينَ ﴾ من أهل السموات والأرضين، فأرجو أن يرحمني بحفظه، ولا يجمع علي مصيبتين، وهذا كما ترى ميل منه إلى الإذن والإرسال؛ لما رأى فيه من المصلحة وشدة الحاجة إلى ذلك؛ ولأنه لم ير فيما بينهم وبين بنيامين من الحقد والحسد مثل ما شاهد بينهم وبين يوسف. وفيه من التوكل على الله ما لا خفاء فيه. قال كعب: لما قال يعقوب: ﴿فَاللّهُ غَيْرُ حَفِظاً ﴾ قال الله تعالى: وعزتي لأردن عليك كليهما بعدما توكلت علي، فينبغي أن يتوكل على الله، ويعتمد على حفظه دون حفظ ما سواه، فإن ما سواه محتاج في حفظه إلى الأسباب والآلات، والله تعالى غني بالذات مستغن من الوسائط في كل الأمور،

<sup>(</sup>١) المراح. (٣) زاد المسير.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

وفي جميع الحالات، ولذا حفظ يوسف في الجبّ.

ومعنى الآية: أن حفظ الله تعالى إياه خير من حفظهم له لما وكل يعقوب حفظه إلى الله سبحانه حفظه وأرجعه إليه، ولما قال في يوسف: ﴿وَأَخَانُ أَن كَأَلُهُ ٱلذِّنَّبُ ﴾.. وقع له من الامتحان ما وقع. وقرأ (١) ابن كثير ونافع وأبو عمرو وابن عامر وأبو بكر عن عاصم: ﴿حِفْظاً ﴾ والمعنى: خير حفظاً من حفظكم. وقرأ حمزة الكسائي، وحفص عن عاصم وخلف العاشر: ﴿خَيرُ حَفِظاً ﴾ ـ بألف ـ. وقرأ الأعمش شذوذاً: ﴿خير حافظ على الإضافة؛ أي: فالله تعالى متصف بالحفظ وزيادته على كل حافظ. وقرأ أبو هريرة: ﴿خير الحافظين ﴾، كذا نقل الزمخشري، وهي رواية شاذة. وقال ابن عطية وقرأ ابن مسعود: ﴿فَالله خير حافظا وهو خير الحافظين ﴾، وهي رواية شاذة أيضاً.

﴿ وَلَمَّا فَتَحُوا مَتَعَهُم ﴾؛ أي: أوعيتهم التي وضعوا فيها الميرة بحضرة أبيهم ﴿ وَجَدُوا بِضَعَتَهُم ﴾؛ أي: ثمن الميرة الذي دفعوه ليوسف ﴿ رُدَّتَ إِلَيْهِم ﴾ تفضلاً وإحساناً من يوسف عليه السلام؛ والمعنى: ولما فتحوا أوعية طعامهم وجدوا فيها ما كان أعطوه من بضاعة ونقد ثمناً لما اشتروه من الطعام؛ إذ أن يوسف أمر فتيانه أن يضعوها في رحالهم، وهم لا يعلمون ذلك.

وجملة قوله: ﴿قَالُوا ﴾ لأبيهم مستأنفة (٢) في سؤال مقدر كأنه قيل: ماذا قالوا حينئذ؟ فقيل: قالوا لأبيهم ـ ولعله كان حاضراً عند الفتح كما في «الإرشاد»، ويؤيده ما في القصص من أن يعقوب عليه السلام قال لهم: يا بني قدموا أحمالكم لأدعو لكم فيها بالبركة، فقدموا أحمالهم، وفتحوها بين يديه، فرأوا بضاعتهم في رؤوس أحمالهم، فقالوا عند ذلك ـ ﴿يَكَأَبَّانَا مَا نَبّغي ﴾؛ أي: أي شيء نطلب وراء ما وصفنا لك من إحسان الملك إلينا وكرمه الذي يوجب علينا امتثال أمره ومراجعته في الحوائج، وقد كانوا حدثوا أباهم بذلك على ما روي أنهم قالوا له: إنا قدمنا على خير رجل، وقد أنزلنا خير منزل وأكرم

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

وفادتنا، ولو كان رجلاً من آل يعقوب ما أكرمنا كرامته، ثم أكدوا صدق كلامهم بقولهم: ﴿هَلَوْهِ الموجودة في الأوعية ﴿يضَعَنْنَا ﴾؛ أي: ثمن ميرتنا حالة كونها ﴿رُدَّتَ إِلَيْنَا ﴾؛ أي: حالة كونها مردودة إلينا تفضلاً من حيث لا ندري بعدما من علينا بالمنن العظام، هل من مزيد على هذا فنطلبه ؟ أرادوا الاكتفاء به في استجاب الامتثال لأمره، والالتجاء إليه في استجلاب المزيد، فكل ما جئنا به على غلائه وعظم قيمته هو هبة منه وتفضل منه علينا. وقرأ (۱) علقمة ويحيى بن وثاب والأعمش: ﴿ردت ﴾ ـ بكسر الراء ـ نقل حركة الدال المدغمة إلى الراء بعد توهم خلوها من الضمة، وهي لغة لبني ضبة كما نقلت العرب في قيل وبيع. وقرأ عبد الله وأبو حيوة: ﴿ما تبغي ﴾ ـ بالتاء ـ على خطاب يعقوب، وروتها عائشة رضي الله عنها عن النبي على كقراءة النون.

﴿وَنَمِيرُ أَهْلَنَا﴾؛ أي: ونأتي بالطعام إلى أهلنا ونجلبه لهم برجوعنا إلى ذلك الملك بتلك البضاعة، وهذا معطوف على محذوف، والتقدير: فنستعين بهذه البضاعة ونمير أهلنا برجوعنا إليه. يقال: مار أهله يميرهم ميراً إذا أتاهم بالميرة؛ وهي الطعام المجلوب من بلد إلى بلد، ومثله امتار. وقرأ أبو عبد الرحمٰن السلمي في رواية شاذة عنه: ﴿ونمير﴾ ـ بضم النون ـ مِن أمار الرباعي. ﴿وَغَفَظُ بَعَامِينَ في الذهاب والإياب من الجوع والعطش وسائر المكاره ﴿وَنَزُدَادُ﴾ بسبب إرساله معنا ﴿كَيْلَ بَعِيرٍ﴾؛ أي: حمل بعير زائد على ما جئنا به هذه المرة يكال لنا لأجل أخينا؛ لأنه كان يعطي باسم كل رجل حمل بعير اقتصاداً وعدلاً بعير الناس، وكأنه قيل: أي حاجة إلى الازدياد، فقيل: ﴿وَلِكَ﴾؛ أي: ما يحمله بعيرنا ﴿كَيْلُ يَسِيرٌ﴾؛ أي: إن حمل البعير ﴿كَيْلٌ يَسِيرٌ﴾؛ أي: إن حمل البعير ﴿كَيْلٌ يَسِيرٌ﴾؛ أي: كيل سهل لا عسر المعنى: ﴿وَلِكَ﴾؛ أي: إن حمل البعير ﴿كَيْلٌ يَسِيرٌ﴾؛ أي: كيل سهل لا عسر في على ذلك المحسن الجواد؛ أي: زيادة كيل بعير لأخينا يسهل على الملك، فيه على ذلك المحسن الجواد؛ أي: لكونه يسيراً لا يتعاظمه ولا يضايقنا فيه،

<sup>(</sup>١) روح البيان.

﴿ قَالَ ﴾ لهم أبوهم يعقوب ﴿ لَنَّ أُرْسِلُمُ ﴾؛ أي: أخاكم بنيامين، ولن أطلقه معكم إلى مصر بعد ما عاينت منكم ما عاينت ﴿حَتَّىٰ تُؤْثُونِ ﴾ ؟ أي: حتى تعطوني ﴿مَوْثِقًا ﴾؛ أي: عهداً مؤكداً باليمين مأذوناً فيه ﴿مِنَ ﴾ جهة ﴿اللهِ تعالى؛ لأن توكيد العهود به مأذون فيه من جهته تعالى، فهو إذن منه تعالى. وقوله: ﴿لَتَأْلُنِّي بِيِّ جواب القسم، والاستثناء في قوله: ﴿إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ ﴾؛ أي: إلا أن تغلبوا، فلا تطيقوا ذلك، أو إلا أن تهلكوا جميعاً من أعم الأوقات، والمعنى: لن أرسله معكم حتى تحلفوا بالله تعالى لترجعن به ولتردنه إليَّ في كل الأوقات إلا وقت الإحاطة بكم، وكونهم (١) محاطاً بهم؛ إما كناية عن كونهم مغلوبين مقهورين بحيث لا يقدرون على الإتيان به البتة، أو كناية عن هلاكهم وموتهم جميعاً، وأصله من العدو، فإن من أحاط به العدو يصير مغلوباً عاجزاً عن تنفيذ مراده، أو هالكاً بالكلية، ولقد صدقت هذه القصة المثل السائر وهو قولهم: البلاء موكل بالمنطق، فإن يعقوب عليه السلام قال أولاً في حق يوسف عليه السلام: ﴿ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ ٱلذِّنْبُ ﴾ فابتلي من ناحية هذا القول حيث قالوا: ﴿ أَكَلَهُ ٱلذِّقْبُ ﴾ ، وقال هنا: ﴿ لَتَأْنُنَنِي بِهِ إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ ۚ ﴾ فابتلي أيضاً بذلك، وأحيط بهم، وغلبوا عليه كما سيأتي. وقوله ﴿فَلَمَّا مَاتَوهُ ﴾؛ أي: أعطوه ﴿ مَوْقِقَهُمْ ﴾؛ أي: عهدهم ويمينهم الذي طلبه منهم قبله حذف تقديره: فأجابوه إلى ما طلبه، فلما آتوه موثقهم. . ﴿ قَالَ ﴾ يعقوب: ﴿ الله ﴾ سبحانه وتعالى ﴿ عَلَىٰ مَا نَقُولُ﴾؛ أي: على ما قلناه من طلبي الموثق منكم، وإعطائكم لي ما طلبته منكم ﴿ وَكِلُّ ﴾؛ أي: مطلع رقيب لا يخفى عليه منه خافية، فهو المعاقب لمن خان في عهده وفجر في الحلف به، أو موكول إليه القيام بما شهد عليه منا.

ولما تجهز (٢) أولاد يعقوب للمسير إلى مصر. . خاف عليهم أبوهم أن تصيبهم العين لكونهم كانوا ذوي جمال ظاهر وثياب حسنة مع كونهم أولاد رجل

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۲) روح البيان.

واحد ﴿وَقَالَ﴾ ناصحاً لهم: ﴿لَا تَدَخُلُوا ﴾ مدينة مصر ﴿مِنْ بَابٍ وَحِدٍ ﴾ من أبوابها الأربعة ﴿وَادَخُلُوا مِنْ أَبُوبُ مُتَفَرِقَةً ﴾؛ أي: مختلفة ؛ أي: من طرق شتى وسكك مختلفة مخافة العين، فإن العين والسحر حق؛ أي: كائن أثرهما في المعين والمسحور، وصاهم بذلك في هذه الكرة؛ لأنهم كانوا ذوي جمال وهيئة حسنة مشتهرين في مصر بالقربة عند الملك، فخاف عليهم، إن دخلوا جماعة واحدة أن يصابوا بالعين، ولم يوصهم في الكرة الأولى؛ لأنهم كانوا مجهولين حينئذ مغمورين بين الناس غير متجملين تجملهم في الثانية، وكان الداعي إليها خوفه على بنيامين ﴿وَمَا أُغْنِى ﴾؛ أي: وما أدفع ﴿عَنكُم ﴾ بتدبيري ﴿مِّنَ فَضاء ﴿اللهِ على وتدبيره ﴿مِن شَيَّوٍ ﴾؛ أي: شيئاً ف ﴿يَنكُ وائدة لتأكيد النفي، فإن الحذر لا يمنع القدر.

ولم يرد به إلغاء الحذر بالمرة (١)، كيف لا وقد قال تعالى: ﴿وَلاَ تُلَقُوا بِأَيّدِيكُو اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ وقال: ﴿خُذُوا حِذْرَكُمُ ﴾ بل أراد بيان أن ما وصاهم به ليس مما يستوجب المراد لا محالة، بل هو تدبير في الجملة، وإنما التأثير وترتب المنفعة عليه من العزيز القدير، وإن ذلك ليس بمدافعة للقدر، بل هو استعانة بالله تعالى وهرب منه إليه.

وإنما قال: ﴿مِن أَبُوكِ مُّتَفَرِقَةً ﴿(٢) لأنهم لو دخلوا من بابين مثلاً.. كانوا قد امتثلوا النهي عن الدخول من باب واحد، ولكنه لما كان في الدخول من بابين مثلاً نوع اجتماع يخشى معه أن تصيبهم العين.. أمرهم بأن يدخلوا من أبواب متفرقة.

والمعنى: ولا أدفع عنكم ولا أجلب إليكم نفعاً بتدبيري هذا، بل ما قضاه الله عليكم فهو واقع لا محالة. قال الزجاج وابن الأنباري: لو سبق في علم الله أن العين تهلكهم مع الاجتماع. لكان تفرقهم كاجتماعهم. وقال آخرون: ما كان يغني عنهم يعقوب شيئاً قط حيث أصابهم ما أصابهم مع تفرقهم من إضافة السرقة إليهم.

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) الشوكاني.

وقد اختلف العلماء فيمن عرف بالإصابة بالعين، فقال قوم: يمنع من الاتصال بالناس دفعاً لضرره بحبس أو غيره من لزوم بيته. وقيل: ينفى، وأبعد من قال إنه يقتل إلا إذا كان يتعمد ذلك، وتتوقف إصابته على اختياره وقصده ولم ينزجر عن ذلك، فإنه إذا قتل كان له حكم القاتل.

ثم صرّح يعقوب عليه السلام بأنه لا حكم إلا لله سبحانه وتعالى، فقال: ﴿إِنِ ٱلْحُكُمُ ﴾؛ أي: ما الحكم مطلقاً ﴿إِلّا بِللهِ ﴾ سبحانه وتعالى لا لغيره، ولا يشاركه أحد ولا يمانعه شيء، فلا يحكم أحد سواه بشيء من السوء وغيره ﴿وَيَلَيْتُ ﴾؛ أي: اعتمدت في كل ما آتي وأذر. وفي هذا(١) إيماء إلى أن الأخذ في الأسباب ومراعاة اتباعها لا ينافي التوكل. وقد جاء في الخبر: «اعقلها وتوكل».

﴿ وَعَلَيْهِ الْمَعْلُونَ الْمَعْلُوقِينَ ، ولا على أنفسهم ، ويدخل فيه أولاده دخولاً لا على أمثالهم من المخلوقين ، ولا على أنفسهم ، ويدخل فيه أولاده دخولاً أولياً ؛ أي: فليثق الواثقون . والفاء (٢) فيه لإفادة التسبب ، فإن فعل الأنبياء سبب لأن يقتدى بهم . وقال البيضاوي: جمع (٣) بين الحرفين في عطف الجملة على الجملة لتقدم الصلة للاختصاص كأن الواو للعطف والفاء لأفادة التسبب فإن فعل الأنبياء سبب لأن يقتدى بهم ، انتهى . فعلى كل مؤمن أن يتخذ لكل أمر يقدم على عمله العدة ، ويهيىء من الأسباب ما يوصل إليه على قدر طاقته ، ثم بعد ذلك يكل أمر النجاح فيه إلى الله تعالى ، ويطلب منه التوفيق والمعونة في إنجازه ، فقد يكون من الأسباب ما يخفى عليه ، أو ما لا تصل إليه يده .

﴿ وَلَمَّا دَخَلُوا ﴾؛ أي: ولما دخل أخوة يوسف المدينة ﴿ مِنْ حَيْثُ أَمَرُهُمْ اللَّهُم ﴾؛ أي: من المكان الذي أمرهم أبوهم الدخول منه، وهي الأبواب المتفرقة، والجار (٤) والمجرور في موضع الحال؛ أي: دخلوا متفرقين ﴿ مَا كَانَ ﴾

<sup>(</sup>١) المراغى. (٣) البيضاوي.

<sup>(</sup>۲) روح البيان. (٤) روح البيان.

رأي يعقوب ودخولهم متفرقين ﴿ يُغَنِي عَنْهُم ﴾ ؛ أي: يدفع عنهم ﴿ مِن الله ﴾ أي: من جهته تعالى ﴿ مِن شَيْءٍ ﴾ ؛ أي: شيئًا مما قضاه الله تعالى عليهم والجملة جواب لـ (مَا ) فقد (١) وقع عليهم قضاء الله تعالى حيث نسبوا إلى السرقة ، وأخذ منهم بنيامين ، وتضاعفت المصيبة على يعقوب عليه السلام . ﴿ إِلَّا حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ قَضَلْهُ ﴾ ؛ أي: لكن (٢) الدخول على صفة التفرق أظهر حاجةً في قلب يعقوب عليه السلام ، وهي خوفه عليهم من إصابة العين ، وهذا تصديق الله تعالى لقول يعقوب : ﴿ وَمَا أُغْنِي عَنكُم مِن الله مِن شَيْءٍ ﴾ .

ولفظة ﴿ عَاجَةُ ﴿ منصوبة (٣) بإلا؛ لكونها بمعنى لكن، و ﴿ قَضَى الله أَلهُ بمعنى: أظهرها، ووصى بها خبر لكن، والمعنى: إن رأي يعقوب عليه السلام في حق بنيه، وهو أن يدخلوا من الأبواب المتفرقة، واتباع بنيه له في ذلك الرأي ما كان يدفع عنهم شيئاً مما قضاه الله تعالى عليهم، ولكن يعقوب عليه السلام أظهر بذلك الرأي ما في نفسه من الشفقة والاحتراز من أن يعانوا؛ أي: يصابوا بالعين، ووصى به؛ أي: لم يكن للتدبير فائدة سوى دفع الخاطر من غير اعتقاد أن للتدبير تأثيراً في تغيير التقدير، وأما إصابة العين، فإنما لم تقع لكونها غير مقدرة عليهم، لا لأنها الدفعت بذلك مع كونها مقضية عليهم. وعبارة «الجمل» هنا: وتقرير انقطاع الاستثناء أن المستثنى منه شيء قضاه الله وأراده، والمستثنى شيء لم يرده الله؛ وهو إصابة العين لهم، فهذا لم يرده الله، ولم يقضه؛ إذ لو أراده لوقع مع أنه لم يقع ولم يحصل، هذا تقرير الانقطاع. انتهت.

﴿ وَإِنَّهُ ﴾؛ أي: إن يعقوب عليه السلام ﴿ لَذُو عِلْمِ ﴾ جليل ﴿ إِمَا عَلَمْنَهُ ﴾ بالوحي ونصب الأدلة، ولذلك قال: ﴿ وَمَا أُغْنِى عَنكُم مِّنَ اللهِ مِن شَيْءٍ ﴾؛ لأن العين لو قدر أن تصيبهم أصابتهم وهم متفرقون، كما تصيبهم وهم مجتمعون؛ أي: وإنه (٤) لذو علم خاص به وبأمثاله من الأنبياء لما أعطيناه من علم الوحي،

<sup>(</sup>۱) الفتوحات. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراح. (٤) المراغي.

وتأويل الرؤيا الصادقة، واعتقاده أن الإنسان يجب عليه في كل أمر يحاوله أن يتخذ له من الأسباب ما يصل به إلى غرضه، ويبلغ به إلى غايته، ثم يتوكل بعد ذلك على الله في تسخير ما لم يصل إليه علمه مما لا تتم المقاصد بدونه.

﴿وَلَكِكِنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أسرار القدر، ويزعمون أن الحذر يغني عن القدر، أو المعنى: ولكن أكثر الناس لا يعلمون أن الواجب الجمع بين أخذ العدة والسعي في تحقيق الأسباب الصحيحة الموصلة إلى المراد، وبين الاتكال على الله؛ وهو ما فعله يعقوب عليه السلام، ولا يكفي تحقق الأسباب وحدها للحصول عليه، أو المعنى: ولكن أكثر الناس لا يعلمون أن يعقوب عليه السلام بهذه الصفة والعلم، أو لا يعلمون ما كان يعلم يعقوب؛ لأنهم لم يسلكوا طريق إصابة العلم. وقال ابن عباسرضي الله عنهما: لا يعلم المشركون ما ألهم الله أولياءه. وقرأ الأعمش شاذاً: ﴿مما علمناه﴾ ذكره أبو حيان.

### الإعراب

﴿ وَمَمَا أَبَرِي ۚ نَفْسِيتُ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ ۖ بِٱلسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّي ۚ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ .

﴿ وَمَا ﴾ (و): حالية. ﴿ ما ﴾: نافية. ﴿ أُبَرِّئُ نَشِيٌّ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على زليخا كما هو الراجح، أو على يوسف، والجملة في محل النصب حال من فاعل القول المحذوف تقديره: قلت ذلك الاعتراف ليعلم يوسف أني لم أخنه بالغيب حالة كوني غير مبرئة نفسي من السوء. ﴿ إِنَّ ﴾: حرف نصب. ﴿ النفسَ ﴾: اسمها. ﴿ لَأَمَّارَةٌ ﴾: (اللام): حرف ابتداء. ﴿ أمارة ﴾: خبر ﴿ إِنَّ ﴾. ﴿ إِلَنْهَنَ ﴾: متعلق به، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ مستأنفة مسوقة لتعليل النفي المذكور قبلها. ﴿ إِلَا ﴾: أداة استثناء. ﴿ مَهُ ؛ نعل وفاعل، والجملة صلة الموصول، والعائد محذوف الستثناء. ﴿ رَحِمَ رَبِّ ﴾: فعل وفاعل، والجملة صلة الموصول، والعائد محذوف تقديره: إلا نفساً رحمها ربي بالعصمة كيوسف عليه السلام. ﴿ إِنَّ رَبِّ ﴾: ناصب واسمه. ﴿ غَفُورٌ ﴾: خبر أول لـ ﴿ إِنَّ ﴾. ﴿ رَحِمُ ﴾: خبر ثان لها، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ مستأنفة.

﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكَ ٱتَّنُونِ بِهِ ۚ ٱسْتَخْلِصْهُ لِنَفْسِينَ فَلَمَّا كُلَّمَهُ قَالَ إِنَّكَ ٱلْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينُ أَمِينٌ ﴾ .

وَوَالَ الْمَلِكُ : فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ اَنْتُونِ فِيهِ اَسْتَغِلْمَهُ لِنَقْقِی ﴾: مقول محکي لـ ﴿ وَالَ شَنْتَ قلت: ﴿ اَنْتُونِ ﴾: فعل وفاعل ونون وقاية ومفعول به. ﴿ يِهِ متعلق به والجملة في محل النصب مقول ﴿ قال ﴾ . ﴿ اَسْتَغِلْمَهُ ﴾: فعل ومفعول مجزوم بالطلب السابق. ﴿ لِنَقْبِي ﴾ : متعلق به، وفاعله ضمير يعود على ﴿ الْمَلِكُ ﴾ ، والجملة في محل النصب مقول ﴿ وَالَ ﴾ . ﴿ وَالَّمَا ﴾ : (الفاء) : عاطفة على محذوف تقديره : فأتوه به فلما كلّمه . ﴿ لما ﴾ : حرف شرط غير جازم . ﴿ كُلِّمَهُ ﴾ : فعل ومفعول ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ الْمَلِكُ ﴾ ، والجملة الفعلية فعل شرط لـ ﴿ لمّا ﴾ . ﴿ وَالَ ﴾ : فعل ماض ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ الْمَلِكُ ﴾ ، والجملة الفعلية جواب ﴿ لما ﴾ لا محل لها من الإعراب ، وجملة ﴿ لمّا ﴾ معطوفة على تلك الجملة المحذوفة . ﴿ إِنَّكَ ٱلْيَوْمَ ﴾ إلى آخر الآية مقول محكي ، وإن شئت قلت : ﴿ إِنَّكَ ﴾ : فاصب واسمه . ﴿ ٱلْيَوْمَ ﴾ : منصوب على الظرفية الزمانية منازع فيه كل من ﴿ مَكِينُ أَمِينٌ ﴾ . ﴿ أَمِينٌ ﴾ : خبر أول مضاف إلى الضمير تنازع فيه أيضاً كل من الاسمين . ﴿ مَكِينُ ﴾ : خبر أول لـ ﴿ إِنَّكَ أَنَهُ ﴾ : في محل النصب مقول ﴿ وَالَ ﴾ .

﴿ قَالَ اجْعَلْنِي عَلَى خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ۚ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيدٌ ۞ ﴿.

﴿قَالَ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على يوسف، والجملة مستأنفة. ﴿ الْجَعَلَنِى ﴾: فعل ومفعول والْجَعَلَنِى ﴾: فعل ومفعول أول ونون وقاية، وفاعله ضمير يعود على ﴿ ٱلْكِلْكُ ﴾، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾. ﴿ وَكَلَ خَزَانٍ لَأَرْضِ ﴾: جار ومجرور ومضاف إليه متعلق بالمفعول الثاني المحذوف لـ ﴿ جعل ﴾ تقديره: اجعلني والياً على خزائن الأرض، أو متعلق بـ ﴿ أَجْعَلْنِى ﴾ على تضمينه معنى ولّني. ﴿ إِنِّ ﴾: ناصب واسمه. ﴿ حَفِيظُ عَلِيمٌ ﴾: خبران له.

﴿ وَكَذَاكِ مَكَنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ يَتَبَوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَآهُ نُصِيبُ بِرَحْمَتِنَا مَن نَشَآةً وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞﴾.

﴿ وَكَذَالِكَ ﴾ (الواو): استئنافية. ﴿كذلك ﴾: صفة لمصدر محذوف معمول

لـ ﴿مُكَّنَّا ﴾ تقديره: ومكنا ليوسف في الأرض تمكيناً مثل التمكين الذي ذكرناه من إخراجه من السجن وتقريبه إلى الملك. ﴿ لِيُوسُفَ ﴾: متعلق بـ ﴿ مَكَّنَّا ﴾. وكذلك يتعلق به ﴿فِي ٱلْأَرْضِ﴾. وفي «الفتوحات» قوله: ﴿ لِيُوسُفَ﴾ يجوز في هذه اللام أن تكون متعلقة بـ ﴿مَكَّنَّا ﴾ على أن يكون مفعول ﴿مَكَّنَّا ﴾ محذوفاً تقديره: مكنا ليوسف الأمور، أو على أن يكون المفعول به ﴿حَيْثُ﴾ كما سيأتي، ويجوز أن تكون زائدة عند من يرى ذلك. ا هـ. «سمين». ﴿ يَتَبَوَّأُ ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على ﴿يوسف﴾. ﴿مِنْهَا﴾: متعلق به، والجملة الفعلية في محل النصب حال من ﴿يوسف﴾، وفي «الخازن»: إن هذه الجملة في المعنى تفسير للتمكين. ﴿حَيْثُ﴾: في محل النصب على الظرفية المكانية متعلق بـ ﴿ يَتَبَوَّأُ ﴾. ﴿يَشَآبُ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على ﴿يوسف﴾، والجملة في محل الجر مضاف إليه لـ ﴿ حَيْثُ ﴾ . وفي «السمين» قوله: ﴿ يَتَبَوَّأُ ﴾ هذه جملة حالية من ﴿يوسف﴾، ومنها يجوز أن يتعلق بـ ﴿يَتَبُوَّأُ ﴾، وأجاز أبو البقاء أن يتعلق بمحذوف على أنه حال من ﴿حَيْثُ﴾، و﴿حَيْثُ﴾ يجوز أن يكون ظرفاً بـ﴿يَتَبَوَّأُ﴾، ويجوز أن يكون مفعولاً به. ا هـ. ﴿نُصِيبُ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على الله. ﴿ بِرَحْمَتِنا ﴾: جار ومجرور ومضاف إليه متعلق به، والجملة مستأنفة. ﴿ مَن ﴾: اسم موصول في محل النصب مفعول به. ﴿ نَشَآهُ ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على الله، والجملة صلة ﴿مَن﴾ الموصولة، والعائد محذوف تقديره: من نشاءه. ﴿وَلا ﴾: (الواو): عاطفة. ﴿لا ﴾: نافية. ﴿ نُضِيعُ ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على الله، والجملة معطوفة على جملة ﴿نُصِيبُ﴾. ﴿أَجَرُ ٱلْمُحْسِنِينَ﴾: مفعول به ومضاف إليه.

﴿ وَلِأَجْرُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنْقُونَ ۞ وَجَانَهَ إِخْوَةُ يُوسُفَ فَدَخَلُواْ عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَلُمْ مُنكِرُونَ ۞ .

﴿ وَلَأَجْرُ ﴾ (الواو): استئنافية. (اللام): موطئة للقسم. ﴿ أَجِرِ الآخرة ﴾ : مبتدأ ومضاف إليه. ﴿ خَيْرٌ ﴾ : خبر المبتدأ ، والجملة الاسمية جواب القسم لا محل لها من الإعراب. ﴿ لِلَّذِينَ ﴾ : جار ومجرور متعلق بـ ﴿ خَيْرٌ ﴾ . ﴿ مَامَنُوا ﴾ : فعل

وفاعل صلة الموصول. ﴿وَكَانُوا﴾: فعل ناقص واسمه، وجملة ﴿يَنَقُونَ﴾ خبره، وجملة ﴿كان﴾ معطوفة على جملة الصلة. ﴿وَجَاءَ إِخْوَةُ يُوسُفَ﴾: فعل وفاعل ومضاف إليه، والجملة مستأنفة استئنافاً نحوياً. ﴿فَدَخَلُوا﴾: فعل وفاعل معطوف على ﴿جاء﴾. ﴿عَلَيْهِ﴾: متعلق بـ﴿دخل﴾. ﴿فَعَرَفَهُمُ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على ﴿يُوسُفَ﴾، والجملة معطوفة على جملة ﴿دخلوا﴾؛ لأن العاطف هنا حرف مرتب. ﴿وَهُمُ ﴾: مبتدأ. ﴿لَهُ ﴾: متعلق بما بعده. ﴿مُنكِرُونَ ﴾: خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل النصب حال من مفعول ﴿عرف ﴾ والتقدير: فعرفهم يوسف حالة كونهم جاهلين له.

﴿ وَلَمَنَا جَهَزَهُم بِجَهَازِهِمْ قَالَ ٱتَّنُونِ بِأَخِ لَكُمْ مِنَ أَبِيكُمْ ۚ أَلَا تَرَوْنَ أَنِ أُوفِى ٱلْكَيْلُ وَأَنَّا خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ۞﴾.

﴿ وَلَمّا ﴾ (الواو): استئنافية. ﴿ لما ﴾: حرف شرط. ﴿ جَهَرَهُم ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على ﴿ يُوسُفَ ﴾، والجملة الفعلية جواب ﴿ لما ﴾، فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على ﴿ يُوسُفَ ﴾، والجملة الفعلية جواب ﴿ لما ﴾، وجملة ﴿ لما ﴾ مستأنفة. ﴿ أَتْنُونِ إِلَيْحَ لَكُمْ مِنَ أَيِكُم ﴾: مقول محكي لـ ﴿ قَالَ ﴾. وإن شئت قلت: ﴿ أَتْنُونِ ﴾: فعل وفاعل ومفعول ونون وقاية. ﴿ يَأْجُ ﴾: متعلق به والجملة في محل النصب مقول قال. ﴿ لَكُم ﴾: جار ومجرور صفة لـ ﴿ أَخْ ﴾. ﴿ مِنَ أَيِكُم ﴾ : جار ومجرور صفة لـ ﴿ أَخْ ﴾ : أيكم ﴾ نافية. ﴿ وَيَنَ أَيكُم ﴾ : باللهمزة ﴾ : للاستفهام التقريري. ﴿ لا ﴾ : نافية. ﴿ وَرَنَ ﴾ : فعل وفاعل، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ . ﴿ أَنِ ﴾ : ناصب والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿ أَن ﴾ ، وجملة ﴿ أَن ﴾ في تأويل مصدر ساد والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿ أَن ﴾ ، وجملة ﴿ أَن ﴾ في تأويل مصدر ساد مسرية ، تقديره: ألا ترون إيفائي الكيل. ﴿ وَأَنّا خَيْرُ ٱلمُنزِلِينَ ﴾ مبتدأ وخبر ومضاف إليه، والجملة الاسمية في محل النصب معطوفة على جملة ﴿ أَن ﴾ على ومضاف إليه، والجملة الاسمية في محل النصب معطوفة على جملة ﴿ أَن ﴾ على كونها سادة مسد مفعول رأى .

﴿ فَإِن لَّمْ تَأْتُونِ بِهِ. فَلَا كَيْلَ لَكُمْ عِندِى وَلَا نَقْـرَبُونِ ۞ .

﴿ وَإِن ﴾ (الفاء): فاء الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر تقديره: إذا عرفتم ما قلت لكم، وأردتم بيان شأنكم إذا لم تأتوني به.. فأقول لكم ﴿ إِن لم تأتوني به ؛ ﴿ إِن ﴾: حرف شرط جازم. ﴿ لَمْ ﴾: حرف نفي وجزم. ﴿ تَأْتُونِ ﴾: فعل وفاعل ومفعول ونون وقاية مجزوم بـ ﴿ لَمْ ﴾ وجزمه بحذف النون. ﴿ بِهِ ، ﴾: متعلق به، والجملة الفعلية في محل الجزم بـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية على كونها فعل شرط لها. ﴿ وَلَا ﴾: (الفاء): رابطة لجواب ﴿ إِن ﴾ الشرطية وجوباً. ﴿ لا ﴾: نافية. ﴿ كُلُل ﴾: في محل النصب اسمها. ﴿ لَكُمُ ﴾: جار ومجرور خبر ﴿ لا ﴾ النافية، والجملة الإسمية في محل الجزم بـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية على كونها جواباً لها. ﴿ وَلَا نَقَرَبُونِ ﴾: جازه ومجزوم بحذف النون، وهذه النون نون الوقاية، وحذفت ياء المتكلم تخفيفاً، وجملة قوله: ﴿ وَلَا نَقَرَبُونِ ﴾ في محل الجزم معطوفة على جملة ﴿ لا ﴾ النافية على كونها جواباً لـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية، وجملة ﴿ إِن ﴾ الشرطية في محل النافية على كونها جواباً لـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية أن المقدرة مستأنفة استئنافاً بيانياً.

﴿ فَالْمُواْ سَنُرُاوِدُ عَنْهُ أَبَاهُ وَإِنَّا لَنَعِلُونَ ۞ ﴿

﴿قَالُواْ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿سَنُرُودُ عَنْهُ... ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي لـ ﴿قَالُواْ ﴾، وإن شئت قلت: ﴿سَنُرُودُ ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على إخوة يوسف. ﴿عَنْهُ ﴾: متعلق به. ﴿أَبَاهُ ﴾: مفعول به، والجملة في محل النصب مقول ﴿قَالُواْ ﴾. ﴿وَإِنّا ﴾: ناصب واسمه. ﴿لَفَعِلُونَ ﴾ خبره، واللام: حرف ابتداء، والجملة الاسمية في محل النصب معطوفة على الجملة الفعلية على كونها مقولاً لـ ﴿قَالُواْ ﴾.

﴿ وَقَالَ لِفِنْيَنِهِ ٱجْمَلُوا بِضَعَنَهُمْ فِي رِعَالِمِمْ لَعَلَّهُمْ يَسْرِفُونَهَا إِذَا ٱنْفَكَبُوا إِلَى أَهْلِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ اللهِ اللهُ الْفَكَبُوا إِلَى أَهْلِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ اللهِ ﴾.

﴿وَقَالَ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على ﴿يُوسُفَ﴾. ﴿لِفِنْيَنِهِ﴾: جار ومجرور متعلق به، والجملة مستأنفة استئنافاً نحوياً. ﴿اَجْمَلُواْ بِصَنْعَنَهُمْ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي لـ قال﴾، وإن شئت قلت: ﴿اَجْمَلُواْ بِصَنْعَنَهُمْ﴾: فعل وفاعل ومفعول، وجعل هنا بمعنى دس فلا يتعدى إلا إلى مفعول واحد. ﴿فِي بِعَلِمِمْ﴾:

متعلق به، والجملة الفعلية في محل النصب مقول ﴿قال﴾. ﴿لَمَلَهُمُّ : ناصب واسمه. ﴿يَمْرِفُونَهُ ] : فعل وفاعل ومفعول به، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿لعل﴾، وجملة ﴿لعل﴾ : في محل النصب مسوقة لتعليل ما قبلها على كونها مقول ﴿قال﴾. ﴿إِذَا﴾ : ظرف لما يستقبل من الزمان مجرد عن معنى الشرط. ﴿أَنقَلُبُواً ﴾ : فعل وفاعل. ﴿إِنَ أَهْلِهِم ﴾ : متعلق به، والجملة الفعلية في محل الخفض بإضافة ﴿إِذَا﴾ إليها، والظرف متعلق بـ ﴿أَنقَلُبُواً ﴾، والتقدير : لعلهم يعرفونها وقت انقلابهم إلى أهلهم. ﴿لَعَلَهُم ﴾ : ناصب واسمه، وجملة ﴿يَرْجَعُونَ ﴾ في محل الرفع خبر ﴿لعل ﴾، وجملة ﴿لعل في محل النصب مقول ﴿قال ﴾ مسوقة لتعليل ما قبلها ؛ أي : ولعل معرفتهم ذلك تدءوهم إلى الرجوع كما في «البيضاوي».

﴿ فَلَمَا رَجَعُوا إِلَىٰ أَبِيهِمْ قَالُوا يَتَأَبَانَا مُنِعَ مِنَا ٱلْكَيْتُلُ فَأَرْسِلَ مَعَنَا آخَانَا نَكَتَلُ وَإِنَا لَهُ لَكَنِفُطُونَ ۞﴾.

﴿ فَلَمّا ﴾ : (الفاء) : فاء الفصيحة ؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر تقديره ، إذا عرفت ما قال يوسف لهم ، وما عاهد عليهم من الإتيان بالأخ ، وما قالوا له من مراودته من أبيه ، وأردت بيان ما قالوا لأبيهم بعد ما رجعوا إلى بلادهم . فأقول لك ، ولما رجعوا ﴾ ، (لما ) : حرف شرط غير جازم . (رَجَعُوا ) : فعل وفاعل . (إلى أيهم متعلق به ، والجملة فعل شرط لـ (ما ) . (قالوا ) : فعل وفاعل ، والجملة جواب (لما ) في محل النصب مقول الجواب إذا المقدرة . (يَتَأَبَانَا ) إلى آخر الآية : مقول محكي ، وإن شئت قلت : (يَتَأبَانَا ) : منادى مضاف ، وجملة النداء في محل النصب مقول (قالوا ) . (مُنعَ ) : فعل ماض مغير الصيغة . (ينا ) : متعلق به . (ألكيتُل ) : نائب فاعل ، والجملة في محل النصب مقول (قالوا ) على معلو الناء . (قارسل ) : فعل أمر ، وفاعله ضمير يعود على يعقوب . (مَمَنَا ) : متعلق به ، أو حال من (أكنا ) . (فاعله ضمير يعود على يعقوب . (مَمَنَا ) : متعلق به ، أو حال من (أكنا ) . (فاعله ضمير يعود على يعقوب . (مَمَنَا ) : متعلق به ، أو حال من (أكنا ) . الكيتُل و على كونها مقولاً لـ (قالوا ) . (فاكنا ) : فعل مضارع مجزوم بالطلب السابق ، وفاعله ضمير يعود على إخوة يوسف ، والجملة في محل النصب مقول السابق ، وفاعله ضمير يعود على إخوة يوسف ، والجملة في محل النصب مقول السابق ، وفاعله ضمير يعود على إخوة يوسف ، والجملة في محل النصب مقول السابق ، وفاعله ضمير يعود على إخوة يوسف ، والجملة في محل النصب عقول ، خروا النصب واسمه . (أله ) : متعلق بما بعده . (فكونها واسمه . (فكونها ، متعلق بما بعده . (فكونها ، خروا ) : خبره ،

واللام حرف ابتداء، والجملة الاسمية في محل النصب معطوفة على جملة ﴿أُرسل﴾ على كونها مقول ﴿قَالُوا﴾.

﴿ قَالَ هَلْ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا أَمِنتُكُمْ عَلَىٰ أَخِيهِ مِن قَبَلُ فَاللَّهُ خَيْرُ حَنفِظًا وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّبِحِينَ﴾.

﴿ وَلَمَّا فَتَحُوا مَتَعَهُمْ وَجَدُوا بِضَعَتَهُمْ رُدَّتَ إِلَيْهِمٌ قَالُوا يَتَأَبَّانَا مَا نَبْغِي هَلَاهِ. يضنعَنْنَا رُدَّتَ إِلَيْهِمٌ وَنَفِيرُ وَنَوْدَادُ كَيْلَ بَعِيرٍ ذَلِكَ كَيْلُ يَسِيرُ ﴾.

﴿ وَلَمَّا ﴾ (الواو): استئنافية. ﴿ لما ﴾: حرف شرط. ﴿ فَتَحُوا مَتَعَهُمُ ﴾: فعل وفاعل وفاعل ومفعول، والجملة فعل شرط لـ ﴿ لما ﴾. ﴿ وَجَدُوا بِضَعَتَهُمُ ﴾: فعل وفاعل ومفعول أول لـ ﴿ وجد ﴾. ﴿ رُدَّتُ ﴾: فعل ماضي مغير الصيغة، ونائب فاعله ضمير يعود على البضاعة. ﴿ إِلَيْمِ مُ ﴾: متعلق به، والجملة الفعلية في محل النصب

مفعول ثان لـ ﴿وجد ﴾ أو حال من البضاعة ، وجملة ﴿وَجَدُوا ﴾ جواب ﴿لما ﴾ ، وجملة ﴿لما ﴾ مستأنفة . ﴿يَتَابَّانَ ﴾ إلى الحر الآية مقول محكي ، وإن شئت قلت : ﴿يَتَابَّانَ ﴾ : منادى مضاف ، وجملة النداء في محل النصب مقول ﴿قَالُوا ﴾ . ﴿مَا ﴾ : استفهامية في محل النصب مفعول مقدم وجوباً . ﴿بَنِي ﴾ : فعل مضارع ، وفاعله ضمير يعود على إخوة يوسف ، والجملة الفعلية في محل النصب مقول ﴿قَالُوا ﴾ على كونها جواب النداء . ﴿مَا وَالجملة الفعلية في محل النصب مقول ﴿قَالُوا ﴾ على كونها جواب النداء . ﴿مَنْ عَنْ ﴾ : مبتدأ وخبر ، والجملة مستأنفة موضحة لجملة قوله : ﴿مَا البضاعة . ﴿إِلَيْنَا ﴾ : متعلق به ، والجملة الفعلية في محل النصب حال من ﴿يِضَدُ عَنْنَا ﴾ . ﴿وَنَبِ أَمْلَنَا ﴾ : فعل ومفعول ، وفاعله ضمير يعود على إخوة يوسف ، والجملة في محل النصب معطوفة على جملة محذوفة تقديرها : نستعين ضمير يعود على إخوة تقديرها : نستعين ضمير يعود على إخوة يوسف ، والجملة معطوفة على ما قبلها . ﴿وَنَزُدَادُ كَيْلُ ضمير يعود على إخوة يوسف ، والجملة معطوفة على ما قبلها . ﴿وَنَزُدَادُ كَيْلُ على ما قبلها . ﴿وَنَلِكَ كَيْلُ ﴾ : مبتدأ وخبر . ﴿يَسِيرٌ ﴾ : فعل ومفعول ، وفاعله معطوفة على ما قبلها . ﴿وَنَلُوكُ كَيْلُ ﴾ .

﴿ قَالَ لَنْ أَرْسِلُهُ مَعَكُمْ حَتَّى ثُؤْتُونِ مَوْقِقًا مِنَ اللَّهِ ﴾.

﴿ قَالُ ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على يعقوب، والجملة مستأنفة. ﴿ وَلَيْ وَنصب. ﴿ أَرْسِلَمُ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على يعقوب، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾. ﴿ مَعَكُمُ ﴾: حال من مفعول ﴿ وَأَرْسِلَمُ ﴾. ﴿ مَعَنَى ﴾: حرف جر وغاية. ﴿ وَتُونِ ﴾: فعل وفاعل منصوب بأن مضمرة وجوباً بعد حتى بمعنى إلى، وعلامة نصبه حذف النون: لأن أصله حتى تؤتونني، والنون المذكورة نون الوقاية، وياء المتكلم المحذوفة اجتزاءً عنها بكسرة نون الوقاية في محل النصب مفعول أول. ﴿ مَرْتِفًا ﴾: مفعول ثان. ﴿ مِن كَالَهِ ﴾ صفة لـ ﴿ مَرْتِفًا ﴾ نا معنى إلى تقديره: إلى إيتائكم إياي موثقاً من الله، والجار مجرور بحتى بمعنى إلى تقديره: إلى إيتائكم إياي موثقاً من الله، والجار والمجرور متعلق بـ أرسل ﴾.

﴿ لَتَأْنَنِّنِ بِهِ ۚ إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمٌّ فَلَمَّا ءَاتَوْهُ مَوْثِقَهُمْ قَالَ ٱللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴾.

﴿لَتَأْلُنِّي﴾: (اللام): موطئة للقسم. ﴿تأتنني﴾: فعل مضارع مرفوع لتجرده عن الناصب والجازم، وعلامة رفعه ثبات النون المحذوفة لتوالى الأمثال، والنون المشددة: نون التوكيد الثقيلة: حرف لا محل لها من الإعراب، والواو المحذوفة لالتقاء الساكنين: في محل الرفع فاعل، والنون الأخيرة: نون الوقاية، و(الياء): ضمير المتكلم: في محل النصب مفعول به مبنى على السكون. ﴿ بِهِ عَلَى السَّكُونِ. ﴿ بِهِ عَلَى السَّالِ السَّالِ ال ومجرور متعلق به، والجملة الفعلية جواب القسم لا محل لها من الإعراب، وجملة القسم مقول لقول محذوف تقديره: حتى تؤتون موثقاً من الله قائلاً: والله لتأتنني به. ﴿إِلَّا ﴾: أداة استثناء مفرغ من أعم الأحوال، أو من أعم العلل. ﴿أَنَ﴾: حرف نصب ومصدر. ﴿يُحَاطَهُ: فعل مضارع مغير، الصيغة منصوب بِهِ أَنَ ﴾. ﴿بِكُمُّ ﴾: جار ومجرور في محل الرفع نائب فاعل، والجملة الفعلية مع أن المصدرية في تأويل مصدر مجرور بإضافة المستثنى المحذوف تقديره: لتأتنني به على كل حال إلا حال الإحاطة بكم، أو لا تمتنعون من الإتيان به لعلة من العلل إلا العلة الإحاطة بكم. ﴿فَلَمَّا ﴾: (الفاء): فاء الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر تقديره: إذا عرفت أنه أبي من الإرسال معهم حتى يؤتوه موثقاً من الله، وأردت بيان قوله وحاله بعد أخذ الميثاق منهم. . فأقول لك: لما أتوه. ﴿لما﴾: حرف شرط غير جازم. ﴿ ءَاتَوْهُ مَوْثِقَهُمْ ﴾: فعل وفاعل ومفعولان؟ لأن أتى هنا بمعنى أعطى يتعدى إلى مفعولين، والجملة شرط لـ (لما). ﴿قَالَ ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على يعقوب، والجملة جواب ﴿لما ﴾ لا محل لها من الإعراب، وجملة ﴿لما﴾: في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة. ﴿أَلَّهُ عَلَىٰ مَا نَقُولُ﴾: مقول محكى لقال، وإن شئت قلت: ﴿اللَّهُ ﴾: مبتدأ. ﴿عَلَىٰ مَا ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ رَكِلُ ﴾ . ﴿ نَقُولُ ﴾ : فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على يعقوب ومن معه، والجملة صلة لـ (مَا)، أو صفة لها، والعائد أو الرابط محذوف تقديره: على ما نقوله. ﴿ وَكِلُّ ﴾: خبر المبتدأ، والجملة الإسمية في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ .

﴿ وَقَالَ يَنْبَنِيَ لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَحِيدٍ وَادْخُلُواْ مِنْ أَبُوْبٍ مُتَفَرِّقَةً وَمَآ أُغْنِي عَنكُم

مِّنَ اللَّهِ مِن شَيَّةٍ إِنِ ٱلْخَكُمُ إِلَّا لِلَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَّكُلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ .

﴿ وَقَالَ ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على يعقوب، والجملة معطوفة على جملة ﴿قال﴾ الأولى. ﴿يُبَنَّ﴾: إلى آخر الآية: مقول محكى، وإن شئت قلت: ﴿ يَنْبَيَّ ﴾: منادى مضاف، وجملة النداء في محل النصب مقول ﴿قال﴾. ﴿لَا تَدَّخُلُواْ﴾: فعل وفاعل مجزوم بـ﴿لَا﴾ الناهية. ﴿مِنْ بَابٍ وَحِيدٍ﴾: جار ومجرور وصفة متعلق بـ ﴿لَا تَدَّخُلُوا ﴾، والجملة الفعلية في محل النصب مقول ﴿قالَ﴾ على كونها جواب النداء. ﴿وَٱدْخُلُواْ﴾: فعل وفاعل. ﴿مِنْ أَبُوبِ ﴾: متعلق به. ﴿مُتَفَرِّفَةً ﴾: صِفة لـ﴿أَبْوَبِ﴾، والجملة في محل النصب معطوفة على جملة قوله: ﴿لَا تَدْخُلُواْ﴾. ﴿وَمَآ﴾: (الواو): عاطفة. ﴿ما﴾: نافية. ﴿أُغْنِي﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على يعقوب. ﴿عَنكُم﴾: متعلق به، والجملة في محل النصب معطوفة على جملة ﴿وَادْخُلُوا﴾. ﴿مِنْ اللَّهِ﴾: جار ومجرور حال من ﴿شَيَّةٍ﴾؛ لأنه صفة نكرة قدمت عليها. ﴿مِن ﴾: زائدة. ﴿شَيَّهِ ﴾: مفعول ﴿أُغِّني ﴾؛ أي: أغنى عنكم شيئاً من قضاء الله تعالى. ﴿إن ﴾: نافية مهملة لانتقاض نفيها بِ ﴿ إِلَّا ﴾ . ﴿ أَلَٰكُمُ ﴾: مبتدأ . ﴿ إِلَّا ﴾: أداة استثناء مفرغ. ﴿ يِلَمِّ ﴾: جار ومجرور خبر المبتدأ، والجملة في محل النصب مقول ﴿قال﴾. ﴿عَلَيْهِ ﴾: جار ومجرور متعلق بما بعده. ﴿ تَوَكَّلْتُ ﴾: فعل وفاعل، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ . ﴿ وَعَلَيْهِ ﴾ : جار ومجرور متعلق بما بعده. ﴿ فَلَيْـتَوَّكِّلِ ﴾ : (الفاء) : سببية كما مر في مبحث التفسير نقلاً عن «روح البيان»، و(اللام): حرف جزم وطلب. ﴿يتوكل المتوكلون﴾: فعل وفاعل مجزوم بلام الأمر، والجملة في محل النصب معطوفة على الجملة التي قبلها.

﴿ وَلَمَنَا دَخَلُواْ مِنْ حَيْثُ أَمَرَهُمْ أَبُوهُم مَا كَاتَ يُغْنِي عَنْهُم مِّنَ اللَّهِ مِن شَيْءٍ إِلَّا حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ قَضَـٰهَا ۚ وَإِنَّهُ لَذُو عِلْمِ لِمَا عَلَمْنَـٰهُ وَلَنكِنَ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ وَلَمَّا ﴾: (الواو): استئنافية. ﴿ لما ﴾: حرف شرط. ﴿ دَخَلُوا ﴾: فعل وفاعل، والجملة فعل شرط لـ ﴿ لما ﴾. ﴿ مِنْ حَيْثُ ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ دَخَلُوا ﴾. ﴿ أَمَرَهُمْ أَبُوهُم ﴾: فعل ومفعول وفاعل، والجملة في محل الجر

مضاف إليه لـ ﴿ حَيْثُ ﴾ . ﴿ مَا ﴾ : نافية . ﴿ كَانَ ﴾ : فعل ماض ناقص ، واسمها ضمير مستتر فيها يعود على دخولهم من أبواب متفرقة. ﴿ يُغْنِي ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على الدخول. ﴿عَنْهُمِ﴾: متعلق به. ﴿يِّنَ اللَّهِ﴾: جار ومجرور حال من ﴿ شَيْءٍ ﴾. ﴿ مِن شَيْءٍ ﴾: مفعول ﴿ يُغْنِي ﴾ وجملة ﴿ يُغْنِي ﴾: في محل النصب خبر ﴿كَانَ ﴾ وجملة ﴿كَانَ ﴾ جواب ﴿لِمَا ﴾ لا محل لها من الإعراب، وجملة ﴿لِّمَا﴾ مستأنفة. ﴿إِلَّا﴾: أداة استثناء بمعنى لكن؛ لأن الاستثناء منقطع. ﴿ حَاجَةً ﴾: منصوب على الاستثناء. ﴿ فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ ﴾: جار ومجرور ومضاف إليه صفة أولى لـ ﴿ حَاجَةُ ﴾. ﴿ فَضَـٰهَا ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على الله تعالى، وجملة ﴿قَضَاها ﴾: في محل النصب صفة ثانية لـ ﴿ حَاجَةً ﴾ . ﴿ وَإِنَّهُ ﴾ : (الواو): استئنافية . ﴿ إنه ﴾ : ناصب واسمه . ﴿ لَذُو عِلْمِ ﴾ : (اللام): حرف ابتداء. ﴿ وَو عَلَم ﴾: خبر ﴿ إِن ﴾ مرفوع بالواو، والجملة مستأنفة. ﴿لِّمَا﴾: (اللام): حرف جر وتعليل. ﴿ما﴾: مصدرية. ﴿عَلَّمَنَّكُ﴾: فعل وفاعل ومفعول، والجملة صلة لـ ﴿مَّا﴾ المصدرية ﴿ما﴾ مع صلتها في تأويل مصدر مجرور باللام تقديره: لتعليمنا إياه، الجار والمجرور متعلق بمحذوف تقديره: وإنما كان ذا علم لتعليمنا إياه. ﴿وَلَكِكُنَّ أَكَّتُرُ ٱلنَّاسِ﴾: ناصب واسمه، وجملة ﴿لَا يَعْلَمُونَ﴾: خبره، والجملة الاستدراكية معطوفة على جملة قوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَذُو عِلْمِ﴾.

#### التصريف ومفردات اللغة

﴿إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِٱلسَّوَ ﴾؛ أي: كثيرة الأمر لصاحبها بالسوء؛ أي: شأنها الأمر بالسوء لميلها إلى الشهوات، وتأثيرها بالطبع، وصعوبة قهرها وكفها عن ذلك. والسوء: الفعل القبيح. والأمارة: صيغة مبالغة تدل على الكثرة.

﴿ إِلَّا مَا رَحِمَ﴾ ﴿مَا﴾: واقعة على نفس من النفوس، فلذلك كانت بمعنى.

﴿أَسْتَخَلِصَهُ لِنَفْسِى ﴾؛ أي: أجعله خالصاً لنفسي، والاستخلاص طلب خلوص الشيء من جميع شوائب الاشتراك، فهو من باب استفعل السداسي، ولكنه بمعنى أفعل، فالسين والتاء فيه زائدتان، وإنما طلب الملك أن يستخلص يوسف لنفسه؛ لأن عادة الملوك أن ينفردوا بالأشياء النفيسة، ولا يشاركهم فيها أحد من الناس.

﴿إِنَّكَ ٱلْيَرْمَ لَدَيْنَا مَكِينُ أَمِينٌ ﴾؛ أي: ذو مكانة ومنزلة أمين؛ أي: مؤتمن على كل شيء، فهما صفتان مشبهتان من مكن على وزن كرم، وأمن على وزن فرح، يقال: مكن فلان عند فلان إذا اتخذ عنده مكانة؛ أي: منزلة؛ وهي الحالة التي يتمكن بها صاحبها مما يريد. وقيل: المكانة: المنزلة والجاه، والمعنى قد عرفنا أمانتك ومنزلتك، وصدقك وبرائتك مما نسبت إليه، ومكين: كلمة جامعة لكل ما يحتاج إليه من الفضائل والمناقب في أمر الدين والدنيا. اهد. «خازن». وفي «المصباح»: مكن فلان عند السلطان مكانة ـ وزان ضخم ضخامة ـ إذا عظم عنده وارتفع، فهو مكين، ومكنته من الشيء: جعلت له عليه سلطاناً وقدرة، فتمكن منه، واستمكن: قدر عليه، وله مكنة؛ أي: قوة وشدة، وأمكنته منه بالألف مثل مكنته، وأمكنني الأمر سهل وتيسر. اهد.

﴿ اَجْعَلْنِي عَلَىٰ خُزَابِنِ ٱلْأَرْضُ ﴾؛ أي: ولّني على خزائن الطعام والأموال، وأراد بالأرض أرض مصر. ﴿ إِنّي حَفِيظُ ﴾ للخزائن ﴿ عَلِيمٌ ﴾ بوجوه مصالحها. وقيل: حفيظ لما استودعني عليم لما وليتني. وقيل: حفيظ للحساب عليم أعلم لغة من يأتيني. ﴿ وَكَذَلِكَ مَكَّنّاً لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾؛ أي: جعلنا له سلطاناً.

﴿ فَعَرَفَهُمْ ﴾ المعرفة والعرفان: معرفة الشيء بتفكر في أثره، وضده الإنكار. ﴿ وَلَمَّا جَهَّزَهُم ﴾؛ أي: وفر ركائبهم بما جاءوا لأجله.

﴿ يِهُ هَازِهِمْ ﴾ وجهاز السفر: أهبته وما يحتاج إليه في قطع المسافة، ومثله جهاز الميت والعروس بالكسر والفتح، وبهما قرىء، والمتواتر هو الفتح. وفي «المصباح»: وجهزت المسافر بالتثقيل: هيأت له بجهازه، وجهاز السفر أهبته وما يحتاج إليه في قطع المسافة ـ بالفتح والكسر ـ لغة قليلة. ا هـ.

﴿ أَلَا تَرَوَّتُ ﴾ أصله تريون، تحركت الياء وانفتح ما قبلها قلبت ألفاً، فالتقى ساكنان، ثم حذفت الألف لبقاء دالها؛ وهو فتحة الراء، فصار ترون بوزن تفعون.

﴿ أَنِّ أُوفِ ٱلْكَتَلَ ﴾ يقال: أوفى الشيء إذا جعله وافياً تاماً. ﴿ وَأَنَّا خَيْرُ اللَّهُ عِلْهِ المستضيفين للضيوف وأكثرهم قرى.

﴿ وَلَا نَقَرَبُونِ ﴾ وفي «القاموس» ـ قرب ـ ككرم، وقرب كسمع قرباً وقرباناً ـ بالضم ـ وقرباناً ـ والمعنى هنا: الخسم ـ وقرباناً ـ بالكسر ـ دنا فهو قريب للواحد والجمع، اهـ. والمعنى هنا: لا تدنوا مني؛ أي: من بلادي؛ أي: لا تدخلوها فضلاً عن وصولكم إلي. اهـ. شيخنا.

﴿ سَنُزَوِدُ عَنْهُ أَبَاهُ ﴾؛ أي: نخادع ونستميل برفق. ﴿ وَإِنَّا لَنَعِلُونَ ﴾؛ أي: لقادرون على تلك المراودة.

﴿ وَقَالَ لِفِنْيَنِهِ ﴾؛ أي: لغلمانه الكيالين ﴿ أَجْمَلُواْ بِطَنْعَتُهُمْ ﴾؛ أي: التي اشتروا بها الطعام الذي في هذا الرحل، وكانت نعالاً وأدماً. وقيل: دراهم، والبضاعة: الممال الذي يستعمل للتجارة. ﴿ فِي رِحَالِمْ ﴾: جمع رحل، وهو ما يوضع على ظهر الدابة، وفوقه متاع الراكب وغيره، والمراد هنا الأوعية التي يجعلون فيها ما يمتارونه من الطعام. ﴿ إِذَا الْفَكَبُولَ ﴾؛ أي: رجعوا.

﴿نَكَتُلُ﴾: أصله نكتيل بوزن نغتنم، فتحركت الياء التي هي عين الكلمة، وانفتح ما قبلها، فقلبت ألفاً، ثم حذفت اللتقاء الساكنين، فوزنه الآن نفتل، وبحسب الأصل، نفتعل. ا هـ. «شيخنا».

﴿ هَلَ مَا مَن كُمْ ﴾ أصله: أأمنكم بهمزتين، فقلبت الثانية ألفاً على القاعدة. ﴿ وَمِن فَبْلُ ﴾ ؛ أي: من قبل هذا الزمان.

﴿ وَلَمَّا فَتَحُوا مَتَعَهُم ﴿ أَي: رحالهم؛ أي: الأوعية التي وضعوا فيها الميرة. ﴿ وَجَدُوا بِطَلْعَتَهُم ﴾؛ أي: التي دفعوها له؛ وهي ثمن الميرة.

﴿ وَنَمِيرُ أَهَّلْنَا ﴾؛ أي: نجلب لهم المِيرة ـ بالكسر ـ وهي الطعام يجلبه الإنسان من بلد إلى بلد ﴿ كَيْلَ بَعِيرٍ ﴾؛ أي: حمل جمل، فكيل بمعنى: مكيل.

﴿ ذَاكِ كَيْلٌ يَسِيرٌ ﴾؛ أي: قليل لا يكثر على سخائه كما جاء في قوله: ﴿ وَكَانَ ذَالِكَ كُمَا نَبُتُثُواْ بِهَآ إِلَّا يَسِيرًا ﴾، أو سهل لا عسر فيه كما في قوله: ﴿ وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴾.

﴿مَرْيْقًا مِّن اللهِ والموثق العهد المؤكد باليمين، وقيل: العهد بإشهاد الله

عليه. ا هـ. "خازن".

﴿إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ ﴾؛ أي: إلا أن تغلبوا على أمركم، وإلا أن تهلكوا، فإن من يحيط به العدو يهلك غالباً، وتقول العرب: أحيط بفلان إذا هلك، أو قارب هلاكه.

﴿عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِلُّ﴾؛ أي: مطلع رقيب، فإن الموكل بالأمر يراقبه ويحفظه.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات أنواعاً من البلاغة، وضروباً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: المبالغة في قوله: ﴿لَأَمَّارَةُ إِللسَّوَ ﴾ لم يقل: آمرة مبالغة في وصف النفس بكثرة الدفع في المهاوي والقود إلى المغاوي؛ لأن فَعَالاً من أبنية المبالغة.

ومنها: الإظهار في مقام الإضمار في قوله: ﴿لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنَّقُونَ﴾ وهم المحسنون للتوصل إلى وصفهم بالإيمان والتقوى بعد وصفهم بالإحسان مبالغة في مدحهم.

ومنها: التضمين في قوله: ﴿وَلَمَّا جَهَّزَهُم بِجَهَازِهِمْ ﴾ ضمن جهز معنى أكرم، فلذلك عداه بالباء؛ أي: ولما أكرمهم بجهازهم؛ أي: بتحصيله لهم.

ومنها: الجناس المغاير بين ﴿الْكَيْلُ﴾ وبين ﴿نَكَنَلُ﴾ في قوله: ﴿يَتَأَبَّانَا مُنِعَ مِنَا ٱلْكَيْلُ فَي قوله: ﴿هَلَ مَامَنُكُمْ مُنَا ٱخْمَانَا نَكْمَالُ في قوله: ﴿هَلَ مَامَنُكُمْ عَلَى الْمَنْكُمْ عَلَى ٱخِيهِ مِن قَبْلُ ﴾، وفي قوله: ﴿وَهُو ٱرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴾.

ومنها: التشبيه في قوله: ﴿إِلَّا كَمَا آمِنتُكُمْ ﴾؛ أي: إلا ائتماناً كائتماني لكم على أخيه، شبه ائتمانه لهم على هذا بائتمائه لهم على ذاك. ا هـ. «سمين».

ومنها: الكناية في قوله: ﴿إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ ﴾؛ لأن الإحاطة حقيقة في إحاطة العدو، وهو هنا كناية عن الهلاك؛ أي: إلا أن تهلكوا.

ومنها: الجناس المغاير في قوله: ﴿ وَلَمَّا جَهَّزَهُم بِجَهَازِهِمْ ﴾.

ومنها: المجاز العقلي في قوله: ﴿أَنِّ أُوفِ ٱلْكَيْلَ﴾ لما فيه من الإسناد إلى السبب؛ لأنه الآمر.

ومنها: الطباق بين عرف وأنكر في قوله: ﴿فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُمْ مُنكِرُونَ﴾.

ومنها: الإطناب في قوله: ﴿لاَ تَدَّخُلُواْ مِنْ بَابِ وَحِدِ وَادَّخُلُواْ مِنْ أَبُوَبِ مُتَفَرِّوَكَةً ﴾ وهو زيادة اللفظ على المعنى المراد؛ وفائدته: تمكين المعنى من النفس ورسوخه فيها، وفيه أيضاً من المحسنات البديعية ما يسمى طباق السلب.

ومنها: القصر في قوله: ﴿إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا بِلَّهِ ﴾، وقوله: ﴿عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ ﴾، وقوله: ﴿عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ ﴾، وقوله: ﴿عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ ﴾،

ومنها: الإتيان بصيغة الاستقبال في قوله: ﴿أَنِّ أُوفِي ٱلْكَيْلَ ﴾ مع أنه قال لهم هذه المقالة بعد تجهيزهم؛ للدلالة على أن ذلك عادته المستمرة.

ومنها: التعبير عما في المستقبل بالماضي في قوله: ﴿مُنِعَ مِنَّا ٱلْكَيْـٰلُ﴾؛ لأنه يراد به المنع في المستقبل.

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

# قال الله سبحانه جلَّ وعلا:

﴿ وَلَمَّا دَخَلُوا عَلَىٰ يُوسُفَ ءَاوَتَ إِلَيْهِ أَخَاةٌ قَالَ إِنِّ أَنَا أَخُوكَ فَلَا تَبْتَهِسَ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَلَمَّا جَهَزَهُم بِجَهَازِهِمْ جَعَلَ ٱلسِّقَايَةَ فِي رَحْلِ أَخِيهِ ثُمَّ أَذَّنَ مُؤَذِّنُّ أَيَّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَدِقُونَ ۞ قَالُوا وَأَفْبَلُوا عَلَيْهِم مَّاذَا تَفْقِدُونَ ۞ قَالُواْ نَفْقِدُ صُوَاعَ الْمَلِكِ وَلِمَن جَآءَ بِدِه حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا بِدِه زَعِيتُ ۞ قَالُوا تَاللَّهِ لَقَدْ عَلِمْتُم مَا حِفْنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَرِقِينَ ۞ قَالُوا فَمَا جَزَرُوهُۥ إِن كُنتُمْ كَاذِبِينَ ۞ قَالُواْ جَرَّوُهُ مَن وُجِدَ فِي رَحْلِهِ. فَهُوَ جَزَّؤُمُ كَذَلِكَ نَجَزِى ٱلظَّلَالِمِينَ ۞ فَبَدَأَ بِٱوْعِيَتِهِمْ قَبْلَ وِعَآءِ أَخِيهِ ثُمَّ ٱسْتَخْرَجَهَا مِن وِعَآءِ أَخِيهُ كَذَٰلِكَ كِدْنَا لِيُوسُفَ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَن يَشَآهُ ٱللَّهُ نَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَّن نَشَآهُ ۚ وَفَوْقَ كُلِّ ذِى عِلْمٍ عَلِيمٌ ۞ ۞ قَـالُوٓاْ إِن يَشْـرِقْ فَقَـدْ سَرَقَ أَخُ لَهُ مِن قَبَلُ فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ. وَلَمْ يُبْدِهَا لَهُمَّ قَالَ أَنتُمْ شَرٌّ مَّكَأَنَّ وَٱللَّهُ أَعَلَمُ بِمَا تَصِفُونَ إِنَّ قَالُوا يَتَأَيُّهَا ٱلْمَرْزُ إِنَّ لَهُم أَبًا شَيْخًا كَبِيرًا فَخُذْ أَحَدَنَا مَكَانَهُ إِنَّا نَرَنكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ قَالَ مَعَكَاذَ ٱللَّهِ أَن نَّأَخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَنعَنَا عِنـدَهُۥ إِنَّا إِذَا لَظَٰلِمُونَ ۞ فَلَمَّا اَسْتَيْنَسُوا مِنْهُ خَكَصُوا نِجَيَّا ۚ قَالَ كَبِيمُهُمْ أَلَمْ نَعْلَمُوٓا أَنَكَ أَبَاكُمْ قَدْ أَخَذَ عَلَيْكُم مَوْثِقَا مِنَ ٱللَّهِ وَمِن قَبْلُ مَا فَرَطَتُمْ فِي يُوسُفَ فَلَنْ أَبْرَحَ ٱلْأَرْضَ حَتَّى يَأْذَنَ لِيَّ أَيْنَ أَوْ يَخَكُمُ ٱللَّهُ لِيَّ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْمَكِكِينَ ۞ ٱرْجِعُوٓا إِلَىٰٓ أَبِيكُمْ فَقُولُوا يَتَأَبَانَاۤ إِنَ ٱبْنَكَ سَرَقَ وَمَا شَهِدَنَاۤ إِلَّا بِمَا عَلِمْنَا وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَلِفِظِينَ ﴿ وَسَئِلِ ٱلْقَرْبَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِي أَقَلْنَا فِيهَا وَإِنَّا لَصَالِدَقُونَ ﴿ قَالَ بَلْ سَوَّلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْرًا فَصَـ بَرُ جَيدُلٌّ عَسَى ٱللَّهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ جَيعًا إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَتُولِّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَكَأْسَفَىٰ عَلَى يُوسُفَ وَأَثَيْضَتْ عَيْمَنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْنِ فَهُوَ كَظِيدٌ ﴿ ﴿ كَالَّهُ ﴾ .

### التفسير وأوجه القراءة

﴿ وَلَمَّا دَخَلُوا ﴾؛ أي: ولما دخل إخوة يوسف ﴿ عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾ في مجلسه الخاص به بعد دخولهم باحة القصر من حيث أمرهم أبوهم ﴿ اَوَكَ ﴾ يوسف وضم ﴿ إِلَيْهِ ﴾؛ أي: إلى نفسه في الطعام والمنزل والمبيت ﴿ أَخَاهُ ﴾ الشقيق بنيامين، وقد حصل ما كان يتوقع يعقوب، أو فوق ما كان يتوقع من الحنو عليه

والعناية التي خصه بها.

قال المفسرون(١): لما دخل إخوة يوسف على يوسف عليه السلام. . قالوا: أيها الملك هذا أخونا الذي أمرتنا أن نأتيك به، فقد جئناك به، فقال لهم: أحسنتم وأصبتم، وستجدون ذلك عندي، ثم أنزلهم وأكرم نُزلهم، ثم إنه أضافهم وأجلس كل اثنين على مائدة، فبقى بنيامين وحيداً، فبكى وقال: لو كان أخى يوسف حيّاً. . لأجلسني معه، فقال لهم يوسف عليه السلام، لقد بقي هذا وحده، فقالوا: كان له أخ، فهلك. قال لهم: فأنا أجلسه معى، فأخذه فأجلسه معه على مائدته، وجعل يؤاكله، فلما كان الليل أمرهم بمثل ذلك، وقال كل اثنين منكم ينامان على فراش واحد، فبقى بنيامين وحده، فقال يوسف: هذا ينام عندي على فراشى، فنام بنيامين مع يوسف على فراشه، فجعل يوسف يضمه إليه، ويشمّ ريحه، ويشمّ ريح أبيه منه حتى أصبح، فلما أصبح قال لهم: إنى أرى هذا الرجل وحيداً ليس معه ثان، وسأضمه إلى فيكون معي في منزلي، ثم إنه أنزلهم وأجرى عليهم الطعام، فقال رويبل: ما رأينا مثل هذا قط، فلما خلا به. . قال له يوسف: ما اسمك؟ قال: بنيامين. قال: وما بنيامين؟ قال: ابن المشكّل، وذلك أنه لما ولدته أمه هلكت. قال: وما اسم أمك؟ قال: راحيل بنت لاوى. قال: فهل لك من ولد؟ قال: لى عشرة بنين. قال: فهل لك من أخ لأمك؟ قال: كان لى أخ، فهلك. قال يوسف: أتحب أن أكون أخاك بدل أخيك الهالك؟ قال بنيامين: ومن يجد أخا مثلك أيها الملك، ولكن لم يلدك يعقوب ولا راحيل، فبكى يوسف عليه السلام، وقام إليه وعانقه و﴿قَالَ إِنِّ أَنَا أَخُوكَ ﴾ يوسف الذي فقدتموه صغيراً ﴿فَلَا تَبْتَهِسُ﴾؛ أي: فلا تحزن، وقال أهل اللغة: تبتئس تفتعل من البؤس؛ وهو الضرر والشدة، والابتئاس: اجتلاب الحزن والبؤس؛ أي: فلا تَحزن ولا تتأسف ﴿ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ بنا فيما مضى من الضرر والأذى، فإن الله تعالى قد أحسن إلينا وجمع بيننا بخير؛ أي: فلا تلتفت إلى ما صنعوه بنا فيما تقدم من أعمالهم المنكرة، ولا يلحقن بك بعد الآن بؤس؛ أي: مكروه ولا شدة

<sup>(</sup>١) الخازن.

بسبب ما كانوا يعملون من الجفاء وسوء المعاملة بحسدهم لي ولك، وأمره أن لا يخبرهم، بل يخفي الحال عنهم. وقال بنيامين: أنا لا أفارقك أبداً. قال يوسف عليه السلام: قد علمت اغتمام والدك بي، فإذا حبستك عندي ازداد غمه، ولا يمكنني هذا إلا بعد أن أشهرك بأمر فظيع، وأنسبك إلى ما لا يحمد. قال: لا أبالى فافعل ما بدا لك، فإنى لا أفارقك. قال يوسف عليه السلام: فإنى أدس صاعى في رحلك، ثم أنادي عليك بالسرقة لأحتال في ردك بعد إطلاقك معهم. قال: فافعل ما شئت، فذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَهَّزَهُم ﴾ يوسف وهيأهم ﴿ بِهَ هَا يُومِهُ ﴾ أي: بأهبة سفرهم؛ أي: فلما هيأ يوسف لهم ما يحتاجون إليه للسفر، وحمل لهم أحمالهم من الطعام على إبلهم، وعبّر(١) هنا بالفاء إشارة إلى طلب سرعة سيرهم وذهابهم إلى بلادهم؛ أي: لأن الغرض منه قد حصل، وقد عرفت حالهم بخلاف المرة الأولى، كان المطلوب فيها طول مدة إقامتهم؟ ليتعرف الملك حالهم. ﴿جَمَلَ﴾ يوسف عليه السلام ﴿ ٱلسِّقَايَةَ ﴾؛ أي: المشربة ـ بكسر الميم ـ وهي صاع من ذهب مرصع بالجواهر؛ أي: محلى بالرصائع، وهي حلق يحلى بها، الواحدة رصيعة وكان يشرب فيه الملك، فيسمى سقاية باعتبار أول حاله، وصاعاً باعتبار آخر أمره؛ لأن الصاع آلة الكيل يسع أربعة أمداد. فالسقاية إناء يشرب منه، جعلها يوسف مكيالاً؛ لئلا يكال بغيرها، وكان يشرب فيها، أو كال بها لإخوته إكراماً لهم، وكانت من ذهب، وقيل: من فضة، وكان الشرب في إناء الذهب والفضة مباحاً في الشريعة الأولى، فالسقاية والصُّواع اسم لإناء كما مر آنفاً؛ أي: دس يوسف مشربته التي كان يشرب فيها ﴿فِي رَمْلِ أَخِيهِ﴾ الشقيق بنيامين؛ أي: في وعاء طعامه. والمعنى: فلما قضى لهم حاجتهم، ووفاهم كيلهم جعل الإناء الذي يكيل به الطعام في رحل أحيه. وفي قوله: ﴿ جَعَلَ السِّقَايَةَ ﴾ إيماء إلى أنه وضعها بيده، ولم يكل ذلك إلى أحد من فتيانه كتجهيزهم الأول والثاني؛ لئلا يطلعوا على مكيدته.

ثم ارتحلوا راجعين إلى بلادهم، فأمهلهم يوسف حتى خرجوا من العمران،

<sup>(</sup>١) الفتوحات.

ولما انفصلوا عن مصر نحو الشام.. أرسل يوسف وراءهم من استوقفهم، فاستوقفهم فوقفوا ﴿ثُمُّ أَذَنَ ﴾ ونادى ﴿مُوَذِنَ ﴾ أي: مناد من فتيان يوسف، قيل: اسمه أفراييم كما في «روح البيان»؛ أي: نادى مناد برفع صوته مراراً كثيرة قائلاً: ﴿أَيْتُهَا الْمِيرُ ﴾؛ أي: أيتها القافلة التي فيها الأحمال ويا أصحاب الإبل التي عليها الأحمال. والعير (۱) في الأصل: كل ما يحمل عليه من الإبل والحمير والبغال، سمي بذلك؛ لأنه يعير؛ أي: يذهب ويجيء، والمراد هنا: أصحاب الإبل ونحوها. ﴿إِنَّكُمْ لَسُرِقُونَ ﴾ صواعنا فقفوا لنفتشكم. وقرأ عبد الله فيما نقل الزمخشري شذوذاً: ﴿وجعل السقاية في رحل أخيه ثم أمهلهم حتى انطلقوا ثم أذن ﴾. وفي نقل ابن عطية ﴿وجعل السقاية ﴾ ـ بزيادة واو ـ دون الزيادة التي زادها الزمخشري بعد قوله: ﴿فِي رَمِلٍ أَخِيهِ ﴾ وثم تنتفي المهلة بين جعل السقاية والتأذين، ذكره أبو حيان.

والخلاصة: افتقد فتيان يوسف عليه السلام السقاية (٢)؛ لأنها الصواع الذي يكيلون به للمتارين، فلم يجدوها، فأذن مؤذنهم بذلك؛ أي: كرر النداء به كدأب الذين ينشدون المفقود في كل زمان ومكان قائلاً: أيتها العير إنكم لسارقون؛ أي: يا أصحاب العير قد ثبت عندنا أنكم سارقون، فلا ترحلوا حتى نفتشها في رحالكم.

فإن قلت: (٣) هل كان هذا النداء بأمر يوسف عليه السلام أم لا؟، فإن كان بأمره، فكيف يليق بيوسف مع علو منصبه، وشريف رتبته من النبوة والرسالة أن يتهم أقوماً، وينسبهم إلى السرقة كذباً مع علمه ببراءتهم عن تلك التهمة التي نسوا إلها؟

قلت: ذكر العلماء عن هذا السؤال أجوبة:

**احدها**: أن يوسف لما أظهر لأخيه أنه أخوه قال: لست أفارقك، قال: لا سبيل إلى ذلك إلا بتدبير حيلة أنسبك فيها إلى ما لا يليق، قال: رضيت بذلك،

<sup>(</sup>١) الفتوحات. (٣) الخازن.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

فعلى هذا التقدير لم يتألم قلبه بسبب هذا الكلام، بل قد رضي به، فلا يكون ذناً.

الثاني: أن يكون المعنى: إنكم لسارقون ليوسف من أبيه إلا أنهم ما أظهروا هذا الكلام، فهو من المعاريض، وإنَّ في المعاريض مندوحةً عن الكذب.

الثالث: يحتمل أن يكون المنادي ربما قال ذلك على سبيل الاستفهام، وعلى هذا التقدير لا يكون كذباً.

والرابع: ليس في القرآن ما يدل على أنهم قالوا ذلك بأمر يوسف، وهو الأقرب إلى ظاهر الحال؛ لأنهم لمَّا طلبوا السقاية، فلم يجدوها، ولم يكن هناك أحد غيرهم. . غلب على ظنهم أنهم هم الذين أخذوها، فقالوا ذلك بناء على غلبة ظنهم. اهد. «خازن».

﴿قَالُوا﴾؛ أي: قال أخوة يوسف للمؤذن ومن معه ﴿و﴾ قد وقفوا و﴿أقبلوا عليهم﴾؛ أي: والحال أنهم قد التفتوا إلى جماعة الملك المؤذن وأصحابه ﴿مَاذَا﴾ تعدمون، وأي شيء ﴿مَنْقِدُونَ﴾؛ أي: تطلبون، وما الذي ضاع منكم. والفقد: غيبة الشيء عن الحس بحيث لا يعرف مكانه، تقول: فقدت الشيء إذا عدمته بأن ضل عنك لا بفعلك. وقرأ السلمي شذوذاً(۱): ﴿تفقدون﴾ ـ بضم التاء من أفقدته إذا وجدته فقيداً، نحو أحمدته إذا وجدته محموداً، وضَعَف هذه القراءة أبو حاتم. قال أهل الأخبار(۲): لما وصل الرسل إلى إخوة يوسف قالوا بهم: ألم نكرمكم ونحسن ضيافتكم، ونوف إليكم الكيل ونفعل بكم ما لم نفعل بغيركم؟ قالوا: بلي، وما ذاك؟ قالوا: فقدنا سقاية الملك ولا نتهم عليها غيركم، فذلك قوله تعالى: ﴿قَالُواْ وَاَقْبَلُواْ عَلَيْهِم ﴾؛ أي: عطفوا على المؤذن وأصحابه، وقالوا: ما الذي تفقدون، والفقدان: ضد الوجود.

﴿ قَالُوا ﴾؛ أي: قال المؤذن وأصحابه في جوابهم ﴿ نَفَقِدُ صُواعَ الْمَلِكِ ﴾؛

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) الخازن.

أي: نطلب إناء الملك الذي كان يشرب فيه ويكيل به، وإنما اتخذ هذا الإناء مكيالاً لعزة ما يكال به في ذلك الوقت؛ أي: نفقد الصواع الذي عليه شارة الملك. وقرأ الجمهور(١): ﴿صُوَاعَ﴾ بزنة غراب بضم الصاد بعدها واو مفتوحة بعدها ألف بعدها عين مهملة. وقرأ أبو حيوة والحسن وابن جبير فيما نقل ابن عطية كذلك إلا أنه كسر الصاد.

وقرأ أبو هريرة ومجاهد: ﴿صاع﴾ ـ بغير واو ـ وعلى وزن ناب، فالألف فيها بدل من الواو المفتوحة. وقرأ أبو رجاء: ﴿صوع﴾ على وزن قوس. وقرأ عبد الله بن عون بن أبي أرطبان: ﴿صوع﴾ ـ بضم الصاد ـ . وقرأ أبيّ: ﴿صياع﴾ . وكلها لغات في الصاع . وقرأ الحسن وابن جبير فيما نقل عنهما صاحب «اللوامح» ﴿صواغ﴾ ـ بالغين المعجمة ـ على وزن غراب . وقرأ يحيى بن يعمر كذلك إلا أنه يحذف الألف، ويسكن الواو . وقرأ زيد بن علي : ﴿صوغ﴾ مصدر صاغ ، وصواغ وصوغ مشتقان من الصوغ مصدر صاغ يصوغ أقيما مقام المفعول بمعنى مصوغ الملك . فهذه ثمان قراءات في هذا الحرف كلها لغات، والمتواتر منها واحدة وهي قراءة الجمهور، وهذا اللفظ يذكر ويؤنث، ويجمع الصواع على صيعان كغراب وغربان، والصاع على أصوع .

قال المؤذن: ﴿وَلِمَن جَآءَ بِهِ ﴾؛ أي: بالإناء من عند نفسه مظهراً له قبل التفتيش ﴿حِمْلُ بَعِيرِ ﴾؛ أي: حمولة جمل من الطعام أجرة له وجعلاً. ﴿وَأَنَا بِهِ ﴾؛ أي: بذلك الحمل ﴿زَعِيمٌ ﴾؛ أي: كفيل ضامن أؤديه إليه؛ لأن الإناء كان من الذهب، وقد اتهمني الملك. وفي «البحر»: ﴿وَلِمَن جَآءَ بِهِ ﴾؛ أي: ولمن دل على سارقه وفضحه ﴿حِمْلُ بَعِيرٍ ﴾؛ أي: وسق بعير من طعام جعلاً لمن حصله. وفي قوله: ﴿حِمْلُ بَعِيرٍ ﴾ دليل على أن عيرهم كانت الإبل لا الحمير (٢). وهذه الآية (٣): تدل على أن الكفالة كانت صحيحة في شرعهم، وقد حكى رسول الله ﷺ بها في قوله: «.. الحميل غارم» والحميل: الكفيل.

(٣) الخازن.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

فإن قلت: كيف تصح هذه الكفالة مع أن السارق لا يستحق شيئاً؟

قلت: لَمْ يكونوا سراقاً في الحقيقة، فيحمل ذلك على مثل رد الضائع، فيكون جعالة، ولعل مثل هذه الكفالة كانت جائزة عندهم في ذلك الزمان، فيحمل عليه.

وقالُواه؛ أي: إخوة يوسف متعجبين من مقالة الرسل وتَاللَّه قسم فيه معنى التعجب مما أضيف إليهم من السرقة، والتاء بدل من الواو مختصة باسم الله تعالى: ولَقَدْ عَلِمْتُم فيه معنى القسم، فهو تأكيد للقسم قبله؛ أي: والله لقد علمتم وعرفتم يا أصحاب يوسف ومّا جِعْنَا نحن في هذه البلدة ولِنُفْسِدَ في الْرُرْضِ ؛ أي: لنفعل الفساد في أرض مصر بمضرة الناس ولنسرق فيها، فإنه من أعظم الفساد ورما كنّا سروين ؛ أي: ما كنا نوصف بالسرقة قط. والمعنى: (١) ما أعجب حالكم؛ أنتم تعلمون علماً جليّاً من ديانتنا وفرط أمانتنا، أننا بريئون مما تنسبون إلينا فكيف تقولون لنا إنكم لسارقون؟ لأنه (٢) قد ظهر من أحوالهم وامتناعهم من التصرف في أموال الناس بالكلية لا بالأكل ولا بإرسال الدواب في مزارع الناس، ولأنهم لما وجدوا بضاعتهم في رحالهم حملوها من بلادهم إلى مصر، ولم يستحلوا أخذها. وإنما حكموا بعلمهم ذلك (١)؛ لأن العلم بأحوالهم الشاهدة يستلزم العمل بأحوالهم الغائبة. قال المفسرون (١٤): إن إخوة يوسف حلفوا على أمرين:

أحدهما: أنهم ما جاؤوا لأجل الفساد في الأرض.

والثاني: أنهم ما جاؤوا سارقين، وإنما قالوا هذه المقالة؛ لأنه كان قد ظهر من أحوالهم ما يدل على صدقهم، وهم أنهم كانوا مواظبين على أنواع الخير والطاعة والبرحتى بلغ من أمرهم أنهم شدوا أفواه دوابهم؛ لئلا تؤذي زرع الناس، ومن كانت هذه صفته. . فالفساد في حقه ممتنع. وأما الثاني وهو أنهم ما كانوا سارقين، فلأنهم قد كانوا ردوا البضاعة التي وجدوها في رحالهم، ولم

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراح. (٤) الخازن.

يستحلوا أخذها، ومن كانت هذه صفته.. فليس بسارق، فلأجل ذلك قالوا: ﴿ لَقَدْ عَلِمْتُم مّا جِفْنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلأَرْضِ ﴾، فلما تبينت براءتهم من هذه التهمة ﴿ قَالُوا ﴾؛ أي: قال أصحاب يوسف؛ وهو المنادي وأصحابه: ﴿ فَمَا جَزَوُهُ وَ ﴾ أي: أي فما جزاء السارق. قال النسفي: الضمير للصواع، ولكنه على حذف مضاف؛ أي: فما جزاء سرقة الصواع عندكم وفي شريعتكم ﴿ إِن كُنتُم كَذِبِينَ ﴾ مضاف؛ أي: فما جزاء سرقة الصواع عندكم وفي شريعتكم ﴿ إِن كُنتُم كاذبين في قولكم: ﴿ مَّا جِفْنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَرِقِينَ ﴾؛ أي: إن كنتم كاذبين في جحودكم ونفي كون الصواع فيكم.

﴿ وَالْوَالِهِ ؟ أَى: قَالَ إِخُوهُ يُوسَفَ: ﴿ جَرَّؤُهُ ﴾: مبتدأ ﴿ مَن وُجِدَ فِي رَحْلِهِ ، ﴾: خبره، ولكنه على تقدير مضاف في الطرفين؛ أي: جزاء سرقة الصواع هو استرقاق من وجد الصواع في رحله سنة، ثم يخلى سبيله، فهذه شريعتهم. يعني (١) جزاء السارق الذي وجد في رحله أن يسلم برقبته إلى المسروق منه، فيسترقه سنة، وكان ذلك سنة آل يعقوب في حكم السارق، وكان في حكم ملك مصر أن يضرب السارق ويغرم ضعفى قيمة المسروق، وكان هذا في شرعهم في ذلك الزمان يجري مجرى القطع في شرعنا، فأراد يوسف أن يأخذ بحكم أبيه في السارق، فلذلك رد الحكم إليهم. والمعنى: إن جزاء السارق أن يستعبد سنة للمسروق منه جزاء له على جرمه وسرقته، وقوله: ﴿فَهُو جُزَّؤُهُ﴾؛ أي: فاسترقاق ذلك السارق سنة هو جزاء سرقة الصواع لا غير، تقرير للحكم المذكور، وتأكيد له بإعادته كما تقول: حق الضيف أن يكرم فهو حقه، والقصد من الأول: إفادة الحكم، ومن الثاني: إفادة أن ذلك هو الحق الواجب في مثل هذا؛ أي: فهذه(٢) الجملة بمعنى التي قبلها. ﴿ كُنْلِكَ ﴾؛ أي: مثل ذلك الجزاء المذكور بقوله: ﴿ جُزَّوُهُ مَن وُجِدَ فِي رَحْلِهِ ﴾ والمراد به: استرقاق السارق ﴿ جُزِّي ﴾ في شريعتنا وحكمنا ﴿ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ للناس بالسرقة لأمتعتهم وأموالهم في شريعتنا، فنحن أشد الناس عقاباً للسراق؛ أي: نحكم ونفتى باسترقاق كل سارق؛ لأنه شرعنا المقرر

<sup>(</sup>١) الفتوحات.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

فيما بيننا؛ أي: مثل<sup>(۱)</sup> هذا الجزاء الأوفى نجزي الظالمين بالسرقة، قالوا ذلك ثقة بكمال برائتهم منها، وهم عما فعل بهم غافلون، وهذا تأكيد منهم بعد تأكيد لثقتهم ببراءة أنفسهم. وهذه الجملة<sup>(۲)</sup> من بقية كلام إخوة يوسف، وقيل: من كلام أصحاب يوسف جواباً لقول إخوته ذلك، فردوا لتفتيش أوعيتهم إلى يوسف عليه السلام من المكان<sup>(۱)</sup> الذي لحقهم فيه جماعة الملك، وتقدم أنهم وصلوا إلى خارج مصر، وقيل: إلى بلبيس. اه. «شيخنا».

﴿ فَبَدَأَ ﴾ يوسف بعد ما رجعوا إليه ﴿ بِأَوْعِينِهِمْ ﴾؛ أي: بتفتيش أوعية الأخوة العشرة التي تشتمل عليها رحالهم ﴿ فَبَلَ ﴾ تفتيش ﴿ وِعَآءِ أَخِيهِ ﴾ الشقيق بنيامين ؛ لنفي التهمة وابتعاداً عن الشبهة بطريق الحيلة. روي أنه لما بلغت النوبة إلى وعائه.. قال: ما أظن هذا أخذ شيئاً، فقال إخوة يوسف: والله لا نتركك حتى تنظر في رحله، فإنه أطيب لنفسك وأنفسنا. وقرأ الحسن: ﴿ من وعاء ﴾ - بضم الواو - وجاء كذلك عن نافع. وقرأ ابن جبير: ﴿ من إعاء ﴾ - بإبدال الواو المكسورة همزة - كما قالوا إشاح وإسادة في وشاح ووسادة، وذلك مطرد في لغة هذيل يبدلون من الواو المكسورة الواقعة أولاً همزة وهاتان القراءتان شاذتان.

وأنث الضمير الراجع إلى الصواع في قوله: ﴿ثُمَّ اَسْتَخْرَجُهَا﴾ نظراً لمعنى السقاية، أو لكون الصواع يذكر ويؤنث؛ أي: ثم بعد أن فرغ يوسف من تفتيش أوعيتهم فتش وعاء أخيه، فاستخرجها ﴿مِن وِعَآءِ أَخِيدُ﴾؛ أي: أخرج الصواع والسقاية من رحل أخيه بنيامين، فقال له فرَّجك الله كما فرجتني.

فلما وجد الصاع مدسوساً في رحل بنيامين (٤)، واستخرج منه نكسوا رؤوسهم وانقطعت ألسنتهم، فأخَذوا بنيامين مع ما معه من الصواع، وردوه إلى يوسف، وأخذوا يشتمونه بالعبرانية، وقالوا له: يا لص ما حملك على سرقة صاع الملك، ولا يزال ينالنا منك بلاء كما لقينا من ابن راحيل، فقال بنيامين: بل ما

<sup>(</sup>۱) المراح. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الفتوحات. (٤) روح البيان.

لقي إبنا راحيل البلاء إلا منكم، فأما يوسف فقد علمتم ما فعلتم به، وأما أنا فسرقتموني؛ أي: نسبتموني إلى السرقة قالوا: فمن جعل الإناء في متاعك؟ أليس قد خرج من رحلك؟ قال: إن كنتم سرقتم بضاعتكم الأولى وجعلتموها في رحالكم، فكذلك أنا سرقت الصاع وجعلته في رحلي، فقال روبيل: لقد صدق، وأراد بنيامين أن يخبرهم بخبر يوسف، فذكر وصيته له فسكت.

﴿ كَنَالِكَ ﴾؛ أي: مثل ذلك الكيد العجيب والتدبير الخفي، وهو عبارة عن إرشاد الإخوة إلى الإفتاء المذكور بإجرائه على ألسنتهم، وبحملهم عليه بواسطة المستفتين من حيث لم يحتسبوا ﴿ كِدْنَا لِيُوسُفَ ﴾؛ أي: (١) صنعنا له ودبرنا لأجل تحصيل غرضه من المقدمات التي رتبها من دس الصواع وما يتلوه. والكيد في الأصل عبارة عن المكر والخديعة، وهو أن توهم غيرك خلاف ما تخفيه.

أي: مثل (٢) ذلك الحكم الذي ذكره إخوة يوسف من استرقاق السارق حكمنا به ليوسف، والمعنى: كما ألهمنا إخوة يوسف أن أحكموا أن جزاء السارق أن يسترق. . كذلك ألهمنا يوسف ما فعله من دس الصواع في رحل أخيه ليضمه إليه على ما حكم به إخوته. والكيد (٣) مبدؤه السعي في الحيلة والخديعة، وهو ونهايته إلقاء المخدوع من حيث لا يشعر في أمر مكروه لا سبيل إلى دفعه، وهو محمول في حقه سبحانه على النهاية لا على البداية. وفي الآية دليل على جواز التوصل إلى الأغراض الصحيحة بما صورته صورة الحيلة والمكيدة إذا لم يخالف شرعاً ثابتاً.

وقوله: ﴿مَا كَانَ﴾ يوسف ﴿لِيَأْخُذَ أَخَاهُ﴾ بنيامين ﴿فِ دِينِ ٱلْمَلِكِ﴾؛ أي: في دين ملك مصر وحكمه قضائه وشريعته التي كان عليها استئناف تعليل لما صنعه الله تعالى من الكيد ليوسف، أو تفسير له كأنه قيل: لماذا فعل يوسف ذلك؟ فقيل: لأنه لم يكن ليأخذ أخاه بما فعل في دين ملك مصر في أمر

<sup>(</sup>۱) الخازن. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني.

السارق؛ أي: في حكمه وقضائه إلا بما فعل.

بل كل دين الملك وقضاؤه أن يضرب السارق ويغرم ضعف ما سرقه دون الاستعباد سنة كما هو دين يعقوب وشريعته.

وحاصله: أن يوسف ما كان يتمكن من إجراء حكم يعقوب على أخيه مع كونه مخالفاً لدين الملك وشريعته لولا ما كاد الله له ودبره وأرادوه حتى وجد السبيل إليه؛ وهو ما أجراه على ألسن إخوته من قولهم: إن جزاء السارق الاسترقاق، فكان قولهم هذا هو بمشيئة الله تعالى وتدبيره، وهو معنى قوله: ﴿إِلّا أَن يَشَاءُ اللّهُ ﴾؛ أي: لم يكن يوسف يأخذ أخاه في حكم الملك بسبب من الأسباب إلا بسبب مشيئة الله تعالى وهو حكم أبيه، فالاستثناء من أعم الأحوال؛ أي: لم يكن يتمكن من أخذه وضمه إليه في دين الملك بالسرقة التي نسبها إليه في حال من الأحوال إلا حال مشيئته تعالى التي هي عبارة عن إرادته لذلك الكيد، وإلا حال مشيئته للأخذ بذلك الوجه. قال الكواشي: لولا شريعة أبيه لما تمكن من أخذ أخيه. انتهى. ولما كانت هذه الوسيلة إلى تلك الغاية الشريفة منكرة بحسب الظاهر، لأنها تهمة باطلة، وكان من شأن يوسف أن يتباعد عنها ويتحاماها إلا بوحي من الله تعالى.. بين أنه فعل ذلك بإذن الله ومشيئته، فقال: هذه المكيدة؛ لأن ذلك كله كان إلهاماً من الله ليوسف وإخوته حتى جرى الأمر على وفق المراد.

﴿ نَرْفَعُ دَرَحَتِ ﴾؛ أي: نرفع إلى درجات كثيرة ورتب عالية من العلم ﴿ مَن أَنَّا أَنَّ ﴾ رفعه في العلم من عبادنا حسبما تقتضيه الحكمة وتستدعيه المصلحة كما رفعنا يوسف على إخوته في العلم، والمعنى: نرفع درجات من نشاء بضروب العلوم والمعارف والعطايا والكرامات كما رفعنا درجة يوسف بذلك. وانتصاب (١) ﴿ دَرَجَاتٍ ﴾: إما على المصدرية؛ أي: نرفع رفع درجات، وإما على الظرفية؛

<sup>(</sup>١) المراغي.

أي: في درجات، أو بنزع الخافض؛ أي: إلى درجات.

والمعنى (۱): أي لا نرفع من نشاء درجات كثيرة في العلم والإيمان، نريه وجوه الصواب في بلوغ المراد كما رفعنا درجات يوسف على إخوته في كل شيء. وفي هذا (۲) إيماء إلى أن العلم الشريف أشرف المقامات وأعلى الدرجات؛ لأن الله تعالى مدح يوسف ورفع درجته على إخوته بالعلم، وبما ألهمه على وجه الهداية والصواب في الأمور كلها. وقرأ الكوفيون حمزة والكسائي وعاصم وابن محيصن (۱۱): ﴿نَرْفَعُ وَبِنُونَ وَرَأُ الكوفيون حمزة والكسائي وعاصم وابن السبعة كذلك إلا أنهم أضافوا ﴿دَرَجَتِ وَ وَرَأُ يعقوب بالياء في: ﴿يرفع وَرِيسَاء وَ أَي يرفع الله تعالى درجات من يشاء رفع درجاته. وقرأ عيسى البصرة شاذاً: ﴿نَرْفَعُ وَ بالنون وَ دَرَبَحَتِ وَ مَنوناً وَ مَن يشاء وَ بالياء و. قال عسى طاحب «اللوامح»: وهذه قراءة مرغوب عنها تلاوة وجملة، وإن لم يمكن إنكارها. وقرأ الحمهور: ﴿نَرْفَعُ على ضمير المعظم، وكذلك إنكارها. وقرأ الحسن وعيسى ويعقوب بالياء؛ أي: الله تعالى. انتهى.

﴿ وَفَوْقَ كُلِ ذِى عِلْمٍ ﴾؛ أي: وفوق كل صاحب علم من الخلائق ﴿ عَلِي مُ اللهِ عَلَى مَن الخلائق ﴿ عَلِي مُن هُو أُوسِع وأكثر منه إحاطة بالعلم، وأرفع درجة منه فيه إلى أن يصل الأمر إلى من أحاط بكل شيء علماً، وهو فوق كل ذي علم. يعني: ليس من عالم إلا وفوقه أعلم منه حتى ينتهي العلم إلى الله تعالى، وعليم صيغة مبالغة، أو المعنى: وفوق كل ذي علم من العلماء كلهم عليم هم دونه في العلم، وهو الله عز وجل، ذكره النسفى.

وخلاصة ذلك: أن إخوة يوسف كانوا علماء فضلاء إلا أن يوسف كان أعلم منهم. وقرأ عبد الله شاذاً (٤): ﴿وفوق كل ذي عالم﴾ فخرَّجت على زيادة ذي، أو على أن قوله: ﴿عالم﴾ مصدر بمعنى علم كالباطل، أو على أن التقدير:

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط. (٤) الخازن.

وفوق كل ذي شخص عالم. قال ابن الأنباري (١): يجب أن يتهم العالم نفسه، ويستشعر التواضع لمواهب ربه سبحانه وتعالى، ولا يطمع نفسه في الغلبة، لأنه لا يخلو عالم من عالم فوقه. انتهى.

وأصح ما قيل في سرقة يوسف "": ما رواه ابن مردويه عن ابن عباس مرفوعاً قال: «سرق يوسف عليه السلام صنماً لجده أبي أمه من ذهب وفضة، فكسره وألقاه في الطريق، فعيره بذلك إخوته». وأخرج ابن إسحاق وابن جرير وابن أبي حاتم عن مجاهد قال: كان أول ما دخل على يوسف عليه السلام من البلاء فيما بلغني أن عمته ـ وكانت أكبر ولد إسحاق عليه السلام ـ كانت إليها منطقة إسحاق؛ إذ كانوا يتوارثونها بالكبر، وكان يعقوب حين ولد له يوسف عليه السلام قد حضنته عمته، فكان معها، فلم يحب أحد شيئاً من الأشياء كحبها إياه بحيث لا تصبر عنه، فلما شب أراد يعقوب أن ينزعه منها، فأتاها فقال: يا أخية سلمي إلي يوسف، فوالله ما أقدر على أن يغيب عني ساعة، قالت: فوالله ما أنا بتاركته، فدعه عندي أياماً أنظر إليه لعل ذلك يسليني عنه، فلما خرج يعقوب من عندها عمدت إلى منطقة إسحاق عليه السلام، فحزمتها على يوسف عليه السلام من تحت ثيابه، ثم قالت: فقدت منطقة إسحاق، فانظروا من أخذها ومن

<sup>(</sup>١) الصاوى. (٣) المراغي.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

أصابها، فالتمست ثم قالت: اكشفوا أهل البيت فكشفوهم فوجدوها مع يوسف عليه السلام مشدودة عليه تحت ثيابه، فقالت: إنه سرقها مني، فقالت: والله إنه لسلم لي أصنع فيه ما شئت، فأتاها يعقوب فأخبرته الخبر، فقال لها: أنت وذلك إن كان فعل فهو سلم لك ما أستطيع غير ذلك، فأمسكته فما قدر عليه حتى ماتت، وكان حكمهم أن من سرق يُسترق، فتوسلت بهذه الحيلة إلى إمساكه عندها.

وهذا هو الذي عناه إخوته بقولهم: ﴿إِن يَسْـرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخٌ لَهُم مِن قَبَلُ﴾ وهذه الروايات لا يوثق بها كما لا يدل شيء منها على سرقة حقيقية.

﴿ فَأَسَرَّهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ ﴾؛ أي: فأضمر يوسف مقالتهم هذه، أعني قولهم: ﴿ إِن يَسْرِقُ فَقَدْ سَرَقَ أَنَّ لَهُ ﴾ في نفسه، ولم يجبهم عنها، لا أنه أسرها في بعض أصحابه كما في قوله: ﴿ وَأَسْرَرْتُ لَمْمٌ إِسْرَارًا ﴾؛ أي: أكن الحزازة الحاصلة مما قالوا في نفسه وقلبه، والحزازة: وجع في القلب من غيظ ونحوه كما في «القاموس».

﴿ وَلَمْ يُبُدِهَا لَهُمْ ﴾؛ أي: لم يظهرها لهم ولم يؤاخذهم بها لا قولاً ولا فعلاً صفحاً عنهم وحلماً، كأنه قيل: فماذا قال في نفسه عند تضاعيف ذلك الإسرار؟ فقيل: ﴿ قَالَ ﴾ يوسف في نفسه ﴿ أَنتُمْ شَرُّ مَكَانًا ﴾ ؛ أي: أقبح منزلة في السرقة حيث سرقتم أخاكم من أبيكم، ثم طفقتم تفترون على البريء، وهذه الجملة تفسير لما أسرَّه يوسف ؛ أي: (١) قال في نفسه: أنتم شر في مكانتكم ومنزلتكم ممن تعرضون به أو تفترون عليه بالسرقة ؛ إذ أنكم سرقتم من أبيكم أحب أولاده إليه وعرضتموه للهلاك والرق، وقلتم لأبيكم: قد أكله الذئب. والخ.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما (٢): عوقب يوسف بثلاث: حين همَّ بزليخا فسجن، وحين قال: اذكرني عند ربك فلبث في السجن بضع سنين، وحين قال:

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

إنكم لسارقون فردوا عليه، فقالوا: فقد سرق أخ له من قبل.

﴿وَاللّهُ سبحانه وتعالى ﴿أَعْلَمُ منكم ﴿بما تصفون ﴾ له به من السرقة ؛ أي: أعلم بحقيقة ما تذكرون من أمر يوسف هل يوجب عود مذمة إليه أم لا ؟ لأنه سبحانه وتعالى هو العليم بحقائق الأمور، فيعلم كيف كانت سرقة الذي أحلتم سرقته عليه ؛ أي: والله أعلم أسرق أخ له أم لا، ف ﴿أعلم ﴾ على ما قررناه على معناه التفضيلي، فإن قيل: لم يكن فيهم علم، والتفضيل يقتضي الشركة. . قلنا: يكفي الشركة بحسب زعمهم، فإنهم كانوا يدعون العلم لأنفسهم، ألا ترى إلى قولهم: ﴿فَقَدْ سَرَقَ أَنّ لَمُ مِن فَيَلُ ﴾ على سبيل الجزم كما في «الحواشي السعدية».

وقيل: إن المفاضلة ليست على بابها، والمعنى عليه: والله تعالى أعلم؛ أي: عالم علماً بالغاً إلى أقصى المراتب بأن الأمر ليس كما تصفون من صدور السرقة منا، بل إنما هو افتراء علينا، فالصيغة لمجرد المبالغة لا لتفضيل علمه على علمهم، كيف لا وليس لهم بذلك من علم.

روي: أنهم كلموا العزيز في إطلاق بنيامين، فقال روبيل: أيها الملك لتردن إلينا أخانا، أو لأصيحن صيحة تضع منها الحوامل في مصر، وقامت شعور جسده، فخرجت من ثيابه، وكان بنو يعقوب إذا غضبوا لا يطاقون، خلا أنه إذا مس من غضب واحد منهم. سكن غضبه، فقال يوسف لابنه: قم إلى جنبه فمسه. ويروى: خذ بيده فمسه، فسكن غضبه، فقال روبيل: إن هنا لبذراً من بذر يعقوب، فقال يوسف: مَنْ يعقوب؟ ولما رأوا أن لا سبيل لهم إلى تخليصه خضعوا وأرادوا أن يستعطفوه ليطلق لهم أخاه بنيامين، فيرجعوا به إلى أبيهم؛ لأنه قد أخذ عليهم الميثاق بأن يردوه إليه و ﴿قَالُوا ﴾ له مستعطفين ﴿يَكَأَيُّهُا ٱلْمَزِيرُ ﴾؛ أي: يا أيها الملك ﴿إِنَّ لَهُ وَأَلُوا ﴾ أي: إن لبنيامين ﴿أَبًا شَيَخًا كَمِيرًا ﴾؛ أي: طاعناً في سن الكبر لا يكاد يستطيع فراقه، وهو علالته التي يتعلل بها عن شقيقه في سن الكبر لا يكاد يستطيع فراقه، وهو علالته التي يتعلل بها عن شقيقه الهالك، أو هو كبير القدر جدير بالرعاية كما علمت مما سلف من قصصه ومن تعلقه به ﴿فَخُذْ أَمَدُنَا مَكَانَهُ ﴾؛ أي: بدله على وجه الاسترهان أو الاسترقاق،

فلسنا عنده بمنزلته من المحبة والشفقة عنده. ثم عللوا رجاءهم في إجابته بقولهم: ﴿إِنَّا نَرَكُ اللّٰهِ الملك ﴿مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ إلينا في ميرتنا وضيافتنا وتجهيزنا، فأتم إحسانك إلينا بهذه النعمة، فما الإنعام إلا بالإتمام، أو المعنى: إن من عادتك الإحسان مطلقاً، فاجر على عادتك ولا تغيرها، فنحن أحق الناس بذلك. فأجابهم يوسف عن مقالتهم هذه بقوله: ﴿مَعَاذَ ٱللّٰهِ ﴾ من إضافة المصدر إلى المفعول به؛ أي: نعوذ بالله معاذاً من ﴿أَن نَاْخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَعَنا عِندَهُ ﴾ أي: إلا من وجدنا صواعنا عنده مدسوساً في رحله، وهو بنيامين لأنا قد أخذناه بفتواكم: ﴿مَن وُجِدَ فِي رَجِلِهِ فَهُو جَرَّوُهُ ﴾ فلا يسوغ لنا أن نخل بموجبها.

ولم يقل (1): إلا من سرق متاعنا اتقاءً للكذب؛ لأنه يعلم أنه ليس بسارق ﴿إِنَّا إِذَا﴾؛ أي: إذا أخذنا غير من وجد متاعنا عنده، وأخذنا بريئاً بمذنب ولو برضاه ﴿لَظَلِمُونَ﴾ من وجهين: مخالفة شرعكم ونص فتواكم، ومخالفة شريعة الملك. قال في «بحر العلوم»: ﴿إِذَا﴾ جواب لهم وجزاء؛ لأن المعنى: إن أخذنا بدله ظلمنا، هذا ظاهره، وأما باطنه فهو أن الله أمرني بالوحي أن آخذ بنيامين لمصالح علمها الله في ذلك، فلو أخذت غيره لكنت ظالماً وعاملاً بخلاف الوحي، فصرت ظالماً لنفسي.

﴿ فَلَمَّا اسْتَعَسُوا ﴾؛ أي: فلما يئس إخوة يوسف غاية اليأس بدلالة صيغة الاستفعال، واستحكم اليأس في أنفسهم ﴿ مِنْهُ ﴾؛ أي: من قبول العزيز لشفاعتهم واستعطافهم بعد أن أقام الحجة عليهم بشرعهم وفتواهم، وأنه إن فعل غيره يكون ظالماً بمقتضى شريعتهم وشريعة ملك مصر ﴿ خَلَصُوا ﴾؛ أي: اعتزلوا وانفردوا عن الناس خالصين لا يخالطهم غيرهم حالة كونهم ﴿ غِينًا ﴾ ؛ أي: متناجين متحدثين في تدبير أمرهم، ومتشاورين على أي صفة يذهبون وماذا يقولون لأبيهم في شأن أخيهم إذا رجعوا. وقرأ البزي عن ابن كثير (٢): ﴿ استايسوا ﴾ بوزن استفعلوا من أيس مقلوباً من يئس، ومعناهما واحد. ودليل القلب كون ياء أيس

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

لم تنقلب ألفاً لتحركها وانفتاح ما قبلها.

وخلاصة ذلك (۱): أن أولئك الإخوة العشرة بعد أن انتهى كبيرهم من استعطاف العزيز وعدم جدوى ما فعل. . غادر كل منهم رحله، وانضم بعضهم إلى بعض، وأدنى رأسه من رأسه، وأرهفوا آذانهم للنجوى.

والمعنى: فلما أيسوا من يوسف أن يجيبهم لما سألوه، وقيل: أيسوا من أخيهم أن يرد عليهم. خلا بعضهم ببعض يتناجون ويتشاورون ليس فيهم غيرهم وقال كيرهُم في السن وهو روبيل، أو في العقل وهو يهوذا، أو رئيسهم وهو شمعون، وكانت له الرياسة على إخوته كأنهم أجمعوا عند التناجي على الانقلاب والرجوع إلي أبيهم جملة، ولم يرض ذلك، فقال منكراً عليهم: ﴿أَلَمْ نَعْلَمُوا ﴾ والاستفهام فيه للتقرير؛ أي: قال كبيرهم قد علمتم أيها القوم يقيناً ﴿أَنَ أَبَاكُمُ ﴾ يعقوب ﴿قَدْ أَخَذَ ﴾ وجعل ﴿عَلَيْكُم مَّوْتِقًا مِن الله لتردنه إليه إلا أن يحاط بكم، وقد رأيتم كيف تعذر ذلك عليكم، وكونه من الله لإذنه فيه.

والجار والمجرور في قوله: ﴿وَمِن فَتَلُ ﴾؛ أي: ومن قبل هذا متعلق به ﴿فَرَّطْتُم ﴾ الآتي، و﴿مَا ﴾ في قوله: ﴿مَا فَرَطْتُم فِي يُوسُفَ ﴾ زائدة؛ أي: ومن (٢) قبل أخذكم العهد في شأن بنيامين قصرتم في شأن يوسف، ولم تفوا بوعدكم على النصح والحفظ له، أو مصدرية عطفاً على مفعول ﴿تَعْلَمُوا ﴾؛ أي: ألم تعلموا أخذ أبيكم عليكم موثقاً من الله وتفريطكم السابق في شأن يوسف، أو ترككم ميثاقه في حق يوسف، أو موصولة عطفاً على مفعول ﴿تَعْلَمُوا ﴾ أيضاً ؛ أي: ألم تعلموا أخذ أبيكم موثقاً من الله في شأن بنيامين، والذي قدمتموه في حق يوسف من الخيانة العظيمة من قبل تقصيركم في بنيامين، وكيف أن أباكم قد قاسى من أجله من الحزن ما قاسى.

<sup>(</sup>١) المراغي.

<sup>(</sup>٢) المراح.

﴿ فَكُنَّ أَبْرَحَ ٱلْأَرْضَ ﴾؛ أي: فلن أفارق أرض مصر ذاهباً منها ﴿ حَتَّى يَأْذِنَ لِي أَيِيَّ﴾ بتركها وبترك بنيامين فيها والرجوع إليه، ضمن (١) ﴿أَبْرَحُ﴾ معنى المفارقة، فعدي إلى المعفول، و﴿ أَبْرَحُ ﴾ هنا تامة لا ناقصة؛ لأن الأرض لا تحمل على المتكلم، وكأن أيمانهم معقودة على عدم الرجوع بغير إذن يعقوب ﴿أَوْ يَحَكُمُ ٱللَّهُ لِيُّ ﴾ بالخروج منها على وجه لا يؤدي إلى نقض الميثاق، أو بخلاص أخى من يد العزيز بسبب من الأسباب كأن يتركه العزيز لي بإلهام منه تعالى، أو بسبب آخر ﴿ وَهُوَ ﴾ سبحانه وتعالى ﴿ خَيْرُ ٱلْمُكِمِينَ ﴾ وأفضلهم؛ لأنه لا يحكم إلا بما هو الحق والعدل، وهو المسخر للأسباب والمقدر للأقدار، والمراد من هذا الكلام الالتجاء إلى الله تعالى في إقامة عذره عند والده يعقوب عليه السلام، ثم أمرهم أن يقولوا لأبيهم ما يزيلون به التهمة عن أنفسهم، فقال: ﴿ أَرْجِعُوا ﴾ يا إخوتي ﴿ إِلَىٰ أَبِيكُمْ ﴾ يعقوب دوني ﴿ فَقُولُوا ﴾ له متلطفين بخطابكم: ﴿ يَتَأَبَانَا ۚ إِنَّ ٱبْنَكَ ﴾ بنيامين ﴿سَرَقَ ﴾ صواع الملك من ذهب فيما يظهر لنا، فاسترقه وزيره العزيز القائم بالأمر في مصر عملاً بشريعتنا؛ إذ نحن أنبأناه بها بعد أن استنبأنا إياها. وقرأ الجمهور: ﴿ سَرَقَ ﴾ ـ ثلاثياً مبنياً للفاعل ـ إخباراً بظاهر الحال. وقرأ ابن عباس وأبو رزين والكسائي في رواية: ﴿سرق﴾ ـ مبنياً للمفعول ـ لم يقطعوا عليه بالسرقة، بل ذكروا أنه نسب إلى السرقة. وقرأ الضحاك: ﴿سارق﴾ اسم فاعل، وما عدا قراءة الجمهور شاذ وليس بمتواتر.

﴿ وَمَا شَهِدْنَا ﴾ عليه بالسرقة بسماع أو إشاعة أو تهمة، بل ما شهدنا عليه بالسرقة ﴿ إِلَّا بِمَا عَلِمْنَا ﴾ وشاهدنا؛ إذ رأينا الصواع قد استخرج من متاعه ﴿ وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَلِفِظِينَ ﴾ فنعلم أنه سيسرق حين أعطيناك المواثيق، ولو كنا نعلم ذلك لما آتيناك وأعطيناك العهد الموثق علينا، أو المعنى: وما كنا للغيب عالمين، فما ندري أحقيقة الأمر كما شاهدنا، أم هي بخلافه؛ لأن حقيقة الأمر غير معلومة لنا؛ فإن الغيب لا يعلمه إلا الله، فلعل الصواع دس في رحله، ونحن لا نعلم ذلك.

<sup>(</sup>١) روح البيان.

﴿وَ قُولُوا لأبيكم: أرسل إلى أهل مصر و ﴿اسأل ﴾ أهل ﴿ اَلْقَرْبَةَ الَّيْ فَهَا ﴾ أهل ﴿ اَلْقَرْبَةَ اللَّهِ فَهِم أمر هُذه السرقة حتى لو سئلوا لشهدوا، واسأل ﴿ وَالْمِيرَ الَّتِى آفَلْنَا فِيها ﴾ ؛ أي: واسأل أصحاب العير والإبل الذين كانوا يمتارون معنا وجئنا معهم، وهم قوم من كنعان من جيران يعقوب عليه السلام، ثم أكدوا صدق مقالهم بقولهم: ﴿ وَإِنّا لَصَدِوْنَ ﴾ فيما أخبرناك به سواء أسألت غيرنا، أم لم تسأل؛ إذ أن من عادتنا الصدق، فلا نخبرك إلا به، ولا نظنك في مرية من هذا، فرجع الأخوة التسعة إلى أبيهم، فقالوا له ما قال كبيرهم، فلم يصدقهم فيما قالوا، بل ﴿ قَالَ ﴾ لهم أبوهم يعقوب عليه السلام ﴿ بَلُ سَوّلَتَ ﴾ وزينت ﴿ لَكُمْ أَنفُكُمْ آمَرً ﴾ ؛ أي: كيداً آخراً، وهو يقوي ذلك عندي أنكم لقنتم ذلك الملك حكم شريعتنا، وأفتيتموه بأن جزاء يقوي ذلك عندي أنكم لقنتم ذلك الملك حكم شريعتنا، وأفتيتموه بأن جزاء يقوي ذلك عندي أنكم لقنتم ذلك الملك حكم شريعتنا، وأفتيتموه بأن جزاء نظل إنما هو من دين يعقوب لا من دين الملك أن السارق يؤخذ بسرقته؛ لأن ذلك ﴿ وَصَرَتُ جَيِلُ ﴾ ؛ أي: فحالي على ما نالني من فقده صبر جميل ذلك زلك ولا شكاية فيه لأحد، بل أشكوا إلى الله وحده وأعلق رجائي به.

﴿ وَتُولَّى عَنْهُم ﴾؛ أي: أعرض عنهم كراهة لما جاءوا به؛ أي: وأعرض يعقوب عن بنيه حين بلغوه خبر بنيامين، فحينئذ تناهى حزنه واشتد بلاؤه، وبلغ جهده وهيج حزنه على يوسف، فعند ذلك أعرض عنهم.

وقال: ﴿يَتَأْسَفَىٰ عَلَى يُوسُفَ﴾؛ أي: يا حزني ويا حسرتي على يوسف أقبلي إلى فهذا وقتك، والحال مقتضية لك، فقد كنت أنتظر أن يأتوني من مصر ببشرى لقاء يوسف، فخاب أملي وحل محله ذهاب ابني المسلي عنه، ولم يشرك معه بنيامين بالأسف عليه؛ لأن مكان حب يوسف والرجاء فيه قد ملأ سويداء القلب وزواياه، ومحل غيره دون ذلك.

قال الزجاج: الأصل ياأسفي فأبدل من الياء ألفاً لخفة الفتحة، والأسف: شدة الجزع، وقيل: شدة الحزن.

قال يعقوب هذه المقالة لما بلغ منه غاية مبالغة بسبب فراقه ليوسف، وانضمام فراقه لأخيه بنيامين، وبلوغ ما بلغه من كونه أسيراً عند ملك مصر، فتضاعفت أحزانه وهاج عليه الوجد القديم بما أثاره من الخبر الأخير.

وقد روي عن سعيد بن جبير (١): أن يعقوب لم يكن عنده ما ثبت في شريعتنا من الاسترجاع والصبر على المصائب، ولو كان عنده ذلك لما قال: ﴿ يَكَأْسَفَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾، ومعنى المناداة للأسف طلب حضوره، كأنه قال: تعالَ يا أسفى وأقبل إلى.

﴿ وَاتَيْضَتَ عَيْنَاهُ مِنَ الْمُرْنِ ﴾؛ أي: أصابت عينيه غشاوة بيضاء غطت على البصر مع بقاء العصب الذي يدرك المبصرات سليماً معافى، أو المعنى: انقلب سواد عينيه بياضاً من كثرة البكاء. قيل: إنه زال إدراكه بحاسَّة البصر بالمرة. وقيل: كان يدرك إدراكاً ضعيفاً من كثرة البكاء، فإن الدمع يكثر عند غلبة البكاء، فتصير العين كأنها بيضاء من بياض الماء الخارج منها.

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

﴿ فَهُو كُظِيمٌ ﴾؛ أي: مكظوم مملوء غيظاً وغضباً على أولاده يردد حزنه في جوفه، ولا يتكلم بسوء، أو مملوء حزناً ممسك له كاتم له لا يبثه، ومنه كظم الغيظ؛ أي: وهو إخفاؤه، فالمكظوم المسدود عليه طريق حزنه، من كظم السقاء إذا سده على ما فيه.

والحزن: عرض طبيعي للنفس ولا يذم شرعاً إلا إذا بلغ بصاحبه أن يقول أو أن يفعل ما لا يرضي الله تعالى، ومن ثم قال النبي على عند موت ولده إبراهيم، وقد جعلت عيناه تذرفان، فقال له عبد الرحمٰن بن عوف: وأنت يا رسول الله؟! «يا ابن عوف إنها رحمة» ثم أتبعها بأخرى، فقال: «إن العين لتدمع وإن القلب ليخشع، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا، وإنا على فراقك يا إبراهيم لمحزونون». رواه الشيخان وغيرهما.

فائدة: وقد اعترض بعض الجهال على يعقوب عليه السلام في قوله: ﴿ يَكَأْسَنَى عَلَى بُوسُكَ ﴾ فقال هذه شكاية وإظهار جزع، فلا يليق بعلو منصبه ذلك، وليس الأمر كما قال هذا الجاهل المعترض؛ لأن يعقوب عليه السلام شكا إلى الله لا منه، فقوله: ﴿ يَكَأْسَفَىٰ عَلَى يُوسُكَ ﴾ معناه: يا رب ارحم أسفي على يوسف. وقد ذكر ابن الأنباري عن بعض اللغويين أنه قال: نداء يعقوب بالأسف في اللفظ من المجاز يعني به غير المظهر في اللفظ، وتخليصه: يا إلهي ارحم أسفي، أو أنت راثي أسفي، أو هذا أسفي، فنادى الأسف في اللفظ، والمنادى سواه في المعنى، ولا مأثم إذا لم ينطق اللسان بكلام مؤثم؛ لأنه لم يشك إلا إلى ربه عز وجل. فلما كان قوله: ﴿ يَكَأْسَفَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾ شكوى إلى ربه كان غير ملوم في شكواه، وقيل: إن يعقوب لما عظمت مصيبته واشتد بلاؤه وقويت محنته.. قال: يا أسفا على يوسف؛ أي: أشكو إلى الله شدة أسفي على يوسف، ولم يشكه إلى أسفا على يوسف، ولم يشكه إلى أحد من الخلق بدليل قوله: ﴿ إِنَّمَا أَشَكُواْ بَقِي وَحُزَنِ إِلَى الله ﴾.

وقال الحسن: كان بين خروج يوسف من حجر أبيه إلى يوم التقيا ثمانون سنة لم تجف عينا يعقوب، وما على وجه الأرض يومئذ أكرم على الله منه.

#### الإعراب

﴿ وَلَمَا دَخَلُوا عَلَى يُوسُفَ ءَاوَى إِلَيْهِ أَخَاهُ قَالَ إِنِّ أَنَا أَخُوكَ فَلَا تَبْتَيِسَ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ إِلَيْهِ الْمِنَا لِمَا يَعْمَلُونَ ﴿ إِلَيْهِ مِنَا الْمُعَلِّمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا

﴿ وَلَمّا ﴾ (الواو): استئنافية. ﴿ لما ﴾: حرف شرط. ﴿ وَخَلُو ﴾: فعل وفاعل. ﴿ وَاَلَكِ ﴾: متعلق به، والجملة فعل شرط ﴿ لما ﴾. ﴿ اَلَكِ ﴾: منعول به، وفاعله ضمير يعود على ﴿ يُوسُفَ ﴾. ﴿ إِلَكِ ﴾: متعلق به. ﴿ اَلَحَاهُ ﴾: مفعول به، والجملة جواب ﴿ لما ﴾، وجملة ﴿ لما ﴾ من فعل شرطها وجوابها مستأنفة استئنافاً بيانياً. ﴿ وَاَلَ ﴾: فعل ماض وفاعله ضمير يعود على ﴿ يُوسُفَ ﴾. والجملة مستأنفة، أو بدل من جملة ﴿ اَوَكَ ﴾. ﴿ إِنّ أَنّا أَخُوكَ ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿ إِنّ ﴾: ناصب واسمه. ﴿ أَنّا ﴾: ضمير فصل، أو مؤكل لياء المتكلم. ﴿ أَخُوكَ ﴾: خبر ﴿ إن ﴾ وجملة ﴿ إن ﴾ في محل النصب مقول ﴿ وَالَّهُ ﴾: (الفاء): حرف عطف وتفريع، ﴿ لا ﴾: ناهية جازمة: يوسف، والجملة الفعلية في محل النصب معطوفة على جملة ﴿ إن ﴾ على كونها يوسف، والجملة الفعلية في محل النصب معطوفة على جملة ﴿ إن ﴾ على كونها ناقص واسمه، وجملة ﴿ يَعَمُلُو ﴾ : خبر ﴿ كان ﴾، أو صفة لها، والعائد أو الرابط محذوف تقديره، بما كانوا يعملونه ويصح كون ﴿ ما ﴾ مصدرية.

﴿ فَلَمَّا جَهَزَهُم بِجَهَازِهِمْ جَمَلَ السِّقَايَةَ فِي رَحْلِ أَخِيهِ ثُمَّ أَذَّنَ مُؤَذِّنٌ أَيَّتُهَا الْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ ١٠٠٠ .

﴿ فَلَمَّا ﴾: (الفاء): حرف عطف وتعقيب، ومر في مبحث التفسير علة الإتيان بالفاء هنا. ﴿ لما ﴾: حرف شرط غير جازم. ﴿ جَهَّزَهُم ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على ﴿ يُوسُفَ ﴾. ﴿ يِجَهَازِهِم ﴾: متعلق به، والجملة فعل شرط لـ ﴿ لما ﴾. ﴿ جَعَلَ البِّقَايَة ﴾: فعل ومفعول به؛ لأن ﴿ جَعَلَ ﴾ هنا بمعنى وضع، وفاعله ضمير يعود على ﴿ يُوسُف ﴾. ﴿ في رَمْلِ أَخِيه ﴾: جار ومجرور ومضاف إليه وفاعله ضمير يعود على ﴿ يُوسُف ﴾.

متعلق به، والجملة جواب ﴿لما ﴾ لا محل لها من الإعراب، وجملة ﴿لما ﴾ معطوفة على جملة ﴿لما ﴾ في قوله: ﴿وَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَى يُوسُفَ ﴾. ﴿أُمَّ ﴾: حرف عطف وتراخ. ﴿أَذَّنَ مُؤَذِنٌ ﴾: فعل وفاعل معطوف على ﴿جَمَلَ ﴾. ﴿أَنتُهَا ﴾: منادى نكرة مقصودة حذف منه حرف النداء، والهاء حرف تنبيه زيد تعويضاً عما فات؛ أي: من الإضافة، وجملة النداء في محل النصب مقول لقول محذوف حال من ﴿مُؤَذِّنٌ ﴾ تقديره: حالة كونه قائلاً أيتها العير إنكم لسارقون. ﴿الْمِيرُ ﴾ بدل ﴿إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَ ﴾: ناصب واسمه وخبره، واللام حرف ابتداء، والجملة الاسمية في محل النصب مقول لذلك القول المحذوف على كونها جواب النداء.

﴿ قَالُوا وَأَقْبَلُوا عَلَيْهِم مَّاذَا تَفْقِدُونَ ﴿ ﴾.

﴿ قَالُوا ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ وَأَقَبَلُوا ﴾: (الواو): واو الحال. ﴿ أَقْبِلُوا ﴾: فعل وفاعل. ﴿ عَلَيْهِم ﴾: متعلق به، والجملة في محل النصب حال من فاعل ﴿ قَالُوا ﴾. ﴿ مَّاذَا تَفْقِدُون ﴾: مقول محكي لـ ﴿ قَالُوا ﴾، وإن شئت قلت: ﴿ مَّاذًا ﴾: استفهام مركب في محل النصب مفعول مقدم وجوباً، أو ﴿ ما ﴾: اسم استفهام في محل الرفع مبتدأ، ﴿ ذا ﴾: اسم موصول بمعنى الذي في محل الرفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل النصب مقول ﴿ قَالُوا ﴾. ﴿ قَفْقِدُون ﴾: فعل وفاعل، والجملة صلة الموصول، والعائد محذوف تقديره: تفقدونه.

﴿قَالُواْ نَفْقِدُ صُوَاعَ الْمَلِكِ وَلِمَن جَآءَ بِدِ. حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا بِدِ. زَعِيتُ ۞﴾.

﴿قَالُوا﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة استئنافاً بيانياً. ﴿نَفْقِدُ صُواعُ الْمَاكِ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي لـ﴿قَالُوا﴾، وإن شنت قلت: ﴿نَفْقِدُ صُواعُ الْمَاكِ﴾: فعل ومفعول به ومضاف إليه، وفاعله ضمير يعود على أصحاب يوسف، والجملة في محل النصب مقول ﴿قَالُوا﴾. ﴿وَلِمَن﴾: جار ومجرور خبر مقدم. ﴿جَآءَ﴾: فعل ماض ، وفاعله ضمير يعود على ﴿من﴾. ﴿يهِهُ: متعلق برْجَآءَ﴾، والجملة صلة الموصول. ﴿حَلَّ بَعِيرٍ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية في محل النصب مقول ﴿قَالُوا﴾. ﴿وَأَنَا﴾: مبتدأ. ﴿يهِهُ: متعلق بما بعده ﴿رَعِيمٌ : خبر المبتدأ، والجملة في محل النصب مقول ﴿قَالُوا﴾.

# ﴿ قَالُوا تَأْلَلُهِ لَقَدْ عَلِمْتُم مَّا جِعْنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَرِفِينَ ﴾

﴿قَالُوا﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿تَاللّهِ لَقَدّ عَلِمْتُهُ إلى آخر الآية: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿تَاللّهِ ﴾: (التاء): حرف جر وقسم مختص بلفظ الجلالة. ﴿الله ﴾: مقسم به مجرور بتاء القسم، الجار والمجرور متعلق بفعل محذوف تقديره: أقسم تالله، وجملة القسم مع جوابه الآتي في محل النصب مقول ﴿قَالُوا﴾. ﴿لَقَدّ ﴾: (اللام): موطئة للقسم. ﴿قد ﴾: حرف تحقيق. ﴿عَلَمْتُهُ ﴾: فعل وفاعل، والجملة الفعلية جواب القسم لا محل لها من الإعراب. ﴿مَا ﴾: نافية. ﴿جِعْنَا ﴾: فعل وفاعل، والجملة الفعلية في محل النصب سادة مسد مفعول علم؛ لأنه بمعنى عرف تقديره: لقد علمتم عدم مجيئنا لنفسد في الأرض. ﴿لِنُفْسِدَ ﴾: (اللام): لام كي. ﴿نفسد ﴾: فعل مضارع منصوب بأن مضمرة جوازاً بعد لام كي، وفاعله ضمير يعود على أخوة يوسف. ﴿فِي ٱلْأَرْضِ ﴾: متعلق به. ﴿وَمَا ﴾: (الواو): عاطفة. ﴿ما ﴾: نافية. ﴿كُنّ سَرْفِينَ ﴾: فعل ناقص واسمه وخبره، والجملة في محل النصب معطوفة على الجملة التي قبلها تقديره: وعدم كوننا سارقين.

# ﴿ فَالُوا فَمَا جَرَاؤُهُۥ إِن كُنتُد كَندِينَ ۞ ٠.

﴿قَالُوا﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿فَمَا جَزَوُهُ ۖ إِلَى آخر الآية: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿فَمَا﴾: (الفاء): عاطفة على محذوف تقديره: قد سمعنا قولكم ما جئنا لنفسد في الأرض، وما كنا سارقين، ﴿ما جزاؤه﴾: ﴿ما﴾: استفهامية في محل الرفع مبتدأ. ﴿جَزَوُهُ ۖ ﴾: خبر مضاف إليه، والجملة الاسمية في محل النصب معطوفة على ذلك المحذوف على كونها مقولاً لـ﴿قَالُوا﴾، ويحتمل كون الفاء زائدة. ﴿إِن﴾: حرف شرط. ﴿كُنتُم كُونها فعل شرط فعل ناقص واسمه، وخبره في محل الجزم بـ﴿إن﴾ الشرطية على كونها فعل شرط لها، وجواب ﴿إن﴾ الشرطية معلوم مما قبلها تقديره: إن كنتم كاذبين فما جزاؤه.

﴿ قَالُواْ جَرَّاؤُهُ مَن وُجِدَ فِي رَحْلِهِ، فَهُوَ جَرَّاؤُهُ كَلَالِكَ نَجْزِي ٱلظَّالِمِينَ ۞﴾.

﴿ قَالُوا ﴾ : فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ جَزَاؤُم مَن وُجِدَ ﴾ إلى آخر الآية

مقول محكي لـ ﴿ قَالُوا ﴾ ، وإن شئت قلت: ﴿ جَرَّوُو ﴾ : مبتدأ أول. ﴿ مَن ﴾ : اسم شرط في محل الرفع مبتدأ ثان ، وخبره جملة الشرط ، أو جملة الجواب ، أو هما على الخلاف. ﴿ وُجِدَ ﴾ : فعل ماض مغيّر الصيغة في محل الجزم بـ ﴿ مَن ﴾ على كونه فعل شرط لها ، ونائب فاعله ضمير يعود على الصواع . ﴿ فِي رَمِّلِهِ ﴾ : متعلق به . ﴿ فَهُو ﴾ : (الفاء) : رابطة لجواب ﴿ مَن ﴾ الشرطية . ﴿ هو جزاؤه ﴾ : مبتدأ وخبر ، والجملة الاسمية في محل الجزم بـ ﴿ مَن ﴾ الشرطية على كونها جواباً لها ، وجملة ﴿ مَن ﴾ الشرطية : في محل الرفع خبر المبتدأ الأول ، والجملة من المبتدأ الأول وخبره في محل النصب مقول لـ ﴿ قَالُوا ﴾ .

وفي «السمين» قوله: ﴿جَزَّؤُومُ مَن وُجِدَ﴾ فيه أوجه:

أحدها: أن يكون ﴿جَرَّوُهُ﴾ مبتدأ، والضمير للسارق، و﴿مَن﴾ شرطية أو موصولة مبتدأ ثان، والفاء: رابطة الجواب للشرط، أو مزيدة في خبر الموصول لشبهه بالشرط، و﴿مَن﴾ وما في حيزها على وجهيها خبر المبتدأ الأول.

والثاني: أن يكون ﴿جَزَّوُهُ﴾ مبتدأ، والهاء تعود للمسروق، و﴿مَن وُجِدَ فِي رَحْلِهِ. وَخِرَه، و﴿مَن﴾ بمعنى الذي، والتقدير: وجزاء الصواع الذي وجد في رحله.

والثالث: أن يكون ﴿ بَرَّوَّهُ خبر مبتداً محذوف؛ أي: والمسؤول عنه جزاؤه، ثم أفتوا بقولهم: ﴿ مَن وُجِدَ فِي رَجِّلِهِ فَهُوَ جَرَّوَّهُ ﴾. اهد. ﴿ كَذَلِكَ ﴾: صفة لمصدر محذوف، والعامل فيه ما بعده. ﴿ جَنِي الظّللِمِينَ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على إخوة يوسف، والتقدير: نجزي الظالمين جزاء مثل ذلك الجزاء المذكور، والجملة الفعلية في محل النصب مقول لـ ﴿ قَالُوا ﴾.

﴿ فَبَكَا ۚ بِأَوْعِيَتِهِمْ قَبْلَ وِعَآءِ أَخِيهِ ثُمَّ اسْتَخْرَجَهَا مِن وِعَآءِ أَخِيهُ كَذَالِكَ كِذَا لِيُوسُفَ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَن يَشَآةُ اللَّهُ نَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَن نَشَآةُ وَقَقَ كُلِ ذِي عِلْمِ عَلِيمٌ ﴿ ﴾.

﴿ فَبَدَأَ ﴾: (الفاء): فاء الفصيحة، لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر تقديره: إذا عرفت ما قال إخوة يوسف، وما قال أصحاب يوسف، وأردت بيان ما فعل يوسف بهم. . فأقول لك: ﴿ بدأ بأوعيتهم ﴾: ﴿ بدأ ﴾: فعل ماض، وفاعله

ضمير يعود على ﴿ يُوسُفُ ﴾ ، والجملة الفعلية في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة. ﴿ بِأَوْعِينَهُ أَنْ عِينَاهُ وَمِجرور متعلق بـ ﴿بدأ ﴾ . ﴿ قَبْلَ وِعَآءِ أَخِيهِ ﴾ : ظرف ومضاف إليه متعلق بـ ﴿بدأ ﴾ أيضاً . ﴿ ثُمَّ ﴾ : حرف عطف. ﴿أَسْتَخْرَجُهَا﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على ﴿يُوسُفُكُ﴾. ﴿ مِن وَعَآءِ أُخِيثُهِ ﴾: جار ومجرور ومضاف إليه متعلق باستخراج، والجملة الفعلية معطوفة على جملة ﴿بدأ﴾. ﴿كُنْإِلْكَ﴾: جار ومجرور صفة لمصدر محذوف معمول لما بعده. ﴿ كِدْنَا﴾: فعل وفاعل. ﴿ لِيُوسُفُّ ﴾: متعلق به، والتقدير: كدنا ليوسف كيداً مثل ذلك الكيد المذكور، والجملة في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة. ﴿مَا ﴾: نافية. ﴿كَانَ ﴾: فعل ماض ناقص، واسمها ضمير يعود على ﴿يُوسِفُ ﴾. ﴿ لِيَأْخُذُ ﴾: (اللام): حرف جر وجحود. ﴿يأخذ أَخاه ﴾: فعل ومفعول منصوب بأن مضمرة وجوباً بعد لام الجحود. ﴿فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ﴾: جار ومجرور متعلَّق به، والجملة الفعلية صلة أن المضمرة، أن مع صلتها في تأويل مصدر مجرور بلام الجحود، الجار والمجرور متعلق بمحذوف خبر ﴿ كَانَ ﴾ على مذهب البصريين تقديره: ما كان يوسف مريداً لأخذ أخيه في دين الملك، ومتمكناً منه في حكمه، وهذه الجملة تعليق لما صنعه الله ليوسف من الكيد، أو تفسير له. ذكره الشوكاني وغيره. ﴿إِلَّا ﴾: أداة استثناء من أعم الأحوال. ﴿أَن يَشَاآءُ ٱللَّهُ ﴾: ناصب وفعل وفاعل، والجملة في تأويل مصدر مجرور بإضافة مستثنى المحذوف إليه، والتقدير: ما كان ليأخذ أخاه في دين الملك في حال من الأحوال إلا حال مشيئة الله سبحانه وتعالى. ﴿نَرْفَعُ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على ﴿اللَّهُ ﴾، والجملة في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة. ﴿ دُرَجَكتِ مَّن﴾: مفعول به ومضاف إليه إذا قرأناه بلا تنوين، وإذا قرأناه بالتنوين ﴿ دَرَحَتِ ﴾ منصوب بنزع الخافض. ﴿مَّن ﴾: اسم موصول في محل النصب مفعول به، وجملة ﴿نَشَاءُ ﴾: صلة ﴿مَّن﴾ الموصولة، والتقدير: نرفع من نشاء رفعه من عبادنا في درجات. ﴿وَفَوْقَ كُلِّ﴾: ظرف ومضاف إليه خبر مقدم. ﴿ذِي عِلْمِ ﴾ مضافان ﴿عَلِيمٌ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة.

﴿ فَ الْوَا إِن يَسْرِقَ فَقَدْ سَرَفَ أَخٌ لَهُ مِن فَبَالٌ فَأَسَرَّهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ،

وَلَمْ يُبْدِهَا لَهُمْ قَالَ أَنتُمْ شَرٌّ مَّكَأَنَّ وَأَلَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصِفُونَ ﴿ ﴿ ﴾.

﴿ قَالُواْ ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ إِن يَسْرِقُ فَقَدْ سَرَقَ أَخُ لَهُ مِن قَبَلُ﴾: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿إِنَّ : حرف شرط. ﴿يَسُـرِقُ﴾: فعل مضارع مجزوم بـ﴿إنَّ الشَّرطية، وفاعله ضمير يعود على بنيامين. ﴿فَقَدُّ ﴾: (الفاء): رابطة لجواب ﴿إن الشرطية وجوباً لاقترانه بـ ﴿قد ﴾. ﴿قد ﴾: حرف تحقيق. ﴿ سَرَفَ أَخُّ ﴾: فعل وفاعل في محل الجزم بـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية على كونه جواباً لها. ﴿لَهُۥ﴾: جار ومجرور صفة لـ﴿أَخُّ﴾. ﴿مِن قَبَلُ ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ سَرَقَ ﴾ ، وجملة ﴿إِن ﴾ الشرطية في محل النصب مقول ﴿ قَالُوا ﴾ . ﴿ فَأَسَرَّهَا ﴾ (الفاء): عاطفة. ﴿ أسرها يوسف ﴾: فعل ومفعول به . ﴿ فِي نَقْسِهِ ، ﴾ متعلقان به ﴿وَلَمْ يُبْدِهَا﴾ جازم وفعل مجزوم ومفعول به، والجملة معطوفة على ﴿ فَأَسَرُّهَا ﴾ ﴿ لَهُمَّ ﴾: متعلق به، وفاعله ضمير يعود على ﴿ يُوسُفُ ﴾، والجملة معطوفة على جملة ﴿أسرها﴾. ﴿قَالَ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على ﴿ يُوسُفُ ﴾ ، والجملة مستأنفة. ﴿ أَنتُم شَرُّ ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿أَنْتُمْ شَرُّ﴾: مبتدأ وخبر. ﴿مَكَانَّأَ﴾: تمييز محول عن المبتدأ منصوب باسم التفضيل، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ . ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ ﴾ : مبتدأ وخبر. ﴿يِمَا﴾: جار ومجرور متعلق بـ﴿أَعْلَمُ﴾، والجملة الاسمية في محل النصب مقول ﴿قَالَ ﴾، وجملة ﴿تَصِفُونَ ﴾: صلة لـ ﴿ما ﴾ أو صفة لها، والعائد أو الرابط محذوف تقديره: بما تصفونه.

﴿ قَالُوا يَكَأَيُّهَا الْعَزِيرُ إِنَّ لَهُ أَبَّا شَيْخًا كَبِيرًا فَخُذَ أَحَدَنَا مَكَانَهُ ۚ إِنَّا نَرَنك مِنَ الْمُعْدِينَ ﴾.

 له ( الفاء ) وجملة ( إنّ ) في محل النصب مقول ( قَالُوا ) على كونها جواب النداء. ( فَخُذْ ) : (الفاء ) : عاطفة تفريعية . ( خذ ) : فعل أمر ، وفاعله ضمير يعود على ( يُوسُفُ ) ، والجملة الفعلية في محل النصب معطوفة على جملة ( إن ) . ( أَحَدَنَا ) : مفعول به . ( مَكَانَهُ ) : ظرف متعلق ب خذ ) . ( إنّا ) : ناصب واسمه . ( نَرَنك ) : فعل ومفعول به ؛ لأن رأى بصرية . ( مِنَ الْمُحْسِنِينَ ) : متعلق به ، ويصح كونها علمية ، والجار والمجرور في محل المفعول الثاني ، وفاعل نرى ضمير يعود على إخوة يوسف ، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ( إن ) ، وجملة ( إن ) : في محل النصب مقول ( قَالُوا ) مسوقة لتعليل ما قبلها .

﴿ قَالَ مَعَاذَ اللَّهِ أَن نَّأَخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَنعَنَا عِندَهُۥ إِنَّا إِذَا لَظَالِمُونَ ﴿ ﴾.

وْقَالَ»: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على ﴿ يُوسُفُ ﴾ والجملة مستأنفة. ﴿ مَعَاذَ اللّهِ ﴾ إلى آخر الآية: محكي لـ ﴿ قَالَ ﴾ وإن شئت قلت ﴿ مَعَاذَ اللّهِ ﴾ منصوب. على المفعولية المطلقة بفعل محذوف وجوباً تقديره: نعوذ بالله معاذ ؛ أي: نتعوذ بالله تعوذاً ، والجملة المحذوفة في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ . ﴿ أَنَ نَاصب وفعل منصوب به ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ يُوسُفُ ﴾ ، والجملة الفعلية في تأويل مصدر مجرور بحرف جر محذوف تقديره: نعوذ بالله من أخذنا . ﴿ إِلّه ﴾ : أداة استثناء مفرغ . ﴿ مَن ﴾ : اسم موصول في محل النصب مفعول به . ﴿ وَجَدْنَا مَتَعَنّا ﴾ : فعل وفاعل ومفعول . ﴿ عِندَهُ ﴾ : متعلق به ، والجملة صلة ﴿ وَجَدْنَا مَتَعَنّا ﴾ : فعل وفاعل ومفعول . ﴿ عِندَهُ ﴾ : حرف جواب وجزاء ملغاة لا ﴿ مَل لها ؛ لعدم دخولها على الفعل . ﴿ أَنَا لِمُونَ ﴾ : خبر ﴿ إِنَا ﴾ ، و(اللام) : حرف ابتداء ، وجملة ﴿ إِنّا ﴾ في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ مسوقة لتعليل ما قبلها .

﴿ فَلَمَّا ٱسْتَنِعَسُوا مِنْهُ حَالَصُوا نِجَيَّا ۚ قَالَ كَبِيرُهُمْ أَلَمْ تَعْلَمُوٓا أَكَ أَبَاكُمْ قَدْ أَخَذَ عَلَيْكُم مَّوْقِقًا مِنَ ٱللَّهِ ﴾ .

﴿ فَلَمَا ﴾: (الفاء): استئنافية. ﴿ لما ﴾: حرف شرط غير جازم. ﴿ اَسْتَعَسُوا ﴾: فعل وفاعل فعل وفاعل وفاعل ، وفاعل جواب ﴿ لما ﴾. ﴿ فَيَتَا ﴾: حال من فاعل ﴿ خَلَصُوا ﴾، وجملة ﴿ لما ﴾: مستأنفة،

وإنما أفردت الحال مع كون صاحبها جمعاً؛ لأن فعيلاً يستوي فيه المذكر والمؤنث. والجميع وغيره. ﴿قَالَ كَبِرُهُمْ ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿أَلَمْ تَعْلَمُواْ أَنَ أَبَاكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنفُتُكُمْ ﴾ مقول محكي، وإن شئت قلت ﴿أَلَمْ تَعْلَمُواْ ﴾: (الهمزة): للاستفهام التقريري. ﴿لم تعلموا ﴾: جازم وفعل وفاعل، والجملة في محل النصب مقول ﴿قَالَ ﴾. ﴿أَنَ أَبَاكُمُ ﴾: ناصب واسمه. ﴿قَدْ أَخَذَ ﴾: فعل ماض ، وفاعله ضمير يعود على الأب. ﴿عَلَيْكُم ﴾: متعلق به. ﴿مَوْيَقُا ﴾: مفعول به. ﴿مِنَ اللهِ ﴾: جار ومجرور صفة له، وجملة ﴿أَنَ مُن الله في محل الرفع خبر ﴿إِنَ ﴾، وجملة ﴿إِنَ ﴾ في تأويل مصدر ساد مسد مفعولي علم تقديره: ألم تعلموا أخذ أبيكم عليكم موثقاً من الله في شأن بنيامين.

﴿ وَمِن فَتِلُ مَا فَرَطَتُمْ فِي يُوسُفَّ فَلَنَ أَبْرَحَ ٱلأَرْضَ حَنَّى يَأْذَنَ لِيَّ أَقِي يَحْكُمُ اللّهُ لِنَّ وَهُوَ خَيْرُ اَلْمَكِمِينَ﴾.

﴿ وَمِن فَبَلُ ﴾: جار ومجرور متعلق به ﴿ فَرَسُتُ ﴾ . ﴿ مَا ﴾ : زائدة ، أو مصدرية . ﴿ فَرَسُتُ ﴾ : متعلق به ، والجملة صلة له ﴿ مَا ﴾ المصدرية . ﴿ مَا ﴾ مع صلتها في تأويل مصدر معطوف على مصدر مؤول من جملة ﴿ أَنَ ﴾ تقديره : إلم تعلموا أخذ أبيكم عليكم موثقاً من الله في شأن بنيامين ، وتفريطكم في شأن يوسف من قبل بنيامين . ﴿ فَانَ أَبْرَ ﴾ : (الفاء) : فاء الفصيحة ؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر تقديره : إذا عرفتم ما قلت لكم وأردتم بيان شأني وحالي . . فأقول لكم ، ﴿ لن أبرح ﴾ : ناصب وفعل منصوب ، و أبَرَح ﴾ هنا تامة ، وفاعله ضمير يعود على الكبير . ﴿ الأَرْضَ ﴾ : مفعول به ؛ لأنه المقدرة ، وجملة إذا المقدرة في محل النصب مقول ﴿ فَالَ ﴾ . ﴿ حَقَ ﴾ : حرف جر وغاية . ﴿ يَأَذَنَ ﴾ : فعل مضارع منصوب بأن مضمرة وجوباً بعد حتى بمعنى إلى . ﴿ وَيَّ كُمُ اللهُ ﴾ : فعل وفاعل معطوف على ﴿ لِي ﴾ : متعلق به ، وجملة ﴿ يَأَذَنَ ﴾ في تأويل مصدر مجرور بحتى بمعنى إلى ، الجار والمجرور متعلق به ، وجملة ﴿ يَأَذَنَ ﴾ في تأويل مصدر مجرور بحتى بمعنى إلى ، الجار والمجرور متعلق به ، وجملة ﴿ يَأَذَنَ ﴾ : فال أبرح الأرض إلى إذن أبي ، الجار والمجرور متعلق به ، وجملة ﴿ يَأَذَنَ ﴾ : مبدأ وخبر ، والجملة في محل لي ، أو حكم الله لي . ﴿ وَهُو خَبُرُ لَكُوكِينَ ﴾ : مبدأ وخبر ، والجملة في محل لي ، أو حكم الله لي . ﴿ وَهُو خَبُرُ لَكُوكِينَ ﴾ : مبدأ وخبر ، والجملة في محل لي ، أو حكم الله لي . ﴿ وَهُو خَبُرُ لَكُوكِينَ ﴾ : مبدأ وخبر ، والجملة في محل لي ، أو حكم الله لي . ﴿ وَهُو خَبُرُ لَكُوكِينَ ﴾ : مبدأ وخبر ، والجملة في محل

النصب مقول ﴿قَالَ﴾ على كونها معللة لما قبلها.

﴿ اَرْجِعُوا إِلَىٰ أَبِيكُمْ فَقُولُوا يَتَأَبَاناً إِنَ اَبَنكَ سَرَقَ وَمَا شَهِدَنَا إِلَا بِمَا عَلِمْنَا وَمَا صَافِينَا إِلَا بِمَا عَلِمْنَا وَمَا صَافِينَ إِلَا بِمَا عَلِمْنَا وَمَا صَافِينَ عَنفِظِينَ ﴿ ﴾ .

﴿ارْجِعُوا﴾: فعل وفاعل. ﴿إِنَّ آبِيكُمْ﴾: متعلق به، والجملة في محل النصب مقول ﴿قُولُوا﴾: (الفاء): عاطفة. ﴿قُولُوا﴾: فعل وفاعل معطوف على ﴿آرْجِعُوا﴾. ﴿يَكَابَاناً﴾ إلى آخر الآية: مقول ﴿قُولُوا﴾، وإن شئت قلت: ﴿يَكَابَاناً﴾: منادى مضاف، وجملة النداء في محل النصب مقول ﴿قُولُوا﴾. ﴿إِنَّ أَنْكَ﴾: ناصب واسمه. ﴿سَرَقَ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على الابن، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿إِنَّ ﴾، وجملة ﴿إِنَّ ﴾: في محل النصب مقول ﴿قُولُوا﴾ على كونها جواب النداء. ﴿وَمَا﴾: (الواو): عاطفة. ﴿ما﴾: نافية. ﴿شَهِدَنَا﴾: فعل وفاعل، والجملة في محل النصب معطوفة على جملة ﴿إِنَّ ﴾ على كونها جواب النداء. ﴿إِلَّا ﴾: أداة استثناء مفرغ. ﴿يِمَا ﴾: جملة ﴿إِنَّ ﴾ على كونها جواب النداء. ﴿إِلَّا ﴾: أداة استثناء مفرغ. ﴿يِمَا ﴾: على وضفة لها، والعائد أو الرابط محذوف تقديره: إلا بما علمناه، وعلم بمعنى عرف. ﴿وَمَا ﴾: (الواو): عاطفة. ﴿ما ﴾: نافية. ﴿حَنَا ﴾: فعل ناقص واسمه. ﴿يَلْفَيْبُ ﴾: متعلق بما بعده. ﴿حَنِظِينَ ﴾: خبر كان، وجملة كان معطوفة على جملة ﴿إِنَّ ﴾ على كونها جواب النداء.

﴿وَسْئَلِ ٱلْقَرْبِيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِيَّ أَفَلْنَا فِيهَا ۖ وَإِنَّا لَصَدِفُونَ ۞﴾.

﴿ وَسَّلِ ٱلْقَرْيَةَ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على الأب، والجملة في محل النصب معطوفة على جملة ﴿ إِنَ على كونها جواب النداء. ﴿ الَّتِي ﴾ صفة لـ ﴿ اَلْقَرْيَةَ ﴾. ﴿ حَمَّنًا ﴾: فعل ناقص واسمه. ﴿ فِهَا ﴾: خبره، وجملة كان صلة الموصول. ﴿ وَالْعِيرَ ﴾: معطوف على ﴿ اَلْقَرْيَةَ ﴾. ﴿ اَلَّتِ ﴾: صفة للعير. ﴿ وَإِنَّا ﴾: فعل وفاعل. ﴿ فِهَا ﴾: متعلق به، والجملة صلة الموصول. ﴿ وَإِنَّا ﴾: ناصب واسمه. ﴿ لَصَلَا قُونَ ﴾: خبره، واللام حرف ابتداء، والجملة الاسمية معطوفة على جملة ﴿ وَسَلَ ﴾ على كونها مقول ﴿ قولوا ﴾ .

﴿ قَالَ بَلْ سَوَّلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمُرُ أَ فَصَبَرُ جَيدُ أَن عَسَى اللَّهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ جَيعًا أ إِنَّهُ هُوَ ٱلْمَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾.

﴿ قَالَ ﴾: فعل ماض ، وفاعله ضمير يعود على يعقوب، والجملة مستأنفة. ﴿ بَلُّ سَوَّلَتُ ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكى، وإن شئت قلت: ﴿ بَلُّ ﴾: حرف إضراب وابتداء. ﴿ سُوِّلَتُ ﴾: فعل ماض . ﴿ لَكُمْ ﴾: متعلق به. ﴿ أَنفُسُكُمْ ﴾: فاعل. ﴿أَمْرَاكُ ﴾: مفعول به، والجملة في محل النصب مقول ﴿قَالَ ﴾. ﴿فَصَبْرُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ ال جَيِيلً ﴾: (الفاء): فاء الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر تقديره: إذا عرفتم ما قلت لكم وأردتم بيان حالى لكم. . فأقول لكم: ﴿صبر جميل﴾: ﴿صبر﴾: خبر مبتدأ محذوف. ﴿جَيِدُلُّ ﴾: صفة له تقديره: فصبري صبر جميل، والجملة في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة في محل النصب مقول ﴿قَالَ﴾. ﴿عُسَى ٱللَّهُ﴾: فعل ناقص واسمه، وهو من أفعال الرجاء. ﴿ أَن يَأْتِينِ ﴾: ناصب وفعل ونون وقاية ومفعول به. ﴿ بِهِمْ ﴾: متعلق به. ﴿ جَيِعًا ﴾: حال من ضمير ﴿ بِهِمْ ﴾، وفاعله ضمير يعود على ﴿ اللهُ ﴾، والجملة الفعلية صلة ﴿أَن﴾ المصدرية، ﴿أَنَ﴾ مع صلتها: في تأويل مصدر منصوب على كونه خبر ﴿عَسَى﴾، ولكنه في تأويل اسم الفاعل؛ ليصح الإخبار تقديره: عسى الله آتياً بهم جميعاً. ﴿إِنَّهُ ﴾: ناصب واسمه. ﴿هُوَ ﴾: ضمير فصل. ﴿ٱلْعَلِيمُ ﴾: خبر أول له. ﴿ ٱلْحَكِيمُ ﴾: خبر ثان له، وجملة ﴿إن ﴾ في محل النصب مقول القول مسوقة لتعليل ما قبلها.

﴿ وَتُولَىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ يَتَأْسَفَىٰ عَلَى يُوسُفَ وَأَيْنَتْ عَيْنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْفِ فَهُو كَظِيمٌ ﴾. وفاعله ضمير يعود على يعقوب. ﴿ عَنْهُمُ ﴾: متعلق به، والجملة معطوفة على جملة ﴿ قال ﴾. ﴿ وَقَالَ ﴾: فعل ماض معطوف على ﴿ تولى ﴾، وفاعله ضمير يعود على يعقوب. ﴿ يَتَأْسَفَىٰ عَلَى يُوسُفَ ﴾: مقول محكي لـ ﴿ قال ﴾، وإن شئت قلت ﴿ يا ﴾: حرف نداء. ﴿ أسفى ﴾: منادى مضاف منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم المنقلبة ألفاً للتخفيف بعد قلب الكسرة فتحة، منع مع ظهورها اشتغال المحل بحركة المناسبة، ﴿ أسفى ﴾: مضاف إليه. ﴿ عَلَىٰ محل الجر مضاف إليه. ﴿ عَلَىٰ الله عَلَىٰ مَا قَالَ الله عَلَىٰ مَا قَالَ المحل الجر مضاف إليه. ﴿ عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ المنقلبة أَلْفاً في محل الجر مضاف إليه. ﴿ عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ المنقلبة أَلْفاً في محل الجر مضاف إليه. ﴿ عَلَىٰ الله عَلَىٰ المنقلبة أَلْفاً في محل الجر مضاف إليه. ﴿ عَلَىٰ الله عَلَىٰ عَلَىٰ الله عَلَىٰ ا

يُوسُفَ﴾: متعلق بـ﴿أسفى﴾، وجملة النداء في محل النصب مقول ﴿قال﴾. ﴿وَأَتَيْضَتْ عَيْنَاهُ﴾: فعل وفاعل. ﴿مِنَ ٱلْحُرْنِ﴾: متعلق به، والجملة معطوفة على جملة ﴿قَالَ﴾، أو حال من فاعل ﴿قال﴾. ﴿فَهُوَ﴾: (الفاء): عاطفة تعليلية، ﴿هو كظيم﴾: مبتدأ وخبر، والجملة الاسمية معطوفة على جملة ﴿وَأَتَيْضَتْ﴾.

#### التصريف ومفردات اللغة

﴿ اَوَى إِلَيْهِ أَخَاهُ ﴾؛ أي: ضم إليه في الطعام والمنزل والمبيت كما مر في مبحث التفسير. وأصل آوى: أأوى بهمزتين ثانيتهما ساكنة على وزن أفعل الرباعي، فقلبت الثانية ألفاً ثلاثية أوى يأوي بوزن رمى يرمي إذا رق له ورحمه.

﴿ فَلَا تَبْتَإِسُ ﴾؛ أي: فلا تحزن، والابتثاس: اجتلاب البؤس والشقاء، وهو من باب افتعل الخماسي.

﴿ فَلْمَا جَهَرَهُم عِبَهَازِهِم ﴾؛ أي: هياهم بأهبة السفر. ﴿ جَمَلَ السِقابَة ﴾ والسقاية \_ بكسر أوله \_ وعاء يسقى به، وبه يكال للناس، ويقدر بكيلة مصرية (١/ ١١ من الأردب المصري) \_ وهو الذي عبر عنه بصواع الملك، فيسمى سقاية باعتبار أول حاله، وصاعاً باعتبار آخر أمره؛ لأن الصاع آلة الكيل، وهو أربعة أمداد، والأردب المصري يسع اثني عشر صاعاً. ﴿ فِي رَحْلِ أَخِيهِ والرحل هو الوعاء الذي يجعل فيه ما يشتريه من الطعام من مصر. ﴿ ثُمُّ أَذَنُ مُؤَذِّنُ ﴾؛ أي: نادى مراراً كثيرة بدليل صيغة التفعيل؛ لأنه من التأذين، وهو تكرار الأذان، والإعلام بالشيء، وكان ذلك النداء مع رفع الصوت قائلاً ﴿ أَيَتُهَا ٱلْمِيرُ ﴾؛ أي: يأ أصحاب العير، والعير في الأصل: كل ما يحمل عليه من الأبل والحمير والبغال، سمي بذلك؛ لأنه يعير؛ أي: يذهب ويجيء، والمراد منه هنا أصحاب الإبل ونحوها. وفي «المصباح»: العير \_ بالكسر \_ اسم للإبل التي تحمل الميرة في الأصل، ثم غلب على كل قافلة. ا هـ.

﴿ وَأَقَبُلُوا ﴾؛ أي: والحال أنهم؛ أي: إخوة يوسف أقبلوا عليهم؛ أي: على جماعة الملك المؤذن وأصحابه؛ أي: التفتوا إليهم وخاطبوهم بما ذكر كما مر.

﴿مَّاذَا تَفْقِدُونَ﴾؛ أي: أي شيء ضاع منكم؟ والفقد: غيبة الشيء عن الحس بحيث لا يعرف مكانه كما في «البيضاوي» من فقد من باب ضرب.

﴿ صُواعَ ٱلْمَلِكِ ﴾ فالصاع والصواع لغتان معناهما واحد؛ وهو آلة الكيل، وتقدم أنه هو السقاية. قال الزجاج: الصواع هو الصاع بعينه، وهو يذكر ويؤنث، وهو السقاية، ومنه قول الشاعر:

# نَشْرَبُ ٱلْخَمْرَ بِٱلصُّوَاعَ جَهَارَا

﴿ وَلِمَن جَآءَ بِدِ حِمْلُ بَعِيرِ ﴾ والحمل ـ بكسر الحاء ـ هنا هو ما يحمله البعير من الطعام.

﴿وَأَنَاۚ بِهِۦ﴾؛ أي: بحمل البعير الذي جعل لمن جاء بالصواع قبل التفتيش للأوعية. ﴿زَعِيمٌ﴾؛ أي: كفيل أجعله جزاءً لمن يجيء به.

﴿ كَذَلِكَ كِذْنَا لِيُوسُفَ ﴾ والكيد: التدبير الذي يخفى ظاهره على المتعاملين به حتى يؤدي إلى باطنه المراد منه، واعلم أن الكيد يشعر بالحيلة والخديعة، وهذا في حق الله تعالى محال إلا أنه قد تقدم أصل معتبر في هذا الباب، وهو أن أمثال هذه الألفاظ في حق الله تعالى تحمل على نهاية الأغراض لا على بداياتها، فالكيد: السعي في الحيلة والخديعة، ونهايته إيقاع الإنسان من حيث لا يشعر في أمر مكروه، ولا سبيل له إلى دفعه، فالكيد في حق الله تعالى محمول على هذا المعنى. اهد. «كرخي». ﴿ دِينِ ٱلْمَاكِ ﴾ شرعه الذي يدين الله تعالى به.

﴿ وَفَوْقَ كُلِ ذِى عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾، يقرأ شاذاً: ﴿ ذِي عالم ﴾ وفيه ثلاثة أوجه: أحدها: هو مصدر كالباطل.

والثاني: أن ذي زائدة، وقد جاء مثل ذلك في الشعر كقول الكميت:

# 

والثالث: أنه أضاف الاسم إلى المسمى، وهو محذوف تقديره: ذي مسمى عالم كقول الساعر: إلى الحول ثم اسم السلام عليكما

أي: مسمى السلام. ذكره أبو البقاء.

﴿إِن يَسْرِقَ فَقَدْ سَرَفَ أَخُ لَهُ مِن قَبَلُ ﴾ سرق - من باب ضرب - أخذ الشيء من حرز مثله خفية. وقد سبق بيان سبب نسبة السرقة إلى يوسف في مبحث التفسير. وقولهم: ﴿إِنَّ لَهُۥ أَبًا شَيْخًا كَبِيرًا﴾؛ أي: كبير القدر، ولم يريدوا كبر السن؛ لأن ذلك معروف من حال الشيخ ذكره «القرطبي».

﴿مَعَاذَ ٱللَّهِ ﴾ مصدر ميمي من عاذ يعوذ عوذاً ومعاذاً.

﴿ فَلَمَّا اسْتَنْعَسُوا ﴾؛ أي: ينسوا مثل عجب واستعجب وسخر واستسخر، فالسين والتاء زائدتان للمبالغة كما في «البيضاوي» و«القرطبي»، وفي «السمين»: ﴿ فَلَمَّا اسْتَنْعَسُوا ﴾ استفعل هنا بمعنى فعل المجرد، يقال: ينس واستيأس بمعنى نحو عجب واستعجب، وسخر واستسخر. وقال الزمخشري: زيادة السين والتاء للمبالغة نحو ما مر في استعصم.

﴿ خَلَصُوا ﴾ ؛ أي: اعتزلوا عن مجلس يوسف، وانفردوا عنه، وانحازوا على حدة. وفي «المصباح»: خلص يخلص خلوصاً من باب قعد؛ أي: انفصل. ﴿ فِيَدُا ﴾: حال من فاعل ﴿ خَلَصُوا ﴾ كما مر؛ أي: اعتزلوا حالة كونهم متناجين؛ أي: متحدثين في التشاور في شأن هذه القضية، وهو لفظ يوصف به من له نجوى، واحداً كان أو جماعة مؤنثاً أو مذكراً، فهو كعدل، ويجمع على أنجية، قال للد:

وَشَهِدْتُ أَنْجِيَةَ ٱلإِفَاقَةِ عَالِيَاً كَعْبِيْ وَأَرْدَافُ ٱلْمُلُوْكِ شُهُوْدُ وقال آخر:

إِنِّيْ إِذَا مَا ٱلْقَوْمُ كَانُوا أَنْجِيَهُ وَٱضْطَرَبَ ٱلْقَوْمُ ٱضْطِرَابَ ٱلأَرْشِيَهُ هُنَاكَ أَوْصِيْنِيْ وَلاَ تُوصِيْ بِيَهُ

وفي «الكرخي» قوله: ﴿غِيَتًا ﴾ حال من فاعل ﴿خَكَمُواُ﴾؛ أي: اعتزلوا في هذه الحالة متناجين، وإنما أفردت الحال وصاحبها جمع؛ إما لأن النجي فعيل

بمعنى فاعل كالعشير والخليط بمعنى المعاشر والمخالط كقوله: ﴿وَقَرَّبَنَهُ نَجِيًا﴾؛ أي: مناجياً، وهذا في الاستعمال يفرد مطلقاً، يقال: هم خليطك وعشيرك؛ أي: مخالطوك ومعاشروك، وإما لأنه صفة على فعيل بمنزلة صديق وبابه، فوحد لأنه بزنة المصادر كالصهيل والوحيد والذميل، وإما لأنه مصدر بمعنى التناجي كما قيل: النجوى بمعناه قال الله تعالى: ﴿وَإِذْ هُمْ نَجُوكَ ﴾ وحينئذٍ يكون فيه التأويلات المذكورة في رجل عدل وبابه. اهد.

﴿ قَالَ كَبِيرُهُمْ ﴾؛ أي: رأياً وتدبيراً وعلماً؛ وهو شمعون. قاله مجاهد، أو كبيرهم في السن، وهو روبيل. قاله قتادة، وقيل: في العقل والرأي؛ وهو يهوذا ذكرهم الميثاق في قول يعقوب: ﴿ لَتَأْنَنِي بِهِ ۚ إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ ۗ ﴾.

﴿ فَكُنَ أَبْرَحُ ٱلْأَرْضُ ﴾: ﴿ أَبْرَحُ ﴾ هنا تامة ضمّنت معنى أفارق، فالأرض مفعول به، ولا يجوز أن تكون تامة من غير تضمين؛ لأنها إذا كانت كذلك كان معناها ظهر وذهب، ومعنى الظهور والذهاب لا يصل إلى الظرف المخصوص إلا بواسطة في تقول: ذهبت في الأرض، ولا يجوز ذهبت الأرض. وقد جاء شيء لا يقاس عليه. واعلم أنه لا يجوز في أبرح أن تكون ناقصة؛ لأنه لا ينتظم من الضمير الذي فيها ومن الأرض مبتدأ وخبر، ألا ترى أنك لو قلت: أنا الأرض، لم يجز من غير في بخلاف: أنا في الأرض. اهد. «كرخي».

﴿ ٱلْفَرْيَةَ ﴾: اسم للموضع الذي يجتمع فيه الناس وللناس جميعاً، ويستعمل في كل واحد منهما. قاله الراغب.

﴿ قَالَ بَلَ سَوَّلَتَ لَكُمْ ﴾؛ أي: زينت وخيلت لكم ﴿ أَنفُسُكُمْ أَمَرًا ﴾؛ أي: كيداً آخر ﴿ فَصَبَرُ جَمِيلٌ ﴾؛ أي: فشأني صبر جميل؛ أي: حسن، أو صبر جميل أولى بي وأليق.

واعلم: أن الواجب على كل مسلم إذا أصيب بمكروه في نفسه أو ولده أو ماله أن يتلقى ذلك بالصبر الجميل والرضا والتسليم لمجريه عليه؛ وهو العليم الحكيم، ويقتدي بيعقوب وسائر النبييين صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين. وقال سعيد بن عروبة عن قتادة عن الحسن قال: ما من جرعتين يتجرعهما العبد

أحب إلى الله من جرعة مصيبة يتجرعها العبد بحسن صبر وحسن عزاء، وجرعة غيظ يتجرعها العبد بحلم وعفو.

﴿ وَتُوَلَّىٰ عَنْهُمْ ﴾؛ أي: أعرض عنهم ﴿ وَقَالَ يَتَأْسَفَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾؛ أي: يا حزني عليه، والأسف أشد الحزن على ما فات،ومنه قول كثير:

فَيَا أَسَفَا لِلْقَلْبِ كَيْفَ ٱنْصِرَافُهُ وَلِلنَّفْسِ لَمَّا سُلِّيَتْ فَتَسَلَّتِ

قال يعقوب هذه المقالة لما بلغ منه الحزن غاية مبالغة بسبب فراقه ليوسف وانضمام فراقه لأخيه بنيامين، وبلوغ ما بلغه من كونه أسيراً عند ملك مصر، فتضاعفت أحزانه، وهاج عليه الوجد القديم بما أثاره من الخبر الأخير.

﴿ فَهُو كَظِيمٌ ﴾؛ أي: مملوء غيظاً على أولاده ممسك له في قلبه لا يبثه لأحد، فهو فعيل بمعنى مفعول، وقيل: الكظيم بمعنى الكاظم؛ أي: المشتمل على حزنه الممسك له، ومنه قوله:

فَإِنْ أَكُ كَاظِمَاً لِمُصَابِ نَاسٍ فَإِنِّيْ ٱلْيَوْمَ مُنْظَلِقٌ لِسَانِيْ وَعَالَ الزجاج: معنى كظيم محزون. وعن ابن عباس أنه قال: معناه مغموم مكروب. وفي «المصباح»: كظمت الغيظ كظماً ـ من باب ضرب ـ وكظوماً أمكست على ما في نفسك منه على صفح أو غيظ. انتهى.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات أنواعاً من البلاغة، وضروباً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: جناس الاشتقاق في قوله: ﴿وَلَمَّا جَهَّزَهُم بِجَهَازِهِمْ ۗ وَفي قوله: ﴿ثُمَّ اللَّهُ مُؤَذِّنُ ﴾ .

ومنها: المجاز المرسل في قوله: ﴿ أَيْتُهَا ٱلْعِيرُ ﴾؛ لأن المراد منه أصحاب الإبل ونحوها، والعلاقة فيه المجاورة كما في «السمين».

ومنها: التعريض في قوله: ﴿إِنَّكُمْ لَسُرِقُونَ ﴾ لما فيه من التعريض إلى

سرقتهم يوسف من أبيه.

ومنها: التخصيص في قوله: ﴿وَأَنَا بِهِ نَعِيدُ ﴾ بعد التعميم في قوله: ﴿قَالُواْ نَقْقِدُ صُوَاعَ ٱلْمَلِكِ ﴾؛ لأن هذه الجملة من كلام المؤذن؛ لأنه هو الذي كفل وضمن.

ومنها: ذكر الخاص بعد العام إشعاراً بأنه المقصود من العام في قوله: ﴿وَمَا كُنَّا سَلرِقِينَ﴾.

ومنها: التأكيد في قوله: ﴿فَهُو جَزَّوْمُ ﴾؛ لأن هذه الجملة بمعنى قوله: ﴿جَزَّوْمُ مَن وُجِدَ فِي رَجِّلِهِ ﴾، فهي مؤكدة لها.

ومنها: جناس الاشتقاق في قوله: ﴿فَهُوَ جَزَّؤُمُّ كَذَلِكَ نَجْزِي ٱلظَّالِمِينَ﴾.

ومنها: الإظهار في مقام الإضمار في قوله: ﴿ثُمَّ اَسْتَخْرَجَهَا مِن وِعَآءِ أَخِيدًا ﴾؛ لأن حق العبارة: ثم استخرجها منه.

ومنها: التشبيه في قوله: ﴿كُنَّالِكَ كِنْدَنَا لِيُوسُفَّـ ﴾.

ومنها: حكاية الحال الماضية في قوله: ﴿مَاذَا تَفْقِدُونَ ﴾ وفي قوله: ﴿نَفْقِدُ صُواعَ ٱلْمَلِكِ ﴾؛ لأن صيغة المضارع في كلا الموضعين لاستحضار الصورة الماضية كما في «روح البيان».

ومنها: الجناس المماثل في قوله: ﴿إِن يَسْرِقُ فَقَدْ سَرَفَ أَنُّ لَهُ مِن قَبْلُ ﴾.

ومنها: التنكير في قوله: ﴿أَتُّ لَهُ ﴾ لغرض الإبهام.

ومنها: الطباق في قوله: ﴿ فَأَسَرَّهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ، وَلَمْ يُبِّدِهَا﴾.

ومنها: الإطناب في قوله: ﴿شَيْخًا كَبِيرًا ﴾ لغرض الاستعطاف؛ لأن كبر السن معلوم من لفظ الشيخ.

ومنها: المجاز المرسل في قوله: ﴿وَسَكِلِ ٱلْفَرْيَةَ﴾؛ أي: أهلها، والعلاقة فيه فيه المحلية، وفي قوله: ﴿وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِي ٓ أَقَلْنَا فِيهَا ﴾؛ أي: أصحابها، والعلاقة فيه

المجاورة كما مر قريباً.

ومنها: نداء غير العاقل تنزيلاً له منزلة العاقل في قوله: ﴿ يَكَأْسَفَىٰ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَل

ومنها: جناس الاشتقاق بين لفظي الأسف ويوسف في قوله: ﴿يَكَأْسَفَىٰ عَلَىٰ مُوسُفَ﴾ وقال الزمخشري: والتجانس بين لفظتي الأسف ويوسف مما يقع مطبوعاً غير مستعمل، فيملح ويبدع، ونحوه ﴿اتَّاقَلْتُمّ﴾، ﴿أَرْضِيتُم ﴾، ﴿وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَسْمى وَيَسْمى التهيه ويوسف ما يقع مطبوعاً ويَسْمى التهيه ويسمى التصريف، وهو أن تنفرد كل كلمة من الكلمتين عن الأخرى بحرف، ذكره أبو حيان.

ومنها: الكناية في قوله: ﴿ وَٱبْيَضَتْ عَيْنَاهُ ﴾؛ لأنه كناية عن فقدان البصر وذهابه عنه.

ومنها: عطف العام على الخاص في قوله: ﴿حَقَى يَأْذَنَ لِيَ آَيِ آَوَ يَعَكُمُ اللّهُ لِي وَهُو خَيْرُ الْمَكِكِينَ ﴿ فَإِنه غيا الأمر بغايتين ؛ إحداهما خاصة ؛ وهي إذن أبيه ، والثانية عامة ؛ لأن إذن أبيه له في الانصراف من حكم الله تعالى . ا هـ . الكرخي » .

ومنها: جناس الاشتقاق بين ﴿يَعَكُمُ ﴾ و﴿اَلْمَكِمِينَ ﴾ في قوله: ﴿حَتَّى ﴾ ﴿يَعَكُمُ اللَّهُ لِيَّ ﴾ ﴿يَعَكُمُ اللَّهُ لِيَّ ﴾ ﴿وَهُوَ خَيْرُ الْمُرَكِمِينَ ﴾ .

ومنها: الحذف والزيادة في عِدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

### قال الله سبحانه جلَّ وعلا:

﴿ قَالُوا تَاللَّهِ تَفْتَوُا تَذْكُرُ بُوسُفَ حَتَّى تَكُونَ حَرَمًا أَوْ تَكُونَ مِنَ ٱلْهَالِكِينَ قَالَ إِنَّمَا أَشَكُواْ بَنِي وَحُزْنِ إِلَى اللَّهِ وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ يَنبَيَّ أَذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَايْتَسُواْ مِن زَوْج اللَّهِ ۚ إِنَّهُ لَا يَأْيْسُلُ مِن زَوْج اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ ٱلكَنفِرُونَ ۞ فَلَمَّا دَخَلُواْ عَلِيَّهِ قَالُواْ يَتَأَيُّهَا ٱلْعَزِيزُ مَسَّنَا وَأَهْلَنَا ٱلظُّرُ وَحِشْنَا بِيضَنعَةِ مُزْجَنَةِ فَأَوْفِ لَنَا ٱلْكَيْلَ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَأً إِنَّ ٱللَّهَ يَجْمِزِى ٱلْمُتَصَدِّنِينَ ﴿ قَالَ هَلَ عَلِمْتُم مَا فَعَلَتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنتُدْ جَاهِلُونَ ﴿ فَالْوَا أَوِنَكَ لَأَنتَ يُوسُفُ ۚ قَالَ أَنَا يُوسُفُ وَهَٰذَآ أَخِى قَدْ مَنَ اللّهُ عَلَيْنَأً ۚ إِنَّهُ مَن يَتَّقِ وَيَصْدِر فَإِنَ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ قَالُوا تَـاللَّهِ لَقَدْ ءَاثَرَكَ اللَّهُ عَلَيْــنَا وَإِن كُنَّا لَخَطِيبِنَ ۞ قَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمُ يَغْفِرُ اللَّهُ لَكُمُّ وَهُوَ أَرْحُمُ ٱلرَّحِينَ ۞ آذْهَبُوا بِقَمِيعِي هَلَاَ فَٱلْقُوهُ عَلَىٰ وَجْهِ أَبِي بَأْتِ بَصِيرًا وَأَتُونِ بِأَمْلِكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ وَلَمَّا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ قَالَ أَبُوهُمْ إِنِّ لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَّ لَوْلَا أَن تُفَيْدُونِ ۞ قَالُواْ تَأْلَقِهِ إِنَّكَ لَغِي صَلَالِكَ ٱلْقَسَدِيمِ ۞ فَلَمَّاۤ أَن جَآءَ ٱلْبَشِيرُ ٱلْقَسَلُةُ عَلَى وَجَهِدِه فَأَرْبَدَ بَصِيرًا قَالَ أَلَمَ أَقُل لَكُمْ إِنَّ أَعَلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ قَالُواْ يَتَأَبَانَا ٱسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَا كُنَا خَطِيبِنَ ۞ قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّ ۚ إِنَّهُمْ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيــمُ ۞ فَسَلَمًا دَخَلُوا عَلَىٰ يُوسُفَ ءَاوَئَ ۚ إِلَيْهِ أَبَوَيْهِ وَقَالَ ٱدْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ ۞ وَرَفَعَ ٱبُوَيْهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُّواْ لَهُ سُجَدًّا وَقَالَ يَتَأْبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُدْيِنِيَ مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقًّا وَقَدْ أَحْسَنَ بِنَ إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّجْنِ وَجَاتَه بِكُمْ مِنَ ٱلْبَدُوِ مِنْ بَعْدِ أَن نَزَعَ ٱلشَّيْطَنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَنِتُ إِنَّ رَقِى لَطِيثُ لِمَا يَشَآةُ إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْمَكِيمُ ﴿ ﴾.

# التفسير وأوجه القراءة

﴿ قَالُوا ﴾؛ أي: قال أولاد يعقوب الذين جاؤوا من مصر ومن معهم من أولاد الأولاد الحاضرين عند يعقوب حين قال يعقوب: ﴿ يَتَأْسَغَىٰ عَلَى يُوسُفَ ﴾: ﴿ تَالَّهُ تَفْتَوُا تَذْكُر يوسف وتلهج به، ولا تفتر عن حبه ﴿ حَقَّ تَكُونَ ﴾؛ أي: تصير بذلك ﴿ حَرَضًا ﴾؛ أي: مريضاً مشرفاً على الهلاك ﴿ أَوْ تَكُونَ مِن الْهَلِكِينَ ﴾؛ أي: من الهيتين.

وخلاصة ذلك (۱): أنك الآن في بلاء شديد، ويخاف أن يحصل لك ما هو أكثر وأشد، وهم يريدون بذلك منعه من البكاء والأسف، وإن كانوا هم سبب أحزانه ومنشأ همومه وغمومه، وإنما (۲) قالوا له ذلك؛ لأنهم علموا باليقين أنه يداوم على ذلك.

وأصل ﴿ تَاللَّهِ تَفْتَوُا ﴾؛ أي: والله لا تفتأ ولا تزال، فلا محذوفة في جواب القسم للتخفيف لعدم الالتباس؛ لأنه لو كان الجواب مثبتاً. للزمه اللام ونون التوكيد عند البصريين، أو إحداهما عند الكوفيين، وذلك نظير قول العرب: والله أقصدك أبداً، يعنون: لا أقصدك. وقال الفراء إن (لا) مضمرة؛ أي: لا تفتأ. قال النحاس: والذي قال صحيح، وقد روي عن الخليل وسيبويه مثل قول الفراء، وأنشد الفراء محتجاً على ما قاله قول امرىء القيس:

فَقُلْتُ يَمِيْنَ ٱللَّهِ أَبْرَحُ قَاعِداً وَلَوْ قَطَعُوا رَأْسِيْ لَدَيْكِ وَأَوْصَالِيْ يَعَلَّمُ لَا يُرك

وقالت الخنساء:

فَأَفْسَمْتُ آسَىٰ عَلَىٰ هَالِكِ أَوَ أَسْأَلُ نَائِحَةً مَالَهَا أرادت: لا آسى.

وقال الآخر:

لَمْ يَشْغُرِ ٱلنَّعْشُ مَا عَلَيْهِ مِنَ ٱلْ عُرْفِ وَلاَ ٱلْحَامِلُوْنَ مَا حَمَلُوْا تَاللَّهِ أَنْسَىٰ مُصِيْبَتِيْ أَبَدَا مَا أَسْمَعَتْنِيْ حَنِيْنَهَا ٱلإِبِلُ وَاللَّهِ عَمِران وابن محيصن وأبو حيوة شذوذاً(٤): ﴿قالوا بالله﴾ ـ بالباء ـ وقرأ أبو عمران وابن محيصن وأبو حيوة شذوذاً(٤): ﴿قالوا بالله﴾ ـ بالباء ـ

وقرا ابو عمران وابن محيصن وابو حيوة شذوذا '': ﴿قَالُوا بِاللهِ \_ بِالبَّاءِ \_ وَكُذَلُكُ كُلُّ قَسْمَ فِي القرآن، ويقال: فتيء وفتاً لغتان فيه (٥)، ولا يستعملان إلا

<sup>(</sup>١) المراغى. (٤) زاد المسير.

<sup>(</sup>٢) القرطبي. (٥) القرطبي.

<sup>(</sup>٣) روح البيان.

مع الجحد.

قال الشاعر:

سُرَادِقُ يَوْمِ ذِيْ رِيَاحٍ تَرَقَّعُ فَمَا فَتِئَتْ حَتَّىٰ كَأَنَّ غُبَارَهَا أى: ما برحت.

﴿حَتَّى تَكُونَ حَرَمُنا﴾ وأصل الحرض: الفساد في الجسم أو العقل من الحزن أو العشق أو الهرم حكى ذلك عن أبي عبيدة وغيره، ومنه قول الشاعر:

سَـرَىٰ هَــمُــیْ فَــأَمُــرَضَـنِــیْ وَقَـــدْمَــا زَادَنِـــیْ مَـــرَضَــا

كَـذَاكَ ٱلْـحُـبُ قَـبُـلَ ٱلْـبَـوْ م مِـمَّا يُـوْدِثُ ٱلْـحَـرَضَا وقال عبد الله بن عمر العرجي<sup>(١)</sup>:

إِنِّي ٱمْرُوِّ لَجَّ بِي حُبِّ فَأَحْرَضَنِي حَتَّىٰ بَلِيْتُ وَحَتَّىٰ شَفَّنِي ٱلسَّقَمُ ومعنى: ﴿ حَتَّى تَكُونَ حَرَضًا ﴾؛ أي: (٢) تالفاً، وقال ابن عباس ومجاهد: دنفاً؛ أي: ملازماً للمرض، وقال قتادة: هرماً، والضحاك: بالياً داثراً، ومحمد بن إسحاق: فاسداً لا عقل لك. وقال الفراء: الحارض: الفاسد الجسم والعقل وكذا الحرض. وقال أبن زيد: الحرض الذي قد ردَّ إلى أرذل العمر. وقال الربيع بن أنس: يابس الجلد على العظم. وقال المؤرِّخ: ذائباً من الهم. وقال الأخفش، ذاهباً، وابن الأنباري: هالكاً، وكلها متقاربة.

فأجابهم والتمس لنفسه معذرة على الحزن كما حكاه الله سبحانه وتعالى عنه بقوله: ﴿وَاَلَ﴾ يعقوب عليه السلام، وهذه الجملة مستأنفة في جواب سؤال مقدر كأنه قيل: فماذا قال يعقوب لهم حين قالوا له ما قالوا؟ فقيل: قال يعقوب جواباً لأولاده اللائمين له: لا تلوموني يا أولادي على حزني وبكائي، وأنا لم أشك إليكم حزني ولا إلى أحد من خلق الله، بل ﴿ إِنَّمَا آشَكُواْ ﴾ وأظهر ﴿بَتِّي ﴾؛ أي:

<sup>(</sup>١) زاد المسير.

<sup>(</sup>٢) القرطبي.

شديد حزني وهمي ﴿وَحُرْفِي﴾؛ أي: وقليل حزني ﴿إِلَى اللهِ سبحانه وتعالى ملتجناً إلى جنابه متضرعاً لدى بابه في دفعه. وقد (١) ذكر المفسرون أن الإنسان إذا قدر على كتم ما نزل به من المصائب. كان ذلك حزناً، وإن لم يقدر على كتمه كان ذلك بثاً، فالبث على هذا أعظم الحزن وأصعبه. والحزن (٢): أعم من البث، فإذا عطف على الخاص يراد به الأفراد الباقية، فيكون المعنى: لا أذكر الحزن العظيم والحزن القليل إلا مع الله، لا مع غيره من الناس. وقيل: البث الهم، وقيل: هو الحاجة. وعلى هذا القول يكون عطف الحزن على البث واضح المعنى. وقرأ الجمهور: ﴿حُرْنِي﴾ - بضم الحاء وسكون الزاي - . وقرأ (٣) الحسن وعيسى: ﴿وحَرْنِي﴾ - بفتحتين - . وقرأ قتادة بضمتين، وما عدا قراءة الجمهور شاذ.

فإن قيل (٤): لِمَ قال يعقوب ﴿فَصَبْرٌ جَيِلُّ﴾، ثم قال: ﴿يَاَأَسَفَى عَلَىٰ مَلَىٰ عَلَىٰ مُوسُفَ﴾، وقال: ﴿إِنَّمَا أَشَكُواْ بَنِي وَحُزْنِ إِلَى اللَّهِ﴾؟ فكيف يكون الصبر مع الشكوى؟

قيل: ليس هذا إلا شكاية من النفس إلى خالقها، وهو جائز، ألا ترى أن أيوب عليه السلام قال: ﴿ أَنِي مَسَنِى العَثْرُ وَأَنتَ أَرَحَمُ الرَّحِينَ ﴾ وقال تعالى مع شكواه إلى ربه في حقه: ﴿ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا فَيْمَ الْمَبَدُ ﴾ لأنه شكا منه إليه، وبكى منه عليه، فهو المعذور لديه؛ لأن حقيقة الصبر ومعناه الحقيقي حبس النفس ومنعها عن الشكوى إلى الغير، وترك الركون إلى الغير، وتحمل الأذى والابتلاء لصدوره من قضائه وقدره، كما قيل بلسان الحقيقة:

كُلُّ شَيْء مِنَ ٱلْمَلِيْحِ مَلِيْحُ لَكِنِ ٱلصَّبْرُ عَنْهُ غَيْرُ مَلِيْحِ وَلِيْحِ وَلِيْحِ وَلِيْحِ وَلِي السَّبْرُ عَنْهُ غَيْرُ مَلِيْحِ وَلِي النَّا النَّا :

وَٱلصَّبْرُ عَنْكَ فَمَذْمُومٌ عَوَاقِبُهُ وَٱلصَّبْرُ فِيْ سَائِرِ ٱلأَشْيَاءِ مَحْمُوْدُ وَٱلصَّبْرُ فِيْ سَائِرِ ٱلأَشْيَاءِ مَحْمُوْدُ وَالْصَبْرِ عَنْ حضرة المحبوب، فلا يزال يعرض حاله

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>۲) روح البيان. (٤) روح البيان.

وافتقاره إلى حضرته، ولسان العشق لسان التضرع والحكاية، لا لسان الجزع والشكاية، فشكاية العارف الواقف في صورة الشكوى حكاية حاله وتضرعه وافتقاره إلى حبيبه.

وروى الحاكم (١١) ـ أبو عبد الله ـ في "صحيحه" من حديث أنس بن مالك عن رسول الله على أنه قال: «كان ليعقوب أخ مؤاخ» فقال له ذات يوم: يا يعقوب ما الذي أذهب بصرك، وما الذي قوس ظهرك؟ قال: أما الذي أذهب بصري، فالبكاء على يوسف، وأما الذي قوس ظهري فالحزن على بنيامين، فأتاه جبريل فقال: يا يعقوب إن الله يقرئك السلام، ويقول لك: أما تستحيي أن تشكو إلى غيري؛ فقال: إنما أشكو بثي وحزني إلى الله، فقال جبريل: الله أعلم بما تشكو، ثم قال يعقوب: أي رب؛ أما ترحم الشيخ الكبير أذهبت بصري، وقوست ظهري، فاردد علي ربعانتاي أشمهما شمة قبل الموت، ثم اصنع بي يا رب ما شئت، فأتاه جبريل فقال: يا يقعوب إن الله يقرأ عليك السلام، ويقول: أبشر فوعزتي لو كانا ميتين لنشرتهما لك، إصنع طعاماً للمساكين، فإن أحب عبادي إلي المساكين، وهل تدري لم أذهبت بصرك وقوست ظهرك وصنع إخوة يوسف المساكين، وهل تدري لم أذهبت بصرك وقوست ظهرك وصنع إخوة يوسف تطعموه منها، فكان يعقوب بعد ذلك إذا أراد الغداء أمر منادياً فنادى ألا من أراد الغداء من المساكين. فليفطر مع يعقوب، وإذا كان صائماً أمر منادياً فنادى من كان صائماً. . فليفطر مع يعقوب، وإذا كان صائماً أمر منادياً فنادى من

وقال وهب بن منبه (۲): أوحى الله تعالى إلى يعقوب: أتدري لما عاقبتك، وحبست عنك يوسف ثمانين سنة؟ قال: لا، قال: لأنك شويت عناقاً، وقترت على جارك، وأكلت ولم تطعمه، وذكر بعضهم أن السبب في ذلك أن يعقوب ذبح عجل بقرة بين يديها وهي تخور، فلم يرحمها.

<sup>(</sup>١) زاد المسير.

<sup>(</sup>٢) زاد المسير.

فإن قيل: كيف صبر يوسف عن أبيه بعد أن صار ملكاً؟ فقد أجاب المفسرون عنه بثلاثة أجوبة:

أحدها: أنه يجوز أن يكون ذلك عن أمر الله تعالى وهو الأظهر.

والثاني: لئلا يظن الملك بتعجيل استدعائه أهله شدة فاقتهم.

والثالث: أنه أحب بعد خروجه من السجن أن يدرج نفسه إلى كمال السرور. والصحيح أن ذلك كان عن أمر الله تعالى ليرفع درجة يعقوب بالصبر على البلاء، وكان يوسف يلاقي من الحزن لأجل حزن أبيه عظيماً، ولا يقدر على دفع سببه.

﴿وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ﴾؛ أي: أعلم (١) من لطفه وإحسانه وثوابه على المصيبة ﴿مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ له أنتم، وقيل: أراد علمه بأن يوسف حي، وقيل: أراد علمه بأن رؤياه صادقة، وقيل: أعلم من إجابة المضطرين إلى الله ما لا تعلمون، فأرجو أن يرحمني ويلطف بي ولا يخيب رجائي.

والخلاصة (٢): أي وأنا أعلم في ابتلائي بفراقه مع حسن عاقبته ما لا تعلمون، فأعلم أنه حي يرزق، وأن الله يجتبيه ويتم نعمته عليه وعلى آل يعقوب، وأنتم تظنون أن يوسف قد هلك، وأن بنيامين قد سرق فاسترق، وتحسبون أني بحزني ساخط على قضاء الله تعالى في شيء أمضاه ولا مرد له، وأنا أعلم أن لهذا أجلاً هو بالغه، وإني لأرى البلاء ينزل عليكم من كل جانب بذنوبكم وبتفريطكم في يوسف من قبل وبأخيه الذي كان يسليني عنه من بعده.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما في تفسير الآية: أنا أعلم أن رؤيا يوسف حق، وأنني سأسجد له. وقال السدي (٣): لما أخبره أولاده بسيرة الملك. . أحست نفسه، فطمع وقال: لعله يوسف، فقال: ﴿ يَنَبَىٰ اَذْهَبُوا ﴾ إلى مصر

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

وارجعوا إليها ﴿فَتَحَسَسُوا﴾؛ أي: فتعرفوا ﴿مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ بنيامين، وابحثوا فيها من خبرهما بحواسكم من سمع وبصر حتى تكونوا على يقين من أمرهما. فقوله: ﴿أَذَهَبُوا﴾ أمر بالذهاب إلى الأرض التي جاؤوا منها وتركوا بها أخويهم بنيامين والمقيم بها. وقوله: ﴿فَتَحَسَسُوا﴾ أمر بالتحسس وهو الاستقصاء والطلب بالحواس، ويستعمل في الخير والشر. والتحسس ـ بمهملات ـ طلب الشيء بالحواس مأخوذ من الحس أو من الإحساس. وقرى (الإحياء) بالجيم كالذي في الحجرات ﴿وَلَا بَعَسَسُوا﴾ وهو أيضاً التطلب. وفي «الإحياء» بالجيم: في تطلع الأخبار، وبالحاء: في المراقبة بالعين، وقال في «إنسان العيون» أما بالحاء: أن يفحص الشخص عن الأخبار بنفسه، وأما بالجيم: أن يفحص عنها بغيره، وجاء تحسسوا ولا تجسسوا انتهى.

والمعنى: اذهبوا فتعرفوا خبر يوسف وأخيه وتطلبوه، وإنما<sup>(٣)</sup> خصهما ولم يذكر الثالث، وهو الذي قال: فلن أبرح الأرض واحتبس بمصر، لأن غيبته اختيارية لا يعسر إزالتها؛ لأنه إنما أقام مختاراً.

﴿ وَلَا تَأْتِنَسُواْ مِن رَقِع اللَّهِ ﴾؛ أي: ولا تقنطوا من فرجه سبحانه وتعالى وتنفيسه عن النفس هذا الكرب بما ترتاح إليه الروح، ويطمئن به القلب. وقرأ (٢) الجمهور: ﴿ تَأْتِنَسُوا ﴾، وفرقة: ﴿ تأيسوا ﴾. وقرأ الأعرج: ﴿ تئسوا ﴾ ـ بكسر التاء والقراءتان اللتان عدا قراءة الجمهور شاذتان. واليأس والقنوط: انقطاع الرجاء. و ﴿ زَوِج اللَّهِ ﴾ ـ بفتح الراء ـ: رحمته وفرجه وتنفيسه؛ أي: إزالته الكرب عن النفس. قال ابن عطية: وكان معنى هذه القراءة: لا تيأسوا من حي معه روح الله الذي وهبه، فإن من بقى روحه يرجى حضوره، ومن هذا قول الشاعر:

وفي غير من قد وارت الأرض فاطمع ومن هذا قول عبيد بن الأبرص:

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

وَكُـــلُّ ذِيْ غَـــيْـــبَـــةٍ يَـــؤُوْبُ وَغَـــائِـــبُ ٱلْـــمَـــؤتِ لاَيَـــؤُوْبُ وَغَـــائِـــبُ ٱلْـــمَـــؤتِ لاَيَـــؤُوْبُ وَقَالُ الزمخشري: ﴿من روح الله﴾ ـ بالضم ـ أي: من رحمته التي تحيا بها العباد انتهى.

﴿إِنَّهُ ﴾؛ أي: إن الشأن والحال ﴿لا يَاتِنَسُ ولا يقنط ﴿مِن نَوْج اللّهِ ورحمته ﴿إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَنِوْرُونَ ﴾ بالله سبحانه وتعالى وبقدرته وسعة رحمته (١) ، ويجهلون ما لله في عباده من حكم بالغة ولطف خفي، فإذا لم يصلوا إلى ما يبتغون من كشف ضر، أو جلب خير بخعوا أنفسهم ـ انتحروا ـ هما وحزناً، أما المؤمن حقاً فلا تقنطه المصائب ولا الشدائد من رحمة ربه وتفريجه لكربه، يعني: أن المؤمن يصبر عند البلاء، وينتظر الفرج والرحمة، فيسأل به خيراً، ويحمد الله عند الرخاء، والكافر بضد ذلك. ومن ثم قال ابن عباس: إن المؤمن من الله تعالى على خير يرجوه في البلاء، ويحمده في الرخاء. وقرأ أبي شذوذاً: ﴿من رحمة الله ﴾.

وقوله: ﴿فَلَمّا دَخُلُوا عَلَيْهِ﴾ فيه حذف واختصار (٢)، والتقدير: فخرجوا من عند أبيهم قاصدين مصر، فذهبوا كما أمرهم أبوهم ليتحسسوا من يوسف وأخيه ﴿فَلَمّا دَخُلُوا عَلَيْهِ﴾؛ أي: على يوسف عليه السلام ﴿قَالُوا﴾ ليوسف ﴿يَتَأَيُّهُا أَهَمَ نَهُ أَي: أيا أيها الملك الممتنع القادر الغالب ﴿مَسَّنا﴾؛ أي: أصاب إيانا ﴿وَأَهْلَنا﴾؛ أي: وعيالنا وأولادنا وهم من خلفوهم ﴿الشّرُ ﴾؛ أي: الفقر والحاجة، والهزال والضعف؛ لما نحن فيه من المجاعة وكثرة العيال وقلة الطعام، وقد شكوا إليه رقة الحال وقلة المال وشدة الحاجة وغير ذلك مما يرقق القلب، مع أن مقصدهم التحسس من يوسف وأخيه، ليروا تأثير الشكوى فيه، فإن رق قلبه لهم ذكروا ما يريدون وإلا سكتوا، وقد كان أبوهم يرجح أنه هو يوسف، فأرادوا أن يروا تأثير هذا الاستعطاف فيه، وقالوا: ﴿وَحِشْنَا﴾ إليك

<sup>(</sup>١) المراغى.

<sup>(</sup>٢) الخازن.

﴿ يَضْنَعَةِ مُرْحَلَةٍ ﴾ أي: بيضاعة رديئة وأمتعة خسيسة يحتقرها التجار، ويدفعونها احتقاراً لها ﴿ فَأَوْفِ لَنَا ٱلْكَيْلُ ﴾ ؛ أي: فأتمه لنا كما تعودنا من جميل رعايتك وإحسانك، ولا تنقصه لرداءة بضاعتنا ﴿ وَتَصَدَّقُ عَلَيْناً ﴾ بما تزيده على حقنا ببضاعتنا بعد أن تغمض عن ردائتها ﴿ إِنَّ ٱللّه ﴾ سبحانه وتعالى ﴿ يَجْزِى ٱلْمُتَمَلِقِينَ ﴾ فيخلف ما ينفقون، ويضاعف لهم الأجر. قال الضحاك: لم يقولوا إن الله يجزيك إن تصدقت علينا؛ لأنهم لم يعلموا أنه مؤمن، بل لتيقنهم كفره على عادة ملوك مصر في ذلك الوقت، فعبروا بهذه العبارة المحتملة. وقد بالغوا في الضراعة والتذلل لما كانوا يرون من تأثير ذلك في ملامح وجهه، وجرس صوته، ومغالبة دمعه، وقد قيل: كيف يطلبون التصدق عليهم وهم أنبياء، والصدقة محرمة على الأنبياء، وأجيب باختصاص ذلك بنبينا محمد على نفسه، كما يجوز للعليل أنه تجوز الشكوى عند الضرورة إذا خاف من إصابته على نفسه، كما يجوز للعليل أن يشكو إلى الطبيب ما يجده من العلة. وهذه المرة التي دخلوا فيها مصر هي المرة الثالثة كما يفيده ما تقدم من سياق الكتاب العزيز.

روي<sup>(۲)</sup>: أن يعقوب أمر بعض أولاده، فكتب بسم الله الرحمٰن الرحيم، من يعقوب إسرائيل الله، ابن إسحاق ذبيح الله، ابن إبراهيم خليل الله إلى عزيز مصر أما بعد: فإنّا أهل بيت موكل بنا البلاء؛ أما جدي إبراهيم فإنه ابتلي بنار النمروذ، فصبر وجعلها الله عليه برداً وسلاماً، وأما أبي إسحاق فابتلي بالذبح، فصبر ففداه الله بذبح عظيم، وأما أنا فابتلاني الله بفقد ولدي يوسف فبكيت عليه حتى ذهب بصري، ونحل جسمي، وقد كنت أتسلى بهذا الغلام الذي أمسكته عندك، وزعمت أنه سارق، وإنا أهل بيت لا نسرق ولا نلد سارقاً، فإن رددته علي وإلا دعوت عليك دعوة تدرك السابع من ولدك والسلام. فلما قرأ يوسف كتاب أبيه اشتد بكاؤه وعيل صبره، وأظهر نفسه لأخوته.

ثم بعد أن ذكر طريق تحسسهم ذكر رد يوسف عليهم بقوله: ﴿ قَالَ ﴾ يوسف

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

عليه السلام لأخوته: ﴿ هَلَ عَلِمْتُم ﴾ والاستفهام فيه للتوبيخ والتقريع، وقيل: ﴿ هَلَ ﴾ بمعنى قد؛ أي: هل تذكرون ﴿ مَّا فَعَلْتُم بِيُوسُفَ ﴾ من إلقائه في الجبّ، وبيعه بثمن بخس، وتفريقه عن أبيه ﴿و﴾ ما فعلتم بـ﴿أخيه ﴾ بنيامين من إدخال الغم عليه بفراق أخيه الشقيق، وما كان يناله من جهتهم من الاحتقار والإهانة حتى كان لا يقدر أن يكلمهم. قال الواحدى: ولم يذكر أباه يعقوب من عظم ما دخل عليه من الغم بفراقه تعظيماً له، ورفعاً من قدره، وعلماً بأن ذلك كان بلاء له من الله عز وجل؛ ليزيد في درجته عنده؛ أي: ما أعظم ما فعلتم بيوسف وأخيه، فهل تبتم عن ذلك بعد علمكم بقبحه؟ فهو سؤال عن الملزوم، والمراد لازمه، وهذا استفهام(١) يفيد تعظيم أمر هذه الواقعة، ومعناه: ما أعظم ما ارتكبتم من أمر يوسف، وما أقبح ما أقدمتم عليه من قطيعة الرحم وتفريقه من أبيه، وهذا كما يقال للمذنب: هل تدري من عصيت، وهل تعرف من خالفت؟ ولم يرد بهذا نفس الاستفهام، ولكنه أراد تفظيع الأمر وتعظيمه. ويجوز أن يكون المعنى: هل علمتم عقبى ما فعلتم بيوسف وأخيه من تسليم الله إياهما من المكروه. ﴿إِذْ أَنتُمْ جَلِهِلُوكَ﴾ ظرف لفعلتم؛ أي: فعلتم وقت جهلكم عقبي فعلكم ليوسف من خلاصه من الجب، وولايته السلطنة، وإنما(٢) كان كلامه هذا شفقة عليهم، وتنصحاً لهم في الدين، وتحريضاً على التوبة، لا معاتبته وتثريباً إيثاراً لحق الله تعالى على حق نفسه.

روي: أنه لمَّا قرأ كتاب يعقوب بكى وكتب إليه: بسم الله الرحمٰن الرحيم إلى يقعوب إسرائيل الله من ملك مصر أما بعد: أيها الشيخ فقد بلغني كتابك وقرأته، وأحطت به علماً، وذكرت فيه آباءك الصالحين، وذكرت أنهم كانوا أصحاب البلايا، فإنهم إن ابتلوا وصبروا ظفروا، فاصبر كما صبروا والسلام. فلما قرأ يعقوب الكتاب قال: والله ما هذا كتاب الملوك، ولكنه كتاب الأنبياء، ولعل صاحب الكتاب هو يوسف.

<sup>(</sup>١) الخازن.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

واعلم (۱): أن هذه الآية تصديق لقوله تعالى: ﴿وَأَوْجَنّا إِلَيْهِ لَتُنْبِنَنّهُم بِأَمْرِهِمْ هَلَذَا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ﴾. قال صاحب «الكشاف» في تفسير الآية: أتاهم من جهة الدين، وكان حليماً موفقاً، فكلمهم مستفهماً على معرفة وجه القبح الذي يجب أن يراعيه التائب فـ﴿قَالَ هَلَ عَلِمْتُمُ ﴾ أقبح ما فعلتم بيوسف وأخيه إذ أنتم جاهلون لا تعلمون قبحه، فلذلك أقدمتم عليه يعني: هل علمتم قبحه، فتبتم إلى الله منه، لأن علم القبح يدعو إلى الاستقباح، والاستقباح يجر إلى التوبة، فكان كلامه شفقة عليهم وتنصحاً لهم في الدين، لا معاتبة وتثريباً إيثاراً لحق الله تعالى على حق نفسه في ذلك المقال الذي يتنفس فيه المكروب، وينفث المصدور، ويستنفي المغيظ المحنق، ويدرك ثأره الموتور، فلله أخلاق الأنبياء ما أوطأها وأسمحها، ولله حصا عقولهم ما أوزنها وأرجحها. اه.

وكان سؤاله (٢) إياهم عما فعلوا بيوسف وأخيه هو سؤال العارف بأمرهم فيه من البداية إلى النهاية مصدقاً لما أوحاه الله إليه حين ألقوه في غيابة الجبّ من قوله: ﴿ وَأَوْجَيْنَا إِلَيْهِ لَتُنْبِتَنَهُم بِأَمْرِهِم هَلَذَا وَهُمْ لَا يَشْعُهُنَ ﴾. إذ يبعد أن يعرف هذا سواه.

ولما أرادوا أن يثبتوا من ذلك ويستيقنوا به وجهوا إليه سؤالاً هو سؤال المتعجب المستغرب لما يسمع وقالوا: ﴿أَوَنَكَ لَأَنتَ يُوسُفُكُ ﴾؛ أي: قالوا هل من المؤكد قطعاً أنك أنت يوسف، وقد عجبوا من أنهم يترددون عليه مدى سنتين أو أكثر وهم لا يعرفونه، وهو يعرفهم، ويكتم نفسه، والاستفهام فيه للتقرير.

قرأ ابن كثير وقتادة وابن محيصن (٣): ﴿إنك﴾ على لفظ الخبر بغير همزة استفهام، والظاهر أنها مرادة، ويبعد حمله على الخبر المحض. وقرأ (٤) نافع: ﴿أينك﴾ \_ بفتح الألف غير ممدودة وبالياء \_. وقرأ أبو عمرو: ﴿آينك﴾ \_ بمد الألف وبالياء \_ وهو رواية قالون عن نافع. والباقون: ﴿أإنك﴾ بهمزتين وكل ذلك

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) المراغي. (٤) المراح.

على الاستفهام؛ لأنهم فهموا من فحوى كلامه عليه السلام، أو من إبصار ثناياه وقت تبسمه عند تكلمه بذلك.

وقال: من قرأ على الخبر إن الأخوة لم يعرفوا يوسف حتى رفع التاج عن رأسه، فرأوا في قرنه علامة تشبه الشامة البيضاء كما كان ليعقوب وإسحاق مثل ذلك، فلما عرفوه بتلك العلامة قالوا ذلك.

﴿قَالَ﴾ يوسف عليه السلام جواباً لهم ﴿أَنَا يُوسُفُ﴾ الذي ظلمتموني غاية الظلم، وقد نصرني الله تعالى فأكرمني وأوصلني إلى أسمى المراتب، أنا ذلك العاجز الذي أردتم قتله بإلقائه في غيابة الجبّ، ثم صرت إلى ما ترون ﴿وَهَلَذَا ﴾؛ أي: بنيامين ﴿أَخِي ﴾؛ أي: شقيقي الذي فرقتم بيني وبينه وظلمتموه، ثم أنعم الله عليه بما تبصرون ﴿قَدْ مَنَ اللهُ عَلَيْنَا ﴾؛ أي: أنعم الله تعالى علينا، فجمع بيننا بعد الفرقة، وأعزنا بعد الذلة وآنسنا بعد الوحشة، وخلصنا مما ابتلينا به. وقيل: منَّ علينا بالسلامة في ديننا ودنيانا. وفيه إيماء إلى أنه لا وجه لطلبكم بنيامين؛ لأنه أخي لا أخوكم.

قال بعض العلماء (١٠): إنما أظهر الاسم في قوله: ﴿أَنَا يُوسُفُ﴾ ولم يقل أنا هو تعظيماً لما نزل به من ظلم إخوته له، وما عوضه الله من النصر والظفر والملك، فكأنه قال: أنا يوسف المظلوم الذي ظلمتموني، وقصدتم قتلي بأن ألقيتموني في الجبّ، ثم بعتموني بأبخس الأثمان، ثم صرت إلى ما ترون، فكان تحت ظهور الاسم هذه المعاني كلها. ولهذا قال: ﴿وَهَلَذَا أَخِيّ وهم يعرفونه الأنه قصد به أيضاً وهذا أخي المظلوم كما ظلمتموني، ثم صرت أنا وهو إلى ما ترون، وهو قوله: ﴿قَدْ مَنَ اللهُ عَلَيْنَا ﴾ بكل عز وخير في الدنيا والآخرة رأي أليه بكل عز وخير في الدنيا والآخرة ﴿إِلَهُ ﴾ أي: إن الشأن والحال ﴿مَن يَتَق الله سبحانه وتعالى بامتثال المأمورات، واجتناب المنهيات ﴿وَيَصْبِرَ ﴾ على المحن والبلايا والإذاية ﴿وَإِنَ الصبر المنهيات ﴿وَيَصْبِرَ ﴾ على المحن والبلايا والإذاية ﴿وَإِنَ الصبر المنهيات ﴿وَيَصْبِرَ ﴾ على المحن والبلايا والإذاية ﴿وَإِنَ

<sup>(</sup>١) الخازن.

أي: لا يضيع أجرهم، فوضع المحسنين موضع المضمر لاشتماله على المتقين والصابرين. وقيل المعنى: من يتق مولاه ويصبر على بلواه. وقيل: من يتق الزنا ويصبر على العزوبة قاله ابن عباس. وقال مجاهد: يتقي المعصية ويصبر على السجن.

والمعنى (۱): أن الحق الذي نطقت به الشرائع وأرشدت إليه التجارب هو من يتق الله فيما به أمر وعنه نهى، ويصبر على ما أصابه من المحن وفتن الشهوات والأهواء، فلا يستعجل الأقدار بشيء قبل أوانه، فإن الله لا يضيع أجره في الآخرة.

وفي الآية شهادة له من ربه بأنه من المحسنين المتقين لله، وبأن من كان مطيعاً لنفسه الأمارة بالسوء ومتبعاً لنزغات الشيطان.. فإن عاقبته الخزي في الدنيا والنكال في الآخرة إلا من تاب وعمل صالحاً، ثم اهتدى. وقرأ (٢) قنبل ابن كثير: ﴿من يتقي﴾ ـ بالياء ـ وصلاً ووقفاً. فقيل: هو مجزوم بحذف الياء التي هي لام الكلمة، وهذه الياء إشباع وقيل: جزمه بحذف الحركة على لغة من يقول: لم يرمي زيد، وقد حكوا ذلك لغة، وقيل غير ذلك. وقرأ الباقون بحذفها وصلاً ووقفاً، والإعراب على قراءتهم ظاهر واضح.

تنبيه: فإن قيل: لِمَ لَمْ يعرف يوسف إخوته بنفسه في أول مرة ليبشروا أباهم به، وبما هو عليه من حسن حال وبسطة وجاه، فيكون في ذلك السرور كل السرور له؟

فالجواب عن ذلك: ما أجاب به ابن القيم في كتابه «الإغاثة الكبرى» قال رحمه الله تعالى: لو عرفهم بنفسه في أول مرة لم يقع الاجتماع بهم وبأبيه ذلك الموقع العظيم، ولم يحل ذلك المحل، وهذه سنّة الله تعالى في الغايات العظيمة الحميدة إذا أراد أن يوصل عبده إليها هيأ له أسباباً من المحن والبلايا والمشاق،

<sup>(</sup>١) المراغي،

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

فيكون وصوله إلى تلك الغايات بعدها كوصول أهل الجنة إليها بعد الموت وأهوال البرزخ، والبعث والنشور، والموقف والحساب والصراط، ومقاساة تلك الأهوال والشدائد، وكما أدخل رسول الله على الله المدخل العظيم بعد أن أخرجه الكفار ذلك المخرج، ونصره ذلك النصر العزيز بعد أن قاسى مع أعداء الله ما قاساه، وكذلك ما فعل برسله كنوح وإبراهيم وموسى وهود وصالح وشعيب عليهم السلام، فهو سبحانه وتعالى يوصل إلى الغايات الحميدة بالأسباب التي تكرهها النفوس وتشق عليها كما قال تعالى: ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُو كُرُه لَكُم وَعَسَى آن تُحِبُوا شَيْنًا وَهُو شَرٌ لَكُم وَالله يَعْلَم وَأَنتُم لا تَعْلَى وَعُلَو الله الله الله محبوبها سبباً ما مثله سبب، مَعْلَمُون شَرُ لَكُم وَالله عليه الله عليه ما العايات الحميدة في خبايا الأسباب المكروهة الشاقة، كما أن الغايات المكروهة في خبايا الأسباب المشهوات. اهد.

﴿ قَالُواْ ﴾؛ أي: قال إخوة يوسف له ﴿ تَالَيْهِ لَقَدْ اَلْتَرَكَ الله ﴾ سبحانه وتعالى واختارك وفضلك ﴿ عَلَيْنَا ﴾ بالعلم والحلم والفضل والعقل والملك ﴿ وَإِن السَّان والحال كنا في صنيعنا بك وتفريقنا بينك وبين أخيك ﴿ لَخَوْطِينَ ﴾ ؛ أي: لآثمين متعمدين للخطيئة غير متقين الله ؛ ولا عذر لنا فيها عند الله ، ولا عند الناس ، وفيه إشعار بالتوبة والاستغفار . وبعد أن قدموا له المعذرة أجابهم بالصفح عما فعلوا ولذلك ﴿ قَالَ ﴾ يوسف عليه السلام : ﴿ لاَ تَنْرِيبَ ﴾ ؛ أي: في هذا اليوم أي: لا لوم ولا تعنيف ولا تقريع ولا تعيير ﴿ عَلَيْكُمُ اللّهِ مَا أَيْ أَنَى اللهُ عَلَى اللهُ عندي الصفح والعفو ، وهو إذا لم يثرب أول لقائه واشتمال ناره ، فبعده أولى . والتثريب (١٠): تفعيل من الثرب ، وهو الشحم الذي يغشي الكرش ، ومعناه : إزالة الثرب ، فكأن التعيير والاستقصاء في اللوم يذيب جسم الكريم وثربه لشدته عليه كما في «الكواشي» . وقال ابن الشيخ : سمي التقريع تثريباً تشبيهاً له بالتثريب في اشتمال كل منهما على معنى التمزيق ، فإن

<sup>(</sup>١) روح البيان.

التقريع يمزق العرض، ويذهب ماء الوجه، و﴿اليوم﴾ منصوب بالتثريب؛ أي: لا تثريب عليكم اليوم الذي هو مظنة التثريب، فما ظنكم بسائر الأيام؟ والمراد باليوم الزمان مطلقاً كقوله:

الْيَوْمَ يَرْحَمُنَا مَنْ كَانَ يَغْبِطُنَا وَٱلْيَوْمَ نَتْبَعُ مَنْ كَانُوْا لَنَا تَبَعَا كَانُه أريد بعد اليوم.

ثم ابتدأ، فقال: ﴿يَغْفِرُ ٱللهُ﴾ سبحانه وتعالى، ويعفو ﴿لَكُمُ ۗ عن ذنبكم وظلمكم ويستره عليكم، فدعا لهم بمغفرة ما فرط منهم.

وفي «الخازن»(١): وفي محل قوله: ﴿الْيُومُ ۖ قُولَانَ:

أحدهما: أنه يرجع إلى ما قبله، فيكون التقدير: لا تثريب عليكم اليوم، والمعنى: إن هذا اليوم هو يوم التثريب والتقريع والتوبيخ، وأنا لا أقرعكم اليوم ولا أوبخكم ولا أثرب عليكم، فعلى هذا يحسن الوقف على قوله: ﴿لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ النَّوَمُ النَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللْم

والقول الثاني: أن اليوم متعلق بقوله: ﴿ يَغْفِرُ اللّهُ لَكُمْ ﴿ فَعَلَى هذا يحسن الوقف على قوله: ﴿ لَا تَنْرِيبَ عَلَيْكُمْ ﴾ ، ويبتدأ بـ ﴿ الْيَوْمُ يَغْفِرُ اللّهُ لَكُمْ ﴾ كأنه لما نفى عنهم التوبيخ والتقريع بقوله: ﴿ لَا تَنْرِيبَ عَلَيْكُمْ ﴾ بشرهم بقوله: ﴿ الْيَوْمُ يَغْفِرُ اللّهُ لَكُمْ ﴾ .

﴿وَهُو﴾ سبحانه وتعالى ﴿أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ﴾ لمن أقلع عن ذنبه وأناب إلى طاعته بالتوبة من معصيته يرحم عباده رحمة لا يتراحمون بها فيما بينهم، فيجازي، محسنهم، ويغفر لمسيئهم؛ لأن (٢) رحمة الراحمين أيضاً برحمته، أو لأن رحمتهم جزء من رحمته تعالى، والمخلوق إذا رحم فكيف الخالق. قال في «بحر العلوم» الذنب للمؤمن سبب للوصلة، والقرب من الله تعالى، فإنه سبب لتوبته، وإقباله على الله تعالى.

<sup>(</sup>١) الخازن.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

وقال عطاء الخراساني: طلب الحواثج من الشباب أسهل منه من الشيوخ، ألم تر قول يوسف: ﴿لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيُؤَمِّ يَغْفِرُ ٱللَّهُ لَكُمْ ۖ وقال يعقوب: ﴿ اللَّهِ مَا يَكُمُ رَبِيٌّ ﴾.

وقد تمثل النبي ﷺ بهذه الآية يوم فتح مكة حين طاف بالبيت، وصلى ركعتين، ثم أتى الكعبة فأخذ بعضادتي الباب وقال: «ما تظنون أني فاعل بكم»؟ قالوا: نظن خيراً أخ كريم وابن أخ كريم، فقال: وأنا أقول كما قال أخي يوسف: ﴿لَا تَنْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيُومِ ﴾ فخرجوا كأنما نشروا من القبور». أخرجه ابن مردويه عن ابن عباس، والبيهقي عن أبي هريرة.

روي(١): أن يوسف عليه السلام لما عرف نفسه إخوته سألهم عن أبيهم، فقالوا: ذهب بصره، فعند ذلك أعطاهم قميصه، وقال: ﴿أَذْهَبُواْ بِقَمِيصِي هَالَاً الذي على بدني أو بيدي ﴿فَالْقُوهُ﴾؛ أي: فألقوا هذا القميص ﴿عَلَى وَبِهِ أَنِي﴾ الذي على بدني أو بيدي ﴿فَالْقُوهُ﴾؛ أي: يصير بصيراً على أن (يأت) هي التي من أخوات (كان)، قال الفراء: يرجع بصيراً. وقال السدي: يعد بصيراً، وقيل: معناه يأت إلى مصر وهو بصير قد ذهب عنه العمى. وقد علم هذا؛ إما بوحي من الله تعالى، وإما لأنه علم أن أباه ما أصابه ما إصابه إلا من كثرة البكاء وضيق النفس، فإذا ألقي عليه قميصه شرح صدره، وسر أعظم السرور، وقوي بصره، وزالت عنه هذه الغشاوة التي رانت عليه، والقوانين الطبية تؤيد هذا كما سيأتي بعد. ﴿وَأَتُونِ بِأَمُلِكُمُ أَجْمَعِينَ﴾ من الرجال والنساء والذراري وغيرهم. وقد روي أن أهله كانوا سبعين رجلاً وامرأة وولداً. فإن الأهل يفسر بالأزواج والأولاد، وبالعبيد والإماء، وبالأقارب وبالأصحاب وبالمجموع.

روي<sup>(۲)</sup> أن يهوذا حمل القميص، وقال: أنا أحزنته بحمل القميص الملطخ بالدم إليه، فأفرحه كما أحزنته، فحمله وهو حاف حاسر من مصر إلى كنعان، ومعه سبعة

<sup>(</sup>١) المراغي.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

أرغفة لم يستوف أكلها حتى أتاه، وكانت المسافة ثمانين فرسخاً. قيل (١): هذا القميص هو القميص الذي ألبسه الله إبراهيم لما ألقي في النار، وكساه إبراهيم إسحاق، وكساه إسحاق يعقوب، وكان يعقوب أدرج هذا القميص في قضيبه وعلقه في عنق يوسف لما كان يخاف عليه من العين، فأخبر جبريل يوسف أن يرسل به إلى يعقوب ليعود عليه بصره؛ لأن فيه ريح الجنة، وريح الجنة لا يقع على سقيم إلا شفي، ولا مبتلى إلا عوفي.

﴿ وَلَمّا فَصَلَتِ ٱلْمِيرُ ﴾ ؛ أي: ولما انفصلت عير بني يعقوب عن حدود مصر، وخرجت منها قافلة إلى أرض الشام ﴿ وَالَ أَبُوهُمْ ﴾ يعقوب عليه السلام لمن حضره من حفدته ومن غيرهم: ﴿ إِنِّ لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَّ ﴾ ؛ أي: لأشم رائحة يوسف كما عرفتها في صغره. وفي «التبيان» هاجت الريح، فحملت ريح القميص من مسافة ثمانين فرسخا، واتصلت بيعقوب، فوجد ريح الجنة، فعلم أنه ليس في الدنيا من ريح الجنة إلا ما كان من ذلك القميص انتهى. وهذا موافق لما سبق من أنه كان في القميص ريح الجنة لا يقع على مبتلى إلا عوفي، فالخاصية في ريح الجنة لا في ريح يوسف كما ذهب إليه «البيضاوي». وأما الإضافة في قوله: ﴿ وَيَحَ يُوسُفَّ ﴾ فللملابسة كما لا يخفى ﴿ لَوَلا أَنْ تُفَيِّدُونِ ﴾ ؛ أي: لولا أن تسبوني إلى الفند، وهو الخرف ونقصان العقل وفساد الرأي من هرم. وجواب ريحه من ثمانية أيام. وفي رواية من ثمانين فرسخاً ، والمراد: من مسافات بعيدة ولك أ. والفند (٢٠): وهو نقصان العقل من هرم، يقال: شيخ مفند، ولا يقال: عجوز مفندة ؛ إذ لم تكن في شبيبتها ذات رأي فتفند في كبرها ؛ أي: نقصان عجوز مفندة ؛ إذ لم تكن في شبيبتها ذات رأي فتفند في كبرها ؛ أي: نقصان عقلها ذاتي لا حادث من عارض الهرم.

واعلم: أن الخرف لا يطرأ على الأنبياء والورثة؛ لأنه نوع من الجنون الذي هو من النقائص، وهم مبرأون مما يشين بهم من الآفات.

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

﴿ قَالُواْ ﴾؛ أي: قال حاضروا مجلسه ﴿ تَالَةِ إِنَّكَ لَغِي ضَلَاكِ ﴾؛ أي: لفي خطئك ﴿ الْفَكِدِيمِ ﴾؛ أي: الذي طال أمده باعتقادك أن يوسف حي يرجى لقاؤه، وقد قرب ولا غرو فللخلي أن يقول في الشجي ما شاء، فأذنه عن العذَّل صماء: سَلْوَتِيْ عَنْكُمُ ٱحْتِمَالٌ بَعِيْدٌ وَٱفْتِضَاحِيْ بِكُمْ ضَلاًلٌ فَدِيْمُ كُلُّ مَنْ يَدَّعِيْ الْمَلاَمَ فَهُو مُلِيْمُ كُلُّ مَنْ يَدَّعِيْ الْمَلاَمَ فَهُو مُلِيْمُ كُلُّ مَنْ يَدَّعِيْ الْمَلاَمَ فَهُو مُلِيْمُ قَالًا فَي ضَلَاكَ الْفَكِدِيمِ ﴾؛ أي: من قال قتادة في تفسيرها (١): ﴿ تَاللَّهِ إِنَّكَ لَغِي ضَلَاكَ الْفَكِدِيمِ ﴾؛ أي: من حب يوسف لا تنساه ولا تسلوه. اه.

قالوا لوالدهم كلمة غليظة لم يكن ينبغي لهم أن يقولوها له.

و ﴿ أَن ﴾ في قوله: ﴿ فَلَمّا أَن جَاءَ ٱلْبَشِيرُ ﴾ صلة؛ أي: زائدة لتأكيد (٢) الفعلين واتصالهما حتى كأنهما وجدا في جزء واحد من الزمان من غير فاصل وقت؛ أي: فلما جاء البشير وهو ابنه يهوذا الذي يحمل القميص من يوسف، وهو الذي حمل إليه قميصه الملطخ بالدم الكذب ليمحو السيئة بالحسنة ﴿ أَلْقَنْهُ ﴾؛ أي: ألقى البشير القميص وطرحه ﴿ عَلَى وَجَهِهِ عِلَى ؛ أي: على وجه يعقوب ﴿ فَأَرْتَدَ ﴾ يعقوب ؛ أي: عاد ورجع يعقوب من فوره ﴿ بَصِيمًا ﴾ ؛ أي: ذا بصر كما كان قبل فراق يوسف. والارتداد: انقلاب الشيء إلى حال كان عليها، وهو من الأفعال الناقصة؛ أي: عاد ورجع بصيراً بعدما كان قد عمي، ورجعت قوته وسروره بعد الضعف والحزن، بل قد قبل: إنه عادت إليه سائر قواه، وليس ذلك بعجيب ولا منكر، فكثيراً ما شفى السرور من الأمراض، وجدد قوى الأبدان والأرواح، والتجارب وقوانين الطب شاهد صدق على صحة ذلك، وقد أجاب يعقوب من والتجارب وقوانين الطب شاهد صدق على صحة ذلك، وقد أجاب يعقوب من لاموه بما كان عليه من علم قطعي من ربه بصدق ما يقول، كما قال سبحانه: ﴿ قَالَ ﴾ لهم يعقوب: ﴿ أَلَمَ أَقُل لَكُمْ ﴾ يا بني حين أرسلتكم إلى مصر وأمرتكم بالتجسس، ونهيتكم عن اليأس من روح الله: \_ والاستفهام فيه تقريري \_ ﴿ إِنّ

<sup>(</sup>١) المراغي.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

أَعْلَمُ اللَّهِ بِالوحي ﴿ مِن كَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن حياة يوسف وإنزال الفرج، وقد ذكرهم الآن إذ عاد بصيراً بما كان قد قاله لهم حين ابيضت عيناه من الحزن وهو كظيم. وروي (١) أنه سأل البشير كيف يوسف؟ قال: هو ملك مصر. قال: ما أصنع بالملك؟ قال: على أي دين تركته؟ قال: على دين الإسلام، قال: الآن تمّت النعمة.

# نبذة في تعليل شم يعقوب رائحة يوسف(٢)

أثبت العلم حديثاً أن الربح تحمل الغبار وما فيه من قارة إلى أخرى، فتحمله من إفريقية مثلاً إلى أوروبا، وهي مسافة أبعد مما بين مصر وأرض كنعان من بلاد الشام، وهي بلا شك تحمل رائحة ماله منها رائحة، ولكن الغريب شم البشر لها من المسافات البعيدة، والإنسان إذا قيس بغيره من الوحوش والحشرات كان أضعف منهما شماً. فالكلب ذو حاسة قوية في الشم حتى ليدربه الآن رجال الشرطة، ويستخدمونه في حوادث الإجرام من قتل وسرقة، لإثبات التهمة على المجرمين، فيأتون بالكلب المعلم، فيشم المجرم ويخرجه من بين أشخاص كثيرين، ويرى ذلك رجال القانون دليلاً قوياً على إثبات الجريمة على من يرشد إليه، بل دليلاً قاطعاً في بعض الدول.

والروائح منها القوي والضعيف، ومن أضعفها رائحة جسم الإنسان وعرقه وما يصيب ثوبه منها، ولكن ما نحن فيه من خوارق العادات ومن خواص عالم الغيب، لا من السنن العادية والحوادث التي تتكرر من البشر. وقد دلت الآية على أن يعقوب عليه السلام أخبر أنه وجد رائحة يوسف لما فصلت العير من أرض مصر، فعلينا أن نؤمن به؛ لأنه معصوم من الكذب، وقد تبين صدقه بعد. وليس بالواجب علينا أن نعرف كنهه، أو نصل إلى معرفة سببه، ولكن إذا نحن قلنا: إنه لشدة تفكره في أمر ولده، وتذكره لرائحته حين كان يضمه ويشمه شعر

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

بتلك الرائحة قد عادت له سيرتها الأولى.. لم يكن ذلك مجانباً للصواب ولا معارضاً للعقل، ولا ناقضاً لما يثبته العلم، أو قلنا: بأن نتقبل هذا بدون تعليل ولا تصوير لكيفية ذلك.. لا نبعد عن العقل، ولا عن العلم؛ إذ لا خلاف بين العلماء في أن ما يجهله الباحثون أضعاف ما يعرفونه. وعلى الجملة فعلينا التسليم بما أخبر به دون حاجة للبحث في كنهه أو صفته ما دام ذلك داخلاً في حيز الإمكان.

وقوله: ﴿قَالُواْ يَتَأَبَّانَا﴾ مرتب على محذوف تقديره: ولما رجع أولاد يعقوب من مصر، ووصلوا إلى أبيهم إثر مجيء البشير قالوا يا أبانا: ﴿أَسَتَغْفِرُ لَنَا ذُنُوبِنَا ﴾؛ أي: اسأل الله سبحانه وتعالى، واطلب منه أن يغفر لنا ذنوبنا التي اجترحناها من عقوقك وإيذاء أخوينا ﴿إِنَّا كُنَّا خُطِعِينَ﴾؛ أي: متعمدين لهذه الخطيئة عاصين لله، ظانين أن نكون بعدها قوماً صالحين، الآن اعترفوا بذنوبهم كما اعترفوا ليوسف من قبل، لكن يوسف بادر إلى الاستغفار لهم وهم لم يطلبوه منه.

وإنما سألوه المغفرة (١)؛ لأنهم أدخلوا عليه من ألم الحزن ما لا يسقط المأثم عنهم إلا بإحلاله. قلت: وهذا الحكم ثابت فيمن آذى مسلماً في نفسه أو ماله، أو غير ذلك ظالماً له، فإنه يجب عليه أن يتحلل له ويخبره بالمظلمة وقدرها، وهل ينفعه التحليل المطلق أم لا؟ فيه خلاف، والصحيح أنه لا ينفع، فإنه لو أخبره بمظلمة لها قدر وبال ربما لم تطب نفس المظلوم في التحلل منها، والله أعلم.

وفي "صحيح البخاري" وغيره عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "من كانت له مظلمة لأخيه من عرضه أو شيء.. فليحلله منه اليوم قبل أن لا يكون دينار ولا درهم، إن كان له عمل صالح أخذ منه بقدر مظلمته، وإن لم يكن له حسنات أخذ من سيئات صاحبه، فحمل عليه».

<sup>(</sup>١) القرطبي.

﴿ قَالَ ﴾ يعقوب لهم: ﴿ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّ ﴾؛ أي: في مستقبل الزمان اطلب لكم من ربي مغفرة ذنوبكم، وعدهم بالاستغفار لهم في مستأنف الزمان، وعلل هذا بـ ﴿ إِنَّهُ ﴾ سبحانه وتعالى ﴿ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾؛ أي: بأن ربه واسع المغفرة والرحمة لا ينقطع رجاء المؤمن فيها وإن ظلم وأساء. قال الزجاج (١٠): أراد يعقوب أن يستغفر لهم في وقت السحر؛ لأنه أخلق بإجابة الدعاء، لا أنه بخل عليهم بالاستغفار. وقيل: أخره إلى ليلة الجمعة، وقيل: أخره إلى أن يستحل لهم من يوسف، ولم يعلم أنه قد عفا عنهم. وجملة: ﴿ إِنَّهُمُ هُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ تعليل لما قبله كما مر آنفاً.

وعن الشعبي (٢): ﴿ سَوْفَ أَسَتَغْفِرُ لَكُمْ رَقِيٌّ قال: أسأل يوسف، إن عفا عنكم أستغفر لكم ربي، فإن عفو المظلوم شرط المغفرة، فأخر الاستغفار إلى وقت الاجتماع بيوسف، فلما قدموا عليه في مصر قام إلى الصلاة في السحر ليلة الجمعة، وكانت ليلة عشوراء، فلما فرغ رفع يديه، وقال: اللهم اغفر جزعي على يوسف، وقلة صبري منه، واغفر لأولادي ما أتوا به أخاهم، وقام يوسف خلفه يؤمّن، وقام إخوته خلفهما أذلة خاشعين، فأوحى الله تعالى إليه أن الله قد غفر لك ولهم أجمعين، ثم لم يزل يدعو لهم كل ليلة جمعة في نيف وعشرين سنة إلى أن حضرت الوفاة.

وقال في «روح البيان»: سوف وعسى ولعل في وعد الأكابر والعظماء يدل على صدق الأمر وجده، ووقوع ذلك منهم موقع القطع والبت، وإنما يعنون بذلك إظهار وقارهم وترك استعجالهم، فعلى ذلك جرى وعد يعقوب كأنه قال: إني أستغفر لكم ربي لا محالة، وإن تأخر كما في «بحر العلوم».

**فائدة**: والفارق بين جواب يعقوب وجواب يوسف من وجوه كثيرة اقتضتها الحكمة:

١ - أن حال أبيهم معهم حال المربي المرشد للمذنب، لا حال المنتقم

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۲) روح البيان.

الذي يخشى أذاه، وليس من حسن التربية ولا من طرق التهذيب أن يريهم أن ذنبهم هين لديه حتى يعجل بإجابة مطلبهم بالاستغفار لهم.

٢ ـ أن ذنبهم لم يكن موجهاً إليه مباشرة، بل موجه إلى يوسف وأخيه، ثم إليه بالتبع واللزوم إلا أنه ليس من العدل أن يستغفر لهم إلا بعد أن يعلم حالهم مع يوسف وأخيه، ولم يكن يعقوب قد علم بعفو يوسف عنهم واستغفاره.

" أن هذا ذنب كبير وإثم عظيم طال عليه الأمد، وحدثت منه أضرار نفسية وخلقية، وأعمال كان لها خطرها، فلا يمحى إلا بتوبة نصوح تجتث الجذور التي علقت بالأنفس والأرجاس التي باضت وفرخت فيها. فلا يحسن بعدئذ من المربي الحكيم أن يسارع إلى الاستغفار لمقترفها عقب طلبه، حتى كأنها من هينات الأمورالتي تغفر ببادرة من الندم، ومن ثم تلبث في الاستغفار لهم إلى أجل، ليعلمهم عظيم جرمهم، ويعلمهم بأنه سوف يتوجه إلى ربه، ويطلب لهم الغفران منه بفضله ورحمته.

\$ ـ أن حال يوسف معهم كان حال القادر، بل المالك القادر مع مسيء ضعيف لديه عظم جرمه عليه، فلم يشأ أن يكون الغفران بشفاعته ودعائه، فآمنهم من خوف الانتقام تعجيلاً للسرور بالنعمة الجديدة التي جعل الله أمرها بين يديه، وليروا ويرى الناس فضل العفو عند القدرة، وليكون لهم في ذلك أحسن الأسوة. وفي هذا من ضروب التربية أكبر العظة، ولو أخر المغفرة لكانوا في وجل مما سيحل بهم، ولخافوا شر الانتقام، فكانوا في قلق دائم وتبلبل بال واضطراب نفس، فكان توجسهم له عذاباً فوق العذاب الذي هم فيه، ولكن شاءت رحمته بهم أن يجعل السرور عاماً، والحياة الجديدة حافلة بالاطمئنان وقرة العين، وهكذا شاءت الأقدار وشاء الله أن يكون ذلك، وهو العليم الحكيم.

# تأويل رؤيا يوسف من قبل

وقوله: ﴿ فَكُمَّا دَخُلُوا عَلَى يُوسُفَ ﴾ في محل ضرب فيه يوسف خيامه حين خرج من مصر لتلقي أبيه ﴿ عَافَىٰ ﴾ يوسف وضم ﴿ إِلَيْهِ أَبُويْدِ ﴾ ؛ أي: أباه وخالته

وأعتنقهما، فإن أمه ماتت في نفاس أحيه بنيامين، فمعنى بنيامين بالعبراية ابن الوجع؛ لأن يامين معناه الوجع، ولما ماتت أمه راحيل. تزوج أبوه بخالته ليا والرابة، وهي موطؤة الأب، تدعى أماً؛ لقيامها مقام الأم، أو لأن الخالة أم كما أن العم أب. وظاهر الآية يدل على أن أمه كانت لا تزال حية، ورجحه ابن جرير، وخالفه أكثر المفسرين كما بينا. وفيه حذف وإيجاز يفهم من سياق الكلام، وتقدير المعنى: فبعد أن ذهب إخوة يوسف إلى أبيهم وأخبروه بمكانة يوسف في مصر، وأنه الحاكم المفوض المستقل في أمرها. أبلغوه أن يدعوهم كلهم للإقامة معه في مصر والتمتع بحضارتها، فرحلوا حتى بلغوها، ولما دخلوا على يوسف وكان قد استقبلهم في الطريق في جمع حافل احتفاء بهم. . ضم إليه أبويه واعتنقهما.

روي(۱): أن يوسف وجه إلى أبيه جهازاً كثيراً ومئتي راحلة، وسأله أن يأتيه بأهله أجمعين، فتهيأ يعقوب للخروج إلى مصر، فتوجه مع أولاده وأهاليهم إلى مصر على رواحلهم، فلما قربوا من مصر أخبر بذلك يوسف، فاستقبله يوسف والملك الريان ـ في أربعة آلاف من الجند، أو ثلاث مئة ألف فارس ـ والعظماء وأهل مصر بأجمعهم، ومع كل واحد من الفرسان جنة من فضة وراية من ذهب، فتزينت الصحراء بهم واصطفُّوا صفوفاً، وكان الكل غلمان يوسف ومراكبه، ولما صعد يعقوب تلاً ومعه أولاده وحفدته؛ أي: أولاد أولاده ونظر إلى الصحراء مملوءة من الفرسان مزينة بالألوان نظر إليهم متعجباً، فقال له جبريل: انظر إلى الهواء، فإن الملائكة قد حضرت سروراً بحالكم كما كانوا محزونين مدة لأجلك، ثم نظر يعقوب إلى الفرسان، فقال: أيهم ولدي يوسف؟ فقال جبريل: هو ذاك الذي فوق رأسه ظلة، فلم يتمالك أن أوقع نفسه من البعير، فجعل يمشي متوكئاً على يهوذا، فقال جبريل: يا يوسف إن أباك يعقوب قد نزل لك، فانزل له، فنزل على من فرسه وجعل كل واحد منهما يعدو إلى الآخر، فلما تقاربا قصد يوسف أن من فرسه وجعل كل واحد منهما يعدو إلى الآخر، فلما تقاربا قصد يوسف أن يبدأ بالسلام، فقال جبريل: لا حتى يبدأ يعقوب به؛ لأنه أفضل وأحق، فابتدأ به يبدأ بالسلام، فقال جبريل: لا حتى يبدأ يعقوب به؛ لأنه أفضل وأحق، فابتدأ به

<sup>(</sup>١) روح البيان.

وقال: السلام عليك يا مذهب الأحزان، فتعانقا وبكيا سروراً وبكت ملائكة السموات وماج الفرسان بعضهم في بعض، وصهلت الخيول وسبَّحت الملائكة، وضرب بالطبول والبوقات، فصار كأنه يوم القيامة قال يوسف: يا أبت بكيت عليّ حتى ذهب بصرك، ألم تعلم أن القيامة تجمعنا؟ فقال: بلى، ولكن خشيت أن يسلب دينك، فيحال بيني وبينك، نسأل الله الثبات على الإيمان إنه الكريم المنان \_ آمين \_.

﴿وَقَالَ ﴾ يوسف لجميع أهله قبل أن يدخلوا مصر: ﴿أَدْخُلُواْ مِصْرَ ﴾ للإقامة بها ﴿إِن شَآءَ اللهُ ﴾ سبحانه وتعالى دخولكم حالة كونكم ﴿ اَمِنِينَ ﴾ من الجوع والخوف وسائر المكاره قاطبة على أنفسكم وأموالكم وأهليكم لا تخافون أحداً ؛ لأنهم كانوا قبل ولاية يوسف يخافون ملوك مصر، ولا يدخلونها إلا بإجازتهم لكونهم جبابرة. قيل (١): المراد بالدخول الأول في قوله: ﴿ فَكُلّمًا دَخُلُواْ عَلَى لَكُونهم مصر، وذلك حين استقبلهم، ثم قال: ﴿ أَدْخُلُواْ مِصْرَ ﴾ يعني البلد. وقيل: إنه أراد بالدخول الأول دخولهم مصر، وأراد بالدخول الثاني الاستيطان بها ؛ أي: ادخلوا مصر مستوطنين فيها.

والمشيئة في قوله: ﴿إِن شَآءَ اللهُ ﴾ متعلقة بالدخول والأمن معاً كقولك للغازي: إرجع سالماً غانماً إن شاء الله، فالمشيئة متعلقة بالسلامة والغنم معاً. والتقدير: ادخلوا مصر آمنين إن شاء الله تعالى.

والمعنى: أي (٢) وقال لهم يوسف: ادخلوا بلاد مصر إن شاء الله تعالى آمنين على أنفسكم وأنعامكم من الجوع والهلاك، فإن سني القحط كانت لا تزال باقية، وذكر المشيئة في كلامه للتبرؤ من مشيئته وحوله وقوته إلى مشيئة الله الذي سخر ذلك لهم، وسخر ملك مصر وأهلها له ثم لهم. وهذا من شأن المؤمنين، ولا سيما الأنبياء والصديقون.

<sup>(</sup>١) الخازن.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

ورَرَفَعَ وسبعين رجلاً والمرأة، وكانوا اثنين وسبعين رجلاً والمرأة، وكانوا حين خرجوا منها مع موسى عليه السلام ست مئة ألف وخمس مئة وبضعاً وتسعين، أو سبعين رجلاً سوى الذرية والهرمى، وكانت الذرية ألف ألف ومئتي ألف. وعلى المعين رجلاً سوى الذرية والهرمى، وكانت الذرية ألف ألف يومئتي ألف. وعلى المعين السرير الرفيع الذي كان يجلس عليه يوسف؛ أي: أجلسهما معه على سرير الملك تكرمة لهما فوق ما فعله لإخوته، واشتركوا في دخول دار يوسف، لكنهم تباينوا في الإيواء، فانفرد الأبوان بالجلوس معه على سرير الملك، لبعدهما من الجفاء، كذا غذا إذا وصلوا إلى الغفران يشتركون فيه في دخول الجنة، ولكنهم يتباينون في بساط القربة، فيختص الغفران يشتركون فيه في دخول الجنة، ولكنهم يتباينون في بساط القربة، فيختص وإخوته على الأرض ولَمُ في أي: لأجل ملاقاة يوسف واجتماعهم معه وشُجَداً في الاجتماع معه، وكان يوسف كالقبلة لهم كما سجدت الملائكة لآدم، فإن الله تعالى أمر يعقوب بالسجود لحكمة خفية، وذلك لإزالة الاستعلاء والتكبر عن تعلى المبعود إذوته، لأنهم لو لم يفعلوا ذلك السجود؛ لظهرت الأحقاد القديمة بعد قلوب إخوته، لأنهم لو لم يفعلوا ذلك السجود؛ لظهرت الأحقاد القديمة بعد قلوبا، فالسجود لإزالتها، وكان ذلك جائزاً في ذلك الزمان.

فلما جاءت هذه الشريعة نسخت تلك الفعلة، فقوله: ﴿سُجَداً ﴾ حال مقدرة كما أشرنا إليه في الحال؛ لأن السجود إنما يكون بعد الخرور.

وقيل: المراد بالسجود هنا: الانحناء لا وضع الجبهة على الأرض، والمعنى: أهوى أبوا يوسف وإخوته عن القيام والانتصاب تحية وتكرمة له حالة كونهم سجداً؛ أي: منحنين بظهورهم، وكان ذلك تحية الملوك والعظماء في عهدهم كالقيام والمصافحة وتقبيل اليد ونحوها من عادات الناس الناشئة في التعظيم والتوقير.

والرفع في قوله: ﴿وَرَفَعَ أَبُوَيَهِ ﴾ مؤخر عن الخرور في قوله: ﴿وَخَرُواْ لَهُ ﴾ ؛ إذ السجود له كان قبل الصعود على السرير في أول الملاقاة؛ لأن ذلك هو وقت التحية إلا أنه قدم لفظاً؛ للاهتمام بتعظيمه لهما، والترتيب الذكري لا يجب كونه

على وفق الترتيب الوقوعي، وليصل به ذكر كونه تعبير رؤياه ﴿وَقَالَ﴾ يوسف لأبيه يعقوب: ﴿يَكَأْبُو﴾؛ أي: يا أبي ﴿هَذَا﴾ السجود منكم ﴿تَأْوِيلُ رُوْيَكَ﴾؛ أي: تصديق منامي التي رأيتها وقصصتها عليك ﴿مِن قَبْلُ﴾؛ أي: من قبل هذا الوقت في زمن الصبا يريد قوله: ﴿إِنّ رَأَيْتُ أَحَد عَشَر كَوْبَكَا وَالشّمْس وَالْقَمْر رَأَيْتُهُم لِي سَعِدِين ﴾. ﴿قَدْ جَعَلَهَا ﴾؛ أي: قد جعل تلك الرؤية ﴿رَيّ حَقَّا ﴾؛ أي: صدقاً في اليقظة واقعاً بعينها؛ أي: قد جعلها ربي حقيقة واقعة، واستبان أنها لم تكن أضغاث أحلام، فالكواكب الأحد عشر مثال إخوتي الأحد عشر، وأنت وأمي مثال الشمس والقمر، ولا بدع في ذلك. فهذه الأسرة هي التي حفظ الله بها ذرية إسحاق بن إبراهيم لتنشر دين التوحيد بين العالمين، فكانت خير أسر البشر وأكرمني وأنعم علي ﴿إِذْ أَخْرَهِي مِنَ السِّجْنِ ﴾ والحبس، وسما بي إلى عرش وأكرمني وأنعم علي ﴿إِذْ أَخْرَهِي مِنَ السِّجْنِ ﴾ والحبس، وسما بي إلى عرش الملك، إنما ذكر إخراجه من السجن كان سبباً لصيرورته ملكاً، ولوصوله إلى أبيه إخوته، ولأن خروجه من السجن كان سبباً لصيرورته ملكاً، ولوصوله إلى أبيه وإخوته، ولزوال التهمة عنه، وكان ذلك من أعظم نعمه تعالى عليه، ولأن عهده بالسجن أقرب من الجبّ.

فائدة: قال لقمان الحكيم رضي الله عنه: خدمت أربعة آلاف نبي، وأخترت من كلامهم ثماني كلمات: إن كنت في الصلاة.. فاحفظ قلبك، وإن كنت في بيت الغير.. فاحفظ عينيك، وإن كنت بين الناس.. فاحفظ لسانك، واذكر اثنين وانس اثنين، أما اللذان تذكرهما فالله والموت، وأما اللذان تنساهما إحسانك في حق الغير وإساءة الغير في حقك. ذكره في «روح البيان».

﴿ وَجَاتَهُ بِكُمْ مِّنَ ٱلْبَدُو ﴾؛ أي: من البادية، وكان يعقوب وأولاده أصحاب ماشية، فسكنوا البادية، وهي أرض كنعان بالشام. وقال علي بن طلحة؛ أي: من فلسطين. ﴿ مِنْ بَعَدِ أَن نَّزَغَ ٱلشَّيْطَنُ ﴾ وأفسد ﴿ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَتِ ﴾ بالحسد، وحمل بعضنا على بعض، وأحال يوسف ذنب إخوته على الشيطان تكرماً منه وتأدباً ؛ أي: وقد أحسن بي ربي من بعد أن أفسد الشيطان ما بيني وبين إخوتي من عاطفة

الأخوة، وقطع ما بيننا من وشيجة الرحم، وهيج الحسد والشر ﴿إِنَّ رَبِي ﴾ سبحانه وتعالى ﴿لَطِيفُ ﴾؛ أي: عالم بدقائق الأمور رفيق بعباده مدبر ﴿لِمَا يَسَاءُ ﴾ في خلقه من خفايا الأمور بحكمته البالغة، وقدرته القاهرة، وقيل: معناه: لطيف التدبير لما يشاء من الأمور رفيق، فإذا أراد الله سبحانه وتعالى حصول شيء. سهل أسبابه فحصل، وإن كان في غاية البعد عن الحصول عند العقول. فمن ذا الذي كان يدور بخلده أن الإلقاء في الجبّ يعقبه الرق، ويتلو الرق فتنة العشق، ومن أجله يزج في غيابات السجن، ومن ذا إلى السيادة والملك. وقال الأزهري: اللطيف من أسماء الله تعالى معناه: الرفيق بعباده، يقال: لطف فلان بفلان يلطف إذا رفق به. وقال عمرو بن أبي عمرو: اللطيف الذي يوصل إليك أربك في لطف. قال الخطابي: اللطيف هو البر بعباده الذي يلطف بهم من حيث لا يعلمون، ويسبب لهم مصالحهم من حيث لا يحتسبون. وقبل: اللطيف العالم بدقائق الأمور. ذكره الشوكاني. في الأمور وغايتها ﴿لُفُكِمُ ﴾ الذي يفعل الأمور على وجه الحكمة والمصلحة، فيجازي الذين أحسنوا بالحسنى، ويجعل العاقبة للمتقين.

### الإعراب

﴿ قَالُواْ تَاللَّهِ تَفْتَوُا تَذْكُرُ يُوسُفَ حَتَّى تَكُونَ حَرَضًا أَوْ تَكُونَ مِنَ ٱلْهَالِكِينَ ﴾.

﴿ قَالُوا﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ تَاللَّهِ ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿ تَاللَّهِ ﴾: جار ومجرور متعلق بفعل قسم محذوف تقديره: أقسم والله، وجملة القسم في محل النصب مقول ﴿ قَالُوا ﴾. ﴿ تَفْتَوُا ﴾: فعل مضارع ناقص من أخوات زال منفي بلا المحذوفة ؛ لأن جواب القسم المخالي من اللام ونون التوكيد. يجب كونه منفياً، فلا بدّ من تقدير لا معه، واسمه ضمير مستتر فيه وجوباً تقديره: أنت يعود على يعقوب. ﴿ تَذْكُرُ وَاسمه ضمير عفل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على يعقوب، والجملة الفعلية في يُوسُفَ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على يعقوب، والجملة الفعلية في محل النصب خبر ﴿ تَفْتَوُا ﴾ ، وجملة ﴿ تَفْتَوُا ﴾ : جواب القسم لا محل لها من الإعراب. ﴿ حَقْ جَر فَاية. ﴿ تَكُونَ ﴾ : فعل مضارع ناقص منصوب

بأن مضمرة وجوباً بعد حتى بمعنى إلى، واسمه ضمير يعود على يعقوب. ﴿ حَرَفًا ﴾: خبره. ﴿ أَوْ تَكُونَ مِنَ ٱلْهَلِكِينَ ﴾: فعل ناقص وخبره معطوف على ﴿ تَكُونَ ﴾ الأولى، واسمه ضمير يعود على يعقوب أيضاً، وجملة ﴿ تَكُونَ ﴾ الأولى، صلة أن المضرة، أن مع صلتها في تأويل مصدر مجرور بـ ﴿ حَقَى ﴾ بمعنى إلى، تقديره: إلى كونك حرضاً، أو كونك من الهالكين، الجار والمجرور متعلق بـ ﴿ تَذْكُرُ ﴾.

﴿ قَالَ إِنَّمَآ أَشَكُواْ بَنِّي وَحُزْنِ إِلَى اللَّهِ وَأَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ ﴿.

﴿ قَالَ ﴾: فعل ماض ، وفاعله ضمير يعود على يعقوب ، والجملة مستأنفة . ﴿ إِنَّما اَشْكُواْ بَنِي وَحُرْفِت ﴾ إلى قوله : ﴿ فَكُمّا دَخَلُواْ عَلَى يُوسُف ﴾ : مقول محكي ، وإن شئت قلت : ﴿ إِنَّمَا ﴾ : أداة حصر . ﴿ أَشْكُواْ بَقِي ﴾ : فعل ومفعول . ﴿ وَحُرْفِت ﴾ : معطوف على ﴿ بَقِي ﴾ ، وفاعله ضمير يعود على يعقوب ، والجملة الفعلية في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ . ﴿ إِلَى اللهِ ﴾ : جار ومجرور متعلق بـ ﴿ أَشَكُوا ﴾ . ﴿ وَاعَلَم ﴾ : فعل مضارع ، وفاعله ضمير يعود على يعقوب . ﴿ مِن اللهِ ﴾ : متعلق به . ﴿ مَا ﴾ : موصولة ، أو موصوفة في محل النصب مفعول به المُؤاعلم ﴾ ؛ لأنه بمعنى عرف . ﴿ لاَ تَعْلَمُون ﴾ : فعل وفاعل صلة لـ ﴿ مَا ﴾ : في محل النصب مفعول به صفة لها ، والعائد أو الرابط محذوف تقديره : ما لا تعلمونه ، وجملة ﴿ أعلم ﴾ : في محل النصب معطوفة على جملة ﴿ أَشَكُوا ﴾ .

﴿ يَنَبَنِيَ اَذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَأْتِسُواْ مِن زَفْج ٱللَّهِ إِنَّهُ لَا يَأْتِسُ مِن زَفْج اللَّهِ إِلَّا ٱلْفَوْمُ ٱلْكَنْفِرُونَ ۞﴾.

﴿ يَنَنِينَ ﴾ : ﴿ يَا ﴾ : حرف نداء . ﴿ بني ﴾ : منادى منصوب ، وعلامة نصبه الياء المدغمة في ياء المتكلم ؛ لأنه ملحق بجمع المذكر السالم ، لأن أصله : يا بنين لي ، حذفت النون للإضافة ، واللام للتخفيف ، وجملة النداء في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ . ﴿ أَذْ هَبُواً ﴾ : فعل وفاعل ، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ على كونها جواب النداء . ﴿ فَتَعَسَّرُوا ﴾ : (الفاء) : عاطفة . ﴿ تحسسوا ﴾ : فعل وفاعل معطوف على ﴿ أَذْ هَبُوا ﴾ . ﴿ مِن يُوسُفَ ﴾ : متعلق به . ﴿ وَأَخِيدِ ﴾ : معطوف

على ﴿ يُوسُفَ ﴾ . ﴿ وَلَا تَأْيَّسُوا ﴾ : فعل وفاعل مجزوم بـ ﴿ لا ﴾ الناهية معطوف على قوله : ﴿ فَتَحَسَّسُوا ﴾ . ﴿ مِن تَوْج اللَّهِ ﴾ : جار ومجرور ومضاف إليه متعلق به . ﴿ إِنَّهُ ﴾ : ناصب واسمه . ﴿ لَا يَأْيَّسُ ﴾ : فعل مضارع مرفوع . ﴿ مِن زَوْج اللَّهِ ﴾ : متعلق به . متعلق به . ﴿ إِلَّا ﴾ : أداة استثناء مفرغ . ﴿ الْقَوْمُ ﴾ : فاعل . ﴿ الْكَنفِرُونَ ﴾ : صفة له ، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿ إن ﴾ وجملة ﴿ إن ﴾ في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ مسوق لتعليل ما قبلها .

﴿ فَلَمَّا دَخَلُواْ عَلِيَهِ قَالُواْ يَثَاَيُّهَا ٱلْعَزِيزُ مَسَّنَا وَأَهْلَنَا ٱلشَّرُ وَحِشَنَا بِبِضَنعَةِ مُزْجَنةِ فَأَوْفِ لَنَا ٱلْكَيْلَ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَاً ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَجَزِى ٱلْمُتَصَدِّقِينَ ﴾ .

﴿ فَلَمَّا ﴾ (الفاء): عاطفة على محذوف تقديره: فخرجوا من عند أبيهم، فذهبوا إلى مصر، فلما دخلوا على يوسف. ﴿لما ﴾: حرف شرط غير جازم. ﴿ دَخُلُوا ﴾: فعل وفاعل. ﴿ عَلَيْهِ ﴾: متعلق به، والجملة فعل شرط لـ (لما ﴾. ﴿ قَالُوا ﴾: فعل وفاعل، والجملة جواب ﴿ لما ﴾، وجملة ﴿ لما ﴾: معطوفة على الجملة المحذوفة. ﴿ يَكَأَيُّهَا الْمَرْرُ ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكى، وإن شئت قلت: ﴿يا﴾: حرف نداء. ﴿أَيُّ﴾: منادى نكرة مقصودة. ﴿ها﴾: حرف تنبيه زائد تعويضاً عما فات؛ أي: من الإضافة. ﴿ ٱلْعَرْرُ ﴾: صفة لـ ﴿ أَي ﴾، وجملة النداء في محل النصب مقول ﴿قَالُوا ﴾ ﴿مَسَّنَا ﴾: فعل ومفعول. ﴿وَأَهْلَنَا ﴾: معطوف على ضمير المفعول. ﴿الشُّرُّ ﴾: فاعل، والجملة الفعلية في محل النصب مقول ﴿قَالَ ﴾ على كونها جواب النداء. ﴿وَجَمَّنَا ﴾: فعل وفاعل معطوف على ﴿مَسَّنَا ﴾. ﴿ بِضَاعَةِ ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ جئنا ﴾. ﴿ مُزْجَلةِ ﴾: صفة لـ ﴿ يضاعة ﴾. ﴿ فَأَوْفِ ﴾ : (الفاء): عاطفة. ﴿ أُوف ﴾ : فعل أمر، وفاعله ضمير يعود على يوسف. ﴿ لَنَا ﴾: متعلق به. ﴿ ٱلْكَيْلَ ﴾: مفعول به، والجملة معطوفة على جملة قوله: ﴿وَجِمْنَا﴾. ﴿وَتَصَدَّقُ﴾: فعل أمر معطوف على ﴿أوف﴾، وفاعليه ضمير يعود على يوسف. ﴿عَلَيْنَآ﴾: متعلق به. ﴿إِنَّ ٱللَّهُ﴾: ناصب واسمه. ﴿ يَجُزى ٱلْمُتَصَدِّقِينَ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على الله، والجملة في محل الرفع خبر ﴿إِنَّهُ، وجملة ﴿إِنَّهُ: في محل النصب مقول ﴿قال ﴾ على كونها مسوقة لتعليل ما قبلها. ﴿قَالَ هَلْ عَلِمْتُم مَّا فَعَلْتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنتُمْ جَهِلُونَ ﴿ ﴾.

﴿قَالَ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على يوسف، والجملة مستأنفة. ﴿هَلَ عَلِمْتُمُ ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي لـ ﴿قَالَ ﴾، وإن شئت قلت: ﴿هَلَ ﴾: حرف استفهام للاستفهام التوبيخي. ﴿عَلِمْتُم ﴾: فعل وفاعل، والجملة في محل النصب مقول ﴿قَالَ ﴾. ﴿مَّا ﴾: موصولة، أو موصوفة في محل النصب مفعول به ؛ لأنه بمعنى عرف. ﴿فَعَلْتُم ﴾: فعل وفاعل. ﴿بِيُوسُفَ ﴾: متعلق به. ﴿وَآخِيهِ ﴾: معطوف على ﴿يوسف ﴾، والجملة الفعلية صلة لـ ﴿مَّا ﴾، أو صفة لها، والعائد أو الرابط محذوف تقديره: ما فعلتموه. ﴿إذَ ﴾: ظرف لما مضى من الزمان. ﴿أَنتُمُ عَلِمُ ﴾ والجملة الاسمية في محل الجر مضاف إليه لـ ﴿إذَ ﴾ ؛ والظرف متعلق بـ ﴿فَعَلْتُم ﴾ .

﴿ قَالُوٓا أَوِنَكَ لَأَنتَ يُوسُفُ ۚ قَالَ أَنَا يُوسُفُ وَهَاذَا أَخِي قَدْ مَنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا ۗ ﴾.

﴿ قَالُوا ﴾ : فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ أَوِنَكَ كَأَتَ يُوسُكُ ﴾ : مقول محكي، وإن شئت قلت ﴿ أَوَنَكَ ﴾ : (الهمزة) : للاستفهام التقريري. ﴿ إنك ﴾ : ناصب واسمه. ﴿ لاَنْتَ ﴾ : (اللام) : حرف ابتداء. ﴿ أنت يوسف ﴾ : مبتدأ وخبر، والجملة في محل الرفع خبر ﴿ إن ﴾ ، ويجوز أن يكون ﴿ أنت ﴾ : ضمير فصل، ولا يجوز أن يكون توكيداً لاسم ﴿ إن ﴾ ؛ لأن هذه اللام لا تدخل على التوكيد. اه. «سمين »، وجملة ﴿ إن ﴾ في محل النصب مقول ﴿ قَالُوا ﴾ . ﴿ قَالَ ﴾ : فعل ماض ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ يُوسُفُ ﴾ ، والجملة مستأنفة. ﴿ أَنَا يُوسُفُ ﴾ إلى آخر محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ : مبتدأ وخبر، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ . ﴿ وَهَذَا الله ﴾ : فعل وفاعل. ﴿ عَلَيْ الله ﴾ : متعلق به، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ . ﴿ وَهَذَا أَخِي ﴾ : فعل وفاعل. ﴿ عَلَيْ الله ﴾ : متعلق به، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ .

﴿ إِنَّهُ مَن يَنَّقِ وَيَصْدِرْ فَإِنَ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ .

﴿إِنَّهُ ﴾: ناصب واسمه. ﴿مَن ﴾: اسم شرط جازم في محل الرفع مبتدأ، والخبر جملة الشرط أو الجواب. ﴿يَتَّقِ ﴾: فعل مضارع مجزوم بـ ﴿مَن ﴾ على

كونه فعل شرط لها، وفاعله ضمير يعود على ﴿مَن﴾. ﴿وَيَصَبِرَ﴾: معطوف عليه. ﴿وَإِنَ الله﴾: ناصب ﴿فَإِنَّ اللهُ! رابطة لجواب ﴿مَن﴾ الشرطية وجوباً. ﴿إِنَ الله﴾: ناصب واسمه. ﴿لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلنَّحْسِنِينَ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على الله، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿إِنَّ وجملة ﴿إِنَّ في محل الجزم برُّمَن الشرطية على كونها جواباً لها، والرابط بين جملة الشرط وبين جوابها؛ إما العموم في ﴿ٱلنَّصْنِينَ ﴾، وإما الضمير المحذوف؛ أي: المحسنين منهم، وإما لقيام أل مقامه، والأصل محسنهم، فقامت أل مقام ذلك الضمير، وجملة ﴿مَن ﴾ الشرطية: في محل الرفع خبر ﴿إن ﴾ وجملة ﴿إن ﴾: في محل النصب مقول الشرطية: في محل الرفع خبر ﴿إن ﴾ وجملة ﴿إن ﴾: وأما قراءة قبل فاختلف الناس فيها على قولين:

أجودهما: أن إثبات حرف العلة في الجزم لغة لبعض العرب.

والثاني: أنه مرفوع غير مجزوم، و (مَن ) موصولة، والفعل صلتها، فلذلك لم تحذف لامه. اه. «سمين»، وحذفت الضمة في (يصبر) على هذه القراءة فراراً من ثقل توالي الحركات، أو نوى الوقف عليه وأجرى الوصل مجرى الوقف.

# ﴿ قَالُواْ تَأْلَقِهِ لَقَدْ ءَاثَرَكَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنَّا لَخَطِينَ ۞ ﴿.

﴿قَالُواْ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿تَالَّهِ لَقَدْ ءَاثَرَكَ ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿تَالَّهِ ﴾: جار ومجرور متعلق بفعل قسم محذوف وجوباً تقديره: أقسم والله، والجملة المحذوفة في محل النصب مقول ﴿قَالُواْ﴾. ﴿لَقَدْ ﴾: (اللام): موطئة للقسم. ﴿قد ﴾: حرف تحقيق. ﴿ءَاثَرَكَ اللّهُ ﴾: فعل ومفعول وفاعل. ﴿عَلَيْتَنَا ﴾: متعلق به، والجملة الفعلية في محل النصب مقول ﴿قَالُواْ ﴾ على كونها جواب القسم. ﴿وَإِن ﴾: (الواو): عاطفة. ﴿إن ﴾: مخففة من الثقيلة، واسمها ضمير الشأن. ﴿كَنَا لَخَطِينَ ﴾: فعل ناقص واسمه وخبره، واللام: حرف ابتداء، وجملة ﴿كان ﴾: في محل الرفع خبر ﴿إن ﴾ المخففة، وجملة ﴿إن ﴾ المخففة معطوفة على جواب القسم.

﴿فَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْبَوْمُ يَغْفِرُ ٱللَّهُ لَكُمٌّ وَهُوَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ۞﴾.

﴿ قَالَ ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على يوسف، والجملة مستأنفة. ﴿ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ۖ الْيُومِ ۗ إلى قوله: ﴿ أَجْمَعِبَ ﴾: مقول محكي لـ ﴿ قَالَ ﴾، وإن شئت قلت: ﴿ لَا ﴾: نافية. ﴿ تَثْرِيبَ ﴾: في محل النصب اسمها. ﴿ عَلَيْكُمُ ﴾: خبر ﴿ لَا ﴾. ﴿ الله أو متعلق باسم ﴿ لا ﴾ ، وجملة ﴿ لا ﴾: في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ . ﴿ يَغْفِرُ الله ﴾ : فعل وفاعل. ﴿ لَكُمْ ۖ ﴾: متعلق به ، والجملة مستأنفة على كونها مقول ﴿ قَالَ ﴾ . ﴿ وَهُو اَرْحَمُ الرَّحِينَ ﴾ : مبتدأ وخبر ومضاف إليه ، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ .

﴿ أَذْهَبُواْ بِقَمِيمِي هَلَذَا فَأَلْقُوهُ عَلَىٰ وَجْهِ أَبِي بَأْتِ بَصِيرًا وَأَتُونِ بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

﴿أَذْهَبُوا﴾: فعل وفاعل. ﴿يِقَمِيمِ﴾: متعلق به على أنه مفعول به، أو حال من واو ﴿اذهبوا﴾. ﴿هَنْدَا﴾: بدل من ﴿قميصي﴾، والجملة الفعلية في محل النصب مقول ﴿قَالَ﴾. ﴿فَأَلْقُوهُ﴾: فعل وفاعل ومفعول معطوف على ﴿اذْهَبُوا﴾. ﴿عَلَى وَجِهِ أَيِ ﴾: جار ومجرور ومضاف إليه متعلق بـ﴿القوه ﴾. ﴿يَأْتِ ﴾: فعل مضارع مجزوم بالطلب السابق، وفاعله ضمير يعود على يعقوب. ﴿يَأْتِ ﴾: حال من فاعل ﴿يَأْتِ ﴾، والجملة في محل النصب مقول ﴿قَالَ ﴾. ﴿وَأَتُونِ ﴾: فعل وفاعل ومفعول ونون وقاية معطوف على ﴿القوه ﴾. ﴿يأَهَلِكُمْ ﴾: متعلق به أو حال من واو الفاعل. ﴿أَجْمَعِينَ ﴾: توكيد لـ﴿أهلكم ﴾.

﴿ وَلَمَا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ قَالَ أَبُوهُمْ إِنِي لَأَجِدُ رِيحَ بُوسُفَ لَوَلاَ أَن تُفَيِّدُونِ ۞ . قَالُواْ تَاللَهِ إِنِّكَ لَغِي ضَلَالِكَ ٱلْقَرَدِيرِ ۞ .

﴿ وَلَمَّا ﴾ (الواو): استئنافية. ﴿ لما ﴾: حرف شرط. ﴿ وَنَصَلَتِ ٱلْمِيرُ ﴾: فعل وفاعل فعل شرط لـ ﴿ لما ﴾، ﴿ وَاللَّ أَبُوهُمْ ﴾: فعل وفاعل جواب ﴿ لما ﴾، وجملة ﴿ لما ﴾: مستأنفة. ﴿ إِنِّي لَأَحِدُ رِيحَ يُوسُفَ ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿ إِنِّي ﴾: ناصب واسمه. ﴿ لَأَحِدُ ﴾: (اللام): حرف ابتداء. ﴿ أجد ريح يوسف ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على أبيهم، وجملة وجد في

محل الرفع خبر ﴿إن﴾، وجملة ﴿إن﴾: في محل النصب مقول ﴿قَالُ﴾. ﴿ وَلَوْلَا ﴾: حرف امتناع لوجود. ﴿أنَ ﴾: حرف نصب ومصدر. ﴿ تُعَيِّدُونِ ﴾: فعل مضارع منصوب بـ ﴿أنَ ﴾، وعلامة نصبه حذف النون؛ لأن أصله: تفندونني، والواو فاعل، والنون نون الوقاية، وياء المتكلم المحذوفة اجتزاء عنها بكسرة نون الوقاية في محل النصب مفعول به، والجملة الفعلية صلة أن المضمرة، أن مع صلتها في تأويل مصدر مرفوع على الابتداء، والخبر محذوف تقديره: لولا تفنيدكم موجود، وجواب ﴿لَوْلَا ﴾ محذوف تقديره: لولا تفنيدكم لي موجود لصدقتموني؛ أي: امتنع تصديقكم لي لوجود تفنيدكم لي، وجملة ﴿لَوَلَا ﴾: في محل النصب مقول ﴿قَالُ ﴾. ﴿قَالُوا ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿تَالَيْ إِنَّكَ ﴾ اللى آخر الآية: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿تَالَيْ ﴾: جار ومجرور متعلق مغل قسم محذوف، والجملة المحذوفة في محل النصب مقول ﴿قَالُوا ﴾. ﴿الْفَكِ إِن الله م): حرف ابتداء. ﴿في ضلالك ﴾: جار ومجرور خبر ﴿إن ﴾. ﴿الْفَكِ يمِ ﴾: صفة لـ﴿مَلَاكَ ﴾، وجملة ﴿إن ﴾ في محل النصب مقول ﴿قَالُوا ﴾ على كونها جواب القسم.

﴿ فَلَنَّا أَن جَآءَ ٱلْبَشِيرُ ٱلْقَنَاهُ عَلَىٰ وَجْهِدِ، فَٱرْتَذَ بَصِيرًا قَالَ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنَّ أَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ .

﴿ فَلَمّا ﴾: (الفاء): استئنافية. ﴿ لما ﴾: حرف شرط. ﴿ أَنْ ﴾: زائدة. ﴿ جَاءً الْبَشِيرُ ﴾: فعل ومفعول، والجملة فعل شرط لـ ﴿ لما ﴾. ﴿ أَلْقَنْهُ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على ﴿ البَشِيرُ ﴾. ﴿ عَلَى وَجَهِمِ ، فَ متعلق به، والجملة جواب ﴿ لما ﴾ ، وجملة ﴿ لما ﴾ : مستأنفة . ﴿ فَأَرْتَدَ ﴾ : (الفاء) : عاطفة . ﴿ ارتد ﴾ : فعل ماض ناقص من أخوات صار ، واسمه ضمير يعودعلى يعقوب . ﴿ بَصِيرًا ﴾ : خبره ، والجملة الفعلية معطوفة على جملة ﴿ أَلْقَنْهُ ﴾ . ﴿ قَالَ ﴾ : فعل ماض ، وفاعله ضمير يعود على يعقوب ، والجملة مستأنفة . ﴿ أَلَمُ أَقُلُ لَكُمُ ﴾ : مقول محكي لـ ﴿ قَالَ ﴾ ، وإن شئت قلت : ﴿ أَلَمُ ﴾ : (الهمزة) : للاستفهام التقريري . ﴿ لمَ خروم بـ ﴿ لم ﴾ وفاعله ضمير يعود

على يعقوب. ﴿لَكُمْ ﴾: متعلق به، والجملة في محل النصب مقول ﴿قَالَ ﴾. ﴿إِنِّ أَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي. لـ﴿أَقُلُ ﴾، وإن شئت قلت: ﴿إِنِّ أَعْلَمُ ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على يعقوب. ﴿مِنَ اللَّهِ ﴾: متعلق به، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿إن ﴾ وجملة ﴿إن ﴾: في محل النصب مقول ﴿أَقُل ﴾. ﴿مَا ﴾: موصولة، أو موصوفة في محل النصب مفعول ﴿أَقُل ﴾. ﴿مَا ﴾: موسولة ، أو صفة لها، والعائد أو الرابط محذوف تقديره: ما لا تعلمونه.

﴿ قَالُوا يَتَأَبَّانَا ٱسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّا كُنَّا خَطِيبِنَ ۞ ﴾.

﴿قَالُوا﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿يَتَأَبَانَا﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي لـ﴿قَالُوا﴾، وإن شئت قلت: ﴿يَتَأَبَانَا﴾: منادى منصوب بالألف، وجملة النداء في محل النصب مقول ﴿قَالُوا﴾. ﴿آسَتَغْفِرَ ﴾: فعل أمر، وفاعله ضمير يعود على يعقوب. ﴿لَنَا﴾: متعلق به ﴿ذُنُوبَنَا ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية في محل النصب مقول ﴿قالُوا﴾ على كونها جواب النداء. ﴿إِنَا ﴾: ناصب واسمه. ﴿كُنَا خَطِينَ ﴾: فعل ماض ناقص واسمه وخبره، وجملة كان في محل الرفع خبر ﴿إن ﴾، وجملة ﴿إن ﴾ على كونها تعليلاً لما قبلها.

﴿ قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّ ۚ إِنَّهُمْ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيــمُ ۞﴾.

﴿ قَالَ ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على يعقوب، والجملة مستأنفة. ﴿ سَوْفَ اَسَّغَفِرُ لَكُمْ ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿ سَوْفَ ﴾: حرف تنفيس. ﴿ اَسَّغَفِرُ ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على يعقوب. ﴿ لَكُمْ ﴾: متعلق به. ﴿ رَبِّ ﴾: مفعول به، والجملة في محل النصب مقول ﴿ فَالَ ﴾. ﴿ إِنَّهُ ﴾: ناصب واسمه. ﴿ هُو ﴾: ضمير فصل. ﴿ الفَفُورُ ﴾: خبر أول لـ ﴿ إِنَّهُ وَ محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ لـ ﴿ إِنَّ هِ محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ على كونها مسوقة لتعليل ما قبلها.

﴿ فَكُلَمَّا دَخَلُواْ عَلَى يُوسُفَ ءَاوَى ٓ إِلَيْهِ أَبَوَيْهِ وَقَالَ ٱدْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ ﴾ . ﴿ فَكُمَّا ﴾ : (الفاء): عاطفة على محذوف تقديره: فرحل يعقوب وأولاده إلى

مصر. ﴿فلما دخلوا﴾: ﴿لما﴾: حرف شرط غير جازم. ﴿دَخُلُوا﴾: فعل وفاعل فعل شرط لـ﴿لما﴾. ﴿عَلَى بُوسُفَ﴾: متعلق به. ﴿عَاوَئَكَ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على ﴿يُوسُفَ﴾. ﴿إِلَيْهِ﴾: متعلق به. ﴿أَبُويَيْهِ﴾: مفعول به، والجملة جواب ﴿لما﴾، وجملة ﴿لما﴾: معطوفة على الجملة المحذوفة. ﴿وَقَالَ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على ﴿يُوسُفَ﴾، والجملة معطوفة على جملة ﴿عَاوَئَكَ﴾ ماض، وفاعله ضمير يعود على ﴿يُوسُفَ﴾، والجملة معطوفة على جملة ﴿عَاوَئَكَ﴾ وفاعل. ﴿مِصَرَ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿أَدْخُلُواْ﴾: فعل وفاعل. ﴿مِصَرَ﴾: فعل ماض في محل النصب مقول ﴿قال﴾. ﴿إن﴾: حرف شرط جازم. ﴿شَآءَ﴾: فعل ماض في محل الجزم بـ﴿إن﴾ على كونه فعل شرط لها. ﴿أَلَنَهُ \*: فاعل، وجواب ﴿إِن﴾ الشرطية معلوم مما قبلها تقديره: إن شاء الله ادخلوا مصر، والجملة في محل النصب مقول ﴿قال﴾. ﴿عَامِينِهُ : حال من فاعل ﴿أَدْخُلُواْ﴾.

﴿ وَرَفَعَ أَبُونِهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُوا لَهُ سُجَدًا وَقَالَ يَتَأْبَتِ هَٰذَا تَأْوِيلُ رُءْيَنَى مِن قَبْلُ قَدَّ جَعَلَهَا رَبِّي حَقًا ﴾ .

﴿ وَرَفَعُ ﴾ (الواو): عاطفة. ﴿ رفع أبويه ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على ﴿ يُوسُفَ ﴾. ﴿ عَلَى اَلْعَرْشِ ﴾: متعلق به، والجملة معطوفة على جملة ﴿ عَاوَيْ ﴾. ﴿ وَخَرُّوا ﴾: فعل وفاعل. ﴿ لَهُ ﴾: متعلق به. ﴿ سُجَداً ﴾: حال مقدرة من فاعل ﴿ وَخَرُّوا ﴾ ، والجملة معطوفة على جملة ﴿ عَاوَيْ ﴾ . ﴿ وَقَالَ ﴾ : فعل ماض ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ يُوسُفَ ﴾ ، والجملة معطوفة على جملة ﴿ حروا ﴾ . ﴿ يَا أَبَتِ ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي ، وإن شئت قلت : ﴿ يَا أَبِي ﴾ : منادى مضاف ، وجملة النداء في محل النصب مقول ﴿ قال ﴾ . ﴿ هَذَا تَأْوِيلُ رُمْيَنَ ﴾ : مبتدأ وخبر ومضاف إليه ، والجملة في محل النصب مقول القول على كونها جواب النداء . ﴿ مِن قَدْ جَعَلَهُا رَقِي حَقًا ﴾ : فعل ومفعول أول وفاعل ومفعول ثان ؛ لأن جعل هنا بمعنى صير ، والجملة في محل النصب حال مقدرة من ﴿ رُمْيَنَ ﴾ .

﴿ وَقَدْ أَحْسَنَ بِنَ إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّنْجِنِ وَجَآةً بِكُمْ مِنَ ٱلْبَدُو مِنْ بَعْدِ أَن نَّزَغَ

ٱلشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَنِتَ إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لِمَا يَشَآأُ ۚ إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ﴾.

﴿وَقَدْ﴾ (الواو): حالية، أو عاطفة. ﴿قد﴾: حرف تحقيق. ﴿أَخْسَنَ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على الرب. ﴿نَ ﴾: جار ومجرور بمعنى إلى متعلق بـ ﴿ أَحْسَنَ ﴾ ، والجملة الفعلية في محل النصب حال من ﴿ رَقُّ ﴾ ، أو معطوفة على جواب النداء. ﴿إِذَ ﴾: ظرف لما مضى متعلق بـ ﴿أَخْسُنَ ﴾. ﴿أَخْرَجَيْ ﴾: فعل ومفعول ونون وقاية. ﴿مِنَ ٱلسِّجْنِ﴾: متعلق به، وفاعله ضمير يعود على الله، والجملة في محل الجر مضاف إليه لـ ﴿إِذَّ ﴾ . ﴿وَجَاءَ ﴾: فعل ماض معطوف على ﴿أَخْرَجَنِي ﴾، وفاعله ضمير يعود على الله. ﴿ بِكُم ﴾: متعلق به. ﴿ مِّنَ ٱلْبَدُو ﴾: متعلق به أيضاً. ﴿مِنْ بَعَدِ﴾: جار ومجرور بدل من الجار والمجرور قبله. ﴿أَن نَّزَعَ ٱلشَّيْطَنُّ ﴾: ناصب وفعل وفاعل، والجملة في تأويل مصدر مجرور بإضافة الظرف إليه. ﴿بَيْنِي﴾: ظرف ومضاف إليه متعلق بـ ﴿نَزَعَ ﴾. ﴿وَبَيْنَ إِخُونِتُ ﴾: ظرف ومضاف إليه معطوف على الظرف قبله. ﴿إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ ﴾: ناصب واسمه وخبره، وجملة ﴿إِنَّهُ: في محل النصب مقول ﴿قَالَ ﴾ على كونها معللة لما قبلها. ﴿ لِمَا ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ لَطِيفٌ ﴾؛ لأنه بمعنى مدبر. ﴿ يَشَاأُهُ ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على الله، والجملة صلة لـ (ما)، أو صفة لها، والعائد أو الرابط محذوف تقديره: لما يشاءه. ﴿إِنَّهُ ﴾: ناصب واسمه. ﴿هُوَ ﴾: ضمير فصل. ﴿ٱلْعَلِيمُ﴾: خبر أول. ﴿ٱلْحَكِيمُ﴾: خبر ثان، وجملة ﴿إنَّه: في محل النصب مقول ﴿قَالَ﴾ على كونها مسوقة لتعليل ما قبلها.

### التصريف ومفردات اللغة

﴿ نَاللَّهِ تَفْتَوُّا ﴾ (١) مضارع فتى عن أخوات كان الناقص، قال أوس بن حجر: فَصَا فَتِئَتُ كُانَّ عُبَارَهَا سُرَادِقُ يَوْمٍ ذِيْ رِيَاحٍ تُوفَكُ وَصَالٍ أَيضاً:

فَمَا فَتِئَتْ خَيْلٌ تَثُوبُ وَتَدَّعِيْ وَيَلْحَقُ مِنْهَا لاَحِقٌ وَتَقَطَّعُ

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

ويقال فيها: فتأ على وزن ضرب، وأفتأ على وزن أكرم، وزعم ابن مالك أنها تكون بمعنى سكن وأطفأ، فتكون تامة، ورددنا عليه ذلك في «شرح التسهيل». ذكره أبو حيان، فتفتأ هنا بمعنى لا تزال.

﴿ حَتَى تَكُونَ حَرَضًا ﴾ والحرض (١): المشفي على الهلاك: يقال: حرض فهو حرض ـ بكسر الراء ـ حرضاً ـ بفتحها ـ وهو المصدر، ولذلك يستوي فيه المذكر والمؤنث، والمفرد والجمع، وأحرضه المرض فهو محرض.

#### قال الشاعر:

أَرَىٰ ٱلْمَرْءَ كَٱلأَزْوَادِ يُصْبِحُ مُحْرَضًا كَإِحْرَاض بَكْرِ فِيْ ٱلدِّيَادِ مَرِيْضُ

ويقال: رجل حُرُض بضمتين - كجنب وشلل . وفي «المصباح»: حرض حرضاً - من باب تعب - أشرف على الهلاك، فهو حرض . اه. وقولهم: يستوي فيه المفرد وغيره؛ أي: المثنى والمجموع والمذكر والمؤنث، تقول: هو حرض وهما حرض وهم حرض وهي حرض . اه. «كرخي». وفي «الشوكاني»: الحَرَض بفتحتين - مصدر يستوي فيه المفرد وغيره، والصفة المشبهة حَرِض - بكسر الراء - كدنف ودنف. قال النحاس: وحكى أهل اللغة: أحرضه الهم إذا أسقمه، ورجل حارض؛ أي: أحمق. وقال الأخفش: الحارض الذاهب. وقال ابن الأنباري: هو الهالك. والأولى تفسير الحرض هنا بغير الموت والهلاك من هذه المعاني المذكورة حتى يكون لقوله: ﴿أَوْ تَكُونَ مِنَ الْهَلِكِينَ﴾ معنى غير معنى الحرض، فالتأسيس أولى من التأكيد، ومعنى ﴿مِنَ الْهَلِكِينَ﴾ من الميتين . اه.

﴿إِنَّمَا أَشَكُوا بَنِي وَحُزْفِ البث في (٢) الأصل: إثارة الشيء وتفريقه كبث الريح التراب، ثم استعمل في إظهار ما انطوت عليه النفس من الغم والشر. والبث (٣): ما يرد على الإنسان من الأشياء التي يعظم حزن صاحبها بها حتى لا يقدر على إخفائها كذا قال أهل اللغة، وهو مأخوذ من بثثته؛ أي: فرقته، فسميت

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٣) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

المصيبة بثاً مجازاً.

قال ذو الرمة:

وَقَفْتُ عَلَىٰ رَبْع لِمَيَّةَ يَا فَتَىٰ فَمَا ذِلْتُ أَبْكِيْ عِنْدَهُ وَأَخَاطِبُهُ وَأَضَاطِبُهُ

﴿ فَتَحَسَّسُوا ﴾؛ أي: تعرفوا أخبار يوسف بحواسكم من سمع وبصر. والتحسس (١): طلب الخبر بالحاسة، وهو قريب من التجسس ـ بالجيم ـ، وقيل: إن التحسس ـ بالحاء ـ يكون في الخير، وبالجيم يكون في الشر، ومنه الجاسوس، وهو الذي يطلب الكشف عن عورات الناس.

﴿ وَلَا تَأْيَّسُواْ مِن رَقِّ اللَّهِ ﴾؛ أي: لا تقنطوا من فرجه وتنفيسه. قال الأصمعي: الروح ما يجده الإنسان من نسيم الهواء، فيسكن إليه، والتركيب يدل على الحركة والهزة، فكل ما يهتز الإنسان بوجوده ويلتف به، فهو روح. وحكى الواحدي عن الأصمعي أيضاً أنه قال: الروح الاستراحة من غم القلب. وقال أبو عمرو: الروح الفرج، وقيل: الرحمة، ويقال: أراح الإنسان إذا تنفس، ثم استعمل للفرج والتنفيس من الكرب.

﴿ بِيضَكَعَةِ مُّرْبَحَلَةِ ﴾ البضاعة: هي القطعة من المال يقصد بها شراء شيء، يقال: أبضعت الشيء واستبضعته إذا جعلته بضاعة. وفي ماهية تلك البضاعة سبعة أقوال(٢):

**أحدها**: كانت دراهم.

والثانى: كانت متاعاً رثاً كالحبل والغرارة.

والثالث: كانت أقطا.

والرابع: كانت نعالاً وأدماً.

<sup>(</sup>١) الفتوحات. (٢) زاد المسير.

والخامس: كانت سويق المقل.

والسادس: كانت حبة الخضراء وصنوبراً.

والسابع: كانت صوفاً وشيئاً من سمن.

﴿ مُرْبَحُكَةِ ﴾؛ أي: مردودة يردها كل بائع على المشتري لردائتها. وفي «القاموس»: زجاه إذا ساقه ودفعه كزجاة وأزجاه، وبضاعة مزجاة: قليلة، أو لا يتم صلاحها. اه. وفي «المصباح»: زجيته بالتثقيل دفعته برفق، والريح تزجي السحاب: تسوقه رفيقاً، يقال: أزجاه بوزن أرضاه، وزجاه بالتثقيل كزكّاه. اه.

﴿ وَإِن كُنَّا لَخَطِينَ ﴾ جمع خاطى، والخاطى: هو الذي يأتي بالخطيئة عمداً، والمخطىء من إذا أراد الصواب صار إلى غيره، والخطء: الذنب، وخطأته: قلت له: أخطأت. وفي «الخازن»: يقال: خطىء إذا كان عن عمد، وأخطأ إذا لم يكن عن عمد، ولهذا قيل هنا: خاطئين، ولم يقل: مخطئين. اهـ.

﴿لاَ تَثْرِيبُ عَلَيْكُمُ الْيُومِ ﴾ أي: لا تعيير ولا توبيخ ؛ أي: لا أوبخكم ولا أقرعكم اليوم . اه . «خازن» وفي «المصباح»: ثرب عليه يثرب ـ من باب ضرب ـ ؛ إذا عتب ولام عليه ، وبمضارعه الذي بياء الغيبة سمي رجل من العمالقة وهو الذي بني مدينة الرسول ﷺ ، فسميت المدينة باسمه . قال السهيلي : وَثرَّب ـ بالتشديد ـ مبالغة وتكثير ، ومنه قوله تعالى : ﴿لاَ نَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمُ ﴾ . والثَرْبُ ـ وزان قلس ـ شحم رقيق على الكرش والأمعاء . اه . وفي «المختار» : عتب عليه وجد ، وبابه ضرب ونصر . اه . وقال الرازي : التثريب التعيير والاستقصاء في اللوم ، والمعنى : أي : لا تعداد للذوب ولا توبيخ عليكم ، يقال : ثرب فلان على فلان إذا بكته بفعله ، وعد عليه ذنوبه . اه . «كرخي» .

﴿ وَلَمَّا فَصَلَتِ ٱلْمِيرُ ﴾ يقال: فصل عن البلد إذا انفصل وجاوز حيطانه ﴿ لَوَلاّ أَن تُفَيِّدُونِ ﴾؛ أي: تنسبوني إلى الفند، وهو فساد الرأي وضعف العقل والخرف من الكبر. وفي "السمين": التفنيد الإفساد يقال: فندت فلاناً ؛ أي: أفسدت رأيه ورددته. وفي "المختار": الفَند ـ بالتحريك الكذب وهو أيضاً ضعفُ الرأي من

الهرم، والفعل منه أفند، والتفنيد: اللوم وتضعيف الرأي. اه. وفي «القاموس»: الفَند ـ بالتحريك ـ الخرف وإنكار العقل لهرم أو مرض، والخطأ في القول والرأي، والكذب كالإفناد، ولا تقل: عجوز مفندة؛ لأنها لم تكن ذات رأي أبداً، وفنده تفنيداً كذبه وعجزه، وخطأ رأيه كأفنده. اهـ. وقال في «الكشاف»: التفنيد النسبة إلى الفند؛ وهو الخرف وإنكار العقل من الهرم، يقال: شيخ مفند، ولا يقال: عجوز مفندة؛ لأنها لم تكن في شبيبتها ذات رأي، فتفند في كبرها؛ لأن نقصان عقلها ذاتي لا حادث من عارض الهرم كما مر.

﴿ وَاوَى إِلَيْهِ أَبُويَهِ ﴾؛ أي: ضمهما إليه واعتنقهما أصله: أأوى من باب أفعل الرباعي، فقلبت الهمزة الثانية ألفاً، فصار أوى. ﴿ وَرَفَعَ أَبُويَهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾؛ أي: أصعدهما عليه، والعرش، كرسي تدبير الملك، لا كل سرير يجلس عليه الملك. ﴿ وَخَرُوا لَهُ سُجَدًا ﴾؛ أي: أهوى أبواه وإخوته إلى الأرض، وسقطوا له ساجدين.

﴿وَجَآهُ بِكُمْ مِّنَ ٱلْبَدَوِ﴾؛ أي: من البادية، والبدو: هو البسيط من الأرض يبدو الشخص فيه من بعد يعني: يظهر، والبدو خلاف الحضر، والبادية خلاف الحاضرة، وكان يعقوب وأولاده أصحاب ماشية، فسكنوا البادية. اهد. «خازن». وفي «القرطبي»: وقيل: كان يعقوب تحول إلى البادية وسكنها، وإن الله تعالى لم يبعث نبياً من أهل البادية. اهد.

﴿ مِنْ بَعَدِ ﴾ . ﴿ أَن نَزَعَ ٱلشَّيْطَانُ ﴾ في «المختار»: نزغ الشيطان بين القوم: أفسد، وبابه قطع. اه. وفي «الخازن»: وأصل النزغ: الدخول في أمر الإفساده. اه.

﴿إِنَّ رَبِّ لَطِيفٌ لِمَا يَشَاءً ﴾ وفي «البيضاوي»: لطيف لما يشاء؛ أي: من أحوال خلقه؛ أي: لطيف التدبير له؛ إذ ما من صعب إلا وتنفذ فيه مشيئته، ويتسهل دونها. اه. يعني: إن اللطيف هنا بمعنى العالم بخفايا الأمور المدبر لها والمسهل لصعابها، ولنفوذ مشيئته إذا أراد شيئاً سهل أسبابه، فيطلق عليه اللطيف؛ لأن ما يلطف يسهل نفوذه. اه. «شهاب».

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من الفصاحة، وأنواعاً من البلاغة والبيان والبديع:

فمنها: الإيجاز بالحذف في قوله: ﴿ تَاللَّهِ تَفْتَوُا تَذْكُرُ يُوسُفَ ﴾؛ لأنه في تقدير: لا تفتأ وهو من قبيل التورية كما في «الصاوي».

ومنها: الجناس المماثل في قوله: ﴿وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ وفي قوله: ﴿وَلَا تَأْتِنَسُواْ مِن زَوْجِ ٱللَّهِ إِنَّهُ لَا يَاتِنَسُ مِن زَوْجِ ٱللَّهِ ، وفيه أيضاً الإظهار في مقام الإضمار؛ لأن حق العبارة: إنه لا ييأس منه.

ومنها: الاستعارة في قوله: ﴿مِن زَوْج اللَّهِ ﴾ استعير الروح؛ وهو تنسيم الريح الذي يلذ شميمها، ويطيب نسيمها للفرج الذي يأتي بعد الكربة واليسر الذي يأتي بعد الشدة.

ومنها: وضع الظاهر موضع الضمير في قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَجَزِى ٱلْمُتَصَدِّقِينَ﴾ حق العبارة: إن الله يجزيك، عدلوا إلى الظاهر لشكهم في إيمانه، فعبروا بهذه العبارة المحتملة.

ومنها: الجناس المغاير بين ﴿تصدق﴾ و﴿ٱلْمُتَمَدِّيقِينَ﴾.

ومنها: الاستفهام التوبيخي في قوله: ﴿ هَلَ عَلِمْتُم مَا فَعَلَتُم بِيُوسُفَ﴾ والاستفهام التقريري في قوله: ﴿ أَوَنَكَ لَأَنتَ يُوسُفُ ﴾ .

ومنها: الإتيان بالاسم الظاهر بدل الضمير في قوله: ﴿أَنَا يُوسُفُ﴾ لم يقل: أنا هو، بل عدل إلى هذ الظاهر تعظيماً لما نزل به من ظلم إخوته، وما عوضه الله من النصر والظفر والملك، فكأنه قال: أنا يوسف المظلوم الذي ظلمتموني وقصدتم قتلي.

ومنها: الإظهار في موضع الإضمار في قوله: ﴿فَإِنَ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱللَّهُ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱللَّهُ لا يضيع أجرهم.

ومنها: جمع المؤكدات في قوله: ﴿ تَٱللَّهِ إِنَّكَ لَغِى ضَكَلِكَ ﴾ أكدوا كلامهم بالقسم وبإن وباللام وبإسمية الجملة، وهذا الضرب من الخبر يسمى إنكارياً لتتابع أنواع المؤكدات.

ومنها: الاعتراض بالجملة الشرطية بين الحال وصاحبها في قوله: ﴿أَدْخُلُواْ مِضْرَ إِن شَآءَ اللَّهُ ءَامِنِينَ﴾لغرض التبرك، وفي الكلام تقديم وتأخير، والأصل: ادخلوا مصر آمنين إن شاء الله.

ومنها: التغليب في قوله: ﴿وَرَفَعَ أَبُويَهِ عَلَى ٱلْمَرْشِ﴾؛ لأن المراد بهما الأب والأم، فهو من باب التغليب.

ومنها: الحذف والزيادة في عدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

## قال الله سبحانه جلَّ وعلا:

### التفسير وأوجه القراءة

ولمّا أتمّ الله (۱) سبحانه نعمته على يوسف عليه السلام بما خلصه منه من المحن العظيمة، وبما خوله من الملك وعلمه من العلم.. تاقت نفسه إلى الخير الأخروي الدائم الذي لا ينقطع، فقال: ﴿رَبِّ قَدْ ءَاتِيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلّكِ﴾؛ أي: قال يوسف بعد ما جمع الله له أبويه وإخوته وبسط له من الدنيا ما بسط من الكرامة، ومكن له في الأرض: ﴿رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي﴾؛ أي: (٢) أعطيتني بعض الملك؛ أي: بعضاً منه عظيماً، وهو ملك مصر، إذ لم يكن له ملك كل الدنيا، وجعلتني متصرفاً فيها بالفعل، وإن كان لغيري بالاسم، ولم يكن لي فيها حاسد ولا باغ ،

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

إذ أجريت الأمور على سنن العدل ووفق الحكمة والسداد والملك. ضابطها هي عبارة (١) عن الاتساع في المقدور لمن له السياسة والتدبير.

روي<sup>(۲)</sup>: أن يعقوب أقام مع يوسف في مصر أربعاً وعشرين سنة، وأوصى أن يدفنه بالشام إلى جنب أبيه إسحاق، فنقله يوسف بنفسه في تابوت من ساج، فوافق يوم وفاة عيص، فدفنا في قبر واحد، وكانا ولدا في بطن واحد، وكان عمرهما مئة وسبعاً وأربعين كما في تفسير أبي الليث، فلما دفن يوسف أباه وعمه رجع إلى مصر، وعاش بعد أبيه ثلاثاً وعشرين سنة، وكان عمره مئة وعشرين سنة، فلما جمع الله شمله وانتظمت أسبابه، واطردت أحواله، ورأى أمره على الكمال. علم أنه أشرف على الزوال، وأن نعيم الدنيا لا يدوم على كل حال، قال قائلهم:

إِذَا تَا مَّ أَمْرٌ دَنَا نَفْصُهُ تَوقَعْ زَوَالاً إِذَا قِيلًا تَامَّ

فسأل الله تعالى الموت على الإسلام وحسن العاقبة، والخاتمة الصالحة، فقال: يا رب قد أعطيتني ملك مصر ﴿وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَمَادِيثِ﴾؛ أي: بعضاً من تعبير الرؤيا؛ لأنه لم يؤت جميع علم التأويل على التفصيل؛ سواء أريد به مطلق العلم والفهم، أو مجرد تأويل الرؤيا. وقيل: ﴿مِنَ﴾ (٣) للجنس كما في قوله تعالى: ﴿فَاجْتَكِبُوا ٱلرِّحْسُ مِنَ ٱلْأَوْشُنِ ﴿ وقيل: زائدة؛ أي: آتيتني الملك، وعلمتني تأويل الأحاديث؛ أي: ويا رب قد علمتني ما أعبر عن مآل الحوادث ومصداق الرؤيا الصحيحة، فتقع كما قلت وأخبرت.

قال ابن الكمال<sup>(3)</sup>: الأحاديث مبني على واحده المستعمل، وهو الحديث كأنهم جمعوا حديثاً على أحدثة، ثم جمعوا الجمع على أحاديث كقطيع وأقطعة وأقاطيع. والمراد بالأحاديث: الرؤى جمع الرؤيا، وتأويلها بيان ما تؤول هي إليه في الخارج، وعلم التعبير من العلوم الجليلة، لكنه ليس من لوازم النبوة والولاية، فقد يعطيه الله تعالى بعض خواصه على التفصيل، وبعضهم على الإجمال. ﴿ فَاطِرَ

<sup>(</sup>۱) الخازن. (۳) الشوكاني.

<sup>(</sup>۲) روح البيان. (٤) روح البيان.

السّكوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾؛ أي: يا خالق السموات والأرض وموجدهما ومبدعهما على غير مثال سبق، وأصل الفطر: الشق، يقال: فطر ناب البعير، إذا شق وظهر، وفطر الله الخلق أوجده وأبدعه كما سيأتي في مبحث التصريف. ﴿أَنَتَ وَلِيْ ﴾؛ أي: أنت متولي أموري ومصلح جميع مهماتي، أو ناصري على من عاداني وأرادني بسوء، أو أنت سيدي وأنا عبدك، وإن نعمك لتغمرني وتشملني ﴿في الدنيا و ﴾ سأتمتع بها بفضلك ورحمتك في ﴿الآخرة ﴾ ولا حول لي في شيءٍ منهما ولا قوة ﴿وَقَنَي مُسّلِما ﴾؛ أي: توفني على الإسلام لا يفارقني حتى أموت، واقبضني إليك مسلماً ؛ لأنه من إتمام النعمة، وأتم لي وصية آبائي وأجدادي ﴿وَوَصَّى بِهَا إِبْرَهِمُ وَاختلف العلماء (١): هل هو طلب الوفاة في الحال، أم لا؟ على قولين:

أحدهما: أنه سأل الله الوفاة في الحال. قال قتادة: لم يسأل نبي من الأنبياء الموت إلا يوسف. قال أصحاب هذا القول: إنه لم يأت عليه أسبوع بعد هذا الدعاء حتى توفاه الله.

<sup>(</sup>١) الخازن.

عَلَيْهِمَ﴾؛ أي: من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين.

فإن قلت: (١) كيف قال يوسف ذلك مع علمه بأن كل نبي لا يموت إلا مسلماً؟.

فالجواب: إما أنه حصل له حالة غلب عليه الخوف فيها، فذهل عن ذلك العلم، أو أنه دعا بذلك مع علمه إظهاراً للعبودية، والافتقار وشدة الرغبة في طلب سعادة الخاتمة، وتعليماً لغيره، وهذه حالة زائدة على الإسلام الذي هو ضد الكفر، والمطلوب ههنا هو الإسلام بهذا المعنى. اهد. «كرخى».

﴿ ذَلِكَ ﴾ المذكور من نبأ يوسف يا محمد ﴿ مِنْ أَنْكُو الْغَيْبِ ﴾ أي: من الأخبار التي غاب عنك علمها ﴿ نُوجِيهِ إِلَيْكُ ﴾ على لسان جبريل، وهو خبر ثان لقوله: ﴿ ذَلِكَ ﴾ ﴿ وَمَا كُنتَ ﴾ يا محمد ﴿ لَدَيْهِم ﴾ أي: عند إخوة يوسف ﴿ إِذَ أَمَّمُ ﴾ أي: عند إخوة يوسف ﴿ إِذَ أَمَّمُ ﴾ أي: حين عزموا على إلقاءهم يوسف في غيابة الجبّ، فإن الإجماع العزم على الأمر، يقال: أجمعت الأمر وعليه ﴿ وَهُمْ يَكُرُونَ ﴾ أي: والحال أنهم يحتالون بيوسف ليقتلوه وبأبيه يعقوب ليرسله معهم ؛ أي: ذلك (٢) الخبر لا سبيل إلى معرفتك إياه إلا بالوحي. وأما ما ينقله أهل الكتاب فليس على ما هو عليه. ومثل هذا التحقيق بلا وحي لا يتصور إلا بالحضور، فيكون معجزاً ؛ لأن محمداً على لم يطلع الكتب، ولم يأخذ عن أحد من البشر، وما كانت بلده بلد العلماء، فإتيانه بهذه القصة على وجه لم يقع فيه غلط كيف لا يكون معجزاً .

وإنما نفي الحضور وانتفاؤه معلوم بغير شبهة تهكماً بالمنكرين للوحي من قريش وغيرهم (٢٠)؛ لأنه كان معلوماً عند المكذبين علماً يقيناً أنه عليه السلام ليس من حملة هذا الحديث وأشباهه، ولا قرأ على أحد، ولا سمع منه، وليس من علم قومه، فإذا أخبر به لم يبق شبهة في أنه من جهة الوحي لا من عنده، فإذا أنكروه تهكم بهم، وقيل لهم: قد علمتم يا مكابرين أنه لا سماع له من أحد ولا قراءة، ولا حضور ولا مشاهدة لمن مضى من القرون الخالية.

<sup>(</sup>۱) الفتوحات. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراح.

ومعنى الآية: ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاتَهِ ٱلْغَيْبِ نُوجِيهِ إِلَيْكَ ﴾؛ أي: إن نبأ (١) يوسف وأبيه يعقوب وإخوته، وكيف مكن ليوسف في الأرض، وجعل له العاقبة والنصر، وآتاه الملك والحكمة، فساس ملكاً عظيماً، وأحسن إدارته وتنظيمه، وكان خير قدوة للناس في جميع ما دخل فيه من أطوار الحياة بعد أن أرادوا به السوء والهلاك حين عزموا أن يجعلوه في غيابة الجبّ، كل ذلك من أخبار الغيب الذي لم تشاهده ولم تره، ولكنا نوحيه إليك لنثبت به فؤادك، فتصبر على ما نالك من الأذي من قومك، ولتعلم أن من قبلك من الرسل لما صبروا على ما نالهم في سبيل الله، وأعرضوا عن الجاهلين. . فازوا بالظفر وأيدوا بالنصر وغلبوا أعداءهم. ثم أقام الدليل على كونه من الغيب بقوله: ﴿ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُواْ أَمْرُهُمْ وَهُمْ يَكُرُونَ ﴾؛ أي: وما كنت (٢) حاضراً عندهم ولا مشاهداً حين صحت عزائمهم على أن يلقوا يوسف في غيابة الجبّ يبغون بذلك هلاكه والخلاص منه، وهذا كقوله تعالى بعد سياق قصة موسى: ﴿وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ ٱلطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا﴾ الآية، وقوله في هذه القصة: ﴿وَمَا كُنتَ ثَاوِيًا فِي أَهْلِ مَذَيَكَ تَنْلُوا عَلَيْهِمْ مَايِكتِنا... ﴾ الآية. وفي «الخازن»: وفي هذه الآية دليل قاطع على صحة نبوته ﷺ؛ لأنه كان أمياً لم يقرأ الكتب، ولم يلق العلماء، ولم يسافر إلى غير بلده الذي نشأ فيه، ومع ذلك أتى بهذه القصة الطويلة على أحسن تركيب وأفصح عبارة، فعلم أن إتيانه ﷺ بها بوحي من الله تعالى. ا هـ.

وخلاصة هذا: أن الله تعالى أطلع رسوله على أنباء ما سبق؛ ليكون فيها عبرة للناس في دينهم ودنياهم، ومع هذا ما آمن أكثرهم، ومن ثم قال: ﴿وَمَا أَكُثُرُ النَّاسِ﴾ عام لأهل مكة وغيرهم ﴿وَلَوْ حَرَضْتَ﴾ على إيمانهم، وبالغت في إظهار الآيات الدالة على صدقك لهم. والحرص: طلب الشيء باجتهاد في إصابته ﴿يِمُزِّمِنِينَ﴾ لعنادهم وتصميمهم على الكفر؛ أي: وما أكثر الناس من مشركي مكة وغيرهم ولو حرصت على أن يؤمنوا بك، ويتبعوا ما جنتهم به من

<sup>(</sup>١) ألمراغي.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

عند ربك بمصدقيك ولا متبعيك. قال الرازي: إن كفار قريش وجماعة من اليهود سألوا رسول الله على قصة يوسف على سبيل التعنت، فلما أخبرهم على وفق ما في التوراة. أصروا على كفرهم، ولم يسلموا، فتأسف النبي على وحزن على عدم إيمانهم، فعزاه الله سبحانه وتعالى بهذه الآية: ﴿وَمَا آَكُنُ ٱلنَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُوْمِنِينَ ﴿ وَمَا اللهِ عَلَى عَدَم إِيمانهم، وكأنها إشارة إلى ما ذكر الله تعالى بقوله: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَن يَشَاآمُ ﴾.

فإن قلت (١): فما فائدة التكليف والأمر بما يعلم عدم وقوعه؟

قلتُ: فائدته تمييز من له استعداد ذلك؛ لتظهر السعادة والشقاوة وأهلهما. فإن قلت: لم كان الكفرة أكثر مع أن الله تعالى خلق الخلق للعبادة؟.. قلت: المقصود ظهور الإنسان الكامل، وهو واحد كألف.

﴿ وَمَا تَسْتُلُهُمْ ﴾ يا محمد ﴿ عَلَيْهِ ﴾ ؛ أي: على تبليغ الأنباء التي أوحينا إليك وعلى تبليغ القرآن ﴿ مِنْ أَجْرٍ ﴾ ؛ أي: من مال يعطونك كما يفعله حملة الأخبار ونقال الآثار. والمراد: إنا أرخينا العلة في التكذيب حيث بعثناك مبلغاً بلا أجر. وقرأ بشر بن عبيد: ﴿ وما نسألهم ﴾ ـ بالنون ـ ؛ أي: وما (٢) تسأل يا محمد هؤلاء الذين ينكرون نبوتك على ما تدعوهم إليه من إخلاص العبادة لربك وطاعته ، وترك عبادة الأصنام والأوثان من أجر وجزاء منهم ، بل ثوابك وأجر عملك على الله سبحانه وتعالى .

والخلاصة: أنك لا تسألهم على ذلك مالاً ولا منفعة، فيقولوا: إنما تريد بدعائك إيانا إلى اتباعك أن ننزل لك من أموالنا إذا سألتنا عن ذلك، فحالك حال من سبقك من الرسل، فهم لم يسألوا أقوامهم أجراً على التبليغ والهدى. والقرآن مليء بنحو هذا كما في سورتي هود والشعراء وغيرهما.

وإذا كنت لا تسألهم على ذلك أجراً، فقد كان حقاً عليهم أن يعلموا أنك

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

إنما تدعوهم إليه اتباعاً لأمر ربك ونصيحة منك لهم ﴿إِنْ هُوَ﴾؛ أي: ما هذا القرآن الذي أرسلك به ربك ﴿إِلَّا ذِكَرٌ ﴾؛ أي: إلا تذكير وموعظة وإرشاد ﴿إِلَّا يَلْكِينَ ﴾ كافة لا لهم خاصة، وبه يهتدون وينجون في الدنيا والآخرة. وفي الآية إيماء إلى عموم رسالته ﷺ.

﴿وَكَأَيْنَ فِي قوله: ﴿وَكَأَيْنَ مِنْ ءَايَةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ بمعنى: كم الخبرية مبتدأ، خبره جملة ﴿يَمُرُونَ الآتي؛ أي: وكثير من آيات وعلامات دالة على توحيد الله تعالى، وكمال علمه وقدرته من شمس وقمر، ونجوم وجبال وبحار ونباتات وأشجار كائنة في السموات والأرض. وجملة قوله: ﴿يَمُرُونَ عَلَيْهَا لَهُ خبر ﴿وَكَأَيْنَ ﴾؛ أي: يمر أكثر الناس على تلك الآيات ويشاهدونها ﴿وَهُمْ عُنّا مُعْرِضُونَ ﴾؛ أي: والحال أنهم عن الاعتبار بتلك الآيات معرضون ولا يتفكرون فيها، ولا يعتبرون بها، وهم غافلون عما فيها من عبرة ودلالة على توحيد ربها، وأن الألوهية لا تكون إلا للواحد القهار الذي خلقها وخلق كل شيء، فأحسن تدبيره. وبالجملة (١) فما في السموات والأرض من عجائب وأسرار، وإتقان وإبداع؛ ليدل أتم الدلالة على العلم المحيط، والحكمة البالغة، والقدرة التامة.

والذين يشتغلون بعلم ما في السموات والأرض وهم غافلون عن خالقهما ذاهلون عن ذكره، يمتعون عقولهم بلذة العلم، ولكن أرواحهم تبقى محرومة من لذة الذكر ومعرفة الله عز وجل؛ إذ الفكر وحده، وإن كان مفيداً لا تكون فائدته نافعة في الآخرة إلا بالذكر، والذكر وإن أفاد في الدنيا والآخرة لا تكمل فائدته إلا بالفكر، فطوبى لمن جمع بين الأمرين، فكان من الذين أوتوا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة، ونجوا من عذاب النار في الآخرة.

والمشهور في ﴿كأين﴾ عندهم أنه (٢) مركب من كاف التشبيه ومن أي،

<sup>(</sup>١) المراغي.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

وتلاعبت العرب به، وجاءت فيه لغات كثيرة كما مر. وذكر صاحب «اللوامح» أن الحسن قرأ في الشاذ: ﴿وكي ﴾ ـ بياء مكسورة من غير همز ولا ألف ولا تشديد وجاء كذلك عن ابن محيصن في الشاذ فهي لغة انتهى. وقرأ عكرمة وعمرو بن فائد: ﴿والأرضُ ﴾ ـ بالرفع على الابتداء ـ وما بعده خبر. وقرأ السدي: ﴿والأرضَ ﴾ ـ بالنصب وهو من باب الاشتغال ـ ؛ أي: ويطوون الأرض يمرون عليها ؛ أي على آياتها وما أودع فيها من الدلالات ومع ذلك لا يعتبرون. وقرأ عبد الله: ﴿والأرضُ ﴾ ـ برفع الضاد ـ ومكان ﴿يَمْرُونَ ﴾ ﴿يمشون ﴾ ، والمراد ما يرون من آثار الأمم الهالكة وغير ذلك ، وما عدا قراءة الجمهور شاذ.

﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُنُهُم بِاللَّهِ ﴾؛ أي: وما يصدق ويقرُّ أكثر الناس بوحدانية الله تعالى وبألوهيته، وبكونه الخالق الرازق المحيي المميت في حال من الأحوال ﴿ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ بالله تعالى في عبادتهم سواه من الأصنام والأوثان والملائكة والبشر، فالكافرون مقرون بوجود الله تعالى، لكنهم يثبتون له شريكاً في المعبودية.

قال ابن عباس<sup>(۱)</sup>: فأهل مكة قالوا: ربنا الله وحده لا شريك له والملائكة بناته. وقال عبدة الأوثان والأصنام: ربنا الله وحده والأصنام شفعاؤنا عنده. وقالت اليهود: ربنا الله وحده وعزير ابن الله. وقالت النصارى: ربنا الله وحده وهؤلاء شريك له والمسيح ابن الله. وقال عبدة الشمس والقمر: ربنا الله وحده وهؤلاء أربابنا. وكل من هؤلاء لم يوحدوا بل أشركوا. وقال المهاجرون والأنصار: ربنا الله وحده لا شريك معه.

وقال ابن عباس أيضاً (٢): وأهل مكة كانوا يقولون في تلبيتهم: لبيك اللهم لبيك لبيك لا شريك لك إلا شريكاً هو لك تملكه وما ملك؛ وهذا هو الشرك الأعظم إذ يعبد مع الله غيره. وفي «صحيح مسلم» أنهم كانوا إذا قالوا: لبيك لا

<sup>(</sup>١) المراح.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

شريك لك. . قال رسول الله على: «قد قد»؛ أي: حسب حسب لا تزيدوا على هذا . وفي «الصحيحين» عن ابن مسعود . قلت يا رسول الله: أيّ الذنب أعظم؟ قال: «أن تجعل لله ندا وهو خلقك» . ومن درس تاريخ الأمم الماضية والحاضرة . . عرف كيف طرأ الشرك على الأمم وسرى في عبادتهم سريان السم في الدسم .

والهمزة في قوله: ﴿ أَفَا أَمِنُوا ﴾ للاستفهام التوبيخي الإنكاري داخلة على محذوف، والفاء عاطفة على ذلك المحذوف؛ أي: أغفل هؤلاء المشركون عن مكر الله تعالى فأمنوه ولم يخافوا ﴿ أَن تَأْتِبُمُ ﴾ في الدنيا ﴿ غَشِيةٌ ﴾ ؛ أي: عقوبة تغشاهم وتشملهم ﴿ وَمَن عَذَابِ اللهِ تعالى ﴿ أَن تَأْتِبُهُم السّاعَةُ ﴾ والقيامة ﴿ بَفْتَهُ ﴾ أي: فجأة من غير سبق علامة ﴿ وَهُمْ لا يَشْعُهُنَ ﴾ بإتيانها غير مستعدين لها ؛ أي: أفأمن هؤلاء الذين لا يؤمنون بالله ربهم، ويشركون به في عبادتهم غيره تعالى أن تأتيهم عقوبة تغشاهم وتغمرهم، أو تأتيهم الساعة فجأة من حيث لا يتوقعون، وهم مقيمون على شركهم وكفرهم بربهم، فيخلدهم في نار جهنم. والآية كقوله تعالى أن يَعْسِفُ اللهُ بِهِمُ ٱلأَرْضَ أَوْ يَأْنِيهُمُ الْمَذَابُ مِن حَيْثُ لا يَشْعُرُونَ ﴿ أَن يَأْمُنُهُمْ فِي تَقَلِّهِمْ فَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ أَن يَأْنِيهُم بَأَسُنَا ضُحَى وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴿ إِلَّا الْقَوْمُ الْخَسِرُونَ ﴿ أَلَا اللَّهُ مَن اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ مَن اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ ال

وجاء في «الصحيحين» عن أبي هريرة أن النبي على قال: «ولتقومن الساعة وقد انصرف وقد نشر الرجلان ثوبهما، فلا يتبايعانه ولا يطويانه، ولتقومن الساعة وقد انصرف الرجل بلبن لَقِحَتِهِ ـ الناقة ذات الدر ـ فلا يطعمه، ولتقومن الساعة وقد رفع أحدكم أكلته ـ لقمته ـ إلى فيه فلا يطعمها». والمراد من كل هذا أنها تبغت الناس وهم منهمكون في أمور معايشهم، فلا يشعرون إلا وقد أتتهم. والحكمة في إبهام وقتها أن الفائدة لا تتم إلا بذلك، ليخشى أهل كل زمان إتيانها في هذا الوقت، فيحملهم الخوف على مراقبة الله تعالى في أعمالهم، فيلتزموا الحق ويتحروا الخير، ويتقوا الشرور والمعاصى.

﴿ قُلْ ﴾ يا محمد لهؤلاء المشركين: ﴿ هَلَاهِ و } الطريقة والملة التي أنا عليها من توحيد الله، وإخلاص العبادة له دون الأوثان والأصنام، مبتدأ خبره: ﴿ سَبِيلِ ﴾؛ أي: ملتي وسنتي ومنهاجي وطريقتي، وجملة قوله: ﴿ أَدَّعُوا إِلَى ٱللَّهِ ﴾؛ أي: أدعو الناس بهذه الملة إلى توحيد الله والإيمان به حالة كوني ﴿عَلَىٰ بَصِيرَةٍ﴾ وحجة واضحة، وبرهان قاطع. وضمير ﴿أَنَّا﴾ تأكيد لفاعل ﴿أَدْعُواً﴾، ولذلك عطف عليه قوله: ﴿ وَمَنِ أَتَّبَعَنِّي ﴾؛ أي: أدعو إلى توحيد الله بهذه الملة، ويدعو إليه من اتبعني وآمن بي وصدقني، وهذا(١) قول الكلبي وابن زيد قالا: حق على من اتبعه وآمن به أن يدعو إلى ما دعا إليه، ويذكِّر بالقرآن، وقيل: تم الكلام عند قُوله: ﴿ أَدَّعُوا إِلَى اللَّهِ ﴾ ثم استأنف ﴿ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَّا وَمَنِ اتَّبَعَنِّ ﴾ يعني: أنا على بصيرة وحجة واضحة ومن اتبعنى أيضاً على بصيرة. قال ابن عباس: إن محمداً على وأصحابه كانوا على أحسن طريقة وأفضل هداية، وهم معدن العلم وكنز الإيمان وجند الرحمٰن. وقال ابن مسعود: ومن كان مستنا فليستن بمن قد مات، أولئك أصحاب محمد ﷺ، كانوا خير هذه الأمة، وأبرها قلوباً، وأعمقها علماً، وأقلها تكلفاً، قوم اختارهم الله لصحبة نبيه على ونقل دينه فتشبهوا بأخلاقهم وطريقهم، فهؤلاء كانوا على الصراط المستقيم. والآية كقوله: ﴿أَدُّمُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ﴾. وقرأ عبد الله شذوذاً: ﴿قل هذا سبيلي ﴾ ـ على التذكير - والسبيل: يذكر ويؤنث.

﴿و﴾ قل يا محمد: ﴿سبحان الله ﴾؛ أي: أسبح الله سبحانه وتعالى تسبيحاً، وأنزهه تنزيهاً عما لا يليق بجلاله من جميع العيوب والنقائص والشركاء والأضداد والأنداد، ومن أن يكون معبود سواه، وتعالى الله عن ذلك علواً كبيراً ﴿لُسَيّحُ لَهُ السّمَوَتُ السّبَعُ وَاللّارَضُ وَمَن فِيهِ فَي وَإِن مِن شَيْءٍ إِلّا يُسَيّحُ بِجَدِهِ وَلَكِن لا نَفْقَهُونَ سَي مَن الله عَنْ الله على، والمعنى: أنا بريء من أهل الشرك به لست منهم، ولا هم مني. وهذا معطوف على: ﴿وَسُبْحَنَ الله عَلْ جملة على جملة .

<sup>(</sup>١) الخازن.

﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ ﴾ يا محمد ﴿إِلَّا رِجَالًا ﴾ مثلك لا ملائكة ، فهذا رد لقولهم: ﴿لَوْ شَاءٌ رَبُّنَا لَأَنْلَ مَلْتِكُهُ ﴾ قالوا ذلك تعجباً وإنكاراً لنبوته على نقال تعالى: كيف يتعجبون من إرسالنا إياك ، والحال أن من قبلك من الرسل كانوا على مثل حالك ولم يتعجبوا منهم ، فكيف تعجبوا من إرسالك ؛ لأن الاستفادة منوطة بالجنسية ، وبين البشر والملك مباينة من جهة اللطافة والكثافة ، ولو أرسل ملك . لكان في صورة البشر كما قال تعالى: ﴿وَلَوْ جَمَلْنَهُ مَلَكَ لَجَمَلَنَهُ رَجُلًا ﴾ . ملك . لكان في صورة البشر كما قال تعالى: ﴿وَلَوْ جَمَلْنَهُ مَلَكًا لَجَمَلَنَهُ رَجُلًا ﴾ . وقس عليه الجن ؛ فلا يكون من الجن رسول إلى البشر . وفي عبارة الرجال دلالة على أنَّ الله تعالى ما بعث رسولاً إلى الخلق من النسوان ؛ لأن مبنى حالهن على التستر ، ومنتهى كمالهن هي الصديقية لا النبوة ، فمنها آسية ومريم وخديجة وفاطمة وعائشة رضى الله عنهن .

وجملة قوله: ﴿ وَأُوحِى إِلَيْهِم ﴾ صفة أولى لـ ﴿ رِجَالًا ﴾ ؛ أي: نوحي إليهم على لسان الملك كما نوحي إليك. وقوله: ﴿ مِنْ أَهَلِ ٱلْقُرُى ۗ ﴾ صفة ثانية له، وكأن (١) تقديم هذه الصفة على ما قبلها أكثر استعمالاً ؛ لأنها أقرب إلى المفرد؛ أي: من أهل الأمصار دون أهل البوادي؛ لغلبة الجهل والقسوة والجفاء عليهم. والمراد بالقرية: الحضر خلاف البادية، فتشمل المصر الجامع وغيره؛ لأن أهل الأمصار أفضل وأعلم وأكمل عقلاً من أهل البوادي. قال الحسن: لم يبعث نبيّ من بدو ولا من النساء. والمعنى: كيف تعجّبوا من إرسالنا إياك يا محمد وسائر الرسل الذين كانوا من قبلك بشر مثلك حالهم كحالك!.

فإن قلت: (٢) إن قوله: ﴿ مِّنْ أَهْلِ ٱلْقُرَيُّ ﴾ يعارضه قوله: ﴿ وَجَالَةُ بِكُمْ مِّنَ ٱلْمُرَيُّ ﴾؛ لأنه يقتضى أن يعقوب وأولاده كانوا من أهل البادية.

قلت: لم يكن يعقوب وأولاده من أهل البادية، بل خرجوا إليها لمواشيهم. وقرأ أبو<sup>(٣)</sup> عبد الرحمٰن وطلحة وحفص: ﴿نُوحِى﴾ ـ بالنون وكسر الحاء ـ مبنياً

<sup>(</sup>١) الفتوحات. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

للفاعل موافقاً لقوله: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا﴾. وقرأ الجمهور بالياء وفتح الحاء مبنياً للمفعول.

والهمزة في قوله: ﴿ أَفَلَر يَسِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ للاستفهام التوبيخي الإنكاري داخلة على محذوف، والفاء عاطفة على ذلك المحذوف وتقديره: أغفلوا عن مكرنا، فلم يسيروا في الأرض؛ أي: أفلم يسر هؤلاء المشركون من أهل مكة ممن يكذبونك ويجحدون نبوتك وينكرون ما جئتهم به من توحيد الله وإخلاص العبادة له ﴿فَيَنظُرُواْ﴾ فيما وطثوا من البلاد ﴿كَيْفَ كَانَ عَنْقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِهِمُّ ﴾؛ أى: كيف صار آخر أمر المكذبين للرسل والآيات ممن كانوا قبلهم من الأمم الماضية كقوم لوط وصالح وسائر من عذبهم الله من الأمم، فيعتبروا بما حل بهم من عذابنا حتى ينزجروا عما هم فيه من التكذيب، وإلا يحيق بهم مثل ما حاق بهم؛ لأن التماثل في الأسباب يوجب التماثل في المسببات، ثم رغب في العمل للآخرة، فقال: ﴿وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوَّا﴾ وهو من إضافة الموصوف إلى صفته كمسجد الجامع، وصلاة الأولى؛ أي: إن الدار الآخرة للذين آمنوا بالله ورسله، واتقوا الشرك به، وارتكاب الآثام والمعاصى خير من هذه الدار للمشركين المنكرين للبعث المكذبين بالرسل، والذين لا حظ لهم من هذه الحياة إلا التمتع بلذاتها. فإن نعيمها (١) البدني أكمل من نعيم الدنيا لدوامه وثباته، ولخلوه من المنغصات والآلام، فما بالك بنعيمها الروحي من لقاء الله ورضوانه وكمال معرفته.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ ﴾ من حذف الموصوف وإقامة صفته مقامه، وأصله: ولدار المدة الآخرة أو النشأة الآخرة، والذي قدمنا تخريج كوفي، وهذا الأخير تخريج بصري. وقرىء شاذاً: ﴿وللدار الآخرة﴾. وإنما(٢) أضاف الدار إلى الآخرة مع أن المراد بالدار هي الجنة؛ وهي نفس الآخرة؛ لأن العرب قد تضيف الشيء إلى نفسه كقولهم: حق اليقين، والحق: هو اليقين نفسه. اهـ. «خازن».

<sup>(</sup>١) المراغي. (٢) الخازن.

والهمزة في قوله: ﴿أَفَلا تَعْقِلُونَ﴾ للاستفهام التوبيخي داخلة على محذوف، والفاء عاطفة على ذلك المحذوف تقديره: أتعرضون يا أهل مكة عن إعمال فكركم في هذا، فلا تعقلون أنها خير لهم من الحياة الدنيا، فتتوسلوا إليها بالإيمان، أما إنكم لو عقلتم ذلك لآمنتم. وقرأ الجمهور(١): ﴿أفلا يعقلون﴾ بالياء ـ مراعاة لقوله: ﴿أَفَلا يَسِيرُوا﴾. وقرأ الحسن وعلقمة والأعرج وعاصم وابن عامر ونافع: ﴿تعقلون﴾ بالتاء على خطاب هذه الأمة تحذيراً لهم مما وقع فيه أولئك، فيصيبهم ما أصابهم.

ثم ذكر سبحانه وتعالى تثبيتاً لفؤاده عليه السلام أن العاقبة لرسله، وأن نصره تعالى ينزل عليهم حين ضيق وانتظار الفرج كما قال: ﴿ كُنَّ اللّهُ لَأَغَلِبَ اللّهُ وَ وَقَالَ : ﴿ إِنَّا لَنَسُمُ رُسُلُنَا وَالَّذِينَ اللّهُ اللّهُ وَ وَأَن نصره يأتيهم إذا تمادى المبطلون في تكذيبهم، فقال : ﴿ حَقّ إِذَا السّيّبَسَ الرّسُلُ ﴾ ﴿ حَقّ الله المحذوف دل عليه السياق تقديره: لا يغررهم (٢) تماديهم فيما هم فيه من الراحة والرخاء، فإن من قبلهم أمهلوا حتى إذا استيأس الرسل عن النصر عليهم في الدنيا، أو من إيمانهم لانهماكهم في الكفر مترفهين متمادين فيه من غير رادع ﴿ وَظَنّوا أَنَّهُمْ قَد الله المعلوم وحمزة والكسائي بتخفيف الدال المكسورة، والمعنى عليه: وظن القوم أن الرسل قد أخلفوا في وعدهم بالنصر؛ أي: أخلف الله وعده لرسلهم بالنصر، وهذا المعنى منقول عن عائشة رضي الله عنها. وقال الواحدي معناه: وظن الأمم أن الرسل قد كذبوهم فيما أخبروهم به من نصر الله إياهم، معناه: وظن الأمم أن الرسل قد كذبوهم فيما أخبروهم به من نصر الله إياهم، وهذا المعنى منقول عن ابن عباس وابن مسعود وسعيد بن جبير ومجاهد. وقرأ الباقون: بالتشديد.

والمعنى عليه: وظن الرسل وأيقنوا أنهم قد كذبتهم الأمم الذين آمنوا بهم بما جاؤوا به من الله تعالى، وارتدوا عن الإيمان بهم، وهذا المعنى منقول عن عائشة رضي الله عنها، وهو أحسن الوجوه، وقالت: إن البلاء لم يزل من الأنبياء حتى

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) المراح وروح البيان.

خافوا من أن يكذبهم الذين قد آمنوا بهم. وحاصل المعنى على قراءة التخفيف؛ أي: وما<sup>(۱)</sup> أرسلنا قبلك إلا رجالاً نوحي من أهل القرى فدعوا من أرسلوا إليهم إلى توحيد الله وإخلاص العبادة له، فكذبوا بما جاءوهم به، وردوا ما أتوا به من عند ربهم، حتى إذا يئس الرسل من إيمانهم؛ لانهماكهم في الكفر وتماديهم في الطغيان من غير وازع، وظنت الأمم أن الرسل الذين أرسلوا إليهم قد كذبوهم فيما كانوا أخبروهم عن الله من وعده لهم النصر عليهم ﴿جَآهَهُمْ نَصَرُنا﴾ لهم بهلاك أعدائهم فجأة، وهذه الجملة جواب ﴿إِذَا﴾ في قوله: ﴿حَقَى إِذَا اسْتَيْسَ الرُسُلُ﴾. والمعنى: إن (٢) زمان الإمهال قد تطاول عليهم حتى توهموا أن لا نصر لهم في الدنيا، فجاءهم نصرنا بغتة بغير سبق علامة.

وهذه سنة الله تعالى في الأمم يرسل إليهم الرسل بالبينات (٣)، ويؤيدهم بالمعجزات حتى إذا أعرضوا عن الهداية، وعاندوا رسل ربهم، وامتدت مدة كيدهم وعدوانهم، واشتد البلاء على الرسل، واستشعروا بالقنوط من تمادي التكذيب وتراخي النصر.. جاءهم نصر الله فجأة، وأخذ المكذبين العذاب بغتة كالطوفان الذي أغرق قوم نوح، والريح التي أهلكت عاداً قوم هود، والصبحة التي أخذت ثمود، والخسف الذي نزل بقرى قوم لوط وهم فيها، كما قال تسعالسي: ﴿أَلَهُ يَأْتُهُمُ رَسُلُهُم وَالْبِينَ فَيَلِهِم وَوَم وَعَادٍ وَتَمُودُ وَقَوْمِ إِبَرَهِيم وَأَمْدَكُ وَلَوْمُ الله لِللهُونَ وَهُو إِبَرَهِيم كُلُوا النهسكُم يَظلِمُونَ وَهُو هذا تذكير لكفار قريش بأن سنته تعالى في عباده واحدة لا ظلم فيها ولا محاباة، وأنهم إن لم ينيبوا إلى ربهم.. حل بهم من العذاب ما حل بأمثالهم من أقوام الرسل، كما قال في سورة القمر ﴿أَكُفَارُكُمُ خَيْرُ اللهُ نبيه عَنْ في غزوة بدر وما بعدها من الغزوات، وأهلك الجاحدين المعاندين من قومه.

<sup>(</sup>١) المراغي.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

<sup>(</sup>٣) المراغي.

روى البخاري بسنده عن عائشة رضي الله عنها قالت لابن أختها عروة بن الزبير وهو يسألها عن قول الله تعالى: ﴿حَقَّ إِذَا اَسْتَبْصَسَ ٱلرَّسُلُ...﴾ الآية: هم أتباع الرسل الذين آمنوا بربهم وصدقوهم، فطال عليهم البلاء، واستأخر عليهم النصر حتى إذا استيأس الرسل ممن كذبهم من قومهم، وظنت الرسل أن أتباعهم قد كذبوهم. . جاءهم نصر الله عند ذلك. وعن عائشة أن النبي على قرأ: ﴿وَظَنُوا وَظَنُوا مَخْفَفة أخرجه ابن مردويه من طريق عكرمة ونحوه عن ابن عباس قال: يئس الرسل أن يستجيبوا لهم، وظن قومهم أنَّ الرسل كذبوهم بما جاؤوهم به جاءهم نصرنا. ونحوه عن ابن مسعود قال: حفظت عن رسول الله على "سورة يوسف": ﴿أَنَهُمْ قَدُ كُذِبُوا مخففة. اهـ.

﴿فَنُبِّى مَن نَشَاءً ﴾ نجاتهم؛ وهم الرسل والمؤمنون التابعون لهم، وإنما لم يعينهم؛ للدلالة على أنهم هم الذين يستحقون النجاة لا يشاركهم فيها غيرهم. وقرأ عاصم وابن عامر ويعقوب (١): ﴿فَنُبِّى ﴾ ـ بنون واحدة وجيم مشددة مكسورة وفتح الياء ـ فعلاً ماضياً مبنياً للمفعول، و﴿مَن ﴾ الموصولة نائب فاعله. وقرأ مجاهد والحسن والجحدري وطلحة وابن هرمز كذلك، إلا أنهم سكنوا الياء شذوذاً، وخرج على أنه ماض مبني للمجهول، ولكن سكنت الياء على لغة من يستثقل الحركة على الياء كقراءة من قرأ: ﴿ما تطعمون أهاليكم ﴾ ـ بسكون الياء ورويت هذه القراءة عن الكسائي ونافع في الشاذ، والمعنى على هذه: فنجي الرسل ومن آمن معهم من أقوامهم؛ لأنهم بحسب ما وضع الله من تأثير الأعمال في طهارة النفوس وزكائها هم الذين يستحقون النجاة دون غيرهم، كما قال: ﴿فَي طَهَارة النفوس وزكائها هم الذين يستحقون النجاة دون غيرهم، كما قال:

وقرأ باقي العشرة: ﴿فَنُنْجِيْ﴾ ـ بنونين أولاهما مضمومة وثانيتهما ساكنة وبياء ساكنة ـ مضارع أنجى الرباعي، وفاعله ضمير يعود على الله، والموصول مفعول به؛ أي: فننجي نحن من نشاء نجاتهم؛ وهم الرسل والمؤمنون بهم. وقرأ

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

نصر بن عاصم والحسن وأبو حيوة وابن السميقع ومجاهد وعيسى وابن محيصن: ﴿فنجا﴾ جعلوه مخفف الجيم فعلاً ماضياً مبنياً للفاعل، وفاعله ﴿مَن﴾ الموصولة. وقال أبو عمرو الداني: وقرأت لابن محيصن: ﴿فنَجَى﴾ ـ بشد الجيم ـ فعلاً ماضياً مبنياً للفاعل على معنى: فنَجَّى النصر من نشاء، وفاعله النصر المعلوم من السياق وهي قراءة شاذة. وذكر الداني أن المصاحف متفقة على كتابتها بنون واحدة. وفي «التحبير» أن الحسن قرأ شذوذاً: ﴿فَنُنجَيْ﴾ ـ بنونين الثانية مفتوحة واللجيم مشددة والياء ساكنة ـ مضارع نجى المضعف. وقرأ أبو حيوة شاذاً: ﴿من يشاء﴾ ـ بالياء ـ ؛ أي: فنجي من يشاء الله نجاته، ومن يشاء نجاتهم هم المؤمنون لقوله تعالى: ﴿وَلا يُردُ بُأَسُنا عَنِ الْقَوْمِ ٱلْمُجْمِينَ﴾؛ أي: ولا يرد عذابنا عن القوم المشركين إذا نزل بهم. وقرأ الحسن شذوذاً: ﴿بأسه﴾ بضمير الغائب؛ أي: بأس المشركين إذا نزل بهم. وقرأ الحسن شذوذاً: ﴿بأسه﴾ بضمير الغائب؛ أي: بأس عقابنا وبطشنا عن القوم الذين أجرموا، فكفروا بالله وكذبوا رسله، وما أتوهم به من عند ربهم.

وقد جرت سنة الله أن يبلغ الرسل أقوامهم، ويقيموا عليهم الحجة، وينذروهم سوء عاقبة الكفر والتكذيب، فيؤمن المهتدون ويصر المعاندون، فينجي الله الرسل ومن آمن من أقوامهم، ويهلك المكذبين، ولا يخفى ما في الآية من التهديد والوعيد لكفار قريش ومن على شاكلتهم من المعاصرين للنبي على واللام في قوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ﴾: موطئة للقسم. ﴿في فَصَصِبِم ﴾ بفتح القاف ـ: مصدر قص الخبر؛ إذا حدث به؛ أي: قصص يوسف وإخوته وأبيه عليهم السلام وخبرهم. وقرىء شاذاً بكسر القاف جمع قصة؛ أي: قصص الأنبياء وأممهم؛ أي: وعزتي وجلالي لقد كان في قصص يوسف مع أبيه وإخوته وخبرهم ﴿عِرَرَ ﴾؛ أي: عظة عظيمة ﴿لَوْلِي ٱللَّالِبَالِي ﴾؛ أي: لأصحاب العقول الكاملة الراجحة والأفكار الثاقبة؛ لأنهم هم الذين يعتبرون بعواقب الأمور التي تدل عليها أوائلها ومقدماتها، أما الأغرار الغافلون فلا يستعملون عقولهم في النظر والاستدلالات، ومن ثم لا يفيدهم النصح.

وجهة الاعتبار بهذه القصة أن الذي قدر على إنجاء يوسف عليه السلام بعد القائه في غيابة الجبّ، وإعلاء أمره بعد وضعه في السجن، وتمليكه مصر بعد أن بيع بالثمن البخس، والتمكين له في الأرض من بعد الإسار والحبس الطويل، وإعزازه على من قصده بالسوء من إخوته، وجمع شمله بأبويه وبهم بعد المدة الطويلة المدى، والمجيء بهم من الشقة البعيدة النائية؛ أي: إن الذي قدر على ذلك كله لقادر على إعزاز محمد وإعلاء كلمته وإظهار دينه، فيخرجه من بين أظهركم، ثم يظهره عليكم، ويمكن له في البلاد، ويؤيده بالجند والرجال والأتباع والأعوان، وإن مرت به الشدائد وأتت دونه الأيام والحوادث، وإن الإخبار بهذه القصة جار مجرى الإخبار عن الغيوب، فكانت معجزة لمحمد وقيل: إن الله تعالى قال في أول هذه السورة: ﴿ فَنُ نَقُشُ عَلَيْكَ أَحَسَنَ الْقَمَصِ ﴾ وقال في أخرها: ﴿ فَنَ مَصِهِمٌ عِبْرَةٌ لِأَوْلِي الْأَلْبَابُ فدل على أن هذه القصة من أحسن القصص، وأن فيها عبرة لمن اعتبرها وتأملها، وكان في أول السورة وآخرها مناسبة.

ومَا كَانَهُ هذا القرآن المشتمل على هذا المقصوص وَحَدِيثًا يُغْتَرَكُ ويختلق من عند الله تعالى؛ وهو محمد ويشخ لا يصح منه أن يفتريه ويختلقه من عند نفسه؛ لأنه لم يقرأ الكتب ولم يخالط يصح منه أن يفتريه ويختلقه من عند نفسه؛ لأنه لم يقرأ الكتب ولم يخالط العلماء، ثم إنه جاء بهذا القرآن المعجز، فدل ذلك على صدقه، وأنه ليس بمفتر، فهو دليل ظاهر وبرهان قاهر على أنه جاء بطريق الوحي والتنزيل، ومن ثم قال: وككون تصديق الذي مصدق الذي كان قبله من الكتب السماوية التي أنزلها الله تعالى من السماء على أنبيائه كالتوراة والإنجيل والزبور؛ أي: تصديق ما عندهم من الحق فيها لا كل الذي عندهم، والإنجيل والزبور؛ أي: تصديق ما عندهم من الحق فيها لا كل الذي عندهم، وإزالتها، لا لإثباتها وتصديقها ووَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ يحتاج إليه في الدين والدنيا؛ أي: إن في هذا القرآن المنزل عليك يا محمد تفصيل كل شيء تحتاج وليه من الحلال والحرام، والحدود والأحكام، والقصص والمواعظ والأمثال، إليه من الحلال والحرام، والحدود والأحكام، والقصص والمواعظ والأمثال، وغير ذلك مما يحتاج إليه العباد في أمر دينهم ودنياهم وكوك كان (هدى) إلى

كل خير لمن تدبره وأمعن في النظر فيه، وتلاه حق تلاوته، فهو مرشد إلى الحق، وهاد إلى سبيل الرشاد وعمل الخير والصلاح في الدين والدنيا ﴿وَ كَانَ ﴿ رَحَمَةً ﴾ خاصة ﴿ لِقَوْرِ يُوْمِنُونَ ﴾ به في دينهم ودنياهم؛ لأنهم هم الذين ينتفعون به. وقيل المعنى: ﴿ وَهُدُى ﴾ أي: سبب هداية في الدنيا ﴿ وَرَحَمَةً ﴾ أي: سبباً لحصول الرحمة في الآخرة، والخاضعون لها من غير المؤمنين يكونون في ظلها آمنين على أنفسهم وأموالهم وأعراضهم، أحراراً في عقائدهم وعباداتهم، مساوين للمؤمنين في حقوقهم ومعاملاتهم، يعيشون في بيئة خالية من الفواحش والمنكرات التي تفسد الأخلاق وتعبث بالفضائل. وانتصاب الأربعة بعد ﴿ لكن ﴾ للعطف على خبر ﴿ كَان ﴾ . وقرأ حمران ابن أعين وعيسى الكوفي فيما ذكر صاحب «اللوامح» وعيسى الثقفي فيما ذكر ابن عطية: ﴿ تصديق وتفصيلُ وهدى ورحمةٌ ﴾ ـ برفع وعيسى الثقفي فيما ذكر ابن عطية: ﴿ تصديق وتفصيلُ وهدى ورحمةٌ ﴾ ـ برفع الأربعة ـ؛ أي: ولكن هو تصديق وهذه القراءة شاذة. والجمهور بالنصب على إضمار كان ؛ أي: ولكن كان تصديق الخ.

### الإعراب

﴿ رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمَتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِيِّ اللَّهَا وَٱلْحِقِّنِي اللَّهَا لِيَالِيَّ اللَّهَا وَٱلْحِقِّنِي اللَّهَا لِيَالِيَّ اللَّهَا وَٱلْحِقِّنِي اللَّهَا لِيَالِيَّ اللَّهَا وَٱلْحِقِّنِي اللَّهَا لِيَالِيَّ اللَّهَا لِيَاللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الللْمُولِلِيلِيْ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُلِمُ الللْمُولِلْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللِمُ اللللْمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُو

﴿رَبِّ﴾: منادى مضاف حذف منه حرف النداء للتخفيف منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم المحذوفة اجتزاء عنها بالكسرة، وهو مضاف، وياء المتكلم المحذوفة في محل الجر مضاف إليه، وجملة النداء في محل النصب مقول ﴿قَالَ﴾. ﴿قَدُّ﴾: حرف تحقيق. ﴿ءَاتَيْتَنِي﴾ فعل وفاعل ومفعول أول ونون وقاية. ﴿مِنَ﴾: حرف جر وتبعيض. ﴿الْمُلّكِ﴾: مجرور برمنی الجار والمجرور متعلق بـ﴿ءَاتَیْتَنِی﴾ علی کونه مفعولاً ثانیاً له؛ لأنه بمعنی أعطی، وقیل: ﴿مِنَ وائدة، وقیل المفعول الثاني محذوف تقدیره: عظیماً من الملك کما ذکره أبو البقاء. والجملة الفعلیة في محل النصب مقول ﴿قَالَ علی کونها جواب النداء. ﴿وَعَلَّمْتَنِی﴾: فعل وفاعل ومفعول أول، والجملة علی حوفة علی جملة ﴿ءَاتَیْتَنِی﴾: فعل وفاعل ومفعول أول، والجملة معطوفة علی جملة ﴿ءَاتَیْتَنِی﴾: فعل وفاعل ومفعول أول، والجملة معطوفة علی جملة ﴿ءَاتَیْتَنِی﴾: زائدة. ﴿تَأْوِیلِ ٱلْأُحَادِینِ﴾: مفعول ثان

ومضاف إليه. وفي «السمين»: و ﴿ مِنَ ﴾ في ﴿ مِنَ ٱلْمُلُكِ ﴾، وفي ﴿ مِن تَأْوِيلِ ﴾ للتبعيض، والمفعول الثاني محذوف؛ أي: شيئاً عظيماً من الملك، فهي صفة لذلك المحذوف، وقيل: زائدة، وقيل: لبيان الجنس. ﴿ فَاطِرَ ﴾: نعت لـ ﴿ رَبِّ ﴾ ، أو بدل ، أو عطف بيان منه ، أو منصوب بإضمار أعني ، أو على كونه منادى ثانياً . ﴿ ٱلسَّكَوَتِ ﴾: مضاف إليه . ﴿ وَٱلْأَرْضِ ﴾: معطوف عليه . ﴿ أَنتَ وَلِي ﴾ : مبتدأ وخبر، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ . ﴿ فِي ٱلدُّنيّا ﴾ : جار ومجرور متعلق بـ ﴿ وَالْآخِرَ فَ ﴾ : فعل ومفعول ونون وقاية ، وفاعله ضمير يعود على الله . ﴿ مُسلِّما ﴾ : حال من المفعول ، والجملة في محل النصب مقول ﴿ وَالَحِقْفِ ﴾ : فعل ومفعول ونون وقاية ، محل النصب مقول ﴿ وَالَحِقْفِ ﴾ : فعل ومفعول ونون وقاية . محل النصب مقول ﴿ وَالَحِقْفِ ﴾ : فعل ومفعول ونون وقاية . ﴿ وَالْجَمْلَة معطوفة على جملة ﴿ وَالْجَمْلَة مِنْ الله ، والجملة معطوفة على جملة ﴿ وَالْجَمْلَة معطوفة على جملة ﴿ وَالْجَمْلَة مَالِي الله ، والجملة معطوفة على جملة ﴿ وَالْمَا وَالْحَمْلَة وَالْمَالِهُ وَالْمَا وَالْمَالُهُ وَلَالَهُ وَالْمَالُهُ وَلَيْلُونُ وَالْمِلْمُ وَالْمَالُونُهُ وَلَالَهُ وَلَالُهُ وَلَوْلُونُ وَلَالُهُ وَلَمِلْهُ وَلَالْهُ وَلَالُهُ وَلَالُهُ وَلَالُهُ وَلَالَهُ وَلَالْمُ وَلَالَهُ وَلَالُهُ وَلَالَهُ وَلَالُهُ وَلَالَهُ وَلَالَهُ وَلَالَهُ وَلَالَهُ وَلَالُهُ وَلَالَهُ وَلَالَهُ وَلَالَهُ وَلَالَهُ وَلَالَهُ وَلَالُهُ وَلَالْمُلْهُ وَلَالُهُ وَلَالْهُ وَلَالُهُ وَلَالُهُ وَلَالُهُ وَلَالَهُ وَلَالَهُ وَلَالُهُ وَلَالَهُ وَلَالُهُ وَلَالُهُ وَلَالَهُ وَلَالُهُ وَلَالُهُ وَلَالَهُ وَلَالُهُ وَلَالُهُ وَلَالُهُ وَلَالُهُ وَلَالُهُ وَلَالُهُ وَلَالُهُ وَلَا وَلَالُهُ وَلَالُهُ وَلَالَهُ وَلَالُهُ وَلَالَهُ وَلَالُهُ وَلَالُهُ وَلَالُهُ وَلَا

﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكُ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُواْ أَتَرَاهُمْ وَهُمْ يَتَكُرُونَ ﴾ .

﴿ ذَلِكَ ﴾ : مبتداً . ﴿ مِنْ أَنْكَ الْغَيْبِ ﴾ : جار ومجرور ومضاف إليه خبر المبتدا ، والجملة مستأنفة . ﴿ نُوحِيهِ ﴾ : فعل ومفعول . ﴿ إِلَيْكَ ﴾ : متعلق به ، وفاعله ضمير يعود على الله ، والجملة في محل النصب حال من المبتدأ ، أو من الضمير في الخبر ، ويجوز أن تكون خبراً ثانياً لذلك كما في «السمين» . ﴿ وَمَا ﴾ (الواو) : عاطفة . ﴿ ما ﴾ : نافية . ﴿ كُنْتَ ﴾ : فعل ناقص واسمه . ﴿ لَذَيْمٍ م ﴾ : ظرف ومضاف اليه خبر كان ، والجملة معطوفة على جملة قوله : ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْكَ الْغَيْبِ ﴾ على كونها معللة للخبرين . ﴿ إِذَ ﴾ : ظرف لما مضى من الزمان متعلق بكان . ﴿ أَجَمَعُوا ﴾ . فعل وفاعل ومفعول ، والجملة في محل الجر مضاف إليه لـ ﴿ إِذَ ﴾ . خبر ، والجملة الاسمية في محل النصب حال من واو ﴿ أَجْمَعُوا ﴾ .

﴿ وَمَا آَئُ أَلْنَاسِ وَلَوْ حَرَضْتَ بِمُؤْمِنِينَ ۞ وَمَا تَسْتَلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْمَالِمِينَ ۞﴾.

﴿ وَمَا ﴾ (الواو): استئنافية. ﴿ مَا ﴾: حجازية أو تميمية. ﴿ أَكُنُّ ٱلنَّاسِ ﴾:

اسمها أو مبتدأ ﴿ يِمُونِينَ ﴾: خبرها، أو خبر المبتدأ والباء زائدة، والجملة مستأنفة. ﴿ وَلَوْ ﴾: (الواو): اعتراضية. ﴿ لو ﴾: حرف شرط. ﴿ حَرَضَتَ ﴾: فعل وفاعل، والجملة فعل شرط لـ ﴿ لو ﴾، وجواب ﴿ لو ﴾ محذوف لدلالة ما قبله عليه تقديره: ولو حرصت على هدايتهم وبالغت في دعوتهم لا يؤمنون، وجملة ﴿ لو ﴾: معترضة لا محل لها من الإعراب لاعتراضها بين ﴿ ما ﴾ وخبرها. ﴿ وَمَا ﴾: (الواو): عاطفة. ﴿ ما ﴾ نافية ﴿ تَتَعَلَّهُمُ ﴾: فعل ومفعول أول، وفاعله ضمير يعود على محمد. ﴿ عَلَيْهِ ﴾: متعلق به. ﴿ مِنْ أَجَرٍ ﴾: مفعول ثان لسأل، و ﴿ مِنْ أَجَرٍ ﴾: زائدة، والجملة معطوفة على جملة قوله: ﴿ وَمَا أَكَثَرُ النّاسِ ﴾. ﴿ إِنّ ﴾: نافية. ﴿ هُوَ ﴾: مبتدأ. ﴿ إِلّا ﴾: أداة استثناء مفرغ. ﴿ وَمَا أَكَثَرُ انّاسِ ﴾. المبتدأ. ﴿ إِلَّهُ ﴾: أداة استثناء مفرغ. ﴿ وَمَا قبلها ما قبلها .

﴿ وَكَأَيِّن مِّنْ ءَايَةِ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ۞ ﴾.

﴿وَكَأَيْنَ﴾ (الواو): استئنافية. ﴿كأين﴾: اسم بمعنى كم الخبرية؛ أي: بمعنى عدد كثير في محل الرفع مبتدأ مبني على السكون لشبهه بالحرف شبها معنوياً. ﴿يَنَ ﴾: زائدة. ﴿عَالِيَةٍ ﴾: تمييز ﴿كأين ﴾ منصوب. ﴿فِي السَّمَوَتِ ﴾: جار ومجرور صفة لـ ﴿عَلَيْمَ ﴾. ﴿وَالْأَرْضِ ﴾: معطوف على ﴿السَّمَوَتِ ﴾. ﴿يَمُرُونَ ﴾: فعل وفاعل. ﴿عَلَيْمَ ﴾: متعلق به، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية مستأنفة. ﴿وَهُمْ ﴾: (الواو): حالية. ﴿هم ﴾: مبتدأ. ﴿عَنَهَ ﴾: متعلق بـ ﴿مُعْرِضُونَ ﴾. ﴿مُعْرِضُونَ ﴾: خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل النصب حال من فاعل ﴿يَمُرُونَ ﴾، والمعنى: وآيات كثيرة كائنة في السموات والأرض مارون عليها حالة كونهم معرضين عنها.

﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَّنُرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴿ أَنَا أَنْكُواْ أَنَ تَأْتِيَهُمْ غَنْشِيَةٌ مِنْ عَذَابِ اللَّهِ أَوْ تَأْتِيهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ أَنِهِ ﴾ .

﴿ وَمَا﴾ (الواو): استئنافية. ﴿ ما﴾: نافية. ﴿ يُؤْمِنُ أَكُمُ هُمَ ﴾: فعل وفاعل. ﴿ وَمَهُم ﴿ وَمَهُم اللَّهِ ﴾: متعلق بـ ﴿ يُؤْمِنُ ﴾ ، والجملة مستأنفة. ﴿ إِلَّا ﴾: أداة استثناء مفرغ. ﴿ وَمُم مُشْرِكُونَ ﴾ : مبتدأ وخبر، والجملة في محل النصب حال من فاعل ﴿ يُؤْمِنُ ﴾ .

﴿أَفَامُنُوا ﴾: (الهمزة): للاستفهام التوبيخي الإنكاري داخلة على محذوف. (والفاء): عاطفة على ذلك المحذوف تقديره: أغفل هؤلاء المشركون عن مكر الله تعالى فأمنوا. ﴿أمنوا ﴾: فعل وفاعل معطوف على ذلك المحذوف، والجملة المحذوفة مستأنفة. ﴿أَن تَأْتِيَهُمْ عَشِيدٌ ﴾: ناصب وفعل ومفعول وفاعل. ﴿مِنْ عَذَابِ الله على المفعولية تقديره: أفأمنوا إتيان غاشية من عذاب الله إياهم. ﴿أَوْ تَأْتِيهُمُ عَلِيهُ على كونها في السّاعَةُ ﴾: فعل ومفعول وفاعل معطوف على ﴿أَن تَأْتِيهُمْ عَشِيدٌ ﴾ على كونها في تأويل مصدر منصوب السّاعة إناهم. ﴿بَغْتَهُ ﴾: تأويل مصدر منصوب على المفعولية تقديره: أو إتيان الساعة إياهم. ﴿بَغْتَهُ ﴾: خبره، والجملة الاسمية في محل النصب حال من مفعول ﴿تَأْتِيهُمْ ﴾.

﴿ قُلْ مَذِهِ . سَبِيلِيّ أَدْعُوٓا إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اَتَّبَعَنِيٌ وَشُبْحَنَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الشَّمِكِينَ ﴾ .

وَقُلَى : فعل أمر، وفاعله ضمير يعود على محمد والجملة مستأنفة. وْهَنِو، سَبِيلِ الله آخر الآية: مقول محكي، وإن شئت قلت: وْهَنِو، سَبِيلِ الله بَعِرَة الله وخبر، والجملة في محل النصب مقول وْقُلَى . ﴿ أَدْعُوا ﴾ : فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على محمد. ﴿ إِلَى اللَّهِ ﴾ : جار ومجرور متعلق بـ ﴿ أَدْعُوا ﴾ ، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قُلْ ﴾ . ﴿ عَلَى بَصِيرَة ﴾ : جار ومجرور خبر مقدم . ﴿ أَنّا ﴾ : مبتدأ مؤخر . ﴿ وَمَنِ ﴾ : الموصولة معطوفة على المبتدأ ، وجملة ﴿ أَنَّبَعَنِي ﴾ : صلة مبتدأ مؤخر . ﴿ وَمَنِ ﴾ : الموصولة معطوفة على المبتدأ ، وجملة ﴿ أَنَّعَنِي ﴾ : صلة السمين » : قوله : ﴿ أَدْعُوا إِلَى الله ﴾ يجوز أن يكون مستأنفاً ؛ وهو الظاهر، وأن يكون حالاً من الياء ، و ﴿ عَلَى بَصِيرة ﴾ وقوله : ﴿ وَمَنِ النَّبَعَنِي ﴾ : عطف على فاعل ﴿ أَدْعُوا ﴾ ؛ أي : أدعو إلى وأَدْعُوا ﴾ ، ولذلك أكد بالضمير المنفصل ، ويجوز أن يكون مبتدأ ، والخبر محذوف ؛ أي : ﴿ ومن اتبعني ﴾ يدعو أيضاً ، ويجوز أن يكون همتك بَصِيرة ﴾ وحده حالاً ، و ﴿ أَنّا ﴾ : فاعل به ، ﴿ وَمَنِ اتّبَعَنِي ﴾ : عطف عليه ، ومفعول ﴿ أَدْعُوا ﴾ يجوز أن يكون مبتدأ ، والخبر محالاً ، و ﴿ أَنّا ﴾ : فاعل به ، ﴿ وَمَنِ اتّبَعَنِي ﴾ : عطف عليه ، ومفعول ﴿ أَدْعُوا ﴾ يجوز أن يكون مبتدأ ، وجوز أن يكون مبتدأ ، وحده حالاً ، و ﴿ أَنّا ﴾ : فاعل به ، ﴿ وَمَنِ اتّبَعَنِ ﴾ : عطف عليه ، ومفعول ﴿ أَدْعُوا ﴾ يجوز الله ، وهون إنه يكون من البعني الله عليه ، ومفعول ﴿ أَدْعُوا ﴾ يجوز الله ، ومؤمِن اتبعني أنه عليه ، ومفعول ﴿ أَدْعُوا ﴾ يجوز الله ، ومؤمِن البه عليه ، ومفعول ﴿ أَدْعُوا ﴾ يجوز الله عليه ، ومفعول ﴿ أَدْعُوا ﴾ يكون مبتدأ ، وحوله الله عليه ، ومفعول ﴿ أَدْعُوا ﴾ يكون مبتدأ » يجوز الله عليه ، ومفعول ﴿ أَدْعُوا ﴾ يكون مبتون همن البه عليه ، ومفعول ﴿ أَدْعُوا ﴾ يكون مبتون همن البه عليه ، ومفعول ﴿ أَدْعُوا ﴾ يكون مباله عليه ، ومؤمن البه عليه ، ومؤمن البه عليه الميا الله عليه ، و أَنْ يكون مبتدأ » والمؤمن البه عليه ، ومؤمن البه عليه المؤمن البه عليه ، ومؤمن البه عليه المؤمن البه عليه اله عليه المؤمن البه عليه المؤمن البه عليه

أن لا يراد، ويجوز أن يقدر؛ أي: أدعو الناس. اه. ﴿ وَسُبْحَنَ اللّهِ ﴾ (الواو): عاطفة. ﴿ سبحان الله ﴾: منصوب على المفعولية المطلقة بفعل محذوف وجوباً تقديره: وأسبح سبحان الله، والجملة في محل النصب معطوفة على جملة قوله: ﴿ هَلَاهِ وَ سَبِيلِ ﴾ على كونها مفسرة لها. ﴿ وَمَا أَنّا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾: مبتدأ وخبر، والجملة في محل النصب معطوفة على جملة ﴿ هَلَاهِ ، سَبِيلِ ﴾.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِى إِلَيْهِم مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَيُّ ﴾.

﴿ وَمَا ﴾ (الواو): استئنافية. ﴿ ما ﴾: نافية. ﴿ أَرْسَلْنَا ﴾: فعل وفاعل. ﴿ مِن فَبَلِكَ ﴾: متعلق به، والجملة مستأنفة. ﴿ إِلّا ﴾: أداة استثناء مفرغ. ﴿ رِجَالًا ﴾: مفعول به. ﴿ فَرْجِي ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على الله. ﴿ إِلَيْهِم ﴾: متعلق به، والجملة في محل النصب صفة أولى لـ ﴿ رَجَالُ ﴾. ﴿ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرِيَّ ﴾: جار ومجرور صفة ثانية لـ ﴿ رِجَالًا ﴾، والأكثر استعمالاً عندهم تقديم هذه الصفة الثانية على الأولى ؛ لأنها أقرب إلى المفرد منها كما تقدم تحريره في المائدة.

﴿ أَفَكَرَ يَسِيرُوا فِ ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنقِبَهُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُّ وَلَدَارُ اللَّذِيرَ لِللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُّ وَلَدَارُ اللَّهِزَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوا أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ .

﴿أَفَلَرَ ﴾ (الهمزة): للاستفهام التوبيخي الإنكاري داخلة على محذوف. (الفاء): عاطفة على ذلك المحذوف تقديره: أغفلوا عن مكرنا فلم يسيروا. ﴿لم يسيروا﴾: جازم وفعل وفاعل. ﴿فِي ٱلْأَرْضِ﴾: متعلق به، والجملة معطوفة على ذلك المحذوف، والجملة المحذوفة مستأنفة. ﴿فَيَنظُرُوا﴾: (الفاء): عاطفة. ﴿يَنظُروا﴾: (الفاء): عاطفة. ﴿ينظروا﴾: فعل وفاعل معطوف على ﴿يَسِيرُوا﴾. ﴿كَيْفَ﴾: اسم استفهام في محل النصب خبر ﴿كَانَ﴾ مقدّم عليه وجوباً. ﴿كَانَ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿عَنِقبَهُ ٱلَّذِينَ ﴾: اسمها ومضاف إليه، وجملة ﴿كَانَ ﴾: في محل النصب مفعول لـ ﴿ينظروا ﴾ معلق عنها باسم الاستفهام. ﴿مِن قَبِلِهِمُ ﴾: جار ومجرور صلة الموصول. ﴿وَلَذَارُ ٱلْآخِرَةِ ﴾: (الواو): استثنافية. (اللام): حرف ابتداء، ﴿دار الموسول. ﴿ وَلَذَارُ مَنْ اللهِ وَمَجْرُونَ خَبْر المَهْدَا. ﴿ لِلَذِينَ ﴾: جار ومجرور

متعلق به، والجملة الاسمية مستأنفة. ﴿اتَّقَوَّأَ﴾: فعل وفاعل صلة الموصول. ﴿أَفَلا تَعْقِلُونَ﴾: (الهمزة): للاستفهام التوبيخي داخلة على محذوف، و(الفاء): عاطفة على ذلك المحذوف تقديره: أتعرضون يا أهل مكة عن إعمال فكركم في خيرية الآخرة على الدنيا. ﴿لا﴾: نافية. ﴿تَعْقِلُونَ﴾: فعل وفاعل، والجملة معطوفة على ذلك المحذوف.

﴿ حَتَىٰ إِذَا ٱسْتَيْفَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَلَّنُوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا جَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنُجِيَ مَن نَشَآةً وَلَا يُرَدُ بَأْسُنَا عَنِ ٱلْفَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ۞﴾.

﴿ حَيَّتُ ﴾: حرف ابتداء لدخولها على الجملة، وغاية لكونها غاية لمحذوف وتقديره: لا يغررهم تماديهم فيما هم من الراحة والرخاء، فإن من قبلهم أمهلوا حتى إذا استيأس الرسل. ﴿إِذَا ﴾: ظرف لما يستقبل من الزمان. ﴿أَسْتَيْضَ ٱلرُّسُلُ﴾: فعل وفاعل، والجملة في محل الخفض بإضافة إذا إليها على كونها فعل شرط لها، والظرف متعلق بالجواب الآتي. ﴿وَظُنُّوًّا ﴾: فعل وفاعل معطوف على ﴿ ٱسْتَيْسَ ﴾ . ﴿ أَنَّهُم ﴾ : ناصب واسمه . ﴿ قَدْ كُدِبُوا ﴾ : فعل ونائب فاعل ، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿أن ﴾، وجملة ﴿أن ﴾: في تأويل مصدر ساد مسد مفعولى ظن تقديره: وظنوا تكذيبهم. ﴿ جَاءَهُمْ نَصُّرُنا ﴾: فعل ومفعول وفاعل، والجملة جواب ﴿إذا ﴾، وجملة ﴿إذا ﴾: من فعل شرطها وجوابها في محل الجر بـ ﴿ مَتَّى ﴾ متعلقة بمحذوف تقديره: فإن من قبلهم أمهلوا إلى مجيء نصرنا وقت يأس الرسل عن نصرهم، وظن الأتباع كونهم مكذوبين. ﴿فَنُجِّيٓ﴾: (الفاء): عاطفة. ﴿نجى﴾: فعل ماض مغير الصيغة. ﴿مَن﴾: اسم موصول في محل الرفع نائب فاعل، والجملة معطوفة على جملة ﴿جاء﴾. ﴿نَشَاءُ ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على الله، والجملة صلة الموصول، والعائد محذوف تقديره: من نشاء نجاته من عبادنا. ﴿ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَا ﴾: فعل ونائب فاعل، والجملة مستأنفة. ﴿عَنِ ٱلْقَوْمِ﴾: متعلق به. ﴿ٱلْمُجْرِمِينَ﴾: صفة لـ﴿ٱلْقَوْمِ﴾.

﴿لَقَدْ كَاكَ فِي فَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَاتِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَكَ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ بِكَذَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَخْمَةً لِفَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾. ﴿ لَقَدُ ﴾ : (اللام) : موطئة للقسم . ﴿ قد ﴾ : حرف تحقيق . ﴿ كَانَ ﴾ : فعل ماض ناقص . ﴿ فِي قَصَمِعٍمْ ﴾ : جار ومجرور خبر مقدم لـ ﴿ كَانَ ﴾ : ﴿ كَانَ ﴾ مؤخر ، وجملة ﴿ كَانَ ﴾ : جواب القسم لا محل لها من الإعراب . ﴿ لِمَانَ الْأَبْكِ ﴾ : جار ومجرور متعلق بـ ﴿ عِبْرَةٌ ﴾ ؛ لأنه اسم مصدر من اعتبر الخماسي . ﴿ مَا ﴾ : نافية . ﴿ كَانَ ﴾ : فعل ماض ناقص ، واسمها ضمير يعود على القرآن المتقدم ذكره في قوله : ﴿ إِنَّ أَنْزَلْنَهُ قُرَّهُنَا عَرَبِينًا ﴾ أو على هذا القصص المذكور في يوسف وإخوته . ﴿ عَيْثَا ﴾ : خبر ﴿ كَانَ ﴾ ، وجملة ﴿ كَانَ ﴾ : صفة للمذكور في يوسف وإخوته . ﴿ عَيْثَ كُن ﴾ : خبر لـ ﴿ كَانَ ﴾ المحذوفة مع اسمها ، ومضاف للحويث ﴾ : (الواو) : عاطفة . ﴿ لَكن ﴾ : خبر لـ ﴿ كَانَ ﴾ المحذوفة مع اسمها ، ومضاف إليه ؛ أي : ولكن كان هذا القرآن تصديق الذي بين يديه ، والجملة الاستدراكية معطوفة على الجملة التي قبلها . ﴿ يَثَنَ يُكذِ ﴾ : ظرف ومضاف إليه صلة الموصول . ﴿ وَتَقْمِيلَ كُلُ شَيْ وَ ﴾ : معطوف على ﴿ تَصَدِيقَ ﴾ على كونه خبراً لـ ﴿ كَانَ ﴾ المحذوفة . ﴿ وَقُدَى وَرَحَمَةُ ﴾ : معطوفان على المحذوفة . ﴿ وَقُدَى وَرَحَمَةً ﴾ : معطوفان على خَصْدِيق لهما ، وجملة ﴿ وَمَعْدَى الله من ﴿ هدى ﴾ و ﴿ رحمة ﴾ على كونه صفة لهما ، وجملة ﴿ وَمُؤَمُونَ ﴾ مؤورة ننازع فيه كل من ﴿ هدى ﴾ و ﴿ رحمة ﴾ على كونه صفة لهما ، وجملة ﴿ وَمُؤَمِنُونَ ﴾ صفة لهما ، وصفة لهما ، وجملة ﴿ وَيُومُونَ ﴾ . أو صفة لـ ﴿ وَرحمة ﴾ على كونه صفة لهما ، وجملة ﴿ وَرَحمة ﴾ فقط .

### التصريف ومفردات اللغة

﴿رَبِّ قَدْ ءَاتِيْتَنِي مِنَ ٱلْمُأْكِ﴾؛ أي: بعض الملك، والمراد بذلك البعض: ملك مصر؛ إذ لم يملك جميع أقطار الأرض إلا أربعة: إثنان مسلمان: اسكندر، وسليمان بن داود واثنان كافران: بختنصر وشداد بن عاد، ولقد توارثت الفراعنة من العمالقة بعد يوسف مصر، ولم يزل بنو إسرائيل تحت أيديهم على بقايا من دين يوسف وآبائه إلى أن بعث الله تعالى موسى عليه السلام. اهد. «أبو السعود». والملك عبارة عن الاتساع في الشيء المقدور لمن له السياسة التدبير كما مر.

﴿ فَاطِرَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾؛ أي: خالقهما ومبدعهما على غير مثال سبق، وأصل الفطر: الشق، يقال: فطر ناب البعير إذا شق وظهر، وفطر الله الخلق:

أوجده وأبدعه.

﴿ أَنتَ وَلِيْ ﴾؛ أي: معيني ومتولي أمري ﴿ قَوَّنَنِي مُسْلِمًا ﴾؛ أي: اقبضني إليك مسلماً.

﴿ وَلَوْ حَرَصْتَ ﴾ وفي «المصباح»: حرص عليه حرصاً - من باب ضرب - إذا اجتهد، والاسم الحِرص - بكسر الحاء - وحرص على الدنيا من باب ضرب أيضاً، وحَرص حرصاً - من باب تعب لغة -، إذا رغب رغبة مذمومة. اه.

﴿وَكَأَيِّنَ مِّنَ ءَايَةِ ﴾ و ﴿كأين ﴾ هنا بمعنى كم الخبرية التي بمعنى عدد كثير وإن وردت للاستفهام، والآية هنا بمعنى الدليل الذي يرشد إلى وجود الصانع ووحدته، وكمال علمه وقدرته.

﴿ يَمُرُونَ عَلَيْهَا ﴾؛ أي: يشاهدونها ولا يعبئون بها. ﴿ مُعْرِضُونَ ﴾؛ أي: لا يعتبرون بها. ﴿ مُعْرِضُونَ ﴾؛ أي: لا يعتبرون بها. ﴿ عَنْشَدُ ﴾ والغاشية: العقوبة تغشاهم وتعمهم ﴿ بَغْتَدُ ﴾ فجأة ﴿ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا ﴾ البصيرة: الحجة الواضحة، وقيل: هي المعرفة التي يميز بها بين الحق والباطل. اهـ. "خازن». ﴿ وَظَنْوا ﴾ الظن هنا: إما بمعنى اليقين، وإما معنى الحسبان والتقدير. ﴿ بَأْسُنَا ﴾ والبأس العقاب.

﴿لَقَدُ كَانَ فِي فَصَصِهِمْ والقَصَص ـ بفتح القاف ـ: مصدر قَصَّ إذا تتبع الأثر والخبر، والمراد هنا المقصوص المحكي بدليل القراءة الشاذة: ﴿قِصصهم الأثر والخبر، وكما في «الجمل».

﴿عِبْرَةٌ لِأُولِي ٱلْأَلْبَكِ ﴾ المراد بالعبرة: التأمل والتفكر. وفي «الخازن»: معنى الاعتبار والعبرة: الحالة التي يتوصل بها الإنسان من معرفة المشاهد إلى ما ليس بمشاهد، والمراد منه التأمل والتفكر.

﴿ لِأُولِى الْأَلْبَابُ ۗ والألباب: العقول واحدها لبّ، وسمي بذلك؛ لكونه خالص ما في الإنسان من قواه. وقال الشوكاني: والعبرة: الفكرة والبصيرة المخلصة من الجهل والحيرة، وقيل: هي نوع من الاعتبار، وهي العبور من الطريق المعلوم إلى الطريق المجهول، وأولوا الألباب: هم ذووا العقول السليمة

الذين يعتبرون بعقولهم، فيدرون ما فيه مصالح دينهم، وإنما كان هذا القصص عبرة لما اشتمل عليه من الإخبارات المطابقة للواقع من بعد المدة التي بين النبي على وبين الرسل الذين قص حديثهم، ومنهم يوسف وإخوته وأبوه مع كونه لم يطلع على أخبارهم ولا اتصل بأحبارهم.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من الفصاحة وأنواعاً من البلاغة والبيان والبديع:

فمنها: إطلاق الكل وإرادة البعض في قوله: ﴿رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ﴾ فإنه إنما أعطي ملك مصر فقط، لا ملك الأرض كلها كما مر.

ومنها: في قوله: ﴿ وَلِكَ مِنْ أَنْكَةٍ الْغَيْبِ ﴾ ما يسمى في علم البيان بالاحتجاج النظري، وبعضهم يسميه المذهب الكلامي؛ وهو أن يلزم الخصم ما هو لازم لهذا الاحتجاج، وتقدم نظير ذلك في آل عمران، وفي هود، وهذا تهكم بقريش وبمن كذبه؛ لأنه لا يخفى على أحد أنه لم يكن من حملة هذا الحديث وأشباهه، ولا لقي فيها أحداً ولا سمع منه، ولم يكن من علم قومه، فإذا أخبر به وقصه هذا القصص الذي أعجز حملته ورواته. لم تقع شبهة في أنه ليس منه، بل من وحي الله تعالى إليه، ذكره أبو حيان.

ومنها: حكاية الحال الماضية في قوله: ﴿نُوحِيهِ إِلَيْكُ ﴾؛ لأنه بمعنى الماضي.

ومنها: الجملة الاعتراضية في قوله: ﴿ وَلَوْ حُرَصْتَ ﴾ لاعتراضها بين ﴿ مَا ﴾ الحجازية وخبرها، وجيء بهذا الاعتراض؛ لإفادة أن الهداية بيد الله سبحانه و حده.

ومنها: حكاية الحال الماضية أيضاً في: ﴿ إِلَّا رِجَالًا نُوحِى إِلَيْهِم ﴾؛ لأنه بمعنى الماضي.

ومنها: الاستفهام التوبيخي في قوله: ﴿أَفَلَرْ يَسِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ﴾.

ومنها: إضافة الشيء إلى نفسه في قوله: ﴿وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ ﴾؛ لأنه أضاف الدار إلى الآخرة مع أن المراد بالدار هي الجنة، وهي نفس الآخرة؛ لأن العرب تفعل ذلك لإفادة التأكيد، كما في قولهم: حق اليقين، مع أن المراد بالحق هو اليقين نفسه كما مر.

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

### موضوعات هذه السورة

جملة ما في هذه السورة من الموضوعات تسعة وثلاثون موضوعاً:

- ١ ـ قص يوسف رؤياه على أبيه يعقوب.
- ٢ ـ نهي يعقوب لولده عن قصه قصصه على إخوته.
- ٣ ـ تدبيرهم المكيدة ليوسف وإلقائه في غيابة الجبّ.
  - ٤ ـ ادعاؤهم أنَّ الذئب قد أكله.
  - ٥ ـ عثور قافلة ذاهبة إلى مصر عليه والتقاطها له.
    - ٦ ـ بيعها إياه في مصر بثمن بخس لعزيز مصر.
      - ٧ ـ وصية العزيز لامرأته بإكرام مثواه.
- ٨ ـ مراودة المرأة له عن نفسه، وإعداد الوسائل لذلك.
  - ٩ ـ تمنعه من ذلك إكراماً لسيده الذي أكرم مثواه.
- ١٠ ـ قدها لقميصه وادعاؤها عليه أنه هو الذي أراد الفاحشة.
  - ١١ ـ شهادة شاهد من أهلها بما يجلى الحقيقة.
    - ١٢ ـ افتضاح أمرها في المدينة لدى النسوة.
  - ١٣ ـ تدبيرها المكيدة لأولئك النسوة وإحكام أمرها.
    - ١٤ ـ إدخاله السجن اتباعاً لمشيئتها.
    - ١٥ ـ تعبيره رؤيا فتيين دخلا معه السجن.
      - ١٦ ـ رؤيا الملك وطلبه تعبيرها.
- ١٧ ـ إرشاد أحد الفتيين للملك عن يوسف، وأنه نعم المعبر لها.
  - ١٨ ـ طلب الملك إحضاره من السجن، واستخلاصه لنفسه.
    - ١٩ ـ توليته رئيساً للحكومة ومهيمناً على ماليتها.
- ٠٠ ـ مجيء إخوة يوسف إليه، وطلبه منهم أن يحضروا أخاهم لأبيهم.

- ٢١ ـ إرجاع البضاعة التي جاؤوا بها.
- ٢٢ ـ إحضارهم أخاه إليه بعد إعطائهم الموقف لأبيهم.
- ٢٣ ـ طلب أبيهم أن يدخلوا المدينة من أبواب متعددة.
  - ٢٤ ـ إخبار يوسف لأخيه عن ذات نفسه.
    - ٢٥ ـ أذان المؤذن أن العير قد سرقوا.
  - ٢٦ ـ قول الإخوة: إن أخاه قد سرق من قبل.
- ٢٧ ـ طلب الإخوة من يوسف أن يأخذ أحدهم مكانه.
  - ٢٨ ـ وجود غشاوة على عيني يعقوب من الحزن.
    - ٢٩ ـ تعريف يوسف بنفسه لإخوته.
- ٣٠ ـ حين جاء البشير بقميص يوسف ارتد يعقوب بصيراً.
  - ٣١ ـ طلب الإخوة من أبيهم أن يستغفر لهم.
    - ٣٢ ـ رفع يوسف أبويه على العرش.
  - ٣٣ ـ قول يوسف لأبيه: هذا تأويل رؤياي من قبل.
    - ٣٤ \_ دعاؤه بحسن الخاتمة.
    - ٣٥ ـ في هذا القصص إثبات لنبوة محمد ﷺ.
- ٣٦ ـ تحذير المشركين من نزول العذاب بهم كما حَدَث لمن قبلهم.
  - ٣٧ ـ لم يرسل الله تعالى إلا رجالاً وما أرسَل ملائكة.
    - ٣٨ ـ نصر الرسل بعد الاستيئاس.
  - ٣٩ ـ في قصص الرسل أو يوسف وإخوته عبرة لأولى الألباب.

والله أعلم

\* \* \*

## سورة الرعد

سورة الرعد مكية (١) إلا آيتين فهما مدنيتان، وهما قوله تعالى: ﴿وَلَا يَزَالُ اللَّهِ عَالَى: ﴿وَلَا يَزَالُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

وآیاتها ثلاث ـ أو خمس ـ وأربعون آیة، وكلماتها ثمان مئة وخمس وخمسون كلمة، وحروفها ثلاثة آلاف وخمس مئة وستة أحرف. وسمیت بالرعد؛ لذكره فیها.

فضلها: ومن فضائلها أن قراءتها عند المحتضر تسهل خروج الروح.

وقد أخرج (٢) ابن أبي شيبة والمروزي في «الجنائز» عن جابر بن زيد قال: كان يُستحب إذا حضر الميت أن يقرأ عنده سورة الرعد؛ فإن ذلك يخفف عن الميت، وإنه أهون لقبضه، وأيسر لشأنه.

المناسبة: ومناسبةُ هذه السورة لما قبلها من وجوه (٣٠):

انه سبحانه وتعالى أجمل في السورة السابقة الآيات السماوية والأرضية في قسوله: ﴿وَكَأْيِن مِنْ ءَايَةِ فِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهًا مُعْرِضُونَ في مواضع منها.

٢ ـ أنه أشار في سورة يوسف إلى أدلة التوحيد بقوله: ﴿ الرَّبَّابُ مُتَفَرِّقُونَ 

 خَيْرٌ أَمِر ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّارُ ﴾، ثم فصل الأدلة هنا بإسهاب لم يذكر في سالفتها.

<sup>(</sup>١) المراح.

<sup>(</sup>۲) الشوكاتي.

<sup>(</sup>٣) المراغى.

٣ ـ أنه ذكر في كلتا السورتين أخبار الماضين مع رسلهم، وأنهم لاقوا منهم ما لاقوا، وأخذهم الله أخذ عزيز مقتدر، وكتب الخزي على الكافرين، والنصر لرسله والمؤمنين، وفي ذلك تسلية لرسوله ﷺ وتثبيت لقلبه.

٤ - جاء في آخر السورة السابقة وصف القرآن بقوله: ﴿مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَعِ وَلَكِن تَصْدِيقَ اللَّذِى بَيْنَ يَكَذَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾، وفي أول هذه السورة قوله: ﴿يَلْكَ مَايَنتُ الْكِتنَبُ وَالَّذِى أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ الْحَقُ وَلَكِنَ أَكْرَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾.
 الْحَقُ وَلَكِنَ أَكُثَرَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾.

الناسخ والمنسوخ: قال أبو عبد الله محمد بن حزم رحمه الله تعالى (١): في سورة الرعد من المنسوخ أيتان فقط؛ آية مُجمع على نسخها، وآية مختلف في نسخها. فالمجمع على نسخها قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّا عَيْكَ ٱلْبَلَغُ وَعَلَيْنَا ﴾ الآية (٤٠) منسوخة بآية السيف. الآية الثانية قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةِ لِلنَّاسِ عَلَىٰ ظُلِّمِهِم الآية (٦) منسوخة بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّه لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾ الآية لأينه لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾ الآية (٤٨) النساء. والظلم ههنا: الشرك.

والله أعلم

\* \* \*

<sup>(</sup>١) التاسخ والمنسوخ.

# بِنْ مِ اللَّهِ النَّحْنِ الرِّحَدِ فِي

﴿ الْمَرُّ يَلِكَ مَايَتُ ٱلْكِنَابُ وَالَّذِي أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن زَّيْكِ ٱلْحَقُّ وَلَكِينَ أَكُثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ ٱللَّهُ ٱلَّذِى رَفَعَ ٱلسَّمَوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْثِينَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُسَتَّى لِيَرْتِرُ ٱلْأَمْرَ يُفَصِّلُ ٱلْآيَنتِ لَعَلَكُم بِلِقَآءِ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ۞ وَهُوَ ٱلَّذِي مَدَّ ٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِيَ وَأَنْهَٰزُرُ وَمِن كُلِّ ٱلشَّمَرَتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ يُغْشِى ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارُّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيِنَتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ۞ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجَوِرَتٌ وَجَنَّكُ مِنْ أَعْسَبِ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانِ يُسْقَىٰ بِمَلَو وَحِدٍ وَنَفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَىٰ بَعْضِ فِي ٱلْأَكُلِّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْتِ لِفَوْمِ يَعْقِلُونَ ۞ ۞ وَإِن تَعْجَبْ فَعَجَبٌ قَوْلُكُمْ أَءِذَا كُنَّا ثُرَبًا أَءِنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدً أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِيمٌ وَأُولَتِكَ ٱلْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَأُولَتِكَ أَصْعَبُ ٱلنَّارِّ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلسَّيِتَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثْكَنَّ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةِ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْبِهِمْ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِن زَيِّهِ ۚ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌّ وَلِكُلِّ فَوْمٍ هَادٍ ۞ اللهُ يَعْلَمُ مَا تَخْمِلُ كُلُّ أَنْنَى وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ ۚ وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقْدَارٍ ۖ ﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ۞ سَوَآةٌ يِنكُم مَّنْ أَسَرَّ ٱلْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ. وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِالْيَتِلِ وَسَارِبُ بِالنَّهَارِ ۞ لَهُمْ مُعَقِّبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ. يَحَفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْسِيمٌ وَإِذَا أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمِ سُوَّءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُم وَمَا لَهُم مِن دُونِهِ مِن وَالٍ ۞﴾.

### المناسبة

قوله تعالى: ﴿ يَلْكَ مَايَتُ الْكِنْكِ . . ﴾ الآية، مناسبة هذه الآية لما قبلها: أنه قد مر لك في آخر السورة السابقة وصف القرآن بقوله: ﴿ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَكُ وَلَكِ مَا تَانَ مُشْرَكُ مَا تَانَ كَانَ مَدِيقً اللَّذِي بَيِّنَ يَكَدِيدٍ ﴾ ، ووصفه في هذه الآية بقوله: ﴿ يَلْكَ مَا يَنْتُ الْكِنْكِ . . ﴾ الآية، كما مر آنفاً .

قوله تعالى: ﴿ الله الله النَّمَوْتِ بِغَيْرِ عَدِ... ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ذكر (١) في الآية السالفة أن أكثر الناس لا يؤمنون. أعقبه بذكر البراهين على التوحيد والمعاد، فاستدل بأحوال الناس لا يؤمنون أعقبه بذكر البراهين على التوحيد والمعاد، فاستدل بأحوال السموات وأحوال الشمس والقمر، وأحوال الأرض جبالها وأنهارها، وأزهارها ونخيلها وأعنابها، واختلاف ثمراتها، وتنوع غلاتها على وجود الإله القادر القاهر الذي بيده الخلق والأمر، وبيده الضر والنفع، وبيده الإحياء والإماتة، وهو على كل شيء قدير.

وعبارة أبي حيان هنا: ولما ذكر انتفاء الإيمان عن أكثر الناس. ذكر عقيبه ما يدل على صحة التوحيد والمعاد، ومايجذبهم إلى الإيمان فيما يفكر فيه العاقل، ويشاهده من عظيم القدرة وبديع الصنع والحكمة انتهت.

قوله تعالى: ﴿وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ قَوْلُمُ ۚ أَءِذَا كُنّا ثُرَاً الله الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ذكر (٢) إنكارهم لوحدانيته تعالى مع وضوح الأدلة على ذلك من خلق السموات بلا عمد، وتسخير الشمس والقمر يجريان إلى أجل مسمى، ومن مد الأرض وإلقاء الجبال الرواسي فيها إلى آخر ما ذكر من الآيات الدالة على عظيم قدرته وبديع صنعه لمن يتأمل ويتفكر في ذلك الملكوت العظيم. . ذكر هنا إنكارهم للبعث والنشور على وضوح طريقه وسطوع دليله قياساً على ما يرون ويشاهدون، فإن من قدر على خلق السماوات والأرض وسائر العوالم على هذا النحو الذي يحار الإنسان في الوصول إلى معرفة كنهه . . لا يعجز عن إعادته في خلق جديد، كما قال تعالى: ﴿أَوْلَةُ بِرَوْا أَنَّ اللهُ الَّذِي خَلَقَ أَن يُعْتِي ﴾ .

قـولـه تـعـالـى: ﴿اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنْنَىٰ وَمَا تَغِيضُ ٱلأَرْكَامُ...﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ذكر إنكار المشركين للبعث واستبعادهم له كما حكى عنهم بقوله: ﴿أَوِذَا كُنَّا تُرَبًّا أَوِنًا لَفِي

<sup>(</sup>١) المراغي. (٢) المراغي.

خُلُقِ جَدِيدٍ ﴾؛ إذ رأوا أن أجزاء الحيوان حين تفتتها وتفرقها يختلط بعضها ببعض، وقد تتناثر في بقاع شتى ونواح عدة، وربما أكل بعض الجسم سبع، وبعضه الآخر حدأة، أو نسر، وحيناً يأكل السمك قطعة منه، وأخرى يجري بها الماء وتدفن في بلد آخر. أزال هذا الاستبعاد بأن الذي لا يعزب عنه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء، والذي يعلم الأجنة في بطون أمهاتها، ويعلم ما هو مشاهد لنا أو غائب عنا يعلم تلك الأجزاء المتناثرة ومواضعها مهما نأى بعضها عن بعض، ويضم متفرقاتها ويعيدها سيرتها الأولى.

### أسباب النزول

قوله تعالى: ﴿ اللهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنْنَ . . ﴾ الآيات، سبب نزولها: ما أخرجه (١) الطبراني وغيره عن ابن عباس أن أربد بن قيس وعامر بن الطفيل قدما المدينة على رسول الله على أن فقال عامر: يا محمد ما تجعل لي إن أسلمت؟ قال: «لك ما للمسلمين وعليك ما عليهم»، قال: أتجعل لي الأمر من بعدك؟ قال: «ليس ذلك لك ولا لقومك»، فخرجا، فقال عامر لأربد: إني أشغل منك وجه محمد بالحديث، فأضربه بالسيف، فرجعا فقال عامر: يا محمد قم معي أكلمك، فقام معه ووقف يكلمه، وسل أربد السيف، فلما وضع يده على قائم سيفه \_ يبست، والتفت رسول الله على أربد صاعقة فقتله، فانصرف عنهما، فخرجا حتى إذا كانا بالرقم. . أرسل الله على أربد صاعقة فقتله، فأنزل الله: ﴿ اللهُ يُعَلِمُ مَا تَحْمِلُ كُلُ أَنْنَ ﴾ إلى قوله: ﴿ شَدِيدُ اللِّمَالِ ﴾ .

### التفسير وأوجه القراءة

﴿الْمَرَ ﴾ اسم للسورة خبر لمحذوف؛ أي: هذه السورة مسماة بهذا الاسم. وقيل (٢): إن هذه الحروف في أوائل السور حروف تنبيه كـ(ألا) ونحوها، وتقرأ بأسمائها، فيقال: ألف لام ميم را، فلا محل لها من الأعراب، كما قيل: إن كل سورة بدئت بهذه الحروف فيها انتصار للقرآن وتبيان أن نزوله من عند الله حق لا شك فيه. وقال ابن عباس (٣): معناه أنا الله أعلم وأرى ما لا يعلم الخلق وما لا

<sup>(</sup>۱) لباب النقول. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

يرى من فوق العرش إلى ما تحت الثرى، فتكون الألف واللام مختصرتين من أنا الله الدالين على الذات، والميم والراء من أعلم وأرى الدالين على الصفة. وفي «التبيان» الألف: الله، واللام: جبريل، والميم: محمد، والراء: الرسل؛ أي: أنا الله الذي أرسل جبريل إلى محمد بالقرآن، وإلى الرسل بغيره من الكتب الإلهية والصحف الربانية.

﴿ وَلَكَ ﴾ أي: هذه الآيات المشتملة عليها هذه السورة ﴿ اَيْتُ ٱلْكِتَبِ ﴾ أي: آيات من الكتاب العزيز والقرآن الكريم البالغ حدّ الكمال المستغني عن الوصف من بين الكتب السماوية ، الجدير بأن يختص باسم الكتاب ، وأشار إليها بإشارة البيعد تنزيلاً للبعد الرتبي منزلة البعد الحسي . وقوله : ﴿ وَالَّذِي آلٰزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ ﴾ مبتدأ خبره ﴿ ٱلْحَقُ ﴾ ؛ أي: وكل القرآن الذي أنزله إليك ربك حق لا شك فيه ، وهذا كالإجمال بعد التفصيل لما تقدم من وصف السورة بالكمال ، فكأنه سبحانه وتعالى بعد أن أثبت لهذه السورة الرفعة والكمال عمم هذا الحكم ، فأثبته للقرآن جميعه ، فلا تختص به سورة دون أخرى .

وهذا الأسلوب جارٍ على سنن العرب في تخاطبهم (۱)، فقد قالت فاطمة الأنمارية، وقد سئلت عن بنيها، أي بنيك أفضل؟ ربيعة بل عمارة بل قيس بل أنس، ثكلتهم إن كنت أعلم أيهم أفضل، هم كالحلقة المفرغة لا يدرى أين طرفاها، فبعد أن أثبتت الفضل لكل منهم على سبيل التعيين. . أجملت القول، وأثبتت لهم الفضل جميعاً.

﴿ وَلَكِنَ أَكُثَرَ النَّاسِ لَا يُوْمِنُونَ ﴾ بالقرآن، ويجحدون (٢) بحقيقته لإفراطهم في العناد، وخروجهم عن طريق السداد، وعدم تفكرهم في معانيه، وإحاطتهم بما فيه، وكفرهم به لا ينافي كونه حقاً منزَّلاً من عند الله تعالى، فإن الشمس شمس، وإن لم يرها الضرير، والشهدُ شهدٌ وإن لم يجد طعمه المرور، والتربية إنما تفيد

<sup>(</sup>١) المراغى.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

المستعد والقابل دون المنكر والباطل. والمعنى (١): ولكن أكثر الناس لا يصدقون بما أنزل عليك من ربك، ولا يقرون بهذا القرآن وما فيه من بديع الأمثال والحكم والأحكام التي تناسب مختلف العصور والأزمان، والتي لو سار الناس على سننها لسعدوا في الدنيا والآخرة، وقد سلك المسلمون سبيلها في عصورهم الأولى، فكانوا خير أمة أخرجت للناس، وامتلكوا أكثر المعمور في ذلك الحين، وثلوا عروش كسرى والروم، ودانت لهم الرقاب، وساسوا الملك سياسة شهد لهم أعداؤهم بأنها كانت سياسة عدل ورفق، وأخذٍ على يد الظالم لإنصاف المظلوم، فلله دين رفع من قدر أهله حتى أوصلهم إلى السماكين، ولكن خلف من بعدهم خلف أضاعوا معالمه، وألقوها ورائهم ظهرياً، فحاق بهم ما كانوا يكسبون، وصاروا أذلة بعد أن كانوا أعزة، ومستعبدين بعد أن كانوا سادة، تابعين بعد أن كانوا متبوعين ﴿إِنَ اللّهُ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَقّ يُغَيِّرُوا مَا إِنَشْسِمُ والآية بمعنى قوله: وَمَا أَنْ النّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِينِينَ ﴿ اللّهِ اللّه معنى قوله:

ثم ذكر سبحانه وتعالى أدلة على وجوده ووحدانيته وقدرته؛ بعضها سماوي، وبعضها أرضي، وذكر من الأولى ثلاثة أمور:

الأول منها: ما ذكره بقوله: ﴿الله ﴾؛ أي: الإله الذي يستحق منكم العبادة أيها العباد هو الإله ﴿الَّذِى رَفَعَ السَّمَوَتِ ﴾ السبع؛ أي: خلقها (٢) مرفوعة بينها وبين الأرض مسيرة خمس مئة عام، لا أن تكون موضوعة فرفعها؛ أي: خلقها ورفعها ﴿بِعَيْرِ عَكْدِ ﴾ ودعائم وأساطين ﴿تَرَوْنَهَا ﴾؛ أي: ترون أيها العباد تلك العمد، فالضمير راجع إلى العمد، والجملة صفة لها؛ أي: خلق السموات حالة كونها خالية من عند مرئية، وانتفاء العمد المرئية يحتمل أن يكون لانتفاء العمد والرؤية جميعاً؛ أي: لا عمد لها فلا ترى، ويحتمل أن يكون لانتفاء الرؤية فقط بأن يكون لها عماد غير مرئي؛ وهو القدرة، فإنه تعالى يمسكها مرفوعة بقدرته، فكأنها عماد لها، أو العدل؛ لأن بالعدل قامت السماوات والأرض؛ أي:

<sup>(</sup>١) المراغى.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

العلويات والسفليات.

ويدل (١) على كون ﴿ تَرَوْنَهَ ﴾ صفة لـ ﴿ عَدِ ﴾ قراءة أبيّ شذوذاً: ﴿ ترونه ﴾ فعاد الضمير مذكراً على لفظ ﴿ عَدِ ﴾ إذ هو اسم جمع لعمود، وقياس جمعه عمد بضمتين ـ كرسول ورسل. ويجوز أن يكون ﴿ تَرَوْنَهَ ﴾ جملة مستأنفة، فالضمير راجع إلى ﴿ السّمَوْتِ ﴾ كأنه قيل: ما الدليل على أن السماوات مرفوعة بغير عمد؟ . فأجيب أنكم ترونها غير معمودة. والمعنى (٢): أنه تعالى خلق السماوات مرفوعات عن الأرض بغير عمد، بل بأمره وتسخيره على أبعاد لا يدرك مداها، وأنتم ترونها كذلك بلا عمد من تحتها تسندها، ولا علاقة من فوقها تمسكها . وقرأ الجمهور (٣): ﴿ عَدِ ﴾ \_ بفتحتين \_، وقرأ أبو حيوة ويحيى بن وثاب شذوذاً ﴿ عُمُدٍ ﴾ بضمتين كقراءة أبيّ .

والثاني منها: ما ذكره بقوله: ﴿مُّمَّ أَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ وكلمة (٤) ﴿مُمَّ ﴾ لبيان تفاضل الخلقين وتفاوتهما، فإن العرش أفضل من السماوات، لا للتراخي في الوقت لتقدمه عليها. وفي «السمين»: ثم هنا لمجرد العطف لا للترتيب؛ لأن الاستواء على العرش غير مرتب على رفع السماوات اهد؛ أي: ثم (٥) استوى على عرشه الذي جعله مركز هذا التدبير العظيم استواء يليق بعظمته وجلاله، يدبر أمر ملكه بما اقتضاه علمه من النظام، وإرادته وحكمته من إحكام وإتقان، والاستواء على العرش صفة ثابتة لله تعالى بلا كيف نعتقدها ولا نعطلها، لا نكيفها ولا نمثلها كما هو مقرر في موضعه من علم الكلام، وقد تقدم الكلام على هذا مستوفى.

والثالث منها: ما ذكره بقوله: ﴿وَسَخْرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمْرُ ﴾؛ أي: ذللهما لما يراد منهما من منافع الخلق ومصالح العباد. وقال في «بحر العلوم» معنى

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٤) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغي. (٥) المراغي.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط.

تسخيرهما: كونهما نافعتين للناس حيث يعلمون عدد السنين والحساب بمسير الشمس والقمر، وينوران لهم في الليل والنهار، ويدرآن الظلمات، ويصلحان الأرض والأبدان والأشجار والنباتات. ﴿كُلُّ منهما ﴿يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَعِّ ؛ أي: يسير إلى وقت معلوم، فاللام بمعنى إلى؛ وهو فناء الدنيا وقيام الساعة التي تكور عندها الشمس ويخسف القمر وتنكدر النجوم وتنتثر. وقيل: المراد بالأجل المسمى: درجاتهما ومنازلهما التي ينتهيان إليها لا يجاوزانها؛ وهي سنة للشمس وشهر للقمر، فللشمس والقمر منازل كل منهما يغرب في كل ليلة في منزل، ويطلع في منزل آخر حتى ينتهي إلى أقصى المنازل.

والمعنى: أي وذلل الشمس والقمر، وجعلهما طائعين لما يراد منهما لمنافع خلقه، فكل منهما يسير في منازله إلى وقت معين، فالشمس تقطع فلكها في سنة، والقمر في شهر لا يختلف جري كل منهما عن النظام الذي قدر له، وإليه الإشارة بقوله: ﴿وَالْقَمْرُ قَدَّرْنَكُ مَنَازِلَ﴾ كما سبق بقوله: ﴿وَالْقَمْرُ قَدَّرْنَكُ مَنَازِلَ﴾ كما سبق إيضاح هذا في سورتي «يونس» و«هود». قال بعضهم: وهذا المعنى هو الحق في تفسير الآية كما فسرها به ابن عباس رضي الله عنه.

وبعد أن ذكر هذه الدلائل قال: ﴿يُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ﴾؛ أي: أمر العالم وحده؛ أي: يقضي سبحانه وتعالى، ويدبر أمر ملكوته من الإعطاء والمنع، والإحياء والإماتة، ومغفرة الذنوب وتفريج الكروب، ورفع قوم ووضع آخرين، وغير ذلك؛ أي: إنه تعالى يتصرف في ملكه على أتم الحالات وأكمل الوجوه، فهو يحيي ويميت، ويوجد ويعدم، ويغني ويفقر، وينزل الوحي على من يشاء من عباده، وفي ذلك برهان ساطع على القدرة والرحمة، فإن اختصاص كل شيء بوضع خاص وصفة معنية لا يكون إلا من مدبر اقتضت حكمته أن يكون كذلك، فتدبيره لعالم الأجسام كتدبيره لعالم الأرواح، وتدبيره للكبير كتدبيره للصغير، لا يشغله شأن عن شأن، ولا يمنعه تدبير شيء عن تدبير آخو، كما هو شأن المخلوقات في هذه الدنيا، وكذلك هو دليل أيضاً على أنه تعالى متعال في ذاته وصفاته وعلمه وقدرته، لا يشبه شيئاً من مخلوقاته.

﴿ يُعْمِلُ ﴾ أي: يبين سبحانه وتعالى ﴿ آلاَيْكِ ﴾ ؛ أي: البراهين الدالة على وحدته في ألوهيته وربوبيته، وكمال قدرته، وعجيب حكمته التي منها ما تقدم من رفع السماء بغير عمد، وتسخير الشمس والقمر وجريهما إلى أجل مسمى. وقرأ النخعي وأبو رزين وأبان بن تقلب عن قتادة شذوذاً: ﴿ ندبر الأمر نفصل ﴾ بالنون فيهما.

وكذا قال أبو عمرو الداني عن الحسن فيهما، ووافق في ﴿نفصل﴾ بالنون الخفاف وعبد الواحد عن أبي عمرو وهبيرة عن حفص شذوذاً. وقال صاحب «اللوامع»: جاء عن الحسن والأعمش شذوذاً: ﴿نفصل﴾ بالنون فقط ذكره في «البحر» أبو حيان. والمعنى (۱): أي: يلبس الموجودات ثوب الوجود بنظام محكم دقيق، ويوجد بينها ارتباطات تجعلها كأنها سلسلة متصلة الحلقات لا انفصام لبعضها عن بعض، فالمجموعة الشمسية من الشمس والقمر والكواكب مرتبطة في حركاتها بنظام خاص بوساطة الجاذبية لا تحيد عن سننه، ولا تجد معدلاً عن السير فيه بحسب النهج الذي قدر لها، ولا تزال كذلك حتى ينتهي العالم، فيحدث حينئذ تغيير لأوضاعها واختلال لحركاتها ﴿إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتُ ۞ وَإِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتُ ۞ وَإِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتُ ۞ وَإِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتُ ۞ وَإِذَا ٱلسَّمَاءُ المَّمَاءُ المَصَلَى المَاءً المَّمَاءُ المَّمَاءُ المَّمَاءُ المَّمَاءُ المَّمَاءُ المَاءً المَاءًا المَاءً المَاءً المَاءًا المَاءًا المَاءًا المَاءًا المَاءًا المَاءًا الم

وهكذا الموجودات الأرضية لها أسباب تعقبها مسببات بإذن الواحد الأحد، فالزارع يحرث أرضه ويلقي فيها الحب، ثم يسقيها ويضع فيها السماد، ويوالي سقيها حتى تؤتي أكلها، فإذا فقدت حلقة من تلك السلسلة. باء صاحب الزرع بالخسران، فلم يحصل على شيء، أو حصل على القليل التافه الذي لا يعدل التعب والنصب الذي فعله. وقيل(٢): إن الدلائل الدالة على وجود الصانع قسمان:

الأول: الموجودات المشاهدة، وهي خلق السماوات والأرض وما فيهما

المراغى.

<sup>(</sup>٢) الخازن.

من العجائب، وأحوال الشمس والقمر وسائر النجوم، وهذا قد تقدم ذكره.

والقسم الثاني: الموجودات الحادثة في العالم، وهي الموت بعد الحياة، والفقر بعد الغنى، والضعف بعد القوة إلى غير ذلك من أحوال هذا العالم، وكل ذلك مما يدل على وجود الصانع وكمال قدرته.

ثم أبان سبحانه وتعالى أن هذا التدبير للأمور والتفصيل للآيات الدالين على القدرة الكاملة، والحكمة الشاملة جاء لحكمة اقتضتهما: وهي الإيقان بالبعث لفصل القضاء، ومجازاة كل عامل بما عمل ﴿يَوْمَ تَلْيَشُ وُجُوهٌ وَشَوَدُ وُجُوهٌ ﴾ فإما نعيم مقيم، وإما عذاب أليم، وإلى ذلك أشار بقوله: ﴿لَعَلَكُمُ بِلِغَلَو رَبِّكُمْ تُوتُونَ﴾ أي: يبين (١١) الله سبحانه وتعالى الآيات الدالة على وحدانيته وكمال قدرته؛ لكي توقنوا وتصدقوا بلقائه والمصير إليه بعد الموت؛ لأن من قدر على إيجاد الإنسان من العدم قادر على إيجاده وإحيائه بعد موته، واليقين صفة من صفات العلم، وهو فوق المعرفة والدراية، وهو سكون الفهم مع ثبات الحكم وزوال الشك، يقال منه: استيقن وأيقن بمعنى: علم؛ أي (١٢): لعلكم عند مشاهدة هذه الآيات توقنون بذلك لا تشكون فيه ولا تمترون في صدقه. قال في «بحر العلوم»: ﴿لعل﴾ (٣) مستعار لمعنى الإرادة لتلاحظ معناها ومعنى الترجي، والمعنى عليه؛ وحدته أي: يفصل الآيات إرادة أن تتأملوا وتنظروا فيها، فتستدلوا بها عليه وعلى وحدته وقدرته وحكمته، وتتيقنوا أن من قدر على خلق السموات والأرض والعرش، وتسخير الشمس والقمر مع عظمها، وتدبير الأمور كلها.. كان على خلق الإنسان وتسخير الشمس والقمر مع عظمها، وتدبير الأمور كلها.. كان على خلق الإنسان مع مهانته، وعلى إعادته وجزائه أقدر.

وخلاصة هذه العبرة (٤٠): أنه تعالى كما قدر على إبقاء الأجرام الفلكية العظيمة من الشمس والقمر وسائر الكواكب في الجوّ بلا عمد، ودبر الأمور بغاية الإحكام والدقة، ولم يشغله شأن عن شأن.. ليس بالبعيد عليه أن يرد الأرواح

<sup>(</sup>۱) الخازن. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني. (٤) المراغي.

إلى الأجساد، ويعيد العالم إلى حياة أخرى حياة استقرار وبقاء لا فناء بعدها، وإذا أيقنتم بذلك. وليتم معرضين عن عبادة الأصنام والأوثان، وأخلصتم العبادة للواحد الديان، وائتمرتم بوعده ووعيده، وصدقتم برسله، وبادرتم إلى اتباع أوامره، وتركتم ما نهى عنه، ففزتم بسعادة الدارين.

فائدة: قال بعضهم(١): لا غنية للمؤمن عن ست خصال:

أولاها: علم يدله على الآخرة.

والثانية: رفيق يعينه على طاعة الله تعالى، ويمنعه عن معصيته.

والثالثة: معرفة عدوه والحذر منه.

والرابعة: عبرة يعتبر بها في آيات الله، وفي اختلاف الليل والنهار.

والخامسة: إنصاف الخلق؛ لئلا يكونوا له يوم القيامة خصماء.

والسادسة: الاستعداد للموت ولقاء الرب قبل نزوله كيلا يكون مفتضحاً يوم القيامة.

وبعد أن ذكر سبحانه وتعالى الدلائل السماوية على وحدانيته تعالى وكمال قدرته. . أردفها بالأدلة الأرضية، وذكر منها عدة أمور:

الأول منها: ما ذكره بقوله: ﴿وَهُوَ الَّذِى مَدَّ الْأَرْضُ﴾؛ أي: بسطها طولاً وعرضاً، ووسعها؛ أي: جعلها متسعة ممتدة في الطول والعرض؛ لتثبت عليها الأقدام، ويتقلب عليها الحيوان، وينتفع الناس بخيراتها زرعها وضرعها، وبما في باطنها من معادن جامدة وسائلة، ويسيرون في أكنافها يبتغون رزق ربهم منها.

والمعنى: أنشأها ممدودة بسيطة، لا أنها كانت مجموعة في مكان فبسطها، وهذا يدل على كونها مسطحة كالأكف، وعند أصحاب الهيئة أن الأرض كرة لا شك في كرويتها عندهم لما عندهم من الأدلة على ذلك، ويجمع بينها بأن يقال:

<sup>(</sup>١) روح البيان.

إن كونها بسيطة لا ينافي كرويتها؛ لأن جميع الأرض جسم عظيم، والكرة إذا كانت في غاية الكبر كان كل قطعة منها يشاهد كالسطح، ومع ذلك فالله تعالى قد أخبر أنه مد الأرض، وأنه دحاها وبسطها، وكل ذلك يدل على التسطيح، والله تعالى أصدق قيلاً وأبين دليلاً من أصحاب الهيئة.

والثاني منها: ما ذكره بقوله: ﴿وَجَعَلَ فِيهَا﴾؛ أي: في الأرض ﴿رَوَسِيَ﴾؛ أي: جمع أي: جبالاً ثابتة، يقال: رسا الشيء يرسو إذا ثبت، وأرساه غيره أثبته، جمع راسية، والتاء فيه للمبالغة كما في علامة؛ إذ لا يقال: جبال راسية والمعنى(''): وجعل فيها جبالاً ثابتة أوتاداً للأرض؛ لثلا تضطرب فتستقر ويستقر عليها، وكان اضطرابها من عظمة الله تعالى. قال ابن عباس ـ رضي الله عنه ـ كان أبو قبيس أول جبل وضع على الأرض. وقال في «القاموس»: أبو قبيس جبل بمكة سمي برجل حداد من مذحج كمجلس؛ لأنه أول من بنى فيه، وكان يسمى الأمين؛ لأن الركن كان مستودعاً فيه. اهـ. قال في «إنسان العيون»: وكان أول جبل وضع عليها أبا قبيس، وحينئذ كان ينبغي أن يسمى أبا الجبال، وأن يكون أفضلها، مع أن أفضلها كما قال السيوطي: أحد؛ لقوله عليه السلام: «أُحُد يحبنا ونحبه» وهو بضمتين جبل بالمدينة.

والثالث منها: ما ذكره بقوله: ﴿وَأَنْهُرا ﴾؛ أي: وجعل فيها أنهاراً ومياهاً جاريةً لمنافع الإنسان والحيوان، فَيسقي الإنسان ما جعل الله فيها من الثمرات المختلفة الألوان والأشكال، ويجعلها لنفسه طعاماً وفاكهة، ويكون منها مادة حياته في طعامه وشرابه وغذائه. وإنما ضمها(٢) إلى الجبال، وعلق بها فعلاً واحداً من حيث إن الجبال أسباب لتولدها، وذلك أن الحجر جسم صلب، فإذا تصاعدت الأبخرة من قعر الأرض ووصلت إلى الجبل. احتبست هناك، فلا تزال تتزاحم وتتضاعف حتى تحصل بسبب الجبل مياه عظيمة، ثم إنها لكثرتها وقوتها تنقب الجبل، وتخرج وتسيل على وجه الأرض. ومن الأنهار العظيمة

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

الفرات؛ وهو نهر الكوفة، ودجلة؛ وهو نهر بغداد، وسيحان ـ بفتح السين المهملة ـ؛ وهو نهر المصيصة، وسيحون؛ وهو نهر بالهند، وجيحان ـ بفتح الجيم ـ؛ وهو نهر أذنة في بلاد الأرمن، وجيحون؛ وهو نهر بلخ، والنيل؛ وهو نهر مصر.

والرابع منها: ما ذكره بقوله: ﴿وَمِن كُلِّ النَّمْرَتِ وَمعلى متعلق بقوله: ﴿ حَعَلَ فِهَا سَبِحانه وتعالى في الأرض من كل أنواع الثمرات زوجين زوجين؛ أي: صنفين صنفين كالحلو والحامض، والأسود والأبيض، والأصفر والأحمر، والصغير والكبير. أو المعنى (۱): جعل من كل أصناف الثمرات زوجين اثنين، ذكراً وأنثى حين تكونها، فقد أثبت العلم حديثاً أن الشجر والزرع لا يولدان الثمر والحب إلا من اثنين: ذكر وأنثى، وعضو التذكير قد يكون مع عضو التأنيث في شجرة واحدة، كأغلب الأشجار، وقد يكون عضو التأنيث في شجرة أخرى، كالنخل، وما كان العضوان فيه في شجرة واحدة؛ إما أن يكونا معاً في زهرة واحدة كالقطن، وإما أن يكون كل منهما في زهرة منفردة كالقرع منفين؛ إما في اللونية كالبياض والسواد ونحوهما، أو في الطعمية كالحلو والحامض ونحوهما، أو في القدر كالصغر والكبر، أو في الكيفية كالحر والبرد. قال الفراء: يعني بالزوجين: الذكر والأنثى، والأول أولى. ا هـ.

والخامس منها: ما ذكره بقوله: ﴿يُغْشِى النَّبَلَ النَّبَارُ ﴾ قرأ الجمهور: ﴿يُغْشِى ﴾ من أغشى الرباعي. وقرأ حمزة (٢) والكسائي وأبو بكر: ﴿يغشّي بالتشديد من غشى المضعف؛ أي: يجعل سبحانه وتعالى الليل غاشياً وساتراً يغشى ويستر بظلمته ضوء النهار، فيذهب بظلمته ضوء النهار؛ أي: يجعل النهار مستوراً بالليل ويغطيه بظلمته، ولم يذكر العكس اكتفاء بأحد الضدين.

<sup>(</sup>١) المراغى.

<sup>(</sup>٢) البيضاوي.

والمعنى: أي يلبس(١) النهار ظلمة الليل، فيصير الجو مظلماً بعد أن كان مضيئاً، فكأنه وضع عليه لباساً من الظلمة، وكذلك يلبس الليل ضياء النهار، فيصير الجو مضيئاً بعد أن كان مظلماً، وكل هذا لتتم المنافع للناس بالسكون والاستقرار، أو بالبحث على المعايش والأرزاق كما قال سبحانه: ﴿ أَلَمْ يَرَوَا أَنَا جَعَلْنَا اللَّيْلَ لِيَسَكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِراً ﴾ وقال أيضاً: ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ مَنَامُكُم بِاللَّهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِراً ﴾ وقال أيضاً: ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ مَنَامُكُم بِاللَّهِ وَالنَّهَارِ وَالنِّهَادِ وَالنَّهَارِ وَالنِّهَادِيَّ ﴾.

قال البيضاوي: يلبسه مكانه، فيصير الجو مظلماً بعدما كان مضيئاً يعني: أن الإغشاء: إلباس الشيء الشيء، ولما كان إلباس الليل النهار وتغطية النهار به غير معقول؛ لأنهما متضادان لا يجتمعان، واللباس لا بدّ أن يجتمع مع اللابس. قدر المضاف وهو مكانه، ومكان النهار هو الجو، وهو يلبس ظلمة الليل، ففيه استعارة تبعية كما سيأتي في مبحث البلاغة.

<sup>(</sup>١) المراغي.

شَيْئًا لَّا يَسْتَنْقِذُوهُ مِنْـثُهُ، وقد روي: تفكروا في آلاء الله ولا تتفكروا في الله.

ومعنى ﴿إِنَّ فِي ذَالِكَ ﴾؛ أي: إن(١) في كل من الأرض والجبال والأنهار والثمار والملوين (٢٠) ﴿ لَايَنتِ ﴾ تدل على الصانع وقدرته وحكمته وتدبيره. أما في الأرض فمن حيث هي ممدودة مدحوة كالبساط لما فوقها، وفيها المسالك والفجاج للماشين في مناكبها، وغير ذلك مما فيها من العيون والمعادن والدواب مثلاً. وأما الجبال فمن جهة رسوها وعلوها، وصلابتها وثقلها، وقد أرسيت الأرض بها كما يرسى البيت بالأوتاد. وأما الأنهار فحصولها في بعض جوانب الجبال دون بعض لا بد أن يستند إلى الفاعل المختار الحكيم. وأما الثمار فالحبة إذا وقعت في الأرض وأثرت فيها نداوة الأرض. . ربت وكبرت، وبسبب ذلك ينشق أعلاها وأسفلها، فتخرج من الشق الأعلى الشجرة الصاعدة، وتخرج من الشق الأسفل العروق الغائصة في أسفل الأرض. وهذا من العجائب؛ لأن طبيعة تلك الحبة واحدة، وتأثير الطبائع والأفلاك والكواكب فيها واحد، ثم إنه خرج من أحد جانبي تلك الحبة جرمٌ صاعد إلى الهواء ومن الجانب الآخر منها جرم غائص في الأرض، ومن المحال أن يتولد من طبيعة واحدة طبيعتان متضادتان، فعلمنا أن ذلك إنما كان بسبب تدبير المدبر الحكيم، ثم إن الشجرة النابتة من تلك الحبة بعضها يكون خشباً، وبعضها يكون نورة، وبعضها يكون ثمرة، ثم إن تلك الثمرة أيضاً يحصل فيها أجسام مختلفة الطبائع. فالجوز له أربعة أنواع من القشور: قشرة الأعلى، وتحته القشرة الخشبية، وتحته القشرة المحيطة باللب، وتحت تلك القشرة قشرة أخرى في غاية الرقة تمتاز عما فوقها حال كون الجوز واللوز رطباً، وأيضاً قد يحصل في الثمرة الواحدة الطبائع المختلفة من الحبة الواحدة مع تساوي تأثيرات الطبائع، وتأثيرات الأنجم والأفلاك لا بد وأن يكون لأجل تدبير الحكيم القدير. وأما الملوان فلا يخفى ما في اختلافهما ووجودهما من الآية؛ أي: الدلالة الواضحة ﴿ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ فيستدلون، والتفكر: تصرف القلب في طلب معانى الأشياء، وكما أن في العالم الكبير أرضاً وجبالاً ومعادن

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) الا

وبحاراً وأنهاراً، وجداول وسواقي، فكذلك في الإنسان الذي هو العالم الصغير مثله، فجسده كالأرض، وعظامه كالجبال، ومخه كالمعادن، وجوفه كالبحر، وأمعاؤه كالأنهار، وعروقه كالجداول، وشحمه كالطين، وشعره كالنبات، ومنبت الشعر كالتربة الطيبة، ورأسه كالعمران، وظهره كالمفاوز، ووحشته كالخراب، وتنفسه كالرياح، وكلامه كالرعد، وأصواته كالصواعق، وبكاؤه كالمطر، وسروره كضوء النهار، وحزنه كظلمة الليل، ونومه كالموت، ويقظته كالحياة، وولادته كبدء سفره، وأيام صباه كالربيع، وشبابه كالصيف، وكهولته كالخريف، وشيخوخته كالشتاء، وموته كانقضاء مدة سفره، والسنون من عمره كالبلدان، والشهور كالمنازل، والأسابيع كالفراسخ، وأيامه كالأميال، وأنفاسه كالخطى، فكلما تنفس نفساً كان يخطو خطوة إلى أجله، فلا بد من التفكر في هذه الأمور.

والسادس منها: ما ذكره بقوله: ﴿وَفِي ٱلْأَرْضِ﴾ خبر مقدم لقوله: ﴿قِطَعٌ﴾ جمع قطعة، وهي الجزء؛ أي: بقاع مختلفة في الأوصاف ﴿مُتَجُورُتُّ﴾؛ أي(): متقاربات متلاصقات بعضها طيبة تنبت شيئاً، وبعضها سبخة لا تنبت، وبعضها قليلة الربع، وبعضها رخوة، وبعضها يصلح للزرع دون الشجر، وبعضها بالعكس، ولولا تخصيص قادرٍ حكيم موقع لأفعاله على وجه دون وجه. لم يكن كذلك لاشتراك تلك القطع وانتظامها في جنس الأرضية. والمعنى؛ أي(): وفي الأرض بقاع متجاورات متدانيات يقرب بعضها من بعض وتختلف بالتفاضل مع من تجاورها، فمن سبخة لا تنبت شيئاً إلى أرض جيدة التربة تجاورها وتنبت أفضل الثمرات ومختلف النبات، ومن صالحه للزرع دون الشجر إلى أخرى مجاورة لها تصلح للشجر دون الزرع إلى متدانية لهما تصلح لجميع ذلك. ومنها الرخوة التي لا تكاد تتماسك، وهي تجاور الصلبة التي تصلح لجميع ذلك. ومنها الرخوة التي لا تكاد تتماسك، وهي تجاور الصلبة التي لا تفتها المعاول وأدوات التدمير، وكلها من صنع الله وعظيم تدبيره في خلقه.

قيل: وفي الكلام حذف (٢)؛ أي: قطع متجاورات وغير متجاورات كما في

<sup>(</sup>۱) روح المعاني. (۳) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

قوله: ﴿ سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ ﴾؛ أي: وتقيكم البرد قيل: والمتجاورات المدن وما كان عامراً، وغير المتجاورات الصحارى وما كان غير عامر. ﴿ وَجَنَّتُ ﴾. قرأ الجمهور بالرفع عطفاً على ﴿ قِطَعٌ ﴾. وقرأ الحسن شذوذاً بالنصب على إضمار فعل؛ أي: وجعل فيها جنات. وقيل: عطفاً على ﴿ رَوَسِى ﴾؛ أي: وفي الأرض بساتين ﴿ مِنْ أَعْنَبِ ﴾؛ أي: من أشجار الكرم جمع عنب. وسمت (١) العرب العنب الكرم؛ لكرم ثمرته وجودتها وكثرة حمله وتذلله للقطف ليس بذي شوك ولا بشاق المصعد، ويؤكل غضاً ويابساً. وأصل الكرم: الكثرة، والجمع للخير، وبه سمي الرجل كرماً لكثرة خصال الخير فيه.

واعلم: أن (٢) قلب المؤمن لما فيه من نور الإيمان أولى بهذا الاسم، ولذا قال عليه السلام: «لا يقولن أحدكم الكرم، فإن الكرم قلب المؤمن». قال ابن المملك: سبب النهي: أن العرب كانوا يسمون العنب وشجرته كرماً؛ لأن الخمر المتخذة منه تحمل شاربها على الكرم، فكره النبي على هذه التسمية؛ لئلا يتذاكروا به الخمر، ويدعوهم حسن الاسم إلى شربها، وجعل المؤمن وقلبه أحق أن يتصف به لطيبه وذكائه، والغرض منه تحريض المؤمن على التقوى، وكونه أهلا لهذه التسمية. ﴿وَرَزَعٌ ﴾ بالرفع عطف على ﴿جنات﴾ وتوحيده؛ لأنه مصدر في أصله. وذكر سبحانه (٣) الزرع بين الأعناب والنخيل؛ لأنه في الخارج يكون أصله. وذكر سبحانه في قوله سبحانه: ﴿جَمَلنَا لِأُحَدِهِما جَنَيْنِ مِنْ أَعَنَبٍ وَحَفَفْتُها بِنَغْلِ كَثِيراً، ومثله في قوله سبحانه: ﴿جَمَلنَا لِأُحَدِهِما جَنَيْنِ مِنْ أَعَنَبٍ وَحَفَفْتُها بِنَغْلِ صنوان﴾ جمع وجَمَلنَا يَنْبَها زَرْعًا﴾؛ أي: وفي الأرض زرع من كل نوع وصنف من الحبوب المختلفة التي تكون غذاء للإنسان والحيوان. ﴿و﴾ فيها ﴿نخيل صنوان﴾ جمع صنو؛ أي: نخيل مجتمعات يجمعها أصل واحد، وتتشعب فروعها منه؛ أي: تنبت من أصل واحد ثلاث نخلات فأكثر؛ أي: مجتمع أصول الأربعة في أصل واحد. قال أبو عبيدة: صنوان جمع صنو، وهو أن يكون الأصل واحداً، ثم يحمل عليه، وهذا قول جميع أهل اللغة والتفسير. ﴿و﴾

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

نخيل ﴿غير صنوان﴾؛ أي: غير مجتمعات في أصل واحد؛ أي: متفرقات مختلفة الأصول. وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وحفص (١): ﴿وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانِ﴾ برفع هذه الأربع عطفاً على ﴿أَعَنَبٍ﴾. وقرأ الباقون بالجر عطفاً على ﴿أَعَنَبٍ﴾. وقرأ الجمهور: ﴿صِنْوَانٌ﴾ ـ بكسر الصاد فيهما ـ. وقرأ مجاهد والسلمي وزيد بن علي شذوذاً بضمها.

وقرأ الحسن وقتادة وهو شاذ أيضاً بفتحها، وبالفتح هو اسم للجمع كالسعدان، ولا فرق في تثنيته وجمعه إلا بكسر النون في المثنى وبما يقتضيه الإعراب في الجمع. ﴿ يُسْقَى ﴾ كل واحد مما ذكر من القطع والجنات والزرع والنخيل ﴿ بِمَآهِ وَكِدِ ﴾ في الطبع، لا اختلاف في طبعه سواء كان السقى بماء الأمطار أو بماء الأنهار. والماء(٢) ضابطه: هو جسم رقيق مائع به حياة كل نام. وقيل في حده: هو جوهر سيال به قوام الأرواح، ومعنى ﴿ بِمَآءِ وَحِدِ ﴾: ماء مطر، أو ماء بحر، أو ماء نهر، أو ماء عين، أو ماء نبع لا يسيل على وجه الأرض. ﴿وَ﴾ مع وجود أسباب التشابه ﴿نفضل﴾ بمحض قدرتنا ﴿بَعْضَهَا﴾؛ أي: بعضاً منها ﴿عَلَىٰ بَعْضِ﴾ آخر ﴿فِي ٱلْأَكُلُ\*؛ أي: في الثمر المأكول منها، فيكون(٣) طعم بعضها حلواً، والآخر حامضاً، وهذا في غاية الجودة، وهذا ليس بجيد، وهذا فائق في حسنه، وهذا غير فائق، مما يقطع من تفكر واعتبر ونظر نظر العقلاء أن السبب المقتضى لاختلافها ليس إلا قدرة الصانع الحكيم جلّ سلطانه وتعالى شأنه؛ لأن تأثير الاختلاف فيما يخرج منها ويحصل من ثمراتها لا يكون في نظر العقلاء إلا لسببين؛ إما اختلاف المكان الذي هو المنبت، أو اختلاف الماء الذي تُسقى به، فإذا كان المكان متجاوراً وقطع الأرض متلاصقة، والماء الذي تسقى به واحداً.. لم يبق سبب للاختلاف في نظر العقل إلا تلك القدرة الباهرة والصنع العجيب، ولذلك قال الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ﴾ المفضل من أحوال القطع والجنات ﴿ لَآيِكِ ﴾؛ أي: لدلالات كثيرة ظاهرة ﴿ لِقَوْمِ

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٣) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) الخازن.

يم قِلُوك ﴾؛ أي: يستعملون عقولهم في التدبر، وخص التفضيل في الأكل، وإن كانت متفاضلة في غيره؛ لأنه غالب وجوه الانتفاع من الثمرات، ألا ترى إلى تقاربها في الأشكال والألوان والروائح والمنافع، وما يجري مجرى ذلك؛ أي: إن (١) فيما فضل من الأحوال السالفة لآيات باهرة لقوم يعملون على قضية العقل، فمن ير خروج الثمار المختلفة الأشكال والألوان والطعوم والروائح في تلك البقاع المتلاصقة مع أنها تسقى بماء واحد، وتتشابه وسائل نموها. . يجزم حتماً بأن لذلك صانعاً حكيماً قادراً مدبراً لا يعجزه شيء، وكذلك يعتقد بأن من قدر على إنشاء ذلك؛ فهو قادر على إعادة ما بدأه أول مرة، بل هو أهون منه لدى النظر والاعتبار.

وقرأ عاصم وابن عامر وزيد بن علي ويعقوب (٢): ﴿ يُسَقَىٰ ﴾ ـ بالياء ـ ؛ أي: يسقى ما ذكر، وباقي العشرة بالتاء، وهي قراءة الحسن وأبي جعفر وأهل مكة، أنثوا لعود الضمير على لفظ ما تقدم، ولقوله: ﴿ وَنُفَضِلُ ﴾ بالنون. وحمزة والكسائي بالياء وابن محيصن بالياء في ﴿ يُسَقَىٰ ﴾ وفي ﴿ نفضل ﴾ . وقرأ يحيى بن يعمر وأبو حيوة والحلبي عن عبد الوارث شذوذاً: ﴿ ويفضل ﴾ ـ بالياء وفتح الضاد ـ ﴿ بعضها ﴾ ـ بالرفع ـ . قال أبو حاتم: وجدته كذلك في مصحف يحيى بن يعمر، وهو أول من نقط المصاحف، وتقدم في البقرة خلاف القراء في ضم الكاف من الأكل وسكونها، و ﴿ ٱلأَكُلُ ﴾ ـ بضم الهمزة ـ المأكول، كالنقض بمعنى المنقوض، وبفتحها المصدر.

﴿ وَإِن تَعْجَبُ بَتحقيق الباء وإدغامها في الفاء قراءاتان سبعيتان كما في «الخطيب». والعجب: تغير النفس برؤية المستبعد في العادة. وقال القرطبي: العجب: تغير النفس بما تخفي أسبابه، وذلك في حق الله تعالى محال، وإنما ذكر ذلك ليتعجب منه نبيه والمؤمنون. اهد. «كرخي»؛ أي: وإن تعجب يا محمد من تكذيبهم لك بعدما كنت عندهم الصادق الأمين ﴿ فَعَجَبُ قُولُمُ \* أي: فأعجب منه تكذيبهم بالبعث وقولهم: ﴿ أَوِذَا كُنّا تُرْبًا \* ؛ أي: أنبعث إذا كنا ترابا؟ ﴿ أَونَا منه تكذيبهم بالبعث وقولهم: ﴿ أَوذَا كُنّا تُرْبًا \* ؛ أي: أنبعث إذا كنا ترابا؟ ﴿ أَونَا لَكُنّا تُرْبًا \* )

<sup>(</sup>١) المراغي.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

لَغِي خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾؛ أي: أنعاد خلقاً جديداً بعد الموت كما كنا قبله؟ والاستفهام في الموضعين للإنكار.

وقيل المعنى (١): أي إن عجبت يا محمد إنكارهم الإعادة مع إقرارهم بأني خالق السموات والأرض والثمار المختلفة من الأرض الواحدة، فقولهم: ﴿أَءِذَا كُنَّا لَوْنَا لَغِي خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ عجب؛ أي: عجب يعجب منه الخلق؛ لأن الإعادة في معنى الابتداء.

وقيل المعنى (٢): أي وإن تعجب يا محمد من عبادتهم ما لا يضر ولا ينفع من الأصنام والأوثان بعد أن قامت الأدلة على التوحيد، فعجب قولهم؛ أي: فأعجب منه تكذيبهم بالبعث واستبعادهم إياه بقولهم: ﴿ أَءِذَا كُنّا تُرَبّا أَءِنّا لَفِي خَلْقِ جَدِيدً ﴾؛ أي: أثذا فنينا وبلينا نعاد بعد العدم، مع أنهم لا ينكرون قدرته تعالى على إيجادهم بدأة ذي بدء، وتصويرهم في الأرحام، وتدبير شوؤنهم حالاً بعد حال. وقد تكرر هذا الاستفهام الإنكاري في أحد عشر موضعاً في تسع سور من القرآن، في الرعد والإسراء في موضعين، والمؤمنون والنحل والعنكبوت والسجدة والصافات والواقعة والنازعات، وكلها تتضمن كمال الإنكار وعظيم الاستعباد.

وفي «الفتوحات»: يجوز<sup>(٣)</sup> في هذه الجملة الاستفهامية وجهان:

أحدهما: وهو الظاهر: أنها منصوبة المحل لحكايتها بالقول.

والثاني: أنها في محل رفع بدلاً من قولهم، وبه بدأ الزمخشري، وعلى هذا فقولهم بمعنى مقولهم، ويكون بدل كل من كل؛ لأن هذا هو نفس قولهم: و﴿إذا﴾ هنا ظرف محض، وليس فيها معنى الشرط، والعامل فيها مقدر يفسره: ﴿لَفِي خَلْقِ جَدِيدُ ﴾ تقديره: أثذا كنا تراباً نبعث أو نحشر، ولا يعمل فيها ﴿خَلْقِ جَدِيدُ ﴾؛ لأن ما بعد أداة الاستفهام لا يعمل فيما قبلها، ولا يعمل فيها أيضاً ﴿كُنّا ﴾؛ لإضافتها إليها، والتقدير: أنبعث في خلق جديد وقت كوننا تراباً.

<sup>(</sup>۱) القرطبي. (۳) الفتوحات.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

واختلف القراء في هذا الاستفهام المكرر اختلافاً منتشراً. فقراً ابن كثير وأبو عمرو: ﴿آيذا كنا تراباً آينا﴾ جميعاً بالاستفهام، غير أن أبا عمرو يمد الهمزة ثم يأتي بالياء ساكنة وابن كثير يأتي بياء ساكنة بعد الهمزة من غير مد. وقرأ نافع: ﴿آيذا﴾ مثل أبي عمرو واختلف عنه في المد، وقرأ: ﴿إنا لفي خلق جديد﴾ مكسورة على الخبر، وقرأ عاصم وحمزة: ﴿أإذا كنا﴾ ﴿أإنا﴾ بهمزتين فيهما ـ، وقرأ ابن عامر: ﴿إذا كنا تراباً﴾ مكسورة الألف من غير استفهام ﴿آإنا﴾ بهمزتين لا ألف بينهما. ثم الوجه أني قراءة من استفهم في الأول والثاني قصد المبالغة في الإنكار، فأتى به في الجملة الأولى، وأعاده في الثانية تأكيداً له، والوجه في قراءة من المقصود به؛ لأن كل جملة والوجه في قراءة من الأخرى، فإذا أنكر في إحداهما حصل الإنكار في الأخرى. اهـ. مرتبطة بالأخرى، فإذا أنكر في إحداهما حصل الإنكار في الأخرى. اهـ. «سمين».

ثم وصف أولئك المنكرين للبعث بأوصاف ثلاثة، فقال: ﴿أَوْلَتُهِكَ﴾ المنكرون لقدرته تعالى على البعث بعدما عاينوا الآيات الباهرة وكذبوا رسوله هم ﴿الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّم ﴾؛ أي: تمادوا على عنادهم وكفرهم بربهم، فإن إنكار قدرته تعالى إنكار له؛ لأن الإله لا يكون عاجزاً؛ أي: هم المتمادون في الكفر الكاملون فيه ﴿وَأُولَتِكَ الكفار ﴿الْأَغْلَالُ كائنة ﴿فِي أَعْنَاقِهِم وَ يَوم القيامة عند العرض للحساب، توضع الأغلال في أعناقهم كما يقاد الأسير الذليل بالغل، ويؤيد هذا المعنى قوله تعالى: ﴿إِذِ ٱلْأَغْلَالُ فِي أَعْنَقِهِم وَالسَّلَسِلُ يُسْحَبُونَ ﴿ فِي فِي لَامَة اللهم يَهُ وَالسَّلَسِلُ يُسْحَبُونَ ﴿ فَي الْعَلَالُ عَمع عَلُ وهو طوق تشد به اليد الى العنق يغلون بها يوم القيامة. وقيل:الأغلال أعمالهم السيئة التي هي لازمة لهم لزوم الأطواق للأعناق، والمعنى عليه: وأولئك مقيدون بسلاسل وأغلال من الضلال تصدهم عن النظر في الحق، واتباع طريق الهدى، والبعد عن الهوى كما قال:

<sup>(</sup>۱) زاد المسير. (۲) الفتوحات.

كَيْفَ ٱلرَّشَادُ وَقَدْ خُلِّفْتُ فِيْ نَفَرٍ لَهُمْ عَنِ ٱلرُّشْدِ أَغْلاَلٌ وَأَفْيَادُ

﴿وَأُولَتِكَ المقيدون بالأغلال في أعناقهم هم ﴿أَصَّحَبُ النَّارِ ﴾ أي: سكان النار دار الذل والهوان ملازموها ﴿هُمْ فِيها ﴾ ؛ أي: في النار ﴿خَلِدُونَ ﴾ ؛ أي: ماكثون فيها مكثاً مؤبداً لا يتحولون عنها ولا يبرحون بها كفاء ما سولت لهم أنفسهم من سوء الأعمال، وما اجترحوا من الموبقات والشرور والآثام. وتوسيط(۱) ضمير الفصل وتقديم ﴿فِيها ﴾ يفيد الحصر؛ أي: هم الموصوفون بالخلود في النار لا غيرهم، وإن خلودهم إنما هو في النار لا في غيرها، فثبت أن أهل الكبائر لا يخلدون في النار.

وبعد أن ذكر تكذيبهم للرسول على إنكار عذاب يوم القيامة. ذكر جحودهم لعذاب الدنيا الذي أوعدهم به، وكانوا كلما هددهم بالعذاب قالوا له: جننا به وائتنا وطلبوا منه إنزاله، وهذا ما أشار إليه بقوله: ﴿وَيَسَنَعْبِلُونَكَ﴾ الاستعجال (٢): طلب تعجيل الأمر قبل مجيء وقته؛ أي: يطلب مشركو مكة منك يا محمد العجلة ﴿بِالسَيِتَةِ ﴾ والعقوبة التي هددتهم بها إن لم يؤمنوا، وسميت العقوبة سيئة؛ لأنها تسوؤهم ﴿فَتَلَ ٱلْحَسَنَةِ ﴾ متعلق بالاستعجال؛ أي: قبل العافية والإحسان إليهم بالإمهال؛ أي: يطلبون منك الإتيان بالعقوبة المهلكة لهم قبل انقضاء الزمان المقدر لعافيتهم وسلامتهم.

وذلك أنه على كان يهدد مشركي مكة تارة بعذاب يوم القيامة، وتارة بعذاب الدنيا، وكلما هددهم بعذاب القيامة أنكروا القيامة والبعث، وكلما هددهم بعذاب الدنيا استعجلوه، وقالوا: متى تجيئنا به، فيطلبون العقوبة والعذاب والشر بدل العافية والرحمة والخير استهزاء منهم، وإظهاراً أن الذي يقوله لا أصل له، ولذا قالوا: ﴿اللَّهُمَّ إِن كَانَ هَنَا هُوَ الْحَقِّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرَ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِن السَكمَةِ وَالْحِر، والله تعالى صرف عن هذه الأمة عقوبة الاستئصال، وأخر

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

تعذيب المكذبين إلى يوم القيامة، فذلك التأخير هو الحسنة في حقهم، فهؤلاء طلبوا منه عليه السلام نزول تلك العقوبة، ولم يرضوا بما هو حسنة في حقهم.

واعلم: أن (١) استعجالهم بالسيئة قبل الحسنة هو استعجالهم بالكفر والمعاصي قبل الإيمان والطاعات، فإن منشأ كل سعادة ورحمة هو الإيمان الكامل والعمل الصالح، ومنشأ كل شقاوة وعذاب هو الكفر والشرك والعمل الفاسد.

وجملة قوله: ﴿وَقَدْ خَلَتُ حال من واو ﴿يستعجلونك ﴾ أي: يستعجلونك بالعقوبة حالة كونهم قد خلت ومضت ﴿مِن قَبِلِهِمُ ﴾ أي: من قبل هؤلاء المشركين ﴿المَثْلَثُ ﴾ أي: عقوبات أمثالهم من المكذبين لرسلهم كالخسف والمسخ والرجفة، فما لهم لم يعتبروا بها، فلا يستهزئوا، جمع مَثُلَه بفتح الثاء وضمها وهي العقوبة لأنها مثل المعاقب عليه، وهو الجريمة. وفي «التبيان»: ﴿وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبِلِهِمُ ٱلْمَثُلَثُ ﴾ أي: العقوبات المهلكات يماثل بعضها بعضاً.

والمعنى: أي ويستعجلونك بذلك مستهزئين بإنذارك منكرين وقوع ما تنذرهم به، والحال أنه قد مضت العقوبات الفاضحة النازلة على أمثالهم من المكذبين المستهزئين، فمن أمة مسخت قردة، وأخرى أهلكت بالرجفة، وثالثة أهلكت بالخسف إلى نحو أولئك. وقرأ الجمهور (٢): ﴿ٱلْمَثُلَنَةُ ﴾ ـ بفتح الميم وضم الثاء ـ ومجاهد والأعمش بفتحهما. وقرأ عيسى بن عمير في رواية الأعمش وأبو بكر بضمهما، وابن وثاب بضم الميم وسكون الثاء، وابن مصرف بفتح الميم وسكون الثاء، وكل هذه القراءة عدا قراءة الجمهور شاذ.

﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ ﴾ يا محمد ﴿ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ ﴾ ؛ أي: لذو إمهال لهم وتأخير للعذاب عنهم حالة كونهم ﴿ عَلَى ظُلْمِهِم ﴾ ؛ أي: ظالمين أنفسهم بالمعاصي، أو المعنى: وإن ربك لذو عفو وصفح عن ذنوب من تاب من عباده، فتارك فضيحته بها في يوم القيامة، ولولا حلمه وعفوه لعاجلهم بالعقوبة حين اكتسابها كما قال:

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٢) البحر المحيط.

﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ اللَّهُ ٱلنَّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَآبَكُوْ ﴾. ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَشَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴾ فيعاقب من يشاء منهم حين يشاء، فتأخير ما استعجلوه ليس للإهمال.

أي: وإن ربك (١) يا محمد ليعاقب في الآخرة عقاباً شديداً لمن يجترح السيئات، وهو متمادٍ في غوايته سادر (٢) في آثامه، وقد يعجل له قسطاً منه في الدنيا، ويكون جزاءً له على ما سولت له نفسه، كما يشاهد لدى المدمنين على الخمور من اعتلال وضعف، ومرض مزمن، وفقر مدقع، وذل وهوان بين الناس. وفي المقامرين من خراب عاجل وإفلاس في المال والذل بعد العز. وربما اقتضت حكمته أن يؤجل له ذلك إلى يوم مشهود يوم يقوم الناس لرب العالمين، فيستوفي قطه هناك ناراً تكوى بها الجباه والجنوب، وتبدل الجلود غير الجلود، وقد قرن المغفرة بالعقاب في مواضع كثيرة من الكتاب الكريم؛ ليعتدل الرجاء والخوف كقوله: ﴿إنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَفَكُرُ رَّجِيمٌ وقوله: ﴿ إَنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَفَكُرُ رَّجِيمٌ وقوله: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ الْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَلْكُورُ الرَّجِيمُ وقوله: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ الْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَنَكُورٌ نَجِيمٌ وقوله: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ الْمِقَابِ وَإِنَّهُ لَلْكُورُ الرَّجِيمُ الله المنال والرجاء. وي ابن أبي حاتم عن سعيد بن ينك من الآيات التي تجمع الخوف والرجاء. روى ابن أبي حاتم عن سعيد بن المسيب قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَدُو مَغْفِرَةٍ . . . ﴾ إلخ. قال رسول الله ﷺ: «لولا عفو الله وتجاوزه ما هنأ أحداً العيش، ولولا وعيده وعقابه لاتكل كل واحد».

وبعد (٣) أن ذكر طعنهم في نبوة محمد على لقوله بالحشر والمعاد، ثم طعنهم فيه؛ لأنه أنذرهم بحلول عذاب الاستئصال.. ذكر أنهم طعنوا فيه؛ لأنه لم يأت لهم بمعجزة مبينة كما فعل الرسل من قبله، فقال: ﴿وَيَقُولُ اللَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ من أهل مكة تعنتاً وجحوداً ﴿لَوَلاّ ﴾؛ أي: هلا ﴿أَنْزِلَ عَلَيْهِ ﴾؛ أي: على محمد على صدقه ونبوته ﴿مِن رَبِّهُ ﴾ إن كان صادقاً فيما

<sup>(</sup>١) المراغي.

<sup>(</sup>٢) قوله سادر: المتحير وهو أيضاً الذي لا يهتم ولا يبالي ما صنع ا هـ مختار.

<sup>(</sup>٣) المراغي.

يدعيه من النبوة كعصا موسى وناقة صالح وإحياء عيسى للموتى، وذلك أنهم لم يقتنعوا بما رأوا من الآيات التي جاء بها رسول الله على و و و و الآلال التعظيم؛ أي: آية جلية يستعظمها من يدركها بمعنى هلا، والتنوين في و ايد و التعظيم؛ أي: آية جلية يستعظمها من يدركها في بادىء نظره. والمعنى: ويقول الذين كفروا تعنتاً وعناداً: هلا يأتينا بآية من ربه كعصا موسى وناقة صالح، فيجعل لنا الصفا ذهباً، ويزيح عنا الجبال، ويجعل مكانها مروجاً وأنهاراً، وقد طلبوا ذلك ظناً منهم أن القرآن كتاب كسائر الكتب لا يدخل في باب المعجزات التي أتى بها الرسل السالفون عليهم السلام. وقد رد الله عليهم الشبهة بقوله في آية أخرى: و ما مَنعناً أن نُرسِلَ بِالاَينِتِ إِلّا أن صنتنا أن الآيات إن لم يؤمن بها من طلبوا بها أهلكناهم بذنوبهم، ولم نشأ أن يحل بكم عذاب الاستئصال.

ولما كان<sup>(۲)</sup> النبي ﷺ راغباً في إجابة مقترحاتهم حُباً في إيمانهم.. بين وظيفته التي أرسل لأجلها، فقال: ﴿إِنَّما آنَتَ﴾ يا محمد ﴿مُنذِرُّ﴾؛ أي: رسول مرسل للإنذار والتخويف من سوء عاقبة ما يأتون ويذرون، ولا حاجة إلى إلزامهم بإتيان ما اقترحوا من الآيات، ولو أجيبوا إلى ما اقترحوا لأدى ذلك إلى إتيان ما لا نهاية له؛ لأنه كلما أتى بمعجزة طلبها واحد منهم.. جاء آخر منهم، فطلب منه معجزة أخرى، وذلك يوجب سقوط دعوة الأنبياء.

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

<sup>(</sup>٣) المراغى.

وَرَلِكُمْ وَوَهِ الله الخير؛ أي: ولكل أمة من الأمم (هاد) لهم إلى سبيل الخير؛ أي: نبي له هداية مخصوصة، وشريعة لائقة بهم مخصوص (١) بمعجزة من جنس ما هو الغالب عليهم، يهديهم إلى الحق ويدعوهم إلى الصواب. ولما كان الغالب زمان موسى هو السحر جعل معجزته ما هو أقرب إلى طريقهم. ولما كان الغالب في أيام عيسى الطب جعل معجزته ما يناسب الطب؛ وهو إحياء الموتى وإبراء الأبرص والأكمه. ولما كان الغالب في زمان نبينا محمد الله الفصاحة والبلاغة جعل معجزته فصاحة القرآن، وبلوغه في باب البلاغة إلى حد خارج عن قدرة الإنسان، فإذا لم يؤمنوا بهذه المعجزة مع كونها أقرب إلى طريقهم وأليق بطباعهم، فبأن لا يؤمنوا عند إظهار سائر المعجزات أولى. أو المراد بالهادي: بطباعهم، فبأن لا يؤمنوا عند إظهار سائر المعجزات أولى. أو المراد بالهادي: هو الله تعالى؛ أي: إنما أنت منذر، وليس لك هدايتهم ولكل قوم من الفريقين هاد يهديهم: هاد لأهل العناية بالإيمان والطاعة إلى الجنة، وهاد لأهل الخذلان بالكفر والعصيان إلى النار. وهذا القول الأخير مروي (٢) عن ابن عباس وسعيد بن بالكفر والفحاك والنجعي.

والمعنى: إنما عليك الإنذاريا محمد، والهادي هو الله تعالى يهدي من يشاء. والقول الأول مروي عن عكرمة في رواية أبي الضحى، والمعنى عليه: إنما أنت منذر وأنت هادٍ.

وحاصل المعنى: أي ولكل أمة قائد يدعوهم إلى سبيل الخير فطره الله تعالى على سلوك طريقه بما أودع فيه من الاستعداد له بسائر وسائله، وقد شاء أن يبعث هؤلاء الهداة في كل زمان كي لا يترك الناس سدى، وأولئك هم الأنبياء الذين يرسلهم لهداية عباده، فإن لم يكونوا فالحكماء والمجتهدون الذين يسيرون على سننهم ويقتدون بما خلفوا من الشرائع وفضائل الأخلاق وحميد الشمائل، ويؤيده على النجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم».

ووقف ابن كثير(٣) على ﴿ هَادٍ ﴾ و﴿ واقٍ ﴾ حيث وقعاً، وعلى ﴿ وَالِ ﴾ هنا،

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) الخازن بتصرف.

و ﴿باقِ﴾ في النحل بإثبات الياء، وباقي السبعة بحذفها. وفي «الإقناع» لأبي جعفر بن الباذش عن ابن مجاهد الوقف على جميع الباب لابن كثير بالياء، وهذا لا يعرفه المكيون. وفيه عن أبي يعقوب الأزرق عن ورش أنه خيره في الوقف في جميع الباب بين أن يقف بالياء، وبين أن يقف بحذفها، والباب هو كل منقوص منون غير منصرف؛ أي: غير مجرور.

﴿ الله ﴾ سبحانه وتعالى ﴿ يَعْلَمُ مَا تَعْمِلُ كُلُّ أَنْنَ ﴾ ؛ أي: الشيء الذي تحمله كل أنثى في بطنها من حين العلوق إلى الولادة من علقة أو مضغة، ذكر أو أنثى، واحد أو متعدد، صبيح أو قبيح، شقي أو سعيد، طويل العمر أو قصيره، كمما قال سبحانه: ﴿ هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنْنَاكُمُ مِنَ ٱلأَرْضِ وَإِذْ أَنْتُمْ أَجِنَةٌ فِي بُطُونِ أَمْهُ مِنَ الْأَرْضَاقِ مَا فِي ٱلأَرْحَارِ ﴾.

﴿و﴾ يعلم سبحانه ما تنقصه الأرحام ﴿وَمَا تَزْدَادً﴾؛ أي: وما تزيده في الجثة والمدة والعدد، واختلفوا في ذلك، فقيل: المراد نقص خلقة الحمل وزيادته، كنقص أصبع أو زيادتها. وقيل المراد: نقص مدة الحمل عن تسعة أشهر أو زيادتها، وقيل المراد: نقص في عدد الولد وزيادته، فقد يكون الولد واحداً أو اثنين أو ثلاثة أو أربعة أو خمسة. قال أهل التفسير (١١): غيض الأرض الحيض على الحمل، فإذا حاضت الحامل كان ذلك نقصاناً في الولد؛ لأن دم الحيض هو غذاء الولد في الرحم، فإذا خرج الدم نقص الغذاء، فينقص الولد، وإذا لم تحض يزداد الولد ويتم، فالنقصان نقصان خلقة الولد بخروج الدم، والزيادة تمام خلقه باستمساك الدم. وقيل: إذا حاضت المرأة في وقت حملها ينقص الغذاء، وتزداد مدة الحمل حتى تستكمل تسعة أشهر طاهرة، فإن رأت خمسة أيام دماً.. وضعت لتسعة أشهر وخمسة أيام، فالنقصان في الغذاء زيادة في مدة الحمل. وقيل: النقصان السقط، والزيادة تمام الخلق.

<sup>(</sup>١) الخازن.

وأقل مدة الحمل ستة أشهر، وغالبه تسعة أشهر، وأكثره أربع سنين عند الشافعي وخمس سنين عند مالك. وفي "إنسان العيون" (1) وقع الاختلاف في مدة حمله على فقيل: بقي في بطن أمه تسعة أشهر كملاً، وقيل: عشرة أشهر، وقيل: ستة أشهر، وقيل: سبعة أشهر، وقيل: ثمانية أشهر، فيكون ذلك آية، كما أن عيسى عليه السلام ولد في الشهر الثامن كما قيل به مع نص الحكماء على أن من يولد في الشهر الثامن لا يعيش، بخلاف التاسع والسابع والسادس الذي هو أقل مدة الحمل.

وقد قال الحكماء في بيان سبب ذلك<sup>(۲)</sup>: أن الولد عند استكماله سبعة أشهر تحرك للخروج حركة عنيفة أقوى من حركته في الشهر السادس، فإن خرج عاش، وإن لم يخرج استراح في البطن عقيب تلك الحركة المضعفة له، فلا يتحرك في الشهر الثامن، لذلك تقل حركته في البطن في ذلك الشهر، فإذا تحرك للخروج وخرج، فقد ضعف غاية الضعف، فلا يعيش لاستيلاء حركتين مضعفتين له مع ضعفه، وعلى فرض أن يعيش يكون مغلولاً لا ينتفع بنفسه، وذلك لأن الشهر الثامن يغلب فيه على الجنين البرد واليبس، وهو طبع الموت. والأرحام: الشهر الثامن يغلب فيه على الجنين البرد واليبس، وهو طبع الموت. والأرحام: جمع رحم، وهو مبيت للولد في البطن ووعاؤه. واعلم أن رحم المرأة عضلة وعصب وعروق، ورأس عصبها في الدماغ، وهي على هيئة الكيس، ولها فم بإزاء قبلها، ولها قرنان شبه الجناحين تجذب بهما النطفة، وفيها قوة الإمساك لئلا ينزل من المني شيء. وقد أودع الله تعالى في ماء الرجل قوة الفعل، وفي ماء المرأة قوة الانفعال، فعند الامتزاج يصير مني الرجل كالأنفحة الممتزجة باللبن.

﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ ﴾ من الأشياء التي من جملتها الأشياء المذكورة من الزيادة والنقصان، وخروج الولد والمكث ﴿ عِندَهُ ﴾ سبحانه وتعالى؛ أي: في علمه ﴿ يِعِقْدَارٍ ﴾؛ أي: مقدر بقدر وحدٌ لا يجاوزه ولا ينقص عنه لقوله تعالى: ﴿ إِنَّا

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

﴿و﴾ عالم ﴿الشهادة﴾؛ أي: كل ما يطلق عليه اسم الشهادة؛ وهو ما حضر للحس، فيدخل فيه الموجودات المدركة والعلانية والدنيا؛ أي: عالم كل ما تشاهدونه وترونه بأعينكم ﴿وَمَا يَعْزُبُ عَن رَّيِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَآءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَا فِي كِنَبٍ مُبِينٍ﴾.

﴿الْكَبِيرُ﴾؛ أي: هو تعالى العظيم الشأن الذي لا يخرج عن علمه شيء الذي يجل عما وصفه به الخلق من صفات المخلوقين، أو الذي يصغر غيره بالنسبة إلى كبريائه ﴿المُتَعَالِ﴾؛ أي: المستعلي على كل شيء بقدرته وجبروته، وهو وحده له التصرف في ملكوته. وفي «الكواشي» المترفع عن صفات المخلوقين وقول المشركين. وفي هذا(٢) إيماء إلى أنه تعالى قادر على البعث الذي أنكروه، والآيات التي اقترحوها، والعذاب الذي استعجلوه، وإنما يؤخر

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (٣) المراغي.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

ذلك لمصلحة لا يدركها البشر، فيخفى عليه سرها، وفي معنى الآية قوله: ﴿ سُبّحَن اللّهِ عَمّا يَصِفُوك ﴾. وقرأ زيد بن علي: ﴿ عالم الغيب ﴾ ـ بالنصب ـ، وأثبت ابن كثير ويعقوب وأبو عمرو في رواية ياء ﴿ اَلْمُتَعَالِ ﴾ وقفاً ووصلاً، وهو الكثير في لسان العرب، وحذفها الباقون وصلاً ووقفاً ؛ لأنها كذلك رسمت في الخط. واستشهد سيبويه بحذفها في الفواصل ومن القوافي، وأجاز غيره حذفها مطلقاً، ووجه حذفها مع أنها تحذف مع التنوين وإن تعاقب التنوين، فحذفت مع المعاقب إجراء له مجرى المعاقب. ذكره أبو حيان في «البحر».

ولما ذكر تعالى أنه عالم الغيب والشهادة على العموم. . ذكر تعالى تعلق علمه بشيء خاص من أحوال المكلفين، فقال: ﴿ سَوَآةٌ مِنكُم مَن أَسَر الْقَوْلَ ﴾ في نفسه، فلم يظهره على أحد ﴿ وَمَن جَهَرَ بِهِ عَهِ أَي: أَظهره لغيره. وقال ابن (١) عباس: أي: سواء ما أضمرته القلوب وما أظهرته الألسنة، فهو تعالى يعلم ما أسره الإنسان كعلمه بما جهر به من خير أو شر، فإسرار القول ما حدث به المرء نفسه، والجهر ما حدث به غيره. ف ﴿ من ﴿ من أَلْ خبره ﴿ سواء ﴾ ، و ﴿ مِن كُم أَلْ خبره ﴿ سواء ﴾ ، و ﴿ مِن كُم أَلْ مَن ضمير ﴿ سَوَاءٌ ﴾ ؛ لأنه بمعنى مستو، ولم يثن الخبر مع أنه خبر عن عن شيئين، وهما الشخصان المرادان بـ ﴿ من ﴾ . والمعنى: مستو في علم الله تعالى من أضمر القول في نفسه، ومن أظهره بلسانه منكم أيها الناس؛ أي: من أسر قوله وأخفاه ولم يتلفظ به، أو جهر به وأظهره؛ فهو سواء عند الله تعالى يسمعه ولا يخفى عليه شيء منه، كا قال: ﴿ وَإِن تَجْهَرَ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلبِّرَ وَأَخْفَى ﴿ كَا قَالَ: ﴿ وَإِن تَجْهَرَ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلبِّرَ وَأَخْفَى ﴿ وَاللَّا اللَّهُ عَلَمُ مَا غُنْفُونَ وَمَا ثُمَّالَوْنَ فَالَ : ﴿ وَإِن تَجْهَرَ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلبِّرَ وَأَخْفَى ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَن مُنكم أَلْقِرُ وَاللَّهُ مَن مُنه منه كما قال الله وقال : ﴿ وَيَعَلَمُ مَا غُنْفُونَ وَمَا ثُمُ اللَّهُ وَا ثُمَّالُونَ فَي اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِن أَلْقَالًا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

﴿ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِاللَّيْلِ ﴾؛ أي: وسواء في علم الله تعالى من هو مختف مستتر بظلمة الليل ﴿ وَسَارِبُ إِلنَّهَارِ ﴾؛ أي: ومن هو ماش في سربه وطريقه ظاهر بضوء النهار، فكلاهما في علم الله تعالى سواء. وروي عن ابن عباس في تفسير

<sup>(</sup>١) المراح.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

ذلك: هو صاحب ريبة مستخف بالليل، وإذا خرج بالنهار أري الناس أنه بريء من الإثم. ومعنى الآية: سواء ما أضمرت به القلوب، أو نطقت به الألسن، وسواء من أقدم على القبائح مستتراً في ظلمات الليل، أو أتى بها ظاهراً في النهار.. فإن علمه تعالى محيط بالكل.

والشهادة، أو لكل إنسان ﴿ مُعَقِبَتُ ﴾؛ أي: ملائكة حفظة يتعاقبون عليه ويتناوبون به، يعقب وينوب بعضهم بعضاً في المجيء إلى من ذكر، وحفظه من المضار وكتب أعماله ﴿ مَنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ﴾ أي: من قدام ذلك الإنسان ومن ورائه حرس بالليل وحرس بالنهار يحفظونه من المضار، ويراقبون أحواله لا يفارقونه، كما يتعاقب عليه ملائكة آخرون لحفظ أعماله من خير أو شر ملائكة بالليل وملائكة بالليل وملائكة بالليل وملائكة بالليل وملائكة أخرون لحفظ أعماله من خير أو شر ملائكة بالليل وملائكة بالليل وملائكة بالنهار، فاثنان عن اليمين والشمال يكتبان الأعمال، صاحب اليمين ويحرسانه، واحد من ورائه وآخر من قدامه، فهو بين أربعة أملاك بالنهار وأربعة أخرين بالليل بدلان حافظان وكاتبان كما جاء في الحديث الصحيح: «يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار، ويجتمعون في صلاة الصبح وصلاة العصر، فيصعد إليه الذين باتوا فيكم، فيسألهم وهو أعلم بكم: كيف تركتم عبادي؟ فيصعد إليه الذين باتوا فيكم، فيسألهم وهو إعلم بكم: كيف تركتم عبادي؟ فيقولون: آتيناهم وهم يصلون وتركناهم وهم يصلون».

وإذ علم الإنسان أن هناك ملائكة تحصي عليه أعماله كان حذراً من وقوعه في المعاصي خيفة أن يطلع عليه الكرام الكاتبون، ويزجره الحياء عن الإقدام على فعل الموبقات، كما يحذر من الوقوع فيها إذا حضر من يستحيي منه من البشر، وهو أيضاً إذا علم أن كل عمل له في كتاب مدخر يكون ذلك رادعاً له داعياً إلى تركه. وقال الصاوي: وهذه الآية من تدبرها وعمل بمقتضاها أورثته الإخلاص في أعماله، فيستوي عنده إسرار العبادة وإظهارها ليلاً أو نهاراً، والمراقبة؛ لأنه إذا علم أن هذه الأشياء مستوية عنده ولا يخفى عليه شيء منها. . فلا يستطيع أن يقدم على ما نهي عنه ظاهراً ولا باطناً انتهى. وليس أمر الحفظة بالبعيد عن العقل يقدم على ما نهي عنه ظاهراً ولا باطناً انتهى. وليس أمر الحفظة بالبعيد عن العقل

بعد أن أثبته الدين، وبعد أن كشف العلم أن كثيراً من الأعمال العامة يمكن إحصاؤها بآلات دقيقة لا تدع منها شيئاً إلا تحصيه. فقد أصبحت المياه والكهرباء التي في المدن تعد بالآلات ـ العدادات ـ، فالمياه التي يشربونها والكهرباء التي يضيئون بها منازلهم تحصى وتعد كما يعد الدرهم والدينار. وكذلك هناك آلات تحصي المسافات التي تقطعها السيارات في سيرها، وأخرى تحصي تيارات الأنهار ومساقط المياه إلى غير ذلك من دقيق الآلات التي لا تترك صغيرة ولا كبيرة من الأعمال إلا تكتبها وتحصيها، وكلما تقدمت العلوم وكشفت ما كان غائباً عنا كان في ذلك تصديق أيما تصديق لنظريات الدين، ووسيلة حافزة إلى الاعتراف بما جاء فيه مما يخفى على بعض الماديين الذين لا يقرون إلا بما يرونه رأي العين، ولا يذعنون إلا بما يقع تحت حسهم، وبهذا يصدق قول القائل: الدين والعقل في الإسلام صنوان لا يفترقان، وصديقان لا يختلفان.

والمعنى: له (۱) ملائكة يتعاقب بعضهم بعضاً كائنون من أمام الإنسان ووراء ظهره؛ أي: يحيطون به من جوانبه ﴿ يَمَنْظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللّهِ ﴾ سبحانه وتعالى؛ أي: يحفظون من ذكر؛ أي: من بأسه ونقمته إذا أذنب بدعائهم له ومسألتهم ربهم أن يمهله رجاء أن يتوب من ذنبه أو ينيب، أو يحفظونه من المضار التي أمر الله بالحفظ منها. قال مجاهد: ما من عبد إلا له ملك موكل به يحفظه في نومه ويقظته من الجن والإنس والهوام، فما يأتيه منهم شيء يريده إلا قال: وراءك إلا شيء يأذن الله فيه فيصيبه. أو المعنى: هم يحفظونه (۱) بأمر الله وإذنه وجميل رعايته وكلاءته، فرمن بمعنى الباء، فكما جعل سبحانه للمحسوسات أسباباً محسوسة ربط بها مسبباتها بحسب ما اقتضته حكمته، فجعل الجفن سبباً لحفظ العين مما يدخل فيها فيؤذيها، كذلك جعل لغير المحسوسات أسباباً، فجعل الملائكة أسباباً للحفظ، وأفعاله تعالى لا تخلو من الحكم والمصالح. وكذلك جعل لحفظ أعمالنا كراماً كاتبين، وإن كنا لا ندري ما قلمهم وما مدادهم،

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

وكيف كتابتهم، وأين محلهم، وما حكمة ذلك مع أن علمه تعالى بأعمال الإنسان كافر في الثواب والعقاب عليها، وقد يكون من حكمة ذلك أنه إذا علم الإنسان أن أعماله محفوظة لدى الحفظة الكرام. . كان أجدر بالإذعان لما يلقاه من ثواب وعقاب يوم العرض والحساب.

وقرأ عبيد بن زياد على المنبر(۱): ﴿له المعاقب ﴾، وهي قراءة أبيّ وأبراهيم. وقال الزمخشري: وقرىء: ﴿له معاقيب ﴾. قال أبو الفتح: هو تكسير ﴿معْقب ﴾ بسكون العين وكسر القاف ـ كمطعم ومطاعم ومقدم ومقاديم، وكأن معقباً جمع على معاقبة، ثم جعلت الياء عوضاً عن الهاء المحذوفة في معاقبة. وقرىء: ﴿له معتقبات ﴾ من اعتقب. وقرأ أبي من بين يديه ورقيب من خلفه. وقرأ ابن عباس: ﴿ورقباء من خلفه وذكر عنه أبو حاتم أنه قرأ له: ﴿معقبات من خلفه ورقيب من بين يديه ﴾. وينبغي حمل هذه القراءات على التفسير لا أنها قرآن لمخالفتها سواد المصحف الذي أجمع عليه المسلمون فهي كلها شاذة. وقرأ علي وابن عباس وعكرمة وزيد بن علي وجعفر بن محمد: ﴿يحفظونه بأمر الله ﴾. وتدل هذه القراءة الشاذة على كون ﴿مِنَ ﴾ بمعنى الباء السبية في قراءة: ﴿مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾.

﴿إِنَ اللّهَ سبحانه وتعالى ﴿لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ ﴾ من العافية والأمن والنعمة والرزق، ولا يزيله عنهم ﴿حَقَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ ﴾؛ أي: حتى يتركوا ما يلزمهم من الشكر، وينقلبوا من الأحوال الجميلة إلى القبيحة. وعبارة «البيضاوي»: أن الله لا يغير ما بقوم من العافية والنعمة حتى يغيروا ما بأنفسهم من الأحوال الجميلة بالأحوال القبيحة.

والمعنى (٢): أن الله سبحانه وتعالى لا يغير ما بقوم من نعمة وعافية، فيزيلها عنهم ويذهبها حتى يغيروا ما بأنفسهم من ذلك بظلم بعضهم بعضاء واعتداء بعضهم على بعض، وارتكابهم للشرور والموبقات التي تقوض نظم المجتمع، وتفتك بالأمم كما تفتك الجراثيم، فعند ذلك تحل نقمته بهم، وهو

<sup>(1)</sup> البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) المواغي.

قوله: ﴿وَإِذَا آرَادَ اللهُ بِقَوْمِ سُوءًا﴾؛ أي: هلاكاً وعذاباً ﴿فَلا مَرَدَّ لَهُ ﴾؛ أي: فلا راد له عنهم؛ أي: لم تغن المعقبات شيئاً، فلا راد لعذاب الله ولا ناقض لحكمه؛ أي: وإذا أراد الله بقوم سوءاً من مرض وفقر ونحوهما من أنواع البلاء بما كسبت أيديهم حين أخذوا في الأسباب التي تصل بهم إلى هذه الغاية، فلا يستطيع أحد أن يدفع ذلك عنهم، ولا يرد ما قدره لهم. وفي هذا إيماء إلى أنه لا ينبغي الاستعجال بطلب السيئة قبل الحسنة، وطلب العقاب قبل الثواب، فإنه متى أراد الله ذلك وأوقعه بهم فلا دافع له.

والخلاصة: أنه ليس من الحكمة في شيء أن يستعجلوا ذلك، ولما<sup>(۱)</sup> كان سياق الكلام في الانتقام من العصاة اقتصر على قوله: ﴿سوءاً وإلا فالسوء والخير إذا أراد الله تعالى شيئاً منها.. فلا مرد له، فذكر السوء مبالغة في التخويف.

﴿وَمَا لَهُم مِن دُونِهِ ﴾؛ أي: وما لهؤلاء القوم الذين أراد الله هلاكهم من دون الله سبحانه وتعالى ﴿مِن وَالِ ﴾؛ أي: وال يلي أمورهم، فيجلب لهم النفع ويدفع عنهم الضر، فالآلهة التي اتخذوها لا تستطيع أن تفعل شيئاً من ذلك، ولا تقدر على دفع الأذى عن نفسها فضلاً عن دفعه عن غيرها. والوالي من أسمائه تعالى، وهو من ولي الأمور وملك الجمهور، والولاية: تنفيذ القول على الغير شاء الغير أم لا، ولله در الأعرابي الذي رأى صنماً يبول عليه الثعلب، فثارت به حميته، فأمسكه وكسره إرباً إرباً، وقال:

أَرَبُّ يَسبُولُ ٱلشَّعْلُبَانُ بِرَأْسِهَ لَقَدْ ذَلَّ مَنْ بَالَتْ عَلَيْهِ ٱلثَّعَالِبُ وَإِنَّ اللَّهِ مَن وإلى ذلك الإشارة بقوله تعالى: ﴿إِنَ اللَّهِ مَا مُونِ اللَّهِ لَنَ عَوْدَ مِن دُونِ اللَّهِ لَنَ يَعْلَقُواْ ذَكِابًا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَمُ وَإِن يَسْلَبُهُمُ ٱلذَّكِابُ شَيْعًا لَّا يَسْتَنَقِدُوهُ مِنْ أَنْهُ.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

## الإعراب

﴿الْمَرَّ يَلْكَ مَايَتُ ٱلْكِنْكِ وَالَّذِى أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّيِكَ ٱلْحَقُّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ﴾.

﴿البَّرُ ﴾ قد تقدم الكلام في هذه الحروف المقطعة الواقعة في أوائل السور بما يغني عن الإعادة، وإن قلنا إنه اسم للسورة فهو مرفوع المحل على أنه خبر مبتدأ محذوف تقديره: هذه السورة اسمها آلمر، وعلة بنائه شبهه بالحرف شبهاً وضعياً، أو على أنه مبتدأ خبره ما بعده، والتقدير: آلمر هذا المذكور بقولنا: ﴿وَلَكَ ءَايَنُ الْكِنْبُ ﴾ . ﴿يَلْكَ ﴾: اسم إشارة يشار به إلى آيات هذه السورة في محل الرفع مبتدأ ﴿وَالَذِي ﴾: خبر ومضاف إليه، والجملة مستأنفة . ﴿وَالَذِي ﴾: (الواو): عاطفة . ﴿الذي ﴾: مبتدأ . ﴿أَيْزِلَ ﴾: فعل ماض مغير الصيغة، ونائب فاعله ضمير يعود على الموصول . ﴿إِلَيْكَ ﴾: جار ومجرور متعلق به، والجملة صلة الموصول . ﴿وَلَيْكَ ﴾: جار ومجرور متعلق به، والجملة معطوفة على يعود على الموصول . ﴿وَلَيْكَ ﴾: (الواو): عاطفة . ﴿لكن ﴾: حرف نصب راسملة التي قبلها . ﴿وَلَكِنَ ﴾: (الواو): عاطفة . ﴿لكن ﴾: حرف نصب واستدراك . ﴿أَكُرُ النَّاسِ ﴾: اسمها ومضاف إليه، وجملة ﴿لا يُؤْمِنُونَ ﴾: في محل الرفع خبر ﴿لكن ﴾ ، وجملة ﴿لكن ﴾ معطوفة على الجملة التي قبلها .

﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى رَفَعَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْبَهَا ثُمُّ ٱسْتَوَىٰ عَلَ ٱلْعَرْشُ وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْفَمَرُّ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى ۚ يُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ يُفَصِّلُ ٱلْأَبَنتِ لَعَلَكُم بِلِقَادِ رَبِّكُمْ ثُونِتُونَ ۞﴾.

 معطوفة على جملة ﴿اسْتَوَىٰ﴾. ﴿كُلُّ﴾: مبتدأ، وسوغ الابتداء بالنكرة وصفه بصفة محذوفة تقديره: كل منهما. ﴿يَجْرِى﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على ﴿كُلُّ﴾. ﴿لِأَجَلِ﴾: جار ومجرور متعلق به. ﴿مُسَمَّىُ﴾: صفة ﴿لِأَجَلِ﴾، والجملة الفعلية في محل النصب حال من ﴿الشَّمْسُ وَالْفَكْرُ﴾؛ أي: حالة كون كل منهما جارياً إلى أجل مسمى. ﴿يُكَيِّرُ الْفَرْبُ: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على ﴿اللَّهُ ﴾، والجملة في محل النصب حال من فاعل ﴿اسْتَوَىٰ﴾؛ أي: ثم استوى على العرش حالة كونه يدبر الأمر، أو الجملة مستأنفة. ﴿يُفَيِّلُ ٱلْآيَتِ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على الله، والجملة معطوفة بعاطف مقدر على جملة ﴿يُدَيِّرُ﴾. ﴿لَقَلَمُ ﴾: ناصب واسمه. ﴿يلِقَالَهِ رَبِّكُمْ ﴾: خار ومجرور ومضاف إله متعلق بـ﴿تُوقِئُونَ ﴾، وجملة ﴿تُوقِئُونَ ﴾، وجملة ﴿لعل متعلق بـ﴿تُوقِئُونَ ﴾، وجملة ﴿تُوقِئُونَ ﴾، وجملة ﴿لعل متعلق بـ ﴿تُوقِئُونَ ﴾، وجملة ﴿تُوقِئُونَ ﴾ ، وجملة ﴿لعل متعلق بـ ﴿تُوقِئُونَ ﴾ ، وجملة ﴿تُوقِئُونَ ﴾ ، وجملة ﴿لعل متعلق بـ أَنْ التعليل ما قبلها.

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى مَدَّ ٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِىَ وَأَنْهَٰزُ ۖ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَٰتِ جَعَلَ فِيهَا رَوْسِىَ وَأَنْهَٰزُ ۗ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَٰتِ جَعَلَ فِيهَا رَوْجَيْنِ ٱلْتَنْيِّ يُغْشِى ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ إِنَّ فِي ذَلِكَ ٱلْإِنَاتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ .

﴿ وَهُو اَلّٰذِى ﴾: مبتدأ وخبر، والجملة مستأنفة. ﴿ مَدَّ الْأَرْضُ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على الموصول، والجملة صلة الموصول. ﴿ وَجَعَلَ ﴾: فعل ماض معطوف على ﴿ مَدَّ ﴾، وفاعله ضمير يعود على الموصول. ﴿ وَجَعَلَ ﴾: متعلق بـ ﴿ جعل ﴾؛ لأنه بمعنى خلق. ﴿ رَوَسِى ﴾: مفعول به بـ ﴿ جعل ﴾. ﴿ وَأَنْهُرُ ﴾ : معطوف على ﴿ رَوَسِى ﴾. ﴿ وَمِن ﴾ (الواو): عاطفة. ﴿ من كل الثمرات ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ جَمَلَ ﴾ المذكور بعده. ﴿ جَمَلَ ﴾ : فعل ماض ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ الله ﴾. ﴿ وَيَهُ ﴾ المذكور بعده . ﴿ جَمَلَ ﴾ : مفعول الله ضمير يعود على ﴿ الله ﴾ . ﴿ وَيَهُ ﴾ ، وجملة ﴿ جَمَلَ ﴾ : مفعول الله كَانَ مُعلَى ﴾ الأول. ﴿ يُغْتِي النَّهُ ﴾ ، والجملة الفعلية مستأنفة ، أو حال من ضمير وفاعله ضمير يعود على ﴿ الله ﴾ ، والجملة الفعلية مستأنفة ، أو حال من ضمير الفاعل في الأفعال التي قبله ، أعني : رفع وسخر ، ويدبر ويفصل ، ومد وجعل كما ذكره أبو البقاء . ﴿ إِنَّ ﴾ : حرف نصب وتوكيد . ﴿ فِي ذَاكِ ﴾ : جار ومجرور

خبر ﴿إِنَّ﴾ مقدم على اسمها. ﴿لَآيَنتِ﴾: (اللام): ابتداء. ﴿آياتِ﴾: اسم ﴿إِنَّ﴾ مؤخر. ﴿لِقَوْمِ﴾: جار ومجرور صفة لـ﴿آياتِ﴾. وجملة ﴿يَتَفَكَّرُونَ﴾ صفة لـ﴿قوم﴾، وجملة ﴿إِنَّهُ: مستأنفة.

﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُّتَجَوِرَتُ وَجَنَتُ مِنْ أَعَنَى وَزَرَعُ وَنَخِيلٌ صِنْوَانُ وَغَيْرُ صِنْوَانِ يُسْقَىٰ بِمَاءِ وَنَوْغَيْرُ لَلْمُ وَغَيْرُ اللَّهِ عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأَكُلِ إِنَّ فِي ذَلِكَ ٱلْآيَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ﴾.

﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ﴾ : جار ومجرور خبر مقدم . ﴿ فِطْعٌ ﴾ : مبتدأ وخبر . ﴿ مُتَجَوِرَتُ ﴾ : صفة لـ ﴿ وَطَعٌ ﴾ : معطوف على ﴿ فِطَعٌ ﴾ . ﴿ وَمَنَتُ ﴾ : معطوف على ﴿ فِطَعٌ ﴾ . ﴿ وَمَنَتُ ﴾ : معطوف على ﴿ فِطَعٌ ﴾ . ﴿ وَمَنَوَانٌ ﴾ : صفة لـ ﴿ جنات ﴾ . ﴿ وَوَرْعٌ وَخَيِلٌ ﴾ : معطوف ان على ﴿ فِطَعٌ ﴾ . ﴿ وَمِنَوَانٌ ﴾ : صفة لـ ﴿ نخيل ﴾ مرفوع بالضمة الظاهرة ؛ لأنه جمع تكسر لـ ﴿ صنو ﴾ . ﴿ وَمَنَوَانٍ ﴾ : معطوف على ﴿ مِنْوَانٌ ﴾ على كونه صفة لـ ﴿ نخيل ﴾ . ﴿ وَمُنَوَنٍ ﴾ : فعل مضارع مغير الصيغة ، ونائب فاعله ضمير يعود على المذكور من ﴿ جنات ﴾ وما بعدها . ﴿ وَرَعِدٍ ﴾ : صفة لـ ﴿ مناب ﴾ : والجملة الفعلية صفة لـ ﴿ وَنَفَيْلُ بَعْضَ ﴾ : فعل ومفعول ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ اللهُ ﴾ . ﴿ وَكَلُ بَعْضٍ ﴾ : متعلق به ، وكذا فعل ومفعول ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ اللهُ ﴾ . ﴿ وَالجملة الفعلية مستأنفة . ﴿ وَنَفَيْ لُ بَعْضٍ ﴾ : حرف نصب وتوكيد . ﴿ فِي ٱللهُ ﴾ : جار ومجرور خبر مقدم لـ ﴿ إِنَّ ﴾ . وخر ، واللام حرف ابتداء . ﴿ لِقَوْمٍ ﴾ : صفة لـ ﴿ آيات ﴾ . وجملة ﴿ يَمْ قِلُونَ ﴾ : صفة لـ ﴿ آيات ﴾ . وحملة ﴿ يَمْ قِلُونَ ﴾ : صفة لـ ﴿ آيات ﴾ . وخر ، واللام حرف ابتداء . ﴿ لِقَوْمٍ ﴾ : صفة لـ ﴿ آيات ﴾ . وجملة ﴿ يَمْ قِلُونَ ﴾ . صفة لـ ﴿ قوم ﴾ .

﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبٌ فَوَلَهُمْ أَءِذَا كُنَّا تُرَبًّا أَءِنَا لَفِي خَلْقٍ جَدِيدً ﴾ .

﴿ وَإِن ﴾ (الواو): استئنافية. ﴿ إِن ﴾: حرف شرط جازم. ﴿ تَعْجَبُ ﴾: فعل مضارع مجزوم بـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية على كونها فعل شرط لها، وفاعله ضمير يعود على محمد. ﴿ فَعَجَبُ ﴾: (الفاء): رابطة لجواب ﴿ إِن ﴾ الشرطية وجوباً ؛ لكون الجواب جملة اسمية، ﴿ عجب ﴾: خبر مقدم. ﴿ قَوْلُمُ ﴾: مبتدأ وخبر، ولا بد من حذف صفة لتتم الفائدة ؛ أي: فعجب ؛ أي: عجب قولهم، ويجوز أن يكون عجب مبتدأ ، وسوغ الابتداء بالنكرة حينئذٍ ما ذكرته من الوصف المقدر، ولا يضر

حينئذٍ كون خبره معرفة. اه. «سمين»، والجملة الاسمية في محل الجزم على كونها جواباً لـ (إن الشرطية، وجملة (إن الشرطية: مستأنفة استئنافاً نحوياً لا محل لها من الإعراب. (أوذا كُنَّا تُربًا أوناً لَغِي خَلْقِ جَدِيدٍ ): مقول محكي لقولهم، وإن شئت قلت: (الهمزة): للاستفهام الإنكاري. (إذا ): ظرف لما يستقبل من الزمان مجرد عن معنى الشرط في محل النصب على الظرفية متعلق بمحذوف معلوم مما بعده تقديره: أنبعث إذا كنا تراباً. (كُنَّا): فعل ناقص واسمه. (تُربًا): خبرها، وجملة كان في محل الجر مضاف إليه لـ (إذا ) تقديره: أنبعث وقت كوننا تراباً لا نبعث حينئذ، والجملة المحذوفة في محل النصب مقول لقولهم. (أونًا): ناصب واسمه. (أونًا): (الهمزة): للاستفهام الإنكاري مؤكدة للأولى. (إنا): ناصب واسمه. (أفي خَلْقِ): جار ومجرور خبره، واللام حرف ابتداء. (جَدِيدُ ): صفة للمؤلى، وجملة (إنا): في محل النصب مقول لقولهم.

﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ وَأُوْلَتِكَ ٱلْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَأُوْلَتِهِكَ أَصَحَبُ ٱلنَّارِّ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ﴾.

﴿ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ ﴾ : مبتدأ وخبر، والجملة مستأنفة. ﴿ كَفَرُوا ﴾ : فعل وفاعل. ﴿ بِرَبِّمِ ﴾ : مبتدأ به، والجملة الفعلية صلة الموصول. ﴿ وَأُوْلَتِكَ ﴾ : مبتدأ أول. ﴿ اَلْأَغَلَلُ ﴾ : مبتدأ ثان. ﴿ فِي أَعْنَاقِهِم ﴾ : خبر للمبتدأ الثاني، وجملة المبتدأ الثاني مع خبره خبر للأول، وجملة الأولى مع خبره معطوفة على جملة قوله : ﴿ أُولَتِهِكَ النَّوِيكَ النَّارِ ﴾ : مبتدأ وخبر معطوف على جملة ﴿ أُولَتِهِكَ الأولى . ﴿ مُم ﴾ : مبتدأ . ﴿ فِيها ﴾ : متعلق بـ ﴿ خَلِدُونَ ﴾ . ﴿ خَلِدُونَ ﴾ : خبره، والجملة الاسمية في محل النصب حال من ﴿ أَصَّنَ لُ النَّارِ ﴾ .

﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلسَّيِتَـَةِ فَبْلَ ٱلْحَسَـنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثْلَنَّ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةِ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ۞﴾.

﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ ﴾: فعل وفاعل ومفعول. ﴿ بِالسَّيِّعَةِ ﴾: متعلق به، والجملة مستأنفة. ﴿ فَبَلَ ٱلْحَسَنَةِ ﴾: متعلق بـ ﴿ يستعجلونك ﴾، أو حال من ﴿ السيئة ﴾. ﴿ وَقَدْ خَلَتْ ﴾: فعل ﴿ وَقَدْ خَلَتْ ﴾: فعل

ماض، ﴿ وَمِن قَبِلِهِمُ ﴾ : جار ومجرور متعلق بـ ﴿ خَلَتُ ﴾ . ﴿ اَلْمَثُلَثُ ﴾ فاعل والجملة الفعلية في محل النصب حال من فاعل ﴿ يستعجلونك ﴾ . ﴿ وَإِنَّ رَبَّك ﴾ : ناصب واسمه . ﴿ لَذُو مَغْفِرَةٍ ﴾ : خبره ومضاف إليه ، (واللام) : حرف ابتداء . ﴿ إِنّاس ﴾ : متعلق بـ ﴿ مَغْفِرَةٍ ﴾ ، وجملة ﴿ إِن ﴾ : مستأنفة . ﴿ عَلَى ظُلْمِهِم ﴾ : جار ومجرور حال من ﴿ الناس ﴾ . وقال أبو البقاء : والعامل فيها ﴿ مَغْفِرَةٍ ﴾ بمعنى أنه العامل في صاحبها ، والتقدير : حالة كونهم ظالمين أنفسهم بالمعاصي ، فيجوز العفو قبل التوبة ؛ لأن قوله : ﴿ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنّاسِ عَلَى ظُلْمِهِم ﴾ ؛ أي : حال اشتغالهم بظلم . ا هـ . «كرخي » . ﴿ وَإِنّ رَبّك لَشَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴾ : ناصب واسمه وخبره ، والجملة معطوفة على جملة ﴿ إن ﴾ الأولى .

﴿وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِن زَيِّهِ؞ إِنَّمَاۤ أَنتَ مُنذِرٌّ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ﴾.

﴿ وَيَقُولُ اللَّذِينَ ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ كَفَرُوا ﴾: فعل وفاعل صلة الموصول. ﴿ لَوَلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِن رّبِهِ ﴾: مقول محكي لـ ﴿ يقول ﴾، وإن شئت قلت: ﴿ لَوَلَا ﴾: حرف تحضيض. ﴿ أُنزِلَ ﴾: فعل ماض مغير الصيغة. ﴿ عَلَيْهِ ﴾: متعلق به. ﴿ اَينَةٌ ﴾: نائب فاعل لـ ﴿ أُنزِلَ ﴾. ﴿ مِن رّبِهِ \* ﴾: صفة لـ ﴿ اَنْهَ ﴾، والجملة الفعلية في محل النصب مقول ﴿ يقول ﴾. ﴿ إِنَّما ﴾: أداة حصر. ﴿ أَنْتَ مُنذِرٌّ ﴾: مبتدأ وخبر، والجملة مستأنفة. ﴿ وَلِكُلِ قَوْمٍ ﴾: جار ومجرور خبر مقدم. ﴿ هَادٍ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة مستأنفة، أو معطوفة على الجملة التي قبلها.

﴿اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنْنَى وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقْدَارٍ ۞﴾.

﴿الله ﴿ الله ﴿ الله فَ عَلَم ﴾ : خبره، والجملة الاسمية مستأنفة. ﴿ مَا ﴾ : موصولة، أو موصوفة في محل النصب مفعول ﴿ يَعْلَمُ ﴾ ؛ لأنه بمعنى عرف. ﴿ تَحْمِلُ كُلُ أَنْنَ ﴾ : فعل وفاعل ومضاف إليه مجرور بالفتحة المقدرة؛ لأنه اسم لا ينصرف لألف التأنيث المقصورة، والجملة الفعلية صلة لـ ﴿ مَا ﴾ ، أو صفة لها ، والعائد أو الرابط محذوف تقديره: ما تحمله كل أنثى . ﴿ وَمَا ﴾ : معطوف على

﴿مَا﴾ الأولى. ﴿ تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ ﴾: فعل وفاعل، والجملة صلة الموصول، والعائد محذوف تقديره: وما تغيضه الأرحام. ﴿ وَمَا ﴾: معطوفة أيضاً على ﴿مَا ﴾ الأولى. ﴿ تَزْدَادُ ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على ﴿ ٱلأَرْحَامُ ﴾، والجملة صلة المموصول، والعائد محذوف تقديره: وما تزداده الأرحام. ﴿ وَكُلُ شَيٍّ ﴾: مبتدأ ومضاف إليه صفة لـ ﴿ شَيٍّ ﴾، أو صفة لـ ﴿ كل ﴾ كما ذكره أبو البقاء. ﴿ يِمِقَدَادٍ ﴾: جار ومجرور خبر المبتدأ، والجملة الاسمية مستأنفة.

﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ۞ سَوَآةٌ مِنكُم مَّنَ أَسَرَ ٱلْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ. وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِٱلْتِيلِ وَسَارِبٌ بِٱلنَّهَارِ ۞﴾.

﴿عَكِلْمُ ٱلْعَيْبِ﴾: خبر المبتدأ محذوف تقديره: هو عالم الغيب. ﴿وَٱلشَّهَدَةِ﴾: معطوف على ﴿ٱلْغَيْبِ﴾، والجملة مستأنفة. ﴿ٱلْكَبِيرُ﴾: صفة لـ ﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ ﴾، أو خبر لمحذوف. ﴿ ٱلمُتَعَالِ ﴾: صفة لـ ﴿ ٱلْكَبِيرُ ﴾ مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء المحذوفة للوقف؛ لأنه رأس آية، ولولا ذلك لكان الجيد إثباتها. ذكره أبو البقاء، وحذفت في الخط تبعاً للفظ. ﴿سُوَآءٌ ﴾: خبر مقدم. ﴿ مِّنكُرُ ﴾: جار ومجرور حال من الضمير المستكن في ﴿ سُوَآءٌ ﴾؛ لأنه بمعنى مستو. ﴿مَّنَّ﴾: اسم موصول في محل الرفع مبتدأ مؤخر. ﴿أَسَرَّ ٱلْقَوَّلَ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على ﴿مَّنَّ﴾، والجملة الفعلية صلة الموصول. ﴿ وَمَن جَهَرَ ﴾: (الواو): عاطفة. ﴿ مَنْ ﴾: اسم موصول في محل الرفع معطوف على ﴿ تَنْ ﴾ الأولى. ﴿ جَهَرَ ﴾: فعل ماض ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ مَنْ ﴾ . ﴿يِهِۦ﴾: متعلق به، والتقدير: من أسر القول ومن جهر به مستويان في علمه تعالى حالة كونهما كائنين منكم. ﴿وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ﴾: (الواو): عاطفة. ﴿مَنْ﴾: اسم موصول في محل الرفع معطوف على ﴿مَّنَّ ﴾ الأولى. ﴿ هُوَ مُسْتَخْفِ ﴾: مبتدأ وخبر. ﴿ بِأَلِّيلِ ﴾: متعلق بـ ﴿ مُسْتَخْفِ ﴾ ، والجملة الاسمية صلة الموصول. ﴿وَسَارِبُكُ : معطوف على ﴿مُسْتَخْفِ﴾ . ﴿بِأَلْنَهَارِ ﴾ : متعلق به، والتقدير: ومن هو مستتر بظلام الليل، ومن هو ظاهر بضوء النهار مستويان في علمه تعالى. ﴿ لَهُمْ مُمَقِّبَنَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْدِ وَمِنْ خَلْفِهِ. يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ ۚ إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا يِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْشِيمُ ۚ وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِقَوْمِ سُوّءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُم مِن دُونِهِ. مِن وَالٍ ﴾.

﴿ لَهُ ﴾: جار ومجرور خبر مقدم. ﴿ مُعَقِّنَتُ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة الإسمية مستأنفة. ﴿ مِّن بَيْنِ يَدَيْهِ ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ مُعَقِّبَتُّ ﴾. ﴿ وَمِنْ خَلْفِهِ. ﴾: معطوف عليه، ويجوز أن يتعلق بمحذوف صفة لـ ﴿مُعَقِّبَتُّ ﴾، ويجوز أن يتعلق بـ ﴿ يَحَفُّنُونَهُ ﴾؛ أي: يحفظونه من بين يديه ومن خلفه. فإن قلت: كيف يتعلق حرفان متحدان لفظاً ومعنى بعامل واحد، وهما ﴿مِنْ﴾ الداخلة على ﴿بَينِ يَدَيْهِ﴾ و ﴿ مِّنَّ ﴾ الداخلة على ﴿ أَمْرِ اللَّهِ ﴾؟ . . فالجواب أن ﴿ مِنَّ ﴾ الثانية مغايرة للأولى في المعنى كما مر، وسيأتي في مبحث الصرف. اه. «سمين». ﴿ يَحْفَظُونَهُ ﴾: فعل وفاعل ومفعول. ﴿مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾: جار ومجرور متعلق به، والجملة في محل الرفع صفة لـ ﴿مُعَقِّبَتُّ ﴾، أو حال من الضمير المستكن في الخبر الظرفي. ﴿إِنَّ اللَّهُ ﴾: ناصب واسمه. ﴿لَا﴾: نافية. ﴿يُعَيِّرُ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على ﴿اللَّهُ ﴾، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿إِنَّ ﴾، وجملة ﴿إِنَّ ﴾: مستأنفة. ﴿مَا﴾: موصولة، أو موصوفة في محل النصب مفعول به. ﴿يِقَوْمٍ ﴾: جار ومجرور صلة لـ ﴿مَا ﴾، أو صفة لها. ﴿حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا ﴾: فعل وفاعل منصوب بأن مضمرة وجوباً بعد ﴿حَتَّى ﴾ بمعنى إلى. ﴿مَا ﴾: مفعول به. ﴿ إِنْفُسِمُ ﴾: جار ومجرور صلة لـ ﴿مَا ﴾، أو صفة لها، والجملة الفعلية صلة أن المضمرة، أن مع صلتها في تأويل مصدر مجرور بـ ﴿ حَتَّى ﴾ بمعنى إلى تقديره: إلى تغييرهم ما بأنفسهم، والجار والمجرور متعلق بقوله: ﴿لا يُغَيِّرُ ﴾. ﴿وَإِذَا ﴾: (الواو): استئنافية. ﴿إِذَا ﴾: ظرف لما يستقبل من الزمان. ﴿أَرَادُ ٱللَّهُ ﴾: فعل وفاعل، والجملة الفعلية في محل الجر بإضافة ﴿إذا ﴾ إليها على كونها فعل شرطها، والظرف متعلق بالجواب الآتى. ﴿ بِقَوْمِ ﴾: متعلق بـ ﴿ أَرَادَ ﴾. ﴿ شُوَّءًا ﴾: مفعول به لـ ﴿ أَرَادَ ﴾ . ﴿ فَلَا ﴾ : (الفاء): رابطة لجواب إذا وجوباً، ﴿لا﴾: نافية تعمل عمل إن. ﴿مُرَّدُّ﴾: في محل النصب اسمها. ﴿ لَهُ ﴾: جار ومجرور خبر ﴿ لا ﴾، والجملة الاسمية جواب ﴿إِذَا ﴾ لا محل لها من الإعراب، وجملة ﴿إِذَا ﴾: مستأنفة. ﴿وَمَا لَهُم ﴾: (الواو): عاطفة. ﴿مَا﴾: حجازية أو تميمية. ﴿لَهُمُ ﴾: جار ومجرور خبر ﴿مَا﴾

مقدم على اسمها، أو خبر مقدم للمبتدأ. ﴿ مِن دُونِدِ ﴾: جار ومجرور حال من الضمير المستكن في الخبر. ﴿ مِن ﴾: زائدة. ﴿ وَالِهِ ﴾: اسم ﴿ مَا ﴾ مؤخر، أو مبتدأ مؤخر، والتقدير: وما والركائناً، أو كائن لهم حالة كونه كائناً من دونه تعالى، والجملة الاسمية معطوفة على الجملة التي قبلها على كونها جواب ﴿ إذا ﴾.

## التصريف ومفردات اللغة

﴿ بِغَيْرِ عَمَدِ ﴾ العمد: السواري والأساطين، واحدها عمود كأدم وأديم، وقرىء: ﴿ عُمُد ﴾ ـ بضمتين ـ فيكون جمع عماد كشهب وشهاب، وكتب وكتاب، أو جمع عمود كرسل ورسول هذا في الكثرة، ويجمعان في القلة على أعمدة كما في «البحر».

﴿ وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ ﴾ والتسخير: التذليل والطاعة. ﴿ يُدَيِّرُ ٱلْأَمْرَ ﴾ والتدبير: التصريف للأمور على وجه الحكمة.

﴿ يُفَصِّلُ ٱلْآيَاتِ ﴾ والتفصيل: التبيين، والآيات هي الأدلة التي تقدم ذكرها من الشمس والقمر. ﴿ تُوقِئُونَ ﴾ واليقين: العلم الثابت الذي لا شك فيه.

﴿ مَدَّ ٱلْأَرْضُ ﴾؛ أي: بسطها طولاً وعرضاً. قال الأصم: المد هو البسط إلى ما لا يدرك منتهاه.

﴿وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِي﴾ والراسي: الثوابت المستقرة التي لا تتحرك ولا تنتقل، واحدها راسية؛ لأن الأرض ترسو وتثبت بها، وتمسكها من الاضطراب.

﴿وَأَنْهَٰزُآ﴾: واحدها نهر؛ وهو المجرى الواسع من الماء؛ أي: مياهاً جارية في الأرض فيها منافع الخلق، أو المراد: جعل فيها مجاري الماء.

﴿ وَمِن كُلِّ ٱلنَّمَرَتِ ﴾ ، ﴿ زَوْجَيْنِ ٱثَنَيْنَ ﴾ والثمرات: جمع ثمرة، والثمرة: غلة الشجر ومنافعه، والعرب تسمي الاثنين زوجين، والواحد من الذكور زوجاً لأنثاه، والأنثى زوجاً وزوجة لذكرها؛ أي: جعل من كل نوع من أنواع الثمرات

الموجودة في الدنيا ضربين وصنفين؛ إما في اللون كالأبيض والأسود، أو في الطعم كالحلو والحامض، أو في القدر كالكبير والصغير، أو في الكيفية كالحار والبارد وما أشبه ذلك.

﴿ يُغْشِى النَّهَارَ ﴾؛ أي: يستر النهار بالليل، ومعنى تغطية هذا بذلك: الإتيان به مكانه؛ أي: الإتيان به بدله، وعد هذا في تضاعيف الآيات السفلية، وإن كان تعلقه بالآيات العلوية ظاهراً باعتبار أن ظهوره في الأرض، فإن الليل إنما هو ظلها، وفيما فوق موقع ظلها لا ليل أصلاً. اه. «أبو السعود».

﴿ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾، والفكر: هو تصرف القلب في طلب الأشياء. وقال صاحب «المفردات» الفكر: قوة مطرقة للعلم إلى المعلوم، والتفكر: جريان تلك القوة بحسب نظر العقل، وذلك الإنسان دون الحيوان، ولا يقال إلا فيما يمكن أن يكون له صورة في القلب، ولهذا روي: تفكروا في آلاء الله ولا تفكروا في الله؛ إذ الله منزه أن يوصف بصورة. اهد. «خازن».

﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ ﴾؛ أي: بقاع جمع قطعة. ﴿ مُتَجَوِرَتُ ﴾؛ أي: متقاربات. ﴿ وَغَيِلٌ ﴾ والنخل والنخيل بمعنى، والواحد نخلة. ا هـ. «مختار». لكن النخل يذكر ويؤنث، والنخيل مؤنث لا غير كما في «المصباح».

﴿ مِنْوَانٌ ﴾ جمع كثرة لصنو، وجمعه في القلة أصناء كحمل وأحمال، والعامة على كسر الصاد. والصنو الفرع يجمعه وآخر أصل واحد، وأصله المثل، ومنه قيل للعم: صنو ومنه الحديث: «عم الرجل صنو أبيه» وجمعه في لغة الحجاز صَنوان ـ بفتح الصاد ـ وهو اسم جمع لا جمع تكسير؛ لأنه ليس من أبنيته، فالصنوان: هي النخلات يجمعها أصل واحد، وتتشعب فروعها ذكره في «النح».

﴿ وَنَفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأَكُلِّ ﴾ الأكل ـ بضمتين وإسكان الثاني للتخفيف ـ المأكول. اهـ. «مصباح». والمراد به هنا الثمر والحب، فالثمر من النخيل والأعناب، والحب من الزرع.

﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ ﴾ والعجب: تغير النفس حين رؤية ما يستبعد في مجرى العادة؛ أي: حقيق بالعجب قولهم الخ. ﴿ جَدِيدٍ ﴾ ضد الخلق والبالي، ويقال: ثوب جديد؛ أي: كما فرغ من عمله، وهو فعيل بمعنى مفعول، كأنه كما قطع من النسج، ذكره أبو حيان في «البحر».

﴿ ٱلْأَغَلَالُ ﴾ جمع غُل بالضم، وهو طوق من حديد يجعل في العنق. ا هـ. «خازن».

﴿ ٱلْمُثُلَثُ ﴾ ـ بفتح فضم ـ جمع مثلة ـ بفتح فضم ـ كسَمُرة؛ وهي العقوبة التي تترك في المعاقب أثراً قبيحاً كصلم أذن، أو جدع أنف، أو سمل عين.

﴿لَذُو مَغْفِرَةٍ﴾ والغفر هنا: الستر بالإمهال وتأخير العقاب إلى الآخرة.

﴿ لَوْلَآ أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِن رَبِهِ ۗ ﴾ والمراد بالآية هنا الآيات الحسية، كقلب عصا موسى حية وناقة صالح.

﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ والهادي: القائد الذي يقود الناس إلى الخير، كالأنبياء والحكماء والمجتهدين.

﴿ وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ ﴾ الغيض: النقصان، يقال: غاض الماء وغضته كما قال: ﴿ وَغِيضَ ٱلْمَآهُ ﴾.

﴿وَكُلُّ شَيْءٍ عِندُهُ بِمِقْدَارٍ﴾ والمراد بالعندية: عندية علم يعني: أنه تعالى يعلم كمية كل شيء وكيفيته على أكمل الوجوه. ا هـ. «خازن».

﴿ بِمِقَدَادٍ ﴾؛ أي: بأجل لا يتجاوزه ولا ينقص عنه، والغائب: ما غاب عن الحس، والشاهد: الحاضر المشاهد ﴿ الْكَبِيرُ ﴾: العظيم الشأن. وفي «الخازن»: الكبير: الذي يصغر كل كبير بالإضافة إلى عظمته وكبريائه. والمتعالي: المستعلي على كل شيء بقهره وجبره ﴿ سَوَآةٌ مِنكُم ﴾؛ أي: مستو منكم.

﴿ مِّنَّ أَسِّرً ﴾ أسرَّ الشيء إذا أخفاه في نفسه، والمستخفي المبالغ في

الاختفاء، والسارب الظاهر من قولهم: سرب إذا ذهب في سربه؛ أي: طريقه. وفي "المصباح": سرب في الأرض سروباً ـ من باب قعد ـ ذهب، وسرب الماء سروباً وسرب المال سرباً من باب قتل، رعى نهاراً بغير راع؛ فهو سارب، وسرب تسمية بالمصدر، والسرب أيضاً: الطريق، ومنه يقال: حل سربه؛ أي: طريقه، والسرب ـ بالكسر ـ النفس، وهو واسع السرب؛ أي: رخي البال، ويقال: واسع الصدر بطيء الغضب. والسرب ـ بفتحتين ـ بيت في الأرض لا منفذ له؛ وهو الوكر. اهه.

﴿مُعَقِّبَتُ ﴾؛ أي: ملائكة تعتقب في حفظه، وكلاءته، واحدها معقبة من عقبة؛ أي: جاء عقبه. وفي «السمين»: وفي معقبات احتمالان:

أحدهما: أن يكون جمع معقبة بمعنى معقب، والتاء للمبالغة كعلاَّمة ونسَّابة؛ أي: ملك معقب، ثم جمع هذا كعلامات ونسابات.

والثاني: أن يكون معقبة صفة لجماعة، ثم جمع هذا الوصف كجمل وجمًّال وجمالات. اهـ.

﴿ مِّنْ بَيْنِ يَدَيْهِ ﴾؛ أي: قدامه. ﴿ وَمِنْ خَلْفِهِ ﴾؛ أي: من ورائه.

﴿مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾؛ أي: بأمره وإعانته، و﴿مِنْ ﴾ بمعنى الباء السببية.

﴿ فَلَا مَرَّدًا لَمُّ ﴾؛ أي: فلا ردَّ، فهو مصدر ميمي بمعنى الراد.

﴿مِن وَالِهِ؛ أي: ناصر فـ ﴿من ﴾ زائدة.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من البلاغة، وأنواعاً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: الإشارة بالبعيد إلى القريب في قوله: ﴿ يَلْكَ ءَايَتُ ﴾ تنزيلاً للبعد الرتبى منزلة البعد الحسى؛ للدلالة على علو شأنها ورفعة منزلتها.

ومنها: الدلالة على التفخيم بإدخال آل على الكتاب؛ أي: تلك آيات

الكتاب العجيب الكامل في إعجازه وبيانه.

ومنها: الكناية في قوله: ﴿وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرُ ﴾؛ لأنه كناية عن تذليلهما لما يراد منهما؛ وهو انتفاع الخلق بهما حيث يعلمون عدد السنين والحساب بمسير الشمس والقمر، ينوران لهم في الليل والنهار، ويدرآن الظلمات، ويصلحان الأرض والأبدان والأشجار والنباتات.

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية في قوله: ﴿ يُغْشِى اللَّيْلَ النَّهَارَ ﴾ شبه إحداث ظلمة الليل في الجو الذي هو مكان الضوء بإغشاء الأغطية الحسية على الأشياء الظاهرة بجامع الستر في كل، فأطلق اسم الإغشاء والإلباس على ذلك الإحداث، فاشتق منه يغشي بمعنى يحدث على طريقة الاستعارة التصريحية التبعية.

ومنها: التأكيد في قوله: ﴿ أَتُنَيِّنُ ﴾ ؛ لأنه تأكيد لزوجين.

ومنها: الاكتفاء في قوله: ﴿وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُّتَجَوِرَتُ ﴾ لأن في الكلام حذفاً على ما قيل؛ أي: قطع متجاورات وغير متجاورات كما في قوله تعالى: ﴿سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ﴾؛ أي: والبرد.

ومنها: الاستفهام الإنكاري المفيد لكمال الاستبعاد في قوله: ﴿ أَءِذَا كُنَّا تُرَّبًا﴾.

ومنها: تكرير الهمزة في قوله: ﴿ لَفِي خَلْقِ ﴾: لتأكيد الإنكار بالبعث.

ومنها: التكرار في قوله: ﴿أُوْلَئَهِكَ﴾، وفي قوله: ﴿أَءِنَّا﴾.

ومنها: تقديم الظرف في قوله: ﴿ وَأُولَتِكَ ٱلْأَغْلَالُ ﴾، وقوله: ﴿ وَأُولَتِكَ أَضَعَابُ النَّارِّ ﴾ .

ومنها: الحصر في قوله: ﴿هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ﴾؛ لأن توسيط ضمير الفصل وتقديم ﴿فِيهَا﴾ يفيد الحصر؛ أي: هم الموصوفون بالخلود في النار لا غيرهم، وإن خلودهم إنما هو في النار لا في غيرها، فثبت أن أهل الكبائر لا يخلدون في النار، ذكره في «روح البيان».

ومنها: العدول عن الإضمار إلى الموصول ذمّاً لهم بكفرهم بآيات الله التي تخر لها الجبال، حيث لم يرفعوا لها رأساً، ولم يعدوها من جنس الآيات، وقالوا: ﴿ لَوَلاَ ﴾ . . . الخ . ا ه . . «أبو السعود» .

ومنها: الطباق في قوله: ﴿ نَفِيضُ ﴾ و﴿ نَزْدَادُ ﴾ ، وفي قوله: ﴿ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾ ، وفي قوله: ﴿ أَسَرَّ ﴾ و﴿ جَهَرَ ﴾ ، وفي قوله: ﴿ مُسْتَخْفِ ﴾ و﴿ وَسَارِبُ ﴾ ؛ لأن السارب الظاهر، وكلها من المحسنات البديعية اللفظية.

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

# قال الله سبحانه جلَّ وعلا:

﴿هُوَ الَّذِى يُرِيكُمُ الْبَرَفَ خَوْمًا وَلَمْمَا وَيُسْبَعُ السَّحَابِ الْفَعَالَ ﴿ وَيُسْبَعُ السَّحَابِ الْفَعَالَ ﴿ وَيُسْبَعُ الْمَعَدِهِ وَالْمَلَيْكُمُهُ مِنْ خِيفَتِهِ وَثَرْسِلُ الْصَوَعَقَ فَيُعِيدُ بِهَا مَن يَشَلَهُ وَهُمْ جُكِدُلُونَ فِي اللّهِ وَهُو شَكِيدُ الْمِحَالِ ﴾ لَهُ وَمَا هُو بَنِعِهُ الْمَةِ وَالْمَالِ ﴾ فَا أَلَيْنِ بَدْعُونَ مِن دُويهِ لَا يَسْتَجِبُونَ اللّهُ بِيَنَهُ اللّهُ كَنْ اللّهُ وَمَا هُو بِيلِعِهُ وَمَا مُو بَالِعِيْهِ وَمَا مُو بَالِعِيْهِ وَمَا مُو بَالِعِيْمِ وَمَا مُو بَالِعِيْمِ وَمَا مُو بَالِعَيْمِ وَمَا لَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ

#### المناسبة

قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى يُرِيكُمُ ٱلْبَرَقَ . . ﴾ الآيات، مناسبةُ هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما (١) خوف عباده بأنه إذا أراد السوء بقوم، فلا يدفعه أحد. . أتبعه بذكر آيات تشبه النعم والإحسان حيناً، وتشبه العذاب والنقم حيناً آخر.

قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن رَّبُ السَّنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ. . ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما بين أن كل من في السماوات والأرض خاضع لقدرته منقاد لإرادته بالغدو والآصال، وفي كل وقت وحين، طوعاً أو

<sup>(</sup>١) البحر المحيط والمراغي.

كرهاً بحسب ما يريد.. أعاد الكلام مع المشركين؛ ليلزمهم الحجة، ويقنعهم بالدليل، ويضيق عليهم باب الحوار حتى لا يستطيعوا الفرار من الاعتراف بوحدانيته تعالى وشمول قدرته وإرادته، وأنه لا معبود سواه ولا رب غيره.

قوله تعالى: ﴿أَنْزُلُ مِنَ السَّمَاةِ مَاءً فَسَالَتَ أَوْدِيَةٌ بِقَدُوها...﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ضرب مثل البصير والأعمى للمؤمن والكافر، ومثل النور والظلمات للإيمان والكفر.. ضرب مثلين للحق في ثباته وبقائه، وللباطل في اضمحلاله وفنائه، ثم بين مآل كل من السعداء والأشقياء، وما أعد لكل منهما يوم القيامة، وبين أن حاليهما لا يستويان عنده، وأن الذي يعي تلك الأمثال ويعتبر بها إنما هو ذو اللب السليم والعقل الراجح والفكر الثاقب.

## أسباب النزول

قوله تعالى: ﴿وَيُرْسِلُ الصَّوْعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَاهُ...﴾ الآية، سبب نزول هذه الآية: ما أخرجه (۱) النسائي والبزار عن أنس ـ رضي الله عنه ـ قال: بعث رسول الله على رجلاً من أصحابه إلى رجل من عظماء الجاهلية يدعوه إلى الله تعالى فقال: إيش ربك الذي تدعوني إليه؟ أمن حديد، أم من نحاس، أو من فضة، أو من ذهب؟ فأتى النبي على أخبره فأعاد الثانية والثالثة، فأرسل الله عليه صاعقة، فأحرقته، ونزلت هذه الآية: ﴿وَيُرْسِلُ الصَّوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَالُهُ...﴾ إلى آخرها.

وروي في أسباب نزولها: أن عامر بن الطفيل وأربد بن ربيعة أخا لبيد وفدا إلى رسول الله على بالمدينة، وسألاه أن يجعل لهما نصف الأمر، فأبى عليهما ذلك، فقال له عامر لعنه الله: أما والله لأملأنها عليك خيلاً جرداً، ورجالاً مرداً، فقال له رسول الله على: «يأبى الله عليك وابنا قيلة» ـ الأنصار من الأوس والخزرج ـ ثم أنهما هما بالفتك برسول الله على فجعل أحدهما يخاطبه، والآخر

<sup>(</sup>١) لباب النقول.

يستلّ سيفه ليقتله من ورائه، فحماه الله تعالى منهما وعصمه، فخرجا من المدينة وانطلقا في أحياء العرب يجمعان لحربه، فأرسل الله تعالى على أربد سحابة فيها صاعقة فأحرقته، وأرسل الطاعون على عامر، فخرجت فيه غدة كغدة البكر، فأوى إلى بيت سلولية، وجعل يقول: يا غدة كغدة البكر وموت في سلولية حتى مات، وأنزل الله في مثل ذلك: ﴿وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَآهُ وَهُمٌ يُعَدِرُنُ فِي اللهِ ...﴾.

## التفسير وأوجه القراءة

﴿ هُوَ سبحانه وتعالى الإله ﴿ الَّذِى يُرِيكُمُ ٱلْبَرَفَ ﴾ أيها الكفار المكذبون لرسولنا، وهو لمعان يظهر من خلال السحاب، وأسند (۱) الإراءة إلى ذاته؛ لأنه الخالق في الأبصار نوراً يحصل به الرؤية للخلائق حالة كونكم ﴿ خَوْفًا ﴾؛ أي: خائفين (۲) من وقوع الصواعق، وخراب البيوت بالمطر ﴿ و ﴾ حالة كونكم ﴿ طمعاً ﴾؛ أي: طامعين في نزول الغيث وحصول بركته، أو حالة كون البرق ذا خوف لمن له في المطر ضرر كالمسافر، وكمن يجفف التمر والزبيب والقمح وذا طمع لمن له في نفع كالحراث. فإن (۱) المطر يكون لبعض الأشياء ضرراً ولبعضها رحمة، فيخاف منه المسافر ومن في خزينته التمر والزبيب، ومن له بيت لا يكف المطر، ويطمع فيه المقيم وأهل الزرع والبساتين، ومن البلاد ما لا ينتفع أهله بالمطر كأهل مصر، فإن انتفاعهم إنما هو بالنيل، وبالمطر يحصل الوطر.

والمعنى: أنه (٤) سبحانه وتعالى يسخر البرق، فيخاف منه بعض عباده كالمسافر ومن في جرينه التمر والزبيب للتجفيف، ويطمع فيه من له فيه النفع كمن يرجو المطر لسقي زرعه، وهكذا حال كل شيء في الدنيا هو خير بالنظر إلى من يحتاج إليه في أوانه، وشر بالنظر إلى من يضره بحسب مكانه أو زمانه ﴿و﴾ هو الإله الذي ﴿ينشيء﴾؛ أي: يخلق ويوجد ﴿السَّمَابِ﴾ ويرفع الغمام المنسحب في الجو؛ أي: يبتدىء إنشاء السحاب؛ أي: خلقه، وفيه دلالة على أن السحاب

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳)

<sup>(</sup>٢) المراح. (٤) المراغي.

يعدمه الله تعالى، ثم يخلقه جديداً، والسحاب اسم جنس، والواحدة سحابة، ولذلك وصف بقوله: ﴿ ٱلِثَقَالَ ﴾ بالمطر، جمع ثقيلة، وقيل: جمع له كما في «الخازن». والسحاب: غربال(١) الماء. قاله على بن أبى طالب رضى الله عنه. وقيل: السحاب: الغيم فيه ماء، أو لم يكن فيه ماء، ولهذا قيل: سحاب جهام؟ وهو الخالي من الماء، وأصل السحب الجرّ، وسمى السحاب سحاباً؛ إما لجر الريح له، أو لجره الماء، أو لانجراره في سيره. واختلف (٢) في أن الماء ينزل من السماء إلى السحاب، أو يخلقه الله في السحاب فيمطر. وفي «حواشي ابن الشيخ»: السحاب: جسم مركب من أجزاء رطبة مائية، ومن أجزاء هوائية، وهذه الأجزاء المائية المشوبة بالأجزاء الهوائية إنما حدثت وتكونت في جو الهواء بقدرة المحدث القادر على ما شاء، والقول بأن تلك الأجزاء تصاعدت من الأرض، فلما وصلت إلى الطبقة الباردة من الهواء بردت، فثقلت فرجعت إلى الأرض باطل؛ لأن الأمطار مختلفة، فتارة تكون قطرتها كبيرة، وتارة تكون صغيرة، وتارة متقاربة، وتارة متباعدة، وتارة تدوم زماناً طويلاً، وتارة لا تدوم، فاختلاف الأمطار في هذه الصفات مع أن طبيعة الأرض واحدة، وكذا طبيعة الشمس المسخنة للبخارات واحدة لا بد أن يكون ذلك بتخصيص الفاعل المختار، وأيضاً فالتجربة دلت على أن للدعاء والتضرع في نزول الغيث أثراً عظيماً، ولذلك كانت صلاة الاستسقاء مشروعة، فعلمنا أن المؤثر فيه هو قدرة الفاعل المختار لا الطبيعة والخاصية انتهي.

والمعنى: وهو الذي يوجد السحاب منشأة جديدة ممتلئة ماء، فتكون ثقيلة قريبة من الأرض ﴿و﴾ هو سبحانه وتعالى الإله الذي ﴿يسبح الرعد﴾؛ أي: يسبحه وينزهه، ويقدسه من النقائص، ملك الرعد حالة كونه ملتبساً ﴿ يَحَمّدِو عَلَى سبحانه وتعالى. قيل: الرعد: اسم ملك موكل بالسحاب، والصوت المسموع لنا هو صوته بالتسبيح، يسوق بصوته السحاب كما يسوق الحادى الإبل بحدائه، فإذا

<sup>(</sup>١) الخازن.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

سبح أوقع الهيبة على الخلق كلهم حتى الملائكة. وقيل: هو صوت الإله الذي يتولد عند ضرب السحاب بها.

وعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ أن اليهود سألت النبي على عن الرعد ما هو؟ فقال: «ملك من الملائكة موكل بالسحاب، ومعه مخاريق؛ أي: آلات من نار يسوق بها السحاب حيث شاء الله»، قالوا: فما الصوت الذي نسمع؟ قال: «زجره السحاب» أخرجه الترمذي وغيره وصححه. وقيل: الرعد: صوت السحاب، وتسبيحه هو دلالته على وحدانية الله تعالى.

وعن ابن عباس (۱) ـ رضي الله عنهما ـ أنه قال: من سمع صوت الرعد، فقال: سبحان من يسبح الرعد بحمده والملائكة من خيفته وهو على كل شيء قدير، فإن أصابه صاعقة فعلى دينه، وكان عبد الله بن الزبير إذا سمع الرعد ترك الحديث، وقال: سبحان من يسبح الرعد بحمده والملائكة من خيفته، وكان يقول: إن الوعيد لأهل الأرض شديد.

وفي الحديث: «البرق والرعد وعيد لأهل الأرض، فإذا رأيتموه فكفّوا عن الحديث وعليكم بالاستغفار».

والخلاصة: أي أن (٢) في صوت الرعد لدلالة على خضوعه وتنزيهه عن الشريك والعجز، كما يدل صوت المسبح وتحميده على انقياده لقدرة ذلك الحكيم الخبير. ونحو الآية قوله سبحانه: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ وَلَكِن لَا لَمَعْهُونَ تَسْيِحَهُمُ ﴾.

أخرج أحمد والبخاري والترمذي والنسائي وغيرهم عن ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ كان رسول الله على إذا سمع صوت الرعد والصواعق يقول: «اللهم لا تقتلنا بغضبك ولا تهلكنا بعذابك، وعافنا قبل ذلك». وأخرج ابن مردويه عن أبي

<sup>(</sup>١) الخازن.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

هريرة ـ رضي الله عنه ـ، أن رسول الله على إذا هبت الريح أو صوت الرعد. . تغير لونه حتى يعرف ذلك في وجهه، ثم يقول للرعد: «سبحان من سبحت له»، وللريح: «اللهم اجعلها رحمة ولا تجعلها عذاباً».

﴿و﴾ هو سبحانه وتعالى الإله الذي تسبح جميع ﴿الملائكة﴾ الكرام ﴿ين خِيفَتِهِ ﴾؛ أي: من خوفه سبحانه وتعالى وهيبته وجلاله، وينزهونه عن اتخاذ الصاحبة والولد والأنداد. ﴿وَالْمَلَاتِكَةُ ﴾ معطوف على ﴿الرَّعْدُ ﴾ عطف عام على خاص، وإنما(١) أفرد ﴿الرَّعْدُ ﴾ بالذكر مع دخوله في ﴿الملائكة ﴾ تشريفاً له على غيره من الملائكة، فهو كقوله: ﴿وملائكته ورسله وجبريل وميكائيل ﴾؛ أي: ويسبح الملائكة من خوف الله تعالى وخشيته وهيبته وجلاله، وذلك لأنه إذا سبح الرعد وتسبيحه ما يسمع من صوته له يبق ملك إلا رفع صوته بالتسبيح، فينزل المطر والملائكة خائفون من الله تعالى، وليس خوفهم كخوف بني آدم، فإنه لا يعرف أحدهم من على يمينه ومن على يساره، ولا يشغله عن عبادة الله طعام ولا شيء أصلاً.

﴿وَهُ هو سبحانه وتعالى الإله الذي ﴿يرسل الصواعق﴾ وينزلها من السماء ﴿فَيُصِيبُ بِهَا﴾؛ أي: بتلك الصواعق ﴿مَن يَشَابُ ﴾ إصابته بها من عباده فيهلكه. والصواعق<sup>(٢)</sup> جمع صاعقة؛ وهي نار لا دخان لها تسقط من السماء وتتولد في السحاب، وهي أقوى نيران هذا العالم، فإنها إذا نزلت من السحاب فربما غاصت في البحر وأحرقت الحيتان تحت البحر، والصاعقة تصيب المسلم وغيره ولا تصيب الذاكر. يقول الفقير: لعل وجهه أن الصاعقة عذاب عاجل، ولا يصيب إلا الغافل، وأما الذاكر فهو مع الله ورحمته، وبين الرحمة والغضب تباعد. وقولهم: تصيب المسلم ـ يشير إلى أن المصاب بالصاعقة على حاله من الإيمان والإسلام، ولا أثر لها فيه كما في اعتقاد بعض العوام.

<sup>(</sup>١) الخازن.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

وجملة قوله: ﴿وَهُمْ ﴾؛ أي: هؤلاء الكفار مع ظهور هذه الدلائل ﴿ يُجُدِلُونَ فِي اللهِ وَيَعَالَى ؛ أي: يخاصمون في الله ، وينازعون في شأنه وفيما وصفه به الرسول على من كمال العلم والقدرة والتفرُّد بالألوهية وإعادة الناس للجزاء على أعمالهم يوم العرض والحساب جملة مستأنفة ، أو في محل الحال مِنْ مَنْ وأعاد عليها الضمير جمعاً باعتبار معناها كما في «السمين».

﴿ وَهُو ﴾؛ أي: والحال أنه سبحانه وتعالى ﴿ شَدِيدُ ٱلْمَالِ ﴾؛ أي: شديد (١) المماحلة والمكايدة والمعاقبة لأعدائه؛ أي: شديد الأخذ بالعقوبة يأتيهم من حيث لا يحتسبون ولا يترقبون، وهو القادر على أن ينزل عليهم عذاباً من عنده لا يستطيعون حيلة لدفعه، ولا قوة على رده، لكنه يمهلهم لأجل معلوم بحسب ما تقضيه الحكمة كما صح في الحديث: ﴿إن ربك لا يهمل ولكن يمهل ومثل الآية قسوله: ﴿ وَكَذَلِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَىٰ وَهِي ظَلِمَةً إِنَّ أَخَذَهُ اللِيمُ شَدِيدُ ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ وَمَكُرُوا مَكُرا مَكُرا مِكُماً وهم لا يشعرون فانظر كيف كان عاقبة مكرهم أنا دمرناهم وقومهم أجمعين ﴾.

قال ابن جرير في تفسير ذلك (٢): والله شديد في عقوبة من طغى عليه، وعتا وتمادى في كفره؛ أي (٣): شديد المكر والكيد لأعدائه يهلكهم من حيث لا يحتسبون، من محل بفلان إذا كاده وسعى به إلى السلطان، ومنه تمحل لكذا إذا تكلف في استعمال الحيلة واجتهد فيه، فالجملة حال من الجلالة. وفي هذا تسلية لرسوله ﷺ، فإنه لما نعى على كفار قريش عنادهم في اقتراحهم الآيات الحسية كآيات موسى وعيسى عليهما السلام، وإنكارهم كون الذي جاء به عليه السلام آيةً.. سلاه بما ذكر كأنه قال له: إن هؤلاء لم يقصروا جحدهم وإنكارهم على النبوة، بل تخطوه إلى الألوهية، ألا تراهم مع ظهور الآيات البينات على التوحيد يجادلون في الله باتخاذ الشركاء، وإثبات الأولاد له، ومع إحاطة علمه وشمول

<sup>(</sup>۱) الفتوحات. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الطبري.

قدرته ينكرون البعث والجزاء والعرض للحساب، ومع شديد بطشه وعظيم سلطانه يقدمون على المكايدة والعناد. فهون عليك ولا تذهب نفسك عليهم حسرات. وقرأ الجمهور<sup>(1)</sup>: ﴿الْمَحَالِ﴾ ـ بكسر الميم ـ، وقرأ الضحاك والأعرج شذوذاً: ﴿المَحَالِ﴾ ـ وفسرت هذه القراءة بالحول.

﴿ اللهُ مُوَّةُ المُوِّ الْحَقِ الْحَقِ الْعَيرِه، وتقديم (٢) الخبر لإفادة التخصيص، دعوة الحق؛ أي: الدعاء الحق على أن يكون من باب إضافة الموصوف إلى الصفة، والدعوة بمعنى العبادة، والحق بمعنى الحقيق اللائق الغير الباطل، والمعنى: إن الدعوة التي هي التضرع والعبادة قسمان: ما يكون حقا وصواباً، وما يكون باطلاً وخطأ. فالتي تكون حقاً منها مختصة به تعالى لا يشاركه فيها غيره، أو له الدعوة المجابة على أن يكون الحق بمعنى الثابت الغير الضائع الباطل، فإنه الذي يجيب لمن دعاه دون غيره. قال في «المدارك»: المعنى: إن الله يدعى فيستجيب الدعوة، ويعطي السائل الداعي سؤاله، فكانت دعوة ملابسة لكونه حقيقاً بأن يوجه إليه الدعاء بخلاف ما لا ينفع دعاؤه.

وعبارة الشوكاني هنا: إضافة (٣) الدعوة إلى الحق للملابسة؛ أي: الدعوة الملابسة للحق والصدق المختصة به التي لا مدخل للباطل فيها بوجه من الوجوه، كما يقال كلمة الحق، والمعنى: إن له تعالى دعوة مجابة واقعة في موقعها، لا كدعوة من دونه. وقيل: هو الله سبحانه وتعالى.

والمعنى: إن لله سبحانه دعوة المدعو الحق، وهو الذي يسمع فيجيب. وقيل: المراد بدعوة ها هنا: كلمة التوحيد والإخلاص والمعنى: لله من خلقه أن يوحدوه ويخلصوا له، وإنه شرعها وأمر بها. وقيل: دعوة الحق، دعاؤه سبحانه عند الخوف، فإنه لا يدعى فيه سواه، كما قال تعالى: ﴿ ضَلَّ مَن تَدَّعُونَ إِلَا إِيَّالُهُ. وقيل: الدعوة: العبادة، فإن عبادة الله هي الحق والصدق انتهت. وفي هذا (٤)

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٣) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) روح البيان. (٤) المراغي.

وما قبله وعيد للكفار على مجادلتهم لرسول الله ﷺ بحلول محاله بهم وتهديدهم بإجابة دعائه عليه السلام إن دعا عليهم.

وقوله: ﴿وَالِّينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ﴾ مبتدأ ، خبره جملة قوله: ﴿لا يَسْتَجِبُونَ لَهُم مِنْ دُونه تعالى مِنْوَه ﴾ أي: والأصنام الذين يدعوهم المشركون ويتضرعون إليهم من دونه تعالى متجاوزين إليهم ، فحذف العائد ، أو والكفار الذين يدعون الأصنام من دونه تعالى ، فحذف المفعول لا يجيبونهم ؛ أي: لا يجيب الأصنام . وعبر عن الأصنام بضمير العقلاء ؛ لمعاملتهم إياها معاملة العقلاء ؛ أي: لا تجيب الأصنام لداعيها بشيء مما يريدونه من نفع أو ضر . والاستثناء في قوله: ﴿إِلّا كَبَسِطِ كُنّيهِ إِلَى ٱلْمَاء ﴾ استثناء مفرغ من عام المصدر ؛ أي: لا يستجيبونهم استجابة إلا استجابة مثل استجابة الماء لمن يبسط ويمد يديه إليه ﴿إِلَيْلُهُ ﴾ الماء ﴿وَانُ ﴾ أي: يدعو الماء بلسانه ويشير إليه بيده ليصل إلى فمه ﴿وَمَا هُوَ ﴾ أي: الماء ﴿يَلِفِمُ ﴾ أي: ببالغ فيه ؛ لأنه جماد لا يحس بدعائه و لا يقدر أن يجيب دعاءه ويبلغ فيه ، وكذا ما يدعونه جماد لا يحس بدعائهم ولا يستطيع إجابتهم ولا يقدر على نفعهم ، ففي الكلام تشبيه مركب تمثيلي ، كما سيأتي في مبحث البلاغة .

والمعنى: أنه تعالى شبه من يعبد الأصنام بالرجل العطشان الذي يرى الماء بعينه من بعيد، فهو يشير بكفيه إلى الماء ويدعو بلسانه، فلا يأتيه أبداً، هذا معنى قول مجاهد. وعن عطاء: كالعطشان الجالس على شفير البئر، فلا يبلغ إلى قعر البئر ليجر الماء ولا الماء يرتفع إليه، فلا ينفعه بسط الكف إلى الماء، ودعاؤه له، ولا هو يبلغه. اهد. «خازن».

﴿ وَمَا دُعَا الْكَفِرِينَ ﴾ لأصنامهم ﴿ إِلَّا فِي ضَلَالِ ﴾؛ أي: إلا (١) في ضياع وخسار وبطلان؛ لأن الآلهة لا تقدر على إجابتهم، وأما دعاؤهم له تعالى فالمذهب جواز استجابته، وقد أجاب الله دعاء إبليس وغيره، ألا ترى أن فرعون كان يدعو الله في مكان خال عند نقصان النيل فيستجيب الله دعاؤه ويمده، فإذا كان الله لا

<sup>(</sup>١) روح البيان.

يضيع دعاء الكافرين، فما ظنك بالماء. أو المعنى (١): وما عبادة الكافرين إلا في ضياع لا منفعة فيها؛ لأنهم إن عبدوا الأصنام لم يقدروا على نفعهم، وإن عبدوا الله لم يقبل منهم لإشراكهم. وقرأ الجمهور: ﴿وَاللَّذِينَ يَدْعُونَ ﴾ ـ بالياء ـ، وقرىء بالتاء. وقرىء على هذه القراءة الشاذة: ﴿كباسطٍ كفيه ﴾ ـ بتنوين باسط ـ ويكون في قوله: ﴿لاَ يَسْتَجِبُونَ لَهُم ﴾ التفات.

ثم بين عظيم قدرته تعالى، فقال: ﴿وَلِلَّهِ ﴾ سبحانه وتعالى لا لغيره ﴿يَسْجُدُ﴾ حقيقة بوضع الجبهة على الأرض ﴿مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ﴾ من الملائكة وأرواح الأنبياء والمؤمنين ﴿وَ﴾ من في ﴿الأرضِ﴾ من الملائكة والمؤمنين من الثقلين ﴿طُوِّعًا﴾؛ أي: حالة كونهم طائعين مختارين في حالة السعة والرخاء ﴿وَ حَالَةَ كُونُهُمُ ﴿كرها﴾؛ أي: كارهين حالة الشدة والضرورة. أو المعنى: والله يعبد من في السماوات ومن في الأرض من الملائكة وبعض المؤمنين من الثقلين حالة كونهم طائعين بسهولة ونشاط، وحالة كونهم كارهين للعبادة بمشقة لصعوبة ذلك على بعض المؤمنين. وقوله: ﴿كرهاً﴾ راجع لمن ﴿فِي ٱلْأَرْضُ﴾ فقط. ﴿و﴾ يسجد لله سبحانه وتعالى ﴿ظلالهم﴾؛ أي: ظلال من في السماوات والأرض بالعرض؛ أي: تبعاً لذي الظل؛ أي: ظلال من له ظل منهم، وهو الإنس لا الجن ولا الملك؛ إذ لا ظل لهما. ﴿ بِٱلْنُدُورِ وَالْآصَالِ ﴾؛ أي: في البكر والعشايا، فالباء بمعنى في الظرفية متعلقة بـ ﴿ يَسْجُدُ ﴾، ويجوز أن يراد بالسجود معناه المجازي، وهو انقيادهم لأحداث ما أراده الله فيهم شاؤوا أو كرهوا، وانقياد ظلالهم لتصريفه إياها بالمد والتقليص، ونقلها من جانب إلى جانب، فالكل مذلل ومسخر تحت الأحكام والتقدير:، والغدو: جمع غداة؛ وهي البكرة. والآصال: جمع أصيل؛ وهو العشى من حين زوال الشمس إلى غيبوبتها كما في «بحر العلوم». وقال في «الكواشي» وغيره الأصيل: ما بين صلاة العصر وغروب الشمس؛ أي: يسجد في هذين الوقتين، والمراد بهما الدوام؛ لأن السجود سواء أريد به حقيقته، أو الانقياد والاستسلام لا اختصاص له بالوقتين، وتخصيصهما ـ مع أن انقياد الظلال

<sup>(</sup>١) المراح.

وميلانها من جانب إلى جانب، وطولها بسبب انحطاط الشمس، وقصرها بسبب ارتفاعها ـ لا يختص بوقت دون وقت، بل هي مستسلمة منقادة لله تعالى في عموم الأوقات؛ لأن الظلال إنما تزداد وتعظم فيهما. وقيل: لأنهما طرفا النهار، فيدخل وسطه فيما بينهما. وجاء(۱) برهمن في قوله: همن في السمورة والسمورة والتما تغليباً للعقلاء على غيرهم، ولكون سجود غيرهم تبعاً لسجودهم، ومما يؤيد حمل السجود على الانقياد ما يفيده تقديم لله على الفعل من الاختصاص، فإن سجود الكفار لأصنامهم معلوم، ولا ينقادون لهم كانقيادهم لله في الأمور التي يقرون على أنفسهم بأنها من الله، كالخلق والحياة والموت ونحو ذلك.

### فصل

وهذه السجدة من عزائم سجود التلاوة، فيسن للقارىء والمستمع أن يسجد عند قراءته واستماعه لهذه السجدة. وقد سبق<sup>(۲)</sup> في آخر الأعراف ما يتعلق بسجدة التلاوة، فارجع إليه إن شئت. وأما سجدة الشكر؛ وهي أن يكبر ويخر ساجداً مستقبل القبلة، فيحمده تعالى ويشكره، ويسبح ثم يكبر، فيرفع رأسه. وقال الشافعي: يستحب سجود الشكر عند تجدد النعم كحدوث ولد، أو نصر على الأعداء ونحوه، وعند دفع نقمة كنجاة من عدو أو غرق ونحو ذلك. وعن أبي حنيفة ومالك: أن سجود الشكر مكروه، ولو خضع فتقرب لله تعالى بسجدة واحدة من غير سبب فالأرجع أنه حرام. قال النواوي: ومن هذا ما يفعله كثبر من الجهلة الضالين من السجود بين يدي المشايخ، فإن ذلك حرام قطعاً بكل من الجهلة الضالين من السجود بين يدي المشايخ، فإن ذلك حرام قطعاً بكل حال، سواء كان إلى القبلة، أو لغيرها، وسواء قصد السجود لله، أو غفل، وفي بعض صوره ما يقتضي الكفر كذا في الفتح القريب. وقرأ أبو مجلز: ﴿والإيصال﴾. قال ابن جنّي هو مصدر أصل؛ أي: دخل في الأصيل، كما تقول: أصبح؛ أي: دخل في الإصباح.

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

وَأَلَّرَضِ والاستفهام فيه للتقرير؛ أي: من مالك السماوات والأرض، ومن وَالْأَرْضِ والاستفهام فيه للتقرير؛ أي: من مالك السماوات والأرض، ومن مدبرهما وخالقهما؟ فسيقولون: الله؛ لأنهم مقرون بأن الله خالق السماوات وما فيها، فإذا أجابوك بذلك فوقل أنت يا محمد: والله وبالسماوات والأرض وما فيها، فإذا أجابوك بذلك فوقل أمرهما؛ إذ لا جواب لهم سواه؛ لأنه البين الذي لا مراء فيه؛ أي: قل لهم (۱): الذي خلقها وأنشأها وسواها على أتم موضع وأحكم بناء هو الله، وقد أمر عليه السلام ليجيب بذلك؛ للإشارة إلى أنه هو وهم سواء في ذلك الجواب الذي لا محيص منه، وهم لا ينكرونه البتة كما قال تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَنْ خَلَق السَّمَونِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُ الله الله .

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الخازن.

صانع العالم ومالكه اتخذتم من دونه تعالى أصناماً، وعبدتم من غيره تعالى أولياء وأرباباً، لا يستجلبون لأنفسهم نفعاً ولا يدفعون عنها ضرراً، فبالأولى أن يكونوا عاجزين عن تحصيل المنفعة للغير ودفع المضرة عن الغير، فإذا عجزوا عن ذلك كانت عبادتهم محض العبث والسفه، وهو منكر بعيد من مقتضى العقل.

وخلاصة ذلك (١): أفبعد أن علمتم أنه هو الخالق لهذا الخلق العظيم تتخذون من دونه أولياء هم غاية في العجز، وجعلتم ما كان يجب أن يكون سبباً في الاعتراف بالوحدانية، وهو علمكم بذلك سبباً في إشراككم به سواه من أضعف خلقه، وهو بمعنى قوله: ﴿إِنَ ٱلَّذِينَ تَنْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَغْلُقُواْ وَبُونَ ٱللَّهِ لَن يَغْلُقُواْ وَلَهُ اللَّهِ لَن يَغْلُقُواْ وَلَهُ اللَّهِ اللَّهِ لَن يَغْلُقُواْ وَلَهُ اللَّهِ اللَّهِ لَن يَعْلُقُواْ وَلَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ لَن يَعْلُقُواْ وَلَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ثم ضرب الله سبحانه وتعالى مثلاً للمشركين الذين يعبدون الأصنام، والمؤمنين الذين يعترفون بأن لا رب غيره ولا معبود سواه، وأمر رسوله والمؤمنين الذين يعترفون بأن لا رب غيره ولا معبود سواه، وأمر رسوله والكافر يقوله لهم، فقال: ﴿ وَأَلْبَهِ لهم يا محمد ﴿ هَلْ يَسْتَرِى ٱلْأَعْمَى ﴾ في دينه وهو الكافر ﴿ وَٱلْبَهِ يُرُ ﴾ فيه وهو الموحد، فإن الأول جاهل لما يجب عليه وما يلزمه، والثاني عالم بذلك، والاستفهام فيه للتقريع والتوبيخ. والكلام على التشبيه (٢٠)؛ أي: فكما لا يستوي الأعمى والبصير في الحس، كذلك لا يستوي المشرك الجاهل بعظمة الله وثوابه وعقابه، وقدرته مع الموحد العالم بذلك.

والمعنى: أي قل لهم (٣) مصوراً سخيف آرائهم مفنّداً قبيح معتقداتهم: هل يستوي الأعمى الذي لا يبصر شيئاً ولا يهتدي لمحجة يسلكها إلا بأن يهدى بدليل، والبصير الذي يهدي الأعمى لسلوك الطريق؟ لا شك أن الجواب أنهما غير متساويين، فكذلك المؤمن الذي يبصر الحق فيتبعه، ويعرف الهدى فيسلكه لا يستوي هو وإياكم، وأنتم لا تعرفون حقاً ولا تبصرون رشداً.

ثم ضرب مثلاً للكفر والإيمان بقوله: ﴿ أَمْ هَلَ تَسْتَوَى ٱلظُّلُنَتُ ﴾ و﴿ أَمُّ هَنا

<sup>(</sup>١) المراغي. (٣) المراغي.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

منقطعة تقدر ببل وبهمزة الاستفهام الإنكاري؛ أي: بل (١) أهل تستوي الظلمات التي لا ترى فيها الطريق، فتسلك ﴿ وَالنَّورُ ﴾ الذي يبصر به الأشياء ويجلو ضوؤه الظلام؟ لا شك أن الجواب عن ذلك أنهما لا يستويان، فكذلك الكفر بالله صاحبه منه في حيرة يضرب أبداً في غمرة لا يهتدي إلى حقيقة، ولا يصل إلى صواب، والإيمان بالله صاحبه منه في ضياء، فهو يعمل على علم بربه ومعرفة منه بأنه يثيبه على إحسانه ويعاقبه على إساءته، ويرزقه من حيث لا يحتسب ويكلؤه بعنايته في كل وقت وحين، فهو يفوض أمره إليه إذا أظلمت الخطوب وتعقدت في نظره مدلهمات الحوادث. والكلام (٢) على التشبيه أيضاً؛ أي: فكما لا تستوي الظلمات والنور، كذلك لا يستوي الشرك والإنكار، والتوحيد والمعرفة، ووحد النور وجمع الظلمة؛ لأن طريق الحق واحد والباطل طرقه كثيرة، كشرك اليهود وشرك النصارى وشرك عبدة الأوثان وشرك المجوس وغيرها بخلاف التوحيد. وقرأ (٣) الأخوان حمزة والكسائي وأبو بكر: ﴿أم هل يستوي﴾ ـ بالياء ـ والجمهور: ﴿ تستوي﴾ بالتاء الفوقية. و﴿ أم هل يستوي﴾ والهمزة على المختار، والتقدير: بل أهل تستوي، و ﴿ مَلَ ﴾ وإن نابت عن برال والهمزة على المختار، والتقدير: بل أهل تستوي، و همَل في وإن نابت عن همزة الاستفهام في كثير من المواضع، فقد جامعتها في قول الشاعر:

أَهْ لَ رَأُوْنَ إِلَيْ اللَّهِ الْلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وإذا جامعتها مع التصريح بها فلأن تجامعها مع أم المتضمنة لها أولى، وهل بعد أم المنقطعة يجوز أن يؤتى بها لشبهها بالأدوات الإسمية التي للاستفهام في عدم الأصالة فيه كقوله: ﴿أَمَّنَ يُمِّكُ السَّمَّعُ وَٱلْأَبْصَدَ﴾. ويجوز أن لا يؤتى بها بعد أم المنقطعة؛ لأن أم تتضمنها، فلم يكونوا ليجمعوا بين أم والهمزة، لذلك ذكره أبو حيان في «البحر».

و ﴿ أَمْ ﴾ في قوله: ﴿ أَمْ جَمَلُوا يِنَّهِ شُرُّكَاءً ﴾ منقطعة بمعنى بل وهمزة الإنكار.

<sup>(</sup>١) المراغي. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

وجملة ﴿ خَلَقُوا كُخَلَقِهِ ﴾ صفة لـ ﴿ شُرِّكَا ٓ ﴾؛ أي: بل أجعل هؤلاء المشركون لله سبحانه وتعالى شركاء وآلهة يستحقون العبادة معه تعالى خلقوا؛ أي: خلق أولئك الشركاء سماوات وأرضين وشمسأ وقمرأ وجبالأ ويحارأ وجنأ وإنسأ كخلقه تعالى إياهن؛ أي: خلقوا مخلوقاً مماثلاً لما خلقه الله تعالى. ﴿ مَنْتَنَبُهُ ٱلْمُلَقُ عَلَيْمٍ ﴾؛ أي: فاشتبه (١) عليهم مخلوق الله بمخلوق الشركاء حتى يقولوا: قدر هؤلاء على الخلق كما قدر الله عليه، فاستحقوا العبادة، فنتخذهم له شركاء، ونعبدهم كما يعبد، ولكنهم اتخذوا له شركاء عاجزين لا يقدرون على ما يقدر عليه الخلق فضلاً أن يقدروا على ما يقدر عليه الخالق. وهذا الاستفهام إنكاري(٢٠)؛ أي: ليس الأمر كذلك حتى يشتبه عليهم الأمر، بل إذا تفكروا بعقولهم وجدوا الله تعالى هو المنفرد بخلق سائر الأشياء، والشركاء مخلوقون له أيضاً لا يخلقون شيئاً حتى يشتبه خلق الله بخلق الشركاء، وإذا كان الأمر كذلك. . فقد لزمتهم الحجة؛ وهو قوله تعالى: ﴿قُلُ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ﴾. والمعنى؛ أي: بل (٣) أخلق أوثانكم التي اتخذتموها معبودات من دون الله خلقاً كخلقه، فاشتبه عليكم أمرها فيما خلقت وخلق الله، فجعلتموها له شركاء من أجل ذلك، أم أن بكم الجهل والبعد عن الصواب؛ إذ لا يخفى على من له مسكة من العقل أن عبادة ما لا يضر ولا ينفع من الجهل بحقيقة المعبود ومن يجب له التذلل والخضوع والإنابة والزلفي والإخبات إليه، وإنما الواجب عبادة من يرجى نفعه ويخشى عقابه وضره، وهو الذي يرزقه ويمونه آناء الليل وأطراف النهار، وإذا كان الأمر كذلك كان حكمهم بكونها شركاء لله في الألوهية محض الجهل.

ثم ذكر فذلكة لما تقدم، ونتيجة لما سبق من الأدلة والأمثال التي ضربت بها، فقال: ﴿ قُلِ ﴾ يا محمد لهؤلاء المشركين مبيّناً لهم وجه الحق ﴿ اَللهُ ﴾ سبحانه وتعالى ﴿ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ من الأجسام والأعراض، لا خالق غير الله فيشاركه في العبادة؛ أي: الله خالقكم وخالق أوثانكم، وخالق كل شيء مما يصح أن يكون

<sup>(</sup>۱) النسفي. (۱)

<sup>(</sup>٢) الخازن.

مخلوقاً. وقوله: ﴿ اللهُ خَالِقُ كُلِ شَيْءٍ ﴾ من العموم الذي يراد به الخصوص؛ لأن الله تعالى خلق كل شيء وهو غير مخلوق. قال الزجّاج: والمعنى أنه خالق كل شيء مما يصح أن يكون مخلوقاً، ألا ترى أنه تعالى شيء وهو غير مخلوق انتهى.

﴿ وَهُوَ ﴾ سبحانه وتعالى ﴿ الْوَحِدُ ﴾؛ أي: الفرد الذي لا ثاني له ﴿ الْفَهَارُ ﴾؛ أي: الغالب على كل شيء سواه، فكل ما عداه مربوب مقهور مغلوب، فكيف تعبدون غيره وتشركون به ما لا يضر ولا ينفع.

ثم ضرب سبحانه مثلاً آخر للحق وذويه وللباطل ومنتحليه، فقال: ﴿أَنْرُكُ﴾ سبحانه ﴿مِنَ السّمَلَهِ﴾؛ أي: من السحاب ﴿مَلَهُ ﴾؛ أي: مطراً كثيراً، والتنوين (١) فيه للتكثير أو للنوعية ﴿مَنَالَتُ ﴾؛ أي: فجرت بذلك الماء ﴿أَوْدِيَةٌ ﴾؛ أي: أنهار كثيرة ﴿يِقَدَرِهَا ﴾؛ أي: بحسب مقدار تلك الأودية في الصغر والكبر، فإن صغر الوادي قل الماء، وإن اتسع الوادي كثر الماء. والأودية جمع واد كناد وأندية، وهو كل منفرج بين جبلين أو نحوهما. وفي قوله: ﴿مَنَالَتُ أَوْدِيهَ ﴾ توسع؛ أي: سال ماؤها، ومعنى بقدرها؛ أي: بقدر مائها؛ لأن الأودية ما سالت بقدر أنفسها.

وفي "روح البيان": ﴿أَنَرُكُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً﴾؛ أي: مطراً ينحدر منها إلى السحاب، ومنه إلى الأرض، وهو رد لمن زعم أنه يأخذه من البحر ومن زعم أن المطر إنما يتحصل من ارتفاع أبخرة رطبة من الأرض إلى الهواء، فينعقد هناك من شدة برد الهواء، ثم ينزل مرة أخرى، وعن ابن (٢) عباس ـ رضي الله عنهما ـ أن تحت العرش بحراً ينزل منه أرزاق الحيوانات يوحي الله إليه، فيمطر ما شاء من سماء إلى سماء الدنيا، ويوحي إلى السحاب أن غربله فيغربله، فليس من قطرة تقطر إلا ومعها ملك يضعها موضعها، ولا ينزل من السماء قطرة إلا بكيل

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

معلوم ووزن معلوم إلا ما كان يوم الطوفان من ماء، فإنه نزل بغير كيل ولا وزن انتهى.

شبه نزول القرآن الجامع للهدى والبيان بنزول المطر(١)؛ إذ نفع نزول القرآن يعم كعموم نفع نزول المطر، وشبه الأودية بالقلوب؛ إذ الأودية يستكن فيها الماء كما يستكن القرآن والإيمان في قلوب المؤمنين ﴿فَآحَنَكُ السّيَلُ ﴾؛ أي: حمل ورفع السيل الجاري في الوادي ﴿زَيدًا ﴾؛ أي: غشاء ﴿زَابِياً ﴾؛ أي: منتفخاً مرتفعاً فوق الماء طافياً عليه. والزبد: اسم لكل ما علا وجه الماء من رغوة وغيرها، سواء حصل بالغليان والاضطراب أو بغيره، وهذا هو المثل الأول ضربه الله للحق والباطل، والإيمان والكفر.

والمراد من هذا تشبيه الكفر بالزبد الذي يعلو الماء، فإنه يضمحل ويعلق بجنبات الوادي وتدفعه الرياح، فكذلك يذهب الكفر ويضمحل.

والمعنى (٢): أي أنزل من السحاب مطراً فسالت مياه الأودية بحسب مقدارها في الصغر والكبر، فحمل السيل الذي حدث من ذلك الماء زبداً عالياً مرتفعاً فوقه طافياً عليه، وقد تم المثل الأول. ثم شرع سبحانه في ذكر المثل الثاني، فقال: ﴿وَمِنَا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ ﴿ حبر مقدم لقوله: زبد مثله، و﴿ عَلَيْهِ ﴾ متعلق بـ ﴿ يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ ﴾ خبر مقدم لقوله: زبد مثله، و﴿ عَلَيْهِ ﴾ متعلق الضمير في ﴿ عَلَيْهِ ﴾؛ أي: ومما يوقد الناس عليه من جواهر الأرض كالذهب والفضة والنحاس والرصاص والحديد، حالة كونه ثابتاً في النار ليذوب ويخلص عن الخبث. وقوله: ﴿ آبَتِهَا لَمُ عَلَيْهٍ أَوْ مَتَعٍ ﴾ مفعول لأجله؛ أي: لأجل طلب اتخاذ زينة من حلي كالسوار والطوق، أو اتخاذ متاع كالأواني والقدور وغيرها من زينة من حلي كالسوار والطوق، أو اتخاذ متاع كالأواني والقدور وغيرها من وسخ وخبث ﴿ يَتَلَمُ ﴾؛ أي: مثل زبد الماء ووسخه في أن كلاً منهما شيء من الجواهر التي والمعنى؛ أي: وزبد مثل زبد السيل كائن وناشيء من الجواهر التي

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۲) المراغي.

يوقدون عليها النار ﴿ كُنَوْكَ ﴾؛ أي: مثل هذا التبيين للأمور الأربعة الماء والجوهر والزبدين ﴿ يَمْرَبُ الله ﴾ اي: الإيمان والخبر؛ أي: يبين مثلهما وشبههما في الثبات والاضمحلال؛ أي: وما مثل الحق والباطل إذا اجتمعا إلا مثل السيل والجوهر وزبديهما، فكما أن الزبد لا يثبت مع المماء ولا مع الذهب والفضة ونحوهما مما يسبك في النار، بل يذهب ويضمحل، فالباطل لا ثبات له ولا دوام أمام الحق. ثم فصل هذا بقوله: ﴿ فَأَمَّا الزّبَدُ ﴾ من الماء والجوهر ﴿ فَيَذْهَبُ جُعَالَهُ ﴾؛ أي: مضمحلاً متلاشياً لا منفعة فيه ولا بقاء اله؛ أي: فينعدم مرمياً ؛ أي: يرميه الماء إلى الساحل ويرميه الكير ﴿ وَأَمَّا مَا يَنفُ له النّاسُ ﴾ من الماء الصافي والجوهر الخالص ﴿ فَيَتكُ فِي ٱلأَرْضُ ﴾ ؛ أي: يبقى ويثبت في الأرض، فالماء يثبت بعضه في منافعه، ويسلك بعضه في عروق الأرض إلى العيون والآبار والجوهر، يصاغ من بعضه أنواع الحلي، ويتخذ من بعضه أصناف الآلات، فينتفع بكل من ذلك مدة طويلة.

والمعنى (۱): أي فأما الزبد الذي يعلو السيل. فيذهب مرمياً في جانبي الوادي، ويعلق بالشجر، وتنسفه الرياح، وكذلك خبث الحديد والنحاس والذهب والفضة يذهب ولا يرجع منه شيء، وأما ما ينفع الناس من الماء والذهب والفضة. فيمكث في الأرض، فالماء نشربه ونسقي به الأرض، فينبت جيد الزرع الذي ينتفع به الناس والحيوان. والذهب والفضة نستعملهما في الحلي وصك النقود، والحديد والنحاس ونحوهما نستعملها في متاعنا من الحرث والحصد، وفي المعامل والمصانع ووسائل الدفاع ونحو ذلك.

واعلم: أن وجه (٢) المماثلة بين الزبدين في الزبد الذي يحمله السيل، والزبد الذي يعلو الأجسام المنطرقة: أن تراب الأرض لما خالط الماء وحمله معه صار زبداً رابياً فوقه، وكذلك ما يوقد عليه في النار حتى يذوب من الأجسام المنطرقة، فإذا أديب صار فيخالطها التراب، فإذا أذيب صار

<sup>(</sup>١) المراغي. (٢) الشوكاني.

ذلك التراب الذي خالطها خبثاً مرتفعاً فوقها.

وقال الزجاج: مثلُ المؤمن واعتقاده ونفع الإيمان له كمثل الماء المنتفع به في نبات الأرض وحياة كل شيء، وكمثل نفع الذهب والفضة وسائر الجواهر؛ لأنها كلها تبقى منتفعاً بها. ومثل الكافر وكفره كمثل الزبد الذي يذهب جفاء، وكمثل خبث الحديد وما تخرجه النار من وسخ الفضة والذهب الذي لا ينتفع به.

﴿ كَنَاكِ ﴾؛ أي: مثل ذلك الضرب العجيب ﴿ يَضْرِبُ اللهُ ٱلْأَمْنَالَ ﴾؛ أي: يبين الله أمثال الحق والباطل، فيجعلها في غاية الوضوح؛ أي: ومثل ضربنا لهذه الأمثال البديعة التي توضح للناس ما أشكل عليهم من أمور دينهم، وتظهر الفوارق بين الحق والباطل والكفر والإيمان نضرب لهم الأمثال، ونبين لهم الأشباه في كل باب حتى تستبين لهم طريق الهدى، فيسلكوها، وطرق الباطل فينحرفوا عنها، وتتم لهم سعادة المعاش والمعاد، ويكونوا المثل العليا بين الناس كما قال: ﴿ كُنُتُم خَيْر أُمَةٍ أُخْرِجَت لِلنَاسِ تَأْمُ ونَ بِالْمَعْرُونِ وَتَنْهَوْكَ عَنِ ٱلمُنكِحِ ﴾.

وفي «الصحيحين» عن أبي موسى الأشعري ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله على الله عنه أصاب رسول الله على الله عنه أصاب أرضاً، فكان منها طائفة قبلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب، وكانت منها أجادب أمسكت الماء فنفع الله بها الناس فشربوا ورعوا وسقوا وزرعوا، وأصابت طائفة منها أخرى إنما هي قيعان لا تمسك ماء ولا تنبت كلاً، فذلك مثل من فقه في دين الله ونفعه الله بما بعثني به، ونفع به الناس فعلم وعلم، ومثل من لم يرفع بذلك رأساً ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به».

وروى أحمد عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله على قال: «مثلي ومثلكم كمثل رجل استوقد ناراً، فلما أضاءت ما حولها جعل الفراش وهذه الدواب التي يقعن في النار يقعن فيها، وجعل يحجزهن ويغلبنه فيقتحمن فيها، فذلك مثلي ومثلكم، أنا آخذ بحُجَزكم عن النار: هلم عن النار، فتغلبوني فتقتحمون فيها».

وقرأ الجمهور(1): ﴿ بِقَدَرِهَا ﴾ ـ بفتح الدال ـ، وقرأ الأشهب العقيلي وزيد بن علي وأبو عمرو في رواية شذوذاً بسكونها. وقرأ حمزة والكسائي وحفص وابن محيصن ومجاهد وطلحة ويحيى وأهل الكوفة: ﴿ يوقدون ﴾ بالياء على الغيبة ؛ أي: يوقد الناس. وقرأ باقي السبعة والحسن وأبو جعفر والأعرج وشيبة ﴿ توقدون ﴾ بالتاء على الخطاب. وقرأ رؤبة شاذاً: ﴿ جفالاً ﴾ باللام بدل الهمزة من قولهم: جفلت الريح السحاب إذا حملته وفرقته، وعن أبي حاتم: لا يقرأ بقراءة رؤبة ؟ لأنه كان يأكل الفأر بمعنى: أنه كان أعرابياً جافياً. وعن أبي حاتم أيضاً: لا تعتبر قراءة الأعراب في القرآن.

ولما فرغ سبحانه وتعالى (٢) من بيان شأن كل من الحق والباطل في الحال والمآل، وأتم البيان. شرع يبين حال أهلهما مآلاً ترغيباً فيهما، وترهيباً وتكملة لوسائل الدعوة إلى الحق والخير، وتنفيراً عن سلوك طرق الباطل والشر، فقال: ﴿لِلَّذِينَ اَسْتَجَابُوا لِرَبِّمُ ﴾؛ أي: للمؤمنين الذي أجابوا ربهم في الدنيا إلى ما دعاهم إليه من التوحيد والتزام الشرائع الواردة على لسان رسوله ﴿الْحُسِينَ ﴾؛ أي: المثوبة الحسنة في الآخرة والمنفعة الدائمة الخالصة عن شوائب المضرة المقرونة بالإجلال؛ وهي الجنة، وسميت بذلك؛ لأنها في نهاية الحسن؛ أي: للذين أطاعوا الله ورسوله وانقادوا لأوامره وصدقوا ما أخبر به فيما نزل عليه من عند ربه المثوبة الحسنى الخالصة من الكدر والنصب؛ الدائمة المقترنة بالتعظيم والإجلال والآية بمعنى قوله: ﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا لَلْمُ يَنْ أَلِينَا فَيْرًا اللَّهُ وقوله: ﴿وَلَمَّا مَنَ المَنْ الْمُرْا اللَّهُ وَلِيادَةٌ ﴾ وقوله: ﴿وَلَمًا مَن المَنْ اللَّهُ مَنْ المَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ المَنْ اللّهُ مَنْ المَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

﴿وَالَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُ ﴾ سبحانه وتعالى دعوته إلى التوحيد؛ أي: والأشقياء الذين لم يجيبوا دعوته تعالى إلى التوحيد على لسان رسوله ﷺ، ولم يطيعوه ولم يمتثلوا أوامره، ولم ينتهوا عما نهى عنه، وعاندوا الحق واستمروا على كفرهم وشركهم وما كانوا عليه. ﴿لَوْ أَنَ لَهُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَبِيمًا ﴾ من

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

نقودها وأمتعتها وضياعها؛ أي: لو ثبت كون جميع ما في الأرض لهم من أصناف الأموال التي يتملكها العباد، ويجمعونها بحيث لا يخرج عن ملكهم منها شيء ﴿و﴾ أن ﴿مثله﴾؛ أي: مثل ما في الأرض جميعاً لهم حالة كونه كائناً ﴿مَعَهُ ﴾؛ أي: كائناً مع ما في الأرض ومنضماً إليه ﴿لَاَقْتَدَوْا بِوء ﴾؛ أي: بمجموع ما ذكر، وهو ما في الأرض ومثله؛ أي: لجعلوا ما في الأرض ومثله فداء أنفسهم من العذاب الأليم؛ لأن محبوب كل إنسان ذاته، فإذا كانت نفسه في ضرر وكان مالكاً لكل شيء فإنه يرضى أن يجعل جميع ملكه فداء لها؛ لأنه حب ما سواها ليكون وسيلة إلى مصالحها.

# والحاصل: أن للذين لم يستجيبوا لربهم أنواعاً من العذاب:

الأول منها: أنهم من شدة ما يرون من هول العذاب لو استطاعوا أن يجعلوا ما في الأرض جميعاً ومثله معه فديةً لأنفسهم. لفعلوا، ولو فادوا به. لم يقبل منهم، فإن المحبوب أولاً لكل إنسان هو ذاته، وما سواها فيحبه لكونه وسيلةً إلى مصالحها، فإذا كان مالكاً لهذا العالم كله ولما يساويه جعله فداء لنفسه، وفي هذا من التهويل الشديد ومن سوء ما يلقاهم في ذلك اليوم ما لا يخفى على من اعتبر وتذكر.

والثاني منها: ما ذكره بقوله: ﴿أُولَتِكَ﴾ المعاندون الذين لم يستجيبوا لربهم ﴿ لَمُمْ شُوّهُ لَقِسَابِ ﴾؛ أي: قبيح الحساب وشديد المناقشة، فيناقشون على الجليل والفقير والحقير، وهو من إضافة الصفة إلى الموصوف؛ أي: الحساب السيء، وهو أن يحاسب الرجل على كل ما عمل من الذنوب، ولا يغفر له شيء منه، والمناقشة في الحساب أن يستقصي فيه بحيث لا يترك منه شيء، يقال: ناقشه الحساب إذا عاسره فيه واستقصى فلم يترك قليلاً ولا كثيراً. وفي الحديث: "من نوقش الحساب عذب". وقال النواوي: هذا لمن لم يحاسب نفسه في الدنيا، فيناقش بالصغيرة والكبيرة، فأما من تاب وحاسب نفسه. فلا يناقش كما في فيناقش بالصغيرة والكبيرة، فأما من تاب وحاسب نفسه. فلا يناقش كما في على قلوبهم وجعلها تستمرىء الغواية والضلالة، وحبهم للدنيا جعلهم يعرضون على قلوبهم وجعلها تستمرىء الغواية والضلالة، وحبهم للدنيا جعلهم يعرضون

عما يقربهم إلى الله زلفي، فباؤوا بالخسران والهوان والنكال.

والثالث منها: ما ذكره بقوله: ﴿ وَمَأْوَنِهُمْ ﴾؛ أي: مقرهم في الآخرة بعد المناقشة والحساب ﴿جَهَنُّمُ ﴾؛ أي: نار جهنم. فإن قلت: هلا قيل: ومأواهم النار؟ قلت: لأن في ذكر جهنم تهويلاً وتفظيعاً، ويحتمل أن يكون جهنم هي أبعد النار قعراً، من قولهم: بئر جهنم بعيدة القعر. قال بعضهم: جهنم: لفظ معرب، وكأنه في الفرس: جَهْ نم. ﴿ وَيِثْسَ ٱلْهَادُ ﴾؛ أي: وبئس المسكن مسكنهم في الآخرة، والمخصوص بالذم هي؛ أي: جهنم وقيل المهاد: الفراش، يعني: وبئس الفراش يفرش لهم في جنهم، إذ أنهم غفلوا عما يقربهم إلى ربهم، وينيلهم كرامته ورضوانه، واتبعوا أهواءهم وانغمسوا في لذاتهم، فحقت عليهم كلمته ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّكُ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾. ونزل في حمزة ـ رضي الله عنه ـ وأبي جهل كما روي عن ابن عباس ـ رضى الله عنهما ـ قوله تعالى: ﴿أَفَنَن يَقَلَرُ أَنَّمَا أُنِّلَ إِلَيْكَ مِن زَّبِّكَ أَلْحَقُّ كُمَّن هُو أَعْمَى ﴿ وقيل: نزلت في عمار بن ياسر رضي الله عنه وأبى جهل بن هشام، فالأول هو حمزة أو عمار رضى الله عنهما، والثاني أبو جهل، وحمل الآية على العموم أولى، وإن كان السبب مخصوصاً كما في «الخازن». والهمزة فيه للاستفهام الإنكاري الاستبعادي داخلة على محذوف، والفاء عاطفة على ذلك المحذوف كما هو مذهب الزمخشري، والتقدير: أيستوي المؤمن والكافر، فمن يعلم ويصدق أن القرآن الذي أنزل إليك من ربك هو الحق كحمزة بن عبد المطلب أو عمار رضى الله عنهما كمن هو أعمى قلبه، فينكر القرآن كأبي جهل؛ أي: لا يستوى من يعلم أن الذي أنزله الله عليك من عنده هو الحق الذي لا شك فيه ولا امتراء، ومن لا يعلم ذلك فهو أعمى لا يهتدي إلى خير يفهمه، ولو فهمه ما انقاد إليه ولا صدقه، فيبقى حائراً في ظلمات الجهل وغياهب الضلالة. قال قتادة: هؤلاء قوم انتفعوا بما سمعوا من كتاب الله وعقلوه ووعوه، وهؤلاء قوم كمن هو أعمى عن الحق، فلا يبصره ولا يعقله. ا هـ.

والمعنى: لا يستوي من يبصر الحق ويتبعه ومن لا يبصر الحق ولا يتبعه، وإنما شبه الكافر والجاهل بالأعمى؛ لأن الأعمى لا يهتدي لرشد وربما وقع في

مهلكة وكذلك الكافر والجاهل لا يهتديان للرشد، وهما واقعان في المهلكة.

﴿إِنَّا يَنَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَي﴾؛ أي: إنما يتعظ ذوو العقول السليمة الصحيحة، وهم الذين ينتفعون بالمواعظ والأذكار؛ أي: ما يعتبر بهذه الأمثال ويتعظ بها ويصل إلى لبها وسرها إلا أولو العقول السليمة والأفكار الرجيحة. والمعنى: لا يقبل نصح القرآن ولا يعمل به إلا ذوو العقول الصافية من معارضة الوهم.

## الإعراب

﴿هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ٱلْبَرْفَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنشِئُ ٱلسَّحَابَ ٱلنِّقَالَ﴾.

﴿ هُوَ ٱلَّذِى ﴾: مبتدأ وخبر، والجملة مستأنفة. ﴿ يُرِيكُمُ ٱلْبَرْفَ ﴾: فعل ومفعولان؛ لأنه من رأى البصرية تعدى بالهمزة إلى مفعولين، وفاعله ضمير يعود إلى الموصول، والجملة صلة الموصول. ﴿ خُوْفًا وَطَمَعًا ﴾: حالان من الكاف في ﴿ يُرِيكُمُ ﴾؛ أي: حال كونكم خائفين وطامعين، ويجوز أن يكون مفعولاً من أجله، ذكره أبو البقاء، ومنعه الزمخشري؛ لعدم اتحاد الفاعل يعني: أن فاعل الإراءة وهو الله تعالى غير فاعل الخوف والطمع، وهو ضمير المخاطبين، فاختلف فاعل الفعل المعلل وفاعل العلة، وهذا يمكن أن يجاب عنه بأن المفعول في قوة الفاعل، فإن معنى يريكم: يجعلكم رائين فتخافون وتطمعون. اهد. اسمين ». ﴿ وَيُنشِئُ السَّمَا ﴾ ؛ فعل ومفعول. ﴿ النِّنَا فتحالُون وتطمعون. اهد وفاعله ضمير يعود على الموصول، والجملة معطوفة على جملة ﴿ يُرِيكُمُ على كونها صلة الموصول.

﴿ وَيُسَيِّحُ ٱلرَّعَدُ بِحَمْدِهِ وَٱلْمَلَيِّكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَاعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَاَهُ وَهُمْ يُجُدِدُونَ فِي ٱللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ لَلْحَالِ ﴿ اللَّهِ ﴾.

﴿ وَيُسَيِّحُ ٱلرَّعَدُ ﴾: فعل وفاعل. ﴿ يِحَمَّدِهِ ، متعلق به، والجملة معطوفة على جملة الصلة ، والعائد ضمير ﴿ يِحَمَّدِهِ ، ﴿ وَٱلْمَلَيِّكُةُ ﴾: معطوف على ﴿ الرَّعَدُ ﴾ . ﴿ وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَعِقَ ﴾ : فعل ﴿ الرَّعَدُ ﴾ . ﴿ وَنُرْسِلُ ٱلصَّوَعِقَ ﴾ : فعل ومفعول ، وفاعله ضمير يعود على الموصول ، والجملة معطوفة على جملة الصلة .

﴿ فَيُصِيبُ ﴾: (الفاء): عاطفة. ﴿ يصيب ﴾: فعل مضارع معطوف على ﴿ يرسل ﴾ ، وفاعله ضمير يعود على الموصول. ﴿ يهك ﴾: جار ومجرور متعلق به. ﴿ مَن ﴾ : اسم موصول في محل النصب مفعول ﴿ يصيب ﴾. ﴿ يَشَادُ ﴾ : فعل مضارع ، وفاعله ضمير يعود على الله ، والجملة صلة ﴿ مَن ﴾ الموصولة ، والعائد محذوف تقديره : يشاءه. ﴿ وَهُمّ ﴾ : مبتدأ ، وجملة ﴿ يُجُدِلُون ﴾ : خبره ، والجملة الاسمية مستأنفة ، أو في محل النصب حال من ﴿ مَن ﴾ الموصولة ، وأعاد عليها الضمير جمعاً باعتبار معناها. اهـ. «سمين » . ﴿ فِي الله ﴾ : جار ومجرور متعلق بـ ﴿ يُجَدِلُون ﴾ . ﴿ وَهُو مَن لفظ الجلالة .

﴿ لَهُ دَعُوهُ الْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِۦ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِشَيْءٍ إِلَّا كَبَسَطِ كَفَتَهِ إِلَى اَلْمَآءِ لِبَتْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَلِغِدِّ۔ وَمَا دُعَآهُ الْكَفِرِينَ إِلَّا فِي صَلَالٍ ۞﴾.

النصب حال من فاعل ﴿يبلغ﴾.

وفي «السمين»: ﴿ وَمَا هُوَ بِبَلِغِةً ﴾ في ﴿ هُو ﴾ ثلاثة أوجه:

أحدها: أنه ضمير ﴿آلْمَآءِ﴾، والهاء في ﴿بِبَلِغِدِّهِ للفم؛ أي: وما الماء ببالغ فيه.

والثاني: أنه ضمير الفم، والهاء في ﴿ بِبَلِغِدِّهِ لـ ﴿ اَلْمَآءِ ﴾؛ أي: وما الفم ببالغ الماء؛ إذ كل واحد منهما لا يبلغ الآخر على هذه الحال، فنسبة الفعل إلى كل واحد وعدمها صحيحان.

والثالث: أن يكون ﴿ مُوكِ ضمير ﴿ الباسط ﴾ ، والهاء في ﴿ بِيَلِغِدِّ ﴾ لـ ﴿ الْمَاءِ فَي ﴿ بِيَلِغِدٍّ ﴾ لـ ﴿ الْمَاءِ فَي اللهِ اللهُ الله

﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْآرَضِ طَوْعًا وَكَرْهَا وَظِلْلَهُمْ وِٱلْفَدُو وَٱلْأَصَالِ ۗ ﴿ ﴾.

﴿وَيَقِهِ﴾ (الواو): استئنافية. ﴿للّه﴾: جار ومجرور متعلق بـ﴿يَسَجُدُ﴾. ﴿يَسَجُدُ مَن﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿فِي ٱلسَّمَوَتِ﴾: جار ومجرور صلة ﴿مَن﴾ الموصولة. ﴿وَٱلْاَرْضِ﴾: معطوف على ﴿ٱلسَّمَوَتِ﴾. ﴿طَوْعًا وَكَرَهًا﴾: حالان من ﴿مَن﴾ الموصولة، ولكنه في تأويل مشتق؛ أي: حالة كونهم طائعين وراضين بالسجود، وحال كونهم كارهين؛ أي: غير راضين به. ﴿وَظِلَالُهُمُ ﴾: معطوف على ﴿مَن﴾ الموصولة. ﴿وَٱلْأَمُالِ﴾: معطوف على ﴿الغدو﴾.

﴿ قُلْ مَن رَّبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ قُلِ ٱللَّهُ قُلْ أَفَاتَّغَذْتُم مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَآهَ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِم نَفْعًا وَلَا ضَمَّاً ﴾ .

﴿ قُلَ ﴾: فعل أمر، وفاعله ضمير يعود على محمد، والجملة مستأنفة. ﴿ مَن رَبُّ السَّنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾: اسم استفهام للاستفهام التقريري في محل الرفع خبر مقدم وجوباً للزومها صدر الكلام. ﴿ رَبُّ السَّنَوَتِ ﴾: مبتدأ مؤخر ومضاف إليه. ﴿ وَٱلْأَرْضِ ﴾: معطوف على ﴿ السَّنَوَتِ ﴾ ،

والجملة في محل النصب مقول ﴿ فَلِ ﴾ . ﴿ فَلِ ﴾ : فعل أمر ، وفاعله ضمير يعود على محمد ﷺ . ﴿ الشَّهُ ؛ خبر لمبتدأ محذوف تقديره : رب السماوات والأرض ، والجملة الله ، أو مبتدأ خبره محذوف ؛ أي : الله رب السماوات والأرض ، والجملة الاسمية في محل النصب مقول ﴿ فَلْ ﴾ ، وجملة القول مستأنفة . ﴿ فَلْ ﴾ : فعل أمر ، وفاعله ضمير يعود على محمد ﷺ ، والجملة مستأنفة . ﴿ أَفَاقَدْتُم ﴾ إلى قوله : ﴿ فَلْ ﴾ : مقول محكي لـ ﴿ فَلْ ﴾ ، وإن شئت قلت : (الهمزة) : للاستفهام التوبيخي داخلة على محذوف ، و(الفاء) : عاطفة على ذلك المحذوف كما مر ، والتقدير : فير أو ربهما هو الذي ينقاد لأمره من فيهما كافة . ﴿ فاتخذتم ﴾ : فعل وفاعل ، ﴿ فَيْنِ دُونِهِ ﴾ : جار ومجرور حال من الفاء لل ؛ أي : حالة كونكم مجاوزين الله إلى غيره ، أو متعلق باتخذ ؛ أي : من غيره تعالى والمفعول الأول لاتخذ محذوف غيره ، أو متعلق باتخذ أي : من غيره تعالى والمفعول الأول لاتخذ محذوف ﴿ اتخذتم ﴾ في محل النصب مقول ﴿ فَلْ ﴾ . ﴿ لَا يَبْلِكُونَ ﴾ : فعل وفاعل . ﴿ لِأَشِيمٍ ﴾ : متعلق به . ﴿ فَنَمّا وَلَا صَرّا ﴾ : مفعول به لـ ﴿ يَبْلِكُونَ ﴾ ، والجملة الفعلية في محل النصب صفة لـ ﴿ وَلِيّا مَه ﴾ ، والجملة الفعلية في محل النصب صفة لـ ﴿ أَوْلِيّا هُ ﴾ ، والجملة الفعلية في محل النصب صفة لـ ﴿ أَوْلِيّا هُ ﴾ ، والجملة الفعلية في محل النصب صفة لـ ﴿ أَوْلِيّا هُ ﴾ . والجملة الفعلية في محل النصب صفة لـ ﴿ أَوْلِيّا هُ ﴾ .

﴿ أَمْ هَلْ تَسْتَوِى ٱلظُّلُمَنَ وَٱلنُّورُ أَمْ جَعَلُوا بِلَّهِ شُرَكَآءَ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ. فَتَشَبَهَ ٱلْخَلْقُ عَلَيْهِمْ قُلِ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّي ثَنَّهِ وَهُوَ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ﴾.

﴿أَمْ﴾: منقطعة بمعنى بل وهمزة الاستفهام الإنكاري. ﴿ هَلَ ﴾: حرف تحقيق بمعنى قد. ﴿ شَنَوَى الظُّلُمَتُ ﴾: فعل وفاعل. ﴿ وَالنُّرُ ﴾: معطوف على ﴿ الظُّلُمَتُ ﴾، والجملة الفعلية مستأنفة.

فائدة: وقال في «الفتوحات»: قوله: ﴿أَمْ هَلَ نَسْتَوِى﴾ هذه ﴿أَمّ المنقطعة، فتقدر ببل والهمزة عند الجمهور، وببل وحدها عند بعضهم، وقد تقدم ذلك محرراً وقد يتقوى بهذه الآية من يرى تقديرها ببل فقط بوقوع هل بعدها، فلو قدرناه ببل والهمزة. لزم اجتماع حرفي معنى واحد، فنقدرها وحدها، ولقائل أن يقول: لا نسلم أن ﴿هَلَ ﴾ هذه استفهامية، بل هي بمعنى قد، وإليه ذهب جماعة، فقد ثبت مجيؤها بمعنى قد إن لم تجامعها الهمزة، كقوله تعالى: ﴿هَلَ

أَنَّ عَلَى ٱلإِنكِنِ ﴾؛ أي: قد أتى، فهنا أولى والسماع. قد ورد بوقوع هل بعد أم وبعدمه، فمن الأول هذه الآية، ومن الثاني ما بعدها من قوله: ﴿أَمّ جَمَلُوا﴾: انتهى. ﴿أَمّ ﴾: منقطعة بمعنى بل وهمزة الإنكار. ﴿جَمَلُوا﴾: فعل وفاعل، والمفعول الأول محذوف. ﴿يَبِّ ﴾: متعلق بـ ﴿شُرَكَاءَ ﴾ أو حال ثان . ﴿شُرَكَاءَ ﴾ مفعول ثان، والتقدير: أم جعلوا الأصنام شركاء لله، والجملة مستأنفة. ﴿خَلَتُوا﴾: فعل وفاعل، الجملة صفة لـ ﴿شُرَكَاءَ ﴾. ﴿كَمَلَوبِ ﴾: جار ومجرور صفة لمصدر محذوف تقديره: خلقاً كائناً كخلقه. ﴿فَنَشَبَهُ ﴾: (الفاء): حرف عطف وتفريع. ﴿تَشَابِهُ الخلق ﴾: فعل وفاعل. ﴿عَلَيْمٍ ﴾: متعلق به، والجملة معطوفة على جملة ﴿تَشَابُهُ ﴿ وَلَكُونَ الْوَيَهُ وَالْجَمَلَةُ مَنْ مَنْ وَالْجَمَلَةُ مَنْ مَنْ وَالْجَمَلَةُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَالْجَمَلَةُ في محل النصب مقول ﴿قُلُ ﴾. ﴿وَمُو ٱلْوَيَهُ ﴾ مبتدأ وخبر ومضاف إليه، والجملة في محل النصب مقول ﴿قُلُ ﴾. ﴿الْقَهَدُ ﴾: صفة لـ ﴿الْوَيَهُ ، مبتدأ وخبر، والجملة في محل النصب مقول ﴿قُلُ ﴾. ﴿الْقَهَدُ ﴾: صفة لـ ﴿الْوَيَهُ ، مبتدأ وخبر، والجملة في محل النصب مقول ﴿قَلُ ﴾. ﴿الْقَهَدُ ﴾: صفة لـ ﴿الْوَيَهُ ، والجملة في محل النصب مقول ﴿قُلُ ﴾. ﴿الْقَهَدُ ﴾ : صفة لـ ﴿الْوَيْهُ ، ﴿الْوَهُ وَالْوَيْدُ ﴾ الْوَهُ الْوَيْمُ أَلَوْهُ أَلَوْهُ . ﴿ الْوَهُ وَالْوَهُ وَالْوَهُ وَالْوَهُ . ﴿ الْوَلَ مُولَ الْوَهُ وَالْوَهُ وَالْوَهُ . ﴿ الْوَهُ وَالْوَهُ وَالْوَهُ وَالْوَهُ وَالْوَهُ . ﴿ الْوَهُ وَالْوَهُ وَالْوَهُ وَالَانِهُ وَالْوَهُ وَالْوَالُوهُ . ﴿ الْوَهُ وَالْوَهُ وَالْوَهُ وَالْوَهُ وَالْوَهُ وَالْوَهُ وَالْوَهُ وَالْوَهُ وَالْوَهُ وَالْوَلَا وَالْوَهُ وَالْوَالُولُ وَالْوَهُ وَالْوَالُولُ وَالْوَهُ وَالْوَهُ وَالْوَهُ وَالْوَلَهُ وَالْوَالُولُ وَالْمُلَا وَالْوَالُولُ وَالْوَالُولُ وَالْوَلُولُ وَالْوَالُولُ وَالْوَالُولُ وَالْوَلُولُ وَالْوَلَهُ وَالْوَلُولُ وَالْوَلَا وَالْوَلَا وَالْوَالِهُ وَالْوَلُولُولُ وَالْوَلُولُ وَالْوَالِولُولُ وَلَهُ وَالْوَلَهُ وَالْمُولُ وَالْوَلُولُ وَالْوَلُولُ وَالْوَلَوْلُولُ وَالْوَلُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُولُولُ وَالْمُولُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُوالُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ

﴿ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَا تَ فَسَالَتْ أَوْدِيَةً إِهَدَرِهَا فَأَحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبْدًا زَّابِياً ﴾.

﴿ أَنزَلَ ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على الله، والجملة مستأنفة. ﴿ مِن السَّمَآةِ ﴾: جار ومجرور متعلق به. ﴿ مَآة ﴾: مفعول به. ﴿ فَسَالَتَ ﴾: (الفاء): حرف عطف وتفريع. ﴿ سالت أودية ﴾: فعل وفاعل، والجملة معطوفة على جملة ﴿ أَنزَلَ ﴾. ﴿ مِقَدَرِهَا ﴾: متعلق بـ ﴿ سالت ﴾ أو صفة لـ ﴿ أَوْرِيَةٌ ﴾. ﴿ فَأَحْتَمَلَ ﴾: (الفاء): حرف عطف وتفريع. ﴿ احتمل السيل ﴾ فعل وفاعل. ﴿ زَيدًا ﴾: مفعول به. ﴿ رَابِيا ﴾: صفة لـ ﴿ زَيدًا ﴾ ، والجملة مفرعة معطوفة على جملة ﴿ سالت ﴾ .

﴿ وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَآهَ حِلْيَةٍ أَوْ مَنَعِ زَبَدٌ مِثْلُمُ﴾.

﴿ وَمِنَا﴾: (الواو): عاطفة. ﴿ مما﴾: جار ومجرور خبر مقدم. ﴿ يُوقِدُونَ﴾: فعل وفاعل. ﴿ عَلَيْهِ ﴾: متعلق به، والجملة صلة لـ ﴿ ما ﴾ أو صفة لها. ﴿ فِي اَلنَادِ ﴾: متعلق بـ ﴿ وَقِدُونَ ﴾، أو حال من الضمير في ﴿ عَلَيْهِ ﴾. ﴿ أَبْتِغَآهُ عِلْيَةٍ ﴾: مفعول لأجله، ومضاف إليه. ﴿ أَوْ مَتَاعٍ ﴾: معطوف على ﴿ عِلْيَةٍ ﴾. ﴿ وَبَدُ ﴾: مبتدأ مؤخر.

﴿مِثَلَمْهُ: صفة لـ﴿زَيَدٌ ﴾، والجملة الاسمية معطوفة على جملة ﴿أَنزَلَ﴾.

﴿ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَطِلَّ فَأَمَّا ٱلزَّيَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاَّتُهُ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُثُ فِي ٱلْأَرْضُّ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ﴾.

﴿ كَنَالِكَ ﴾: جار ومجرور صفة لمصدر محذوف. ﴿ يَضْرِبُ اللَّهُ ٱلْحَقَّ ﴾: فعل وفاعل ومفعول. ﴿وَٱلْبَطِلُّ ﴾: معطوف على ﴿ٱلْحَقُّ ﴾، والتقدير: يضرب الله الحق والباطل ويبينهما ضرباً مثل ضرب الأمور الأربعة: الماء والجوهر والزبدين، وتبييناً مثل تبيينها، والجملة الفعلية مستأنفة. ﴿ فَأَمَّا ﴾: (الفاء): فاء الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر تقديره: إذا عرفت الأمثال والأمور المذكورة، وأردت بيان عاقبتها. . فأقول لك أما، ﴿أَما﴾: حرف شرط وتفصيل. ﴿ الزَّبَدُ ﴾: مبتدأ. ﴿ فَيَذْهَبُ ﴾: (الفاء): رابطة لجواب ﴿ أُمَّا ﴾ واقعة في غير موضعها؛ لأن موضعها موضع ﴿أما﴾، ﴿يذهب ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على ﴿ ٱلزَّبُدُ ﴾ . ﴿ جُفَالُّهُ ﴾ : حال من ضمير الفاعل، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: جواب ﴿أما﴾، لا محل لها من الإعراب، وجملة أما في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة. ﴿وَأَمَّا ﴾: (الواو): عاطفة. ﴿أما ﴾ حرف شرط وتفصيل. ﴿مَا ﴾: اسم موصول في محل الرفع مبتدأ. ﴿ يَنفَعُ النَّاسَ ﴾: فعل ومفعول وفاعله ضمير يعود على ﴿مَا﴾، والجملة صلة لـ ﴿مَا﴾. ﴿فَيَتَكُنُ ﴾: (الفاء): عاطفة. ﴿يمكث ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على ﴿ما ﴾. ﴿فِ ٱلْأَرْضُ ﴾: متعلق به، والجملة معطوفة على جملة الصلة. ﴿ كَنَاكِ ﴾: صفة لمصدر محذوف. ﴿ يَضُّرُ اللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ﴾: فعل وفاعل ومفعول، والتقدير: ضرباً مثل هذا الضرب العجيب يضرب الله سبحانه وتعالى أمثال الحق والباطل ويبينها، والجملة الفعلية مستأنفة مسوقة لتأكيد جملة قوله: ﴿ كُنَالِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقِّ وَٱلْبَطِلَّ ﴾.

﴿ لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمُ ٱلْحُسْنَى وَٱلَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُ لَوْ أَنَ لَهُم مَّا فِي ٱلأَرْضِ جَمِيعًا وَيَثْلَمُ مَعَمُ لَاَفْتَدَوْاْ بِدِيَّ ﴾.

﴿لِلَّذِينَ ﴾: جار ومجرور خبر مقدم. ﴿أَسْتَجَابُوا ﴾: فعل وفاعل صلة

الموصول. ﴿لِرَبِهُمُ : جار ومجرور متعلق به. ﴿آلَحُسَقَ ﴾ : مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية مستأنفة. ﴿وَٱلَدِينَ ﴾ : مبتدأ. ﴿لَمْ يَسْتَجِيبُوا ﴾ : فعل وفاعل. ﴿لَهُ ﴾ : متعلق به، والجملة صلة الموصول. ﴿لَوَ ﴾ : حرف شرط. ﴿آكَ ﴾ : حرف نصب. ﴿لَهُم ﴾ : جار ومجرور خبر مقدم لـ﴿آكَ ﴾ . ﴿مَا ﴾ : اسم موصول في محل النصب اسم ﴿آكَ ﴾ . ﴿فِي ٱلْأَرْفِي ﴾ : جار ومجرور صلة لـ﴿تَا﴾ . ﴿جَييمًا ﴾ : مال من ضمير الصلة، أو من ﴿مَا ﴾ . ﴿وَمِئَلُمُ ﴾ : معطوف على اسم ﴿آكَ ﴾ . ﴿مَمْلُم ﴾ : ظرف ومضاف إليه حال من ﴿مثله ﴾ ، والتقدير : لو أن ما في الأرض ومثله كائنان لهم، وجملة ﴿آكَ ﴾ في تأويل مصدر مرفوع على الفاعلية بفعل محذوف تقديره : لو ثبت كون ما في الأرض مثله معه كائناً لهم، والجملة الفعلية فعل شرط لـ﴿لَوَ ﴾ . ﴿لَاَتُهُ : (اللام) : رابطة لجواب ﴿لَوَ ﴾ . ﴿افتدوا ﴾ : فعل وفاعل . ﴿يَوَ ﴾ : الشرطية وجملة ﴿لَوَ ﴾ الشرطية : في محل الرفع خبر أول للمبتدأ ، والجملة الاسمية معطوفة على الجملة التي قبلها .

﴿ أُوْلَٰئِكَ لَمُمْ سُوَّهُ ٱلْجِسَابِ وَمَأْوَنَهُمْ جَهَيُّمٌ وَيِثْسَ ٱلْمِهَادُ ﴾.

﴿ أُولَٰتٍكَ ﴾: مبتدأ أول. ﴿ لَمُمُ ﴾: خبر مقدم للمبتدأ الثاني. ﴿ سُوَّةُ لَلْسَابِ ﴾: مبتدأ ثان مؤخر عن خبره، وجملة الثاني في محل الرفع خبر للأول، وجملة الأول في محل الرفع خبر ثان لقوله: ﴿ وَالَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُوا ﴾. ﴿ وَمَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ ﴾: مبتدأ وخبر، والجملة الاسمية في محل الرفع خبر ثالث لقوله: ﴿ وَالَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُوا ﴾. ﴿ وَيَقْنَ لِلْهَادُ ﴾: فعل وفاعل، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر مقدم للمخصوص بالذم المحذوف وجوباً تقديره: وبئس المهاد هي ؛ أي: جهنم، والجملة الاسمية جملة إنشائية مستأنفة لا محل لها من الإعراب.

﴿ أَفَسَ يَعْلَرُ أَنَّكَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِّكَ ٱلْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى ۚ إِنَّا يَنَذَّكُرُ أُولُوا ٱلأَلْبَبِ﴾.

﴿أَنْتَنَ﴾ (الهمزة): للاستفهام الإنكاري داخلة على محذوف. (الفاء): عاطفة على ذلك المحذوف، والتقدير: أيستوي المؤمن والكافر، ﴿من يعلم﴾: ﴿من﴾: اسم موصول في محل الرفع مبتدأ. ﴿يَتَلَرُ﴾: فعل مضارع، وفاعله

#### التصريف ومفردات اللغة

﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ٱلْبَرَفَ ﴾: البرق(١): ما يرى من النور لامعاً خلال السحاب، من برق الشيء بريقاً إذا لمع.

﴿الرَّعَدُ﴾: هو الصوت المسموع خلال السحاب. وفي «المصباح»: رعدت السماء رعداً ـ من باب قتل ـ ورعوداً لاح منها الرعد. اه. وسببهما على ما بين في العلوم الطبيعية أن البرق يحدث من تقارب سحابتين مختلفتي الكهربائية حتى يصير ميل إحداهما للاقتراب من الأخرى أشد من قوة الهواء على فصلهما، فتهجم كل منهما على الأخرى بنور زاهر وصوت قوي شديد، فذلك النور هو البرق، والصوت هو الرعد الذي نشاء من تصادم دقائق الهواء الذي تطرده كهربائية البرق أمامها.

﴿ ٱلصَّوَعِقَ ﴾: جمع صاعقة، وسببها أن السحب قد تمتلىء بكهربائية، والأرض بكهربائية أخرى، والهواء يفصل بينهما، فإذا قاربت السحب وجه

<sup>(</sup>١) المراغي.

الأرض تنقض الشرارة الكهربائية منها، فتنزل صاعقة تهلك الحرث والنسل.

﴿ ٱلسَّحَابُ ٱلِثَقَالَ ﴾ والسحاب (١) اسم جنس واحده سحابة، فلذلك وصف بالجمع، وهو الثقال جمع ثقيلة ككريمة وكرام.

﴿وَهُمْ يُجُلِوُكَ فِي اللّهِ : من المجادلة، وأصلها من الجدل، وهو شدة الخصومة، وأصله من جدلت الحبل إذا أحكمت فتله كأن المجادلين يقتل كل منهما الآخر عن رأيه. ﴿وَهُو شَدِيدُ لِلْحَالِ ﴾؛ أي: شديد المماحلة والمكايدة لأعدائه، يقال: محل فلان بفلان إذا كايده وعرضه للهلاك، وتمحل إذا تكلف في استعمال الحيلة، ولعل أصله المحل بمعنى القحط. وقيل (٢): فعال من المحال بمعنى القوة، فالميم أصلية. وقيل: أصله مفعل من الحول، أو الحيلة أعل على غير قياس، فالميم أصلية. وقول: أصله مفعل من الحول، أو الحيلة أعل على غير قياس، ويعضده أنه قرىء بفتح الميم على أنه مفعل من حال يحول إذا احتال. اهد. «بيضاوي». وقوله: وقيل مفعل؛ أي: والميم على هذا زائدة، وقوله: أعل على غير قياس؛ إذ القياس فيه صحة الواو كمحور ومرود ومقود؛ لأن شرط قلب الواو ألفاً فتح ما قبلها. اهد. «شهاب». وفي «القاموس» (٣): والمحال ـ ككتاب ـ الكيد وروم الأمر بالحيل والتدبير والقدرة والعذاب والعقاب والعداوة، والمعادلة كالمماحلة والقوة والشدة والهلاك والإهلاك، ومحل به ـ مثلث الحاء محلاً ومحالاً ـ كاده بسعاية إلى السلطان، وماحله مماحلة ومحالاً قاواه حتى يتبين أيهما أشد. اهد.

﴿لَهُ مُعْوَةُ الْمَقِيُّ ﴾ من إضافة (٤) الموصوف لصفته؛ أي: الدعوة الحق المطابقة للواقع. ا هـ. شيخنا.

﴿لَا يَسْتَجِيبُونَ﴾؛ أي: لا يجيبون، فالسين والتاء زائدتان.

﴿ وَظِلَالُهُم ﴾ والظلال: جمع ظل؛ وهو الخيال الذي يظهر للجرم، فسجود (٥) الظلال ميلها من جانب إلى جانب بسبب ارتفاع الشمس ونزولها، يقال: سجدت

<sup>(</sup>١) الفتوحات. (٤) الفتوحات.

<sup>(</sup>٢) البيضاوي.

<sup>(</sup>٣) القاموس.

النخلة إذا مالت.

﴿ مِالْفُدُوِّ وَالْآصَالِ ﴾ والغدو: جمع غداة كقني جمع قناة، وهي البكرة أول النهار. والآصال: جمع أصيل، والأصل: جمع أصيل: وهو ما بين العصر إلى الغروب.

﴿ فَسَالَتَ أَدِيدَةً ﴾ الأودية: جمع وادٍ؛ وهو الموضع الذي يسيل فيه الماء، والفرجة بين الجبلين، وقد يراد به الماء الجاري فيه. قال أبو علي الفارسي: لا نعلم فاعلاً جمع على أفعلة إلا هذا، وكأنه حمل على فعيل، فجمع على أفعلة مثل: جريب وأجربة، كما أن فعيلاً حمل على فاعل فجمع على أفعال مثل يتيم وأيتام وشريف وأشراف كأصحاب وأنصار في صاحب وناصر.

﴿ بِقَدَرِهَا ﴾؛ أي: بمقدارها المتفاوت قلة وكثرة بحسب تفاوت أمكنتها صغراً وكبراً. قال الواحدي: والقدر: مبلغ الشيء، والمعنى: بقدرها من الماء، فإن صغر الوادي قل الماء، وإن اتسع كثر.

﴿ فَأَحْنَكُ السَّيْلُ ﴾؛ أي: حما فافتعل هنا بمعنى المجرد. ﴿ زَبَدًا زَابِياً ﴾ والزبد: ما يعلو القدر عند غليانها، والزبد: ما يعلو المرتفع فوق الماء الطافي عليه.

﴿ يُوفِدُونَ عَلَيهِ ﴾ وفي «المصباح»: وقدت النار وقداً ـ من باب وعد ـ ووقوداً ، والمؤقود ـ بالفتح ـ: الحطب، وأوقدتها إيقاداً ، ومنه على الاستعارة ﴿ كُلَّمَا آوَقَدُوا والمؤقود ـ بالفتح ـ: الحطب، وأوقدتها إيقاداً ، ومنه على الاستعارة ﴿ كُلَّمَا آوَقَدُوا نَارًا لِلْمَحْرَبِ أَطْفَاهَا اللّهَ ﴾ أي: كلما دبروا مكيدة وخديعة أبطلها ، وتوقدت النار: اتقدت والوقد مثل المجلس اتقدت والوقد مثل المجلس لموضع الجلوس، واستوقدت النار استوقدتها يتعدى ولا يتعدى وفي «الخازن»: الإيقاد: جعل الحطب في النار لتتقد تلك النار تحت الشيء المذوب. ا هـ.

﴿ ٱبْتِغَآهُ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَنِعٍ ﴾ والحلية (١٠): ما يعمل للنساء مما يُتزين به من الذهب

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

والفضة. والمتاع: ما يُتخذ من الحديد والنحاس وما أشبههما من الآلات التي هي قوام العيش كالأواني والمساحي وآلات الحرب وقطاعات الأشجار والسكك وغير ذلك. فالمراد بالحلية: ما يُتزين به، وبالمتاع ما يُتمتع به؛ أي: يُنتفع به،

﴿ حُمَانَهُ عَالَ ابن (١) الأنباري: والجفاء: المتفرق، يقال: جفأت الريح السحاب؛ أي: قطعته وفرَّقته، وقيل: الجفاء ما يرمي به السيل، ويقال: جفأت القدر بزبدها تجفأ من باب قطع، وجفأ السيل بزبده وأجفأ وأجفل باللام وفي همزة جفاء وجهان:

أظهرهما: أنها أصل لثبوتها في تصاريف هذه المادة كما رأيت.

والثاني: أنها بدل من واو، وكأنه مختار أبي البقاء، وفي نظر؛ لأن مادة جفا يجفو لا يليق معناها هنا، والأصل عدم الاشتراك. اهـ. «سمين». فالمراد بالجفاء ما رمى به الوادي من الزبد إلى جوانبه.

﴿ لِلَّذِينَ آسَتَجَابُوا لِرَبِهِمُ ٱلْحُسَنَى ﴾؛ أي: أجابوا في الدنيا إلى التوحيد، فالسين والتاء فيه زائدتان. والحسنى مؤنث الأحسن، كالفضلى مؤنث الأفضل، وهو صفة الموصوف محذوف؛ أي: المثوبة الحسنى، وهي الجنة، وسميت بذلك؛ لأنها في نهاية الحسن.

﴿لَأَنْتُدُواْ بِهِ يَهِ ؟ أي: لجعلوه فداء أنفسهم من العذاب.

﴿ لَمُمْ سُوَّهُ لَلِسَابِ ﴾؛ أي: لهم الحساب السيء، فهو من إضافة الصفة إلى الموصوف.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من الفصاحة، وأنواعاً من البلاغة والبيان والبديع:

<sup>(</sup>١) الفتوحات.

فمنها: الطباق بين ﴿خَوْفًا وَطُمَعًا﴾.

ومنها: عطف العام على الخاص في قوله: ﴿وَيُسَيِّمُ ٱلرَّعَدُ بِحَمَدِهِ وَٱلْمَلَيْكِكُهُ ﴾ قيل المراد بهؤلاء الملائكة أعوان ملك السحاب، جعل الله تعالى مع الملك الموكل بالسحاب المسمى بالرعد أعواناً من الملائكة، وقيل: المراد جميع الملائكة، وهو أولى. اه. «خازن».

ومنها: الالتفات في قوله: ﴿لَا يَسْتَجِبُونَ لَهُمَ عَلَى قراءة ﴿والذين تدعون ﴾ \_ بالتاء الفوقية \_ وحق العبارة لا يستجيبون لكم، وإن كانت هذه القراءة شاذة.

ومنها: التشبيه (۱) المركب التمثيلي في قوله: ﴿كَنَسِطِ كُفَيّهِ إِلَى ٱلْمَآءِ لِبَنَّاءُ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَلِفِدِّ ﴾ شبه حال الأصنام مع من دعاهم من المشركين؛ وهو عدم استجابتهم دعاء المشركين، وعدم فوز المشركين من دعائهم الأصنام شيئاً من الاستجابة والنفع بحال الماء الواقع بمرأى من العطشان الذي يبسط إليه كفيه يطلب منه أن يبلغ فاه وينفعه من احتراق كبده، ووجه الشبه عدم استطاعة المطلوب منه إجابة الدعاء، وخيبة الطالب عن نيل ما هو أحوج إليه من المطلوب، وهذا الوجه كما ترى منتزع من عدة أمور.

ومنها: إسناد السجود إلى الظلال في قوله: ﴿ وَظِلَنَّاهُم ﴾ تبعاً لصاحبها.

ومنها: الطباق بين الغدو والآصال في قوله: ﴿ بِٱلْفُدُرِ وَٱلْآصَالِ ﴾ وفيه أيضاً إطلاق الطرفين وإرادة الكل.

ومنها: القصر في قوله: ﴿وَلِلَّهِ يَسْجُدُ﴾.

ومُنها: الطباق في قوله: ﴿ طُوَّعُنَا وَكُرُّمًا ﴾.

ومنها: الاستفهام التقريري في قوله: ﴿ قُلْ مَن رَّبُ ٱلسَّنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ والإنكاري التوبيخي في قوله: ﴿ قُلْ أَنَا تَعَذَّتُهُ ﴾.

<sup>(</sup>١) روح البيان.

ومنها: الطباق في قوله: ﴿نَفْعًا وَلَا ضَرَّا﴾ وفي قوله: ﴿ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ﴾ وفي قوله: ﴿ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ﴾ وفي قوله: ﴿ٱلظُّمُنَ وَٱلنُّورُ﴾.

ومنها: التشبيه في قوله: ﴿ خَلَقُوا كَخَلْقِدِ فَتَشَبَّهُ ٱلْخَلُقُ عَلَيْمٍ ﴾ وفيه أيضاً الجناس المغاير.

ومنها: التشبيه البليغ في قوله: ﴿ مَلَ بَسَتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرِ ﴾ لأن المعنى: هل يستوي من هو كالأعمى ومن هو كالبصير؛ أي: فكما (١) لا يستوي الأعمى والبصير في الحس، كذلك لا يستوي المشرك الجاهل بعظمة الله وثوابه وعقابه وقدرته مع الموحد العالم بذلك. وكذا قوله: ﴿ أَمْ مَلَ شَتَوِى ٱلظُّلُمُنَ وَٱلتُورُ ﴾ وارد (٢) على التشبيه أيضاً؛ أي: فكما لا تستوي الظلمات والنور، كذلك لا يستوي الشرك والإنكار والتوحيد والمعرفة. وقيل: فيه الاستعارة التصريحية الأصلية؛ لأنه استعار لفظ الظلمات والنور للكفر والإيمان، وكذلك لفظ الأعمى للمؤمن العاقل.

ومنها: الإيجاز بالحذف في قوله: ﴿ قُلِ اللَّهُ ﴾؛ أي: الله خالق السماوات والأرض.

ومنها: التشبيه التمثيلي في قوله: ﴿أَنَزُلَ مِنَ ٱلسَّمَاةِ مَاءٌ فَسَالَتَ أُودِيَةٌ ﴾ الآية. شبه تعالى الحق والباطل بتشبيه رائع يسمى التشبيه التمثيلي؛ لأن وجه الشبه فيه منتزع من متعدد، فمثل الحق بالماء الصافي الذي يستقر في الأرض، والجوهر الصافي من المعادن الذي به ينتفع العباد، ومثل الباطل بالزبد والرغوة التي تظهر على وجه الماء، والخبث من الجوهر الذي لا يلبث أن يتلاشى ويضمحل.

ومنها: المجاز العقلي في قوله: ﴿ فَسَالَتَ أَوْدِيَةٌ ﴾ من إسناد ما للحال إلى المحل، كما يقال: جرى النهر، والأصل: جرت المياه في الأودية.

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) الفتوحات.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

ومنها: تنكير (١) الأودية في قوله: ﴿فَسَالَتَ أَوْدِيَةٌ ﴾ إشعاراً بالمناوبة؛ لأن المطر ينزل في البقاع على المناوبة فتسيل بعض أودية الأرض دون بعض.

ومنها: تعريف السيل في قوله: ﴿ فَأَحْتَكَلَ السَّيْلُ ﴾؛ لأنه قد فهم من الفعل قبله، وهو ﴿ فَسَالَتُ ﴾، وهو لو ذكر لكان نكرةً، فلما أعيد... أعيد بلفظ التعريف، نحو رأيت رجلاً، فأكرمت الرجل. اه. «سمين».

ومنها: اللف والنشر المشوش في قوله: ﴿فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُعَاَّةً﴾ فإنه يرجع إلى الباطل الذي ذكر أخيراً في قوله: ﴿كَنَاكِ يَضْرَبُ اللهُ الْحَقِّ وَٱلْبَطِلَّ ﴾ وفي قوله: ﴿وَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ ﴾ فإنه راجع إلى الحق المذكور أولاً.

ومنها: التأكيد في قوله: ﴿كَثَالِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ ٱلْأَمْنَالَ﴾ فإن فيه تفخيماً لشأن هذا التمثيل وتأكيداً لقوله: ﴿كَنَاكَ يَضْرِبُ اللَّهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَطِلَّ﴾.

ومنها: طباق السلب في قوله: ﴿لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمُ ٱلْحُسَّنَى وَٱلَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُوا﴾.

ومنها: الاستعارة التبعية في قوله: ﴿كُنَ هُوَ أَعَنَ ﴾ شبه الجهل والكفر بالعمى بجامع عدم الاهتداء في كلِّ، فاشتق من العمى بمعنى الجهل والكفر أعمى بمعنى الجاهل الكافر على سبيل الاستعارة التبعية.

ومنها: الاستفهام الإنكاري في قوله: ﴿أَنَسَ يَعْلَمُ﴾.

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

# قال الله سبحانه جلَّ وعلا:

﴿ اَلَٰذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللّٰهِ وَلَا يَنْفُسُونَ البِينْقَ ۞ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ بِهِ اَن يُوصَلَ وَيَخْشَرْتَ رَبَّهُمْ وَيَخْلُونَ سُوّهُ الْجَسَابِ ۞ وَالَّذِينَ صَمَرُهُا الْبَغَانَة وَجَهِ رَبِّهِمْ وَاْقَامُواْ الصّلَوَة وَاَفْقُوا مِتَا رَفَعْهُمْ مِنْ وَيَهُمْ مِنْ وَكَارِيَة وَيَدْرُورَكَ بِالْجَسَاتِ السّيِّنِيَة أُولَئِهِكَ لَمَهُمْ عُفْبَى الدّارِ ۞ جَنْتُ عَنْ يَدْخُونُهَا وَمَن صَلّحَ مِنْ مَاناً إِمِن سَلّمُ عَلَيْكُم بِمَا صَمَرَتُمُ مَلْتَ مِن مَاناً مِن اللّهِ مِن وَلَوْيَتِهِمْ وَلَوْيَتُهِمْ وَلَوْيَتُهِمْ وَالْمَيْنَ مَنْهُ اللّهَ مِن اللّهِ مِنْ عَلْمَ اللّهُ بِهِ اللّهُ مِن مَا اللّهُ وَمِن اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّهُ عَلَيْهُ وَمَن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُنْ اللّهُ مِن اللّهِ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمُنا اللّهُ وَمُن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَن يَشَاهُ وَيَقُولُ اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ اللّهُ اللّهُ مَن يَشَاهُ وَيَهُولُ اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهُ وَمُن اللّهُ مَن يَشَاهُ وَيَهُولُ اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهُ وَعَلَى اللّهُ مَن يَشَاهُ وَيَهُولُ اللّهِ مَن اللّهُ وَعَلَمُ اللّهُ وَمُن اللّهُ مَن يَشَاهُ وَيَهُمُ وَيَهُولُ اللّهِ مَن اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الْمُنْفُولُ اللّهُ اللّهُ مَن يَشَاهُ وَمُنْ اللّهُ مُن وَعَلَى اللّهُ مُن مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

#### المناسبة

قوله تعالى: ﴿اللَّذِينَ يُوفُونَ بِمَهْدِ اللّهِ وَلَا يَنْقُضُونَ الْبِيثَقَ ﴿ اللّهِ قوله: ﴿فَيْعُمَ عُقْبَى اللّهَ مِناسِبةُ هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ضرب الأمثال لمن اتبع الحق وسلك سبيل الرشاد، ولمن ركب رأسه وسار في سبل الضلالة لا يلوي على شيء، ولا يقف لدى غاية.. بين أن من جمع صفات الخير الآتية يكون ممن اتبعوا الحق، وملكوا نواحي الإيمان، وأقاموا دعائمه، وهؤلاء قد كتب لهم حسنى العقبى والسعادة في الدنيا والآخرة.

قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَنْقُنُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثُلْقِهِ...﴾ الآية، مناسبة هذه الآية لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ذكر أوصاف المتقين وما أعد لهم

عنده في دار الكرامة بما كان لهم من كريم الصفات وفاضل الأخلاق. بين حال الأشقياء وما ينتظرهم من العذاب والنكال، وأتبع الوعد بالوعيد، والثواب بالعقاب على سنة القرآن الدائبة في مثل هذا ﴿نَبِئَ عِبَادِى أَنِيَ أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿ الله سبحانه وتعالى لما ذكر (١) أن من نقض عهد الله من بعد الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ذكر (١) أن من نقض عهد الله من بعد ميثاقه، ولم يقر بوحدانيته، وأنكر نبوة محمد ﷺ؛ فهو ملعون في الدنيا ومعذب في الآخرة. بين هنا أنه تعالى يبسط الرزق لبعض عباده ويضيقه على بعض آخر، على ما اقتضته حكمته وسابق علمه بعباده، ولا تعلق لذلك بإيمان ولا كفر، فربما وسمع على الكافر استدراجاً، وضيَّق على المؤمن زيادةً في أجره، ثم ذكر مقالة لهم كثر في القرآن تردادها، وهي طلبهم منه آية تدل على نبوته لإنكارهم أن يكون القرآن آيةً دالة على ذلك، ثم ذكر حال المؤمنين المتقين وماكهم عند ربهم في جنات تجري من تحتها الأنهار.

قوله تعالى: ﴿كَنَاكَ أَرْسَلْنَكَ فِي أُمَّةٍ فَدْ خَلَتْ مِن فَبْلِهَا أُمْمٌ... ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ذكر طلبهم من رسوله على الرسل السالفين كموسى وعيسى وغيرهما من النبيين والمرسلين، وبين أن الهدى هدى الله، فلو أوتوا من الآيات ما أوتوا ولم يرد الله هدايتهم، فلا يجديهم ذلك فتيلاً ولا قطميراً.. ذكر هنا أن محمداً ليس ببدع من الرسل، وأن قومه سبقهم أقوام كثيرون، وطلبوا الآيات من أنبيائهم وأجابوهم إلى ما طلبوا، ولم تغنهم الآيات والنذر، فكانت عاقبتهم البوار والنكال، فأنزل على كل قوم من العذاب ما أتى عليهم جميعاً، وأصبحوا معه كأمس الدابر، ولو أن كتاباً تسير به الجبال على أماكنها، أو تشقق به الأرض، فتجعل أنهاراً وعيوناً.. لكان هذا القرآن الذي أنزلناه عليه، ثم أبان أن الله تعالى قادر على الإتيان بما

<sup>(</sup>١) المراغي.

اقترحوه، لكنه لم يرد ذلك؛ لأنه لا ينتج المقصود من إيمانهم ثم أتبع ذلك بالتيئيس منه وبالتهديد بقارعة تحل بهم، وبتسلية النبي على استهزائهم به.

## أسباب النزول

قوله تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَ قُرْءَانَا سُيِّرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ...﴾ الآية، سبب نزولها(١): ما أخرجه ابن أبي حاتم وابن مردويه عن عطية العوفي: قال: قالوا للنبي ﷺ: لو سيرت لنا جبال مكة حتى تتسع فنحرث فيها، أو قطعت لنا الأرض كما كان سليمان يقطع لقومه بالريح، أو أحييت لنا الموتى كما كان عيسى يحيي الموتى لقومه، فأنزل الله: ﴿وَلَوْ أَنَ قُرْءَانًا...﴾ الآية.

وأخرج ابن أبي شيبة وابن المنذر وغيرهما عن الشعبي قال: قالت قريش لرسول الله ﷺ: إن كنت نبياً كما تزعم فباعد جبلي مكة أخشبيها ـ إسمي الجبلين ـ هذين مسيرة أربعة أيام أو خمسة، فإنها ضيقة حتى نزرع فيها ونرعى، وابعث لنا آباءنا من الموتى حتى يكلمونا ويخبرونا أنك نبي، أو احملنا إلى الشام أو اليمن أو إلى الحيرة حتى نذهب ونجيء في ليلة كما زعمت أنك فعلته، فنزلت هذه الآية. وأخرج ابن جرير وأبو الشيخ عن ابن عباس أنهم قالوا: سير بالقرآن المرض، أخرج به موتانا، فنزلت.

وقال الزبير بن العوام (٢): قالت قريش لرسول الله ﷺ: ادع الله أن يسير عنا هذه الجبال، ويفجر لنا الأرض أنهاراً فنزرع، أو يحيي لنا موتانا فنكلمهم، أو يصير هذه الصخرة ذهباً، فتغنينا عن رحلة الشتاء والصيف، فقد كان للأنبياء آيات، فنزلت هذه الآية، ونزل قوله: ﴿وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلَ بِٱلْآيَاتِ إِلَّا أَن كَنَا لَلْ اللهِ عَلَى اللهُ ال

## التفسير وأوجه القراءة

﴿ اَلَّذِينَ ﴾ الموصولات موصلاتها مبتدآت خبرها قوله الآتي: ﴿ أُولَٰكِكَ لَمُمْ عُفْبَى

<sup>(</sup>١) لباب النقول. (٢) المراغى.

الدّارِ ﴾: ﴿ وُوُونَ بِمَهّدِ اللهِ ﴾: مصدر مضاف إلى مفعوله؛ أي: بما عاهدوا لله وعقدوه على أنفسهم من الشهادة والاعتراف بربوبيته حين قالوا في عالم الذر بلى شهدنا. ﴿ وَلَا يَنْقُضُونَ ٱلْبِيثَقَ ﴾؛ أي: العهد المؤكد باليمين؛ أي: لا يخلفون ذلك العهد الذي بينهم وبين ربهم الذي وثقوه وأكدوه بالأيمان، وكذا عهودهم بينهم وبين الناس، فهذا تعميم بعد تخصيص؛ لأنه يدخل تحت الميثاق كل ما أوجبه العبد على نفسه كالنذور ونحوها. ويحتمل (١) أن يكون الأمر بالعكس، فيكون من التخصيص بعد التعميم على أن يراد بالعهد جميع عهود الله؛ وهي أوامره ونواهيه التي وصى بها عبيده، ويدخل في ذلك الالتزامات التي يلزم بها العبد نفسه، ويراد بالميثاق: ما أخذه الله على عباده حين أخرجهم من صلب آدم في عالم ويراد بالمذكور في قوله سبحانه: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيّ ءَادَمَ . . ﴾ الآية .

والمعنى: ﴿اللَّذِينَ يُونُونَ بِمَهْدِ اللَّهِ﴾؛ أي: الذين يوفون بما عقدوه على أنفسهم فيما بينهم وبين ربهم، وفيما بينهم وبين العباد، وشهدت فطرهم في هذه الحياة بصحته، وأنزل عليهم في الكتاب إيجابه. قال قتادة: إن الله ذكر الوفاء بالعهد والميثاق في بضع وعشرين موضعاً من القرآن عناية بأمره واهتماماً بشأنه ﴿وَلَا يَفُضُونَ ٱلْبِيثَقَ﴾؛ أي: العهد الذي وثقوه وأكدوه بينهم وبين ربهم من الإيمان به، وبينهم وبين الناس من العقود كالبيع والشراء وسائر المعاملات والعهود التي تعاهدوا على الوفاء بها إلى أجل. وفي الحديث: «آية المنافق ثلاث: إذا عاهد غدر، وإذا حدث كذب».

﴿وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا آَمَرَ اللهُ ﴾ مفعوله محذوف تقديره: ما أمرهم الله ﴿ يِدِيهُ من الإيمان والرحم وغيرهما، وقوله: ﴿ أَن يُوصَلَ ﴾ بدل من الضمير المجرور؛ أي: أمرهم بوصله، ومعنى وصل الإيمان (٢٠): أن يؤمنوا بجميع الكتب والرسل ولا يفرقوا بين أحد منهم، وفي «المراح» وصل ما أمر الله به (٣٠): هو رعاية جميع الحقوق الواجبة للعباد، فيدخل فيه صلة الرحم والقرابة الثابتة بسبب أخوة الإيمان

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٣) المراح.

<sup>(</sup>٢) الخازن.

وعيادة المريض وشهود الجنائز، وإفشاء السلام على الناس والتبسم في وجوههم وكف الأذى عنهم، ومن تمام المواصلة المصافحة عند الملاقاة، ويستحب مع المصافحة البشاشة بالوجه والدعاء بالمغفرة وغيرها. ويدخل في العباد كل حيوان حتى الدجاجة والهرة. وعن الفضيل: أن العبد لو أحسن الإحسان كله، وكانت له دجاجة، فأساء إليها. لم يكن من المحسنين.

وهذه الآية يندرج فيها أمور(١):

الأول: صلة الرحم، واختلف في حدّ الرحم التي يجب صلتها، فقيل: كل ذي رحم محرم بحيث لو كان أحدهما ذكراً والآخر أنثى حرمت مناكحتهما، فعلى هذا لا يدخل أولاد الأعمام والعمات وأولاد الأخوال والخالات، وقيل: هو عام في كل ذي رحم محرماً كان أو غير محرم، وارثاً كان أو غير وارث، وهذا القول هو الصواب. قال النواوي: وهذا أصحّ، والمحرم من لا يحل له نكاحها على التأبيد لحرمتها، فقولنا: على التأبيد احتراز عن أخت الزوجة، وقولنا: لحرمتها احتراز عن الملاعنة، فإن تحريمها ليس لحرمتها، بل للتغليظ.

والثاني: الإيمان بكل الأنبياء عليهم السلام، فقولهم: نؤمن ببعض ونكفر ببعض قطعٌ لما أمر الله به أن يوصل.

والثالث: موالاة المؤمنين، فإنه يستحب استحباباً شديداً زيارة الإخوان والصالحين والجيران والأصدقاء والأقارب وإكرامهم وبرهم وصلتهم، وضبط ذلك يختلف باختلاف أحوالهم ومراتبهم وفراغهم، وينبغي للزائر أن تكون زيارته على وجه لا يكرهون، وفي وقت يرتضون، فإن رأى أخاه يحب زيارته ويأنس به أكثر زيارته والجلوس عنده، وإن رآه منشغلاً بعبادة أو غيرها، أو رآه يحب الخلوة يقل زيارته حتى لا يشغله عن عمله، وكذا عائد المريض لا يطيل الجلوس عنده إلا أن يأنس به المريض، ومن تمام المواصلة المصافحة عند الملاقاة كما مر آنفاً.

<sup>(</sup>١) روح البيان.

والرابع: مراعاة حقوق كافة الخلق حتى الهرة والدجاجة. والمعنى: أي: والذين الرحم التي أمرهم الله تعالى بوصلها، فيعاملون الأقارب بالمودة والحسنى، ويحسنون إلى المحاويج وذوي الخلة منهم بإيصال الخير إليهم ودفع الأذى عنهم بقدر الاستطاعة، ويصلون المؤمنين بسبب قرابة الإيمان بالإحسان إليهم ونصرتهم والشفقة عليهم، وإفشاء السلام وعيادة المرضى، ومراعاة حق الأصحاب والخدم والجيران، والرفقة في السفر إلى غير ذلك مما مر آنفاً. وأكثر المفسرين على أن المراد بالوصل هنا صلة الرحم.

واعلم (٢): أن قطع الرحم حرام، والصلة واجبة، ومعناها: التفقد بالزيارة والإهداء والإعانة بالقول والفعل، وعدم النسيان، وأقله التسليم وإرسال السلام والمكتوب، ولا توقيت فيها في الشرع، بل العبرة بالعرف والعادة كذا في «شرح الطريقة» وصلة الرحم سبب لزيادة الرزق. وزيادة العمر، وهي أسرع أثراً كعقوق الوالدين، فإن العاق لهما لا يمهل في الأغلب، ولا تنزل الملائكة على قوم فيهم قاطع رحم.

# فصل في ذكر الأحاديث الواردة في صلة الرحم وقطيعتها

عن عبد الرحمٰن بن عوف \_ رضي الله عنه \_ قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: قال الله تبارك وتعالى: «أنا الله وأنا الرحمٰن، خلقت الرحم وشققت لها اسماً من اسمي، فمن وصلها وصلته، ومن قطعها قطعته»، أو قال: «بتته». أخرجه أبو داود والترمذي.

وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت: قال رسول الله ﷺ: «الرحم معلقة بالعرش تقول: من وصلني وصله الله، ومن قطعني قطعه الله». متفق عليه.

وعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ أن النبي على قال: «من سره أن يبسط له في رزقه، وأن يُنْسَأ له في أثره، فليصل رحمه». أخرجه البخاري، صلة الرحم: ميرة الأهل والأقارب والإحسان إليهم، وضدُّه: القطع.

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۲) روح البيان.

قوله: «وأن يُنْسَأ له في أثره» الأثر هنا: الأجل، وسمي الأجل أثراً؛ لأنه تابع للحياة وسابقها، ومعنى ينسأ: يؤخر، والمراد به تأخير الأجل، وهو على وجهين:

أحدهما: أن يبارك الله له في عمره، فكأنما قد زاد فيه.

والثاني: أن يزيده في عمره زيادة حقيقية، والله يفعل ما يشاء.

وعن جبير بن مطعم أن رسول الله ﷺ قال: «لا يدخل الجنة قاطع». متفق عليه. زاد في رواية: قال سفيان: يعني قاطع رحم.

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «ليس الواصل بالمكافىء، الواصل من إذا قطعت رحمه وصلها». أخرجه البخاري.

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن رسول الله على قال: «تعلموا من أنسابكم ما تصلون به أرحامكم، فإن صلة الرحم محبة في الأهل، ومثراة في المال، ومنسأة في الأثر». أخرجه الترمذي.

﴿ وَيَخْشُونَ رَبُّمْ ﴾ أي: وعيده عموماً، والخشية (١): خوف مقرون بالتعظيم والعلم بمن تخشاه، ومن ثم خص الله بها العلماء بدينه وشرائعه والعالمين بجلاله وجبروته في قوله: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَةُ أَ ﴾. والمعنى: إنهم يخشون ربهم خشية تحملهم على فعل المأمورات واجتناب المنهيات، ويخافونه خوف مهابة وإجلال. ﴿ وَيَخَافُونَ شُوّهُ الْمِسَابِ ﴾ أي: استقصاءه خصوصاً، فيحاسبون أنفسهم قبل أن يحاسبوا ؛ أي: ويخافون مناقشة ربهم إياهم في الحساب وعدم الصفح لهم عن ذنوبهم، فهم لرهبتهم جادون في طاعته محافظون على اتباع أوامره وترك نواهيه، و ﴿ شُوّهُ الْمِسَابِ ﴾ ؛ أي: شديده: وهو الاستقصاء فيه والمناقشة للعبد، فمن نوقش الحساب عذب، ومن حق هذه الخيفة أن يحاسبوا أنفسهم قبل أن يُحاسبوا.

﴿وَٱلَّذِينَ صَبَرُوا﴾ على ما تكرهه النفوس من أنواع المصائب ومخالفة الهوى من مشاق التكاليف؛ أي: والذين صبروا(٢) على فعل العبادات وعلى ثقل

<sup>(</sup>١) المراغي. (٢) المراح.

الأمراض والمضار والغموم وعلى ترك المشتهيات ﴿ آبِنِهَ آهَ وَجَهِ رَبِّهِم ﴾؛ أي: طلباً لرضا ربهم من غير أن ينظروا إلى جانب الخلق رياء وسمعة، ولا إلى جانب النفس زينة وعجباً، فكما أن العاشق يرضى بضرب معشوقه لالتذاذه بالنظر إلى وجهه، فكذلك العبد يرضى بالمحنة لاستغراقه في معرفة الله تعالى ومحبته.

وإنما(١) قيد الصبر بقوله: ﴿ آتِنَا آهُ وَجُو رَبِّهِم ﴾؛ لأن الصبر ينقسم إلى نوعين:

الأول: الصبر المذموم؛ وهو أن الإنسان قد يصبر ليقال ما أكمل صبره وأشد قوته على ما تحمل من النوازل، وقد يصبر لئلا يعاب على الجزع، وقد يصبر لئلا تشمت به الأعداء، وكل هذه الأمور وإن كان ظاهرها الصبر، فليس ذلك داخلاً تحت قوله: ﴿ آبِيْعَآ مُجْهِ رَبِّهِمْ ﴾ لأنها لغير الله تعالى.

النوع الثاني: الصبر المحمود؛ وهو أن يكون الإنسان صابراً لله تعالى راضياً بما نزل به من الله طالباً في ذلك الصبر ثواب الله محتسباً أجره على الله، فهذا هو الصبر الداخل تحت قوله: ﴿أَيْوَنَاهَ وَجُهِ رَبِّهِمْ ﴾ يعني: صبروا على ما نزل بهم تعظيماً لله تعالى، وطلباً لرضوانه سبحانه، وجاءت (٢) الصلة هنا بلفظ الماضي، وفي الموصولين قبل بلفظ المضارع في قوله: ﴿اللَّذِينَ يُوفُونَ ﴾، ﴿وَاللَّذِينَ يُوفُونَ ﴾، ﴿وَاللَّذِينَ يُوفُونَ ﴾، ﴿وَاللَّذِينَ عَلَمُونَ ﴾ وما عطف عليهما على سبيل التفنن في الفصاحة، وقيل: إن اختصاص هذه الصلة بالماضي وتينك بالمضارع أن تينك الصلتين قصد بهما الاستصحاب والالتباس دائماً، وهذه الصلة قصد بها تقدمها على تينك الصلتين وما عطف عليهما؛ لأن حصول تلك الصلاة إنما هي مترتبة على حصول الصبر وتقدمه عليها، ولذلك لم تأت صلة الصبر في القرآن إلا بصيغة الماضي؛ إذ هو شرط في عصول التكاليف وإيقاعها والله أعلم.

﴿ وَأَقَامُوا الصَّلَوٰةَ ﴾ المفروضة؛ أي: داوموا على إقامتها؛ أي: أدوها على ما رسمه الدين من خشوع القلب واجتناب الرياء والخشية لله تعالى مع تمام أركانها

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

وهيئاتها احتساباً لوجهه، وأفردها (۱) بالذكر تنبيهاً على كونها أشرف من سائر العبادات، ولا يمتنع إدخال النوافل فيها ﴿وَأَنفَقُوا مِمّا رَزَفْتهُمْ ﴾؛ أي: وأنفقوا بعض ما زرقناهم ﴿مِرَّا ﴾ فيما بينهم وبين ربهم لمن لم يعرف بالمال، أو لمن لا يتهم بترك الزكاة، أو عند إعطائه من تمنعه المروءة من أخذه ظاهراً أو في التطوع ﴿وَعَلانِيَةَ ﴾ بحيث يراهم الناس لغير ذلك سواء كان الإنفاق واجباً كالإنفاق على النوجة والولد والأقارب والفقراء وفي الزكاة، أو مندوباً كالإنفاق على الفقراء والمحاويج من الأجانب.

وقال الحسن (٢): والمراد بهذا الإنفاق الزكاة المفروضة، فإن لم يتهم بترك أداء الزكاة، فالأولى أن يؤديها سراً، وإن كان متهماً بترك أداء الزكاة، فالأولى أن يؤديها علانية، وقيل: إن المراد بالسر: ما يخرج من الزكاة بنفسه، والمراد بالعلانية: ما يؤديه إلى الإمام، وقيل: المراد بالسر: صدقة التطوع، وبالعلانية: الزكاة الواجبة، وحَمْلُهُ على العموم أولى كما فسرنا ذلك آنفاً، وانتصابهما (٣) على الحال؛ أي: ذوي سر وعلانية بمعنى مسرين ومعلنين، أو على الظرف؛ أي: وقتي سر وعلانية، أو على المصدر؛ أي: إنفاق سر وعلانية كما سيأتي في مبحث الإعراب إن شاء الله تعالى.

واعلم: أن الله تعالى أسند الإنفاق إليهم، وإعطاء الرزق إلى ذاته تعالى، تنبيها على أنهم أمناء الله فيما أعطاهم ووكلاؤه، والوكيل دخيل في التصرف لا أصيل، فينبغي له أن يلاحظ جانب الموكل لا جانب نفسه ولا جانب الخلق، وقد قالوا: من طمع في شكر أو ثناء فهو بياع لا جواد؛ لأنه اشترى المدح بماله، والمدح لذيذ مقصود في نفسه، والجود. هو بذل الشيء من غير غرض. ﴿وَيَدَّرَهُونَ بِالْمُسْنَةِ السَّيِّقَةَ ﴾؛ أي: يدفعون سيئة من أساء إليهم بالإحسان إليه، كما في قوله تعالى: ﴿أَدْفَعٌ بِالنِّي هِي آحَسَنُ ﴾، أو يدفعون بالعمل الصالح العمل السيء، أو يدفعون الشر بالخير، أو المنكر بالمعروف، أو الظلم بالعفو، أو

<sup>(</sup>۱) المراح. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الخازن.

الذنب بالتوبة، ولا مانع من حمل الآية على جميع هذه الأمور.

قال عبد الله بن المبارك<sup>(۱)</sup>: هذه ثمان خلال مشيرة إلى أبواب الجنة الثمانية.

قلت: إنما هي تسع خلال، فيحتمل أنه عد خلتين بواحدة. ولما ذكر الله سبحانه وتعالى هذه الخلال من أعمال البر.. ذكر بعدها ما أعد للعاملين بها من الثواب، فقال تعالى: ﴿أُولَتِكَ الذين وصفناهم بتلك المحاسن والكمالات التي بلغت الغاية في الشرف والكمال هم الذين ﴿ أُمّ ﴾ ﴿ عُقّى الدَّارِ ﴾؛ أي: العقبى الحسنة والمرجع الحسن والمسكن الطيب في الدار الآخرة، وسميت الدار الآخرة عقبى؛ لأنها عاقبة الدنيا ومرجع أهلها. والعقبى: مصدر (٢) كالعاقبة، والمراد بالدار الدنيا وعقباها الجنة، وقيل: المراد بالدار: الدار الآخرة وعقباها الجنة للمطيعين، والنار للعاصين.

ثم بين هذه العقبى، فقال: ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ ﴾ بدل من ﴿ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ ؟ أي: لهم جنات عدن، أو خبر لمبتدأ محذوف ؟ أي: تلك العقبى هي جنات عدن وإقامة مؤبدة، والعدن: أصله الإقامة، ثم صار علماً لجنة من الجنان، ولكن المراد به هنا المعنى العام. وجملة قوله: ﴿ يَتْخُلُونَا ﴾ صفة لـ ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ ﴾ ؟ أي: تلك العقبى جنات عدن يدخلونها ؟ أي: يدخل هؤلاء الموصوفون بالصفات السابقة تلك الجنات، ويخلدون فيها لا يخرجون منها بعد الدخول أبداً.

ثم ذكر ما يكون فيها من الأنس باجتماع الأهل والمحبين الصالحين، فقال: ﴿وَمَن صَلَحَ﴾ معطوف على الضمير المرفوع في ﴿يَتَخُلُونَا﴾ وإنما ساغ للفصل بالضمير؛ أي: يدخل تلك الجنات هؤلاء الموصوفون بالصفات الحميدة، ويدخلها معهم من صلح وآمن معهم كما آمنوا ﴿مِنْ ءَالْآيِمِمُ ﴾؛ أي: من أصولهم، وإن علوا ذكوراً كانوا أو إناثاً. قال في «بحر (٣) العلوم» وآبائهم: جمع أبوي كل

<sup>(</sup>۱) الخازن. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني.

واحد منهم، كأنه قيل من آبائهم وأمهاتهم، والمعنى: أنه يلحق بهم الصلحاء من أبويهم ﴿و﴾ من ﴿أزواجهم﴾ اللاتي متن في عصمتهم ونكاحهم سواء متن قبلهم أم لا ﴿و﴾ من ﴿ذرياتهم﴾ وأولادهم وإن لم يبلغوا مبلغ فضلهم تبعاً لهم وتعظيماً لشأنهم، وتكميلاً لفرحهم؛ لأن الله تعالى جعل من ثواب المطيع سروره بحضور أهله معه في الجنة، وإن لم يعملوا مثل أعمالهم.

والمعنى: أي ويجمع فيها بينهم وبين أحبابهم من الآباء والأزواج والأبناء ممن عمل صالحاً لتقرَّ بهم أعينهم، ويزدادوا سروراً برؤيتهم حتى لقد ورد أنهم يتذاكرون أحوالهم في الدنيا، فيشكرون الله على الخلاص منها. وفي الآية إيماء (۱) إلى أنه في ذلك اليوم لا تجدي الأنساب إن لم يسعفها العمل الصالح، فالآباء والأزواج والذرية لا يدخلون الجنة إلا بعملهم، وقد أشار إلى ذلك الكتاب الكريم: ﴿ وَهُمَ لَا يَنفَعُ مَالً وَلَا بَنُونَ اللهِ إِلَّا مَنْ أَتَى اللهَ بِقَلْمٍ سَلِيمٍ اللهِ .

ثم ذكر ما لهم من الكرامة فيها بتسليم الملائكة عليهم، فقال: ﴿وَٱلْمَلَتِكَةُ مُلَوْنَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابٍ همن أبواب المنازل التي يسكنونها في قدر (٢) كل يوم وليلة ثلاث مرات بالهدايا وبشارات الرضا؛ أي: وتدخل عليهم الملائكة من ها هنا وهنا للتسليم عليهم والتهنئة بدخول الجنة والإقامة في دار السلام في جوار الصديقين والأنبياء والمرسلين. وجملة قوله: ﴿سَلَمُ عَلَيْكُم محكية لقول محذوف تقديره: أي: قائلين لهم سلام عليكم؛ أي: أمان عليكم من المكاره والمخاوف التي تحيق بغيركم ﴿بِمَا صَبَرَتُم على الطاعات وترك المحرمات وعلى المحن الكرامة العظمى بسبب صبركم على الطاعات وترك المحرمات وعلى المحن والمتاعب والآلام التي لاقيتموها في دار الحياة الدنيا ﴿فَيْمَ عُفْنَى اللَّارِ ﴾؛ أي: نعم عاقبة الدار التي كنتم عملتم فيها هذه الكرامات التي ترونها، والمخصوص نعم عاقبة الدار التي كنتم عملتم فيها هذه الكرامات التي ترونها، والمخصوص عملتم فيها هذه الأعمال الصالحة وهي دار الدنيا.

<sup>(</sup>١) المراغي. (٢) النسفي.

وقرأ الجمهور(1): ﴿ حَتَّتُ ﴾ بالجمع، وقرأ النخعي شذوذاً: ﴿ جنة ﴾ بالإفراد، وروي عن ابن كثير وأبي عمرو ﴿ يدخلونها ﴾ مبنياً للمفعول وهي رواية شاذة. وقرأ ابن أبي عبلة شذوذاً: ﴿ ومن صلح ﴾ ـ بضم اللام ـ، وقرأ الجمهور بفتحها وهو أفصح. وقرأ عيسى الثقفي: ﴿ وذريتهم ﴾ بالتوحيد، والجمهور بالجمع. وقرأ ابن يعمر شاذاً: ﴿ فنعم ﴾ ـ بفتح النون وكسر العين ـ وهي الأصل. وقرأ ابن وثاب شاذاً: ﴿ فنعم ﴾ ـ بفتح النون وسكون العين ـ وتخفيف فعل لغة تميمية، والجمهور ﴿ فَنِعْمَ ﴾ ـ بكسر النون وسكون العين ـ وهي أكثر استعمالاً.

ولما ذكر الله سبحانه وتعالى أحوال السعداء وما أعد لهم من الكرامات والخيرات. ذكر بعده أحوال الأشقياء وما لهم من العقوبات، فقال: ﴿وَالَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللّهِ مبتدأ خبره قوله الآتي: ﴿أُولَيِّكَ لَمُمُ اللّمَنَةُ ﴾؛ أي: والكفار الذين يخلفون عهد الله سبحانه وتعالى ويتركون وفاء عهده المأخوذ عليهم بالطاعة والإيمان ﴿مِنْ بَعْدِ مِشَقِمِهِ ﴾؛ أي: من بعد توكيد ذلك العهد بالإقرار والقبول في عالم الذر، وهو العهد الذي جرى بينهم؛ إذا أخرجهم من ظهر آدم وعاهدهم على التوحيد والعبودية، كما قال تعالى: ﴿أَلَوْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَنَنِي ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَيْطَانَ ﴾.

ونقضه (۲): إما بأن لا ينظروا فيه، فلا يمكنهم العمل بموجبه، وإما بأن ينظروا فيه ويعلموا صحته، ثم هم بعد يعاندون فيه ولا يعملون بما علموه واعتقدوا صحته. وقوله: ﴿مِنْ بَعّدِ مِيثَقِدِ ﴾؛ أي: من بعد اعترافهم به وإقرارهم بصحته ﴿وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾؛ أي: ويتركون وصل ما أمر الله سبحانه بوصله من الإيمان به وبجميع أنبيائه الذين جاؤوا بالحق، فآمنوا ببعض الرسل وكفروا ببعض، وقطعوا الرحم وموالاة المؤمنين، وكانوا حرباً على المؤمنين وعوناً للكافرين، ومنعوا المساعدات العامة التي توجب التآلف والمودة بين المؤمنين، كما جاء في الحديث: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً»،

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) المراغي.

وجاء أيضاً: «المؤمنون كالجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو اشتكى باقي الأعضاء بالسهر والحمى».

ولم يتعرض هنا لنفي الخشية والخوف عنهم وما بعدهما من الأوصاف المتقدمة (١)؛ لدخولها في النقض والقطع ﴿وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ﴾ بظلمهم لأنفسهم بعبادة غير الله تعالى، وبظلمهم لغيرهم بدعوتهم إلى الشرك وانتهاب أموالهم واغتصابها بلاحق، وتهييج الفتن بين المسلمين، وإثارة الحرب عليهم وإظهار العدوان لهم.

وفي الحديث (٢٠): «الفتنة نائمة لعن الله من أيقظها» وهي إيقاع الناس في الاضطراب والاختلال والاختلاف والمحنة والبلية بلا فائدة دينية، وذلك حرام؛ لأنه فساد في الأرض وإضرار للمسلمين وزيغ وإلحاد في الدين.

فمن الفتنة أن يغري الناس على البغي والخروج على السلطان، وذلك لا يجوز وإن كان ظالماً؛ لكونه فتنة وفساداً في الأرض، وكذا معاونة المظلومين إذا أرادوا الخروج عليه، وكذا المعاونة له لكونه إعانة على الظلم، وذلك لا يجوز.

ومنها: أن يقول للناس ما لا تصل عقولهم إليه، وفي الحديث: «أمرنا أن نكلم الناس على قدر عقولهم». ومنها أن يذكر للناس ما لا يعرفه بكنهه ولا يقدر على استخراجه، فيوقعهم في الاختلاف والاختلال، والفتنة والبلية، كما هو شأن بعض الوعاظ في زماننا.

ومنها: أن يحكم أو يفتي بقول مهجور أو ضعيف أو قوي يعلم أن الناس لا يعلمون به، بل ينكرونه أو يتركون بسببه طاعة أخرى كمن يقول لأهل القرى والبوادي والعجائز والعبيد والإماء: لا تجوز الصلاة بدون التجويد وهم لا يقدرون على التجويد، فيتركون الصلاة رأساً، وهي جائزة عند البعض، وإن كان ضعيفاً فالعمل به واجب.

وكمن يقول للناس: لا يجوز البيع والشراء والاستقراض بالدراهم والدنانير

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۲) روح البيان.

إلا بالوزن؛ لأن رسول الله على نص عليها بالوزن، فهو وزني أبداً وإن ترك الناس فيه الوزن، فهذا القول قوي في نفسه، وهو قول الإمام أبي حنيفة ومحمد مطلقاً. وقول أبي يوسف في غير ظاهر الرواية وهي خروجها عن الوزنية بتعامل الناس إلى العددية، فهذه الرواية وإن كانت ضعيفة فالقول بها واجب ولازم فراراً من الفتنة، فيجب على القضاة والمفتين والوعاظ معرفة أحوال الناس وعاداتهم في القبول والرد والسعي والكسل ونحوها، فيكلمونهم بالأصلح والأوفق لهم حتى لا يكون كلامهم فتنة للناس، وكذا الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فإنه يجب على الآمر والناهي معرفة أحوال الناس وعاداتهم وطبائعهم ومذاهبهم؛ لئلا يكون فتنة للناس وتهييجاً للشر، وسبباً لزيادة المنكر وإشاعة المكروه.

ثم حكم عليهم بما يستحقون بما دسوا به أنفسهم، فقال: ﴿أُولَيِّكَ﴾ الموصوفون بهذه الصفات الذميمة ﴿لَمُمُ بسبب تلك الصفات المذكورة ﴿اللَّمْنَةُ وَلَمْ اللَّهُ ال

ولما كان<sup>(۱)</sup> كثير من الأشقياء فتحت عليهم نعم الدنيا ولذاتها أخبر تعالى أنه هو الذي يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر، والكفر والإيمان لا تعلق لهما بالرزق، فقال: ﴿الله المسجانه وتعالى وحده هو الذي ﴿يَسُمُ الرِزْقَ ويوسعه في الدنيا ﴿لِمَن يَشَاء ﴾ بسطه وتوسيعه عليه ﴿وَيَقَدِرُ ﴾؛ أي: يضيق الرزق على من يشاء من عباده، ويعطيه بقدر كفايته لا يفضل عنه شيء. كأنه قيل<sup>(۱)</sup>: لو كان من نقض عهد الله ملعونين في الدنيا ومعذبين في الآخرة. لِمَ فتح الله عليهم أبواب النعم واللذات في الدنيا . فقيل: إن فتح باب الرزق في الدنيا لا تعلق له بالكفر والإيمان، بل هو متعلق بمجرد مشيئة الله، فقد يضيق على المؤمن امتحاناً لصبره

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) روح البيان.

وتكفيراً لذنوبه ورفعاً لدرجاته، ومن هذا القبيل ما وقع لأكثر الأصحاب ـ رضي الله عنهم ـ من المضايقة، ويوسع على الكافر استدراجاً، ومنه ما وقع لأكثر كفار قريش من التوسعة، ثم إن الله تعالى جعل الغنى لبعضهم صلاحاً، وجعل الفقر لبعضهم صلاحاً، وقد جعل في غنى بعضهم فساداً كالفقر، وفي الكل حكمة ومصلحة.

والمعنى: الله (۱) سبحانه وتعالى يوسع الرزق لمن يشاء من عباده ممن هو حاذق في جمع المال وله من الحيلة في الحصول على كسبه واستنباطه بشتى الوسائل ما يخفى على غيره، ولا علاقة لهذا بإيمان ولا كفر، ولا صلاح ومعصية، ويقدر على من يشاء ممن هو ضعيف الحيلة، وليس بالحُوَّل (۱) القُلَّب في استنباط أسبابه ووسائله، وما الغنى والفقر إلا حالان يمران على البر والفاجر، كما يمر عليهما الليل والنهار والصباح والمساء.

ثم ذكر أن مشركي مكة بطروا بغناهم، فقال: ﴿وَفَرِحُوا ﴾؛ أي: وفرح الذين نقضوا العهد والميثاق من مشركي مكة وغيرهم ﴿ بِلَّذِيَو الدِّيَا ﴾؛ أي: ببسط الرزق عليهم في الحياة الدنيا، وعدوه أكبر متاع لهم، وأعظم حظوة عند الناس. والفرح (٣): لذة في القلب لنيل المشتهى؛ أي: فرحوا بها فرح بطر وأشر، لا فرح شكر وسرور بفضل الله وأنعامه عليهم. وفيه دليل على أن الفرح بالدنيا حرام. قال في «شرح الحكم» عند قوله تعالى: ﴿ قُلْ بِفَضَلِ اللهِ وَبِرَحُمَتِهِ فِيدَلِكَ وَبَرَمُوا ﴾ إنما لم يؤمر العبد برفض الفرح جملة؛ لأن ذلك من ضرورات البشر التي لا يمكن رفعها، بل ينبغي صرفها للوجه اللائق بها، وكذا جميع الأخلاق كالطمع والبخل والحرص والشهوة والغضب لا يمكن تبدلها، بل يصح أن تصرف إلى وجه لائق بها حتى لا تنصرف إلا فيه انتهى. وقيل: في هذه الآية تقديم إلى وجه لائق بها حتى لا تنصرف إلا فيه انتهى. وقيل: في هذه الآية تقديم

<sup>(</sup>١) المراغي.

<sup>(</sup>٢) قوله بالحول القلب: الحُوَّل بوزن سُكَّر، أي: بصير بتحويل الأمور وتدبيرها وتقليبها وهو حُوَّلٌ قُلَّب ا هـ مختار.

<sup>(</sup>٣) روح البيان.

وتأخير، والتقدير: الذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه، ويقطعون ما أمر الله به أن يوصل، ويفسدون في الأرض، وفرحوا بالحياة الدنيا، فيكون ﴿فرحوا معطوفاً على ﴿يفسدون﴾. ﴿وَمَا لَمُنَيَّهُ اللَّنِيَا﴾؛ أي: وما نعيم الحياة الدنيا الفاني ﴿فِي ٱلْآخِرَةِ ﴾؛ أي: بالنسبة إلى نعيم الآخرة الباقي ﴿إِلَّا مَتَعُ ﴾؛ أي: إلا شيء قليل ونزر يسير سريع الزوال يتمتع به قليلاً، فهو كزاد الراعي يتزود بها إلى الآخرة، وعجالة الراكب؛ وهي ما يتعجل به من تميرات أو شربة سويق أو نحو ذلك، فلا حق لهم في البطر والأشر بما أوتوا من حظوظها، وانتفعوا به من خيراتها، فهم قد اعتزوا بالقليل السريع الزوال. و﴿فِي في قوله: ﴿فِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ ليست (١) ظرفاً لـ ﴿المُقَالِية في جنب حياة الآخرة؛ والتقدير: وما الحياة القريبة إلى الزوال حالة كونها كائنة في جنب حياة الآخرة؛ أي: بالقياس والنسبة إليها إلا متاع، فـ ﴿في ﴾: للمقايسة، وهي الداخلة بين مفضول سابق وفاضل لاحق.

وأخرج الترمذي عن المستورد قال (٢): قال رسول الله ﷺ: «ما الدنيا في الآخرة إلا كمثل ما يجعل أحدكم أصبعه هذه في اليم، فلينظر بم يرجع»، وأشار بالسبابة.

وأخرج الترمذي عن ابن مسعود وصححه قال: نام رسول الله على حصير، فقام وقد أثر في جنبه، فقلنا: يا رسول الله لو اتخذنا لك، فقال: «ما لي وللدنيا ما أنا في الدنيا إلا كراكب استظل تحت شجرة ثم راح وتركها».

قال في «الحكم العطائية» (٢٠): إن أردت أن لا تعزل، فلا تتول ولايةً لا تدوم لك، وكل ولايات الدنيا كذلك، وإن لم تعزل عنها بالحياة عزلت عنها بالممات، قال: وقد جعل الله الدنيا محلاً للأغيار ومعدناً لوجود الأكدار تزهيداً لك فيها حتى لا يمكنك استناد إليها ولا تعريج عليها. وقد قيل: إن الله تعالى

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

أوحى إلى الدنيا: تضيقي وتشدَّدي على أوليائي، وترفَّهي وتوسَّعي على أعدائي، تضيَّقي على أعدائي، تضيَّقي على أعدائي حتى يشتغلوا بك عني، وتوسَّعي على أعدائي حتى يشتغلوا بك عنى، فلا يتفرَّغوا لذكري انتهى.

فغاية (١) متاع الدنيا أنها مثل القصعة والقدح والقدر ينتفع بها، ثم تذهب، والعاقل لا يفرح بما يفارقه عن قريب ويورثه حزناً طويلاً، وإن حدثته نفسه بالفرح به يكذبها. قال الشاعر:

وَمَنْ سَرَّهُ أَنْ لاَ يَرَىٰ مَا يَسُووُهُ فَلاَ يَتَّخِذْ شَيْئًا يَخَافُ لَهُ فَقْدَا

ولما أبان سبحانه وتعالى أنهم قد انخدعوا بالسراب واكتفوا بالحباب ـ نفاخات الماء التي تعلوه ـ . . ذكر ما ترتب على ذلك الغرور من اقتراحهم على رسوله على الآيات، فقال: ﴿وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ ؛ أي: ثبتوا واستمروا على كفرهم وعنادهم من أهل مكة وغيرهم ﴿لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ ﴾ ؛ أي: هلا أنزل على محمد على ﴿ وَايَدُ ﴾ ؛ أي: علامة عظيمة ومعجزة باهرة كائنة ﴿ مِن رَبِّهِ الله على أي : من رب محمد على مثل آيات موسى وعيسى عليهما السلام من العصا وإحياء الموتى ونحوهما ؛ لتكون دليلاً وعلامة على صدقه .

والمعنى (٢): أي ويقول الذي كفروا من أهل مكة هلا أنزل على محمد آية كما أرسل على الأنبياء والرسل السابقين، كسقوط السماء عليهم كسفا، أو تحويل الصفا ذهبا، أو إزاحة الجبال من حول مكة حتى يصير مكانها مروجاً وبساتين إلى نحو أولئك من الاقتراحات التي حكاها القرآن عنهم كقولهم: ﴿فَلَيَأْنِنَا بِنَايَةِ كُما أَرْسِلَ ٱلْأَوْلُونَ وكأنهم لفرط عنادهم وعظيم مكابرتهم قد ادعو أن ما أتى به من باهر الآيات كالقرآن وغيره ليس عندهم من الآيات التي توجب الإذعان والإيمان، أو التي لا تقبل شكاً ولا جدلاً، ثم أمر رسوله أن يبين لهم أن إنزال الآيات لا دخل له في هداية ولا ضلال، بل الأمر كله بيده، فقال: ﴿فَلَ ﴾ يا محمد لهؤلاء الكفرة المعاندين ﴿إِنَ الله سبحانه وتعالى ﴿يُعَنِلُ مَن يَشَاءُ ﴾

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) المراغي.

إضلاله باقتراح الآيات تعنتاً بعد تبين الحق وظهور المعجزات، فلا تغنى عنه كثرة المعجزات شيئاً إذا لم يهده الله تعالى ﴿وَيَهْدِئ﴾ سبحانه تعالى ﴿إِلَيْهِ﴾؛ أي: من أقبل إلى الحق ورجع عن العناد، فضمير ﴿إِلَيْهِ﴾؛ أي: إلى الحق أو إلى الإسلام، أو إلى جنابه تعالى ﴿مَنْ أَنَابَ﴾؛ أي: من أقبل إلى الحق ورجع عن العناد: فضمير ﴿إِلَيْهِ﴾ راجع إلى الحق، أو من (١) رجع إلى الله التوبة والإقلاع عما كان عليه. وأصل الإنابة: الدخول في نوبة الخبر.

والمعنى (٢): أي إنه لا فائدة لكم في نزول الآيات إن لم يرد الله تعالى هدايتكم، فلا تشغلوا أنفسكم بها، ولكن تضرعوا إليه واطلبوا منه الهداية، فإن الضلال والهداية بيده، وإليه مقاليدها، وادعوه أن يهيىء لكم من أمره رشداً، وأن يمهد لكم وسائل النجاة والسعادة، ويدفع عنكم نزعات الشيطان ووساوسه؛ لتظفروا بالحسنى في الدارين.

أما<sup>(٣)</sup> من أقبلوا إلى الله وتأملوا في دلائله الواضحة، وسلكوا طرقه المعبدة، فالله ينير بصائرهم ويشرح صدورهم، وهم لا بد واصلون إلى الفوز

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٣) المراغي،

<sup>(</sup>٢) المراغى.

بالحسنى، وحاصلون على السعادة في الدنيا والآخرة، وهم من أشار إليهم بقوله: ﴿ أَنَابَ ﴾ أو خبر مبتدأ محذوف؛ أي: هم الذين آمنوا بالله وبرسوله وبكل ما جاء به ﴿ وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم ﴾ أي: تسكن قلوبهم وتستأنس ﴿ بِذِكْرِ اللهِ تعالى؛ أي: هم الذين آمنوا بالله وبرسوله، واطمأنت واستأنست قلوبهم بذكر الله سبحانه بالسنتهم كتلاوة القرآن والتسبيح والتحميد والتكبير والتوحيد، أو بسماع ذلك من غيرهم؛ أي: إذا سمعوا ذكر الله أحبوه واستأنسوا به، فالمؤمنون يستأنسون بالقرآن وذكر الله الذي سمعوا ذكر الله أحبوه واستأنسوا به، فالمؤمنون يستأنسون بالقرآن وذكر الله الذي غير الله تعالى، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللهُ وَحَدَهُ الشَمَأَزَتُ قُلُوبُ الّذِينَ لَا عَيْرِ الله تعالى، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللهُ وَحَدَهُ الشَمَأَزَتُ قُلُوبُ الّذِينَ لَا عَيْرِ الله تعالى، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللهُ وَحَدَهُ الشَمَأَزَتُ قُلُوبُ الّذِينَ لَا

وقيل: المراد بالذكر هنا الطاعة، وقيل: بوعد الله، وقيل: بذكر رحمته، وقيل: بذكر دلائله الدالة على توحيده. ﴿أَلاَ ﴾؛ أي: انتبهوا من غفلتكم واعلموا أنه ﴿بِذِكْرِ اللهِ ﴾ المؤمنين ويستقر اليقين فيها؛ أي: ألا بذكر الله وحده لا بغيره تطمئن قلوب المؤمنين ويستقر اليقين فيها؛ أي: ألا بذكر الله وحده لا بغيره تطمئن قلوب المؤمنين، ويزول القلق والاضطراب من خشيته بما يفيضه عليها من نور الإيمان الذي يذهب الهلع والوحشة، وهي بمعنى قوله في الآية الأخرى: ﴿مُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾.

فإن قلت (٢٠): أليس قد قال الله تبارك وتعالى في أول سورة الأنفال ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اللَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُم ﴾ والوجل استشعار الخوف وحصول الاضطراب، وهو ضد الطمأنينة، فكيف وصفهم بالوجل والطمأنينة، وهل يمكن الجمع بينهما في حال واحدة؟

قلت: إنما يكون الوجل عند ذكر الوعيد والعقاب، والطمأنينة إنما تكون عند ذكر الوعد والثواب، فالقلوب توجل إذا ذكرت عدل الله وشدة حسابه

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٢) الخازن.

وعقابه، وتطمئن إذا ذكرت فضل الله ورحمته وكرمه وإحسانه؛ أي: فالمؤمنون (۱) إذا ذكروا عقاب الله، ولم يأمنوا من وقوعهم في المعاصي وجلت قلوبهم، كما قال: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ ﴾ وإذا ذكروا وعده بالشواب والرحمة سكنت نفوسهم واطمأنت إلى ذلك الوعد، وزال منها القلق والوحشة كما قال: ﴿ألّا بِنِكِ ٱللّهِ يَظْمَينُ ٱلْقُلُوبُ ﴾. وفي الآية إيماء إلى أن الكفار أفئدتهم هواء؛ إذ لم تسكن نفوسهم إلى ذكره، بل سكنت إلى الدنيا وركنت إلى لذاتها، ثم بين سبحانه جزاء المطمئنين وثوابهم، فقال: ﴿ٱلّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الْهَبُوبَ وَهُو مِبْلُوا الله عند ربهم في الآخرة حالة طيبة وعيشة وعيشة ومثوبة حسنى وفرح وسرور، وقيل: طوبى: شجرة في الجنة، وقيل: هي طيبة ومثوبة حسنى وفرح وسرور، وقيل: طوبى: شجرة في الجنة، وقيل: هي الجنة. ﴿وَهُ لَهُمْ ﴿ حسن مآب ﴾؛ أي: ولهم عند ربهم مآب حسن ومرجع حسن ومنجه حسن ومنجه بين ينقلبون ويرجعون إليه في الآخرة وهو الجنة.

وفي هذا من الترغيب في طاعته والتحذير من معصيته ومن شديد عقابه ما لا خفاء فيه.

وخلاصة ذلك: أن أهل الجنة منعمون بكل ما يشتهون كما جاء في الحديث: "فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر". وقرأ بكرة الأعرابي شذوذاً (٢): ﴿طِيبى﴾ ـ بكسر الطاء ـ لتسلم الياء من القلب، وإن كان وزنها فعلى كما كسروا في بيض لتسلم الياء، وإن كان وزنه فعلاً كحمر. وقرىء شذوذاً: ﴿وحُسنَ مأبُ ﴾ ـ بفتح النون ورفع مآب ـ فـ حسن ؛ فعل ماض أصله، وحسن نقلت ضمة سينه إلى الحاء، وهذا جائز في فعل إذا كان للمدح، أو الذم، كما قالوا: حسن ذا أدباً. وقرأ الجمهور: ﴿وَحُسنُ مَاكِ بُ بالرفع على أنه معطوف على ﴿طُوبَ ﴾. وقرأ عيسى الثقفي بالنصب، وخرَّج ذلك بالرفع على أنه معطوف على ﴿طُوبَ ﴾ وأنها في موضع نصب على المصدرية كسَقْياً

<sup>(</sup>١) المراغى. (٢) البحر المحيط.

لك، وحسن مآب معطوف عليها.

﴿ كَنَاكِ﴾؛ أي: مثل إرسالنا الرسل إلى أممهم قبلك وإعطائنا إياهم كتباً تتلى عليهم ﴿أَرْسَلْنَكَ﴾ وبعثناك يا محمد ﴿فِي أُمَّةِ﴾؛ أي: إلى جماعة كثيرة. فَوْفِي ﴾ (١) هنا بمعنى: إلى، كما في قوله تعالى: ﴿فَرَدُّواْ أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْرَهِهُمْ ﴾. وفي "بحر العلوم" وإنما عدى الإرسال بـ ﴿ فِي ﴾ وحقه أن يعدى بإلى؛ لأن الأمة موضع الإرسال؛ أي: أرسلناك إلى أمة ﴿ فَدَّ خَلَتُ ﴾ ومضت وتقدمت ﴿ مِن قَبِّلِهَا ﴾؛ أي: من قبل هذه الأمة التي أرسلناك إليها، فالضمير عائد على أمة باعتبار لفظها ﴿أُمُّهُ ﴾؛ أي: قد مضت من قبل هذه الأمة أمم كثيرة وقرون عديدة قد أرسلنا إليهم رسلنا من قبلك، فليس ببدع إرسالك إلى أمتك، فكيف ينكرون رسالتك. ثم علل الإرسال، فقال: ﴿ لِّتَتَّلُوا عَلَيْهِم ﴾؛ أي: على أمتك، فالضمير راجع إلى ﴿أُمَّةِ﴾ باعتبار معناها، ولو عاد إلى لفظها، لقال: لتتلو عليها؛ أي: أرسلناك إليهم لكي تقرأ على تلك الأمة الكتاب العظيم ﴿الَّذِي ٱلَّذِي اَوْحَيْـنَا ٓ إِلَيْكَ﴾ وهو القرآن وما فيه من شرائع الإسلام وتزينهم بحلية الإيمان، فإن المقصود(٢) من نزول القرآن هو العمل بما فيه، وتحصيل السيرة الحسنة لا التلاوة المحضة والاستماع المجرد، فالعامي المتعبد راجل سالك، والعالم المتهاون راكب نائم. وجملة قوله: ﴿وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمْنِيُّ ۚ حَالَ مِن ﴿أُمَّةِ ﴾؛ أي: أرسلناك إلى أمة قد خلت من قبلها أمم، والحال أنهم؛ أي: أن أمتك يكفرون وينكرون بالله الواسع الرحمة، ولا يعرفون قدر رحمته وإنعامه عليهم بإرسالك وإنزال الكتاب العظيم عليهم، والضمير في ﴿وَهُمُّ ﴾ عائد على ﴿أُمَّةِ ﴾ من حيث المعنى، ولو عاد على لفظها لكان التركيب: وهي تكفر بالرحمن. ١ هـ. «سمين».

والمعنى: أي كما (٣) أرسلنا إلى الأمم الماضية رسلاً فكذبوهم، كذلك أرسلناك في هذه الأمة لتبليغهم رسالة الله إليهم، وكما أوقعنا بأسنا ونقمتنا

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

<sup>(</sup>٣) المراغى.

بأولئك، فليحذر هؤلاء من حلول النقم بهم.

وخلاصة ذلك: أننا كما أرسلنا إلى أمم من قبلك، وأعطيناهم كتباً تتلى عليهم أرسلناك وأعطيناك هذا الكتاب لتتلوه عليهم، فلماذا يقترحون غيره ﴿وَهُمُ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمَنِيُ ﴾؛ أي: والحال أنهم كفروا بمن أحاطت بهم نعمه ووسعت كل شيء رحمته، ولم يشكروا نعمه وفضله عليهم، ولا سيما إحسانه إليهم بإرسالك وإنزال القرآن عليك، وهو الكفيل بمصالح الدنيا والآخرة، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَسَلَنَكَ إِلّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾.

وكفرهم به أنهم جحدوه بتاتاً، أو أثبتوا له الشركاء. وروي أنَّ أبا جهل سمع النبي على وهو في الحجر يدعو ويقول: «يا الله يا رحمن»، فرجع إلى المشركين، وقال: إن محمداً يدعو إلهين يدعو الله، ويدعو آخر يسمى الرحمٰن، ولا نعرف الرحمٰن إلا رحمٰن اليمامة يعني به: مسيلمة الكذاب صاحب اليمامة، وهي بلدة في البادية، فنزلت هذه الآية. ﴿قُلَ لهم يا محمد ﴿هُوَ ﴾؛ أي: الرحمٰن الذي كفرتم به وأنكرتم معرفته ﴿رَبِّ ﴾؛ أي: خالقي ومتولي أموري. وقوله: ﴿لا إِلله إِلا هُو خبر بعد خبر؛ أي: هو جامع لهذين الوصفين من الربوبية والألوهية، فلا مستحق للعبادة سواه. ومعنى: ﴿لا إِلله إِلا هُو هو الواحد المختص بالإلهية، فلا يستحق العبادة له والإيمان به سواه.

والمعنى: قل لهم يا محمد إن الرحمٰن الذي كفرتم به هو خالقي ومتولي أمري ومبلغي مراتب الكمال، لا رب غيره ولا معبود سواه، فهو الواحد الأحد الفرد الصمد لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد. وعن قتادة قال: ذكر لنا أن رسول الله على زمن الحديبية حين صالح قريشاً كتب في الكتاب: بسم الله الرحمٰن الرحيم، فقالت قريش: أما الرحمٰن فلا نعرفه، وكان أهل الجاهليلة يكتبون: باسمك اللهم، فقال أصحابه: دعنا نقاتلهم، قال: «لا اكتبوا كما يريدون». اهد.

﴿ عَلَيْهِ ﴾ سبحانه وتعالى لا على غيره ﴿ تَوَكَلْتُ ﴾ واعتمدت في جميع أموري، وإليه أسندت أمري في العصمة من شركم والنصرة عليكم ﴿ وَإِلَيْهِ ﴾ تعالى

لا إلى غيره ﴿مَتَابِ﴾؛ أي: توبتي، وهو مصدر ميمي لتاب يتوب، وأصله (١) متابي بالإضافة إلى ياء المتكلم، ولكنها حذفت اجتزاء عنها بالكسرة؛ أي: مرجعي ومرجعكم فيرحمني وينتقم لي منكم، والانتقام من الرحمٰن أشد، ولذا قيل: نعوذ بالله من غضب الحليم.

وفي هذا (٢٠): بيان لفضل التوبة ومقدار عظمها عند الله، وبعث للكفار على الرجوع عما هم عليه بأبلغ وجو وألطف سبيل؛ إذا أمر بها عليه السلام وهو منزه عن اقتراف الذنوب، فتوبتهم وهم عاكفون على أنواع الكفر والمعاصي أحق وأجدر.

﴿ وَلَوْ أَنَ قُرُعَانَا ﴾؛ أي: ولو ثبت أن كتاباً من الكتب السماوية ﴿ سُبِرَتَ بِهِ الْجِبَالُ ﴾؛ أي: نقلت بتلاوته عن أماكنها، وأذهبت عن وجه الأرض بقرائته عليها، كما فعل ذلك بالطور لموسى عليه السلام ﴿ أَوْ قُطِعَتْ بِهِ ٱلْأَرْضُ ﴾؛ أي: أو شقت الأرض بتلاوته عليها، وجعلت أنهاراً وعيوناً، كما فعل بالحجر حين ضربه موسى بعصاه ﴿ أَوْ كُلُمْ بِهِ ٱلْمُوَيِّنُ ﴾؛ أي: أو كلم أحد به الموتى في قبورهم بأن أحياهم بقرائته عليهم، فتكلم معهم كما وق لعيسى عليه السلام، وجواب ﴿ لَوْ ﴾ محذوف تقديره: لو ثبت أمر من هذه الأمور الثلاثة لكتاب من الكتب السماوية لثبت لهذا الكتاب العظيم، ولهذا القرآن الكريم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، لما انطوى عليه من الآيات الكونية الدالة على بديع صنع الله في الأنفس والآفاق، ولما اشتمل عليه من الحكم والأحكام التي فيها صلاح البشر وسعادتهم في الدار الفانية والدار الباقية، واشتمل عليه من قوانين العمران التي تكون خيراً لمتبعيها وفوزاً لسالكيها، ويجعل منهم خير أمة أخرجت للناس.

أو التقدير: لو ثبت أمر من هذه الأمور الثلاثة لكتاب من الكتب السماوية. . لكان هو هذا القرآن لكونه ينطوي على عجائب آثار قدرة الله تعالى،

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

ولكن لم يفعل، بل فعل ما عليه الشأن الآن وهذا بمعنى قوله: ﴿لَوَ أَنزَلْنَا هَلَا اللَّهُ وَهَذَا بِمعنى قوله: ﴿لَوَ أَنزَلْنَا هَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتَكُم خَشِيعًا مُتَصَدِعًا مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ ﴾.

خلاصة ذلك (1): لو أن ظهور أمثال ما اقترحوه مما تقتضيه الحكمة وتستدعيه المصلحة؛ لكان مظهر ذلك هو القرآن الذي لم يعدوه آية، واقترحوا غيره. ولا يخفى ما في هذا من تعظيم شأنه الكريم، ووصفهم بسخف العقل وسوء التدبير والرأي، وبيان أن تلك المقترحات لا ينبغي أن يؤبه لها ولا يلتفت إليها؛ لأنها صادرة عن التشهي والهوى والتمادي في الضلال، والمكابرة والعناد، لا عن تقدير للأمور على وجهها الصحيح، وتأمل في حقائقها، وما يجب أن يكون لها من الاعتبار.

ويجوز أن يكون المعنى: لو أن كتاباً فعلت بوساطته هذه الأفاعيل العجيبة. لما آمنوا به لفرط عنادهم وعلوهم في مكابرتهم، وهذا بمعنى قوله: ﴿وَلَوَ أَنْنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ الْمَلَيْكَةُ وَكُلَّمَهُمُ الْمُوْنَى وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ فَبُلًا مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلَاّ أَن يَشَاءَ اللهُ ﴾.

﴿ بَل لِلْكُوان ﴿ مَيمًا ﴾ وجوداً وعدماً إن شاء فعل، وإن شاء لم يفعل، فله التصرف في الأكوان ﴿ مَيمًا ﴾ وجوداً وعدماً إن شاء فعل، وإن شاء لم يفعل، فله التصرف في كل شيء، وله القدرة على ما أراد، وهو قادر على الإتيان بما اقترحوه من الآيات إلا أن إرادته لم تتعلق بذلك؛ لعلمه بأنه لا تنفعهم الآيات، وأن قلوبهم لا تلين بذلك، ولا يجدي هذا فائدة في إيمانهم.

والمعنى: بل مرجع الأمور كلها بيد الله تعالى ما شاء كان وما لم يشاء لم يكن، ومن يضلل فلا هادي له، ومن يهد فما له من مضل. وهذه الجملة إضراب<sup>(٣)</sup> عن ما تضمنته لو من معنى النفي؛ أي: بل الله قادر على الإتيان بما اقترحوه من الآيات إلا أن إرادته لم تتعلق بذلك، لعلمه بأنه لا تلين له

<sup>(</sup>١) المراغي. (٣) البيضاوي.

<sup>(</sup>٢) المراح.

شكيمتهم، ويؤيد ذلك قوله: ﴿أَفَلَمْ يَأْيُسِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوّا أَن لَوْ يَشَاهُ ٱللّهُ لَهَدَى ٱلنّاسَ جَيعًا ﴾ والهمزة فيه داخلة على محذوف، والفاء عاطفة على ذلك المحذوف، و﴿يَأْيُسِ ﴾ هنا بمعنى يعلم و﴿أَن ﴾ مخففة من الثقيلة، واسمها ضمير الشأن، والتقدير: أغفل الذين آمنوا كون الأمر جميعاً لله تعالى، فلم يعلموا أن الشأن والحال لو شاء الله سبحانه وتعالى هداية الناس أجمعين لهداهم جميعاً من غير أن يشاهدوا الآيات التي اقترحوها، فإنه ليس ثمة حجة ولا معجزة أنجع في العقول من هذا القرآن الذي لو أنزل على جبل لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله، ولكنه لم يشأ هداية جميع الناس. وقيل (١): إن الإياس على معناه الحقيقي؛ أي: أفلم يبأس الذين آمنوا من إيمان هؤلاء الكفار لعلمهم أن الله تعالى لو أراد هدايتهم لهداهم؛ لأن المؤمنين تمنوا نزول الآيات التي اقترحها الكفار طمعاً في إيمانهم.

وحاصله: أن في معنى الآية قولين:

أحدهما: أن يئس بمعنى علم.

والقول الثاني: أنه من اليأس المعروف، وتقدير القولين ما تقدم. ﴿وَلَا يَزَالُ اللَّهِينَ كَفَرُواْ﴾ بالرحمٰن وهم كفار مكة ﴿تُصِيبُهُم بِمَا صَنعُواْ﴾؛ أي: بسبب ما صنعوا وفعلوا من كفرهم وأفعالهم الخبيثة ﴿قَارِعَةٌ﴾؛ أي: داهية ومصيبة تقرعهم وتفجأهم، وتفزعهم من القتل والأسر والحرب والجدب. وأصل القرع: الضرب والصدع.

وتلخيصه (٢): ولا يزال كفار مكة معذبين بقارعة من البلايا والرزايا ﴿أَوَ القارعة؛ أي: تنزل ﴿قَرِيبًا﴾؛ أي: مكاناً قريباً ﴿مِن دَارِهِم ﴾ مكة فيفزعون فيها، ويقلعون ويتطاير عليهم شرارها ويتعدى إليهم شرورها، ويجوز أن يكون ﴿قَلُ ﴿خطاباً للنبي ﷺ، فإنه حل بجيشه قريباً من دارهم حيث حاصر أهل الطائف، وحيث حل بالحديبية في عامها. وقيل: هذا وعيد للكفار على العموم، لا خصوص أهل مكة ﴿حَتَى يَأْتِى وَعَدُ اللَّهِ ﴾؛ أي: حتى ينجز الله سبحانه وتعالى وعده الذي وعدك فيهم بظهورك عليهم وفتحك أرضهم وقهرك إياهم بالسيف

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٢) روح البيان.

﴿إِنَ الله سبحانه وتعالى ﴿لَا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ ﴾؛ أي: لا يترك وفاء الوعد الذي وعده لعباده؛ لامتناع الخلف في حقه تعالى؛ لكونه نقصاً منافياً للألوهية، وكمال الشيء، فما جرى به وعده فهو كائن لا محالة؛ أي: إن الله تعالى منجزك ما وعدك من النصر عليهم؛ لأنه لا يخلف وعده كما قال: ﴿فَلَا تَحْسَبَنَ اللّهَ مُخْلِفَ وَعْدِهِ رُسُلَهُ وَ إِنّ اللّهَ عَلَيْهَ مُؤْلِفَ وَعْدِهِ رُسُلَهُ وَاللّهُ الله الله والميناق بمعنى الولادة والميناق بمعنى الولادة والوعد عبارة عن الإخبار بإيصال المنفعة قبل وقوعها.

وقرأ علي وابن عباس قال الزمخشري (٢)، وجماعة من الصحابة والتابعين، وقال غيره: وعكرمة وابن أبي مليكة والجحدري وعلي بن الحسين وابنه زيد وأبو زيد المزني وعلي بن نديمة وعبد الله بن يزيد: ﴿أَفَلَم يَتَبِينَ﴾ من بينت كذا إذا عرفته وهه قراءة شاذة وليست متواترة، وتدل هذه القراءة الشاذة على أن معنى: ﴿أَفَلَمْ يَأْتِسِ﴾ هنا معنى العلم، كما تظافرت النقول أنها لغة لبعض العرب، وهذه القراءة ليست قراءة تفسير لقوله: ﴿أَفَلَمْ يَأْتِسِ﴾ كما يدل عليه ظاهر كلام الزمخشري، بل هي قراءة مسندة إلى الرسول على. وقرأ مجاهد وابن جبير: ﴿أو يحل بالياء على الغيبة وهي قراءة شاذة أيضاً، واحتمل أن يكون عائداً على معنى القارعة، وهو أوضح، راعى فيه التذكير؛ لأنها بمعنى البلاء أو العذاب، أو تكون الهاء في ﴿قَارِعَهُ للمبالغة فهو بمعنى قارع، واحتمل أن يكون عائداً على الرسول على اللهاء في ﴿قَارِعَهُ للمبالغة فهو بمعنى قارع، واحتمل أن يكون عائداً على الرسول على اللهء في ﴿قَارِعَهُ للمبالغة فهو بمعنى قارع، واحتمل أن يكون عائداً على الرسول على اللهء في ﴿قَارِعَهُ للمبالغة فهو بمعنى قارع، واحتمل أن يكون عائداً على الرسول على واضحة.

## الإعراب

﴿ ٱلَّذِينَ يُوفُونَ بِمَهْدِ ٱللَّهِ وَلَا يَنْقُضُونَ ٱلْمِيئُـٰقَ ۞ .

﴿ الَّذِينَ ﴾ مع ما عطف عليه: مبتدأ أول، خبره جملة قوله: ﴿ أُولَيْكَ لَمُمْ عُقْبَى الدَّارِ ﴾، أو بدل من ﴿ أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾، أو نعت له، وجملة قوله: ﴿ أُولَيْكَ لَمُمْ عُقْبَى الدَّارِ ﴾: مستأنفة. ﴿ يُونُونَ ﴾: فعل وفاعل. ﴿ يِمَهْدِ اللَّهِ ﴾: متعلق به، والجملة صلة

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٢) البحر المحيط.

الموصول. ﴿ وَلَا يَنْقُضُونَ ٱلْمِينَاقَ ﴾: فعل وفاعل ومفعول، والجملة معطوفة على جملة ﴿ يُوفُونَ ﴾.

﴿ وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِدِهِ أَن يُوصَلَ وَيَغْشُونَ رَبُّهُمْ وَيَغَافُونَ سُوَّهَ ٱلْحِسَابِ ﴾.

﴿ وَالنَّذِينَ ﴾: اسم موصول معطوف على الموصول الأول. ﴿ يَصِلُونَ ﴾: فعل وفاعل، والجملة صلة الموصول. ﴿ مَا ﴾: موصولة، أو موصوفة في محل النصب مفعول به. ﴿ أَمَرَ اللَّهُ ﴾: فعل وفاعل. ﴿ يِدِيهُ : متعلق به، ومفعوله محذوف تقديره: ما أمرهم الله به. ﴿ أَن ﴾: حرف نصب ومصدر. ﴿ يُوصَلَ ﴾: فعل مضارع مغير الصيغة منصوب بـ ﴿ أَن ﴾ المصدرية، ونائب فاعله ضمير يعود على ﴿ مَا ﴾، والجملة في تأويل مصدر مجرور على كونه بدلاً من ضمير به، والتقدير: والذين يصلون ما أمر الله بوصله. ﴿ وَيَغَشَّونَ كَرَبُّمُ ﴾: فعل وفاعل ومفعول معطوف على ﴿ يَصِلُونَ ﴾. ﴿ وَيَعَلُونَ ﴾ فعل وفاعل معطوف على ﴿ يَصِلُونَ ﴾ .

﴿ وَٱلَّذِينَ صَبَرُوا ٱبْنِعَآهُ وَجَهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوَةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقَنَهُمْ سِرًا وَعَلَانِيَةً وَيَذْرَهُونَ بِٱلْمَسَنَةِ ٱلسَّيِّعَةَ أُوْلَئِكَ لَمُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ۞﴾.

﴿ وَالْكِيْنَ ﴾: اسم موصول في محل الرفع معطوف على الموصول الأول. ﴿ مَبَرُوا ﴾: فعل وفاعل، والجملة الفعلية صلة الموصول. ﴿ اَيْعَلَهُ وَجُهِ رَبِّهِم ﴾: يجوز أن يكون مفعولاً له، وهو الظاهر، وأن يكون حالاً ؛ أي: مبتغين، والمصدر مضاف لمفعوله. اهد. «سمين». ولكن الكلام على حذف مضاف أي: ابتغاء ثوابه ورضاه. ﴿ وَأَقَاتُوا الصَّلَوة ﴾: فعل وفاعل ومفعول معطوف على ﴿ صَبَرُوا ﴾. ﴿ وَانَفَقُوا ﴾: فعل وفاعل معطوف على متعلق بـ ﴿ أَنفَقُوا ﴾: فعل وفاعل ومفعول أول، والمفعول الثاني محذوف تقديره: إياه، والجملة الفعلية صلة لـ ﴿ مَا ﴾، أو صفة لها، والعائد أو الرابط الضمير المحذوف الذي قدرناه آنفاً. ﴿ يَزَّ وَعَلانِكَة ﴾: حالان من فاعل ﴿ وَأَنفَوُا ﴾، ولكنه على تأويله بالمشتق تقديره: وأنفقوا حالة كونهم مسرين ومعلنين، أو على الطرفية ؛ أي: إنفاق سر وعلانية، أو على الظرفية ؛ أي: وقتي سر وعلانية. فعلى المصدرية ؛ أي: إنفاق سر وعلانية، أو على الظرفية ؛ أي: فعل وفاعل

معطوف على ﴿مَبَرُوا﴾. ﴿ إِلْمُسَنَةِ ﴾: متعلق به. ﴿ السَّيِّعَةَ ﴾: مفعول به. ﴿ أُولَيِّكَ ﴾: مبتدأ ثالث مبتدأ ثان. ﴿ لَمُنَهُ ﴾: جار ومجرور خبر مقدم لما بعده. ﴿ عُقْبَى الدَّادِ ﴾: مبتدأ ثالث ومضاف إليه، والجملة من المبتدأ الثالث وخبره في محل الرفع خبر للأول، والجملة من المبتدأ الثاني، والجملة من المبتدأ الثاني وخبره في محل الرفع خبر للأول، والجملة من المبتدأ الأول وخبره مستأنفة.

﴿ جَنَنَتُ عَدْنِ يَدَّغُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمٌّ وَٱلْمَلَتَبِكَةُ يَدَّخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابٍ ۞﴾.

﴿ جَنَّتُ عَدْنِ ﴾ : خبر لمبتدأ محذوف تقديره : هي جنات عدن، والجملة في محل الرفع بدل من ﴿ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ ، أو عطف بيان منه . ﴿ يَدَّعُلُونَا ﴾ : فعل وفاعل ، ومفعول ، والجملة في محل الرفع صفة لـ ﴿ جَنَّتُ ﴾ ، ولكنها سببية . ﴿ وَمَن ﴾ ﴿ الواو ﴾ للمعية ﴿ من ﴾ : اسم موصول في محل الرفع معطوف على المرفوع في ﴿ الواو ﴾ للمعية ﴿ من ﴾ : اسم موصول في محل الرفع معطوف على المنصوب . ﴿ مَنَّ أَنْهُ ﴾ ، وإنما ساغ العطف بلا توكيد ، لوجود الفصل بالضمير المنصوب . ﴿ صَلَحَ ﴾ : فعل ماض ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ من ﴾ ، والجملة صلة الموصول . ﴿ مِنْ مَا المَّهِ ﴾ : جار ومجرور حال من فاعل ﴿ صَلَحَ ﴾ . ﴿ وَٱلْوَلِهِمُ وَالْرَبِمُ ﴾ : معطوفان على ﴿ مَا أَيْمِمْ ﴾ : فعل وفاعل . ﴿ عَلَيْهِمْ ﴾ : متعلق به ، وكذا قوله : ﴿ مَنْ كُلُ بَابٍ ﴾ : يتعلق به ، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر المبتدأ ، أو الجملة الاسمية مستأنفة .

# ﴿ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبْرَتُمْ فَيْعَمَ عُفْبَى ٱلدَّارِ ۞﴾.

﴿ سَلَمُ ﴾: مبتدأ، وسوغ الابتداء بالنكرة قصد الدعاء. ﴿ عَلَيْكُ ﴾: جار ومجرور خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل النصب مقول لقول محذوف حال من فاعل ﴿ يَدَّخُلُونَ ﴾، والتقدير: والملائكة يدخلون عليهم من كل باب حالة كونهم قائلين: سلام عليكم. ﴿ يِمَا ﴾: (الباء): حرف جر وسبب. ﴿ ما ﴾: مصدرية: ﴿ صَبِّرَتُمُ ﴾: فعل وفاعل، والجملة صلة ﴿ ما ﴾ المصدرية، ﴿ ما ﴾ مع صلتها في تأويل مصدر مجرور بالباء تقديره: بسبب صبركم في الدنيا على مشاق

التكاليف، الجار والمجرور متعلق بالاستقرار الذي تعلق به الخبر. ﴿ فَيَعْمُ عُقَى الدَّارِ ﴾: (الفاء): عاطفة. ﴿ نعم ﴾: فعل ماض لإنشاء المدح. ﴿ عُقَى الدَّارِ ﴾: فاعل ومضاف إليه، وجملة ﴿ نعم ﴾: في محل الرفع خبر مقدم لمبتدأ محذوف هو مخصوص بالمدح تقديره: جنات عدن، والجملة الاسمية في محل النصب معطوفة على جملة قوله: ﴿ سَلَمُ عَلَيْكُم ﴾ على كونها مقولاً لقول محذوف.

﴿ وَالَّذِينَ يَنْقُمُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَنفِهِ وَيَقَطَّعُونَ مَا ٓ أَمَرَ اللَّهُ بِهِ ۚ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُولَئِهِكَ لَمُثُمُ ٱللَّفَاتُهُ وَلَمْتُمْ سُوَّهُ الدَّادِ ﴿ ﴾ .

﴿وَالَّذِينَ﴾: اسم موصول للجمع المذكر مبتدا أول. ﴿يَنْقُنُونَ عَهْدَ اللّهِ﴾: فعل وفاعل ومفعول، والجملة صلة الموصول. ﴿يَنْ بَعْدِ مِيثَنْقِدِ،﴾: جار ومجرور ومضاف إليه متعلق بـ﴿يَنْقُنُونَ﴾. ﴿وَيَقْطُونَ مَا ﴾: فعل وفاعل ومفعول معطوف على ﴿يَنْقُنُونَ﴾. ﴿أَمَرَ اللّهُ﴾: فعل وفاعل. ﴿يِدِهِ؛ متعلق به، والجملة الفعلية صلة الموصول. ﴿أَمَرَ اللهُ﴾: ناصب وفعل مضارع مغير الصيغة، ونائب فاعله ضمير يعود على ﴿ما ﴾، والجملة في تأويل مصدر مجرور على كونه بدلاً من الضمير المجرور. ﴿وَيُقْسِدُونَ ﴾: فعل وفاعل معطوف على ﴿يَنْقُنُونَ ﴾. ﴿فَ اللّهُ وَيَعْمَدُونَ ﴾: خبر مقدم لما بعده. ﴿اللّهَ يَنْ مَنْ المبتدأ ثان. ﴿ لَمُ مُ ﴾: خبر مقدم لما بعده. ﴿اللّهَ في محل الرفع خبر للمبتدأ الثاني، والجملة من المبتدأ الثاني وخبره خبر للأول، وجملة الأول معطوفة على جملة قوله: ﴿ اللّهِ يَهُ يُونُونَ يَمَهِدِ اللّهِ ﴾: ﴿وَلَمُمُ اللّهُ اللّهُ في مبتدأ وخبر معطوف على جملة قوله: ﴿ أَلَذِينَ يُونُونَ يَمَهِدِ اللّهِ ﴾: ﴿ وَلَمُمُ اللّهُ اللّهُ وَخِبره على المبتدأ وخبر معطوف على جملة قوله: ﴿ أَلَذِينَ يُونُونَ يَمَهِدِ اللّهِ ﴾: ﴿ وَلَمُمُ اللّهُ اللّهُ فَيْ مُبِدُ اللّهُ ﴾ وجملة قوله: ﴿ أَلَهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ وَلَا مُعلَوفًا على المبتدأ وقوله اللّهُ وَلَهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

﴿ أَلَلَهُ يَبُسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَأَهُ وَيَقْدِرُ وَفَرِحُواْ بِالْمِيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَمَا ٱلْمَيَوَةُ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا مَتَنَعُ ﴾.

﴿ الله ﴾: مبتدأ. ﴿ يَبُسُطُ الرِّزَقَ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على ﴿ الله ﴾، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية مستأنفة. ﴿ لِلنَ ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ يَبُسُطُ ﴾. ﴿ يَنَآلُ ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على ﴿ الله ﴾، والجملة صلة ﴿ من ﴾ الموصولة، والعائد محذوف تقديره:

لمن يشاء البسط له. ﴿وَيَقَدِدُ ﴾: فعل مضارع معطوف على ﴿ يَبَسُطُ ﴾. ﴿ وَوَحُوا ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ يِلْقَيَوَ ﴾: متعلق به. ﴿ الدَّيْنَ ﴾: صفة لـ ﴿ الدَّيْنَ ﴾: (الواو): استئنافية. ﴿ ما ﴾: نافية. ﴿ المَيْنَ ﴾: مبتدأ. ﴿ الدَّيْنَ ﴾: صفة لـ ﴿ المَيْنَ وُ ﴾: حرف جر ومقايسة بمعنى الباء. ﴿ الْآخِرَ وَ ﴾: مجرور بها، الجار والمجرور متعلق بمحذوف حال من المضاف المحذوف الواقع مبتدأ. ﴿ إِلَّا ﴾: أداة استثناء مفرغ. ﴿ مَتَعَ ﴾: خبر المبتدأ، والتقدير: وما نعيم الحياة الدنيا حالة كونه مقاساً بنعيم الآخرة إلا متاع.

﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ مَايَةٌ مِن زَيِّهِ عُلَّ إِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِىَ إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ﴾.

﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ كَفُرُوا ﴾: فعل وفاعل صلة الموصول. ﴿ لَوَلا الْمَنِهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَتَطْمَعِنُّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ أَلَا بِنِكْرِ ٱللَّهِ تَطْمَعِنُّ ٱلْقُلُوبُ ۞ .

﴿ اللَّذِينَ ﴾ بدل من ﴿ مَن ﴾ في قوله: ﴿ مَنْ أَنَابَ ﴾ بدل كل من كل، أو عطف بيان منه. ﴿ وَاَلَمْ مَنِ أَ اللَّهُ الموصول. ﴿ وَاَلَمْ مَنِ أَ اللَّهُ الْعَلَى وَفَاعِلَ معطوف على ﴿ وَامَنُوا ﴾ . ﴿ بِذِكْرِ اللَّهِ ﴾ : جار ومجرور ومضاف إليه متعلق بر وتطمئن ﴾ . ﴿ أَلا ﴾ : حرف تنبيه . ﴿ بِذِكْرِ اللَّهِ ﴾ : جار ومجرور ومضاف إليه متعلق بمعلق بما بعده . ﴿ نَطْمَنٍ أَلْقُلُوبُ ﴾ : فعل وفاعل ، والجملة مستأنفة .

﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ طُوبَى لَهُمْ وَحُسْنُ مَثَابٍ ۞ ﴿ .

﴿الَّذِينَ﴾: مبتدأ أول. ﴿اَمْنُوا﴾: فعل وفاعل صلة الموصول. ﴿وَعَمِلُوا الْمَالِحُنِ ﴾: مبتدأ ثان، المَمْلِحُنِ ﴾: مبتدأ ثان، وجاز الابتداء به: إما لأنه علم لشيء بعينه، وإما لأنها نكرة في معنى الدعاء، كسلام عليك، وويل له. اه. «سمين». ﴿لَهُمْ ﴾: جار ومجرور خبر للمبتدأ الثاني. ﴿وَحُسْنُ مَنَابٍ ﴾: معطوف على ﴿ لُوبَ ﴾، والجملة من المبتدأ الثاني وخبره في محل الرفع خبر للمبتدأ الأول، وجملة الأول مستأنفة.

﴿ كَذَٰلِكَ أَرْسَلَنَكَ فِى أُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهَا أُمَّمٌ لِيَتَّلُوا عَلَيْهِمُ ٱلَّذِى أَوَجَيْنَا إِلَيْكَ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّمْنِ ﴾.

﴿ كَذَلِكَ ﴾: جار ومجرور صفة لمصدر محذوف. ﴿ أَرْسَلْنَكَ ﴾: فعل وفاعل ومفعول. ﴿ فَ أُمّةِ ﴾: جار ومجرور متعلق به، والتقدير: أرسلناك في أمة قد خلت من قبلها أمم إرسالاً مثل إرسالنا الرسل السالفة إلى أممهم، والجملة الفعلية مستأنفة. ﴿ فَذَ ﴾: حرف تحقيق. ﴿ خَلَتَ ﴾: فعل ماض . ﴿ مِن قَبِلها ﴾: جار ومجرور متعلق به. ﴿ أُمّمُ ﴾: فاعل ﴿ خَلَتَ ﴾، والجملة الفعلية في محل الجر صفة لـ ﴿ أُمّةٍ ﴾، ولكنها صفة سببية. ﴿ إِنَتْلُوا ﴾: (اللام ): حرف جر وتعليل . ﴿ تتلو ﴾: فعل مضارع منصوب بأن مضمرة جوازاً بعد لام كي ، وعلامة نصبه فتحة ظاهرة ؛ لأنه فعل معتل الواو ، وفاعله ضمير يعود على محمد . ﴿ عَلَيْهِم ﴾ : متعلق به . ﴿ أَلَوْكَ ﴾ : اسم موصول في محل النصب مفعول ﴿ تتلو ﴾ ، وجملة متعلق به أن المضمرة ، أن مع صلتها في تأويل مصدر مجرور باللام تقديره : لتلاوتك عليهم الذي أوحينا إليك ، الجار والمجرور متعلق بـ ﴿ أرسلنا ﴾ .

﴿ أَوَحَيْنَا ﴾: فعل وفاعل. ﴿ إِلَيْكَ ﴾: متعلق به، والجملة الفعلية صلة الموصول، والعائد محذوف تقديره: الذي أوحينا إليك. ﴿ وَهُمْ ﴾: (الواو): حالية أو استئنافية. ﴿ هم ﴾: مبتدأ. ﴿ يَكُفُرُونَ ﴾: فعل وفاعل. ﴿ بِالرَّمْنَ فِ ﴾: متعلق به، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل النصب حال من ﴿ أُمَّةِ ﴾، أو من الضمير في ﴿ عَلَيْهِمُ ﴾.

﴿ قُلْ هُوَ رَبِّي لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابٍ ﴾ .

﴿ وَأَلُّ ﴾ : فعل أمر، وفاعله ضمير يعود على محمد، والجملة مستأنفة. ﴿ هُوَ رَبِّ ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿ هُو رَبِّ ﴾ : مبتدأ وخبر أول، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قُلُّ ﴾ . ﴿ لاّ ﴾ : نافية . ﴿ إِلَّهُ ﴾ : في محل النصب اسم ﴿ لاّ ﴾ ، وخبر ﴿ لاّ ﴾ محذوف جوازاً تقديره : موجود . ﴿ إِلَّا ﴾ : أداة استثناء مفرغ، ولفظ الجلالة بدل من الضمير المستكن في خبر ﴿ لاّ ﴾ ، وجملة ﴿ لاّ ﴾ في محل الرفع خبر ثان للمبتدأ . ﴿ عَلَيْهِ ﴾ : جار ومجرور متعلق بما بعده . ﴿ وَكَلَّمُ ﴾ : فعل وفاعل ، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ثالث للمبتدأ ، أو ﴿ مَستأنفة . ﴿ وَإِلَيْهِ ﴾ : مبتدأ مؤخر مرفوع ، مستأنفة . ﴿ وَإِلَيْهِ ﴾ : مبتدأ مؤخر مرفوع ، وعلامة رفعه ضمة مقدرة منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة مناسبة لياء المتكلم المحذوفة اجتزاء عنها بالكسرة ، والجملة الاسمية معطوفة على جملة قوله : ﴿ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ ﴾ .

﴿ وَلَوْ أَنَ قُرْءَانَا شُيِرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ قُطِعَتْ بِهِ ٱلْأَرْضُ أَوْ كُلِمَ بِهِ ٱلْمَوْتَى بَل لِلَّهِ ٱلْأَمْرُ جَبِيعًا ۗ أَفَلَمُ يَاتِصِ ٱلَّذِيكَ ءَامَنُوا أَن لَوْ يَشَآهُ ٱللَّهُ لَهَدَى ٱلنَّاسَ جَبِيعًا ﴾ .

 جملة ﴿ سُيِرَتُ ﴾. وجملة ﴿ أَنَّ ﴾ في تأويل مصدر مرفوع على كونه فاعلاً لفعل محذوف بعد ﴿ لَّو ﴾ الشرطية، والجملة المحذوفة مع فاعلها المنسبك من ﴿ أَنَّ ﴾: فعل شرط لـ ﴿ لَوْ هَا مِحْدُونَ تَقْدِيرُهُ: لُو ثَبْتُ تَسْيِيرُ الْجِبَالُ بِكَتَابُ مِنْ الكتب السماوية، أو تقطيع الأرض به، أو تكليم الموتى به. . لثبت كونه هذا القرآن، أو لما آمنوا به، وجملة ﴿ لَّوْ ﴾ الشرطية: مستأنفة، ﴿ بَل ﴾: حرف إضراب. ﴿ لِلَّهِ ﴾: خبر مقدم. ﴿ ٱلأَمْرُ ﴾: مبتدأ مؤخر. ﴿ جَمِيعًا ﴾: حال من ﴿ ٱلْأَمْرُ ﴾، أو من الضمير المستكن في الخبر، والجملة الاسمية مستأنفة. ﴿أَفَلَمُ ﴾: (الهمزة): للاستفهام التوبيخي داخلة على محذوف، و(الفاء): عاطفة على ذلك المحذوف. ﴿لم﴾: حرف نفي وجزم. ﴿يَأْتِيَسِ ٱلَّذِينَ﴾: فعل وفاعل، والتقدير أغفلوا عن كون الأمر لله جميعاً، فلن يعلم الذين آمنوا أن لو يشاء الله لهدى الناس جميعاً، والجملة المحذوفة مستأنفة. ﴿ اَمُنْوَا ﴾: فعل وفاعل صلة الموصول. ﴿أَنَّ﴾: مخففة من الثقيلة، واسمها ضمير الشأن محذوفاً؛ أي: أنه ﴿ لَتُهُ حرف شرط. ﴿ يَشَآمُ اللَّهُ ﴾: فعل وفاعل فعل شرط لـ ﴿ لَوَ ﴾. ﴿ لَهَدَى ﴾: اللام: رابطة لجواب ﴿ لَّوْ ﴾ ﴿ هَدَى النَّاسِ ﴾: فعل ومفعول. ﴿ جَمِيعًا ﴾: حال من الناس وفاعله ضمير يعود على ﴿ٱللَّهُ ﴾، والجملة الفعلية جواب ﴿لَّوَ ﴾ لا محل لها من الإعراب، وجملة ﴿ لَوْ ﴾ الشرطية: في محل الرفع خبر ﴿ أَن ﴾: المخففة: وجملة ﴿أَن﴾ المخففة في تأويل مصدر ساد مسد مفعولي يئس؛ لأنه بمعنى علم، والتقدير: أفلم يعلم الذين آمنوا هداية الله الناس جميعاً لو شاء هدايتهم، ولكنه لم يشأ هدايتهم جميعاً لحكمة اقتضت ذلك.

﴿ وَلَا يَزَالُ الَّذِينَ كَفَرُواْ تُصِيبُهُم بِمَا صَنَعُواْ قَارِعَةٌ أَوْ تَحُلُّ قَرِيبًا مِّن دَارِهِمْ حَتَى يَأْتِيَ وَعَدُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴾ .

﴿ وَلَا يَزَالُ الَّذِينَ ﴾: فعل ناقص واسمه. ﴿ كَفَرُواْ ﴾: فعل وفاعل صلة الموصول. ﴿ تُصِيبُهُم ﴾: فعل ومفعول. ﴿ يِمَا ﴾: (الباء): حرف جر وسبب. ﴿ ما ﴾: مصدرية. ﴿ صَنعُوا ﴾: فعل وفاعل صلة ﴿ ما ﴾ المصدرية، ﴿ ما ﴾ مع صلتها في تأويل مصدر مجرور بـ (الباء) تقديره: تصيبهم بسبب صنعتهم القبيحة، الحار والمجرور متعلق بـ ﴿ تصيب ﴾. ﴿ قَارِعَةً ﴾: فاعل ﴿ تصيب ﴾، وجملة

﴿ لَهُ بِيْهُم ﴾: في محل النصب خبر (زال)، وجملة زال مستأنفة. ﴿ أَوَ ﴾: حرف عطف وتقسيم. ﴿ عَلَى ﴿ فَالِعَهُ ﴾ مضارع مرفوع، وفاعله ضمير يعود على ﴿ فَارِعَةُ ﴾ أو على محملة ﴿ تصيب على أو على محملة ﴿ تصيب على كونها خبر (زال). وفي «حاشية الصاوي على الجلالين» قوله: ﴿ أَوْ تَحُلُ فَرِيبًا ﴾ نمعطوف على ﴿ فَارِعَةُ ﴾ والمعنى: تصيبهم بما صنعوا قارعة، أو حلولك قريباً من دارهم، والعطف يقتضي المغايرة، فالمراد بالقارعة غير حلوله، وإن كان من أعظم القوارع انتهى. ﴿ قَرِيبًا ﴾: منصوب على الظرفية المكانية متعلق بـ ﴿ قَلُ ﴾ ؛ لأنه صفة لمكان محذوف. ﴿ مَن دَارِهِم ﴾: متعلق بـ ﴿ قَرِيبًا ﴾. ﴿ حَنَى ﴾: حرف جرو وغاية. ﴿ إِنَّ وَعَدُ اللّهِ ﴾ : فعل وفاعل منصوب بأن مضمرة وجوباً بعد ﴿ حَنَى ﴾ ، والجملة الفعلية صلة أن المضمرة، أن مع صلتها في تأويل مصدر مجرور بـ في بـ ﴿ حَنَى ﴾ ، بمعنى: إلى تقديره إلى إتيان وعد الله ، الجار والمجرور متعلق بـ ﴿ تُهِيبُهُم ﴾ ، أو بـ هُنَا في محل الرفع خبر ﴿ إِنَّ ﴾ ، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ : مستأنفة مسوقة لتعليل ما قبلها .

### التصريف ومفردات اللغة

﴿ اَلَّذِينَ يُوفُونَ بِمَهْدِ اللهِ وَلَا يَنْقُضُونَ ٱلْمِيثَانَ ﴿ وَالفرق بين العهد والميثاق أن العهد (١): جميع ما عهد الله عليهم من أوامره ونواهيه التي وصى بها عبيده على ألسنة الرسل وفي الكتب السماوية، ويدخل في ذلك الالتزامات التي يلزم بها العبد نفسه والميثاق: هو ما أخذه الله تعالى على عباده حين أخرجهم من صلب آدم في عالم الذر المذكور في قوله سبحانه: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي عَادَمُ . . . ﴾ الآية .

﴿ وَيَغَشَوْنَ رَبَّهُمْ وَيَعَافُونَ شُوَّهَ ٱلْحِسَابِ قال أبو هلال العسكري (٢): الفرق بين الخوف والخشية أن الخوف: يتعلق بالمكروه نفسه وبمنزل المكروه، يقال: خفت زيداً وخفت المرض، كما قال تعالى: ﴿ يَعَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِم ﴾، وقال: ﴿ وَيَعَافُونَ مَنْ مُ اللهِ عَلَى اللهُ ولا يسمى مُوَّهَ ٱلْحِسَابِ ﴾. والخشية: تتعلق بمنزل المكروه، فتقول: خشيت الله، ولا يسمى

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٢) روح البيان بزيادة.

الخوف من نفس المكروه خشية، فلا تقول: خشيت المرض، بل تقول: خفت المرض، ولهذا قال: ﴿ وَيَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ وَيَعَافُونَ شُوَّهُ ٱلْحِسَابِ ﴾، والإضافة في ﴿ سُوَّهُ الْحِسَابِ ﴾ من إضافة الصفة إلى الموصوف؛ أي: الحساب السيء، وهو؛ أي: الحساب السيء: المؤاخذة بكل ما عملوه.

﴿وَٱلَّذِينَ صَبَرُوا﴾، والصبر: حبس النفس على أنواع البلايا والمصائب وعلى مخالفة الهوى بامتثال المأمورات واجتناب المنهيات.

واعلم أن مواد الصبر كثيرة:

منها: الصبر على العمى، وفي الحديث القدسي: «إذا ابتليت عبدي بحبيبتيه - أي العينين، وسميتا بذلك، لأنهما أحب الأشياء إلى الشخص - فصبر على البلاء راضياً بقضاء الله تعالى عوضته منهما الجنة» والأعمى: أول من يرى الله تعالى يوم القيامة.

ومنها: الصبر على الحمَّى وصداع الرأس وموت الأولاد والأحباب، وغير ذلك من أنواع الابتلاء.

ومنها: الصبر على الصوم، فإن فيه صبراً على ما تكرهه النفس من حيث أنها مألوفة بالأكل والشرب والصوم ربع الإيمان بمقتضى قوله عليه السلام: «الصوم نصف الصبر، والصبر نصف الإيمان» ذكره في «روح البيان».

﴿ أَيْتِغَآهُ وَجَهِ رَبِّهِم ﴾ والابتغاء: كناية عن الإخلاص، وهو إخلاص العمل للخالق عن ملاحظة المخلوق رياءً وسمعةً وعجباً وزينةً.

﴿ وَيَدْرَءُونَ بِالْمَسْنَةِ السَّيِئَةَ ﴾؛ أي: يدفعونها بها، فيجازون الإساءة بالإحسان، أو يتبعون السيئة بالحسنة، فتمحوها. اه. «بيضاوي». وقوله: يدفعونها بها كدفع (١) شتم غيرهم بالكلام الحسن، وإعطاء من حرمهم، وعفو من ظلمهم، ووصف من قطعهم. اه. «زادة».

﴿ أُولَٰكِكَ لَمُمْ عُفْمَى ٱلدَّارِ ﴾ فيه ذكر الموصوف مع حذف صفته (٢)، والإضافة فيه

<sup>(</sup>۱) زاده. (۲) الفتوحات بتصرف.

على معنى في؛ أي: العقبى المحمودة في الدار الآخرة، فالعقبى المحمودة هي الجنة، والدار الآخرة أعم منها؛ لأنها تشمل الجنة والنار، والدليل على هذا النعت المحذوف قوله في المقابل: ﴿وَلَمْمُ سُوَّهُ ٱلدَّارِ﴾. اهـ. شيخنا. وقيل: المراد بالدار: دار الدنيا وعقباها؛ أي: عاقبتها هي الجنة اهـ. وفي «الخطيب» والعقبى: الانتهاء الذي يؤدي إليه الابتداء من خير أو شر. اهـ.

﴿ جَنَّتُ عَدْنِ ﴾ في «المصباح»: عدن بالمكان عدناً وعدوناً ـ من بابي ضرب وقعد ـ إذا أقام فيه، ومنه جنات عدن؛ أي: جنات إقامة، واسم المكان معدن، وزان مجلس، لأن أهله يقيمون عليه الصيف والشتاء، أو لأن الجوهر الذي خلقه الله فيه عدن ربه ا هـ.

﴿ وَأَزْوَجِهِمْ ﴾: جمع زوج، ويقال للمرأة الزوج والزوجة، والزوج أفصح.

﴿ اللهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاهُ وَيَقْدِرُ ﴾ يقال: قَدَر زيد إذا قتر وضيق على عياله، وفي «المصباح»: وقدر الله الرزق يقدره من باب ضرب، ويقدره من باب نصر. وقرأ السبعة بكسر الدال فهو أفصح.

﴿إِلَّا مَتَكُم ﴾؛ أي: متعة قليلة لا دوام لها ولا بقاء. وقيل: المتاع (١) واحد الأمتعة كالقصعة والسكرجة ونحوهما. وقيل: المعنى شيء قليل ذاهب من متع النهار إذا ارتفع، فلا بد له من زوال. وقيل: زاد كزاد الركب يتزود به منها إلى الآخرة.

﴿ قُلْ إِنَ اللّهَ يُضِلُ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ﴾؛ أي: رجع عن العناد، وأقبل على الحق. وفي «القاموس»: ناب إلى الله تعالى كأناب، والإضلال (٢) خلق الضلالة في العبد، والهداية خلق الاهتداء، والدلالة على طريق يوصل إلى المطلوب مطلقاً، وقد يسند كل منهما إلى الغير مجازاً بطريق السبب، والقرآن ناطق بكلا المعنيين، فيسند الإضلال إلى الشيطان في مرتبة الشريعة، وإلى النفس في مرتبة الطريقة، وإلى الله في مرتبة الحقيقة كذا ذكره في «روح البيان».

<sup>(</sup>۱) الشوكاني.

﴿ وَنَطْمَعُ فَكُوبُهُم ﴾ ؛ أي: تسكن عن القلق والاضطراب وتخشع. ﴿ بِذِكْرِ اللّهِ ﴾ أي: عند ذكر الله ؛ أي: عند ذكر وعده بالخير والثواب، فالكلام على حذف مضاف كما قدرناه. وعبارة «الشهاب»: ﴿ وَنَطْمَهُ فَأُوبُهُم بِذِكْرِ اللّهِ ﴾ ؛ أي: لا تضطرب للمكاره لأنسبها بالله واعتمادها عليه. اه. وفي «أبي السعود» وقيل: تطمئن قلوبهم بذكر رحمته ومغفرته بعد القلق والاضطراب من خشيته، أو بذكر دلائله الدالة على وحدانيته، أو بذكره تعالى أنساً به وتبتلاً إليه. اه. ﴿ أَلا بِنِحَرِ اللّهِ ﴾ ؛ أي: بذكره وحده دون غيره من الأمور التي تميل إليها النفوس من الدنيويات. اه. «أبو السعود».

﴿ لَمُونَى لَهُمّ ﴾؛ أي: لهم العيش الطيب وقرة العين والغبطة والسرور، فهو مصدر من الطيب كبشرى ورجعى وزلفى، فالمصدر قد يجيء على وزن فعلى. وقولنا: من الطيب فيه دلالة على أنه يائي، وأصله طيبى، قلبت الياء واواً لوقوعها ساكنة إثر ضمة، كما قلبت في موقن وموسر من اليقين واليسر. اهد. «شيخنا».

﴿وَجُسْنُ مَنَابِ﴾، والمآب: المرجع والمنقلب.

﴿ فَذَ خَلَتَ ﴾؛ أي: مضت. ﴿ مَتَابِ ﴾؛ أي: توبتي ومرجعي. ﴿ فُطِعَتَ ﴾؛ أي: شققت.

﴿ يَأْتِكُونَ ﴾ ؛ أي: يعلم، وهو لغة هوازن. وفي «المختار»: واليأس: القنوط، وقد يئس من الشيء من باب فهم، وفيه لغة أخرى يئس يبئس بالكسر فيهما -، وهو شاذ، ويئس أيضاً بمعنى علم في لغة النخع، ومنه قوله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَأْتِكُونَ اللَّهِ لَهُ أَلَمْ يَأْتِكُ اللَّهِ اللهِ هُ . ا هـ. وفيه أيضاً أيس من الأمر لغة في يئس، وبابهما فهم. ا هـ.

﴿ قَارِعَةً ﴾؛ أي: رزية تقرع القلوب وتفجؤها، أو تقرعهم؛ أي: تهلكهم وتستأصلهم. وفي «المختار»: قرع الباب من باب قطع، والقارعة الشديدة من شدائد الدهر، وهي الداهية.

﴿ لَا يُعْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴾ والميعاد: مصدر ميمي بمعنى الوعد، كالميلاد بمعنى الولادة، والميثاق بمعنى التوثقة كما مر.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من البلاغة، وأنواعاً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: التأكيد في قوله: ﴿وَلَا يَنْقُضُونَ ٱلْمِيثَاقَ﴾؛ لأن عطفه على ما قبله من قبيل التوكيد، كما في «الجمل»؛ لأن عدم النقض يستلزمه الوفاء.

ومنها: الطباق بين ﴿يَرَا﴾ ﴿وَعَلَانِيَةُ﴾، وبين ﴿الحسنة﴾ و﴿السَّيِّنَةَ﴾، وبين ﴿الحسنة﴾ و﴿السَّيِّنَةَ﴾، وبين ﴿يَسُطُ ﴾ و﴿يَسُطُ ﴾ ولين ﴿يَسُطُ ﴾ وبين ﴿الدُّنْيَا﴾ و﴿ اللهظين منها، وبين ﴿الدُّنْيَا﴾ و﴿ اَلْاَخِرَةِ ﴾ أيضاً.

ومنها: التشبيه البليغ في قوله: ﴿إِلَّا مَتَنَّ ﴾ لحذف الأداة ووجه الشبه فيه؟ أي: إلا مثل المتاع الذي يستمتع به الإنسان في الحاجات المؤقتة في سرعة الزوال.

ومنها: الإظهار في مقام الإضمار في قوله: ﴿أَلَا بِنِكِرِ ٱللَّهِ تَطْمَيْنُ الْتُكُوبُ﴾؛ لأن حق العبارة ألا به تطمئن، وفيه أيضاً التكرار.

ومنها: الحصر في قوله: ﴿ لَمُهُمُ ٱللَّفَنَةُ وَلَمُمْ سُوَّهُ ٱلدَّارِ ﴾ وفي قوله: ﴿ إِلَّا مَنَعُ ﴾.

ومنها: التحضيض في قوله: ﴿لَوْلَا أَنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِّن رَّبِّهِۦ ﴾.

ومنها: التعبير بالمضارع في قوله: ﴿وَيَطْمَيْنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ إفادة للتجدد والاستمرار؛ لأن الطمأنينة تتجدد بعد الإيمان حيناً بعد حين. اهـ. «شهاب». وفي الكرخي المضارع قد لا يلاحظ فيه زمان معين من حال أو استقبال، فيدل إذ ذاك على الاستمرار، ومنه الآية. اهـ.

ومنها: التشبيه في قوله: ﴿ كَذَٰلِكَ أَرْسُلْنَكَ ﴾ .

ومنها: التغليب في قوله: ﴿أَوْ كُلِمَ بِهِ ٱلْمَوْتَى﴾؛ لأن تذكير كلم خاصة دون الفعلين قبله؛ لأن الموتى تشتمل على المذكر الحقيقي، فكان حذف التاء لتغليبه أحسن، والجبال والأرض ليسا كذلك. اه. «كرخي».

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

### قال الله سبحانه جلَّ وعلا:

﴿ وَلَقَدِ اَسَتُهْزِئَ بِرُسُلِ مِن قَبِكَ فَأَمَلَتُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ثُمَّ أَخَذَتُهُمْ فَكَفَ كَانَ عِقَابِ فَ اَلْمَنَ هُوَ فَآبِهُ عَلَى كُلِ فَقَسِ بِمَا كَسَبَتْ وَجَمَلُوا بِقِهِ شُرَكَآء قُل سَمُوهُمْ أَمْ تَنْيَوْتَهُ بِمَا لَا يَمْلُمُ فَى اَلْمَرْضِ أَمْ يَطْنِعِي مِن القَوْلُ بَلْ رُبُنِ لِلَّيْنِ كَفَرُوا مَكُوهُمْ وَصِدُوا عَن السّبِيلُ وَبَن يُعْلِلِ اللهُ فَا لَهُ مِن هَا لَهُ مِن القَوْلُ بَلْ رُبُونَ لِلّذِينَ وَلَمَدَاثُ الْآخِرَةِ الشَّقُ وَمَا لَمُمْ مِن اللّهِ مِن وَافِ فَى مَنْكُ الْمَجْنَةِ اللّهِ مِن وَافِ فَى مَنْكُلُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَدَالًا فِي المُنْفُونَ يَجْرِي مِن عَنها الْأَخْرَلِ اللّهُ مَن يُعْرَفُونَ بِمَا أُولِ إِلَيْكُ وَمِن اللّهِ مِن وَاللّهِ اللّهُ مَن يُنكُولُ بَعْضَمُ مُل إِنْنَا أَرْبُ أَنْ أَعْبُدَ اللّهَ وَلاَ أَلْوَكِ بِهِمْ إِلَيْهِ أَدْعُوا وَالِيتِكُ مَنَا اللّهُ مِن وَاللّهِ وَمَا اللّهُ مَن يُنكُولُ مَنْفَعُم مِن اللّهِ مِن اللّهِ مِن وَاللّهِ مِن وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ مَا يَشَكُمُ وَلَا وَاللّهِ مِن وَاللّهِ مِن وَاللّهِ مِن وَاللّهِ مِن وَاللّهُ وَاللّهُ مَا يَشَكُمُ وَرُونَيَّة وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَن يَأْتِ فَى وَاللّهُ مَا يَشَكُمُ وَمُونَكُمْ وَمُونِكُمْ وَمُونِكُمْ وَاللّهُ مَا يَشَكُمُ وَمُونِكُمْ وَمُونِكُمْ وَمُونِكُمْ وَمُونَاكُمُ وَاللّهُ مَا يَشَكُمُ وَمُؤْمِنَ وَمَا كُانَ لِرَسُولِ أَن يَأْتُونُ وَلِيلًا وَاللّهُ مَا يَشَكُمُ وَمُؤْمِلًا وَمُن اللّهِ مِن وَلِمُ مَلْ وَمُؤْمِلُ اللّهُ مَا يَشَكُمُ وَمُؤْمِ اللّهُ مَا يَكُومُ وَمُؤْمِلُولُ اللّهُ مَا يَكُمُونُ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُؤْمُولُ اللّهُ مَا تَكْمِدُ كُونُ فَلْ وَسَعُمُولُ اللّهُ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُونُ اللّهُ مِن وَمُؤْمُ وَمُنْ وَمُنْ وَمُؤْمُ وَاللّهُ مِن وَمُولُولُ اللّهُ مَن وَلِيلًا مُؤْمِلُ وَمُنْ وَمُنُولُ اللّهُ مُن وَلَولُولُ اللّهُ مُن وَلِلْ مُؤْمِلُ وَمُؤْمُ وَاللّهُ مُولِكُولُولُ مُولِلًا مُؤْمِلُولُ اللّهُ مِن وَالْمُؤْمُ وَاللّهُ مِن واللّهُ مِن واللّهُ مِن واللّهُ مِن والللّهُ مَن مُؤْمِلُ واللللّهُ والللّهُ مَن مُؤْمُ الللّهُ مِن واللّهُ مِن والللّهُ مِن واللّهُ مِن واللّهُ مِن واللللللّهُ مِن واللّهُ مِن والللللّهُ مُن وا

#### المناسبة

قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدِ اَسَتُهُزِئَ بِرُسُلِ مِن قَبَلِكَ . . . ﴾ الآية ، مناسبة هذه الآية لما قبلها: أنه لما كان الكفار يسألون النبي ﷺ هذه الآية على سبيل الاستهزاء والسخرية ، وكان ذلك يشق عليه ، ويتأذى منه . . أنزل الله تسلية له على سفاهة قومه قوله: ﴿ وَلَقَدِ اَسَتُهُزِئَ بِرُسُلٍ مِن قَبْلِكَ . . . ﴾ الآية .

قوله تعالى: ﴿مَثَلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُتَّقُونَّ...﴾ الآيات، مناسبةُ هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لمّا ذكر(١) ما أعده للكافرين من العذاب

<sup>(</sup>١) المراغي.

والنكال في الدنيا والآخرة. أتبعه بذكر ثواب المتقين في جنات تجري من تحتها الأنهار، ثم أردفه ذكر فرح المؤمنين من أهل الكتاب بما أنزل عليه من ربه، وإنكار بعض منهم لذلك، ثم حتّ الرسول على على القيام بحق الرسالة وتحذيره من مخالفة أوامره، ثم ختم هذا بذكر الجواب عن شبهات كانوا يوردونها لإبطال نبوته على كقولهم: إنه كثير الزوجات ولو كان رسولاً من عند الله لما اشتغل بأمر النساء.

وخلاصة الجواب: أن محمداً ليس ببدع من الرسل، فكثير منهم كان له أزواج وذرية ولم يقدح ذلك في رسالاتهم، وكقولهم: إنه لو كان رسولاً من عند الله لم يتوقف فيما يطلب منه من المعجزات، فأجيبوا بأن أمر المعجزات مفوض إلى الله، إن شاء أظهرها، وإن شاء لم يظهرها، ولا اعتراض لأحد عليه. وقولهم: إن ما يخوفنا من العذاب وظهور النصرة له ولقومه لم يتحقق بعد، فليس بنبي ولا صادق فيما يقول، فأجيبوا عن ذلك بقوله: ﴿لِكُلِّ أَجَلٍ كِنَابُ ﴾؛ أي: لكل حادث وقتاً معيناً لا يتقدم عنه ولا يتأخر، فتأخر المواعيد لا يدل على ما تدعون.

قوله تعالى: ﴿وَإِن مَّا نُرِينَكَ بَعْضَ الَّذِى نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّيَنَكَ... ﴾ الآيات. مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ذكر (١) أنهم اقترحوا عليه الآيات استهزاء به، وطلبوا استعجال السيئة التي توعّدهم بها، وكان ﷺ يتمنى وقوع بعض ما توعدوا؛ ليكون زاجراً لغيرهم.. ذكر هنا لرسوله أن وظيفته التبليغ ولا يهمه ما سينالهم من الجزاء، فعلينا حسابهم، وهل هم في شك من حصول ما توعدناهم به، وهم يرون بلادهم تنقص من جوانبها بفتح المسلمين لها، وقتل أهلها وأسرهم وتشريدهم، والله يحكم في خلقه كما يريد، وقد حكم للمسلمين بالعزّ والإقبال، وعلى أعدائهم بالقهر والإذلال.

ثم بين أن قومه ليسوا ببدع في الأمم، فقد مكر من قبلهم بأنبيائهم، ولم

<sup>(</sup>١) المراغي.

يكن مكرهاً ليضيرهم شيئاً، فكانت العاقبة للمتقين، وأهلك الله القوم الظالمين، وسيعلم الكافرون حين يحل بهم العذاب لمن حسن العاقبة. ثم ذكر إنكار اليهود لرسالته، وأمره بالجواب عن ذلك بأن الله شهد له بأنه صادق فيها، فأيده بالأدلة والحجج، وفي شهادته غنى عن شهادة أي شاهد آخر، وكذلك شهد من آمن من أهل الكتاب بأنهم يجدون وصفه في كتبهم.

### أسباب النزول

قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ... ﴾ قال الكلبي (١): عيرت اليهود رسول الله ﷺ، وقالت: ما نرى لهذا الرجل مهمة إلا النساء والنكاح، ولو كان نبياً كما زعم لشغله أمر النبوة عن النساء، فأنزل الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن فَبَيا كَمَا لَهُمُ أَزْوَجًا وَذُرِيَّةً ... ﴾.

### التفسير وأوجه القراءة

وقوله: ﴿وَلَقَدِ اَسَتُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِن قَلِك﴾ . . إلخ . تسلية (٢) لرسول الله ﷺ ووعيد للمستهزئين به والمقترحين عليه بالآيات، والتنكير في ﴿رسل﴾ للتكثير، والإملاء (٣): الإمهال، وأن يترك ملاوة من الزمان؛ أي: مدة طويلة منه في دعة وراحة وأمن كالبهيمة في المرعى؛ أي: وعزتي وجلالي لقد استحقر واستهين وأوذي وكذب برسل كثيرة من قبلك؛ أي: استهزأ بهم قومهم كما أن قومك يا محمد استهزؤوا؛ أي: إن (٤) يستهزىء بك هؤلاء المشركون من قومك، ويطلبوا منك الآيات تكذيباً لما جئتهم به . . فاصبر على آذاهم، وامض لأمر ربك، فلقد استهزأت أمم من قبلك برسلهم . ثم بين سبحانه شأنه مع المكذبين، فقال: ﴿ وَأَمْلَيْنَ لَكُوْوا بِالله وبرسله ، وأطلت لهم مدة من الزمان في أمن وسعة وراحة؛ أي: فتركتهم ملاوة؛ أي: مدة ون الزمان في أمن وسعة وراحة؛ أي: فتركتهم ملاوة؛ أي: مدة من الزمان في أمن وسعة وراحة والمرعى ﴿ مُمَ ﴾ بعد الإملاء من الزمان في أمن ودعة وراحة ، كما يملي للبهيمة في المرعى ﴿ مُمَ ﴾ بعد الإملاء

(٣) روح البيان.

<sup>(</sup>١) أسباب النزول.

<sup>(</sup>٢) البيضاوي. (٤) المراغى.

والإمهال والاستدراج ﴿أَخَذُهُمُ بالعقوبة والعذاب الذي أنزلته بهم. والاستفهام في قوله: ﴿فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ للتقريع (١) والتهديد، أو التعجيب؛ أي: فكيف كان عقابي لهؤلاء الكفار الذين استهزؤوا بالرسل، فأمليت لهم ثم أخذتهم؛ أي: على أي حالة وقع عقابي لهم، هل كان ظلماً لهم أو كان عدلاً؛ أي: هو واقع موقعه؛ أي: هو عدل، فكذلك أفعل بمن استهزأ بك يا محمد.

والمعنى: كيف (٢) رأيت يا محمد ما صنعت بمن استهزأ برسلي، ولم ير النبي على عقوبتهم إلا أنه علم بالتحقيق، فكأنه رأى عياناً. وفي «بحر العلوم»: فإنكم تمرون على بلادهم ومساكنهم، فتشاهدون أثر ذلك، وهذا تعجيب من شدة أخذه لهم؛ سلى رسول الله على عن استهزائهم به وأذاهم وتكذيبهم واقتراحهم الآيات بأن له في الأنبياء أسوة، وأن جزاء ما يفعلون به ينزل بهم كما نزل بالمستهزئين بالأنبياء جزاء ما فعلوا. وفيه إشارة إلى أن من أمارات الشقاء الاستهزاء بالأنبياء والأولياء.

والخلاصة (٣): أي ثم أحللت بهم عذابي ونقمتي حين تمادوا في غيهم وضلالهم، فانظر كيف كان عقابي إياهم حين عاقبتهم، ألم أذقهم أليم العذاب، وأجعلهم عبرة لأولي الألباب؟ وقد صدق الله وعده ونصر رسوله على عدوه، فدخل في دين الله من دخل، ومن أبى قتل، ودانت العرب كلها له، وانضوت تحت لوائه، وحقت عليهم كلمة ربك.

وفي هذا: تعجيب مما حلّ بهم، ودلالة على شدته وفظاعة أمره كما لا يخفى. ثم ذكر سبحانه ما يجري مجرى الحجاج عليهم، وما فيه توبيخ لهم وتعجيب من عقولهم، وكيف أنها وصلت إلى حدّ لا ينبغي لعاقل أن يقبله ولا يرضى به، فقال: ﴿أَفَنَنْ هُو قَابِرٌ عَلَى كُلِ نَقْسٍ بِمَا كَسَبَتُ ﴾ (الهمزة) فيه للاستفهام الإنكاري داخلة على محذوف، و(الفاء): عاطفة على ذلك المحذوف،

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٣) المراغي.

<sup>(</sup>٢) روح البيان. (٤) الصاوي.

و (من الموصولة مبتدأ خبره محذوف تقديره: كمن ليس كذلك من شركائهم التي لا تضر ولا تنفع، دل على ذلك المحذوف قوله: ﴿وَجَعَلُواْ بِلَةِ شُرَكَآ آلَا فَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ وَقُوله: ﴿ وَقُلَيلُ اللّهُ وَلِينَ اللّهُ وَلِينَ اللّهُ وَلِينَ اللّهُ وَلِينَ خَلَقه، فمن هو قائم ورقيب على كل نقس وحافظها ورازقها وعالم بها وبما عملت من خير وشر، ويجازيها بما كسبت فيثيبها إن أساءت وهو الله سبحانه وتعالى وحده، كمن ليس بقائم عليها، بل هو عاجز عن نفسه، ومن كان عاجزاً عن نفسه فهو عن غيره أعجز، وهي الأصنام التي لا تضر ولا تنفع؛ أي: ليسا مستويين، بل القائم على كل نفس مما كسبت هو المستحق للألوهية والربوبية، لا الأصنام التي لا تضر ولا تنفع.

ومعنى القيام (٢٠): التولي لأمور خلقه والتدبير للأرزاق والآجال، وإحصاء الأعمال للجزاء، يقال: قام فلان بفلان إذا كفاه وتولاه.

والمعنى: أي أفمن هو<sup>(٣)</sup> قائم بحفظ أرزاق الخلق، ومتولي أمورهم، وعالم بهم وبما يكسبونه من الأعمال من خير أو شر، ولا يعزب عن شيء كمن ليس بهذه الصفة من معبوداتكم التي لا تسمع ولا تبصر، ولا تدفع عن نفسها ولا عمن يعبدها ضراً ولا تجلب لهم نفعاً.

وخلاصة ذلك: أنه لا عجب من إنكارهم لآياتك الباهرة مع ظهورها، وإنما العجب كل العجب من جعلهم القادر على إنزالها المجازي لهم على إعراضهم عن تدبر معانيها بقوارع تترى واحدة بعد أخرى يشاهدونها رأي العين كمن لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً، فضلاً عن اتخاذه رباً يُرجى نفعه أو يُخشى ضره.

<sup>(</sup>١) الصاوي. (٣) المراغي.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

ثم أكد هذا بقوله: ﴿وَجَعَلُواْ بِلَّهِ شُرِّكَاتَهُ ؟ أي: وجعل المشركون الأصنام شركاء لله سبحانه وتعالى، والظاهر أن هذه الجملة مستأنفة جيء بها للدلالة على الخبر المحذوف كما تقدم تقريره يعني (١): إن الكفار سووا بين الله وبين الأصنام، واتخذوها شركاء له في العبادة، وإنما تكون سواء وشركاء فيها لو كانت سواء وشركاء في القيام على كل نفس، فما أعجب كفرهم وإشراكهم وتسويتهم مع عليهم التفاوت بينهما ؟ أي: تعجبوا من ذلك. وقيل (٢): الواو للحال، والتقدير: أفمن هو قائم على كل نفس صالحة وطالحة، والحال أنهم جعلوا له شركاء كمن هو ليس كذلك، فأقيم الظاهر وهو لفظ الجلالة مقام المضمر تقريراً للإلهية وتصريحاً بها. وقيل: ﴿وَجَعَلُواْ معطوف على ﴿أَسْتُهُوَى بمعنى: ولقد استهزؤوا وجعلوا لله شركاء. وقال أبو البقاء: هو معطوف على ﴿كَسَبَتُ ﴾ ؛ أي: وجعلهم وأوثان وأنداد.

ثم أعقب ذلك بتوبيخ إثر توبيخ، فقال: ﴿ قُلَ ﴾ لهم يا محمد ﴿ سَنُوهُمْ ﴾ ؛ أي: بينوا (٣) شركاءكم بأسمائهم وصفوهم بصفاتهم، فانظروا هل لهم ما يستحقون به العبادة والشركة، يشير إلى أن الأسماء مأخذها من الصفات، فإن لم تروا منهم شيئاً من صفات الله، فكيف تسمونهم! ؟.

وفي هذا: تبكيت لهم وتوبيخ؛ لأنه إنما يقال هذا في الشيء المستحقر الذي لا يستحق أن يلتفت إليه، فيقال: سمه إن شئت يعني: أنه أحقر من أن يسمى، وقيل: إن المعنى سموهم بالآلهة كما تزعمون، فيكون ذلك تهديداً لهم، وقيل: سموهم من هم وما أسماؤهم، فإنهم ليسوا ممن يذكر ويسمى، فإنما يسمى من ينفع ويضر.

و﴿ أَمْ ﴾ في قوله: ﴿ أَمْ تُنْبَعُونَهُ ﴾ منقطعة تقدر ببل وهمزة الاستفهام الإنكاري؛

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الفتوحات.

أي: بل أتنبئون الله سبحانه وتعالى وتخبرونه ﴿ مِنَا لَا يَعْلَمُ ﴾ الله سبحانه وتعالى وجوده ﴿ فِي اَلْأَرْضُ ﴾ ولا في السموات من الشركاء الذين تعبدونهم مع كونه العالم بما في السموات والأرض، أو تخبرونه بصفات لهم يستحقون لأجلها العبادة وهو لا يعلمها. وفي هذا نفي لوجودها؛ لأنها لو كانت موجودة لعلمها الله سبحانه وتعالى؛ لأنه لا تخفى عليه خافية ولا يعزب عنه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء، وإنما خص (١١) الأرض بنفي الشريك عنها، وإن لم يكن له شريك في غير الأرض؛ لأنهم ادعوا له شريكاً في الأرض ﴿ أَم يِظْنِهِ مِنَ الْقَرْلُ ﴾؛ أي: بل أتسمونهم شركاء بظاهر وهذل من القول من غير أن تكون له حقيقة ولا معنى. وقيل المعنى: قل لهم أتنبثون الله بباطن لا يعلمه أم بظاهر يعلمه، فإن قالوا بباطن لا يعلمه فقد جاؤوا بدعوى باطلة، وإن قالوا بظاهر يعلمه، فقل لهم: بباطن لا يعلمه فقد جاؤوا بدعوى باطلة، وإن قالوا بظاهر يعلمه، فقل لهم: شريكاً. وقيل معنى: ﴿ أَم يِظْنِهِ مِنَ الْقَوْلُ ﴾؛ أي: بزائل من القول باطل ، وقيل: مكذب من القول، وقيل: معنى ﴿ يِظْنَهِ مِنَ الْقَوْلُ ﴾؛ أي: برائل من القول باطل ، وقيل: بكذب من القول، وقيل: معنى ﴿ يِظْنَهِ مِنَ الْقَوْلُ ﴾؛ أي: بحجة من القول ظاهرة على زعمهم.

وخلاصة حجاجه على المشركين (٢): نفي الدليل العقلي والدليل النقلي على أحقية عبادتها، فبعد أن هدم قاعدة الإشراك بقوله: ﴿ أَفَنَ هُو فَآيِدٌ عَلَى كُلِ نَقْسٍ إِمَا كَسَبَتُ ﴾ زاد ذلك إيضاحاً، فقال: وليتهم إذ أشركوا بربهم ـ الذي لا ينبغي أن يشرك به ـ أشركوا به من له حقيقة واعتبار، ومن ينفع ويضر، لا من لا اسم له فضلاً عن المسمى، بل من لا يعرف له وجود في الأرض ولا في السماء، ويريدون أن ينبئوا عالم السر والنجوى بما لا يعلمه، ثم زاد على ذلك، فقال: وما تلك التسمية إلا بظاهر من القول من غير أن يكون تحتها طائل، وما هي إلا أصوات جوفاء كثيرة المباني خالية عن المعاني، وما هي إلا كالألفاظ المهملة أصوات جوفاء كثيرة المباني خالية عن المعاني، وما هي إلا كالألفاظ المهملة التي هي أجراس لا تدل على مكان، ولا يتكلم بها عاقل تنفراً منها واستقباحاً.

الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

وقوله: ﴿ إِن يُلِينَ كُلُوا ﴾ إضراب عن محاجتهم بالكلية، فكأنه يقول: لا يفيد فيهم الاحتجاج؛ أي: دع هذا (١١) الحجاج وألق به جانباً، فإنه لا فائدة فيه؛ لأنه زين له مكرهم وكيدهم لاستسلامهم للشرك وتماديهم في الضلال. والمكر (٢٠): صرف الغير عما يقصده بحيلة، والمزين هو الله تعالى؛ لأنه هو الله على المختار على الإطلاق، لا يقدر أحد أن يتصرف في الوجود إلا بإذنه، فتزيين الشيطان إلقاء الوسوسة فقط، ولا يقدر على إضلال أحد وهدايته إلا الله سبحانه وتعالى، ويدل على هذا سياق الآية، وهو قوله: ﴿ وَمَن يُصَلِلِ اللهُ فَا لَهُ مِن السبيل الحق بما زين لهم من صحة ما هم عليه؛ أي: صدهم الله تعالى أو صدهم الشيطان وبفتحها؛ أي: صدوا غيرهم ومنعوهم عن سبيل الحق، أو عن المسجد المسطن وبفتحها؛ أي: صدوا أغيرهم ومنعوهم عن سبيل الحق، أو عن المسجد المسجل الحرام. ﴿ وَمَن يُصَلِلُ اللهُ فَا لَهُ مِنَ هَادٍ ﴾؛ أي: ومن يرد الله سبحانه وتعالى إضلاله وخذلانه لسوء اعتقاده وفساد أعماله واجتراحه للأثام والمعاصي. فلا هادي له يوفقه إلى النجاة ويوصله إلى طرق السعادة، ونحو الآية قوله: ﴿ وَمَن يُبِرُ اللهُ فَا لَهُ مِن نَصِيرِ فَي فَا لَهُ مِن نَصِيرِ فَي وَد الله الله عَلَه الله لا النجاة ويوصله إلى طرق السعادة، ونحو الآية قوله: ﴿ وَمَن يُردِ الله لا فَي الله وَمَن يُردِ الله مَن نَصِيلُ هُدَنهُم فَإِنَّ الله لا فَي مَن يُعِيلُ وَمَا لَهُم مِن نَصِيرِ فَي مَن يُعِيلُ وَمَا لَهُم مِن نَصِيرِ فَي الله الله وقوله الله وأن عَرَض عَلَ هُدَنهُم فَإِنَّ الله لا فَي مَن يُعِيلُ وَمَا لَهُم مِن نَصِيرِ فَي مَن يُعِيلُ وَمَا لَهُم مِن نَصِيرِ فَي الله النجاة ويوصله إلى طرق السعادة، ونحو الآية قوله عَن هُمَا هُمَا لَهُم مِن نَصِيرَ فَي مُن يُعِيلُ هُمَا لَهُم مِن نَصِيرِ فَي الله الله والمعالى عَن مَن يُعِيلُ هُمَا لَهُم مِن نَصِيرِ الله الله والمعالى عَن المسجد عَن مَن يُعِيلُ هُمَا لَهُم مِن نَصِولُ الله والمعالى عَن مَن يُعِيلُ هُمَا لَهُم مِن نَصِيرِ الله الله والمعالى عَن مَن يُعِيلُ هُمَا لَهُم مِن نَصِولُ الله والمعالى عَن مَن يُعِيلُ هُمَا لَهُم مِن نَصِولُ الله والمعالى والمعالى المعالى والمعالى الله والمعالى الله والمعالى المعالى المعال

وقرأ الحسن شاذاً ("): ﴿تنبئونه ﴾ من أنباً. وقرأ مجاهد شذوذاً أيضاً: ﴿بل زَيَّن ﴾ على البناء للفاعل ﴿مكرهم ﴾ بالنصب. والجمهور: ﴿رُيِّنَ ﴾ على البناء للمفعول ﴿مَكُرُهُم ﴾ بالرفع، وقرأ عاصم وحمزة والكسائي ﴿وصدوا ﴾ هنا وفي غافر بضم الصاد مبنياً للمفعول فالفعل متعدٍ. وقرأ باقي السبعة بفتحها فاحتمل التعدي واللزوم ؛ أي: صدوا أنفسهم أو غيرهم ، وقرأ ابن وثاب: ﴿وصِدوا ﴾ بكسر الصاد ـ وهي كقراءة ﴿رِدت إلينا ﴾ ـ بكسر الراء ـ ، كلاهما شاذ. وفي «اللوامح»: نسب الكسائي لابن يعمر ﴿وصِدوا ﴾ بالكسر لغة وأما في المؤمن فالبكسر لابن وثاب انتهى. وقرأ ابن أبي إسحاق شاذاً أيضاً: ﴿وصدّ ﴾ بالتنوين

<sup>(</sup>١) المراغي. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

عطفاً على مكرهم. وقرأ الجمهور (١٠): ﴿هَادِ﴾ بدون إثبات الياء على اللغة الكثيرة الفصيحة، وقرىء بإثباتها على اللغة القليلة.

ثم بين سبحانه ما يستحقونه، فقال: ﴿ أَمُّم ﴾؛ أي: لهؤلاء المشركين ﴿ عَذَابُ ﴾ شاق ﴿ فِي ﴾ هذه ﴿ اَلْمَيْوَةِ اَلدُّنيّا ﴾ بالقتل والأسر وسائر الآفات التي يصيبهم بها ﴿ وَلَعَذَابُ الآخِرَةِ ﴾؛ أي: ولتعذيب الله سبحانه إياهم في الدار الآخرة ﴿ أَشَقُ ﴾؛ أي: أشد من تعذيبه إياهم في الدنيا، وأصعب لشدته ودوامه. ثم أيأسهم من صرف العذاب عنهم، فقال: ﴿ وَمَا لَهُم مِن اللّهِ ﴾؛ أي: من عذابه ﴿ مِن وَاتِ ﴾؛ أي: حافظ ومانع حتى لا يعذبوا، فرمن الثانية زائدة، والأولى متعلقة به ﴿ وَاتِ ﴾؛ أي: وما لهم حافظ يعصمهم من عذاب الله، إذ لا يشفع أحد عنده إلا بإذنه ولا يأذن لأحد في الشفاعة لمن كفر به ومات على كفره.

ثم لما ذكر سبحانه ما يستحقه الكفار من العذاب في الأولى والأخرى.. ذكر ما أعده للمؤمنين، فقال: ﴿مَثَلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمَتَّقُونَ ﴾ مبتدأ خبره محذوف؛ أي: صفة الجنة والبساتين التي وعد الله بها المتقين بامتثال المأمورات واجتناب المنهيات وأعطاهم إياها كفاء إخباتهم له وإنابتهم إليه ودعائهم إياه مخلصين له الدين لا شريك له كائنة هي فيما قصصنا وقرأنا عليك يا محمد حالة كونها ﴿بَرِّي﴾ وتسيل ﴿مِن تَعَنَهُ﴾؛ أي: من تحت أشجارها وقصورها ﴿ٱلأَبْرَلُ للأربعة: الماء واللبن والخمر والعسل؛ أي: مقدراً جريان أنهارها تحتها؛ أي: صفتها العجيبة الشأن التي هي في الغرابة كالمثل كائنة فيما نقصه ونتلوه ونقرؤه عليكم. وقوله: ﴿بَرِي﴾. إلى تفسير (٢) لذلك المحذوف، وقيل: إن قوله: ﴿بَرِي﴾ هو نفس الخبر، اهد. من «البيضاوي». ووجه الأخير أن المثل هنا بمعنى الصفة، فهو كقولك: صفة زيد أنه طويل، ويجوز أن يكون ﴿بَرِي﴾ ملى مستأنفاً. اهد. من «اللوامح»: على السلمي: ﴿أمثال الجنة﴾ جمع: مثل الجمع؛ أي: صفاتها وفي «اللوامح»: على السلمي: ﴿أمثال الجنة﴾ جمع: مثل ذكره أبو حيان وكلتا القراءتين شاذتان.

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

﴿ أَكُلُهُا ﴾ أي: ما يؤكل فيها ويشرب من الفواكه والمطاعم والمشارب ﴿ نَهِمُ لا ينقطع ولا يمنع بخلاف ثمر الدنيا ؛ أي: دائم بحسب نوعه ، فكل شيء أكل يتجدد غيره لا بحسب شخصه ، إذا عين المأكول لا ترجع . وقوله : ﴿ وَظِلْهُا ﴾ مبتدأ حذف خبره ؛ أي: وظل (١) تلك الجنة دائم لا ينسخ في الدنيا بالشمس ، لأنه لا شمس في الجنة ولا حر ولا برد ، فالمراد بدوام الظل دوام الاستراحة ، وإنما عبر عنه به لندرة الظل عند العرب ، وفيه معظم استراحاتهم في أرضهم . وبعد أن وصف الجنة بهذه الصفات الثلاث بين أنها مآل المتقين ومنتهى أمرهم ، فقال : ﴿ وَلَكَ ﴾ الجنة التي بلغك وصفها ، وسمعت بذكرها ﴿ عُقَى الَّذِيكَ المُمْ وعاقبة أمرهم . ثم بين عاقبة الكافرين بعد ما بين عاقبة المتقين ، فقال : ﴿ وَعُقَبَى الْمُرْفِينَ ﴾ ؛ أي: وعاقبة الكافرين بعد ما بين عاقبة المتقين ، فقال : ﴿ وَعُقَبَى الْتَرْفُوا من الذنوب ودنسوا به أنفسهم من الآثام ، فالتقوى طريق إلى الجنة ، والكفر طريق إلى النار أعاذنا الله منه ومنها . وفي الآية فتح باب الطمع على مصراعيه للمتقين ، وإقفاله بالرتاج على الكافرين .

ثم بين أن أهل الكتاب انقسموا فئتين: فئة فرحت بنزول القرآن، وفرقه أنكرته وكفرت ببعضه، فقال: ﴿وَالَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ﴾ وأعطيناهم ﴿الْكِتَبُ ﴾؛ أي: التوراة والإنجيل يريد المسلمين من اليهود كعبد الله بن سلام وأصحابه، ومن النصارى وهم ثمانون رجلاً: أربعون بنجران، وثمانية باليمن، واثنان وثلاثون بالحبشة ﴿يَفْرَحُونَ ﴾ ويسرون ﴿يِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾؛ أي: بجميع ما أنزل إليك وهو القرآن كله؛ لأنه من فضل الله ورحمته على العباد، ولا شك أن المؤمن الموقن يسره ما جاء إليه من باب الفضل والإحسان، لما في كتبهم من الشواهد على صدقه والبشارة به، كما قال تعالى: ﴿الّذِينَ اَتَيْنَهُمُ الْكِنَبُ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوْتِهِ أَوْلَتِكَ وَمَن أُحزابهم وجماعتهم الذين تحزبوا وتجمعوا واتفقوا على رسول الله ﷺ بالعداوة ككعب بن الأشرف وأتباعه، والسيد

<sup>(</sup>١) روح البيان.

والعاقب أسقفي نجران وأشياعهما وسائر المشركين، وهو مبتدأ خبره قوله: ﴿مَن يُنكِرُ بَعْضَلَمْ﴾؛ أي: بعض ما أنزل إليك من القرآن، وهو ما لا يوافق ما حرفوه من كتابهم وشرائعهم.

فإن قلت: إن (١) الأحزاب من المشركين وغيرهم من أهل الكتاب ينكرون القرآن كله، فكيف قال: ﴿ وَمِنَ ٱلْأَخْرَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَلْمُ ﴾. ؟

قلت: إن الأحزاب لا ينكرون القرآن بجملته؛ لأنه قد ورد فيه آيات دالة على توحيد الله وإثبات قدرته لا ينكرون ذلك أبداً. والقول الثاني: إن المراد بالكتاب التوراة والإنجيل، والمراد بأهله الذين أسلموا من اليهود والنصارى مثل عبد الله بن سلام وأصحابه، ومن أسلم من النصارى وهم ثمانون كما مر فرحوا بالقرآن، لكونهم آمنوا به وصدقوه ﴿وَمِنَ ٱلأَحْزَابِ ﴾ يعني: بقية أهل الكتاب من اليهود والنصارى وسائر المشركين ﴿مَن يُنكِرُ بَعْضَمُ ﴾. وقيل: كان ذكر الرحمٰن قليلاً في القرآن في الابتداء، فلما أسلم عبد الله بن سلام ومن معه من أهل الكتاب من اليهود والنصارى ساءهم قلة ذكر الرحمٰن في القرآن مع كثرة ذكره في التوراة، فلما كرر الله تعالى: ﴿وَاللَّذِينَ وَا اللَّهُ عَالَى: ﴿وَاللَّذِينَ اللَّحْزَابِ ﴾ يعني: مشركي مكة ﴿مَن يُنكِرُ الله الله الله الله المحلم عبد الله المحلم يوم الحديبية كتب فيه: بسم مَا شل الرحمٰن الرحيم، فقالوا: ما نعرف الرحمٰن إلا رحمٰن اليمامة، يعنون مسيلمة الكذاب، فأنزل الله: ﴿وَهُمُ يَكُفُرُونَ بِالرَّحْنَ قُلْ هُوَ رَبِّ ﴾ وإنما قال: ﴿وَمِنَ ٱلأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَمُ ﴾؛ لأنهم كانوا لا ينكرون الله وينكرون الرحمٰن الرحمٰن.

ولما ذكر سبحانه اختلاف أهل الكتاب في شأنه ﷺ. بين بإيجاز ما يحتاج إليه المرء ليفوز بالسعادتين، فقال: ﴿قُلْ ﴾ يا محمد في جواب المنكرين ﴿إِنَّمَا أَرْتُ أَنَّ أَعْبُدُ اللَّهُ وَلاَ أُشْرِكَ بِلِمَّة ﴾؛ أي: إنما أمرت(٢) فيما أنزل إلي بأن أعبد الله وأوحده ولا أشرك به شيئاً، وهو العمدة في الدين، لا سبيل لكم إلى إنكاره،

<sup>(</sup>١) الخازن.

وأما ما تنكرونه لما يخالف شرائعكم، فليس ببدع مخالفة الشرائع والكتب الإلهية في جزئيات الأحكام؛ لأن الله الحكيم ينزل بحسب ما يقتضيه صلاح أهل العالم، كالطبيب يعامل المريض بما يناسب مزاجه من التدبير والعلاج.

وقد اتفق (١) القراء على نصب ﴿ وَلا أَشْرِكَ بِيدٍ ﴾ عطفاً على ﴿ أَعَبْدَ ﴾ . وقرأ أبو خليد عن نافع: ﴿ ولا أشرك بالرفع على القطع؛ أي: وأنا لا أشرك به ، وجوز أن يكون حالاً ؛ أي: أن أعبد الله غير مشرك . والمعنى : أي (٢) : قل لهم صادعاً بالحق ، ولا تكترث بمن ينكره : إني أمرت فيما أنزل إلي بأن أعبد الله وحده ، ولا أشرك به شيئاً سواه ، وذلك ما لا سبيل إلى إنكاره ، وأطبقت عليه الشرائع والكتب ، كا قال : ﴿ يَكَامَّلُ ٱلْكِنْكِ تَكَالُوا إِلَى صَلِمَةٍ سَوَلَمٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ أَلًا اللهُ وَلا نُشْرِكَ بِهِ شَيئاً ﴾ . وذلك ما دلت الدلائل التي في الآفاق والأنفس على وجوب الإذعان له ، والاعتراف به ، وفي كل شيء له آية تدل على أنه واحد .

﴿إِلَتِهِ﴾؛ أي: إلى توحيد الله سبحانه وتعالى وطاعته وإخلاص العبادة له وحده، لا إلى غيره ﴿أَدَّعُوا﴾ الناس أو أخصه بالدعاء والنداء إليه في جميع مهامي ﴿وَإِلَيْتِهِ﴾ سبحانه وتعالى وحده ﴿مَثَابِ﴾؛ أي: مآبي ومرجعي ومصيري ومرجعكم للجزاء لا إلى غيره، وهذا هو القدر المتفق عليه بين الأنبياء، فأما ما عدا ذلك من التفاريع فمما يختلف بالأعصار والأمم، فلا معنى لإنكار المخالف فيه.

وهذه الآية جامعة لشؤون النشأة الأولى والآخرة، فقوله: ﴿ قُلُ إِنَّما آُرَتُ أَنَّ الْمَرْتُ أَنَّ اللَّهَ وَلاَ أَشْرِكَ ﴾ توحي إلى ما جاء به التكليف، وقوله: ﴿ إِلَيْهِ أَدْعُوا ﴾ تشير إلى مهام الرسالة، وقوله: ﴿ وَإِلْيَهِ مَثَابِ ﴾ تشير إلى البعث والجزاء للحساب يوم القيامة، ثم بين سبحانه أنه أرسل رسوله بلغة قومه كما أرسل من قبله رسلاً بلغات أقوامهم، فقال: ﴿ وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَهُ ﴾ ؛ أي: وكما أرسلنا من قبلك المرسلين

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٢) المراغي.

وأنزلنا عليهم الكتب بلغة أممهم، أو مثل هذا الإنزال المشتمل على أصول الديانات المجمع عليها ﴿أَنزَلْنَهُ ﴾؛ أي: أنزلنا عليك القرآن حالة كونه ﴿مُكُمّا ﴾؛ أي: حاكماً يحكم في كل شيء يحتاج إليه العباد على مقتضى الحكمة والصواب، فالحكم مصدر بمعنى الحاكم، ولما (۱) كان جميع التكاليف الشرعية مستنبطاً من القرآن كان سبباً للحكم، فأسند إليه الحكم إسناداً مجازياً، ثم جعل نفس الحكم على سبيل المبالغة، وقيل معنى: ﴿مُكُمّا ﴾؛ أي: محكماً لا يقبل النسخ والتغيير ﴿مُرَبّياً ﴾؛ أي: مترجماً بلسان العرب؛ أي: بلسانك ولسان قومك، ليسهل عليهم فهم معناه، وحفظه على ظهر القلب. وانتصاب (۱) ﴿مُكُمّا ﴾ على أنه حال موطئة، و﴿مُرَبّياً ﴾ صفته، والحال الموطئة اسم جامد موصوف بصفة هي الحال، فكأن الاسم الجامد وطأ الطريق لما هو حال في الحقيقة؛ لمجيئه قبلها موصوفاً بها.

وروي أنه لما كان المشركون يدعونه على إلى اتباع ملة آبائهم المشركين، وكان اليهود يدعونه إلى الصلاة إلى قبلتهم؛ أي: بيت المقدس بعد ما حول عنها. نزل قوله تعالى: ﴿وَلَهِنِ اتّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم ﴾؛ أي: وعزتي وجلالي لئن اتبعت يا محمد أهواء هؤلاء الأحزاب من اليهود والمشركين التي يدعونك إليها لتقرير دينهم ابتغاء مرضاتهم، كالتوجه إلى قبلتهم وعدم مخالفتهم في شيء مما يعتقدونه جعل ما يدعونه إليه من الدين الباطل، والطريق الزائغ هوى، وهو ما يميل إليه الطبع وتهواه النفس بمجرد الاشتهاء من غير سند مقبول ودليل مقعول؛ لكونه هوى محضاً . ﴿بَعْدَ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْمِلْمِ الذي علمه الله إياه والدين المعلوم صحته بالبراهين ﴿مَا لَكُ مِنَ اللّهِ ﴾؛ أي: من عذابه ﴿مِن وَلِيّ يلي أمرك وينصرك ﴿وَلَا مَن فَر سَن وَاتِ عَلَي أمرك وينصرك ﴿وَلا الله عَن فَي فيك ويحفظك من عذابه، والخطاب لرسول الله علي تعريضاً لأمته.

والمعنى (٣٠): أي ليس لك من دون الله ولي ولا ناصر ينصرك، فينقذك منه إن هو أراد عقابك، ولا واق يقيك عذابه إن شاء عذابك، فاحذر أن تتبع أهوائهم

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) المراغى.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

وتنهج نهجهم، وقد تقدم أن مثل هذا من قبيل قولهم: إياك أعني واسمعي يا جارة، فهو إنما جاء لقطع أطماع الكافرين وتهييج المؤمنين على الثبات في الدين، لا للنبي على فهو بمكان لا يحتاج فيه إلى باعث ولا مهيج.

ونزل لما عابت (١) اليهود رسول الله ﷺ بكثرة النساء، فقالوا: لو كان نبياً كما زعم لشغله أمر النبوة عن النساء قوله تعالى: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا﴾؛ أي: وعزتي وجلالي لقد أرسلنا رسلاً بشراً مثلك ﴿مِن قَبْلِكَ﴾ يا محمد ﴿وَيَحَلّنا لَمُم الْوَرَجُا وَذُرِّيَّةً﴾؛ أي: نساء وأولاد كما هي لك، فإذا جاز ذلك في حقهم، فلم لا يجوز مثله أيضاً في حقك؟ وهو جواب لقول اليهود ما نرى لهذا الرجل همة إلا في النساء والنكاح، ولو كان نبياً لاشتغل بالزهد والعبادة، وقد كان لمحمد ﷺ سبعة أولاد؛ أربع إناث، وثلاثة ذكور.

والمعنى: أي وكما أرسلناك رسولاً بشرياً كذلك بعثنا المرسلين قبلك بشراً يأكلون الطعام ويمشون في الأسواق، ويأتون الزوجات ويولد لهم.

وفي «الصحيحين» أن رسول الله على قال: «أما أنا فأصوم وأفطر، وأقوم وأنام، وآكل اللحم وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس مني». وقد كان من حكمة تعدد زوجاته أمهات المؤمنين أن اطلعن منه على الأحوال الخفية التي تكون بين الرجل والمرأة وعلمن منه أحكامها ونشرنها بين المؤمنين، وناهيك بأم المؤمنين عائشة، وفيها يقول رسول الله على: «خذوا نصف دينكم عن هذه الحميراء». ومن ثمّ كانت أكثر من حدّث عن رسول الله على بعد أبي هريرة، وأكثر من حدّث عن شمائله وأخلاقه في السر والعلن، ومنها علم المسلمون كثيراً من أحكام دينهم، وقد كان الصحابة رضوان الله عليهم يختلفون إليها للحديث والفتيا، وكانت تحاجهم وتجادلهم وتلزمهم الحجة، ولا يجدون معدلاً عن التسليم لرأيها.

وروي(٢): أنه كان لداود عليه السلام مئة امرأة منكوحة وثلاث مئة سرية،

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) روح البيان.

ولابنه سليمان عليه السلام ثلاث مئة امرأة مهرية وسبع مئة سرية، فكيف يضر كثرة الأزواج لنبينا عليه الصلاة والسلام. وروي أن المشركين طعنوا في نبوته لعدم إتيانه بما يقترحونه من الآيات، فنزل قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ ﴾ من الرسل الكرام وما صح لواحد منهم، ولم يكن في وسعه ﴿أَن يَأْتِي بِعَايَةٍ ﴾ تقترح عليه ﴿إِلّا بِإِذَنِ اللهِ ﴾ وأمره وإرادته، لا باختيار نفسه ورأيه، فإنهم عبيد مربوبون منقادون، وهو جواب لقول المشركين: لو كان رسولاً من عند الله لكان عليه أن يأتي بأي شيء طلبنا منه من المعجزات ولا يتوقف فيه، وفيه إشارة إلى أن حركات عامة الخلق وسكناتهم بمشيئة الله تعالى وإرادته، وأن حركات الرسل وسكناتهم باذن الله ورضاه.

أي: وما (١١) كان في وسع رسول من الرسل أن يأتي من أرسل إليهم بمعجزة يقترحونها إلا متى شاء الله وعلم أن في الإتيان بها حكماً ومصالح لعباده، وقد جاء من الآيات بما فيه عبرة لمن اعتبر، وغناء لمن تفكر وتدبر، ولكنهم أبوا إلا التمادي في الغواية والضلال. والآيات المقترحة لا تأتي إلا على مقتضى الحكمة في أزمان يعلمها الله، وقد جعل لكل زمن من الأحكام ما فيه الصلاح والخير للناس، ولا صلاح فيما اقترحوه، وهل من الصلاح أن يرضع المراهق اللبن من ظئره، وأن يجعل له مهد ينام فيه، كذلك لا حكمة في إنزال الآيات التي اقترحوها، وهذا إيضاح قوله: ﴿لِكُلِّ أَجَلٍ ﴾ ووقت ﴿كِنَابُ ﴾؛ أي: الأيات التي اقترحوها، وهذا إيضاح قوله: ﴿لِكُلِّ أَجَلٍ ﴾ ووقت ﴿كِنَابُ ﴾؛ أي: مكتوب مفروض فيه يليق بصلاح حال أهله، فإن الحكمة تقتضي اختلاف الأحكام على حسب اختلاف الأعصار والأمم، وهو جواب لقولهم: لو كان نبياً ما نسخ أكثر أحكام التوراة والإنجيل. وقال الشيخ في «تفسيره». . أي: لكل شيء قضاه الله تعالى وقت مكتوب معلوم لا يزاد عليه ولا ينقص منه، أو لا يتقدم ولا يتأخر عنه. اه.

ففي الكلام تقديم وتأخير؛ أي: لكل (٣) كتاب أجل؛ أي: لكل أمر كتبه الله

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۳) المراغي.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

أجل معين ووقت معلوم، فلا آية من المقترحات بنازلة قبل أوانها، ولا عذاب مما خوفوا به بحاصل في غير وقته، ولا نبوة بحاصلة في غير الزمان المقدر لها، فموسى وعيسى ومحمد عليهم السلام جاؤوا في أزمنة رأى الله الصلاح في وجودهم فيها، لا يتقدمون عنها ولا يتأخرون، وهكذا انقضاء أعمار الناس ووقوع أعمالهم وآجالهم كلها كتبت في آجال ومدد معينة، لا تقديم فيها ولا تأخير، ونحو الآية قوله تعالى: ﴿لِكُلِّ نَبُلٍ مُسْتَقَرُّ ﴾.

فما مثل الدنيا من كواكبها وشمسها وأرضها وزرعها إلا مثل مصنع رتبت أعماله ووضعت عماله في حجر معينة، ووزع بينهم العمل على نظم خاصة في أوقات معينة، ولهم مناهج يتبعونها، فتراهم كل يوم يعملون وينصرفون من أماكنهم ثم يعودون إليها على نهج لا يتغير ولا يتبدل، فالدنيا قد جعل الله لها نظاماً على مقتضى الحقائق الثابتة التي تعلق بها علمه، وعلى هذا النظام جرت الشمس والقمر والكواكب، وظهر النبات والحيوان، وتعاقب الموت والحياة، وظهرت نجوم وفنيت أخرى، ونبت زرع وحصد آخر، ومات نبي وقام آخر، وامتد دين وانتشر وتقلص دين ونسخ.

وكل كوكب من الكواكب التي تصلح للحياة كأرضنا كأنه صحيفة يكتب فيها ويمحى، وذلك تابع لما في المنهج الأصلي، ومن ثم تتعاقب الأمم والأجيال والدول والنظم على قطر كمصر، فيتعاقب عليه قدماء المصريين واليونان والرومان، ولا شك أن كل هذا محو وإثبات على مقتضى المنهج المرسوم، وهكذا تنسخ آية من القرآن ويؤتى بغيرها، كما ينسخ زرع بزرع وليل بنهار، وقوم بقوم ودين نبي بآخر في ميقاته المعين في علمه تعالى، وهذا ما عناه سبحانه وتعالى بقوله: ﴿يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَاءُ اللهُ مَا يَشَاءُ إِثباته، فينسخ (١) ما يستصوب نسخه، ويثبت بدله ما هو خير منه أو مثله، ويترك ما تقتضيه حكمته غير منسوخ، أو يمحو سيئات التائب ويثبت الحسنات مكانها.

<sup>(</sup>١) روح البيان.

وقد أثر عن أئمة السلف فيها أقوال لا تناقض فيها، بل هي داخلة فيما سلف(١):

١ ـ قال الحسن: يمحو الله من جاء أجله، ويثبت من بقى أجله.

٢ ـ وقال عكرمة والسدي: يمحو الله القمر ويثبت الشمس، كما قال تعالى: ﴿ فَحَوْناً عَايَةَ النَّالِ وَجَعَلْناً عَايَةَ النَّهَارِ مُبْصِرةً ﴾.

٣ ـ وقال الربيع: يقبض الله الأرواح حين النوم، فيميت من يشاء ويمحوه،
 ويرجع من يشاء فيثبته.

٤ ـ وقال آخرون: يمحو الله ما يشاء من الشرائع بالنسخ، ويثبت ما يشاء
 فلا ينسخه ولا يبدله.

٥ ـ وقال آخرون: يمحو الله المحن والمصائب بالدعاء. وقيل: يمحو
 الآباء ويثبت الأبناء. وقيل: يمحو ما يشاء من القرون، ويثبت ما يشاء منها.
 وقيل: يمحو الدنيا ويثبت الآخرة.

وظاهر النظم القرآني (٢): العموم في كل شيء مما في الكتاب، فيمحو ما يشاء محوه من شقاوة أو سعادة أو رزق أو عمر أو خير أو شر، ويبدل هذا بهذا، ويجعل هذا مكان هذا، لا يسأل عما يفعل وهم يسألون، وإلى هذا ذهب عمر بن الخطاب وعبد الله بن مسعود وابن عباس وأبو ائل وقتادة والضحاك وابن جريج وغيرهم، وهذا القول أولى كما تفيده ما في قوله: ﴿مَا يَشَاهُ ﴾ من العموم.

﴿ وَعِندَهُ وَ سِبِحانه وتعالى ﴿ أُمُّ ٱلْكِتَبِ ﴾ ؛ أي: أصله (٣) الذي لا يتغير منه شيء، وهو ما كتبه في الأزل، وهو العلم الأزلي الأبدي السرمدي القائم بذاته، وقد أحاط بكل شيء علماً بلا زيادة ولا نقصان، وكل شيء عنده بمقدار. وقيل: ﴿ أُمُ ٱلْكِتَبِ ﴾ ؛ أي: أصله (٤) وهو اللوح المحفوظ، فالمراد من الآية أنه يمحو

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني. (٤) روح البيان.

ما يشاء مما في اللوح المحفوظ، فيكون كالعدم، ويثبت ما يشاء مما فيه، فيجري فيه قضاؤه وقدره على حسب ما تقتضيه مشيئته، وهذا لا ينافي ما ثبت عنه على من قوله: «جف القلم» وذلك لأن المحو والإثبات هو من جملة ما قضاه الله سبحانه، وقيل: إن أم الكتاب هو علم الله تعالى بما خلق وما هو خالق.

وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وعاصم (١): ﴿وَيُثَبِثُ مَخْفَاً مِن أَثْبَت ، وباقي السبعة مثقلاً من ﴿ثَبَت ﴾ . ﴿وَإِن مَّا نُرِيَنَك ﴾ يا محمد ﴿بَعْضَ الَّذِى نَعِدُهُم ﴾ من العذاب في حياتك ، والجواب محذوف تقديره: فذاك شافيك من أعدائك ، ودليل على صدقك ﴿أَوْ نَتَوَفَّينَك ﴾ ؛ أي: نقبضنك قبل أن نريك ذلك. وهذه الجملة شرط ثان لعطفه على الشرط قبله ، وجوابه أيضاً محذوف تقديره: فلا تقصير منك ولا لوم عليك. وقوله: ﴿وَإِنَّا عَلَيْكَ ٱلْبَلْغ ﴾ تعليل لهذا المحذوف؛ أي: ليس عليك إلا تبليغ الرسالة إليهم ، والبلاغ اسم مصدر أقيم مقام التبليغ ﴿وَعَلَيْنَا عَلَيْك الْبَاعُ الله فنتقم منهم أشد الانتقام ، فلا يهمنك إعراضهم ولا تستعجل بعذابهم .

والمعنى: أي إن أريناك<sup>(۲)</sup> أيها الرسول في حياتك بعض الذي نعد هؤلاء المشركين بالله من العقاب على كفرهم، أو توفيناك قبل أن نريك ذلك، فما عليك إلا تبليغ رسالة ربك لا طلب صلاحهم ولا فسادهم، وعلينا محاسبتهم ومجازاتهم بأعمالهم إن خيراً فخير، وإن شراً فشر، ونحو الآية قوله تعالى: ﴿فَذَكِرٌ إِنَّما آنَتَ مُذَكِرٌ ۚ إِنَّ السّتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطٍ ۚ إِلّا مَن تَوَلّى وَكَفَر ۚ أَنْ فَكَذَر الله أَنْ مَذَكِرٌ إِنَّا إَيَابَهُم ۚ إِنَّ عَلَيْهِم بِمُصَيْطٍ أَنْ عَلَيْنَا حِسَابَهُم أَلَى وَكَفَر أَنْ فَكَذَر أَنَ الله أَنْ الله أَنْ عَلَيْنَا حِسَابَهُم أَلَى وهذا تسلية من الله سبحانه وتعالى لرسوله على أن إن الله به وليس عليه غيره، وأن من لم يجب دعوته ويصدق نبوته.. فالله سبحانه محاسبه على ما اجترم واجترأ عليه من ذلك. والهمزة في قوله: ﴿أَوْلَمْ يَرَوّا ﴾ للاستفهام الإنكاري داخلة على محذوف، والواو عاطفة على ذلك المحذوف، والتقدير: أأنكر أولئك داخلة على محذوف، والواو عاطفة على ذلك المحذوف، والتقدير: أأنكر أولئك

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٣) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

المشركون من أهل مكة وغيرهم نزول ما وعدناهم أو شكوا في ذلك، ولم يروا ﴿أَنَّا نَأْتِى ٱلْأَرْضَ﴾؛ أي: أرض الكفرة من مكة وغيرها؛ أي: يأتي أمرنا أرض الكفرة حالة كوننا ﴿نَقُصُهُا مِنْ أَطْرَافِها ﴾؛ أي: ننقص أرض الكفرة من أطرافها ونواحيها بالفتوح على المسلمين منها شيئاً فشيئاً، فما زاد (۱) في بلاد الإسلام باستيلائهم عليها جبراً وقهراً نقص من ديار الكفرة، والله تعالى إذا قدر على جعله بعض ديار الكفرة للمسلمين. فهو قادر على أن يجعل الكل لهم، أفلا يعتبرون؛ أي: أأنكر (۲) أهل مكة نزول ما وعدناهم ولم يروا أنا نأخذ أرضهم نفتحها من نواحيها للمسلمين شيئاً فشيئاً، ونلحقها بدار الإسلام، ونذهب منها أهلها بالقتل والأسر والإجلاء، أليس هذا من ذلك.

والخلاصة: أي أشك<sup>(٣)</sup> أولئك المشركون من أهل مكة الذين يسألونك الآيات ولم يروا أنا نأتي الأرض، فنفتحها لك أرضاً بعد أرض، ونلحقها بدار الإسلام، ونذهب منها أهلها بالقتل والأسر والإجلاء، أليس هذا مقدمة لما أوعدناهم بحصوله ونذيراً بما سيحل بهم من النكال والوبال في الدنيا والآخرة لو تدبروا، فما لهم عن التذكرة معرضين، ونحو الآية قوله: ﴿أَفَلا يَرَوْنَ أَنَّ نَأْتِ اللَّرَصَ نَنقُصُها مِنْ أَطْرَافِها أَفَهُمُ ٱلْفَلِبُونَ ﴾ وقرأ الضحاك: ﴿نقصها مثقلاً من نقص عداه بالتضعيف من نقص اللازم.

﴿ وَاللّه ﴾ سبحانه وتعالى ﴿ يَعَكُم ﴾ في خلقه ما يشاء من الأزل إلى الأبد (٤) ، فيرفع هذا ويضع هذا ، ويحيى هذا ويميت هذا ، ويغني هذا ويفقر هذا ، وقد حكم بعزة الإسلام وعلوه على الأديان . وجملة قوله : ﴿ لا مُعَقِبَ لِحُكْمِدٍ ﴾ ؛ أي : لا راد لحكمه في محل النصب على الحال ؛ أي : والله يحكم حالة كونه نافذاً حكمه خالياً عن المعارض والمناقض . ومعنى المعقب : الذي يعقب الشيء بالرد والإبطال .

والمعنى: أنه حكم للإسلام بالغلبة والإقبال، وعلى الكفر بالإدبار والانتكاس، وذلك كائن لا يمكن تغييره. وقيل: جملة ﴿لَا﴾ معترضة. ﴿وَهُوَ﴾

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) المراغي.

<sup>(</sup>٢) المراح. (٤) الشوكاني.

سبحانه وتعالى ﴿ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ فيجازي المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته على السرعة، فعما قريب (١) سيحاسبهم في الآخرة كفاء ما دنسوا به أنفسهم، وران على قلوبهم بارتكاب الآثام بعد أن يعذبهم في الدنيا بالقتل والأسر، فلا تستبطىء عقابهم، فإنه آت لا محالة وكل آت قريب. ثم بين أن قومه ليسوا ببدع في الأمم، فقد مكر كثير ممن قبلهم بأنبيائهم، فأخذهم الله أخذ عزيز مقتدر، فقال: ﴿ وَفَدْ مَكْرَ ﴾ الكفار ﴿ اللَّيْنَ مِن قَبْلِهِم ﴾؛ أي: من قبل كفار مكة بمن أرسله الله إليهم من الرسل، فكادوهم وكفروا بهم، فنمرود مكر بإبراهيم، وفرعون مكر بموسى، واليهود مكروا بعيسى كما مكر أولئك بك في دار الندوة حيث أرادوا قتلك، ثم دارت الدائرة على الظالمين وأهلك الله الظالمين. والمكر: إيصال المكروه للممكور به خفية من حيث لا يشعر.

وفي هذا تسلية لرسول الله على وتصبير بأن العاقبة له لا محالة حيث أخبره أن هذا ديدن الكفار من قديم الزمان مع رسل الله سبحانه، ثم أخبره بأن مكرهم هذا كالعدم، وأن المكر كله لله، فقال: ﴿فَلِلّهِ ٱلْمَكُرُ جَيعًا ﴾ لا اعتداد بمكر غيره، وهذا تعليل لمحذوف تقديره: فلا عبرة بمكرهم ولا تأثير له. ثم فسر سبحانه هذا المكر الثابت له دون غيره، فقال: ﴿يَعْلَمُ سبحانه ﴿مَا تَكْمِبُ كُلُّ نَفْسُ هِ مَن خير وشر، فيجازيها على ذلك، ومن علم ما تكسب كل نفس وأعد لها جزاءها. كان المكر كله له الأنه يأتيهم من حيث لا يشعرون. وقال الواحدي: إن مكر الماكرين مخلوق، فلا يضر إلا بإرادته. اهد. فإثباته لهم باعتبار الكسب، ونفيه عنهم باعتبار الخلق، فلا يَرد كيف أثبت لهم مكراً ثم نفاه عنهم بقوله: ﴿فَلِلّهِ ٱلْمَكُرُ جَيعًا ﴾؟ وفيه تسلية للنبي على وأمان له من مكرهم. اهد. «كرخي». ومكر الله سبحانه وتعالى صفة ثابتة له تعالى نثبته ولا نعطله، لا نمثله ولا نكيفه. وقيل: مكر (٢) الله إهلاكهم من حيث لا يشعرون، شبه بمكر الماكر على سبيل الاستعارة.

والمعنى: يعلم (٣) سبحانه وتعالى ما تكسب كل نفس، فيعصم أولياءه

<sup>(</sup>١) المراغي. (١)

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

ويعاقب الماكرين بهم، ليوفي كل نفس جزاء ما كسبت. وفي هذا ما لا يخفى من شديد الوعيد والتهديد للكافرين الماكرين. ثم أكد هذا التهديد بقوله: ﴿وَسَيَعْلَمُ الْكُفْتُرُ ﴾ إذا قدموا إلى ربهم يوم القيامة حين يدخل الرسول والمؤمنون الجنة، ويدخلون النار ﴿لِمَنْ عُقْبَى الدَّارِ ﴾؛ أي: لمن العاقبة المحمودة من الفريقين في الدار الآخرة، وإن جهلوا ذلك من قبل؛ أي: سيعلم (١) جنس الكافر لمن العاقبة المحمودة من الفريقين في دار الدنيا، أو الدار الآخرة، أو فيهما. وقيل: المراد بالكافر: أبو جهل.

وقرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو وأبو جعفر (٢): ﴿الكافر﴾ بالإفراد والمراد به الجنس، وقرأ الباقون: ﴿الْكُفَّرُ ﴾ بالجمع جمع تكسير، وابن مسعود شاذاً: ﴿الكافرون ﴾ جمع سلامة، وأبيّ شاذا أيضاً: ﴿الذين كفروا ﴾، وقرأ جناح بن حبيش: ﴿وسيعلم الكفار ﴾ مبنياً للمفعول من أعلم ؛ أي: وسيخبر وهي شاذة أيضاً.

وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ قال: قدم على رسول الله على أسقف من اليمن، فقال له عليه السلام: «هل تجدني في الإنجيل رسولاً»؟ قال: لا، فأنزل الله تعالى: ﴿وَيَقُولُ الّذِينَ كَفَرُواْ﴾؛ أي: ويقول المشركون أو جميع الكفار ﴿لَسْتَ﴾ يا محمد ﴿مُرْسَكُا ﴾ من عند الله إلى الناس. أي: ويقول الجاحدون لنبوتك الكافرون برسالتك: لست مرسلاً من عند الله، أرسلك لتخرج الناس من الظلمات إلى النور، وتدعوهم إلى عبادة إله واحد لا شريك له، وتنقذهم من عبادة الأصنام والأوثان، وتصلح حال المجتمع البشري، وتمنع عنه الظلم والفساد، فأمر الله سبحانه بأن يجيب عليهم، فقال: ﴿قُلُ ﴾ لهم يا محمد ﴿كَفَنَ بِاللهِ ﴾ أي: شاهداً يا محمد ﴿كَفَن بِاللهِ ﴾ أي: شاهداً فهو يعلم صحة رسالتي وصدق دعوتي، ويعلم كذبكم.

أي: قل حسبي الله شاهداً بتأييد رسالتي وصدق مقالتي؛ إذ أنزل على هذا

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٢) البحر المحيط.

الكتاب الذي أعجز البشر قاطبة أن يأتوا بمثله، ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً، والمراد بشهادة الله تعالى: إظهار المعجزات الدالة على صدقه في دعوى الرسالة فومَن عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِئْبِ ﴾؛ أي: وكفى شهيداً بيني وبينكم من عنده علم الكتاب السماوي، وهم من أسلم من أهل الكتابين التوراة والإنجيل كعبد الله بن سلام وكعب الأحبار وسلمان الفارسي وتميم الداري وآصف بن برخيا، فكل من كان عالماً بالتوراة والإنجيل علم أن محمداً مرسل من عند الله تعالى. وقد كان المشركون من العرب يسألون أهل الكتاب ويرجعون إليهم، فأرشدهم الله سبحانه في هذه الآية إلى أن أهل الكتاب يعلمون ذلك. وقيل: المراد (١) بالكتاب القرآن، ومن عنده علم اللوح المحفوظ، وهو الله سبحانه وتعالى، واختار هذا الزجاج. وقال: لأن الأشبه أن الله لا يستشهد على خلقه بغيره.

و (من في قراءة (٢) الجمهور في موضع خفض عطفاً على لفظ (الله)، أو موضع رفع عطفاً على موضع (الله)؛ إذ هو في مذهب من جعل الباء زائدة فاعل بكفى. وقال ابن عطية: ويحتمل أن يكون في موضع رفع الابتداء، والخبر محذوف تقديره: أعدل وأمضى قولاً، ونحو هذا مما يدل عليه لفظة (شَهِيدًا) ويراد بذلك الله تعالى. وقرىء شذوذاً (٣): (بمن بدخول الباء على (من عطفاً على (يألق) وقرأ علي وأبيّ وابن عباس وعكرمة وابن جبير وعبد الرحمن بن أبي بكرة والضحاك وسالم بن عبد الله بن عمر وابن أبي إسحاق ومجاهد والحكم والأعمش: (ومِنْ عندِه علمُ الكتاب بجعل (من حرف جر وجر ما بعده به، وابن السميقع والحسن بخلاف عنه: (ومِنْ عنده بموضع الخبر. وقرأ علي أيضاً وابن السميقع والحسن بخلاف عنه: (ومِنْ عنده بمجعل (من حرف جر، وابن السميقع والحسن بخلاف عنه: (ومِنْ عنده بمجعل (من حرف جر، وغلم الكتاب) بجعل (عنه مضع الخبر) و والكتاب رفع به.

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۳) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

للمفعول، و (الكتاب) رفع به أيضاً، والضمير في (عنده) في هذه القراءات الثلاث عائد على (الله) تعالى، و (من) لابتداء الغاية؛ أي: ومن عند الله سبحانه وتعالى حصل علم القرآن؛ لأن أحداً لا يعمله إلا من تعليمه.

ولما<sup>(۱)</sup> أمر الله سبحانه نبيه أن يحتج عليهم بشهادة الله على رسالته، ولا يكون ذلك إلا بإظهار القرآن، ولا يعلم العبد كون القرآن معجزاً إلا بعد العلم بما فيه من أسراره. . بين الله تعالى أن هذا العلم لا يحصل إلا من عند الله تعالى .

## خلاصة ما في هذه السورة<sup>(٢)</sup>

ترى مما تقدم في تفسير هذه السورة أنها اشتملت على الأمور الآتية:

ا ـ إقامة الأدلة على التوحيد بما يرى من خلق السماوات والأرض، والحبال والأنهار، والزرع والنبات على اختلاف ألوانه وأشكاله، وهذا تفصيل لما أجمله في السورة قبلها من قوله: ﴿وَكَأْتِن مِّنْ ءَايَةٍ فِي السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ يَمُرُونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴿ وَكَالَمُ مُعْرِضُونَ ﴿ وَكَالَمُ مُعْرِضُونَ ﴿ وَكَالَمُ مُعْرِضُونَ ﴿ وَكَالَمُ مُعْرِضُونَ ﴿ وَكُمْ عَنْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴾ .

٢ ـ إثبات البعث ويوم القيامة، والتعجب من إنكارهم له.

٣ ـ استعجالهم العذاب من الرسول ﷺ، وبيان أنه واقع بهم لا محالة،
 كما وقع لمن قبلهم من الأمم الغابرة.

٤ ـ بيان أن للإنسان ملائكة تحفظه وتحرسه، وتكتب عليه ما يكتسبه من الحسنات والسيئات بأمر الله.

مرب الأمثال لمن يعبد الله وحده ولمن يعبد الأصنام بالسيل والزبد الرابي.

٦ ـ بيان حال المتقين الذين يصلون ما أمر الله به أن يوصل ويخشون ربهم

<sup>(</sup>١). المراح.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

- ويخافون سوء الحساب، وأقاموا الصلاة وأنفقوا في السر والعلن، وبيان مآلهم يوم القيامة.
- ٧ ـ بيان حال الذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه ويفسدون في الأرض،
   وبيان مآلهم.
  - ٨ ـ إنكار الشركاء مع إقامة الأدلة على أن لا شريك لله.
- ٩ ـ وصف الجنة التي وعد بها المتقون، وبيان أنها مآل المتقين، ومآل
   الكافرين النار وبئس القرار.
- ۱۰ ـ بيان أن كثيراً ممن أسلموا من أهل الكتاب يفرحون بما ينزل من القرآن؛ إذ يرون فيه تصديقاً لما بين أيديهم من الكتاب.
- ۱۱ ـ بيان مهمة الرسول، وأن خلاصة ما جاء به عبادة الله وحده وعدم الشرك به، ودعاؤه لجلب النفع ودفع الضر، وأن إليه تعالى المرجع والمآب.
- ۱۲ ـ بيان أن كل رسول أرسل بلغة قومه؛ ليسهل عليهم قبول دعوته وفهمها.
- ١٣ ـ تحذير الرسول ﷺ وأمته من قبول دعوة المشركين من بعد ما جاءهم من العلم.
  - ١٤ ـ أن جميع الرسل صلوات الله وسلامه عليهم كان لهم أزواج وذرية.
- ١٥ ـ أن المعجزات ليست بمشيئة الرسل يأتون بها كلما أرادوا، وإنما هي بإذن الله وإرادته.
- ١٦ ـ بيان أن هذه الحياة الدنيا إنما هي محو وإثبات، وموت وحياة، فيزيل الله قوماً ويوجد آخرين، وكل ذلك محفوظ في علم الله الذي لا تغيير فيه ولا تبديل.
- ١٧ ـ أن مهمة الرسول إنما هي التبليغ، أما الجزاء على مخالفة الأوامر
   فأمر ذلك إلى الله تعالى، ولا يعنى الرسول أن يحصل في زمنه أو بعد وفاته.
- ١٨ أن انتقام الله من المكذبين قد بدأ في حياة الرسول بقتل أعدائه

وأسرهم وتشريدهم في البلاد.

١٩ ـ أن مكر أولئك الكافرين بالرسول ليس ببدع جديد، فكثير من الأمم السابقة مكروا بأنبيائهم، وكان النصر حليف المتقين، ونكل الله بالقوم الظالمين.

٢٠ ـ إلحاف الكافرين في إنكار رسالته على ان الله تعالى شهيد على ذلك بما أقام من الأدلة على صدقه، وكذلك شهادة من آمن من أهل الكتاب بوجود أمارات رسالته على كتبهم وتبشيرها بها.

### الإعراب

﴿ وَلَقَدِ ٱسْتُهْزِئَ بِرُسُلِ مِن قَبْلِكَ فَأَمْلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ثُمَّ أَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴾ .

﴿ وَلَقَدِ ﴾ (الواو): استئنافية، و(اللام): موطئة للقسم. ﴿ قد﴾: حرف تحقيق. ﴿ السَّبْرِيّ فَعَلَ ماض مغير الصيغة. ﴿ رُسُلٍ ﴾: جار ومجرور في محل الرفع نائب فاعل. ﴿ يَن قَبْلِكَ ﴾: جار ومجرور صفة لـ ﴿ رسل ﴾، والجملة الفعلية جواب القسم لا محل لها من الإعراب. ﴿ فَأَمْلَيْتُ ﴾: (الفاء): عاطفة. ﴿ أُمليت ﴾: فعل وفاعل معطوف على ﴿ أَسَبُرْيَ ﴾. ﴿ لِلَّذِينَ ﴾: جار ومجرور متعلق به. ﴿ كَفَرُوا ﴾: فعل وفاعل صلة الموصول. ﴿ مُمَ ﴾: حرف عطف وترتيب. ﴿ أَفَذَتُهُم ﴾: فعل وفاعل ومفعول معطوف على ﴿ أَمليت ﴾. ﴿ فَكَيْفَ ﴾: (الفاء): فاء الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن جواب شرط مقدر تقديره: إذا عرفت استهزاءهم بالرسل فإملائي لهم فأخذي إياهم. . فأقول لك يا محمد: كيف كان عقابي التقريع لهم في محل النصب خبر ﴿ كَانَ ﴾ مقدم عليه وجوباً . ﴿ كَانَ ﴾ : فعل ماض ناقص. ﴿ عِقَابِ ﴾: اسمها مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم المحذوفة اجتزاء عنها بالكسرة الممنوعة بسكون الوقف: ﴿ عِقَابٍ ﴾ : مضاف وياء المتكلم المحذوفة في محل الجر مضاف إليه، وجملة ﴿ كَانَ ﴾ : في مضاف وياء المتكلم المحذوفة في محل الجر مضاف إليه، وجملة ﴿ كَانَ ﴾ : في مضاف وياء المتكلم المحذوفة في محل الجر مضاف إليه، وجملة ﴿ كَانَ ﴾ : في مضاف وياء المتكلم المحذوفة في محل الجر مضاف إليه، وجملة ﴿ كَانَ ﴾ : في مضاف وياء المتكلم المحذوفة أي المقدرة، وجملة إذا المقدرة مستأنفة .

﴿ أَفَمَنْ هُوَ قَآبِدٌ عَلَى كُلِ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ وَجَعَلُواْ لِلَّهِ شُرَكَآءَ قُلْ سَعُوهُمُ أَمْ تُنَبِّعُونَهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ بِظَلْهِرٍ مِّنَ ٱلْقَوْلُ ﴾.

﴿أَفْمَنْ ﴾: (الهمزة): للاستفهام الإنكاري داخلة على محذوف، و(الفاء): عاطفة على ذلك المحذوف، و﴿من﴾: اسم موصول في محل الرفع مبتدأ، خبره محذوف تقديره: كمن ليس كذلك من شركائهم التي لا تضر ولا تنفع، دل على ذلك قوله: ﴿ وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرِّكَآ اَهُ . ﴿ هُو ﴾: مبتداً. ﴿ فَآلِيمٌ ﴾: خبره، والجملة الاسمية صلة الموصول، والتقدير: أعميتم وسويتم بين الله وبين خلقه، فمن هو قائم على كل نفس كائن كمن ليس كذلك، لا ليسوا مستويين، والجملة المحذوفة مستأنفة. ﴿عَلَىٰ كُلِّ نَفْسٍ﴾: جار ومجرور ومضاف إليه متعلق بـ﴿قَآبِمُ﴾. ﴿بِمَا﴾: جار ومجرور حال من ﴿ كُلِّ نَقْسٍ ﴾؛ أي: حالة كونها ملتبسة بما كسبت. ﴿ كُسَبَتُ ﴾: ، فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على ﴿ كُلِّ نَفْسٍ ﴾ ، والجملة صلة لـ﴿ما﴾، أو صفة لها، والعائد أو الرابط محذوف تقديره: بما كسبته. ﴿ وَجَعَلُوا ﴾: فعل وفاعل، وهو يتعدى إلى مفعولين أولهما محذوف تقديره: وجعلوا الأصنام شركاء لله. ﴿ يَلَهِ ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ شُرَكَّآءَ ﴾. ﴿ شُرَكَّآءَ ﴾: مفعول ثان، والجملة الفعلية مستأنفة، أو حال من ﴿ كُلِّ نَفْسِ ﴾ كما مر في مبحث التفسير. ﴿ قُلَّ ﴾: فعل أمر، وفاعله ضمير يعود على محمد، والجملة الفعلية مسأنفة. ﴿سَنُّوهُمُّ ﴾: فعل وفاعل ومفعول به؛ لأنه بمعنى اذكروا أسماءهم أو صفوهم، والجملة الفعلية في محل النصب مقول لـ ﴿ قُلُ ﴾ . ﴿ أَمْ ﴾ : منقطعة بمعنى بل الإضرابية وهمزة الاستفهام الإنكاري. ﴿ تُنْبَعُونَهُ ﴾: فعل وفاعل ومفعول أول مرفوع بثبوت النون. ﴿ بِمَا ﴾: جار ومجرورفي محل المفعول الثاني، والجملة مستأنفة. ﴿لَا يَعْلَمُ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على ﴿ٱللَّهِ﴾: ﴿فِي ٱلْأَرْضُّ﴾ متعلق به، والجملة صلة لـ (ما)، أو صفة لها، والعائد أو الرابط المفعول المحذوف تقديره: بما لا يعلمه في الأرض ولا في السماوات. ﴿ أُمَّ ﴾: منقطعة بمعنى بل التي للإضراب الإبطالي كما في «الصاوي»، وهمزة الاستفهام الإنكاري داخلة على محذوف تقديره: بل أتسمونهم بظاهر من القول. ﴿ بِظُلهر ﴾: جار ومجرور في محل المفعول الثاني للفعل المحذوف. ﴿ مِينَ ٱلْقَوْلِي ﴾: جار ومجرور لـ ﴿ ظَاهِر ﴾؛ أي: بل أتسمون تلك الأصنام بلفظ خال عن المعنى، والجملة المحذوفة مستأنفة. ﴿ بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكْرُهُمْ وَصُدُّواْ عَنِ ٱلسَّبِيلِّ وَمَن يُصْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ﴾.

﴿ إِلَّهِ عَلَى مَا اللّهِ اللهِ ال

﴿ لَمُمْ عَذَابٌ فِي الْمُيَّوٰةِ ٱلدُّنيَّ ۚ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَقُّ وَمَا لَمَهُم مِنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ ۞ ﴿

﴿ لَمُمْ ﴾: جار ومجرور خبر مقدم. ﴿ عَذَابُ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة مستأنفة. ﴿ فِي لَلْيَوْقِ ﴾: جار ومجرور صفة لعذاب الدنيا، صفة لـ ﴿ لَلْيَوْقِ ﴾. ﴿ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ ﴾: (الواو): عاطفة. (اللام): حرف ابتداء، ﴿ عذاب الآخرة ﴾: مبتدأ ومضاف إليه. ﴿ أَشَقُ ﴾: خبر، والجملة معطوفة على الجملة التي قبلها. ﴿ وَمَا ﴾: (الواو): عاطفة. ﴿ مَا ﴾: نافية. ﴿ لَمُ مُ ﴾: جار ومجرور خبر مقدم. ﴿ مِن َ اللهِ ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ وَاتِ ﴾. ﴿ وَاتِ ﴾. والجملة معطوفة على الجملة التي قبلها.

﴿ مَنْلُ ٱلْجَنَّةِ ﴾: مبتدأ ومضاف إليه. ﴿ اللَّي ﴾: صفة لـ ﴿ اَلْجَنَّةِ ﴾. ﴿ وُعِدَ اللَّمْتَنُونَ ﴾: فعل ونائب فاعل، والجملة الفعلية صلة الموصول، والعائد محذوف

تقديره: وعدها المتقون، وخبر المبتدأ محذوف تقديره: مثل الجنة التي وعدها المتقون كائن فيما يتلى عليك، والجملة مستأنفة. ﴿ تَجْرِي ﴾: فعل مضارع. ﴿ مِن تَخْبَا ﴾: متعلق به. ﴿ الْأَنْهَرُ ﴾: فاعل، والجملة الفعلية مفسرة لذلك المحذوف، أو مستأنفة. ﴿ الْكُنْهُ الله المعدوف أو مستأنفة. ﴿ وَظِلْهَا دَائِم، والجملة مفسرة أو مستأنفة. ﴿ وَظِلْهَا دَائم، والجملة معطوفة على مبتدأ حذف خبره لدلالة ما قبله عليه تقديره: وظلها دائم، والجملة معطوفة على جملة ﴿ أَكُنُهُ اللَّهِ مُنْ عُقْبَى الَّذِيك ﴾: مبتدأ وخبر ومضاف إليه، والجملة مستأنفة. ﴿ اَنَّوَا ﴾: فعل وفاعل صلة الموصول. ﴿ وَعُقْبَى الْكَنْفِرِينَ النَّارُ ﴾: مبتدأ وخبر، والجملة معطوفة على الجملة التي قبلها.

﴿ وَالَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَبَ يَفْرَحُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكٌ وَمِنَ ٱلْأَخْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَةً, قُلْ إِنَّهَ أُمْرِكَ بِيدً إِلَيْهِ أَدْعُواْ وَإِلَيْهِ مَثَابِ ۞ ﴾.

﴿ وَٱلَّذِينَ ﴾ : (الواو): استئنافية. ﴿ الذين ﴾ : مبتدأ. ﴿ مَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَبَ ﴾ : فعل وفاعل ومفعولان صلة الموصول. ﴿يَفْرَحُونَ﴾: فعل وفاعل، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية مستأنفة. ﴿ بِمَا ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ يَفْرَحُونَ ﴾ . ﴿ أُنزِلَ ﴾ : فعل ماض مغير الصيغة ، وناثب فاعله ضمير يعود على ﴿مَا﴾. ﴿ إِلَيْكَ ﴾: متعلق به، والجملة صلة لـ﴿مَا﴾، أو صفة لها. ﴿وَمِنَ ٱلْأَخْرَابِ﴾: جار ومجرور خبر مقدم. ﴿مَن﴾: اسم موصول في محل الرفع مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية معطوفة على الجملة التي قبلها. ﴿ يُنكِرُ بَعْضَمُّ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على ﴿ما﴾، والجملة صلة الموصول. ﴿قُلُّ ﴾: فعل أمر، وفاعله ضمير يعود على محمد، والجملة مستأنفة. ﴿إِنَّمَا أُرَّبُّ ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي، وإن شنت قلت ﴿إِنَّمَا ﴾: أداة حصر. ﴿أُمِّرَتُ ﴾: فعل ونائب فاعل، والجملة في محل النصب مقول محكى. ﴿ أَنَّ أَعْبُدُ ٱللَّهَ ﴾: ناصب وفعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على محمد، والجملة الفعلية مع ﴿أَنَّ ﴾ المصدرية في تأويل مصدر مجرور بحرف جر محذوف تقديره: إنما أمرت بعبادة الله، الجار والمجرور متعلق بـ ﴿ أُيرَتُ ﴾ . ﴿ وَلَا أُشْرِكَ ﴾ : فعل مضارع معطوف على ﴿ أَعْبُدَ ﴾ . ﴿ بِبِنَّهُ متعلق به، وفاعله ضمير يعود على محمد، والتقدير: أمرت بعبادة الله وعدم الإشراك به. ﴿إِلَيْهِ ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿أَدَّعُوا ﴾. ﴿أَدَّعُوا ﴾: فعل

مضارع، وفاعله ضمير يعود على محمد، والجملة في محل النصب معطوفة على جملة ﴿أَرْتُ ﴾. ﴿وَإِلَيْهِ ﴾ (الواو): عاطفة. ﴿إِلَيْهِ ﴾: جار ومجرور خبر مقدم. ﴿مَثَابِ ﴾: مبتدأ مؤخر مرفوع وعلامة رفعه ضمة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم المحذوف اجتزاء عنها بالكسرة الممنوعة بسكون الوقف. ﴿مَثَابِ ﴾: مضاف وياء المتكلم المحذوفة في محل الجر مضاف إليه، والجملة الاسمية في محل النصب معطوفة على جملة ﴿أَرْبَتُ ﴾.

﴿وَكَذَلِك﴾ (الواو): استثنافية. ﴿كذلك﴾: جار ومجرور صفة لمصدر محذوف. ﴿أَرَلْتُهُ﴾: فعل وفاعل ومفعول، والتقدير: وأنزلنا هذا القرآن عليك إنزالاً مثل إنزالنا الكتب السالفة على الرسل المتقدمة عليك، والجملة مستأنفة. ﴿حَكُمًا﴾: حال موطئة من ضمير المفعول، ولكنه في تأويل حاكماً. ﴿عَرَبِيًا﴾: صفة لـ﴿حَكُمًا﴾. ﴿وَلَهِنِ﴾: (الواو): استثنافية، و(اللام): موطئة للقسم. ﴿إن﴾ حرف شرط. ﴿أَبَّمَتُ أَهُواءَهُم﴾: فعل وفاعل ومفعول في محل الجزم بـ﴿إن﴾ الشرطية على كونه فعل شرط لها. ﴿بَمَدَ مَا﴾: ظرف ومضاف إليه متعلق بـ﴿أَبَعُتُ ﴾. ﴿بَاءَكَ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على ﴿مَا﴾. ﴿مِن الْهِلِهُ ؛ حال من فاعل ﴿بَاءَكَ ﴾، والجملة الفعلية صلة لـ﴿مَا﴾، أو صفة لها. ﴿مِن زائدة. ﴿وَلِنَ ﴾: مبتدأ مؤخر. ﴿وَلَا وَآفِ ﴾: معطوف على ﴿وَلِي ﴾ والتقدير: ما ولي ولا واق من الله كائن لك، والجملة الاسمية جواب القسم لا محذوف دل عليه محل لها من الإعراب، وجملة القسم مستأنفة، وجواب الشرط محذوف دل عليه جواب القسم تقديره، وإن اتبعت أهوائهم بعد ما جاءك من العلم.. فما لك من حواب القسم ولي ولا واق، وجملة الشرط معترضة بين القسم وجوابه.

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَمُهُمْ أَزْوَجًا وَذُرِّيَّةً وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِيَ بِعَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ لِكُلِّ أَجَلٍ كِنَابُ ۞﴾.

﴿ وَلَقَدُ الواو): استئافية. (اللام): موطئة للقسم. ﴿ قَد ﴾: حرف تحقيق. ﴿ أَرْسَلُنا رُسُلا ﴾: فعل وفاعل ومفعول. ﴿ مِن قَبِك ﴾: جار ومجرور صفة لـ ﴿ رُسُلا ﴾ ، أو متعلق بـ ﴿ أَرْسَلْنا ﴾ ، والجملة الفعلية جواب القسم لا محل لها من الإعراب، وجملة القسم مستأنفة. ﴿ وَيَحَمَلنا ﴾: فعل وفاعل معطوف على ﴿ أَرْسَلنا ﴾ . ﴿ مُمَّم ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ جعلنا ﴾ . ﴿ أَزْوَجًا ﴾ . ﴿ وَمَا كَانَ ﴾ : (الواو) : جعل هنا بمعنى خلق . ﴿ وَمُرْزِيَّة ﴾ : معطوف على ﴿ أَزْوَجًا ﴾ . ﴿ وَمَا كَانَ ﴾ : (الواو) : استثنافية . ﴿ ما ﴾ : نافية . ﴿ كَانَ ﴾ : فعل ماض ناقص . ﴿ لِرَسُولٍ ﴾ : جار ومجرور خبر مقدم لـ ﴿ كَانَ ﴾ : متعلق به ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ رسول ﴾ . ﴿ إِلَّا ﴾ : أداة استثناء مفرغ . ﴿ إِذْنِ الله ﴾ : جار ومجرور متعلق بالاستقرار الذي متعلق به الخبر ، والجملة الفعلية في تأويل مصدر مرفوع على كونه اسم ﴿ كَانَ ﴾ تقديره : وما كان الإتيان بآية من الآيات كائناً لرسول من الرسل إلا بإذن الله ، والجملة مستأنفة . ﴿ لِكُلُ أَجَلٍ ﴾ : جار ومجرور خبر مقدم . ﴿ كِنَا بُ ﴾ : مبتدأ والجملة مستأنفة . ﴿ لِكُلُ أَجَلٍ ﴾ : جار ومجرور خبر مقدم . ﴿ كِنَا بُ ﴾ : مبتدأ والجملة مستأنفة . ﴿ المُرْكُ أَجَلٍ ﴾ : جار ومجرور خبر مقدم . ﴿ كِنَا بُ ﴾ : مبتدأ والجملة مستأنفة . ﴿ المُرْكُ أَجَلٍ ﴾ : جار ومجرور خبر مقدم . ﴿ كِنَا بُ ﴾ : مبتدأ والجملة مستأنفة . ﴿ المَانِه قَبَالَا لَهُ عَلَا الله والمِد مقدم . ﴿ كِنَا بُ ﴾ : مبتدأ ومجرور خبر مقدم . ﴿ كِنَا بُ ﴾ : مبتدأ والجملة مستأنفة .

﴿ يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَآهُ وَيُثْبِتُ ۚ وَعِندَهُۥ أَمُّ ٱلْكِتَٰبِ ۞﴾.

﴿ يَمْحُوا الله مَا ﴾: فعل وفاعل ومفعول، والجملة مستأنفة. ﴿ يَشَاءُ ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على ﴿ الله ﴾، والجملة صلة لـ ﴿ مَا ﴾، أو صفة لها، والعائد أو الرابط محذوف تقديره: ما يشاءه. ﴿ وَيُثِبِثُ ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على ﴿ الله ﴾، والجملة معطوفة على جملة ﴿ يَمْحُوا ﴾. ﴿ وَعِندَهُ وَ فَا طُرف ومضاف إليه خبر مقدم. ﴿ أُمُ ٱلكِتَبِ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة مستأنفة.

﴿ وَإِن مَّا نُرِيَنَكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَقَّيَنَكَ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَكَغُ وَعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ﴾.

﴿ وَإِن ﴾ (الواو): استئنافية. ﴿ إِن ﴾: حرف شرط جازم. ﴿ مَّا ﴾: زائدة. ﴿ رَبِّنَكَ ﴾: فعل مضارع ومفعول أول في محل الجزم بـ ﴿ إِن ﴾ الشرطية على كونه فعل شرط لها، وفاعله ضمير يعود على الله. ﴿ بَعْضَ ٱلَّذِي ﴾: مفعول ثان ومضاف إليه. ﴿ نَعِدُهُمُ مَ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على الله، والجملة صلة

الموصول، وجواب الشرط محذوف تقديره: فذاك شافيك من أعدائك، وجملة الشرط مستأنفة. ﴿أَوْ نَتَوَفَّيَنَكَ﴾: فعل ومفعول في محل الجزم معطوف على ﴿نُرِيَنَكَ﴾ على كونه شرطاً ثانياً، وفاعله ضمير يعود على الله، وجواب الشرط محذوف أيضاً تقديره: فلا تقصير منك ولا لوم عليك. ﴿فَإِنَّمَا﴾: (الفاء): تعليلية للجواب المحذوف. ﴿إنما﴾: أداة حصر. ﴿عَلَيْكَ﴾: خبر مقدم. ﴿ٱلْبَلَغُ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية مستأنفة مسوقة لتعليل ما قبلها. ﴿وَعَلَيْنَا ٱلْجِسَابُ﴾: مبتدأ وخبر، والجملة معطوفة على جملة قوله: ﴿إنما عليك البلاغ﴾.

﴿ أُوَلَمْ يَرَوْا أَنَا نَأْنِي ٱلْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا ۚ وَٱللَّهُ يَخَكُمُ لَا مُعَقِّبَ الْحُكْمِيَّاءِ وَهُوَ سَتَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ۞﴾.

﴿ أَوَلَمُ (الهمزة): للاستفهام الإنكاري داخلة على محذوف. (الواو): عاطفة على ذلك المحذوف. ﴿ لم ﴿ حرف نفي وجزم. ﴿ يَرَوّا ﴾: فعل وفاعل مجزوم برام ﴾ والتقدير: أأنكروا نزول ما وعدناهم، أو شكوا في ذلك ولم يروا أنا نأتي الأرض، والجملة المحذوفة مستأنفة. ﴿ أَنّا ﴾: ناصب واسمه. ﴿ نَأْتِي ٱلأَرْضَ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على الله، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿ أَن ﴾، وجملة ﴿ أَن ﴾: في تأويل مصدر ساد مسد مفعولي رأى تقديره: أولم يروا إتياننا الأرض حالة كوننا ننقصها. ﴿ نَفْتُهُم ﴾: فعل ومفعول وفاعله ضمير يعود على الله. ﴿ مِنْ أَطْرَافِها ﴾: متعلق به، والجملة الفعلية في محل النصب حال من فاعل ﴿ نَأْقِ ﴾ . ﴿ وَاللّهُ ﴾: مبتدأ، وجملة ﴿ يَعَكُم ﴾ : خبره، والجملة الاسمية مستأنفة. ﴿ وَاللّه ؛ نافية. ﴿ مُمَقِب ﴾: في محل النصب اسمها. ﴿ لِمُكّم هُ أَلِسَاب هُ معطوفة على وخبرها محذوف تقديره: موجود، وجملة ﴿ لا ﴾ : في محل الرفع معطوفة على وخبرها محذوف تقديره: موجود، وجملة ﴿ لا ﴾ : مبتدأ وخبر، والجملة مستأنفة.

﴿ وَقَدْ مَكَرَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلِلَّهِ ٱلْمَكُرُ جَمِيعًا ۚ يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلُ نَفْسِ وَسَيَعْلَمُ الْكُفْتُرُ لِمَنْ عُفْبَى ٱلدَّادِ ۞ ﴾.

﴿ وَقَدَّ ﴾ (الواو): استئنافية. ﴿قد ﴾: حرف تحقيق. ﴿ مَكَّرُ ٱلَّذِينَ ﴾: فعل

وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ مِن قَبِلِهِمُ ﴾: جار ومجرور صلة الموصول. ﴿ فَلِلّهِ ﴾: حال (الفاء): تعليلية. ﴿ لله ﴾: خبر مقدم. ﴿ اَلْمَكُرُ ﴾: مبتدأ مؤخر. ﴿ جَبِعاً ﴾: حال من الضمير المستكن في الخبر، والجملة الاسمية في محل الجر مسوقة لتعليل ما قبلها. ﴿ يَعَلَمُ ﴾: فعل مضارع، وفاعله ضمير مستتر يعود على ﴿ الله ﴾، والجملة مستأنفة. ﴿ مَا ﴾: اسم موصول في محل النصب مفعول به لـ ﴿ يَعَلَمُ ﴾؛ لأنه بمعنى عرف. ﴿ تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسُ ﴾: فعل وفاعل، والجملة صلة لـ ﴿ مَا ﴾، أو صفة لها، والعائد أو الرابط محذوف تقديره: ما تكسبه كل نفس. ﴿ وَسَيَعْلَمُ ٱلكُفَّرُ ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ لِمَنْ ﴾: اسم استفهام وفاعل، والجملة محذوف تقديره: ما تكسبه كل نفس. ﴿ وَسَيَعْلَمُ ٱلكُفَّرُ ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ لِمَنْ ﴾: (اللام): حرف جر. ﴿ مَنْ ﴾: اسم استفهام في محل الجر باللام، الجار والمجرور خبر مقدم. ﴿ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية سادة مسد مفعولي علم معلق عنها باسم الاستفهام.

﴿ وَيَـقُولُ ٱلَّذِيكَ كَفَرُواْ لَسْتَ مُرْسَكَا ۚ قُلْ كَفَى بِٱللَّهِ شَهِـبِدًا بَيْنِي وَبَبْنَكُمْ وَمَن عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِنَابِ ﴿ ﴾ .

﴿ وَيَقُولُ الّذِينَ ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ كَفَرُوا ﴾: فعل وفاعل صلة الموصول. ﴿ لَسَّتَ مُرْسَكُنُ ﴾: فعل ناقص واسمه وخبره، والجملة في محل النصب مقول لـ ﴿ يقول ﴾. ﴿ قُلُ ﴾: فعل أمر، وفاعله ضمير يعود على محمد، والجملة مستأنفة. ﴿ كَفَى بِاللّهِ ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿ كَفَى بِاللّهِ ﴾: فعل وفاعل، و(الباء): زائدة. ﴿ شَهِيدًا ﴾: تمييز لفاعل ﴿ كَفَى بِاللّهِ ﴾، والجملة في محل النصب مقول القول. ﴿ بَيّنِ ﴾: ظرف متعلق بـ ﴿ شَهِيدًا ﴾. ﴿ وَبَيْنَكُمُ ﴾: معطوف عليه. ﴿ وَمَنْ ﴾: اسم موصول في محل الرفع معطوف عليه ، ﴿ وَمَنْ ﴾: اسم موصول في محل الرفع معطوف على فاعل ﴿ كَفَنَ ﴾ . ﴿ عِندَمُ ﴾ : خبر مقدم. ﴿ عِلْمُ ٱلْكِنَبِ ﴾ : مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية صلة ﴿ من ﴾ الموصولة.

### التصريف ومفردات اللغة

﴿ وَلَقَدِ أَسْتُهُزِئَ بِرُسُلٍ ﴾ ومعنى الاستهزاء (١): الاستحقار والاستهانة، والأذى

<sup>(</sup>١) روح البيان.

والتكذيب.

﴿ فَأَمَلَيْتُ ﴾ والإملاء: الإمهال وأن يترك ملاءة من الزمان؛ أي: مدة طويلة منه في دعة وراحة وأمن، كالبهيمة في المرعى؛ أي: أطلت لهم المدة في أمن وسعة بتأخير العقوبة ليتمادوا في المعصية. ﴿ مُ مَ كُم بعد الإملاء والاستدراج أخذتهم بالعقوبة.

﴿ أَفَكُنَّ هُوَ قَالَهِدُ ﴾؛ أي: رقيب ومتول للأمور.

﴿ تُنَبِّعُونَهُ ﴾؛ أي: تخبرونه. ﴿ بِظَنهِرٍ مِّنَ ٱلْقَوَلِّ ﴾؛ أي: بباطل منه لا حقيقة له في الواقع.

﴿ بَلْ زُيِنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكْرُهُم ﴾ بتخيلهم أباطيل، ثم ظنهم إياها حقاً والمكر(١): صرف الغير عما يقصده بحيلة، والحيلة(٢): ما يتوصل به إلى المقصود بطريق خفي.

﴿وَصُدُّواً عَنِ ٱلسَّبِيلِۗ﴾ والصد: المنع، والسبيل: هو سبيل الحق وطريقه؛ أي: منعوا عن طريق الهدى. وقد يستعمل صد لازماً بمعنى أعرض؛ أي: أعرضوا عنه.

﴿ لَمُ مَذَابٌ فِي الْمَيْوَ الدُّنَيَّ ﴾ وأصل العذاب (٣) في كلام العرب من العذب، وهو المنع، يقال: عذبته عذباً إذا منعته، وسمي الماء عذباً؛ لأنه يمنع العطش، وسمي العذاب عذاباً؛ لأنه يمنع المعاقب من معاودة مثل جرمه، ويمنع غيره من مثل فعله.

﴿ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ الشَقَّ ﴾؛ أي: أشد وأصعب لدوامه، وهو عذاب النار، وعذاب نار القطيعة وألم البعد وحسرة التفريط في طاعة الله وندامة الإفراط في الذنوب والمعاصي، والحصول على الخسارات والهبوط من الدرجات ونزول الدركات.

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۵) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) قسطلاني على البخاري.

﴿ مِن وَاقِ ﴾؛ أي: حافظ ومانع حتى لا يعذبوا. ﴿ وَاقِ ﴾: اسم فاعل من وقى يقي فهو واق بوزن قاض، أصله: واقي استثقلت الحركة على الياء، ثم حذفت فالتقى ساكنان وهما الياء والتنونين، ثم حذفت الياء لبقاء دالها، فصار واقر، فإعراب واق إعراب منقوص، فهو بحركة مقدرة على الياء المحذوفة لالتقاء الساكنين.

﴿مَثَلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُتَّقُونَ ﴾ المثل: الصفة والنعت. قال ابن قتيبة: المثل الشبه في أصل اللغة، ثم قد يصير بمعنى صورة الشيء وصفته، يقال: مثلت لك كذا؛ أي: صورته ووصفته، فأراد هنا بمثل الجنة صورتها وصفتها. اهد. «الشوكاني».

﴿أُكُلُهَا﴾ والأكل - بضمتين - ما يؤكل من طعامها. ﴿ وَآبِدُ ﴾ ؛ أي: لا ينقطع ولايمنع منه بخلاف ثمر الدنيا، والمراد بدوام الأكل: الدوام بالنوع لا الدوام بالجزء والشخص، فإنه إذا فنى منه شيء جيء ببدله، وهذا لا ينافي الهلاك لحظة، كما قال تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَامً ﴾ على أن دوامه مضاف إلى ما بعد دخول الجنة كما يقتضيه سوق الكلام عند هلاك كل شيء قبل الدخول لا ينافي وجوده وبقاءه بعده.

﴿ وَظِلُّهَا ﴾ دائم، والظل: واحد الظلال، والظلول والأظلال.

﴿ تِلَكَ عُقْبَى الَّذِينَ اتَّقَوَّأَ ﴾ والعقبى: مصدر كالبشرى والرجعى؛ أي: مآلهم ومنتهى أمرهم.

﴿ وَمِنَ ٱلْأَخْرَابِ ﴾ والأحزاب واحدهم حزب: وهو الطائفة المتحزبة؛ أي: المجتمعة لشأن من الشؤون كحرب أو عداوة أو نحو ذلك. والمآب: المرجع. الواقي: الحافظ.

﴿لِكُلِّ أَجَلِ ﴾ والأجل: الوقت والمدة. ﴿ كِنَابُ ﴾ والكتاب: الحكم المعين الذي يكتب على العباد بحسب ما تقتضيه الحكمة، والمراد بالأجل: أزمنة الموجودات، فلكل موجود زمان يوجد فيه محدود ولا يزاد عليه ولا ينقص، والمراد بالكتاب: صحف الملائكة التي تنسخها من اللوح المحفوظ. والمحو:

ذهاب أثر الكتابة.

﴿ وَعِندَهُ أُمُّ اللَّهِ الله الله تعالى، أو اللوح المحفوظ الذي لا يبدل ولا يغير. والأم (١١): أصل الشيء، والعرب تسمي كل ما يجري مجرى الأصل للشيء أما له، ومنه أم الرأس للدماغ، وأم القرى لمكة، والعندية عندية علم، والكتاب هو المذكور أولاً بقوله: ﴿ لِكُلِّ أَجَلٍ كِنَابُ ﴾ على القاعدة المشهورة عند البلغاء أن النكرة إذا أعيدت معرفة كانت عين الأولى.

﴿ وَإِن مَّا نُرِيَنَّكَ ﴾ مضارع أرى البصرية تعدى إلى مفعولين بالهمزة، وأكد بالنون الثقيلة.

﴿ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَغُ ﴾ والبلاغ: اسم مصدر لبلغ تبليغاً أقيم مقام المصدر، كالأداء مقام التأدية؛ أي: تبليغ الرسالة وأداء الأمانة لا غير.

﴿مِنْ أَطْرَافِهَا ﴾ والأطراف: الجوانب. ﴿لا مُعَقِبَ ﴾ والمعقب: الذي يكر على الشيء فيبطله، ويقال لصاحب الحق: معقب؛ لأنه يقفو غريمه بالاقتضاء والطلب.

﴿وَقَدْ مَكْرَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ والمكر: إرادة المكروه في خفية.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات أنواعاً من البلاغة، وضروباً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: الإظهار في مقام الإضمار في قوله: ﴿وَجَعَلُوا لِللَّهِ﴾؛ لأن حق العبارة، وجعلوا له، فأقيم الظاهر مقام المضمر تقريراً للألوهية وتصريحاً بها.

ومنها: الاستفهام الإنكاري في قوله: ﴿أَفَمَنَّ هُو قَايِمٌ﴾.

قال الطيبي (٢): في هذه الآية احتجاج بليغ مبني على فنون من علم البيان:

<sup>(</sup>۱) الفتوحات. (۲) الفتوحات.

أولها: ﴿ أَفَنَنْ هُو قَآيِدٌ عَلَى كُلِ نَقْسِ بِمَا كَسَبَتْ ﴾ كلمن ﴿ ليس كذلك ﴾ احتجاج عليهم، وتوبيخ لهم على القياس الفاسد؛ لفقد الجهة الجامعة لهما.

ثانيهما: ﴿وَجَعَلُواْ لِلَّهِ شُرَكاآءَ﴾ من وضع المظهر موضع المضمر للتنبيه على أنهم جعلوا شركاء لمن هو فرد واحد لا يشاركه أحد في اسمه.

ثالثها: ﴿ قُلُ سَمُوهُم ﴾؛ أي: عينوا أسماءهم، فقولوا: فلان وفلان، فهو إنكار لوجودها على وجه برهاني، كما تقول: إن كان الذي تدعيه موجوداً فسمه؛ لأن المراد بالاسم العلم.

رابعها: ﴿ أَمْ تُنَبِّعُونَهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ ﴾ احتجاج من باب نفي الشيء أعني: العلم بنفي لازمه، وهو المعلوم، وهو كناية.

خامسها: ﴿أُم بِظُنهِرٍ مِّنَ ٱلْقَوْلُ﴾ احتجاج من باب الاستدراج، والهمزة للتقرير لبعثهم على التفكر. المعنى: أتقولون بأفواهكم من غير روية وأنتم الباء، فتفكروا فيه لتقفوا على بطلانه.

سادسها: التدرج في كل من الإضرابات على ألطف وجه، وحيث كانت الآية مشتملة على هذه الأساليب البديعة مع اختصارها. . كان الاحتجاج المذكور منادياً على نفسه بالإعجاز، وأنه ليس من كلام البشر. ا هـ.

ومنها: الاكتفاء في قوله: ﴿يِمَا لَا يَعْلَمُ فِى ٱلْأَرْضِ﴾؛ أي: ولا في السماوات، وإنما خص الأرض، بنفي الشريك عنها، وإن لم يكن له شريك في غير الأرض؛ لأنهم ادعوا له شريكاً في الأرض.

ومنها: الإيجاز بالحذف في قوله: ﴿أَكُلُهَا دَآيِدٌ وَظِلْهَا ﴾؛ أي: وظلها دائم حذف منه الخبر بدليل السياق.

ومنها: المقابلة في قوله: ﴿يَلْكَ عُقْبَى الَّذِينَ اَتَّقَوّاً وَعُقْبَى اَلْكَيْفِرِينَ النَّارُ﴾ وهو من المحسنات البديعية. ومنها: التشبيه المرسل المجمل في قوله: ﴿ وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَهُ ﴾.

ومنها: جناس الاشتقاق في قوله: ﴿وَلَقَدُّ أَرْسَلُنَا رُسُلًا﴾.

ومنها: تنكير ﴿رُسُلًا﴾ للدلالة على الكثرة.

ومنها: القصر في قوله: ﴿إِنَّمَا أُرْبُ أَنَّ أَعَبُدَ اللَّهَ ﴾ وفي قوله: ﴿فَإِنَّمَا عَلَيْكَ أَلْبَكُغُ ﴾ وكلاهما قصر إضافي من باب قصر الموصوف على الصفة؛ أي: ليس لك من الصفات إلا صفة التبليغ.

ومنها: التهييج<sup>(۱)</sup> والإلهاب والبعث للسامعين على الثبات على الدين، والتصلب فيه، لئلا يزل زال عند الشبه بعد استمساكه بالحجة في قوله: ﴿وَلَهِنِ التَّمَّتُ أَهُوَاءَهُم﴾ وإلا فالرسول معصوم من اتباع أهوائهم؛ لأنه على كان من شدة الشكيمة بمكان.

ومنها: المجاز المرسل في قوله: ﴿أَنَّا نَأْتِي ٱلْأَرْضُ ﴾؛ أي: يأتيها أمرنا وعذابنا.

ومنها: الاستفهام الإنكاري في قوله: ﴿ أَوَلَمْ يَرُواْ أَنَّا نَأْتِي ٱلْأَرْضَ ﴾.

ومنها: الالتفات في قوله: ﴿وَٱللَّهُ يَحَكُمُ ﴿ مِن التكلم إلى الغيبة لما في (٢) بناء الحكم على الاسم الجليل من الدلالة على الفخامة وتربية المهابة، وتحقيق مضمون الخبر بالإشارة إلى العلة.

فائدة: فسر بعضهم قوله تعالى: ﴿نَقُصُهَا مِنَ أَطْرَافِهَا ﴾ أن نقصانها بموت علمائها وفقهائها وأهل الخير والصلاح، وهذا مروي عن مجاهد وابن عباس في رواية عنه، وأنشد بعضهم (٣):

<sup>(</sup>۱) الكشاف. (۳) ابن كثير.

<sup>(</sup>٢) أبو السعود.

ٱلأَرْضُ تَحْيَا إِذَا مَا عَاشَ عَالِمُهَا مَتَىٰ يَمُتْ عَالِمٌ مِنْهَا يَمُتْ طَرَفُ كَالْأَرْضِ تَحْيَا إِذَا مَا ٱلْغَيْثُ حَلَّ بِهَا وَإِنْ أَبَى عَادَ فِيْ أَكْنَافِهَا ٱلْتَلَفُ كَالْأَرْضِ تَحْيَا إِذَا مَا ٱلْغَيْثُ حَلَّ بِهَا وَإِنْ أَبَى عَادَ فِيْ أَكْنَافِهَا ٱلْتَلَفُ وَاللهُ مِبِحانِهُ وَتَعَالَى أَعْلَمُ (۱)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) وقد حصل الفراغ من تفسير سورة الرعد بتوفيق الله تعالى وتيسيره قبيل الغروب، في اليوم الخامس من شهر الله رجب الفرد من شهور سنة ألف وأربع مئة وإحدى عشرة (٥/١/١١ ١٤١١هـ) من الهجرة المصطفوية على صاحبها أفضل الصلاة وأزكى التحية وصلى الله سبحانه وتعالى وسلم على سيدنا ومولانا محمد على خاتم النبيين وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين آمين.

# سورة إبراهيم عليه السلام

سورة إبراهيم عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام مكية كلها، كما (١) أخرجه ابن مردويه غن ابن عباس، وأخرجه ابن مردويه أيضاً عن الزبير، وحكاه القرطبي عن الحسن وعكرمة وجابر بن زيد وقتادة إلا آيتين منها مدنيتين. وقيل: إلا ثلاث آيات نزلت في الذين حاربوا رسول الله على وهي قوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ اللَّهِ كُفْرً﴾ إلى قوله: ﴿فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى النَّارِ﴾. وأخرج النحاس في ناسخه عن ابن عباس قال: وهي مكية إلا آيتين منها نزلتا بالمدينة، وهي: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ اللهِ كُفْرًا﴾. الآيتين. نزلتا في قتلى بدر من المشركين.

التسمية: سميت بسورة إبراهيم (٢)؛ لذكر قصته فيها. فإن قلت: إن قصة إبراهيم قد ذكرت في غير هذه السورة كـ: الأنبياء والبقرة.

قلت: إن علة التسمية لا تقتضي اطراد التسمية، بل التسمية أمر توقيفي. وآياتها إحدى، أو اثنتان، أو أربع، أو خمس وخمسون آية، ففي آياتها أربعة أقوال. وكلماتها (٣) ثمان مئة وإحدى وستون كلمة، وحروفها ثلاثة آلاف وأربع مئة وأربعة وثلاثون حرفاً.

المناسبة: ومناسبة هذه السورة للسورة التي قبلها من وجوه (٤):

١ ـ أنه قد ذكر سبحانه في السورة السابقة أنه أنزل القرآن حكماً عربياً، ولم
 يصرح بحكمة ذلك وصرح بها هنا.

٢ ـ أنه ذكر في السورة السالفة قوله: ﴿وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِى بِاللَّهِ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾
 وهنا ذكر أن الرسل قالوا: ﴿وَمَا كَانَ لَنَا أَن تَأْتِيكُم بِسُلْطَينٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۳) الخازن.

<sup>(</sup>٢) الصاوي. (٤) المراغي.

٣ ـ ذكر هناك أمره ﷺ بالتوكل على الله وهنا حكى عن إخوانه المرسلين أمرهم بالتوكل عليه جل شأنه.

٤ ـ اشتملت تلك السابقة على تمثيل الحق والباطل، واشتملت هذه على
 ذلك أيضاً.

٥ ـ ذكر هناك رفع السماء بغير عمد، ومد الأرض، وتسخير الشمس والقمر، وذكر هنا نحو ذلك.

٦ ـ ذكر هناك مكر الكفار، وذكر مثله هنا، وذكر من وصفه ما لم يذكر
 هناك.

فضلها: ومن فضائلها ما روي عن النبي على أنه قال (٢): «من قرأ سورة إبراهيم أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من عبد الأصنام وعدد من لم يعبد» رواه ابن مردويه والثعلبي والواحدي، وهو موضوع كما ذكره العراقي.

والله أعلم

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الناسخ والمنسوخ.

<sup>(</sup>٢) الخازن.

# بِنْ مِ اللَّهِ النَّهُ إِلنَّهُ إِلنَّهُ مِنْ الرَّحِيدِ

﴿ الَّهُ كِتَابُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِلنَّخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَييدِ ۞ ٱللَّهِ ٱلَّذِى لَهُمْ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ وَوَيْلٌ لِلْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴾ ٱلَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا عَلَى ٱلْآخِرَةِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا ۚ أُوْلَتِكَ فِي ضَلَالِ بَعِيدِ ۞ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ فَوْمِهِ. لِيُبَرِّيَكَ لَمُمُّ فَيُضِلُ ٱللَّهُ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِىٰ مَن يَشَآهُ وَهُوَ الْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ وَلَقَـدُ أَرْسَكُنَا مُوسَى بِعَايَنتِنَآ أَتْ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَذَكِّرَهُم بِأَيَّامِ ٱللَّهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِكُلِّ مَسَبَّارٍ شَكُورٍ ٥ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إذْ أَنجَنكُمْ مِّن عَالِ فِتْرَعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ شُوَّءَ ٱلْعَذَابِ وَيُدَيِّجُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُمُ مَلَاثًا مِن زَيْكُمْ عَظِيدٌ ۞ وَإِذْ تَأَذَّكَ رَئُكُمْ لَهِن شَكَرْتُهُ لَأَرِيدَنَّكُمْ وَلَهِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ۞ وَقَالَ مُوسَىٰ إِن تَكَفُرُواْ أَنَتُمْ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَيِعًا فَإِنَ ٱللَّهَ لَغَنِيٌّ جَيدُ ۞ ٱللَّه يَأْتِكُمْمْ نَبَوُّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمِ نُوجٍ وَعَادٍ وَثَمُوذٌ وَٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا ٱللَّهُ جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِنَاتِ فَرَدُّوا أَيْدِيَهُمْ فِي أَفَوْهِهِمْ وَقَالُواْ إِنَّا كَفَرَنَا بِمَآ أُرْسِلْتُم بِهِ. وَإِنَّا لَفِي شَكِ مِّمَّا تَدَّعُونَنَا ۚ إِلَيْهِ مُرِيبٍ ۞ ۞ قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِي اللَّهِ شَكَّ فَاطِرِ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِّ يَدْعُوكُمْ لِيَغْفِرَ لَكُم مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِرَكُمْ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى قَالُوٓا إِنْ أَنتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا تُرِيدُونَ أَن تَصُدُّونَا عَمَّا كَاك يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا فَأَتُونَا بِسُلَطَّنِ تُبِينِ ﴿ قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَّحَنُ إِلَّا بَشَرٌّ مِّفَلُكُمْ وَلَكِئَ ٱللَّهَ يَمُنُّ عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِمِّه وَمَا كَانَ لَنَآ أَن تَأْتِيكُم بِسُلْطَنَنٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَـتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ وَمَا لَنَآ أَلَّا نَنُوَكَّلَ عَلَى ٱللَّهِ وَقَدْ هَدَىٰنَا سُبُلَنَا ۚ وَلَنَصْدِرَنَ عَلَىٰ مَا ءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَّكِّلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ۞﴾.

### المناسبة

مناسبة أول هذه السورة للسورة قبلها واضح جداً (١)؛ لأنه ذكر في السورة

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

قبلها: ﴿ وَلَوَ أَنَّ قُرَّانَا سُيِرَتَ بِهِ ٱلْجِبَالُ ﴾ ، ثم ذكر قوله: ﴿ وَكَذَلِكَ أَنْلَنَهُ حُكَّا عَرَبِيًّا ﴾ ، ثم قوله : ﴿ وَكَذَلِكَ أَنْلَنَهُ عَلَمُ ٱلْكِنْبِ ﴾ ، فناسب هذه قوله في هذه السورة : ﴿ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِنْبِ ﴾ ، فناسب هذه قوله في هذه السورة على ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْكَ ﴾ وأيضاً ، فإنهم لما قالوا في السورة السابقة على سبيل الاقتراح : ﴿ لَوَلا آنِكَ عَلَيْهِ ءَايَئُ مِن رَبِيِةٍ ﴾ ، وقيل له : ﴿ وَلَل إِنَّ اللَّهُ يُضِلُ مَن يَشِكُ وَيَهِ السورة : ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ أَنْلُكُ ﴾ . أنزل في هذه السورة : ﴿ اللَّهُ صِحَنَابُ أَنْرَلْنَهُ إِلَى النَّورِ ﴾ : وهو الهدى .

قوله تعالى: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَتِنَا... ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها<sup>(۱)</sup>: أن الله سبحانه وتعالى لما بين أنه أرسل نبيه محمداً على إلى الناس ليخرجهم من الظلمات إلى النور، وأن في هذا الإرسال نعمة له ولقومه. أتبع ذلك بذكر قصص بعض الأنبياء، وتفصيل ما لاقوه من أقوامهم من شديد الأذى والتمرد والعناد؛ لما في ذلك من التسلية له وجميل التأسي بهم، وبيان أن المقصود من بعثة الرسل واحد: وهو إخراج الخلق من ظلمات الضلالات إلى أنوار الهدايات.

قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ . . . ﴾ الآية ، مناسبتها لما قبلها: أنه (٢) لما تقدم أمره تعالى لموسى بالتذكير بأيام الله . . ذكرهم بما أنعم تعالى عليهم من نجاتهم من آل فرعون ، وفي ضمنها تعداد شيء مما جرى عليهم من نقم الله تعالى .

قسول مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما وَتُمُوذُ . . . الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ذكر ما ذكر به موسى قومه بما أولاهم به من نعمة، ورفع عنهم من نقمة، ثم ذكر وعده تعالى بالزيادة لمن شكر ووعيده بالعذاب لمن كفر، ثم حذرهم بأن الكفران لا يضير ربهم، وأنه غني عن حمدهم، وحمد من في الأرض جميعاً، يذكرهم بأيام الله فيمن قبلهم من الأمم السالفة والأجيال البائدة بأسلوب طلي ومقال

<sup>(</sup>١) المراغي.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

جلي.. فذكر القول أولاً على سبيل الإجمال، ثم أتبعه بمحاورة بين الرسل وأقوامهم، أقام فيها الرسل الحجة على أممهم، ودحض ما تمسكوا به من الترهات والأباطيل.

### أسباب النزول

قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ فَوَمِهِ...﴾ الآية، سبب نزولها: أن قريشاً قالوا: ما بال الكتب كلها أعجمية وهذا عربي؟ فنزلت هذه الآية.

## التفسير وأوجه القراءة

﴿الرَّ ﴿اللّٰهِ القرآن، يعني: قسماً بالائي ونعمائه، وباللام إلى لطفه وكرمه وبالراء إلى القرآن، يعني: قسماً بالائي ونعمائي إن صفة لطفي وكرمي اقتضت إنزال القرآن وهو كتاب... إلخ، وتقدم في سورتي يونس وهود طريقة قراءته، والمعنى: المراد منه بما أغنى عن إعادته هنا. وقوله: ﴿كِتَبُ ﴾ خبر مبتدأ محذوف؛ أي: هذا القرآن المشتمل على هذه السورة وغيرها كتاب ﴿أَنَرَلْنَهُ إِلَيْكَ ﴾ يا محمد بواسطة جبرائيل حالة كونه حجة على رسالتك بإعجازه. ثم بين المصلحة في إنزال الكتاب على رسول الله على بقوله: ﴿لِنُحْرِجَ النَّاسَ كافة بدعائك وإرشادك إياهم إلى ما تضمّنه الكتاب من العقائد الحقّة والأحكام النافعة. ﴿مِنَ الْفُلْمَنِ إِلَى النّورِ ﴾؛ أي: من أنواع الضلالة إلى الهدى، ومن ظلمة الكفر والنفاق والشك والبدعة إلى نور الإيمان والإخلاص واليقين والسنة ﴿بِإِذْنِ رَبِّهِمْ ﴾؛ أي: بحوله وقوته؛ أي: لا سبيل له إلى ذلك إلا به، وإنما قال: ﴿رَبِّهِمْ ﴾؛ أي: بخوله وقوته؛ أي: لا سبيل له إلى ذلك إلا به، وإنما قال: ﴿رَبِّهِمْ ﴾؛ أي: النبي عليه السلام..

واعلم (٢): أن الدعوة عامة، والهداية خاصة كما قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَدْعُوۤا إِلَّ كَارٍ ٱلسَّلَيْدِ وَيَهْدِى مَن يَشَآهُ إِلَىٰ صِرَاطٍ تُسْنَقِتِم ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ سَامِل لجميع الناس

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) روح البيان.

في الظلمات، إذ المقصود من إيجاد العوالم وإنشاء النشآت كلها ظهور الإنسان الكامل، وقد حصل وهو الواحد الذي كالألف وهو السواد الأعظم، فلا تقتضي الحكمة إتفاق الكل على الحق؛ لأن لله تعالى جمالاً وجلالاً لابد لكليهما من أثر.

والمعنى: هذا القرآن الذي نتلوه عليك كتاب أنزلناه إليك أيها الرسول؛ لتنقذ (۱) الناس من ظلمات الضلالة والكفر إلى نور الإيمان وضيائه، وتبصَّر به أهل الجهل والعمى سبيل الرشاد والهدى بما اشتمل عليه من واضح الآيات البينات المرشدة إلى النظر في حقائق الكون الدالة على وحدانية الله تعالى، وأنه لا شريك له، وأن الواجب عبادته وحده، ثم دعاؤه لجلب النفع وكشف الضر، وفيها أيضاً سعادة البشر وصلاحهم في الدنيا والآخرة بإذن ربهم، وتوفيقه ولطفه بهم بإرسال نور الهدى إلى قلوبهم، فيسلكون طرق الفلاح والصلاح.

وقوله: ﴿إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَبِيدِ ﴾ بدل من قوله: ﴿إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ بتكرير العامل وإضافة الصراط إلى العزيز، وهو الله على سبيل التعظيم له، والمراد به: دين الإسلام، فإنه طريق موصل إلى الجنة والقربة والوصلة، والعزيز: الغالب الذي ينتقم لأهل دينه من أعدائهم، والحميد: المحمود الذي يستوجب بذلك الحمد من عباده.

والمعنى: لتخرج الناس إلى الصراط المستقيم، وهو الطريق الذي ارتضاه الله لخلقه وشرعه لهم؛ وهو العزيز الذي لا يغالب المحمود في جميع أفعاله وأقواله وأمره ونهيه. ونحو الآية قوله تعالى: ﴿اللهُ وَلِيُ الَّذِينَ ءَامَنُوا يُخْرِجُهُم مِنَ الظُّلُمَتِ...﴾ الآية، وقوله: ﴿هُوَ الَّذِي يُنَزِلُ عَلَى عَبْدِهِ عَلَيْتِ يَتِنَتِ لِيُخْرِجَكُم يَنَ الظُّلُمَتِ إِلَى النُّورِ ...﴾ الآية، وقوله: ﴿اللَّهِ بالجر عطف بيان لـ﴿الَّهَزِيزِ النَّهِ عَلَى الله الله علم للذات الواجب الوجود الخالق العالم، وقوله: ﴿الَّذِي لَهُ مَا السَمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ من الموجودات من العقلاء وغيرهم صفة للجلالة ؛

<sup>(</sup>١) المراغي.

أي: هو الله المتصف بملك ما فيهما خلقاً وتصرفاً وتدبيراً.

وفيه (۱) إشارة إلى أن سير السائرين إلى الله لا ينتهي بالسير في الصفات وهو العزيز الحميد، وإنما ينتهي بالسير في الذات وهو الله، فالمكونات أفعاله، فمن بقي في أفعاله لا يصل إلى صفاته، ومن بقي في صفاته لا يصل إلى ذاته، ومن وصل إلى ذاته وصولاً بلا اتصال ولا انفصال، بل وصولاً بالخروج من أنانيته إلى هويته تعالى ينتفع به في صفاته وأفعاله، قال الملا الجامي رحمه الله تعالى:

سُبْحَانَكَ لاَ عِلْم لَنَا إِلاَّ مَا عَلَّمْتَ وَأَلْهَمْتَ لَنَا إِلْهَامَا وهذه (۲) الجملة الدالة على عظمة خالق الأكوان المنفرد بالعظمة والسلطان قد كررت في كثير من سور الكتاب الكريم للتنبيه إلى أن من أهم مقاصد هذا الدين أن يكون في المسلمين حكماء ربانيون يتفهمون حقائق هذا الكون، ويدركون أسرار بدائعه، ويستخرجون للناس ما في باطن الأرض، وينتفعون بما في ظاهرها، ويتأملون فيما في السماوات من بديع الصنع وما تقدمه لنا من الخير العميم الذي ينتفع منه الإنسان والحيوان في مأكلهما ومشربهما ومسكنهما وسائر حاجاتهما ومرافقهما.

وجاء في سورة يوسف توبيخاً للغافلين، وحثاً لهمم المستبصرين: ﴿وَكَأَيِّن مَايَةٍ فِي السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴿ وَهُ عَلَمَ عَلَمَ اللهِ مَعْرِضُونَ ﴿ وَهُ عَلَمَ عَلَمَ اللهِ وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴿ وَهِ عَلَم اللهِ اللهِ اللهِ عليه فواأسفاً رأينا كثيراً من المسلمين الذين تتلى عليهم هذه الآية صباح مساء يكتفون بمجرد تلاوتها والإيمان بها دون بحث ولا تفهم لمغزاها ولا المراد منها، ولا استبصار بما تنطوي عليه من المقاصد والمرامي، ولو كان ذلك كافياً ؛ لكان ذكر الخبز حين الجوع كافياً في الشبع، والنظر إلى الماء كافياً في الري.

وقرأ نافع وابن عامر وأبو جعفر (٣): ﴿اللهِ - بالرفع - على أنه خبر مبتدأ

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) البحر المحيط والشوكاني.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

محذوف؛ أي: هو الله المتصف بملك ما في السماوات وما في الأرض. وقرأ باقي العشرة والأصمعي عن نافع: ﴿اللهِ على اللهِ على أنه بدل في قول ابن عطية والحوفي وأبي البقاء، وعلى أنه عطف بيان على قول الزمخشري؛ لكونه من الأعلام الغالبة كالنجم على الثريا؛ لغلبته واختصاصه بالمعبود الذي يحق له العبادة، فلا يصح وصف ما قبله به؛ لأن العلم لا يوصف به. وقيل: يجوز أن يوصف به من حيث المعنى. وقال أبو عمرو: إن قراءة الجر محمولة على التقديم والتأخير، والتقدير: إلى صراط الله العزيز الحميد، وكان يعقوب إذا وقف على الحميد رفع، وإذا وصل خفض. قال ابن الأنباري: من خفض وقف على ﴿وَمَا فِي المَحْمِيدُ رَفِّهُ وَاذًا وصل خفض. قال ابن الأنباري: من خفض وقف على ﴿وَمَا فِي المَحْمِيدُ وَاذًا وَاللَّهُ الْمَا اللهُ الْمُعْمِيدُ وَاذًا وَاللَّهُ الْمَا اللهُ الْمُعْمِيدُ وَاذًا وصل خفض. قال ابن الأنباري: من خفض وقف على ﴿وَمَا فِي

والمعنى: أي وهلاك<sup>(۲)</sup> ودمار بشديد العذاب يوم القيامة لمن كفر بك ولم يستجب دعوتك بإخلاص التوحيد لخالق السماوات والأرض، وترك عبادة من لا يملك لنفسه شيئاً، بل هو مملوك له تعالى؛ لأنه بعض ما في السماوات ثم وصف سبحانه أولئك الكافرين بصفات ثلاث:

١ - ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِّيَا عَلَى ٱلْآخِرَةِ ﴾ الموصول في محل الجر

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

بدل من ﴿الكافرين﴾ أو صفة له، والاستحباب: استفعال من المحبة؛ أي: وويل وهلاك بعذاب شديد كائن للكافرين الذين يختارون الحياة الدنيا ويؤثرونها على الحياة الآخرة الأبدية، فإن المؤثر للشيء على غيره، كأنه يطلب من نفسه أن يكون أحب إليها وأفضل عندها من غيره.

قال ابن عباس<sup>(۱)</sup> ـ رضي الله عنهما ـ: يأخذون ما تعجل فيها تهاوناً بأمر الآخرة، وهذا من أوصاف الكافر الحقيقي، فإنه يجد ويجتهد في طلب الدنيا وشهواتها، ويترك الآخرة بإهمال السعي في طلبها، واحتمال الكلفة والمشقة في مخالفة هوى النفس وموافقة الشرع، فينبغي للمؤمن الحقيقي أن لا يرضى باسم الإسلام، ولا يقنع بالإيمان التقليدي، فإنه لا يخلو عن الظلمات بخلاف الإيمان الحقيقي، فإنه نور محض وليس فيه تغيير أصلاً.

والمعنى: أي إن أولئك الكافرين يطلبون الدنيا ويعملون لها ويتمتعون بلذاتها، ويقترفون الآثام ويرتكبون الموبقات، ويؤثرون ذلك على أعمال الآخرة التي تقربهم إلى الله زلفى، وينسون يوماً تجازى فيه كل نفس بما عملت، يوم يفر المرء من أخيه وأمه وأبيه وصاحبته وبنيه وفصيلته التي تؤييه ومن في الأرض جميعاً.

٢ - ﴿ وَيَصُدُونَ ﴾ الناس ويمنعونهم ﴿ عَن سَبِيلِ اللّهِ ﴾ ؛ أي: عن قبول دينه الذي شرعه لعباده، وجملة ﴿ يصدون ﴾ وكذلك ﴿ وَبَعْونَ ﴾ ) معطوفتان على ﴿ يَسْتَحِبُونَ ﴾ ؛ أي: ويمنعون من تتجه عزائمهم إلى الإيمان بالله، واتباع رسوله فيما جاء به من عند ربه أن يؤمنوا به ويتبعوه ؛ لما زين لهم الشيطان من سلوك سبيل الطغيان ، وران على قلوبهم من الفجور والعصيان ، والبعد عن كل ما يقرب إلى الرحمٰن . وقرأ الحسن شذوذاً (٢) : ﴿ وَيُصِدُّونَ ﴾ مضارع أصد الداخل عليه همزة النقل ، من صد اللازم صدوداً .

٣ - ﴿ وَيَتَّغُونَهَا ﴾ ؟ أي: ويبغون لها، فحذف الجار وأوصل الفعل إلى

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

الضمير ﴿عِوَجًا﴾؛ أي: ويطلبون لها زيغاً واعوجاجاً وميلاً عن الحق؛ لموافقة أهوائهم وقضاء حاجاتهم وأغراضهم؛ أي: يقولون لمن يريدون صده وإضلاله: إنها سبيل ناكبة وزائغة غير مستقيمة.

والمعنى: أي (١) ويطلبون لها الزيغ والعوج، وهي أبعد ما تكون من ذلك، ويقولون لمن يريدون صدهم وإضلالهم عن سبيل الله ودينه، إن ذلك الدين ناء عن الصراط المستقيم وزائغ عن الحق واليقين، وإنك لتسمع كثيراً من الملحدين يقول: إن القوانين الإسلامية في الحدود والجنايات شديدة غاية الشدة، وإنها تصلح للأمم العربية في البادية، لا للأمم التي أخذت قسطاً عظيماً من الحضارة ﴿كَبُرَتُ كَلِمَةُ مَنْ مُنْ أَفْرُهِهِمُ إِن يَقُولُونَ إِلّا كَذِبًا ﴾.

فتلك شريعة دانت لها أمة غيرت وجه البسيطة (٢)، وملكت ناصية العالم ردحاً من الزمان، وكانت مضرب الأمثال في العدل وترك الجور، وثلت عروش الأكاسرة والقياصرة، وامتلكت بلادهم، وأزالت عزهم وسلطانهم إلى أن غير أهلها معالمها، فأركسهم الله بما كسبوا، فبدل عزهم ذلا وسعادتهم شقاء، وتلك سنة الله أن الأرض يرثها عباده الصالحون لاستعمارها. واجتماع هذه الخصال الثلاثة نهاية الضلال، ولهذا وصف ضلالهم بالبعد عن الحق، فقال: ﴿أَوْلَيْكِكُ الموصوفون بالقبائح المذكورة ﴿فِي ضَلَالِ بَعِيدٍ عن طريق الحق؛ أي: ضلوا ووقعوا عنه بمراحل، فلا يوجد ضلال أكمل من هذا الضلال.

والبعد في الحقيقة من أحوال الضال<sup>(٣)</sup>؛ لأنه هو الذي يتباعد عن الطريق، فوصف به فعله مجازاً للمبالغة، وفي جعل الضلال محيطاً بهم إحاطة الظرف بما فيه ما لا يخفى من المبالغة؛ أي: فهم باختيارهم لأنفسهم حب العاجلة، وصدهم عن الدين وابتغاثهم له الزيغ والعوج في ضلال بعيد عن الحق، لا يرجى لهم فلاح، وأنى لهم ذلك وقد كبوا على وجوههم، وزين لهم الفساد والغي،

<sup>(</sup>١) المراغي. (٣) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

فيرون حسناً ما ليس بالحسن، وقبيحاً ما ليس بالقبيح. ثم بين سبحانه كمال نعمته وإحسانه إلى عباده، فذكر أنه يرسل رسله إلى أقوامهم بلغاتهم كي لا يشق عليهم فهم الدين وحفظه، فقال: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ﴾؛ أي: وما أرسلنا رسولاً من الرسل قبلك إلى أمة من الأمم من قبل قومك ﴿إِلَّا بِلِسَانِ فَوَمِهِ،﴾؛ أي: إلا متلبساً بلغة قومه الذين أرسلناه إليهم ﴿لِيُبَيِّنَ﴾ ذلك الرسول ﴿ لَمُمَّ ﴾؛ أي: لقومه ويفهمهم ما أرسل به إليهم من أمره ونهيه بسهولة ويسر، ولتقوم عليهم الحجة وينقطع العذر، وقد جاء هذا الكتاب بلغتهم، وهو يتلى عليهم، فأي عذر لهم في أن لا يفقهوه، وما الذي صدهم عن أن يدرسوه ليعلموا ما فيه من حكم وأحكام وحلال وحرام وإصلاح لنظم المجتمع ليسعدوا في حياتهم الدنيا والآخرة. ولفظ اللسان يستعمل فيما هو بمعنى العضو وبمعنى اللغة، والمراد هنا: هو الثاني؛ أي: بلغة قومه الذي هو منهم وبعث فيهم.

فإن قلت: لم يُبعث (١) رسول الله على إلى العرب وحدهم وإنما بعث إلى الناس جميعاً بدليل قوله تعالى: ﴿ قُلُ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّ رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُمْ النّاسُ إِنّ رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ عَلَى النّاسُ وهم على ألسنة مختلفة ولغات عَمِيعًا ﴾ بل هو مبعوث إلى الثقلين الجن الإنس وهم على ألسنة مختلفة ولغات شتى، وقوله: ﴿ بِلِسَانِ قَوْمِهِ عَلَى العرب يقتضي بظاهره أنه مبعوث إلى العرب خاصة، فكيف يمكن الجمع؟

قلت: بُعثَ رسول الله على من العرب وبلسانهم، والناس تبع للعرب، فكان مبعوثاً إلى جميع الخلق؛ لأنهم تبع للعرب، ثم إنه على يبعث الرسل إلى الأطراف والنواحي، فيترجمون لهم بألسنتهم، ويدعونهم إلى الله تعالى بلغاتهم. والنبي (٢) وإن أرسل إلى الناس جميعاً ولغاتهم متباينة وألسنتهم مختلفة، فإرساله بلسان قومه أولى من إرساله بلسان غيره، لأنهم يبينونه لمن كان على غير لسانهم ويوضحونه لهم حتى يصير مفهوماً لهم كما فهموه، ولو نزل بلغات من أرسل إليهم وبينه لكل قوم بلسانهم. . . لكان ذلك مظنة للاختلاف وفتحاً لباب التنازع؛ لأن كل أمة قد تدعي

<sup>(</sup>١) الخازن.

من المعاني في لسانها ما لا يعرفه غيرها، وقد يفضي ذلك إلى التحريف والتصحيف بسبب الدَّعاوي الباطلة التي يقع فيها المتعصبون.

وقيل<sup>(1)</sup>: يحتمل أنه أراد به وقيم أهل بلده وفيهم العرب وغير العرب، فيدخل معهم من كان من غير جنسهم في عموم الدعوى. وقيل: إن الرسول إذا أرسل بلسان قومه، وكانت دعوته خاصة، وكان كتابه بلسان قومه. وكان أقرب لفهمهم عنه، وقيام الحجة عليهم في ذلك، فإذا فهموه ونقل عنهم انتشر عنهم علمه، وقامت التراجم ببيانه وتفهيمه لمن يحتاج إلى ذلك ممن هو من غير أهله، وإذا كان الكتاب واحداً بلغة واحدة مع اختلاف الأمم وتباين اللغات. كان ذلك أبلغ في اجتهاد المجتهدين في تعليم معانيه وتفهيم فوائده وغوامضه وأسراره وعلومه، وجميع حدوده وأحكامه.

قلت: هذا الإشكال لا يأتي من أول الأمر، لأن معنى الآية: وما أرسلنا قبلك يا محمد من رسول من الرسل الكرام قبلك إلى أمة من الأمم الذين قبل أمتك إلا بلغة قومه؛ ليبين لهم، لأن ذلك الرسول مرسل إلى قومه خاصة كما أشرنا إليه في الحل بخلاف رسالتك، فإنها عامة وأنت سيد الأنبياء وخاتم المرسلين، وأمتك خير الأمم وأفضلهم، فأردنا أن نجمع أمتك على كتاب واحد منزل بلسان هو سيد الألسنة وأشرفها وأفضلها إعطاء للأشرف الأشرف، وذلك هو اللسان العربي الذي هو لسان قومه، ولسان أهل الجنة، فكان سائر الألسنة تابعاً له كما أن الناس تابع للعرب انتهى.

وفي «الفتوحات»: والأولى (٢) أن يحمل القوم على من أرسل إليهم الرسول أياً كان، وهم بالنسبة لغير سيدنا محمد على خصوص عشيرة رسولهم، وبالنسبة إليه كل من أرسل إليه من سائر القبائل وأصناف الخلق وهو يله كان يخاطب كل قوم بلغتهم، وإن لم يثبت أنه تكلم باللغة التركية؛ لأنه لم يتفق أنه خاطب أحداً من أهلها، ولو خاطبه لكلمه بها، تأمل. انتهى.

<sup>(</sup>١) الخازن.

<sup>(</sup>٢) الفتوحات.

وقرأ أبو السمال وأبو الجوزاء وأبو عمران الجوني شذوذاً(١): ﴿بلسن قومه ﴾ بإسكان السين، قالوا: هو كالريش والرياش. وقال صاحب «اللوامع» واللسن: خاص باللغة، واللسان قد يقع على العضو وعلى الكلام. وقال ابن عطية مثل ذلك، قال اللسان في هذه الآية يراد به اللغة، ويقال: لسن ولسان في اللغة، فأما العضو فلا يقال فيه: لسن. وقال أبو رجاء وأبو المتوكل والجحدري شذوذاً أيضاً: ﴿لسن بضم اللام والسين، وهو جمع لسان كعماد وعمد. وقرىء شاذاً أيضاً بضم اللام وسكون السين مخففاً كرسل ورسل.

وبعد أن بين سبحانه أنه لم يكن للناس من عذر في عدم فهم شرائعه.. ذكر أن الهداية والإضلال بيده ومشيئته، فقال: ﴿فَيُضِلُ الله ﴾ سبحانه وتعالى ﴿مَن يَشَآه ﴾ إضلاله ؛ أي: يخلق فيه الكفر والضلال لمباشرة الأسباب المؤدية إليه ﴿وَيَهْدِى ﴾ سبحانه وتعالى ﴿مَن يَشَآه ﴾ هدايته ؛ أي: يخلق فيه الإيمان والاهتداء لاستحقاقه له لما فيه من الإنابة والإقبال إلى الحق. وجملة قوله: ﴿فَيُضِلُ الله ﴾ استئناف إخبار، ولا يجوز نصبه عطفاً على ما قبله ؛ لأن المعطوف كالمعطوف عليه في المعنى، والرسل أرسلت للبيان لا للإضلال. قال الزجاج: لو قرى و بنصبه على أن اللام لام العاقبة جاز. ا هـ. «سمين».

والخلاصة (٢): أي إن الناس فريقان: فريق هداه الله وأضاء نور قلبه وشرح صدره للإسلام، فاتبع سبيل الرشاد، وفريق رانت على قلبه الغواية والضلالة بما اجترح من الآثام، وأوغل فيه من المعاصي والذنوب، وذلك كله بتقديره تعالى ومشيئته، لا راد لقضائه ولا دافع لحكمه.

﴿وَهُوَ﴾ سبحانه وتعالى ﴿الْمَزِيزِ﴾؛ أي: الغالب على كل شيء، فلا يغالب في مشيئته ﴿الْحَكِيمُ﴾ في صنعه الذي لا يفعل شيئاً من الإضلال والهداية إلا لحكمة بالغة، فلا يفعل إلا ما تقتضيه السنن العامة في خلقه والنواميس التي وضعها لصلاح

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

حال عباده وضلالهم ﴿ سُنَّةَ اللهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن فَبَلُّ وَلَن يَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ بَرْدِيلاً ﴾ . وفيه (١) أن ما فوض إلى الرسل إنما هو تبليغ الرسالة، وتبيين طريق الحق، وأما الهداية والإرشاد إليه فذلك بيد الله يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد.

ثم لما بين سبحانه وتعالى أن المقصود من بعثة نبينا محمد والحراج الناس من الظلمات إلى النور. أراد أن يبين أن الغرض من إرسال الأنبياء لم يكن إلا ذلك. وخص موسى (٢) بالذكر؛ لأن أمته أكثر الأمم المتقدمة على هذه الأمة المحمدية، فقال: ﴿وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَاينَتِنا﴾؛ أي: وكما أرسلناك أيها الرسول وأنزلنا عليك الكتاب؛ لتخرج الناس من الظلمات إلى النور، وعزتي وجلالي لقد أرسلنا موسى بن عمران إلى بني إسرائيل، وأيدناه بآياتنا التسع التي سلف ذكرها في سورة الأعراف في قوله: ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهُمُ الطُّوفَانَ وَالْمُرَادَ وَالْقُمَلَ اللّهِ بَنْ وأمرناه برائيل، وأمرناه برائيل، وأحدة وأمرناه بالله وتوحيده؛ ليخرجوا من ظلمات الجهل والضلال بأن يدعو قومه إلى الإيمان بالله وتوحيده؛ ليخرجوا من ظلمات الجهل والضلال إلى نور الهدى والإيمان.

وقال أبو السعود (٣): الآيات معجزاته التي أظهرها لبني إسرائيل، والمراد: إخراجهم بعد مهلك فرعون من الكفر والجهالات التي أدتهم إلى أن يقولوا: يا موسى اجعل لنا إلها كما لهم آلهة إلى الإيمان بالله وتوحيده وسائر ما أمروا به انتهى. ولما (٤) كان نبينا محمد على مبعوثاً إلى الناس كافة. قال تعالى في حقه: ﴿لِلْنُخْرِجُ ٱلنَّاسُ ولم يقل: لتخرج قومك كما قال في موسى عليه السلام أن أخرج قومك وخصص. وقال هناك: ﴿ بِإِذِنِ رَبِّهِمْ وطواه هنا؛ لأن الإخراج بالفعل قد تحقق في دعوة قد تحقق في دعوة قد تحقق في دعوة القبط إلى أن هلكوا، وإن أجابه بنو إسرائيل، والعمدة في رسالته كان القبط.

﴿و﴾ أمرناه بأن ﴿ذكرهم﴾؛ أي: ذكر قومك وعظهم مرغّباً لهم في ثواب

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) أبو السعود.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني. (٤) روح البيان.

الله بتذكيرهم ﴿ بِأَيَّنِمِ ٱللَّهِ ﴾؛ أي: بنعم الله سبحانه وتعالى عليهم وعلى من قبلهم ممن آمن بالرسل في الأمم السابقة؛ ليكون في ذلك حافزاً لهم على العمل، ويكون لهم بمن سلف أسوة، وذكرهم وعظهم مخوفاً لهم بتذكيرهم بأس الله وعذابه وانتقامه ممن كذب الرسل من الأمم الغابرة كعاد وثمود؛ ليكون لهم في ذلك مزدجر، وليحذروا أن يحل بهم مثل ما حلّ بهم.

والمعنى: عظهم بالترغيب والترهيب، والوعد والوعيد، وأيام الله(١) في جانب موسى عليه السلام، منها ما كان محنة وبلاء، وهي الأيام التي كان فيها بنو إسرائيل تحت قهر فرعون واستعباده، ومنها ما كانت نعمة كإنجائهم من عدوهم وفلق البحر لهم، وإنزاله المنّ والسلوى عليهم.

وفي «تفسير ابن جرير»: ﴿بِأَيَّنِمِ ٱللَّهِ ﴾؛ أي: بأنواع عقوباته الفائضة، ونعمه الباطنة التي أفاضها على القرون السالفة واللاحقة، فمن أحاط علمه بذلك عظم خوفه ا هـ.

﴿إِنَّ فِي ذَالِكِ﴾ التذكير بأيام الله، أو في نفس أيام الله ﴿ لَكُلِ صَبَّالٍ ﴾ أي: كثيرة ؛ أي: لدلائل دالة على وحدانية الله تعالى وقدرته ﴿ لِكُلِ صَبَّالٍ ﴾ ؛ أي: كثير الصبر على المحن والبلايا ﴿ شَكُورٍ ﴾ ؛ أي: كثير الشكر على المنح والعطايا ؛ لأنه (٢) إذا سمع بما نزل على من قبله من البلاء وأفيض عليهم من النعماء اعتبر وتنبه لما يجب عليه من الصبر والشكر . ا هـ . «بيضاوي» . كأنه (٣) قال: لكل مؤمن كامل ؛ إذ الإيمان نصفان: نصفه صبر ، ونصفه شكر ، وتخصيص الآيات بهم ؛ لأنهم المنتفعون بها ، لا لأنها خافية عن غيرهم ، فإن التبيين حاصل بالنسبة إلى الكل ، وتقديم الصبر لكون الشكر عاقبته . وعبارة «الكرخي» : وتقديم الصبار على الشكور ؛ لتقدم متعلق الصبر ، أعني : البلاء على متعلق الشكر ، أعني : النعماء وكون الشكر عاقبة الصبر . ا هـ .

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) البيضاوي.

قال قتادة: نعم العبد عبد إذا ابتلي صبر، وإذا أعطي شكر، وفي الحديث أن رسول الله على قال: «إن أمر المؤمن كله عجب لا يقضي الله له قضاء إلا كان خيراً، إن أصابته ضراء صبر، فكان خيراً له، وإن أصابته سراء شكر، فكان خيراً له».

وفي هذا<sup>(1)</sup> إيماء إلى أن الإنسان في هذه الحياة يجب أن يكون بين صبر وشكر أبداً؛ لأنه: إما في مكروه يصبر عليه، وإما في محبوب يشكر عليه، والوقت في هذه الحياة ذهب، فمتى ضاع من حياتنا زمن دون عمل نسدي فيه خدمة لأنفسنا ولديننا ووطننا، فقد كفرنا النعمة وأضعنا الفرصة، ولم نعتبر بما حل بمن قبلنا من الأمم الغابرة، فليحذر كل امرىء أن يضيع حياته بلا عمل، وليخف على وقت يضيع، ثم بعده عذاب سريع.

ولما سمع موسى أمر ربه امتثله، وأخذ يذكر قومه بأيام الله كما حكى الله عنه، فقال: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ﴾؛ أي: واذكر يا محمد لقومك قصة إذ قال موسى لقومه بني إسرائيل: يا قوم ﴿أذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ ﴾؛ أي: تذكروا إنعام الله سبحانه وتعالى عليكم ﴿إذْ أَنجَنكُمْ مِنْ اللّ فِرْعَوْنَ ﴾؛ أي: وقت إنجائه إياكم من فرعون وآله؛ أي: قومه حين كانوا ﴿يَسُومُونَكُمْ شُوّهَ الْعَنَادِ ﴾؛ أي: يذيقونكم أشد العذاب، ويكلفونكم من الأعمال ما لا يطاق مع القهر والإذلال ﴿وَيُشَعِّرُنَ نِسَاتَكُمْ ﴾؛ أي: ويبقون نسائكم وبناتكم في الحياة ذليلات في الخدمة مستضعفات فيها، وهذا رزء من أشد الأرزاء، وأعظم أنواع البلاء. قال شاعرهم:

وَمِـنْ أَعْـظَـمِ ٱلـرُّزْءِ فِـيْـمَـا أَرَىٰ بِـقَـاَءُ ٱلْـبَـنَـاتِ وَمَـوْتُ ٱلْـبَـنِـنَـا وَمِـوْتُ ٱلْـبَـنِـنَـا وفي «الكرخي»: فإن قيل<sup>(٢)</sup>: استحياء النساء كيف يكون ابتلاء؟

قلنا: كانوا يستخدمونهن بالاستعباد والإرقاق، ويفردونهن عن الأزواج،

<sup>(</sup>١) المراغى.

<sup>(</sup>٢) الفتوحات.

وذلك من أعظم المضار والابتلاء؛ إذ الهلاك أسهل من هذا. ا هـ.

وقوله: ﴿وَيُدَيِّمُونَ أَبْنَاءَكُمُ من عطف(١) الخاص على العام، كأن التذبيح لشدته وفظاعته وخروجه عن مرتبة العذاب المعتاد جنس آخر، ولو جاء بحذف الواو كما في البقرة والأعراف. لكان تفسيراً للعذاب، وبياناً له، وإنما فعلوا ذلك؛ لأن فرعون رأى في المنام أن ناراً أقبلت من نحو بيت المقدس، فأحرقت بيوت القبط دون بيوت بني إسرائيل، فخوفه الكهنة، وقالوا له: إنه سيولد منهم ولد يكون على يده هلاكك وزوال ملكك، فشمر عن ساق الاجتهاد، وحسر من ساق العناد، وأراد أن يدفع القضاء وظهوره، ويأبى الله إلا أن يتم نوره.

فإن قلت (٢): قال في سورة البقرة ﴿ يُذَبِّعُونَ ﴾ بغير واو، وقال هنا: ﴿ وَيُدَبِّعُونَ ﴾ بزيادة واو، فما الفرق بين الموضعين؟

قلتُ: إنما حذفت الواو في سورة البقرة؛ لأن قوله: ﴿ يُذَبِّعُونَ ﴾ تفسير لقوله: ﴿ يُسُومُونَكُمْ سُوّهَ اَلْعَذَابِ ﴾ وفي التفسير لا يحسن ذكر الواو، كما تقول: جاءني القوم زيد وعمرو إذا أردت تفسير القوم، وأما دخول الواو هنا في هذه السورة؛ فلأن آل فرعون كانوا يعذبونهم بأنواع من العذاب غير التذبيح كالأعمال الشاقة وبالتذبيح أيضاً، فقوله: ﴿ وَيُدَبِّحُونَ ﴾ نوع آخر من العذاب، لا أنه تفسير للعذاب.

﴿ وَفِى ذَلِكُم ﴾ المذكور من أفعالهم الفظيعة ﴿ بَـكَآثُ مِن تَرِّكُمُ عَظِيمٌ ﴾؛ أي: محنة عظيمة لا تطاق واقعة من ربكم. فإن قلت: كيف يكون فعل آل فرعون بلاء من ربهم؟

قلتُ: تمكينهم وإمهالهم حتى فعلوا بهم ما فعلوا بلاء من الله تعالى واختبار منه، ويجوز أن تكون الإشارة إلى الإنجاء، والمراد بالبلاء حينئذ: النعمة؛ لأن الابتلاء كما يكون بالنقمة يكون بالنعمة، كما قال: ﴿وَبَكَوْنَكُمُ مِأْلُهُ سَنَاتِ وَالسَّيِّعَاتِ

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الخازن.

لَمُلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾. وقال: ﴿وَنَبَلُوكُم بِٱلثَّرِ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةَ﴾ والمعنى حينئذِ: وفي ذلكم الإنجاء نعمة عظيمة واقعة لكم من ربكم. وقرأ ابن محيصن (١١): ﴿ويذبحون﴾ بالتحفيف مضارع ذبح الثلاثي. وقرأ زيد بن علي كذلك إلا أنه حذف الواو.

وقوله: ﴿وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكُمْ ﴾ من كلام موسى معطوف على ﴿ يَعْمَدُ اللّهِ ﴾ ؛ أي: واذكر يا محمد لقومك قصة إذ قال موسى لقومه: تذكروا إنعام الله عليكم، واذكروا يا بني إسرائيل حين آذنكم ربكم وأعلمكم بوعده إعلاماً بليغاً، فقال: ﴿لَهِن شَكِرْتُهُ لَأَزِيدَنَّكُمْ ﴾ ؛ أي: وعزتي وجلالي لئن شكرتم ما خولتكم من نعمة الإنجاء وغيرها من النعم بالإيمان الخالص والعمل الصالح بطاعتي فيما آمركم به وأنهاكم عنه. لأزيدنكم من نعمي عليكم نعمة إلى نعمة، ولأضاعفن لكم ما آتيتكم. قيل: شكر الموجود صيد المفقود. وقيل: لئن شكرتم بالطاعة لأزيدنكم في الثواب. وأصل الشكر (٢): تصور النعمة وإظهارها، وحقيقته الاعتراف بنعمة المنعم مع تعظيمه، وتوطين النفس على هذه الطريقة.

وقد دلت التجارب أن العضو الذي يناط به عمل، كلما مرن عليه ازداد قوة (٣)، وإذا عطل عن العمل ضمر وضعف، وهكذا النعم إن استعملت فيما خلقت له بقيت، وإن أهملت ذهبت.

أخرج البخاري في «تاريخه»: والضياء في «المختارة»: عن أنس ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «من ألهم خمسة لم يحرم خمسة» وفيها «من ألهم الشكر لم يحرم الزيادة».

والخلاصة: أن من شكر الله على ما رزقه.. وسع عليه في رزقه، ومن شكره على ما أنعم شكره على ما أقدره عليه من طاعته. زاد في طاعته، ومن شكره على ما أنعم عليه من صحة.. زاده الله صحة إلى نحو أولئك من النعم. ﴿وَلَإِن كَفَرَّمُ ﴾ نعمي وجحدتموها، فلم تقوموا بواجب حقها عليكم من شكر المنعم بها،

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٣)

<sup>(</sup>٢) الخازن.

وقابلتموها بالنسيان والكفران، والجواب محذوف تقديره: لأعذبنكم على ذلك الكفران، ويكون قوله: ﴿إِنَّ عَذَابِى لَشَدِيدٌ ﴾ تعليلاً للجواب المحذوف، وإنما (١) حذف الجواب هنا وصرح به في جانب الوعد؛ لأن من عادة الكرام التصريح بالوعد والتعريض بالوعيد، فما ظنك بأكرم الأكرمين حيث لم يقل: إن عذابي لكم؛ أي: إن عذابي لشديد بحرمانكم منها، وسلبكم ثمراتها في الدنيا والآخرة، فتعذبون في الدنيا بزوالها، وفي الآخرة بعذاب لا قبل لكم به. وفي الحديث: «إن العبد ليحرم الرزق بالذنب يصيبه».

ثم بين سبحانه وتعالى أن منافع الشكران ومضار الكفران لا تعود إلا إلى الشاكر أو الكافر بتلك النعم، أما المعبود المشكور فهو متعالى عن أن ينتفع بالشكر، أو يضره الكفر، فلا جرم قال: ﴿وَقَالَ مُوسَىٰ إِن تَكُفُرُوا ﴾ نعمه تعالى ولم تشكروها ﴿أَنْمُ ﴾ يا بني إسرائيل ﴿وَمَن فِي ٱلأَرْضِ ﴾ من الثقلين ﴿جَيعًا ﴾ حال من المعطوف والمعطوف عليه ﴿فَإِن الله سبحانه وتعالى تعليل للجواب المحذوف؛ أي: إن تكفروا لم يرجع وباله إلا عليكم، فإن الله تعالى ﴿لَغَني ﴾ عن شكركم وشكر غيركم ﴿جَيدُ ﴾؛ أي: محمود في ذاته وصفاته وأفعاله لا تفاوت له بإيمان أحد ولا كفره، وإن لم يحمده أحد، بل كل ذرة من ذرات العالم ناطقة بحمده.

وقد يكون موسى قال هذه المقالة حين عاين منهم دلائل العناد ومخايل الإصرار على الكفر والفساد، وتيقن أنه لا ينفعهم الترغيب، ولا التعريض

<sup>(</sup>١) البيضاوي. (٢) المراغي.

بالترهيب. وفي خطابه لهم تحقير لشأنهم، وتعظيم لله تعالى، وكذلك في ذكر هاتين الصفتين. وقرأ ابن مسعود: ﴿وإذ قال ربكم﴾ كأنه فسر قوله: تأذن؛ لأنه بمعنى: أذن؛ أي: أعلم، وأعلم يكون بالقول.

والاستفهام في قوله: ﴿ أَلَةُ يَأْتِكُمْ بَبُوا الَّذِينَ مِن مَبِّكُمْ للتقرير المضمن للتوبيخ، والخطاب فيه يحتمل أن يكون من موسى لقومه تذكيراً لهم بالقرون الأولى وأخبارهم ومجيء رسل الله إليهم، ويحتمل أنه ابتداء خطاب من الله سبحانه لقوم محمد على تحذيراً لهم عن مخالفته، والنبأ: الخبر العظيم الشأن. وقوله: ﴿ وَقُورٍ نُوجٍ ﴾ بدل من الموصول، أو عطف بيان منه ﴿ وَعَادٍ وَتَمُودَ وَالَّذِينَ مِنْ بَمِّلِهِمْ ﴾ معطوفات على ﴿ وَقِرٍ نُوجٍ ﴾ أي: ألم يأتكم يا بني إسرائيل، بل أتاكم أخبار الأمم الذين من قبلكم؛ أي: ألم يأتكم خبر قوم نوح أغرقوا بالطوفان حيث كفروا ولم يشكروا نعم الله، وخبر عاد قوم هود أهلكوا بالريح الصرصر، وخبر ثمود قوم صالح أهلكوا بالصبحة، وخبر الذين من بعدهم؛ أي: من بعد هؤلاء المذكورين من قوم إبراهيم وأصحاب مدين، والمؤتفكات وغير ذلك. هؤلاء المذكورين من قوم إبراهيم وأصحاب مدين، والمؤتفكات وغير ذلك. وجملة قوله: ﴿ لَا يَمَلُمُهُمْ عَمْرَضَة بين المفسر بفتح السين: وهو ﴿ نَبُوا وَمِعْلَمُ مُنْ اللهُمْ ﴾ ، أو من الضمير المستكن في ﴿ مِنْ بَعْدِهِم ﴾ ؛ لوقوعه صلة؛ أي: حالة بَعْدِهِم ﴾ ، أو من الضمير المستكن في ﴿ مِنْ بَعْدِهِم ﴾ ؛ لوقوعه صلة؛ أي: حالة بعرد تلك الأمم لا يعلم عددهم لكثرتهم، ولا يحيط بذواتهم وصفاتهم وأسمائهم وصائر ما يتعلق بهم إلا الله سبحانه وتعالى، فإنه انقطعت أخبارهم وعفت آثارهم.

وكان مالك بن أنس يكره أن ينسب الإنسان نفسه أباً أباً إلى آدم (١)، وكذا في حق النبي عليه السلام؛ لأن أولئك الآباء لا يعلمهم أحد إلا الله، وكان ابن مسعود إذا قرأ هذه الآية قال: كذب النسابون، يعني: أنهم يدعون علم الأنساب، وقد نفى الله علمها عن العباد. وجملة قوله: ﴿ جَلَة تُهُمّ رُسُلُهُم بِالْبَيْنَتِ ﴾ مستأنفة مسوقة لبيان النبأ المذكور في قوله: ﴿ أَلَة يَأْتِكُم نَبُوا الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ كَانه (٢) قيل: وما

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٣) الفتوحات.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

خبرهم؛ أي: ما قصتهم وما شأنهم، فقال: ﴿ مَا الله الباهرة وابين كل رسول الأمم المذكورة رسلهم بالمعجزات الظاهرة والبينات الباهرة وبين كل رسول لأمته طريق الحق ودعاهم إليه؛ ليخرجهم من الظلمات إلى النور ﴿ فَرَدُّواً الله علي الله الله علي الله عن الله عن الله عن الله وسكت: قد رد يده في فيه ».

﴿ وَفَالُواْ ﴾ ؛ أي: قال الكفار للرسل: ﴿ إِنَّا كُنْزَنَا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ ﴾ من البينات التي على زعمكم ؛ أي: إنا كفرنا بما زعمتم أن الله تعالى أرسلكم به من البينات التي أظهرتموها حجة على صحة رسالتكم ، وإنما يقصدون من الكفر بها الكفر بدلالتها على صدق رسالتهم ﴿ وَإِنَّا لَغِي شَكِ ﴾ ؛ أي: وإننا لكائنون في شك عظيم ﴿ مِتَا لَمُعُونَنَا إِلَيه من الإيمان بالله وحده وترك ما سواه ، وجملة ما جئتم به من الشرائع . ﴿ مُرِيبٍ ﴾ ؛ أي: موجب للريب والقلق والاضطراب وعدم طمأنينة النفس ، ف ﴿ مُرِيبٍ ﴾ صفة توكيدية .

وخلاصة مقالهم: أنهم جاحدون نبوتهم قاطعون بعدم صحتها، لأن ما جاؤوا به من التعاليم والشرائع مما يشك في صدقه، وأن الله سبحانه يدعو إلى مثله.

فإن قلت (٣): إنهم قالوا: إنا كفرنا بما أرسلتم، فكيف يقولون ثانياً: وإنا لفي شك، والشك دون الكفر، أو داخل فيه؟

قلت: إنهم لما صرحوا بكفرهم بالرسل، فكأنهم حصل لهم شبهة توجب

<sup>(</sup>١) المراح. (٣) الخازن.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

لهم الشك، فقالوا: إن لم ندع الجزم في كفرنا، فلا أقل من أن نكون شاكين مرتابين في ذلك.

أو يقال في الجواب<sup>(۱)</sup>: إنهم كانوا فرقتين: إحداهما جزمت بالكفر، والأخرى شكت، أو يقال: المراد بقولهم إنا كفرنا بما أرسلتم به؛ أي: المعجزات والبينات، وقولهم: مما تدعوننا إليه: الإيمان والتوحيد.

وحاصله: أن كفرهم بالمعجزات وشكهم في التوحيد، فلا تخالف. اه. شيخنا.

وقرأ طلحة (٢٠): ﴿مما تدعونا ﴾ بإدغام نون الرفع في الضمير، كما تدغم في نون الوقاية في مثل ﴿ أَتُحَكِّبُونِي ﴾. فردت الرسل عليهم منكرين متعجبين من تلك المقالة الحمقاء، كما أشار إلى ذلك سبحانه بقوله: ﴿ قَالَتْ ﴾ لهم ﴿ رُسُلُهُمْ أَفِى ﴾ وجود ﴿ٱللَّهِ﴾ سبحانه وتعالى ووحدانيته ﴿شَكُّ﴾ وريب، وكيف يتصور ذلك لا شك في وجوده ووحدانيته؛ لأن الفطرة شاهدة بوجوده ومجبولة على الإقرار به، فالاعتراف به ضروري لدى كل ذي رأي حصيف كما جاء في الحديث: «كل مولود يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه». وهذه الجملة مستأنفة واقعة في جواب سؤال مقدر، كأنه قيل: فماذا قالت لهم الرسل؟ والاستفهام فيه للإنكار المضمن للتوبيخ والتقريع؛ أي: أفي وحدانيته سبحانه شك، وهي في غاية الوضوح والجلاء، ولكن قد يعرض لبعضها شك واضطراب، فتحتاج إلى النظر في الأدلة الموصلة إلى ذلك، ومن ثم ذكرت الرسل بعد إنكارهم على الكفار ما يؤكد ذلك الإنكار من الشواهد الدالة على عدم الشك في وجوده سبحانه وتعالى ووحدانيته، فقالوا: ﴿ فَاطِر ٱلسَّنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾؛ أي: خالقهما ومخترعهما ومبدعهما وموجدهما بعد العدم؛ أي: هو سبحانه الذي خلقهما وأبدعهما على غير مثال سابق، ودلائل الحدوث ظاهرة عليهما، فلا بدُّ لهما من صانع وهو الله الذي لا إله إلا هو خالق كل شيء وإلُّهه

<sup>(</sup>١) الفتوحات. (٢) البحر المحيط.

ومليكه، وقد جاء هذا الوصف في محاورات الأنبياء جميعاً، وهو نفس الوصف الذي جاء في أول السورة على لسان نبينا على ومن هذا يعلم أن كل نبي جعل مطمح نظره توجه النفوس إلى علوم السماوات والأرض. وقرأ زيد بن علي (۱): ﴿فَاطرَ ﴾ نصباً على المدح. ولما أقاموا الدليل على وجوده وصفوه بكمال الرحمة بقولهم: ﴿يَدَّهُوكُمُ ﴾ سبحانه وتعالى إلى الإيمان به وتوحيده بإرساله إيانا لنخرجكم من ظلمات الوثنية إلى نور الوحدانية وإخلاص العبادة له، وهو الواحد القهار ﴿لِيعَفِر لَكُمُ مِن ذُنُوبِكُمُ ﴾؛ أي: ليغفر لكم ذنوبكم إذا آمنتم وصدقتم. فحرف ﴿من صلة، وقيل: إنها ليست صلة، بل هي تبعيضية؛ أي: يدعوكم إلى الإيمان؛ لمغفرة بعض ذنوبكم، وهي الذنوب التي بينكم وبين ربكم من الكفر والمعاصي، لا المظالم وحقوق العباد.

والمتتبع لأسلوب الكتاب الكريم (٢)، يرى أن كل موضع ذكر فيه مغفرة الذنوب للكافرين جاء بلفظ ﴿من﴾، كقوله: ﴿وَاتَّقُوهُ وَاَطِيعُونِ ﴿ يَغْفِرُ لَكُمْ مِن لَنُوبِكُمْ ﴾ لأنه نُوبِكُمْ ﴾، وقوله: ﴿يَغْفِرْ لَكُمْ مِن ذُنُوبِكُمْ ﴾؛ لأنه يخاطبهم في أمر الإيمان وحده.

وفي المواضع التي يذكر فيها مغفرة الذنوب للمؤمنين تجيء بدون ذكر ﴿مِنْ ﴾، كقوله: ﴿ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَمْلَمُونَ يَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾؛ لأن المغفرة منصرفة إلى المعاصي ومتوجهة إليها. ﴿وَيُؤخِّرَكُمْ ﴾؛ أي: يؤخر موتكم ﴿إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾؛ أي: إلى وقت سماه الله وجعله منتهى أعماركم إن أنتم آمنتم به، وإلا عاجلكم بالهلاك وعذاب الاستئصال جزاء كفرانكم بدعوة الرسل إلى التوحيد، وإخلاص العبادة للواحد القهار.

ثم حكى الله سبحانه رد الأمم على مقالة الرسل، وهو يتضمن ثلاثة أشياء: ١ ـ ﴿قَالُوٓا﴾؛ أي: قالت الأمم مجيبين للرسل ﴿إِنَّ أَنتُمَ﴾؛ أي: ما أنتم

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

في الصورة والهيئات ﴿إِلَّا بَشَرٌ ﴾ آدميون ﴿يَثْلُنا ﴾ تأكلون وتشربون كما نأكل ونشرب، فلا فضل لكم علينا، فلم خصصتم بالنبوة وأطلعكم الله على الغيب، وجعلكم مخالطين لزمرة الملائكة دوننا إلى أنه لو كان الأمر كما تدعون. لوجب أن تخالفونا في الحاجة إلى الأكل والشرب وقربان النساء وما شاكل ذلك، ولو شاء الله أن يرسل إلى البشر رسلاً.. لأرسل من جنس أفضل منهم، وهم الملائكة على زعمهم من حيث عدم التدنس بالشهوات وما يتبعها.

٢ - ﴿ أُرِيدُونَ ﴾ أيها المدعون بالرسالة ﴿ أَن تَصُدُّونَا ﴾ ! أي: أن تصرفونا بتخصيص العبادة بالله ﴿ عَمَّا كَاتَ يَعْبُدُ عَلَيَاوُنَا ﴾ ! أي: عن عبادة ما استمر آباؤنا على عبادته ! وهو الأصنام من غير شيء يوجبه ولا حجة لكم على ما تدعون، وليس من حصافة العقل أن نترك أمراً قبل أن يقوم الدليل على خطئه . وقرأ طلحة شاذاً (١) : ﴿ أَن تصدوننا ﴾ بتشديد النون جعل أن هي المخففة من الثقيلة ، وقدر فصلا بينها وبين الفعل ، وكان الأصل أنه تصدوننا ، فأدغم نون الرفع في الضمير ، والأولى أن تكون أن الثنائية التي تنصب المضارع ، ولكنه هنا لم يعملها ، بل ألغاها كما ألغاها من قرأ شذوذاً أيضاً : ﴿ لمن أراد أن يتم الرضاعة ﴾ برفع ﴿ يتم ﴾ حملاً على ﴿ ما ﴾ المصدرية أختها .

﴿فَأَتُونَا﴾؛ أي: إن لم يكن (٢) الأمر كما قلنا، بل كنتم رسلاً من جهة الله كما تدعونه فأتونا ﴿يِسُلطَنِ مُينِ﴾؛ أي: ببرهان ظاهر وحجة واضحة تدل على صدقكم وفضلكم، واستحقاقكم لتلك الرتبة حتى نترك ما لم نزل نعبده أباً عن جد، كأنهم لم يعتبروا ما جاءت به رسلهم من الحجج والبينات، واقترحوا عليهم آية أخرى تعنتاً ولجاجاً.

فكأنهم قالوا: أما ذكر السماوات والأرض وعجائبهما<sup>(٣)</sup>، فلسنا نحفل بهما، والعجائب الأرضية والسماوية لا نعقلها، والبشر لا يخضعون إلا لمن يأتي

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٣)

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

لهم بما هو خارج عن طور معتادهم، وحينئذ يعظمونه ويبجلونه، وهذه المشاهدات لا نرى فيها شيئاً خارقاً للعادة، وإذاً فلا إيمان ولا تسليم إلا بما هو فوق طاقتنا كقلب العصاحية، ونقل الجبال وما أشبه ذلك.

وبعد أن حكى عن الكفار شبهاتهم في الطعن في النبوة. حكى عن الأنبياء جوابهم عنها، فأجابوا عن الأولى والثانية بالتسليم، لكن التماثل لا يمنع من اختصاص بعض البشر بمنصب النبوة؛ لأن هذا منصب يمن الله به على من يشاء من عباده، كما لا يمنع من أن يخص بعض عباده بالتمييز بين الحق والباطل، والصدق والكذب، وأن يحرم الجمع العظيم منه، وهذا ما أشار إليه بقوله: ﴿قَالَتَ لَهُمْ رُسُلُهُمْ ﴾ زاد (۱) لفظ ﴿ لَمُمْ ﴾ هنا لاختصاص الكلام بهم حيث أريد إلزامهم بخلاف ما سلف من إنكار وقوع الشك في الله، فإن ذلك عام، وإن اختص بهم ما يعقبه؛ أي: قالوا لهم معترفين بالبشرية ومشيرين إلى منة الله عليهم ﴿ إِن تَحْنُ ﴾؛ أي: ما نحن ﴿ إِلّا بَسَرٌ مِقَلَكُمْ ﴾؛ أي: إلا آدميون مثلكم كما تقولون لا ننكره ﴿ وَلَكَ كَنَ اللهِ ﴾ ويصطفي من يشاء منهم لهذا المنصب العظيم الشريف. وفيه (۲) يَشَاهُ مِنْ عَبَادِو اللهِ عطائية كالسلطنة، لا كسبية كالولاية والوزارة.

وأجابوا عن الشبهة الثالثة بأن ما جثنا به حجة قاطعة وبينة ظاهرة على صدق رسالتنا، وما اقترحتموه من الآيات، فأمره إلى الله إن شاء أظهره، وهو زائد على قدر الكفاية، وذلك ما أومؤوا إليه بقولهم: ﴿وَمَا كَانَ﴾؛ أي: وما صح وما استقام ﴿لَنَا أَن نَأْتِيكُم بِسُلطَانِ﴾؛ أي: بحجة من الحجج فضلاً عن السلطان المبين، ولا بشيء من الأشياء، ولا سبب من الأسباب ﴿إلّا بِإِذْنِ اللّهِ سبحانه وتعالى ومشيئته وإرادته، فإنه أمر يتعلق بمشيئة الله تعالى إن شاء كان، وإلا فلا، تلخيصه إنما نحن عبيد مربوبون، وليس ذلك في قدرتنا.

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

والخلاصة (١): أي وليس لنا مع ما خصنا الله به من النبوة وشرفنا به من الرسالة أن نأتيكم بآية وبرهان ومعجزة تدل على صدقنا إلا بإذن الله به لنا في ذلك. وبعد(٢) أن أجابهم الأنبياء عن شبهاتهم أخذ المشركون يخوفونهم ويتوعدونهم بالانتقام منهم وإيذائهم قدر ما يستطيعون، فقال لهم الأنبياء: إنا لا نخاف تهديدكم ولا وعيدكم، بل نتوكل على الله ونعتمد عليه، ولا نقيم لما تقولون وزناً، ولا نأبه به، وهذا ما إشار إليه سبحانه بقوله حكاية عنهم: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ ﴾ سبحانه وتعالى وحده دون ما عداه مطلقاً ﴿ فَلْيَتَوَّكُلُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ في دفع شرور أعدائهم عنهم، وفي الصبر على معاداتهم؛ أي: وحق المؤمنين أن لا يتوكلوا على غير الله تعالى، فلنتوكل على الله في الصبر على معاندتكم ومعاداتكم. وقرأ الحسن شذوذاً بكسر لام الأمر في قوله: ﴿ فَلْيَتُوكَالِ ﴾ وهو الأصل ذكره في «البحر». وهذا أمر<sup>٣)</sup> منهم للمؤمنين بالتوكل على الله دون ما عداه، وكأن الرسل قصدوا بهذا الأمر للمؤمنين الأمر لهم أنفسهم قصداً أولياً، ولهذا قالوا: ﴿وَمَا لَنَّا ﴾؛ أي: وأي عذر ثبت لنا في ﴿ أَلَّا نَنُوَكَّلَ ﴾ ونعتمد ﴿ عَلَى ٱللَّهِ ﴾ سبحانه وتعالى في دفع شروركم عنا ﴿ وَقَدَّ هَدَننَا سُبُلَنَّا﴾؛ أي: والحال أنه تعالى أرشد كلا منا سبيله ومنهاجه الذي شرع له وأوجب عليه سلوكه في الدين، وهو موجب للتوكل عليه ومستدع له. وقرأ الجمهور: ﴿سبلنا﴾ بضم السين والباء وقرأ أبو عمرو بسكون الباء.

والمعنى: أي وكيف لا نتوكل على الله وقد هدانا إلى سبل المعرفة، وأوجب علينا سلوك طريقها، وأرشدنا إلى طريق النجاة، ومن أنعم الله عليه بنعمة فليشكره عليها بالعمل بها.

ولمًا كانت أذية الكفار مما يوجب الاضطراب القادح في التوكل. قالوا على سبيل التوكيد القسمي مظهرين لكمال العزيمة ﴿وَلَصَّيْرَنَّ﴾؛ أي: ونقسم لكم بالله تعالى لنصبرن ﴿عَلَىٰ مَا ءَاذَيْتُمُونَا﴾ في أبداننا وأعراضنا، أو بالتكذيب، ورد الدعوة والإعراض عن الله والعناد واقتراح الآيات وغير ذلك مما لا خير فيه،

<sup>(</sup>۱) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

وهو جواب قسم محذوف. والمعنى: أي: ولنصبرن على إيذائكم بالعناد واقتراح الآيات ونحو ذلك مما لا خير فيه، وندعوكم لعبادة الله وحده؛ ليكون ذلك منا شكراً على نعمة الهداية. ثم ختموا كلامهم بمدح التوكل، وبيان أن إيذائهم لا يثنيهم عن تبليغ رسالة ربهم، فقالوا: ﴿وَكِلَ اللهِ ﴾؛ أي: والتوكل على الله والاعتماد عليه، لا على غيره ﴿فَلْيَتَوَكِّلُ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴾؛ أي: فليثبت المتوكلون وليدوموا على التوكل عليه، وليحتملوا كل أذى في جهادهم، ولا يبالوا بما يصيبهم من أذى، ولا بما يلاقون من صعاب وعقبات. قال ابن الجوزي: وإنما نص هذا وأمثاله على نبينا على ليقتدي بمن قبله في الصبر، وليعلم ما جرى لهم. اهد. ومن عنده (١) مال أو علم فلينفع به الناس، وليكن كالنهر يسقي الزرع، والشمس تضيء العباد، وليصبر على أذى الناس كما صبر الأنبياء وأوذوا، فالهداة ما خلقوا إلا ليعملوا، فهم هداة بطباعهم، ولذاتهم في قلوبهم، وأوذوا، فالهداة ما خلقوا إلا ليعملوا، فهم هداة بطباعهم، ولذاتهم في قلوبهم،

فإن قلت (٢): كيف كرر الأمر بالتوكل، وهل من فرق بين التوكلين؟

قلت: نعم، التوكل الأول فيه إشارة إلى استحداث التوكل، والتوكل الثاني فيه إشارة إلى السعي في التثبت على ما استحدثوا من توكلهم وإبقائه وإدامته، فحصل الفرق بين التوكلين.

والمعنى (٣): فليثبت المتوكلون على ما أحدثوه من التوكل المسبب عن الإيمان، فالأول لإحداث التوكل، والثاني للثبات عليه، فلا تكرار. وقيل معنى الأول: إن الذين يطلبون المعجزات يجب عليهم أن يتوكلوا في حصولها على الله سبحانه لا علينا، فإن شاء سبحانه أظهرها، وإن شاء لم يظهرها، ومعنى الثاني: إبداء التوكل على الله في دفع شر الكفار وسفاهتهم. اه. «شوكاني».

والتوكل تفويض الأمر إلى من يملك الأمور كلها، وقالوا: المتوكل من إن

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الخازن.

دهمه أمر لم يحاول دفعه عن نفسه بما هو معصية، فعلى هذا إذا وقع الإنسان من شدة، ثم سأل غيره خلاصه لم يخرج عن حدّ التوكل؛ لأنه لم يحاول دفع ما نزل به عن نفسه بمعصية الله تعالى.

فائدة: ومن لطائف هذه الآية الكريمة (۱): ما روى المستغفري عن أبي ذر رفعه «إذا آذاك البرغوث فخذ قدحاً من ماء، واقرأ عليه سبع مرات: ﴿وَمَا لَنَا أَلّا نَنُوكَ لَكَ اللّهِ...﴾ الآية، ثم قل: إن كنتم مؤمنين فكفوا شركم وأذاكم عنا سبع مرات على الماء، ثم رشه حول فراشك، فإنك تبيت آمناً من شرهم». وقال بعضهم: إن مما أخذ الله على الكلب إذا قرىء عليه: ﴿وَكَلْبُهُم بَسِطٌ ذِرَاعَيْهِ إِلْوَصِيدِ ﴾ لم يؤذ، ومما أخذ الله على العقرب أنه إذا قرىء عليها: ﴿سَلَمُ عَلَى نُبِع فِي الْمَامِينَ ﴿ الله على العقرب أنه إذا قرىء عليها: ﴿ سَلَمُ عَلَى نُبِع فِي الْمَامِينَ ﴾ لم تؤذ، وكذلك الحية.

## الإعراب

﴿ الرَّرِ كِتَنَبُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظَّلُمَنَتِ إِلَى النُّورِ بِإِذِنِ رَبِّهِمْ إِلَىٰ مِرَطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴾.

﴿الرَّ على القول بأنه اسم للسورة: إما مبتدأ خبره محذوف تقديره: الرهذا محله، أو خبر لمبتدأ محذوف تقديره: هذا الر، أو مفعول لفعل محذوف تقديره: إقرأ الر، أو مفعول لاسم فعل محذوف تقديره: هاك الرا لأنه من قبيل أسماء التراجم، وإن قلنا: إنه من قبيل الأعداد المسرودة فلا محل له من الإعراب. ﴿كِتَبُّ : خبر لمبتدأ محذوف تقديره: هذا القرآن الذي أنزل عليك يا محمد كتاب أنزلناه إليك، والجملة مستأنفة. ﴿أَنَرُلْنَهُ : فعل وفاعل ومفعول. ﴿إِلَيْكَ \*: متعلق به، والجملة في محل الرفع صفة لـ ﴿كِتَبُ \*. ﴿لِلْتُحْرِجُ \*: (اللام): حرف جر وتعليل. ﴿تخرج الناس \*: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على محمد، والجملة الفعلية في تأويل مصدر مجرور باللام تقديره:

<sup>(</sup>۱) روح البيان.

لإخراجك الناس به، الجار والمجرور متعلق بـ ﴿ أَنْزَلْنَكُ ﴾ . ﴿ مِّنَ ٱلظُّلُمَتِ ﴾ : متعلق بـ ﴿ تَخرج ﴾ ، وكذا قوله : ﴿ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ : متعلق به ﴿ بِإِذْنِ رَبِّهِم ﴾ : جار ومجرور متعلق بـ ﴿ تَخرج ﴾ أيضاً ، أو متعلق بمحذوف حال من فاعل ﴿ تخرج ﴾ تقديره : حالة كونك مأذوناً لك من ربهم . ﴿ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ﴾ : جار ومجرور بدل من الجار والمجرور في قوله : ﴿ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ . ﴿ الْحَبِيدِ ﴾ : نعت لـ ﴿ الْعَزِيزِ ﴾ .

﴿ اللَّهِ الَّذِى لَمُ مَا فِي السَّمَنَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَوَيْلُ لِلْكَنْفِرِينَ مِنْ عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴾.

﴿اللّهِ المعرفة إذا تقدم على المنعوت يعرب بحسب العوامل، ويعرب المنعوت نعت المعرفة إذا تقدم على المنعوت يعرب بحسب العوامل، ويعرب المنعوت بدلاً، أو عطف بيان، والأصل: إلى صراط الله العزيز الحميد. الخ، فالصفات ثلاثة تقدم منها ثنتان، وبقيت الثالثة مؤخرة. اهـ. شيخنا. ﴿اللّهِ العرب مقدم موصول في محل الجرصفة للجلالة. ﴿لَهُ ﴾: جار ومجرور خبر مقدم. ﴿مَا ﴾: الموصول في محل الجرصفة للجلالة. ﴿لَهُ ﴾: جار ومجرور ضبة الاسمية صلة الموصول. ﴿في السّمون ﴾: جار ومجرور صلة لـ ﴿مَا ﴾، أو صفة لها. ﴿وَمَا في الأَرْضُ ﴾: معطوف على ﴿مَا فِي السّمون ﴾، أو صفة لها. ﴿وَمَا فِي السّمون ﴾ الموصول على ﴿مَا فِي السّمون ﴾ خبره. ﴿مِنْ عَدَابِ شَدِيدٍ ﴾ : في موضع رفع صفة للها لـ ﴿وَيل ﴾ بعد الخبر، وهو جائز، ولا يجوز (٢) أن يتعلق بـ ﴿ويل ﴾ من أجل الفصل بينهما بالخبر، وقال أبو السعود: ﴿مِنْ عَدَابِ شَدِيدٍ ﴾ متعلق بـ ﴿ويل ﴾ على معنى يولون ويضجون منه قائلين: يا ويلاه كقوله: ﴿دَعَوّا هُنَالِكَ ثُبُولًا ﴾ . اهـ. كما يولون ويضجون منه قائلين: يا ويلاه كقوله: ﴿دَعَوّا هُنَالِكَ ثُبُولًا ﴾ . اهـ. كما مر، والجملة الاسمية جملة دعائية لا محل لها من الإعراب.

﴿ الَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا عَلَى ٱلْآخِرَةِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا أَوْلَيْهَكَ فِي ضَلَالِ بَصِيلِمِ ۞﴾.

<sup>(</sup>١) الفتوحات.

<sup>(</sup>٢) العكبري.

﴿ اَلَّذِينَ ﴾: اسم موصول للجمع المذكر في محل (١) الجرصفة ﴿ لِلْكَفِرِينَ ﴾، أو في محل نصب بإضمار أعني، أو في موضع رفع بإضمارهم. وفي «الفتوحات» قوله: أو في محل جرصفة، هذا الإعراب معترض (١)، لما فيه من الفصل بين النعت والمنعوت بأجنبي، وهو قوله: ﴿ مِنْ عَذَابِ شَدِيدٍ ﴾ الذي هو بيان للمبتدأ الأجنبي من الخبر، وعلى هذا الإعراب يكون قوله: ﴿ أُولَتٍكَ . . . ﴾ إلى خن مستأنفاً، والأولى أن يعرب ﴿ الَّذِينَ يَسْتَحِبُونَ ﴾ النح مبتدأ ويكون قوله: ﴿ أُولَتٍكَ . . . ﴾ إلى خن خبره . اهـ . شيخنا . ﴿ يَسْتَحِبُونَ ﴾ الْحَيَوْةَ ﴾ : فعل وفاعل ومفعول صلة الموصول . ﴿ الدُّنْيَا ﴾ : صفة لـ ﴿ الْحَيَوْةَ ﴾ . ﴿ عَلَى الْاَخِرَةِ ﴾ . ﴿ عَلَى الْاَخِرَةِ ﴾ . ﴿ عَلَى اللَّخِرَةِ ﴾ . ﴿ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَيَسْتَحِبُونَ ﴾ . ﴿ وَيَسُدُونُونَ ﴾ : فعل وفاعل معطوف على ﴿ يَسْتَحِبُونَ ﴾ . ﴿ عَن سَبِيلِ مِعْدَلُ فَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللللَّهُ عَلَى الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ عَلَى الللللللَّهُ اللللللللَّهُ الللللللللللللللللللهُ اللللللللهُ الللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ ا

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ، لِيُمَاتِكَ لَمُمَّ ﴾.

﴿ وَمَا ﴾: (الواو): استئنافية. ﴿ ما ﴾: نافية. ﴿ أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ ﴾: فعل وفاعل ومفعول، و ﴿ مِن ﴾: زائدة، والجملة مستأنفة. ﴿ إِلَّا ﴾: أداة استئناء مفرغ. ﴿ بِلِسَانِ قَوْمِهِ ، ﴾: جار ومجرور ومضاف إليه حال من ﴿ رَسُولٍ ﴾؛ أي: إلا حالة كونه متكلماً بلغة قومه. ﴿ لِلْبَيِّنَ ﴾: (اللام): حرف جر وتعليل. ﴿ يبين ﴾: فعل مضارع منصوب بأن مضمرة. ﴿ أَمَّ ﴾: متعلق به، وفاعله ضمير يعود على ﴿ رَسُولٍ ﴾، والجملة الفعلية في تأويل مصدر مجرور باللام، والجار والمجرور متعلق بـ ﴿ أَرْسَلْنَا ﴾؛ أي: لتبيينه لهم.

﴿ فَيُضِلُّ ٱللَّهُ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِى مَن يَشَآةً وَهُوَ ٱلْمَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾.

<sup>(</sup>١) أبو البقاء.

<sup>(</sup>٢) الفتوحات.

﴿ فَيُضِلُ ﴾ (الفاء): استئنافية. ﴿ يضل الله من ﴾: فعل وفاعل ومفعول ، والجملة مستأنفة. ﴿ يَشَآءُ ﴾: فعل مضارع ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ الله ﴾ والجملة الفعلية صلة الموصول ، والعائد محذوف تقديره: فيضل الله من يشاء إضلاله. وفي «الجمل» قوله: ﴿ فَيُضِلُ الله ﴾ بالرفع هو استئناف (١) إخبار ، ولا يجوز نصبه عطفاً على ﴿ لِيُبَيِّنَ ﴾ ؛ لأن المعطوف كالمعطوف عليه في المعنى ، والرسل أرسلت للبيان لا للإضلال. قال الزجاج: لو قرىء بنصبه على أن اللام لام العاقبة . . جاز . ا ه . «سمين» وجملة قوله: ﴿ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴾ معطوفة على مستأنفة . ﴿ الْحَكِيمُ ﴾ : خبر ثان ، أو صفة لـ ﴿ الْعَزِيزِ ﴾ .

﴿ وَلَقَدَ أَرْسَكُنَا مُوسَى بِثَايَكِتِنَا أَنَ أَخْرِجٌ قَوْمَكَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَلَقَدَ أَرْسَكُورِ اللَّهُ إِلَى النُّورِ وَيَخَرِهُم بِأَيْنِمِ اللَّهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِكُلِّ مَكْبَارِ شَكُورٍ ﴿ اللَّهُ .

﴿ وَلَقَدُ الواو): استئنافية. (اللام): موطئة للقسم. ﴿ وَلَكَ دُرُولُ اللهِ اللهِ ومجرور حال تحقيق. ﴿ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ ﴾: فعل وفاعل ومفعول. ﴿ بِعَايَدِنَا ﴾: جار ومجرور حال من ﴿ مُوسَىٰ ﴾: أي حالة كونه متلبساً بآياتنا، والجملة الفعلية جواب للقسم المحذوف، وجملة القسم مستأنفة. ﴿ أَنَ المصدرية. ﴿ أَخْرِجُ ﴾: فعل أمر في محل نصب بـ ﴿ أَن ﴾ المصدرية مبني على السكون، وفاعله ضمير يعود على معل نصب بـ ﴿ أَن ﴾ المصدرية مبني على السكون، وفاعله ضمير يعود على متعلقان بـ ﴿ أَخْرِجُ ﴾، والجملة الفعلية في تأويل مصدر مجرور بحرف جر محذوف تقديره: ولقد أرسلنا موسى بآياتنا بإخراج قومك من الظلمات، الجار والمجرور متعلق بـ ﴿ أَرْسَلْنَا ﴾، وهذه المقدرة للتعدية، والباء في بآياتنا للحال، فلا اتحاد في المعنى، ويجوز أن تكون ﴿ أَن ﴾ مفسرة؛ لأن الضابط موجود، وهو أن يتقدمها جملة فيها معنى القول دون حروفه، و ﴿ أَرْسَلْنَا ﴾ فيه معنى قلنا. ﴿ وَنَحْرَهُ مُ ﴾: فعل ومفعول معطوف على ﴿ أَخْرِجُ ﴾، وفاعله ضمير يعود على ﴿ وَنَصَدُ مَا الله متعلق بـ ﴿ وَلَيْكِمُ أَلَيْ اللَّهُ ﴾: جار ومجرور ومضاف إليه متعلق بـ ﴿ وَلَرَابُ أَلَنَ ﴾ . ﴿ وَلَا الله متعلق بـ ﴿ وَلَرَابُ أَلَهُ ﴾ . خار ومجرور ومضاف إليه متعلق بـ ﴿ وَلَرَابُ أَلَهُ ﴾ . ﴿ وَلَابُ ﴾ . خار ومجرور ومضاف إليه متعلق بـ ﴿ وَلَرَابُ ﴾ . ﴿ وَلَابُ ﴾ . خار ومجرور ومضاف إليه متعلق بـ ﴿ وَلَابُ ﴾ . ﴿ وَلَابُ ﴾ . خار ومجرور ومضاف إليه متعلق بـ ﴿ وَلَيْكُونُ ﴾ . ﴿ وَلَابُ ﴾ . خار ومجرور ومضاف إليه متعلق بـ ﴿ وَلَنْ ﴾ .

<sup>(</sup>١) الفتوحات.

حرف نصب وتوكيد. ﴿فِي ذَالِكَ﴾: جار ومجرور خبرها مقدم على اسمها. ﴿لَكُلِّ مَكَبَادِ﴾: ﴿لَكُلِّ مَكَبَادِ﴾: اسمها مؤخر. ﴿لِكُلِّ مَكَبَادِ﴾: جار ومجرور ومضاف إليه صفة لـ﴿آيات﴾. ﴿شَكُورِ﴾: صفة ﴿مَكَبَادِ﴾: وجملة ﴿أَنَى﴾: مستأنفة.

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ آذَكُرُوا نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ أَنِحَنَكُمْ مِّنْ مَالِ فِرْعَوْنَ ﴾.

﴿وَإِذَ﴾: (الواو) استئنافية. ﴿إذَ﴾: ظرف لما مضى من الزمان متعلق بمحذوف تقديره: واذكر يا محمد لقومك قصة إذ قال موسى لقومه، والجملة المحذوفة مستأنفة. ﴿قَالَ مُوسَىٰ﴾: فعل وفاعل. ﴿لِقَوْمِهِ﴾: متعلق به، والجملة الفعلية في محل الجر مضاف إليه لـ﴿إذَ﴾. ﴿أذْكُرُوا نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمُ ﴾ إلى الفعلية في محل الجر مضاف إليه لـ﴿إذَ﴾. ﴿أذْكُرُوا نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمُ ﴾ إلى وفاعل ومفعول محكي لـ﴿قَالَ﴾، وإن شئت قلت: ﴿أذْكُرُوا نِعْمَتَ اللّهِ﴾: فعل وفاعل ومفعول. ﴿عَلَيْكُمُ ﴾: متعلق بـ﴿نِعْمَةُ اللّهِ﴾؛ لأنه بمعنى إنعام الله عليكم، والجملة في محل النصب مقول القول. ﴿إذَ ﴾: ظرف لما مضى متعلق بـ﴿نِعْمَةُ والجملة في محل النصب مقول القول. ﴿إذَ ﴾: ظرف لما مضى متعلق بـ﴿نِعْمَةُ والجملة في محل الجر مضاف فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على ﴿اللّهِ ﴾، والجملة في محل الجر مضاف فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على ﴿اللّهِ ﴾، والجملة في محل الجر مضاف إليه متعلق بـ﴿أَبَعَنَكُمُ ﴾.

﴿ يَسُومُونَكُمْ سُوٓهَ الْعَلَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَخْيُونَ نِسَآءَكُمْ وَفِى ذَالِكُم بَــلآثُ مِن زَيِكُمْ عَظِيمٌ﴾.

﴿ يَسُومُونَكُمُ ﴾: فعل وفاعل ومفعول أول. ﴿ سُوَّةَ الْعَنَابِ ﴾: مفعول ثان، والجملة الفعلية في محل النصب حال من ﴿ الله فِرْعَوْنَ ﴾، أو حال من ضمير المخاطبين. ﴿ وَيُدَيِّعُونَ أَبَنَاءَكُمُ ﴾: فعل وفاعل ومفعول في محل النصب معطوف على ﴿ يَسُومُونَكُمُ ﴾: وكذا ﴿ وَيَسْتَغْيُونَ نِسَاءَكُمُ ﴾: فعل وفاعل ومفعول معطوف أيضاً على ﴿ يَسُومُونَكُمُ ﴾: وكذا ﴿ وَيَسْتَغْيُونَ نِسَاءَكُمُ ﴾: جار ومجرور خبر مقدم. ﴿ بَلاَ \* ﴾: مبتدأ مؤخر. ﴿ فِين تَيِّكُمُ ﴾: صفة أولى لـ ﴿ بَلاَ \* ﴾. ﴿ عَظِيدٌ ﴾: صفة ثانية، والجملة الاسمية مستأنفة.

﴿وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَهِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمٌّ وَلَهِن كَغَرُّمُ إِنَّ عَلَابِي لَشَدِيدٌ ﴾.

﴿ وَإِذَ ﴾: (الواو): عاطفة. ﴿ إِذَ ﴾: ظرف لما مضى من الزمان معطوف على ﴿ فِنْمَةُ اللَّهِ ﴾ ، والتقدير: واذكر إذ قال موسى لقومه: اذكروا نعمة الله عليكم، واذكروا إذ تأذن ربكم، أو معطوف على ﴿إِذْ أَنْجَلْكُمْ ﴾، تقديره: اذكروا نعمة الله عليكم حين أنجاكم وحين تأذن ربكم. ﴿ تَأَذَّكَ رَبُّكُمْ ﴾: فعل وفاعل في محل الجر مضاف إليه لـ﴿إِذَّهِ. ﴿لَهِنَهُ: (اللام): موطئة للقسم. ﴿إِنَّهُ: حرف شرط. ﴿ شَكَرْتُدَ ﴾: فعل وفاعل في محل الجزم بـ ﴿إن ﴾ الشرطية على كونها فعل شرط لها. ﴿ لَأَزِيدَنَّكُمْ ﴾: (اللام): موطئة للقسم مؤكدة للأولى. ﴿أزيدنكم﴾: فعل مضارع ومفعول في محل الرفع؛ لتجرده عن الناصب والجازم مبنى على الفتح؛ لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، وفاعله ضمير يعود على الله، والجملة الفعلية جواب القسم لا محل لها من الإعراب، وجملة القسم مع جوابه في محل النصب مقول لقول محذوف تقديره: وإذ تأذن ربكم، وقال: لئن شكرتم. . الخ، وجواب الشرط محذوف دل عليه جواب القسم تقديره: إن شكرتم أزدكم، وجملة الشرط معترضة لاعتراضها بين القسم وجوابه لا محل لها من الإعراب. ﴿وَلَبِن ﴾: (الواو): عاطفة. (اللام): موطئة للقسم. ﴿إنَّه: حرف شرط. ﴿كَفَّرُمُّ ﴾: فعل وفاعل في محل الجزم بـ ﴿إنَّ الشرطية على كونها فعل شرط لها، وجواب القسم محذوف دل عليه ما بعده تقديره: لأعذبنكم، وجملة القسم معطوفة على جملة القسم الأول على كونها مقولاً لقول محذوف، وجواب الشرط محذوف أيضاً تقديره: إن كفرتم أعذبكم، وجملة الشرط معترضة أيضاً. ﴿إِنَّ عَذَابِي﴾: ناصب واسمه. ﴿ لَشَدِيدٌ ﴾: خبره، واللام: حرف ابتداء، وجملة ﴿ إِنَّ ﴾ مستأنفة مسوقة لتعليل الجواب المحذوف.

﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ إِن تَكُفُرُوا أَنَهُ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ جَيعًا فَإِنَ ٱللّهَ لَغَنَى جَيدُ ﴿ فَ . ﴿ وَقَالَ مُوسَى ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ إِن تَكُفُرُوا ﴾ إلى الآخر: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿ إِن تَكُفُرُوا ﴾: جازم وفعل وفاعل. ﴿ أَنَهُ ﴾: تأكيد لضمير الفاعل؛ ليعطف عليه ما بعده. ﴿ وَمَن ﴾: اسم موصول في محل الرفع معطوف على فاعل ﴿ تُكُفُّرُوا ﴾. ﴿ فِي الْأَرْضِ ﴾: جار ومجرور صلة الموصول. ﴿ جَيِعًا ﴾: حال مؤكدة لكل من المعطوف والمعطوف عليه. ﴿ فَإِنَ ﴾: (الفاء): رابطة لجواب ﴿ إن ﴾ الشرطية، ﴿ إن الله ﴾: ناصب واسمه. ﴿ فَإِنَ ﴾: (اللام): حرف ابتداء، ﴿ غني ﴾: خبره. ﴿ جَيدُ ﴾: صفة ﴿ غني ﴾، أو خبر بعد خبر، وجملة ﴿ إن ﴾ في محل الجزم بـ ﴿ إن ﴾ الشرطية على كونها جواباً لها، وجملة ﴿ إن ﴾ الشرطية في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ .

﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمُ نَبُوُا الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمِ نُوجٍ وَعَنَادٍ وَثَمُوذُ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلْبَيْنَاتِ فَرَدُّوَا أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْوَهِهِمْ وَقَالُوَا إِنَّا كَمْرُنَا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ. وَإِنَّا لَغِي شَكِ مِمَّا تَدْعُونَنَا إِلَيْهِ مُرْبِبٍ ۞﴾.

﴿ أَلَمَ ﴾: (الهمزة): للاستفهام التقريري. ﴿ لم ﴾: حرف جزم. ﴿ يَأْتِكُمْ نَبُوُّا الَّذِينَ ﴾: فعل ومفعول وفاعل ومضاف إليه مجزوم بـ ﴿لم ﴾، والجملة جملة إنشائية لا محل لها من الإعراب. ﴿مِن قَبْلِكُمْ ﴾: جار ومجرور ومضاف إليه صلة الموصول. ﴿قُومِ نُوجٍ ﴾: بدل من الموصول بدل تفصيل من مجمل. ﴿وَعَادِ وَثُمُودَ ﴾: معطوفان على ﴿قَوْمِ نُوجٍ ﴾. ﴿وَالَّذِينَ ﴾: معطوف أيضاً على ﴿قَوْمِ نُوجٍ ﴾ . ﴿مِنْ بَعْدِهِم ﴾ : جار ومجرور صلته . ﴿لَا يَعْلَمُهُمْ ﴾ : فعل ومفعول . ﴿إِلَّا﴾: أداة استثناء مفرغ. ﴿اللَّهُ ﴾: فاعل، والجملة الفعلية في محل النصب حال من ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾، أو من الضمير المستكن في ﴿ مِنْ بَعْدِهِم ﴾؛ لوقوعه صلة. ﴿ جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم ﴾: فعل ومفعول وفاعل. ﴿ بِٱلْبَيِّنَاتِ ﴾: حال من ﴿ رُسُلُهُم ﴾، والجملة الفعلية مستأنفة واقعة في جواب سؤال مقدر كأنه قيل: وما خبرهم؟ أي: ما قصتهم وما شأنهم؟ فقيل: جاءتهم رسلهم. . إلخ، وهذه الجملة في المعنى تفسير لـ ﴿ نَبَأُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾. ﴿ فَرَدُّوا أَيْدِيَهُمْ ﴾: فعل وفاعل ومفعول معطوف على ﴿جَآءَتُهُم ﴾. ﴿فِي أَفْرُهِ فِي أَفْرُهِ فِي جَار ومجرور متعلق بـ ﴿ردوا ﴾. ﴿ وَقَالُوا ﴾: فعل وفاعل معطوف على ﴿ ردوا ﴾. ﴿ إِنَّا كُفَرَّنا ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿إِنَّا ﴾: ناصب واسمه. ﴿ كَفَرْنَا ﴾: فعل وفاعل، والجملة في محل الرفع خبر ﴿إن ﴾، وجملة ﴿إن ﴾: في محل النصب مقول قال. ﴿ بِما ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ كَفَرَنا ﴾. ﴿ أُرْسِلْتُه ﴾: فعل ونائب فاعل.

﴿ بِهِ ، كَ اللهِ ، والجملة صلة لـ ﴿ ما ﴾ ، أو صفة لها . ﴿ وَإِنَّا ﴾ : ناصب واسمه . ﴿ لِنِي شَكِ ﴾ : (اللهم) : حرف ابتداء . ﴿ في شك ﴾ : جار ومجرور خبر ﴿ إن ﴾ ، وجملة ﴿ إن ﴾ ! لأولى . ﴿ مِمَّنَا ﴾ : جار ومجرور متعلق بـ ﴿ مِنْكَ ﴾ : في محل النصب معطوفة على جملة ﴿ إن ﴾ الأولى . ﴿ مِنْمَا ﴾ : جار ومجرور متعلق بـ ﴿ مَنْكَ ﴾ : فعل وفاعل ومفعول . ﴿ إِلَيْهِ ﴾ : متعلق به ، والجملة صلة لـ ﴿ ما ﴾ ، أو صفة لها . ﴿ مُربِ ب ﴾ : صفة لـ ﴿ شَكِ ﴾ .

﴿ قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِي ٱللَّهِ شَكُّ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾.

﴿ قَالَتَ رُسُلُهُم ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة استئنافاً بيانياً كأنه قيل: فماذا قالت لهم رسلهم ؟ فأجيب بأنهم: قالوا.. الخ. ﴿ أَفِي اللّهِ ﴾: (الهمزة): للاستفهام الإنكاري. ﴿ في الله ﴾: جار ومجرور خبر مقدم. ﴿ شَكُ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة في محل النصب مقول قال. وفي «السمين»: يجوز في ﴿ شَكُ ﴾ وجهان:

أظهرهما: أنه فاعل بالجار قبله، وجاز ذلك لاعتماده على الاستفهام.

والثاني: أنه مبتدأ وخبره الجار والمجرور قبله، والأول أولى؛ لأنه يلزم على الثاني الفصل بين الصفة والموصوف بأجنبي، وهو المبتدأ بخلاف الأول، فإن الفاصل ليس أجنبياً؛ إذ هو فاعل، والفاعل كالجزء من رافعه. ﴿ فَاطِرِ السَّمَوَتِ ﴾: صفة للجلالة. ﴿ وَٱلاَرْضِ ﴾: معطوف على ﴿ ٱلسَّمَوَتِ ﴾.

﴿ يَدْعُوكُمْ لِيَغْفِرَ لَكُم مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤخِرَكُمْ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى قَالُوٓا إِنْ أَنتُدُ إِلَا بَشَرُ مِثْلُنَا تُرِيدُونَ أَن تَصُدُّونَا عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا فَأْتُونَا بِسُلَطَنِ شَبِينٍ ﴾ .

﴿ يَتْعُوكُمْ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على الله، والجملة في محل النصب حال من الجلالة. ﴿ لِيَغْفِرَ ﴾: (اللام): حرف جر وتعليل. ﴿ يغفر ﴾: فعل مضارع منصوب بأن مضمرة، وفاعله ضمير يعود على الله. ﴿ لَكُمُ ﴾: متعلق به. ﴿ مِن ﴾: زائدة. ﴿ ذُنُوبِكُمْ ﴾: مفعول به، والجملة في تأويل مصدر مجرور بلام التعليل تقديره: لغفرانه لكم ذنوبكم. ﴿ وَيُؤخِّرَكُمْ ﴾: فعل ومفعول معطوف على ﴿ يغفر لكم ﴾، وفاعله ضمير يعود على الله. ﴿ إِلَى آجَلِ ﴾: متعلق بر ﴿ يؤخركم ﴾. ﴿ مُسَمَّى ﴾: صفة لـ ﴿ أَجَلٍ ﴾. ﴿ وَالْوَآ ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِنْلُنَا ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكى ، وإن شئت قلت:

﴿إِنَّهُ: نافية. ﴿أَنْمُ ﴾: مبتداً. ﴿إِلَّهُ: أداة استثناء مفرغ. ﴿بَثَرُ ﴾: خبر المبتداً. ﴿مِثْلُنا ﴾: صفة لـ﴿بَشَرٌ ﴾؛ لأنه بمعنى مماثل لنا، والإضافة فيه لا تفيد التعريف؛ لأنه من الأسماء المتوغلة، والجملة في محل النصب مقول لـ﴿قَالُوا ﴾. ﴿رَبِيْكُونَ ﴾: فعل وفاعل والجملة صفة ثانية لـ﴿بَشَرٌ ﴾، أو مستأنفة. ﴿أَنَ ﴾: حرف نصب ومصدر. ﴿نَصُدُونَ ﴾: فعل وفاعل ومفعول به منصوب بـ﴿أَن ﴾، وعلامة نصبه حذف النون: والجملة في تأويل مصدر منصوب على المفعولية تقديره: تريدون صدنا. ﴿عَمَا ﴾: جار ومجرور متعلق بـ﴿تصدون ﴾. ﴿كَانَ ﴾: زائدة. ﴿يَشَبُدُ مَا بَاوَنا ﴿ فَاعَلُ وفاعل والجملة صلة لـ﴿ما ﴾ أو صفة لها، والعائد أو لرابط محذوف تقديره: عما كان يعبده آباؤنا ﴿فَأَتُونَا ﴾: الفاء: رابطة لجواب شرط محذوف تقديره: إن كنتم رسلاً من عند الله كما تدعون. ﴿أَتُونا ﴾: فعل وفاعل ومفعول في محل الجزم بإن الشرطية على كونها جواباً لها. ﴿يِسُلُطَانِ ﴾: منعلق به. ﴿مُمِينِ ﴾: صفة لـ﴿سلطان ﴾، وجملة الشرط المحذوف في محل النصب مقول ﴿قَالُوا ﴾.

﴿ قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن خَمَنُ إِلَّا بَشَرٌ مِنْلُكُمْ وَلَذِكَنَّ اللَّهَ يَمُنَّ عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِوِّهُ ﴾.

﴿قَالَتَ﴾: فعل ماض. ﴿ لَمُنَّمُ مِتعلق به. ﴿ رُسُلُهُم ﴾: فاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ إِن خَنُ إِلّا بَشَرٌ مِنْلُكُم ﴾ إلى قوله ﴿ فَلْيَتَوَّلُ الْمُتَوَّكُونَ ﴾: مقول محكي لـ ﴿ قَالَتَ ﴾: وإن شئت قلت: ﴿ إِن ﴾: نافية. ﴿ فَنْنُ ﴾: مبتدأ. ﴿ إِلَا ﴾: أداة استثناء مفرغ. ﴿ بَشَرٌ ﴾: خبر المبتدأ. ﴿ وَنَلْكُم ﴾: صفة لـ ﴿ بَشَرٌ ﴾ ، والجملة الاسمية في محل النصب مقول ﴿ قَالَتَ ﴾ . ﴿ وَلَكِنَ الله ﴾ (الواو) : عاطفة . ﴿ لَكَن ﴾ : حرف نصب واستدراك . ﴿ الله ﴾ : اسمها . ﴿ يَمُنُ ﴾ : فعل مضارع ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ الله ﴾ . ﴿ عَلَ مَن ﴾ : جار ومجرور متعلق به ، وجملة ﴿ يَمُنُ ﴾ : في محل النصب معطوفة على الجملة التي قبلها على كونها مقول ﴿ قَالَتَ ﴾ . ﴿ يَشَالَهُ ﴾ : فعل مضارع ، وفاعله ضمير على يعود على ﴿ الله ﴾ ، والجملة صلة الموصول ، والعائد محذوف وقاعله ضمير على يعود على ﴿ الله ﴾ ، والجملة صلة الموصول ، والعائد محذوف . قيم من يشاءه . ﴿ مِنْ عِبَادِوْ ﴾ : جار ومجرور حال من الضمير المحذوف .

﴿ وَمَا كَاكَ لَنَا أَن نَا أَتِيكُم بِسُلْطَكِنٍ إِلَّا بِإِذِنِ ٱللَّهِ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَـتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُوكَ ﴾ .

﴿وَمَا﴾: (الواو): عاطفة. ﴿ما﴾: نافية. ﴿كَاتَ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿لَنَا﴾: جار ومجرور خبر ﴿كَاتَ﴾ مقدم على اسمها. ﴿أَن نَأْتِيكُمُ﴾: ناصب وفعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على الرسل. ﴿يِسُلطَنِ ﴾: متعلق به، والجملة في تأويل مصدر مرفوع على كونه اسم ﴿كَاتَ﴾ تقديره: وما كان الإتيان إياكم بلسطان كائناً لنا، وجملة ﴿كَاتَ﴾ معطوفة على ما قبلها على كونها مقول ﴿قَالَتَ ﴾. ﴿إِلَّهُ: أداة استثناء مفرغ. ﴿بِإِذِنِ اللّهِ ﴾: جار ومجرور ومضاف إليه حال من فاعل ﴿نَأْتِيكُم ﴾ تقديره: وما كان لنا أن نأتيكم بسلطان إلا حالة كوننا ملتبسين بإذن الله. ﴿وَعَلَ اللّهِ ﴾: جار ومجرور متعلق بما بعده. ﴿فَلْيَتُوكِلُ ﴾ إذا عرفتم ما قلنا لكم، وأردتم بيان ما هو الأصلح لكم. . فنقول لكم ﴿ليتوكل المؤمنون ﴾: فاللام): لام الأمر. ﴿يتوكل المؤمنون ﴾: فعل وفاعل مجزوم بلام الأمر، والجملة الفعلية في محل النصب مقول لجواب إذا المقدرة، وجملة إذا المقدرة في محل النصب مقول ﴿قَالَتَ ﴾ .

﴿ وَمَا لَنَآ أَلَا نَنُوَكَ لَ عَلَى ٱللَّهِ وَقَدْ هَدَىٰنَا شُبُلَنَا ۚ وَلَصَّىرِنَ عَلَى مَاۤ ءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ۞ ﴾.

﴿وَمَا﴾: (الواو): عاطفة. ﴿ما﴾: استفهامية للاستفهام الإنكاري في محل الرفع مبتدأ. ﴿لَنَا﴾: جار ومجرور خبره، والجملة معطوفة على الجمل التي قبلها على كونها مقول ﴿قَالَتَ﴾. ﴿أَلَّا﴾ ﴿أَنَ﴾: حرف نصب ومصدر. ﴿لاَ﴾: نافية، ﴿نَنَوَكَ لَ﴾: فعل مضارع منصوب بـ﴿أَنَ﴾، وفاعله ضمير يعود على الرسل، ﴿عَلَى اللَّهِ﴾: متعلق به، والجملة الفعلية في تأويل مصدر مجرور بحرف جر محذوف تقديره: في عدم توكلنا على الله، الجار والمجرور متعلق بالاستقرار الذي تعلق به الخبر. ﴿وَقَدَ ﴾: (الواو): حالية. ﴿قد ﴾: حرف تحقيق. ﴿هَدَننَا سُبُلَناً ﴾: فعل ومفعولان، وفاعله ضمير يعود على ﴿اللَّهِ﴾، والجملة في محل النصب حال من الجلالة؛ أي: حالة كونه هادياً إيانا سبلنا. ﴿وَلَصَبِنَ على الواو): عاطفة. (اللام): موطئة للقسم. ﴿نصبرن ﴾: فعل مضارع مبني على (الواو): عاطفة. (اللام): موطئة للقسم. ﴿نصبرن ﴾: فعل مضارع مبني على

الفتح؛ لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، وفاعله ضمير يعود على الرسل، والجملة الفعلية جواب القسم، وجملة القسم معطوفة على ما قبلها على كونها مقول ﴿قَالَتُ ﴾. ﴿عَلَى ﴾: حرف جر. ﴿مَا ﴾: مصدرية. ﴿عَاذَيْتُمُونًا ﴾: فعل وفاعل ومفعول والجملة الفعلية مع ﴿مَا ﴾ المصدرية في تأويل مصدر مجرور بـ ﴿عَلَى ﴾ تقديره: على إيذائكم إيانا، الجار والمجرور متعلق بـ ﴿نصبرن ﴾. ﴿وَعَلَى اللهِ ﴾: جار ومجرور متعلق بما بعده. ﴿فَلَيْ تَوَلِّي ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴾: فعل وفاعل، و(الفاء): زائدة، و(اللام): لام الأمر، أو (الفاء): فاء الفصيحة، والجملة في محل النصب مقول ﴿قَالَتُ ﴾.

### التصريف ومفردات اللغة

﴿الظُّلُمُنَتِ﴾ الضلالات، والنور: الهدى، فعبر عن الجهل والكفر والضلال بالظلمات: وهي صيغة جمع، وعبر عن الإيمان والهدى بالنور: وهو لفظ مفرد، وذلك يدل على أن طرق الكفر والجهل كثيرة، وأما طرق العلم والإيمان فليس إلا واحداً. اهـ. «خازن».

﴿ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ ﴾؛ أي: بتيسيره وتوفيقه.

﴿ ٱلْعَزِيزِ ﴾ الغالب الذي لا يغالب. ﴿ ٱلْحَبِيدِ ﴾ المحمود المثنى عليه بحمده لنفسه أزلاً ، وبحمد عباده له أبداً.

﴿ وَوَتِيلٌ ﴾ ؛ أي: هلاك ودمار، والويل: نقيض الوأل؛ وهو؛ أي: الوأل: النجاة. اه. «أبو السعود». وقوله: وهو نقيض الوأل بالهمز، وفي «المختار: الموثل الملجأ، وقد وأل إليه إذا لجأ، وبابه وعد، ووؤلاً بوزن وجود. اه. ثم قال: والويل واد في جهنم، لو أرسلت فيه الجبال. لا نماعت من حره. اه. وقيل: الويل هنا بمعنى التأوه.

﴿ يَسْتَحِبُونَ ﴾: من الاستحباب: وهو استفعال من المحبة، والمعنى: يختارون الحياة الدنيا.

﴿ سَبِيلِ اللهِ ﴾: دينه الذي ارتضاه لعباده. ﴿ وَبَنْغُونَهَا عِوَجًا ﴾؛ أي: يطلبون لها عوجاً؛ أي: زيغاً واعوجاجاً، والعوج.. بكسر العين في المعاني، وبفتحها في الأعيان.

﴿ وَذَكِرَهُم بِأَيْنِمِ اللَّهِ ﴾ وفي «القاموس»: وأيام الله نعمه، ويوم أَيْوَم شديد وآخر يوم في الشهر. اه. وفي «المختار»: وربما عبروا عن الشدة باليوم. اه. ويقال: أيام الله وقائعه في الأمم السابقة، ويقال: فلان عالم بأيام العرب؛ أي: بحروبها وملاحمها.

﴿ يَسُومُونَكُمْ ﴾؛ أي: يذيقونكم ويكلفونكم. وفي "بحر العلوم": ﴿ يَسُومُونَكُمُ الْعَذَابِ ﴾ من سام السلعة إذا طلبها، والمعنى: يذيقونكم أو يبغونكم شدة العذاب، ويريدونكم عليه، والسوء مصدر ساء يسوء: وهو اسم جامع للآفات كما في "التبيان"، والمراد: جنس العذاب السيء، أو استعبادهم واستعمالهم في الأعمال الشاقة، والاستهانة بهم وغير ذلك مما لا يحصر.

﴿ بَلَاَّ ﴾؛ أي: ابتلاء واختبار.

﴿ وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكُمُ ﴾؛ أي: آذن وأعلم، وتأذن بمعنى آذن، كوعد بمعنى أوعد، غير أنه أبلغ؛ لما في التفعل من التكلف والمبالغة. ا هـ. «بيضاوي».

﴿إِنَّا كَفَرَنَا﴾ إن مخففة من الثقيلة، وأدغمت نونها في نون نا الذي هو اسمها، ويصح أن تكون المشددة، فلما اتصلت بنون الضمير اجتمع ثلاثة أمثال، فحذفت واحدة منهن لتوالي الأمثال، والمحذوف إما الثانية من نوني إن المشددة، وإما نون الضمير، وكذا يقال في قوله: ﴿وَإِنَّا لَفِي شَكِّ﴾.

﴿ مِنَا تَدَعُونَنَا ﴾ فعل مضارع مرفوع بثبوت النون، والواو فاعل، فهو مسند لواو الجماعة، ونا مفعول به، وهذا بخلاف ما في سورة هود من قوله: ﴿ مِنَا تَدْعُونًا ﴾ فإن ذلك مسند لمفرد: وهو ضمير صالح عليه السلام، فهو مرفوع بضمة مقدرة على الواو، منع من ظهورها الثقل، والفاعل ضمير يعود على صالح تقديره: أنت، ونا: مفعول به. اه. شيخنا.

﴿ مُرِيبٍ ﴾؛ أي: موقع في الريبة، وهي اضطراب النفس وعدم اطمئنانها بالأمر، يقال: أربته إذا فعلت أمراً أوجب ريبةً وشكاً.

### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات أنواعاً من البلاغة، وضروباً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: الاستعارة التصريحية في قوله: ﴿لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ﴾ حيث استعار الظلمات للكفر والضلال بجامع عدم الاهتداء إلى المقصود، واستعار النور للهدى والإيمان بجامع الاهتداء إلى المقصود. وفي قوله: ﴿عَن سَبِيلِ ٱللهِ حيث استعار السبيل الذي هو محل المرور لدين الله بجامع الاهتداء إلى المقصود.

ومنها: المجاز في قوله: ﴿فِي صَلَالِ بَعِيدِ ﴾ حيث وصف الضلال بالبعد للمبالغة؛ لأن البعد من صفات الضال، فهو نظير قولهم جد جده، وداهية دهياء، ويجوز أن يكون المعنى: في ضلال ذي بعد، أو فيه بعد، فإن الضال قد يضل عن الطريق مكاناً قريباً، وقد يضل بعيداً، وفي جعل الضلال محيطاً بهم إحاطة الظرف بما فيه ما لا يخفى من المبالغة.

ومنها: جناس الاشتقاق في قوله: ﴿وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ﴾، وفي قوله: ﴿وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ﴾، وفي قوله:

ومنها: الطباق بين ﴿يضل﴾ و﴿يهدي﴾، وبين ﴿شَكَرْنُدُ﴾ و﴿كَفَرَّمُ ﴾.

ومنها: الالتفات في قوله: ﴿فَيُضِلُّ ٱللَّهُ ﴾؛ لأن فيه التفاتاً عن التكلم إلى الغيبة، فكان حق العبارة: فنضل من نشاء.

ومنها: المجاز المرسل في قوله: ﴿ وَنَكِرَهُم بِأَيَّنَمِ اللَّهِ ﴾؛ لأن المراد بأيام الله نعمه، ووجهه أن العرب تتجوز بنسبة الحدث إلى الزمان مجازاً، فتضيفه إليه كقولهم: نهاره صائم، وليله قائم، ومكر الليل.

ومنها: الإضافة للتشريف في قوله: ﴿ صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْمُعَيدِ ﴾؛ لأن إضافة الصراط إلى العزيز؛ وهو الله على سبيل التعظيم له، والمراد به دين الإسلام، فإنه طريق موصل إلى الجنة والقربة والوصلة.

ومنها: المبالغة في قوله: ﴿ لِكُلِّ صَحَبَّادٍ شَكُورٍ ﴾.

﴿ وَيَنْهَا ﴾: التخصيص بعد التعميم في قوله: ﴿ وَيُدَّ بِحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْبُونَ فِي اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ العَدَابِ.

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية؛ لأنه شبه ترك قتلهن بالإحياء بجامع الإبقاء في كل.

ومنها: الكناية في قوله: ﴿إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾؛ لأنها كناية عن تعذيبهم.

ومنها: استعمال اللفظ العام في المعنى الخاص في قوله: ﴿ بِلِسَانِ وَمِنْهَا: استعمال اللفظ العان يستعمل بمعنى العضو، وبمعنى اللغة، والمراد هنا هو المعنى الثاني؛ أي: بلغة قومه الذين هو منهم وبعث فيهم.

ومنها: الاستفهام التقريري في قوله: ﴿ أَلَدَ يُأْتِكُمُ نَبُوا الَّذِينَ مِن قَلِكُمْ ﴾.

ومنها: الاستفهام الإنكاري في قوله: ﴿ أَفِي ٱللَّهِ شُكُّ ﴾.

ومنها: الإظهار في مقام الإضمار في قوله: ﴿قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ ﴾؛ لأن مقتضى السياق أن يقال: قالوا لهم.

ومنها: الالتفات في قوله: ﴿وَمَا لَنآ أَلَّا نَنُوَكَّلَ ﴾ عن الغيبة إلى التكلم كما في «الفتوحات».

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

# قال الله سبحانه جلَّ وعلا:

﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَّكُمْ قِنْ أَرْضِنَاۤ أَوْ لَتَعُودُكَ فِي مِلَّتِنَا ۚ فَأَوْحَىٰ إِلَيْهُمْ رَبُّهُمْ لَنُهُلِكُنَّ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ وَلَشْكِنَنَّكُمُ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمَّ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ ﴿ وَأَسْتَفْتَحُواْ وَخَابَ كُلُّ جَبِّكَادٍ عَنِيدٍ ﴿ مِنْ وَرَآبِهِ. جَهَنَّمُ وَيُسْقَىٰ مِن مَّآءِ صَكِيدٍ ﴿ يَتَجَرَّعُهُ وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُوَ بِمَيِّتٍّ وَمِن وَرَآبِهِ. عَذَابُ غَلِيظٌ ١ مَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِهِمْ أَعْمَلُهُمْ كَرَمَادٍ ٱشْتَدَّتْ بِهِ ٱلرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لًا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَى شَيَّءٍ ذَلِكَ هُوَ ٱلضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴿ اللَّهِ نَرَ أَكَ اللَّهَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِالْحَقِّ ۚ إِن يَشَأَ يُذْهِبَكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدِ ۞ وَمَا ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ بِعَزِيزٍ ۞ وَبَرَرُواْ يِلَّهِ جَمِيعًا فَقَالَ ٱلضُّعَفَنَوُا لِلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلَ أَنتُم مُغْنُونَ عَنَّا مِنْ عَذَابِ ٱللَّهِ مِن شَيَّءُ قَالُوا لَوَ هَدَننَا ٱللَّهُ لَهَدَيْنَكُمْ سَوَآةٌ عَلَيْ نَا ٱجَزِعْنَا أَمّ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مَّحِيصٍ ۞ وَقَالَ ٱلشَّيْطَانُ لَمَّا فَيْنِي ٱلْأَمْرُ إِنَ ٱللَّهَ وَعَلَكُمْ وَعْدَ ٱلْحَقِّ وَوَعَدَّنَكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمُّ وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُمْ مِن شُلْطَنِ إِلَّا أَن دَعَوْنَكُمْ فَاسْتَجَنَّدُ لِي فَلَا تَلُومُونِ وَلُومُوا أَنفُسَكُمْ مَّا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُد بِمُصْرِخِكُ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِ مِن قَبَلُ إِنَّ ٱلظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ ﴿ وَأَدْخِلَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ نَجْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِهِمَّ غَيَنُهُمْ فِيهَا سَلَمُ ۞ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةِ طَيّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّكَمَاءِ ﴿ ثُوْقِ أَكُلُهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذِنِ رَبِّهَا ۗ وَيَضْرِبُ اللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ اِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ۞ وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ٱجْتُلَّتَ مِن فَوْقِ ٱلأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَرَارٍ ۞ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِٱلْقَوْلِ ٱلشَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْآخِـرَةُ وَيُضِلُّ اللَّهُ ٱلظَّالِمِينُّ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَآءُ ۞﴾.

#### المناسبة

قوله تعالى: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ ... ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه لما ذكر (١) ما دار من الحوار والجدل بين

<sup>(</sup>١) المراغي.

الرسل وأقوامهم، وذكر الحجج التي أدلى بها الرسل، وقد كان فيها المقنع لمن أراد الله له الهداية والتوفيق، ومن كان له قلب يعي به الحكمة وفصل الخطاب. ذكر هنا أنهم بعد أن أفحموا لم يجدوا وسيلة إلا استعمال القوة مع أنبيائهم كما هو دأب المحجوج المغلوب في الخصومة، فخيروا رسلهم بين أحد أمرين: إما الخروج من الديار، وإما العودة إلى الملة التي عليها الآباء والأجداد، فأوحى الله تعالى إلى أنبيائه أن العاقبة لكم، وستدور عليهم الدائرة، وستحلون في ديارهم، وسيعذبون في الآخرة بنار جهنم، ويرون ألواناً من العذاب لا قبل لهم بها.

قوله تعالى: ﴿مَثَلُ الدِّينِ كَفَرُوا بِرَيِهِمُ أَعْمَلُهُمْ كُرَمَادٍ... ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ذكر (١) ما سيلاقيه الكافرون في هذا اليوم العصيب من سائر أنواع العذاب التي سلف وصفها.. بين هنا أن ما عملوه في الدنيا من صالح الأعمال لا يجديهم فتيلاً ولا قطميراً، فما أشبهه إذ ذاك برماد أطارته الريح في يوم عاصف، فذهبت به في كل ناحية، فهم لا يجدون من أعمالهم فيه شيئاً، ثم بين أن ذلك اليوم آت لا ريب فيه، فإن من أنشأ السموات والأرض بلا معين ولا ظهير قادر على أن يفنيهم ويأتي بخلق سواهم، وليس ذلك بعزيز ولا بممتنع عليه.

قوله تعالى: ﴿وَبَرَزُواْ لِلّهِ جَمِيعًا فَقَالَ ٱلضَّعَفَتُواْ ... ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ذكر ما يلقاه الأشقياء في ذلك اليوم من العذاب، وذكر أن أعمالهم الطيبة التي كانت في الدنيا أحبطت فلم تغن عنهم شيئاً.. ذكر هنا محاورة بين الأتباع المستضعفين والرؤساء المتبوعين، وما يحدث في ذلك الوقت من الخجل لهم، ثم أردفها مناظرة وقعت بين الشيطان وأتباعه من الإنس، وبعد أن ذكر أحوال الأشقياء وبالغ في بيانها وتفصيلها شرح أحوال السعداء وما أعد لهم من الثواب العظيم والأجر الجزيل.

قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِي آلْأَمْرُ . . . ﴾ الآية ، مناسبة (٢) هذه الآية

<sup>(</sup>١) المراغي. (٢) البحر المحيط.

لما قبلها: أنه لما ذكر محاورة الأتباع لرؤسائهم الكفرة.. ذكر محاورة الشيطان وأتباعه من الإنس، وذلك لاشتراك الرؤساء والشياطين في التلبس بالإضلال.

قوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا كِلَمَةُ طَيِّبَةُ . . ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: لما (١) بين الله سبحانه وتعالى حال الأشقياء ومآل أمرهم، وما يلاقونه من الشدائد والأهوال في نار جهنم التي لا يجدون عنها محيصاً، وذكر أحوال السعداء وما ينالون من الفوز عند ربهم . . ضرب لذلك مثلاً يبين حال الفريقين، ويوضح الفرق بين الفئتين، وبه ألبس المعنويات لباس الحسيات؛ ليكون أوقع في النفس وأتم لدى العقل، والأمثال عند العرب هي المهيع المسلوك والطريق المتبع لإيضاح المعاني إذا أريد تثبيتها لدى السامعين، والقرآن الكريم مليء بها، والسنة النبوية جرت على منهاجه، فكثيراً ما تتبع المسائل الهامة بضرب الأمثال لها؛ لتستقر في النفوس وتنقش في الصدور.

## التفسير وأوجه القراءة

﴿ وَقَالَ ٱلذِّينَ كَفَرُوا ﴾؛ أي: الخالون في الكفر ﴿ لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِحَنَّكُمْ مِنَ الْرَضِنَا ﴾؛ أي: من مدينتنا وديارنا ﴿ أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِناً ﴾ عاد هنا بمعنى (٢): صار، والظرف خبره؛ أي: لتصيرن داخلين في ملتنا، فإن الرسل لم يكونوا في ملتهم قط إلا أنهم لما لم يظهروا المخالفة لهم قبل الاصطفاء.. اعتقدوا أنهم على ملتهم، فقالوا ما قالوا على سبيل التوهم، أو بمعنى رجع، والظرف صلة، والخطاب لكل رسول ومن آمن به، فغلّبوا في الخطاب الجماعة على الواحد؛ أي: لتدخُلن في ديننا وترجعن إلى ملتنا.

وفي «الخازن»: فإن قلت: هذا<sup>(۳)</sup> يوهم بظاهره أنهم كانوا على ملتهم في أول الأمر حتى يعودوا فيها؟

قلت: معاذ الله، ولكن العود هنا بمعنى الصيرورة، وهو كثير في كلام

<sup>(</sup>١) المراغي. (٣) الخازن.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

العرب، وفيه وجه آخر: وهو أن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام قبل الرسالة لم يظهروا خلاف أممهم، فلما أرسلوا إليهم أظهروا مخالفتهم ودعوهم إلى الله، فقالوا لهم: لتعودن في ملتنا ظناً منهم أنهم كانوا على ملتهم، ثم خالفوهم، وإجماع الأمة على أن الرسل من أول الأمر إنما نشَؤُوا على التوحيد لا يعرفون غيره.

وخلاصة هذا: ليكونن أحد الأمرين لا محالة: إما إخراجكم، وإما صيرورتكم في ملتنا ملة الآباء والأجداد، وهي عبادة الآلهة والأوثان، وقد مكن لهم في ذلك أنهم كانوا كثرة، وكان أهل الحق قلة كما جرت بذلك العادة في كل زمان ومكان، فإن الظلمة يكونون متعاونين متعاضدين، ومن ثم استطاعوا أن يبرموا هذا الحكم بلا هوادة ولا رفق، كما هو شأن المعتز بقوته الذي لا يخشى اعتراضاً ولا خلافاً.

والأنبياء صلوات الله عليهم لم يكونوا في ملتهم، ولم يعبدوا الأصنام طيلة حياتهم، لكنهم لما نشؤوا بين ظهرانيهم، وكانوا من أهل تلك البلاد، ولم يظهروا في أول أمرهم مخالفة لهم. . ظنوا أنهم كانوا على دينهم، أو يكون (٢) المعنى في عودهم إلى ملتهم: سكوتهم عنهم وكونهم أغفالاً عنهم لا يطالبونهم بالإيمان بالله وما جاءت به الرسل.

<sup>(</sup>١) المراغي. (٢) البحر المحيط.

ولما تمادت الأمم في الكفر وتوعدوا الرسل بأخذهم بالشدة والإيقاع بهم. أوحى الله إليهم بإهلاك من كفر بهم، ووعدهم بالنصر والغلب على أعدائهم، كما أشار إلى ذلك بقوله: ﴿وَأَوْحَنَ إِلَيْمَ ﴾؛ أي: إلى الرسل ﴿رَبِهِمَ ﴾؛ أي: مالك أمرهم عند تناهي كفر الكفرة بحيث انقطع الرجاء عن إيمانهم، وقال: ﴿لَهُلِكُنَّ الطَّلِينَ ﴾؛ أي: المشركين، فإن الشرك لظلم عظيم فلا تخافوهم ﴿وَلَسُّكِنَنَّكُمُ الْأَرْضَ ﴾؛ أي: أرض الظالمين وديارهم ﴿مِنْ بَعْدِهِم ﴾؛ أي: من (١) بعد إهلاكهم عقوبة لهم على قولهم: ﴿لَتُغْرِحَنَّكُمْ مِنْ أَرْضِناً ﴾، وفي من (١) بعد إهلاكهم عقوبة لهم على قولهم: ﴿لَتُغْرِحَنَّكُمْ مِنْ أَرْضِناً ﴾، وفي الحديث: «من آذى جاره ورثه الله داره». وقرأ أبو حيوه (٢): ﴿ليهلكن الظالمين وليسكننكم ﴾ بياء الغيبة اعتباراً بقوله: ﴿فَأَوْحَى إِلَيْمٍ رَبُّمُ ﴾ إذ لفظ لفظ الغائب، وجاء في قوله: ﴿وَأَلَّحَى إلَيْمٍ رَبُّمُ ﴾ ولما أقسموا بهم على إخراج بضمير الغيبة كما في قوله: ﴿فَأَوْحَى إلَيْمٍ رَبُّمُ ﴾ ولما أقسموا بهم على إخراج الرسل، والعودة في ملتهم.. أقسم تعالى على إهلاكهم، وأيُ إخراج أعظم من الإهلاك بحيث لا يكون لهم عودة إليها أبداً، وأقسم أيضاً على إسكان الرسل ومن آمن بهم وذرياتهم أرض أولئك المقسمين على إخراج الرسل.

والمعنى (١): أي فأوحى الله تعالى إلى رسله قائلاً لهم: لنهلكن من تناهى في الظلم من المشركين، ولنسكننكم أرضهم وديارهم بعد إهلاكهم عقوبةً لهم على قولهم: ﴿ لَنُخْرِعَنَكُمْ مِنْ أَرْضِناً ﴾. وفي ذلك وعيد وتهديد للمشركين من قريش على كفرهم وجراءتهم على نبيه، وتثبيت وأمر له بالصبر على ما يلقى من المكروه، كما صبر من كان قبله من الرسل، وبيان بأن عاقبة من كفر به الهلاك، وعاقبته النصر عليهم، كما قال: ﴿ سُنَّةَ ٱللّهِ فِي الّذِينَ خَلَوًا مِن قَبْلُ ﴾، وقال: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَمُمُ ٱلْمَصُورُونَ ﴿ وَلَا جُندَنَا لَمُمُ ٱلْعَلِيرُنَ ﴿ وَقال: ﴿ وَلَقَدْ اللّهِ عَلَيْهُ الْعَلِيرُونَ ﴾،

﴿ ذَالِكَ ﴾ الإسكان ﴿ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي ﴾؛ أي (١): خاف مقامي بين يدي يوم

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) المراغي.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط. (٤) الخازن.

القيامة، فأضاف قيام العبد إلى نفسه؛ لأن العرب قد تضيف أفعالها إلى أنفسها كقولهم: ندمت على ضربي إياك، وندمت على ضربك مثله. والخوف<sup>(۱)</sup>: غم يلحق لتوقع المكروه؛ أي: ذلك المذكور من إهلاك الظالمين وإسكان المؤمنين ديارهم ثابت لمن خاف مقامي وموقفي، وهو موقف الحساب؛ لأنه موقف الله الذي يقف فيه عباده يوم القيامة ﴿وَخَافَ وَعِيدِ ﴾ بحذف الياء اجتزاء عنها بالكسرة؛ أي: وخاف وعيدي بالعذاب، وعقابي وعذابي الموعود للكفار على أن يكون الوعيد بمعنى الموعود، والمعنى: أن ذلك ثابت وحق لمن جمع بين الخوفين؛ أي: حق للمتقين كقوله: ﴿وَٱلْمَعْنِيَةُ لِلمُتَّقِينِ ﴾ وهذه الآية تدل على أن الخوف من وعيده؛ لأن العطف يقتضي التغاير. اهد. «كرخي».

والمعنى: أي (٢) هكذا أفعل بمن خاف مقامي بين يدي يوم القيامة، وخاف وعيدي، فأتقاني بطاعتي وتجنب سخطي، أنصره على من أراد سوءاً وبقي به مكروهاً من أعدائي، وأورثه أرضه ودياره، وأثبت الياء (٣) هنا وفي «ق» في موضعين: ﴿ كُلُّ كُذَّبَ ٱلرُّسُلَ فَقَ وَعِدِ ﴾، ﴿ فَذَكِرٌ بِٱلْقُرَءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدٍ ﴾ وصلاً، وحذفها وقفاً ورش عن نافع، وحذفها الباقون وصلاً ووقفاً. اه. «سمين».

ثم بين أن كلاً من الفريقين ـ الأمم والرسل ـ طلبوا المعونة والتأييد من ربهم، وإلى ذلك أشار بقوله: ﴿وَاسْتَفْتُحُواْ﴾؛ أي: واستفتحت الرسل على أممها؛ أي: استنصرت الله عليها واستفتحت الأمم على أنفسها، كما قالوا: ﴿اللَّهُمَّ إِن كَانَ هَنَا هُوَ الْحَقّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةٌ مِن السَّكَمَاءِ أَوِ اتّقِتَنَا بِعَذَابٍ كَانَ هَندًا هُو الْحَقّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةٌ مِن السَّكَمَاءِ أَوِ اتّقِتَنَا بِعَذَابٍ السنصروا الله أي وسألوه الفتح والنصرة على أعدائهم، أو للكفار وذلك أنهم (٥) لما أيسوا من إيمان قومهم استنصروا الله ودعوا عليهم بالعذاب. اه. «خازن». والعامة على أن يكون ﴿استفتحوا﴾ فعلاً ماضياً، وفي ضميره أقوال:

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (٤) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغي. (٥) الفتوحات.

<sup>(</sup>٣) الفتوحات.

أحدها: أنه عائد على الرسل الكرام، ومعنى الاستفتاح: الاستنصار، كقوله تعالى: ﴿إِن تَسْتَقْنِحُوا فَقَدْ جَآءَكُمُ ٱلْفَتَاحَةُ ﴾ وقيل: طلب الحكم من الفتاحة؛ أي: الحكم بين الخصمين.

الثاني: أن يعود على الكفار؛ أي: استفتح أمم الرسل عليهم، كقوله: ﴿ فَأَمُّطِرَ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنَ ٱلسَّمَاءِ ﴾. وقيل: عائد على الفريقين؛ لأن كلاً طلب النصر على صاحبه. وقيل: يعود على قريش؛ لأنهم في سني الجدب استمطروا فلم يمطروا، وهو على هذا مستأنف، وأما على غيره من الأقوال، فهو عطف على قوله: ﴿ فَأَوْحَى إلَيْهِم رَبُّهُم ﴾. وقرأ ابن عباس ومجاهد وابن محيصن: ﴿ وَاستفتحوا ﴾ بكسر التاء الثانية على لفظ الأمر أمراً للرسل بطلب النصرة، وهي مقوية لعوده في المشهور على الرسل، والتقدير: قال لهم لنهلكن، وقال لهم استفتحوا . ا هـ. «سمين».

ثم ذكر مآل المشركين وبين أن النصر للمتقين، فقال: ﴿وَغَابَ كُلُ جَبَّادٍ عَنِيدٍ ﴾؛ أي: وهلك كل متكبر مجانب للحق منحرف عنه، فهو معطوف (١) على محذوف تقديره: واستفتحوا فنصروا عند استفتاحهم، وظفروا بما سألوا، وأفلحوا وخاب وخسر وهلك عند نزول العذاب قومهم الجبارون المعاندون، والجبار: المتكبر الذي لا يرى لأحد عليه حقاً، والعنيد: المعاند للحق والمجانب له.

وإنما قيل: ﴿وَخَابَ كُلُ جَبَارٍ عَنِيدٍ ﴾ ذمّاً لهم وتسجيلاً عليهم بالتجبر والعناد، لا أن بعضهم ليسوا كذلك، وأنه لم تصبهم الخيبة. وقوله: ﴿ يَن وَرَابِهِ عَمَامُ ﴾ جملة في محل جر صفة لـ ﴿ جَبَارٍ ﴾، ويجوز أن تكون الصفة وحدها الجار، و ﴿ جَهَامُ ﴾ فاعل به؛ أي: من وراء (٢) ذلك الجبار العنيد؛ أي: قدامه وأمامه جهنم؛ أي: هي له بالمرصاد تنتظره ليسكنها مخلداً فيها أبداً، ويعرض عليها في الدنيا غدواً وعشياً إلى يوم التناد، وهذا (٣) وصف حال كل جبار عنيد،

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

وهو في الدنيا؛ أي: بين يديه وقدامه جهنم، فإنه معد لجهنم واقف على شفيرها في الدنيا مبعوث إليها في الآخرة، أو من وراء حياته وهو ما بعد الموت، فيكون وراء بمعنى خلف، كما قال الكاشفي. ثم بين شرابه فيها، فقال: ﴿وَيُسْفَى مِن مَآوِ صَكِيلِ ﴾؛ أي: ليس له في النار شراب إلا ماءٌ يخرج من جوفه، وقد خالطه القيح والدم، وخص بالذكر؛ لأنه آلم أنواع العذاب، فهو معطوف على مقدر جواباً عن سؤال سائل، كأنه قيل: فماذا يكون إذن؟ فقيل: يلقى فيها ويسقى ﴿مِن مَآوِ مخصوص لا كالمياه المعهودة. ﴿صَكِيلٍ ﴾: هو القيح المختلط بالدم، أو ما يسيل من أجساد أهل النار وفروج الزناة، وهو عطف بيان لماء، أبهم أولاً ثم بين بالصديد تعظيماً وتهويلاً لأمره، وتخصيصه بالذكر من بين عذابها يدل على أنه من أشد أنواعه، أو صفة عند من لا يجيز عطف البيان في النكرات وهم مصدود عنه؛ أي: لكراهته يصد عنه، فيكون مأخوذاً من الصد بمعنى الإعراض.

وعن أبي أمامة (٢) ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ في قوله تعالى: ﴿وَيُسْقَىٰ مِن مَّاءِ صَكِيلِرِيَنَجَرَّعُهُ ﴾ قال: «يقرب إلى فيه فيكرهه، فإذا أدني منه شوى وجهه ووقعت فروة رأسه، فإذا شربه قطع أمعاءه حتى تخرج من دبره،

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) الخازن.

قسال: ﴿ وَسُقُوا مَا مَ حَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمَّعَا مَهُمَّا وقسال: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُعَاثُواْ بِمَاءِ كَالْمُهُلِ يَشُوى الْوُجُوةً بِشْسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا ﴾ اخرجه السرمذي، وقال: حديث غريب. قوله: «وقعت فروة رأسه»؛ أي: جلدة رأسه، وإنما شبهها بالفروة للشعر الذي عليها.

﴿ وَيَأْتِهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِ مَكَانِ ﴾؛ أي: وتأتيه (١) أسباب الموت من كل جهة من الجهات، أو من كل موضع من مواضع بدنه حتى من أصول شعره، وإبهام رجله. وقال الأخفش: المراد بالموت هنا البلايا التي تصيب الكافر في النار، سماها موتاً لشدتها. ﴿ وَمَا هُوَ بِمَيْتِ ﴾؛ أي: والحال أنه ليس بميت حقيقة فيستريح. وقيل: تعلق نفسه في حنجرته، فلا تخرج من فيه فيموت، ولا ترجع إلى مكانها من جوفه فيحيا، ومثله قوله تعالى: ﴿ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلا يَحْيَى ﴾.

والمعنى: أي وتحيط (٢) به أسبابه من الشدائد وأنواع العذاب من كل جهة من الجهات، من قدامه ومن خلفه، ومن فوقه ومن تحته، وعن يمينه وعن شماله في نار جهنم ليس منها نوع إلا يأتيه الموت منه لو كان يموت لكنه لا يموت كما قال تعالى: ﴿لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوثُواْ وَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُم مِنْ عَذَابِهاً﴾.

ثم أكد شدائدها وعظيم أهوالها فقال: ﴿ وَيِن وَرَابِهِ ، ﴾ أي: ومن وراء ذلك الصديد؛ أي: من أمامه أو من بعده ﴿ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾ أي: عذاب شديد؛ أي: وله من بعد هذه الحال عذاب آخر غليظ؛ أي: مؤلم أغلظ من الذي قبله، وأمر لا يعرف كنهه؛ أي: يستقبل كل وقت عذاباً أشد وأشق مما كان قبله، كما قال تعالى: ﴿ وَأَصْحَبُ الشِّمَالِ مَا أَصَحَبُ الشِّمَالِ فَي سَمُومِ وَجَيمِ ﴿ وَعَيمِ فَي وَظِلِ مِن يَحَمُومِ فَلَا بَعِ هُمُ مَا يتوهم من الخفة بحسب الاعتياد، كما في عذاب الدنيا. وقيل: الضمير يعود إلى ﴿ كُلِ جَبَّارٍ ﴾ .

والمعنى (٣): أي ومن بعد ذلك العذاب عذاب شديد أشد مما هو عليه لا

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٣) المراح.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

ينقطع ولا يخف بسبب الاعتياد، كما في عذاب الدنيا.

وَمَنَكُ الَّذِينَ كَثَرُوا ﴾؛ أي: صفتهم وحالهم العجيبة الشأن التي هي كالمثل في الغرابة، وهو مبتدأ خبره قوله تعالى: ﴿أَعْمَلُهُمْ كُرَمَادٍ ﴾ كقولك صفة زيد ماله منهوب، أو خبره محذوف؛ أي: فيما يتلى عليكم مثلهم. وقوله: ﴿أَعْمَلُهُمْ جملة مستأنفة مبنية على سؤال من يقول: كيف مثلهم؟ فقيل: أعمالهم كرماد؛ أي: صفة أعمالهم الصالحة كصدقة وصلة رحم وإعتاق رقاب وفداء أسير وقرى ضيف وبر والد وإغاثة ملهوف ﴿كَرَمَادٍ أَشْتَدَتُ ﴾؛ أي: ذرت ﴿ وَمِنَا أَنِي عَاصِفٍ ﴾ ريحه؛ أي: شديد الريح، فحذف الريح ووصف اليوم بالعصوف مجازاً، كقولك: يوم ماطر وليلة ساكنة، وإنما السكون لريحها. وقرأ بنافع وأبو جعفر: ﴿ الرياح ﴾ بالجمع، والجمهور بالإفراد. وقرأ ابن أبي إسحاق وإبراهيم بن أبي بكر عن الحسن شذوذاً: ﴿ في يوم عاصف ﴾ على إضافة يوم لعاصف، وهو على حذف الموصوف وإقامة الصفة مقامه، تقديره: في يوم ريح عاصف ذكره في «البحر».

والمعنى (١): أي ما مثل أعمال الكافرين التي كانوا يعملونها في الدنيا ويزعمون أنها تنفعهم يوم الجزاء إلا كمثل رماد حملته الريح وأسرعت الذهاب به في يوم عاصف، فنسفته ولم تبق له أثراً، فهم يوم القيامة لا يجدون شيئاً ينفعهم عند الله تعالى فينجيهم من عذابه؛ إذ لم يكونوا يعملونها لله خالصة، بل كانوا يشركون فيها الأصنام والأوثان.

ثم أكد نفي فائدتها لهم إذ ذاك، فقال: ﴿لَا يَقْدِرُونَ ﴾ يوم القيامة ﴿يَمَّا كَسَبُواً ﴾ وعملوا في الدنيا من أعمال الخير ﴿عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾ ما ؛ أي (٢): لا يجدون يوم القيامة أثراً مما عملوا في الدنيا من ثواب، أو تخفيف عذاب، كما لا يوجد من الرماد شيء إذا ذرته الريح، وذلك لفقد شرط الأعمال وهو الإيمان. ونحو الآية: ﴿وَقَلِمُنَّا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَمَلْنَهُ هَبَكَةُ مَنتُورًا ﴿ اللهِ ﴾ ، وقال: ﴿مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِى

<sup>(</sup>١) المراغي. (٢) المراح.

هَلاهِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا كَمَثَلِ ربيح فِيهَا صِرُّ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمِ ظَلَمُوّا أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتُهُ وَمَا ظَلَمَهُمُ اللّهُ وَلَكِنْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُوا اللّهِ اللّهُ وَلَكِنْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ إِنّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَلَكِنْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ أَنفُسَهُمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللللللّه

﴿ وَاللَّهُ المذكور الذي (١) دلّ عليه التمثيل دلالة واضحة من ضلالهم؟ أي: كفرهم وأعمالهم المبنية عليه، وعلى التفاخر والرياء مع حسبانهم محسنين، وهو جهل مركب وداء عضال، حيث زين لهم سوء أعمالهم، فلا يستغفرون منها ولا يتوبون بخلاف عصاة المؤمنين، ولذا قال: ﴿ هُوَ الشَّلَالُ ٱلْبَيدُ ﴾ صاحبه عن طريق الحق والصواب بمراحل، أو نيل الثواب، فأسند البعد الذي هو من أحوال الضال إلى الضلال الذي هو فعله مجازاً مبالغة؛ أي: ذلك (٢) السعي والعمل على غير أساس ولا استقامة حتى فقدوا ثوابهم منه أحوج ما كانوا إليه هو الضلال البعيد عن طريق الحق والصواب.

والمعنى: ذلك المذكور من عملهم هو الضياع البعيد عن نيل الثواب والخسران الكبير.

شبه الله سبحانه وتعالى صنائع الكفار (٣) \_ من الصدقة وصلة الرحم وعتق الرقاب وفك الأسير، وإغاثة الملهوفين وإطعام الجائع وعقر الإبل للأضياف ونحو ذلك مما هو من باب المكارم \_ في حبوطها وذهابها هباء منثوراً، لبنائها على غير أساس من معرفة الله والإيمان وكونها لوجهه، برماد طيرته الريح العاصف، فكما لا ينتفع بذلك الرماد المطير، كذلك لا ينتفع بالأعمال المقرونة بالكفر والشرك، ففيه رد أعمال الكفار وأعمال أهل الأهواء والبدع؛ لاعتقادهم السوء، فدل على أنَّ الأعمال مبنية على الإيمان، وهو على الإخلاص، وورد في الصحيح عن أم المؤمنين عائشة \_ رضي الله عنها \_ أنها قالت: يا رسول الله إن ابن جدعان كان في الجاهلية يصل ويطعم المسكين، هل ذلك نافعه؟ قال: «لا ينفعه؛ لأنه لم يقل: رب اغفر لي خطيئتي يوم الدين».

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

وفي «الصحيحين»: «لا أحد أصبر على أذى سمعه من الله! إنه يشرك به ويجعل له الولد ثم يعافيهم ويرزقهم». ثم إن (٢) تأخير العقوبة يتضمن حكماً، منها رجوع التائب وانقطاع حجة المصر، فعلى العاقل أن يخشى الله تعالى على كل حال، فإنه ذو القهر والكبرياء والجلال.

والمعنى: ألم (٣) تعلم أيها الرسول الكريم أن الله سبحانه وتعالى أنشأ السماوات والأرض بالحكمة البالغة وعلى الوجه الصحيح الذي يحق أن يخلقا عليه، ولم يخلقهما عبثاً ولا باطلاً، ومن قدر على خلقهما على أتم نظام وأحكم وضع بلا معين ولا ظهير. فهو قادر على أن يفنيكم ويأتي بخلق جديد سواكم، وما ذلك بممتنع ولا متعذر عليه. ومثل الآية قوله: ﴿ أَوَلَمْ يَرُوا أَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعَى بِخَلِقِهِنَ بِقَدِرٍ عَلَى أَن يُحْتَى الْمَوْقَ بَكَ إِنَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعَى بِخَلِقِهِنَ بِقَدِرٍ عَلَى أَن يُحْتَى الْمَوْقَ بَكَ إِنَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ السَّمَوَةِ وَالْمَوْقَ بَكَ إِنَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ السَّمَوَةِ وَالْمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُو

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) المراغي.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

وخلاصة ذلك: أنهم بعدوا في الضلال وأمعنوا في الكفر بالله مع وضوح الآيات الدالة على قدرته الباهرة وحكمته البالغة، وأنه هو الحقيق بأن يرجى ثوابه ويخشى عقابه. وقرأ السلمي شاذاً(۱): ﴿ألم ترْ﴾ ـ بسكون الراء ـ ووجهه أنه أجري الوصل مجرى الوقف، وفيه توجيه آخر؛ وهو أنَّ (ترى) حذفت العرب ألفها في قولهم: قام القوم ولو تر ما زيد، كما حذفت ياء (لا أبالي) في (لا أبال)، فلما دخل الجازم تخيل أن الراء هي آخر الكلمة، فسكنت للجازم، كما قالوا في لا أبالي: «لم أبل» تخيلوا اللام آخر الكلمة. وقرأ الأخوان حمزة والكسائي وخلف العاشر: ﴿خالق﴾ اسم فاعل ﴿والأرضِ﴾ بالخفض. وقرأ باقي العشرة: ﴿خَلَوَ ﴾ فعلاً ماضياً و﴿الأرضَ بالفتح. ﴿وَبَرَرُوا ﴾؛ أي: برزت الخلائق كلها برها وفاجرها ﴿يَبِ الواحد القهار حالة كونهم ﴿جَيِعا ﴾؛ أي: الخلائق كلها برها وفاجرها ﴿يَبِ الواحد القهار حالة كونهم ﴿جَيعا ﴾؛ أي: مجتمعين في براز من الأرض وصعيد واحد، وهو المكان الذي ليس فيه شيء محتمعين في براز من الأرض وصعيد واحد، وهو المكان الذي ليس فيه شيء المحشر للقاء الله ومحاسبته على أعمالهم عند النفخة الثانية حين تنتهي مدة لبثهم في بطن الأرض. وقرأ زيد بن علي في الشاذ(۲): ﴿وبُرُزُوا ﴾ ـ مبنياً للمفعول في بطن الأرض. وقرأ زيد بن علي في الشاذ(۲): ﴿وبُرُزُوا ﴾ ـ مبنياً للمفعول في بطن الأرض. وقرأ زيد بن علي في الشاذ(۲): ﴿وبُرُزُوا ﴾ ـ مبنياً للمفعول في بطن الأرض. وقرأ زيد بن علي في الشاذ(۲): ﴿وبُرُزُوا ﴾ ـ مبنياً للمفعول وبتشديد الراء ـ من برز المضعف.

﴿ فَقَالَ الشُّعَفَتُوا ﴾ في الرأي وهم السفلة ﴿ لِلَّذِينَ اَسْتَكْبُرُوا ﴾ عن عبادة الله وهم أكابرهم ﴿ إِنَّا كُنَّا ﴾ في الدنيا ﴿ لَكُمْ تَبَعًا ﴾ في تكذيب الرسل والإعراض عن نصيحتهم ؛ أي: فقال الأتباع لقادتهم وسادتهم الذين استكبروا عن عبادة الله تعالى وحده وعن اتباع الرسل، وصدوا عنهما: إنا كنا تابعين لكم في الدنيا تأمروننا فنأتمر وتنهوننا فننتهي ﴿ فَهَلَ أَنتُم مُّغَنُونَ عَنّا ﴾ ؛ أي: دافعون عنا في هذا اليوم ﴿ مِنْ عَذَابِ الله ، ف ﴿ مِنْ ﴾ أي: بعض شيء من عذاب الله ، ف ﴿ مِنْ ﴾ الأولى للبيان واقعة موقع الحال قدمت على صاحبها ؛ لكونه نكرة ، والثانية

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٣) الخازن.

للتبعيض واقعة موقع المفعول؛ أي: بعض الشيء الذي هو عذاب الله تعالى، ويجوز أن تكونا للتبعيض؛ أي: بعض شيء هو بعض عذاب الله تعالى، والإعراب ما سبق. ويحتمل أن تكون الأولى مفعولاً والثانية مصدر؛ أي: فهل أنتم مغنون بعض العذاب بعض الإغناء، والفاء للدلالة على سببية الإتباع للإغناء. والاستفهام فيه (۱) للتوبيخ لهم والعتاب على استغوائهم؛ لأنهم علموا أنهم لا يقدرون على الإغناء عنهم؛ أي: فهل تدفعون عنا اليوم شيئاً من ذلك العذاب كما كنتم تعدوننا وتمنوننا في الدنيا. وقد حكى الله تعالى رد أولئك السادة عليهم بقوله: ﴿قَالُوا ﴾؛ أي: المستكبرون جواباً عن معاتبة الأتباع، واعتذاراً عما فعلوا بهم: يا قوم ﴿لَوَ هَدَئنا الله ﴾ إلى الإيمان ووفقنا له ﴿لَمَدَينَكُم ﴾ إلى طريق الرشاد، ولكن ضللنا فأضللناكم؛ أي: اخترنا لكم ما اخترناه لأنفسنا؛ أي (۱): لو أرشدنا الله تعالى وأضاء لنا أنوار بصائرنا وأفاض علينا من توفيقه ومعونته لأرشدناكم إلى سبل الهدى، ووجهنا أنظاركم إلى طريق الخير والفلاح، ولكنه لم يهدنا فضللنا السبيل فأضللناكم.

والخلاصة: أي لو خلصنا الله من العقاب، وهدانا إلى طريق الجنة لهديناكم طريق النجاة، ودفعنا عنكم بعض العذاب، ولكن سد الله عنا طريق الخلاص. ولما كان هذا القول منهم أمارة الجزع قالوا: ﴿سَوَآءٌ عَلَيْمَنَا﴾ العذاب ﴿أَجْزِعَنَا ﴾؛ أي: أصحنا وتضرعنا مما لقينا ﴿أَمْ صَبَرْنا ﴾ على ذلك؛ أي: الصياح، فالتضرع والصبر مستويان علينا في عدم الإنجاء؛ أي: سواء (٣) علينا أجزعنا في طلب النجاة من ورطة الهلاك والعذاب، والجزع عدم الصبر على البلاء، أم صبرنا على ما لقينا انتظاراً للرحمة؛ أي: مستو علينا الجزع والصبر في عدم الإنجاء، ففيه إقناط الضعفاء، والهمزة وأم لتأكيد التسوية ونحوه: ﴿فَأَصَبِرُوا لَوْ لاَ تَصْبُوا سَوَاءٌ عَلَيْكُمُ ﴾.

<sup>(</sup>۱) السنفي. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغى.

ولما كان عتاب الأتباع من باب الجزع ذيلوا جوابهم ببيان أن لا جدوى في ذلك، فقالوا: ﴿مَا لَنَا مِن مُحِيمِنِ﴾؛ أي: من منجاً، ومهرب؛ أي: ليس لنا مهرب ولا خلاص مما نحن فيه إن صبرنا أو جزعنا.

وخلاصة ذلك (١٠): سيان الجزع والصبر، فلا نجاة لنا من عذاب الله، ومثل هـذه الآية قـولـه: ﴿وَإِذْ يَتَحَلَّجُونَ فِى النّارِ فَيَقُولُ الشَّعَفَتُوا لِلّذِينَ اسْتَكَبّرُوا إِنَا كُنّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلَ أَنشُد مُغنُونَ عَنَا نَصِيبًا مِنَ النّارِ ﴿ قَالَ الّذِينَ اسْتَكَبّرُوا إِنّا كُلّ فَيهَا إِنَّ اللّهِ اللّهُ قَدْ حَكُم بَيْنَ الْعِبَادِ ﴿ إِنَّ اللّهَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ

ولما ذكر سبحانه وتعالى المناظرة التي ستكون بين الأتباع والرؤساء... أردفها بالمناظرة التي ستكون بين الشيطان وأتباعه، فقال: ﴿وَقَالَ اَلشَيْطَنُ الذِي اَضِل الضعفاء والمستكبرين؛ أي: يقول إبليس رئيس الشياطين خطيباً في محفل الأشقياء من الثقلين ﴿لَمَا قُضِى الْأَمْرُ ﴾؛ أي: حين أحكم وفرغ من أمر الخلائق بالحساب والمجازاة بأن استقر أهل الجنة في الجنة، وأهل النار في النار، وقلا قالوا له: اشفع لنا، فإنك أضللتنا؛ أي: قال: إبليس مخاطباً أتباعه من الإنس بعد أن حكم الله بين عباده، فأدخل المؤمنين فراديس الجنات، وأسكن الكافرين سحيق الدركات: ﴿إِنَّ الله ﴾ سبحانه وتعالى ﴿وَعَلَكُمْ ﴾ على ألسنة رسله ﴿وَعَلَى وعده بالكم، فوفى لكم بما وعدكم به ووعده حق وخبره صدق، فصدق في وعده إياكم، فوفى لكم بما وعدكم به ﴿وَوَعَلَمُ وعده الباطل بأن لا بعث ولا جزاء ولا جنة ولا نار، ولئن كانا فالأصنام شفعاؤكم، ولم يصرح ببطلانه لما دل عليه قوله: ﴿فَاللَهُ مُعلى مجازاً من يقدر فحذف المفعول الثاني؛ أي: نقضته، والإخلاف فقوله: ﴿أخلفتكم ﴾ يكون مجازاً جعلى فحذف المفعول الثاني؛ أي: نقضته، والإخلاف فقوله: ﴿أخلفتكم ﴾ يكون مجازاً جعلى على إنجاز وعده، وليس الشيطان كذلك، فقوله: ﴿أخلفتكم ﴾ يكون مجازاً جعلى إنجاز وعده، وليس الشيطان كذلك، فقوله: ﴿أخلفتكم » يكون مجازاً جعل

<sup>(</sup>١) المراغي.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

تبين خلف وعده كالإخلاف منه، كأنه كان قادراً على إنجازه وأنى له ذلك؛ أي: كذبت عليكم وتبين خلف وعدي إذ لم أقل إلا بهرجاً من القول وباطلاً منه، فاتبعتموني وتركتم وعد ربكم، وهو وليكم ومالك أمركم، ونحو الآية قوله: ﴿يَعِدُهُمُ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلَّا غُولاً﴾.

ومًا كان لنا عَلَيْكُم فِن سُلطَنَيْ اِي: تسلط وقهر فألجئكم إلى الكفر والمعاصي، وأجبركم عليهما؛ أي: وما كان لي قوة وتسلط تجعلني ألجئكم إلى متابعتي على الكفر والمعاصي ﴿ إِلّا أَن دَعَوْتُكُم ﴾؛ أي: إلا دعائي إياكم إلى الضلالة بوسوستي ﴿ فَاسَتَجَبَّنُدُ لِي ﴾؛ أي: أجبتموني؛ أي (١): ولكن بمجرد أن دعوتكم إلى الضلالة بوسوستي وتزييني أسرعتم إلى إجابتي واتبعتم شهوات النفوس وأطعتم الهوى، وخضتم في مسالك الردى. قال في (٢) «بحر العلوم»: لقائل أن يقول: قول الشيطان هذا مخالف؛ أي: معارض لقول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا سُلطَنَهُم عَلَى النَّذِينَ يَوَلُونَهُم ﴾، فما حكم قول الشيطان أحق هو أم باطل على أنه لا طائل تحته في النطق بالباطل في ذلك المقام انتهى. يقول الفقير: جوابه بأنه يجمع بينهما بأن نفي السلطان بمعنى القهر والغلبة لا ينافي إثباته بمعنى الدعوة والتزيين، فالشيطان ليس له سلطان بالمعنى الأول على المؤمنين والكافرين جميعاً، وله سلطان بالمعنى الثاني على الكفار فقط كما دل عليه قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا سُلطَنَهُ عَلَى النَّذِينَ يَتُولُونَهُ وأما المؤمنون وهم أولياء الله، فيتولون الله بالطاعة، فهم خارجون عن دائرة الإتباع بوسوسته.

والخلاصة: أن السلطان المنفي هنا هو بمعنى القهر والغلبة، والمثبت هو السلطان بمعنى الوسوسة والتزيين. ﴿ فَلَا تَلُومُونِ ﴾؛ أي: ولا تعاتبوني فيما وعدتكم بالباطل حيث لم يكن ذلك على طريقة القسر والقهر؛ لأني خلقت لهذا، ولأني عدو مبين لكم، وقد حذركم الله عداوتي حيث قال: ﴿ لَا تَعْبُدُوا الشَّيَطُكُنُ ﴾

<sup>(</sup>١) المراغي.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

ولا يَفْنِنَكُمُ الشَّيَكَانُ ومن تجرد للعداوة لا يُلام إذا دعا إلى أمر قبيح ووَلُومُوا النَّسَكُمُ حيث أجبتموني باختياركم حيث دعوتكم بلا دليل، فما كان مني إلا الدعاء وإلقاء الوسوسة، وقد سمعتم دلائل الله وحججه، وجاءتكم الرسل فصدقتموني فيما كذبتكم، وكذبتم الله فيما صدقكم، وكان من الواجب عليكم أن لا تغتروا بقولي الباطل، فلما رجحتم قولي على الدلاائل الظاهرة كان اللوم عليكم لا علي في هذا الباب ومنا أننا بممنوعه أي: بمغيثكم مما أنتم فيه من العذاب، فأزيل صراحكم ومنا أنتم بممنوعه أي: بمغيثي مما أنا فيه من العذاب والنكال، يعني: لا ينجي بعضنا بعضاً من عذاب الله. والإصراخ (۱۱): الإغاثة، وإنما تعرض لذلك مع أنه لم يكن في حيز الاحتمال مبالغة في بيان عدم أصراحه إياهم وإيذاناً بأنه أيضاً مبتلى بمثل ما ابتلوا به، ومحتاج إلى الإصراخ، فكيف من إصراخ الغير، وقرأ الجمهور: (بممرخي) بفتح الياء وتشديدها. وقرأ ويحيى بن وثاب والأعمش وحمزة (۱۲): (بمصرخي) بكسر الياء. وطعن كثير من النحاة في هذه القراءة. قال الفراء: لعلها من وهم القراء؛ فإنه قل من سلم منهم من الحوم. وقال أبو عبيد: نراهم غلطوا، وقد نقل جماعة من أهل اللغة أنها لغة ، لكنه قل استعمالها، ونص قطرب على أنها لغة في بني يربوع.

﴿إِنِّ كَفَرْتُ اليوم ﴿إِمَّا أَشْكَتْمُونِ ﴾ أي: بإشراككم إياي مع الله في الطاعة ﴿وَنِ قَبْلُ ﴾ أي: من قبل هذا اليوم؛ أي: في الدنيا بمعنى: تبرأت منه واستنكرته؛ أي: إني جحدت اليوم أن أكون شريكاً لله فيما أشركتموني فيه من قبل هذا اليوم؛ أي: في الدنيا، وهذا كقوله: ﴿وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرَكِكُمْ ﴾. قال في «الإرشاد»(٣): يعني إن إشراككم لي بالله هو الذي يطمعكم في نصرتي لكم بأن كان لكم علي حق حيث جعلتموني معبوداً، وكنت أود ذلك وأرغب فيه، فاليوم كفرت بذلك ولم أحمده ولم أقبله منكم، بل تبرأت منه ومنكم، فلم يبق بيني وبينكم علاقة. وقوله: ﴿إِنَّ ٱلظَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ ﴾ من تمام (٤) كلام إبليس

(١) روح البيان.

<sup>(</sup>٣) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط. (٤) المراح والمراغي.

قطعاً لأطماع أولئك الكفار عن الإغاثة والنجاة من النار، فالوقف على ﴿ مِن مَن حَسْرة الله تعالى إيقاظاً للسامعين وخصالهم على النظر في عاقبة أمرهم والاستعداد لذلك اليوم الذي يقول فيه الشيطان ما يقول، فيتوبوا إلى رشدهم ويرجعوا عن غيهم، ويتذكروا هول ذلك الموقف ورهبته، فالوقف على ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ تام كما هو عند أبي عمرو. والظالمون هم الشيطان ومتبعوه من الإنس؛ لأن الشيطان وضع الدعوة إلى الباطل في غير موضعها، وإنهم وضعوا الإتباع في غير موضعه.

ولما جمع سبحانه فريقي السعداء والأشقياء في قوله: ﴿وَبَرَزُوا لِلّهِ جَبِيمًا﴾ وبالغ في وصف حال الأشقياء من وجوه كثيرة.. ذكر حال السعداء وما أعد لهم من نعيم مقيم في ذلك اليوم، فقال: ﴿وَأَدْخِلَ اللّذِينَ ءَامَنُوا﴾؛ أي: صدقوا الله ورسوله، فأقروا بوحدانيته تعالى ورسالة رسله ﴿وَعَكِلُوا الصّلائكة؛ أي: عملوا بطاعته، فانتهوا إلى أمره ونهيه، والمدخلون هم الملائكة؛ أي: وأدخلت الملائكة الذين جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح ﴿جَنَّتِ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا اللّذَيْنَةُ ﴾؛ أي: بساتين تسيل من تحت أشجارها وقصورها الأنهار الأربعة ﴿خَلِدِينَ فِيها أَبداً ﴾؛ أي: ماكثين فيها أبداً لا يتحولون عنها ولا يزولون منها الملائكة بأمر ربهم وإذنه وتوفيقه ولطفه وهدايته، هذا على قراءة الجمهور؛ لأنهم قرؤوا: ﴿وأدخل﴾ على البناء للمفعول. وقرأ الحسن شاذاً: ﴿وأدخِلُ﴾ على البناء للمفعول. وقرأ الحسن شاذاً: ﴿وأدخِلُ﴾ على على ميغة المتكلم والبناء للفاعل؛ أي: وأنا أدخل الذين آمنوا وعملوا الصالحات، وعلى هذه القراءة فقوله: ﴿إِذِن رَبِّهِم متعلق بـ ﴿يَيْنَهُم ﴾ أي: تحييهم وعلى هذه القراءة فقوله: ﴿إِذِن رَبِّهِم متعلق بـ ﴿يَيْنَهُم ﴾ أي: تحييهم الملائكة بالسلام إذن ربهم تعظيماً لشأنهم وعناية بأمرهم.

﴿ غَيِنَهُم فِيهَا سَلَم ﴾ التحية (١): دعاء بالتعمير، وإضافتها إلى الضمير من إضافة المصدر إلى المفعول؛ أي: تحييهم الملائكة في الجنات بالسلام من

<sup>(</sup>۱) روح البيان.

الآفات، أو يحيي المؤمنون بعضهم بعضاً بالسلام، والسلام تحية المؤمنين في الدنيا أيضاً، وأصله صدر من أبينا آدم عليه السلام لما روى وهب بن منبه أن آدم لما رأى ضياء نور نبينا محمد على سأل الله عنه، فقال: هو نور النبي العربي محمد من أولادك، فالأنبياء كلهم تحت لوائه، فاشتاق آدم إلى رؤيته، فظهر نور النبي عليه السلام في أنملة مسبّحة آدم، فسلم عليه، فرد الله سلامه من قبل النبي عليه السلام، فمن هنا بقي السلام سنة لصدوره عن آدم، وبقي رده فريضة، لكونه عن الله تعالى.

ولما شرح الله سبحانه وتعالى أحوال الأشقياء وأحوال السعداء (١٠). ضرب مثلاً فيه حكم هذين القسمين، فقال جلّ وعلا: ﴿أَلَمْ تَرَ ﴾ يا محمد وتنظر بعين قلبك، فتعلم (٢) علم يقين بإعلامي إياك، فعلى هذا يحتمل أن يكون الخطاب فيه للنبي على ويدخل معه غيره، ويحتمل أن يكون الخطاب لكل فرد من الناس، فيكون المعنى: ألم تر أيها الإنسان ﴿كَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا كُلِمَةً طَيِّبَةً ﴾؛ أي: كيف جعل الله تعالى كلمة طيبة ـ وهي لا إله إلا الله ـ مثلاً.

وقيل (٣): هي كل كلمة حسنة كالتسبيحة والتحميدة والاستغفار والتوبة والدعوة إلى الله قاله الزمخشري. وضرب هنا بمعنى جعل وصير، فهو متعد إلى اثنين ﴿كَلِمَةُ المفعول الأول، وأخرت عن المفعول الثاني، وهو ﴿مَثَلا لله لئلا تبعد عن صفتها، و﴿مَثَلا المفعول الثاني بمعنى جعلها مثلاً، وعلى هذا شخرَوَ خبر مبتدا محذوف؛ أي: هي كشجرة طيبة كما قاله ابن عطية، وأجازه الزمخشري، و﴿كَيْفَ منصوب على الحال من المفعول الثاني الذي هو ﴿مَثَلا ﴾، والتقدير: ألم تر ضرب الله مثلاً حالة كونه كيف؛ أي: حال كونه مسؤولاً عن حاله من غرابته. والاستفهام في ﴿كَيْفَ للتعجب، وفي ﴿أَلَمْ تَرَ للتقرير. والمثل عبارة عن قول في شيء يشبه قولاً في شيء آخر بينهما مشابهة للتقرير. والمثل عبارة عن قول في شيء يشبه قولاً في شيء آخر بينهما مشابهة

<sup>(</sup>۱) الفتوحات.

<sup>(</sup>٢) الخازن.

لتبيين أحدهما من الآخر وتصويره، وقيل هو على قول سائر المفسرين تشبيه شيء بشيء آخر. اهـ. «خازن». وهذا المعنى هو المراد هنا.

والمعنى: ألم تعلم يا محمد كيف جعل الله سبحانه وتعالى وصير كلمة طيبة مثلاً؛ أي: شبها لشيء آخر، وهي؛ أي: الكلمة الطيبة ﴿كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ ﴾ في الإثمار وهي النخلة. وقرىء شاذاً: ﴿كلمة طيبة ﴾ بالرفع قال أبو البقاء على الابتداء و﴿كَشَجَرَةٍ ﴾ خبره. انتهى، ويجوز أن يكون خبر مبتدأ محذوف والتقدير: هو؛ أي: المثل كلمة طيبة، وكشجرة نعت لكلمة ذكره في «البحر». وجملة قوله: ﴿أَصَلُهَا ثَابِتُ ﴾ مع ما عطف عليها صفة لـ ﴿شجرة ﴾؛ أي: أسفلها ذاهب بعروقه في الأرض متمكن فيها. ﴿وَفَرَعُهَا ﴾؛ أي: أعلاها ورأسها طالع نابت ﴿فِي السَّمَآةِ ﴾؛ أي: قي الهواء ﴿تُوقِة أَكُلها ﴾؛ أي: تعطي هذه الشجرة ثمرها ﴿كُلُ عِينٍ ﴾؛ أي: كل وقت (الهواء ﴿تُوقِة أَطلاعها إلى وقت صرامها ستة أشهر.

وقيل المعنى (٢): تؤتي أكلها كل وقت وكل ساعة ليلاً أو نهاراً شتاء أو صيفاً، فيؤكل منها الجمار والطلع والبلح والخلال والبسر والنصف والرطب، وبعد ذلك يؤكل التمر اليابس إلى حين الطري الرطب، فأكلها دائم كل وقت ﴿بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾؛ أي: بإرادة خالقها وتيسيره وتكوينه، فكذلك كلمة التوحيد ثابتة في قلب المؤمن بالبرهان، وعمل المؤمن المخلص يرفع إلى السماء وفي كل وقت وحين يعمل خيراً بأمر ربه.

وحكمة تمثيل كلمة التوحيد بالشجرة أن الشجرة تكون ثلاثة أشياء: عرق راسخ، وأصل قائم، وفرع عال، كذلك التوحيد يكون ثلاثة أشياء: تصديق بالقلب، وقول باللسان، وعمل بالأبدان.

والحاصل: أن الله سبحانه وتعالى شبه (٣) الكلمة الطيبة: وهي الإيمان

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) المراغي.

<sup>(</sup>٢) المراح.

الثابت في قلب المؤمن الذي يرفع به عمله إلى السماء، وتنال بركته وثوابه في كل وقت وحين بالشجرة الطيبة المثمرة الجميلة المنظر الشذية الرائحة التي لها أصل راسخ في الأرض به يؤمن قلعها وزوالها، وفروعها متصاعدة في الهواء، فيكون ذلك دليلاً على ثبات الأصل ورسوخ العروق، على بعدها عن عفونات الأرض وقاذورات الأبنية، فتأتي الثمرة نقية خالية من جميع الشوائب، وتثمر في كل حين بأمر ربها، وإذنه، وإذا اجتمع لهذه الشجرة كل هذه المميزات كثر رغبة الناس فيها.

وخلاصة ذلك: أنه تعالى شبه كلمة الإيمان بشجرة ثبتت عروقها في الأرض وعلت أغصانها إلى السماء، وهي ذات ثمر في كل حين ذاك أن الهداية إذا حلت قلباً فاضت منه على غيره وملأت قلوباً كثيرة، فكأنها شجرة أثمرت كل حين؛ لأن ثمراتها دائمة لا مقطوعة ولا ممنوعة، وكل قلب يتلقى عما يشاكله ويأخذ منه بسرعة أشد من سرعة إيقاد النار في الهشيم، أو سريان الكهرباء في المعادن، أو الضوء في الأثير. وقد روي عن ابن عباس أن الكلمة الطيبة هي قول: لا إله إلا الله، وأن الشجرة الطيبة هي: النخلة. وعن ابن عمر قال: (كنا عند رسول الله ﷺ، فقال: «أخبروني عن شجرة تشبه الرجل المسلم لا يتحات ورقها لا صيفاً ولا شتاء، وتؤتى أكلها كل حين بإذن ربها "قال ابن عمر فوقع في نفسي أنها النخلة، ورأيت أبا بكر وعمر لا يتكلمان، فكرهت أن أتكلم، فلما لم يقولوا شيئاً قال رسول الله ﷺ: «النخلة»، فلما قمنا قلت لعمر: يا أبتاه والله لقد كان وقع في نفسى أنها النخلة، قال: ما منعك أن تتكلم، قلت: لم أركم تتكلمون، فكرهت أن أتكلم، أو أقول شيئاً، قال: لأن تكون قلتها أحب إلى من كذا وكذا). رواه البخارى. ثم نبه سبحانه إلى عظم هذا المثل ليكون ذلك داعية تدبره ومعرفة المراد منه، فقال: ﴿وَيَضْرِبُ ٱللَّهُ سبحانه وتعالى ﴿ٱلْأَمْنَالَ ﴾ والأشباه ويبينها ﴿النَّاسِ لْعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾؛ أي: يتفكرون في أحوال المبدأ والمعاد، وبدائع صنعه سبحانه الدالة على وجوده ووحدانيته، ويتعظون؛ لأن في ضربها زيادة إفهام وتذكير، فإنه تصوير للمعانى بصور المحسوسات وتقريب لها من الحسن؛ لأن أنس النفوس بها أكثر، فهي تخرج المعنى من خفي إلى جلى ومما يعلم بالفكر إلى ما يعلم بالاضطرار والطبع، وبها يطبق المعقول على المحسوس، فيحصل العلم التام

بالشيء الممثل له، فتكون عبرة لمن اعتبر وعظة لمن اتعظ.

﴿ وَمَثُلُ كَلِمَةٍ خَيِئَةٍ ﴾؛ أي: صفة كلمة قبيحة وهي كلمة الكفر بأنواعه، ويدخل (١) فيها كل كلمة قبيحة من الدعاء إلى الكفر وتكذيب الحق ونحوهما ﴿ كَشَجَرَةٍ خَيِئَةٍ ﴾؛ أي: كمثل شجرة رديثة؛ أي: صفتها كصفتها، ويدخل فيها كل ما لا يطيب أكلها ولا ينتفع بها. قيل: هي شجرة الحنظلة، وقيل: الكمأة، وقيل: الطحلبة، وقيل: هي الكشوث ـ بالضم ـ وآخره مثلثة، وهي شجرة (٢) لا ورق لها ولا عروق في الأرض، أو هي نبت (٣) يتعلق بأغصان الشجر من غير أن يضرب بعرق في الأرض، وقرىء (٤): ﴿ ومثلاً كلمة ﴾ بالنصب عطفاً على ﴿ كَلِمَةُ ﴾.

﴿ اَجْتُثُتُ ﴾ أي: اقتلعت واستؤصلت ﴿ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ ﴾ لكون عروقها في وجه الأرض؛ أي: ليس (٥) لها أصل ولا عرق يغوص في الأرض، فتسميتها شجرة للمشاكلة، فكذلك الشرك بالله ليس له حجة ولا قوة ﴿ مَا لَهَا ﴾ أي: لهذه الشجرة ﴿ مِن قَرَادٍ ﴾ أي: من (٢) ثبات على الأرض؛ لأنها ليس لها أصل ثابت في الأرض ولا فرع صاعد إلى السماء، كذلك الكافر ليس فيه خير، ولا يصعد له قول طيب ولا عمل صالح، ولا لاعتقاده أصل ثابت، فهذا وجه تمثيل الكافر بهذه الشجرة الخبيثة؛ أي: ومثل (٧) كلمة الكفر وما شاكلها مثل شجرة خبيثة كالحنظل ونحو مما ليس له أصل ثابت في الأرض، بل عروقها لا تتجاوز سطحها، وقد اقتلعت من فوق الأرض؛ لأن عروقها قريبة منه ولا عروق لها في الأرض، فكما أن هذه لا ثبات لها ولا دوام، فكذلك الباطل لا يدوم ولا يثبت، بل هو زائل ذاهب وثمره مر كريه كالحنظل، وفي الحقيقة تسميتها شجرة مجاز، لأن الشجرة ما له ساق، والنجم ما لا ساق له، وهي من النجم، فتسميتها شجرة

<sup>(</sup>١) روح البيان. (٥) المراح.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني. (٦) الخازن.

<sup>(</sup>T) المراح.

<sup>(</sup>٤) الشوكاني.

للمشاكلة، وما أقوى الحق وأثبته وأكثر نفعه للناس، فهو ثابت الدعائم متين الأركان.

والخلاصة: أن أرباب النفوس العالية، وكبار المفكرين هم أصحاب الكلمة الطيبة، وعلومهم تعطي أممهم نعماً ورزقاً في الدنيا، وهي مستقرة في نفوسهم، وفروعها ممتدة إلى العوالم العلوية والسفلية، وتشمر كل حين لأبناء أمتهم ولغيرهم، فيهتدي بها المؤمنون، وما أشبههم بالنخلة التي لها أصل مستقر وفروع عالية وثمر دائم، ويأكل الناس منها صيفاً وشتاء، وأرباب الشهوات والنفوس الضعيفة والمقلدون في العلم هم أصحاب الكلمة الخبيثة التي لا ثبات لها كالحنظل.

وبعد أن وصف الله سبحانه وتعالى الكلمة الطيبة بما سلف. أخبر بفوز أصحابها ببغيتهم في الدنيا والآخرة، فقال: ﴿ يُثَيِّتُ الله ﴾ سبحانه وتعالى ﴿ الّذِينَ الله ﴾ سبحانه وتعالى ﴿ الّذِينَ الله ﴾ بالله وصدقوا بوحدانيته وبما جاءت به رسله على دينهم، وهذا راجع للمثل الأول، وقوله: ﴿ وَيُضِلُ الله ﴾ . إلخ. راجع للمثل الثاني. ﴿ يَالْقَوْلِ الله الله الذي ثبت عندهم بالحجة، وتمكن في قلوبهم، وهو قول: لا إله إلا الله . ﴿ فِي الْحَيْوَةِ الدُّنِيَا ﴾ أي: قبل (١) موتهم، فإذا ابتلوا وافتتنوا في الحياة الدنيا . ثبتوا عليه، ولم يرجعوا عنه، ولو عذبوا أنواع العذاب كمن تقدمنا من الأنبياء والصالحين مثل زكريا ويحيى، والذين قتلهم أصحاب الأخدود، والذين مسطت لحومهم بأمشاط الحديد، وكما جرى لبلال وغيره من أصحاب رسول الله ﷺ ﴿ وَ هُ يشبتهم على دينهم الحق ﴿ فِي اللَّخِرَةِ ﴾ ! أي: في القبر عند السؤال منزل من منازل الآخرة. وقيل: ﴿ فِي الْحَيْوَةِ الدُّنِيَا ﴾ يعني (٢): في القبر عند السؤال ﴿ وَ فِي الْآخِرَةِ ﴾ يعني: يوم القيامة عند البعث والحساب، في القبر عند السؤال ﴿ وَ فِي الْآخِرة ﴾ يعني: يوم القيامة عند البعث والحساب، في القبر عند السؤال ﴿ وَ فِي الْآخِرة ﴾ يعني: يوم القيامة عند البعث والحساب، وهذا القول واضح.

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الخازن.

والمعنى: أي يثبتهم بالكلمة الطيبة التي ذكرت صفاتها العجيبة فيما سلف من مدة حياتهم إذا وجد من يفتنهم عن دينهم ويحاول زللهم، كما جرى لبلال وغيره من أصحاب النبي على وبعد الموت في القبر الذي هو أول منزل من منازل الآخرة حين يقال له: من ربك وما دينك ومن نبيك؟ فيقول: ربي الله وديني الإسلام ونبيي محمد على وفي مواقف القيامة فلا يضطربون إذا سئلوا عن معتقدهم، ولا تدهشهم الأهوال.

أخرج ابن أبي شيبة عن البراء بن عازب أنه قال في الآية: التثبيت في الحياة الدنيا إذا جاء الملكان إلى الرجل في القبر، فقالا له: من ربك؟ قال: ربي الله، وقالا: وما دينك؟ قال: نبي محمد على الإسلام، وقالا: وما نبيّك؟ قال: نبي محمد على الإسلام، وقالا:

وعن عثمان بن عفان قال: كان رسول الله ﷺ إذا فرغ من دفن الميت وقف عليه، وقال: «استغفروا لأخيكم واسألوا له التثبيت، فإنه الآن يُسأل». أخرجه أبو داود. وقد وردت أحاديث كثيرة في سؤال الملائكة للميت في قبره وفي جوابه لهم وفي عذاب القبر وفتنته، وليس هذا موضعها نسأل الله التثبيت في القبر وحسن الجواب بمنه وكرمه إنه على ما يشاء قدير.

وعلى هذا (١): فالمراد بالحياة الدنيا مدة الحياة قبل الموت، وبالآخرة ما بعد الموت من القبر ويوم القيامة والعرض للحساب. وبعد أن وصف الكلمة الخبيثة في الآية المتقدمة بين حال أصحابها بقوله: ﴿وَيُضِلُ اللهُ الطَّلِمِينُ ﴾؛ أي: يضلهم (٢) عن حجتهم التي هي القول الثابت، فلا يقدرون على التكلم بها في قبورهم ولا عند الحساب، كما أضلهم عن اتباع الحق في الدنيا. والمراد بالظالمين هنا الكفرة؛ لأنهم ظلموا أنفسهم بتبديلهم فطرة الله التي فطر الناس عليها، وعدم اهتدائهم إلى القول الثابت. وقيل: كل من ظلم نفسه ولو بمجرد الإعراض عن البينات الواضحة، فإنه لا يثبت في مواقف الفتن، ولا يهتدي إلى الحق. وقيل معنى: ﴿وَيُضِلُ اللهُ أَلَا اللهُ في الكفرة الله في الكفرة المحت. وقيل معنى: ﴿وَيُضِلُ اللهُ أَلَا اللهُ في الكفرة المحت. وقيل معنى: ﴿وَيُضِلُ اللهُ أَلَا اللهُ في الكفرة الله في الكفرة المحت. وقيل معنى: ﴿وَيُضِلُ اللهُ أَلَا اللهُ في الكفرة المحت. وقيل معنى: ﴿وَيُضِلُ اللهُ أَلَا اللهُ في الكفرة الله المحت.

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الشوكاتي.

والمشركين الضلال، فلا يهديهم إلى الجواب بالصواب، كما ضلوا في الدنيا، ثم ذكر سبحانه أنه يفعل ما يشاء من التثبيت والخذلان، لا راد لحكمه ولا يسأل عما يفعل، فقال: ﴿وَيَفْعَلُ اللهُ ﴾ سبحانه وتعالى في عباده ﴿مَا يَشَاء ﴾ ويريد من تثبيت وإضلال؛ أي: خلق ثبات في بعض ، وخلق ضلال في آخرين من غير اعتراض عليه. وأخرج (۱) ابن جرير وابن أبي حاتم والبيهقي عن ابن عباس رضي الله عنهما ـ: أن الكافر إذا حضره الموت تنزل عليه الملائكة عليهم السلام يضربون وجهه ودبره، فإذا دخل قبره أقعد، فقيل له: من ربك؟ لم يرجع إليهم شيئاً، وأنساه الله تعالى ذكر ذلك، وإذا قيل له: من الرسول الذي بعث إليك؟ لم يهتد له، ولم يرجع إليهم شيئاً، فذلك قوله تعالى: ﴿وَيُضِلُ اللهُ الطّالِمِينَ ﴾.

﴿وَيَفْعَلُ آللَهُ مَا يَشَآءُ﴾؛ أي: وبيده تعالى الهداية والإضلال بحسب ما تقتضيه سننه العامة التي سنها في عباده بحسب استعداد النفوس وقبولها لكل منهما، فلا تنكروا قدرته على اهتداء من كان ضالاً وإضلال من كان منكم مهتدياً، فإن بيده تعالى تصريف خلقه وتدبيرهم وتقليب قلوبهم، يفعل فيهم ما يشاء من إرشاد وإضلال، لا يسئل عما يفعل وهم يسألون، فسبحانه من حكيم عليم.

### الإعراب

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَكُمْ مِنْ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُكَ فِي مِلْتِنَا فَأَوْجَنَ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُجْلِكُنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ ﴾.

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ كَفُرُوا ﴾: فعل وفاعل صلة الموصول. ﴿ لِرُسُلِهِم ﴾: جار ومجرور متعلق بقالوا. ﴿ لَنُخْرِجَنَّكُم ﴾ إلى قوله: ﴿ فَأَوْجَى ﴾: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿ لَنُخْرِجَنَّكُم ﴾: (اللام): موطئة للقسم. ﴿ فَخَرِجَنَّكُم ﴾: فعل مضارع ومفعول به في محل الرفع؛ لتجرده عن الناصب والجازم مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة. ﴿ مِّنَ أَرْضِنَا ﴾: متعلق به، وفاعله ضمير يعود على الكفار، والجملة الفعلية جواب لقسم محذوف، وجملة وفاعله ضمير يعود على الكفار، والجملة الفعلية جواب لقسم محذوف، وجملة

<sup>(</sup>١) المراغي.

القسم في محل النصب مقول قالوا: ﴿أَوَّ﴾: حرف عطف وتخيير. ﴿لَتَعُودُكَ﴾: (اللام): موطئة للقسم. ﴿تعودن﴾: فعل مضارع ناقص؛ لأنه من أخوات صار مرفوع لتجرده عن الناصب والجازم، وعلامة رفعه ثبات النون المحذوفة لتوالي الأمثال، وواو الجماعة المحذوفة للتخلص من التقاء الساكنين في محل الرفع اسمها، والنون المشددة حرف تأكيد. ﴿في مِلِيّناً﴾: جار ومجرور متعلق بمحذوف خبر عاد تقديره: أو لتعودن داخلين في ملتنا، والجملة الفعلية جواب القسم، وجملة القسم في محل النصب معطوفة على جملة القسم الأول على كونها مقولاً لقالوا. ﴿فَأَوْحَى﴾: (الفاء): حرف عطف وتفريع. ﴿أوحى﴾: فعل ماض وللهُ اللهُ على على الفتح؛ ﴿لَيُكِكنَ ﴾: (اللام): موطئة للقسم. ﴿نهلكن﴾: فعل مضارع مبني على الفتح؛ لاتصاله بنون التوكيد، وفاعله ضمير يعود على الله. ﴿الطَّالِمِينَ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية جواب لقسم محذوف، وجملة القسم في محل النصب مقول لقول محذوف تقديره: وقال لنهلكن الظالمين.

# ﴿ وَلَشَكِنَنَّكُمُ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمَّ ذَالِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ ۞ .

﴿ وَلَنْكُنَّكُمُ ﴾ (الواو): عاطفة. (اللام): موطئة للقسم. ﴿ نسكننكم ﴾: فعل مضارع، ومفعول به مبني على الفتح؛ لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، وفاعله ضمير يعود على الله. ﴿ الْأَرْضَ ﴾: منصوب على الظرفية متعلق به. ﴿ مِنْ بَعْدِهِم ﴾: جار ومجرور متعلق به أيضاً، والجملة الفعلية جواب القسم، وجملة القسم في محل النصب معطوفة على جملة قوله: ﴿ لَنَهْلِكُنّ ﴾ على كونها مقولاً لقول محذوف. ﴿ وَلَهُلِكَ ﴾: مبتدأ. ﴿ لِمَنّ ﴾: جار ومجرور خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل النصب مقول لقول محذوف. ﴿ خَافَ مَقَامِى ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على ﴿ من ﴾، والجملة صلة الموصول، ﴿ وَخَافَ ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على ﴿ من ﴾، والجملة معطوفة على جملة ﴿ خَافَ ﴾ الأول. ﴿ وَعِيدِ ﴾: يعود على ﴿ من ﴾، والجملة نصبه فتحة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم المحذوفة اجتزاءً عنها بالكسرة الممنوعة بسكون الوقف.

﴿ وَٱسْتَفْتَحُواْ وَخَابَ كُلُّ جَبَّادٍ عَنِيدٍ ۞ مِّن وَرَآبِهِ، جَهَنَّمُ وَيُشْقَىٰ مِن مَّآوِ صَكِيدٍ ۞﴾.

﴿ وَاسْتَفْتُواْ ﴾: فعل وفاعل ، والجملة مستأنفة . ﴿ وَخَابَ كُلُ جَبَادٍ ﴾ : فعل وفاعل . ﴿ عَنِيدٍ ﴾ : صفة لـ ﴿ جَبَادٍ ﴾ ، والجملة معطوفة على جملة محذوفة تقديره : واستفتحوا فنصروا وسعدوا وربحوا ، وخاب كل جبار عنيد . ﴿ يَن وَرَابِهِ ٤ ﴾ : جار ومجرور خبر مقدم . ﴿ جَهَنّهُ ﴾ : مبتدأ مؤخر ، والجملة الاسمية في محل الجر صفة ثانية لـ ﴿ جَبَادٍ ﴾ ، ويجوز أن تكون الصفة وحدها الجار ، و ﴿ جَهَنّهُ ﴾ : فاعل به . ﴿ وَشُفّى ﴾ : فعل مضارع مغير الصيغة ، ونائب فاعله ضمير يعود على ﴿ جَبَادٍ ﴾ . ﴿ وِين مّاوٍ ﴾ : متعلق به . ﴿ مَكِدِيدٍ ﴾ : عطف بيان ، أو بدل من ﴿ مَا يَهِ ﴾ ، والجملة في محل الجر معطوفة على الجملة التي قبلها على كونها صفة لـ ﴿ جَبَادٍ ﴾ ، عطف جملة فعلية على جملة فعلية .

﴿ يَنَجَزَعُهُ وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِ مَكَانِ وَمَا هُوَ سِمَيِّتُ وَمِن وَرَآبِهِ. وَرَآبِهِ. عَذَابُ غَلِيظُ ﴿ ﴾ .

﴿يَتَجَرّعُهُ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على ﴿جَبّادٍ ﴾، والجملة في محل الجر صفة لـ ﴿مَلّوِ مَسْتَانفة. ﴿وَلَا يَكَادُ ﴾: فعل مضارع ومفعول به، وفاعله واسمه ضمير يعود على ﴿الجبار ﴾. ﴿يُسِيغُهُ ﴾: فعل مضارع ومفعول به، وفاعله ضمير يعود على ﴿الجبار ﴾، والجملة الفعلية في محل النصب خبر كاد، وجملة كاد في محل النصب حال من فاعل ﴿يَتَجَرّعُهُ ﴾، أو من مفعوله، أو منهما جميعاً، وقيل: كاد هنا صلة لا عمل لها. ﴿وَيَأْتِهِ ٱلْمَوْتُ ﴾: فعل ومفعول وفاعل. ﴿مِن كُلِ مَكَانٍ ﴾: جار ومجرور ومضاف إليه متعلق بيأتي، والجملة معطوفة على جملة ﴿يَتَجَرّعُهُ ﴾. ﴿وَمَا ﴾ (الواو): حالية. ﴿ما ﴾: حجازية، أو تبره، والباء زائدة، والجملة في محل الرفع اسمها، أو مبتدأ. ﴿يَعِيّتُ ﴾: خبرها، أو خبره، وَرَابِهِ ﴾: أن ممير ﴿يأتِيهُ أَلَوْتُ ﴾، وومجرور خبر مقدم. ﴿عَذَابُ ﴾: مبتدأ مؤخر. ﴿غَيْظُ ﴾: صفة وراكب ، والجملة معطوفة على جملة قوله: ﴿وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ ﴾، أو مستأنفة.

﴿ مَنَالُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ اَشْتَدَتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَى شَيْءٍ ذَلِكَ هُو الضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴿ اللَّهِ مَا السَّمَالُ الْبَعِيدُ ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

﴿مَّثُلُ ٱلَّذِينَ﴾: مبتدأ ومضاف إليه. ﴿كَفَرُوا﴾: فعل وفاعل صلة الموصول. ﴿يِرَبِهِمُّ﴾: متعلق به، وخبر المبتدأ محذوف تقديره: مثل الذين كفروا بربهم كائن فيما يتلى، والجملة الاسمية مستأنفة. ﴿أَعْمَلُهُمُ ﴾: مبتدأ. ﴿كَرَمَادٍ﴾: جار ومجرور خبر المبتدأ، والجملة الاسمية مستأنفة واقعة في جواب سؤال مقدر تقديره: وما ذلك المثل، فقال: مثل أعمالهم كرماد.

وفي «السمين» قوله: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَيِّهِمٌّ... ﴾ إلخ فيه أوجه:

أحدها: وهو مذهب سيبويه أنه مبتدأ محذوف الخبر تقديره: فيما يتلى عليكم مثل الذين كفروا، وتكون الجملة في قوله: ﴿أَعْمَالُهُمْ كُرَمَادٍ﴾ مستأنفة جواباً لسؤال مقدر، كأنه قيل: كيف مثلهم؟ فقيل: كيت وكيت.

والشاني: أن يكون ﴿مثل﴾: مبتدأ أول، و﴿أَعْمَالُهُمْ ﴾: مبتدأ ثان، و﴿كَرَمَادِ﴾: خبر الثاني، والثاني وخبره خبر الأول.

والثالث: أن يكون ﴿مثل﴾ مبتدأ، و﴿أَعَنَلُهُمْ ﴾: بدل منه بدل اشتمال، و﴿كُرَمَادٍ ﴾ الخبر اه. ﴿أَشْتَدَتْ بِهِ ٱلرِّيمُ ﴾: فعل وفاعل. ﴿بِهِ ﴾: متعلق به، والجملة في محل الجر صفة لـ ﴿رماد ﴾. ﴿ فِي يَوْمٍ عَاصِفِ ﴾: جار ومجرور وصفة متعلق بـ ﴿أَشْتَدَتُ ﴾. ﴿لا يَقْدِرُونَ ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة كما ذكره أبو البقاء. ﴿مِنَا ﴾: جار ومجرور حال من شيء ؛ لأنه صفة نكرة قدمت عليها. والبقاء. ﴿مِنَا ﴾: فعل وفاعل، والجملة صلة لـ ﴿ما ﴾، أو صفة لها، والعائد أو الرابط محذوف تقديره: مما كسبوه. ﴿عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿يَقْدِرُونَ ﴾: ضمير فصل. ﴿الشَكْلُ ﴾: خبر. ﴿الشَكُلُ ﴾: خبر. ﴿الشَكْلُ ﴾: خبر. والجملة الاسمية مستأنفة.

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَ اللَّهَ خَلَقَ السَّمَنَوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ إِن يَشَأَ يُذْهِبَكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدِ ۞ وَمَا ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ بِعَزِيزٍ ۞﴾. وَالدَهُ: الهمزة: للاستفهام التقريري. ولم العلق، وفاعله ضمير فعل مضارع مجزوم بولم وعلامة جزمه حذف حرف العلق، وفاعله ضمير يعود على محمد، أو على أي مخاطب، والجملة مستأنفة. وأَك الله : ناصب والسمه. وخَلَقَ السَّمَوَتِ : فعل ومفعول به. ووَالأَرْضَ : معطوف على والسمه. وأللَّمَوَتِ وفاعله ضمير يعود على والله في ويالم والمعول : أي: حال كونه بو خَلَق ، أو حال من فاعل وخَلَق ، أو من المفعول ؛ أي: حال كونه ملبساً بالحق، وجملة وخلق : في محل الرفع خبر وأن ، وجملة وأك في تأويل مصدر ساد مسد مفعولي رأى. وإن يَشَأَ : جازم وفعل مجزوم على كونه فعل شرط لـ أنك الشرطية، وفاعله ضمير يعود على والله . ويُدِيبَكُم : فعل ومفعول مجزوم على كونه وجواب الشرط، وفاعله ضمير يعود على والله ، وفاعله ضمير يعود على وألله ، وفاعله ضمير يعود على والله في الله وجملة ويأت الشرطية : مستأنفة . ويَأْتِ : فعل مضارع معطوف على وجملة وأن الشرطية : مستأنفة . ويَأْتِ : فعل مضارع معطوف على وجملة ويؤيد : صفة وخَلَق . ومتاله الواو عاطفة وما : حجازية ، أو تميمية ويؤيد : حبرها ، أو مبتدأ . وعَلَى الله ي جار ومجرور متعلق بـ وعزيز » . ويورين ، والمبتدأ ، والجملة الاسمية مستأنفة .

﴿ وَبَرَزُوا لِلَّهِ جَمِيعًا فَقَالَ ٱلضُّعَفَتُوا لِلَّذِينَ ٱسْتَكَبَرُوا إِنَا كُنَّ تَبَعًا فَهَلَ ٱلنَّه مُغْنُونَ عَنَا مِنْ عَذَابِ ٱللَّهِ مِن شَيْءً قَالُوا لَوَ هَدَىنَا ٱللَّهُ لَمَدَيْنَكُمْ سَوَآءً عَلَيْسَنَآ أَجَزِعْنَآ أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مَحِيصٍ ﴿ ﴾.

﴿وَبَرَزُوا﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿لِلَّهِ﴾: متعلق به. ﴿جَيعًا﴾: حال من فاعل ﴿برزوا﴾. ﴿فَقَالَ الشُّعَنَةُ اللهُ على وفاعل، و(الفاء): حرف عطف وترتيب، والجملة معطوفة على جملة ﴿برزوا﴾. ﴿لِلَّذِينَ﴾: جار ومجرور متعلق بـ﴿قال﴾. ﴿أَسْتَكُبُرُوا﴾: فعل وفاعل، والجملة صلة الموصول. ﴿إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَّا﴾ إلى قوله: ﴿قَالُوا﴾: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿إِنَّا﴾: ناصب واسمه. ﴿كَنَّا﴾: خبر كان، وجملة كان في محل الرفع خبر ﴿إنَّه، وجملة بها بعده. ﴿بَنَّا﴾: حرف عطف وتفريع. ﴿إِنْ﴾: حرف عطف وتفريع.

وفي «روح البيان»، و(الفاء): للدلالة على سببية الإتباع للاعتناء. ا هـ. ﴿هل﴾: حرف للاستفهام التوبيخي. ﴿أَنتُم مُّغنُونَ ﴾: مبتدأ وخبر، والجملة الاسمية في محل النصب معطوفة على الجملة التي قبلها على كونها مقول ﴿قال﴾. ﴿عَنَّا﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ مُعَنُّونَ ﴾ . ﴿ مِنْ عَذَابِ أَلَيه ﴾ : جار ومجرور ومضاف إليه متعلق بمحذوف حال من ﴿ شَيَّءً ﴾؛ لأنه صفة نكرة قدمت عليها. ﴿ مِن ﴾: زائدة. ﴿قَالُواْ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿لَوْ هَدَىٰنَا ٱللَّهُ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي لـ﴿قَالُوٓا﴾، وإن شئت قلت ﴿لَوْ﴾: حرف شرط غير جازم. ﴿هَدَننَا ٱللَّهُ﴾: فعل ومفعول وفاعل، والجملة فعل شرط لـ﴿لَوْ﴾. ﴿لَمَدَيْنَكُمُّ ﴾: (اللام): رابطة لجواب ﴿ لَوْ ﴾. ﴿ هديناكم ﴾: فعل وفاعل ومفعول، والجملة الفعلية جواب ﴿ لَوْ ﴾ لا محل لها من الإعراب، وجملة ﴿لو﴾ الشرطية: في محل النصب مقول ﴿قَالُوا ﴾ . ﴿سَوَاءُ ﴾: خبر مقدم لمبتدأ متصيد من الجملة التي بعدها. ﴿عَلَيْ نَا ﴾: جار ومجرور متعلق به؛ لأنه بمعنى مستو. ﴿أَجَزَعْنَآ﴾: (الهمزة): لتأكيد التسوية. ﴿جزعنا﴾: فعل وفاعل. ﴿أُمِّ﴾: متصلة عاطفة. ﴿صَبَرْنَا﴾: فعل وفاعل معطوف على ﴿جزعنا﴾، وجملة ﴿جزعنا﴾ مع ما عطف عليه: في تأويل مصدر مرفوع على كونه مبتدأ مؤخراً لـ﴿سَوَآءُ﴾، والتقدير: جزعنا وصبرنا مستو علينا، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قَالُوا ﴾ . ﴿ مَا ﴾ : حجازية ، أو تميمية . ﴿ لَنَا ﴾ : جار ومجرور خبر مقدم لـ ﴿مَا ﴾ ، أو للمبتدأ . ﴿مِن ﴾ : زائدة . ﴿ مَّحِيصٍ ﴾ : اسم ﴿مَا ﴾ مؤخر، أو مبتدأ مؤخر، والتقدير: ما محيص كائناً لنا، أو كائن لنا.

﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَانُ لَمَّا تُضِى ٱلْأَمْرُ إِنَ ٱللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعَدَ ٱلْحَقِّ وَوَعَدَّتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُمْ مِن سُلْطَانٍ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَنَّدُ لِيَّ فَلَا تَلُومُونِي وَلُومُواْ أَنفُسَكُمْ ﴾.

﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَانُ ﴾: فعل وفاعل، والجملة مستأنفة. ﴿ لَمَّا ﴾: حينية في محل الجر النصب على الظرفية. ﴿ قُضِى ٱلْأَمْرُ ﴾: فعل ونائب فاعل، والجملة في محل الجر مضاف إليه، والظرف متعلق بـ ﴿ قال ﴾. ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَعَدَكُمُ ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي لـ ﴿ قال ﴾، وإن شئت قلت: ﴿ إِنَ ٱللَّهَ ﴾: ناصب واسمه.

﴿ وَعَدَكُمُ ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على ﴿ اللَّهُ ﴾. ﴿ وَعَدَ ٱلْحَقَّ ﴾: منصوب على المفعولية المطلقة، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿إِكَ﴾، وجملة ﴿إِنَ ﴾: في محل النصب مقول ﴿قال﴾. و﴿وَوَعَدَنُّكُو ﴾: فعل وفاعل ومفعول، والجملة في محل النصب معطوفة على جملة ﴿إِنَّ ﴾ على كونها مقول ﴿قَالَ﴾. ﴿ فَأَخَلَفْتُكُمُّ ﴾: (الفاء): عاطفة. ﴿أخلفتكم ﴾: فعل وفاعل ومفعول، والجملة معطوفة على جملة ﴿وعدتكم ﴾. ﴿وَمَا ﴾: (الواو): عاطفة. ﴿ما ﴾: نافية. ﴿ كَاكَ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿ لِيَ ﴾: جار ومجرور خبر مقدم لـ ﴿ كَاكَ ﴾. ﴿عَلَيْكُمْ ﴾: متعلق بـ ﴿ سُلْطَنِ ﴾ ؛ لأنه بمعنى تسلط. ﴿ مِن سُلْطَنْ ﴾ : اسم ﴿ كَانَ ﴾ مؤخر، و﴿من﴾: زائدة، والتقدير: وما كان سلطان عليكم كائناً لي، والجملة في محل النصب معطوفة على جملة ﴿أُخلفتكم ﴾ على كونها مقول ﴿قَالَ﴾. ﴿إِلَّا﴾: أداة استثناء منقطع. ﴿أَنَ﴾: حرف نصب ومصدر. ﴿مَعَوْتُكُم﴾: فعل وفاعل ومفعول في محل النصب بـ﴿أَنَّ﴾ المصدرية، والجملة الفعلية في تأويل مصدر منصوب على الاستثناء، والتقدير: وما كان لي عليكم من سلطان إلا دعوتي إياكم، فالاستثناء منقطع؛ لأن دعوته إياهم ليست من جنس السلطان حتى تستثنى منه؛ أي: لكن دعوتكم فاستجبتم لي. ﴿ فَٱسْتَجَبْنُدُ ﴾: (الفاء): عاطفة. ﴿استجبتم ﴾: فعل وفاعل معطوف على ﴿ نَعَوْنُكُم ﴾ . ﴿ لِي ﴾ : جار ومجرور متعلق به . ﴿ فَلا ﴾ : (الفاء): حرف عطف وتفريع. ﴿لاله: ناهية جازمة. ﴿تَلُومُونِ ﴾: فعل وفاعل ومفعول ونون وقاية مجزوم بـ ﴿لا ﴾ الناهية، وعلامة جزمه حذف النون، والجملة في محل النصب معطوفة على جملة ﴿وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُمُ مِن سُلْطَنِ ﴾. ﴿وَلُومُوٓا أَنْفُسَكُمْ ﴾: فعل وفاعل ومفعول معطوف على قوله: ﴿فَلَا تَلُومُونِي ﴾.

## ﴿مَّا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُد بِمُصْرِخِتُ ﴾.

﴿ مَا﴾: نافية، أو حجازية. ﴿ أَنَا﴾: مبتدأ، أو اسم ﴿ مَا﴾. ﴿ بِمُعْرِخِكُمْ ﴾: خبر المبتدأ، أو خبر ﴿ مَا﴾، والباء: زائدة، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾. ﴿ وَمَا ﴾: الواو: عاطفة. ﴿ ما ﴾: حجازية، أو تميمية. ﴿ أَنْمُ ﴾: اسم ﴿ ما ﴾، أو مبتدأ. ﴿ بِمُعْرِخِكُ ﴾: (الباء): زائدة. ﴿ مصرخي ﴾: خبر ﴿ مَا ﴾

الحجازية منصوب، وعلامة نصبه الياء الممنوعة لاشتغال المحل بالياء المجلوبة لحرف جر زائد، وياء المتكلم في محل الجر مضاف إليه، لأن أصله ما أنتم بمصرخين لي كما سيأتي في مباحث الصرف، والجملة في محل النصب معطوفة على الجملة التي قبلها.

﴿ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكَتُنُونِ مِن قَبَلُ إِنَّ ٱلظَّلِلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ ﴾ .

﴿إِنَّهُ: ناصب واسمه. ﴿كَفَرْتُهُ: فعل وفاعل، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿إنَّهُ، وجملة ﴿إنَّهُ: في محل النصب مقول ﴿قالَهُ. ﴿يَمَا ﴾: (الباء): حرف جر. ﴿ما ﴾: مصدرية. ﴿أَشَرَكْتُونِهُ: فعل ماض مبني على السكون؛ لاتصاله بضمير رفع متحرك، التاء ضمير لجماعة المخاطبين في محل الرفع فاعل، الميم: حرف دال على الجمع، الواو: حرف زائد لإشباع حركة الميم، والنون: نون الوقاية، وياء المتكلم المحذوفة اجتزاء عنها بكسرة نون الوقاية في محل النصب مفعول به. ﴿مِن قَبْلُ ﴾: جار ومجرور متعلق بـ﴿أَشَرَتُتُونِهُ، والجملة الفعلية صلة ﴿ما ﴾ المصدرية، ﴿ما ﴾ مع صلتها: في تأويل مصدر مجرور بالباء، الجار والمجرور متعلق بـ﴿كَفَرْتُ ﴾، والتقدير: إني كفرت بإشراككم إياي بالله من قبل. ﴿إِنَّ الظّلِمِينَ ﴾: ناصب واسمه. ﴿لَمُمّ ﴾: خبر مقدم. ﴿عَذَابُ ﴾: مبتدأ مؤخر. ﴿أَلِيمُ ﴾: صفة له وجملة الابتداء في محل خبر مقدم. ﴿عَذَابُ ﴾: مبتدأ مؤخر. ﴿أَلِيمُ ﴾: صفة له وجملة الابتداء في محل الرفع خبر ﴿إِنَّ ﴾، وجملة ﴿إنَّ ﴾: في محل النصب مقول ﴿قال ﴾ إن قلنا: إنه من كلام إبليس اللعين، أو مستأنفة إن قلنا: إنه من كلام إبليس اللعين، أو مستأنفة إن قلنا: إنه من كلام الله.

﴿ وَأَدْخِلَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ جَنَّنَتِ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِ ثُمُّ تَعَيِّنَهُمْ فِيهَا سَلَنَمُ ﴿ ﴾ .

﴿وَأَدْخِلَ اللَّذِينَ﴾: فعل ونائب فاعل، والجملة مستأنفة. ﴿مَامَنُوا﴾: فعل وفاعل صلة الموصول. ﴿وَعَكِلُوا الفَهَالِحَاتِ﴾: فعل وفاعل ومفعول معطوف على ﴿مَامَنُوا﴾. ﴿جَنَّتِ﴾: منصوب على الظرفية المكانية متعلق بـ﴿أدخل﴾. ﴿جَنَّتِ﴾: فعل مضارع. ﴿مِن غَيْهَا﴾: متعلق به. ﴿الْأَنْهَارُ﴾: فاعل، والجملة الفعلية في محل النصب صفة لـ ﴿جَنَّتِ﴾، ولكنها سببية. ﴿خَلِدِينَ﴾: حال من اسم

الموصول الواقع نائب فاعل لـ ﴿أدخل ﴾ . ﴿ فِيهَا ﴾ : متعلق بـ ﴿ خَلِدِينَ ﴾ . ﴿ بِإِذَنِ رَبِّهِمَ ﴾ : جار ومجرور ومضاف إليه متعلق بـ ﴿أدخل ﴾ . ﴿ يَعَيَنْهُمُ ﴾ : مبتدأ . ﴿ فِيهَا ﴾ : جار ومجرور حال من ضمير الغائبين . ﴿ سَلَمُ ﴾ : خبر المبتدأ ، والجملة الاسمية مستأنفة ، أو حال من مرفوع ﴿أدخل ﴾ .

﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةِ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّكَمَاءِ ۞﴾.

وأَلَمْ تَرَى الهمزة): للاستفهام التقريري. ولم ترى: جازم ومجزوم، وفاعله ضمير يعود على محمد، أو على أي مخاطب، والجملة مستأنفة. وكيف : اسم استفهام تعجبي في محل النصب على الحال من المفعول الثاني الذي هو ومنكلاً. ومنرب الله عنى: صير يتعدى إلى مفعولين. وهو الذي هو ومنكلاً. ومنزب الله عنه : مفعول أول، وأخرت عن المفعول الثاني، وهو ومنكلاً : مفعول ثان. وكيمة : مفعول أول، وأخرت عن المفعول الثاني، وهو ومنكلاً ، لئلا تبعد عن صفتها. وطيب والمنال كيف المثل كيف أي: حالة كونه مسؤولاً كيف صير كلمة طيبة مثلاً حالة كون ذلك المثل كيف؛ أي: حالة كونه مسؤولاً عن حاله من غرابته وإحكامه وتوضيحه، وجملة ومنرب : في محل النصب سادة مسد مفعولي رأى. وكشجرة عيه عار ومجرور خبر لمبتدأ محذوف تقديره: هي أي: الكلمة الطيبة كائنة كشجرة طيبة، والجملة الاسمية جملة مفسرة للمثل، لا محل لها من الإعراب. وطيبية مضاف إليه وأَصْلُها ثَابِتُ : مبتدأ وخبر، والجملة في محل الجر صفة ثانية لـ شجرة . ووَقَرَعُها في السَكماء : مبتدأ وخبر، والجملة مغطوفة على الجملة التي قبلها على كونها صفة لـ شجرة .

﴿ ثُوْقِيَ أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهِ أَ وَيَضْرِبُ اللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾.

﴿ ثُوْقِ ﴾: فعل مضارع بمعنى تعطي، وفاعله ضمير يعود على ﴿ شجرة ﴾ . ﴿ أُكُلَهَا ﴾: مفعول ثان لأتى، والأول محذوف تقديره تؤتي أصحابها أكلها . ﴿ كُلَّ مِينِ ﴾ : منصوب على الظرفية متعلق بـ ﴿ تُوْقِ ﴾ ، وجملة ﴿ تُوْقِ ﴾ : في محل الجر صفة لـ ﴿ شجرة ﴾ . ﴿ بِإِذِن رَبِّهَ أَ ﴾ : جار ومجرور ومضاف إليه متعلق بـ ﴿ تُوْقِ ﴾ . ﴿ وَيَغْرِبُ اللهُ ٱلأَمْنَالَ ﴾ : فعل وفاعل ومفعول، والجملة مستأنفة .

﴿ لِلنَّاسِ ﴾: متعلق به. ﴿ لَعَلَّهُمْ ﴾: ناصب واسمه. وجملة ﴿ يَتَذَكَّرُونَ ﴾: خبره، وجملة ﴿ يَتَذَكَّرُونَ ﴾: خبره، وجملة ﴿ لِعَلَ ﴾: خبره،

﴿ وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةِ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ٱجْتُثَتَ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَرَادٍ ﴾ .

﴿ وَمَثُلُ كَلِمَةٍ ﴾: مبتدأ ومضاف إليه. ﴿ غِينَةٍ ﴾: صفة لـ ﴿ كَلَمَةٍ ﴾. ومخرور خبر مبتدأ، والجملة مستأنفة. ﴿ غَيِئَةٍ ﴾: صفة أولى لَاشجرة ﴾. ﴿ اَجْتُثَتُ ﴾: فعل ماض مغير الصيغة، ونائب فاعله ضمير يعود على ﴿ شجرة ﴾. ﴿ مِن فَوِقِ ٱلأَرْضِ ﴾: جار ومجرور متعلق به، والجملة الفعلية في محل الجر صفة ثانية لـ ﴿ شجرة ﴾. ﴿ مَا ﴾: نافية. ﴿ لَهَا ﴾: جار ومجرور خبر مقدم. ﴿ مِن قَرَارٍ ﴾: مبتدأ مؤخر، و ﴿ مِن ﴾: زائدة، والجملة الاسمية في محل الجر صفة لـ ﴿ شجرة ﴾، أو في محل النصب حال من الضمير في ﴿ آجَتُثَتُ ﴾، وهذه الجملة بمنزلة التعليل.

﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ مَامَنُوا بِٱلْقَوْلِ الشَّابِ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ وَيُضِلُ اللَّهُ الظَّلِلِمِينَّ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَآءُ ﴿ ﴾ .

﴿ يُثَبِّتُ اللهُ اللَّيْنَ ﴾: فعل وفاعل ومفعول، والجملة مستأنفة. ﴿ مَامَوُا﴾: فعل وفاعل صلة الموصول. ﴿ إِلْقَوْلِ ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ يُثَبِّتُ ﴾. ﴿ النَّابِتِ ﴾: صفة لـ ﴿ القول ﴾. ﴿ وَ الْحَيَوْةِ ﴾: متعلق بـ ﴿ يُثَبِّتُ ﴾ أيضاً. ﴿ الدُّيّا ﴾: صفة لـ ﴿ الْخَيرُةِ ﴾ . ﴿ وَ فِي الْحَيرَةِ ﴾ : جار ومجرور معطوف على الجار والمجرور قبله. ﴿ وَيُضِلُ اللهُ الظَّالِمِينَ ﴾ : فعل وفاعل ومفعول معطوف على ﴿ يُثَبِّتُ ﴾ . ﴿ يَشَآهُ ﴾ : فعل وفاعل ومفعول معطوف على ﴿ يُثَبِّتُ ﴾ . ﴿ يَشَآهُ ﴾ : فعل مضارع، وفاعله ضمير يعود على ﴿ اللهُ ﴾ ، والجملة صلة لـ ﴿ مَا ﴾ ، أو صفة لها ، والعائد أو الرابط محذوف تقديره : ما يشاء، والله أعلم .

### التصريف ومفردات اللغة

﴿ أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلْتِمَاً ﴾ من عاد بمعنى صار؛ أي: لتصيرن داخلين في ملتنا، أصله لتعودونن، حذفت نون علامة الرفع لتوالي الأمثال وواو الجماعة لالتقاء الساكنين، فصار لتعودن، والملة: الدين والشريعة.

﴿مَقَامِی﴾ والمقام: موقف الحساب. وفي «السمين»: وفي ﴿مَقَامِی﴾ ثلاثة أوجه:

أحدها: أنه مقحم، وهو بعيد، إذ الأسماء لا تقحم.

الثاني: أنه مصدر مضاف للفاعل، قال الفراء: مقامي مصدر مضاف لفاعله؛ أي: قيامي عليه بالحفظ.

الثالث: أنه اسم مكان، قال الزجاج: مكان وقوفه بين يدي للحساب، كقوله: ﴿ وَلِنَ خَافَ مَقَامَ رَبِّمِهِ ﴾، والمقام ـ بفتح الميم ـ: مكان الإقامة، وبالضم فعل الإقامة.

﴿وَخَافَ وَعِيدِ﴾؛ أي: وعيدي بالعذاب، أو عذابي الموعود للكفار على أن يكون الوعيد بمعنى الموعود. والخوف: غم يلحق لتوقع المكروه، والوعيد: الاسم من الوعد.

﴿ وَأَسْتَفْتَحُوا ﴾ ؛ أي: استنصروا الله تعالى ودعوا عليهم بالعذاب، من الاستفتاح استفعال من الفتح. وفي «القاموس»: والفتح كالفِتاحة ـ بضم الفاء وكسرها ـ: الحكم بين الخصمين. اه. أي: طلبوا الفتح بالنصرة على الأعداء.

﴿وَخَابَ﴾؛ أي: هلك، وقيل: خسر. ﴿كُلِّ جَبَّادٍ عَنِيدٍ﴾، والجبار: العاتي المتكبر عن طاعة الله، والعنيد: المعاند للحق المخالف له، وقيل: الجبار في صفة الإنسان، يقال لمن تجبر بنفسه بادعاء منزلة عالية لا يستحقها، وهو صفة ذم في حق الإنسان. وقيل: الجبار الذي لا يرى فوقه أحداً. وقيل: الجبار المتعظم في نفسه المتكبر على أقرانه. وقيل: العنيد هو المعرض عن الحق. وقيل: هو المعجب بما عنده، وهو فعيل بمعنى مفاعل؛ أي: بمعنى معاند، كالخليط بمعنى المخالط. اهد. «كرخي». وقال الزجاج: العنيد الذي يعدل عن القصد، وبمثله الهروي، وقال أبو عبيد: هو الذي عند وبغى.

﴿ مِنْ وَرَابِهِ عَهَم الله على أي (١): من بعده جهنم، والمراد بعد هلاكه، على أن

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

وراء هنا بمعنى بعد، ومنه قول النابغة:

حَلَفْتُ فَلَمْ أَتْرُكُ لِنَفْسِكَ رِيْبَةً وَلَيْسَ وَرَاءَ ٱلله لِلْمَرْءِ مَنْهَبُ

أي: ليس بعد الله، ومثله قوله: ﴿ وَمِن وَرَآبِهِ عَذَابٌ غَلِيظٌ ﴾؛ أي: ومن بعده كذا، قال الفراء: وقيل: ﴿ مِن وَرَآبِهِ عَ ﴾؛ أي: من أمامه. قال أبو عبيد هو من أسماء الأضداد، ومنه قول الشاعر:

وَمِسنْ وَرَائِسكَ يَسومُ أَنْسَتَ بَسَالِسَغُسهُ لاَ حَسَاضِيرٌ مُعْجِزٌ عَنْهُ وَلاَ بَسَادِيْ

وقال ثعلب: هو اسم لما توارى عنك، سواء كان خلفك أو قدامك. ا هـ.

﴿ صَكِيدٍ ﴾: هو ما يسيل من جوف أهل النار مختلطاً بالقيح والدم. وقال محمد بن كعب القرظي: هو ما يسيل من فروج الزناة يسقاه الكافر.

﴿ يَتَجَرَّعُهُ ﴾؛ أي: يكلف (١) على جرعه وبلعه مرة بعد مرة، وتجرع من باب تفعل الخماسي، وفيه احتمالات:

أحدها: أنه مطاوع جرعته بالتشديد، نحو علمته فتعلم.

والثاني: أن يكون للتكلف نحو تحلم؛ أي: يتكلف جرعه، ولم يذكر الزمخشري غيره. ومعنى التكلف أن الفاعل يتعافى ذلك الفعل ليحصل بمعاناته، كتشجع، إذ معناه: استعمل الشجاعة وكلف نفسه إياها لتحصل. ذكره في «روح البيان».

والثالث: أنه دال على المهلة نحو تفهمته؛ أي: يتناوله شيئاً فشيئاً بالجرع، كما يتفهم شيئاً فشيئاً بالتفهيم.

والرابع: أنه بمعنى جرعه المجرد نحو: عدوت الشيء وتعديته. اهـ. «سمين».

﴿ وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ ﴾؛ أي: ولا يقارب أن يسيغه فضلاً عن الإساغة، بل يغض به، والسواغ انحدار الشراب في الخلق بسهولة وقبول نفس، يقال: ساغ

<sup>(</sup>١) الفتوحات.

الشراب إذا جاز الخلق بسهولة، وقال بعض المفسرين: إن كاد هنا صلة، والمعنى: يتجرعه ولا يسيغه. ا هـ.

﴿كُرْمَادٍ﴾ والرماد معروف، وهو ما سحقته النار من الأجرام، وجمعه في الكثرة رمد، وفي القلة على أرمد. اه. «سمين». وقال ابن عيسى (١): الرماد هو جسم يسحقه الإحراق سحق الغبار، ويجمع على رمد في الكثرة، وأرمدة في القلة، وشذ جمعه على أفعلاء، قالوا: أرمداء ورماد رمدد إذا صار هباء أرق ما يكون.

﴿ ٱشْتَدَّتَ بِهِ ٱلرِّيمُ فِي يَوْمِ عَاصِفِ ﴿ ومعنى اشتدت به الريح، حملته بشدة وسرعة، والعصف: شدة الريح، وصف به زمانها مبالغة، كما يقال: يوم حار ويوم بارد، والحر والبرد فيهما لا منهما.

﴿ فَقَالَ الشَّمَفَتُوا ﴾: جمع (٢): ضعيف، والضعف خلاف القوة، وقد يكون في النفس، وفي البدن، وفي الحال، وفي الرأي، والمناسب للمقام هو الأخير، فإنه لو كان في رأيهم قوة لما اتبعوهم في تكذيب الرسل والإعراض عن نصائحهم.

﴿إِنَّا كُنَّا لَكُمُّ بَعًا﴾: جمع تابع، كخدم جمع خادم، وحرس جمع حارس، ورصد جمع راصد، وهو المستن بآثار من يتبعه؛ أي: تابعين لكم في تكذيب الرسل والإعراض عن نصائحهم مطيعين لكم فيما أمرتمونا به. ﴿فَهَلْ أَنتُم مُغْنُونَ عَنَّا﴾؛ أي: دافعون عنا، يقال: أغنى عنه إذا دفع عنه الأذى، وأغناه إذا أوصل إليه النفع.

﴿ لَجَزِعْنَا آم صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مَحِيضٍ ﴾ الجزع (٣): عدم احتمال الشدة، وعدم الصبر على البلاء، وهو نقيض الصبر. قال الشاعر:

جَزِعْتُ وَلَمْ أَجْزَعْ مِنَ ٱلْبَيْنِ مَجْزَعًا وَعَذَّبْتُ قَلْبَاً بِٱلْكَوَاكِبِ مُوْلَعَا

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

وفي «المصباح»: وجزع الرجل جزعاً ـ من باب تعب ـ فهو جزع وجزوع مبالغة إذا ضعف من حمل ما نزل به، ولم يجد صبراً وأجزعت غيره.

﴿ مِن عَجِيصِ ﴾؛ أي: من منجأ (١) ولا مهرب من عذاب الله، يقال: حاص فلان عن كذا؛ أي: فر وزاغ يحيص حيصاً وحيوصاً وحيصاناً، والمعنى: ما لنا وجه نتباعد به عن النار. وفي «المختار»: حاص عنه إذا عدل وحاد، وبابه باع وحيوصاً ومحيصاً ومحاصاً وحيصاً بفتح الياء، يقال: ما عنه محيص؛ أي: محيد ومهرب، والانحياص مثله. اه. وهو يحتمل أن يكون مكاناً كالمبيت، ومصدراً كالمغيب.

﴿وَعْدَ الْخَقِ﴾؛ أي: وعداً من حقه أن ينجز، أو وعداً أنجزه. اه. «بيضاوي». وفي «السمين»: يجوز أن يكون من إضافة الموصوف لصفته؛ أي: الوعد الحق، وأن يراد بالحق صفة الباري تعالى؛ أي: وعدكم الله تعالى وعده، وأن يراد بالحق والجزاء على الأعمال، فتكون إضافة صريحة. اه.

﴿ فَٱسْتَجَنَّتُمْ لِي ﴾؛ أي: أجبتموني، فالسين والتاء زائدتان ﴿ مَّا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ ﴾ المصرخ (٢): المغيث. قال الشاعر:

فَلاَ تَجْزَعُواْ إِنِّيْ لَكُمْ غَيْرَ مُصْرِخِ وَلَيْسَ لَكُمْ عَنِّيْ غَنَاءٌ وَلاَ نَصْرُ والصارخ المستغيث، يقال: صرخ يصرخ صرخاً وصراخاً وصرخة. قال سلامة بن جندل:

كُنسًا إِذَا مَا أَتَانَا صَارِخٌ فَنعٌ كَانَ ٱلصَّرَاخُ لَهُ قَرْعُ ٱلظَّنَابِيْبِ
واصطرخ بمعنى صرخ وتصرخ إذا تكلف الصراخ، واستصرخ استغاث،
فقال: استصرخني فأصرخته، والصريخ مصدر كالصهيل، ويوصف به المغيث
والمستغيث من الأضداد. وفي «المصباح»: صرخ يصرخ ـ من باب قتل ـ صراخاً
فهو صارخ، وصريخ إذا صاح وصرخ، فهو صارخ إذا استغاث، واستصرخته،
استغثت به فأغاثني فهو صريخ؛ أي: مغيث ومصرخ على القياس.

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

﴿ صَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا ﴾ المثل (٢): قول في شيء يشبه بقول في شيء آخر لما بينهما من المشابهة، ويوضح الأول بالثاني ليتم انكشاف حاله به.

﴿أَصْلُهَا ثَابِتُ ﴾؛ أي: ضارب بعروقه في الأرض ﴿وَفَرَعُهَا فِي السَّكَاءَ﴾؛ أي: في جهة العلو، والفرع: الغصن من الشجرة، ويطلق على ما يولد من الشيء، والفرع أيضاً: الشعر، يقال: رجل أفرع وامرأة فرعاء لمن كثر شعره. وقال امرؤ القيس بن حجر:

### وَفَرْعٌ يُغَشِّيْ ٱلْمَتْنَ أَسْوَدُ فَاحِمُ

﴿ أُوَّةِ أُكُلُهَ ﴾ أي: تعطي ثمرها. ﴿ كُلَّ حِينٍ ﴾ أي: كل وقت، والحين في اللغة (٢٠): الوقت يطلق على القليل والكثير واختلفوا في مقداره هنا، فقال مجاهد وعكرمة: الحين هنا: سنة كاملة ؛ لأن النخلة تثمر في كل سنة مرة. وقال سعيد بن جبير وقتادة والحسن: ستة أشهر يعني: من وقت طلعها إلى حين صرامها، وروي ذلك عن ابن عباس أيضاً. وقال علي بن أبي طالب: ثمانية أشهر يعني: أن مدة حملها باطناً وظاهراً ثمانية أشهر. وقيل: أربعة أشهر من وقت حين ظهور حملها إلى إدراكها. وقال الربيع بن أمس: ﴿ كُلَّ حِينٍ ﴾ يعني: كل غدوة وعشية ؛ لأن ثمرة النخلة تؤكل أبداً ليلاً ونهاراً صيفاً وشتاءً، فيؤكل منها الجمار

<sup>(</sup>١) الفتوحات.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

<sup>(</sup>٣) الخازن .

والطلع والبلح والبسر والمنصف والرطب، وبعد ذلك يؤكل التمر اليابس إلى الطري الرطب، فأكلها دائم في كل وقت. اهد. «خازن».

﴿بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾؛ أي: بإرادة خالقها.

﴿ آَجْنُتُنَ ﴾؛ أي: استؤصلت وأخذت جثتها من الجث؛ وهو القطع باستئصال، فهو صفة لشجرة، ومعنى اجتثت، قلعت جثتها؛ أي: شخصها وذاتها من فوق الأرض، والجثة: شخص الإنسان قاعداً وقائماً. وقال لقيط الإياري:

هو الجلاء الذي يجتث أصلكم فمن رأى مثل ذا آت ومن سمعا ويقال (١): اجتثثت الشيء إذا قلعته، فهو افتعال من لفظ الجثة، وجثثت الشيء قلعته، والمعنى: على التشبيه؛ أي: كأنها اجتثت، وكأنها غير ثابتة بالكلية، وكأنها ملقاة على وجه الأرض.

﴿مَا لَهَا مِن قَرَارِ﴾؛ أي: استقرار عليها يقال: قر الشيء قراراً نحو ثبت ثباتاً.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من البلاغة، وأنواعاً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: الإظهار في مقام الإضمار في قوله: ﴿ لَتُمْلِكُنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ تسجيلاً عليهم باسم الظلم، فإن الشرك لظلم عظيم.

ومنها: الذم في قوله: ﴿وَغَابَ كُلُ جَبَارٍ عَنِيدٍ﴾ تسجيلاً (٢) عليهم باسم التجبر والعناد، لا أنهم بعضهم ليسوا كذلك، وأنه لم تصبهم الخيبة.

<sup>(</sup>١) الفتوحات.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

ومنها: الإبهام ثم البيان في قوله: ﴿مِن مَّآءِ صَكِيدٍ ﴾ أبهم الماء أولاً، ثم بين بالصديد تعظيماً وتهويلاً لأمره، وتخصيصه بالذكر من بين عذابها يدل على أنه من أشد أنواعه.

ومنها: المبالغة في قوله: ﴿وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ ﴾؛ أي: لا يقارب أن يسيغه ويبتلعه فضلاً عن الإساغة، بل يغص به.

ومنها: المجاز المرسل في قوله: ﴿وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ﴾؛ لأنه مجاز عن أسبابه، ففيه إطلاق المسبب وإرادة السبب.

ومنها: جناس الاشتقاق في قوله: ﴿وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ﴾، ﴿وَمَا هُوَ بِـمَيْتِّرٍ ﴾.

ومنها: التشبيه التمثيلي في قوله: ﴿أَعْمَلُهُمْ كُرَمَادٍ اَشْتَدَتْ بِهِ ٱلرِيحُ﴾؛ لأن وجه الشبه منتزع من متعدد، شبه (۱) الله سبحانه وتعالى صنائع الكفار ـ جمع صنيعه ـ من الصدقة وصلة الرحم وعتق الرقاب وفك الأسير وإغاثة الملهوف ونحو ذلك من مكارمهم في حبوطها وذهابها هباء منثوراً لبنائها على غير أساس من معرفة الله تعالى وتوحيده، وكونها لوجهه برماد طيرته الريح العاصف، ووجه الشبه أن الريح العاصف تطير الرماد، وتفرق أجزائه بحيث لا يبقى له أثر، فكذلك كفرهم أبطل أعمالهم وأحبطها بحيث لا يبقى لها أثر، وقد بين مقصوده ومحصله بقوله: ﴿لا يَقْدِرُونَ مِمَا كَسَبُوا عَلَى شَيْءٍ﴾.

ومنها: الإسناد المجازي في قوله: ﴿ فِي يَوْمٍ عَاصِفِ ﴾؛ لأن العصف اشتداد الريح وصف به زمانه للمبالغة كقولهم: نهاره صائم وليله قائم.

ومنها: فذلكة التمثيل والتشبيه في قوله: ﴿لَّا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَى اللَّهِ مَا كَسَبُوا عَلَى اللَّهُ وَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَمَا اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُو

ومنها: الإسناد المجازي في قوله: ﴿ فِي يَوْمِ عَاصِفٍ ﴾ لأن العصف اشتداد الريح وُصف به زمانه للمبالغة كقولهم: نهاره صائم وليله قائم.

<sup>(</sup>١) البيضاوي وزاده.

ومنها: فذلكة التمثيل والتشبيه في قوله: ﴿ لَّا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَى اللَّهِ مَا كَسَبُوا عَلَى اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَل

ومنها: الإسناد المجازي في قوله: ﴿ ذَلِكَ هُوَ الضَّكَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴾ فأسند البعد الذي هو من أحوال الضال إلى الضلال الذي هو فعله مجازاً مبالغة.

ومنها: الطباق في قوله: ﴿ يُذْهِبَكُمُ وَيَأْتِ عِنَاتِي جَدِيدٍ ﴾.

ومنها: إيثار (١) صيغة الماضي في قوله: ﴿وَبَرَزُوا لِللّهِ جَيِعًا﴾ وإن كان معناه الاستقبال؛ للدلالة على تحقق وقوعه؛ لأن كل (٢) ما أخبر الله عنه فهو حق وصدق كائن لا محالة، فصار كأنه قد حصل ودخل في الوجود، وكذا في قوله: ﴿فَقَالَ الضَّعَفَاتُوا ﴾ دلالة على أن وقوعه محقق.

ومنها: الطباق بين ﴿ ٱلشُّعَفَتُوا ﴾ و﴿ الذين استكبروا ﴾ .

ومنها: الاستفهام التوبيخي في قوله: ﴿فَهَلَ أَنتُهِ مُغْنُونَ﴾.

ومنها: الطباق في ﴿جزعنا﴾ و﴿صَبَرَنَا﴾.

ومنها: إيثار صيغة الماضي في قوله: ﴿وَقَالَ ٱلشَّيْطَانُ ﴾ وإن كان معناه مستقبلاً.

ومنها: جناس الاشتقاق في قوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَعَلَكُمْ وَعَدَ ٱلْحَقِّ ﴾.

ومنها: التجوز في قوله: ﴿ فَأَخَلَفْتُكُمْ ﴾؛ لأن الإخلاف (٣) حقيقة هو عدم إنجاز من يقدر على إنجاز وعده، وليس الشيطان كذلك، فقوله: ﴿أخلفتكم﴾، يكون مجازاً جعل تبين خلف وعده كالإخلاف منه، كأنه كان قادراً على إنجازه، وأنى له ذلك.

ومنها: الاستعارة في قوله: ﴿ بِمَا أَشْرَكَتُنُونِ ﴾ شبه طاعته باتباعه فيما زينه

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الخازن.

لهم بإشراكه مع الله بجامع الاتباع في كل على طريقة الاستعارة التصريحية التبعية كما في «الشهاب».

ومنها: طباق السلب في قوله: ﴿ فَلَا تَلُومُونِي وَلُومُوٓا أَنفُسَكُمُّ ﴾.

ومنها: الاستفهام التعجبي في قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا ﴾.

ومنها: التشبيه المرسل المجمل في قوله: ﴿كَلِمَةُ طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ﴾ وقوله: ﴿وَمِثُلُ كَلْمَةُ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ﴾

ومنها: الطباق في قوله: ﴿أَصْلُهَا﴾، ﴿وَفَرَعُهَا﴾، وفي ﴿طَيِّبَةً﴾، ﴿ خَيِينَةِ ﴾.

ومنها تغيير (١) الأسلوب في قوله: ﴿وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَيِيثَةٍ﴾.. الخ. حيث لم يقل: وضرب الله مثلاً كلمة خبيثة.. الخ للإيذان بأن ذلك غير مقصود بالضرب والبيان. ا هـ. «أبو السعود».

ومنها: الاستعارة التصريعة الأصلية في قوله: ﴿كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ﴾ حيث شبه النجم؛ وهو ما لا ساق له بالشجر، وهو ما له ساق بجامع أن كلاً منهما نبات، فاستعار له اسم الشجر، وقيل: تسميتها شجرة للمشاكلة.

ومنها: الإسناد المجازي في قوله: ﴿ثُوَّقِ أَكُلُّهَا﴾.

ومنها: الإظهار (٢) في مقام الإضمار في قوله: ﴿ يُضِلُّ اللَّهُ ﴾ وفي قوله: ﴿ يُضِلُّ اللَّهُ ﴾ وفي قوله:

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الفتوحات.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني.

# قال الله سبحانه جلَّ وعلا:

#### المناسبة

قوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ اللهِ كُفْرًا وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ دَارَ الْبَوارِ

﴿ الله سبحانه وتعالى لمّا ذكر (١) حال المؤمنين وهداهم، وحال الكافرين وإضلالهم. . ذكر السبب في إضلالهم.

وعبارة «المراغي» هنا: مناسبتها لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ذكر (٢) الأمثال بياناً لحالي الفريقين، وذكر ما يليه من التوفيق في الدارين

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) المراغي.

للسعداء، وما ينال الأشقياء من الخذلان والإضلال جزاء ما كسبت أيديهم من تدسيتهم لأنفسهم باجتراحهم للشرور والآثام، وبين أن كل ذلك يفعله على حسب ما يرى من الحكمة والمصلحة. . ذكر (۱) هنا الأسباب التي أوصلتهم إلى سوء العاقبة معجباً رسوله على مما صنعوا من الأباطيل التي لا تكاد تصدر ممن له حظ من الفكر والنظر، ولم تكن هذه الطامة خاصة بهم، بل كانت فتنة شعواء عمتهم جميعاً ﴿وَانَـ قُوا فِتَـ نَهُ لا تُصِيبَنَ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنكُمُ خَاصَةً ﴾.

ذاك أنهم بدلوا النعمة كفراً، والشكر جحداً، وإنكاراً، وليت البلية كانت واحدة، بل أضافوا إليها أخرى، فاتخذوا لله الأنداد والشركاء، ثم تلبثوا بإضلال غيرهم، فكانوا دعاة الكفر وأعوان الفتنة:

فَلَوْ كَانَ هَمَّ وَاحِدٌ لأَحْتَمَلْتُهُ وَلَكِنَهُ هَمَّ وَثَالِثُ وَثَالِثُ وَلَا مَلْتُهُ هَمَّ وَثَالِثُ وَثَالِثُ وَمَالِثُ وَمِن ثم كانت عاقبتهم التي لا مرد لها العذاب الأليم في جهنم وبئس المصير، ثم بين لرسوله ﷺ أن مثل هؤلاء لا تجدي فيه العظة، فذرهم يتمتعوا في هذه الحياة حتى حين، ثم لا بد لهم من النصيب المحتوم.

قوله تعالى: ﴿ قُلُ لِعِبَادِى اللَّذِينَ مَامَنُوا يُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ . . . ﴾ الآية ، مناسبة هذه الآية لما قبلها (٢) : أنه سبحانه وتعالى لما ذكر حال الكفار وكفرهم نعمته ، وجعلهم له أنداداً ، وهددهم . . أمر المؤمنين بلزوم الطاعة والتيقظ لأنفسهم ، وإلزام عمودي الإسلام: الصلاة والزكاة قبل مجيء يوم القيامة .

وعبارة المراغي هنا<sup>(٣)</sup>: بعد أن أمر الله سبحانه وتعالى الكافرين على سبيل الوعيد والتهديد بالتمتع بنعيم الدنيا. . أمر عباده المؤمنين بعدم المغالاة في التمتع بها، والجد في مجاهدة النفس والهوى ببذل النفس والمال في كل ما يرفع شأنهم ويقربهم من ربهم، وينيلهم الفوز لديه في يوم لا تنفع فيه فدية ولا صداقة ولا خلة ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالًا وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى اللّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴿ إِلّهُ مَنْ أَتَى اللّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴿ إِلّهُ مَنْ أَتَى اللّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴿ إِلّهُ اللّهُ مَنْ أَتَى اللّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴿ إِلّهُ مَنْ أَتَى اللّهَ يَقَلْبِ سَلِيمٍ ﴿ إِلّهُ مَنْ أَتَى اللّهَ يَقَلْبِ سَلِيمٍ ﴿ إِلّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۲) المراغي.

<sup>(</sup>٢) ألبحر المحيط.

قوله تعالى: ﴿ أَلَهُ اللّٰذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ. . ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ذكر أحوال الكافرين لنعمه حين بدلوا الشكر بالكفر، واتخذوا لله أنداداً، فكان جزاؤهم جهنم وبئس المهاد، ثم أمر المؤمنين بإقامة شعائر الدين من صلاة وزكاة شكراً لربهم على ما أوتوا من النعم، وحثاً لهم على الجهاد في سبيل كمالهم ورقيهم، ببذل النفس والنفيس، وهو المال لتكمل لهم السعادة في الدارين. شرع بذكر الأدلة المنصوبة في الآفاق والأنفس التي توجب على عباده المثابرة على شكره ودوام الطاعة له، ويذكر النعم الجسام التي يتقلبون في أعطافها آناء الليل وأطراف النهار؛ ليكون في ذلك حث لهم على التذبر فيما يأتون وفيما يذرون، وفيه عظيم الدلالة على وجوب شكر الصانع لها، كما فيه أشد التقريع للكافرين الذين أعرضوا عن النظر والتفكر في تلك النعم، فكان هذا داعية كفرها وجحودها وغمطها وكنودها.

قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرِهِمُ رَبِّ اَجْعَلَ هَذَا بَلَدًا عَلِياً ... ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: لما ذكر (١) سبحانه وتعالى الأدلة على أن لا معبود سواه، وأنه لا يجوز بحال أن يعبد غيره، وطلب إلى رسوله أن يعجب من حال قومه إذ بدلوا نعمة الله كفراً وعبدوا الأوثان والأصنام. ذكر هنا أن الأنبياء جميعاً حثوا على ترك عبادة الأصنام، فإبراهيم صلوات الله عليه وسلامه؛ وهو أبوهم نعى على قومه عبادتها، وطلب إلى الله أن يجنبه وبنيه ذلك، فإنها كانت سبباً في ضلال كثير من الناس، وشكر الله على أن وهب له على كبره ولديه إسماعيل وإسحاق، ثم ختم مقاله بأن يغفر له ولوالديه وللمؤمِنين ذنوبهم عند العرض والحساب.

قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ اَجْعَلْ هَلَا الْبَلَدَ... ﴾ الآيات، قال أبو حيان: مناسبة هذه الآيات لما قبلها(٢): أنه تعالى لما ذكر التعجيب من الذين بدلوا نعمة الله كفراً وجعلوا لله أنداداً؛ وهم قريش ومن تابعهم من العرب الذين

<sup>(</sup>١) المراغي.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

اتخذوا آلهة من دون الله، وكان من نعم الله عليهم، وإسكانه إياهم حرمه... أردف ذلك بذكر أصلهم إبراهيم، وأنه صلوات الله عليه دعا الله تعالى أن يجعل مكة آمنة، ودعا بأن يجنب بنيه عبادة الأصنام، وأنه أسكنه وذريته في بيته ليعبدوه وحده بالعبادة التي هي أشرف العبادة، وهي الصلاة لينظروا في دين أبيهم، وأنه مخالف لما ارتكبوه من عبادة الأصنام، فيزدجروا ويرجعوا عنها.

## أسباب النزول

قوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ اللّهِ...﴾ الآية، سبب نزولها: ما أخرجه ابن جرير عن عطاء بن يسار قال(١): نزلت هذه الآية في الذين قتلوا يوم بدر قوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ اللّهِ...﴾ الآية.

وقد ذهب<sup>(۲)</sup> جمهور المفسرين إلى أن الآية نزلت في كفار مكة، وقيل: نزلت في الذين قاتلوا رسول الله ﷺ يوم بدر، وقيل: نزلت في بطنين من بطون قريش بني مخزوم وبني أمية، وقيل: إنها عامة في جميع المشركين، وقيل غير ذلك.

## التفسير وأوجه القراءة

والاستفهام في قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ استفهام تعجيب لرسول الله ﷺ، أو لكل من يصلح له؛ أي: هل رأيت مخاطب، والخطاب فيه لرسول الله ﷺ، أو لكل من يصلح له؛ أي: هل رأيت يا محمد عجباً مثل عجب هؤلاء المذكورين؛ أي: ألم تنظر يا محمد ﴿ إِلَى ﴾ حال الكفار ﴿ اللَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ اللَّهِ ﴾؛ أي: جعلوا بدل شكر نعمة الله التي هي إرسال محمد ﷺ إليهم ﴿ كُفّراً ﴾؛ أي: جحداً وتكذيباً له، وشكرها الإيمان به ﷺ في جميع ما جاء به، وهم أهل مكة حيث أسكنهم الله حرمه الآمن، ووسع عليهم أبواب رزقه، وشرفهم بمحمد ﷺ، فكفروا ذلك فقحطوا سبع سنين، فقتلوا وأسروا يوم بدر؛ لأن (٢) شكرها الذي وجب عليهم وضعوا مكانه كفراً، فكأنهم غيروا الشكر إلى الكفر، وبدلوه تبديلاً ﴿ وَأَمَلُواْ قَوْمَهُم ﴾ الذين تابعوهم على الكفر

<sup>(</sup>١) لباب النقول. (٣) النسفي.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني.

وانزلوهم ﴿ وَارَ ٱلْبَوَارِ ﴾ ؛ أي: دار الهلاك جهنم: عطف بيان ﴿ يَصَلَوْنَهَا ﴾ ؛ أي: يقاسون حرها ؛ أي: حالة كونهم يدخلونها يوم القيامة مقاسين لحرها ؛ أي: أنزل (١) بعض قريش المطمعون يوم بدر ـ وهم بنو أمية وبنو المغيرة ـ أتباعهم وهم بقية قريش بسبب إضلالهم إياهم وإرشادهم إلى طريقة الشرك دار الهلاك التي هي جهنم يوم القيامة حالة كون كلهم من الأتباع والمتبوعين يدخلون جهنم مقاسين لحرها كفاء ضلالهم وإضلالهم وعدم (١) التعرض لحلولهم لدلالة الإحلال عليه ، إذ هو فرعه ﴿ وَبِشَلَ ٱلْقَرَارُ ﴾ ؛ أي: وقبح المستقر والمنزل لهم يوم القيامة ، والمخصوص بالذم جهنم داراً لهم .

والمعنى: أي ألم (٢) تعلم وتعجب من قوم بدلوا شكر النعمة غمطاً لها، وجحوداً بها كأهل مكة الذين أسكنهم الله حرماً آمناً يجبي إليه ثمرات كل شيء، وجعلهم قوام بيته، وشرفهم بإرسال رسوله محمد على من بينهم، فكفروا بتلك النعمة، فأصابهم الجدب والقحط سبع سنين دأباً، وأسروا يوم بدر وصفدوا في السلاسل والأغلال، وقتل منهم العدد العديد من صناديدهم ورجالاتهم ممن كانوا يضنون بهم ويحتفظون بمواضيعهم ليوم كريهة وسداد ثغر.

<sup>(</sup>١) المراح. (٣) المراغي.

<sup>(</sup>۲) روح البيان. (٤) روح البيان.

حقيقياً لهم من اتخاذ الأنداد، ولكن لما كان نتيجة له كما كان الإكرام في قولك: جئتك لتكرمني نتيجة المجيء شبه بالغرض، وأدخل اللام عليه بطريقة الاستعارة التبعية، ونسب الإضلال الذي هو فعل الله تعالى إليهم؛ لأنهم سبب الضلالة حيث يأمرون بها ويدعون إليها. وقرأ ابن كثير وأبو عمرو(۱): ﴿ليضلوا هنا، و ﴿ليضل ﴾ في الحج ولقمان والروم بفتح الياء؛ أي: ليضلوا بأنفسهم عن سبيل الله، وتكون اللام للعاقبة؛ أي: ليتعقب جعلهم لله أنداداً ضلالهم؛ لأن العاقل لا يريد ضلال نفسه. وقرأ باقي السبعة بضمها؛ أي: ليوقعوا قومهم في الضلال عن سبيل الله، فهذا هو الغرض من جعلهم لله أنداداً.

والمعنى: ﴿وَجَعَلُواْ لِلّهِ أَندَادًا﴾؛ أي (٢): واتخذوا لله الواحد الأحد الفرد الصمد الذي ليس له كفواً أحد أنداداً وشركاء من الأصنام والأوثان أشركوهم به في العبادة، كما قالوا في الحجّ: لبيك لا شريك لك إلا شريكاً هو لك تملكه وما ملك. ﴿ لِيُضِلُّواْ عَن سَبِيلِهِ ﴾؛ أي: لتكون عاقبة أمر الذين شايعوهم على ضلالهم الصد والإعراض عن سبيله القويم ودينه الحنيف، والوقوع في حمأة الكفر والضلال.

(٣) روح البيان.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

## عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وسمى الله تعالى ذلك تمتعاً (١)؛ لأنهم تلذذوا به، وأحسوا بغبطة وسرور، كما يتلذذون بالمشتهيات من النعم، وهذا الأسلوب التهكمي يستعمل في التخاطب كثيراً، فترى الطبيب يأمر مريضه بالاحتماء من بعض ما يضره ويؤذيه، ثم لا يرى منه إلا تمادياً في الإعراض عن أوامره واتباعاً لشهواته، فيقول له: كل ما تريد، فإن مصيرك إلى الموت، وما مراده من ذلك إلا التهديد ليرتدع ويقبل ما يقول، وكما يقال لمن سعى في مخالفة السلطان، إصنع ما شئت، فإن مصيرك إلى السيف.

ودلت الآيتان على أمور:

الأول: أنَّ الكفران سبب لزوال النعمة بالكلية، كما أن الشكر سبب لزيادتها.

والثاني: أنَّ القرين السوء يجر المرء إلى النار، ويحله دار البوار، فينبغي للمؤمن المخلص السني أن يجتنب عن صحبة أهل الكفر والنفاق والبدعة حتى لا يسرق طبعه اعتقادهم السوء وعملهم السيء. ولهم كثرة في هذا الزمان.

والثالث: أن جهنم دار القرار للأشرار، وشدة حرها مما لا يوصف.

وبعد أن هدد الكفار على انغماسهم في اللذات أمر نبيه على أن يأمر خُلَصَ عباده بإقامة العبادات البدنية، وأداء الفرائض المالية، فقال: ﴿قُلَ ﴾ يا محمد ﴿لَهِ بَالله ورسوله ﴿يُقِيمُوا الصّلاَة ﴾؛ أي: أقيموا (٢) الصلاة الواجبة على وجهها وأدوها كما طلب ربكم، وداوموا عليها، فهي عماد الدين وهي التي تنهى عن الفحشاء والمنكر، وهي المصباح للمؤمن يستضيء به للقرب من ربه. و﴿عبادي ﴾ يقرأ بثبوت الياء مفتوحة وبحذفها لفظاً لا خطأ، والقراءتان

<sup>(</sup>١) المراغي.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

﴿ وَيُنفِقُوا مِمّا رَنَفْتُهُم ﴾؛ أي: وتصدقوا بعض ما أعطيناكم من الرزق والعطاء، وأدوا الزكاة الواجبة شكراً له على نعمه الجزيلة، ورأفة بعباده الفقراء، وسدّاً لخلتهم، وإيجاداً للتضامن والتعاون بين الأخوة في الدين ﴿ إِنَّا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾. ﴿ سِرًا ﴾؛ أي: خفية ﴿ وَعَلاَينَةً ﴾؛ أي: جهراً ؛ أي: أنفقوها إنفاق سر وخفية في صدقة الواجب. قيل: أراد (١) بهذا الإنفاق إخراج الزكاة الواجبة، وقيل: أراد به جميع الإنفاق في جميع وجوه الخير والبر، وحمله على العموم أولى؛ ليدخل فيه إخراج الزكاة والإنفاق في جميع وجوب البر، والمراد: حث المؤمنين على الشكر لنعم الله تعالى بالعبادة البدنية والمالية، وعلى ترك التمتع بمتاع الدنيا، كما هو صنيع الكفرة، وإنما خصهم (٢) بالإضافة تنويهاً لهم وتنبيهاً على أنهم المقيمون لحقوق العبودية. وهذان الفعلان (٣): إما مجزومان في جواب أمر محذوف؛ أي: قل لهم أقيموا الصلاة، فإن قلت لهم ذلك. . يقيموا الصلاة، أو مجزومان بلام أمرٍ مقدر؛ أي: ليقيموا الصلاة؛ أي: الواجبة.

قوله: ﴿ يَن قَبْلِ أَن يَأْتِنَ ﴾ قال في «الإرشاد»: الظاهر أن ﴿ من ﴾ متعلقة بـ ﴿ أَنفقوا ﴾ ﴿ يَوْمٍ ﴾ هو يوم القيامة ﴿ لَا بَيْعٌ فِيهِ ﴾ فيبتاع المقصر ما يتلافى تقصيره به، وتخصيص (٤) البيع بالذكر؛ لاستلزام نفيه نفي الشراء ﴿ وَلَا خِلَالُ ﴾ فيه؛ أي: ولا مخالة وصداقة فيه، فيشفع له خليل، والمراد بالمخالة المنفية: المخالة بسبب

<sup>(</sup>١) الخازن.

<sup>(</sup>٢) البيضاوي.

<sup>(</sup>٣) المراح.

<sup>(</sup>٤) روح البيان.

ميل الطبع ورغبة النفس، فلا يعارض قوله تعالى: ﴿ٱلْأَخِلَآءُ يَوْمَهِنِهِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوً إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ الْمَالَةُ اللهِ اللهِ اللهُ الل

ولما<sup>(٤)</sup> أطال سبحانه وتعالى الكلام في وصف أحوال السعداء والأشقياء، كان حصول السعادة بمعرفة الله وصفاته، والشقاوة بالجهل بذلك. . ختم وصفه بالدلائل الدالة على وجود الصانع وكمال علمه وقدرته، فقال: ﴿اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٣) المراغي.

<sup>(</sup>٢) السوكاني. (٤) البحر المحيط.

السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ ﴾ وذكر عشرة أنواع من الدلائل، فذكر أولاً إبداعه وإنشاءه السماوات والأرض، ثم أعقب بباقي الدلائل وأبرزها في جملة مستقلة، ليدل وينبه على أن كل جملة منها مستقلة في الدلالة، ولم يجعل متعلقاتها معطوفات عطف المفرد على المفرد. وفي «الفتوحات»(۱): ذكر لهذا الموصول سبع صلات تشتمل على عشرة أدلة على وحدانية الله تعالى، ولفظ الجلالة مبتدأ، أو الموصول خبره.

والمعنى: الله الذي يستحق منكم العبادة هو الإله الذي أبدع واخترع وأوجد السماوات السبع على غير مثال سبق، وأوجد ما فيها من الأجرام العلوية، وخلق الأرض وما فيها من المخلوقات، وقدم السماوات على الأرض؛ لأنها بمنزلة الذكر من الأنثى، وبدأ بذكر خلق السماوات والأرض؛ لأنهما أعظم المخلوقات الشاهدة الدالة على وجود الصانع المختار القادر الحكيم. ﴿وَأَنزُلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾؛ أي: من السحاب، فإن كل ما علاك سماء، أو من الفلك، فإن المطر منه يبتدىء إلى السحاب، ومنه إلى الأرض على ما دلت عليه ظواهر النصوص، وهذا القول أرجح عند بعضهم؛ لأن الله تعالى زاد بيان نعمه على عباده، فبين أولاً خلق السماوات والأرض، ثم أشار إلى ما فيها من كليات المنافع، لكنه قدم وأخر كتأخير تسخير الشمس والقمر؛ ليدل على أن كلا من هذه النعم نعمة على حدة، ولو أريد السحاب لم يوجد التقابل التام وأيًّا ما كان، فـ﴿من﴾ ابتدائية ﴿مَّآءِ﴾؛ أي: نوعاً من أنواع الماء، وهو المطر، فتنكير الماء هنا للنوعية ﴿فَأَخْرَجُ بِدِيُّ ﴾؛ أي: فأنبت بذلك الماء الذي أودع فيه القوة الفاعلية، كما أنه أودع في الأرض القوة القابلية ﴿مِنَ ٱلثَّمَرَتِ ﴾ المتنوعة ﴿رِزْقًا لَّكُمُّ ﴾ يا بني آدم تعيشون به، وهو بمعنى المرزوق شامل للمطعوم والملبوس، وهو مفعول به لـ (أخرج) و (من) للتبيين حال منه، كقولك: أنفقت من الدراهم ألفاً؛ أي: رزقاً هو الثمرات، و ﴿ لَكُم ﴾ صفة له. وقيل: للتبعيض؛ لأن الثمرات منها ما هو رزق لبني آدم، ومنها ما ليس برزق لهم، وهو ما لا يأكلونه ولا بنتفعون به، كأنه قيل: أنزل من

<sup>(</sup>١) روح البيان.

السماء بعض الماء، فأخرج به بعض الثمرات؛ ليكون بعض رزقكم. والمعنى (١): الله الذي خلق لكم السماوات والأرض هنا أكبر خلقاً منكم، وفيهما من المنافع لكم ما تعلمون وما لا تعلمون وتقدم تفصيل هذا في مواضع متعددة من كتابه الكريم، وأنزل من السماء غيثاً أحيا به الشجر والزرع، فأثمرت لكم رزقاً تأكلون منه وتعيشون به.

ولما ذكر (٢) الله سبحانه وتعالى إنعامه بإنزال المطر وإخراج الثمر، لأجل الرزق والانتفاع به من ذكر نعمته على عباده بتسخير السفن الجارية على الماء؛ لأجل الانتفاع بها في جلب ذلك الرزق الذي هو الثمرات وغيرها من بلد إلى بلد آخر فهي من تمام نعمة الله على عباده، فقال: ﴿وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلْفُلْكِ﴾؛ أي: وذلل لكم السفن - جمع فلك بمعنى سفينة ـ بأن أقدركم على صنعتها واستعمالها بما ألهمكم كيفية ذلك ﴿لِتَجْرِيُ﴾؛ أي: تلك الفلك والسفن ﴿ إِلَّمْ وَ الله على عبد بإرادته إلى حيث توجهتم وانطوى (٢) في تسخير الفلك تسخير البحار وتسخير الرياح. وفي «أنوار المشارق»: يجوز ركوب البحر للرجال والنساء عند غلبة السلامة، كذا قال الجمهور، وكره ركوبه للنساء؛ لأن الستر فيه لا يمكنهن غالباً ولا غض البصر عن المتصرفين فيه، ولا يؤمن من انكشاف عوراتهن في تصرفهن لا سيما فيما صغر من السفن مع ضرورتهن إلى قضاء الحاجة بحضرة الرجال.

والمعنى: أي وذلل لكم السفن بأن أقدركم على صنعها وجعلها طافية على وجه الماء تجري عليه بأمره تعالى، وسخر البحر لحملها ليقطع المسافرون بها المسافات الشاسعة من إقليم إلى إقليم؛ لجلب ما هناك إلى هنا ونقل ما هنا إلى هناك ﴿وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلْأَنْهَا ﴾؛ أي: المياه العظيمة الجارية في الأنهار العظام تشق الأرض شقاً من قطر إلى قطر، وتسخيرها: جعلها معدة لانتفاعكم بها حيث تشربون منها، وتتخذون منها جداول تسقون بها زروعكم وحدائقكم وما أشبه ذلك. ولما(٤) كان ماء البحر لا ينتفع به في سقي الزرع والشمرات ولا في الشراب أيضاً.. ذكر نعمته على عباده في تسخير الأنهار، وتفجير العيون؛ لأجل

<sup>(</sup>۱) المراغي. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الخازن. (٤) الخازن.

هذه الحاجة، فهو من أعظم نعم الله على عباده. قال في «بحر العلوم»: اللام فيها للجنس أو للعهد أشير بها إلى خمسة أنهار: سيحون: نهر الهند، وجيحون: نهر بلخ، ودجلة والفرات: نهري العراق، والنيل: نهر مصر، أنزلها الله تعالى من عين واحدة من عيون الجنة، فاستودعها الجبال، وأجراها في الأرض، وسخرها للناس، وجعل فيها منافع لهم في أصناف معاشهم، وسائر الأنهار تبع لها، وكأنها أصولها. انتهى.

والمعنى: وسخر لكم الشمس والقمر حالة كونهما دائبين؛ أي (١): مجدين في سيرهما وإنارتهما ودرئهما الظلمات، وإصلاحهما يصلحان الأرض والأبدان والنبات، لا يفتران أصلاً، ويفضل الشمس على القمر؛ لأن الشمس معدن الأنوار الفلكية من البدور والنجوم، وأصلها في النورانية، وأن أنوارهم مقتبسة من نور الشمس على قدر تقابلهم وصفوة أجرامهم.

﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ الْيَلَ وَالنّهَارَ ﴾ يتعاقبان بالزيادة والنقصان، والإضاءة والإظلام، والحركة والسكون فيهما، فالنهار لسعيكم في أمور معاشكم وما تحتاجون إليه في أمور دنياكم، ولإنضاج الثمار، والليل لتسكنوا فيه ولعقد الثمار، كما جاء في الآيـــة الأخــرى: ﴿ وَمِن نَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ الْيَلَ وَالنّهَارَ لِتَسَكُّولُ فِيهِ وَلِتَبْغُولُ مِن فَضْلِهِ . فالشمس والقمر يتعاقبان، والليل والنهار يتعارضان، فتارة يأخذ هذا من

<sup>(</sup>١) روح البيان.

ذلك، فيطول، ثم يأخذ الآخر من هذا، فيقصر، كما قال تعالى: ﴿ يُولِجُ اللَّهَ اللَّهَ إِلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

واختلفوا في الليل والنهار أيهما أفضل (١). قال بعضهم: قدم الليل على النهار؛ لأن الليل لخدمة المولى، والنهار لخدمة الخلق، ومعارج الأنبياء عليهم السلام كانت بالليل، ولذا قال الإمام النيسابوري: الليل أفضل من النهار.

ولما ذكر (٢) الله سبحانه وتعالى النعم العظام التي أنعم الله بها على عباده وسخرها لهم. بين بعد ذلك أنه تعالى لم يقتصر على تلك النعم، بل أعطى عباده من المنافع والمرادات ما لا يأتي على بعضها العد والحصر: حيث قال: ﴿وَهَاتَنْكُمُ ﴾ ؛ أي: وأعطاكم مصلحة لكم ﴿مِن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ ﴾ ؛ أي: بعض جميع ما سألتموه، فإن الموجود من كل صنف بعض ما قدره الله تعالى، فرهمن للتبعيض.

وقال الأخفش (٣): أي أعطاكم من كل مسؤول سألتموه شيئاً، فحذف شيئاً، وقيل: المعنى: وآتاكم من كل ما سألتموه ومن كل ما لم تسألوه، فحذفت الجملة الأخرى. قاله ابن الأنباري، وقيل: ﴿من﴾ زائدة؛ أي: آتاكم كل ما سألتموه. وقيل: للتبعيض؛ أي: آتاكم بعض كل ما سألتموه.

وقرأ ابن عباس والضحاك والحسن ومحمد بن علي وجعفر بن محمد وعمرو بن فائد وقتادة وسلام ويعقوب ونافع في رواية (٤): ﴿من كلِ ﴾ ـ بالتنوين ـ وهي شاذة؛ أي: من كل هذه المخلوقات المذكورات، و﴿ما ﴾ موصولة مفعول ثان؛ أي: ما شأنه أن يسأل بمعنى يطلب الانتفاع به؛ أي: آتاكم من كل شيء الذي سألتموه. ويجوز أن تكون ﴿ما ﴾ نافية؛ أي: آتاكم من جميع ذلك حال كونكم غير سائلين له.

والمعنى: أي هيأ لكم كل ما تحتاجون إليه في جميع أحوالكم من كل

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) الشوكاني.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط.

الذي هو حقيق أن تسألوه، سواء أسألتموه أم لم تسألوه؛ لأن هذه الدنيا قد وضع الله تعالى فيها منافع يجهلها الناس، وهي معدة لهم، فلم يسأل الله أحد في الأمم الماضية أن يعطيهم الطائرات والمغناطيس والكهرباء، بل خلقها وأعطاها للناس بالتدريج، ولم يزل عجائب ستظهر لمن بعدها. ﴿وَإِن نَعُدُدُوا نِعْمَتَ اللهِ التي أنعم بها عليكم بسؤال وبغيره ﴿لا تُحْصُوهَا ﴾؛ أي: لا تطيقوا حصرها(١) وعدها ولو إجمالاً لكثرتها وعدم نهايتها. وفيه دليل على أن المفرد يفيد الاستغراق بالإضافة. وأصل الإحصاء أن الحساب كان إذا بلغ عقداً معيناً من عقود الأعداد وضعت له حصاة ليحفظ بها، ثم استؤنف العدد.

والمعنى: لا توجد له غاية فتوضع له حصاة. والنعم على قسمين: نعمة المنافع؛ لصحة البدن والأمن والعافية، والتلذذ بالمطاعم والمشارب والملابس والمناكح والأموال والأولاد، ونعمة دفع المضار من الأمراض والشدائد، والفقر والبلاء، وأجل النعم استواء الخلقة، وإلهام المعرفة.

والمعنى: أي (٢) لا تطيقوا عد أنواعها فضلاً عن القيام بشكرها وفي «صحيح البخاري» أن رسول الله على كان يقول: «اللهم لك الحمد غير مكفي، ولا مودع ولا مستغنى عنه ربنا». وأثر عن الشافعي أنه قال: الحمد لله الذي لا يؤدّي شكر نعمة من نعمه إلا بنعمة حادثة توجب على مؤديها شكره بها. وقال شاعرهم:

لَوْ كَانَ جَارِحَةٌ مِنِّيْ لَهَا لُغَةٌ تُثْنِيْ عَلَيْكَ بِمَا أَوْلَيْتَ مِنْ حَسَنٍ لَكَانَ مَا زَادَ شُكْرِيْ إِذْ شَكَرْتُ بِهِ إِلَيْكَ أَبْلَغَ فِيْ ٱلإِحْسَانِ وَٱلْمِنَنِ لَكَانَ مَا زَادَ شُكْرِيْ إِذْ شَكَرْتُ بِهِ إِلَيْكَ أَبْلَغَ فِي ٱلإِحْسَانِ وَٱلْمِنَنِ وَٱلْمِنَنِ وَٱلْمِنَنِ وَالْمِنْنَ ﴾؛ أي: إن جنس الإنسان ﴿لَظَلُومٌ ﴾؛ أي (٢): لبليغ في الظلم يظلم النعمة بإغفال شكرها، أو بوضعها في غير موضعها، أو يظلم نفسه بتعريضها للحرمان. ﴿كَفَالُ ﴾؛ أي: شديد الكفران لها، أو ظلوم في الشدة بتعريضها للحرمان. ﴿كَفَالُ ﴾؛ أي: شديد الكفران لها، أو ظلوم في الشدة

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳)

<sup>(</sup>٢) المراغي.

يشكو ويجزع كفار في النعمة يجمع ويمنع، واللام في الإنسان للجنس.

والمعنى: ﴿إِنَّ ٱلْإِسْكَنَ لَظَلُومٌ كَفَارٌ ﴾؛ أي: إن الإنسان الذي بدل نعمة الله كفراً لشاكر غير من أنعم عليه، فهو بذلك واضع للشكر في غير موضعه ذاك أن الله هو الذي أنعم عليه بما أنعم واستحق إخلاص العبادة له، فعبد هو غيره، وجعل له أنداداً ليضل عن سبيله، وذلك هو ظلمه وهو جحود لنعمه التي أنعم بها عليه، لصرفه العبادة إلى غير من أنعم بها عليه، وتركه طاعة من أنعم عليه.

فإن قلت (١): لم ختم الآية هنا بقوله: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَظَـٰلُومٌ كَفَّارٌ﴾ وختمها في سورة النحل بقوله: ﴿إِنَ ٱللَّهَ لَغَفُرٌ رَّحِيـُهُ فما الفرق بين الختمين؟

قلتُ: إن الله سبحانه وتعالى لما قدم هنا قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ اللّهِ كُفْرًا وَ وَذَكر بعده: ﴿ وَجَعَلُوا لِللّهِ أَندَادًا ﴾ فكان ذلك نصاً على ما فعلوا من القبائح من كفران النعمة والظلم الذي هو الشرك بجعل الأنداد له تعالى. . ناسب أن يختم الآية هنا بذم من وقع ذلك منه، فقال: ﴿ إِنَ ٱلْإِنسَانَ لَظَلُومٌ صَالًا وَ الله الله وَالله وَالله وَالله وَالله بعد وَالله وَاله وَالله وَال

﴿و﴾ اذكر يا محمد لقومك مذكراً لهم بأيام الله قصة ﴿إِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ ﴾ الخليل عليه السلام في مناجاته لربه حين فرغ من بناء البيت ﴿ربـ ﴾ ي المحسن إلى بإجابة دعائي ﴿ أَجْمَلُ هَلْذَا ٱلْبَلَدَ ﴾ مكة المشرفة بلداً ﴿ اَمِنَا ﴾ ؛ أي: ذا أمن

<sup>(</sup>١) البحر المحيط بتصرف.

يأمن فيه أهله بحيث لا يخاف فيه من المخاوف والمكاره، كالقتل والغارة والأمراض المنفرة من البرص والجذام ونحوهما، فإسناد الأمن إلى البلد مجاز؛ لوقوع الأمن فيه، وإنما الآمن في الحقيقة أهل البلد.

والغرض من سياق ما قاله إبراهيم عليه السلام في هذا الموضع (١): بيان كفر قريش بالنعم الخاصة بهم وهي إسكانهم مكة بعد ما بين كفرهم بالنعم العامة، وقيل: إن ذكر قصة إبراهيم هاهنا لمثال الكلمة الطيبة وقيل: لقصد الدعاء إلى التوحيد وإنكار عبادة الأصنام.

وقدم طلب الأمن على سائر المطالب المذكورة بعده؛ لأنه إذا انتفى الأمن لم يفزغ الإنسان لشيء آخر من أمور الدين والدنيا. فإن قلت (٢): لم قال في سورة البقرة: ﴿رَبِّ اَجْعَلْ هَلَا بَلِدًا ءَامِنَا﴾ بالتنكير وقال هنا: ﴿رَبِّ اَجْعَلْ هَلَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنَا﴾ بالتعريف، فأي فرق بين الموضعين؟

قلت: الفرق بينهما أنه سأل في الأول أن يجعله من جملة البلاد التي يأمن فيها أهلها ولا يخافون، وذلك قبل بناء البيت حين وضع هاجر وإسماعيل في مكان البيت، وسأل في الثاني أن يخرج هذا البلد من صفة كان عليها من الخوف إلى ضدها من الأمن، كأنه قال: وهو بلد مخوف، فاجعله آمناً، وذلك بعد بناء البيت.

والحاصل: أن هذا الدعاء وقع مرتين<sup>(٣)</sup> مرة قبل بنائها ومرة بعده، ولذلك كتب الكرخي في سورة البقرة ما نصه: ونكر البلد هنا وعرّفه في إبراهيم؛ لأن الدعوة هنا كانت قبل جعل المكان بلداً، فطلب من الله أن يُجعل ويُصيَّرَ بلداً آمناً، وهناك كانت الدعوة بعد جعله بلداً.

والخلاصة: أن الفرق بين ما هنا وما هنالك أن المطلوب هنا مجرد الأمن للبلد، والمطلوب هنالك البلدية والأمن. وقد أجاب الله تعالى دعاءه، فجعله حرماً لا يسفك فيه دم، ولا يظلم فيه أحد، ولا يصاد صيده، ولا يختلى خلاه،

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٣) الفتوحات.

<sup>(</sup>٢) الخازن.

كما قال: ﴿ أُوَلَمْ يَرُواْ أَنَّا جَعَلْنَا حَكَرُمًا ءَامِنَا وَيُنَخَطَّفُ ٱلنَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ ﴾.

﴿وَاجْنُبْنِى ﴾ يا رب؛ أي: باعدني ﴿و ﴾ باعد ﴿بني ﴾ وذريتي عن ﴿أَن نَعْبُدُ الْأَصْنَامَ ﴾ والأوثان؛ أي: ثبتنا على ما نحن عليه من التوحيد وملة الإسلام، والبعد عن الأصنام، وقد استجيب دعاؤه في بعض بنيه دون بعض ولا ضير في ذلك.

قيل: أراد<sup>(۱)</sup> بنيه من صلبه، وكانوا ثمانية، وقيل: أراد من كان موجوداً حال دعوته من بنيه وبني بنيه، وقيل: أراد جميع ذريته ما تناسلوا، ويؤيد القول الأول ما قيل من أنه لم يعبد أحد من أولاد إبراهيم صنماً، والصنم: هو التمثال الذي كانت تصنعه أهل الجاهلية من الأحجار ونحوها فيعبدونه؛ أي: واجعلنا في جانب بعيد من عبادتها؛ أي: ثبتنا على ما كنا عليه من التوحيد وملة الإسلام، والبعد عن عبادة الأصنام، وإلا فهو معصوم عن عبادتها، وكذا بعض بنيه معصومون كإسماعيل وإسحاق.

قال بعضهم (٢): رأى إبراهيم قوماً يعبدون الأصنام، فخاف على بنيه فدعا. والجمهور على أن العرب من عهد إبراهيم استمرت على دينه من رفض عبادة الأصنام إلى زمن عمرو بن لحي كبير خزاعة، فهو أول من غير دين إبراهيم، وشرع للعرب الضلالات، وهو أول من نصب الأوثان في الكعبة وعبدها، وأمر الناس بعبادتها، وقد كان أكثر الناس في الأرض المقدسة عبدة الأوثان، وكان إبراهيم يعرفه، فخاف سرايته إلى كل بلد فيه واحد من أولاده، فعصم أولاده الصلبية من ذلك، وهي المرادة من قوله: ﴿وَيَنَى الله فيه له يعبد أحد منهم الصنم لا هو ولا أحفاده. وقرأ الجحدري وعيسى بن عمر الثقفي شذوذاً (٣): ﴿وَأَجْنَبْ بقطع الهمزة على أنه من أجنب الرباعي.

وقوله: ﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلُلُنَ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسُّ ﴾ تعليل لقوله: ﴿ وَأَجْنُبْنِ وَبَيْنَ ﴾

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

وأما إعادة النداء بقوله: ﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ . . ﴾ إلخ فلتأكيد النداء الأول، وكثرة الابتهال والتضرع إليه، وأنث الأصنام؛ لأنه جمع ما لا يعقل يخبر عنه أخبار المؤنث؛أي: وإنما سألت منك العصمة، واستعذت بك من إضلالهن؛ لأنهن؛ أي: لأن الأصنام أضللن كثيراً من الناس. أسند الإضلال إلى الأصنام مع كونها جمادات لا تعقل؛ لأنها سبب لضلالهم، فكأنها أضلتهم؛ أي: يا رب إن الأصنام أزلن كثيراً من الناس عن طريق الهدى وسبيل الحق حتى عبدوهن، وكفروا بك ﴿ فَنَن تَبِعَنِى ﴾ من الناس على ما أنا عليه من الإيمان بك، وإخلاص العبادة لك، والبعد عن عبادة الأوثان ﴿ فَإِنَّهُ مِنِ ﴾؛ أي: من أهل ديني، ومستن بسنتي، وجارٍ على طريقتي. جعل أهل ملته كنفسه مبالغة. ﴿ وَمَنْ عَصَانِ ﴾ وخالف أمري، فلم يتابعني، ولم يقبل مني ما دعوته إليه، وأشرك بك ﴿ فَإِنَّكَ غَفُورٌ لَهُ لم الصراط المستقيم. قيل: قال هذا أن تغفر أن يعلم أن الله لا يغفر أن يشرك به، كما وقع منه الاستغفار لأبيه وهو مشرك، كذا قال ابن الأنباري. وقيل: المراد هنا: عصيانه فيما دون الشرك. وقيل: إن هذه المغفرة مقيدة بالتوبة من الشرك.

#### فصل

واعلم: أنه قد توجه على هذه الآية إشكالات، وهي من وجوه (٢):

الأول: أن إبراهيم عليه السلام دعا ربه أن يجعل مكة آمنة، ثم إن جماعة من الجبابرة وغيرهم قد أغاروا عليها، وأخافوا أهلها.

الوجه الثاني: أن الأنبياء عليهم وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام معصومون من عبادة الأصنام، وإذا كان كذلك، فما الفائدة في قوله: أجنبني عن عبادتها؟

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) الخازن.

الوجه الثالث: أن إبراهيم عليه السلام سأل ربه أيضاً أن يُجنب بنيه عبادة الأصنام، وقد وجد كثير من بنيه عبد الأصنام مثل كفار قريش، وغيرهم ممن ينسب إلى إبراهيم عليه السلام.

وقد يجاب عنها بوجوه كثيرة، فالجواب عن الوجه الأول من وجهين:

أحدهما: أن إبراهيم عليه السلام لما فرع من بناء الكعبة دعا بهذا الدعاء، والمراد منه جعل مكة آمنة من الخراب، وهذا موجود بحمد الله تعالى، ولم يقدر أحد على خراب مكة، وأورد على هذا ما ورد في «الصحيح» عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه: «يخرب الكعبة ذو السويقتين من الحبشة». أخرجاه في «الصحيحين». وأجيب عنه بأن قوله: ﴿أَجْمَلُ هَلَا ٱلْبَلَدَ عَلَيْنَا ﴾، يعني: إلى قرب القيامة وخراب الدنيا. وقيل: هو عام مخصوص بقصة ذي السويقتين، فلا تعارض بين النصين.

الوجه الثاني: أن يكون المراد: اجعل أهل هذا البلد آمنين، وعلى هذا الوجه أكثر العلماء من المفسرين وغيرهم، وعلى هذا فقد اختص أهل مكة بزيادة الأمن في بلدهم كما أخبر الله سبحانه وتعالى بقوله؛ ﴿وَيُنْخَطَّفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمُ ﴾ وأهل مكة آمنون من ذلك حتى إن من التجأ إلى مكة. أمن على نفسه وماله من ذلك، وحتى أن الوحوش إذا كانت خارجة من الحرم استوحشت، فإذا دخلت الحرم. . أمنت واستأنست لعلمها أنه لا يهيجها أحد في الحرم، وهذا القدر من الأمن حاصل بحمد الله بمكة وحرمها.

وأما الجواب عن الوجه الثاني فمن وجوه أيضاً:

الوجه الأول: أن دعاء إبراهيم عليه السلام لنفسه لزيادة العصمة، والتثبيت، فهو كقوله: ﴿وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ﴾.

والوجه الثاني: أن إبراهيم عليه السلام وإن كان يعلم أن الله سبحانه وتعالى يعصمه من عبادة الأصنام إلا أنه دعا بهذا الدعاء هضماً للنفس، وإظهاراً للعجز والحاجة والفاقة إلى فضل الله تعالى ورحمته، وأن أحداً لا يقدر على نفع نفسه

بشيء لم ينفعه الله به، فلهذا السبب دعا لنفسه بهذا الدعاء.

وأما دعاؤه لبنيه، وهو الوجه الثالث من الإشكالات، فالجواب عنه من وجوه:

الأول: أن إبراهيم دعا لبنيه من صلبه، ولم يعبد منهم أحد صنماً قط.

الوجه الثاني: أنه أراد أولاده وأولاد أولاده الموجودين حالة الدعاء، ولا شك أن إبراهيم عليه السلام قد أجيب فيهم.

الوجه الثالث: قال الواحدي دعا لمن أذن الله أن يدعو له، فكأنه قال: وبني الذين أذنت لي في الدعاء لهم؛ لأن دعاء الأنبياء مستجاب، وقد كان من بنيه من عبد الصنم، فعلى هذا الوجه يكون هذا الدعاء من العام المخصوص.

الوجه الرابع: أن هذا مختص بالمؤمنين من أولاده، والدليل عليه أنه قال في آخر هذه الآية: ﴿فَنَ تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِيً ﴾ وذلك يفيد أن من لم يتبعه على دينه، فليس منه، والله أعلم بمراده وأسرار كتابه ا هـ من «الخازن».

ثم قال: ﴿ رَبّنَا إِنّ أَسَكَنتُ مِن ذُرّيّنِي ﴾ كرر النداء (١) رغبة في الإجابة وإظهاراً للتذلل والالتجاء إلى الله تعالى، وأتى بضمير جماعة المتكلمين؛ لأنه تقدم ذكره وذكر بنيه في قوله: ﴿ وَاجْنُبْنِي وَبَنِي ﴾ و ﴿ مِن دُرّيّتِي ﴾ قال الفراء (٢): همن المتعيض؛ أي: بعض ذريتي وهو إسماعيل ومن سيولد له، فإن إسكانه متضمن إسكانهم، وقال ابن الأنباري: أنها زائدة؛ أي: أسكنت ذريتي، والأول أولى؛ لأنه إنما أسكن إسماعيل، وهو بعض ولده، ﴿ بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعٍ ﴾؛ أي: بواد ليس فيه زرع وهو وادي مكة؛ لأنه واد بين جبلين جبل أبي قبيس وجبل أجياد، فإنها حجرية لا يوجد فيها زرع ولا ماء. وفي "بحر العلوم": وأما في زماننا فقد رزق الله أهله ماء جارياً، وإنما لم يقل غير ذي ماء؛ لأنه كان علم أن الله لا يضيع هاجر وابنها في ذلك الوادي، وأنه يرزقها الماء، وعلم بالوحي أنه سيكون فيها ماء كثير، والله أعلم. وقوله: ﴿ عِندَ بَيْنِكَ ٱلمُحَرِّم ﴾ ظرف لـ ﴿ أَسَكَنتُ ﴾ سيكون فيها ماء كثير، والله أعلم. وقوله: ﴿ عِندَ بَيْنِكَ ٱلمُحَرِّم ﴾ ظرف لـ ﴿ أَسَكَنتُ ﴾ سيكون فيها ماء كثير، والله أعلم. وقوله: ﴿ عِندَ بَيْنِكَ ٱلمُحَرِّم ﴾ ظرف لـ ﴿ أَسَكَنتُ ﴾

<sup>(</sup>۱) البحر المحيط. (۲) الشوكاني.

والإضافة فيه للتشريف؛ أي: الذي يحرم فيه ما يستباح في غيره؛ لأنه عظيم الحرمة حرم الله التعرض له بسوء يوم خلق السماوات والأرض، وحرم فيه القتال والاصطياد، وأن يدخل فيه أحد بغير إحرام. وقيل غير ذلك. فإن قلت<sup>(۱)</sup>: كيف قال عند بيتك المحرم، ولم يكن هناك بيت حينئذ، وإنما بناه إبراهيم بعد ذلك؟.. قلت: يحتمل أن الله عز وجل أوحى إليه وأعلمه أن له هناك بيتاً قد كان في سالف الزمان، وأنه سيعمر، فلذلك قال: عند بيتك المحرم. وقيل: يحتمل أن يكون المعنى: عند بيتك الذي كان، ثم رفع عند الطوفان. وقيل: يحتمل أن يكون المعنى عند بيتك الذي جرى في سابق علمك أنه سيحدث في هذا المكان.

والمعنى: أي يا رب إني أسكنت بعض ذريتي وهم أولاد إسماعيل بواد غير ذي زرع، وهو وادي مكة عند بيتك الذي حرمت التعرض له والتهاون به، وجعلت ما حوله حرماً لمكانه. ﴿رَبّاً لِيُقِيمُوا الصّلَوةَ ﴾ كرر النداء (٢) لإظهار كمال العناية بما بعده، واللام فيه لام كي متعلقة بـ﴿أَسّكَنتُ ﴾؛ أي: ما أسكنتهم بهذا الوادي البلقع الخالي من كل مرتفق ومرتزق إلا لإقامة الصلاة عند بيتك المحرم متوجهين إليه متبركين به بدلالة قوله: ﴿بِوَادٍ غَيْرٍ ذِي زَنْعٍ ﴾ على أنه لا غرض له دنيوي في إسكانهم عند البيت المحرم، وتخصيص الصلاة بالذكر من بين سائر شعائر الدين لفضلها، ولأن بيت الله لا يسعه إلا الصلاة وما في معناها وهي الأصل في إصلاح النفس، وكان قريش يمتنعون عن ذلك لزيادة كبرهم.

﴿ فَأَجْمَلُ أَفِيدَةً مِنَ النَّاسِ ﴾؛ أي: قلوب بعض الناس ﴿ تَهْوِى إِلْيَهِمْ ﴾؛ أي: تسرع إلى ذريتي بنقل المعاشات إليهم بسبب التجارات، وتحن إليهم لطلب حج البيت لا لأعيانهم، وتطير نحوهم محبة، و ﴿ من في قوله: ﴿ مِنَ النَّاسِ ﴾ للتبعيض. وقيل: زائدة، ولا (٣) يلزم منه أن يحج اليهود والنصارى بدخولهم تحت لفظ الناس؛ لأن المطلوب توجيه قلوب الناس إليهم للسكون معهم والجلب

<sup>(</sup>١) الخازن. (٣) الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

إليهم، لا توجيهها إلى الحج، ولو كان هذا مراداً.. لقال: تهوي إليه، والأفئدة: جمع فؤاد؛ وهو القلب عبر به عن جميع البدن؛ لأنه أشرف عضو فيه. قال مجاهد: لو قال إبراهيم عليه السلام: أفئدة الناس لازدحمت على البيت فارس والروم. وقال ابن جبير: لَحجَّتُهُ اليهود والنصارى.

وقرأ هشام في المتواتر بخلف عنه (۱): ﴿أفنيدة﴾ بياء بعد الهمزة نص عليه الحلواني عنه، وخرج ذلك على الإشباع، ولما كان الإشباع لا يكون إلا في ضرورة الشعر.. حمل بعض العلماء هذه القراءة على أن هشاماً قرأ بتسهيل الهمزة كالياء، فعبر الراوي عنها بالياء، فظن من أخطأ فهمه أنها بياء بعد الهمزة، والمراد بياء عوضاً عن الهمزة، وقرىء: ﴿آفدة﴾ على وزن فاعلة، فاحتمل أن يكون اسم فاعل من أفد؛ أي: دنا وقرب، وأن يكون جمع فؤاد، ويكون من باب القلب، وصار بالقلب أأفدة، فأبدلت الهمزة الساكنة ألفاً. وقرىء: ﴿أفدة﴾ على وزن فعلة، فاحتمل أن يكون جمع فؤاد. وقراءة أم الهشيم: ﴿أفودة﴾ بالواو المكسورة بدل الهمزة. وقرأ زيد بن علي: ﴿إفادة﴾ على وزن إشارة، وما عدا قراءة الجمهور وهشام شاذ.

وقرأ الجمهور (٢): ﴿ يَهْوِى اللّهِمْ ﴾ ـ بكسر الواو من باب ضرب ـ؛ أي: تسرع إليهم وتطير نحوهم شوقاً. وقرأ مسلمة بن عبد الله شاذ: ﴿ تهوي بضم التاء مبنياً للمفعول من أهوى المنقولة بهمزة التعدية من هوى اللازم. وقرأ علي بن أبي طالب وزيد بن علي ومحمد بن علي وجعفر بن محمد ومجاهد شذوذاً أيضاً: ﴿ تهوي ﴾ ـ بفتح الواو مضارع هوى من باب فرح ـ بمعنى أحب وإلى زائدة، فيكون بمعنى، تحبهم.

﴿ وَٱرْزُقَهُم ﴾؛ أي: ذريتي الذين أسكنتهم هناك، أو هم ومن يساكنهم من الناس، وإنما لم يخص الدعاء بالمؤمنين كما في قوله: ﴿ وَأَرْزُقُ أَهَلَمُ مِنَ الثَّمَرَتِ مَنّ

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

أمن مِنهُم بِأللَهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَحْرِ اللّه الله الله الله الله الله والنه المراد عمارة قرى بقرب مكة رزقت سكان القرى ذوات الماء والزروع، فيكون المراد عمارة قرى بقرب مكة لتحصل تلك الثمار. وقيل: يحتمل أن يكون المراد جلب الثمرات إلى مكة بطريق النقل والتجارة، فهو كقوله تعالى: ﴿ يُجْبَى اللّه فَمَرْتُ كُلّ شَيْءٍ ﴾ وقد حصل (١) كلاهما حتى أنه يجتمع في مكة الفواكه الربيعية والصيفية والخريفية في يوم واحد. روى عن ابن عباس أن الطائف وهي على ثلاث مراحل، من مكة كانت من أرض فلسطين، فلما دعا إبراهيم عليه السلام بهذه الدعوة. . رفعها الله ووضعها رزقاً للحرم.

والمعنى: أي وارزق ذريتي الذين أسكنتهم في مكة من أنواع الثمار بأن تجبي إليهم ذلك من شاسع الأقطار، وقد استجاب الله ذلك كما قال: ﴿أَوَلَمْ ثُمَكِن لَهُمْ حَرَمًا ءَامِنًا يُجْبَى إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ رِّزْقًا مِن لَدُنًا﴾.

﴿لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ﴾ نعمك التي أنعمت بها عليهم؛ أي: رجاء أن يشكروا تلك النعم بإقامة الصلاة، وأداء واجبات العبودية. وفي هذا<sup>(٢)</sup> إيماء إلى أن تحصيل منافع الدينا إنما هو ليستعان بها على أداء العبادات وتحصيل الطاعات، وفي دعائه عليه السلام مراعاة للأدب والمحافظة على الضراعة، وعرض الحاجة واجتلاب الرأفة، ومن ثم من الله عليه بالقبول وإعطاء المسؤول، وقد أجاب دعائه، فألهم الناس الحج في آلاف السنين، وإلى ما شاء الله تعالى، لا في مدى حياته فحسب، ولا بدع في ذلك، فهو خليل الرحمٰن وأبو الأنبياء جميعاً.

والنداء المكرر في قوله: ﴿رَبَّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا غُنْفِي وَمَا نُعْلِنُ ﴾؛ أي: أنت تعلم ما تخفي وتسر قلوبنا حين سؤالك ما نسأل، وما نعلن ونظهر من دعائنا فنجهر به (٣)، دليل التضرع واللجوء إلى الله تعالى، وقدم ما نخفي على ما نعلن؛ للدلالة على أنهما مستويان في علمه سبحانه. والمراد: ربنا إنك تعلم السر كما تعلم العلن، علماً لا تفاوت فيه.

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) النسفي.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

والمعنى (1): إنك تعلم أحوالنا وما يصلحنا وما يفسدنا، وأنت أرحم بنا منا، فلا حاجة بنا إلى الدعاء والطلب إنما ندعوك إظهاراً للعبودية لك، وتخشعاً لعظمتك، وتذلّلاً لعزتك، وافتقاراً إلى ما عندك. وقيل: معناه تعلم ما نخفي من الوجد بفرقة إسماعيل وأمه حيث أسكنتهما بواد غير ذي زرع، وما نعلن يعني: من البكاء. وقيل: ﴿مَا نُعْنِي يعني: من الحزن المتمكن في القلب: ﴿وَمَا نُعُلِنُ ﴾ يعني: من الحزن المتمكن في القلب: ﴿وَمَا نُعُلِنُ ﴾ يعني: ما جرى بينه وبين هاجر عند الوداع حين قالت لإبراهيم عليه السلام: إلى من تكلنا؟ قال: إلى الله، قالت: إذاً لا يضيعنا.

وَمَا يَغْفَى دائماً (٢)؛ إذ لا ماضي ولا مستقبل ولا حال بالنسبة إلى الله تعالى وَمَلَ الله علام الغيوب سبحانه وتعالى ومن للاستغراق وشَيَّو ما وفي الأَرْضِ وَلا فِي السَّماَء ؛ لأنه العالم بعلم ذاتي تستوي نسبته إلى كل معلوم لا عارض ولا كسبي، ليختص بمعلوم دون معلوم كعلم البشر والملك، تلخيصه لا يخفي عليك شيء ما في أي مكان، فافعل بنا ما هو مصلحتنا، فالظرف متعلق بوينفي ، أو شيء ما كائن فيهما على أنه صفة لـ شَيَّو )، وهذا على القول بأنه من كلام إبراهيم عليه السلام، قاله تحقيقاً لقوله الأول وتعميماً بعد التخصيص، وقيل: هو من كلام الله تعالى قاله تصديقاً لإبراهيم عليه السلام، وهو اعتراض بين كلامي إبراهيم، فالوقف على ونُعُلِنُ كم حسن كالوقف على في السَّماء )، والمعنى عليه: وما يخفى على الله شيء من الأشياء الموجودة كائناً ما كان، وإنما ذكر السماوات والأرض؛ لأنها المشاهدة للعباد، وإلا فعلمه سبحانه محيط بكل ما هو داخل في العالم، وكل ما هو خارج عنه لا تخفى عليه منه خافية.

ثم حمد الله تعالى على بعض نعمه الواصلة إليه، فقال: ﴿الْحَمَدُ ﴾ والشكر ﴿لِلّهِ الّذِي وَهَبَ لِي عَلَى ٱلْكِبَرِ ﴾؛ أي: مع كبر سني. فـ ﴿عَلَى ﴾ هنا (٣) بمعنى مع، وهو في موقع الحال؛ أي: وهب لي وأنا كبير آيس من الولد، قيد الهبة بحال الكبر استعظاماً للنعمة وإظهاراً لشكرها؛ لأن زمان الكبر زمان العقم ﴿إِسْمَعِيلَ ﴾

<sup>(</sup>۱) الخازن. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>۲) روح البيان.

سمي إسماعيل؛ لأن إبراهيم كان يدعو الله أن يرزقه ولداً، ويقول: إسمع يا إيل، وإيل هو الله، فلما رزق به سماه به كما في «معالم التنزيل». وقال في «إنسان العيون»: معناه بالعبرانية: مطيع الله روي أنه ولد له إسماعيل، وهو ابن تسع وتسعين سنة. ﴿وَإِسْحَقَ ﴾ اسمه بالعبرانية: الضحاك كما في «إنسان العيون» روي أنه ولد له إسحاق، وهو ابن مئة وثتني عشرة سنة، وإسماعيل يومئذ ابن ثلاث عشرة سنة. ﴿إِنَ المحيف ومالك أمري ﴿لَسَمِيعُ ٱلدُّعَالَ ﴾؛ أي: لمجيب الدعاء من قولهم سمع الملك كلامه إذا اعتد به وهو من إضافة الصفة المتضمنة للمبالغة إلى المفعول.

والمعنى: إنك لكثير إجابة الدعاء لمن يدعوك. وفيه بأنه دعاه ربه وسأل منه الولد، ما قال: ﴿رَبِّ هَبُ لِي مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ فَاجابه ووهب له سؤله حين ما وقع اليأس منه، ليكون من أجل النعم وأجلاها، فقال: ﴿الْحَمَّدُ لِلَّهِ...﴾ إلخ. والظاهر(١): أن هذه الجمل التي تكلم بها إبراهيم عليه السلام لم تقع منه في زمان واحد، وإنما حكى الله عنه ما وقع منه في أزمان مختلفة، يدل على ذلك أن إسحاق لم يكن موجوداً حالة دعائه؛ إذ ترك هاجر والطفل بمكة، فالظاهر أن حمده الله تعلى على هبة ولديه له كان بعد وجود إسحاق.

فإن قلت: كيف (٢) جمع بين إسماعيل وإسحاق عليهما السلام في وقت واحد، وإنما بشر بإسحاق بعد إسماعيل بزمان طويل؟

قلت: يحتمل أن إبراهيم عليه السلام إنما أتى بهذا الدعاء عندما بشر بإسحاق، وذلك أنه لما عظمت المنة على قلبه بهبة ولدين عظيمين عند كبره قال عند ذلك: ﴿الْحَمَّدُ لِلَهِ اللَّذِى وَهَبَ لِى عَلَى الْكِبَرِ إِسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَنَّ ﴾ ولا يرد على هذا ما ورد في الحديث أنه دعا بما تقدم عند مفارقة إسماعيل وأمه؛ لأن الذي صح في الحديث أنه دعا بقوله: ﴿وَبَنَا إِنِي أَسْكَنتُ مِن ذُرِيَّتِي ﴾ إلى قوله: ﴿لَعَلَهُمْ مِن مُنْ أَرِيَّتِي ﴾ إلى قوله: ﴿لَعَلَهُمْ مِنْ أَلْكِبَرُ إِسْمَعِيلَ وَاللهُ عَلَى الْكِبَرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَنَّ ﴾ وفي وقت آخر. والله أعلم بحقيقة الحال.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط. (٢) الخازن.

ثم سأل الله سبحانه بأن يجعله مقيم الصلاة محافظاً عليها غير مهمل لشيء منها حيث قال: ﴿رَبِّ اَجْعَلَنِي مُقِيمَ الصَّلَوْقِ﴾؛ أي: معدلاً(١) لها بأركانها وشروطها وآدابها، من أقمت العود إذا قومته، أو مواظباً عليها، من قامت السوق إذا نفقت؛ أي: راجت أو مؤدياً لها محافظاً عليها في أوقاتها، والاستمرار يستفاد من العدول من الفعل إلى الاسم حيث لم يقل: اجعلني أقيم الصلاة. ﴿و﴾ اجعل ﴿مِن ذُرِيّتِي﴾ من يقيم الصلاة، وإنما أدخل لفظة ﴿من﴾ التي هي للتبعيض في قوله: ﴿وَمِن ذُرِيّتِيّ ﴾؛ لأنه علم بإعلام الله تعالى إياه أنه قد يوجد من ذريته جمع من الكفار لا يقيمون الصلاة، فلهذا قال: ﴿وَمِن ذُرِيّتِي ﴾ وأراد بهم المؤمنين من ذريته.

والمعنى: ﴿رَبِّ آجْعَلَنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوَةِ﴾؛ أي (٢): رب اجعلني مؤدياً ما ألزمتني من فريضتك التي فرضتها علي، واجعل أيضاً بعض ذريتي مقيمي الصلاة، وقد خصّ الصلاة من بين فرائض الدين؛ لأنها العنوان الذي يمتاز به المؤمن من غيره، ولما لها من المزية العظمى في تطهير القلوب بترك الفواحش ما ظهر منها وما بطن.

ثم سأل الله سبحانه أن يتقبل دعاءه على العموم، ويدخل في ذلك دعاءه في هذا المقام دخولاً أولياً حيث قال: ﴿رَبَّناً ﴾ ويا مالك أمرنا، فاسمع ندائي ﴿وَتَقَبَّلُ دُعَكَهِ ﴾ أي (٣): واستجب دعائي هذا المتعلق باجعلني، واجعل بعض ذريتي مقيمي الصلاة ثابتين على ذلك مجتنبين عن عبادة الأصنام، ولذلك جيء بضمير الجماعة في قوله: ﴿رَبّناً ﴾. وقرأ (١) ورش وأبو عمرو وحمزة وأبو جعفر: ﴿وتقبل دعائي ﴾ بياء في الوصل. والبزي ويعقوب وصلاً ووقفاً، ويقف عليها بالهمزة الباقون. ﴿دُعَكَه ﴾ بغير ياء في الحالين. قال أبو علي: الوقف والوصل بياء هو القياس، والإشمام جائز لدلالة الكسرة على الياء.

ثم طلب من الله سبحانه أن يغفر له ما وقع منه مما يستحق أن يغفره الله، وإن لم يكن كبيراً؛ لما هو معلوم من عصمة الأنبياء عن الكبائر، فقال: ﴿رَبَّنَا الْغَفِرُ لِي﴾؛ أي: ما فرط مني من ترك الأولى في باب الدين وغير ذلك مما لا

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغي. (٤) زاد المسير.

يسلم منه البشر. ثم طلب من الله سبحانه أن يغفر لوالديه حيث قال: ﴿وَلِوَلِدَى ﴾؛ أي: واغفر لوالدين لي ذنوبهما واهدهما إلى صراطك المستقيم. وقد قيل ((): إنه دعا لهما بالمغفرة قبل أن يعلم أنهما عدوان لله سبحانه، كما في قوله سبحانه: ﴿وَمَا كَانَ آسَيّغَفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ إِلّا عَن مَّوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيّاهُ فَلَمّا بَيّنَ لَهُ أَنّهُ عَدُولًا يَتَاهُ فَلَمّا بَيّنَ لَهُ أَنّهُ عَدُولًا يَتَاهُ فَلَمّا بَيّنَ لَهُ أَنّهُ عَدُولًا يَتَاهُ فَلَمّا بَيّنَ لَهُ أَنّهُ عَدُولًا يَلَوْ بَهُ أَلَهُ وَعَلَادًا بَالله آدم وحواء.

ثم استغفر للمؤمنين حيث قال: ﴿و﴾ اغفر ﴿للمؤمنين﴾ والمؤمنات كلهم، وظاهره شمول كل مؤمن سواء كان من ذريته أو لم يكن منهم. وقيل: أراد المؤمنين من ذريته فقط، واكتفى بذكر (٢) مغفرة المؤمنين دون مغفرة المؤمنات؛ لأنهن تبع لهم في الأحكام، وللإيذان باشتراك الكل في الدعاء بالمغفرة، جيء بضمير الجماعة في قوله: ﴿رَيّناً ﴾ وفي الحديث: «من عمم بدعائه المؤمنين والمؤمنات استجيب له». فمن السنة أن لا يخص نفسه بالدعاء قال في «الأسرار المحمدية»: اعلم أنه يكره للإمام تخصيص نفسه بالدعاء بأن يذكر على صيغة الإفراد، لا على صيغة الجمع. قال رسول الله ﷺ: «لا يؤم عبد قوماً، فيخص منفسه بالدعاء دونهم، فإن فعل فقد خانهم»، رواه ثوبان. بل الأولى أيضاً إن كان منفرداً أن يأتي بصيغة الجمع، فينوي نفسه وآباءه وأمهاته وأولاده وإخوانه منفرداً أن يأتي بصيغة الجمع، فينوي نفسه وآباءه وأمهاته وأولاده وإخوانه وأصدقاءه المؤمنين الصالحين، فيعممهم بالدعاء، وينالهم بركة دعائه.

﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ ﴾؛ أي: يوم (٣) يبدو ويظهر فيه محاسبة أعمال المكلفين. وقيل: يوم يقوم الناس فيه للمحاسبة والمجازاة على أعمالهم، فاكتفى بذلك؛ أي: بذكر الحساب عن ذكر الناس، لكونه مفهوماً عند السامع، والأول أولى وهذا دعاء المؤمنين بالمغفرة، والله سبحانه وتعالى لا يرد دعاء خليله إبراهيم عليه السلام، ففيه بشارة عظيمة لجميع المؤمنين بالمغفرة.

والمعنى (٤): أي ربنا اغفر لي ما فرط مني من الذنوب ولأبوي. وقد روي عن الحسن أن أمه كانت مؤمنة، واستغفاره لأبيه عن موعدة وعدها إياه، فلما

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٣) الخازن.

<sup>(</sup>٢) روح البيان. (٤) المراغي.

تبين له أنه عدو لله تبرأ منه كما قال تعالى: ﴿وَمَا كَاكَ ٱسْتِغْفَارُ إِبْرَهِيمَ ﴾ . الآية . وللمؤمنين بك ممن تبعني على الدين الذي أنا عليه، فأطاعك في أمرك ونهيك يوم تحاسب عبادك، فتجازيهم بأعمالهم إن خيراً فخير، وإن شراً فشر . وقرأ (۱) ابن مسعود والنخعي والزهري وابن يعمر: ﴿ولِولَدي ﴾ ـ بغير ألف وبفتح اللام ـ يعني: إسماعيل وإسحاق يدل عليه ذكرهما قبل ذلك، وأنكر عاصم الجحدري هذه القراءة، وقال: إن في مصحف أبي بن كعب ﴿ولأبوي ﴾ . وقرأ عاصم الجحدري: ﴿ولولْدي ﴾ ـ بضم الواو وسكون اللام ـ فاحتمل أن يكون عاصم البحدري: ﴿ولولْدي ﴾ ـ بضم الواو وسكون اللام ـ فاحتمل أن يكون جمع ولد، كأسد في أسد، ويكون قد دعا لذريته، وأن يكون لغة في الولد، كما قالوا: العَدَم والعُدم . وقرأ مجاهد وابن جبير: ﴿ولوالدي ﴾ ـ بإسكان الياء ـ على إرادة الأب وحده، كقوله: ﴿وَاَغْفِرُ لِأَيْنَ ﴾ . وقرأ يحيى بن يعمر والجوني: ﴿ولولدَي ﴾ بفتح الواو وكسر الدال على التوحيد، وما عدا قراءة الجمهور شاذ وليس بمتواتر.

## الإعراب

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ اللَّهِ كُفْرًا وَأَحَلُواْ فَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَادِ ۞ جَهَنَّمَ يَصَلَوْنَهَا وَبِئْسَ ٱلْقَرَادُ ۞﴾.

﴿ أَلَمْ ﴾ (الهمزة): للاستفهام التعجبي. ﴿ لم ﴾: حرف جزم. ﴿ رَبَّ ﴾: فعل مضارع مجزوم بـ ﴿ لم ﴾، وهو من رؤية البصر، عداه بـ ﴿ إِلَى ﴾ تضميناً له بمعنى النظر، وفاعله ضمير يعود على محمد. ﴿ إِلَى اللَّذِينَ ﴾: جار ومجرور متعلق به، وهو في محل المفعول؛ أي: هل رأيت عجباً مثل هؤلاء الذين بدلوا نعمة الله كفراً. ﴿ بَدَلُوا نِعْمَتَ اللهِ كُفْرً ﴾: فعل وفاعل ومفعولان، والجملة صلة الموصول. ﴿ وَأَحَلُوا فَوْمَهُمْ ﴾: فعل وفاعل ومفعول به، والجملة معطوفة على جملة ﴿ بَدَلُوا ﴾. ﴿ وَالرَّ الْبَوَارِ ﴾: ظرف ومضاف إليه متعلق بـ ﴿ أحلوا ﴾. ﴿ جَهَنَمُ ﴾: عطف بيان من ﴿ وَارَ الْبَوَارِ ﴾ . ﴿ يَصَّلَونَهُمُ ﴾ نعل وفاعل ومفعول، والجملة في محل النصب ﴿ وَارَ الْبَوَارِ ﴾ . ﴿ يَصَّلُونَهُمُ ﴾ نعل وفاعل ومفعول، والجملة في محل النصب

<sup>(</sup>١) زاد المسير والبحر المحيط.

حال من ﴿قَوْمَهُمْ ﴾، أو من ﴿جَهَنَّمُ ﴾، أو من الهُ دَارَ ﴾. ﴿وَبِئْسَ ٱلْقَرَارُ ﴾: فعل وفاعل، وهو لإنشاء الذم، والمخصوص محذوف وجوباً تقديره: هي؛ أي: ﴿جَهَنَّمُ ﴾، والجملة إنشائية لا محل لها من الإعراب.

﴿ وَجَعَلُوا لِلَّهِ أَندَادًا لِيُضِلُّوا عَن سَبِيلِةٍ. قُلْ تَمَتَّعُوا فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى التَّارِ ﴾.

﴿وَجَعَلُوا﴾: فعل وفاعل، والجملة معطوفة على جملة ﴿بَدَّلُوا﴾ فهو من جملة الصلة المتعجب منها. ﴿يَهَ﴾: جار ومجرور متعلق بـ﴿أَنَدَادًا﴾. ﴿أَنَدَادًا﴾: مفعول ثان لجعل، والأول محذوف تقديره: وجعلوا الأصنام أنداداً شه. ﴿لَيْضِلُوا﴾: (اللام): حرف جر وتعليل. ﴿يضلوا﴾: فعل وفاعل منصوب بأن مضمرة. ﴿عَن سَبِيلِقَ ﴾: متعلق بـ﴿يضلوا﴾، والجملة في تأويل مصدر مجرور باللام، الجار والمجرور متعلق بـ﴿جعلوا﴾، والتقدير: وجعلوا لله أنداداً لإضلالهم الناس عن سبيله. ﴿قُلُ ﴾: فعل أمر، وفاعله ضمير يعود على محمد، والجملة مستأنفة. ﴿تَمَتَعُوا ﴾. ﴾ إلى آخر الآية: مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿تَمَتَعُوا ﴾: فعل وفاعل، والجملة في محل النصب مقول القول. ﴿فَإِن ﴾: (الفاء): تعليلية؛ لتعليلها القلة المفهومة من ﴿تَمَتَعُوا ﴾، ﴿إن ﴾: حرف نصب. ﴿مَصِيرَكُم ﴾: اسمها. ﴿إِلَى النَّرِ ﴾: خبرها، وجملة ﴿إن ﴾: في محل النصب مقول القول مسوقة لتعليل ما قبلها.

﴿ قُل لِعِبَادِى الَّذِينَ مَامَنُوا يُقِيمُوا الصَّلَوَةَ وَيُنفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةً مِن فَبَلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خِلَالُ ﴿ ﴾.

﴿ وَأَلَى اللَّهِ اللَّهُ الل

محذوف يدل عليه جوابه؛ أي: قل لهم أقيموا الصلاة وأنفقوا، وقوله: ﴿يُقِيمُوا﴾ وَيُبُغُونُهُ مجزومان في جواب الأمر؛ أي: إن قلت لهم: أقيموا الصلاة وأنفقوا. الخ: يقيموا وينفقوا. الحد. شيخنا. وفي «البيضاوي»: ويجوز أن يقدرا بلام الأمر؛ ليصح تعلق القول بهما. الله؛ أي: ليقيموا الصلاة ولينفقوا. ﴿يَرَفَنَهُمْ ﴾: فعل وفاعل ومفعول أول، والمفعول الثاني محذوف تقديره: مما رزقناهم إياه، والجملة صلة لـ (ما) أو صفة لها، والعائد أو الرابط محذوف تقديره: إياه. ﴿سِرًا وَعَلانِكَ ﴾: منصوبان على المفعولية المطلقة؛ أي: إنفاق سر وعلانية، أو على الحالية من فاعل ﴿ينفقوا ﴾؛ أي: مسرين ومعلنين، أو على الظرفية؛ أي: وقتي سر وعلانية. ﴿يَن يَمّ ﴾: ناصب وفعل وفاعل، والجملة في تأويل مصدر مجرور بالإضافة، والتقدير: وينفقوا من قبل إتيان يوم. والجملة في تأويل مصدر مجرور بالإضافة، والتقدير: وينفقوا من قبل إتيان يوم. ﴿نَي نَافية تعمل عمل ليس. ﴿بَيّ ﴾: اسمها مرفوع. ﴿فِيهِ ﴾: جار ومجرور خبر لا؛ أي: لا بيع موجوداً فيه. ﴿وَلا خِلَلُ ﴾ معطوف على ﴿بَيّ ﴾، وجملة ﴿لاً في محل الرفع صفة لـ ﴿يَوْهِ ﴾.

﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآهُ فَأَخْرَجَ بِدِ، مِنَ الشَّمَزَتِ رِزْقًا لَكُمْ ﴾.

﴿اللهُ ٱلّذِی﴾: مبتدأ وخبر، والجملة مستأنفة. ﴿خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ﴾: فعل ومفعول ومعطوف، وفاعله ضمير يعود على ﴿اللهُ ﴾، والجملة صلة الموصول. ﴿وَأَنزَلَ ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على ﴿اللهُ ﴾، والجملة معطوفة على جملة ﴿خَلَقَ ﴾. ﴿يِنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾: متعلق بـ﴿أنزل ﴾. ﴿مَآءُ ﴾: مفعول به لـ﴿أنزل ﴾. ﴿فَأَخُرَ ﴾: (الفاء): عاطفة. ﴿أخرج ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على ﴿اللهُ ﴾. والجملة معطوفة على ﴿أنزل ﴾. ﴿يِدِ ﴾: متعلق بـ﴿أخرج ﴾. ﴿يِنَ ٱلشَّمَرَتِ ﴾: جار ومجرور حال من ﴿رِزَقًا ﴾؛ لأنه صفة نكرة قدمت عليها. ﴿رِزَقًا ﴾: مفعولُ ﴿أخرج ﴾. ﴿لَكُمُ ﴾: جار ومجرور صفة لـ﴿رِزَقًا ﴾.

﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلْفُلْكَ لِتَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِأَمْرِةٍ ۚ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلْأَنْهَارَ ﴾.

﴿وَسَخَرَ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على ﴿اللهُ ﴾، والجملة معطوفة على جملة ﴿خَلَقَ ﴾. ﴿لَكُم ﴾: متعلق بـ ﴿سخر ﴾. ﴿اللهُ كَاللهُ ﴾: مفعول ﴿سخر ﴾. ﴿لِتَجْرِى ﴾: (اللام): لام كي، ﴿تجري ﴾: فعل مضارع منصوب بأن مضمرة، وفاعله ضمير يعود على ﴿الفُلُك ﴾. ﴿فِي الْبَعْرِ ﴾: متعلق بـ ﴿تجري ﴾. ﴿فِأَمْرِقِيّ ﴾: متعلق بـ ﴿تجري ﴾؛ أي: حالة كونها متلبسة بأمره، والجملة الفعلية في تأويل مصدر مجرور باللام تقديره: لجريانها في البحر بأمره، الجار والمجرور متعلق بـ ﴿سخر ﴾. ﴿وَسَخَرَ ﴾: فعل ماض معطوف على ﴿نَلَقَ ﴾، وفاعله ضمير يعود على ﴿اللهُ ﴾. ﴿لَكُم ﴾: متعلق به. ﴿الأَنْهَارُ ﴾: مفعول به.

﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَآبِهَيْنِ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ ۞﴾.

﴿ وَسَخَرَ ﴾: فعل ماض معطوف على ﴿ خَاتَ ﴾ ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ اللّهَ مُ ﴾ . ﴿ لَكُم ﴾ : متعلق به . ﴿ الشّمَسُ وَالْقَمْرُ ﴾ : مفعولان لـ ﴿ سخر ﴾ . ﴿ وَاللّهَ يَنْ ﴾ : فعل ماض معطوف على ﴿ وَاللّهَ يَنْ ﴾ : فعل ماض معطوف على ﴿ فَاتَ ﴾ ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ اللّهُ ﴾ . ﴿ لَكُم ﴾ : متعلق به . ﴿ النّالَ وَالنّهُ اللهُ ﴾ . ﴿ وَسَخْر ﴾ : مفعولان لـ ﴿ سخر ﴾ .

﴿ وَمَا تَنكُمْ مِن كُلِ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ اللَّهِ لَا تَحْصُوهَا ۚ إِنَ الْإِنسَانَ لَظَلُومٌ كَالَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللل

﴿وَاتَنكُم ﴾: فعل ومفعول أول معطوف على ﴿ خَلَق ﴾، وفاعله ضمير يعود على ﴿ الله في المفعول الثاني. على ﴿ الله في المفعول الثاني. ﴿ كُلِّ ، فَرَن ﴾ ، الجار والمجرور متعلق بـ ﴿ آتاكم ﴾ ، والمفعول الثاني محذوف تقديره: وآتاكم شيئاً من كل ما سألتموه . ﴿ كُلِّ ﴾ : مضاف . ﴿ مَا ﴾ : مصورلة ، أو موصوفة في محل الجر مضاف إليه ، ويجوز أن تكون ﴿ مَا ﴾ : مصدرية ﴿ سَأَلْتُمُوهُ ﴾ : فعل وفاعل ومفعول أول ، والضمير فيه عائد إلى الله تعالى ، والجملة صلة لـ ﴿ مَا ﴾ أو صفة لها ، والعائد أو الرابط محذوف تقديره ما

سألتموه تعالى إياه، والمصدر المؤول من الفعل على كون ﴿ما﴾ مصدرية هو المفعول الثاني لـ﴿آتاكم﴾ تقديره: وآتاكم مسؤولكم. ﴿وَإِن تَعُـُدُوا﴾: جازم وفعل وفاعل. ﴿نِعْمَتُ اللَّهِ﴾: مفعول به. ﴿لاَ تَحْمُوهَا ﴾: فعل وفاعل ومفعول جواب الشرط، وجملة الشرط مستأنفة. ﴿إِنَ الْإِنكَنَ ﴾: ناصب واسمه. ﴿لَظَلُومٌ ﴾: (اللام): حرف ابتداء، ﴿ظلوم ﴾: خبر ﴿إِنَ ﴾. ﴿كَفَارُ ﴾: صفته، أو خبر ثان، وجملة ﴿إِنَ ﴾: مستأنفة.

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ ٱجْعَلْ هَلَذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنُنَا وَٱجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَنْ نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ۞ .

﴿ وَإِذَى : (الواو): استئنافية. ﴿ إذَى : ظرف لما مضى من الزمان متعلق بمحذوف تقديره: واذكريا محمد إذ قال؛ أي: قصة إذ قال إبراهيم. ﴿ وَالَهِمُ ﴾ : فعل وفاعل، والجملة في محل الجر مضاف إليه لـ ﴿ إذَى ﴿ رَبِّ اَجْمَلُ هَذَا الْبَلَدَ ﴾ إلى قوله: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ ﴾ : مقول محكي لـ ﴿ وَالَهُ ، وإن شئت قلت: ﴿ رَبِ ﴾ : منادى مضاف حذف حرف النداء للتخفيف، وجملة النداء في محل النصب مقول ﴿ وَالَ ﴾ . ﴿ أَجْمَلُ هَذَا ﴾ : فعل دعاء، ومفعول أول. ﴿ الْبَلَدَ ﴾ : بدل من إسم الإشارة، أو عطف بيان منه، وفاعله ضمير يعود على الله . ﴿ رَبَيْنَ ﴾ : مفعول ثان، والجملة الفعلية في محل النصب مقول ﴿ وَالَ ﴾ على كونها جواب للنداء . ﴿ وَأَجْنُبُنِ ﴾ : فعل ومفعول ونون وقاية، وفاعله ضمير يعود على الله . ﴿ رَبَيْنَ ﴾ : معطوف على ياء المتكلم، والجملة معطوفة على جملة ﴿ اَجْمَلَ ﴾ . ﴿ وَذِيته، والجملة الفعلية في تأويل مصدر مجرور بحرف جر محذوف تقديره: من وذريته، والجملة الفعلية في تأويل مصدر مجرور بحرف جر محذوف تقديره: من عادتنا الأصنام، الجار والمجرور متعلق بـ ﴿ اجنبنى ﴾ .

﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلَلْنَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسُّ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّامُ مِنِّي ۚ وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ تَحِيدٌ ﴾.

﴿رَبِّ﴾: منادى مضاف، وجملة النداء في محل النصب مقول ﴿قَالَ﴾. ﴿إِنَّهُنَّ﴾: ناصب واسمه. ﴿أَضَلَلْنَ كَثِيرًا﴾: فعل وفاعل ومفعول. ﴿مِنَ النَّاسِ﴾: صفة لـ ﴿كَثِيرًا﴾، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿إنَ ﴾، وجملة ﴿إن ﴾: في محل النصب مقول ﴿قَالَ ﴾ على كونها جواب النداء. ﴿فَنَن ﴾: (الفاء): تفصيلية.

ومن : اسم شرط في محل الرفع مبتدا ، والخبر جملة الشرط ، أو الجواب ، أو هما . وَبَعَنى : فعل ومفعول ونون وقاية في محل الجزم بـ (من على كونها فعل شرط لها ، وفاعله ضمير يعود على (من . ﴿ فَإِنّهُ : (الفاء) : رابطة لجواب رمن الشرطية وجوبا . ﴿ إنه : ناصب واسمه . ﴿ مِنْ يَ : جار ومجرور خبر ، وجملة ﴿ إن ) : في محل الجزم بـ (من الشرطية على كونها جوابا لها ، وجملة ﴿ من : الشرطية في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ . ﴿ وَمَنْ ﴾ : (الواو) : عاطفة . ﴿ من ﴾ : السرطية في محل الرفع مبتدأ ، والخبر جملة الجواب . ﴿ عَصَافِن ﴾ : فعل ومفعول ونون وقاية ، وفاعله ضمير يعود على (من » ، والجملة في محل الجزم بـ (من » ، والجملة في محل الجزم بـ (من » ، ﴿ وَانّك » : (الفاء) : رابطة لجواب (من » . ﴿ إنك » : ناصب واسمه . ﴿ عَفُورٌ » : خبر أول له . ﴿ رَحِيمٌ » : خبر ثان ، أو صفة لـ ﴿ عَفُورٌ » ، وجملة ﴿ إن » : الشرطية على كونها جواباً لها ، والرابط محذوف تقديره : رحيم له ، وجملة ﴿ من » : الشرطية في محل النصب معطوفة على جملة ﴿ من » الأولى .

﴿ رَبَّنَاۚ إِنِّ أَسْكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعٍ عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ فَآجَمَلَ ٱفْقِدَةً مِنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِمْ وَٱرْزُقْهُم مِّنَ ٱلثَّمَرُتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ۞﴾

﴿ رَبّنَا ﴾: منادى مضاف، وجملة النداء في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ . فاصب واسمه . ﴿ أَسَكَتُ ﴾ : فعل وفاعل . ﴿ مِن ذُرِّيّتِ ﴾ : جار ومجرور متعلق به ، و ﴿ من ﴾ تبعيضية ، والمفعول محذوف ، والتقدير : ذرية بعض ذريتي ، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿ إن ﴾ ، وجملة ﴿ إن ﴾ : في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ على كونها جواب النداء . ﴿ يَوَادٍ ﴾ : متعلق بـ ﴿ أَسَكَتُ ﴾ . ﴿ غَيرٍ ذِى رَبّع ﴾ : صفة ومضاف إليه . ﴿ عِندَ بَيْلِكَ ﴾ : ظرف ومضاف إليه متعلق بـ ﴿ أَسَكَتُ ﴾ . ﴿ يَربّع ﴾ : صفة للبيت . ﴿ رَبّيًا ﴾ : منادى مضاف مؤكد للنداء الأول . ﴿ لِيُقِيمُوا الصلاة ، الجار والمجرور متعلق بـ ﴿ أَسَكَتُ ﴾ . ﴿ وَالمِملة في بِ ﴿ أَسَكَتُ ﴾ . ﴿ وَالمُعمل ، ﴿ وَالمِملة في بِ ﴿ أَسَكَتُ ﴾ . ﴿ وَالمَعمور متعلق بِ فَالمَعمور معلى الله . ﴿ أَشِدَ مَع الله . ﴿ أَسْكَنتُ ﴾ . ﴿ أَسْكَنتُ ﴾ . ﴿ وَالْجَملُ ﴾ : والفاء ) : عاطفة تفريعية . ﴿ اجعل ﴾ : فعل دعاء ، وفاعله ضمير يعود على الله . ﴿ أَشِدَةً ﴾ : مفعول أول لجعل . ﴿ مِن النّاسِ ﴾ : صفة ضمير يعود على الله . ﴿ أَشِدَةً ﴾ : مفعول أول لجعل . ﴿ مِن النّاسِ ﴾ : صفة ضمير يعود على الله . ﴿ أَشِدَةً ﴾ : مفعول أول لجعل . ﴿ مِن النّاسِ ﴾ : صفة ضمير يعود على الله . ﴿ أَسْدَنَهُ ﴾ : مفعول أول لجعل . أَمْ مَن الله . ﴿ أَسْرَا الله . ﴿ أَسْرَا الله . ﴿ أَسْرَا الله . أَسْرَا الله . ﴿ أَسْرَا الله . الله . ﴿ أَسْرَا الله . الله الله . ﴿ أَسْرَا الله . ﴿ أَسْرَا الله . الله . ﴿ أَسْرَا الله . أَس

لـ ﴿ أَفْتِدَةً ﴾ . ﴿ تَهْوِى ﴾ : فعل مضارع ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ أَفْتِدَةً ﴾ . ﴿ إِلَيْهِم ﴾ : متعلق بـ ﴿ تَهْوِى ﴾ : وجملة ﴿ تَهْوِى ﴾ في محل النصب مفعول ثان لـ ﴿ أَجعل ﴾ ، وجملة ﴿ اجعل ﴾ : في محل النصب معطوفة على جملة ﴿ إن ﴾ في قوله : ﴿ إِنِّ أَسّكَنتُ ﴾ على كونها مقول ﴿ قَالَ ﴾ مع كونها جواب النداء . ﴿ وَأَرْزُقُهُم ﴾ : فعل ومفعول . ﴿ مِنَ الثّمَرَتِ ﴾ : متعلق به ، وفاعله ضمير يعود على الله ، والجملة في محل النصب معطوفة على جملة ﴿ اجعل ﴾ . ﴿ لَعَلَهُم ﴾ : في محل الرفع خبر ﴿ لعل ﴾ ، وجملة ﴿ لعل ﴾ : في محل الرفع خبر ﴿ لعل ﴾ ، وجملة ﴿ لعل ﴾ : في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ على كونها مسوقة لتعليل ما قبلها .

﴿ رَبَّنَا ۚ إِنَّكَ تَمْلَرُ مَا نُخْفِى وَمَا نُعْلِنُ وَمَا يَغْفَىٰ عَلَى ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ فِى ٱلأَرْضِ وَلَا فِى ٱلسَّمَاءِ ۞﴾.

﴿ رَبّناً ﴾: منادى مضاف. ﴿ إِنّك ﴾: ناصب واسمه. ﴿ تَمْلَرُ ﴾: فعل مضارع ، وفاعله ضمير يعود على الله ، والجملة الفعلية في محل الرفع خبر ﴿ إِن ﴾ ، وجملة ﴿ إِن ﴾ : في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ على كونها جواب النداء . ﴿ مَا ﴾ : في محل النصب مفعول ﴿ تَمَلَرُ ﴾ ؛ لأنه بمعنى عرف . ﴿ غَنْفِي ﴾ : فعل مضارع ، وفاعله ضمير يعود على ﴿ إبراهيم ﴾ وسائر العباد ، والجملة الفعلية صلة لـ ﴿ مَا ﴾ ، أو صفة لها ، والعائد أو الرابط محذوف تقديره : ما نخفيه . ﴿ وَمَا نُتِلِنُ ﴾ : معطوف على ﴿ مَا فَنْفِ ﴾ : فعل فَنْفِ ﴾ : فاعل ﴿ مَنْفَى ﴾ ، و﴿ مَن ﴾ : فعل مضارع . ﴿ عَلَى اللّه فِي النّبَه ﴾ ، و﴿ من ﴾ : زائدة . ﴿ فِي النّبَه ﴾ ، و من المعلق به . ﴿ مِن شَيْوِ ﴾ : فاعل ﴿ يَغْفَى ﴾ ، و ﴿ من ﴾ : زائدة . ﴿ فِي النّبَه ﴾ ، و الجملة الفعلية جملة معترضة لا محل لها من الإعراب إن على ﴿ فِي النّبِ فِي النّبِ محل الما من الإعراب إن قلنا : إنها من كلام الله ؛ لاعتراضها بين كلامي إبراهيم ، أو في محل النصب معطوفة على ما قبلها على كونها مقول ﴿ قَالَ ﴾ إن قلنا : إنها من كلام إبراهيم .

﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى وَهَبَ لِي عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَعِيلَ وَالسَّحَقُّ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَآ ۖ ۞﴾.

﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ﴾: مبتدأ وخبر، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾.

﴿الَّذِى﴾: اسم موصول في محل الجرصفة للجلالة. ﴿وَهَبَ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على ﴿اللهُ ﴾، والجملة صلة الموصول. ﴿لِيَ ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿وَهَبَ ﴾. ﴿عَلَى ٱلْكِبَرِ ﴾: جار ومجرور حال من ياء المتكلم، و ﴿عَلَى ﴾ بمعنى: مع، التقدير: وهب لي حالة كوني مصاحباً بالكبر. ﴿إِسْمَعِيلَ ﴾: مفعول ﴿وَهَبَ ﴾. ﴿وَإِسْمَعِيلَ ﴾: معطوف عليه. ﴿إِنَّ رَتِي ﴾: ناصب واسمه. ﴿لسَيِيعُ النَّعَلَ ﴾: في محل النصب مقول ﴿قَالَ ﴾: في محل النصب مقول ﴿قَالَ ﴾:

# ﴿رَبِّ ٱجْعَلْنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوْةِ وَمِن ذُرِّيَّتِيُّ رَبُّكَا وَتَقَبَّلُ دُعُكَاءِ ۞﴾.

﴿رَبِّ﴾: منادى مضاف، وجملة النداء في محل النصب مقول ﴿قَالَ﴾: ﴿الْجَمَلِينِ مُقِيمَ الصَّلَوْقِ﴾: فعل ومفعولان ونون وقاية، وفاعله ضمير يعود على الله، والجملة الفعلية في محل النصب مقول ﴿قَالَ﴾ على كونها جواب النداء. ﴿وَمِن ذُرِّيَّقٍ ﴾: جار ومجرور صفة لمحذوف معطوف على المفعول الأول لجعل، والتقدير: رب اجعلني وبعضاً من ذريتي مقيم الصلاة. ﴿رَبَّناً ﴾: منادى مضاف، وجملة النداء في محل النصب مقول ﴿قَالَ ﴾. ﴿وَتَقَبَّلُ ﴾: فعل دعاء، وفاعله ضمير يعود على الله ﴿دُعَآ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم المحذوفة اجتزاء عنها بالكسرة، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة المناسبة، والجملة الفعلية معطوفة على مقدر تقديره: ربنا فاسمع ندائي وتقبل دعاءي، والجملة المحذوفة في محل النصب مقول ﴿قَالَ ﴾ على كونها جواب النداء.

﴿ رَبُّنَا آغَفِرْ لِي وَلُوَلِدَى وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ ۞﴾.

﴿ رَبّناً ﴾: منادى مضاف، وجملة النداء في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ . ﴿ أَغْفِرُ ﴾ : فعل دعاء، وفاعله ضمير يعود على الله، والجملة في محل النصب مقول ﴿ قَالَ ﴾ على كونها جواب النداء . ﴿ لِي ﴾ : متعلق بـ ﴿ أَغْفِرْ ﴾ . ﴿ وَلَالِدَى ﴾ : جار ومجرور ومضاف إليه معطوف على ﴿ لِي ﴾ . ﴿ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ : معطوف عليه أيضاً . ﴿ يَقُومُ الْحِسَابُ ﴾ : فعل وفاعل، والجملة في محل الجر مضاف إليه لـ ﴿ يَوْمَ ﴾ .

#### التصريف ومفردات اللغة

﴿ وَارَ ٱلْبَوَارِ ﴾؛ أي: الهلاك، يقال: رجل بائر وقوم بور، كما قال: ﴿ وَكُنتُدٌ قَوْمًا بُورًا ﴾ ومنه قول الشاعر:

فَلَمْ أَرَ مِثْلَهُمْ أَبْطَالَ حَرْبٍ غَدَاةَ ٱلْحَرْبِ إِذْ خِيْفَ ٱلْبَوَارُ وفي «المصباح»: بار الشيء يبور بوراً ـ بالضم ـ هلك، وبار الشيء بواراً إذا كسد.

﴿أَنْدَادًا﴾ والأنداد: الشركاء جمع ند، وهو المثل الشبيه.

﴿ فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ ﴾؛ أي: مرجعكم ومردكم، والمصير: مصدر (١) صار التامة بمعنى: رجع. ﴿ سِنَرًا وَعَلَانِيكَةً ﴾ اسما مصدر لأسر وأعلن الرباعيين.

﴿ يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ ﴾؛ أي: فدية. ﴿ وَلَا خِلَالُ ﴾ الخلال: المخالة والصداقة، وفي «القرطبي» الخلال (٢): جمع خلة كقلة وقلال. قال الشاعر:

# فَلَسْتُ بِمَقْلِيِّ ٱلْخِلاَلِ وَلا قَالِيْ

﴿ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَمَآءِ ﴾ السماء: السحاب، وكل ما علا الإنسان فأظله فهو سماء، مشتق من السمو؛ وهو الارتفاع، وسمى السحاب سماء لارتفاعه.

﴿ مِنَ ٱلنَّمَرَٰتِ ﴾: جمع ثمر، والثمر: اسم يقع على ما يحصل من الشجر، وقد يقع على الزرع أيضاً بدليل قوله تعالى: ﴿ كُلُوا مِن تُمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَمَاتُوا كُلُوا مِن ثُمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَمَاتُوا مُنْ اللهِ مَن اللهُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَن اللهِ مَنْ اللهِ مَن اللهِ مَن اللهُ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَنْ اللهِ مَن اللهُ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهُ مَنْ أَنْ أَنْ أَمُ مِن اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ مُن اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ أَمُ مُن اللهُ مَنْ مُنْ اللهُ مَنْ مُن اللهُ مَنْ مُن اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُمُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَا مَنْ اللهُ مَا مَا مَاللهُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) القرطبي.

﴿ رِزَقًا ﴾ والرزق: كل ما ينتفع به مأكولاً كان أو مشروباً أو غيرهما. ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلْفُلْكَ ﴾ التسخير: التيسير والإعداد، والفلك: السفن.

﴿ وَآبِرَيْنِ ﴾: الدأب: العادة المستمرة دائماً على حالة واحدة، ودأب في السير إذا داوم عليه، ودأب في العمل إذا سار فيه على عادة مطردة، كما قال: ﴿ تَرْرَعُونَ سَبّعَ سِنِينَ دَأَبًا ﴾. وفي «المختار»: دأب في عمله جد وتعب، وبابه قطع وخضع فهو دائب بالألف لا غير، والدائبان: الليل والنهار، والدأب ـ بسكون الهمزة ـ العادة والشأن وقد يحرك. اه. وفي «القاموس»: دأب في عمله ـ كمنع ـ دأباً، ويحرك ودؤوباً بالضم جد وتعب. اه.

﴿ وَمَاتَنكُمُ ﴾: أعطاكم. ﴿ لا تَعْضُوهاً ﴾: لا تطيقوا إحصاءها وحصرها من أحصى الرباعي، والإحصاء: العد بالحصى، وكان العرب يعتمدونه في العد كاعتمادنا فيه على الأصابع.

﴿ ظلوم﴾؛ أي: كثير الظلم لنفسه بإغفال شكر النعمة. ﴿ كَفَارٌ ﴾؛ أي: شديد الكفران والجحود لها.

﴿ وَأَجْنُبْنِي وَبَيْنَ ﴾ يقال: جنبته كنصرته وأجنبته وجنبته؛ أي: أبعدته، والمعنى: بعدني وإياهم. وفي «الفتوحات» يقال (۱): جنبه شراً وأجنبه إياه ثلاثياً ورباعياً: وهي لغة نجد، وجنبه إياه مشدداً: وهي لغة الحجاز وهو المنع، وأصله من الجانب، وأصل التجنب أن يكون الرجل في جانب غير ما عليه غيره، ثم استعمل في البعد مطلقاً. وقال الراغب: وقوله تعالى: ﴿ وَأَجْنُبُنِي وَبَيْنَ ﴾ من جنبته عن كذا؛ أي: أبعدته منه. وقيل: من جنبت الفرس كأنه سأله أن يبعده عن جانب الشرك بإلطاف منه وأسباب خفية، وأن نعبد على حذف حرف الجر؛ أي: عن أن نعبد. اهد. «سمين». وفي «القاموس»: والجنب: محركة أن يجنب فرساً إلى فرسه في السباق، فإذا فاز المركوب تحول إلى المجنوب. اهد.

وفي «المصباح»: وجنبت الرجل الشر جنوباً - من باب قعد - أبعدته عنه،

<sup>(</sup>١) الفتوحات.

﴿ بِوَادِ ﴾؛ أي: في وادٍ، والوادي: المنخفض بين الجبلين. ﴿ غَيْرِ ذِى نَرْعِ ﴾؛ أي: لا يصلح للإنبات؛ لأنه أرض حجرية لا تنبت شيئاً.

﴿ أَفِيدَةُ مِن النَّاسِ ﴾ الأفئدة (١٠): جمع فؤاد، وهو القلب عبر به عن جميع البدن؛ لأنه أشرف عضو فيه، وقيل: هو جمع وفد، والأصل: أوفدة فقدمت الفاء وقلبت الواوياء، فكأنه قال: واجعل وفوداً من الناس تهوي إليهم.

﴿ يَهُوى إِلَيْهِم ﴾؛ أي: تسرع شوقاً وحباً إليهم. قال الأصمعي: يقال (٢): هوى يهوى - من باب رمى - هوياً إذا سقط من عُلو إلى سُفل ، وقال الفراء: تهوي إليهم تريدهم، كما تقول: رأيت فلاناً يهوي نحوك، معناه يريدك. وقال أيضاً: تهوي: تسرع إليهم. وقال ابن الأنباري: معناه: تنحط إليهم وتنحدر وتنزل، هذا قول أهل اللغة في هذا الحرف. وأما أقوال المفسرين فيه، فقد تقدمت في مبحث التفسير.

﴿ لَسَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴾؛ أي: إنك لكثير إجابة الدعاء لمن يدعوك، وإضافة (٣) السميع إلى الدعاء من إضافة الصفة إلى مفعولها، وأصله: لسميعٌ الدعاء، وقد ذكر سيبويه فعيلاً في جملة أبنية المبالغة العاملة عمل الفعل، كقولك: هذا رحيم أباه. وفي «البيضاوي»: وهو من أبنية المبالغة العاملة عمل الفعل أضيف إلى مفعوله، أو فاعله على إسناد السماع إلى دعاء الله تعالى على المجاز، وهذا الأخير بعيدٌ جداً. قال أبو حيان: والظاهر (٤) إضافة سميع إلى المفعول، وهو من إضافة المثال الذي على وزن فعيل إلى المفعول، فيكون إضافة من نصب، ويكون

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۳) النسفي.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط.

ذلك حجة على إعمال فعيل الذي للمبالغة في المفعول على ما ذهب إليه سيبويه. وقد خالف في ذلك جمهور البصريين، وخالف الكوفيون فيه، وفي إعمال باقي الخمسة الأمثلة فعول وفعال ومفعال وفعل، وهذا مذكور في علم النحو، ويمكن أن يقال في هذا: ليس ذلك إضافة من نصب، فيلزم جواز إعماله، بل هي إضافة كإضافة اسم الفاعل في نحو: هذا ضارب زيد أمس.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآيات ضروباً من البلاغة، وأنواعاً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: الاستفهام التعجبي في قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ بَدَّلُوا ﴾ فإنه تعجيب (١) لرسول الله على ولكل أحد مما صنع الكفرة من الأباطيل التي لا تكاد تصدر عمن له أدنى إدراك.

ومنها: المجاز بالحذف في قوله: ﴿ نِعْمَةُ اللَّهِ ﴾؛ أي: شكر نعمة الله.

ومنها: المجاز العقلي في قوله: ﴿وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ ﴾ لما فيه من الإسناد إلى السبب، لأنه أسند (٢) الإحلال وهو فعل الله إلى أكابرهم؛ لأن سببه كفرهم وسبب كفرهم أمر أكابرهم إياهم بالكفر.

ومنها: الاستعارة التبعية في قوله: ﴿ لِيُضِلُواْ عَن سَيِيامِ الله الله ليس الإضلال غرضاً حقيقياً لهم من اتخاذ الأنداد، ولكن لما كان نتيجة له كما كان الإكرام في قولك: جئتك لتكرمني نتيجة المجيء، شبه بالغرض وأدخل اللام عليه بطريق الاستعارة التبعية، ونسب الإضلال الذي هو فعل الله تعالى إليهم الأنهم سبب الضلالة حيث يأمرون بها ويدعون إليها.

ومنها: التهديد والوعيد لأولئك الضالين المضلين في قوله: ﴿قُلَ تَمَتَّعُواْ فَإِنَّ مَعِيرَكُمْ إِلَى ٱلنَّادِ﴾.

<sup>(</sup>۱) أبو السعود. (۲) روح البيان.

ومنها: الإضافة للتشريف في قوله: ﴿ قُلُ لِمِبَادِى اللَّذِينَ مَامَنُوا ﴾؛ لأن الله سبحانه وتعالى شرف عباده بهذه الياء، وهي خير لهم من الدنيا وما فيها؛ لأن فيها إضافة إلى نفسه، والإضافة تدل على العتق.

ومنها: الطباق في قوله: ﴿ سِرًّا وَعَلَانِيكَةً ﴾.

ومنها: التكرار في قوله: ﴿وَسَخَّرَ لَكُمْ ﴾ في أربعة مواضع.

ومنها: الاستغراق المفاد من قوله: ﴿ وَإِن نَعَتُدُواْ نِعْمَتَ اللَّهِ ﴾؛ لأن المفرد المضاف يفيد الاستغراق.

ومنها: المبالغة في قوله: ﴿إِنَ ٱلْإِنسَانَ لَظَلُومٌ كَفَارٌ ﴾؛ لأن فعول وفعال من صيغ المبالغة.

ومنها: الإسناد المجازي في قوله: ﴿ رَبِّ اَجْعَلْ هَذَا بَلَدًا ءَامِنًا ﴾؛ أي: آمناً أهله؛ لأن إسناد الأمن إلى البلد مجاز لوقوع الأمن فيه، وإنما الآمن في الحقيقة أهل البلد.

ومنها: جمع الأصنام في قوله: ﴿أَن نَعَبُدُ الْأَصْنَامَ﴾ ليشتمل على كل صنم عبد من دون الله؛ لأن الجمع المعرف باللام يشمل كل واحد من الأفراد كالمفرد باتفاق جمهور أثمة التفسير والأصول والنحو.

ومنها: الإسناد المجازي في قوله: ﴿إِنَّهُنَّ أَضَلَلْنَ كَثِيرًا﴾؛ لأن السبة الإضلال إليها مجاز من باب نسبة الشيء إلى سببه. ا هد. «كرخي»؛ أي: فهذا مجاز؛ لأن الأصنام جمادات وحجارة لا تعقل شيئًا حتى تضل من عبدها إلا أنه لما حصل الضلال بعبادتها أضيف إليها، كما تقول: فتنتهم الدنيا وغرتهم، وإنما فتنوا وغروا بسببها. ا هد. «خازن».

ومنها: الطباق في قوله: ﴿تَبِعَنِى﴾ و﴿عَصَانِى﴾. وفي ﴿نُخْفِى﴾ و﴿نُمِّلِنُّ﴾. وفي ﴿نُخْفِى﴾ و﴿نُمِّلِنُّ﴾.

<sup>(</sup>١) الفتوحات.

ومنها: التكرار في قوله: ﴿رَبُّنَّا ﴾ وفي قوله: ﴿رَبِّ ﴾ لتأكيد الكلام. ومنها: الإضافة للتشريف في قوله: ﴿عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرَّمِ ﴾.

ومنها: الاستعارة في قوله: ﴿فَأَجْعَلُ أَفْيْدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِى إلَيْهِمْ ﴾. قال (١) الشريف الرضي: وهذه من محاسن الاستعارة، وحقيقة الهوي: النزول من علو إلى انخفاض كالهبوط، والمراد: تسرع إليهم شوقاً، وتطير إليهم حباً، ولو قال: تحنّ إليهم. لم يكن فيه من الفائدة ما في التعبير بـ ﴿تَهْوِى إلَيْهِمْ ﴾؛ لأن الحنين قد يكون من المقيم بالمكان.

ومنها: الاستعارة التصريحية التبعية في قوله: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ ﴾؛ أي: يوم (٢) يثبت حساب المكلفين في المحشر، استعير له لفظ ﴿ يَقُومُ ﴾ الذي هو حقيقة في قيام الرجل، للدلالة على أنه في غاية الاستقامة، كما يقال: قامت الحرب على ساق.

ومنها: الإظهار في موضع الإضمار في قوله: ﴿وَمَا يَغْفَى عَلَى اللَّهِ مِن شَيْءِ فِي اللَّمْرَضِ وَلَا فِي السَّمَآءِ﴾ إن قلنا: إنه من كلام الله معترض بين كلامي إبراهيم؛ لأن حق العبارة حينئذٍ أن يقال: وما يخفى علي من شيء.

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع.

والله سبحانه وتعالى أعلم

\* \* \*

<sup>(</sup>١) تلخيص البيان.

<sup>(</sup>٢) الشوكائي.

# قال الله سبحانه جلَّ وعلا:

#### المناسبة

قوله تعالى: ﴿وَلَا نَحْسَبَكَ اللّهَ غَنِفِلّا عَمّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ... ﴾ الآيات، مناسبة هذه الآيات لما قبلها: أن الله سبحانه وتعالى لما ذكر أن جزاء من بدلوا نعمة الله كفراً، وجعلوا له الأنداد جهنم يصلونها وبئس المهاد، وطلب إلى عباده المؤمنين مجاهدة النفس والهوى وإقامة فرائض الدين. ذكر هنا تسلية لرسوله وتهديداً للظالمين من أهل مكة أن تأخيرهم وتمتعهم بالحظوظ الدنيوية ليس بإهمال للعقوبة، ولا لغفلة عن حالهم، وإنما كان لحكمة اقتضت ذلك، وهم مرصدون ليوم شديد الهول له من الأوصاف ما بين بعد، وعليك أيها الرسول أن تنذر الناس بقرب حلوله، وأنهم في ذلك اليوم سيطلبون المرد إلى الدنيا ليجيبوا دعوة الداعي، وهيهات هيهات.

صَاحِ هَـلْ رَيْتَ أَوْ سَمِعْتَ بِرَاعِ رَدَّ فِيْ ٱلضَّرْعِ مَا قَرَىٰ فِيْ ٱلْحِلاَبِ وقد كان لكم معتبر في تلك المساكن التي تسكنونها، فإنها كانت لقوم أمثالكم كفروا بأنعم الله، فأخذهم أخذ عزيز مقتدر. ألا إن وعد الله لرسله لا

يخلف وهو ناصرهم وخاذل أعدائه، كما قال: ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا﴾، وقال: ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا﴾، وقال: ﴿كَتَبَ اللهُ لَأَغْلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِحٌ ومحاسبهم في يوم تبدل الأرض غير الأرض والسماوات، يوم يخرجون من قبورهم للحساب أمام الواحد القهار، وترى حال المجرمين يجل عن الوصف، وهذا الذي قصصته عليكم تبليغ وإنذار؛ ليتذكر به ذوو العقول الراجحة، وليعلموا أن الله واحد لا شريك له.

## التفسير وأوجه القراءة

﴿ وَلَا تَحْسَبُكُ اللّهُ ﴾ أي: ولا تظنن الله سبحانه وتعالى يا محمد أو أيها المخاطب ﴿ غَنِفِلاً ﴾ أي: ساهياً ﴿ عَمّا يَمْ مَلُ الظّلِمُونَ ﴾ من ظلمهم، فلا ينتقم منهم، والظالمون أهل مكة وغيرهم من كل أهل شرك وظلم، وهو خطاب لرسول الله على والمعنى: دم على ما كنت عليه من عدم حسبانه تعالى غافلاً عن أعمالهم، ولا تحزن بتأخير ما يستحقونه من العذاب الأليم. ﴿ تَحْسَبُكَ ﴾ قرى بفتح السين وكسرها قراءتان سبعيتان، وكذا يقال: في قوله الآتي: ﴿ فَلَا تَحْسَبُ اللّهَ مُعْلِفَ وَعَلِمِ وَ رُسُلَهُ مُ ﴾ . اه. شيخنا. والغفلة (١): معنى يمنع الإنسان من الوقوف على حقائق الأمور. وقيل: حقيقة الغفلة سهو يعتري الإنسان من قلة التحفظ والتيقظ، وهذا في حق الله محال، فلا بدّ من تأويل الآية، فالمقصود منها أنه سبحانه وتعالى ينتقم من الظالم للمظلوم، ففيه وعيد وتهديد للظالم، وإعلام له بأن لا يعامله معاملة الغافل عنه، بل ينتقم ولا يتركه مغفلاً. قال سفيان بن عيينة: فيه تسلية للمظلوم وتهديد للظالم.

فإن قلت: تعالى الله عن السهو والغفلة، فكيف يحسبه رسول الله ﷺ غافلاً وهو أعلم الناس به أنه لم يكن غافلاً حتى قيل له: ﴿وَلَا تَحْسَبَكَ ٱللَّهَ غَلْفِلاً عَمَّا وَهُو أَلِا تَحْسَبَكَ ٱللَّهَ غَلْفِلاً عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّالِمُونَّ﴾؟

قلتُ: إذا كان المخاطب به رسول الله ﷺ، ففيه وجهان:

أحدهما: التثبيت على ما كان عليه من أنه لا يحسب الله غافلاً، فهو

<sup>(</sup>١) الخازن.

كقوله: ﴿فلا تكونن من المشركين ولا تدع مع الله إلها آخر﴾ وكقوله سبحانه وتعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا مَامِنُوا ﴾؛ أي: اثبتوا على ما أنتم عليه من الإيمان.

الوجه الثاني: أن المراد بالنهي عن حسبانه غافلاً: الإعلام بأنه سبحانه وتعالى عالم بما يفعل الظالمون لا يخفى عليه شيء، وأنه ينتقم منهم فهو على سبيل الوعيد والتهديد لهم.

والمعنى: ولا تحسبنه معاملهم معاملة الغافل عنهم، ولكن يعاملهم معاملة الرقيب الحفيظ عليهم، والمحاسب لهم على الصغير والكبير، والنقير والقطمير. وفي الآية وعيد عظيم للظالمين وتسلية للمظلومين، وإن كان المخاطب غير النبي على فلا إشكال فيه ولا سؤال؛ لأن أكثر الناس غير عارفين بصفات الله، فمن جوز أن يحسبه غافلاً فلجهله بصفاته.

والخلاصة على الوجه الأول: ولا تحسبن الله يا محمد غافلاً عما يعمل الظالمون؛ أي (١): تاركاً عقوبة المشركين بما عملوا، والمراد تثبته على ما كان عليه من أنه على لا يحسب الله غافلاً، والمقصود: تنبيهه على أنه تعالى لو لم ينتقم للمظلوم من الظالم. للزم عليه تعالى أحد الأمور الثلاثة: إما أن يكون غافلاً عن ذلك الظالم، أو عاجزاً عن الانتقام، أو راضياً بذلك الظلم، وكل ذلك محال عليه تعالى، فامتنع أن لا ينتقم للمظلوم من الظالم.

ثم أوعدهم حلول يوم يحاسبون فيه على أعمالهم، وفيه من الهول ما يحير اللب واللبيب، ويدهش العقل والعقيل، فقال: ﴿إِنَّمَا يُوَخِّرُهُمْ ﴾؛ أي: إنما يمهلهم بلا عذاب الاستئصال، ويمتعهم بكثير من لذات الحياة، ولا يعجل عقوبتهم ﴿لِيَوْرِ ﴾؛ أي: إلى يوم شديد الهول ﴿تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَنُ ﴾؛ أي: ترتفع فيه أبصار أهل الموقف، وتبقى مفتوحة لا تطرف ولا تتحرك أجفانهم من الفزع والاضطراب والدهشة؛ أي: أعينهم مفتوحة لا تتحرك أجفانهم من هول ما يرونه، يعني أن تأخيره للتشديد والتغليظ، لا للغفلة عن أعمالهم ولا لإهمالهم،

<sup>(</sup>١) المراح. (٢) روح البيان.

ومعنى شخوص البصر حدّة النظر، وعدم استقراره في مكانه، واللام في قوله: ﴿لِيُوْمِ﴾ تعليل للنهي؛ أي: لا يؤخر عذابهم إلا لأجل يوم هائل. وقيل: بمعنى إلى التي للغاية. وقرأ طلحة بن مصرف شذوذاً(١): ﴿ولا تحسب بغير نون التوكيد، وكذا: ﴿فلا تحسب الله مخلف وعده رسله ﴾. وقرأ عبد الرحمن السلمى والحسن والأعرج والمفضل عن عاصم وعباس بن الفضل وهارون العتكى ويونس بن حبيب عن أبي عمرو شذوذاً أيضاً: ﴿نُؤْخُرُهُم﴾ بنون العظمة، والجمهور بالياء؛ أي: إنما يؤخرهم الله سبحانه وتعالى، واختار هذه القراءة أبو عبيد وأبو حاتم لقوله: ﴿وَلَا تَحْسَبُكَ ٱللَّهُ﴾، وقوله: ﴿مُهْطِعِينَ﴾ حال مقدرة من مفعول ﴿ يُؤَخِّرُهُمْ ﴾؛ أي: يؤخرهم إلى يوم تشخص فيه الأبصار حالة كونهم مهطعين في ذلك اليوم؛ أي: مسرعين إلى الداعي وإجابته ومقبلين عليه بالخوف والذل والخضوع، كإسراع الأسير والخائف والداعي للخلائق هو إسرافيل حيث يدعو إلى الحشر. وعبارة المحلي في سورة ق: ﴿ وَٱسْتَغِعُ يَا مَخَاطَبٌ ﴿ يَثُمَّ يُنَادِ ٱلْمُنَادِ ﴾ وهو إسرافيل ﴿ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ ﴾ من السماء، وهو صخرة بيت المقدس أقرب موضع من الأرض إلى السماء يقول: أيتها العظام البالية والأوصال المنقطعة واللحوم المتمزقة والشعور المتفرقة: إن الله يأمركن أن تجتمعن لفصل القضاء. ا هـ. وحالة كونهم ﴿مُقْنِي رُمُوسِهِمْ ﴾؛ أي: رافعيها إلى السماء مع إدامة النظر إليها من غير التفات إلى شيء ولا ينظر أحد إلى أحد ﴿لَا يَرْنَدُ إِلَيْهِمْ طَرَّفُهُمْ ﴾؛ أي: لا يرجع إليهم تحريك أجفانهم، كما كانوا يفعلون في الدنيا في كل لحظة، بل تبقى أعينهم مفتوحة لا تطرف؛ أي: لا تضم من شدة الفزع والخوف. وقال في «الكواشي»: أصل الطرف تحريك الجفون في النظر، ثم سميت العين طرفاً مجازاً.

والمعنى: أنهم لا يلتفتون ولا ينظرون مواقع أقدامهم لما بهم من الدهشة انتهى. ﴿وَأَنْتِدَنُهُمُ ﴾؛ أي: قلوبهم ﴿مَوَآءٌ ﴾؛ أي: صفر خالية من العقل والفهم؛ لفرط الحيرة والدهش، كأنها نفس الهواء الخالي عن كل شاغل، والهواء (٢٠): الخلاء الذي لم تشغله الأجرام، فوصف به، فقيل: قلب فلان هواء إذا كان جباناً

<sup>(</sup>١) اليحر المحيط. (٢) النسفي.

لا قوة في قلبه ولا جراءة. وقيل: جوف لا عقول لهم.

ومعنى الآية (١): إن أفئدتهم خالية فارغة لا تعي شيئاً ولا تعقل من شدة الخوف. وفي «الكواشي»: تلخيصه: الأبصار شاخصة، والرؤوس مقنعة، والقلوب فارغة زائلة لهول ذلك اليوم، ثبتنا الله وإياكم فيه، والآية تسلية لرسول الله ﷺ، وتعزية للمظلوم، وتهديد للظالم، وحصول هذه الصفات الخمسة عند المحاسبة.

ثم ذكر مقالتهم حين يرون هذا الهول وما فيه من العذاب، فقال: ﴿وَأَنْدِرِ ٱلنَّاسَ﴾؛ أي: خوف الناس جميعاً يا محمد ﴿يَوْمَ يَأْنِيِمُ ٱلْعَذَابُ﴾؛ أي: خوفهم من عذاب يوم يأتيهم العذاب؛ أي: خوفهم هذا اليوم، وهو يوم القيامة؛ لأنه يوم إتيان العذاب، وإنما<sup>(٢)</sup> اقتصر على ذكر إتيان العذاب فيه مع كونه يوم إتيان الثواب؛ لأن المقام مقام تهديد. وقيل: المراد به يوم موتهم، فإنه أول أوقات إتيان العذاب حيث يعذبون بالسكرات. وقيل: المراد يوم هلاكهم بالعذاب العاجل، والأول أولى، وهذا الإنذار للكفرة أصالة، وللمؤمنين تبعية، وإن لم يكونوا معذبين، وانتصاب ﴿يَوْمِ﴾ على أنه مفعول ثان لـ﴿وَٱندر﴾. ﴿فَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ منهم بالشرك والتكذيب. قيل: المراد بـ ﴿ ٱلَّذِيكَ ظَلَمُوا ﴾ هنا هم الناس المذكورون؛ أي: فيقولون، والعدول من الإسمار إلى الإظهار للإشعار بأن الظلم هو العلة فيما نزل بهم، هذا إذا كان المراد بالناس هم الكفار، وعلى تقدير كون المراد بهم من يعم المسلمين، فالمعنى: فيقول الذين ظلموا منهم؛ وهم الكفار. ﴿ رَبُّنَّا ﴾ ويا مالك أمرنا ردنا إلى الدنيا و ﴿ أَخِرْنَا ﴾؛ أي: أمهلنا ﴿ إِنَّ أَجَلِ قَرِبٍّ ﴾؛ أي: إلى أمد من الزمان معلوم غير بعيد. قال بعضهم: لعل في التركيب تضميناً كما أشرنا إليه، والتقدير: ردنا إلى ذي أجل قريب؛ أي: قليل وهو الدنيا مؤخَّراً عذابنا، أو المعنى: أخر آجالنا وأبقنا مقدار ما نؤمن بك ونجيب دعوتك. وقوله: ﴿ يَجِبُ دَعُوتَكَ ﴾ جواب الأمر؛ أي: إن أخرتنا نجب دعوتك لعبادك على ألسنة رسلك إلى توحيدك وطاعتك. ﴿وَنَشَيعِ ٱلرُّسُلُّ﴾ المرسلين منك إلينا، فنعمل بما بلغوه إلينا من شرائعك، ونتدارك ما فرط منا من الإهمال، وإنما جمع الرسل؛

<sup>(</sup>١) الخازن. (٢) الشوكاني.

لأن دعوتهم إلى التوحيد متفقة، فاتباع واحد منهم اتباع لجميعهم، وهذا منهم سؤال للرجوع إلى الدنيا لما ظهر لهم الحق في الآخرة: ﴿وَلَوْ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا نُهُواْ عَنْهُ﴾.

ثم حكى سبحانه ما يجاب به عنهم عندما قالوا هذه المقالة، فقال: ﴿أَوَلَمْ مَن فَبَلُ ﴾، فالهمزة فيه للاستفهام التقريري التوبيخي التبكيتي داخلة على محذوف، والواو عاطفة على ذلك المحذوف، ويكون ذلك المحذوف على ما عطف عليه مقولاً لقول محذوف، والتقدير: فيقال(١) لهم توبيخاً وتبكيتاً: على ما عطف عليه مقولاً لقول محذوف، والتقدير: فيقال(١) لهم توبيخاً وتبكيتاً: ألم تؤخروا في الدنيا، ولم تكونوا أقسمتم من قبل؛ أي: من قبل هذا اليوم؛ أي: حلفتم إذ ذاك بالسنتكم تكبراً وغروراً ﴿مَا لَكُم مِن زَوَالِ ﴾؛ أي: ما لكم انتقال من دار الدنيا وارتحال منها إلى دار أخرى للمجازاة إنكاراً للبعث والنشور، أو بالسنة حالكم حيث استغرقتم في الشهوات وأخلدتم إلى الحياة الدنيا، وأملتم بعيداً ولم تحدثوا بأنفسكم بالانتقال عن هذه الحال، فكأنكم لا تموتمون. وجواب القسم جملة قوله: ﴿مَا لَكُمْ مِن زَوَالِ ﴾ وإنما(٢) جاء بلفظ الخطاب في قوله: ﴿مَا لَكُمْ مِن زَوَالِ ﴾ لمراعاة ﴿أَفْسَمْتُم ﴾، ولولا ذلك لقال: ما لنا من زوال. وقيل: قسمهم هذا هو ما حكاه الله عنهم في قوله: ﴿وَأَفْسَمُوا مِن مَوْدُ ﴾ وإنما في مَوْد ؛ ﴿وَأَفْسَمُوا مِن مَوْد ﴾ والله من يَمُوثُ ﴾.

وجملة قوله: ﴿وَسَكَنتُمْ...﴾ إلخ. معطوف على ﴿أَقَسَمْتُم﴾؛ أي: أولم تكونوا أقسمتم وسكنتم؛ أي: استقررتم ونزلتم ﴿فِي مَسَكِنِ اللَّيْنَ﴾؛ أي: منازل الذين ﴿ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ بالشرك والمعاصي، كعاد وثمود وغيرهما غير محدثين لأنفسكم بما لقوا من العذاب بسبب ما اكتسبوا من السيئات ﴿وَبَبَيْنَ لَكُمْ ﴾؛ أي: وظهر لكم بمشاهدة الآثار وتواتر الأخبار ﴿كَيْفَ فَكُننَا بِهِمْ من الإهلاك والعقوبة بما فعلوا من الظلم والفساد. وفاعل ﴿تَبَيّنَ هما دلت عليه الجملة والعقوبة بما فعلوا من الظلم والفساد. وفاعل ﴿تَبَيّنَ هما دلت عليه الجملة

<sup>(</sup>١) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) الشوكاني.

المذكورة بعده؛ أي: تبين لكم فعلنا العجيب بهم، وليست<sup>(۱)</sup> جملة ﴿ كَيْفَ لا يكون فَعَلْنَا ﴾ فاعلاً لـ ﴿ تبين ﴾؛ لأن الاستفهام له صدر الكلام، ولأن ﴿ كَيْفَ لا يكون إلا ظرفاً أو خبراً أو حالاً، بل فاعله ما دلت هي عليه دلالة واضحة؛ أي: وظهر لكم فعلنا العجيب بهم من الإهلاك والعقوبة جزاء على شركهم وفسادهم. ﴿ وَضَرَبْنَا لَكُم ﴾؛ أي: وبينا لكم في القرآن العظيم ﴿ الْأَمْثَالَ ﴾؛ أي: صفات ما فعلوا وما فعل بهم من الأمور التي هي في الغرابة كالأمثال المضروبة لكل ظالم لتعتبروا بها، وتقيسوا أعمالكم على أعمالهم، ومآلكم على مآلهم، وتنتقلوا من حلول العذاب العاجل إلى حلول العذاب الآجل، فترتدعوا عما كنتم عليه من الكفر والمعاصي يعني: أنكم سمعتم هذا كله في الدنيا، فلم تعتبروا، فلو رجعتم بعد هذا اليوم. . لا ينفعكم الموعظة أيضاً.

والمعنى (٢): وأقمتم في مساكن الذين ظلموا أنفسهم واطمأننتم فيها، وسرتم سيرة من قبلكم في الظلم والفساد، لم تفكروا فيما سمعتم من أخبار من سكنوها قبلكم، ولم تعتبروا بأيام الله فيهم، وأنه أهلكهم بظلمهم، وأنكم إن سرتم سيرتهم حاق بكم مثل ما حاق بهم بعد أن تبين لكم ما فعلنا بهم من الإهلاك والعقوبة بمعاينة آثارهم وتواتر أخبارهم، ومثلنا لكم فيما كنتم مقيمين عليه من الشرك الأشباه والنظائر، فلم ترعووا ولم تتوبوا من كفركم.

الآن تسألون التأخير للتوبة حين نزل بكم من العذاب ما نزل، فهيهات هيهات قد فات ما فات، ولن يكون ذلك حتى يلج الجمل في سم الخياط. وقرأ الجمهور (٣): ﴿وَبَّرَيِّكِ﴾ فعلاً ماضياً، وفاعله ضمير يعود على ما يفهم من الجملة الاستفهامية المذكورة بعده؛ أي: وتبين لكم فعلنا العجيب. وقرأ السلمي شذوذاً: ﴿ونُبِينُ ﴾ بضم النون ورفع النون الأخيرة مضارع بين، ويكون على إضمار ونحن نبين، والجملة حالية. وقال المهدوي عن السلمي أنه قرأ كذلك إلا أنه جزم النون عطفاً على ﴿أَوْلَمْ نَكُونُواً ﴾؛ أي: ولم نبين فهو مشارك له في التقرير.

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۲) المراغي. (۳) البحر المحيط.

فائدة: واعلم أنه ينبغي للمؤمن أن يكثر ذكر الموت، فإنه لا غنية للمؤمن عن ست خصال(١):

أولاها: علم يدله على الآخرة.

والثانية: رفيق يعينه على طاعة الله، ويمنعه عن معصية الله.

والثالثة: معرفة عدوه والحذر منه.

والرابعة: عبرة يعتبر بها.

والخامسة: إنصاف الخلق؛ لكيلا تكون له يوم القيامة خصماء.

والسادسة: الاستعداد للموت قبل نزوله؛ لكيلا يكون مفتضحاً يوم القيامة.

ثم بين أن حالهم كحال من سبقهم حذو القذة بالقذة، فقال: ﴿وَقَدْ مَكُرُوا مَكُرُهُم الجملة في محل النصب على الحال؛ أي: فعلنا بالذين ظلموا ما فعلنا، والحال أنهم قد مكروا في إبطال الحق وتقرير الباطل مكرهم العظيم الذي استفرغوا في عمله المجهود وجاوزوا فيه كل حدّ محدود بحيث لا يقدر عليهم غيرهم، والمكر: الخديعة. ﴿وَعِندَ اللّهِ مَكْرُهُم ﴾؛ أي: وعند (٢) الله جزاء مكرهم الذي فعلوه، أو: وعند الله مكتوب مكرهم، فهو مجازيهم، أو عند الله مكرهم الذين يمكرهم به على أن يكون المكر مضافاً إلى المفعول. قيل: المراد بهم قوم محمد على مكروا بالنبي على حين هموا بقتله أو نفيه. وقيل: والمراد ما وقع من النمروذ حيث حاول الصعود إلى السماء، فاتخذ لنفسه تابوتاً، وربط قوائمه بأربعة نسور.

والخلاصة (٣): عند الله جزاؤهم وما هو أعظم منه فرأيهم آفن؛ إذ هم سلكوا طريقاً كان ينبغي البعد عنها بعد أن استبان فسادها.

<sup>(</sup>۱) روح البيان. (۳) المراغي.

<sup>(</sup>٢) الشركاني.

ثم ذكر أن عاقبة مكرهم الخسران والبوار، فقال: ﴿وَإِن كَانَ مَكْرُهُمْ ﴾ ﴿إِن كَانَ مَكْرُهُمْ ﴾ ﴿إِن ﴾: نافية ﴿لِتَزُولَ مِنْهُ ٱلْجِبَالُ ﴾ واللام: فيه مكسورة، والفعل بعدها منصوب بأن مضمرة، وهي لام الجحود الواقعة بعد الكون المنفي على قراءة الجمهور. قال ابن جرير: الاختيار قراءة الجمهور؛ أي: وما (١) كان مكرهم لتزول به آيات الله وشرائعه ومعجزاته الظاهرة على أيدي الرسل التي هي كالجبال في الرسوخ والثبات.

والخلاصة: تحقير شأن مكرهم، وأنه ما كان لتزول منه الآيات والنبوات الثابتة ثبوت الجبال، فليس بمزيل شيئاً منها مهما قوي، وكان غاية في المتانة والعظم. وقيل: ﴿إِنَّ ﴿إِنَّ وَائدة، واللام: لام الابتداء مفتوحة، والفعل بعدها مرفوع.

والمعنى (۱): وكان مكرهم في العظم والشدة لتزول وتتحرك منه الجبال الظاهرة؛ أي: مسوى لإزالة الجبال عن مقارها معداً لذلك. قال في «الإرشاد»؛ أي: وإن كان مكرهم في غاية المتانة والشدة، وعبر عن ذلك بكونه مسوى ومعداً لذلك؛ لكونه مثلاً في ذلك. وقرأ الجمهور (۱۱): ﴿ وَإِن كَاكَ ﴾ بالنون. وقرأ عمر وعلي وعبد الله وأبيّ وأبو سلمة بن عبد الرحمٰن وأبو إسحاق السبيعي وزيد بن علي شذوذاً: ﴿ وإن كاد ﴾ بالدال بدل النون ﴿ لِتَرُولَ ﴾ بفتح اللام الأولى ورفع علي شذوذاً: ﴿ وإن كاد عن ابن عباس. وقرأ ابن عباس ومجاهد وابن وثاب الثانية. وروي كذلك عن ابن عباس. وقرأ ابن عباس ومجاهد وابن وثاب والكسائي كذلك إلا أنهم قرؤوا ﴿ وَإِن كاك ﴾ بالنون فعلى هاتين القرائتين تكون إن هي المخففة من الثقيلة، و(اللام): هي الفارقة، وذلك على مذهب البصرييين. وأما على مذهب الكوفيين في إن الجبال بمكرهم ولا يقع الزوال. وعلى قراءة وأما على مذهب النون ـ يكون زوال الجبال قد وقع، ويكون في ذلك تعظيم مكرهم وشدته، وهو بحيث يزول منه الجبال وتتقطع عن أماكنها، ويحتمل أن يكون معنى وشدته، وهو بحيث يزول منه الجبال وتتقطع عن أماكنها، ويحتمل أن يكون معنى ﴿ كَاكَ ؛ ليقرب زوالها، فيصير المعنى، كمعنى قراءة كاد، ويؤيد هذا التأويل وشدته، وهو بحيث يزول منه المجبال وتتقطع عن أماكنها، ويويد هذا التأويل والمنه المتعنى قراءة كاد، ويؤيد هذا التأويل

<sup>(</sup>١) المراغي. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) روح البيان.

ما ذكره أبو حاتم من أن في قراءة أبيّ: ﴿ولولا كلمة الله لزال من مكرهم الجبال﴾. وينبغي أن تحمل هذه القراءة على التفسير لمخالفتها لسواد المصحف المجمع عليه. وقرأ الجمهور باقي السبعة: ﴿وَإِن كَاكَ﴾ بالنون، ﴿مَكْرُهُمُ لِلَّهُولَ﴾ ـ بكسر اللام الأولى ونصب الأخيرة ـ. ورويت هذه القراءة عن علي أيضاً، وعلى هذه القراءة تكون ﴿إنّ نافية و(اللام): المكسورة؛ لتأكيد النفي، والمعنى: ومحال أن تزول الجبال بمكرهم على أن الجبال مثل لآيات الله وشرائعه الثابتة على حالها مدى الدهر. فالجملة على هذا المعنى حال من الضمير في ﴿مَكْرُواُ﴾ لا من قوله: ﴿وَعِندَ اللّهِ مَكْرُهُمْ ﴾؛ أي: مكروا، والحال أن مكرهم لم يكن لتزول منه الجبال. وأما على (٢) قراءة الكسائي ومن معه: ﴿لتَزول﴾ ـ بفتح اللام الفارقة ورفع الفعل ـ فالجملة حينئذ حال من قوله: ﴿وَعِندَ اللّهِ مَكْرُهُمْ ﴾؛ أي: وعند الله المكر بهم، والحال أن مكرهم في غاية القوة بحيث تزول منه الجبال.

﴿ فَلَا تَحْسَبُنَ اللّه ﴾ يا محمد ﴿ تُخلِف وَعَدِهِ وَسُلَهُ وَ بَسُلَا ﴾ بتعذيب الظالمين ونصر المؤمنين؛ أي: ما وعدهم سبحانه بقوله: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا ﴾ وقوله: ﴿ كَتَبَ اللّهُ لَأَظِبَتُ أَنَا وَرُسُإِنَّ ﴾ . وأصله (٣): مخلف رسله وعده، وقدم المفعول الثاني إعلاماً بأن لا يخلف وعده أحداً ، فكيف يخلف رسله الذين هم خيرته وصفوته من خلقه ، والوعد: عبارة عن الإخبار بإيصال المنفعة قبل وقوعها ، والمعنى: دم على ما كنت عليه من اليقين بعدم إخلافنا رسلنا وعدنا . وهذه الجملة تفريع (٤) على قوله: ﴿ وَلَا تَحْسَبُ كَ اللّهَ غَنفِلًا عَمّا يَعْمَلُ الظّلِلمُونَ ﴾ فكأنه قيل: وإذ قد وعدناك بعذاب الظالمين يوم القيامة وأخبرناك بما يلقونه من الشدائد وبما يسألونه من الرد إلى الدنيا ، وبما أجبناهم به وقرعناهم بعدم تأملهم في أحوال من سبقهم من الأمم الذين أهلكناهم بظلمهم بعدما وعدنا رسلهم بإهلاكهم ، فدم على ما كنت عليه من اليقين بعدم إخلافنا رسلنا وعدنا: فـ ﴿ مُنْلِفَ ﴾ : إما متعد لاثنين

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراح. (٤) المراح.

مضاف لمفعوله الثاني؛ وإما متعد لواحد مضاف لمفعوله، و ﴿رُسُلَهُ مُ مُفعول لَـ ﴿ وَعَدِهِ مَا لَا وَعَدِهِ اللَّ

وقرىء شاذاً (۱): ﴿مخلف وعدَه رسلِه ﴾ بجر رسله ونصب وعده. قال الزمخشري: وهذه القراءة في الضعف كقراءة من قرأ: ﴿قتل أولادهم شركائهم ﴾ لما فيها من الفصل بين المضاف والمضاف إليه بالمفعول، وتقدم الكلام عليها مشبعاً في سورة الأنعام. ﴿إِكَ اللهَ ﴾ سبحانه وتعالى ﴿عَرِيزٌ ﴾؛ أي: غالب لا يماكر ولا يغالبه أحد ﴿ذُو آنِفَامِ ﴾ ينتقم لأوليائه من أعدائه، وفي «القاموس»: انتقم منه إذا عاقبه، والجملة تعليل للنهي.

والمعنى (١٠): أن الله سبحانه وتعالى عزيز؛ أي: غالب على أمره لا يمتنع منه من أراد عقوبته قادر على كل من طلبه لا يفوته بالهرب منه، وهو ذو انتقام ممن كفر برسله وكذبهم وجحد بنبوتهم وأشرك به، واتخذ معه إلها غيره، ثم ذكر زمان الانتقام، فقال: ﴿ يَوْمَ تُبَدّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَالسَّكُوتُ ﴾؛ أي: إنه تعالى ذو انتقام من أعدائه، يوم تبدل الأرض غير الأرض بأن تتطاير هذه الأرض كالهباء وتصير كالدخان المنتشر، ثم ترجع أرضاً أخرى بعد ذلك، وتبدل السماوات غير السماوات بانتشار كواكبها وانفطارها، وتكوير شمسها وخسوف قمرها، والسماوات بانتشار كواكبها وانفطارها، وتكوير شمسها وخسوف قمرها، تبديلها أعظم أثراً بالنسبة إلينا ا هـ «كرخي». وقرىء شاذاً: ﴿ نبدل ﴾ بالنون، ﴿ وَالسماوات على الأرض. وعلى هذا التفسير فالأرض بالنصب، ﴿ والسماوات ﴾ معطوف على الأرض. وعلى هذا التفسير فالظرف متعلق بـ أنيقارِ ﴾، ويحتمل أن يكون متعلقاً باذكر محذوفاً ؛ أي: واذكر عير معروفة، وتبدل السماوات غير السماوات، ويكون الحشر وقت التبديل عند معروفة، وتبدل السماوات غير السماوات، ويكون الحشر وقت التبديل عند الظلمة دون الجسر، أو يكون الناس على صراط.

الشوكاني.

<sup>(</sup>٢) المراغي.

روى مسلم عن عائشة \_ رضي الله عنها \_ قالت: سألت رسول الله على عن قوله: ﴿ يَوْمَ تُبِدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَالسَّمَوَتُ ﴾ فأين يكون الناس يومئذ يا رسول الله؟ فقال: «على الصراط».

وروي عن ابن مسعود وأنس ـ رضي الله عنهما ـ من قولهما: يحشر الناس على أرض بيضاء لم يخطىء عليها أحد خطيئة، ولا بدع في أن تكون أرضاً جديدة لم يسكنها أحد، بل تخلق خلقاً جديداً.

وفي «الخازن»: ذكر المفسرون في معنى هذا التبديل قولين(١١):

أحدهما: أنه تبدل صفة الأرض والسماء، لا ذواتهما. فأما تبديل الأرض فبتغيير صفتها وهيئتها مع بقاء ذاتها: وهو أن تدكدك جبالها وتسوى وهادها وأوديتها، وتذهب أشجارها وجميع ما عليها من عمارة وغيرها لا يبقى على وجهها شيء إلا ذهب وتمد مد الأديم. وأما تبديل السماء فهو أن تنتثر كواكبها وتطمس شمسها وقمرها، ويكوران، وكونها تارة كالدهان وتارة كالمهل، وبهذا القول قال جماعة من العلماء، ويدل على صحة هذا القول ما روي عن سهل بن سعد قال: قال رسول الله على: "يحشر الناس يوم القيامة على أرض بيضاء عفراء كقرصة النقي ليس بها علم لأحد». أخرجاه في "الصحيحين". العفراء ـ بالعين المهملة ـ البيضاء إلى حمرة. ولهذا شبهها بقرصة النقي وهو الخبز الجيد البياض المهملة ـ البيضاء إلى حمرة، كأن النار ميلت بياض وجهها إلى الحمرة. وقوله: ليس بها علم لأحد يعني: ليس فيها علامة لأحد بتبديل هيئتها وزوال جبالها وجميع بنائها، فلا يبقى فيها أثر يستدل به.

والقول الثاني: هو تبديل ذوات الأرض والسماء، وهذا قول جماعة من العلماء، ثم اختلفوا في معنى هذا التبديل. فقال ابن مسعود في معنى هذه الآية قال: تبدل الأرض بأرض كالفضة بيضاء نقية، لم يسفك بها دم، ولم يعمل عليها خطيئة. وقال على بن أبى طالب ـ رضى الله عنه ـ: الأرض من فضة والسماء من ذهب.

<sup>(</sup>١) الخازن.

وقال أبي بن كعب في معنى التبديل بأن تصير الأرض نيراناً والسماء جنانا. وقال أبو هريرة وسعد بن جبير ومحمد بن كعب القرظي تبدل الأرض خبزة بيضاء يأكل من تحت قدميه. وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله على الأرض يوم القيامة خبزة واحدة يتكفؤها الجبار سبحانه بيده، كما يتكفؤ أحدكم خبزته في السفر نزلاً لأهل الجنة». أخرجاه في «الصحيحين» بزيادة فيه.

فإن قلت: إذا فسرت التبديل بما ذكرت، فكيف يمكن الجمع بينه وبين قوله تعالى: ﴿ يُوۡمَٰبِذِ تُحَدِّثُ أَخۡبَارَهُمُا ۚ ﴿ اللَّهِ ﴾ وهو أن تحدث بكل ما عمل عليها؟

قلتُ: وجه الجمع بين الآيتين أن الأرض تبدل أولاً صفتها مع بقاء ذاتها، كما تقدم فيومئذ تحدث أخبارها، ثم بعد ذلك تبدل تبديلاً ثانياً، وهو أن تبدل ذاتها بغيرها، كما تقدم أيضاً، ويدل على صحة هذا التأويل ما روي عن عائشة قالت: سألت رسول الله على عن قوله تعالى: ﴿وَوَمَ تُبَدُّلُ ٱلْأَرْضُ عَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَالسَّمَوَتُ وَاللَّهُ فَقَال: "على الصراط". أخرجه وَالسَّمَوَتُ فَأين يكون الناس يومئذ يا رسول الله؟ فقال: "على الصراط". أخرجه مسلم. وروى ثوبان أن حبراً من اليهود سأل رسول الله على أن يكون الناس يوم تبدل الأرض غير الأرض؟ قال: "هم في الظلمة دون الجسر" ذكره البغوي بغير سند. ففي هذين الحديثين دليل على أن تبديل الأرض ثاني مرة يكون بعد الحساب، والله أعلم بمراده وأسرار كتابه انتهى.

وقوله: ﴿وَبَرَزُوا﴾ معطوف على ﴿بُدَّلُ﴾؛ أي: واذكر يا محمد لأمتك قصة يوم برز الخلائق وخرجوا جميعاً من قبورهم ﴿لِلَهِ﴾؛ أي: لحكم الله تعالى وقضائه، والوقوف بين يديه للحساب؛ أي: خرجوا من قبورهم للقاء الله. ﴿الْوَحِدِ﴾ الذي لا ثاني له ولا شريك معه المنزه عن الشبه والضد والند. ﴿الْفَهَّادِ﴾؛ أي: الغالب الذي يقهر عباده على ما يريد ويفعل ما يشاء ويحكم ما يريد. وقرأ زيد بن علي شذوذاً: ﴿وبُرِّزوا﴾ ـ بضم الباء وكسر الراء مشددة ـ جعله مبنياً للمفعول على سبيل التكثير بالنسبة إلى العالم وكثرتهم لا بالنسبة إلى تكرير الفعل. ذكره في «البحر».

وعبر(١) عن المستقبل بلفظ الماضي للتنبيه على تحقق وقوعه، كما في قوله: ﴿وَثَفِخَ فِي الشَّورِ﴾ وفي (١) هذا من تهويل الخطب ما لا يخفى؛ لأنهم إذا وقفوا عند ملك عظيم قهار لا يشاركه سواه في سلطانه كانوا على خطر، إذ لا منازع له ولا مغيث سواه، وتوصيفه بالوصفين للدلالة على أن الأمر في غاية الصعوبة، كقوله: ﴿لَمَنِ اللَّمُلُكُ اللَّوِمُ لِللَّهِ الْوَحِدِ الْقَهَّارِ فِي فإن الأمر إذا كان لواحد غلاب لا يغالب، فلا مستغاث لأحد إلى غيره ولا مستجار. وبعد أن وصف علاب لا يغالب، فلا مستغاث لأحد إلى غيره ولا مستجار. وبعد أن وصف سبحانه نفسه بكونه قهاراً بين عجز المجرمين وذلتهم، فقال: ﴿وَتَرَى المُجْمِينَ ﴾ أو أيها المخاطب الكافرين ﴿يَوَمِيذِ ﴾ أي: يوم إذ برزوا لله الواحد القهار حالة كونهم ﴿مُقَرَّيْنَ فِي الْأَصْفَادِ ﴾ أي: مشدودين في الأغلال والقيود؛ أي: حالة كون بعضهم يقرن مع بعض في الأصفاد بحسب مشاركتهم في العقائد الفاسدة، أو قرنوا مع الشياطين الذين أغووهم، أو قرنت أيديهم وأرجلهم إلى رقابهم بالأغلال والأصفاد ـ جمع صفد ـ القيود والأغلال، والجار والمجرور متعلق بـ ﴿مُقَرَّيْنَ ﴾، أو حال من ضميره.

﴿ سَرَائِيلُهُم جمع سربال ؛ أي: قمصانهم ﴿ مِن قَطِرَانِ ﴾ تطلى به جلودهم حتى يعود ذلك الطلاء كالسرابيل ، وخصّ القطران لسرعة اشتعال النار فيه مع نتن رائحته . والقطران (٢): هو عصارة الأبهل والأرز ونحوهما . وقال بعضهم : هو ما يتحلب من الأبهل ، فيطبخ فتهناء به الإبل الجربى ، فيحرق الجرب بحدته ، وقد تصل حرارته إلى الجوف ، وهو أسود منتن يسرع فيه اشتعال النار يطلى به جلود أهل النار ، يعود طلاؤه لهم كالسرابيل ، ليجتمع عليهم الألوان الأربعة من العذاب : لذع القطران وحرقته ، وإسراع النار في جلودهم ، واللون الموحش ، ونتن الربح على أن التفاوت بين القطرانين كالتفاوت بين النارين ﴿ وَتَغَشَّىٰ وُجُوهَهُمُ اللّه وجوههم وتضربها النار وتحيط بها ، وخصّ الوجوه (٤) بالذكر مع أن ذلك يكون لسائر الجسم لأنها أشرف ما في البدن وفيها الحواس المدركة

<sup>(</sup>۱) الشوكاني. (۳) روح البيان.

<sup>(</sup>٢) المراغي. (٤) روح البيان.

فهم لم يتوجهوا بها إلى الحق ولم يستعملوا في تدبره مشاعرهم وحواسهم التي خلقت فيها لأجله كما تطلع على أفئدتهم لأنها فارغة عن المعرفة مملوءة بالجهالات والجملة في محل نصب على الحال أيضاً.

وقوله: ﴿ لِيَجْزِى اللَّهُ ﴾ متعلق بمحذوف تقديره: يفعل ذلك بهم ليجزي سبحانه وتعالى ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ﴾ مجرمة جزاء ﴿مَا كَسَبَتُ ﴾ من أنواع الكفر والمعاصى جزاء موافقاً لعملها ﴿إِنَّ اللَّهُ ﴿ سبحانه وتعالى ﴿ سَرِيعُ لَلْحِسَابِ ﴾ فيتمه في أعجل ما يكون من الزمان. قيل: يحاسب جميع الخلق في قدر نصف نهار من أيام الدنيا لجديث بذلك، فلا يشغله حساب عن حساب، فيوفى الجزاء بحسبه، ولا يظلمهم ولا يزيدهم على عقابهم الذي يستحقونه. وقرأ(١) على وأبو هريرة وابن عباس وعكرمة وابن جبير وابن سيرين والحسن بخلاف عنه وسنان بن سلمة بن المخنق وزيد بن على وقتادة وأبو صالح والكلبي وعيسي الهمذاني وعمرو بن فائد وعمرو بن عبيد ﴿من قُطِرِ﴾ بفتح القاف وكسر الطاء وتنوين الراء ﴿آنَ﴾ بوزن عان، وهي قراءة شاذة وليست متواترة، وجعلوا كلمتين، والقطر: النحاس، والآني: اسن فاعل من أني يأني؛ أي: تناهي في الحرارة كقوله: ﴿وَبَيْنَ جَيبِ اَلُهُ. وقرأ عمر بن الخطاب وعلى بن أبي طالب: ﴿من قَطْرانَ﴾ ـ بفتح القاف وإسكان الطاء ـ بزنة سكران وهي قراءة شاذة أيضاً. وقرأ الجمهور: ﴿وَتَغْشَىٰ وُجُوهَهُمُ ﴾ بالنصب وقرىء بالرفع، فالأول على نحو قوله تعالى: ﴿وَالَّتِل إِذَا يَغْشَىٰ 🐠 فهو على حقيقة الغشيان، والثانية على التجوز جعل ورود الوجه على النار غشیاناً. وقری: ﴿وتغشی وجوههم﴾ بمعنی تتغشی.

﴿ هَلَذَا ﴾ القرآن الذي أنزل إليك يا محمد على ﴿ بَلَكُ لِلنَّاسِ ﴾؛ أي: مبلغ (٢) للناس إلى مراتب السعادة، وموصل لهم إليها، فهو مصدر بمعنى اسم الفاعل. وقيل: المعنى ﴿ هَلْذَا ﴾ القرآن الذي أنزل إليك يا محمد بما فيه من فنون العظات والقوارع ﴿ بَلَكُ لِلنَّاسِ ﴾؛ أي: كفاية لهم في الموعظة والتذكير. قال في

<sup>(</sup>١) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) الفتوحات.

"القاموس": البلاغ: كسحاب الكفاية. وقوله: ﴿وَلِيُنذُرُوا بِهِ ﴾: معطوف على محذوف مع متعلقه تقديره: أنزل إليك ليبلغهم إلى ما فيه صلاحهم ورشادهم، ولينذروا به؛ أي: وليخوفوا بالقرآن ومواعظه وزواجره عما فيه هلاكهم وشقاؤهم ﴿وَلِيَمْلَمُوا ﴾ بما فيه من الحجج والبراهين ﴿إِنَّمَا هُو ﴾؛ أي: الله سبحانه وتعالى ﴿وَلِيمُلَمُوا ﴾ بما فيه من الحجج والبراهين وافعاله لا شريك له، فيعبدوه ولا يعبدوا إلها غيره من الدنيا والهوى والشيطان وما يعبدون من دون الله؛ أي: وليعلموا بما فيه ويستدلوا على وحدانية الله تعالى ﴿وَلِيدًكُرُ أَوْلُوا ٱلأَلْبَكِ ﴾؛ أي: الثاقبة، والعقائد الصحيحة، فهو عظة لمن اتعظ وعبرة لمن اعتبر. وقيل (۱): هذه اللامات متعلقة بـ﴿بَلَكُ ﴾؛ أي: هذا القرآن بلاغ للناس؛ أي: كفاية لهم في أن ينصحوا وينذروا ويعلموا بما أقام الله تعالى فيه من الحجج والبراهين ووحدانيته سبحانه وتعالى، وأنه لا شريك له، وليتعظ به أصحاب العقول التي تعقل وتدرك، وأسند التذكر والاتعاظ إلى من له لب؛ لأنهم هم الذين يجدي فيهم التذكر.

واعلم: أنه (٢) سبحانه وتعالى ذكر لهذا البلاغ ثلاث فوائد هي: الغاية والحكمة في إنزال الكتب، وتكميل الرسل للناس واستكمالهم القوة النظرية التي منتهى كمالها التوحيد، واستصلاح القوة العملية الذي هو التدرع بلباس التقوى. وقرأ (٣) مجاهد وحميد شذوذاً: ﴿ولتنذروا به ﴾ بتاء مضمومة وكسر الذال كأن البلاغ لعموم المخاطبين. وقرأ يحيى بن عمارة الذراع عن أبيه وأحمد بن يزيد بن أسيد السلمي: ﴿ولينذروا ﴾ بفتح الياء والذال مضارع نذر بالشيء إذا علم به، فاستعمل فاستعد له قالوا: ولم يعرف لهذا الفعل مصدر، فهو مثل عسى وغيره مما استعمل من الأفعال، ولم يعرف له أصل.

وناسب مختتم هذه السورة مفتتحها (٤)، وكثيراً ما جاء في سور القرآن حتى إن بعضهم زعم أن قوله: ﴿ لِلنُّخْرِجَ ٱلنَّاسَ ﴾ .

<sup>(</sup>١) الشوكاني. (٣) البحر المحيط.

<sup>(</sup>٢) البيضاوي. (٤) البحر المحيط.

وجملة ما هذه السورة من الموضوعات ثمانية:

١ ـ هداية الناس إلى معرفة ربهم الخالق للسماوات والأرض.

٢ ـ ذم الكافرين الذين يستحبون الحياة الدنيا، ويصدون عن الدين القويم.

٣ ـ بيان أن الرسل إنما يرسلون بلغات أقوامهم؛ ليسهل عليهم فهم الأوامر والنواهي.

٤ ـ التذكير بأيام الله تعالى ببيان ما حدث للرسل مع أقوامهم؛ ليكون في ذلك تسلية لرسوله وما هدد به الأمم رسلهم من الإخراج والنفي من الديار.

٥ ـ وعيد الكافرين على كفرهم، وذكر ما يلقونه من العذاب، وضرب الأمثلة لذلك.

٦ ـ وعد المؤمنين بجنات تجري من تحتها الأنهار، وضرب المثل لذلك.

٧ ـ دعوة إبراهيم ربه أن يجنبه وبنيه عبادة الأصنام التي أضلت كثيراً من الناس، ثم شكره على ما وهبه من الأولاد على كبر سنه، ثم طلبه المغفرة منه له ولوالديه وللمؤمنين يوم العرض والحساب.

 ٨ ـ بيان أن تأخير العذاب عن المجرمين ليوم معلوم إنما كان لحكمة اقتضت ذلك، وحينئذ يرون من الذلة والصغار وسوء العذاب ما يجل عنه الوصف.

## الإعراب

﴿ وَلَا تَحْسَبَكَ ٱللَّهَ غَلِفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّلِلِمُونَ إِنَّمَا يُوَخِرُهُمْ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ الْأَبْصَنُرُ ﴾.

﴿ وَلَا ﴾ (الواو): استئنافية. ﴿ لا ﴾: ناهية جازمة. ﴿ تَحْسَبَكَ اللّهَ غَنِلا ﴾: فعل ومفعولان في مجل الجزم بـ ﴿ لا ﴾ الناهية مبني على الفتح؛ لاتصاله بنون التوكيد، وفاعله ضمير يعود على محمد، والجملة مستأنفة. ﴿ عَمَّا ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿ غَنْفِلا ﴾. ﴿ يَمَّمُلُ الظَّالِمُونَ ﴾: فعل وفاعل، والجملة صلة له ﴿ وَمَا ﴾ . أو صفة لها، والعائد أو الرابط محذوف تقديره: عما يعمله. ﴿ إِنَّمَا ﴾: أداة حصر ﴿ يُوَخِرُهُم ﴾: فعل ومفعول، وفاعله ضمير يعود على الله، والجملة أداة حصر ﴿ يُوَخِرُهُم ﴾ .

مستأنفة لتعليل ما قبلها. ﴿لِيَوْمِ ﴾ متعلق بـ ﴿يُؤَخِّرُهُمْ ﴾. ﴿تَشَخَسُ فِيهِ ٱلْأَبْصَنُ ﴾: فعل وفاعل فيه متعلق بـ ﴿تَشَخَسُ ﴾، ولكنها صفة لـ ﴿يوم ﴾، ولكنها صفة سبية.

# ﴿مُهْطِعِينَ مُقْنِي رُمُوسِهِمْ لَا يَرْنَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمٌّ وَأَفْتِدُنُّهُمْ هَوَآهٌ ۞﴾.

﴿ مُهْطِيبِ مُقْنِي رُهُوسِمٍ ﴾: حالان من المضاف المحذوف؛ إذ التقدير: أصحاب الأبصار، أو تكون (١) الأبصار دلت على أربابها، فجاءت الحال من المدلول عليه، ويجوز أن يكونا مفعولين لفعل محذوف تقديره: تراهم مهطعين مقنعي رؤوسهم، والإضافة في قوله: ﴿ مُقْنِي رُهُوسِمٍ ﴾ غير محضة؛ لأنه مستقبل أو حال. ﴿ لاَ يَرَدُ ﴾: فعل مضارع. ﴿ إلَيْهِم ﴾: متعلق به. ﴿ طَرَفُهُم ﴾ فاعل، والجملة الفعلية في محل النصب حال من الضمير في ﴿ مُقْنِي ﴾، أو بدل من ﴿ مُقْنِي ﴾، أو مستأنفة. ﴿ وَأَفْيدُ مُهُم هَوَا مُه ﴾: مبتدأ وخبر، والجملة الاسمية في محل النصب حال من ضمير ﴿ إلَيْهُ ﴾، والعامل فيه (٢) إما ﴿ يَرَدُ كُ ﴾، وإما ما قبله من العوامل، وأفرد ﴿ هَوَا مُه ﴾ وإن كان خبراً عن جمع؛ لأنه في معنى فارغة، ولو لم يقصد ذلك. لقيل: أهوية؛ ليطابق الخبر مبتدأه. اهد «سمين». ومعنى الآية: أفئدتهم خالية فارغة لا تعي شيئاً، ولا تعقل من شدة الخوف.

﴿ وَأَنذِرِ ٱلنَّاسَ يَوْمَ يَأْنِيهِمُ ٱلْعَذَابُ فَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ رَبَّنَاۤ أَخِرْنَاۤ إِلَىٰٓ أَحَكِ قَرِيبٍ غُجِبْ دَعْوَتَكَ وَنَشَجِعِ ٱلرُّسُلُ ﴾ .

﴿وَأَندِرِ ٱلنَّاسَ يَوْمَ﴾: فعل ومفعولان، وفاعله ضمير يعود على محمد، والجملة مستأنفة. ﴿يَأْنِيمُ ٱلْمَذَابُ﴾: فعل ومفعول وفاعل، والجملة في محل الجر مضاف إليه لـ ﴿يَوْمَ﴾ فـ ﴿يَوْمَ﴾ مفعول ثان لـ ﴿وَأَندِرِ﴾، ولكنه على حذف مضاف؛ أي: أهوال يوم وشدائده، فهو مفعول به لا مفعول فيه؛ إذ لا إنذار في ذلك اليوم وإنما الإنذار يقع في الدنيا ا هـ شيخنا. ﴿فَيَقُولُ ٱلّذِينَ﴾: فعل وفاعل، والجملة في محل الجر معطوفة على ﴿يَأْنِيمُ﴾. ﴿ ظَلَمُوا ﴾: فعل وفاعل صلة

<sup>(</sup>١) العكبري. (٢) الفتوحات.

الموصول. ﴿رَبِّنَا أَخِرْنَا ﴾ إلى قوله: ﴿أَوَلَمْ نَكُونُوا ﴾ مقول محكي، وإن شئت قلت: ﴿رَبِّنَا ﴾: منادى مضاف، وجملة النداء في محل النصب مقول القول على كونه جواب النداء. ﴿أَخِرْنَا ﴾ فعل وفاعل ﴿إِنَّ أَمَلِ ﴾: جار ومجرور متعلق بـ ﴿أَخِرْنَا ﴾. ﴿قَرَبِ ﴾: صفة ﴿أَجَلِ ﴾. ﴿غُيبٌ دَعُوتَك ﴾: فعل ومفعول مجزوم بالطلب السابق، وفاعله ضمير يعود على الظالمين. ﴿وَنَشَيِعِ ٱلرُّسُلُ ﴾: فعل ومفعول معطوف على ﴿غُيبٌ ﴾، وفاعله ضمير يعود على الظالمين.

﴿ أُولَمْ تَكُونُوا أَفْسَمْتُم مِن فَبْلُ مَا لَكُم مِن زَوَالِ ﴾ .

﴿أُولَمُ (الهمزة): للاستفهام التقريري داخلة على محذوف، و(الواو): عاطفة على ذلك المحذوف، ويكون ذلك المحذوف مع ما عطف عليه مقولاً لقول محذوف، فيقال لهم: ألم تؤخروا في الدنيا ولم تكونوا أقسمتم؟ ﴿لم تكونوا﴾: فعل ناقص واسمه مجزوم بـ ﴿لم ﴾. ﴿أَتَسَمَّتُم ﴾: فعل وفاعل. ﴿مِن مَتَعلَق به، والجملة الفعلية في محل النصب خبر ﴿تكون ﴾، وجملة ﴿تكون ﴾ في محل النصب معطوفة على ذلك المحذوف على كونها مقولاً للقول ﴿تكون ﴾ في محل النصب معطوفة على ذلك المحذوف على كونها مقولاً للقول المحذوف، وجملة القول المحذوف مستأنفة لا محل لها من الإعراب. ﴿مَا ﴾: نافية حجازية، أو تميمية. ﴿لَكُمُ ﴾: خبرها، أو خبر المبتدأ مقدم. ﴿مَن ﴾: زائدة. ﴿زَوَالِ ﴾: اسمها مؤخر، أو مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية جواب القسم لا محل لها من الإعراب.

﴿ وَسَكَسَتُمْ فِي مَسَكِنِ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ وَتَبَيَّنَ لَكُمُ كَيْفَ فَمَـكُنَا بِهِمْ وَضَرَبْنَا لَكُمُ ٱلْأَمْشَالُ ۞﴾.

﴿ وَسَكَنتُمْ ﴾: فعل وفاعل معطوف على ﴿ أَقْسَمْتُم ﴾. ﴿ فِي مَسَكِنِ ٱلَّذِينَ ﴾: جار ومجرور ومضاف إليه متعلق بـ ﴿ سكنتم ﴾. ﴿ طَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ﴾: فعل وفاعل ومفعول صلة الموصول. ﴿ وَبَرَيْنَ ﴾: فعل ماض، وفاعله محذوف معلوم مما بعده تقديره: فعلنا بهم، والجملة معطوفة على جملة ﴿ أَقْسَمْتُم ﴾، ولا يصح (١)

<sup>(</sup>١) الفتوحات.

أن يكون ﴿ كَيْفَ فَمَـٰلنَا﴾ فاعلاً لـ ﴿ تبين ﴾؛ لأن الاستفهام له الصدارة، وقال بعض الكوفيين: إن جملة ﴿ كَيْفَ فَمَـٰلنَا بِهِمْ ﴾ هو الفاعل وهم يجيزون أن تكون الجملة فاعلاً. ﴿ لَكُمْ مُ معلقان به ﴿ كَيْفَ ﴾: اسم ستفهام تعجيب في محل النصب على التشبيه بالمفعول به لـ ﴿ فَمَـٰلنَا ﴾ مبني على الفتح. ﴿ فَمَـٰلنَا ﴾: فعل وفاعل. ﴿ يَهِمْ ﴾: متعلق به، والجملة إنشائية لا محل لها من الإعراب. ﴿ وَضَرَبْنَا ﴾: فعل وفاعل. فعل وفاعل. ﴿ لَكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ مَا المُعلِق به، والجملة مستأنفة.

﴿ وَقَدْ مَكُرُوا مَكْرَهُمْ وَعِندَ اللَّهِ مَكْرُهُمْ وَإِن كَاتَ مَكْرُهُمْ لِلْرُولَ مِنْهُ الْمِنْوُلُ مِنْهُ الْمِبَالُ ﴾.

﴿ وَقَدْ ﴾ (الواو): استئنافية. ﴿ قد ﴾: حرف تحقيق. ﴿ مَكُرُواْ مَكْرُواْ مَكْرُواْ مَكْرُواْ مَكْرُواْ مَكْرُواْ مَكْرُواْ مَكْرُواْ ومضاف إليه خبر مقدم. ﴿ مَكْرُواْ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة في محل النصب حال من فاعل همقدم. ﴿ وَإِن ﴾ (الواو): استئنافية. ﴿ إن ﴾: نافية. ﴿ كَانَ مَكْرُولُ ﴾: فعل مضارع ناقص واسمه. ﴿ لِنَزُولُ ﴾ (اللام): حرف جر وجحود. ﴿ تزول ﴾: فعل مضارع منصوب بأن مضمرة بعد لام الجحود. ﴿ مِنْهُ ﴾: جار ومجرور متعلق به. ﴿ أَلِجَبَالُ ﴾: فاعل مرفوع، والجملة الفعلية صلة أن المضمرة، أن مع صلتها في تأويل مصدر مجرور باللام تقديره: وإن كان مكرهم لزوال الجبال منه، والجار والمجرور متعلق بمحذوف خبر ﴿ كَانَ ﴾ تقديره: وإن كان مكرهم صالحاً لزوال الجبال منه، والجار الجبال منه، وجملة ﴿ كَانَ ﴾ مستأنفة.

﴿ فَلَا تَحْسَبَنَّ ٱللَّهَ مُخْلِفَ وَعْدِهِ. رُسُلَةً ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَرِيزٌ ذُو ٱننِقَامِ ۞ .

﴿ فَلَا ﴾: (الفاء): تفريعية. ﴿ لا تحسبن الله ﴾: فعل ومفعول أول، وفاعله ضمير يعود على محمد، والجملة معطوفة مفرعة على جملة قوله: ﴿ وَلَا نَحْسَبَكَ اللَّهَ غَنِيلًا عَمَّا يَمْمَلُ الظَّالِمُونَ ﴾ وما بينهما جمل معترضة. ﴿ عُلِفَ وَعَدِهِ ﴾: مفعول ثان ومضاف إليه. ﴿ رُسُلَهُ وَ بَ مفعول به لـ ﴿ وَعَدِهِ ﴾؛ لأنه مصدر مضاف لفاعله. ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزُ ﴾: ناصب واسمه وخبره. ﴿ ذُو النِّقَامِ ﴾: صفة لـ ﴿ عَزِيزُ ﴾. وجملة ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَنِيزُ ﴾ . مسأنفة مسوقة لتعليل ما قبلها.

﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَٱلسَّنَوَتُ وَبَرَزُواْ بِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْفَهَّارِ ۞﴾.

﴿ وَوَمَ الْحَدُونَ الْحَدُونَ الْحَدُونَ الْحَدُونَ الْحَدُونَ الْحَدُونَ الْحَدُونَ الْحَدُونَة مستأنفة. ﴿ اللّٰذَنُ اللّٰرَضُ ﴾ : فعل ونائب فاعل، وهو المفعول الأول. ﴿ عَيْرَ ٱلْأَرْضِ ﴾ : مفعول ثان لـ ﴿ اللّٰحِدُنُ ﴾ : فعل ونائب فاعل، وهو المفعول الأول. ﴿ عَيْرَ ٱلْأَرْضِ ﴾ . ﴿ وَالسَّمَوَتُ ﴾ : لـ ﴿ اللّٰجَدُلُ ﴾ ، والجملة الفعلية في محل الجر مضاف إليه لـ ﴿ يَوْمَ ﴾ . ﴿ وَالسَّمَوَتُ ﴾ : معطوف على ﴿ ٱلْأَرْضِ ﴾ . ﴿ وَبَرَرُوا ﴾ : فعل وفاعل، والجملة في محل الجر معطوفة على ﴿ اللّٰرَضِ ﴾ . ﴿ وَبَرَرُوا ﴾ : جار ومجرور متعلق بـ ﴿ برزوا ﴾ . ﴿ الْوَحِدِ ﴾ : صفة للجلالة ، أو صفة لـ ﴿ الْوَحِدِ ﴾ .

﴿ وَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَبِلُو مُقَرَّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ ﴿ سَرَابِيلُهُم مِن قَطِرَانِ وَتَغْشَىٰ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّادُ ۞﴾.

﴿ وَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾: فعل ومفعول به؛ لأن ﴿ ترى ﴾ بصرية، وفاعله ضمير يعود على محمد، أو على أي مخاطب، والجملة مستأنفة. ﴿ يَوْمَهِذِ ﴾: ظرف ومضاف إليه متعلق بـ ﴿ تَرى ﴾. ﴿ مُقَرَّنِينَ ﴾: حال من ﴿ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾. ﴿ وَفَا الْمُصَافِ إليه. ﴿ مِن قَطِرَانِ ﴾: جار أَنْصَفَادِ ﴾: متعلق به. ﴿ سَرَابِيلُهُم ﴾: مبتدأ ومضاف إليه. ﴿ مِن قَطِرَانِ ﴾: جار ومجرور خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل النصب حال من ضمير ﴿ مُقَرَّنِينَ ﴾، أو مسن ﴿ ٱلمُجْرِمِينَ ﴾، أو مسن ﴿ أَمُقَرَّنِينَ ﴾. ﴿ وَتَعْشَىٰ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ ﴾: فعل ومفعول وفاعل، والجملة معطوفة على الجملة التي قبلها.

﴿ لِيَجْزِيَ ٱللَّهُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴿ ﴿ لِيَجْزِيَ ٱللَّهُ كَالَّ

﴿لِيَجْزِى اللهُ كُلَّ نَفْسِ﴾: فعل وفاعل ومفعول أول منصوب بأن مضمرة جوازاً بعد لام كي، الجار والمجرور متعلق بـ ﴿برزوا ﴾، وما بينهما اعتراض، أو بمحذوف تقديره: فعلنا ذلك بهم للجزاء. ﴿مَا ﴾: موصولة، أو موصوفة في محل النصب مفعول ثان لـ ﴿يجزي ﴾. ﴿كَسَبَتُ ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير يعود على ﴿نَفْسٍ ﴾، والجملة صلة لـ ﴿مَا ﴾، أو صفة لها، والعائد أو الرابط محذوف تقديره: ما كسبته. ﴿إِنَ اللهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾: ناصب واسمه وخبره، والجملة مسأنفة مسوقة لتعليل ما قبلها.

# ﴿ هَٰذَا بَلَنَّهُ لِلنَّاسِ وَلِيُمْنَذَنُواْ بِهِ. وَلِيَعْلَمُواْ أَنَّمَا هُوَ إِلَنَّهُ وَنِحِدٌ وَلِيَذَّكَّرَ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ۞﴾.

﴿ هَٰذَا بَلَنَّهُ ؛ مبتدأ وخبر. ﴿ لِلنَّاسِ ﴾: متعلق بـ ﴿ بَلَنَّهُ ﴾، والجملة مستأنفة. ﴿ وَلِيُنذُوا ﴾: (الواو): عاطفة على محذوف تقديره: أنزل إليك هذا القرآن ليبلغهم إلى مراتب السعادة. و(اللام): حرف جر وتعليل. ﴿ينذروا﴾: فعل ونائب فاعل منصوب بأن مضمرة بعد لام التعليل، والجملة الفعلية في تأويل مصدر مجرور بلام التعليل تقديره: أنزل إليك لتبليغهم إلى مراتب السعادة ولإنذارهم به، والجملة المحذوفة مستأنفة. ﴿ بِهِ ، ﴾ متعلقان به ﴿ وَلِيعَلَّمُوا ﴾ (الواو): عاطفة. ﴿ ليعلموا ﴾ : (اللام): حرف جر وتعليل. ﴿يعلموا ﴾: فعل وفاعل منصوب بأن مضمرة بعد لام كي، والجملة في تأويل مصدر مجرور باللام تقديره: ولعلمهم، الجار والمجرور معطوف على الجار والمجرور قبله. ﴿أَنَّمَا ﴾ ﴿أَنَّهَا ﴿ حَرْفَ نَصِبُ وَمُصَدِّر. ﴿ مَا ﴾ : كافة لكفها ما قبلها عن العمل فيما بعدها. ﴿ هُوَ إِلَهٌ ﴾: مبتدأ وخبر. ﴿ وَرَحِدٌ ﴾: صفة ﴿ إِلَهٌ ﴾، والجملة الاسمية صلة أن المصدرية، أن مع صلتها في تأويل مصدر ساد مسد مفعولي علم تقديره: وليعلموا كون المعبود إلها واحداً لا شريك له، الجار والمجرور معطوف على الجار والمجرور قبله. ﴿ وَلِيَذَّكُّرُ ﴾ (الواو): عاطفة. و(اللام): حرف جر وتعليل. ﴿يذكر﴾: فعل مضارع منصوب بأن مضمرة بعد لام التعليل ﴿ يَذَكُر ﴾ . ﴿ أُوْلُوا ٱلْأَلْبَكِ ﴾ : فعل وفاعل ومضاف إليه منصوب بأن مضمرة، والجملة الفعلية في تأويل مصدر مجرور باللام تقديره: ولتذكر أولي الألباب، الجار والمجرور معطوف على الجار والمجرور في قوله: ﴿وَلِيُمُنذَنُّواْ بِهِۦ﴾.

### التصريف ومفردات اللغة

﴿ تَشَخْصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ قال الفراء: يقال: شخص الرجل بصره، وشخص البصر نفسه إلى السماء من هول ما يرى يشخص - من باب ذهب - شخوصاً إذا بقيت مفتوحة لا تتحرك من شدة الحيرة والدهشة.

﴿مُهْطِعِينَ﴾؛ أي: مسرعين إلى الداعي اسم فاعل(١) من أهطع الرباعي

<sup>(</sup>١) الشوكاني.

يهطع إهطاعاً إذا أسرع. وقيل: المهطع الذي ينظر في ذل وخشوع، ومنه قول الشاعر:

بِ لَجُلَةً مُهُ طِعِيْنَ إِلَىٰ ٱلسَّمَاءِ وقيل: المهطع الذي يديم النظر. قال أبو عبيدة: قد يكون الوجهان جميعاً يعني الإسراع مع إدامة النظر، وقيل: المهطع الذي لا يرفع رأسه. وقال ثعلب: المهطع الذي ينظر في ذل وخضوع. وقيل: هو الساكت. قال النحاس: والمعروف في اللغة: أهطع إذا أسرع. وفي «المختار»: أهطع الرجل إذا مدّ عنقه وصوب رأسه، وأهطع في عدوه إذا أسرع.

﴿ مُقْنِي رُءُوسِم ﴾؛ أي: رافعيها مع الإقبال بأبصارهم إلى ما بين أيديهم من غير التفات إلى شيء وإقناع الرأس رفعه وأقنع صوته إذا رفعه، والمعنى: أنهم يومئذ رافعون رؤوسهم إلى السماء ينظرون إليها نظر فزع وذل ولا ينظر بعضهم إلى بعض. وقيل: إن إقناع الرأس نكسه. وقيل: يقال أقنع إذا رفع رأسه وأقنع إذا طأطأ ذلة وخضوعاً، والآية محتملة للوجهين. قال المبرد: والقول الأول أعرف في اللغة. قال الشاعر:

أَنْ غَسْ نَحْوِيْ رَأْسَهُ وَأَقْنَعَا كَأَنَّمَا أَبْصَرَ شَيْئًا أَظْمَعَا وفي «السمين» (١): والإقناع: رفع الرأس وإدامة النظر من غير التفات إلى غيره. قاله القتبي. اه. وفي «القاموس»: وأقنعه: أرضاه ورأسه نصبه ورفعه أولا يلتفت يميناً ولا شمالاً، وجعل طرفه موازياً.

﴿لَا يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ طَرَفْهُمْ ﴾؛ أي: لا ترجع إليهم أبصارهم، وأصل الطرف تحريك الأجفان، وسميت العين طرفاً؛ لأنه يكون بها، ومن إطلاق الطرف على العين قول عنترة:

وَأَغُضُ طَرْفِيْ مَا بَدَتْ لِيْ جَارَتِيْ حَتَّىٰ يُـوَادِيْ جَارَتِيْ مَا وَالْطَرِفُ مَا يَعَالَ: الجفن، يقال: والطرف أيضاً: الجفن، يقال:

<sup>(</sup>١) الفتوحات.

ما طبق طرفه؛ أي: جفنه على الآخر، والطرف أيضاً تحريك الجفن. ا هـ.

﴿ وَأَفْتِدَ ثُمْمَ ﴾؛ أي: قلوبهم جمع فؤاد. ﴿ هَوَا \* ثُنَا اِن خالية (١) من العقل والفهم، لفرط الحيرة والدهشة، ويقال للجبان والأحمق: قلبه هواء؛ أي: لا قوة ولا رأي له، كما قال حسان يهجو أبا سفيان بن حرب:

أَلاَ أَبْلِغُ أَبَا سُفْيَانَ عَنْيْ فَأَنْتَ مُجَوَّفٌ نَخِبٌ هَوَاءً

وفي «المختار»: الهواء ممدوداً ما بين السماء والأرض، والجمع أهوية، وكل خال هواء. اهد. وإنما أفرد هواء مع كونه خبراً عن جمع؛ لأنه في معنى فارغة، ولو لم يقصد ذلك. لقيل: أهوية، ليطابق الخبر مبتدأه. اهد. «سمين».

ومعنى الآية: أن القلوب يومئذ زائلة عن أماكنها، والأبصار شاخصة، والرؤوس مرفوعة إلى السماء من هول ذلك اليوم وشدته.

﴿ مِّن زَوَالِ ﴾؛ أي: من انتقال من دار الدنيا إلى دار أخرى للجزاء.

﴿ وَضَرَبْنَا لَكُمُ ٱلْأَمْثَالَ ﴾؛ أي: بينا لكم (٢) أنهم مثلكم في الكفر واستحقاق العذاب.

﴿وَبَهَرَزُوا﴾؛ أي: خرجوا من قبورهم.

﴿ مُقَرَّنِينَ فِي ٱلْأَصَفَادِ ﴾؛ أي: مشدودين في القيود والأغلال جمع مقرن والمقرن من جمع في القرن، وهو الحبل الذي يربط به. وروي أن كل كافر يقرن مع شيطانه في سلسلة. والأصفاد جمع صَفَد ـ بفتحتين ـ: وهو القيد. والأغلال جمع غُل ـ بضم الغين ـ: وهو طوق من حديد، يقال: صفده يصفده صفداً ـ من باب ضرب ـ إذا قيده، والاسم الصفد، وصفّده مشدداً للتكثير. ا هـ. «سمين».

﴿ سَرَابِيلُهُم ﴾: السرابيل: القمص، واحدها: سربال، ومنه قول كعب بن مالك:

تَلْقَاكُمُ عُصَبٌ حَوْلَ ٱلنَّبِيِّ لَهُمْ مِنْ نَسْجِ دَاوُوْدَ فِيْ ٱلْهَيْجَا سَرَابِيْلُ

<sup>(</sup>۱) المراغى. (۲) المراغى.

يقال: سربلته إذا ألبسته السربال.

﴿ مِن قَطِرَانِ والقطران: دهن يتحلب من شجر الأبهل والعرعر والتوت، كالزفت تدهن به الإبل إذا جربت وهو الهنأ: يقال: هنأت البعير أهنؤه بالهنأ إذا طلبته بالهنأ؛ وهو أسود اللون منتن الريح. وفي «السمين»: القطران: ما يستخرج من شجر فيطبخ ويطلى به الإبل الجرب؛ ليذهب جربها لحدته، وفيه لغات وقطران به بفتح القاف وكسر الطاء وهي قراءة العامة المتواترة، ﴿ فَطُران بنة سكران، وبها قرأ عمر بن الخطاب وعلي بن أبي طالب رضي الله عنهما. و قوطران بكسر القاف وسكون الطاء بزنة سرحان، ولم يقرأ بها فيما علمت. وقرأ جماعة ﴿ من قطر ﴾ بفتح القاف وكسر الطاء وتنوين الراء (آن) بوزن عان، وجعلوها كلمتين كما مر في مبحث القراءة وقد مر أيضاً أن هذه القراءات شاذة عدا قراءة الجمهور ﴿ قَطِران ﴾ .

﴿وَتَغْشَىٰ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّـارُ﴾؛ أي: تعلوها وتحيط بها.

﴿ هَٰذَا بَكُنَّ ﴾ والبلاغ: اسم مصدر لبلغ تبليغاً، فهو بمعنى اسم الفاعل؛ أي: مبلغ للناس إلى مراتب السعادة.

#### البلاغة

وقد تضمنت هذه الآية ضروباً من البلاغة، وأنواعاً من الفصاحة والبيان والبديع:

فمنها: التهديد في قوله: ﴿وَلَا تَحْسَبَكَ ٱللَّهَ غَنْفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّالِمُونَّ﴾.

ومنها: التشبيه البليغ في قوله: ﴿وَأَقِيدَنُّهُمْ هَوَآءٌ ﴾ حذف منه أداة التشبيه ووجه الشبه، والأصل: وأفئدتهم كالهواء، لفراغها من جميع الأشياء، فصار التشبيه بليغاً.

ومنها: الإيجاز بالحذف في قوله: ﴿يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَٱلسَّمُونَ ۗ ﴾ حذف منه والسماوات تبدل غير السماوات لدلالة ما سبق عليه.

ومنها: جناس الاشتقاق في قوله: ﴿مَكَرُواْ مَكْرُهُمْ ﴾.

ومنها: الاستعارة التصريحية الأصلية، حيث شبه شرائع الإسلام ومعجزات

الرسول ﷺ بالجبال بجامع الثبات والقرار في كل.

ومنها: الإظهار مقام الإضمار في قوله: ﴿ فَيَقُولُ الَّذِينَ ظَلَمُوا رَبَّنَا أَخِرْنَا ﴾ لتقدم المرجع في قوله: ﴿ وَأَنذِرِ النَّاسَ ﴾ .

ومنها: العدول عن المضارع إلى الماضي في قوله: ﴿وَبَرَزُوا لِللهِ بدل: ويبرزون؛ للدلالة على تحقق الوقوع مثل: ﴿أَتَى أَمَرِ اللهِ فَكَأَنَهُ حَدَثُ وَوَقَع، فَأَخَبَرُ عَنهُ بَصِيغة الماضي.

ومنها: رد العجز على الصدر في قوله: ﴿ هَاذَا بَلَكُ ۗ لِلنَّاسِ ﴾ فقد افتتحت هذه السورة بقوله: ﴿ كِنَانُ النَّورِ ﴾ . . . السورة بقوله: ﴿ كِنَانُ النَّورِ ﴾ . . . الخ، فهو من المحسنات البديعية .

ومنها: الزيادة والحذف في عدة مواضع.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) وإلى هنا قد تم تفسير الجزء الثالث عشر من تفسير حدائق الروح والريحان منتصف اليوم الخامس والعشرين من شهر الله رجب الفرد من شهور سنة ألف وأربع مئة وإحدى عشرة سنة ٥٠/ ٧/ ١٤١١ هـ من الهجرة النبوية على صاحبها أفصل الصلوات وأزكى التحيات في مكة المكرمة في المسفلة حارة الرشد.

والحمد لله أولاً وآخراً وباطناً وظاهراً وسراً وجهراً على إتمام تفسير هذا الجزء الثالث عشر، لقد بذلنا جهدنا وطاقتنا على حسب القوى البشرية في تلخيصه وتهذيبه وتنقيحه، فرحم الله امراً نظر فيه بعين الإنصاف فسامح، ووقوف في التصحيح على خطأ فأصلح، وأعوذ بالله من حاسد إذا حسد وبغى، وأستغفره ـ جل اسمه ـ من قلم زل وسهى، أو حرف شيئاً عن موضعه وطغى، وهو حسبي ونعم الوكيل ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، سبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً

تم المجلد الرابع عشر من تفسير «حدائق الروح والريحان»، ويليه المجلد الخامس عشر، وأوله سورة الحجر.

وما أحسن قول القائل:

ٱلْعَفْوُ يُرْجَى مِنْ بَنِيْ آدَمِ فَكَيْفَ لاَ يُرْجَى مِنْ ٱلرَّبُ وَلَا يُرْجَى مِنْ ٱلرَّبُ فَكَيْفَ لاَ يُرْجَى مِنْ ٱلرَّبُ فَكَيْفَ لاَ يُرْجَى مِنْ ٱلرَّبُ فَكَيْفَ لاَ يُرْجَى مِنْ الرَّبُ فَكَيْفَ لاَ يُوجَعْنِي بِهِ حَسْبِيْ بِهِ حَسْبِيْ بِهِ حَسْبِيْ بِهِ حَسْبِيْ بِهِ حَسْبِيْ بِهِ حَسْبِيْ اللهِ مَسْبِيْ بِهِ حَسْبِيْ اللهِ مَسْبِيْ بِهِ حَسْبِيْ بِهِ حَسْبِيْ اللهِ مَسْبِيْ بِهِ حَسْبِيْ اللهِ مَسْبِيْ بِهِ حَسْبِيْ اللهِ مَسْبِيْ بِهِ حَسْبِيْ اللهِ مَسْبِيْ اللهِ مَاسِبُونِ اللهِ مَسْبِيْ اللهِ مُسْبِيْ اللهِ مِسْبَالِي اللهِ مَاسِلِيْ اللهِ مَاسُولِيْ اللهِ مَاسِلِيْ اللهِ مَاسُلِيْ اللهِ مَاسِلِيْ اللهِ مَاسِلِيْ اللهِ مَاسِلِيْ اللهِ مِنْ اللهِ مَاسِلِيْ اللهِ مَالْعُلِيْ اللهِ مَاسِلِيْ اللّهِ مَاسِلِيْ اللّهِ مَاسِلِيْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مَاسِلِي اللّهِ مِنْ اللّهِ مَاسِلِي اللّهِ مِنْ

سُبْحَانَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا إلاَّ مَا أَلْهَ مُتَ لَنَا الْمُا أَلْهَ مُتَ لَنَا الْمُالُونُ الْمُالُونُ الْم

يَا مَنْ مَلَكُوْتُ كُلِّ شَيْءٍ بِيَدِهُ طُوْبَىٰ لِمَنِ ٱرْتَضَاكَ ذُخْرًا لِغَدِهُ

# الفهرس

| ٧          | سورة يوسف الآيات من (٥٣) إلى (٦٨)   |
|------------|-------------------------------------|
| ٧          | _ المناسية                          |
| ٩          | ـ التفسير وأوجه القراءة             |
| ٣٢         | ـ الإعراب                           |
| ٤٢         | ـ التصريف ومفردات اللغة             |
| ٥٤         | _ البلاغة                           |
| ٤٧         | سورة يوسف الآيات من (٦٩) إلى (٨٤)   |
| ٤٧         | ـ التفسير وأوجه القراءة             |
| ٨٢         | ـ الإعراب                           |
| ٧٨         | ـ التصريف ومفردات اللغة             |
| ۸۲         | ـ البلاغة                           |
| ۸٥         | سورة يوسف الآيات من (٨٥) إلى (١٠٠)  |
| ۸٥         | ـ التفسير وأوجه القراءة             |
| ٠٣.        | نبذة في تعليل شم يعقوب رائحة يوسف   |
| ٠٦         | تأويل رؤيا يوسف من قبل              |
| 11         | _ الإعراب                           |
| ۲.         | ـ التصريف ومفردات اللغة             |
| Y 0        | ـ البلاغة                           |
| **         | سورة يوسف الآيات من (١٠١) إلى (١١١) |
| <b>Y V</b> | ـ التفسير وأوجه القراءة             |
| ٤٤         | ـ الإعراب                           |
| ٥.         | ـ التصريف ومفردات اللغة             |

| 101          | ـ البلاغة                                         |
|--------------|---------------------------------------------------|
| 108          | ـ موضوعات هذه السورة                              |
| 107          | سورة الرعد                                        |
| ١٥٨          | سورة الرعد الآيات من (١) إلى (١١)                 |
| ۱٥٨          | - المناسبة                                        |
| ١٦٠          | ـ أسباب النزول                                    |
| 17.          | ـ التفسير وأوجه القراءة                           |
| 191          | - الإعراب                                         |
| 191          | ـ التصريف ومفردات اللغة                           |
| ۲۰۱          | ـ البلاغة                                         |
| ۲۰٤          | سورة الرعد الآيات من (١٢) إلى (١٩)                |
| ٤ • ٢        | ـ المناسبة                                        |
| Y • 0        | ـ أسباب النزول                                    |
| 7 • 7        | ـ التفسير وأوجه القراءة                           |
| 777          | ـ الإعراب                                         |
| ۲۳۳          | ـ التصريف ومفردات اللغة                           |
| ۲۳٦          | ـ البلاغة                                         |
| ۲٤٠          | سورة الرعد الآيات من (٢٠) إلى (٣١)                |
| 78.          | _ المناسة                                         |
| 7            | ـ أسباب النزول                                    |
| 737          | ـ التفسير وأوجه القراءة                           |
| 7 2 0        | فصل في ذكر الأحاديث الواردة في صلة الرحم وقطيعتها |
| 770          | ـ الإعراب                                         |
| 277          | ـ التصريف ومفردات اللغة                           |
| <b>Y Y Y</b> | ـ البلاغة                                         |
| Y 1/4        | سورة الرعد الآبات من (٣٢) إلى (٤٣)                |

| 444   | _ المناسةـــــــــــــــــــــــــــــــ |
|-------|------------------------------------------|
| 7.1.1 | ـ أسباب النزول                           |
| 1     | ـ التفسير وأوجه القراءة                  |
| ۳٠١   | خلاصة ما في هذه السورة                   |
| ٣٠٣   | ـ الإعراب                                |
| ۳۱.   | ـ التصريف ومفردات اللغة                  |
| ۳۱۳   | ـ البلاغة                                |
| ۳۱۷   | سورة إبراهيم عليه السلام                 |
| ۳۱۹   | سورة ابراهيم الآيات من (١) إلى (١٢)      |
| ۳۱۹   | ـ المناسبة                               |
| ۱۲۳   | ـ أسباب النزول                           |
| ۱۲۳   | ـ التفسير وأوجه القراءة                  |
| 7 2 2 | ـ الإعراب                                |
| 302   | ـ التصريف ومفردات اللغة                  |
| ٣٥٦   | ـ البلاغة                                |
| ٣٥٨   | سورة ابراهيم الآيات من (١٣) إلى (٢٧)     |
| ٣٥٨   | ـ المناسبة                               |
| ٣٦.   | ـ التفسير وأوجه القراءة                  |
| ٣٨٢   | ـ الإعراب                                |
| 491   | ـ التصريف ومفردات اللغة                  |
| 447   | ـ البلاغة                                |
| ٤٠١   | سورة ابراهيم الآيات من (٢٨) إلى (٤١)     |
| ٤٠١   | _ المناسبة                               |
| ٤٠٤   | ـ أسباب النزول                           |
| ٤٠٤   | ـ التفسير وأوجه القراءة                  |
| 271   | - الإعراب                                |

| ٢٣3   | ـ التصريف ومفردات اللغة              |
|-------|--------------------------------------|
| ٤٣٩   | ـ البلاغة                            |
| 733   | سورة ابراهيم الآيات من (٤٢) إلى (٥٢) |
|       | ـ المناسبة                           |
| £{{*  | ـ التفسير وأوجه القراءة              |
| ٤٥٨   | ـ الإعراب                            |
|       | ـ التصريف ومفردات اللغة              |
| / m m | real fi                              |