

# آثَارُ ٱلشَّيْخِ ٱلْعَلَّامَةِ مُحَمَّدًا لَأَمِيْنَ ٱلشَّنْقِيْطِيِّ

(1)

المراكب المراك

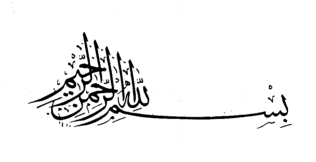
إشتراف

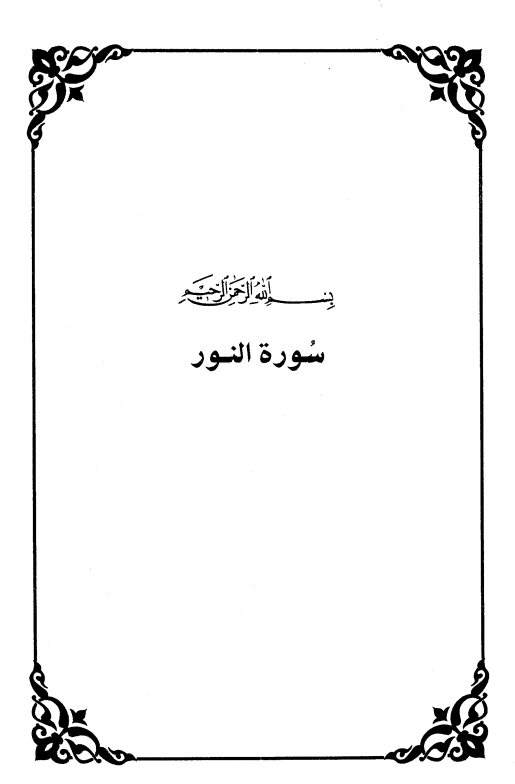
المجلدُ السّادِسْ

النشور \_ الصَّافات

وَقفت مُؤَسَّسَة سُلِمُان بن عَبْد ِالعَّ زِيْزِ الرَّاجِجِيِّ الْحَيْرِيَّةِ

> ڮٚٳؙڔؙۘۘۼٳٳڶڣۘۼؙڶڋڵ ڛٚڂڔۏٲٷٙۯڹۼ







## ر ينسلِلهُ الْحَيْرَالُحِبَ،

\* قوله تعالى: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَنَجِدِ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلَدُوا كُلَّ وَنَجِدِ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلَدَةً ﴾.

ظاهر هذه الآية الكريمة: أن كل زانية وكل زان: يجب جلد كل واحد منهما مائة جلدة؛ لأن الألف واللام في قوله: ﴿ الزَّانِيَةُ وَاللامِ فَي قوله: ﴿ الزَّانِيةُ وَاللَّهِ إِنْ قَلْنَا: إِنْهُمَا مُوصُولُ وصلتهما الوصف الذي هو اسم الفاعل الذي هو الزانية والزاني، فالموصولات من صيغ العموم.

وإن قلنا: إنهما للتعريف لتناسي الوصفية، وأن مرتكب تلك الفاحشة يطلق عليه اسم الزاني، كإطلاق أسماء الأجناس، فإن ذلك يفيد الاستغراق، فالعموم الشامل لكل زانية وكل زان هو ظاهر الآية على جميع الاحتمالات.

وظاهر هذا العموم شموله للعبد، والحر، والأمة، والحرة، والبكر، والمحصن من الرجال والنساء.

وظاهره أيضاً: أنه لا تغرب الزانية، ولا الزاني عاماً مع الجلد، ولكن بعض الآيات القرآنية دل على أن عموم الزانية يخصص مرتين.

إحداهما: تخصيص حكم جلدها مائة بكونها حرة. أما إن كانت أمة، فإنها تجلد نصف المائة، وهو خمسون، وذلك في قوله

تعالى في الإماء ﴿ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَكِ مِسَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ والمراد بالمحصنات هنا: الحرائر، / والعذاب الجلد، وهو بالنسبة إلى الحرة الزانية مائة جلدة، والأمة عليها نصفه بنص آية النساء هذه، وهو خمسون. فآية ﴿ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ مخصصة لعموم قوله: ﴿ الزَّانِيةُ وَالزَّانِي ﴾ الآية، بالنسبة إلى الزانية الأنثى.

وأما التخصيص المرة الثانية لعموم الزانية في آية النور هذه فهو بآية منسوخة التلاوة، باقية الحكم، تقتضي أن عموم الزانية هنا مخصص بكونها بكراً.

أما إن كانت محصنة، بمعنى أنها قد تزوجت من قبل الزنى، وجامعها زوجها في نكاح صحيح فإنها ترجم.

والآية التي خصصتها بهذا الحكم التي ذكرنا أنها منسوخة التلاوة باقية الحكم هي قوله تعالى: (الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة نكالاً من الله والله عزيز حكيم).

وهذا التخصيص إنما هو على قول من يقول: لا يجمع للزاني المحصن بين الجلد والرجم، وإنما يرجم فقط بدون جلد.

أما على قول من يرى الجمع بينهما فلا تخصيص، وإنما في آية الرجم زيادته على الجلد، فكلتا الآيتين أثبتت حكماً لم تثبته الأخرى. وسيأتي إيضاح هذا إن شاء الله غير بعيد، وأقوال أهل العلم فيه ومناقشة أدلتهم.

أما الزاني الذكر فقد دلت الآية التي ذكرنا أنها منسوخة التلاوة، باقية الحكم على تخصيص عمومه، وأن الذي يجلد المائة من الذكور

إنما هو الزاني البكر، وأما المحصن فإنه يرجم. وهذا التخصيص في الذكر أيضاً إنما هو على قول من لا يرى الجمع بين الجلد والرجم، كما أوضحناه قريباً في الأنثى.

/ وأما على قول من يرى الجمع بينهما فلا تخصيص، بل كل ٧ واحدة من الآيتين أثبتت حكماً لم تثبته الأخرى.

وعموم الزاني في آية النور هذه، مخصص عند الجمهور أيضاً مرة أخرى، بكون جلد المائة خاصاً بالزاني الدكر العبد فإنه يجلد نصف المائة، وهو الخمسون.

ووجه هذا التخصيص: إلحاق العبد بالأمة في تشطير حد الزنى بالرق؛ لأن مناط التشطير الرق بلا شك؛ لأن الذكورة والأنوثة بالنسبة إلى الحدود وصفان طرديان، لا يترتب عليهما حكم، فدل قوله تعالى في آية النساء في الإماء ﴿فَعَلَيْمِنَ نِصَفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِن ٱلْعَذَابِ ﴾ أن الرق مناط تشطير حد الزنى، إذ لا فرق بين الذكر والأنثى في الحدود، فالمخصص لعموم الزاني في الحقيقة: هو ما أفادته آية ﴿فَعَلَيْمِنَ نِصَفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِن ٱلْعَذَابِ ﴾ وإن سماه الأصوليون تخصيصاً بالقياس، فهو في الحقيقة تخصيص آية بما فهم من آية أخرى.

#### مسائل تتعلق بهذه الآية الكريمة

المسألة الأولى: اعلم أن رجم الزانيين المحصنين دلت عليه آيتان من كتاب الله:

إحداهما: نسخت تلاوتها، وبقي حكمها، والثانية: باقية التلاوة والحكم. أما التي نسخت تلاوتها، وبقي حكمها فهي قوله

تعالى: الشيخ والشيخة... إلى آخرها كما سيأتي. وكون الرجم ثابتاً بالقرآن ثابت في الصحيح.

قال البخاري رحمه الله في صحيحه في باب رجم الحبلى من الزنى إذا أحصنت:

/حدثنا عبد العزيز بن عبد الله، حدثني إبراهيم بن سعد، عن صالح، عن ابن شهاب، عن عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود، عن ابن عباس قال: كنت أقرىء رجالاً من المهاجرين، منهم: عبد الرحمن بن عوف، فبينما أنا في منزله بمنى، وهو عند عمر بن الخطاب في آخر حجة حجها إذ رجع إلي عبد الرحمن فقال: لو رأيت رجلاً أتى أمير المؤمنين اليوم، فقال: يا أمير المؤمنين هل لك في فلان؟ يقول: لو قد مات عمر لقد بايعت فلاناً، فوالله ما كانت بيعة أبي بكر إلا فلتة فتمت، فغضب عمر ثم قال: إني إن شاء الله لقائم العشية في الناس فمحذرهم هؤلاء الذين يريدون أن يغصبوهم أمورهم. الحديث بطوله.

وفيه: إن الله بعث محمداً عليه الكتاب، فكان مما أنزل الله آية الرجم، فقرأناها، وعقلناها، ووعيناها، رجم رسول الله عليه، ورجمنا بعده، فأخشى إن طال بالناس زمان أن يقول قائل: والله ما نجد آية الرجم في كتاب الله. فيضلوا بترك فريضة أنزلها الله. والرجم في كتاب الله حق على من زنى إذا أحصن من الرجال والنساء إذا قامت البينة، أو كان الحبل أو الاعتراف» انتهى محل الغرض من صحيح البخاري.

وفيه أن الرجم نزل في القرآن في آية من كتاب الله، وكونها

لم تقرأ في المصحف يدل على نسخ تلاوتها، مع بقاء حكمها، كما هو ثابت في الحديث المذكور.

وفي رواية في البخاري من حديث عمر رضي الله عنه: «لقد خشيت أن يطول بالناس زمان حتى يقول قائل: لا نجد الرجم في كتاب الله فيضلوا بترك فريضة أنزلها الله، ألا وإن الرجم حق على من زنى وقد أحصن، إذا قامت البينة، أو كان الحمل، أو الاعتراف».

/ قال سفيان: كذا حفظت «ألا وقد رجم رسول الله ﷺ ورجمنا ٩ بعده».

وقال ابن حجر في فتح الباري في شرحه لهذه الرواية الأخيرة: وقد أخرجه الإسماعيلي من رواية جعفر الفريابي، عن علي بن عبد الله شيخ البخاري فيه، فقال بعد قوله: أو الاعتراف: وقد قرأناها: الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة. وقد رجم رسول الله على، ورجمنا بعده. فسقط من رواية البخاري من قوله: وقد قرأناها إلى قوله: البتة. ولعل البخاري هو الذي حذف ذلك عمداً، فقد أخرجه النسائي عن محمد بن منصور، عن سفيان كرواية جعفر. ثم قال: لا أعلم أحداً ذكر في هذا الحديث: الشيخ والشيخة. . . غير سفيان، وينبغي أن يكون وهم في ذلك .

قلت: وقد أخرج الأئمة هذا الحديث من رواية مالك، ويونس، ومعمر، وصالح بن كيسان، وعقيل، وغيرهم من الحفاظ عن الزهري.

وقد وقعت هذه الزيادة في هذا الحديث من رواية الموطأ عن يحيى بن سعيد، عن سعيد بن المسيب قال: لما صدر عمر من

الحج، وقدم المدينة خطب الناس فقال: أيها الناس، قد سنت لكم السنن، وفرضت لكم الفرائض، وتركتم على الواضحة، ثم قال: إياكم أن تهلكوا عن آية الرجم، أن يقول قائل: لا نجد حدّين في كتاب لله، فقد رجم رسول الله، ورجمنا، والذي نفسي بيده، لولا أن يقول الناس: زاد عمر في كتاب الله لكتبتها بيدي: الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجمهوهما البتة. قال مالك: الشيخ والشيخة: الثيب والثيبة.

ووقع في الحلية في ترجمة داود بن أبي هند عن سعيد بن المسيب عن عمر: لكتبتها في آخر القرآن.

البيد الله الله المحديث في رواية أبي معشر الآتي التنبيه عليها، في الباب الذي يليه فقال متصلاً بقوله: قد رجم رسول الله و ورجمنا بعده: ولولا أن يقولوا: كتب عمر ما ليس في كتاب الله، لكتبته، قد قرأنا: الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة، نكالاً من الله، والله عزيز حكيم.

وأخرج هذه الجملة النسائي وصححه الحاكم من حديث أبي بن كعب قال: ولقد كان فيها \_ أي: سورة الأحزاب \_ آية الرجم: الشيخ... فذكر مثله.

ومن حديث زيد بن ثابت سمعت رسول الله ﷺ يقول: الشيخ والشيخة... مثله إلى قوله: البتة.

ومن رواية أسامة بن سهل أن خالته أخبرته قالت: لقد أقرأنا رسول الله ﷺ آية الرجم، فذكره إلى قوله: البتة، وزاد: بما قضيا من اللذة.

وأخرج النسائي أيضاً أن مروان بن الحكم قال لزيد: ألا تكتبها

في المصحف، قال: لا، ألا ترى أن الشابين الثيبين يرجمان، ولقد ذكرنا ذلك، فقال عمر: أنا أكفيكم، فقال: يا رسول الله ﷺ اكتبني آية الرجم، فقال: لا أستطيع.

وروينا في فضائل القرآن لابن الضريس من طريق يعلى ـ وهو ابن حكيم ـ عن زيد بن أسلم أن عمر خطب الناس فقال: لا تشكوا في الرجم فإنه حق، ولقد هممت أن أكتبه في المصحف، فسألت أبيّ بن كعب، فقال: أليس أتيتني وأنا أستقرئها رسول الله على فدفعت في صدري وقلت: أستقرئه آية الرجم، وهم يتسافدون تسافد الحمر. ورجاله ثقات. وفيه: إشارة إلى بيان السبب في رفع تلاوتها، وهو الاختلاف.

/وأخرج الحاكم من طريق كثير بن الصلت قال: كان زيد بن ١١ ثابت، وسعيد بن العاص يكتبان في المصحف، فمرا على هذه الآية فقال زيد: سمعت رسول الله على يقول: الشيخ والشيخة فارجموهما البتة. فقال عمر: لما نزلت أتيت النبي على فقلت: أكتبها؟ فكأنه كره ذلك فقال عمر: ألا ترى أن الشيخ إذا زنى ولم يحصن جلد، وأن الشاب إذا زنى وقد أحصن رجم.

فيستفاد من هذا الحديث السبب في نسخ تلاوتها لكون العمل على غير الظاهر من عمومها. انتهى بطوله من فتح الباري.

وفيه الدلالة الظاهرة على ما ذكرنا من أن آية الرجم منسوخة التلاوة، باقية الحكم، وأنها مخصصة لآية الجلد على القول بعدم الجمع بين الرجم والجلد، كما تقدم.

ولكن ما أشار إليه ابن حجر من استفادة سبب نسخ تلاوتها من

بعض الأحاديث المذكورة غير ظاهر؛ لأن كثيراً من الآيات يبين النبي على تخصيص عمومه، ويوضح المقصود به وإن كان خلاف الظاهر المتبادر منه، ولم يؤد شيء من ذلك إلى نسخ تلاوته كما هو معلوم.

والآية القرآنية عند نزولها تكون لها أحكام متعددة، كالتعبد بتلاوتها، وكالعمل بما تضمنته من الأحكام الشرعية، والقراءة بها في الصلاة، ونحو ذلك من الأحكام. وإذا أراد الله أن ينسخها بحكمته فتارة ينسخ جميع أحكامها من تلاوة، وتعبد، وعمل بما فيها من الأحكام، كآية عشر رضعات معلومات يحرمن، وتارة ينسخ بعض أحكامها دون بعض، كنسخ حكم تلاوتها، والتعبد بها مع بقاء ما تضمنته من الأحكام الشرعية، وكسخ حكمها دون تلاوتها، والتعبد بها، كما هو غالب ما في القرآن من النسخ.

١٢ / وقد أوضحنا جميع ذلك بأمثلته في سورة النحل في الكلام على قـولـه تعـالـى: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مَكَانَ ءَايَةٍ ﴾ الآيـة. وله الحكمة البالغة في جميع ما يفعله من ذلك.

فآية الرجم المقصود منها إثبات حكمها، لا التعبد بها، ولا تلاوتها، فأنزلت وقرأها الناس، وفهموا منها حكم الرجم، فلما تقرر ذلك في نفوسهم نسخ الله تلاوتها، والتعبد بها، وأبقى حكمها الذي هو المقصود. والله جلَّ وعلا أعلم. فالرجم ثابت في القرآن.

وما سيأتي عن علي رضي الله عنه أنه قال: جلدتها بكتاب الله، ورجمتها بسنة رسول الله ﷺ. لا ينافي ذلك؛ لأن السنَّة هي التي بينت أن حكم آية الرجم باقٍ بعد نسخ تلاوتها، فصار حكمها من هذه الحجهة كأنه ثابت بالسنَّة. والله تعالى أعلم.

وقال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه: حدثني أبو الطاهر، وحرملة بن يحيى قالا: حدثنا ابن وهب، أخبرني يونس، عن ابن شهاب قال: أخبرني عبيد الله بن عبد الله بن عتبة: أنه سمع عبد الله بن عباس يقول: قال عمر بن الخطاب، وهو جالس على منبر رسول الله على أز الله قد بعث محمداً على منبر رسول الله على أزل عليه آية الرجم قرأناها ووعيناها، عليه الكتاب، فكان مما أزل عليه آية الرجم قرأناها ووعيناها، وعقلناها، فرجم رسول الله على ورجمنا بعده، فأخشى إن طال بالناس زمان أن يقول قائل: ما نجد الرجم في كتاب الله، فيضلوا بترك فريضة أزلها الله. وإن الرجم في كتاب الله حق على من زنى إذا أحصن من الرجال والنساء إذا قامت البينة، أو كان الحبل، أو الاعتراف. اه منه.

فهذا الحديث الذي اتفق عليه الشيخان عن هذا الخليفة الراشد أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه دليل صريح صحيح على أن الرجم ثابت بآية من /كتاب الله، أنزلت على رسول الله ﷺ، ١٣ وقرأها الصحابة، ووعوها، وعقلوها، وأن حكمها باق؛ لأن النبي ﷺ فعله، والصحابة رضي الله عنهم فعلوه بعده.

فتحققنا بذلك بقاء حكمها مع أنها لا شك في نسخ تلاوتها مع الروايات التي ذكرنا في كلام ابن حجر. ومن جملة ما فيها لفظ آية الرجم المذكورة. والعلم عند الله تعالىٰ.

وأما الآية التي هي باقية التلاوة والحكم فهي قوله تعالى: ﴿ أَلَّهُ تَرَ إِلَى ٱللَّذِيكَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَكِ يُدْعَوْنَ إِلَى كِنْكِ ٱللَّهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتُولَى فَرِينُ مِنْهُمْ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴿ أَنَ عَلَى القول بأنها نزلت في رجم اليهوديين الزانيين بعد الإحصان، وقد رجمهما النبي ﷺ. وقصة رجمه لهما

مشهورة، ثابتة في الصحيح. وعليه فقوله: ﴿ ثُمَّ يَتُوَكَى فَرِيقُ مِّنْهُمْ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴿ ثُمَّ يَتُوكَى فَرِيقُ مِّنْهُمْ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴿ ثُمَّ الرجم. وذم المعرض عن الرجم في هذه الآية يدل على أنه ثابت في شرعنا، فدلت الآية على هذا القول أن الرجم ثابت في شرعنا، وهي باقية التلاوة.

#### فروع تتعلق بهذه المسألة

الفرع الأول: أجمع العلماء على أن الرجم لا يكون إلاَّ على من زنى، وهو محصن.

ومعنى الإحصان: أن يكون قد جامع في عمره ولو مرة واحدة في نكاح صحيح، وهو بالغ عاقل حر. والرجل والمرأة في هذا سواء، وكذلك المسلم، والكافر، والرشيد، والمحجور عليه لسفه. والدليل على أن الكافر إذا كان محصناً يرجم الحديث الصحيح الذي والدليل على أن النبي رجم / يهوديين زنيا بعد الإحصان» وقصة رجمهما مشهورة مع صحتها كما هو معلوم.

الفرع الثاني: أجمع أهل العلم على أن من زنى، وهو محصن يرجم، ولم نعلم بأحد من أهل القبلة خالف في رجم الزاني المحصن ذكراً كان أو أنثى إلا ما حكاه القاضي عياض وغيره عن الخوارج وبعض المعتزلة كالنظام وأصحابه، فإنهم لم يقولوا بالرجم. وبطلان مذهب من ذكر من الخوارج وبعض المعتزلة واضح من النصوص الصحيحة الصريحة الثابتة عن رسول الله على وأصحابه بعده، كما قدمنا من حديث عمر المتفق عليه، وكما سيأتي إن شاء الله.

الفرع الثالث: أجمع العلماء على أن الزاني ذكراً كان أو أنثى إذا قامت عليه البينة أنهم رأوه أدخل فرجه في فرجها كالمرود في

المكحلة أنه يجب رجمه إذا كان محصناً. وأجمع العلماء أن بينة الزنى لا يقبل فيها أقل من أربعة عدول ذكور، فإن شهد ثلاثة عدول لم تقبل شهادتهم وحُدُّوا؛ لأنهم قذفة كاذبون؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمُّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهُلَاءَ فَأَجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً ﴾، ويقول جلَّ وعلا: ﴿ وَالَّتِي يَأْتِينَ ٱلفَنْحِشَةَ مِن نِسَآبِكُمْ فَاسَتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ جَلَّ وعلا: ﴿ وَالَّتِي يَأْتِينَ ٱلفَنْحِشَةَ مِن نِسَآبِكُمْ فَاسَتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَ الْرَبْعَةَ مِنْ المذكورتين صريحة في أن الشهود في الزنى لا يجوز أن يكونوا أقل من أربعة. وقد قال الشهود في الزنى لا يجوز أن يكونوا أقل من أربعة. وقد قال جلَّ وعلا: ﴿ لَوْلَا جَاءُو عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهُدَاءً فَإِذْ لَمْ يَأْتُواْ بِٱلشَّهَدَاءِ فَأُولَتِكَ عِنكَ اللهِ هُمُ ٱلْكَنْدِبُونَ ﴿ وَقَد بينت هذه الآية اشتراط الأربعة، كما في الآيتين المذكورتين قبلها، وزادت أن القاذفين إذ لم يأتوا بالشهداء الأربعة هم الكاذبون عند الله.

ومن كذب في دعواه الزنى على محصن، أو محصنة وجب عليه حد القذف، كما سيأتي إيضاحه إن شاء الله.

/ وما ذكره أبو الخطاب من الحنابلة عن أحمد والشافعي من أن ١٥ شهود الزنى إذا لم يكملوا لا حد قذف عليهم؛ لأنهم شهود لا قذفة. لا يعول عليه. والصواب إن شاء الله هو ما ذكرنا.

ومما يؤيده قصة عمر مع الذين شهدوا على المغيرة بن شعبة، فإن رابعهم لما لم يصرح بالشهادة على المغيرة بالزنى جلد عمر الشهود الثلاثة جلد القذف ثمانين، وفيهم أبو بكرة رضي الله عنه، والقصة معروفة مشهورة. وقد أوضحناها في غير هذا الموضع.

وجمهور أهل العلم أن العبيد لا تقبل شهادتهم في الزنى، ولا نعلم خلافاً عن أحد من أهل العلم في عدم قبول شهادة العبيد في الزنى إلا رواية عن أحمد ليست هي مذهبه، وإلا قول أبي ثور.

ويشترط في شهود الزنى: أن يكونوا ذكوراً، ولا تصح فيه شهادة النساء بحال، ولا نعلم أحداً من أهل العلم خالف في ذلك إلا شيئاً يروى عن عطاء، وحماد أنه يقبل فيه ثلاثة رجال وامرأتان.

وقال ابن قدامة في المغني: وهو شذوذ لا يعول عليه؛ لأن لفظ الأربعة اسم لعدد المذكورين، ويقتضي أن يكتفى فيه بأربعة. ولا خلاف أن الأربعة إذا كان بعضهم نساء لا يكتفى بهم، وأن أقل ما يجزىء خمسة. وهذا خلاف النص، ولأن في شهادتهن شبهة لتطرق الضلال إليهن، قال الله تعالى: ﴿ أَن تَضِلَّ إِحْدَنهُ مَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَنهُ مَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَنهُ مَا أَلْأُخِرَيْكُ وَالحدود تدرأ بالشبهات. انتهى منه.

ولا خلاف بين أهل العلم أن شهادة الكفار كالذميين لا تقبل على المسلم بالزني.

واختلف هل تقبل على كافر مثله؟ فقيل: لا، والنبي ﷺ إنما رجم اليهوديين باعترافهما بالزنى، لا بشهادة شهود من اليهود المعلى المازنى. والذين قالوا هذا القول زعموا أن شهادة الشهود في حديث جابر أنها شهادة شهود مسلمين يشهدون على اعتراف اليهوديين المذكورين بالزنى. وممن قال هذا القول ابن العربي المالكي.

وقال بعض أهل العلم: تقبل شهادة الكفار بعضهم على بعض إن تحاكموا إلينا.

وقال القرطبي: الجمهور على أن الكافر لا تقبل شهادته على مسلم، ولا على كافر، لا في حد، ولا في غيره، ولا فرق بين السفر والحضر في ذلك. وقبل شهادتهم جماعة من التابعين، وبعض

الفقهاء إذا لم يوجد مسلم. واستثنى أحمد حالة السفر إذا لم يوجد مسلم.

وأجاب القرطبي عن الجمهور عن واقعة اليهوديين بأنه ﷺ نفذ عليهم ما علم أنه حكم التوراة، وألزمهم العمل به ظاهراً، لتحريفهم كتابهم، وتغييرهم حكمه، أو كان ذلك خاصاً بهذه الواقعة.

وقال ابن حجر بعد نقله كلام القرطبي المذكور: كذا قال. والثاني مردود. ثم قال: وقال النووي: الظاهر أنه رجمهما بالاعتراف، فإن ثبت حديث جابر فلعل الشهود كانوا مسلمين، وإلاً فلا عبرة بشهادتهم، ويتعين أنهما أقرا بالزني.

ثم قال ابن حجر: قلت: لم يثبت أنهم كانوا مسلمين، ويحتمل أن يكون الشهود أخبروا بذلك بقية اليهود، فسمع النبي عليه كلامهم، ولم يحكم فيهما إلا مستنداً لما أطلعه الله تعالى عليه، فحكم بالوحي، وألزمهم الحجة بينهم، كما قال تعالى: ﴿وَشَهِدَشَاهِدُ مِنَ أَهْلِهَا ﴾، وأن شهودهم شهدوا عليهما عند إخبارهم بما ذكر، فلما رفعوا الأمر إلى النبي عليه استعلم القصة على وجهها، فذكر كل من حضره من الرواة ما حفظه في ذلك، ولم يكن مستند حكم النبي عليه الله عليه. انتهى محل الغرض من كلام ابن حجر في فتح الباري.

/قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر لي رجحانه ١٧ بالدليل هو مذهب الجمهور من عدم قبول شهادة الكفار مطلقاً؛ لأن الله يقول في المسلمين الفاسقين: ﴿ وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَداً وَأُولَكِيكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴿ وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمْ الله على عدم هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴿ وَلَا نَصِ الله جلَّ وعلا في محكم كتابه على عدم قبول شهادة الفاسق، فالكافر أولى بذلك كما لا يخفى. وقد قال

جلَّ وعلا في شهود الزنا \_ أعاذنا الله وإخواننا المسلمين منه \_ : ﴿ وَٱلَّذِي يَأْتِينَ ٱلْرَبَعَةُ مِّنكُمُّ مَ فَٱسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ ٱرْبَعَةُ مِّنكُمُّ ﴿ وَٱلَّذِي يَأْتِينَ ٱلْرَبَعَةُ مِّنكَمُ مِنا .

ويمكن أن يجيب المانع بأن أول الآية فيه ﴿ مِن نِسَآيِكُم ﴾ ، فلا تتناول نساء أهل الذمة ونحوهم من الكفار ، وأنه لا تقبل شهادة كافر في شيء إلاَّ بدليل خاص كالوصية في السفر إذا لم يوجد مسلم ؛ لأن الله نص على ذلك بقوله: ﴿ أَوْءَ اخْرَانِ مِنْ غَيْرِكُم ﴾ الآية .

والتحقيق أن حكمها غير منسوخ؛ لأن القرآن لا يثبت نسخ حكمه إلا بدليل يجب الرجوع إليه. والآيات التي زعم من ادعى النسخ أنها ناسخة لها، كقوله: ﴿ ذَوَى عَدْلِ مِّنكُو ﴾ وقوله: ﴿ وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَدًا ﴾ أعم منها.

والجمهور على أن الأعم لا ينسخ الأخص خلافاً لأبي حنيفة.

أما حديث جابر المشار إليه الذي يفهم منه قبول شهادة الكفار بعضهم على بعض في حد الزنى، فقد قال فيه أبو داود رحمه الله في سننه: حدثنا يحيى بن موسى البلخي، ثنا أبو أسامة، قال مجالد: أخبرنا عن عامر، عن جابر بن عبد الله قال: جاءت اليهود برجل وامرأة منهم زنيا فقال: ائتوني بأعلم رجلين منكم. الحديث. وفيه: فدعا رسول الله على بالشهود، فجاءوا بأربعة، فشهدوا بأنهم رأوا ذكره في فرجها مثل الميل في المكحلة، فأمر رسول الله على برجمهما.

/ وظاهره المتبادر منه: أن الشهود الذين شهدوا من اليهود كما

لا يخفى، فظاهر الحديث دال دلالة واضحة على قبول شهادة الكفار بعضهم على بعض في حد الزني إن كان صحيحاً. والسند المذكور الذي أخرجه به أبو داود لا يصح؛ لأن فيه مجالداً، وهو مجالد بن سعيد بن عمير بن بسطام بن ذي مران بن شرحبيل الهمداني أبو عمرو، ويقال: أبو سعيد الكوفي. وأكثر أهل العلم على ضعفه، وعدم الاحتجاج به. والإمام مسلم بن الحجاج إنما أخرج حديثه مقروناً بغيره، فلا عبرة بقول يعقوب بن سفيان: إنه صدوق، ولا بتوثيق النسائى له مرة؛ لأنه ضعفه مرة أخرى، ولا بقول ابن عدي: إن له عن الشعبي، عن جابر أحاديث صالحة؛ لأن أكثر أهل العلم بالرجال على تضعيفه، وعدم الاحتجاج به. أما غير مجالد من رجال سند أبي داود فهم ثقات معروفون؛ لأن يحيى بن موسى البلخي ثقة، وأبو أسامة المذكور فيه هو حماد بن أسامة القرشي مولاهم، وهو ثقة ثبت، ربما دلس، وكان بأخرة يحدث من كتب غيره. وعامر الذي روى عنه مجالد هو الإمام الشعبى وجلالته معروفة.

والحاصل: أن مثل هذا السند الذي فيه مجالد المذكور لا يحب الرجوع إليه عن عموم النصوص الصحيحة المقتضية أن الكفار لا تقبل شهادتهم مطلقاً. والله تعالى أعلم.

الفرع الرابع: اعلم أن أهل العلم قد اختلفوا في اشتراط اتحاد المجلس لشهادة شهود الزنا. وعلى اشتراط ذلك لو شهدوا في مجلسين، أو مجالس متفرقة بطلت شهادتهم، وحدوا حد القذف. وعلى عدم اشتراط اتحاد المجلس تصح شهادتهم ولو جاءوا متفرقين، وأدوا شهادتهم في مجالس متعددة. وممن قال باشتراط

اتحاد المجلس: مالك وأصحابه، وأبو حنيفة وأصحابه، وأحمد وأصحابه. وممن قال بعدم اشتراط اتحاد المجلس: الشافعي، وعثمان البتي، وابن المنذر.

۱۹ / قال في المغني: وإنما قالوا بعدم اشتراط ذلك؛ لقوله تعالى: ﴿ لَوْلَا جَآءُو عَلَيْهِ بِأَرْبِعَةِ شُهَدَآءً ﴾ ولم يذكر المجلس. وقال تعالى: ﴿ فَاسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِّنصُمُ مَ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُ ثَ فِي ٱلْبُيُوتِ ﴾، ولأن كل شهادة مقبولة إن اتفقت تقبل إذا افترقت في مجالس كسائر الشهادات.

ولنا: أن أبا بكرة، ونافعاً، وشبل بن معبد شهدوا عند عمر رضي الله عنه على المغيرة بن شعبة بالزنى، ولم يشهد زياد، فحد الثلاثة. ولو كان المجلس غير مشترط لم يجز أن يحدهم، لجواز أن يكملوا برابع في مجلس آخر، ولأنه لو شهد ثلاثة فحدهم، ثم جاء رابع فشهد لم تقبل شهادته، ولولا اشتراط اتحاد المجلس لكملت شهادتهم، وبهذا فارق سائر الشهادات.

وأما الآية فإنها لم تتعرض للشروط، ولهذا لم تذكر العدالة، وصفة الزني.

ولأن قوله: ﴿ ثُمُّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهَلَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ لَا يخلو من أن يكون مطلقاً في الزمان كله أو مقيداً. ولا يجوز أن يكون مطلقاً؛ لأنه يمنع من جواز جلدهم؛ لأنه ما من زمن إلا يجوز أن يأتي فيه بأربعة شهداء، أو بكمالهم إن كان قد شهد بعضهم، فيمتنع جلدهم المأمور به، فيكون تناقضاً. وإذا ثبت أنه مقيد فأولى ما قيد به المجلس؛ لأن المجلس كله بمنزلة الحال الواحدة، ولهذا ثبت فيه خيار المجلس، واكتفي فيه بالقبض فيما يعتبر القبض فيه. إذا ثبت هذا، فإنه

لا يشترط اجتماعهم حال مجيئهم، ولو جاءوا متفرقين واحداً بعد واحد في مجلس واحد قبلت شهادتهم.

وقال مالك وأبو حنيفة: إن جاءوا متفرقين فهم قذفة؛ لأنهم لم يجتمعوا في مجيئهم، فلم تقبل شهادتهم، كالذين لم يشهدوا في مجلس واحد. ولنا: قصة المغيرة، فإن الشهود جاءوا واحداً بعد واحد وسمعت شهادتهم، وإنما حُدُّوا لعدم كمالها.

/ وفي حديثه أن أبا بكرة قال: أرأيت إن جاء آخر يشهد أكنت ٢٠ ترجمه؟ قال عمر: إي والذي نفسي بيده.

ولأنهم اجتمعوا في مجلس واحد أشبه ما لو جاءوا وكانوا مجتمعين، ولأن المجلس كله بمنزلة ابتدائه لما ذكرناه. وإذا تفرقوا في مجالس فعليهم الحد؛ لأن من شهد بالزنى، ولم يكمل الشهادة يلزمه الحد؛ لقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَلَاءً فَاجْلِدُوهُرْ ثَمَنْيِنَ جَلَّدَةً ﴾ انتهى من المغنى لابن قدامة.

وقد عرفت أقوال أهل العلم في اشتراط اتحاد المجلس لشهادة شهود الزنى، وما احتج به كل واحد من الفريقين.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أظهر القولين عندي دليلاً هو قبول شهادتهم ولو جاءوا متفرقين في مجالس متعددة؛ لأن الله جلّ وعلا صرح في كتابه بقبول شهادة الأربعة في الزنى، فإبطالها مع كونهم أربعة بدعوى عدم اتحاد المجلس إبطال لشهادة العدول بغير دليل مقنع يجب الرجوع إليه. وما وجّه من اشترط اتحاد المجلس قوله به لا يتجه كل الاتجاه، فإن قال الشهود: معنا من يشهد مثل شهادتنا، انتظره الإمام، وقبل شهادته، فإن لم يدعوا زيادة شهود

ولا علم الحاكم بشاهد أقام عليهم الحد، لعدم كمال شهادتهم. هذا هو الظاهر لنا من عموم الأدلة وإن كان مخالفاً لمذهب مالك، وأبي حنيفة، وأحمد. والعلم عند الله تعالى.

#### تنبيه

اعلم أن مالكاً وأصحابه يشترط عندهم زيادة على أداء شهود الزنى شهادتهم في وقت واحد أن يكونوا شاهدين على فعل واحد، فلو اجتمعوا ونظر واحد بعد واحد؛ لم تصح شهادتهم على الأصح من مذهب مالك؛ لاحتمال تعدد الوطء، وأن يكون الزاني نزع فرجه من فرجها بعد رؤية الأول، ورأى الثاني إيلاجاً / آخر غير الإيلاج الذي رآه من قبله؛ لأن الأفعال لا يضم بعضها إلى بعض في الشهادة عندهم، ومتى لم تقبل شهادتهم خُدُّوا حد القذف.

ومشهور مذهب مالك أيضاً: وجوب تفرقتهم \_ أعني شهود الزنى خاصة \_ دون غيرهم من سائر الشهود.

ومعناه عندهم: أنه لا بد من إتيانهم مجتمعين، فإذا جاءوا مجتمعين فرق بينهم عند أداء الشهادة، فيسأل كل واحد منهم دون حضرة الآخرين، ويشهد كل واحد منهم أنه رآه أدخل فرجه في فرجها، أو أولجه فيه، ولا بد عندهم من زيادة كالمرود في المكحلة ونحوه. ويجوز للشهود النظر إلى عورة الزانيين، ليمكنهم أن يؤدوا الشهادة على وجهها، ولا إثم عليهم في ذلك، ولا يقدح في شهادتهم لأنه وسيلة إقامة حد من حدود الله. ومحل هذا إن كانوا أربعة، فإن كانوا أقل من أربعة لم يجز لهم النظر إلى عورة الزاني؛ إذ لا فائدة في شهادتهم، ولأنهم يجلدون حد القذف.

وقال بعض المالكية: لا يجوز لهم النظر إلى عورات الزناة ولو كانوا أربعة؛ لما نبه عليه الشرع من استحسان الستر. ويندب للحاكم عند المالكية سؤال الشهود في الزنى عما ليس شرطاً في صحة الشهادة، كأن يقول لكل واحد من الشهود بانفراده، دون حضرة الآخرين: على أي حال رأيتهما وقت زناهما؟ وهل كانت المرأة على جنبها الأيمن، أو الأيسر، أو على بطنها، أو على قفاها؟ وفي أي جوانب البيت؟ ونحو ذلك. فإن اختلفوا بأن قال أحدهم: كانت على قفاها، وقال الآخر: كانت على جنبها الأيمن، ونحو ذلك بطلت شهادتهم، لدلالة اختلافهم على كذبهم، وكذلك إن اختلفوا في جانب البيت الذي وقع فيه الزنى.

ولا شك أن مثل هذا السؤال أحوط في الدفع عن أعراض المسلمين؛ / لأنهم إن كانوا صادقين لم يختلفوا، وإن كانوا كاذبين ٢٧ علم كذبهم باختلافهم. وقد قدمنا ما يستأنس به لتفرقة شهود الزنى، وسؤالهم متفرقين في قصة سليمان وداود في المرأة التي شهد عليها أربعة، أنها زنت بكلبها، فرجمها داود، فجاء سليمان بالصبيان، وجعل منهم شهوداً، وفرقهم وسألهم متفرقين عن لون الكلب الذي زنت به، فأخبر كل واحد منهم بلون غير اللون الذي أخبر به الآخر، فأرسل داود للشهود، وفرقهم وسألهم متفرقين عن لون الكلب الذي فأرسل داود للشهود، وفرقهم وسألهم متفرقين عن لون الكلب الذي زنت به، فاختلفوا في لونه كما تقدم إيضاحه.

واعلم أن كل ما يثبت به الرجم يثبت به الجلد فطريق ثبوتهما متحدة لا فرق بينهما كما لا يخفى.

الفرع الخامس: اعلم أنه إذا شهد اثنان أنه زنى بها في هذا البيت، واثنان: أنه زنى بها في بيت آخر، أو شهد كل اثنين عليه

بالزنى في بلد غير البلد الذي شهد عليه فيه صاحباهما، أو اختلفوا في اليوم الذي وقع فيه الزنى. فقد اختلف أهل العلم هل تقبل شهادتهم؟ نظراً إلى أنهم أربعة شهدوا بالزنى، أو لا تقبل؛ لأنه لم تشهد أربعة على زنى واحد، فكل زنى شهد عليه اثنان، ولا يثبت زنى باثنين؟

قال ابن قدامة في المغني: الجميع قذفة وعليهم الحد. وبهذا قال مالك، والشافعي. واختار أبو بكر أنه لا حد عليهم. وبه قال النخعي، وأبو ثور، وأصحاب الرأي؛ لأنهم كملوا أربعة.

ولنا أنه لم يكمل أربعة على زنى واحد، فوجب عليهم الحد، كما لو انفرد بالشهادة اثنان وحدهما. فأما المشهود عليه، فلا حد عليه في قولهم جميعاً، وقال أبو بكر: عليه الحد، وحكاه قولاً لأحمد، وهذا بعيد، فإنه لم يثبت زنى واحد بشهادة أربعة، فلم يجب الحد، ولأن جميع ما تعتبر له البينة يعتبر فيه كمالها في حق واحد، كالموجب للحد أولى؛ لأنه مما / يحتاط فيه ويدرأ بالشبهات؛ وقد قال أبو بكر: إنه لو شهد اثنان أنه زنى بامرأة بيضاء، وشهد اثنان أنه زنى بسوداء، فهم قذفة. ذكره القاضي عنه، وهذا ينقض قوله. انتهى منه.

ثم قال: وإن شهد اثنان أنه زنى بها في زاوية بيت، وشهد اثنان أنه زنى بها في زاوية منه أخرى، وكانت الزاويتان متباعدتين، فالقول فيهما كالقول في البيتين، وإن كانتا متقاربتين كملت شهادتهم، وحُدَّ المشهود عليه. وبه قال أبو حنيفة. وقال الشافعي: لا حد عليه؛ لأن شهادتهم لم تكمل، ولأنهم اختلفوا في المكان، فأشبه ما لو اختلفا

في البيتين، وعلى قول أبي بكر تكمل شهادتهم، سواء تقاربت الزاويتان، أو تباعدتا.

ولنا أنهما إذا تقاربتا أمكن صدق الشهود، بأن يكون ابتداء الفعل في إحداهما وتمامه في الأخرى، أو ينسبه كل اثنين إلى إحدى الزاويتين لقربه منها، فيجب قبول شهادتهم كما لو اتفقوا، بخلاف ما إذا كانتا متباعدتين، فإنه لا يمكن كون المشهود به فعلاً واحداً.

فإن قيل: فقد يمكن أن يكون المشهود به فعلين، فلم أوجبتم الحد مع الاحتمال، والحد يدرأ بالشبهات؟

قلنا: ليس هذا بشبهة، بدليل ما لو اتفقوا على موضع واحد، فإن هذا يحتمل فيه، والحد واجب.

والقول في الزمان كالقول في هذا، وأنه متى كان بينهما زمن متباعد لا يمكن وجود الفعل الواحد في جميعه، كطرفي النهار، لم تكمل شهادتهم، ومتى تقاربا كملت شهادتهم. انتهى من المغني.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: قد رأيت كلام أهل العلم في هذا الفرع. والظاهر أنه لا تكمل شهادة الأربعة إلا إذا شهدوا على فعل واحد في مكان متحد ووقت متحد؛ فإن اختلفوا في الزمان، أو المكان حدوا؛ لأنهما فعلان، /ولم يشهد على واحد منهما أربعة ٢٤ عدول، فلم يثبت واحد منهما، والقول بتلفيق شهادتهم، وضم شهادة بعضهم إلى شهادة بعض لا يظهر. وقد علمت أن مالكاً وأصحابه زادوا أن تكون شهادة الأربعة على إيلاج متحد، فلو نظروا واحداً بعد واحد مع اتحاد الوقت والمكان لم تقبل عنده شهادتهم حتى ينظروا فرجه في فرجها نظرة واحدة في لحظة واحدة. وله وجه.

الفرع السادس: إن شهد اثنان أنه زنى بها في قميص أبيض، وشهد اثنان أنه زنى بها في قميص أحمر، أو شهد اثنان أنه زنى بها في ثوب خز.

فقد اختلف أهل العلم هل تكمل شهادتهم أو لا؟ فقال بعضهم: لا تكمل شهادتهم؛ لأن كل اثنين منهما تخالف شهادتهم شهادة الاثنين الآخرين. وممن روي عنه ذلك الشافعي. وقال بعضهم: تكمل شهادتهم، قائلاً: إنه لا تنافي بين الشهادتين، لإمكان أن يكون عليه قميصان فذكر كل اثنين أحد القميصين، وتركا ذكر الآخر، فيكون الجميع صادقين؛ لأن أحد الثوبين الذي سكت عنه هذان هو الذي ذكره ذانك، كعكسه، فلا تنافي. ويمكن أن يكون عليها هي قميص أحمر؛ وعليه هو قميص أبيض، كعكسه، أو عليه هو ثوب كتان، وعليها هي ثوب خز، كعكسه، فيمكن صدق الجميع؛ وإذا أمكن صدقهم فلا وجه لرد شهادتهم؛ وبهذا جزم صاحب المغنى موجهاً له بما ذكرنا.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر لنا في هذا الفرع هو وجوب استفسار الشهود؛ فإن جزم اثنان بأن عليه ثوباً واحداً أبيض لم تكمل شهادتهم أحمر، وجزم الآخران أن عليه ثوباً واحداً أبيض لم تكمل شهادتهم لتنافي الشهادتين، وإن اتفقوا على أن عليه ثوبين مثلاً أحدهما أحمر، والثاني أبيض، وذكر كل اثنين أحد / الثوبين فلا إشكال في كمال شهادتهم، لاتفاق الشهادتين، وإن لم يمكن استفسار الشهود لموتهم، أو غيبتهم غيبة يتعذر معها سؤالهم، فالذي يظهر لي عدم كمال شهادتهم، لاحتمال تخالف شهادتيهما، ومطلق احتمال اتفاقهما لا يكفي في إقامة الحد؛ لأن الحد يدرأ بالشبهات، فلا يقام

بشهادة محتملة البطلان، بل الظاهر من الصيغة اختلاف الشهادتين، والعمل بالظاهر لازم ما لم يقم دليل صارف عنه يجب الرجوع إليه.

والذي يظهر أنهم إن لم تكمل شهادتهم يحدون حد القذف. أما في الشهادة المحتملة فإنه قبل إمكان استفسارهم، فلا إشكال في عدم إمكان حدهم، وإن أمكن استفسارهم، فإن فسروا بما يقتضي كمال شهادتهم حد المشهود عليه بشهادتهم، وإن فسروا بما يوجب بطلان شهادتهم، فالظاهر أنهم يحدون حد القذف كما قدمنا. والعلم عند الله تعالى.

الفرع السابع: إن شهد اثنان أنه زنى بها مكرهة، وشهد اثنان أنه زنى بها مطاوعة، فلا حدّ على المرأة إجماعاً؛ لأن الشهادة عليها لم تكمل على فعل موجب للحد، وإنما الخلاف في حكم الرجل والشهود.

قال ابن قدامة في المغنى: وفي الرجل وجهان:

أحدهما: لا حدّ عليه، وهو قول أبي بكر، والقاضي، وأكثر الأصحاب، وقول أبي حنيفة، وأحد الوجهين لأصحاب الشافعي؛ لأن البينة لم تكمل على فعل واحد، فإن فعل المطاوعة غير فعل المكرهة، ولم يتم العدد على كل واحد من الفعلين، ولأن كل شاهدين منهما يكذبان الآخرين، وذلك يمنع قبول الشهادة، أو يكون شبهة في درء الحد، ولا يخرج عن أن يكون قول واحد منهما مكذباً للآخر إلا بتقدير فعلين تكون مطاوعة في أحدهما، مكرهة في الآخر، وهذا / يمنع كون الشهادة كاملة على فعل واحد، ولأن شاهدي ٢٦ المطاوعة قاذفان لها، ولم تكمل البينة عليها، فلا تقبل شهادتهما على غيرها.

والوجه الثاني: أنه يجب الحد عليه، اختاره أبو الخطاب، وهو قول أبي يوسف، ومحمد، ووجه ثان للشافعي؛ لأن الشهادة كملت على وجود الزنى منه، واختلافهما إنما هو في فعلها لا في فعله، فلا يمنع كمال الشهادة عليه.

وفي الشهود ثلاثة أوجه:

أحدهما: لا حدّ عليهم. وهو قول من أوجب الحد على الرجل بشهادتهم.

والثاني: عليهم الحد؛ لأنهم شهدوا بالزني، ولم تكمل شهادتهم، فلزمهم الحدكما لولم يكمل عددهم.

والثالث: يجب الحد على شاهدي المطاوعة؛ لأنهما قذفا المرأة بالزنى، ولم تكمل شهادتهم عليها، ولا تجب على شاهدي الإكراه؛ لأنهما لم يقذفا المرأة، وقد كملت شهادتهم على الرجل، وإنما انتفى عنه الحد للشبهة.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: قد رأيت خلاف أهل العلم في هذا الفرع، وأظهر أقوالهم عندي فيه: أن الرجل والمرأة لا حدّ على واحد منهما، وأن على الشهود الأربعة حد القذف.

أما نفي الحد عن المرأة، فلا خلاف فيه، ووجهه ظاهر؛ لأنها لم تكمل عليها شهادة بالزني.

وأما نفي الحد عن الرجل فلأن الاثنين الشاهدين بالمطاوعة يكذبان الشاهدين بالإكراه، كعكسه، وإذا كان كل اثنين من الأربعة يكذبان الآخرين في الحالة التي وقع عليها الفعل لم تكمل شهادتهم على فعل واحد، فلم تكمل على الرجل شهادة على حالة زنى واحد؛

لأن الإكراه والطوع أمران متنافيان، وإذا لم تكمل عليه شهادة بفعل واحد على /حالة واحدة فعدم حده هو الأظهر.

أما وجه حد الشهود، فلأن الشاهدين على المرأة بأنها زنت مطاوعة للرجل قاذفان لها بالزنى، ولم تكمل شهادتهما عليها، فحدهما لقذفهما المرأة ظاهر جداً، ولأن الشاهدين بأنه زنى بها مكرهة قاذفان للرجل بأنه أكرهها فزنى بها، ولم تكمل شهادتهم؛ لأن شاهدي الطوع مكذبان لهما في دعواهما الإكراه، فحدهما؛ لقذفهما للرجل، ولم تكمل شهادتهما عليه ظاهر، أما كون الأربعة قد اتفقت شهادتهم على أنه زنى بها، فيرده أن كل اثنين منهما يكذبان الآخرين في الحالة التي وقع عليها الزنى. هذا هو الأظهر عندنا من كلام أهل العلم في هذا الفرع. والعلم عند الله تعالى.

ومن المعلوم: أن كل ما يثبت به الرجم على المحصن يثبت به الجلد على البكر، فثبوت الأمرين طريقة واحدة.

الفرع الثامن: اعلم أنه إن شهد أربعة عدول على امرأة أنها زنت وتمت شهادتهم على الوجه المطلوب، فقالت: إنها عذراء لم تزل بكارتها ونظر إليها أربع من النساء معروفات بالعدالة، وشهدن بأنها عذراء لم تزل بكارتها بمزيل. فقد اختلف أهل العلم، هل تدرأ شهادة النساء عنها الحد أو لا؟ فذهب مالك وأصحابه إلى أنها يقام عليها الحد، ولا يلتفت لشهادة النساء. وعبارة المدونة في ذلك: إذا شهد عليها بالزنى أربعة عدول فقالت: إنها عذراء ونظر إليها النساء، وصدقنها، لم ينظر إلى قولهن وأقيم عليها الحد. انتهى بواسطة نقل المواق في شرحه لقول خليل في مختصره: «وبالبينة فلا يسقط بشهادة أربع نسوة ببكارتها».

وذهب جماعة من أهل العلم إلى أن شهادة النساء ببكارتها تدرأ عنها الحد، وهو مذهب الإمام أحمد.

قال ابن قدامة في المغني: وبه قال الشعبي، والثوري، والشافعي، وأبو ثور، وأصحاب الرأي. ووجه قول مالك، وأصحابه بأنها يقام عليها الحد هو أن الشهادة على زناها تمت بأربعة عدول، لا ماله وأن شهادة النساء لا مدخل لها في /الحدود، فلا تسقط بشهادتهن شهادة الرجال عليها بالزني. ووجه قول الآخرين بأنها لا تحد هو أن بكارتها ثبت بشهادة النساء، ووجود البكارة مانع من الزني ظاهراً؛ لأن الزني لا يحصل بدون الإيلاج في الفرج، ولا يتصور ذلك مع بقاء البكارة؛ لأن البكر هي التي لم توطأ في قبلها، وإذا انتفى الزني لم يجب الحد، كما لو قامت البينة بأن المشهود عليه بالزني مجبوب.

وقال ابن قدامة في المغني: ويجب أن يكتفى بشهادة امرأة واحدة؛ لأنها مقبولة فيما لا يطلع عليه الرجال، يعني البكارة المذكورة، انتهى. وأما الأربعة الذين شهدوا بالزنى فلاحد عليهم لتمام شهادتهم، وهي أقوى من شهادة النساء بالبكارة.

وقال صاحب المغني: وإنما لم يجب الحد عليهم لكمال عدتهم، مع احتمال صدقهم؛ لأنه يحتمل أن يكون وطئها، ثم عادت عذرتها، فيكون ذلك شبهة في درء الحد عنهم.

وأما إن شهدت بينة على رجل بالزنى فثبت ببينة أخرى أنه مجبوب، أو شهدت بينة على امرأة بالزنى فثبت ببينة أخرى أنها رتقاء، فالظاهر وجوب حد القذف على بينة الزنى، لظهور كذبها؛

لأن المجبوب من الرجال، والرتقاء من النساء لا يمكن حصول الزنى من واحد منهما، كما هو معلوم.

المسألة الثانية: اعلم أن العلماء أجمعوا على ثبوت الزنى، ووجوب الحد رجماً كان، أو جلداً بإقرار الزاني والزانية، ولكنهم اختلفوا هل يثبت الزنى بإقرار الزاني مرة واحدة، أو لا يكفي ذلك حتى يقرَّ به أربع مرات؟ فذهب الإمام أحمد، وأبو حنيفة، وابن أبي ليلى، والحكم إلى أنه لا يثبت إلاَّ إذا أقر به أربع مرات. وزاد أبو حنيفة، وابن أبي ليلى: أن يكون ذلك في أربع مجالس، ولا تكفي عندهما الإقرارات الأربعة في مجلس واحد. وذهب مالك، والشافعي، والحسن، وحماد، وأبو ثور، وابن المنذر إلى أن الزنى يثبت بالإقرار مرة واحدة.

/أما حجج من قال: يكفي الإقرار به مرة واحدة: فمنها: أن ٢٩ النبي على قال لأنيس في الحديث الصحيح المشهور: «واغديا أنيس إلى امرأة هذا فإن اعترفت فارجمها» فاعترفت فرجمها. وفي رواية في الصحيح: «فاعترفت فأمر بها رسول الله على فرجمت». قالوا: فهذا الحديث المتفق عليه من حديث أبي هريرة، وزيد بن خالد الجهني رضي الله عنهما ظاهر ظهوراً واضحاً في أن الزنى يثبت بالاعتراف به مرة واحدة؛ لأن قوله على فيه: «فإن اعترفت فارجمها» ظاهر في الاكتفاء بالاعتراف مرة واحدة، إذ لو كان الاعتراف أربع مرات لا بد منه لقال له على: فإن اعترفت أربع مرات فارجمها، فلما لم يقل ذلك عرفنا أن المرة الواحدة تكفي؛ لأنه لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة، كما هو معلوم.

ومن أدلتهم على الاكتفاء بالاعتراف بالزنى مرة واحدة ما ثبت

في الصحيح من حديث عمران بن حصين رضي الله عنهما: «أن امرأة من جهينة أتت النبي على وهي حبلى من الزنى، فقالت: يا نبي الله أصبت حداً فأقمه عليّ، فدعا النبي على وليها فقال: أحسن إليها، فإذا وضعت فأتني بها، ففعل فأمر بها النبي على فشكت عليها ثيابها ثم أمر بها، فرجمت، ثم صلّى عليها فقال له عمر: تصلّي عليها يا نبي الله وقد زنت؟ فقال: «لقد تابت توبة لو قسمت بين سبعين من أهل المدينة لوسعتهم، وهل وجدت توبة أفضل من أن جادت بنفسها لله تعالى» هذا لفظ مسلم في صحيحه. وهو نص صحيح في أمر برجمها بإقرارها مرة واحدة؛ لأنها قالت: إني أصبت حداً مرة واحدة، وأن النبي على أمر برجمها من غير تعدد الإقرار؛ لأن الحديث لم يذكر فيه إلا إقرارها مرة واحدة.

ومن أدلتهم على ذلك أيضاً: ما ثبت في الصحيح من قصة الغامدية التي / جاءت النبي على ، فقالت: يا رسول الله (كليه) إني قد زنيت فطهرني، وأنه ردها، فلما كان الغد قالت: يا رسول الله الم تردني لعلك أن تردني كما رددت ماعزاً، فوالله إني لحبلى، فقال: «أما لا فاذهبي حتى تلدي، فلما ولدت أتته بالصبي في خرقة قالت: هذا قد ولدته، قال: اذهبي فأرضعيه حتى تفطميه، فلما فطمته أتته بالصبي في يده كسرة خبز، فقالت: هذا يا نبي الله قد فطمته وقد أكل الطعام، فدفع الصبي إلى رجل من المسلمين، ثم أمر بها فحفر لها إلى صدرها، وأمر الناس فرجموها، فيقبل خالد بن الوليد بحجر فرمى رأسها، فتنضح الدم على وجه خالد، فسبها، فسمع النبي على سبه إياها فقال: «مهلاً يا خالد، فوالذي نفسي بيده، فقد تابت توبة لو تابها صاحب مكس لغفر له» ثم أمر بها فصلًى عليها لقد تابت توبة لو تابها صاحب مكس لغفر له» ثم أمر بها فصلًى عليها

ودفنت. هذا لفظ مسلم في صحيحه من حديث عبد الله بن بريدة، عن أبيه. وهو من أصرح الأدلة على الاكتفاء بإقرار الزاني بالزنا مرة واحدة؛ لأن الغامدية المذكورة لما قالت له على: لعلك أن تردني كما رددت ماعزاً. لم ينكر ذلك عليها، ولو كان الإقرار أربع مرات شرطاً في لزوم الحد لقال لها: إنما رددته، لكونه لم يقر أربعاً.

وقد قال الشوكاني في نيل الأوطار بعد ذكره لهذه الواقعة: وهذه الواقعة من أعظم الأدلة الدالة على أن تربيع الإقرار ليس بشرط، للتصريح فيها بأنها متأخرة عن قضية ماعز، وقد اكتفى فيها بدون أربع كما سيأتي. اهمنه.

وفي صحيح مسلم أيضاً من حديث سليمان بن بريدة، عن أبيه ما نصه: قال: ثم جاءته امرأة من غامد من الأزد فقالت: يا رسول الله طهرني، فقال: ويحك ارجعي فاستغفري الله وتوبي إليه، فقالت: أراك تريد أن تردني كما رددت ماعز بن مالك! قال: وما ذاك؟ قالت: إنها حبلي من الزنا، فقال: آنت؟ /قالت: نعم، فقال لها: حتى ٣١ تضعي ما في بطنك، قال: فكفلها رجل من الأنصار حتى وضعت، قال: فأتى النبي شي فقال: قد وضعت الغامدية؛ فقال: إذا قال نرجمها وندع ولدها صغيراً ليس له من يرضعه، فقام رجل من الأنصار فقال: إلي رضاعه يا نبي الله. قال: فرجمها». اهد منه.

وهذه الرواية كالتي قبلها في الدلالة على الاكتفاء بالإقرار مرة واحدة. إلى غير ذلك من الأدلة الدالة على عدم اشتراط تكرر الإقرار بالزنا أربعاً.

وأما حجة من قالوا: يشترط في ثبوت الإقرار بالزنا أن يقر به أربع مرات، وأنه لا يجب عليه الحد إلا بالإقرار أربعاً، فهي ما ثبت

قالوا: فهذا الحديث المتفق عليه فيه ترتيب الرجم على أربع شهادات على نفسه، أي: أربع إقرارات، بصيغة ترتيب الجزاء على الشرط؛ لأن (لمَّا) مضمنة معنى الشرط. وترتيب الحدّ على الأربع ترتيب الجزاء على شرطه دليل على اشتراط الأربع المذكورة. والرجل المذكور في هذا الحديث هو ماعز بن مالك. وقصته والرجل المذكور في هذا الحديث هو ماعز بن مالك. وقصته / مشهورة صحيحة. وفي ألفاظ رواياتها ما يدل على أنه لم يرجمه حتى شهد على نفسه أربع شهادات، كما رأيت في الحديث المذكور آنفاً.

وقد علمت مما ذكرنا ما استدل به كل واحد من الفريقين.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أظهر قولي أهل العلم في هذه المسألة عندي: هو الجمع بين الأحاديث الدالة على اشتراط الأربع، والأحاديث الدالة على الاكتفاء بالمرة الواحدة؛ لأن الجمع بين الأدلة

واجب متى ما أمكن؛ لأن إعمال الدليلين أولى من إلغاء أحدهما. ووجه الجمع المذكور هو حمل الأحاديث التي فيها التراخي عن إقامة الحد بعد صدور الإقرار مرة على من كان أمره ملتبساً في صحة عقله، واختلاله، وفي سكره، وصحوه من السكر، ونحو ذلك. وحمل أحاديث إقامة الحد بعد الإقرار مرة واحدة على من عرفت صحة عقله، وصحوه من السكر، وسلامة إقراره من المبطلات. وهذا الجمع رجحه الشوكاني في نيل الأوطار.

ومما يويده أن جميع الروايات التي يفهم منها اشتراط الأربع كلها في قصة ماعز. وقد دلت روايات حديثه أن النبي الأربع كلها في قصة ماعز وقد دلت روايات حديثه أن النبي الدري أمجنون هو أم لا صاح هو أو سكران بدليل قوله له في الحديث المتفق عليه المذكور آنفاً: أبك جنون، وسؤاله القومه عن عقله، وسؤاله الله أسرب خمراً، فقام رجل فاستنكهه فلم يجد منه ريح خمر، وكل ذلك ثابت في الصحيح، وهو دليل قوي على الجمع بين الأحاديث كما ذكرنا. والعلم عند الله تعالى.

### فروع تتعلق بهذه المسألة

الفرع الأول: اعلم أن الظاهر اشتراط التصريح بموجب الحد الذي هو / الزنى تصريحاً ينفي كل احتمال؛ لأن بعض الناس قد يطلق ٣٣ اسم الزنى على ما ليس موجباً للحد.

ويدل لهذا قوله ﷺ لماعز لما قال: إنه زنى: لعلك قبلت أو غمزت أو نظرت؟ قال: لا. قال: أفنكتها، لا يكني، قال: نعم. قال: فعند ذلك أمر برجمه. وهذا ثابت في صحيح البخاري وغيره

من حديث ابن عباس. ويؤخذ منه التعريض للزاني بأن يستر على نفسه، ويستغفر الله، فإنه غفار لمن تاب وآمن وعمل صالحاً.

الفرع الثاني: اعلم أنه إذا تمت شهادة الشهود الأربعة بالزنى فصدقهم الزاني المشهود عليه، بأن أقر أنه زنى مرة واحدة فصارت الشهادة تامة، والإقرار غير تام عند من يشترط أربعاً. فأظهر قولي أهل العلم عندي: أن الحد يقام عليه؛ لكمال البينة خلافاً لمن زعم أنه لا يقام عليه الحد؛ لأن شرط صحة البينة الإنكار، وهذا غير منكر.

وقال ابن قدامة في المغني: إن سقوط الحد بإقراره مرة قول أبي حنيفة. اه.

وكذلك لو تمت عليه شهادة البينة وأقر على نفسه أربع مرات، ثم رجع عن إقراره، فلا ينفعه الرجوع؛ لوجوب الحد عليه بشهادة البينة، فلا حاجة لإقراره، ولا فائدة في رجوعه عنه. والعلم عند الله تعالى.

الفرع الثالث: اعلم أن أظهر قولي أهل العلم عندي: أنه إذا أقر بزنى قديم قبل إقراره، ولا يبطل الإقرار بأنه لم يقر إلا بعد زمن طويل؛ لأن الظاهر اعتبار الإقرار مطلقاً، سواء تقادم عهده، أو لم يتقادم، وكذلك شهادة البينة، فإنها تقبل، ولو لم تشهد إلا بعد طول الزمن؛ لأن عموم النصوص يقتضي ذلك؛ لأنها ليس فيها التفريق بين عجيل الشهادة وتأخيرها، خلافاً / لأبي حنيفة ومن وافقه في قولهم: إن الإقرار يقبل بعد زمن طويل، والشهادة لا تقبل مع التأخير.

وقال ابن قدامة في المغني: وإن شهدوا بزنى قديم، أو أقر به

وجب الحد، وبهذا قال مالك، والأوزاعي، والثوري، وإسحاق، وأبو ثور.

وقال أبو حنيفة: لا أقبل بينة على زنى قديم، وأحده بالإقرار به. وهذا قول ابن حامد. وذكره ابن أبي موسى مذهباً لأحمد. اهمنه.

أما قبول الإقرار بالزنا القديم ووجوب الحد به فلا وجه للعدول عنه بحال؛ لأنه مقر على نفسه، ولا يتهم في نفسه.

وأما شهادة البينة بزنا قديم، فالأظهر قبولها، لعموم النصوص كما ذكرنا آنفاً. وحجة أبي حنيفة، ومن وافقه في رد شهادة البينة على زنا قديم هو أن تأخير الشهادة يدل على التهمة، فيدرأ ذلك الحد.

وقال في المغني: ومن حجتهم على ذلك ما روي عن عمر أنه قال: أيما شهود شهدوا بحد لم يشهدوا بحضرته فهم شهود ضغن، ثم قال: رواه الحسن مرسلا، ومراسيل الحسن ليست بالقوية. اهم منه.

وقد قدمنا الكلام مستوفى على مراسيل الحسن. والعلم عند الله تعالى.

الفرع الرابع: اعلم أنه إن أقر بأنه زنى بامرأة وسماها فكذبته وقالت: إنه لم يزن بها. فأظهر أقوال أهل العلم عندي: أنه يجب عليه حد الزنى بإقراره، وحد القذف أيضاً؛ لأنه قذف المرأة بالزنا، ولم يأت بأربعة شهود، فوجب عليه حد القذف.

/ وقال في المغني: وقال أبو حنيفة، وأبو يوسف: لا حدّ ٣٥ عليه؛ لأنا صدقناها في إنكارها فصار محكوماً بكذبه.

قال مقيده عفا الله عنه، وغفر له: وجوب الحد عليه بإقراره لا ينبغي العدول عنه، ولا يمكن أن يصح خلافه لأمرين:

الأول: أنه أقر على نفسه بالزنا إقراراً صحيحاً، وقولهم: إننا صدقناها ليس بصحيح، بل نحن لم نصدقها، ولم نقل: إنها صادقة، ولكن انتفاء الحد عنها إنما وقع؛ لأنها لم تقر، ولم تقم عليها بينة، فعدم حدها لانتفاء مقتضيه؛ لا لأنها صادقة كما ترى.

الأمر الثاني: ما رواه أبو داود في سننه: حدثنا عثمان بن أبي شيبة، ثنا طلق بن غنام، ثنا عبد السلام بن حفص، ثنا أبو حازم، عن سهل بن سعد، عن النبي على: أن رجلاً أتاه، فأقر عنده أنه زنى بامرأة سماها له، فبعث النبي على إلى المرأة، فسألها عن ذلك، فأنكرت أن تكون زنت فجلده الحد وتركها. اهم منه وعبد السلام المذكور في هذا الإسناد وثقه ابن معين، وتوثيقه له أولى من قول أبي حاتم الرازي: إنه غير معروف؛ لأن من حفظ حجة على من لم يحفظ.

والحديث المذكور نص في أن المقر يقام عليه الحد، وهو واضح؛ لأن من أقر على نفسه بالزنا لا نزاع في وجوب الحد عليه. وأما كونه يحد مع ذلك حد القذف فظاهر أيضاً، ويدل عليه عموم قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمّ لَرْ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهُلَاء فَاجُدِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَة ﴾ الآية، والأخذ بعموم النصوص واجب إلا بدليل مخصص يجب الرجوع إليه. وكون حديث سهل بن سعد الساعدي الذي ذكرناه آنفاً عند أبي داود ليس فيه أن النبي حد سعد الماحدي الذي ذكرناه آنفاً عند أبي داود ليس فيه أن النبي حد الرجل المذكور /حد القذف، بل حد الزنا فقط لا يعارض به عموم النصوص.

وقال الشوكاني في نيل الأوطار: وحدُّه للزنا والقذف معاً هو الظاهر؛ لوجهين:

الأول: أن غاية ما في حديث سهل: أن النبي على لم يحد ذلك الرجل للقذف وذلك لا ينتهض للاستدلال به على السقوط، لاحتمال أن يكون ذلك لعدم الطلب من المرأة، أو لوجود مسقط. إلى أن قال:

الوجه الثاني: أن ظاهر القذف العموم فلا يخرج من ذلك إلا ما خرج بدليل، وقد صدق على كل من كان كذلك أنه قاذف. اهم منه. وهو الظاهر الذي لا ينبغي العدول عنه، وكذلك ما جاء في بعض روايات حديث ماعز بن مالك أنه عين الجارية التي زنا بها، ولم يحده النبي علي لقذفها، بل حده للزنا فقط، فإن ترك حده له يوجه بما قدمنا قريباً.

وعلى كل حال فمن قال: زنيت بفلانة فلا شك أنه مقر على نفسه بالزنا، وقاذف لها هي به، وظاهر النصوص مؤاخذته بإقراره على نفسه، وحده أيضاً حد القذف؛ لأنه قاذف بلا شك كما ترى.

ومما يؤيد هذا المذهب ما رواه أبو داود في سننه: حدثنا محمد بن يحيى بن فارس، ثنا موسى بن هارون البردي، ثنا هشام بن يوسف، عن القاسم بن فياض الأبناوي، عن خلاد بن عبد الرحمن، عن ابن المسيب، عن ابن عباس: أن رجلاً من بني بكر بن ليث أتى النبي على فأقر أنه زنى بامرأة أربع مرات، فجلده مائة، وكان بكراً، ثم سأله البينة على المرأة، فقالت: كذب والله ما رسول الله (على فجلده حد الفرية ثمانين. اه منه.

فإن قيل: هذا الحديث ضعيف؛ لأن في إسناده القاسم بن ٣٧ فياض الأبناوي / الصنعاني. قال فيه ابن حجر في التقريب: مجهول. وقال فيه الذهبي في الميزان: ضعفه غير واحد، منهم عباس عن ابن معين، فالجواب من وجهين:

الأول: أن القاسم المذكور قال فيه أبو داود: ثقة، كما نقله عنه الذهبي في الميزان، والتعديل يقبل مجملاً، والتجريح لا يقبل مجملاً كما تقدم.

الثاني: أن حديث ابن عباس هذا الذي فيه الجمع بين حد القذف وحد الزنا، إن قال: إنه زنى بامرأة عينها فأنكرت، معتضد اعتضاداً قوياً بظواهر النصوص الدالة على مؤاخذته بإقراره، والنصوص الدالة على أن من قذف امرأة بالزنى، فأنكرت، ولم يأت ببينة أنه يحد حد القذف.

فالحاصل: أن أظهر الأقوال عندنا أنه يحد حد القذف، وحد الزنا، وهو مذهب مالك، وقد نص عليه في المدونة، خلافاً لمن قال: يحد حد الزنا فقط، كأحمد، والشافعي، ولمن قال: يحد حد القذف فقط. ويؤيد هذا المذهب الذي اخترناه في هذه المسألة ما قاله مالك وأصحابه: من أن الرجل لو قال لامرأة: زنيت، فقالت له: زنيت بك، أنها تحد للقذف، وللزنا معاً، ولا يحد الرجل لهما لأنها صدقته. والعلم عند الله تعالى.

الفرع الخامس: اعلم أنه لا يصح إقرار المكره، فلو أكره الرجل بالضرب، أو غيره من أنواع التعذيب ليقر بالزنا فأقر به مكرها لم يلزمه إقراره به، فلا يحد ولا يثبت عليه الزنا، ولا نعلم من أهل العلم من خالف في هذا. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الثالثة: اعلم أنا قد قدمنا ثبوت الزنا بالبينة والإقرار، ولا خلاف في ثبوته بكل واحد منهما إن وقع على الوجه المطلوب.

أما ظهور الحمل بامرأة، لا يعرف لها زوج، ولا سيد، فقد اختلف العلماء في ثبوت الحد به. فقال بعض أهل العلم: الحبل في التي لا يعرف لها زوج، ولا سيد يثبت عليها به الزنا، / ويجب عليها ٣٨ الحد به، وقد ثبت هذا في حديث عمر رضي الله عنه الذي قدمناه في قوله: إذا قامت البينة، أو كان الحبل، أو الاعتراف. والحديث المذكور في الصحيحين، وغيرهما كما تقدم. وقد صرح فيه أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه بأن الحبل الذي هو الحمل يثبت به الزنا، كما يثبت بالبينة والإقرار. وممن ذهب إلى أن الحبل يثبت به الزنا عمر رضي الله عنه كما رأيت، ومالك، وأصحابه.

وذهب الشافعي، وأحمد، وأبو حنيفة، وجماهير أهل العلم إلى أنه لا يثبت الزنا، ولا يجب الحد بمجرد الحبل ولو لم يعرف لها زوج ولا سيد. وهذا القول عزاه النووي في شرح مسلم للشافعي، وأبي حنيفة، وجماهير أهل العلم.

وإذا عرفت أقوال أهل العلم في هذه المسألة فهذه أدلتهم.

أما الذين قالوا: إن الزنا يثبت بالحمل إن لم يكن لها زوج ولا سيد، فقد احتجوا بحديث عمر المتفق عليه المتقدم. وفيه التصريح من عمر بأن الحبل يثبت به الزنا كالبينة والإقرار.

وقال ابن قدامة في المغني: إنما قال من قال بوجوب الحد وثبوت الزنا بالحمل، لقول عمر رضي الله عنه: والرجم واجب على كل من زنى من الرجال والنساء إذا كان محصناً إذا قامت البينة،

أو كان الحبل، أو الاعتراف. وروي أن عثمان أُتِي بامرأة ولدت لستة أشهر، فأمر بها عثمان أن ترجم، فقال عليّ: ليس لك عليها سبيل، قال الله: ﴿وَحَمَّلُهُ وَفِصَلُهُ ثَلَثُونَ شَهَراً ﴾. وهذا يدل على أنه كان يرجمها بحملها. وعن عمر نحو من هذا. وروي عن علي رضي الله عنه أنه قال: يا أيها الناس إن الزنا زناآن: زنا سر، وزنا علانية، فزنا السر: أن يشهد الشهود، فيكون الشهود أول من يرمي، وزنا العلانية: أن يظهر الحبل، أو الاعتراف، فيكون الإمام أول من يرمي. وهذا قول سادة الصحابة ولم يظهر في عصرهم مخالف، فيكون إجماعاً. انتهى محل الغرض من المغنى.

وانظر أسانيد الآثار التي ذكرها عن الصحابة. هذا هو حاصل ما أحتج به من قال: إن الزنا يثبت بالحمل.

/ وأما الذين قالوا: إن الحمل وحده لا يثبت به الزنا، ولا يجب به الحد، بل لا بد من البينة أو الإقرار، فقد قال في المغني: حجتهم أنه يحتمل أن الحمل من وطء إكراه، أو شبهة، والحد يسقط بالشبهات. وقد قيل: إن المرأة تحمل من غير وطء بأن يدخل ماء الرجل في فرجها، إما بفعلها، أو فعل غيرها، ولهذا تصور حمل البكر فقد وُجد ذلك.

وأما قول الصحابة، فقد اختلفت الرواية عنهم فروى سعيد: حدثنا خلف بن خليفة، حدثنا هاشم: أن امرأة رفعت إلى عمر بن الخطاب رضي الله عنه، ليس لها زوج، وقد حملت فسألها عمر فقالت: إنني امرأة ثقيلة الرأس وقع عليّ رجل، وأنا نائمة فما استيقظت حتى فرغ، فدرأ عنها الحد. وروى البراء بن صبرة عن عمر

أنه أُتِيَ بامرأة حامل، فادعت أنها أكرهت فقال: خلّ سبيلها، وكتب إلى أمراء الأجناد، ألّا يقتل أحد إلاّ بإذنه. وروي عن علي وابن عباس أنهما قالا: إذا كان في الحد لعل وعسى فهو معطل. وروى الدارقطني بإسناده عن عبد الله بن مسعود، ومعاذ بن جبل، وعقبة بن عامر رضي الله عنهم أنهم قالوا: إذا اشتبه عليك الحد فادرأ ما استطعت. ولا خلاف في أن الحد يدرأ بالشبهات، وهي متحققة هنا. اه بلفظه في المغنى.

وانظر أيضاً أسانيد هذه الآثار التي ذكرها عن الصحابة. وهذا الذي ذكر هو حاصل ما احتج به الجمهور الذين قالوا: إن الحبل لا يثبت به الزنا.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أظهر قولي أهل العلم عندي: أن الزنا لا يثبت بمجرد الحبل، ولو لم يعرف لها زوج ولا سيد؛ لأن الحمل قد يقع بلا شك من غير وطء في الفرج، بل قد يطأ الرجل المرأة في فخذيها، فتتحرك شهوتها فينزل ماؤها وينزل الرجل، فيسيل ماؤه فيدخل في فرجها، فيلتقي ماؤه بمائها فتحمل من غير وطء. وهذا مشاهد لا يمكن إنكاره.

/ولأجل ذلك فالأصح أن الزوج إذا كان يطأ امرأته في .٤ الفخذين، ولم يجامعها في الفرج فظهر بها حمل أنه لا يجوز له اللعان لنفي ذلك الحمل؛ لأن ماءه قد يسيل إلى فرجها، فتحمل منه. وقول عمر رضي الله عنه: إذا كان الحبل، أو الاعتراف، اجتهاد منه؛ لأنه يظهر له رضي الله عنه أن الحمل يثبت به الزنا كالاعتراف والبينة.

وإنما قلنا: إن الأظهر لنا خلاف قوله رضي الله عنه؛ لأنا نعلم أن وجود الحمل لا يستلزم الوطء في الفرج، بل قد تحبل بدون

ذلك، وإذا كان الحبل لا يستلزم الوطء في الفرج فلا وجه لثبوت الزنا. وإقامة الحد بأمر محتمل غير مستلزم لموجب الحد كما ترى.

ومن المعلوم أن الحدود تدرأ بالشبهات. هذا هو الأظهر عندنا والعلم عند الله تعالى.

## فروع تتعلق بهذه المسألة

الفرع الأول: اعلم أن الذين قالوا بوجوب الحد بالحمل قالوا: إن تلك الحامل إن كانت طارئة من بلاد أخرى، وادعت أن حملها من زوج لها تركته في بلدها فلا حد عليها عندهم، ولا يثبت عليها الزنا بذلك الحمل.

الفرع الثاني: اعلم أنه إن ظهر بها حمل فادعت أنها مكرهة لا يقبل دعواها الإكراه عند من يثبت الزنا بالحمل إلا إذا اعتضدت دعواها بما يقويها من القرائن، كإتيانها صارخة مستغيثة ممن فعل بها ذلك، وكأن تأتي متعلقة برجل تزعم أنه هو الذي أكرهها، وكأن تشتكي من الذي فعل بها ذلك قبل ظهور الحمل.

الذي فعل بعض علماء المالكية: إن كانت شكواها من الرجل الذي فعل بها ذلك مشبهة؛ لكون الرجل الذي ادعت عليه غير معروف بالصلاح، فلا حد عليها، وإن كان الذي ادعت عليه معروفاً بالصلاح، والعفاف، والتقوى حدت ولم يقبل قولها عليه.

وقال بعض المالكية: إن لم تسم الرجل الذي ادعت أنه أكرهها تعزر، ولا تحد إن كانت معروفة بالصلاح والعفاف.

الفرع الثالث: قال الشيخ الحطاب في شرحه لقول خليل في مختصره المالكي: «أو مكرهة» ما نصه: قال الطراز في أواخر الجزء

الثالث في ترجمة تفسير الطلاق، وما يلزم من ألفاظه: قال ابن عبد الغفور: ويقال: إن عبد الله بن عيسى سئل عن جارية بكر زوجها فابتنى بها زوجها فأتت بولد لأربعة أشهر، فذكر ذلك لها فقالت: إني كنت نائمة فانتبهت لبلل بين فخذي، وذكر الزوج أنه وجدها عذراء.

فأجاب فيها: أنها لا حد عليها إذا كانت معروفة بالعفاف، وحسن الحال، ويفسخ النكاح، ولها المهر كاملاً إلا أن تكون علمت الحمل، وغرت فلها قدر ما استحل منها. انتهى من الاستغناء. انتهى كلام الطراز. انتهى ما نقله الحطاب. وهو يؤيد أن الحمل قد يقع من غير وطء يوجب الحد كما ذكرنا. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الرابعة: اعلم أن من ثبت عليه الزنا وهو محصن. اختلف أهل العلم فيه فقال بعضهم: يجلد مائة جلدة أولاً، ثم يرجم بعد ذلك، فيجمع له بين الجلد والرجم، وقال بعضهم: يرجم فقط ولا يجلد؛ لأن غير القتل يندرج في القتل. وممن قال بالجمع بينهما على رضي الله عنه، وهو إحدى الروايتين عن الإمام أحمد.

قال ابن قدامة في المغني: وبه قال ابن عباس، وأبي ابن كعب، وأبو ذر. ذكر ذلك عبد العزيز عنهما، واختاره، وبه قال الحسن، / وإسحاق، وداود، وابن المنذر. وممن قال بأنه يرجم فقط ٤٢ ولا يجلد مع الرجم مالك، وأبو حنيفة، والشافعي، والنخعي، والزهري، والأوزاعي. واختاره أبو إسحاق الجوزجاني، وأبو بكر الأثرم، ونصراه في سننهما، وهو رواية عن الإمام أحمد، وهو مروي عن عمر، وعثمان، وابن مسعود. قال ذلك كله ابن قدامة في المغني. وهذا القول الأخير الذي هو الاقتصار على الرجم عزاه النووي في شرح مسلم لجماهير العلماء.

وفي المسألة قول ثالث: وهو ما حكاه القاضي عياض عن طائفة من أهل الحديث، وهو أنه يجب الجمع بينهما إذا كان الزاني شيخاً ثيباً، فإن كان شاباً ثيباً اقتصر على الرجم.

وَإِذَا عَلَمَت أَقُوال أَهِلَ العَلَم في هذه المسألة فهذه تفاصيل أُدلتهم.

أما الذين قالوا: يجمع للزاني المحصن بين الجلد والرجم، فقد احتجوا بأدلة.

منها: أن النبي على صرح بالجمع بينهما للزاني المحصن تصريحاً ثابتاً عنه ثبوتاً لا مطعن فيه.

قال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه: حدثنا يحيى بن يحيى التميمي، أخبرنا هشيم، عن منصور، عن الحسن، عن حطان بن عبد الله الرقاشي، عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه: «خذوا عني، خذوا عني، قد جعل الله لهن سبيلاً البكر بالبكر جلد مائة ونفي سنة، والثيب بالثيب جلد مائة والرجم». وهذا تصريح منه عليه بأن الثيب وهو المحصن \_ يجلد مائة ويرجم. وهذا اللفظ أخرجه مسلم أيضاً بإسناد آخر. وفي لفظ في صحيح مسلم: «الثيب جلد مائة ثم رجم بالحجارة» وهو تصريح من النبي عليها بالجمع بينهما. وفي لفظ عند مسلم أيضاً: «والثيب يجلد ويرجم». وهذه الروايات الثابتة في الصحيح فيها تصريحه عليه بالجمع بين الجلد والرجم.

27 / ومن أدلتهم على الجمع بينهما أن علياً رضي الله عنه جلد شراحة الهمدانية يوم الخميس، ورجمها يوم الجمعة، وقال: جلدتها بكتاب الله، ورجمتها بسنّة رسول الله ﷺ.

قال البخاري رحمه الله في صحيحه: حدثنا آدم، حدثنا شعبة، ثنا سلمة بن كهيل قال: سمعت الشعبي يحدث عن علي رضي الله عنه حين رجم المرأة يوم الجمعة، وقال: قد رجمتها بسنّة رسول الله عليه التهي منه.

وقال ابن حجر في الفتح في الكلام على هذا الحديث ما نصه: في رواية على بن الجعد أن علياً أُتيَ بامرأة زنت فضربها يوم الخميس، ورجمها يوم الجمعة، إلى آخر ما ذكره من الروايات بأن علياً ضربها ورجمها وهي شراحة الهمدانية كما تقدم. وفي رواية: أنها مولاة لسعيد بن قيس.

ومن أدلتهم على الجمع بينهما أن الله تعالى قال: ﴿ الزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي وَمَن أَدُلتهم على الجمع بينهما أن الله تعالى قال: ﴿ الزَّانِيةُ وَٱلزَّانِي فَا الْمَكُورُ وَالْمُحْصَن ، ثم جاءت السنّة بالرجم في حق المحصن ، والتغريب سنة في حق البكر ، فوجب الجمع بينهما عملاً بدلالة الكتاب والسنّة معاً كما قال علي رضي الله عنه . قالوا: وقد شرع في كل من المحصن والثيب عقوبتا البكر: عقوبتا البكر: فهما الجلد والرجم ، وأما عقوبتا البكر: فهما الجلد والرجم ، وأما عقوبتا البكر:

هذا هو حاصل ما احتج به الذين قالوا: إنه يجمع للمحصن بين الجلد والرجم.

وأما الذين قالوا: يرجم فقط، ولا يجلد فاحتجوا بأدلة.

منها: أنه على رجم ماعزاً، ولم يجلده مع الرجم، لأن جميع الروايات في رجم ماعز بن مالك ليس في شيء منها أنه جلده مع الرجم، بل ألفاظها كلها مقتصرة على الرجم. قالوا: ولو كان الجلد

مع الرجم لم ينسخ لأمر بجلد ماعز مع الرجم، ولو أمر به لنقله بعض رواة القصة، قالوا: وقصة ماعز متأخرة عن حديث عبادة بن الصامت رضي الله الذي فيه التصريح بالجمع بينهما.

ومن أدلتهم: أنه رجم الغامدية كما تقدم، ولم يقل أحد: إنه جلدها، ولو جلدها مع الرجم لنقل ذلك بعض الرواة.

ومن أدلتهم: أنه قال ﷺ: "واغد يا أنيس إلى امرأة هذا فإن اعترفت فارجمها"، ولم يقل: فاجلدها مع الرجم، فدل ذلك على سقوط الجلد؛ لأنه لو وقع لنقله بعض الرواة. وهذه الوقائع كلها متأخرة عن حديث عبادة بن الصامت، كما أشرنا إلى ما يقتضي ذلك آنفاً.

ومن أدلتهم على أنه يرجم فقط، ولا يجلد مع الرجم: الروايات الصحيحة التي قدمناها في رجمه على للمرأة الجهنية، والغامدية، فإنها كلها مقتصرة على الرجم، ولم يذكر فيها جلد.

وقال أبو داود: قال الغساني: جهينة وغامد وبارق واحد. انتهى منه. وعليه فالجهنية هي الغامدية.

وعلى كل حال فجميع الروايات الواردة في رجم الغامدية، ورجم الجهنية ليس في شيء منها ذكر الجلد، وإنما فيها كلها الاقتصار على الرجم، وكذلك قصة اليهوديين الذين رجمهما على الرجم ولم يذكر فيها جلد.

هذا هو حاصل ما احتج به أهل هذا القول.

/ وأما الذين قالوا: إن الجمع بين الرجم والجلد خاص بالشيخ ٤٥ والشيخة. وأما الشاب فيجلد إن لم يحصن، ويرجم فقط إن أحصن، فقد احتجوا بلفظ الآية التي نسخت تلاوتها، وهي قوله تعالى: الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما، إلى آخره. قالوا: فرجم الشيخ والشيخة ثبت بهذه الآية، وإن نسخت تلاوتها فحكمها باق.

وقال ابن حجر في الفتح: وقال عياض: شذت فرقة من أهل الحديث فقالت: الجمع على الشيخ الثيب دون الشاب. ولا أصل له. وقال النووي: «هو مذهب باطل» كذا قاله، ونفى أصله، ووصفه بالبطلان إن أراد به طريقه فليس بجيد؛ لأنه ثابت كما سأبينه في باب البكران يجلدان، وإن كان المراد دليله ففيه نظر أيضاً؛ لأن الآية وردت بلفظ الشيخ، ففهم هؤلاء من تخصيص الشيخ بذلك أن الشاب أعذر منه في الجملة، فهو معنى مناسب، وفيه جمع بين الأدلة، فكيف يوصف بالبطلان. انتهى محل الغرض من فتح الباري.

وقد قال صاحب فتح الباري: إن هذا القول حكاه ابن المنذر

وابن حزم عن أبي بن كعب. زاد ابن حزم: وأبي ذر. وابن عبد البر: عن مسروق. انتهى.

وإذا عرفت أقوال أهل العلم في هذه المسألة وحججهم، فاعلم أن كل طائفة منهم ترجح قولها على قول الأخرى.

أما الذين قالوا: يجمع بين الجلد والرجم للمحصن، فقد قالوا: هذا القول هو أرجح الأقوال، ولا ينبغي العدول عنه؛ لأن النبي على صرح في حديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه أن المحصن يجلد، ويرجم بالحجارة. فهو حديث صحيح صريح في محل النزاع، فلا يعارض بعدم ذكر الجلد في قصة ماعز، والجهنية، والغامدية، واليهوديين. لأن ما صرح به النبي على لا يعدل عنه بأمر محتمل، ويجوز أن يكون الجلد وقع لماعز ومن ذكر معه / ولم يذكره الرواة؛ لأن عدم ذكره لا يدل دلالة قطعية على عدم وقوعه؛ لأن الراوي قد يتركه لظهوره، وأنه معروف عند الناس جلد الزاني.

قالوا: والمحصن داخل قطعاً في عموم ﴿ اَلزَانِيَةُ وَالزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَبُحِدٍ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلَّدُةً ﴾ وهذا العموم القرآني لا يجوز العدول عنه إلا بدليل يجب الرجوع إليه، وعدم ذكر الجلد مع الرجم لا يعارض الأدلة الصريحة من القرآن، والسنَّة الصحيحة.

قالوا: وعمل أمير المؤمنين علي رضي الله عنه به بعد وفاته عليه دليل على أنه لم ينسخ، ولم يعلم أن أحداً من الصحابة أنكر عليه ذلك.

ولا تخفى قوة هذا الاستدلال الذي استدل به أهل هذا القول. وأما الذين قالوا بأن المحصن يرجم فقط ولا يجلد، فقد

رجحوا أدلتهم بأنها متأخرة عن حديث عبادة بن الصامت الذي فيه التصريح بالجمع بين الرجم والجلد، والعمل بالمتأخر أولى.

والحق أنها متأخرة عن حديث عبادة المذكور، كما يدل عليه قوله ﷺ: «قد جعل الله لهن سبيلاً»، فهو دليل على أن حديث عبادة هو أول نص ورد في حد الزنا، كما هو ظاهر من الغاية في قوله تعالى: ﴿ حَتَّى يَتَوَفَّلُهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ ٱللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا ﴿ مَتَّى يَتَوَفَّلُهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ ٱللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّه

قالوا: ومن أصرح الأدلة في أن الجمع بين الجلد والرجم منسوخ أن النبي على قال في قصة العسيف الذي زنى بامرأة الرجل الذي كان أجيراً عنده: «والذي نفسي بيده لأقضين بينكما بكتاب الله» وهذا قسم منه على أنه يقضي بينهما بكتاب الله، ثم قال في الحديث الذي أقسم على أنه قضاء بكتاب الله: «واغد يا أنيس إلى امرأة هذا فإن اعترفت فارجمها»، قالوا: إن قوله: «فإن اعترفت» شرط، وقوله: «فارجمها» جزاء هذا الشرط، فدل الربط بين الشرط وجزائه على أن جزاء اعترافها هو الرجم وحده، وأن ذلك قضاء بكتاب الله تعالى.

/ وهذا دليل من لفظ النبي الصريح على أن جزاء اعترافها بالزنا ٤٧ هو رجمها فقط، فربط هذا الجزاء بهذا الشرط، أقسم النبي ﷺ أنه قضاء بكتاب الله، وهو متأخر عن حديث عبادة لما قدمنا.

وهذا الدليل أيضاً قوي جداً؛ لأن فيه إقسامه على بأن الاعتراف بالزنا من المحصن يترتب عليه الرجم، ولا يخلو هذا الحديث من أحد أمرين: إما أن يكون على القتصر على قوله: فارجمها، أو يكون قال مع ذلك: فاجلدها، وترك الراوي الجلد. فإن كان قد اقتصر على الرجم، فذلك يدل على نسخ الجلد؛ لأنه جعل جزاء الاعتراف

الرجم وحده؛ لأن ربط الجزاء بالشرط يدل على ذلك دلالة لفظية، لا دلالة سكوت، وإن كان قال مع الرجم: واجلدها، وحذف الراوي الجلد، فإن هذا النوع من الحذف ممنوع؛ لأن حذف بعض جزاء الشرط مخل بالمعنى، موهم غير المراد، والحذف إن كان كذلك فهو ممنوع، ولا يجوز للراوي أن يفعله، والراوي عدل فلن يفعله.

وقد أوضحنا في سورة الأنعام في الكلام على قوله: ﴿ قُل لَآ الْجِدُ فِي مَا آُوحِيَ ﴾ الآية. أنه لا تعارض بين نصين، مع اختلاف زمنهما كما هو التحقيق.

وأما القول الثالث وهو الفرق بين الشيخ والشاب وإن وجهه ابن حجر بما ذكرنا فلا يخفى سقوطه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: دليل كل منهما قوي، وأقربهما عندي: أنه يرجم فقط، ولا يجلد مع الرجم؛ لأمور:

منها: أنه قول جمهور أهل العلم.

ومنها: أن روايات الاقتصار على الرجم في قصة ماعز، والجهنية، والغامدية، واليهوديين كلها متأخرة بلا شك عن حديث عبادة. وقد يبعد أن يكون في كل منها الجلد مع الرجم، ولا يذكره أحد من الرواة مع تعدد طرقها.

المرأة المنها: أن قوله الثابت في الصحيح: «واغديا أنيس إلى امرأة هذا فإن اعترفت فارجمها» تصريح منه على بأن جزاء اعترافها رجمها، والذي يوجد بالشرط هو الجزاء، وهو في الحديث الرجم فقط.

ومنها: أن جميع الروايات المذكورة المقتضية لنسخ الجمع بين

الجلد والرجم على أدنى الاحتمالات لا تقل عن شبهة، والحدود تدرأ بالشبهات.

ومنها: أن الخطأ في ترك عقوبة لازمة أهون من الخطأ في عقوبة غير لازمة. والعلم عند الله تعالى.

قال بعضهم: ويؤيده من جهة المعنى أن القتل بالرجم أعظم العقوبات، فليس فوقه عقوبة فلا داعي للجلد معه؛ لاندراج الأصغر في الأكبر.

## فروع تتعلق بهذه المسألة

الفرع الأول: إذا ثبت الزنا على الزاني فظن الإمام أنه بكر فجلده مائة، ثم ثبت بعد جلده أنه محصن، فإنه يرجم، ولا ينبغي أن يختلف في هذا.

وقد قال أبو داود رحمه الله في سننه: حدثنا قتيبة بن سعيد، قال: ثنا (ح) وثنا ابن السرح المعنى قال: أخبرنا عبد الله بن وهب، عن ابن جريج، عن أبي الزبير، عن جابر رضي الله عنه: أن رجلاً زنى بامرأة فأمر به النبي علله في فجلد الحد، ثم أخبر أنه محصن، فأمر به فرجم. قال أبو داود: روى هذا الحديث محمد بن بكر البرساني، عن ابن جريج موقوفاً على جابر. ورواه أبو عاصم عن ابن جريج بنحو ابن وهب، لم يذكر النبي علله قال: إن رجلا زنى فلم يعلم بإحصانه، فجلد ثم علم بإحصانه فرجم.

حدثنا محمد بن عبد الرحيم أبو يحيى البزار؛ أخبرنا أبو عاصم، عن ابن جريج / عن أبي الزبير، عن جابر: أن رجلاً زنى ٤٩ بامرأة فلم يعلم بإحصانه فجلد، ثم علم إحصانه فرجم. اهم من سنن أبى داود.

وقال الشوكاني رحمه الله في نيل الأوطار في حديث أبي داود هذا ما نصه: حديث جابر بن عبد الله سكت عنه أبو داود والمنذري، وقدمنا في أول الكتاب أن ما سكتا عنه فهو صالح للاحتجاج به، وقد أخرجه أبو داود عنه من طريقين، ورجال إسناده رجال الصحيح، وأخرجه أيضاً النسائي. اهم منه.

الفرع الثاني: قد قدمنا في الروايات الصحيحة: أن الحامل من الزنا لا ترجم حتى تضع حملها وتفطمه، أو يوجد من يقوم برضاعه؛ لأن رجمها وهي حامل فيه إهلاك جنينها الذي في بطنها وهو لا ذنب له، فلا يجوز قتله، وهو واضح مما تقدم.

الفرع الشالث: اعلم أن العلماء اختلفوا فيمن وجب عليه الرجم، هل يحفر له أو لا يحفر له؟ فقال بعضهم: لا يحفر له مطلقاً، وقال بعضهم: يحفر للمرأة إن كان الزنا ثابتاً بالبينة دون الإقرار.

واحتج من قال بأن المرجوم لا يحفر له بما ثبت في صحيح مسلم، وغيره، عن أبي سعيد الخدري في قصة رجم ماعز، ولفظ مسلم في صحيحه في المراد من الحديث قال: فما أوثقناه، ولا حفرنا له. الحديث. وفيه التصريح من أبي سعيد في هذا الحديث الصحيح أنهم لم يحفروا له.

وقال النووي في شرح مسلم في الكلام على قول أبي سعيد: «فما أوثقناه، ولا حفرنا له» ما نصه: وفي الرواية الأخرى في صحيح مسلم: فلما كان الرابعة حفر له حفرة، ثم أمر به فرجم، وذكر بعده في حديث الغامدية ثم أمر بها فحفر لها إلى صدرها، وأمر الناس فرجموها. أما قوله: «فما أوثقناه»

فهكذا الحكم عند الفقهاء. وأما الحفر للمرجوم والمرجومة ففيه مذاهب للعلماء.

/ قال مالك، وأبو حنيفة، وأحمد رضي الله عنهم في المشهور ٥٠ عنهم: لا يحفر لواحد منهما.

وقال قتادة، وأبو ثور، وأبو يوسف، وأبو حنيفة في رواية: يحفر لهما.

وقال بعض المالكية: يحفر لمن يرجم بالبينة لا من يرجم بالإقرار.

وأما أصحابنا فقالوا: لا يحفر للرجل سواء ثبت زناه بالبينة أم بالإقرار.

وأما المرأة ففيها ثلاثة أوجه لأصحابنا.

أحدها: يستحب الحفر لها إلى صدرها، ليكون أستر لها.

والثاني: لا يستحب ولا يكره، بل هو إلى خيرة الإمام.

والثالث وهو الأصح: إن ثبت زناها بالبينة استحب، وإن ثبت بالإقرار فلا، ليمكنها الهرب إن رجعت.

فمن قال بالحفر لهما احتج بأنه حفر للغامدية، و كذا لماعز في رواية. ويجيب هؤلاء عن الرواية الأخرى في ماعز أنه لم يحفر له أن المراد حفيرة عظيمة، أو غير ذلك من تخصيص الحفيرة.

وأما من قال: لا يحفر، فاحتج برواية من روى «فما أوثقناه، ولا حفرنا له»، وهذا المذهب ضعيف؛ لأنه منابذ لحديث الغامدية ولرواية الحفر لماعز.

وأما من قال بالتخيير فظاهر. وأما من فرَّق بين الرجل والمرأة، فيحمل رواية الحفر لماعز على أنه لبيان الجواز. وهذا تأويل ضعيف.

ومما احتج به من ترك الحفر حديث اليهوديين المذكور بعد هذا، وقوله: جعل يجنأ عليها. ولو حفر لهما لم يجنأ عليها.

واحتجوا أيضاً بقوله في حديث ماعز: فلما أذلقته الحجارة هرب. وهذا ظاهر في أنه لم تكن حفرة والله أعلم. انتهى كلام النووي.

وقد ذكر فيه أقوال أهل العلم في المسألة، وبين حججهم، وناقشها، وقد ذكر في كلامه أن المشهور عن أبي حنيفة عدم الحفر المرأة. والظاهر أن / المشهور عند الحنفية الحفر للمرأة دون الرجل، وأنه لو ترك الحفر لهما معاً فلا بأس.

قال صاحب كنز الدقائق في الفقه الحنفي: ويحفر لها في الرجم لا له. وقال شارحه في تبيين الحقائق: ولا بأس بترك الحفر لهما؛ لأنه عليه الصلاة والسلام لم يأمر بذلك. اهـ.

وقال ابن قدامة في المغني في الفقه الحنبلي: وإن كان الزاني رجلاً أقيم قائماً، ولم يوثق بشيء، ولم يحفر له سواء ثبت الزنا ببينة أو إقرار، لا نعلم فيه خلافاً؛ لأن النبي على لله لله لماعز.

قال أبو سعيد: لما أمرنا رسول الله على برجم ماعز، خرجنا به إلى البقيع فوالله ما حفرنا له، ولا أوثقناه، ولكنه قام لنا. رواه أبو داود، ولأن الحفر له ودفن بعضه عقوبة لم يرد بها الشرع في حقه، فوجب ألا تثبت. وإن كان امرأة فظاهر كلام أحمد أنها لا يحفر

لها أيضاً، وهو الذي ذكره القاضي في الخلاف، وذكر في المحرر أنه إن ثبت الحد بالإقرار لم يحفر لها، وإن ثبت بالبينة حفر لها إلى الصدر.

قال أبو الخطاب: وهذا أصح عندي، وهو قول أصحاب الشافعي؛ لما روى أبو بكر، وبريدة «أن للنبي على رجم امرأة فحفر لها إلى الثندوة» رواه أبو داود، ولأنه أستر لها، ولا حاجة لتمكينها من الهرب لكون الحد ثبت بالبينة، فلا يسقط بفعل من جهتها، بخلاف الثابت بالإقرار، فإنها تترك على حال لو أرادت الهرب تمكنت منه؛ لأن رجوعها عن إقرارها مقبول.

ولنا أن أكثر الأحاديث على ترك الحفر، فإن النبي على لم يحفر للجهنية، ولا لماعز، ولا لليهوديين. والحديث الذي احتجوا به غير معمول به، ولا يقولون به، فإن التي نقل عنه الحفر لها ثبت حدها بإقرارها، ولا خلاف بيننا فيها، فلا يسوغ لهم الاحتجاج به مع مخالفتهم له. إذا ثبت هذا فإن ثياب المرأة تشد عليها كيلا تنكشف، وقد روى أبو داود بإسناده عن عمران بن حصين قال: / فأمر بها ٥٢ النبي على فشدت عليها ثيابها، ولأن ذلك أستر لها. اهـ من المغني.

وقد علمت مما ذكرنا أقوال أهل العلم وأدلتهم في مسألة الحفر للمرجوم من الرجال والنساء.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أقوى الأقوال المذكورة دليلاً بحسب صناعة أصول الفقه، وعلم الحديث أن المرجوم يحفر له مطلقاً ذكراً كان أو أنثى، ثبت زناه ببينة، أو بإقرار. ووجه ذلك أن قول أبي سعيد في صحيح مسلم: فما أوثقناه ولا حفرنا له يقدم عليه ما رواه مسلم في صحيحه من حديث بريدة، بلفظ: فلما كان الرابعة

حفر له حفرة، ثم أمر به فرجم. اهـ. وهو نص صحيح صريح في أن ماعزاً حفر له.

وظاهر الحديث أن النبي على هو الحافر له، أي: بأمره بذلك، فبريدة مثبت للحفر، وأبو سعيد ناف له، والمقرر في الأصول وعلم الحديث أن المثبت مقدم على النافي. وتعتضد رواية بريدة هذه بالحفر لماعز بروايته أيضاً في صحيح مسلم بنفس الإسناد «أن النبي على أمر بالحفر للغامدية إلى صدرها» وهذا نص صحيح صريح في الحفر للذكر والأنثى معاً، أما الأنثى فلم يرد ما يعارض هذه الرواية الصحيحة بالحفر لها إلى صدرها، وأما الرجل فرواية الحفر له الثابتة في صحيح مسلم مقدمة على الرواية الأخرى في صحيح مسلم بعدم الحفر؛ لأن المثبت مقدم على النافي.

وقول ابن قدامة في المغني: والحديث الذي احتجوا به غير معمول به ظاهر السقوط؛ لأنه حديث صحيح وليس بمنسوخ، فلا وجه لترك العمل به مع ثبوته عنه على كما ترى. وبالرواية الصحيحة التي في صحيح مسلم من حديث بريدة «أنه على حفر حفر للغامدية» وزناها ثابت بإقرارها، لا ببينة تعلم /أن الذين نفوا الحفر لمن ثبت زناها بإقرارها مخالفون لصريح النص الصحيح بلا مستند كما ترى. والعلم عند الله تعالى.

الفرع الرابع: اعلم أن أهل العلم اختلفوا فيمن يبدأ بالرجم فقال بعضهم: إن كان الزنا ثابتاً ببينة، فالسنّة أن يبدأ الشهود بالرجم، وإن كان ثبت بإقرار بدأ به الإمام، أو الحاكم إن كان ثبت عنده، ثم يرجم الناس بعده. وهذا مذهب أبي حنيفة، وأحمد، ومن وافقهما. واستدلوا لبداءة الشهود، وبداءة الإمام بما ذكره ابن قدامة

في الفقه الحنبلي، وصاحب تبيين الحقائق في الفقه الحنفي.

قال صاحب المغني: وروى سعيد بإسناده عن علي رضي الله عنه: أنه قال: الرجم رجمان، فما كان منه بإقرار فأول من يرجم الإمام ثم الناس، وما كان ببينة؛ فأول من يرجم البينة ثم الناس، ولأن فعل ذلك أبعد لهم من التهمة في الكذب عليه. اهدمنه.

وحاصل هذا الاستدلال: أثر مروى عن علي، وكون مباشرتهم الرمي بالفعل أبعد لهم من التهمة في الكذب عليه. وهذا كأنه استدلال عقلي لا نقلي.

وقال صاحب تبيين الحقائق في شرحه لقول صاحب كنز الدقائق: يبدأ الشهود به، فإن أبوا سقط ثم الإمام ثم الناس، ويبدأ الإمام، ولو مقراً ثم الناس. ما نصه، أي: يبدأ الشهود بالرجم. وقال الشافعي: لا تشترط بداءتهم اعتباراً بالجلد. ولنا ما روي عن علي رضي الله عنه أنه قال حين رجم شراحة الهمدانية: إن الرجم سنّة سنّها رسول الله عليه ولو كان شهد على هذه أحد لكان أول من يرمي الشاهد يشهد، ثم يتبع شهادته حجره، ولكنها أقرت فأنا أول من رماها بحجر. قال الراوي: ثم رمى الناس وأنا فيهم. ولأن الشاهد ربما يتجاسر على الشهادة، ثم يستعظم المباشرة فيأبى أو يرجع، فكان في /بداءته احتيال للدرء بخلاف الجلد، فإن كل أحد ٤٥ لا يحسنه، فيخاف أن يقع مهلكاً أو متلفاً لعضو، وهو غير مستحق، ولا كذلك الرجم؛ لأن الإتلاف فيه متعين.

قال رحمه الله: فإن أبوا سقط، أي: إن أبى الشهود من البداءة سقط الحد؛ لأنه دلالة الرجوع، وكذلك إن امتنع واحد منهم، أو جنوا، أو فسقوا، أو قذفوا فحدوا، أو أحدهم، أو عمي،

أو خرس، أو ارتد، والعياذ بالله تعالى؛ لأن الطارىء على الحد قبل الاستيفاء كالموجود في الابتداء، وكذا إذا غابوا أو بعضهم، أو ماتوا أو بعضهم لما ذكرنا. وهذا عند أبي حنيفة، ومحمد رحمهما الله تعالى، وإحدى الروايتين عن أبي يوسف، وروي عنه أنهم إذا امتنعوا أو ماتوا، أو غابوا، رجم الإمام، ثم الناس، وإن كان الشهود مرضى لا يستطيعون أن يرموا، أو مقطوعي الأيدي رجم بحضرتهم بخلاف ما إذا قطعت أيديهم بعد الشهادة. ذكره في النهاية.

قال رحمه الله: ثم الإمام ثم الناس؛ لما روينا من أثر علي رضي الله عنه، ويقصدون بذلك مقتله إلا من كان منهم ذا رحم محرم منه؛ فإنه لا يقصد مقتله لأن بغيره كفاية.

وروي أن حنظلة استأذن رسول الله ﷺ في قتل أبيه، وكان كافراً فمنعه من ذلك، وقال: دعه يكفيك غيرك؛ ولأنه مأمور بصلة الرحم، فلا يجوز القطع من غير حاجة.

قال رحمه الله: ويبدأ الإمام، ولو مقراً ثم الناس، أي: يبدأ الإمام بالرجم إن كان الزنى مقراً؛ لما روينا من أثر علي رضي الله عنه؛ ورمى رسول الله عليه الغامدية بحصاة مثل الحمصة؛ ثم قال للناس: ارموا، وكانت أقرت بالزنا. انتهى محل الغرض من تبيين الحقائق ممزوجاً بنص كنز الدقائق.

هذا حاصل ما استدل به من قال ببداءة الشهود أو الإمام.

روذهب مالك وأصحابه ومن وافقهم إلى أنه لا تعيين لمن يبدأ
 من شهود ولا إمام؛ ولا غيرهم. واحتج مالك لهذا بأنه لم يعلم أحداً
 من الأئمة تولى ذلك بنفسه؛ ولا ألزم به البينة.

قال الشيخ المواق في شرحه لقول خليل في مختصره المالكي: ولم يعرف بداءة البينة، ولا الإمام، ما نصه: قال مالك: مذ أقامت الأثمة الحدود فلم نعلم أحداً منهم تولى ذلك بنفسه، ولا ألزم ذلك البينة خلافاً لأبي حنيفة القائل: إن ثبت الزنا ببينة بدأ الشهود ثم الإمام ثم الناس. اهـ منه. واستدل له بأن النبي على لم يبدأ برجم ماعز، وأنه قال لأنيس: «فإن اعترفت فارجمها» ولم يحضر على ليبدأ برجمها، وقول مالك رحمه الله: إنه لم يعلم أحداً تولى ذلك بنفسه من الأئمة، ولا ألزم به البينة يدل على أنه لم يبلغه أثر علي، أو بلغه ولم يصح عنده. وكذلك الحديث المرفوع الذي استدل به القائلون ببداءة الشهود والإمام، وهو أنه على رمى الغامدية بحصاة كالحمصة ثم قال للناس: ارموا.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أما هذا الحديث المرفوع، فليس بثابت، ولا يصح للاحتجاج؛ لأن في إسناده راوياً مبهماً.

قال أبو داود رحمه الله في سننه: حدثنا عثمان بن أبي شيبة، حدثنا وكيع بن الجراح، عن زكريا أبي عمران قال: سمعت شيخاً يحدث عن ابن أبي بكرة، عن أبيه: «أن النبي على رجم امرأة حفر لها إلى الثندوة».

ثم قال أبو داود: حدثنا عن عبد الصمد بن عبد الوارث، قال: حدثنا زكرياء بن سليم بإسناده نحوه زاد: ثم رماها بحصاة مثل الحمصة، ثم قال: ارموا واتقوا الوجه. الحديث. وهذا الإسناد الذي فيه فيه زيادة، ثم رماها بحصاة مثل الحمصة. هو بعينه الإسناد الذي فيه قال: سمعت شيخاً يحدث عن ابن أبي بكرة. وهذا الشيخ الذي حدث عن ابن أبي بكرة، فهو مبهم، والمبهم حدث عن ابن أبي بكرة لم يدر أحد من هو، فهو مبهم، والمبهم

٥٦ مجهول العين والعدالة، / فلا يحتج به كما ترى. وقال صاحب نصب الراية في هذا الحديث بعد أن ذكر رواية أبي داود التي سقناها آنفاً: رواه النسائي في الرجم.

حدثنا محمد بن حاتم، عن حبان بن موسى، عن عبد الله، عن زكريا أبي عمران البصري قال: سمعت شيخاً يحدث عن عبد الرحمن بن أبي بكرة بهذا الحديث بتمامه. ورواه البزار في مسنده، والطبراني في معجمه.

قال البزار: ولا نعلم أحداً سمى هذا الشيخ. وتراجع ألفاظهم. وذكره عبد الحق في أحكامه من جهة النسائي، ولم يعله بغير الانقطاع. اهدمنه. وأي علمة أعظم من الانقطاع بإبهام الشيخ المذكور.

فتحصل أن الحديث المرفوع ضعيف ليس بصالح للاحتجاج.

أما الأثر المروى عن علي رضي الله عنه فقد قال البيهقي في سننه الكبرى، في باب من اعتبر حضور الإمام والشهود، وبداءة الإمام بالرجم ما نصه: أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، ثنا محمد بن إسحاق الصغاني، ثنا أبو الجواب، ثنا عمار — هو ابن رزيق — عن أبي حصين، عن الشعبي قال: أُتي علي رضي الله عنه بشراحة الهمدانية قد فجرت فردها حتى ولدت، فلما ولدت قال: ائتوني بأقرب النساء منها فأعطاها ولدها، ثم جلدها ورجمها، ثم قال: جلدتها بكتاب الله، ورجمتها بالسنّة، ثم قال: أيما امرأة نعى عليها ولدها، أو كان اعتراف، فالإمام أول من يرجم، ثم الإمام ثم الناس، فإن نعاها الشهود فالشهود أول من يرجم، ثم الإمام ثم الناس.

وأخبرنا أبو زكريا ابن أبي إسحاق المزكي، أنبأ أبو عبد الله محمد بن يعقوب الشيباني، ثنا محمد بن عبد الوهاب؛ أنبأنا جعفر بن عون، أنبأ الأجلح عن الشعبي قال: جيء بشراحة الهمدانية إلى عليّ رضي الله عنه فقال لها: ويلك لعل رجلًا وقع / عليك وأنت ٥٧ نائمة، قالت: لا، قال: لعلك استكرهك؟ قالت: لا. قال: لعل زوجك من عدونا هذا أتاك فأنت تكرهين أن تدلي عليه. يلقنها لعلها تقول: نعم، قال: فأمر بها فحبست، فلما وضعت ما في بطنها أخرجها يوم الخميس فضربها مائة، وحفر لها يوم الجمعة في الرحبة فأحاط الناس بها؛ وأخذوا الحجارة فقال: ليس هكذا الرجم، إنما يصيب بعضكم بعضاً، صفوا كصف الصلاة صفاً خلف صف؛ ثم قال: أيها الناس أيما امرأة جيء بها وبها حبل يعني أو اعترفت، فالإِمام أول من يرجم، ثم الناس، وأيما امرأة جيء بها، أو رجل زان فشهد عليه أربعة بالزنا فالشهود أول من يرجم، ثم الإمام، ثم الناس. ثم أمرهم فرجم صف ثم صف، ثم قال: افعلوا بها ما تفعلون بموتاكم.

قال الشيخ رحمه الله: قد ذكرنا أن جلد الثيب صار منسوخاً، وأن الأمر صار إلى الرجم فقط. اهد. من السنن الكبرى بلفظه. وذلك يدل على أن المرجوم يغسل ويكفن ويصلى عليه، وهو كذلك، وقد جاءت النصوص بالصلاة على المرجوم كما هو معلوم.

وقال صاحب نصب الراية في أثر على هذا ما نصه: قلت: أخرجه البيهقي في سننه عن الأجلح عن الشعبي قال: جيء بشراحة الهمدانية إلى علي رضي الله عنه، إلى آخر ما ذكرنا عن البيهقي باللفظ الذي سقناه به. والعجب من صاحب نصب الراية حيث اقتصر

على رواية البيهقي للأثر المذكور من طريق الأجلح عن الشعبي؛ ولم يشر إلى الرواية الأولى التي سقناها التي الراوي فيها عن الشعبــي أبو حصين، فاقتصاره على رواي الأجلح من الشعبي وتركه للرواية التي ذكرنا أولاً لا وجه له. والأجلح المذكور في الإسناد المذكور: هو ابن عبد الله بن حجية بالمهملة والجيم مصغراً. ويقال: ابن معاوية، يكنى أبا حجية الكندي؛ ويقال اسمه: يحيى. قال فيه ٨٥ ابن حجر في التقريب: صدوق شيعي. وقال عنه في /تهذيب التهذيب. قال القطان: في نفسي منه شيء. وقال أيضاً: ما كان يفصل بين الحسين بن علي وعلي بن الحسين. وقال أحمد: أجلح ومجالد متقاربان في الحديث. وقد روى الأجلح غير حديث منكر. وقال عبد الله بن أحمد عن أبيه: ما أقرب الأجلح من فطر بن خليفة. وقال ابن معين: صالح، وقال مرة: ثقة، وقال مرة: ليس به بأس، وقال العجلي: كوفي ثقة، وقال أبو حاتم: ليس بالقوي يكتب حديثه ولا يحتج به، وقال النسائي: ضعيف ليس بذاك؛ وكان له رأي سوء، وقال الجوزجاني: مفتر. وقال ابن عدي: له أحاديث صالحة، ويروي عنه الكوفيون وغيرهم، ولم أر حديثاً منكراً مجاوزاً للحد لا إسناداً ولا متناً إلاَّ أنه يعد في شيعة الكوفة، وهو عندي مستقيم الحديث صدوق. وقال شريك عن الأجلح: سمعنا أنه ما يسب أبا بكر وعمر أحد إلاَّ مات قتلاً أو فقيراً. وقال عمرو بن علي: مات سنة مائة وخمس وأربعين في أول السنة، وهو رجل من بجيلة مستقيم الحديث صدوق.

قلت: ليس هو من بجيلة. وقال أبو داود: ضعيف، وقال مرة: زكريا أرفع منه بمائة درجة، وقال ابن سعد: كان ضعيفاً جداً. وقال

العقيلي: روى عن الشعبي أحاديث مضطربة لا يتابع عليها. وقال يعقوب بن سفيان: ثقة، حديثه لين. وقال ابن حبان: كان لا يدري ما يقول جعل أبا سفيان أبا الزبير. انتهى منه.

وقد رأيت كثرة الاختلاف في الأجلح المذكور إلا أن روايته لهذا الأثر عن الشعبي عن علي تعتضد برواية أبي الحصين له عن الشعبي، عن علي. وأبو حصين المذكور، هو بفتح الحاء، وهو عثمان بن عاصم بن حصين الأسدي الكوفي أخرج له الجميع. وقال فيه في التقريب: ثقة ثبت سني وربما دلس. اهـ.

وإذا علمت أقوال أهل العلم في بداءة الشهود والإمام بالرجم وما احتج به كل منهم. / فاعلم أن أظهر القولين هو قول من قال ٥٩ ببداءة الشهود أو الإمام كما ذكرنا. وقول الإمام مالك رحمه الله: إنه لم يعلم أحداً من الأئمة فعله يقتضي أنه لم يبلغه أثر علي رضي الله عنه المذكور، ولو بلغه لعمل به. والظاهر أن له حكم الرفع؛ لأنه لا يظهر أنه يقال من جهة الرأي، وإن كان الكلام الذي قدمنا عن صاحب المغني، وصاحب تبيين الحقائق يقتضي أن مثله يقال بطريق الرأي للتعليل الذي عللوا به القول به.

وقال صاحب نصب الراية بعد أن ذكر رواية البيهقي للأثر المذكور عن علي من طريق الأجلح، عن الشعبي ما نصه: ورواه أحمد في مسنده، عن يحيى بن سعيد، عن مجالد عن الشعبي ثم ساق متن رواية الإمام أحمد بنحو ما قدمنا. ثم قال: ورواه ابن أبي شيبة في مصنفه: حدثنا عبد الله ابن إدريس، عن يزيد، عن عبد الرحمن بن أبي ليلى أن عليًّا رضي الله عنه. ثم ساق الأثر بنحو ما قدمنا. ثم قال: حدثنا أبو خالد الأحمر، عن حجاج، عن ما قدمنا. ثم قال: حدثنا أبو خالد الأحمر، عن حجاج، عن

الحسن بن سعيد، عن عبد الرحمن بن عبد الله بن مسعود، عن علي، ثم ساق الأثر المذكور بنحو ما قدمنا. اهـ.

وهذه الروايات يعضد بعضها بعضاً، وهي تدل على أن علياً كان يقول ببداءة الإمام في الإقرار وبداءة الشهود في البينة، وإن كان له حكم الرفع فالأمر واضح، وإن كان له حكم الوقف فهي فتوى وفعل من خليفة راشد، ولم يعلم أن أحداً أنكر عليه. ولهذا استظهرنا بداءة البينة والإمام في الرجم. والعلم عند الله تعالى.

الفرع الخامس: اعلم أن المرجوم إذا هرب في أثناء الرجم عندما وجد ألم الضرب بالحجارة فإن كان زناه ثابتاً ببينة، فلا خلاف في أنهم يتبعونه، حتى يدركوه، فيرجموه؛ لوجوب إقامة الحد عليه الذي هو الرجم بالبينة، وإن كان زناه ثابتاً بإقرار فقد اختلف أهل العلم فيه.

قال النووي في شرح مسلم: اختلف العلماء في المحصن: إذا ٢٠ أقر بالزنا / فشرعوا في رجمه، ثم هرب، هل يترك أم يتبع ليقام عليه الحد؟ فقال الشافعي وأحمد وغيرهما: يترك، ولا يتبع لكي يقال له بعد ذلك، فإن رجع عن الإقرار ترك، وإن أعاد رجم.

وقال مالك في رواية وغيره: إنه يتبع ويرجم. واحتج الشافعي وموافقوه بما جاء في رواية أبي داود أن النبي رواية قال: «ألا تركتموه حتى أنظر في شأنه؟» وفي رواية «هلا تركتموه فلعله يتوب فيتوب الله عليه».

 بالرجوع. وقد ثبت إقراره فلا يترك حتى يصرح بالرجوع قالوا: وإنما قلنا: لا يتبع في هربه لعله يريد الرجوع. ولم نقل: إنه سقط الرجم بمجرد الهرب. والله أعلم انتهى منه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أظهر القولين عندي أنه إن هرب في أثناء الرجم لا يتبع، بل يمهل حتى ينظر في أمره، فإن صرح بالرجوع ترك، وإن تمادى على إقراره رجم. ويدل لهذا ما في رواية أبي داود التي أشار لها النووي. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الخامسة: اعلم أن البكر من الرجال والنساء إذا زنا وجب جلده مائة جلدة، كما هو نص الآية الكريمة، ولا خلاف فيه. ولكن العلماء اختلفوا هل يغرب سنة مع جلده مائة، أو لا يغرب؟ فذهب جمهور أهل العلم إلى أن البكر يغرب سنة مع الجلد.

قال ابن قدامة في المغني: وهو قول جمهور أهل العلم. روي ذلك عن الخلفاء الراشدين، وبه قال أبيّ، وابن مسعود، وابن عمر رضي الله عنهم. وإليه ذهب عطاء، وطاووس، والشوري، وابن أبي ليلى، والشافعي، وإسحاق، وأبو ثور. وقال مالك والأوزاعي: يغرب الرجل دون المرأة. وقال أبو حنيفة ومحمد: لا يجب التغريب على ذكر ولا أنثى.

وقال النووي في شرح مسلم: قال / الشافعي والجماهير: ينفى ٦٦ سنة رجلاً كان أو امرأة. وقال الحسن: لا يجب النفي. وقال مالك والأوزاعي: لا نفي على النساء، وروي مثله عن علي رضي الله عنه، إلى أن قال: وأما العبد والأمة ففيهما ثلاثة أقوال للشافعي.

أحدها: يغرب كل واحد منهما سنة لظاهر الحديث. وبهذا قال سفيان الثوري، وأبو ثور، وداود، وابن جرير.

والثاني: يغرب نصف سنة؛ لقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا أُحَصِنَّ فَإِنْ الْعَصِنَّ فَإِنْ الْعَصِنَّ وَهِذَا أَتَيْنَ بِفَحِشَةِ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ وهذا أصح الأقوال عند أصحابنا. وهذه الآية مخصصة لعموم الحديث. والصحيح عند الأصوليين جواز تخصيص السنة بالكتاب؛ لأنه إذا جاز تخصيص الكتاب بالكتاب فتخصيص السنة به أولى.

والثالث: لا يغرب المملوك أصلاً، وبه قال الحسن البصري، وحماد، ومالك، وأحمد وإسحاق؛ لقوله على في الأمة إذا زنت: «فليجلدها» ولم يذكر النفي، ولأن نفيه يضر سيده مع أنه لا جناية من سيده.

وأجاب أصحاب الشافعي عن حديث الأمة إذا زنت أنه ليس فيه تعرض للنفي، والآية ظاهرة في وجوب النفي، فوجب العمل بها، وحمل الحديث على موافقتها. والله أعلم. اهد كلام النووي، وقوله: إن الآية ظاهرة في وجوب النفي ليس بظاهر فانظره.

وإذا عرفت أقوال أهل العلم في هذه المسألة، وأن الأئمة الثلاثة: مالكاً، والشافعي، وأحمد متفقون على تغريب الزاني البكر الحر الذكر وإن وقع بينهم خلاف في تغريب الإناث والعبيد، وعلمت أن أبا حنيفة، ومن ذكرنا معه يقولون بأنه لا يجب التغريب على الزاني مطلقاً ذكراً كان أو أنثى حراً أو عبداً فهذه تفاصيل أدلتهم.

أما الذين قالوا: يغرب البكر الزاني سنة، فاحتجوا بأن ذلك ٢٢ ثابت عن / النبي عليه ثبوتاً لا مطعن فيه، ومن ذلك ما أخرجه الشيخان في صحيحيهما وباقي الجماعة في حديث العسيف الذي زنى بامرأة الرجل الذي كان أجيراً عنده، وفيه: فقال رسول الله عليه: «والذي نفسي بيده لأقضين بينكما بكتاب الله: الوليدة والغنم رد

عليك، وعلى ابنك جلد مائة وتغريب عام» الحديث. وفيه التصريح من النبي على برواية صحابيين جليلين أنه أقسم ليقضين بينهما بكتاب الله، ثم صرح بأن من ذلك القضاء بكتاب الله جلدُ ذلك الزاني البكر مائة وتغريبه عاماً. وهذا أصح نص وأصرحه في محل النزاع.

ومن ذلك ما أخرجه مسلم في صحيحه وغيره، وهو حديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه الذي قدمناه، وفيه: البكر بالبكر جلد مائة ونفي سنة. وهو أيضاً نص صحيح عن النبي على في محل النزاع.

واحتج الحنفية ومن وافقهم من الكوفيين على عدم التغريب بأدلة:

منها: أن التغريب سنة زيادة على قوله تعالى: ﴿ فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَنَجِدٍ مِنْهَا مِأْنَةَ جَلَّدَةٍ ﴾ والمقرر في أصول الحفنية هو أن الزيادة على النص نسخ له، وإذا كانت زيادة التغريب على الجلد في الآية تعتبر نسخاً للآية فهم يقولون: إن الآية متواترة، وأحاديث التغريب أخبار آحاد. والمتواتر عندهم لا ينسخ بالآحاد، وقد قدمنا في مواضع من هذا الكتاب المبارك أن كلا الأمرين ليس بمسلم.

أما الأول منهما، وهو أن كل زيادة على النص فهي ناسخة له ليس بصحيح؛ لأن الزيادة على النص لا تكون ناسخة له على التحقيق إلا إن كانت مثبتة شيئاً قد نفاه النص، أو نافية شيئاً أثبته النص، أما إذا كانت زيادة شيء سكت عنه النص السابق، ولم يتعرض لنفيه، ولا لإثباته فالزيادة حينئذ إنما هي رافعة للبراءة الأصلية المعروفة في الأصول بالإباحة العقلية، وهي بعينها استصحاب العدم الأصلي،

حتى يرد دليل ناقل عنه، ورفع البراءة الأصلية ليس بنسخ، وإنما النسخ رفع حكم شرعي كان ثابتاً بدليل شرعي.

وقد أوضحنا هذا المبحث في سورة الأنعام في الكلام على ٢٠ قوله تعالى: / ﴿ قُل لَا آَجِدُ فِي مَا أُوحِىَ إِلَىّ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُۥ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْـتَةً أَوْدَمُا مَسْفُوحًا﴾ الآية.

وفي سورة الحج في مبحث اشتراط الطهارة للطواف في كلامنا الطويل عَلَى آيات الحج، وغير ذلك من مواضع هذا الكتاب المبارك.

وأما الأمر الثاني: وهو أن المتواتر لا ينسخ بأخبار الآحاد؛ فقد قدمنا في سورة الأنعام في الكلام على آية الأنعام المذكورة آنفاً أنه غلط فيه جمهور الأصوليين غلطاً لا شك فيه، وأن التحقيق هو جواز نسخ المتواتر بالآحاد إذا ثبت تأخرها عنه، ولا منافاة بينهما أصلاً حتى يرجح المتواتر على الآحاد؛ لأنه لا تناقض مع اختلاف زمن الدليلين؛ لأن كل منهما حق في وقته؛ فلو قالت لك جماعة من العدول: إن أخاك المسافر لم يصل بيته إلى الآن؛ ثم بعد ذلك بقليل من الزمن أخبرك إنسان واحد أن أخاك وصل بيته، فإن خبر هذا الإنسان الواحد أحق بالتصديق من خبر جماعة العدول المذكورة؟ لأن أخاك وقت كونهم في بيته لم يقدم، وبعد ذهابهم بزمن قليل قدم أخوك، فأخبرك ذلك الإنسان بقدومه، وهو صادق، وخبره لم يعارض خبر الجماعة الآخرين، لاختلاف زمنهما كما أوضحناه في المحل المذكور؛ فالمتواتر في وقته قطعي؛ ولكن استمرار حكمه إلى الأبد ليس بقطعي؛ فنسخه بالآحاد إنما نفي استمرار حكمه؛ وقد عرفت أنه ليس بقطعي كما ترى. ومن أدلتهم على عدم التغريب حديث سهل بن سعد الساعدي عند أبي داود وقد قدمناه أن رجلاً أقر عنده على أنه زنى بامرأة سماها فأنكرت أن تكون زنت؛ فجلده الحد؛ وتركها. وما رواه أبو داود أيضاً عن ابن عباس: أن رجلاً من بكر بن ليث أقر عند النبي على أنه زنى بامرأة أربع مرات؛ وكان بكراً فجلده النبي على مائة، وسأله على المرأة إذا كذبته، فلم يأت بها؛ فجلده حد الفرية ثمانين ٦٤ جلدة؛ قالوا: ولو كان التغريب واجباً لما أخل به النبي على .

ومن أدلتهم أيضاً: الحديث الصحيح "إذا زنت أمة أحدكم فليجلدها» الحديث، وهو متفق عليه. ولم يذكر فيه التغريب مع الجلد، فدل ذلك على أن التغريب منسوخ. وهذا الاستدلال لا ينهض لمعارضة النصوص الصحيحة الصريحة التي فيها إقسامه الله الجمع بين جلد البكر، ونفيه سنة قضاء منه على بكتاب الله.

وإيضاح ذلك: أن النبي على أقسم أن الجمع بين الجلد والتغريب قضاء بكتاب الله، وهذا النص الصحيح بالغ من الصراحة في محل النزاع ما لم يبلغه شيء آخر يعارض به.

وقال الشوكاني في نيل الأوطار: إن النبي ﷺ هو المبين، وقد أقسم أن الجمع بين الجلد والتغريب قضاء بكتاب الله. قال: وخطب بذلك عمر رضي الله عنه على رؤوس المنابر؛ وعمل به الخلفاء الراشدون؛ ولم ينكره أحد فكان إجماعاً. اهـ منه.

وذكر مرجحات أخرى متعددة لوجوب التغريب.

والحاصل: أن حديث أبي داود الذي استدلوا به من حديث سهل بن سعد، وابن عباس ليس فيه ذكر التغريب؛ ولا التصريح

بعدمه؛ ولم يعلم هل هو قبل حديث الإقسام بأن الجمع بينهما قضاء بكتاب الله أو بعده؟ فعلى أن المتأخر الإقسام المذكور فالأمر واضح؟ وعلى تقدير أن الإقسام هو المتقدم، فذلك التصريح بأن الجمع بينهما قضاء بكتاب الله مع الإقسام على ذلك لا يصح رفعه بمحتمل، ولو تكررت الروايات به تكرراً كثيراً، وعلى أنه لا يعرف المتقدم / منهما كما هو الحق، فالحديث المتفق عليه عن صحابيين جليلين هما: أبو هريرة، وزيد بن خالد الجهني الذي فيه الإقسام بأن الجمع بينهما قضاء بكتاب الله لا شك في تقديمه على حديث أبي داود الذي هو دونه في السند والمتن، أما كونه في السند: فظاهر، وأما كونه في المتن: فلأن حديث أبي داود ليس فيه التصريح بنفي التغريب، والصريح مقدم على غير الصريح كما هو معروف في الأصول. وبه تعلم أن الأصح الذي لا ينبغي العدول عنه جمع الجلد والتغريب.

وأما الاستدلال بحديث الأمة فليس بوجيه؛ لاختلاف الأمة والأحرار في أحكام الحد، فهي تجلد خمسين ولو محصنة، ولا ترجم، والأحرار بخلاف ذلك، فأحكام الأحرار والعبيد في الحدود قد تختلف.

وقد بينت آية النساء اختلاف الحرة والأمة في حكم حد الزنا من جهتين:

إحداهما: أنها صرحت بأنها إن كانت محصنة، فعليها الجلد لا الرجم.

والثانية: أن عليها نصفه، وذلك في قوله: ﴿ فَإِذَا ٱلْحَصِنَّ فَإِنَّ الْمُحْصَنَتِ مِنَ ٱلْمُذَابِ ﴾، فتأمل

قوله: ﴿ فَإِذَا أُحْصِنَ ﴾ وقوله: ﴿ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَاتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ يظهر لك ما ذكرنا.

ومما ذكرنا تعلم أن الأصح الذي لا ينبغي العدول عنه: هو وجوب تغريب البكر سنة مع جلده مائة؛ لصراحة الأدلة الصحيحة في ذلك. والعلم عند الله تعالى.

# فروع تتعلق بهذه المسألة

الفرع الأول: اعلم أن الذين قالوا بالتغريب، وهم الجمهور اختلفوا في تغريب المرأة، فقال جماعة من أهل العلم: تغرب المرأة سنة؛ لعموم أدلة التغريب، وممن قال به: الشافعي وأحمد، وقال بعض أهل العلم: لا تغريب على النساء، وممن قال به مالك والأوزاعي، وروي مثله عن على رضي الله عنه.

أما حجة من قال بتغريب النساء فهي عموم أدلة التغريب، وظاهرها شمول/الأنثي.

وأما الذين قالوا: لا تغريب على النساء، فقد احتجوا بالأحاديث الصحيحة الواردة بنهي المرأة عن السفر إلا مع محرم، أو زوج.

وقد قدمناها في سورة النساء في الكلام على مسافة القصر. قالوا: لا يجوز سفرها دون محرم، ولا يكلف محرمها بالسفر معها؛ لأنه لا ذنب له يكلف السفر بسببه. قالوا: ولأن المرأة عورة، وفي تغربها تضييع لها، وتعريض لها للفتنة، ولذلك نهيت عن السفر إلا مع محرم أو زوج. قالوا: وغاية ما في الأمر أن عموم أحاديث التغريب بالنسبة إلى النساء خصصته أحاديث نهي المرأة عن السفر إلا مع محرم أو زوج، وهذا لا إشكال فيه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر لي أنها إن وجد لها محرم متبرع بالسفر معها إلى محل التغريب مع كون محل التغريب محل مأمن لا تخشى فيه فتنة، مع تبرع المحرم المذكور بالرجوع معها إلى محلها بعد انتهاء السنة، فإنها تغرب؛ لأن العمل بعموم أحاديث التغريب لا معارض له في الحالة المذكورة. وأما إن لم تجد محرماً متبرعاً بالسفر معها، فلا يجبر؛ لأنه لا ذنب له، ولا تكلف هي السفر بدون محرم، لنهيه علي عن ذلك.

وقد قدمنا مراراً أن النص الدال على النهي يقدم على الدال على الأمر على الأصح؛ لأن درأ المفاسد مقدم على جلب المصالح. وهذا التفصيل الذي استظهرنا لم نعلم أحداً ذهب إليه، ولكنه هو الظاهر من الأدلة. والعلم عند الله تعالى.

الفرع الثاني: اعلم أن العلماء اختلفوا في تغريب العبد والأمة، وقد قدمنا أقوال أهل العلم في ذلك.

وأظهر أقوالهم عندنا: أن المملوك لا يغرب؛ لأنه مال، وفي تغريبه إضرار بمالكه، وهو لا ذنب له، ويستأنس له بأنه لا يرجم ولو كان محصناً؛ لأن إهلاكه بالرجم إضرار بمالكه. ويؤيده قوله على الله ولا إذا زنت / أمة أحدكم فليجلدها» الحديث. ولم يذكر تغريباً. وقد فهم البخاري رحمه الله عدم نفي الأمة من الحديث المذكور. ولذا قال في ترجمته: باب لا يثرب على الأمة إذا زنت ولا تنفى.

وقد قدمنا اختلاف الأصوليين في العبيد هل يدخلون في عموم نصوص الشرع؛ لأنهم من جملة المكلفين، أو لا يدخلون في عموم النصوص إلا بدليل منفصل لكثرة خروجهم من عموم النصوص، كما تقدم إيضاحه.

وقد قدمنا أن الصحيح هو دخولهم في عموم النصوص إلاً ما أخرجهم منه دليل، واعتمده صاحب مراقي السعود بقوله:

والعبد والموجود والذي كفر مشمولة له لدى ذوي النظر

وإخراجهم هنا من نصوص التغريب؛ لأنه على أمر بجلد الأمة الزانية وبيعها، ولم يذكر تغريبها؛ ولأنهم مال، وفي تغريبهم إضرار بالمالك. وفي الحديث «لا ضرر ولا ضرار» والعلم عند الله تعالى.

#### تنبيه

أظهر القولين عندي: أنه لا بد في التغريب من مسافة تقصر فيها الصلاة؛ لأنه فيما دونها له حكم الحاضر بالبلد الذي زنى فيه.

وأظهر القولين أيضاً عندي أن المغرب لا يسجن في محل تغريبه؛ لأن السجن عقوبة زائدة على التغريب، فتحتاج إلى دليل، ولا دليل عليها. والعلم عند الله تعالى. والأظهر أن الغريب إذا زنى غرب من محل زناه إلى محل آخر غير وطنه الأصلي.

المسألة السادسة: اعلم أن من أقر بأنه أصاب أحداً، ولم يعين ذلك الحد، فإنه لا يجب عليه الحد، لعدم التعيين، وهذا لا ينبغي أن يختلف فيه، لما ثبت في / الصحيحين من حديث أنس رضي الله عنه ٦٨ قال: «كنت عند النبي على الله فجاءه رجل فقال: يا رسول الله إني أصبت حداً فأقمه على، قال: ولم يسأله عنه، قال: وحضرت الصلاة فصلى مع النبي على فلما قضى النبي على الصلاة، قام إليه الرجل فقال: يا رسول الله إني أصبت حداً فأقم في كتاب الله، قال: أليس صليت معنا؟ قال: نعم. قال: فإن الله قد غفر لك ذنبك، أو قال: حدك هذا لفظ البخاري في صحيحه. والحديث متفق عليه. ولمسلم حدك.

وأحمد من حديث أبي أمامة نحوه. وهو نص صحيح صريح في أن من أقر بحد ولم يسمه لا حد عليه كما ترى. والعلم عند الله تعالى.

المسألة السابعة: في حكم رجوع الزاني المقر بالزنى، أو رجوع البينة قبل إتمام إقامة الحد عليه.

أما الزاني المقر بزناه إذا رجع عن إقراره سقط عنه الحد ولو رجع في أثناء إقامة الحد من جلد أو رجم. هذا هو الظاهر.

قال ابن قدامة: وبه قال عطاء، ويحيى بن يعمر، والزهري، وحماد، ومالك، والثوري، والشافعي، وإسحاق، وأبو حنيفة، وأبو يوسف. وقد حكى ابن قدامة خلاف هذا عن جماعة، وروايته عن مالك ضعيفة.

والظاهر لنا هو ما ذكرنا من سقوط الحد عنه برجوعه عن إقراره ولو في أثناء إقامة الحد؛ لما قدمنا من حديث أبي داود وغيره أن النبي على قال لهم لما تبعوا ماعزاً بعد هربه: «ألا تركتموه؟» وفي رواية «هلا تركتموه؟ فلعله يتوب فيتوب الله عليه» وفي ذلك دليل عل قبول رجوعه، وعليه أكثر أهل العلم، وهو الحق إن شاء الله تعالى. وأما رجوع البينة أو بعضهم فلم أعلم فيه بخصوصه نصاً من كتاب ولا سنّة، والعلماء مختلفون فيه.

واعلم أن له حالتين:

٦٩ / إحداهما: أن يكون رجوعهم، أو رجوع بعضهم قبل إقامة الحد على الزاني بشهادتهم.

والثانية: أن يكون رجوعهم، أو رجوع بعضهم بعد إقامة الحد عليه، والحد المذكور قد يكون جلداً، وقد يكون رجماً، فإذا رجعوا

كلهم، أو واحد منهم قبل إقامة الحد، فقد قال في ذلك ابن قدامة في المغني: فإن رجعوا عن الشهادة، أو واحد منهم فعلى جميعهم الحد في أصح الروايتين، وهو قول أبي حنيفة. والثانية: يحد الثلاثة دون الراجع، وهو اختيار أبي بكر، وابن حامد؛ لأنه إذا رجع قبل الحد فهو كالتائب قبل تنفيذ الحكم بقوله، فسقط عنه الحد؛ ولأن في درء الحد عنه تمكيناً له من الرجوع الذي يحصل به مصلحة المشهود عليه. وفي إيجاب الحد زجر له عن الرجوع خوفاً من الحد، فتفوت تلك المصلحة، وتحقق المفسدة، فناسب ذلك نفي الحد عنه. وقال الشافعي: يحد الراجع دون الثلاثة؛ لأنه مقر على نفسه بالكذب في قذفه. وأما الثلاثة فقد وجب الحد بشهادتهم، وإنما سقط بعد وجوبه برجوع الراجع، ومن وجب الحد بشهادته لم يكن قاذفاً فلم يحد، كما لو لم يرجع.

ولنا أنه نقص العدد بالرجوع قبل إقامة الحد، فلزمهم الحد، كما لو شهد ثلاثة وامتنع الرابع من الشهادة. وقولهم: وجب الحد بشهادتهم يبطل بما إذا رجعوا كلهم، وبالراجع وحده، فإن الحد وجب، ثم سقط، ووجب الحد عليهم بسقوطه، ولأن الحد إذا وجب على الراجع مع المصلحة في رجوعه، وإسقاط الحد عن المشهود عليه بعد وجوبه، وإحيائه المشهود عليه بعد إشرافه على التلف، فعلى غيره أولى. انتهى من المغني.

وحاصله: أنهم إن رجعوا كلهم حدوا كلهم، وإن رجع بعضهم، ففي ذلك ثلاثة أقوال:

الأول: يحدون كلهم.

والثاني: يحد من لم يرجع دون من رجع.

/ والثالث: عكسه كما هو واضح من كلامه.

والأظهر: أنهم إن رجعوا بعد الحكم عليه بالرجم أو الجلد بشهادتهم أنه لا يقام عليه الحد، لرجوع الشهود أو بعضهم.

وقول بعض المالكية: إن الحكم ينفذ عليه ولو رجعوا كلهم أو بعضهم قبل التنفيذ خلاف التحقيق، وإن كان المعروف في مذهب مالك أن الحكم إذا نفذ بشهادة البينة أنه لا ينقض برجوعهم، وإنما ينقض بظهور كذبهم؛ لأن هذا لم يعمموه في الشهادة المفضية إلى القتل لعظم شأنه. والأظهر أنه لا يقتل بشهادة بينة كذبت أنفسها فيما شهدت عليه به كما لا يخفى. وأما إن كان رجوع البينة بعد إقامة الحد، فالأظهر أنه إن لم يظهر تعمدهم الكذب لزمتهم دية المرجوم، وإن ظهر أنهم تعمدوا الكذب فقال بعض أهل العلم: تلزم الدية أيضاً. وقال بعضهم بالقصاص، وهو قول أشهب من أصحاب مالك، وله وجه من النظر؛ لأنهم تسببوا في قتله بشهادة زور، فقتلهم به له وجه. والعلم عند الله تعالى.

وإن كان رجوعهم أو رجوع بعضهم بعد جلد المشهود عليه بالزنى بشهادتهم، فإن لم يظهر تعمدهم الكذب، فالظاهر أنهم لا شيء عليهم؛ لأنهم لم يقصدوا سوءاً، وإن ظهر تعمدهم الكذب وجب تعزيرهم بقدر ما يراه الإمام رادعاً لهم ولأمثالهم؛ لأنهم فعلوا معصيتين عظيمتين:

الأولى: تعمدهم شهادة الزور.

والثانية: إضرارهم بالمشهود عليه بالجلد، وهو أذى عظيم أوقعوه به بشهادة زور. والعلم عند الله تعالى.

#### تنبيه

اعلم أنا قدمنا من زنى ببهيمة في سورة الإسراء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَن قُلِلَ مَظْلُومًا فَقَدَّ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ عَلَى الطَّائِنَا ﴾ وقدمنا حكم اللواط وأقوال أهل العلم وأدلتهم في ذلك في سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَا هِيَ مِنَ ٱلظَّلْلِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴿ وَقَد قدمنا الكلام أيضاً على أن من زنى مرات متعددة قبل / أن يقام عليه الحد، يكفي ٧١ لجميع ذلك حد واحد في الكلام على آيات الحج.

وقد أوضحنا أن الأمة تجلد خمسين، سواء كانت محصنة أو غير محصنة؛ لأن جلدها خمسين مع الإحصان منصوص في القرآن كما تقدم إيضاحه، وجلدها مع عدم الإحصان ثابت في الصحيح.

وأظهر الأقوال عندنا أن الأمة غير المحصنة تجلد خمسين، وألحق أكثر أهل العلم العبد بالأمة.

والأظهر عندنا: أنه يجلد خمسين مطلقاً أحصن أم لا. وقد تركنا الأقوال المخالفة لما ذكرنا؛ لعدم اتجاهها عندنا مع أنا أوضحناها في سورة النساء على قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنَ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ ﴾ الآية، ولنكتف بما ذكرنا هنا من أحكام الزنى المتعلقة بهذه الآية التى نحن بصددها.

وعادتنا أن الآية إن كان يتعلق بها باب من أبواب الفقه أنا نذكر عيون مسائل ذلك الباب، والمهم منه، ونبيِّن أقوال أهل العلم في ذلك ونناقشها، ولا نستقصي جميع ما في الباب؛ لأن استقصاء ذلك في كتب فروع المذاهب كما هو معلوم. والعلم عند الله تعالى.

# قوله تعالى: ﴿ ٱلزَّانِ لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَٱلزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَا إِلَّا زَانِ أَوْ مُشْرِكَةً وَٱلزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَا إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكُ وَحُرِّمَ ذَالِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ثَلِكَ ﴾ .

قد قدمنا مراراً أن من أنواع البيان التي تضمنها هذا الكتاب المبارك أن يقول بعض العلماء في الآية قولاً، ويكون في نفس الآية قرينة دالة على عدم صحة ذلك القول، ذكرنا هذا في ترجمة الكتاب وذكرنا فيما مضى من الكتاب أمثلة كثيرة لذلك، ومن أمثلة ذلك هذه الآية الكريمة.

وإيضاح ذلك: أن العلماء اختلفوا في المراد بالنكاح في هذه ٧٢ الآية، فقال / جماعة: المراد بالنكاح في هذه الآية: الوطء الذي هو نفس الزني، وقالت جماعة أخرى من أهل العلم: إن المراد بالنكاح في هذه الآية هو عقد النكاح. قالوا: فلا يجوز لعفيف أن يتزوج زانية كعكسه، وهذا القول الذي هو أن المراد بالنكاح في الآية: التزويج لا الوطء، في نفس الآية قرينة تدل على عدم صحته، وتلك القرينة هي ذكر المشرك والمشركة في الآية؛ لأن الزاني المسلم لا يحل له نكاح مشركة؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَنكِحُوا ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ لَا هُنَّ حِلُّ لَمُّمْ وَلَا هُمْ يَجِلُونَ لَهُنَّ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُمْسِكُوا بِعِصْمِ ٱلْكُوافِرِ ﴾ وكذلك الزانية المسلمة لا يحل لها نكاح المشرك؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُنكِحُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوأَ ﴾ فنكاح المشركة والمشرك لا يحل بحال. وذلك قرينة على أن المراد بالنكاح في الآية التي نحن بصددها الوطء الذي هو الزني، لا عقد النكاح، لعدم ملاءمة عقد النكاح لذكر المشرك والمشركة. والقول بأن نكاح الزاني للمشركة والزانية للمشرك منسوخ ظاهر السقوط؛ لأن سورة النور مدنية؛ ولا دليل على أن ذلك أحل

بالمدينة، ثم نسخ. والنسخ لا بد له من دليل يجب الرجوع إليه.

## مسألة تتعلق بهذه الآية الكريمة

اعلم أن العلماء اختلفوا في جواز نكاح العفيف الزانية؛ ونكاح العفيفة الزاني، فذهب جماعة من أهل العلم منهم الأئمة الثلاثة إلى جواز نكاح الزانية مع الكراهة التنزيهية عند مالك وأصحابه ومن وافقهم. واحتج أهل هذا القول بأدلة.

منها: عموم قوله تعالى: ﴿ وَأُحِلَّ لَكُمُ مَّا وَرَآءَ ذَالِكُمُ ۗ وهو شامل بعمومه الزانية والعفيفة، وعموم قوله تعالى: ﴿ وَأَنكِمُوا ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُرُ ﴾ الآية؛ وهو شامل بعمومه الزانية أيضاً والعفيفة.

ومن أدلتهم على ذلك: حديث ابن عباس رضي الله عنهما «أن رجلًا / جاء إلى النبي ﷺ فقال: إن امرأتي لا تردّ يد لامس. قال: ٧٣ غربها. قال: أخاف أن تتبعها نفسي؟ قال: فاستمتع بها».

قال ابن حجر في بلوغ المرام في هذا الحديث بعد أن ساقه باللفظ الذي ذكرنا: رواه أبو داود، والترمذي، والبزار ورجاله ثقات، وأخرجه النسائي من وجه آخر، عن ابن عباس رضي الله عنهما بلفظ قال: «طلقها، قال: لا أصبر عنها، قال: فأمسكها». اهد. من بلوغ المرام. وفيه تصريح ابن حجر بأن رجاله ثقات. وبه تعلم أن ذكر ابن الجوزي لهذا الحديث في الموضوعات فيه نظر؛ وقد ذكره في الموضوعات مرسلاً عن أبي الزبير قال: «أتي رجل النبي على فقال: وحسان بن عطية كلاهما عن رسول الله على عبيد بن عمير، وحسان بن عطية كلاهما عن رسول الله على الفجور، ولا يجوز هذا، وإنما يحمل على أبو بكر الخلال على الفجور، ولا يجوز هذا، وإنما يحمل على تفريطها في المال لو صح الحديث.

قال أحمد بن حنبل: هذا الحديث لا يثبت عن رسول الله ﷺ، ليس له أصل. انتهى من موضوعات ابن الجوزي. وكثرة اختلاف العلماء في تصحيح الحديث المذكور وتضعيفه معروفة.

وقال الشوكاني في نيل الأوطار: ولا ريب أن العرب تكني بمثل هذه العبارة عن عدم العفة عن الزنى. يعني بالعبارة المذكورة قول الرجل: إن امرأتي لا تردّ يد لامس. اه.. وما قاله الشوكاني وغيره هو الظاهر؛ لأن لفظ لا تردّ يد لامس أظهر في عدم الامتناع ممن أراد منها ما لا يحل كما لا يخفى، فحمله على تفريطها في المال غير ظاهر؛ لأن إطلاق لفظ اللامس على أخذ المال ليس بظاهر كما ترى.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الحديث المذكور في المرأة التي ظهر عدم عفتها، وهي تحت زوج. وكلامنا الآن في ابتداء ٧٤ النكاح لا في الدوام عليه، / وبين المسألتين فرق كما سترى إيضاحه إن شاء الله تعالى.

ثم اعلم أن الذين قالوا بجواز تزويج الزانية والزاني أجابوا عن الاستدلال بالآية التي نحن بصددها، وهي قوله تعالى: ﴿ ٱلزَّانِ لَا يَنكِحُ لَا يَنكِحُ لَا يَنكِحُ اللَّا اللَّهِ من وجهين.

الأول: أن المراد بالنكاح في الآية هو الوطء الذي هو الزنى بعينه، قالوا: والمراد بالآية تقبيح الزنى وشدة التنفير منه؛ لأن الزاني لا يطاوعه في زناه من النساء إلا التي هي في غاية الخسة لكونها مشركة لا ترى حرمة الزنى، أو زانية فاجرة خبيثة.

وعلى هذا القول، فالإشارة في قوله تعالى: ﴿ وَحُرِّمَ ذَالِكَ عَلَى

أَنْتُوْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ وَالْحُمْ اللَّهِ وَالْمُولِ اللَّهِ وَالْحُوانِنَا اللهِ وَإِخُوانِنَا اللهِ وَإِخُوانِنَا اللهِ وَالْمُسْرِكَةُ الْمُسْلِمِينَ مِنْهُ، كَعْكُسُهُ. وعلى هذا القول فلا إشكال في ذكر المشركة والمشرك.

الوجه الثاني: هو قولهم: إن المراد بالنكاح في الآية التزويج، إلا أن هذه الآية التي هي قوله تعالى: ﴿ ٱلزَّانِ لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً ﴾ الآية منسوخة بقوله تعالى: ﴿ وَأَنكِحُوا ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُرٌ ﴾ الآية، وممن ذهب إلى نسخها بها: سعيد بن المسيب، والشافعي.

وقال ابن كثير في تفسير هذه الآية ما نصه: هذا خبر من الله تعالى بأن الزاني لا يطأ إلا زانية، أو مشركة، أي: لا يطاوعه على مراده من الزنا إلا زانية عاصية أو مشركة لا ترى حرمة ذلك، وكذلك النزانية لا ينكحها إلا زان، أي: عاص بزناه، أو مشرك لا يعتقد تحريمه.

قال سفيان الثوري عن حبيب بن أبي عمرة، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس رضي الله عنهما: ﴿ الزَّانِ لَا يَنكِحُ لِلّا زَانِيَةً أَوّ مُشْرِكَةً ﴾ قال: ليس هذا بالنكاح إنما هو الجماع، لا يزنى بها إلّا زان أو مشرك. وهذا /إسناد صحيح عنه، وقد روي عنه من غير وجه ٧٥ أيضاً، وقد روي عن مجاهد وعكرمة، وسعيد بن جبير، وعروة بن الزبير، والضحاك، ومكحول، ومقاتل بن حيان، وغير واحد نحو ذلك. انتهى محل الغرض منه بلفظه.

فتراه صدر بأن المراد بالنكاح في الآية: الجماع، لا التزويج. وذكر صحته عن ابن عباس الذي دعا له النبي ﷺ أن يعلمه تأويل القرآن. وعزاه لمن ذكر معه من أجلاء المفسرين. وابن عباس

رضي الله عنهما من أعلم الصحابة بتفسير القرآن العظيم، ولا شك في علمه باللغة العربية.

فقوله في هذه الآية الكريمة بأن النكاح فيها هو الجماع لا العقد يدل على أن ذلك جار على الأسلوب العربي الفصيح. فدعوى أن هذا التفسير لا يصح في العربية، وأنه قبيح يرده قول البحر ابن عباس كما ترى.

وقال القرطبي في تفسير هذه الآية: وقد روي عن ابن عباس، وأصحابه أن النكاح في هذه الآية: الوطء.

واعلم أن إنكار الزجاج لهذا القول في هذه الآية، أعني القول بأن النكاح فيها الجماع. وقوله: إن النكاح لا يعرف في القرآن إلاً بمعنى التزويج مردود من وجهين.

الأول: أن القرآن جاء في النكاح بمعنى الوطء، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا يَحِلُ لَهُ مِنْ بَعَدُ حَتَىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَةُ ﴾ وقد صح عن النبي ﷺ أنه فسر قوله: (حتى تنكح زوجاً غيره) بأن معنى نكاحها له مجامعته لها حيث قال: «لا حتى تذوقي عسيلته ويذوق عسيلتك» ومراده بذوق العسيلة: الجماع، كما هو معلوم.

الوجه الثاني: أن العرب الذين نزل القرآن بلغتهم يطلقون النكاح على الوطء. والتحقيق: أن النكاح في لغتهم الوطء.

قال الجوهري في صحاحه: / النكاح الوطء، وقد يكون العقد. اهد. وإنما سموا عقد التزويج نكاحاً؛ لأنه سبب النكاح، أي: الوطء، وإطلاق المسبب وإرادة سببه معروف في القرآن، وفي كلام العرب، وهو مما يسميه القائلون بالمجاز المجاز المرسل، كما

هو معلوم عندهم في محله. ومن إطلاق العرب النكاح على الوطء قول الفرزدق:

وذات حليل أنكحتها رماحنا حلال لمن يبني بها لم تطلق

لأن الإنكاح في البيت ليس المراد به: عقد التزويج، إذ لا يعقد على المسبيات، وإنما المراد به الوطء بملك اليمين، والسبي مع الكفر. ومنه قوله أيضاً:

وبنت كريم قد نكحنا ولم يكن لها خاطب إلَّا السنان وعامله

فالمراد بالنكاح في هذا البيت هو الوطء بملك اليمين، لا العقد كما صرح بذلك بقوله: ولم يكن لها خاطب إلا السنان وعامله.

وقوله:

إذا سقى الله قوماً صوب غادية فلا سقى الله أهل الكوفة المطرا التاركين على طهر نساءهم والناكحين بشطي دجلة البقرا

ومعلوم أن نكاح البقر ليس معناه التزويج.

قالوا: ومما يدل على أن النكاح في الآية غير التزويج، أنه لو كان معنى النكاح فيها التزويج لوجب حد المتزوج بزانية؛ لأنه زان، والزاني يجب حده. وقد أجمع العلماء على أن من تزوج زانية لا يحد حد الزنى، ولو كان زانياً لحد حد الزنى فافهم.

وهذا هو حاصل حجج من قالوا: إن النكاح في الآية الوطء، وأن تزويج العفيف الزانية ليس بحرام كعكسه.

وقالت جماعة أخرى من أهل العلم: لا يجوز تزويج الزاني لعفيفة، ولا عكسه، / وهو مذهب الإمام أحمد، وقد ٧٧

روي عن الحسن وقتادة. واستدل أهل هذا القول بآيات وأحاديث.

فمن الآيات التي استدلوا بها هذه الآية التي نحن بصددها، وهي قوله تعالى: ﴿ الزَّانِ لَا يَنكِحُهُمُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهُا إِلَّا زَانٍ وَهِي قوله تعالى: ﴿ الزَّانِ لَا يَنكِحُهُا إِلَّا زَانِيةً أَوْ مُشْرِكُ وَحُرِمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَهُ قالوا: المراد بالنكاح في هذه الآية: التزويج، وقد نص الله على تحريمه في قوله: ﴿ وَحُرِمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَهُ قَالُوا: والإشارة بقوله: (ذلك) راجعة إلى تزويج الزاني بغير الزانية، أو المشركة، وهو نص قرآني في تحريم نكاح الزاني العفيفة كعكسه.

ومن الآيات التي استدلوا بها قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلْوَصِّنَتُ مِنَ ٱلْوَصِّنِينَ وَٱلْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلْوَصِّنِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَفِحِينَ وَلا مُتَخِذِى آخْدَانِ ﴾ قالوا: فقوله: ﴿ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَفِحِينَ ﴾ أي: أعفاء غير زناة. ويفهم من مفهوم مخالفة الآية: أنه لا يجوز نكاح المسافح الذي هو الزاني لمحصنة مؤمنة، ولا محصنة عفيفة من أهل الكتاب، وقوله تعالى: ﴿ فَٱنكِحُوهُنَ بِإِذْنِ أَهّلِهِنَّ وَءَاتُوهُنَ إَلَمَعُمُوفِ مُحْصَنَتٍ غَيْرَ مُسَفِحَتٍ وَلا مُتَخِذَرِتِ أَهْلِهِنَ أَخْدَانِ ﴾ فقوله: ﴿ مُحْصَنَتِ غَيْرَ مُسَفِحَتٍ ﴾ أي: عفائف غير زانيات. ويفهم من مفهوم مخالفة الآية، أنهن لو كن مسافحات غير محصنات لما جاز تزوجهن.

ومن أدلة أهل هذا القول أن جميع الأحاديث الواردة في سبب نزول آية ﴿ الزَّافِ لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً ﴾ الآية. كلها في عقد النكاح، وليس واحد منها في الوطء، والمقرر في الأصول أن صورة سبب النزول قطعية الدخول. وأنه قد جاء في السنّة ما يؤيد صحة ما قالوا في الآية، من أن النكاح فيها التزويج، وأن الزاني لا يتزوج إلّا زانية

مثله، فقد روى أبو هريرة عن رسول الله / ﷺ أنه قال: «الزاني ٧٨ المجلود لا ينكح إلاَّ مثله».

وقال ابن حجر في بلوغ المرام في حديث أبي هريرة هذا: رواه أحمد، وأبو داود، ورجاله ثقات.

وأما الأحاديث الواردة في سبب نزول الآية:

فمنها: ما رواه عبد الله بن عمرو بن العاص أن رجلاً من المسلمين استأذن رسول الله على في امرأة يقال لها: أم مهزول، كانت تسافح، وتشترط له أن تنفق عليه، قال: فاستأذن النبي على أو ذكر له أمرها فقرأ عليه نبي الله: ﴿ وَٱلزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَا إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكُ ﴾ رواه أحمد.

وقال الشوكاني في نيل الأوطار في شرحه لهذا الحديث: وقد عزاه صاحب المنتقى لأحمد وحده، وحديث عبد الله بن عمرو أخرجه أيضاً الطبراني في الكبير والأوسط. قال في مجمع الزوائد: ورجال أحمد ثقات.

ومنها حدیث عمرو بن شعیب عن أبیه، عن جده أن مرثد بن أبي مرثد الغنوي كان يحمل الأساری بمكة، وكانت بمكة بغي يقال لها: عناق، وكانت صديقته، قال: فجئت النبي على فقلت: يا رسول أنكح عناقاً؟ قال: فسكت عني، فنزلت: ﴿وَٱلزَّانِيَةُ لاَ يَنكِحُهُا إِلّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكُ ﴾ فدعاني فقرأها عليّ، وقال: «لا تنكحها» رواه أبو داود، والنسائي، والترمذي.

قال الشوكاني في نيل الأوطار في كلامه على حديث عمرو بن شعيب هذا الذي ذكره صاحب المنتقى، وعزاه لأبي داود، والنسائي والترمذي: وحديث عمرو بن شعيب حسنه الترمذي.

وساق ابن كثير في تفسير هذه الآية الأحاديث التي ذكرنا بأسانيدها، وقال في حديث عمرو بن شعيب هذا: قال الترمذي: هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وقد رواه أبو داود، والنسائي في كتاب النكاح من سننهما من حديث عبيد الله بن الأخنس به.

٧٩ / قالوا: فهذه الأحاديث وأمثالها تدل على أن النكاح في قوله: ﴿ الزَّانِ لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً ﴾ أنه التزويج لا الوطء، وصورة النزول قطعية الدخول، كما تقرر في الأصول. قالوا: وعلى أن المراد به التزويج، فتحريم نكاح الزانية والزاني منصوص في قوله تعالى: ﴿ وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾.

وقال ابن القيم في زاد المعاد ما نصه: وأما نكاح الزانية فقد صرح الله سبحانه وتعالى بتحريمه في سورة النور، وأخبر أن من نكحها فهو إما زان أو مشرك، فإنه إما أن يلتزم حكمه سبحانه، ويعتقد وجوبه عليه أو لا، فإن لم يلتزمه، ولم يعتقده فهو مشرك، وإن التزمه واعتقد وجوبه، وخالفه فهو زان، ثم صرح بتحريمه، فقال: ﴿ وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَلا يخفى أن دعوة النسخ للآية بقوله: ﴿ وَأَنكِحُوا ٱلْأَيْمَى مِنكُم ﴿ مَن أضعف ما يقال، وأضعف منه حمل النكاح على الزنى؛ إذ يصير معنى الآية: الزاني لا يزني إلا بزانية أو مشركة، والزانية لا يزنى بها إلا زان أو مشرك، وكلام الله ينبغي أن يصان عن مثل هذا.

وكذلك حمل الآية على امرأة بغي مشركة، في غاية البعد عن لفظها وسياقها، كيف، وهو سبحانه إنما أباح نكاح الحرائر والإماء بشرط الإحصان، وهو العفة، فقال: ﴿ فَٱنْكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ وَهَانُوهُمُ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ وَهَانُوهُمُ أَبُورَهُنَّ بِٱلْمَعُهُ فِي مُحَصَنَتِ غَيْرَ مُسَافِحَتِ وَلَا مُتَخِذَاتِ أَخُدَانً فَإِنما أباح نكاحها في هذه الحالة دون غيرها، وليس هذا من دلالة المفهوم، فإن الأبضاع في الأصل على التحريم، فيقتصر في إباحتها على ما ورد به الشرع، وما عداه فعلى أصل التحريم. انتهى محل الغرض من كلام ابن القيم.

وهذه الأدلة التي ذكرنا هي حجج القائلين بمنع تزويج الزاني العفيفة /كعكسه، وإذا عرفت أقوال أهل العلم، وأدلتهم في مسألة ٨٠ نكاح الزانية والزاني فهذه مناقشة أدلتهم.

أما قول ابن القيم رحمه الله: إن حمل الزنا في الآية على الوطء ينبغي أن يصان عن مثله كتاب الله، فيرده أن ابن عباس وهو هو في المعرفة باللغة العربية، وبمعاني القرآن، صح عنه حمل الزنى في الآية على الوطء، ولو كان ذلك ينبغي أن يصان عن مثله كتاب الله لصانه عنه ابن عباس، ولم يقل به ولم يخف عليه أنه ينبغي أن يصان عن مثله.

وقال ابن العربي في تفسير ابن عباس للزنى في الآية بالوطء: هو معنى صحيح. انتهى منه بواسطة نقل القرطبي عنه.

وقول ابن القيم في كلامه هذا الذي ذكرنا عنه: «فإن لم يلتزمه، ولم يعتقده فهو مشرك» يقال فيه: نعم هو مشرك، ولكن المشرك لا يجوز له نكاح الزانية المسلمة، وظاهر كلامك جواز ذلك، وهو ليس بجائز، فيبقى إشكال ذكر المشرك والمشركة وارداً على القول بأن النكاح في الآية التزويج كما ترى.

وقول ابن القيم رحمه الله في كلامه هذا: «وليس هذا من باب دلالة المفهوم فإن الأبضاع في الأصل على التحريم فيقتصر في إباحتها على ما ورد به الشرع وما عداه فعلى أصل التحريم» يقال فيه: إن تزويج الزانية وردت نصوص عامة تقتضي جوازه، كقوله تعالى: ﴿ وَأُحِلَّ لَكُمُ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمُ مُ وهو شامل بعمومه للزانية والعفيفة والزاني والعفيف، وقوله: ﴿ وَأَنكِمُ وهو شامل بعمومه فهو أيضاً شامل بعمومه والعفيف، وقوله: ﴿ وَأَنكِمُ وُ الْأَيْمَىٰ مِنكُمْ ﴾ فهو أيضاً شامل بعمومه لجميع من ذكر، ولذا قال سعيد بن المسيب: إن آية ﴿ وَأَنكِمُ وَاللَّا يَنكُمُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

٨١ / وبما ذكرنا يتضح أن دلالة قوله: ﴿ مُحْصَنَتِ غَيْرَ مُسَنفِحَتِ ﴾ على المقصود من البحث من باب دلالة المفهوم كما أوضحناه قريباً ؟ لأن العمومات المذكورة لا يصح تخصيص عمومها إلا بدليل منطوقاً كان أو مفهوماً كما تقدم إيضاحه.

وأما قول سعيد بن المسيب والشافعي بأن آية ﴿ الزَّانِ لَا يَنكِحُ إِلَّا لَا يَنكِحُ إِلَّا الْبَيْدَةُ وَمُشْرِكَةً ﴾ منسوخة بقوله: ﴿ وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُرَ ﴾ فهو مستبعد؛ لأن المقرر في أصول الشافعي ومالك وأحمد هو أنه لا يصح نسخ الخاص بالعام، وأن الخاص يقضي على العام مطلقاً، سواء تقدم نزوله عنه أو تأخر، ومعلوم أن آية ﴿ وَأَنكِحُوا ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُمُ ﴾ الآية، أعم مطلقاً من آية ﴿ الزّانِ لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيكَ ﴾ الآية، فالقول بنسخها لها ممنوع على المقرر في أصول الأئمة الثلاثة المذكورين، وإنما يجوز ذلك على المقرر في أصول أبي حنيفة رحمه الله، كما قدمنا إيضاحه في سورة الأنعام.

وقد يجاب عن قول سعيد، والشافعي بالنسخ بأنهما فهماه من

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: هذه الآية الكريمة من أصعب الآيات تحقيقاً؛ لأن حمل النكاح فيها على التزويج لا يلائم ذكر المشركة والمشرك، وحمل النكاح فيها على الوطء لا يلائم الأحاديث الواردة المتعلقة بالآية، فإنها تعين أن المراد بالنكاح في الآية: التزويج، ولا أعلم مخرجاً واضحاً من الإشكال في هذه الآية إلا مع بعض تعسف، وهو أن أصح الأقوال عند الأصوليين كما حرره أبو العباس بن تيمية رحمه الله في رسالته في علوم القرآن، وعزاه لأجلاء علماء المذاهب الأربعة هو جواز حمل المشترك على معنييه، أو معانيه، فيجوز أن تقول: عدا اللصوص البارحة على عين زيد، وتعني بذلك أنهم عوروا عينه الباصرة، وغوروا عينه الجارية، وسرقوا عينه التي هي ذهبه أو فضته.

/ وإذا علمت ذلك فاعلم أن النكاح مشترك بين الوطء والتزويج ٨٢ خلافاً لمن زعم أنه حقيقة في أحدهما، مجاز في الآخر كما أشرنا له سابقاً، وإذا جاز حمل المشترك على معنييه، فيحمل النكاح في الآية على الوطء، وعلى التزويج معاً، ويكون ذكر المشركة والمشرك على تفسير النكاح بالوطء دون العقد، وهذا هو نوع العسف الذي أشرنا له. والعلم عند الله تعالى.

وأكثر أهل العلم على إباحة تزويج الزانية، والمانعون لذلك أقل، وقد عرفت أدلة الجميع.

# فروع تتعلق بهذه المسألة

الفرع الأول: اعلم أن من تزوج امرأة يظنها عفيفة، ثم زنت وهي في عصمته أن أظهر القولين: أن نكاحها لا يفسخ، ولا يحرم عليه الدوام على نكاحها، وقد قال بهذا بعض من منع نكاح الزانية مفرقاً بين الدوام على نكاحها، وبين ابتدائه. واستدل من قال هذا بحديث عمرو بن الأحوص الجشمي رضي الله عنه أنه شهد حجة الوداع مع رسول لله عليه، فحمد الله، وأثنى عليه وذكر ووعظ ثم قال: «استوصوا بالنساء خيراً، فإنهن عندكم عوان ليس تملكون منهن شيئاً غير ذلك إلا أن يأتين بفاحشة مبينة، فإن فعلن فاهجروهن في المضاجع واضربوهن ضرباً غير مبرح، فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلاً».

قال الشوكاني في حديث عمرو بن الأحوص هذا: أخرجه ابن ماجه، والترمذي وصححه. وقال ابن عبد البر في الاستيعاب في تسرجمة عمرو بن الأحوص المذكور: وحديثه في الخطبة صحيح. اهد. وحديثه في الخطبة هو هذا الحديث بدليل قوله: فحمد الله وأثنى عليه وذكر ووعظ، وهذا التذكير والوعظ هو الخطبة كما هو معروف.

الرجل قال للنبي على هذا الحديث المتقدم قريباً الذي فيه: أن الرجل قال للنبي على: إن امرأتي لا ترد يد لامس فقال: «طلقها، فقال: نفسي تتبعها فقال: أمسكها» وبينا الكلام في سنده، وأنه في الدوام على النكاح، لا في ابتداء النكاح، وأن بينهما فرقاً. وبه تعلم أن قول من قال: إن من زنت زوجته فسخ نكاحها، وحرمت عليه، خلاف التحقيق. والعلم عند الله تعالى.

الفرع الثاني: اعلم أن أظهر قولي أهل العلم عندي أنه لا يجوز نكاحها، نكاح المرأة الحامل من الزنا قبل وضع حملها، بل لا يجوز نكاحها، حتى تضع حملها، خلافاً لجماعة من أهل العلم. قالوا: يجوز نكاحها وهي حامل، وهو مروي عن الشافعي وغيره، وهو مذهب أبي حنيفة؛ لأن نكاح الرجل امرأة حاملاً من غيره فيه سقي الزرع بماء الغير، وهو لا يجوز، ويدل لذلك قوله تعالى: ﴿ وَأُولَاتُ ٱلْأَخْمَالِ أَجُلُهُنَّ أَن يَضَعّنَ حَمَلَهُنَّ ﴾ ولا يخرج من عموم هذه الآية إلا ما أخرجه دليل يجب الرجوع إليه، فلا يجوز نكاح حامل حتى ينتهي أجل عدتها، وقد صرح الله بأن الحوامل أجلهن أن يضعن حملهن، فيجب استصحاب هذا العموم، ولا يخرج منه إلا ما أخرجه دليل من كتاب أو سنة.

الفرع الثالث: اعلم أن أظهر قولي أهل العلم عندي أن الزانية والزاني إن تابا من الزنا وندما على ما كان منهما ونويا أن لا يعودا إلى الذنب، فإن نكاحهما جائز، فيجوز له أن ينكحها بعد توبتهما، ويجوز نكاح غيرهما لهما بعد التوبة؛ لأن التائب من الذنب كمن لا ذنب له، ويدل لهذا قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللّهِ إِلَنهًا عَالَمَ وَلَا يَدْنُونَ وَلَا يَدْنُونَ مَعَ اللّهِ إِلَاهًا عَالَمَ وَلَا يَدْنُونَ وَلَا يَدْنُونَ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ يَلْقَ وَلَا يَرْنُونَ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ يَلْقَ وَالْمَنَ وَعَمَلَ اللّهُ اللهُ وأللهُ وألهُ اللهُ ا

فقولهم خلاف التحقيق. وقد وردت آثار عن الصحابة بجواز تزويجه بمن زنى بها إن تابا. وضرب له بعض الصحابة مثلاً برجل سرق شيئاً من بستان رجل آخر، ثم بعد ذلك اشترى البستان، فالذي سرقه منه حرام عليه، والذي اشتراه منه حلال له، فكذلك ما نال من المرأة حراماً فهو حرام عليه، وما نال منها بعد التوبة، والتزويج حلال له. والعلم عند الله تعالى.

واعلم أن قول من رد الاستدلال بآية ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ اللَّهَاءَاخَرَ ﴾ الآية. قائلاً: إنها نزلت في الكفار لا في المسلمين، يرد قوله أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، كما أوضحنا أدلته من السنّة الصحيحة مراراً. والعلم عند الله تعالى.

الفرع الرابع: اعلم أن الذين قالوا بجواز نكاح العفيف الزانية، لا يلزم من قولهم أن يكون زوج الزانية العفيف ديوثاً؛ لأنه إنما يتزوجها ليحفظها، ويحرسها ويمنعها من ارتكاب ما لا ينبغي منعاً باتاً بأن يراقبها دائماً، وإذا خرج ترك الأبواب مقفلة دونها، وأوصى بها من يحرسها بعده، فهو يستمتع بها، مع شدة الغيرة والمحافظة عليها من الريبة، وإن جرى منها شيء لا علم له به مع اجتهاده في صيانتها وحفظها فلا شيء عليه فيه، ولا يكون ديوثاً كما هو معلوم.

وقد علمت مما مر أن أكثر أهل العلم على جواز نكاح العفيف الزانية كعكسه، وأن جماعة قالوا بمنع ذلك.

والأظهر لنا في هذه المسألة أن المسلم لا ينبغي له أن يتزوج إلاً عفيفة صينة؛ للآيات التي ذكرنا، والأحاديث. ويؤيده حديث «فاظفر بذات الدين تربت يداك» والعلم عند الله تعالى.

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ ٥٠ شُهَدَاءَ فَٱجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَدُا وَأُولَكَيْكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ۞ لَلَّهُ عَفُورٌ تَحِيمُ ۞ .

قوله تعالى في هذه الآية: (يرمون) معناه: يقذفون المحصنات بالزنا صريحاً، أو ما يستلزم الزنا كنفي نسب ولد المحصنة عن أبيه ؛ لأنه إن كان من غير أبيه كان من زنى، وهذا القذف هو الذي أوجب الله تعالى فيه ثلاثة أحكام:

الأول: جلد القاذف ثمانين جلدة.

والثاني: عدم قبول شهادته.

والثالث: الحكم عليه بالفسق.

فإن قيل: أين الدليل من القرآن على أن معنى (يرمون المحصنات) في هذه الآية: هو القذف بصريح الزنى، أو بما يستلزمه كنفى النسب؟

فالجواب: أنه دلت عليه قرينتان من القرآن.

الأولى: قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهَلَهَ ﴾ بعد قوله: ﴿ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَتِ ﴾ ومعلوم أنه ليس شيء من القذف يتوقف إثباته على أربعة شهداء إلا الزنى. ومن قال: إن اللواط حكمه حكم الزنى أجرى أحكام هذه الآية على اللائط.

وقد قدمنا أحكام اللائط مستوفاة في سورة هود، كما أشرنا له غير بعيد.

القرينة الثانية: هي ذكر المحصنات بعد ذكر الزواني في قوله

تعالى: ﴿ الزَّانِ لَا يَنكِمُ إِلَّا زَانِيةً ﴾ الآية. وقوله: ﴿ الزَّوانِي يدل على وَعِدِ مِّنهُمًا مِأْنَةً جَلَّةً ﴾ فذكر المحصنات بعد ذكر الزواني يدل على إحصانهن، أي: عفتهن عن الزنى، وأن الذين يرمونهن إنما يرمونهن و من الزنى. وقد قدمنا جميع / المعاني التي تراد بالمحصنات في القرآن، ومثلنا لها كلها من القرآن في سورة النساء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَالْمُحْصَنَتُ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَا مَلَكُتَ أَيْعَنَكُمُ مَ فَذكرنا أن من المعاني التي تراد بالمحصنات كونهن عفائف غير زانيات، كقوله: ﴿ مُحْصَنَتِ عَنَاتُ مُسَافِحتِ وَ أَلَيْ وَمُونَ الْمُحَصَنَتِ ﴾ أي: العفائف، وإطلاق قول جرير: قول عمروف في كلام العرب. ومنه قول جرير: فلا تأمنن الحي قيسا فإنهم بنو محصنات لم تدنس حجورها وإطلاق الرمي على رمي الشخص لآخر بلسانه بالكلام القبيح معروف في كلام العرب. والمنه بالكلام القبيح معروف في كلام الباهلي:

رماني بأمر كنت منه ووالدي بريئاً ومن أجل الطويّ رماني فقوله: رماني بأمر: يعني أنه رماه بالكلام القبيح.

وفي شعر امرىء القيس أو غيره:

## \* وجرح اللسان كجرح اليد

واعلم أن هذه الآية الكريمة مبينة في الجملة من ثلاث جهات: الجهة الأولى: هي القرينتان القرآنيتان الدالتان على أن المراد بالرمي في قوله: (يرمون المحصنات)، هو الرمي بالزنى، أو ما يستلزمه كنفي النسب، كما أوضحناه قريباً.

الجهة الثانية: هي أن عموم هذه الآية ظاهر في شموله لزوج

المرأة إذا رماها بالزنى، ولكن الله جلَّ وعلا بين أن زوج المرأة إذا قذفها بالزنى خارج من عموم هذه الآية، وأنه إن لم يأت بالشهداء تلاعنا، وذلك في قوله تعالى: / ﴿ وَاللَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَجَهُمُّ وَلَرْيَكُن لَمَّمُ شُهَدَآءُ إِلَّا ٨٧ أَنفُسُهُم ﴾ الآية.

ومضمونها: أن الزوج إذا قذف زوجته بالزنى ولم يكن له شاهد غير نفسه، والمعنى أنه لم يقدر على الإتيان ببينة تشهد له على الزنى الذي رماها به، فإنه يشهد أربع شهادات يقول في كل واحد منها: أشهد بالله إني لصادق فيما رميتها به من الزنى، ثم يقول في الخامسة: علي لعنة الله إن كنت كاذبا عليها فيما رميتها به، ويرتفع عنه الجلد، وعدم قبول الشهادة، والفسق، بهذه الشهادات. وتشهد هي أربع شهادات بالله تقول في كل واحد منها: أشهد بالله إنه لكاذب فيما رماني به من الزنى، ثم تقول في الخامسة: غضب الله علي إن ضادقاً فيما رماني به من الزنى، ثم تقول في الخامسة: غضب الله علي إن كان صادقاً فيما رماني به من الزنى، كما هو واضح من نص الآية.

الجهة الثالثة: أن الله بين هنا حكم عقوبة من رمى المحصنات في الدنيا، ولم يبين ما أعد له في الآخرة، ولكنه بين في هذه السورة الكريمة ما أعد له في الدنيا والآخرة من عذاب الله، وذلك في قوله: الكريمة ما أعد له في الدنيا والآخرة من عذاب الله، وذلك في قوله: إنَّ اللَّذِينَ يَرْمُونَ المُحْصَنَتِ الْعَنْفِلَتِ الْمُؤْمِنَتِ لُعِنُواْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَلَهُمُّ عَذَابُ عَظِيمٌ إِنَّ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمُ أَلْسِنَتُهُم وَأَيْدِيهِم وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ الله عَذَابُ عَظِيمٌ الله وقد زاد في يَوْمَ بِذِينَهُمُ الْحَقَّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ الله هُوَ الْحَقُّ المُبِينُ الله وقد زاد في عَذه الآية الأخيرة كونهن مؤمنات غافلات لإيضاح صفاتهن الكريمة.

ووصفه تعالى للمحصنات في هذه الآية بكونهن غافلات ثناء عليهن بأنهن سليمات الصدور نقيات القلوب لا تخطر الريبة في قلوبهن؛ لحسن سرائرهن، ليس فيهن دهاء ولا مكر؛ لأنهن

لم يجربن الأمور فلا يفطن لما تفطن له المجربات ذوات المكر والدهاء. وهذا النوع من سلامة الصدور وصفائها من الريبة من أحسن الثناء، وتطلق العرب على المتصفات به اسم البله مدحاً لها لا ذماً، ومنه قول حسان رضى الله عنه:

٨٨ / نفج الحقيبة بوصها متنضدوقول الآخر:

ولقد لهوت بطفلة ميالة وقول الآخر:

عهدت بها هنداً وهند غريرة ردح الضحى ميالة بحترية

بلهاء تطلعني على أسرارها

بلهاء غير وشيكة الإقسام

عن الفحش بلهاء العشاء نؤوم لها منطق يصبي الحليم رخيم

والظاهر أن قوله تعالى: ﴿ لَعِنُواْ فِي ٱلدُّنَيَا وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُمُّ عَذَابُ عَظِيمٌ اللَّهِ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمَ ٱلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَمْهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴿ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ محله فيما إذا لم يتوبوا ويصلحوا، فإن تابوا وأصلحوا، لم ينلهم شيء من ذلك الوعيد. ويدل له قوله تعالى: ﴿ وَٱلّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ فَلَكُ اللهِ قوله ﴿ إِلَّا ٱلّذِينَ تَابُواْ ﴾ الآية.

وعمومات نصوص الكتاب والسنّة دالة على أن من تاب إلى الله من ذنبه توبة نصوحاً تقبلها منه، وكفر عنه ذنبه ولو من الكبائر، وبه تعلم أن قول جماعة من أجلاء المفسرين: إن آية ﴿ وَالّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَبَ ثُمَّ لَمَ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهُلَاء ﴾ التي جعل الله فيها التوبة بقوله: ﴿ إِلّا الَّذِينَ تَابُوا ﴾ عامة، وأن آية ﴿ إِنَّ الّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَتِ الْعَنْفِلَاتِ الْمُؤْمِنَتِ الْعَنْفِلَاتِ اللهُ عنها لُعِنُوا فِي اللهُ عنها الدوبة بقوله : ﴿ إِلّا لَهِنُوا فِي اللهُ عَامَة ، وأن آية ﴿ إِنّ اللّذِينَ يَرْمُونَ اللهُ عَنها الله عنها الله عنها أو غيرها من خصوص أزواجه ﷺ وأن من رماهن لا توبة له ، خلاف التحقيق . والعلم عند الله تعالى .

19

# / مسائل تتعلق بهذه الآية الكريمة

المسألة الأولى: لا يخفى أن الآية إنما نصت على قذف الذكور للإناث خاصة؛ لأن ذلك هو صريح قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ﴾ وقد أجمع جميع المسلمين على أن قذف الذكور للذكور، أو الإناث للإناث، أو الإناث للذكور لا فرق بينه وبين ما نصت عليه الآية من قذف الذكور للإناث، للجزم بنفي الفارق بين الجميع.

وقد قدمنا إيضاح هذا، وإبطال قول الظاهرية فيه، مع إيضاح كثير من نظائره في سورة الأنبياء في كلامنا الطويل على آية ﴿ وَدَاوُدَ وَسُلَيْمُنَ إِذْ يَحْكُمَانِ فِي ٱلْحَرُثِ ﴾ الآية.

المسألة الثانية: اعلم أن المقرر في أصول المالكية، والشافعية والحنابلة أن الاستثناء إذا جاء بعد جمل متعاطفات، أو مفردات متعاطفات، أنه يرجع لجميعها إلا لدليل من نقل أو عقل يخصصه ببعضها، خلافاً لأبي حنيفة القائل برجوع الاستثناء للجملة الأخيرة فقط، وإلى هذه المسألة أشار في مراقي السعود بقوله:

وكل ما يكون فيه العطف من قبل الاستثنا فكلًا يقفو دون دليل العقل أو ذي السمع والحق الافتراق دون الجمع

ولذا لو قال إنسان: هذه الدار وقف على الفقراء والمساكين، وبني زهرة، وبني تميم، إلا الفاسق منهم، فإنه يخرج من الوقف الفاسق من الجميع؛ رجوع الاستثناء للجميع؛ خلافاً لأبي حنيفة القائل برجوعه للأخيرة، فلا يخرج عنده إلا فاسق الأخيرة فقط، ولأجل ذلك لا يرجع عنده الاستثناء في هذه الآية إلا للجملة الأخيرة التي هي ﴿ وَأُولَكِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾ إلا الذين تَابُوا ﴾ فقد للجملة الأخيرة التي هي ﴿ وَأُولَكِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾

• ٩ زال عنهم / الفسق. ولا يقول: ولا تقبلوا لهم شهادة أبداً إلا الذين تابوا فاقبلوا شهادتهم، بل يقول: إن شهادة القاذف لا تقبل أبداً، ولو تاب وأصلح، وصار أعدل أهل زمانه؛ لرجوع الاستثناء عنده للجملة الأخيرة.

وممن قال كقول أبي حنيفة من أهل العلم: القاضي شريح، وإبراهيم النخعي، وسعيد بن جبير، ومكحول، وعبد الرحمن بن زيد بن جابر، وقال الشعبي والضحاك: لا تقبل شهادته إلا إذا اعترف على نفسه بالكذب. قاله ابن كثير.

وقال جمهور أهل العلم منهما الأئمة الثلاثة: إن الاستثناء في الآية راجع أيضاً لقوله: ﴿ وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَدًا ﴾ وأن القاذف إذا تاب وأصلح قبلت شهادته.

أما قوله: ﴿ فَأَجَلِدُوهُمْ ثَمَنيِينَ جَلْدَةً ﴾ فلا يرجع له الاستثناء؛ لأن القاذف إذا تاب وأصلح لا يسقط عنه حد القذف بالتوبة.

فتحصل أن الجملة الأخيرة التي هي قوله: ﴿ وَأُولَكِكَ هُمُ الْفَسِقُونَ ﴿ كَا الْجَملة الأولى التي هي ﴿ فَأَجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً ﴾ لا يرجع لها الاستثناء في قول عامة أهل العلم، ولم يخالف إلا من شذ، وأن الجملة الوسطى، وهي قوله: ﴿ وَلَا نَقْبَلُواْ لَمُمْ شَهَدَةً أَبَداً ﴾ يرجع لها الاستثناء في قول جمهور أهل العلم، منهم الأئمة الثلاثة خلافاً لأبي حنيفة، وقد ذكرنا في كتابنا: دفع إيهام الاضطراب عن آية الكتاب، أن الذي يظهر لنا في مسألة الاستثناء بعد جمل متعاطفات أو مفردات متعاطفات هو ما ذكره بعض المتأخرين، كابن الحاجب من المالكية، والغزالي من الشافعية، والآمدي من الحابلة من أن الحكم في الاستثناء الآتي بعد متعاطفات

هو الوقف، ولا يحكم برجوعه إلى الجميع، ولا إلى الأخيرة إلاَّ بدليل.

/ وإنما قلنا: إن هذا هو الأظهر لأن الله تعالى يقول: ﴿ فَإِن ٩١ لَنَزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ الآية.

وإذا رددنا النزاع في هذه المسألة إلى الله وجدنا القرآن دالاً على ما ذكرنا أنه الأظهر عندنا، وهو الوقف. وذلك لأن بعض الآيات لم يرجع فيها الاستثناء للأولى، وبعضها لم يرجع فيه الاستثناء للأخيرة، فدل ذلك على أن رجوعه لما قبله ليس شيئاً مطرداً.

ومن أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤَمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَمَةٌ الله ومن أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّوَالِهِ وَلِي الله فقط؛ الله أن يَصَكَدُقُوا ﴾ فالاستثناء في هذه الآية راجع للدية فقط؛ لأن المطالبة بها تسقط بتصدق مستحقها بها، ولا يرجع لتحرير الرقبة إجماعاً؛ لأن تصدق مستحقي الدية بها لا يسقط كفارة القتل خطأ.

ومن أمثلة ذلك آية النور هذه؛ لأن الاستثناء في قوله: ﴿ إِلَّا النَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ومن أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿ فَإِن تَوَلَّواْ فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَيَثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَلَا نَضِيرًا ﴿ إِلَّا الّذِينَ يَصِلُونَ إِلَى قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِينَتُ ﴾ فالاستثناء في قوله: ﴿ إِلَّا الّذِينَ يَصِلُونَ إِلَى قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَقُ ﴾ لا يرجع إلى الجملة الأخيرة التي هي أقرب الجمل المذكورة إليه، أعني قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَنَّخِذُواْ مِنْهُمْ وَلِيَّا وَلَا نَضِيرًا ﴿ إِلَّا اللهِ مِن الكفار ولو وصلوا إلى قوم بينكم وبينهم ميثاق، وهذا لا خلاف فيه، بل الاستثناء راجع إلى الجملتين

الأوليين، أعني قوله تعالى: ﴿ فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ ﴾ أي: فخذوهم بالأسر، واقتلوهم، إلا الذين يصلون إلى قوم بينكم وبينهم ميثاق، فليس لكم أخذهم بأسر، ولا قتلهم؛ لأن الميثاق الكائن لمن وصلوا ٩٢ إليهم / يمنع من أسرهم، وقتلهم، كما اشترطه هلال بن عويمر الأسلمي في صلحه مع النبي على الأن هذه الآية نزلت فيه، وفي سراقة بن مالك المدلجي، وفي بني جذيمة بن عامر.

وإذا كان الاستثناء ربما لم يرجع إلى أقرب الجمل إليه في القرآن العظيم الذي هو في الطرف الأعلى من الإعجاز، تبين أنه لم يلزم رجوعه للجميع، ولا إلى الأخيرة، وأن الأظهر الوقف حتى يعلم ما يرجع إليه من المتعاطفات قبله بدليل، ولا يبعد أنه إن تجرد من القرائن والأدلة، كان ظاهراً في رجوعه للجميع.

وقد بسطنا الكلام على هذه المسألة في كتابنا دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب، ولذلك اختصرناه هنا. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الثالثة: اعلم أن من قذف إنساناً بغير الزنى أو نفي النسب، كأن يقول له: يا فاسق، أو يا آكل الربا، ونحو ذلك من أنواع السب يلزمه التعزير، وذلك بما يراه الإمام رادعاً له، ولأمثاله من العقوبة من غير تحديد شيء في ذلك من جهة الشرع.

وقال بعض أهل العلم: لا يبلغ بالتعزير قدر الحد، وقال بعض العلماء: إن التعزير بحسب اجتهاد الإمام فيما يراه رادعاً مطلقاً. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الرابعة: اعلم أن جمهور العلماء على أن العبد إذا قذف حراً يجلد أربعين؛ لأنه حد يتشطر بالرق كحد الزنى.

قال القرطبي: وروي عن ابن مسعود، وعمر بن عبد العزيز، وقبيصة بن ذؤيب: يجلد ثمانين، وجلد أبو بكر بن محمد عبداً قذف حراً ثمانين، وبه قال الأوزاعي. واحتج الجمهور بقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ أَنَيْرَ لَهُ فَعَلَيْمِنَ نِصُفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ وقال الآخرون: فهمنا / هناك أن حد الزنى لله، وأنه ربما كان أخف فيمن ٩٣ قَلَتْ نعم الله عليه، وأفحش فيمن عظمت نعم الله عليه.

وأما حد القذف فهو حق للآدمي وجب للجناية على عرض المقذوف، والجناية لا تختلف بالرق والحرية، وربما قالوا: لو كان يختلف لذكر كما في الزنى.

قال ابن المنذر: والذي عليه علماء الأمصار القول الأول. وبه أقول. انتهى كلام القرطبي.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أظهر القولين عندي دليلاً: أن العبد إذا قذف حراً جلد ثمانين لا أربعين، وإن كان هذا مخالفاً لجمهور أهل العلم، وإنما استظهرنا جلده ثمانين؛ لأن العبد داخل في عموم ﴿ فَاجَلِدُوهُمُ ثَعَنِينَ جَلَدَةً ﴾ ولا يمكن إخراجه من هذا العموم إلا بدليل، ولم يرد دليل يخرج العبد من هذا العموم، لا من كتاب ولا من سنّة، ولا من قياس، وإنما ورد النص على تشطير الحد عن الأمة في حد الزنى، وألحق العلماء بها العبد بجامع الرق، والزنى غير القذف.

أما القذف فلم يرد فيه نص ولا قياس في خصوصه.

وأما قياس القذف على الزنى فهو قياس مع وجود الفارق؛ لأن القذف جناية على عرض إنسان معين، والردع عن الأعراض حق للآدمي، فيردع العبد كما يردع الحر. والعلم عند الله تعالى.

#### تنبيه

قد قدمنا في سورة المائدة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مِنَ الْجَلِ ذَلِكَ كَتَبَّنَا عَلَى بَنِي ٓ إِسْرَهِ مِلَ ﴾ الآية. أن الحر إذا قذف عبداً لا يحد به، وذلك ثابت في الصحيحين عنه ﷺ أنه قال: «من قذف عبده بالزنى / أقيم عليه الحد يوم القيامة إلا أن يكون كما قال». اهد. وقوله ﷺ في هذا الحديث الصحيح: «أقيم عليه الحد يوم القيامة» يدل على أنه لا يقام عليه الحد في الدنيا، وهو كذلك، وهذا لا نزاع فيه بين من يعتد به من أهل العلم.

قال القرطبي: قال العلماء: وإنما كان ذلك في الآخرة؛ لارتفاع الملك، واستواء الشريف والوضيع، والحر والعبد، ولم يكن لأحد فضل إلا بالتقوى، ولما كان ذلك تكافأ الناس في الحدود والحرمة، واقتص لكل واحد من صاحبه إلا أن يعفو المظلوم. انتهى محل الغرض من كلام القرطبي.

المسألة الخامسة: اعلم أن العلماء أجمعوا على أنه إذا صرح في قذفه له بالزنى كان قذفاً ورمياً موجباً للحد، وأما إن عرَّض ولم يصرح القذف، وكان تعريضه يفهم منه بالقرائن أنه يقصد قذفه، كقوله: أما أنا فلست بزان، ولا أمي بزانية، أو ما أنت بزان، ما يعرفك الناس بالزنى، أو يا حلال بن الحلال، أو نحو ذلك.

فقد اختلف أهل العلم: هل يلزم حد القذف بالتعريض المفهم للقذف وإن لم يصرح، أو لا يحد حتى يصرح بالقذف تصريحاً واضحاً لا احتمال فيه؟ فذهب جماعة من أهل العلم إلى أن التعريض لا يوجب الحد ولو فهم منه إرادة القذف إلا أن يقر أنه أراد به القذف.

قال ابن قدامة في المغني: وهذا القول هو رواية حنبل عن الإمام أحمد، وهو ظاهر كلام الخرقي، واختيار أبي بكر، وبه قال عطاء، وعمرو بن دينار، وقتادة، والثوري، والشافعي، وأبو ثور، وأصحاب الرأي، وابن المنذر.

واحتج أهل هذا القول بكتاب وسنَّة.

/أما الكتاب فقوله تعالى: ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ مِنْ ٩٥ خِطْبَةِ ٱلنِّسَآءِ ﴾ ففرق تعالى بين التصريح للمعتدة، والتعريض، قالوا: ولم يفرق الله بينهما في كتابه إلاَّ لأن بينهما فرقاً، ولو كانا سواء لم يفرق بينهما في كتابه.

وأما السنّة: فالحديث المتفق عليه الذي قدمناه مراراً في الرجل الذي جاء النبي ﷺ وقال له: "إن امرأتي ولدت غلاماً أسود" وهو تعريض بنفيه، ولم يجعل النبي ﷺ هذا قذفاً، ولم يدعهما للعان، بل قال للرجل: ألك إبل؟ قال: نعم، قال: فما ألوانها؟ قال: حمر، قال: هل فيها من أورق؟ قال: إن فيها لورقاً، قال: ومن أين جاءها ذلك؟ قال: لعل عرقاً نزعه، قال: وهذا الغلام الأسود لعل عرقاً نزعه. قالوا: ولأن التعريض محتمل لمعنى آخر غير القذف، وكل كلام يحتمل معنيين لم يكن قذفاً.

هذا هو حاصل حجة من قالوا بأن التعريض بالقذف لا يوجب الحد، وإنما يجب الحد بالتصريح بالقذف.

وذهبت جماعة آخرون من أهل العلم إلى أن التعريض بالقذف يجب به الحد، وهو مذهب مالك وأصحابه. وقال ابن قدامة في المغني: وروى الأثرم وغيره عن الإمام أحمد أن عليه الحد. يعني

المعرض بالقذف. قال: وروي ذلك عن عمر رضي الله عنه. وبه قال إسحاق. . . إلى أن قال: وقال معمر: إن عمر كان يجلد الحد في التعريض. اه..

### واحتج أهل هذا القول بأدلة:

منها: ما ذكره القرطبي قال: والدليل لما قاله مالك هو أن موضوع الحد في القذف إنما هو لإزالة المعرة التي أوقعها القاذف بالمقذوف، وإذا حصلت المعرة بالتعريض، وجب أن يكون قذفاً، كالتصريح، والمعول على الفهم، وقد قال تعالى مخبراً عن قوم ٩٦ شعيب أنهم / قالواله: ﴿ لأَنْتَ ٱلْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ ١ ﴾ أي: السفيه الضال، فعرضوا له بالسب بكلام ظاهره المدح في أحد التأويلات حسب ما تقدم في سورة هود. وقال تعالى في أبي جهل: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَـزِيزُ ٱلْكَـرِيمُ ۞ وقال تعالى في الذين قذفوا مريم أنهم قالوا: ﴿ يَكَأُخْتَ هَنْرُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ آمْرَأَ سَوْءٍ وَمَا كَانَتَ أُمُّكِ بَغِيًّا ۞ ﴾ فمدحوا أباها، ونفوا عن أمها البغاء، أي: الزني، وعرضوا لمريم بذلك، ولذلك قال تعالى: ﴿ وَبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَىٰ مَرْيَمَ بُهْتَكُنَّا عَظِيمًا ۞ ﴿ وَكَفَرُهُم مَعْرُوفَ، وَالبَّهْتَانُ الْعَظِّيمُ هُو التَّعْرِيضُ لَّهَا، أي: ما كان أبوك امرأ سوء، وما كانت أمك بغيا، أي: أنت بخلافهما وقد أتيت بهذا الولد، وقال تعالى: ﴿ هُ قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِّرِ } ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ ٱللَّهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَى هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ١ اللفظ قد فهم منه أن المرادبه أن الكفار على غير هدى، وأن رسول الله على الهدى، ففهم من هذا التعريض ما يفهم من صريحه. اهـ. محل الغرض من كلام القرطبي مع تصرف قليل لإيضاح المراد.

وحاصل كلام القرطبي المذكور: أن من أدلة القائلين بوجوب الحد بالتعريض آيات قرآنية، وبين وجه دلالتها على ذلك كما رأيته، وذكر أن من أدلتهم أن المعرة اللاحقة للمقذوف صريحاً تلحقه بالتعريض له بالقذف، ولذلك يلزم استواؤهما، وذكر أن من أدلتهم أن المعول على الفهم، والتعريض يفهم منه القذف، فيلزم أن يكون كالصريح.

ومن أدلتهم على أن التعريض يجب به الحد بعض الآثار المروية عن بعض الخلفاء الراشدين.

قال ابن قدامة في المغني: لأن عمر رضي الله عنه حين شاورهم في الذي قال لصاحبه: ما أنا بزان، ولا أمي بزانية. فقالوا: قد مدح أباه، وأمه. فقال عمر: قد عرض بصاحبه وجلده الحد. وقال معمر: إن عمر كان يجلد الحد في التعريض. وروى الأثرم أن عثمان رضي الله عنه جلد رجلاً قال لآخر: /يا ابن شامة الوذر يعرض ٩٧ له بزنى أمه. والوذر: غدر اللحم، يعرض له بكمر الرجال. وانظر أسانيد هذه الآثار.

ومن أدلة أهل هذا القول أن الكناية مع القرينة الصارفة إلى أحد محتملاتها كالصريح الذي لا يحتمل إلا ذلك المعنى، ولذلك وقع الطلاق بالكناية، فإن لم يكن ذلك في حال الخصومة، ولا وجدت قرينة تصرف إلى القذف، فلا شك في أنه لا يكون قذفاً. انتهى من المغنى.

ثم قال صاحب المغني: وذكر أبو بكر عبد العزيز: أن أبا عبد الله رجع عن القول بوجوب الحد في التعريض. يعني بأبي عبد الله الإمام أحمد رحمه الله.

وقال القرطبي رحمه الله: وقد حبس عمر رضي الله عنه المحطيئة لما قال:

دع المكارم لا ترحل لبغيتها واقعد فإنك أنت الطاعم الكاسي

لأنه شبهه بالنساء في أنهن يطعمن ويسقين ويكسون. ومثل هذا كثير، ومنه قول الحطيئة أو النجاشي:

قبيلة لا يخفرون بذمة ولايظلمون الناس حبة خردل

فإنه يروى أن عمر لما سمع هذا الهجاء حمله على المدح، وقال: ليت آل الخطاب كانوا كذلك، ولما قال الشاعر بعد ذلك:

ولا يسردون الماء إلا عشية إذا صدر الوررَّاد عن كل منهل

قال عمر أيضاً: ليت آل الخطاب كانوا كذلك. فظاهر هذا الشعر يشبه المدح، ولذا ذكروا أن عمر تمنى ما فيه من الهجاء لأهل بيته؛ لأنه عنده مدح، وصاحبه يريد الذم بلا نزاع. ويدل على ذلك أول شعره وآخره؛ لأن أول الأبيات قوله:

إذا الله عادى أهل لؤم وذلة فعادى بني العجلان رهط ابن مقبل /\* قبيلة لا يخفرون . . . \* البيت

وفي آخر شعره:

وما سمي العجلان إلا لقوله خذالقعبواحلب أيها العبدواعجل وكون مثل هذا من التعريض بالذم لا شك فيه.

وقول الحطيئة:

\* دع المكارم لا ترحل لبغيتها \*

يهجو به الزبرقان بن بدر التميمي، كما ذكره بعض المؤرخين. وما ذكره القرطبي رحمه الله في الكلام الذي نقلنا عنه من أن البهتان العظيم الذي قالوه على مريم: هو تعريضهم لها بقولهم: ﴿ مَا كَانَ أَبُوكِ الْمَنْ الله جلَّ وعلا ذكر عنهم أنهم أمراً سَوْءِ الآية، لا يتعين بانفراده؛ لأن الله جلَّ وعلا ذكر عنهم أنهم قالوا لها غير ذلك، وهو أقرب للتصريح بالفاحشة مما ذكره القرطبي. وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَأَتَتْ بِهِ قَوْمَهَا تَحْمِلُهُ قَالُواْ يَكُمْ يَهُ لَقَدْ جِمْتِ شَيْعًا فَرِيًا إِنَّ في وقت لَقَدْ جِمْتِ شَيْعًا فَرِيًا الله في وقت مجيئها بالولد تحمله ظاهر جداً في إرادتهم قذفها كما ترى.

والكلام الذي ذكره ابن قدامة: أن عثمان جلد الحد فيه، وهو قول الرجل لصاحبه: يابن شامَّة الوذر. قال فيه الجوهري في صحاحه: الوذرة بالتسكين الغدرة، وهي القطعة من اللحم إذا كانت مجتمعة، ومنه قولهم: يابن شامة الوذرة، وهي كلمة قذف، وكانت العرب تتساب بها كما كانت تتساب بقولهم: يابن ملقى أرحل الركبان، أو يابن ذات الرايات ونحوها، والجمع وذر مثل تمرة وتمر. اه. من صحاح الجوهري.

والشامة بتشديد الميم اسم فاعل شمه.

وقال صاحب اللسان: وفي حديث عثمان رضي الله عنه أنه رفع إليه رجل قال لرجل: يا ابن شامة الوذر، فحده. وهو من سباب العرب وذمهم، وإنما أراد بابن شامة المذاكير، يعنون الزنا، كأنها / كانت تشم كمراً مختلفة، فكنى عنه، والذكر قطعة من بدن صاحبه، ٩٩ وقيل: أرادوا بها القلف جمع قلفة الذكر؛ لأنها تقطع. انتهى محل الغرض من لسان العرب.

وهذا لا يتضح منه قصد الزنا، ولم أر من أوضح معنى شامة

الوذر إيضاحاً شافياً؛ لأن شم كمر الرجال ليس من الأمر المعهود الواضح.

والذي يظهر لي ـ والله تعالى أعلم ـ : أن قائل الكلام المذكور يشبه من يعرض لها بالزنا بسفاد الحيوانات؛ لأن الذكر من غالب الحيوانات إذا أراد سفاد الأنثى شم فرجها، واستنشق ريحه استنشاقاً شديداً، ثم بعد ذلك ينزو عليها فيسافدها، فكأنهم يزعمون أن المرأة تشم ذكر الرجل كما يشم الفحل من الحيوانات فرج أنثاه، وشمها لمذاكير الرجال كأنه مقدمة للمواقعة، فكنوا عن المواقعة بشم المذاكير، وعبروا عن ذكر الرجل بالوذرة؛ لأنه قطعة من بدن صاحبه كقطعة اللحم، ويحتمل أنهم أرادوا كثرة ملابستها لذلك الأمر حتى صارت كأنها تشم ريح ذلك الموضع. والعلم عند الله تعالى.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: قد علمت مما ذكرنا أقوال أهل العلم، وحججهم في التعريض بالقذف، هل يلزم به الحد أو لا يلزم به.

وأظهر القولين عندي: أن التعريض إذا كان يفهم منه معنى القذف فهماً واضحاً من القرائن أن صاحبه يحد؛ لأن الجناية على عرض المسلم تتحقق بكل ما يفهم منه ذلك فهماً واضحاً، ولئلا يتذرع بعض الناس لقذف بعضهم بألفاظ التعريض التي يفهم منها القذف بالزنا. والظاهر أنه على قول من قال من أهل العلم: إن التعريض بالقذف لا يوجب الحد أنه لا بد من تعزير المعرض بالقذف للأذى الذي صدر منه لصاحبه بالتعريض. والعلم عند الله تعالى.

المسألة السادسة: قال القرطبي في تفسيره: الجمهور من العلماء على أنه لا حد على من قذف رجلاً من أهل الكتاب أو امرأة

منهم. وقال الزهري، /وسعيد بن المسيب، وابن أبي ليلى: عليه ١٠٠ الحد إذا كان لها ولد من مسلم، وفيه قول ثالث: وهو أنه إذا قذف النصرانية تحت المسلم جلد الحد.

قال ابن المنذر: وجل العلماء مجمعون وقائلون بالقول الأول، ولم أدرك أحداً، ولا لقيته يخالف في ذلك. وإذا قذف النصراني المسلم الحر فعليه ما على المسلم ثمانون جلدة. لا أعلم في ذلك خلافاً. انتهى منه.

المسألة السابعة: اعلم أن أظهر قولي أهل العلم عندي في مسألة ما لو قذف رجل رجلاً فقال آخر: «صدقت» أن المصدق قاذف فتجب إقامة الحد عليه؛ لأن تصديقه للقاذف قذف، خلافاً لزفر ومن وافقه.

وقال ابن قدامة في المغني: ولو قال: أخبرني فلان أنك زنيت لم يكن قاذفاً سواء كذبه المخبر عنه أو صدقه، وبه قال الشافعي، وأبو ثور، وأصحاب الرأي. وقال أبو الخطاب: فيه وجه آخر أنه يكون قاذفاً إذا كذبه الآخر، وبه قال مالك، وعطاء، ونحوه عن الزهرى؛ لأنه أخبر بزناه. اهدمنه.

وأظهر القولين عندي: أنه لا يكون قاذفاً ولا يحد؛ لأنه حكى عن غيره، ولم يقل من تلقاء نفسه، ويحتمل أن يكون صادقاً، وأن الذي أخبره أنكر بعد إخباره إياه، كما لو شهد على رجل أنه قذف رجلاً وأنكر المشهود عليه، فلا يكون الشاهد قاذفاً. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الثامنة: أظهر قولي أهل العلم عندي فيمن قذف رجلاً

بالزنى، ولم يقم عليه الحد حتى زنا المقذوف أن الحد يسقط عن قاذفه؛ لأنه تحقق بزناه أنه غير محصن، ولو كان ذلك لم يظهر إلا بعد لزوم الحد للقاذف؛ لأنه قد ظهر أنه غير عفيف قبل إقامة الحد على من قذفه، فلا يحد لغير عفيف اعتباراً بالحالة التي يراد أن يقام فيها الحد، فإنه في ذلك الوقت ثبت عليه أنه غير عفيف.

وهذا الذي استظهرنا عزاه ابن قدامة لأبي حنيفة، ومالك، والشافعي.

١٠١ / والقول بأنه يحد هو مذهب الإمام أحمد.

قال صاحب المغني: وبه قال الثوري، وأبو ثور، والمزني، وداود. واحتجوا بأن الحد قد وجب وتم بشروطه فلا يسقط بزوال شرط الوجوب.

والأظهر عندنا هو ما قدمنا؛ لأنه تحقق أنه غير عفيف قبل إقامة الحد على قاذفه، فلا يحد لمن تحقق أنه غير عفيف.

وإنما وجب الحد قبل هذا؛ لأن عدم عفته كان مستوراً، ثم ظهر قبل إقامة الحد. والعلم عند الله تعالى.

المسألة التاسعة: اعلم أن أظهر قولي أهل العلم عندنا فيمن قال لرجل: يا من وطيء بين الفخذين، أنه ليس بقذف، ولا يحد قائله؛ لأنه رماه بفعل لا يعد زنا إجماعاً خلافاً لابن القاسم من أصحاب مالك القائل بوجوب الحد زاعماً أنه تعريض به. والعلم عند الله تعالى.

المسألة العاشرة: اعلم أن حد القذف لا يقام إلا إذا طلب المقذوف إقامة الحد عليه؛ لأنه حق له، ولم يكن للقاذف بينة على

ما ادعى من زنا المقذوف؛ لأن الله يقول: ﴿ ثُمُّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهِلَا الله ومفهوم الآية: أن القاذف لو جاء بأربعة شهداء على الوجه المقبول شرعاً أنه لا حد عليه، وإنما يثبت بذلك حد الزنا على المقذوف، فإن أقر لشهادة البينة، ويشترط لذلك أيضاً عدم إقرار المقذوف، فإن أقر بالزنا، فلا حد على القاذف. وإن كان القاذف زوجاً اعتبر في حده حد القذف امتناعه من اللعان. قال ابن قدامة: ولا نعلم خلافاً في هذا كله. ثم قال: وتعتبر استدامة الطلب إلى إقامة الحد، فلو طلب ثم عفا عن الحد سقط، وبهذا قال الشافعي، وأبو ثور. وقال الحسن وأصحاب الرأي: لا يسقط بعفوه؛ لأنه حد فلم يسقط بالعفو كسائر الحدود.

ولنا أنه حد لا يستوفى إلا بعد مطالبة الآدمي باستيفائه فسقط بعفوه كالقصاص، وفارق سائر الحدود، فإنه لا يعتبر في إقامتها الطلب باستيفائها، وحد السرقة إنما تعتبر فيه المطالبة بالمسروق، لا باستيفاء /الحد، ولأنهم قالوا: تصح دعواه، ويستحلف فيه، ١٠٢ ويحكم الحاكم فيه بعلمه، ولا يقبل رجوعه عنه بعد الاعتراف. فدل على أنه حق لآدمي. اهر من المغني، وكونه حقاً لآدمي هو أحد أقوال فيه.

قال أبو عبد الله القرطبي: واختلف العلماء في حد القذف، هل هو من حقوق الله، أو من حقوق الآدميين، أو فيه شائبة منهما؟

الأول: قول أبـي حنيفة.

والثاني: قول مالك والشافعي.

والثالث: قاله بعض المتأخرين.

وفائدة الخلاف أنه إن كان حقاً لله تعالى وبلغ الإمام أقامه وإن لم يطلب ذلك المقذوف، ونفعت القاذف التوبة فيما بينه وبين الله تعالى، ويتشطر فيه الحد بالرق كالزنا، وإن كان حقاً للآدمي، فلا يقيمه الإمام إلا بمطالبة المقذوف، ويسقط بعفوه، ولم تنفع القاذف التوبة حتى يحلله المقذوف. اهـ كلام القرطبي.

ومذهب مالك وأصحابه كأنه مبني على القول الثالث، وهو أن الحد يسقط بعفو المقذوف قبل بلوغ الإمام، فإن بلغ الإمام، فلا يسقطه عفوه إلا إذا ادعى أنه يريد بالعفو الستر على نفسه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الظاهر أن القذف حق للآدمي وكل حق للآدمي فيه حق لله.

وإيضاحه: أن حد القذف حق للآدمي من حيث كونه شرع للزجر عن عرضه، ولدفع معرة القذف عنه. فإذا تجرأ عليه القاذف انتهك حرمة عرض المسلم، فكان للمسلم عليه حق بانتهاك حرمة عرضه، وانتهك أيضاً حرمة نهي الله عن وقوعه في عرض مسلم، المكان لله حق على القاذف بانتهاكه حرمة نهيه، وعدم /امتثاله، فهو عاص لله مستحق لعقوبته، فحق الله يسقط بالتوبة النصوح، وحق المسلم يسقط بإقامة الحد، أو بالتحلل منه.

والذي يظهر على هذا التفصيل أن المقذوف إذا عفا وسقط الحد بعفوه أن للإمام تعزير القاذف لحق الله. والله جلَّ وعلا أعلم.

المسألة الحادية عشرة: قال القرطبي: إن تمت الشهادة على الزاني بالزنا ولكن الشهود لم يعدلوا، فكان الحسن البصري، والشعبي يريان ألا حد على الشهود، ولا على المشهود عليه، وبه قال أحمد، والنعمان، ومحمد بن الحسن.

وقال مالك: وإذا شهد عليه أربعة بالزنا وكان أحدهم مسخوطاً عليه، أو عبداً يجلدون جميعاً. وقال سفيان الثوري، وأحمد، وإسحاق في أربعة عميان يشهدون على امرأة بالزنى: يضربون.

فإن رجع أحد الشهود، وقد رجم المشهود عليه في الزنى، فقالت طائفة: يغرم ربع الدية، ولا شيء على الآخرين، وكذلك قال قتادة، وحماد، وعكرمة، وأبو هاشم، ومالك، وأحمد، وأصحاب الرأي. وقال الشافعي: إن قال: عمدت ليقتل، فالأولياء بالخيار إن شاؤوا قتلوا، وإن شاؤوا عفوا، وأخذوا ربع الدية، وعليه الحد. وقال الحسن البصري: يقتل وعلى الآخرين ثلاثة أرباع الدية. وقال ابن سيرين: إذا قال: أخطأت، وأردت غيره فعليه الدية كاملة، وإن قال: تعمدت، قُتِلَ، وبه قال ابن شبرمة. اهـ كلام القرطبي. وقد قدمنا يعضه.

وأظهر الأقوال عندي: أنهم إن لم يُعدَّلوا حُدُّوا كلهم؛ لأن من أتى بمجهول غير معروف العدالة كمن لم يأت بشيء، وأنه إن أقر بأنه تعمد الشهادة عليه لأجل أن يقتل يقتص منه. وإن ادعى شبهة في رجوعه يغرم قسطه من الدية. والقول بأنه يغرم الدية كاملة له وجه من النظر. والعلم عند الله تعالى.

/المسألة الثانية عشرة: قال القرطبي: قال مالك، والشافعي: ١٠٤ من قذف من يحسبه عبداً فإذا هو حر فعليه الحد، وقاله الحسن البصري، واختاره ابن المنذر. ومن قذف أم الولد حُدَّ. وروي عن ابن عمر. وهو قياس قول الشافعي، وقال الحسن البصري: لا حد عليه. انتهى منه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أما حده في قذف أم الولد، فالظاهر أنه لا يكون إلا بعد موت سيدها، وعتقها من رأس مال مستولدها، أما قبل ذلك فلم تتحقق حريتها بالفعل، ولا سيما على قول من يجيز بيعها من العلماء، والقاذف لا يحد بقذف من لم يكن حراً حرية كاملة فيما يظهر، وكذلك لو قيل: إن من قذف من يظنه عبداً، فإذا هو حر لا يجب عليه الحد؛ لأنه لم ينو قذف حر، وإنما نوى قذف عبد لكان له وجه من النظر؛ لأن الأعمال بالنيات، ولكل امرىء ما نوى، ولأن المعرة تزول عن المقذوف بقول القاذف: ما قصدت قذفك ولا أقول: إنك زان، وإنما قصدت بذلك من كنت أعتقده عبداً فأنت عفيف في نظري، ولا أقول فيك إلا خيراً. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الثالثة عشرة: اعلم أن العلماء اختلفوا فيمن قذف جماعة بكلمة واحدة، أو بكلمات متعددة، أو قذف واحداً مرات متعددة. وقد قدمنا خلاف أهل العلم فيمن قذف جماعة بكلمة واحدة في الكلام على آيات الحج.

قال ابن قدامة في المغني في شرحه لقول الخرقي: وإذا قذف الجماعة بكلمة واحدة، فَحَدُّ واحد إذا طالبوا، أو واحد منهم، ما نصه: وبهذا قال طاووس، والشعبي، والزهري، والنخعي، وقتادة، وحماد، ومالك، والثوري، وأبو حنيفة وصاحباه، وابن أبي ليلى، وإسحاق. وقال الحسن، وأبو ثور، وابن المنذر: لكل واحد حدكامل، وعن أحمد مثل ذلك، وللشافعي قولان واحد منهم، فلزمه له حد كامل، كما لو قذفهم بكلمات.

ولنا قول الله تعالى: ﴿ وَالدِّينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمّ لَرّ يَأْتُوا بِاللّهِ تعالى: ﴿ وَالدّينَ وَلَم يَلْهُ وَاحد أو جماعة، ولأن الذين شهدوا على المغيرة قذفوا امرأة، فلم يحدهم عمر إلا حداً واحداً، ولأنه قذف واحد فلم يجب إلا حد واحد، كما لو قذف واحداً، ولأن الحد إنما وجب بإدخال المعرة على المقذوف بقذفه، وبحد واحد يظهر كذب هذا القاذف، وتزول المعرة، فوجب أن يكتفى به بخلاف ما إذا قذف كل واحد قذفاً منفرداً، فإن كذبه في قذف لا يلزم منه ثبت هذا فإنهم إن طلبوه جملة حدَّ لهم، وإن طلبه واحد أقيم الحد؛ ثبت هذا فإنهم إن طلبوه جملة حدَّ لهم، وإن طلبه واحد أقيم الحد؛ لأن الحق ثابت لهم على سبيل البدل، فأيهم طالب به استوفى، وسقط فلم يكن لغيره الطلب به، كحق المرأة على أوليائها في تزويجها، إذا قام به واحد سقط عن الباقين، وإن أسقطه أحدهم فلغيره المطالبة به، واستيفاؤه؛ لأن المعرة لم تزل عنه بعفو صاحبه، وليس للعافي الطلب به؛ لأنه قد أسقط حقه.

وروى عن أحمد رحمه الله رواية أخرى أنهم إن طلبوه دفعة واحدة فحد واحد، وكذلك إن طلبوه واحداً بعد واحد إلا أنه لم يقم حتى طلبه الكل فحد واحد، وإن طلبه واحد فأقيم له، ثم طلبه آخر أقيم له، وكذلك جميعهم. وهذا قول عروة؛ لأنهم إذا اجتمعوا على طلبه، وقع استيفاؤه لجميعهم. وإذا طلبه واحد منفرداً كان استيفاؤه له وحده، فلم يسقط حق الباقين بغير استيفائهم، ولا إسقاطهم. وإن قذف الجماعة بكلمات فلكل واحد حد، وبهذا قال عطاء، والشعبي، وقتادة، وابن أبي ليلى، وأبو حنيفة، والشافعي. وقال حماد ومالك: لا يجب إلا حد واحد؛ لأنها جناية توجب حداً، فإذا

تكررت كفى حد واحد، كما لو سرق من جماعة، أو زنى بنساء، أو شرب أنوعاً من السكر.

ولنا أنها حقوق لآدميين فلم تتداخل كالديون والقصاص، ١٠٦ وفارق ما قاسوا /عليه، فإنه حق لله تعالى... إلى أن قال: وإن قذف رجلًا مرات فلم يحد فحدٌّ واحد، رواية واحدة، سواء قذفه بزنا واحد أو بزنيات، وإن قذفه فحد ثم أعاد قذفه نظرت، فإن قذفه بذلك الزنا الذي حد من أجله لم يعد عليه الحد في قول عامة أهل العلم، وحكي عن ابن القاسم: أنه أوجب حداً ثانياً، وهذا يخالف إجماع الصحابة، فإن أبا بكرة لما حد بقذف المغيرة أعاد قذفه فلم يروا عليه حداً ثانياً، فروى الأثرم بإسناده عن ظبيان بن عمارة قال: شهد على المغيرة بن شعبة ثلاثة نفر أنه زان، فبلغ ذلك عمر فكبر عليه وقال: شاط ثلاثة أرباع المغيرة بن شعبة، وجاء زياد فقال: ما عندك؟ فلم يثبت، فأمر بجلدهم فجلدوا، وقال: شهود زور. فقال أبو بكرة: أليس ترضى إن أتاك رجل عندك يشهد رجمتَه؟ قال: نعم، والذي نفسي بيده، فقال أبو بكرة: وأنا أشهد أنه زان، فأراد أن يعيد عليه الحد فقال علي: يا أمير المؤمنين: إنك إن أعدت عليه الحد، أوجبت عليه الرجم. وفي حديث آخر: فلا يعاد في فرية جلد مرتين. قال الأثرم: قلت لأبي عبد الله: قول علي: إن جلدته فارجم صاحبك؟ قال: كأنه جعل شهادته شهادة رجلين. قال أبو عبد الله: وكنت أنا أفسره على هذا حتى رأيته في الحديث فأعجبني ثم قال: يقول: إذا جلدته ثانية فكأنك جعلته شاهداً آخر.

فأما إن حد له وقذفه بزنا ثان نظرت، فإن قذفه بعد طول الفصل فحد ثانٍ؛ لأنه لا يسقط حرمة المقذوف بالنسبة إلى القاذف

أبداً بحيث يمكن من قذفه بكل حال، وإن قذفه عقيب حده ففيه روايتان.

إحداهما: يحد أيضاً؛ لأنه قذف لم يظهر كذبه فيه بحد، فيلزم فيه حد، كما لو طال الفصل، ولأن سائر أسباب الحد إذا تكررت بعد أن حد للأول ثبت للثاني حكمه، كالزنا والسرقة وغيرهما من الأسباب.

والثانية: لا يحد؛ لأنه قد حُدَّ له مرة فلم يحد له بالقذف عقبه كما لو قذفه / بالزنا الأول. انتهى من المغني. وقد رأيت نقله لأقوال ١٠٧ أهل العلم فيمن قذف جماعة بكلمة واحدة، أو بكلمات أو قذف واحداً مرات.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: هذه المسائل لم نعلم فيها نصاً من كتاب ولا سنَّة.

والذي يظهر لنا فيها والله تعالى أعلم: أن من قذف جماعة بكلمة واحدة فعليه حد واحد؛ لأنه يظهر به كذبه على الجميع، وتزول به المعرة عن الجميع، ويحصل شفاء الغيظ بحده للجميع.

والأظهر عندنا فيمن رمى جماعة بكلمات: أنه يتعدد عليه الحد بعدد الكلمات التي قذف بها؛ لأنه قذف كل واحد قذفاً مستقلاً لم يشاركه فيه غيره، وحده لبعضهم لا يظهر به كذبه على الثاني الذي قذفه بلفظ آخر، ولا تزول به عنه المعرة. وهذا إن كان قذف كل واحد منهم قذفاً مفرداً لم يجمع معه غيره لا ينبغي أن يختلف فيه، والأظهر أنه إن قذفهم بعبارات مختلفة تكرر عليه الحد بعددهم، كما اختاره صاحب المغنى.

والأظهر عندنا: أنه إن كرر القذف لرجل واحد قبل إقامة الحد عليه يكفي فيه حد واحد، وأنه إن رماه بالزنا بعد حده للقذف الأول بعد طول حُدَّ أيضاً، وإن رماه قرب زمن حده بعين الزنا الذي حد له لا يعاد عليه الحد، كما حكاه صاحب المغني في قصة أبي بكرة والمغيرة بن شعبة، وإن كان القذف الثاني غير الأول، كأن قال في الأول: زنيت بامرأة بيضاء، وفي الثاني قال: بامرأة سوداء، فالظاهر تكرره، والعلم عند الله تعالى.

وعن مالك رحمه الله في المدونة: إن قذف رجلاً فلما ضرب أسواطاً قذفه ثانياً، أو آخر، ابتدىء الحد عليه ثمانين من حين يقذفه ولا يعتد بما مضى من السياط.

/المسألة الرابعة عشرة: الظاهر أن من قال لجماعة: أحدكم زان، أو ابن زانية لا حد عليه؛ لأنه لم يعين واحداً فلم تلحق المعرة واحداً منهم، فإن طلبوا إقامة الحد عليه جميعاً لا يحد؛ لأنه لم يرم واحداً منهم بعينه، ولم يعرف من أراد بكلامه. نقله المواق عن الباجي عن محمد بن المواز، ووجهه ظاهر كما ترى. واقتصر عليه خليل في مختصره في قوله عاطفاً على ما لا حد فيه: أو قال لجماعة: أحدكم زان.

وقال ابن قدامة في المغني: وإذا قال: من رماني فهو ابن الزانية، فرماه رجل، فلا حد عليه، في قول أحد من أهل العلم. وكذلك إن اختلف رجلان في شيء، فقال أحدهما: الكاذب هو ابن الزانية، فلا حد عليه، نص عليه أحمد؛ لأنه لم يعين أحداً بالقذف، وكذلك ما أشبه هذا. ولو قذف جماعة لا يتصور صدقه في قذفهم، مثل أن يقذف أهل بلدة كثيرة بالزنى كلهم، لم يكن عليه

حد؛ لأنه لم يلحق العار بأحد غير نفسه للعلم بكذبه. انتهى منه.

المسألة الخامسة عشرة: اعلم أن أظهر أقوال أهل العلم عندنا فيمن قال لرجل: أنت أزنى من فلان، فهو قاذف لهما، وعليه حدان؛ لأن قوله: أزنى صيغة تفضيل، وهي تدل على اشتراك المفضل، والمفضل عليه في أصل الفعل إلا أن المفضل أفضل فيه من صاحبه المشارك له فيه، فمعنى كلامه بدلالة المطابقة في صيغة التفضيل: أنت وفلان زانيان، ولكنك تفوقه في الزنى. وكون هذا قذفاً لهما واضح كما ترى. وبه تعلم أن أحد الوجهين عند الحنابلة أنه يحد للمخاطب فقط، دون فلان المذكور لا ينبغي أن يعول عليه، وكذلك ما عزاه ابن قدامة للشافعي، وأصحاب الرأي من أنه ليس بقذف للأول، ولا للثاني إلا أن يريد به القذف، كل ذلك لا يصح ولا ينبغي التعويل عليه؛ لأن صيغة أنت أزنى من فلان قذف صريح لهما بعبارة واضحة، لا إشكال فيها.

وقال ابن قدامة في المغني محتجاً للوجه الذي ذكرنا عن الحنابلة أنه لا حد / على الثاني ما نصه: والثاني يكون قذفاً ١٠٩ للمخاطب خاصة؛ لأن لفظة أفعل قد تستعمل للمنفرد بالفعل، كقول الله تعالى: ﴿ أَفَهَن يَهْدِى ٓ إِلَى ٱلْحَقِّ أَحَقُّ أَن يُنَبَعَ أَمَّن لَا يَهِدِى ٓ إِلَا أَن يُتَبَعَ أَمَن لَا يَهِدِى ٓ إِلَا أَن يُتَبعَ أَمَن لَا يَهدِى ٓ إِلَا أَن يُتَبعَ أَمَن لَا يَهدِى آلَا أَن يُتَبعَ عَل الله على : ﴿ فَأَى الفَريقَ يَنِ آحَقُ بِاللَّمَانِ ﴾ وقال لوط: ﴿ بَنَاقِ هُنَ أَطْهَرُ لَكُمْ ۗ ﴾ أي: من أدبار الرجال، ولا طهارة فيها = لا ينبغي التعويل عليه، كما أنه هو ساقه، ولم يعول عليه.

وحاصل الاحتجاج المذكور: أن صيغة التفضيل قد ترد مراداً بها مطلق الوصف، لا حصول التفضيل بين شيئين، ومثل له هو بكلمة: أحق أن يتبع، وكلمة: أحق بالأمن، وكلمة: أطهر لكم؛ لأن

صيغة التفضيل في الآيات المذكورة لمطلق الوصف لا للتفضيل.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: لا يخفى أن صيغة التفضيل قد ترد لمطلق الوصف، كما هو معلوم، ومن أمثلته الآيات التي ذكرها صاحب المغني، ولكنها لا تحمل على غير التفضيل إلا بدليل خارج يقتضي ذلك، والآيات التي ذكر معلوم أنها لا يمكن أن تكون للتفضيل؛ لأن الأصنام لا نصيب لها من أحقية الاتباع أصلاً في قوله: ﴿أَحَقُ أَن يُنَّعَ أَمّن لَا يَهِذِى ﴾ ولأن الكفار لا نصيب لهم في الأحقية بالأمن، ولأن أدبار الرجال لا نصيب لها في الطهارة.

ومن أمثلة ورود صيغة التفضيل لمطلق الوصف أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْدً ﴾ أي: هين سهل عليه، وقول الشنفرى:

وإن مدت الأيدي إلى الزادلم أكن بأعجلهم إذْ أجشع القوم أعجل أي: لم أكن بالعجل منهم، وقول الفرزدق:

إن الذي سمك السماء بنى لنا بيتاً دعائمه أعز وأطول أي: عزيزة طويلة، وقول معن بن أوس:

١١٠ / لعمرك ما أدري وإني لأوْجَل على أيّنا تعدو المنيَّة أول
 أي: لوجل، وقول الأحوص بن محمد الأنصاري:

أني لأمنحك الصدد وإنني قسماً إليك مع الصدود لأمْيَلُ أي: لمائل، وقول الآخر:

تمنى رجال أن أموت وإن أمت فتلك سبيل لست فيها بأوحد أي: بواحد، وقال الآخر:

لعمرك إن الربرقان لباذل لمعروفه عند السنين وأفضل

أي: وفاضل. إلى غير ذلك من الشواهد، ولكن قدمنا أنها لا تحمل على مطلق الوصف إلا لدليل خارج، أو قرينة واضحة تدل على ذلك.

وقوله له: أنت أزنى من فلان ليس هناك قرينة، ولا دليل صارف لصيغة التفضيل عن أصلها، فوجب إبقاؤها على أصلها، وحد القاذف، لكل واحد منهما. والإتيان بلفظة مِنْ في قوله: أنت أزنى من فلان يوضح صراحة الصيغة في التفضيل. والعلم عند الله تعالى.

المسألة السادسة عشرة: اعلم أنه لا يجوز رمي الملاعنة بالزنى، ولا رمي ولدها بأنه ابن زنى، ومن رمى أحدهما فعليه الحد. وهذا لا ينبغي أن يختلف فيه؛ لأنه لم يثبت عليها زنى، ولا على ولدها أنه ابن زنى، وإنما انتفى نسبه عن الزوج بلعانه.

وفي سنن أبي داود: حدثنا الحسن بن علي، ثنا يزيد بن هارون، ثنا عباد بن منصور، عن عكرمة، عن ابن عباس قال: جاء هلال بن أمية، وهو أحد الثلاثة الذين تاب الله عليهم، فجاء من أرضه عشياً، فوجد عند أهله رجلاً فرأى / بعينه وسمع بأذنه. . . الحديث ١١١ وفيه: ففرق رسول الله عليه بينهما، وقضى ألا يدعى ولدها لأب، ولا تُرمى، ولا يُرمى ولدها، ومن رماها، أو رمى ولدها فعليه الحد. . . إلى آخر الحديث. وفي هذا الحديث: التصريح بأن من رماها أو رمى ولدها فعليه الحد.

واعلم أن ما نقله الشيخ الحطاب عن بعض علماء المالكية من أن من قال لابن ملاعنة: لستَ لأبيك الذي لاعن أمك، فعليه الحد، خلاف التحقيق؛ لأن الزوج الملاعن ينتفي عنه نسب الولد باللعان، فنفيه عنه حق مطابق للواقع، ولذا لا يتوارثان. ومن قال كلاماً حقاً

فإنه لا يستوجب الحد بذلك، كما لو قال له: يا من نفاه زوج أمه أو يابن ملاعنة، أو يابن من لوعنت. وإنما يجب الحد على قاذفه فيما لو قال له: أنت ابن زنى، ونحوها من صريح القذف. والعلم عند الله تعالى.

المسألة السابعة عشرة: في حكم ما لو قال لرجل: يا زانية بتاء الفرق، أو قال لامرأة: يا زاني بلا تاء. قال ابن قدامة في المغني: هو قذف صريح لكل منهما. قال: واختار هذا أبو بكر، وهو مذهب الشافعي. واختار ابن حامد أنه ليس بقذف إلا أن يفسره به، وهو قول أبي حنيفة؛ لأنه يحتمل أن يريد بقوله: يا زانية، أي: يا علامة في الزنا. كما يقال للعالم: علامة، ولكثير الرواية: راوية، ولكثير الحفظ: حُفَظة. ولنا أن ما كان قذفاً لأحد الجنسين كان قذفاً للآخر، كقوله: زنيت بفتح التاء، وكسرها لهما جميعاً، ولأن هذا اللفظ خطاب لهما، وإشارة إليهما بلفظ الزنا، وذلك يغني عن التمييز بتاء التأنيث وحذفها، ولذلك لو قال للمرأة: يا شخصاً زانياً، وللرجل: يا نسمة زانية، كان قاذفاً. وقولهم: إنه يريد بذلك أنه علامة في الزنا لا يصح، فإنما كان اسماً للفعل إذا دخلته الهاء كانت للمبالغة، كقولهم: حُفَظة للمبالغ في الحفظ، وراوية للمبالغ في الرواية، ١١٢ / وكذلك همزة لُمزة وصُرَعة؛ ولأن كثيراً من الناس يذكر المؤنث ويؤنث المذكر، ولا يخرج بذلك عن كون المخاطب به مراداً بما يراد باللفظ الصحيح. انتهى كلام صاحب المغني.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أظهر القولين عندي فيمن قال لذكر: يا زانية بصيغة التأنيث، أو قال لامرأة: يا زاني بصيغة التذكير، أنه يلزمه الحد.

وإيضاحه أن القاذف بالعبارتين المذكورتين لا يخلو من أحد أمرين، إما أن يكون عامياً، لا يعرف العربية، أو يكون له علم باللغة العربية، فإن كان عامياً فقد يكون غير عالم بالفرق بين العبارتين. ونداؤه للشخص بلفظ الزنى ظاهر في قصده قذفه، وإن كان عالماً باللغة، فاللغة يكثر فيها إطلاق وصف الذكر على الأنثى باعتبار كونها شخصاً.

وقد قدمنا بعض أمثلة ذلك في سورة النحل في الكلام على قوله: ﴿ وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنْـ لُهُ حِلْمَـ لَا تُلْبَسُونَهَـ الله عنه: قول حسان رضى الله عنه:

وخيال إذا تغار النجوم سقم فهو داخل مكتوم

من حبيب أصاب قلبك منه س

منع النوم بالعشاء الهموم

ومراده بالحبيب أنثى بدليل قوله بعده:

لم تفتها شمس النهار بشيء غير أن الشباب ليس يدوم وقول كثير:

لئن كان برد الماء هيمان صاديا إلى حبيباً إنها لحبيب ومن أمثلة ذلك قول مليح بن الحكم الهذلي:

ولكن ليلى أهلكتني بقولها نعم ثم ليلي الماطل المتبلح / يعني: ليلى الشخص الماطل المتبلح.

وقول عروة بن حزام العذري:

وعفراء أرجى الناس عندي مودة وعفراء عني المعرض المتواني أي: الشخص المعرض.

وإذا كثر في كلام العرب تذكير وصف الأنثى باعتبار الشخص كما رأيت أمثلته، فكذلك لا مانع من تأنيثهم صفة الذكر باعتبار النسمة أو النفس، وورود ذلك لتأنيث اللفظ مع تذكير المعنى معروف، كقوله:

أبوك خليفة ولدته أخرى وأنت خليفة ذاك الكمال

المسألة الثامنة عشرة: اعلم أن من رمى رجلاً قد ثبت عليه الزنى سابقاً، أو امرأة قد ثبت عليها الزنى سابقاً ببينة، أو إقرار، فلا حد عليه؛ لأنه صادق، ولأن إحصان المقذوف قد زال بالزنى. ويدل لهذا مفهوم المخالفة في قوله: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَتِ ﴾ الآية. فهو يدل بمفهومه أن من رمى غير محصنة لا حد عليه، وهو كذلك، ولكنه يلزم تعزيره؛ لأنه رماه بفاحشة ولم يثبتها، ولا يترك عرض من ثبت عليه الزنى سابقاً مباحاً لكل من شاء أن يرميه بالزنى دون عقوبة رادعة كما ترى.

المسألة التاسعة عشرة: اعلم أن الإنسان إذا كان مشركاً وزنى في شركه، أو كان مجوسياً، ونكح أمه، أو ابنته مثلاً في حال كونه مجوسياً، ثم أسلم بعد ذلك فرماه أحد بالزنى بعد إسلامه فله ثلاث حالات:

الأولى: أن يقول له: يا من زنى في أيام شركه، أو يا من نكح أمه مثلًا في أيامه مجوسياً. وهذه الصورة لاحد فيها؛ لأن صاحبها أخبر بحق، والإسلام يجبّ ما قبله.

11٤ / الثانية: أن يقول له: يا من زنى بعد إسلامه، أو نكح أمه بعد إسلامه، فعليه الحد كما لا يخفى.

الثالثة: أن يقول له: يا زاني، ولم يتعرض لكون ذلك قبل إسلامه، أو بعده، فإن فسره بأنه أراد أنه زنى بعد إسلامه، فعليه الحد، وإن قال: أردت بذلك زناه في زمن شركه، فهل يقبل منه هذا التفسير، ويسقط عنه الحد، أو لا يقبل ذلك منه، ويقام عليه الحد؟. اختلف العلماء في ذلك، وممن قال بأنه يحد ولا يلتفت إلى تفسيره ذلك: مالك وأصحابه، وصرح به الخرقي من الحنابلة.

وقال ابن قدامة في المغني: لا حد عليه، وخالف في ذلك المخرقي في شرحه لقول الخرقي: ومن قذف من كان مشركاً وقال: أردت أنه زنى وهو مشرك لم يلتفت إلى قوله، وحد القاذف إذا طالب المقذوف، وكذلك من كان عبداً. انتهى.

المسألة العشرون: اعلم أن من قذف بنتاً غير بالغة بالزنى، أو قذف به ذكراً غير بالغ، فقد اختلف أهل العلم، هل يجب على القاذف الحد، أو لا يجب عليه؟

وقال أبو عبد الله القرطبي في تفسير الآية التي نحن بصددها: إذا رمى صبية يمكن وطؤها قبل البلوغ بالزنى كان قذفاً عند مالك. وقال أبو حنيفة والشافعي وأبو ثور: ليس بقذف؛ لأنه ليس بزنى إذ لا حد عليها، ويعزر.

قال ابن العربي: والمسألة محتملة مشكلة لكن مالك غلب حماية عرض المقذوف، وغيره راعى حماية ظهر القاذف، وحماية عرض المقذوف أولى؛ لأن القاذف كشف ستره بطرف لسانه فلزمه الحد.

قال ابن المنذر: وقال أحمد في الجارية بنت تسع، يحد

قاذفها، وكذلك الصبي إذا بلغ عشراً ضرب قاذفه. قال إسحاق: إذا قذف غلاماً يطأ مثله؛ فعليه الحد، والجارية إذا جاوزت تسعاً مثل ذلك. قال ابن المنذر: لا يحد من قذف من لم يبلغ؛ لأن ذلك كذب، ويعزر على الأذى. اه. محل الغرض منه بلفظه.

ا /وإذا عرفت مما ذكرنا أقوال أهل العلم في المسألة، فاعلم أن أظهرها عندنا قول ابن المنذر: إنه لا يحد ولكن يعزر. ووجه ذلك أن من لم يبلغ من الذكور والإناث مرفوع عنه القلم، ولا معرة تلحقه بذنب؛ لأنه غير مؤاخذ، ولو جاء قاذف الصبي بأربعة يشهدون على الصبي بالزنى فلا حد عليه إجماعاً، ولو كان قذفه قذفاً على الحقيقة للزمه الحد بإقامة القاذف البينة على زناه، وإن خالف في هذا جمع من أجلاء العلماء، ولكنه يعزر التعزير البالغ الرادع له ولغيره عن قذف من لم يبلغ. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الحادية والعشرون: اعلم أن الظاهر فيما لو قال رجل لآخر: زنات \_ بالهمزة \_ أن القاذف إن كان عامياً لا يفرق بين المعتل والمهموز أنه يحد لظهور قصده لقذفه بالزنى. وإن كان عالماً بالعربية، وقال: إنما أردت بقولي: زنأت \_ بالهمزة \_ معناه اللغوي، ومعنى زنأت \_ بالهمزة \_ لجأت إلى شيء، أو صعدت في جبل. ومنه قول قيس بن عاصم المنقري يرقص ابنه حكيماً وهو صغير:

أشبه أبا أمك أو أشبه حمل ولا تكونن كهلوف وكل يصبح في مضجعه قد انجدل وارق إلى الخيرات زناً في الجبل ومحل الشاهد منه قوله: زناً في الجبل، أي: صعوداً فيه والهلوف الثقيل الجافي العظيم اللحية. والوكل الذي يكل أمره إلى

غيره. وزعم الجوهري أن هذا الرجز لأم الصبي المذكور ترقصه به وهي منفوسة ابنة زيد الفوارس، ورد ذلك على الجوهري أبو محمد بن بري. ورواه هو وغيره على ما ذكرنا. قال: وقالت أمه ترد على أبيه:

أشبه أخي أو أشبهن أباكا أما أبي فلن تنال ذاكا \* تقصر أن تناكه يداكا \*

قاله في اللسان.

/المسألة الثانية والعشرون: فيمن نفى رجلاً عن جده، أو عن ١١٦ أمه أو نسبه إلى شعب غير شعبه، أو قبيلة غير قبيلته. فذهب مالك: أنه إن نفاه عن أمه فلا حد عليه؛ لأنه لم يدع عليها الزنا، ولم ينف نسبه عن أبيه، وإن نفاه عن جده لزمه الحد، ولا حد عنده في نسبة جنس لغيره، ولو أبيض لأسود.

قال في المدونة: إن قال لفارسي: يا رومي أو يا حبشي، أو نحو هذا لم يحد. وقال ابن القاسم: اختلف عن مالك في هذا، وإني أرى ألا حد عليه إلا أن يقول: يا ابن الأسود، فإن لم يكن في آبائه أسود فعليه الحد، وأما إن نسبه إلى حبشي كأن قال: يا ابن الحبشي وهو بربري فالحبشي والرومي في هذا سواء إذا كان بربرياً. وقال ابن يونس: وسواء قال: يا حبشي أو يا ابن الحبشي، أو يا رومي أو يا ابن الرومي، فإنه لا يحد، وكذلك عنه في كتاب محمد. قال الشيخ المواق: هذا ما ينبغي أن تكون به الفتوى على طريقة ابن يونس فانظره أنت. اه.

وهذا الذي ذكرنا من عدم حد من نسب جنساً إلى غيره هو

مشهور مذهب مالك، وقد نص عليه في المدونة. ومحل هذا عنده إن لم يكن من العرب.

قال مالك في المدونة: من قال لعربي: يا حبشي، أو يا فارسي، أو يا رومي، فعليه الحد؛ لأن العرب تنسب إلى آبائها، وهذا نفي لها عن آبائها.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الفرق بين العربي وغيره المذكور عن مالك لا يتجه كل الاتجاه، ووجه كون من قال لرومي: يا حبشي مثلاً لا يحد أن الظاهر أن مراده أنه يشبه الحبشي في بعض أخلاقه أو أفعاله، وهو استعمال معروف في العربية. ومذهب أبي حنيفة أنه إن نفاه عن جده لا حد عليه، بأن قال له: لست ابن البي حدك أنه لا حد عليه؛ لأنه صادق إذ هو ابن أبيه لا جده، / وكذلك لو نسب جنساً إلى غيره كقوله لعربي: يا نبطي، فلا حد عليه عنده على المشهور، وكذلك عنده إذا نسبه لقبيلة أخرى غير قبيلته، أو نفاه عن قبيلته؛ لأنه يراد به التشبيه بتلك القبيلة التي نسبه لها في الأخلاق أو الأفعال، أو عدم الفصاحة، ونحو ذلك، فلا يتعين قصد القذف.

وقال صاحب تبيين الحقائق: وروي عن ابن عباس أنه سئل عن رجل قال لرجل من قريش: يا نبطي، فقال لا حد عليه. اهد. وكذلك لا يحد عند أبي حنيفة من قال لرجل: يا ابن ماء السماء، أو نسبه إلى عمه أو خاله، خلافاً للمالكية، ومن وافقهم القائلين بحد من نسبه لعمه ونحوه، أو زوج أمه الذي هو ربيبه؛ لأن العم والخال كلاهما كالأب في الشفقة، وقد يريد التشبيه بالأب في المحبة والشفقة. وقوله: ابن ماء السماء، فإنه قد يراد به التشبيه في الجود والسماحة والصفاء. قالوا: وكان عامر بن حارثة يلقب بماء السماء

لكرمه، وأنه يقيم ماله في القحط مقام المطر. قالوا: وسميت أم المنذر بن امرىء القيس بماء السماء لحسنها وجمالها. وقيل لأولادها: بنو ماءالسماء وهم ملوك العراق. اه. وإن نسبه لجده فلا حد عليه عند أبي حنيفة، ولا ينبغي أن يختلف في ذلك لصحة نسبته إلى جده كما هو واقع بكثرة على مر الأزمنة من غير نكير. اه. ومذهب الإمام أحمد: أنه إن نفاه عن أمه فلا حد عليه. واختلف عنه فيمن نفى رجلاً عن قبيلته أو نسب جنساً لغيره.

قال ابن قدامة في المغني: وإذا نفى رجلاً عن أبيه، فعليه الحد، نص عليه أحمد، وكذلك إذا نفاه عن قبيلته. وبهذا قال إبراهيم النخعي، وإسحاق. وبه قال أبو حنيفة، والثوري، وحماد. اه.

وقد علمت الخلاف عن أبي حنيفة. والمشهور عنه ما ذكرناه قريباً. ثم قال ابن قدامة في المغني: والقياس يقتضي ألا يجب الحد بنفي الرجل عن قبيلته، ولأن / ذلك لا يتعين فيه الرمي بالزنا، فأشبه ١١٨ ما لو قال لأعجمي: إنك عربي، ولو قال للعربي: أنت نبطي أو فارسي فلا حد عليه، وعليه التعزير، نص عليه أحمد؛ لأنه يحتمل أنك نبطي اللسان أو الطبع. وحكي عن أحمد رواية أخرى أن عليه الحد كما لو نفاه عن أبيه. والأول أصح، وبه قال مالك، والشافعي؛ لأنه يحتمل غير القذف احتمالاً كثيراً، فلا يتعين صرفه إليه، ومتى فسر شيئاً من ذلك بالقذف فهو قاذف. اه من المغني.

وإذا عرفت أقوال أهل العلم في هذا فاعلم أن المسألة ليست فيها نصوص من الوحي. والظاهر أن ما احتمل غير القذف من ذلك لا يحد صاحبه؛ لأن الحدود تدرأ بالشبهات، واحتمال الكلام غير

القذف لا يقل عن شبهة قوية. وقد ذكر ابن قدامة في المغني أن الأشعث بن قيس روى عن النبي على أنه كان يقول: «لا أوتي برجل يقول: إن قريشاً ليست من كنانة إلا جلدته». اه. وانظر إسناده.

المسألة الثالثة والعشرون: في أحكام كلمات متفرقة، كمن قال لرجل: يا قرنان، أو يا ديوث، أو يا كشخان، أو يا قرطبان، أو يا معفوج، أو يا قواد، أو يا ابن منزلة الركبان، أو يا ابن ذات الرايات، أو يا مخنث. أو قال لامرأة: يا قحبة.

اعلم أن أهل العلم اختلفوا في هذه العبارات المذكورة، فمذهب مالك: هو أن من قال لرجل: يا قرنان لزمه حد القذف لزوجته إن طلبته؛ لأن القرنان عند الناس زوج الفاعلة، وكذلك من قال لامرأة: يا قحبة لزمه الحد عند المالكية، وكذلك من قال: يا ابن منزلة الركبان، أو يا ابن ذات الرايات. كل ذلك فيه حد القذف عند المالكية، كما تقدمت الإشارة إليه، قالوا: لأن الزانية في ١١٩ الجاهلية كانت تنزل /الركبان، وتجعل على بابها راية، وكذلك لو قال له: يا مخنث لزمه الحد، إن لم يحلف أنه لم يرد قذفاً، فإن حلف أنه لم يرده أُدِّب، ولم يحد. قاله في المدونة. وإن قال له: يا ابن الفاسقة، أو يا ابن الفاجرة، أو يا فاسق، أو يا فاجر، أو يا حمار ابن الحمار، أو يا كلب، أو يا ثور، أو يا خنزير، ونحو ذلك فلا حد عليه، ولكنه يعزر تعزيراً رادعاً حسبما يراه الإمام. ومذهب أبى حنيفة: أنه لو قال له: يا فاسق، يا كافر، يا خبيث، يا لص، يا فاجر، يا منافق، يا لوطى، يا من يلعب بالصبيان، يا آكل الربا، يا شارب الخمر، يا ديوث، يا مخنث، يا خائن، يا ابن القحبة،

يا زنديق، يا قرطبان، يا مأوى الزواني أو اللصوص، يا حرام؛ أنه لا حد عليه في شيء من هذه الألفاظ، وعليه التعزير. وآكد التعزير عند الحنفية تسعة وثلاثون سوطاً. وأما لو قال له: يا كلب، يا تيس، يا حمار، يا خنزير، يا بقر، يا حية، يا حجام، يا ببغاء، يا مؤاجر، يا ولد الحرام، يا عيار، يا ناكس، يا منكوس، يا سخرة، يا ضحكة، يا كشخان، يا أبله، يا مسوس، فلا شيء عليه في شيء من هذه الألفاظ عند الحنفية، ولا يعزر بها.

قال صاحب تبيين الحقائق: لا يعزر بهذه الألفاظ كلها لأن من عادتهم إطلاق الحمار ونحوه بمعنى البلادة والحرص أو نحو ذلك، ولا يريدون به الشتيمة، ألا ترى أنهم يسمون به ويقولون: عياض بن حمار، وسفيان الثوري، وأبو ثور، وجمل، ولأن المقذوف لا يلحقه شين بهذا الكلام، وإنما يلحق القاذف. وكل أحد يعلم أنه آدمي، وليس بكلب، ولا حمار وأن القاذف كاذب في ذلك. وحكى الهندواني أنه يعزر في زماننا في مثل قوله: يا كلب، يا خنزير؛ لأنه يراد به الشتم في عرفنا.

وقال شمس الأئمة السرخسي: الأصح عندي أنه لا يعزر. وقيل: إن كان المنسوب إليه من الأشراف كالفقهاء والعلوية يعزر؛ لأنه يعد شيناً في حقه، وتلحقه الوحشة بذلك، وإن كان من العامة لا يعزر. وهذا أحسن ما قيل فيه. ومن /الألفاظ التي لا توجب ١٢٠ التعزير قوله: يا رستاقي، ويا ابن الأسود، ويا ابن الحجام، وهو ليس كذلك. اهد من تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق في الفقه الحنفى.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أما الألفاظ التي ذكرنا عنهم

أنها توجب التعزير فوجوب التعزير بها كما ذكروا واضح لا إشكال فيه.

وأما الألفاظ التي ذكرنا عنهم أنها لا تعزير فيها، فالأظهر عندنا أنها يجب فيها التعزير؛ لأنها كلها شتم وعيب، ولا يخفى أن من قال لإنسان: يا كلب، يا خنزير، يا حمار، يا تيس، يا بقر إلى آخره، أن هذا شتم واضح لا خفاء به، وليس مراده أن الإنسان كلب، أو خنزير، ولكن مراده تشبيه الإنسان بالكلب والخنزير في الخسة والصفات الذمية كما لا يخفى، فهو من نوع التشبيه الذي يسميه البلاغيون تشبيهاً بليغاً، ولا شك أن عاقلاً قيل له: يا كلب، أو يا خنزير مثلاً أن ذلك يؤذيه، ولا يشك أنه شتم، فهو أذى ظاهر. وعليه فالظاهر التعزير في الألفاظ المذكورة. وكونهم يسمون الرجل حماراً أو كلباً لا ينافى ذلك؛ لأن من الناس من يسم ابنه باسم قبيح لا يرضى غيره أن يعاب به. والظاهر أنه إن قال لرجل: يا ابن الأسود، وليس أبوه، ولا أحد من أجداده بأسود، أنه يلزمه الحد لأنه نفي لنسبه، وكذلك قوله: يا ابن الحجام إن لم يكن أبوه، ولا أحد من أجداده حجاماً فهو قذف؛ لأنه نفي لنسبه، وإلصاق له بأسود، أو حجام ليس بينه وبينه نسب كما هو قول المالكية ومن وافقهم.

وقال صاحب تبيين الحقائق: وتفسير القرطبان هو الذي يرى مع امرأته، أو محرمه رجلاً، فيدعه خالياً بها. وقيل: هو السبب للجمع بين اثنين لمعنى غير ممدوح. وقيل: هو الذي يبعث امرأته مع غلام بالغ، أو مع مزارعه إلى الضيعة، أو يأذن لهما بالدخول عليها في غيبته. اه منه.

/وقال ابن قدامة في المغني: وإن قال لرجل: يا ديوث، ١٢١ أو ياكشخان: فقال أحمد: يعزر. وقال إبراهيم الحربي: الديوث الذي يدخل الرجال على امرأته. وقال ثعلب: القرطبان الذي يرضى أن يدخل الرجال على امرأته. وقال: القرنان، والكشخان لم أرهما في كلام العرب، ومعناه عند العامة مثل معنى الديوث، أو قريب منه. فعلى القاذف به التعزير على قياس قوله في الديوث؛ لأنه قذفه بما لا حد فيه. وقال خالد بن يزيد، عن أبيه في الرجل يقول للرجل: يا قرنان إذا كان له أخوات، أو بنات في الإسلام ضرب الحد. يعني أنه قاذف لهن. وقال خالد، عن أبيه: القرنان عند العامة من له بنات والكشخان: من له أخوات. يعني والله أعلم \_ إذا كان له بنات والكشخان: من له أخوات. يعني \_ والله أعلم \_ إذا كان يدخل الرجال عليهن. والقواد عند العامة السمسار في الزنى، والقادف بذلك كله يوجب التعزير؛ لأنه قذف بما لا يوجب الحد. اهد. من المغنى.

وقال في المغني أيضاً: المنصوص عن أحمد فيمن قال: يا معفوج أن عليه الحد. وظاهر كلام الخرقي يقتضي أن يرجع إلى تفسيره، فإن فسر بغير الفاحشة مثل أن يقول: أردت يا مفلوج أو يا مصاباً دون الفرج ونحو هذا، فلا حد عليه؛ لأنه فسره بما لا حَدَّ فيه. وإن فسره بعمل قوم لوط فعليه الحد كما لو صرح به.

وقال صاحب القاموس القرنان: الديوث المشارك في قرينته لزوجته. اهـ منه.

وقال في القاموس أيضاً: القرطبان بالفتح الديوث، والذي لا غيرة له أو القواد. اهم منه. وقال في القاموس: والتديث القيادة. وفي القاموس تحت الخط لا بين قوسين الكشخان، ويكسر:

الديوث، وكشخه تكشيخاً وكشخنة. قال له: يا كشخان. اهـ. منه وهو بالخاء المعجمة.

وقال الجوهري في صحاحه: والديوث القندع، وهو الذي لا غيرة له . اه منه .

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر أن التحقيق في جميع الألفاظ المذكورة التي ذكرنا كلام العلماء فيها أنها تتبع العرف الجاري في البلد الذي قيلت فيه، فإن كان من عرفهم أن المراد بها ١٢٢ الشتم بما لا يوجب الحد وجب / التعزيز، لأجل الأذى ولا حد، وإن كان عرفهم أنها يراد بها الشتم بالزنى، أو نفي النسب، وكان ذلك معروفاً أنه هو المقصود عرفاً، وجب الحد؛ لأن العرف متبع في نحو ذلك. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الرابعة والعشرون: في حكم من قذف محصناً بعد موته، ومذهب مالك في ذلك هو قوله في المدونة: من قذف ميتاً فلولده، وإن سفل، وأبيه وإن علا القيام بذلك، ومن قام منهم أخذه بحده وإن كان ثم من هو أقرب منه؛ لأنه عيب، وليس للإخوة وسائر العصبة مع هؤلاء قيام، فإن لم يكن من هؤلاء واحد فللعصبة القيام. اهـ بواسطة نقل المواق.

وحاصله: أن الميت المقذوف يحد قاذفه بطلب من وجد من فروعه، وإن سفلوا، أو واحد من أصوله، وإن علوا. ولا كلام في حال وجود الأصول أو الفروع لغيرهم من الإخوة والعصبة، فإن لم يوجد من الأصول والفروع أحد، فللأخوة والعصبة القيام، ويحد للمقذوف بطلبهم. هذا حاصل مذهب مالك في المسألة. وظاهره عدم الفرق بين كون المقذوف الميت أباً أو أماً. وبعض أهل العلم

يفرق بين قذف الأب والأم؛ لأن قذف الأم بالزنى فيه قدح في نسب ولدها؛ لأن ابن الزانية قد يكون لغير أبيه من أجل زنا أمه.

وقال ابن قدامة في المغني: وإن قذف أمه وهي ميتة مسلمة كانت أو كافرة حرة أو أمة، حد القاذف إذا طلب الابن وكان حرا مسلماً، أما إذا قذفت وهي في الحياة، فليس لولدها المطالبة؛ لأن الحق لها، فلا يطالب به غيرها، ولا يقوم غيرها مقامها، سواء كانت محجوراً عليها، أو غير محجور عليها؛ لأنه حق يثبت للتشفي، فلا يقوم فيه غير المستحق مقامه كالقصاص، وتعتبر حصانتها؛ لأن الحق لها، فتعتبر حصانتها كما لو لم يكن لها ولد. وأما إن قذفت وهي ميتة، فإن لولدها المطالبة؛ لأنه قدح في نسبه، ولأنه يقذف أمه بنسبته إلى أنه ابن زني، /ولا يستحق ذلك بطريق الإرث، ولذلك ١٢٣ تعتبر الحصانة فيه أمه؛ لأن القذف له.

وقال أبو بكر: لا يجب الحد بقذف ميتة بحال، وهو قول أصحاب الرأي؛ لأنه قذف لمن لا تصح منه المطالبة، فأشبه قذف المجنون.

وقال الشافعي: إن كانت الميتة محصناً فلوليه المطالبة، وينقسم بانقسام الميراث، وإن لم يكن محصناً فلا حد على قاذفه؛ لأنه ليس بمحصن، فلا يجب الحد بقذفه كما لو كان حياً.

وأكثر أهل العلم لا يرون الحد على من يقذف من ليس محصناً حياً ولا ميتاً؛ لأنه إذا لم يحد بقذف غير المحصن إذا كان حياً فلأن لا يحد بقذفه ميتاً أولى.

ولنا قول النبي ﷺ في الملاعنة: ومن رمى ولدها فعليه الحد.

يعني من رماه بأنه ولد زنى. وإذا وجب بقذف ولد الملاعنة بذلك، فبقذف غيره أولى، ولأن أصحاب الرأي أوجبوا الحد على من نفى رجلاً عن أبيه إذا كان أبواه حرين مسلمين، ولو كانا ميتين، والحد إنما وجب للولد؛ لأن الحد لا يورث عندهم. فأما إن قذفت أمه بعد موتها، وهو مشرك أو عبد، فلا حد عليه في ظاهر كلام الخرقي، سواء كانت الأم حرة مسلمة أو لم تكن. وقال أبو ثور وأصحاب الرأي: إذا قال لكافر أو عبد: لست لأبيك، وأبواه حران مسلمان فعليه الحد، وإن قال لعبد أمه حرة وأبوه عبد: لست لأبيك فعليه الحد، وإن كان العبد للقاذف عند أبي ثور.

وقال أصحاب الرأي: يصح أن يحد المولى لعبده. واحتجوا بأن هذا قذف لأمه فيعتبر إحصانها دون إحصانه؛ لأنها لو كانت حية كان القذف لها، فكذلك إذا كانت ميتة، ولأن معنى هذا: إن أمك زنت فأتت بك من الزنى، فإذا كان من الزنى منسوباً إليها كانت هي المقذوفة دون ولدها. ولنا ما ذكرناه، ولأنه لو كان القذف لها لم يجب الحد؛ لأن الكافر لا يرث المسلم، والعبد لا يرث الحر، ولأنهم لا يوجبون الحد لقذف ميتة بحال، فيثبت أن القذف له فيعتبر إحصانها. والله أعلم. اهـ بطوله من المغني.

ا / وقد رأيت في كلامه أقوال أهل العلم في رمي المرأة الميتة، إن كان لها أولاد، ورمي المرأة الحية التي لها أولاد. وبه تعلم أن الحد يورث عند المالكية والشافعية إلا أنه عند المالكية لا يطلبه إلا الفروع والأصول، ويحد بطلب كل منهم وإن كان يوجد منهم من هو أقرب من طالب الحد، وأنه عند عدم الفروع والأصول يطالب به الإخوة والعصبة، وكل ذلك يدل على أنهم ورثوا ذلك الحق في

الجملة عن المقذوف الميت، وأن الشافعية يقولون: إنه ينقسم بانقسام الميراث، كما نقله عنهم صاحب المغني في كلامه المذكور، وأن الحنفية يقولون: إن الحد لا يورث، وهو ظاهر المذهب الحنبلي، وأن بعض أهل العلم قال: لا يحد من قذف ميتة بحال.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر لي \_ والله تعالى أعلم \_ في هذه المسألة: أن قذف الأم إن كان يستلزم نفي نسب ولدها فلها القيام حية، ولولدها القيام إذا لم تطالب هي؛ لأنه مقذوف بقذفها، خلافاً لما في كلام صاحب المغني، وكذلك إن كانت ميتة فله القيام، ويحد له القاذف. وقول صاحب المغني: تعتبر حصانته هو دون حصانتها هي لم يظهر له معنى؛ لأن نفي نسب إنسان لا تشترط فيه حصانة المنفي نسبه؛ لأنا لو فرضنا أنها جاءت به من زنى، فإنه هو لا ذنب له، ولا يعتبر زانياً كما ترى.

والحاصل: أن قذف الأم إن كان يستلزم قذف ولدها، فالأظهر إقامة الحد على القاذف بطلب الأم، وبطلب الولد وإن كانت حية؛ لأنه مقذوف، وأحرى إن كانت ميتة، وإن كانت الأم لا ولد لها أو لها ولد لا يستلزم قذفها قذفه فهي مسألة: هل يحد من قذف ميتاً أو لا؟ وقد رأيت خلاف العلماء فيها، ولكل واحد من القولين وجه من النظر؛ لأن الظاهر أن حرمة عرض الإنسان لا تسقط بالموت، وهذا يقتضي حد من قذف ميتة. ووجه / الثاني: أن الميتة لا يصح منها ١٢٥ الطلب، فلا يحد بدون طلب، ولأن من مات لا يتأذى بكلام القاذف، وإن كان كذباً، بل يفرح به؛ لأنه يكون له فيه حسنات، وإن كان حقاً ما رماه به، فلا حاجة له بحده بعد موته؛ لأنه لم يقل إلا الحق وحده وهو صادق لا حاجة للميت فيه. اهه.

وأقربهما عندي أنه يعزر تعزيراً رادعاً ولا يقام عليه الحد.

واعلم أن الحي إذا قذفه آخر بالزنا، وهو يعلم في نفسه أن القاذف صادق، فقد قال بعض أهل العلم: إن له المطالبة بحده مع علمه بصدقه فيما رماه به، وهو مذهب مالك، ومن وافقه.

والأظهر عندي أنه إن كان يعلم أنما قذفه به حق أنه لا تنبغي له المطالبة بحده؛ لأنه يتسبب في إيذائه بضرب الحد، وهو يعلم أنه محق فيما قال. والعلم عند الله تعالى.

وذكر غير واحد من أهل العلم أن من قذف أم النبي على أو قذفه هو على أن ذلك ردة، وخروج من دين الإسلام، وهو ظاهر لا يخفى، وأن حكمه القتل، ولكنهم اختلفوا إذا تاب هل تقبل توبته؟ فذهبت جماعة من أهل العلم إلى أنه لا تقبل توبته، ويقتل على كل حال. وقال بعض أهل العلم: تقبل توبته إن تاب. وهذا الأخير أقرب لكثرة النصوص الدالة على قبول توبة من تاب ولو من أعظم أنواع الكفر. والله تعالى أعلم.

## المسألة الخامسة والعشرون: في حكم من قذف ولده:

وقد اختلف أهل العلم في ذلك. قال في المغني: وإذا قذف ولده وإن نزل لم يجب الحد عليه، سواء كان القاذف رجلاً أو امرأة الإلى ويهذا قال عطاء، / والحسن، والشافعي، وإسحاق، وأصحاب الرأي. وقال مالك، وعمر بن عبد العزيز، وأبو ثور، وابن المنذر: عليه الحد؛ لعموم الآية، ولأنه حد فلا تمنع من وجوبه قرابة الولادة كالزنى.

وأظهر القولين دليلاً: أنه لا يحد الوالد لولده لعموم قوله:

﴿ وَبِالْوَلِاَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ وقوله: ﴿ فَلا تَقُل لَمُّماً أَنِّ ﴾ فلا ينبغي للولد أن يطلب حد والده للتشفي منه. وقول المالكية في هذه المسألة في غاية الإشكال؛ لأنهم يقولون: إن الولد يمكن من حد والده القاذف له، وأنه يعد بحده له فاسقاً بالعقوق، كما قال خليل في مختصره: «وله حد أبيه وفسق»، ومعلوم أن الفسق لا يكون إلا بارتكاب كبيرة، والشرع لا يمكن أحداً من ارتكاب كبيرة، كما ترى، مع أن الروايات عن مالك نفسه ظاهرها عدم الحد. وقاله غير واحد من أهل مذهبه.

المسألة السادسة والعشرون: في حكم من قتل أو أصاب حداً خارج الحرم، ثم لجأ إلى الحرم، هل يستوفى منه الحق في الحرم، أو لا يستوفى منه حتى يخرج من الحرم؟

اعلم أن هذه المسألة فيها للعلماء ثلاثة مذاهب:

الأول: أنه يستوفي منه الحق قصاصاً كان أو حداً قتلاً كان أو غيره.

الثاني: أنه لا يستوفي منه حد ولا قصاص ما دام في الحرم سواء كان قتلاً أو غيره.

الثالث: أنه يستوفى منه كل شيء من الحدود إلا القتل، فإنه لا يقتل في الحرم في حد كالرجم، ولا في قصاص.

والخلاف في هذه المسألة مشهور عند أهل العلم.

قال ابن قدامة في المغني: وجملته أن من جنى جناية توجب قتلاً خارج الحرم، ثم لجأ إليه لم يستوف منه فيه، وهذا قول ابن عباس، وعطاء، وعبيد / بن عمير، والزهري، وإسحاق ١٢٧ ومجاهد، والشعبي، وأبي حنيفة وأصحابه.

وأما غير القتل من الحدود كلها والقصاص فيما دون النفس، فعن أحمد فيه روايتان.

إحداهما: لا يستوفى من الملتجىء إلى الحرم فيه.

والثانية: يستوفى، وهو مذهب أبي حنيفة؛ لأن المروي عن النبي على النبي المدال المدال المدال النبي النبي

قال أبو بكر: هذه مسألة وجدتها مفردة لحنبل عن عمه: أن الحدود كلها تقام في الحرم إلا القتل. والعمل على أن كل جان دخل الحرم لم يقم عليه حد جنايته حتى يخرج منه، إلى أن قال: وقال مالك، والشافعي، وابن المنذر: يستوفى منه فيه؛ لعموم الأمر بجلد الزاني، وقطع السارق، واستيفاء القصاص من غير تخصيص بمكان دون مكان. اهـ محل الغرض منه.

وقال ابن حجر في فتح الباري: وقال أبو حنيفة: لا يقتل في الحرم حتى يخرج إلى الحل باختياره، ولكن لا يجالس ولا يكلم، ويوعظ، ويذكر حتى يخرج. وقال أبو يوسف: يخرج مضطراً إلى الحل. وفعله ابن الزبير.

وروى ابن أبي شيبة من طريق طاووس عن ابن عباس: من أصحاب حدا ثم دخل الحرم لم يجالس ولم يبايع. وعن مالك والشافعي: يجوز إقامة الحد مطلقاً فيها؛ لأن العاصي هتك حرمة نفسه، فأبطل ما جعل الله له من الأمن. اهـ محل الغرض منه.

وقال الشوكاني في نيل الأوطار مشيراً إلى إقامة الحدود واستيفاء القصاص في الحرم: وقد ذهب إلى ذلك مالك، والشافعي وهو اختيار ابن المنذر. ويؤيد / ذلك عموم الأدلة القاضية باستيفاء ١٢٨ الحدود في كل مكان وزمان. وذهب الجمهور من الصحابة، والتابعين، ومن بعدهم، والحنفية، وسائر أهل العراق، وأحمد ومن وافقه من أهل الحديث والعترة: إلى أنه لا يحل لأحد أن يسفك بالحرم دماً، ولا يقيم به حداً حتى يخرج منه من لجأ إليه. اهد محل الغرض منه.

وإذا عرفت من هذه النقول أقوال أهل العلم في هذه المسألة فهذه أدلتهم ومناقشتها.

أما الذين قالوا: يستوفى منه كل حد في الحرم إن لجأ إليه، كمالك، والشافعي، وابن المنذر، ومن وافقهم، فقد استدلوا بأدلة:

منها: أن نصوص الكتاب والسنّة الدالة على إقامة الحدود واستيفاء القصاص، ليس في شيء منها تخصيص مكان دون مكان، ولا زمان دون زمان، وظاهرها شمول الحرم وغيره. قالوا: والعمل بظواهر النصوص واجب، ولا سيما إذا كثرت.

ومنها: أن استيفاء القصاص وإقامة الحدود حق واجب بتشريع الله على لسان نبيه على أو فعل الواجب الذي هو عين طاعة الله في الحرم ليس فيه أي انتهاك لحرمة الحرم؛ لأن أحق البلاد بأن يطاع فيها الله بامتثال أوامره هي حرمه، وطاعة الله في حرمه ليس فيها انتهاك كما ترى.

أما استدلال هؤلاء بما في الصحيحين بلفظ: إن الحرم لا يعيذ

عاصياً ولا فاراً بدم ولا فاراً بخربة، فهو استدلال في غاية السقوط؛ لأن من ظن أنه حديث عن رسول الله ﷺ فقد غلط غلطاً فاحشاً؛ لأنه من كلام عمرو بن سعيد المعروف بالأشدق، كما هو صريح في الصحيحين وغيرهما.

قال البخاري رحمه لله في صحيحه: حدثنا قتيبة، حدثنا الليث، عن سعيد بن أبي سعيد المقبري، عن أبي شريح العدوي أنه قال لعمرو بن سعيد \_ وهو يبعث البعوث إلى مكة \_ : ائذن لى أيها ١٢٩ الأمير أحدثك قولًا قام به رسول الله ﷺ / في الغد من يوم الفتح، فسمعته أذناي، ووعاه قلبي، وأبصرته عيناي حين تكلم به أنه حمد الله، وأثنى عليه ثم قال: إن مكة حرمها الله، ولم يحرمها الناس، فلا يحل لامرىء يؤمن بالله واليوم الآخر أن يسفك بها دماً، ولا يعضد بها شجرة، فإن أحد ترخص لقتال رسول الله ﷺ فقولوا له: إن الله أذن لرسوله ولم يأذن لكم، وإنما أذن لي ساعة من نهار، وقد عادت حرمتها اليوم كحرمتها بالأمس، وليبلغ الشاهد الغائب. فقيل لأبي شريح: ما قال لك عمرو؟ قال: أنا أعلم بذلك منك يا أبا شريح: إن الحرم لا يعيذ عاصياً... إلى آخره. وهذا صريح في أنه من كلام عمرو بن سعيد الأشدق يعارض به أبا شريح لما ذكر له كلام النبي على ومعلوم أنه لا حجة البتة في كلام الأشدق، ولا سيما في حال معارضته به لحديث رسول الله ﷺ، وإن كان كلامه لا يطابق الجواب عن الحديث الذي ذكره أبو شريح رضي الله عنه. وفي صحيح مسلم رحمه الله مثل ما في البخاري من حديث أبسي شريح إسناداً ومتناً.

وإذا تقرر أن القائل: إن الحرم لا يعيذ عاصياً. . . إلى آخره هو

الأشدق علمت أنه لا دلالة فيه. وكذلك احتجاجهم بما ثبت في الصحيح من أنه على «أمر بقتل ابن خطل وهو متعلق بأستار الكعبة» لأن أمره بقتله وهو متعلق بأستار الكعبة في نفس الوقت الذي أحل الله له فيه الحرم، وقد صرح النبي على أن حرمتها عادت كما كانت، ففعله على فق وقت إحلال الحرم له ساعة من نهار لا دليل فيه بعد انقضاء وقت الإحلال ورجوع الحرمة كما ترى.

وأما الذين منعوا القتل في الحرم دون ما سواه من الحدود التي لا قتل فيها والقصاص في غير النفس، فقد احتجوا بأن الحديث الصحيح الذي هو حديث / أبي شريح المتفق عليه فيه «لا يحل ١٣٠ لامرىء يؤمن بالله واليوم الآخر أن يسفك بها دماً» الحديث. قالوا تصريحه على النهي عن سفك الدم، دون غيره دليل على أنه ليس كغيره، ولا يقاس غيره عليه؛ لأن النفس أعظم حرمة مما لا يستوجب القتل من حد أو قصاص في غير النفس، فيبقى غير القتل داخلاً في عموم النصوص المقتضية له في كل مكان وزمان، ويخرج خصوص القتل من تلك العمومات بهذا الحديث الصحيح، ويؤيده أن قوله: «دماً» نكرة في سياق النفي، وهي من صيغ العموم، فيشمل العموم المذكور إراقة الدم في قصاص أو حد أو غير ذلك.

واستدلوا أيضاً بقول ابن عمر رضي الله عنهما: لو وجدت قاتل عمر في الحرم ما هجته. قال المجد في المنتقى: حكاه أحمد في رواية الأثرم.

وأما الذين قالوا بأن الحرم لا يستوفى فيه شيء من الحدود، ولا من القصاص قتلاً كان أو غيره، فقد استدلوا بقوله: ﴿ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ مَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ كَانَ مَا اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَهُ عَالَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَ اللهُ اللهُو

فهو أمر عام، يستوجب أمن من دخل الحرم، وعدم التعرض له بسوء، وبعموم النصوص الدالة على تحريم الحرم.

واستدلوا أيضاً بآثار عن بعض الصحابة، كما روي عن ابن عباس أنه قال في الذي يصيب حداً ثم يلجأ إلى الحرم: يقام عليه الحد إذا خرج من الحرم. قال المجد في المنتقى: حكاه أحمد في رواية الأثرم.

وهذ ملخص أقوال أهل العلم، وأدلتهم في هذه المسألة.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر والله تعالى أعلم أربري هذه الأقوال على القياس قول من قال: يستوفى من اللاجىء إلى الحرم كل حق وجب عليه شرعاً، قتلاً كان أو غيره؛ لأن إقامة الحدود واستيفاء القصاص مما / أوجبه الله، وفعل ذلك طاعة، وتقرب إليه، وليس في طاعة الله وامتثال أمره انتهاك لحرمة حرمه. وأجراها على الأصول، وهو أولاها هو الجمع بين الأدلة، وذلك بقول من قال: يضيق على الجاني اللاجىء إلى الحرم، فلا يباع له، ولا يشترى منه، ولا يجالس، ولا يكلم حتى يضطر إلى الخروج، فيستوفى منه حق الله إذا خرج من الحرم؛ لأن هذا القول جامع بين النصوص، فقد جمع بين استيفاء الحق، وكون ذلك ليس في الحرم، وفي هذا خروج من الخلاف. والعلم عند الله تعالى. ولنكتف بما ذكرنا من أحكام هذه الآية.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَيَدْرَقُواْ عَنْهَا ٱلْعَذَابَ أَن تَشْهَدَ أَرْبَعَ شَهَدَاتِ بِاللَّهِ إِللَّهِ إِللَّهِ إِللَّهِ إِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ الللَّهُ ا

قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَيَدْرَوُّا عَنَّهَا ٱلْعَذَابَ ﴾ الآية.

معنى يدرأ: يدفع. والمراد بالعذاب هنا: الحد، والمصدر المنسبك من أن وصلتها في قوله: (أن تشهد) فاعل يدرأ، أي: يدفع عنها الحد شهادتها أربع شهادات. . . الآية .

والدليل على أن المراد بالعذاب في قوله: ﴿ وَيَدْرَقُوا عَنْهَا ٱلْعَذَابَ ﴾ الحد من أوجه.

الأول منها: سياق الآية، فهو يدل على أن العذاب الذي تدرؤه عنها شهاداتها هو الحد.

والثاني: أنه أطلق اسم العذاب في مواضع أخر على الحد مع دلالة السياق فيها على أن المراد بالعذاب فيها الحد، كقوله تعالى في هذه السورة الكريمة: ﴿ الزَّانِيةُ وَالزَّانِ فَاجْلِدُوا كُلَّ وَحِدِمِّتُهُما مِأْتُهَ جَلَّاةً وَلَا تَأْخُذُكُم هذه السورة الكريمة: ﴿ الزَّانِيةُ وَالزَّانِ فَاجْلِدُوا كُلَّ وَحِدِمِّتُهُما مِأَنَّةً مَلَّ وَلَا تَأْخُذُكُم بِمَا رَأْفَةً فِي دِينِ اللَّهِ إِن كُنتُم تُومِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاخِرِ وَلِيشَهَدْ عَذَابَهُما طَآبِفَةً مِنَ / المُعُومِنِينَ شَي ﴾ فقوله: ﴿ وَلِيشَهَدْ عَذَابَهُما ﴾ أي: حدهما بلا نزاع ١٣٢ وكذلك قوله تعالى في الإماء: ﴿ فَعَلَيْهِنَ نِصِّفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَتِ مِن الْعَلَد .

وهذه الآية: تدل على أن الزوج إذا رمى زوجته وشهد شهاداته الخمس المبينة في الآية أن المرأة يتوجه عليها الحد بشهاداته، وأن ذلك الحد المتوجه إليها بشهادات الزوج تدفعه عنها شهاداتها هي الموضحة في الآية.

ومفهوم مخالفة الآية يدل على أنها لو نكلت عن شهاداتها لزمها الحد بسبب نكولها مع شهادات الزوج. وهذا هو الظاهر الذي لا ينبغي العدول عنه، فشهادات الزوج القاذف تدرأ عنه هو حد القذف، وتوجه إليها هي حد الزنى، وتدفعه عنها شهاداتها.

وظاهر القرآن أيضاً أنه لو قذف زوجته وامتنع من اللعان أنه يحد حد القذف، فكل من امتنع من الزوجين من الشهادات الخمس وجب عليه الحد. وهذا هو الظاهر من الآيات القرآنية؛ لأن الزوج القاذف داخل في عموم قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُولُ بِأَرْبِعَةِ شُهَكَاءً فَأَجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً ﴾ ولكن الله بين خروج الزوج من هذا العموم بشهاداته حيث قال: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَجَهُمْ وَلَرْ يَكُنَّ لَمُّمْ شُهَدَّاهُ إِلَّا أَنفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَتِ بِأَلِلَهِ إِنَّامُ لَمِنَ ٱلصَّدِقِينَ ١ وَٱلْخَاهِسَةُ أَنَّ لَعَنَتَ ٱللَّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ ٱلْكَنْدِينِ ١٠٠٠ فلم يجعل له مخرجاً من جلد ثمانين، وعدم قبول الشهادة، والحكم بالفسق إلا بشهاداته التي قامت له مقام البينة المبرئة له من الحد. فإن نكل عن شهاداته فالظاهر وجوب الحد عليه؛ لأنه لم تدرأ عنه أربعة عدول يشهدون بصدقه، ولا شهادات تنوب عن الشهود، فتعين أنه يحد؛ لأنه قاذف، ولم يأت بما يدفع عنه حد القذف، وكذلك الزوجة إذا نكلت عن أيمانها فعليها الحد؛ ١٣٣ لأن الله نص على أن الذي يدرأ عنها الحد / هو شهاداتها في قوله تعالى: ﴿ وَيَدْرَقُا عَنَّهَا ٱلْعَذَابَ ﴾ الآية.

وممن قال: إن الزوج يلزمه الحد إن نكل عن الشهادات الأئمة الثلاثة خلافاً لأبي حنيفة القائل بأنه يحبس حتى يلاعن، أو يكذب نفسه، فيقام عليه حد القذف. وممن قال بأنها إن شهد هو، ونكلت هي أنها تحد بشهاداته ونكولها: مالك والشافعي، والشعبي، ومكحول، وأبو عبيد، وأبو ثور. كما نقله عنهم صاحب المغني.

وهذا القول أصوب عندنا؛ لأنه ظاهر قوله: ﴿ وَيَدُرُوُا عَنْهَا ٱلْعَذَابَ أَنْ تَشْهَدَ أَرْبَعَ شَهَا كَالَهُ اللَّهِ مَن كتاب أو سنَّة.

وقال أبو حنيفة وأحمد: لا حد عليها بنكولها عن الشهادات، وتحبس أيضاً حتى تلاعن أو تقر فيقام عليها الحد.

قال في المغني: وبهذا قال الحسن، والأوزاعي، وأصحاب الرأي. وروي ذلك عن الحارث العكلي، وعطاء الخراساني.

واحتج أهل هذا القول بحجج يرجع جميعها إلى أن المانع من حدها أن زناها لم يتحقق ثبوته؛ لأن شهادات الزوج ونكولها هي لا يتحقق بواحد منهما ولا بهما مجتمعين ثبوت الزنى عليها.

وقول الشافعي ومالك ومن وافقهما في هذه المسألة أظهر عندنا؛ لأن مسألة اللعان أصل مستقل لا يدخله القياس على غيره، فلا يعدل فيه عن ظاهر النص إلى القياس على مسألة أخرى. والعلم عند الله تعالى.

## مسائل تتعلق بهذه الآية الكريمة

المسألة الأولى: اعلم أن اللعان لا يلزم بين الزوجين إلا بقذف الرجل زوجته قذفاً يوجب عليه الحد لو قاله لغير زوجة، كرميها بالزنى، ونفي ولدها /عنه. وقول الجمهور هنا: إنه يكفي في وجوب ١٣٤ اللعان قذفها بالزنى من غير اشتراط أن يقول: رأيت بعيني أظهر عندي مما روي عن مالك من أنه لا يلزم اللعان حتى يصرح برؤية العين؛ لأن القذف بالزنى كاف دون التصريح برؤية العين. وقول الملاعن في زمنه على أنه لو اقتصر على أنه لو اقتصر على أنه ازنت أن ذلك لا يكفي، دون اشتراط رؤية العين، وسماع الأذن كما لا يخفى. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الثانية: اعلم أن العلماء اختلفوا في شهادات اللعان

المذكورة في قوله: ﴿ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِرْ أَرْبَعُ شَهَادَتِ بِأَلِلَهِ ﴾ إلى آخر الآيات، هل هي شهادات أو أيمان على أربعة أقوال:

الأول: أنها شهادات لأن الله سماها في الآية شهادات.

والثاني: أنها أيمان.

والثالث: أنها أيمان مؤكدة بلفظ الشهادة.

والرابع: عكسه. وينبني على الخلاف في ذلك أن من قال: إنها شهادات لا يصح عنده اللعان إلا ممن تجوز شهادته. فيشترط في الملاعن والملاعنة العدالة وغيرها من شروط قبول الشهادة. ومن قال: إنها أيمان صح عنده اللعان من كل زوجين ولو كانا لا تصح شهادتهما لفسق أو غيره من مسقطات قبول الشهادة. وينبني على الخلاف المذكور ما لو شهد مع الزوج ثلاثة عدول، فعلى أنها شهادة يكون الزوج رابع الشهود، فيجب عليها حد الزنى، وعلى أنها أيمان يحد الثلاثة ويلاعن الزوج. وقيل: لا يحدون.

وممن قال بأنها شهادات وأن اللعان لا يصح إلا ممن تقبل شهادته، وأنها تحد بشهادة الثلاثة مع الزوج أبو حنيفة رحمه الله ومن تبعه، والأكثرون على أنها أيمان مؤكدة بلفظ الشهادة.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أظهر الأقوال عندي: أنها أيمان مؤكدة بالشهادة، وأن لفظ الشهادة ربما أطلق في القرآن مراداً ١٣٥ بها اليمين، مع دلالة / القرائن على ذلك. وإنما استظهرنا أنها أيمان لأمور:

الأول: التصريح في الآية بصيغة اليمين في قوله: ﴿ فَشَهَدَةُ الْحَدِهِ وَاللَّهِ اللَّهِ عَلَى أَن أَحَدِهِ وَأَرْبَعُ شَهَدَتَ بِأُللَّهِ ﴾ لأن لفظة (بالله) يمين فدل قوله: (بالله) على أن

المراد بالشهادة اليمين؛ للتصريح بنص اليمين، فقوله: أشهد بالله في معنى: أقسم بالله.

الثاني: أن القرآن جاء في إطلاق الشهادة وإرادة اليمين في قوله: ﴿ فَيُقْسِمَانِ بِاللّهِ لَشَهَدُنُنَا آحَقُ مِن شَهَدَتِهِما ﴾ ثم بين أن المراد بلك الشهادة اليمين في قوله: ﴿ فَالِكَ أَدَّنَ أَن يَأْتُوا بِالشَّهَدَةِ عَلَى وَجَهِهَا أَو يَخَافُوا أَن تُرَدً أَيَمَنُ بِعَد أَيْمَنِهِم ﴾ فقوله: ﴿ أَوْ يَخَافُوا أَن تُردً أَيَمَنُ بَعَد أَيْمَنِهِم ﴾ دليل على أن المراد بلفظ الشهادة في الآية اليمين. وهو واضح كما ترى.

وقال القرطبي: ومنه قوله تعالى: ﴿ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ ﴿ اللَّهِ ﴾ الآية ؛ لأن قوله تعالى: ﴿ التَّخَذُواْ أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً ﴾ يدل على أن المراد بشهادتهم الأيمان. هكذا قال. ولا يتعين عندي ما ذكره من الاستدلال بهذه الآية. والعلم عند الله تعالى.

الثالث: ما قاله ابن العربي: قال: والفيصل أنها يمين لا شهادة أن الزوج يحلف لنفسه في إثبات دعواه وتخليصه من العذاب، وكيف يجوز لأحد أن يدعي في الشريعة أن شاهداً يشهد لنفسه بما يوجب حكماً على غيره. هذا بعيد في الأصل، معدوم في النظر. اهدمنه بواسطة نقل القرطبي.

وحاصل استدلاله هذا: أن استقراء الشريعة استقراءاً تاماً يدل على أنه لم يوجد فيها شهادة إنسان لنفسه بما يوجب حكماً على غيره. وهو استدلال قوي؛ لأن المقرر في الأصول أن الاستقراء التام حجة كما أوضحناه مراراً. ودعوى الحنفية ومن وافقهم أن الزوج غير متهم لا يسوغ شهادته لنفسه، لإطلاق ظواهر /النصوص في عدم ١٣٦ قبول شهادة الإنسان لنفسه مطلقاً.

الرابع: ما جاء في بعض روايات حديث اللعان أنه على قال لما جاءت الملاعنة بالولد شبيها بالذي رميت به: «لولا الأيمان لكان لي ولها شأن» عند أحمد وأبي داود. وقد سمى لله في هذه الرواية شهادات اللعان أيماناً. وفي إسناد الرواية المذكورة عباد بن منصور، تكلم فيه غير واحد، ويقال: إنه كان قدرياً.

إلى غير ذلك من أدلتهم.

وأما الذين قالوا: إنها شهادات لا أيمان فاحتجوا: بأن الله سماها شهادات في قوله: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُمْ شُهَدَآهُ إِلَّا أَنفُسُمُم ﴿ وَفِي قوله: ﴿ وَنَدَرُوُا عَنْهَا ٱلْعَذَابَ أَن شَهَدَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَدَتْ بِأَلِلَةٍ ﴾ الآية. وقوله: ﴿ وَيَدَّرُوُا عَنْهَا ٱلْعَذَابَ أَن تَشْهَدَةُ أَعَيْمَ شَهَدَةً اللَّهِ اللَّهِ .

واستدلوا أيضاً بحديث «أربعة لا لعان بينهم وبين أزواجهم: اليهودية والنصرانية تحت المسلم، والمملوكة تحت الحر، والحرة تحت المملوك». اهـ.

قالوا: إنما منع لعان اليهودية والنصرانية والعبد والأمة؛ لأنهم ليسوا ممن تقبل شهادتهم، ولو كانت شهادات اللعان أيماناً لصح لعانهم؛ لأنهم ممن تقبل يمينه.

وقال الزيلعي في نصب الراية في الحديث المذكور: قلت: أخرجه ابن ماجه في سننه عن ابن عطاء، عن أبيه عطاء الخراساني، عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده أن رسول الله على قال: «أربع من النساء لا ملاعنة بينهن وبين أزواجهن: النصرانية تحت المسلم، واليهودية تحت المسلم، والمملوكة تحت الحر، والحرة تحت المملوك، انتهى. وأخرجه الدارقطني في سننه، عن عثمان بن

عبد الرحمن الوقاصي، عن عمرو بن شعيب به. وقال عن جده عبد الله بن عمرو مرفوعاً: «أربعة ليس بينهم لعان، ليس بين الحر والأمة لعان، وليس بين المسلم والأمة لعان، وليس بين المسلم واليهودية لعان، وليس بين المسلم / والنصرانية لعان». انتهى.

وقال الدارقطني: والوقاصي متروك الحديث. ثم أخرجه عن عثمان بن عطاء الخراساني، عن أبيه، عن عمرو بن شعيب به. قال: وعثمان بن عطاء الخراساني ضعيف الحديث جداً، وتابعه يزيد بن زريع عن عطاء وهو ضعيف أيضاً. وروي عن الأوزاعي وابن جريج وهما إمامان \_ عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده قوله. ولم يرفعاه. ثم أخرجه كذلك موقوفاً. ثم أخرجه عن عمار بن مطر، ثنا حماد بن عمرو، عن زيد بن رفيع، عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده: "أن رسول الله على بعث عتاب بن أسيد: ألا لعان بين أربع» فذكر نحوه. قال: وعمار بن مطر، وحماد بن عمرو، وزيد بن رفيع ضعفاء، انتهى.

 ابن جريج والأوزاعي \_ وهما إمامان \_ عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده موقوفاً. وفي ثبوته موقوفاً أيضاً نظر، فإن راويه عن ابن جريج والأوزاعي عمرو بن هارون، وليس بالقوي. ورواه يحيى بن أبي أنيسة أيضاً، عن عمرو ابن شعيب به موقوفاً. وهو متروك، ونحن إنما نحتج بروايات عمرو بن شعيب عن أبيه، عن جده إذا كان الراوي عنه ثقة، وانضم إليه ما يؤكده، ولم نجد لهذا الحديث طريقاً صحيحاً إلى عمرو. والله أعلم. انتهى كلامه. انتهى كلام صاحب نصب الراية.

۱۳۸ / وقال صاحب الجوهر النقي: إن الحديث المذكور جيد الإسناد. ولو فرضنا جودة إسناده كما ذكره لم يلزم من ذلك أن شهادات اللعان شهادات لا أيمان، لاحتمال كون عدم الملاعنة بين من ذكر في الحديث لعدم المكافأة.

والأظهر عندنا أنها أيمان أكدت بلفظ الشهادة، للأدلة التي ذكرنا. وهو قول أكثر أهل العلم. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الثالثة: اعلم أنه لا يجوز في اللعان الاعتماد على إتيان المرأة بالولد أسود وإن كانت بيضاء وزوجها أبيض؛ لقصة الرجل الذي ولدت امرأته غلاماً أسود، وأخبر النبي على كأنه يعرض بنفي الولد الأسود باللعان، فقال له النبي على: هل لك من إبل؟ قال: نعم، قال: ما ألوانها؟ قال: حمر. قال: هل فيها من أورق؟ قال: إن فيها لورقاً. قال: ومن أين جاءتها الورقة؟ قال: لعل عرقاً نزعها. قال: وهذا الغلام الأسود لعل عرقاً نزعه. والقصة مشهورة ثابتة في قال: وهذا الغلام الأسود لعل عرقاً نزعه. والقصة مشهورة ثابتة في الصحيحين، وقد قدمناها مراراً. وفيها الدلالة على أن سواد الولد لا يجوز أن يكون مستنداً للرجل في اللعان كما ترى.

المسألة الرابعة: اعلم أن التحقيق: أن من قذف امرأة بالزنى قبل أن يتزوجها ثم تزوجها أنه إن لم يأت بأربعة شهداء على زناها أنه يجلد حد القذف، ولا يقبل منه اللعان؛ لأنها وقت القذف أجنبية محصنة داخلة في عموم قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرَمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُولُ مِحصنة داخلة في عموم قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرَمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُولُ مِحْدَدُكُ لا يغير بِأَرْبِعَةِ شُهَدًا وَ المُحَم الثابت قبله. فما يروى عن الإمام أبي حنيفة رحمه الله من أنه الحكم الثابت قبله الزواج، ثم تزوجها بعد القذف أنهما يلتعنان خلاف الظاهر عندنا من نص الآية الكريمة. والعلم عند الله تعالى.

/المسألة الخامسة: اعلم أن التحقيق أن الزوج إن قذف زوجته ١٣٩ وأمها بالزنا، ولم يأت بالبينة أنه يحد للأم حد القذف؛ لأنه قذفها بالزنى، وهي محصنة غير زوجة، فهي داخلة في عموم قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرَمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ﴾ الآية. وأما البنت فإنه يلاعنها؛ لأنه قذفها، وهي زوجة له، فتدخل في عموم قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرَمُونَ أَزْوَجَهُمُ وَلَرٌ وَهِي زُوجة له، فتدخل في عموم قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرَمُونَ أَزْوَجَهُمُ وَلَرٌ يَكُن لَمُ شُهَدَاهُ إِلّا أَنفُسُهُمْ فَشَهَدَهُ أَحَدِهِمُ أَرْبَعُ شَهَدَاتٍ بِاللّهِ إِنّهُ لَمِن الصَّهَدِقِينَ ﴾ إلى آخر آيات اللعان.

وبما ذكرنا تعلم أن قول بعض الأئمة: إنه إن حد للأم سقط حد البنت، وإن لاعن البنت لم يسقط حد الأم أنه خلاف التحقيق الذي دلت عليه آيات القرآن.

وقد قال ابن العربي في القول المذكور: وهذا باطل جداً، فإنه خصص عموم الآية في البنت وهي زوجة بحد الأم من غير أثر ولا أصل قاسه عليه. اهـ. وهو ظاهر.

المسألة السادسة: اعلم أن الذي يظهر لنا أنه الصواب أن من قذف زوجته بالزنى، ثم زنت قبل لعانه لها أنه لا حد عليه ولا لعان؛

لأنه تبين بزناها قبل اللعان أنها غير محصنة، ولا لعان في قذف غير المحصنة، كما قدمنا أنه إن قذف أجنبية بالزنى، ثم زنت قبل أن يقام عليه الحد أن الظاهر لنا سقوط الحد؛ لأنه قد تبين بزناها أنها غير محصنة قبل استيفاء الحد، فلا يحد بقذف من ظهر أنها غير محصنة، وذكرنا الخلاف في ذلك.

وحجة من قال: يحد إن كانت أجنبية ويلاعن إن كانت زوجة، أن الحد واللعان قد وجبا وقت القذف فلا يسقطان بالزني الطارىء. وبينا أن الأظهر سقوط الحد واللعان، لتبين عدم الإحصان قبل الحد وقبل اللعان. والعلم عند الله تعالى.

المسألة السابعة: اعلم أن من رمى زوجته الكبيرة التي لا تحمل لكبر سنها أنهما يلتعنان: هو لدفع الحد، وهي لدرء العذاب. وأما إن رمى زوجته الصغيرة التي لا تحمل لصغرها، فقد قدمنا خلاف العلماء هل يلزمه حد القذف إن كانت صغيرة تطيق الوطء، ولم تبلغ؟ فعلى أنه يلزمه الحد يجب عليه أن يلتعن لدفع الحد. وأما على القول: بأنه لا حد في قذف الصغيرة مطلقاً فلا لعان عليه في قذفها. وقد قدمنا الأظهر عندنا في ذلك. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الثامنة: اعلم أنه إن نفى حمل زوجته فقد اختلف أهل العلم، هل له أن يلاعنها، وهي حامل لنفي ما في بطنها عنه، أو لا يجوز له اللعان حتى تضع الولد؟ فذهب جمهور أهل العلم إلى أنه يلاعنها وهي حامل، وينتفى عنه حملها باللعان.

وقال ابن حجر في الفتح بعد أن ساق أحاديث اللعان: وفيه أن الحامل تلاعن قبل الوضع لقوله في الحديث: «انظروا فإن جاءت»

إلخ. كما تقدم في حديث سهل، وفي حديث ابن عباس، وعند مسلم من حديث ابن مسعود، فجاء يعني الرجل هو وامرأته فتلاعنا فقال النبي على: «لعلها أن تجيء به أسود جعداً فجاءت به أسود جعداً وبه قال الجمهور خلافاً لمن أبى ذلك من أهل الرأي معتلاً بأن الحمل لا يعلم؛ لأنه قد يكون نفخة.

وحجة الجمهور: أن اللعان شرع لدفع حد القذف عن الرجل، ودفع حد الرجم عن المرأة، فلا فرق بين أن تكون حاملاً أو حائلاً، ولذلك شرع اللعان مع الآيسة.

وقد اختلف في الصغيرة، والجمهور على أن الرجل إذا قذفها فله أن يلتعن لدفع حد القذف عنه، دونها. انتهى محل الغرض من كلام ابن حجر.

/ وقد قدمنا أن التعان قاذف الصغيرة مبني على أنه يحد ١٤١ لقذفها. وقد قدمنا كلام أهل العلم واختلافهم في حد قاذف الصغيرة المطيقة للوطء، وذكرنا ما يظهر لنا رجحانه من ذلك.

وأما الذين قالوا: لا تلاعن الحامل حتى تضع ولدها، فقد استدلوا بأمرين:

الأول: أن الحمل لا يتيقن وجوده قبل الوضع؛ لأنه قد يكون انتفاخاً، وقد يكون ريحاً.

والثاني: هو ما جاء في بعض الروايات في أحاديث اللعان مما يدل على أنه ﷺ أخر لعان الحامل حتى وضعت، ففي البخاري من حديث ابن عباس ما نصه: فقال رسول الله ﷺ: «اللَّهم بيِّن، فوضعت شبيهاً بالرجل الذي ذكر زوجها أنه وجده عندها، فلاعن

رسول الله ﷺ بينهما» الحديث. قالوا: فترتيبه «فلاعن» بالفاء على قوله: فوضعت شبيهاً بالرجل إلخ. دليل على أن اللعان كان بعد الوضع كما هو مدلول الفاء.

وأجيب من قبل الجمهور عن هذه الرواية بما ذكر ابن حجر في فتح الباري فإنه قال في كلامه على الرواية المذكورة: ظاهره أن الملاعنة تأخرت إلى وضع المرأة، لكن أوضحت أن رواية ابن عباس هذه هي في القصة في حديث سهل بن سعد، وتقدم قبل من حديث سهل أن اللعان وقع بينهما قبل أن تضع، فعلى هذا تكون الفاء في قوله: «فلاعن» معقبة لقوله: فأخبره بالذي وجده عليه امرأته. وهذه الجملة التي ذكر ابن حجر أن جملة «فلاعن» معطوفة عليها مذكورة في حديث ابن عباس الذي ذكرنا محل الغرض منه.

والذي يظهر لنا أن الحامل تلاعن قبل الوضع لتصريح الأحاديث الصحيحة / بذلك، ولما ذكره ابن حجر في كلامه الذي نقلناه آنفاً. والعلم عند الله تعالى.

المسألة التاسعة: اعلم أن أظهر أقوال أهل العلم عندي فيمن طلق امرأته ثم قذفها بعد الطلاق أنه إن كان قذفه لها بنفي حمل لم يعلم به إلا بعد الطلاق، أنه يلاعنها لنفي ذلك الحمل عنه وإن كانت بائناً، وأنه إن قذفها بالزنى بعد الطلاق حد، ولم يلاعن لأن تأخيره القذف واللعان إلى زمن بعد الطلاق دليل على أنه قاذف. والأظهر: ولو كان الطلاق رجعياً، ولم تنقض العدة وإن كانت الرجعية في حكم الزوجة؛ لأن طلاقه إياها قبل القذف دليل على أنه لا يريد اللعان ويجلد. وهو قول ابن عباس. وقيل: يلاعن الرجعية قبل انقضاء العدة؛ لأنها في حكم الزوجة، وهو مذهب أحمد قبل انقضاء العدة؛ لأنها في حكم الزوجة، وهو مذهب أحمد

المشهور، ورواية أبي طالب عنه، وبه قال ابن عمر، وجابر، وزيد، والنخعي، والزهري، والشافعي، وإسحاق، وأبو عبيد، وأبو ثور، وأصحاب الرأي. وله وجه من النظر. والله أعلم.

وقال القرطبي: لا ملاعنة بين الرجل وزوجته بعد انقضاء العدة إلا في مسألة واحدة، وهي أن يكون الرجل غائباً فتأتي امرأته بولد في مغيبه، وهو لا يعلم فيطلقها فتنقضي عدتها ثم يقدم فينفيه، فله أن يلاعنها هنا بعد العدة. وكذلك لو قدم بعد وفاتها ونفى الولد لاعن لنفسه وهي ميتة بعد مدة من العدة، ويرثها؛ لأنها ماتت قبل وقوع الفرقة بينهما. اهد. منه ولا نص فيه. وله وجه من النظر.

وقال القرطبي أيضاً: إذا قذفها بعد الطلاق نظرت، فإن كان هناك نسب يريد أن ينفيه، أو حمل يريد أن يتبرأ منه لاعن، وإلا لم يلاعن. وقال عثمان البتي: لا يلاعن بحال. وقال أبو حنيفة: لا يلاعن في الوجهين؛ لأنها ليست بزوجة. وهذا ينتقض عليه بالقذف قبل الزوجية كما ذكرناه آنفاً، بل هذا أولى؛ لأن النكاح قد تقدم، وهو يريد الانتفاء من النسب، وتبرئته من ولد يلحق به، / فلا ١٤٣ بد من اللعان، وإذا لم يكن هناك حمل يرجى، ولا نسب يخاف تعلقه لم يكن لعان فائدة فلم يحكم به، وكان قذفاً مطلقاً داخلاً تحت عموم قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَتِ ﴾ الآية، فوجب عليه الحد، وبطل ما قاله البتي لظهور فساده. انتهى كلام القرطبي.

وقد قدمنا أن القول بلعان الرجعية قبل انقضاء العدة له وجه من النظر؛ لأنها في حكم الزوجة، وذكرنا ما يظهر لنا أنه أظهر الأقوال في ذلك، وأقوال العلماء، وفائدة لعانه أن يدفع عنه حدَّ القذف، وكون الرجعية كالزوجة قبل انقضاء العدة فيتوارثان، ولا يجوز له

تزوج أختها قبل انقضاء العدة، ولا تزويج رابعة غيرها؛ لأنها تكون كالخامسة نظراً إلى أن الرجعية كالزوجة يقتضي أن القول بلعان الرجعية قبل انقضاء العدة له وجه من النظر. وقد رأيت كثرة من قال به من أهل العلم. ووجه القول بعدمه أنه لما طلقها عالماً بزناها في زعمه دل ذلك على أنه تارك للعان. وينبني على الخلاف المذكور ما لو ادعى أنها زنت بعد الطلاق الرجعي، وقبل انقضاء العدة، هل يحكم عليه بأنه قاذف؛ لأنه رماها بزنى واقع بعد الفراق، أو له أن يلاعنها لنفي الحد عنه بناء على أن الرجعية في حكم الزوجة؟

أما إن قذفها قبل أن يطلقها ثم طلقها بعد القذف، فالأظهر أن له لعانها مطلقاً ولو كان الطلاق بائناً؛ لأن القذف وقع وهي زوجة غير مطلقة. وروي ذلك عن ابن عباس، وبه قال الحسن، والقاسم بن محمد، ومكحول، ومالك، والشافعي، وأبو عبيد، وأبو ثور، وابن المنذر. وقال الحارث العكلي، وجابر بن زيد، وقتادة والحكم: يجلد. وقال حماد بن أبي سليمان وأصحاب الرأي: لاحد ولا لعان؛ لأن اللعان إنما يكون بين الزوجين، وليس هذان بزوجين، ولا يحد؛ لأنه لم يقذف أجنبية.

المسألة العاشرة: اعلم أن أظهر أقوال أهل العلم عندي فيمن ظهر بامرأته حمل، وهو قائل: إنه ليس منه، إذا سكت عن نفي ذلك الحمل حتى وضعته ثم قال: إنه إنما سكت عن نفيه مدة الحمل رجاء أن يكون ريحاً أو انتفاخاً، فينفش أو يسقط ميتاً، فيستريح بذلك من اللعان أنه يمكن من نفيه بلعان بعد الوضع؛ لأن العذر الذي أبدى وجيه جدير بالقبول، فإن بادر بنفيه فوراً عند وضعه، فلا ينبغي أن

يختلف في أن له أن ينفيه بلعان، وإن سكت عن نفيه بعد الوضع، ثم أراد أن ينفيه بعد السكوت، فهل له ذلك أو ليس له؛ لأن سكوته بعد الوضع يعد رضى منه بالولد، فلا يمكن من اللعان بعده؟ لم أعلم في هذه المسألة نصاً من كتاب، ولا سنَّة. والعلماء مختلفون فيها.

قال القرطبي: قد اختلف في ذلك، ونحن نقول: إذا لم يكن له عذر في سكوته حتى مضت ثلاثة أيام فهو راض به وليس له نفيه، وبهذا قال الشافعي. وقال أيضاً: متى أمكنه نفيه على ما جرت به العادة من تمكنه من الحاكم، فلم يفعل لم يكن له نفيه من بعد ذلك. وقال أبو حنيفة: لا أعتبر مدة. وقال أبو يوسف، ومحمد: يعتبر فيه أربعون يوماً مدة النفاس. قال ابن القصار: والدليل لقولنا هو أن نفي ولده محرم عليه، واستلحاق ولد ليس منه محرم عليه، فلا بد أن يوسع عليه لكي ينظر فيه، ويفكر هل يجوز له نفيه أو لا، وإنما جعلنا الحد ثلاثة؛ لأنه أول حد الكثرة، وآخر حد القلة، وقد جعلت ثلاثة أيام يختبر فيها حال المصراة، وكذلك ينبغي أن يكون هنا.

وأما أبو يوسف ومحمد فليس اعتبارهما بأولى من اعتبار مدة الولادة والرضاع، إذ لا شاهد لهما في الشريعة، وقد ذكرنا نحن شاهداً في الشريعة من مدة المصراة، انتهى كلام القرطبي. ولا يخفى ضعف ما استدل به ابن القصار من علماء المالكية للتحديد بثلاثة.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: هذه المسألة مبنية على الاختلاف في قاعدة /أصولية، وهي هل ينزل السكوت منزلة الإقرار ١٤٥ أو لا؟. وقد أشار إلى ذلك صاحب مراقى السعود بقوله:

وجعل من سكت مثل من أقر فيه خلاف بينهم قد اشتهر

فالاحتجاج بالسكوتي نمى وهو بفقد السخط والضد حرى

تفريعه عليه من تقدما مع مضي مهلة للنظر

فمن قال: إن السكوت لا يعد رضى. قال: لأن الساكت قد يسكت عن الإنكار مع أنه غير راض، ومن قال: إنه يعد رضى، قال: لأن سكوته قرينة دالة على رضاه. واستأنسوا بقوله على أن البكر: إذنها صماتها، وبعضهم يقول: تخصيص البكر بذلك يدل على أن غيرها ليس كذلك. والخلاف في هذه المسألة معروف في فروع الأئمة وأصولهم. ومن تتبع فروعهم وجدهم في بعض الصور يجعلون السكوت كالرضى؛ كالسكوت عن اللعان زمناً بعد العلم بموجبه، وكالسكوت عن القيام بالشفعة ونحو ذلك، ويكثر في فروع مذهب مالك جعل السكوت كالرضى.

ومن أمثلة ذلك ما قاله ابن عاصم في رجزه في أحكام القضاء في مذهب مالك:

وحاضر لواهب من ماله ولم يغير ما رأى من حاله الحكم منعه القيام بانقضا مجلسه إذ صمته عين الرضى ولكل واحد من القولين وجه من النظر.

والذي يظهر لنا في مسألة السكوت عن اللعان أنه إن سكت العاد أنه إن سكت العلاب على / الظن فيه عادة أنه لا يسكت فيه إلاَّ راضٍ عُدَّ رضى، وإلاَّ فلا؛ لأن العرف محكم. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الحادية عشرة: اعلم أنه إن كان النكاح فاسداً، وقذفها زوجها بالزنى إن كان لنفي نسب يلحق به في ذلك النكاح الفاسد، فلا ينبغي أن يختلف في أنه يلاعن لنفي النسب عنه، وإن كان النكاح

الفاسد يلحق فيه الولد ولكنه قذفها بالزنى، وأراد اللعان لنفي الحد عنه، فالأظهر أن له ذلك؛ لأنها لما صارت يلحق به ولدها صارت في الحكم الفراش. قاله مالك في المدونة، وقال القرطبي: يلاعن في النكاح الفاسد زوجته؛ لأنها صارت فراشاً ويلحق النسب فيه مجرى اللعان فيه. اه. منه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر لي أن النكاح الفاسد إن كان مجمعاً على فساده ولا يلحق الولد فيه أن الزوج القاذف فيه لا يمكن من اللعان، بل يحد حد القذف إن لم يأت بأربعة شهداء. وهذا ظاهر لا يخفى. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الثانية عشرة: اعلم أن أظهر أقوال أهل العلم عندي في الذي يقذف زوجته الحامل بالزنى، ثم يأتي بأربعة شهداء على زناها أن له أن يلاعن لنفي الحمل مع الشهود؛ لأن شهادة البينة لا تفيد الزوج إلا درأ الحد عنه. أما رفع الفراش، ونفي الولد فلا بد فيه من اللعان.

وقال القرطبي رحمه الله: اختلفوا أيضاً هل للزوج أن يلاعن مع شهوده؟ فقال مالك والشافعي: يلاعن كان له شهود أو لم يكن؛ لأن الشهود ليس لهم عمل في غير درإ الحد، وأما رفع الفراش ونفي الولد فلا بد فيه من اللعان.

وقال أبو حنيفة وأصحابه: إنما جعل اللعان إذا لم يكن له شهود غير نفسه لقوله تعالى: ﴿ وَلَرْ يَكُن لَهُمْ شُهَدَآءُ إِلَّا أَنفُسُهُمْ ﴾. اهـ منه.

/ المسألة الثالثة عشرة: قال القرطبي أيضاً في تفسيره: يفتقر ١٤٧ اللعان إلى أربعة أشياء: عدد الألفاظ، وهو أربع شهادات على

ما تقدم، والمكان وهو أن يقصد به أشرف البقاع بالبلدان، إن كان بمكة فبين الركن والمقام، وإن كان بالمدينة فعند المنبر، وإن كان ببيت المقدس فعند الصخرة، وإن كان في سائر البلدان ففي مساجدها، وإن كانا كافرين بعث بهما إلى الموضع الذي يعتقدان تعظيمه، إن كانا يهوديين فالكنيسة، وإن كانا مجوسيين ففي بيت النار، وإن كانا لا دين لهما مثل الوثنيين، فإنه يلاعن بينهما في مجلس حكمه، والوقت، وذلك بعد صلاة العصر، وجمع الناس، وذلك أن يكون هناك أربعة أنفس فصاعداً، فاللفظ وجمع الناس مشروطان، والزمان والمكان مستحبان. اهد منه. مع أن مشهور مذهب مالك الذي هو مذهب القرطبي أنه لا ملاعنة بين كافرين. وبعض ما ذكره لا يخلو من خلاف.

المسألة الرابعة عشرة: اعلم أن الزوج لا يجوز له نفي الولد بلعان إلا بموجب يقتضي أن ذلك الولد ليس منه، كأن تكون الزوجة زنت قبل أن يمسها الزوج أصلا، أو زنت بعد أن وضعت، ولم يمسها الزوج بعد الوضع حتى زنت، أو زنت في طهر لم يمسها فيه؛ لأن الحيضة قبل الزنى تدل على أن الحمل من الزنى الواقع بعد الحيض، ولا يجوز له الاعتماد في نفي الحمل باللعان على شبه الولد بغيره ولا بسواد الولد كما قدمنا، ولا بعزل؛ لأن الماء قد يسبق نزعه فتحمل منه، ولا بوطء في فخذين؛ لأن الماء يسيل إلى الفرج فتحمل منه كما قدمنا.

المسألة الخامسة عشرة: اعلم أن كل ولدين بينهما أقل من ستة أشهر فهما توأمان، فلا يجوز نفي أحدهما، دون الآخر، فإن أقر الزوج بأحدهما لزمه قبول الآخر. والظاهر أنه إن نفى أحدهما مع

اعترافه بالثاني حد؛ لقذفه كما قاله مالك وأصحابه، ومن وافقهم.

/ وقد أوضحنا في سورة الرعد في الكلام على قوله تعالى: ١٤٨ ﴿ ٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ شَيْءِ عِندَهُ ﴿ ٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنْثَى وَمَا تَغِيضُ ٱلأَرْكَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ شَيْءِ عِندَهُ بِمِقْدَارٍ ۞﴾ أن أقل مدة الحمل ستة أشهر، وذكرنا الآيات الدالة على ذلك، ويعلم منه أن كل ولدين بينهما أقل من ستة أشهر فهما توأمان.

وقال ابن قدامة في المغني: وإن ولدت امرأته توأمين وهو أن يكون بينهما دون ستة أشهر، فاستلحق أحدهما، ونفى الآخر لحقا به؛ لأن الحمل الواحد لا يجوز أن يكون بعضه منه، وبعضه من غيره، فإذا ثبت نسب أحدهما منه ثبت نسب الآخر ضرورة، فجعلنا ما نفاه تابعاً لما استلحقه، ولم نجعل ما أقر به تابعاً لما نفاه؛ لأن النسب يحتاط لإثباته لا لنفيه، ولهذا لو أتت امرأته بولد يمكن أن يكون منه، ويمكن أن يكون من غيره ألحقناه به احتياطاً، ولم نقطعه عنه احتياطاً لنفيه، إلى أن قال: وإن استلحق أحد التوأمين، وسكت عن الآخر لحقه؛ لأنه لو نفاه للحقه، فإذا سكت عنه كان أولى، ولأن امرأته متى أتت بولد لحقه ما لم ينفه عنه بلعان، وإن نفى أحدهما، وسكت عن الآخر لحقاه جميعاً.

فإن قيل: ألا نفيتم المسكوت عنه؛ لأنه قد نفى أخاه، وهما حمل واحد.

قلنا: لحوق النسب مبني على التغليب، وهو يثبت لمجرد الإمكان وإن كان لم يثبت الوطء ولا ينتفي الإمكان للنفي فافترقا. فإن أتت بولد فنفاه ولاعن لنفيه، ثم ولدت آخر لأقل من ستة أشهر لم ينتف الثاني باللعان الأول؛ لأن اللعان تناول الأول وحده، ويحتاج في نفي الثاني إلى لعان ثان، ويحتمل أن ينتفي بنفيه من غير

حاجة إلى لعان ثان؛ لأنهما حمل واحد، وقد لاعن لنفيه مرة فلا يحتاج إلى لعان ثان. ذكره القاضي. اهـ.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: وهذا الأخير هو الأظهر؛ لأن الحمل الواحد لا يحتاج إلى لعانين. ثم قال في المغني متصلاً بكلامه ١٤٩ الأول: فإن أقر بالثاني / لحقه هو والأول لما ذكرناه، وإن سكت عن نفيه لحقاه أيضاً. فأما إن نفى الولد باللعان ثم أتت بولد آخر بعد ستة أشهر فهذا من حمل آخر، فإنه لا يجوز أن يكون بين ولدين من حمل واحد مدة الحمل، ولو أمكن لم تكن هذه مدة حمل كامل، فإن نفي هذا الولد باللعان انتفى، ولا ينتفي بغير اللعان؛ لأنه حمل منفرد، وإن استلحقه أو ترك نفيه لحقه، وإن كانت قد بانت باللعان؛ لأنه يمكن أن يكون قد وطئها بعد وضع الأول. وإن لاعنها قبل وضع الأول، فأتت بولد ثم ولدت آخر بعد ستة أشهر لم يلحقه الثاني؛ لأنها بانت باللعان وانقضت عدتها بوضع الأول، وكان حملها الثاني بعد انقضاء العدة في غير نكاح فلم يحتج إلى نفيه. ثم قال في المغني أيضاً: وإن مات أحد التوأمين فله أن يلاعن لنفي نسبهما، وبهذا قال الشافعي. وقال أبو حنيفة: يلزمه نسب الحي، ولا يلاعن إلاَّ لنفي الحد؛ لأن الميت لا يصح نفيه باللعان، فإن نسبه قد انقطع بموته، فلا حاجة إلى نفيه باللعان، كما لو ماتت امرأته فإنه لا يلاعنها بعد موتها؛ لكون النكاح قد انقطع، وإذا لم ينتف الميت لم ينتف الحي؛ لأنهما حمل واحد.

ولنا أن الميت ينسب إليه، ويقال: ابن فلان، ويلزمه تجهيزه وتكفينه، فكان له نفي نسبه وإسقاط مؤنته كالحي، وكما لو كان للميت ولد. اهـ كلام صاحب المغني.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الأظهر أنه إن كان للولد الميت الذي يراد نفيه بعد الموت ولد كان حكمه في اللعان كحكم الحي؛ لأن ولده الحي لا ينتفي إلَّا بنفي أبيه، فله اللعان لنفي نسب الميت لينتفي عنه ولده. وهذا إن قلنا: إن له أن يلاعن بعد هذه المدة الطويلة؛ لأنه لم ينف الولد الميت إلاَّ بعد أن عاش عمراً يولد له فيه، وقد يكون معذوراً بالغيبة زمناً طويلاً، وكذلك عند من يقول: إن السكوت لا يسقط اللعان مطلقاً كما تقدم. وكذلك إن أريد إلزامه بتكفين الولد الميت وتجهيزه فالأظهر أن له أن ينفيه عنه بلعان ليتخلص من مئونة تجهيزه / وتكفينه. والظاهر أنه إن نفى ولداً بعد ١٥٠ موته، فإن كانت أمه حية فلا بد من اللعان؛ لأنه قاذف أمه، وإن كانت الأم ميتة جرى على الخلاف في حد من قذف ميتة، فعلى القول بالحد فله اللعان، وعلى القول بعدمه فلا لعان، وقد قدمنا الخلاف في ذلك. ويعتضد ما ذكرنا بما تقدم قريباً من أن له اللعان لنفي الولد لأنه يجتمع به موجبان للعان، وهما إسقاط الحد، ونفى الولد. وبه تعلم أن الأظهر عدم النظر إلى الولد الميت هل ترك مالاً أو لا؟ والعلم عند الله تعالى.

## تنبيه

اعلم أن أهل العلم اختلفوا في توأمي الملاعنة المنفيين باللعان، هل يتوارثان توارث الشقيقين أو الأخوين لأم؟ وقال ابن الحاجب من الماليكة: هما شقيقان، وقال خليل في التوضيح وهو شرحه لمختصر ابن الحاجب في الفقه المالكي: إن كونهما شقيقين هو مشهور مذهب مالك. وقال المغيرة من المالكية: يتوارثان توارث الأخوين لأم كالمشهور عند المالكية في توأمي الزانية والمغتصبة.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر لنا أن توأمي الملاعنة يتوارثان توارث الأخوين لأم، وأنهما لا يحكم لهما بحكم الشقيقين؛ لأنهما لا يلحقان بأب معروف، وإذا لم يكن لهما أب معروف فلا وجه لكونهما شقيقين. ويوضح ذلك أنهما إنما ينسبان لأمهما. وبه تعلم أن مشهور مذهب مالك في هذه المسألة خلاف الأظهر. وأما قول ابن نافع من المالكية: إن توأمي الزانية شقيقان، فهو خلاف التحقيق؛ لأن الزاني لا يلحق به نسب حتى يكون أباً لابنه من الزنى، والرواية عن ابن القاسم بنحو قول ابن نافع ظاهرها السقوط كما ترى. وأما ما قاله ابن رشد في البيان من أن توأمي المسبية، والمستأمنة شقيقان، فوجهه ظاهر. والعلم عند الله تعالى.

۱۰ / المسألة الخامسة عشرة: اعلم أنه إن تزوجها ثم قذفها بعد النكاح قائلاً: إنها زنت قبل أن يتزوجها، فإن أهل العلم اختلفوا هل له لعانها نظراً إلى أن القذف وقع وهي زوجته، أو يحد لقذفها، ولا يمكن من اللعان نظراً إلى أنها وقت الزنى الذي قذفها به أجنبية منه، وليست بزوجة.

قال ابن قدامة في المغني: وإن قذفها بعد تزوجها بزنى أضافه إلى ما قبل النكاح حد ولم يلاعن، سواء كان ثم ولد، أو لم يكن، وهو قول مالك، وأبي ثور. وروي ذلك عن سعيد بن المسيب والشعبي. وقال الحسن، وزرارة بن أبي أوفى، وأصحاب الرأي: له أن يلاعن؛ لأنه قذف امرأته، فيدخل في عموم قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ أَزَوَجَهُم ﴾ الآية، ولأنه قذف امرأته فأشبه ما لو قذفها ولم يضفه إلى ما قبل النكاح. وحكى الشريف أبو جعفر عن أحمد رواية أخرى

كذلك. وقال الشافعي: إن لم يكن ثم ولد لم يلاعن، وإن كان بينهما ولد ففيه وجهان.

ولنا أنه قذفها قذفاً مضافاً إلى حال البينونة فأشبه ما لو قذفها وهي بائن، وفارق قذف الزوجة؛ لأنه محتاج إليه؛ لأنها غاظته وخانته، وإن كان بينهما ولد فهو محتاج إلى نفيه، وههنا إذا تزوجها وهو يعلم زناها فهو المفرط في نكاح حامل من الزنى، فلا يشرع له طريق إلى نفيه. اهـ من المغني.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أظهر الأقوال عندي في هذه المسألة أنه إن لم يكن ولد، فلا يمكن الزوج من اللعان، ويحد لقذفها إن لم يأت بأربعة شهداء؛ لأنه قذفها وهي أجنبية، فيدخل في عموم قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرّ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهَلاً ﴾ الآية؛ لأنه قاذف محصنة ليست بزوجة، والنكاح الطارىء لا يغير الحكم الذي تقرر قبله كما ترى. وإن كان هناك ولد يلحق به لو سكت، وهو يعلم أنه ليس منه استناداً إلى بعض الأمور المسوغة لنفي الولد التي يعلم أنه لي يلاعن لنفى الولد.

/ والحاصل: أنه له اللعان لنفي الولد، لا لدفع الحد فيما يظهر ١٥٢ لنا. والعلم عند الله تعالى.

المسألة السادسة عشرة: فيما لو قال لامرأته: أنت طالق ثلاثاً يا زانية، فقيل: يلاعن، وقيل: لا يلاعن؛ لأن القذف إنما وقع بعد البينونة بالثلاث، على القول بالبينونة بها، وهو قول جمهور أهل العلم، منهم الأئمة الأربعة وأصحابهم.

قال ابن قدامة في المغني: نقل مهنا قال: سألت أحمد عن

رجل قال لامرأته: أنت طالق يا زانية ثلاثاً. فقال: يلاعن، قلت: إنهم يقولون: يحد، ولا يلزمها إلا واحدة، قال: بئس ما يقولون. فهذا يلاعن؛ لأنه قذفها قبل الحكم ببينونتها، فأشبه قذف الرجعية. اهم منه، وله وجه من النظر. والعلم عند الله تعالى.

المسألة السابعة عشرة: فيما لو جاءت زوجته بولد فنفاه فصدقته الزوجة في أن الولد من غيره، فعلى الزوجة حد الزنى.

واختلف أهل العلم هل ينتفي نسب الولد بتصادقهما بدون لعان، أو لا ينتفي إلا بلعان. وكلا القولين مروي عن مالك. وأكثر الرواة عنه أنه لا ينتفى إلا بلعان.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أظهر القولين عندي أنه لا ينتفي عن الزوج إلا بلعانه، ولا يسقط حقه من لحوق نسبه بتصديق أمه للزوج؛ لأن للولد حقاً في لحوق نسبه، فلا يسقط إلا بلعان الزوج. وأما الزوجة فلا يصح منها اللعان في هذه الصورة؛ لأنها مقرة بصدق الزوج في دعواه.

المسألة الثامنة عشرة: اعلم أن الأظهر عندنا فيمن قذف امرأته فطالبت بحده لقذفها، فأقام شاهدين على إقرارها بالزنى الذي قذفها به أن حكم هذه المسألة مبني على الاختلاف في الإقرار بالزنى. هل ١٥٣ يثبت بشاهدين كغيره من /سائر الأقارير، أو لا يثبت إلا بأربعة شهود. فمن قال: يثبت بشاهدين يلزم قوله أن الرجل لا يحد لقذفها؛ لأن إقرارها بالزنى ثبت بالشاهدين، وعلى القول الآخر يحد؛ لأن إقرارها لم يثبت. هذا هو الأظهر عندنا. والعلم عند الله تعالى.

المسألة التاسعة عشرة: اعلم أن الأظهر أنهما إن شهدا عليه بأنه قذف امرأته، وقذفهما أعني الشاهدين لم تقبل شهادتهما بقذف

المرأة؛ لأنهما لما ادعيا عليه أنه قذفهما صارا له عدوين؛ لأن القذف يستوجب العداوة.

قال ابن قدامة في المغني: فإن شهد شاهدان أنه قذف فلانة وقذفنا لم تقبل شهادتهما؛ لاعترافهما بعداوته لهما، وشهادة العدو لا تقبل على عدوه، فإن أبرآه وزالت العداوة، ثم شهدا عليه بذلك القذف لم تقبل؛ لأنها ردت للتهمة، فلم تقبل بعد كالفاسق إذا شهد فردت شهادته لفسقه، ثم تاب وأعادها. ولو أنهما ادعيا عليه أنه قذفهما ثم أبرآه وزالت العداوة، ثم شهدا عليه بقذف زوجته قبلت شهادتهما؛ لأنهما لم يردا في هذه الشهادة. ولو شهدا أنه قذف امرأته ثم ادعيا بعد ذلك أنه قذفهما فإن أضافا دعواهما إلى ما قبل شهادتهما، بطلت شهادتهما؛ لاعترافهما أنه كان عدواً لهما حين شهدا عليه، وإن لم يضيفاها إلى ذلك الوقت، وكان ذلك قبل الحكم بشهادتهما لم يحكم بها؛ لأنه لا يحكم عليه بشهادة عدوين، وإن كانت بعد الحكم لم يبطل؛ لأن الحكم تم قبل وجود المانع كظهور الفسق. وإن شهدا أنه قذف امرأته وأمنا لم تقبل شهادتهما؛ لأنها ردت في البعض للتهمة، فوجب أن ترد للكل. وإن شهدا على أبيهما أنه قذف ضرة أمهما قبل شهادتهما. وبهذا قال مالك، وأبو حنيفة والشافعي في الجديد، وقال في القديم: لا تقبل؛ لأنهما يجران إلى أمهما نفعاً، وهو أنه يلاعنها فتبين ويتوفر على أمهما، وليس بشيء؛ لأن لعانه ينبني على معرفته بزناها، لا على الشهادة عليه بما لا يعترف به. وإن شهدا بطلاق الضرة ففيه وجهان:

أحدهما: لا تقبل؛ لأنهما يجران إلى أمهما نفعاً، وهو توفُّره على أمهما.

١٥٤ / والثاني: تقبل؛ لأنهما لا يجران إلى نفسهما نفعاً. اهـ من المغنى.

وكله لا نص فيه، ولا يخلو بعضه من خلاف. والأظهر عدم قبول شهادتهما بطلاق ضرة أمهما؛ لأنهما متهمان بجر النفع لأمهما؛ لأن طلاق الضرة فيه نفع لضرتها، كما لا يخفى، وشهادة الإنسان بما ينفع أمه لا تخلو من تهمة كما ترى. والعلم عند الله تعالى.

المسألة العشرون: في اختلاف اللغات، أو الأزمنة في القذف أو الإقرار به.

قال ابن قدامة في المغني: ولو شهد شاهد أنه أقر بالعربية أنه قذفها، وشهد آخر أنه أقر بذلك بالعجمية، تمت الشهادة؛ لأن الاختلاف في العربية والعجمية عائد إلى الإقرار، دون القذف، ويجوز أن يكون القذف واحداً، والإقرار به في مرتين. وكذلك لو شهد أحدهما أنه أقر يوم الخميس بقذفها، وشهد آخر أنه أقر بذلك يوم الجمعة تمت الشهادة؛ لما ذكرناه. وإن شهد أحدهما أنه قذفها بالعربية وشهد الآخر أنه قذفها بالعجمية، أو شهد أحدهما أنه قذفها يوم الخميس، وشهد الآخر أنه قذفها أنه أقر أنه قذفها أنه أقر أنه قذفها بالعربية، أو بالعجمية، أو شهد أحدهما أنه أقر أنه قذفها بالعربية، أو يوم الخميس، وشهد الآخر أنه قذفها بالعربية، أو يوم الخميس، وشهد الآخر أنه قذفها بالعجمية أو يوم الجمعة، أو يوم الجمعة، أو يوم الجمعة، أو يوم الجمعة ففها وجهان:

أحدهما: تكمل الشهادة، وهو قول أبي بكر، ومذهب أبي حنيفة؛ لأن الوقت ليس ذكره شرطاً في الشهادة، وكذلك اللسان فلم يؤثر الاختلاف، كما لو شهد أحدهما أنه أقر بقذفها يوم الخميس

بالعربية، وشهد الآخر أنه أقر بقذفها يوم الجمعة بالعجمية. والآخر: لا تكمل الشهادة، وهو مذهب الشافعي؛ لأنهما قذفان لم تتم الشهادة على واحد منهما فلم يثبت، كما لو شهد أحدهما أنه تزوجها يوم الخميس، وشهد الآخر أنه تزوجها يوم الجمعة. وفارق الإقرار بالقذف فإنه يجوز أن يكون المقر به واحداً أقر به في وقتين بلسانين، انتهى من المغني.

/قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: هذه المسألة هي المعروفة ١٥٥ عند العلماء بالشهادة هل تلفق في الأفعال والأقوال، أو لا تلفق؟ وبعضهم يقول: تلفق في الأقوال، دون الأفعال، وبعضهم يقول: تلفق فيهما. والفرق بينهما ليس بظاهر. وقولهم: هما قذفان لم تتم الشهادة على واحد منهما قد يقال فيه: وكذلك الإقرار المختلف في وقته أو لسانه هما إقراران لم تتم الشهادة على واحد منهما. وهذه المسألة لا نص فيها، وكل من الأقوال فيها له وجه من النظر، والخلاف المذكور، وعدم النص لا يبعد أن يكون شبهة تدرأ الحد. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الواحدة والعشرون: اعلم أن الذي يظهر لنا أنه الصواب أن من نفى حمل امرأته بلعان أنه ينتفى عنه، ولا يلزمه لعان آخر بعد وضعه. وهذا هو التحقيق إن شاء الله تعالى. وبه تعلم أن قول أبي حنيفة رحمه الله ومن وافقه من أهل الكوفة، وقول الخرقي، ومن وافقه من الحنابلة: إن الحمل لا يصح نفيه باللعان، فلا بد من اللعان بعد الوضع؛ لأن الحمل قبل الوضع غير محقق، لاحتمال أن يكون ريحاً، خلاف التحقيق فيما يظهر لنا من انتفاء الحمل باللعان، كما هو قول مالك، والشافعي، و من وافقهم من أهل الحجاز كما

نقله عنهم ابن قدامة في المغني. وقصة هلال بن أمية رضي الله عنه صريحة في أن النبي على نفى عنه حمل امرأته باللعان، ولم يلزمه بإعادة اللعان بعد الوضع. والرواية التي توهم أن لعانه كان بعد الوضع أوضحنا الجواب عنها فيما تقدم بما أجاب به عنها ابن حجر في الفتح. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الثانية والعشرون: في حكم من قذف امرأته باللواط، وقد أوضحنا في سورة هود في الكلام على قصة قوم لوط أقوال أهل العلم في عقوبة اللائط، وبينا أن أقواها دليلاً قتل الفاعل والمفعول به، وعليه فلا حد بالقذف باللواط، وإنما فيه التعزير، وذكرنا قول من به، وعليه فلا حد بالواط حكمه حكم الزنى، / وعلى هذا القول يلاعن القاذف باللواط، وإن امتنع من اللعان حد. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الثالثة والعشرون: في حكم من ولدت امرأته ولداً لا يمكن أن يكون منه فإن الولد لا يلحقه، ولا يحتاج إلى نفيه بلعان؛ لأنه معلوم أنه ليس منه، كما لو تزوج امرأة فجاءت بولد كامل لأقل من ستة أشهر؛ لأن أقل أمد الحمل ستة أشهر كما أوضحناه في سورة الرعد، ولا خلاف في ذلك بين أهل العلم، وككون الزوج صبياً لا يولد لمثله عادة لصغره ونحو ذلك.

واعلم أن الذي يظهر لنا أنه هو الصواب أن كل ولد جاءت به امرأة الصغير قبل بلوغه أنه لا يلحق به، ولا يحتاج إلى لعان. وبه تعلم أن قول من قال من الحنابلة، ومن وافقهم: إن الزوج إن كان ابن عشر سنين لحقه الولد، وكذلك تسع سنين ونصف، كما قاله

القاضي من الحنابلة، أنه خلاف التحقيق. واستدلالهم على لحوق الولد بالزوج الذي هو ابن عشر سنين بحديث: «واضربوهم على الصلاة لعشر وفرقوا بينهم في المضاجع» ظاهر السقوط وإن اعتمده ابن قدامة مع علمه وغيره من الحنابلة.

فالتحقيق إن شاء الله تعالى هو ما قاله أبو بكر من الحنابلة من أنه لا يلحق به الولد حتى يبلغ وهو ظاهر لا يخفى، وكما لو تزوج امرأة في مجلس، ثم طلقها فيه قبل غيبته عنهم، ثم أتت امرأته بولد لستة أشهر من حين العقد، أو تزوج مشرقي مغربية، أو عكسه ثم مضت ستة أشهر وأتت بولد لم يلحقه.

قال ابن قدامة في المغني: وبذلك قال مالك والشافعي، وقال أبو حنيفة: يلحقه نسبه؛ لأن الولد إنما يلحقه بالعقد ومدة الحمل، ألا ترى أنكم قلتم: إذا مضى زمان الإمكان لحق الولد وإن علم أنه لم يحصل منه الوطء. انتهى منه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: التحقيق إن شاء الله عدم لحوق الولد / فيما ذكر للعلم بأنه ليس منه ولا حاجة لنفيه. والعلم عند الله ١٥٧ تعالى.

المسألة الرابعة والعشرون: اعلم أن أظهر الأقوال وأقواها دليلاً أن المتلاعنين يتأبد التحريم بينهما، فلا يجتمعان أبداً، وقد جاءت بذلك أحاديث:

منها: ما رواه أبو داود من حديث سهل بن سعد، وفيه: فمضت السنة بعد في المتلاعنين أن يفرق بينهما، ثم لا يجتمعان أبداً. انتهى.

وقال في نيل الأوطار في هذا الحديث: سكت عنه أبو داود، والمنذري، ورجاله رجال الصحيح.

ومنها: ما رواه الدارقطني عن سهل أيضاً، وفيه: «فرق رسول الله ﷺ بينهما وقال: لا يجتمعان أبداً». انتهى منه، بواسطة نقل المجد في المنتقى.

وقال فيه صاحب نيل الأوطار: وفي إسناده عياض بن عبد الله، قال في التقريب: فيه لين، ولكنه قد أخرج له مسلم. اهـ.

ومنها: ما رواه الدارقطني عن ابن عباس أن النبي على قال: «المتلاعنان إذا تفرقا لا يجتمعان أبداً». انتهى منه بواسطة نقل المجد أيضاً.

ومنها: ما رواه الدارقطني أيضاً، عن علي رضي الله عنه قال: مضت السنة في المتلاعنين أن لا يجتمعا أبداً. وما رواه الدارقطني أيضاً، عن علي، وابن مسعود قالا: مضت السنة أن لا يجتمع المتلاعنان.

وقال صاحب نيل الأوطار في حديث ابن عباس: أخرج نحوه أبو داود في قصة طويلة. وفي إسنادها عباد بن منصور، وفيه مقال. وقال في حديث علي وابن مسعود: أخرجهما أيضاً عبد الرزاق وابن أبي شيبة. انتهى منه.

وبه تعلم أن تأبيد التحريم أصوب من قول من قال من العلماء: إن أكذب نفسه حد، ولا يتأبد تحريمها عليه، ويكون خاطباً من الخطاب، وهو مروي عن أبي حنيفة، ومحمد، وسعيد بن المسيب، والحسن، وسعيد بن جبير، وعبد العزيز ابن أبي سلمة.

101

والأظهر أنه إن أكذب نفسه لحق به الولد وحد خلافاً لعطاء القائل: إنه لا يحد.

/تنبيه

اعلم أن أقوال أهل العلم في فرقة اللعان قدمناها مستوفاة في سورة البقرة في كلامنا الطويل على آية ﴿ الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ ﴾ الآية. وقد قدمنا كلام أهل العلم واختلافهم في لعان الأخرس في سورة مريم. ولنكتف بما ذكرنا من الأحكام المتعلقة بهذه الآية، ومن أراد استقصاء مسائل اللعان فلينظر كتب فروع المذاهب الأربعة.

قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَ مِنكُم مِّنَ أَلَكُ مِنكُم مِّنَ أَلَكُ مَن يَشَآءٌ وَٱللّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ اللّهَ ﴾.

بين جلَّ وعلا في هذه الآية أنه لولا فضله ورحمته ما زكا أحد من خلقه، ولكنه بفضله ورحمته يزكي من يشاء تزكيته من خلقه.

ويفهم من الآية أنه لا يمكن أحد أن يزكي نفسه بحال من الأحوال. وهذا المعنى الذي تضمنته هذه الآية الكريمة جاء مبيناً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يُزَكُّونَ أَنفُسَهُمْ بَلِ ٱللّهُ يُزكِّي مَن يَشَآهُ ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ هُوَ أَعَامُ بِكُمْ إِذْ أَنشَأَكُمْ مِّنَ اللّهُ وَيُدُونِ أَنشَا كُمْ مِّنَ اللّهُ وَإِذْ أَنشَا كُمْ مِّنَ اللّهُ وَيَا أَنفُسَكُمْ هُو أَعَامُ بِمَنِ اتّقَى ﴿ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللللللل

والزكاة في هذه الآية: هي الطهارة من أنجاس الشرك، والمعاصى.

وقوله: ﴿ وَلَكِكَنَّ اللهَ يُزَكِّي مَن يَشَآءُ ﴾ أي: يطهره من أدناس الكفر والمعاصي بتوفيقه وهدايته إلى الإيمان والتوبة النصوح، والأعمال الصالحة.

وكذلك الأمر في قوله: ﴿ قَدُّ أَفَّلَحَ مَن تَزَّكَّن شَكَّ كَمَا لَا يَخْفَى.

والأظهر أن قوله: ﴿مَازَكَى مِنكُمْ مِّنْ أَحَدٍ ﴾ الآية. جواب لولا التي تليه، خلافاً لمن زعم أنه جواب لولا في قوله: ﴿وَلَوْلَا فَضَـٰ لُ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ ٱللَّهَ رَمُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿ فَهُ وقد تكرر في الآيات التي قبل هذه الآية حذف جواب لولا؛ لدلالة القرائن عليه.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُرْ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤْتُواْ أَلْفَضْلِ مِنكُرْ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤْتُواْ أَوْلِي ٱللَّهِ وَلْيَعْفُواْ وَلْيَصْفَحُواْ أَلَا يُحْبُونَ أَن يَغْفِرُ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَ اللَّهُ لَا لَهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ وَعِيمٌ إِنَ اللَّهُ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا لَهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللّهُ اللللللْمُ الللللْمُ اللل

نزلت هذه الآية الكريمة في أبي بكر رضي الله عنه، ومسطح بن أثاثة بن عباد بن المطلب، وكان مسطح المذكور من المهاجرين وهو فقير، وكانت أمه ابنة خالة أبي بكر رضي الله عنه، وكان أبو بكر ينفق عليه لفقره وقرابته وهجرته، وكان ممن تكلم في أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها بالإفك المذكور في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِقْكِ عُصْبَةٌ مِنكُرَ ﴾ الآية، وهو ما رموها به من أنها فجرت مع صفوان بن المعطل السلمي رضي الله عنه.

وقصة الإفك معروفة مشهورة ثابتة في عشر آيات من هذه السورة الكريمة، وفي الأحاديث الصحاح، فلما نزلت براءة عائشة

رضي الله عنها في الآيات المذكورة حلف أبو بكر ألا ينفق على مسطح، ولا ينفعه بنافعة بعد / ما رمى عائشة بالإفك ظلماً وافتراه ١٦٠ فأنزل الله في ذلك: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُوْلُواْ ٱلْفَضَىلِ مِنكُرَ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤْتُوَاْ أُولِي ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْمَسَكِينَ وَٱلْمُهُمِجِرِينَ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ الآية .

وقوله: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُوْلُواْ ٱلْفَضَلِ مِنكُمْ وَٱلسَّعَةِ ﴾ أي: لا يحلف. فقوله: (يأتل) وزنه يفتعل من الألية وهي اليمين، تقول العرب: آلى يؤلي، وائتلى يأتلي إذا حلف. ومنه قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ يُؤَلُّونَ مِن فِسَآبِهِمْ ﴾ أي: يحلفون، مضارع آلى يؤلى إذا حلف. ومنه قول امرىء القيس:

ويوماً على ظهر الكثيب تعذرت على وآلت حلفة لـم تحلـل أي: حلفت حلفة. وقول عاتكة بنت زيد العدوية ترثي زوجها عبد الله بن أبي بكر رضي الله عنهم:

فآليت لا تنفك عيني حزينة عليك ولا ينفك جلدي أغبرا والألية اليمين، ومنه قول الآخر يمدح عمر بن عبد العزيز:

قليل الألايا حافظ ليمينه وإن سبقت منه الألية برت

أي: لا يحلف أصحاب الفضل والسعة، أي: الغنى كأبي بكر رضي الله عنه أن يؤتوا أولي القربى والمساكين والمهاجرين في سبيل الله كمسطح بن أثاثة.

وقوله: أن يؤتوا، أي: لا يحلفوا عن أن يؤتوا، أو لا يحلفوا ألا يؤتوا. وحذف حر الجر قبل المصدر المنسبك من أن وأن وصلتهما مطرد. وكذلك حذف لا النافية قبل المضارع بعد القسم، ولا يؤثر في ذلك هنا كون القسم منهياً عنه.

ومفعول يؤتوا الثاني محذوف، أي: أن يؤتوا أولي القربى النفقة والإحسان، كما فعل أبو بكر رضي الله عنه.

وقال بعض أهل العلم قوله: ولا يأتل، أي: لا يقصر أصحاب الفضل، والسعة كأبي بكر في إيتاء أولي القربى كمسطح. وعلى هذا فقوله: (يأتل) يفتعل من ألا يألو في الأمر إذا قصر فيه وأبطأ.

١٦١ / ومنه قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَخِذُوا بِطَانَةً مِّن دُونِكُمُّ لَا يَأْلُونَكُمُّ خَبَالًا﴾ أي: لا يقصرون في مضرتكم. ومنه بهذا المعنى قول الجعدي:

وأشمط عربان يشد كتافه يلام على جهد القتال وما ائتلا وقول الآخر:

وإن كنائني لنساء صدق فما آلي بني ولا أساءوا

فقوله: فما آلى بني: يعني ما قصروا، ولا أبطؤا. والأول هو الأصح؛ لأن حلف أبي بكر ألا ينفع مسطحاً بنافعة، ونزول الآية الكريمة في ذلك الحلف معروف.

وهذا الذي تضمنته هذه الآية الكريمة من النهي عن الحلف عن فعل البر من إيتاء أولي القربى والمساكين والمهاجرين، جاء أيضاً في غير هذا الموضع كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلُوا اللهَ عُرْضَكَةً لِآيَمَنِكُمُ فَي غير هذا الموضع كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلُوا اللهَ عُرْضَكَةً لِآيَمَنِكُمُ الله عن فعل أَن تَبَرُّهُا وَتُصَّلِحُوا بَيْنَ النّاسِ قلتم: حلفنا الخير، فإذا قيل لكم: اتقوا وبروا، وأصلحوا بين الناس قلتم: حلفنا بالله لا نفعل ذلك، فتجعلوا الحلف بالله سبباً للامتناع من فعل الخير على الأصح في تفسير الآية.

وقد قدمنا دلالة هاتين الآيتين على المعنى المذكور، وذكرنا

ما يوضحه من الأحاديث الصحيحة في سورة المائدة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِأَلَلْغُو فِي آيَمَنِيكُمُّ وَلَكِن يُوَاخِذُكُمُ بِمَاعَقَدتُمُ اللَّهُ بِأَلَلْغُو فِي آيَمَنِيكُمُّ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَاعَقَدتُمُ اللَّهَ اللَّيْمَانُ ﴾.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَيْعَفُواْ وَلَيَحَمُوااً ﴾ فيه الأمر من الله للمؤمنين إذا أساء إليهم بعض إخوانهم المسلمين أن يعفوا عنه إساءتهم ويصفحوا. وأصل العفو: من عفت الريح الأثر إذا طمسته.

والمعنى: فليطمسوا آثار الإساءة بحلمهم وتجاوزهم. والصفح، قال بعض أهل العلم: مشتق من صفحة العنق، أي: أعرضوا عن مكافأة إساءتهم /حتى كأنكم تولونها بصفحة العنق، ١٦٢ معرضين عنها.

وما تضمنته هذه الآية من العفو والصفح جاء مبيناً في مواضع أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِن رَبِكُمْ وَجَنَةٍ عَرْضُهَا السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهَ اللَّيْنِ أَيْنِفِقُونَ فِي السَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالضَّرَاءِ وَالضَّرَةِ وَالْكَاسِ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَالْكَاسِ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَلَلَّهُ عَلَى النّاسِ من وقد دلت هذه الآية على أن كظم الغيظ والعفو عن الناس من صفات أهل الجنة، وكفى بذلك حثاً على ذلك. ودلت أيضاً: على أن ذلك من الإحسان الذي يحب الله المتصفين به، وكقوله تعالى: ﴿ إِن نُبُدُواْ خَيْرًا وَتُعَفُّواُ عَن سُوٓءٍ فَإِنَّ اللّهَ كَانَ عَفُواً قَدِيرًا ﴿ وَلَمَ عَلَى اللّهِ الْمَعْمَ الْجُمِيلُ ﴿ وَلَمَ عَلَى اللّهِ الْمَعْمَ الْجُمِيلُ ﴾ وقد بين تعالى في هذه الآية أن العفو مع القدرة من صفاته تعالى، وكفوله وكفى بذلك حثاً عليه. وكقوله تعالى: ﴿ فَأَصَفِحَ الصَّفَحَ الجُمِيلُ ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَعَفُرَ إِنَّ ذَاكِ لَونَ عَزْمِ ٱلْأَمُودِ ﴿ اللّهِ اللّهِ عَيْر ذلك من وكفوله : ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَعَفَرَ إِنَّ ذَاكِ لَونَ عَرْمِ ٱلْأَمُودِ ﴿ اللّهِ الْمَعْمَ الجَمِيلُ فَي عَرْمِ الْأَمُودِ اللّهِ المَعْمَ الجَمِيلُ فَي وَلَكُ مَن صَعْمَ الْمَالَةِ عَيْمِ ذلك من وكفوله اللّه المَعْمَ اللّهُ عَيْر ذلك من وكفوله اللّهِ الْمَالَةُ عَلَى اللّهُ عَيْر ذلك من وكفوله اللّهُ الْمَالَةُ عَلَمُ اللّهُ الْمَالَةُ عَلَمُ اللّهُ عَيْرِ ذلك من الآلِهُ اللّهُ الْمَالَةُ عَلَمُ اللّهُ الْمَالَةُ اللّهُ الْمَالَةُ اللّهُ الْعَلَالُ اللّهُ الْمَالَةُ اللّهُ الْمَالَةُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَلَا يَجْبُونَ أَن يَغْفِرَ اللّهُ لَكُمْ ﴿ اللّهُ لَكُمْ ﴿ اللّهَ عَفْران عَفْران على أَن العفو والصفح عن المسيء المسلم من موجبات غفران الذنوب، والجزاء من جنس العمل، ولذا لما نزلت قال أبو بكر: بلى والله نحب أن يغفر لنا ربنا، ورجع للإنفاق على مسطح، ومفعول (أن يغفر الله) محذوف للعلم به، أي: يغفر لكم ذنوبكم.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ أُولِى اَلْقُرْبَىٰ ﴾ أي: أصحاب القرابة. ولفظة أولي اسم جمع لا واحد له من لفظه، يعرب إعراب الجمع المذكر السالم.

## فائدة

في هذه الآية الكريمة دليل على أن كبائر الذنوب لا تحبط العمل الصالح؛ لأن هجرة مسطح بن أثاثة من عمله الصالح، وقذفه المحائشة من الكبائر، ولم / يبطل هجرته؛ لأن الله قال فيه بعد قذفه لها ﴿ وَٱلْمُهُمْ حِرِينَ فِي سَبِيلِ ٱللهِ ﴾ فدل ذلك على أن هجرته في سبيل الله، لم يحبطها قذفه لعائشة رضي الله عنها.

قال القرطبي: في هذه الآية دليل على أن القذف وإن كان كبيراً لا يحبط الأعمال؛ لأن الله تعالى وصف مسطحاً بعد قوله بالهجرة والإيمان، وكذلك سائر الكبائر، ولا يحبط الأعمال غير الشرك بالله، قال تعالى: ﴿ لَإِنْ أَشَرِكْتَ لَيَحْبَطُنَّ عَمَاكَ ﴾. اهه.

وما ذكر من أن في الآية وصف مسطح بالإيمان لم يظهر من الآية وإن كان معلوماً.

وقال القرطبي أيضاً: قال عبد الله بن المبارك: هذه أرجى آية في كتاب الله. ثم قال بعد هذا: قال بعض العلماء: هذه أرجى آية في

كتاب الله تعالى من حيث لطف الله بالقذفة العصاة بهذا اللفظ. وقيل: أرجى آية في كتاب الله عز وجل قوله تعالى: ﴿ وَيَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ فَضَمَّلًا كَبِيرًا ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مِنَ اللّهِ فَضَمَّلًا كَبِيرًا ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مِنَ اللّهِ فَضَمُّلًا كَبِيرًا ﴿ وَاللّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ فِي رَوِّضَاتِ ٱلْجَنَاتِ لَمُ مُمَ ايشَا الْحَوى عِندَ رَبِّهِم ذَلِكَ هُو وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ فِي وَفِي اللهِ مُن اللّه مُن اللّه المؤمنين في على الله في على المؤمنين في تلك.

وقال بعض أهل العلم: أرجى آية في كتاب الله عزَّ وجل آية الدين، /وهي أطول آية في القرآن العظيم، وقد أوضح الله تبارك ١٦٤ وتعالى فيها الطرق الكفيلة بصيانة الدَّين من الضياع ولو كان الدَّين حقيراً، كما يدل عليه قوله تعالى فيها: ﴿ وَلَا شَنْمُوا أَن تَكُنُبُوهُ صَغِيرًا أَوَّ صَغِيرًا إِلَىٰ أَجَلِفً ﴾ الآية. قالوا: هذا من المحافظة في آية الدين على صيانة مال المسلم، وعدم ضياعه ولو قليلاً يدل على العناية التامة بمصالح المسلم، وذلك يدل على أن اللطيف الخبير لا يضيعه يوم القيامة عند اشتداد الهول، وشدة حاجته إلى ربه.

وَلِبَاشُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴿ وَقَالُوا ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى آذَهَبَ عَنَّا ٱلْحَزَنَّ إِنَ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَنَّا الْحَزَنَّ إِنَ رَبَّنَا لَعَفُورٌ شَكُورٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

فقد بين تعالى في هذه الآية الكريمة أن إيراث هذه الأمة لهذا الكتاب دليل على أن الله اصطفاها في قوله: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثَنَا ٱلْكِئَابُ ٱلَّذِينَ السَّطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ وبين أنهم ثلاثة أقسام:

الأول: الظالم لنفسه، وهو الذي يطيع الله، ولكنه يعصيه أيضاً فهو الذي قال الله فيه: ﴿ خَلَطُواْ عَمَلًا صَلِحًا وَءَاخَرَ سَيِتِمًا عَسَى ٱللَّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمَّ ﴾.

والثاني: المقتصد وهو الذي يطيع الله، ولا يعصيه، ولكنه لا يتقرب بالنوافل من الطاعات.

والثالث: السابق بالخيرات: وهو الذي يأتي بالواجبات ويجتنب المحرمات، ويتقرب إلى الله بالطاعات والقربات التي هي ١٦٥ غير واجبة. وهذا على أصح /الأقوال في تفسير الظالم لنفسه، والمقتصد والسابق. ثم إنه تعالى بيّن أن إيراثهم الكتاب هو الفضل الكبير منه عليهم، ثم وعد الجميع بجنات عدن، وهو لا يخلف الميعاد في قوله: ﴿ وَلا يَمَشَنَا فِيهَا لَمُعِيْدُ فَي وَلَهُ وَلَا يَمَشُنَا فِيهَا لَمُعِيْدُ فَي وَالُواو يدخلونها شاملة للظالم، والمقتصد، والسابق على التحقيق. ولذا قال بعض أهل العلم: حق لهذه الواو أن تكتب بماء العينين. فوعده الصادق بجنات عدن لجميع أقسام هذه الأمة، وأولهم الظالم لنفسه يدل على أن هذه الآية من أرجى آيات القرآن، ولم يبق من المسلمين؛ أحد خارج عن الأقسام الثلاثة، فالوعد الصادق بالجنة في الآية شامل لجميع المسلمين؛ ولذا قال بعدها الصادق بالجنة في الآية شامل لجميع المسلمين؛ ولذا قال بعدها

متصلاً بها: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُجَهَنَّمَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيَّهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُم مِّنْ عَذَابِهَا كَذَالِكَ نَجْزِى كُلَّ كَفُورٍ ۞ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَمَا لِلظَّنِلِمِينَ مِن نَصِيرٍ ۞ ﴾.

واختلف أهل العلم في سبب تقديم الظالم في الوعد بالجنة على المقتصد والسابق، فقال بعضهم: قدم الظالم؛ لئلا يقنط، وأخر السابق بالخيرات؛ لئلا يعجب بعمله فيحبط. وقال بعضهم: قدم الظالم لنفسه؛ لأن أكثر أهل الجنة الظالمون لأنفسهم؛ لأن الذين لم تقع منهم معصية أقل من غيرهم، كما قال تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتَ وَقَلِيلٌ مَّا هُمُ ﴾.

قوله تعالىٰ: ﴿ يَوْمَ لَشْهَدُ عَلَيْهِمْ ٱلسِنَتُهُمْ وَٱيدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا
 كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّ عَالَىٰ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِمْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا
 كَانُواْ يَعْمَمُلُونَ ﴿ إِنَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّل

## \* قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ إِذِ يُوَفِّيهِمُ ٱللَّهُ دِينَهُمُ ٱلْحَقَّ﴾ .

المراد بالدين هنا الجزاء، ويدل على ذلك قوله: يوفيهم؛ لأن التوفية تدل على الجزاء، كقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ يُجْزَئُهُ ٱلْجَزَاءَ ٱلْأَوْفَ شَ ﴾ وقوله: وقوله: ﴿ وَإِنَّمَا تُوفَوَّنَ أَجُورَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةَ ﴾ وقوله: ﴿ تُوفَلَ كُلُّ نَفْسِ مَّاكَسَبَتْ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُواْ بِيُوتًا غَيْرَ بِيُوتِكُمْ خَيِّرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ أَهَلِهَا ذَالِكُمْ خَيِّرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ مَنُولًا وَتُسَلِّمُواْ عَلَىٰ أَهْلِهَا ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ مَنَالَكُمْ مَنَالًا كُمْ لَعَلَّكُمْ مَنَالًا كُمْ مَنْكُمْ مَنَالًا مَنْ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مُنْ أَلَّا مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ أَلَّا مُنْ اللّهُ مُنْ أَمْ اللّهُ مُنْ أَلّهُ مُنْ أَلّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ أَلَّا لَمُنْ اللّهُ مُنْ أَلّهُ مُنْ أَلّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ أَلّهُ مُنْ أَلّهُ مُنْ أَلّمُ اللّهُ مُنْ أَ

اعلم أن هذه الآية الكريمة أشكلت على كثير من أهل العلم، ١٦٧ وذلك من / أجل التعبير عن الاستئذان بالاستئناس، مع أنهما مختلفان في المادة والمعنى.

وقال ابن حجر في الفتح: وحكى الطحاوي: أن الاستئناس في لغة اليمن: الاستئذان.

وفي تفسير هذه الآية الكريمة بما يناسب لفظها وجهان، ولكل منهما شاهد من كتاب الله تعالى.

الوجه الأول: أنه من الاستئناس الظاهر الذي هو ضد الاستيحاش؛ لأن الذي يقرع باب غيره لا يدري أيؤذن له أم لا، فهو كالمستوحش من خفاء الحال عليه، فإذا أذن له استأنس وزال عنه الاستيحاش، ولما كان الاستئناس لازماً للإذن أطلق اللازم، وأريد ملزومه الذي هو الإذن، وإطلاق اللازم، وإرادة الملزوم أسلوب عربي معروف، والقائلون بالمجاز يقولون: إن ذلك من المجاز المرسل. وعلى أن هذه الآية أطلق فيها اللازم الذي هو الاستئناس وأريد ملزومه الذي هو الإذن يصير المعنى: حتى تستأذنوا. ويشهد لهذا المعنى قوله تعالى: ﴿ لَا نَدْخُلُوا بُيُوتَ ٱلنِّي إِلّا أَن يُؤذَكَ لَكُمْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ فَلا نَدْخُلُوهَا حَتَى يُؤذَكَ لَكُمْ ﴾ .

وقال الزمخشري في هذا الوجه بعد أن ذكره: وهذا من قبيل الكناية، والإرداف؛ لأن هذا النوع من الاستئناس يردف الإذن، فوضع موضع الإذن.

الوجه الثاني في الآية: هو أن يكون الاستئناس بمعنى الاستعلام، والاستكشاف. فهو استفعال من آنس الشيء إذا أبصره ظاهراً مكشوفاً أو علمه.

والمعنى: حتى تستعلموا وتستكشفوا الحال، هل يؤذن لكم أو لا؟ وتقول العرب: استئنس هل ترى أحداً، واستأنستُ فلم أر

أحداً، أي: تعرفت واستعلمت. ومن هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ عَالَمَتُمْ مِّنَهُمْ رُشُدًا فَاَدْفَعُواْ إِلَيْهِمْ أَمُولَكُمْ ﴾ أي: علمتم رشدهم وظهر لكم، وقوله تعالى عن موسى: ﴿ إِنِّ عَانَسُتُ نَارًا لَّعَلِيْ عَانِيكُمْ مِّنْهَا بِقَبَسٍ ﴾ وقوله وقوله تعالى عن موسى: ﴿ إِنِّ عَانَسُتُ فَارًا لَّعَلِيْ عَانِيكُمْ مِّنْهَا بِقَبَسٍ ﴾ وقوله ١٦٨ تعالى: ﴿ ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلْأَجَلُ وَسَارَ / بِأَهْلِهِ عَانَسَ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ نَارًا ﴾ الآية، فمعنى آنس ناراً: رآها مكشوفة. ومن هذا المعنى قول نابغة ذبيان:

كأن رحلي وقد زال النهار بنا بذي الجليل على مستأنس وحد من وحش وجرة موشى أكارعه طاوي المصير كسَيْفِ الصيقل الفرد

فقوله: على مستأنس يعني: حمار وحش شبه به ناقته. ومعنى كونه مستأنساً أنه يستكشف، ويستعلم القانصين بشمه ريحهم وحدة بصره في نظره إليهم. ومنه أيضاً قول الحارث بن حلزة اليشكري يصف نعامة شبه بها ناقته:

آنست نبأة وأفزعها القنا صعصراً وقد دنا الإمساء فقوله: آنست نبأة، أي: أحست بصوت خفي.

وهذا الوجه الذي هو أن معنى تستأنسوا تستكشفوا وتستعلموا، هل يؤذن لكم، وذلك الاستعلام والاستكشاف إنما يكون بالاستئذان، أظهر عندي وإن استظهر بعض أهل العلم الوجه الأول. وهناك وجه ثالث في تفسير الآية تركناه لعدم اتجاهه عندنا.

وبما ذكرنا تعلم أنما يروى عن ابن عباس وغيره من أن أصل الآية: حتى تستأذنوا وأن الكاتبين غلطوا في كتابتهم، فكتبوا تستأنسوا غلطاً بدل تستأذنوا لا يعول عليه، ولا يمكن أن يصح عن ابن عباس، وإن صحح سنده عنه بعض أهل العلم. ولو فرضنا صحته فهو من

179

## / مسائل تتعلق بهذه الآية الكريمة

المسألة الأولى: اعلم أن هذه الآية الكريمة دلت بظاهرها على أن دخول الإنسان بيت غيره بدون الاستئذان والسلام لا يجوز لأن قوله: ﴿ لَا تَدْخُلُواْ بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُم ﴾ الآية، نهي صريح، والنهي المتجرد عن القرائن يفيد التحريم على الأصح، كما تقرر في الأصول.

المسألة الثانية: اعلم أن الاستئذان ثلاث مرات، يقول المستأذن في كل واحدة منها: السلام عليكم أأدخل؟ فإن لم يؤذن له عند الثالثة، فليرجع، ولا يزد على الثلاث. وهذا لا ينبغي أن يختلف فيه؛ لأنه ثابت عن النبي علي ثبوتاً لا مطعن فيه.

قال البخاري رحمه الله في صحيحه: حدثنا علي بن عبد الله، حدثنا سفيان، حدثنا يزيد بن خصيفة، عن بسر بن سعيد، عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: كنت في مجلس من مجالس

الأنصار إذ جاء أبو موسى كأنه مذعور فقال: استأذنت على عمر ثلاثاً فلم يؤذن لي، فرجعت قال: ما منعك؟ قلت: استأذنت ثلاثاً فلم يؤذن لي فرجعت، وقال رسول الله على: "إذا استأذن أحدكم ثلاثاً فلم يؤذن له فليرجع» فقال: والله لتقيمن عليه بينة؛ أمنكم أحد سمعه من النبي على فقال أبي بن كعب: والله لا يقوم معك إلا أصغر القوم، فكنت أصغر القوم فقمت معه، فأخبرت عمر أن النبي على قال ذلك.

وقال ابن المبارك: أخبرني ابن عيينة: حدثني يزيد بن خصيفة عن بسر سمعت أبا سعيد بهذا. اهـ بلفظه من صحيح البخاري. وهو نص صحيح صريح عن النبي على أن الاستئذان ثلاث مرات، فإن لم يؤذن له بعد الثالثة رجع.

وقال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه: حدثني والله عمرو بن محمد / بن بكير الناقد، حدثنا سفيان بن عيينة، حدثنا والله يزيد بن خصيفة، عن بسر بن سعيد قال: سمعت أبا سعيد الخدري رضي الله عنه يقول: كنت جالساً بالمدينة في مجلس الأنصار فأتانا أبو موسى فزعاً أو مذعوراً قلنا: ما شأنك؟ قال: إن عمر أرسل إليَّ أن آتيه فأتيت بابه، فسلمت ثلاثاً فلم يرد على فرجعت فقال: ما منعك أن تأتينا؟ فقلت: إنني أتيتك، فسلمت على بابك ثلاثاً، فلم يردوا على فرجعت، وقد قال رسول الله على المناذن أحدكم ثلاثاً فلم يؤذن له فليرجع فقال عمر: أقم عليها البينة، وإلا ثابع بن كعب: لا يقوم معه إلا أصغر القوم. قال أبي بن كعب: لا يقوم معه إلا أصغر القوم. قال أبو سعيد: قلت: أنا أصغر القوم، قال: فاذهب به. حدثنا قتيبة بن سعيد وابن أبي عمر قالا: حدثنا سفيان، عن يزيد بن خصيفة بهذا

الإسناد. وزاد ابن أبي عمر في حديثه: قال أبو سعيد: فقمت معه فذهبت إلى عمر فشهدت. اه بلفظه من صحيح مسلم. وفي لفظ عند مسلم من حديث أبي سعيد قال: فوالله لأوجعن ظهرك وبطنك أو لتأتين بمن يشهد لك على هذا، فقال أبي بن كعب: فوالله لا يقوم معك إلا أحدثنا سناً، قم يا أبا سعيد فقمت حتى أتيت عمر فقلت: قد سمعت رسول الله علي يقول هذا.

وفي لفظ عند مسلم من حديث أبي سعيد فقال: إن كان هذا شيئاً حفظته من رسول الله على فها، وإلا فلأجعلنك عظة. قال أبو سعيد: فأتانا فقال: ألم تعلموا أن رسول الله على قال: الاستئذان ثلاث. قال: فجعلوا يضحكون، قال: فقلت: أتاكم أخوكم المسلم قد أفزع، تضحكون، انطلق فأنا شريكك في هذه العقوبة فأتاه، فقال هذا أبو سعيد.

وفي لفظ عند مسلم من حديث عبيد بن عمير أن أبا موسى استأذن على عمر ثلاثاً... إلى قوله: قال لتقيمن على هذا بينة، أو لأفعلن، فخرج فانطلق إلى مجلس من الأنصار، فقالوا: لا يشهد لك على هذا إلا أصغرنا، فقام أبو سعيد، / فقال: كنا نؤمر بهذا، ١٧١ فقال عمر: خفي علي هذا من أمر رسول الله على ألهاني عنه الصفق في الأسواق. وفي لفظ عند مسلم من حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: لتأتيني على هذا وإلا فعلت وفعلت، فذهب أبو موسى. قال عمر: إن وجد بينة تجدوه عند المنبر عشية، وإن لم يجد بينة فلم تجدوه، فلما أن جاء العشي وجدوه؛ قال: يا أبا موسى ما تقول أقد وجدت؟ قال: نعم أبي بن كعب رضي الله عنه. قال: عدل، يا أبا الطفيل ما يقول هذا؟ قال: سمعت

رسول الله على يقول ذلك يابن الخطاب، فلا تكونن عذاباً على أصحاب رسول الله على قال: سبحان الله! إنما سمعت شيئاً فأحببت أن أتثبت. وفي لفظ لمسلم: أن عمر قال لأبي: يا أبا المنذر أنت سمعت من رسول الله على فقال: نعم، فلا تكن يابن الخطاب عذاباً على أصحاب رسول الله على الله وما بعده.

فهذه الروايات الصحيحة عن أبي سعيد، وأبي موسى، وأبي بن كعب رضي الله عنهم تدل دلالة صحيحة صريحة على أن الاستئذان ثلاث.

وقال النووي في شرح مسلم: وأما قوله: لا يقوم معه إلا أصغر القوم، فمعناه أن هذا حديث مشهور بيننا معروف لكبارنا، وصغارنا، حتى إن أصغرنا يحفظه وسمعه من رسول الله ﷺ. اهـ منه.

والظاهر منه كما قال. وهذه الروايات الصحيحة الصريحة تبين أن هذا الاستئذان المعبر عنه في الآية بالاستئناس، والسلام المذكور في الآية فيها لا يزاد فيه على ثلاث مرات، وأن الاستئناس المذكور في الآية هو الاستئذان المكرر ثلاثاً؛ لأن خير ما يفسر به كتاب الله بعد كتاب الله سنة رسول الله على الثابتة عنه. وبذلك تعلم أنما قاله ابن حجر في فتح الباري من أن المراد بالاستئناس في قوله تعالى: المحمور خلاف التحقيق. وما استدل به لذلك من رواية الطبري من طريق مجاهد تفسير الآية بما ذكر إلى آخر ما ذكر من الأدلة لا يعول عليه، وأن الحق هو ما جاءت به الروايات الصحيحة من الاستئذان والتسليم ثلاثاً كما رأيت.

وأن الصواب في ذلك هو ما نقله ابن حجر عن الطبري من طريق قتادة، قال: الاستئناس: هو الاستئذان ثلاثاً... إلى آخره. والرواية الصحيحة عن النبي عليه أنه قال: الاستئذان ثلاث يؤيدها أنه على كذلك كان يفعل.

قال ابن حجر في الفتح: وفي رواية عبيد بن حنين التي أشرت إليها في الأدب المفرد زيادة مفيدة، وهي أن أبا سعيد، أو أبا مسعود قال لعمر: خرجنا مع النبي على وهو يريد سعد بن عبادة، حتى أتاه فسلم، فلم يؤذن له، ثم سلم الثانية فلم يؤذن له، ثم سلم الثائثة، فلم يؤذن له. فقال: قضينا ما علينا، ثم رجع فأذن له سعد. الحديث. فثبت ذلك من قوله على ومن فعله. وقصة سعد بن عبادة هذه أخرجها أبو داود من حديث قيس بن سعد بن عبادة مطولة بمعناه، وأحمد من طريق ثابت، عن أنس أو غيره. كذا فيه، وأخرجه البزار عن أنس بغير تردد، وأخرجه الطبراني من حديث أم طارق مولاة سعد. اه محل الغرض منه. وقوله: فثبت ذلك من قوله على، ومن فعله يدل على أن قصة استئذانه على سعد بن عبادة صحيحة ومن فعله يدل على أن قصة استئذانه على سعد بن عبادة صحيحة ثابتة.

وقال ابن كثير في تفسير هذه الآية: وقال الإمام أحمد: حدثنا عبد الرزاق، أخبرنا عمر، عن ثابت، عن أنس أو غيره «أن النبي عليه استأذن على سعد بن عبادة فقال: السلام عليك ورحمة الله، فقال سعد: وعليك السلام ورحمة الله، ولم يسمع النبي عليه حتى سلم ثلاثاً ورد عليه سعد ثلاثاً ولم يسمعه فرجع النبي عليه فاتبعه سعد فقال: / يا رسول الله عليه بأبي أنت وأمي، ما سلمت تسليمة إلا وهي ١٧٣ بأذني، ولقد رددت عليك ولم أسمعك، وأردت أن أستكثر من

سلامك ومن البركة، ثم أدخله البيت فقرب إليه زبيباً فأكل النبي في فلما فرغ قال: «أكل طعامكم الأبرار وصلّت عليكم الملائكة وأفطر عندكم الصائمون» وقد روى أبو داود والنسائي من حديث أبي عمرو الأوزاعي سمعت يحيى بن أبي كثير يقول: حدثني محمد بن عبد الرحمن بن أسعد بن زرارة، عن قيس بن سعد هو ابن عبادة قال: «زارنا رسول الله في منزلنا فقال: السلام عليكم ورحمة الله فسرد سعداً رداً خفياً، فقلت: ألا تأذن رسول الله في السلام، فقال رسول الله في السلام، فقال وسول الله في السلام، فقال وسول الله في السلام عليكم ورحمة الله، فرد سعد رداً خفياً. ثم وأتبعه سعد، فقال: يارسول الله إلى السلام عليكم ورحمة الله، ثم رجع رسول الله وذكر وأتبعه سعد، فقال: يارسول الله إلى آخرها ثم قال: وقد روي هذا من وجوه أخر، فهو ابن كثير القصة إلى آخرها ثم قال: وقد روي هذا من وجوه أخر، فهو حديث جيد قوي. والله أعلم.

وبما ذكرنا تعلم أن الاستئناس في الآية الاستئذان ثلاثاً، وليس المراد به التنحنح ونحوه، كما عزاه في فتح الباري للجمهور. واختلف هل يقدم السلام أو الاستئذان؟

وقال النووي في شرح مسلم: أجمع العلماء على أن الاستئذان مشروع، وتظاهرت به دلائل القرآن والسنّة وإجماع الأمة، والسنّة أن يسلم ويستأذن ثلاثاً فيجمع بين السلام، والاستئذان، كما صرح به القرآن، واختلفوا في أنه هل يستحب تقديم السلام ثم الاستئذان، أو تقديم الاستئذان ثم السلام، والصحيح الذي جاءت به السنّة. وقاله المحققون: إنه يقدم السلام، فيقول: السلام عليكم أأدخل؟

والثاني: يقدم الاستئذان، والثالث وهو اختيار الماوردي / من ١٧٤ أصحابنا: إن وقعت عين المستأذن على صاحب المنزل قبل دخوله قدم السلام، وإلاَّ قدم الاستئذان، وقد صح عن النبي ﷺ حديثان في تقديم السلام. انتهى محل الغرض منه بلفظه. ولا يخفى أن ما صح فيه حديثان عن النبي عَلَيْ مقدم على غيره، فلا ينبغي العدول عن تقديم السلام على الاستئذان، وتقديم الاستئناس الذي هو الاستئذان على السلام في قوله: ﴿حَقَّا تَسْتَأْنِسُواْ وَتُسَلِّمُواْ ﴾ لا يدل على تقديم الاستئذان؛ لأن العطف بالواو لا يقتضي الترتيب، وإنما يقتضي مطلق التشريك، فيجوز عطف الأول على الأخير بالواو، كقوله تعالى: ﴿ يَكُمُرْيَكُمْ ٱقْنُدِي لِرَبِّكِ وَٱسْجُدِى وَٱرْكَعِي مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ۞ ﴿ وَالركوعِ قَبْلُ السجود، وقوله تعالى: ﴿ وَمِنكَ وَمِن نُوْجٍ ﴾ الآية، ونـوح قبـل نبينا ﷺ، وهذا معروف، ولا ينافي ما ذكرنا أن الواو ربما عطف بها مراداً بها الترتيب كقوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ ﴾ الآية، وقد قال عَلَيْهُ: «أبدأ بما بدأ الله به» وفي رواية «ابدأوا بما بدأ الله به» بصيغة الأمر، وكقول حسان رضي الله عنه:

هجوت محمداً وأجبت عنه وعند الله في ذاك الجزاء على رواية الواو في هذا البيت.

وإيضاح ذلك أن الواو عند التجرد من القرائن والأدلة الخارجية لا تقتضي إلا مطلق التشريك بين المعطوف، والمعطوف عليه، ولا ينافي ذلك أنه إن قام دليل على إرادة الترتيب في العطف، كالحديث المذكور في البدء بالصفا، أو دلت على ذلك قرينة كالبيت المذكور؛ لأن جواب الهجاء لا يكون إلا بعده، أنها تدل على الترتيب؛ لقيام الدليل أو القرينة على ذلك، والآية التي نحن بصددها

لم يقم دليل راجح، ولا قرينة على إرادة الترتيب فيها بالواو.

وذكر ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية أحاديث عن النبي على أن تعليم الدخل؟ فانظره. الاستئذان لمن لا يعلمه، بأن يقول: السلام عليكم أأدخل؟ فانظره. وقد قدمنا أن النووي ذكر أنه صح فيه حديثان عن النبي على. والمختار أن صيغة الاستئذان التي لا ينبغي العدول عنها أن يقول المستأذن: السلام عليكم أأدخل؟ فإن لم يؤذن له بعد الثالثة انصرف، كما دلت عليه الأدلة.

واعلم أن الأحاديث الواردة في قصة عمر مع أبي موسى في الصحيح في سياقها تغاير؛ لأن في بعضها: أن عمر أرسل إلى أبي موسى بعد انصرافه، فرده من حينه، وفي بعضها أنه لم يأته إلا في اليوم الثاني، وجمع بينها ابن حجر في الفتح قال: وظاهر هذين السياقين التغاير، فإن الأول يقتضي أنه لم يرجع إلى عمر إلا في اليوم الثاني، وفي الثاني أنه أرسل إليه في الحال... إلى أن قال: ويجمع ابينهما: بأن عمر لما فرغ من الشغل الذي كان فيه تذكره فسأل عنه فأحبر برجوعه فأرسل إليه، فلم يجده الرسول في ذلك الوقت وجاء هو إلى عمر في اليوم الثاني. اهد منه. والعلم عند الله تعالى.

## تنبيهات تتعلق بهذه المسألة

الأول: اعلم أن المستأذن إن تحقق أن أهل البيت سمعوه لزمه الانصراف بعد الثالثة؛ لأنهم لما سمعوه، ولم يأذنوا له دل ذلك على عدم الإذن، وقد بينت السنّة الصحيحة عدم الزيادة على الثلاثة، خلافاً لمن قال من أهل العلم: إن له أن يزيد على الثلاث مطلقاً،

وكذلك إذا لم يدر هل سمعوه أو لا، فإنه يلزمه الانصراف بعد الثالثة، كما أوضحنا أدلته ولم يقيد شيء منها بعلمه بأنهم سمعوه.

التنبيه الثاني: اعلم أن الذي يظهر لنا رجحانه من الأدلة، أنه إن علم أن أهل البيت لم يسمعوا استئذانه لا يزيد على الثالثة، بل ينصرف بعدها؛ لعموم /الأدلة، وعدم تقييد شيء منها بكونهم ١٧٦لم يسمعوه خلافاً لمن قال له: الزيادة، ومن فصل في ذلك.

وقال النووي في شرح مسلم: أما إذا استأذن ثلاثاً، فلم يؤذن له، وظن أنه لم يسمعه، ففيه ثلاثة مذاهب، أشهرها أنه ينصرف، ولا يعيد الاستئذان. والثاني: يزيد فيه، والثالث: إن كان بلفظ الاستئذان المتقدم لم يعده، وإن كان بغيره أعاده، فمن قال بالأظهر فحجته قوله على «فلم يؤذن له فليرجع» ومن قال بالثاني: حمل الحديث على من علم أو ظن أنه سمعه، فلم يأذن. والله أعلم.

والصواب إن شاء الله تعالى هو ما قدمنا من عدم الزيادة على الثلاث؛ لأنه ظاهر النصوص ولا يجوز العدول عن ظاهر النص إلا بدليل يجب الرجوع إليه، كما هو مقرر في الأصول.

التنبيه الثالث: قال بعض أهل العلم: إن المستأذن ينبغي له ألا يقف تلقاء الباب بوجهه، ولكنه يقف جاعلاً الباب عن يمينه أو يساره، ويستأذن وهو كذلك.

قال ابن كثير: ثم ليعلم أنه ينبغي للمستأذن على أهل المنزل ألا يقف تلقاء الباب بوجهه، ولكن ليكن الباب عن يمينه، أو يساره؛ لما رواه أبو داود: حدثنا مؤمل بن الفضل الحراني في آخرين قالوا: حدثنا بقية بن الوليد، حدثنا محمد بن عبد الرحمن عن عبد الله بن

بشر قال: «كان رسول الله ﷺ إذا أتى باب قوم لم يستقبل الباب من تلقاء وجهه، ولكن من ركنه الأيمن أو الأيسر ويقول: السلام عليكم، السلام عليكم، السلام عليكم، وذلك أن الدور لم يكن عليها يومئذ ستور. انفرد به أبو داود.

وقال أبو داود أيضاً: حدثنا عثمان بن أبي شيبة، ثنا جرير، ح، وثنا أبو بكر بن شيبة، ثنا حفص، عن الأعمش، عن طلحة، عن هزيل قال: جاء رجل ـ قال عثمان: سعد ـ فوقف على باب النبي على يستأذن فقام على الباب، ـ قال عثمان: مستقبل الباب ـ فقال له / النبي على: «هكذا عنك، أو هكذا فإنما الاستئذان من النظر» ورواه أبو داود الطيالسي عن سفيان الثوري، عن الأعمش، عن طلحة بن مصرف، عن رجل، عن سعد، عن النبي على أبو داود من حديثه. انتهى من ابن كثير.

والحديثان اللذان ذكرهما عن أبي داود نقلناهما من سنن أبي داود؛ لأن نسخة ابن كثير التي عندنا فيها تحريف فيهما.

وفيما ذكرنا دلالة على ما ذكرنا من أن المستأذن لا يقف مستقبل الباب خوفاً أن يفتح له الباب، فيرى من أهل المنزل ما لا يحبون أن يراه، بخلاف ما لو كان الباب عن يمينه أو يساره فإنه وقت فتح الباب لا يرى ما في داخل البيت. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الثالثة: اعلم أن المستأذن إذا قال له رب المنزل: من أنت، فلا يجوز له أن يقول له: أنا، بل يفصح باسمه وكنيته إن كان مشهوراً به؛ لأن لفظة: أنا يعبر بها كل أحد عن نفسه، فلا تحصل بها معرفة المستأذن، وقد ثبت معنى هذا عن النبي على ثبوتاً لا مطعن فيه.

قال البخاري رحمه الله في صحيحه: حدثنا أبو الوليد هشام بن عبد الملك، حدثنا شعبة، عن محمد بن المنكدر، قال: سمعت جابراً رضي الله عنه يقول: «أتيت النبي على في دين كان على أبي، فدققت الباب فقال: من ذا؟ فقلت: أنا. فقال: أنا أنا، كأنه كرهها». انتهى منه. وتكريره على لفظة: أنا دليل على أنه لم يرضها من جابر؟ لأنها لا يعرف بها المستأذن، فهي جواب له على بما لا يطابق سؤاله. وظاهر الحديث أن جواب المستأذن بأنا لا يجوز؛ لكراهة النبي لله لذلك وعدم رضاه به خلافاً لمن قال: إنه مكروه كراهة تنزيه، وهو قول الجمهور.

/ وقال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه: حدثنا محمد ١٧٨ بن عبد الله بن نمير، حدثنا عبد الله بن إدريس، عن شعبة، عن محمد بن المنكدر، عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: «أتيت النبي على فدعوت فقال النبي على: أنا، فخرج وهو يقول: أنا أنا».

حدثنا يحيى بن يحيى، وأبو بكر بن أبي شيبة، واللفظ لأبي بكر قال: قال يحيى، أخبرنا، وقال أبو بكر: حدثنا وكيع، عن شعبة، عن محمد بن المنكدر، عن جابر بن عبد الله قال: «استأذنت على النبي على فقال: من هذا؟ فقلت: أنا، فقال النبي على أنا أنا».

وحدثنا إسحاق بن إبراهيم، حدثنا النضر بن شميل، وأبو عامر العقدي «ح» وحدثنا محمد بن المثنى، حدثني وهب بن جرير «ح» وحدثني عبد الرحمن ابن بشر، حدثنا بهز، كلهم عن شعبة بهذا الإسناد. وفي حديثهم: كأنه كره ذلك، انتهى منه. وقول جابر:

«كأنه كره ذلك» فيه أنه لا يخفى من تكريره ﷺ لفظة أنا أنه كره ذلك ولم يرضه، وحديث جابر هذا أخرجه غير الشيخين من باقي الجماعة.

المسألة الرابعة: اعلم أن الأظهر الذي لا ينبغي العدول عنه أن الرجل يلزمه أن يستأذن على أمه وأخته وبنيه وبناته البالغين؛ لأنه إن دخل على من ذكر بغير استئذان فقد تقع عينه على عورات من ذكر، وذلك لا يحل له.

وقال ابن حجر في فتح الباري في شرحه لحديث: إنما جعل الاستئذان من أجل البصر، ما نصه: ويؤخذ منه أنه يشرع الاستئذان على كل أحد حتى المحارم، لئلا تكون منكشفة العورة. وقد أخرج البخاري في الأدب المفرد عن نافع: كان ابن عمر إذا بلغ بعض ولده الحلم لم يدخل عليه إلا بإذن. ومن طريق علقمة جاء رجل إلى ١٧٩ ابن مسعود فقال: استأذن على أمي؟ فقال: ما على كل / أحيانها تريد أن تراها. ومن طريق مسلم بن نذير بالنون مصغراً سأل رجل حذيفة: أستأذن على أمي؟ فقال: إن لم تستأذن عليها رأيت ما تكره. ومن طريق موسى بن طلحة دخلت مع أبي على أمي فدخل، واتبعته فدفع طريق موسى بن طلحة دخلت مع أبي على أمي فدخل، واتبعته فدفع في صدري، وقال: تدخل بغير إذن؟، ومن طريق عطاء سألت ابن عباس أستأذن على أختي؟ قال: نعم، قلت: إنها في حجري؟ قال: أتحب أن تراها عريانة؟ وأسانيد هذه الآثار كلها صحيحة. انتهى من فتح الباري.

وهذه الآثار عن هؤلاء الصحابة تؤيد ما ذكرنا من الاستئذان على من ذكرنا. ويفهم من الحديث الصحيح: «إنما جعل الاستئذان من أجل البصر» فوقوع البصر على عورات من ذكر لا يحل كما ترى.

وقال ابن كثير رحمه الله في تفسيره للآية التي نحن بصددها: وقال هشيم، أخبرنا أشعث بن سوار، عن كردوس، عن ابن مسعود قال: عليكم أن تستأذنوا على أمهاتكم وأخواتكم. وقال أشعث عن عدي بن ثابت أن امرأة من الأنصار قالت: يا رسول الله (عليها) إني أكون في منزلي على الحال التي لا أحب أن يراني أحد عليها لا والد ولا ولد، وإنه لا يزال يدخل علي رجل من أهل بيتي، وأنا على تلك الحال، فنزلت: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُواْ بُيُوتًا ﴾ الآية.

وقال ابن جريج: سمت عطاء بن أبي رباح يخبر عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: ثلاث آيات جحدهن الناس: قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱحَكِرَمَكُمْ عِندَ الله ويقولون: إن أكرمكم عند الله أعظمكم بيتاً... إلى أن قال: والأدب كله قد جحده الناس. قال: قلت: أستأذن على أخواتي أيتام في حجري معي في بيت واحد؟ قال: نعم، فرددت عليه ليرخص لي فأبي، فقال: تحب أن تراها عريانة؟ قلت: لا، قال: فاستأذن، قال: فراجعته، فقال: أتحب أن تطيع الله؟ قال: قلت: نعم، قال: فاستأذن. قال ابن جريج: وأخبرني ابن طاووس عن أبيه قال: فاستأذن. قال ابن جريج عورتها من ذات محرم. قال: وكان يشدد في ذلك. وقال ابن جريج عن الزهري، سمعت هزيل بن شرحبيل الأودي الأعمى أنه سمع عن الزهري، سمعت هزيل بن شرحبيل الأودي الأعمى أنه سمع وهو يدل على ما ذكرنا من الاستئذان على من ذكرنا. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الخامسة: اعلم أنه إن لم يكن مع الرجل في بيته إلا امرأته أن الأظهر أنه لا يستأذن عليها، وذلك يفهم من ظاهر قوله

تعالى: ﴿ لَا تَدْخُلُواْ بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ ﴾ ولأنه لا حشمة بين الرجل وامرأته. ويجوز بينهما من الأحوال والملابسات ما لا يجوز لأحد غيرهما ولو كان أباً أو أماً أو ابناً كما لا يخفى. ويدل له الأثر الذي ذكرناه آنفاً عن موسى بن طلحة أنه دخل مع أبيه طلحة على أمه فزجره طلحة عن أن يدخل على أمه بغير إذن، مع أن طلحة زوجها دخل بغير إذن.

وقال ابن كثير في تفسيره: وقال ابن جريج: قلت لعطاء: أيستأذن الرجل على امرأته؟ قال: لا. ثم قال ابن كثير: وهذا محمول على عدم الوجوب، وإلا فالأولى أن يعلمها بدخوله ولا يفاجئها به، لاحتمال أن تكون على هيئة لا تحب أن يراها عليها. ثم نقل ابن كثير عن ابن جرير بسنده عن زينب امرأة ابن مسعود قالت: كان عبد الله إذا جاء من حاجة، فانتهى إلى الباب تنحنح وبزق كراهة أن يهجم منا على أمر يكرهه. قال: وإسناده صحيح. اهـ محل الغرض منه. والأول أظهر، ولا سيما عند من يرى إباحة نظر الزوج إلى فرج امرأته كمالك وأصحابه ومن وافقهم. والعلم عند الله تعالى.

المسألة السادسة: إذا قال أهل المنزل للمستأذن: «ارجع» وجب عليه الرجوع؛ لقوله تعالى: ﴿ وَإِن قِيلَ لَكُمُ ٱرْجِعُواْ فَارْجِعُواْ هُو آذِكَى لَكُمُ الْرَجِعُواْ فَارْجِعُواْ هُو آذِكَى لَكُمُ الرجوع؛ لقوله تعالى: ﴿ وَإِن قِيلَ لَكُمُ الْرَجِعُواْ فَارْجِعُواْ هُو آذِكَى المحتائه أن المدكور في قوله: ﴿ هُو اَذْكَى لَكُم ﴾؛ لأن ما قال الله: إنه أزكى لنا لا شك أن لنا فيه خيراً وأجراً. والعلم عند الله تعالى.

المسألة السابعة: اعلم أن أقوى الأقوال دليلاً وأرجحها فيمن نظر من كوة إلى داخل منزل قوم ففقأوا عينه التي نظر إليهم بها،

ليطلع عل عوراتهم أنه لا حرج عليهم في ذلك من إثم، ولا غرم دية العين ولا قصاص. وهذا لا ينبغي العدول عنه؛ لثبوته عن النبي عليه ثبوتاً لا مطعن فيه، ولذا لم نذكر هنا أقوال من خالف في ذلك من أهل العلم؛ لسقوطها عندنا؛ لمعارضتها النص الثابت عنه عليه.

قال البخاري رحمه الله في صحيحه: باب من اطلع في بيت قوم ففقأوا عينه فلا دية له، ثم ذكر من أحاديث هذه الترجمة.

حدثنا علي بن عبد الله، حدثنا سفيان، حدثنا أبو الزناد، عن الأعرج، عن أبي هريرة قال: قال أبو القاسم عليه: «لو أن امرأ اطلع عليك بغير إذن فخذفته بحصاة ففقأت عينه لم يكن عليك جناح». اهمنه. والجناح الحرج. وقوله عليه في هذا الحديث الصحيح: «لم يكن عليك جناح» لفظ جناح فيه نكرة في سياق النفي، فهي تعم رفع كل حرج من إثم ودية وقصاص كما ترى.

وقال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه: حدثني زهير بن حرب، حدثنا جرير، عن سهيل، عن أبيه، عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي عليه قال: من اطلع في بيت قوم بغير إذنهم فقد حل لهم أن يفقؤوا عينه. اهمنه.

وهذا الحديث الصحيح فيه التصريح منه على أنهم يحل لهم أن يفقؤوا عينه. وكون ذلك حلالاً لهم مستلزم أنهم ليس عليهم فيه شيء من إثم، ولا دية، ولاقصاص؛ لأن كل ما أحله الله على لسان نبيه كلى لا مؤاخذة على فعله البتة بنوع من أنواع المؤاخذة، كما لا يخفى.

وقال مسلم بن الحجاج رحمه الله تعالى في صحيحه متصلاً بكلامه هذا الذي نقلنا عنه: حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا سفيان، عن

۱۸۲ أبي النزناد، عن الأعرج /عن أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله على قال: «لو أن رجلًا اطلع عليك بغير إذن فخذفته بحصاة ففقأت عينه ما كان عليك من جناح». اهم منه.

وقد بينا وجه دلالته على أنه لا شيء في عين المذكور، وثبوت هذا عن النبي على كما رأيت يدل على أنه لما تعدى وانتهك الحرمة، ونظر إلى بيت غيره دون استئذان، أن الله أذن على لسان رسوله على في أخذ عينه الخائنة، وأنها هدر لا عقل فيها، ولا قود، ولا إثم. ويزيد ما ذكرنا توكيداً وإيضاحاً ما جاء عنه على من أنه هم أن يفعل ذلك.

قال البخاري رحمه الله في صحيحه تحت الترجمة المذكورة آنفاً وهي قوله: باب من اطلع بيت قوم ففقؤوا عينه فلا دية له: حدثنا أبو اليمان، حدثنا حماد بن زيد، عن عبيد الله بن أبي بكر بن أنس، عن أنس رضي الله عنه: أن رجلاً اطلع في بعض حجر النبي على فقام إليه بمشقص أو مشاقص، وجعل يختله ليطعنه.

حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا ليث، عن ابن شهاب، أن سهل بن سعد الساعدي أخبره: أن رجلاً اطلع في جحر في باب رسول الله على مدرى يحك به رأسه، فلما رآه رسول الله على قال: «لو أعلم أنك تنظرني لطعنت به في عينيك، قال رسول الله على: إنما جعل الإذن من قبل البصر». اهد منه. وقد ذكر البخاري هذه الأحاديث التي ذكرناها عنه هنا في كتاب الديات.

وقد قال في كتاب الاستئذان: باب الاستئذان من أجل البصر: الله، حدثنا معلى بن عبد الله، حدثنا سفيان: قال الزهري: حفظته كما أنك ها هنا عن سهل ابن سعد قال: اطلع رجل من جحر في حجر

النبي على ومع النبي على مدرى يحك بها رأسه فقال: «لو أعلم أنك تنتظر لطعنت به في عينك، إنما جعل الاستئذان من أجل البصر».

حدثنا مسدد، حدثنا حماد بن زيد، عن عبيد الله بن أبي بكر، عن أنس ابن مالك رضي الله عنه: أن رجلاً اطلع من بعض حجر النبي على فقام إليه النبي على بمشقص أو بمشاقص، فكأني أنظر إليه يختل الرجل ليطعنه. وهذه النصوص الصحيحة تؤيد ما ذكرنا فلا التفات لمن خالفها من أهل العلم، ومن أولها؛ لأن النص لا يجوز العدول عنه إلا لدليل يجب الرجوع إليه.

واعلم أن المشقص بكسر أوله وسكون ثانيه، وفتح ثالثه هو نصل السهم إذا كان طويلاً غير عريض. وقوله في الحديث المذكور: من جحر في حجر النبي عليه . الجحر الأول. بضم الجيم وسكون الحاء المهملة وهو كل ثقب مستدير في أرض أو حائط. والثاني: بضم الحاء المهملة وفتح الجيم جمع حجرة: وهي ناحية البيت.

وقال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه: حدثنا يحيى ابن يحيى، وأبو كامل فضيل بن الحسين، وقتيبة بن سعيد، واللفظ ليحيى، وأبي كامل، قال يحيى: أخبرنا، وقال الآخران: حدثنا حماد بن زيد، عن عبيد الله بن أبي بكر، عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن رجلًا اطلع من بعض حجر النبي على فقام إليه بمشقص أو مشاقص، فكأني أنظر إلى رسول الله على يختله ليطعنه. وفي لفظ عند مسلم من حديث سهل بن سعد الساعدي: أن / رجلًا اطلع في ١٨٤ جحر في باب رسول الله على ومع رسول الله على مدرى يحك بها رأسه، فلما رآه رسول الله على قال: لو أعلم أنك تنظرني لطعنت به

في عينك، وقال رسول الله ﷺ: "إنما جعل الاستئذان من أجل البصر»، وفي مسلم روايات أخر بهذا المعنى قد اكتفينا منها بما ذكرنا.

وهذه النصوص الصحيحة التي ذكرنا لا ينبغي العدول عنها ولا تأويلها بغير مستند صحيح من كتاب أو سنّة؛ ولذلك اخترنا ما جاء فيها من أن تلك العين الحائنة يحل أخذها، وتكون هدراً، ولـم نلتفت إلى قول من أقوال من خالف ذلك، ولا لتأويلهم للنصوص بغير مستند يجب الرجوع إليه. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الثامنة: اعلم أن صاحب المنزل إذا أرسل رسولاً إلى شخص ليحضر عنده، فإن أهل العلم قد اختلفوا، هل يكون الإرسال إليه إذناً؛ لأنه طلب حضوره بإرساله إليه، وعلى هذا القول إذا جاء منزل من أرسل إليه فله الدخول بلا إذن جديد اكتفاء بالإرسال إليه، أو لا بد من أن يستأذن إذا أتى المنزل استئذاناً جديداً، ولا يكتفي بالإرسال؟ وكل من القولين قال به بعض أهل العلم.

واحتج من قال: إن الإرسال إليه إذن يكفي عن الاستئذان عند إتيان المنزل بما رواه أبو داود في سننه: حدثنا موسى بن إسماعيل، ثنا حماد، عن حبيب وهشام، عن محمد، عن أبي هريرة أن النبي على قال: «رسول الرجل إلى الرجل إذنه»، حدثنا حسين بن معاذ، ثنا عبد الأعلى، ثنا سعيد، عن قتادة، عن أبي رافع، عن أبي هريرة؛ أن رسول الله على قال: «إذا دعي أحدكم إلى طعام فجاء مع الرسول فإن ذلك له إذن» قال أبو على اللؤلؤي: سمعت أبا داود يقول: قتادة لم يسمع من أبي رافع شيئاً. اهـ من أبي داود.

/قال ابن حجر في فتح الباري: وقد ثبت سماعه منه في

الحديث الذي سيأتي في البخاري في كتاب التوحيد من رواية سليمان التيمي، عن قتادة: أن أبا رافع حدثه. اهـ.

ويدل لصحة ما رواه أبو داود ورواه البخاري تعليقاً: باب إذا دعي الرجل فجاء هل يستأذن. وقال سعيد عن قتادة، عن أبي رافع، عن أبي هريرة، عن النبي عليه قال: هو إذنه. اهد. ومعلوم أن البخاري لا يعلق بصيغة الجزم إلا ما هو صحيح عنده كما قدمناه مراراً.

وقال ابن حجر في الفتح في حديث كون رسول الرجل إلى الرجل إذنه: له متابع أخرجه البخاري في الأدب المفرد من طريق محمد بن سيرين عن أبي هريرة بلفظ «رسول الرجل إلى الرجل إذنه» وأخرج له شاهداً موقوفاً على ابن مسعود قال: «إذا دعي الرجل فهو إذنه» وأخرجه ابن أبي شيبة مرفوعاً الآية. انتهى محل الغرض منه.

فهذه جملة أدلة من قالوا بأن من دعي لا يستأذن إذا قدم.

وأما الذين قالوا: يستأذن إذا قدم إلى منزل المرسل، ولا يكتفي بإرسال الرسول، فقد احتجوا بما رواه البخاري في صحيحه: حدثنا أبو نعيم، حدثنا عمر بن ذر، وحدثني محمد بن مقاتل، أخبرنا عبد الله، أخبرنا عمر بن ذر، أخبرنا مجاهد عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: دخلت مع رسول الله في فوجد لبناً في قدح فقال: «أبا هرير الحق أهل الصفة فادعهم إلي، قال: فأتيتهم، فدعوتهم، فأقبلوا فاستأذنوا فأذن لهم فدخلوا». اهم منه. قال: هذا الحديث الصحيح صريح في أنه في أرسل أبا هريرة لأهل الصفة، ولم يكتفوا بالإرسال عن الاستئذان، ولو كان يكفى عنه لبينه وقت الحاجة.

١٨٦ / ومن أدلة أهل هذا القول ظاهر عموم قوله تعالى: ﴿ لَا تَدْخُلُواْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الللَّهُ الل

قال ابن حجر في فتح الباري: وجمع المهلب وغيره بتنزيل ذلك على اختلاف حالين إن طال العهد بين الطلب والمجيء احتاج إلى استئناف الاستئذان، وكذا إن لم يطل لكن كان المستدعي في مكان يحتاج معه إلى الإذن في العادة، وإلا لم يحتج إلى استئناف إذن.

وقال ابن التين: لعل الأول فيمن علم أنه ليس عنده من يستأذن لأجله والثاني بخلافه، قال: والاستئذان على كل حال أحوط. وقال غيره: إن حضر صحبة الرسول أغناه استئذان الرسول، ويكفيه سلام الملاقاة، وإن تأخر عن الرسول احتاج إلى الاستئذان. وبهذا جمع الطحاوي، واحتج بقوله في الحديث: فأقبلوا فاستأذنوا فدل على أن أبا هريرة لم يكن معهم، وإلا لقال: فأقبلنا. كذا قال. اهد كلام ابن حجر. وأقربها عندي الجمع الأخير، ويدل له الحديث المذكور فيه وقوله في حديث أبي داود المتقدم: فجاء مع الرسول فإن ذلك له إذن. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ قُلِ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُواْ مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمَّ ذَلِكَ أَزَكَى لَمُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ قَلَ لَلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضَنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ ﴾.

أمر الله جلَّ وعلا المؤمنين والمؤمنات بغض البصر، وحفظ الفرج، ويدخل في حفظ الفرج: حفظه من الزنى، واللواط،

والمساحقة، وحفظه من الإبداء للناس والانكشاف لهم. وقد دلت آيات أخرى على أن حفظه من المباشرة المدلول عليه بهذه الآية يلزم عن كل شيء إلا الزوجة والسرية، وذلك في قوله تعالى في سورة المؤمنون، وسأل سائل: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونٌ ﴾ إلّا عَلَىٰ أَرْوَجِهِمْ حَفِظُونٌ ﴾ .

/ فقد بينت هذه الآية أن حفظ الفرج من الزنى، واللواط لازم، ١٨٧ وأنه لا يلزم حفظه عن الزوجة والموطوءة بالملك.

وقد بينا في سورة البقرة أن الرجل يجب عليه حفظ فرجه عن وطء زوجته في الدبر، وذكرنا لذلك أدلة كثيرة، وقد أوضحنا الكلام على آية ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونٌ ۞ ﴾ في سورة ﴿ قَدْ أَفْلُحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞﴾ وقد وعد الله تعالى من امتثل أمره في هذه الآية من الرجال والنساء بالمغفرة والأجر العظيم، إذا عمل معها الخصال المذكورة معها في سورة الأحزاب، وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَٰتِ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَٱلْحَفِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَٱلْحَدْفِظَدْتِ وَٱلذَّكِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱلذَّكِرَتِ أَعَدَّ ٱللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴿ وَأُوضِحَ تَأْكَيدُ حَفْظُ الفَرْجِ عَنِ الزُّنِّي فِي آيَاتَ أُخْر كقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ ٱلزِّنَةُ إِنَّهُمْ كَانَ فَنْحِشَةٌ وَسَآءَ سَبِيلًا ﴿ وَقُولُهُ تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهُا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ۚ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَشَامًا ۞ يُضَعَفْ لَهُ ٱلْعَكَابُ يَوْمَ ٱلْقِيَكُمَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَانًا إِنَّ إِلَّا مَن تَابَ ﴾ اللَّاية، إلى غير ذلك من الآيات، وأوضح لزوم حفظ الفرج عن اللواط، وبين أنه عدوان في آيات متعددة في قصة قوم لوط؛ كَقوله: ﴿ أَتَأْتُونَ ٱلذُّكُرَانَ مِنَ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ أَتَأْتُونَ ٱلْذُكُرَانَ مِنَ ٱلْعَكَمِينَ ۗ وَيَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُم مِّنَ أَزْوَلِجِكُمْ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ١٠٠ الله وقوله تعالى:

﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ - أَتَأْتُونَ ٱلْفَحِشَةَ مَاسَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدِ مِنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ أَبِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ وَتَقْطَعُونَ ٱلسَّكِيلَ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ ٱلْمُنكَرِّ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وقد أوضحنا كلام أهل العلم وأدلتهم في عقوبة فاعل فاحشة اللواط في سورة هود، وعقوبة الزاني في أول هذه السورة الكريمة.

واعلم أن الأمر بحفظ الفرج يتناول حفظه من انكشافه للناس. المما وقال / ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية: وحفظ الفرج تارة يكون بمنعه من الزنى كما قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمُ لِفُرُوجِهِمُ حَفِظُونٌ فَي الآية، وتارة يكون بحفظه من النظر إليه كما جاء في الحديث في مسند أحمد والسنن: احفظ عورتك إلا من زوجتك أو ما ملكت يمينك. اهمنه.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَكِرِهِمْ ﴾ الآيتين.

قال الزمخشري في الكشاف: من للتبعيض والمراد غض البصر عما يحرم، والاقتصار به على ما يحل، وجوز الأخفش أن تكون مزيدة وأباه سيبويه. فإن قلت: كيف دخلت في غض البصر دون حفظ الفرج؟ قلت: دلالة على أن أمر النظر أوسع، ألا ترى أن المحارم لا بأس بالنظر إلى شعورهن، وصدورهن، وثديهن، وأعضادهن، وأسوقهن، وأقدامهن، وكذلك الجواري المستعرضات، والأجنبية ينظر إلى وجهها وكفيها، وقدميها في إحدى الروايتين، وأما أمر الفرج فمضيق، وكفاك فرقاً أن أبيح النظر إلا ما استثنى منه، وحظر الجماع إلا ما استثنى منه، ويجوز أن يراد مع حفظها من الإفضاء إلى ما لا يحل حفظها عن الإبداء.

وعن ابن زيد كل ما في القرآن من حفظ الفرج فهو عن الزنى، إلاَّ هذا فإنه أراد به الاستتار. اهـ كلام الزمخشري.

وما نقل عن ابن زيد من أن المراد بحفظ الفرج في هذه الآية الاستتار فيه نظر. بل يدخل فيه دخولاً أولياً حفظه من الزنى واللواط. ومن الأدلة على ذلك تقديمه الأمر بغض البصر على الأمر بحفظ الفرج؛ لأن النظر بريد الزنى كما سيأتي إيضاحه قريباً إن شاء الله تعالى وما ذكر جواز النظر إليه من المحارم لا يخلو بعضه من نظر. وسيأتي تحقيق ذلك إن شاء الله تعالى وتفصيله في سورة الأحزاب، كما وعدنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك، أنا نوضح مسألة الحجاب في سورة الأحزاب.

/ وقول الزمخشري: إن «من» في قوله: ﴿ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَرِهِمْ ﴾ ١٨٩ للتبعيض قاله غيره، وقواه القرطبي بالأحاديث الواردة في أن نظرة الفجاءة لا حرج فيها، وعليه أن يغض بصره بعدها، ولا ينظر نظراً عمداً إلى ما لا يحل. وما ذكره الزمخشري عن الأخفش، وذكره القرطبي وغيرهما من أن من زائدة لا يعول عليه.

وقال القرطبي: وقيل: الغض: النقصان. يقال: غض فلان من فلان، أي: وضع منه، فالبصر إذا لم يمكن من عمله، فهو موضوع منه ومنقوص، فَمِنْ صلة للغض، وليست للتبعيض، ولا للزيادة. اهدمنه.

والأظهر عندنا أن مادة الغض تتعدى إلى المفعول بنفسها وتتعدى إليه أيضاً بالحرف الذي هو من، ومثل ذلك كثير في كلام العرب. ومن أمثلة تعدي الغض للمفعول بنفسه قول جرير:

فغض الطّرف إنك من نمير فلا كعباً بلغت ولا كلابا

وقول عنترة:

وأغض طرفي ما بدت لي جارتي حتى يـواري جـارتـي مـأواهـا وقول الآخر:

وماكان غض الطرف منا سجية ولكننا في مذحج غربان

لأن قوله: غض الطرف مصدر مضاف إلى مفعوله بدون حرف.

ومن أمثلة تعدي الغض بمن قوله تعالى: ﴿ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَدِهِمْ ﴾ و ﴿ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَدِهِمْ ﴾ و ﴿ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَدِهِنَ ﴾ وما ذكره هنا من الأمر بغض البصر قد جاء في آية أخرى تهديد من لم يمتثله، ولم يغض بصره عن الحرام، وهي قوله تعالى: ﴿ يَعُلَمُ خَآيِنَةَ ٱلأَعْيُنِ ﴾.

وقد قال البخاري رحمه الله: وقال سعيد بن أبي الحسن للحسن: إن نساء العجم يكشفن صدورهن ورؤوسهن، قال: اصرف للحسن: إن نساء العجم يكشفن صدورهن ورؤوسهن، قال: اصرف ١٩٠ بصرك عنهن. يقول الله / عزَّ وجلَّ: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَدِهِمْ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغَضُّضَى وَيَحَفَظُواْ فُرُوجَهُمَّ ﴾ قال قتادة: عما لا يحل لهم ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغَضُّضَى وَيَحَفَظُنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ خائنة الأعين النظر إلى ما نهى عنه. اهم محل الغرض منه بلفظه.

وبه تعلم أن قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ ﴾ فيه الوعيد لمن يخون بعينه بالنظر إلى ما لا يحل له، وهذا الذي دلت عليه الآيتان من الزجر عن النظر إلى ما لا يحل جاء موضحاً في أحاديث كثيرة.

منها ما ثبت في الصحيح، عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن النبي على قال: «إياكم والجلوس بالطرقات، قالوا: يارسول الله ما لنا من مجالسنا بد نتحدث فيها، قال: فإذا أبيتم إلا المجلس فأعطوا الطريق حقه، قالوا: وما حق الطريق

يا رسول الله ﷺ؟ قال: غض البصر، وكف الأذى، ورد السلام، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر» انتهى هذا لفظ البخاري في صحيحه.

ومنها ما ثبت في الصحيح عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما، قال: «أردف النبي على الفضل بن عباس يوم النحر خلفه على عجز راحلته، وكان الفضل رجلاً وضيئاً فوقف النبي على يفتيهم، وأقبلت امرأة من خثعم وضيئة تستفتي رسول الله على فطفق الفضل ينظر إليها وأعجبه حسنها، فالتفت النبي على والفضل ينظر إليها، فأخلف بيده، فأخذ بذقن الفضل فعدل وجهه عن النظر إليها، الحديث.

ومحل الشاهد منه: أنه ﷺ صرف وجه الفضل عن النظر إليها، فدل ذلك على أن نظره إليها لا يجوز. واستدلال من يرى أن للمرأة الكشف عن وجهها بحضرة الرجال الأجانب بكشف الخثعمية وجهها في هذا / الحديث، سيأتي إن شاء الله الجواب عنه في الكلام على ١٩١ مسألة الحجاب في سورة الأحزاب.

ومنها ما ثبت في الصحيحين، وغيرهما: من أن نظر العين إلى ما لا يحل لها تكون به زانية، فقد ثبت في الصحيح عن ابن عباس أنه قال: ما رأيت شيئاً أشبه باللمم مما قال أبو هريرة عن النبي على «إن الله كتب على ابن آدم حظه من الزنى أدرك ذلك لا محالة، فزنى العين: النظر، وزنى اللسان: المنطق، والنفس تتمنى وتشتهي، والفرج يصدق ذلك كله ويكذبه». اهد. هذا لفظ البخاري. والحديث متفق عليه، وفي بعض رواياته زيادة على ما ذكرنا هنا.

ومحل الشاهد منه قوله على: فزنى العين النظر، فإطلاق اسم

الزنى على نظر العين إلى ما لا يحل دليل واضح على تحريمه والتحذير منه. والأحاديث بمثل هذا كثيرة معلومة.

ومعلوم أن النظر سبب الزني فإن من أكثر من النظر إلى جمال امرأة مثلاً قد يتمكن بسببه حبها من قلبه تمكناً يكون سبب هلاكه، والعياذ بالله، فالنظر بريد الزني. وقال مسلم بن الوليد الأنصاري:

ما مر بي شيء أشد من الهوى سبحان من خلق الهوى وتعالى و قال آخر:

ألم تر أن العين للقلب رائد وقال آخر:

وأنت إذا أرسلت طرفك رائداً ۱۹۲ / رأيت الذي لا كله أنت قادر

وقال أبو الطيب المتنبى:

وأنا الذي اجتلب المنية طرفه

فمن المطالب والقتيل القاتل

وقد ذكر ابن الجوزي رحمه الله في كتابه ذم الهوى فصولاً جيدة نافعة أوضح فيها الَّافات التي يسببها النظر وحذر فيها منه، وذكر كثيراً من أشعار الشعراء، والحكم النثرية في ذلك، وكله معلوم. والعلم عند الله تعالى.

قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَـرَ مِنْهَا ﴾.

اعلم أولاً أن كلام العلماء في هذه الآية يرجع جميعه إلى ثلاثة أقو ال:

كسبت لقلبى نظرة لتسره عيني فكانت شقوة ووبالا

فما تألف العينان فالقلب آلف

لقلبك يومأ أتعبتك المناظر

عليه ولا عن بعضه أنت صابر

الأول: أن الزينة هنا نفس شيء من بدن المرأة كوجهها وكفيها.

الثاني: أن الزينة هي ما تتزين به خارجاً عن بدنها.

وعلى هذا القول ففي الزينة المذكورة الخارجة عن بدن المرأة قولان:

أحدهما: أنها الزينة التي لا يتضمن إبداؤها رؤية شيء من البدن: كالملاءة التي تلبسها المرأة فوق القميص والخمار والإزار.

والثاني: أنها الزينة التي يتضمن إبداؤها رؤية شيء من البدن كالكحل في العين، فإنه يتضمن رؤية الوجه أو بعضه، وكالخضاب والخاتم، فإن رؤيتهما تستلزم رؤية اليد، وكالقرط والقلادة والسوار، فإن رؤية ذلك تستلزم رؤية محله من البدن كما لا يخفى.

وسنذكر بعض كلام أهل العلم في ذلك، ثم نبين ما يفهم من آيات القرآن رجحانه.

/ قال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية: وقوله تعالى: ١٩٣ ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾ أي: لا يظهرن شيئاً من الزينة للأجانب إلا ما لا يمكن إخفاؤه. قال ابن مسعود: كالرداء والثياب، يعني على ما كان يتعاطاه نساء العرب من المقنعة التي تجلل ثيابها، وما يبدو من أسافل الثياب، فلا حرج عليها فيه؛ لأن هذا لا يمكن إخفاؤه، ونظيره في زي النساء ما يظهر من إزارها، وما لا يمكن إخفاؤه، وقال بقول ابن مسعود الحسن، وابن سيرين، وأبو الجوزاء، وإبراهيم النخعي، وغيرهم، وقال الأعمش عن سعيد ابن جبير، عن ابن عباس: ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾ قال: وجهها ابن عباس: ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾ قال: وجهها

وكفيها والخاتم. وروى عن ابن عمر، وعطاء، وعكرمة، وسعيد بن جبير، وأبي الشعثاء، والضحاك، وإبراهيم النخعي وغيرهم نحو ذلك. وهذا يحتمل أن يكون تفسيراً للزينة التي نهين عن إبدائها، كما قال أبو إسحاق السبيعي، عن أبي الأحوص، عن عبد الله قال في قوله: ﴿ وَلَا يُبُرِينَ نِينَتَهُنّ ﴾ الزينة: القرط، والدملوج، والخلخال، والقلادة. وفي رواية عنه بهذا الإسناد قال: الزينة زينتان، فزينة لا يراها إلاّ الزوج الخاتم والسوار، وزينة يراها الأجانب، وهي الظاهر من الثياب. وقال الزهري: لا يبدو لهؤلاء الذين سمى الله ممن لا تحل له إلاّ الأسورة والأخمرة والأقرطة من غير حسر، وأما عامة الناس فلا يبدو منها إلاّ الخواتم. وقال مالك، عن الزهري: ﴿ إِلّا مَا ظَهْرَ مِنْهَا ﴾ الخاتم والخلخال. ويحتمل أن ابن عباس، ومن تابعه أرادوا تفسير ما ظهر منها بالوجه والكفين. وهذا هو المشهور عند الجمهور. ويستأنس له بالحديث الذي رواه أبو داود في سننه.

حدثنا يعقوب بن كعب الأنطاكي، ومؤمل بن الفضل الحراني، قالا: حدثنا الوليد، عن سعيد بن بشير، عن قتادة، عن خالد بن دريك، عن عائشة رضي الله عنها: «أن أسماء بنت أبي بكر دخلت دريك، عن عائشة رضي الله عنها: «أن أسماء بنت أبي بكر دخلت على النبي على النبي المحيض لم يصلح أن يرى منها إلا هذا. وأشار إلى المرأة إذا بلغت المحيض لم يصلح أن يرى منها إلا هذا. وأشار إلى وجهه وكفيه» لكن قال أبو داود، وأبو حاتم الرازي: هو مرسل، خالد بن دريك لم يسمع من عائشة رضي الله عنها. والله أعلم. اهكلام ابن كثير.

وقال القرطبي في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ إِلَّا مَا ظَهَـرَ مِنْهَأَ ﴾

واختلف الناس في قدر ذلك، فقال ابن مسعود: ظاهر الزينة هو الثياب. وزاد ابن جبير: الوجه. وقال سعيد بن جبير أيضاً، وعطاء، والأوزاعي: الوجه، والكفان، والثياب. وقال ابن عباس، وقتادة، والمسور بن مخرمة: ظاهر الزينة هو الكحل، والسوار، والخضاب إلى نصف الذراع والقرطة والفتخ ونحو هذا؛ فمباح أن تبديه المرأة لكل من دخل عليه من الناس. وذكر الطبري عن قتادة في معنى نصف الذراع حديثاً عن النبي على وذكر آخر عن عائشة رضي الله عنها، عن النبي الله قال: «لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر إذا عركت أن تظهر إلا وجهها ويديها إلى ها هنا وقبض على نصف الذراع».

قال ابن عطية: ويظهر لي بحكم ألفاظ الآية أن المرأة مأمورة بأن لا تبدي ولا تجتهد في الإخفاء لكل ما هو زينة، ووقع الاستثناء فيما يظهر بحكم ضرورة حركة فيما لا بد منه، أو إصلاح شأن ونحو ذلك، فما ظهر على هذا الوجه مما تؤدي إليه الضرورة في النساء فهو المعفو عنه.

قلت: هذا قول حسن إلا أنه لما كان الغالب من الوجه والكفين ظهورهما عادة وعبادة وذلك في الصلاة والحج، فيصلح أن يكون الاستثناء راجعاً إليهما. يدل لذلك ما رواه أبو داود عن عائشة رضي الله عنها. ثم ذكر القرطبي حديث عائشة المذكور الذي قدمناه قريباً، ثم قال: وقد قال ابن خويز منداد من علمائنا: إن المرأة إذا كانت جميلة، وخيف من وجهها وكفيها الفتنة، فعليها ستر ذلك، اوإن كانت عجوزاً أو مقبحة جاز أن تكشف وجهها وكفيها. اهـ ١٩٥ محل الغرض من كلام القرطبي.

وقال الزمخشري: الزينة ما تزينت به المرأة من حلي أو كحل أو خضاب، فما كان ظاهراً منها كالخاتم والفتخة والكحل والخضاب فلا بأس به، وما خفي منها كالسوار والخلخال، والدملج، والقلادة، والإكليل والوشاح، والقرط فلا تبديه إلا لهؤلاء المذكورين. وذكر الزينة دون مواقعها للمبالغة في الأمر بالتصون، والتستر؛ لأن هذه الزينة واقعة على مواضع من الجسد لا يحل النظر إليها لغير هؤلاء، وهي الذراع، والساق، والعضد، والعنق، والرأس، والصدر، والأذن، فنهي عن إبداء الزينة نفسها؛ ليعلم أن النظر إذا لم يحل إليها لملابستها تلك المواقع، بدليل أن النظر إليها غير ملابسة لها لا مقال في حله، كان النظر إلى المواقع أنفسها متمكناً في الحظر، ثابت القدم في الحرمة، شاهداً على أن النساء حقهن أن يحتطن في سترها ويتقين الله في الكشف عنها. إلى آخر كلامه.

وقال صاحب الدر المنثور: وأخرج عبد الرزاق، والفريابي، وسعيد بن منصور، وابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والطبراني، والحاكم وصححه، وابن مردويه، عن ابن مسعود رضي الله عنه في قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُبَدِينَ نِينَتَهُنَّ ﴾ قال: الزينة السوار، والدملج، والخلخال، والقرط، والقلادة ﴿ إِلَّا مَاظَهَ رَمِنْهَا ﴾ قال: الثياب والجلباب.

وأخرج ابن أبي شيبة، وابن جرير، وابن المنذر عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: الزينة زينتان، زينة ظاهرة، وزينة باطنة لا يراها إلا الزوج. فأما الزينة الظاهرة: فالثياب، وأما الزينة الباطنة: فالكحل، والسوار، والخاتم. ولفظ ابن جرير: فالظاهرة منها الثياب، وما يخفى فالخلخالان والقرطان والسواران.

/ وأخرج ابن المنذر عن أنس في قوله: ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا ١٩٦ مَاظَهَـرَ مِنْهَا ﴾ قال: الكحل والخاتم.

وأخرج سعيد بن منصور، وابن جرير، وعبد بن حميد، وابن المنذر، والبيهقي عن ابن عباس رضي الله عنهما ﴿ وَلَا يُبَدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾ قال: الكحل والخاتم والقرط، والقلادة.

وأخرج عبد الرزاق، وعبد بن حميد عن ابن عباس في قوله: ﴿ إِلَّا مَا ظُهَـرَ مِنْهَا ﴾ قال: هو خضاب الكف، والخاتم.

وأخرج ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وأبن أبي حاتم عن ابن عباس في قوله: ﴿ إِلَّا مَا ظَهَـرَ مِنْهَا ﴾ قال: وجهها، وكفاها، والخاتم.

وأخرج ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم، عن ابن عباس في قوله: ﴿ إِلَّا مَا ظَهَـرَ مِنْهَا ﴾ قال: رقعة الوجه، وباطن الكف.

وأخرج ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، والبيهقي في سننه، عن عائشة رضي الله عنها: أنها سئلت عن الزينة الظاهرة فقالت: القلب والفتخ، وضمت طرف كمها.

وأخرج ابن أبي شيبة عن عكرمة في قوله: ﴿ إِلَّا مَا ظَهَـرَ مِنْهَا ﴾، قال: الوجه وثغرة النحر.

وأخرج ابن جرير عن سعيد بن جبير في قوله: ﴿ إِلَّا مَا ظُهَـرَ مِنْهَا ﴾ قال: الوجه والكف.

وأخرج ابن جرير عن عطاء في قوله: ﴿ إِلَّا مَا ظُهَـرَ مِنْهَا ﴾ قال: الكفان والوجه.

وأخرج عبد الرزاق، وابن جرير عن قتادة ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّامَاظَهَـرَ مِنْهَا ﴾ قال: المسكتان والخاتم والكحل.

۱۹۷ / قال قتادة: وبلغني أن النبي ﷺ قال: «لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر إلاّ إلى ها هنا ويقبض نصف الذراع».

وأخرج عبد الرزاق وابن جرير، عن المسور بن مخرمة في قوله: ﴿ إِلَّا مَا ظَهَـرَ مِنْهَا ﴾، قال: القلبين يعني السوار، والخاتم، والكحل.

وأخرج سعيد، وابن جرير عن ابن جريج قال: قال ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُبُدِينَ وَيِنْتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾ قال: الخاتم والمسكة. قال ابن جريج: وقالت عائشة رضي الله عنها: القلب، والفتخة. قالت عائشة: دخلت عليّ ابنة أخي لأمي عبد الله بن الطفيل مزيّنة، فدخلت على النبي ﷺ، وأعرض، فقالت عائشة رضي الله عنه: إنها ابنة أخي وجارية، فقال: إذا عركت المرأة لم يحل لها أن تظهر إلا وجهها وإلا ما دون هذا، وقبض على ذراع نفسه، فترك بين قبضته وبين الكف مثل قبضة أخرى. اهم محل الغرض من كلام صاحب الدر المنثور.

وقد رأيت في هذا النقول المذكورة عن السلف أقوال أهل العلم في الزينة الظاهرة والزينة الباطنة، وأن جميع ذلك راجع في الجملة إلى ثلاثة أقوال كما ذكرنا.

الأول: أن المراد بالزينة ما تتزين به المرأة خارجاً عن أصل خلقتها، ولا يستلزم النظر إليه رؤية شيء من بدنها، كقول ابن مسعود، ومن وافقه: إنها ظاهر الثياب؛ لأن الثياب زينة لها خارجة عن أصل خلقتها، وهي ظاهرة بحكم الاضطرار كما ترى.

وهذا القول هو أظهر الأقوال عندنا، وأحوطها، وأبعدها من الريبة وأسباب الفتنة.

القول الثاني: أن المراد بالزينة ما تتزين به، وليس من أصل خلقتها أيضاً، /لكن النظر إلى تلك الزينة يستلزم رؤية شيء من بدن ١٩٨ المرأة، وذلك كالخضاب والكحل، ونحو ذلك؛ لأن النظر إلى ذلك يستلزم رؤية الموضع الملابس له من البدن كما لا يخفى.

القول الثالث: أن المراد بالزينة الظاهرة بعض بدن المرأة الذي هو من أصل خلقتها، كقول من قال: إن المراد بما ظهر منها الوجه، والكفان. وما تقدم ذكره عن بعض أهل العلم.

وإذا عرفت هذا فاعلم أننا قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أن من أنواع البيان التي تضمنها أن يقول بعض العلماء في الآية قولاً، وتكون في نفس الآية قرينة دالة على عدم صحة ذلك القول، وقدمنا أيضاً في ترجمته أن من أنواع البيان التي تضمنها أن يكون الغالب في القرآن إرادة معنى معين في اللفظ، مع تكرر ذلك اللفظ في القرآن، فكون ذلك المعنى هو المراد من اللفظ في الغالب، يدل على أنه هو المراد في محل النزاع، لدلالة غلبة إرادته في القرآن بذلك اللفظ، وذكرنا له بعض الأمثلة في الترجمة.

وإذا عرفت ذلك فاعلم أن هذين النوعين من أنواع البيان اللذين ذكرناهما في ترجمة هذا الكتاب المبارك، ومثلنا لهما بأمثلة متعددة كلاهما موجود في هذه الآية التي نحن بصددها.

أما الأول منهما، فبيانه أن قول من قال في معنى: ﴿ وَلَا يُبَدِينَ وَ لِلهَ يُبَدِينَ اللَّهِ مَا ظَهَـرَ مِنْهَا ﴾ أن المراد بالزينة: الوجه والكفان مثلاً،

توجد في الآية قرينة تدل على عدم صحة هذا القول، وهي أن الزينة في لغة العرب هي ما تتزين به المرأة مما هو خارج عن أصل خلقتها: كالحلي، والحلل، فتفسير الزينة ببعض بدن المرأة خلاف الظاهر، ولا يجوز الحمل عليه إلا بدليل يجب الرجوع إليه. وبه تعلم أن قول 199 من قال: الزينة الظاهرة: الوجه، والكفان، خلاف ظاهر معنى / لفظ الآية، وذلك قرينة على عدم صحة هذا القول، فلا يجوز الحمل عليه إلا بدليل منفصل يجب الرجوع إليه.

وأما نوع البيان الثاني المذكور فإيضاحه: أن لفظ الزينة يكثر تكرره في القرآن العظيم مراداً به الزينة الخارجة عن أصل المزين بها، ولا يراد بها بعض أجزاء ذلك الشيء المزين بها، كقوله تعالى: ﴿ ﴿ يَنَهِ مَادَمَ خُذُواْ زِينَتَّكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَكُلُواْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَــَةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيَّ ٱخْرَجَ لِعِبَادِهِۦ﴾ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّــَاجَعَلْنَا مَاعَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِّن شَيْءٍ فَمَتَنعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتُهَا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا زَيَّنَّا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِزِينَةٍ ٱلْكَوَكِبِ ۚ ۞﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَٱلْخِيْلَ وَٱلْبِعَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ فَخَرَجَ عَلَىٰ قَوْمِهِۦ فِي زِينَتِهِ ۚ ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ ٱلْمَالُ وَٱلْبَـٰنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ أَنَّمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهُو وَزِينَةٌ ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ ﴾ وقوله تعالى عن قوم موسى: ﴿ وَلَكِكِنَّا حُمِلُنَآ أَوْزَارًا مِّن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَضْرِنْنَ بِأُرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمُ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ ﴾ فلفظ الزينة في هذه الآيات كلها يراد بها ما يزين به الشيء، وهو ليس من أصل خلقته كما ترى، وكون هذا المعنى هو الغالب في لفظ الزينة في القرآن يدل على أن لفظ الزينة في محل النزاع يراد به هذا المعنى الذي غلبت إرادته في القرآن العظيم، وهو المعروف في كلام العرب، كقول الشاعر:

يأخذن زينتهن أحسن ما ترى وإذا عطلن فهن خير عواطل

وبه تعلم أن تفسير الزينة في الآية بالوجه والكفين فيه نظر.

وإذا علمت أن المراد بالزينة في القرآن ما يتزين به مما هو خارج عن أصل الخلقة، وأن من فسروها من العلماء بهذا اختلفوا على قولين، فقال بعضهم: هي زينة لا يستلزم النظر إليها رؤية شيء من بدن المرأة، كظاهر الثياب. وقال / بعضهم: هي زينة يستلزم ٢٠٠ النظر إليها رؤية موضعها من بدن المرأة، كالكحل، والخضاب، ونحو ذلك.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أظهر القولين المذكورين عندي قول ابن مسعود رضي الله عنه: أن الزينة الظاهرة: هي مالا يستلزم النظر إليها رؤية شيء من بدن المرأة الأجنبية، وإنما قلنا: إن هذا القول هو الأظهر؛ لأنه هو أحوط الأقوال، وأبعدها عن أسباب الفتنة، وأطهرها لقلوب الرجال والنساء. ولا يخفى أن وجه المرأة هو أصل جمالها، ورؤيته من أعظم أسباب الافتتان بها، كما هو معلوم، والجاري على قواعد الشرع الكريم هو تمام المحافظة والابتعاد من الوقوع فيما لا ينبغى.

واعلم أن مسألة الحجاب وإيضاح كون الرجل لا يجوز له النظر إلى شيء من بدن الأجنبية، سواء كان الوجه والكفين أو غيرهما قد وعدنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك وغيرها من المواضع بأننا سنوضح ذلك في سورة الأحزاب في الكلام على آية الحجاب.

4.1

وسنفي إن شاء الله تعالى بالوعد في ذلك بما يظهر به للمنصف ما ذكرنا.

واعلم أن الحديث الذي ذكرنا في كلام ابن كثير عند أبي داود، وهو حديث عائشة في دخول أسماء على النبي في ثياب رقاق، وأنه قال لها: "إن المرأة إذا بلغت المحيض لم يصلح أن يرى منها إلا هذا، وأشار إلى وجهه وكفيه" حديث ضعيف عند أهل العلم بالحديث كما قدمنا عن ابن كثير أنه قال فيه: قال أبو داود، وأبو حاتم الرازي: هو مرسل، وخالد بن دريك، لم يسمع من عائشة، والأمر كما قال. وعلى كل حال فسنبين هذه المسألة إن شاء الله بياناً شافياً مع مناقشة أدلة الجميع في سورة الأحزاب، ولذلك لم نطل الكلام فيها ها هنا.

## /تنبيه

قد ذكرنا في كلام أهل العلم في الزينة أسماء كثير من أنواع الزينة، ولعل بعض الناظرين في هذا الكتاب لا يعرف معنى تلك الأنواع من الزينة فأردنا أن نبينها ها هنا تكميلاً للفائدة.

أما الكحل والخضاب فمعروفان، وأشهر أنواع خضاب النساء الحناء، والقرط ما يعلق في شحمة الأذن، ويجمع على قرطة كقردة، وقراط، وقروط، وأقراط، ومنه قول الشاعر:

أكلت دماً إن لم أرعك بضرة بعيدة مهوى القرط طيبة النشر

والخاتم معروف، وهو حلية الأصابع. والفتخ: جمع فتخة بفتحات، وهي حلقة من فضة لا فص فيها، فإذا كان فيها فص، فهو الخاتم، وقيل: قد يكون للفتخة فص، وعليه فهي نوع من الخواتم،

بضم القاف.

والفتخة تلبسها النساء في أصابع أيديهن، وربما جعلتها المرأة في أصابع رجليها، ومن ذلك قول الراجزة، وهي الدهناء بنت مسحل زوجة العجاج:

والله لا تخدعني بضم ولا بتقبيل ولا بشمم إلاً بزعزاع يسلي همي تسقط منه فتخي في كمي

والخلخال، ويقال له: الخلخل حلية معروفة تلبسها النساء في أرجلهن كالسوار في المعصم، والمخلخل: موضع الخلخال من الساق، ومنه قول امرىء القيس:

إذا قلت هاتي نوليني تمايلت على هضيم الكشح ريا المخلخل

والدملج: ويقال له: الدملوج هو المعضد، وهو ما شد في عضد المرأة من الخرز وغيره، والعضد من المرفق إلى المنكب، ومنه قول الشاعر:

/مامركبوركوبالخيل يعجبني كمركب بين دملوج وخلخال ٢٠٢ والسوار حلية من الذهب، أو الفضة مستديرة كالحلقة تلبسها المرأة في معصمها، وهو ما بين مفصل اليد والمرفق، وهو القلب

وقال بعض أهل اللغة: إن القلب هو السوار المفتول من طاق واحد؛ لا من طاقين أو أكثر، ومنه قول خالد بن يزيد بن معاوية في زوجته رملة بنت الزبير بن العوام رضي الله عنه:

تجول خلاخيل النساء ولا أرى لرملة خلخالاً يجول ولا قلبا أحب بني العوام من أجل حبها ومن أجلها أحببت أخوالها كلبا والمسكة بفتحات: السوار من عاج أو ذبل، والعاج سن الفيل،

والذبل بالفتح شيء كالعاج، وهو ظهر السلحفاة البحرية، يتخذ منه السوار، ومنه قول جرير يصف امرأة:

ترى العبس الحولي جونا بكوعها لها مسكاً من غير عاج ولا ذبل قاله الجوهري في صحاحه. والمسك بفتحتين: جمع مسكة.

وقال بعض أهل اللغة: المسك أسورة من عاج أو قرون أو ذبل. ومقتضى كلامهم أنها لا تكون من الذهب، ولا الفضة. وقد قدمنا في سورة التوبة في الكلام على قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ عَدَمنا في سورة التوبة في الكلام على قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَكُنِرُونَ الذَّهَبُ وَٱلْفِضَةَ ﴾ الآية، في مبحث زكاة الحلى المباح من حديث عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده، عند أبي داود والنسائي أن امرأة أتت رسول الله على ومعها ابنتها، وفي يد ابنتها مسكتان غليظتان من ذهب. . . الحديث. وهو دليل على أن المسكة تكون من الذهب، كما تكون من العاج، والقرون، والذبل. وهذا هو الأظهر خلافاً لكلام كثير من اللغويين في قولهم: إن المسك لا يكون من الذهب، والفضة، والقلادة معروفة. والله تعالى أعلم.

٢٠٣ / \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُّهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّمُ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُّهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّمُ وَتُعْلِمُونَ اللهُ اللهِ عَلَيْمُ وَتُعْلِمُونَ اللهُ اللهِ عَلَيْمُ وَتُعْلِمُونَ اللهُ اللهِ عَلَيْمُ وَتُعْلِمُ وَتُعْلِمُ وَتُعْلِمُ اللهِ عَلَيْمُ وَتُعْلِمُ وَاللَّهُ وَتُعْلِمُ وَتُعْلِمُ وَتُعْلِمُ وَتُعْلِمُ وَتُعْلِمُ وَيَعْلِمُ وَتُعْلِمُ وَيَعْلَمُ وَتُعْلِمُ وَيَعْلِمُ وَتُعْلِمُ وَيَعْلِمُ وَيَعْلِمُ وَيُعْلِمُ وَيْعِمُونَ وَيْعِلَمُ وَيْعَلِمُ وَيْعِلَمُ وَيْعِلَمُ وَيْعِلِمُ وَيْعِلَمُ وَيْعِلَمُ وَيْعِلَمُ وَيْعِيمُ وَيَعْلِمُ وَيْعِلِمُ وَيْعِلَمُ وَيْعِلَمُ وَيْعِلَمُ وَيَعْلِمُ وَيْعِلَمُ وَيْعِلَمُ وَيْعِلَمُ وَيْعِلِمُ وَيْعِلِمُ وَالْعِلْمُ وَيْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَاللَّهِ عَلَيْمِ واللَّهُ وَلِمُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ وَالْمُعْلِمُ وَاللَّهِ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ وَالْعِلْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِمُ عَلَيْكُمُ وَلِي اللَّهِ مِنْ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ وَالْمُونَالِمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَاللَّهُ وَالْمُعُلِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُعُلِمُ وَاللَّهُ وَالْمُعُلِمُ وَاللَّهُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَاللَّهُ وَالْمُعُلِمُ وَاللَّهُ مِنْ مُعِلِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُعُلِمُ وَاللَّهُ مِلْمُ وَالِمُعُلِمُ وَالْمُولِلَّا لِمُعْلِمُ وَالِمُ لِمُعُلِمُ وَاللَّهُ مِلْمُ وَالْمُولِ

لما أمر الله تعالى بهذه الآداب المذكورة في الآيات المتقدمة، وكان التقصير في امتثال تلك الأوامر قد يحصل علم خلقه ما يتداركون به ما وقع منهم من التقصير في امتثال الأمر، واجتناب النهي، وبين لهم أن ذلك إنما يكون بالتوبة، وهي الرجوع عن الذنب والإنابة إلى الله بالاستغفار منه، وهي ثلاثة أركان:

الأول: الإقلاع عن الذنب إن كان متلبساً به.

والثاني: الندم على ما وقع منه من المعصية.

والثالث: النية ألا يعود إلى الذنب أبداً.

والأمر في قوله في هذه الآية: ﴿ وَتُوبُوا ۚ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا ﴾ الظاهر أنه للوجوب، وهو كذلك، فالتوبة واجبة على كل مكلف، من كل ذنب اقترفه، وتأخيرها لا يجوز فتجب منه التوبة أيضاً.

وقوله: ﴿ لَعَلَكُمْ تُقْلِحُونَ شَ ﴾ قد قدمنا مراراً أن أشهر معاني لعل في القرآن اثنان:

الأول: أنها على بابها من الترجي، أي: توبوا إلى الله، رجاء أن تفلحوا، وعلى هذا فالرجاء بالنسبة إلى العبد، أمّا الله جلّ وعلا فهو عالم بكل شيء، فلا يجوز في حقه إطلاق الرجاء. وعلى هذا فقوله تعالى لموسى وهارون في مخاطبة فرعون: ﴿ فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَهُ قَوْلًا لَهُ قَوْلًا لَهُ قَوْلًا لَهُ قَوْلًا لَهُ قَوْلًا لَهُ مَا لَهُ لَهُ لَا يَتَذَكّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴿ وهو جلّ وعلا عالم بما سبق في الأزل من أنه لا يتذكر ولا يخشى. معناه: فقولا قولاً ليناً رجاء منكما بحسب عدم علمكما بالغيب أن يتذكر أو يخشى.

/ والثاني: هو ما قاله بعض أهل العلم بالتفسير من أن كل لعل ٢٠٤ في القرآن للتعليل إلا التي في سورة الشعراء، وهي في قوله تعالى:
﴿ وَتَتَخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَكُمْ تَخَلُدُونَ ﴿ وَقَلَ قَالُوا: فَهِي بِمَعْنَى كَأَنْكُم، وقد قدمنا أن إطلاق لعل للتعليل معلوم في العربية، ومنه قول الشاعر:

فقلتم لنا: كفوا الحروب لعلنا نكف ووثقتم لنا كل موثق أي: كفوا الحروب، لأجل أن نكف كما تقدم.

وعلى هذا القول فالمعنى: وتوبوا إلى الله جميعاً أيها المؤمنون، لأجل أن تفلحوا، أي: تنالوا الفلاح.

والفلاح في اللغة العربية يطلق على معنيين:

الأول: الفوز بالمطلوب الأعظم، ومن هذا المعنى قول لبيد:

ف اعقلي إن كنت لما تعقلي وقد أفلح من كان عقل أي: فاز بالمطلوب الأعظم من رزقه الله العقل.

المعنى الثاني: هو البقاء الدائم في النعيم والسرور، ومنه قول الأضبط بن قريع، وقيل: كعب بن زهير:

لكل هم من الهموم سعه والمسا والصبح لا فلاح معه يعني أنه لا بقاء لأحد في الدنيا مع تعاقب المساء والصباح عليه، وقول لبيد بن ربيعة أيضاً:

لـو أن حياً مـدرك الفـلاح لنالـه مـلاعـب الـرمـاح

يعني لو كان أحد يدرك البقاء، ولا يموت لناله ملاعب الرماح، وهو عمه عامر بن مالك بن جعفر المعروف بملاعب الأسنة. وقد قال فيه الشاعر يمدحه، ويذم أخاه الطفيل والد عامر بن الطفيل المشهور:

٢٠٥ / فررت وأسلمت ابن أمك عامرا يلاعب أطراف الوشيج المزعزع
 وبكل من المعنيين اللذين ذكرناهما في الفلاح فسر حديث
 الأذان والإقامة: حيّ على الفلاح كما هو معروف.

ومن تاب إلى الله كما أمره الله نال الفلاح بمعنييه، فإنه يفوز بالمطلوب الأعظم وهو الجنة، ورضى الله تعالى، وكذلك ينال البقاء الأبدي في النعيم والسرور.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أمره جلَّ وعلا لجميع

المسلمين بالتوبة مشيراً إلى أنها تؤدي إلى فلاحهم في قوله: ﴿ لَعَلَّكُمُ المسلمين بالتوبة مشيراً إلى أنها تؤدي إلى فلاحهم في قوله: ﴿ لَعَلَّكُمُ السينات أنها التوبة التي يمحو الله بها اللذوب، ويكفر بها السيئات، ودخول الجنة، النصوح، وبين أنها يترتب عليها تكفير السيئات، ودخول الجنة، ولا سيما عند من يقول من أهل العلم: إن عسى من الله واجبة، وله وجه من النظر؛ لأنه عزَّ وجلَّ جواد كريم، رحيم غفور، فإذا أطمع عبده في شيء من فضله، فجوده وكرمه تعالى، وسعة رحمته يجعل ذلك الإنسان الذي أطمعه ربه في ذلك الفضل يثق بأنه ما أطمعه فيه إلاَّ ليتفضل به عليه.

ومن الآيات التي بينت هذا المعنى المذكور هنا قوله تعالى:
﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّيِنَ عَامَنُواْ نُوبُواْ إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوعاً عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ اللَّيَاتِ بَعْرِى مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾ فقوله في آية التحريم هذه: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّيِنَ عَامَنُواْ ﴾ كقوله في آية النور: ﴿ أَيُّهُ الْمُؤْمِنُونِ ﴾ وقوله في آية التحريم: ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ اللَّمُؤْمِنُونِ ﴾ وقوله في آية التحريم: ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمُ اللَّهُ عِنكُمْ اللَّيَاتِكُمُ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّنَتِ بَعْرِي مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾ كقوله في آية النور: ﴿ لَعَلَكُونَ تُقْلِحُونِ ﴾ ولأن من كفرت عنه سيئاته وأدخل الجنة، فقد نال الفلاح بمعنييه. وقوله في آية التحريم: ﴿ تُوبُواْ إِلَى اللّهِ جَمِيعًا ﴾ ونداؤه الجنة ، فقد نال الفلاح بمعنييه. وقوله في آية التحريم: ﴿ وَتُوبُواْ إِلَى اللّهِ جَمِيعًا ﴾ ونداؤه المثال الأمر؛ لأن الاتصاف بصفة الإيمان بمعناه الصحيح يقتضي المسارعة إلى امتثال أمر الله، / واجتناب نهيه. والرجاء المفهوم من ٢٠٦ لفظة عسى في آية التحريم، هو المفهوم من لفظة لعل في آية النور كما لا يخفى.

## تنبيهات

الأول: التوبة النصوح: هي التوبة الصادقة.

وحاصلها: أن يأتي بأركانها الثلاثة على الوجه الصحيح، بأن يقلع عن الذنب إن كان متلبساً به، ويندم على ما صدر منه من مخالفة أمر ربه جلَّ وعلا، وينوي نية جازمة ألا يعود إلى معصية الله أبداً.

وأظهر أقوال أهل العلم أنه إن تاب توبة نصوحاً وكفر الله عنه سيئاته بتلك التوبة النصوح، ثم عاد إلى الذنب بعد ذلك أن توبته الأولى الواقعة على الوجه المطلوب، لا يبطلها الرجوع إلى الذنب، بل تجب عليه التوبة من جديد لذنبه الجديد، خلافاً لمن قال: إن عوده للذنب نقض لتوبته الأولى.

الثاني: اعلم أنه لا خلاف بين أهل العلم في أنه لا تصح توبة من ذنب إلا بالندم على فعل الذنب، والإقلاع عنه إن كان متلساً به كما قدمنا أنهما من أركان التوبة، وكل واحد منهما فيه إشكال معروف.

وإذا علمت ذلك فاعلم أن الندم انفعال ليس داخلاً تحت قدرة العبد، فليس بفعل أصلاً، وليس في وسع المكلف فعله،

والتكليف لا يقع بغير الفعل، ولا بما لا يطاق كما بينا. قال في مراقى السعود:

ولا يكلف بغير الفعل باعث الأنبيا ورب الفضل / وقال أيضاً:

والعلم والوسع على المعروف شرط يعم كل ذي تكليف

واعلم أن كلام الأصوليين في مسألة التكليف بما لا يطاق، واختلافهم في ذلك إنما هو بالنسبة إلى الجواز العقلي، والمعنى هل يجيزه العقل أو يمنعه.

أما وقوعه بالفعل فهم مجمعون على منعه كما دلت عليه آيات القرآن، والأحاديث النبوية وبعض الأصوليين يعبر عن هذه المسألة بالتكليف بالمحال هل يجوز عقلاً أو لا؟ أما وقوع التكليف بالمحال عقلاً، أو عادة، فكلهم مجمعون على منعه إن كانت الاستحالة لغير علم الله تعالى بعدم وقوعه أزلاً. ومثال المستحيل عقلاً أن يكلف بالجمع بين الضدين كالبياض، والسواد، أو النقيضين كالعدم والوجود. والمستحيل عادة كتكليف المقعد بالمشي، وتكليف الإنسان بالطيران ونحو ذلك. فمثل هذا لا يقع التكليف به إجماعاً.

وأما المستحيل لأجل علم الله في الأزل بأنه لا يقع فهو جائز عقلاً، ولا خلاف في التكليف به، فإيمان أبي لهب مثلاً كان الله عالماً في الأزل بأنه لا يقع كما قال الله تعالى عنه: ﴿ سَيَصْلَى نَارَاذَاتَ فَي الأزل بأنه لا يقع كما قال الله في الأزل بأنه لا يوجد؛ لأنه في وجد لاستحال العلم بعدمه جهلاً، وذلك مستحيل في حقه تعالى. ولكن هذا المستحيل للعلم بعدم وقوعه جائز عقلاً، إذ لا يمنع العقل

إيمان أبي لهب، ولو كان مستحيلًا لما كلفه الله بالإيمان على لسان نبيه ﷺ، فالإمكان عام، والدعوة عامة، والتوفيق خاص.

وإيضاح مسألة الحكم العقلي أنه عند جمهور النظار ثلاثة أقسام:

الأول: الواجب عقلًا.

الثاني: المستحيل عقلاً.

/ الثالث: الجائز عقلاً.

Y • A

وبرهان حصر الحكم العقلي في الثلاثة المذكورة أن الشيء من حيث هو شيء، لا يخلو من واحدة من ثلاث حالات: إما أن يكون العقل يقبل وجوده، ولا يقبل عدمه بحال، وإما أن يكون يقبل عدمه ولا يقبل وجوده بحال، وإما أن يكون يقبل وجوده وعدمه معاً. فإن كان العقل يقبل وجوده، دون عدمه فهو الواجب عقلاً، وذلك كوجود الله تعالى متصفاً بصفات الكمال والجلال، فإن العقل السليم لو عرض عليه وجود خالق هذه المخلوقات لقبله، ولو عرض عليه عدمه، وأنها خلقت بلا خالق، لم يقبله، فهو واجب عقلاً. وأما إن كان يقبل عدمه، دون وجوده، فهو المستحيل عقلاً، كشريك لله سبحانه وتعالى عن ذلك علواً كبيراً، فلو عرض على العقل السليم عدم شريك لله في ملكه، وعبادته، لقبله، ولو عرض عليه وجوده لم يقبله بحال، كما قال تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا عَالِمَةٌ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتًا ﴾ وقال: ﴿ إِذَا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَامٍ بِمَا خَلَقَ وَلِعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يُصِفُونَ ﴾ فهو مستحيل عقلًا. وأما إن كان العقل يقبل وجوده وعدمه معاً، فهو الجائز العقلي، ويقال له: الجائز الذاتي، وذلك كإيمان أبي لهب، فإنه لو عرض وجوده على العقل السليم لقبله، ولو عرض عليه عدمه بدل وجوده لقبله أيضاً، كما لا يخفى، فهو جائز عقلاً جوازاً ذاتياً، ولا خلاف في التكليف بهذا النوع الذي هو الجائز العقلي الذاتي.

وقالت جماعات من أهل الأهواء: إن الحكم العقلي: قسمان فقط، وهما الواجب عقلاً، والمستحيل عقلاً. قالوا: والجائز عقلاً لا وجود له أصلاً. وزعموا أن دليل الحصر في الواجب والمستحيل أن الأمر إما أن يكون الله عالماً في أزله بأنه سيوجد فهو واجب الوجود؛ لاستحالة عدم وجوده مع سبق العلم الأزلي بوجوده، كإيمان أبي بكر فهو واجب عندهم عقلاً؛ لعلم الله بأنه سيقع، إذ لو لم يقع لكان علمه جهلاً سبحانه وتعالى عن ذلك علواً كبيراً، وذلك / محال. وإما أن يكون الله عالماً في أزله بأنه لا يوجد، كإيمان ٢٠٩ أبي لهب، فهو مستحيل عقلاً، إذ لو وجد لانقلب العلم جهلاً، سبحانه وتعالى عن ذلك علواً كبيراً. وهذا القول لا يخفى بطلانه، ولا يخفى أن إيمان أبي لهب، وأبي بكر كلاهما يجيز العقل وجوده وعدمه، فكلاهما جائز إلا أن الله تعالى شاء وجود أحد هذين الجائزين، فأوجده وشاء عدم الآخر فلم يوجده.

والحاصل: أن المستحيل لغير علم الله السابق بعدم وجوده؛ لأنه مستحيل استحالة ذاتية، كالجمع بين النقيضين، لا يقع التكليف به إجماعاً، وكذلك المستحيل عادة كما لا يخفى.

أما الجائز الذاتي فالتكليف به جائز، وواقع إجماعاً، كإيمان أبي لهب فإنه جائز عقلاً، وإن استحال من جهة علم الله بعد وقوعه، وهم يسمون هذا الجائز الذاتي مستحيلاً عرضياً، ونحن ننزه صفة علم الله عن أن نقول: إن الاستحالة بسببها عرضية.

فإذا علمت هذا فاعلم أن علماء الأصول وجميع أهل العلم مجمعون على وقوع التكليف بالجائز العقلي الذاتي، كإيمان أبي لهب، وإن كان وقوعه مستحيلًا؛ لعلم الله بأنه لا يقع.

أما المستحيل عقلاً لذاته كالجمع بين النقيضين، والمستحيل عادة كمشي المقعد، وطيران الإنسان بغير آلة، فلا خلاف بين أهل العلم في منع وقوع التكليف بكل منهما، كما قال تعالى: ﴿ لَا يُكُلِفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا ﴾ وقال تعالى: ﴿ فَأَنْقُوا اللّهَ مَا السّتَطَعّتُم ﴾ وقال ﷺ: ﴿ إذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم ».

۲۱۰ / وأما المستحيل العقلي: فقالت جماعة من أهل الأصول: يجوز التكليف بالمستحيل الذاتي عادة وعقلاً، وبالمستحيل عادة. وقال بعضهم: لا يجوز عقلاً مع إجماعهم على أنه لا يصح وقوعه بالفعل.

وحجة من يمنعه عقلاً أنه عبث لا فائدة فيه؛ لأن المكلف به لا يمكن أن يقدر عليه بحال، فتكليفه بما هو عاجز عنه عجزاً محققاً عبث لا فائدة فيه، قالوا: فهو مستحيل؛ لأن الله حكيم خبير.

وحجة من قال بجوازه أن فائدته امتحان المكلف، هل يتأسف على عدم القدرة، ويظهر أنه لو كان قادراً لامتثل، والامتحان سبب من أسباب التكليف، كما كلف الله إبراهيم بذبح ولده، وهو عالم أنه لا يذبحه، وبين أن حكمة هذا التكليف هي ابتلاء إبراهيم، أي: اختباره، هل يمتثل؟، فلما شرع في الامتثال فداه الله بذبح عظيم، كما قال تعالى عنه: ﴿ فَلَمَّا أَسَلَمَا وَتَلَهُ لِلَّجِينِ ﴿ وَنَكَ يَنَاهُ أَن يَتَإِبَرُهِيمُ ﴿ وَفَدَيْنَاهُ أَن يَتَإِبَرُهِيمُ وَفَدَيْنَاهُ أَن يَتَإِبَرُهِيمُ وَفَدَيْنَاهُ أَن يَتَإِبَرُهِيمُ وَفَدَيْنَاهُ أَن يَتَإِبَرُهِيمُ وَفَدَيْنَاهُ مَنَا لَمُو الْبَلَتُوا النّهِ بِنُ وَفَدَيْنَاهُ مِنْ اللّهُ عَنِي الْمُحْسِنِينَ ﴿ إِن كَاللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللل

وقد أشار صاحب مراقي السعود إلى مسألة التكليف بالمحال وأقوال الأصوليين فيها، وهي اختلافهم في جواز ذلك عقلاً، مع إجماعهم على منعه إن كانت الاستحالة لغير علم الله بعدم الوقوع كالاستحالة الذاتية بقوله:

وجوز التكليف بالمحال وقيل بالمنع لما قدامتنع وقيل واقعاً إذا استحالا

في الكل من ثلاثة الأحوال لغير علم الله أن ليس يقع لغير علم ربنا تعالى

وقوله: وجوز التكليف يعني الجواز العقلي.

وقوله: وقيل بالمنع، أي: عقلاً. ومراده بالثلاثة الأحوال: ما استحال عقلاً وعادة، كالجمع بين النقيضين، وما استحال عادة، كمشي المقعد، وطيران / الإنسان، وإبصار الأعمى، وما استحال ٢١١ لعلم الله بعدم وقوعه.

وإذا عرفت كلام أهل الأصول في هذه المسألة، فاعلم أن التوبة تجب كتاباً وسنّة وإجماعاً من كل ذنب اقترفه الإنسان فوراً، وأن الندم ركن من أركانها، وركن الواجب واجب، والندم ليس بفعل، وليس في استطاعة المكلف؛ لأنه انفعال، لا فعل، والانفعالات ليست بالاختيار، فما وجه التكليف بالندم، وهو غير فعل للمكلف، ولا مقدور عليه؟

والجواب عن هذا الإشكال: هو أن المراد بالتكليف بالندم التكليف بالندم التكليف بأسبابه التي يوجد بها، وهي في طوق المكلف، فلو راجع صاحب المعصية نفسه مراجعة صحيحة، ولم يحابها في معصية الله لعلم أن لذة المعاصي كلذة الشراب الحلو الذي فيه السم القاتل،

والشراب الذي فيه السم القاتل لا يستلذه عاقل؛ لما يتبع لذته من عظيم الضرر، وحلاوة المعاصي فيها ما هو أشد من السم القاتل، وهو ما تستلزمه معصية الله جل وعلا من سخطه على العاصي، وتعذيبه له أشد العذاب، وعقابه على المعاصي قد يأتيه في الدنيا فيهلكه، وينغص عليه لذة الحياة. ولا شك أن من جعل أسباب الندم على المعصية وسيلة إلى الندم، أنه يتوصل إلى حصول الندم على المعصية، بسبب استعماله الأسباب التي يحصل بها.

فالحاصل: أنه مكلف بالأسباب المستوجبة للندم، وأنه إن استعملها حصل له الندم، وبهذا الاعتبار كان مكلفاً بالندم، مع أنه انفعال لا فعل.

ومن أمثلة استعمال الأسباب المؤدية إلى الندم على المعصية، قول الشاعر وهو الحسين بن مطير:

فلا تقرب الأمر الحرام فإنه حلاوته تفنى ويبقى مريرها / ٢١٢ / ونقل عن سفيان الثوري رحمه الله أنه كان كثيراً ما يتمثل بقول الشاعر:

تفنى اللذاذة ممن نال صفوتها من الحرام ويبقى الإِثم والعار تبقى عواقب سوء في مغبتها لا خير في لذة من بعدها النار

وأما الإشكال الذي في الإقلاع عن الذنب، فحاصله: أن من تاب من الذنب الذي هو متلبس به، مع بقاء فساد ذلك الذنب، أي: أثره السيِّىء هل تكون توبته صحيحة، نظراً إلى أنه فعل في توبته كل ما يستطيعه وإن كان الإقلاع عن الذنب لم يتحقق؛ للعجز عن إزالة فساده في ذلك الوقت، أو لا تكون توبته صحيحة؛ لأن الإقلاع عن الذنب الذي هو ركن التوبة لم يتحقق؟

ومن أمثلة هذا: من كان على بدعة من البدع السيئة المخالفة للشرع المستوجبة للعذاب، إذا بث بدعته، وانتشرت في أقطار الدنيا، ثم تاب من ارتكاب تلك البدعة، فندم على ذلك، ونوى ألا يعود إليه أبداً، مع أن إقلاعه عن بدعته لا قدرة له عليه، لانتشارها في أقطار الدنيا، ولأن من سنَّ سنَّة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة، ففساد بدعته باق.

ومن أمثلته: من غصب أرضاً، ثم سكن في وسطها، ثم تاب من ذلك الغصب نادماً عليه، ناوياً ألا يعود إليه، وخرج من الأرض المغصوبة بسرعة، وسلك أقرب طريق للخروج منها، فهل تكون توبته صحيحة في وقت سيره في الأرض المغصوبة قبل خروجه منها؛ لأنه فعل في توبته كل ما يقدر عليه، أو لا تكون توبته صحيحة؛ لأن إقلاعه عن الغصب لم يتم ما دام موجوداً في الأرض المغصوبة، ولو كان يسير فيها، ليخرج منها؟

/ومن أمثلته: من رمى مسلماً بسهم، ثم تاب فندم على ذلك، ٢١٣ ونوى ألا يعود قبل إصابة السهم للإنسان الذي رماه به بأن حصلت التوبة والسهم في الهواء في طريقه إلى المرمى، هل تكون توبته صحيحة؛ لأنه فعل ما يقدر عليه، أو لا تكون صحيحة؛ لأن إقلاعه عن الذنب، لم يتحقق وقت التوبة؛ لأن سهمه في طريقه إلى إصابة مسلم؟

فجمهور أهل الأصول على أن توبته في كل الأمثلة صحيحة؛ لأن التوبة واجبة عليه، وقد فعل من هذا الواجب كل ما يقدر عليه، وما لا قدرة له عليه معذور فيه؛ لقوله تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ إلى آخر الأدلة التي قدمناها قريباً.

وقال أبو هاشم \_ وهو من أكابر المعتزلة كابنه أبي علي الحبائي \_ : إن التائب الخارج من الأرض المغصوبة آت بحرام؛ لأن ما أتى به من الخروج تصرف في ملك الغير بغير إذن، كالمكث، والتوبة إنما تحقق عند انتهائه، إذ لا إقلاع إلا حينئذ، والإقلاع ترك المنهي عنه، فالخروج عنده قبيح؛ لأنه تصرف في ملك الغير بغير إذنه، وهو مناف للإقلاع، فهو منهي عنه، مع أن الخروج المذكور مأمور به عنده أيضاً؛ لأنه انفصال عن المكث في الأرض المغصوبة. وهذا بناه على أصله الفاسد، وهو القبح العقلي، لكنه أخل بأصل له آخر، وهو منع التكليف بالمحال، فإنه قال: إن خرج عصى، وإن مكث عصى، فقد حرم عليه الضدين كليهما. اه قاله في نشر البنود.

وإلى هذه المسألة أشار في مراقي السعود مقتصراً على مذهب الجمهور بقوله:

من تاب بعد أن تعاطى السببا وإن بقي فساده كمن رجع أو تاب خارجاً مكان الغصب

فقد أتى بما عليه وجبا عن بث بدعة عليها يتبع أو تاب بعد الرمي قبل الضرب

٢١٤ / \* قوله تعالى: ﴿ وَأَنكِمُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَالْصَلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَالْمَانِيَ عَلَيْكُمُ اللهُ مِن فَضَلِهِ ﴿ .

الإنكاح هنا معناه: التزويج ﴿ وَأَنكِمُواْ ٱلْأَيْمَىٰ ﴾ أي: زوجوهم، والأيامى: جمع أيم بفتح الهمزة، وتشديد الياء المكسورة. والأيم: هو من لا زوج له من الرجال والنساء، سواء كان قد تزوج قبل ذلك، أو لم يتزوج قط، يقال: رجل أيم، وامرأة أيم. وقد فسر الشماخ بن

ضرار في شعره الأيم الأنثى بأنها التي لم تتزوج في حالتها الراهنة، وذلك في قوله:

يقر بعيني أن أنبأ أنها وإن لم أنلها أيم لم تزوج

فقوله: لم تزوج تفسير لقوله إنها أيم. ومن إطلاق الأيم على الذكر الذي لا زوج له قول أمية بن أبي الصلت الثقفي:

لله دربني علي علي أيم منهم وناكر ومن إطلاقه على الأنثى قول الشاعر:

أحب الأيامى إذ بثينة أيم وأحببت لما أن غنيت الغوانيا

والعرب تقول: آم الرجل يئيم، وآمت المرأة تأيم، إذا صار الواحد منهما أيماً. وكذلك تقول: تأيم إذا كان أيماً.

ومثاله في الأول قول الشاعر:

لقد إمت حتى لامني كل صاحب رجاء بسلمى أن تئيم كما إمت ومن الثانى قوله:

فإن تنكحي أنكح وأن تتأيمي وإن كنت أفتى منكم أتـأيـم / ومن الأول أيضاً قول يزيد بن الحكم الثقفي:

كـــل امـــرىء ستئيـــم منـــه العــــرس أو منهــــا يئيــــم وقول الآخر:

نجوت بقوف نفسك غير أني إخال بأن سييتم أو تئيم يعني: ييتم ابنك وتئيم امرأتك.

فإذا علمت هذا فاعلم أن قوله تعالى في هذه الآية: ﴿ وَأَنكِمُواْ الْأَيْدَى ﴾ شامل للذكور والإناث.

وقوله في هذه الآية ﴿مِنكُرُ ﴾ أي: من المسلمين. ويفهم من دليل الخطاب، أي: مفهوم المخالفة في قوله: منكم. أن الأيامي من غير كم، أي: من غير المسلمين، وهم الكفار ليسوا كذلك.

وهذا المفهوم الذي فهم من هذه الآية جاء مصرحاً به في آيات أخر، كقوله تعالى في أيامى الكفار الذكور: ﴿ وَلَا تُنكِحُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَتَّىٰ يُوْمِنُوا ﴾ وقوله في أياماهم الإناث: ﴿ وَلَا نَنكِحُوا ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّىٰ يُوْمِنُوا ﴾ وقوله فيهما جميعاً: ﴿ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُوْمِنَاتِ فَلا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّارِ لَا هُنَّ حِلَّى فَلَا مَرْجِعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَارِ لَا هُمُ وَلِا هُمْ يَعِلُونَ لَهُنَّ ﴾.

وبهذه النصوص القرآنية الصريحة الموضحة لمفهوم هذه الآية، تعلم أنه لا يجوز تزويج المسلمة للكافر مطلقاً، وأنه لا يجوز تزويج المسلم للكافر، إلا أن عموم هذه الآيات خصصته آية المائدة، فأبانت أن المسلم يجوز له تزوج المحصنة الكتابية خاصة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَطَعَامُ الّذِينَ أُوتُوا اللّكِئنَبُ حِلُّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَمَنَّ وَاللّهُ عَمَى اللّهُ مِن اللّه عَلَى عاطفاً على المؤمنت مِنَ الّذِينَ أُوتُوا اللّكِئنَبُ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ فقوله تعالى عاطفاً على ما يحل للمسلمين: ﴿ وَالمُحْصَنتُ مِنَ الّذِينَ أُوتُوا اللّكِئنَبَ ﴾ صريح في إباحة ما يحل للمسلمين: ﴿ وَالمُحْصَنتُ مِنَ الّذِينَ أُوتُوا اللّكِئنَبَ ﴾ صريح في إباحة تزوج المسلم للمحصنة الكتابية، والظاهر أنها الحرة العفيفة.

٢١٦ / فالحاصل: أن التزويج بين الكفار والمسلمين ممنوع في جميع الصور إلا صورة واحدة، وهي تزوج الرجل المسلم بالمرأة المحصنة الكتابية. والنصوص الدالة على ذلك قرآنية كما رأيت.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمُ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمُ وَالْمَاكِمِينَ الصالحين، وَلِمَآيِكُمُ لَا اللّٰمِ الوجوب؛ لما تقرر في الأصول ـ وقد بيناه مراراً ـ : من أن صيغة الأمر المجردة عن

القرائن تقتضي الوجوب، وبذلك تعلم أن الخالية من زوج إذا خطبها كفء ورضيته، وجب على وليها تزويجها إياه، وأنما يقوله بعض أهل العلم من المالكية، ومن وافقهم من أن السيد له منع عبده وأمته من التزويج مطلقاً غير صواب؛ لمخالفته لنص القرآن في هذه الآية الكريمة.

واعلم أن قوله في هذه الآية الكريمة: وإمائكم، بينت آية النساء أن الأمة لا تزوج للحر إلَّا بالشروط التي أشارت إليها الآية. فآية النساء المذكورة مخصصة لعموم آية النور هذه بالنسبة إلى الإماء وآية النساء المذكورة هي قوله تعالى: ﴿ وَمَن لَّمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوَّلًا أَن يَنكِحَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْمُؤْمِنَتِ فَمِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَنْكُمْ مِّن فَنْيَاتِكُمْ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ﴾، إلى قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ لِمَنْ خَشِي ٱلْعَنْتَ مِنكُمُّ وَأَن تَصْبِرُواْ خَيْرٌ لَّكُمُّ ﴾ فدلت آية النساء هذه على أن الحر لا يجوز له أن يتزوج المملوكة المؤمنة إلا إذا كان غيره مستطيع تزويج حرة لعدم الطول عنده، وقد خاف الزني، فله حينئذٍ تزوج الأمة بإذن أهلها المالكين لها، ويلزمه دفع مهرها، وهي مؤمنة عفيفة ليست من الزانية ولا متخذات الأخدان، ومع هذا كله فصبره عن تزويجها خير له، وإذا كان الصبر عن تزويجها مع ما ذكرنا من الاضطرار خيراً له فمع عدمه أولى بالمنع. وبما ذكرنا تعلم أن الصواب قول الجمهور من منع تزويج الحرِّ الأمة إلَّا بالشروط المذكورة في القرآن، كقوله / تعالى: ﴿ وَمَن لَّمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوِّلًا ﴾ وقوله: ﴿ ذَالِكَ لِمَنْ خَشِيَ ٱلْعَنَتَ ٢١٧ مِنكُمْ ﴾ أي: الزني، إلى آخر ما ذكر في الآية، خلافاً لأبي حنيفة القائل بجواز نكاحها مطلقاً إلاَّ إذا تزوجها على حرة.

والحاصل: أن قوله تعالى في آية النور هذه: (وإمائكم)

خصصت عمومه آية النساء كما أوضحناه آنفاً. والعلماء يقولون: إن علة منع تزويج الحر الأمة، أنها إن ولدت منه كان ولدها مملوكاً؛ لأن كل ذات رحم فولدها بمنزلتها، فيلزمه ألا يتسبب في رق أولاده ما استطاع. ووجهه ظاهر كما ترى.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِن يَكُونُوا فُقَرَآءَ يُغْنِهِمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِۦ﴾ فيه وعد من الله للمتزوج الفقير من الأحرار، والعبيد بأن الله يغنيه، والله لا يخلف الميعاد، وقد وعد الله أصحاب رسول الله عليه الفقراء باليسر بعد ذلك العسر، وأنجز لهم ذلك، وذلكم في قوله تعالى: ﴿ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ ﴾ أي: ضيق عليه رزقه، إلى قوله تعالى: ﴿ سَيَجْعَلُ ٱللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرًا ۞﴾ وهذا الوعد منه جلَّ وعلا وعد به من اتقاه في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَلَ لَّهُ مُغْرَجًا ﴿ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ الآية. ووعد بالرزق أيضاً من يأمر أهله بالصلاة، ويصطبر عليها، وذلك في قوله: ﴿ وَأَمْرَ أَهَلَكَ بِٱلصَّلَوْةِ وَٱصْطَبِرُ عَلَيْهَا ۖ لَا نَسْئُلُكَ رِزْقًا ۚ نَحُنُ نَرْزُقُكُ ۗ وَٱلْعَنْقِبَةُ لِلنَّقُوىٰ ۞ وقد وعد المستغفرين بالرزق الكثير على لسان نبيه نوح في قوله تعالى: ﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُمْ كَاتَ غَفَّارًا ١ أَنْ يُرْسِلِ ٱلسَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا ١ وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمْوَلِ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَكُوْ جَنَّنتِ وَيَخْعَلُ لَكُوْ أَنْهَارًا ۞ ﴿ وعلى لسان نبيه هود في قوله تعالى عنه: ﴿ وَيَنقَوْمِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُرْسِلِ ٱلسَّمَاءَ عَلَيْكُم مِّدْرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَىٰ قُوْتِكُمْ ﴾ الآية. وعلى لسان نبينا صلَّى الله عليه وعليهما جميعاً وسلَّم: ﴿ وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوّاْ إِلَيْهِ يُمَنِّعَكُم مَّنَاعًا حَسَنًا إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾.

٢١٨ / ومن الآيات الدالة على أن طاعة الله تعالى سبب للرزق قوله تعالى ببرك بن الله الله على أن السَّكَمَاءِ تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُدُرَىٰ ءَامَنُواْ وَاتَّقُواْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكُنتِ مِّنَ السَّكَمَاءِ

وَٱلْأَرْضِ ﴾ الآية. ومن بركات السماء المطر، ومن بركات الأرض: النبات مما يأكل الناس والأنعام. وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُواْ التّوْرَئَةَ وَالْإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِم مِن رّبِّهِمْ لَأَكُواْ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ ﴾ وَٱلْإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِم مِن رّبِّهِمْ لَأَكُواْ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكْرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَايَةُ مَنْ فَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَايَةُ مِن ذَكْرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَكُمْ مِن تَبْهُمْ مِن تَبْهُمْ مِن تَبْهُمْ مِن تَبْهُمْ مِن الله في الدنيا كما قدمنا إيضاحه في سورة النحل، وكما يدل عليه قوله بعده في جزائه في الآخرة: ﴿ وَلَنجُزِينَهُمْ وَلَد قدمنا أنه جلّ وعلا وعد أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَي اللهِ قَوْلُهُ عَلَيْ وَقَد قدمنا أنه جلّ وعلا وعد بالغنى عند التزويج وعند الطلاق.

أما التزويج ففي قوله هنا: ﴿ إِن يَكُونُواْ فَقَرَآءَ يُغَنِهِمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ ۗ ﴾ . وأما الطلاق ففي قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَنَفَرَّقَا يُغَنِن ٱللَّهُ كُلًّا مِّن سَعَتِهِ ۚ ﴾ الآية .

والظاهر أن المتزوج الذي وعده الله بالغنى، هو الذي يريد بتزويجه الإعانة على طاعة الله بغض البصر، وحفظ الفرج كما بينه النبي عليه في الحديث الصحيح: «يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج فإنه أغض للبصر وأحصن للفرج» الحديث. وإذا كان قصده بالتزويج طاعة الله، بغض البصر، وحفظ الفرج فالوعد بالغنى إنما هو على طاعة الله بذلك.

وقد رأيت ما ذكرنا من الآيات الدالة على وعد الله بالرزق من أطاعه، سبحانه جلّ وعلا ما أكرمه، فإنه يجزي بالعمل الصالح في الدنيا والآخرة، وما قاله أهل الظاهر من أن هذه الآية الكريمة تدل على أن العبد يملك ماله؛ لأن قوله: ﴿إِن يَكُونُواْ فُقَرَاءَ يُغْنِهِمُ ٱللّهُ مِن فَضْيلِمِ بعد قوله: ﴿وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَايِكُمْ ﴾ يدل على وصف العبيد بالفقر والغنى، ولا يطلق الغنى إلا على من يملك المال الذي

۲۱۹ به صار غنياً. ووجهه قوي. ولا ينافي أن لسيده أن ينتزع / منه ذلك المال الذي هو ملك له. والعلم عند الله تعالى.

قوله تعالى: ﴿ وَلْيَسْتَعْفِفِ ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّى يُغْنِيَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ ۚ ﴾.
 ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ ۚ ﴾.

هذا الاستعفاف المأمور به في هذه الآية الكريمة، هو المذكور في قوله: ﴿ قُل لِلمَّوْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَكَرِهِمْ وَيَحَفَظُواْ فُرُوجَهُمُّ ذَالِكَ أَزَكَى لَمُمُّ إِنَّا اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ۞ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ ٱلزِّنَّ إِنَّامُ كَانَ فَكَرِهُمْ وَسَاءً سَبِيلًا ۞ ﴿ وَفَوَلُهُ مِن الآياتِ.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يُكْرِهِ هُنَّ فَإِنَّ ٱللَّهَ مِنْ بَعْدِ إِكْرَهِ هِنَّ غَفُورٌ تَحِيمٌ شَكِي .

قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ مِنْ بَعَدِ إِكْرَاهِ هِنَّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ شَيْ عَلَى: غفور لهن. وقيل: غفور لهم. وقيل: غفور لهن ولهم.

وأظهرها: أن المعنى غفور لهن؛ لأن المكره لا يؤاخذ بما أكره عليه، بل يغفره الله له لعذره بالإكراه، كما يوضحه قوله تعالى: ﴿إِلّا مَنْ أُكَوْرَهُ وَقَلْبُهُم مُطْمَيِنٌ بِالْإِيمَانِ ﴾ الآية. ويؤيده قراءة ابن مسعود، وجابر بن عبد الله، وابن جبير: فإن الله من بعد إكراههن لهن غفور رحيم. ذكره عنه القرطبي، وذكره الزمخشري عن ابن عباس رضي الله عنهم جميعاً.

وقد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك أنا لا نبين القرآن بقراءة شاذة، وربما ذكرنا القراءة الشاذة استشهاداً بها لقراءة سبعية كما هنا، فزيادة لفظة (لهن) في قراءة من ذكرنا استشهاد بقراءة شاذة لبيان قراءة غير شاذة، فتبين أن الموعود بالمغفرة والرحمة هو المعذور بالإكراه دون المكره؛ لأنه غير معذور في فعله القبيح، / وذلك البيان المذكور بقوله: ﴿ إِلَّا مَنَ أُكَوْرَهُ وَقَلْبُهُم مُطْمَيِنٌ ٢٢٠ بِٱلْإِيمَانِ ﴾.

وقال الزمخشري في تفسير هذه الآية الكريمة: فإن قلت: لا حاجة إلى تعليق المغفرة بهن؛ لأن المكرهة على الزنى بخلاف المكره عليه في أنها غير آثمة.

قلت: لعل الإكراه كان دون ما اعتبرته الشريعة من إكراه بقتل، أو بما يخاف منه التلف، أو ذهاب العضو من ضرب عنيف أو غيره، حتى يسلم من الإثم، وربما قصرت عن الحد الذي تعذر فيه فتكون آثمة. انتهى منه.

والذي يظهر أنه لا حاجة إليه؛ لأن إسقاط المؤاخذة بالإكراه يصدق عليه أنه غفران ورحمة من الله بعبده. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدُ أَنزَلْنا ۚ إِلَيْكُمْ ءَايَنتِ مُّبَيِّنَاتِ وَمَثلًا مِّنَ اللَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلِكُمْ وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ شَيْ ﴾.

ذكر الله جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه أنزل إلينا على لسان نبيه على أيات مبينات، ويدخل فيها دخولاً أولياً الآيات التي بينت في هذه السورة الكريمة، وأوضحت في معاني الأحكام والحدود. ودليل ما ذكر من القرآن قوله تعالى: ﴿ سُورَةٌ أَنزَلْنَهَا وَفَرَضْنَهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَا ءَايَنتِ بِيَّنْتِ لَعَلَّكُمْ نَذَكُرُونَ ﴿ ولا شك أن هذه الآيات المبينات المصرح بنزولها في هذه السورة الكريمة داخلة في قوله تعالى هنا: ﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ ءَاينتِ مُبَيِّنَتِ ﴾ الآية.

وبذلك تعلم أن قوله تعالى هنا: ﴿ وَلَقَدُ أَنزَلْناً إِلَيْكُورُ ءَايكتِ مُّبَيِّنَتِ ﴾ معناه: أنزلناها إليكم لعلكم تذكرون، أي: تتعظون بما فيها من الأوامر والنواهي، والمواعظ. ويدل لذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنا ٢٢١ فِيهَا ءَايكتِ بِيَّنَتِ لَعَلَّكُمُ نَذَكُرُونَ ۞ ﴾ / فقد صرح في هذه الآية الكريمة بأن من حكم إنزالها أن يتذكر الناس، ويتعظوا بما فيها. ويدل لذلك عموم قوله تعالى: ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَحَبُّواً ءَايَتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا اللَّهُ الْمَا فِيها. وقوله تعالى: ﴿ المَصَ ۞ كِنَابُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدَرِكَ الْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ المَصَ ۞ كِنَابُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدَرِكَ كَرَجُ مِنْهُ لِلْنَذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَمَثَلًا مِنَ ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن مَبَلًا مِنَ ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن مَبْلِكُمْ ﴾ معطوف على آيات، أي: أنزلنا إليكم آيات، وأنزلنا إليكم مثلًا من الذين خلوا من قبلكم.

قال أبو حيان في البحر المحيط: ومثلاً معطوف على آيات، فيحتمل أن يكون المعنى ومثلاً من أمثال الذين من قبلكم، أي: قصة غريبة من قصصهم، كقصة يوسف، ومريم في براءتهما.

وقال الزمخشري: ومثلاً من أمثال من قبلكم، أي: قصة عجيبة من قصصهم كقصة يوسف، ومريم يعني قصة عائشة رضي الله عنها. وما ذكرنا عن أبي حيان والزمخشري ذكره غيرهما.

وإيضاحه: أن المعنى: وأنزلنا إليكم مثلاً، أي: قصة عجيبة غريبة في هذه السور الكريمة، وتلك القصة العجيبة من أمثال الذين خلوا من قبلكم، أي من جنس قصصهم العجيبة. وعلى هذا الذي ذكرنا فالمراد بالقصة العجيبة التي أنزلها إلينا، وعبر عنها بقوله: ومثلاً هي براءة عائشة رضي الله عنها مما رماها به أهل الإفك، وذلك مذكور في قوله تعالى: ﴿ أُولَيْكِ عُصْبَةً مِنكُرَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ أُولَيْكِكَ

مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ ﴾ الآية. فقد بين في الآيات العشر المشار إليها أن أهل الإفك رموا عائشة، وأن الله برأها في كتابه مما رموها به.

وعلى هذا: فمن الآيات المبينة لبعض أمثال من قبلنا قوله تعالى في رمي امرأة العزيز / يوسف بأنه أراد بها سوءاً تعني الفاحشة ٢٢٢ قالت: ﴿ مَاجَزَاءُ مَنَ أَرَادَ بِاَهَلِكَ سُوءًا إِلَّا أَن يُسْجَنَ أَوْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ فَهُ وقوله قالت: ﴿ مَاجَزَاءُ مَنَ أَرَادَ بِاَهَلِكَ سُوءًا إِلَّا أَن يُسْجَنُ نَهُ حَتَى حِينِ ﴿ فَهُ لَانهم تعالى: ﴿ ثُمَّ بَدَا لَهُم مِنْ بَعْدِ مَا رَأَوُا ٱلْآينتِ لَيَسْجُنُ نَهُ حَتَى حِينِ ﴿ لَانهم سعنو بدعوى أنه كان أراد الفاحشة من امرأة العزيز، وقد برأه الله من تلك الفرية التي افتريت عليه، بإقرار النسوة وامرأة العزيز نفسها، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَمّا جَآءَهُ ٱلرَّسُولُ قَالَ ٱرْجِعْ إِلَى رَبِّكَ نَفْسِها، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَمّا جَآءَهُ ٱلرَّسُولُ قَالَ ٱرْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَلَكُ مَابَالُ ٱلنِسْوَةِ ٱلنّبِي قَطَعْنَ أَيْدِيمُنَ إِنّ رَبِّ بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمٌ ﴿ قَالَ مَا خَطُبُكُنَ فَسُها، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَمّا جَآءَهُ ٱلرّسُولُ قَالَ ٱرْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَلَكُ مَابَالُ ٱلنِسْوَةِ ٱلنّبِي قَطَعْنَ أَيْدِيمُنَ إِنّ رَبِّ بِكَيْدِهِنَ عَلِيمٌ ﴿ قَالَ مَا خَطْبُكُنَ الْمَاحِقُ قَالَتِ امْرَأَتُ الْعَرِيزِ ٱلْفَن حَصْحَصَ ٱلْحَقُ أَنَا رُود تُهُ عَن نَفْسِهِ وَإِنّهُ لِمِن ٱلصّدِقِيتَ ﴿ وقال الْمَانِ وَلَقَدْ رَود نُهُ عَن نَفْسِهِ عَلَى عَلَى عن امرأة العزيز في كلامها مع النسوة اللاتي قطعن أيديهن : عالمَ قَالَتُ فَذَالِكُنَ ٱلذِي كُنُ مَانَةُ فِي قَالَتُ فَذَالِكُنَ ٱلْذِي كُنْ مَا يَذِهُ فَى نَفْسِهِ وَاللّهُ مَا اللّهُ عَنْ الْمَانَعُ عَلَى اللّهُ عَالَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَقَدْ رَودَنّهُ عَن نَفْسِهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْسُولُكُ في قَلْمَانُ عَلْمُنَا عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الْمَانِ فَي اللّهُ الْمَانَ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمَالِقُونُ الْمُعْنَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

فقصة يوسف هذه مثل من أمثال من قبلنا؛ لأنه رمي بإرادة الفاحشة وبرأه الله من ذلك، والمثل الذي أنزله إلينا في هذه السورة، شبيه بقصة يوسف؛ لأنه هو وعائشة كلاهما رُمِيا بما لا يليق، وكلاهما برأه الله تعالى، وبراءة كل منهما نزل بها هذا القرآن العظيم، وإن كانت براءة يوسف وقعت قبل نزول القرآن بإقرار امرأة العزيز، والنسوة كما تقدم قريباً، وبشهادة الشاهد من أهلها ﴿إن كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِن دُبُرِقَالَ إِنَّهُ مِن قَمِيلُ اللهِ الآية.

ومن الآيات المبينة لبعض أمثال الذين من قبلنا ما ذكره تعالى

عن قوم مريم من أنهم رموها بالفاحشة، لما ولدت عيسى من غير زوج، كقوله تعالى: ﴿ وَبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَىٰ مَرْكِمَ بُهْتَنَّا عَظِيمًا ١٩٩٠ يعني فاحشة الزنى، وقوله تعالى: ﴿ فَأَتَتْ بِهِـ قَوْمَهَا تَحْمِلُمُّ قَالُواْ يَكُمْرْيَكُ لَقَدّْ جِئْتِ شَيْئًا فَرِيًّا ۞ يعنون الفاحشة، ثم بين الله تعالى براءتها مما ٢٢٣ رَمُوهَا بِهِ فِي مُواضَعِ مِن كتابِهِ، كَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ ۚ / قَالُواْ كَيْفَ نُكَلِّمُ مَنْ كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيًّا شَ قَالَ إِنِّي عَبْدُ ٱللَّهِ ءَاتَدنِيَ ٱلْكِئَبَ وَجَعَلَنِي نِيتًا ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَيَوْمَ أَبْعَثُ حَيًّا ﴿ وَيَوْمَ أَبْعَثُ حَيًّا ﴿ وَكُلام عيسى وهو رضيع ببراءتها يدل على أنها بريئة. وقد أوضح الله براءتها مع بيان سبب حملها بعيسى من غير زوج، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَأَذَكُرُ فِي ٱلْكِنَابِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانَا شَرْقِيًّا شَيَّ فَٱتَّخَذَتْ مِن دُونِهِمْ جِمَابًا فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ١ ﴿ قَالَتْ إِنِّ أَعُوذُ بِٱلرَّحْمَىٰنِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيًّا شَيَّ قَالَ إِنَّكَاۤ أَنَاْ رَسُولُ رَيِّكِ لِأَهَبَ لَكِ غُكَمَا زَكِيًّا شِيَّ قَالَتْ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ وَلَمْ أَكُ بَغِيًّا شَ قَالَ كَذَالِكِ قَالَ رَبُّكِ هُو عَلَى هَيِّنُّ وَلِنَجْعَلَهُ عَايَةً لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِّنَّا وَكَاك أَمْرًا مَّقْضِيًّا شَ ﴿ فَحَمَلَتُهُ فَأَنتَبَذَتْ بِهِ مَكَانًا قَصِيًّا شَ ﴾ إلى آخر الآبات.

ومن الآيات التي بين الله فيها براءتها قوله تعالى في الأنبياء: ﴿ وَٱلَّتِيٓ أَحْصَلَتُ فَرَّحَهَا فَنَفَخْنَا فِيهَا مِن رُّوحِنَا وَجَعَلْنَهَا وَٱبْنَهَا ءَايةً لِلْعَلَمِينَ ﴿ وَٱلَّتِيٓ أَجْمَا فَنَفَخْنَا فِيهَا مِن رُّوحِنَا وَجَعَلْنَهَا وَٱبْنَهَا عَمْرَانَ ٱلَّيَ لِلْعَلَمِينَ ﴿ وَمَنْ مَ ٱبْنَتَ عِمْرَانَ ٱلَّيَ الْعَمَلَمِينَ فَرَّجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنَا وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَاتِ رَبِّهَا وَكُتُبِهِ وَكَانَتُ مِن ٱلْقَنْنِينَ ﴿ وَقُولُه تعالى : ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِسَىٰ عِندَ ٱللهِ كَمَثُلِ ءَادَمً فَكُومِن تُرَابٍ ﴾ وقوله تعالى : ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِسَىٰ عِندَ ٱللهِ كَمَثُلِ ءَادَمً خَلَقَكُمُ مِن تُرَابٍ ﴾ .

فهذه الآيات التي ذكرنا التي دلت على قذف يوسف

وبراءته وقذف مريم وبراءتها من أمثال من قبلنا، فهي مما يبين بعض ما دلَّ عليه قوله: ﴿ وَمَثَلًا مِّنَ ٱلَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُمْ ﴾.

والآيات التي دلت على قذف عائشة وبراءتها بينت المثل الذي أنزل إلينا، وكونه من نوع أمثال من قبلنا واضح؛ لأن كلاً من عائشة، ومريم، ويوسف رمي بما لا يليق، وكل منهم برأه الله، وقصة كل منهم عجيبة، ولذا أطلق عليها اسم المثل في قوله: ﴿ وَمَثَلًا مِّنَ اللَّذِينَ خَلَوْأُمِن قَبْلًا كُمُ ﴾.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴿ وَمُوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴿ وَا

/ قال الزمخشري: ﴿ وَمَوْعِظَةً ﴾ ما وعظ به الآيات، والمثل من ٢٧٤ نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْخُذُكُم بِهَا رَأْفَةٌ فِ دِينِ اللّهِ ﴾ ﴿ لَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ﴾ ﴿ وَلَوْلاً إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ﴾ ﴿ وَلَوْلاً إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ﴾ ﴿ وَلَوْلاً إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ﴾ ﴿ يَعِظُكُمُ اللّهُ أَن تَعُودُوا لِمِثْلِهِ البَّا ﴾. اهـ كلام الزمخشري. والظاهر أن وجه خصوص الموعظة بالمتقين دون غيرهم أنهم هم المنتفعون بها.

ونظيره في القرآن قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا نُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُم وَلَا لَهُ اللّهِ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُ مَن يَخْشُنها ﴿ فَي الْحَقيقة بِمَن ذَكَر في الآيات؛ لأنهم هم المنتفعون به مع أنه ﷺ في الحقيقة منذر لجميع الناس، كما قال تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلّذِي نَزَّلُ ٱلْفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ فَهُ وَنظيره أيضاً قوله تعالى: ﴿ فَذَكِّرً وَالْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ﴿ فَذَكِّرً وَالْقُرْءَانِ مَن الآيات.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَقَدَّ أَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكُورُ ءَايَاتٍ مُّبَيِّنَاتٍ ﴾ قرأه نافع، وابن كثير، وأبو عمرو، وشعبة عن عاصم: مبينات بفتح الياء المثناة التحتية المشددة بصيغة اسم المفعول. وقرأه ابن عامر،

وحمزة، والكسائي، وحفص عن عاصم: مبينات بكسر الياء المشددة بصيغة اسم الفاعل. فعلى قراءة من قرأ بفتح الياء فلا إشكال في الآية؛ لأن الله بينها، وأوضحها، وعلى قراءة من قرأ مبينات بكسر الياء بصيغة اسم الفاعل، ففي معنى الآية وجهان معروفان:

أحدهما: أن قوله: (مبينات) اسم فاعل بَيَّن المتعدية، وعليه فالمفعول محذوف، أي: مبينات الأحكام والحدود.

والثاني: أن قوله: (مبينات) وصف من بَيَّن اللازمة، وهو صفة مشبهة، وعليه فالمعنى: آيات مبينات، أي: بينات واضحات. ويدل لهذا الوجه الأخير قوله تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا فِيهَا آيَاتٍ مُبِينَاتٍ﴾.

وذكر الوجهين المذكورين الزمخشري، وأبو حيان وغيرهما، ومثلوا لبيَّن اللازمة بالمثل المعروف، وهو قول العرب: قد بين الصبح لذي عينين.

العربية أن بين مضعفاً، وأبان، كلتاهما تأتي متعدية للمفعول ولازمة، فتعدي بين مضعفاً، وأبان، كلتاهما تأتي متعدية للمفعول ولازمة، فتعدي بين للمفعول مشهور واضح كقوله تعالى: ﴿ قَدْ بَيَّنَّا لَكُمُ ٱلْآيكَتِ ﴾ وتعدي أبان للمفعول مشهور واضح أيضاً كقولهم: أبان له الطريق، أي: بينها له، وأوضحها. وأما ورود بين لازمة بمعنى تبين ووضح فمنه المثل المذكور: قد بين الصبح لذي عينين، أي: تبين وظهر. ومنه قول جرير:

وجوه مجاشع طليت بلؤم يبين في المقلد والعذار

فقوله: يبين بكسر الياء بمعنى: يظهر ويتضح، وقول جرير أيضاً: رأى الناس البصيرة فاستقاموا وبينت المراض من الصحاح

ومنه أيضاً قول قيس بن ذريح:

وللحب آيات تبين بالفتى شحوب وتعري من يديه الأشاجع على الرواية المشهورة برفع شحوب.

والمعنى: للحب علامات تبين بالكسر، أي: تظهر وتتضح بالفتى، وهي شحوب إلخ. وأنشد ثعلب هذا البيت فقال: شحوباً بالنصب، وعليه فلا شاهد في البيت؛ لأن شحوباً على هذا مفعول تبين، فهو على هذا من بين المتعدية.

وأما ورود أبان لازمة بمعنى بان وظهر، فهو كثير في كلام العرب أيضاً. ومنه قول جرير:

إذا آباؤنا وأبوك عدوا أبان المقرفات من العراب

أي: ظهرت المقرفات وتبينت.

وقول عمر بن أبي ربيعة المخزومي:

لو دب ذر فوق ضاحي جلدها لأبان من آثارهن حدور / أو ذا اذا مدان مرآثاره معامل أي نوره مقال كورور ٢٢٦

/ أي: لظهر وبان من آثارهن حدور، أي: ورم. وقول كعب بن ٢٢٦ زهير:

قنواء في حرتيها للبصير بها عتق مبين وفي الخدين تسهيل فقوله: مبين وصف من أبان اللازمة، أي: عتق بين واضح، أي: كرم ظاهر.

قوله تعالىٰ: ﴿ يُسَيِّحُ لَهُ فِيهَا بِٱلْفُدُوِّ وَٱلْاَصَالِ ۚ ۞ رِجَالُ لَا لَهُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ الآية .
 نُلْهِيهُمْ تِجَدَرَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ الآية .

قرأ هذا الحرف جميع السبعة غير ابن عامر، وشعبة، عن

عاصم: يسبح لله فيها بكسر الباء الموحدة المشددة، مبنياً للفاعل، وفاعله رجال. والمعنى واضح على هذه القراءة. وقرأه ابن عامر، وشعبة، عن عاصم: يسبح له فيها بفتح الباء الموحدة المشددة، مبنياً للمفعول. وعلى هذه القراءة فالفاعل المحذوف قد دلت القراءة الأولى على أن تقديره: رجال، فكأنه لما قال: يسبح له فيها، قيل: ومن يسبح له فيها؟ قال رجال، أي: يسبح له فيها رجال.

وقد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك ما لفظه: وقد التزمنا أنا لا نبين القرآن إلا بقراءة سبعية، سواء كانت قراءة أخرى في الآية المبينة نفسها، أو آية أخرى غيرها... إلى آخره. وإنما ذكرنا أن الآية يبين بعض القراءات فيها معنى بعض؛ لأن المقرر عند العلماء أن القراءتين في الآية الواحدة كالآيتين.

وإذا علمت ذلك فاعلم أن قراءة الجمهور: يسبح بكسر الباء وفاعله رجال، مبينة أن الفاعل المحذوف في قراءة ابن عامر، وشعبة، عن عاصم: يسبح بفتح الباء مبنياً للمفعول؛ لحذف الفاعل هو رجال كما لا يخفى. والآية على هذه القراءة حذف فيها الفاعل ليسبح، وحذف أيضاً الفعل الرافع للفاعل الذي هو رجال على حد قوله في الخلاصة:

۲۲۷ / ويرفع الفاعل فعل أضمرا كمثل زيد في جواب من قرا ونظير ذلك من كلام العرب قول ضرار بن نهشل يرثي أخاه يزيد أو غيره:

لِيُبكَ يـزيـد ضـارع لخصـومـة ومختبـط ممـا تطيـح الطـوائـح فقوله: ليبك يزيد بضم الياء المثناة التحتية، وفتح الكاف مبنياً

للمفعول، فكأنه قيل: ومن يبكيه؟ فقال: يبكيه ضارع لخصومة إلخ.

وقراءة ابن عامر، وشعبة هنا كقراءة ابن كثير: كذلك يوحى إليك بفتح الحاء مبنياً للمفعول، فقوله: (الله) فاعل يوحى المحذوفة.

ووصفه تعالى لهؤلاء الرجال الذين يسبحون له بالغدو والآصال بكونهم لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة على سبيل مدحهم، والثناء عليهم يدل على أن تلك الصفات لا ينبغي التساهل فيها بحال؛ لأن ثناء الله على المتصف بها يدل على أن من أخل بها يستحق الذم الذي هو ضد الثناء، ويوضح ذلك أن الله أن من أخل بها يستحق الذم الذي هو ضد الثناء، ويوضح ذلك أن الله نهى عن الإخلال بها نهياً جازماً في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا اللهُ مَن وَلَم اللهُ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ اللهُ عَن وَلَم اللهُ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ اللهُ عَن وَلِه تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا نُودِكَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ اللهُ مُعَدَ وَلَه تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا نُودِكَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ اللهُ عَن ذِكَ مِن الآية، إلى غير ذلك من الآيات.

### مسائل تتعلق بهذه الآية الكريمة

المسألة الأولى: اعلم أنه على قراءة ابن عامر، وشعبة: يسبح بفتح الباء يحسن الوقف على قوله: بالآصال. وأما على قراءة الجمهور يسبح بالكسر، فلا ينبغي الوقف على قوله: بالآصال؛ لأن فاعل يسبح رجال، والوقف دون الفاعل لا ينبغي كما لا يخفى.

/ المسألة الثانية: اعلم أن الضمير المؤنث في قوله: ﴿ يُسَيِّحُ لَهُ ٢٢٨ فَيها ﴾ راجع إلى المساجد المعبر عنها بالبيوت في قوله: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللّهُ أَن تُرْفَعَ وَنُذَكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ ﴾ والتحقيق: أن البيوت المذكورة هي المساجد.

وإذا علمت ذلك فاعلم أن تخصيصه من يسبح له فيها بالرجال في قوله: ﴿ يُسَبِّحُ لَمُ فِيهَا بِٱلْغُدُوِّ وَٱلْأَصَالِ ﴿ يَجَالُ ﴾ يدل بمفهومه على أن النساء يسبحن له في بيوتهن لا في المساجد. وقد يظهر للناظر أن مفهوم قوله: رجال مفهوم لقب. والتحقيق عند الأصوليين أنه لا يحتج به.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: لا شك أن مفهوم الرجال مفهوم لقب بالنظر إلى مجرد لفظه، وأن مفهوم اللقب ليس بحجة على التحقيق، كما أوضحناه في غير هذا الموضع. ولكن مفهوم الرجال هنا معتبر، وليس مفهوم لقب على التحقيق، وذلك لأن لفظ الرجال، وإن كان بالنظر إلى مجرده اسم جنس جامد وهو لقب بلا نزاع، فإنه يستلزم من صفات الذكورة ما هو مناسب لإناطة الحكم به، والفرق بينه وبين النساء؛ لأن الرجال لا تخشى منهم الفتنة، وليسوا بعورة بخلاف النساء، ومعلوم أن وصف الذكورة وصف صالح لإناطة الحكم به الذي هو التسبيح في المساجد، والخروج إليها دون وصف الأنوثة.

والحاصل: أن لفظ الرجال في الآية، وإن كان في الاصطلاح لقباً فإنما يشتمل عليه من أوصاف الذكورة المناسبة للفرق بين الذكور والإناث، يقتضي اعتبار مفهوم المخالفة في لفظ رجال، فهو في الحقيقة مفهوم صفة، لا مفهوم لقب؛ لأن لفظ الرجال مستلزم لأوصاف صالحة لإناطة الحكم به، والفرقِ في ذلك بين الرجال والنساء، كما لا يخفى.

٢٢٩ / المسألة الثالثة: إذا علمت أن التحقيق أن مفهوم قوله: (رجال) مفهوم صفة باعتبار ما يستلزمه من صفات الذكورة المناسبة

للفرق بين الذكور والإناث في حكم الخروج إلى المساجد، لا مفهوم لقب، وأن مفهوم الصفة معتبر عند الجمهور خلافاً لأبي حنيفة. فاعلم أن مفهوم قوله هنا: (رجال) فيه إجمال؛ لأن غاية ما يفهم منه أن النساء لسن كالرجال في الخروج للمساجد. وقد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك أن البيان القرآني إذا كان غير واف بالمقصود من تمام البيان فإنا نتمم البيان من السنّة من حيث إنها تفسير للمبيّن باسم الفاعل ... وتقدمت أمثلة لذلك.

وإذا علمت ذلك فاعلم أن السنّة النبوية بينت مفهوم المخالفة في قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: رجال، فبينت أن المفهوم المذكور معتبر، وأن النساء لسن كالرجال في حكم الخروج إلى المساجد، وأوضحت أن صلاتهن في بيوتهن أفضل لهن من الخروج إلى المساجد والصلاة فيها في الجماعة، بخلاف الرجال، وبينت أيضاً أنهن يجوز لهن الخروج إلى المساجد بشروط سيأتي إيضاحها إن شاء الله تعالى، وأنهن إذا استأذن أزواجهن في الخروج إلى المساجد فهم مأمورون شرعاً بالإذن لهن في ذلك مع التزام الشروط المذكورة.

أما أمر أزواجهن بالإذن لهن في الخروج إلى المساجد إذا طلبن ذلك فقد صح عن النبي ﷺ.

قال البخاري رحمه الله في صحيحه في كتاب النكاح: حدثنا علي بن عبد الله، حدثنا سفيان، حدثنا الزهري عن سالم، عن أبيه، عن النبي عليه: «إذا استأذنت امرأة أحدكم إلى المسجد فلا يمنعها».

وقال البخاري أيضاً في صحيحه في كتاب الصلاة: باب استئذان / المرأة زوجها بالخروج إلى المسجد: حدثنا مسدد، حدثنا ٢٣٠ يزيد بن زريع، عن معمر، عن الزهري، عن سالم بن عبد الله، عن أبيه، عن النبي عليه: «إذا استأذنت امرأة أحدكم فلا يمنعها».

وقال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه: حدثني عمرو الناقد، وزهير بن حرب جميعاً عن ابن عيينة. قال زهير: حدثنا سفيان ابن عيينة، عن الزهري سمع سالماً يحدث عن أبيه يبلغ به النبي عَلَيْ قال: «إذا استأذنت أحدكم امرأته إلى المسجد فلا يمنعها» وفي لفظ عند مسلم، عن ابن عمر قال: سمعت رسول الله عليه يقول: «لا تمنعوا نساءكم المساجد إذا استأذنكم إليها» وفي لفظ عند مسلم أيضاً، عن ابن عمر أن رسول الله ﷺ قال: «لا تمنعوا إماء الله مساجد الله» وفي لفظ له عنه أيضاً سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إذا استأذنكم نساؤكم إلى المسجد فأذنوا لهن» وفي لفظ له عنه أيضاً، قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تمنعوا النساء من الخروج إلى المساجد بالليل» وفي رواية له عنه أيضاً قال: قال رسول الله ﷺ: «ائذنوا للنساء بالليل إلى المساجد» وفي لفظ له عنه أيضاً، قال: قال رسول الله على: «لا تمنعوا النساء حظوظهن من المساجد إذا استأذنكم» وفي رواية: «إذا استأذنوكم». قال النووي في شرح مسلم: وهو صحيح، وعوملن معاملة الذكور لطلبهن الخروج إلى مجلس الذكور. وحديث ابن عمر رضي الله عنهما هذا الذي ذكرناه عن الشيخين بروايات متعددة أخرجه أيضاً غيرهما، وهو صريح في أن / أزواج النساء مأمورون على لسانه ﷺ بالإذن لهن في الخروج إلى ٢٣١ المساجد إذا طلبن ذلك، ومنهيون عن منعهن من الخروج إليها.

وذكر بعض أهل العلم أن أمر الأزواج بالإذن لهن في الروايات المذكورة ليس للإيجاب، وإنما هو للندب، وكذلك نهيه ﷺ عن منعهن قالوا: هو لكراهة التنزيه، لا للتحريم.

قال ابن حجر في فتح الباري: وفيه إشارة إلى أن الإذن المسذكور لغير الوجوب؛ لأنه لو كان واجباً لانتفى معنى الاستئذان؛ لأن ذلك إنما يتحقق إذا كان المستأذن مخيراً في الإجابة أو الرد.

وقال النووي في شرح المهذب: فإن منعها لم يحرم عليه هذا مذهبنا. قال البيهقي: وبه قال عامة العلماء. ويجاب عن حديث: «لا تمنعوا إماء الله مساجد الله» بأنه نهي تنزيه؛ لأن حق الزوج في ملازمة المسكن واجب، فلا تتركه لفضيلة. اهـ.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر لي في هذه المسألة: أن الزوج إذا استأذنته امرأته في الخروج إلى المسجد، وكانت غير متطيبة، ولا متلبسة بشيء يستوجب الفتنة مما سيأتي إيضاحه إن شاء الله، أنه يجب عليها الإذن لها، ويحرم عليه منعها للنهي الصريح منه عليه عن منعها من ذلك، وللأمر الصريح بالإذن لها، وصيغة الأمر المجردة عن القرائن تقتضي الوجوب، كما أوضحناه في مواضع من هذا الكتاب المبارك. وصيغة النهي كذلك تقتضي التحريم. وقد قال تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ أَمْرِهِ آن تُصِيبَهُمْ فِذَا أَلِيمُ ﴿ وقال عَلَيْ وقال عَلَيْ الْمُورَة الْمِر بشيء وقال مَا المتعالى المبارك المرتكم بشيء وقال مَا المتعالى المبارك المرتكم بشيء وقال عَلَيْ المرتكم بشيء

فأتوا منه ما استطعتم وإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه اللي غير ذلك من ٢٣٢ الأدلة، كما / قدمنا.

وقول ابن حجر: إن الإذن لا يتحقق إلا إذا كان المستأذن مخيراً في الإجابة والرد، غير مسلم، إذ لا مانع عقلاً، ولا شرعاً، ولا عادة من أن يوجب الله عليه الإذن لامرأته في الخروج إلى المسجد من غير تخيير، فإيجاب الإذن لا مانع منه، وكذلك تحريم المنع. وقد دل النص الصحيح على إيجابه فلا وجه لرده بأمر محتمل كما ترى.

وقول النووي: لأن حق الزوج في ملازمة المسكن واجب، فلا تتركه للفضيلة، لا يصلح لأن يرد به النص الصريح منه عليه، فأمره عليه الزوج بالإذن لها يلزمه ذلك، ويوجبه عليه، فلا يعارض بما ذكره النووي كما ترى.

وما ذكره النووي عن البيهقي: من أن عدم الوجوب قال به عامة العلماء غير مسلم أيضاً، فقد ثبت في صحيح مسلم وغيره عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، أنه لما حدث عن النبي بالحديث الذي ذكرنا عنه في أمر الأزواج بالإذن للنساء في الخروج إلى المساجد، وقال ابنه: لا ندعهن يخرجن، غضب وشتمه ودفع في صدره منكراً عليه مخالفته لأمر النبي على وذلك دليل واضح على اعتقاده وجوب امتثال ذلك الأمر بالإذن لهن.

قال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه: حدثني حرملة ابن يحيى، أخبرنا ابن وهب، أخبرني يونس، عن ابن شهاب قال: أخبرني سالم بن عبد الله أن عبد الله بن عمر قال: سمعت رسول الله على يقول: «لا تمنعوا نساءكم المساجد إذا استأذنكم إليها»

فقال بلال بن عبد الله: والله لنمنعهن، فأقبل عليه عبد الله فسبه سباً سيئاً ما سمعته سبه مثله قط، وقال: أخبرك عن رسول الله على وتقول: والله لنمنعهن، وفي لفظ عند مسلم: فزبره ابن عمر وقال: أقول: قال رسول الله على وتقول: لا ندعهن. وفي لفظ لمسلم أيضاً: فضرب في صدره.

/واعلم أن ابن عبد الله بن عمر الذي زعم أنه لم يمتثل أمر ٢٣٣ النبي على بالإذن للنساء إلى المساجد جاء في صحيح مسلم أنه بلال بن عبد الله بن عمر. وفي رواية عند مسلم: أنه واقد بن عبد الله بن عمر. والحق تعدد ذلك فقد قاله كل من بلال، وواقد ابني عبد الله بن عمر، وقد أنكر ابن عمر على كل منهما. كما جاءت به الروايات الصحيحة عند مسلم وغيره.

فكون ابن عمر رضي الله عنهما أقبل على ابنه بلال وسبه سباً سيئاً وقال منكراً عليه من أخبرك عن رسول الله على وتقول: لنمنعهن، فيه دليل واضح أن ابن عمر يرى لزوم الإذن لهن، وأن منعهن لا يجوز، ولو كان يراه جائزاً ما شدد النكير على ابنيه كما لا يخفى.

وقال النووي في شرح مسلم: فأقبل عليه عبد الله فسبه سباً سيئاً، وفي رواية: فضرب في صدره، فيه تعزير المعترض على السنّة والمعارض لها برأيه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: وكلام النووي هذا الذي رأيت اعتراف منه بأن مذهبه وهو مذهب الشافعي ومن قال بقوله \_ كما نقل عن البيهقي أنه قول عامة العلماء \_ أن جميع القائلين بذلك مستحقون للتعزير، معترضون على السنّة، معارضون لها برأيهم. والعجب منه

كيف يقر بأن بلال بن عبد الله بن عمر مستحق للتعزير لاعتراضه على السنّة، ومعارضته لها برأيه، مع أن مذهبه الذي ينصره وينقل أنه قول عامة العلماء عن البيهقي هو بعينه قول بلال بن عبد الله بن عمر الذي صرح هو بأنه يستحق به التعزير، وأنه اعتراض على السنّة ومعارضة لها بالرأي.

وقال النووي: قوله: فزبره، أي: نهره.

وقال ابن حجر في فتح الباري: ففي رواية بلال عند مسلم، ٢٣٤ فأقبل عليه /عبد الله فسبه سبأ شديداً ما سمعته سبه مثله قط. وفسر عبد الله بن هبيرة في رواية الطبراني السب المذكور باللعن ثلاث مرات، وفي رواية زائدة عن الأعمش فانتهره وقال: أف لك، وله عن ابن نمير عن الأعمش: فعل الله بك وفعل، ومثله للترمذي من رواية عيسى بن يونس، ولمسلم من رواية أبي معاوية: فزبره، ولأبي داود من رواية جرير: فسبه وغضب عليه. إلى أن قال: وأخذ من إنكار عبد الله على ولده تأديب المعترض على السنن برأيه. وهو اعتراف منه أيضاً بأن من خالف الحديث المذكور معترض على السنن برأيه، وبه تعلم أن ما قدمنا عنه من كون الأمر بالإذن لهن إلى المساجد ليس للوجوب اعتراض على السنن بالرأي كما ترى.

وبما ذكرنا تعلم أن الدليل قد دل من السنَّة الصحيحة على وجوب الإذن للنساء في الخروج إلى المساجد كما ذكرنا، ويؤيده أن ابن عمر لم ينكر عليه أحد من الصحابة تشنيعه على ولديه كما أوضحناه آنفاً. والعلم عند الله تعالى.

وإذا علمت أن ما ذكرنا من النصوص الصريحة في الأمر بالإذن لهن يقتضي جواز خروجهن إلى المساجد، فاعلم أنه ثبت في

قال البخاري رحمه الله في صحيحه: حدثنا يحيى بن بكير قال: أخبرنا الليث، عن عقيل، عن ابن شهاب قال: أخبرني عروة بن الزبير: أن عائشة رضي الله عنها أخبرته قالت: كن نساء المؤمنات يشهدن مع رسول الله على صلاة الفجر متلفعات بمروطهن، ثم ينقلبن إلى بيوتهن حين يقضين الصلاة لا يعرفهن أحد من الغلس. اهد. وهذا الحديث أخرجه أيضاً مسلم وغيره. وقد جاءت أحاديث صحيحة في الصحيحين وغيرهما / دالة على ما دلَّ عليه حديث عائشة ٢٣٥ هذا المتفق عليه من كون النساء كن يشهدن الصلاة في المسجد معه على المسجد معه على المسجد المعه على المعه على المسجد المعه على المسجد المعه على المسجد المعه على المسجد المعه على المعه على المعه على المه المها المعه على المعه على المعه على المعه على المعه على المعه على المها المه

#### تنبيه

قد علمت مما ذكرنا في روايات حديث ابن عمر المتفق عليه: أن في بعض رواياته المتفق عليها تقييد أمر الرجال بالإذن للنساء في الخروج إلى المسجد بالليل، وفي بعضها الإطلاق وعدم التقييد بالليل، وهو أكثر الروايات كما أشار له ابن حجر في الفتح.

وقد يتبادر للناظر أن الأزواج ليسوا مأمورين بالإذن للنساء إلاً في خصوص الليل؛ لأنه أستر، ويترجح عنده هذا بما هو مقرر في الأصول من حمل المطلق على المقيد، فتحمل روايات الإطلاق على التقييد بالليل، فيختص الإذن المذكور بالليل.

قال مقيده عفا الله وغفر له: الأظهر عندي تقديم روايات الإطلاق وعدم التقييد بالليل؛ لكثرة الأحاديث الصحيحة الدالة على حضور النساء الصلاة معه ﷺ في غير الليل، كحديث عائشة المتفق

عليه المذكور آنفاً الدال على حضورهن معه على صلاة الصبح، وهي صلاة نهار لا ليل، ولا يكون لها حكم صلاة الليل بسبب كونهن يرجعن لبيوتهن، لا يعرفن من الغلس؛ لأن ذلك الوقت من النهار قطعاً، لا من الليل، وكونه من النهار مانع من التقييد بالليل. والعلم عند الله تعالى.

وأما ما يشترط في جواز خروج النساء إلى المساجد فهو المسألة الرابعة.

اعلم أن خروج المرأة إلى المسجد يشترط فيه عند أهل العلم ٢٣٦ شروط يرجع / جميعها إلى شيء واحد، وهو كون المرأة وقت خروجها للمسجد ليست متلبسة بما يدعو إلى الفتنة مع الأمن من الفساد.

قال النووي في شرح مسلم في الكلام على قوله على الحاديث «لا تمنعوا إماء الله مساجد الله» ما نصه: هذا وما أشبهه من أحاديث الباب ظاهر في أنها لا تمنع المسجد، ولكن بشروط ذكرها العلماء مأخوذة من الأحاديث، وهي ألا تكون متطيبة، ولا متزينة، ولا ذات خلاخل يسمع صوتها، ولا ثياب فاخرة، ولا مختلطة بالرجال، ولا شابة ونحوها ممن يفتتن بها، وألا يكون في الطريق ما يخاف منه مفسدة ونحوها. انتهى محل الغرض من كلام النووي.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: هذه الشروط التي ذكرها النووي وغيره منها ما هو ثابت عن النبي على ومنها ما لا نص فيه، ولكنه ملحق بالمنصوص لمشاركته له في علته، وإلحاق بعضها لا يخلو من مناقشة كما سترى إيضاح ذلك كله إن شاء الله تعالى.

أما ما هو ثابت عنه ﷺ من تلك الشروط، فهو عدم التطيب، فشرط جواز خروج المرأة إلى المسجد ألا تكون متطيبة.

قال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه: حدثنا هارون بن سعيد الأيلي، حدثنا ابن وهب، أخبرني مخرمة، عن أبيه، عن بسر بن سعيد أن زينب الثقفية كانت تحدث عن رسول الله ﷺ أنه قال: "إذا شهدت إحداكن العشاء، فلا تطيب تلك الليلة».

حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة، حدثنا يحيى بن سعيد القطان، عن محمد بن عجلان، حدثني بكير بن عبد الله بن الأشج، عن بسر بن سعيد، عن زينب امرأة عبد الله قالت: قال لنا رسول الله ﷺ: «إذا شهدت إحداكن المسجد فلا تمس طيباً».

/حدثنا يحيى بن يحيى وإسحاق بن إبراهيم. قال يحيى: ٢٣٧ أخبرنا عبد الله بن محمد بن عبد الله بن أبي فروة، عن يزيد بن خصيفة، عن بسر بن سعيد، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه: «أيما امرأة أصابت بخوراً فلا تشهدن معنا العشاء الآخرة». اهد.

فهذا الحديث الصحيح الذي أخرجه مسلم في صحيحه عن صحابيين، وهما: أبو هريرة، وزينب امرأة عبد الله بن مسعود رضي الله عن الجميع، صريح في أن المتطيبة ليس لها الخروج إلى المسجد. ويؤيد ذلك ما رواه أبو داود في سننه: حدثنا موسى بن إسماعيل، ثنا حماد، عن محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة أن رسول الله عليه قال: «لا تمنعوا إماء الله مساجد الله ولكن ليخرجن وهن تفلات». اهد.

وقوله: وهن تفلات، أي: غير متطيبات.

وقال النووي في شرح المهذب في هذا الحديث: رواه أبو داود بإسناد صحيح على شرط البخاري ومسلم. وتفلات بفتح التاء المثناة فوق وكسر الفاء، أي: تاركات الطيب. اهد. ومنه قول امرىء القيس:

إذا ما الضجيع ابتزها من ثيابها تميل عليه هونة غير متفال

وهذا الحديث أخرجه أيضاً الإمام أحمد وابن خزيمة، عن أبي هريرة رضي الله عنه، وأخرجه ابن حبان من حديث زيد بن خالد. قاله الشوكاني وغيره.

وإذا علمت أن هذه الأحاديث دلت على أن المتطيبة ليس لها الخروج إلى المسجد؛ لأنها تحرك شهوة الرجال بريح طيبها.

فاعلم أن أهل العلم ألحقوا بالطيب ما في معناه كالزينة الظاهرة، وصوت الخلخال، والثياب الفاخرة، والاختلاط بالرجال، ونحو ذلك بجامع أن الجميع سبب الفتنة بتحريك شهوة الرجال، ٢٣٨ ووجهه ظاهر كما ترى. وألحق الشافعية / بذلك الشابة مطلقاً؛ لأن الشباب مظنة الفتنة، وخصصوا الخروج إلى المساجد بالعجائز. والأظهر أن الشابة إذا خرجت مستترة غير متطيبة، ولا متلبسة بشيء آخر من أسباب الفتنة أن لها الخروج إلى المسجد لعموم النصوص المتقدمة. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الخامسة: اعلم أن صلاة النساء في بيوتهن أفضل لهن من الصلاة في المساجد، ولو كان المسجد مسجد النبي على . وبه تعلم أن قوله على: «صلاة في مسجدي هذا خير من ألف صلاة فيما

سواه إلا المسجد الحرام» خاص بالرجال. أما النساء فصلاتهن في بيوتهن خير لهن من الصلاة في الجماعة في المسجد.

قال أبو داود في سننه: حدثنا عثمان بن أبي شيبة، ثنا يزيد بن هارون، أخبرنا العوام بن حوشب، حدثني حبيب بن أبي ثابت، عن ابن عمر قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تمنعوا نساءكم المساجد وبيوتهن خير لهن».

وقال النووي في شرح المهذب في هذا الحديث: وحديث ابن عمر صحيح، رواه أبو داود بلفظه هذا، بإسناد صحيح على شرط البخاري. اهـ.

وهذا الحديث أخرجه أيضاً الإمام أحمد.

وقال ابن حجر في فتح الباري: وقد ورد في بعض روايات هذا الحديث وغيره ما يدل على أن صلاة المرأة في بيتها أفضل من صلاتها في المسجد، وذلك في رواية حبيب بن أبي ثابت، عن ابن عمر بلفظ: «لا تمنعوا نساءكم المساجد وبيوتهن خير لهن» أخرجه أبو داود، وصححه ابن خزيمة. ولأحمد والطبراني من حديث أم حميد الساعدية أنها جاءت إلى رسول الله على فقال: «قد علمت، وصلاتك يا رسول الله إني أحب الصلاة معك، فقال: «قد علمت، وصلاتك في بيتك خير لك من صلاتك في حجرتك، وصلاتك في حجرتك خير من صلاتك في مسجد قومك خير من صلاتك في مسجد قومك خير من صلاتك في مسجد الجماعة» وإسناد أحمد حسن، وله شاهد من حديث ابن مسعود عند أبي داود.

ووجه كون صلاتها في الإخفاء أفضل تحقق الأمن فيه من الفتنة. انتهى محل الغرض من كلام ابن حجر.

وحديث ابن مسعود الذي أشار له هو ما رواه أبو داود في سننه: حدثنا ابن المثنى، أن عمرو بن عاصم حدثهم قال: ثنا همام عن قتادة، عن مورق، عن أبي الأحوص، عن عبد الله، عن النبي على قال: «صلاة المرأة في بيتها أفضل من صلاتها في حجرتها، وصلاتها في مخدعها أفضل من صلاتها في بيتها». اهد.

وقال النووي في شرح المهذب في هذا الحديث: رواه أبو داود بإسناد صحيح على شرط مسلم، وقد روى أحمد عن أم سلمة عنه عليه النساء قعر بيوتهن».

وبما ذكرنا من النصوص تعلم أن صلاة النساء في بيوتهن أفضل لهن من صلاتهن في الجماعة في مسجد النبي ﷺ، وغيره من المساجد لثبوت ذلك عن النبي ﷺ.

ومما يؤكد صلاتهن في بيوتهن ما أحدثنه من دخول المسجد في ثياب قصيرة هي مظنة الفتنة، ومزاحمتهن للرجال في أبواب المسجد عند الدخول والخروج. وقد روى الشيخان في صحيحيهما عن عائشة رضي الله عنها قالت: لو أن رسول الله على أي من النساء ما رأينا، لمنعهن من المسجد كما منعت بنو إسرائيل نساءها.

وقد علمت مما ذكرنا من الأحاديث أن مفهوم المخالفة في ٢٤٠ قوله تعالى: / ﴿ يُسَيِّحُ لَهُ فِيهَا بِٱلْغُدُوِ وَٱلْأَصَالِ ﴿ آَلَهُ اللَّهِ اللَّهِ مَعْتَبَرَ، وأنه ليس مفهوم لقب. وقد أوضحنا المفهوم المذكور بالسنَّة كما رأيت. والعلم عند الله تعالى.

# \* قوله تعالى: ﴿ يَخَافُونَ يَوْمًا لَنَقَلَّبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَالْأَبْصَدُرُ ﴿ فَيهِ ٱلْقُلُوبُ وَالْأَبْصَدُرُ الْ

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الرجال الذين يسبحون له في المساجد بالغدو والآصال، إلى آخر ما ذكر من صفاتهم: أنهم يخافون يوماً تتقلب فيه القلوب والأبصار، وهو يوم القيامة؛ لشدة هوله. وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من عظم هول ذلك اليوم، وتأثيره في القلوب والأبصار، جاء في آيات كثيرة من كتاب الله العظيم، كقوله تعالى: ﴿ قُلُوبٌ يَوْمَينِ وَاجِفَةٌ ﴿ آبَصَدُوهَا خَشِعةٌ ﴿ وَاللهُ اللهُ وَقُوله تعالى: ﴿ وَأَنذِرَهُمْ يَوْمُ الْآبُصنُرُ اللهُ وقوله تعالى: ﴿ وَأَنذِرَهُمْ يَوْمُ الْآبُصنُرُ اللهُ وقوله تعالى: ﴿ وَاللهُ مَن الآيات الدالة على عظم ذلك اليوم، كقوله تعالى: ﴿ وَكَيْفَ تَنْقُونَ إِن الآيات الدالة على عظم ذلك اليوم، كقوله تعالى: ﴿ وَكَيْفَ تَنْقُونَ إِن كَفَرَتُمْ يَوْمُ الْوَلِهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَلا اللهُ اللهُ وَلا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ الله وغيره وغيره وغيره .

وأظهرها عندي: أن تقلب القلوب هو حركتها من أماكنها من شدة الخوف كما قال تعالى: ﴿ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ ﴾ وأن تقلب الأبصار هو زيغوغتها ودورانها بالنظر في جميع الجهات من شدة الخوف، كما قال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَ ٱلْمَوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعَينُهُمْ لَا الخوف، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا جَآءَ ٱلْمَوْتُ ﴾ الآية. وكقوله تعالى: ﴿ وَإِذَ زَاغَتِ ٱلْأَبْصُلُ وَيَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنَاجِرَ ﴾ الآية. وكقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصُلُ مَعنى تقلب الأبصار، وإن كانا مذكورين في الخوف من المكروه في الدنيا.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ لِيَجْزِيَهُمُ ٱللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضْلِهِ ۗ. ﴾ .

والظاهر أن اللام في قوله: ليجزيهم متعلقة بقوله: يسبح، أي: يسبحون له، ويخافون يوماً ليجزيهم الله أحسن ما عملوا.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَيَزِيدُهُم مِّن فَضَّلِهِ ﴾ الظاهر أن هذه الزيادة من فضله تعالى هي مضاعفة الحسنات، كما دل عليه قوله تعالى: ﴿ مَن جَاءً بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشَرُ أَمْثَالِها ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَأَللَّهُ لَا يَظْلِمُ مِثْفَالُهُ وَقُولُه تعالى: ﴿ وَأَللَّهُ لُهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءً ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءً ﴾ .

وقال بعض أهل العلم: الزيادة هنا كالزيادة في قوله: ﴿ لَا لَلَّذِينَ الْحَسَنُوا الْخُسُنَى وَزِيَادَةً ﴾ والأصح: أن الحسنى الجنة، والزيادة النظر إلى وجه الله الكريم، وذلك هو أحد القولين في قوله تعالى: ﴿ لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ فِيمًا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴿ لَهُمْ مَا

وقد قدمنا قول بعض أهل العلم: إن قوله تعالى: ﴿ لِيَجْزِيَهُمُ ٱللّهُ الْحَسُنُ مَا عَمِلُواْ ﴾ ونحوها من الآيات يدل على أن المباح حسن؛ لأن قوله: (أحسن ما عملوا) صيغة تفضيل، وأحسن ما عملوا هو ما تقربوا به إلى الله من الواجبات والمستحبات، وصيغة التفضيل المذكورة تدل على أن من أعمالهم حسناً لم يجزوه وهو المباح. قال في مراقي السعود:

ما ربنا لم ينه عنه حسن وغيره القبيح والمستهجن

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابِم بِقِيعَةِ يَحْسَبُهُ / ٱلظَّمْانُ مَآءً حَتَى إِذَا جَآءَ مُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْعًا ﴾.

ذكر جلَّ وعلا في هذه الكريمة: أن أعمال الكفار باطلة، وأنها لا شيء؛ لأنه قال في السراب الذي مثلها به: ﴿ حَقَّ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدُهُ شَيْعًا ﴾ وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من بطلان أعمال الكفار، جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ مَّثَلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمِ لَا أَعْمَلُهُمْ كُرَمَادٍ الشَّتَدَت بِهِ الرِّيمُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لَّا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَى شَيْءٍ ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَمَلْنَهُ هَبَاءَ مَن مُورًا فِي عَير ذلك من الآيات.

وقد قدمنا أن عمل الكافر إذا كان على الوجه الصحيح أنه يجزى به في الدنيا كما أوضحناه في سورة النحل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ الآية.

وقد دلت آيات من كتاب الله على انتفاع الكافر بعمله في الدنيا، دون الآخرة، كقوله تعالى: ﴿ مَن كَاكَ يُرِيدُ حَرَّثَ ٱلْآخِرة نَزِدُ لَهُ فِي حَرَّيْهِ وَمَن كَاكَ يُرِيدُ حَرَّثَ ٱلدُّنِيا أَوْتِهِ مِنهَا وَمَالَهُ فِي ٱلْآخِرة مِن نَصِيبٍ ﴿ فَي حَرَّيْهِ وَمَن كَانَ يُرِيدُ الدُّنيَا أَوْتِهِ اللهِ فِي ٱلْآخِرة إِليّهِ مَا عَمَلَهُمْ فِهَا وَهُو فِهَا لاَ يُبْخَسُونَ ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيْوة ٱلدُّنيَا وَزِينَنهَا نُوفِ إِليّهِمْ أَعْمَلُهُمْ فِيهَا وَهُو فِيهَا لاَ يُبْخَسُونَ ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱللَّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ وَهُو اللّهُ عنه كما أوضحناه في الكلام على آية النحل المذكورة، وهو أحد التفسيرين في قوله تعالى: ﴿ وَوَجَدَ ٱللّهَ عِندُو فَوَقَدُهُ حِسَابَهُ ﴾ الآية، أي: وفاه حسابه في الدنيا، على الدنيا، على هذا القول. وقد بيّن الله جلّ وعلا في سورة بني إسرائيل أن

ما دلت عليه الآيات من انتفاع الكافر بعمله الصالح في الدنيا أنه مقيد ٢٤٣ بمشيئة الله تعالى، وذلك / في قوله تعالى: ﴿مَّن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ عَجَلْنَا لَهُ مَهَنَّ كَاصَانَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ الْكَاكَةُ مَهَنَّمَ يَصْلَدَهَا مَذْمُومًا مَّذْ حُورًا شَهَا.

### تنبيه

في هذه الآية الكريمة سؤال معروف ذكرناه وذكرنا الجواب عنه في كتابنا؛ دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب. وذلك في قولنا فيه: لا يخفى ما يسبق إلى الذهن من أن الضمير في قوله: (جاءه) يدل على شيء موجود واقع عليه المجيء؛ لأن وقوع المجيء على العدم لا يعقل، ومعلوم أن الصفة الإضافية لا تتقوم إلا بين متضائفين، فلا تدرك إلا بإدراكهما، فلا يعقل وقوع المجيء بالفعل إلا بإدراك فاعل واقع منه المجيء، ومفعول به واقع عليه المجيء. وقوله تعالى: ﴿ لَمْ يَجِدْهُ شَيْعًا ﴾ يدل على عدم وجود شيء يقع عليه المجيء في قوله تعالى: ﴿ جَاءَهُ ﴾.

والجواب عن هذا من وجهين ذكرهما ابن جرير في تفسير هذه الآية الكريمة.

قال: فإن قال قائل كيف قيل: ﴿ حَقَّةَ إِذَا جَاءَهُ لَرَيْحِدُهُ شَيْئًا﴾ فإن لم يكن السراب شيئًا فعلام دخلت الهاء في قوله: ﴿ حَقَّةَ إِذَا جَاءَهُ ﴾ قيل: إنه شيء يرى من بعيد كالضباب الذي يرى كثيفاً من بعيد، فإذا قرب منه رق وصار كالهواء، وقد يحتمل أن يكون معناه: حتى إذا جاء موضع السراب لم يجد السراب شيئاً فاكتفى بذكر السراب عن ذكر موضعه. انتهى منه.

والوجه الأول أظهر عندي، وعنده، بدليل قوله: وقد يحتمل

أن يكون معناه...إلخ. انتهى كلامنا في دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب. وقد رأيت فيه جواب ابن جرير الطبري عن السؤال المذكور.

وقوله تعالى في هذه / الآية: (بقيعة) قيل: جمع قاع كجار ٢٤٤ وجيرة. وقيل: القيعة والقاع بمعنى، وهو المنبسط المستوي المتسع من الأرض، وعلى هذا فالقاع واحد القيعان كجار وجيران.

\* قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكَ أَنَّ ٱللَّهَ يُسَيِّحُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلطَّيْرُ صَلَقَاتٍ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلاَئَهُ وَتَسْبِيحَهُ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ شَيْهِ.

اعلم أن الضمير المحذوف الذي هو فاعل علم قال بعض أهل العلم: إنه راجع إلى الله في قوله: ﴿ أَلَمْ تَسَرَ أَنَّ اللّهَ يُسَيِّحُ لَهُم مَن فِي السّمَوَتِ الله الآية. وعلى هذا فالمعنى كل من المسبحين والمصلين قد علم الله صلاته وتسبيحه. وقال بعض أهل العلم: إن الضمير المذكور راجع إلى قوله: كل، أي: كل من المصلين والمسبحين قد علم صلاة نفسه وتسبيح نفسه. وقد قدمنا في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أُنتَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ الآية، كلام الأصوليين في أن اللفظ إن احتمل التوكيد والتأسيس حمل على التأسيس، وبينا أمثلة متعددة لذلك من القرآن العظيم.

وإذ علمت ذلك فاعلم أن الأظهر على مقتضى ما ذكرنا عن الأصوليين أن يكون ضمير الفاعل المحذوف في قوله: ﴿ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَانَهُ وَتَسْبِيحَهُ ﴾ راجعاً إلى قوله: كل، أي: كل من المصلين قد علم صلاة نفسه، وكل من المسبحين قد علم تسبيح نفسه، وكل من المسبحين قد علم تسبيح نفسه، وعلى هذا

القول فقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ شَ ﴾ تأسيس لا تأكيد. أما على القول بأن الضمير راجع إلى الله، أي: قد علم الله صلاته يكون قوله: ﴿ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ شَ ﴾ كالتكرار مع ذلك فيكون من قبيل التوكيد اللفظي.

٢٤٠ / وقد علمت أن المقرر في الأصول أن الحمل على التأسيس أرجح من الحمل على التوكيد كما تقدم إيضاحه. والظاهر أن الطير تسبح وتصلّي صلاة وتسبيحاً يعلمهما الله، ونحن لا نعلمهما كما قال تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلّا يُسَيِّحُ بِمَدِهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُ وَنَ تَسْبِيحَهُمُ ﴾.

ومن الآيات الدالة على أن غير العقلاء من المخلوقات لها إدراك يعلمه الله ونحن لا نعلمه قوله تعالى في الحجارة: ﴿ وَإِنَّ مِنْهَالَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللّهِ ﴾ فأثبت خشيته للحجارة، والخشية تكون بإدراك وقوله تعالى: ﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَذَا الْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّن خَشْيَةِ اللّهِ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا عَرضَنا الأَمانَة عَلَى السّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَها وَأَشْفَقْنَ مِنْها ﴾ الآية. والإباء والإشفاق إنما يكون بإدراك، والآيات والأحاديث واردة بذلك، وهو الحق. وظاهر يكون بإدراك، والآيات والأحاديث واردة بذلك، وهو الحق. وظاهر ونقل القير صلاة وتسبيحاً، ولا مانع من الحمل على الظاهر. ونقل القرطبي عن سفيان: أن للطير صلاة ليس فيها ركوع ولا سجود. اه.

ومعلوم أن الصلاة في اللغة الدعاء، ومنه قول الأعشى: تقول بنتي وقد قربت مرتحلا يارب جنب أبي الأوصاب والوجعا عليك مثل الذي صليت فاغتبطي نوماً فإن لجنب المرء مضجعا فقوله: مثل الذي صليت، أي: دعوت. يعني قولها: يا رب جنب أبي الأوصاب والوجعا.

وقوله: صافات، أي: صافات أجنحتها في الهواء. وقد بين تعالى في غير هذا الموضع أن إمساكه الطير صافات أجنحتها في الهواء، وقابضات لها من آيات قدرته، واستحقاقه العبادة وحده، وذلك في قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا إِلَى ٱلطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَنَفَّنَتِ وَيَقْبِضَنَّ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱلرَّمْ نَنَ الْاَية. وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَرَوُا إِلَى ٱلطَّيْرِ مُسَخَّرَتِ فِ جَوِّ إِلَى ٱلطَّيْرِ مُسَخَّرَتِ فِ جَوِّ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ أَنْ فَي ذَلِكَ لَا يَنْ اللهُ أَنْ فِي ذَلِكَ لَا يَنْتِ لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أَنْ فِي ذَلِكَ لَا يَنْتِ لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ اللهُ ال

/ \* قوله تعالى: ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ ٢٤٦ الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن الْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾.

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة أنه وعد الذين آمنوا وعملوا الصالحات من هذه الأمة ليستخلفنهم في الأرض، أي: ليجعلنهم خلفاء الأرض، الذين لهم السيطرة فيها، ونفوذ الكلمة. والآيات تدل على أن طاعة الله بالإيمان به، والعمل الصالح سبب للقوة والاستخلاف في الأرض ونفوذ الكلمة، كقوله تعالى: ﴿وَادَّ أَنْهُمْ قَلِيلٌ مُسْتَضَعَفُونَ فِي الأَرْضِ تَخَافُوكَ أَن يَخَطَّفَكُمُ النَّاسُ فَعَاوَىٰكُمُ وَايَدَكُم بِنَصْرِهِ مَا الآية. وقوله تعالى: ﴿ وَلَيَنهُمْ فِي الْأَرْضِ الصَّلُوةُ مَن يَخَطُفُكُمُ النَّاسُ وَعَالَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ مَن وَاللهُ عَن اللهُ اللهُ عَن اللهُ اللهُ عَن اللهُ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَلَيْ وَاللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهِ عَلَيْهُ إِلَى اللهُ عَن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الل

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ كُمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ أي: كبني إسرائيل. ومن الآيات الموضحة لذلك قوله تعالى: ﴿ وَثُرِيدُ أَن نَمُنَ عَلَى اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُولِ اللَّهُ اللّّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وقوله تعالى عن موسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام: ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُهَلِكَ عَدُوَّكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي اَلْأَرْضِ فَيَنظُرَ كَانُوا كَيْفُونَ وَهُ وَقُوله تعالى: ﴿ وَأَوْرَثْنَا الْقَوْمَ الَّذِينَ كَانُوا يَسْتَضْعَفُونَ مَسْكُرِقَ الْأَرْضِ وَمَغَكْرِبَهَا الَّتِي بَدَرَكُنا فِيهَا ﴾ الآية. إلى غير يُسْتَضْعَفُونَ مَسْكُرِقَ الْأَرْضِ وَمَغَكْرِبَهَا الَّتِي بَدَرَكُنا فِيهَا ﴾ الآية. إلى غير ذلك من الآيات.

وقوله تعالى: ليستخلفنهم، اللام موطئة لقسم محذوف، ٢٤٧ / أي: وعدهم الله، وأقسم في وعده ليستخلفنهم.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَيْمُ كِنَّنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ ﴾.

هذا الدين الذي ارتضاه لهم هو دين الإسلام، بدليل قوله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمُلُتُ لَكُمُ الْلِسُلَمَ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْلِسُلَمَ وَيَنَكُمْ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ اللِّسُلَمَ وَيَنَا كُمُ اللِّسُلَمَ فَ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللِّينَ عَنْدَ اللّهِ الْلِسُلَمُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ اللِّسَلَمُ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَسِرِينَ شَهُ ﴾.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَيْمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمْ ﴾ قال الزمخشري: تمكينه هو تثبيته وتوطيده.

عوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلرَّكُوةَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ لَعَدُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ وَإِلَيْهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى ا

هذه الآية الكريمة تدل على أن إقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة،

وطاعة الرسول على سبب لرحمة الله تعالى سواء قلنا: إن لعل في قوله: ﴿ لَمَلَّكُمْ مُرَّمُونَ ﴿ كُلُكُ حرف تعليل أو ترج؛ لأنها إن قلنا: إنها حرف تعليل، فإقامة الصلاة وما عطف عليه سبب لرحمة الله؛ لأن العلل أسباب شرعية، وإن قلنا: إن لعل للترجي، أي: أقيموا الصلاة، وآتوا الزكاة على رجائكم أن الله يرحمكم بذلك؛ لأن الله ما أطمعهم بتلك الرحمة عند عملهم بموجبها إلا ليرحمهم؛ لما هو معلوم من فضله وكرمه. وكون لعل هنا للترجي إنما هو بحسب علم المخلوقين كما أوضحناه في غير هذا الموضع.

وقوله تعالى في هذه الآية: ﴿ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ بعد قوله: ﴿ وَأَقِيمُوا الرَّسُولَ ﴾ بعد قوله: ﴿ وَأَقِيمُوا الصّلَوٰةَ ﴾ من عطف العام على الخاص؛ لأن إقام الصلاة وإيتاء الزكاة داخلان في عموم قوله: ﴿ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ وقد قدمنا مراراً أن عطف العام على الخاص وعكسه كلاهما من الإطناب المقبول إذا كان في الخاص مزية ليست في غيره من أفراد العام.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ لَا تَعْسَبَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾.

نهى الله نبيه محمداً ﷺ أن يحسب، أي: يظن الذين كفروا

معجزين في الأرض. ومفعول معجزين محذوف، أي: لا يظنهم معجزين ربهم، بل قادر على عذابهم لا يعجز عن فعل ما أراد بهم لأنه قادر على كل شيء.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ لَا تَحْسَبُنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ قرأه ابن عامر وحمزة: لا يحسبن بالياء المثناة التحتية على الغيبة. وقرأه ٢٤٩ باقي السبعة: / لا تحسبن بالتاء الفوقية. وقرأ ابن عامر، وعاصم، وحمزة بفتح السين، وباقي السبعة بكسرها.

والحاصل: أن قراءة ابن عامر وحمزة بالياء التحتية وفتح السين، وقراءة عاصم بالتاء الفوقية وفتح السين، وقراءة الباقين من السبعة بالتاء الفوقية وكسر السين. وعلى قراءة من قرأ بالتاء الفوقية فلا إشكال في الآية مع فتح السين وكسرها؛ لأن الخطاب بقوله: (لا تحسبن) للنبي عليه وقوله: (الذين كفروا) هو المفعول الأول. وقوله: (معجزين) هو المفعول الثاني لتحسبن. وأما على قراءة:

ولا يحسبن بالياء التحتية ففي الآية إشكال معروف. وذكر القرطبي الجواب عنه من ثلاثة أوجه:

الأول: أن قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ في محل رفع فاعل يحسبن، والمفعول الأول محذوف تقديره: أنفسهم، ومعجزين: مفعول ثان، أي: لا يحسبن الذين كفروا أنفسهم معجزين الله في الأرض. وعزا هذا القول للزجاج، والمفعول المحذوف قد تدل عليه قراءة من قرأ بالتاء الفوقية كما لا يخفى، ومفعولا الفعل القلبي يجوز حذفهما، أو حذف أحدهما إن قام عليه دليل كما أشار له ابن مالك في الخلاصة بقوله:

ولا تجز هنا بلا دليل سقوط مفعولين أو مفعول و معول و مفعول و مثال حذف المفعولين معاً مع قيام الدليل عليهما قوله تعالى: ﴿ أَيْنَ شُرَكَآءَى اللَّذِينَ كُنتُم تَزْعُمُونَ ﴿ أَيْنَ شُرَكَآءَى اللَّذِينَ كُنتُم تَزْعُمُونَ ﴿ أَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللللللّ

بأي كتاب أم بأية سنَّة ترى حبهم عاراً علي وتحسب أي: وتحسب حبهم عاراً علي.

ومثال حذف أحد المفعولين قول عنترة:

ولقد نزلت فلا تظني غيره منى بمنزلة المحب المكرم أي: لا تظني غيره واقعاً.

/ الجواب الثاني: أن فاعل (يحسبن) النبي ﷺ؛ لأنه مذكور ٢٥٠ في قوله قبله: ﴿ وَأَطِيعُواْ اَللَّهَ وَأَطِيعُواْ اَلرَّسُولَ ﴾ أي: لا يحسبن محمد ﷺ الذين كفروا مفعول أول، وعلى هذا فالذين كفروا مفعول أول، ومعجزين مفعول ثان. وعزا هذا القول للفراء، وأبي على.

الجواب الثالث: أن المعنى: لا يحسبن الكافر الذين كفروا معجزين في الأرض. وعزا هذا القول لعلي بن سليمان، وهو كالذي قبله إلا أن الفاعل في الأول النبي عليه الثاني الكافر.

وقال الزمخشري: وقرىء لا يحسبن بالياء، وفيه أوجه: أن يكون معجزين في الأرض هما المفعولان. والمعنى: لا يحسبن الذين كفروا أحداً يعجز الله في الأرض، حتى يطمعوا هم في مثل ذلك. وهذا معنى قوي جيد، وأن يكون فيه ضمير الرسول؛ لتقدم ذكره في قوله: ﴿ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَاَطِيعُوا الرّسُولَ ﴾ وأن يكون الأصل: لا يحسبنهم الذين كفروا معجزين، ثم حذف الضمير الذي هو المفعول الأول. وكأن الذي سوغ ذلك أن الفاعل والمفعولين لما كانت لشيء واحد، اقتنع بذكر اثنين عن ذكر الثالث. اهه.

وما ذكره النحاس وأبو حاتم وغيرهما من أن قراءة من قرأ: لا يحسبن بالياء التحتية خطأ أو لحن كلام ساقط لا يلتفت إليه؛ لأنها قراءة سبعية ثابتة ثبوتاً لا يمكن الطعن فيه، وقرأ بها من السبعة: ابن عامر، وحمزة كما تقدم.

وأظهر الأجوبة عندي: أن معجزين في الأرض هما المفعولان، فالمفعول الأول معجزين، والمفعول الثاني دل عليه قوله: في الأرض، أي: لا تحسبن معجزين الله موجودين أو كائنين في الأرض. والعلم عند الله تعالى.

٢٥١ / \* قوله تعالىٰ: ﴿ لَا تَجْعَلُواْ دُعَآءَ ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ مَ كُدُعَآء بَعْضِكُم بَعْضًا ﴾.

لأهل العلم في هذه الآية أقوال راجعة إلى قولين:

أحدهما: أن المصدرالذي هو دعاء مضاف إلى مفعوله، وهو الرسول ﷺ، وعلى هذا فالرسول مدعو.

الثاني: أن المصدر المذكور مضاف إلى فاعله، وهو الرسول ﷺ، وعلى هذا فالرسول داع.

وهذا القول هو الذي تشهد له آيات من كتاب الله تعالى، كقوله: ﴿ يَكَأَيُّمُ الَّذِينَ اَمْنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصَّوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّيِّ وَلَا بَعَهَرُواْ لَهُ بِالْفَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضَحُمْ لِبَعْضِ أَن تَعْبَطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُمْ لاَ تَشَعُمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّيْفَ وَلَا تَعْفُونَ اللّهُ قُلُوبُهُمْ لِلنَّقُوفَ ﴾ الآية. يَغُضُّونَ أَصُونَهُمْ النَّقُوفَ ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّيْبَ عَنَادُونِكَ مِن وَرَاءِ المَّبُولِ النَّقُوفُ وقوله تعالى: يَعْقِلُونَ ﴿ وَقُوله تعالى: يَعْقِلُونَ ﴾ وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبُرُوا حَتَى تَغْرُجُ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ ﴾ وقوله تعالى: يَعْقِلُونَ ﴿ يَعْفُولُواْ رَعِنَ اللهُ اللَّهِ اللّهِ اللّهُ عن الله عن الفرطبي، وذكره ابن كثير عن الضحاك، عن ابن عباس، وذكره أيضاً القرطبي، وذكره ابن كثير عن الضحاك، عن ابن عباس، وذكره أيضاً عن سعيد بن جبير، ومجاهد، ومقاتل، ونقله أيضاً عن مالك عن التي ذكرنا. ويند بن أسلم، ثم قال: إن هذا القول هو الظاهر، واستدل له بالآيات التي ذكرنا.

/ وأما على القول الثاني: وهو أن المصدر مضاف إلى فاعله ٢٥٢ ففي المعنى وجهان:

الأول: ما ذكره الزمخشري في الكشاف، قال: إذا احتاج رسول الله على اجتماعكم عنده لأمر فدعاكم، فلا تتفرقوا عنه إلا بإذنه، ولا تقيسوا دعاءه إياكم على دعاء بعضكم بعضاً، ورجوعكم عن المجمع بغير إذن الداعي.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: هذا الوجه الأخير يأباه ظاهر القرآن؛ لأن قوله تعالى: ﴿ كَدُعَآءِ بَعْضِكُمْ بَعْضًا ﴾ يدل على خلافه، ولو أراد دعاء بعضهم على بعض لقال: لا تجعلوا دعاء الرسول عليكم كدعاء بعضكم على بعض، فدعاء بعضهم بعضا، ودعاء بعضهم على بعض متغايران كما لا يخفى. والظاهر أن قوله: (لا تجعلوا) مِنْ جعل التي بمعنى اعتقد، كما ذكرنا عن ابن كثير آنفاً.

قوله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ
 تُصِيبَهُمْ فِتْ نَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ آلِي مُ ﴿ آلِي مُ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

الضمير في قوله: (عن أمره) راجع إلى الرسول، أو إلى الله، والمعنى واحد؛ لأن الأمر من الله والرسول مبلغ عنه، والعرب تقول: خالف أمره وخالف عن أمره. وقال بعضهم: (يخالفون) مضمن معنى يصدون، أي: يصدون عن أمره.

/وهذه الآية الكريمة قد استدل بها الأصوليون على أن الأمر ٢٥٣ المجرد عن القرائن يقتضي الوجوب؛ لأنه جلَّ وعلا توعد المخالفين عن أمره بالفتنة، أو العذاب الأليم وحذرهم من مخالفة الأمر. وكل ذلك يقتضي أن الأمر للوجوب ما لم يصرف عنه صارف؛ لأن غير الواجب لا يستوجب تركه الوعيد الشديد والتجذير.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة من اقتضاء الأمر المطلق الوجوب دلت عليه آيات أخر من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُدُ ٱزْكُعُوا لَا يَرْكُعُونَ ١٠ ﴿ فَإِن قُولُه: (اركعوا) أمر مطلق، وذمه تعالى للذين لم يمتثلوه بقوله: (لا يركعون) يدل على أن امتثاله واجب. وكقوله تعالى لإبليس: ﴿ مَا مَنَعَكَ أَلَّا نَسَجُدَ إِذْ أَمَرْتُكُّ ﴾ فإنكاره تعالى على إبليس موبخاً له بقوله: ما منعك ألا تسجد إذ أمرتك، يدل على أنه تارك واجباً، وأن امتثال الأمر واجب، مع أن الأمر المذكور مطلق، وهو قوله تعالى: ﴿ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ ﴾ وكُقوله تعالى عن موسى: ﴿ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِى ١٠٠٠ فسمى مخالفة الأمر معصية، وأمره المذكور مطلق، وهو قوله: ﴿ ٱخْلُفّْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ وَلَا تَنَّبِعْ سَكِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ شَيْ ﴾ وكقوله تعالى: ﴿ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ وإطلاق اسم المعصية على مخالفة الأمر يدل على أن مخالفه عاص، ولا يكون عاصياً إلاَّ بترك واجب، أو ارتكاب محرم. وكقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُمُ أَمَّرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْجِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ فإنه يدل على أن أمر الله، وأمر رسوله مانع من الاختيار، موجب للامتثال، وذلك يدل على اقتضائه الوجوب كما ترى. وأشار إلى أن مخالفته معصية بقوله بعده: ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْضَلَّ ضَلَاكُم تُبِينًا ١٠٠٠ .

واعلم أن اللغة تدل على اقتضاء الأمر المطلق الوجوب، بدليل ٢٥٤ أن السيد لو قال / لعبده: اسقني ماء مثلاً، ولم يمتثل العبد أمر سيده فعاقبه السيد فليس للعبد أن يقول: عقابك لي ظلم؛ لأن صيغة الأمر في قولك: اسقني ماء لم توجب عليّ الامتثال، فقد عاقبتني على ترك ما لا يلزمني. بل يفهم من نفس الصيغة أن الامتثال يلزمه، وأن العقاب على عدم الامتثال واقع موقعه.

والفتنة في قوله: ﴿ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً ﴾ قيل: هي القتل، وهو مروي عن مروي عن ابن عباس، وقيل: الزلازل والأهوال، وهو مروي عن عطاء. وقيل: السلطان الجائر، وهو مروي عن جعفر بن محمد. قال بعضه م: هي الطبع على القلوب بسبب شؤم مخالفة أمر الله ورسوله على العلماء: فتنة: محنة في الدنيا، أو يصيبهم عذاب أليم في الآخرة.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: قد دل استقراء القرآن العظيم أن الفتنة فيه أطلقت على أربعة معان:

الأول: أن يراد بها الإحراق بالنار كقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُفْنَنُونَ ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُفْنَنُونَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَنَنُوا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ ﴾ الآية، أي: أحرقهم بنار الأخدود، على القول بذلك.

الثاني وهو أشهرها: إطلاق الفتنة على الاختبار، كقوله تعالى: ﴿ وَأَلُّو السَّتَقَامُواْ عَلَى ﴿ وَأَلُّو السَّتَقَامُواْ عَلَى الطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَهُمْ مِنَاءً غَدَقًا ﴿ إِنَّ لِنَفْنِنَهُمْ فِيدًى ﴾ .

والثالث: إطلاق الفتنة على نتيجة الاختيار إن كانت سيئة كقوله تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَى لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ بِلَّهِ ﴾ وفي الأنفال:

﴿ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ لِللَّهِ ﴾ فقوله: ﴿ حَتَىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ ﴾ أي: حتى لا يبقى شرك، على أصح التفسيرين، ويدل على صحته قوله بعده: ﴿ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ لِلَّهِ ﴾؛ لأن الدين / لا يكون كله لله حتى لا يبقى شرك كما ٢٥٥ ترى، ويوضح ذلك قوله ﷺ: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا يخفى.

والرابع: إطلاق الفتنة على الحجة في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَرْتَكُنُ فِتْنَنُهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴿ أَي: لم تكن حجتهم، كما قال به بعض أهل العلم.

والأظهر عندي: أن الفتنة في قوله هنا: ﴿ أَن تُصِيبَهُمْ فِتَنَةً ﴾ أنه من النوع الثالث من الأنواع المذكورة.

وأن معناه: أن يفتنهم الله، أي: يزيدهم ضلالاً بسبب مخالفتهم عن أمره، وأمر رسوله ﷺ.

وهذا المعني تدل عليه آيات كثيرة من كتاب الله تعالى، كقوله جلَّ وعلا: ﴿ كُلُّ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ فَلَمَّا وَقُولُه تعالى: ﴿ فَلَمَّا وَعُلَا أَذَاغَ اللّهُ قُلُوبِهِم مَّرَضُ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ فَزَادَتُهُمْ مِرَضًا إِلَى رِجْسِهِم ﴾ الآية. والآيات بمثل ذلك كثيرة. والعلم عند الله تعالى.

## \* قوله تعالىٰ: ﴿ قَدْ يَعْلَمُ مَاۤ أَنْتُمْ عَلَيْهِ ﴾.

بين جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة أنه يعلم ما عليه خلقه، أي: من الطاعة والمعصية وغير ذلك.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية مع أنه معلوم بالضرورة

من الدين جاء مبيناً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَمَاتَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلِ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيةً وَمَا ٢٥٦ يَعْزُبُ / عَن زَيِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَآ أَصَّغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَآ أَكْبَرَ اِلَّا فِي كِنَكٍ ثُمُبِينٍ ۞ وقوله تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ يَثْنُونَ صُدُورَهُمْ لِيَسْتَخْفُواْ مِنْهُ أَلَا حِينَ يَسْتَغْشُونَ ثِيَابَهُمْ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ١٥ وقوله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ هُوَ قَاآبِهُ عَلَىٰ كُلِّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ ﴾ أي: هو شهيد على عباده بما هم فاعلون من خير وشر. وقوله تعالى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ١ اللَّذِي يَرَيكَ حِينَ تَقُومُ ١ وَتَقَلُّكَ فِي ٱلسَّاحِدِينَ ١ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ إِنَّهُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ سَوَآةٌ مِّنكُمْ مَّنْ ٱسَرَّ ٱلْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِۦ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِٱلَّيْلِ وَسَارِبٌ بِٱلنَّهَارِ ۞ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ وَأَسِرُوا ۚ فَوَلَكُمْ أَوِ ٱجْهَرُوا بِهِ ۚ إِنَّهُ عَلِيمًا بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴿ إِنَّ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَّ وَيَعْلَرُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَنتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسُ إِلَّا فِي كِنب مُّبِينِ ۞﴾ وقوله تعالى: ﴿ ﴿ وَمَا مِن دَابَتَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْنَقَرَّهَا وَمُسْتَوَّدَعَهَا كُلُّ فِي كِتَبِ ثَمِينٍ ۞ وقوله تعالى: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ إِلَى غَيرِ ذَلْكُ مِنِ الآياتِ.

وفي هذه الآيات وما في معناها أحسن وعد للمطيعين، وأشد وعيد للعصاة المجرمين، ولفظة قد في قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿قَدْ يَعْلَمُ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ للتحقيق، وإتيان قد للتحقيق مع المضارع كثير جداً في القرآن العظيم، كقوله تعالى: ﴿قَدْ يَعْلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ يَتَسَلّلُونَ مِنكُمْ لِوَاذًا فَلْيَحْذَرِ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قَدْ يَعْلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنكُمْ الآية. وقوله تعالى: ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنّهُ لِيَحْزُنُكَ الّذِى يَقُولُونً ﴾ المنه وقوله تعالى: ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنّهُ لِيَحْزُنُكَ الّذِى يَقُولُونً ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنّهُ لِيَحْزُنُكَ الّذِى يَقُولُونً ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنّهُ لِيَحْزُنُكَ الّذِى يَقُولُونً ﴾ الآية.

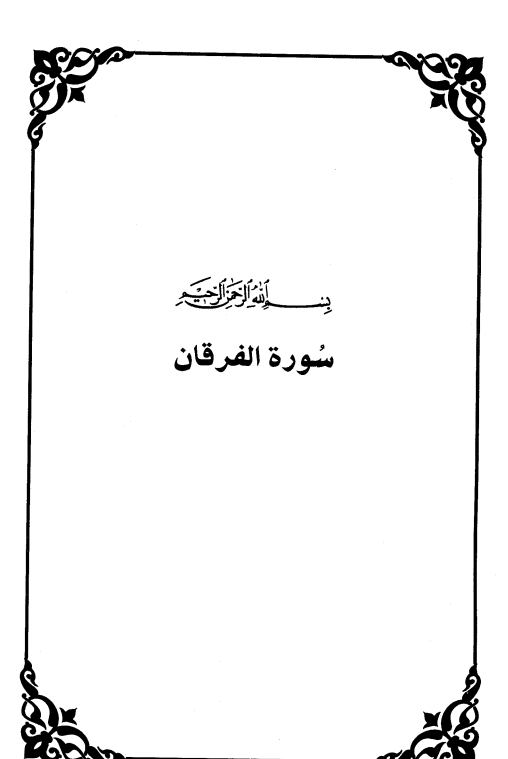
قوله تعالىٰ: ﴿ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُنَتِثُهُم بِمَا عَمِلُواً وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهِ ﴾.

/ قوله تعالى في هذه الآية: ﴿ وَيَوْمَرُ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ ﴾ الظاهر أنه ٢٥٧ ليس بظرف، بل هو معطوف على المفعول به الذي هو ما، من قوله: ﴿ قَدْ يَعْلَمُ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ ﴾ أي: ويعلم يوم يرجعون إليه. وقد ذكر الله جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه يوم القيامة ينبىء الخلائق بكل ما عملوا؛ أي: يخبرهم به ثم يجازيهم عليه.

وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من كونه جلَّ وعلا يخبرهم يوم القيامة بما عملوا جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَتُوَلِهُ بَمَا قَدَّمَ وَأَخَرَ شَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِئنَٰ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيَلَنَنَا مَالِ هَذَا ٱلْكِتَابِ لَا يُعَادِرُ صَغِيرةً وَلَا كَبِيرةً إِلَّا أَخْصَلها وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِراً وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا شَ ﴾ والآيات بمثل ذلك كثيرة. والعلم عند الله تعالى.









# بن إله الخزالجي

قوله تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ ثَالَ اللَّهِ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ ثَالَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ال

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه نزل الفرقان، وهو هذا القرآن العظيم على عبده، وهو محمد على الأجل أن يكون للعالمين نذيراً، أي: منذراً. وقد قدمنا مراراً أن الإندار هو الإعلام المقترن بتهديد وتخويف، وأن كل إنذار إعلام، وليس كل إعلام إنذاراً كما أوضحناه في أول سورة الأعراف.

وهذه الآية الكريمة تدل على عموم رسالته على للأسود والأحمر والجن والإنس لدخول الجميع في قوله تعالى: ﴿ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ لِلْعَلَمِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُولُولُولُ الللَّالِ الل

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة جاء موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّ رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُمُ مَّ اَيْاتُ أَخْرَ، كقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّاكَأَفَّةُ لِلنَّاسِ ﴾ الآية، أي أرسلناك للناس كافة؛ أي جميعاً، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ آئَ شَيْءٍ أَكْبُرُ شَهَدَةً قُلِ اللّهَ شَهِيدُ ابْتَى وَيَيْنَكُمُ وَوُله تعالى: ﴿ قُلْ اَنَّ شَيْءٍ الْكَبُرُ شَهَدَةً قُلُ اللّهَ مَا اللّهَ عَلَى اللّهُ وَقُوله تعالى: ﴿ وَمَا بَلَغُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ يَمْعَشَرَ الْجِينِ وَالْإِنِسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُواْ مِنْ أَقْطَارِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ فَانفُذُواْ لَا

نَفُذُونَ إِلَّا بِسُلْطَنِ ﴿ فَإِلَى ءَالَآ مَرِيكُمُا تُكَذِبَانِ ﴿ وَقِولُهُ تَعَالَى : ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْجِنِ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوَا أَنصِتُوا فَلَمَّا قُضِي صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْجِنِ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوَا أَنصِتُوا فَلَمَّا قُضِي ٢٦٢ وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم مُّنذِرِينَ ﴿ وَالُوا يَنقَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبّا أُنزِلَ مِنَ بَعْدِمُوسَى ٢٦٢ وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ يَعَوْمَنَا آجِيبُوا دَاعِي اللّهِ وَعَلَيْمَ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ وَمَن لَا يُحِبّ دَاعِي وَاللَّهُ وَلَيْكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ وَمَن لَا يُحِبّ دَاعِي اللّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزِ فِي الْأَرْضِ ﴾ الآية.

وفي معنى قوله تعالى (تبارك) أقوال لأهل العلم. قال القرطبي: (تبارك) اختلف في معناه. فقال الفراء: هو في العربية بمعنى: تقدس وهما للعظمة، وقال الزجاج: تبارك: تفاعل من البركة. قال: ومعنى البركة: الكثرة من كل ذي خير، وقيل: تبارك: تعالى، وقيل: تعالى عطاؤه، أي: زاد وكثر. وقيل المعنى: دام وثبت إنعامه. قال النحاس: وهذا أولاها في اللغة والاشتقاق من برك الشيء إذا ثبت، ومنه برك الجمل والطير على الماء، أي: دام وثبت. انتهى محل الغرض من كلام القرطبي.

وقال أبو حيان في البحر المحيط: قال ابن عباس: تبارك: لم يزل، ولا يزول. وقال الخليل: تمجد وقال الضحاك: تعظم. وحكى الأصمعي تباركت عليكم من قول عربي صعد رابية فقال ذلك لأصحابه، أي: تعاليت وارتفعت. ففي هذه الأقوال تكون صفة ذات. وقال ابن عباس أيضاً، والحسن، والنخعي: هو من البركة، وهو التزايد في الخير من قبله. فالمعنى: زاد خيره وعطاؤه وكثر. وعلى هذا يكون صفة فعل. انتهى محل الغرض من كلام أبي حيان.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الأظهر في معنى تبارك حسب اللغة التي نزل بها القرآن أنه تفاعل من البركة، كما جزم به ابن جرير

الطبري. وعليه فمعنى تبارك: تكاثرت البركات والخيرات من قبله، وذلك يستلزم عظمته وتقدسه عن كل ما لا يليق بكماله وجلاله؛ لأن من تأتي من قبله البركات والخيرات ويدر الأرزاق على الناس هو وحده المتفرد بالعظمة، واستحقاق إخلاص العبادة له. والذي لا تأتي من قبله بركة ولا خير، ولا رزق، كالأصنام، وسائر المعبودات من دون الله لا يصح أن يعبد، وعبادته كفر مخلد في نار ٢٦٣ جهنم، وقد أشار تعالى إلى هذا في قوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ نَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ لا يَسِع أَن يعبد، وعبادته كفر مخلد في نار ٢٦٣ اللّهِ لا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَأَبْنَعُواْ عِندَ اللّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَكُمْ إِلَى هذا في قوله: ﴿ إِنَّ اللّهِ مَالَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِن ثُرْجَعُونَ ﴿ وَقُولُهُ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَالَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِن مُن رَنِق وَمَا أُرِيدُ أَن يُطِعُمُونِ ﴿ وَهُو يُطْعِمُ وَلا يُطْعِمُونِ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَهُو يُطْعِمُ وَلا مُن يُلِيكُمْ عَلَا يَن هُو اللّهِ مَالَا يَمْلِكُ لَهُمْ عَلَا اللّهُ هُو اللّهَ ذُو الْقُوَةِ الْمَدِينَ وَلَا اللّهُ هُو اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ مَا لَاللّهُ مَن اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَن السّمَاءِ رِزْقاً وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلّا مَن يُنِيثُ ﴿ وَقُولُهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ هُو اللّهِ مَا لَا يَمُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهِ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ مَا اللّهُ اللّهِ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهِ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْلُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ مَن اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللهُ اللللللهُ اللللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

#### تنبيه

اعلم أن قوله: (تبارك) فعل جامد لا يتصرف، فلا يأتي منه مضارع، ولا مصدر، ولا اسم فاعل، ولا غير ذلك، وهو مما يختص به الله تعالى، فلا يقال لغيره: (تبارك) خلافاً لما تقدم عن الأصمعي، وإسناده (تبارك) إلى قوله: ﴿ الّذِى نَزَّلَ الْفُرْقَانَ ﴾ يدل على أن إنزاله الفرقان على عبده من أعظم البركات والخيرات والنعم التي أنعم بها على خلقه، كما أوضحناه في أول سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ اَلْحَمْدُ لِلّهِ الّذِى آنزلَ عَلَى عَبْدِهِ اللّهِ الدّالة على ذلك. وإطلاق

العرب (تبارك) مسنداً إلى الله تعالى معروف في كلامهم، ومنه قول الطرماح:

اتبارك لا معط لشيء منعته وليس لما أعطيت يا رب مانع وقول الآخر:

فليست عشيات الحمى برواجع لنا أبداً ما أورق السلم النضر ولا عائد ذاك الزمان الذي مضى تباركت ما تقدر يقع ولك الشكر

٢٦٤ / وقد قدمنا الشاهد الأخير في سورة الأنبياء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَظَنَّ أَن لَّن نَّقَدِرَ عَلَيْهِ ﴾.

وقوله: ﴿الفرقان﴾ يعني هذا القرآن العظيم، وهو مصدر زيدت فيه الألف والنون كالكفران والطغيان والرجحان، وهذا المصدر أريد به اسم الفاعل؛ لأن معنى كونه فرقاناً أنه فارق بين الحق والباطل، وبين الرشد والغي. وقال بعض أهل العلم: المصدر الذي هو الفرقان بمعنى اسم المفعول؛ لأنه نزل مفرقاً، ولم ينزل جملة.

واستدل أهل هذا القول بقوله تعالى: ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقْنَهُ لِنَقْرَاَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثِ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمُّلَةً وَحِدَةً كَانَ اللَّهِ اللَّهُ مَا لَكُ وَرَتَلْنَاهُ تَرْتِيلًا ﴿ اللَّهُ اللّ

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ زَنَّكَ ﴾ بالتضعيف يدل على كثرة نزوله أنجماً منجماً. قال بعض أهل العلم: ويدل على ذلك قوله في أول سورة آل عمران: ﴿ زَنَّلُ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ اللّهِ وَالْرَبُةَ وَٱلْإِنْجِيلُ ﴿ فَي اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وبعض الآيات لم يعتبر فيها كثرة نزول القرآن كقوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ اللَّهِ مَا لَكُمْدُ لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

وقوله في هذه الآية: ﴿عَلَىٰ عَبْدِهِ﴾. قال فيه بعض العلماء: ذكره صفة العبودية مع تنزيل الفرقان يدل على أن العبودية لله هي أشرف الصفات. وقد بينا ذلك في أول سورة بني إسرائيل.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ ٱلَّذِى لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَمْ يَخَذِ وَلَمْ يَكُونَ لَهُ شَيءٍ فَقَدَرُهُ لَقَدِيرًا ﴿ يَخَذِ كَلَ شَيءٍ فَقَدَرُهُ لَقَدِيرًا ﴿ يَكُونَ لَهُ مِنْ اللَّهُ اللَّالَا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

/ قوله: ﴿ ٱلَّذِى لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ بدل من الذي في قوله ٢٦٥ تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ﴾ ، وقال بعضهم: هو مرفوع على المدح، وقال بعضهم: هو منصوب على المدح. وقد أثنى \_ جلَّ وعلا \_ على نفسه في هذه الآية الكريمة بخمسة أمور، هي أدلة قاطعة على عظمته، واستحقاقه وحده لإخلاص العبادة له:

الأول منها: أنه هو الذي له ملك السموات والأرض.

والثاني: أنه لم يتخذ ولداً، سبحانه وتعالى عن ذلك علواً كبيراً.

والثالث: أنه لا شريك له في ملكه.

والرابع: أنه هو خالق كل شيء.

والخامس: أنه قدر كل شيء خلقه تقديراً.

وهذه الأمور الخمسة المذكورة في هذه الآية الكريمة جاءت موضحة في آيات أخر.

أما الأول منها: وهو أن له ملك السموات والأرض، فقد جاء

موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى في سورة المائدة: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ النَّهُ اللّهُ مُلُكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الآية. وقوله تعالى في سورة النور: ﴿ وَلِلّهِ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَى اللّهِ الْمَصِيرُ ﴿ وَلِلّهِ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَى اللّهِ الْمَصِيرُ ﴿ وَلِلّهِ مُلْكُ السّمَواتِ مَا يَمْلِكُونَ مِن اللّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ وَاللّهِ وجميع الآيات التي ذكر فيها جلَّ وعلا أن له الملك، فالملك فيها شامل لملك السموات والأرض، وما بينهما وغير ذلك. كقوله تعالى: ﴿ قُلِ اللّهُمَّ مَلِكَ المُلْكُ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَلهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ

وأما الأمر الثاني: وهو كونه تعالى لم يتخذ ولداً، فقد جاء موضحاً / في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ لَمْ يَكِلَّ وَلَمْ يُولَدُ ﴿ وَلَمْ يَكُنُ لَمُ كُمُ فُوا أَحَدُ اللهِ وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ نَعْنَانَ جَدُّ رَبِنَا مَا التَّغَذَ وَلَمْ يَكُنُ لَمُ كُمُ فُوا أَحَدُ اللهِ وقوله تعالى: ﴿ بَدِيعُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ أَنَّ يَكُونُ لَهُ وَلَدُ وَلَا اللهِ وقوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا التَّغَذَ الرَّحْنُ وَلَدًا ﴿ وَقَالُوا التَّغَذَ الرَّحْنُ وَلَدًا ﴿ وَقَالُوا التَّغَذَ الرَّحْنُ وَلَدًا ﴿ وَلَمْ تَكُنُ لَهُ صَنِحِبَةٌ ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا التَّغَذَ الرَّحْنُ وَلَدًا ﴿ اللهِ لَلْمَ عَنِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

﴿ سُبَحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ سُبَحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ سُبَحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ سُا الكتابِ المبارك في سورة الكهف وغيرها.

وأما الأمر الرابع: وهو أنه تعالى خلق كل شيء، فقد جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ آَنَّ يَكُونُ مَوضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ آَنَّ يَكُونُ لَهُ وَلَا تَكُن / لَهُ صَحْجَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيَّءٍ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ فَهُ وَهُو عَلَى كُلِ شَيْءٍ رَبُّكُمٌ لَا إِلَنهَ إِلَّا هُوَ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُو عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَكُلِ شَيْءٍ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ وَكُلِ شَيْءٍ وَكُلِ شَيْءٍ وَكُلِ شَيْءٍ وَكُلُ شَيْءٍ وَكُلُ اللهُ رَبُّكُمْ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ لَا وَكِيلُ شَيْءٍ لَا اللهَ إِلَا هُو فَاللّهِ تَوْفَكُ اللّهُ رَبُّكُمْ خَلِقُ كُلُو اللّهِ اللهِ إِلَاهُ إِلّا هُو فَالَى اللهِ اللهِ يَعْدِ ذلك من الآيات.

وأما الأمر الخامس: وهو أنه قدَّر كل شيء خلقه تقديراً، فقد جاء أيضاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَّىٰ ۞ وَٱلَّذِى قَدَّرَ فَهَدَىٰ ۞ وقوله تعالى: ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقَدَارٍ ۞ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقَدَارٍ ۞ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَتَهُ بِقَدَرٍ ۞ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات، وقال

ابن عطية: تقدير الأشياء هو حدها بالأمكنة، والأزمان، والمقادير، والمصلحة، والإتقان. انتهى بواسطة نقل أبي حيان في البحر.

## تنبيه

في هذه الآية الكريمة سؤال معروف، وهو أن يقال: الخلق في اللغة العربية معناه التقدير، ومنه قول زهير:

ولأنت تفري ما خلقت وبعد فيض القوم يخلق ثم لا يفري

قال بعضهم: ومنه قوله تعالى: ﴿ فَتَبَارَكَ اللّهُ أَحْسَنُ الْفَالِقِينَ ﴿ فَتَبَارَكَ اللّهُ أَحْسَنُ الْفَالِقِينَ ﴿ فَا اللّهِ اللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

والجواب المذكور هو قوله: فإن قلت: في الخلق معنى التقدير، فما معنى قوله: ﴿ وَخَلَقَ كُلُ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ لَقَدِيرًا ﴿ كَانه قال: وقدر كل شيء فقدره؟

٢٦٨ / قلت: المعنى أنه أحدث كل شيء إحداثا مراعى فيه التقدير والتسوية، فقدره وهيأه لما يصلح له.

مثاله: أنه خلق الإنسان على هذا الشكل المقدر المسوى، الذي تراه، فقدره للتكاليف والمصالح المنوطة به في بابي الدين والدنيا. وكذلك كل حيوان وجماد جاء به على الجبلة المستوية المقدرة بأمثلة الحكمة والتدبير، فقدره لأمر ما ومصلحة مطابقاً لما قدر له غير متجاف عنه، أو سمي إحداث الله خلقاً؛ لأنه لا يحدث شيئاً لحكمته إلا على وجه التقدير غير متفاوت، فإذا قيل: خلق الله شيئاً لحكمته إلا على وجه التقدير غير متفاوت، فإذا قيل: خلق الله

كذا، فهو بمنزلة قولك: أحدث وأوجد، من غير نظر إلى وجه الاشتقاق، فكأنه قيل: وأوجد كل شيء فقدره في إيجاده، لم يوجده متفاوتاً، وقيل: فجعل له غاية ومنتهى، ومعناه: فقدره للبقاء إلى أمد معلوم. انتهى كلام صاحب الكشاف. وبعضه له اتجاه. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱتَّغَذُواْ مِن دُونِهِ عَالِهَةً لَا يَخَلْقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا خَيْوَةً وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا خَيْوَةً وَلَا نَشُورًا ﴿ فَكُ نُشُورًا ﴿ فَهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُؤَلَّا ﴿ فَكُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة أن الآلهة التي يعبدها المشركون من دونه متصفة بستة أشياء، كل واحد منها برهان قاطع أن عبادتها مع الله لا وجه لها بحال، بل هي ظلم متناه، وجهل عظيم، وشرك يخلد به صاحبه في نار جهنم. وهذا بعد أن أثنى على نفسه جلَّ وعلا بالأمور الخمسة المذكورة في الآية التي قبلها التي هي براهين قاطعة على أن المتصف بها هو المعبود وحده.

والأمور الستة التي هي من صفات المعبودات من دون الله:

الأول منها: أنها لا تخلق شيئاً، أي: لا تقدر على خلق شيء.

/ والثاني منها: أنها مخلوقة كلها، أي: خلقها خالق كل ٢٦٩ شيء.

والثالث: أنها لا تملك لأنفسها ضراً ولا نفعاً.

الرابع والخامس والسادس: أنها لا تملك موتاً، ولا حياة، ولا نشوراً، أي: بعثا بعدالموت.

وهذه الأمور الستة المذكورة في هذه الآية الكريمة جاءت مبينة في مواضع أخر من كتاب الله تعالى.

أما الأول منها: وهو كون الآلهة المعبودة من دون الله لا تخلق شيئاً، فقد جاء مبيناً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اللهِ لَنَ يَغُلُقُواْ ذُبَابًا وَلَوِ الجَّتَمَعُواْ لَمُ ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ وَاللّهِ لَنَ يَغُلُقُواْ ذُبَابًا وَلَوِ الجَّتَمَعُواْ لَمُ ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ وَاللّهِ لَنَ يَغُلُقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُخَلَقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُخَلَقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُخَلَقُونَ فَيْ المُوتَ غَيْرُ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وقد بين تعالى في آيات من كتابه الفرق بين من يخلق، ومن لا يخلق لا تصح عبادته، لا يخلق؛ لأن من يخلق هو المعبود، ومن لا يخلق لا تصح عبادته، كقوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهُا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ ﴾ الآية. أي: وأما من لم يخلقكم، فليس برب، ولا بمعبود لكم كما لا يخفى. وقوله تعالى: ﴿ أَفَمَن يَغْلُقُ كَمَن لَا يَغْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴿ وَهُ اللهِ تعالى: ﴿ أَفَمَن يَغُلُقُ كَمَن لَا يَغْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴿ وَهُ اللهِ عَلَيْهُمْ قُلُ اللهُ خَلِقُ / كُلِّ شَيْءٍ وَهُو الوَيدُ اللهِ اللهُ اللهُ الله الله الله عنه والمعبود وحده جلَّ وعلا، وقوله تعالى: ﴿ أَيشُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا وَهُمْ يُغُلِقُونَ ﴿ يَكُونُ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا وَهُمْ يُغُلِقُونَ ﴿ . اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلْقُونَ اللهُ ال

وأما الأمر الثاني منها: وهو كون الآلهة المعبودة من دونه مخلوقة، فقد جاء مبيناً في آيات من كتاب الله، كآية النحل والأعراف، المذكورتين آنفاً.

أما آية النحل فهي قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَغْلُقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُغْلَقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُغْلَقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يَغْلَقُونَ شَيْعًا وَهُمْ وَأَمَا آية الأعراف فهي قوله تعالى: ﴿ أَيْشُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا وَهُمْ يُغْلَقُونَ شَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا وَهُمْ يَغُلَقُونَ شَا لَا يَخْلُقُ مَن الآيات.

وأما الأمر الثالث منها: وهو كونهم لا يملكون لأنفسهم نفعاً ولا ضراً، فقد جاء مبيناً أيضاً في مواضع من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن رَّبُ السَّمَوَتِ وَٱلاَرْضِ قُلِ اللَّهُ قُلْ اَفَاتَّعَذَتُم مِن دُونِدٍ قَلِيكاء لا يَمْلِكُون لِأَفْسِمِ نَفَعا وَلا ضَرَّا ﴾ وكقوله تعالى: ﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَعْلَقُ شَيّعًا وَهُم يُعْلَقُون فِي وَلا ضَرًا ﴾ وكقوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ مَنْكُو ومن لا ينصر نفسه فهو يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلا نفعاً، وقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِدِ لا يملك لها ضراً ولا نفعاً، وقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِدِ لا يَسْتَطِيعُونَ فَمُ اللهُ مَ وَلا اللهُ مَ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ مَ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ مَ اللهُ اللهُ اللهُ مَ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ اللهُ اللهُ مَ اللهُ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَ اللهُ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ اللهُ اللهُ مَ اللهُ اللهُ مَ اللهُ اللهُ اللهُ مَ اللهُ اللهُ مَ اللهُ اللهُ اللهُ مَ اللهُ اللهُ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ مَ اللهُ اللهُ اللهُ مَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وفيها الدلالة الواضحة على أنهم لا يملكون لأنفسهم شيئاً، وقوله تعالى: ﴿ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَنْقِذُوهُ مِنْـ أَهُ الآية، إلى غير ذلك من الآيات.

وأما الرابع والخامس والسادس من الأمور المذكورة: أعنى

٢٧١ كونهم / لا يملكون موتاً، ولا حياة، ولا نشوراً. فقد جاءت أيضاً في آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ اللّهُ الّذِى خَلَقَكُمُ ثُمَّ رَزَقَكُمُ ثُمَّ مُنَ يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيَّ مُّ سُبَحَننَمُ فَي يَعْمَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيَّ مُّ سُبَحَننَمُ وَيَعْمَلُ مَن يَقْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيَّ مُّ سُبَحَننَمُ وَيَعْمَلُ عَمَا يُشْرِكُونَ شَيَّ مُ سُبَحَننَمُ وَيَعْمَلُ عَمَا يُشْرِكُونَ شَيَّ مُ سُبَحَننَمُ وَيَعْمَلُ عَمَا يُشْرِكُونَ شَيْ .

فقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ هَلْ مِن شُرِّكَآبِكُم مَّن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِن شَيْءً مِ شُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞﴾، يدل دلالة واضحة على أن شركاءهم ليس واحد منهم يقدر أن يفعل شيئاً من ذلك المذكور في الآية. ومنه الحياة المعبر عنها بخلقكم، والموت المعبر عنه بقوله: (ثم يميتكم)، والنشور المعبر عنه بقوله: (ثم يحييكم)، وبين أنهم لا يملكون نشوراً بقوله: ﴿ أَمِرِ ٱتَّخَذُوٓا عَالِهَةً مِّنَ ٱلأَرْضِ لَهُمْ يُنشِرُونَ شَيْ﴾ وبين أنهم لا يملكون حياة ولا نشوراً في قوله تعاليي: ﴿ قُلْ هَلْ مِن شُرِكَآبِكُم مِّن يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يَمِيدُهُ قُلِ ٱللَّهُ يَحْبَدُؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴾ الآية. وبين أنه وحده الذي بيده الموت والحياة في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ كِنَابًا مُّؤَجَّلًا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَلَن يُؤَخِّرُ أَللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ أَجَلُّهَا ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤَخِّرُ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِٱللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَاتًا فَأَخِيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ قَالُواْ رَبُّنَا آمَتَنَا ٱشْنَيْنِ وَأَحْيِيْتَ نَا ٱثْنَتَيْنِ ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات. وهذا الذي ذكرنا من بيان هذه الآيات بعضها لبعض معلوم بالضرورة من الدين.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرَّا وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرَّا وَلَا نَفْعًا ﴾ أظهر الأقوال فيه أن المعنى لا يملكون لأنفسهم دفع ضرر ولا جلب نفع. كما قاله القرطبي وغيره. وغاية ما في هذا التفسير

حذف مضاف دل المقام عليه، وهو كثير في القرآن وفي كلام العرب وقد أشار إليه في الخلاصة بقوله:

وما يلي المضاف يأتي خلفا عنه في الأعراب إذا ما حذفا

/ وقيل: المعنى: لا يقدرون أن يضروا أنفسهم، أو ينفعوها ٢٧٢ بشيء. والأول هو الأظهر. أي: وإذا عجزوا عن دفع ضر عن أنفسهم وجلب نفع لها فهم عن الموت والحياة والنشورة أعجز؛ لأن ذلك لا يقدر عليه إلا الله جلَّ وعلا.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: (ولا نشوراً)، اعلم أن النشور يطلق في العربية إطلاقين:

الأول: أن يكون مصدر نشر الثلاثي المتعدي، تقول: نشر الله الميت ينشره نشراً ونشوراً.

والثاني: أن يكون مصدر نشر الميت ينشر نشوراً، لازماً، والميت فاعل نشر.

والحاصل: أن في المادة ثلاثة لغات: الأولى: أنشره، رباعياً بالهمزة، ينشره بضم الياء إنشاراً. ومنه قوله تعالى: ﴿ مُمَّ إِذَا شَاءَ أَنشَرَمُ ﴿ فَهُ وقوله تعالى: ﴿ وانظر إلى العظام كيف ننشرها بضم النون وبالراء المهملة في قراءة نافع، وابن كثير، وأبي عمرو. وهو مضارع أنشره.

والثانية: نشر الله الميت ينشره بصيغة الثلاثي المتعدي، والمصدر في هذه اللغة النشر والنشور، ومنه قوله هنا: (ولا نشوراً) أي: لا يملكون أن ينشروا أحداً بفتح الياء، وضم الشين.

والثالثة: نشر الميت بصيغة الثلاثي اللازم. ومعنى أنشره،

ونشره متعدياً: أحياه بعد الموت. ومعنى نشر الميت لازماً: حيى الميت وعاش بعد موته. وإطلاق النشر والنشور على الإحياء بعد الموت، وإطلاق النشور على الحياة بعد الموت معروف في كلام العرب. ومن إطلاقهم نشر الميت لازماً، فهو ناشر، أي: عاش بعد الموت قول الأعشى:

لو أسندت ميتاً إلى نحرها ٢٧٣ / حتى يقول الناس ممارأوا

عاش ولم ينقل إلى قابر ياعجباً للميت الناشر

ومن إطلاق النشور بمعنى الإحياء بعد الموت، مصدر الثلاثي المتعدى. قول هنا: (ولا نشوراً) أي: بعثا بعد الموت. ومن إطلاقهم النشور بمعنى الحياة بعد الموت مصدر الثلاثي اللازم قول الآخر:

إذا قبلتها كرعت بفيها فيأخذني العناق وبرد فيها فنحيا تارة ونموت أخرى

كروع العسجدية في الغدير بموت في عظامي أو فتور ونخلط ما نموت بالنشور

فقد جعل الغيبوبة من شدة اللذة موتاً، والإفاقة منها نشوراً، أي حياة بعد الموت.

والآلهة جمع إله، فهو فعال مجموع على أفعلة؛ لأن الألف التي بعد الهمزة مبدلة من همزة ساكنة هي فاء الكلمة كما قال في الخلاصة:

ومدا ابدل ثاني الهمزين من كلمة إن يسكن كآثر وائتمن

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ إِنْ هَنَذَاۤ إِلَّاۤ إِفْكُ ٱفْتَرَيْنَهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ وَقَمُّ ءَاخَرُونِ فَقَدْ جَآءُو ظُلْمًا وَزُوْدًا ۞ .

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الذين كفروا وكذبوا النبي على فقالوا: في هذا القرآن العظيم الذي أوحاه الله إليه: ﴿إِنَّ هَنَا َ إِلَّا إِفْكُ اَفْتَرَىٰكُ ﴾ أي: ما هذا القرآن إلَّا كذب اختلقه محمد على (وأعانه عليه) على الإفك الذي افتراه قوم آخرون، قيل: اليهود، وقيل: عداس مولى حويطب بن عبد العزي، ويسار مولى العلاء بن الحضرمي، وأبو فكيهة الرومي، قال ذلك النضر بن الحارث العبدري.

وما ذكره جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة من أن الكفار كذبوه وادعوا عليه أن القرآن كذب اختلقه، وأنه أعانه على ذلك قوم آخرون جاء مبيناً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَعَجِبُواْ أَن جَآءَهُم مُّنذِرُ مِّنهُمُّ وَقَالَ الْكَفِرُونَ هَلذَا سَحِرُ كُذَابُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَالِيهُ مُّكَابُ مُكْفَرُونَ هَلذَا سَحِرُ كُذَابُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَالِيهُ مُكَابُ مُكْمَرُلاً مُكَابُ مُكْمَرُلاً مَا كُنْ مُكْرُلاً اللهُ اللهُ اللهُ إِنَّمَا أَنتَ مُفْتَرُم بَلْ أَكْثَرُهُمُ لَا

يَعْلَمُونَ ۞﴾ وقوله تعالى: ﴿ بَلَ كَذَّبُواْ بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَّرِيجٍ ۞﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَكَذَّبَ بِهِـ قَوْمُكَ وَهُوَ ٱلْحَقُّ ﴾ الآية. والآيات فى ذلك كثيرة معلومة.

وما ذكره جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة من أنهم افتروا على النبي على أنه أعانه على افتراء القرآن قوم آخرون جاء أيضاً موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ فِي آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بِهِ بَعْلَ اللّهُ وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَ نَعْلَمُ اللّهُ عَرْ يُؤْثُرُ اللّهَ عَن غيره. / ﴿ إِنْ هَذَا إِلّا قَوْلُ ٱلْبَشَرِ اللّهَ وقوله تعالى: ﴿ وَلِيقُولُواْ دَرَسْتَ ﴾ كما تقدم إيضاحه في الأنعام. وقد كذبهم الله جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة فيما افتروا عليه من البهتان بقوله: ﴿ فَقَدْ جَاءُو ظُلْمًا وَزُورًا إِنَّ الكُريمة فيما افتروا عليه من البهتان بقوله: ﴿ فَقَدْ جَاءُو ظُلْمًا وَزُورًا إِنَّ المَرْ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

قال الزمخشري: ظلمهم أن جعلوا العربي يتلقن من الأعجمي الرومي كلاماً عربياً أعجز بفصاحته جميع فصحاء العرب. والزور هو أن بهتوه بنسبة ما هو بريء منه إليه، انتهى. وتكذيبه جلَّ وعلا لهم في هذه الآية الكريمة جاء موضحاً في مواضع أخر من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ لِسَانُ الَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيُّ وَهَلَذَا لِسَانُ كَوْلَهُ عَلَيْهِ أَعْجَمِيُّ وَهَلَذَا لِسَانُ كَوْلِهُ عَلَيْهِ أَعْجَمِيُّ وَهَلَذَا لِسَانُ مَلْمَا الله عَرَفِ الله عَلَيْهِ أَعْجَمِيُّ وَهَلَذَا لِسَانُ عَرَبِي مِعْ مَعْ الله وَوله: عَلَيْهِ مَوْمَكَ وَهُو ٱلْحَقِّ فَي وقوله تعالى: ﴿ فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلَاسِعُ مُؤْوَلُونَ فَي إِنْ عَلَيْهِ الله وَالله الله وَالله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَالله وَالله المسلمين منها، ومن كل ما قرب إليها من قول وعمل.

واعلم أن العرب تستعمل جاء وأتى بمعنى: فعل. فقوله:

﴿ فَقَدْجَآءُو ظُلُّمًا ﴾ أي: فعلوه، وقيل بتقدير الباء، أي: جاءوا بظلم.

ومن إتيان أتى بمعنى فعل قوله تعالى: ﴿ لَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا آتَوَا﴾ الآية. أي: بما فعلوه. وقول زهير بن أبي سلمى:

فما يك من خير أتوه فإنما توارثه آباء آبائهم قبل

واعلم بأن الإفك هو أسوأ الكذب؛ لأنه قلب للكلام عن الحق الى الباطل، والعرب تقول: أفكه بمعنى قلبه. ومنه قوله تعالى في قـوم لـوط: ﴿ وَٱلْمُؤْتَوْكَ تَنْ أَنْهُمُ رُسُلُهُم بِاللَّهِ الْمَاتِ ﴾ وقـوله: ﴿ وَٱلْمُؤْنَوْكَةَ آهْوَىٰ شَ ﴾ وإنما قيل لها: مؤتفكات؛ لأن الملك أفكها أي: قلبها، كما أوضحه تعالى بقوله: ﴿ فَجَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا ﴾.

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَالُوٓا أَسَنطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ٱكْتَبَهَا فَهِى ٢٧٦ ثُمَّلَىٰ عَلَيْهِ بُكِرَةً وَأَصِيلًا ۞ قُلْ أَنزَلَهُ ٱلَّذِى يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّهُ كَانَ عَفُورًا رَّحِيًا ۞ .

ذكر جلَّ وعلا في الأولى في هاتين الآيتين أن الكفار قالوا: إن هذا القرآن أساطير الأولين، أي: مما كتبه، وسطره الأولون كأحاديث رستم واسفنديار، وأن النبي ﷺ جمعه، وأخذه من تلك الأساطير، وأنه اكتتب تلك الأساطير.

قال الزمخشري: أي: كتبها لنفسه وأخذها، كما تقول: استكب الماء واصطبه إذا سكبه وصبه لنفسه وأخذه.

وقوله: ﴿ فَهِى تُمُلَىٰ عَلَيْهِ ﴾ أي: تلقى إليه، وتقرأ عليه عند إرادته كتابتها ليكتبها. والإملاء إلقاء الكلام على الكاتب ليكتبه، والهمزة مبدلة من اللام تخفيفاً، والأصل في الإملاء الإملال باللام.

ومنه قوله تعالى: ﴿ فَلْيَكُتُبُ وَلْيُمُلِكِ ٱلَّذِى عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ ﴾ الآية. وقوله: ﴿ بُكُرَةً وَأَصِيلًا ﴿ إِنَّ البَكْرَةَ : أُولَ النَّهَارِ ، والأصيل: آخره.

وقد ذكرنا آنفاً الآيات الدالة على أنهم افتروا عليه أن تعلم القرآن من غيره، وأوضحنا تعنتهم، وكذبهم في ذلك في سورة النحل، ودلالة الآيات على ذلك في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لِسَانُ ٱلَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيُ ﴾ الآية، فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

ومن الآية الدالة على كذبهم في قوله: ﴿ أَكَ تَتَبَهَا فَهِى تُمُلَى ﴾ ٢٧٧ / قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ نَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ مِن كِنَّبٍ وَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذًا لَا تَعْلَمُ اللَّهِ مِن كَنَّبٍ وَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذًا لَا تَعْلَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَوْنَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَ لَلْأَمِّتِ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَتَبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَ اللَّهُ مِن اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيِ ٱلْأُمِّتِ ﴾ الآية. والأمي هو الذي لا يقرأ ولا يكتب.

وما ذكر جلَّ وعلا في الآية الأخيرة من قوله: ﴿ قُلْ أَنزَلَهُ ٱلَّذِى يَعْلَمُ ٱلسِّرَ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الآية. جاء أيضاً موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَبِّكَ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللهِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنّهُ لَنَزِيلُ رَبِّ ٱلْمَاكِمِينَ ﴿ فَإِنّهُ لَنَزِيلُ رَبِّ ٱلْمَاكِمِينَ ﴿ وَوَله تعالى: ﴿ وَلاَ تَعْجَلُ لِيسَانِ عَرِقِي مُبِينِ ﴿ وَوَله تعالى: ﴿ وَلاَ تَعْجَلُ لِيسَانِكُ وَحُمْكُمُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ لَا تُحَرِّدُ بِهِ اللّهَ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

لِتَعْجَلَ بِهِ ﴿ آَ عَلَيْنَا جَمْعَكُمُ وَقُرْءَانَهُ ﴿ فَإِذَا قَرَأَنَهُ فَالَيْعٌ قُرْءَانَهُ ﴿ فَا اللَّهُ عَلَيْنَا جَمْعَكُمُ وَقُرْءَانَهُ ﴿ فَالْآ أَقْسِمُ بِمَا نَبْصِرُونَ ﴿ وَقُولُه تَعَالَى : ﴿ فَلَا أَقْسِمُ بِمَا نَبْصِرُونَ ﴿ وَمَا لَا نَبْصِرُونَ ﴾ وقوله تعالى : ﴿ فَلَا أَقْصِمُونَ ﴿ وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنَ قَلِيلًا مَّا فَذَكَّرُونَ ﴾ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴿ وَمَا هُو بِقَوْلِ شَاعِرٌ قَلِيلًا مَّا فُومِنُونَ ﴾ وقوله تعالى : ﴿ فَنزِيلًا مِّمَّنْ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَالسَّمَونِ لَنَا لَهُ فَي الْفَالَ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات .

وقوله هنا: ﴿ ٱلَّذِى يَعْلَمُ ٱلسِّرَ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي: ومن يعلم السر فلا شك أنه يعلم الجهر.

ومن الآيات الدالة على ما دلت عليه هذه الآية الكريمة من كونه تعالى يعلم السر في السموات والأرض قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَجْهَرُواْ بِعِنْ إِلْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَ وَأَخْفَى ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ وَأَسِرُّواْ فَوَلَكُمْ أَوِ اَجْهَرُواْ بِعِنْ إِنّهُ عَلَيمُ السِّرَ وَأَخْفَى ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَ اللّهَ يَعْلَمُ سِرَّهُمْ وَنَجُونِهُمْ وَأَنَ اللّهُ عَلَّمُ الْغُيُوبِ ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَّا لَا وَنَجُونِهُمْ وَنَعُونُهُمْ وَنَعُونُهُمْ وَنَعُونُهُمْ وَنَعُونُهُمْ وَنَعُونُهُمْ وَنَعُونُهُمْ وَنَعُونُهُمْ وَنَعُونُهُمْ وَنُولُهُ اللّهُ عَلَيْمُ الْغُيُوبِ ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ اللّهُ مَا فِي الشَمَاءُ وَاللّهُ اللّهُ وَلُهُ اللّهُ وَلُولُهُ اللّهُ وَلُولُهُ اللّهُ وَلُولُهُ اللّهُ وَلَوله تعالى: ﴿ وَمَا مِنْ غَالِبَةِ فِي السّمَاءِ وَلَوْلُهُ تعالى: ﴿ وَمَا مِنْ غَالِبَةِ فِي السّمَاءِ وَلَوْلُهُ تعالَى: ﴿ وَمَا مِنْ غَالِبَةِ فِي السّمَاءِ وَلَهُ اللّهُ وَلُلُا رَضِ إِلّا فِي كِنْكِ مُهُمْ وَالّايات بمثل ذلك كثيرة معلومة.

روقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿إِنَّهُ كَانَ عَفُولًا ٢٧٨ تَحِيمًا إِنَّ قَالُ فيه ابن كثير: هو دعاء لهم إلى التوبة والإنابة، وإخبار لهم بأن رحمته واسعة، وأن حلمه عظيم، وأن من تاب إليه تاب عليه، فهؤلاء مع كذبهم، وافترائهم، وفجورهم، وبهتانهم، وكفرهم، وعنادهم، وقولهم عن الرسول والقرآن ما قالوا يدعوهم إلى التوبة والإقلاع عما هم فيه إلى الإسلام والهدى، كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِكُ ثَلَنْتُو وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا إِلَهُ وَحَوَلًا وَإِن

لَّمْ يَنتَهُواْ عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابُ اَلِيمُ ﴿ اَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَى اللَّهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ أَمُ وَاللَّهُ عَنفُورٌ رَّحِيبُمُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ أَمُّ وَاللَّهُ عَنفُورٌ رَّحِيبُمُ ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ فَنَنُواْ اللَّوْمِنِينَ وَاللَّوْمِنَاتِ ثُمَّ لَمْ بَتُوبُواْ فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمُ وَلَهُمْ عَذَابُ المُورِيقِ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن وَاللَّهُ مِنَاتُ اللَّهُ مِن وَاللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا عَذَابُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا عَذَابُ اللَّهُ مَا عَذَابُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا عَذَابُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مَا عَذَابُ اللَّهُ مَا عَذَابُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مِن اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللل

قال الحسن البصري: انظروا إلى هذا الكرم والجود، قتلوا أولياءه وهو يدعوهم إلى التوبة والرحمة. انتهى كلام ابن كثير رحمه الله تعالى. وما ذكره واضح.

والآيات الدالة على مثله كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ قُل لِلَّذِينَ كَانُونِ وَالْآيَاتِ الدَّالَةِ عَلَى مَثْلُهُ مَّاقَدُ سَلَفَ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَإِنِي لَغَفَّارُ لِمَن تَابَوَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات.

قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَاذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامَ
 وَيَمْشِى فِ ٱلْأَسْوَاقِ ﴾.

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الكفار قالوا في نبينا ﷺ: ما لهذا الرسول، يعنون ما لهذا الذي يدَّعي أنه رسول، وذلك كقول فرعون في موسى: ﴿إِنَّ رَسُولَكُمُ الَّذِي أَرْسِلَ إِلَيْكُرُ لَمَخْنُونُ ﴿ أَيَ عَلَى الله يأكل الطعام كما نأكله، فهو محتاج إلى الأكل لكم كاحتياجنا إليه، ويمشي في الأسواق، /أي: لاحتياجه إلى البيع والشراء، ليحصل بذلك قوته. يعنون أنه لو كان رسولاً من عند الله، لكان ملكاً من الملائكة لا يحتاج إلى الطعام، ولا إلى المشي في الأسواق.

وادعاء الكفار أن الذي يأكل كما يأكل الناس، ويحتاج إلى المشي في الأسواق، لقضاء حاجته منها، لا يمكن أن يكون رسولًا،

وأن الله لا يسرسل إلاَّ ملكاً، لا يحتاج للطعام، ولا للمشي في الأسواق، جاء موضحاً في آيات كثيرة، وجاء في آيات أيضاً تكذيب الكفار في دعواهم هذه الباطلة.

فمن الآيات الدالة على قولهم مثل ما ذكر عنهم في هذه الآية قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الْمَلاَ مِن قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِلِقَآءِ الْآخِرَةِ وَاَتَرَفَّنَهُمْ فِ الْحَيَوةِ اللَّهُ فَيَا مَا هَلَا إِلَّا بَشَرٌ مِنْ الْمَكُورُ مِنَا كُلُورُ مِنَا كُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ شَ وَلَهِ اللَّهُ اللَّهُ مَنَا مَا مَنَا لَكُونَ اللَّهُ وَلَهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ومن الآيات التي كذبهم الله بها في دعواهم هذه الباطلة، وبين فيها أن الرسل يأكلون ويمشون في الأسواق ويتزوجون ويولد لهم، وأنهم من جملة البشر إلا أنه فضلهم بوحيه ورسالته، وأنه لو أرسل للبشر ملكاً لجعله رجلاً، وأنه لو كانت في الأرض ملائكة يمشون مطمئنين لنزل عليهم ملكاً رسولاً؛ لأن المرسل من جنس المرسل إليهم = قوله تعالى في هذه السورة الكريمة: ﴿ وَمَا آرسَلْنَا قَبْلُكَ مِنَ المُرسَلِينَ إِلاَّ إِنَّهُمْ لَيَأْكُونَ الطَّعَامَ وَيَكَشُورِنَ فِي الْأَسُواقِ ﴾ وقوله المُرسَلِينَ إِلاَّ إِنَّهُمْ لَيَأْكُونَ الطَّعَامَ وَيَكَشُورِنَ فِي الْأَسُواقِ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَمُمُ أَزْوَنَجًا وَذُرِيَّةً ﴾ وقوله العالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَا رِجَالًا نُوْجِيَ إِلَيْهِم مِنْ أَهْلِ القُرَيُّ ﴾ ٢٨٠ أي: ولم نجعلهم ملائكة؛ لأن كونهم رجالًا وكونهم من أهل القرى، صريح في أنهم ليسوا ملائكة، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَكُ مَلَكَا لَجَعَلْنَكُ مَلَكَا لَجَعَلْنَكُ مَلَكَا لَجَعَلْنَكُ مَلَكَا لَهُمَ السَوا ملائكة، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَكُ مَلَكَا لَجَعَلْنَكُ مَلَكَا لَلْهُمْ أَنْ فَوَلَهُ عَلَيْكُ مَلَكَا لَهُمَ مَن أَهْلِ القرى، صريح في أنهم ليسوا ملائكة، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَكُ مَلَكَا لَجَعَلَنَهُ مَلَكَا لَكُونَ العَلَى عَلَيْكُ مَلَكَا لَيْ اللّه عَلَيْكُ وَلَوْ يَعَلَى الْمَلْكَا اللّه عَلَيْكُ وَلَوْ جَعَلْنَكُ مَلَكَا لَكُونِهُ وقوله تعالى القرى اللّه وكونهم من أهل القرى المربيح في أنهم ليسوا ملائكة، وقوله تعالى : ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَكُ مَلَكُ الْجَعَلَيْلُونُ الْمَلْمَا الْقَرَى اللّهُ الْوَلَعَالَيْكُ الْمَلْمُ الْمَلْمُ السَوا ملائكة وقوله تعالى الله و اللّه اللّه اللّه و المَن اللّه اللّه اللّه اللّهُ اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه و اللّه اللّه

رَجُكُ لا وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ ﴿ وَلَكُ لأَن البشرية لا تنافي الرسالة في للكفار: إنه بشر، وإنه رسول. وذلك لأن البشرية لا تنافي الرسالة في قوله تعالى: ﴿ قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي هَلْ كُنتُ إِلَّا بَشَرَا رَسُولًا ﴿ قُلْ اِنَّهَ وَقُوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ مِّفُلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّما إِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَبَوْلًا فَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاء رَبِهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَة رَبِّهِ أَحَدًا ﴿ قَلْ النَّهُ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ مَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَة رَبِّهِ أَحَدًا ﴿ قَلْ النَّهُ وَقُولُه تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ مِنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ كُمْ إِلَكُ وَحِدُ فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ ﴾ الآية.

وبين جلَّ وعلا أن الرسل قالوا مثل ذلك في قوله: ﴿قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَحْنُ إِلَا بَشَرُ مِتْلُكُمْ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَمُنُّ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ. ﴿ قَالَتُ لَهُمْ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَمُنُّ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ. ﴾ الآية، وقال تعالى: ﴿ قُل لَوْ كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَيْهِكَ أَي يَمْشُونَ مُطْمَيِنِينَ لَلْإِنْكَ إِنَّ السَّمَآءِ مَلَكَارَسُولًا ﴿ فَل اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلْمُ اللَّهُ الللللْمُلْمُ الللللْمُلِمُ الللللْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللللْمُولِمُ الللللْمُو

وقوله تعالى: ﴿ وَيَمْشِى فِ ٱلْأَسْوَاقِ ﴾ جمع سوق وهي مؤنثة، وقد تذكر. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ لَوْلَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيكُونِ مَعَهُم اللَّهُ فَيكُونِ مَعَهُم اللَّهُ فَي كُونَ مَعَهُم اللَّهُ فَي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّالَّا

اعلم أولاً أن لولا في هذه الآية الكريمة حرف تحضيض على التحقيق. والتحضيض هو الطلب بحث، وشدة، وإليه أشار في الخلاصة بقوله:

وبهما التحضيض مز وهلا الله ألا وأولينها الفعللا

وبه تعلم أن المضارع في قوله: (فيكون معه نذيراً) منصوب بأن مستترة وجوباً؛ لأن الفاء في جواب الطلب المحض الذي هو التحضيض، كما أشار له في الخلاصة بقوله:

٢٨١ / وبعد في جواب نفي أو طلب محضين أن وسترها حتم نصب

ونظير هذا من النصب بأن المستترة بعد الفاء التي هي جواب التحضيض قوله تعالى: ﴿ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلا آخَرَتَنِيَ إِلَىٰ آجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَفَ وَأَكُن مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلا آخَرتني ) طلب منه للتأخير بحث وشدة كما دل عليه حرف التحضيض الذي هو لولا، ونظيره من كلام العرب قول الشاعر:

لولا تعوجين يا سلمي على دنف فتخمدي نار وجد كاد يفنيه

فقوله تعالى في الآية الكريمة: (فأصدق) بالنصب، وقول الشاعر: فتخمدي منصوب أيضاً بحذف النون؛ لأن الفاء في جواب الطلب المحض الذي هو التحضيض.

واعلم أن جزم الفعل المعطوف على الفعل المنصوب أعني قوله: ﴿ فَأَصَّدَّفَ وَأَكُن مِّنَ الصَّلِحِينَ ﴿ إِنَمَا سَاغَ فِيهِ الْجَزِمِ ؛ لأنه عطف على المحل؛ لأن الفاء لو حذفت مع قصد جواب التحضيض لجزم الفعل، وجواز الجزم المذكور عند الحذف المذكور هو الذي سوغ عطف المجزوم على المنصوب. وقد أشار إلى ذلك في الخلاصة بقوله:

وبعد غير النفي جزما اعتمد إن تسقط الفا والجزاء قد قصد

وبما ذكرنا تعلم أن ما ذكره القرطبي وغيره، وأشار له الزمخشري من أن لولا في الآية للاستفهام، ليس بصحيح.

/الأول: أن ينزل إليه ملك، فيكون معه نذيراً، أي: يشهد له ٢٨٢ بالصدق، ويعينه على التبليغ.

طوال.

الثاني: أن يلقى إليه كنز، أي: ينزل عليه كنز من المال ينفق منه، ويستغني به عن المشي في الأسواق.

الثالث: أن تكون له جنة يأكل منها. والجنة في لغة العرب البستان. ومنه قول زهير:

كأن عيني في غربي مقتلة من النواضح تسقى جنة سُحُقا فقوله: سُحُقا، يعنى أن نخله

وهذه الأمور الشلاثة المذكورة في هذه الآية الكريمة التي اقترحها الكفار وطلبوها بشدة وحث تعنتاً منهم وعناداً، جاءت مبينة في غير هذا الموضع، فبين جل وعلا في سورة هود اقتراحهم لنزول الكنز، ومجيء الملك معه، وأن ذلك العناد والتعنت قد يضيق به صدره على، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَعَلَّكَ تَارِكُ وَالتعنت قد يضيق به صدره على أبِهُ وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَ إِلَيْكَ وَضَا بِقُ بِهِ مِعْدُرُكَ أَن يَقُولُواْ لَوَلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ كُنزُ أَوْ جَالَة مَعَمُ مَلكُ إِنَّما أَنتَ نَذِيرٌ ﴾ وبين جل وعلا في سورة بني إسرائيل اقتراحهم الجنة، وأوضح أنهم يعنون بها بستاناً من نخيل وعنب، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَى تَفْجُر لَنَا مِنَ الْأَرْضِ وَذلك في قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَى تَفْجُر لَنَا مِنَ الْأَرْضِ وَذلك في قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَى تَفْجُر لَنَا مِنَ الْأَرْضِ وَلَكُ فَي قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَى تَفْجُر لَنَا مِنَ الْأَرْضِ وَلْكُ فَي قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَن نُوْمِنَ فَي موسى: ﴿ فَلُولاَ أَلْقِي كُنُولُوا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنَهُ الْمَلَيْ اللّهُ مَعَلُم الْمَلَيْ اللّه مَن اللّه مَن اللّه مَن الله مَن الله من في موسى الله من ا

وقد قدمنا في الكلام على آية سورة بني إسرائيل هذه الآيات الدالة على كثرة اقتراح الكفار، وشدة تعنتهم وعنادهم، وأن الله

لو فعل لهم كل / ما اقترحوا لما آمنوا، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ نَزَّلْنَا ٢٨٣ عَلَيْكَ كِنَبُا فِى قِرْطَاسِ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنَّ هَلَآ إِلَّا سِحَرُّ مُّبِينٌ ﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِّنَ ٱلسَّمَاءِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونٌ ﴿ وَلَوْ أَنَّنَا نَزَّلْنَا إِنَّمَا شُكِرَتَ أَبْصَنُونَا بَلْ مَعَنْ قَوْمٌ مُسَتَّحُورُونَ ﴿ وقال تعالى: ﴿ ﴿ وَلَوْ أَنَّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْكِكَةَ وَكُلُمَهُمُ ٱلمُونَى وَحَشَرُنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلًا مَا كَانُواْ لِيُومِنُواْ إِلَّا أَن إِلَيْهِمُ ٱلْمَلِيمِكَةَ وَكُلَّمَهُمُ ٱلمُونَى وَحَشَرُنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلًا مَا كَانُواْ لِيُومِنُواْ إِلَّا أَن السِّمَاءَ ٱللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْمِ مَكُلُم مَن الآيات يَوْمِنُونٌ ﴿ إِنَّ ٱللهِ عَير ذلك من الآيات كما تقدم.

وقال الزمخشري في تفسير آية الفرقان هذه: يأكل الطعام كما نأكل، ويتردد في الأسواق كما نتردد. يعنون أنه كان يجب أن يكون ملكاً مستغنياً عن الأكل والتعيش، ثم نزلوا عن اقتراحهم أن يكون ملكاً إلى اقتراح أن يكون إنساناً معه ملك، حتى يتساعدا في الإنذار والتخويف، ثم نزلوا أيضاً فقالوا إن لم يكن مرفوداً بذلك، فليكن مرفوداً بكنز يلقى إليه من السماء، يستظهر به، ولا يحتاج إلى تحصيل المعاش، ثم نزلوا فاقتنعوا بأن يكون له بستان يأكل منه، ويرتزق كالدهاقين، أو يأكلون هم من ذلك البستان، فينتفعون به في دنياهم، ومعاشهم. انتهى منه. وكل تلك الاقتراحات لشدة تعنتهم، وعنادهم.

وقرأ هذا الحرف عامة السبعة غير حمزة والكسائي: يأكل منها بالمثناة التحتية، وقرأ حمزة والكسائي: جنة نأكل منها بالنون، وهذه القراءة هي مراد الزمخشري بقوله: أو يأكلون هم من ذلك البستان.

\* قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلظَّالِمُونَ إِن تَتَبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَسَحُورًا ﴿ وَقَالَ ٱلطَّالِمُونَ الْخُورُا ﴿ وَقَالَ اللَّهُ الْأَمْثَالَ فَضَلُواْ فَالاَيسَتَطِيعُونَ سَيِيلًا ﴿ فَا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

قال الزمخشري: ضربوا لك الأمثال؛ قالوا فيك تلك الأقوال، واقترحوا لك تلك الصفات والأحوال النادرة، من نبوة مشتركة بين إنسان وملك، وإلقاء كنز عليك من السماء، وغير ذلك، فبقوا متحيرين ضلالًا لا يجدون قولًا يستقرون عليه، أو فضلوا عن الحق فلا يجدون طريقاً إليه. اهـ.

والأظهر عندي في معنى الآية ما قاله غير واحد من أن معنى: ضربوا لك الأمثال: أنهم تارة يقولون: إنك ساحر، وتارة مسحور، وتارة مجنون، وتارة شاعر، وتارة كاهن، وتارة كذاب. ومن ذلك ما ذكر الله عنهم من / قوله هنا: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِنْ هَنذَا إِلَآ إِفْكُ ١٨٥ ٱفْتَرَينهُ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَقَالُوٓا أَسَلِطِيرُ ٱلْأَوّلِينَ ﴾ وقوله: ﴿ وَقَالُ السَّلِيرُ الْأَوّلِينَ ﴾ وقوله: ﴿ وَقَالُ السَّلِيرُ الْأَوّلِينَ ﴾ وقوله: ﴿ وَقَالُ السَّلِيرُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِينَ ﴾ وقوله: ﴿ وَقَالُ السَّلِيرُ اللَّهُ وَلِينَ ﴾ وقوله: ﴿ وَقَالُ السَّمُورُا ﴿ وَهَالَ اللَّهُ وَلَيْنَ اللَّهُ وَلَيْنَ اللَّهُ وَلِينَ اللَّهُ وَلَيْنَ اللَّهُ وَلَيْنَ اللَّهُ وَلَيْنَ اللَّهُ وَلَيْنَ اللَّهُ وَلَيْنَ اللَّهُ وَقَالُوْلُ اللَّهُ وَلَيْنَ اللَّهُ وَلَيْنَ اللَّهُ وَلَيْنَ اللَّهُ وَلَيْنَ اللَّهُ وَلَيْنَ اللَّهُ وَلَيْنَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْنَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْنَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ لَهُ وَكُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْنَ وَالَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَوْلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِقُولُ وَاللَّهُ وَالْمُولِقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوْلِقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوْلِقُولُ وَالْمُوْلِ

وقوله تعالى: ﴿ فَضَلُواْ ﴾ أي: عن طريق الحق؛ لأن الأقوال التي قالوها، والأمثال التي ضربوها كلها كذب وافتراء، وكفر مخلد في نار جهنم، فالذين قالوها هم أضل الضالين.

وقوله تعالى: ﴿ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا ۞ ﴾ فيه أقوال كثيرة متقاربة.

وأظهرها أن معنى: فلا يستطيعون سبيلًا، أي: طريقاً إلى الحق والصواب. ونفي الاستطاعة المذكور هنا، كقوله تعالى: ﴿ مَا كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُوا يُبْصِرُونَ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ كَانَتْ أَعَينُهُمْ فِي غِطَاءٍ عَن ذِكْرِى وَكَانُوا لا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴿ وقوله تعالى: ﴿ مَا كَانُوا لا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴿ وقد قدمنا الآيات الموضحة لذلك في سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مَا كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُوا يُبْصِرُونَ ﴿ وقد قدمنا أيضاً معنى الظلم والضلال وما فيهما من الإطلاقات في اللغة مع الشواهد العربية في مواضع متعددة من هذا الكتاب المبارك، فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِٱلسَّاعَةِ وَأَعْتَدْنَا لِمَن كَذَّبُواْ بِٱلسَّاعَةِ وَأَعْتَدْنَا لِمَن كَذَّبَ بِٱلسَّاعَةِ سَعِيرًا شَهِ .

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الكفار كذبوا بالساعة أي: أنكروا القيامة من أصلها؛ لإنكارهم البعث بعد الموت والجزاء، وأنه جلَّ وعلا أعتد؛ أي: هيأ وأعد لمن كذب بالساعة، أي: أنكر يوم القيامة، سعيراً، أي: ناراً شديدة الحر يعذبه بها يوم القيامة.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا ﴿ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَّبَ بِالسَّاعَة كَفَر مستوجب لنار جهنم، سَعِيرًا ﴿ اللَّهِ عَلَى أَن التكذيب بالسّاعة كفر مستوجب لنار جهنم، ٢٨٦ كما سترى الآيات / الدالة على ذلك قريباً إن شاء الله تعالى. وهذان الأمران المذكوران في هذه الآية الكريمة \_ وهما تكذيبهم بالسّاعة، ووعيد الله لمن كذب بها بالسعير \_ جاءا موضحين في آيات أخر.

أما تكذبيهم بيوم القيامة لإنكارهم البعث، والجزاء بعد الموت، فقد جاء في آيات كثيرة عن طوائف الكفار، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَنَوُلَآ مِلَوَ لَيْقُولُونَ ﴿ إِنَّ هَنَوُلَآ مَلَوَ لَكُوْ وَمَا نَحَنُ بِمُنشَرِينَ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ هَنَوُلُآ مِلَوَ لَكُوْ الْمَعْظُمُ وَهِي رَمِيتُ ﴿ إِلَّا مَوْتَكُنُ اللّٰهُ وَلَى عَير ذلك من وقوله تعالى: ﴿ مَن يُحِي ٱلْعِظْمَ وَهِي رَمِيتُ ﴿ إِلَى غير ذلك من اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ اللللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللللللللللللللللللللللللللللللللل

وأما كفر من كذب بيوم القيامة ووعيده بالنار، فقد جاء في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعَدَ اللّهِ حَقُّ وَالسَّاعَةُ لاَرَيْبَ فِيهَا قُلْتُمُ مَّا نَدْرِى مَا السَّاعَةُ إِن نَظُنُ إِلَّا ظَنَّا وَمَا غَنُ بِمُسَّتَيْقِنِينَ ﴿ وَمَأُونَكُمُ النّار ) بعد قوله: ﴿ وَمَأُونَكُمُ النّار ) بعد قوله: ﴿ مَا نَدْرِي مَا السَّاعَةُ ﴾ الآية، يدل على أن قولهم: ما ندري ما الساعة هو سبب كون النار مأواهم. وقوله بعده: ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّكُمُ اَتَّخَذَتُمُ عَاينَتِ اللّهِ هُرُوا ﴾ كون النار مأواهم. وقوله بعده: ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّكُمُ اَتَّخَذَتُمُ عَاينتِ اللّهِ هُرُوا ﴾

لا ينافي ذلك؛ لأن من اتخاذهم آيات الله هزواً تكذيبهم بالساعة، وإنكارهم البعث كما لا يخفى، وكقوله تعالى: ﴿ ﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ وَوَلَمُمْ أَوِذَا كُنَا تُرَبًا أَوِنًا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ أُولَتِهِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّمَ وَأُولَتِكَ الْأَغَلَالُ فِي أَعْنَاقِهِم وَأُولَتِكَ أَصْعَبُ النَّارِ هُمْ فِيها خَلِدُونَ فِي ﴾ فقد بين الأَغَلَالُ فِي أَعْنَاقِهِم وَأُولَتِكَ أَصْعَبُ النَّارِ هُمْ فِيها خَلِدُونَ فِي ﴿ فَقَد بين جَلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة من سورة الرعد أن إنكارهم البعث الذي عبروا عنه باستفهام الإنكار في قوله تعالى عنهم: ﴿ أَوِذَا كُنَّا تُرَبًا اللهِ خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ جامع بين أمرين:

الأول منهما: أنه عجب من العجب؛ لكثرة البراهين القطعية الواضحة الدالة على ما أنكروه.

والثاني منهما، وهو محل الشاهد من الآية: أن إنكارهم البعث المذكور كفر مستوجب للنار وأغلالها والخلود فيها، وذلك في قوله تعالى مشيراً إلى / الذين أنكروا البعث ﴿ أُولَتِكَ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمُ ٢٨٧ وَأُولَتِكَ اللَّذِينَ كَانَارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ فَ وَالْكِنَ الْكَيْرِ البعث إنكار البعث إنكار الساعة، وكقوله تعالى: ﴿ فَلَا يَصُدُنكَ عَنْهَا مَن لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَاتّبَعَ هَوَىلهُ فَتَرْدَى اللهاعة، وكقوله تعالى: ﴿ فَلَا يَصُدُنكُ عَنْهَا مَن لَا يؤمن عَنْهَا مَن لَا يؤمن اللهاعة عن الإيمان بها، ﴿ فَتَرْدَى اللها الله العدم إيمانك بها. والردى الهلاك، وهو هنا عذاب النار بسبب التكذيب بالساعة. وقد قال تعالى: ﴿ وَمَا يُشْيَعَنَّهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّى الله الله على أنه إن صده من لا يؤمن قال تعالى: ﴿ وَمَا يَشْيَعَنَّهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّى الله الله الله على الله على الله الله عنها، أن ذلك يكون سبباً لرداه، أي: هلاكه بعذاب النار كما لا يخفى، وكقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا الّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِعَالِي فِي الْمَذَابِ مُحْصَرُونَ الله في فاية الروم هذه بيئائِتِنَا وَلِقَامِ الْلَاحِرَةِ فَأُولَتَهِكَ فِي الْمَذَابِ مُصَرُونَ الله فاية الروم هذه تدل على أن الذين كذبوا بلقاء الآخرة، وهم الذين كذبوا بالساعة تدل على أن الذين كذبوا بالساعة الآخرة، وهم الذين كذبوا بالساعة على أن الذين كذبوا بالساعة الآخرة، وهم الذين كذبوا بالساعة على أن الذين كذبوا بالقاء الآخرة، وهم الذين كذبوا بالساعة على أن الذين كذبوا بالساعة المَا المَالَّةُ الله المنه المَا المَالَّةُ المَالَّةُ الْمُولُ الله المَالِي المُنْ الله المَا الله المَا المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المُنْ الله المَالِي المَالِي المُنْ الله المَالِي المُنْ الله المَالِي المُنْ الله المَالِي المَالِي المَالِي المُنْ الله المُنْ ا

معدودون مع الذين كفروا وكذبوا بآيات الله، وأنهم في العذاب محضرون. وهو عذاب النار. والآيات بمثل ذلك كثيرة.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة ﴿ بَلَ كَذَّبُواْ بِالسَّاعَةِ ﴾ أظهر الأقوال فيه عندي أنه متصل بما يليه، وأن بل فيه للإضراب الانتقالي. وقد أوضحنا معنى السعير مع بعض الشواهد العربية في أول سورة الحج. والعلم عند الله تعالى.

قوله تعالىٰ: ﴿إِذَا رَأَتُهُم مِّن مَّكَانِ بَعِيدٍ سَمِعُواْ لَمَا تَعَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴿
 وَزَفِيرًا ﴿

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن النار يوم القيامة إذا رأت الكفار من مكان بعيد، أي: في عرصات المحشر اشتد غيظها ٢٨٨ على من كفر / بربها، وعلا زفيرها فسمع الكفار صوتها من شدة غيظها، وسمعوا زفيرها.

وما ذكره جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة بين بعضه في سورة الملك، فأوضح فيها شدة غيظها من كفر بربها، وأنهم يسمعون لها أيضاً شهيقاً مع الزفير الذي ذكره في آية الفرقان هذه، وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِذَا ٱلْقُواْ فِيهَا سَمِعُواْ لَهَا شَهِيقاً وَهِي تَفُورُ ﴿ يَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ ٱلْغَيْظِ ﴾ أي: تعالى: من الله عن بعض من شدة غيظها على من كفر بالله تعالى.

وللعلماء أقوال في معنى الزفير والشهيق. وأقربها أنهما يمثلهما معاً صوت الحمار في نهيقه، فأوله زفير، وآخره الذي يردده في صدره شهيق.

والأظهر أن معنى قوله تعالى: ﴿ سَمِعُواْ لَمَا تَغَيُّظُا ﴾ أي: سمعوا

غليانها من شدة غيظها. ولما كان سبب الغليان التغيظ أطلقه عليه. وذلك أسلوب عربي معروف. وقال بعض أهل العلم: سمعوا لها تغيظاً، أي: أدركوه، والإدراك يشمل الرؤية والسمع. وعلى هذا فالسمع مضمن معنى الإدراك. وما ذكرنا أظهر.

وقال القرطبي: قيل: المعنى إذا رأتهم جهنم سمعوا لها صوت التغيظ عليهم، ثم ذكر في آخر كلامه أن هذا القول هو الأصح.

# مسألة

اعلم أن التحقيق أن النار تبصر الكفار يوم القيامة، كما صرح الله بذلك في قوله هنا: ﴿إِذَا رَأَتُهُم مِن مُكَانِ بَعِيدِ ﴾ ورؤيتها إياهم من مكان بعيد تدل على حدة بصرها كما لا يخفى، كما أن النار تتكلم كما صرح الله به في قوله: ﴿يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ ٱمّتكلَّ تِ وَتَقُولُ هَلَ مِن مَن مَلِ اللهِ عَلَى ذلك كثيرة، كحديث محاجة النار ٢٨٩ مع الجنة، وكحديث اشتكائها إلى ربها، فأذن لها في نفسين، ونحو ذلك. ويكفي في ذلك أن الله جلَّ وعلا صرح في هذه الآية أنها تراهم، وأن لها تغيظاً على الكفار، وأنها تقول: هل من مزيد.

واعلم أن ما يزعمه كثير من المفسرين وغيرهم من المنتسبين للعلم من أن النار لا تبصر، ولا تتكلم، ولا تغتاظ، وأن ذلك كله من قبيل المجاز، أو أن الذي يفعل ذلك خزنتها كله باطل ولا معول عليه؛ لمخالفته نصوص الوحي الصحيحة بلا مستند، والحق هو ما ذكرنا.

وقد أجمع من يعتد به من أهل العلم على أن النصوص من

الكتاب والسنَّة لا يجوز صرفها عن ظاهرها إلاَّ لدليل يجب الرجوع إليه، كما هو معلوم في محله.

وقال القرطبي في تفسير هذه الآية الكريمة: إن القول بأن النار تراهم هو الأصح، ثم قال: لما روي مرفوعاً أن رسول الله ﷺ قال: «من كذب على متعمداً فليتبوأ بين عيني جهنم مقعداً. قيل: يا رسول الله أو لها عينان؟ قال: أو ما سمعتم الله عزَّ وجل يقول: إذا رأتهم من مكان بعيد سمعوا لها تغيظاً وزفيراً، يخرج عنق من النار له عينان تبصران ولسان ينطق فيقول: وكلت بكل من جعل مع الله إلهاً آخر، فهو أبصر بهم من الطير بحب السمسم فيلتقطه» وفي رواية «يخرج عنق من النار فيلتقط الكفار لقط الطائر حب السمسم» ذكره رزين في كتابه، وصححه ابن العربي في قبسه. وقال: أي: تفصلهم عن الخلق في المعرفة، كما يفصل الطائر حب السمسم عن التربة. وخرجه الترمذي من حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «يخرج عنق من النار يوم القيامة له عينان تبصران، وأذنان تسمعان ولسان ينطق فيقول: إني وكلت بثلاث: بكل جبار عنيد، وبكل من ٢٩٠ دعا مع الله إلها آخر، وبالمصورين» / وفي الباب عن أبي سعيد. قال أبو عيسى أنه هذا حديث حسن غريب صحيح. انتهى محل الغرض من كلام القرطبي.

وقال صاحب الدر المنثور: وأخرج الطبراني، وابن مردويه من طريق مكحول، عن أبي أمامة قال: قال رسول الله على: «من كذب على متعمداً فليتبوأ مقعداً من بين عيني جهنم. قالوا يا رسول الله: وهل لجهنم من عين؟ قال: نعم، أما سمعتم الله يقول: إذا رأتهم من مكان بعيد. فهل تراهم إلا بعينين وأخرج عبد بن حميد،

وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم من طريق خالد بن دريك، عن رجل من الصحابة قال: قال رسول الله ﷺ: «من يقل علي ما لم أقل، أو ادعى إلى غير والديه، أو انتمى إلى غير مواليه، فليتبوأ بين عيني جنهم مقعداً قيل: يا رسول الله وهل لها من عينين؟ قال: نعم، أما سمعتم الله يقول: إذا رأتهم من مكان بعيد» إلى آخر كلامه. وفيه شدة هول النار، وأنها تزفر زفرة يخاف منها جميع الخلائق.

نرجو الله جلَّ وعلا أن يعيذنا وإخواننا المسلمين منها، ومن كل ما قرب إليها من قول وعمل.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا أَلْقُواْ مِنْهَا مَكَانَا ضَيِّقًا مُقَرَّنِينَ دَعَوْاً هُنَالِكَ ثُبُورًا وَبَحِدًا وَادْعُواْ ثُبُورًا هُنَالِكَ ثُبُورًا وَبَحِدًا وَادْعُواْ ثُبُورًا كَنْ يُكُورًا وَبَحِدًا وَادْعُواْ ثُبُورًا كَنْ يَكُورُا وَبَحِدًا وَادْعُواْ ثُبُورًا كَنْ يَكُورُا وَبَحِدًا وَادْعُواْ ثُبُورًا كَنْ يَكُورُا وَبَحِدًا وَادْعُواْ ثُبُورًا كَالِكَ مُنْكِرًا فَيْهِمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّ

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن أهل النار إذا ألقوا، أي: طرحوا في مكان ضيق من النار، في حال كونهم مقرنين، دعوا هنالك، أي: في ذلك المكان الضيق ثبوراً، فيقال لهم: لا تدعوا ثبوراً واحداً، وادعوا ثبوراً كثيراً، فقوله: مكاناً منصوب على الظرف، كما قال أبو حيان في البحر المحيط.

رُوما ذكره هنا من أنهم يلقون في مكان ضيق من النار، جاء ٢٩١ مذكوراً أيضاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُوَّوَصَدَةً ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِاَيكِنِنَا هُمْ مُوَّصَدَةً ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِاَيكِنِنَا هُمْ أَصَحَتُ الْمَشْتَمَةِ ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِاَيكِنِنَا هُمْ أَصَحَتُ الْمَشْتَمَةِ ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِاَيكِنِنَا هُمْ أَصَحَتُ الْمَشْتَمَةِ ﴿ وَاللَّهِ عَلَيْهِمْ نَارٌ مُؤْصَدَةً ﴿ وَهِ عَنَى مؤصدة في الموضعين بهمز، وبغير همز: مطبقة أبوابها، مغلقة عليهم كما أوضحناه بشواهده العربية في سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى:

﴿ وَكُلْبُهُ مِنْسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِ ﴾ ومن كان في مكان مطبق مغلق عليه، فهو في مكان ضيق. والعياذ بالله. وقد ذكر أن الواحد منهم يجعل في محله من النار بشدة كما يدق الوتد في الحائط. وعن ابن مسعود: أن جهنم تضيق على الكافر كتضييق الزج على الرمح. والزج بالضم: الحديدة التي في أسفل الرمح.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: مقرنين، أي: في الأصفاد بدليل قوله تعالى في سورة إبراهيم: ﴿ وَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَبِنِ مُقَرَّنِينَ فِي الأَصفاد القيود. والأظهر أن معنى مقرنين: أن الكفار يقرن بعضهم إلى بعض في الأصفاد والسلاسل. وقال بعض أهل العلم: كل كافر يقرن هو وشيطانه، وقد قال تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا جَاءَنَا قَالَ يَعْلَى: ﴿ حَتَّى إِذَا عَلَى الْمُشْرِقَيِّنِ فَيِنْسُ الْقَرِينُ ﴿ كَالَ الْمُشْرِقَيِّنِ فَيْنُسُ ٱلْقَرِينُ ﴿ كَالَ الْمُشْرِقَيِّنِ فَيْنُسُ ٱلْقَرِينُ ﴿ كَالَ اللَّهُ الْمُشْرِقَيِّنِ فَيْنُسُ ٱلْقَرِينُ ﴿ كَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُشْرِقَيْنِ فَيْنُسُ ٱلْقَرِينُ ﴿ كَالْمُشْرِقَيْنَ فَيْنُ الْقَرِينُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّالَةُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وهذا أظهر من قول من قال: مقرنين مكتفين، ومن قول من قال: مقرنين، أي: قرنت أيديهم إلى أعناقهم في الأغلال. والثبور: الهلاك والويل والخسران.

وقال ابن كثير: والأظهر أن الثبور يجمع الخسار والهلاك والويل والدمار. كما قال موسى لفرعون: ﴿ وَإِنِي لَأَظُنُّكَ يَنفِرَعَوْنُ مَنْ بُورًا ﴿ وَإِنِّي لَأَظُنُّكَ يَنفِرَعَوْنُ مَنْ بُورًا ﴿ وَإِنِّي السّهمي:

إذ أجاري الشيطان في سنن الغـ حيِّ ومن مال ميله مثبور. اهـ وقال الجوهري في صحاحه: والثبور الهلاك والخسران أيضاً، قال الكمت:

وقوله تعالى: ﴿ دَعَوَّا هُنَالِكَ ثُبُولًا ﴿ مَعَنَى دَعَائِهِمَ النَّبُورِ هُو قُولُهُمْ: واثبوراه. يعنون: يا ويل، ويا هلاك تعال، فهذا حينك وزمانك.

وقال الزمخشري: ومعنى وادعوا ثبوراً كثيراً أنكم وقعتم فيما ليس ثبوركم فيه واحداً، إنما هو ثبور كثير، إما لأن العذاب أنواع وألوان، كل نوع منها ثبور، لشدته وفظاعته، أو لأنهم كلما نضجت جلودهم بدلوا غيرها، فلا غاية لهلاكهم. اهـ.

### تنبيه

اعلم أنه تعالى في هذه الآية الكريمة قال: ﴿ مَكَانًا ضَيِقًا ﴾ وقال وكذلك في الأنعام في قوله تعالى: ﴿ يَجْعَلُ صَدْرَهُ ضَيِقًا حَرَجًا ﴾ وقال في هود: ﴿ وَضَابِقُ بِهِ صَدْرُك ﴾ فما وجه التعبير في سورة هود، بقوله: ضائق على وزن فاعل، وفي الفرقان والأنعام بقوله: ضيقاً على وزن فيعل مع أنه في المواضع الثلاثة هو الوصف من ضاق يضيق، فهو ضيق.

والجواب عن هذا هو أنه تقرر في فن الصرف أن جميع أوزان الصفة المشبهة باسم الفاعل إن قصد بها الحدوث والتجدد جاءت على وزن فاعل مطلقاً، كما أشار له ابن مالك في لاميته بقول:

وفاعل صالح للكل إن قصد الـ حدوث نحو غدا ذا جاذل جذلا

وإن لم يقصد به الحدوث والتجدد بقي على أصله.

وإذا علمت ذلك فاعلم أن قوله تعالى في سورة هود: ﴿ فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بِعَضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَآبِقُ بِدِ صَدْرُكَ ﴾ أريد به أنه يحدث له ضيق الصدر، ويتجدد /له بسبب عنادهم وتعنتهم في قولهم: ﴿ لَوَلَاَ أُنزِلَ ٢٩٣

عَلَيْهِ كَنْزُ أَوْ جَاءَمَعُهُ مَلَكُ ﴾ ولما كان كذلك، قيل فيه: ضائق بصيغة اسم الفاعل. أما قوله: ضيقاً في الفرقان والأنعام فلم يُرد به حدوث، ولذلك بقي على أصله.

ومن أمثلة إتيان الفيعل على فاعل إن قصد به الحدوث قوله تعالى: ﴿ وَضَآ إِنِيُ اللَّهِ عَلَى الْعَالِي :

أبلغ خداشا أنني ميت كل امرىء ذي حسب مائت

فلما أراد حدوث الموت قال: مائت بوزن فاعل، وأصله ميت على وزن فيعل.

ومن أمثلته في فَعِل بفتح فكسر قول أبي عمرو أشجع بن عمرو السلمي يرثي قتيبة بن مسلم:

فما أنا من رزء وإن جل جازع ولا بسرور بعد موتك فارح

فلما نفى أن يحدث له في المستقبل فرح ولا جزع قال: جازع وفارح، والأصل: جزع وفرح.

ومثاله في فعيل قول لبيد:

حسبت التقى والجود خير تجارة رباحاً إذا ما المرء أصبح ثاقلا

فلما أراد حدوث الثقل قال: ثاقلاً، والأصل ثقيل، وقول السمهري العكلي:

بمنزلة أما اللئيم فسامن بها وكرام الناس باد شحوبها فلما أراد حدوث السمن قال: «فسامن»، والأصل: سمين.

واعلم أن قراءة ابن كثير ضيقاً بسكون الياء في الموضعين

راجعة في المعنى إلى قراءة الجمهور بتشديد الياء؛ لأن إسكان الياء تخفيف كهين ولين، في هين ولين. والعلم عند الله تعالى.

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ أَذَالِكَ خَيْرٌ أَمْ جَنَّةُ ٱلْخُلْدِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٢٩٤ أَلُمُنَّ قُونَ كَانَتَ لَمُ مَجَزَآءُ وَمَصِيرًا ۞ لَمُنَّ فِيهَا مَا يَشَآءُ ونَ خَالِدِينَ كَانَتَ كَانَتَ لَمُمْ جَزَآءُ وَمَصِيرًا ۞ لَمُنْ فِيهَا مَا يَشَآءُ ونَ خَالِدِينَ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ وَعَدًا مَّسْتُولًا ۞ .

التحقيق أن الإشارة في قوله: (أذلك) راجعة إلى النار، وما يلقاه الكفار فيها من أنواع العذاب كما ذكره جلَّ وعلا بقوله: ﴿ وَأَعْتَذُنَا لِمَن كَذَبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا ﴿ اللَّهِ وَله تعالى : ﴿ وَأَدْعُواْ ثُبُورًا كَمْ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا ﴿ إلى قوله تعالى : ﴿ وَأَدْعُواْ ثُبُورًا الله الإشارة راجعة إلى الكنز والجنة في قوله تعالى : ﴿ أَوْ يُلْقَى إِلَيْهِ كَنَرُ الْمِ تَكُونُ لَهُ جَنَّةٌ ﴾ الآية، وكقول من قال: إنها راجعة إلى الجنات والقصور المعلقة على المشيئة في قوله تعالى : ﴿ بَبَارِكَ ٱلَّذِي إِن شَاءَ والتحقيق إن شاء الله أنه لما ذكر شدة عذاب النار وفظاعته قال: أذلك العذاب خير أم جنة الخلد؟ الآية.

وهذا المعنى الذي تضمنته هذه الآية الكريمة، جاء أيضاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في سورة الصافات: ﴿ إِنَّ هَاذَا لَمُو اَلْفَوْزُ الْمَعْنِي الْمَوْنَ هَا الْمَوْنَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللِلْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ ال

وفي هذه الآيات وأمثالها في القرآن إشكال معروف، وهو أن يقال: لفظ خير في الآيات المذكورة صيغة تفضيل كما قال في الكافية:

وغالباً أغناهم خير وشر عن قولهم: أخير منه وأشر ٢٩٥ / كما قدمناه موضحاً في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ ٱحْسَنُواْ فِهَاذِهِ ٱلدُّنْ اَحَسَنَةٌ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ ﴾ الآية.

والمعروف في علم العربية أن صيغة التفضيل تقتضي المشاركة بين المفضل والمفضل عليه فيما فيه التفضيل إلا أن المفضل أكثر فيه وأفضل من المفضل عليه، ومعلوم أن المفضل عليه في الآيات المذكورة الذي هو عذاب النار لا خير فيه البتة، وإذن فصيغة التفضيل فيها إشكال.

والجواب عن هذا الإشكال من وجهين:

الأول: أن صيغة التفضيل قد تطلق في القرآن، وفي اللغة مراداً بها مطلق الاتصاف، لا تفضيل شيء على شيء. وقدمناه مراراً وأكثرنا من شواهده العربية في سورة النور وغيرها.

الثاني: أن من أساليب اللغة العربية أنهم إذا أردوا تخصيص شيء بالفضيلة، دون غيره جاءوا بصيغة التفضيل، يريدون بها خصوص ذلك الشيء بالفضل، كقول حسان بن ثابت رضي الله عنه: أتهجوه ولست له بكفء فشرّكما لخيركما الفداء وكقول العرب: الشقاء أحب إليك، أم السعادة؟ وقوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ السِّجِنُ أَحَبُ إِلَى ﴾ الآية.

قال أبو حيان في البحر المحيط في قوله تعالى: ﴿ أَذَالِكَ خَيْرٌ ﴾

الآية: وخير هنا ليست تدل على الأفضلية، بل هي على ما جرت به عادة العرب في بيان فضل الشيء، وخصوصيته بالفضل دون مقابلة كقوله:

## \* فشركما لخيركما الفداء \*

/ وكقول العرب: الشقاء أحب إليك أم السعادة، وكقوله: ٢٩٦ ﴿ ٱلسِّجْنُ آَحَبُ إِلَىّٰ مِمَّا يَدْعُونَنِي إِلَيْهِ ﴾ وهذا الاستفهام على سبيل التوقيف والتوبيخ. اهـ الغرض من كلام أبي حيان.

وعلى كل حال فعذاب النار شر محض لا يخالطه خير البتة كما لا يخفى، والوجهان المذكوران في الجواب متقاربان.

وقوله تعالى في هذه الآية: ﴿أَمْ جَنَّةُ ٱلْخُلْدِ ٱلَّتِي وُعِدَ الْمُنَّقُونَ ﴾ العائد محذوف، أي: وعدها المتقون. والآية تدل على أن الوعد الصادق بالجنة يحصل بسبب التقوى.

وقد قدمنا الآيات الدالة على ذلك بإيضاح في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ كُنَالِكَ يَجُزِى ٱللَّهُ ٱلْمُنَّقِينَ شَيْكَ ﴿ كُنَالِكَ يَجُزِى ٱللَّهُ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ كَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقوله تعالى: ﴿ لَمُمْ فِيهَا مَا يَشَاءُونَ ﴾ العائد أيضاً محذوف كالذي قبله، أي: ما يشاؤونه، وحذف العائد المنصوب بالفعل أو الوصف كثير، كما قال في الخلاصة:

\* والحذف عندهم كثير منجلي \*

في عائد متصل إن انتصب بفعل أو وصف كمن نرجو يهب

وهذه الآية الكريمة تدل على أن أهل الجنة يجدون كل ما يشاؤونه من أنواع النعيم.

وقد قدمنا الآيات الدالة على ذلك في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ جَنَّنَتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا تَجَرِّى مِن تَعْتِهَا ٱلْآنَهَا لَمُ فَيهَا مَا يَشَاءه يَثَاءُونَ ﴾ والآيات المذكورة تدل على أن حصول كل ما يشاءه الإنسان لا يكون إلا في الجنة.

وقوله: ﴿ كَانَتْ لَهُمْ جَزَآءُ وَمُصِيرًا ۞ المصير مكان الصيرورة. وقد مدح الله جزاءهم ومحله، كقوله تعالى: ﴿ يَعْمَ ٱلثَّوَابُ وَحَسُنَتُ مُرْتَفَقًا ۞ لأن حسن المكان وجودته من أنواع النعيم.

۲۹۷ / وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ وَعُدًا مَّسَّ وَلَا شَهُ ﴾ فيه وجهان معروفان:

أحدهما: أن معنى كونه مسؤولاً أن المؤمنين كانوا يسألونه، وكانت الملائكة أيضاً تسأله لهم. أما سؤال المسلمين له فقد ذكره تعالى بقوله عنهم: ﴿ رَبَّنَا وَءَالِنَا مَا وَعَد تَّنَا عَلَىٰ رُسُلِكَ وَلَا تُحْزِنَا يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴿ رَبَّنَا وَءَالِنَا مَا وَعَد تَّنَا عَلَىٰ رُسُلِكَ وَلَا تُحْزِنَا يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴿ رَبَّنَا وَأَدْخِلَهُ مَ جَنَّتِ عَذْنِ ٱلَّتِي وَعَد تَهُم ﴾ الآية.

وقال بعض العلماء: مسؤولاً، أي: واجباً؛ لأن ما وعد الله به فهو واجب الوقوع؛ لأنه لا يخلف الميعاد، وهو جلَّ وعلا يوجب على نفسه بوعده الصادق ما شاء، لا معقب لحكمه. ويستأنس لهذا القول بلفظة (على) في قوله: ﴿ كَانَ عَلَى رَبِّكَ وَعَدًا مَّسَّتُولًا شَيَّ كَالَ كَقُوله تعالى: ﴿ وَكَانَ حَقَّا عَلَيْنَا نَصَّرُ الْمُؤْمِنِينَ شَيْ ﴾.

وقال بعض أهل العلم: إن المسلمين يوم القيامة يقولون: قد فعلنا في دار الدنيا كل ما أمرتنا به فأنجز لنا ما وعدتنا.

والقولان الأولان أقرب من هذا. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ فَيَقُولُ ءَأَنتُمْ أَضَلَلْتُمْ عِبَادِى هَنَوُلآءِ أَمْ هُمْ ضَالُواْ السّبِيلَ ﴿ قَالُواْ سُبْحَنكَ مَا كَانَ يَنْبَغِى لَنَا أَن تَتَخِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِيَاءَ وَلَكِكن مَتَعْتَهُمْ وَءَابَاءَ هُمْ حَتَى نَسُواْ الدِّكَرَ وَكَانُواْ قَوْمًا بُورًا ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

قرأ هذا الحرب عامة السبعة غير ابن كثير وحفص عن عاصم: نحشرهم، بالنون الدالة على العظمة. وقرأ ابن كثير، وحفص، عن عاصم: يحشرهم بالياء / المثناة التحتية. وقرأ عامة السبعة غير ٢٩٨ ابن عامر: فيقول بالياء المثناة التحتية. وقرأ ابن عامر: فنقول بنون العظمة.

فتحصل أن ابن كثير وحفصاً يقرآن بالياء التحتية فيهما، وأن ابن عامر يقرأ بالنون فيهما، وأن باقي السبعة يقرؤون: نحشرهم بالنون، فيقول بالياء.

وقد ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه يحشر الكفار يوم القيامة، وما كانوا يعبدون من دونه؛ أي: يجمعهم جميعاً فيقول للمعبودين: أأنتم أضللتم عبادي هؤلاء فزينتم لهم أن يعبدوكم من دوني، أم هم ضلوا السبيل؛ أي: كفروا وأشركوا بعبادتهم إياكم من دوني من تلقاء أنفسهم من غير أن تأمروهم بذلك، ولا أن تزينوه لهم، وأن المعبودين يقولون: سبحانك، أي: تنزيهاً لك عن الشركاء، وكل ما لا يليق بجلالك وعظمتك، ما كان ينبغي لنا أن نتخذ من دونك أولياء، أي: ليس للخلائق كلهم أن يعبدوا أحداً سواك لا نحن ولا هم، فنحن ما دعوناهم إلى ذلك، بل فعلوا ذلك من تلقاء أنفسهم، من غير أمرنا، ونحن برآء منهم، ومن عبادتهم، ثم

قال: ﴿ وَلَكِكِن مَّتَعْتَهُمْ وَءَابِكَآءَهُمْ ﴾ أي: طال عليهم العمر، حتى نسوا الذكر أي: نسوا ما أنزله عليهم على ألسنة رسلك من الدعوة إلى عبادتك وحدك، لا شريك لك، وكانوا قوماً بوراً. قال ابن عباس: أي: هلكي، وقال الحسن ومالك عن الزهري: أي: لا خير فيهم. اهـ. الغرض من كلام ابن كثير.

وقال أبو حيان في البحر: ما كان ينبغي لنا أن نتخذ من دونك من أولياء، أي: ما كان يصح لنا ولا يستقيم. إلى آخر كلامه.

وقال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الأظهر عندي شمول المعبودين المذكورين للأصنام، مع الملائكة وعيسى، وعزير؛ لأن ذلك تدل عليه قرينتان قرآنيتان.

الأولى: أنه عبر عن المعبودين المذكورين بما التي هي لغير العاقل في قوله: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ ﴾ الآية. فلفظة ما تدل على شمول غير العقلاء، وأنه غلب غير العاقل لكثرته.

القرينة الثانية: هي دلالة آيات من كتاب الله على أن المعبودين غافلون عن عبادة من عبدهم، أي: لا يعلمون بها؛ لكونهم غير عقلاء، كقوله تعالى في سورة يونس: ﴿ وَقَالَ شُرَكَّا وَهُم مَّا كَنُمُم إِيَّانَا تَعْبُدُونَ ۞ فَكَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ إِن كُنَّا عَنْ عِبَادُتِكُمْ لَغَنَفِلِينَ ﴾، وإنما كانوا غافلين عنها لأنهم جماد لا يعقلون. وإطلاق اللفظ المختص بالعقلاء عليهم نظراً إلى أن المشركين نزلوهم منزلة العقلاء كما أوضحناه في غير هذا الموضع، وكقوله تعالى في الأحقاف: ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَن لَّا يَسْتَجِيبُ لَهُ وَإِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ غَلِفِلُونَ ۞ وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ لَهُمْ أَعْدَآءً وَكَانُواْ بِعِبَادَتِهِمْ كَفِرِينَ ۞﴾ فقد دل قوله تعالى / ﴿ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ غَنِفُونَ ۞﴾ على ٣٠٠ أنهم لا يعقلون، ومع ذلك قال: ﴿ وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ لَهُمْ آَعُدَآءُ وَكَانُواْ بِعِبَادَتِهِمْ كَفِرِينَ ۞﴾ وكقوله تعالى في العنكبوت: ﴿ وَقَالَ إِنَّمَا ٱتَّخَذْتُرُمِّن دُونِ ٱللَّهِ أَوْتَنَا مَّوَدَّةَ بَيْنِكُمْ فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا أَثُمَّ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ يَكَفُرُ بَعْضُكُم بِبَعْضِ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾ الآية. فصرح بأنهم أوثان، ثم ذكر أنهم هم وعبدتهم يلعن بعضهم بعضاً، وكقوله تعالى: ﴿ كَلَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ١ ١ ﴾ إلى غير ذلك من الآبات.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ حَتَّىٰ نَسُوا ٱلذِّكَرَ ﴾ الظاهر أن معنى نسوا تركوا. والأظهر أن الذكر هو ما جاءت به الرسل من التوحيد، وقيل: ذكر الله بشكر نعمه. والأصح أن قوله: (بوراً) معناه

هلكى، وأصله اسم مصدر يقع على الواحد وعلى الجماعة. فمن إطلاقه على الجماعة. فون إطلاقه على الجماعة. قوله هنا: ﴿ وَكَانُواْ قَوْمًا بُورًا شَ وَقُوله في سورة الفتح: ﴿ وَظَنَنتُمْ ظَنَ ٱلسَّوْءِ وَكُنتُمْ قَوْمًا بُورًا شَ ﴾ ومن إطلاقه على المفرد قول عبد الله بن الزبعري السهمي رضي الله عنه:

يا رسول المليك إن لساني راتق ما فتقت إذ أنا بور

ويطلق البور على الهلاك. وعن ابن عباس أنها لغة أهل عمان، وهم من أهل اليمن، ومنه قول الشاعر:

فلا تكفروا ما قد صنعنا إليكم وكافوا به فالكفر بور لصانعه

واعلم أن ما ذكره الزمخشري في هذه الآية، وأطنب فيه من أن الله لا يضل أحداً مذهب المعتزلة، وهو مذهب باطل وبطلانه في غاية الوضوح من كتاب الله وسنَّة نبيه ﷺ، فإياك أن تغتر به. وما ذكر عن الحسن البصري، ومالك عن الزهري، من أن معنى بوراً لا خير فيهم له وجه في اللغة العربية، ولكن التحقيق أنه ليس معنى الآية، وأن معنى بوراً هلكى كما تقدم. والعلم عند الله تعالى.

## ٣٠١ / \* قوله تعالىٰ: ﴿ فَقَدْكَذَّ بُوكُم بِمَا نَقُولُونَ ﴾ .

قَرِّكُر جلَّ وعلا في هذه الآية: أن المعبودين كذبوا العابدين وذلك في قوله عنهم: ﴿ قَالُواْ سُبْحَننَكَ مَا كَانَ يَـنْبَغِى لَنَا أَن نَتَّخِذَ مِن دُونِكِ مِنْ أَوْلِيكَ مِنْ أَوْلِيكَ مِنْ أَوْلِيكَ مِنْ أَوْلِيكَ مِنْ أَوْلِيكَ مِنْ أَوْلِيكَ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من تكذيب المعبودين للعابدين جاء في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُواْ لَمُمُ الْعَابِدِينَ جاء في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَءَا ٱلَّذِينَ أَشَرَكُواْ شُرَكَااً وَكَانُواْ مِبِاَدَتِهِمْ كَفِرِينَ ﴿ وَكَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا رَءَا ٱلَّذِينَ أَشَرَكُواْ فَمُ اللَّهِ مِنْ وَفِكَ فَأَلْقَوَا مُرَكَاءَهُمْ قَالُواْ رَبَّنَا هَمُولًا مِشْرَكَاوُنَا ٱلَّذِينَ كُنَّا نَدْعُواْ مِن دُونِكَ فَأَلْقَوَا

إِلَيْهِمُ ٱلْقَوْلَ إِنَّكُمُ لَكَلْدِبُونَ ۞﴾ وقوله: ﴿ فَزَيَّلْنَا بَيْنَهُمُّ وَقَالَ شُرَكَا وَهُمُ مَّا كُنْتُمْ إِيَّانَا تَعْبُدُونَ ۞﴾ وقوله تعالى: ﴿ كَلَّا سَيَكْفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ۞﴾ والآيات بمثل ذلك كثيرة معلومة.

قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَظْلِم مِنكُمْ نُذِقَهُ عَذَابًا كَابِيرًا شَهِ ﴾.

قال ابن كثير: ومن يظلم منكم، أي: يشرك بالله، وذكره القرطبي عن ابن عباس رضي الله عنهما. وهذا التفسير تشهد له آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ فَيْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ فَيْ ﴿ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنّكَ إِذَا مِّنَ الظَّلِمِينَ فَي وقوله تعالى: ﴿ إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴿ وَقَد ثبت الظَّلِمِينَ فَي وقوله تعالى: ﴿ إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴿ وَقَد ثبت في صحيح البخاري أن النبي عَلَي فسر الظلم في قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَلِبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ ﴾ فقال: أي: بشرك، كما قدمناه موضحاً.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتْنَةً ﴾.

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة أنه جعل بعض الناس فتنة لبعض.

/ وهذا المعنى الذي دلت عليه الآية ذكره في قوله تعالى: ٣٠٢ ﴿ وَكَذَالِكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِيَقُولُوا أَهَلَوُلاَ مِنَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ بَيْنِنَا ﴾ الآية.

وقال القرطبي في تفسير قوله: ﴿ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِي تفسير قوله: ﴿ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتْنَةً ﴾ ومعنى هذا: أن كل واحد مختبر بصاحبه، فالغني ممتحن بالغني، بالفقير، عليه أن يواسيه، ولا يسخر منه، والفقير ممتحن بالغني،

عليه أن لا يحسده، ولا يأخذ منه إلا ما أعطاه، وأن يصبر كل واحد منهما على الحق، كما قال الضحاك في معنى: أتصبرون، أي: على الحق، وأصحاب البلايا يقولون: لِمَ لَمْ نعاف، والأعمى يقول: لم لم أجعل كالبصير؟ وهكذا صاحب كل آفة، والرسول المخصوص بكرامة النبوة فتنة لأشراف الناس من الكفار في عصره، وكذلك العلماء، وحكام العدل، ألا ترى إلى قولهم: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلَا نُزِلَ هَذَا الْمَعَافَى، ويحقر المعافى المبتلى، والصبر أن يحسد المبتلى المعافى، ويحقر المعافى المبتلى، والصبر أن يحبس كلاهما نفسه، هذا عن البطر، وذلك عن الضجر. انتهى محل الغرض من كلام القرطبي.

وإذا علمت معنى كون بعضهم فتنة لبعض. فاعلم أن قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضِ ﴾ الآية. فيه فتنة أغنياء الكفار بفقراء المسلمين، حيث احتقروهم وازدروهم، وأنكروا أن يكون الله من عليهم دونهم؛ لأنهم في زعمهم لفقرهم، ورثاثة حالهم لا يمكن أن يرحمهم الله ويعطيهم من فضله الواسع، كما قال تعالى عنهم أنهم قالوا فيهم: ﴿ لَوَ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْدٍ ﴾ وقال: ﴿ أَمُنِلَ عَلَيْهِ الذِّكُرُ مِنَ الآيات. وسيوبخهم الله يوم القيامة على احتقارهم لهم في الدنيا، كما قال تعالى: ﴿ أَهَتُولُكَ اللَّينَ أَفْسَمتُم لَا يَنَالُهُمُ الله برحمة أَوْ المَنْوا المِنَا الله على الذيا، كما قال تعالى: ﴿ أَهَتُولُكَ اللَّذِينَ الْسَمتُم لَا يَنَالُهُمُ الله برحمة أَوْ المَنْوا عِنَامُوا عَلَيْكُم وَلاَ أَنتُم تَحْزَنُونَ ﴿ وَلاَ اللَّينَ ءَامَنُوا مِنَ اللَّذِينَ ءَامَنُوا مِنَ اللَّذِينَ ءَامَنُوا مِنَ الْذِينَ ءَامَنُوا مِنَ الْقِيمَ اللَّذِينَ ءَامَنُوا مِنَ الْقَيْمَ اللَّذِينَ ءَامَنُوا مِنَ الْقِيمَ مُنَوا مِنَ الْقَيْمَ الْقِيمَ مُوا مِنَ الْقِيمَ مُوا مِنَ الْقِيمَ الْقِيمَةُ وَلَا مَرُوا مِنَ اللّهِ عَلَى اللّهُ مُنْ اللّهِ عَلَى اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنُوا مِنَ اللّهُ اللّهُ مُنُوا مِنَ اللّهُ مُنَادُ مَا كَانُوا مِنَ اللّهِ مَنُوا مِنَ اللّهِ مَا اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَقُولُهُ مَا لَوْلُوا مِنَ اللّهُ الْوَلَا مَا كَانُوا مَعَلَى اللّهُ الْمَالَى اللّهُ الْمُعَلّمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمَعْلَونَ اللّهُ وَلَا مَنُوا مَنَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

وقول ه تعالى: أتصبرون، أي: على الحق أم لا تصبرون؟ والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْمَكَتِهِكَةُ أَوْ زَيَىٰ رَبَّنَا لَقَدِ ٱسْتَكْبَرُواْ فِي أَنفُسِهِمْ وَعَتَوْ عُتُواً كَيْنَا ٱلْمَكَتِهِكَةُ أَوْ زَيَىٰ رَبَّنَا لَقَدِ ٱسْتَكْبَرُواْ فِي أَنفُسِهِمْ وَعَتَوْ عُتُواً كَيْمِرُا شَهُ .

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الذين لا يرجون لقاء الله قالوا: لولا أنزل علينا الملائكة، أو نرى ربنا. ولولا في هذه الآية للتحضيض.

والمعنى أنهم طلبوا بحث وشدة أن تنزل عليهم الملائكة أو يرون ربهم. وهذا التعنت الذي ذكره الله عنهم هنا من طلبهم إنزال الملائكة عليهم، أو رؤيتهم ربهم ذكره في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ أَوْ تَأْتِى بِاللّهِ وَالْمَلَيْكِكَةِ فَبِيلًا ﴿ وَقُولُهم : ﴿ لَوْلاَ أَنزِلَ عَلَيْنَا الْمَلَتُ عَلَيْنَا الْمَلَتُ عَلَيْنَا لَيْكَ وَقُولُهم : ﴿ لَوْلاَ أَنزِلَ عَلَيْنَا الْمَلَتُ عَلَيْ اللّهِ وَالْمَلْكَ عَلَيْنَا كَمَا أُوحِت إليك . وهذا القول يدل له قوله تعالى : ﴿ قَالُواْ لَن نُوْمِنَ حَتَّى نُوْقَى مِثْلُ مَا أُوقِى رُسُلُ اللّهِ ﴾ الآية ، وقيل : لولا أنزل علينا الملائكة فنراهم عياناً . وهذا يدل له قوله تعالى : ﴿ أَوْ تَاقِي بِاللّهِ وَالْمَلَيْكِكَةِ فَيِيلًا ﴿ أَنِ مَعَاينة ، على القول بذلك . وقد قدمنا الأقوال في ذلك في سورة بني إسرائيل .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: لا يرجون. قال بعض العلماء: لا يرجون، أي: لا يخافون لقاءنا؛ لعدم إيمانهم بالبعث. والرجاء يطلق على الخوف كما يطلق على الطمع. قال بعض العلماء: ومنه قوله تعالى: ﴿ مَّا لَكُورُ لا نُرْجُونَ لِلَهِ وَقَالاً ﴿ اللهِ عَظمة ، ومنه قول أبي ذؤيب الهذلي:

إذا لسعته النحل لم يرج لسعها وخالفها في بيت نوب عواسل

٣٠٤ / فقوله: لم يرج لسعها: أي: لم يخف لسعها.

وقال بعض أهل العلم: إطلاق الرجاء على الخوف لغة تهامة، وقال بعض العلماء: لا يرجون لقاءنا لا يأملون، وعزاه القرطبي لابن شجرة، وقال: ومنه قول الشاعر:

أترجو أمة قتلت حسينا شفاعة جده يوم الحساب أي: أتأمل أمة إلخ.

والذي لا يؤمن بالبعث لا يخاف لقاء الله؛ لأنه لا يصدق بالعذاب، ولا يأمل الخير من تلقائه؛ لأنه لا يؤمن بالثواب.

وقوله جلَّ وعلا: ﴿ لَقَدِ اَسْتَكُبُرُواْ فِيَ اَنفُسِهِم ﴾ أي: أضمروا التكبر عن الحق في قلوبهم، واعتقدوه عناداً وكفراً. ويوضح هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ وَعَتَوْ عُتُوا كَبِيرا ﴿ إِنْ فِي صُدُورِهِم إِلاَ كِبَرُ مَّا هُم بِيلِغِيدً ﴾ أي: تجاوزوا الحد في الظلم والطغيان، يقال: عتا علينا فلان، أي: تجاوز الحد في ظلمنا، والطغيان، يقال: عتا علينا فلان، أي: تجاوز الحد في إفراطه، ووصفه تعالى عتوهم المذكور بالكبر يدل على أنه بالغ في إفراطه، وأنهم بلغوا غاية الاستكبار، وأقصى العتو. وهذه الآية الكريمة تدل على أن تكذيب الرسل بعد دلالة المعجزات، ووضوح الحق وعنادهم والتعنت عليهم بطلب إنزال الملائكة، أو رؤية الله، استكبارٌ عن الحق عظيم وعتو كبير يستحق صاحبه النكال، والتقريع، ولذا شدد الله النكير على من تعنت ذلك التعنت واستكبر عن قبول الحق، كما في قوله تعالى: ﴿ أَمْ تُرِيدُونِ أَنْ أَنْ تَسْعَلُواْ رَسُولَكُمْ كَمَا شَيِلَ مُوسَىٰ مِن فَيَلُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُكُ أَهْلُ ٱلْكِنْفِ أَنْ ثُنَزِلَ عَلَيْهِمْ كِنْبُا مِن ٱلسَّمَاءِ فَقَد سَالُواْ مُوسَىٰ أَ كُبُرُ مِن ذَلِكَ فَقَالُوا أَرْنَا اللَّهُ جَهْرَةً فَا أَخَذَتُهُمُ الصَّنِعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ ﴾ من تعالى: ﴿ يَسْعَلُكُ أَهْلُ ٱلْكِنْفِ أَنْ ثُنَوْلُ عَلَيْهُمْ كِنْبُا مِن ٱلسَّمَاءِ فَقَد سَلَّلُواْ مُوسَىٰ أَكْرَانِ وَلَاكُمْ مَا أَلْمَاءِ فَقَالُوا أَرْنَا اللَّهُ جَهْرَةً فَا أَخَذَتُهُمُ الصَّنِعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ ﴾ من تعالى: ﴿ يَسْعَلُكُ أَهْلُ ٱلْكِنْفِ أَنْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَنْ السَّمَاءِ فَقَدَ مِنْ السَّمَاءِ فَقَدَ اللهُ عَلَالَهُ وَلَا الْعَلَامُ الْمَاءُ فَقَالُوا أَرْنَا اللَّهُ جَهْرَةً فَا أَخَذَتُهُمُ الصَّنَعِقَةُ بِطْلُعِهِمْ فَالْحَوْلُ الْعَلَامِهُمْ فَالْكُوا أَلُوا الْعَلَامُ وَيَعْلُهُ وَالْوَا أَلَامِهُمُ وَالْعَلَامِ الْعَلَامِ الْعَلَامُ وَالْعَلَامُ اللهُ الْعَلَامِ مِنْ السَّمَاءُ فَقَالُوا أَرْنَا اللَّهُ عَهْمَ وَالْعَلَامُ مُنْ أَلْمُومَ وَالْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعُلَامُ الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ الْعَلَامُ الْعَ

الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَكُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ نَرَى اللَّهَ جَهْـرَةً فَأَخَذَتْكُمُ ٱلصَّعِقَةُ وَأَنتُمْ لَنظُرُونَ ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَكُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ نَرَى اللَّهَ جَهْـرَةً

واستدلال المعتزلة بهذه الآية، وأمثالها على أن رؤية الله مستحيلة استدلال باطل ومذهبهم والعياذ بالله من أكبر الضلال، / وأعظم الباطل. وقول الزمخشري في كلامه على هذه الآية: إن الله ٣٠٥ لا يرى، قول باطل، وكلام فاسد.

والحق الذي لا شك فيه: أن المؤمنين يرون الله بأبصارهم يوم القيامة كما تواترت به الأحاديث، عن الصادق المصدوق ودلت عليه الآيات القرآنية منطوقاً ومفهوماً. كما أوضحناه في غير هذا الموضع.

وقد قدمنا في هذه السورة وفي سورة بني إسرائيل الآيات الدالة على أن الله لو فعل لهم كل ما اقترحوا لما آمنوا، فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ يَوْمَ يَرَوْنَ ٱلْمَلَتِ كَةَ لَا بُشْرَىٰ يَوْمَ بِذِ لِلْمُجْرِمِينَ
 وَيَقُولُونَ حِجْرًا مَّحْجُورًا ﴿ يَقُى مَ يَرَوْنَ ٱلْمَلَتِ كَةَ لَا بُشْرَىٰ يَوْمَ بِذِ لِلْمُجْرِمِينَ

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الكفار الذين طلبوا إنزال الملائكة عليهم، أنهم يوم يرون الملائكة لا بشرى لهم، أي: لا تسرهم رؤيتهم، ولا تكون لهم في ذلك الوقت بشارة بخير، ورؤيتهم للملائكة تكون عند احتضارهم، وتكون يوم القيامة، ولا بشرى لهم في رؤيتهم في كلا الوقتين.

أما رؤيتهم الملائكة عند حضور الموت فقد دلت آيات من كتاب الله أنهم لا بشارة لهم فيها؛ لما يلاقون من العذاب من الملائكة

عند الموت، كقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ الْمَلَتِكَةُ الْمَلَتِكَةُ اللّهِ، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذِ يَضَرِيوُكَ وَجُوهَهُمْ وَأَدْبَكُوهُمْ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَكَنَّ إِذِ الظَّلِلِمُونَ فِي غَمَرَتِ الْمُوتِ وَالْمَلَتِكَةُ بَاسِطُواْ أَيَدِيهِمْ أَخْرِجُواْ أَنفُسَكُمُ الْكُومَ الظَّلِلِمُونَ فِي عَمَرَتِ الْمُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللّهِ عَيْرَ الْمُونِ وَمَا كُنتُم تَقُولُونَ عَلَى اللّهِ عَيْرَ الْمُؤَنِّ وَكُنتُمْ عَنْ وَايَنتِهِ مَا تَعْرَوُنَ عَلَى اللّهِ عَيْرَ الْمُؤَنِّ وَكُنتُمْ عَنْ وَايَنتِهِ مَا تَشَكَيْرُونَ عَلَى اللّهِ عَيْرَ الْمُؤَنِّ وَكُنتُم عَنْ وَايَنتِهِ مَا تَشْرِيوُنَ عَلَى اللّهِ عَيْرَ الْمُؤَنِّ وَقُولُهُ تَعْرَفُونَ عَلَى اللّهِ عَيْرَ الْمُؤَنِّ وَكُنتُمْ عَنْ وَايَنتِهُمْ اللّهُ وَعَلِي وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَيْرَ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَيْرَ الْمُؤَنِّ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَيْرَ الْمُؤَنِّ وَلَا عَلَيْ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَيْرَ الْمُؤَنّ وَلَكَ إِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ وَالْمُهُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وأما رؤيتهم الملائكة يوم القيامة فلا بشرى لهم فيها أيضاً، ويدل لذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ ٱلْأَمْنُ ثُمَّ لَا يُنظَرُونَ ۗ ﴿ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ ٱلْأَمْنُ ثُمَّ لَا يُنظَرُونَ ۗ ﴿ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ ٱلْأَمْنُ ثُمَّ لَا يُنظَرُونَ ۗ ﴿ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ ٱلْأَمْنُ ثُمَّ لَا يُنظَرُونَ ﴾.

/ وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ لَا بُشْرَىٰ يَوْمَ بِذِ النَّمْجِ مِينَ ﴾ يدل بدليل خطابه، أي: مفهوم مخالفته أن غير المجرمين يوم يرون الملائكة تكون لهم البشرى، وهذا المفهوم من هذه الآية جاء مصرحاً به في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ السَّتَقَدَّمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَالَةِ فَي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ السَّتَقَدَّمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَالَةِ كُمُّ اللَّهُ ثُمَّ السَّتَقَدَّمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ اللَّمَالَةِ فَي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ السَّتَقَدَّمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللِهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللللللْهُ اللللللللْهُ الللللْهُ الللْهُ اللللللْهُ اللللللْهُ اللللللْهُ اللللْهُ اللللللَّهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللِهُ الللللللْهُ ال

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَيَقُولُونَ حِجْراً تَحَجُوراً ﴿ الله القولين فيه عندي أنه من كلام الكفار يوم يرون الملائكة، لا من كلام الملائكة. وإيضاحه: أن الكفار الذين اقترحوا إنزال الملائكة إذا رأوا الملائكة توقعوا العذاب من قبلهم، فيقولون حينئذ للملائكة: حجراً محجوراً، أي: حراماً محرماً عليكم أن تمسونا بسوء، أي لأننا لم نرتكب ذنباً نستوجب به العذاب، كما أوضحه تعالى بقوله عنهم: في النّين تَنُوفَنّهُمُ الْمَلَيْكَةُ ظَالِينَ أَنفُسِمٍم فَا لَقُوا السّامَ مَا صَحْمَا أَنعَمُ مُا صَحْمَا فِن سُومً بَكَنَ إِنَ

اللّه عَلِيمٌ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ فَقُولُهم: ما كنا نعمل من سوء، أي: لم نستوجب عذاباً فتعذيبنا حرام محرم. وقد كذبهم الله في دعواهم هذه بقوله: ﴿ بَكَ إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ وَعَادَةُ العربِ الذين نزل القرآن بلغتهم أنهم يقولون هذا الكلام: أي: حجراً محجوراً عند لقاء عدو موتور، أو هجوم نازلة أو نحو ذلك.

وقد ذكر سيبويه هذه الكلمة أعني: حجراً محجوراً في باب المصادر غير المتصرفة المنصوبة بأفعال متروك إظهارها نحو: معاذ الله، وعمرك الله، ونحو ذلك.

وقوله: ﴿ حِجْرًا تَحْجُورًا شَ ﴾ أصله من حجره بمعنى منعه، والحجر الحرام، لأنه ممنوع، ومنه قوله: ﴿ وَقَالُواْ هَلَذِهِ ۚ أَنْعَنَمُ وَحَرَّثُ حِجْرٌ ﴾ أي حرام ﴿ لَا يَطْعَمُهَا ٓ إِلَّا مَن نَشَاءُ بِزَعْمِهِم ﴾ ومنه قول المتلمس:

/ حنت إلي النخلة القصوى فقلت لها حجر حرام ألا تلك الدهاريس ٣٠٧

فقوله: حرام تأكيد لقوله: حجر؛ لأن معناه حرام، وقول الآخر:

ألا أصبحت أسماء حجراً محرماً وأصبحت من أدنى حموتها حما وقول الآخر:

قالت وفيها حيرة وذعر عوذ بربي منكم وحجر وقوله: محجوراً توكيد لمعنى الحجر.

قال الزمخشري: كقول العرب: ذيل ذائل. والذيل الهوان. وموت مائت. وأما على القول بأن حجراً محجوراً من قول الملائكة فمعناه: أنهم يقولون للكفار: حجراً محجوراً؛ أي: حراماً محرماً أن

تكون للكفار اليوم بشرى، أو أن يغفر لهم، أو يدخلون الجنة. وهذا القول اختاره ابن جرير، وابن كثير وغير واحد.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ يَوْمَ يَرُوْنَ ٱلْمَلَتَمِكَةَ ﴾ قال الزمخشري: يوم منصوب بأحد شيئين: إما بما دل عليه لا بشرى، أي: يوم يرون الملائكة يمنعون البشرى، أو يعدمونها، ويومئذ للتكرير، وإما بإضمار إذكر، أي: اذكر يوم يرون الملائكة، ثم قال: لا بشرى يومئذ للمجرمين.

قوله تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَى مَاعَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَــُهُ هَبِكَاءُ
 مَّنـثُورًا ﴿ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في مواضع متعددة من هذا الكتاب المبارك في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ الآية. وفي سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكِرٍ أَوْ أَنْثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ الآية. وغير ذلك، فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

٣٠٨ / \* قوله تعالىٰ: ﴿ أَصْحَنُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَهِـذٍ خَيْرٌ مُّسْتَقَرَّاً وَأَصْحَنُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَهِـذٍ خَيْرٌ مُُسْتَقَرَّاً وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ فَهُ اللَّهِ ﴾ .

استنبط بعض العلماء من هذه الآية الكريمة: أن حساب أهل الجنة يسير، وأنه ينتهي في نصف نهار. ووجه ذلك أن قوله: مقيلاً، أي: مكان قيلولة، وهي الاستراحة في نصف النهار، قالوا: وهذا الذي فهم من هذه الآية الكريمة جاء بيانه في قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُونِى كِنَبَهُ بِيمِينِةِ مِنَ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا فِي وَيَنقَلِبُ إِلَى آهلِهِ مَسْرُورًا فِي وَيَنقَلِبُ إِلَى آهلِهِ مَسْرُورًا فِي .

ويفهم من قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَهِ فِي هَذَهُ اللَّهِ الكريمة : ﴿ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَهِ فِي النَّارِ لَيْسُوا كَذَلْك، وأَنْ حَسَابِهِم غَيْرِ يُسْيِر. حَسَابِهِم غَيْرِ يُسْيِر.

وهذا المفهوم دلت عليه آيات أخر، كقوله تعالى قريباً من هذه الآية: ﴿ اَلْمُلْكُ يَوْمَهِ فِي الْحَقُّ لِلرَّمْنَ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى الْكَيْفِينَ عَسِيرًا ﴿ الْمَاكُ يَوْمَهِ فِي الْحَقْ لِلرَّمْنَ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى الْمؤمنين غير عسير، كما فقوله: (على الكافرين) يدل على أنه على المؤمنين غير عسير، كما قال تعالى: ﴿ لَا يَعْزُنُهُمُ الْفَزَعُ الْأَكَ عَبُرُ ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا فَي النَّاقُولِ ﴾ وقوله نُول النَّاقُولِ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ مُهْطِعِينَ إِلَى الدَّاعِ يَقُولُ الْكَيْفِرُونَ هَذَا يَوْمُ عَسِرُ ﴾ وإذا علمت مما ذكرنا ما جاء من الآيات فيه بيان لقوله: ﴿ أَصْحَبُ الْجَنَّةِ يَوْمَهِ فِي المعنى الذي ذكرنا في الآية.

قال صاحب الدر المنشور: وأخرج ابن جرير، وابن أبي حاتم، عن ابن عباس في قوله: ﴿ خَيْرٌ مُسْتَقَرًا وَأَحْسَنُ مُقِيلًا ﴿ فَي الغرف من الجنة، وكان حسابهم أن عرضوا علي ربهم عرضة واحدة، وذلك الحساب اليسير، وذلك مثل قوله: ﴿ فَأَمّا مَنْ أُوتِ كِنْبَهُ بِيمِينِهِ مِنْ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ وَذلك مثل قوله: ﴿ فَأَمّا مَنْ أُوتِ كِنْبَهُ بِيمِينِهِ مِنْ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ وَنَكَ مثل قوله: ﴿ وَمُلْمِ مِنْ أُوتِ كِنْبَهُ بِيمِينِهِ مِنْ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ وَيَنقَلِبُ / إِلَى آهَلِهِ ٢٠٩ مَسْرُورًا ﴾ وأخرج أبن المبارك في الزهد، وعبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والحاكم وصححه عن ابن مسعود قال: لا ينتصف النهار من يوم القيامة حتى يقيل عن ابن مسعود قال: ﴿ أَصَحَبُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَ فِي خَيْرٌ مُسْتَقَرُّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ فَي مُ وَوَرا : ﴿ مُمَ إِنَ مقيلهم لَإِلَى ٱلْجَحِيمِ ﴿ فَي وَ وَرا ابن عباس قال: إنما هي ضحوة، فيقيل أولياء الله أبي حاتم عن ابن عباس قال: إنما هي ضحوة، فيقيل أولياء الله أبي حاتم عن ابن عباس قال: إنما هي ضحوة، فيقيل أولياء الله

على الأسرة مع الحور العين، ويقيل أعداء الله مع الشياطين مقرنين.

وأخرج ابن المبارك، وسعيد بن منصور، وابن جرير، وابن المنذر، وأبو نعيم في الحلية، عن إبراهيم النخعي: كانوا يرون أنه يفرغ من حساب الناس يوم القيامة، نصف النهار، فيقيل أهل الجنة في الجنة، وأهل النار في النار، فذلك قوله: ﴿ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَهِ إِخْرَرُ مُّسْتَقَرَّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ اللهِ اللهُ ا

وأخرج ابن جرير عن سعيد بن الصواف قال: بلغني أن يوم القيامة يقصر على المؤمن، حتى يكون كما بين العصر إلى غروب الشمس، وإنهم ليقيلون في رياض الجنة، حتى يفرغ الناس من الحساب، وذلك قوله: ﴿أَصْحَبُ الْجَنَّةِ يَوْمَبٍ ذِ خَيْرٌ مُّسْتَقَرُا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ مُعَلِيلًا ﴿ أَصْحَبُ الْجَنَّةِ يَوْمَبٍ ذِ خَيْرٌ مُّسْتَقَرُا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ إلى أن قال: وأخرج ابن أبي حاتم عن عكرمة قال: إني لأعرف الساعة التي يدخل فيها أهل الجنة الجنة، وأهل النار النار، الساعة التي يكون فيها ارتفاع الضحى الأكبر إذا انقلب الناس إلى الساعة التي يكون فيها ارتفاع الضحى الأكبر إذا انقلب الناس إلى أهليهم للقيلولة، فينصرف أهل النار إلى النار، وأما أهل الجنة فينطلق بهم إلى الجنة، فكانت قيلولتهم في الجنة، وأطعموا كبد الحوت فأشبعهم كلهم فذلك قوله: ﴿ أَصْحَبُ الْجَنَّةِ يَوْمَبٍ ذِ خَيْرٌ مُسْتَقَرًا وَاحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ اللَّهُ الل

وذكر نحوه القرطبي مرفوعاً وقال: ذكره المهدوي. والظاهر ٣١٠ أنه لا يصح / مرفوعاً.

وقال القرطبي أيضاً: وذكر قاسم بن أصبغ من حديث أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله على: في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة، فقلت: ما أطول هذا اليوم. فقال على: والذي

نفسي بيده إنه ليخفف على المؤمن حتى يكون أخف عليه من صلاة المكتوبة. وهو ضعيف أيضاً.

وما ذكره ابن مسعود من أنه قرأ ثم: (إن مقيلهم لإلى الجحيم) معلوم أن ذلك شاذ لا تجوز القراءة به، وأن القراءة الحق ﴿ ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لَإِلَى ٱلْجَعِيمِ ﷺ.

واعلم أن قول قتادة في هذه الآية معروف مشهور، وعليه فلا دليل في الآية لما ذكرنا، وقول قتادة هو أن معنى قوله: ﴿وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى القيلولة في نصف النهار كما ترى.

وقد بينا في كتابنا: دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب: وجه الجمع بين ما دل عليه قوله هنا: ﴿ وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ مَنَ انقضاء الحساب في نصف نهار، وبين ما دل عليه قوله تعالى: ﴿ فِ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَسِينَ أَلَفَ سَنَةٍ ﴿ فَ وَذَكُرنا الآيات المشيرة إلى الجمع، وبعض الشواهد العربية.

واعلم أن المشهور في كلام العرب أن المقيل القيلولة أو مكانها وهي الاستراحة نصف النهار زمن الحر مثلاً وإن لم يكن معها نوم، ومنه قوله:

جزى الله خير الناس خير جزائه رفيقين قالا خيمتي أم معبد

أي: نزلا فيها وقت القائلة، كما قاله صاحب اللسان. وما فسر به قتادة الآية من أن المقيل المنزل والمأوى معروف أيضاً في كلام العرب، ومنه قول ابن رواحة:

اليوم نضربكم على تنزيله ضرباً يزيل الهام عن مقيله

٣١١ / فقوله: يزيل الهام عن مقيله. يعني: يزيل الرؤوس عن مواضعها من الأعناق. ومعلوم أن المقيل فيه المحل الذي تسكن فيه الرؤوس. والظاهر أن من هذا القبيل قول أحيحة بن الجلاح الأنصاري:

وما تدري وإن أجمعت أمراً بأي الأرض يدركك المقيل

وعليه فالمعنى: بأي الأرض يدركك الثواء والإقامة بسبب الموت أو غيره من الأسباب.

وصيغة التفضيل في قوله هنا: ﴿ خَيْرٌ مُّسْتَقَرَّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الكلام على قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَذَالِكَ خَيْرٌ أَمْرَ جَنَّـةُ ٱلْخُلْدِ ﴾ الآية.

قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَآ } بِٱلْغَمَٰىمِ وَنُزِّلَ ٱلْمَلَیْہِ کَةُ
 تَنزِیلًا ﴿ ﴾ .

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة أن السماء تتشقق يوم القيامة بالغمام، وأن الملائكة تنزل تنزيلاً. وقال القرطبي: تتشقق السماء بالغمام، أي: عن الغمام. قال: والباء وعن يتعاقبان كقولك: رميت بالقوس، وعن القوس. انتهى. ويستأنس لمعنى عن بقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَشَقَّقُ الْأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا ﴾ الآية.

وهذه الأمور الثلاثة المذكورة في هذه الآية الكريمة من تشقق السماء يوم القيامة ووجود الغمام، وتنزيل الملائكة كلها جاءت موضحة في غير هذا الموضع.

أما تشقق السماء يوم القيامة فقد بينه جلَّ وعلا في آيات كثيرة

من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا اَنشَقَتِ السَّمَاءُ فَكَانَتْ وَرَدَةً كَالدِّهَانِ ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ فَيَوْمَهِذِ وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ ﴿ وَالنَّشَقَتِ السَّمَاءُ فَهِى يَوْمَهِذِ وَاهِيَةٌ ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ فَإِذَا النَّمُاءُ اَنشَقَتْ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ فَإِذَا النَّمُومُ طُمِسَتْ ﴿ وَإِذَا السَّمَاءُ فَرَجَتْ اللَّهُ عُومُ طُمِسَتْ ﴿ وَإِذَا السَّمَاءُ فَرُجَتْ اللَّهُ عُومُ الآية، / فقوله: فرجت، أي: شقت، فكان فيها ٣١٢ فروج، أي: شقق، كقوله تعالى: ﴿ إِذَا السَّمَاءُ اَنفَطَرَتْ اللَّهُ وَقُوله: ﴿ وَفُرِحَتِ السَّمَاءُ فَكَانَتُ اَبُوابًا إِنَّ ﴾ .

وأما الغمام ونزول الملائكة، فقد ذكرهما معاً في قوله تعالى: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلّاۤ أَن يَأْتِيهُمُ ٱللّهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ ٱلْعَكَامِ وَٱلْمَلَتِ كَ ۗ الآية. وقد ذكر جلّ وعلا نزول الملائكة في آيات أخرى كقوله: ﴿ وَجَآ مَرَّكُ وَأَلْمَلَكُ صَفَّا صَفًا اللّهَ وقوله تعالى: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلّاۤ أَن تَأْتِيهُمُ ٱلْمَلَتِ كَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ مَا نُنَزِلُ ٱلْمَلَتِ كَةَ إِلّا بِٱلْحَقِ وَمَا كَانُواْ إِذًا مُنظرِينَ هَا مُنظرِينَ هَا هُ اللّهِ اللّهُ اللّه

قال الزمخشري: والمعنى: أن السماء تنفتح بغمام يخرج منها، وفي الغمام الملائكة ينزلون، وفي أيديهم صحف أعمال العباد. انتهى منه.

وقرأ هذا الحرف نافع وابن كثير وابن عامر تشقق بتشديد الشين، والباقون بتخفيفها بحذف إحدى التاءين. وقرأ ابن كثير: وننزل الملائكة بنونين الأولى مضمومة، والثانية ساكنة مع تخفيف الزاي، وضم اللام، مضارع أنزل، والملائكة بالنصب مفعول به، والباقون بنون واحدة وكسر الزاي المشددة ماضياً مبنياً للمفعول، والملائكة مرفوعاً نائب فاعل نزل. والأظهر أن يوم منصوب بد «اذكر» مقدراً، كما قاله القرطبي. والعلم عند الله تعالى.

قوله تعالىٰ: ﴿ ٱلْمُلْكُ يَوْمَبِ إِ ٱلْحَقُّ لِلرَّحْمَانِ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى الْكَنْفِرِينَ عَسِيرًا شَاكَ .

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الملك الحق يوم القيامة له جلَّ وعلا دون غيره، وأن يوم القيامة كان عسيراً على الكافرين.

٣ / وهذان الأمران المذكوران في هذه الآية الكريمة جاءا موضحين في آيات من كتاب الله. أما كون الملك له يوم القيامة، فقد ذكره تعالى في آيات من كتابه، كقوله جلَّ وعلا: ﴿مناكِ يَوْمِ اللَّيْنِ إِنَّهُ اللَّهُ الْوَحِدِ الْقَهَّارِ ﴿ مناكِ وقوله اللَّيْنِ فَي ﴿ وَقُولُه : ﴿ لِمَنِ الْمُلْكُ الْيُومِ لِللَّهِ الْوَحِدِ الْقَهَّارِ ﴿ وَقُولُه وَقُولُه : ﴿ وَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات.

وأما كون يوم القيامة عسيراً على الكافرين، فقد قدمنا الآيات الدالة عليه قريباً في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَهِنِ خَيْرٌ مُسْتَقَرَّا ﴾ الآية.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَكُولُ يَكَيْتَنِي الشَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَكُولُ يَكَيْتَنِي الشَّاخُلِيلَا ﴿ لَيَّا الْحَالَا اللَّهُ الْقَالْدُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللللْمُلْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُلِمُ الللللْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُلِمُ الللللْمُلْمُلُمُ اللَّهُ اللللْمُلْمُ الللِمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ ال

من المشهور عند علماء التفسير أن الظالم الذي نزلت فيه هذه الآية هو عقبة بن أبي معيط، وأن فلانا الذي أضله عن الذكر أمية بن خلف، أو أخوه أبي بن خلف. وذكر بعضهم أن في قراءة بعض

الصحابة: ليتني لم أتخذ أبياً خليلاً، وهو على تقدير ثبوته من قبيل التفسير، لا القراءة، وعلى كل حال فالعبرة بعموم الألفاظ، لا بخصوص الأسباب، فكل ظالم أطاع خليله في الكفر، حتى مات على ذلك يجرى له مثل ما جرى لابن أبي معيط.

وما ذكره جلَّ وعلا في هذه الآيات الكريمة جاء موضحاً في غيرها، فقوله: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ ﴾ كناية عن شدة الندم والحسرة؛ لأن النادم ندماً شديداً يعض على يديه، وندم الكافر يوم القيامة وحسرته الذي / دلت عليه هذه الآية جاء موضحاً في آيات ٣١٤ القيامة وحسرته الذي / دلت عليه هذه الآية جاء موضحاً في آيات ٣١٤ أخر، كقوله تعالى في سورة يونس: ﴿ وَأَسَرُّوا النَّدَامَةَ لَمَّا رَأَوا الْعَذَابَ وَمَعَلْنَا الْأَغَلْلَ فِي آعَنَاقِ النَّذِينَ كَفَرُوا الآية. وقوله النَّدَامَة لَمَّا رَأُوا الْعَذَابَ وَقوله تعالى في سورة سبأ: ﴿ وَأَسَرُوا النَّدَامَة لَمَّا رَأُوا الْعَذَابَ وَجَعَلْنَا الْأَغَلْلَ فِي آعَنَاقِ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ قَالُوا يَحَسِّرَنَنَا عَلَى مَا فَرَّطْنَا فِيها ﴾ الآية. والحسرة أشد الندامة. وقوله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَلُهُمْ حَسَرَتٍ عَلَيْهِمُ وَمَاهُم بِخَرِجِينَ مِنَ النَّارِ شِي ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وما ذكره هنا من أن الكافر يتمنى أن يكون آمن بالرسول في دار الدنيا، واتخذ معه سبيلا، أي: طريقاً إلى الجنة في قوله هنا: ﴿ يَنَكَنَتَنِي التَّخَذَتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ إِنَّ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ إِنَّ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ إِنَّ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ إِنَّ مَعَ الرَّسُولِ اللهِ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَ

والسبيل التي يتمنى الكافر أن يتخذها مع الرسول المذكورة في هذه الآية، ذكرت أيضاً في آيات أخر، كقوله تعالى في هذه السورة الكريمة سورة الفرقان: ﴿ قُلْمَاۤ أَسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَكَآءَ أَن يَتَخِذَ

إِلَى رَبِهِ سَبِيلًا شَ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذِهِ تَذَكِرَةً فَمَن شَآءَ اَتَّخَذَ إِلَىٰ رَبِهِ سَبِيلًا شَ فَي المزمل والإنسان، ويقرب من معناه المآب المذكور في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ ٱلْيَوْمُ ٱلْحَقُ فَكَن شَآءً ٱتَّخَذَ إِلَىٰ رَبِهِ مَثَابًا شَ ﴾ وما ذكره هنا من أن الكافر ينادي بالويل، ويتمنى أنه لم يتخذ من أضله خليلًا، ذكره في غير هذا الموضع.

أما دعاء الكفار بالويل: فقد تقدم في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَآ أُلْقُواْ مِنْهَا مَكَانًا ضَيِقًا مُّقَرَّنِينَ دَعَوًا هُنَا لِكَ ثُبُولًا ١ ﴿ لَا نَدْعُواْ ٱلْيَوْمَ ثُبُورًا وَبِحِدًا وَٱدْعُواْ ثُبُورًا كَثِيرًا ﷺ وأما تمنيهم لعدم طاعة من أضلهم، فقد ذكره أيضاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُواْ لَوَ أَكَ لَنَا كُرَّةً فَنَتَبَرَّأَ مِنْهُمْ كُمَا تَبَرَّمُوا مِنَّا﴾ فلفظة لو في قوله: ﴿ لَوَ أَكَ لَنَا كُرَّةً ﴾ للتمني، ولذلك نصب الفعل المضارع بعد الفاء في قوله: ﴿ فَنَـ تَبَرَّأُ ٣١٥ مِنْهُمْ ﴾ الآية. وهو دليل واضح على ندمهم / على موالاتهم، وطاعتهم في الدنيا. وما ذكره جلَّ وعلا هنا من أن أخلاء الضلال من شياطين الإنس والجن، يضلون أخلاءهم عن الذكر بعد إذ جاءهم ذكره في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ وَإِخْوَانُهُمْ يَمُدُّونَهُمْ فِي ٱلْغَيِّ ثُكَّ لَا يُقْصِرُونَ ۞﴾ وقولُه تعالى: ﴿ ﴿ وَقَيَّضَــنَا لَهُمْ قُرَنَآءَ فَزَيَّـنُواْ لَهُم مَّا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا يَنَمَعْشَرَ ٱلْجِينِّ قَدِ ٱسْتَكُثَّرَتُم مِّنَ ٱلْإِنْسِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبُرَاءَنَا فَأَضَلُّونَا ٱلسَّبِيلا ﴿ فَيْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا أدَّارَكُواْ فِيهَا جَيِعًا قَالَتَ أُخْرَنهُمْ لِأُولَلَهُمْ رَبَّنَا هَنَوُلَآءِ أَصَلُونَا فَعَاتِهِمْ عَذَابًا ضِعْفًا يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ ٱلْقَوْلَ يَـقُولُ ٱلَّذِينَ ٱسْتُصْعِقُواْ لِلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ لِوَّلَّا أَنْتُمْ لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ شَيْ الآيات. إلى غير ذلك من الآيات.

إن المرء ميتاً بانقضاء حياته ولكن بأن يبغى عليه فيخذلا وقول الآخر:

إن الألى وصفوا قومي لهم فبهم هذا اعتصم تلق من عاداك مخذو لا

ومن الآيات الدالة على أن الشيطان يخذل الإنسان قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَنُ لَمَّا قُضِى ٱلْأَمْرُ إِنَ ٱللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعَدَ ٱلْحَقِّ وَوَعَدَّتُكُمْ فَاللَّهِ وَقَالَ ٱلشَّيْطَنُ لَمَّا قُضِى ٱلْأَمْرُ إِنَ ٱللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعَدَّكُمْ فَالسَّتَجَبِّتُمْ لِيَّ فَلَا فَأَخُلُفْتُكُمْ فَالسَّتَجَبِّتُمْ لِيَّ فَلَا تَلُومُونِ وَلَومُونِ وَلَومُونِ مِن قَبْلُ ﴾ وقوله تعالى: / ﴿ وَإِذْ زَيِّنَ لَهُمُ ٣١٦ الشَّيْطَنُ أَعْمَلَهُمْ وَقَالَ لَا غَالِبَ لَكُمُ ٱلْيَوْمَ مِن ٱلنَّاسِ وَإِنِّ جَارٌ لَكُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن عَبْلَهُ وَقُولُهُ إِنِي بَرِيّ أَنْ مَا لَا فَلَمَا تَرَاءَتِ ٱلْفِئْتَانِ نَكُصَ عَلَى عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِي بَرِيّ أَمْ مِن اللَّهِ مَا لَا فَاللَّهُ اللَّهُ عَلِيهُ وَقَالَ إِنِي بَرِيّ أَمْ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِي بَرِيّ أَمْ مِن اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وقوله تعالى في هذه الآية: ﴿ لَقَدْ أَضَلَنِي عَنِ ٱلذِّكَرِ ﴾ الأظهر أن الذكر القرآن، وقوله: ﴿ لَمُ أَتَّخِذُ فُلَانًا ﴾ العرب تطلق لفظة فلان كناية عن العلم، أي: لم أتخذ أُبياً، أو أمية خليلاً، ويكنون عن علم الأنثى بفلانة، ومنه قول عروة بن حزام العذري:

ألا قاتل الله الوشاة وقولهم فلانة أضحت خلة لفلان وقوله: ﴿ يَعَشُ ٱلظَّالِمُ ﴾ من عضض بكسر العين في الماضي، يعض بفتحها في المضارع على القياس، ومنه قول الحارث بن وعلة الذهلى:

الآن لما ابيض مسربتي وعضضت من نابي على جذم

فإن الرواية المشهورة في البيت عضضت بكسر الضاد الأولى وفيها لغة بفتح العين في الماضي، والكسر أشهر. وعض تتعدى بعلى كما في الآية، وبيت الحارث بن وعلة المذكورين، وربما عديت بالباء، ومنه قول ابن أبى ربيعة:

فقالت وعضت بالبنان: فضحتني وأنت امرؤ ميسور أمرك أعسر

وهذه الآية الكريمة تدل على أن قرين السوء قد يدخل قرينه النار، والتحذير من قرين السوء مشهور معروف. وقد بين جل وعلا في سورة الصافات أن رجلاً من أهل الجنة أقسم بالله أن قرينه كاد يرديه، أي: يهلكه بعذاب النار، ولكن لطف الله به فتداركه برحمته وإنعامه فهداه وأنقذه من النار، وذلك في قوله تعالى: ﴿ قَالَ قَابِلُ مِنْهُمْ إِلِّي مَا لَكُنتُ مِنَ المُصَدِقِينَ ﴿ وَلَكُ نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنتُ مِنَ المُصَدِقِينَ ﴿ وَلَوْلا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنتُ مِنَ المُحَضَمِينَ ﴿ وَلَوْلا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنتُ مِنَ المُحَضَمِينَ ﴿ وَلَوْلا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنتُ مِنَ المُحْضَمِينَ ﴿ وَلَوْلا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنتُ مِنَ المُحَضَمِينَ ﴾ المُحْضَمِينَ ﴿ وَلَوْلا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنتُ مِنَ المُحْضَمِينَ ﴾ المُحْضَمِينَ ﴿ وَلَوْلا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنتُ مِنَ المُحْضَمِينَ ﴾ .

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَــُرَبِّ إِنَّ قَوْمِى ٱتَّخَــُذُواْ هَــٰذَا الْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴿ ﴾.

٣١٧ / معنى هذه الآية الكريمة ظاهر، وهو أن نبينا على شكا إلى ربه هجر قومه ـ وهم كفار قريش ـ لهذا القرآن العظيم، أي: تركهم لتصديقه، والعمل به، وهذه شكوى عظيمة، وفيها أعظم تخويف لمن هجر هذا القرآن العظيم، فلم يعمل بما فيه من الحلال والحرام

والآداب والمكارم، ولم يعتقد ما فيه من العقائد، ويعتبر بما فيه من الزواجر والقصص والأمثال.

واعلم أن السبكي قال: إنه استنبط من هذه الآية الكريمة من سورة الفرقان مسألة أصولية، وهي أن الكف عن الفعل فعل، والمراد بالكف الترك. قال في طبقاته: لقد وقفت على ثلاثة أدلة تدل على أن الكف فعل لم أر أحداً عثر عليها.

أحدها: قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكَرَبِّ إِنَّ قَوْمِى ٱتَّخَذُواْ هَكَا الْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴿ فَإِنَ الْأَخَذَ التناول، والمهجور المتروك، فصار المعنى تناولوه متروكاً، أي: فعلوا تركه. انتهى محل الغرض منه بواسطة نقل صاحب نشر البنود، شرح مراقي السعود في الكلام على قوله:

## \* فكفنا بالنهى مطلوب النبى \*

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: استنباط السبكي من هذه الآية أن الكف فعل وتفسيره لها بما يدل على ذلك لم يظهر لي كل الظهور، ولكن هذا المعنى الذي زعم أن هذه الآية الكريمة دلت عليه، وهو كون الكف فعلاً دلت عليه آيتان كريمتان من سورة المائدة، دلالة واضحة لا لبس فيها، ولا نزاع. فعلى تقدير صحة ما فهمه السبكي من آية الفرقان هذه فإنه قد بينته بإيضاح الآيتان المذكورتان من سورة المائدة:

أما الأولى منهما فهي قوله تعالى: ﴿ لَوُلَا يَنْهَنَهُمُ ٱلرَّبَّانِيُّونَ وَٱلْأَحْبَارُ عَن قَوْلِمِهُ ٱلْإِنْمَ وَأَكِلِهِمُ ٱلسُّحْتَ لَبِئْسَ مَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴿ فَتَرِكُ اللَّهِمُ اللَّهِ عَن قول الإِثم وأكل السحت سماه الله الربانيين والأحبار نهيهم عن قول الإِثم وأكل السحت سماه الله

٣١٨ جلَّ وعلا / في هذه الآية الكريمة صنعاً في قوله: ﴿ لِبِئْسَ مَا كَانُواْ يَصَّنَعُونَ شَيْ ﴾ أي: وهو تركهم النهي المذكور، والصنع أخص من مطلق الفعل، فصراحة دلالة هذه الآية الكريمة على أن الترك فعل في غاية الوضوح كما ترى.

وأما الآية الثانية فهي قوله تعالى: ﴿كَانُوالاَيتَنَاهُونَ عَن مُنكَرِ فَعَلُوهُ لِيَتَنَاهُونَ عَن الْمَنكُر فقد سمى جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: تركهم التناهي عن المنكر فعلاً، وأنشأ له الذم بلفظة بئس التي هي فعل جامد لإنشاء الذم في قوله: ﴿لَمِثْسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴿ لَمِثْسَ مَا وصراحة دلالة هذه الآية أيضاً على ما ذكروا واضحة كما ترى.

وقد دلت أحاديث نبوية على ذلك، كقوله على المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده فقد سمى عليه في هذا الحديث ترك أذى المسلمين إسلاماً.

ومما يدل من كلام العرب على أن الترك فعل قول بعض الصحابة في وقت بنائه عليه لله لله لله المدينة:

لئن قعدنا والنبي يعمل له العمل المضلل المضلل فسمى قعودهم عن العمل، وتركهم له عملاً مضللاً.

وقد أشار صاحب مراقي السعود إلى أن الكف فعل على المذهب، أي: وهو الحق. وبين فروعاً مبنية على ذلك نظمها الشيخ الزقاق في نظمه المسمى بالمنهج المنتخب، وأورد أبيات الزقاق في ذلك وقال: وجلبتها هنا على سبيل التضمين، وهذا النوع يسمى استعانة، وهو تضمين بيت فأكثر بقوله:

فكفنا بالنهي مطلوب النبي والكف فعل في صحيح المذهب

وسردها من بعد ذا البيت يجي وعمد رسم شهادة وما مفرط في العلف فادر المأخذا ٣١٩ وليها وشبهها مماعلم

له فروع ذكرت في المنهج من شربٍ أو خيطٍ ذكاةٍ فضلِ ما / عَطَّل ناظرٌ وذو الرهن كذا وكالتي ردت بعيب وعدم

فالأبيات الثلاثة الأخيرة من نظم الشيخ الزقاق المسمى بالمنهج المنتخب، وفيها بعض الفروع المبنية على الخلاف في الكف، هل هو فعل \_ وهو الحق \_ أو لا؟ وقول الزقاق في الأول من أبياته من شرب متعلق بقوله قبله:

فقوله: من شرب بيانٌ للنفع الكامن في قوله: له بنفع قدرة، لكن كمن، أي: لكنه ترك النفع مع قدرته عليه، فتركه له كفعله؛ لما حصل بسبب تركه من الضرر على القول بأن الترك فعل. ومراده بقوله: من شرب أن من عنده فضل شراب، وترك إعطاءه لمضطر حتى مات عطشاً، فعلى أن الترك فعل يضمن ديته، وعلى أنه ليس بفعل، فلا ضمان عليه، وفضل الطعام كفضل الشراب في ذلك.

وقوله: أو خيط يعني أن من منع خيطاً عنده ممن شق بطنه، أو كانت به جائفة حتى مات ضمن الدية على القول بأن الترك فعل، وعلى عكسه فلا ضمان.

وقوله: ذكاة: يعني أن من مر بصيد لم ينفذ مقتله وأمكنته تذكيته فلم يذكه حتى مات، هل يضمنه، أو لا؟ على الخلاف المذكور

وقوله: فضل ما: يعني أن من عنده ماء فيه فضل عن سقي زرعه، ولجاره زرع ولا ماء له إذ منع منه الماء حتى هلك زرعه، هل يضمنه، أو لا؟ على الخلاف المذكور.

وقوله: وعمد: يعني أنه إذا كانت عنده عُمُد ـ جمع عمود ـ فمنعها من جار له جدار يخاف سقوطه حتى سقط، هل يضمن، أو لا؟

وقوله: رسم شهادة: يعني أن من منع وثيقة فيها الشهادة بحق ٣٢٠ حتى ضاع الحق، هل / يضمنه، أو لا؟

وقوله: وما عطل ناظر: يعني أن الناظر على مال اليتيم مثلاً إذا عطل دوره، فلم يكرها حتى فات الانتفاع بكرائها زمناً، أو ترك الأرض حتى تبورت هل يضمن، أو لا؟

وقوله: وذو الرهن: يعني إذا عطل المرتهن كراء الرهن حتى فات الانتفاع به زمناً، وكان كراؤه له أهمية، هل يضمن، أو لا؟

وقوله: كذا مفرط في العلف: يعني أن من ترك دابة عند أحد، ومعها علفها، وقال له: قدم لها العلف، فترك تقديمه لها حتى ماتت، هل يضمن، أو لا؟ والعلف في البيت بسكون الثاني، وهو تقديم العلف بفتح الثاني.

وقوله: وكالتي ردت بعيب وعدم وليها: يعني أن الولي القريب إذا زوج وليته، وفيها عيب يوجب رد النكاح، وسكتت الزوجة، ولم تبين عيب نفسها، وفلس الولي هل يرجع الزوج على الزوجة بالصداق، أو لا؟

فهذه الفروع وما شابهها مبنية على الخلاف في الكف هل هو

فعل أو لا؟ والصحيح أن الكف فعل، كما دل عليه الكتاب والسنَّة واللغة، كما تقدم إيضاحه، وعليه فالصحيح لزوم الضمان فيما ذكر.

 \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًّا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينَ وَكَفَىٰ بِرَيِّكِ هَادِيَا وَنَصِيرًا ﴿ إِنَّ ﴾ .

لما شكا النبي ﷺ إلى ربه في قوله: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكَرَبِّ إِنَّ قَوْمِى اللهِ قُولُه تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا النَّهُ وَالْ اللهُ قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوا ﴾ الآية. تسلية له ﷺ، أي: كما جعلنا الكفار أعداء لك، يكذبونك، ويتخذون القرآن الذي أنزل إليك مهجوراً، كذلك الجعل جعلنا لكل نبي عدواً، أي: جعلنا لك أعداء، كما جعلنا لكل نبي عدواً.

/ وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيّ ٣٢١ عَدُوَّا ﴾ الآية. قد منا إيضاحه في الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيّ عَدُوَّا شَيَطِينَ ٱلْإِنِسِ ﴾ الآية.

وقوله تعالى: ﴿ وَكَفَىٰ بِرَبِّكِ هَادِيَا وَنَصِيرًا ۞ ﴾، قد قدمنا الكلام مستوفى على كفى اللازمة، والمتعدية بشواهده العربية في سورة الإسراء في الكلام على قوله: ﴿ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ ٱلْيُوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ۞ ﴾.

وقوله: ﴿ وَكَفَىٰ بِرَبِّكِ هَادِيكَ ﴾ جاء معناه موضحاً في آيات كثيرة، كقوله: ﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِئُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَ هُدَى اللَّهِ هُوَ ٱلْمُدَى اللَّهِ هُوَ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ هُوَ الْمُدَى اللَّهِ هُوَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ هُو اللَّهُ عَلَى اللَّهِ هُو اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُو اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَى اللّهُ عَلَّ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَا

وقوله: ونصيراً، أي: وكفي بربك نصيراً، جاء معناه أيضاً في

آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ إِن يَنصُرُكُمُ ٱللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمُّ وَإِن يَخَذُلُّكُمْ فَلَا غَالِبَ لَكُمُّ وَإِن يَخَذُلُّكُمْ فَكَ فَكَن ذَا ٱلَّذِي يَنصُرُكُم مِّن بَعْدِهِ ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ كَنَالِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ ـ فُؤَادَكَ ۗ وَرَتَّلْنَهُ تَرْتِيلًا ﴿ ﴾.

تقدمت الآيات التي بمعناها في آخر سورة الإسراء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقَنْهُ لِنَقَرْأَهُ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَى مُكْثِ ﴾ الآية.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِـ، فُوَّادَكَ ﴾ أي: كذلك الإنزال مفرقاً بحسب الوقائع أنزلناه لا جملة كما اقترحوا.

وقوله: ﴿ لِنُثَبِّتَ بِهِ مُؤَادَكً ﴾ أي: أنزلناه مفرقاً؛ لنثبت فؤادك بإنزاله مفرقاً.

قال بعضهم: معناه لنقوي بتفريقه فؤادك على حفظه؛ لأن حفظه شيئاً فشيئاً أسهل من حفظه مرة واحدة لو نزل جملة واحدة.

وقال بعضهم: ومما يؤكد ذلك أنه صلوات الله وسلامه عليه أمي لا يقرأ ولا يكتب.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ ٱلَّذِينَ يُعَشَرُونَ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ إِلَى جَهَنَّمَ أُولَتِهِكَ شَكُرٌ مَّكَانَا وَأَضَالُ سَإِيلًا ﴿ ﴾ .

٣٢ / ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الكفار يحشرون على وجوههم إلى جهنم يوم القيامة، وأنهم شر مكاناً، وأضل سبيلًا. وبين في مواضع أخر أنهم تكب وجوههم في النار، ويسحبون على

وجوههم فيها، كقوله تعالى: ﴿ وَمَن جَاءَ بِالسّيّنَةِ فَكُبّتَ وُجُوهُهُمْ فِي النّارِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تُقلّبُ وُجُوهُهُمْ فِي النّارِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تُقلّبُ وُجُوهُهُمْ فِي النّارِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُقَلّبُ وُجُوهِهِمْ ذُوثُواْ مَسَ سَقَرَ ﴿ وَبِين جلّ وعلا في سورة بني إسرائيل أنهم يحشرون على وجوههم، وزاد مع ذلك أنهم يحشرون عمياً وبكماً وصماً، وذكر في سوره طه أن الكافر يحشر أعمى. قال في سورة بني إسرائيل: ﴿ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عَمْ يَا وَبُكُما وَصُمَّا مَا فَي سُورة بني إسرائيل: ﴿ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عَن ذِكْرِي فَإِنّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً وَخَشُرُكُمُ يَوْمَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللللللللللللللللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الل

وقد بينا وجه الجمع بين آية بني إسرائيل وآية طه المذكورتين مع الآيات الدالة على أن الكفار يوم القيامة يبصرون ويتكلمون ويسمعون، كقوله تعالى: ﴿ أَسِّعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ أَسِّعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ رَبِّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَأَرْجِعْنَا نَعْمَلْ صَلِحًا إِنّا مُوقِنُونَ شَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَرَءَا الْمُجْرِمُونَ النّار فَظَنُّوا أَنّهُم مُواقِعُوها ﴾ في سورة طه في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَخَشُرُمُ يَوْمَ اللّهِينَمَةِ أَعْمَىٰ شَ وكذلك بينا أوجه الجمع بين الآيات المذكورة في كتابنا دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب في الكلام على آية بني إسرائيل المذكورة.

وصيغة التفضيل في قوله: ﴿ أُولَتِهِكَ شَكَّ مَكَانًا وَأَضَلُ سَبِيلًا ﴿ أَوْلَتِهِكَ شَكَّ مَكَانًا وَأَضَلُ سَبِيلًا ﴿ أَنْ اللَّهُ عَلَى قوله: ﴿ أَذَالِكَ خَيْرٌ أَمْ جَنَّةُ ٱلْخُلْدِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُنْقُونَ ﴾ والمكان محل الكينونة. والظاهر أنه يكون حسياً، ومعنوياً. فالحسي ظاهر، والمعنوي / كقوله ٣٢٣ تعالى: ﴿ ﴿ قَالُولُ إِن يَسْرِقُ فَقَدْ سَرَقَ أَنَّ لَهُ مِن قَبْلُ فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي تعالى: ﴿ فِي قَالُواْ إِن يَسْرِقُ فَقَدْ سَرَقَ أَنْ لَهُ مِن قَبْلُ فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي

نَفْسِهِ عَرَامٌ يُبِّدِهَا لَهُمْ قَالَ أَنتُمْ شَرُّ مَّكَانًا ﴾ الآية. والسبيل الطريق وتذكر وتؤنث كما تقدم. ومن تذكير السبيل قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَرَوَّا سَبِيلَ اللَّهِ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا ﴾ ومن سَبِيلَ اللَّهِ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا ﴾ ومن تأنيثها قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِي آدَعُوۤاْ إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ ﴾ الآية.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَابَ وَجَعَلْنَا مَعَهُ وَ الْخَاهُ هَا أَوْ الْحَالَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَنَدَيْنَهُ مِن جَانِ ِ ٱلْأَيْمَٰنِ وَقَرَّبْنَكُ نِجَيًّا ﴿ وَنَدَيْنَكُ مِن جَانِ ِ ٱلْأَيْمَٰنِ وَقَرَّبْنَكُ نِجَيًّا ﴿ وَالْكَالَامِ عَلَى

قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَوْمَ نُوجٍ لَّمَّا كَذَّبُواْ ٱلرُّسُلَ أَغْرَقْنَاهُمْ
 وَجَعَلْنَاهُمْ لِلنَّاسِ ءَاكِـةَ ﴾.

قد قدمنا بعض الآيات الدالة على كيفية إغراقهم في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَأَغْرَقْنَا ٱلَّذِينَ كَنَّهُوا بِثَايَائِنَا ﴾.

قوله تعالى: ﴿ وَعَادَا وَثَمُودَاْ وَأَصْحَابَ ٱلرَّسِّ وَقُرُونَا بَيْنَ ذَالِكَ
 كَثِيرًا شَا ﴿ .

الأظهر عندي أن قوله: ﴿ وَعَادًا وَثَمُودًا ﴾ معطوف على قوله: ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ ﴾، الآية. وأن قوم نوح مفعول به لأغرقنا محذوفة دل عليها قوله بعده: ﴿ أَغْرَقْنَاهُمْ وَجَعَلْنَاهُمْ لِلنَّاسِ اَيَةً ﴾ على حد قوله في الخلاصة:

فالسابق انصبه بفعل أضمرا حتماً موافق لما قد ذكرا

/أي: أهلكنا قوم نوح بالغرق، وأهلكنا عاداً وثموداً وأصحاب ٣٢٤ الرس، وقروناً بين ذلك كثيراً؛ أي: وأهلكنا قروناً كثيرة بين ذلك المذكور من قوم نوح، وعاد، وثمود.

والأظهر أن القرون الكثير المذكور: بعد قوم نوح، وعاد، وثمود، وقبل أصحاب الرس، وقد دلت آية من سورة إبراهيم على أن بعد عاد، وثمود خلقاً كفروا وكذبوا الرسل، وأنهم لا يعلمهم إلا الله جلً وعلا.

وتصريحه بأنهم بعد عاد وثمود يوضح ما ذكرنا، وذلك في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ بَنَوُا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمِ نُوجٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ ثَعَالَى: ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ بَنَوُا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمِ نُوجٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا ٱللَّهُ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَتِ فَرَدُّواً أَيْدِيهُمْ فِي أَفْوَهِهِمْ وَقَالُوا إِنَّا كَفَرْنَا بِمَا أَرْسِلْتُم بِدِ وَإِنَّا لَغِي شَكِي مِمَا تَدْعُونَنَا إِلَيْهِمُرِيبٍ فَي .

وقد قدمنا كلام أهل العلم في معنى قوله: ﴿فَرَدُّوَا أَيْدِيهُمْ فِي اَفْوَهِهِمْ ﴾ والإشارة في قوله: ﴿بَيْنَ ذَلِكَ ﴾ راجعة إلى عاد، وثمود، وأصحاب السرس، أي: بين ذلك المذكور. ورجوع الإشارة، أو الضمير بالإفراد مع رجوعهما إلى متعدد باعتبار المذكور أسلوب عربي معروف، ومنه في الإشارة قوله تعالى: ﴿قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّا بَقَنَ لَا فَارِضٌ وَلَا بِكُرُ عَوَانُ بَيْنَ ذَلِكٌ ﴾ أي: ذلك المذكور من الفارض والبكر، وقوله تعالى: ﴿ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴿ اللهُ بن الزبعري بين ذلك المذكور من الإسراف والقتر، وقول عبد الله بن الزبعري السهمى:

إن للخير وللشر مدى وكلا ذلك وجه وقبل

أي: وكلا ذلك المذكور من الخير والشر، ومنه في الضمير قول رؤبة:

فيها خطوط من سواد وبلق كأنه في الجلد توليع البهق

أي: كأنه، أي: ما ذكر من خطوط السواد والبلق. وقد قدمنا هذا البيت.

أما عاد وثمود فقد جاءت قصة كل منهما مفصلة في آيات همتعددة، / وأما أصحاب الرس فلم يأت في القرآن تفصيل قصتهم ولا اسم نبيهم. وللمفسرين فيهم أقوال كثيرة تركناها؛ لأنها لا دليل على شيء منها.

والرس في لغة العرب البئر التي ليست بمطوية. وقال الجوهري في صحاحه: إنها البئر المطوية بالحجارة، ومن إطلاقها على البئر قول الشاعر:

وهم سائرون إلى أرضهم فيا ليتهم يحفرون الرساسا وقول النابغة الجعدي:

سبقت إلى فرط ناهل تنابلة يحفرون الرساسا

والرساس في البيتين جمع رس، وهي البئر. والرس واد في قول زهير في معلقته:

بكرن بكوراً واستحرن بسحرة فهن لوادي الرس كاليد للفم

وقوله في هذه الآية: ﴿ وَقُرُونًا كَثِيرًا ۞ جمع قرن. وهو هنا الجيل من الناس الذين اقترنوا في الوجود في زمان من الأزمنة.

## \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَكُلَّا ضَرَبْنَا لَهُ ٱلْأَمْثَالِ ۗ وَكُلًّا تَبَّرْنَا تَهُ ٱلْأَمْثَالِ وَكُلًّا تَبَّرْنَا تَتَبَرَا اللهُ .

ذكر جلّ وعلا في هذه الآية الكريمة أن كلاً من الماضين المهلكين من قوم نوح، وعاد، وثمود، وأصحاب الرس، والقرون الكثيرة بين ذلك، أنه ضرب لكل منهم الأمثال؛ ليبين لهم الحق بضرب المثل؛ لأنه يصير به المعقول كالمحسوس، وأنه جلّ وعلا تبر كلاً منهم تتبيراً، أي: أهلكهم جميعاً إهلاكاً مستأصلاً. والتتبير الإهلاك والتكسير، ومنه قوله تعالى: ﴿وَلِئَتَبِرُواْ مَا عَلَواْ تَتَبِيراً ﴿ إِنَّ هَتَوُلآ مِمُ مُنِهِ ﴾ أي: باطل، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَزِدِ ٱلطّّلِمِينَ إِلّا نَبَارًا ﴿ إِنَّ هَتَوُلآ مُ مُتَالِّهُ أَي : هلاكاً .

وهذان الأمران المذكوران في هذه الآية الكريمة، وهما أنه جلَّ وعلا ضرب لكل منهم الأمثال، وأنه تبرهم كلهم تتبيراً جاءا مذكورين في غير هذا الموضع.

/ أما ضربه الأمثال للكفار، فقد ذكره جلَّ وعلا في غير هذا ٣٢٦ الموضع، كقوله في سورة إبراهيم: ﴿ أَوَلَمْ تَكُونُواْ أَقْسَمْتُم مِّن قَبْلُ مَا لَكُمُ مِّن زَوَالِ ۞ وَسَكَنتُمْ فِي مَسْكِنِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ وَصَرَبْنَا لَكُمُ ٱلْأَمْثَالَ ۞﴾.

وأما تتبيره جميع الأمم؛ لتكذيبها رسلها، فقد جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى في سورة الأعراف: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَجِي إِلَّا آخَذُنَا آهُلَهَا بِالْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ لَعَلَّهُمْ يَضَّرَّعُونَ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن السَّيِتَةِ لَيْ الْمَكَانَ السَّيِتَةِ الْخَسَنَةَ حَتَّىٰ عَفُوا وَقَالُوا قَدْ مَسَى ءَابَاءَنَا الضَّرَّاءُ وَالسَّرَاءُ فَأَخَذُ نَهُم بَعْنَةً وَهُمْ لا يَشْعُمُونَ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِن نَذِيرٍ يَسْ فَرَيةٍ مِن نَذِيرٍ مَن نَذِيرٍ

إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ عَنْفِرُونَ ﴿ وَوَلَه فِي الزخرف: ﴿ وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَىٰ اللهِ مَا أَرْسَلْنَا مُسَلّنَا مُسَلّمَ الله عَلَى الله عَيْر جَمّي الله من الآيات الدالة على أن جميع الأمم كذبوا رسلهم، وأن الله أهلكهم بسبب ذلك.

وقد بين جلَّ وعلا في آية أخرى أن هذا العموم لم يخرج منه إلَّ قوم يونس دون غيرهم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَوْلَا كَانَتُ قَرْيَةُ عَامَنَتُ فَنَفَعَهَا إِيمَنُهُما إِلَا قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا ءَامَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْخِرْيِ فِي ٱلْحَيَوْ اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ الللْمُولِلْمُ الللْمُولِيَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّةُ الللْمُولُ اللَّهُ الللْمُولُولُولُولُولُولُولُولُو

ويدل على ذلك أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَأَرْسَلْنَكُ إِلَىٰ مِائَةِ أَلْفٍ أَوْ يَرِيدُونَ ﴾ . يَزِيدُونَ ﴿ وَأَرْسَلْنَكُ إِلَىٰ مِائَةِ أَلْفٍ أَوْ

وما ذكره جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة من أنه ضرب الأمثال لكل منهم، لم يبين فيه هنا هل ضرب الأمثال أيضاً لهذه الأمة الكريمة التي هي آخر الأمم في هذا القرآن، كما ضربها لغيرهم من الأمم، ولكنه تعالى بين في آيات كثيرة أنه ضرب لهذه الأمة الأمثال في هذا القرآن العظيم، ليتفكروا بسببها، وبين أنها لا يعقلها إلاَّ أهل العلم، وأن الله يهدي بها قوماً، ويضل بها آخرين.

٣٧ / وهذه الآيات الدالة على ذلك كله، فمنها قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ لَا يَسْتَحِي اللهُ الدَّيِنَ مَثَلًا مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا فَيَعُولُونَ مَا فَوْقَها فَأَمَّا الَّذِينَ عَامَنُوا فَيَعُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللهُ فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن رَبِّهِم وَأَمَّا الَّذِينَ كَ فَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللهُ بِهَ اللهُ يَضِلُ بِهِ عَلَيْ اللهُ يَضِلُ بِهِ عَلَيْ اللهُ ال

مَثُلِ لَعَلَّهُمْ يَلَذَكَّرُونَ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَقِلْكَ ٱلْأَمْثَلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَمَ يَكَلَّهُمَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُ وَمَا يَعْقِلُهُ كَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ وَ الآيات الدالة على ذلك كثيرة معلومة، والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَتَوْا عَلَى الْقَرْيَةِ الَّتِيّ أُمْطِرَتْ مَطَرَ السَّوْءَ الْسَوْءَ الْسَوْءَ الْسَوْءَ الْسَوْءَ الْسَوْءَ الْسَاءَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّ

أقسم جلَّ وعلا في هذه الآية أن الكفار الذين كذبوا نبينا ﷺ قد أتوا على القرية التي أمطرت مطر السوء، وهو أن الله أمطر عليها حجارة من سجيل، وهي سدوم قرية قوم لوط.

وهذان الأمران المذكوران في هذه الآية الكريمة، وهما أن الله أمطر هذه القرية مطر السوء الذي هو حجارة السجيل، وأن الكفار أتوا عليها، ومروا بها جاء موضحاً في آيات أخرى.

وأما كونهم قد أتوا على تلك القرية المذكورة فقد جاء موضحاً

أيضاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكُو لَنَكُرُونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينٌ ﴿ وَبِالَّيْلِّ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ فَي اللَّهِ وَالْمُرَادُ بِأَنْهُمْ مُرُوا عَلَى قرية قُومُ لوط، أن مرورهم عليها، ورؤيتهم لها خالية من أهلها ليس فيها داع، ولا مجيب؛ لأن الله أهلك أهلها جميعاً لكفرهم وتكذيبهم رسوله لوطاً فيه أكبر واعظ، وأعظم زاجر عن تكذيب نبينا محمد ﷺ، لئلا ينزل بالذين كذبوه مثل ما نزل بقوم لوط من العذاب والهلاك، ولذا وبخهم على عدم الاعتبار بما أنزل بها من العذاب، كقوله في آية الصافات المذكورة: ﴿ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ إِنَّا ﴾ وكقوله تعالى في آية الفرقان هذه: ﴿ أَفَكُمْ يَكُونُواْ يَكُونُهُا بَلْ كَانُواْ لَا يَرْجُونَ نُشُورًا ١٠٠٠ فقوله: ﴿ أَفَكُمْ يَكُونُواْ يَكُونُهُمَّا ﴾ توبيخ لهم على عدم الاعتبار، كقوله في الآية الأخرى: ﴿ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ومعلوم أنهم يمرون عليها مصبحين، وبالليل، وأنهم يرونها، وكقوله تعالى: ﴿ وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةُ مِن سِجِيلٍ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِلْمُتَوسِمِينَ ﴿ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ مُقِيمٍ ﴿ اللَّهُ وَجَارَةُ مِن سِجِيلٍ مُقَيمٍ ﴿ مَا لَكُنتِ لِلْمُتَوسِمِينَ ﴿ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلٍ مُقِيمٍ ﴿ اللَّهُ اللَّ يعني: أن ديار قوم لوط بسبيل مقيم، أي: بطريق مقيم، يمرون فيه عليها في سفرهم إلى الشام، وقوله تعالى: ﴿ بَلِّ كَانُواْ لَا يَرْجُونَ نْشُوْرًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّا مِنْ اللَّهُ وَلا جزاء، أو لا يرجون بعثاً وثواباً.

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأُوكَ إِن يَنَّخِذُونَكَ إِلَّا هُـرُوًا أَهَاذَا اللَّهِ عَنَ اللَّهُ رَسُولًا ﴿ وَإِذَا رَأُوكَ إِن كَادَ لَيُضِلُّنَا عَنْ اَلِهَتِنَا لَوْلَا أَن صَادَ لَيُضِلُّنَا عَنْ اَلِهَتِنَا لَوْلَا أَن صَبَرْنَا عَلَيْهَا ﴾.

٣١ / تقدم إيضاحه في سورة الأنبياء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَءَاكَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا إِن يَنْخِذُونَاكَ إِلَّا هُـزُوا آهَـٰذَا ٱلَّذِي يَذَكُرُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا يَذَكُرُ عَلَى اللَّهُ مَا الله مَا قالوه هنا: من عَالِهَ مَا عَلْهُ وَهُم بِنِكِرِ ٱلرَّهُمُ نِهُمْ كَنْفِرُونَ شَيْ ﴿ وَمَا قَالُوهُ هنا: من

أنهم صبروا على آلهتهم، بين في سورة (ص) أن بعضهم أمر به بعضاً في قوله تعالى: ﴿ وَٱنطَلَقَ ٱلْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ ٱمْشُواْ وَٱصْبِرُواْ عَلَىٰ عَالِهَتِكُمْ ۗ الآية.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ أَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَاهَهُ هُوَدُهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿ اللَّهِ مَا لَا اللَّهِ اللَّهِ مَا لَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

قال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية: أرأيت من اتخذ إلهه هواه، أي: مهما استحسن من شيء ورآه حسناً في هوى نفسه كان دينه، ومذهبه، إلى أن قال: قال ابن عباس: كان الرجل في الجاهلية يعبد الحجر الأبيض زماناً، فإذا رأى غيره أحسن منه عبد الثاني، وترك الأول. اهم منه.

وذكر صاحب الدر المنثور: أن ابن أبي حاتم، وابن مردويه أخرجا عن ابن عباس أن عبادة الكافر للحجر الثاني مكان الأول هي سبب نزول هذه الآية، ثم قال صاحب الدر المنثور: وأخرج ابن مردويه عن أبي رجاء العطاردي، قال: كانوا في الجاهلية يأكلون الدم بالعلهز ويعبدون الحجر، فإذا وجدوا ما هو أحسن منه، رموا به وعبدوا الآخر، فإذا فقدوا الآخر أمروا منادياً فنادى: أيها الناس إن إلهكم قد ضل فالتمسوه، فأنزل الله هذه الآية: ﴿ أَرْءَيْتَ مَنِ التَّخَذَ إِلَنهم مُوسِكُ ﴾ وأخرج ابن المنذر وابن أبي حاتم عن ابن عباس في قوله: ﴿ أَرْءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَنهم من الله ولا برهان.

وأخرج ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، عن الحسن: / ﴿ أَرَءَيْتَ مَنِ التَّهَ لِمُ اللَّهِ مُ هَوَدُهُ ﴾ قال: لا يهوى شيئاً إلاَّ تبعه. ٣٣٠ وأخرج عبد بن حميد وابن أبي حاتم عن قتادة: ﴿ أَرَءَيْتَ مَنِ

ٱتَخَذَ إِلَىٰهَهُ هَوَىٰهُ ﴾ قال: كل ما هوي شيئاً ركبه، وكل ما اشتهى شيئاً أتاه، لا يحجزه عن ذلك ورع، ولا تقوى.

وأخرج عبد بن حميد عن الحسن أنه قيل له: أفي أهل القبلة شرك؟ قال: نعم، المنافق مشرك، إن المشرك يسجد للشمس والقمر من دون الله، وإن المنافق عبد هواه، ثم تلا هذه الآية: ﴿ أَرَءَيْتَ مَنِ النَّهَةُ هَوَلَهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْتِهِ وَكِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْحُلْمُ ال

وأخرج الطبراني عن أبي أمامة قال: قال رسول الله ﷺ: «ما تحت ظل السماء من إله يعبد من دون الله أعظم عند الله من هوى متبع» انتهى محل الغرض من كلام صاحب الدر المنثور.

وإيضاح أقوال العلماء المذكورة في هذه الآية: أن الواجب الذي يلزم العمل به، هو أن يكون جميع أفعال المكلف مطابقة لما أمره به معبوده جلَّ وعلا، فإذا كانت جميع أفعاله تابعة لما يهواه، فقد صرف جميع ما يستحقه عليه خالقه من العبادة والطاعة إلى هواه، وإذن فكونه اتخذ إللهه هواه في غاية الوضوح.

وإذا علمت هذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة، فاعلم أن الله جلَّ وعلا بينه في غير هذا الموضع في قوله: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ اللّهِ مُولِهُ وَأَضَلَهُ اللّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشَوَةً فَمَن اللّهُ هُونَهُ وَأَضَلَهُ اللّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَم عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشَوَةً فَمَن يَتَديهِ مِنْ بَعْدِ اللّهِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوّهُ عَمَلِهِ عَلَيه فَرَءَاهُ حَسَنَا فَإِنَّ اللّهُ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَبَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴾ الآية.

٣٣١ / وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَفَأَنَتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا اللَّهِ الْعَلَيْهِ وَكِيلًا اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّاللَّاللَّالِي اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

والمعنى: أن من أضله الله فاتخذ إللهه هواه، لا تكون أنت

عليه وكيلاً، أي: حفيظاً تهديه، وتصرف عنه الضلال الذي قدره الله عليه؛ لأن الهدى بيد الله وحده لا بيدك، والذي عليك إنما هو البلاغ، وقد بلغت.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَاكِنَ ٱللّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءً ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ إِن تَعْرِضْ عَلَى هُدَ نهُمْ فَإِنَّ ٱللّهَ لَا يَهْدِى مَن يُشَآءً ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ أَفَأَنتَ تُنْقِدُ مَن فِى يُضِلُّ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ أَفَانَتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ حَقّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا النّارِ فَهُ وَقُوله في آية فاطر المذكورة آنفاً: ﴿ فَإِنَّ ٱللّهَ يُضِلُ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ فَلَا نَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ ﴾ الآية، وقوله في آية فاطر المذكورة آنفاً: ﴿ فَهَن يَهْدِيهِ مِن اللّهِ اللّه الله تعالى في آية الجاثية المذكورة آنفاً أيضاً: ﴿ فَمَن يَهْدِيهِ مِن اللّه تعالى .

\* قوله تعالىٰ: ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكُثَرُهُمْ يَسْمَعُونَ أَوَّ لَكُثَرُهُمْ يَسْمَعُونَ أَوَّ يَعْقِلُونَ إِنَّ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَلِمُ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلًا ﴿ ﴾ .

أم في هذه الآية الكريمة هي المنقطعة، وأشهر معانيها أنها جامعة بين معنى بل الإضرابية، واستفهام الإنكار معاً. والإضراب المدلول عليه بها هنا إضراب انتقالي:

والمعنى: بل أتحسب أن أكثرهم يسمعون أو يعقلون، أي: لا تعتقد ذلك / ولا تظنه، فإنهم لا يسمعون الحق ولا يعقلونه، أي: ٣٣٢ لا يدركونه بعقولهم، إن هم إلا كالأنعام، أي: ما هم إلا كالأنعام التي هي الإبل والبقر والغنم في عدم سماع الحق وإدراكه، بل هم أضل من الأنعام، أي: أبعد عن فهم الحق وإدراكه.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ بَلَ هُمَّ أَضَلُ سَكِيلًا ﷺ قال الزمخشري: فإن قلت: كيف جعلوا أضل من الأنعام؟

قلت: لأن الأنعام تنقاد لأربابها التي تعلفها وتتعهدها، وتعرف من يحسن إليها ممن يسيء إليها، وتطلب ما ينفعها، وتجتنب ما يضرها، وتهتدي لمراعيها ومشاربها، وهؤلاء لا ينقادون لربهم ولا يعرفون إحسانه إليهم من إساءة الشيطان الذي هو عدوهم، ولا يطلبون الثواب الذي هو أعظم المنافع، ولا يتقون العقاب الذي هو أشد المضار والمهالك، ولا يهتدون للحق الذي هو المشرع الهني والعذب الروي. اهدمنه.

وإذا علمت ما دلت عليه هذه الآية الكريمة، فاعلم أن الله بينه في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في سورة الأعراف: ﴿ وَلَقَدُّ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ الْمُعْمِرُونَ بِهَا لَمُعْمُ أَعَيْنُ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَمُمُّ أَعَيْنُ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَمُمُ أَعَيْنُ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَمُمُ الْعَنْفِلُونَ فَهُمُ الْعَنْفِلُونَ فَهُمُ الْعَنْفِلُونَ فَهُمُ الْعَنْفِلُونَ فَهُمُ الْعَنْفِلُونَ فَهُمُ الْعَنْفِلُونَ فَهُمُ اللّهَ مَعْمُ وَقُولُهُ تَعَالَى في البقرة: ﴿ وَمَثَلُ الّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلِ الّذِي يَنْعِقُ عِمَا لَا يَسْمَعُ إِلّا دُعَاءً وَنِدَاءً صُمُّ أَبُكُمُ عُمْنُ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ فَهُمْ .

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَهُوَ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الَّيْـٰ لَٰ إِبَاسًا وَالنَّوْمَ
 سُبَاتًا وَجَعَلَ النَّهَارَ نُشُورًا ﴿ وَهُو الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الَّيْـٰلَ لِبَاسًا وَالنَّوْمَ

الذي جعل الخلقة الليل لباساً، والنوم سباتاً، وجعل لهم النهار نشوراً. أما جعله لخلقة الليل لباساً، والنوم سباتاً، وجعل لهم النهار نشوراً. أما جعله لهم الليل لباساً، فالظاهر أنه لما جعل الليل يغطي جميع من في الأرض بظلامه، صار لباساً لهم، يسترهم كما يستر اللباس عورة صاحبه، وربما انتفعوا بلباس الليل كهروب الأسير المسلم من الكفار

في ظلام الليل، واستتاره به حتى ينجو منهم، ونحو ذلك من الفوائد التي تحصل بسبب لباس الليل، كما قال أبو الطيب المتنبي:

وكم لظلام الليل عندي من يد تخبر أن المانوية تكذب وقاك ردى الأعداء تسري إليهم وزارك فيه ذو الدلال المحجب

وأما جعله لهم النوم سباتاً فأكثر المفسرين على أن المراد بالسبات: الراحة من تعب العمل بالنهار؛ لأن النوم يقطع العمل النهاري، فينقطع به التعب، وتحصل الاستراحة، كما هو معروف.

وقال الجوهري في صحاحه: السبات النوم وأصله الراحة، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَانًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وقال الزمخشري في الكشاف: والسبات: الموت، والمسبوت: الميت؛ لأنه مقطوع الحياة، وهذا كقوله: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَتُوفَلُكُم بِالنَيْلِ ﴾.

فإن قلت: هلاً فسرته بالراحة؟

قلت: النشور في مقابلته يأباه إباء العَيُوفِ الوِرْدَ وهو مُرَنَّق. اهـ محل الغرض منه.

وإيضاحه، وعليه فقوله: ﴿ وَجَعَلَ ٱلنَّهَارَ نُشُورًا ﴿ هَ أَي حياة بعد الموت كما تقدم إيضاحه، وعليه فقوله: ﴿ وَجَعَلَ ٱلنَّهَارَ نُشُورًا ﴿ هَ أَي حياة بعد الموت. وعليه فالموت هو المعبر عنه بالسبات في قوله: ﴿ وَٱلنَّوْمَ سُبَاتًا ﴾ وإطلاق الموت على النوم معروف في / القرآن العظيم، كقوله ٣٣٤ تعالى: ﴿ وَهُو ٱلَّذِي يَتَوَفَّنَكُم بِالنَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُم فيهِ فيه دليل على ما ذكره الزمخشري؛ فيه دليل على ما ذكره الزمخشري؛ لأن كلاً من البعث والنشور يطلق على الحياة بعد الموت، وكقوله

ه ۲۳

تعالى: ﴿ اللَّهُ يَتُوَفَّى الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهِكَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهِكَأَ فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأَخْرَىٰ إِلَىٰۤ أَجَلِ مُسَمَّىٰ ﴾ .

وقال الجوهري في صحاحه: والمسبوت الميت والمغشي عليه. اه.

والذين قالوا: إن السبات في الآية الراحة بسبب النوم من تعب العمل بالنهار، قالوا: إن معنى قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ النّهَارَ نَشُورًا ﴿ الله الله الله النهار، قالوا: إن معنى قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ النّهَارَ نَشُورًا ﴿ الله من النعت بالمصدر. وهذا التفسير التفسير فيه حذف مضاف، أو هو من النعت بالمصدر. وهذا التفسير يدل عليه قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا النّهَارَ مَعَاشًا ﴿ وَقُولُه تعالى في يدل عليه قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا النّهَارَ مَعَاشًا ﴿ وَقُولُه تعالى في القصص: ﴿ وَمِن رَحْمَتِهِ عَكَلَ لَكُمُ النّه وَالنّهارَ لِتَسْكُنُواْ فِيهِ وَلِتَبْنَغُواْ مِن فَضَلَه بالنهار في السعي فضي المعاش.

وإذا علمت هذا فاعلم أن ما دلت عليه هذه الآية الكريمة جاء موضحاً في مواضع أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَانًا ﴿ وَجَعَلْنَا اللّهِ مَعَالَى اللّهِ وَقُوله تعالى: ﴿ قُلْ أَرَهَ يَتُمْ إِن جَعَلَ اللّهُ عَلَيْ كِلّهُ اللّهِ يَأْتِيكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ النّهار سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيكَةِ مَنْ إِلَكُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُمُ النّهار سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيكَةِ مَنْ إِلَكُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُمُ النّهار سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيكَةُ عَلَيْكُمُ النّهار سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيكَمَةِ مَنْ إِلَكُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ النّهار سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيكَمَةِ مَنْ إِلَكُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا تُبْعِرُونَ ﴾ وَمِن فَضْلِهِ وَلِنَبْنَعُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ وَالنّهار لِتَسْكُنُواْ فِيهِ وَلِنَبْنَعُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ وَالنّهار لِتَسْكُنُواْ فِيهِ وَلِنَبْنَعُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونَ فِيهِ وَلِنَبْنَعُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَكُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّ

وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ ءَايَنَيْنَ ۚ فَمَحَوْنَآ ءَايَةَ ٱلَّيْلِ وَجَعَلْنَا ٓءَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُواْ فَضْلَا مِّن زَيِّكُمْ وَلِتَعْلَمُواْ عَكَدَدَ ٱلسِّينِينَ وَٱلْجِسَابَ ﴾ الآية .

/ وقد أوضحنا هذا في الكلام على هذه الآية.

وكقوله تعالى: ﴿ وَالَّيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ ۞ وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّىٰ ۞ وقوله تعالى: ﴿ وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّنُهَا ۞ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وفي الآيات المذكورة بيان أن الليل والنهار آيتان من آياته ونعمتان من نعمه جلَّ وعلا.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي ٓ أَرْسَلَ ٱلرِّيَاحَ أَبْشَرُا بَايِنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ۚ ﴾ .

قد قدمنا الآية الموضحة له في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ اللَّذِي ٓ أَرْسَلَ الرِّيكَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ۗ على قراءة من قرأ بشراً بالباء.

وآية الأعراف وآية الفرقان المذكورتان تدلان على أن المطر رحمة من الله لخلقه.

وقد بين ذلك في مواضع أخر، كقوله تعالى: ﴿ فَٱنظُرْ إِلَىٰٓ ءَاثَكِرِ رَحْمَتِ ٱللّهِ كَيْفَ يُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يُنَزِلُ ٱلْغَيْثَ مِنْ بَعْدِمَاقَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُ﴾ الآية.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَكُرُواْ فَأَبَىَ أَكُرُواْ فَأَبَى آكُمُ لَيُنَهُمْ لِيَذَكُرُواْ فَأَبَى آكُمُ أُلِيَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاسِ إِلَّا كُفُورًا إِنْ ﴿ .

لتحقيق أن الضمير في قوله: ولقد صرفناه راجع إلى ماء المطر المذكور في قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ طَهُورًا ﴿ كَمَا روي عن ابن عباس، وابن مسعود، وعكرمة، ومجاهد، وقتادة، وغير واحد خلافاً لمن قال: إن الضمير المذكور راجع إلى القرآن كما روي عن عطاء الخراساني. وصدر به القرطبي، وصدر الزمخشري بما يقرب منه.

٣٣٦ / وإذا علمت أن التحقيق أن الضمير في: صرفناه عائد إلى ماء المطر.

فاعلم أن المعنى: ولقد صرفنا ماء المطر بين الناس فأنزلنا مطراً كثيراً في بعض السنين على بعض البلاد، ومنعنا المطر في بعض السنين عن بعض البلاد، فيكثر الخصب في بعضها، والجدب في بعضها الآخر.

وقوله: ﴿لِيَذَكَّرُوا ﴾ أي: صرفناه بينهم؛ لأجل أن يتذكروا، أي: يتذكر الذين أخصبت أرضهم؛ لكثرة المطر نعمة الله عليهم، فيشكروا له، ويتذكر الذين أجدبت أرضهم ما نزل بهم من البلاء، فيبادروا بالتوبة إلى الله جلَّ وعلا، ليرحمهم ويسقيهم.

وقوله: ﴿ فَأَبَىٰٓ أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا شَكَ الى : كفراً لنعمة من أنزل عليهم المطر، وذلك بقولهم: مطرنا بنوء كذا.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة أشار له جلّ وعلا في سورة الواقعة في قوله تعالى: ﴿ وَتَعْعَلُونَ رِزْقَكُمُ أَنّكُمُ أَنّكُمْ مَنَ السّمَاءِ رِزْقَا ﴾ وقوله: رزقكم، أي: المطر، كما قال تعالى: ﴿ وَيُنَزّلُكُ لَكُمْ مِّنَ السّمَاءِ رِزْقاً ﴾ وقوله: ﴿ أَنّكُمْ تُكَذّبُونَ شَ الله أي: بقولكم: مطرنا بنوء كذا. ويزيد هذا إيضاحاً الحديث الثابت في صحيح مسلم، وقد قدمناه بسنده ومتنه مستوفى، وهو أنه على أثر سماء أصابتهم من الليل: «أتدرون ماذا قال ربكم؟ قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: قال: أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر، فأما من قال: مطرنا بفضل الله ورحمته فذاك مؤمن بي كافر بالكوكب. وأما من قال: مطرنا بنوء كذا وكذا فذاك كافر بي مؤمن بالكوكب.

وقد قدمنا أن قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَأَبِنَ أَكُثُرُ النَّاسِ إِلَّا كُثُورًا شَيْ ﴾ يدخل فيه من قال: مطرنا بنوء كذا، ومن قال: مطرنا بالبخار. يعني أن البحر يتصاعد منه بخار الماء، ثم يتجمع ثم ينزل على الأرض بمقتضى الطبيعة لا بفعل فاعل، وأن المطر منه، كما تقدم إيضاحه. فسبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علواً كبيراً.

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَوْشِنْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَّذِيرًا ۞ ٣٣٧ فَلَا تُطِع ٱلْكَافِيرَا ۞ .

المعنى: لو شئنا لخففنا عنك أعباء الرسالة، وبعثنا في كل قرية نذيراً يتولى مشقة إنذارها عنك، أي: ولكننا اصطفيناك، وخصصناك بعموم الرسالة لجميع الناس؛ تعظيماً لشأنك، ورفعاً من منزلتك، فقابل ذلك بالاجتهاد والتشدد التام في إبلاغ الرسالة، ولا تطع الكافرين... الآية.

وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من اصطفائه ﷺ بالرسالة لجميع الناس، جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ قُلُ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَمَا رَسَلْنَكَ إِلَاكَاقُدُ لِلنَّاسِ ﴾ وقوله: ﴿ وَأُوحِى إِلَى هَلاَ الْقُرْءَانُ لِأُنذِرَكُم بِهِ وَمَنَ بَلَغٌ ﴾ وقوله: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِهِ مِن اللَّحَزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ ﴾ الآية.

وقد قدمنا إيضاح هذا في أول هذه السورة الكريمة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ تَبَارَكُ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴿ لَهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وقوله: ﴿ فَلَا تُطِعِ ٱلْكَافِرِينَ ﴾ ذكره أيضاً في غير هذا

الموضع، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُطِعَ ٱلْكَفِرِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَۚ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَلَا تُطِعۡ مِنْهُمۡ ءَاثِمًا أَوۡ كَفُورًا ۞﴾ وقوله: ﴿ وَلَا نُطِعۡ مَنَ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُم عَن ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَنٰهُ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُطِعۡ كُلَّ حَلَافٍ مَّهِينٍ۞﴾.

وقوله في هذه الآية الكريمة: وجاهدهم به، أي: بالقرآن كما روي عن ابن عباس.

والجهاد الكبير المذكور في هذه الآية هو المصحوب بالغلظة عليهم، كما قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ قَنْلِلُوا الَّذِينَ يَلُونَكُم مِنَ اللَّهِمَ، كما قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّيِيُّ جَهِدِ الْكَفَّادِ وَلْيَجِدُواْ فِيكُمْ غِلْظَةً ﴾ الآية. وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّيِيُّ جَهِدِ الْكَفَادُ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمٌ ﴾.

٣٣/ / وقوله تعالى: ﴿ فَلَا تُطِعِ ٱلْكَافِرِينَ ﴾ من المعلوم أنه ﷺ لا يطيع الكافرين، ولكنه يُؤمر، ويُنهى؛ ليشرع لأمته على لسانه، كما أوضحناه في سورة بني إسرائيل.

قوله تعالىٰ: ﴿ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ هَلَا عَذْبُ فُرَاتُ وَهَاذَا مِلْحُ أَجَاجُ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخَا وَحِجْرًا مَتَحْجُورًا ﴿ إِنَّ هَا لَهُ مَا بَرْزَخَا وَحِجْرًا مَتَحْجُورًا ﴿ إِنَّ هَا لَهُ اللَّهُ مَا بَرْزَخَا وَحِجْرًا مَتَحْجُورًا ﴿ إِنَّ هَا لَهُ اللَّهُ مَا بَرْزَخَا وَحِجْرًا مَتَحْجُورًا ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّه

اعلم أن لفظة مرج تطلق في اللغة إطلاقين.

الأول: مرج بمعنى أرسل وخلى. من قولهم: مرج دابته إذا أرسلها إلى المرج، وهو الموضع الذي ترعى فيه الدواب، كما قال حسان بن ثابت رضي الله عنه:

وكانت لا يرال بها أنيس خلال مروجها نعم وشاء

وعلى هذا فالمعنى: أرسل البحرين وخلاهما لا يختلط أحدهما بالآخر . والإطلاق الثاني: مرج بمعنى: خلط، ومنه قوله تعالى: ﴿فِيَ الْمُرِمَّرِيجِ فِيَ اللهُ عَالَى: ﴿فِيَ المُرْمَرِيجِ فِي اللهُ الله

فعلى القول الأول: فالمراد بالبحرين الماء العذب في جميع الدنيا، والماء الملح في جميعها، وقوله: ﴿ هَلَذَا عَذْبُ فُرَاتُ ﴾ يعني به ماء الآبار والأنهار والعيون في أقطار الدنيا، وقوله: ﴿ وَهَلَذَا مِلْحُ أَجَاجُ ﴾ أي: البحر الملح، كالبحر المحيط، وغيره من البحار التي هي ملح أجاج، وعلى هذا التفسير فلا إشكال.

وأما على القول الثاني بأن مرج بمعنى خلط، فالمعنى: أنه يوجد في بعض المواضع اختلاط الماء الملح والماء العذب في مجرى واحد، ولا يختلط أحدهما /بالآخر، بل يكون بينهما حاجز ٢٣٩ من قدرة الله تعالى. وهذا محقق الوجود في بعض البلاد. ومن المواضع التي هو واقع فيها المحل الذي يختلط فيه نهر السنغال بالمحيط الأطلسي بجنب مدينة سانلويس، وقد زرت مدينا سانلويس عام ست وستين وثلاثمائة وألف هجرية، واغتسلت مرة في نهر السنغال، ومرة في المحيط، ولم آت محل اختلاطهما، ولكن أخبرني بعض المرافقين الثقات أنه جاء إلى محل اختلاطهما، وأنه جالس يغرف بإحدى يديه عذباً فراتاً، وبالأخرى ملحاً أجاجاً، والجميع في مجرى واحد، لا يختلط أحدهما بالآخر. فسبحانه جلَّ وعلا معرى واحد، لا يختلط أحدهما بالآخر. فسبحانه جلَّ وعلا ما أعظمه، وما أكمل قدرته.

وهذا الذي ذكره جلَّ وعلا في هذه الآية جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في سورة فاطر: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَاذَا عَذْبُ فُرَاتُ سَآيِغٌ شَرَابُهُ وَهَاذَا مِلْحُ أُجَابُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ يَلْنَهَانِ ۞ يَلْنَهَانِ ۞ يَلْنَهَانِ ۞ أَي: لا يبغي أحدهما على الآخر

فيمتزج به. وهذا البرزخ الفاصل بين البحرين المذكور في سورة الفرقان، وسورة الرحمن قد بين تعالى في سورة النمل أنه حاجز حجز به بينهما، وذلك في قوله جلَّ وعلا: ﴿أَمَّن جَعَلَ ٱلأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَالَهَا أَنَّهُ لَا وَجَعَلَ لَمَا رَوَسِي وَجَعَلَ بَيْنَ ٱلْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا أَوِلَهُ مَّعَ اللَّهِ بَلْ أَكْ مُعَلَ اللَّهُ مَا أَوْسِي وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا أَوِلَهُ مَّعَ اللَّهُ بَلْ أَكْ أَنَّهُ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ وهذا الحاجز هو اليبس من الأرض الفاصل بين الماء العذب، والماء الملح على التفسير الأول.

وأما على التفسير الثاني فهو حاجز من قدرة الله غير مرئي للبشر، وأكد شدة حجزه بينهما بقوله هنا: ﴿ وَحِجْرًا مَحْجُورًا ﴿ فَ وَحِرَاماً قدرياً، وأن والظاهر أن قوله هنا: حجراً، أي: منعاً، وحراماً قدرياً، وأن محجوراً توكيد له، أي: منعاً شديداً للاختلاط بينهما.

وقوله: ﴿ هَٰذَا عَذَّبُ ﴾ صفة مشبهة من قولهم: عذب الماء بالضم فهو عذب.

وقوله: ﴿ فُرَاتُ ﴾ صفة مشبهة أيضاً، من فرت الماء بالضم، ٣٤٠ فهو فرات، إذا كان شديد / العذوبة.

وقوله: ﴿ وَهَلَا مِلْحُ ﴾ صفة مشبهة أيضاً من قولهم: ملح الماء بالضم والفتح فهو ملح.

قال الجوهري في صحاحه: ولا يقال: مالح إلا في لغة ردية. اهـ.

وقد أجاز ذلك بعضهم، واستدل له بقول القائل: ولو تفلت في البحر والبحر مالح لأصبح ماء البحر من ريقها عذبا وقوله: أجاج: صفت مشبهة أيضاً من قولهم: أج الماء يؤج

أجوجاً فهو أجاج، أي: ملح مر، فالوصف بكونه أجاجاً يدل على زيادة المرارة على كونه ملحاً. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرَ فَجَعَلَهُ فَسَبًا وَصِهْرً وَكُانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ﴿ وَهُو ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ فَسَبًا وَصِهْرً وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

قال الزمخشري في الكشاف في تفسير هذه الآية الكريمة: فقسم البشر قسمين، ذوي نسب، أي: ذكوراً ينسب إليهم فيقال: فلان بن فلان وفلانة بنت فلان، وذوات صهر، أي: إناثاً يصاهر بهن كقوله: ﴿ فَمَلَ مِنْهُ ٱلرَّوْجَيِّنِ ٱلذِّكَرَ وَٱلْأَنْيَ شَيْ﴾. ﴿ وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيراً شَيْ حيث خلق من النطفة الواحدة بشراً نوعين ذكر وأنثى. انتهى منه.

وهذا التفسر الذي فسر به الآية يدل له ما استدل عليه به وهو قوله تعالى: ﴿ أَلَةً يَكُ نُطْفَةً مِن مَّنِي يُمْنَى ﴿ ثُمُ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴿ فَهُ عَمَلَ مِنْهُ الرَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَٱلْأَنْكَ ﴿ فَهُ وهو دليل على أن آية الفرقان هذه بينتها آية القيامة المذكورة. وفي هذه الآية الكريمة أقوال أخر غير ما ذكره الزمخشرى.

/ منها: ما ذكر ابن كثير قال: فجعله نسباً وصهراً، فهو في ٣٤١ ابتداء أمره ولد نسيب، ثم يتزوج فيصهر صهراً. وانظر بقية الأقوال في الآية في تفسير القرطبي، والدر المنثور للسيوطي.

#### مسألة

استنبط بعض العلماء من هذه الآية الكريمة: أن بنت الرجل من الزنى لا يحرم عليه نكاحها.

قال ابن العربي المالكي في هذه الآية: والنسب عبارة عن

خلط الماء بين الذكر والأنثى، على وجه الشرع، فإن كان بمعصية كان خلقاً مطلقاً، ولم يكن نسباً محققاً، ولذلك لم يدخل تحت قوله: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أَمُّهَا ثُكُمْ وَبَنَا ثُكُمْ ﴾ بنته من الزنى؛ لأنها ليست ببنت له في أصح القولين لعلمائنا، وأصح القولين في الدين، وإذا لم يكن نسب شرعاً فلا صهر شرعاً، فلا يحرم الزني بنت أم ولا أم بنت، وما يحرم من الحلال، لا يحرم من الحرام؛ لأن الله امتن بالنسب والصهر على عباده، ورفع قدرهما، وعلق الأحكام في الحل والحرمة عليهما، فلا يلحق الباطل بهما، ولا يساويهما. انتهى منه. بواسطة نقل القرطبي عنه.

وقال القرطبي: اختلف الفقهاء في نكاح الرجل ابنته من زني، أو أخته، أو بنت ابنه من زنى: فحرم ذلك قوم، منهم ابن القاسم، وهو قول أبسي حنيفة، وأصحابه، وأجاز ذلك آخرون منهم: عبد الملك بن الماجشون، وهو قول الشافعي، وقد مضى هذا في النساء مجوداً. انتهى منه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الخلاف في هذه المسألة مشهور معروف، وأرجح القولين دليلاً فيما يظهر أن الزني لا يحرم به حلال، فبنته من الزني ليست بنتاً له شرعاً، وقد أجمع أهل العلم أنها ٣٤٢ لا تدخل في قوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُو اللَّهُ / فِي أَوْلَندِ كُمُّمُّ لِلذَّكِّرِ مِثْلُ حَظِّهِ ٱلْأَنْكَيْنِ ﴾ فالإجماع على أنها لا ترث، ولا تدخل في آيات المواريث دليل صريح على أنها أجنبية منه، وليست بنتاً شرعاً. ولكن الذي يظهر لنا أنه لا ينبغي له أن يتزوجها بحال. وذلك لأمرين:

الأول: أن كونها مخلوقة من مائه، يجعلها شبيهة شبهاً صورياً بابنته شرعاً، وهذا الشبه القوي بينهما ينبغي أن يزعه عن تزوجها.

الأمر الثاني: أنه لا ينبغي له أن يتلذذ بشيء سبب وجوده معصيته لخالقه جلَّ وعلا، فالندم على فعل الذنب الذي هو ركن من أركان التوبة لا يلائم التلذذ بما هو ناشىء عن نفس الذنب. وما ذكره عن الشافعي من أنه يقول: إن البنت من الزنى لا تحرم هو مراد الزمخشري بقوله:

وإن شافعياً قلت قالوا بأنني أبيح نكاح البنت والبنت تحرم

#### تنبيه

اعلم أنَّ ما ذكره صاحب الدر المنثور عن قتادة مما يقتضي أنه استنبط من قوله تعالى في هذه الآية: ﴿ فَجَعَلَهُ لَسَبًا وَصِهْراً ﴾ أن الصهر كالنسب في التحريم، وأن كل واحد منهما تحرم به سبع نساء، لم يظهر لي وجهه. ومما يزيد عدم ظهوره ضعف دلالة الاقتران عند أهل الأصول، كما تقدم إيضاحه مراراً. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَضُوهُمْ وَلَا يَضُوهُمْ وَلَا يَضُرُّهُمُ ﴾.

تقدم إيضاحه في سورة الحج وغيرها.

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَكَانَ ٱلْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ عَظَهِيرًا ﴿

الظهير في اللغة: المعين، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمَلَيْكَةُ بَعْدَ ﴿ وَٱلْمَلَيْكَةُ بَعْدَ ﴿ وَالْمَلَيْكَةُ بَعْدَ ﴿ وَاللَّهُ مَلَّ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلَّالًا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّالِمُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ مُنْ أَلَّا مُلَّا مُنْ مُنْ مُنْ مُ

ومعنى قوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَكَانَ ٱلْكَافِرُ عَلَىٰ رَبِّهِ-

وقوله تعالى: ﴿ وَاتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ عَالِهَةً لَعَلّهُمْ يُنصَرُونَ ﴿ وَاتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ عَالِهَةً لَعَلّهُمْ يُنصَرُونَ ﴿ كَا الْجند يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ لَمُمْ جُندُ تُحْضَرُونَ ﴿ عَلَى قول مِن قال: إن الجند المحضرون هم الكفار، يقاتلون عن آلهتهم ويدافعون عنها، ومن قاتل عن الأصنام مدافعاً عن عبادتها، فهو على ربه ظهير.

وكونه ظهيراً على ربه، أي: معيناً للشيطان، وحزبه على عداوة الله ورسله، ككونه عدواً له المذكور في قوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِللّهِ وَمَلَتَهِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكُلْلَ فَإِنَّ اللّهَ عَدُوًّ لِللّهَ عَدُوًّا لِللّهِ وَمَلَتَهِ وَمُلَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكُلْلَ فَإِنَّ اللّهَ عَدُوًّ لِللّهَ عَدُولًا لِللّهَ عَدُولًا لَهُ اللّهَ إِلَى النّارِ فَهُمّ لِلْكَلْفِرِينَ الله وَعَلَوم بالضرورة أن جميع الخلق لو تعاونوا على عُداوة الله لا يمكن أن يضروه بشيء، وإنما يضرون بذلك أنفسهم: عداوة الله لا يمكن أن يضروه بشيء، وإنما يضرون بذلك أنفسهم: ﴿ هَيَا لَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللل

٣٤٤ / \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا شَ ﴾.

قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية في أول سورة الأعراف، وأول سورة الكهف. \* قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ مَا أَسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَاءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَى رَبِّهِ عَسَبِيلًا ﴿ قُلْ مَا أَسْتُلُكُمُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَاءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَى رَبِّهِ عَسَبِيلًا ﴿ قُلْ مَا أَسْتُلُكُمُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَاءَ أَن

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَنقَوْمِ لَا آَسَنُكُ مُ عَلَيْهِ مَا لًا إِنْ أَجْرِىَ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ﴾ الآية.

\* قوله تعالىٰ : ﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة لمثله في سورة الفاتحة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِيَّاكَ نَسَتَعِيثُ ۞ .

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَكَفَىٰ بِهِ عِبِدُنُوبِ عِبَادِهِ عَجَبِيرًا ١٠٠٠ ﴿ وَكَفَىٰ بِهِ عِبِدُنُوبِ عِبَادِهِ عَجَبِيرًا ١٠٠٠ ﴿ وَكَفَىٰ بِهِ عَبِدُنُوبِ عِبَادِهِ عَجَبِيرًا ١٠٠٠ ﴿ وَكَفَىٰ بِهِ عَبِدُنُونِ عِبَادِهِ عَجَبِيرًا ١٠٠٠ ﴿ وَكَفَىٰ بِهِ عَبِدُنُونِ عِبَادِهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل

قد قدمنا الآيات الموضحة في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا ﴿ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا ﴿ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا ﴿ وَكَفَىٰ مِرَبِّكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا ﴿ وَكَالِمَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

عوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ ٱيَّامِ ﴾.

قد قدمنا الآية التي فيها تفصيل ذلك في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَشِ ٱلرَّحْمَانُ فَسَعَلَ بِهِ عَلَى الْعَرَشِ اللهِ اللهِ عَلَى الْعَرَشِ اللهِ اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللّهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَ

/ قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية في سورة الأعراف في ٣٤٥ الكلام على قوله تعالى: ﴿ ثُمُّ ٱسۡتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ الآية.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱسۡجُدُواْ لِلرَّمْنَنِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّمْنَنُ السَّجُدُواْ لِلرَّمْنَنِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّمْنَنُ أَنْتُجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ ثَفُورًا ﴾ .

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الكفار إذا قيل لهم: اسجدوا للرحمن، أي: قال لهم ذلك رسول الله ﷺ والمسلمون، تجاهلوا الرحمن، وقالوا: وما الرحمن، وأنكروا السجود له تعالى، وزادهم ذلك نفوراً عن الإيمان والسجود للرحمن.

وما ذكره هنا من أنهم أمروا بالسجود له وحده جلَّ وعلا جاء مذكوراً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿لَا شَبَّجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِللَّهَمْسِ وَلَا لَلْقَمْرِ وَاسْجُدُواْ لِللَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَ إِن كُنتُمَّ إِيَّاهُ تَعَبُدُونِ ﴿ لَا شَبِّدُونَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ فَاسْبُدُواْ اللَّهِ وَاعْبُدُواْ اللَّهِ وَاعْبُدُواْ اللَّهِ وَاعْبُدُواْ اللَّهُ وَقَد وبخهم تعالى على عدم امتثال ذلك في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْمُ ٱلْقُرُءَانُ لَا يَسْجُدُونَ اللَّهُ وَالْ يَرْكُعُونَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ كُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَإِذَا قُرِئَ كُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَإِذَا قَرِئَ كُعُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَسْتُونُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَعُلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَا

وتجاهلهم للرحمن هنا أجابهم عنه تعالى بقوله: ﴿ ٱلرَّمْ اَنُ اَلَّهُ اَلْمَانُ ﴿ وقوله تعالى: عَلَمَ ٱلْفَرْءَانَ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ اللَّهُ الْإِسْدَنَ ﴿ قُلِ الدَّعُواْ اللَّهُ الْأَسْمَاءُ ٱلْخُسُنَيْ ﴾ وقد قدمنا طرفاً من هذا في الكلام على هذه الآية؛ وقد قدمنا أيضاً أنهم يعلمون أن الرحمن هو الله، وأن تجاهلهم له تجاهل عارف، وأدلة ذلك.

وقوله هنا: ﴿ وَزَادَهُمْ نَفُورًا ﴾ جاء معناه في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ صَرَّفْنَا فِي هَذَا ٱلْقُرَءَانِ لِيَذَكَّرُواْ وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا نَفُورًا شَكُ وقوله تعالى: ﴿ بَلَ لَجُّواْ فِ عُتُوِ وَنُفُورٍ شَ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ نَبَارَكَ ٱلَّذِى جَعَكَ فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجَا وَجَعَلَ ٢٤٦ فِيهَا سِرَجًا وَقَكَمَرُا مُّنِيرًا شَهُ \* .

قد قدمنا كلام أهل العلم في معنى تبارك في أول هذه السورة الكريمة.

والبروج في اللغة: القصور العالية، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ كُنُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيِّدَةً ﴾ .

واختلف العلماء في المراد بالبروج في الآية، فقال بعضهم: هي الكواكب العظام. قال ابن كثير: وهو قول مجاهد، وسعيد بن جبير، وأبي صالح، والحسن، وقتادة، ثم قال: وقيل: هي قصور في السماء للحرس. ويروى هذا عن علي، وابن عباس، ومحمد بن كعب، وإبراهيم النخعي، وسليمان بن مهران الأعمش، وهو رواية عن أبي صالح أيضاً. والقول الأول أظهر، اللهم إلا أن تكون الكواكب العظام هي قصور للحرس فيجتمع القولان، كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْزَيّنّا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنيا بِمَصَدِيحَ ﴾. اهه. محل الغرض من كلام ابن كثير.

وقال الزمخشري في الكشاف: البروج منازل الكواكب السبعة السيارة: الحمل، والثور، والجوزاء، والسرطان، والأسد، والسنبلة، والميزان، والعقرب، والقوس، والجدي، والدلو، والحوت، سميت بالبروج التي هي القصور العالية؛ لأنها لهذه الكواكب كالمنازل لسكانها. واشتقاق البرج من التبرج لظهوره. اهمنه.

وما ذكره جلَّ وعلا هنا من أنه جعل في السماء بروجاً وجعل فيها سراجاً، وهو الشمس، وقمراً منيراً، بينه في غير هذا الموضع

كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَهَا لِلنَّاظِرِينَ ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَهَا لِلنَّاظِرِينَ ﴿ وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ۞ تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ ۞ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ۞ ٣٤٧ وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَوْأً كَيْفَ خَلَقَ ٱللَّهُ سَبْعَ / سَمَوَتٍ طِبَاقًا ۞ وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِي فَيْ نُورًا وَجَعَلَ ٱلشَّمْسَ سِرَاجًا ۞ ﴾.

وقرأ هذا الحرف عامة السبعة غير حمزة والكسائي: وجعل فيها سراجاً بكسر السين وفتح الراء بعدها ألف على الإفراد، وقرأه حمزة والكسائي: سرجاً بضم السين والراء جمع سراج، فعلى قراءة الجمهور بإفراد السراج، فالمراد به الشمس، بدليل قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُ ٱلشَّمْسُ سِرَاجًا اللهِ وعلى قراءة حمزة والكسائي بالجمع. فالمراد بالسرج الشمس، والكواكب العظام.

وقد قدمنا في سورة الحجر أن ظاهر القرآن أن القمر في السماء المبنية، لا السماء التي هي مطلق ما علاك؛ لأن الله بين في سورة الحجر أن السماء التي جعل فيها البروج هي المحفوظة، والمحفوظة هي المبنية في قوله تعالى: ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْبُدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴿ وَالمَعْوَلَ اللَّهُ وَقُولُهُ : ﴿ وَالسّت مطلق ما علاك، والبيان لمذكور في سورة الحجر في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السّمَاءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَّهَا لِلنَّظِرِينَ ﴾ وكيفة الآية. فآية الحجر هذه دالة على أن وَزَيَّنَّهَا لِلنَّظِرِينَ ﴿ وَفَظَنْنَهَا ﴾ الآية. فآية الحجر هذه دالة على أن ذات البروج هي المبنية المحفوظة، لا مطلق ما علاك.

وإذا علمت ذلك فاعلم أنه جلَّ وعلا في آية الفرقان هذه، بين أن القمر في السماء التي جعل فيها البروج؛ لأنه قال هنا: ﴿ نَبَارَكَ اللَّهِ مَعَكَلُ فِي السَّمَآءِ بُرُوجًا وَجَعَكُ فِيهَا سِرَجًا وَقَهَمَرًا مُّنِيرًا شَهُ وذلك دليل على أنها ليست مطلق ما علاك. وهذا الظاهر لا ينبغي للمسلم العدول عنه إلا بدليل يجب الرجوع إليه مما جاء به محمد على العدول عنه إلا بدليل يجب الرجوع إليه مما جاء به محمد على العدول عنه الله عنه المسلم العدول عنه الله على المسلم المس

فإن قيل: يوجد في كلام بعض السلف أن القمر في فضاء بعيد من السماء، وأن علم الهيئة دل على ذلك، وأن الأرصاد الحديثة بينت ذلك.

قلنا: ترك النظر في علم الهيئة عمل بهدى القرآن العظيم؛ لأن الصحابة رضي الله عنهم لما تاقت نفوسهم إلى تعلم هيئة القمر منه ﷺ، وقالوا /له: يا نبي الله: ما بال الهلال يبدو دقيقاً، ثم ٣٤٨ لم يزل يكبر حتى يستدير بدراً؟ نزل القرآن بالجواب بما فيه فائدة للبشر وترك ما لا فائدة فيه، وذلك في قوله تعالى: ﴿ في يَسْعَلُونَكَ عَنِ اللهِ المُعظيم إلى سده لما فتحه الكفرة كانت نتيجة فتحه الكفر والإلحاد العظيم إلى سده لما فتحه الكفرة كانت نتيجة فتحه الكفر والإلحاد وتكذيب الله ورسوله من غير فائدة دنيوية. والذي أرشد الله إليه في كتابه هو النظر في غرائب صنعه، وعجائبه في السماوات والأرض؛ ليستدل بذلك على كمال قدرته تعالى، واستحقاقه للعبادة وحده. وهذا المقصد الأساسي لم يحصل للناظرين في الهيئة من الكفار.

وعلى كل حال فلا يجوز لأحد ترك ظاهر القرآن العظيم إلاً للدليل مقنع يجب الرجوع إليه، كما هو معلوم في محله.

ولا شك أن الذين يحاولون الصعود إلى القمر بآلاتهم ويزعمون أنهم نزلوا على سطحه سينتهي أمرهم إلى ظهور حقارتهم، وضعفهم، وعجزهم، وذلهم أمام قدرة خالق السماوات والأرض جلَّ وعلا.

وقد قدمنا في سورة الحجر أن ذلك يدل عليه قوله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُم مُّلُكُ ٱلسَّمَاكِ فِي الْأَسْبَكِ ﴿ أَمْ لَلَهُ مَا اللَّمَالُ اللَّهُ مَا اللَّمَاكِ اللَّهُ اللَّمَاكِ اللَّهُ اللَّمَاكِ اللَّهُ اللَّمَاكِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمَاكِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللْمُوالِمُ الللْمُوالِمُ اللَّهُ الللْمُولِمُ اللَّلْم

فإن قيل: الآيات التي استدللت بها على أن القمر في السماء المحفوظة فيها احتمال على أسلوب عربي معروف، يقتضي عدم دلالتها على ما ذكرت، وهو عود الضمير إلى اللفظ وحده دون المعنى.

قلنا: نعم هذا محتمل، ولكنه لم يقم عليه عندنا دليل يجب الرجوع إليه، والعدول عن ظاهر القرآن العظيم لا يجوز إلا لدليل يجب الرجوع إليه. وظاهر القرآن أولى بالاتباع والتصديق من أقوال الكفرة ومقلديهم. والعلم عند الله تعالى.

قوله تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ
 هَوْنَا﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحات له في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا ۚ إِنَّكَ لَن تَغْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَكَ تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ۚ إِنَّكَ لَن تَغْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَكَ شَائِعُ الْطُولَا ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا ۚ إِنَّكَ لَن تَغْرِقَ ٱلْأَرْضَ

قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالَ سَلَامٌ عَلَيَكُ سَأَسُتَغْفِرُ لَكَ رَبِيٍّ ﴾ الآية.

# قول تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيْمَا شَجَالَ لَهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالِمُ اللَّه

ما ذكره جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة من أن عباده الصالحين يبيتون لربهم سجداً وقياماً، يعبدون الله، ويصلون له، بينه في غير هذا الموضع، كقوله / تعالى: ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ الَيْلِ سَاجِدًا وَقَآيِمًا ٣٥٠ يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ إِنَهُمْ كَانُواْ قَبْلَ ذَالِكَ مُعْسِنِينَ ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِنَ النَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ وَلِلْا سَعَالِي اللهِ مَنْ اللهُ فَاللهُ اللهُ الله

وقوله تعالى: ﴿ يَبِيتُونَ ﴾ قال الزجاج: بات الرجل يبيت: إذا أدركه الليل، نام أو لم ينم، قال زهير:

فبتنا قياماً عند رأس جوادنا يزاولنا عن نفسه ونزاوله انتهى بواسطة نقل القرطبي.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصْرِفَ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصْرِفَ عَنَّا عَذَابَ

الأظهر أن معنى قوله: ﴿ كَانَ غَرَامًا ﴿ أَيَ : كَانَ لَازِماً دَائِماً غِيرَ مَفَارِق، ومنه سمي الغريم لملازمته، ويقال: فلان مغرم بكذا، أي: لازم له، مولع به.

وهذا المعنى دلت عليه آيات من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ مُقِيمٌ ﴿ وَلَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴿ لَا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴿ وَقُولُه تَعَالَى: ﴿ فَلَن نَزِيدَكُمْ إِلَّا وَقُولُه تَعَالَى: ﴿ فَلَن نَزِيدَكُمْ إِلَّا عَذَابُ وَلا هُمْ يُنظُرُونَ ﴿ وَقُولُه : ﴿ لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلا هُمْ يُنظُرُونَ ﴿ وَقُولُه : ﴿ لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلا هُمْ يُنظُرُونَ ﴾ وقوله:

أبىي حازم:

﴿ وَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُم مِّنْ عَذَابِهَا كَذَالِكَ نَجْزِى كُلَّ كَفُورٍ ﴿ فَهُ وَقُولُه: ﴿ كُلَّمَا نَضِجَتُ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ ﴿ كُلَّمَا نَضِجَتُ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًاغَيْرَهَا لِيَذُوقُوا الْعَذَابُ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وقال الزجاج: الغرام أشد العذاب. وقال ابن زيد: الغرام الشر. وقال أبو عبيدة: الهلاك. قاله القرطبي. وقول الأعشى:

إن يعاقب يكن غراماً وإن يع صط جزيلاً فإنه لا يبال ٢٥١ مني: يكن عذابه دائماً لازماً. وكذلك قول بشر بن

ويسوم النسار ويسوم الجفا وكانا عنداباً وكانا غراما وذلك هو الأظهر أيضاً في قول الآخر:

وما أكلة إن نلتها بغنيمة ولا جوعة إن جعتها بغرام \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَاۤ أَنفَقُواْ لَمْ يُسۡرِفُواْ وَلَمْ يَقَـثُرُواْ

وكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ١٠٠٠ ﴿

قرأ هذا الحرف نافع وابن عامر: ولم يقتروا بضم الياء المثناة التحتية، وكسر التاء، مضارع أقتر الرباعي، وقرأه ابن كثير وأبو عمرو: ولم يقتروا بفتح المثناة التحتية، وكسر المثناة الفوقية مضارع قتر الثلاثي كضرب، وقرأه عاصم وحمزة، والكسائي، ولم يقتروا بفتح المثناة التحتية، وضم المثناة الفوقية، مضارع قتر الثلاثي كنصر، والإقتار على قراءة نافع وابن عامر، والقتر على قراءة الباقين معناهما واحد، وهو التضييق المخل بسد الخلة اللازم. والإسراف في قوله تعالى: لم يسرفوا، مجاوزة الحد في النفقة.

واعلم أن أظهر الأقوال في هذه الآية الكريمة أن الله مدح عباده الصالحين بتوسطهم في إنفاقهم، فلا يجاوزون الحد بالإسراف في الإنفاق، ولا يقترون، أي: لا يضيقون فيبخلون بإنفاق القدر اللازم.

وقال بعض أهل العلم: الإسراف في الآية: الإنفاق في الحرام والباطل، والإقتار منع الحق الواجب، وهذا المعنى وإن كان حقاً فالأظهر في الآية هو القول الأول.

قال ابن كثير رحمه الله: ﴿ وَٱلْذَيْكَ إِذَاۤ أَنَفَقُواْ لَمۡ يُسۡرِفُواْ وَلَمۡ يَقۡتُرُواْ﴾ الآية، /أي: ليسوا مبذرين في إنفاقهم، فيصرفوا فوق الحاجة، ٣٥٢ ولا بخلاء على أهليهم، فيقصروا في حقهم فلا يكفوهم، بل عدلاً خياراً، وخير الأمور أوسطها، لا هذا، ولا هذا. انتهى محل الغرض منه.

وقوله تعالى: ﴿ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴿ أَي: بين ذلك المذكور من الإسراف والقتر قواماً، أي: عدلاً وسطاً سالماً من عيب الإسراف والقتر.

وأظهر أوجه الإعراب عندي في الآية هو ما ذكره القرطبي. قال: وقواماً خبر كان واسمها مقدر فيها، أي: كان الإنفاق بين الإسراف والقتر قواماً، ثم قال: قاله الفراء. وباقي أوجه الإعراب في الآية ليس بوجيه عندي، كقول من قال: إن لفظة بين هي اسم كان، وأنها لم ترفع لبنائها بسبب إضافتها إلى مبني، وقول من قال: إن بين هي خبر كان، وقواماً حال مؤكدة له، ومن قال: إنهما خبران، كل ذلك ليس بوجيه عندي، والأظهر الأول. والظاهر أن التوسط في الإنفاق الذي مدحهم به شامل لإنفاقهم على أهليهم، وإنفاقهم المال في أوجه الخير.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة جاء موضحاً في غير هذا الموضع، فمن ذلك أن الله أوصى نبيه ﷺ بالعمل بمقتضاه في قوله تعالى: ﴿ وَلَا بَعْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبُسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسَطِ ﴾ أي: ممسكة عن الإنفاق الآية، فقوله: ﴿ وَلَا بَعْمَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ ﴾ أي: ممسكة عن الإنفاق إمساكاً كلياً، يؤدي معنى قوله هنا (ولم يقتروا). وقوله: ﴿ وَلَا نَبُسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسَطِ ﴾ يؤدي معنى قوله هنا: (لم يسرفوا). وأشار تعالى إلى هذا المعنى في قوله: ﴿ وَهَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَى حَقَّهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَا لَئُلَوْرَ تَبْذِيرًا ﴿ فَيَ الْمَعْنَى في قوله تعالى: ﴿ وَهَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَى حَقَّهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَا لَهُ لَذِيرًا ﴿ فَيَعْمُونَ قُلِ ٱلْمَعْنَى في قوله تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْمَعْنَى أَلَا اللهِ عَلَى أَصِح التفسيرين.

وقد أوضحنا الآيات الدالة على هذا المعنى في أول سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمِمَّا رَزَقَنَاهُم يُنفِقُونَ ﴿ الْمِكَامِ الْمِكَامِ الْمُكَامِ اللهِ اللهُ اللهُ الهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُولِيَّ اللهِ اللهِي اللهِ الل

### مسألة

٣٥٣ / هذه الآية الكريمة التي هي قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَنفَقُواْ لَمُ يُسۡرِفُواْ وَلَمۡ يَقۡتُرُواْ ﴾ الآية، والآيات التي ذكرناها معها، قد بينت أحد ركني ما يسمى الآن بالاقتصاد.

وإيضاح ذلك أنه لا خلاف بين العقلاء أن جميع مسائل الاقتصاد على كثرتها واختلاف أنواعها راجعة بالتقسيم الأول إلى أصلين لا ثالث لهما.

الأول منهما: اكتساب المال.

والثاني منهما: صرفه في مصارفه، وبه تعلم أن الاقتصاد عمل مزدوج، ولا فائدة في واحد من الأصلين المذكورين إلا بوجود الآخر، فلو كان الإنسان أحسن الناس نظراً في أوجه اكتساب المال

إلا أنه أخرق جاهل بأوجه صرفه، فإن جميع ما حصّل من المال يضيع عليه بدون فائدة، وكذلك إذا كان الإنسان أحسن الناس نظراً في صرف المال في مصارفه المنتجة إلا أنه أخرق جاهل بأوجه اكتسابه فإنه لا ينفعه حسن نظره في الصرف مع أنه لم يقدر على تحصيل شيء يصرفه. والآيات المذكورة أرشدت الناس ونبهتهم على الاقتصاد في الصرف.

وإذا علمت أن مسائل الاقتصاد كلها راجعة إلى الأصلين المذكورين، وأن الآيات المذكورة دلت على أحدهما فاعلم أن الآخر منهما \_ وهو اكتساب المال \_ أرشدت إليه آيات أخر دلت على فتح الله الأبواب إلى اكتساب المال بالأوجه اللائقة، كالتجارات، وغيرها، كقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاجٌ أَن تَنْتَغُواْ فَضَلَا مِن رَّيِّكُمْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَٱنتَشِـرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْنَغُواْ مِن فَضَّلِ ٱللَّهِ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُمْ مِّنْ كُنْ وَءَاخُرُونَ يَضْرِبُونَ فِي ٱلْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضَّلِ ٱللَّهِ ﴾ والمراد بفضل الله في الآيات المذكورة ربح / التجارة، وكقوله تعالى: ﴿ إِلَّا أَنْ تَكُونَ يَجِكَرَةً عَنْ تَرَاضٍ مِّنكُمُّ ﴾ وقد ٣٥٤ قدمنا في سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَالْبُعَثُوا أَحَدَكُم بِوَرِقِكُم هَدْدِهِ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ ﴾ الآية. أنواع الشركات، وأسماءها، وبينا ما يجوز منها، وما لا يجوز عند الأئمة الأربعة، وأوضحنا ما اتفقوا على منعه، وما اتفقوا على جوازه، وما اختلفوا فيه، وبه تعلم كثرة الطرق التي فتحها الله لاكتساب المال بالأوجه الشرعية اللائقة.

وإذا علمت مما ذكرنا أن جميع مسائل الاقتصاد راجعة إلى أصلين: هما اكتساب المال وصرفه في مصارفه، فاعلم أن كل واحد

من هذين الأصلين، لا بد له من أمرين ضروريين له:

الأول منهما: معرفة حكم الله فيه؛ لأن الله جلَّ وعلا لم يبح اكتساب المال بجميع الطرق التي يكتسب بها المال، بل أباح بعض الطرق، وحرم بعضها، كما قال تعالى: ﴿ وَأَحَلَّ اللهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبُوا ﴾ ولم يبح الله جلَّ وعلا صرف المال في كل شيء، بل أباح بعض الصرف وحرم بعضه، كما قال تعالى: ﴿ مَّثُلُ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَكُهُمْ فِي الصرف وحرم بعضه، كما قال تعالى: ﴿ مَّثُلُ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَكُهُمْ فِي الصرف وحرم بعضه، كما قال تعالى: ﴿ مَّثُلُ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَكُهُمْ فِي الصرف الحرام: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا يُنفِقُونَ أَمُولَكُمُ لَلَيْ اللَّهِ يَعْلَى في الصرف الحرام: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا يُنفِقُونَ أَمُولَكُمُ لَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ﴾ الآية، فمعرفة ليصرف أمن وجه حرام، وفي صرفه في مصارفه أمر ضروري لا بد منه؛ لأن من لم يعلم ذلك قد يكتسب المال من وجه حرام، والمال المكتسب من وجه حرام لا خير فيه ألبتة، وقد يصرف المال في وجه حرام، وصرفه في ذلك حسرة على صاحبه.

الأمر الثاني: هو معرفة الطريق الكفيلة باكتساب المال، فقد وهم يعلم الإنسان / مثلاً أن التجارة في النوع الفلاني مباحة شرعاً، ولكنه لا يعلم أوجه التصرف بالمصلحة الكفيلة بتحصيل المال من ذلك الوجه الشرعي، وكم من متصرف يريد الربح، فيعود عليه تصرفه بالخسران، لعدم معرفته بالأوجه التي يحصل بها الربح. وكذلك قد يعلم الإنسان أن الصرف في الشيء الفلاني مباح، وفيه مصلحة، ولكنه لا يهتدي إلى معرفة الصرف المذكور، كما هو مشاهد في المشاريع الكثيرة النفع إن صرف فيها المال بالحكمة والمصلحة، فإن جواز الصرف فيها معلوم، وإيقاع الصرف على وجه المصلحة لا يعلمه كل الناس.

وبهذا تعلم أن أصول الاقتصاد الكبار أربعة:

الأول: معرفة حكم الله في الوجه الذي يكتسب به المال، واجتناب الاكتساب به إن كان محرماً شرعاً.

الثاني: حسن النظر في اكتساب المال بعد معرفة ما يبيحه خالق السماوات والأرض، وما لا يبيحه.

الثالث: معرفة حكم الله في الأوجه التي يصرف فيها المال، واجتناب المحرم منها.

الرابع: حسن النظر في أوجه الصرف، واجتناب ما لا يفيد منها.

فكل من بنى اقتصاده على هذه الأسس الأربعة كان اقتصاده كفيلاً بمصلحته، وكان مرضياً لله جلَّ وعلا، ومن أخل بواحد من هذه الأسس الأربعة كان بخلاف ذلك؛ لأن من جمع المال بالطرق التي لا يبيحها الله جلَّ وعلا فلا خير في ماله ولا بركة، كما قال تعالى: ﴿ قُل لَا يَسَتَوِى ٱلْخَيِيثُ وقال تعالى: ﴿ قُل لَا يَسَتَوِى ٱلْخَيِيثُ الْكَيْدُ وَالْطَيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبُكَ كُثْرَةُ ٱلْخَيِيثُ ﴾ وقال تعالى: ﴿ قُل لَا يَسَتَوِى ٱلْخَيِيثُ ﴾ الآية.

وقد تكلمنا على مسائل الربا في آية الربا في سورة البقرة وتكلمنا على أنواع الشركات وأسمائها، وبينا ما يجوز منها وما لا يجوز في سورة الكهف / في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَالْبَعَثُوا ٣٥٦ أَحَدَكُمْ هَا فِي إِلَى ٱلْمَدِينَةِ ﴾ الآية .

ولا شك أنه يلزم المسلمين في أقطار الدنيا التعاون على اقتصاد يجيزه خالق السماوات والأرض على لسان رسوله على، ويكون كفيلاً بمعرفة طرق تحصيل المال بالأوجه الشرعية، وصرفه في مصارفه

المنتجة الجائزة شرعاً؛ لأن الاقتصاد الموجود الآن في أقطار الدنيا لا يبيحه الشرع الكريم؛ لأن الذين نظموا طرقه ليسوا بمسلمين، فمعاملات البنوك والشركات لا تجد شيئاً منها يجوز شرعاً؛ لأنها إما مشتملة على زيادات ربوية، أو على غرر لا تجوز معه المعاملة، كأنواع التأمين المتعارفة عند الشركات اليوم في أقطار الدنيا، فإنك لا تكاد تجد شيئاً منها سالماً من الغرر، وتحريم بيع الغرر ثابت عن النبي على ومن المعلوم أن من يدعي إباحة أنواع التأمين المعروفة عند الشركات من المعاصرين أنه مخطىء في ذلك، وأنه لا دليل معه، بل الأدلة الصحيحة على خلاف ما يقول. والعلم عند الله تعالى.

### \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا مَرُواْ بِاللَّغْوِ مَرُّواْ كِرَامًا ﴿ ﴾.

أي: إذا مروا بأهل اللغو والمشتغلين به مروا معرضين عنهم كراماً مكرمين أنفسهم عن الخوض معهم في لغوهم، وهو كل كلام لا خير فيه، كما تقدم.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة أوضحه جلَّ وعلا بقوله: ﴿ وَإِذَا سَكِمِعُوا اللَّغُو اَعْرَضُواْ عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ لَا نَبْنَغِى الْجَهِلِينَ ﴿ وَقَد قدمنا الآيات الدالة على معاملة عباد الرحمن للجاهلين في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالَ سَلَمُ عَلَيْكُ مِسَالَسَتَغْفِرُ لَكَ رَبِّ ﴾ الآية.

٣٥٧ / \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرُواْ بِعَايَنتِ رَبِّهِمْ لَرَّ يَخِرُواْ بِعَايَنتِ رَبِّهِمْ لَرَّ يَخِرُواْ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانَا شَ ﴾.

قال الزمخشري: ﴿ لَمُ يَخِرُّواْ عَلَيْهَا ﴾ ليس بنفي للخرور، وإنما

هو إثبات له، ونفي للصمم والعمى، كما تقول: لا يلقاني زيد مسلِّماً، هو نفى للسلام، لا للقاء.

والمعنى: أنهم إذا ذكروا بها أكبوا عليها حرصاً على استماعها وأقبلوا على المذكر بها، وهم في إكبابهم عليها سامعون بآذان واعية، مبصرون بعيون راعية. انتهى محل الغرض منه.

ولا يخفى أن لهذه الآية الكريمة دلالتين: دلالة بالمنطوق، ودلالة بالمفهوم، فقد دلت بمنطوقها على أن من صفات عباد الرحمن أنهم إذا ذكروا بآيات ربهم لم يخروا عليها، أي: لم يكبوا عليها في حال كونهم صماً عن سماع ما فيها من الحق، وعمياناً عن إبصاره، بل هم يكبون عليها سامعين ما فيها من الحق مبصرين له.

وهذا المعنى دلت عليه آيات أخر من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا ﴾ الآية. ومعلوم أن من تليت عليه آيات هذا القرآن، فزادته إيمانًا أنه لم يخر عليها أصم أعمى، وكقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُمْ مَن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَلَاهِ يَهِمَنَأُ فَأَمَّا اللّهُ نَزَلَتْ مُورَةً مُعَنَهُمْ مَن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَلَاهِ إِيمَنَا فَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ إِنَ اللّهُ نَزَلَ اللّهُ نَزَلَ اللّهُ نَزَلَ اللّهُ نَزَلَ اللّهُ نَزَلَ اللّهُ مَن الآيات.

وقد دلت الآية المذكورة أيضاً بمفهومها: أن الكفرة المخالفين لعباد الرحمن الموصوفين في هذه الآيات إذا ذكروا بآيات ربهم خروا عليهما صماً / وعمياناً، أي: لا يسمعون ما فيها من الحق، ولا ٣٥٨ يبصرونه، حتى كأنهم لم يسمعوها أصلاً.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة بمفهومها

الظاهر أن معنى خرور الكفار على الآيات في حال كونهم صماً وعمياناً هو إكبابهم على إنكارها، والتكذيب بها، خلافاً لما ذكره الزمخشري في الكشاف. والصم في الآية جمع أصم، والعميان جمع أعمى. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ أُولَكِيكَ يُجُزَوْنَ ٱلْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُواْ﴾.

الظاهر أن المراد بالغرفة في هذه الآية الكريمة جنسها الصادق بغرف كثيرة، كما يدل عليه قوله تعالى: ﴿ وَهُمْ فِي ٱلْغُرُفَاتِ ءَامِنُونَ ﴿ وَهُمْ فِي ٱلْغُرُفَاتِ ءَامِنُونَ ﴿ وَهُمْ فِي ٱلْغُرُفَاتِ ءَامِنُونَ ﴿ وَقُولُهُ تَعالَى: ﴿ لَهُمْ غُرُفٌ مِّن فَوْقِهَا غُرَفُ مَّنِينَةٌ تَجْرِي مِن تَعْلِهَا ٱلْأَنْهَكُرُ ﴾ الآية.

وقد أوضحنا هذا في أول سورة الحج وفي غيرها.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَيُلَقَّوْنَ فِيهَا تَحِيَّةُ وَسَلَامًا ﴿ ﴾.

٣٥٩ / قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة يونس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَتَحِيَّنُهُمْ فِيهَا سَلَامٌ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا حَسُنَتُ مُسْتَقَرَّا وَمُقَامًا ۞﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يُعْمَ ٱلثَّوَابُ وَحَسُنَتُ مُرْتَفَقًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّا الللَّا اللَّهُ اللّه

\* قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ مَا يَعْبَوُّا بِكُرْ رَبِّ لَوْلَا دُعَآوُكُمْ فَقَدْ كَذَّ بَثُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا ﴿ فَلَ مَا يَعْبَوُا بِكُرْ رَبِّ لَوْلَا دُعَآوُكُمْ فَقَدْ كَذَّ بَثُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

العرب الذين نزل القرآن بلغتهم يقولون: ما عبأت بفلان، أي: ما باليت به، ولا اكترثت به، أي: ما كان له عندي وزن ولا قدر يستوجب الاكتراث والمبالاة به، وأصله من العبء وهو الثقل، ومنه قول أبي زيد يصف أسداً:

كانًا بنحره وبمنكبيم عبيراً بات يعبؤه عروس

وقوله: يعبؤه، أي: يجعل بعضه فوق بعض؛ لمبالاته به واكتراثه به.

وإذا علمت ذلك فاعلم أن كلام أهل التفسير في هذه الآية الكريمة يدور على أربعة أقوال.

واعلم أولاً أن العلماء اختلفوا في المصدر في قوله: ﴿ لَوَلاَ دُعَاقُ اللهِ هُو مضاف إلى فاعله، أو إلى مفعوله، وعلى أنه مضاف إلى فاعله فالمخاطبون بالآية داعون، لا مدعوون؛ أي: ما يعبؤ بكم ربي لولا دعاؤكم؛ أي: عبادتكم له. وأما على أن المصدر مضاف إلى مفعوله فالمخاطبون بالآية مدعوون، لا داعون، أي: ما يعبؤ بكم لولا دعاؤه إياكم إلى توحيده، وعبادته على ألسنة رسله عليهم الصلاة والسلام.

٣٦٠ / واعلم أيضاً أن ثلاثة من الأقوال الأربعة المذكورة في الآية مبنية على كون المصدر فيها مضافاً إلى فاعله، والرابع: مبني على كونه مضافاً إلى مفعوله.

أما الأقوال الثلاثة المبنية على كونه مضافاً إلى فاعله.

فالأول منها أن المعنى: ما يعبؤ بكم ربى لولا دعاؤكم؛ أي عبادتكم له وحده جل وعلا، وعلى هذا القول فالخطاب عام للكافرين والمؤمنين، ثم أفرد الكافرين دون المؤمنين بقوله: ﴿فَقَدَ كَذَبَتُمْ ﴾ الآية.

والثاني منها: أن المعنى: لولا دعاؤكم أيها الكفار له وحده عند الشدائد والكروب، أي: ولو كنتم ترجعون إلى شرككم إذا كشف الضر عنكم.

والثالث: أن المعنى: ما يعبأ بكم ربي، أي: ما يصنع بعذابكم، لولا دعاؤكم معه آلهة أخرى. ولا يخفى بعد هذا القول، وأن فيه تقدير ما لا دليل عليه، ولا حاجة إليه.

أما القول الرابع المبني على أن المصدر في الآية مضاف إلى مفعوله فهو ظاهر، أي: ما يعبؤ بكم ربي لولا دعاؤه إياكم على ألسنة رسله.

وإذا عرفت هذه الأقوال فاعلم أن كل واحد منها قد دل عليه قرآن، وسنبين هنا إن شاء الله تعالى دليل كل قول منها من القرآن مع ذكر ما يظهر لنا أنه أرجحها.

أما هذا القول الأخير المبني على أن المصدر في الآية مضاف

إلى مفعوله، وأن المعنى: ما يعبؤ بكم ربي لولا دعاؤه إياكم إلى الإيمان به، وتوحيده، وعبادته على ألسنة رسله، فقد دلت عليه آيات من كتاب الله، كقوله تعالى في أول سورة هود: ﴿ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى ٱلْمَآءِ لِيَبَلُوكُمُ أَيْكُمُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى ٱلْمَآءِ لِيَبَلُوكُمُ أَيْكُمُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى ٱلْمَآءِ لِيَبَلُوكُمُ أَيْكُمُ السَّمَ عَمَلاً ﴿ وَقُولُهُ فَي أُولُ سُورة الكهف ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْمَانَ عَمَلاً ﴿ وَقُولُهُ فَي أُولُ سُورة ٢٦١ الملك: ﴿ ٱلذِّي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَالْحَيْوَةَ لِيَبَلُوكُمْ أَيُّكُمُ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾.

فهذه الآيات قد أوضحت أن الحكمة في خلقه السماوات والأرض، وجميع ما على الأرض والموت والحياة، هي أن يدعوهم على ألسنة رسله، ويبتليهم، أي: أن يختبرهم أيهم أحسن عملاً.

وهذه الآيات تبين معنى قوله تعالى: ﴿ وَمَاخَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَاخَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَاخَلَقْتُ ٱلْجِنْ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَاخَلَقْتُ ٱلْجِنْ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا

وفي هذه الآيات إيضاح لأن معنى قوله: لولا دعاؤكم؛ أي: دعاؤه إياكم على ألسنة رسله، وابتلاؤكم أيكم أحسن عملاً. وعلى هذا فلا إشكال في قوله: ﴿ فَقَدْ كَذَّبَتُمْ ﴾ أي: ما يعبؤ بكم لولا دعاؤه إياكم؛ أي: وقد دعاكم فكذبتم. وهذا القول هو وحده الذي لا إشكال فيه، فهو قوي بدلالة الآيات المذكورة عليه.

وأما القول بأن معنى: لولا دعاؤكم؛ أي: إخلاصكم الدعاء له أيها الكفار عند الشدائد، والكروب، فقد دلت على معناه آيات كثيرة كقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلْكِ دَعُواْ ٱللّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ جَآءَتُهَا رِيحُ عَاصِفُ وَجَآءَهُمُ ٱلْمَقِّمُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ أُحِيطُ بِهِمْ دَعُواْ ٱللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾.

وقد أوضحنا الآيات الدالة على هذا المعنى في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَكُمُ ٱلضُّرُ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ الآية. وهذا القول وإن دلت عليه آيات كثيرة، فلا يظهر كونه هو معنى آية الفرقان هذه.

٣٦٧ / وأما القول بأن المعنى: ما يصنع بعذابكم، لولا دعاؤكم معه آلهة أخرى، فقد دل على معناه قوله تعالى: ﴿ مَّا يَفْعَكُ ٱللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِلَا لَهُ بِعَذَابِكُمْ إِلَا لَهُ أَلَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِلَا لَهُ أَلَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِلَا لَهُ أَلَّهُ اللَّهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلُهُ اللَّهُ أَلَا لَهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْقُولُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلَّهُ أَلْهُ أَلْمُ أَلْهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْمُ أَلِهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلَّا أُلِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلِهُ أَلْلِهُ أَلَّالُهُ أَلِهُ أَلْهُ أَلْلِهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلْلِهُ أَلِهُ أَلْلِكُمْ أَلِهُ أَلْلِهُ أَلْلُهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلْلِهُ أَلْلِكُ أَلِهُ أَلْلِكُمْ أَلِهُ أَلِلْلِهُ أَلْلِلْمُ أَلِهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلِهُ أَلِلْلُهُ أَلِلْلِهُ أَل

والقول الأول الذي هو أشهر الأقوال وأكثرها قائلًا، وهو أن المعنى: لولا دعاؤكم؛ أي: عبادتكم له وحده، قد دل عليه جميع الآيات الدالة على ما يعطيه الله لمن أطاعه، وما أحده لمن عصاه، وكثرتها معلومة لا خفاء بها.

واعلم أن لفظة ما في قوله: ﴿ قُلُ مَا يَعْ بَؤُا بِكُرُ رَبِّ ﴾ قال بعض أهل العلم: هي نافية، وكلاهما له وجه من النظر.

واعلم أن قول من قال: لولا دعاؤكم؛ أي: دعاؤكم إياي لأغفر لكم، وأعطيكم ما سألتم راجع إلى القول الأول؛ لأن دعاء المسألة داخل في العبادة كما هو معلوم.

وقوله: ﴿ فَقَدْ كُذَّ بَتُكُمْ ﴾ أي: بما جاءكم به رسول الله ﷺ.

وقد قدمنا في الكلام على قوله تعالى: ﴿إِكَ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ۞﴾ أي: غَرَامًا ۞﴾ أي: سوف يكون العذاب ملازماً لهم غير مفارق، كما تقدم إيضاحه.

وقال جماعة من أهل العلم: إن المراد بالعذاب اللازم لهم

المعبر عن لزومه لهم بقوله: ﴿فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا ﴿ أَنه ما وقع من العذاب يوم بدر؛ لأنهم قتل منهم سبعون، وأسر سبعون، وأسر سبعون، والذين قتلوا منهم أصابهم عذاب القتل، واتصل به عذاب البرزخ والآخرة فهو ملازم لا يفارقهم بحال. وكون اللزام المذكور في هذه الآية: العذاب الواقع يوم بدر. نقله ابن كثير عن عبدالله بن مسعود، وأبيّ بن كعب، ومحمد بن كعب القرظي، ومجاهد، والضحاك، وقتادة، والسدي، وغيرهم. ثم قال: وقال الحسن البصري ﴿فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا ﴿ أَي : يوم القيامة. / ولا منافاة ٣٦٣ بينهما. انتهى من ابن كثير، ونقله صاحب الدر المنثور عن أكثر المذكورين وغيرهم.

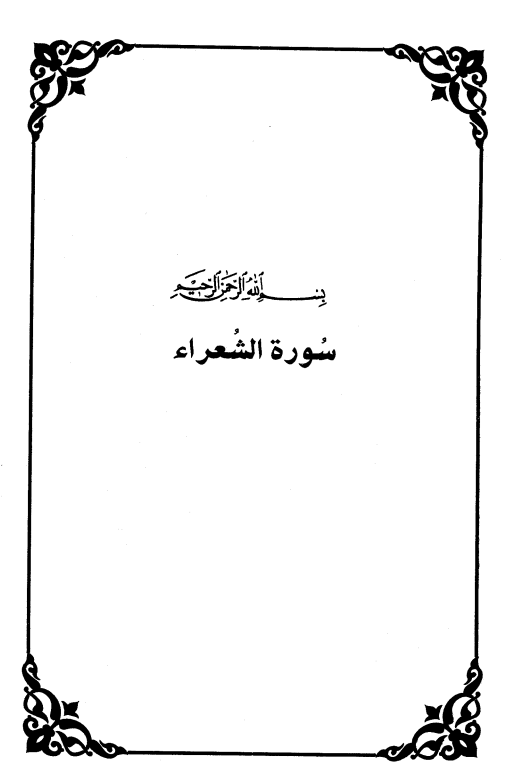
وقال جماعة من أهل العلم: إن يوم بدر ذكره الله تعالى في آيات من كتابه، قالوا: هو المراد بقوله تعالى: ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنَ الْعَذَابِ الْأَكْبِ ﴾ أي: يوم المراد بقوله: ﴿ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا ﴿ فَيَ وَانه هو المراد بقوله: ﴿ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا ﴿ وَانه هو المراد بالبطش والانتقام في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَبَطِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرَى المناقِمُونَ ﴿ فَي قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَبَطِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرَى الله المناقِقُونُ الله وَانه هو الفرق الله والمناقل المناقل المناقل في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ الله مُ بِللهِ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ وَله وَله المناقى المراد بهذه الآيات عضه في الصحيح عن ابن مسعود. وهو المراد بقول المراد بقول المراد بقول المناقيطي في نظمه للمغازي في الكلام على بدر:

\* وقد أتى منوها في الذكر \*

لأنه العذاب واللزام وأنه البطش والانتقام وأنه البطش والانتقام وأنه الفرقان بين الكفر والحق والنصر سجيس الدهر

ومعنى سجيس الدهر، أي: مدته.

وأظهر الأقوال في الآية عندي هو القول بأن المصدر فيها مضاف إلى مفعوله؛ لجريانه على اللغة الفصيحة من غير إشكال ولا تقدير، وممن قال به قتادة. والعلم عند الله تعالى.





417

# المنسكية المفراكضير

### \* قوله تعالىٰ: ﴿ لَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَّفْسَكَ أَلَّا يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ كَالَّكُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَالَكُ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَلَّىٰ اللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَّاكُ اللَّهُ عَلَّىٰ اللَّهُ عَلَّىٰ اللَّهُ عَلَّىٰ اللَّهُ عَلَّمُ عَلَّهُ عَلَّمُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَهُ عَلَيْهُ عَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَاكُمُ عَلَّهُ عَلَاكُمُ عَلَّهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلِكُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَا

قد قدمنا الآيات الموضحة له في أول سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَنْخِعٌ نَفْسَكَ عَلَى ءَاثَارِهِمْ إِن لَّمْ يُؤْمِنُواْ بِهَلذَا الْحَدِيثِ أَسَفًا ﴿ وَلَى آخر سورة الحجر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدَّرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قوله تعالىٰ: ﴿ أُولَمْ يَرَوْا إِلَى ٱلْأَرْضِ كُرْ أَنْبَلْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَفْج
كَرِيمٍ ۞ إِنَّ فِى ذَالِكَ لَآئِيةٌ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُؤْمِنِينَ ۞ ﴾.

أشار جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة إلى أن كثرة ما أنبت في الأرض من كل زوج كريم، أي: صنف حسن من أصناف النبات فيه آية دالة على كمال قدرته.

وقد أوضحنا في مواضع متعددة من هذا الكتاب المبارك أن إحياء الأرض بعد موتها، وإنبات النبات فيها بعد عدمه من البراهين القاطعة على بعث الناس بعد الموت.

وقد أوضحنا دلالة الآيات القرآنية على ذلك في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ ﴾ إلى

قوله: ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْجَ بِهِ مِنَ ٱلشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُ ﴿ وَفِي أُولَ سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِيّ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ ٣٦٨ مَآءً لَكُمُ مِّنَهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجِرٌ / فِيهِ تُسِيمُونَ ۞ يُنْبِتُ لَكُمُ بِهِ ٱلزَّرْعَ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلنَّخِيلَ وَٱلْأَعْنَبَ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَتِ ﴾ الآية.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَنَكَ يَنَاهُ مِن جَانِ ِ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَٰنِ وَقَرَّ بَنَكُ نَجِيًا ﴿ وَنَكَ يَنَكُ مِن جَانِ ِ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَٰنِ وَقَرَّ بَنَكُ نَجِيًا ﴿ وَنَكَ يَنَكُ مِن جَانِ الطُّورِ ٱلْأَيْمَٰنِ وَقَرَّ بَنَكُ نَجِيًا ﴿ وَالْكَالَامِ عَلَى الْكَالَامِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَامُ اللَّاللَّهُ اللَّاللّهُ اللَّاللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قوله تعالىٰ: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ شَ
 وَيَضِيقُ صَدْرِى وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِ ﴾ .

قوله تعالى في هذه الآية الكريمة عن نبيه موسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام: ﴿ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴿ أِي السبب أَني قتلت منهم نفساً، وفررت منهم لما خفت أن يقتلوني بالقتل الذي قتلته منهم. ويوضح هذا المعنى الترتيب بالفاء في قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ اِنِي قَنْلَتُ مِنْهُم نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴿ أَن الله الله عنه الترتيب بالفاء في توله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي قَنْلَتُ مِنْهُم نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴿ أَن الله الله القتل فهو يتوقع التكذيب.

وقوله: ﴿ وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِي ﴾ أي: من أجل العقدة المذكورة في قوله تعالى عن موسى: ﴿ وَاَحْلُلْ عُقْدَةً مِن لِسَانِي ﴿ فَا لَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مَا يتعلق بهذا قدمنا في الكلام على آية طه هذه الآيات الدالة على ما يتعلق بهذا المبحث.

### \* قوله تعالىٰ: ﴿ فَأَرْسِلْ إِلَىٰ هَـٰرُونَ ۞﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ مِن رَحْمَلِنَا آخَاهُ هَنُرُونَ نَبِيّا ﴿ .

## / \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَمُهُمْ عَلَى ذَنْكُ فَأَخَافُ أَن يَقْتُ أُونِ ١٩٩٠ . ٣٦٩

لم يبين هنا هذا الذنب الذي لهم عليه الذي يخاف منهم أن يقتلوه بسببه، وقد بين في غير هذا الموضع أن الذنب المذكور هو قتله لصاحبهم القبطي، فقد صرح تعالى بالقتل المذكور في قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي قَنَلَتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴿ فَالَ رَبِّ إِنِّي قَنَلَتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴿ فَالَمْ مَلَى ذَنْبُ ﴾ ولذا رتب بالفاء على كل واحد منهما قوله: ﴿ فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴿ فَالْمَ مَلَى ذَنْبُ ﴾ ولذا رتب بالفاء على كل واحد منهما قوله: ﴿ فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴿ فَاللَّهُ مَا كُلُّ وَاحْد منهما قوله : ﴿ فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وقد أوضح تعالى قصة قتل موسى له بقوله في القصص: ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ عَفْلَةٍ مِّنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَلِلَانِ هَلَا امِن شِيعَلِهِ وَهَلَا اللهِ عَدُوقِهِ فَوَكَزَمُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ وَهَلَا مِنْ عَدُوقِهِ فَوَكَزَمُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ ﴾ أي: قتله، وذلك هو الذنب المذكور في آية الشعراء هذه.

وقد بين تعالى أنه غفر لنبيه موسى ذلك الذنب المذكور، وذلك في قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَٱغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُۥ الآية.

\* قـولـه تعـالـى: ﴿ قَالَ كَلَّا ۖ فَٱذْهَبَا بِعَايَلْتِنَا إِنَّا مَعَكُم مُسْتَمِعُونَ ﴿ فَأَنْ مَا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّاللّ

صيغة الجمع في قوله: ﴿ إِنَّا مَعَكُم مُستَمِعُونَ ۞ ﴾ للتعظيم. وما ذكره جلَّ وعلا في هذه الآية من رده على موسى خوفه القتل من

فرعون وقومه بحرف الزجر الذي هو كلا، وأمره أن يذهب هو وأخوه بآياته مبيناً لهما أن الله معهم، أي: وهي معية خاصة بالنصر والتأييد، وأنه مستمع لكل ما يقول لهم فرعون أوضحه أيضاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ قَالَ لَا تَخَافَا إِنَّنِي مَعَكُما آسَمُعُ وَأَرَك ﴿ قَالَ لَا تَخَافَا إِنَّنِي مَعَكُما آسَمُعُ وَأَرَك فَيْ وقوله تعالى: ﴿ قَالَ سَنَشُدُ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَجَعَمُ لُ لَكُمَا سُلْطَنَا فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُما أَيْعَالِمُونَ فَيَهِ وَاللَّهُ الْعَلَامُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُونَ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

\* قـولـه تعـالـى: ﴿ فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولَا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعَلَمِينَ شَا ﴾.

٣٧٠ / قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة مريم وطه، وبينا في سورة طه في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَقُولًاۤ إِنَّا رَسُولًا رَبِّك ﴾ وجه تثنيته الرسول في طه، وإفراده هنا في الشعراء مع شواهده العربية.

## \* قوله تعالىٰ: ﴿ قَالَ أَلَوْ نُرَيِّكَ فِينَا وَلِيدًا ﴾ .

تربية فرعون لموسى هذه التي ذكرها له هي التي ذكر مبدؤها في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ أَمْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَكُ لَا نَقْتُلُوهُ عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَا آوْ نَتَّخِذَهُ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ۚ ۞ وقوله تعالى: ﴿ وَٱلْقَيْتُ عَلَيْكَ عَبَدُ مِنْ وَلِئُصَّنَعَ عَلَى عَنِيْ آَنَ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ .

 \* قوله تعالى في كلام فرعون لموسى: ﴿ وَفَعَلْتَ فَعُلْتَكَ فَعُلْتَكَ اللَّهِ فَعَلْتَكَ اللَّهِ فَعَلَّتَكَ اللَّهِ فَعَلْتَ وَأَنتَ مِنَ الْكَنْفِرِينَ ﴿ إِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

أبهم جلَّ وعلا هذه الفعلة التي فعلها؛ لتعبيره عنها بالاسم المبهم الذي هو الموصول في قوله: ﴿ ٱلَّتِي فَعَلَّتَ ﴾، وقد أوضحها في آيات أخر، وبين أن الفعلة المذكورة هي قتله نفساً منهم، كقوله

تعالى: ﴿ فَوَكَزَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي قَنَلْتُ مِنْهُمْ نَقْسًا ﴾ الآية. وقوله عن الإسرائيلي الذي استغاث بموسى مرتين: ﴿ قَالَ يَمُوسَىٰ أَتُرِيدُ إِلَّا أَن تَكُونَ جَبَّارًا فِ الْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ إِلَّا أَن تَكُونَ جَبَّارًا فِ الْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ إِلَّا أَن تَكُونَ جَبَّارًا فِ الْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ إِنَّ الْمُصْلِحِينَ ﴿ ﴾ .

وأظهر الأقوال عندي في معنى قوله: (وأنت من الكافرين) أن المراد به كفر النعمة، يعني أنعمنا عليك بتربيتنا إياك صغيراً، وإحساننا إليك تتقلب في نعمتنا، فكفرت نعمتنا، وقابلت إحساننا بالإساءة؛ لقتلك نفساً منا. وباقي الأقوال تركناه؛ لأن هذا أظهرها عندنا.

وقال بعض أهل العلم: رد موسى على فرعون امتنانه عليه بالتربية بقوله / ﴿ وَتِلْكَ نِغَمَّةٌ تَمُنُّهُا عَلَىٰٓ أَنْ عَبَّدَتَّ بَنِى ٓ إِسْرَةِ بِلَ ۚ إَنْ عَبِيدك ٣٧١ لُقومي، وإهانتك لهم لا يعتبر معه إحسانك إلي؛ لأني رجل واحد منهم. والعلم عند الله تعالى.

#### \* قوله تعالىٰ: ﴿ قَالَ فَعَلَّنُهُمَّا إِذَا وَأَنَا مِنَ ٱلصَّالِّينَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلّه

أي: قال موسى مجيباً لفرعون: فعلتها إذاً، أي: إذ فعلتها وأنا في ذلك الحين من الضالين، أي: قبل أن يوحي الله إلي، ويبعثني رسولاً. وهذا هو التحقيق إن شاء الله في معنى الآية.

وقول من قال من أهل العلم: وأنا من الضالين، أي: من الجاهلين، راجع إلى ما ذكرنا؛ لأنه بالنسبة إلى ما علمه الله من الوحي يعتبر قبله جاهلًا، أي: غير عالم بما أوحى الله إليه.

وقد بينا مراراً أن في هذا الكتاب المبارك أن لفظ الضلال يطلق في القرآن وفي اللغة العربية ثلاثة إطلاقات. الإطلاق الأول: يطلق الضلال مراداً به الذهاب عن حقيقة الشيء، فتقول العرب في كل من ذهب عن علم حقيقة شيء: ضل عنه، وهذا الضلال ذهاب عن علم شيء ما، وليس من الضلال في الدين.

ومن هذا المعنى قوله هنا: وأنا من الضالين، أي: من الذاهبين عن علم حقيقة العلوم والأسرار التي لا تعلم إلا عن طريق الوحي؛ لأني في ذلك الوقت لم يوح إلي. ومنه على التحقيق: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَاّلًا فَهَدَىٰ ۞ ﴾ أي: ذاهباً عما علمك من العلوم التي لا تدرك إلا بالوحي.

ومن هذا المعنى قوله تعالى: ﴿قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي فِي كِتَبُّ لَا يَضِلُ رَبِي ﴾ أي: لا يذهب عنه علم شيء كائناً ما كان، وقوله تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ عَلَم شيء كائناً ما كان، وقوله تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ ٢٧٢ وَأَمْرَأَتَكَانِ مِمَّن رَضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ أَن تَضِلَ / إِحْدَنهُ مَا فَتُذَكِّر إِحْدَنهُ مَا الْأُخْرَى ﴾ فقوله: أن تضل إحداهما؛ أي: تذهب عن علم حقيقة الأُخْرَى ﴾ فقوله: أن تضل إحداهما؛ أي: تذهب عن علم حقيقة المشهود به، بدليل قوله بعده: فتذكر إحداهما الأخرى، وقوله تعالى عن أولاد يعقوب: ﴿ إِنّ أَبَانَا لَغِي ضَلَالِ ثَبِينٍ ﴿ وقوله: ﴿ قَالُواْ تَاللَّهِ إِنَّكَ لَوْمَ هَذَا لَكُونَ ضَلَالِكَ الْقَصَدِيمِ ﴿ إِنَّ أَبَانَا لَغِي ضَلَالِ ثَبِينٍ ﴾ وقوله: ﴿ وَاللَّهُ وَمِن هذا لَغِي ضَلَاكَ الشَّعْرِيمِ وَلَى التحقيق في ذلك كله. ومن هذا المعنى قول الشاعر:

وتظن سلمى أنني أبغي بها بدلاً أراها في الضلال تهيم

والإطلاق الثاني وهو المشهور في اللغة، وفي القرآن: هو إطلاق الضلال على الذهاب عن طريق الإيمان إلى الكفر، وعن طريق الحقي إلى الباطل، وعن طريق الجنة إلى النار. ومنه قوله تعالى: ﴿غَيْرِ ٱلْمُغَضُّوبِعَلَيْهِمُ وَلَا ٱلصَّالِينَ ﴿ عَيْرِ ٱلْمُغَضُّوبِ عَلَيْهِمُ وَلَا ٱلصَّالِينَ ﴿ عَيْرِ ٱلْمُغَضُّوبِ عَلَيْهِمُ وَلَا ٱلصَّالِينَ ﴿ عَيْرِ ٱلْمُغَضُّوبِ عَلَيْهِمُ وَلَا ٱلصَّالِينَ ﴾.

والإطلاق الشالث: هو إطلاق الضلال على الغيبوبة والاضمحلال، تقول العرب: ضل الشيء إذا غاب واضمحل، ومنه قولهم: ضل السمن في الطعام إذا غاب فيه واضمحل، ولأجل هذا سمت العرب الدفن في القبر إضلالًا؛ لأن المدفون تأكله الأرض فيغيب فيها ويضمحل.

ومن هذا المعنى قول تعالى: ﴿ وَقَالُواْ أَءِذَا ضَلَّنَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الآية، يعنون إذا دفنوا وأكلتهم الأرض، فضلوا فيها، أي: غابوا فيها واضمحلوا.

ومن إطلاقهم الإضلال على الدفن قول نابغة ذبيان يرثى النعمان بن الحارث بن أبى شمر الغساني:

فإن تحيى لاأملك حياتي وإن تمت فما في حياة بعد موتك طائل فابمضلوه بعين جلية وغودر بالجولان حزم ونائل

وقول المخبل السعدي يرثي قيس بن عاصم:

أضلت بنو قيس بن سعد عميدها وفارسها في الدهر قيس بن عاصم

فقول الذبياني: فآب مضلوه: يعني فرجع دافنوه، وقول السعدي: / أضلت، أي: دفنت. 474

ومن إطلاق الضلال أيضاً على الغيبة والاضمحلال قول الأخطل:

قذف الأتي به فضل ضلالا

كنت القـذى في مـوج أكدر مزبد

وقول الآخر:

على الحي المضلل أين ساروا ألم تسأل فتخبرك الديار وزعم بعض أهل العلم أن للضلال إطلاقاً رابعاً. قال: ويطلق أيضاً على المحبة، قال: ومنه قوله: ﴿قَالُواْ تَأْلَلُهِ إِنَّكَ لَفِي ضَلَالِكَ الْفَكَدِيمِ فَإِلَى الْمَكَدِيمِ فَإِلَى قَال: ومنه قول الشاعر:

هذا الضلال أشاب منى المفرقا والعارضين ولم أكن متحققا عجبا لعزة في اختيار قطيعتي بعد الضلال فحبلها قد أخلقا

وزعم أيضاً أن منه قوله: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَاّلًا ﴾ قال: أي محباً للهداية فهداك. ولا يخفى سقوط هذا القول. والعلم عندالله تعالى.

## \* قوله تعالىٰ: ﴿ فَفَرَرْتُ مِنكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ ﴾.

خوفه منهم هذا الذي ذكر هنا أنه سبب لفراره منهم، قد أوضحه تعالى وبين سببه في قوله: ﴿ وَجَآهُ رَجُلُّ مِّنَ أَقَصَا الْمَدِينَةِ يَسْعَىٰ قَالَ يَكُوسَىٰ إِنَّ النَّصِحِينَ الْمَدَىٰ قَالَ يَكُوسَىٰ إِنَّ النَّصِحِينَ الْمَدَىٰ النَّصِحِينَ الْمَدَىٰ النَّصِحِينَ اللَّهُ فَرَجَ إِنِي لَكَ مِنَ النَّصِحِينَ اللَّهُ فَرَجَ المَّلِيمِينَ اللَّهُ وَبِين خوفه المذكور مِنْهَا خَآبِفًا يَتَرَقَّبُ وبين خوفه المذكور بقوله تعالى: ﴿ فَأَصْبَحَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَآبِفًا يَتَرَقَّبُ الآية .

\* قبوله تعالى: ﴿ فَوَهَبَ لِى رَبِّى حُكْمًا وَجَعَلَنِى مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ فَوَهَبَ لِى رَبِّى حُكْمًا وَجَعَلَنِى مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ فَاللَّهِ عَلَيْهِ مَنَ اللَّهِ عَلَيْهِ مَنَ اللَّهِ عَلَيْهِ مَنَ اللَّهِ عَلَيْهِ مَنَ اللَّهِ عَلَيْهِ مَنَ اللَّهُ عَلَيْهِ مَن اللَّهُ عَلَيْهِ مَن اللَّهُ عَلَيْهِ مَن اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَن اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ مِن اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ع

قد قدمنا الآيات الموضحة لابتداء رسالته المذكورة هنا في سورة مريم وغيرها.

٣٧٤ / وقوله: ﴿ فَوَهَبَ لِي رَبِّي خُكُمًا ﴾ قال بعضهم: الحكم هنا هو النبوة، وممن روي عنه ذلك السدي.

والأظهر عندي: أن الحكم هو العلم النافع الذي علمه الله إياه بالوحي. والعلم عند الله.

### \* قوله تعالىٰ: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَارَبُ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَارَبُ ٱلْعَكَمِينَ ﴿

ظاهر هذه الآية الكريمة: أن فرعون لا يعلم شيئاً عن رب العالمين، وكذلك قوله تعالى عنه: ﴿ قَالَ فَمَن رَبُّكُمَا يَمُوسَىٰ ﴿ قَالَ فَمَن رَبُّكُمَا يَمُوسَىٰ ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَالَكُمْ اللّهِ عَيْرِي ﴾ وقوله: ﴿ وَاللّهُ اللّهِ عَنْرِي لَأَجْعَلَنّكَ مِن الْمَسْجُونِينَ ﴿ وَلَكُنَ الله جلّ وعلا بين أن سؤال فرعون في قوله: ﴿ وَمَا رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَلَكُنَ الله جلّ وقوله: ﴿ فَمَن رَبُّكُمَا يَمُوسَىٰ ﴾ وقوله: ﴿ وَمَا رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴾ وقوله: ﴿ فَمَن رَبُّكُمَا يَمُوسَىٰ ﴾ تجاهل عارف أنه عبد مربوب لرب العالمين بقوله تعالى: ﴿ قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَنَوُلاَ اللّهَ مَا السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ بَصَآبِرَ وَإِنّي لَا لَكُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ بَصَآبِرَ وَإِنّي لَا لَكُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ بَصَآبِرَ وَإِنّي لَا لَكُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ بَصَآبِرَ وَالِي لَا لَكُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ بَصَآبِرَ وَإِنّي لَا لَكُ السّمَوَتِ وَالْمَا وَعُلْوَ اللّهِ اللّهِ عَلَى في فرعون وقومه: ﴿ وَحَمَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتُهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُونً ﴾ .

وقد أوضحنا هذا في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ أَقُومُ ﴾ وفي سورة طه في الكلام على قوله على قوله تعالى: ﴿ قَالَ فَمَن رَّبُّكُمَا يَنْمُوسَىٰ ﴿ وَاللَّهُ عَالَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

قوله تعالىٰ: ﴿ قَالَ أُولَوْ حِثْتُكَ بِشَيْءٍ ثُمِينٍ ﴿ قَالَ فَأْتِ بِهِ عَلَىٰ الْحَالِيٰ اللَّهُ عَكَاهُ . . . ﴾ .
 إن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ قَالَ أَلْقَىٰ عَصَاهُ . . . ﴾ .

إلى آخر القصة. قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية في سورة طه، والأعراف.

\* قوله تعالى: ﴿ وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَهِيمَ ۞ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ ۞ قَالُواْ نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُ / لَمَا عَنكِفِينَ ۞ إلى ٣٧٥ قوله: إِلَا رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ :

قد قدمنا الآيات الموضحة في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَاُذَكُرُ فِي ٱلْكِنْكِ إِبْرَهِيمَ ﴾ الآيات.

قوله تعالىٰ: ﴿ فَكُبْكِبُواْ فِيهَا هُمْ وَالْغَاوُنَ ۞ وَجُنُودُ إِبْلِيسَ
 أَجْمَعُونَ ۞﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في مواضع من هذا الكتاب المبارك، في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالَ الْمَبَارِك، في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ جَهَنَمَ لَمُوْعِدُهُمُ أَجْمَعِينَ ﴿ وَإِنَّ جَهَنَمَ لَمُوعِدُهُمُ أَجْمَعِينَ ﴿ وَإِنَّ جَهَنَمُ لَكُوعِدُهُمُ الْجَمَعِينَ اللهِ اللهُ اللهُ

قوله تعالىٰ: ﴿ قَالُواْ وَهُمْ فِيهَا يَغْنَصِمُونَ ۚ إِنَّ تَاللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَكَٰلٍ مُبِينٍ إِنَّ ﴾.
 ضَكَٰلٍ مُبِينٍ إِنَّ ﴾.

ما دلت عليه هذه الآية الكريمة من أهل النار يختصمون فيها جاء موضحاً في مواضع أخر من كتاب الله تعالى، كقوله تعالى: ﴿ هَنذَا فَوْجٌ مُّقَنَحِمٌ مَعَكُمُ لَا مَرْحَبًا بِهِمُّ إِنَّهُمْ صَالُوا النَّارِ ۞ قَالُوا بَلَ أَنتُمَ لَا مَرْحَبًا بِهِمُّ إِنَّهُمْ صَالُوا النَّارِ ۞ قَالُوا بَلَ أَنتُمَ لَا مَرْحَبًا بِهِمُ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقُ تَعَالَى اللَّهُ وَلَا النَّارِ ۞ .

وقد قدمنا إيضاح هذا بالآيات القرآنية في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿حَقَّىٰ إِذَا اُذَارَكُواْ فِيهَا جَيِعًا قَالَتَ أُخْرَنَهُمْ لِأُولَنَهُمْ رَبِّنَا هَنَوُلَامٍ عَلَى قوله تعالى: ﴿ حَقَّىٰ إِذَا اُذَارَاكُواْ فِي سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِذْ تَبَرَّا اللَّذِينَ اتَّبِعُوا ﴾ الآية.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ تَاللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ۞ إِذْ نُسُوِّيكُم بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ قد قدمنا الآيات الموضحة له في

277

أول سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمَ يَعْدِلُونَ ۚ ۞﴾.

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَلْفِعِينَ ۞ .

قدمنا الآيات الموضحة له في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ ﴾ الآية. وفي سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَهَل لَّنَا مِن شُفَعَآ وَيَكُشْفَعُواْ لَنَا ﴾ الآية.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ فَلَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ شِ ﴿ .

دلت هذه الآية الكريمة على أمرين:

الأول منهما: أن الكفاريوم القيامة يتمنون الرد إلى الدنيا؛ لأن لو في قوله هنا: ﴿ فَلَوْ أَنَّ لَنَا ﴾ للتمني. والكرة هنا: الرجعة إلى الدنيا، وأنهم زعموا أنهم إن ردوا إلى الدنيا كانوا من المؤمنين المصدقين للرسل فيما جاءت به، وهذان الأمران قد قدمنا الآيات الموضحة لكل واحد منهما.

أما تمنيهم الرجوع إلى الدنيا فقد أوضحناه بالآيات القرآنية في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿أَوْنُرَدُّ فَنَعْمَلَ غَيْرَ ٱلَّذِى كُنَا نَعْمَلُ ﴾ وأما زعمهم أنهم إن ردوا إلى الدنيا آمنوا، فقد بينا الآيات الموضحة له في الأعراف في الكلام على الآية المذكورة، وفي الأنعام في الكلام على الآية المذكورة، وفي الأنعام في الكلام على قولة رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نُهُوا عَنَّهُ وَإِنَّهُمُ لَكَذِبُونَ ﴿ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنَّهُ وَإِنَّهُمُ لَكَذِبُونَ ﴿ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنَّهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴿ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنَّهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴿ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنَّهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴿ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنَّهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴿ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنَّهُ وَإِنَّهُمْ لَكُذِبُونَ ﴿ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا فَهُ وَاللّهُ وَالْعَلَامُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

\* قوله تعالىٰ: ﴿ كُذَّبَتْ قَوْمُ نُوحٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ الَّايات.

قد قدمنا الكلام عليها في سورة الحج، وفي غيرها، وتكلمنا

على قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَسَّلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ فَيَ قَلِهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ فَي قَلِهِ قَلِه تعالى : ﴿ وَيَنْقَوْمِ الْمُوضِحة لذلك في سورة هود في الكلام على قوله تعالى : ﴿ وَيَنْقَوْمِ لَا أَسْنَاكُ مُ مَلَيْهِ مَالًا إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى اللّهِ ﴾ الآية .

قد قدمنا الكلام عليه في سورة هود في الكلام على قوله تعالى عن قوم نوح: ﴿ وَمَا نَرَبُكُ ٱتَّبَعَكَ إِلَّا ٱلَّذِينَ هُمَّ أَرَاذِلُنَا﴾.

قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ ٱلْمُؤْمِنِينَ شِنَا ﴾.

قد قدمنا ما يدل عليه من القرآن في سورة هود في الكلام على قوله تعالى عن نوح: ﴿ وَمَاۤ أَنَاْ بِطَارِدِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ أَ إِنَّهُم مُّلَكُوُّ ارَبِّهِمْ وَلَكِكِنِّ مَا أَنَاكُمُ قَوْمًا بَحْهَا لُونَ اللَّهِ إِن طَرَةَ أُمُمُ ۖ الآية . أَرَكُمُ قَوْمًا بَحْهَا لُونَ اللَّهِ إِن طَرَةً أُمُمُ ۗ الآية .

وأوضحناه بالآيات القرآنية في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَظْرُدِ اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَالْمَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً ﴾ قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَظْرُدُهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظّللِمِينَ ﴿ وَلَي سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدَوْةِ وَالْمَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنَّ قَوْمِى كَذَّبُونِ ﴿ فَالْفَخَ بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ فَتَحَا وَنَجِّنِي وَمَن مَعَهُ فِي الْفُلْكِ فَتَحَا وَنَجِّنِي وَمَن مَعَهُ فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ ﴿ فَي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ ﴿ فَي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ ﴿ فَي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ ﴿ فَي الْفُلْكِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الل

قوله تعالى هنا عن نوح: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنَّ قَوْمِي كَذَّبُونِ شِ ﴾ أوضحه

في غير هذا الموضع، كقوله: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّى دَعَوْتُ قَرِّمِ لِنَلَا وَنَهَارًا ۚ إِنِّى فَلَمْ يَزِدُهُرُ دُعَاءًى آلًا فِرَارًا ۚ إِنِّى وَإِنِي كُلَمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُواْ أَصَلِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِمْ وَاَسَّتُكْبَرُواْ وَاسْتَكْبَرُواْ اسْتِكَبَرُواْ اسْتِكَبَرُواْ اسْتِكَبُرُواْ اسْتِكَبُرُواْ اسْتِكَبُرُواْ اسْتِكَبُرُواْ اسْتِكَبُرُواْ اللهِ هنا: ﴿ فَافَنْحَ بَيْنِي وَلِينَهُمْ وَقُولُهُ هنا: ﴿ فَافَنْحَ بَيْنِي وَلِينَهُمْ حَكُماً. وهذا الحكم الذي سأل ربه إياه هو إهلاك الكفار، وإنجاؤه هو ومن آمن معه، كما أوضحه تعالى في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ فَدَعَا رَبَّهُ وَأَنِي / مَغُلُوبٌ فَٱنْكُورَ ۚ إِلَى كَاللَّهُ وَولُهُ تَعَالَى اللَّهُ مِنَ الْكَنْوِرِينَ دَيَّارًا ﴿ اللَّهُ عَيْرِ وَوَلَهُ مَنْ الْكَنْوِرِينَ دَيَّارًا ﴿ فَالَى غَيْرِ اللَّهُ مِن الَّاياتِ.

وقوله هنا عن نوح: ﴿ وَنَجِنِي وَمَن مَعِي مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ قَا بَينِ فِي اَيات كثيرة أَنه أَجاب دعاءه هذا، كقوله هنا: ﴿ فَأَنَجَنَنهُ وَمَن مَعَمُ فِي ٱلْفُلْكِ اللّهَ مُونِ ﴿ فَأَنَجَنَنهُ وَأَصْحَبَ ٱلسّفِينَةِ ﴾ الآية، وقوله المُشْخُونِ ﴿ وَلَقَدُ نَادَننَا نُوحُ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِيبُونَ ﴿ وَنَجَيْنَنهُ وَأَهْلَمُ مِن الْكُرْبِ السّفِينَةُ وَأَهْلَمُ مِن الْكُرْبِ الْعَظِيمِ ﴿ وَلَقَدُ نَادَننَا نُوحُ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِيبُونَ ﴿ وَلَقَدُ مَا اللّهِ مِن الْكُرْبِ اللّهَ عَلَم اللّهُ عَيْم اللّهُ عَيْمة .

وقوله هنا: ﴿ ثُمَّ أَغَرَقُنَا بَعَدُ ٱلْبَاقِينَ ۞ ﴿ جَاءَ مُوضِحاً فِي آياتِ كَثيرة، كقوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَاتُ وَهُمْ ظَلِلِمُونَ ۞ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْطَبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ۚ إِنَّهُم مُّغْرَقُونَ ۞ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات. والمشحون المملوء. ومنه قول عبيد بن الأبرص:

شحنا أرضهم بالخيل حتى تركناهم أذل من الصراط

والفلك: يطلق على الواحد والجمع، فإن أطلق على الواحد جاز تذكيره، كقوله هنا: ﴿ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ فَي وَإِن جمع أنث. والمراد بالفلك هنا السفينة، كما صرح تعالى بذلك في قوله: ﴿ فَأَنْجَنْنَهُ وَأَضْحَنَ ٱلسَّفِينَةِ ﴾ الآية.

#### \* قوله تعالىٰ: ﴿ كَذَّبَ أَصْعَابُ لَيْنَكَةِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ كَذَّبَ أَصْعَابُ لَيْنَ ﴿ إِنَّهُ الْمُ

قال أكثر أهل العلم: إن أصحاب الأيكة هم مدين.

قال ابن كثير: وهو الصحيح. وعليه فتكون هذه الآية بينتها الآيات الموضحة قصة شعيب مع مدين. ومما استدل به أهل هذا القول أنه قال هنا لأصحاب الأيكة: ﴿ وَأَوْفُواْ الْكَيْلُ وَلَا تَكُونُواْ مِنَ الْمُخْسِرِينَ ﴿ وَفُواْ الْكَيْلُ وَلَا تَكُونُواْ مِنَ الْمُخْسِرِينَ ﴿ وَفِوْا اللَّهُ اللَّهُ عَنْ الله عنه أنه قاله لمدين في مواضع اللّزَضِ مُفْسِدِينَ ﴿ وَهَذَا الكلام ذكر الله عنه أنه قاله لمدين في مواضع متعددة، كقوله في هود: ﴿ وَإِلَى مَدّينَ أَخَاهُمْ شُعَيّبًا قَالَ بِنَقُومِ أَعْبُدُوا اللّهُ اللّهُ لَمُ مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُ وَلَا نَنقُصُواْ الْمِحْيَالُ وَالْمِيزَانُ إِنِي أَرْبِكُمُ مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُ وَلَا نَنقُصُوا الْمِحْيَالُ وَالْمِيزَانُ إِنِي أَرْبِكُمُ وَلَا تَعْمُواْ الْمِحْيَالُ وَالْمِيزَانُ إِنِي أَرْبِكُمُ وَلَا تَعْمُواْ النّاسُ أَشَيّاءَهُمْ وَلَا تَعْمُواْ الْمِحْيَالُ وَالْمِيزَانُ إِنِي أَرْبُولُ اللّهِ عَنْرُهُ وَلَا تَبْحَسُواْ النّاسَ أَشَيّاءَهُمْ وَلَا تَعْمُواْ فِي الْأَرْضِ وَالْمِيزَانَ إِنَّ أَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الله

وقد قدمنا في سورة الأعراف قولنا: فإن قيل: الهلاك الذي أصاب قوم شعيب ذكر الله جلَّ وعلا في الأعراف أنه رجفة، وذكر في هود أنه صيحة، وذكر في الشعراء أنه عذاب يوم الظلة؟

فالجواب ما قاله ابن كثير رحمه الله في تفسيره قال: وقد اجتمع عليهم ذلك كله؛ أصابهم عذاب يوم الظلة، وهي سحابة أظلتهم فيها شرر من نار ولهب ووهج عظيم، ثم جاءتهم صيحة من السماء، ورجفة من الأرض شديدة من أسفل منهم فزهقت الأرواح، وفاضت النفوس، وخمدت الأجسام. انتهى.

وعلى القول بأن شعيباً أرسل إلى أمتين: مدين، وأصحاب

الأيكة، وأن مدين ليسوا هم أصحاب الأيكة فلا إشكال. وقد جاء ذلك في حديث ضعيف عن عبد الله ابن عمرو. وممن روي عنه هذا القول قتادة، وعكرمة، وإسحاق بن بشر.

وقد قدمنا بعض الآيات الموضحة لهذا في سورة الحجر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ أَصَحَبُ الْأَيْكَةِ لَظُلِمِينَ ﴿ فَا الْكَلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ اصَحَبُ الْأَيْكَةِ لَظُلِمِينَ ﴿ وَأُونَ عَامِر ، وابن كثير قرأوا: (ليكة) في سورة الشعراء، وسورة (ص) بلام مفتوحة أول الكلمة، وتاء مفتوحة آخرها من غير همز ولا تعريف، على أنه اسم للقرية غير منصرف، وأن الباقين قرأوا: (الأيكة) بالتعريف والهمز وكسر التاء، وأن الجميع اتفقوا على ذلك في (ق والحجر) وأوضحنا هنالك توجيه القراءتين في الشعراء و (ص)، ومعنى الأيكة في اللغة مع بعض الشواهد العربية.

## \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَتَّقُوا ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ وَٱلْجِبِلَّةَ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَوْلُهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا لِينَا فِي اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُولِينَا فَلْكُولُكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولِينَا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُوا عَلَّا عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْك

/ الجبلة الخلق، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُمْ جِبِلًا ٣٨٠ كَثِيرًا ﴾ وقد استدل بآية (يس) المذكورة على آية الشعراء هذه ابن زيد، نقله عنه ابن كثير. ومن ذلك قول الشاعر:

والموت أعظم حادث مما يمر على الجبلة

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّهُ لَنَهْ لِلَهُ الْمَالِمِينَ شَيْ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ الْأَمِينُ شَيْ عَلَىٰ عَلَيْ اللَّهُ الرُّوحُ الْمَالِمُ عَلَىٰ عَلَيْهِ مَّيِينِ شَيْ ﴾ . الْأَمِينُ شَيْ عِلْسَانٍ عَرَفِيٍّ مَّيِينِ شَيْ ﴾ .

أكد جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن هذا القرآن العظيم تنزيل رب العالمين، وأنه نزل به الروح الأمين الذي هو جبريل على قلب نبينا ﷺ، ليكون من المنذرين به، وأنه نزل عليه بلسان عربي مبين.

وما ذكره جلَّ وعلا هنا أوضحه في غير هذا الموضع.

أما كون هذا القرآن تنزيل رب العالمين فقد أوضحه جلَّ وعلا في آيات من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَقُرْءَانُ كَرِيمٌ ۞ فِي كِنْبِ مَكْنُونِ ۞ لَا يَمَشُهُ وَ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ۞ تَنزيلُ مِن رَبِ ٱلْمُلَمِينَ ۞ وقوله تعالى: ﴿ وَمَا هُوبِقَوْلِ شَاعِرُ قَلِيلاً مَا نُؤْمِنُونَ ۞ وَلا بِقَوْلِ كَاهِنَ قَلِيلاً مَا نَذَكُونَ ۞ نَنزيلُ مِن رَبِ ٱلْمُلَمِينَ ۞ وقوله مِن رَبِ ٱلْمَائِدُ وَقُولُهُ تعالى: ﴿ طه ۞ مَا أَنزَلنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَى ۞ وقوله إلا نَذَكِرَ وَاللهَمُونِ ٱلْمُلَى ۞ وقوله إلا نَذَكِرَ مَن اللهِ ٱلمُزيزِ ٱلْمَرَضَ وَالسَّمُونِ ٱلْمُلَى ۞ وقوله تعالى: ﴿ مَمْ نَ خَلَق ٱلأَرْضَ وَالسَّمُونِ ٱلْمُلَى ۞ وقوله تعالى: ﴿ مَمْ نَاللهِ وَلَا مَرَالِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وقوله: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلأَمِينُ ﴿ بِينه أَيضاً في غير هذا الموضع، كقوله: ﴿ قُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ الآية.

وقوله: ﴿ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينُ ﴿ أَي: نزل به عليك؛ لأجل أن ٣٨١ تكون من / المنذرين به، جاء مبيناً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ الْمَصَ ﴿ الْمَصَ ﴿ كَنَابُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَبُ مِنْهُ لِلُمنذِرَ بِدِهِ ﴾ الآية، أي: أنزل إليك لتنذر به، وقوله تعالى: ﴿ تَنزِيلَ ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ للنذر به، وقوله تعالى: ﴿ تَنزِيلَ ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ الآية. فَوْمَامًا أَنْذِرَ ءَابَا قُوهُمْ ﴾ الآية.

وقوله: ﴿ بِلِسَانِ عَرَفِي مُّبِينِ ﴿ فَكُوهُ أَيضاً فِي غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ لِسَانُ اللَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌ وَهَلَا لِسَانُ عَرَبِيًّا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ كِنَابُ فُصِّلَتَ ءَايَنتُمُ قُرَءَانًا عَرَبِيًّا ﴾ الآية.

وقد بينا معنى اللسان العربي بشواهده في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَهَـٰذَا لِسَانُ عَـٰرَفِتُ ثَبِينُ شَ ﴾ وقد أوضحنا معنى إنزال جبريل القرآن على قلبه ﷺ بالآيات القرآنية في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلُهُ عَلَى قَلْهِ عَلَى قَلْهُ اللهِ الآية.

قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ نَزَلْنَهُ عَلَىٰ بَعْضِ ٱلْأَعْجَمِينُ ۚ هِ فَقَرَأَهُ عَلَىٰ بَعْضِ ٱلْأَعْجَمِينُ ۚ هِ فَقَرَأَهُ عَلَيْهِم مَّا كَانُواْ بِهِ مُقْمِنِينَ شَاكَ .

قد قدمنا هذه الآية الكريمة، مع ما يوضحها من الآيات في النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لِسَانُ ٱلَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَعَيُ ﴾ الآية.

واعلم أن كل صوت غير عربي تسميه العرب أعجم ولو من غير عاقل. ومنه قول حميد بن ثور يذكر صوت حمامة:

فلم أر مثلي شاقه صوت مثلها ولا عربياً شاقه صوت أعجما

\* قوله تعالىٰ: ﴿ كَنَالِكَ سَلَكْنَاهُ فِي قُلُوبِ ٱلْمُجْرِمِينَ شَيَّ لَا يُوْمِنُونَ بِهِ عَتَى يَرُوا الْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ شَيْ .

قوله: سلكناه؛ أي: أدخلناه، كما قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية والشواهد / العربية في سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ٣٨٢

﴿ قُلْنَا آجُلَ فِيهَا مِن كُلِ زَوْجَيْنِ آثَنَيْنِ ﴾ الآية. والضمير في سلكناه قيل: للقرآن، وهو الأظهر، وقيل: للتكذيب والكفر المذكور في قوله: ﴿ مَّا كَانُواْ بِهِ مُوْمِنِينَ ﴾ وهؤلاء الكفار الذين ذكر الله جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة أنهم لا يؤمنون حتى يروا العذاب الأليم: هم الذين حقت عليهم كلمة العذاب، وسبق في علم الله أنهم أشقياء، كما يدل لذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتُ عَلَيْمٍ مَ كَلِمَةُ وَلَهُ مَا يَدُو وَلَهُ مَا يُو وَلَهُ مَا يَدُو وَلَهُ مَا يَدُو وَلَهُ مَا يُو وَلَهُ مَا يَدُو وَلَهُ مَا يَدُو وَلَهُ مَا يُو وَلَهُ مَا يُهُ وَلَوْ مَا يَدُو وَلَهُ مَا يُو وَلَهُ مَا يُو وَلَهُ مَا يُو وَلَهُ مَا يُو وَلَهُ عَلَى اللَّهُ وَلَوْ مَا يُو يُولُونُ مَا يُونُ وَلَوْ مَا يُونِ مَا يُولُونُ اللَّهُ وَلَوْدُ وَلَهُ مَا يُولُونُ وَلَوْدُ وَلَهُ مَا يُولُونُ وَلَى مَا يُولُونُ وَلَيْمُ اللَّهُ وَلَاء مَا وَلَاء مَا وَلَوْدُ وَلَهُ مَا يُولُونُ وَلَهُ مَا يُلُولُونُ وَلَوْلُ وَلَوْدُونُ وَلَاء مَا يُولُونُ وَلَهُ مَا يُولُونُ وَلَوْدُ وَلَاء مَا يُولُونُ وَلَوْدُ وَلَهُ مَا يُولُونُ وَلَهُ مَا يَعْمُ وَلَوْدُ وَلَهُ مَا يُولُونُ وَلَهُ مَا يُولُونُ وَلَهُ مُؤْلُونُ وَلَهُ مَا يُولُونُ وَلَوْدُونُ وَلَهُ مَا يُولُونُ وَلَهُ مَا يُولُونُ وَلَاء مَا يُولُونُ وَلَهُ مِنْ وَلَاء وَلَاء وَلَهُ مَا يُولُونُ وَلَهُ مَا يُولُونُ وَلِهُ وَلَهُ مَا يُولُونُ وَلَاء وَلَهُ وَلَهُ مَا يُولُونُونُ وَلَوْلُونُ وَلَوْلُونُ ولَاء وَلَاء وَلَاء وَلَاء مَا يُولُونُونُ وَلَاء وَالْمُونُ وَلِولُونُ وَلَاء وَاللَّهُ وَلَاء وَلَاء وَلَاء وَالْمُونُ وَاللَّهُ مِا يُولُونُونُ وَلُولُونُ وَلِمُ لِلْمُونُ وَلِهُ مُولِولًا مُولُولُونُ وَلُولُونُ وَلِولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ

وقوله: ﴿ كَنَاكِ سَلَكُننهُ ﴾ نعت لمصدر محذوف، أي: كذلك السلك أي: الإدخال. سلكناه، أي: أدخلناه في قلوب المجرمين. وإيضاحه على أنه القرآن: أن الله أنزله على رجل عربي فصيح بلسان عربي مبين، فسمعوه وفهموه لأنه بلغتهم، ودخلت معانيه في قلوبهم، ولكنهم لم يؤمنوا به؛ لأن كلمة العذاب حقت عليهم. وعلى أن الضمير في سلكناه للكفر والتكذيب فقوله عنهم: ﴿ مَّا كَانُوا بِهِ عَنْهُم مِنْ عَلَى إدخال الكفر والتكذيب في قلوبهم، أي: كذلك السلك سلكناه. . . إلخ.

#### \* قوله تعالىٰ: ﴿ فَيَقُولُواْ هَلَ نَعَن مُنظرُونَ ١٠٠٠ .

لفظة هل هنا يراد بها التمني، والآية تدل على أنهم تمنوا التأخير والإنظار، أي: الإمهال. وقد دلت آيات أخر على طلبهم ذلك صريحاً، وأنهم لم يجابوا إلى ما طلبوا، كقوله تعالى: ﴿ وَأَندِرِ ٱلنَّاسَ يَوْمَ يَأْنِيهِمُ ٱلْعَذَابُ فَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ رَبَّنَا ٓ أَخِرْنَا إِلَىٰ أَحَلِ قَرِيبٍ يَجُّبُ دَعُوتَكَ

وَنَشَجِعِ ٱلرُّسُلُّ أَوَلَمْ تَكُونُواْ أَقْسَمْتُم مِّن قَبَلُ مَا لَكُم مِّن زَوَالِ ﴿ فَلَا ٣٨٣ وَأُوضِح أَنهم لا ينظرون في آيات من كتابه، / كقوله تعالى: ﴿ فَلَا ٣٨٣ يَسْتَطِيعُونَ رَدَّهَا وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ ۞ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانُواْ إِذَا مُنظَرِينَ ۞ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانُواْ إِذَا مُنظَرِينَ ۞ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

### \* قوله تعالىٰ: ﴿ أَفَيِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ شَهُ.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الرعد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَةً جِلُونَكَ بِٱلسَّيِّئَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ ﴾ الآية، وذكرنا طرفاً منه في سورة (يونس) في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قُلْ آرَءَ يَسْمُ إِنَّ أَتَنكُمُ عَذَا بُهُ بَينَتًا أَوْ نَهَارًا مَّاذَا يَسُتَعَجِلُ مِنْهُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ اللَّهُ إِذَا مَا وَقَعَ ءَامَنهُم بِدِّتَ ءَ آلْتَنَ وَقَدَ كُنهُم بِدِدَ تَسَتَعَجِلُونَ ﴿ وَقَدْ كُنهُم بِدِدَ تَسْتَعَجِلُونَ ﴿ وَقَدْ كُنهُم بِدِدَ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

قوله تعالىٰ: ﴿ أَفَرَءَيْتَ إِن مَّتَعْنَاهُمْ سِنِينَ ۞ ثُمُّ جَآءَهُم مَّا كَانُواْ يُوعَدُونَ ۞ .
 كَانُواْ يُوعَدُونَ ۞ مَا أَغَنَى عَنْهُم مَّا كَانُواْ يُمَتَّعُونَ ۞ .

قد قدمنا إيضاحه في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يُوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَكَنَةٍ وَمَا هُو بِمُزَعْزِعِهِ مِنَ ٱلْعَذَابِ أَن يُعَمَّرُ ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَاۤ أَهۡلَكُنَامِن قَرۡيَةٍ إِلَّا لَهَامُنذِرُونَ ﴿ وَمَا أَهۡلَكُمُنامِن قَرۡيَةٍ إِلَّا لَهُا مُنذِرُونَ ﴿ وَمَا أَهۡلَكُمُنامِن قَرۡيَةٍ إِلَّا لَهُا مُنذِرُونَ السَّهُ ﴾ .

قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

\* قوله تعالىٰ: ﴿ ذِكْرَىٰ وَمَاكُنَّا ظُلِمِينَ ۞ .

قد قدمنا الآيات الدالة عليه، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ اللَّهَ لَا اللَّهَ لَا اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّالَّالَّةُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُو

٣٨٤ يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَإِن /﴿ تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنَهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﷺ إلى غير ذلك من الآيات.

وقوله: ﴿ ذِكْرِيَىٰ ﴾ أعربه بعضهم مرفوعاً، على أنه خبر مبتدأ محذوف، أي: هذه ذكرى، وأعربه بعضهم منصوباً. وفي إعرابه على أنه منصوب أوجه.

منها: أنه ما ناب عن المطلق من قوله: منذرون؛ لأن أنذر وذكر متقاربان.

ومنها: أنه مفعول من أجله، أي: منذرون من أجل الذكرى بمعنى التذكرة.

ومنها: أنها حال من الضمير في منذرون، أي: ينذرونهم في حال كونهم ذوي تذكرة.

## قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ عَنِ ٱلسَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ ﴿ إِنَّهُمْ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللّ

\* قوله تعالىٰ: ﴿ فَلَا نَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ فَتَكُونَ مِنَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُعَذَّبِينَ ﴿ فَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

قد أوضحنا في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَا تَجَعْلُ مَعَ اللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرُ فَنَقَعُدَ مَذْمُومًا تَخَذُولًا ﴿ لَا تَجْعَلُ مَعَ اللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ فَنَقَعُدَ مَذْمُومًا تَخَذُولًا ﴿ اللَّهُ العربية.

وقوله هنا: ﴿ فَلَانَدُعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًاءَاخَرَ ﴾ الآية . جاء معناه في آيات كثيرة ، كقوله : ﴿ لَا يَجْعَلَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًاءَاخَرَ فَنَقَعُدَ مَذْمُومًا تَخْذُولًا ﴿ فَلَا يَجَعَلَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًاءَاخَرَ فَنُلْقَىٰ فِي جَهَنَّمَ مَلُومًا مَّذْحُورًا ﴿ فَهَ وَقُولُه ٣٨٥ تعالَى: ﴿ لَهِنَ أَشَرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات .

## عوله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا الللَّمُ اللَّا اللَّذِاللَّلْم

هذا الأمر في هذه الآية الكريمة بإنذاره خصوص عشيرته الأقربين لا ينافي الأمر بالإنذار العام، كما دلت على ذلك الآيات القرآنية، كقوله تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ لَلْوَانِية، كقوله تعالى: ﴿ وَأُوحِى إِلَىٰ هَلَا ٱلْقُرْءَانُ لِأَنذِرَكُم بِهِ وَمَنَ بَلَغَ ﴾ وقوله نغالى: ﴿ وَأُوحِى إِلَىٰ هَلَا ٱلْقُرْءَانُ لِأَنذِرَكُم بِهِ وَمَنَ بَلَغَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَالْحِي وَالْاَيات بمثل ذلك كثيرة.

\* قـولـه تعـالـى: ﴿ وَالْخَفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ ٱلْبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَالْخَفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ ٱلْبُعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَالْحَفِضُ جَنَاحَكَ لِمَنِ النَّبُعَكَ مِنَ اللَّهُ وَمِنِينَ اللَّهُ وَمِنِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّه

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة المائدة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِ اللّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُونَهُۥ أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَالْخَفِضَ جَنَاحَكَ الْكَفْوِينَ ﴿ وَالْخَفِضَ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَالْخَفِضَ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَالْخَفِضَ جَنَا في الكلام على قوله للمُؤْمِنِينَ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعَبُدُوا لِلّا إِيّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾ بأنا نوضح تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعَبُدُوا لِلّا إِيّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾ بأنا نوضح معنى خفض الجناح، وإضافته إلى الذل في سورة الشعراء في هذا الموضع، وهذا وفاؤنا بذلك الوعد، ويكفينا في الوفاء به أن ننقل كلامنا في رسالتنا المسماة: منع جواز المجاز في المنزل للتعبد والإعجاز.

فقد قلنا فيها ما نصه: والجواب عن قوله تعالى: ﴿ وَٱخْفِضَ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِ ﴾ أن الجناح هنا مستعمل في حقيقته؛ لأن الجناح يطلق لغة حقيقة على يد الإنسان وعضده وإبطه. قال تعالى: ﴿ وَٱضْمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ ٱلرَّهْبِ ﴾ والخفض مستعمل في معناه الحقيقي الذي هو ضد الرفع؛ لأن مريد البطش يرفع جناحيه، ومظهر الذل والتواضع يخفض حناجيه، فالأمر بخفض الجناح للوالدين الذل والتواضع يخفض حناجيه، والتواضع لهما، كما قال لنبيه ﷺ: ﴿ وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وإطلاق العرب خفض الجناح كناية عن التواضع، ولين الجانب أسلوب معروف. ومنه قول الشاعر:

وأنت الشهير بخفض الجنا ح فلاتك في رفعه أجدلا وأما إضافة الجناح إلى الذل، فلا تستلزم المجاز كما يظنه

كثير؛ لأن الإضافة فيه كالإضافة في قولك: حاتم الجود.

فيكون المعنى: واخفض لهما الجناح الذليل من الرحمة، أو الذلول على قراءة الذل بالكسر.

وما يذكر عن أبي تمام من أنه لما قال:

لا تسقني ماء الملام فإنني صب قد استعذبت ماء بكائي

جاءه رجل فقال له: صب لي في هذا الإناء شيئاً من ماء الملام، فقال له: إن أتيتني بريشة من جناح الذل صببت لك شيئاً من ماء الملام، فلا حجة فيه؛ لأن الآية لا يراد بها أن للذل جناحاً، وإنما يراد بها خفض الجناح المتصف بالذل للوالدين من الرحمة بهما. وغاية ما في ذلك إضافة الموصوف إلى صفته، كحاتم الجود، ونظيره

في القرآن الإضافة في قوله: ﴿ مُطَرَ السَّوَةِ ﴾ ﴿ عَذَابَ الْهُونِ ﴾ أي: مطر حجارة السجيل الموصوف بسوئه من وقع عليه، وعذاب أهل النار الموصوف بهون من وقع عليه. والمسوغ لإضافة خصوص الجناح إلى الذل مع أن الذل من صفة الإنسان، لا من صفة خصوص الجناح، أن خفض الجناح كني به عن ذل الإنسان، وتواضعه ولين جانبه لوالديه رحمة بهما، وإسناد صفات الذات لبعض أجزائها من أساليب اللغة العربية، كإسناد الكذب، والخطيئة إلى الناصية في قوله تعالى: ﴿ وَجُوهٌ يَوَمَإِذِ خَلْشِعَةٌ ﴿ عَامِلُةٌ نَاصِبَةٌ ﴿ وَالنصب الله الوجوه في قوله تعالى: ﴿ وَجُوهٌ يَوَمَإِذٍ خَلْشِعَةٌ ﴿ عَامِلُةٌ نَاصِبَةٌ ﴿ وَالنصب الله العرب. وهذا هو الظاهر ٢٨٧ في معنى الآية، ويدل عليه كلام السلف من المفسرين.

وقال العلامة ابن القيم رحمه الله في الصواعق: إن معنى إضافة الجناح إلى الذل أن للذل جناحاً معنوياً يناسبه، لا جناح ريش. والله تعالى أعلم. انتهى. وفيه إيضاح معنى خفض الجناح.

والتحقيق: أن إضافة الجناح إلى الذل من إضافة الموصوف إلى صفته كما أوضحنا. والعلم عند الله تعالى.

وقال الزمخشري في الكشاف في تفسير قوله تعالى: ﴿ لِمَنِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ لِمَنِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ لِمَنِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ لِمَنِ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ مَنُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ لِمَنِ اللَّهِ عَلَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ لِمَنِ النَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ لِمَنِ النَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ لَمَنِ النَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾؟

قلت: فيه وجهان: أن يسميهم قبل الدخول في الإيمان مؤمنين، لمشارفتهم ذلك، وأن يريد بالمؤمنين المصدقين بألسنتهم، وهم صنفان: صنف صدق واتبع رسول الله على فيما جاء به، وصنف

لم يوجد منهم إلا التصديق فحسب، ثم إما أن يكونوا منافقين أو فاسقين، والمنافق والفاسق لا يخفض لهما الجناح.

والمعنى: من المؤمنين من عشيرتك وغيرهم، أي: أنذر قومك فإن اتبعوك، وأطاعوك فاخفض لهم جناحك، وإن عصوك ولم يتبعوك فتبرأ منهم، ومن أعمالهم من الشرك بالله وغيره. انتهى منه.

والأظهر عندي في قوله: ﴿ لِمَنِ ٱلنَّكَكُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ يَقُولُونَ بِأَفْوَهِمِ ﴾ من التوكيد يكثر مثله في القرآن العظيم، كقوله: ﴿ يَقُولُونَ بِأَفْوَهِمِ ﴾ الآية. ومعلوم أنهم إنما يقولون بأفواههم، وقوله تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِئَبَ بِأَيْدِهِمْ ﴾ ومعلوم أنهم إنما يكتبونه بأيديهم، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا طَلَيْرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيِّهِ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ حَسَلًا مِنْ عِندِ وقوله تعالى: ﴿ حَسَلًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِم ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

٣٨٨ / \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَوَكُلْ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ ٱلَّذِي يَرَىٰكَ حِينَ تَقُومُ ﴿ وَاللَّاكِ فِي ٱلسَّنِجِدِينَ ﴿ وَقَوَكُلْ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ اللَّهَ عَلَى اللَّاكِ فِي ٱلسَّنِجِدِينَ ﴿ وَهَا لَا اللَّهُ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَ

قد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك أن من أنواع البيان التي تضمنها أن يقول بعض العلماء في الآية قولاً، وتكون في الآية قرينة تدل على عدم صحته، وذكرنا أمثلة متعددة لذلك في الترجمة، وفيما مضى من الكتاب.

وإذا علمت ذلك فاعلم أن قوله هنا: ﴿ وَتَقَلَّبُكَ فِي ٱلسَّاحِدِينَ ﴿ وَتَقَلَّبُكَ فِي ٱلسَّاحِدِينَ ﴿ وَتَقَلَّبُكَ فِي ٱلسَّاحِدِينَ ﴿ وَتَقَلَّبُكَ فِي أَصلاب آبائك الساجدين، أي: المؤمنين بالله كآدم، ونوح، وإبراهيم، وإسماعيل.

واستدل بعضهم لهذا القول فيمن بعد إبراهيم من آبائه بقوله تعالى عن إبراهيم: ﴿وَجَعَلَهَا كُلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِيدٍ ﴾ وممن روي عنه هذا القول ابن عباس نقله عنه القرطبي. وفي الآية قرينة تدل على عدم صحة هذا القول، وهي قوله تعالى قبله مقترناً به ﴿الَّذِي يَرَينكَ حِينَ تَقُومُ ﴿ الَّذِي يَرَينكَ حِينَ تَقُومُ إلى صلاتك، وأول الآية مرتبط بآخرها، أي: الذي يراك حين تقوم إلى صلاتك، وحين تقوم من فراشك، ومجلسك ويرى تقلبك في الساجدين، أي: المصلين على أظهر الأقوال؛ لأنه على يراك حين تقوم، أي: إلى الصلاة وحدك، وتقلبك في الساجدين، أي: المصلين إذا صليت الصلاة وحدك، وتقلبك في الساجدين، أي: المصلين إذا صليت بالناس.

وقوله هنا: ﴿ ٱلَّذِى يَرَيْكَ حِينَ تَقُومُ ۞ ۚ الَّاية. يدل على الاعتناء به ﷺ، ويوضح ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَصْبِرُ لِلْحُكْمِ رَبِّكِ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ۗ ﴾ الآية.

وقوله: (وتوكل) قرأه عامة السبعة غير نافع وابن عامر: وتوكل بالواو، وقرأه نافع وابن عامر فتوكل بالفاء، وبعض نسخ المصحف العثماني فيها الواو، وبعضها فيها الفاء.

وقوله هنا: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ قَدَ قَدَمَنَا الآياتِ الموضحة له في سورة الفاتحة في الكلام على قوله تعالى: ٣٨٩ ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ وبسطنا إيضاحه بالآيات القرآنية مع بيان معنى التوكل في سورة إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِئْلَبُ وَجَعَلْنَهُ هُدَى لِبَنِي إِسْرَاءِ يِلَ أَلَّا تَنَّخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلًا ﴿ وَهَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

## \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُدَ ١٠٠٠ \*

الشعراء: جمع شاعر كجاهل وجهلاء، وعالم وعلماء.

والغاوون: جمع غاو، وهو الضال.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ يَتَبِعُهُمُ ٱلْغَاوُنَ ﴿ يَلَبِعُهُمُ ٱلْغَاوُنَ ﴿ يَلَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ الللللَّا اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

وما ذكره تعالى في هذه الآية الكريمة في قوله: ﴿وَالشُّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْغَاوُرَنَ شَيَّ ﴾ يدل على تكذيب الكفار في دعواهم أن النبي على شاعر؛ لأن الذين يتبعهم الغاوون لا يمكن أن يكون النبي على منهم.

#### مسألتان تتعلقان بهذه الآية الكريمة

المسألة الأولى: اعلم أن النبي على ثبت عنه أنه قال: «لأن يمتلىء جوف رجل قيحاً يريه خير له من أن يمتلىء شعراً» رواه الشيخان في صحيحيهما من حديث أبي هريرة رضي الله عنه. وقوله في الحديث: يريه بفتح المثناة التحتية وكسر الراء بعدها ياء مضارع ورى القيح جوفه، يريه، وريا إذا أكله وأفسده. والأظهر أن أصل وراه أصاب رئته بالإفساد.

واعلم أن التحقيق الذي لا ينبغي العدول عنه أن الشعر كلام حسن، وقبيحه قبيح.

ومن الأدلة القرآنية على ذلك أنه تعالى لما ذم الشعراء بقوله: ﴿ يَنَّبِعُهُمُ الْعَاوُنَ ﴿ يَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ مُ فِي كُلِّ وَادِ يَهِيمُونَ ﴿ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفَعُلُونَ ﴿ يَلَّا اللَّهَ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

وبما ذكرنا تعلم أن التحقيق أن الحديث الصحيح المصرح بأن امتلاء الجوف من القيح المفسد له خير من امتلائه من الشعر، محمول على من أقبل على الشعر، واشتغل به عن الذكر، وتلاوة القرآن، وطاعة الله تعالى، وعلى الشعر القبيح المتضمن للكذب، والباطل، كذكر الخمر ومحاسن النساء الأجنبيات ونحو ذلك.

المسألة الثانية: اعلم أن العلماء اختلفوا في الشاعر إذا اعترف في شعره بما يستوجب حداً، هل يقام عليه الحد؟ على قولين:

أحدهما: أنه يقام عليه؛ لأنه أقر به والإقرار تثبت به الحدود.

/ والثاني: أنه لا يحد بإقراره في الشعر؛ لأن كذب الشاعر في ٣٩١ شعره أمر معروف معتاد واقع لا نزاع فيه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أظهر القولين عندي: أن الشاعر إذا أقر في شعره بما يستوجب الحد لا يقام عليه الحد؛ لأن الله جلّ وعلا صرح هنا بكذبهم في شعرهم في قوله: ﴿ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴿ وَأَنَّهُمْ فَهَذَه اللّا يَه الكريمة تدرأ عنهم الحد، ولكن الأظهر أنه إن أقر بذلك استوجب بإقراره به الملام والتأديب وإن كان لا يحد به، كما ذكره جماعة من أهل الأخبار في قصة عمر بن الخطاب رضي الله عنه المشهورة مع النعمان بن عدي بن نضلة.

قال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية الكريمة: وقد ذكر محمد بن إسحاق، ومحمد بن سعد في الطبقات، والزبير بن بكار في كتاب الفكاهة: أن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه استعمل النعمان بن عدي بن نضلة على ميسان من أرض البصرة، وكان يقول الشعر فقال:

ألا هل أتى الحسناء أن حليلها إذا شئت غنتني دهاقين قرية فإن كنت ندماني فبالأكبر اسقني لعل أمير المؤمنين يسوءه

494

بميسان يُسقى في زجاج وحنتم ورقاصة تجذو على كل منسم ولا تسقني بالأصغر المتثلم تنادمنا بالجوسق المتهدم

فلما بلغ ذلك عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: إي والله إنه ليسوءني ذلك، ومن لقيه فليخبره أني قد عزلته، وكتب إليه عمر: بسم الله الرحمن الرحيم: ﴿حَمَ ۞ تَنزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ ٱللّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ۞ غَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِى ٱلطَّوَلِ لَا إِلَهَ إِلّا هُو إلَيْهِ الْمَصِيرُ ۞ أما بعد: فقد بلغنى قولك:

لعل أمير المؤمنين يسوءه تنادمنا بالجوسق المتهدم / وايم الله إنه ليسوءني، وقد عزلتك، فلما قدم على عمر بكته

بهذا الشعر، فقال: والله يا أمير المؤمنين ما شربتها قط، وما ذلك الشعر إلا شيء طفح على لساني، فقال عمر: أظن ذلك، ولكن والله لا تعمل لي عملاً أبداً، وقد قلت ما قلت، فلم يذكر أنه حده على الشراب، وقد ضمنه شعره؛ لأنهم يقولون ما لا يفعلون، ولكنه ذمه عمر ولامه على ذلك وعزله به. انتهى محل الغرض من كلام ابن كثير. وهذه القصة يستأنس بها لما ذكرنا.

وقد ذكر غير واحد من المؤرخين أن سليمان بن عبد الملك لما سمع قول الفرزذق:

فبتن بجانبي مصرعات وبت أفض أغلاق الختام

قال له: قد وجب عليك الحد، فقال الفرزدق: يا أمير المؤمنين قد درأ الله عني الحد بقوله: ﴿ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ فَيْكُونَ فَيْكُونَا فَيْكُونَ فَيْكُونَا فَيْكُونَ فَيْكُونَا لَهُ فَيْكُونَ فَيْكُونَا فَيْكُونَا فَيْكُونَا فَيْكُونَا فَيْكُونَا فَيْكُونَا فَيْكُونَا لَهُ فَيْكُونَا فَالْعُلَالِي فَالْمُنْ فَالْمُنْ فَالْمُنْ فَالْعُلَالُونَا لَاللهِ فَالْمُنْ فَالْمُنْ فَالْمُونَا لِللْهُ عَلَالِهِ فَالْمُنْفِي فَالْمُنْ فَالْمُ لَالْمُنْ فَالْمُنْ فَالْمُنَا لِلْمُنْ فَالْمُنْ فَالْمُ فَالْمُنْ فَالْمُنْ فَالْمُنْ فَالِ

## \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ شَنَّ ﴾.

هذا الذي ذكره هنا عن الشعراء من أنهم يقولون ما لا يفعلون، بين في آية أخرى أنه من أسباب المقت عنده جلَّ وعلا، وذلك في قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَقَعُلُونَ ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَقَعُلُونَ ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَقَعُلُونَ أَلَا تَقَعُلُونَ اللهِ والمقت في لغة العرب: البغض عند الله قول الإنسان ما لا يفعل كما ذكر عن الشعراء يبغضه الله وإن كان قوله ما لا يفعل فيه تفاوت. والعلم عند الله تعالى.

قوله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في أول سورة الكهف في الكلام

٣٩٣ على قوله تعالى: / ﴿ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمُّ لَهُمُّ الْجَرَّحَسَنَا ﷺ الآية. مع شواهده العربية.

# قوله تعالىٰ: ﴿ وَذَكَرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴾ .

أثنى الله تعالى في هذه الآية الكريمة على الذين آمنوا وعملوا الصالحات بذكرهم الله كثيراً. وهذا الذي أثنى عليهم به هنا من كثرة ذكر الله أمر به في آيات أخر، وبين جزاءه قال تعالى: ﴿ وَاَذْكُرُوا اللّهَ فَكُرُا اللّهَ كَثِيراً لَعَلَّكُمْ نُفُلِحُونَ ﴿ وَال تعالى: ﴿ يَتَأَيّّها الّذِينَ ءَامَنُوا اَذْكُرُوا اللّهَ ذِكْراً كَثِيراً لَعَلَّكُمْ نُفْلِحُونَ ﴿ وَقَالَ تعالى: ﴿ يَتَأَيّّها الّذِينَ ءَامَنُوا اَذَكُرُوا اللّهَ ذِكْراً كَثِيراً فَي وَسَيِّحُوهُ بُكُرُهُ وَأَصِيلًا ﴿ وَقَالَ تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السّمَوَتِ كَثِيرًا فَي وَسَيّحُوهُ بُكُرُهُ وَأَصِيلًا ﴿ وَقَالَ تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلُفِ النّهَ إِللّهُ وَالنّهُ إِلَى اللّهُ لَيْكِ وَالنّهُ اللّهُ اللّهُ وَالنّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللهُ الللّهُ الللهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللهُ اللللّهُ الللللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ

# قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱننَصَرُواْ مِنْ بَعَدِ مَا ظُلِمُواْ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له، كقوله تعالى: ﴿ وَلَمَنِ اَنْصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ عَالَى: ﴿ وَلَمَنِ اَنْصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ عَالَٰكِ كَا اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

# \* قــولــه تعــالــى: ﴿ وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا أَتَ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴿ وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا أَتَ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴿ وَسَيَعْلَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

المنقلب هنا المرجع والمصير. والأظهر أنه هنا مصدر ميمي، وقد تقرر في فن الصرف أن الفعل إذا زاد على ثلاثة أحرف كان كل من مصدره الميمي، واسم مكانه، واسم زمانه على صيغة المفعول.

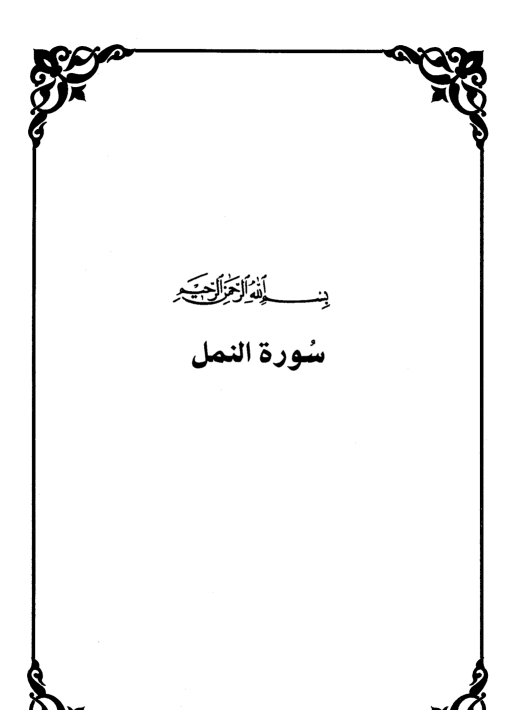
/والمعنى: وسيعلم الذين ظلموا أي مرجع يرجعون. وأي ٣٩٤ مصير يصيرون. وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من أن الظالمين سيعلمون يوم القيامة المرجع الذي يرجعون، أي: يعلمون العاقبة السيئة التي هي مآلهم، ومصيرهم ومرجعهم جاء في آيات كثيرة كقوله تعالى: ﴿ كُلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ كُلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ كُلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ كُلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ كُلّا سَوْفَ عَلْمُونَ ﴿ كُلّا سَوْفَ عَلْمُونَ عِلْمَ الْمَوْفَ عَلْمُونَ عِلْمَ اللّهِ وقوله تعالى: ﴿ وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ يَرُونَ الْمَذَابَ مَنْ أَصَلّ سَيِيلًا ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ يَرُونَ الْمَذَابَ مَنْ أَصَلّ سَيِيلًا ﴿ وقولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَسَيْعَلَمُ الْكُفّرُ لِمَنْ عُقْبَى الدَّارِ ﴿ وَالآيات بمثل ذلك كثيرة تعالى: ﴿ وَسَيْعَلَمُ الْكُفّرُ لِمَنْ عُقْبَى الدَّارِ ﴿ وَالآيات بمثل ذلك كثيرة حداً.

وقوله: ﴿ أَيُّ مُنقَلَبِ ﴾ ما ناب عن المطلق من قوله: ﴿ وَسَيَعْلَمُ ﴾ .

قال القرطبي رحمه الله: وأي منصوب بينقلبون، وهو بمعنى المصدر، ولا يجوز أن يكون منصوباً بسيعلم؛ لأن أياً وسائر أسماء الاستفهام لا يعمل فيها ما قبلها فيما ذكره النحويون. قال النحاس: وحقيقة القول في ذلك أن الاستفهام معنى وما قبله معنى آخر، فلو عمل فيه ما قبله لدخل بعض المعاني في بعض. انتهى منه. والعلم عند الله تعالى.









447

# رين إلله الخزائد

قوله تعالىٰ: ﴿ هُدُى وَبُشْرَىٰ الْمُؤْمِنِينَ ۞ .

تقدم إيضاحه بالآيات القرآنية في أول سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ هُدَى لِلْمُنَّقِينَ ﴿ ﴾.

\* قوله تعالى : ﴿ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِأَهْلِهِ إِنَّ عَانَسَتُ نَارًا ﴾ .

إلى آخر القصة تقدم إيضاحه في مريم وطه والأعراف.

قوله تعالى: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَنُ دَاوُردَ ﴾.

قد قدمنا أنها وراثة علم ودين، لا وراثة مال في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَهَبُ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِيَّا ۞ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبُ ﴾ الآية. وبينا هناك الأدلة على أن الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم لا يورث عنهم المال.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ أَلَا يَسَجُدُواْ لِلَّهِ ٱلَّذِي يُخْرِجُ ٱلْخَبْ فِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴿ اللَّهَ مَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴿ اللَّهِ مَا لَعُهُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

تقدم إيضاحه بالآيات القرآنية في أول سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ يَثْنُونَ صُدُورَهُمْ لِيَسْتَخْفُواْ مِنْهُ أَلَا حِينَ يَسْتَغْشُونَ ثِيكَابَهُمْ يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ إِنَّهُ مَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ إِنَّهُ مَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ إِنَّهُ مَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلصَّدُورِ ﴾ .

وقوله: ﴿ أَلَّا يَسْجُدُواْ لِلَهِ ﴾ الآية. كقوله تعالى: ﴿ لَا تَسْبَجُدُواْ لِللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِن وَلَا اللَّهُ مَرِ وَاسْجُدُواْ لِلَّهِ الَّذِى خَلَقَهُنَ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ اللَّهِ مَا مُدُواْ اللَّهُ وَاعْبُدُوا اللَّهِ وَاعْبُدُوا اللَّهِ وَاعْبُدُوا اللَّهِ ﴾.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ اللَّذِى يُغْرِجُ الْخَبّ ﴾ قال بعض أهل العلم: الخبأ في السموات: المطر، والخبأ في الأرض: النبات، والمعادن، والكنوز، وهذا المعنى ملائم لقوله: ﴿ يُغْرِجُ الْخَبّ ﴾ وقال بعض أهل العلم: الخبأ: السر والغيب، أي: يعلم ما غاب في السموات والأرض، كما يدل عليه قوله بعده: ﴿ وَمَامِنْ غَالِبُهُ مَا شُخُفُونَ وَمَا ثُعْ لِلنَّونَ ﴿ وَمَا مِنْ غَالِبَةِ فِي السَمَاءَ وَالْأَرْضِ إِلّا فِي كِنكِ مِن مِنْ اللَّهِ وَله: ﴿ وَمَا يَعْ زُبُ عَن رّبِّكَ مِن مِنْ قَالِ لَا السَمَاءَ وَالْأَرْضِ وَلا فِي السَّمَاءَ وَلا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنكِ مِن مِنْ قَالِ كَا اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَن رّبِّكَ مِن مِنْ قَالِ ذَرَّةً فِي اللَّهُ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنكِ مُبِينٍ ﴿ كَمَا أُوضَ مَا فَي سورة هود.

وقرأ هذا الحرف عامة القراء السبعة غير الكسائي: ألا يسجدوا لله بتشديد اللام في لفظة ألا، ولا خلاف على هذه القراءة أن يسجدوا فعل مضارع منصوب بأن المدغمة في لفظة لا، فالفعل المضارع على هذه القراءة، وأن المصدرية المدغمة في لا ينسبك منهما مصدر في محل نصب على الأظهر، وقيل: في محل جر. وفي إعرابه أوجه.

الأول: أنه منصوب على أنه مفعول من أجله، أي: وزين لهم الشيطان أعمالهم من أجل ألا يسجدوا لله، أي: من أجل عدم سجودهم لله، أو فصدهم عن السبيل لأجل ألا يسجدوا لله، وبالأول قال الأخفش، وبالثاني قال الكسائي. وقال اليزيدي وغيره: هو منصوب على أنه بدل من أعمالهم، أي: وزين لهم الشيطان

أعمالهم، ألا يسجدوا، أي: عدم سجودهم. وعلى هذا فأعمالهم هي عدم سجودهم لله. وهذا الإعراب يدل على أن الترك عمل كما أوضحناه في سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَنَرَبِ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُوزًا ﴿ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَل

وقال بعضهم: إن المصدر المذكور في محل خفض على أنه بدل من السبيل، أو على أن العامل فيه فهم لا يهتدون، وعلى هذين الوجهين فلفظة لا صلة، فعلى الأول منهما فالمعنى: فصدهم عن السبيل سجودهم لله، وعلى /هذا فسبيل الحق الذي صدوا عنه هو ٣٩٩ السجود لله، ولا زائدة للتوكيد. وعلى الثاني فالمعنى: فهم لا يهتــدون لأن يسجــدوا لله، أي: للسجــود لــه، ولا زائــدة أيضـــاً للتوكيد. ومعلوم في علم العربية أن المصدر المنسبك من فعل، وموصول حرفي إن كان الفعل فيه منفياً ذكرت لفظة عدم قبل المصدر؛ ليؤدى بها معنى النفي الداخل على الفعل، فقولك مثلاً: عجبت من أن لا تقوم. إذا سبكت مصدره لزم أن تقول: عجبت من عدم قيامك، وإذا كان الفعل مثبتاً لم تذكر مع المصدر لفظة عدم، فلو قلت: عجبتُ من أن تقوم، فإنك تقول في سبك مصدره: عجبت من قيامك، كما لا يخفى. وعليه فالمصدر المنسبك من قوله: ﴿ أَلَّا يَسْجُدُوا﴾ يلزم أن يقال فيه: عدم السجود، إلاَّ إذا اعتبرت لفظة «لا» زائدة. وقد أشرنا في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسْجُدَ إِذْ أَمْرَتُكَ ﴾ إلى أنا أوضحنا الكلام على زيادة لا لتوكيد الكلام في كتابنا «دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب» في أول سورة البلد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَا أُقْسِمُ بِهَاذَا ٱلْبَكْدِ ١

فما ألوم البيض ألا تسخرا لما رأين الشمط القفندرا يعنى أن تسخر، وقول الآخر:

وتلحينني في اللهو ألا أحبه وللهو داع دائب غير غافل يعنى أن أحبه، ولا زائدة، وقول الآخر:

أبى جوده لا البخل واستعجلت به نعم من فتى لا يمنع الجود قاتله يعني أبى جوده البخل، ولا زائدة \_ على خلاف في زيادتها في هذا البيت الأخير \_ ولا سيما على رواية البخل بالجر؛ لأن لا عليها مضاف بمعنى لفظة لا، فليست زائدة على رواية الجر، وقول امرىء القيس:

ف لا وأبيك ابنة العامري لا يدعي القوم أني أفر

يعني وأبيك، وأنشد الفراء لزيادة لا في الكلام الذي فيه معنى الجحد قول الشاعر:

ما كان يرضى رسول الله دينهم والأطيبان أبو بكر ولا عمر عمر يعنى وعمر، ولا صلة. وأنشد الجوهري لزيادتها قول العجاج:

في بئر لا حور سرى وما شعر بإفكه حتى رأى الصبح جشر

والحور الهلكة، يعني في بئر هلكة، ولا صلة. قاله أبو عبيدة وغيره. وأنشد الأصمعي لزيادتها قول ساعدة الهذلي:

أفعنك لا برق كأن وميضه غاب تسنمه ضرام مثقب

ويروي أفمنك، وتشيمه، بدل أفعنك وتسنمه، يعني أفعنك برق، ولا صلة. ومن شواهد زيادتها قول الشاعر:

تذكرت ليلى فاعترتني صبابة وكاد صميم القلب لا يتقطع / يعني كاد يتقطع. وأما استدلال أبي عبيدة لزيادتها بقول ٤٠١ الشماخ:

أعائش ما لقومك لا أراهم يضيعون الهجان مع المضيع

فغلط منه؛ لأن لا في بيت الشماخ هذا نافية، لا زائدة، ومقصوده أنها تنهاه عن حفظ ماله، مع أن أهلها يحفظون مالهم، أي: لا أرى قومك يضيعون مالهم، وأنت تعاتبينني في حفظ مالي. وما ذكره الفراء من أن لفظة لا، لا تكون صلة إلا في الكلام الذي فيه معنى الجحد، فهو أغلبي لا يصح على الإطلاق، بدليل بعض الأمثلة المتقدمة التي لا جحد فيها كهذه الآية، على القول بأن لا فيها صلة، وكبيت ساعدة الهذلي. وما ذكره الزمخشري من زيادة لا في

أول الكلام دون غيره، فلا دليل عليه. انتهى محل الغرض من كتابنا: [دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب].

وقرأ هذا الحرف الكسائي وحده من السبعة: ألا يسجدوا بتخفيف اللام من قوله ألا، وعلى قراءة الكسائي هذه، فلفظة ألا حرف استفتاح، وتنبيه، ويا حرف نداء، والمنادى محذوف تقديره ألا يا هؤلاء اسجدوا، واسجدوا فعل أمر. ومعلوم في علم القراءات أنك إذا قيل لك: قف على كل كلمة بانفرادها في قراءة الكسائي أنك تقف في قوله: ألا يسجدوا ثلاث وقفات الأولى: أن تقف على ألا، والثانية: أن تقف على اسجدوا. وهذا والثانية: أن تقف على اسجدوا. وهذا الوقف وقف اختيار، لا وقف اختيار، وأما على قراءة الجمهور، فإنك تقف وقفتين فقط. الأولى: على ألا، ولا تقف على أن لأنها مدغمة في لا، والثانية: أنك تقف على يسجدوا.

واعلم أنه على قراءة الكسائي قد حذف في الخط ألفان، الأولى: الألف المتصلة بياء النداء، والثانية: ألف الوصل في قوله: ٢٠٠ اسجدوا. ووجه بعض أهل / العلم إسقاطهما في الخط بأنهما لما سقطتا في اللفظ، سقطتا في الكتابة قالوا: ومثل ذلك في القرآن كثير.

واعلم أن جمهور أهل العلم على ما ذكرنا في قراءة الكسائي من أن لفظة ألا للاستفتاح والتنبيه، وأن يا حرف نداء، حذف منه الألف في الخط، واسجدوا فعل أمر، قالوا: وحذف المنادى مع ذكر أداة النداء أسلوب عربي معروف، ومنه قول الأخطل:

ألا يا اسلمي يا هند هند بني بكر وإن كان حيانا عدى آخر الدهر

وقول ذي الرمة:

ألا يا اسلمي يا دارمي على البلا ولا زال منهلاً بجرعائك القطر فقوله له في البيتين ألا يا أسلمى، أي: يا هذه اسلمى، وقول الآخر:

\* ألا يا اسلمي ذات الدماليج والعقد \*

وقول الشماخ:

ألا يا اصبحاني قبل غارة سنجالي وقبل منايا قد حضرن وآجالي يعني ألا يا صحبي اصبحاني، ونظيره قول الآخر:

\* ألا يا اسقياني قبل خيل أبي بكر \*

ومنه قول الآخر:

فقالت ألا يا اسمع أعظك بخطبة فقلت سمعنا فانطقي وأصيبي يعني ألا يا هذا اسمع، وأنشد سيبويه لحذف المنادى مع ذكر أداته قول الشاعر:

/ يـا لعنـة الله والأقـوام كلهـم والصالحين على سمعان من جار ٢٠٠٠

بضم التاء من قوله: لعنة الله، ثم قال: فيا لغير اللعنة. يعني أن المراد: يا قوم لعنة الله إلى آخره. وأنشد صاحب اللسان لحذف المنادى، مع ذكر أداته مستشهداً لقراءة الكسائي المذكورة قول الشاعر:

يا قاتل الله صبياناً تجيء بهم أم الهنينيـن مـن زنـد لهـا واري ثم قال: كأنه أراد يا قوم قاتل الله صبياناً، وقول الآخر:

يا من رأى بارقاً أكفكف بين ذراعي وجبهة الأسد

ثم قال: كأنه دعا يا قوم، يا إخوتي، فلما أقبلوا عليه قال: من رأى. وأنشد بعضهم لحذف المنادى مع ذكر أداته قول عنترة في معلقته:

يا شاة ما قنص لمن حلت له حرمت علي وليتها لم تحرم قالوا: التقدير: يا قوم انظروا شاة ما قنص.

واعلم أن جماعة من أهل العلم قالوا: إن يا على قراءة الكسائي، وفي جميع الشواهد التي ذكرنا ليست للنداء، وإنما هي للتنبيه فكل من ألا، ويا: حرف تنبيه، كرر للتوكيد. وممن روي عنه هذا القول أبو الحسن بن عصفور. وهذا القول اختاره أبو حيان في البحر المحيط. قال فيه: والذي أذهب إليه أن مثل هذا التركيب الوارد عن العرب ليست يا فيه للنداء، وحذف المنادى؛ لأن المنادى عندي لا يجوز حذفه؛ لأنه قد حذف الفعل العامل في النداء، وانحذف فاعله لحذفه، ولو حذف المنادي لكان في ذلك حذف جملة النداء، وحذف متعلقه، وهو المنادي، فكان ذلك إخلالًا كبيراً، وإذا أبقينا المنادي ولم نحذفه كان ذلك دليلاً على العامل فيه جملة النداء، وليس حرف النداء حرف جواب، كنعم، ولا، وبلي، وأجل، فيجوز ٤٠٤ حذف الجمل بعدهن؛ لدلالة ما سبق من /السؤال على الجمل المحذوفة، فيا عندي في تلك التراكيب حرف تنبيه أكد به ألا التي للتنبيه، وجاز ذلك لاختلاف الحرفين، ولقصد المبالغة في التوكيد. وإذا كان قد وجد التوكيد في اجتماع الحرفين المختلفي اللفظ العاملين في قوله:

<sup>\*</sup> فأصبحن لا يسألنني عن بما به \*

والمتفقي اللفظ العاملين في قوله:

#### \* ولا للما بهم أبدا دواء \*

وجاز ذلك، وإن عدوه ضرورة، أو قليلاً فاجتماع غير العالمين، وهما مختلفا اللفظ يكون جائزاً، وليس يا في قوله:

#### \* يا لعنة الله والأقوام كلهم \*

حرف نداء عندي، بل حرف تنبيه جاء بعده المبتدأ، وليس مما حذف منه المنادى لما ذكرناه. انتهى الغرض من كلام أبي حيان، وما اختاره له وجه من النظر.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: ومما له وجه من النظر عندي في قراءة الكسائي أن يكون قوله: يا اسجدوا فعل مضارع حذفت منه نون الرفع، بلا ناصب، ولا جازم، ولا نون توكيد، ولا نون وقاية.

وقد قال بعض أهل العلم: إن حذفها لا لموجب مما ذكر لغة صحيحة.

قال النووي في شرح مسلم في الجزء السابع عشر في صفحة ٢٠٧ ما نصه: قوله: يا رسول الله كيف يسمعوا وأنى يجيبوا وقد جيفوا. كذا هو في عامة النسخ، كيف يسمعوا، وأني يجيبوا من غير نون، وهي لغة صحيحة، وإن كانت قليلة الاستعمال، وسبق بيانها مرات. ومنها الحديث السابق في كتاب الإيمان «لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا» انتهى منه. وعلى أن حذف نون الرفع لغة صحيحة فلا مانع من أن يكون قوله تعالى: ﴿يَسَجُدُوا ﴾ في قراءة / الكسائي ٤٠٥ فعل مضارع، ولا شك أن هذا له وجه من النظر، وقد اقتصرنا في

سورة الحجر على أن حذفها مقصور على السماع، وذكرنا بعض شواهده. والعلم عند الله تعالى.

#### تنبيهان

الأول: اعلم أن التحقيق أن آية النمل هذه محل سجدة على كلتا القراءتين؛ لأن قراءة الكسائي فيها الأمر بالسجود، وقراءة الجمهور فيها ذم تارك السجود، وتوبيخه. وبه تعلم أن قول الزجاج، ومن وافقه: إنها ليست محل سجدة على قراءة الجمهور، وإنما هي محل سجود على قراءة الكسائي خلاف التحقيق، وقد نبه على هذا الزمخشري وغيره.

التنبيه الثاني: اعلم أنه على قراءة الجمهور لا يحسن الوقف على قوله: لا يهتدون، وعلى قراءة الكسائي يحسن الوقف عليه.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلَمُونَ وَمَا تُعْلَمُونَ وَمَا تُعْلَمُونَ وَمَا تُعْلَمُونَ وَاللّمِ اللّهِ عَلَى الخطاب، وقرأه الباقون: يخفون، ويعلنون بالتحتية على الغيبة. والعلم عند الله تعالى.

### \* قوله تعالى: ﴿ وَمَن شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ ۗ ﴾.

جاء معناه موضحاً في آيات متعددة، كقوله تعالى: ﴿مَّنَ عَمِلَ صَلِحًا فَلِأَنفُسِمِمْ يَمْهَدُونَ شَ ﴾ عَمِلَ صَلِحًا فَلِأَنفُسِمِمْ يَمْهَدُونَ شَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِأَنفُسِمْ يَمْهَدُونَ شَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ إِنْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ لِأَنفُسِكُمْ ۚ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

# \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَاإِنَّارَبِّي غَنِيٌّ كُرِيمٌ ۞ ﴿.

جاء معناه موضحاً أيضاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ إِن / تَكْفُرُواْ أَنَّمُ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا فَإِنَّ ٱللَّهَ لَغَنِيُّ جَمِيدُ ﴿ وَقُولُه ٤٠٦ مُوسَىٰ إِن / تَكْفُرُواْ وَتَوَلَّواْ فَآسَتَغْنَى ٱللَّهُ وَٱللَّهُ غَنِيُّ جَمِيدُ ﴿ فَكَفَرُواْ وَتَوَلَّهُ تَعَالَى: ﴿ فَكَفَرُواْ وَتَوَلَّهُ مَا اللَّهُ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴿ وَوَلُهُ وَلِللَّهُ هُو ٱلْغَنِيُ ٱلْحَمِيدُ ﴿ وَوَلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَاۤ إِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَكِلِحًا أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ فَإِذَا هُمْ فَرِيقَانِ يَغْتَصِمُونَ ۚ ۞ .

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة أنه أرسل نبيه صالحاً إلى ثمود، فإذا هم فريقان يختصمون، ولم يبين هنا خصومة الفريقين، ولكنه بين ذلك في سورة الأعراف في قوله تعالى: ﴿ قَالَ ٱلْمَلاُ ٱلَّذِينَ اسْتَضْعِفُواْ لِمَنْ ءَامَنَ مِنْهُمْ أَتَعْلَمُونَ أَنَ صَلِحًا مُرْسَلُ مِن رَبِّهِ قَالُواْ إِنَّا بِمَا أُرْسِلَ بِهِ مُقْمِنُون ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ السَّتَصَعَبُرُواْ إِنَّا بِمَا أُرْسِلَ بِهِ مُقْمِنُون ﴿ قَالُواْ إِنَّا بِمَا أَرْسِلَ بِهِ مُقْمِنُون ﴾ فهذه خصومتهم، استصحَبَرُوا إِنَّا بِاللَّذِي ءَامَنتُم بِهِ كَفِرُون ﴾ فهذه خصومتهم، وأعظم أنواع الخصومة الخصومة في الكفر والإيمان.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ قَالَ يَنْقَوْمِ لِمَ تَسْتَعْجِلُونَ بِٱلسَّيِّئَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الرعد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلسَّيِتَئَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ الْمَثُلَثُ ﴾.

قوله تعالىٰ: ﴿ قَالُواْ اَطَيَرْنَا بِكَ وَبِمَن مَّعَكَ قَالَ طَهَيْرُكُمْ عِندَ
 اللّه بَلْ أَنتُ مْ قَوْمٌ تُفْتَ نُونَ ﴿ إِنَّهُ .

قوله اطيرنا بك، أي: تشاءمنا بك. وكان قوم صالح إذا نزل بهم قحط أو بلاء أو مصائب قالوا: ما جاءنا هذا إلا من شؤم صالح، ٤٠٧ ومن آمن به. والتطير: /التشاؤم، وأصل اشتقاقه من التشاؤم بزجر الطير.

وقد بينا كيفية التشاؤم والتيامن بالطير في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ هُ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ قَالَ طَتَ بِرُكُمْ عِندَ ٱللَّهِ ﴾ قال بعض أهل العلم: أي: سببكم الذي يجيء منه خيركم وشركم عند الله، فالشر الذي أصابكم بذنوبكم، لا بشؤم صالح، ومن آمن به من قومه.

وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من تشاؤم الكفار بصالح، ومن معه من المؤمنين جاء مثله موضحاً في آيات أخر من كتاب الله، كقوله تعالى في تشاؤم فرعون وقومه بموسى: ﴿ فَإِذَا جَاءَتُهُمُ الْمَسَنَةُ وَالْوَالْنَاهَانِهُ وَ وَلَا تَعْلَى وَوَلِه بموسى: ﴿ فَإِذَا جَاءَتُهُمُ الْمَسَنَةُ وَلَا يَعْلَمُونَ وَقُومُه بموسى: ﴿ فَإِنْ تُصِبَّهُمْ مَسِيّعَةُ يَطُولُوا مِنْ مَعَهُ وَلَا إِنَّمَا طَآيِرُهُمْ عِنداللهِ وَلَكِنَّ اَصَعْرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللهُ ﴿ وقوله تعالى في تطير كفار قريش وَلَكِنَّ اَصَعْرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللهُ ﴿ وقوله تعالى في تطير كفار قريش بنبينا عَلَيْهِ : ﴿ وَإِن تُصِبَهُمْ صَينَةً يُقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِندِ اللّهِ وَإِن تُصِبَهُمْ سَيِّتَةٌ يُقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِندِ اللّهِ وَإِن تُصِبَهُمْ صَينَةً يُقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِندِ اللّهُ وَإِن تُصِبَهُمْ صَينَةً يُقُولُوا هَذِهِ وَالخصب والعافية . والسيئة والحسنة في الآيتين النعمة كالرزق والخصب، والعافية . والسيئة والحسنة في الآيتين النعمة كالرزق والخصب، والعافية . والسيئة المصيبة بالجدب والقحط، ونقص الأموال، والأنفس، والثمرات،

وكقوله تعالى: ﴿ قَالُواْ إِنَّا تَطَيَّرَنَا بِكُمْ لَإِن لَمْ تَنْتَهُواْ لَنَرَجُمُنَكُمْ وَلَيَمَسَّنَكُمْ مِّنَا عَذَابُ أَلِيكُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ تُقْتَنُونَ ﴿ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ تُقْتَنُونَ ﴿ يَوْمَ قَالَ بعض العلماء: تختبرون. وقال بعضهم: تعذبون، كقوله: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُقْنَنُونَ ﴿ يَقَلَ وَضِع الذهب في النار؛ ليختبر بالسبك أزائف هو أم خالص؟ وأنها أطلقت في القرآن على أربعة معان:

الأول: إطلاقها على الإحراق بالنار، كقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَكَى النَّارِ يُفْنَنُونَ ﴿ يَوْمَ هُمْ عَكَى النَّارِ يُفْنَنُونَ ﴿ يَقُومُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمِنْيَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾ أي: ٤٠٨ حرقوهم بنار الأخدود على أحد التفسيرين. وقد اختاره بعض المحققين.

المعنى الثاني: إطلاق الفتنة على الاختبار، وهذا هو أكثرها استعمالًا، كقوله تعالى: ﴿ وَنَبْلُوكُمْ بِٱلشَّرِّ وَٱلْخِيْرِ فِتْنَةً ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَأَلَوْ الشَّقَيْنَهُمْ مِّأَةً غَدَقًا ﴿ وَأَلَوْ الشَّقَيْنَهُمْ فَيَا الْكَارِيقَةِ لَأَسَّقَيْنَهُمْ مَّأَةً غَدَقًا ﴿ وَأَلَوْ الشَّقَيْنَهُمْ فِيدًا اللهِ عَلَى الطَّرِيقَةِ لَأَسَّقَيْنَهُمْ مَّأَةً غَدَقًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

الثالث: إطلاق الفتنة على نتيجة الاختبار إن كانت سيئة خاصة. ومن هنا أطلقت الفتنة على الكفر والضلال، كقوله تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَقَىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ ﴾ أي: حتى لا يبقى شرك. وهذا التفسير الصحيح دل عليه الكتاب والسنّة.

أما الكتاب فقد دل عليه في قوله بعده في البقرة: ﴿ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ لِللَّهِ ﴾ وفي الأنفال: ﴿ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ لِللَّهِ ﴾ وفي الأنفال: ﴿ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ لِللَّهِ ﴾ فإنه يوضح أن

معنى: لا تكون فتنة، أي: لا يبقى مشرك؛ لأن الدين لا يكون كله لله ما دام في الأرض مشرك كما ترى.

وأما السنّة ففي قوله ﷺ: "أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا ألا إلله إلاّ الله الحديث. فقد جعل ﷺ الغاية التي ينتهي إليها قتاله للناس هي شهادة ألا إلله إلاّ الله، وأن محمداً رسول الله ﷺ. وهو واضح في أن معنى: لا تكون فتنة: لا يبقى شرك، فالآية والحديث كلاهما دال على أن الغاية التي ينتهي إليها قتال الكفار هي ألا يبقى في الأرض شرك، إلا أنه تعالى في الآية عبر عن هذا المعنى بقوله: "حتى يشهدوا ألا إلله إلاّ الله الله الغاية في الآية في الآية والحديث واحدة في المعنى، كما ترى.

٤٠٩ / الرابع: هو إطلاق الفتنة على الحجة في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَمُ اللهِ تَكُنُ فِتَنَائُهُمُ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴿ أَي: لَم تَكُن حَجَتُهُم، كَمُ فَتَنَائُهُمُ إِلَّا أَن قَالُواْ وَالْعَلْمُ عند الله تعالى.

قد دلت هذه الآية الكريمة على أن نبي الله صالحاً عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام نفعه الله بنصرة وليه، أي: أوليائه؛ لأنه مضاف إلى معرفة، ووجه نصرتهم له أن التسعة المذكورين في قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ نِسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴿ وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ نِسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴿ وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ نِسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴿ وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ نِسَعَةُ أَنَهُ اللهُ اللهِ الله الله الله الله الله الله على أنهم ليلًا فنقتله ونقتل أهله معه ﴿ ثُمَّ لَنَقُولَنَّ لُولِيِّهِهِ ﴾ أي: ولا مهلكه هو. وهذا يدل على أنهم شَهِدُنَا مَهْلِكَ أَهْلِهِهُ ﴾ أي: ولا مهلكه هو. وهذا يدل على أنهم

لا يقدرون أن يقتلوه علناً، لنصرة أوليائه له، وإنكارهم شهود مهلك أهله دليل على خوفهم من أوليائه. والظاهر أن هذه النصرة عصبية نسبية، لا تمت إلى الدين بصلة، وأن أولياءه ليسوا مسلمين.

وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا المعنى في سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ يَسْعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ وَإِنَّا لَنَرَيْكَ وَيَنَا ضَعِيفًا وَلَوَلَا رَهْطُكَ لَرَجَمَّنَكُ ﴾ الآية، وفي سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلْذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ اللَّهِ مَ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلْذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ اللَّهِ وَقُوله تعالى في هذه الآية: تقاسموا. التحقيق أنه فعل أمر محكي بالقول. وأجاز الزمخشري، وابن عطية أن يكون ماضياً في موضع الحال. وأجاز الومهور.

وقوله في هذه الآية: وإنا لصادقون. التحقيق فيه أنهم كاذبون في قولهم: وإنا لصادقون كما لا يخفى، وبه تعلم أن ما تكلفه الزمخشري في الكشاف من كونهم صادقين / لا وجه له، كما نبه عليه ٤١٠ أبو حيان وأوضحه.

وقرأ عامة السبعة غير حمزة والكسائي لنبيتنه بالنون المضمومة بعد اللام، وفتح الفوقية المثناة التي بعد التحتية المثناة، وقرأ حمزة والكسائي: لتبيتنه بالتاء الفوقية المضمومة بعد اللام، وضم التاء الفوقية التي بعد الياء التحتية، وقرأ عامة السبعة أيضاً غير حمزة والكسائي: ثم لنقولن بالنون المفتوحة موضع التاء، وفتح اللام الثانية، وقرأ حمزة والكسائي ثم لتقولن بفتح التاء الفوقية بعد اللام الأولى، وضم اللام الثانية، وقرأ عاصم: مهلك أهله بفتح الميم، والباقون بضمها، وقرأ حفص عن عاصم: مهلك بكسر اللام والباقون بفتحها.

فتحصل أن حفصاً عن عاصم قرأ مهلك بفتح الميم وكسر اللام، وأن أبا بكر أعني شعبة قرأ عن عاصم: مهلك بفتح الميم واللام، وأن غير عاصم قرأ مهلك أهله بضم الميم وفتح اللام، فعلى قراءة من قرأ مهلك بفتح الميم، فهو مصدر ميمي من هلك الثلاثي، ويحتمل أن يكون اسم زمان أو مكان. وعلى قراءة من قرأ مهلك بضم الميم، فهو مصدر ميمي من أهلك الرباعي، ويحتمل أن يكون أيضاً اسم مكان أو زمان.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ فَأَنظُرُ كَيْفَ كَانَ عَامِبَهُ مَكْرِهِمْ مَا فَانظُرُ كَيْفَ كَانَ عَامِبَهُ مَكْرِهِمْ أَثَا دَمَّرُنَاهُمْ وَقَوْمَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ فَتِلْكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِيكَا بِمَا ظَلَمُوا أَنَا دَمَّرُنَا هُمَّا فَا لَكُونَ اللَّهُمَ عَامَنُوا فَيَاكَ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُونَ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّ

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآيات الكريمة ثلاثة أمور:

الأول: أنه دمر جميع قوم صالح، ومن جملتهم تسعة رهط الذين يفسدون في الأرض، ولا يصلحون، وذلك في قوله: ﴿ أَنَّا ٤١١ دَمَّرْنَاهُمْ وَقَوْمُهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ أَي: وهم قوم صالح ثمود ﴿ فَتِلْكَ بُنُوتُهُمْ خَاوِيكَةً ﴾ أي: خالية من السكان؛ لهلاك جميع أهلها ﴿ بِمَا ظَلَمُوا ﴾ أي: بسبب ظلمهم الذي هو كفرهم وتمردهم وقتلهم ناقة الله التي جعلها آية لهم. وقال بعضهم: خاوية: أي: ساقطاً أعلاها على أسفلها.

الثاني: أنه جلَّ وعلا جعل إهلاكه قوم صالح آية، أي: عبرة يتعظ بها من بعدهم، فيحذر من الكفر، وتكذيب الرسل، لئلا ينزل به

ما نزل بهم من التدمير. وذلك في قوله: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَــَةً لِّقَوْمِ يَعْـَلَمُونَ ۖ ۞﴾.

الثالث: أنه تعالى أنجى الذين آمنوا وكانوا يتقون من الهلاك والعذاب، وهم نبي الله صالح ومن آمن به من قومه، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَٱلْجَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنَّقُونَ ﴾ وهذه الأمور الثلاثة التي ذكرها جلَّ وعلا هنا جاءت موضحة في آيات أخر.

أما إنجاؤه نبيه صالحاً، ومن آمن به وإهلاكه ثمود، فقد أوضحه جلّ وعلا في مواضع من كتابه، كقوله في سورة هود: ﴿ فَلَمّا جَاءَ أَمْ الْفَيْتَ اَ صَلِحًا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُم بِرَحْمَةٍ مِّنَكَا وَمِنْ خِرْي يَوْمِ إِذْ إِنَّ رَبّكَ هُو الْقَوِى الْعَرْيِرُ شَ وَأَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي يَوْمِ إِذْ إِنَّ رَبّكَ هُو الْقَوِى الْعَرْقُ الْعَيْرِ اللَّهِ وَالْمَا الْمَالِي اللَّهُ الللِهُ اللَّهُ اللَّ

وأما كونه جعل إهلاكه إياهم آية، فقد أوضحه أيضاً في غير هذا الموضع كقوله تعالى فيهم: ﴿ فَعَقَرُوهَا فَأَصْبَحُواْ نَكِمِينَ ﴿ فَعَقَرُوهَا فَأَصْبَحُواْ نَكِمِينَ ﴿ فَا خَذَهُمُ اللَّهَ الْعَذَابُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآكِةً وَمَا كَانَ أَكَثَرُهُم مُّوْمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ اللَّهِيمُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّالَ

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَنَّا دَمَّرْنَاهُمْ وَقَوْمَهُمْ

أَجْمَعِينَ ﴿ وَابِنَ عامر: إنا على الاستئناف، وقرأه الكوفيون وهم: ٤١٢ دمرناهم بكسر همزة /إنا على الاستئناف، وقرأه الكوفيون وهم: عاصم وحمزة والكسائي: أنا دمرناهم بفتح همزة أنا. وفي إعراب المصدر المنسبك من أن وصلتها على قراءة الكوفيين أوجه: منها: أنه بدل من عاقبة مكرهم، ومنها: أنه خبر مبتدأ محذوف، وتقديره هي، أي: عاقبة مكرهم تدميرنا إياهم.

وهذان الوجهان هما أقرب الأوجه عندي للصواب، ولذا تركنا غيرهما من الأوجه. والضمير في قوله: مكرهم، وفي قوله: دمرناهم راجع إلى التسعة المذكورين في قوله تعالى: ﴿ وَكَاكَ فِي ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَهُ رَهْطٍ ﴾ الآية. وقوله: ﴿ خَاوِيكَةً ﴾ حال من بيوتهم، والعامل فيه الإشارة الكامنة في معنى تلك.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَكَالَ لِقَوْمِهِ اَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ وَأَنتُمْ تُبْصِرُونَ ﴿ فَكَا إِلَى قوله تعالى: ﴿ فَسَاءَ مَطَرُ الْمُنذَرِينَ ﴿ فَسَاءَ مَطَرُ اللَّهُ مَذَرِينَ ﴿ فَاللَّهُ مَا لَمُنذَرِينَ ﴿ فَاللَّهُ مَا لَمُنذَرِينَ ﴿ فَاللَّهُ مَا لَمُنذَرِينَ ﴾ .

قد قدمنا الآيات التي فيها إيضاح قصة لوط وقومه في سورة هود في الكلام على قصة لوط وقومه، وبينا هناك كلام أهل العلم ومناقشة أدلتهم في عقوبة فاعل فاحشة اللواط، وذكرنا الآيات المبينة لها أيضاً في سورة الحجر في الكلام على قصة لوط وقومه، وذكرنا بعض ذلك في سورة الفرقان.

\* قوله تعالى: ﴿ أُمَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَنْ بَتْنَا بِهِ عَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْ جَاةٍ ﴾.

\* وقوله تعالىٰ: ﴿ أَمَّن جَعَلَ ٱلْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَالَهَا آنَهُدُرًا ﴾ الآيات.

قد أوضحنا ما تضمنته من البراهين على البعث في أول سورة البقرة، وأول سورة النحل.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَ ۗ ﴾ الآية، وفي مواضع أخر.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ بَلِ ٱذَّرَكَ عِلْمُهُمْ فِ ٱلْآخِرَةَ بَلَ هُمْ فِي شَكِّ مِنْهَا عَمُونَ ﴿ بَلِ ٱذَّرَكَ عِلْمُهُمْ فِي الْآخِرَةَ بَلَ هُمْ مِنْهَا عَمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مُ مِنْهَا عَمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ مِنْهَا عَمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللّلْمُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

أظهر أقوال أهل العلم عندي في هذه الآية الكريمة أن المعنى: بل ادراك علمهم، أي: تكامل علمهم في الآخرة، حين يعاينونها، أي: يعلمون في الآخرة علماً كاملاً ما كانوا يجهلونه في الدنيا.

وقوله: ﴿ بَلَهُمْ فِي شَكِّ مِّنْهَا بَلَهُم مِّنْهَا عَمُونَ ﴿ اَي: في دار الدنيا، فهذا الذي كانوا يشكون فيه في دار الدنيا، ويعمون عنه مما جاءتهم به الرسل يعلمونه في الآخرة علماً كاملاً لا يخالجه شك عند معاينتهم لما كانوا ينكرونه من البعث، والجزاء.

وإنما اخترنا هذا القول دون غيره من أقوال المفسرين في الآية لأن القرآن دل عليه دلالة واضحة في آيات متعددة، كقوله تعالى: ﴿ أُسَّمِعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَا لَكِكِنِ ٱلظَّلِلِمُونَ ٱلْيَوْمَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ أَسَّمِعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَا لَكِكِنِ ٱلظَّلِلِمُونَ ٱلْيَوْمَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ أَسَّمِعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَا لَكِكِنِ ٱلظَّلِلِمُونَ ٱلْيَوْمَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْحِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

أسمع بهم، وأبصر يوم يأتوننا بمعنى ما أسمعهم وما أبصرهم للحق الذي كانوا ينكرونه يوم يأتوننا، أي: يوم القيامة. وهذا يوضح معنى قوله: ﴿ بَلِ اُدَّرَكَ عِلْمُهُمْ فِي الْآخِرَةَ ﴾ أي: تكامل فيها لمبالغتهم في سمع الحق وإبصاره في ذلك الوقت. وقوله: ﴿ لَكِنِ الظَّالِمُونَ اللَّهِمَ فِي ضَلَلٍ مُّبِينِ هِ عنى قوله: ﴿ بَلَ هُمْ فِي شَكِ مِنْهَا بَلَ هُم مِنْهَا ضَلَلٍ مُّبِينِ هِ عنى قوله: ﴿ بَلَ هُمْ فِي شَكِ مِنْهَا بَلَ هُم مِنْهَا عَمُونَ هَا ﴾ لأن ضلالهم المبين اليوم، أي: في دار الدنيا، هو شكهم في الآخرة، وعماهم عنها. وكقوله تعالى: ﴿ فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَاءَكَ فَبَصَرُكَ الْيُومَ حَدِيدُ هَا أي: علمك اليوم بما كنت تنكره في الدنيا مما جاءتك به الرسل حديد، أي: قوي كامل.

/ وقد بينا في كتابنا [دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب] في سورة الشورى في الجواب عما يتوهم من التعارض بين قوله تعالى: ﴿ يَنْظُرُونَ مِن طَرَفٍ حَفِيًّ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ فَصَرُكَ الْبَوْمَ كَيدًدُ ﴿ فَصَرُكَ الْبَوْمَ عَلِيدً ﴾ أن المراد بحدة البصر في ذلك اليوم: كمال العلم وقوة المعرفة. وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونِ كَاكِسُوا رُءُوسِهِمْ عِند رَبِّهِمْ رَبِّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلُ صَلِيحًا إِنّا مُوقِنُونَ ﴾ فقوله: إنا موقون ، أي: يوم القيامة، يوضح معنى قوله هنا: ﴿ بَلِ ادَّرَكَ عِلْمُهُمْ فِ الْاَخْرِمَ فَي وَلَهُ هنا: ﴿ بَلِ ادَّرَكَ عِلْمُهُمْ فِ الْاَخْرِمَ فَي وَلَهُ هنا: ﴿ بَلِ النَّرَكَ عِلْمُهُمْ فِ النَّذِيكَ صَفًا لَقَدَّ حِثْنَمُونَا كَمَا خَلَقْنَكُمُ أَوْلَ مَرَّةً بَلَ وَكُولُهُ عَلَى رَبِهِم صَفًا لَقَدَّ حِثْنَمُونَا كَمَا خَلَقْنَكُمُ أَوْلِكُ مَنَّ اللَّهُ عَلَى لَكُمْ مَوْعِدًا ﴿ فَي فعرضهم على ربهم صَفًا أَوْلَ مَرَّةً بِلَ زَعَمْتُمْ أَلَّن نَجْعَلَ لَكُمْ مَوْعِدًا ﴿ فَي فعرضهم على ربهم صَفًا لِقَدَ مِعْمَدُمُ أَلَى نَجْعَلَ لَكُمْ مَوْعِدًا ﴿ فَي فعرضهم على ربهم صَفًا لَوْلَ مَرَّةً بِلَ زَعَمْتُمْ أَلَى نَجْعَلَ لَكُمْ مَوْعِدًا فِي هنا وقوله: ﴿ بَلَ زَعَمْتُمْ أَلَى نَجْعَلَ لَكُمْ مَوْعِدًا فِي هنا وعمى عن البعث مَوْعِدًا فِي هنا وعمى عن البعث والجزاء، كما ترى إلى غير ذلك من الآيات.

واعلم أن قوله: بل ادارك فيه اثنتا عشرة قراءة، اثنتان منها فقط سبعيتان، فقد قرأه عامة السبعة غير ابن كثير وأبي عمرو: بل ادارك

بكسر اللام من بل وتشديد الدال بعدها ألف والألف التي قبل الدال همزة وصل، وأصله تدارك بوزن: تفاعل: وقد قدمنا وجه الإدغام، واستجلاب همزة الوصل في تفاعل وتفعل وأمثلة ذلك في القرآن، وبعض شواهده العربية في سورة طه في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ فَي سُورة قطع مفتوحة، وأبو عمرو: بل أدرك بسكون اللام من بل، وهمزة قطع مفتوحة، مع سكون الدال على وزن: أفعل.

والمعنى على قراءة الجمهور: بل ادارك علمهم، أي: تدارك بمعنى: تكامل، كقوله: ﴿ إِذَا أَدَّارَكُواْ فِيهَا جَمِيعًا ﴾.

وعلى قراءة ابن كثير، وأبي عمرو: بل أدرك. /قال البغوي: 10 أي: بلغ ولحق، كما يقال: أدركه علمي إذا لحقه وبلغه. والإضراب في قوله تعالى: ﴿ بَلِ ادَّرَكَ بَلَ هُمْ فِي شَكِ بَلْ هُم مِنْهَا عَمُونَ ﴿ بَلِ هُم مِنْهَا عَمُونَ ﴿ بَلْ هُم مِنْهَا عَمُونَ ﴿ بَلُ هُم مِنْهَا عَمَى عَم، وهو الوصف من عمي عممي فهو أعمى وعم، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا يعمى فهو أعمى وعم، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا عَمِينَ ﴿ إِنَّهُمْ صَانُواْ قَوْمًا عَمِينَ ﴿ إِنَّهُمْ صَانُواْ قَوْمًا عَمِينَ ﴿ إِنَّهُمْ وقول زهير في معلقته:

وأعلم علم اليوم والأمس قبله ولكنني عن علم ما في غد عم

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَقُصُّ عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَاءِيلَ أَكَثَرُ اللَّذِى هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَقُصُّ عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَاءِيلَ أَكَثَرُ اللَّذِى هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ﴿ إِنَّ هَاذَا اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللْعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَ

ومن ذلك اختلافهم في عيسى، فقد قدمنا في سورة مريم ادعاءهم على أمه الفاحشة، مع أن طائفة منهم آمنت به، كما يشير إليه قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ أَنصَارَ ٱللَّهِ كَمَا قَالَ عِيسَى ٱبَّنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَادِيَّوِنَ

مَنْ أَنْصَارِى ٓ إِلَى اللَّهِ قَالَ الْمُوَارِيُّونَ نَحَنُ أَنْصَارُ اللَّهِ فَعَامَنَت ظَآبِفَةُ مِّنَ بَغِ َ إِسْرَهِ بِلَ وَيَقْرَت طَآبِفَةٌ ﴾ والطائفة التي آمنت قالت الحق في عيسى، والتي كفرت افترت عليه، وعلى أمه. كما تقدم إيضاح في سورة مريم.

وقد قص الله عليهم في سورة مريم وسورة النساء وغيرهما حقيقة عيسى بن مريم، وهي: أنه عبد الله ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم، وروح منه، ولما بين لهم حقيقة أمره مفصلة في سورة مريم، قال: ﴿ ذَلِكَ عِيسَى ابنُ مَرْيَمٌ قَوْلَكَ الْحَقِّ الَّذِي فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴿ وَلَكَ عِيسَى ابنُ مَرْيَمٌ قَوْلَكَ الْحَقِّ الَّذِي فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴿ وَلَكَ عِيسَى ابنُ مَرْيَمٌ قَوْلَكَ الْحَقِّ الَّذِي فِيهِ يَمْتَرُونَ الله و ولك عليه قوله تعالى هنا: ﴿ إِنَّ هَلَا الْقُرْءَانَ يَقُصُّ عَلَى بَنِيَ يَسِن بعض ما دل عليه قوله تعالى هنا: ﴿ إِنَّ هَلَا اللَّمْرَةَ اللَّهُ مَ الله عليه قوله تعالى هنا: ﴿ إِنَّ هَلَا اللَّهُ وَانَ يَقُصُ عَلَى بَنِيَ السَرَةِ بِلَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

# \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّهُ لَمُدَّى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَإِنَّهُ لَمُدَّى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾.

١٦٤ / قد قدمنا الآيات الموضحة له في أول سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ الَّذِي ٓ أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْبَ ﴾ الآية.

قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّكَ لَا تُشْمِعُ ٱلْمَوْتِيَ وَلَا تُشْمِعُ ٱلصُّمَّ ٱلدُّعَآءَ إِذَا وَلَوْ أَمُدْبِرِينَ ﴿ إِنَّكَ لَا تُشْمِعُ ٱلْمُوْتِينَ ﴿ إِنَّا لَهُمَا اللَّهُمَا الدُّعَآءَ إِذَا وَلَوْا مُدْبِرِينَ ﴿ إِنَّا لَهُمَا اللَّهُمَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُمَا اللَّهُمَ اللَّهُمَا اللَّهُمِمِينَا اللَّهُمَا اللَّهُمَ اللَّهُمَا اللَّهُمَا اللَّهُمَا اللَّهُمَا اللَّهُمَا اللَّهُمَالَّهُمَا اللَّهُمَا اللَّهُمِلَا اللَّهُمَا اللَّهُمَا اللَّهُمَا اللَّهُمَا اللَّهُمَا اللّه

اعلم أن التحقيق الذي دلت عليه القرائن القرآنية واستقراء القرآن أن معنى قوله هنا: إنك لا تسمع الموتى، لا يصح فيه من أقوال العلماء إلا تفسيران:

الأول أن المعنى: إنك لا تسمع الموتى، أي: لا تسمع الكفار، الذين أمات الله قلوبهم، وكتب عليهم الشقاء في سابق علمه إسماع هدى وانتفاع؛ لأن الله كتب عليهم الشقاء، فختم على قلوبهم، وعلى سمعهم، وجعل على قلوبهم الأكنة، وفي آذانهم

الوقر، وعلى أبصارهم الغشاوة، فلا يسمعون الحق سماع اهتداء وانتفاع. ومن القرائن القرآنية الدالة على ما ذكرنا أنه جلَّ وعلا قال بعده: ﴿ إِن تُسَعِمُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِعَا يَلْتِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ ﴿ إِن تُسَعِمُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِعَا يَلْتِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ ﴿ إِن تُسْعِمُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِعَا يَلْتِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ ﴾.

فاتضح بهذه القرينة أن المعنى: إنك لا تسمع الموتى، أي: الكفار الذين هم أشقياء في علم الله إسماع هدى وقبول للحق، ما تسمع ذلك الإسماع إلا من يؤمن بآياتنا فهم مسلمون، فمقابلته جلَّ وعلا بالإسماع المنفي في الآية عن الموتى بالإسماع المثبت فيها لمن يؤمن بآياته فهو مسلم، دليل واضح على أن المراد بالموت في الآية: موت الكفر والشقاء، لا موت مفارقة الروح للبدن، ولو كان المراد بالموت في قوله: ﴿إِنَّكَ لَا تُشْمِعُ ٱلْمَوْتَى ﴾ مفارقة الروح للبدن لما المراد بالموت في قوله: ﴿إِنَّكَ لَا تُسمع الموتى بقوله: إن تسمع إلاً من يؤمن بآياتنا، بل لقابله / بما يناسبه، كأن يقال: إن تسمع إلاً من لم يمت ١٤٧ أي: يفارق روحه بدنه كما هو واضح.

وإذا علمت أن هذه القرينة القرآنية دلت على أن المراد بالموتى هنا الأشقياء الذين لا يسمعون الحق سماع هدى وقبول.

فاعلم أن استقراء القرآن العظيم يدل على هذا المعنى كقوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ الَّذِينَ يَسْمَعُونَ وَالْمَوْتَى يَبْعَثُهُمُ اللّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴿ وَقَد أَجمع من يعتد به من أهل العلم أن المراد بالموتى في قوله: ﴿ وَٱلْمَوْتَى يَبْعَثُهُمُ اللّهُ ﴾ الكفار، ويدل له مقابلة الموتى في قوله: ﴿ وَٱلْمَوْتَى يَبْعَثُهُمُ اللّهُ ﴾ بالذين يسمعون في قوله: ﴿ وَإِن كَانَ كُبُرَ عَلَيْكَ إِعْمَاضُهُمْ فَيْ فَيْ اللّهُ وَيُو اللّهُ ويوضح ذلك قوله تعالى قبله: ﴿ وَإِن كَانَ كُبُرَ عَلَيْكَ إِعْمَاضُهُمْ فَإِنِ السَّمَاءِ فَتَأْتِيهُم بِاَيَةً ﴾ أي: فإنِ السَّمَاءِ فَتَأْتِيهُم بِاَيَةً ﴾ أي: فافعل، ثم قال: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى اللّهُ لَكُونَنّ مِنَ فَالا تَكُونَنّ مِنَ فَالْ تَكُونَنّ مِنَ

ٱلْجَهِلِينَ ﴿ هَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ ﴾ الآية، وهذا واضح فيما ذكرنا. ولو كان يراد بالموتى من فارقت أرواحهم أبدانهم لقابل الموتى بما يناسبهم، كأن يقال: إنما يستجيب الأحياء، أي: الذين لم تفارق أرواحهم أبدانهم، وكقوله تعالى: ﴿ أَوْ مَن كَانَ مَيْتَا فَأَخْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُمْ ثُورًا يَمْشِى بِهِ فِ ٱلنَّاسِ كَمَن مَثَلَهُ فِي الظَّلُمَنِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا كَذَالِكَ زُيِّنَ لِلْكَيْفِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ فَي الشَّالِ اللهُ نَوْرُا يَمْشِي بِهِ فِ النَّاسِ كَمَن مَثَلَهُ فِي الظَّلُمَنِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا كَذَالِكَ زُيِّنَ لِلْكَيْفِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ فَي النَّاسِ كَمَن مَثَلُهُ فِي الظَّلُمَنِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا كَذَالِكَ زُيِّنَ لِلْكَيْفِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ .

فقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: أو من كان ميتاً، أي: كافراً، فأحييناه، أي: بالإيمان والهدى. وهذا لا نزاع فيه. وفيه إطلاق الموت، وإرادة الكفر بلا خلاف. وكقوله: ﴿ لِيُمنذِرَمَن كَانَ حَيَّنَا وَيَعِقَ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَخْمَاةُ وَلَا اللَّمَونَ أَلْأَخْمَاةً وَلَا اللَّمَونَ أَلْ أَعْرَادُ والكافرون.

 أتى بما عليه، فأنذرهم على أكمل الوجوه وأبلغها وأن هداهم وإضلالهم بيد من خلقهم.

ومن الآيات النازلة تسلية له ﷺ قوله هنا: ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَى ﴾ أي: لا تسمع من أضله الله إسماع هدى وقبول، إن تسمع إلا من يؤمن بآياتنا، يعني ما تسمع إسماع هدى وقبول إلا من هديناهم للإيمان بآياتنا فهم مسلمون.

واعلم أن آية النمل هذه جاءت آيتان أخريان بمعناها:

الأولى منهما: قوله تعالى في سورة الروم: ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْقَ وَلَا شَيْعُ ٱلْمَوْقَ وَلَا شَيْعُ ٱللَّمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَانَ اللَّهُ عَانَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا يُؤْمِنُ بِعَايَنتِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ ﴿ وَلَفَظَ آية الروم هذه كلفظ آية النمل التي نحن بصددها، فيكفي في بيان آية الروم ما ذكرنا في آية النمل.

والثانية منهما: قوله تعالى في آية فاطر: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَأَّهُ وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مَّن فِي ٱلْقُبُورِ شَيْ ﴾ وآية فاطر هذه كآية النمل والروم المتقدمتين؛ لأن المراد بقوله فيها: (من في القبور) الموتى، فلا فرق بين قوله: ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَى ﴾ وبين قوله: ﴿ وَمَاۤ أَنتَ بِمُسْمِعٍ مَّن فِي ٱلْقُبُورِ ۞﴾؛ لأن المراد بالموتى ومن في القبور واحد، كقوله تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ ٱللَّهَ يَبْعَثُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ١٠٠٠ أَي يبعث جميع الموتى: من قبر منهم ومن لم يقبر. وقد دلت قرائن قرآنية أيضاً على أن معنى آية فاطر هذه كمعنى آية الروم، منها قوله تعالى قبلها: ﴿ إِنَّمَا نُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَخْشُونَ رَبُّهُم بِٱلْغَيْبِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ الآية؛ لأن معناها: لا ينفع إنذارك إلاَّ من هداه الله ووفقه فصار ممن يخشى ربه بالغيب، ويقيم الصلاة، وما أنت بمسمع من في القبور، أي: الموتى، أي: الكفار الذين سبق لهم الشقاء كما تقدم. ومنها قوله تعالى أيضاً: ﴿ وَمَا يَسْتَوِي ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ١ إِي: المؤمن والكافر، وقوله تعالى قبلها: ﴿ وَمَا يَسْتَوَى ٱلْأَعْيَآهُ وَلَا ٱلْأَمْوَتُ ﴾ أي: المؤمنون والكفار، ومنها قوله تعالى بعده: ﴿ إِنَّ أَنتَ إِلَّا نَذِيرٌ ١٠٠٠ أي: ليس الإضلال والهدى بيدك ما أنت إلَّا نذير، أي: وقد بلغت.

التفسير الثاني: هو أن المراد بالموتى الذين ماتوا بالفعل، ولكن المراد بالسماع المنفي في قوله: ﴿إِنَّكَ لَا شَيْعُ ٱلْمَوْقَ ﴾ خصوص السماع المعتاد الذي ينتفع صاحبه به، وأن هذا مثل ضرب للكفار، والكفار يسمعون الصوت، لكن لا يسمعون سماع قبول بفقه واتباع كما قال تعالى: ﴿وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ ٱلَّذِي يَنْعِقُ عِالاَ يَسْمَعُ إِلَا دُعَاءً وَنِدَاءً ﴾ فهكذا الموتى الذين ضرب بهم المثل لا يجب أن ينفى عنهم وينداء ألسماع، كما لم ينف ذلك عن الكفار، بل قد انتفى عنهم جميع أنواع السماع، كما لم ينف ذلك عن الكفار، بل قد انتفى عنهم جميع أنواع السماع، كما لم ينف ذلك عن الكفار، بل قد انتفى عنهم

السماع المعتاد الذي ينتفعون به، وأما سماع آخر فلا. وهذا التفسير الثاني جزم به واقتصر عليه العلامة أبو العباس ابن تيمية رحمه الله، كما سيأتي إيضاحه إن شاء الله في هذا المبحث.

وهذا التفسير الأخير دلت عليه أيضاً آيات من كتاب الله جاء فيها التصريح بالبكم والصمم والعمى مسنداً إلى قوم يتكلمون ويسمعون ويبصرون، والمراد بصممهم صممهم عن سماع ما ينفعهم، دون غيره، فهم يسمعون غيره، وكذلك في البصر والكلام، وذلك كقوله تعالى في المنافقين: ﴿ صُمُّم بُكُمُ عُمَّى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ١٠ فقد قال فيهم صم بكم مع شدة فصاحتهم، وحلاوة ألسنتهم كما صرح به في قوله تعالى فيهم: ﴿ وَإِن يَقُولُواْ تَسَمَعُ لِقَوْلِمِّمْ ﴾ أي: لفصاحتهم، وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا ذَهَبَ ٱلْخَوْفُ سَلَقُوكُم بِٱلْسِنَةِ حِدَادٍ ﴾ فهؤلاء الذين إن يقولوا تسمع لقولهم، وإذا ذهب الخوف سلقوا المسلمين بألسنة حداد هم الذين قال الله فيهم: ﴿ صُمُّمُ بُكُمُّ عُمِّي﴾ وما ذلك إلاَّ أن صممهم وبكمهم وعماهم بالنسبة إلى شيء خاص، وهو ما ينتفع به من الحق، فهذا وحده هو الذي صموا عنه، فلم يسمعوه، وبكموا عنه فلم ينطقوا به، وعموا عنه فلم يروه مع أنهم يسمعون غيره ويبصرونه، وينطقون به، كما قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَدُرًا وَأَفْئِدَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَدُرُهُمْ وَلَا أَفْعِدَتُهُم مِّن شَيْءٍ﴾ الآية، وهذا واضح كما ترى.

/ وقد أوضحنا هذا غاية الإيضاح مع شواهده العربية في كتابنا: ٢١١ دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب، في سورة البقرة في الكلام على وجه الجمع بين قوله في المنافقين: ﴿ صُمَّمُ بُكُمُ عُمَّى ﴾ مع قوله فيهم : ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَنْرِهِمْ ﴾ وقوله فيهم :

﴿ سَلَقُوكُم بِأَلْسِنَةٍ حِدَادٍ ﴾ وقوله فيهم أيضاً: ﴿ وَإِن يَقُولُواْ تَسَمَعْ لِقَوْلِمَ ﴾ وقد أوضحنا هناك أن العرب تطلق الصمم وعدم السماع على السماع الذي لا فائدة فيه، وذكرنا بعض الشواهد العربية على ذلك.

#### مسألة تتعلق بهذه الآية الكريمة

اعلم أن الذي يقتضي الدليل رجحانه هو أن الموتى في قبورهم يسمعون كلام من كلمهم، وأن قول عائشة رضي الله عنها ومن تبعها: إنهم لا يسمعون استدلالاً بقوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تُشْمِعُ ٱلْمَوْتَى ﴾ وما جاء بمعناها من الآيات غلط منها رضي الله عنها، وممن تبعها.

وإيضاح كون الدليل يقتضي رجحان ذلك مبني على مقدمتين:

الأولى منها: أن سماع الموتى ثبت عن النبي على في أحاديث متعددة ثبوتاً لا مطعن فيه. ولم يذكر على أن ذلك خاص بإنسان ولا بوقت.

والمقدمة الثانية: هي أن النصوص الصحيحة عنه على في سماع الموتى لم يثبت في الكتاب ولا في السنّة شيء يخالفها، وتأويل عائشة رضي الله عنها بعض الآيات على معنى يخالف الأحاديث المذكورة لا يجب الرجوع إليه؛ لأن غيره في معنى الآيات أولى بالصواب منه، فلا ترد النصوص الصحيحة عن النبي على بتأول بعض الايات. وسنوضح هنا إن /شاء الله صحة المقدمتين المذكورتين. وإذا ثبت بذلك أن سماع الموتى ثابت عنه على معارض صريح علم بذلك رجحان ما ذكرنا أن الدليل يقتضي رجحانه.

أما المقدمة الأولى وهي ثبوت سماع الموتى عن النبي عليه،

فقد قال البخاري في صحيحه: حدثني عبد الله بن محمد، سمع روح بن عبادة، حدثنا سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة قال: ذكر لنا أنس بن مالك عن طلحة: «أن نبي الله ﷺ أمر يوم بدر بأربعة وعشرين رجلًا من صناديد قريش، فقذفوا في طوي من أطواء بدر خبيث مخبث، وكان إذا ظهر على قوم أقام بالعرصة ثلاث ليال، فلما كان ببدر اليوم الثالث أمر براحلته فشد عليها رحلها، ثم مشى واتبعه أصحابه، وقالوا: ما نرى ينطلق إلاَّ لبعض حاجته، حتى قام على شفة الركي، فجعل يناديهم بأسمائهم وأسماء آبائهم: يا فلان ابن فلان، ويا فلان ابن فلان: أيسركم أنكم أطعتم الله ورسوله، فإنا قد وجدنا ما وعدنا ربنا حقاً، فهل وجدتم ما وعد ربكم حقاً؟ قال: فقال عمر: يا رسول الله ﷺ ما تكلم من أجساد لا أرواح لها، فقال قال قتادة: أحياهم الله له، حتى أسمعهم قوله توبيخاً وتصغيراً ونقمة وحسرة، وندماً. فهذا الحديث الصحيح أقسم فيه النبي عليه: أن الأحياء الحاضرين ليسوا بأسمع لما يقول ﷺ من أولئك الموتى بعد ثلاث. وهو نص صحيح صريح في سماع الموتى، ولم يذكر ﷺ في ذلك تخصيصاً، وكلام قتادة الذي ذكره عنه البخاري اجتهاد منه فيما يظهر.

 قرأت: ﴿إِنَّكَ لَا شَعْمُ ٱلْمَوْقَ ﴾ حتى قرأت الآية. انتهى من صحيح البخاري. وقد رأيته أخرج عن صحابيين جليلين، هما ابن عمر، وأبو طلحة تصريح النبي على بأن أولئك الموتى يسمعون ما يقول لهم، ورد عائشة لرواية ابن عمر بما فهمت من القرآن مردود، كما سترى إيضاحه إن شاء الله تعالى.

وقد أوضحنا في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا نُزِرُ وَانِرَةٌ وِزَرَ أُخْرَكُ ﴾ أن ردها على ابن عمر أيضاً روايته عن النبي ﷺ أن الميت يعذب ببكاء أهله بما فهمت من الآية مردود أيضاً، وأوضحنا أن الحق مع ابن عمر في روايته، لا معها فيما فهمت من القرآن.

وقال البخاري في صحيحه أيضاً: حدثنا عياش، حدثنا عبد الأعلى، حدثنا سعيد. قال: وقال لي خليفة: حدثنا ابن زريع، حدثنا سعيد، عن قتادة، عن أنس رضي الله عنه، عن النبي على قال: «العبد إذا وضع في قبره وتولى وذهب أصحابه حتى إنه ليسمع قرع نعالهم أتاه ملكان فأقعداه فيقولان له: ما كنت تقول في هذا الرجل محمد على فيقول: أشهد أنه عبد الله ورسوله، فيقال: انظر إلى مقعدك من النار أبدلك الله به مقعداً في الجنة» الحديث. وقد رأيت في هذا الحديث الصحيح تصريح النبي على بأن الميت في قبره يسمع قرع نعال من دفنوه إذا رجعوا. وهو نص صحيح صريح في سماع الموتى، ولم يذكر على فيه تخصيصاً.

وقال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه: حدثني إسحاق بن عمر بن سليط الهذلي، حدثنا سليمان بن المغيرة، عن ٤٢٤ ثابت قال: قال أنس: كنت مع عمر / (ح) وحدثنا شيبان بن فروخ

واللفظ له: حدثنا سليمان بن المغيرة، عن ثابت، عن أنس بن مالك قال: كنا مع عمر بين مكة والمدينة فتراءينا الهلال. الحديث. وفيه: فقال: إن رسول الله يحلي كان يرينا مصارع أهل بدر بالأمس. يقول: هذا مصرع فلان غدا إن شاء الله. قال: فقال عمر: فوالذي بعثه بالحق ما أخطأوا الحدود التي حد رسول الله على، فجعلوا في بئر بعضهم على بعض، فانطلق رسول الله على حتى انتهى إليهم، فقال: يا فلان ابن فلان، ويا فلان ابن فلان هل وجدتم ما وعدكم الله ورسوله حقاً فإني قد وجدت ما وعدني الله حقاً. قال عمر: يا رسول الله على كيف تكلم أجساداً لا أرواح فيها؟ قال: ما أنتم بأسمع لما أقول منهم غير أنهم لا يستطيعون أن يردوا على شيئاً».

حدثنا هداب بن خالد، حدثنا حماد بن سلمة، عن ثابت البناني، عن أنس بن مالك: «أن رسول الله على ترك قتلى بدر ثلاثاً ثم أتاهم فقام عليهم فناداهم فقال: يا أبا جهل بن هشام، يا أمية بن خلف، يا عتبة بن ربيعة أليس قد وجدتم ما وعدكم الله حقاً، فإني قد وجدت ما وعدني ربي حقاً، فسمع عمر قول النبي على فقال: يارسول الله كيف يسمعوا، وأنى يجيبوا وقد جيفوا؟ قال: والذي نفسي بيده ما أنتم بأسمع لما أقول منهم، ولكنهم لا يقدرون أن يجيبوا. ثم أمر بهم فسحبوا فألقوا في قليب بدر» ثم ذكر مسلم بعد هذا رواية أنس عن أبي طلحة التي ذكرناها عن البخاري. فترى هذه الأحاديث الثابتة في الصحيح عن عمر، وابنه وأنس، وأبي طلحة رضي الله عنهم فيها التصريح من النبي على فان الأحياء الحاضرين ليسوا بأسمع من أولئك الموتى لما يقوله على ذلك ولم يذكر تخصيصاً.

وقال مسلم رحمه الله في صحيحه أيضاً: حدثنا عبد بن حميد، حدثنا يونس بن محمد، حدثنا شيبان بن عبد الرحمن، عن قتادة، حدثنا أنس بن مالك / قال: قال نبي الله على: "إن العبد إذا وضع في قبره وتولى عنه أصحابه إنه ليسمع قرع نعالهم قال: يأتيه ملكان فيقعدانه» الحديث. وفيه تصريح النبي على بسماع الميت في قبره قرع النعال، وهو نص صحيح صريح في سماع الموتى. وظاهره العموم في كل من دفن وتولى عنه قومه، كما ترى.

ومن الأحاديث الدالة على عموم سماع الموتى ما رواه مسلم في صحيحه: حدثنا يحيى بن يحيى التميمي، ويحيى بن أيوب وقتيبة بن سعيد قال يحيى بن يحيى: أخبرنا، وقال الآخران: حدثنا إسماعيل بن جعفر عن شريك وهو ابن أبي نمر عن عطاء بن يسار، عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: كان رسول الله كي كلما كان ليلتها من رسول الله ي يخرج من آخر الليل إلى البقيع فيقول: السلام عليكم دار قوم مؤمنين، وأتاكم ما توعدون، غداً مؤجلون، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون، اللهم اغفر لأهل بقيع الغرقد» ولم يقل قتيبة قوله: وأتاكم ما توعدون. وفي رواية في صحيح مسلم عنها قالت: كيف أقول لهم يا رسول الله في قال: قولي: «السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، ويرحم الله المستقدمين منا والمستأخرين، وإنا إن شاء الله بكم للاحقون».

ثم قال مسلم رحمه الله: حدثنا أبو بكر ابن أبي شيبة، وزهير بن حرب قالا: حدثنا محمد بن عبد الله الأسدي عن سفيان، عن علقمة بن مرثد، عن سليمان بن بريدة، عن أبيه قال: كان رسول الله علمهم إذا خرجوا إلى المقابر فكان قائلهم يقول \_ في

رواية أبي بكر —: السلام على أهل الديار، وفي رواية زهير: السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا إن شاء الله بكم للاحقون، نسأل الله لنا ولكم العافية». انتهى من صحيح مسلم. وخطابه على لأهل القبور بقوله: / «السلام عليكم» وقوله: «وإنا إن ٢٦٦ شاء الله بكم» ونحو ذلك يدل دلالة واضحة على أنهم يسمعون سلامه؛ لأنهم لو كانوا لا يسمعون سلامه وكلامه لكان خطابه لهم من جنس خطاب المعدوم، ولا شك أن ذلك ليس من شأن العقلاء، فمن البعيد جداً صدوره منه على قبره يستأنس بوجود الحي عنده.

وإذا رأيت هذ الأدلة الصحيحة الدالة على سماع الموتى، فاعلم أن الآيات القرآنية، كقوله تعالى: ﴿إِنَّكَ لَا تُشْمِعُ ٱلْمَوْقَ ﴾، وقوله: ﴿وَمَا آنَتَ بِمُسْمِعِ مَّن فِي ٱلْقُبُورِ شَ ﴾ لا تخالفها. وقد أوضحنا الصحيح من أوجه تفسيرها، وذكرنا دلالة القرائن القرآنية عليه، وأن استقراء القرآن يدل عليه.

وممن جزم بأن الآيات المذكورة لا تنافي الأحاديث الصحيحة التي ذكرنا أبو العباس ابن تيمية رحمه الله فقد قال في الجزء الرابع من مجموع الفتاوى من صحيفة خمس وتسعين ومائتين إلى صحيفة تسع وتسعين ومائتين ما نصه: وقد تعاد الروح إلى البدن في غير وقت المسألة كما في الحديث الذي صححه ابن عبد البر عن النبي عليه أنه قال: «ما من رجل يمر بقبرالرجل الذي كان يعرفه في الدنيا فيسلم عليه إلا رد الله عليه روحه حتى يرد عليه السلام» وفي سنن أبي داود وغيره، عن أوس بن أبي أوس الثقفي عن النبي عليه أنه قال: «إن خير أيامكم يوم الجمعة فأكثروا علي من الصلاة يوم الجمعة وليلة خير أيامكم يوم الجمعة فأكثروا علي من الصلاة يوم الجمعة وليلة

الجمعة فإن صلاتكم معروضة علي، قالوا: يا رسول الله كيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمت؟ فقال: إن الله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء» وهذا الباب فيه من الأحاديث والآثار، ما يضيق هذا الوقت عن استقصائه، مما يبين أن الأبدان التي في القبور تنعم الاقت عن استقصائه، مما يشاء، وأن الأرواح باقية بعد /مفارقة البدن ومنعمة أو معذبة؛ ولذا أمر النبي بي بالسلام على الموتى، كما ثبت في الصحيح والسنن: أنه كان يعلم أصحابه إذا زاروا القبور أن يقولوا: «السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون، يرحم الله المستقدمين منا ومنكم والمستأخرين، نسأل الله لنا ولكم العافية، الله المستقدمين منا أجرهم ولا تفتنا بعدهم، واغفر لنا ولهم» وقد انكشف لكثير من الناس ذلك حتى سمعوا صوت المعذبين في قبورهم، ورأوهم بعيونهم يعذبون في قبورهم، في آثار وقت، بل يجوز أن يكون لا يجب أن يكون دائماً على البدن في كل وقت، بل يجوز أن يكون في حال.

وفي الصحيحين عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي الله ترك قتلى بدر ثلاثاً، ثم أتاهم فقام عليهم فقال: «يا أبا جهل بن هشام، يا أمية ابن خلف، يا عتبة بن ربيعة، يا شيبة بن ربيعة: أليس قد وجدتم ما وعدكم ربكم حقاً؟ فإنني وجدت ما وعدني ربي حقاً. فسمع عمر رضي الله عنه قول النبي الله فقال: يا رسول الله كيف يسمعون وقد جيفوا؟ فقال: والذي نفسي بيده ما أنتم بأسمع لما أقول منهم، ولكنهم لا يقدرون أن يجيبوا، ثم أمر بهم فسحبوا فألقوا في قليب بدر» وقد أخرجاه في الصحيحين عن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي الله وقف على قليب بدر، فقال: «هل وجدتم ما وعدكم

وأهل العلم بالحديث اتفقوا على صحة ما رواه أنس، وابن عمر وإن كانا لم يشهدا بدراً، فإن أنساً روى ذلك عن أبى طلحة، وأبو طلحة شهد بدراً، كما / روى أبو حاتم في ٤٢٨ صحيحه، عن أنس، عن أبي طلحة رضي الله عنه «أن النبي عليه الله أمر يوم بدر بأربعة وعشرين رجلًا من صناديد قريش، فقذفوا في طوى من أطواء بدر، وكان إذا ظهر على قوم أحب أن يقيم في عرصتهم ثلاث ليال، فلما كان اليوم الثالث أمر براحلته فشد عليها فحركها، ثم مشى وتبعه أصحابه، وقالوا: ما نراه ينطلق إلا لبعض حاجته، حتى قام على شفاء الركي، فجعل يناديهم بأسمائهم، وأسماء آبائهم: يا فلان بن فلان أيسركم أنكم أطعتم الله ورسوله فإنا قد وجدنا ما وعدنا ربنا حقاً فهل وجدتم ما وعدكم ربكم حقاً، قال عمر بن الخطاب: يا رسول الله ﷺ ما تكلم من أجساد ولا أرواح فيها، فقال النبي ﷺ: والذي نفسي بيده ما أنتم بأسمع لما أقول منهم "قال قتادة: أحياهم الله حتى أسمعهم توبيخاً، وتصغيراً، ونقمة، وحسرة، وتنديماً.وعائشة قالت فيما ذكرته كما تأولت.

والنص الصحيح عن النبي على مقدم على تأويل من تأول من أصحابه وغيره، وليس في القرآن ما ينفي ذلك؛ فإن قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تُشْمِعُ ٱلْمَوْتَى ﴾ إنما أراد به السماع المعتاد الذي ينفع صاحبه، فإن هذا مثل ضربه الله للكفار، والكفار تسمع الصوت، لكن لا تسمع

سماع قبول بفقه واتباع، كما قال تعالى: ﴿ وَمَثُلُ الَّذِينَ كَ فَرُوا كَمَثُلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءَ وَنِدَاءً ﴾ فهكذا الموتى الذين ضرب بهم المثل لا يجب أن ينفى عنهم جميع أنواع السماع، بل السماع المعتاد الذي كما لم ينف ذلك عن الكفار، بل انتفى عنهم السماع المعتاد الذي ينتفعون به وأما سماع آخر فلا ينفى عنهم وقد ثبت في الصحيحين وغيرهما أن الميت يسمع خفق نعالهم، إذا ولوا مدبرين، فهذا موافق لهذا، فكيف يرفع ذلك انتهى محل الغرض من كلام أبي العباس ابن تيمية رحمه الله وقد تراه صرح فيه بأن تأول عائشة لا يرد به الله وتى الأحاديث الصحيح عنه عليه الموتى في الأحاديث الصحيحة .

وإذا علمت به أن القرآن ليس فيه ما ينفي السماع المذكور، علمت أنه ثابت بالنص الصحيح من غير معارض.

والحاصل: أن تأول عائشة رضي الله عنها بعض آيات القرآن لا ترد به روايات الصحابة العدول الصحيحة الصريحة عنه ﷺ، ويتأكد ذلك بثلاث أمور:

الأول: هو ما ذكرناه الآن من أن رواية العدل لا ترد بالتأويل.

الثاني: أن عائشة رضي الله عنها لما أنكرت رواية ابن عمر عن النبي على إنهم ليسمعون الآن ما أقول. قالت: إن الذي قاله على: إنهم ليعلمون الآن أن الذي كنت أقول لهم هوالحق، فأنكرت السماع ونفته عنهم، وأثبتت لهم العلم، ومعلوم أن من ثبت له العلم صح منه السماع كما نبه عليه بعضهم.

الثالث: هو ما جاء عنها مما يقتضي رجوعها عن تأويلها المذكور إلى الروايات الصحيحة.

قال ابن حجر في فتح الباري: ومن الغريب أن في المغازي لابن إسحاق \_ رواية يونس بن بكير \_ بإسناد جيد، عن عائشة مثل حديث أبي طلحة وفيه: «ما أنتم بأسمع لما أقول منهم» وأخرجه أحمد بإسناد حسن. فإن كان محفوظاً فكأنها رجعت عن الإنكار لما ثبت عندها من رواية هؤلاء الصحابة، لكونها لم تشهد القصة. انتهى منه.

واحتمال رجوعها لما ذكر قوي؛ لأن ما يقتضي رجوعها ثبت بإسنادين. قال ابن حجر: إن أحدهما جيد، والآخر حسن، ثم قال ابن حجر: قال / الإسماعيلي: كان عند عائشة من الفهم والذكاء ٤٣٠ وكثرة الرواية والغوص على غوامض العلم ما لا مزيد عليه، لكن لا سبيل إلى رد رواية الثقة إلا بنص مثله يدل على نسخه أو تخصيصه، أو استحالته. انتهى محل الغرض من كلام ابن حجر.

وقال ابن القيم في أول كتاب الروح: المسألة الأولى: وهي هل تعرف الأموات زيارة الأحياء وسلامهم أم لا؟ قال ابن عبد البر: ثبت عن النبي على أنه قال: «ما من مسلم يمر على قبر أخيه كان يعرفه في الدنيا فيسلم عليه إلا رد الله عليه روحه حتى يرد عليه السلام» فهذا نص في أنه يعرفه بعينه، ويرد عليه السلام.

 أن الميت يسمع قرع نعال المشيعين له إذا انصرفوا عنه، وقد شرع النبي على أهل القبور أن يسلموا عليهم سلام من يخاطبونه، فيقول: السلام عليكم دار قوم مؤمنين. وهذا خطاب لمن يسمع ويعقل، ولولا ذلك لكان هذا الخطاب بمنزلة خطاب المعدوم والجماد، والسلف مجمعون على هذا. وقد تواترت الآثار عنهم أن الميت يعرف زيارة الحي له، ويستبشر له. قال أبو بكر عبد الله بن الميت عبد ابن أبي الدنيا في كتاب القبور: / «باب في معرفة الموتى بزيارة الأحياء»: حدثنا محمد بن عون، حدثنا يحيى بن الموتى بزيارة الأحياء»: حدثنا معن زيد بن أسلم، عن عائشة يمان، عن عبد الله بن سمعان، عن زيد بن أسلم، عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله على يقوم».

حدثنا محمد بن قدامة الجوهري، حدثنا معن بن عيسى القزاز، أخبرنا هشام بن سعد، حدثنا زيد بن أسلم، عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه قال: "إذا مر الرجل بقبر أخيه يعرفه، فسلم عليه رد عليه السلام وعرفه، وإذا مر بقبر لا يعرفه فسلم عليه رد عليه السلام».

وذكر ابن القيم رحمه الله في كلام أبي الدنيا وغيره آثاراً تقتضي سماع الموتى، ومعرفتهم لمن يزورهم، وذكر في ذلك مرائي كثيرة جداً، ثم قال: وهذه المرائي وإن لم تصلح بمجردها لإثبات مثل ذلك، فهي على كثرتها، وأنها لا يحصيها إلا الله قد تواطأت على هذا المعنى، وقد قال النبي علي أنها هذا المعنى، وقد قال النبي علي أنها في العشر الأواخر» يعني ليلة القدر، فإذا تواطأت رؤيا المؤمنين على شيء كان كتواطىء روايتهم له.

ومما قاله ابن القيم رحمه الله في كلامه الطويل المذكور: وقد

ثبت في الصحيح: أن الميت يستأنس بالمشيعين لجنازته بعد دفنه، فروى مسلم في صحيحه من حديث عبد الرحمن ابن شماسة المهري قال: حضرنا عمرو بن العاص، وهو في سياق الموت، فبكى طويلاً وحول وجهه إلى الجدار الحديث. وفيه: فإذا أنا متُّ فلا تصحبني نائحة ولا نار، فإذا دفنتموني فسنوا عليَّ التراب سناً، ثم أقيموا حول قبري قدر ما تنحر الجزور، ويقسم لحمها، حتى أستأنس بكم وأنظر ماذا أراجع به رسل ربي. فدل على أن الميت يستأنس بالحاضرين عند قبره ويسر بهم. اه.

/ ومعلوم أن هذا الحديث له حكم الرفع؛ لأن ٱستئناس المقبور ٤٣٢ بوجود الأحياء عند قبره لا مجال للرأي فيه.

ومما قاله ابن القيم في كلامه الطويل المذكور: ويكفي في هذا تسمية المسلم عليهم زائراً، ولولا أنهم يشعرون به لما صح تسميته زائراً، فإن المزور إن لم يعلم بزيارة من زاره لم يصح أن يقال: زاره. وهذا هو المعقول من الزيارة عند جميع الأمم، وكذلك السلام عليهم أيضاً، فإن السلام على من لا يشعر، ولا يعلم بالمسلم محال، وقد علم النبي علم أمته إذا زاروا القبور أن يقولوا: «السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون يرحم الله المستقدمين منا ومنكم والمستأخرين، نسأل الله لنا ولكم العافية» وهذا السلام، والخطاب، والنداء لم وجود يسمع، ويخاطب، ويعقل، ويرد، وإن لم يسمع المسلم الرد.

ومما قاله ابن القيم في كلامه الطويل قوله: وقد ترجم الحافظ أبو محمد عبد الحق الأشبيلي على هذا فقال: ذكر ما جاء أن الموتى يسألون عن الأحياء، ويعرفون أقوالهم، وأعمالهم ثم قال: ذكر

أبو عمر بن عبد البر من حديث ابن عباس، عن النبي ﷺ: «ما من رجل يمر بقبر أخيه المؤمن كان يعرفه فيسلم عليه إلا عرفه ورد عليه السلام».

ويروى من حديث أبي هريرة مرفوعاً قال: "فإن لم يعرفه وسلم عليه رد عليه السلام" قال: ويروى من حديث عائشة رضي الله عنها أنها قالت: قال رسول الله عليه المحافظ أبو محمد في فيجلس عنده إلا استأنس به حتى يقوم" واحتج الحافظ أبو محمد في هذا الباب بما رواه أبو داود في سننه من حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله عليه وما من أحد يسلم علي إلا رد الله علي روحي حتى أرد عليه السلام" ثم ذكر ابن القيم عن عبد الحق وغيره مرائي، وآثاراً وعي الموضوع، ثم قال في كلامه الطويل: /ويدل على هذا أيضاً ما جرى عليه عمل الناس قديماً، وإلى الآن من تلقين الميت في قبره، ولولا أنه يسمع ذلك وينتفع به لم يكن فيه فائدة، وكان عبئاً، وقد سئل عنه الإمام أحمد رحمه الله فاستحسنه، واحتج عليه بالعمل.

ويروى فيه حديث ضعيف: ذكر الطبراني في معجمه من حديث أبي أمامة قال: قال رسول الله عليه التراب فليقم أحدكم على رأس قبره فيقول: يا فلان ابن فلانة التراب فليقم أحدكم على رأس قبره فيقول: يا فلان ابن فلانة الحديث. وفيه: اذكر ما خرجت عليه من الدنيا شهادة ألا إلك إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وأنك رضيت بالله رباً، وبالإسلام ديناً، وبمحمد نبياً، وبالقرآن إماماً الحديث.

ثم قال ابن القيم رحمه الله: فهذا الحديث وإن لم يثبت فاتصال العمل به في سائر الأمصار والأعصار من غير إنكار كاف في العمل

به. وما أجرى الله سبحانه العادة قط بأن أمة طبقت مشارق الأرض ومغاربها، وهي أكمل الأمم عقولاً، وأوفرها معارف تطبق على مخاطبة من لا يسمع، وتستحسن ذلك، لا ينكره منها منكر، بل سنه الأول للآخر، ويقتدى فيه الآخر بالأول، فلولا أن الخطاب يسمع لكان ذلك بمنزلة الخطاب للتراب والخشب والحجر والمعدوم. وهذا وإن استحسنه واحد فالعلماء قاطبة على استقباحه واستهجانه.

وقد روى أبو داود في سننه بإسناد لا بأس به: «أن النبي على حضر جنازة رجل فلما دفن قال: سلوا لأخيكم التثبيت فإنه الآن يسأل»، فأخبر أنه يسأل حينئذ، وإذا كان يسأل فإنه يسمع التلقين. وقد صح عن النبي على أن الميت يسمع قرع نعالهم إذا ولوا مدبرين. ثم ذكر ابن القيم رحمه الله قصة الصعب بن جثامة، وعوف بن مالك، وتنفيذ عوف لوصية الصعب له في المنام بعد موته، وأثنى على عوف بن مالك بالفقه في تنفيذه وصية الصعب بعد موته لما علم صحة ذلك بالقرائن، وكان في الوصية التي نفذها عوف إعطاء عشرة دنانير ليهودي من تركة الصعب كانت ديناً له عليه، ومات قبل قضائها.

قال ابن القيم: وهذا من فقه عوف بن مالك رضي الله عنه، وكان من الصحابة حيث نفذ وصية الصعب بن جثامة بعد موته، وعلم صحة قوله بالقرائن التي أخبره بها من أن الدنانير عشرة، وهي في القرن، ثم سأل اليهودي فطابق قوله ما في الرؤيا، فجزم عوف بصحة الأمر، فأعطى اليهودي الدنانير. وهذا فقه إنما يليق بأفقه الناس وأعلمهم، وهم أصحاب رسول الله على ولعل أكثر المتأخرين ينكر ذلك، ويقول: كيف جاز لعوف أن ينقل الدنانير من تركة صعب،

وهي لأيتامه وورثته إلى يهودي بمنام. ثم ذكر ابن القيم رحمه الله تنفيذ خالد وأبي بكر الصديق رضي الله عنهما وصية ثابت بن قيس بن شماس رضي الله عنه بعد موته، وفي وصيته المذكورة قضاء دين عينه لرجل في المنام، وعتق بعض رقيقه، وقد وصف للرجل الذي راه في منامه الموضع الذي جعل فيه درعه الرجل الذي سرقها، فوجدوا الأمر كما قال، وقصته مشهورة.

وإذا كانت وصية الميت بعد موته قد نفذها في بعض الصور أصحاب رسول الله على أن ذلك يدل على أنه يدرك ويعقل ويسمع. ثم قال ابن القيم رحمه الله في خاتمة كلامه الطويل: والمقصود جواب السائل، وأن الميت إذا عرف مثل هذه الجزئيات وتفاصيلها، فمعرفته بزيارة الحي له، وسلامه عليه، ودعائه له أولى وأحرى. اهه.

فكلام ابن القيم هذا الطويل الذي ذكرنا بعضه جملة، وبعضه تفصيلاً فيه من الأدلة المقنعة ما يكفي في الدلالة على سماع الأموات، وكذلك الكلام الذي نقلنا عن شيخه أبي العباس بن تيمية رحمهما الله تعالى. وفي كلامهما الذي نقلنا عنهما أحاديث صحيحة، وآثار كثيرة، ومرائي متواترة وغير ذلك. ومعلوم أن ما ذكرنا في كلام ابن القيم من تلقين الميت بعد الدفن أنكره بعض أهل العلم، وقال: إنه بدعة، وأنه لا دليل عليه، ونقل ذلك عن الإمام أحمد وأنه إنه بدعة، وأنه الشام. وقد رأيت ابن القيم رحمه الله استدل له بأدلة:

منها: أن الإمام أحمد رحمه الله سئل عنه، فاستحسنه، واحتج عليه بالعمل.

ومنها: أن عمل المسلمين اتصل به في سائر الأمصار والأعصار من غير إنكار.

ومنها: أن الميت يسمع قرع نعال الدافنين، إذا ولوا مدبرين. واستدلاله رحمه الله بهذا الحديث الصحيح استدلال قوي جداً؛ لأنه إذا كان في ذلك الوقت يسمع قرع النعال، فلأن يسمع الكلام الواضح بالتلقين من أصحاب النعال أولى وأحرى. واستدلاله لذلك بحديث أبي داود: «سلوا لأخيكم التثبيت فإنه الآن يسأل» له وجه من النظر؛ لأنه إذا كان يسمع سؤال السائل فإنه يسمع تلقين الملقن. والله أعلم.

والفرق بين سماعه سؤال الملك وسماعه التلقين من الدافنين محتمل احتمالاً قوياً.

وما ذكره بعضهم من أن التلقين بعد الموت لم يفعله إلا أهل الشام، يقال فيه: إنهم هم أول من فعله، ولكن الناس تبعوهم في ذلك كما هو معلوم عند المالكية، والشافعية. قال الشيخ الحطاب في كلامه على قول خليل بن إسحاق المالكي في مختصره: وتلقينه الشهادة: وجزم النووي باستحباب التلقين بعد الدفن. وقال الشيخ زروق في شرح الرسالة والإرشاد: وقد سئل عنه أبو بكر ابن الطلاع من المالكية، فقال: هو الذي نختاره، ونعمل به، وقد روينا فيه حديثاً عن أبي أمامة ليس بالقوي، ولكنه اعتضد بالشواهد، وعمل أهل الشام قديماً إلى أن قال: وقال في المدخل: ينبغي أن يتفقده بعد انصراف الناس عنه من كان من أهل الفضل والدين، ويقف عند قبره تلقاء وجهه ويلقنه؛ لأن الملكين عليهما السلام إذ ذاك يسألانه وهو يسمع قرع نعال المنصرفين.

وقد روى أبو داود في سننه عن عثمان رضي الله عنه قال: كان

رسول الله عليه إذا فرغ من دفن الميت وقف عليه وقال: «استغفروا لأخيكم واسألوا له التثبيب فإنه الآن يسأل» إلى أن قال: وقد كان سيدي علم حامد / ابن البقال، وكان من كبار العلماء والصلحاء، إذا حضر جنازة عزى وليها بعد الدفن، وانصرف مع من ينصرف، فيتوارى هنيهة حتى ينصرف الناس، ثم يأتي إلى القبر، فيذكر الميت بما يجاوب به الملكين عليهما السلام. انتهى محل الغرض من كلام الحطاب.

وما ذكره من كلام أبي بكر بن الطلاع المالكي له وجه قوي من النظر، كما سترى إيضاحه إن شاء الله تعالى. ثم قال الحطاب: واستحب التلقين بعد الدفن أيضاً القرطبي، والثعالبي وغيرهما، ويظهر من كلام الأبي في أول كتاب الجنائز يعني من صحيح مسلم، وفي حديث عمرو بن العاص في كتاب الإيمان ميل إليه. انتهى من الحطاب.

وحديث عمرو بن العاص المشار إليه هو الذي ذكرنا محل الغرض منه في كلام ابن القيم الطويل المتقدم.

قال مسلم في صحيحه: حدثنا محمد بن المثنى العنزي، وأبو معن الرقاشي، وإسحاق بن منصور، كلهم عن أبي عاصم واللفظ لابن المثنى: حدثنا الضحاك، يعني أبا عاصم قال: أخبرنا حيوة بن شريح، قال: حدثني يزيد بن أبي حبيب، عن ابن شماسة المهري قال: حضرنا عمرو بن العاص، وهو في سياقة الموت، فبكى طويلاً، وحول وجهه إلى الجدار. الحديث. وقد قدمنا محل الغرض منه بلفظه في كلام ابن القيم المذكور، وقدمنا أن حديث عمرو هذا له حكم الرفع، وأنه دليل صحيح على استئناس الميت بوجود الأحياء عند قبره.

وقال النووي في روضة الطالبين ما نصه: ويستحب أن يلقن الميت بعد الدفن فيقال: يا عبد الله ابن أمة الله اذكر ما خرجت عليه من الدنيا: شهادة لا إلئه إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وأن الجنة حق، وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور، وأنت رضيت بالله رباً، وبالإسلام ديناً، وبمحمد على نبياً، وبالقرآن / إماماً، وبالكعبة قبلة، وبالمؤمنين ٤٣٧ إخواناً. ورد به الخبر عن النبي على النبي المناه النبي المناه النبي الله المؤمنين ٤٣٧ إخواناً.

قلت: هذا التلقين استحبه جماعات من أصحابنا، منهم القاضي حسين، وصاحب التتمة، والشيخ نصر المقدسي في كتابه التهذيب، وغيرهم، ونقله القاضي حسين عن أصحابنا مطلقاً. والحديث الوارد فيه ضعيف، لكن أحاديث الفضائل يتسامح فيها عند أهل العلم من المحدثين وغيرهم، وقد اعتضد هذا الحديث بشواهد من الأحاديث الصحيحة، كحديث «اسألوا له التثبيت» ووصية عمرو بن العاص: أقيموا عند قبري قدر ما تنحر جزور، ويقسم لحمها حتى استأنس بكم، وأعلم ماذا أراجع به رسل ربي. رواه مسلم في صحيحه. ولم يزل أهل الشام على العمل بهذا التلقين من العصر الأول، وفي زمن من يقتدى به. اهـ محل الغرض من كلام النووي.

وبما ذكر العلامة ابن القيم وابن الطلاع، وصاحب المدخل من المالكية، والنووي من الشافعية، كما أوضحنا كلامهم تعلم أن التلقين بعد الدفن له وجه قوي من النظر؛ لأنه جاء فيه حديث ضعيف، واعتضد بشواهد صحيحة، وبعمل أهل الشام قديماً، ومتابعة غيرهم لهم.

وبما علم في علم الحديث من التساهل في العمل بالضعيف، في أحاديث الفضائل، ولا سيما المعتضد منها بصحيح. وإيضاح شهادة الشواهد له أن حقيقة التلقين بعد الدفن مركبة من شيئين:

أحدهما: سماع الميت كلام ملقنه بعد دفنه.

والثاني: انتفاعه بذلك التلقين، وكلاهما ثابت في الجملة.

أما سماعه لكلام الملقن فيشهد له سماعه لقرع نعل الملقن الثابت في الصحيحين، وليس سماع كلامه بأبعد من سماع قرع نعله كما ترى. وأما انتفاعه بكلام الملقن فيشهد له انتفاعه بدعاء الحي ٤٣٨ وقت السؤال في حديث: «سلوا لأخيكم التثبيت فإنه يسأل /الآن» واحتمال الفرق<sup>(1)</sup> بين الدعاء والتلقين قوي جداً كما ترى، فإذا كان وقت السؤال ينتفع بكلام الحي الذي هو دعاؤه له، فإن ذلك يشهد لانتفاعه بكلام الحي الذي هو تلقينه إياه، وإرشاده إلى جواب الملكين، فالجميع في الأول سماع من الميت لكلام الحي، وفي الثاني انتفاع من الميت بكلام الحي وقت السؤال، وقد علمت قوة احتمال الفرق بين الدعاء والتلقين.

وفي ذلك كله: دليل على سماع الميت كلام الحي، ومن أوضح الشواهد للتلقين بعد الدفن السلام عليه، وخطابه خطاب من يسمع، ويعلم عند زيارته كما تقدم إيضاحه؛ لأن كلاً منهما خطاب له في قبره، وقد انتصر ابن كثير رحمه الله في تفسير سورة الروم في

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، وفي العبارة شيء، إذ المؤلف يقرر عدم الفرق بين الدعاء والتلقين.

كلامه على قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تُشْمِعُ ٱلْمَوْتَى وَلَا شَمِعُ ٱلصُّمَ ٱلدُّعَآءَ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَهُم مُسْلِمُونَ شَهِ لسماع الموتى، وأورد في ذلك كثيراً من الأدلة التي قدمنا في كلام ابن القيم، وابن أبي الدنيا، وغيرهما وكثيراً من المرائي الدالة على ذلك. وقد قدمنا الحديث الدال على أن المرائي إذا تواترت أفادت الحجة.

ومما قال في كلامه المذكور: وقد استدلت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها بهذه الآية: ﴿ إِنَّكَ لَا تُشْمِعُ ٱلْمَوْتِيَ ﴾ على توهيم عبد الله بن عمر رضي الله عنهما في روايته مخاطبة النبي ﷺ القتلى الذين ألقوا في قليب بدر بعد ثلاثة أيام، إلى أن قال: والصحيح عند العلماء رواية عبد الله بن عمر رضي الله عنهما؛ لما لها من الشواهد على صحتها، من أشهر ذلك ما رواه ابن عبد البر مصححاً له عن ابن عباس مرفوعاً «ما من أحد يمر بقبر أخيه المسلم كان يعرفه» الحديث. وقد قدمناه في هذا المبحث مراراً.

وبجميع ما ذكرنا في هذا المبحث في الكلام على آية النمل هذه تعلم أن الذي يرجحه الدليل: أن الموتى يسمعون سلام الأحياء وخطابهم سواء قلنا: إن الله يرد عليهم أرواحهم حتى يسمعوا الخطاب / ويردوا الجواب، أو قلنا: إن الأرواح أيضاً تسمع وترد بعد ٤٣٩ فناء الأجسام؛ لأنا قد قدمنا أن هذا ينبني على مقدمتين: ثبوت سماع الموتى بالسنَّة الصحيحة، وأن القرآن لا يعارضها على التفسير الصحيح الذي تشهد له القرائن القرآنية، واستقراء القرآن، وإذا ثبت ذلك بالسنَّة الصحيحة من غير معارض من كتاب، ولا سنَّة ظهر بذلك رجحانه على تأول عائشة رضي الله عنها، ومن تبعها بعض آيات القرآن كما تقدم إيضاحه. وفي الأدلة التي ذكرها العلامة ابن القيم في

كتاب الروح على ذلك مقنع للمنصف. وقد زدنا عليها ما رأيت. والعلم عند الله تعالى.

قوله تعالىٰ: ﴿ وَيَوْمَ نَعَثُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجًا مِّمَّن يُكَذِّبُ
 إِنَايَتِنَا فَهُمَّ يُوزَعُونَ شَيْكَ.

ظاهر هذه الآية الكريمة خصوص الحشر بهذه الأفواج المكذبة بآيات الله، ولكنه قد دلت آيات كثيرة علي عموم الحشر لجميع المخلائق، كقوله تعالى بعد هذا بقليل: ﴿ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ ﴿ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ ﴿ وَوَلِهُ تَعَالَى: ﴿ وَحَشَرْنَهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴿ وَكُلُّ أَتَوْهُ وَوَلِه : ﴿ وَيَوْمَ فَعَشْرُهُمُ تَعالَى: ﴿ وَمَامِن دَابَةِ فِي الْأَرْضِ وَلاَ طَايِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْدِ إِلّا أَمْمُ مَنَا أَكُمُ مَّا فَرَطْنَا فِي الْكِرَتِ مِن شَيْء ثُمَّ إِلَى رَبِّهم يُعْشَرُونَ ﴿ وَيَه الله عير ذلك من الآيات.

وقد أوضحنا في كتابنا (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) في آية النمل هذه في الكلام على وجه الجمع بين قوله تعالى فيها: ﴿ وَيُومَ خَشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجًا ﴾ الآية، وبين قوله تعالى: ﴿ وَكُلُّ أَتَوْهُ وَخِرِينَ فِي وَفَعَا مِن الآيات، وذكرنا قول الألوسي في تفسيره أن قوله: ﴿ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ فِي ﴾ في الحشر العام لجميع الناس للحساب قوله: ﴿ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ فِي ﴾ في الحشر العام لجميع الناس للحساب والجزاء. وقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجًا ﴾ الآية. في الحشر الخاص بهذه الأفواج المكذبة، لأجل التوبيخ المنصوص الحشر الخاص بهذه الأفواج المكذبة، لأجل التوبيخ المنصوص الآية. وهذا يدل عليه القرآن كما ترى. وقال بعضهم: هذه الأفواج التي تحشر حشراً خاصاً هي رؤساء أهل الضلال وقادتهم، وعليه فالآية كقوله تعالى: ﴿ فَوَرَيِّكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَالشَينَطِينَ ثُمَّ لَنُحْضَرَنَهُمْ حَوْلَ فالآية كقوله تعالى: ﴿ فَوَرَيِّكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَالشَينَطِينَ ثُمَّ لَنُحْضَرَنَهُمْ حَوْلَ فالآية كقوله تعالى: ﴿ فَوَرَيِّكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَالشَينَطِينَ ثُمَّ لَنَحْضَرَنَهُمْ حَوْلَ فالآية كقوله تعالى: ﴿ فَوَرَيِّكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَالشَينَطِينَ ثُمَّ لَنَحْضَرَنَهُمْ حَوْلَ فالآية كقوله تعالى: ﴿ فَوَرَيِّكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَالشَينَطِينَ ثُمَّ لَنَحْضَرَنَهُمْ حَوْلَ فالآية كقوله تعالى: ﴿ فَوَرَيِّكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَالشَينَطِينَ ثُمَّ لَنَحْضَرَنَهُمْ حَوْلَ المِنْ الْمَلْ لِي قَوْلُهُ تَعْلَى الْمُورِيْرِيْكَ لَنَحْشَرَنَهُمْ وَالشَيْطِينَ ثُمَّ لَنْ الْمَاهِ وَلَا لَيْ الْمَوْلِي الْمَثْرُونَ الْمُلْمَالِ وَقَوْلُهُ وَلَا لَيْ الْمَاهِ وَلَا لَهُ الْمَاهُ وَلَا لَعْلَيْكُونَ الْمُورِيْلُونَ الْمَاهُ وَلَا لَمْ الْمَاهُ وَلَوْلَا الْمُورِيْدُ وَلَا لَا لَهُ الْمَاهُ وَلَا لَعْلَاهُ وَلَا لَا فَالَا الْمَاهُ وَلَا الْمَاهُ وَلَا لَالْمَالُونَ الْمَاهُ وَلَا لَا فَوْلُولُ الْمَاهُ وَلَا الْمَاهُ وَلَا لَهُ وَلَيْمُ وَلَا لَا فَالْمَاهُ وَلَا لَلْمَاهُ وَلَا لَا فَالْمَاهُ وَلَا لَهُ الْمَاهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ فَالِمَاهُ وَلَا لَا فَالْمَاهُ وَلَا الْمَاهُ الْمَاهُ ال

\* قوله تعالىٰ: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَآءُو قَالَ أَكَٰذَ بِثَمْ بِاَيْتِي وَلَمْ تَجْيِطُواْ بِهَاعِلْمًا أَمَّاذَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ .

قال ابن كثير في تفسير الآية الكريمة، أي: يسألون عن اعتقادهم وأعمالهم، ومقصوده بسؤالهم عن اعتقادهم قوله تعالى: ﴿ أَكَذَبُّم بِنَايَتِي ﴾؛ لأن التصديق بآيات الله التي هي هذا القرآن من عقائد الإيمان التي لا بد منها، كما هو معلوم في حديث جبريل وغيره، ومقصوده بسؤالهم عن أعمالهم قوله تعالى: ﴿ أُمَّاذَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ فِي ﴾ والسؤال المذكور سؤال توبيخ وتقريع، فقد وبخهم تعالى فيه على فساد الاعتقاد، وفساد الأعمال، والتوبيخ عليهما معا المذكور هنا جاء مثله في قوله تعالى: ﴿ فَلاَصَلَّ فَلَا صَلَّ الله وقوله: ولكن كذب توبيخ على فساد الاعتقاد. وقوله: ولا صلى: وقوله: ولكن كذب توبيخ على فساد الاعتقاد. وقوله: ولا صلى: وقوله: ولكن كذب توبيخ على فساد الاعتقاد. وقوله: ولا صلى:

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَوَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِم بِمَا ظَلَمُواْ فَهُمْ لَا يَنطِقُونَ شِهَا خَلَمُواْ فَهُمْ لَا يَنطِقُونَ شِهَا ﴾.

/الظاهر أن القول الذي وقع عليهم هو كلمة العذاب، كما ٤٤١

يوضحه قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شِثْنَا لَآنَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَىٰهَا وَلِلْكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِى لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ شَ ﴿ وَنحو ذلك من الآيات.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَهُمْ لَا يَنطِقُونَ ۞ فَلا يُقَدِمُ اللّهِ الكريمة: ﴿ فَهُمْ لَا يَنطِقُونَ ۞ وَلا يُوَذَنُ هَا مَ فَيَعَلَا رُونَ ۞ وقوله تعالى: ﴿ هَلَا يَوْمُ لَا يَنطِقُونَ ۞ وَلَا يُوْذَنُ هَا فَيَعَلَا رُونَ ۞ وقوله تعالى: عالى: ﴿ وَفَعَشْرُهُمْ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمًا وَصُمَّا ﴾ الآية، مع أنه بينت آيات أخر من كتاب الله أنهم ينطقون يوم القيامة، ويعتذرون، كقوله تعالى عنهم: ﴿ وَاللّهِ رَبِّنَا مَا كُنّا مُشْرِكِينَ ۞ وقوله تعالى عنهم: ﴿ وَاللّهِ رَبِّنَا مَا كُنّا مُشْرِكِينَ ۞ وقوله تعالى عنهم: ﴿ وَاللّهِ رَبِّنَا مَا كُنّا مُشْرِكِينَ ۞ وقوله تعالى عنهم وقوله اللّه وقوله عنه مَن الله أَنهم يَعْمَا فَاتَحِعْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا ﴾ الآية. وقوله رَمُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ مِندَ رَبِّهِمْ مَن سَوَعٌ ﴾ وقوله: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِنّا اللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللهُ عَلَى عَلَمْ مَا اللّهُ اللّهِ اللهُ عَلَى عَلَمْ مَا اللّهُ اللّهِ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَمْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ الللللللللّهُ اللّ

وقد بينا الجواب عن هذا في كتابنا (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) في سورة المرسلات في الكلام على قوله تعالى: ﴿هَذَا يُومُ لَا يَنطِقُونَ ﴿ وَما ذكرنا من الآيات، فذكرنا أن من أوجه الجواب عن ذلك أن القيامة مواطن، ففي بعضها ينطقون، وفي بعضها لا ينطقون، فإثبات النطق لهم ونفيه عنهم كلاهما منزل على حال ووقت غير حال الآخر ووقته. ومنها أن نطقهم المثبت لهم خاص بما لا فائد لهم فيه، والنطق المنفي عنهم خاص بمالهم فيه فائدة. ومنها غير ذلك، وقد ذكرنا شيئاً من أجوبة ذلك في الفرقان، وطه والإسراء.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ يَرَوْا أَنَّا جَعَلْنَا ٱلَّيْلَ لِيسَكُنُواْ / فِيهِ ٤٤٢ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا إِنَ فِي ذَالِكَ لَايَئتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة بني إسرائيل، في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ ﴾ الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ ﴾ الآية.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَتَرَى ٱلْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِى تَمُرُ مَرَ السَّحَابِ صُنْعَ ٱللَّهِ ٱلَّذِى آَنْقُنَ كُلَّ شَيْءً إِنَّهُ خَبِيرًا بِمَا تَفْعَكُونَ ﴿ اللهِ عَالَمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

قد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أن من أنواع البيان التي تضمنها أن يقول بعض العلماء في الآية قولاً، ويكون في الآية قرينة تدل على بطلان ذلك القول، وذكرنا في ترجمته أيضاً أن من أنواع البيان التي تضمنها الاستدلال على المعنى بكونه هو الغالب في القرآن؛ لأن غلبته فيه تدل على عدم خروجه من معنى الآية، ومثلنا لجميع ذلك أمثلة متعددة في هذا الكتاب المبارك، والأمران المذكوران من أنواع البيان قد اشتملت عليهما معاً آية النمل هذه.

وإيضاح ذلك: أن بعض الناس قد زعم أن قوله تعالى: ﴿ وَتَرَى الْجَالَ تَعْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِى تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ ﴾ يدل على أن الجبال الآن في دار الدنيا يحسبها رائيها جامدة، أي: واقفة ساكنة غير متحركة، وهي تمر مر السحاب، ونحوه قول النابغة يصف جيشاً:

بأرعن مثل الطود تحسب أنهم وقوف لحاج والركاب تهملج

والنوعان المذكوران من أنواع البيان، يبينان عدم صحة هذا القول.

الما الأول منهما: وهو وجود القرينة الدالة على عدم صحته، فهو أن قوله تعالى: ﴿ وَتَرَى الْإِلْبَالَ ﴾ معطوف على قوله: ففزع، وذلك المعطوف عليه مرتب بالفاء على قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي الصَّورِ فَفَزِعَ مَن فِي السَّمَوَتِ ﴾ الآية. أي: ويوم ينفخ في الصور، فيفزع من في السماوات، وترى الجبال. فدلت هذه القرينة القرآنية الواضحة على أن مر الجبال مر السحاب كائن يوم ينفخ في الصور لا الآن.

وأما الشاني: وهو كون هذا المعنى هو الغالب في القرآن فواضح؛ لأن جميع الآيات التي فيها حركة الجبال كلها في يوم القيامة، كقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَمُورُ ٱلسَّمَاءُ مَوْرًا ۞ وَتَسِيرُ الْجَبَالُ سَيِّرًا ۞ وقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالُ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالُ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا لَهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُلْكُلَّ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ صُنْعَ اللّهِ الّذِي َ أَنْقَنَ كُلّ شَيْءٍ ﴾ جاء نحوه في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ فَتَبَارَكَ اللّهُ أَحْسَنُ الْخَيْلِقِينَ شَيْءٍ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ مَّا تَرَىٰ فِى خَلْقِ الرَّحْمَٰنِ مِن تَفَوُتٍ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ مَّا تَرَىٰ فِى خَلْقِ الرَّحْمَٰنِ مِن تَفَوُتٍ ﴾ وتسيير الجبال وإيجادها ونصبها قبل تسييرها كيل ذلك صنع متقن.

وقول تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَكُونَ ﴿ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَكُونَ ﴿ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا الْآيات التي بمعناه في أول سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ يَلْنُونَ صُدُورَهُمْ لِيَسْتَخْفُواْ مِنْهُ ﴾ إلى قوله: ﴿ إِنَّهُ عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ ﴾.

#### قوله تعالىٰ: ﴿ مَن جَاءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا ﴾ .

اعلم أن الحسنة في هذه الآية الكريمة تشمل نوعين من الحسنات.

الأول: حسنة هي فعل خير من أفعال العبد، كالإنفاق في سبيل الله، وبذل النفس والمال في إعلاء كلمة الله، ونحو ذلك. ومعنى قوله تعالى: ﴿ فَلَمُ خَيْرٌ مِنْهَا ﴾ / بالنسبة إلى هذا \$33 النوع من الحسنات، أن الثواب مضاعف، فهو خير من نفس العمل؛ لأن من أنفق درهما واحداً في سبيل الله، فأعطاه الله ثواب سبعمائة درهم مثلاً، خير من الحسنة التي قدمها التي هي إنفاق درهم واحد، وهذا لا إشكال فيه كما ترى.

وهذا المعنى توضحه آيات من كتاب الله كقوله تعالى: ﴿ مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشَرُ أَمْثَالِهَا ﴾ ومعلوم أن عشر أمثال الحسنة خير منها، هي وحدها، وكقوله تعالى: ﴿ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفُها ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفُها ﴾ وقوله تعالى: ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُكَةٍ مِّأْتَةُ حَبَّةً وَاللهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَآهً وَاللهُ وَسِعُ عَلِيمُ اللهِ اللهِ اللهِ الله وَ كُلِّ سُنْبُكَةٍ مِّأْتَهُ حَبَّةً وَالله يُضَاعِفُ لِمَن يَشَآهً وَالله وَسِعُ عَلِيمُ الله الله الله وَ الله وَالله وَالله عَلَيمُ الله وَالله عَلَيهُ وَالله عَلَيهُ وَالله عَلَيهُ الله وَالله عَلَيهُ الله وَالله وَالله وَالله وَالله عَلَيْهُ وَالله عَلَيهُ وَالله وَلَوْلُهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَله وَالله وَالله وَله وَالله وَله وَلّه وَالله وَله وَالله وَلّه وَاللّه وَالله وَاله

وأما النوع الثاني من الحسنة: فكقول من قال من أهل العلم: إن المراد بالحسنة في هذه الآية: لا إلئه إلا الله، ولا يوجد شيء خير من لا إلئه إلا الله، بل هي أساس الخير كله. والذي يظهر على هذا المعنى أن لفظة خير ليست صيغة تفضيل، وأن المعنى فله خير عظيم عند الله حاصل له منها: منها أي: من قبلها، ومن أجلها، وعليه

فلفظة «من» في الآية كقوله تعالى: ﴿ مِّمَّا خَطِيَّكُنِهِمْ أُغَرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَاراً. وأما على الأول فخير صيغة تفضيل. ويحتمل عندي أن لفظة خير على الوجه الثاني صيغة تفضيل أيضاً، ولا يراد بها تفضيل شيء على لا إلئه إلا الله، بل المراد أن كلمة لا إلئه إلا الله تعبد بها العبد في دار الدنيا، وتعبده بها فعله المحض، وقد أثابه الله في الآخرة على تعبده بها، وإثابة الله فعله جل وعلا، ولا شك أن فعل الله خير من فعل عبده. والعلم عند الله تعالى.

#### ه ٤٤ ٪ ﴿ قُولُهُ تَعَالَىٰ : ﴿ وَهُمْ مِّن فَنَعَ يَوْمَيِذٍ ءَامِنُونَ ۞ .

دلت على معناه آيات من كتاب الله، كقوله تعالى في أمنهم من الفزع: ﴿ لَا يَعْرُنُهُمُ ٱلْفَرَعُ ٱلْأَكْبِكَ مُ وَلَئَلَقَّلَهُمُ ٱلْمَلَيْكِكَ أَلَاكَ الله الله الفزع: ﴿ لَا يَعْرُنُهُمُ ٱلْفَرَعُ الْأَكْبِكَ لَهُمْ جَزَاهُ ٱلضِّعْفِ بِمَا عَمِلُواْ وَهُمْ فِي ٱلْغُرُفَاتِ وقوله تعالى: ﴿ فَأُولَئِيكَ لَهُمْ جَزَاهُ ٱلضِّعْفِ بِمَا عَمِلُواْ وَهُمْ فِي ٱلْغُرُفَاتِ عَامِنَا يَوْمَ الله وقوله تعالى: ﴿ أَفَنَ يُلْقَىٰ فِي ٱلنَّارِ خَيْرٌ أَمْ مَّن يَأْتِيَ عَامِنَا يَوْمَ الْقِينَمَةً ﴾ الآية.

وقوله تعالى: ﴿ وَهُم مِن فَنَع يَوْمَ إِ ﴾ قرأه عاصم، وحمزة، والكسائي بتنوين فزع، وفتح ميم يومئذ، وقرأه الباقون بغير تنوين، بل بالإضافة إلى يومئذ، إلا أن نافعاً قرأ بفتح ميم يومئذ مع إضافة فزع إليه، وقرأ ابن كثير، وابن عامر، وأبو عمرو بإضافة فزع إلى يومئذ، مع كسر ميم يومئذ. وفتح الميم وكسرها من نحو يومئذ قد أوضحناه بلغاته وشواهده العربية مع بيان المختار من اللغات في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَسَلَامٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيُوْمَ لَيْهِ وَلَا وَيُوْمَ وَلِدَ وَيُوْمَ لَلْهِ وَيُوْمَ وَلِدَ وَيُوْمَ وَلِدَ وَيُوْمَ وَلِدَ وَيَوْمَ وَلِدَ وَيُوْمَ وَلِدَ وَيُوْمَ وَلِدَ وَيُوْمَ وَلِدَ وَيَوْمَ وَلِدَ وَيُوْمَ وَلِدَ وَيَوْمَ وَلِدَ وَيُومَ وَلِدَ وَيَوْمَ وَلِدَ وَيُومَ وَلِدَ وَيَوْمَ وَلِدَ وَيُومَ وَلِدَ وَيَوْمَ وَلِدَ وَيَعْمَ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَيُومَ وَلِدَ وَيَوْمَ وَلِهَ وَلِهُ وَيُومَ وَلِهَ وَلَهُ وَلَوْمَ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَوْمَ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَاهُ وَلَوْمَ وَلَهُ وَلَيْرَامِ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَوْمَ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَوْمَ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَوْلُهُ وَلَوْمَ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَوْمَ وَلِهُ وَلِ

قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن جَاءَ بِالسَّيِئَةِ فَكُبّتَ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِهَلَ تُجْزَوْنَ فَي النَّارِهَلَ تَحْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ إِنَّ إِلَى .

قال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية: وقال ابن مسعود، وابن عباس، وأبو هريرة، وأنس بن مالك رضي الله عنهم، وعطاء، وسعيد بن جبير، وعكرمة، ومجاهد، وإبراهيم النخعي، وأبو وائل، وأبو صالح، ومحمد ابن كعب، وزيد بن أسلم، والزهري، والسدي، والضحاك، والحسن، وقتادة، وابن زيد في وقوله تعالى: ﴿وَمَن جَآءَ بِالسَّيِتَةِ ﴾ يعني: الشرك.

وهذه الآية الكريمة تضمنت أمرين:

الأول: أن من جاء ربه يوم القيامة بالسيئة كالشرك يكب وجهه في النار.

/ والثاني: أن السيئة إنما تجزى بمثلها من غير زيادة، وهذان ٤٤٦ الأمران جاءا موضحين في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في الأول منهما: ﴿ إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبَّهُ مُحْدِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَىٰ ﴿ فَهَا مُو حَمَن جَاءً بِالسّيِئَةِ فَلَا يُحْزَى إِلَّا مِثْلَهَا ﴾ وكقوله تعالى في الثاني منهما: ﴿ وَمَن جَاءً بِالسّيِئَةِ فَلَا يُجْزَى الّذِينَ عَمِلُوا السّيِعَاتِ إِلَّا مِثْلَهَا ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ وَمَن جَاءً بِالسّيِئَةِ فَلَا يُجْزَى الّذِينَ عَمِلُوا السّيِعَاتِ إِلَّا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ .

وإذا علمت أن السيئات لا تضاعف، فاعلم أن السيئة قد تعظم فيعظم جزاؤها بسبب حرمة المكان، كقوله تعالى: ﴿ وَمَن يُرِدّ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْمِ إِنَّا يَعْدَابٍ أَلِيمِ ﴿ أَن عَذَابٍ أَلِيمِ ﴿ أَن عَذَابٍ أَلِيمِ ﴿ أَن عَذَابٍ أَلِيمِ اللَّهِ الرَّمان، كقوله تعالى في الأشهر الحرم: ﴿ فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِنَّ أَنفُسَكُمُّ ﴾.

وقد دلت آيات من كتاب الله أن العذاب يعظم بسبب عظم

الإنسان المخالف، كقوله تعالى في نبينا على: ﴿ وَلَوْلَا أَن ثَبَّنْكَ لَقَدْ كَدِتُ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْنَا قَلِيلًا ﴿ إِذَا لَا لَا لَا اللّهُ اللّهِ عَمْفَ الْحَيْوةِ وَضِعْفَ الْمَمَاتِ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ نَقَوَلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴿ لَأَخَذْنَا مِنْهُ الْمَمَاتِ ﴾ وقوله تعالى في أزواجه على بِاللّيمِينِ ﴿ يُلْكِينِ ﴾ الآية، وكقوله تعالى في أزواجه على إلَيْمِينِ ﴾ الآية، وكقوله تعالى في أزواجه على الآية، وقد قدمنا طرفاً من الكلام على هذا في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِذَا لَا ذَفْنَكَ ضِعْفَ الْحَيْوةِ وَضِعْفَ الْمَمَاتِ ﴾ مع تفسير الآية، ومضاعفة السيئة المشار إليها في هاتين الآيتين، إن كانت بسبب عظم الذنب، حتى صار في عظمه كذنبين، فلا إشكال، وإن كانت مضاعفة الميئة كانت هاتان الآيتان مخصصتين للآيات المصرحة بأن السيئة كانت هاتان الآيتان مخصصتين للآيات المصرحة بأن السيئة لا تجزى إلاَّ بمثلها، والجميع محتمل. والعلم عند الله تعالى.

قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا آُمُرِتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَكَذِهِ ٱلْبَلْدَةِ ﴾.

٤٤٧ / جاء معناه موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا اللّهَ اللّهُ اللّ

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَأُمِرْتُ أَنَّ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ۞ وَأَنْ أَتَلُواْ الْقُرْءَانَ ﴾ .

قد قدمنا الآيات التي فيها زيادة إيضاح لقوله: ﴿ وَأُمِرْتُ أَنَّ أَكُونَ مِنْ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَأُمِرْتُ أَنَّ أَكُونَ أَلْمَامُ فِي الكلام على قوله تعالى: ﴿ أُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ أَلَّ مَنْ أَسَادً ﴾ الآية .

وقد قدمنا الآيات الموضحة لقوله تعالى هنا: (وأن أتلوا القرآن) في سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَٱتْلُمَا أُوحِىَ إِلْيَكَ مِنْ كِتَاكِرَبِكُ ﴾ الآية.

### \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن ضَلَّ فَقُلَّ إِنَّمَاۤ أَنَاْمِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ وَمَن ضَلَّ فَقُلَّ إِنَّكُ أَنَّا مُنافِدِينَ ﴿ وَمَن ضَلَّ فَقُلَّ إِنَّكُ أَنَّا مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ وَمَن ضَلَّ فَقُلَّ إِنَّكُمْ آَنُنا مُنافِدِينَ ﴿ وَمَن ضَلَّ فَقُلَّ إِنَّكُمْ آَنُنا مُنافِدِينَ اللَّهُ \* .

جاء معناه مبيناً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَكَغُ وَعَلَيْنَا ٱلْجِسَابُ ۞ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ نَذِيرٌ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ۞ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ فَنُولً عَنَّهُمْ فَمَا أَنتَ بِمَلُومٍ ۞ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

## قوله تعالىٰ: ﴿ وَقُلِ خَمَدُ لِلَّهِ سَيُرِيكُمْ ءَايَكِهِ وَفَعَرِفُونَهَأَ ﴾ .

جاء معناه في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ اللَّهُمُ أَنَّهُ الْحَقُّ ﴾.

#### \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِغَلْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ ﴾.

جاء معناه موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَكَ ٱللَّهَ غَلِفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّلِلِمُونَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَنْرُ ﴿ اللَّهِ عَلَى خَيْرَ ذَلْكَ مِنِ الآياتِ.

وقرأ نافع وابن عامر وحفص عن عاصم: عما تعملون بتاء الخطاب، وقرأ الباقون عما يعملون بياء الغيبة.









201

# إِنْ لِنَا اللَّهِ الْحَالَ ا

قوله تعالى: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِ
 ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمُ أَبِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَرِثِينَ ۞

قد قدمنا أن قوله هنا: ﴿ وَثُرِيدُ أَن نَمُنَ عَلَى الّذِيبَ اَسْتُضْعِفُوا ﴾ هو الكلمة في قوله تعالى: ﴿ وَتَمَتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ الْحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسَرَهِيلَ ﴾ الآية. ولم يبين هنا السبب الذي جعلهم به أئمة جمع إمام، أي: قادة في الخير، دعاة إليه على أظهر القولين. ولم يبين هنا أيضاً الشيء الذي جعلهم وارثيه، ولكنه تعالى بين جميع ذلك في غير هذا الموضع، فبين السبب الذي جعلهم به أئمة في قوله تعالى: ﴿ وَيَحَعَلْنَا مِنْهُمْ آبِمَةُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبُواً وَكَانُواْ بِعَالِينَا يُوقِنُونَ الله فالصبر واليقين، هما السبب في ذلك، وبين الشيء الذي جعلهم له وارثين بقوله: ﴿ وَأَورَثَنَا الْقَوْمُ الَّذِيبَ كَانُواْ يُسْتَضَعَفُوبَ مَشَيْوِ الْأَرْضِ وَالْذِي جَعلهم له وَمَعْنَرِبَهَا ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ كَمْ تَرَكُواْ مِن جَنَّتِ وَعُيُونٍ فَي كَذَاكِ وَاقَرَثَنَاهَا قَوْمًا ءَاخُرِينَ فَي وَقُوله تعالى: ﴿ كَمْ تَرَكُواْ مِن جَنَّتِ وَعُيُونٍ فَي كَذَاكِ وَاقَرَثَنَاهَا قَوْمًا ءَاخُرِينَ فَي كَذَاكِ وَقُوله تعالى: ﴿ كَمْ تَرَكُواْ مِن جَنَّتِ وَعُيُونٍ فَي كَذَاكِ وَاقَرَثَنَاهَا قَوْمًا ءَاخُرِينَ فَي كَذَاكِ وَاقْرَثَنَاهَا قَوْمًا ءَاخُرِينَ فَي كَذَاكِ وَاقَرَثَنَاهَا فَوْمًا ءَاخُرِينَ فَي كَذَاكِ وَاقْرَثَنَاهَا قَوْمًا عَاخُرِينَ فَي كَذَاكِ وَاقْرَثَنَاهَا فَوْمًا عَاخُرِينَ فَي كَذَاكِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَاهُ وَمُعَامِ كَرِيمٍ فَي كَذَاكِ وَاقْرَثَنَاهَا فَوْمًا عَاخُرِينَ فَي كَذَالِكَ وَاقْرَثَنَاهَا فَوْمًا عَلَى الله عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَاهُ عَمْ كَنَاكُ وَاقُولُهُ عَلَى اللهُ عَلَاهُ وَمُعُونٍ وَمُقَامِ كَرِيمٍ فَي كَذَاكُ فَي كَانُوا فِيهَا فَكَعَلَى وَعُمُونٍ وَمُقَامِ كَرِيمٍ فَي كَنْ اللهُ وَاقْرَثَنَاهَا بَوْعَ اللهُ عَالُولُ فَي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ وَلَا عَلَى اللهُ عَلَمُ عَلَاهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الهُ عَلَاهُ عَلَيْكُولُوا عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَاهُ عَلَى

# \* قوله تعالىٰ: ﴿ فَالنَّقَطَهُ وَ مَالُ فِرْعَوْنَ لِيكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَرَنّا ﴾.

اعلم أن التحقيق \_ إن شاء الله \_ أن اللام في قوله: ﴿ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا ﴾ لام التعليل المعروفة بلام كي، وذلك على سبيل الحقيقة، لا المجاز، ويدل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلّا أَن يَشَآءَ اللّهَ ﴾.

وقال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية: ولكن إذا نظر إلى معنى السياق، فإنه تبقى اللام للتعليل؛ لأن معناه: أن الله تعالى قيضهم لالتقاطه؛ ليجعله عدواً لهم وحزناً، فيكون أبلغ في إبطال حذرهم منه. انتهى محل الغرض من كلامه. وهذا المعنى هو التحقيق في الآية إن شاء الله تعالى، ويدل عليه قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَشَاءُ وَنَ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللهُ كما بينا وجهه آنفاً.

وبهذا التحقيق تعلم أن ما يقوله كثير من المفسرين، وينشدون له الشواهد من أن اللام في قوله: ليكون: لام العاقبة، والصيرورة خلاف الصواب، وأن ما يقوله البيانيون من أن اللام في قوله: ليكون فيها استعارة تبعية في متعلق معنى الحرف، خلاف الصواب أيضاً.

وإيضاح مراد البيانيين بذلك هو أن من أنواع تقسيمهم لما يسمونه الاستعارة التي هي عندهم مجاز، علاقته المشابهة أنهم يقسمونها إلى استعارة أصلية، واستعارة تبعية، ومرادهم بالاستعارة الأصلية: الاستعارة في أسماء الأجناس الجامدة والمصادر، ومرادهم بالاستعارة التبعية قسمان:

أحدهما: الاستعارة في المشتقات كاسم الفاعل والفعل.

والثاني: الاستعارة في متعلق معنى الحرف، وهو المقصود بالبيان.

فمثال الاستعارة الأصلية عندهم: رأيت أسداً على فرسه، ففي لفظة أسد / في هذا المثال: استعارة أصلية تصريحية عندهم، فإنه ٤٥٣ أراد تشبيه الرجل الشجاع بالأسد؛ لعلاقة الشجاعة، فحذف المشبه الذي هو الرجل الشجاع، وصرح بالمشبه به الذي هو الأسد، على سبيل الاستعارة التصريحية، وصارت أصلية؛ لأن الأسد اسم جنس جامد.

ومثال الاستعارة التبعية في المشتق عندهم قولك: الحال ناطقة بكذا، فالمراد عندهم: تشبيه دلالة الحال بالنطق بجامع الفهم، والإدراك بسبب كل منهما، فحذف الدلالة التي هي المشبه، وصرح بالنطق الذي هو المشبه به على سبيل الاستعارة التصريحية، واشتق من النطق اسم الفاعل الذي هو ناطقة، فجرت الاستعارة التبعية في اسم الفاعل الذي هو ناطقة، وإنما قيل لها: تبعية؛ لأنها إنما جرت فيه تبعاً لجريانها في المصدر الذي هو النطق؛ لأن المشتق تابع للمشتق منه، ولا يمكن فهمه بدون فهمه، وهذا التوجيه أقرب من غيره مما يذكرونه من توجيه ما ذكر.

ومثال الاستعارة التبعية عندهم في متعلق معنى الحرف في زعمهم هذه الآية الكريمة، قالوا: اللام فيها كلفظ الأسد في المثال الأول، فإنه أطلق على غير الأسد؛ لمشابهة بينهما، قالوا: وكذلك اللام أصلها موضوعة للدلالة على العلة الغائية، وعلة الشيء الغائية: هي ما يحمل على تحصيله؛ ليحصل بعد حصوله، قالوا: والعلة الغائية للالتقاط في قوله تعالى: فالتقطه هي المحبة والنفع والتبني، أي: اتخاذهم موسى ولداً، كما صرحوا بأن هذا هو الباعث لهم على التقاطه وتربيته في قوله تعالى عنهم: ﴿ قُرَتُ عَيْنِ لِي وَلَكُ لاَ نَقْتُ الوَهُ عَسَى النقاط، التقاط، وتربيته في قوله تعالى عنهم: ﴿ قُرَتُ عَيْنِ لِي وَلَكُ لاَ نَقْتُ الْوَهُ عَسَى النه التقاط، لتحصل لهم هذه العلة الغائية عندهم هي التي حملتهم على التقاطه، لتحصل لهم هذه العلة بعد الالتقاط.

قالوا: ولما كان الحاصل في نفس الأمر بعد الالتقاط، هو ضد المحوه / وأملوه، وهو العداوة، والحزن، شبهت العداوة والحزن الحاصلات بالالتقاط بالمحبة والتبني والنفع، التي هي علة الالتقاط الغائية بجامع الترتب في كل منهما، فالعلة الغائية: تترتب على معلولها دائماً ترتب رجاء للحصول، فتبنيهم لموسى ومحبته كانوا يرجون ترتبهما على التقاطهم له، ولما كان المترتب في نفس الأمر على التقاطهم له، هو كونه عدواً لهم وحزناً، صار هذا الترتب الفعلي شبيها بالترتب الرجائي، فاستعيرت اللام الدالة على العلة الغائية المشعرة بالترتب الرجائي للترتب الحصولي الفعلي الذي لا رجاء فيه.

وإيضاحه: أن ترتب الحزن والعداوة على الالتقاط أشبه ترتب المحبة والتبني على الالتقاط، فأطلقت لام العلة الغائية في الحزن والعداوة، لمشابهتهما للتبني والمحبة في الترتب، كما أطلق الأسد على الرجل الشجاع؛ لمشابهتهما في الشجاعة.

وبعض البلاغيين يقول في هذا: جرت الاستعارة الأصلية أولاً بين المحبة والتبني، وبين العداوة والحزن اللذين حصولهما هو المجرور، فكانت الاستعارة في اللام تبعاً للاستعارة في المجرور؛ لأن اللام لا تستقل، فيكون ما اعتبر فيها تبعاً للمجرور، الذي هو متعلق معنى الحرف، وبعضهم يقول: فجرت الاستعارة أولاً في العلية والغرضية، وتبعيتها في اللام، وهناك مناقشات في التبعية في معنى الحرف تركناها؛ لأن غرضنا بيان مرادهم بالاستعارة التبعية في هذه الآية بإيجاز.

وإذا علمت مرادهم بما ذكر، فاعلم أن التحقيق إن شاء الله هو ما قدمنا، وقد أوضحنا في رسالتنا المسماة (منع جواز المجاز في المنزل للتعبد والإعجاز) أن التحقيق: أن القرآن لا مجاز فيه، وأوضحنا ذلك بالأدلة الواضحة.

/ وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ ٥٥٤ وَجُنُودَهُمَا كَانُواْ خَلَطِعِينَ ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ ٥٥٤ وَجُنُودَهُمَا كَانُواْ خَلَطِعِينَ ﴾ أي: مرتكبين الخطيئة التي هي الذنب العظيم، كقوله تعالى: ﴿ مِّمَّا خَطِيَّكَ بِمِمْ أُغُرِقُواْ فَادَّخِلُواْ فَارَا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ بَكِنَ مَن كُسَبَ سَيِّئَةً وَأَحَطَتْ بِهِ - خَطِيَّتَتُهُ وَ الآية.

ومن إطلاق الخاطىء على المذنب العاصي قوله تعالى: ﴿ وَلَا طَعَامُ إِلَّا مِنْ غِسَلِينِ ﴿ وَلَا الْخَطْفُونَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ نَاصِيَةِ كَذِبَةٍ خَاطِئَةٍ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّكِ كَذِبَةٍ خَاطِئَةٍ ﴾ وقوله: ﴿ إِنَّكِ كُنتِ مِنَ ٱلْخَاطِئِينَ ﴾ والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى : ﴿ فَقَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُوا ۚ إِنِّ ءَانَسْتُ نَارًا ﴾ .

قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية في سورة مريم.

واعلم أنا ربما تركنا كثيراً من الآيات التي تقدم إيضاحها من غير إحالة عليها؛ لكثرة ما تقدم إيضاحه.

\* قوله تعالى: ﴿ وَأَتَبَعْنَاهُمْ فِي هَاذِهِ ٱلدُّنَيَا لَعَنَاةً وَيَوْمَ
 ٱلْقِياَمَةِهُم مِّنَ ٱلْمَقْبُوحِينَ ﴿ وَأَتَبَعْنَاهُمْ فِي هَاذِهِ ٱلدُّنِيَا لَعَنَاةً وَيَوْمَ

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ هُم مِّنَ الْمَقْبُوجِينَ ﴿ هُم مِّنَ الْمَعْدِينَ، الْمَعْدِينَ، ولا يخفى أن المقبوحين اسم مفعول قبحه إذا صيره قبيحاً. والعلم عند الله تعالى.

قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَاكِنَ اللَّهَ يَهْدِى
 مَن يَشَآءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْ تَدِينَ شَيْ ﴾.

٤٥٠ / ذكر جلّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن نبيه ﷺ لا يهدي من أحب هدايته، ولكنه جلّ وعلا هو الذي يهدي من يشاء هداه، وهو أعلم بالمهتدين.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ إِن تَحْرِضَ عَلَىٰ هُدَنهُمْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُّ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ فِتَنْتَهُمْ فَلَن تَمْلِكَ لَهُمْ مِنَ ٱللَّهِ شَيْعًا أَوْلَكُمْكُ ٱللَّهُ مِنَ ٱللَّهِ شَيْعًا أَوْلَكُمْكُ ٱللَّهِ مَا اللَّيات أَوْلَكُمْكُ ٱللَّهِ مَا اللَّيات اللَّهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ اللَّهِ الله غير ذلك من الآيات كما تقدم إيضاحه.

وقوله: ﴿ وَهُو أَعَلَمُ بِٱلْمُهَتَدِينَ ﴿ جَاءَ مَعَنَاهُ مُوضِحاً فَي آياتَ كَثيرة ، كَقُولُه: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعَلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِدٍ وَهُو أَعَلَمُ بِمَن اَهْتَدَىٰ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ مَن يَضِلُ عَن سَبِيلِدٍ وَهُو أَعْلَمُ وَقَـولـ هُ تعـالـى: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ مَن يَضِلُ عَن سَبِيلِدٍ وَهُو أَعْلَمُ وَقَـولـ هُ تعـالـى: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ مَن يَضِلُ عَن سَبِيلِدٍ وَهُو أَعْلَمُ

والآيات بمثل ذلك كثيرة، وقد أوضحنا سابقاً أن الهدى المنفى عنه على في قوله تعالى هنا: ﴿ إِنَّكَ لاَ تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ الهدى المنفى عنه على في قوله تعالى هنا: ﴿ إِنَّكَ لاَ تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ هو هدى التوفيق؛ لأن التوفيق بيد الله وحده، وأن الهدى المثبت له على قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ شَيْ ﴾ هو هدى الدلالة على الحق والإرشاد إليه، ونزول قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لاَ تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ في أبي طالب مشهور معروف.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا كُنتَ تَرْجُواْ أَن يُلْفَى إِلَيْكَ ٱلْكِتَبُ إِلَارَحْمَةً مِّن رَبِّكُ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في أول سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ اَلَذِي ٓ أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْبَ ﴾ الآية.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَامُ ﴾.

/كقوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْقَىٰ وَجَهُ رَبِّكَ ذُو اَلْجَلَالِ ٤٥٧ وَأَلْإِكْرَامِ ۞ وَيَبْقَىٰ وَجَهُ رَبِّكَ ذُو اَلْجَلَالِ ٤٥٧ وَأَلْإِكْرَامِ ۞ والوجه من الصفات التي يجب الإيمان بها مع التنزيه التام عن مشابهة صفات الخلق، كما أوضحناه في سورة الأعراف وفي غيرها.

#### \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَهُ ٱلْحُكْمُ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ الْحَدَا شَيْ ﴾ وقد تركنا ذكر إحالات كثيرة في سورة القصص هذه.





# يِنَّ الْمُثَالِّيَ الْمُثَالِّيَّ الْمُثَالِّيِّ سُورة العنكبوت



173

## ر ينسب إِنْهُ ٱلْحَزَالُحِثِ مِ

\* قوله تعالىٰ: ﴿ الْمَ آنَ أَكُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ النَّاسُ أَن يُثْرَكُوا أَن يَقُولُوا اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللّ

قد قدمنا الكلام على الحروف المقطعة مستوفىً في أول سورة هود. والاستفهام في قوله: أحسب الناس: للإنكار.

والمعنى: أن الناس لا يتركون دون فتنة، أي: ابتلاء واختبار، لأجل قولهم: آمنا، بل إذا قالوا: آمنا فتنوا، أي: امتحنوا واختبروا بأنواع الابتلاء، حتى يتبين بذلك الابتلاء الصادقُ في قوله: آمنا من غير الصادق.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة جاء مبيناً في آيات أخر من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَذْخُلُوا الْجَنَكَةَ وَلَمّا يَأْتِكُم مَّشُلُ الّذِينَ خَلُوا مِن قَبْلِكُم مَّسَّتُهُمُ الْبَأْسَاةُ وَالضَّرَّاهُ وَدُلْزِلُوا حَتَى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللَّهِ أَلا إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرِبِبُ ﴿ وقوله: الرَّسُولُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللَّهِ أَلا إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرِبِبُ ﴿ وقوله: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا الْجَنَةَ وَلَمّا يَعْلَمِ اللّهُ الَّذِينَ جَلهَكُوا مِنكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابِدِينَ وَنَهُ الْمُجَلِهِدِينَ مِنكُم اللّهُ اللّذِينَ جَلهَكُوا أَلْمُجَلِهِدِينَ مِنكُم الصَّابِدِينَ وَنَهُ اللّهُ اللّهُ لِينَدَر الْمُوجِهِدِينَ مِنكُم وَلِللّهُ وَلَكَانَ اللّهُ لِينَذَر الْمُوجِهِدِينَ عَلَى اللّهُ لِينَدَر الْمُوجِهِدِينَ عَلَى اللّهُ لِينَدَر الْمُوجِهِدِينَ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ لِينَدَر الْمُوجِهِدِينَ عَلَى مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَى يَعِيزَ الْخِينَ مِن الطّيّبِ ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ وَلِيبَتَالِي اللّهُ اللّهُ لِينَدَر الْمُوجِهِدِينَ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ لِينَدَر الْمُؤْمِنِينَ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّه

الله مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللّهُ عَلِيمُ إِذَاتِ الصَّدُورِ ﴿ اللّهُ مَا فِي مُلْوَلِهِ وَلَا اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ وَلَا رَسُولِهِ وَلَا اللّهُ وَمِنِينَ وَلِيجَةً وَاللّهُ خَبِيرٌ بِمَا يَتَّاجِذُوا مِن دُونِ اللّهِ وَلَا رَسُولِهِ وَلَا اللّهُ وَمِنِينَ وَلِيجَةً وَاللّهُ خَبِيرٌ بِمَا يَتَّامِلُونَ وَلِيجَةً وَاللّهُ خَبِيرٌ بِمَا يَتَّامِلُونَ وَقِيدَ أَسَار تعالى تَعْمَلُونَ وَقِيدَ أَسَار تعالى اللهِ مَلُونَ وَقِيد أَسَار تعالى إلى ذلك بقوله هنا: ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَا الّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيْعَلَمَنَ اللّهُ الّذِينَ صَدَقُوا ﴾ الآية.

٤٦٢ / وقد بينت السنّة الثابتة أن هذا الابتلاء المذكور في هذه الآية يبتلى به المؤمنون على قدر ما عندهم من الإيمان، كقوله ﷺ: «أشد الناس بلاء الأنبياء ثم الصالحون ثم الأمثل فالأمثل».

\* قوله تعالىٰ: ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ أَن يَسْبِقُونَا سَآءَ مَا يَعْكُمُونَ ﴿ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له.

قوله تعالى: ﴿ وَوَصِّينَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حُسَمًا ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِأَلْوَالِدَيْنِ إِلَّا اللَّهِ عَلَى قوله تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِأَلْوَالِدَيْنِ إِلَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

قوله تعالىٰ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِٱللَّهِ فَإِذَآ أُوذِى فِي ٱللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ ﴾.

يعني أن من الناس من يقول: آمنا بالله بلسانه، فإذا أوذي في الله، أي: آذاه الكفار إيذاءهم للمسلمين جعل فتنة الناس صارفة له عن الدين إلى الردة ـ والعياذ بالله ـ كعذاب الله، فإنه صارف رادع

عن الكفر والمعاصي. ومعنى فتنتة الناس: الأذى الذي يصيبه من الكفار. وإيذاء الكفار للمؤمنين من أنواع الابتلاء الذي هو الفتنة، وهذا قال به غير واحد.

وعليه فمعنى الآية الكريمة كقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللَّهَ عَلَى حَرْفِ فَإِنَّ أَصَابَهُ وَنْ نَتُ ٱللَّانِيَا عَلَى وَجْهِهِ عَلَى وَجْهِمِ مَن يَعْبُدُ ٱلدُّنِيَا وَالْاَحِرَةُ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْاَحِرَةُ ذَلِكَ هُو ٱلْخُسُرَانُ ٱلْمُبِينُ ﴿ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَإِن جَآءَ نَصْرٌ مِن رَّبِّكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمُ \* .

/ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن المنافقين الذين ٤٦٣ يقولون: آمنا بألسنتهم ولم تؤمن قلوبهم إذا حصل للمسلمين من الكفار أذى، وهم معهم جعلوا فتنة الناس، أي: أذاهم كعذاب الله وأنه إن جاء نصر من الله لعباده المؤمنين، فنصرهم على الكفار، وهزموهم وغنموا منهم الغنائم قال أولئك المنافقون: ألم نكن معكم، يعنون أنهم مع المؤمنين ومن جملتهم، يريدون أخذ نصيبهم من الغنائم.

وهذا المعنى جاء في آيات أخر من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَكَرَبُّصُونَ بِكُمْ فَإِن كَانَ لَكُمْ فَتَحُ مِّنَ اللَّهِ قَالُواْ أَلَمْ نَكُن مّعَكُمْ وَإِن كَانَ لِكُمْ فَتَحُ مِّنَ اللَّهِ قَالُواْ أَلَمْ نَكُن مّعَكُمْ وَنَمْنَعَكُم مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وقوله للكيفرِين نصيبُ قَالُواْ أَلَمْ نَسْتَخُوذُ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعَكُم مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنكُولَمَن لَيُبَطِّنَنَ فَإِنْ أَصَابَكُمْ فَضَلُ مِن اللهِ لَيقُولَنَ كَأَن لَمْ تَكُن بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ مَعَهُمْ شَهِيدًا ﴿ وَلَا تَدَمَن اللهِ لَيقُولَنَ كَأَن لَمْ تَكُن بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ مَوَدَةٌ لَا يَكُولُونَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ وَقَد قدمنا طرفا من هذا في سورة النساء.

وقد بين تعالى أنهم كاذبون في قولهم: إنا كنا معكم، وبين أنه عالم بما تخفي صدورهم من الكفر والنفاق بقوله: ﴿ أَوَ لَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ أَوَ لَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ أَنَ كَالِمِينَ ﴿ أَنَا كُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَالِمُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّلْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنَا اللَّهُ م

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ اَتَّبِعُواْ سَيِيلَنَا وَلْنَحْوِلْ خَطَايَكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَلَيُسْتَكُنَّ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ عَمَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ شَيْ ﴾.

٤٦٤ / \* قوله تعالىٰ: ﴿ فَأَنْجَيْنَكُ وَأَصْحَبَ ٱلسَّفِينَةِ وَجَعَلْنَكُهَا َ عَالِيهُ وَجَعَلْنَكُهَا َ عَالِيهُ وَجَعَلْنَكُهَا عَالِيهُ وَجَعَلْنَكُهَا وَعَيْرُهَا.

وقوله تعالى هنا: ﴿ وَجَعَلْنَهَا ءَاكِةً لِلْعَكَمِينَ ۞ ﴿ يعني سفينة نوح، كقوله تعالى: ﴿ وَءَايَةٌ لَمُمْ أَنَا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ۞ وَخَلَقْنَا لَمُمْ مِن مِثْلِهِ عَالَيْ الْمَشْحُونِ ۞ وَخَلَقْنَا لَمُمْ مِّن مِثْلِهِ عَا يَزَكِبُونَ ۞ ﴾ ونحو ذلك من الآيات.

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَٱبْنَعُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقِ وَٱعْبُدُوهُ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِّنَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ شَيْءًا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ النَّهِ وَفي سورة الفرقان.

 \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَالَ إِنَّمَا ٱتَّخَذْتُر مِّن دُونِ ٱللَّهِ أَوْئِنَا مَودَةً بَنِكُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَمَا لَكُمْ مِّن نَصِرِينَ ﴿ وَمَا لَكُمْ مِّن نَصِرِينَ ﴿ وَمَا لَكُمْ مِّن نَصِرِينَ ﴿ وَمَا لَكُمْ مِّن اللَّهِ مَا لَكُمْ مِن اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْحُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿حَقَّى إِذَا ٱدَّارَكُواْ فِيهَا جَيِعًا قَالَتْ أُخْرَىهُمْ لِأُولَىٰهُمْ رَبَّنَا هَتَوُلَآ إَضَالُونَا﴾ الآية. وفي سورة الفرقان وغير ذلك.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ ٱلنُّهُوَّةَ وَٱلْكِئْبَ ﴾.

الضمير في قوله: ذريته راجع إلى إبراهيم.

والمعنى: أن الأنبياء والمرسلين الذين أنزلت عليهم الكتب بعد إبراهيم /كلهم من ذرية إبراهيم. وما ذكره هنا عن إبراهيم ذكر في ٤٦٥ سورة الحديد: أن نوحاً مشترك معه فيه، وذلك واضح؛ لأن إبراهيم من ذرية نوح مع أن بعض الأنبياء من ذرية نوح دون إبراهيم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِمَا ٱلنَّبُوَّةَ وَالْسَحَتَنَا فِي ذُرِّيَّتِهِمَا ٱلنَّبُوَّةَ وَالْسَحَتَنَا فِي ذُرِّيَّتِهِمَا ٱلنَّبُوَّةَ

عالىٰ: ﴿ وَءَاتَيْنَكُ أَجْرَهُ فِى ٱلدُّنْيَا ۚ وَإِنَّهُ فِى ٱلْآنِيَا ۚ وَإِنَّهُ فِى ٱلْآخِرَةِ
 لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ وَءَاتَيْنَكُ أَجْرَهُ فِى ٱلدُّنْيَا ۚ وَإِنَّهُ فِى ٱلْآخِرَةِ

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه آتى إبراهيم أجره، أي: جزاء عمله في الدنيا، وإنه في الآخرة أيضاً من الصالحين.

وقال بعض أهل العلم: المراد بأجره في الدنيا: الثناء الحسن عليه في دار الدنيا من جميع أهل الملل على اختلافهم إلى كفار ومؤمنين. والثناء الحسن المذكور هو لسان الصدق في قوله: ﴿وَأَجْعَلَ

لِي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴿ وَإِنَّهُ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّدِلِحِينَ ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيتًا ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَإِنَّهُ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّدِلِحِينَ ﴿ لَا يخفَى أَن الصلاح في الدنيا يظهر بالأعمال الحسنة وسائر الطاعات، وأنه في الآخرة يظهر بالجزاء الحسن وقد أثنى الله في هذه الآية الكريمة على نبيه إبراهيم عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، وقد أثنى على إبراهيم أيضاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ الّذِي وَفَى اللهُ مِن المُشْرِكِينَ الصَّا فِي آيَاتُ أَمْدُ وَقُولُه تعالى: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ الّذِي وَفَى المُشْرِكِينَ ﴿ وَوَلُه تعالَى: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ الّذِي وَفَى المُشْرِكِينَ ﴿ وَوَلُه تعالَى: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ الّذِي وَفَى اللهُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ اللهِ عَالَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَاۤ إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَىٰ قَالُوٓاْ إِنَّا مُهْلِكُوۤاْ أَهْلِ هَذِهِ ٱلْقَرْبَةِ ﴾ الآية .

٤٦٠ / قد قدمنا إيضاحه في سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَجَآءَتُهُ ٱلْبُشُرَىٰ يُحُدِدُنَا فِي قَوْمِ لُوطٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مُنَا عَلَى عَبُدِدُنَا فِي قَوْمِ لُوطٍ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّه

قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَتُ رُسُلُنَا لُوطًا ﴾ إلى قوله ﴿ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ لِقَوْمِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّالِي اللَّلْمُ ال

قد قدمنا الآيات الموضحة له مع بعض الشواهد في سورة هود في الكلام على قصة لوط، وفي سورة الحجر.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَ إِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ﴾ إلى قوله ﴿ فِ دَارِهِمْ جَنْمِينَ ﴿ فِي اللَّهِ ﴾ .

تقدم إيضاحه في سورة الأعراف في الكلام على قصته مع قومه وفي الشعراء أيضاً.

\* قوله تعالى: ﴿ وَعَادًا وَثَكُمُودًا وَقَد تَبَيّبَ لَكُمُ مِن مَسَكِنِهِمْ فَصَدَّهُمْ فَصَدَّهُمْ مِن مَسَكِنِهِمْ وَزَيِّبَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عِن السَّبِيلِ وَكَاثُواْ مُسْتَجِرِينَ ﴿ وَقَدُونَ وَهِمَنَ وَهَا كَانُواْ وَلَا السَّبِيلِ وَكَاثُواْ مُسْتَجِينِ فَاسْتَكَبَرُواْ فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُواْ وَلَقَدَ جَآءَهُم مُّوسَى بِالبَيِنَاتِ فَاسْتَكَبَرُواْ فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُواْ سَنِيقِينَ ﴿ وَلَقَدَ جَآءَهُم مَّنَ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا سَنِيقِينَ ﴿ وَكُن أَخَذَنَا بِذَنْبِاتِ فَوَنْهُم مَّنَ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ وَمِنْهُم مَّنَ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ

الظاهر أن قوله: وعادا مفعول به لأهلكنا مقدرة، ويدل على ذلك قوله قبله: ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلرَّجَفَ أَي: أهلكنا مدين بالرجفة، وأهلكنا عاداً. ويدل للإهلاك المذكور قوله بعده: ﴿ وَقَد تَبَيَّرَكَ لَكُمْ مِن مُسَاحِنِهِمْ أَي: هي خالية منهم لإهلاكهم.

وقوله بعده أيضاً: ﴿ فَكُلَّا أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ مِ ٢٠٠٠.

/ وقد أشار جلَّ وعلا في هذه الآيات الكريمة إلى إهلاك عاد، ٤٦٧ وثمود، وقارون، وفرعون، وهامان، ثم صرح بأنه أخذ كلاً منهم بذنبه، ثم فصل على سبيل ما يسمى في البديع باللف والنشر المرتب أسباب إهلاكهم فقال: ﴿ فَمِنْهُم مَّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا ﴾ وهي الريح؛ يعني: عاداً، بدليل قوله: ﴿ وَلَمَا عَادُ فَالْمَلِكُواْ بِرِيحٍ صَرَّصَرٍ عَاتِيةٍ ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلرِّيحَ ٱلْعَقِيمَ ﴿ وَنحو ذلك من الآيات، وقوله: ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ أَخَذَتُهُ ٱلصَّيْحَةُ ﴾ يعني ثمود بدليل قوله تعالى فيهم: ﴿ وَمَنْهُم مَنْ أَخَذَتُهُ ٱلصَّيْحَةُ ﴾ يعني ثمود بدليل قوله تعالى فيهم: ﴿ وَمِنْهُم مَنْ أَخَذَتُهُ ٱلصَّيْحَةُ هُا يَعْنَى ثمود بدليل قوله تعالى فيهم نَعْ وَلَخَذَا أَلَا بُعْدًا لِثَمُودَ ﴿ وَمِنْهُم مَنْ أَخَدُهُ اللّهُ مِنْ أَلَا بُعْدًا لِثَمُودَ ﴿ وَمِنْهُم مَنْ أَنْ تَمُودُا كَ فَرُوا رَبَّهُمُّ أَلَا بُعْدًا لِثَمُودَ ﴿ وَمِنْهُم وقوله: ﴿ وَمِنْهُم مَنْ أَخْرَا كُفَرُوا رَبَّهُمُّ أَلَا بُعْدًا لِثَمُودَ ﴿ وَمِنْهُم وقوله: ﴿ وَمِنْهُم مَنْ الْمَدُوا فِي دِينِهِم مَنْ الْمَادِ الله وَمِنْهُم وَلَوْلَه وَمُولِه وَمُؤْمَلُونَ وَمَالَى فيه : ﴿ فَسَمْنَا فَهُمُ مَنْ أَنْهُمُ مَنْ أَلَا بُعْدًا لِثَمْودَ فَلَه وَلَه تعالى فيه : ﴿ فَسَمْنَا فِيهُ مَنْ أَنْهُمُ وَلَوْلُ عَلَى فيه اللّهِ عَلَى فيه : ﴿ فَسَمْنَا فِيهُ اللّهُ فَلَا فَولُه تعالَى فيه : ﴿ فَسَمْنَا فِيهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلُه تعالَى فيه : ﴿ فَسَمْنَا فِيهُ اللّهُ اللّهُ لَكُولُولُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ مَنْ اللّهُ عَلَا اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

بِهِ ءَ وَبِدَادِهِ ٱلْأَرْضَ ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ أَغْرَفْنَا ﴾ يعني فرعون وهامان بدليل قوله تعالى: ﴿ فُمَّ أَغْرَفْنَا ٱلْآخَرِينَ ﴿ فَكَ أَغْرَفْنَا ٱلْآخَرِينَ ﴿ فَكَ مَن الآيات.

والأظهر في قوله في هذه الآية: وكانوا مستبصرين، أن استبصارهم المذكور هنا بالنسبة إلى الحياة الدنيا خاصة، كما دل عليه قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُونَ ظَلِهِرًا مِّنَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُرْ عَلَيهُ وَلَهُ وَقُوله: ﴿ وَقَالُواْ لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ وَقَالُواْ لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ وَقَالُواْ لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ وَقَالُواْ لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ وَقَالُواْ لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَبِ السَّعِيرِ ﴿ وَقَالُواْ لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَبِ السَّعِيرِ ﴿ وَقَالُواْ لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ لَوْ يَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَبِ السَّعِيرِ ﴿ وَقَالُواْ لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَبِ السَّعِيرِ ﴿ وَقَالُواْ لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَلَا عَلَيْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللّهُ الل

وقوله: ﴿ وَمَا كَانُواْ سَكِيقِينَ ۞ كقوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّئَاتِ أَن يَسْبِقُونَاْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ۞ ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللهِ أَوْلِينَ اللهِ أَوْلِينَ كَمَثُلِ الْعَنكُبُوتِ اللهِ أَوْلِينَ كَمَثُلِ الْعَنكُبُوتِ اللهِ أَوْلِينَ أَوْهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنكُبُوتِ لَبَيْتُ الْعَنكُبُوتِ لَوْ اللهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن الْعَنكُبُوتِ لَوْ الْعَنْ اللهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن الْعَنْ اللهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مِن شَحْءً وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ شَيْ وَتِلْكَ الْأَمْثُلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهُ كَا إِلَا الْعَلِمُونَ شَهِ .

٤٦٨ / قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأعراف في الكلام
 على قوله تعالى: ﴿ فَشَلُهُ كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ ﴾ الآية، وفي مواضع أخر.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ ٱتۡلُ مَاۤ أُوحِى إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِئْبِ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَأَتْلُ مَا أُوحِىَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكَ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ.﴾ الآية.

قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّكَافَةَ إِنَ ٱلصَّكَافَةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكِرِ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوٰةَ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَلَا تَحْدَدِلُوٓا أَهْلَ ٱلْكِتَبِ إِلَّا بِاللَّهِ هِيَ
 أَحْسَنُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ ﴿ .

قد قدمنا إيضاحه، وتفسير إلاَّ الـذيـن ظلمـوا منهـم في آخر سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَجَادِلْهُم بِأَلَقِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ يُتَلَى عَلَيْهِمْ الْإِنَ فِي ذَلِكَ لَرَحْكَةً وَذِكْرَى لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ شَيْهُ.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في أول سورة الكهف، وفي آخر سورة طه في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ تَأْتِهِم بَيِّنَةُ مَا فِي ٱلصُّحُفِ ٱلأُولِى ﷺ وغير ذلك.

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ وَلَوْلَا أَجَلُ مُسَمَّى ٤٦٩ لَّنَاءَ هُرُ ٱلْعَذَابُ وَلِيَأْنِيَّهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ۞ يَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةُ إِٱلْكَفِرِينَ ۞ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مَا عِندِى مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِدِيْ ﴾ وفي سورة يونس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَثُمُ إِذَا مَا وَقَعَ ءَامَننُم بِدِي عَالَى نَا الْكُلْمُ بِدِهِ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَالِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَا

تَسْتَعْجِلُونَ ۞﴾ وفي سورة الرعد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلسَّيِتَـُةِ قَبَـٰلَ ٱلْحَسَـنَةِ ﴾ الآية.

قوله تعالىٰ: ﴿ يَنعِبَادِىَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ۚ إِنَّ ٱرْضِى وَسِعَةٌ فَإِيَّنَى فَاعْبُدُونِ رَبَّ ﴾.

نادى الله جلَّ وعلا عباده المؤمنين، وأكد لهم أن أرضه واسعة، وأمرهم أن يعبدوه وحده دون غيره، كما دل عليه تقديم المعمول الذي هو إياي، كما بيناه في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَاللهِ عَلَى الْهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الهُ عَلَى اللهُ عَ

والمعنى: أنهم إن كانوا في أرض لا يقدرون فيه على إقامة دينهم، أو يصيبهم فيها أذى الكفار، فإن أرض ربهم واسعة فليهاجروا إلى موضع منها يقدرون فيه على إقامة دينهم، ويسلمون فيه من أذى الكفار، كما فعل رسول الله على والمسلمون.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة جاء في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّنَهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ ظَالِمِيّ أَنفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُننُمُ وَقَوله قَالُواْ فِيمَ كُننُمُ اللّهِ وَاسِعَةٌ فَنُهَاجِرُواْ فِيهَا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَأَرْضُ ٱللّهِ وَسِعَةٌ فَنُهَاجِرُواْ فِيهَا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَأَرْضُ ٱللّهِ وَسِعَةٌ إِنّمَا يُوفَى ٱلصّبِرُونَ آجَرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ وَاللّهُ اللّهِ وَسِعَةٌ إِنّمَا يُوفَى ٱلصّبِرُونَ آجَرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ وَاللّهُ اللّهِ وَاسِعَةٌ إِنّمَا يُوفَى ٱلصّبِرُونَ آجَرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ وَاللّهُ اللّهِ وَاسِعَةٌ إِنّمَا يُوفَى الصّبِرُونَ آجَرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ وَاللّهُ اللّهِ وَاسْتَعْلَمُ اللّهِ وَاسْتَعْلَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّ

٤٧٠ / \* قوله تعالىٰ: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾.

جاء معناه موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى في سورة آل عمران: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَآيِقَةُ اللَّوْتِ وَإِنَّمَا تُوفَقُ كَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةَ ﴾ وقوله: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَادً ﴾ وقوله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَادً ﴾ ،

\* قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ لَنُبُوِّئَنَّهُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ غُرَفًا ﴾ .

قد قدمنا معنى وعملوا الصالحات موضحاً في أول سورة الكهف، وقدمنا معنى لنبوئنهم في سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ بَوَّأْنَا لِإِبْرَهِيمَ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ ﴾ الآية. وذكرنا الآيات التي ذكرت فيها الغرف في آخر الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَوْلَتَهِكَ يُجْزَوْنَ ٱلْفُرْفَةَ ﴾ الآية.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَكَأَيِن مِن دَاتَةِ لَا تَحْمِلُ رِزْقَهَا ٱللَّهُ يَرْزُقُهَا ﴾.

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن كثيراً من الدواب التي لا تحمل رزقها لضعفها، أنه هو جلَّ وعلا يرزقها، وأوضح هذا المعنى في قوله تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَآبَةِ فِي ٱلأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْنَقَرَهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي حَيْبٍ مُبِينٍ ﴿ ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَهِنَ سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ﴾ إلى قوله ﴿ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ بَلُ ٱحَـُثُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْكِ .

/ قد قدمنا الآيات الموضحة له غاية الإيضاح في سورة بني ٤٧١ إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِحَ اللَّهُوءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِحَ اللَّهُوءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِحَ اللَّهَ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلْكِ دَعُواْ ٱللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكِ اللَّهُ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكِ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَّاكُمْ عَلَيْكُمْ عَلْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَّاكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَ

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلظُّرُ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ إلى قوله: ﴿ بَيِعُ النَّهُ ﴾ وفي مواضع أخر.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْاْ أَنَّا جَعَلْنَا حَكَرَمًا ءَامِنَا وَيُنَخَطَّفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ ﴾ الآية.

امتن الله جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة، على قريش بأنه جعل لهم حرماً آمنا يعني حرم مكة، فهم آمنون فيه على أموالهم ودمائهم، والناس الخارجون عن الحرم يتخطفون قتلاً وأسراً.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة جاء مبيناً في آيات أخر، كقوله تعالى في القصص: ﴿ وَقَالُواْ إِن نَتَيِع ٱلْمُدَىٰ مَعَكَ ثُنَخَطَفَ مِنْ أَرْضِنَا أَوَلَمْ نُمَكِن لَهُمْ حَرَمًا ءَامِنًا ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِنًا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ هَ جَعَلَ ٱللّهُ ٱلْكَعْبَـةَ ٱلْبَيْتَ الْحَكَرَامَ قِينَمًا لِلنّاسِ ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ فَلْيَعْبُدُواْ رَبَّ هَلَا ٱلْبَيْتِ ﴿ اللّهِ اللّهِ مَن خُوعٍ وَءَامَنَهُم مِنْ خَوْمٍ ﴿ اللّهِ .

عوله تعالىٰ: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَاهَدُواْ فِينَالَنَهُ دِينَّهُمْ سُبُلَنَّا ﴾.

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الذين جاهدوا فيه، أنه ٤٧٢ / يهديهم إلى سبل الخير والرشاد، وأقسم على ذلك بدليل اللام في قوله: لنهدينهم.

وهذا المعنى جاء مبيناً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ

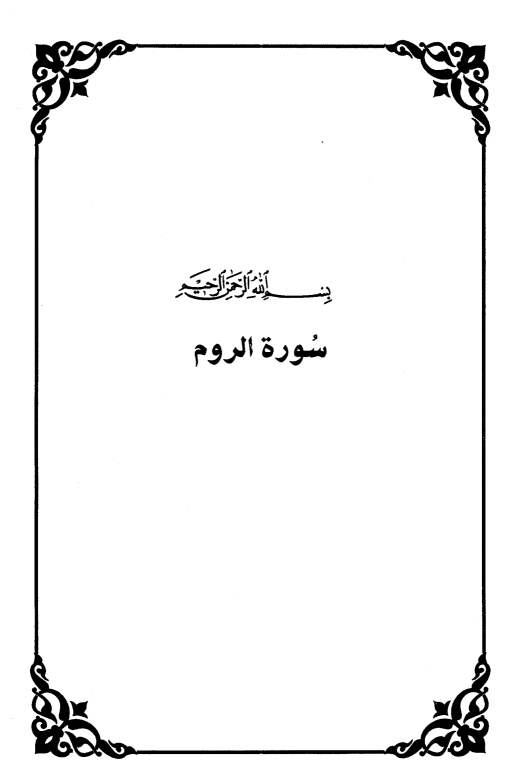
آهْتَدَوَّا زَادَهُرَّ هُدُى﴾ وقوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَزَادَتُهُمْ إِيمَنَا﴾ الآية. كما تقدم إيضاحه.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ لَمْعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ٨.

قد قدمنا إيضاحه في آخر سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ التَّقَواْ وَٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالَّاللَّمِ اللَّهُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الّ









ر ينسب إِنْهُ الْمُزَالُحِينَ مِ

قوله تعالى: ﴿ وَعَدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعَدَهُ وَلَكِكَنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ شَاهُ وَعَدَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُمْ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ شَاهُ يَعْلَمُونَ ظَلْهِ رَا مِّنَ الْخَيَوْةِ اللَّهُ نَيَا وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُمْ عَنِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّه

قوله تعالى: وعد الله مصدر مؤكد لنفسه؛ لأن قوله قبله: ﴿ وَهُم مِّنُ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ ۖ ﴿ وَهُم مِّنُ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ ۖ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَيَوْمَبِدِ يَفْرَحُ اللهُ وَهُم مِّنُ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ ۖ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَيَوْمَبِدِ يَفْرَحُ اللهُ وَعَداً لا يَخْفَى ، أي وَعَد الله ذلك وعداً.

وقد ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة أربعة أمور:

الأول: أنه لا يخلف وعده.

والثاني: أن أكثر الناس وهم الكفار لا يعلمون.

والثالث: أنهم يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا.

والرابع: أنهم غافلون عن الآخرة.

وهذه الأمور الأربعة جاءت موضحة في غير هذا الموضع.

أما الأول منها: وهو كونه لا يخلف وعده، فقد جاء في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ إِنَ اللَّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ إِنَ وقد بين تعالى

240

أَن وعيده للكفار لا يخلف أيضاً في آيات من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ قَالَ لَا تَخْنُصِمُوا لَدَى وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُمُ بِٱلْوَعِيدِ ﴿ قَالَ لَا تَخْنُصِمُوا لَدَى وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُمُ بِٱلْوَعِيدِ ﴿ قَالَ لَا تَخْنُصِمُوا لَدَى وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُمُ بِٱلْوَعِيدِ ﴿ مَا يُبَدَّلُ ٱلْقَوْلُ لَدَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُولِي اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُولِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ

والتحقيق: أن القول الذي لا يبدل لديه في هذه الآية الكريمة، هو وعيده للكفار.

٤٧٦ / وكقوله تعالى: ﴿ كُلُّ كَذَّبَ ٱلرُّسُلَ الْحَقَّ وَعِيدِ شَ ﴾ وقوله: ﴿ إِن كُلُّ الرَّسُلَ الْحَقَ عَقَابِ شَ ﴾ فقوله: (حق) في هاتين الآيتين، أيُ الرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ شَ ﴾ فقوله: (حق) في هاتين الآيتين، أي: وجب وثبت، فلا يمكن تخلفه بحال.

وأما الثاني منها: وهو أن أكثر الناس وهم الكفار لا يعلمون، فقد جاء موضحاً في آيات كثيرة، فقد بين تعالى في آيات أن أكثر الناس هم الكافرون، كقوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ أَكْتُرُ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ فَيْ وَقُوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ضَلَ قَبْلَهُمْ أَكْتُرُ الْأَوْلِينَ شَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ضَلَ قَبْلَهُمْ أَوْمِنِينَ شَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَكْتُرُهُم مُوْمِنِينَ شَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَكْتُرُ مُن فِ الْأَرْضِ يُضِلُوكَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَكْتُرُ مُن فِ الْأَرْضِ يُضِلُوكَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَكْتُرُ مُن فِ الْأَرْضِ يُضِلُوكَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَكْتُرُ مُن فِ النّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ شَ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وقد بين جلَّ وعلا أيضاً في آيات من كتابه أن الكفار لا يعلمون كقوله تعالى: ﴿ أَوَلُو كَانَ ءَابَا وُهُمْ لا يَعْ قِلُونَ شَيْعًا وَلا يَهْ تَدُونَ ﴿ وقوله وقوله تعالى: ﴿ أَوَلُو كَانَ ءَابَا وُهُمْ لا يَعْلَمُونَ شَيْعًا وَلا يَهْتَدُونَ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ عِالا يَسْمَعُ إِلَا دُعَاءً وَنِدَاءً صُمُّ تعالى: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ عِالا يَسْمَعُ إِلَا دُعَاءً وَنِدَاءً صُمُّ بَكُمُ عُمْيٌ فَهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ أَمْ تَصْبَبُ أَنَ أَكَثَرُهُمْ مَنَى فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ وقوله يَعْلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ وقوله يَسْمَعُونَ وَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

هُمُ ٱلْغَنْفِلُونَ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى : ﴿ وَقَالُواْ لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَبِ السَّعِيرِ ﴿ وَقَالُواْ لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصَّحَبِ السَّعِيرِ ﴿ وَقَالُوا لَهُ مِن الآيات .

وأما الثالث منها: وهو كونهم يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا، فقد جاء أيضاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطُنُ أَعْمَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ اللهَ يَطُنُ أَعْمَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ ﴿ وَوَلَهُ أَي: في اللهَيْهُ وَقُولُهُ تعالى: ﴿ وَالْمَارِضُ عَن مَن تَوَلَّى عَن ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِدِ إِلَّا ٱلْحَيَوةَ ٱلدُّنيا ﴿ وَلِكَ مَبْلَغُهُم مِن ٱلْعِلْمَ ﴾ الآية.

/ وأما الرابع منها: وهو كونهم غافلين عن الآخرة فقد جاء في ٤٧٧ آيات كثيرة، كقوله تعالى عنهم: ﴿ ﴿ هُمَيْهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ۞ إِنَّ هِى اللَّهَ مَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ۞ إِنَّ هِى اللَّهَ مَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ۞ الآية.

وقول تعالى عنهم: ﴿ وَمَا نَحَنُ بِمُنشَرِينَ ۞ ﴾ ، ﴿ وَمَا نَحَنُ بِمُنشَرِينَ ۞ ﴾ ، ﴿ وَمَا نَحَنُ بِمَنعُوثِينَ ۞ ﴾ ، ﴿ وَمَا نَحَنُ بِمَنعُوثِينَ ۞ ﴾ ، ﴿ وَمَا نَحْنُ بِمَنعُوثِينَ ۞ ﴾ والآيات في ذلك كثيرة معلومة .

#### تنبيه

اعلم أنه يجب على كل مسلم في هذا الزمان: أن يتدبر آية الروم هذه تدبراً كثيراً، ويبين ما دلت عليه لكل من استطاع بيانه له من الناس.

وإيضاح ذلك أن من أعظم فتن آخر الزمان التي ابتلى الله بها ضعاف العقول من المسلمين شدة إتقان الإفرنج لأعمال الحياة الدنيا، ومهارتهم فيها على كثرتها، واختلاف أنواعها مع عجز المسلمين عن ذلك، فظنوا أن من قدر على تلك الأعمال أنه على الحق، وأن من عجز عنها متخلف وليس على الحق، وهذا جهل

فاحش، وغلط فادح. وفي هذه الآية الكريمة إيضاح لهذه الفتنة وتخفيف لشأنها أنزله الله في كتابه قبل وقوعها بأزمان كثيرة، فسبحان الحكيم الخبير ما أعلمه، وما أعظمه، وما أحسن تعليمه.

فقد أوضح جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة أن أكثر الناس لا يعلمون، ويدخل فيهم أصحاب هذه العلوم الدنيوية دخولاً أولياً، فقد نفى عنهم جلَّ وعلا اسم العلم بمعناه الصحيح الكامل؛ لأنهم لا يعلمون شيئاً عمن خلقهم، فأبرزهم من العدم إلى الوجود، ورزقهم، وسوف يميتهم، ثم يحييهم، ثم يجازيهم على أعمالهم، ولم يعلموا شيئاً عن مصيرهم الأخير الذي يقيمون فيه إقامة أبدية في عذاب فظيع دائم، ومن غفل عن جميع هذا فليس معدوداً من جنس عذاب فظيع دائم، ومن غفل عن جميع هذا فليس معدوداً من جنس علم /كما دلت عليه الآيات القرآنية المذكورة، ثم لما نفى عنهم جلَّ وعلا اسم العلم بمعناه الصحيح الكامل أثبت لهم نوعاً من العلم في غاية الحقارة بالنسبة إلى غيره.

وعاب ذلك النوع المذكور من العلم بعيبين عظيمين:

أحدهما: قلته وضيق مجاله؛ لأنه لا يجاوز ظاهراً من الحياة الدنيا، والعلم المقصور على ظاهر من الحياة الدنيا في غاية الحقارة، وضيق المجال بالنسبة إلى العلم بخالق السماوات والأرض جلّ وعلا، والعلم بأوامره ونواهيه، وبما يقرب عبده منه، وما يبعده منه، وما يخلد في النعيم الأبدي والعذاب الأبدي من أعمال الخير والشر.

والثاني منهما: هو دناءة هدف ذلك العلم، وعدم نبل غايته؛ لأنه لا يتجاوز الحياة الدنيا، وهي سريعة الانقطاع والزوال. ويكفيك من تحقير هذا العلم الدنيوي أن أجود أوجه الإعراب في قوله: ﴿ يَعْلَمُونَ ظَامِهِرًا ﴾ أنه بدل من قوله قبله لا يعلمون، فهذا العلم كلا علم لحقارته.

قال الزمخشري في الكشاف: وقوله: يعلمون بدل من قوله: لا يعلمون، وفي هذا الإبدال من النكتة أنه أبدله منه، وجعله بحيث يقوم مقامه، ويسد مسده؛ ليعلمك أنه لا فرق بين عدم العلم الذي هو الجهل، وبين وجود العلم الذي لا يتجاوز الدنيا.

وقوله: ﴿ ظُلِهِرًا مِّنَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيا ﴾ يفيد أن للدنيا ظاهراً وباطناً فظاهرها ما يعرفه الجهال من التمتع بزخارفها، والتنعم بملاذها، وباطنها وحقيتها أنها مجاز إلى الآخرة، يتزود منها إليها بالطاعة والأعمال الصالحة. وفي تنكير الظاهر أنهم لا يعلمون إلا ظاهراً واحداً من ظواهرها. و ﴿ هُمُ ﴾ الثانية يجوز أن يكون مبتدأ، وغافلون خبره، والجملة خبر ﴿ هُمُ ﴾ الأولى، وأن يكون تكريراً للأولى، وغافلون خبره الأولى. وأية كانت فذكرها مناد على أنهم معدن إلغفلة عن الآخرة ومقرها ومحلها، وأنها منهم تنبع وإليهم ترجع. ٤٧٩ انتهى كلام صاحب الكشاف.

وقال غيره: وفي تنكير قوله: ظاهراً تقليل لمعلومهم، وتقليله يقربه من النفي حتى يطابق المبدل منه. اهـ. ووجهه ظاهر.

واعلم أن المسلمين يجب عليهم تعلم هذه العلوم الدنيوية، كما أوضحنا ذلك غاية الإيضاح في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَطَّلَعَ ٱلْغَيْبَ آمِ ٱتَخَذَ عِندَ ٱلرَّحَيْنِ عَهدا الله وهذه العلوم الدنيوية التي بينا حقارتها بالنسبة إلى ما غفل عنه أصحابها الكفار، إذا تعلمها المسلمون، وكان كل من تعليمها واستعمالها مطابقاً لما أمر الله به على لسان نبيه عليه: كانت من أشرف العلوم وأنفعها؛ لأنها يستعان

بها على إعلاء كلمة الله ومرضاته جلَّ وعلا، وإصلاح الدنيا والآخرة، فلا عيب فيها إذن كما قال تعالى: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اَسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ ﴾ فالعمل في إعداد المستطاع من القوة امتثالاً لأمر الله تعالى وسعياً في مرضاته، وإعلاء كلمته ليس من جنس علم الكفار الغافلين عن الآخرة، كما ترى. والآيات بمثل ذلك كثيرة. والعلم عند الله تعالى.

لما بين جلَّ وعلا أن أكثر الناس وهم الكفار لا يعلمون، ثم ذكر أنهم يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا، وهم غافلون، أنكر عليهم غفلتهم عن الآخرة، مع شدة وضوح أدلتها بقوله: ﴿ أُولَمُ يَنَفَكَّرُواْ فِيَ أَنفُسِمِمٌ ﴾ الآية. والتفكر التأمل والنظر العقلي، وأصله إعمال الفكر. في الاصطلاح حركة النفس في المعقولات. وأما حركتها في المحسوسات فهو في الاصطلاح تخييل.

وقال الزمخشري في الكشاف: في أنفسهم يحتمل أن يكون ظرفاً، كأنه قيل: أو لم يحدثوا التفكر في أنفسهم، أي: في قلوبهم الفارغة من الفكر، والفكر لا يكون إلا في القلوب، ولكنه زيادة تصوير لحال المتفكرين، كقولك: اعتقده في قلبك، وأضمره في نفسك، وأن يكون صلة للتفكر كقولك: تفكر في الأمر أجال فيه فكره. وما خلق متعلق بالقول المحذوف، ومعناه: أو لم يتفكروا

فيقولوا هذا القول. وقيل: معناه: فيعلموا؛ لأن في الكلام دليلاً عليه ﴿ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَأَجَلِ مُسَمَّى ﴾ أي: ما خلقها باطلاً وعبثاً بغير غرض صحيح، وحكمة بالغة، ولا لتبقى خالدة، وإنما خلقها مقرونة بالحق، مصحوبة بالحكمة، وبتقدير أجل مسمى لا بد لها أن تنتهي إليه، وهو قيام الساعة، ووقت الحساب، والثواب والعقاب.

ألا ترى إلى قوله: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثَا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تَرَى إلى قوله: ﴿ إِلَّا بِاللهِ عَبْدًا. والباء في قوله: ﴿ إِلَّا بِالْحَقِ ﴾ مثلها في قولك: دخلت عليه بثياب السفر، واشترى الفرس بسرجه ولجامه، تريد: اشتراه وهو متلبس بالسرج واللجام غير منفك عنهما، وكذلك المعنى: ما خلقها إلا وهي متلبسة بالحق مقترنة به.

فإن قلت: إذا جعلت في أنفسهم صلة للتفكر فما معناه؟

قلت: معناه أو لم يتفكروا في أنفسهم التي هي أقرب إليهم من غيرها من المخلوقات، وهم أعلم، وأخبر بأحوالها منهم بأحوال ما عداها فتدبروا ما أودعها الله ظاهراً، وباطناً من غرائب الحكم الدالة على التدبير دون الإهمال، وأنه لا بد لها من انتهاء إلى وقت يجازيها فيه الحكم الذي دبر أمرها على الإحسان /إحساناً، وعلى الإساءة ٤٨١ مثلها، حتى يعلموا عند ذلك أن سائر الخلائق كذلك أمرها جار على الحكمة والتدبير، وأنه لا بد لها من الانتهاء إلى ذلك الوقت. والمراد بلقاء ربهم الأجل المسمى. انتهى كلام صاحب الكشاف في تفسير بلقاء ربهم الأجل المسمى. انتهى كلام صاحب الكشاف في تفسير هذه الآبة.

وما دلت عليه هذه الآية الكريمة: من أن خلقه تعالى للسماوات والأرض، وما بينهما لا يصح أن يكون باطلاً، ولا عبثاً، فقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَآنِيَةً ﴾ بعد قوله: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ يوضح ذلك، وقد أوضحه تعالى في قوله: ﴿ وَيِنَهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِي ٱلَّذِينَ ٱسْتُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَجْزِي ٱلَّذِينَ ٱسْتُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَجْزِي ٱلَّذِينَ ٱحْسَنُواْ بِالْمَسْنَى ﴿ وَيَلِهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِي ٱلَّذِينَ ٱسْتُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَجْزِي ٱلَّذِينَ ٱحْسَنُواْ بِاللَّمْةِينَ ﴾ .

وقد بين جلَّ وعلا أن الذين يظنون أنه خلقهما باطلاً، لا لحكمة الكفار، وهددهم على ذلك الظن الكاذب بالويل من النار، وهددهم على ذلك الظن الكاذب بالويل من النار، وهلا وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا / السَّمَاءَ وَالْأَرْضُ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلاً ذَلِكَ ظَنُ اللَّيْنَ كَفَرُوا فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ ﴿ وَمِا خَلَقَنَا / السَّمَاءَ وَالْأَرْضُ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلاً ذَلِكَ ظَنُ النَّينَ كَفَرُوا فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ ﴿ وَبِينَ جلَّ وعلا أنه لو لم يبعث الخلائق ويجازهم لكان خلقه لهم أولاً عبثاً، ونزه نفسه عن ذلك العبث سبحانه وتعالى عن كل ما لا يليق بكماله وجلاله علواً كبيراً،

وذلك في قوله تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثَا وَأَنَّكُمْ إِلَتَنَا لَا تُرَجَّعُونَ فِي فَتَعَلَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ لَا إِلَنَهَ إِلَا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْحَكْ لِلَا اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ الْعَرْشِ السَّحَدِيمِ اللهِ .

فهذه الآيات القرآنية تدل على أنه تعالى ما خلق الخلق إلا بالحق، وأنه لا بد باعثهم، ومجازيهم على أعمالهم، وإن كان أكثر الناس لا يعلمون هذا، فكانوا غافلين عن الآخرة كافرين بلقاء ربهم.

وقوله تعالى في الآيات المذكورة: (وما بينهما) أي: ما بين السماوات والأرض يدخل فيه السحاب المسخر بين السماء والأرض، والطير صافات ويقبضن بين السماء والأرض، والهواء الذي لا غنى للحيوان عن استنشاقه.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ أُولَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقَبُهُمْ عَنِقِبَهُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَلَكِكَن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ وَلَكِكَن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ مَا يَظْلِمُونَ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الحجر في الكلام على قوله قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهَا لِبَسِيلِ مُقِيمٍ ﴿ وَفِي المائدة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي ٓ إِسْرَتِهِ يلَ ﴾ الآية. وفي هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَا هِيَ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴿ وَمَا هِيَ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ وفي الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِنَ ٱلْقُرُونِ مِنْ بَعْدِ اللّهِ وفي غير ذلك.

وقوله تعالى في آية الروم هذه: ﴿ كَانُواْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةُ وَأَثَارُواْ اللهُ وَعَمَرُوهِا ﴾ جاء موضحاً في آيات أخر، ٤٨٣ كقوله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَينَظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن

قَبْلِهِمْ كَانُوَاْ أَكُثْرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ قُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَمَا آغَنَىٰ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﷺ ونحو ذلك من الآيات.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ ثُمَّ كَانَ عَنقِبَةَ ٱلَّذِينَ أَسَتُواْ ٱلسُّوَاَى أَن كَانَ عَنقِبَةَ ٱلَّذِينَ أَسَتُواْ ٱلسُّوَاَى أَن كَانَ عَنقِبَةَ ٱلَّذِينَ أَسَتُواْ ٱلسُّوَاَى أَن كَانُواْ بِهَا يَسْتَهْزِءُونَ أَنْ اللهِ وَكَانُواْ بِهَا يَسْتَهْزِءُونَ أَنْ اللهُ وَكَانُواْ بِهَا يَسْتَهْزِءُونَ أَنْ اللهُ وَكَانُواْ بِهَا يَسْتَهْزِءُونَ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَكَانُواْ بِهَا يَسْتَهُ وَوَن اللهُ وَاللهُ اللهُ وَكُنْ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَّا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

قرأ هذا الحرف نافع وابن كثير وأبو عمرو: كان عاقبة: بضم التاء اسم كان، وخبرها السوأى، وقرأه ابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي: ثم كان عاقبة الذين بفتح التاء، خبر كان قدم على اسمها على حد قوله في الخلاصة:

وفي جميعها تـوسـط الخبـر أجـز ...........

وعلى هذه القراءة فالسوأى اسم كان، وإنما جرد الفعل من التاء مع أن السوأى مؤنثة لأمرين:

الأول: أن تأنيثها غير حقيقي.

والثاني: الفصل بينها وبين الفعل كما هو معلوم.

وأما على قراءة ضم التاء فوجه تجريد الفعل من التاء هو كون تأنيث العاقبة غير حقيقي فقط.

وأظهر الأقوال في معنى الآية عندي أن المعنى على قراءة ضم التاء كانت عاقبة المسيئين السوأى، وهي تأنيث الأسوإ، بمعنى الذي هو أكثر سوءاً، أي: كانت عاقبتهم العقوبة، التي هي أسوأ العقوبات، أي: أكثرها سوءاً، وهي النار. أعاذنا الله، وإخواننا المسلمين منها.

وأما على قراءة فتح التاء، فالمعنى: كانت السوأى عاقبة الذين ٤٨٤ أساءوا، / ومعناه واضح مما تقدم، وأن معنى قوله. أن كذبوا، أي: كانت عاقبتهم أسوأ العقوبات؛ لأجل أن كذبوا.

وهذا المعنى تدل عليه آيات كثيرة توضح أن الكفر والتكذيب قد يؤدي شؤمه إلى شقاء صاحبه، وسوء عاقبته، والعياد بالله، كقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاعَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُم ﴿ وقوله: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ﴾ وقوله: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ﴾ .

وقد أوضحنا الآيات الدالة على هذا في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرَّ الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ لِيُؤْمِنُواْ لِيُؤْمِنُواْ لِيؤْمِنُواْ لِيؤَمِنُواْ لِيؤَمِنُوا لِيؤَمِنُواْ لِيؤَمِنُواْ لِيؤَمِنُواْ لِيؤُمِنُواْ لِيؤُمِنُوا لِيؤَمِنُوا لِيؤُمِنُوا لِيؤُمِنُوا لِيؤَمِنُوا لِيؤُمِنُوا لِيؤَمِنُوا لِيؤُمِيمِ لَهُ لِيؤُمُونُ لِيؤُمُونُ وَلِي عَلَيْ لِيؤُمُونُ وَلَهُ يَعْلَى لِيؤُمُونُ وَلَهُ يَعْمُوا لِيؤُمُونُ وَلِيؤُمِنُوا لِيؤُمِنُوا لِيؤُمِنُوا لِيؤَمِنُوا لِيؤَمِنُوا لِيؤَمِنُ وَلِي غَيْرُ ذَلِكَ .

وبما ذكرنا تعلم أن قول من قال: إن السوأى منصوب بأساءوا: أي: اقترفوا الجريمة السوأى خلاف الصواب. وكذلك قول من قال: إن أن في قوله: أن كذبوا تفسيرية، فهو خلاف الصواب أيضاً. والعلم عند الله تعالى.

#### \* قوله تعالىٰ: ﴿ اللَّهُ يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُونَ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في البقرة، والنحل، والحج، وغير ذلك.

### \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُم مِّن شُركاً بِهِمْ شُفَعَتَوُّا ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ ﴾ الآية، وفي غير ذلك.

#### \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَكَانُواْ بِشُرَكَا بِهِمْ كَنفِرِينَ شَ ﴾.

/ قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة مريم في الكلام على ٤٨٥ قوله تعالى: ﴿ كَلَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَنَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ۞﴾ وفي غير ذلك. \* قبول تعالى: ﴿ فَسُبْحَانَ ٱللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴿ فَسُبِحُونَ ﴿ وَالْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُطْهِرُونَ ﴿ وَالْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ لَيْطَهِرُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَا لَهُ مُنْ اللَّهُ مُونَ ﴿ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ ا

قد قدمنا في سورة النساء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الصَّلَوٰةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَبًا مَّوْقُوتًا ﴿ فَسُبَحَنَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ ﴾ الآيتين من الآيات التي أشير فيها إلى أوقات الصلوات الخمس، وأوضحنا وجه ذلك مع إيضاح جميع الآيات التي أشير فيها إلى أوقات الصلوات الخمس.

\* قسول تعالى : ﴿ وَيُكْمِي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ وَكَذَالِكَ مَعْرَبَها أَوْلَا اللَّهَا فَيَعْمَا لَهُ عَلَيْهِ مَا إِلَّهِ مَعْمَدُ مَوْتِها أَوْلَكَ وَلَيْكُ مِنْ اللَّهَا لَهَ عَلَيْهِ مَا اللَّهَا فَي اللَّهَا عَلَيْهِ مَا إِلَيْهِ مَا إِلَيْهِ مَا إِلَيْهِ مَا إِلَيْهِ مَا إِلَيْهِ مِنْ اللَّهِ مَا إِلَيْهِ مَا إِلَّهِ مَا إِلَه مَا إِلَيْهِ مَا إِلَيْهِ مَا إِلَيْهِ مَا إِلَّهِ مَا إِلَيْهِ مَا إِلَيْهِ مَا إِلَيْهِ مَا إِلَيْهِ مَا إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مَا إِلَيْهِ مِنْ إِلْهَا إِلَّهُ مَا إِلَيْهِ مَا إِلَّهُ مِنْ إِلَّهُ مِنْ إِلَّهِ مَنْ مَا أَمْ مَوْتِهِما أَلَّهُ إِلَّهُ مِنْ إِلَّهُ مِنْ إِلَّهُ مِنْ إِلَّهُ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَّهُ مِنْ مِنْ إِلَّهُ مِنْ إِلَّهُ مِنْ إِلَّهُ مِنْ إِلَّهُ مِنْ إِلَّهُ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَّهُ مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا أَلِكُ مِنْ إِلَّهُ مِنْ أَلَّا أَلَّهُ مِنْ أَلَّا أَلَّا مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّا أَلْمِنْ مِنْ أَلَّا مِنْ مِنْ إِلَّهُ مِنْ أَنْ مِنْ إِلَّا مِنْ أَلَّا أَلَّهُ مِنْ مِنْ أَلَّا أَلَّهُ مِنْ أَلَّا أَلَّا أَلَّا مِنْ أَلِكُمْ مِنْ أَلِكُمْ أَلَّا أَلَّا مِنْ أَلِي مِنْ أَلِكُمْ أَلِكُمْ أَلِيلًا مِنْ أَلِي مِنْ أَلِي أَلِي مُنْ أَلِكُ مِنْ مِنْ أَلِي مِنْ أَلِي مِنْ أَلِي أَلِي مِنْ مِنْ أَلِكُمْ أَلِي مِنْ مِنْ أَلِكُمْ أَلِي أَلِي مِنْ أَلِي مِنْ أَلِي أَلِي مِنْ أَلِي مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مِلْمُنْ أَلِلْ أَلَّ مِنْ أَلِي مِنْ أَلِي أَلِي مُلْعِلْمِهُمْ أَلِلْمُ مِلْ أَلَّا مِنْ مِ

قد قدمنا الآيات الموضحة له في ذكرنا براهين البعث في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجَ بِدِ. مِنَ الثَّمَرَٰتِ رِزْقًا لَكُمُّ ﴾ وفي سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يُنْبِتُ لَكُمْ بِدِ الزَّرْعَ وَالزَّيْتُونَ ﴾ الآية، وفي غير ذلك.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ عَأَنْ خَلَقَكُم مِّن تُرَابِ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة طه في الكلام على قوله تعالى: ﴿ هُمِنْهَا خُلَقَنَكُمْ ﴾ الآية، وفي غير ذلك.

\* قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَــتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُور مِّنَ أَنفُسِكُمُ أَزْوَـــكُمُ لِنَسْكُنُوا إِلَيْهَا﴾.

٤٨٦ / قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَجًا﴾ الآية. قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِهِ عَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ
 وَاخْذِلَكُ ٱلسِنْدِكُمُ وَٱلْوَذِكُمُ إِنَّ فِ ذَلِكَ لَآيَكِ لِلْعَلِمِينَ شَيَّ ﴿.

قوله: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِنِهِ عَلَّقُ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِى خَلْقِ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الآية.

وقوله: ﴿ وَإَخْذِلَكُ أَلْسِنَدِكُمْ وَأَلْوَنِكُمْ ﴾ قد أوضح تعالى في غير هذا الموضع: أن اختلاف ألوان الآدميين واختلاف ألوان الجبال، والثمار، والدواب، والأنعام كل ذلك من آياته الدالة على كمال قدرته، واستحقاقه للعبادة وحده. قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجُنَا بِهِ مُمَرَّتٍ مُخْلِفًا أَلُونُهُا وَمِنَ الْجِبَالِ جُدَدُّ بِيضٌ وَحُمْرُ مُخْتَكِفً أَلْوَنُهُ كَذَلِك ﴾ واختلاف الألوان المذكورة من غرائب صنعه تعالى وعجائبه، ومن البراهين القاطعة على أنه هو المؤثر جل وعلا، وأن إسناد التأثير للطبيعة من أعظم الكفر والضلال.

وقد أوضح تعالى إبطال تأثير الطبيعة غاية الإيضاح بقوله في سورة الرعد: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجَوِرَتُ ﴾ إلى قول : ﴿ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾.

وقرأ هذا الحرف حفص وحده عن عاصم ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ لِلْعَكِلِمِينَ ﷺ بكسر اللام: جمع عالم الذي هو ضد الجاهل. وقرأه الباقون: للعالمين بفتح اللام كقوله: (رب العالمين). قول العالى: ﴿ وَمِنْ مَايَنِهِ مَنَامُكُم بِالنَّهِ وَالنَّهَارِ وَلَيْ وَالنَّهَارِ وَالنَّهَارِ وَالنَّهَارِ وَالنَّهَارِ وَالنَّهَارِ وَالنَّهَارِ وَالنَّهَارِ وَالنَّهَارِ وَالنَّهَارِ وَالنّهَارِ وَالنَّهَارِ وَالنَّهَارِ وَالنَّهَارِ وَالنَّهَارُونَ وَالنَّهَارُونَ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللّه

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة بني إسرائيل في الكلام ٤٨٧ على قوله / تعالى: ﴿ فَمَحَوْنَا عَايَةَ ٱلْيَلِ وَجَعَلْنَا عَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُواْ فَضَلًا مِّن رَّيِّكُمْ ﴾ الآية. وفي سورة الفرقان. وغير ذلك.

\* قـولـه تعـالـى: ﴿ وَمِنْ ءَايَـٰذِهِ مِرْدِيكُمُ ٱلْبَرَقَ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ الآية.

قد قدمنا ما يوضحه من الآيات مع تفسير قوله: ﴿خُوفًا وَطَمَعًا﴾ في سورة الرعد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى يُرِيكُمُ الْمُرَفِّكَ خُوفًا وَطَمَعًا ﴾ الآية، وسنحذف هنا بعض الإحالات لكثرتها.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ ضَرَبَ لَكُم مَّثَ لَا مِّنْ أَنفُسِكُمْ هَل لَكُم مِّن مَّا مَثَ لَا مِنْ أَنفُسِكُمْ هَل لَكُم مِّن مَّا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُمْ مِّن شُرَكَآء فِي مَا رَزَقَنَكَمُ ﴾ الآية.

قد قدمنا إيضاحه بالقرآن في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي ٱلرِّزْقِ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ وَمَا عَانَيْتُ مِن رِّبًا لِيَرْبُواْ فِي آمَوَلِ ٱلنَّاسِ فَلاَ يَرْبُواْ فِي آمَوَلِ ٱلنَّاسِ فَلاَ يَرْبُواْ عِندَ ٱللَّهِ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَمْحَقُ ٱللَّهُ ٱلرِّبَوَا﴾ الآية.

#### قوله تعالىٰ: ﴿ يَوْمَ إِذِ يَصَدَّعُونَ ﴿ إِنَّ هِ مَا لَكُ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

أي: يتفرقون فريقين: أحدهما في الجنة، والثاني: في النار.

وقد دلت على هذه آيات من كتاب الله، كقوله تعالى في السورة الكريمة: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَ إِذِي يَنَفَرَقُونَ ﴿ فَا فَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللللَّا اللللَّهُ الللللللللللللللللللللللللللل

\* قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِنَّكَ لَا تُسۡمِعُ ٱلۡمَوْنَى ﴾ إلى قوله ﴿ إِن تُسۡمِعُ إِلَّا مَن يُؤۡمِنُ بِعَايَـٰنِنَا فَهُم مُسۡلِمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مِن يُؤۡمِنُ بِعَايَـٰنِنَا فَهُم مُسۡلِمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مِن يُؤۡمِنُ بِعَايَـٰنِنَا فَهُم مُسۡلِمُونَ ﴿ إِنَّا لَهُ مَا لَهُ مِن يُؤۡمِنُ إِلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَهُ إِلَى اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَمُ لَهُ مَا لَهُ لَهُ إِلَّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ عَلَيْنَا فَهُم مَا لَمُ لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ لَهُ مَا لَهُ عَلَا لَهُ مَا لَهُ عَلَا لَهُ مَا لَهُ إِلَّا مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ إِلَٰ لَهُ مَا لَمُ مَا لَهُ مِنْ لَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَا لَا لَهُ مَا لَا لَمُ مَا لَهُ مَا لَا لَا لَمُعَلِّمُ لَا لَهُ مَا لَا لَا لَالْمُعَلِّمُ لَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ لَا لَهُ مَا لَا لَهُ مَا لَا

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النمل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَ﴾ الآية.

قوله تعالىٰ: ﴿ ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ
 بَعْدِضَعْفِ قُوَّةَ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً ﴾ .

قد بين تعالى الضعف الأول الذي خلقهم منه في آيات من كتابه، وبين الضعف الأخير في آيات أخر، قال في الأول: ﴿ أَلَمْ نَخْلُقُكُمُ مِن مَّآءِ مَهِينِ ۞ ﴿ وقال: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نَطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ مُبِينٌ ۞ ﴿ وقال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نَطْفَةٍ ﴾ الآية.

وقال: ﴿ فَلَيْنَظُرِ ٱلْإِنْسَانُ مِمْ خُلِقَ ۞ خُلِقَ مِن مَّمَاءِ دَافِقٍ ۞ وقال: ﴿ كَلَا ۖ إِنَّا خَلَقَنَاهُم مِّمَّا يَعْلَمُونَ ۞ ۚ إلى غير ذلك من الآيات.

وقال في الضعف الثاني: ﴿ وَمِنكُمْ مَّن يُرُدُّ إِلَىٰ آرَذَكِ ٱلْعُمُرِ ﴾ وقال: ﴿ وَمَن نُعَمِّرَهُ لَنكِسِّهُ فِي ٱلْحَاقِيِّ ٱفَلَا يَعْقِلُونَ ۞ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات، وأشار إلى القوة بين الضعفين في آيات من كتابه، كقوله: ﴿ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ مُّبِينُ ۞ ﴾ وإطلاقه نفس الضعف على ما خلق الإنسان منه قد أوضحنا وجهه في سورة الأنبياء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلٍ ﴾ الآية.

وقرأ عاصم وحمزة من ضعف في المواضع الثلاثة: المخفوضين، والمنصوب بفتح الضاد في جميعها، وقرأ الباقون بالضم.

قوله تعالىٰ: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُقْسِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ مَا لِبِثُواْ عَلَيْ سَكُ ٱلْمُجْرِمُونَ مَا لِبِشُواْ عَيْرَ سَاعَةٍ كَذَالِكَ كَانُواْ يُؤْفَكُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللّلَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُلَّالِكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْ عَلَّهُ عَلَيْكُلَّالِقَالِمُ عَلَّا عَلَيْ عَلَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْكَالِكُ عَلَيْكَالِكُ عَلَيْكَا عَلَيْكَا عَلَّهُ عَلَيْكُواللَّهُ عَلَيْكَا عَلَيْكَا عَلَيْكَا عَلَيْكَا عَلَّا عَلَيْكَالِكُ عَلَيْكَا عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُولُكُولُ ع

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة يونس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحَشُرُهُمُ كَأَن لَرْ يَلْبَثُواْ إِلَّا سَاعَةً مِّنَ النَّهَارِ ﴾ وفي غير ذلك.

 « قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيمَانَ لَقَدْ لَبِ ثُنتُمْ فِي كِنَابِ ٱللَّهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْبَعْثِ فَهَاذَا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ وَلَاكِنَّكُمْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ إِنَّى ﴾.

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الكفار إذا بعثوا يوم القيامة وأقسموا أنهم ما لبثوا غير ساعة يقول لهم الذين أوتوا العلم والإيمان، ويدخل فيهم الملائكة، والرسل، والأنبياء، والصالحون: والله لقد لبثتم في كتاب الله إلى يوم البعث، فهذا يوم البعث، ولكنكم كنتم لا تعلمون.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة جاء موضحاً في سورة يسَ على أصح التفسيرين، وذلك في قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ يَكُوَّيْلُنَا مَنَّ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَدِنَا ﴾.

والتحقيق أن هذا قول الكفار عند البعث، والآية تدل دلالة لا لبس فيها /على أنهم ينامون نومة قبل البعث كما قاله غير واحد، ٤٩٠ وعند بعثهم أحياء من تلك النومة التي هي نومة موت يقول لهم الذين أوتوا العلم والإيمان: هذا ما وعد الرحمن وصدق المرسلون، أي: هذا البعث بعد الموت الذي وعدكم الرحمن على ألسنة رسله، وصدق المرسلون في ذلك، كما شاهدتموه عياناً فقوله في يست: هذا الماوعد ألرَّمَّنُ قول الذين أوتوا العلم والإيمان، على التحقيق، وقد اختاره ابن جرير، وهو مطابق لمعنى قوله: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُونُوا أَلْمِلْمَ وَالْإِيمَانَ اللَّهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْمَعْتَ اللَّهِ اللَّهِ .

والتحقيق أن قوله: هذا إشارة إلى ما وعد الرحمن، وأنها من كلام المؤمنين، وليست إشارة إلى المرقد في قول الكفار: ﴿ مَنْ بَعَثَنَا

مِن مَّرْقَدِنَّا هَنَدَا﴾ وقوله: في كتاب الله، أي: فيما كتبه وقدره وقضاه. وقال بعض العلماء: إن قوله: ﴿ هَنذَا مَا وَعَدَ ٱلرَّحْمَنُ ﴾ الآية. من قول الكفار، ويدل له قوله في الصافات: ﴿ وَقَالُواْ يَنَوَيْلُنَا هَذَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴿ هَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ ال

## \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ ﴿ وَلَا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ ﴿

قد قدمنا ما فيه من اللغات، والشواهد العربية في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَا يُؤْذَنُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ وَلَا هُمَّ يُسْتَعْنَبُونَ ﷺ.

قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَهِن جِنْتَهُم بِاللَّهِ لَيَقُولَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا اللَّهِ اللَّهِ لَيَقُولَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِنْ أَنتُمْ إِلَّا مُبْطِلُونَ شَا﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ نَزَلْنَا عَلَيْكَ كِئْبًا فِي قِرْطَاسِ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوّاً إِنَّ هَلَا إِلَّا سِحِّرٌ مُبِينٌ ﴿ وَلَوْ نَزَلْنَا عَلَيْكَ كِئْبًا فِي الحلام على قوله هَذَا إِلَّا سِحِّرٌ مُبِينٌ ﴿ وَقَالُواْ / لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُر لَنَا مِنَ ٱلْأَرْضِ يَلْبُوعًا ﴿ وَفِي هُولِ عَالَى : ﴿ وَقَالُواْ / لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُر لَنَا مِنَ ٱلْأَرْضِ يَلْبُوعًا ﴿ وَفِي مُولِهِ تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتُ عَلَيْهِمْ سورة يونس في الكلام على قوله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتُ عَلَيْهِمْ صَالِحَهُ مُولِهُ لَا يَوْمِنُونُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَفِي غير ذلك .

## \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ .

قد قدمنا في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَا تَجْعَلُ مَعَ اللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ فَنَقَعُدَ مَذْمُومًا تَخَذُولًا ﴿ لَا يَعْفَ اللَّهِ اللَّهِ تعالى قد بين في بعض الآيات القرآنية أنه يخاطب النبي ﷺ بخطاب لا يريد به نفس رسول الله ﷺ، وإنما يريد به التشريع.

وبينا أن من أصرح الآيات في ذلك قوله تعالى مخاطباً له ﷺ: ﴿ إِمَّا يَبَلُغَنَّ عِندَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُماۤ أَوْ كِلاَهُما فَلا تَقُل لَمُّماۤ أُوِّ ﴾ له ﷺ: ﴿ إِمَّا يَبلُغَنَّ عِندَكَ الْكِبرَ أَحَدُهُماۤ أَوْ كِلاَهُما فَلا تَقُل لَمُّما أُوّ بالله عندك الكبر أحدهما أو كلاهما بزمن طويل، فلا وجه البتة لاشتراط بلوغهما، أو بلوغ أحدهما الكبر عنده، بل المراد تشريع بر الوالدين لأمته بخطابه ﷺ.

واعلم أن قول من يقول: إن الخطاب في قوله: ﴿ إِمَّا يَبْلُغُنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ ٱحَدُهُمَا آَوْ كِلَاهُمَا ﴾ لمن يصح خطابه من المكلفين، وأنه كقول طرفة بن العبد:

\* ستبدي لك الأيام ما كنت جاهلًا \*

خلاف الصواب.

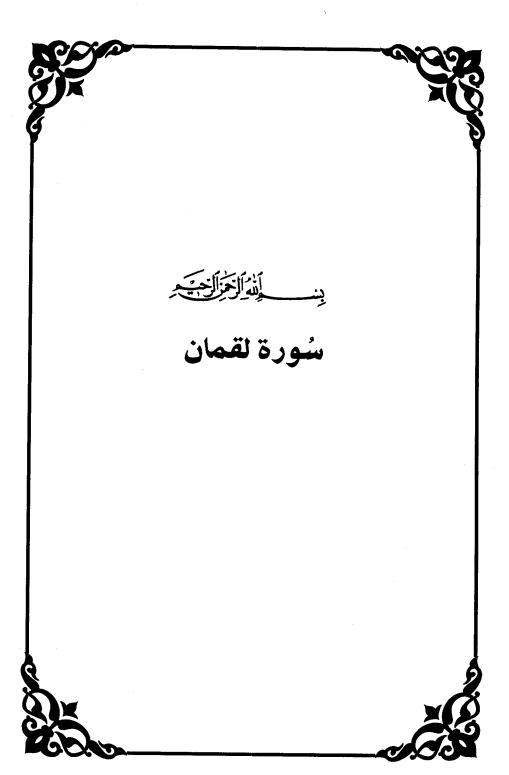
والدليل على ذلك قوله بعد ذكرالمعطوفات على قوله: ﴿ فَلَا تَقُلُ لَمُ مَا أُنِ ﴾ : ﴿ ذَلِكَ مِمَا أُوَّحَىٰ إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ ٱلْحِكَمَةِ ﴾ الآية. ومعلوم أن قوله: ﴿ ذَلِكَ مِمَا آوَحَىٰ إِلَيْكَ رَبُّكَ ﴾ خطاب له ﷺ كما ترى، وذكرنا هناك بعض الشواهد العربية على خطاب الإنسان، مع أن المراد بالخطاب في الحقيقة غيره.

/ وبهذا تعلم أن مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَسْتَخِفَّنَكَ ٱلَّذِينَ لَا ٤٩٢ فِي وَقِلْهَ يَسْتَخِفَّنَكَ ٱلَّذِينَ لَا ٤٩٢ فِي وَقِلْهَ: ﴿ وَلَا تُطِعْ وَقُولُهُ: ﴿ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ ءَاثِمًا أَوْ كَفُورًا شَ ﴾ وقوله: ﴿ لَا تَجْعَلْ مَعَ ٱللّهِ إِلَالهًا ءَاخَرُ ﴾ يراد به التشريع لأمته؛ لأنه ﷺ معصوم من ذلك الكفر الذي نهي عنه.

#### فائدة

روي من غير وجه: أن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه ناداه رجل من الخوارج في صلاة الفجر، فقال: ﴿ وَلَقَدَّ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِكَ لَبِنَ ٱشْرَكْتَ لِيَحْبَطَنَّ عَمُكَ وَلَتَكُونَنَ مِن الْخَصِرِينَ فَيْكَ وَلِتَكُونَنَ مِن الله عنه وهو في الصلاة: ﴿ فَأَصْبِرْ إِنَّ اللهِ عَنْه وهو في الصلاة: ﴿ فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللهِ عَنْه وهو في الصلاة: ﴿ فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللهِ عَنْه وهو في الصلاة: ﴿ فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللهِ عَنْه وهو في الصلاة : ﴿ فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللهِ عَنْه وهو في الصلاة : ﴿ فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللهِ عَنْهُ وَهُونُونَ فَيْكُ .







## رينس إَنْهُ الْحَزَالَحِيْمِ

\* قوله تعالىٰ: ﴿ الْمَدْ إِنْ يَلْكَ ءَايَنَ ٱلْكِئَابِ ٱلْحَكِيمِ اللهِ هُدَى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة لقوله: ﴿ هُدًى وَرَحْمَةَ لِلْمُحْسِنِينَ ۞﴾ في أول سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ الْمَرْ ۞ ذَالِكُ الْكِنْبُ لَارَيْبُ فِيهِ هُدًى لِلْمُنَّقِينَ ۞﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتَكَ عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَلَى مُسْتَكَيْرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعُهَا كَأَنَ فِي أَذُنيَهِ وَقُراً فَبَشِّرْهُ بِعَذَابٍ أَلِي مِ ﴿ اللَّهِ مَا كَأَنَ فِي أَذُنيَهِ وَقُراً فَبَشِّرْهُ بِعَذَابٍ أَلِي مِ ﴿ اللَّهِ مَا كَأَنَ فَي أَذُنيَهِ وَقُراً فَبَشِّرَهُ بِعَذَابٍ أَلِي مِ ﴿ اللَّهِ مَا لَكُ اللَّهُ مَا لَكُ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا كَانَ لَمْ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا كَانَ فَي أَذُنيَهِ وَقُراً فَبَشِّرَهُ بِعَذَابٍ أَلِي مِ إِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا كَانَ لَمْ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الكافر إذا تتلى عليه آيات الله، وهي هذا القرآن العظيم، ولى مستكبراً، أي: متكبراً عن قبولها، كأنه لم يسمعها، كأن في أذنيه وقرا، أي: صمماً وثقلاً مانعاً له من سماعها، ثم أمر نبيه على أن يبشره بالعذاب الأليم.

وقد أوضح جلَّ وعلا هذا المعنى في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَيَلُّ لِكُلِّ أَفَاكٍ آثِيمِ ۞ يَسْمَعُ عَاينتِ اللهِ تُنَالَ عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكَبِرا كَأَن لَمَّ يَسْمَعُهَا فَبَثِرَهُ بِعَدَابٍ آلِيمِ ۞ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ عَاينتِنا شَيْعًا اُتَّخَذَها هُزُوا أُولَئَيْكَ لَمُمْ عَذَابُ مُهِينُ ۞ مِن وَرَآيِهِم جَهَنَّمُ وَلا يُغْنِى عَنْهُم مَّا كَسَبُوا شَيْعًا وَلا مَا التَّخَذُوا مِن دُونِ اللهِ أَولِيَا أَو وَلا مَا التَّخَذُوا مِن دُونِ اللهِ أَولِيَا أَو وَلَا مَا اللهِ عَظِيمُ ۞ وقد قال تعالى هنا: ﴿ كَأَنَ فِنَ أَذُنَيْهِ وَقَراً ﴾ على

سبيل التشبيه، وصرح في غير هذا الموضع أنه جعل في أذنيه الوقر بالفعل في قوله: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ آَكِنَةً أَنَ يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرْأً ﴾. 193 والظاهر أن الوقر / المذكور على سبيل التشبيه بالوقر الحسي؛ لأن الوقر المعنوي يشبه الوقر الحسي. والوقر المجعول على آذانهم بالفعل، هو الوقر المعنوي المانع من سماع الحق فقط، دون سماع غيره. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ﴾.

قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية في أول سورة الرعد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى رَفَعَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَ ۗ الآية.

قوله تعالىٰ: ﴿ هَاذَا خَلْقُ ٱللَّهِ ۚ فَأَرُونِكِ مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِيهِ ۚ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الرعد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَمْ جَعَلُواْ بِلَّهِ شُرَكًا ۚ خَلَقُواْ كَخَلْقِهِ فَتَشَبَّهُ ٱلْخَلْقُ عَلَيْمٍ ۗ ﴿ الآية . وفي أول سورة الفرقان .

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقْمَنُ لِابْنِهِ ۚ وَهُوَ يَعِظُهُ يَبُنَى ٓ لَا تَشْرِكَ بِاللَّهِ إِنَّ الشِّرِكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ شَ ﴿ .

دلت هذه الآية الكريمة: على أن الشرك ظلم عظيم.

وقد بين تعالى ذلك في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِّنَ ٱلظَّلِمِينَ ۞ ﴿ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِّنَ ٱلظَّلِمِينَ ۞ وقوله تعالى: ﴿ وَٱلْكَلِمُونَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ۞ ﴿ وَقد ثبت في الصحيح عن تعالى: ﴿ وَٱلْكَلِمُونَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ۞ ﴿ وَقد ثبت في الصحيح عن

النبي ﷺ أنه فسر الظلم في قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوَا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ ﴾ بأنه الشرك، وبين ذلك بقوله هنا: ﴿ إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴿ إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴿ إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴿ إِنَ ٱلشِّرِكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴿ إِنَ الشِّرِكَ لَظُلْمٌ اللَّهُ اللّ

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ ﴾.

معناه لا تتكبر على الناس. ففي الآية نهى عن التكبر على الناس. والصعر الميل. والمتكبر يميل وجهه عن الناس متكبراً عليهم، معرضاً عنهم. والصعر الميل، وأصله: داء يصيب البعير يلوي منه عنقه، ويطلق على المتكبر يلوي عنقه، ويميل خده عن الناس تكبراً عليهم، ومنه قول عمرو بن حنى التغلبي:

وكنا إذا الجبار صعّر خده أقمنا له من ميله فتقوّما وقول أبي طالب:

وكنا قديماً لا نقر ظلامة إذا ما ثنوا صعر الرؤوس نقيمها ومن إطلاق الصعر على الميل قول النمر بن تولب العلكي:

إنا أتيناك وقد طال السفر نقود خيلًا ضمراً فيها صعر وإذا علمت أن معنى قوله: ﴿ وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ ﴾ لا تتكبر عليهم.

فاعلم أنا قدمنا في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَأَخْرُجَ إِنَّكَ مِنَ الصَّنغِينَ ﴿ فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَأَخْرُجَ إِنَّكَ مِنَ الصَّنغِينَ ﴿ فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَأَخْرُجَ إِنَّكَ مِنَ الصَيغة، وأوضحنا الدالة على التحذير من الكبر المبينة لكثرة عواقبه السيئة، وأوضحنا ذلك مع بعض الآيات الدالة على حسن التواضع، وثناء الله على المتواضعين.

### قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ﴾.

قد قدمنا إيضاحه وتفسير الآية في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ۚ إِنَّكَ لَن تَغْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ الْجَالَ طُولًا ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ۚ إِنَّكَ لَن تَغْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللل

### قوله تعالى: ﴿ وَأَقْصِدُ فِي مَشْيِكَ ﴾ .

٤٩٨ / قد قدمنا الآيات الموضحة له في مواضع، كقوله تعالى:
 ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلأَرْضِ هَوْنَا ﴾ الآية. وقوله تعالى:
 ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ﴾.

 \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِ ٱللَّهِ بِعَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَابٍ ثُمِنِيرٍ إِنَّ ﴾.

قد قدمنا إيضاحه في أول سورة الحج.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ أُولَوْ كَانَ ٱلشَّيْطَانُ يَدْعُوهُمْ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ شَ ﴾.

قدمنا الآيات الموضحة له أيضاً في أول سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ كُنِبَ عَلَيْهِ أَنَّهُ مَن تَوَلَّاهُ فَأَنَّهُ يُضِلُّهُ وَيَهْدِيهِ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ بَلْ ٱحَمَٰرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَا ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِكَ أَقُومُ ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَكُم وَٱلْبَحْرُ
 يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللَّهِ ﴾.

قد قدمنا إيضاحه في سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قُللَّو كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَتِ رَبِّى لَنَفِدَ ٱلْبَحُرُ قَبُلُ أَن نَنفَدَ كَلِمَتُ رَبِّى ﴾ الآية.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ مَّا خَلْقُكُمُ وَلَا بَعَثُكُمُ إِلَّا كَنَفْسِ
 وَحِدَةً ﴾.

/ قد قدمنا إيضاحه في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ٤٩٩ ﴿ كَذَالِكَ يُحْيِ اللَّهُ ٱلْمَوْتَى وَيُرِيكُم ءَايَتِهِ ﴾ الآية .

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مُّوَّجُ كَٱلظُّلَلِ دَعَوْا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ الظُّرُ فِي الْبَحْرِ ضَلَ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّالُهُ الآية ، وفي الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قُلُ أَرَءَيْتَكُمْ إِنْ أَتَلَكُمْ عَذَابُ اللّهِ أَوَ أَتَلَكُمْ اللّهَ أَوَ أَتَلَكُمْ اللّهَ أَوَ أَتَلَكُمْ اللّهَ اللّهَ أَوَ أَتَلَكُمْ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَد ذلك .

\* قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْشُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْشُ بِأَي آرْضٍ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيدُ خَبِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلِيدُ خَبِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلِيدُ خَبِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلِيدٌ خَبِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلِيدٌ خَبِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلِيدٌ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلِيدٌ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللل

قد قدمنا في سورة الأنعام أن هذه الخمسة المذكورة في خاتمة

سورة لقمان: أنها هي مفاتح الغيب المذكورة في قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُو ﴾ وأن النبي ﷺ أوضح ذلك بالسنّة الصحيحة.









# إِنْهُ ٱلْحَزَالُحِيْمِ اللهِ الْحَزَالُحِيْمِ اللهِ الْحَزَالُحِيْمِ اللهِ الْحَزَالُحِيْمِ اللهِ اللهِ اللهِ

\* قوله تعالىٰ: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَيْهُ بَلْ هُوَ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِكَ لِيَكُ لِلهِ مَن نَّذِيرِ مِن قَبْلِكَ ﴾ . لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّا ٱتَنهُم مِن نَّذِيرِ مِن قَبْلِكَ ﴾ .

قد قدمنا إيضاحه في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا ۞﴾.

قوله تعالىٰ: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ
 إلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ ٱلْفَ سَنَةِ مِّمَّا تَعُدُّونَ ۞

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة أنه يدبر الأمر من السماء، إلى الأرض، وأنه يعرج إليه في يوم كان مقداره ألف سنة.

وأشار تعالى إلى هذا المعنى في قوله: ﴿ اللّهُ اللّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمُوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَ يَنَنَزُلُ ٱلأَثْمُ بَيْنَهُنَ ﴾ وقد بين في سورة الحج أن اليوم عنده تعالى كألف سنة مما يعده الناس، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِّمّا تَعُدُّونَ ﴿ وَإِنَ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ سُورة سأل سائل: ﴿ تَعْرُجُ ٱلْمَلَيْكِكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ إِنَّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهِ فَي اللّهِ فَي اللّهِ فَي اللّهِ فَاللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقد ذكرنا في كتابنا (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) الجمع بين هذه الآيات من وجهين:

الأول: هو ما أخرجه ابن أبي حاتم، من طريق سماك، عن عكرمة، عن ابن عباس من أن يوم الألف في سورة الحج، هو أحد كرمة، التي / خلق الله فيها السموات والأرض، ويوم الألف في سورة السجدة هو مقدار سير الأمر وعروجه إليه تعالى، ويوم الخمسين ألفاً هو يوم القيامة.

الوجه الثاني: أن المراد بجميعها يوم القيامة، وأن الاختلاف باعتبار حال المؤمن والكافر، ويدل لهذا الوجه قوله تعالى: ﴿ فَلَالِكَ يَوْمَ لِذِي يَوْمُ عَسِيرٌ ﴿ يَقُولُ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا يُومُ عَسِيرٌ ﴿ يَقُولُ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا يُومُ عَسِيرٌ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ يَقُولُ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا يَوْمُ عَسِرٌ ﴾ وهذا يُومُ عَسِرُ ﴿ يَقُولُ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا يَوْمُ عَسِرٌ ﴾

وقد أوضحنا هذا الوجه في سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَصْحَبُ الْجَنَّةِ يَوْمَبِ ذِخَيَّ مُّسْتَقَرَّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ أَصْحَبُ الْجَنَّةِ يَوْمَبِ ذِخَيَّ مُسْتَقَرَّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ وَقد ذكرنا في (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) أن أبا عبيدة روى عن إسماعيل بن إبراهيم، عن أيوب، عن ابن أبي مليكة أنه حضر كلاً من ابن عباس وسعيد بن المسيب سئل عن هذه الآيات فلم يدر ما يقول فيها، ويقول: لا أدري.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ ﴿ قُلْ يَنُوفَنَكُمْ مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِّلَ
 بِكُمْ ﴾.

ظاهر هذه الآية الكريمة أن الذي يقبض أرواح الناس ملك واحد معين، وهذا هو المشهور، وقد جاء في بعض الآثار أن اسمه عزرائيل.

/ وإيضاح هذا عند أهل العلم أن الموكل بقبض الأرواح ملك ٥٠٥ واحد، هو المذكور هنا، ولكن له أعوان يعملون بأمره ينتزعون الروح إلى الحلقوم، فيأخذها ملك الموت، أو يعينونه إعانة غير ذلك.

وقد جاء في حديث البراء بن عازب الطويل المشهور أن النبي على ذكر فيه أن ملك الموت إذا أخذ روح الميت أخذها من يده بسرعة ملائكة فصعدوا بها إلى السماء. وقد بين فيه على ما تعامل به روح المؤمن وروح الكافر بعد أخذ الملائكة له من ملك الموت حين يأخذها من البدن. وحديث البراء المذكور صححه غير واحد، وأوضح ابن القيم في (كتاب الروح) بطلان تضعيف ابن حزم له.

والحاصل: أن حديث البراء المذكور دل على أن مع ملك الموت ملائكة آخرين يأخذون من يده الروح حين يأخذه من بدن الميت. وأما قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا ﴾ فلا إشكال فيه؛ لأن الملائكة لا يقدرون أن يتوفوا أحداً إلا بمشيئته جلَّ وعلا: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ كِنَابًا مُوَّجًلاً ﴾.

فتحصل: أن إسناد التوفي إلى ملك الموت في قوله هنا: ﴿ اللهِ قُلْ يَنُوفَّنَكُم مَّلُكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى ثُوِّلَ بِكُمْ ﴾ لأنه هو المأمور بقبض الأرواح، وأن إسناده لملائكة في قوله تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تُوفَّتُهُمُ

الْمَلَكَ كُةُ ﴾ الآية. ونحوها من الآيات؛ لأن لملك الموت أعواناً يعملون بأمره، وأن إسناده إلى الله في قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا ﴾ لأن كل شيء كائناً ما كان لا يكون إلا بقضاء الله وقدره. والعلم عند الله تعالى.

٠٠٥ / \* قبوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونَ نَاكِسُواْ رُءُوسِهِمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَٱرْجِعْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ شَيْهُ.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِى تَأْوِيلُهُ يَقُولُ الَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِّ فَهَلَ لَنَا مِن شُفَعَاءَ ﴾ الآية. وفي سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَشِعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَا ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَا نَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَ لَهَا وَلَكِكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمُلَأَنَّ جَهَنَّ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ شِيَّ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة يونس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَامَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِعَايَنتِ رَبِّهِ عَ أُمَّ أَعْرَضَ عَنْهَا أَلِيَّ بِعَايَنتِ رَبِّهِ عَ أُمَّ أَعْرَضَ عَنْهَا أَإِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُننَقِمُونَ شَ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له مع بيان الآيات الدالة على العواقب السيئة الناشئة عن الإعراض عن التذكير بآيات الله في سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِعَايَنتِ رَبِّهِ وَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَشِي مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ أُولَمْ يَهْدِ لَمُثُمْ كُمْ أَهْلَكَ نَا مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ ﴾ .

/ قد قدمنا بعض الآيات الموضحة له في آخر سورة مريم في ٥٠٧ الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّنْ قَرْنِ هَلْ يَجْسُ مِنْهُم مِّنْ أَحَدٍ الْكلام على قوله تعالى: ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّنْ قَرْنِ هَلْ يَجْسُ مِنْهُم مِّنْ أَحَدٍ الْكلام على قَلْمُ مُركِّنًا اللهُ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ أُولَمْ يَرَوا أَنَّا نَسُوقُ ٱلْمَآءَ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلْجُرُدِ فَنُخُرِجُ بِهِ وَزَرْعَا تَأْكُلُ مِنْهُ ٱنْعُلُهُمْ وَأَنفُسُهُمْ أَفَلَا يُبْصِرُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُمُ مُ الْفُسُهُمُ أَفَلَا يُبْصِرُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة طه في الكلام على قوله تعالى: ﴿ اللَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً وَالَّخْرَجْنَا بِهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّ

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَاذَا ٱلْفَتْحُ إِن كُنتُمُّ صَادِقِينَ ﴿ وَيَقُولُونَ لَكَ مُتَّمَ اللَّهِ مُن كَفَرُواْ إِيمَانُهُمْ وَلَا هُرَ مُنظُرُونَ ﴿ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ مُ وَلَا هُرَ مُنظُرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

أظهر أقوال أهل العلم عندي هو أن الفتح في هذه الآية الكريمة هو الحكم والقضاء. وقد قدمنا أن الفتاح القاضي، وهي لغة حميرية قديمة. والفتاحة الحكم والقضاء، ومنه قوله:

ألا من مبلغ عمراً رسولا يأتي عن فتاحتكم غنى / وقد جاءت آيات تدل على أن الفتح الحكم، كقوله تعالى عن ٥٠٨

نبيه شعيب: ﴿ عَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْنَا ۚ رَبَّنَا اَفْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ وَأَنتَ خَيْرُ الْفَائِحِينَ ﴿ الْمَاكَمِينِ . الْحَكَم بيننا بالحق، وأنت خير الحاكمين.

وقوله تعالى عن نبيه نوح: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنَّ قَوْمَى كَذَّهُونِ ﴿ فَالَعْ بَيْنِ وَبِينِهِم وَبَيْنَهُمْ فَتَّ عَا فَيَحِي وَمَن مَعِي مِن ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ الآية. أي: احكم بيني وبينهم حكماً، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَقْتَحُ بَيْنَا بِالْحَقِ وَهُو الْفَتَاحُ الْفَلِيمُ وَقُوله تعالى: ﴿ إِن تَسْتَقْلِحُواْ فَقَدْ جَاءَ كُمُ ٱلْفَتَحُ ﴾ أي: العليمُ وقوله تعالى: ﴿ إِن تَسْتَقْلِحُواْ فَقَدْ جَاءَ كُمُ ٱلْفَتَحُ ﴾ أي: إن تطلبوا الحكم بهلاك الظالم منكم، وهو هلاكهم يوم بدر، كما قاله غير واحد. وقد ذكروا أنهم لما أرادوا الخروج إلى بدر جاء أبو جهل، وتعلق بأستار الكعبة وقال: اللهم إنا قطان بيتك نسقي الحجيج، ونفعل ونفعل، وأن محمداً قطع الرحم وفرق الجماعة، وعاب الدين، وشتم الآلهة، وسفه أحلام الآباء، اللهم أهلك الظالم منا ومنه فطلب الحكم على الظالم، فجاءهم الحكم على الظالم منا ومنه فطلب الحكم على الظالم، فجاءهم الحكم على الظالم، فقتلوا ببدر، وصاروا إلى الخلود في النار، إلى غير ذلك من الآيات.

وعلى قول من قال من أهل العلم: إن المراد بالفتح في الآية الحكم والقضاء بينهم يوم القيامة فلا إشكال في قوله تعالى: ﴿قُلْ يَوْمَ الْفَتَحَ لَا يَنفَعُ اللَّذِينَ كَفَرُوا إِيمَنتُهُم ﴾ وعلى القول بأن المراد بالفتح في الآية الحكم بينهم في الدنيا بهلاك الكفار، كما وقع يوم بدر، فالظاهر أن معنى قوله: ﴿قُلْ يَوْمَ الْفَتَحَ لَا يَنفَعُ النِّينَ كَفَرُوا إِيمَنتُهُم ﴾ أي: إذا عانوا الموت؛ وشاهدوا القتل، بدليل قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا رَأَوا بَأْسَنَا عَالَى اللَّهُ وَحَدَمُ وَكَفَرَنا بِمَا كُنّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴿ فَلَمَّا رَأُوا بَأْسَنَا لَكُ اللَّهِ وَحَدَمُ وَكَفَرَنا بِمَا كُنّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴿ فَلَمَّا رَأُوا بَأْسَنَا لَكُ اللَّهِ وَحَدَمُ وَكَفَرَنا بِمَا كُنّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴿ فَلَمَّا رَأُوا بَأْسَنَا لَكُ اللَّهِ وَحَدَمُ وَكَفَرَنا بِمَا كُنّا بِهِ مُشْرِكِينَ أَلَى فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُم إِيمَنَهُم لَلْ اللَّهِ وَحَدَمُ وَكَفَرَنا بِمَا كُنّا بِهِ مُشْرِكِينَ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّ

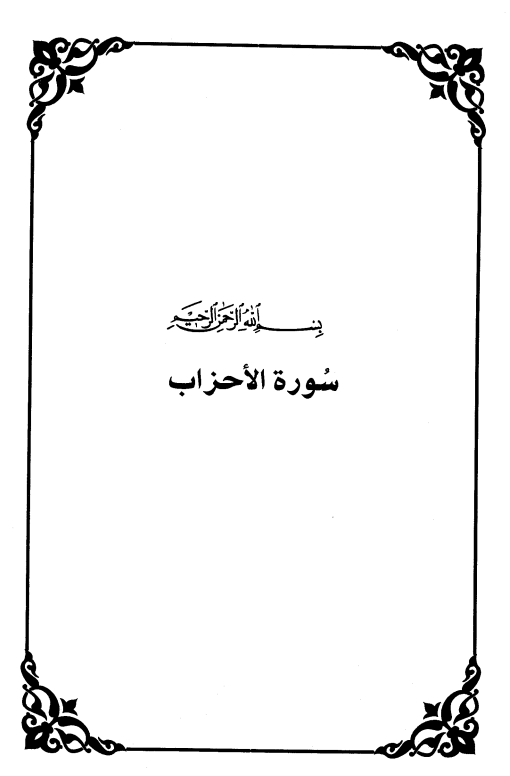
فرعون: ﴿ حَتَىٰ إِذَا آذَرَكَهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ مَامَنتُ أَنَهُ لِلَّا إِلَهَ إِلَّا ٱلَّذِي مَامَنتُ بِهِ مِنُواْ إِسْرَهِ مِلَ وَأَناْ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ مَاكَننَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ وَلَا يَخْفَى أَن قُول مِن قال مِن أَهِلِ الْعَلْمِ: إِن الْفَتْحِ الْمُفْسِدِينَ ﴿ وَلَا يَخْفَى أَن قُول مِن قال مِن أَهِلِ الْعَلْمِ: إِن الْفَتْحِ فَى هَذِهِ اللّهِ إِن اللّهِ عَيْر صواب، بدليل قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَوْمَ اللّهُ عَيْر صواب، بدليل قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَوْمَ اللّهُ ومعلوم أَن فتح مكة لا يمنع انتفاع المؤمن في وقته بإيمانه كما لا يخفى.

## \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱنكَظِرْ إِنَّهُم مُّنتَظِرُونَ ﴿ وَٱنكَظِرُ إِنَّهُم مُّنتَظِرُونَ ﴿ إِنَّهُ .

جاء معناه موضحاً في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ لَنَّا يَقُولُونَ شَاعِرٌ لَنَّكَ بِهِ مَنَاهُ مَوْنَ وَلَا يَنَا مُنَافِنِ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرُ اللَّهُ وَمِعلُومِ أَنْ الْمَنْ رَبِّ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل







رين إِنْهُ الْحَزِالَحِيْدِ

\* قـولـه تعـالـلى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ ٱتَّقِ ٱللَّهَ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَفْدِينَ
 وَٱلْمُنَافِقِينَ ﴾ الآية.

قد قدمنا الآيات الموضحة لمثله في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَا تَجَعْلَ مَعَ اللّهِ إِلَهَاءَاخُر ﴾ الآية. وما دلت عليه آية الأحزاب هذه من أن الخطاب الخاص لفظه بالنبي عليه يشمل حكمه جميع الأمة، قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة المائدة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَهِ يِلَ أَنَّهُ مَن قَتَكُ نَفْسٍ ﴾ الآية.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا جَعَلَ أَزْوَاجَكُمُ ٱلنَّفِى تُظَامِرُونَ مِنْهُنَّ أَنَّوَاجَكُمُ ٱلنَّفِى تُظَامِرُونَ مِنْهُنَّ أُمَّهَاتِكُمْ ۗ.

في هذا الحرف أربع قراءات سبعية: قرأه عاصم وحده: تظاهرون بضم التاء وتخفيف الظاء بعدها ألف فهاء مكسورة مخففة، وقرأه حمزة والكسائي: تظاهرون بفتح التاء بعدها ظاء مفتوحة مخففة، وقرأه ابن عامر وحده كقراءة حمزة والكسائي: إلا أن ابن عامر يشدد الظاء، وهما يخففانها، وقرأه نافع وابن كثير، وأبو عمرو: تظهرون بفتح التاء بعدها ظاء فهاء

مفتوحتان مشددتان بدون ألف. فقوله تعالى: تظاهرون، على قراءة عاصم مضارع ظاهر بوزن فاعل، وعلى قراءة حمزة، والكسائي فهو مضارع تظاهر بوزن تفاعل حذفت فيه إحدى التاءين على حد قوله في الخلاصة:

۱۱۶ / وما بتاءين ابتدى قد يقتصر فيه على تا كتبينُ العبر فالأصل على قراءة الأخوين تتظاهرون، فحذفت إحدى التاءين وعلى قراءة ابن عامر، فهو مضارع تظاهر أيضاً، كقراءة حمزة والكسائي، إلا أن إحدى التاءين أدغمت في الظاء، ولم تحذف، وماضيه اظاهر كادارك، واثاقلتم، وادارأتم، بمعنى تدارك. إلخ.

وعلى قراءة نافع وابن كثير وأبي عمرو فهو مضارع تظهر على وزن تفعل، وأصله تتظهرون بتاءين، فأدغمت إحدى التاءين في الظاء، وماضيه اظهر نحو اطيرنا وازينت بمعنى: تطيرنا، وتزينت، كما قدمنا إيضاحه في سورة طه في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَإِذَاهِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ فَإِنَا مَا مَما ذكرنا أن قولهم: ظاهر من امرأته، وتظاهر منها، وتظهر منها كلها بمعنى واحد، وهو أن يقول لها: أنت على كظهر أمي، يعني أنها حرام عليه، وكانوا يطلقون بهذه الصيغة في الجاهلية.

وقد بين الله جلّ وعلا في قوله هنا: ﴿ وَمَا جَعَلَ أَزْوَاجَكُمُ ٱلنَّتِي تَظُاهِرُونَ مِنْهُنَّ أُمُّهَا لِكُمْ أَنْ مَن قال لامرأته: أنت علي كظهر أمي: لا تكون أماً له بذلك، ولم يزد هنا على ذلك، ولكنه جلّ وعلا أوضح هذا في سورة المجادلة، فبين أن أزواجهم اللائي ظاهروا منهن لسن أمهاتهم، وأن أمهاتهم هن النساء التي ولدنهم خاصة دون غيرهن، وأن قولهم: أنت علي كظهر أمي منكر من القول وزور.

وقد بين الكفارة اللازمة في ذلك عند العود، وذلك في قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنكُم مِن نِسَآبِهِم مَّاهُنَ أُمَّهَاتِهِم أَا أُمَّهَاتُهُم اللَّه اللَّهُ اللَّه الْمَثُورُ اللّه اللَّه الْمَثُورُ اللَّه الْمَثُورُ اللَّه الْمَثُورُ اللَّه اللَّه الْمَثُورُ اللَّه الْمَثُورُ اللَّه الْمَثُورُ اللَّه الْمَثُورُ اللَّه الْمَثُورُ اللَّه اللَّه الْمَثُورُ اللَّه وَاللَّذِينَ وَاللَّهُ مِن / نِسَآبِهِم ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسَا ذَلِكُم 10 ويُطَاهِرُونَ مِن / نِسَآبِهِم ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسَا ذَلِكُم 10 وَيُعَلِّم مُن اللَّه يَعِد فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَابِعَيْنِ مِن وَعَظُورَ بِهِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيرُ اللَّه فَمَن لَد يَعِد فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَابِعَيْنِ مِن اللَّه وَرَسُولِهِ قَاللَّه وَرَسُولِهِ عَالَم اللَّه اللَّه اللَّه وَرَسُولِه وَيَاللَّه وَرَسُولِه وَيَاللَّه وَرَسُولِه وَيَاللَّه وَرَسُولِه وَيَاللَّه وَرَسُولِه وَيَاللَّه وَرَسُولِه وَيَاللَّه وَرَسُولِه عَلَيْ اللَّه وَرَسُولِه وَيَاللَّه وَرَسُولِه اللَّه وَيَاللَّه وَاللَّه وَاللّه وَاللَّه وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه وَاللّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَالْمَالَةُ وَاللّه وَاللّه

فقوله تعالى في آية الأحزاب هذه: ﴿ وَمَا جَعَلَ أَزُوَا جَكُمُ ٱلنَّهِى اللَّهِ وَمَا جَعَلَ أَزُوا جَكُمُ ٱلنَّهِى تَظُاهِرُونَ مِنْهُنَّ أُمَّهَ عَلَيْ هَي عَلَى في سورة المجادلة: ﴿ ٱلَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنكُم مِن نِسَآبِهِم مَّاهُرَ أُمَّهَ تَهِم أَلْ أُمَّهَ تَهُمُ لِلَّا ٱلَّتِي وَلَدْنَهُم ﴿ وقد رأيت ما في سورة المجادلة من الزيادة والإيضاح لما تضمنته آية الأحزاب هذه.

### مسائل تتعلق بهذه الآية الكريمة

المسألة الأولى: قد علمت من القرآن أن الإقدام على الظهار من الزوجة حرام حرمة شديدة كما دل عليه قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنكِرًا مِن الْقَولِ وَزُورًا ﴾ فما صرح الله تعالى بأنه منكر وزور فحرمته شديدة كما ترى. وبين كونه كذباً وزوراً بقوله: ﴿ مَّا هُنَ أُمَّهَا مِهُمُ إِلَّا الَّتِي وَلَدْنَهُمْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ مَّا جَعَلَ اللّهُ لِرَجُلِ مِّن فَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ وَمَا جَعَلَ اللّهُ لِرَجُلِ مِّن فَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ وَمَا جَعَلَ اللّهُ لِرَجُلِ مِّن فَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ وَمَا جَعَلَ اللّهُ لِرَجُلُ مِّن فَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ وَمَا جَعَلَ اللّهُ لِرَجُلُ مِن مِنْهُ قَالُمَ اللّهُ لِرَجُلُ مِن

وأشار بقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَعَفُوُّ عَفُورٌ ۞ أَن من صدر منه منكر الظهار وزوره إن تاب إلى الله من ذلك توبة نصوحاً غفر له ذلك المنكر الزور، وعفا عنه، فسبحانه ما أكرمه، وما أحلمه.

المسألة الثانية: في بيان العود الذي رتب الله عليه الكفارة في قوله: ﴿ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَاسَأَ ﴾ وإزالة إشكال في الآية.

١٦٥ / اعلم أن هذه المسألة قد بيناها في كتابنا (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) وسنذكر هنا كلامنا المذكور فيه تتميماً للفائدة.

ففي دفع إيهام الاضطراب ما نصه: قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُطَهِرُونَ مِن فَبَالِ أَن يَتَمَاّسًا ﴾. يُظُهِرُونَ مِن فِسَايِمِم ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبَلِ أَن يَتَمَاّسًا ﴾. لا يخفى أن ترتيبه تعالى الكفارة بالعتق على الظهار والعود معاً يفهم منه أن الكفارة لا تلزم إلا بالظهار والعود معاً. وقوله تعالى: ﴿ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاّسًا ۚ ﴾ صريح في أن التكفير يلزم كونه من قبل العود إلى المسيس.

اعلم أولاً: أن ما رجحه ابن حزم من قول داود الظاهري، وحكاه ابن عبد البر عن بكير بن الأشج، والفراء، وفرقة من أهل الكلام، وقال به شعبة (۱) من أن معنى: ﴿ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا ﴾ هو عودهم إلى لفظ الظهار، فيكررونه مرة أخرى قول باطل، بدليل أن النبي على لم يستفصل المرأة التي نزلت فيها آية الظهار، هل كرر زوجها صيغة الظهار أو لا، وترك الاستفصال ينزل منزلة العموم في الأقوال كما تقدم مراراً.

والتحقيق أن الكفارة ومنع الجماع قبلها لا يشترط فيها تكرير صيغة الظهار. وما زعمه بعضهم أيضاً من أن الكلام فيه تقديم

<sup>(</sup>١) كذا في المطبوعة، و «دفع إيهام الاضطراب»!

وتأخير، وتقديره: (والذين يظاهرون من نسائهم فتحرير رقبة من قبل أن يتماسا ثم يعودون لما قالوا) سالمين من الإثم بسبب الكفارة غير صحيح أيضاً؛ لما تقرر في الأصول من وجوب الحمل على بقاء الترتيب، إلاّ لدليل. وإليه الإشارة بقول صاحب مراقي السعود:

كذاك ترتيب لإيجاب العمل بما له الرجحان مما يحتمل

وسنذكر إن شاء الله الجواب عن هذا الإشكال على مذاهب الأئمة الأربعة رضى الله عنهم وأرضاهم.

/ فنقول وبالله تعالى نستعين: معنى العود عند مالك فيه قولان، ١٧٥ تؤولت المدونة على كل واحد منهما، وكلاهما مرجح.

الأول: أنه العزم على الجماع فقط.

الثاني: أنه العزم على الجماع وإمساك الزوجة معاً، وعلى كلا القولين فلا إشكال في الآية.

لأن المعنى حينئذ: والذين يظاهرون من نسائهم، ثم يعزمون على الجماع، أو عليه مع الإمساك، فتحرير رقبة من قبل أن يتماسا فلا منافاة بين العزم على الجماع، أو عليه مع الإمساك، وبين الإعتاق قبل المسيس.

وغاية ما يلزم على هذا القول حذف الإرادة، وهو واقع في القرآن، كقوله تعالى: ﴿ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّكَوْةِ ﴾ أي: أردتم القيام إليها، وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرُّءَانَ ﴾ أي: أردت قراءته: ﴿ فَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ﴾ الآية.

ومعنى العود عند الشافعي: أن يمسكها بعد المظاهرة زماناً يمكنه أن يطلقها فيه فلا يطلق، وعليه فلا إشكال في الآية أيضاً؛ لأن

إمساكه إياها الزمن المذكور لا ينافي التكفير قبل المسيس، كما هو واضح.

ومعنى العود عند أحمد: هو أن يعود إلى الجماع، أو يعزم عليه. أما العزم فقد بينا أنه لا إشكال في الآية على القول به، وأما على القول بأنه الجماع فالجواب: أنه إن ظاهر وجامع قبل التكفير يلزمه الكف عن المسيس مرة أخرى، حتى يكفر، ولا يلزم من هذا جواز الجماع الأول قبل التكفير؛ لأن الآية على هذا القول إنما بينت حكم ما إذا وقع الجماع قبل التكفير، وأنه وجوب التكفير قبل مسيس آخر، وأما الإقدام على المسيس الأول فحرمته معلومة من عموم قوله تعالى: ﴿ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسَاً ﴾.

الوطء، وعليه فلا إشكال كما تقدم.

وما حكاه الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسيره عن مالك من أنه حكي عنه أن العود الجماع فهو خلاف المعروف من مذهبه، وكذلك ما حكاه عن أبي حنيفة من أن العود هوالعود إلى الظهار بعد تحريمه، ورفع ما كان عليه أمر الجاهلية، فهو خلاف المقرر في فروع الحنفية من أنه العزم على الوطء كما ذكرنا، وغالب ما قيل في معنى العود راجع إلى ما ذكرنا من أقوال الأئمة رحمهم الله.

وقال بعض العلماء: المراد بالعود الرجوع إلى الاستمتاع بغير الجماع، والمراد بالمسيس في قوله: ﴿ مِن قَبِّلِ أَن يَتَمَاّسًا ﴾ خصوص الجماع، وعليه فلا إشكال، ولا يخفى عدم ظهور هذا القول.

والتحقيق عدم جواز الاستمتاع بوطء أو غيره قبل التكفير؛

لعموم قوله: ﴿ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاّسًا ﴾ وأجاز بعضهم الاستمتاع بغير الوطء قائلًا: إن المراد بالمسيس في قوله: ﴿ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاّسًا ﴾ نفس الجماع لا مقدماته، وممن قال بذلك: الحسن البصري، والثوري، وروى عن الشافعي في أحد القولين.

وقال بعض العلماء: اللام في قوله: لما قالوا بمعنى في، أي يعودون فيما قالوا، بمعنى يرجعون فيه، كقوله عليه: «الواهب العائد في هبته» الحديث. وقيل: اللام بمعنى عن، أي: يعودون عما قالوا: أي: يرجعون عنه، وهو قريب مما قبله.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر لي والله تعالى أعلم: أن العود له مبدأ ومنتهى، فمبدؤه العزم على الوطء، ومنتهاه الوطء بالفعل، فمن عزم على الوطء فقد عاد بالنية، فتلزمه الكفارة لإباحة الوطء، ومن وطئي بالفعل تحتم في حقه اللزوم، وخالف بالإقدام على الوطء قبل التكفير.

/ويدل لهذا قوله ﷺ: لما قال: «إذا التقا المسلمان بسيفيهما ١٩٥ فالقاتل والمقتول في النار. وقالوا: يا رسول الله قد عرفنا القاتل فما بال المقتول، قال: إنه كان حريصاً على قتل صاحبه " فبين أن العزم على الفعل عمل يؤخذ به الإنسان.

فإن قيل: ظاهر الآية المتبادر منها يوافق قول الظاهرية الذي قدمنا بطلانه؛ لأن الظاهر المتبادر من قوله: لما قالوا أنه صيغة الظهار، فيكون العود لها تكريرها مرة أخرى.

فالجواب: أن المعنى: لما قالوا إنه حرام عليهم، وهو الجماع، ويدل لذلك وجود نظيره في القرآن في قوله تعالى: ﴿ وَنَرِثُهُمُ

مَا يَقُولُ ﴾ أي: ما يقول: إنه يؤتاه من مال وولد في قوله: ﴿ لَأُوتَابِكَ مَا لَا وَوَلَدُ فِي قُولُه: ﴿ لَأُوتَابِكَ مَا لَا وَوَلَدُ اللَّهِ ﴾.

وما ذكرنا من أن من جامع قبل التكفير يلزمه الكف عن المسيس مرة أخرى حتى يكفر، هو التحقيق خلافاً لمن قال: تسقط الكفارة بالجماع قبل المسيس، كما روى عن الزهري، وسعيد بن جبير، وأبي يوسف، ولمن قال: تلزم به كفارتان كما روي عن عبد الله بن عمرو بن العاص، وذكره بعضهم عن عمرو بن العاص، وعبد الرحمن ابن مهدي. ولمن قال: تلزمه ثلاث كفارات، كما رواه سعيد بن منصور، عن الحسن، وإبراهيم. والعلم عند الله تعالى. انتهى بطوله من (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب).

المسألة الثالثة: أظهر قولي أهل العلم عندي أنه لو قال لها: أنت علي كظهر ابنتي، أو أختي، أو جدتي، أو عمتي، أو أمي من الرضاع، أو أختي من الرضاع، أو شببها بعضو آخر غير الظهر، كأن يقول: أنت علي كرأس ابنتي أو أختي، إلخ، أو كبطن من ذكر، أو فرجها، أو فخذها أن ذلك كله ظهار، إذ لا فرق في المعنى بينه، وبين أنت علي كظهر أمي؛ لأنه في جميع ذلك شبه المعنى بينه، وبين أنت علي كظهر أمي؛ لأنه في جميع ذلك شبه في ذلك.

قال ابن قدامة في المغني: وهذا قول أكثر أهل العلم منهم: الحسن، وعطاء، وجابر بن زيد، والشعبي، والنخعي، والزهري، والثوري، والأوزاعي، ومالك، وإسحاق، وأبو عبيد، وأبو ثور، وأصحاب الرأي، وهو جديد قول الشافعي. وقال في القديم: لا يكون الظهار إلا بأم أو جدة؛ لأنها أم أيضاً؛ لأن اللفظ الذي ورد

به القرآن مختص بالأم، فإذا عدل عنه لم يتعلق به ما أوجبه الله تعالى فه.

ولنا أنهن محرمات بالقرابة، فأشبهن الأم، فأما الآية فقد قال فيها: ﴿ وَإِنَّهُمْ لِيَقُولُونَ مُنكَرًا مِنَ ٱلْقَوْلِ وَزُورًا ﴾ وهذا موجود في مسألتنا، فجرى مجراه، وتعليق الحكم بالأم لا يمنع ثبوت الحكم في غيرها إذا كانت مثلها.

الضرب الثالث: أن يشبهها بظهر من تحرم عليه على التأبيد سوى الأقارب، كالأمهات المرضعات، والأخوات من الرضاعة، وحلائل الآباء والأبناء، وأمهات النساء، والربائب اللاتي دخل بأمهن فهو ظهار أيضاً، والخلاف فيها كالتي قبلها، ووجه المذهبين ما تقدم، ويزيد في الأمهات المرضعات دخولها في عموم الأمهات فتكون داخلة في النص، وسائرهن في معناها، فثبت فيهن حكمها. انتهى من المغنى. وهو واضح كما ترى.

### فرعان يتعلقان بهذه المسألة

الأول: اعلم أن أهل العلم اختلفوا فيما إذا شبه امرأته بظهر من تحرم عليه تحريماً موقتاً، كأخت امرأته، وعمتها، وكالأجنبية، فقال بعض أهل العلم: هو ظهار، وهو قول أصحاب مالك، وهو عندهم من نوع الكناية الظاهرة، وهو / إحدى الروايتين عن أحمد، واختارها ٢١ه الخرقي، والرواية الأخرى عن أحمد: أنه ليس بظهار، وهو مذهب أبي حنيفة، والشافعي.

وحجة القول الأول: أنه شبه امرأته بمحرمة، فأشبه ما لو شبهها بالأم، لاشتراك الجميع في التحريم؛ لأنه مجرد قوله: أنت على حرام، إذا نوى به الظهار يكون ظهاراً على الأظهر، والتشبيه بالمحرمة تحريم، فيكون ظهاراً.

وحجة القول الثاني: أن التي شبه بها امرأته ليست محرمة على التأبيد، فلا يكون لها حكم ظهر الأم إلا إن كان تحريمها مؤبداً كالأم، ولما كان تحريمها غير مؤبد كان التشبيه بها ليس بظهار كما لو شبهها بظهر حائض، أو محرمة من نسائه.

وأجاب المخالفون عن هذا بأن مجرد التشبيه بالمحرمة يكفي في الظهار لدخوله في عموم قوله: ﴿ وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنكَرًا مِّنَ ٱلْقَوْلِ وَ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّالِمُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلَّالِمُ وَاللَّالَّ اللَّالَاللَّا اللَّهُ اللَّالَّاللَّا اللَّالِمُولَا اللَّهُ وَاللَّالَ

وقال صاحب المغني: واختار أبو بكر أن الظهار لا يكون إلاً من ذوات المحرم من النساء، قال: فبهذا أقول.

وقال بعض العلماء: إن شبه امرأته بظهر الأجنبية كان طلاقاً. قاله بعض المالكية. اهـ.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أظهر أقوال أهل العلم عندي وأجراها على الأصول هو قول من قال: إنه يكون مظاهراً، ولو كانت التي شبه امرأته بظهرها غير مؤبدة التحريم، إذ لا حاجة لتأبيد التحريم؛ لأن مدار الظهار على تحريم الزوجة بواسطة تشبيهها التحريم، وذلك حاصل بتشبيهها بامرأة محرمة في الحال / ولو تحريماً مؤقتاً؛ لأن تحريم الزوجة حاصل بذلك في قصد الرجل. والعلم عند الله تعالى.

الفرع الثاني: في حكم ما لو قال لها: أنت علي كظهر أبي أو ابني، أو غيرهما من الرجال. لا أعلم في ذلك نصا من كتاب، ولا سنَّة، والعلماء مختلفون فيه. فقال بعضهم: لا يكون مظاهراً بذلك، قال ابن قدامة في المغني: وهو قول أكثر العلماء؛ لأنه تشبيه بما ليس بمحل للاستمتاع، فأشبه ما لو قال: أنت علي كمال زيد. وهل فيه كفارة؛ لأنه نوع تحريم فأشبه ما لو حرم ماله.

والثانية: ليس فيه شيء. ونقل ابن القاسم عن أحمد فيمن شبه امرأته بظهر الرجل، لا يكون ظهاراً، ولم أره يلزم فيه شيء، وذلك لأنه تشبيه لامرأته بما ليس بمحل للاستمتاع أشبه التشبيه بمال غيره. وقال بعضهم: يكون مظاهراً بالتشبيه بظهر الرجل. وعزاه في المغني لابن القاسم صاحب مالك، وجابر بن زيد. وعن أحمد روايتان، كالمذهبين المذكورين، وكون ذلك ظهاراً هو المعروف عند متأخري المالكية.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر جريان هذه المسألة على مسألة أصولية فيها لأهل الأصول ثلاثة مذاهب، وهي في حكم ما إذا دار اللفظ بين الحقيقة العرفية، والحقيقة اللغوية، على أيهما يحمل. والصحيح عند جماعات من الأصوليين: أن اللفظ يحمل على الحقيقة الشرعية أولاً إن كانت له حقيقة شرعية، ثم إن لم تكن شرعية حمل على العرفية، ثم اللغوية. وعن أبي حنيفة: أنه يحمل على اللغوية قبل العرفية، قال: لأن العرفية وإن ترجحت بغلبة الاستعمال فإن الحقيقة اللغوية مترجحة بأصل الوضع.

والقول الثالث: أنهما لا تقدم إحداهما على الأخرى، بل

يحكم باستوائهما، فيكون اللفظ مجملاً لاستواء الاحتمالين فيهما ٥٢٣ فيحتاج إلى بيان المقصود من الاحتمالين / بنية أو دليل خارج. وإلى هذه المسألة أشار في مراقي السعود بقوله:

> واللفظ محمول على الشرعى فاللغوي على الجلي ولم يجب

إن لم يكن فمطلق العرفى بحث عن المجاز في الذي انتخب ومذهب النعمان عكس ما مضى والقول بالإجمال فيه مرتضى

وإذا علمت ذلك، فاعلم أن قول الرجل لامرأته: أنت علي كظهر أبى مثلًا لا ينصرف في الحقيقة العرفية إلى الاستمتاع بالوطء أو مقدماته؛ لأن العرف ليس فيه استمتاع بالذكور، فلا يكون فيه ظهار. وأما على تقديم الحقيقة اللغوية، فمطلق تشبيه الزوجة بمحرم ولو ذكرا يقتضي التحريم، فيكون بمقتضى اللغة له حكم الظهار. والظاهر أن قوله: أنت على كالميتة والدم، وكظهر البهيمة، ونحو ذلك كقوله: أنت على كظهر أبي فيجرى على حكمه. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الرابعة: اعلم أن قول الرجل لامرأته: أنت علي حرام، أو إن دخلت الدار فأنت حرام، ثم دخلتها، فيها للعلماء نحو عشرين قولاً كما هو معروف في محله.

وقد دلت آية الظهار هذه على أن أقيس الأقوال، وأقربها لظاهر القرآن قول من قال: إن تحريم الزوجة ظهار، تلزم فيه كفارة الظهار، وليس بطلاق.

وإيضاح ذلك: أن قوله: أنت علي كظهر أمي معناه: أنت علي حرام. وقد صرح تعالى بلزوم الكفارة في قوله: أنت على كظهر أمى، ولا يخفى أن أنت علي حرام مثلها في المعنى كما ترى.

وقال في المغني: وذكر إبراهيم الحربي عن عثمان وابن عباس، وأبي قلابة، وسعيد بن جبير، وميمون بن مهران، والبتي أنهم قالوا: التحريم / ظهار. اهد. وأقرب الأقوال بعد هذا ٢٥ لظاهر القرآن القول بكفارة اليمين، والاستغفار لقوله: ﴿ قَدْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُمْ تَحِلّةَ أَيْمَنِكُمْ ۚ ﴾ وقوله: ﴿ وَٱللَّهُ غَنْ فُورٌ رَّحِيكُ ﴿ إِنَّهُ بعد قوله: (لِمَ تُحَرِّم) الآية.

المسألة الخامسة: الأظهر أن قوله: أنت عندي، أو مني، أو معي كظهر أمي لا فرق بينه وبين قوله: أنت علي كظهر أمي، فهو ظهار كما قاله غير واحد، وهو واضح كما ترى.

المسألة السادسة: أظهر أقوال أهل العلم عندي فيمن قال لامرأته: أنت علي كأمي، أو مثل أمي، ولم يذكر الظهر أنه لا يكون ظهاراً إلا أن ينوي به الظهار؛ لاحتمال اللفظ معاني أخرى غير الظهار، مع كون الاستعمال فيها مشهوراً، فإن قال: نويت به الظهار، فهو ظهار في قول عامة العلماء. قاله في المغني، وإن نوى به أنها مثلها في الكرامة عليه والتوقير، أو أنها مثلها في الكبر أو الصفة فليس بظهار، والقول قوله في نيته. قاله في المغني.

وأما إن لم ينو شيئاً فقد قال في المغني: وإن أطلق، فقال أبو بكر: هو صريح في الظهار، وهو قول مالك، ومحمد بن الحسن. وقال ابن أبي موسى: فيه روايتان أظهرهما: أنه ليس بظهار حتى ينويه، وهذا قول أبي حنيفة، والشافعي؛ لأن هذا اللفظ يستعمل في الكرامة أكثر مما يستعمل في التحريم، فلم ينصرف إليه بغير نية ككنايات الطلاق. انتهى منه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: وهذا القول هو الأظهر عندي؛ لأن اللفظ المذكور لا يتعين للظهار لا عرفاً ولا لغة إلا لقرينة تدل على قصده الظهار.

قال ابن قدامة في المغني: ووجه الأول يعني القول بأن ذلك ٥٢٥ ظهار أنه / شبه امرأته بجملة أمه، فكان مشبهاً لها بظهرها، فيثبت الظهار كما لو شبهها به منفرداً.

والذي يصح عندي في قياس المذهب أنه إن وجدت قرينة تدل على الظهار مثل أن يخرجه مخرج الحلف، فيقول: إن فعلت كذا فأنت علي مثل أمي، أو قال ذلك حال الخصومة، والغضب فهو ظهار؛ لأنه إذا خرج مخرج الحلف فالحلف يراد للامتناع من شيء أو الحث عليه، وإنما يحصل ذلك بتحريمها عليه؛ ولأن كونها مثل أمه في صفتها، أو كرامتها لا يتعلق على شرط، فيدل على أنه إنما أراد الظهار، ووقوع ذلك في حال الخصومة والغضب دليل على أنه أراد به ما يتعلق بأذاها، ويوجب اجتنابها وهو الظهار، وإن عدم هذا أراد به ما يتعلق بأذاها، ويوجب الغير الظهار احتمالاً كثيراً، فلا يتعين الطهار فيه بغير دليل. ونحو هذا قول أبي ثور. انتهى محل الغرض من المغني، وهو الأظهر فلا ينبغي العدول عنه والعلم عند الله تعالى.

المسألة السابعة: أظهر أقوال أهل العلم عندي أنه إن قال: الحل علي حرام، أو ما أنقلب إليه حرام وكانت له امرأة أنه يكون مظاهراً، وذلك لدخول الزوجة في عموم الصيغ المذكورة.

قال في المغني: نص على ذلك أحمد في الصور الثلاث. اهـ. وهو ظاهر.

وهذا على أقيس الأقوال، وهو كون التحريم ظهاراً. وأظهر القولين عندي فيمن قال: ما أحل الله من أهل ومال حرام عليّ أنه يلزمه الظهار، مع لزوم ما يلزم في تحريم ما أحل الله من مال، وهو كفارة يمين عند من يقول بذلك، وعليه فتلزمه كفارة ظهار، وكفارة يمين.

وهذا الذي استظهرنا هو الذي اختاره ابن عقيل خلافاً لما نقله في المغني /عن أحمد ونصره من أنه يكفي فيه كفارة الظهار عن ٢٦٥ كفارة اليمين، والعلم عند الله تعالى.

المسألة الثامنة: أظهر أقوال أهل العلم عندي فيمن قال الامرأته: أنت عليّ حرام كظهر أمي، أو أنت عليّ كظهر أمي حرام: أنه يكون مظاهراً مطلقاً، ولا ينصرف للطلاق ولو نواه؛ لأن الصيغة صريحة في الظهار.

المسألة التاسعة: أظهر أقوال أهل العلم عندي فيمن قال لامرأته: أنت طالق كظهر أمي، أن الطلاق إن كان بائناً بانت به، ولا يقع ظهار بقوله: كظهر أمي؛ لأن تلفظه بذلك وقع وهي أجنبية فهو كالظهار من الأجنبية، وإن كان الطلاق رجعياً، ونوى بقوله كظهر أمي الظهار كان مظاهراً؛ لأن الرجعية زوجة يلحقها الظهار والطلاق، وإن لم ينو به الظهار، فلا يكون ظهاراً؛ لأنه أتى بصريح الطلاق أولاً، وجعل قوله: كظهر أمي صفة له، وصريح الطلاق لا ينصرف إلى الظهار. ونقل في المغني هذا الذي استظهرنا عن القاضي. وقال: وهو مذهب الشافعي. وأما لو قدم الظهار على الطلاق فقال: أنت على كظهر أمي طالق، فالأظهر وقوع الظهار والطلاق معاً سواء كان الطلاق بائناً أو رجعياً؛ لأن الظهار لا يرفع الزوجية، ولا تحصل

به البينونة؛ لأن الكفارة ترفع حكمه، فلا يمنع وقوع الطلاق على المظاهر منها. والعلم عند الله تعالى.

المسألة العاشرة: أظهر أقوال أهل العلم عندي: أنه إن شبه أي عضو من امرأته بظهر أمه، أو بأي عضو من أعضائها، فهو مظاهر؟ لحصول معنى تحريم الزوجة بذلك. وسواء كان عضو الأم يجوز له النظر إليه كرأسها ويدها أو لا يجوز له كفرجها وفخذها، وهذا قول مالك، والشافعي، وإحدى الروايتين عن أحمد، ورواية أخرى: أنه لا يكون مظاهراً حتى يشبه جملة امرأته؛ لأنه لو حلف بالله لا يمس عضواً معيناً منها لم يسر إلى غيره من أعضائها، فكذلك المظاهرة؟ ٢٧٥ ولأن هذا ليس بمنصوص /عليه، ولا هو في معنى المنصوص. وعن أبي حنيفة: إن شبهها بما يحرم النظر إليه من الأم كالفخذ والفرج هو ظهار، وإن شبهها بما يجوز النظر إليه، كاليد والرأس فليس بظهار؟ لأن التشبيه بعضو يحل النظر إليه كالتشبيه بعضو زوجة له أخرى، فلا يحصل به الظهار. وإنما استظهرنا أنه ظهار مطلقاً؛ لأن معنى التحريم حاصل به، فهو في معنى صريح الظهار، فقولهم: ولا هو في معنى المنصوص ليس بمسلم، بل هو في معناه. وقياسه على حلفه بالله لا يمس عضواً معيناً منها ظاهر السقوط؛ لأن معنى التحريم يحصل ببعض، والحلف عن بعض لا يسري إلى بعض آخر، كما ترى. وقول أبي حنيفة: إن العضو الذي يحل النظر إليه لا يحصل الظهار بالتشبيه به غير مسلم أيضاً؛ لأنه وإن جاز النظر إليه فإن التلذذ به حرام، والتلذذ هو المستفاد من عقد النكاح، فالتشبيه به مستلزم للتحريم، والظهار هو نفس التحريم بواسطة التشبيه بعضو الأم المحرم.

واعلم أن القول بأن الظهار يحصل بقوله: شعرك، أو ريقك، أو كلامك علي كظهر أمي، له وجه قوي من النظر؛ لأن الشعر من محاسن النساء التي يتلذذ بها الأزواج كما بيناه في سورة الحج، وكذلك الريق فإن الزوج يمصه ويتلذذ به من امرأته، وكذلك الكلام كما هو معروف. وأما لو قال لها: سعالك أو بصاقك، أو نحو ذلك علي كظهر أمي، فالظاهر أن ليس ذلك بشيء؛ لأن السعال والبصاق وما يجري مجراهما، كالدمع ليس مما يتمتع به عادة. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الحادية عشرة: اختلف العلماء فيمن قال لأمته: أنت علي كظهر أمي، أو قال ذلك لأم ولده، فقال بعض أهل العلم: لا يصح الظهار من المملوكة، وهو مروى عن ابن عمر، وعبد الله بن عمرو، وسعيد بن المسيب، ومجاهد، والشعبي، وربيعة، والأوزاعي، والشافعي، وأبي حنيفة وأصحابه، وأحمد، وقال بعضهم: يصح الظهار من الأمة أم ولد كانت أو غيرها، وهو مذهب مالك، / وهو مروى أيضاً عن الحسن، وعكرمة، والنخعي، ١٨٥ وعمرو بن دينار، وسليمان بن يسار، والزهري، والحكم، والثوري، وقتادة، وهو رواية عن أحمد. وعن الحسن، والأوزاعي: إن كان يطؤها فهو ظهار، وإلا فلا. وعن عطاء: إن ظاهر من أمته، فعليه نصف كفارة الظهار من الحرة.

واحتج الذين قالوا: إن الأمة لا يصح الظهار منها بأدلة:

منها: أنهم زعموا أن قوله: يظاهرون من نسائهم يختص بالأزواج دون الإماء.

ومنها: أن الظهار لفظ يتعلق به تحريم الزوجة فلا تدخل فيه الأمة قياساً على الطلاق.

ومنها: أن الظهار كان طلاقاً في الجاهلية، فنقل حكمه، وبقي محله، ومحل الطلاق الأزواج دون الإماء.

ومنها: أن تحريم الأمة تحريم لمباح من ماله، فكانت فيه كفارة يمين، كتحريم سائر ماله عند من يقول بأن تحريم المال فيه كفارة يمين، كما تقدم في سورة الحج.

قالوا: ومنها أن النبي ﷺ حرم جاريته مارية، فلم يلزمه ظهار بل كفارة يمين، كما قال تعالى في تحريمه إياها: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَصَّلُ ٱللَّهُ لَكُمْ تَحِلَّةَ أَيْمَنِكُمْ ۖ الآية.

واحتج القائلون بصحة الظهار من الأمة بدخولها في عموم قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُظَهِرُونَ مِن نِسَآبِهِم ﴾ قالوا: وإماؤهم من نسائهم؛ لأن تمتعهم بإمائهم من تمتعهم بنسائهم، قالوا: ولأن الأمة يباح وطؤها، كالزوجة، فصح الظهار منها كالزوجة، قالوا: وقوله تعالى: ﴿ يَالَيُهُا كِلُوجَة، قَالُوا: وقوله تعالى: ﴿ يَالَيُهُا مِن تَحْرِيمُهُ وَاللَّهُ لِمَ تُحْرِيمُ ﴾ نزلت في تحريمه علي القصة المشهورة لا في تحريم الجارية.

وحجة الحسن والأوزاعي وحجة عطاء كلتاهما واضحة مما تتقدم.

وقال ابن العربي المالكي في قول مالك وأصحابه بصحة الظهار من الأمة: وهي مسألة عسيرة علينا؛ لأن مالكاً يقول: إذا قال لأمته: أنت علي حرام لا يلزم، فكيف يبطل فيها صريح التحريم، وتصح كنايته، ولكن تدخل الأمة في عموم قوله: من نسائهم؛ لأنه أراد من محللاتهم.

والمعنى فيه: أنه لفظ يتعلق بالبضع دون رفع العقد، فصح في الأمة أصله الحلف بالله تعالى. اهمنه. بواسطة نقل القرطبي.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: لا يبعد بمقتضى الصناعة الأصولية، والمقرر في علوم القرآن: أن يكون هناك فرق بين تحريم الأمة وتحريم الزوجة.

وإيضاح ذلك: أن قوله تعالى: ﴿لِمَ تُحْرِمُ مَا آَمَلَ اللهُ لَكَ ﴾ جاء في بعض الروايات الصحيحة في السنن وغيرها، أنه نزل في تحريم النبي على جاريته مارية أم إبراهيم، وإن كان جاء في الروايات الثابتة في الصحيحين: أنه نزل في تحريمه العسل الذي كان شربه عند بعض نسائه. وقصة ذلك مشهورة صحيحة؛ لأن المقرر في علوم القرآن أنه إذا ثبت نزول الآية في شيء معين، ثم ثبت بسند آخر صحيح أنها نزلت في شيء آخر معين غير الأول، وجب حملها على أنها نزلت فيهما معاً، فيكون لنزولها سببان، كنزول آية اللعان في عويمر، وهلال معاً.

وبه تعلم أن ذلك يلزمه أن يقال: إن قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ لِمَ تَحْرِيمه عَلَيْ العسل على نفسه، وفي تحريمه عَلَيْ العسل على نفسه، وفي تحريمه جاريته، وإذا علمت بذلك نزول قوله: لم تحرم، في تحريم الجارية: / علمت أن القرآن دل على أن تحريم الجارية لا يحرمها، ٣٠ ولا يكون ظهاراً منها، وأنه تلزم فيه كفارة يمين، كما صح عن ابن عباس ومن وافقه، وقد قال ابن عباس لما بين أن فيه كفارة يمين: ﴿ لَقَدَّ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسُّوَةً حَسَنَةً ﴾ ومعناه: أن النبي عَلَيْ كفر عن تحريمه جاريته كفارة يمين؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ قَدَّ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُورَ يَحِلَةً

أَيْمَنِكُمْ ﴾ بعد تحريمه ﷺ جاريته المذكورة في قوله: ﴿لِمَ تُحَرِّمُ مَاۤ أَحَلَّ اللَّهُ لَكُ ﴾ .

ومن قال من أهل العلم: إن من حرم جاريته لا تلزمه كفارة يمين، وإنما يلزمه الاستغفار فقط، فقد احتج بقوله تعالى: ﴿وَاللّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ اللّهِ بعد قوله: لم تحرم، وقال: إن النبي ﷺ لما حرم جاريته قال مع ذلك: «والله لا أعود إليها» وهذه اليمين هي التي نزل في شأنها: ﴿ قَدْ فَرَضَ اللّهُ لَكُمُ تَحِلّةَ أَيْمَنِكُمٌ ﴾ ولم تنزل في مطلق تحريم الجارية. واليمين المذكورة، مع التحريم في قصة الجارية. قال في نيل الأوطار: رواها الطبراني بسند صحيح عن زيد بن أسلم التابعي المشهور، لكنه أرسله. اه. وكذلك رواه عنه ابن جرير.

وقال ابن كثير في تفسيره: إن الهيثم بن كليب رواه في مسنده بسند صحيح، وساق السند المذكور عن عمر رضي الله عنه، والمتن فيه التحريم واليمين كما ذكرنا، وعلى ما ذكرنا من أن آية: ﴿لِمَ تُحْرِمُ مَا أَلَهُ لَكُ ﴾ نزلت في تحريمه على جاريته، فالفرق بين تحريم الجارية، والزوجة ظاهر؛ لأن آية (لم تحرم) دلت على أن تحريم الجارية لا يحرمها، ولا يكون ظهاراً، وآية: ﴿ وَالنِّينَ يُظُهِرُونَ مِن نِسَآمِمِمُ مَعُودُونَ لِمَا قَلُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ الآية. دلت على أن تحريم الزوجة تلزم فيه كفارة الظهار المنصوص عليها في المجادلة؛ لأن معنى: ﴿ يُظُهِرُونَ مِن نِسَآمِمِمُ ﴾ على جميع القراءات هو أن يقول أحدهم لامرأته: أنت على كظهر أمي. وهذا لا خلاف فيه، وقوله: أنت علي كلمرأته: أنت على حرام، كما تقدم إيضاحه، وعلى هذا فقد دلت آية التحريم على حكم تحريم الأمة، وآية المجادلة على حكم تحريم الأمة، وآية المجادلة على حكم تحريم الأمة، وآية المجادلة على حكم تحريم الزوجة، وهما حكمان متغايران كما ترى، ومعلوم أن

ابن عباس رضي الله عنهما لم يقل بالفرق بينهما بل قال: إن حكم تحريم الزوجة، كحكم تحريم الجارية المنصوص في آية التحريم، ونحن نقول: إن آية الظهار تدل بفحواها على أن تحريم الزوجة ظهار؛ لأن أنت علي كظهر أمي، وأنت علي حرام معناهما واحد كما لا يخفى، وعلى هذا الذي ذكرنا فلا يصح الظهار من الأمة، وإنما يلزم في تحريمها بظهار، أو بصريح التحريم كفارة يمين، أو الاستغفار كما تقدم. وهذا أقرب لظاهر القرآن، وإن كان كثير من العلماء على خلافه.

وقد قدمنا أن تحريم الرجل امرأته فيه للعلماء عشرون قولاً، وسنذكرها هنا باختصار، ونبين ما يظهر لنا رجحانه بالدليل منها إن شاء الله تعالى.

القول الأول: هو أن تحريم الرجل امرأته لغو باطل، لا يترتب عليه شيء. قال ابن القيم في إعلام الموقعين: وهو إحدى الروايتين، عن ابن عباس، وبه قال مسروق، وأبو سلمة بن عبد الرحمن، وعطاء، والشعبي، وداود وجميع أهل الظاهر، وأكثر أصحاب الحديث، وهو أحد قولي المالكية. اختاره أصبغ بن الفرج. وفي الصحيح عن سعيد بن جبير أنه سمع ابن عباس يقول: إذا حرم الرجل امرأته، فليس بشيء ﴿ لَّقَدَّ كَانَلَكُمُ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسُوةً حَسَنَةً ﴾ وصح عن امرأته، فليس بشيء ﴿ لَقَدَّ كَانَلَكُمُ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسُوةً حَسَنَةً ﴾ وصح عن الشعبي في تحريم المرأة: لهو أهون علي من نعلي. وقال عن الشعبي في تحريم المرأة: لهو أهون علي من نعلي. وقال أبو سلمة: ما أبالي أحرمت امرأتي أو حرمت ماء النهر. وقال الحجاج ابن منهال: إن رجلاً جعل امرأته عليه حراماً، فسأل عن ذلك حميد بن عبد الرحمن، فقال حميد: قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ حَمِيد بن عبد الرحمن، فقال حميد: قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ

٣٢ه فَأُنصَبُ ۞ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَأَرْغَب ۞ وأنت / رجل تلعب فاذهب فالعب. اهـ منه.

القول الثاني: أن التحريم ثلاث تطليقات، قال في إعلام الموقعين: وبه قال علي بن أبي طالب رضي الله عنه، وزيد بن ثابت، وابن عمر، والحسن البصري، ومحمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى. وقضى فيها أمير المؤمنين علي رضي الله عنه بالثلاث في عدي بن قيس الكلابي، وقال: والذي نفسي بيده لئن مسستها قبل أن تتزوج غيرك لأرجمنك. وقال في زاد المعاد: وروي عن الحكم بن عتيبة ثم قال: قلت: الثابت عن زيد بن ثابت وابن عمر: أن في ذلك كفارة يمين، وذكر في الزاد أيضاً: أن ابن حزم نقل عن علي الوقف في ذلك. وحجة هذا القول بثلاث أنها لا تحرم عليه إلا بالثلاث، فكان وقوع الثلاث من ضرورة كونها حراماً عليه.

القول الثالث: أنها حرام عليه بتحريمه إياها. قال في إعلام الموقعين: وصح هذا أيضاً عن أبي هريرة، والحسن، وخلاس بن عمرو، وجابر بن زيد وقتادة، ولم يذكر هؤلاء طلاقاً، بل أمروه

باجتنابها فقط. وصح ذلك أيضاً عن علي رضي الله عنه، فإما أن يكون عنه روايتان، وإما أن يكون أراد تحريم الثلاث. وحجة هذا القول أن لفظه إنما اقتضى التحريم، ولم يتعرض لعدد الطلاق فحرمت عليه بمقتضى تحريمه.

/القول الرابع: الوقف. قال في إعلام الموقعين: صح ذلك ٣٣٥ أيضاً عن أمير المؤمنين علي رضي الله عنه، وهو قول الشعبي. وحجة هذا القول: أن التحريم ليس بطلاق، وهو لا يملك تحريم الحلال، إنما يملك إنشاء السبب الذي يحرم به، وهو الطلاق، وهذا ليس بصريح في الطلاق، ولا هو مما ثبت له عرف الشرع في تحريم الزوجة، فاشتبه الأمر فيه، فوجب الوقف للاشتباه.

القول الخامس: إن نوى به الطلاق فهو طلاق، وإلاَّ فهو يمين. قال في الأعلام: وهذا قول طاووس، والزهري، والشافعي، ورواية عن الحسن. اهـ.

وحكي هذا القول أيضاً عن النخعي، وإسحاق، وابن مسعود وابن عمر. وحجة هذا القول أن التحريم كناية في الطلاق، فإن نواه به كان طلاقاً، وإن لم ينوه كان يميناً؛ لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ لِمَ تُحُرِّمُ مَا أَحَلَ ٱللَّهُ لَكُوْ تَجَلَّةَ أَيْمَنِكُمْ ﴾.

القول السادس: أنه إن نوى به الثلاث فثلاث، وإن نوى واحدة فواحدة بائنة، وإن نوى يميناً فهو كذبة لا شيء فيها. قاله سفيان، وحكاه النخعي عن أصحابه. وحجة هذا القول أن اللفظ محتمل لما نواه من ذلك، فيتبع نيته.

القول السابع: مثل هذا إلا أنه إن لم ينو شيئاً فهو يمين

يكفرها، وهو قول الأوزاعي. وحجة هذا القول ظاهر قوله تعالى: ﴿ قَدْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُمْ تَجِلَّهَ أَيْمَانِكُمْ ﴿ قَدْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُمْ تَجِلَّهَ أَيْمَانِكُمْ ﴿ قَدْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُمْ تَجِلَّهَ أَيْمَانِكُمْ ﴾.

القول الثامن: مثل هذا أيضاً إلا أنه إن لم ينو شيئاً فواحدة بائنة إعمالاً للفظ التحريم. هكذا ذكر هذا القول في: إعلام الموقعين ولم يعزه لأحد.

وقال صاحب نيل الأوطار: وقد حكاه ابن حزم عن إبراهيم النخعي.

/القول التاسع: أن فيه كفارة الظهار. قال في إعلام الموقعين: وصح ذلك عن ابن عباس أيضاً، وأبي قلابة، وسعيد بن جبير، ووهب بن منبه، وعثمان البتي، وهو إحدى الروايات عن الإمام أحمد. وحجة هذا القول أن الله تعالى جعل تشبيه المرأة بأمه المحرمة عليه ظهاراً، وجعله منكراً من القول وزوراً، فإذا كان التشبيه بالمحرمة يجعله مظاهراً، فإذا صرح بتحريمها كان أولى بالظهار. وهذا أقيس الأقوال وأفقهها. ويؤيده أن الله لم يجعل للمكلف التحريم والتحليل، وإنما ذلك إليه تعالى، وإنما جعل له مباشرة الأفعال والأقوال التي يترتب عليها التحريم والتحليل، فالسبب إلى العبد، وحكمه إلى الله تعالى، فإذا قال: أنت على كظهر أمي، أو قال: أنت على كظهر أمي، أو قال: أنت على حرام، فقد قال المنكر من القول والزور، وقد كذب، فإن الله لم يجعلها كظهر أمه، ولا جعلها عليه حراماً، فأوجب عليه بهذا القول من المنكر والزور أغلظ الكفارتين وهي كفار الظهار.

القول العاشر: أنه تطليقة واحدة. وهي إحدى الروايتين عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وقول حماد بن أبي سليمان شيخ أبي حنيفة. وحجة هذا القول أن تطليق التحريم لا يقتضي التحريم

بالثلاث، بل يصدق بأقله، والواحدة متيقنة، فحمل اللفظ عليها؛ لأنها اليقين فهو نظير التحريم بانقضاء العدة.

القول الحادي عشر: أنه ينوي فيما أراد من ذلك، فيكون له نيته في أصل الطلاق وعدده، وإن نوى تحريماً بغير طلاق فيمين مكفرة. قال ابن القيم: وهو قول الشافعي.

وحجة هذا القول: أن اللفظ صالح لذلك كله، فلا يتعين واحد منها إلا بالنية، فإن نوى تحريماً مجرداً كان امتناعاً منها بالتحريم كامتناعه باليمين، ولا تحرم عليه في الموضعين. اه.. وقد تقدم أن مذهب الشافعي هو القول الخامس.

/قال في نيل الأوطار: وهو الذي حكاه عنه في فتح الباري، ٣٥٥ بل حكاه عنه ابن القيم نفسه.

القول الثاني عشر: أنه ينوي في أصل الطلاق وعدده، إلا أنه إن نوى واحدة كانت بائنة، وإن لم ينو طلاقاً فهو مُؤْل، وإن نوى الكذب فليس بشيء، وهو قول أبي حنيفة وأصحابه.

وحجة هذا القول احتمال اللفظ لما ذكره، إلا أنه إن نوى واحدة كانت بائنة، لاقتضاء التحريم للبينونة، وهي صغرى وكبرى، والصغرى هي المتحققة، فاعتبرت دون الكبرى. وعنه رواية أخرى: إن نوى الكذب دُيِّن، ولم يقبل في الحكم، بل يكون مؤلياً، ولا يكون ظهاراً عنده، نواه، أو لم ينوه، ولو صرح به فقال: أعني بها الظهار لم يكن مظاهراً. انتهى من أعلام الموقعين.

وقال الشوكاني في نيل الأوطار، بعد أن ذكر كلام ابن القيم الذي ذكرناه آنفاً إلى قوله: وهو قول أبى حنيفة وأصحابه: هكذا قال

ابن القيم. وفي الفتح عن الحنفية: أنه إذا نوى اثنتين فهي واحدة بائنة، وإن لم ينو طلاقاً فهي يمين ويصير مؤلياً. اهـ.

القول الثالث عشر: أنه يمين يكفره ما يكفر اليمين.

قال ابن القيم في أعلام الموقعين: صح ذلك عن أبي بكر الصديق، وعمر بن الخطاب، وابن عباس، وعائشة، وزيد بن ثابت، وابن مسعود، وعبد الله بن عمر، وعكرمة، وعطاء، ومكحول، وقتادة، والحسن، والشعبي، وسعيد بن المسيب، وسليمان بن يسار، وجابر بن زيد، وسعيد بن جبير، ونافع، والأوزاعي، وأبي ثور، وخلق سواهم رضي الله عنهم.

وحجة هذا القول ظاهر القرآن العظيم، فإن الله تعالى ذكر فرض تحلة / الأيمان عقب تحريم الحلال، فلا بد أن يتناوله يقيناً فلا يجوز جعل تحلة الأيمان لغير المذكور قبلها، ويخرج المذكور عن حكم التحلة التي قصد ذكرها لأجله. اهـ منه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الظاهر أن ابن القيم أراد بكلامه هذا أن صورة سبب النزول قطعية الدخول، وأن قوله: ﴿ قَدْ فَرَضَ ٱللّهَ لَكُو يَحَلّهَ أَيْمَنِكُمْ ﴾ نازل في تحريم الحلال المذكور في قوله تعالى: ﴿ لِمَ يُحَرّعُ مَا أَحَلَ اللّهُ لَكُ ﴾ وما ذكره من شمول قوله: ﴿ قَدْ فَرَضَ ٱللّهُ لَكُو يَحَلّهَ أَيْمَنِكُمْ ﴾ لقوله: ﴿ لِمَ يُحَرّعُ مَا أَحَلَ اللّهُ لَكُ ﴾ على سبيل اليقين للمؤر يَحِلّهَ أَيْمَنِكُمْ ﴾ لقوله: ﴿ لِمَ تَحَريمُ مَا أَحَلَ اللّهُ لَكُ ﴾ على سبيل اليقين والجزم لا يخلو عندي من نظر؛ لما قدمنا عن بعض أهل العلم من أن قوله: ﴿ قَدْ فَرَضَ اللّهُ لَكُو يَحِلّهَ أَيْمَنِكُمْ ﴾ نازل في حلف النبي عليه لا يعود لما حَرَّم على نفسه، لا في أصل التحريم، وقد أشرنا للروايات الدالة على ذلك في أول هذا البحث.

القول الرابع عشر: أنه يمين مغلظة يتعين فيها عتق رقبة.

قال ابن القيم: وصح ذلك أيضاً عن ابن عباس، وأبي بكر، وعمر، وابن مسعود، وجماعة من التابعين.

وحجة هذا القول أنه لما كان يميناً مغلظة غلظت كفارتها بتحتم العتق، ووجه تغليظها تضمنها تحريم ما أحل الله، وليس إلى العبد، وقول المنكر والزور. وإن أراد الخبر فهو كاذب في إخباره معتد في إقسامه، فغلظت كفارته بتحتم العتق، كما غلظت كفارة الظهار به أو بصيام شهرين، أو بإطعام ستين مسكيناً.

القول الخامس عشر: أنه طلاق، ثم إنها إن كانت غير مدخول بها فهو ما نواه من الواحدة وما فوقها، وإن كانت مدخولاً بها فثلاث وإن نوى أقل منها، وهو إحدى الروايتين عن مالك.

/وحجة هذا القول: أن اللفظ لما اقتضى التحريم وجب أن ٣٥٥ يرتب عليه حكمه، وغير المدخول بها تحرم بواحدة، والمدخول بها لا تحرم إلا بالثلاث.

وبعد: ففي مذهب مالك خمسة أقوال هذا أحدها: وهو مشهورها، والثاني أنها ثلاث بكل حال نوى الثلاث، أو لم ينوها اختاره عبد الملك في مبسوطه. والثالث: أنها واحدة بائنة مطلقاً. حكاه ابن خويز منداد رواية عن مالك. والرابع: أنها واحدة رجعية، وهو قول عبد العزيز بن أبي سلمة. والخامس: أنه ما نواه من ذلك مطلقاً، سواء قبل الدخول أو بعده، وقد عرفت توجيه هذه الأقوال. انتهى من أعلام الموقعين.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: المعروف أن المعتمد من هذه الأقوال عند المالكية: اثنان، وهما القول بالثلاث، وبالواحدة

البائنة، وقد جرى العمل في مدينة فاس بلزوم الواحدة البائنة في التحريم. قال ناظم عمل فاس:

وطلقة بائنة في التحريم وحلف به لعرف الإقليم

ثم قال ابن القيم رحمه الله في إعلام الموقعين: وأما تحرير مذهب الشافعي فإنه إن نوى به الظهار كان ظهاراً، وإن نوى التحريم كان تحريماً لا يترتب عليه إلا تقديم الكفارة، وإن نوى الطلاق كان طلاقاً، وكان ما نواه. وإن أطلق فلأصحابه فيه ثلاثة أوجه:

أحدها: أنه صريح في إيجاب الكفارة.

والثاني: لا يتعلق به شيء.

والثالث: أنه في حق الأمة صريح في التحريم الموجب للكفارة، وفي حق الحرة كناية. قالوا: إن أصل الآية إنما ورد في ١٨٥ الأمة. قالوا: فلو قال: أنت علي /حرام، وقال: أردت بها الظهار والطلاق فقال ابن الحداد: يقال له: عين أحد الأمرين؛ لأن اللفظة الواحدة لا تصلح للظهار والطلاق معاً، وقيل: يلزمه ما بدأ به منهما. قالوا: ولو ادعى رجل على رجل حقاً أنكره فقال: الحل عليك حرام والنية والنية نيتي لا نيتك ما لي عليك شيء فقال: الحل علي حرام والنية في ذلك نيتك مالك عندي شيء كانت النية نية الحالف لا المحلف؛ في ذلك نيتك مالك عندي شيء كانت النية نية الحالف لا المحلف؛ الإن النية إنما تكون ممن إليه الإيقاع. ثم قال: وأما تحرير مذهب الإمام أحمد فهو أنه ظهار بمطلقه، وإن لم ينوه إلا أن ينوي به الطلاق أو اليمين، فيلزمه ما نواه، وعنه رواية اثنية أنه يمين بمطلقه، إلا أن ينوي به الطلاق، أو الظهار فيلزمه ما نواه، وعنه رواية ثالثة: أنه ظهار بكل حال، ولو نوى به الطلاق أو اليمين لم يكن يميناً، ولا طلاقاً كما لو نوى الطلاق أو اليمين بقوله: أنت علي كظهر أمي، فإن

اللفظين صريحان في الظهار، فعلى هذه الرواية لو وصله بقوله: أعني به الطلاق، فهل يكون طلاقاً أو ظهاراً؟ على روايتين: إحداهما: يكون ظهاراً كما لو قال: أنت علي كظهر أمي أعني به الطلاق، أو التحريم، إذ التحريم صريح في الظهار. والثانية: أنه طلاق؛ لأنه قد صرح بإرادته بلفظ يحتمله، وغايته أنه كناية فيه، فعلى هذه الرواية إن قال: أعني به طلاقاً طلقت واحدة، وإن قال: أعني به الطلاق، فهل تطلق ثلاثاً أو واحدة؟ على روايتين، مأخذهما هل اللام على الجنس أو العموم. وهذا تحرير مذهبه وتقريره، وفي المسألة مذهب آخر وراء هذا كله، وهو أنه إن أوقع التحريم، كان ظهاراً ولو نوى به الطلاق، وإن حلف به كان يميناً مكفرة، وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية، وعليه يدل النص والقياس، فإنه إذا أوقعه كان قد أتى منكراً من القول وزوراً، وكان أولى بكفارة الظهار ممن شبه امرأته بالمحرمة، وإذا حلف به كان يميناً من الأيمان كما لو حلف بالتزام الحج والعتق والصدقة، وهذا محض القياس والفقه، ألا ترى أنه إذا قال: لله علي أن أعتق، أو أحج، أو أصوم لزمه، ولو قال: إن كلمت فلاناً فللُّه عليَّ / ذلك، على وجه اليمين، فهو يمين، وكذلك ٣٩ه لو قال: هو يهودي، أو نصراني كفر بذلك. ولو قال: إن فعل كذا فهو يهودي أو نصراني كان يميناً، وطرد هذا، بل نظيره من كل وجه أنه إذا قال: أنت علي كظهر أمي كان ظهاراً، فلو قال: إن فعلت كذا، فأنت على كظهر أمي كان يميناً، وطرد هذا أيضاً إذا قال: أنت طالق كان طلاقاً، ولو قال: إن فعلت كذا فأنت طالق كان يميناً، فهذه هي الأصول الصحيحة المطردة المأخوذة من الكتاب والسنَّة والميزان. وبالله التوفيق، انتهى كلام ابن القيم رحمه الله تعالى.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أظهر أقوال أهل العلم عندي مع كثرتها وانتشارها: أن التحريم ظهار، سواء كانت منجزاً أومعلقاً؛ لأن المعلق على شرط من طلاق، أو ظهار يجب بوجود الشرط المعلق عليه، ولا ينصرف إلى اليمين المكفرة على الأظهر عندي، وهو قول أكثر أهل العلم.

وقال مالك في الموطأ: فقال القاسم بن محمد: إن رجلاً جعل امرأة عليه كظهر أمه إن هو تزوجها فأمره عمر بن الخطاب إن هو تزوجها ألا يقربها حتى يكفر كفارة المتظاهر. اهـ.

ثم قال: وحدثني عن مالك: أنه بلغه أن رجلاً سأل القاسم بن محمد، وسليمان بن يسار عن رجل تظاهر من امرأة قبل أن ينكحها، فقالا: إن نكحها فلا يمسها حتى يكفر كفارة المتظاهر. اهـ.

والمعروف عن جماهير أهل العلم أن الطلاق المعلق يقع بوقوع المعلق عليه، وكذلك الظهار.

وأما الأمة فالأظهر أن في تحريمها كفارة اليمين أو الاستغفار، كما دلت عليه آية سورة التحريم كما تقدم إيضاحه. والعلم عند الله تعالى.

• /المسألة الثانية عشرة: اعلم أن العلماء اختلفوا في العبد والذمي هل يصح منهما ظهار؟ وأظهر أقوالهم عندي في ذلك: أن العبد يصح منه الظهار؛ لأن الصحيح دخوله في عموم النصوص العامة إلا ما أخرجه منه دليل خاص، كما تقدم، وإليه الإشارة بقول صاحب مراقى السعود:

والعبد والموجود والذي كفر مشمولة له لدى ذوي النظر

وعليه فهو داخل في عموم قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُظُهِرُونَ مِن نِسَآبِهِمْ ﴾ ولا يقدح في هذا أن قوله: ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ لا يتناوله؛ لأنه مملوك لا يقدر على العتق؛ لدخوله في قوله: ﴿ فَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهَرَيْنِ ﴾ فالأظهر صحة ظهار العبد، وانحصار كفارته في الصوم، لعدم قدرته على العتق والإطعام، وأن الذمي لا يصح ظهاره؛ لأن الظهار منكر من القول وزور يكفره الله بالعتق أو الصوم، أو الإطعام، والذمي كافر، والكافر لا يكفر عنه العتق، أو الصوم، أو الإطعام ما ارتكبه من المنكر والزور لكفره؛ لأن الكفر سيئة لا تنفع معها حسنة. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الثالثة عشرة: اعلم أن أهل العلم اختلفوا في الظهار الموقت كأن يقول: أنت علي كظهر أمي شهراً، أو حتى ينسلخ شهر رمضان مثلاً، فقال بعض أهل العلم: يصح الظهار المؤقت، وإذا مضى الوقت زال الظهار وحلت المرأة بلا كفارة، ولا يكون عائداً بالوطء بعد انقضاء الوقت.

قال في المغني: وهذا قول أحمد، وبه قال ابن عباس، وعطاء، وقتادة، والثوري، وإسحاق، وأبو ثور، وأحد قولي الشافعي. وقوله الأخير لا يكون ظهاراً، وبه قال ابن أبي ليلى، والليث؛ لأن الشرع ورد بلفظ الظهار مطلقاً، وهذا لم يطلق فأشبه ما لو شبهها بمن تحرم عليه في وقت دون وقت. وقال طاووس: إذا ظاهر في وقت فعليه الكفارة وإن بر، وقال مالك: يسقط التوقيت ويكون ظهاراً مطلقاً؛ لأن هذا لفظ يوجب تحريم الزوجة، فإذا وقته لم يتوقت كالطلاق.

/ قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أقرب الأقوال عندي للصواب ٤١ ٥٤١

في هذه المسألة قول من قال: إن الظاهر الموقت يصح، ويزول بانقضاء الوقت؛ لأنه جاء ما يدل عليه عن النبي على في حديث حسنه الترمذي، وصححه ابن خزيمة، وابن الجارود، وبعض طرقه بالإرسال؛ عن درجة الحسن وإن أعل عبد الحق وغيره بعض طرقه بالإرسال؛ لأن حديثاً صححه بعض أهل العلم أقرب للصواب مما لم يرد فيه شيء أصلاً.

قال أبو داود في سننه: حدثنا عثمان بن أبيي شيبة، ومحمد بن العلاء المعنى قالا: ثنا ابن إدريس، عن محمد بن إسحاق، عن محمد بن عمرو بن عطاء، قال ابن العلاء ابن علقمة ابن عياش، عن سليمان بن يسار، عن سلمة بن صخر \_ قال ابن العلاء \_ : البياضي قال: كنت أمرأ أصيب من النساء ما لا يصيب غيره، فلما دخل شهر رمضان خفت أن أصيب من امرأتي شيئاً يتابع بي، حتى أصبح، فظاهرت منها حتى ينسلخ شهر رمضان، فبينا هي تخدمني ذات ليلة إذ تكشف لي منها شيء، فلم ألبث أن نزوت عليها، فلما أصبحت خرجت إلى قومي، فأخبرتهم الخبر. الحديث بطوله. وفيه أن النبي عليه أمره بعتق رقبة، فذكر أنه لا يجد رقبة، فأمره بصيام شهرين، فذكر أنه لا يقدر، فأمر بإطعام ستين مسكيناً، فذكر كذلك فأعطاه ﷺ صدقة قومه بني زريق من التمر، وأمره أن يطعم وسقا منها ستين مسكيناً ويستعين بالباقي. ومحل الشاهد من الحديث: أنه ظاهر من امرأته ظهاراً مؤقتاً بشهر رمضان، وجامع في نفس الشهر الذي جعله وقتاً لظهاره، فدل ذلك على أن الظهار يصح ويلزم، ولو كان توقيته لا يصح لبين ﷺ ذلك، ولو كان يتأبد ويسقط حكم التوقيت لبينه ﷺ؛ لأن البيان لا يجوز تأخيره عن وقت الحاجة إليه.

وقال أبو عيسى الترمذي في جامعه: حدثنا إسحاق بن منصور، ثنا هارون / بن إسماعيل الخزاز، ثنا علي ابن المبارك، ثنا يحيى بن ٤٥ أبي كثير، ثنا أبو سلمة، ومحمد بن عبد الرحمن أن سلمان بن صخر الأنصاري أحد بني بياضة، جعل امرأته عليه كظهر أمه، حتى يمضي رمضان الحديث. ثم قال الترمذي بعد أن ساقه: هذا حديث حسن، يقال: سلمان بن صخر، ويقال: سلمة بن صخر البياضي. والعمل على هذا الحديث عند أهل العلم في كفارة الظهار. اهـ.

وهذه الطريق التي أخرج بها الترمذي هذا الحديث غير طريق أبي داود التي أخرجه بها، وكلتاهما تقوي الأخرى، والظاهر أن إسناد الترمذي هذا لا يقل عن درجة الحسن. وما ذكروه من أن علي بن المبارك المذكور فيه كان له عن يحيى بن أبي كثير كتابان أحدهما سماع، والآخر إرسال، وأن حديث الكوفيين عنه فيه شيء لا يضر الإسناد المذكور؛ لأن الراوي عنه فيه وهو هارون بن إسماعيل الخزاز بصري لا كوفي، ولما ساق المجد في المنتقى حديث سلمة بن صخر المذكور قال: رواه أحمد، وأبو داود، والترمذي. وقال: حديث حسن.

وقال الشوكاني في نيل الأوطار: وأخرجه أيضاً الحاكم، وصححه ابن خزيمة، وابن الجارود، وقد أعله عبد الحق بالانقطاع، وأن سليمان بن يسار لم يدرك سلمه، وقد حكى ذلك الترمذي عن البخاري. وفي إسناده أيضاً محمد بن إسحاق. اهـ كلام الشوكاني.

وقد علمت أن الإسناد الذي ذكرنا عن الترمذي ليس فيه سليمان ابن يسار، ولا ابن إسحاق، فالظاهر صلاحية الحديث للاحتجاج، كما ذكره الترمذي وغيره.

وبذلك تعلم أن الصواب في هذه المسألة إن شاء الله هو ما ذكرنا. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الرابعة عشرة: الأظهر عندي أنه لو قال: أنت علي كظهر أمي إن شاء الله أساء الأدب، ولا تلزمه الكفارة، وأن الاستثناء ٤٥ بالمشيئة يرفع عنه /حكم الكفارة، كما يرفع كفارة اليمين بالله. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الخامسة عشرة: الأظهر أنه إن مات أو ماتت، أو طلقها قبل التكفير لم يلزمه شيء، وأنه إن عاد فتزوجها بعد الطلاق لا يجوز له مسيسها حتى يكفر؛ لأن الله أوجب الكفارة على المظاهر قبل الحنث بالعود، فلا يعود إلا بعد التكفير، ولا وجه لسقوط الكفارة بالطلاق فيما يظهر، مع أن بعض أهل العلم يقول: إن كان الطلاق بعد الظهار بائنا، ثم تزوجها لم تلزمه كفارة، وهو مروي عن قتادة. وبعضهم يقول: إن كانت البينونة بالثلاث، ثم تزوجها بعد زوج لم تلزمه الكفارة؛ لسقوطها بالبينونة الكبرى، كما أسقطها صاحب القول الذي قبله بالبينونة الصغرى. والعلم عند الله تعالى.

المسألة السادسة عشرة: إذا ظاهر من نسائه الأربع بكلمة واحدة، كأن يقول لهن: أنتن عليّ كظهر أمي، فقال بعض أهل العلم: تكفي في ذلك كفارة واحدة.

قال في المغني: ولا خلاف في هذا في مذهب أحمد، وهو قول علي، وعمر، وعروة، وطاووس، وعطاء، وربيعة، ومالك، والأوزاعي، وإسحاق، وأبي ثور، والشافعي في القديم. وقال الحسن، والنخعي، والزهري، ويحيى الأنصاري، والحكم،

والثوري، وأصحاب الرأي، والشافعي في الجديد: عليه لكل امرأة كفارة؛ لأنه وجد الظهار والعود في حق كل امرأة منهن، فوجب عليه عن كل واحدة كفارة، كما لو أفردها به.

ولنا عموم قول عمر، وعلي رضي الله عنهما، رواه عنهما الأثرم، ولا يعرف لهما مخالف، فكان إجماعاً ولأن الظهار كلمة تجب بمخالفتها الكفارة، فإذا وجدت في جماعة أوجبت كفارة واحدة، كاليمين بالله تعالى. وفارق ما إذا ظاهر منها بكلمات، فإن كل كلمة تقتضي كفارة ترفعها، /وتكفر إثمها، وها هنا الكلمة ٤٤٥ واحدة، فالكفارة واحدة ترفع حكمها، وتمحو إثمها، فلا يبقى لها حكم. انتهى منه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أقيس القولين الاكتفاء بكفارة واحدة، وأحوطهما التكفير عن كل واحدة منهن. وأما إن ظاهر منهن بكلمات متعددة بأن قال لكل واحدة منهن بانفرادها: أنت علي كظهر أمي، فالأظهر تعدد الكفارة؛ لأن كل كلمة من تلك الكلمات منكر من القول وزور، فكل واحدة منها تقتضى كفارة.

قال في المغني: وهذا قول عروة، وعطاء، وقال أبو عبد الله بن حامد: المذهب رواية واحدة في هذا. قال القاضي: المذهب عندي ما ذكره الشيخ أبو عبد الله، قال أبو بكر: فيه رواية أخرى أنه تجزئه كفارة واحدة، واختار ذلك، وقال: هذا الذي قلناه اتباعاً لعمر بن الخطاب، والحسن، وعطاء، وإبراهيم، وربيعة، وقبيصة، وإسحاق؛ لأن كفارة الظهار حق لله تعالى، فلم تتكرر بتكرر سببها كالحد، وعليه يخرج الطلاق.

ولنا أنها أيمان متكررة على أعيان متفرقة، فكان لكل واحدة

كفارة، كما لو كفر ثم ظاهر؛ ولأنها أيمان لا يحنث في إحداها بالحنث في الأخرى، فلا تكفرها كفارة واحدة، ولأن الظهار معنى يوجب الكفارة، فتتعدد الكفارة بتعدده في المحال المختلفة كالقتل، ويفارق الحد، فإنه عقوبة تدرأ بالشبهات. انتهى منه.

وقد علمت أن أظهر الأقوال عندنا تعدد الكفارة في هذه المسألة. وأما إن كرر الظهار من زوجته الواحدة فالظاهر الذي لا ينبغي العدول عنه أنه إن كان كرره قبل أن يكفر عن الظهار الأول، ٥٤٠ فكفارة واحدة تكفي، وإن كان كفر / عن ظهاره الأول، ثم ظاهر بعد التكفير، فعليه كفارة أخرى لظهاره الواقع بعد التكفير والعلم عند الله تعالى.

المسألة السابعة عشرة: اعلم أن كفارة الظهار هي التي أوضحها الله تعالى بقوله: ﴿ فَإِطْعَامُ سِتِّينَ مِسْكِكَنّا ﴾.

## فروع تتعلق بهذه المسألة

الفرع الأول: اعلم أن أهل العلم اختلفوا في الرقبة، في كفارة الظهار، هل يشترط فيها الإيمان أو لا يشترط فيها؟ فقال بعضهم: لا يشترط فيها الإيمان، فلو أعتق المظاهر عبداً ذمياً مثلاً أجزأه، وممن قال بهذا القول: أبو حنيفة، وأصحابه، وعطاء، والثوري، والنخعي، وأبو ثور، وابن المنذر، وهو إحدى الروايتين عن أحمد قاله في المغني.

وحجة أهل هذا القول أن الله تعال قال في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَتَحَرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ ولم يقيدها بالإيمان، فوجب أن يجزىء ما تناوله

إطلاق الآية، قالوا: وليس لأحد أن يقيد ما أطلقه الله في كتابه إلاً بدليل يجب الرجوع إليه.

وممن قال باشتراط الإيمان في رقبة كفارة الظهار: مالك، والشافعي، والحسن، وإسحاق، وأبو عبيدة، وهو ظاهر مذهب الإمام أحمد. قاله في المغني.

واحتج لأهل هذا القول بما تقرر في الأصول من حمل المطلق على المقيد.

وقد بينا مسألة حمل المطلق على المقيد في كتابنا (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) في سورة النساء في الكلام على قوله تعالى في كفارة القتل الخطأ ﴿ وَمَن قَنْلَ مُؤْمِنًا خَطَتًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةِ مُؤْمِنَةِ ﴾ الآية. بقولنا فيه: وحاصل تحرير المقام في مسألة تعارض المطلق والمقيد: أن لها أربع حالات:

الأولى: أن يتحد حكمهما وسببهما معاً كتحريم الدم، فإن الله قيده في /سورة الأنعام بكونه مسفوحاً في قوله تعالى: ﴿طَاعِمِ ٤٦٥ يَطْعَمُهُ وَإِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحاً ﴾ وأطلقه عن القيد بكونه مسفوحاً في سورة النحل والبقرة والمائدة، قال في النحل: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْجِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ فَمَنِ ﴾ وقال في البقرة: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْجِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ فَمَنِ ﴾ وقال في المائدة: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمَ الْجِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ بِهِ لِغَيْرِ العَلَمَ وَلَحْمَ الْجِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ مُ وَلَحْمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمَ الْجِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ اللهِ لِهِ لِغَيْرِ العَلَمَ الْمَاتِ لَيْ وَقَالَ في المائدة: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمَ الْجِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ اللّهِ وَالْمَعْمَ الْمَاعِ على المَعْلَق على المقيد في هذه الحالة التي هي اتحاد السبب والحكم معاً، ولذلك المقيد في هذه الحالة التي هي اتحاد السبب والحكم معاً، ولذلك كانوا لا يرون بالحمرة التي تعلو القدر من أثر تقطيع اللحم بأساً؛ لأنه دم غير مسفوح. قالوا: وحمله عليه أسلوب من أساليب اللغة دم غير مسفوح. قالوا: وحمله عليه أسلوب من أساليب اللغة

العربية؛ لأنهم يثبتون ثم يحذفون اتكالاً على المثبت، ومنه قول قيس بن الخطيم الأنصاري:

نحن بما عندنا وأنت بما عندك راض والرأي مختلف فحذف راضون؛ لدلالة راض عليه. وقول ضابىء بن الحارث البرجمي:

فمن يك أمسى بالمدينة رحله فإنسي وقيار بها لغريب والأصل: فإني غريب وقيار أيضاً غريب، فحذف إحدى الكلمتين؛ لدلالة الأخرى عليها، وقول عمرو بن أحمر الباهلي:

رماني بأمر كنت منه ووالدي بريئاً ومن أجل الطوي رماني يعني كنت بريئاً منه، وكان والدي بريئاً منه أيضاً، وقول النابغة الجعدى:

وقد زعمت بنو سعد بأني وما كذبوا كبير السن فأني يعني زعمت بنو سعد أني فان وما كذبوا إلخ.

وقالت جماعة من أهل الأصول: إن حمل المطلق على المقيد بالقياس، لا بدلالة اللفظ، وهو أظهرها. وقيل بالعقل، وهو أضعفها وأبعدها.

الحالة الثانية: هي أن يتحد الحكم، ويختلف السبب، كالمسألة التي نحن بصددها، فإن الحكم في آية المقيد، وآية المطلق واحد، وهو عتق رقبة في كفارة، ولكن السبب فيهما مختلف؛ لأن سبب المقيد قتل خطأ، وسبب المطلق ظهار، ومثل هذا المطلق يحمل على المقيد عند الشافعية، والحنابلة، وكثير من المالكية. ولذا

شرطوا الإيمان في كفارة الظهار حملاً لهذا المطلق على المقيد، خلافاً لأبي حنيفة، ومن وافقه قالوا: ويعتضد حمل هذا المطلق على المقيد بقوله على في قصة معاوية بن الحكم السلمي رضي الله عنه: «اعتقها فإنها مؤمنة» ولم يستفصله عنها، هل هي في كفارة أو لا؟ وترك الاستفصال في مقام الاحتمال ينزل منزلة العموم في الأقوال. قال في مراقي السعود:

ونزلن ترك الاستفصال منزلة العموم في الأقوال

الحالة الثالثة: عكس هذه: وهي الاتحاد في السبب مع الاختلاف في الحكم، فقيل: يحمل فيها المطلق على المقيد، وقيل: لا، وهو قول أكثر العلماء، ومثلوا له بصوم الظهار، وإطعامه، فسببهما واحد وهو الظهار، وحكمهما مختلف؛ لأن أحدهما تكفير بصوم، والآخر تكفير بإطعام، وأحدهما مقيد بالتتابع، وهو الصوم، والثاني مطلق عن قيد التتابع، وهو الإطعام، فلا يحمل هذا المطلق على هذا المقيد. والقائلون بحمل المطلق على المقيد في هذه الحالة مثلوا لذلك بإطعام الظهار، فإنه لم يقيد بكونه من قبل أن يتماسا مع أن عقه وصومه قد قيدا بقوله: ﴿ مِن قَبّلِ أَن يَتَمَاسًا ﴾ فيحمل هذا المطلق على المقيد، فيجب كون الإطعام قبل المسيس، ومثل له اللخمي بالإطعام في كفارة اليمين حيث قيد بقوله: ﴿ مِنْ أَوْسَطِ مَا اللّخمي بالإطعام في كفارة اليمين حيث قيد بقوله: ﴿ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ ﴾ مع إطلاق الكسوة عن القيد بذلك في قوله: (أو كسوتهم)، فيحمل هذا المطلق على المقيد، فيشترط في الكسوة أن تكون من أوسط ما تكسون أهليكم.

/ الحالة الرابعة: أن يختلفا في الحكم والسبب معاً، ولا حمل ٥٤٨ في هذه إجماعاً وهو واضح، وهذا فيما إذا كان المقيد واحداً، أما إذا

ورد مقيدان بقيدين مختلفين، فلا يمكن حمل المطلق على كليهما لتنافي قيديهما، ولكنه ينظر فيهما، فإن كان أحدهما أقرب للمطلق من الآخر حمل المطلق على الأقرب له منهما عند جماعة من العلماء فيقيد بقيده، وإن لم يكن أحدهما أقرب له، فلا يقيد بقيد واحد منهما، ويبقى على إطلاقه؛ إذ لا ترجيح بلا مرجح.

ومثال كون أحدهما أقرب للمطلق من الآخر صوم كفارة اليمين، فإنه مطلق عن قيد التتابع والتفريق، مع أن صوم الظهار مقيد بالتتابع في قوله تعالى: ﴿ فَمَن لَمْ يَجِد فَصِيامُ شَهَرَيْنِ مُتَكَابِعَيْنِ ﴾ بالتتابع في قوله تعالى: ﴿ فَن لَمْ يَجِد فَصِيامُ ثَلَاثَةِ أَيّامِ فِي وصوم التمتع مقيد بالتفريق في قوله تعالى: ﴿ فَن لَمْ يَجِد فَصِيامُ ثَلاثَةِ أَيّامِ فِي الْحَجّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُم ﴾ واليمين أقرب إلى الظهار من التمتع ولان كلاً من صوم الظهار واليمين صوم كفارة بخلاف صوم التمتع فيقيد صوم كفارة اليمين بالتقابع عند من يقول بذلك، ولا يقيد بالتفريق الذي في صوم التمتع وقراءة ابن مسعود: «فصيام ثلاثة أيام متتابعات» لم تثبت وقراءة ابن مسعود: «فصيام ثلاثة أيام متتابعات في المصاحف لم تثبت والعثمانية على عدم كتب متتابعات في المصاحف العثمانية .

ومثال كونهما ليس أحدهما أقرب للمطلق من الآخر: صوم قضاء رمضان، فإن الله تعالى قال فيه: ﴿فَعِدَّةُ مِنَ آسَيَامِ أُخَرُ ﴾ ولم يقيده بتتابع ولا تفريق، مع أنه تعالى قيد صوم الظهار بالتتابع، وصوم التمتع بالتفريق، وليس أحدهما أقرب إلى صوم قضاء رمضان من الآخر، فلا يقيد بقيد واحد منهما، بل يبقى على الاختيار إن شاء تابعه، وإن شاء فرقه والعلم عند الله تعالى. انتهى من (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) مع زيادة يسيرة للإيضاح.

الفرع الثاني: اعلم أن أهل العلم اختلفوا في رقبة كفارة

الظهارة، هل يشترط / فيها سلامتها من العيوب أو لا. فحكي عن ٩٩٥ داود الظاهري أنه جوز كل رقبة يقع عليها الاسم ولو كانت معيبة بكل العيوب، تمسكاً بإطلاق الرقبة في قوله تعالى: ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقِبَةٍ ﴾ قال: ظاهره ولو معيبة؛ لأن الله لم يقيد الرقبة بشيء.

وذهب أكثر أهل العلم إلى اشتراط السلامة من العيوب القوية مع اختلافهم في بعض العيوب. قالوا: يشترط سلامتها من العيوب المضرة بالعمل ضرراً بيّناً؛ لأن المقصود تمليك العبد منافعه، وتمكينه من التصرف لنفسه، ولا يحصل هذا مع ما يضر بالعمل ضرراً بينا، فلا يجزىء الأعمى؛ لأنه لا يمكنه العمل في أكثر الصنائع، ولا المقعوء اليدين، أو الرجلين؛ لأن اليدين آلة البطش فلا يمكنه العمل مع فقدهما، والرجلان آلة المشي فلا يتهيأ له كثير من العمل مع تلفهما، والشلل كالقطع في هذا.

قالوا: ولا يجوز المجنون جنوناً مطبقاً؛ لأنه وجد فيه المعنيان: ذهاب منفعة الجنس، وحصول الضرر بالعمل. قاله في المغني. ثم قال: وبهذا كله قال الشافعي، ومالك، وأبو ثور، وأصحاب الرأي. انتهى محل الغرض منه.

وبه تعلم إجماع الأئمة الأربعة على اشتراط السلامة من مثل العيوب المذكورة.

وقال ابن قدامة في المغني: ولا يجزىء مقطوع اليد أو الرجل، ولا أشلهما، ولا مقطوع إبهام اليد، أو سبابتها، أو الوسطى؛ لأن نفع اليد يذهب بذهاب هؤلاء، ولا يجزىء مقطوع الخنصر والبنصر من يد واحدة، لأن نفع اليدين يزول أكثره بذلك. وإن قطعت كل واحدة من يد جاز؛ لأن نفع الكفين باق.وقطع أنملة الإبهام كقطع

••• جميعها، فإن نفعها يذهب بذلك؛ لكونها أنملتين، / وإن كان من غير الإبهام لم يمنع؛ لأن منفعتها لا تذهب، فإنها تصير كالأصابع القصار، حتى لو كانت أصابعه كلها غير الإبهام قد قطعت من كل واحد منها أنملة لم يمنع، وإن قطع من الإصبع أنملتان فهو كقطعها؛ لأنه يذهب بمنفعتها، وهذا جميعه مذهب الشافعي، أي وأحمد.

وقال أبو حنيفة: يجزىء مقطوع إحدى الرجلين، أو إحدى اليدين، ولو قطعت رجله ويده جميعاً من خلاف أجزأت؛ لأن منفعة الجنس باقية، فأجزأت في الكفارة كالأعور، فأما إن قطعتا من وفاق، أي: من جانب واحد لم يجز؛ لأن منفعة المشي تذهب.

ولنا أن هذا يؤثر في العمل، ويضر ضرراً بيننا، فوجب أن يمنع إجزاءها، كما لو قطعتا من وفاق، ويخالف العور فإنه لا يضر ضرراً بيننا، والاعتبار بالضرر أولى من الاعتبار بمنفعة الجنس، فإنه لو ذهب شمه أو وقطعت أذناه معاً أجزأ مع ذهاب منفعة الجنس. ولا يجزىء الأعرج إذا كان عرجاً كثيراً فاحشاً؛ لأنه يضر بالعمل، فهو كقطع الرجل، إلى أن قال: ويجزىء الأعور في قولهم جميعاً.

وقال أبو بكر: فيه قول آخر: إنه لا يجزىء؛ لأنه نقص يمنع التضحية والإجزاء في الهدي، فأشبه العمى. والصحيح ما ذكرناه. فإن المقصود تكميل الأحكام، وتمليك العبد المنافع، والعور لا يمنع ذلك؛ ولأنه لا يضر بالعمل فأشبه قطع إحدى الأذنين، ويفارق العمى فإنه يضر بالعمل ضرراً بيناً، ويمنع كثيراً من الصنائع، ويذهب بمنفعة الجنس ويفارق قطع إحدى اليدين والرجلين، فإنه لا يعمل بإحداهما ما يعمل بهما، والأعور يدرك بإحدى العينين ما يدرك بهما.

وأما الأضحية والهدي فإنه لا يمنع منهما مجرد العور، وإنما

يمنع انخساف العين، وذهاب العضو المستطاب؛ ولأن الأضحية يمنع فيها قطع الأذن والقرن، والعتق لا يمنع فيه إلا ما يضر بالعمل ويجزىء المقطوع الأذنين. وبذلك قال أبو حنيفة والشافعي.

/ وقال مالك وزفر: لا يجزىء؛ لأنهما عضوان فيهما الدية، ١٥٥ فأشبها اليدين.

ولنا أن قطعهما لا يضر بالعمل الضرر البين، فلم يمنع كنقص السمع، بخلاف اليدين، ويجزىء مقطوع الأنف لذلك، ويجزىء الأصم إذا فهم بالإشارة، والأخرس إذا فهمت إشارته وفهم الإشارة، وهذا مذهب الشافعي وأبي ثور.

وقال أصحاب الرأي: لا يجزىء؛ لأن منفعة الجنس ذاهبة، فأشبه زائل العقل. وهذا المنصوص عليه عن أحمد؛ لأن الخرس نقص كثير يمنع كثيراً من الأحكام مثل القضاء والشهادة. وأكثر الناس لا يفهم إشارته فيتضرر في ترك استعماله، وإن اجتمع الخرس والصمم. فقال القاضي: لا يجزىء، وهو قول بعض الشافعية لاجتماع النقصين فيه، وذهاب منفعتي الجنس، ووجه الإجزاء أن الإشارة تقوم مقام الكلام في الإفهام، ويثبت في حقه أكثر الأحكام، فيجزىء؛ لأنه لا يضر بالعمل ولا بغيره.

وأما المريض فإن كان مرجو البرء كالحمى وما أشبهها أجزأ في الكفارة، وإن كان غير مرجو الزوال لم يجز.

وأما نضو الخلق \_ يعني النحيف المهزول خلقة \_ فإن كان يتمكن من العمل أجزأ وإلا فلا. ويجزىء الأحمق وهو الذي يصنع الأشياء لغير فائدة، ويرى الخطأ صواباً. وكذلك يجزىء من يخنق في

بعض الأحيان. والخصي والمجبوب، والرتقاء والكبير الذي قدر على العمل؛ لأن ما لا يضر بالعمل لا يمنع تمليك العبد منافعه، وتكميل أحكامه، فيحصل الإجزاء به، كالسالم من العيوب. انتهى من المغني مع حذف يسير لا يضر بالمعنى.

ثم قال صاحب المغني: ويجزىء عتق الجاني والمرهون وعتق المفلس عبده، إذا قلنا بصحة عتقهم، وعتق المدبر والخصي وولد ٢٥٥ الزنا؛ لكمال العتق فيهم. / ولا يجزىء عتق المغصوب؛ لأنه لا يقدر على تمكينه منافعه، ولا غائب غيبة منقطعة لا يعلم خبره؛ لأنه لا تعلم حياته، فلا تعلم صحة عتقه، وإن لم ينقطع خبره أجزأه عتقه؛ لأنه عتق صحيح.

ولا يجزىء عتق الحمل؛ لأنه لم تثبت له أحكام الدنيا، ولذلك لم تجب فطرته، ولا يتيقن أيضاً وجوده وحياته، ولا عتق أم الولد؛ لأن عتقها مستحق بسبب غير الكفارة والملك فيها غير كامل، ولهذا لم يجز بيعها.

وقال طاووس والبتي: يجزىء عتقها؛ لأنه عتق صحيح. ولا يجزىء عتق مكاتب أدى من كتابته شيئاً. انتهى كلام صاحب المغني، وقد ذكر فيه غالب ما في مذاهب الأئمة الأربعة في المسألة.

ومعلوم أن مذهب مالك رحمه الله: اشتراط الإيمان في رقبة الظهار، واشتراط سلامتها من العيوب المضرة، فلا يجوز عنده عتق جنين في بطن أمه، وإن وضعته عتق من غير إجزاء عن الكفارة.

ولا يجزىء عنده مقطوع اليد الواحدة، أو الأصبعين، أو الأصابع، أو الإبهام، أو الأذنين، أو أشل، أو أجذم، أو أبرص،

أو أصم، أو مجنون وإن أفاق أحياناً، ولا أخرس، ولا أعمى ولا مقعد، ولا مفلوج، ولا يابس الشق، ولا غائب منقطع خبره، ولا المريض مرضاً يشرف به على الموت، ولا الهرم هرماً شديداً، ولا الأعرج عرجاً شديداً، ولا رقيق مشترى بشرط العتق؛ لما يوضع من ثمنه في مقابلة شرط العتق، ولا من يعتق عليه بالملك كأبيه، ولا عبد قال: إن اشتريته فهو حر فلو قال: إن اشتريته فهو حر عن ظهاري، ففيه لهم تأويلان بالإجزاء، وعدمه.

ولا يجزىء عنده المدبر، ولا المكاتب، ولو أعتق شركاً له في عبد، ثم قوم عليه نصيب شريكه لم يجزه عن ظهاره عنده؛ لأن عتق نصيب الشريك وجب عليه بحكم سراية العتق، وكذلك لو أعتق نصفه عن ظهاره، ثم بعد ذلك اشترى / نصفه الآخر فأعتقه تكميلاً لرقبة ٥٥٣ الظهار لم يجزه على ظاهر المدونة؛ لتبعيض العتق إن كان معسراً وقت عتق النصف الأول؛ ولأن عتق النصف الباقي يلزمه بالحكم إن كان موسراً وقت عتق النصف الأول.ولو أعتق ثلاث رقاب عن أربع زوجات ظاهر منهن لم يجزه من ذلك شيء؛ لأنه لم تتعين رقبة كاملة عن واحدة منهن.

ويجزىء عند المالكية عتق المعضوب والمريض مرضاً خفيفاً، والأعرج عرجاً خفيفاً، ولا يضر عندهم قطع أنملة واحدة، أو أذن واحدة، ويجزىء عندهم الأعور، ويكره عندهم الخصي، ويجوز عندهم عتق المرهون والجاني إن افتديا. انتهى.

ومعلوم أن أبا حنيفة لا يشترط الإيمان في كفارة الظهار كما تقدم، ولم يجزىء عنده الأعمى، ولا مقطوع اليدين معاً، أو الرجلين معاً، ولا مقطوع إبهامي اليدين، ولا الأخرس، ولا المجنون، ولا أم

الولد، ولا المدبر، ولا المكاتب إن أدى شيئاً من كتابته، فإن لم يؤد منها شيئاً أجزأ عنده، وكذلك يجزىء عنده قريبه الذي يعتق عليه بالملك إن نوى بشرائه إعتاقه عن الكفارة، وكذلك لو أعتق نصف عبده عن الكفارة، ثم حرر باقيه عنها أجزأه ذلك، ويجزىء عنده الأصم والأعور، ومقطوع إحدى الرجلين وإحدى اليدين من خلاف، ويجزىء عنده الخصي، والمجبوب، ومقطوع الأذنين. اهد.

وقد قدمنا أكثر العيوب المانعة من الإجزاء، وغير المانعة عند الشافعي في كلام صاحب المغني ناقلاً عنه، وكذلك ما يمنع وما لا يمنع عند أحمد فاكتفينا بذلك خشية كثرة الإطالة.

الفرع الثالث: اعلم أنه قد دل الكتاب والسنّة والإجماع على أن الصوم لا يجزىء في الظهار إلاّ عند العجز عن تحرير الرقبة، فإن عجز عن ذلك انتقل / إلى الصوم، وقد صرح تعالى بأنه صيام شهرين متتابعين، ولا خلاف في ذلك.

الفرع الرابع: اختلف العلماء في تحقيق مناط العجز عن الرقبة الموجب للانتقال إلى الصوم، وقد أجمعوا على أنه إن قدر على عتق رقبة فاضلة عن حاجته أنه يجب عليه العتق، ولا يجوز له الانتقال إلى الصوم، وإن كانت له رقبة يحتاج إليها؛ لكونه زمناً أو هرماً أو مريضاً، أو نحو ذلك من الأسباب التي تؤدي إلى عجزه عن خدمة نفسه. قال بعضهم: وكونه ممن لا يخدم نفسه عادة، فقال بعضهم: لا يلزمه الإعتاق، ويجوز له الانتقال إلى الصوم؛ نظراً لحاجته إلى الرقبة الموجودة عنده.

قال في المغني: وبهذا قال الشافعي، أي وأحمد.

وقال أبو حنيفة، ومالك، والأوزاعي: متى وجد رقبة لزمه إعتاقها، ولم يجز له الانتقال إلى الصيام، سواء كان محتاجاً إليها أو لم يكن؛ لأن الله تعالى شرط في الانتقال إلى الصيام ألا يجد رقبة بقوله: ﴿ فَمَن لَمْ يَحِدُ وهذا واجد، وإن وجد ثمنها، وهو محتاج إليه كوجدانها. ولنا أن ما استغرقته حاجة الإنسان، فهو كالمعدوم في جواز الانتقال إلى الصيام، كمن وجد ماء يحتاج إليه للعطش يجوز له الانتقال إلى التيمم. انتهى محل الغرض منه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الأظهر عندي في هذه المسألة: أن الرقبة إن كان يحتاج إليها حاجة قوية، ككونه زمنا أو هرما لا يستغني عن خدمتها، أو كان عنده مال يمكن شراء الرقبة منه، لكنه محتاج إليه في معيشته الضرورية أنه يجوز له الانتقال إلى الصوم، وتعتبر الرقبة كالمعدومة، وأن المدار في ذلك على ما يمنعه استحقاق الزكاة من اليسار. فإن كانت الرقبة فاضلة عن ذلك لزم إعتاقها، وإلا فلا. والأدلة العامة المقتضية عدم الحرج في الدين تدل على ذلك / كقوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ ونحو ٥٥٥ خلك. والعلم عند الله تعالى.

الفرع الخامس: إن كان المظاهر حين وجوب الكفارة غنياً إلا أن ماله غائب. فالأظهر عندي أنه إن كان مرجو الحضور قريباً لم يجز الانتقال إلى الصوم؛ لأن ذلك بمنزلة الانتظار لشراء الرقبة، وإن كان بعيداً جاز الانتقال إلى الصوم؛ لأن المسيس حرام عليه قبل التكفير، ومنعه من التمتع بزوجته زمناً طويلاً فيه إضرار بكل من الزوجين، وفي الحديث «لا ضرر ولا ضرار» خلافاً لبعض أهل العلم في ذلك.

الفرع السادس: إن كان عنده مال يشتري به الرقبة، ولكنه

لم يجد رقبة يشتريها فله الانتقال إلى الصيام، لدخوله في قوله تعالى: ﴿ فَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ ﴾ الآية، وهذا واضح، وأما إن وجد رقبة تباع بزيادة على ثمن مثلها، ولم يجد رقبة بثمن مثلها، فلأهل العلم في ذلك خلاف، هل يلزمه شراؤها بأكثر من ثمن المثل أو لا يلزمه؟ وأظهر أقوالهم في ذلك عندي: هو أن الزيادة المذكورة على ثمن المثل إن كانت تجحف بماله، حتى يصير بها من مصارف الزكاة، فله الانتقال إلى الصوم. وإلا فلا، والعلم عند الله تعالى.

الفرع السابع: أجمع أهل العلم على أن صوم شهري الظهار يجب تتابعه، أي: موالاة صيام أيامه من غير فصل بينها. ولا خلاف بينهم في أن من قطع تتابعه لغير عذر: أن عليه استئناف الشهرين من جديد، وهل يفتقر التتابع إلى نية فيه، لأهل العلم ثلاثة أقوال:

أحدها: لا يفتقر لنية؛ لأنه تتابع واجب في العبادة، فلم يفتقر لنية تخصه كالمتابعة بين ركعات الصلاة.

والثاني: يفتقر لنية التتابع وتجدد النية كل ليلة؛ لأن ضم ٥٦ العبادة إلى عبادة / أخرى إذا كان شرطاً وجبت فيه النية، كالجمع بين الصلاتين.

والثالث: تكفي نية التتابع في الليلة الأولى عن تجديد النية كل ليلة وهذا أقربها؛ لأنا لا نسلم أن صوم كل يوم عبادة مستقلة، بل الأظهر أن صوم الشهرين جميعاً عبادة واحدة؛ لأنه كفارة واحدة، فإذا نوى هذا الصوم أول ليلة فاللازم أن ينويه على وجهه المنصوص في الكتاب والسنّة، وهو شهران متتابعان، وهذا يكفيه عن تجديد النية كل ليلة. وهذا ظاهر مذهب مالك، ومذهب أحمد عدم

الاحتياج إلى نية التتابع مطلقاً، وللشافعية وجهان أحدهما: كمذهب أحمد، والثاني: يفتقر إلى النية كل ليلة.

الفرع الثامن: اختلف أهل العلم فيما إذا كان قطع تتابع الصوم لعذر كمرض ونحوه، فقال بعض أهل العلم: إن كان قطع التتابع لعذر فإنه لا يقطع حكم التتابع، وله أن يبني على ما صام قبل حصول العذر. وهذا مذهب أحمد.

قال في المغني: وروى ذلك عن ابن عباس، وبه قال ابن المسيب، والحسن، وعطاء، والشعبي، وطاووس، ومجاهد، ومالك، وإسحاق، وأبو عبيد، وأبو ثور، وابن المنذر، والشافعي في القديم. وقال في الجديد: ينقطع التتابع، وهذا قول سعيد بن جبير والنخعي، والحكم، والثوري، وأصحاب الرأي قالوا: لأنه أفطر بفعله فلزمه الاستئناف.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الأظهر عندي في هذا الفرع أن قطع تتابع صوم كفارة الظهار بالإفطار في أثناء الشهرين إن كان لسبب لا قدرة له على التحرز عنه، كالمرض الشديد الذي لا يقدر معه على الصوم أنه يعذر في ذلك، ولا ينقطع حكم التتابع؛ لأنه لا قدرة له على التحرز عن ذلك والله جلَّ وعلا يقول: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَا وَعَلَى اللهُ عَلَى التحرز عن ذلك والله جلَّ وعلا يقول: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَا وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

ينقطع بذلك؛ لأنه قادر على التحرز عن قطعه بما ذكر؛ لقدرته على تأخير السفر عن الصوم كعكسه، ولقدرته أيضاً على الصوم في مدة لا يتخللها رمضان، ولا العيدان، ولا أيام التشريق كما لا يخفى. وإذا قطع التتابع بإفطار هو قادر على التحرز عنه بما ذكر، فكونه يستأنف صوم الشهرين من جديد ظاهر؛ لقوله تعالى: ﴿فَصِيامُ شَهَرَيْنِ مُتَكَابِعَيْنِ ﴾ وقد ترك التتابع مع قدرته عليه، هذا هو الأظهر عندنا. والعلم عند الله تعالى.

#### تنبيه

الأظهر: أنه إن وجب على النساء صوم يجب تتابعه لسبب اقتضى ذلك أن حكمهم في ذلك كما ذكرنا، فيعذرن في كل ما لا قدرة لهن على التحرز عنه كالحيض، والمرض دون غيره، كالإفطار للسفر والنفاس؛ لأن النفاس يمكن التحرز عنه بالصوم قبله أو بعده، أما الحيض فلا يمكن التحرز عنه في صوم شهرين، أو شهر؛ لأن المرأة تحيض عادة في كل شهر. والله تعالى أعلم.

الفرع التاسع: في حكم ما لو جامع المظاهر منها أو غيرها ليلاً في أثناء صيام شهري الكفارة، وفي هذا الفرع تفصيل لأهل العلم.

اعلم أنه إن جامع في نهار صوم الكفارة عمداً انقطع تتابع صومه إجماعاً، ولزمه استئناف الشهرين من جديد، وسواء في ذلك ٥٥٨ كانت الموطوءة هي المظاهر /منها، أو غيرها. وهذا لا نزاع فيه. وكذلك لو أكل أو شرب عمداً في نهار الصوم المذكور.

وأما إن كان جماعه ليلاً في زمن صوم الكفارة، فإن كانت المرأة التي جامعها زوجة أخرى غير المظاهر منها، فإن ذلك لا يقطع

التتابع؛ لأن وطء غير المظاهر منها ليلاً زمن الصوم مباح له شرعاً، ولا يخل بتتابع الصوم في أيام الشهرين كما ترى، وهذا لا ينبغي أن يختلف فيه.

وقال في المغني: وليس في هذا اختلاف نعلمه.

وأما إن كان التي وطئها ليلاً زمن الصوم هي الزوجة المظاهر منها، فقد اختلف في ذلك أهل العلم: فقال بعضهم: ينقطع التتابع بذلك، ويلزمه استئناف الشهرين. وبه قال أبو حنيفة، ومحمد بن الحسن، وهو مذهب مالك، وأحمد في المشهور عنهما.

وقال ابن قدامة في المغني في شرحه لقول الخرقي: وإن أصابها في ليال الصوم أفسد ما مضى من صيامه وابتدأ الشهرين، ما نصه: وبهذا قال مالك، والثوري، وأبو عبيد، وأصحاب الرأي؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ فَصِيامُ شَمَّرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسَأُ ﴾ فأمر بهما خاليين عن وطء، ولم يأت بهما على ما أمر، فلم يجزئه، كما لو وطيء نهاراً، ولأنه تحريم للوطء لا يختص بالنهار، فاستوى فيه الليل والنهار، كالاعتكاف.

وروى الأثرم عن أحمد أن التتابع لا ينقطع بهذا ويبني، وهو مذهب الشافعي، وأبي ثور، وابن المنذر؛ لأنه وطء لا يبطل الصوم، فلا يوجب الاستئناف كوطء غيرها؛ ولأن التتابع في الصيام عبارة عن اتباع صوم يوم للذي قبله من غير فارق، وهذا متحقق وإن وطء ليلاً، وارتكاب النهي في الوطء قبل إتمامه إذا لم يخل بالتتابع المشترط لا يمنع صحته وإجزاءه كما لو وطيء قبل الشهرين، أو وطيء ليلة أول الشهرين، وأصبح صائماً، والإتيان بالصوم قبل التماس في حق هذا لا سبيل إليه، سواء بني أو استأنف. انتهى محل

الغرض من كلام صاحب المغني. وممن قال بهذا القول: أبو يوسف.

م القطاع التتابع بجماعه للمظاهر منها في ليال الصوم هو الأظهر عندي الذي التتابع بجماعه للمظاهر منها في ليال الصوم هو الأظهر عندي؛ لأن الصوم فيه مطابق لمنطوق الآية في التتابع؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ فَصِيامُ شَمْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ ﴾ وهذا قد صام شهرين متتابعين، ولم يفصل بين يومين منهما بفاصل، فالتتابع المنصوص عليه واقع قطعاً كما ترى، وكون صومهما متتابعين قبل المسيس واجب بقوله تعالى: ﴿ مِن قَبِلِ أَن يَتَمَاسًا ﴾ لا يظهر أنه يبطل حكم التتابع الواقع بالفعل. ومما يوضحه ما ذكرنا آنفاً في كلام صاحب المغني من أنه لو جامعها قبل شروعه في صوم الشهرين، ثم صامهما متتابعين بعد لو جامعها قبل شروعه في صوم الشهرين، ثم صامهما متتابعين بعد ذلك، فلا يبطل حكم التتابع بالوطء قبل الشروع في الصوم، ولا يقتضي قوله تعالى: من قبل أن يتماسا بطلانه. والعلم عند الله تعالى.

الفرع العاشر: اعلم أنه إن جامع المظاهر منها في نهار صوم الكفارة ناسياً. فقد اختلف أهل العلم هل يعذر بالنسيان فلا ينقطع حكم التتابع، أو لا يعذر به، ويلزمه الاستئناف، فقال بعضهم: لا يعذر بالنسيان، وينقطع التتابع بوطئه ناسياً، وهذا مذهب مالك، وأبي حنيفة، وإحدى الروايتين عند أحمد. ومن حجتهم: أن الوطء لا يعذر فيه بالنسيان. وقال بعضهم: يعذر بالنسيان، ولا ينطقع حكم التتابع بوطئه ناسياً، وهو قول الشافعي، وأبي ثور وابن المنذر، قالوا: لأنه فعل المفطر ناسياً فأشبه ما لو أكل ناسياً. اه.

وهذا القول له وجه قوي من النظر؛ لأن الله تعالى يقول:

﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحُ فِيمَا آخُطَأْتُم بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمُ ۗ الآية. وقد قدمنا من حديث ابن عباس، وأبي هريرة في صحيح مسلم «أن النبي ﷺ لما قرأ: ﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذْنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأَنا ﴾ قال الله تعالى: نعم. قد فعلت».

الفرع الحادي عشر: إن أبيح له الفطر لعذر يقتضي ذلك، وقلنا إن فطر / العذر لا يقطع حكم التتابع فوطىء غيرها ٥٦٠ نهاراً لم ينقطع التتابع؛ لأن الوطء لا أثر له في قطع التتابع؛ لأن أصل الإفطار لسبب غيره. وإن كانت الموطوءة نهاراً هي المظاهر منها جرى على حكم وطئها ليلاً. وقد تكلمنا عليه قريباً. قال ذلك صاحب المغني. ووجهه ظاهر. وقال أيضاً: وإن لمس المظاهر منها، أو باشرها فيما دون الفرج على وجه يفطر به قطع التتابع؛ لإخلاله بموالاة الصيام، وإلا فلا يقطع والله تعالى أعلم. اهو ووجهه ظاهر أيضاً.

الفرع الثاني عشر: أجمع العلماء على أن المظاهر إن لم يستطع الصوم انتقل إلى الإطعام، وهو إطعام ستين مسكيناً، وقد نص الله تعالى ذلك بقوله: ﴿ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسَاً فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسَاً فَمَن لَمْ يَسِيدِ مَن يَسْرَكِ نَا ﴾.

ومن الأسباب المؤدية إلى العجز عن الصوم الهرم، وشدة الشبق، وهو شهوة الجماع التي لا يستطيع الصبر عنه. ومما يدل على أن الهرم من الأسباب المؤدية للعجز عن الصوم ما جاء في قصة أوس بن الصامت الذي نزلت في ظهاره من امرأته آية الظهار، ففي القصة من حديث خولة بنت مالك ابن ثعلبة التي ظاهر منها زوجها أوس بن الصامت، ونزل في ذلك قوله تعالى: ﴿قَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الّتِي

تُحُدِلُكَ فِي زَوْجِهَا ﴾ الآيات، قال لها رسول الله ﷺ: «يعتق رقبة يعني زوجها أوساً قالت: لا يجد، قال: يصوم شهرين متتابعين؟ قالت: يا رسول الله إنه شيخ كبير ما به من صيام، قال: فليطعم ستين مسكيناً » الحديث. ومحل الشاهد منه أنها لما قالت له: إنه شيخ كبير اقتنع ﷺ بأن ذلك عذر في الانتقال عن الصوم إلى الإطعام، فدل على أنه سبب من أسباب العجز عنه. والحديث وإن تكلم فيه، فإنه لا يقل بشواهده عن درجة الاحتجاج.

وأما الدليل على أن شدة الشبق عذر كذلك هو ما جاء في حديث سلمة بن صخر الذي تكلمنا عليه سابقاً في هذا المبحث، أنه قال: كنت امرءاً قد أوتيت من جماع النساء ما لم يؤت غيري، فلما دخل رمضان ظاهرت من امرأتي حتى ينسلخ رمضان فرقاً من أن أصيب في ليلتي شيئاً فأتتابع في ذلك إلى أن يدركني النهار. الحديث. وفيه قال: «فصم شهرين متتابعين، قال: قلت: يا رسول الله وهل أصابني ما أصابني إلا في الصوم. قال: فتصدق» ومحل الشاهد منه أنه لما قال له: صم شهرين أخبره أن جماعة في زمن الظهار إنما جاءه من عدم صبره عن الجماع؛ لأنه ظاهر من امرأته خوفاً من أن تغلبه الشهوة، فيجامع في النهار، فلما ظاهر غلبته الشهوة، فجامع في زمن الظهار ، فاقتنع على بعذره، وأباح لله الانتقال إلى الإطعام. وهذا ظاهر.

وقال ابن قدامة في المغني بعد أن ذكر أن الهرم، والشبق كلاهما من الأسباب المؤدية للعجز عن الصوم للدليل الذي ذكرنا آنفاً: وقسنا عليهما ما يشبههما في معناهما.

الفرع الثالث عشر: أظهر قولي أهل العلم عندي: أنه

لا يجزىء في الإطعام أقل من إطعام ستين مسكيناً، وهو مذهب مالك، والشافعي، والمشهور من مذهب أحمد خلافاً لأبي حنيفة القائل بأنه لو أطعم مسكيناً واحداً ستين يوماً أجزأه، وهو رواية عن أحمد، وعلى هذا يكون المسكين في الآية مأولاً بالمد، والمعنى فإطعام ستين مداً، ولو دفعت لمسكين واحد في ستين يوماً.

وإنما قلنا: إن القول بعدم إجزاء أقل من الستين هو الأظهر؛ لأن قوله تعالى: مسكيناً تمييز لعدد هو الستون، فحمله على مسكين واحد خروج بالقرآن عن ظاهره المتبادر منه بغير دليل يجب الرجوع إليه، وهو لا يصح. ولا يخفى أن نفع ستين مسكيناً أكثر فائدة من نفع مسكين واحد في ستين يوماً، لفضل / الجماعة، وتضافر قلوبهم ٥٦٢ على الدعاء للمحسن إليهم بالإطعام، فيكون ذلك أقرب إلى الإجابة من دعاء واحد. وستون جمع كثير من المسلمين لا يخلو غالباً من صالح مستجاب الدعوة فرجاء الاستجابة فيهم أقوى منه في الواحد كما لا يخفى. وعلى كل حال فقوله تعالى في محكم كتابه: ﴿ فَمَن لَمَّ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِّينَ مِسْكِينًا ﴾ لا يخفى فيه أن قوله: فإطعام ستين مصدر مضاف إلى مفعوله، فلفظ: ستين الذي أضيف إليه المصدر، هو عين المفعول به الواقع عليه الإطعام، وهذا العدد الذي هو المفعول به للإطعام، مبين بالتمييز الذي هو قوله تعالى: مسكيناً، وبذلك يتحقق أن الإطعام في الآية واقع على نفس العدد الذي هو ستون، فالاقتصار به على واحد خروج بنص القرآن عن ظاهره المتبادر منه بلا دليل يجب الرجوع إليه كما ترى. وحمل المسكين في هذه الآية الكريمة على المد من أمثلة المالكية والشافعية في أصولهم لما يسمونه التأويل البعيد، والتأويل الفاسد، وقد أشار إلى ذلك صاحب مراقي السعود بقوله:

فجعل مسكين بمعنى المد عليه لائح سمات البعد

الفرع الرابع عشر: في كلام أهل العلم في القدر الذي يعطاه كل مسكين من الطعام: اعلم أن العلماء اختلفوا في ذلك، فمذهب مالك أنه يعطي كل مسكين من البر الذي هو القمح مداً وثلثي مد، وإن كان إطعامه من غير البر كالتمر والشعير لزمه منه ما يقابل المد والثلثين من البر. قال خليل المالكي في مختصره في إطعام كفارة الظهار: لكل مد وثلثان براً، وإن اقتاتوا تمراً أو مخرجاً في الفطر فعدله. انتهى محل الغرض منه.

وقال شارحه المواق: ابن يونس: ينبغي أن يكون الشبع مدين، الآ ثلثاً بمد النبي على وهي عيار مد هشام، فمن أخرج به أجزأه، قاله مالك. قال ابن القاسم: فإن كان عيش بلدهم تمراً أو شعيراً وشعيراً أطعم منه المظاهر عدل مد / هشام من البر. انتهى محل الغرض منه ومذهب أبي حنيفة: أنه يعطي كل مسكين نصف صاع من بر أو صاعاً كاملاً من تمر أو شعير. ومذهب الشافعي: أنه يعطي كل مسكين مداً مطلقاً. ومعلوم: أن المد النبوي ربع الصاع. قال في المغني: وقال أبو هريرة: ويطعم مداً من أي الأنواع كان، وبهذا قال المغني: والأوزاعي، والشافعي. اهـ. ومذهب أحمد: أنه يعطى كل مسكين مداً من بر، أو نصف صاع من تمر أو شعير. اهـ.

وإذا عرفت مذاهب الأئمة في هذا الفرع، فاعلم أنا أردنا هنا أن نذكر كلام ابن قدامة في المغني في أدلتهم، وأقوالهم، قال: وجملة الأمر أن قدر الطعام في الكفارات كلها مد من بر لكل مسكين،

ونصف صاع من تمر أو شعير، وممن قال: مد بر زيد بن ثابت، وابن عباس، وابن عمر، حكاه عنهم الإمام أحمد، ورواه عنهم الأثرم، وعن عطاء، وسليمان بن موسى. وقال سليمان بن يسار: أدركت الناس إذا أعطوا في كفارة اليمين أعطوا مداً من حنطة بالمد الأصغر مد النبي على وقال أبو هريرة: يطعم مداً من أي الأنواع كان، وبهذا قال الأوزاعي، وعطاء، والشافعي؛ لما روى أبو داود بإسناده عن عطاء، عن أوس أخي عبادة بن الصامت أن النبي المعلم ستين المظاهر \_ خمسة عشر صاعاً من شعير إطعام ستين مسكيناً

وروى الأثرم بإسناده عن أبي هريرة في حديث المجامع في رمضان: أن النبي على أوتي بعرق فيه خمسة عشر صاعاً فقال: «خذه وتصدق به» وإذا ثبت في المجامع في رمضان بالخبر ثبت في المظاهر بالقياس عليه؛ ولأنه إطعام واجب، فلم يختلف باختلاف أنواع المخرج، كالفطرة وفدية الأذى. وقال مالك: لكل مسكين مدان من جميع الأنواع، وممن قال: مدان من قمح: مجاهد، وعكرمة والشعبي، والنخعي؛ لأنها كفارة تشتمل على صيام، / وإطعام فكان ٢٥ لكل مسكين نصف صاع، كفدية الأذى. وقال الثوري وأصحاب الرأي: من القمح مدان، ومن التمر والشعير صاع لكل مسكين؛ لقول النبي على في حديث سلمة بن صخر رضي الله عنه: «فأطعم وسقا من تمر» رواه الإمام أحمد في المسند، وأبو داود وغيرهما.

وروى الخلال بإسناده عن يوسف بن عبد الله بن سلام، عن خويلة فقال لي رسول الله ﷺ: «فليطعم ستين مسكيناً وسقاً من تمر» وفي رواية أبى داود: والعرق ستون صاعاً. وروى ابن ماجه بإسناده

عن ابن عباس قال: «كفر رسول الله على بصاع من تمر، وأمر الناس فمن لم يجد فنصف صاع من بر».

وروى الأثرم بإسناده عن عمر رضي الله عنه قال: أطعم عني صاعباً من تمر، أو شعير أو نصف صاع من بر. ولأنه إطعام للمساكين، فكان صاعاً من تمر أو شعير، أو نصف صاع من بركصدقة الفطر.

ولنا ما روى الإمام أحمد: حدثنا إسماعيل، حدثنا أيوب، عن أبي يزيد المدني، قال: جاءت امرأة من بني بياضة بنصف وسق شعير، فقال النبي على للمظاهر: «أطعم هذا فإن مدي شعير مكان مد بر» وهذا نص. ويدل على أنه مد بر أنه قول زيد، وابن عباس، وابن عمر، وأبي هريرة. ولم نعرف لهم في الصحابة مخالفاً، فكان إجماعاً.

ويدل على أنه نصف صاع من التمر والشعير ما روى عطاء بن يسار أن رسول الله على قال لخولة امرأة أوس بن الصامت: «اذهبي إلى فلان الأنصاري، فإن عنده شطر وسق من تمر أخبرني أنه يريد أن يتصدق به فلتأخذيه فليتصدق به على ستين مسكيناً».

٥٦٥ / وفي حديث أوس بن الصامت أن النبي ﷺ قال: «إني سأعينه بعرق من تمر، قلت: يا رسول الله فإني سأعينه بعرق آخر، قال: قد أحسنت اذهبي فأطعمي بهما عنه ستين مسكيناً وارجعي إلى ابن عمك».

وروى أبو داود بإسناده عن أبي سلمة بن عبد الرحمن أنه قال: العرق: زنبيل يأخذ خمسة عشر صاعاً، فعرقان يكونان ثلاثين صاعاً،

لكل مسكين نصف صاع؛ ولأنها كفارة تشتمل على صيام وإطعام، فكان لكل مسكين نصف صاع من التمر والشعير، كفدية الأذى.

فأما رواية أبي داود: أن العرق ستون صاعاً فقد ضعفها، وقال: غيرها أصح منها. وفي الحديث ما يدل على الضعف؛ لأن ذلك في سياق قوله: إني سأعينه بعرق، فقالت امرأته: إني سأعينه بعرق آخر، فأطعمي بهما عنه ستين مسكيناً، فلو كان العرق ستين صاعاً لكانت الكفارة مائة وعشرين صاعاً، ولا قائل به. وأما حديث المجامع الذي أعطاه خمسة عشر صاعاً، فقال: تصدق به. فيحتمل أنه اقتصر عليه إذ لم يجد سوه، ولذلك لما أخبره بحاجته إليه أمره بأكله.

وفي الحديث المتفق عليه قريب من عشرين صاعاً، وليس ذلك مذهباً لأحد، فيدل على أنه اقتصر على البعض الذي لم يجد سواه. وحديث أوس أخي عبادة بن الصامت مرسل يرويه عنه عطاء، ولم يدركه، على أنه حجة لنا؛ لأن النبي على أعطاه عرقاً، وأعانته امرأته بآخر، فصارا جميعاً ثلاثين صاعاً، وسائر الأخبار يجمع بينها وبين أخبارنا، بحملها على الجواز، وحمل أخبارنا على الإجزاء، وقد عضد هذا أن ابن عباس راوي بعضها، ومذهبه أن المد من البريجزيء. وكذلك أبو هريرة. وسائر ما ذكرنا من الأخبار مع الإجماع الذي نقله سليمان بن يسار والله أعلم. انتهى بطوله من المغني لابن قدامة. وقد جمع فيه أقوال / أهل العلم وأدلتهم، وما نقل عن ٢٦٥ مالك في هذا المبحث أصح منه عنه ما ذكرناه قبله في هذا المبحث.

وقال الشوكاني في نيل الأوطار في رواية والعرق ستون صاعاً: هذه الرواية تفرد بها معمر بن عبد الله بن حنظلة. قال الذهبي: لا يعرف، ووثقه ابن حبان، وفيها أيضاً محمد بن إسحاق، وقد عنعن، والمشهور عرفاً أن العرق يسع خمسة عشر صاعاً، كما روى ذلك الترمذي بإسناد صحيح من حديث سلمة نفسه. اهـ منه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: قد رأيت أقوال أهل العلم في قدر ما يعطى المسكين من إطعام كفارة الظهار واختلافها وأدلتهم واختلافها.

وأحوط أقوالهم في ذلك قول أبي حنيفة، ومن وافقه؛ لأنه أحوطها في الخروج من عهدة الكفارة. والعلم عند الله تعالى.

الفرع الخامس عشر: في كيفية الإطعام وجنس الطعام ومستحقه.

أما مستحقه فقد نص الله تعالى على أنه المسكين في قوله: ﴿ فَإِطْعَامُ سِتِّينَ مِسْكِينًا ﴾ والمقرر عند أهل العلم أن المسكين إن ذكر وحده شمل الفقير، كعكسه.

وأما كيفيته: فظاهر النصوص أنه يملك كل مسكين قدر ما يجب له من الطعام، وهو مذهب مالك، والشافعي، والرواية المشهورة عن أحمد، وعلى هذا القول لو غدى المساكين، وعشاهم بالقدر الواجب في الكفارة لم يجزئه حتى يملكهم إياه.

وأظهر القولين عندي: أنه إن غدى كل مسكين وعشاه، ولم يكن ذلك الغداء والعشاء أقل من القدر الواجب له أنه يجزئه؛ لأنه داخل في معنى قوله: ﴿ فَإِطْعَامُ سِتِّينَ مِسْكِينًا ﴾ وهذا مروي عن ١٩٠٥ أبي حنيفة، والنخعي، وهو رواية عن أحمد. / وقصة إطعام أنس لما كبر، وعجز عن الصوم عن فدية الصيام مشهورة.

وأما جنس الطعام الذي يدفعه للمساكين، فقد تقدم في الأحاديث ذكر البر والتمر والشعير، ولا ينبغي أن يختلف في هذه الثلاثة.

ومعلوم أن أهل العلم اختلفوا في طعام كفارة الظهار فقال بعضهم: المجزىء في ذلك هو ما يجزىء في صدقة الفطر، سواء كان هو قوت المكفر أو لا؟ ولا يجزئه غير ذلك ولو كان قوتاً له.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: أظهر أقوال أهل العلم عندي: أن جميع الحبوب التي هي قوت بلد المظاهر يجزئه الإخراج منها؛ لأنها هي طعام بلده، فيصدق على من أطعم منها المساكين أنه أطعم ستين مسكيناً، فيدخل ذلك في قوله تعالى: ﴿ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِيناً ﴾ ويؤيد ذلك أن القرآن أشار إلى اعتبار أوسط قوت أهله في كفارة اليمين في قوله تعالى: ﴿ فَكَفَّرَتُهُ وَ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسْكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا لَيمين في قوله تعالى: ﴿ فَكَفَّرَتُهُ وَ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسْكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا اليمين في قوله تعالى: ﴿ فَكَفَّرَتُهُ وَ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسْكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا المين في الخطاب في الحاب في الحنابلة.

الفرع السادس عشر: اعلم أن أكثر أهل العلم على أن الإطعام لا يجب فيه التتابع؛ لأن الله تعالى أطلقه عن قيد التتابع؛ ولأن أكثر أهل الأصول على أن المطلق لا يحمل على المقيد إن اتحد سببهما واختلف حكمهما، كما في هذه المسألة. ولا سيما على القول الأصح في حمل المطلق على المقيد أنه من قبيل القياس، لامتناع قياس فرع على أصل مع اختلافهما في الحكم، كما هو معروف في محله.

الفرع السابع عشر: اعلم أن أهل العلم اختلفوا فيما إذا جامع المظاهر زوجته التي ظاهر منها في أثناء الإطعام، هل يلزمه إعادة

ما مضى من الإطعام، لبطلانه بالجماع قبل إتمام الإطعام، أو كرم لا يلزمه ذلك؟ فقال بعض أهل العلم: لا يلزمه / ذلك؛ لأن جماعه في أثناء ما لا يشترط فيه التتابع، فلم يوجب الاستئناف. وهذا مذهب أبي حنيفة والشافعي وأحمد. وأما مذهب مالك: فهو أنه يستأنف الإطعام؛ لأنه جامع في أثناء كفارة الظهار، فوجب الاستئناف كالصيام. والأول أظهر؛ لأن الواقع من الإطعام قبل جماعه يحتاج بطلانه وإلغاؤه إلى دليل يجب الرجوع إليه، وليس موجوداً. والعلم عند الله تعالى.

الفرع الثامن عشر: إذا قالت المرأة لزوجها: أنت علي كظهر أبي، وقالت: إن تزوجت فلاناً، فهو علي كظهر أبي، فهل يكون ذلك ظهاراً منها أو لا؟ فقال أكثر أهل العلم: لا يكون ظهاراً. وهو قول الأئمة الأربعة، وأصحابهم، وإسحاق، وأبي ثور وغيرهم، وقال بعض أهل العلم: تكون مظاهرة، وبه قال الزهري، والأوزاعي وروى عن الحسن والنخعي إلا أن النخعي قال: إذا قالت ذلك بعد ما تزوج، فليس بشيء. اهه. والتحقيق أن المرأة لا تكون مظاهرة؛ لأن الله جل وعلا لم يجعل لها شيئاً من الأسباب المؤدية لتحريم زوجها عليها، كما لا يخفي.

### تنبيه

اعلم أن الجمهور القائلين: إن المرأة لا تكون مظاهرة اختلفوا فيما يلزمها إذا قالت ذلك، إلى ثلاثة مذاهب.

الأول: أن عليها كفارة ظهار، وإن كانت غير مظاهرة.

والثاني: أن عليها كفارة يمين.

والثالث: لا شيء عليها.

واحتج من قال بأن عليها كفارة ظهار، وهو رواية عن أحمد: بأنها قالت منكراً من القول وزوراً، فلزمها أن تكفر عنه /كالرجل، ٢٥ وبما روى الأثرم بإسناده عن إبراهيم، عن عائشة بنت طلحة قالت: إن تزوجت مصعب بن الزبير فهو علي كظهر أبي، فسألت أهل المدينة، فرأوا أن عليها الكفارة، وبما روى علي بن مسهر عن الشيباني، قال: كنت جالساً في المسجد، أنا وعبد الله بن معقل المزني، فجاء رجل حتى جلس إلينا فسألته من أنت؟ فقال: أنا مولى عائشة بنت طلحة التي أعتقتني عن ظهارها، خطبها مصعب بن الزبير، فقالت: هو علي كظهر أبي إن تزوجته، ثم رغبت فيه، فاستفتت أصحاب رسول الله عليه، وهم يومئذ كثير. أمروها أن تعتق رقبة، وتتزوجه، فأعتقتني وتزوجته. وروى سعيد هذين الأثرين مختصرين اهم من المغني. وانظر إسناد الأثرين المذكورين.

وأما الذين قالوا: تلزمها كفارة يمين، وهو قول عطاء، فقد احتجوا بأنها حرمت على نفسها زوجها، وهو حلال لها، فلزمتها كفارة اليمين اللازمة في تحريم الحلال المذكورة في قوله تعالى: ﴿ قَدْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُورُ تَحِلَّةَ أَيْمَنِكُمْ ﴿ بعد قوله: ﴿ لِمَ تُحْرِمُ مَا آَحَلَ ٱللَّهُ لَكُ ﴾.

وأما الذين قالوا: لا شيء عليها، ومنهم الشافعي، ومالك، وإسحاق، وأبو ثور وغيرهم، فقد احتجوا بأنها قالت منكراً من القول وزوراً، فلم يوجب عليها كفارة، كالسب والقذف ونحوهما من الأقوال المحرمة الكاذبة.

وأظهر أقوالهم عندنا: أن من يرى في تحريم الحلال كفارة يمين يلزمها على قوله كفارة يمين، ومن يرى أنه لا شيء فيه،

فلا شيء عليها على قوله، وقد قدمنا أقوال أهل العلم في تحريم الحلال في الحج، وفي هذا المبحث.

واعلم أن الذين قالوا: تجب عليها كفارة الظهار قالوا: لا تجب عليها حتى يجامعها وهي مطاوعة له، فإن طلقها أو مات أحدهما قبل الوطء، أو أكرهها على الوطء فلا كفارة عليها؛ لأنها مين، فلا تجب كفارتها قبل الحنث كسائر /الأيمان، وعليها تمكين زوجها من وطئها قبل التكفير؛ لأنه حق له عليها، فلا يسقط بيمينها؛ ولأنه ليس بظهار. انتهى من المغني، وهو ظاهر.

ولنكتف بما ذكرنا من الأحكام المتعلقة بهذه الآية الكريمة، ومن أراد استقصاء ذلك فهو في كتب فروع المذاهب.

# \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَزْوَلَجُهُو أُمَّ هَالَهُمْ ﴾.

قال ابن كثير: أي في الحرمة والاحترام والتوقير والإكرام، والإعظام، ولكن لا يجوز الخلوة بهن، ولا ينتشر التحريم إلى بناتهن، وأخواتهن بالإجماع. اه. محل الغرض منه، وما ذكر من أن المراد بكون أزواجه على أمهات المؤمنين هو حرمتهن عليهم، كحرمة الأم، واحترامهم لهن، كاحترام الأم. إلخ. واضح لا إشكال فيه، ويدل له قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعًا فَسَّنَكُوهُنَّ مِن وَرَاءِ حِجَابٍ ﴾ لأن الإنسان لا يسأل أمه الحقيقية من وراء حجاب، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ أُمَّهَا ثُمُ الله عنهن لم يلدن جميع المؤمنين الذين هن أمهاتهم، ويفهم من قوله تعالى: ﴿ وَأَزْوَنَجُهُ وَمِعْلُومُ الله عنهن الم يلدن أَمَّهَا أَمُ الله عنهن المهاتهم، ويفهم من قوله تعالى: ﴿ وَأَزْوَنَجُهُ وَالله وَابن عباس أنهما قرءا: وأزواجه أمهاتهم، وهو أب لهم. وهذه الأبوة وابن عباس أنهما قرءا: وأزواجه أمهاتهم، وهو أب لهم. وهذه الأبوة

أبوة دينية، وهو على أرأف بأمته من الوالد الشفيق بأولاده، وقد قال جلّ وعلا في رأفته ورحمته بهم: ﴿عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيشُ عَلَيْكُم بِاللّمُوْمِنِينَ رَبُوفُ رَحِيمٌ ﴿ اللّهِ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مُ حَرِيشُ عَلَيْكُم بِاللّمُوْمِنِينَ رَبُوفُ رَحِيمٌ ﴿ اللّهِ الله اللّه الله الله على بقوله: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمّدُ أَبّا أَحَدٍ مِّن رِجَالِكُم ﴾ ويدل لذلك أيضاً حديث أبي هريرة عند أبي داود، والنسائي، وابن ماجه أن النبي على قال: «إنما أنا لكم بمنزلة الوالد أعلمكم فإذا أتى أحدكم الغائط فلا يستقبل القبلة ولا يستدبرها ولا يستطب / بيمينه » وكان يأمر ٧١ بثلاثة أحجار وينهى عن الروث، والرمة. فقوله على هذا الحديث: بإنما أنا لكم بمنزلة الوالد) يبين معنى أبوته المذكورة كما لا يخفى.

## مسألة

اعلم أن أهل العلم اختلفوا هل يقال لبنات أزواج النبي كلية: أخوات المؤمنين أو لا؟ وهل يقال لإخوانهن كمعاوية، وعبد الله بن أبي أمية أخوال المؤمنين أو لا؟ وهل يقال لهن: أمهات المؤمنات؟ قال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية: ولا ينتشر التحريم إلى بناتهن، وأخواتهن بالإجماع، وإن سمى بعض العلماء بناتهن أخوات المسلمين، كما هو منصوص الشافعي رضي الله عنه في المختصر. وهو من باب إطلاق العبارة لا إثبات الحكم، وهل يقال لمعاوية، وأمثاله: خال المؤمنين، فيه قولان للعلماء رضي الله عنهم؟ ونص الشافعي رضي الله عنه على أنه لا يقال ذلك. وهل يقال لهن: أمهات المؤمنات، فيدخل النساء في الجمع المذكر السالم تغليباً؟ فيه قولان. صح عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: لا يقال ذلك، وهذا أصح الوجهين في مذهب الشافعي رضي الله عنه. انتهى محل وهذا أصح الوجهين في مذهب الشافعي رضي الله عنه. انتهى محل الغرض من كلام ابن كثير.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الأظهر عندي في ذلك أنه لا يطلق منه إلا ما ورد النص بإطلاقه؛ لأن الإطلاق المراد به غير الظاهر المتبادر يحتاج إلى دليل صارف إليه، والعلم عند الله تعالى.

# قوله تعالى: ﴿ وَأُولُوا اللَّارْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ ﴾ .

قد قدمنا إيضاحه وكلام أهل العلم فيما يتعلق به من الأحكام ٥٧٢ في آخر / الأنفال في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَأُوْلُوا ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ وَ الْأَلْدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ . أَوْلُكَ بِبَعْضِ فِي كِتَابِ ٱللَّهِ ﴾ الآية .

قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّئَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن وَمِنكَ وَمِن وَمِنكَ وَمِن وَمِنكَ وَمِن وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمٌ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيثَنَقًا غَلِيظًا ﴿ وَهِنكَ اللَّهِ ﴾ .

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه أخذ من النبين ميثاقهم، ثم خص منهم بذلك خمسة: هم أولوا العزم من الرسل، وهم محمد على ونوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى. ولم يبين هنا الميثاق الذي أخذه عليهم، ولكنه جلَّ وعلا بين ذلك في غير هذا الموضع، فبين الميثاق المأخوذ على جميع النبيين بقوله تعالى في سورة آل عمران: ﴿ وَإِذَ أَخَذَ اللهُ مِيثَنَقَ النَّبِيتِينَ لَما ءَاتَيْتُكُم مِن الشَّهِدِينَ وَوَحَمَّة ثُمَّ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي قَالُوا أَقَرَرُنا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنا مَعَكُم مِن الشَهِدِينَ الله فَمَن تَوَلَى بَعَد وَلتَنصُرُنَّهُ قَالَ ءَاقَرَرُنا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنا مَعَكُم مِن الشَهِدِينَ الله فَمَن تَوَلَى بَعَد دَالِكَ فَالْتَهِكُم النَّوْمِدَن الكلام على فَمَن السَّلهِدِينَ الله هذه الآية في سورة مريم (١) في الكلام على قصة الخضر، وقد بين

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل، وصوابه: في سورة الكهف.

وبما ذكرنا تعلم: أن آية آل عمران وآية الشورى فيهما بيان لآية الأحزاب هذه.

وقوله في هذه الآية الكريمة: (ومنك ومن نوح) من عطف الخاص على العام، وقد تكلمنا عليه مراراً. والعلم عند الله تعالى.

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذَكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ ٣٧٥ جَاءَ تَكُمُّ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَّمْ تَرَوَّهَا ۚ \* .

أمر الله جلّ وعلا المؤمنين في هذه الآية الكريمة: أن يذكروا نعمته عليهم حين جاءتهم جنود، وهم جيش الأحزاب، فأرسل جلّ وعلا عليهم ريحاً وجنوداً لم يرها المسلمون. وهذه الجنود التي لم يروها التي امتن عليهم بها هنا في سورة الأحزاب بين أنه من عليهم بها أيضاً في غزوة حنين، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ عَلَيْهِم بُهَا أَيْضاً في غزوة حنين، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذَ أَعَجَبَتُكُم مَ كَثَرَتُكُم مَ فَلَم تُغْنِ عَنصَهُم شَيّعًا وَضَافَتَ عَلَيْكُم مُ الْأَرْضُ بِمَارَحُبَت ثُم وَلَيْتُم مُّدْرِينَ ﴿ مُم الزّنَ الله سَكِينَتُه عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَل جُنُودًا لَر تَروها ﴾ الآية، وهذه الجنود هي الملائكة، وقد بين جلّ وعلا ذلك في الأنفال في الكلام على غزوة بدر، وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى الْمَلَيْكَةِ أَنِي مَعَكُمْ فَثَيِتُوا اللّه بين ءَامَنُوا سَأَلْقِي في قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعَبَ فَاضَرِبُوا فَوْقَ الْأَعْنَاقِ

وَأَضْرِبُواْ مِنْهُمْ صَكُلَّ بَنَانِ شَنِّ الآية، وهذه الجنود التي لم يروها التي هي الملائكة قد بين الله جلَّ وعلا في براءة أنه أيد بها نبيه ﷺ وهو في الغار، وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ اللّهُ وَذَلَكَ في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ اللّهُ مَكَادِ إِذْ يَتَقُولُ لِصَحِيهِ لَا الّذِينَ كَفُرُواْ ثَانِي اللّهُ مَعَنَا فَأَنْ زَلَ اللّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيْسَدَمُ بِجُنُودٍ لَهُ تَرَوْهَا الّهِ اللّهُ اللّهُ مَعَنَا فَأَنْ زَلَ اللّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيْسَدَمُ بِجُنُودٍ لَهُ تَرَوْهَا اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّه

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا رَءَا ٱلْمُؤْمِثُونَ ٱلْأَحْزَابَ قَالُواْ هَنذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَننَا وَتَسْلِيمًا ﴿ إِلَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَننَا وَتَسْلِيمًا ﴿ إِلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِمَا اللَّهُ عَلَيْهِمَا اللَّهُ عَلَيْهِمَا إِلَّا إِيمَننَا وَتَسْلِيمًا ﴿ إِلَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَننَا وَتَسْلِيمًا ﴿ إِلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ مِنْ إِلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَّهُ إِلَيْهُمْ إِلَّا إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَّهُ إِلَيْهُمْ إِلَيْهُ إِلَهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُمْ إِلَيْهُ إِلَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُمْ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَيْهُ أَعْمَالِهُ وَلَهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ وَمِنْ إِلَهُمْ إِلَّا إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَهُ إِلَيْهُ إِلَهُ إِلَّا إِلَيْهُ إِلَيْهِ مِنَا إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَا إِلَيْهُ إِلَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَهُ إِلَيْهُ إِلْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَا أَلَاهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَّهُ إِلَيْهُ إِلَهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَا عَلَيْكُوا مِنْ إِلَيْهُمْ إِلَيْهُ أَنْهُ أَلَالِهُ إِلَيْهُ أَلَاهُ أَلَالِهُ أَنْهُ أَنَّا أَلَاهُ أَلَالِهُ أَلَالِهُ أَلَالِهُ أَلَالِهُ أَلَالِهُ إِلَّا أَلَيْكُوا أَلَالِهُ أَلِكُوا أَنّا أَلْهُ أَلَالِهُ أَلَالِكُ أَلَالِهُ أَلَالِهُ أَلْمُ أَلْكُولُكُوا أَلَّا أُلَّا أَلَالِكُ أَلْمُ أَلَّا أَلَّا أُلْمُ أَلَالِهُ أَلْمُ أَلِي أَلْمُ أَلِي أَلْمُ أَلِي أَلِي أَلْمُ أَلَّ أَلَيْكُوا أَلْمُ أَلِي أَلِكُمْ أَلِكُوا أَلَالِكُولِكُمْ أَلِي أَلْمُ أَلِي أَلِكُمْ أَلِكُولُ أَلِكُمْ أَلِي أَلِكُمْ أَلِكُو

الأحزاب يعني جنود الكفار الذين جاؤوهم من فوقهم، ومن أسفل الأحزاب يعني جنود الكفار الذين جاؤوهم من فوقهم، ومن أسفل منهم في غزوة الخندق قالوا: هذا ما وعدنا الله ورسوله وصدق الله ورسوله، ولم يبين هنا الآية التي وعدهم إياه فيها، ولكنه بين ذلك في سورة البقرة في قوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا الْجَنَكَةَ وَلَمّا يَا يَعْمُ مَثَلُ الّذِينَ خَلَوا مِن قَبْلِكُم مَّسَنّهُم الْبَاسَاءُ وَالضّرَاهُ وَزُلِزِلُوا حَتَى يَقُولَ الرّسُولُ وَالّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصَرُ اللّهِ قَرِبِ اللّهِ قَرِب اللهِ قَرِب اللهِ قَرْب اللهِ قَرْب اللهِ قَرْب ومن قال: إن آية والمقرة المذكورة مبينة لآية الأحزاب هذه: ابن عباس، وقتاد، وغير واحد. وهو ظاهر.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَنَا ﴾ الآية، صريح في أن الإيمان يزيد، وقد صرح الله بذلك في آيات من كتابه، فلا وجه للاختلاف فيه مع تصريح الله جلَّ وعلا به في كتابه في آيات متعددة، كقوله تعالى: ﴿ لِيَزْدَادُوۤا إِيمَنَامُ عَ إِيمَنِهِمُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَهُ عَلَى اللّهُ عَلَاكُمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَرَدَّ اللَّهُ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُواْ خَيْلً وَكَفَى اللَّهُ ٱلْمُوْمِنِينَ ٱلْقِتَالَ ﴾.

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه رد الذين كفروا بغيظهم، لم ينالوا خيراً، وأنه كفى المؤمنين القتال، وهم النبي على وأصحابه. ولم يبين هنا السبب الذي رد به الذين كفروا وكفى به المؤمنين القتال، ولكنه جلَّ وعلا بين ذلك بقوله: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُمُنُودًا لَمْ تَرَوِّهَا ﴾ أي: وبسبب تلك الريح، وتلك الجنود ردهم بغيظهم وكفاكم القتال كما هو ظاهر.

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ يَكِنِسَآءَ ٱلنَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَاحِشَةِ ٥٧٥ مُّبَيِّنَةٍ يُضَاعَفُ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ﴾ الآية .

قد قدمنا الآية الموضحة له في آخر سورة النمل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَن جَاءَ بِٱلسَّيِتَةِ فَكُبَّتُ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلنَّارِ هَلَ يُجَزَّقُونَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعَمَلُونَ شَيْ ﴾ وفي سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِذَا لَاَذَةَنْكَ ضِعْفَ ٱلْحَيَوْةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ﴾ الآية.

قوله تعالىٰ: ﴿ ﴿ وَمَن يَقْنُتُ مِنكُنَ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ ء وَتَعْمَلُ
 صَالِحًا نُوْزِتِهَا آَجُرَها مَرَّتَيْنِ ﴾ .

ذكر الله جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة أن من قنت من نساء نبيه ﷺ لله ولرسوله، وعمل عملاً صالحاً: أن الله جلَّ وعلا يؤتيها أجرها مرتين. والقنوت: الطاعة. وما وعد الله به جلَّ وعلا من أطاع منهن بإيتائها أجرها مرتين في هذه الآية الكريمة جاء الوعد بنظيره لغيرهن، في غير هذا الموضع، فمن ذلك وعده لمن آمن من أهل

الكتاب بنبيه، ثم آمن بمحمد على بإيتائه أجره مرتين، وذلك في قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَلَقَدْ وَصَّلْنَا لَهُمُ الْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَنَذَكُّرُونَ ﴿ أَلَذِينَ ءَانَيْنَهُمُ الْكِئْنَبَ مِن قَبْلِهِ عَلَيْهِمْ فَالْوَاْ ءَامَنَا بِهِ إِنَّهُ ٱلْحَقُ مِن رَبِّنَا إِنَا كُنَا مِن قَبْلِهِ عَلَيْهِمْ قَالُواْ ءَامَنَا بِهِ إِنَّهُ ٱلْحَقُ مِن رَبِّنَا إِنَا كُنَا مِن قَبْلِهِ مُسَلِمِينَ ﴿ أَوْلَيْكَ يُؤْتَوْنَ أَجْرَهُم مَرَّيَيْنِ ﴾ الآية .

ومن ذلك وعده لجميع المطيعين من أمته ﷺ بإيتائهم كفلين من رحمته تعالى، وذلك في قوله جلَّ وعلا: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ اللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ مِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ وَيَجْعَل لَكُمْ فُورًا تَمَشُونَ بِهِ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ﴾ الآية .

/ واعلم أن ظاهر هذه الآية الكريمة من سورة الحديد الذي لا ينبغي العدول عنه أن الخطاب بقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا اللهُ وَءَامِنُوا بِرَسُولِهِ عَلَى الآية. عام لجميع هذه الأمة كما ترى، وليس في خصوص مؤمني أهل الكتاب، كما في آية القصص المذكورة آنفا، وكونه عاماً هو التحقيق إن شاء الله؛ لظاهر القرآن المتبادر الذي لم يصرف عنه صارف، فما رواه النسائي عن ابن عباس رضي الله عنهما من حمله آية الحديد هذه على خصوص أهل الكتاب كما في آية القصص خلاف ظاهر القرآن، فلا يصح الحمل عليه إلا كما في آية القصص خلاف ظاهر القرآن، فلا يصح الحمل عليه إلا بدليل يجب الرجوع إليه، وإن وافق ابن عباس في ذلك الضحاك، بدليل يجب الرجوع إليه، وإن وافق ابن عباس في ذلك الضحاك، وعتبة بن أبي حكيم، وغيرهما. واختاره ابن جرير الطبري.

والصواب في ذلك إن شاء الله هو ما ذكرنا؛ لأن المعروف عند أهل العلم: أن ظاهر القرآن المتبادر منه لا يجوز العدول عنه إلاً لدليل يجب الرجوع إليه.

وقال ابن كثير: وقال سعيد بن جبير: لما افتخر أهل الكتاب بأنهم يؤتون أجرهم مرتين أنزل الله تعالى على نبيه هذه الآية في حق هذه الأمة: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَتَّقُواْ اللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ عَوْقِكُمْ كَفْلَيْنِ ﴾، أي ضعفين ﴿ مِن تَرَمْمَتِهِ ﴾ وزادهم ﴿ وَيَجْعَل لَّكُمُّ نُورًا تَمَشُونَ بِهِ وَيَغْفِرُ اللهُ فَضِلهم بالنور والمغفرة. اهد نقله عنه ابن جرير، وابن كثير. والعلم عند الله تعالى.

قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصُمُ ٱلرِّحْسَ
 أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمُ تَطْهِ يرًا ﴿ إِنَّ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصُكُمُ ٱلرِّحْسَ

قد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك أن من أنواع البيان التي تضمنها أن يقول بعض العلماء في الآية قولاً، ويكون في نفس الآية قرينة تدل على /عدم صحة ذلك القول، وذكرنا لذلك ٧٧٥ أمثلة متعددة في الترجمة، وفي مواضع كثيرة من هذا الكتاب المبارك.

ومما ذكرنا من أمثلة ذلك في الترجمة قولنا فيها: ومن أمثلته قول بعض أهل العلم: إن أزواجه على لا يدخلن في أهل بيته في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُذَهِبَ عَنَكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيئَةِ هِبَ عَنَكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُهُ تَعَالَى تَطْهِيرًا ﴿ إِنَّ مَا يُرِيدُ اللهُ تعالى قال: ﴿ قُل لِآزُولِمِكَ إِن كُنتُنَ تُرِدْنَ ﴾ ثم قال في نفس خطابه لهن: ﴿ وَاذْكُرُ اللّهُ لِيُذَهِبَ عَنَكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ﴾ ثم قال بعده: ﴿ وَاذْكُرُ نِ مَا يُتَلَى فِي بُيُوتِكُنَّ ﴾ الآية.

وقد أجمع جمهور علماء الأصول على أن صورة سبب النزول قطعية الدخول، فلا يصح إخراجها بمخصص، وروى عن مالك أنها ظنية الدخول، وإليه أشار في مراقي السعود بقوله:

واجزم بإدخال ذوات السبب وارو عن الإمام ظناً تصب

فالحق أنهن داخلات في الآية. اهـ من ترجمة هذا الكتاب المبارك.

والتحقيق إن شاء الله: أنهن داخلات في الآية وإن كانت الآية تتناول غيرهن من أهل البيت.

أما الدليل على دخولهن في الآية، فهو ما ذكرناه آنفاً من أن سياق الآية صريح في أنها نازلة فيهن.

والتحقيق: أن صورة سبب النزول قطعية الدخول كما هو مقرر في الأصول.

ونظير ذلك من دخول الزوجات في اسم أهل البيت قوله تعالى ٥٧٨ في / زوجة إبراهيم: ﴿ قَالُواْ أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبَرَكَنْكُمُ عَلَيْكُورُ اللَّهِ رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبَرَكَنْكُمُ عَلَيْكُورُ أَمْرِ اللَّهِ رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبَرَكَنْكُمُ عَلَيْكُورُ إِللَّهِ وَاللَّهِ وَبَرَكَنْكُمُ عَلَيْكُورُ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَبَرَكَنْكُمُ عَلَيْكُورُ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُولُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

وأما الدليل على دخول غيرهن في الآية، فهو أحاديث جاءت عن النبي على أنه قال في على وفاطمة والحسن والحسين رضي الله عنهم: "إنهم أهل البيت» ودعا لهم الله أن يذهب عنهم الرجس ويطهرهم تطهيراً، وقد روى ذلك جماعة من الصحابة عن النبي على، منهم أم المؤمنين أم سلمة رضي الله عنها، وأبو سعيد، وأنس، وواثلة بن الأسقع، وأم المؤمنين عائشة، وغيرهم رضي الله عنهم.

وبما ذكرنا من دلالة القرآن والسنّة: تعلم أن الصواب شمول الآية الكريمة لأزواج النبي ﷺ، ولعلي وفاطمة والحسن والحسين رضي الله عنهم كلهم.

### تنبيه

فإن قيل: إن الضمير في قوله: ﴿ لِيُذَهِبَ عَنَكُمُ ٱلرِّجْسَ ﴾ وفي قوله: ﴿ لِيُذَهِبَ عَنَكُمُ ٱلرِّجْسَ ﴾ وفي قوله: ﴿ وَيُطَهِّرَكُمُ تَطْهِيرًا ﴿ فَيُ اللهِ كَانَ المراد نساء النبي ﷺ لقيل: ليذهب عنكن ويطهركن.

فالجواب من وجهين: الأول: هو ما ذكرنا من أن الآية الكريمة شاملة لهن ولعلي والحسن والحسين وفاطمة، وقد أجمع أهل اللسان العربي على تغليب الذكور على الإناث في الجموع ونحوها، كما هو معلوم في محله.

الوجه الثاني: هو أن من أساليب اللغة العربية التي نزل بها القرآن أن زوجة الرجل يطلق عليها اسم الأهل، وباعتبار لفظ الأهل تخاطب مخاطبة / الجمع المذكر، ومنه قوله تعالى في موسى ﴿فَقَالَ ٧٩ لِأَهَلِهِ ٱمۡكُثُوا ﴾ وقوله: ﴿ لَعَلِمَ مَانِيكُم ﴾ والمخاطب امرأته كما قاله غير واحد، ونظيره من كلام العرب قول الشاعر:

فإن شئت حرمت النساء سواكم وإن شئت لم أطعم نقاحاً ولا بردا

وقال بعض أهل العلم: إن أهل البيت في الآية هم من تحرم عليهم الصدقة. والعلم عند الله تعالى.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنصَكُمُ الرِّجْسَ الْمَلْ ٱلْبَيْتِ ﴾ الآية. يعني أنه يذهب الرجس عنهم،

01.

ويطهرهم بما يأمر به من طاعة الله، وينهى عنه من معصيته؛ لأن من أطاع الله أذهب عنه الرجس، وطهره من الذنوب تطهيراً.

وقال الزمخشري في الكشاف: ثم بين أنه إنما نهاهن وأمرهن ووعظهن؛ لئلا يقارف أهل بيت رسول الله على المآثم، وليتصونوا عنها بالتقوى. واستعار للذنوب الرجس، وللتقوى الطهر؛ لأن عرض المقترف للمقبحات يتلوث بها ويتدنس كما يتلوث بدنه بالأرجاس. وأما الحسنات فالعرض منها نقي مصون كالثوب الطاهر. وفي هذه الاستعارة ما ينفر أولي الألباب عما كرهه الله لعباده، ونهاهم عنه، ويرغبهم فيما يرضاه لهم، وأمرهم به. وأهل البيت نصب على النداء أو على المدح. وفي هذا دليل بين على أن نساء النبي على النداء بيته.

## /تنبيه

اعلم أنه يكثر في القرآن العظيم، وفي اللغة إتيان اللام المكسورة منصوباً بعدها المضارع بعد فعل الإرادة، كقوله هنا: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُدْهِبَ عَنصَكُمُ الرِّجْسَ ﴾ الآية. وقوله: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ لِيُسْبَيِنَ لَكُمُ ﴾ وقوله: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ لِيُسْبَيِنَ لَكُمُ ﴾ وقوله: ﴿ يُرِيدُ اللّهِ الآية. وقوله تعالى: ﴿ مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمُ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات، وكقول الشاعر:

أريد لأنسى ذكرها فكأنما تمثل لي ليلى بكل سبيل وللعلماء في اللام المذكورة أقوال: منها أنها مصدرية بمعنى أن، وهو قول غريب.

ومنها: أنها لام كي، ومفعول الإِرادة محذوف، والتقدير: إنما

يريد الله أن يأمركم وينهاكم لأجل أن يذهب عنكم الرجس. والرجس كل مستقذر تعافه النفوس، ومن أقذر المستقذرات معصية الله تعالى.

# \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَتُخُفِى فِي نَفْسِكَ مَا ٱللَّهُ مُبَّدِيهِ ﴾ .

قد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك أن من أنواع البيان التي تضمنها بيان الإجمال الواقع بسبب الإبهام في صلة موصول، وذكرنا أن من أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿وَتُغْفِى فِي نَفْسِكَ مَا اللّهُ مُبْدِيهِ ﴾؛ لأن جملة: الله مبديه صلة الموصول الذي هو ما. وقد قلنا في الترجمة المذكورة: فإنه هنا أبهم هذا الذي أخفاه ولي في نفسه وأبداه الله، ولكنه أشار إلى أن المراد به زواجه ولي زينب بنت جحش رضي الله عنها حيث أوحى إليه ذلك، وهي في ذلك الوقت تحت زيد بن حارثة؛ لأن زواجه إياها هو الذي أبداه الله بقوله: ﴿ فَلَمَّا قَصَى زَيْدُ مِنْهُ وَطُرًا زَوَجَهُ لَا لَهُ وهذا هو التحقيق في معنى الآية الذي دل عليه القرآن، وهو اللائق بجنابه ولي .

/ وبه تعلم أن ما يقوله كثير من المفسرين من أن ما أخفاه في ٥٨١ نفسه ﷺ وأبداه الله وقوع زينب في قلبه ومحبته لها، وهي تحت زيد، وأنها سمعته، قال: سبحان مقلب القلوب إلى آخر القصة، كله لا صحة له. والدليل عليه أن الله لم يبد من ذلك شيئاً، مع أنه صرح بأنه مبدي ما أخفاه رسول الله ﷺ. انتهى محل الغرض من كلامنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك.

وقال القرطبي رحمه الله في تفسير هذه الآية: واختلف الناس في تأويل هذه الآية; فذهب قتادة، وابن زيد، وجماعة من المفسرين منهم: الطبري، وغيره: إلى أن النبي عليه وقع منه استحسان لزينب

بنت جحش وهي في عصمة زيد، وكان حريصاً على أن يطلقها زيد، فيتزوجها هو، إلى أن قال: وهذا الذي كان يخفي في نفسه، ولكنه لنزم ما يجب من الأمر بالمعروف، يعني قوله: ﴿أَمْسِكُ عَلَيْكُ نَوْجَكَ ﴾. اهـ. ولا شك أن هذا القول غير صحيح، وأنه غير لائق به ﷺ.

ونقل القرطبي نحوه عن مقاتل، وابن عباس أيضاً. وذكر القرطبي عن علي بن الحسين أن الله أوحى إلى نبيه على أن زيداً سيطلق زينب، وأن الله يزوجها رسوله على وبعد أن علم هذا بالوحي قال لزيد: أمسك عليك زوجك، وأن الذي أخفاه في نفسه: هو أن الله سيزوجه زينب رضي الله عنها، ثم قال القرطبي بعد أن ذكر هذا القول: قال علماؤنا رحمة الله عليهم: وهذا القول أحسن ما قيل في تأويل هذه الآية. وهو الذي عليه أهل التحقيق من المفسرين، والعلماء الراسخين كالزهري، والقاضي بكر بن العلاء القشيري، والقاضي أبي بكر بن العربي وغيرهم، إلى أن قال: فأما ما روي أن والقاضي أبي بكر بن العربي وغيرهم، إلى أن قال: فأما ما روي أن النبي على هوي زينب امرأة زيد، وربما أطلق بعض المجان لفظ أن مستخف بحرمته.

قال الترمذي الحكيم في نوادر الأصول، وأسند إلى علي بن الحسين قوله: فعلي بن الحسين جاء بهذا من خزانة العلم جوهراً من الجواهر ودراً من الدرر أنه إنما عتب الله عليه في أنه قد أعلمه أن ستكون هذه من أزواجك، فكيف قال بعد ذلك لزيد: ﴿ أُمْسِكُ عَلَيْكُ زُوّجُكَ ﴾ وأخذتك خشية الناس أن يقولوا: تزوج امرأة ابنه، والله أحق أن تخشاه. انتهى محل الغرض منه.

وقال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية: ذكر ابن أبي حاتم، وابن جرير ها هنا آثاراً عن بعض السلف رضي الله عنهم، أحببنا أن نضرب عنها صفاً لعدم صحتها، فلا نوردها إلى آخر كلامه، وفيه كلام علي بن الحسين الذي ذكرنا آنفاً.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: التحقيق إن شاء الله في هذه المسألة: هو ما ذكرنا أن القرآن دل عليه، وهو أن الله أعلم نبيه على بأن زيداً يطلق زينب، وأنه يزوجها إياه على وهي في ذلك الوقت تحت زيد، فلما شكاها زيد إليه على قال له: ﴿ أَمْسِكُ عَلَيْكُ زَوْجَكَ وَأَتَقَ اللّهَ ﴾ فعاتبه الله على قوله: أمسك عليك زوجك بعد علمه أنها ستصير زوجته هو على وخشي مقالة الناس أن يقولوا: لو أظهر ما علم من تزويجه إياها أنه يريد تزويج زوجة ابنه في الوقت الذي هي في عصمة زيد.

والدليل على هذا أمران:

الأول: هو ما قدمنا من أن الله جلَّ وعلا قال: ﴿ وَتُخَفِى فِى نَفْسِكَ مَا اللهُ لَهُ مُبْدِيهِ ﴾ وهذا الذي أبداه الله جلَّ وعلا هو زواجه ٥٨٣ إياها في قوله: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيَّدُ مِّنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَكُهَا ﴾ ولم يبد جلَّ وعلا شيئاً مما زعموه أنه أحبها، ولو كان ذلك هو المراد لأبداه الله تعالى كما ترى.

الأمر الثاني: أن الله جلَّ وعلا صرح بأنه هو الذي زوجه إياها، وأن الحكمة الإلهية في ذلك التزويج هي قطع تحريم أزواج الأدعياء في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيَدُ مِّنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَكُهَا لِكَى لَا يَكُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزَفَحِ أَدَعِياً بِهِمَ الآية، فقوله تعالى: ﴿ لِكَىٰ لَا يَكُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ ﴾ الآية، فقوله تعالى: ﴿ لِكَىٰ لَا يَكُونَ عَلَى الله هو المُؤْمِنِينَ حَرَجٌ ﴾ تعليل صريح لتزويجه إياها لما ذكرنا. وكون الله هو

الذي زوجه إياها لهذه الحكمة العظيمة صريح في أن سبب زواجه إياها ليس هو محبته لها التي كانت سبباً في طلاق زيد لها كما زعموا، ويوضحه قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِّنْهَا وَطَرًا ﴾ الآية؛ لأنه يدل على أن زيداً قضى وطره منها، ولم تبق له بها حاجة، فطلقها باختياره. والعلم عند الله تعالى.

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذَكُرُوا ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا شَهِ .

ما تضمنته هذه الآية الكريمة من الأمر بالإكثار من الذكر جاء معناه في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ فَٱذْكُرُواْ اللّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ الّذِينَ يَذَكُرُونَ اللّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَالذَّاكِرِينَ اللّهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَتِ ﴾ جُنُوبِهِمْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَالذَّاكِرِينَ اللّهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَتِ ﴾ الآية. إلى غير ذلك من الآيات.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَيَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُمْ مِّنَ ٱللَّهِ فَضْلَا كَبِيرًا ﴿ كَبِيرًا ﴿ كَبِيرًا ﴿ كَبِيرًا ﴿ كَالِمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالَ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

لم يبين هنا المراد بالفضل الكبير في هذه الآية الكريمة، ولكنه مده بينه في / سورة الشورى في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّكَلِحَنْتِ فِى رَوْضَكَاتِ الْجَنَّاتِ لَهُمُ مَّا يَشَاءُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ ذَالِكَ هُو اللَّفَضْلُ الْكَبِيرُ ﴿ وَاللَّهِمُ مَا يَشَاءُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ ذَالِكَ هُو اللَّفَضْلُ الْكَبِيرُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّه

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَسَتَالُوهُنَّ مِن وَرَآءِ جَابِ ذَالِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾.

قد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك أن من أنواع البيان التي

تضمنها أن يقول بعض العلماء في الآية قولاً، وتكون في نفس الآية قرينة تدل على عدم صحة ذلك القول، وذكرنا له أمثلة في الترجمة، وأمثلة كثيرة في الكتاب لم تذكر في الترجمة.

ومن أمثلته التي ذكرنا في الترجمة هذه الآية الكريمة فقد قلنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: ومن أمثلته قول كثير من الناس: إن آية الحجاب أعني قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعًا فَسَّعُلُوهُنَّ مِن وَرَاءِ عَلَي الحجاب أعني قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعًا فَسَّعُلُوهُنَّ مِن وَرَاءِ هِا إلى البي عَلَي الله الحكم الذي هو إيجاب الحجاب بكونه أطهر لقلوب الرجال والنساء من الريبة في قوله تعالى: ﴿ ذَالِكُمُ مَا أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمُ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾ قرينة واضحة على أرادة تعميم الحكم، إذ لم يقل أحد من جميع المسلمين إن غير أزواج النبي عَلَي لا حاجة إلى أطهرية قلوبهن، وقلوب الرجال من الريبة منهن. وقد تقرر في الأصول: أن العلة قد تعمم معلولها، وإليه أشار في مراقي السعود بقوله:

وقد تخصص وقد تعمم الأصلها لكنها لا تخرم انتهى محل الغرض من كلامنا في الترجمة المذكورة.

وبما ذكرنا تعلم أن في هذه الآية الكريمة الدليل الواضح على أن وجوب الحجاب حكم عام في جميع النساء، لا خاص بأزواجه على وإن /كان أصل اللفظ خاصاً بهن؛ لأن عموم علته دليل ٥٨٥ على عموم الحكم فيه. ومسلك العلة الذي دل على أن قوله تعالى: ﴿ فَسَّنَكُوهُنَ مِن وَلَا يَعْمُ وَقُلُوبِهِنَ ﴾ هو علة قوله تعالى: ﴿ فَسَّنَكُوهُنَ مِن وَلَا يَعْمُ وَلَا المعروف في الأصول بمسلك الإيماء والتنبيه وضابط هذا المسلك المعروف في الأصول بمسلك الإيماء والتنبيه وضابط هذا المسلك المنطبق على جزئياته: هو أن يقترن وصف بحكم شرعي على وجه لو لم يكن فيه ذلك الوصف علة لذلك الحكم

لكان الكلام معيباً عند العارفين. وعرف صاحب مراقي السعود دلالة الإيماء والتنبيه والتنبيه بقوله:

دلالـــة الإيمــاء والتنبيــه في الفن تقصد لـدى ذويـه أن يقرن الوصف بحكم إن يكن لغيــر علــة يعبــه مــن فطــن وعرف أيضاً الإيماء والتنبيه في مسالك العلة بقوله:

والثالث الإيما اقتران الوصف بالحكم ملفوظين دون خلف وذلك الوصف أو النظير قرانه لغيرها يضب

وذلك السوصف أو النظير قسرانه لغيسرها يضير فقوله تعالى: ﴿ ذَلِكُمُ مَّ أَطَّهُرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾ لو لم يكن علة لقوله تعالى: ﴿ فَشَّلُوهُنَّ مِن وَرَآءِ حِجَابٍ ﴾ لكان الكلام معيباً غير منتظم عند الفطن العارف.

وإذا علمت أن قوله تعالى: ﴿ ذَالِكُمْ أَطْهَرُ الْقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾ هو علة قوله: ﴿ فَسَّتُلُوهُنَّ مِن وَرَآءِ حِجَابٍ ﴾ وعلمت أن حكم العلة عام.

فاعلم أن العلة قد تعمم معلولها، وقد تخصصه كما ذكرنا في بيت مراقي السعود، وبه تعلم أن حكم آية الحجاب عام لعموم علته، وإذا كان حكم هذه الآية عاماً بدلالة القرينة القرآنية.

فاعلم أن الحجاب واجب بدلالة القرآن على جميع النساء.

ره / واعلم أنا في هذا المبحث نريد أن نذكر الأدلة القرآنية على وجوب الحجاب على العموم، ثم الأدلة من السنّة، ثم نناقش أدلة الطرفين، ونذكر الجواب عن أدلة من قالوا بعدم وجوب الحجاب على غير أزواجه ﷺ، وقد ذكرنا آنفاً أن قوله: ﴿ ذَالِكُمُ أَطْهَرُ لِلْقَالُوبِكُمْ ﴾ الآية. قرينة على عموم حكم آية الحجاب.

ومن الأدلة القرآنية على احتجاب المرأة وسترها جميع بدنها حتى وجهها قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ قُلُ لِآزُونِ اللهِ وَبِنَائِكَ وَبِنَائِكَ وَنِسَاءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِنَ مِن جَلَيْبِهِ فَقَد قال غير واحد من أهل العلم: إن معنى: يدنين عليهن من جلابيبهن: أنهن يسترن بها جميع وجوههن، ولا يظهر منهن شيء إلا عين واحدة تبصر بها. وممن قال به ابن مسعود، وابن عباس، وعبيدة السلماني وغيرهم.

فإن قيل: لفظ الآية الكريمة وهو قوله تعالى: ﴿ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَيْهِينَ مِن كَتَاب، جَلَيْهِينَ ﴾ لا يستلزم معناه ستر الوجه لغة، ولم يرد نص من كتاب، ولا سنَّة، ولا إجماع على استلزامه ذلك، وقول بعض المفسرين: إنه يستلزمه معارض بقول بعضهم: إنه لا يستلزمه، وبهذا يسقط الاستدلال بالآية على وجوب ستر الوجه.

فالجواب: أن في الآية الكريمة قرينة واضحة على أن قوله تعالى فيها: ﴿ يُدِّنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَيْبِهِنَّ ﴾ يدخل في معناه ستر وجوههن بإدناء جلابيبهن عليها. والقرينة المذكورة: هي قوله تعالى: ﴿ قُلُ لِلْأَزُونِيِكَ ﴾ ووجوب احتجاب أزواجه وسترهن وجوههن لا نزاع فيه بين المسلمين، فذكر الأزواج مع البنات ونساء المؤمنين يدل على وجوب ستر الوجوه بإدناء الجلابيب كما ترى.

ومن الأدلة على ذلك أيضاً: هو ما قدمنا في سورة النور في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَ رَمِنْهَا ﴾ من أن استقراء القرآن يدل / على أن معنى (إلا ما ظهر منها) الملاءة فوق ٨٥٥ الثياب، وأنه لا يصح تفسير (إلا ما ظهر منها) بالوجه والكفين، كما تقدم إيضاحه.

واعلم أن قول من قال: إنه قد قامت قرينة قرآنية على أن قوله

تعالى: ﴿ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَ مِن جَكَنِيهِ مِنَ ﴾ لا يدخل فيه ستر الوجه، وأن القرينة المذكورة هي قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ أَدَنَى أَن يُعْرَفْنَ ﴾ قال: وقد دل قوله: (أن يعرفن) على أنهن سافرات كاشفات عن وجوههن؛ لأن التي تستر وجهها لا تعرف = باطل. وبطلانه واضح، وسياق الآية يمنعه منعاً باتاً؛ لأن قوله: ﴿ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَ مِن جَكَنِيدِهِنَ ﴾ صريح في منع ذلك.

وإيضاحه: أن الإشارة في قوله: ﴿ ذَالِكَ أَدَّنَى أَن يُعْرَفَنَ ﴾ راجعة إلى إدنائهن عليهن من جلابيبهن وإدناؤهن عليهن من جلابيبهن، لا يمكن بحال أن يكون أدنى أن يعرفن بسفورهن، وكشفهن عن وجوههن كما ترى، فإدناء الجلابيب مناف لكون المعرفة معرفة شخصية بالكشف عن الوجوه كما لا يخفى.

وقوله في الآية الكريمة (لأزواجك) دليل أيضاً على أن المعرفة المذكورة في الآية ليست بكشف الوجوه؛ لأن احتجابهن لا خلاف فيه بين المسلمين.

والحاصل: أن القول المذكور تدل على بطلانه أدلة متعددة: الأول: سياق الآية كما أوضحناه آنفاً.

الثاني: قوله: (لأزواجك) كما أوضحناه أيضاً.

الثالث: أن عامة المفسرين من الصحابة فمن بعدهم فسروا الآية مع بيانهم سبب نزولها بأن نساء أهل المدينة كن يخرجن بالليل لقضاء حاجتهن خارج البيوت، وكان بالمدينة بعض الفساق يتعرضون للإماء، ولا يتعرضون للحرائر، وكان بعض نساء المؤمنين يخرجن مديراً عن زي الإماء، فيتعرض / لهن أولئك الفساق

بالأذى ظناً منهم أنهن إماء، فأمر الله نبيه على أن يأمر أزواجه وبناته ونساء المؤمنين أن يتميزن في زيهن عن زي الإماء، وذلك بأن يدنين عليهن من جلابيبهن، فإذا فعلن ذلك ورآهن الفساق علموا أنهن حرائر، ومعرفتهم بأنهن حرائر، لا إماء هو معنى قوله: ﴿ ذَلِكَ أَدُنَ أَن يُعْرَفَنَ ﴾ فهي معرفة بالصفة لا بالشخص، وهذا التفسير منسجم مع ظاهر القرآن كما ترى. فقوله: ﴿ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَ مِن جَلَيْبِهِنَ ﴾ لأن إدنائهن عليهن من جلابيبهن يشعر بأنهن حرائر، فهو أدنى وأقرب لأن يعرفن، أي: يعلم أنهن حرائر، فلا يؤذين من قبل الفساق الذين يتعرضون للإماء. وهذا هو الذي فسر به أهل العلم بالتفسير هذه الآية، وهو واضح. وليس المراد منه أن تعرض الفساق للإماء جائز بل هو حرام، ولا شك أن المتعرضين لهن من الذين في قلوبهم مرض، وأنهم يدخلون في عموم قوله: ﴿ وَلَيْنِ فِي قُلُوبِهِم مَرضٌ فَي مرض، وأنهم يدخلون في عموم قوله: ﴿ وَلَيْنِ فِي قُلُوبِهِم مَرضٌ وَالْمُرْجِفُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرضٌ وَالْمُرْجِينَ فِي الْمُنيقَوُنَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرضٌ وَالْمُرْبِينَ فَي قُلُوبِهم مَرضٌ وَالْمُرْبِينَ فَي الْمُرْبَعَ وَلَه : ﴿ وَقُتِ لُواْ الْمَقْتِيلُا الْهَالَ الْعَلَى وَلَه : ﴿ وَقُتِ لُواْ اللّهُ الْمَاهِ الله الله الله اله العلم الله في الله الله في الله الله في الله اله الله في الله الله اله الله في الله الله في الله الله المتعرفين الله الله الله في الله الله في الله الله في الله الله في الله الله وقله الله و الله الله و الله الله و الله

ومما يدل على أن المتعرض لما لا يحل من النساء من الذين في قلبِهِ على مرض قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطْمَعَ ٱلَّذِى فِى قَلْبِهِ مَرَضٌ ﴾ الآية. وذلك معنى معروف في كلام العرب، ومنه قول الأعشى:

حافظ للفرج راض بالتقى ليس ممن قلبه فيه مرض

وفي الجملة: فلا إشكال في أمر الحرائر بمخالفة زي الإماء ليهابهن الفساق، ودفع ضرر الفساق عن الإماء لازم، وله أسباب أخر ليس منها إدناء الجلابيب.

### /تنبيه

019

قد قدما في سورة إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرُّءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ َ ٱقُومُ ﴾ أن الفعل الصناعي عند النحويين ينحل عن مصدر وزمن. كما قال ابن مالك في الخلاصة:

المصدر اسم ما سوى الزمان من مدلولي الفعل كأمن من أمن

وأنه عند جماعات من البلاغيين ينحل عن مصدر وزمن ونسبة.

وإذا علمت ذلك: فاعلم أن المصدر والزمن كامنان في مفهوم الفعل إجماعاً، وقد ترجع الإشارات والضمائر تارة إلى المصدر الكامن في مفهوم الفعل، وتارة إلى الزمن الكامن فيه.

فمثال رجوع الإشارة إلى المصدر الكامن فيه قوله تعالى هنا: ﴿ يُدْنِينَ عَلَيْمِنَ ﴾ أي: ذلك الإدناء المفهوم من قوله: يدنين.

ومثال رجوع الإشارة للزمن الكامن فيه قوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورَّ ذَلِكَ يَوْمُ النَّفِحُ المفهوم من الصُّورَّ ذَلِكَ يَوْمُ النَّفْخِ المفهوم من قوله: ونفخ، أي: ذلك الزمن يوم الوعيد.

ومن الأدلة على أن حكم آية الحجاب عام هو ما تقرر في الأصول من أن خطاب الواحد يعم حكمه جميع الأمة، ولا يختص الحكم بذلك الواحد المخاطب. وقد أوضحنا هذه المسألة في سورة الحج في مبحث النهي عن لبس المعصفر، وقد قلنا في ذلك: لأن خطاب النبي على لا لواحد من أمته يعم حكمه جميع الأمة، لاستوائهم خطاب النبي على لا بدليل خاص يجب الرجوع إليه. / وخلاف أهل الأصول في خطاب الواحد، هل هو من صيغ العموم الدالة على

عموم الحكم؟ خلاف في حال لا خلاف حقيقي، فخطاب الواحد عند الحنابلة صيغة عموم، وعند غيرهم من المالكية والشافعية وغيرهم أن خطاب الواحد لا يعم؛ لأن اللفظ للواحد لا يشمل بالوضع غيره، وإذا كان لا يشمله وضعاً، فلا يكون صيغة عموم. ولكن أهل هذا القول موافقون على أن حكم خطاب الواحد عام لغيره، ولكن بدليل آخر غير خطاب الواحد، وذلك الدليل بالنص والقياس.

وأما القياس فظاهر؛ لأن قياس غير ذلك المخاطب عليه بجامع استواء المخاطبين في أحكام التكليف من القياس الجلي.

والنص كقوله ﷺ في مبايعة النساء: «إني لا أصافح النساء، وما قولي لامرأة واحدة إلاَّ كقولي لمائة امرأة».

قالوا: ومن أدلة ذلك حديث: «حكمي على الواحد حكمي على الجماعة».

قال ابن قاسم العبادي في الآيات البينات: اعلم أن حديث حكمي على الواحد حكمي على الجماعة: لا يعرف له أصل بهذا اللفظ، ولكن روى الترمذي وقال: حسن صحيح، والنسائي، وابن ماجه، وابن حبان قوله عليه في مبايعة النساء: «إني لا أصافح النساء» وساق الحديث كما ذكرناه.

وقال صاحب كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس: «حكمي على الواحد حكمي على الجماعة» وفي لفظ: «كحكمي على الجماعة» ليس له أصل بهذا اللفظ. كما قاله العراقي في تخريج أحاديث البيضاوي. وقال في الدرر كالزركشي: لا يعرف، وسئل عنه المزي والذهبي فأنكراه.

نعم يشهد له ما رواه الترمذي، والنسائي من حديث أميمة بنت رقيقة، فلفظ النسائي: «ما قولي لامرأة واحدة إلا كقولي لمائة امرأة وافظ الترمذي: «إنما قولي لمائة امرأة كقولي لامرأة واحدة» وهو من الترمذي: النبوتها على الشيخين /بإخراجها؛ لثبوتها على شرطهما.

وقال ابن قاسم العبادي في شرح الورقات الكبير: حكمي على الواحد لا يعرف له أصل. إلى آخره، قريباً مما ذكرناه عنه. انتهى.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الحديث المذكور ثابت من حديث أميمة بنت رقيقة بقافين مصغراً، وهي صحابية من المبايعات، ورقيقة أمها، وهي أخت خديجة بنت خويلد. وقيل: عمتها، واسم أبيها بجاد بموحدة ثم جيم ابن عبد الله ابن عمير التيمي، تيم بن مرة، وأشار إلى ذلك في مراقي السعود بقوله:

خطاب واحد لغير الحنبلي من غير رعي النص والقيس الجلي انتهى محل الغرض منه.

وبهذه القاعدة الأصولية التي ذكرنا تعلم أن حكم آية الحجاب عام وإن كان لفظها خاصاً بأزواجه ﷺ؛ لأن قوله لامرأة واحدة من أزواجه، أو من غيرهن كقوله لمائة امرأة، كما رأيت إيضاحه قريباً.

ومن الأدلة القرآنية الدالة على الحجاب قوله تعالى: ﴿ وَٱلْقَوَاعِدُ مِنَ ٱللّهِ صَلَّةَ اللّهِ الْمَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِ سَ جُنَاحٌ أَن يَضَعْ سَ ثِيابَهُ سَ عَيْرَ مُنَامٌ أَن يَضَعْ مَن ثِيابَهُ سَ عَيْرَ مُنَامٌ مُتَ بَرِّحَن بِرِينَةٌ وَأَن يَسْتَعْفِفْ لَ خَيْرٌ لَهُ سَ وَاللّهُ سَمِيعٌ عَلِيثُ فَي الله الله جلّ وعلا بين في هذه الآية الكريمة أن القواعد، أي: العجائز اللاتي لا يرجون نكاحاً، أي: لا يطمعن في النكاح ؛ لكبر السن وعدم حاجة

الرجال إليهن يرخص لهن برفع الجناح عنهن في وضع ثيابهن بشرط كونهن غير متبرجات بزينة، ثم إنه جلَّ وعلا مع هذا كله قال: ﴿ وَأَن يَسْتَعَفَّفُ خَيْرٌ لَهُ أَيُ اللهِ عَلَى اللهِ عَن وضع الثياب خير لهن، أي: واستعفافهن عن وضع ثيابهن مع كبر سنهن وانقطاع طمعهن في التزويج، وكونهن غير متبرجات بزينة خير لهن.

/ وأظهر الأقوال في قوله: أن يضعن ثيابهن، أنه وضع ما يكون ٥٩٢ فوق الخمار فوق الخمار والقميص من الجلابيب التي تكون فوق الخمار والثياب.

فقوله جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَأَن يَسْتَغَفِفْ خَيْرٌ لَهُ اللَّهِ الكريمة : ﴿ وَأَن يَسْتَغَفِفْ خَيْرٌ لَهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

وإذا علمت بما ذكرنا أن حكم آية الحجاب عام، وأن ما ذكرنا معها من الآيات فيه الدلالة على احتجاب جميع بدن المرأة عن الرجال الأجانب، علمت أن القرآن دل على الحجاب. ولو فرضنا أن آية الحجاب خاصة بأزواجه على أنهن خير أسوة لنساء المسلمين في الآداب الكريمة المقتضية للطهارة التامة، وعدم التدنس بأنجاس الريبة، فمن يحاول منع نساء المسلمين كالدعاة للسفور والتبرج والاختلاط اليوم من الاقتداء بهن في هذا الأدب السماوي الكريم المتضمن سلامة العرض، والطهارة من دنس الريبة غاش لأمة محمد على مريض القلب كما ترى.

واعلم أنه مع دلالة القرآن على احتجاب المرأة عن الرجال الأجانب، قد دلت على ذلك أيضاً أحاديث نبوية: فمن ذلك

ما أخرجه الشيخان في صحيحيهما وغيرهما من حديث عقبة بن عامر الجهني رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «إياكم والدخول على النساء. فقال رجل من الأنصار: يا رسول الله ﷺ أفرأيت الحمو؟ قال: الحمو للموت» أخرج البخاري هذا الحديث في كتاب النكاح في باب: لا يخلون رجل بامرأة إلَّا ذو محرم. إلخ. ومسلم في كتاب السلام في باب: تحريم الخلوة بالأجنبية والدخول عليها. فهذا الحديث الصحيح صرح فيه النبي عَلَيْ بالتحذير الشديد من الدخول على النساء، فهو دليل واضح على منع الدخول عليهن، وسؤالهن ٩٣٥ متاعاً إلاَّ من وراء / حجاب؛ لأن من سألها متاعاً لا من وراء حجاب فقد دخل عليها، والنبي ﷺ حذَّره من الدخول عليها، ولما سألته الأنصاري عن الحمو الذي هو قريب الزوج الذي ليس محرماً لزوجته كأخيه، وابن أخيه، وعمه، وابن عمه ونحو ذلك قال له ﷺ: الحمو الموت. فسمى ﷺ دخول قريب الرجل على امرأته وهو غير محرم لها باسم الموت. ولا شك أن تلك العبارة هي أبلغ عبارات التحذير؟ لأن الموت هو أفظع حادث يأتي على الإنسان في الدنيا كما قال الشاعر:

والموت أعظم حادث مما يمر على الجبلة

والجبلة: الخلق. ومنه قوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالْجِبِلَةَ الْأَوْلِينَ شَيْكُمْ وَالْجِبِلَةَ الْأَوْلِينَ شَيْكُ فتحذيره ﷺ هذا التحذير البالغ من دخول الرجال على النساء، وتعبيره عن دخول القريب على زوجة قريبه باسم الموت، دليل صحيح نبوي على أن قوله تعالى: ﴿ فَسَّتَلُوهُنَّ مِن وَرَاءِ جِهَابٍ ﴾ دليل صحيح نبوي على أن قوله تعالى: ﴿ فَسَّتَلُوهُنَّ مِن وَرَاءِ جَابٍ ﴾ عام في جميع النساء كما ترى. إذ لو كان حكمه خاصاً بأزواجه ﷺ لما حذر الرجال هذا التحذير البالغ العام من الدخول على النساء.

وظاهر الحديث التحذير من الدخول عليهن ولو لم تحصل الخلوة بينهما، وهو كذلك، فالدخول عليهن، والخلوة بهن كلاهما محرم تحريماً شديداً بانفراده، كما قدمنا أن مسلماً رحمه الله أخرج هذا الحديث في باب تحريم الخلوة بالأجنبية، والدخول عليها فدل على أن كليهما حرام.

وقال ابن حجر في فتح الباري في شرح الحديث المذكور: إياكم والدخول بالنصب على التحذير، وهو تنبيه المخاطب على محذور؛ ليتحرز عنه، كما قيل: إياك والأسد. وقوله: إياكم: مفعول لفعل مضمر تقديره: اتقوا.

وتقدير الكلام اتقوا أنفسكم أن تدخلوا على النساء، والنساء أن يدخلن عليكم. ووقع في رواية ابن وهب بلفظ لا تدخلوا على النساء. وتضمن منع الدخول منع / الخلوة بها بطريق الأولى. انتهى ٩٤٥ محل الغرض منه.

وقال البخاري رحمه الله في صحيحه: باب وليضربن بخمرهن على جيوبهن. وقال أحمد بن شبيب: حدثنا أبي عن يونس، قال ابن شهاب عن عروة، عن عائشة رضي الله عنها قالت: يرحم الله نساء المهاجرات الأول، لما أنزل الله: ﴿ وَلْيَضَّرِينَ بِخُمُرِهِنَ عَلَى جُيُومِ نَ ﴾ شققن مروطهن فاختمرن بها.

حدثنا أبو نعيم، حدثنا إبراهيم بن نافع، عن الحسن بن مسلم عن صفية بنت شيبة: أن عائشة رضي الله عنها كانت تقول: لما نزلت هذه الآية ﴿ وَلَيْضَرِيْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُومِ إِنَّ ﴾ أخذن أزرهن فشققنها من قبل الحواشي، فاختمرن بها. انتهى من صحيح البخاري.

وقال ابن حجر في الفتح في شرح هذا الحديث: قوله: فاختمرن؛ أي: غطين وجوههن. وصفة ذلك أن تضع الخمار على رأسها وترميه من الجانب الأيمن على العاتق الأيسر، وهو التقنع. قال الفراء: كانوا في الجاهلية تسدل المرأة خمارها من ورائها وتكشف ما قدامها فأمرن بالاستتار. انتهى محل الغرض من فتح الباري.

وهذا الحديث الصحيح صريح في أن النساء الصحابيات المذكورات فيه فهمن أن معنى قوله تعالى: ﴿ وَلَيْضَرِيْنَ بِحُمُرِهِنَ عَلَىٰ جُمُوهِنَ ﴾ يقتضي ستر وجوههن، وأنهن شققن أزرهن، فاختمرن، أي: سترن وجوههن بها امتثالاً لأمر الله في قوله تعالى: ﴿ وَلَيْضَرِينَ بِحُمُرِهِنَ عَلَى جُمُوهِنَ ﴾ المقتضي ستر وجوههن. وبهذا يتحقق المنصف: أن احتجاب المرأة عن الرجال وسترها وجهها عنهم ثابت في السنّة الصحيحة المفسرة لكتاب الله تعالى، وقد أثنت عائشة رضي الله عنها على تلك النساء بمسارعتهن لامتثال أوامر الله في كتابه. ومعلوم أنهن ما فهمن ستر الوجوه من قوله: ﴿ وَلَيْضَرِينَ بِحُمُرِهِنَ عَلَى جُمُوهِنَ ﴾ إلاّ من ما فهمن ستر الوجوه من قوله: ﴿ وَلَيْضَرِينَ بِحُمُرِهِنَ عَلَى جُمُوهِنَ ﴾ إلاّ من النبي ﷺ لأنه موجود، وهن يسألنه عن كل ما أشكل عليهن في النبي شهن أو وعلا يقول: ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلْيَكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ / لِلنَّاسِ مَانُزُلُ

وقال ابن حجر في فتح الباري: ولابن أبي حاتم من طريق عبد الله بن عثمان بن خيثم، عن صفية ما يوضح ذلك: ولفظه: ذكرنا عند عائشة نساء قريش وفضلهن فقالت: إن لنساء قريش لفضلاً، ولكن والله ما رأيت أفضل من نساء الأنصار أشد تصديقاً بكتاب الله ولا إيماناً بالتنزيل، لقد أنزلت سورة النور ﴿ وَلْيَضْرِيْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَىٰ

جُيُومِهِ فَ فَانقلب رجالهن إليهن يتلون عليهن ما أنزل فيها، ما منهن امرأة إلا قامت إلى مرطها فأصبحن يصلين الصبح معتجرات على رؤوسهن الغربان. انتهى محل الغرض من فتح الباري. ومعنى معتجرات مختمرات كما جاء موضحاً في رواية البخاري المذكورة آنفاً. فترى عائشة رضي الله عنها مع علمها، وفهمها وتقاها أثنت عليهن هذا الثناء العظيم، وصرحت بأنها ما رأت أشد منهن تصديقاً بكتاب الله، ولا إيماناً بالتنزيل. وهو دليل واضح على أن فهمهن لزوم ستر الوجوه من قوله تعالى: ﴿ وَلَيْضَرِيْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُومٍ نَّ ﴾ من تصديقهن بكتاب الله وإيمانهن بتنزيله، وهو صريح في أن احتجاب النساء عن الرجال وسترهن وجوههن تصديق بكتاب الله وإيمان بتنزيله كما ترى. فالعجب كل العجب ممن يدعي من المنتسبين للعلم أنه لم يرد في الكتاب ولا السنَّة ما يدل على ستر المرأة وجهها عن الأجانب، مع أن الصحابيات فعلن ذلك ممتثلات أمر الله في كتابه إيماناً بتنزيله. ومعنى هذا ثابت في الصحيح كما تقدم عن البخاري. وهذا من أعظم الأدلة وأصرحها في لزوم الحجاب لجميع نساء المسلمين كما ترى.

وقال ابن كثير رحمه الله في تفسيره: وقال البزار أيضاً: حدثنا محمد بن المثنى، حدثني عمرو بن عاصم: حدثنا همام، عن قتادة، عن مورق، عن أبي الأحوص، عن عبد الله رضي الله عنه، عن النبي على قال: «إن المرأة عورة فإذا خرجت استشرفها الشيطان، وأقرب ما تكون بروحة / ربها وهي في قعر بيتها» ورواه الترمذي عن ٩٦٥ بندار، عن عمرو بن عاصم به نحوه. اهـ منه.

وقد ذكر هذا الحديث صاحب مجمع الزوائد. وقال: رواه

الطبراني في الكبير، ورجاله موثقون. وهذا الحديث يعتضد بجميع ما ذكرنا من الأدلة. وما جاء فيه من كون المرأة عورة يدل على الحجاب؛ للزوم ستر كل ما يصدق عليه اسم العورة.

ومما يؤيد ذلك: ما ذكر الهيثمي أيضاً في مجمع الزوائد عن ابن مسعود، قال: إنما النساء عورة، وإن المرأة لتخرج من بيتها وما بها من بأس فيستشرفها الشيطان فيقول: إنك لا تمرين بأحد إلا أعجبتيه. وإن المرأة لتلبس ثيابها فيقال: أين تريدين فتقول: أعود مريضاً، أو أشهد جنازة، أو أصلي في مسجد، وما عبدت امرأة ربها مثل أن تعبده في بيتها. ثم قال: رواه الطبراني في الكبير ورجاله مثل أن تعبده في بيتها. ثم قال: رواه الطبراني في الكبير ورجاله مثال أن تعبده في بيتها. ثم قال: رواه الطبراني في الكبير ورجاله مثال أن تعبده في بيتها.

ومن الأدلة الدالة على ذلك الأحاديث التي قدمناها الدالة على أن صلاة المرأة في بيتها خير لها من صلاتها في المساجد، كما أوضحناه في سورة النور في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يُسَيِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَالْآصَالِ آ فَي رِجَالُ ﴾ الآية. والأحاديث بمثل ذلك كثيرة جداً. وفيما ذكرنا كفاية لمن يريد الحق.

فقد ذكرنا الآيات القرآنية الدالة على ذلك، والأحاديث الصحيحة الدالة على الحجاب، وبينا أن من أصرحها في ذلك آية النور مع تفسير الصحابة لها، وهي قوله تعالى: ﴿ وَلَيضَرِينَ بِخُمُرِهِنَ عَلَى النور مِع تفسير الصحابة لها، والنبي عَلَيْ جُعُومِبِنَ ﴾ فقد أوضحنا غير بعيد تفسير الصحابة لها، والنبي عليه موجود بينهم ينزل عليه الوحي بأن المراد / بها يدخل فيه ستر الوجه وتغطيته عن الرجال، وأن ستر المرأة وجهها عمل بالقرآن كما قالته عائشة رضى الله عنها.

وإذا علمت أن هذا القدر من الأدلة على عموم الحجاب يكفي

المنصف، فسنذكر لك أجوبة أهل العلم عما استدل به الذين قالوا بجواز إبداء المرأة وجهه ويديها بحضرة الأجانب.

فمن الأحاديث التي استدلوا بها على ذلك حديث خالد بن دريك عن عائشة رضي الله عنها: أن أسماء بنت أبي بكر دخلت على النبي على، وعليها ثياب رقاق فأعرض عنها، وقال: «يا أسماء إن المرأة إذا بلغت الحيض لم يصلح أن يرى منها إلا هذا، وأشار إلى وجهه وكفيه» وهذا الحديث يجاب عنه بأنه ضعيف من جهتين.

الأولى: هي كونه مرسلا؛ لأن خالد بن دريك لم يسمع من عائشة، كما قاله أبو داود، وأبو حاتم الرازي كما قدمناه في سورة النور.

الجهة الثانية: أن في إسناده سعيد بن بشير الأزدي مولاهم، قال فيه في التقريب: ضعيف. مع أنه مردود بما ذكرنا من الأدلة على عموم الحجاب، ومع أنه لو قدر ثبوته قد يحمل على أنه كان قبل الأمر بالحجاب.

ومن الأحاديث التي استدلوا بها على ذلك حديث جابر الثابت في الصحيح قال: شهدت مع رسول الله على الصلاة يوم العيد، فبدأ بالصلاة قبل الخطبة بغير أذان، ولا إقامة، ثم قام متوكئاً على بلال فأمر بتقوى الله، وحث على طاعته، ووعظ الناس، وذكرهم ثم مضى حتى أتى النساء فوعظهن وذكرهن فقال: «تصدقن فإن أكثركن حطب جهنم. فقامت امرأة من سطة النساء سفعاء الخدين فقالت: لم يا رسول الله؟ قال: لأنكن تكثرن الشكاة، /وتكفرن العشير. قال. ٩٨٥ فجعلن يتصدقن من حليهن يلقين في ثوب بلال من أقراطهن وخواتمهن». اه. هذا لفظ مسلم في صحيحه.

قالوا: وقول جابر في هذا الحديث: سفعاء الخدين يدل على أنها كانت كاشفة عن وجهها، إذ لو كانت محتجبة لما رأى خديها، ولما علم بأنها سفعاء الخدين.

وأجيب عن حديث جابر هذا: بأنه ليس فيه ما يدل على أن النبي ﷺ رآها كاشفة عن وجهها، وأقرها على ذلك، بل غاية ما يفيده الحديث أن جابراً رأى وجهها، وذلك لا يستلزم كشفها عنه قصداً، وكم من امرأة يسقط خمارها عن وجهها من غير قصد، فيراه بعض الناس في تلك الحال كما قال نابغة ذبيان:

سقط النصيف ولم ترد إسقاطه فتناولته واتقتنا باليد

فعلى المحتج بحديث جابر المذكور أن يثبت أنه ﷺ رآها سافرة، وأقرها على ذلك، ولا سبيل له إلى إثبات ذلك.

وقد روى القصة المذكورة غير جابر، فلم يذكر كشف المرأة المذكورة عن وجهها، وقد ذكر مسلم في صحيحه ممن رواها غير جابر أبا سعيد الخدري، وابن عباس، وابن عمر، وذكره غيره عن غيرهم. ولم يقل أحد ممن روى القصة غير جابر: إنه رأى خدي تلك المرأة السفعاء الخدين، وبذلك تعلم أنه لا دليل على السفور في حديث جابر المذكور.

وقد قال النووي في شرح حديث جابر هذا عند مسلم: وقوله: فقامت امرأة من سطة النساء. هكذا هو في النسخ سطة بكسر السين، وفتح الطاء المخففة. وفي بعض النسخ: واسطة النساء. قال القاضي: معناه: من خيارهن، والوسط العدل والخيار قال: وزعم حذاق شيوخنا أن هذا الحرف مغير في كتاب مسلم، وأن صوابه من

سفلة النساء، وكذا رواه ابن أبي شيبة في مسنده، والنسائي في سننه، وفي رواية لابن أبي شيبة: امرأة ليست من علية النساء. وهذا ضد التفسير الأول، ويعضده قوله بعده: سفعاء الخدين. هذا كلام القاضي. / وهذا الذي ادعوه من تغيير الكلمة غير مقبول، بل هي ٩٩٥ صحيحة، وليس المراد بها من خيار النساء كما فسره به هو، بل المراد: امرأة من وسط النساء جالسة في وسطهن. قال الجوهري وغيره من أهل اللغة: يقال: وسطت القوم أسطهم وسطاً وسطة: أي توسطتهم. اه منه. وهذا التفسير الأخير هو الصحيح، فليس في حديث جابر ثناء البتة على سفعاء الخدين المذكورة. ويحتمل أن جابراً ذكر سفعة خديها ليشير إلى أنها ليست ممن شأنها الافتتان بها؟ جابراً ذكر سفعة الخدين قبح في النساء. قال النووي: سفعاء الخدين، أي: فيها تغير وسواد. وقال الجوهري في صحاحه: والسفعة في الوجه: سواد في خدي المرأة الشاحبة، ويقال للحمامة: سفعاء لما في عنقها من السفعة، قال حميد بن ثور:

من الورق سفعاء العلاطين باكرت فروع أشاء مطلع الشمس أسحما

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: السفعة في الخدين من المعاني المشهورة في كلام العرب: أنها سواد وتغير في الوجه، من مرض أو مصيبة، أو سفر شديد، ومن ذلك قول متمم بن نويرة التميمي يبكى أخاه مالكاً:

تقول ابنة العمري مالك بعدما أراك خضيباً ناعم البال أروعا فقلت لها طول الأسى إذ سألتني ولوعة وجد تترك الخد أسفعا ومعلوم أن من السفعة ما هو طبيعي كما في الصقور، فقىد يكون في خدي الصقر سواد طبيعي، ومنه قول زهير بن أبى سلمى:

أهوى لها أسفع الخدين مطرق ريش القوادم لم تنصب له الشبك

والمقصود: أن السفعة في الخدين إشارة إلى قبح الوجه، وبعض أهل العلم يقول: إن قبيحة الوجه التي لا يرغب فيها الرجال لقبحها لها حكم القواعد اللاتي لا يرجون نكاحاً.

ومن الأحاديث التي استدلوا بها على ذلك حديث ابن عباس رضي الله عنهما يوم النحر خلفه على عجز راحلته، وكان الفضل رجلاً وضيئاً فوقف النبي على للناس يفتيهم، وأقبلت امرأة من خثعم وضيئة تستفتي رسول الله على نظر إليها، وأعجبه حسنها فالتفت النبي على والفضل ينظر إليها، فأخلف بيده، فأخذ بذقن الفضل فعدل وجهه عن النظر إليها، فقالت: يا رسول الله؛ إن فريضة الله في الحج على عباده أدركت أبي شيخاً كبيراً... الحديث. قالوا: فالإخبار عن الخثعمية بأنها وضيئة يفهم منه أنها الحديث. قالوا: فالإخبار عن الخثعمية بأنها وضيئة يفهم منه أنها كانت كاشفة عن وجهها.

وأجيب عن ذلك أيضاً من وجهين:

الأول: الجواب بأنه ليس في شيء من روايات الحديث التصريح بأنها كانت كاشفة عن وجهها، وأن النبي على رآها كاشفة عنه، وأقرها على ذلك، بل غاية ما في الحديث أنها كانت وضيئة، وفي بعض روايات الحديث: أنها حسناء، ومعرفة كونها وضيئة أو حسناء لا يستلزم أنها كانت كاشفة عن وجهها، وأنه على أو حسناء لا يستلزم أنها كانت كاشفة عن وجهها، وأنه على

ذلك، بل قد ينكشف عنها خمارها من غير قصد، فيراها بعض الرجال من غير قصد كشفها عن وجهها، كما أوضحناه في رؤية جابر سفعاء الخدين. ويحتمل أن يكون يعرف حسنها قبل ذلك الوقت لجواز أن يكون قد رآها قبل ذلك وعرفها. ومما يوضح هذا أن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما الذي روى عنه هذا الحديث لم يكن حاضراً وقت نظر أخيه إلى المرأة، ونظرها إليه؛ لما قدمنا من أن النبي على قدمه بالليل من مزدلفة إلى منى في ضعفة أهله، ومعلوم أنه إنما روى الحديث المذكور من طريق أخيه الفضل، وهو لم يقل له: إنها كانت كاشفة عن وجهها، وإطلاع الفضل على أنها وضيئة حسناء لا يستلزم السفور قصداً؛ لاحتمال أن يكون رأى وجهها، واحرف حسنه من أجل انكشاف خمارها من غير قصد منها، الحديث المذكور حسنها.

فإن قيل: قوله: إنها وضيئة، وترتيبه على ذلك بالفاء قوله: فطفق الفضل ينظر إليها، وقوله: وأعجبه حسنها، فيه الدلالة الظاهرة على أنه كان يرى وجهها، وينظر إليه لإعجابه بحسنه.

فالجواب: أن تلك القرائن لا تستلزم استلزاماً لا ينفك أنها كانت كاشفة، وأن النبي على رآها كذلك، وأقرها؛ لما ذكرنا من أنواع الاحتمال، مع أن جمال المرأة قد يعرف، وينظر إليها؛ لجمالها وهي مختمرة، وذلك الحسن قدها وقوامها، وقد تعرف وضاءتها وحسنها من رؤية بنانها فقط كما هو معلوم، ولذلك فسر ابن مسعود: ﴿ وَلَا يُبَدِينَ رِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَ رَ مِنْهَا ﴾ بالملاءة فوق الثياب كما تقدم. ومما يوضح أن الحسن يعرف من تحت الثياب قول الشاعر:

طافت أمامة بالركبان آونة يا حسنها من قوام ما ومنتقبا

فقد بالغ في حسن قوامها، مع أن العادة كونه مستوراً بالثياب لا منكشفاً.

الوجه الثاني: أن المرأة محرمة، وإحرام المرأة في وجهها وكفيها، فعليها كشف وجهها إن لم يكن هناك رجال أجانب ينظرون إليها، وعليها ستره من الرجال في الإحرام، كما هو معروف عن أزواج النبي علم وغيرهن. ولم يقل أحد إن هذه المرأة الخثعمية نظر إليها أحد غير الفضل بن عباس رضي الله عنهما، والفضل منعه النبي علم أنها محرمة لم ينظر إليها أحد فكشفها عن وجهها إذا لإحرامها، لا لجواز السفور.

فإن قيل: كونها مع الحجاج مظنة أن ينظر الرجال وجهها إن كانت سافرة؛ لأن الغالب أن المرأة السافرة وسط الحجيج لا تخلو ممن ينظر إلى وجهها من الرجال.

آ / فالجواب: أن الغالب على أصحاب النبي الورع وعدم النظر إلى النساء، فلا مانع عقلاً ولا شرعاً، ولا عادة من كونها لم ينظر إليها أحد منهم، ولو نظر إليها لحكى كما حكى نظر الفضل إليها. ويفهم من صرف النبي الشابة، وهي سافرة عنها أنه لا سبيل إلى ترك الأجانب ينظرون إلى الشابة، وهي سافرة كما ترى. وقد دلت الأدلة المتقدمة على أنها يلزمها حجب جميع بدنها عنهم.

وبالجملة، فإن المنصف يعلم أنه يبعد كل البعد أن يأذن الشارع للنساء في الكشف عن الوجه أمام الرجال الأجانب، مع أن الوجه هو أصل الجمال، والنظر إليه من الشابة الجميلة هو أعظم مثير للغريزة

البشرية، وداع إلى الفتنة، والوقوع فيما لا ينبغي. ألم تسمع بعضهم يقول:

قلت اسمحوا لي أن أفوز بنظرة ودعوا القيامة بعد ذاك تقوم أترضى أيها الإنسان أن تسمح له بهذه النظرة إلى نسائك وبناتك وأخواتك، ولقد صدق من قال:

وما عجب أن النساء ترجلت ولكن تأنيث الرجال عجاب

#### مسألة تتعلق بهذه الآية الكريمة أعنى آية الحجاب هذه

اعلم أنه لا يجوز للرجل الأجنبي أن يصافح امرأة أجنبية منه. ولا يجوز له أن يمس شيء من بدنه شيئاً من بدنها.

والدليل على ذلك أمور:

الأول: أن النبي على ثبت عنه أنه قال: "إني لا أصافح النساء" الحديث. والله يقول: ﴿ لَّقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ ﴾ فيلزمنا ألا / نصافح النساء اقتداء به على والحديث المذكور قد قدمناه ٦٠٣ موضحاً في سورة الحج في الكلام على النهي عن لبس المعصفر مطلقاً في الإحرام وغيره للرجال. وفي سورة الأحزاب في آية الحجاب هذه.

وكونه على أن الرجل لا يصافح النساء وقت البيعة دليل واضح على أن الرجل لا يصافح المرأة، ولا يمس شيء من بدنه شيئًا من بدنها؛ لأن أخف أنواع اللمس المصافحة، فإذا امتنع منها على أنها لا تجوز، الذي يقتضيها، وهو وقت المبايعة، دل ذلك على أنها لا تجوز،

وليس لأحد مخالفته ﷺ؛ لأنه هو المشرع لأمته بأقواله وأفعاله وتقريره.

الأمر الثاني: هو ما قدمنا من أن المرأة كلها عورة يجب عليها أن تحتجب، وإنما أمر بغض البصر خوف الوقوع في الفتنة، ولا شك أن مس البدن للبدن أقوى في إثارة الغريزة، وأقوى داعياً إلى الفتنة من النظر بالعين، وكل منصف يعلم صحة ذلك.

الأمر الثالث: أن ذلك ذريعة إلى التلذذ بالأجنبية، لقلة تقوى الله في هذا الزمان وضياع الأمانة، وعدم التورع عن الربية، وقد أخبرنا مراراً أن بعض الأزواج من العوام يقبل أخت امرأته بوضع الفم على الفم، ويسمون ذلك التقبيل الحرام بالإجماع سلاماً، فيقولون: سلم عليها يعنون قبلها، فالحق الذي لا شك فيه التباعد عن جميع الفتن والريب، وأسبابها، ومن أكبرها لمس الرجل شيئاً من بدن الأجنبية، والذريعة إلى الحرام يجب سدها، كما أوضحناه في غير الموضع، وإليه الإشارة بقول صاحب مراقي السعود:

سد الندرائع إلى المحرم حتم كفتحها إلى المنحتم

قوله تعالىٰ: ﴿ يَسْتُلُكَ ٱلنَّاسُ عَنِ ٱلسَّاعَةِ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱلسَّاعَةِ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱلسَّاعَةِ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱلسَّاعَةِ عُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱلسَّاعَةِ عُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ السَّاعَةِ عَلَى إِنَّالَ إِنَّالَٰ اللَّهُ عَلَى إِنَّا اللَّهَا عَلَى إِنَّا اللَّهَا عَلَى إِنْ السَّاعَةِ عَلَى إِنْ السَّاعَةِ عَلَى إِنَّ السَّاعَةِ عَلَى إِنْ السَّاعَةِ عَلَى إِنَّ السَّاعَةِ عَلَى إِنْ السَّاعَةِ عَلَى إِنْ السَّاعَةِ عَلَى السَّاعَةِ عَلَى السَّاعَةِ عَلَى السَّاعَةِ عَلَى السَّاعَةِ عَلَى السَّاعَةِ عَلَى إِنَّا السَّاعَةِ عَلَى إِنَّالَ إِنَّا اللَّهُ عَلَى إِنْ السَّاعَةِ عَلَى إِنْ السَّاعَةِ عَلَى اللَّهُ عَلَى السَّاعَةِ عَلَى إِنْ السَّاعَةِ عَلَى إِنْ السَّاعَةُ عَلَى السَّاعِ عَلَى السَّاعِ عَلَى السَّاعَةُ عَلَى السَّاعِلَى اللَّهُ عَلَى السَّاعِقِ عَلَى السَّاعِقِ عَلَى السَّاعِقِ عَلَى السَّاعِ عَلَى السَّاعِقِ عَلَى السَّاعِقِ عَلَى السَّاعِ عَلَى السُلَّا عَلَى السَّاعِ عَلَى السَّاعِ عَلَى السَّاعِقِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّلَّاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَلَّاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّلَّاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّلَ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّلْعَلَى السَلَّاعِ عَلَى السَلَّاعِ عَلَى السَلَّاعِ عَلَى السَلَّ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَلَّ عَلَى السَّلَاعِ عَلَى السَّاعِ

٦٠٤ / أمر الله تعالى نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة أن يقول الذين يسألونه عن الساعة ﴿ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱللهِ ﴾ ومعلوم أن إنما صيغة حصر.

فمعنى الآية: أن الساعة لا يعلمها إلَّا الله وحده.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة جاء واضحاً في آيات أخر من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ﴾ الآية.

وقد بين على أن الخمس المذكورة في قوله: ﴿ إِنَّ اللَّهُ عِندَهُ عِندَهُ عِلمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ الْغَيْثُ الْآية. هي المراد بقوله تعالى: ﴿ فَ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ﴾ وكقوله تعالى: ﴿ يَسْتُلُونَكُ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَنَهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ اللَّهِ وَلَكِنَ الْقَاعِدُ وَيَ لَا يُجَيِّمُ الوَقِهِ اللَّهُ وَقُلْتُ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَا تَأْتِيكُمُ مُرْسَنَهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ اللَّهِ وَلَكِنَ اَكْثَرَ النَّاسِ لَا إِلَّا بَغْنَةُ يَسْتُلُونَكُ كَانَكُ حَفِي عَنَّمَ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ اللّهِ وَلَكِنَ اَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ فِي وقوله تعالى: ﴿ يَسْتُلُونَكُ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلَها شَ فِي فِيمَ أَنتَ مِن يَعْلَمُونَ فِي ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَلِي اللّهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ فَوله تعالى: ﴿ وَلَي الحَديثُ: «مَا المسؤول عنها بأعلم من السائل».

#### قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴿ .

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الساعة التي هي القيامة لعلها تكون قريباً، وذكر نحوه في قوله في الشورى: ﴿ وَمَا يُدِرِيكَ لَعَلَ ٱلسَّاعَةَ قَرِيبُ ﴿ وَمَا وَضح جلَّ وعلا اقترابها في آيات أخر، كقوله: ﴿ أَقَرَبَ السَّاعَةُ ﴾ الآية. وقوله: ﴿ أَقَرَبَ النَّاسِ جَسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ فَلا قَتَالَى: ﴿ أَنَى آمَرُ ٱللَّهِ فَلا تَسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ ﴿ ﴾ . وقوله تعالى: ﴿ أَنَى آمَرُ ٱللَّهِ فَلا تَسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ ﴾ . وقوله تعالى: ﴿ أَنَى آمَرُ ٱللَّهِ فَلا تَسَابُهُمْ وَهُمْ اللَّهِ .

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَفِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَفِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَنَا كَبِيرًا ﴿ لَمَّنَا كَبِيرًا ﴿ لَمَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللّ

تقدمت الآيات الموضحة له مراراً.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَعْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّه

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه عرض الأمانة \_ وهي التكاليف، مع ما يتبعها من ثواب وعقاب \_ على السماوات والأرض والحبال، وأنهن أبين أن يحملنها، وأشفقن منها، أي: خفن من عواقب حملها أن ينشأ لهن من ذلك عذاب الله وسخطه، وهذا العرض والإباء، والإشفاق كله حق، وقد خلق الله للسماوات والأرض والحبال إدراكاً يعلمه هو جلَّ وعلا، ونحن لا نعلمه، وبذلك الإدراك أدركت عرض الأمانة عليها، وأبت وأشفقت، أي: خافت.

ومثل هذا تدل عليه آيات وأحاديث كثيرة، فمن الآيات الدالة على إدراك الجمادات المذكور قوله تعالى في سورة البقرة في الحجارة: ﴿ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ ﴾ فصرح بأن من الحجارة ما يهبط من خشية الله، وهذه الخشية التي نسبها الله لبعض الحجارة بإدراك يعلمه هو تعالى.

ومن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ السَّمَوَتُ اَلسَّبَعُ اللَّاسَّمَوَتُ اَلسَّبَعُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِحَدِهِ وَلِكِن لَّا نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُمُّ ﴾ الآية. ومنها قوله تعالى: ﴿ وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحُنَ ﴾ الآية. إلى غير ذلك من الآيات.

رومن الأحاديث الصحيحة الدالة على ذلك قصة حنين الجذع الذي كان يخطب عليه النبي ﷺ لما انتقل بالخطبة إلى المنبر، وهي في صحيح البخاري وغيره.

ومنها: ما ثبت في صحيح مسلم عن النبي على أنه قال: "إني الأعرف حجراً كان يسلم على في مكة» وأمثال هذا كثيرة، فكل ذلك المذكور في الكتاب والسنّة إنما يكون بإدراك يعلمه الله، ونحن لا نعلمه. كما قال تعالى: ﴿ وَلَكِن لا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُم ﴾ ولو كان المراد بتسبيح الجمادات دلالتها على خالقها لكنا نفقهه، كما هو معلوم، وقد دلت عليه آيات كثيرة.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا شَيْ ﴾ الظاهر أن المراد بالإنسان آدم عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، وأن الضمير في قوله: ﴿ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا شَيْ ﴾ راجع للفظ الإنسان مجرداً عن إرادة المذكور منه الذي هو آدم.

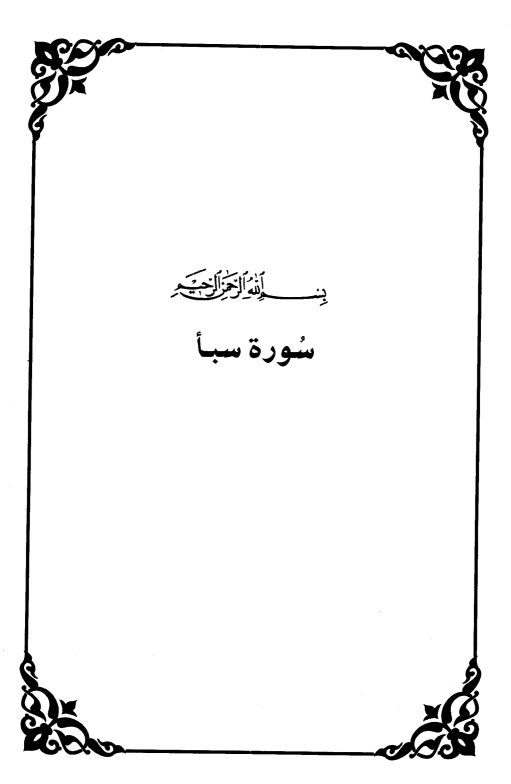
والمعنى: (إنه) أي: الإنسان الذي لا يحفظ الأمانة كان ظلوماً جهولًا، أي: كثير الظلم والجهل، والدليل على هذا أمران:

أحدهما: قريبة قرآنية دالة على انقسام الإنسان في حمل الأمانة المذكورة إلى معذب ومرحوم في قوله تعالى بعده متصلا به: ﴿ لِيُعُذِبَ اللهُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِهُ وَلَا لَا مُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِينَ وَالْمُؤْمِنَانَ وَالْمُؤْمِنَانَ وَالْمُؤْمِنَانَ وَالْمُؤْمِنَانِ وَالْمُؤْمِنَانِينَانَ وَالْمُؤْمِنَانِينَانَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُونَانِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَانِينَانَ وَالْمُؤْمِنَانِيقُومُ وَالْمُؤْمِنَانِيقُومُ وَالْمُؤْمِنَالِيقُومُ وَالْمُؤْمِنَانِيقُومُ وَالْمُؤْمِنَانِيقُومُ وَالْمُؤْمِنَالِيقُومُ وَلِي ال

الأمر الثاني: أن الأسلوب المذكور الذي هو رجوع الضمير إلى مجرد اللفظ / دون اعتبار المعنى التفصيلي معروف في اللغة التي نزل ٦٠٧ بها القرآن، وقد جاء فعلاً في آية من كتاب الله، وهي قوله تعالى:

﴿ وَمَا يَعُمّرُ مِن مُّعَمّرٍ وَلا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ ۚ إِلّا فِي كِننا ۖ ﴾؛ لأن الضمير في قوله: ولا ينقص من عمره: راجع إلى لفظ المعمر دون معناه التفصيلي. كما هو ظاهر. وقد أوضحناه في سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا سِرَجًا وَقَكَمَرا مُّنِيراً إِنَّ ﴾ وبينا هناك أن هذه المسألة هي المعروفة عند علماء العربية بمسألة عندي درهم ونصفه، أي: نصف درهم آخر كما ترى. وبعض من قال من أهل العلم إن الضمير في قوله: ﴿ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ أَي عَرا بعواقب الأمور، وما يتبع الأمانة من الصعوبات. والأظهر هو ما ذكرنا. والعلم عند الله تعالى.







111

ر ينسب إلله الخزالجات

## \* قوله تعالىٰ : ﴿ وَلَهُ ٱلْخَمَدُ فِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ .

قد ذكرنا ما هو بمعناه من الآيات في أول سورة الفاتحة في الكلام على قوله: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ .

قوله تعالىٰ: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِى ٱلْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ
 مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ ٱلرَّحِيمُ ٱلْغَفُورُ شَيْ ﴾.

بين جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه يعلم ما يلج في الأرض، أي: ما يدخل فيها، كالماء النازل من السماء الذي يلج في الأرض، كما أوضحه بقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَسَلَكُهُ يُنكِيعَ فِ الْأَرْضِ ﴾ الآية.

وقوله: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءً بِقَدَرِ فَأَسْكُنَّهُ فِي الْأَرْضِ ﴾ الآية، فهو جلّ وعلا يعلم عدد القطر النازل من السماء إلى الأرض، وكيف لا يعلمه من خلقه ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ فَيَهُ وَيعلم أيضاً ما يلج في الأرض من الموتى الذين يدفنون فيها، كما قال جلّ وعلا: ﴿ أَلَة بَعَلِ ٱلْأَرْضَ كَفَاتًا ﴿ أَمَوْتَا لَنَهُ أَمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ ﴾ وقال: ﴿ أَلَة بَعَلِ ٱلْأَرْضَ كَفَاتًا ﴿ أَمَوْتَا اللَّهُ مَا يَلُمُ مَا الكفت: وهو الضم؛ لأنها تضمهم أحياء وأمَواتًا في بطنها، ويعلم أيضاً ما يلج في الأرض من على ظهرها، وأمواتاً في بطنها، ويعلم أيضاً ما يلج في الأرض من

البذر كما قال تعالى: ﴿ وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَنتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَاهِمِ إِلَّا فِي كَنَابٍ مُبِينٍ شَيْهِ وَكَا يَاهِمِ إِلَّا فِي كَنَابٍ مُبِينٍ شَيْهِ وَكَذَلْكُ مَا في بطنها من المعادن وغير ذلك.

وقال تعالى: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِرِ كَانَ مِقْدَارُهُۥ ٱلْفَسَنَةِ مِّمَّا تَعُدُّونَ ۞﴾ .

وما ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة من أنه يعلم جميع ما ذكر ذكره في سورة الحديد في قوله: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمُا يَغْرُجُ أَيْنَ مَا كُشُتُمُّ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ اللَّهُ مِمَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ مِمَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِمَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ مِمَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ مِمَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِمَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِمَا يَعْرَبُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِمَا يَعْرَبُكُ فَيْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مُرْتِقِ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُولَالِمُ مُولِمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مُنْع

وقد أوضحنا الآيات الدالة على كمال إحاطة علم الله بكل شيء في أول سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَلَاۤ إِنَّهُمُ يَثَنُونَ صُدُورَهُمُ لِيَسْتَخَفُواْ مِنْهُ ﴾ الآية، وفي مواضع أخر متعددة.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِّى لَتَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِّى لَتَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الكفار أنكروا البعث، وقالوا: لا تأتينا الساعة؛ أي: القيامة، وأنه جلَّ وعلا أمر نبيه أن

يقسم لهم بربه العظيم أن الساعة سوف تأتيهم مؤكداً ذلك توكيداً متعدداً.

وما ذكره جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة من إنكار الكفار للبعث / جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ ٢١٣ جَهَدَ أَيْمَنِهِمْ لَا يَبْعَثُ اللّهُ مَن يَمُوتُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَلُمْ قَالَ مَن يُحِي الْعِظْمَ وَهِى رَمِيمُ ﴿ فَيَ وَوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُ ٱلْإِنسَانُ أَعَالَمُ مَن يُحِي الْعِظْمَ وَهِى رَمِيمُ ﴿ فَيَ وَوله تعالى: ﴿ وَمَا خَنُ بِمَبْعُوثِينَ ﴿ وَمَا خَنُ بِمَنْ فَي وَلَهُ عَالَى عنهم : ﴿ وَمَا خَنُ بِمَبْعُوثِينَ ﴿ وَمَا خَنُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ الل

وما ذكره جلَّ وعلا من أنه أمر نبيه بالإِقسام لهم على أنهم يبعثون جاء موضحاً في مواضع أخر.

قال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية الكريمة: هذه إحدى الآيات الثلاث التي لا رابعة لهن مما أمر الله رسوله على أن يقسم بربه العظيم على وقوع المعاد لما أنكره من أنكره من أهل الكفر والعناد، فإحداهن في سورة يونس عليه السلام، وهي قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَنْبُونَكَ أَحَقُّ هُوَّ قُلُ إِي وَرَبِيّ إِنَّهُ لَحَقُّ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ لا تَأْتِينَا السَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَبِي لَتَأْتِينَا أَلْسَاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَبِي لَتَأْتِينَا أَلْ النَّائِينَ كَفَرُواْ أَن لَن يُبْعَوُا أَن لَن يُبْعَوُا أَن لَن يُبْعَثُوا قُلُ بَلَى وَرَبِي لَتَأْتِينَا كَفَرُواْ أَن لَن يُبْعَثُوا قُلُ اللَّهِ عَلَيْ وَرَبِي لَتَأْتِينَا كَفَرُواْ أَن لَن يُبْعَثُوا قُلُ بَلَى وَرَبِي لَتَأْتِينَا كَفَرُواْ أَن لَن يُبْعَثُوا قُلُ بَلَى وَرَبِي لَتَأْتِينَا كَفَرُواْ أَن لَن يُبْعَثُوا قُلُ اللَّذِينَ كَفَرُواْ أَن لَن يُبْعَثُوا قُلُ اللَّهُ في سورة التغابن، وهي قوله تعالى: ﴿ زَعَمَ الّذِينَ كَفَرُواْ أَن لَن يُبْعَثُوا اللَّهُ في سورة التغابن، وهي قوله تعالى: ﴿ زَعَمَ الّذِينَ كَفُرُواْ أَن لَن يُبْعَثُوا اللَّهُ في سورة التغابن، وهي قوله تعالى: ﴿ زَعَمَ الّذِينَ كَفُرُواْ أَن لَن يُبْعَثُونَ عَمْ الّذِينَ كَفُرُواْ أَن لَن يُبْعَثُوا اللَّهُ في سورة التغابن، وهي قوله تعالى: ﴿ وَهَا لَا اللَّهُ فَي مِنْ عَلَى اللَّهُ هُوا لَهُ اللَّهُ فَي وَلِهُ لَهُ اللَّهُ وَرَبِي لَلْتُعَنَّى مُنْ مُنْ إِلَا اللَّهُ في مَاعَلَا لَا اللَّهُ في اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّوْلَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّ

وقد قدمنا البراهين الدالة على البعث بعد الموت من القرآن في سورة البقرة، وسورة النحل وغيرهما.

وقد قدمنا الآيات الدالة على إنكار الكفار البعث، وما أعد الله لمنكري البعث من العذاب في الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَّبَ بِٱلسَّاعَةِ سَعِيرًا شِيكُ وفي مواضع أخر.

وقوله: (قل بلى) لفظة بلى قد قدمنا معانيها في اللغة العربية بإيضاح في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَٱلْقَوُا ٱلسَّلَمَ مَا كَنَا نَعْمَلُ مِن سُوّعً بَكَ ﴾ الآية.

ما ذكره جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة من أنه لا يعزب عنه مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض، ولا أصغر من ذلك، ولا أكبر، جاء موضحاً في آيات أخر كقوله تعالى: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتُلُوا مِنهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمُ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهً وَمَا يَتَكُورُ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهً وَمَا يَتَكُورُ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهً وَمَا يَتَكُورُ مِن ذَيِكَ مِن مِّثَقَالِ ذَرَةٍ فِ ٱلأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَآءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا وَمَا يَعْدَرُ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنْكِ مُنِينِ شَيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا نَسَقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلّا يَعْلَمُهَا وَلَا يَعْلَمُهَا وَلَا عَلَيْهِ فِي ظُلُمُهَا إِلّا يَعْلَمُهَا وَلَا عَلَيْهِ فِي ظُلُمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِ وَالْبَحْرُ وَمَا فَسَقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا عَبَيْهِ فِي ظُلُمُتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَاسِ إِلَّا فِي كِنْكِ مُبِينٍ فَي وَالّا يات بمثل خَبَّةٍ فِي ظُلُمُتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَا إِلّا فِي مِواضع متعددة من هذا الكتاب المبارك.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: لا يعزب، أي: لا يغيب عنه مثقال ذرة، ومنه قول كعب بن سعد الغنوي:

أخي كان أما حلمه فمروح عليه وأما جهله فعزيب يعني أن الجهل غائب عنه ليس متصفاً به.

وقرأ هذا الحرف نافع وابن عامر: عالم الغيب بألف بعد العين، وتخفيف اللام المكسورة، وضم الميم على وزن فاعل. وقرأه حمزة والكسائي: علام الغيب بتشديد اللام وألف بعد اللام المشددة

وخفض الميم على وزن فعال. وقرأه ابن كثير وأبو عمرو وعاصم عالم الغيب كقراءة نافع وابن عامر إلا أنهم يخفضون الميم، وعلى قراءة نافع، / وابن عامر: بضم الميم من قوله: عالم الغيب، فهو ٦١٥ مبتدأ خبره جملة ﴿لَا يَعَزُبُ ﴾ الآية. أو خبر مبتدأ محذوف، أي: هو عالم الغيب.

وعلى قراءة ابن كثير وأبي عمرو وعاصم عالم الغيب بخفض الميم، فهو نعت لقوله ربي، أي: قل: بلى وربي عالم الغيب لتأتينكم، وكذلك على قراءة حمزة، والكسائي: علام الغيب، وقرأ هذا الحرف عامة القراء غير الكسائي: لا يعزُب عنه بضم الزاي من يعزُب، وقرأه الكسائي بكسر الزاي.

قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ سَعَوْ فِي ءَاينتِنَا مُعَاجِزِينَ أُولَئِيكَ لَمُمْ
 عَذَابٌ مِّن رِّجْزِ ٱلِيمُ ﴿ إِنَّهُ ﴿ وَالَّذِينَ سَعَوْ فِي ءَاينتِنَا مُعَاجِزِينَ أُولَئِيكَ لَمُمْ

لم يبين هنا نوع هذا العذاب، ولكنه بينه بقوله في الحج: ﴿ وَٱلَّذِينَ سَعَوًا فِي اَكِتِنَا مُعَاجِزِينَ أُولَتِكَ أَصْحَابُ ٱلجَحِيمِ ﴿ وَوَله: معاجزين، أي: مغالبين، ومسابقين يظنون أنهم يعجزون ربهم، فلا يقدر على بعثهم وعذابهم. والرجز العذاب كما قال: ﴿ فَأَرَلْنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُواْرِجْزَا ﴾ الآية.

وقرأ هذا الحرف ابن كثير، وأبو عمرو: معجّزين بلا ألف بعد العين، العين مع تشديد الجيم المكسورة. وقرأه الباقون بألف بعد العين، وتخفيف الجيم. ومعنى قراءة التشديد أنهم يحسبون أنهم يعجزون ربهم، فلا يقدر على بعثهم وعقابهم.

وقال بعضهم: إن معنى معجزين بالتشديد، أي: مثبطين الناس عن الإيمان. وقرأ ابن كثير، وحفص: من رجز أليم: بضم الميم من قوله: أليم على أنه نعت لقوله: عذاب، وقرأ الباقون: أليم بالخفض على أنه نعت لقوله: رجز.

٦١٦ / \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَى رَجُلِ

يُنَبِّثُكُمْ إِذَا مُزِّقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَفِى خَلْقِ جَدِيدٍ ۞ \* إلى قوله:
﴿ وَٱلضَّلَالِ ٱلْبَعِيدِ ۞ \* .

ما تضمنته هذه الآية الكريمة من إنكار البعث، وتكذيب الله لهم في ذلك تقدم موضحاً في مواضع كثيرة من هذا الكتاب في البقرة والنحل وغيرهما.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِذَا مُزِّقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ ﴾ أي: تمزقت أجسادكم وتفرقت وبليت عظامكم، واختلطت بالأرض، وتلاشت فيها.

وقوله عنهم: ﴿ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقِ جَكِدِيدٍ ۞ ﴾ أي: البعث بعد المصوت، وهو مصب إنكارهم قبحهم الله، وهو جلَّ وعلا يعلم ما تلاشى في الأرض من أجسادهم، وعظامهم كما قال تعالى: ﴿ قَدْ عَلِمْنَا مَا نَفْضُ ٱلْأَرْضُ مِنْهُمُ وَعِندَنَا كِنَابٌ حَفِيظً ۞ .

\* قوله تعالىٰ: ﴿ أَفَلَمْ يَرَوْا إِلَىٰ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم مِّرِنَ
 السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾.

ما دلت عليه هذه الآية الكريمة من توبيخ الكفار، وتقريعهم على عدم تفكرهم ونظرهم إلى ما بين أيديهم، وما خلفهم من السماء والأرض، ليستدلوا بذلك على كمال قدرة الله على البعث، وعلى كل

شيء، وأنه هو المبعود وحده جاء موضحاً في مواضع أخر، كقوله تعالى: ﴿ أَفَامَرُ يَنْظُمُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَهَا وَمَا لَهَا مِن فَرُوجِ ۞ وَالْأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ / وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَقِّج بَهِيجٍ ۞ 11٧ بَيْصِرَةً وَذِكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدِمُنِيبٍ ۞ وقوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلْكُوتِ بَيْصِرَةً وَذِكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدِمُنِيبٍ ۞ وقوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلْكُوتِ السَّمَوَتِ وَالنَّ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَدِ اقْلَابَ أَجُلُهُمْ ﴾ السَّمَوَتِ وَأَنْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَدِ اقْلَابَ أَجُلُهُمْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَهِلهُ تعالى عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا وَهُمْ عَنْهَا وَقُولُهُ مَعْنَا اللّهُ مِنْ مَنْ وَيَعْ وَالْلَابُ مَنْ وَاللّهُ وَقُولُهُ مَعْنَا وَالْمَالَوْلُهُمْ عَنْهَا وَهُمْ عَنْهَا وَهُولُونَ فَكُونَ وَلَا يَاتُ بِمثَلُ ذَلْكُ كثيرة معروفة.

وقال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية: قال عبد بن حميد: أخبرنا عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة: ﴿ أَفَلَرُ يَرَوَّا إِلَىٰ مَا بَيْنَ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ قال: إنك إن نظرت عن يمينك، أو عن شمالك، أو من بين يديك، أو من خلفك رأيت السماء والأرض.

قوله تعالىٰ: ﴿ إِن نَشَأ نَغْسِفْ بِهِمُ ٱلْأَرْضَ أَوْ نُسْقِطُ عَلَيْهِمْ
 كَسَفًا مِّنَ ٱلسَّمَآءَ ﴾.

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة أمرين:

أحدهما: أنه إن شاء خسف الأرض بالكفار، خسفها بهم لقدرته على ذلك.

والثاني: أنه إن شاء أن يسقط عليهم كسفاً من السماء فعل ذلك أيضاً لقدرته عليه.

أما الأول الذي هو أنه لو شاء أن يخسف بهم الأرض لفعل، فقد ذكره تعالى: ﴿ عَلَمِنهُم مَن فِي السَّمَاءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ فَإِذَا هِ كَمُورُ شَ فِي وقوله تعالى: ﴿ أَفَا مِنتُمْ أَن السَّمَاءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ فَإِذَا هِ كَمُورُ شَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ أَفَا مِنتُمْ أَن

يَخْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ ٱلْبَرِّ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ لَوَلَآ أَن مَّنَّ ٱللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا ﴾ وقوله تعالى في الأنعام: ﴿ أَوْمِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾ الآية.

71۸ / وقوله هنا: ﴿ أَوْ نُسْقِطْ عَلَيْهِمْ كِسَفًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾ قد بينا في سورة بني إسرائيل أنه هو المراد بقوله تعالى عن الكفار: ﴿ أَوْ تُسُقِطَ ٱلسَّمَآءَ كُمَازَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا ﴾ الآية.

وقرأه حمزة والكسائي: (إن يشأ يخسف بهم الأرض أو يسقط عليهم كسفاً من السماء) بالياء المثناة التحتية في الأفعال الثلاثة. أعني: يشأ، ويخسف، ويسقط. وعلى هذه القراءة فالفاعل ضمير يعود إلى الله تعالى، أي: إن يشأ هو، أي: الله يخسف بهم الأرض، وقرأ الباقون بالنون الدالة على العظمة في الأفعال الثلاثة، أي: إن نشأ نحن...إلخ. وقرأ حفص عن عاصم: كسفاً بفتح السين، والباقون بسكونها. والكسف بفتح السين القطع، والكسف بسكون السين واحدها.

#### قوله تعالىٰ: ﴿ ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُرُدَ مِنَّا فَضْهَلًّا ﴾.

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه آتى داود منه فضلاً تفضَّل به عليه، وبين هذا الفضل الذي تفضل به على داود في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَهَنَكَ دَاوُدَ جَالُوتَ وَ اَتَكُ اللّهُ الثَالِكَ وَالْمِحَمَةَ وَ عَلَمَهُ وَ اَلَيْكُ اللّهُ الثَالِكَ وَالْمِحَمَةَ وَ وَلَمْ الْحَرَا اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ وَقُوله الله اللهُ وَ وَهُ اللّهُ وَ وَقُوله الله وقوله تعالى: ﴿ وَهُ هَمْ اللّهُ وَإِنّ لَهُ عِندُنَا لَزُلُهُ وَ وَهُ لَهُ مَا اللّهُ وَقُوله اللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَىٰ وَهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

كَثِيرٍ مِّنْ عِبَادِهِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞﴾ وقوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَ ٱلنَّبِيَِّينَ عَلَى بَغْضٍ وَءَاتَيْنَادَاوُدَدَزَبُورًا ۞﴾ إلى غير ذلك من الآيات .

### \* قوله تعالىٰ: ﴿ يَاجِبَالُ أَوِّي مَعَهُ وَٱلطَّيْر ﴾.

قد بينا الآيات الموضحة له مع إيضاح معنى أوِّبي معه في سورة الأنبياء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَٱلطَّيْرُ وَكُنَّا فَلَعِلِينَ ﴿ وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَٱلطَّيْرُ وَكُنَّا فَلَعِلِينَ ﴾ .

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَلَنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ شَ أَنِ اَعْمَلُ سَابِغَاتِ ٦١٩ وَقَدِّرْ فِي ٱلسَّرَدِ ﴾.

قد قدمنا الآيات التي فيها إيضاحه، مع بعض الشواهد وتفسير قوله: ﴿ وَقَدِّرْ فِي السَّرِدِ ﴾ في سورة الأنبياء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَعَلَّمْنَكُ صَنْعَكَةً لَبُوسِ لَّكُمْ ﴾ وفي النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُمُ بَأْسَكُمْ ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ غُدُوُهُمَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ .

قد بينا الآيات التي فيها إيضاح له في سورة الأنبياء في الكلام على قوله: ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ عَاصِفَةً تَجْرِى بِأَمْرِهِ ۚ إِلَى ٱلْأَرْضِ ﴾ الآية. مع الأجوبة عن بعض الأسئلة الواردة على الآيات المذكورة.

\* قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ ﴿ وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ ﴿ وَقُدُورٍ رَّاسِينَتٍ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأنبياء في الكلام على

قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلشَّيَاطِينِ مَن يَغُوصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَوْنَ وَلِكَ وَكُنَا لَهُمْ حَنفِظِينَ ﴿ الشَّيَاطِينِ مَن يَغُوصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ وَلَاكُ وَكُنَا لَهُمْ حَنفِظِينَ ﴿ إِنَّهِ ﴾ .

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِيلِيسُ ظَنَّهُ فَأَتَّ بَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الحجر في الكلام على قوله تعالى عنه: ﴿ لَأُنَيِّنَنَّ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَلَأُغْوِيَنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ وَلَا يَجِدُ أَكْثَرَهُمْ وَفِي سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَكِرِينَ ﴿ وَلَا يَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَكِرِينَ ﴿ وَلَا يَجِدُ أَكْثَرَهُمْ مَسْكِرِينَ ﴿ وَلَا يَجِدُ أَكْثَرَهُمْ مَسْكِرِينَ ﴿ وَلَا يَجِدُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

وقوله: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ ﴾ قرأه عاصم، وحمزة والكسائي بتشديد الدال، والباقون بالتخفيف.

٦٢٠ / \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِم مِن سُلْطَانٍ إِلَّا لِنَعْلَمَ
 مَن يُؤْمِنُ بِٱلْآخِرَةِ ﴾ الآية .

قد بينا الآيات الموضحة له في سورة الحجر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ۞ ﴿ وَفِي غير ذلك من المواضع.

قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَحْدِثُونَ وَاللَّهِ لَا يَحْدِثُونَ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الآية.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِهِ عَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ ٱلضَّرِّ عَنكُمْ وَلَا تَحْوِيلًا ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِهِ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ ٱلضَّرِّ عَنكُمْ وَلَا تَحْوِيلًا ﴿ فَي الْمُعَلِيمُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللللَّ الللّهُ اللللَّا اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّ

# \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندَهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَمُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَمُ

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ هُوَلُ مَن يَرْزُقُكُمُ مِّرِ السَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلُ اللَّهُ ﴾.

أمر الله جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة نبيه محمداً عَلَيْهُ أن يقول للكفار: ﴿ مَن يَرَزُقُكُمُ مِّرِ لَسَ مَنوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي: يرزقكم من السماوات بإنزال المطر مثلاً، والأرض بإنبات الزروع والثمار ونحو ذلك. ثم أمره أن يقول: الله؛ أي: الذي يرزقكم من السماوات والأرض هو الله، وأمره تعالى له عَلَيْهُ بأن يجيب بأن رازقهم هو الله يفهم منه أنهم مقرون بذلك، وأنه ليس محل نزاع.

/ وقد صرح تعالى بذلك في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ ٦٢١ مَن يَرْزُقُكُمْ مِّنَ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَنَرَ وَمَن يُخْرِجُ ٱلْحَقَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّنَ يَمْلِكُ ٱلشَّمَّ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ الآية. وإقرارهم بربوبيته تعالى يلزمه الاعتراف بعبادته وحده، والعمل بذلك.

وقد قدمنا كثيراً من الآيات الموضحة لذلك في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِكَ أَقُومُ ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ قُل لَا تُسْتَلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا وَلَا نُسْتَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ قُل نُسْتَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَكُل نُسْتَلُ عَمَّا لَا تُعْمَلُونَ ﴿ وَهُ لَا يُسْتَلُ عَمَّا لَا يُعْمَلُونَ ﴿ وَهُ لَا يَعْمَلُونَ الْأَنْ الْأَلْمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَ

أمر الله جلَّ وعلا نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة أن يقول

للكفار: إنهم وإياهم ليس أحد منهم مسؤولًا عما يعمله الآخر، بل كل منهم مؤاخذ بعمله، والآخر بريء منه.

وأوضح هذا المعنى في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ وَإِن كَذَبُوكَ فَقُل لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنتُم بَرِيَعُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنا بَرِيَ مُ مِنّا الْعَبُدُ مَا تَعْمَلُونَ ۚ فَي وقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا الْكَوْدِنِ فَي لَا أَعْبُدُ مَا تَعْمَدُونَ فَي ﴿ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا اللّكَوْدِنِ فَي وَفِي معنى ذلك في تعَبُدُونَ فَي ﴿ إِلَى قوله: ﴿ لَكُمْ دِينِ فَي ﴿ وَفِي معنى ذلك في الجملة قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ أُمَّةُ قَدْ خَلَتُ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبُتُم وَلا الجملة قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ أُمَّةُ قَدْ خَلَتُ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبُتُم وَلا فَي اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَا لَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَا لَهُ وَلّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَاللّهُ وَلّهُ وَلَا لَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلّهُ لَ

قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ أَرُونِيَ ٱلَّذِينَ ٱلْحَقْتُهُ بِهِ مِ شُرَكَآ اللَّهُ اللَّهُ ٱلْمَا لِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ إِنَّ ٱلْحَكِيمُ ﴿ إِنَّهُ ٱللَّهُ ٱلْمَا لِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ إِنَّهُ اللَّهِ اللَّهِ ٱللَّهُ ٱلْمَا لِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ ٱللَّهُ ٱلْمَا لِيرُ الْحَكِيمُ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ٱلْمَا لِيرُ الْحَكِيمُ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ اللَّهُولَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

أمر الله جلَّ وعلا نبيه على في هذه الآية الكريمة أن يقول / لعبدة الأوثان: أروني أوثانكم التي ألحقتموها بالله شركاء له في عبادته، كفراً منكم، وشركاً وافتراء. وقوله: أروني الذين ألحقتم به شركاء؛ لأنهم إن أروه إياها تبين برؤيتها أنها جماد لا ينفع ولا يضر، واتضح بعدها عن صفات الألوهية، فظهر لكل عاقل برؤيتها بطلان عبادة ما لا ينفع ولا يضر، فإحضارها والكلام فيها وهي مشاهدة أبلغ من الكلام فيها غائبة، مع أنه على يعرفها. وكما أنه في هذه الآية الكريمة أمرهم أن يروه إياها ليتبين بذلك بطلان عبادتها، فقد أمرهم في آية أخرى أن يسموها بأسمائها؛ لأن تسميتها بأسمائها يظهر بها بعدها عن صفات الألوهية، وبطلان عبادتها؛ لأنها أسماء إناث حقيرة،

كاللات والعزى، ومناة الثالثة الأخرى، كما قال تعالى: ﴿ إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ إِلاَّ إِنْكُ اللَّية، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا لِللَّهِ شَرَكًا ٓ قُلُ سَمُّوهُمُّ أَمَّ تُنَبِّعُونَهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِ ٱلْأَرْضِ أَمْ بِظَهِرٍ مِّنَ ٱلْقَوْلِ بَلْ رُبِينَ لِللَّهِ مَن ٱلْقَوْلُ بَلْ رُبِينَ لِللَّهِ مَنَ ٱلْقَوْلُ بَلْ رُبِينَ لِللَّهِ مِن كَفَرُواْ مَكُرُهُمْ وَصُدُّواْ عَنِ ٱلسَّبِيلُ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴿ اللهِ مِنْ اللهُ مِنْ هَادٍ اللهِ مِنْ اللهُ مِنْ هَادٍ اللهُ مِنْ هَا لَهُ مِنْ هَادٍ اللهُ مَنْ هَادٍ اللهُ مِنْ هَادٍ اللهِ اللهُ مِنْ هَا لَهُ مِنْ هَا لَهُ مِنْ هَا لِهُ مِنْ هَا لَهُ مِنْ هَا لَهُ مِنْ هَا لِهُ مِنْ هَا لَهُ مِنْ هَا لِهُ مِنْ هَا لَهُ مِنْ اللّهُ مِنْ هَا لَهُ مِنْ مُنْ لِي اللّهُ اللّهُ مِنْ هَا لَهُ مِنْ مَا لَا لَهُ مِنْ مُنْ لِلْ اللّهُ مِنْ هَا لَهُ مِنْ هَا لَهُ مِنْ هَا لَهُ مِنْ هُواللّهُ مِنْ هَا لَهُ مِنْ مُنْ مُنْ مُ لَمُ مُنْ مُنْ لِهُ لِهُ مِنْ مُعْلَمُ لِلْ اللّهُ مِنْ مُؤْلِلِهِ اللّهُ مِنْ مُؤْلِلُ مُنْ مُنْ لِيَا لِهُ مُنْ مُؤْلِلُ مُنْ مُنْ لِلْ مُنْ مُؤْلِلُ لَا لَهُ مِنْ مُؤْلِلُ مُنْ مُؤْلِلُ لِهُ مُؤْلِمُ لَهُ مُؤْلِمُ لَالْمُ مِنْ مُؤْلِمُ لِلْ لِللّهُ مِنْ مُؤْلِمُ لَا مُؤْلِمُ لَا مُؤْلِمُ لَالْمُ مِنْ مِنْ مُؤْلِمُ لَهُ مِنْ مُؤْلِمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَا مُؤْلِمُ لِلْمُ لَالْمُ مِنْ مُؤْلِمُ لِلْمُ لِلْمُ لِمِنْ مِنْ مِنْ مُؤْلِمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِمُؤْلِمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلَهُ لَهُ مِنْ مُؤْلِمُ لَعُلِي لِمُ لِمُ لِمُ مِنْ مِنْ مُؤْلِمُ لَلْمُ مِنْ مُؤْلِمُ لِلْمُ لِمُ مِنْ مُؤْلِمُ لِمُ مُؤْلِمُ لِمُؤْلِمُ لِمُ مِنْ مِنْ مُؤْلِمُ لَا مُؤْلِمُ مُؤْلِمُ مِنْ مُؤْلِمُ لَا مُؤْلِمُ لِمُ مُنْ مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ م

والأظهر في قوله: (أروني الذين ألحقتم به) في هذه الآية: هو ما ذكرنا من أن الرؤية بصرية، وعليه فقوله: (شركاء) حال. وقال بعض أهل العلم: إنها من رأى العلمية، وعليه فشركاء مفعول ثالث لأروني. قال القرطبي: يكون أروني هنا من رؤية القلب، فيكون شركاء مفعولاً ثالثاً، أي: عرفوني الأصنام والأوثان التي جعلتموها شركاء لله عز وجل، وهل شاركت في خلق شيء، فبينوا ما هو وإلا فلم تعبدونها. اهـ محل الغرض منه. واختار هذا أبو حيان في البحر المحيط.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: (كلا) ردع لهم وزجر عن الحاق الشركاء به. وقوله: بل هو الله العزيز الحكيم، أي: المتصف بذلك هو المستحق للعبادة. وقد قدمنا معنى العزيز الحكيم بشواهده مراراً.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا ﴾.

/قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأعراف في الكلام ٦٢٣ على قوله تعالى: ﴿ قُلَ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ وفي غير ذلك من المواضع. وقوله تعالى: إلاَّ كافة للناس، استشهد به بعض علماء العربية على جواز تقدم الحال على صاحبها المجرور

بالحرف، كما أشار له ابن مالك في الخلاصة بقوله:

وسبق حال ما بحرف جر قد أبوا ولا أمنعه فقد ورد

قالوا: لأن المعنى: وما أرسلناك إلاّ للناس كافة، أي: جميعاً، أي: أرسلناك للناس في حال كونهم مجتمعين في رسالتك. وممن أجاز ذلك أبو علي الفارسي، وابن كيسان، وابن برهان، ولذلك شواهد في شعر العرب، كقول طليحة ابن خويلد الأسدي:

فإن تك أذواد أصبن ونسوة فلن يذهبوا فرغاً بقتل حبال وكقول كثير:

لئن كان برد الماء هيمان صاديا إلى حبيباً إنها لحبيب وقول الآخر:

تسلیت طرا عنکم بعد بینکم بذکراکم حتی کأنکم عندي وقول الآخر:

غافلاً تعرض المنية للمر عنيدعي ولات حين إباء وقوله:

مشغوفة بك قد شغفت وإنما حم الفراق فما إليك سبيل وقوله:

إذا المرء أعيته المروءة ناشئا فمطلبها كهلاً عليه شديد فقوله في البيت الأول فرغاً، أي: هدراً حال، وصاحبه معرور بالباء الذي / هو بقتل، وحبال اسم رجل. وقوله في البيت الثاني: هيمان صاديا حالان من ياء المتكلم المجرورة بإلى في قوله: إليَّ حبيباً. وقوله في البيت الثالث: طرا حال من الضمير المجرور

بعن في قوله: عنكم. وهكذا، وتقدم الحال على صاحبها المجرور بالحرف منعه أغلب النحويين.

وقال الزمخشري في الكشاف في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَمَا الرَّسَلْنَكَ إِلَّاكَ أَنْ يَخْرِج مِنْهَا أَحْد مِنْهَا .

وقال الزجاج: المعنى: أرسلناك جامعاً للناس في الإنذار والإبلاغ، فجعله حالاً من الكاف، وحق التاء على هذا أن تكون للمبالغة كتاء الراوية، والعلامة. ومن جعله حالاً من المجرور متقدماً عليه فقد أخطأ؛ لأن تقدم حال المجرور عليه في الإحالة بمنزلة تقدم المجرور على الجار. وكم ترى ممن يرتكب هذا الخطأ ثم لا يقنع به حتى يضم إليه أن يجعل اللام بمعنى إلى، لأنه لا يستوي له الخطأ الأول إلا بالخطأ الثاني، فلا بد له من ارتكاب الخطأين. اهـ منه.

وقال الشيخ الصبان في حاشيته على الأشموني: جعل الزمخشري كافة صفة لمصدر محذوف، أي: رسالة كافة للناس، ولكن اعترض بأن كافة مختصة بمن يعقل، وبالنصب على الحال كطرا، وقاطبة. انتهى محل الغرض منه. وما ذكره الصبان في كافة هو المشهور المتداول في كلام العرب، وأوضح ذلك أبو حيان في البحر، والعلم عند الله تعالى.

# \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَكِكِنَّ أَكَّ أَلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ .

قد بينا الآيات الموضحة له في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُطِعَ آَكُنُرَ مَن فِ ٱلْأَرْضِ يُضِلُوكَ ﴾ الآية. وغير ذلك من المواضع.

٥٢٥ / \* قوله تعالىٰ: ﴿ قُل لَّكُر مِّيعَادُ يَوْمِ لَّا تَسْتَغَخِرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا تَسْتَغَخِرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا تَسْتَقْدِمُونَ شَا﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة يونس في الكلام على قد تعالى ﴿ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُّ إِذَا جَآءَ أَجَلُهُمُّ فَلَا يَسْتَتَخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّلِامُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَ رَجِمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ لِذْ تَأْمُرُوبَنَا أَن نَّكُفُرَ بِٱللَّهِ وَنَجْعَلَ لَهُ وَأَندَادًا ﴾ .

ذكرنا بعض الآيات التي فيها بيان له في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿إِذْ تَبَرَّأُ ٱلَّذِينَ ٱلتَّبِعُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوا ﴾ وبيناه في مواضع أخر من هذا الكتاب المبارك.

قوله تعالىٰ: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلْأَغَلَالَ فِي آعَنَاقِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾.

جاء موضحاً في مواضع أخر، كقوله تعالى: ﴿ إِذِ ٱلْأَغْلَالُ فِيَ الْمَغْلَالُ فِي الْمَغْلَالُ فِي الْمَغْلَالُ فِي اللَّهْ اللَّهِ وَالسَّلَاسِلُ ﴾ وقوله: ﴿ أُولَئِهِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ وَأُولَئِهِكَ ٱلْأَغْلَالُ فِي اللَّهْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الل

قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْبَيةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوها آ
 إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُ مُربِهِ عَكَفِرُونَ شَيْكَ .

قد بينا الآيات الموضحة له في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَمَلْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكَابِرَ مُجْرِمِيهَا ﴾ وأوضحنا ذلك في سورة قد أفلح المؤمنون في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا رُسُلْنَا تُمَّا كُلُّ مُأَةً رَّسُولُهُا كَذَبُوهُ ﴾ الآية.

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَالُواْ نَحَنُ أَكَ ثُرُ أَمُوالًا وَأَوْلَادَا وَمَا نَحْنُ ٢٢٦ بِمُعَذَّبِينَ ﴿ وَقَالُواْ نَحْنُ ٢٢٦ بِمُعَذَّبِينَ ﴿ وَقَالُواْ نَحْنُ ٢٢٦ بِمُعَذَّبِينَ ﴿ وَقَالُواْ نَحْنُ ٢٢٦ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

\* وقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا آَمُوا لُكُورُ وَلا آَولَادُكُو بِاللَّتِي تُقَرِّبُكُو عِندَنَا أَرْلُفَيْ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة لذلك في سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَإِن رُّدِدتُ إِلَىٰ رَبِّ لَأَجِدَنَ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﴿ وَلَإِن رُّدِدتُ إِلَىٰ رَبِّ لَأَجِدَنَ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﴿ وَلَإِن رُّدِدتُ إِلَىٰ رَبِّ لَأَجِدَنَ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﴿ وَلَا إِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

\* قوله تعالى : ﴿ وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَئِكَةِ أَهَنَوُلآ إِللَّهَ لَكُولُآ إِ إِنَّاكُرُ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ۞ قَالُواْ سُبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيْتُنَا مِن دُونِهِمْ بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ ﴾ الآية .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ فَيَقُولُ ءَأَنتُمْ أَضَا لَتُمْ عِبَادِى هَنَوُلاَءٍ أَمْ هُمْ ضَكُوا ٱلسّبِيلَ ﴿ قَالُواْ سُبْحَنَكَ مَا كَانَ يَلْبَغِي لَنَا أَنْ عَلَيْكِ اللّهِ قَالُواْ سُبْحَنَكَ مَا كَانَ يَلْبَغِي لَنَا أَن تَتَخِذُ مِن دُونِكِ مِنْ أَوْلِيَا ءَ وَلَكِكِن مَّتَعْتَهُمْ ﴾ الآية .

قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتَنَا يَتِنَتِ قَالُواْ مَا هَنذَا إِلَّا رَجُلٌ يُرِيدُ أَن يَصُدُّكُمْ عَمَّا كَانَ يَعَبُّدُ ءَابَآ وَكُمْ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة بني إسرائيل في الكلام على على قوله تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَى إِلَّا أَن قَالُوا أَبَعَثَ النَّاسُ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَى إِلَّا أَن قَالُوا أَبَعَثَ اللَّهُ بَشَرًا رَّسُولًا ﴾.

٦٢٧ / \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَاۤ ءَانَيْنَاهُم مِّن كُثُبِ يَذْرُسُونَهَا ۖ وَمَاۤ وَمُاۤ وَمَاۤ وَمَاۤ وَمُاۤ وَمَاۤ وَمَاۤ وَمَاۤ وَمَاۤ وَمَاۤ وَمُاۤ وَمَاۤ وَمَا وَمُوّا وَمُوّا وَمَا وَمُوّا وَمُوّا وَمُوّا وَمُوّا وَمُوّا وَمَا وَمُؤْمَا وَمُوّا وَمُوْمِوْرُونُونَهُمُ وَمُوْمَا وَمُوْمَا وَمُؤْمِوْمُ وَمُوّا وَمُوْمِوْمُ وَمُوْمِوْمُ وَمُوْمِوْمُ وَمُؤْمِوْمُ وَمُؤْمُوا وَمُؤْمِوْمُ وَمُؤْمُونُونُوا وَمُؤْمِوْمُ وَمُؤْمُوا وَمُؤْمِوْمُ وَمُؤْمِوْمُوا وَمُؤْمِوْمُ وَمُؤْمُونُوا وَمُؤْمُوا وَالْمُؤْمُونُوا وَمُؤْمُوا وَمُؤْمُوا وَمُؤْمُوا وَمُؤْمُوا وَمُؤْمُوا وَمُؤْمُوا وَالْمُؤْمُونُوا وَمُؤْمُوا وَالْمُؤْمُونُوا وَمُؤْمُوا وَالْمُؤْمُوا وَالْمُؤْمُونُوا وَالْمُؤْمُونُوا وَالْمُؤْمُونُوا وَالْمُوا وَالْمُؤْمُونُوا وَالْمُؤْمُونُوا وَالْمُؤْمُوا وَالْمُؤْمُوا وَالْمُؤْمُوا وَالْمُؤْمُوا وَالْمُؤْمُوا وَالْمُؤْمُوا وَالْمُوا وَالْمُؤْمُوا وَالْمُؤْمُوا وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْم

قد قدمنا الآيات التي بمعناه في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّامُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَى عَلَى قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّامُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

قوله تعالىٰ: ﴿ وَكَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُواْ مِعْشَارَ مَا اللَّهِمْ فَكَذَّبُواْ رُسُلِي فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا اللَّهُ فَكَيْفُ كَانَ نَكِيرِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

ما ذكره جلّ وعلا في هذه الآية الكريمة من أنه أهلك الأمم الماضية لما كذبت رسله، وأن الأمم الماضية أقوى، وأكثر أموالاً وأولاداً، وأن كفار مكة عليهم أن يخافوا من إهلاك الله لهم بسبب تكذيب رسوله عليه كما أهلك الأمم التي هي أقوى منهم، ولم يؤتوا، أي: كفار مكة معشار ما آتى الله الأمم التي أهلكها من قبل من القوة جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ كَانُوا وَعَمَرُوهَا مَنْ مَنْهُمْ وَأَشَدَّ قُوَةً وَءَاثَارًا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ وقد قدمنا بعض الكلام على هذا في سورة الروم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَأَثَارُوا ٱلأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَلَا أَنْ مَنْهُمْ وَاللَّهُ مَنْهُمْ وَاللَّهُ وَمَا عَمَرُوها ﴾.

قوله تعالىٰ: ﴿ ثُمَّ نَنَفَكَ رُواً مَا بِصَاحِبِكُم مِن جِنَّةً إِنَّ هُو إِلَّا نَذِيرٌ لَكُم بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدِ ﴿ إِنَّهُ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة المؤمنون في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَمَّ يَقُولُونَ بِهِ حِنَّةُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُمُّ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللللللِّهُ اللللللِّ

# \* قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ مَا سَأَلَتُكُمْ مِّنْ أَجْرِ فَهُوَ لَكُمْ ۗ ﴾.

/ قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة هود في الكلام على ٦٢٨ قوله تعالى: ﴿ وَيَنقَوْمِ لَا آَسَتُلُكُمْ عَلَيْهِ مَا لَا ۚ إِنَّ أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ﴾ .

\* قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَمَا يُبَدِئُ ٱلْبَطِلُ وَمَا يُعِيدُنُ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ ۚ إِنَّ ٱلْبَاطِلُ كَانَ زَهُوقًا ﴿ وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ ۚ إِنَّ ٱلْبَاطِلُ كَانَ زَهُوقًا ﴿ وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقِّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ ۚ إِنَّ ٱلْبَاطِلُ كَانَ زَهُوقًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

\* قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ إِن ضَلَلْتُ فَإِنَّمَا أَضِلُ عَلَىٰ نَفْسِى وَإِنِ اللَّهُ عَلَىٰ نَفْسِى وَإِنِ اللَّهُ وَيَتَ اللَّهُ مَا يُوحِى إِلَى رَبِّتَ ﴾.

قد قدمنا الآيات التي بمعناه في سورة الأنبياء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَدَاوُدَ وَسُلَيْمُنَ إِذْ يَحَكُمَانِ فِي الْخُرُثِ ﴾ في معرض بيان حجج الظاهرية في دعواهم منع الاجتهاد.

\* قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَّا بِهِ وَأَنَّىٰ لَمُمُ ٱلتَّنَاوُشُ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ شَ ﴾ .

ما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن الكفار يوم القيامة يؤمنون بالله، وأن ذلك الإيمان لا ينفعهم؛ لفوات وقت نفعه الذي هو مدة دار الدنيا جاء موضحاً في آيات كثيرة.

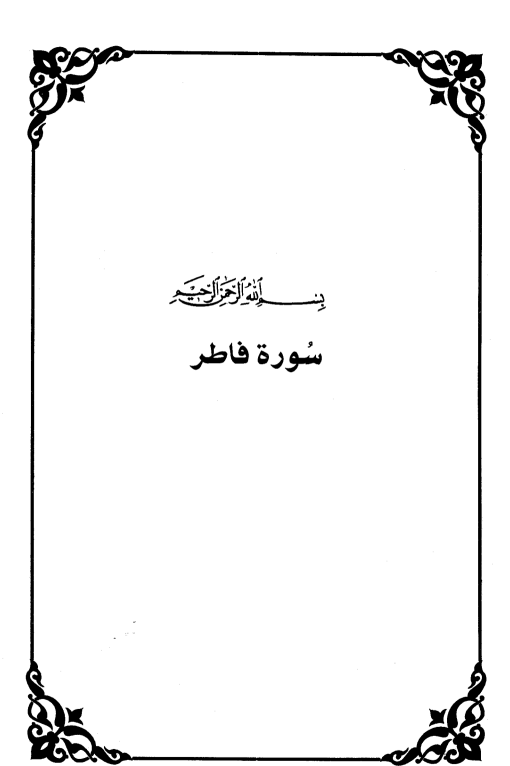
وقد قدمنا الآيات الدالة عليه في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَـأَتِى تَأْوِيلُهُ يَقُولُ ٱلَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا فِي الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَسْمِعْ بَهِمْ فِي الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَسْمِعْ بَهِمْ

وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَا لِكِكِنِ ٱلظَّلِلِمُونَ ٱلْيَوْمَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينِ ﴿ وَفِي غير ذلك من المواضع.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَأَنَّى لَهُمُ ٱلتَّنَاوُشُ مِن مَّكَانِ ٢٢٩ بَعِيدِ شَ ﴾ أنى تدل على / كمال الاستبعاد هنا. والتناوش: التناول، وقال بعضهم: هو خصوص التناول السهل للشيء القريب.

والمعنى: أنه يستبعد كل الاستبعاد ويبعد كل البعد أن يتناول الكفار الإيمان النافع في الآخرة بعد ما ضيعوا ذلك في وقت إمكانه في دار الدنيا، وقيل: الاستبعاد لردهم إلى الدنيا مرة أخرى ليؤمنوا، والأول أظهر. ويدل عليه قوله قبله: ﴿ وَقَالُوا عَامَنَا بِهِ ﴾ ومن أراد تناول شيء من مكان بعيد لا يمكنه ذلك. والعلم عند الله تعالى.







744

إِنْهُ الْحَالَحَ الْحَالَ مِنْ الْحَالَ مِنْ الْحَالَ مِنْ الْحَالَ مِنْ الْحَالَ مِنْ الْحَالَ مِن

\* قوله تعالىٰ: ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْسَمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَكَيْرِكَةِ رُسُلًا أُوْلِيَ أَجْنِحَةِ مَّثْنَى وَثُلَثَ وَرُبَعَ ﴾ الآية.

الألف واللام في قوله: الحمد لله للاستغراق، أي: جميع المحامد ثابت لله جلّ وعلا. وقد أثنى جلّ وعلا على نفسه بهذا الحمد العظيم، معلماً خلقه في كتابه: أن يثنوا عليه بذلك، مقترناً بكونه فاطر السموات والأرض، جاعل الملائكة رسلاً، وذلك يدل على أن خلقه للسماوات والأرض، وما ذكر معه يدل على عظمته، وكمال قدرته، واستحقاقه للحمد لذاته؛ لعظمته وجلاله وكمال قدرته مع ما في خلق السماوات والأرض من النعم على بني آدم، فهو بخلقهما مستحق للحمد لذاته، ولإنعامه على الخلق بهما. وكون خلقهما جامعاً بين استحقاق الحمدين المذكورين جاءت آيات من كتاب الله تدل عليه.

أما كون ذلك يستوجب حمد الله لعظمته وكماله، واستحقاقه لكل ثناء جميل فقد جاء في آيات من كتاب الله تعالى كقوله تعالى في أول سورة الأنعام: ﴿ الْحَمَدُ لِلّهِ اللّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَتِ وَالنُّورِ ﴾ الآية. وقوله في أول سورة سبأ: ﴿ الْحَمَدُ لِلّهِ اللّذِي لَهُم مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي أول سورة الفاتحة: السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ الآية. وقوله تعالى في أول سورة الفاتحة:

﴿ ٱلْحَكَمَٰذُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ۞ وقد قدمنا أن قوله: رب العالمين بينه قوله تعالى: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَكَمِينَ ۞ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا يَنَهُمَ أَإِن كُنتُم مُّوقِنِينَ ۞ وكقوله تعالى: ﴿ وَسَلَامٌ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ وَكُوله تعالى: ﴿ وَسَلَامٌ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ وَلَا يَنْهُم بِاللَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ۞ وقوله: ﴿ وَقُضِى بَيْنَهُم بِاللَّهِ وَقِيلَ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ .

وأما استحقاقه للحمد على خلقه بخلق السماوات والأرض، ٢٣٤ لما في ذلك من / إنعامه على بني آدم فقد جاء في آيات من كتاب الله، فقد بين تعالى أنه أنعم على خلقه بأن سخر لهم ما في السماوات وما في الأرض في آيات من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ مَّا فِي السّمَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا مِّنَهُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَآلَنَّ جُومَ مُسَخَرَتِ وَالشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنَّ جُومَ مُسَخَرَتِ بِأَمْرِهِ اللهَ اللهَ وقوله تعالى: ﴿ وَالشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنَّ جُومَ مُسَخَرَتِ بِأَمْرِهِ اللهَ وَاللهَ مَنْ اللهَ اللهَ اللهَ مَنْ اللهُ مَنْ اللهَ مَنْ اللهَ مَنْ اللهَ مَنْ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ الله

وقد قدمنا الآيات الموضحة لمعنى تسخير ما في السماوات لأهل الأرض في سورة الحجر في الكلام على قول تعالى: ﴿ وَحَفِظْنَاهَا مِن كُلِّ شَيْطَانِ رَجِيمٍ ﴿ اللَّهِ .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ جَاعِلِ ٱلْمَلَتَهِكَةِ رُسُلًا ﴾ قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ ٱلْمَلَتِهِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسِ ﴾.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي: خالق السماوات والأرض، ومبدعهما على غير مثال سابق.

وقال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية الكريمة: قال سفيان الثوري، عن إبراهيم بن مهاجر، عن مجاهد، عن ابن عباس

رضي الله عنهما قال: كنت لا أدري ما فاطر السماوات والأرض: حتى أتاني أعرابيان يختصمان في بئر، فقال أحدهما لصاحبه: أنا فطرتها، أي: بدأتها.

 \* قوله تعالىٰ: ﴿ مَا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَلا مُمْسِكَ لَهَا اللَّهِ وَمَا يُمْسِكَ فَلا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ الآية .

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن ما يفتحه للناس من رحمته / وإنعامه عليهم بجميع أنواع النعم، لا يقدر أحد كائناً من كان ٦٣٥ أن يمسكه عنهم، وما يمسكه عنهم من رحمته وإنعامه لا يقدر أحد كائناً من كان أن يرسله إليهم. وهذا معلوم بالضرورة من الدين. والرحمة المذكورة في الآية عامة في كل ما يرحم الله به خلقه من الإنعام الدنيوي والأخروي، كفتحه لهم رحمة المطر، كما قال تعالى: ﴿ فَٱنظُرْ إِلَى اَكْرِرَحْمَتِ اللهِ كَيْفَ يُحْيِ الْأَرْضَ بَعْدَمُوْتِهَا ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي يُرْسِلُ ٱلرِّيَكَ بُشَرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يُنَزِلُ ٱلْغَيْثَ مِنْ بَعَدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُ ﴾ الآية. ومن رحمته إرسال الرسل، وإنزال الكتب، كقوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ تَرْجُوَاْ أَن يُلْقَى إِلَيْكَ ٱلْكِتَبُ إِلَّا رَحْمَةً مِّن رَيِّكَ ﴾ كما تقدم إيضاحه في سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَوَجَدَا عَبْدُا مِنْ عِبَادِنَا ءَانَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنا ﴾ الآية.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة جاء موضحاً في آيات كثيرة كقوله تعالى: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ اللّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ اللّهُ إِلّا هُوَ وَإِن يَمْسَسُكَ اللّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ اللّهُ إِلّا هُوَ وَإِن يَمْسَسُكَ اللّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ اللّهُ إِلّا هُوَ وَإِن يَمْسَسُكَ اللّهُ مَن يَمْلِكُ لَكُمْ مِن اللّهِ شَيْئاً إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ فَقَالًا ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن ذَا ٱلّذِي يَعْصِمُكُمُ

مِّنَ ٱللَّهِ إِنَّ أَرَادَ بِكُمْ سُوَّءًا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً ﴾ الآية ، إلى غير ذلك من الآيات.

وقد قدمنا بعض الكلام على هذا في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُۥ إِلَّا هُو ۖ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُۥ إِلَّا هُو ۖ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضَرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُۥ إِلَّا هُو وَإِن يَمْسَسُكَ مِغَيْرٍ فَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ مَا يَمْسَدُ وَ (ما) في قوله تعالى: ﴿ مَا يَمْسِكَ ﴾ شرطية. وفتح الشيء التمكين منه وإزالة الحواجز دونه، والإمساك بخلاف ذلك.

\* قوله تعالى: ﴿ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرْزُقُكُم مِنَ ٱلسَّمَاءِ
 وَٱلْأَرْضِ ﴾.

٦٣٦ / الاستفهام في قوله: ﴿ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ ﴾ إنكاري فهو مضمن معنى النفي.

والمعنى: لا خالق إلا الله وحده، والخالق هو المستحق للعبادة وحده.

وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في سورة الرعد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَمْ جَعَلُوا لِلَّهِ شُرِكاً ۚ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ ﴾ وفي سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَاتَّخَلُوا مِن دُونِهِ ٓ ءَالِهَ لَا لَا يَعَلَّقُونَ كَ شَيْئًا وَهُمْ لَا يَعَلَّقُونَ كَ مَن المواضع.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآهِ وَٱلْأَرْضِ﴾ يدل على أنه تعالى هو الرازق وحده، وأن الخلق في غاية الاضطرار إليه تعالى.

والآيات الدالة على ذلك كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ أَمَّنَّ هَٰذَا ٱلَّذِى يَرْزُقُكُمْ إِنَّ أَمْسَكَ رِزْقَكُم وقوله: ﴿ فَٱبْنَعُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقَ ﴾.

وقد قدمنا كثيراً من الآيات الدالة على ذلك في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِمَ أَقُومُ ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلُ مِّن قَبْلِكَ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجُعُ ٱلْأُمُورُ ﴾.

ما تضمنته هذه الآية الكريمة من تسليته ﷺ بأن ما لا قاه من قومه من التكذيب لاقاه الرسل الكرام من قومهم قبله صلوات الله وسلام عليهم جميعاً جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُذِبَتُ رُسُلُ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَى مَا كُذِبُواْ وَأُوذُواْ حَتَى أَنَاهُمْ نَصَرُناً ﴾ وقوله تعالى: ﴿ مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرّسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾ والآيات بمثل وقوله تعالى: ﴿ مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرّسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾ والآيات بمثل ذلك كثيرة معروفة.

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُوْ عَدُوٌّ فَٱتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ﴾. ٦٣٧

قد قدمنا الآيات التي بمعناه في مواضع من هذا الكتاب المبارك كقوله تعالى في الكهف: ﴿ أَفَنَتَخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ وَأُولِيكَا مَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُونًا ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْبَهُ لِيَكُونُواْ مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴿ إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْبَهُ لِيَكُونُواْ مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ كُنِبَ عَلَيْهِ إِلَىٰ عَذَابِ السَّعِيرِ ﴾. السَّعِيرِ ﴾.

# \* قوله تعالىٰ: ﴿ فَلَا نَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْمٍ مُ حَسَرَتٍ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لِيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَ ﴾ وفي الكهف في الكلام على على قوله تعالى: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَنْخُعٌ نَفْسَكَ عَلَىۤ ءَاثَرِهِمْ ﴾ الآية. وغير ذلك من المواضع.

قوله تعالىٰ: ﴿ وَاللَّهُ ٱلَّذِى آرْسَلَ ٱلرِّيْحَ فَتُـثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَهُ إِلَىٰ
 بَلَدِ مّيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَالِكَ ٱلنُّشُورُ ۞

ما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن إحياءه تعالى الأرض بعد موتها المشاهد في دار الدنيا برهان قاطع على قدرته على البعث قد تقدم إيضاحه بالآيات القرآنية في مواضع كثيرة في سورة البقرة والنحل والأنبياء وغير ذلك، وقد تقدمت الإحالة عليه مراراً.

# \* قوله تعالىٰ: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ جَمِيعًا ﴾ .

ابيَّن جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن من كان يريد العزة فإنها جميعها لله وحده، فليطلبها منه، وليتسبب لنيلها بطاعته جلَّ وعلا، فإن من أطاعه أعطاه العزة في الدنيا والآخرة. أما الذين يعبدون الأصنام لينالوا العزة بعبادتها، والذين يتخذون الكافرين أولياء من دون المؤمنين، يبتغون عندهم العزة، فإنهم في ضلال وعمى عن الحق؛ لأنهم يطلبون العزة من محل الذل.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة جاء موضحاً في آيات من كتب الله تعالى، كقوله تعالى: ﴿ وَأَتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَالِهَةً لِيَكُونُواْ لَمُمْ عِزَا اللهَ كَلَا سَيكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًا اللَّهَ ﴾ وقوله

تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَنَّخِذُونَ ٱلْكَلَفِرِينَ أَوْلِيَآ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَۚ ٱَيَبْنَغُونَ عِندَهُمُ الْعِزَّةَ فَإِنَّ ٱلْعِزَّةَ فَإِنَّ ٱلْعِزَّةَ فَإِنَّ ٱلْعِزَّةَ فَإِنَّ ٱلْعِزَةَ لِلّهِ جَمِيعًا ﴿ وَوَله تعالى: ﴿ وَلا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمْ اللّهِ الْمِدَوَّةَ لِلّهِ جَمِيعًا هُوَ ٱلسّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ فَهُ وَقُوله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَمِن الْمِدَنَّةَ لِللّهِ جَمِيعًا هُوَ ٱلسّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ فَي وَقُوله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَمِن وَقُوله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَمِن وَقُوله تعالى: ﴿ سُبْحَن رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ وَلَا الْعَزة: الغلبة والقوة، ومنه قول الخنساء:

كأن لم يكونوا حمى يختشى إذ الناس إذ ذاك من عزَّ بـزا

أي: من غلب استلب، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَعَزَّفِ فِي الْخِطَابِ ﴿ وَعَزَّفِ فِي الْخِصُومَةِ.

وقول من قال من أهل العلم: إن معنى الآية: من كان يريد العزة، أي: يريد أن يعلم لمن العزة أصوب منه ما ذكرنا. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ يَمْكُرُونَ ٱلسَّيِّءَاتِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ ﴾ الآية .

/ قد تقدم بعض الكلام عليه في سورة النحل مع إعراب ٦٣٩ السئات.

وقد قدمنا في مواضع أخر أن من مكرهم السيئات كفرهم بالله وأمرهم أتباعهم به، كما قال تعالى: ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ اَسْتُضْعِفُواْ لِلَّذِينَ اَسْتُضْعِفُواْ لِلَّذِينَ اَسْتُكَبِّرُواْ بَلْ مَكْرُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ إِذْ تَأْمُرُونَنَا آنَ نَّكُفُرَ بِاللّهِ وَبَجْعَلَ لَهُ أَنْدَادًا ﴾ وكقوله تعالى: ﴿ وَمَكُرُواْ مَكْرًا كُبَّارًا شَ وَقَالُواْ لاَ نَذَرُنَا عَالِهَ تَكُمُ وَلاَ نَذَرُنَا وَلاَ نَدَرُنَا وَلا نَذَرُنَا وَالعَلَم عند الله تعالى.

# قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ مِّن ثُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطُفَةٍ ﴾ .

قد تقدم إيضاحه بالآيات القرآنية في أول سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنْتُمْ فِيرَبِّ مِّنَ ٱلْبَعَْثِ فَإِنَّا خَلَقَنَكُمْ مِّن تُرَابٍ﴾ الآية.

#### \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْثَىٰ وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ۚ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الرعد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَخْمِلُ كُلُّ أَنْنَى وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ شَيْءِ عِندَهُ بِمِقْدَادٍ ﴿ اللَّهِ . وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقْدَادٍ ﴿ إِنْ هُمَ بِيانَ الأَحِكَامِ المتعلقة بالآية .

قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرٍ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ ۚ إِلَّا
 فِ كِئَابٍ ﴾.

٦٤٠ / \* قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَـٰذَا عَذْبُ فُرَاتُ سَآيِغٌ شَرَابُهُ وَهَـٰذَا مِلْحُ أُجَاجُ ﴾ .

تقدم إيضاحه في سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ هَلَا اعَذْبُ فُرَاتُ وَهَلَا اللَّهِ أَجَاجُ ﴾.

\* قسول عسال في الله عَلَم عَ

قد تقدم الكلام عليه مع بسط أحكام فقهية تتعلق بذلك في

سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِى سَخَّرَ ٱلْبَحْرَ الْبَحْرَ الْبَعْرَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وتقدم في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَهُمَّشُرَ اللَّهِ مِنْ كُلِّ اللَّهِ مَا أَيْرَكُمْ رُسُلُ مِّنكُمْ أَن قوله في آية فاطر هذه: ﴿ وَمِن كُلِّ اللَّهِ مَا أَيْرَكُمْ رُسُلُ مِّنكُمْ أَن قوله في آية فاطر هذه: ﴿ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَ أَ ﴾ دليل قرآني واضح على بطلان دعوى من ادعى من العلماء أن اللؤلؤ والمرجان لا يخرجان إلا من البحر الملح خاصة.

# \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ ﴾ الآية .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة مريم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ كَلَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴿ كَلَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴿ كَلَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴿ كَالَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴿ كَالَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴿ كَالَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴿ فَي عَيْرَهُ مِنْ المواضع .

 \* قوله تعالىٰ: ﴿ هِيَآأَيُّهَا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُقَرَآءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ مُو الْغَنَىُ الْخَنَىُ الْحَمِيدُ شَاهُ.

/بيَّن جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه غني عن خلقه، وأن ٦٤١ خلقه مفتقر إليه، أي: فهو يأمرهم وينهاهم، لا لينتفع بطاعتهم، ولا ليدفع الضر بمعصيتهم، بل النفع في ذلك كله لهم، وهو جلَّ وعلا الغني لذاته الغنى المطلق.

وما دلت عليه هذه الآية الكريمة مع كونه معلوماً من الدين بالضرورة جاء في مواضع كثيرة من كتاب الله، كقوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ ٱلْغَنِيُّ وَأَنتُهُ ٱلْفُقَرَآءُ وَإِن تَتَوَلَّوا فِيسَتَبْدِلَ قَوَّماً غَيْرَكُمْ ﴾ الآية وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ إِن ﴿ فَكَفَرُوا وَتَوَلُوا وَتَوَلُوا وَتَوَلُوا وَتَوَلُوا وَتَوَلَه تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ إِن

تَكْفُرُواْ أَنْهُمْ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا فَإِنَ ٱللَّهَ لَغَنِيُّ حَمِيدٌ ﴿ إِلَى غير ذلك من الآيات.

وبذلك تعلم عظم افتراء الذين قالوا: إن الله فقير ونحن أغنياء، وقد هددهم الله على ذلك بقوله: ﴿ سَنَكُمْتُكُ مَا قَالُواْ وَقَتْلَهُمُ ٱلْأَنْ بِيَاءَ بِغَيْرِحَقِّ وَنَقُولُ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴿ سَنَكُمْتُكُ مَا قَالُواْ وَقَتْلَهُمُ ٱلْأَنْ بِيَاءَ

قوله تعالىٰ: ﴿ إِن يَشَأُ يُذَهِبُكُمْ وَيَأْتِ بِحَلْقِ جَدِيدِ شَ
 وَمَا ذَلِكَ عَلَى ٱللهِ بِعَزِيزِ شَ

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النساء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِن يَشَأَ يُذَهِبَكُمْ أَيُّهَا ٱلنَّالُ وَيَأْتِ بِكَاخَرِينَ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ ذَالِكَ قَدِيرًا ﴿ إِن يَشَأَ يُذَهِبَكُمْ أَيُّهَا ٱلنَّالُ وَيَأْتِ بِكَاخَرِينَ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ ذَالِكَ قَدِيرًا ﴿ إِن يَشَأَ يُذَهِبَكُمْ أَيُّهُا ٱلنَّالُ وَيَأْتِ بِكَاخَرِيرًا ﴿ وَيَا لَهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّه

# قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَئَ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له مع الجواب عن بعض الأسئلة الواردة على الآية في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرِيَ وَمَا كُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وَزْرَ أُخْرِيَ وَمَا كُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وَزْرَ أُخْرِيَ وَمَا كُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وَزْرَ أُخْرَيْ وَمَا كُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وَرَارَ الْعَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وَزَرَ اللَّهُ وَلَا نَعْرَالُهُ اللَّهُ اللّ

٦٤١ / \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِن تَدْعُ مُثَقَلَةً إِلَىٰ حِمْلِهَا لَا يُحْمَلُ مِنْهُ اللهِ عُمْلَ مِنْهُ شَيْءٌ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارِهُمْ كَامِلَةُ يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ الَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِعِلَمٍ أَلَالسَاءَمَا يَزِرُونَ ﴿ وَجِهِ الجمع بين أمثال هذه الآية وبين قوله تعالى: ﴿ وَلَيَحْمِلُكَ أَنْقَالَهُمْ وَأَثْقَالًا مَعَ أَنْقَالِمِمُ وَحُوها مِن الآيات.

# \* قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا نُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَخْشُونِ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ .

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أن إنذاره ﷺ محصور في الذين يخشون ربهم بالغيب، وأقاموا الصلاة، وهذا الحصر الإضافي؛ لأنهم المنتفعون بالإنذار، وغير المنتفع بالإنذار كأنه هو والذي لم ينذر سواء بجامع عدم النفع في كل منهما.

وهذا المعنى جاء موضحاً في آيات من كتاب الله تعالى، كقوله تعالى: ﴿ وَسَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَ أَنَذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تَنْذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۚ إِنَّمَا لَنَذِرُ مَنِ اتَّبَعَ الدِّحْرَ وَخَشِى الرّحْمَنَ بِالْغَيْبِ ﴾ الآية. وقوله: ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرُ مَن يَخْشُنها ۞ ﴾ ويشبه معنى ذلك في الجملة قوله تعالى: ﴿ فَذَكِّرْ بِالْقُرْءَ إِن مَن يَخَافُ وَعِيدِ ۞ ﴾ وقد قدمنا معنى الإنذار وأنواعه موضحاً في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَبُ مِن مِنْ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾ .

# \* قوله تعالى : ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ١

قد قدمنا إيضاحه بالآيات في أول سورة هود في الكلام على قوله تعالى: ﴿ هُ مَثُلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ كَٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْأَصَمِّ وَٱلْبَصِيرِ وَٱلسَّمِيعُ ﴾ الآية.

# \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا يَسْتَوِي ٱلْأَحْيَآ أُولَا ٱلْأَمُولَٰتُ ﴾ .

/ الأحياء هنا المؤمنون، والأموات الكفار، فالحياة هنا حياة ٦٤٣ إيمان، والموت موت كفر.

وهذا المعنى جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى:

﴿أَوْمَن كَانَ مَيْتَا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِ النَّاسِ كَمَن مَّمْلُهُ فِي الظّلُمَنتِ لَيْسَ بِخَارِج مِنْهَا ﴾ فقوله: أو من كان ميتاً ، أي: موت كفر فأحييناه حياة إيمان ، وكقوله تعالى: ﴿ لِيُمنذِرَ مَن كَانَ حَيَّا وَيَحِقَ الْقَوْلُ عَلَى فأحييناه حياة إيمان ، وكقوله تعالى: ﴿ لِيُمنذِرَ مَن كَانَ حَيا ، أي: وهي حياة إيمان الْكَنفِرِينَ ﴿ فَي فَهِم من قوله: من كان حياً ، أي: وهي حياة إيمان أن الكافرين الذين حق عليهم القول ليسوا كذلك. وقد أطبق العلماء على أن معنى قوله: ﴿ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ الّذِينَ يَسْمَعُونًا وَالْمَوْتَى يَبْعَثُهُمُ اللّهُ ﴾ أن المعنى والكفار يبعثهم الله .

وقد قدمنا هذا موضحاً بالآيات القرآنية في سورة النمل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تُشْمِعُ ٱلْمَوْتَىٰ وَلَا تُشْمِعُ ٱلْمُوتَىٰ وَلَا تُشْمِعُ ٱلشُّمِعُ ٱلدُّعَاءَ﴾ الآية.

قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَأَةُ وَمَا أَنتَ بِمُسْمِعٍ مَّن فِي الْقُبُورِ إِنَّ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له وما جاء في سماع الموتى في سورة النمل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتِينَ﴾ الآية.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّ ٱللّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجْنَا بِهِـ مُمَرَّتُ ثَغْنَا اللّهَ أَلْوَانُهُمَا مُحَدَّلًا بِيضٌ وَحُمْرٌ ثُغْنَا الْوَانُهُ الْوَانُهُمَا وَعُرَابِيبُ شُودٌ ﴿ فَي وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَالدَّوَآتِ وَٱلْأَنْعَامِ مُغْتَلِفٌ ٱلْوَانُهُمُ كَذَالِكُ ﴾ .

قد قدمنا الكلام عليه في سورة الروم في الكلام على قوله تعالى الكلام على قوله تعالى الله وَمِنْ ءَايَكِدِهِ خَلَقُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْذِلَكُ السِّنَا عَلَى السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْذِلَكُ السِّنَا عَلَى الله الله الآيات على أنه جلَّ وعلا هو المؤثر وحده، وأن الطبائع لا تأثير لها إلاَّ بمشيئته تعالى.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثَنَا ٱلْكِئَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴿ اللهِ عَوله: ﴿ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴿ اللهِ عَوله : ﴿ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴿ اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَل

قد قدمنا الكلام على هذه الآية، مع نظائرها من آيات الرجاء استطراداً، وذكرنا معنى الظالم والمقتصد والسابق، ووجه تقديم الظالم عليهما بالوعد في الجنات في سورة النور في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَأْتَلِ أُولُوا الْفَضْلِ مِنكُمْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُوا أَوْلِي الْقُرْبَيْ ﴾ الآية.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴿ اللَّهِ الْكَلَّمِ قَلَهُ اللَّهِ الْكَلَّم قد قدمناه مع الآيات المماثلة والمشابهة له في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَتَسُتَخْرِجُواْ مِنْـهُ حِلْيَـةٌ تَلْبَسُونَهَـا ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا رَبُّنَاۤ أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَلِيحًا غَيْرُ ٱلَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأعراف في الكلام على قد منا الآيات الموضحة له في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ يَقُولُ الَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَآءَتَ رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِّ فَهَلَ لَّنَا مِن شُفَعَآءَ فَيَشَفَعُواْ لَنَا أَوْ نُرَدُّ فَنَعْمَلَ غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ ﴾ الآية.

قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ أَرَءَ يَتُمْ شُرَكَآ ءَكُمُ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَرُونِ مَا ذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ الآية .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: / ﴿ وَٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ مِ ءَالِهَةً لَا يَخْلَقُونَ ۖ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ وفي ٦٤٥ سورة الرعد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَمْ جَعَلُواْ بِلَّهِ شُرِكًا ٓ خَلَقُواْ كَخَلْقِهِ عَلَى فَوله تعالى: ﴿ أَمْ جَعَلُواْ بِلَّهِ شُرِكًا ٓ خَلَقُواْ كَخَلْقِهِ عَلَى فَوله تعالى: ﴿ أَمْ جَعَلُواْ بِلَّهِ شُرِكًا ٓ خَلَقُواْ كَخَلْقِهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُمْ قُلُ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ الآية .

\* قوله تعالىٰ: ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَرُولاً ﴾ الآية.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الحج في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيُمْسِكُ ٱلسَّكَمَاءَأَن تَقَعَ عَلَى ٱلأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ ﴾.

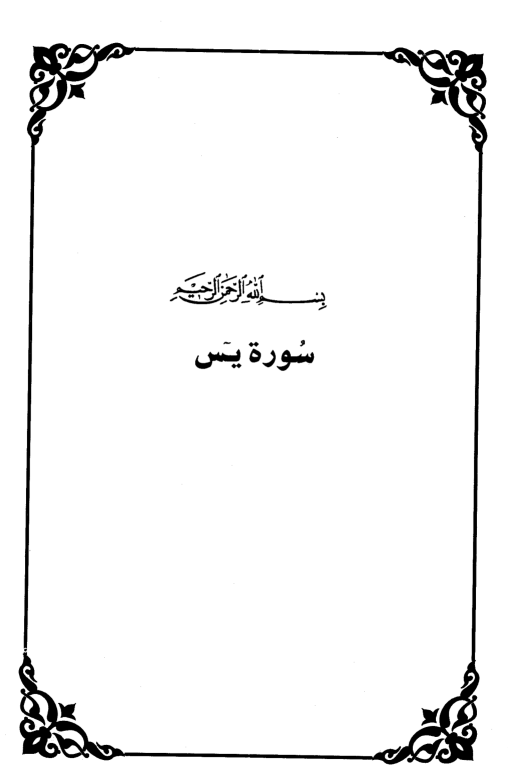
قوله تعالى: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ جَهْدَ أَيْمُنْهِمْ لَمِن جَاءَهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُونُنَّ أَهْدَىٰ مِنْ إِحْدَى ٱلْأُمُمِ ۗ الآية .

قد قدمنا الكلام عليه في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَوْ تَقُولُواْ لَوَ أَنَّا آنُزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِئنَا ٱلْكِئنَا ٱلْكِئنَا ٱلْمَدَىٰ مِنْهُمْ الآية.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ اللَّهُ ٱلنَّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِن دَابَةِ ﴾ الآية.

قد قدمنا الآيات الموضحة له وشواهده العربية في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظُلْمِهِم مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَائِةٍ ﴾ الآية.







المنسكية المفراكضيم

759

#### \* قوله تعالىٰ: ﴿ يَسَ إِنَّ ﴾.

التحقيق أنه من جملة الحروف المقطعة في أوائل السور. والياء المذكورة فيه ذكرت في فاتحة سورة مريم في قوله تعالى: كهيعص، والسين المذكورة فيه ذكرت في أول الشعراء والقصص في قوله: طسم، وفي أول الشورى في قوله تعالى: ﴿حَمَ شَعَسَقَ شَهُ.

وقد قدمنا الكلام مستوفى على الحروف المقطعة في أوائل السور في أول سورة هود.

\* قول تعالى: ﴿ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ ۞ إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ۞ .

قد بينا أن موجب التوكيد لكونه من المرسلين هو إنكار الكفار لذلك في قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَسَتَ مُرَسَكًا ﴾ في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ ءَايَكْ أَلْلُهِ نَتَلُوهَا عَلَيْكَ اللّهِ نَتَلُوهَا عَلَيْكَ وَاللّهُ وَإِنَّكَ لَمِنَ ٱلمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَكَ مَا يَكُ مَا اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

قَومًا مَّا أُنذِرَ ءَابَآؤُهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ
 غَفِلُونَ ۞

لفظة ما في قوله تعالى: ما أنذر آباؤهم، قيل: نافية وهو الصحيح، وقيل: موصولة، وعليه فهو المفعول الثاني لتنذر، وقيل: مصدرية.

وقد قدمنا دلالة الآيات على أنها نافية، وأن مما يدل على ذلك ترتيبه بالفاء عليه قوله بعده: فهم غافلون؛ لأن كونهم غافلين يناسب عدم الإنذار، لا الإنذار، / وهذا هو الظاهر مع آيات أخر دالة على ذلك كما أوضحنا ذلك كله في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

\* قـولـه تعـالـي: ﴿ لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَىٓ أَكَثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ .

الظاهر أن القول في قوله: لقد حق القول على أكثرهم، وفي قوله تعالى: ﴿ وَقَيَّضَا لَهُمْ قُرَنَا وَفَي قوله تعالى: ﴿ قَالَ الّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ وَفِي قوله تعالى: ﴿ قَالَ الّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ رَبِّنَا هَتَوْلَا وَفِي قوله تعالى: ﴿ وَيَحِقَّ رَبِّنَا هَتَوْلَا عَلَى الْمَافِينَ اللّهَ وَفِي قوله تعالى: ﴿ وَيَحِقَ اللّهَ وَفِي قوله تعالى: ﴿ وَيَحِقَ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِنا ۚ إِنّا اللّهَ وَلَكُونُ عَلَى الْكَيْفِرِينَ ﴿ وَقُولُهُ تعالى: ﴿ فَحَقَّ عَلَيْهَا قَوْلُ رَبِنا ۚ إِنّا اللّهِ وَالْكُلُمَةُ فَي قُولُهُ تعالى: ﴿ إِنَّ الّذِينَ حَقَّتَ عَلَيْهِمَ لَلْمَا وَلَوْ عَامَ مُهُمْ صَكُلُّ عَلَيْهِ حَقّى يَرُولُ الْعَذَابِ عَلَى صَكِلْمَ وَلِي وَلِو عَامَ مُهُمْ صَكُلُّ عَلَيْهِ مَقَى الْعَذَابِ عَلَى الْمَالِي وَلِو عَلَمْ مَاكُلُ عَلَيْهِ مَاكُولُ الْعَذَابِ عَلَى اللّهُ وَلِي قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ بَلَى وَلِكِنْ حَقّتَ كِلْمَهُ الْعَذَابِ عَلَى اللّهُ وَلَا الْعَذَابِ عَلَى اللّهُ وَلَا الْعَذَابِ عَلَى اللّهُ وَلَا الْعَلَمَ اللّهُ وَلَاكِنْ حَقّتَ كِلْمَهُ الْعَذَابِ عَلَى اللّهُ وَلَا الْمُولُولُ وَالْكُلُمَةُ الْوَلُولُ وَالْكُلُمَةُ الْعَلَمَةُ الْعَذَابِ عَلَى قُولُهُ تعالَى وَلَوْلُ وَالْكُلُمَةُ الْوَلُولُ وَالْكُلُمَةُ الْعَلَمَةُ عَلَيْهُ مَنَ المُولُ وَلَاكُمْةُ الْعَلَمَةُ الْجَمِعِ عَلَى وَلِهُ تعالَى : ﴿ لَأَمْلَانًا عَلَى الْمُولُولُ وَلِلْكُمْةُ وَلِهُ تعالَى : ﴿ لَأَمْلَانًا عَلَى الْمُولُولُ وَلِلْكُمْةُ وَلِهُ تعالَى : ﴿ لَأُمْلَانًا عَلَى الْمُولُولُ وَلَاكُمْهُ اللّهُ وَلِلْ وَلَاكُمْ اللّهُ وَلِلْ عَلَيْ الْمُولُ وَلَا عَلَالَ عَلَى الْمُولُولُ وَلَاكُمْ اللّهُ الْمُولُ وَلَا عَلَيْهُ وَلِلْمُ اللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ وَلَالْمُ اللّهُ وَلِهُ عَلَى الْمُؤْلِقُولُ وَلَا الْمُؤْلِقُولُ وَلَا الْمُؤْلِقُولُ وَلَا الْمُؤْلِقُولُ وَلَا الْمُؤْلِقُولُ وَلَا الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ وَلِي الْمُؤْلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ اللّه

جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ٱجْمَعِينَ ﴿ كَمَا دَلْتَ عَلَى ذَلْكَ آيَاتَ مَنَ كَتَابِ الله تعالى، كقوله تعالى في آخر سورة هود: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُغَنَّلِفِينَ ﴿ فَلَا يَزَالُونَ عَلَى اللَّهِ عَالَى فَي آخر سورة هود: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُغَنَّلِفِينَ ﴿ فَاللَّهُ مَا أَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ٱجْمَعِينَ ﴿ وَقُولُه تعالى في السجدة: ﴿ وَلَوْ شِئْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَلهَا وَلَكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَا مَلاَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ٱجْمَعِينَ ﴿ وَقُولُه تعالى في أخريات صَ : ﴿ قَالَ فَٱلْحَقُ وَٱلْحَقَ وَالْحَقَ اللَّهُ وَلَوْلُ ﴿ فَي لَا مَلاَنَ جَهَنَّمَ مِنَ وَقُولُه تعالى في أخريات صَ : ﴿ قَالَ فَٱلْحَقُ وَٱلْحَقَ وَٱلْحَقَ وَالْحَقَ وَالَعَلَ فَعَلَى مَنْ مَعِلَى مَنْ مَعِلَى مَنْ مَعِلَى مَنْ مَعَالَى فَي أَخْرِيات صَ : ﴿ قَالَ فَالْحَقُ وَالْحَقَ وَالْحَقَ وَالْحَقَ وَالْحَقَ وَالْحَقَ وَالْمَقَلُ فَي السَعِدِةِ وَالْمَالِانَ وَمُعَنَ وَعَلَى مَنْ مَعْمَالَ وَالْمَالِانَ وَمُعْمَى مَنْ مَعْلَى مَنْ مَنْ مَنْ وَمُعْنَ وَمُعْنَ وَمُعْنَ وَعَلَى مَنْ مُعِلَى مُولِولُونَ الْمُعْلَى مُنْ مُولِهُ وَلَا عَلَى مَا الْقَلْ مُعْلَى مَنْ مَنْ مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَاعَلَى مَا عَلَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَالَا عَلَى مَا عَلَى مَالْمَالُونَ مَا عَلَى مَالِكُونُ مُنْ مَالِكُونُ وَلَا عَلَى مَالَاعُونَ وَلَا عَلَى مَالِكُونَ مُعْلَى مَالِكُونَ مُعْلَى مَالْمُ مَا عَلَى مَالِكُونَ مُعْلَى مِنْ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَالْمُ وَالْحَلَقُ مُعْلَى مُنْ مُعْلَى مُنْ مُعْلِعُونُ مُعْلَى م

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَىٰٓ ٱكْثَرِهِمْ ﴾
يدل على أن أكثر الناس من أهل جهنم، كما دلت على ذلك آيات
كثيرة، / كقوله تعالى: ﴿ وَلَكِكَنَّ أَكَّ أَلْنَاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَمَا ١٥١ أَكَثُرُهُ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَمَا ١٥١ أَكَثُرُهُ مُؤْمِنِينَ ﴿ وَلَقَدْ ضَلَ قَبْلَهُمْ أَكْثُرُهُم مُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ ضَلَ قَبْلَهُمْ أَكْثُرُهُم مُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ ضَلَ قَبْلَهُمْ أَكْثُرُهُم مُؤْمِنِينَ ﴿ وَلَقَدْ ضَلَ قَبْلَهُمْ أَكُثُرُهُم مُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ ضَلَ قَبْلَهُمْ أَكْثُرُهُم مُؤْمِنِينَ ﴿ وَلَكَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُؤْمِنِينَ ﴿ وَلَكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

وقد قدمنا الكلام على هذا في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُطِعَ أَكُثُرَ مَن فِ ٱلْأَرْضِ يُضِلُوكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ الآية.

وبينا بالسنَّة الصحيحة في أول سورة الحج: أن نصيب النار من الألف تسعة وتسعون وتسعمائة، وأن نصيب الجنة منها واحد.

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَقِهِمْ أَغْلَلًا فَهِى إِلَى الْأَذْقَانِ فَهُم مُّقْمَحُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَكَدًا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾.

الأغلال: جمع غل، وهو الذي يجمع الأيدي إلى الأعناق. والأذقان: جمع ذقن، وهو ملتقى اللحيين. والمقمح بصيغة اسم

المفعول هو الرافع رأسه. والسد بالفتح والضم: هو الحاجز الذي يسد طريق الوصول إلى ما وراءه.

وقوله: ﴿ فَأَغْشَيْنَهُمْ ﴾ أي: جعلنا على أبصارهم الغشاوة، وهي الغطاء الذي يكون على العين يمنعها من الإبصار، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عَشَنُوةً ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشَنُوةً ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشَنُوةً ﴾ وقوله الشاعر وهو الحارث بن خالد بن العاص:

هويتك إذ عيني عليها غشاوة فلما انجلت قطعت نفسي ألومها

والمراد بالآية الكريمة: أن هؤلاء الأشقياء الذين سبقت لهم ١٥٢ الشقاوة / في علم الله المذكورين في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ حَقَّ الْقَوْلُ عَلَىٰ الشقاوة / في علم الله المذكورين في عوله تعالى: ﴿ لَقَدْ حَقَّ الْقَوْلُ عَلَىٰ الله مَنْ الله عن الإيمان صرفاً عظيماً مانعاً من وصوله إليهم؛ لأن من جعل في عنقه غل، وصار الغل إلى ذقنه، حتى صار رأسه مرفوعاً لا يقدر أن يطأطئه، وجعل أمامه سد، وخلفه سد، وجعل على بصره الغشاوة لا حيلة له في التصرف، ولا في حلب نفع لنفسه، ولا في دفع ضر عنها، فالذين أشقاهم الله بهذه المثابة لا يصل إليهم خير.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية من كونه جل وعلا يصرف الأشقياء الذين سبقت لهم الشقاوة في علمه عن الحق ويحول بينهم وبينه جاء موضحاً في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُراً ﴾ وقوله تعالى: ﴿ خَتَمَ اللّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصُرِهِمْ غِشُوهٌ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ وَلَهُ هُوبُهُ وَأَضَلَهُ اللّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَقَلِيهِ وَقُوله تعالى: ﴿ وَقُوله تعالى : ﴿ وَمَن يُعْلَىٰ عَلَىٰ عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَقَلْهِ وَقُوله تعالى : ﴿ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَهُ يَجْعَلُ صَدْرَهُ ضَيّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَعَدُ فِي السَّمَاةِ ﴾ وقوله تعالى : ﴿ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلّهُ يَجْعَلُ صَدْرَهُ ضَيّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَعَدُ فِي السَّمَاةِ ﴾ وقوله تعالى : ﴿ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلّهِ يَجْعَلُ صَدْرَهُ ضَيّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَعَدُ فِي السَّمَاةِ ﴾ وقوله تعالى : ﴿ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلّهِ يَجْعَلُ صَدْرَهُ ضَيّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَعَدُ فِي السَّمَاةِ ﴾ وقوله تعالى : ﴿ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلّهِ اللّهُ فَكَلَ هَادِى لَهُ ﴿ وَقُولُهُ تعالَى : ﴿ وَمَن يُعَلِي اللّهُ فَكَلَا هَادُى لَهُ ﴿ فَولُهُ تعالَى : ﴿ وَمَالَى : ﴿ مَن يُعْلِلُ اللّهُ فَكَلَا هَادِى لَهُ وَلَا تعالَى : ﴿ وَمُنَادِمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ مُعَالِمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا عَلَا اللّهُ اللّهُ

﴿ وَمَن يُرِدِ اللَّهُ فِتَنْتَهُ فَلَن تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللَّهِ شَيْعًا أَوْلَتِهِكَ الَّذِينَ لَمَ يُرِدِ اللَّهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمُ لَكُمْ فِي الدُّنْيَا خِزَيُّ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابُ عَظِيمٌ اللهُ .

وقوله تعالى: ﴿ أُولَتَهِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِ مَ وَسَمْعِهِمْ وَأَوْلَتَهِكَ هُمُ الْغَدَفِلُونَ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ وَأَوْلَتَهِكَ هُمُ الْغَدَابُ مَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُواْ لَا يَبْعِمُونَ السَّمْعَ وَمَا يَا اللَّهِ مِنْ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ الَّذِينَ كَانَتْ أَعْيُنُهُمْ فِي غِطَلَهٍ عَن ذِكْرِى وَكَانُواْ لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴿ فَي وَلَا يَاتَ بِمثَلَ ذَلِكَ كَثَيْرَةً .

وقد قدمنا أن هذا الطبع والختم على القلوب، وكذلك الأغلال في الأعناق، والسد من بين أيديهم ومن خلفهم أن جميع تلك الموانع المانعة من الإيمان، ووصول الخير إلى القلوب أن الله إنما جعلها عليهم بسبب مسارعتهم لتكذيب / الرسل، والتمادي على الكفر، ١٥٣ فعاقبهم الله على ذلك، بطمس البصائر، والختم على القلوب والطبع عليها، والغشاوة على الأبصار؛ لأن من شؤم السيئات أن الله جلّ وعلا يعاقب صاحبها عليها بتماديه على الشر، والحيلولة بينه وبين الخير، جزاه بذلك على كفره جزاء وفاقاً.

والآيات الدالة على ذلك كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ بَلَ طَبَعَ اللّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ ﴾ فالباء سببية، وفي الآية، تصريح منه تعالى أن سبب ذلك الطبع على قلوبهم هو كفرهم، وكقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنّهُمْ ءَامَنُواْ ثُمَّ كَفَرُواْ فَطْبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾ ومعلوم أن الفاء من حروف التعليل، أي: فطبع على قلوبهم بسبب كفرهم ذلك، وقوله تعالى: ﴿ فَلُمّا زَاغُوا أَزَاعَ اللّهُ قُلُوبِهُمْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْئِدَتُهُمْ وَالْمَاكُورُهُمْ فِي طُغَيْنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ وَقُوله تعالى: كَمَا لَمْ يُؤْمِنُواْ بِدِهِ أَوَّلَ مَن وقوله تعالى: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْئِدَتُهُمْ وَالْمَاكُورُهُمْ فِي طُغَيْنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ وَقُولُهُ تعالى وقوله تعالى : ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْئِدَتُهُمْ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ فَعَلَى اللّهُ عَلَيْ وَقُولُهُ تَعْمَهُونَ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى اللّهُ وقولُه تعالى : ﴿ وَنُقَلِّبُ إِنْ وَقُولُهُ تَعَالَى اللّهُ عَلَيْ وَعُولُهُ عَلَيْ وَعُولُهُ وَقُولُهُ تعالَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وقولُه تعالى : ﴿ وَنُقَلِّبُ إِنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُوبُولُهُ اللّهُ اللّهُ وقولُه تعالى : ﴿ وَنُقَلِّبُ إِنْ اللّهُ عَلَيْكُ وقولُهُ تعالَى اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ وَلَوْلَهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَوْلُهُ اللّهُ وَلَوْلُهُ اللّهُ عَلَيْكُ وَمُ اللّهُ وَلَوْلُهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ وَمِنُونُ اللّهُ وَقُولُهُ تعالَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ وَلَا مُنْ اللّهُ وَلَوْلُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُوبُ وَلَوْلُهُ عَلَيْ وَلَوْلُهُ اللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُوبُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا عَلَالَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَلَوْلُهُ اللّهُ ال

﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ فَزَادَهُمُ أَللَهُ مَرَضًا ﴾ إلى غير ذلك من الآيات كما تقدم إيضاحه.

وقد دلت هذه الآيات على أن شؤم السيئات يجر صاحبه إلى التمادي في السيئات. ويفهم من مفهوم مخالفة ذلك أن فعل الخير يؤدي إلى التمادي في فعل الخير، وهو كذلك، كما قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ اَهْتَدَوْاْ زَادَهُمْ هُدًى وَءَانَنَهُمْ تَقُونَهُمْ آلِيَ وَوَله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اَهْتَدَوْاْ فِينَالَنَهُمْ سُبُلَناً ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يُؤْمِن بِاللّهِ يَهْدِ قَلْبَهُمْ اللّهِ اللّهِ يَهْدِ قَلْبَهُمْ اللّهِ عَلى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَل

واعلم أن قول من قال من أهل العلم: إن معنى قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَقِهِمْ أَغْلَلًا ﴾ أن المراد بذلك الأغلال التي يعذبون بها في الآخرة، كقوله تعالى: ﴿ إِذِ ٱلْأَغْلَلُ فِي الْعَنْقِهِمْ وَالسَّلَسِلُ يُستَحَبُونَ ﴿ فِي الْمَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُستَجَرُونَ ﴿ فِي الْمَعْلَمُ وَالسَّلَسِلُ يُستَحَبُونَ ﴿ فِي الْمَعْلِمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُستَجَرُونَ ﴿ فَي الْمَعْلَمُ مِعْلَمُ النَّالِ الْمَعْلَمُ وَمَا ذكر معه خلاف التحقيق، بل المراد بجعل الأغلال في أعناقهم وما ذكر معه في الآية هو صرفهم عن الإيمان والهدى في دار الدنيا، كما أوضحنا. على الموضعين، وقرأه الباقون بضم السين. ومعناهما واحد على في الموضعين، وقرأه الباقون بضم السين. ومعناهما واحد على الصواب. والعلم عند الله تعالى.

قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا لٰنُذِرُ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلذِّكَرَ وَخَشِى ٱلرَّحْمَنَ الرَّحْمَنَ
 بِٱلْغَيْبِ ﴾.

تقدم إيضاحه مع نظائره من الآيات في سورة فاطر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا نُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَخْشُونِ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ وَأَقَامُواْ السَّكَوْةَ ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْيِ ٱلْمَوْتَى وَنَكَتُبُ مَا قَدَّمُواْ وَءَاثَكُوهُمُّ وَكُلُ شَيْءٍ ٱحْصَلَيْنَهُ فِي إِمَامِ مُبِينٍ شَيْ .

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة أربعة أشياء:

الأول: أنه يحيي الموتى مؤكداً ذلك متكلماً عن نفسه بصيغة التعظيم.

الثاني: أنه يكتب ما قدموا في دار الدنيا.

الثالث: أنه يكتب آثارهم.

الرابع: أنه أحصى كل شيء في إمام مبين، أي: في كتاب بين واضح. وهذه الأشياء الأربعة جاءت موضحة في غير هذا الموضع.

أما الأول منها: وهو كونه يحيي الموتى بالبعث فقد جاء في آيات كثيرة من كتاب الله تعالى.

كقوله تعالى: ﴿ قُلُ بَكَ وَرَقِ لَنْبَعَثُنَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِى وَرَقِىٓ إِنَّهُمُ لَكَ تَقُولُهُ وَقُولُهُ عَالَى: ﴿ قُلْ إِى وَرَقِىٓ إِنَّهُمُ لَكَ يَتُعُثُ اللّهُ مَن يَمُوثُ لَكَ أَللّهُ مَن يَمُوثُ بَكَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًا ﴾ والآيات بمثل ذلك كثيرة.

/ وقد قدمنا بكثرة في سورة البقرة وسورة النحل في الكلام على ٦٥٥ براهين البعث وقدمنا الإحالة على ذلك مراراً.

وأما الثاني منها: وهو كونه يكتب ما قدموا في دار الدنيا فقد جاء في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجُوْنِهُمْ بَالْحَقِّ إِنَّا وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكُنْبُونَ ﴿ وَوله تعالى: ﴿ هَلَاَ كَنَبُنَا يَنَطِقُ عَلَيْنُكُم بِاللَّحَقِّ إِنَّا فَلَا نَسْتَنْسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ وَوله تعالى: ﴿ وَكُلَّ إِنْسَنِ ٱلْزَمْنَهُ كُناً نَسْتَنْسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ وَوله تعالى: ﴿ وَكُلَّ إِنْسَنِ ٱلْزَمْنَهُ

طَهَهِرَوُ فِي عُنُقِهِ مَ فَخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَكُمَةِ كِتَبَا يَلْقَنَهُ مَنشُورًا ﴿ اَقْرَأَ كِنْبَكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴿ وَقُولِهِ تَعَالَى : ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِئْلَبُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيْلَنَنَا مَالِ هَذَا ٱلْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرةً مُشَفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيْلَنَا مَالِ هَذَا ٱلْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرةً وَلَا كَبِيرةً إِلَّا اللّهُ لَا يَعْدَلُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبً إِلَّا اللّهُ لَكُنّهِ رَقِيبً عَيْدًا إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبً عَيْدًا اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وقد قدمنا بعض الكلام على هذا في سورة الكهف.

وأما الثالث منها: وهو كونهم تكتب آثارهم فقد ذكر في بعض الآيات أيضاً.

واعلم أن قوله: (وآثارهم) فيه وجهان من التفسير معروفان عند العلماء.

الأول منهما: أن معنى ما قدموا ما باشروا فعله في حياتهم، وأن معنى آثارهم: هو ما سنوه في الإسلام من سنّة حسنة أو سيئة، فهو من آثارهم التي يعمل بها بعدهم.

أما على القول الأول فالله جلَّ وعلا قد نص على أنهم يحملون على أنهم يحملون أوزار / من أضلوهم، وسنَّوا لهم السنن السيئة، كما في قوله تعالى: ﴿ لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمَ اللهِ اللهِ اللهِ عَالَى: ﴿ وَلَيَحْمِلُكِ أَنْقَالُهُمْ وَٱنْقَالًا مَّعَ ٱنْقَالِهِمْ ﴾.

وقد أوضحنا ذلك في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى:

﴿ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ الآية. وذكرنا حديث جرير، وأبي هريرة في صحيح مسلم في إيضاح ذلك.

ومن الآيات الدالة على مؤاخذة الإنسان بما عمل به بعده مما سنّه من هدى أو ضلالة قوله تعالى: ﴿ يُنَبُّوُ الْإِنسَانُ يَوْمَ نِهِ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَرَ شَ ﴾ بناء على أن المعنى: بما قدم مباشراً له، وأخر مما عمل به بعده مما سنّه من هدى أو ضلال، وقوله تعالى: ﴿ عَلِمَتَ نَفْسُ مَا قَدَّمَتَ وَأَخَرَتَ فَا لَيْ عَلَى القول بذلك.

وأما على التفسير الثاني: وهو أن معنى آثارهم خطاهم إلى المساجد ونحوها، فقد جاء بعض الآيات دالاً على ذلك المعنى كقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَقَطَعُونَ وَادِيًّا إِلَّا كُتِبَ لَمُتُمَّ ﴾ لأن ذلك يستلزم أن تكتب لهم خطاهم التي قطعوا بها الوادي في غزوهم.

وأما الرابع: وهو قوله تعالى: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ مُبِينِ شَيْ ﴿ فَكُلُ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ مُبِينِ شَيْ ﴾ فقد تدل عليه الآيات الدالة على الأمر الثاني، وهو كتابة جميع الأعمال التي قدموها بناء على أن المراد بذلك خصوص الأعمال.

وأما على فرض كونه عاماً فقد دلت عليه آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَاَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحْصَىٰ كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا شَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ مَّا فَرَطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ﴾ بناء على أن المراد بالكتاب اللوح المحفوظ، وهو أصح القولين. والعلم عند الله تعالى.

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ قَالُواْ مَاۤ أَنتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِّثْلُنَكَا وَمَاۤ أَنزَلَ ٱلرَّحْمَنُ ٢٥٧ مِن شَىۡءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا تَكْذِبُونَ ۞ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة بني إسرائيل في الكلام

على قوله تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُوٓا إِذْ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَى ٓ إِلَّا أَن قَالُوٓا أَبَعَثَ ٱلنَّهُ بَشَرًا رَّسُولًا ﴿ إِلَّا أَن قَالُوٓا أَبَعَثَ ٱللَّهُ بَشَرًا رَّسُولًا ﴿ إِلَّا أَن قَالُوٓا أَبَعَثَ اللّهُ بَشَرًا رَّسُولًا ﴾ .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة عن الكفار: ﴿ وَمَا أَنزَلَ ٱلرَّحْمَنُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا تَكْذِبُونَ ﴿ فَهُ اللَّهِ الكريمة عن الكفار: ﴿ وَمَا أَنزَلَ ٱلرَّحْمَنُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ اللَّهُ مَا فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنَهُما أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ ﴿ كُلَّمَا أَلْقِي فِيها فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنَهُما أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ ﴿ كُلَّمَا أَلْقَى فِيها فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنَهُما أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ فَي قَالَوا بَلَكُ مِن شَيْءٍ ﴾ الآية .

وقد بين تعالى أن الذين أنكروا إنزال الله الوحي كهؤلاء أنهم لم يقدروه حق قدره، أي: لم يعظموه حق عظمته، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَمَاقَدَرُواْ ٱللّهَ حَقَّ قَدّرِهِ إِذْ قَالُواْ مَا آَنْزَلَ ٱللّهُ عَلَىٰ بَشَرِمِّن شَيَّةٍ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ إِنَّا تَطَيَّرْنَا بِكُمْ لَهِن لَرْ تَنتَهُواْ لَنَرْجُمُنَّكُور وَلَيَمَسَّنَّكُم مِّنَاعَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ قَالُواْ طَكَيْرُكُم مَّعَكُمْ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُصِبُّهُمْ سَيِّتَةٌ يَظَيّرُواْ بِمُوسَىٰ وَمَن مَّعَثَّرَ ﴾ وذكرنا بعض الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ المَيْنَا بِكَوْرِمَن مَّعَكَ ﴾ الآية.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ أَتَّ بِعُواْ مَن لَّا يَسْتَكُكُورَ أَجْرًا ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له، وما يتعلق بها من الأحكام في مورة هود / في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَنقَوْرِ لَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مَا لًا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى

### \* قـولـه تعـالـى: ﴿ وَمَا لِى لَا أَعْبُدُ ٱلَّذِى فَطَرَفِى وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ شَ ﴾ .

قوله: (فطرني) معناه: خلقني وابتدعني، كما تقدم إيضاحه في أول سورة فاطر.

والمعنى: أي شيء ثبت لي يمنعني من أن أعبد الذي خلقني، وابتدعني، وأبرزني من العدم إلى الوجود، وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من أن الذي يخلق هو وحده الذي يستحق أن يعبد وحده جاء موضحاً في آيات كثيرة من كتاب الله.

وقد قدمنا إيضاح ذلك في سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ مَ اللَّهَ لَا يَعْلَقُونَ ﴾ وفي سورة الرعد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَمْ جَعَلُواْ بِلَّهِ شُرِّكًا مَ خَلَقُواْ كَخَلْقِهِ ﴾ الرعد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَمْ جَعَلُواْ بِلَّهِ شُرِّكًا مَ خَلَقُواْ كَخَلْقِهِ ﴾ الآية.

الاستفهام في قوله تعالى: أأتخذ: للإنكار، وهو مضمن معنى النفي، أي: لا أعبد من دون الله معبودات، إن أرادني الله بضر لا تقدر على دفعه عني، ولا تقدر أن تنقذني من كرب.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من عدم فائدة المعبودات من دون الله جاء موضحاً في آيات من كتاب الله تعالى، كقوله تعالى: ﴿ قُلُ أَفَرَءَ يَتُمُ مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللَّهُ بِضُرِّ هَلُ هُنَّ كَاشِفَتُ ضُرِّةٍ ۗ

109 أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةِ هَلَ / هُنَ مُعْسِكَتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسِّى ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكُ لُورَ اللَّهُ وَقُولُه تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلنَّيْنَ زَعَمْتُهُ مِّنِ دُونِهِ وَلَا يَمْلِكُونَ كَمْشُهُ الضَّرِ عَنكُمْ وَلَا يَحْوِيلًا ﴿ وَقُولُه تعالى: ﴿ قُلِ آدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن كَشْفَ ٱلشَّرِ عَنكُمْ وَلَا يَحْوِيلًا ﴿ وَقُولُه تعالى: ﴿ قُلِ آدْعُوا ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ ٱلسَّمَنُونِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ هَنُولُآءَ شُفَعَتُونَا عِندَ ٱللَّهِ قُلْ ٱتُنبَيْعُونَ ٱللَّهَ بِمَا لَا يَعْمَلُونَ عَلَى عَمَا يُشْرِكُونَ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْمَلُونَا عِندَ ٱللَّهِ قُلْ ٱتُنبَيْعُونَ اللَّهِ وقولُه يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَونَ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ شُبَّحَننَهُ وَتَعَلَى عَمَا يُشْرِكُونَ ﴿ وَلِي عَمْلَ اللَّهُ عَمَا يُشْرِكُونَ اللَّهِ وَقُولُهُ عَمَا يُشْرِكُونَ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِن الطَّالِمِينَ ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنْكَ إِذَا مِنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَمَا يُسْرَقَ فَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا يُشَرِّونَ وَلَا فَعَلْتَ فَإِنَّاكَ إِذَا مِن اللَّهُ عَمَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنْكَ إِذَا مِن اللَّهُ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنْكَ إِذَا مِنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْكَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمَالِمِينَ اللَّهُ وَلَا يَعْرَبُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمِلِهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُلْكَ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُلْسَالِهُ اللْكَ عَلَى اللْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ لَا تُغَنِّن عَنِّ شَفَاعَتُهُمْ شَكَعُهُمْ شَكَعُهُمْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

على لاحب لا يهتدى بمناره إذا سافه العود النباطي جرجرا

فقوله: لا يهتدى بمناره، أي: لا منار له أصلًا حتى يهتدى به، وقول الآخر:

لا تفزع الأرنب أهوالها ولا ترى الضب بها ينجحر أي: لا أرنب فيها حتى تفزعها أهوالها، ولا ضب فيها حتى ينجحر، أي: يتخذ جحراً.

وهذا المعنى هو المعروف عند المنطقيين بقولهم: السالبة لا تقتضي وجود الموضوع. كما تقدم إيضاحه.

قوله تعالىٰ: ﴿ يَحَسَّرَةً عَلَى ٱلْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِ مِن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ - يَسْتَهْزِءُونَ إِنَّا ﴾.
 كَانُواْ بِهِ - يَسْتَهْزِءُونَ إِنَّا إِنَّا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِ مِن رَّسُولٍ إِلَّا

٦٦٠ / بيَّن جلَّ وعلا أن العباد ما يأتيهم من رسول إلَّا كانوا به

يستهزؤون غير مكتفين بتكذيبه، بل جامعين معه الاستهزاء.

وقوله تعالى في هذه الآية: ﴿ مَا يَأْتِيهِ مِ مِّن رَّسُولٍ ﴾ نص صريح في تكذيب الأمم لجميع الرسل لما تقرر في الأصول من أن النكرة في سياق النفي إذا زيدت قبلها من، فهي نص صريح في عموم النفي، كما هو معروف في محله.

وهذا العموم الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة جاء موضحاً في آيات أخر، وجاء في بعض الآيات إخراج أمة واحدة عن حكم هذا العموم بمخصص متصل، وهو الاستثناء.

فمن الآيات الموضحة لهذا العموم قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ عَكَيْرُونَ ﴿ وَقُولُه تعالى : ﴿ وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا عَابَاءَنَا عَلَى ﴿ وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِن أَذِيرٍ اللَّا قَالَ مُتَرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا عَابَاءَنَا عَلَى اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَقُولُه تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِن نَبِي إِلَّا آخَذُنَاهُم بَغْنَةً وَهُمْ لَا نَبِي إِلَّا آخَذُنَاهُم بَغْنَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُنَ ۞ ﴾ .

وقد قدمنا الكلام على هذا في سورة قد أفلح المؤمنون في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تَثَرَّا كُلَّ مَاجَآءَ أُمَّةً رَّسُولُهُمَا كَذَّبُوهُ ﴾ الكلام على قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تَثَرًّا كُلَّ مَاجَآءَ أُمَّةً رَّسُولُهُمَا كَذَّبُوهُ ﴾ الآية.

وقدمنا طرفاً من الكلام عليه في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكَابِرَ مُجْرِمِيهَا﴾ الآية.

وأما الأمة التي أخرجت من هذا العموم فهي أمة يونس، والآية التي بينت ذلك هي قوله تعالى: ﴿ فَلَوْلَا كَانَتْ قَرْيَةٌ ءَامَنَتْ فَنَفَعَهَآ إِيمَنُهُآ إِلَا قَوْمَ يُونُسَ لَمَّآ ءَامَنُواْ كَشَفْنَاهُمْ إِلَى إِلَا قَوْمَ يُونُسَ لَمَّآ ءَامَنُواْ كَشَفْنَاهُمْ عَذَابَ ٱلْخِزْيِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَمَتَّعَنَاهُمْ إِلَى

والحسرة أشد الندامة. وهو منصوب على أنه منادى عامل في المجرور بعده، فأشبه المنادى المضاف.

والمعنى: يا حسرة على العباد تعالي واحضري فإن الاستهزاء بالرسل هو أعظم الموجبات لحضورك.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَءَايَةٌ لَمَّمُ ٱلأَرْضُ ٱلْمَيْتَةُ ﴾ إلى قوله:
 ﴿ أَفَلَا يَشْكُرُونَ ﴿ إِنَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

قد قدمنا أن إحياء الأرض المذكور في هذه الآية برهان قاطع على البعث في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ الشَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ ﴾ وفي سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِيّ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لَكُمْ مِنْهُ شَكِرُ فِيهِ تُسِيمُونَ ﴿ هُوَ الَّذِيّ الْنَزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لَكُمْ مِنْهُ شَكِرُ فِيهِ تُسِيمُونَ ﴾ الآية، وفي غير ذلك من المواضع، وأوضحنا في المواضع المذكورة بقية براهين البعث بعد الموت.

قوله تعالى: ﴿ وَءَايَةٌ لَمَّمْ أَنَا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ
 ٱلْمَشْحُونِ ۞ وَخَلَقْنَا لَهُم مِّن مِّثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ ۞ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِى سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُواْ مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًّا ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَأْتِيهِم مِّنْ ءَايَةٍ مِّنْ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَامُعْرِضِينَ ﴿ فَهُ مَا تَأْتِيهِم مِّنْ ءَايَةٍ مِّنْ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَامُعْرِضِينَ ﴿ فَهُ مَا يَأْتُهُمُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ا

/ ذم جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة الكفار بإعراضهم عن ٦٦٢ آيات الله.

وهذا المعنى الذي تضمنته هذه الآية جاء في آيات أخر من كتاب الله، كقوله تعالى في أول سورة الأنعام: ﴿ وَمَا تَأْيِهِم مِّنَ اَيَةٍ مِّنَ الله كَانُواْ عَنّها مُعْضِينَ ﴿ وَكَانِّي فَقَدَ كَذَبُواْ بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمُ ۖ الآية. الآيتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنّها مُعْضِينَ ﴾ فقد كَذَبُواْ بِالْحَقِ لَمَّا جَاءَهُمُ الآية. وقوله تعالى في آخر يوسف: ﴿ وَكَانِينَ مِّنْ اَيَةٍ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنّها مُعْرِضُونَ ﴿ وَكَانِينَ مِّنْ اَيَةٍ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنّها مُعْرِضُونَ ﴿ وَقُولُه تعالى : ﴿ اَقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَ الْقَمَرُ ﴿ وَإِنْ يَمَوُّا ءَايَةً يُعْرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرُ مُسْتَعِرُ ﴾ وقوله وقوله تعالى : ﴿ وَإِذَا ذَكْرُوا لَا يَذَكُرُونَ ﴿ وَإِذَا ذَلُواْ اَيَةً يَسَتَسْخِرُونَ ﴿ وَاصل الإعراضِ عنالى عنقه ما داً عنه .

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَسِلُونَ ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَسِلُونَ ﴾.

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة النفخة الأخيرة. والصور قرن من نور ينفخ فيه الملك نفخة البعث، وهي النفخة الأخيرة، وإذا نفخها قام جميع أهل القبور من قبورهم أحياء إلى الحساب والجزاء.

وقوله: ﴿ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ ﴾ جمع جدث بفتحتين، وهو القبر. وقوله: ينسلون، أي: يسرعون في المشي من القبور إلى المحشر، كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبِ

يُوفِضُونَ ﴿ فَهُ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ يَوْمَ تَشَقَّتُ ٱلْأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا ﴾ الآية، وكقوله تعالى: ﴿ يَخَرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ كَأَنَهُمْ جَرَادٌ مُنتَشِرٌ ﴿ مُهْطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاعِ ﴾ الآية، الآية. وقوله تعالى: ﴿ مُهْطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاعِ ﴾ مسرعين مادي أعناقهم على أشهر التفسيرين.

٦٦٣ ومن إطلاق نسل بمعنى أسرع. / قوله تعالى: ﴿ حَقَّ إِذَا فَيُحَتِّ يَأْجُوجُ وَمُأْجُوجُ وَهُم مِّن كُلِّ حَدَبٍ يَنسِلُونَ ﴿ وَقُولُ لَبَيد:

عسلان النئب أمسى قاربا بسرد الليل عليه فنسل

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أن أهل القبور يقومون أحياء عند النفخة الثانية جاء موضحاً في آيات كثيرة من كتاب الله تعالى، كقوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّمورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَا مَن كقوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّمونَ فَي السَّمَوَنِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَا مَن شَاءَ اللّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَّدَيْنَا مُحَّضُرُونَ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ إِن صَالَتُ إِلّا صَيْحَة وَحِدة وَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَّدَيْنَا مُحَّضُرُونَ ﴿ وهذه الصيحة هي النفخة الثانية، كقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَة بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ النفخة الثانية، كقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَة بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ النفخة الثانية. والساهرة: وَجِدةٌ ﴿ فَإِنَاهُم بِالسَاهِرَةِ ﴿ وَلَى اللهِ وَمنه قول أبي كبير الهذلي:

يرتدن ساهرة كأن جميمها وعميمها أسداف ليل مظلم

وقول الأشعث بن قيس:

وساهرة يضحي السراب مجللا لأقطارها قد حببتها متلثما

وكقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّمَا هِى زَجَّرَةٌ وَلِحِدَةٌ فَإِذَا هُمْ يَنظُرُونَ شَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَا لِهِ مَا نَقُومَ ٱلسَّمَاءُ وَٱلْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ۚ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعُوةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ

إِذَا أَنتُمْ تَغَرُّجُونَ ﴿ ﴾ وهذه الدعوة بالنفخة الثانية، وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَدْمُوكُمْ فَتَسْنُجِيبُوكَ مِحَمْدِهِ ﴾ الآية. إلى غير ذلك من الآيات.

\* قُوله تعالىٰ: ﴿ قَالُواْ يَنُوَيْلَنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَدِنَّا ۗ هَنَذَا مَا وَعَدَ الرَّحْنَنُ وَصَدَقَ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ قَالُوا اللَّهُ اللَّ

/ قد قدمنا الكلام عليه في سورة الروم في الكلام على قوله ٦٦٤ تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْمِلْمَ وَٱلْإِيمَانَ لَقَدْ لَبِثْتُمُ فِي كِنَابِ ٱللّهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْبَعْثِ فَهَاذَا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ ﴾ الآية .

قوله تعالىٰ: ﴿ ﴿ أَلَوْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَنَهِنِى ٓ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطُانِ ۚ إِنَّهُ لَكُوْ عَدُوُ مُبِينُ ﴿ وَأَنِ اَعْبُدُونِ هَنَا صِرَطُ الشَّيْطُانِ ۚ إِنَّهُ لَكُوْ هَذَا صِرَطُ اللهِ عَدُولُ مُبِينٌ ﴿ وَأَنِ اَعْبُدُونِ هَنَا صِرَطُ اللهِ مَسْتَقِيمٌ ﴿ إِنَّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

قد قدمنا الآيات الموضحة له بكثرة في سورة الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدًا ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدًا ﴿ وَأَوضِحنا فيه التفصيل بين النظم الوضعية، وفي سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ الْمَاكُ .

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُرْ حِبِلًا كَثِيرًا أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴿ وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُرْ حِبِلًا كَثِيرًا أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُو

قوله: جبلًا كثيراً؛ أي: خلقاً كثيراً، كقوله تعالى: ﴿ وَاتَقُوا اللَّذِي خَلَقَكُمْ وَالْجِلَّةَ الْأَوْلِينَ ﴿ وَاتَقُوا اللَّذِي اللَّهِ الكريمة من كون الشيطان أضل خلقاً كثيراً من بني آدم جاء مذكوراً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا يَكَمَعْشَرَ الْجِينِ قَدِ السَّتَكُمُرَتُم مِّنَ اللَّهِ الشياطين من إضلال السّياطين من إضلال

الإنس. وقد قال إبليس: لئن أخرتن إلى يوم القيامة لأحتنكن ذريته إلا قليلاً. وقد بين تعالى أن هذا الظن الذي ظنه بهم من أنه يضلهم جميعاً إلا القليل صدقه عليهم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ فَٱتَّبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ كَمَا تقدم إيضاحه.

وقرأ هذا الحرف نافع وعاصم: جبلاً بكسر الجيم والباء، محمد اللام، وقرأه ابن كثير وحمزة / والكسائي: جبلاً بضم الجيم، والباء وتخفيف اللام، وقرأه أبو عمرو وابن عامر: جبلاً بضم الجيم وتسكين الباء مع تخفيف اللام، وجميع القراءات بمعنى واحد، أي: خلقاً كثيراً.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَتُكَلِّمُنَا آيَدِيهِمْ وَتَشْهَدُ آرَجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞﴾.

ما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة من شهادة بعض جوارح الكفار عليهم يوم القيامة جاء موضحاً في غير هذا الموضع كقوله تعالى في سورة النور: ﴿ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْمٍ السِنَتُهُمَّ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَقُولُه تعالى: ﴿ حَتَى إِذَا مَا جَاءُوهَا شَهِدَ عَلَيْمِ مَ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَدُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ وقيد قدمنا الكلام شهدتُم عَلَيْنَا قَالُواْ اَنطَقَنَا اللهُ اللّهِ الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَكُنْنُونَ اللّهَ عَلَى هذا في سورة النساء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَكُنْنُونَ اللّهَ حَدِيثَا إِنَهُ .

وبينا هناك أن آية يس هذه توضح الجمع بين الآيات، كقوله تعالى عنهم: ﴿ ثُمَّ لَمْ تَكُن تَكُن عِنهم: ﴿ ثُمَّ لَمْ تَكُن فِئُهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللّهِ رَبِّنَا مَا كُنَا مُشْرِكِينَ ﴿ وَنحو ذلك من الآيات.

# \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن نُعَـمِّرُهُ نُنَكِّسُهُ فِي ٱلْخَلْقِ ٱفْلَا يَعْقِلُونَ ۞﴾.

قوله تعالى: ننكسه في الخلق، أي: نقلبه فيه، فنخلقه على عكس ما خلقناه من قبل، وذلك أنا خلقناه على ضعف في جسده، وخلو من عقل وعلم، ثم جعلناه يتزايد وينتقل من حال إلى حال، ويرتقي من درجة إلى درجة إلى أن يبلغ أشده، ويستكمل / قوته، ٦٦٦ ويعقل ويعلم ما له وما عليه، فإذا انتهى نكسناه في الخلق، فجعلناه يتناقص حتى يرجع في حال شبيهة بحال الصبي في ضعف جسده وقلة عقله وخلوه من العلم. وأصل معنى التنكيس: جعل أعلا الشيء أسفله.

وقد قدمنا الكلام على هذا في سورة النحل.

وقرأ هذا الحرف عاصم، وحمزة: ننكسه بضم النون الأولى، وفتح الثانية وتشديد الكاف المكسورة من التنكيس، وقرأه الباقون بفتح النون الأولى، وإسكان الثانية، وضم الكاف مخففة مضارع

نكسه المجرد. وهما بمعنى واحد. وقرأ نافع وابن ذكوان عن ابن عامر: أفلا تعقلون بتاء الخطاب، وقرأه الباقون: أفلا يعقلون بياء الغيبة.

#### \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا عَلَّمْنَاهُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ ۚ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الشعراء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَٱلشُّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاثِينَ ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاثِينَ ﴿ وَالشَّعَلَةِ اللهِ عَالَى .

\* قوله تعالىٰ: ﴿ لِيُمنذِرَ مَن كَانَ حَيَّا وَيَحِقَ ٱلْفَوْلُ عَلَى الْكَفِرِينَ ﴿ لِيُمنذِرَ مَن كَانَ حَيَّا وَيَحِقَ ٱلْفَوْلُ عَلَى الْكَفِرِينَ ﴿ لَيُمنذِرَ مَن كَانَ حَيَّا وَيَحِقَ ٱلْفَوْلُ عَلَى الْكَفِرِينَ ﴾.

77۷ / قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النمل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْتِمِعُ ٱلْمَوْتِيَ وَلَا شَيْمِعُ ٱلشَّمِعُ ٱلْمَوْتِيَ وَلَا شَيْمِعُ ٱلشَّمِعُ ٱللَّهَاءَ ﴾ الآية. وفي سورة فاطر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَخْيَاةُ وَلَا ٱلْأَمَوْتُ ﴾.

قوله تعالىٰ: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَا خَلَقْنَاهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا
 هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ إِنْ اللهِ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نُطَفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّيِينٌ ﴿ فَكَ الْإِنسَانَ مِن نُطَفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّيِينٌ ﴿ فَكَ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ ال

\* قوله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَةً ﴾ إلى قوله:
 ﴿ وَهُوَ ٱلْخَلَقُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ إِنَّهُ ﴾ .

قد بينا الآيات الموضحة له في سورة البقرة والنحل مع بيان براهين البعث. \* قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا آَمْرُهُۥ إِذَاۤ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُوكُ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُوكُ شِيكُ.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيءٍ إِذَا أَرَدْنَهُ أَن نَّقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴿ وبينا هناك أن الآيات المذكورة لا تنافي مذهب أهل السنَّة في إطلاق اسم الشيء على الموجود دون المعدوم، وقد قدمنا القراءتين وتوجيههما في قوله: (كن فيكون) هناك.





سُورة الصافات

بِنَا الْعَزَالَ حَرَالَ حَرَالُهُ عَلَى الْحَرَالُ عَرَالُهُ عَلَى الْحَرَالُ عَرَالُهُ عَلَى الْحَرَالُ عَرَالُهُ عَلَى الْحَرَالُ عَرَالُ عَرَالُ عَلَى الْحَرَالُ عَرَالُ عَلَى الْحَرَالُ عَرَالُ عَلَى الْحَرَالُ عَلَى الْحَرالُ عَرَالُ عَلَى الْحَرالُ الْحَالُ الْحَرالُ الْحَالُ الْحَرالُ الْحَرالُ الْحَرالُ الْحَرال

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَالصَّنَفَّاتِ صَفًا ۞ فَالرَّحِرَتِ نَحْرًا ۞ فَالرَّحِرَتِ نَحْرًا ۞ فَالنَّلِيَتِ ذَكْرًا ۞ إِنَّ إِلَىهَكُوْ لَوَحِدُ ۞ رَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشَارِقِ ۞ .

أكثر أهل العلم على أن المراد بالصافات هنا، والزاجرات، والتاليات: جماعات الملائكة. وقد جاء وصف الملائكة بأنهم صافون، وذلك في قوله تعالى عنهم: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الشّاَفُونَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحَنُ الشّافُونَ ﴾ ومعنى كونهم صافين: أن يكونوا صفوفاً متراصين بعضهم جنب بعض في طاعة الله تعالى من صلاة وغيرها. وقيل: لأنهم يصفون أجنحتهم في السماء ينتظرون أمر الله. ويؤيد القول الأول حديث حذيفة الذي قدمنا في أول سورة المائدة في صحيح مسلم: وهو قوله ﷺ: «فضلنا على الناس بثلاث: جعلت صفوفنا تربتها طهوراً إذا لم نجد الماء» وهو دليل صحيح على أن الملائكة ميصفون كصفون كصفوف المصلين في صلاتهم. وقد جاء في بعض الآيات يصفون كوله تعالى: ﴿ فَالْمُلْقِينَةِ ذِكُرًا ﴿ عَلَى الْأَنْبِياء؛ لأَجِلُ الإِعذار والإِنذار به كقوله تعالى: ﴿ فَالْمُلْقِينَةِ ذِكُرًا ﴿ فَالْمُلْقِياتِ ذَكُراً ؟ لأَنْ الذكر الذي تتلوه تلقيه إلى ذكراً كقوله هنا: فالتاليات ذكراً؛ لأن الذكر الذي تتلوه تلقيه إلى

الأنبياء كما كان جبريل ينزل بالوحي على نبينا وغيره من الأنبياء صلوات الله وسلامه على الجميع. وقوله: عذراً أو نذراً، أي: لأجل الإعذار والإنذار، أي: بذلك الذكر الذي تتلوه وتلقيه. والإعذار: ٢٧٢ قطع العذر بالتبليغ. / والإنذار قد قدمنا إيضاحه وبينا أنواعه في أول سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿المّصَ ۞ كِنَابُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُنُ فِي صَدِرِكَ حَرَبُ مِنْهُ لِلْنَذِرَ بِهِ وَذِكْرَىٰ لِلمُؤْمِنِينَ ۞ .

وقوله في هذه الآية: ﴿ فَٱلرَّاجِرَتِ نَحْرًا ۞ ﴾ الملائكة تزجر السحاب، وقيل: تزجر الخلائق عن معاصي الله بالذكر الذي تتلوه، وتلقيه إلى الأنبياء.

وممن قال بأن الصافات والزاجرات والتاليات في أول هذه السورة الكريمة هي جماعات الملائكة: ابن عباس، وابن مسعود، وعكرمة، وسعيد بن جبير، ومجاهد وقتادة. كما قاله القرطبي وابن كثير وغيره ممن قال به: مسروقاً والسدي، والربيع بن أنس. وقد قدمنا أنه قول أكثر أهل العلم.

وقال بعض أهل العلم: الصافات في الآية الطير تصف أجنحتها في الهواء، واستأنس لذلك بقوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا إِلَى الطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَلَقَاتٍ وَيَقْبِضَنَّ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا الرَّمْنَ ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكَرَ أَنَّ اللّهَ يُسَبِّحُ لَهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالطَّيْرُ صَلَقَاتٍ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلانَهُ وَتَسْبِيحَهُ ﴾ الآية.

وقال بعض العلماء: المراد بالصافات جماعات المسلمين يصفون في غزوهم عند لقاء العدو، يصفون في غزوهم عند لقاء العدو، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ مَفَّا كَأَنَّهُ مَ بُنْيَانٌ مَّرْصُوصٌ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ مَفَّا كَأَنَّهُ مَ بُنْيَانٌ مَّرْصُوصٌ إِنَّ اللهَ يُحِبُ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ مَفَّا كَأَنَّهُ مَ بُنْيَانٌ مَرَّصُوصٌ إِنَّ اللهَ يَحِبُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

وقال بعض العلماء أيضاً: المراد بالزاجرات زجراً، والتاليات ذكراً: جماعات العلماء العاملين يلقون آيات الله على الناس، ويزجرون عن معاصي الله بآياته، ومواعظه التي أنزلها على رسله.

وقال بعضهم: المراد بالزاجرات زجراً: جماعات الغزاة يزجرون الخيل، /لتسرع إلى الأعداء. والقول الأول أظهر وأكثر ٦٧٣ قائلاً.

وهذا البرهان القاطع الذي أقامه هنا على أنه هو الإله المعبود وحده أقامه على ذلك أيضاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في سورة البقرة: ﴿ وَإِلَاهُكُمْ إِلَهُ وَحِدُ لَا إِلَهَ إِلَا هُو الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴿ فَقَد البقرة : ﴿ وَإِلَاهُكُمْ إِلَهُ وَحِدُ لَا إِلَهَ إِلَا هُو الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴿ فَقَد أَقَام البرهان على ذلك بقوله بعده متصلاً به : ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلَفِ النَّيلِ وَالنَّهَارِ وَالفُلْكِ الَّتِي بَحْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسُ وَمَا أَنزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَا مِ فَأَخْيا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيها مِن كُلِ دَابَةِ وَتَصْرِيفِ الرَّيْحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا يَتَهِ لِقَوْمِ يَعْقَلُونَ ﴿ لَيْكُولُ اللَّهُ مَن السَّمَاءِ وَالشَّحَابِ الْمُسَخَرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا يَنتَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا يَنتَ إِلَقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ لَا يَنْ السَّمَاءِ وَالشَّحَابِ الْمُسَخَرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا يَنتَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا يَنتَ السَّمَاءِ وَالْمَاتِ الْمُسَخَوِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

وقال الزمخشري في تفسير هذه الآية الكريمة: فإن قلت: ما حكم الفاء إذا جاءت عاطفة في الصفات؟ قلت: إما أن تدل على

ترتب معانيها في الوجود، كقوله:

يا لهف زيابة للحارث الصلح فالغانم فالآئب

كأنه قيل: الذي صبح فغنم فآب، وإما على ترتبها في التفاوت من بعض الوجوه، كقولك: خذ الأفضل، فالأكمل، واعمل الأحسن فالأجمل، وإما على ترتب موصوفاتها في ذلك، كقوله: رحم الله المحلقين، فالمقصرين، فعلى هذه القوانين الثلاثة ينساق أمر الفاء العاطفة في الصفات.

٢٧٤ / فإن قلت: فعلى أي هذه القوانين هي فيما أنت بصدده؟

قلت: إن وحدت الموصوف كانت للدلالة على ترتب الصفات في التفاضل، وإن ثلثته فهي للدلالة على ترتب الموصوفات فيه.

بيان ذلك: أنك إذا أجريت هذه الأوصاف على الملائكة، وجعلتهم جامعين لها فعطفها بالفاء يفيد ترتباً لها في الفضل، إما أن يكون الفضل للصف، ثم للزجر، ثم للتلاوة، وإما على العكس، وكذلك إن أردت العلماء وقواد الغزاة. وإن أجريت الصفة الأولى على طوائف، والثانية والثالثة على أخر فقد أفادت ترتب الموصوفات في الفضل، أعني أن الطوائف الصافات ذوات فضل، والزاجرات أفضل، والتاليات أبهر فضلاً، أو على العكس، وكذلك إذا أردت بالصافات الطير، وبالزاجرات كل ما يزجر عن معصية، وبالتاليات كل بالصافات الطير، فإن الموصوفات مختلفة. انتهى كلام الزمخشري في الكشاف.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: كلام صاحب الكشاف هذا نقله عنه أبو حيان، والقرطبي وغيرهما، ولم يتعقبوه. والظاهر أنه كلام

لا تحقيق فيه. ويوضح ذلك اعتراف الزمخشري نفسه بأنه لا يدري ما ذكره: هل هو كذا، أو على العكس؟ وذلك صريح في أنه ليس على علم مما يقوله؛ لأن من جزم بشيء، ثم جوز فيه النقيضين دل ذلك على أنه ليس على علم مما جزم به.

والأظهر الذي لا يلزمه إشكال أن الترتيب بالفاء لمجرد الترتيب الذكري، والإتيان بأداة الترتيب لمجرد الترتيب الذكري فقط، دون إرادة ترتيب الصفات، أو الموصوفات أسلوب عربي معروف جاء في القرآن في مواضع، وهو كثير في كلام العرب.

ومن أمثلته في القرآن العظيم قوله تعالى: ﴿ فَلَا أَقْنَحُمَ ٱلْعَقَبَةُ ﴿ وَمَا آذَرَكَ / مَا ٱلْعَقَبَةُ ﴿ فَكُ رَقَبَةٍ ﴿ أَوْ إِطْعَنَدُ فِي يَوْمِ ذِى مَسْغَبَةٍ ﴿ يَكُو رَقِيَا أَوْ الْعَنْدُ فِي يَوْمِ ذِى مَسْغَبَةٍ ﴿ يَكُو كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ الآية ، فلا يخفى مقربَةٍ ﴿ وَاللَّهُ مَا أَلَهُ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ

وقد قدمنا الكلام على هذا في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ ٱلنَّكَاسُ ﴾ ومن أمثلة ذلك في كلام العرب قوله:

إن من ساد ثم ساد أبوه ثم قد ساد قبل ذلك جده وقوله تعالى: في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَرَبُّ ٱلْمَشَارِقِ ۞ ﴾

لم يذكر في هذه الآية إلا المشارق وحدها، ولم يذكر فيها المغارب.

والجواب: أن قوله هنا: ولله المشرق والمغرب المراد به جنس المشرق والمغرب، فهو صادق بكل مشرق من مشارق الشمس التي هي ثلاثمائة وستون، وكل مغرب من مغاربها التي هي كذلك كما روي عن ابن عباس وغيره.

٦٧٦ / قال ابن جرير في تفسير هذه الآية الكريمة ما نصه: وإنما معنى ذلك: ولله المشرق الذي تشرق منه الشمس كل يوم، والمغرب الذي تغرب فيه كل يوم.

فتأويله إذا كان ذلك معناه: ولله ما بين قطري المشرق وقطري المغرب إذا كان شروق الشمس كل يوم من موضع منه لا تعود لشروقها منه إلى الحول الذي بعده، وكذلك غروبها. انتهى منه للفظه.

وقوله: ﴿ رَبُّ ٱلْمُثَرِقِيَّنِ وَرَبُّ ٱلْغَرِّبِيِّنِ ﴿ يَعْنِي مشرق الشتاء، ومشرق الصيف، ومغربهما كما عليه الجمهور، وقيل: مشرق الشمس والقمر ومغربهما.

وقوله: ﴿ بِرَبِّ الْمَشَرِقِ وَاللَّعَرَبِ ﴾ أي: مشارق الشمس ومغاربها كما تقدم. وقيل: مشارق الشمس والقمر والكواكب ومغاربها. والعلم عند الله تعالى.

# \* قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّا زَبَّنَّا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِزِينَةِ ٱلْكُورَكِ إِنَّ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَهُو اللَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النُّجُومَ لِنَهْ تَدُوا بِهَا ﴾ الآية. وقرأ هذا الحرف السبعة غير عاصم وحمزة، بإضافة زينة إلى الكواكب، أي: بلا تنوين في زينة، مع خفض الباء في الكواكب. وقرأه حمزة وحفص عن عاصم بتنوين زينة، وخفض الكواكب على أنه بدل من زينة، وقرأه أبو بكر عن عاصم: بزينة الكواكب بتنوين زينة، ونصب الكواكب، وأعرب أبو حيان الكواكب على قراءة النصب إعرابين.

/ أحدهما: أن الكواكب بدل من السماء في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا السَّمَآءَ ﴾.

والثاني: أنه مفعول به لزينة بناء على أنه مصدر منكر، كقوله تعالى: ﴿ أَوْ إِطْعَكُمُ فِي يَوْمِرِ ذِى مَسْغَبَةٍ ﴿ قَالَى اللَّايَةِ . 

700

والأظهر عندي: أنه مفعول فعل محذوف تقديره، أعني الكواكب على حد قوله في الخلاصة:

ويحذف الناصبها إن علما وقد يكون حذف ملتزما

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَحِفْظًا مِن كُلِّ شَيْطَانِ مَارِدِ ۞ ﴾ إلى قوله: ﴿ شِهَا بُ ثَاقِبُ ۞ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في الكلام على قوله تعالى:

﴿ وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ شَيْطُنِ رَجِيمٍ ۞ إِلَّا مَنِ ٱسْتَرَقَ ٱلسَّمْعَ ﴾ الآية في سورة الحجر.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ فَاسْتَفْنِهِمْ أَهُمْ أَشَدُ خَلْقًا أَم مَنْ خَلَقَنا ۚ إِنَّا خَلَقْنَا ۚ إِنَّا خَلَقْنَاهُم مِن طِينٍ لَازِبِ إِنْ ﴾.

ذكر في هذه الآية الكريمة برهانين من براهين البعث التي قدمنا أنها يكثر في القرآن الاستدلال بها على البعث.

الأول: هو المراد بقوله: ﴿ فَاسْتَفْنِهِمْ أَهُمْ أَشَدُ خُلَقًا أَم مَنْ خَلَقًا أَ مَنْ خَلَقًا أَ مَن لَان معنى فاستفتهم: استخبرهم. والأصل في معناه: اطلب منهم الفتوى: وهي الإخبار بالواقع فيما تسألهم عنه أهم أشد خلقاً، أي: أصعب إيجاداً واختراعاً، أم من خلقنا من المخلوقات التي هي أعظم وأكبر منهم؟ وهي ما تقدم ذكره من الملائكة المعبر عن جماعاتهم بالصافات، والـزاجـرات، والتـاليـات، والسمـاوات والأرض، بالصافات، والقمر، ومردة الشياطين، كما ذكر ذلك كله في قوله تعالى: ﴿ رَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشْرِقِ فَيَ إِنَّا زَبِّنَا السَّمَاءَ الدُّنيَا لَسَّمَاءَ الدُّنيَا وَيَعْلَا مِن كُلِ شَيْطُنِ مَارِدٍ فَيْ .

وجواب الاستفتاء المذكور الذي لا جواب له غيره هو أن يقال: من خلقت يا ربنا من الملائكة، ومردة الجن، والسماوات، والأرض، والمشارق، والمغارب، والكواكب، أشد خلقاً منا؛ لأنها مخلوقات عظام أكبر وأعظم منا، فيتضح بذلك البرهان القاطع على قدرته جلَّ وعلا على البعث بعد الموت؛ لأن من المعلوم بالضرورة أن من خلق الأعظم الأكبر كالسماوات والأرض، وما ذكر معهما قادر على أن يخلق الأصغر الأقل، كما قال تعالى: ﴿ لَخَلَقُ ٱلسَّمَنَوَتِ

وقد علمت أن وجه العبارة بمن التي هي للعالم في قوله تعالى: ﴿ أَم مَّنْ خَلَقْناً ﴾ عن السماوات والأرض والكواكب هو تغليب ما ذكر معها من العالم كالملائكة على غير العالم، وذلك أسلوب عربي معروف.

/وأما البرهان الثاني: فهو في قوله: ﴿إِنَّا خَلَقْنَهُم مِن طِينِ ٢٧٩ لَازِيمِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقد قدمنا الآيات الموضحة لهذين البرهانين وغيرهما من براهين البعث في سورة البقرة والنحل والحج وغير ذلك.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ مِن طِينٍ لَّارِبِ ﴾ اللازب: هو ما يلزق باليد مثلاً إذا لاقته وعبارات المفسرين فيه تدور حول ما ذكرنا. والعرب تطلق اللازب واللاتب واللازم بمعنى واحد، ومنه في اللازب قول على رضي الله عنه:

تعلــم فــإن الله زادك بسطــة وأخـلاق خيـر كلهـا لـك لازب وقول نابغة ذبيان:

ولا يحسبون الخير لا شر بعده ولا يحسبون الشر ضربة لازب فقوله: ضربة لازب؛ أي: شيئاً ملازماً لا يفارق، ومنه في اللاتب قوله:

فإن يك هذا من نبيذ شربته فإني من شرب النبيذ لتائب صداع وتوصيم العظام وفترة وغم مع الإشراق في الجوف لاتب

### \* قوله تعالىٰ: ﴿ بَكُلْ عَجِبْتَ وَيَسْخُرُونَ شَا﴾.

قرأ هذا الحرف عامة القراء السبعة غير حمزة والكسائي: عجبت بالتاء المفتوحة وهي تاء الخطاب المخاطب بها النبي على . وقرأ حمزة والكسائي: بل عجبت بضم التاء وهي تاء المتكلم، وهو الله جلَّ وعلا.

وقد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك أن القراءتين المختلفتين يحكم لهما بحكم الآيتين.

وبذلك تعلم أن هذه الآية الكريمة على قراءة حمزة والكسائي فيها إثبات العجب لله تعالى، فهي إذاً من آيات الصفات على هذه القراءة.

وقد أوضحنا طريق الحق التي هي مذهب السلف في آيات الصفات، وأحاديثها في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ثُرَّ ٱسۡتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ يَنُونَلْنَا هَاذَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ۞ هَاذَا يَوْمُ ٱلْفَصْلِ
 ٱلَذِى كُنتُم بِهِـ تُكَذِّبُونَ ۞ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الروم في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيمَانَ لَقَدْ لَبِثْتُدَّ فِي كِنَابِ ٱللّهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْبَعْثِ فَهَا لَهُ اللّهِ إِلَى يَوْمِ الْبَعْثِ اللّهِ اللّهِ .

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ ﴿ أَخْشُرُوا الَّذِينَ ظَامَوا وَأَزْوَلَجَهُمْ وَمَا كَانُوا ٢٨١ يَعْبُدُونُ إِنَّ مِن دُونِ اللَّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْمُحَدِيمِ ﴿ اللَّهِ مِن دُونِ اللَّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْمُحَدِيمِ ﴿ اللَّهِ مِن دُونِ اللَّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْمُحَدِيمِ ﴿ اللَّهِ مَا كَانُوا ٢٨١ مَنْ اللَّهِ مَا كَانُوا ٢٨١ مَنْ اللَّهُ مِن دُونِ اللَّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْمُحَدِيمِ ﴿ اللَّهِ مَا مَا لَكُ مِنْ اللَّهِ مَا مَا كَانُوا ٢٨١ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّلَّ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

المراد بالذين ظلموا الكفار كما يدل عليه قوله بعده: ﴿ وَمَا كَانُوا الْمَا لَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وقد قدمنا إطلاق الظلم على الشرك في آيات متعددة، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلشِّرِكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ شَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَٱلْكَنفِرُونَ هُمُ ٱلظَّلِلِمُونَ شَيْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنّكَ إِذَا مِّنَ ٱلظّلِمِينَ ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنّكَ إِذَا مِّنَ ٱلظّلِمِينَ ﴾.

وقد ثبت في صحيح البخاري عن النبي ﷺ أنه فسر الظلم بالشرك في قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ وَأَزْوَنِهَهُمْ ﴾ جمهور أهل العلم منهم: عمر، وابن عباس على أن المراد به أشباههم ونظراؤهم، فعابد الوثن مع عابد الوثن، والسارق مع السارق، والزاني مع الزاني، واليهودي مع اليهودي، والنصراني مع النصراني، وهكذا. وإطلاق الأزواج على الأصناف مشهور في القرآن، وفي كلام العرب، كقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِى خَلَقَ الْأَزْوَجَ كُلَّهَا ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ الَّذِى خَلَقَ الْأَزْوَجَ كُلَّهَا ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ الَّذِى خَلَقَ الْأَزْوَجَ كُلَّهَا ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ الَّذِى خَلَقَ الْأَزْوَجَ كُلَّهَا ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ الَّذِى خَلَقَ الْأَزْوَجَ كُلَّهَا ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّوْ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ ا

فقوله تعالى: ﴿ المَّامُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَجَهُمْ ﴾ أي: اجمعوا الظالمين وأشباههم ونظراءهم فاهدوهم إلى النار ليدخلها جميعهم. وبذلك تعلم أن قول من قال: المراد بأزواجهم نساؤهم اللاتي على دينهم خلاف الصواب.

وقوله / تعالى: ﴿ وَمَا كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴿ مِن دُونِ اللّهِ ﴾ أي: احشروا مع الكفار الشركاء التي كانوا يعبدونها من دون الله ليدخل العابدون والمعبودات جميعاً النار، كما أوضح ذلك بقوله تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونِ مِن دُونِ اللّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونِ ﴿ إِنَّكُمْ مَا وَرَدُوهِ مَا وَرَدُوهِ مَا وَرَدُوهَا وَكُلُّ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ وَقد بين تعالى أن هَدُولُا ءَ الله مَن الأنبياء، والملائكة، والصالحين الذين عبدوا من دون الله من الأنبياء، والملائكة، والصالحين كعيسى وعزير خارجون عن هذا، وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِنَّا ٱلْحُسُنَى أَوْلَا عِلَهُ مَنْ الْمُعْدُونَ ﴿ إِلَى قوله: ﴿ هَلَنَا

وقوله تعالى: ﴿ أُوْلَيَكِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيَّهُمْ أَقْرَبُ وَنَرْجُونَ رَحْمَتَهُمْ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُمْ ﴾ الآية .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَاهَدُوهُمْ ﴾ من الهدى العام، أي: دلوهم وأرشدوهم إلى صراط الجحيم، أي: طريق النار ليسلكوها إليها. والضمير في قوله تعالى: (فاهدوهم) راجع إلى الثلاثة؛ أعني الذين ظلموا، وأزواجهم، وما كانوا يعبدون من دون الله.

وقد دلت هذه الآية الكريمة أن الهدى يستعمل في الإرشاد والدلالة على الشر، ونظير ذلك في القرآن قوله: ﴿ كُنِبَ عَلَيْهِ أَنَّهُ مَن تَوَلّاهُ فَأَنَّهُ يُضِلَّهُ وَيَهْدِيهِ إِلَى عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ اللَّهِ كَانَ للشر أَئمة يؤتم بهم فيه كقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَهُمْ أَبِمَةُ يَكْمُونَ إِلَى النَّارِ ﴾ الآية.

/ \* قوله تعالى: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَّسْعُولُونَ ۞ مَا لَكُمْ لَا ١٨٣ لَنَاصَرُونَ ۞ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الأعراف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَلَنَسْعَلَنَّ اللَّذِينَ أَرْسِلَ إِلْيَهِمْ وَلَنَسْعَلَنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ فَلَا يُسْعَلُ مَن الآيات في نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُسْعَلُ عَن وَلَا يُسْعَلُ عَن وَلَا يُسْعَلُ عَن وَلَا يُسْعَلُ عَن ذَنْهِمِهِ الجمع بين الآيات في نحو قوله تعالى: ﴿ فَوَمَهِذِ لَا يُسْعَلُ عَن ذَنْهِمِهِ إِنسُ وَلَا جَانَ اللهُ عَمَا كَانُوا عَمَا عَمِوا عَمَا عَمَا كَانُوا عَلَا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَلَيْ عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا عَمَا عَوْلِهُ عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا عَالَ عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا عَلَا عَلَا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَمَا كَانُوا عَالَ عَمَا كَانُوا عَمَا عَلَى عَمَا كَانُوا عَمَا عَلَا عَمَا عَالَ عَمَا كَانُوا عَمَا عَانِهُ عَلَى عَمَا كَانُوا عَمَا عَالَى عَمَا كَانُوا عَمَا عَلَا عَمَا عَلَا عَمَا عَلَا عَمَا عَلَى عَمَا كَانُوا عَمَا عَلَا عَمَا عَلَى عَمَا عَلَا عَمَا عَا عَمَا عَلَا عَمَا عَلَا عَمَا عَلَا عَمَا عَلَا عَمَا عَلَا عَلَا عَمَا عَلَا عَمَ

يَعْمَلُونَ ﷺ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ فَلَنَسْعَلَنَّ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمْ ﴾ الآية. وقوله هنا: ﴿ وَقِفُوهُمُ إِنَّهُم مَّسْتُولُونَ ۞ .

# \* قوله تعالى : ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَآءَلُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ ١٠٠٠ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له مع التعرض لإزالة إشكالين في بعض الآيات المتعلقة بذلك في سورة قد أفلح المؤمنون في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَلاَ أَنْسَابَ يَيْنَهُمْ يَوْمَبِذِ وَلاَ يَتَسَآءَلُونَ فَي .

قد قدمنا الآيات المبينة للمراد بالقول الذي حق عليهم في سورة يس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ حَقَّ اَلْقَوْلُ عَلَىٰ اَكْرَهِمْ ﴾ الآية. وما ذكره جلَّ وعلا عنهم من أنهم قالوا: إنه لما حق عليهم القول الذي هو: ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ فَكَانُوا عَلَيْنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ فَكَانُوا عَلَيْنَ أَعُولًا عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ اللَّهُ فَكَانُوا عَلَيْمُ اللَّهُ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ اللَّهُ فَكَانُوا عَلَيْنَ أَعُولًا عَلَيْهُم عَلَيْهُم اللَّهُ وَلَا الموضع، كقوله تعالى في سورة مثله ذكره تعالى في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في سورة القصص: ﴿ قَالَ اللَّهِ مَ عَلَيْهُم الْقَوْلُ رَبَّنَا هَالَاِينَ أَغُويَّنَا أَغُويَّنَا أَغُويَّنَا هُمُ كُمَا غَوَيَنَا ﴾ الآية. والإغواء الإضلال.

١٨٤ / \* قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِنَّهُمْ يَوْمَ إِذِ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ ﴾ .

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية أن الضالين والمضلين مشتركون في العذاب يوم القيامة، وبين في سورة الزخرف أن ذلك الاشتراك ليس بنافعهم شيئاً، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ ٱلْيُوْمَ إِذ ظُلَمَتُمُّ

وقد قدمنا الكلام على تخاصم أهل النار. وسيأتي إن شاء الله له زيادة إيضاح في سورة ص في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ذَالِكَ لَحَقُّ مَعَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّارِ ﴿ إِنَّ ذَالِكَ لَحَقُّ مَعَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّارِ ﴿ إِنَّ ذَالِكَ لَمَ عَلَى عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كَلَالِكَ نَفْعَلُ بِاللَّهُ جُرِمِينَ ﴿ إِنَّا كَلَالِكَ نَفْعَلُ بِاللَّهُ مِن ﴿ إِنَّا كَلَالِكَ نَفْعَلُ بِاللَّهُ مِن اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَا

بين جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن ذلك العذاب الذي فعله بهؤلاء المعذبين المذكورين في قوله تعالى: ﴿إِنَّا لَذَابِقُونَ ﴿ الله بهؤلاء المعذبين المذكورين في قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ يَوْمَ بِذِ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ الله أَن العذاب الأليم) وقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ يَوْمَ بِذِ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرَكُونَ ﴿ مَع أَنه يفعل مثله من التعذيب والتنكيل بالمجرمين. والمجرمون جمع مجرم، وهو مرتكب الجريمة، وهي الذنب الذي يستحق صاحبه عليه التنكيل الشديد، ثم بين العلة لذلك التعذيب؛ بأنها هي امتناعهم من كلمة التوحيد التي هي لا إله إلا الله إذا طلب منهم الأنبياء وأتباعهم أن يقولوا ذلك في دار الدنيا. فلفظة إن في قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ الله إِذَا قِيلَ هَي التعليل، كما تقرر ١٨٥ في الأصول في مسلك الإيماء والتنبيه.

وعليه فالمعنى: كذلك نفعل بالمجرمين؛ لأجل أنهم كانوا في

دار الدنيا إذا قيل لهم: ﴿ لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكُمْرُونَ ﴿ أَي: يَتَكَبِّرُونَ عَنْ قَبُولُهَا، ولا يرضون أن يكونوا أتباعاً للرسل.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة من كون ذلك هو سبب تعذيبهم بالنار دلت عليه آيات، كقوله تعالى مبيناً دخلوهم النار: ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ إِذَا دُعِى اللَّهُ وَحَدَمُ كَفَرْتُمْ وَإِن يُشْرَكُ بِدِ تُوْمِنُوا فَالنار: ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ إِذَا دُعِى اللَّهُ وَحَدَمُ كَفَرْتُمْ وَإِن يُشْرَكُ بِدِ تُوْمِنُوا فَالنار: ﴿ وَإِذَا ذُكِر اللَّهُ وَحَدَهُ الشَّمَازَتَ قُلُوبُ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ أَهل النار: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحَدَهُ الشَّمَازَتَ قُلُوبُ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ وَلِهَ الْمَارِينَ مِن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحَدَهُ الشَّمَازَتَ قُلُوبُ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَمُ اللَّهُ اللَّالَالَ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ ا

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَيَقُولُونَ أَبِنَّا لَتَارِكُواْ ءَالِهَتِنَا لِشَاعِرِ مَّجْنُونِ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الشعراء في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَٱلشُّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاؤُنَ ﴿ فَاللَّهُ عَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاؤُنَ ﴿ وَاللَّهُ عَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاؤُنَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَى الْعَلَّامِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل

\* قوله تعالىٰ: ﴿ لَا فِيهَا غَوْلٌ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴿ إِنَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّا اللَّهُ ال

قد قدمنا تفسيره مع ذكر الآيات على معناه في سورة المائدة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَآ أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِنَّمَا الْخَنَرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْسَابُ وَالْمَالِمَ وَبِينَا هنا كلام أهل العلم يجشُلُ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَنِ فَأَجْ يَنْبُوهُ لَعَلَّكُمُ تُعْلِحُونَ فَي وَبِينَا هنا كلام أهل العلم عين خمر الدنيا دون خمر الآخرة، وأن ذلك يشير إليه قوله تعالى: ﴿ وَسَقَنْهُمْ رَبُّهُمْ شَكَرابًا طَهُورًا إِنَهُ ﴾.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَعِندَهُمُ قَاصِرَاتُ ٱلطَّرْفِ عِينُ ﴿ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكُنُونُ إِنَّ اللَّهُ ﴾ .

ذكر جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة ثلاث صفات من صفات نساء أهل الجنة. الأولى: أنهن قاصرات الطرف، وهو العين، أي: عيونهن قاصرات على أزواجهن، لا ينظرن إلى غيرهم؛ لشدة اقتناعهن واكتفائهن بهم.

الثانية: أنهن عِين، والعِين جمع عيناء، وهي واسعة دار العين، وهي النجلاء.

الثالثة: أن ألوانهن بيض بياضاً مشرباً بصفرة؛ لأن ذلك هو لون بيض النعام الذي شبههن به، ومنه قول امرىء القيس في نحو ذلك: كبكر المقانات البياض بصفرة غذاها نمير الماء غير المحلل

لأن معنى قوله: كبكر المقانات البياض بصفرة أن لون المرأة المذكورة كلون البيضة المخالط بياضها بصفرة.وهذه الصفات الثلاث المذكورة هنا جاءت موضحة في غير هذا الموضع مع غيرها من صفاتهن الجميلة، فبين كونهن قاصرات الطرف على أزواجهن بقوله تعالى في ص : ﴿ وَعِندَهُم قَضِرَتُ الطَّرْفِ أَنْرَابُ شَ وَكُون المرأة قاصرة الطرف من صفاتها الجميلة، وذلك معروف في كلام العرب، ومنه قول امرىء القيس:

من القاصرات الطرف لو دب محمول من الذر فوق الأتب منها لأثرا

وذكر كونهن عينا في قوله تعالى فيهن: ﴿ وَحُورٌ عِينُ ﴿ وَحُورٌ عِينُ ﴿ وَحُورٌ عِينُ ﴿ وَخُورَ عِينُ ﴿ وَذَكَرَ صفاء / ألوانهن وبياضها في قوله تعالى: ﴿ كَأَمَّتُكِ ٱللَّوَّلُو ٱلْمَكْنُونِ ﴿ كَالَمَّنُولُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَمَا لَهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُؤْمُ الللْمُؤْمُ اللللْمُؤْمُ الللْمُؤْمُ الللْمُؤْمُ الللْمُؤْمُ الللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ الللْمُؤْمُ اللَّهُ الللْمُؤْمُ الللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ الللْمُؤْمُ الللِمُؤْمُ اللللْمُؤْمُ الللْمُؤْمُ الللْمُؤْمُ الللْمُؤْمُ اللللْمُؤْمُ ا

واعلم أن الله أثنى عليهن بنوعين من أنواع القصر:

أحدهما: أنهن قاصرات الطرف، والطرف العين، وهو

لا يجمع ولا يثنى؛ لأن أصله مصدر، ولم يأت في القرآن إلا مفرداً كقوله تعالى: ﴿ لَا يَرْتَدُّ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمُّ وَأَقْفِدَتُهُمُّ هَوَآءٌ ﴿ فَهَ اللهِ وقوله تعالى: ﴿ يَنظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِيً ﴾ ومعنى كونهن قاصرات الطرف هو ما قدمنا من أنهن لا ينظرن إلى غير أزواجهن بخلاف نساء الدنيا.

والثاني من نوعي القصر: كونهن مقصورات في خيامهن، لا يخرجن منها، كما قال تعالى لأزواج نبيه على: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَ ﴾ وذلك في قوله تعالى: ﴿ حُورٌ مَقصُورَتُ فِي اَلْخِيَامِ اللهِ ﴾ وكون المرأة مقصورة في بيتها لا تخرج منه من صفاتها الجميلة، وذلك معروف في كلام العرب، ومنه قوله:

من كان حرباً للنساء فإنني سلم لهنه فإذا عشرن دعونني وإذا عشرت دعوتهنه وإذا برزن لمحفل فقصارهن ملاحهنه

فقوله: قصارهن يعني المقصورات منهن في بيوتهن اللاتي لا يخرجن إلاَّ نادراً، كما أوضح ذلك كثير عزة في قوله:

وأنت التي حبب كل قصيرة إلي وما تدري بذاك القصائر عنيت قصيرات الحجال ولم أرد قصار الخطا شر النساء البحاتر

والحجال: جمع حجلة: وهي البيت الذي يزين للعروس. ٦٨٨ فمعنى قصيرات / الحجال: المقصورات في حجالهن. وذكر بعضهم أن رجلاً سمع آخر قال: لقد أجاد الأعشى في قوله:

غراء فرعاء مصقول عوارضها تمشي الهوينا كما يمشي الوجي الوحل كأن مشيتها من بيت جارتها مر السحابة لا ريث ولا عجل ليست كمن يكره الجيران طلعتها ولا تراها لسر الجار تختل

فقال له: قاتلك الله، تستحسن غير الحسن، هذه الموصوفة خراجة ولاجة، والخراجة الولاجة لا خير فيها، ولا ملاحة لها، فهلاً قال كما قال أبو قيس ابن الأسلت:

وتكسل عن جاراتها فيزرنها وتعتل من إتيانهن فتعذر \* قوله تعالىٰ: ﴿ أَذَالِكَ خَيْرٌ نُؤُلًا أَمْ شَجَرَةُ ٱلزَّقُومِ شَا﴾.

قد قدمنا إيضاحه بالقرآن في سورة الفرقان في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قُلُ أَذَالِكَ خَيْرٌ أَمْ جَنَّـةُ ٱلْخُـلْدِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهَا فِتْنَةً لِلظَّلِمِينَ ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهَا فِتْنَةً لِلظَّلِمِينَ ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهَا فِتْنَةً لِلظَّلِمِينَ ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهَا فِتْنَاةً لِلطَّلِمِينَ ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهَا فَا خَرْجُ فِي أَصْلِ ٱلْجَحِيمِ ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهَا فَا فَا خَرْجُ فِي أَصْلِ ٱلْجَحِيمِ ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهَا فَا فَا خَرْدُهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا ع

قد قدمنا إيضاحه في سورة بني إسرائيل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَمَلْنَا ٱلرُّءَيَا ٱلَّتِيَ أَرَيْنَكَ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ وَٱلشَّجَرَةَ ٱلْمَلْعُونَةَ فِ ٱلْقُرْءَانِّ﴾.

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا كِلُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ ۚ هُمُ ٦٨٩ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا ٱلْبُطُونَ ۚ هُمُ عَلَيْهَا الشَّوْبَا مِنْ حَمِيمٍ ﴿ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبَا مِنْ حَمِيمٍ ﴾ .

ما ذكره جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة من أن الكفار في النار يأكلون من شجرة الزقوم، فيملئون منها بطونهم، ويجمعون معها شوباً من حميم، أي: خلطاً من الماء البالغ غاية الحرارة جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في الواقعة: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الطَّالُونَ فَي غير هذا الموضع، كقوله تعالى في الواقعة: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الطَّالُونَ مَنْ اللَّهُ وَنَ عَلَيْهِ مِنَ اللَّهُ وَقَوْمٍ فَي فَالِمُونَ مِنْ فَشُرِيُونَ عَلَيْهِ مِنَ اللَّهُ وَقُوله: شرب الهيم، الهيم: جمع أَلْمَيم فَي الناقة مثلًا التي أصابها الهيام، وهو شدة العطش أهيم، وهيماء وهي الناقة مثلًا التي أصابها الهيام، وهو شدة العطش

بحيث لا يرويها كثرة شراب الماء، فهي تشرب كثيراً من الماء، ولا تزال مع ذلك في شدة العطش، ومنه قول غيلان ذي الرمة:

فأصبحت كالهيماء لا الماء مبرد صداها ولا يقضي عليها هيامها

وقوله تعالى في الواقعة: ﴿ فَشَرِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَمِيمِ ۚ فَسَرِبُونَ شُرْبَ الْمَعِيمِ الْمَخْلُوطِ الْمَعْدِ فَلَا الشوب، أي: الخلط من الحميم المخلوط لهم بشجرة الزقوم المذكور هنا في الصافات أنه شوب كثير من الحميم لا قليل.

وقال أبو عبد الله القرطبي في تفسير هذه الآية: ﴿ لَسُوَبًا مِّنَ حَمِيمٍ ﴿ لَسُوَبًا مِّنَ اللهُ عَلَى الشُوبِ والشُوبِ لغتان، كالفَقر والفُقر، والفتح أشهر. قال الفراء: شاب طعامه وشرابه إذا خلطهما بشيء يشوبهما شوباً وشيابة. انتهى منه.

قوله تعالى : ﴿ إِنَّهُمْ أَلْفَوْاْ ءَابَآءَ هُمْ ضَآلِينَ ﴿ فَهُمْ عَلَىٓ ءَاثَرِهِمْ
 يُهْرَعُونَ ﴿ إِنَّهُمْ أَلْفَوْاْ ءَابَآءَ هُمْ ضَآلِينَ ﴿ فَهُمْ عَلَىٓ ءَاثَرِهِمْ

ما دلت عليه هذه الآية الكريمة من أن الكفار الذين أرسل إليهم نبينا / على ألفوا آباءهم ضالين، أي: وجدوهم على الكفر، وعبادة الأوثان، فهم على آثارهم يهرعون، أي: يتبعونهم في ذلك الضلال والكفر مسرعين فيه، جاء موضحاً في غير هذا الموضع، كقوله تعالى عنهم: ﴿قَالُواْ بَلِّ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ﴾ وقوله عنهم: ﴿قَالُواْ جَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا هَيْ وَقِوله عنهم أَلُواْ حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا هَلَيْ وَقُوله عنهم أَلُواْ حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا هَلَيْ وَقُوله عنهم أَلُواْ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَقُوله عنهم في إنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا عَلَى أَمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاتَرِهِم مُقْتَدُونَ أَن تَصُدُونَا عَمَّا فَلَا يَعْتَدُونَ أَن تَصُدُّونَا عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآوُنَا ﴾ الآية. ورد الله عليهم في الآيات القرآنية معروف، كقوله تعالى: ﴿ أَوَلَوْ كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْعًا وَلَا معروف، كقوله تعالى: ﴿ أَوَلَوْ كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْعًا وَلَا

يَهْ تَدُونَ ﷺ وقوله: ﴿ أَوَلَوْ كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﷺ وَوَلِهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَالَالَالَالَالَالَالَالَاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَهُمْ عَلَىٰ ءَاتَٰرِهِمْ ﴾ أي: فهم على اتباعهم، والاقتداء بهم في الكفر والضلال، كما قال تعالى عنهم: ﴿ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاتَٰرِهِم مُقْتَدُونَ ﴿ وَإِنَّا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّال

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: يهرعون قد قدمنا في سورة هود أن معنى يهرعون: يسرعون ويهرولون، وأن منه قول مهلهل:

فجاءوا يهرعون وهم أسارى تقودهم على رغم الأنوف

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ ضَلَّ قَبْلُهُمْ أَكُثُرُ ٱلْأُوَّلِينَ ﴿ وَلَقَدْ ضَلَّ قَبْلُهُمْ أَكُثُرُ ٱلْأُوَّلِينَ ﴿ وَلَقَدْ ضَلَّ قَبْلُهُمْ أَكُثُرُ ٱلْأُوَّلِينَ ﴿ قَالَهُمْ أَكُثُمُ الْأُوَّلِينَ ﴿ قَالَهُمْ أَكُمُ مُ أَكُثُرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ قَالَهُمْ أَكُمُ مُ أَكُمُ مُ أَكُمُ مَا أَكُمُ مَا أَنْ أَلَا قُلِينَ ﴿ وَلَقَدْ ضَلَّ قَبْلُهُمْ أَكُمُ مُ أَكُمُ مُ أَكُمُ مُ أَكُمُ مُ أَكُمُ مُ أَكُمُ مِنْ أَنْ أَلَا قُلْمِينَ اللَّهِ فَي إِنْ اللَّهِ فَي إِنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَكُمُ مُ أَكُمُ مُ أَلَّا أَلَّا وَلِينَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّا مُنْ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّا أَلَّا لَكُولُونَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّا لَكُولُونَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّا أَلَّهُمْ أَلَّا لَا أَلَّا لَكُولُونَ اللَّهُ إِلَيْهَا اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَيْهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّا لَهُ إِلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَهُ إِلَّا لَكُولُونَا لَهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّ أَلَّا قُلْمُ إِنَّ اللَّهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّا قُلْمُ إِنْ إِنْ اللَّهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّهُمْ أَلَّا قُلْمُ إِلَيْ اللَّهُمُ أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا أَلَّهُمْ أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلّا لَهُ إِلَّا لَهُمْ أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَاللَّهُمُ أَلَّا لَا أَلَّا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَهُ إِلَّا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا أَلَّا أَلَّا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا أَلَّا لَا أَلَّا أَلَّا أَلّ

قد قدمنا الآيات التي بمعناه في سورة يس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَىٓ أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ ﴿ وَلَى سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُطِعِّ أَكْثَرُ مَن فِ ٱلْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَيِيلِ ٱللَّهِ ﴾ الآية.

 \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ نَادَطْنَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِيبُونَ ۞ وَلَقَدْ نَادَطْنِ أَلْعَظِيمِ ۞ وَكَقَدْنَا دُرِّيَتَهُ هُو ٱلْبَاقِينَ ۞ .

/ تقدم إيضاحه بالآيات القرآنية، وتفسيره في سورة الأنبياء في 191 الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَنُوحًا إِذْ نَادَىٰ مِن قَــَبُلُ فَاسَــَجَبِّــنَا لَهُ فَنَجَيَّنَكُهُ وَأَهْـلَهُ مِن اللَّهِ مَنْ اللَّهُ فَنَجَيِّنَكُهُ وَأَهْـلَهُ مِن اللَّهِ مَن اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

قوله تعالىٰ: ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعْبُدُونَ شَيْ أَبِفْكًا ءَالِهَ دُونَ اللهِ تُرِيدُونَ شَيْ ﴾.

قد قدمنا إيضاحه بالآيات القرآنية بكثرة في سورة مريم في

الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَاُذَكُرُ فِي ٱلْكِنَابِ إِبْرَهِيمَۚ اِنَّامُ كَانَ صِدِّيقَا نَبِيًّا ۞ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَتَأَبَّتِ لِمَ تَعْبُدُمَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْئًا ۞﴾ الآية .

 \* قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ إِنِّ ذَاهِبُ إِلَى رَبِّ سَيَهْدِينِ ﴿ وَقَالَ إِنِّ ذَاهِبُ إِلَى رَبِّ سَيَهْدِينِ ﴿ وَقَالَ إِنِّ ذَاهِبُ إِلَى رَبِّ سَيَهْدِينِ ﴿ وَقَالَ إِنَّ خَلِيمٍ ﴿ وَفَا لَكِي عَلَيمٍ اللَّهِ عَلَيمٍ اللَّهِ عَلَيمٍ اللَّهِ عَلَيمٍ ﴿ وَفَادَيْنَكُ بِذِيْحٍ عَظِيمٍ ﴿ إِنَّ هُ .

اعلم أولاً أن العلماء اختلفوا في هذا الغلام الذي أمر إبراهيم في المنام بذبحه، ومعلوم أن رؤيا الأنبياء وحي، ثم لما باشر عمل ذبحه امتثالاً للأمر فداه الله بذبح عظيم، هل هو إسماعيل أو إسحاق؟ وقد وعدنا في سورة الحجر بأنا نوضح ذلك بالقرآن في سورة الصافات، وهذا وقت إنجار الوعد.

اعلم وفقني الله وإياك أن القرآن العظيم قد دل في موضعين على أن الذبيح هو إسماعيل، لا إسحاق: أحدهما: في الصافات، والثاني: في هود.

البشارة الأولى شيء غير المبشر به في الثانية؛ لأنه لا يجوز حمل كتاب الله على أن معناه: فبشرناه بإسحاق، ثم بعد انتهاء قصة ذبحه يقول أيضاً: وبشرناه بإسحاق، فهو تكرار لا فائدة فيه ينزه عنه كلام الله. وهو واضح في أن الغلام المبشر به أولاً الذي فدي بالذبح العظيم هو إسماعيل، وأن البشارة بإسحق نص الله عليها مستقلة بعد ذلك.

وقد أوضحنا في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِيحًا مِّن ذَكِرٍ أَوْ أَنْنَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْمِينَا لَمُ حَيَوْةً طَيِّبَةً ﴾ الآية. أن المقرر في الأصول أن النص من كتاب الله وسنَّة رسوله ﷺ إذا احتمل التأسيس والتأكيد معاً وجب حمله على التأسيس، ولا يجوز حمله على التأكيد إلا لدليل يجب الرجوع إليه.

ومعلوم في اللغة العربية أن العطف يقتضي المغايرة، فآية الصافات هذه دليل واضح للمنصف على أن الذبيح إسماعيل لا إسحاق، ويستأنس لهذا بأن المواضع التي ذكر فيها إسحاق يقيناً عبر عنه في كلها بالعلم لا الحلم، وهذا الغلام الذبيح وصفه بالحلم لا العلم.

وأما الموضع الثاني الدال على ذلك الذي ذكرنا أنه في سورة هود فهو قوله تعالى: ﴿ وَامْرَاتُهُ قَايِمَةٌ فَضَحِكَتُ فَبَشَرْنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآءِ السَّحَقَ يَعْقُوبَ ﴿ وَامْرَاتُهُ قَايِمَةٌ فَضَحِكَتُ فَبَشَرْنَهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴿ وَأَنْ الله من الملائكة بشرتها بإسحاق، وأن إسحاق يلد يعقوب، فكيف / يعقل أن يؤمر إبراهيم بذبحه، وهو ٦٩٣ صغير، وهو عنده علم يقين بأنه يعيش حتى يلد يعقوب.

فهذه الآية أيضاً دليل واضح على ما ذكرنا، فلا ينبغي للمنصف

الخلاف في ذلك بعد دلالة هذه الأدلة القرآنية على ذلك. والعلم عند الله تعالى.

#### تنبيه

اعلم أن قصة الذبيح هذه تؤيد أحد القولين المشهورين عند أهل الأصول في حكمة التكليف، هل هي للامتثال فقط، أو هي مترددة بين الامتثال والابتلاء؛ لأنه بين في هذه الآية الكريمة أن حكمة تكليفه لإبراهيم بذبحه ولده ليست هي امتثاله ذلك بالفعل؛ لأنه لم يرد ذبحه كوناً وقدراً، وإنما حكمة تكليفه بذلك مجرد الابتلاء والاختبار، هل يصمم على امتثال ذلك أو لا؟ كما صرح بذلك قوله تعالى: ﴿إِنَ هَذَا لَمُنَ الْمُبَينُ اللهِ وَفَدَيْنَهُ بِذِبْجٍ عَظِيمٍ اللهِ فتبين بهذا أن التحقيق أن حكمة التكليف مترددة بين الامتثال، والابتلاء. وإلى الخلاف المذكور أشار في مراقي السعود بقوله:

للامتثال كلف الرقيب فموجب تمكنا مصيب أو بينه والابتلاترددا شرط تمكن عليه انفقدا

وقد أشار بقوله: فموجب تمكناً مصيب. وقوله: شرط تمكن عليه انفقدا. إلى أن شرط التمكن من الفعل في التكليف مبني على الخلاف المذكور، فمن قال: إن الحكمة في التكليف هي الامتثال فقط اشترط في التكليف التمكن من الفعل؛ لأنه لا امتثال إلا مع التمكن من الفعل؛ لأنه لا امتثال إلا مع التمكن من الفعل، ومن قال: إن الحكمة مترددة بين الامتثال والابتلاء لم يشترط التمكن من الفعل؛ لأن حكمة الابتلاء تتحقق مع عدم التمكن من الفعل كما لا يخفى.

79 ومن الفروع المبنية على هذا الخلاف أن / تعلم المرأة بالعادة المطردة أنها تحيض. بعد الظهر غداً من نهار رمضان، ثم حصل لها

الحيض بالفعل، فتصبح مفطرة قبل إتيان الحيض، فعلى أن حكمة التكليف الامتثال فقط، فلا كفارة عليها، ولها أن تفطر؛ لأنها عالمة بأنها لا تتمكن من الامتثال، وعلى أن الحكمة تارة تكون الامتثال، وتارة تكون الابتلاء، فإنها يجب عليها تبييت الصوم، ولا يجوز لها الإفطار إلا بعد مجيء الحيض بالفعل، وإن أفطرت قبله كفرت. وكذلك من أفطر لحمى تصيبه غداً، وقد علم ذلك بالعادة، فهو أيضاً ينبنى على الخلاف المذكور.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ مَا مُحْسِنُ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ عَمْمُ الْمُحْسِنُ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مُبِينُ شَا﴾.

قد قدمنا الكلام عليه في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى الظَّلِمِينَ شَيَّ ﴾ .

## \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ مَنْكَنَّا عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَكُرُونَ ﴿ فَلَقَدْ مَنْكَنَّا عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَكُرُونَ ﴿ فَلَهُ \* .

ذكر جلَّ وعلا منته عليهما في غير هذا الموضع، كقوله في طه: ﴿ قَالَ قَدَّالُوبِيتَ سُؤَلِكَ يَنمُوسَىٰ ﴿ وَلَقَدُ مَنَنَّا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرَىٰ ﴿ قَالَ قَدَّالُوبِيتَ سُؤُلِكَ يَنمُوسَىٰ ﴿ وَلَقَدُ مَنَنَّا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرَىٰ ﴿ فَا لَانَ مَن سُؤله الذي أوتيه إجابة دعوته في رسالة أخيه هارون معه، ومعلوم أن الرسالة من أعظم المنن.

\* قوله تعالى: ﴿ وَنَعَيْنَاهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ وَنَعَيْنَاهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ الْعَالِمِ اللَّهُ الْعَظِيمِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّ

قوله: (وقومهما) يعني بني إسرائيل.

والمعنى: أنه نجى موسى وهارون وقومهما من الكرب

العظيم، وهو ماكان يسومهم فرعون وقومه من العذاب، كذبح الذكور من أبنائهم، وإهانة الإناث، وكيفية إنجائه لهم مبينة في انفلاق البحر لهم حتى خاضوه سالمين، وإغراق فرعون وقومه وهم ينظرون.

الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَلَجَيْنَكُمْ وَأَغْرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ نَظُرُونَ ﴿ وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَلَجَيْنَكُمُ وَأَغْرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ نَظُرُونَ ﴿ وَقَدَمَنَا تَفْسِيرِ الْكربِ الْعَظْيمِ فِي سُورة الأنبياء في الكلام على قوله تعالى في قصة نوح: ﴿ فَأَسْ تَجَبِّنَا لَهُ فَنَجَيْنَكُهُ وَأَهْلَهُمُ الْكُلامِ على قوله تعالى في قصة نوح: ﴿ فَأَسْ تَجَبِّنَا لَهُ فَنَجَيْنَكُهُ وَأَهْلَهُمْ مِنَ ٱلْكَلامِ على قوله تعالى في قصة نوح: ﴿ فَأَسْ تَجَبِّنَا لَهُ فَنَجَيْنَكُهُ وَأَهْلَهُمْ مِنَ ٱلْكَلامِ مِنَ الْعَظِيمِ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ ا

## \* قوله تعالى: ﴿ وَنَصَرْنَنَهُمْ فَكَانُواْ هُمُ ٱلْغَلِينَ شَنَّ ﴾.

بيَّن جلَّ وعلا أنه نصر موسى وهارون وقومهما على فرعون، وجنوده، فكانوا هم الغالبين، أي: وفرعون وجنوده هم المغلوبون، وذلك بأن الله أهلكهم جميعاً بالغرق، وأنجى موسى وهارون وقومهما من ذلك الهلاك، وفي ذلك نصر عظيم لهم عليهم. وقد بين جلَّ وعلا ذلك في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿قَالَ سَنَشُدُ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُما سُلطَنا فَلا يَصِلُونَ إِلَيْكُما بِعَاينِينَا أَنتُما وَمَنِ التَّبَعَكُما الْغَلِبُونَ ﴿ الى غير ذلك من الآيات.

## \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَءَانَيْنَهُمَا ٱلْكِئْبَ ٱلْمُسْتَبِينَ شِيَّ ﴾.

الكتاب هو التوراة كما ذكره في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَالَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبَ فَلَا تَكُن فِي مِرْيَةٍ مِّن لِقَابِدِ وَجَعَلْنَهُ هُدًى لِبَيْ وَلَقَدْ ءَالَيْنَا مُوسَى ٱلْكِئَبَ تَمَامًا عَلَى ٱلَّذِي إِسْرَ عِلْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مُ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِئَبَ لَعَلَهُمْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَلْمُ الللْمُولِمُ اللَّهُ اللْمُولِمُ الللْمُولِمُ الللْمُولُولُو

يَهْنَدُونَ ﴿ إِنَّهُ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدَّ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ وَهَـُـرُونَ ٱلْفُرْقَانَ وَضِيَآهُ وَذِكْرًا لِلْمُنَّقِينَ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وقد قدمنا بعض الكلام على ذلك في سورة البقرة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ وَٱلْفُرْقَانَ ﴾ الآية.

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّكُو لَنَمُرُّونَ عَلَيْهِم مُّصْبِحِينٌ ﴿ وَإِلَّيْلً ٢٩٦ وَإِلَّيْلً ٢٩٦ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الحجر في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهَا لِبَسَبِيلِ مُّقِيمٍ ﴿ وَفِي سورة المائدة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي ٓ إِسْرَهِ يلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ عَلَى قَيْرِ نَقْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلأَرْضِ فَكَأَنَّما قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ وغير ذلك من المواضع.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينُ ﴿ لَلَهِ لَلْبِثَ فِي اللَّهِ مَا لَكُ وَلَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

تسبيح يونس هذا، عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام المذكور في الصافات جاء موضحاً في الأنبياء في قوله تعالى: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذَا هَبَ الصَافَاتِ جَاء موضحاً في الأنبياء في قوله تعالى: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذَا هَبَ مُغْمَضِبًا فَظُنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَن أَن لَا إِلَّه إِلَّا أَنتَ سُبْحَىٰ اَن لَا إِنِّهُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ اللَّهُ وَنَجَيْنُ لُهُ وَنَجَيْنُ مِنَ ٱلْغَرِّ وَكَذَلِك نُوجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ فِي ﴿ وَكَذَلِك نُوجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ فِي ﴿ .

وقد قدمنا تفسير هذه الآية وإيضاحها في سورة الأنبياء.

قوله تعالى : ﴿ فَامَنُواْ فَمَتَعْنَاهُمْ إِلَى حِينِ إِنْ ﴾ .

ما ذكره في هذه الآية الكريمة من إيمان قوم يونس، وأن الله

متعهم إلى حين ذكره أيضاً في سورة يونس في قوله تعالى: ﴿ فَلَوْلَا كَانَتْ قَرْيَةٌ ءَامَنَوُا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ كَانَتْ قَرْيَةٌ ءَامَنَوُا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْخِزْيِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَى حِينِ شَكَ ﴾.

\* قـولـه تعـالـى: ﴿ فَأَسْتَفْتِهِمْ أَلِرَبِكَ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ الْبَنُونَ شَيْ ﴾ . أَلْبَنُونَ شَيْ ﴾ .

79۷ / قد قدمنا الآيات الموضحة له بكثرة في سورة النحل في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ ٱلْبَنَاتِ سُبَّحَنَالُهُ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ ٱلْبَنَاتِ سُبَّحَنَالُهُ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ﴾. الله قوله تعالى: ﴿ سَآهَ مَا يَحَكُمُونَ ﴿ اللهِ عَالَى عَلَا اللهِ عَالَى عَلَا اللهِ عَالَى اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَا اللهِ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ عَالَى اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّاعُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَّا عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُول

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِن كَانُواْ لِيَقُولُونَ ۚ ۞ لَوْ أَنَّ عِندَنَا ذِكْرًا مِّنَ الْأُولِينِ ۗ هَوَلُهُ لَكُنَا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ۞ فَكَفَرُوا بِهِ ۚ فَسَوَّفَ يَعْلَمُونَ ۞ .

قد قدمنا الكلام على ما في معناه من الآيات في سورة الأنعام في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَوْ تَقُولُواْ لَوْ أَنَا ٱلْزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَابُ لَكُنَا ٓ أَهْدَىٰ مِنْهُمُ ۗ الآية.

 \* قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَمُمُ الْمَنْ وَرُونَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ .
 ٱلْمَنصُورُونَ ﴿ وَلِقَدْ مَنكَ الْمُكُمُ ٱلْعَلِبُونَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ .

هذه الآية الكريمة تدل على أن الرسل صلوات الله وسلامه عليهم وأتباعهم منصورون دائماً على الأعداء بالحجة والبيان، ومن أمر منهم بالجهاد منصور أيضاً بالسيف والسنان. والآيات الدالة على هذا كثيرة كقوله تعالى: ﴿كَتَبَ اللّهُ لَأَغْلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ إِنّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالّذِينَ ءَامَنُوا فِي ٱلْحَيَوةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ ﴿ وَوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعَالَى: ﴿ وَلَوْلُهُ تَعَالَى: اللّهُ وَلَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَعَالَى اللّهُ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ اللّهَ فَا لَا اللّهَ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا تَعْرَبُ اللّهُ وَلَوْلُهُ تَعَالَى اللّهُ وَلَا لَا تَعْرُبُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهَ اللّهُ وَلَا لَا لَهُ مُنْ اللّهُ وَلَا لَهُ لَكُونُوا لَا لَكُونُ اللّهُ وَلَوْلُهُ لَا لَاللّهُ اللّهُ لَا لَكُونُ اللّهُ اللّهُ لَا لَكُونُ اللّهُ لَوْلَهُ اللّهُ لَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا لَعْدَا لَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا لَعْلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ ال

﴿ فَأَوْجَنَ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهُلِكُنَّ ٱلظَّلِمِينَ ۞ وَلَشَكِنَنَّكُمُ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾.

وقد قدمنا إيضاح هذا بالآيات القرآنية في سورة آل عمران في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَكَأَيِّن مِّن نَّبِيِّ قَلَـتَلَ مَعَـهُ رِبِّيْتُونَ كَثِيرٌ ﴾ الآية. وسيأتي إن شاء الله زيادة إيضاح في آخر سورة المجادلة.

/ \* قوله تعالىٰ: ﴿ أَفَيِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ شَيْ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَنِهِمُ ٢٩٨ فَسَآءَ صَبَاحُ ٱلْمُنذَرِينَ شَيْ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة الرعد في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَعَجِلُونَكَ بِٱلسَّيِّئَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثُلَاتُ ﴾ وذكرنا بعض الكلام على ذلك في سورة يونس في الكلام على قوله تعالى: ﴿ أَثُمَّ إِذَا مَا وَقَعَ ءَامَنهُم بِهِ \* الآية، وفي غير ذلك من المواضع.

\* قوله تعالىٰ: ﴿ وَسَلَامُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَسَلَامُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ . أَلْعَلَمِينَ ﴿ وَسَلَامُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ .

ختم هذه السورة الكريمة بالسلام على عباده المرسلين، ولا شك أنهم من عباده الذين اصطفى، مع ثنائه على نفسه بقوله تعالى: ﴿ وَاَلْحَمَّدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلْمِينَ ﴿ فَلَ مَعلماً خلقه أن يثنوا عليه بذلك، وما ذكره هنا من حمده هذا الحمد العظيم، والسلام على رسله الكرام ذكره في غير هذا الموضع، كقوله تعالى في سورة النمل: ﴿ قُلِ اللّهَ مَلَ وَسَلَمُ عَلَى عِبَادِهِ اللّهِ مَا مَصَطَفَى ﴾ الآية. ويشبه ذلك قوله تعالى: ﴿ وَعَوَنِهُمْ فِيهَا سُلَمُ وَيَا لَهُمُ وَيَهَا سُلَمُ وَيَا اللّهُمُ وَيَهَا سُلَمُ وَيَا اللّهُمُ وَيَهَا سُلَمُ وَيَا اللّهُمُ وَيَهَا سُلَمُ وَيَا اللّهُمُ وَيَهَا اللّهُمُ وَيَهَا سُلَمُ وَيَا اللّهُمُ وَيَهَا سُلَمُ وَيَا اللّهُمُ وَيَا اللّهُمُ وَيَهَا سُلَمُ وَيَا اللّهُمُ وَيَهَا اللّهُمُ وَيَهَا سُلَمُ وَيَا فِي وَاللّهُ لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

انتهى الجزء السادس من هذا الكتاب المبارك ويليه إن شاء الله تعالى الجزء السابع، وأوله سورة صَ وصلَّى الله على سيِّدنا محمد وآله وصحبه وسلَّم

## فهرس الجزء السادس من كتاب «أضواء البيان»

| صفحة | الموضوع الموضوع                                                                                                |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣    | سورة النور                                                                                                     |
|      | قوله تعالى: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَجِيدٍ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلَّدُوا ﴾ والآيات التي |
| ٥    | تخصص عمومها، وفي البحث قول بعضهم بالتخصيص بالقياس                                                              |
|      | مسائل تتعلق بهذه الآية الكريمة: المسألة الأولى: دلت على رجم الزاني                                             |
|      | آيتان من كتاب الله إحداهما منسوخة التلاوة باقية الحكم، والثانية باقية                                          |
|      | التلاوة والحكم، وفي البحث الأدلة على نسخ تلاوة إحداهما مع بقاء                                                 |
| ٧    | حكمها مع ذكر لفظها المنسوخ                                                                                     |
| 11   | استنباط ابن حجر نسخ تلاوة آية الرجم هذه وعدم اتجاهه عندنا                                                      |
| 17   | بحث في نسخ بعض أحكام الآية دون بعضها                                                                           |
|      | الآية الباقية التلاوة والحكم الدالة على الرجم هي قوله تعالى: ﴿ أَلَرْ تَرَ إِلَى                               |
| 14   | ٱلَّذِيكَ أُوتُواْ نَصِيبُا مِنَ ٱلْكِتَابِ يُلْعَوْنَ إِلَىٰ كِنَابِ ٱللَّهِ ﴾، وإيضاح ذلك                    |
|      | فروع تتعلق بهذه المسألة: الأول: في أن الرجم لا يكون إلَّا على من                                               |
| ١٤   | أحصن مع تفسير الإحصان                                                                                          |
|      | الفرع الثاني: في الإجماع على الرجم بعد الإحصان وعدم الالتفات إلى                                               |
| ١٤   | من خالف فيه                                                                                                    |
|      | الفرع الثالث: في الإجماع على ثبوت الرجم بشهادة أربعة عدول على                                                  |
|      | الزنى الصريح وأدلة ذلك، وفي البحث أنه إن شهد بذلك ثلاثة حدوا حد                                                |
| ١٤   | القذف وإبطال القول بعدم حدهم                                                                                   |
| 10   | عدم قبول شهادة العبيد في الزني                                                                                 |

| ١٦ | اختصاص شهادة الزنى بالذكور وعدم قبول النساء فيها                                                                           |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | عدم قبول شهادة الكفار بالزنى على المسلمين والاختلاف في قبول                                                                |
| ۲۱ | شهادة الكافر على مثله ومناقشة الأدلة في ذلك                                                                                |
|    | الفرع الرابع: في اختلاف أهل العلم في اشتراط اتحاد المجلس لشهادة                                                            |
| ۱۹ | شهود الزنى ومناقشة أدلة الفريقين مع الترجيح لما يظهر رجحانه                                                                |
| 77 | تنبيه: يتضمن اشتراط مالك كون شهود الزنى شاهدين على فعل واحد .                                                              |
|    | مشهور مذهب مالك: وجوب تفرقة شهود الزني عند الأداء وأداء كل                                                                 |
|    | واحد شهادته من غير حضور الآخرين وفي البحث لفظ أداء الشهادة على                                                             |
|    | الزنى وأن النظر إلى عورة الزانيين يجوز لهم لأنه وسيلة لإقامة حد إن                                                         |
| 77 | كانوا أربعة                                                                                                                |
|    | يندب عند المالكية سؤال كل واحد من شهود الزني بانفراده عن كيفية                                                             |
|    | الزنى هل كانت المرأة وقت زناها على شقها الأيمن أو الأيسر أو قفاها،                                                         |
|    | وفي أي وقت وفي أي ناحية من نواحي البيت، فإن اختلفوا بطلت                                                                   |
| 74 | شهادتهم لتبین کذبهم                                                                                                        |
|    | يستأنس لما ذكرنا عن المالكية بما قدمنا من قصة سليمان وداود في                                                              |
| 74 | سورة الأنبياء                                                                                                              |
| 73 | كل ما يثبت به الرجم يثبت به الجلد                                                                                          |
|    | الفرع الخامس: في كلام أهل العلم فيما لو شهد عليه بالزني أربعة.                                                             |
|    | وقال اثنان منهم في موضع كذا أو وقت كذا. وقال الآخران في موضع                                                               |
|    | كذا أو وقت كذا غير موضع ووقت الآخرين، وفي البحث الكلام على                                                                 |
|    | شهادة اثنين أنه زنى بامرأة بيضاء وشهادة اثنين آخرين على أنه زنى بامرأة                                                     |
| ۲۳ | سوداء                                                                                                                      |
|    | كلام أهل العلم فيما لو شهد اثنان أنه زنى بها في زاوية من البيت وشهد                                                        |
|    | آخران أنه فعل بها ذلك في زاوية أخرى وتفاصيل أقوالهم في ذلك، وفي البحث اختلاف الشهود في الزمن وتفصيل ذلك، وترجيحنا لما يظهر |
|    | البحث الحبارف السهود في الرمز وتفصيل دلك) ويرجبحنا لما نظهر                                                                |

| 7 8 | رجحانه من ذلك                                                         |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
|     | الفرع السادس: في كلام أهل العلم فيما لو شهد اثنان أنه زنى بها في      |
|     | ثوب أبيض أو ثوب حز مثلاً وشهد آخران أنه فعل بها ذلك في ثوب            |
| 77  | أحمر أو ثوب كتان مثلًا، وترجيحنا لما يظهر رجحانه من ذلك               |
|     | الفرع السابع: في كلام أهل العلم فيما لو شهد اثنان أنه زنى بها مكرهة   |
|     | وشهد آخران على أنه فعل بها ذلك طائعة، وتفاصيل أقوالهم في حكم          |
| 22  | حد المرأة والرجل والشهود وترجيحنا لما يظهر رجحانه من ذلك              |
|     | الفرع الثامن: في كلام أهل العلم فيما لو شهد أربعة على امرأة بالزنى    |
|     | وشهد لها أربع نسوة أنها عذراء لم تزل بكارتها بمزيل. وفي البحث ما      |
|     | لو شهد أربعة على رجل بالزنى فثبت أنه مجبوب أو على امرأة به فثبت       |
| 44  | أنها رتقاء                                                            |
|     | المسألة الثانية: في الإِجماع على ثبوت الزنى بالإِقرار، وذكر أقوال أهل |
|     | العلم هل يشترط تكرر الإِقرار أربعاً أو لا، ومناقشة أدلة الفريقين،     |
| ۲۱  | واستظهارنا ما يظهر رجحانه                                             |
|     | فروع تتعلق بهذه المسألة: الأول: الظاهر اشتراط تصريح المقر بالزني      |
|     | تصريحاً ينفى كل احتمال ودليل ذلك. وفي البحث التعريض للزاني            |
| ٣0  | بالستر على نفسه واستغفار الله                                         |
|     | الفرع الثاني: في أقوال أهل العلم فيمن شهد عليه أربعة بالزنى وأقر      |
| 41  | بذلك على نفسه مرة واحدة أو أربع مرات ثم رجع عن إقراره                 |
|     | الفرع الثالث: في كلام أهل العلم فيمن أقر بزنى قديم أو شهدت عليه       |
| 77  | بينة بزنى قديم ومناقشة أدلتهم في ذلك                                  |
|     | الفرع الرابع: في حكم من أقر بأنه زنى بامرأة سماها فكذبته ومناقشة أدلة |
| ٣٧  | الفريقين وترجيحنا لما يظهر رجحانه من ذلك                              |
| ٤٠  | الفرع الخامس: في حكم إقرار المكره                                     |
|     | المسألة الثالثة: في كلام أهل العلم في حمل المرأة هل يثبت عليها به     |

| ٤١ | الزنى. ومناقشة أدلة الفريقين مع ترجيح ما يظهر رجحانه                  |
|----|-----------------------------------------------------------------------|
|    | فروع تتعلق بهذه المسألة: الأول: في ظهور الحمل بامرأة غريبة ليست       |
| ٤٤ | من أهل ذلك البلد إن ادعت أن حملها من زوج في بلدها                     |
| ٤٤ | الفرع الثاني: في حكم دعوى الحامل الإكراه على الزني                    |
|    | الفرع الثالث: في كلام بعض المالكية في حكم من تزوجت فأتت بولد          |
|    | لأربعة أشهر وقد ادعت أنها أحست ببلّل بين فخذيها قبل العقد وقد         |
| ٤٤ | وجدها زوجها عذراء                                                     |
|    | المسألة الرابعة: في أقوال أهل العلم في الزاني المحصن هل يجمع له       |
| ٤٥ | بين الجلد والرجم أو يرجم فقط مع مناقشة الأدلة وترجيح ما يظهر رجحانه . |
|    | فروع تتعلق بهذه المسألة: الأول: في حكم من ظن أنه بكر فجلد ثم          |
| ٥٣ | ظهر بعد الجلد أنه محصن                                                |
|    | الفرع الثاني: في أن الزانية لا ترجم حتى تضع حملها وتفطمه أو يوجد      |
| ٤٥ | من یکفله                                                              |
|    | الفرع الثالث: في كلام العلماء في المرجوم هل يحفر له، أو لا؟           |
| ٤٥ | ومناقشة ادلتهم وترجيح ما يظهر رجحانه                                  |
|    | الفرع الرابع: في أقوال أهل العلم فيمن يبدأ بالرجم، ومناقشة أدلتهم     |
| ٥٨ | وترجيح ما يقتضي رجحانه                                                |
|    | الفرع الخامس: في كلام أهل العلم في المرجوم إذا هرب أثناء الرجم        |
| 77 | وتفصيل ذلك، وترجيح ما يظهر رجحانه                                     |
|    | المسألة الخامسة: في جلد البكرمائة. وأقوال أهل العلم: هل يغرب سنة      |
| ٦٧ | مع مناقشة الأدلة وترجيح ما يظهر رجحانه                                |
|    | فروع تتعلق بهذه المسألة: الأول: في كلام أهل العلم في تغريب النساء     |
| ٧٣ |                                                                       |
| ٧٤ | الفرع الثاني: في تغريب العبيد واستظهار ما يظهر                        |

|     | أظهر القولين أنه لا بد في التغريب من مسافة القصر وانه لا يسجن في                        |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٥  | محل التغريب وتغريب الغريب إلى محل غير بلده                                              |
| ٧٥  | المسألة السادسة: في حكم من أقر أنه أصاب حداً ولم يعينه                                  |
|     | المسألة السابعة: في حكم رجوع الزاني المقر بالزنى أو رجوع البينة قبل                     |
| ٧٦  | تمام الحد أو بعده واستظهار ما يُظهر                                                     |
|     | تنبيه: يتضمن الإحالة فيما سبق على حكم من زنى ببهيمة وعقوبة اللواط                       |
|     | ومن زنى مرات قبل الحد، وفي البحث استواء الأمة المحصن وغيرها                             |
| ٧٩  | في جلد الخمسين                                                                          |
| ۸٠. | قولِه تعالى: ﴿ ٱلزَّانِكَا يَنكِمُ إِلَّا زَانِيَةً﴾ الآية، وما فيه بيان لذلك من الآيات |
|     | مسألة تتعلق بهذه الآية الكريمة في حكم تزوج العفيف للزانية كعكسه مع                      |
| ۸۱  | مناقشة الأدلة                                                                           |
| 44  | فروع تتعلق بهذه المسألة: الأول: فيمن تزوجها يظنها عفيفة ثم زنت                          |
| 94  | الفرع الثاني: في حكم نكاح الحامل من الزني                                               |
|     | الفرع الثالث: في حكم نكاح الزانية للعفيف أو عكسه بعد توبة الزاني                        |
| 94  | من زناه                                                                                 |
| 4 £ | الفرع الرابع: فيما يعامل به الزانية إن تزوجها على القول بجواز ذلك                       |
| 4.8 | الأظهر اختيار ذات الدين والعفاف                                                         |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ﴾ إلى قوله: ﴿ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ﴾   |
| 90  | والآيات التي فيها بيان لذلك                                                             |
|     | مسائل تتعلق بهذه الآية: الأولى: في أنه لا فرق بين قذف الذكر للأنثى                      |
| 99  | وعكسه، وقذف الذكر للذكر أو قذف الأنثى للأنثى                                            |
|     | المسألة الثانية: في الكلام في الاستثناء بعد متعاطفات هل يرجع                            |
| 99  | لجميعها أو لا                                                                           |
| ١٠٢ | المسألة الثالثة: في حكم من قذف إنساناً بغير الزني أو نفي النسب                          |

|       | المسالة الرابعة: في قدر جلد العبد إذا قذف حرا، مع مناقشة الأدلة    |
|-------|--------------------------------------------------------------------|
| ۲ • ۱ | واستظهار ما يظهر                                                   |
| ۱۰٤   | حكم قذف الحر للعبد بالزني                                          |
|       | المسألة الخامسة: في حكم التعريض بالقذف ومناقشة الأدلة وترجيح       |
| ۱۰٤   | ما يظهر رجحانه                                                     |
|       | المسألة السادسة: في الكلام في قذف المسلم الكتابي أو الكتابية       |
| 11.   | وعكسه                                                              |
| 111   | المسألة السابعة: في حكم من قال لقاذف: صدقت هل هو قاذف معه          |
| 111   | حكم ما لو قال لرجل: أخبرني فلان أنك زنيت                           |
|       | المسألة الثامنة: في حكم من قذف رجلًا بالزنى ثم زنى الشهود عليه قبل |
| 111   | أن يحد القاذف                                                      |
| ۱۱۲   | المسألة التاسعة: في حكم من قال لرجل: يا من وطئ بين الفخذين         |
| ۱۱۲   | المسألة العاشرة: لا يقام حد القذف إلاَّ إذا طلبه المقذوف           |
| ۱۱۳   | إن امتنع الزوج عن أيمان اللعان حد                                  |
|       | كلام أهل العلم فيما لو عفا عن المقذوف بعد الطلب هل يسقط الحد       |
|       | أو لا؟ وفي البحث الكلام في حد القذف هل هو حق لله أو للَّادمي، وما  |
| ۱۱۳   | يترتب على ذلك                                                      |
|       | المسألة الحادية عشرة: في حكم ما لو شهد عليه أربعة بالزني           |
|       | ولم يعدلوا، وفي البحث حكم رجوع بعض الشهود بعد رجم الزاني           |
| 118   | بشهادتهم واستظهار ما يظهر رجحانه                                   |
|       | المسألة الثانية عشرة: فيمن قذف شخصاً يظنه عبداً فإذا هو حر. وفي    |
| 110   | البحث حكم قذف أم الولد                                             |
|       | المسألة الثالثة عشرة: في حكم من قذف جماعة بكلمة أو كلمات أو كرر    |
| 117   | القذف لواحد واستظهار ما يظهر رجحانه                                |

|     | المسألة الرابعة عشرة: في حكم من قال لجماعة: أحدكم زان                |
|-----|----------------------------------------------------------------------|
|     | أو ابن زانية. وفي البحث حكم من قال: من رماني فهو ابن الزانية فرماه   |
| 14. | رجل                                                                  |
| 17. | حكم ما لو اختلف اثنان فقال أحدهما: الكاذب هو ابن الزانية             |
| ١٢٠ | حكم ما لو قذف جميع أهل بلد بالزني                                    |
|     | المسألة الخامسة عشرة: في حكم من قال لرجل: أنت أزنى من فلان           |
| 171 | وفي الكلام بحث عربي                                                  |
| ۱۲۳ | المسألة السادسة عشرة: في حكم من رمى الملاعنة أو ولدها بالزنى         |
| 178 | المسألة السابعة عشرة: في حكم من قال لرجل: يا زانية أو لامرأة يا زاني |
| 771 | المسألة الثامنة عشرة: في حكم من قذف إنساناً قد ثبت عليه الزنى سابقاً |
|     | المسألة التاسعة عشرة: في تفصيل أحكام من كان مشركاً أو مجوسياً        |
| 177 | ارتكب الفاحشة قبل إسلامه ثم قذفه رجل بعد أن أسلم                     |
|     | المسألة العشرون: في حكم من قذف غير بالغ من الذكور والإناث            |
| 177 | واستظهار ما يظهر                                                     |
| ۱۲۸ | المسألة الحادية والعشرون: في حكم من قال لرجل: زنأت بالهمزة           |
| 179 | المسألة الثانية والعشرون: فيمن نفى رجلًا عن جده أو أمه أو قبيلته     |
|     | المسألة الثالثة والعشرون في أحكام كلمات متفرقة نحو: يا قرنان         |
| ۱۳۲ | أو يا ديوث أو يا كشخان. إلخ. واستظهار ما يظهر                        |
|     | المسألة الرابعة والعشرون: فيمن قذف محصناً بعد موته أو محصنة.         |
| ۲۳۱ | وتفاصيل الأقوال في ذلك واستظهار ما يظهر                              |
|     | كلام أهل العلم في المقذوف إذا كان يعلم أن القاذف صادق فيما رماه به   |
| ١٤٠ | هل تجوز له المطالبة بحده                                             |
| ١٤٠ | حكم من قذف أم النبي ﷺ أو قذفه هو ﷺ                                   |
| ١٤٠ | المسألة الخامسة والعشرون: في حكم من قذف ولده واستظهار ما يظهر        |

|       | المسألة السادسة والعشرون: في حكم من قتل أو أصاب حداً خارج            |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
|       | الحرم ثم لجأ إلى الحرم هل يستوفي منه الحق في الحرم مع مناقشة         |
| ١٤١   | الأدلة واستظهار ما يظهر                                              |
|       | الأدلة واستظهار ما يظهر                                              |
| ١٤٦   | فيه بيان لذلك من الآيات                                              |
|       | مسائل تتعلق بهذه الآية الكريمة: الأولى: في أن اللعان لا يجب إلَّا    |
| 1 2 9 | بالقذف الذي يستوجب الحد وعدم اشتراط قوله: رأت عيني                   |
|       | المسألة الثانية: في الكلام في شهادات اللعان هل هي أيمان أو شهادات    |
| 1 2 9 | ومناقشة الأدلة واستظهار ما يظهر                                      |
|       | المسألة الثالثة: في عدم الاعتماد في اللعان على ولادة المرأة البيضاء  |
| 108   | غلاماً أسود                                                          |
| 100   | المسألة الرابعة: فيمن قذف امرأة بالزنى ثم تزوجها بعد القذف           |
| 100   | المسألة الخامسة: في حكم من قذف زوجته وأمها بالزني                    |
| 100   | المسألة السادسة: في حكم من قذف زوجته بالزنى ثم زنت قبل اللعان .      |
| ١٥٦   | المسألة السابعة: فيمن رمي زوجته اليائسة من الحمل أو الصغيرة          |
|       | المسألة الثامنة: في حكم من نفى حمل زوجته هل يجوز لعانه قبل           |
| 107   | الوضع مع مناقشة الأدلة واستظهار ما يظهر                              |
|       | المسألة التاسعة: في تفصيل أحكام من قذف امرأته بعد أن طلقها، وفي      |
| ۱٥٨   | البحث الكلام على أنه لا لعان بعد انقضاء العدة إلَّا في مسألة واحدة . |
| ۱٦.   | حكم من قذف امرأته ثم طلقها بعد القذف                                 |
|       | المسألة العاشرة: في حكم من ظهر بامرأته حمل ولم يطلب اللعان إلى       |
|       | الوضع محتجاً بطمعه أن ينفش الحمل فيكتفي مؤنة اللعان. وفي البحث       |
| 17.   | ما لو سكت عن طلب اللعان بعد الوضع ثم طلبه بعد سكوته                  |
| 177   |                                                                      |

|       | المسألة الثانية عشرة: حكم من ظهر بامرأته حمل وثبت زناها وأراد         |
|-------|-----------------------------------------------------------------------|
| 174   | اللعان لنفي الحمل                                                     |
| ۱٦٣   | المسألة الثالثة عشرة: يفتقر اللعان إلى أربعة أشياء. إلخ               |
|       | المسألة الرابعة عشرة: في أن الزوج لا ينفي الولد باللعان إلَّا لموجب   |
| 178   | يقتضي ذلك                                                             |
|       | المسألة الخامسة عشرة: في الكلام على الزمن الذي يكون فيه الولدان       |
|       | توأمين كعكسه، وفي البحث أن التوأمين لا يمكن نفي أحدهما دون            |
| 178   | الآخر، وفي البحث حكم نفي الولد باللعان بعد موته وتفصيل ذلك            |
| 177   | تنبيه: في توأمي الملاعنة هل يتوارثان كالشقيقين أو كالأخوين لأم؟       |
|       | المسألة الخامسة عشرة: والصواب السادسة عشرة: في حكم من تزوج            |
| 177   | امرأة ثم رماها بزنى واقع قبل التزويج                                  |
| 179   | المسألة السادسة عشرة: فيما لو قال لامرأته: أنت طالق يا زانية ثلاثاً . |
| 14.   | المسألة السابعة عشرة: في تصديق المرأة للرجل في نفيه ولدها عنه         |
|       | المسألة الثامنة عشرة: فيمن قذف امرأته فطلبت حده فأقام شاهدين على      |
| 14.   | إقرارها بالزني                                                        |
|       | المسألة التاسعة عشرة: في حكم من شهد عليه اثنان أنه قذف امرأته         |
|       | وقذفهما أي الشاهدين معها وتفاصيل أحكام لها علاقة بذلك. وفي            |
| 14.   | البحث شهادتهما على أبيهما بقذفه ضرة أمهما أو بطلاقه إياها             |
|       | المسألة العشرون: في اختلاف اللغات أو الأزمنة في القذف أو الإِقرار به  |
| 177   | واستظهار ما يظهر                                                      |
|       | المسألة الواحدة والعشرون: فيمن نفى حمل امرأته ثم وضعته بعد النفي      |
| ۱۷۳   | وعدم لزوم لعان آخر                                                    |
| 1 / ٤ | المسألة الثانية والعشرون: فيمن قذف امرأته باللواط                     |
|       | المسألة الثالثة والعشرون: في حكم من ولدت امرأته ولداً لا يمكن أن      |
| 178   | ىكەن منە                                                              |

| 140   | المسألة الرابعة والعشرون: في تأبيد التحريم باللعان                                                             |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۷۷   | تنبيه: يتضمن الإحالة في فرقة اللعان                                                                            |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَى مِنكُمْ مِّنْ أَحَدٍ أَبَدًا ﴾ الآية، |
| ۱۷۷   | والآيات التي فيها بيان لذلك                                                                                    |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُرْ وَٱلسَّعَةِ ﴾ الآية، والآيات التي فيها                 |
| ١٧٨   | بيان لذلك                                                                                                      |
| ۱۸۲   | فائدة: لا تحبط الكبائر الأعمال الصالحة                                                                         |
| ۱۸۲   | الكلام على أرجى آية في كتاب الله                                                                               |
|       | قوله تعالى: ﴿ يُومَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم ﴾ الآية، والآيات التي       |
| ۱۸٥   | بمعناها                                                                                                        |
| ۲۸۱   | قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ إِذِيُوَفِيهِمُ اللَّهُ دِينَهُمُ ٱلْحَقَّ﴾ الآية، والآيات الموضحة لها .                  |
|       | قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَدْخُلُواْ بَيُوتًا غَيْرَ بَيُوتِكُمْ ﴾ الآية،            |
| ۲۸۱   | والآيات التي فيها بيان لذلك                                                                                    |
| ۱۸۹   | مسائل تتعلق بهذه الآية الكريمة: الأولى: في عدم جواز الدخول بلا إذن                                             |
| ۱۸۹   | المسألة الثانية: في الاستئذان ثلاث مرات وكيفية الاستئذان                                                       |
|       | تنبيهات: الأول: فيما إذا علم المستأذن أن أهل البيت سمعوه أو جهل                                                |
| ۱۹٦   | ذلك                                                                                                            |
| 197   | التنبيه الثاني: فيما إذا تحقق أنهم لم يسمعوه                                                                   |
|       | التنبيه الثالث: في كون المستأذن لا يقف مقابل الباب بل يولي الباب                                               |
| 197   | يمينه أو شماله                                                                                                 |
|       | المسألة الثالثة: في أن المستأذن إذا قيل له من أنت؟ يصرح باسمه                                                  |
| 191   | أو كنيته ولا يقل أنا                                                                                           |
| ۲     | المسألة الرابعة: في استئذان الرجل على أمه وأخواته وبنيه البالغين                                               |
| 7 • 1 | المسألة الخامسة: في أن الرجل لا يستأذن على امرأته                                                              |

| 7.7   | المسألة السادسة: في وجوب الرجوع إن قيل له ارجع ٢٠٠٠٠٠٠٠                                                  |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7 • 7 | المسألة السابعة: في حكم من نظر من كوة ففقاً أهل المنزل عينه                                              |
|       | المسألة الثامنة: في الإرسال إلى شخص هل يحتاج معه إلى إذن بعد                                             |
| ۲٠٦   | وصول المنزل                                                                                              |
|       | قوله تعالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَىٰرِهِمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَيَحْفَظْنَ              |
| ۲ • ۸ | فْرُوْجَهُنَّ﴾ والآيات التي فيها بيان لذلك                                                               |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَـرَ مِنْهَا ﴾ والآيات التي فيها                |
| 317   | بيان لذلك                                                                                                |
|       | في الآية قرينة على أن تفسير ما ظهر منها بالوجه والكفين ليس هو                                            |
| 777   | الصواب                                                                                                   |
| 777   | معنى الزينة في القرآن                                                                                    |
| 445   | تنبيه: في تفسير كثير من ألفاظ الحلي                                                                      |
| •     | قوله تعالى: ﴿ وَتُونِبُواْ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ١٩٠     |
| 777   | والآيات التي فيها بيان لذلك                                                                              |
| ۲۳.   | تنبيهات: الأول: في معنى التوبة النصوح                                                                    |
|       | التنبيه الثاني: في حل إشكال في الندم وإشكال في الإقلاع وفي الكلام                                        |
| ۲۳.   | بحث أصولي وكلامي                                                                                         |
|       | قُوله تعالى: ﴿ وَأَنكِمُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُمْ ﴾ الآية، وبعض الآيات التي فيها بيان                      |
|       | مفهومه وفي البحث دلالة الآيات على أن التقوى سبب الرزق وهل العبد                                          |
| 747   | يملك ماله                                                                                                |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَلَيَسْتَعْفِفِ ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا ﴾ الآية، والآيات التي فيها               |
| 337   | بيان لذلك                                                                                                |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُكْرِهِ هُنَّ فَإِنَّ ٱللَّهَ مِنْ بَعْدِ إِكْرَهِ هِنَّ غَفُورٌ رَّحِيثٌ ۞ والآيات |
| 722   | المضحة اذاك                                                                                              |

|             | قُولُهُ تَعَالَى : ﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكُمْ ءَايَنتِ مُّبَيِّنَنتِ وَمَثَلًا مِّنَ ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلِكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7 2 0       | الآية، والآيات التي فيها بيان لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             | قوله تعالى: ﴿ يُسَيِّحُ لَهُ فِيهَا بِٱلْغُدُةِ وَٱلْأَصَالِ ۞ ﴾ الآية، وبيان إحدى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 701         | القراءتين بالأخرى مع آيات فيها بيان للآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|             | مسائل تتعلق بهذه الآية الكريمة: الأولى: في الوقف على الآصال في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 707         | إحدى القراءتين دون الأخرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|             | المسألة الثانية: في مرجع الضمير في قوله تعالى: ﴿ فِيهَا ﴾، وفي الكلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 704         | بحث أصولي يتعلق بمفهوم اللقب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|             | المسألة الثالثة: في بيان مفهوم قوله: ﴿ رِجَالٌ ﴾ وتكميل البيان بالسنَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|             | على ما شرطنا في الترجمة والأدلة على أن صلاة النساء في بيوتهن أفضل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|             | من صلاتهن في المساجد والأمر بالإذن لهن إن طلبن الخروج إلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 307         | المساجل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 177         | تنبيه: في الجمع بين روايات حديث ابن عمر المتقدم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 777         | المسألة الرابعة: فيما يشترط لخروج المرأة إلى المسجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|             | المسألة الخامسة: في كون صلاة النساء في بيوتهن أفضل لهن من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 377         | المساجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|             | قوله تعالى: ﴿ يَخَافُونَ يَوْمًا نَنَقَلَبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبِ وَٱلْأَبْصَكُرُ ۞ وَالآيات الَّتِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 777         | فيها بيان لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|             | قوله تعالى: ﴿ لِيَجْزِيَهُمُ ٱللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ ﴾ الآية، والآيات التي فيها بيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>7.7.</b> | للذلك مع ذكر متعلق الكلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|             | قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفُرُواْ أَعْمَالُهُمْ كَسَرَكِمٍ بِقِيعَةٍ ﴾ الآية، والآيات التي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 779         | فيها بيان لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲۷٠         | تنبيه: يتضمن إزالة الإشكال في قوله: ﴿ حَقَّىٰ إِذَا جَآءُوُ لَرَيْجِدْهُ شَيْئًا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|             | قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكُرُ أَنَّ ٱللَّهَ يُشَيِّحُ لَهُمْ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلطَّيْرُ صَلَّقَاتً ﴾ ﴿ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْكُ ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَّا اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَّهُ عَلَيْكُ ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَّا اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَّهُ عَلَيْكُ إِلَّا اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَيْكُ إِلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَّهُ عَلَيْكُ إِلَّهُ عَلَيْكُ إِلَّهُ عَلَيْكُ إِلَيْكُونُ إِلَّهُ عَلَيْكُ إِلَيْكُونُ إِلَا أَنْكُونُ وَٱلطَّائِرُ طَلَقُكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ إِلَيْكُونُ إِلَيْكُونُ إِلَيْكُونُ إِلَيْكُونُ إِلَيْكُونُ إِلَيْكُونُ إِلَيْكُونُ إِلَيْكُونُ إِلَيْكُونُ إِلَا أَنْكُونُ إِلَا اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ أَلَا اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَيْكُونُ إِلَيْكُونُ إِلَا أَلْكُونُ إِلَا أَنْكُونُ أَلْكُونُ إِلَّهُ عَلَيْكُ إِلَّهُ عَلَيْكُ إِلَّهُ عَلَيْكُ إِلَّا أَنْكُونُ إِلَّا أَنْكُونُ أَلَّا أَنْكُونُ أَلَّا أَنْكُونُ أَلَّا أَلَّهُ عَلَيْكُ أَلَّ اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَّا أَنْكُونُ أَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُ أَلَّ عَلَيْكُ أَنْ أَنْ أَلْكُنْكُونُ أَلَّالَّا أَنْ أَلْكُونُ أَلْفُلُكُونُ إِلَّا أَنْكُونُ أَلَّا أَنْكُونُ أَلَّالِكُ أَلَّا أَلَّا أَلَاكُ أَلِكُ عَلَيْكُ إِلَّا أَلِكُونُ إِلَّا أَلَالِكُ عَلَيْكُونُ أَلَّا أَلَّا أَلَّالِكُ أَلَّا أَلْكُونُ أَلَّاكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ أَلَّا أَلْكُونُ أَلَّاكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ أَلَّا أَلْكُونُ أَلَّا أَلْكُونُ أَلَّا أَلَاكُ أَلَّا أَلْكُونُ أَلَّاكُمُ أَلَّاكُمُ أَلَّاكُمُ أَلِكُ أَلَّاكُمُ أَلْكُونُ أَلْكُونُ أَلَّاكُمُ أَلَّا أَلْكُونُ أَلْكُونُ أَلْكُونُ أَلْكُونُ أَلْكُونُ أَلْكُونُ أَلَّا أَلْكُونُ أَلْكُونُ أَلْكُونُ أَلْكُونُ أَلَّاكُونُ أَلْكُونُ أَلْكُونُ أَلَّاكُمُ اللَّهُ أَلِنْكُونُ أَلَّاكُونُ أَلَّا أَلَّاكُونُ أَلْكُونُ أَلَّاكُونُ أَلَّاكُونُ أَلْكُونُ أَلَّاكُونُ أَلَّاكُونُ أَلَّاكُونُ أَلَّاكُونُ أَلَّاكُونُ أَلَّاكُونُ أَلَّاكُونُ أَلْكُونُ أَلَّاللَّاكُ أَلْكُونُ أَلِكُونُ أَلَّاكُونُ أَلَّاكُونُ أَلِكُولُ أَلَّاكُونُ أَلَّالِكُ |
| 177         | الآية، والآيات التي فيها بيان لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

|              | قوله تعالى: ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَكِمُلُواْ ٱلصَّدْلِحَدْتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ                                                       |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 274          | الَّاية، والَّايات التي فيها بيان لذلك                                                                                                                              |
|              | قوله تعالى: ﴿ وَلَيْمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِيكَ ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ ﴾ والآيات التي فيها بيان                                                                 |
| <b>YV</b> £  | لذلك                                                                                                                                                                |
|              | قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَوْةَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ ﴾ الآية، والآيات                                                              |
| <b>YV</b> £  | التي فيها بيان لذلك                                                                                                                                                 |
|              | قُـولُـه تعـالَـى: ﴿ لَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ والآيـات                                                                       |
| 440          | الموضحة لذلك                                                                                                                                                        |
| <b>Y Y A</b> | قوله تعالى: ﴿ لَا تَجَعَلُواْ دُعَكَآءَ ٱلرَّسُولِ﴾ الآية، وما يوضح ذلك من الآيات                                                                                   |
|              | قوله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ﴾ الآية، والآيات الموضحة                                                                            |
| ۲۸۰          | لذلك                                                                                                                                                                |
| ۲۸۳          | قوله تعالى: ﴿ قَـٰدْ يَعْـٰلُمُ مَاۤ أَنتُمْ عَلَيْــهِ ﴾ والآياتِ الموضحة لذلك                                                                                     |
|              | قوله تعالى: ﴿ قَدْ يَعْلَمُ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ ﴾ والآيات الموضحة لذلك قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُنِّيتُهُم بِمَا عَبِلُواً ﴾ والآيات الموضحة |
| <b>Y A 0</b> | لذلك مع إعراب يوم                                                                                                                                                   |
| ۲۸۷          | سورة الفرقان                                                                                                                                                        |
|              | قوله تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ - لِيَكُونَ لِلْعَيْلَمِينَ نَذِيرًا ١٠٠                                                       |
| 444          | والآيات الموضحة لذلك وتفسير ما يحتاج إليه                                                                                                                           |
|              | قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِى لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَمْ يَنَّخِذْ وَلَـٰدًا﴾ الآية، والآيات                                                               |
| 794          | الموضحة لذلك                                                                                                                                                        |
| 797          | تنبيه: في حل إشكال في قوله: ﴿ فَقَدَّرُهُ لَقَدِيرًا ۞﴾                                                                                                             |
|              | قوله تعالَى: ﴿ وَٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ءَالِهَةَ لَا يَغْلَقُونَ شَيْئًا ﴾ الآية، والآيات                                                                         |
| <b>797</b>   | الموضحة لذلك                                                                                                                                                        |
|              | قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ إِنْ هَنذَاۤ إِلَّاۤ إِفْكُ ٱفۡتَرَبنهُ ﴾ الآية، والآيات                                                                 |
| ٣٠٣          | الموضحة لذلك                                                                                                                                                        |

|     | قوله تعالى: ﴿ وَقَالُوٓا أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ٱكْتَبَهَا ﴾ الآية، والآية                                                                                                            |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳.0 | الموضحة لذلك                                                                                                                                                                           |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَـٰذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَـٰامَ ﴾ الآية، والآيات                                                                                               |
| ۲۰۸ | الموضحة لذلك                                                                                                                                                                           |
|     | قوله تعالى: ﴿ لَوَلَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيَكُونَ مَعَهُ نَـٰذِيرًا ۞﴾ الآية، والآيات                                                                                            |
| ٣١. | الموضحة لذلك                                                                                                                                                                           |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَقَكَالَ ٱلظَّالِمُونَ إِن تَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَّسْحُورًا ١٩٥٠ الآية،                                                                                          |
| 418 | وما يماثلها من الآيات مع تفسير ما يحتاج إليه                                                                                                                                           |
|     | قوله تعالى: ﴿ بَلْ كَذَبُواْ بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا ۞﴾                                                                                         |
| ۳۱٦ | والآيات الموضحة لذلك                                                                                                                                                                   |
|     | قوله تعالى: ﴿ إِذَا رَأَتُهُم مِّن مَّكَانِ بَعِيدٍ سَمِعُواْ لِمَا تَغَيُّظُا وَزَفِيرًا ﴿ وَالَّايات                                                                                 |
| ۳۱۸ | الموضحة لذلك                                                                                                                                                                           |
| 419 | مسألة: في أن النار تبصرالكفار يوم القيامة                                                                                                                                              |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا ٱلْقُواْ مِنْهَامَكَانَاضَيِّقًا مُقَرِّنِينَ﴾ الآية، والآيات الموضحة                                                                                           |
| ۲۲۱ | لذلكلذلك                                                                                                                                                                               |
| *** | تنبيه: يتضمن بحثاً عربياً                                                                                                                                                              |
|     | قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَذَٰلِكَ خَيْرٌ أَمْرَ جَنَّةُ ٱلْخُلْدِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَعَدَا                                                                                                     |
| 440 | قوله العالى. ﴿ وَلَا ادْلِكَ حَيْرُ امْرُ جَمْلُهُ الْحَالَمِ ﴾ إلى قوله ؛ ﴿ وَعَدَا مُسْتُولًا لِنَهِ الْآيات مُسْتُولًا لِنَهِ ﴾ والآيات الموضحة لذلك في البحث إزالة إشكال في الآيات |
| 110 | قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونِ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ إلى قوله:                                                                                              |
| 449 | قُولُهُ الْعَالَى: ﴿ وَقُومُ فَيُحْسَنُوهُمْ وَمَا يُعْبَدُونِ ۚ مِنْ دُولِ اللَّهِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَكَانُواْ فَوَلَّهُ اللَّهِ اللَّهِ ﴾ والآيات الموضحة لذلك                          |
|     | عُرُونُونُونُ بُورُدُونِ وَالْمُ يَاتُ الْمُمُوضِّعُهُ لَدُلْكَ                                                                                                                        |
| 777 | · ·                                                                                                                                                                                    |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَظْلِم مِنكُمْ نُذِقْهُ عَذَابُ كَبِيرًا ﴿ إِنَّ ﴾ والآيات                                                                                                        |
| ٣٣٣ | الموضحة لذلك                                                                                                                                                                           |
| 444 | قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لَبَعْضِ فِتَّنَةً﴾ والآيات الموضحة لذلك .                                                                                                        |

|     | قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَعَتَوْ عُتُوًّا ۗ                 |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٣٣ | كَبِيرًا ﴿ وَالَّايَاتِ المُوضِحَةُ لَذَلُكُ                                                                 |
|     | قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ يَوْمَ يَرَوْنَ ٱلْمُلَتَهِكَةَ لَا بُشْرَىٰ يَوْمَهِدِ لِلْمُجْرِمِينَ ﴾ الآية، والآيات |
| ۳۳۷ | الموضحة لذلك                                                                                                 |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ ﴾ الآية، والإحالة على بيانه                       |
| 48. | سابقاً                                                                                                       |
|     | قـولـه تعـالـى: ﴿ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَبِـذٍ خَيْرٌ مُّسْتَقَرًّا ﴾ الآيـة، والآيـات                    |
| ٣٤. | الموضحة لذلك                                                                                                 |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَاءُ بِٱلْغَمَامِ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك مع                    |
| 455 | بيان القراءات                                                                                                |
| 737 | قوله تعالى: ﴿ ٱلْمُلْكُ يَوْمَهِـ إِ ٱلْحَقُّ لِلرَّحْمَانِ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                     |
| ٣٤٦ | قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                       |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَنرَبِّ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَلذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ۞         |
|     | واستنباط أن الترك فعل من اللَّية، والآيات الموضحة لذلك البَّحث                                               |
| ۳0. | الأصولي                                                                                                      |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيِّ عَدُقًا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينُّ ﴾ والآيات التي فيها        |
| 400 | بيان لذلك مع الإحالة على بعض البيان السابق                                                                   |
|     | قُوله تعالى: ﴿كَنَالِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِۦ فُؤَادَكً ﴾ الآية، والإحالة على البيان                             |
| 707 | السابق مع تفسير ما يحتاج لتفسيره                                                                             |
|     | قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُحَشَّرُونَ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ ﴾ الآية، والآيات الموضحة                             |
| 401 | لذلك                                                                                                         |
|     | قـولـهُ تعـالـى: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَابَ وَجَعَلْنَا مَعَـهُۥ أَخَاهُ هَـٰـرُونَ             |
| ۸۵۳ | وَزِيرًا ﴿ إِلَى قُولُهُ: ﴿ فَدَمَّرُنَّكُمْ مَّدِّمِيرًا ۞﴾ والإحالة على بيانه السابق .                     |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَقَوْمَ نُوجٍ لَّمَّا كَذَّبُواْ ٱلرُّسُلَ ﴾ الآية، والإحالة على بيانه                        |
| 401 | السابق                                                                                                       |

| ۲٥۸  | قوله تعالى: ﴿ وَعَادًا وَثُمُودًا وَأَصْحَبَ ٱلرَّسِّ؟ الَّاية، والَّايات الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | قُوله تعالى: ﴿ وَكُلَّا ضَرَبْنَا لَهُ ٱلْأَمْثَالَ ۗ وَكُلًّا تَدَّبُّزَنَا تَنْبِيرًا ﴿ ﴾، والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲۲۱  | الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|      | قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ أَتَوْا عَلَى ٱلْقَرْيَةِ ٱلَّذِيَّ أَمْطِرَتْ مَطَرَ ٱلسَّوْءِ ﴾ الآية، والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۳۲۳  | الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأُولَكَ إِن يَنَّخِذُونَكَ إِلَّا هُـُزُوًّا ﴾ الآية، وبعض الآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 475  | التي فيها بيان له مع الإحالة على بيان سابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | قوله تعالى: ﴿ أَرْءَيْتُ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَىٰهُمُ هَوَىٰهُ ﴾ الَّاية، والآيات الموضحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 470  | الدالي ومرتفيين واربحال اتف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|      | قوله تعالى: ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكُثْرُهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ ﴾ الآية، والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲٦٧  | التي بمعناها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|      | التي بمعناها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۸۲۳  | the contract of the contract o |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي ٓ أَرْسَلَ ٱلرِّيكَ مُشْرًا بَيْكَ يَدَىٰ رَحْمَتِهِ ۚ ﴾ وبعض الآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۷۱  | المبينة لذلك مع الإحالة على بعض البيان السابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفَنَهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَّكَّرُوا فَأَبَنَ أَكُورُ ٱلنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا ۞﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۷۱  | والآيات التي فيها بيان لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَبُعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَّذِيرًا ۞ ﴾ الآية، والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 474  | الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 377  | قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى مَرَجَ ٱلْبَحَرَيْنِ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|      | قَوِله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا ﴾ الآية، وما يوضح ذلك من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣٧٧  | الاياتا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٣٧٧  | مسألة في حكم ابنة الرجل من الزنى هل له أن يتزوجها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|      | تنبيه: يتضمن استنباط قتادة من الآية أن الصهر كالنسب في التحريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 41/4 | والبحث فيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

|     | قوله تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُورِبِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَضُرُّهُمْ ۗ والإِحالة على  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 444 | بيان السابق                                                                                            |
| 444 | قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ الْكَافِرُ عَلَىٰ رَبِّهِۦظَهِيرًا ۞﴾ والآيات الموضحة لذلك                       |
| ۳۸۰ | قوله تعالى: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ۞﴾ والإِحالة على بيانه السابق.           |
|     | قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَا أَسْنَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ﴾ الآية، والإحالة على بيانه                   |
| ٣٨١ | السابق                                                                                                 |
| ۳۸۱ | قوله تعالى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ﴾ والإحالة على بيانه السابق .              |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَكَفَىٰ بِهِ مِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا ۞ ﴾ والإحالة على بيانه                        |
| 471 | السابق                                                                                                 |
|     | قوله تعالى: ﴿ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا يَنْنَهُمَا فِي سِتَّةِ آيَّامِ ﴾ والإحالة |
| ٣٨١ | على بيانه السابق                                                                                       |
|     | قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلرَّحْمَانُ ﴾ الآية، والإحالة على بيانه                 |
| 471 | السابق                                                                                                 |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱسْجُدُواْ لِلرَّمْمَٰنِ ﴾ الَّاية، والآيات الموضحة                 |
| ۲۸۲ | لذلك                                                                                                   |
|     | قوله تعالى: ﴿ نَبَارَكَ ٱلَّذِي جَعَكُ فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا﴾ الآية، والآيات الموضحة                 |
| ۳۸۳ | لذلك، وفي البحث طرف من الكلام في عدم الوصول إلى القمر                                                  |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ﴾ الآية، والإحالة على          |
| ۲۸۳ | بيانه السابق                                                                                           |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَنَمَا ﴿ وَالْإِحَالَةَ عَلَى بِيانَهُ    |
| ۲۸۳ | السابق                                                                                                 |
|     | قـولـه تعـالـى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيكُمًا ۞ ﴾ والآيـات                  |
| ۳۸۷ | الموضحة لذلك                                                                                           |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ ﴾ الآية، والآيات        |
| ۳۸۷ | الموضحة لذلك مع تفسير ما بحتاج لتفسيره                                                                 |

|      | قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ ﴾ الآية، والآيات              |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۸۸  | الموضحة لذلك مع بيان القراءات                                                                                |
|      | مسألة في بيان الآيات المذكورة أحد ركني الاقتصاد والكلام على أصول                                             |
| ٣٩.  | الاقتصاد                                                                                                     |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَرُواْ بِاللَّغُوِ مَرُواْ كِرَامًا ۞ ﴿ وَبِعِضِ الَّايَاتِ المُوضِحَة                |
| 49 8 | لذلك مع الإحالة على بيان سابق                                                                                |
|      | قـولـه تعـالـى: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِنَايَنتِ رَبِّهِمْ ﴾ الآيـة، والآيـات                       |
| 498  | الموضحة لمفهومها ومنطوقها مع تفسير ما يحتاج لتفسيره                                                          |
| 447  | قوله تعالى: ﴿ أُوْلَتُهِكَ يُجُّزُونَكَ ٱلْفُرْفَةَ ﴾ الآية، والآيات المبينة لذلك                            |
| ۳۹٦  | قوله تعالى: ﴿ وَيُلَقُّونَ فِيهَا تَجِيُّـةً﴾ الآية، والإحالة على بيانه السابق                               |
|      | قُولُه تَعَالَى: ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا حَسُنَتَ مُسْتَقَدًّا وَمُقَامًا ۞ ۗ والإحالة على                       |
| 447  | بيانه السابق                                                                                                 |
|      | قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَا يَعْبَؤُا بِكُرْ رَبِّ لَوْلَا دُعَآ قُرْكُمْ ۖ ﴾ الآية، وأقوال أهل العلم             |
| 447  | فيها وما يشهد لها من قرآن واستظهار ما يظهر                                                                   |
| ٤٠٣  | سورة الشعراء                                                                                                 |
| ٤٠٥  | قوله تعالى: ﴿ لَعَلَّكَ بَنْخِعٌ نَفْسَكَ﴾ الآية، والإِحالة على بيانه السابق                                 |
|      | قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ بَرَوْا إِلَى ٱلْأَرْضِ كُمَّ ٱلْبَلْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَفْجٍ كَرِيدٍ ۞﴾، والإحالة |
| ٤٠٥  | على بيانه السابق مع تفسير ما يحتاج لتفسيره                                                                   |
| ٤٠٦  | قوله تعالى: ﴿ وَإِذْنَادَىٰ رَبُّكِ مُوسَىٰ ﴾ الآية، والإحالة على بيانه السابق                               |
|      | قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ۞﴾ الآية، وما يوضح ذلك من                           |
| ٤٠٦  | الآياتا                                                                                                      |
| ٤٠٧  | قوله تعالى: ﴿ فَأَرْسِلَ إِلَىٰ هَـٰرُونَ ﷺ والإِحالة على بيانه السابق                                       |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَلَهُمْ عَلَىٰ ذَلَٰبٌ فَأَخَافُ أَن يَقْتُ لُونِ ۞ ﴿ وَمَا يُوضِح ذَلْكُ مِن                 |
| ٤٠٧  | الآياتالآيات                                                                                                 |
|      |                                                                                                              |

| ٤٠٧ | قوله تعالى: ﴿ قَالَ كَلَّا فَأَذْهَبَا بِكَايَنتِنَآ ﴾ الآية، وما يوضح ذلك من الآيات.              |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | قوله تعالى: ﴿ فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولَآ إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ۞﴾ والإحالة على      |
| ٤٠٨ | بيانه السابق                                                                                       |
| ٤٠٨ | قوله تعالى: ﴿ قَالَأَلَوْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا﴾ الآية، وما يوضح ذلك من الآيات .               |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَفَعَلْتَ فَعَلَتَكَ ٱلَّتِي فَعَلْتَ ﴾ الآية، وما يوضح ذلك من                      |
| ٤٠٨ | الآيات مع تفسير قوله: ﴿ وَأَنتَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ۞ ﴿                                             |
|     | قوله تعالى: ﴿ قَالَ فَعَلَنُهُمَّا إِذَا وَأَنَا مِنَ ٱلضَّآ لِينَ ۞ ، وما يوضح ذلك من الآيات      |
| ٤٠٩ | مع ذكر إطلاقات الضلال في القرآن واللُّغة وبعض الشواهد العربية                                      |
| ٤١٢ | قُولُه تَعَالَى: ﴿ فَفَرَرْتُ مِنكُمْ لَمَّاخِفْتُكُمْ ﴾ والآيات الموضحة لذلك                      |
| ٤١٢ | قوله تعالى: ﴿ فَوَهَبَ لِي رَبِّي حُكْمًا﴾ والإحالة على بيانه السابق                               |
| ٤١٣ | قوله تعالى: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَارَبُ ٱلْعَلَمِينَ ۞﴾ والآيات الموضحة لذلك.                     |
|     | قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَوَلَوْجِتْنُكَ بِشَيْءٍ مُّبِينٍ ۞ قَالَ فَأْتِ بِهِۦ ﴾ الآيات، والإحالة     |
| ٤١٣ | على بيانه السابق                                                                                   |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَأَتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَهِيمَ ۞ ﴾ الآية، والإحالة على بيانه                 |
| ٤١٣ | السابق                                                                                             |
|     | قوله تعالى: ﴿ فَكُبْكِبُواْ فِيهَا هُمْ وَٱلْغَاوُدِنَ ۞ ﴾ الآية، والإحالة على بيانه               |
| ٤١٤ | السابق                                                                                             |
|     | قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ وَهُمْ فِيهَا يَخْنَصِمُونَ ۗ إِنَّ ﴾ الآية، وبعض الآيات الموضحة            |
| ٤١٤ | له مع الإِحالة على بيانه السابق                                                                    |
| ٤١٥ | قوله تعالى: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَلِفِعِينَ ۞﴾، والإحالة على بيانه السابق                            |
|     | قُولُه تَعَالَى: ﴿ فَلَوْ أَنَّ لَنَا كُرَّةً فَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾، والإحالة عل بيانه |
| ٤١٥ | السابق                                                                                             |
|     | قوله تعالى: ﴿ كُذَّبَتْ قَوْمُ نُوجِ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞﴾ الآيات، والإحالة على بيانه                  |
| 110 | السابق                                                                                             |

| ۲۱3   | قوله تعالى: ﴿ ﴿ قَالُوٓا أَنُوۡمِنُ لَكَ﴾ الآية، والإِحالة على بيانه السابق                               |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤١٦   | قوله تعالى: ﴿ وَمَآ أَنَّا بِطَارِدِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّ ﴾، والإحالة على بيانه السابق                  |
|       | قوله ِ تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنَّ قَوْمِى كُذَّبُونِ ۞ ﴾ إلى قوله: ﴿ ثُمَّ أَغَرَقُنَا بَعَدُ             |
| ٤١٦   | ٱلْبَاقِينَ ﷺ والآيات الموضحة لذلك، مع تفسير ما يحتاج لتفسيره                                             |
|       | قوله تعالى: ﴿ كُذَّبَ أَصْعَابُ لَئَيَّكُةِ ﴾ الآية، وبعض الآيات التي فيها بيان أن                        |
| ٤١٨   | أصحاب الأيكة هم مدين                                                                                      |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُواْ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالْجِيلَّةَ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ ، وبعض الآيات التي             |
| ٤١٩   | بمعناها                                                                                                   |
| ٤١٩ ً | قُولُه تعالى: ﴿ وَالِنَّهُ لَنَغِيلُ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ۞ الَّاية، والآيات الموضحة لذلك                   |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ نَزَّلْنَهُ عَلَىٰ بَعْضِ ٱلْأَعْجَمِينُ ﴿ الَّايَةِ ، وَالْإِحَالَةَ عَلَى بِيانَهُ |
| 173   | السابق                                                                                                    |
|       | قوله تعالى: ﴿ كُنَالِكَ سَلَكُنَّكُ فِي قُلُوبِ ٱلْمُجْرِمِينَ ۞ ، والإحالة على بيانه                     |
| 173   | السابقا                                                                                                   |
| ٤٢٢   | قوله تعالى: ﴿ فَيَقُولُواْ هَلَّ نَحَنُّ مُنظَرُونَ ۞ والآيات المبينة لذلك                                |
| ٤٢٣   | قوله تعالى: ﴿ أَفَهِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ۞﴾، والإِحالة على البيان السابق                            |
|       | قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ إِن مُّتَّعَنَّكُهُمْ سِنِينَ ۞ ﴾، والإحالة على البيان                         |
| 274   | السابق                                                                                                    |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَمَآ أَهۡلَكُنَامِن قَرْيَةٍ إِلَّا لَهَا مُنذِرُونَ ۞ ﴾، والإحالة على البيان              |
| 274   | السابق                                                                                                    |
|       | قوله تعالى: ﴿ ذِكْرَىٰ وَمَا كُنَّا ظَلِمِينَ ۞﴾، وبعض الآيات التي بمعناه،                                |
| 274   | مع الإِحالة على البيان السابق، وفي البحث إعراب ذكرى                                                       |
| ٤٢٤   | قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ عَنِ ٱلسَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ ۞﴾، والإحالة على بيانه السابق                       |
|       | قوله تعالى: ﴿ فَلَا نَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهُا ءَاخَرَ ﴾ الآية، وُبعض الآيات التي بمعناه                 |
| ٤٢٤   | مع الإحالة على البيان السابق                                                                              |

| ٤٢٥  | قوله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ۞ ، والآيات التي فيها بيان لذلك                    |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | قوله تعالى: ﴿ وَلُخْفِضْ جَنَاحُكَ لِمَنِ ٱلْبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَالْإِحالَةُ عَلَى         |
| ٥٢٤  | البيان السابق وفي البحث إيضاح معنى خفض الجناح وإضافته َإلى الذل                                       |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ۞ ۗ الآية، والقرينة القرآنية المبينة            |
| 277  | له مع ذكر أوجه القراءة، والإِحالة على بعض البيان السابق                                               |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَٱلشُّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْعَاوُدِنَ ﴿ وَالَّايَاتِ الَّتِي فَيَهَا بِيَانَ لَذَلك |
| ٤٣٠  | مع أوجه القراءة                                                                                       |
|      | مسألتان: الأولى: في الكلام على الحديث الصحيح في ذم حفظ الشعر.                                         |
| 143  | والثانية: في حكم ما إذا اعترف الشاعر في شعره بما يوجب الحد                                            |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ۞ والَّاية الموضحة لذلك مع                   |
| 244  | تفسير ما يحتاج لتفسيره                                                                                |
|      | قوله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ﴾ الآية، والإحالة على بيانه       |
| ٤٣٣  | السابق                                                                                                |
| 3 73 | قوله تعالى: ﴿ وَذَكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا ﴾ وما يوضح ذلك من الآيات                                    |
| ٤٣٤  | قوله تعالى: ﴿ وَٱنْنَصَـرُواْ مِنْ بَعَدِ مَا ظُلِمُواْ ﴾ والإحالة على بيانه السابق                   |
|      | قوله تعالى: ﴿ وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَيُّ مُنقَلَبِ يَنقَلِبُونَ ۞ ۗ والآيات الموضحة       |
| 3 73 | لذلك                                                                                                  |
| ٤٣٧  | سورة النمل                                                                                            |
| ٤٣٩  | قوله تعالى: ﴿ هُدُى وَمُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞﴾ والإحالة على بيانه السابق                           |
| ٤٣٩  | قوله تعالى: ﴿ إِذْقَالَمُومَىٰ لِأَهْلِهِۦ ﴾ الآيات والإحالة على بيانه السابق                         |
| ٤٣٩  | قوله تعالى: ﴿وَوَرِثَ سُلَيْمَنُ دَاوُرِدُۗ والإِحالة على بيانه السابق                                |
|      | قوله تعالى: ﴿ أَلَّا يَسْجُدُواْ لِلَّهِ ﴾ الآية، وما فيه بيان لذلك من الآيات مع                      |
|      | ذكر أوجه القراءة والتفسير على كل وجه، وبعض الشواهد العربية                                            |
| ٤٤٨  | تنبيهان: الأول: في كون آية النمل هذه محل سجدة                                                         |

| ٤٤٨ | التنبيه الثاني: فيما يحسن الوقف عليه في القراءتين                                                            |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٤٨ | قوله تعالى: ﴿ وَمَن شَكَّرَ فَإِنَّمَا يَشَكُّرُ لِنَفْسِهِ ۖ ﴾ والآيات الموضحة لذلك                         |
| ٤٤٩ | قوله تعالى: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنِيٌّ كَرِيمٌ ۞﴾ والآيات الموضحة لذلك.                           |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا ۚ إِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا ﴾ الآية، والآيات                      |
| ११९ | الموضحة لذلك                                                                                                 |
|     | قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَنقُومِ لِمَ شَنَّعْجِلُونَ بِٱلسَّيِّئَةِ ﴾ الآية، والإحالة على البيان                 |
| ११९ | السابق                                                                                                       |
|     | قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ أَطَّيَّرَنَا بِكَ وَبِمَن مَّعَكَّ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                     |
| ٤٥٠ | مع تفسير ما يحتاج لتفسيره، وفي البحث معاني الفتنة                                                            |
|     | قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ تَقَاسَمُوا بِٱللَّهِ لَنُهُيِّتَنَّهُ وَأَهْلَمُ ﴾ الآية، والإحالة على بيانه         |
| 804 | السابق مع تفسير ما يحتاج لتفسيره، وذكر أوجه القراءة                                                          |
|     | قـولـه تعـالـي: ﴿ فَٱنْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ مَكْرِهِمْ ﴾ إلـى قـولـه:                                 |
| १०१ | ﴿ وَكَانُواْ يَنْقُونَ ۞ والَّايات الموضحة لذلك مع ذكر أوجه القراءة .                                        |
|     | قسول عبالي: ﴿ وَلُوطُنَّا إِذْ قَسَالَ لِقَوْمِهِ النَّاتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ وَأَنتُمْ                         |
| १०२ | تُبْصِرُونَ ﷺ والإِحالة على بيانه السابق                                                                     |
|     | قوله تعالى: ﴿ أَمَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً ﴾             |
| १०२ | الآية، والإِحالة على البيان السابق                                                                           |
| 804 | قوله تعالى: ﴿ أَمَّن جَعَلَ ٱلأَرْضَ قَرَارًا﴾ الآية                                                         |
|     | قوله تعالى: ﴿ قُلُ لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهَ ۚ ۗ الآية، والإحالة |
| १०४ | على بيانه السابق                                                                                             |
|     | قوله تعالى: ﴿ بَلِ ٱذَّرَكَ عِلْمُهُمْ فِي ٱلْآخِرَةَ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                          |
| ٤٥٧ | مع بيان أوجه القراءة                                                                                         |
|     | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلَمَا ٱلْقُرُوَانَ يَقُصُّ عَلَىٰ بَنِيَّ إِسْرَةِيلَ ٱكْثَكَرَ ٱلَّذِى هُمْ فِيهِ     |
| 209 | يَغُتَلِفُونَ ۞﴾ وبعض الآيات التي فيها بيان لذلك                                                             |

| ٤٦٠ | فوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكُمْ لَمُذَى وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ ۞﴾ والإحالة على البيان السابق             |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | فوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تُشْمِعُ ٱلْمَوْتَىٰ وَلَا شَّمِعُ ٱلصُّمَّ ٱلدُّعَآءَ ﴾ الآية، والآيات       |
| ٤٦٠ | الموضحة لذلك                                                                                            |
|     | مسألة: سماع الموتى، ومناقشة أدلة العلماء وترجيح ما يرجح منها في                                         |
| ٤٦٦ | سماع الموتى وعدم سماعهم                                                                                 |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجًا﴾ الآية، والآيات التي فيها بيان                |
| ٤٨٦ | عموم الحشر                                                                                              |
|     | قوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَآءُو قَالَ أَكَذَّبْتُم بِنَايَتِي ﴾ الآية، وبعض الآيات التي              |
| ٤٨٧ | فيها بيال للالك                                                                                         |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَوَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِم بِمَا ظَلَمُوا ﴾ الآية، والآيات التي فيها بيان               |
| ٤٨٧ | لذلك مع ذكر أوجه الجمع بين بعضها                                                                        |
|     | قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَرَوَّا أَنَّا جَعَلْنَا ٱلَّيْلَ لِيَسْكُنُواْ فِيهِ ﴾، والإحالة على بيانه       |
| ٤٨٩ | السابق                                                                                                  |
| ٤٨٩ | قوله تعالى: ﴿ وَتَرَى ٱلِجَالَ تَعْسَبُهَا جَامِدَةً ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                      |
|     | قوله تعالى: ﴿ مَن جَاءَ بِٱلْمَسَنَةِ فَلَمُ خَيْرٌ مِنْهَا﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                |
| ٤٩١ | مع إزالة إشكال فيها                                                                                     |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَهُم مِّن فَزَع يَوْمَ إِذِ ءَامِنُونَ شِيَّهُ ، والآيات التي بمعنى ذلك مع               |
| 193 | ددر او جه الفراءه                                                                                       |
|     | قوله تعالى: ﴿وَمَن جَآهَ بِٱلسَّيِّتَةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلنَّارِ ﴾ الآية، والآيات             |
| 194 | الموضحة لذلك مع إزالة إشكال فيها                                                                        |
|     | قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبِّكَ هَـٰنذِهِ ٱلْبَلْدَةِ ﴾ الآية، والآيات            |
| 193 | الموضحة لذلك                                                                                            |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَأُمِرْتُ أَنَّ أَكُوكَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ۞ وَأَنَّ أَتَلُواْ ٱلْقُرْءَانَّ ﴾ والإحالة |
| 193 | على البيان السابق                                                                                       |
| 190 | قوله تعالى: ﴿ وَمَن ضَلَّ فَقُلْ إِنَّمَا أَنَا مِنَ الْمُنذِرِينَ شَيُّ ﴾ والآيات المبينة لذلك         |

|       | قوله تعالى: ﴿ وَقُلِ لَحَمَدُ لِلَّهِ سَيُرِيكُمْ ءَايَكِهِ ﴾ الآية ، والآيات التي بمعنى       |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १९०   | دلك                                                                                            |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِغَلِهِ إِعَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَالَّا يَاتُ الموضحة لذلك مع      |
| ٤٩٥   | ذكر أوجه القراءة                                                                               |
| ٤٩٧   | سورة القصص                                                                                     |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمْنَ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُوا ﴾ الآية، والآيات التي         |
| १११   | فيها بيان لذلك                                                                                 |
|       | قوله تعالى: ﴿ فَٱلْنَقَطَـ ثُو ءَالُ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَيًّا ﴾ والآية  |
| 0     | المبينة لذلك وفي الكلام بحث بلاغي                                                              |
|       | قوله تعالى: ﴿ قَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُواً إِنِّي ءَانَسْتُ نَارًا ﴾ الآيات، والإحالة على       |
| ۳۰٥   | البيان السابق                                                                                  |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَأَتَّبَعْنَكُهُمْ فِي هَـٰذِهِ ٱلدُّنِّيَا لَعْنَكُ ﴾ الآية، والآية التي بمعنى |
| ٤٠٥   | ذلك مع تفسير ما يحتاج لتفسيره                                                                  |
| ٤٠٥   | قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تُهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك .              |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ تَرْجُوٓا أَن يُلْفَى إِلَيْكَ ٱلْكِتَبُ ﴾ الآية، والإحالة           |
| 0.0   | على البيان السابق                                                                              |
| 0.0   | قوله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَاتُمْ ﴾ والآيات التي بمعنى ذلك                 |
| 0 + 0 | قوله تعالى: ﴿ لَهُ لَلْمُكُمِّرُ وَلِلَّيْهِ نُرَّجَعُونَ ۞ ﴾، والإحالة على البيان السابق      |
| ٥٠٧   | سورة العنكبوت                                                                                  |
|       | قوله تعالى: ﴿ الَّمْ آلَ الْحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتَّرَكُونَا ﴾ الآية، والآيات الموضحة         |
| ٥٠٩   | لذلك                                                                                           |
|       | نوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ﴾ الآية، والإحالة على البيان      |
| 01.   | لسابق                                                                                          |
| ٥١٠   | نوله تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْدِ حُسَّنَّا ﴾ والإحالة على البيان السابق      |

| ,   | قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَكَا بِٱللَّهِ ﴾ الآية ، والآيات التي فيها بيان |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 01. | بذلك                                                                                            |
| 011 | قوله تعالى: ﴿ وَلَهِن جَآءَ نَصْرٌ مِّن رَّبِّكِ﴾ والآيات الموضحة لذلك                          |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّبِعُواْ سَبِيلُنَا ﴾ الآية، |
| 017 | والإِحالة على البيان السابق                                                                     |
|     | قوله تعالى: ﴿ فَأَنْجَنْنُهُ وَأَصْحَبَ ٱلسَّفِينَةِ ﴾ الآية، والإحالة على البيان               |
| 017 | السابق                                                                                          |
|     | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ الآية، والإحالة على البيان        |
| 017 | السابق.                                                                                         |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ إِنَّمَا ٱتَّخَذْتُر مِّن دُونِ ٱللَّهِ أَوْثَنَا ﴾ الآية، والإحالة على   |
| ٥١٣ | البيان السابق                                                                                   |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ ٱلنُّهُوَّةَ وَٱلْكِنَابَ ﴾ الآية، والآية التي فيها  |
| ٥١٣ | زيادة بيان لذلك                                                                                 |
| 014 | قوله تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَهُ أَجْرَهُ فِي ٱلدُّنْيَا ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك.              |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَآ إِبْرَهِيــمَ بِٱلْبُشْــرَىٰ﴾ الآية، والإحالة على     |
| 310 | البيان السابق                                                                                   |
|     | قـولـه تعـالـى: ﴿ وَلَمَّا أَن جَاءَتَ رُسُلُنَا لُوطًا ﴾ إلـى قـولـه: ﴿ لِقَوْمِ               |
| ١١٥ | يَعْقِلُونَ ۖ ۞﴾، والإحالة على البيان السابق                                                    |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ﴾ إلى قوله: ﴿ جَائِمِينَ ۞ ﴾                |
| ١٤٥ | والإِحالة على البيان السابق                                                                     |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَعَـَادًا وَنَــُمُودًا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ أَغْرَفِنَا ﴾، والآيات     |
| 010 | الموضحة لذلك                                                                                    |
|     | قوله تعالى: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْلِيكَ آءً ﴾ إلى قوله: ﴿ إِلَّا  |
| 017 | ٱلْعَكُلِمُونُ ﷺ والإحالة على البيان السابق                                                     |
| ٥١٦ | قوله تعالى: ﴿ أَتُلُمَّا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنْبِ﴾ والإحالة على البيان السابق. "         |

|              | قُوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمِ الصَّكَانَةُ إِنَ الصَّكَانَةُ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْسَآءِ وَٱلْمُنكَرِّ ﴾          |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 0 <b>\</b> \ | والإِحالة على البيان السابق                                                                                 |
|              | قولُه تعالى: ﴿ ﴿ وَلا تَجَدِلُوٓا أَهْلَ ٱلۡكِتَٰبِ ﴾ الآية، والإحالة على البيان                            |
| ٥١٧          | السابق                                                                                                      |
|              | قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبُ يُتَّلِّى عَلَيْهِمْ ﴾ والإحالة      |
| ٥١٧          | على البيان السابق                                                                                           |
|              | قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَعَجِلُونَكَ بِٱلْمَذَابِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ                  |
| ٥١٧          |                                                                                                             |
| 517          | مِٱلْكُنفِرِينَ ﷺ والإحالة على البيان السابق                                                                |
|              | قوله تعالى: ﴿ يَكِعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّ أَرْضِي وَسِعَةٌ ﴾ والآيات الموضحة                   |
| ٥١٨          | لذلك                                                                                                        |
| ٥١٨          | قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآيِقَةُ ٱلْمَوْتِ ۖ ﴾ والآيات الموضحة لذلك                                     |
|              | قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنَبُوِّتِنَكُهُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ غُرَّفًا ﴾ |
| 019          | والإِحالة على أنواع بيانه السابق                                                                            |
|              | قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَكَأَيِّنَ مِّن دَاَّتُكُوِّ لَاتَّحَمِّلُ رِزْقَهَا ﴾ الآية، والآية التي فيها بيان     |
| 019          | لذلك                                                                                                        |
|              | قوله تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ إلى قوله: ﴿ بَلْ                   |
| 019          | أَحْتُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ وَالْإِحالَةِ عَلَى البِيانَ السَّابِقِ                                      |
|              | قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي ٱلْفُلَاكِ دَعَوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلَّذِينَ ﴾ الآية،            |
| ٥٢٠          | والإحالة على بيانه السابق                                                                                   |
|              | قُولُه تعالى: ﴿ أُوَلَمْ يَرَقُواْ أَنَّا جَمَلُنَا حَرَمًا ءَامِنَا﴾ الآية، والآيات الموضحة                |
| ٥٢٠          | لذلكلذلك                                                                                                    |
| F •          |                                                                                                             |
| ٥٢.          | قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ شُبُلَنًّا ﴾ الآية، والآيات                     |
|              | الموضحة لذلك                                                                                                |
| 0 7 1        | قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمُعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ وَالْإِحَالَةُ عَلَى البيانَ السَّابِقُ               |
| ٥٢٣          | سورة الروم                                                                                                  |

|            | قوله تعالى: ﴿ وَعَدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعَدَمُ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُر           |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 070        | غَفِلُونَ ۞﴾ والآيات الموضحة لذلك من أوجه                                                                     |
|            | تنبيه: في الكلام على فتنة الناس بعلم الكفار اليوم ظاهراً من الحياة                                            |
| ٥٢٧        | الدنيا والتحذير من ذلك                                                                                        |
| ۰۳۰        | قوله تعالى: ﴿ أُوَلَمْ يَنَفَكُّرُواْ فِي أَنفُسِمِمُّ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                          |
|            | قوله تعالى: ﴿ أُولَمْ يُسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ |
| ٥٣٣        | الآية، والإِحالة على البيان السابق                                                                            |
|            | قوله تعالى: ﴿ ثُمَّرَ كَانَ عَنْقِبَةَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَقُوا ٱلسُّوَاكِيَّ ﴾ الآية، والآيات الموضحة             |
| 340        | لذلك                                                                                                          |
|            | قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ يَبْدَقُواْ الْخَلَقَ ثُمَّ يُعِيدُمُ ﴾ الآية، والإحالة على بيانه                       |
| ٥٣٥        | السابق                                                                                                        |
|            | وَلَهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَمْ يَكُنُ لَّهُمْ مِن شُرِّكَآيِهِمْ شُفَعَـٰ وَأَلَى الَّاية، والإحالة على            |
| ٥٣٥        | بيانه السابق                                                                                                  |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَكَانُواْ بِشُرَّكَآبِهِمْ كَنْفِرِينَ ۞ ﴾ والإحالة على بيانه                                  |
| ٥٣٥        | السابق                                                                                                        |
|            | قوله تعالى: ﴿ فَسُبْحَنَ ٱللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصِّبِحُونَ ١٠٠٠ الآية، والإحالة                    |
| ۲۳٥        | على بيانه السابق                                                                                              |
| ۲۳٥        | قوله تعالى: ﴿ وَيُمْتِي ٱلْأَرْضَ بَعْدَمُوتِهَا ﴾ الآية، والإحالة على بيانه السابق.                          |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَكُمْ مِّن تُرَابٍ﴾ الآية، والإحالة على بيانه                     |
| ٥٣٦        | السابق                                                                                                        |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْفَجًا ﴾ والإحالة على                 |
| ٥٣٦        | بيانه السابق                                                                                                  |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِنْهِ عَنْ أَلَكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْذِلَكُ ٱلسِّكَمْ ﴾                  |
| ر د بلوړ د | الآية، والآيات الموضحة لذلك وبعض الإحالة على بيانه السابق وفي                                                 |
| ٥٣٧        | البحث بيان إبطال تأثير الطبيعة مع ذكر أوجه القراءة                                                            |

|       | قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنْهِهِ مَنَامُكُرُ مِأْلَيْلِ وَأَلْتُهَارِ ﴾ الآية، والإحالة على البيان   |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۳٥   | السابق                                                                                               |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِهِ مُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ الآية، والإحالة               |
| ۸۳٥   | على البيان السابق                                                                                    |
|       | قوله تعالى: ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَشَلًا مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ الآية، والإحالة على البيان                    |
| ۸۳٥   | السابقا                                                                                              |
| ٥٣٨   | قوله تعالى: ﴿ وَمَآءَاتَيْتُمُومِن رِّبًا لِّيَرْبُولَ﴾ الآية، والإحالة على البيان السابق            |
| ٥٣٩   | قوله تعالى: ﴿ يَوْمَهِ ذِيضَلَعُونَ ۞﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                                   |
|       | قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَى ﴾ إلى قوله: ﴿ بِعَايَنِنَا فَهُم مُّسْلِمُونَ ۞ ﴾    |
| 049   | والإِحالة على البيان السابق                                                                          |
|       | قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن ضَعْفٍ ﴾ الآية، والآيات الموضحة                         |
| 049   | لذلك مع ذكر أوجه القراءة                                                                             |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُقْسِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ الآية، والإحالة على              |
| ٥٤٠   | البيان السابق                                                                                        |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيمَانَ ﴾ الآية، والآيات التي فيها بيان     |
| ٥٤١   | لذلك                                                                                                 |
| 730   | قوله تعالى: ﴿ وَلَاهُمْ يُسْتَعْتَبُونَ ۞ ، والإحالة على البيان السابق                               |
|       | قُـولـه تعـالـى: ﴿ وَلَهِن جِنْتَهُم بِنَايَةٍ لَّيَقُولَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِنْ أَنتُمْ الِّلا |
| 0 2 7 | مُبْطِلُونَ ۞﴾ والإحالة على البيان السابق                                                            |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِئُونَكَ ۞ ﴾، وبعض الآيات التي                |
| 0 2 7 | بمعناها مع الإِحالة على بيان سابق                                                                    |
| ٥٤٤   | فائدة تتضمن إجابة علي رضي الله عنه بهذه الآية لبعض الخوارج                                           |
| 0 8 0 | سورة لقمان                                                                                           |
|       | قوله تعالى: ﴿ الَّمْ ۞ تِلْكَ ءَايَنتُ ٱلْكِنَابِ ٱلْحَكِيمِ ۞ ﴾ الآية، والإحالة على                 |
| ٥٤٧   | بيانه السابق                                                                                         |

|       | قُـولـه تعـالـى: ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَلَّى مُسْتَكَبِّرًا ﴾ الآيـة، والآيـات                                                                            |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٤٧   | المه ضحة لذلك                                                                                                                                                               |
|       | قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَقِّنَهَا ﴾ الآية، والإحالة على البيان                                                                                  |
| ٥٤٨   | السابق                                                                                                                                                                      |
|       | قوله تعالى: ﴿ هَلْذَا خَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ ۗ ﴾ الآية،                                                                               |
| ٥٤٨   | والإِحالة عَلَى البيان السابق                                                                                                                                               |
|       | قولُه تعالى: ﴿ وَلِذْ قَالَ لُقْمَنُ لِإَنْنِهِ ـ وَهُوَ يَعِظُهُ ﴾ الآية، والآيات الموضحة                                                                                  |
| ٥٤٨   | لذلك                                                                                                                                                                        |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُصَعِّرَ خَدَّكَ لِلنَّاسِ﴾ والإحالة على البيان السَّابق مع تفسير                                                                                      |
| 0 2 9 | ما يحتاج لتفسيرهما                                                                                                                                                          |
|       | مَا يَحْتَاجُ لِتَفْسِيرِهُقوله تعالى: ﴿ وَلِا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَجًا ﴾ مع الإحالة على البيان السابق مع تذ ما حاله الله الله الله الله الله الله الل                  |
| 00+   | فسير ما يحتاج لنفسيره                                                                                                                                                       |
| ٥0٠   | قوله تعالى: ﴿ وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ ﴾ والاحالة على السان السابق                                                                                                            |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَأَقْصِدُ فِي مَشْيِكَ ﴾ والإحالة على البيان السابق قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِ ٱللَّهِ بِعَيْرِ عِلْمِ ﴾ الآية، والإحالة على السان السانة |
| ٥٥،   | البيان السابق                                                                                                                                                               |
|       | قوله تعالى: ﴿ أُوَلَوْ كَانَ ٱلشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ أَوَلَوْ كَانَ ٱلشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ والإحالة                |
| 00.   | على البيان السابق على البيان السابق                                                                                                                                         |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ الآية، والإحالة على                                                                                |
| 00:   | البيان السابق                                                                                                                                                               |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَدُ ﴾ الآية، والإحالة على                                                                                     |
| 001   | البيان السابق                                                                                                                                                               |
| 001   | تُوله تعالى: ﴿ مَّاخَلْقُكُمْ وَلَابَعْتُكُمْ ﴾ الآية، والإحالة على البيان السابق                                                                                           |
| 001   | قوله تعالى: ﴿ وَلِذَاغَشِيَهُم مَّوْجٌ كَالظُّلَلِ﴾ والإحالة على البيان السابق                                                                                              |
| 1     | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ عِندُهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ ٱلْغَيْثَ ﴾ الآية، والإحالة                                                                               |
| 001   | على السان السابق                                                                                                                                                            |

| ۳٥٥ | سورة السجدة                                                                                                      |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَبُّهُ بَلْ هُوَ ٱلْعَقُّ مِن رَّبِّكَ﴾ الآية، والإحالة على                  |
| 000 | البيان السابق                                                                                                    |
|     | قُولُهُ تعالى: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ ﴾ الآية، وبعض       |
| 000 | الآيات التي بمعناها مع إزالة إشكال في الآيات                                                                     |
|     | قوله تعالى: ﴿ ﴿ قُلْ يَنُوفًا كُمْ مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى قُرِّلَ بِكُمْ ﴾ الآية، والآيات التي                |
| 700 | فيها زياده نبال لدلك                                                                                             |
|     | يَّهُ فَيْ اللَّهِ اللَّهِ وَلَوْ تَرَى إِذِ ٱلْمُجْرِمُونِ فَاكِسُواْ رُءُوسِمِمْ ﴾ الآية، والإحالة             |
| 001 | على البيال السابق                                                                                                |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَا نَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَهُا﴾ الآية، والإحالة على                               |
| ۸٥٥ | الىبان السابق                                                                                                    |
|     | <br>قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِثَايَاتِ رَبِّهِ مِثْمَ أَغْرَضَ عَنْهَأَ ﴾ الآية، والإحالة   |
| ۸٥٥ | على البيان السابق                                                                                                |
|     | قوله تعالى: ﴿ أُوَّلُمْ يَهْدِ لَمُمْ كُمْ أَهْلَكَنَا مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْقُرُونِ ﴾ الآية،                   |
| 009 | والإحالة على البيان السابق                                                                                       |
|     | قُولُه تعالى: ﴿ أُولَمْ يَرَوْا أَنَّا نَسُوقُ ٱلْمَآءَ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلْجُرُزِ ﴾ الآية، والإحالة              |
| 009 | على البيان السابق                                                                                                |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ مَنَىٰ هَلَا ٱلْفَتْحُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ۞ الآية،                                 |
| 009 | والايات الموضحة لذلك                                                                                             |
| 170 | قوله تعالى: ﴿ وَٱنظِرْ إِنَّهُم مُّنـتَظِرُونَ ۞﴾ والآيات التي بمعناه                                            |
| ۳۲٥ | سورة الأحزاب                                                                                                     |
|     | قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّمُا اَلنِّينُ اتَّقِ اللَّهَ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ الآية، والإحالة على البيان |
| ٥٢٥ | السابق من جهتين                                                                                                  |
|     | قوله تعالَى: ﴿ وَمَا جَعَلَ أَزْوَاجَكُمُ ٱلَّذِي تُظَاهِرُونَ مِنْهُنَّ ﴾ الآية، والآيات                        |
| 070 | الموضحة لذلك وبيان أوجه القراءة                                                                                  |

| المسألة الث<br>إزالة إشكال<br>المسألة الث                                 |
|---------------------------------------------------------------------------|
|                                                                           |
| الد ألة الد                                                               |
| المساح ال                                                                 |
| أو أختي. إ                                                                |
| فرعان يتعل                                                                |
| تحرم تحري                                                                 |
| في ذلك                                                                    |
| الفرع الثاني                                                              |
| الكلام بحث                                                                |
| المسألة الرا                                                              |
| المسألة الخ                                                               |
| المسألة الس                                                               |
| واستظهار م                                                                |
| المسألة الس                                                               |
|                                                                           |
| المسألة الثا                                                              |
| المسألة الثا<br>المسألة التا                                              |
| المسألة التا                                                              |
| المسألة التا<br>المسألة العا                                              |
| المسألة التا<br>المسألة العا<br>المسألة الح                               |
| المسألة التا<br>المسألة العا<br>المسألة الح<br>مذاهب العا                 |
| المسألة العا<br>المسألة العا<br>المسألة الح<br>مذاهب العا<br>المسألة الثا |
| المسألة التا<br>المسألة العا<br>المسألة الح<br>مذاهب العا                 |
|                                                                           |

|       | المسألة الخامسة عشرة: في حكم ما لو مات أحدهما أو طلقها قبل                              |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 091   | التكفير وفي البحث حكم ما لو طلقها قبل التكفير ثم تزوجها                                 |
|       | المسألة السادسة عشرة: في حكم من ظاهر من نسائه بكلمة واحدة                               |
|       | أو بكلمات وترجيح ما يظهر رجحانه من الأقوال. وفي البحث حكم                               |
| ٥٩٨   | تكرير الظهار من المرأة الواحدة                                                          |
|       | المسألة السابعة عشرة: في أن كفارة الظهار هي المبينة في قوله:                            |
| ٦.,   | ﴿ فَتَخْرِيرُ رَقَبَكُمْ ثُمُؤْمِنَكُمْ ۗ إلَى قوله: ﴿ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِينًا ﴾ |
|       | فروع تتعلق بهذه المسألة: الأول: في كلام العلماء في اشتراط الإيمان                       |
| ٦.,   | في رقبة كفارة الظهار                                                                    |
|       | الفرع الثاني: في كلام العلماء في اشتراط سلامة رقبة كفار الظهار من                       |
| ۲ • ٤ | العيوب وتفاصيل ذلك                                                                      |
| ٠١٢   | الفرع الثالث: في حكم صورة كفارة الظهار                                                  |
| ٠١٢   | الفرع الرابع: في تحقيق العجز عن العتق الموجب للانتقال إلى الصوم .                       |
| 711   | الفرع الخامس: في حكم المظاهر الغني الذي ماله غائب                                       |
|       | الفرع السادس: في حكم المظاهر الموسر إن لم يجد رقبة يشتريها، وفي                         |
| 117   | البحث حكم وجودها بأكثر من ثمن المثل                                                     |
| 717   | الفرع السابع: في تتابع صوم شهري الظهار وتفاصيل أحكام عدم التتابع                        |
| 717   | الفرع الثامن: في حكم انقطاع تتابع الصوم لعذر                                            |
| 317   | تنبيه: في حكم ما إذا لزم النساء صوم يجب تتابعه                                          |
| 317   | الفرع التاسع: في حكم جماع المظاهر في الليل زمن صومه                                     |
| 717   | الفرع العاشر: في حكم جماع الصائم في الظهار في نهار الصوم ناسياً.                        |
|       | الفرع الحادي عشر: في حكم من أبيح له الفطر بعذر مع القول بأنه                            |
|       | لا يقطع حكم التتابع إن جامع في أيام العذر هل يبطل تتابعه وفي البحث                      |
| 717   | حكم تلذذ صائم الكفارة بما دون الجماع                                                    |

|       | الفرع الثاني عشر: في الانتقال إلى الإطعام المذكور في الآية، وفي                                                   |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 717   | البحث بعض الأسباب المؤدية إلى العجز عن الصوم                                                                      |
|       | الفرع الثالث عشر: في أنه لا يجزىء في الإطعام أقل من إطعام ستين                                                    |
| ~ \ · | مسكيناً ومناقشة الأدلة في ذلك                                                                                     |
| 717   |                                                                                                                   |
|       | الفرع الرابع عشر: في قدر الإطعام الذي يجب لكل مسكين ومناقشة                                                       |
| 77.   | الأدلة في ذلك واستظهار ما يظهر                                                                                    |
| 375   | الفرع الخامس عشر: في كيفية الإطعام وجنس الطعام ومستحقه                                                            |
| 770   | الفرع السادس عشر: في أن طعام كفارة الظهار لا يجب فيه التتابع                                                      |
|       | الفرع السابع عشر: في حكم جماع المظاهر أثناء الإطعام واستظهار                                                      |
| 770   | ما يظهر من أقوال العلماء في ذلك                                                                                   |
| (,,,  |                                                                                                                   |
|       | الفرع الثامن عشر: في قول المرأة لزوجها: أنت علي كظهر أبي،                                                         |
| 777   | واستظهار ما يظهر من أقوال العلماء في ذلك                                                                          |
|       | تنبيه: في أقوال العلماء فيما يلزم المرأة في قولها لزوجها: أنت علي                                                 |
| 777   | كظهر أبي، واستظهار ما يظهر من أقوالهم في ذلك                                                                      |
| ٦٢٨   | قوله تعالى: ﴿ وَأَزْوَلَجُهُمْ أَمُّهَا لُهُمَّ ﴾ والآيات الَّتي فيها بيان لذلك                                   |
| 11/1  |                                                                                                                   |
|       | مسألة في كلام العلماء هل يقال لبنات أزواجه ﷺ أخوات المؤمنين،                                                      |
| 779   | وهل يقال لإِخوانهن أخوال المؤمنين واستظهار ما يظهر                                                                |
|       | قوله تعالى: ﴿وَأُوْلُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ﴾ الآية، والإحالة على                           |
| ٦٣.   | البيان السابق                                                                                                     |
|       | قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّ عَنَ مِيثَنَّقَهُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيثَنَّقًا |
| ٦٣.   | عَلِيظًا ﴿ وَالْآيَاتِ المبينَةُ لَذَلُكُ                                                                         |
| 11 -  |                                                                                                                   |
|       | قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا اَذَكُرُوا نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ الآية، والآيات التي       |
| 177   | فيها بيان لذلك                                                                                                    |
| 747   | قوله تعالى: ﴿ وَلِمَّا رَءَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْأَحْزَابَ﴾ الآية ، والآية الموضحة لذلك                             |

|     | قوله تعالى: ﴿ وَرَدُّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِغَيْظِهِمْ ﴾ الآية، والآيات الموضحة                 |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 777 | لذلك                                                                                                    |
|     | قوله تعالى: ﴿ يَكِنِسَآءَ ٱلنَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَاحِشَةٍ ﴾ الآية، والآية الموضحة            |
| 777 |                                                                                                         |
|     | قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَمَن يَقْنُتُ مِنكُنَّ لِلَّهِ وَرَسُولِدِ ﴾ الآية، والآيات التي بمعنى                 |
| 744 | ذلك                                                                                                     |
|     | قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصَكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ﴾ الآية،         |
| 740 | ودلالة القرائن القرآنية على عدم خروج أزواجه ﷺ من ذلك                                                    |
|     | تنبيه: في الكلام على مرجع الضمير في ﴿ لِيُذِّهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ                              |
| 747 | ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُوْ تَطْهِيرًا ﷺ                                                                  |
| ۸۳۶ | تنبيه: في الكلام على اللام في قوله: (ليبيِّن)، و (ليذهب)                                                |
|     | قوله تعالى: ﴿وَتُحْفِي فِي نَفْسِكَ مَا ٱللَّهُ مُبَّدِيهِ ﴾ والقرائن القرآنية على                      |
| 739 | المراد منه                                                                                              |
|     | قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذَكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ۞ ﴾ والآيات التي    |
| 737 | بمعنی دلک                                                                                               |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَيَشِيرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ فَضْلًا كَبِيرًا ﴿ وَالَّاية المبينة |
| 727 | لذلك                                                                                                    |
| 727 | قوله تعالى: ﴿ وَإِذَاسَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَكُا﴾ والآية والقرينة القرآنية المبينة لذلك.                   |
| 780 | بعض الآيات الدالة على الحجاب مطلقاً                                                                     |
| 788 | مبحث في ما ينحل منه الفعل الصناعي                                                                       |
| 788 | دليل أصولي آخر على عموم حكم آية الحجاب                                                                  |
| 70. | دليل آخر من القرآن على عموم وجوب الحجاب                                                                 |
| 774 | مسألة في منع مصافحة الرجال النساء                                                                       |
| 778 | قوله تعالى: ﴿ يَشَكُلُكَ ٱلنَّاسُ عَنِ ٱلسَّاعَٰتِي ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك.                      |
|     |                                                                                                         |

|            | قوله تعالى: ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴿ إِنَّا ﴾ الآية، والآيات                 |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 770        | الموضحة لذلك                                                                                                |
|            | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ إلى قوله: ﴿ لَعَنَّا كَبِيرًا ﴿ لَهَا اللَّهِ ﴾ والإحالة |
| 770        | على البيان السابق                                                                                           |
| 777        | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ﴾ الآية، والآيات التي توضح ذلك                                   |
| 779        | سورة سبأ                                                                                                    |
| ۱۷۲        | قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ فِي ٱلْآئِخِرَةَ ﴾ والإحالة على البيان السابق                         |
|            | قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا﴾ إلى قوله: ﴿ وَهُوَ ٱلرَّحِيمُ       |
| 771        | تُوَقَّ مُعَلَىٰ ﴿ رَبِيعُمْ مُعَايِنِجُ وَمُعَرِقِ وَوَقِيعِ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾                            |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ ﴾ الآية، والآيات التي                   |
| <b>777</b> | بمعنی ذلكبى تىرو تا ئىچىد بىلىت )بىن ئارى تا ئىچىد بىلىت                                                    |
|            | قوله تعالى: ﴿ عَلِمِ ٱلْغَيْبُ لَا يَعَزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ ﴾ إلى قوله: ﴿ فِي كِتَكِ               |
| 778        | مُونِينِ ﴾ والآيات الموضحة لذلك مع ذكر أوجه القراءة                                                         |
|            | وَيُونِهِ تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ سَعَوْ فِي ءَايَلِتِنَا مُعَاجِزِينَ ﴾ الآية، والآيات التي فيها بيان      |
| 770        | لذلك، مع ذكر أوجه القراءة                                                                                   |
|            | قــولــه تعــالــى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلْ نَدُلُكُمْ ﴾ إلــى قــولــه: ﴿ وَٱلضَّلَالِ          |
| 777        | البَعِيدِ ﷺ الآية، والإحالة على البيان السابق                                                               |
|            | قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ أَفَلَمْ يَرَوْأُ إِلَىٰ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم ﴾ الآية، والآيات        |
| 777        | الموضحة لذلك                                                                                                |
|            | قوله تعالى: ﴿ إِن نَّشَأْ نَخْسِفْ بِهِمُ ٱلأَرْضَ﴾ الآية، والآيات التي فيها بيان                           |
| 777        | لذلك مع ذكر أوجه القراءة                                                                                    |
|            | قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَلَقَدُّ ءَالَيْنَا دَاوُرَدَ مِنَّا فَضْلًا ﴾ الآية، والآيات الموضحة                      |
| ۸۷۲        | لذلك                                                                                                        |
| 779        | قوله تعالى: ﴿ يَنجِبَالُ أَوِّي مَعَهُ وَٱلطَّيْرَ ﴾ والإحالة على البيان السابق                             |
| 779        | قوله تعالى: ﴿ وَأَلْنَا لَهُ ٱلْحَدِيدُ ۞ الآية، والإحالة على البيان السابق                                 |
|            |                                                                                                             |

|             | قوله تعالى: ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّبِيحَ غُدُوُّهَا شَهْرٌ ﴾ الآية، والإحالة على البيان                                                                                                                     |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 779         | السابق                                                                                                                                                                                                      |
|             | قُولُه تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْدِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَقُدُورٍ رَّاسِيَتٍ ﴾                                                                                                           |
| 779         | الَّاية، والْإِحالة على البِّيان السابق                                                                                                                                                                     |
|             | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِيلِيسُ ظُنَّـ ثُم ﴾ الآية، والإحالة على البيان                                                                                                                  |
| ٦٨٠         | السابق مع ذكر أوجه القراءة                                                                                                                                                                                  |
|             | قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لَهُمْ عَلَيْهِم مِّن سُلْطَانٍ ﴾ الآية، والإحالة على البيان                                                                                                                      |
| ٦٨٠         | السابق                                                                                                                                                                                                      |
| <b>٦</b> ٨٠ | قوله تعالى: ﴿ قُلِ آدَّعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمَّتُمُ ﴾ الآية، والإحالة على البيان السابق قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندَهُ إِلَّا لِمَنْ آذِكَ لَمُ ﴾ الآية، والإحالة على السابة السابة السابة |
|             | قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندُهُ إِلَّا لَمَنْ آذَكَ لَهُ ﴾ الآبة، والإحالة على                                                                                                             |
| 175         | البيان السابق                                                                                                                                                                                               |
|             | قوله تعالى: ﴿ ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِّنِ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ الآية، والآيات                                                                                                                       |
| 17.1        | التي فيها إيضاح لذلك                                                                                                                                                                                        |
|             | قوله تعالى: ﴿ قُل لَّا تُسْتَلُونَ عَمَّا أَجْرَقْنَا ﴾ الآية، والآيات الموضحة                                                                                                                              |
| 17.5        | لذلك                                                                                                                                                                                                        |
|             | قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَرُونِيَ ٱلَّذِينَ ٱلْحَقْتُهُ بِهِ شُرَكَآَّةً ﴾ الآية، والآيات                                                                                                                        |
| 77          | المشابهة لها في المعنى                                                                                                                                                                                      |
|             | وله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّاكَافَةُ لِلنَّاسِ﴾ الآية، والإحالة على البيان                                                                                                                         |
| ٦٨٣         | السابق وفي الكلام بحث نحوي                                                                                                                                                                                  |
|             | قوله تعالى: ﴿ وَلَلْكِنَّ أَكْتُرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِلَّهِ مَا وَالْإِحَالَةُ عَلَى                                                                                                              |
| ۹۸۵         | البيان السابق                                                                                                                                                                                               |
|             | قوله تعالى: ﴿ قُل لَّكُمْ مِّيعَادُ يَوْمِ لَّا تَسْتَغْخِرُونَ عَنْهُ ﴾ الآية، والإحالة على                                                                                                                |
| ገለገ         | البيان السابق                                                                                                                                                                                               |
|             | قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَيَّ إِذِ ٱلظَّلِامُونِ مَوْقُوفُونِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَنَجْعَلَ لَهُ                                                                                                                  |
| 7.7.7       | أَندَادَأَ ﴾ الآيات والاحالة على البيان السابق                                                                                                                                                              |

| ۲۸۲ | قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلْأَغَلَىٰكَ﴾ الآية، والآيات التي بمعناها                                                             |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | قوله تعالى: ﴿ وَمَا ٓ أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُّوهَآ ﴾ الآية، والإحالة                        |
| ۲۸۲ | على البيان السابق                                                                                                                |
|     | قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَقَالُواْ نَحَنُّ أَكَ ثُرُّ أَمْوَلًا وَأَوْلَكُمَّا ﴾ الآية إلى قوله: ﴿ وَمَآ                             |
| ۷۸۶ | أَمْوَالْكُمْرُولَا أَوْلِلدُكُمْ﴾، والإِحالة على البيان السابق                                                                  |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَيْزِكَةِ ﴾ الآية، والإحالة على                                |
| ۷۸۲ | السال السالور                                                                                                                    |
|     | <br>قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَتُنَا يَتِنَتِ ﴾ الآية، والإحالة على البيان<br>السابة                         |
| ۷۸۶ | ٠٠٠٠ بــــــ بــــ بـــــ بـــــ بــــ                   |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَمَآءَالْيَنَّاهُم مِّن كُتُبِ يَدُّرُسُونَهُ ۚ ﴾ الآية، والإحالة على البيان                                      |
| ۸۸۶ | السابق                                                                                                                           |
|     | السابق ﴿ وَكُذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُواْ مِعْشَارَ مَا ٓ ءَالْيْنَاهُمْ ﴾ الآية، والآيات التي فيها إيضاح لذلك |
| ۸۸۶ | والآيات التي فيها إيضاح لذلك                                                                                                     |
|     | قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَنَفَكَّرُواً مَا بِصَاحِبِكُم مِن جِنَّةً ﴾ الآية، والإحالة على                                            |
| ۸۸۶ | البيان السابق                                                                                                                    |
|     | البيان السابق                                                                                                                    |
| 71  | 0,200                                                                                                                            |
|     | قوله تعالى: ﴿ قُلْ جَانَهُ ٱلْمُقُونُ وَمَا يُبْدِئُ ٱلْبَنْطِلُ وَمَا يُعِيدُ ١٤ الآية، والإحالة                                |
| ۹۸۶ | على بنييات السابق                                                                                                                |
|     | قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن ضَلَلْتُ فَإِنَّمَا أَضِلُ عَلَى نَفْسِيٌّ ﴾ الآية، والإحالة على البيان                                   |
| 719 | السابق                                                                                                                           |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِـ وَأَنَّى لَهُمُ ٱلتَّـنَاوُشُ ﴾ الآية، والإحالة على                                      |
| 71  | البيان السابق مع تفسير ما يحتاج إلى تفسيره                                                                                       |
| 791 | سورة فاطر                                                                                                                        |

|     | قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتَهِكَةِ رُسُلًا ﴾ الآية، |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 794 | والآيات التي فيها إيضاح لذلك                                                                               |
| 790 | قوله تعالى: ﴿ مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                  |
|     | قوله تعالى: ﴿ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرْزُقُكُمْ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الآية، والآيات    |
| 797 | التي فيها بيان لذلك                                                                                        |
|     | قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكُ ﴾ الآية، والآيات التي          |
| ٦٩٧ | بمعنى ذلك                                                                                                  |
| ٦٩٧ | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطُكُنَّ لَكُرْعَدُوًّ ﴾ الآية، والإِحالة على البيان السابق                      |
|     | قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْيَهُ لِيَكُونُواْ مِنْ أَصْعَكِ ٱلسَّعِيرِ ۞﴾ الآية، والإحالة         |
| 797 | على البيان السابقعلى البيان السابق                                                                         |
|     | قوله تعالى: ﴿ فَلَا نَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ ﴾ الآية، والإحالة على البيان                     |
| ٦٩٨ | السابق                                                                                                     |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ ٱلَّذِي آرْسُلَ ٱلرِّيَحَ﴾ إلى قوله: ﴿ كَذَٰلِكَ ٱلنُّشُورُ ۞﴾ الآية،              |
| 791 | والإِحالة على البيان السابق                                                                                |
|     | قوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ جَمِيعًا ﴾ الآية، والآيات الموضحة          |
| 791 | لذلك                                                                                                       |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَمْكُرُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ۗ ﴾ الآية، وبعض                 |
| 799 | الأيات التي فيها إيضاح ذلك مع الإحالة على بيان سابق                                                        |
| ٧., | قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ مِّن تُرَابِ﴾ الآية، والإحالة على البيان السابق.                        |
|     | قوله تعالى: ﴿وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْنَىٰ وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِۦً﴾ الآية، والإحالة على            |
| ٧٠٠ | البيان السابق                                                                                              |
|     | فوله تعالى: ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرٍ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِۦٓ إِلَّا فِي كِئَبٍ ﴾ الآية،      |
| ٧٠٠ | والإحالة على كلام سابق                                                                                     |
|     | فوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَـٰذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ ﴾ الآية، والإحالة على                    |
| ٧٠٠ | البيان السابق                                                                                              |

|     | قوله تعالى: ﴿ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طُرِيًّا﴾ الآية، والإحالة على البيان                                                                                                                                    |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٠٠ |                                                                                                                                                                                                                       |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ يَكُفُرُونَ مِشِرَكِكُمْ ﴾ الآية، والإحالة على البيان                                                                                                                             |
| ٧٠١ | السانق                                                                                                                                                                                                                |
|     |                                                                                                                                                                                                                       |
| ٧٠١ | ىمعتر دلك                                                                                                                                                                                                             |
|     | قوله تعالى: ﴿ إِن يَشَأْ يُذْهِبُكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدٍ ۞ الآية، والإحالة                                                                                                                                     |
| ٧٠٢ | على البيان السابق                                                                                                                                                                                                     |
| ۷۰۲ | قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وَزَرِ أُخْرَيُّ ﴾ الآية ، والاحالة على البيان السابق                                                                                                                            |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَئُ ﴾ الآية، والإحالة على البيان السابق قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَدْعُ مُثَقَلَةً إِلَى حِمْلِهَا لَا يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ ﴾ الآية، والإحالة                           |
| V•Y | على البيان السابق                                                                                                                                                                                                     |
|     | قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا لُنَذِرُ ٱلَّذِينَ يَغْشَوْنِ كَتَّهُم بِٱلْغَيْبِ ﴾ الآية، والآيات                                                                                                                            |
| ۷۰۳ | الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                          |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ۞ الآية، والإِحالة على البيان                                                                                                                                  |
| ٧٠٣ | السابق                                                                                                                                                                                                                |
| ٧٠٣ | قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَحْيَآهُ وَلَا ٱلْأَمَوَٰتُ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                                                                                                                            |
| ٧٠٤ | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَآءُ﴾ الآية، والإحالة على البيان السابق                                                                                                                                   |
|     | قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ مُمَرَتِ ﴾ إلى قوله:                                                                                                         |
| ٧٠٤ | قوله تعالى . ﴿ الرُّكُو الرُّكُو اللهُ الرُّكُ اللهُ الرُّكُ مِنْ السَّمَاءُ مَاءُ فَاحْرِجُنَا بِلِمِ المُركِ<br>﴿ كَذَالِكَ ۚ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْقُلَمَـٰتُؤَا ﴾ والإحالة على البيان السابق |
| •   |                                                                                                                                                                                                                       |
| ٧٠٥ | قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثِنَا ٱلْكِئَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا﴾ الآية، والإحالة على كلام                                                                                                                           |
| V+0 | سابق                                                                                                                                                                                                                  |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا﴾ الآية، والإحالة على البيان السابق                                                                                                                                          |
| V•0 | قوله تعالى: ﴿ قُلُ أَرَءَ يُنْمُ شُرِكًا مَكُمُ ﴾ الآية، والإحالة على البيان السابق                                                                                                                                   |
|     | قوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَرُولًا ﴾ الآية، والإحالة                                                                                                                        |
| ۷۰٦ | على البيان السابق                                                                                                                                                                                                     |

|            | قوله تعالى: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَبِن جَآءَهُمْ نَذِيرٌ ﴾ الآية، والإحالة                                    |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۰۲        | على البيان السابق                                                                                                                       |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّـاسَ بِمَاكَسَبُوا ﴾ الآية، والإحالة على                                                    |
| ٧٠٦        | البيان السابق                                                                                                                           |
| ٧٠٧        | سورة يس                                                                                                                                 |
| ٧٠٩        | قوله تعالى: ﴿ يَسَ ۞﴾، والآيات التي بمعنى ذلك قوله تعالى: ﴿ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ ۞ إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ ﴾، والإحالة على |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ ۞ إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ ﴾، والإحالة على                                               |
| ٧٠٩        | البيال السابق                                                                                                                           |
|            | قوله تعالى: ﴿ لِنُعَذِرَ قَوْمًا مَّا أَنذِرَ ءَابَآؤُهُمْ ﴾ الآية، والإحالة على البيان                                                 |
| ۷۱۰        | السابق                                                                                                                                  |
| ٧١٠        | قوله تعالى: ﴿ لَقَدْحَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَيْٓ أَكُثْرِهِمْ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك .                                                |
|            | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَقِهِمْ أَغْلَلًا﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                                                  |
| ۷۱۱        | مع تفسير ما يحتاج لتفسيره، وذكر أوجه القراءة                                                                                            |
|            | قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا نُنذِرُ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلذِّكَرَ ﴾ الآية، والإحالة على البيان                                                     |
| ٧١٤        | السابق                                                                                                                                  |
|            | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْيَ ٱلْمَوْتَكِ وَنَكَمْتُهُ مَا قَدَّمُوا ﴾ الآية، والآيات                                              |
| ۷۱٥        | الموضحة لذلك                                                                                                                            |
|            | قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ مَاۤ أَنتُمۡ لِلَّا بَشَرُّ مِنْلُكَ ﴾ الآية، والإحالة على السابق مع                                             |
| ٧١٧        | ذكر بعض الايات التي فيها بيان لذلك                                                                                                      |
| ۷۱۸        | قوله تعالى: ﴿ قَالُوٓاْ إِنَّا تَطَيَّرُنَا بِكُمُّ ﴾ الآية، والإحالة على البيان السابق                                                 |
|            | قوله تعالى: ﴿ أَنَّـبِعُواْ مَن لَّا يَشَئَلُكُمُ أَجْرًا ﴾ الآية، والإحالة على البيان                                                  |
| ٧١٨        | السابق                                                                                                                                  |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَمَا لِىَ لَا أَعْبُدُ ٱلَّذِى فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞ ﴾، والإحالة على                                        |
| <b>V19</b> | البيان السابق مع تفسير ما يحتاج لتفسيره                                                                                                 |
| V19        | قوله تعالى: ﴿ ءَأَتَّخِذُ مِن دُونِهِۦٓءَالِهكَّة﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                                                          |

| ٧٢.        | قوله تعالى: ﴿ يَنَحَسَّرَةً عَلَى ٱلْعِبَادِّ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                      |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>YYY</b> | قوله تعالى: ﴿ وَءَايَثُهُ لَمُمُ ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْـتَةُ﴾ الآية، والإحالة على البيان السابق      |
|            | قـوله تعالى: ﴿ وَمَايَدُّ لَمُّمْ أَنَّا حَمَّلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ ﴾ الآية، والإحالة على البيان |
| <b>777</b> | السابق                                                                                          |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَأْتِيهِم مِّنْ ءَايَةٍ مِّنْ ءَايَكِ رَبِّهِمْ ﴾ الآية، والآيات التي فيها |
| ٧٢٣        | إيضاح لذلك                                                                                      |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ ﴾ الآية، والآيات             |
| ٧٢٣        | الموضحة لذلك مع تفسير ما يحتاج لتفسيره                                                          |
| ۷۲٥        | قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ يَنُوَيِّلُنَا مَنْ بَعَثَنَا﴾ الآية، والإحالة على البيان السابق         |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَلِقَدْ أَضَلَ مِنكُورَ جِبِلًا كَثِيرًا ﴾ الآية، والآيات التي فيها بيان         |
| VY0        | لذلك مع ذكر أوجه القراءة                                                                        |
| <b>۷۲٦</b> | قوله تعالى: ﴿ وَتُكَلِّمُنَآ أَيْدِيهِمْ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                          |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَمَن نُعَمِّرُهُ نُنَكِّسُهُ فِي الْخَلْقِ ﴾ الآية، والآيات الموضحة              |
| ٧٢٧        | لذلك مع ذكر أوجه القراءة                                                                        |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَمَا عَلَّمَنَّكُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَهُ ۚ ﴾ الآية، والإحالة على البيان  |
| ۷۲۸        | السابق                                                                                          |
| ۷۲۸        | قوله تعالى: ﴿ لِيُمْنِكُ كَانَ حَيًّا ﴾ الآية، والإحالة على البيان السابق                       |
|            | قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن نُطْفَةٍ ﴾ الآية، والإحالة على   |
| ۷۲۸        | البيان السابق                                                                                   |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خُلْقَةً ﴾ إلى قوله: ﴿ ٱلْخَلَّاقُ ٱلْعَلِيمُ ۞﴾   |
| ۷۲۸        | والإِحالة على البيان السابق                                                                     |
| <b>279</b> | قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَآ أَرَادَشَيْعًا﴾ الآية، والإحالة على البيان السابق        |
| ۱۳۷        | سورة الصافات                                                                                    |
| ٧٣٣        | قوله تعالى: ﴿ وَٱلصَّنَقَاتِ صَفًّا ﴿ إِلَّا يَهُ ، والآيات التي فيها بيان لذلك .               |

|              | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا زَبَّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنْيَا بِزِينَةٍ ٱلكَوْرَكِ ۞ ﴾ الآية، والإحالة على |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 744          | البيان السابق مع ذكر أوجه القراءة                                                                |
|              | قولهِ تعالى: ﴿ وَحِفْظًا مِّن كُلِّ شَيْطَنِ مَّارِدِ ۞﴾ الآية، والإحالة على البيان              |
| ٧٣٩          | السابق                                                                                           |
|              | قوله تعالى: ﴿ فَأَسْتَفْئِهِمْ أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقًا ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك              |
| ٧٤٠          | مع تفسير ما يحتاج إلى تُفسيره                                                                    |
|              | قوله تعالى: ﴿ بَكُلُّ عَجِبْتُ وَيَسْخُرُونَ ۞ ﴾ وبيان أن العجب من آيات                          |
| 737          | الصفات على قراءة الآخرين مع الإحالة على البيان السابق                                            |
|              | قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ يَنُونَيْكَا هَلَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ۞ ﴾ الآية، والإحالة على البيان       |
| 757          | السابق                                                                                           |
|              | قوله تعالى: ﴿ ﴿ أَخْشُرُوا الَّذِينَ ظَائَمُوا وَأَزْوَجَهُمْ ﴾ الآية، والآيات الموضحة           |
| 757          | لذلك                                                                                             |
| V & 0        | قوله تعالى: ﴿ وَقِفُوكُمْ إِنَّهُم مَّسْعُولُونَ ۞ الَّاية، والإِحالة على البيان السابق          |
|              | قوله تعالى: ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَآءَ لُونَ ۞ ﴾ الآية، والإحالة على البيان  |
| 737          | السابق                                                                                           |
|              | قوله تعالى: ﴿ فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّناً ۚ ﴾ الآية، والإحالة على البيان السابق مع         |
| 717          | ذكر بعض الايات التي فيها بيان لذلك                                                               |
|              | قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ يَوْمَهِذِ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ۞﴾ الآية، والآيات التي فيها    |
| 737          | ييان لذلك                                                                                        |
|              | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ۞﴾ إلى قوله: ﴿ يَسْتَكُمْرُونَ ۞﴾        |
| <b>V £ V</b> | الآية، والآيات التي فيها بيان لذلك                                                               |
|              | قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ أَبِنًا لَتَارِكُوٓا عَالِهَتِنَا ﴾ الآية، والإحالة على البيان        |
| ٧٤٨          | السابق                                                                                           |
|              | قوله تعالى: ﴿ لَا فِيهَا غَوَّلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ۞ ﴾ الآية، والإحالة على           |
| V£A          | السان السابق                                                                                     |

| قوله تعالى: ﴿ وَعِندُهُمْ قَاصِرَتُ ٱلطَّرْفِ عِينُ ۞ ۗ الَّاية ، والَّايات الموضحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| قوله تعالى: ﴿ أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَةُ ٱلزَّقَوْمِ ۞ ﴾ الآية، والإحالة على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| البيال السابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهَا فِتَنَةً لِّلظَّالِمِينَ ۞ ﴾ الآية، والإحالة على البيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| السابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا كِلُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ ۞ ﴾ الآية، والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ ٱلْفَوْا ءَابَآءَهُمْ ضَآلِينَ ۞﴾ الآية، والآيات الموضحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| لدُلك لله الله الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ضَلَّ قَبْلَهُمْ أَكُنُّ ٱلْأَوْلِينَ ﴿ ۖ الَّاية، والإحالة على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| البيان السابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ نَادَ سَنَا نُوحُ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِيبُونَ ١٠٠٠ الآية، والإحالة على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| البيان السابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| قوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعْبُدُونَ ﴿ ۖ الَّاية ، والإِحالة على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| البيان السابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهْدِينِ ۞ ﴾ إلى قوله: ﴿ بِذِنْجِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| عَظِيمِ ﴿ إِنَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّلَّاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّلَّمِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللل |
| تنبيه: يتضمن مسألة أصولية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| قوله تعالى: ﴿ وَمِن دُرِّيَّتِهِ مَا مُحْسِنٌ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مُبِيثُ ۞ ﴾ الآية،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| والإِحالة على البيانُ السَّابقُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| قولُه تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَنَكُنَّا عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَكُرُونَ ۞ الَّاية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| قوله تعالى: ﴿ وَنَجَّيْنَاهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ اللَّهِ، والإحالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| على البيان السابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| قوله تعالى: ﴿ وَنَصَرَّنَهُمْ فَكَانُوا هُمُ ٱلْعَبْلِينَ ١٠٠٠٠٠٠٠ الَّاية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

|            | قوله تعالى: ﴿ وَءَالَّيْنَهُمَا الْكِنْبَ الْمُسْتَبِينَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا الْكِنْبَ الْمُسْتَبِينَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۷٥٨        | لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكُمْ لَنَمُرُونَ عَلَيْهِم مُّصْبِحِينٌ ﴿ وَإِنَّاكُمْ لَنُمُرُونَ عَلَيْهِم مُّصْبِحِينٌ ﴿ وَالْإِحالة على البيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| V09        | السابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            | قوله تعالى: ﴿ فَلُوْلَا أَنَّهُمُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَرِّحِينُ ﴿ الَّاية، والَّاية التي فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 409        | إيضاح ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|            | قوله تعالى: ﴿ فَتَامَنُواْ فَمَتَّعْنَكُهُمْ إِلَىٰ حِينِ شَيْكُ الَّاية، والإِحالة على البيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٧0٩        | السابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            | قوله تعالى: ﴿ فَأَسْتَفْتِهِمْ أَلِرَتِكَ ٱلْبَنَاتُ ﴾ الآية، والإحالة على البيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٧٦٠        | السابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانُواْ لِيَقُولُونَ ﴿ فَإِن كَانُواْ لِيَقُولُونَ ۚ فَهُ لَوْ أَنَّ عِندَنَا ذِكْرًا مِنَ ٱلْأَوَّلِينِّ فَهَا ۗ الآية،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۲۰        | والإِحالة على البيان السابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمُنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ ۗ الآية، وبعض الآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٧٦٠        | التي فيها إيضاح ذلك مع الإِحالة على البيان السابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>/71</b> | قوله تعالَى: ﴿ أَفَيِعَذَابِنَا يَشْتَعْجِلُونَ ۞ ۗ الَّاية، والإِحالة على البيان السابق.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|            | قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَسَكَنُّمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهِ ﴾ الآية، وبعض الآيات التي بمعنى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 771        | ذلكدلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

 $\bullet$ 

## الفهرس العام

| <b>.</b> | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | •  | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | •  | •   | رر       | النو | ٥  | ور | ىب  |
|----------|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|-----|----------|------|----|----|-----|
| 414      |   |   |   | • |   |   |   |   |   | • | •, | • | • | • |   |   | • | • | • |   |   | • | • |   | • | • |   | • |   |   |   | į  | ار  | رق       | الف  | ٥  | ور | ··· |
| ٤٠٥      |   |   |   | • | • | • | • |   |   | • |    |   | • | • | • |   | • | • | • |   | • | • |   | • |   | • |   |   |   | • | • | ۶  | را  | رو       | الث  | ٥  | ور | w   |
| ٤٣٩      |   | • |   |   | • | • |   | • |   | • | •  | • | • | • | • |   |   | • |   | • | • |   | • | • |   |   | • | • |   |   |   |    | (   | مل       | النا | ۪ة | ور | س,  |
| 899      |   |   |   |   | • | • |   | • |   | • |    | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • |   | • |   | • | • |   | • | • |   |   | ں  | م   | <b>.</b> | الق  | ٥  | ور | س.  |
| ٥٠٩      |   |   |   |   |   | • |   |   |   | • |    |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   | • | • |   |   |   |   |   | ن | رن | ئبو | نک       | الع  | ٥  | ور | w   |
| 0 7 0    |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |    |   |   |   | • | • |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • |   |   | • |    | (   | وم       | الر  | ٥  | ور | w   |
| ٥٤٧      |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |    | • |   | • |   |   | • | • | • |   | • | • |   |   |   | • |   |   |   |   |   |    | ن   | سار      | لق   | ٥  | ور | س.  |
| 000      |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |    |   | • |   | • |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | ö  | عد  | بح       | الس  | ٥  | ور | ىيە |
| 070      |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | •  |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | , | ب  | زا  | ح        | الأ  | ٥  | ور | ىب  |
| 771      |   |   |   |   | • |   | • |   |   | • |    |   |   | • | • |   | • | • | • | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | •   | ٲ        | سب   | ٥  | ور | س.  |
| 798      |   |   |   | • | • |   | • | • |   | • |    | • |   |   | • |   |   | • |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |     | لر       | فاه  | ۪ة | ور | ··· |
| ٧٠٩      |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |    |     | Ĺ        | يسر  | ٥  | ور | س.  |
| ٧٣٣      |   |   |   | • |   |   | • |   |   |   |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   | • |   | • | ت  | فا  | بہا      | الص  | ٥  | ور | ··· |
| ٧٦٣      |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |     |          | ں    |    |    |     |